
 
 

 
 

T.C. 
ONDOKUZ MAYIS ÜNİVERSİTESİ 
LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

 İSLAM TARİHİ VE SANATLARI ANA BİLİM DALI   
 

 

 

 

 

 
 
 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

            
      
      

DANIŞMAN 
Prof. Dr. Metin YILMAZ 

 

 

İSLAM TARİHİNİN İLK DÖNEMLERİNDE VETERİNER 
HEKİMLİK FAALİYETLERİ (HİCRİ I-III. /MİLADİ VI-IX. 

YÜZYILLAR) 
 

 

SAMSUN 
2021 

 

Doktora Tezi 
 

TUĞBA VELİOĞLU 
 



 
 

T.C. 
ONDOKUZ MAYIS ÜNİVERSİTESİ 
LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

 İSLAM TARİHİ VE SANATLARI ANA BİLİM DALI  

 
 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

           
           
           
           
           
   
 
 
 

 

      

      

      

      

İSLAM TARİHİNİN İLK DÖNEMLERİNDE VETERİNER HEKİMLİK 
FAALİYETLERİ (HİCRİ I-III. /MİLADİ VI-IX. YÜZYILLAR) 

 
 

 
 

SAMSUN 
   2021 

 

Doktora Tezi 
 

Tuğba VELİOĞLU 
 

Danışman 

Prof. Dr. Metin YILMAZ 



i 
 

TEZ KABUL VE ONAYI 
ONAYI 

Tuğba VELİOĞLU tarafından, Prof. Dr. Metin YILMAZ danışmanlığında 
hazırlanan “İSLAM TARİHİNİN İLK DÖNEMLERİNDE VETERİNER 
HEKİMLİK FAALİYETLERİ (HİCRİ I-III. /MİLADİ VI-IX. YÜZYILLAR)” 
başlıklı bu çalışma, jürimiz tarafından  26.7.2021 tarihinde yapılan sınav sonucunda 
oy birliği ile başarılı bulunarak Doktora Tezi olarak kabul edilmiştir. 
 
 
 
 

 
Unvanı Adı Soyadı 
Üniversitesi 
Ana Bilim/Ana Sanat Dalı 

 
 

İmza 

 
 

Sonuç 

Başkan 
 

Prof. Dr.  Levent ÖZTÜRK 
Sakarya Üniversitesi 
İslam Tarihi ve Sanatları Anabilim Dalı 

 

☒      
Kabul 
☐      
Ret 

Üye 
(Danışman) 

Prof. Dr.  Metin YILMAZ 
Ondokuz Mayıs Üniversitesi 
İslam Tarihi ve Sanatları Anabilim Dalı 

 

☒      
Kabul 
☐      
Ret 

Üye 
Doç. Dr. Kenan AYAR 
Ondokuz Mayıs Üniversitesi 
İslam Tarihi ve Sanatları Anabilim Dalı 

 

☒      
Kabul 
☐      
Ret 

Üye 
 

Doç. Dr. Şule SANAL  
Ondokuz Mayıs Üniversitesi 
Veteriner Hekimliği Tarihi ve 
Deontolojisi Anabilim Dalı 

 

☒      
Kabul 
☐      
Ret 

Üye 
 

Prof. Dr. Fatih ERKOÇOĞLU 
Yıldırım Beyazıt Üniversitesi  
Orta Çağ Tarihi Anabilim Dalı 

 

☒      
Kabul 
☐      
Ret 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Bu tez, Enstitü Yönetim Kurulunca belirlenen ve yukarıda adları yazılı jüri 
üyeleri tarafından uygun görülmüştür. 
 
 

ONAY 
… / … / … 

Prof. Dr. Ali BOLAT 
Enstitü Müdürü 

 



ii 
 

 
BİLİMSEL ETİĞE UYGUNLUK BEYANI  

 
Hazırladığım yüksek lisans/doktora/sanatta yeterlik tezinin bütün aşamalarında 

bilimsel etiğe ve akademik kurallara riayet ettiğimi, çalışmada doğrudan veya dolaylı 

olarak kullandığım her alıntıya kaynak gösterdiğimi ve yararlandığım eserlerin 

Kaynaklar’da gösterilenlerden oluştuğunu, her unsurun enstitü yazım kılavuzuna 

uygun yazıldığını ve TÜBİTAK Araştırma ve Yayın Etiği Kurulu Yönetmeliği’nin 3. 

bölüm 9. maddesinde belirtilen durumlara aykırı davranılmadığını taahhüt ve beyan 

ederim. 

   

İmza 
15 /06 / 2021 

Tuğba VELİOĞLU 
 

 

 

 

TEZ ÇALIŞMASI ÖZGÜNLÜK RAPORU BEYANI 

Tez Başlığı: İSLAM TARİHİNİN İLK DÖNEMLERİNDE VETERİNER 

HEKİMLİK FAALİYETLERİ (HİCRİ I-III. /MİLADİ VI-IX. YÜZYILLAR) 

  

 

Yukarıda başlığı belirtilen tez çalışması için şahsım tarafından 15/06/2021 

tarihinde intihal tespit programından alınmış olan özgünlük raporu sonucunda;  

Benzerlik oranı   : % 22  çıkmıştır. 

Tek kaynak oranı  : % 3    çıkmıştır. 

 

İmza 
15 /06 / 2021 

Prof. Dr. Metin YILMAZ 
 
 
 
 
 
 
 
 



iii 
 

ÖZET 
ÖZET 

İSLAM TARİHİNİN İLK DÖNEMLERİNDE VETERİNER HEKİMLİK 
FAALİYETLERİ (HİCRİ I-III. /MİLADİ VI-IX. YÜZYILLAR)   

Tuğba VELİOĞLU 
Ondokuz Mayıs Üniversitesi 
Lisansüstü Eğitim Enstitüsü 

İslam Tarihi ve Sanatları Ana Bilim Dalı  
Doktora, Haziran/2021  

Danışman: Prof. Dr. Metin YILMAZ 
 

Bu tez İslam öncesi Cahiliye Dönemi’nden başlayarak miladi dokuzuncu 
yüzyılın sonuna kadar hayvanların beslenme ve bakımı, sağlıklarının korunması, 
hastalık hallerinde yapılan tedavi yöntemleri ve bu faaliyetlerin gerçekleştirildiği 
alanlar ile ilgilidir. Sözü edilen faaliyetleri uygulayan ve dönemin veteriner hekimleri 
olarak bilinen baytarlar hakkında bilgiler sunulmaktadır. Bunun yanı sıra hayvan 
tedavisinde halkın tecrübeleri dahilinde uyguladıkları folklorik tedavi yöntemlerine 
yer verilmektedir. Tezin kapsamı dahilinde olması bakımından, Kur’an ve sünnette 
hayvan hakları ve refahının korunması hakkında bilgiler sunulmuştur. Ayrıca bu 
yüzyıllarda hayvanlar ve hayvan sağlığı ile ilgili yazılan eserler olan Kitâbü’l-
Hayl/İbil/Şa’/Hayevân/Baytaraların içeriği ve yazarları hakkında bilgiler verilmiştir. 

6. ila 9. yüzyıllar arasında baytarlar, kendi muayenehanelerinin yanında ordu ve 
saraylarda da görev almış, kendilerine özgü aletler kullanarak cerrahi operasyonlarda 
bulunmuş ve mesleklerindeki maharetleri ile şiirlere konu olmuşlardır. Baytarlar 
dışında hayvan sahipleri, seyis, süvari, imrahor, çoban, komutan, vb. kişiler de 
tecrübeleriyle hayvanlarını tedavi etmişlerdir. İslam devletinin fetihlerle genişlemesi 
ile farklı medeniyetlerle karşılaşılmış, buralardaki ilim okullarından faydalanılmış, 
birçok eser Arapçaya tercüme edilmiş ve yeni eserler yazılmıştır. İlk olarak İbnü’l-
Kelbî, Asmaî, Ma‘mer b. Müsennâ, İbnü’l-A‘râbî gibi isimler hayvanlarla ilgili dil 
kitaplarını kaleme almış, Câhiz de hayvanları zoolojik olarak incelediği ilm-i hayevân 
türü kitapların ilki olan Kitâbü’l-Hayevân’ı yazmıştır. Daha sonra Huneyn b. İshâk ve 
Sâbit b. Kurre baytarlıkla ilgili Yunanca eserleri Arapçaya Kitâbü’l-Baytara olarak 
çevirmişlerdir. Dokuzuncu yüzyılda İslam medeniyetinde yazılmış baytarlıkla ilgili ilk 
eser ise İbn Âhi Hizâm tarafından yazılmış olan Kitâbü’l-Hayl ve’l-Fürûsiyye ve’l-
Baytara’dır. Bunların dışında Emevî ve Abbâsî halifelerinin ava olan düşkünlükleri 
nedeniyle yırtıcı kuşların beslenme, bakım ve tedavisi hakkında eserler de kaleme 
alınmıştır. Bu bilgilerden hareketle çalışmada 6. ila 9. yüzyıllarda İslam medeniyetinde 
veteriner hekimliğin teşkili ve gelişimi ortaya konulmuştur. 
 
 
 
Anahtar Sözcükler:  Hayvanlar, veteriner tıbbı, İslam veteriner tıbbı tarihi, veteriner, 
baytar, kitâbü’l-hayevân, kitâbü’l-baytara, baytarnâme, İbn Âhi Hizâm, at. 



iv 
 

ABSTRACT 

VETERINARY PRACTICES IN THE EARLY ISLAMIC HISTORY (HIJRI I-II. 
/MILADI VI-IX. CENTURIES  

Tuğba VELİOĞLU 
Ondokuz Mayıs University 

Institute of Graduate Studies 
Department of Islamic History and Arts 

Doctorate, June/2021  
Supervisor: Prof. Dr. Metin YILMAZ 

 

This thesis is about the nutrition and care of animals, protection of their health, 
treatment methods in case of illness and the areas where these activities are carried 
out, starting from the pre-Islamic period, The Jahiliyya, until the end of the ninth 
century. Information on the baytars, known as the veterinarians of the period, who 
carried out the aforementioned activities, is presented. In addition, folkloric treatment 
methods applied by the people within their experience in animal treatment are 
included. In terms of being within the scope of the thesis, the issues of protection of 
animal rights and welfare in the Quran and Sunnah are also explained. In addition, 
information was given about the content and authors of Kitâb al-
Khayl/Ibil/Sha’/Hayavân/Baytaras, which are works written about animals and animal 
health in these centuries. 

Between the 6th and 9th centuries, baytars served in the army and palaces as well 
as their own clinics. They have performed surgical operations using their own 
instruments and have been the subject of poems because of their skills in their 
profession. Animal owners, groom, cavalry, imrahor, shepherd, commander, and so on 
people also treated their animals with their experience, and they had experience with 
feeding and caring for them. With the expansion of the Islamic state after the 
conquests, different civilizations were encountered and Muslims made use of the 
science schools in these regions, translated many works into Arabic and started to write 
new works. First of all, Ibn al-Kalbî, Asmaî, Ma‘mar b. Musannâ, İbn al-A‘râbî, so on 
wrote lugat and anbooks about animals and Jâhiz wrote Kitâb al-Hayawân, the first of 
the books in the ilmu'l-hayawân type in which he studied animals zoologically. Then 
Hunayn b. Ishâq and Thâbit b. Qurrah, translated the Greek works on veterinary 
medicine as Kitâb al- Baytara into Arabic. In the ninth century, the first work about 
baytar written in Islamic civilization is Kitâb al-Khayl wa'l-Furûsiyye wa'l-Baytara 
written by Ibn Âkhi Hizâm. Apart from these, studies on feeding, care and treatment 
of hawks were also written due to the Umayyad and Abbasid caliphs' interest in 
hunting. Based on this information, the establishment and development of veterinary 
medicine in Islamic civilization was demonstrated in the 6th to 9th centuries. 
 
 
 
Keywords:  Animals, veterinary medicine, Islamic veterinary history, veterinarians, 
baytar, kitâb al-hayawân, kitâb al-baytara, baytarnamah, Ibn Âkhi Hizâm, horse.  
 
 

 



v 
 

ÖNSÖZ VE TEŞEKKÜR 

Hayvanlar insan hayatının en önemli unsurudur. Evcil-vahşi fark etmeksizin 

bütün hayvanların yaratılış sebepleri ve kendilerine ait görevleri vardır. İnsanoğlu 

hayvanları evcilleştirmesi sonucunda kendi ihtiyaçlarını karşılaması ve yaşamındaki 

eksiklikleri tamamlamasında onların etkisini fark etmiştir. Bununla beraber 

hayvanların kendi yaşamlarındaki olumlu etkisinin sağlıklı ve güçlü olmalarına bağlı 

olduğunu da keşfetmiştir. Çünkü hayvanlar biyolojik sistemlere sahip canlılardır. 

Hayvanların fizyolojilerinde olan bozukluklar ve ortaya çıkan hastalıklar, onlardan 

alınacak verimin düşmesine neden olacaktı. Ayrıca evciltilen hayvanlar artık evin yeni 

bir üyesi olarak kabul edildiğinden onların hastalığı aile fertlerinden birinin hastalığı 

olarak görülecekti. Dolayısıyla insan nasıl ki hastalandığı zaman tedavi arayışına 

giriyorsa aynı şekilde hayvanları da hastalandığında iyileştirmenin yollarını aramış ve 

sağlığına kavuşması için hekimlik becerilerini kullanmıştır. Böylece tıp biliminin 

kollarından biri olan veteriner hekimlik mesleği ortaya çıkmış ve tarih boyunca gelişim 

göstererek önemli mesleklerden biri olmuştur. 

Tarih boyunca veteriner hekimlik her ne kadar eski medeniyetlerde inişli çıkışlı 

dönemler yaşamış olsa da önemini her zaman korumuştur. Günümüzde dahi 

teknolojinin ilerlemesine rağmen hayvanlara muhtacız. Her işin insan gücüne 

dayandığı eski medeniyetlerde hayvanların insan yaşamındaki önemi bu yüzden 

tartışılamaz. Nitekim bu durum İslam tarihi için de geçerlidir. Henüz İslam Tarihi 

bilim dalında veteriner hekimliğin hiç çalışılmamış olmasının büyük bir eksiklik 

olduğunu fark ederek, tez konumuzu seçerken hayvan sağlığının bu denli önemli 

olduğu dönemlerde veteriner hekimliğin durumunu, işleyişini, kurumsallaşmasını ve 

gelişimini ortaya çıkarmak istedik. Çalışmamızın bu alanda yapılacak araştırmalar için 

yeni bir kapı olmasını ve bilim dalımızda çok yeni olan konumuzun araştırmacılara 

önemli bir kaynak olarak daha nice çalışmalara vesile olmasını temenni ediyoruz.  

Tezimiz dört bölümden oluşmaktadır. Giriş bölümünde araştırmamızın 

araştırmanın konusu, kapsamı, amacı, kaynakları ve yöntemi hakkında bilgi verdik. 

Ayrıca veteriner hekimliğin ortaya çıkışı, tarihi süreci ve diğer medeniyetlerdeki 

durumu hakkında bilgiler sunduk. İkinci bölümde Kur’an ve sünnette hayvan hakları 

ve sağlığı konusunu ele aldık. Çünkü hayvanlara sadece insanlara yardımcı bir araç 

gözüyle bakılmamalıdır. Her ne kadar hayatı kolaylaştırmada insanların hizmetinde 

olsalar da dilini anlayamadığımız can sahibi varlıklara Allah tarafından pek çok haklar 



vi 
 

verilmiştir ve bu haklara riayet etmek bütün insanların görevidir. Hayvan haklarının 

ve sağlığının korunmasının Kur’an’da nasıl ele alındığı, hangi hükümlerin koyulduğu, 

sünnette nasıl uygulandığı ve Cahiliye döneminde hayvanlara zarar veren gelenek ve 

ritüellerin nasıl yasaklandığını hakkında bilgi sunmaya çalıştık. 

Tezimizin üçüncü bölümünü üç kısımda inceledik. İlk olarak araştırdığımız 

dönemde veteriner hekim olarak bilinen “baytar” teriminden ve toplumda hangi 

deyişlerde kullanıldığından söz ettik. İkinci kısımda baytarların görev yaptığı yer ve 

kurumlara, kullandıkları tedavi ve yöntemlere, almış oldukları ücretlere ve baytar 

olarak bilinen şahıslara yer verdik. Üçüncü kısımda ise baytarların dışında toplumun 

uygulamış olduğu folklorik veteriner hekimlik faaliyetlerinden bahsettik. Beslenme, 

bakım, üreme, terbiye, tedavi, vb. birçok alanda bilgi ve tecrübeye sahip olduklarını, 

baytarlar kadar olmasa da gerek büyükbaş gerekse küçükbaş hayvanlarla ilgili bilgi ve 

tecrübelerini, nesilden nesile aktarıp geliştirerek bazı hayvan hastalıklarını 

tanıdıklarını ve tedavi uyguladıklarını tespit ettik. Tedavilerin maddi veya telkin 

(rukye, muska gibi) yoluyla icra edildiğine dair bazı örnekler sunduk. 

Tezimizin dördüncü bölümünde ise 6.-9. yüzyıllar arasında yazılan hayvan 

ilmine ve veteriner hekimliğe dair eserlere yer verdik. İlk olarak İslam medeniyetinde 

tercüme faaliyetleri ile başlayan yazım süreci hakkında bilgi vererek sürecin nasıl 

başladığı ve geliştiğinden bahsettik. Daha sonra hayvan ilmi (ilmü’l-hayevân) kitapları 

ve kitâbü’l-baytaralar hakkında bilgi sunarak bu kitapların özelliklerine yer verdik. 

Son olarak da 6.-9. yüzyıllar arasında kaleme alınan eserlerin içerikleri hakkında 

bilgiler sunduk. 

Tezimizin meydana geliş sürecindeki aşamalarında katkısı olan kişilere teşekkür 

etmeyi borç biliyorum. Tez konumun belirlenmesinde ve diğer aşamalarında bana 

katkı sağlayan, bilgi ve tecrübelerini paylaşarak yol gösteren, çalışmalarından istifade 

ettiğim kıymetli danışman hocam ve dekanımız sayın Prof. Dr. Metin Yılmaz’a 

teşekkürlerimi sunuyorum. Tezimizin disiplinler arası bir çalışma olması vesilesiyle 

Veteriner Hekimlik Tarihi alanına olan eksiklerimde kıymetli zamanlarını ayırarak 

bana yardımcı olan, alanla ilgili değerli bilgi ve görüşlerini belirterek tezimizin 

yazımına ve güvenilir bir çalışma olmasına katkı sağlayan, her daim teşviklerini ve 

güler yüzünü esirgemeyen kıymetli hocam sayın Doç. Dr. Şule SANAL’a; tezimizin 

olgunlaşması ve gelişmesinde önemli katkıları olan, değerli görüşleriyle tezimize ışık 

tutan kıymetli hocam sayın Doç. Dr. Kenan AYAR’a teşekkürlerimi sunuyorum. 



vii 
 

Tezimin okunup düzeltilmesi noktasında desteklerini sunan tez jürimde bulunan 

kıymetli hocalarıma da teşekkürlerimi sunuyorum. Ayrıca beni yetiştiren, 

çocukluğumdan itibaren eğitimimde ve ilim yolunda bana destek olan, çalışmamın her 

aşamasında hayır dualarını ve teşviklerini esirgemeyen kıymetli annem ve babam 

Ayşe-Ahmet VELİOĞLU’na ve hem manevi olarak hem de tezimde zooloji ile ilgili 

konularda bana yardımcı olan Biyoloji eğitimi uzmanı kardeşim Dilara 

VELİOĞLU’na çok teşekkür ediyorum.  

        Tuğba VELİOĞLU 

 

 

 

 

 

 



viii 
 

                     İÇİNDEKİLERİÇİ 

İÇİNDEKİLER 

ÖZET ........................................................................................................................ İİİ 

ABSTRACT .............................................................................................................. İV 

ÖNSÖZ VE TEŞEKKÜR ......................................................................................... V 

İÇİNDEKİLER ..................................................................................................... Vİİİ 

SİMGELER VE KISALTMALAR ..................................................................... Xİİİ 

 
1. GİRİŞ ...................................................................................................................... 1 

1.1. Tezin Konusu, Yöntemi, Amacı, Önemi ve Kaynakları ................................... 1 

 Tezin Konusu .............................................................................................. 1 

 Tezin Metodu ve Sınırları ........................................................................... 2 

 Tezin Amacı ve Önemi ............................................................................... 5 

 Tezin Kaynakları ........................................................................................ 7 

1.2. Veteriner Hekimliğin Doğuşu ......................................................................... 17 

1.3. Eski Medeniyetlerde Veteriner Hekimlik Faaliyetleri .................................... 19 

 Eski Mısır’da Veteriner Hekimlik ............................................................ 19 

 Eski Hint Uygarlığında Veteriner Hekimlik ............................................. 20 

 Mezopotamya Uygarlıklarında Veteriner Hekimlik ................................. 20 

 Hititlerde Veteriner Hekimlik ................................................................... 21 

 Eski Yunan’da Veteriner Hekimliği ......................................................... 22 

 İran Uygarlıklarında Veteriner Hekimlik ................................................. 23 

 Çin’de Veteriner Hekimlik ....................................................................... 24 

 Japonya’da Veteriner Hekimlik ................................................................ 24 

 Roma’da Veteriner Hekimlik ................................................................... 24 

 Bizans’ta Veteriner Hekimlik ................................................................. 26 

 Türklerde Veteriner Hekimlik ................................................................ 27 

 
2. İSLAM’IN HAYVAN HAKLARINA VE SAĞLIĞINA BAKIŞI ................ 29 

2.1. İslam’da Hayvanlara İlişkin Temel Haklar ..................................................... 32 

 Yaşama Hakkı ........................................................................................... 36 

 Beslenme Hakkı ........................................................................................ 38 

 Barınma Hakkı .......................................................................................... 42 

 Üreme Hakkı ve Neslin Korunması .......................................................... 43 

 Hizmet Veren Hayvanların Hakları .......................................................... 45 



ix 
 

 Değer Verilme Hakkı ................................................................................ 50 

 Hukuki Olarak Haklarının Korunması ...................................................... 54 

2.2. İslam’da İnsanların Hayvanlara Karşı Yerine Getirmesi Gereken 
Sorumluluklar ......................................................................................................... 57 

 Hayvanlara Merhamet Gösterilmesi ......................................................... 57 

 Zorunlu Olmadıkça Öldürülmemesi ......................................................... 60 

 Eti Yenen Hayvanların Acı Çektirilmeden Kesilmesi .............................. 63 

 Deney Hayvanı Olarak Kullanılıp Kullanılmaması .................................. 66 

 Eğlence Amaçlı Kullanılmaması .............................................................. 66 

 Ölüsüne Saygı Gösterilmesi ..................................................................... 68 

2.3. Hayvanlara Eziyet Veren Cahiliye Âdetlerinin Yasaklanması ....................... 68 

 Bahîre, Sâibe, Vasîle, Hâmî ...................................................................... 69 

 Fera‘ .......................................................................................................... 72 

 Şeytan Yarması (Şerîtatü’ş Şeytan) .......................................................... 73 

 Beliyye ...................................................................................................... 75 

 ‘Akr ........................................................................................................... 77 

 Cebb ve Müsle .......................................................................................... 80 

 Sabr /Musâbara ......................................................................................... 82 

 İhdâd’dan/Yastan Çıkan Kadınların Hayvan Öldürmesi .......................... 84 

2.4. İslam’da Hayvan Sağlığı ................................................................................. 85 

 Hz. Peygamber’in Hayvan Sağlığının Korunması Konusundaki İlke ve 
Uygulamaları ...................................................................................................... 86 

 Hijyen ve Temizlikleri ...................................................................... 86 

 Beslenme ve İstirahatleri ................................................................... 89 

 Tedavi Edilmeleri .............................................................................. 89 

 Hasta Hayvanlara Karantina Uygulanması ....................................... 91 

 Kuduz Köpeklerin İtlafı .................................................................... 91 

 Yavruların Gelişimi ........................................................................... 93 

 Yüzlerine Damga Vurulmaması ........................................................ 93 

 
3. MİLADİ ALTINCI – DOKUZUNCU YÜZYILLAR ARASINDA 
VETERİNER HEKİMLİK/BAYTARLIK FAALİYETLERİ ............................. 97 

3.1. Baytar Teriminin Etimolojisi ........................................................................... 97 

3.2. Baytarlar ........................................................................................................ 102 

 Baytarların Görev Yaptığı Kurumlar ...................................................... 104 

 Özel Muayenehaneler...................................................................... 104 

 Ordu ................................................................................................ 105 



x 
 

 Saray ve Istabllar ............................................................................. 109 

 Seyyar Klinikler .............................................................................. 113 

 Baytarların Tedavide Kullandığı Yöntemler ve Aletler ......................... 115 

 Cerrahi Yöntemler ........................................................................... 117 

3.2.3.2. Üreme, Gebelik ve Doğum ile İlgili Uygulamalar .......................... 123 

 Beslenme Takibi ve Beslenmeye Dayalı Hastalıklara Karşı Alınan 
Önlemler ....................................................................................................... 126 

 Yaygın Olarak Görülen Bulaşıcı Hastalıklar .................................. 130 

 Tedavilerde Kullanılan Çeşitli Malzemeler .................................... 132 

 Baytarların Ücretleri ............................................................................... 135 

 Baytarlıkla Ünlenen Şahsiyetler ............................................................. 138 

3.3. Folklorik Veteriner Hekimlik ........................................................................ 141 

 Folklorik Veteriner Hekimlik Kapsamında Yapılan Faaliyetler ............ 144 

 Hayvan Hastalıklarında Uygulanan Tedaviler ................................ 145 

 Hayvanların Eğitimi ........................................................................ 157 

 Nesep Tayini ve Soyların Korunması ............................................. 164 

 Folklorik Veteriner Hekimlikle İlgilenen Meslek Grupları .................... 165 

 Çobanlar .......................................................................................... 165 

 Seyisler ............................................................................................ 166 

 Av Hayvanı Yetiştiricileri (Bâzdâr/Bâzyâr) .................................... 168 

 Posta/Berîd Teşkilatı Görevlileri..................................................... 170 

 Süvariler ve Komutanlar ................................................................. 172 

 
4. ALTINCI – DOKUZUNCU YÜZYILLAR ARASINDA YAZILAN İLM-İ 
HAYEVÂN VE VETERİNER HEKİMLİĞE DAİR ESERLER ...................... 178 

4.1. İlm-i Hayevân ve Veteriner Hekimlik Konulu Eserlerin Yazılma Sebepleri 178 

4.1.1. Kur’an’da Geçen Doğa ve Hayvanlarla İlgili Ayetlerle Beraber Zoolojik 
Araştırmalara Olan İlginin Artması .................................................................. 179 

4.1.2. Arapçada Hayvanlarla İlgili Kelimelerin Zenginliği .............................. 181 

4.1.3. Şairlerin Beyitlerinde Hayvanlara Sıkça Yer Vermesi ........................... 182 

4.1.4. Avcılığa Olan Merakın Artması ............................................................. 183 

4.1.5. İlm-i Hayevân ve Veteriner Hekimlik Konulu Kitapların Tercüme 
Edilmeye Başlanması ........................................................................................ 184 

4.2. Hayvanlarla İlgili Monografik Eserlerin Yazılması ...................................... 194 

 İbnü’l-Kelbî (ö. 204/819 [?]) .................................................................. 195 

 Ebû Ubeyde Ma‘mer b. Müsennâ (ö. 209/824 [?]) ................................. 196 

 Asmaî (ö. 216/831) ................................................................................. 197 



xi 
 

 İbnü’l-A‘râbî (ö. 231/846) ...................................................................... 200 

 Günümüze Ulaşamayan Monografik Çalışmalar .................................... 202 

 Monografik Eserlerde İncelenen Konular .............................................. 206 

 Atların Soy ve Nesepleri ................................................................. 206 

 Hayvanlarda Morfolojik Özellikler ve Genetikle İlgili Konular..... 209 

 Çiftleşme, Gebelik, Doğum ve Yavruların Gelişim Dönemleri ...... 211 

 Süt Verimi ....................................................................................... 213 

 Hastalıklar ve Belirtileri .................................................................. 214 

 Diğer Konular.................................................................................. 215 

4.3. Hayvanlarla İlgili Sözlük Çalışmaları ........................................................... 216 

 Nadr b. Şümeyl (ö. 204/820) ........................................................... 216 

 Ebû Ubeyd el-Kâsım b. Sellâm (ö. 224/838) .................................. 217 

4.4. Hayvanları Zoolojik (İlm-i Hayevân) Açıdan İnceleyen Âlimler ................. 217 

 Câbir b. Hayyân (ö. 200/815) ................................................................. 217 

 Nazzâm (ö. 231/845) .............................................................................. 218 

 Câhiz (ö. 255/869) .................................................................................. 219 

 İbn Kuteybe ed-Dîneverî (ö. 276/889) .................................................... 225 

 Zoolojik (İlm-i Hayevân) Çalışmalarda İncelenen Konular ................... 226 

 Canlıların sınıflandırılması (Taksonomi) ve Morfolojik Özellikler 226 

 Yeni Tür ve Cinslerin Üretilmesi .................................................... 228 

 Ekosistem ve Tabii Seleksiyon ....................................................... 231 

 Hayvanlar Üzerinde Yapılan Deneyler ........................................... 232 

 Baytarlık .......................................................................................... 233 

 Zoolojik Araştırmalar Yapan Diğer Âlimlere Dair Bilgiler ............ 233 

4.5. Veteriner Hekimlik ile İlgili Eserler (Kitâbü’l-Baytara) ............................... 236 

 Huneyn b. İshak (ö. 260/873) ................................................................. 237 

 İbn Ahî Hizâm el-Huttelî (ö. 3./9. Yüzyıl) ............................................. 240 

 Sâbit b. Kurre (ö. 288/901) ..................................................................... 244 

 Yazarları Belli Olmayan ve Farklı Kişilere İthaf Edilen Eserler ............ 245 

 Veteriner Hekimlik ile İlgili Eserlerde (Kitâbü’l-Baytara) Ele Alınan 
Konular ............................................................................................................. 247 

 Monografik Eserlerdeki Konulara Yer Verilmesi ........................... 247 

 Hastalıklar, Semptomlar ve Tedavi Yöntemleri ............................. 248 

4.6. Yırtıcı Kuşların Yetiştirilmesi ve Tedavisi Üzerine Yazılmış Eserler .......... 267 

 Kitâbü’t-Tuyûr /Tıbbi’t-Tuyûr ........................................................ 268 

 Kitâbü’l-Mütevekkil ........................................................................ 271 



xii 
 

SONUÇ .................................................................................................................... 275 

KAYNAKÇA .......................................................................................................... 282 

A. Yazma Eserler ................................................................................................. 282 

B. Temel Kaynaklar ............................................................................................. 282 

C. Araştırma ve Makaleler ................................................................................... 295 

D. Ansiklopedi Maddeleri .................................................................................... 309 

E. Web Siteleri ..................................................................................................... 313 

EKLER .................................................................................................................... 314 

ÖZGEÇMİŞ ............................................................................................................ 327 

 
 



xiii 
 

SİMGELER VE KISALTMALAR 

 

b.   bin (oğlu) 
bkz.   Bakınız 
bnt.   bint (kızı) 
C.   Cilt 
çev.   Çeviren 
DİA   Diyanet İslâm Ansiklopedisi 
D.İ.B.  Diyanet İşleri Başkanlığı 
ed./eds.  Editör/Editörler 
fol.  Folio 
h.   Hicrî 
Hz.   Hazreti 
haz.   Hazırlayan 
ö.   Ölümü 
s./ss.  Sayfa/Sayfa sayıları 
S.   Sayı 
sad.   Sadeleştiren 
thk.   Tahkik eden 
trans.  Translator 
t.y.   Tarih yok 
vb.   Ve benzer/benzerleri 
Vol.  Volume 
vr.   Varak 
y.y.   Yüzyıl 



1 

 

1. GİRİŞ 

1.1. Tezin Konusu, Yöntemi, Amacı, Önemi ve Kaynakları 

 Tezin Konusu 

Araştırmamızın konusu, İslam öncesi Cahiliye Dönemi’nden başlayarak miladi 

dokuzuncu yüzyılın sonuna kadar İslam coğrafyasında hayvanların beslenme ve 

bakımı, sağlıklarının korunması, hastalık hallerinde yapılan tedavi yöntemleri ve bu 

faaliyetlerin gerçekleştirildiği alanlar ile ilgilidir. Araştırmada, sözü edilen faaliyetleri 

uygulayan ve dönemin veteriner hekimleri olarak bilinen baytarlar hakkında bilgiler 

bulunmaktadır. Bunun yanı sıra hayvan tedavisinde halkın tecrübeleri dahilinde 

uyguladıkları folklorik tedavi yöntemlerine de yer verilmektedir. 

Araştırmamızın kapsamı dahilinde olması bakımından, ilk olarak ele aldığımız 

konu hayvan haklarının ve refahının korunmasıdır. Allah Kur’an-ı Kerim’de 

hayvanları insanların hizmetine sunduğunu buyurmuştur.1 Ancak bu durum onlara 

istediği şekilde davranacağı anlamına gelmemektedir. Çünkü Allah her canlıyı yaşama 

hakkıyla beraber yaratmış2 ve onlardan faydalanırken dikkat etmeleri gereken kuralları 

belirlemiştir. İnsanoğlunun hayvanları kendi hizmetinde kullanması durumu, aynı 

zamanda onlarla ilgili sorumlulukları yüklenmesi görevini beraberinde getirmiştir. 

Yani hayvanların her türlü ihtiyacının giderilmesi, sağlığının korunması ve 

hastalandığında tedavi edilmesi, insana verilmiş bir yükümlülüktür. Hayvan sağlığının 

korunması ve refahının sağlanması için Kur’an’daki ayetlerde ve Hz. Peygamber’in 

hadislerinde insanların hayvanlara karşı tutumlarının nasıl olması gerektiği 

buyurulmuş, hayvanlara zarar verecek her türlü tutum ve davranış yasaklanmıştır. 

Araştırmamızın kapsamında olan bir diğer konu ise, hayvanlar ve hayvan sağlığı 

ile ilgili yazılan eserlerdir. Müslümanlar arasında yedinci yüzyıla kadar sözlü aktarım 

kültürü devam etmiş, ancak fetihlerle İslam devletinin genişlemesi, yeni kültür ve 

medeniyetlerle karşılaşılması, kurumsallaşma ve yazılı müktesebatı zorunlu hale 

getirmiştir. Fethedilen coğrafyalarda elde edilen yeni bilgiler ve kaynaklar, İslam 

devletinde büyük ilgi uyandırmıştır. Bu bilgi edinme çabasında Kur’an ve Sünnetin 

teşvik edici rolü de yadsınamaz. Bu nedenle de elde edilen kaynakları Arapçaya 

 
1 Lokman 31/20. 
2 En‘âm, 6/151.  
 



2 

 

tercüme etmişlerdir. Tercüme edilen kaynaklar arasında hayvan sağlığı ve tedavisine 

yönelik Kitâbü’l-Baytara/Baytarnâme adını verdikleri kitaplarda yer almıştır. 

Tercüme faaliyetleri ile elde edilen bilgileri kendi tecrübeleri ile bütünleştiren İslam 

âlimleri, hayvanlarla ilgili çok sayıda eser kaleme almışlardır. Bu eserler ilk olarak 

hayvanlar alemi ile ilgili dil ağırlıklı çalışmalar olsa da zamanla onları her türlü 

inceleyen zoolojik içerikli ilm-i hayevân kitaplarının yazılmasında önemli derecede 

katkı sunmuştur.  

 Tezin Metodu ve Sınırları 

Nitel araştırmalar insanların yaşam tarzlarını, öykülerini, davranışlarını, örgütsel 

yapılanmalarını ve toplumda meydana gelen değişimleri anlamaya yönelik bilgi 

üretme süreçlerinden birisidir. Nitel veri analizi üzerine yapılan çalışmalar, genel 

olarak tümevarımcı analiz yöntemi ile kuram geliştirmeyi amaçlamaktadır. Nitel veri 

analizlerinde çeşitli yöntem ve teknikler ile toplanmış veriler incelenerek araştırma 

konusu ile ilgili olduğu düşünülen kelime, cümle ve paragraflar analiz birimi olarak 

ayıklanır. Analiz sonucunda ortaya çıkan bilgiler isimlendirilmek suretiyle kodlanarak 

araştırılan konuya uygun kategorilere ayrılır.3 Nitel veri analizinin yapılması için 

gerekli bilgilerin toplanması doküman analizi yöntemi ile sağlanmaktadır. Geçmiş 

olaylara tanıklık eden dokümanlar hem geçmişe hem de günümüze ait bilgileri sunar 

ve araştırmacıların belirli konuların tarihsel kökenlerini anlamalarına yardımcı olur. 

Dokümanlarda yer alan bilgiler, sorulması gereken soruları ve gözlemlenmesi gereken 

durumları önerir, araştırma için ek veriler sağlar. Araştırmacılar, araştırma sürecinde 

analiz edilecek dokümanları kütüphane kataloglarından ve arşivlerinden yaptıkları 

incelemelerle ortaya çıkarmaya çalışırlar. Ayrıca dokümanlar, değişim ve gelişimi 

izlemek için bir araç vazifesi ifa ederek bulguları diğer kaynaklardan gelen kanıtları 

doğrulamaya yardımcı olurlar.4 Biz de tezimizi hazırlarken güvenilir veriler elde 

etmek ve sunmak amacıyla nitel araştırma yöntemlerinden faydalanarak tümevarım ve 

doküman analizi yöntemlerini takip ettik.  

Bir çalışmada vesikaları aramak ve toplamak, tarihçilik sanatının başlıca 

kısımlarından biridir ve tarih araştırmalarına başlarken, önce elde edilebilecek 

 
3 Murat Özdemir, Nitel Veri Analizi: Sosyal Bilimlerde Yöntembilim Sorunsalı Üzerine Bir Çalışma, 
Eskişehir Osmangazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 11/1, 2010, ss. 325, 332. 
4 Bilgen Kıral, Nitel Bir Veri Analizi Yöntemi Olarak Doküman Analizi, Siirt Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü Dergisi, S. 15, 2020, s. 177. 



3 

 

bilgilerin toplanması gerekmektedir.5 Aksi halde yetersiz bilgilerle sunulan çalışmanın 

içeriği zayıf kalır. Bu nedenle tez yazımından önce gerekli kaynak taramasını yaparak 

içerik için yeterli bilginin olup olmadığını tespit ettik. Bu kaynakların bir kısmını basılı 

kaynaklardan bir kısmını ise dijital ortamdan elde ettik. Kaynakları okuyarak tezle 

ilgili bilgileri tespit edip bilgi fişlemesini yaptık. Bilgilerin doğruluğunu saptamak 

amacıyla elde edilen verileri tek kaynaktan değil tespit edebildiğimiz diğer 

kaynaklardan da karşılaştırarak dipnotlarda bunlara yer verdik. Tümevarım 

yönteminden istifade ederek tek tek tespit etmiş olduğumuz bilgileri tezimizde 

kullanacağımız bölümlere göre kategorilere ayırdık. Verilerden hareketle 

kodladığımız kategorilere göre şekillenen tezimizi bu usulden hareketle kaleme 

almaya çalıştık.  

Her bilim dalının kendine özgü araştırma yöntemi bulunmaktadır. Bilginin doğru 

şekilde düzenlenip aktarılması için planlı ve disiplinli bir yol izlemek gerekmektedir. 

Tezimiz bilimsel bir çalışma olması nedeniyle elde ettiğimiz verileri tarih 

metodolojisinden yararlanarak sistemli ve objektif bir şekilde sunmaya özen gösterdik. 

Tez konumuzun ismini belirlerken, daha kolay erişilebilir bir kaynak olabilmesi 

için güncel bir isim vermek amacıyla “baytar” yerine “veteriner hekim” terimini 

kullanmayı uygun gördük. Bu durum anakronik okuma olarak telakki edilmemelidir. 

Günümüzde de zaman zaman kullanılan baytar ifadesinin hayvan sağlığı terminolojisi 

olarak uluslararası anlamda genel kabul görmüş şeklini kullanmanın daha uygun 

olacağını düşündük. Kaynakların derinlemesine incelenmesi ve bilgilerin sağlıklı bir 

şekilde analiz edilmesi için de tez konumuza belirli bir zaman aralığı sınırı koyduk. 

Bu zaman aralığı Cahiliye dönemi ile başlayarak İslam’ın gelişi, İslam devletinin 

kuruluşu, henüz genç olan bu devletteki yeni kurumların oluşumu ve İslam 

medeniyetinin olgunlaşmaya başladığı dönemi kapsayan 6. ila 9. yüzyıllar arasını 

kapsamaktadır. Bu sayede baytarlık mesleğinin ve faaliyetlerinin İslam tarihinin ilk üç 

asrı içerisindeki oluşumu ve gelişiminin seyrini doğru bir şekilde ortaya koymaya 

çalıştık. Tezimizde veteriner hekimlik faaliyetleri ve kaynakları hakkında bilgi 

verirken konunun tarihsel boyutundan çıkmamaya özen gösterdik. Özellikle daha çok 

 
5 Ch. V. Langlois-Ch. Seignobos, Târîh Tetkiklerine Giriş, çev. Galip Ataç, Türk Tarih Kurumu, Ankara 
2010, s. 16. 



4 

 

veteriner hekimliğin araştırma alanlarına giren hayvan hastalıkları, semptomları, 

hastalıklara göre hazırlanacak ilaçlar hakkında detaylı bilgi vermekten kaçındık. 

Tezin hazırlanması ve yazılması konusunda yaşadığımız en büyük 

problemlerden birisi çalıştığımız konu ve dönem ile ilgili örnek bir çalışmanın yok 

denecek kadar az olmasıdır. Türkiye’de İslam Tarihi bilim dalında konumuzla ilgili 

herhangi bir çalışma bulunmamakla birlikte yurt dışında yapılan çalışmalar ise sınırlı 

sayıdadır. İslam tarihinde veteriner hekimlikle ilgili çalışmalar genellikle eser 

incelemeleri sınırlıdır ya da İslam medeniyetinde veteriner hekimliğin gelişmeye 

başladığı 9. yüzyıldan sonraki dönemle ilgili çalışmalar yapılmıştır. Yaşadığımız diğer 

bir problem ise kronoloji sorunudur. Kaynakları incelerken tespit ettiğimiz bilgileri 

tümevarım yöntemiyle aktarırken, bazı verileri genellemek zorunda kaldığımızdan 

kronolojik bir tenkite tabi tutmakta zorluk yaşadık. Bunun nedeni, dönemin veteriner 

hekimleri olan baytarların çalışma alanlarını aktarırken belirli kategorilere ayırmak 

durumunda kalmamız ve kategorilere ayırırken genelleme yapmaktan uzak 

durmamızın kaçınılmaz bir durum olmasıdır. 

Tezimizi hazırlarken yaşadığımız diğer bir problem ise kaynaklardaki bilgileri 

günümüze göre anlamlandırma amacıyla okuyup aktarmaktır. 6. ila 9. yüzyıllar 

arasında söylenen şiirlerin ve yazılan eserlerin çevirisini yapmak, hele ki veteriner 

hekimlik gibi uzmanlık bilgisi gerektiren bilim sahasında kalem oynatmak takdir edilir 

ki oldukça zor ve meşakkatli bir sürecin ortaya çıkmasına sebep olmuştur. Çünkü 

kaynaklarda yer alan bilgileri doğru şekilde aktarabilmek için hayvanların fiziksel 

özelliklerinin, organlarının, anatomilerinin ve hastalıklarının Arapça karşılıkları 

hakkında bilgi sahibi olmak gerekmektedir. Araştırdığımız dönemde kullanılan 

kelimelerin doğru karşılıklarını bulmak ve bunları günümüz Türkçesine aktarmak, 

yavaş ve sabırla ilerleyen ciddi bir bilgi birikimi elde edildikten sonra başarılabilir. 

Ciddi bir okuma ve incelemeden sonra elde ettiğimiz bilgi birikimi sayesinde 

kaynaklardaki metinleri doğru şekilde anlamlandırıp aktarmaya çalıştık.   Bununla 

beraber tezimizin kaynaklarından olan bazı el yazmalarının anlaşılması ve okunması 

en büyük problemlerimizden birisi olmuştur. El yazmalarında oldukça fazla imla 

hataları bulunmakta ve bu yazmaların eski olmasından ötürü okunmasında güçlük 

yaşadık. Ancak eserler arasında bazı benzerliklerin bulunması sayesinde bunları 

karşılaştırma yaparak okumak, bu problemimizi bir nebze de olsa azaltmıştır. 



5 

 

 Tezin Amacı ve Önemi 

İnsanoğlunun hayvanlarla olan ilişkisi insanlık tarihi kadar eskidir. Kur’an-ı 

Kerimde Hz. Âdem’in oğullarının Allah’a kurban sunmalarından,6 Kâbil’in Hâbil’i 

öldürdükten sonra kargadan gördüğü yöntemle kardeşini gömmesinden7 bahsetmesi, 

hayvanların varlığının ilk insanla aynı olduğu ve insanların onlardan öğrendikleriyle 

hareket ettiği söylenebilir. Hayvanlar insanların dünyadaki varlığını devam ettirmesi 

ve dünyada daha fazla güç sahibi olması hususunda en önemli yardımcısıdır. İnsan için 

hayvanlar beslenme ihtiyacını karşılayan, yük taşımasında yardımcı olan, binek olarak 

uzun mesafelerini kısaltan, yeri geldiğinde toprağı işlemesine yardımcı olan, kıyafet 

temin edebilmesi için yün, deri, vb. hammaddeyi sağlayan ve kendi gücünü göstermesi 

için sembol olarak kullandığı kıymetli varlıklardır.  

Arap Yarımadasındaki halkın hayvan yetiştiriciliğine, yarımadanın coğrafi 

yapısı ve ikliminin etkisi oldukça fazladır. Araştırma konumuzun İslam tarihinin ilk 

dönemleri olması itibariyle bu dönemin insanlarının yaşam tarzları gereği hayvan 

yetiştiriciliğine ve sağlığına önem vermekteydiler. Özellikle Cahiliye döneminde 

sürekli devam eden kabile savaşları ve bu savaşların sonunda yaşanan yağmalamalar, 

dönem insanını at yetiştiriciliğine ve atın güçlü olması için gereken önemin 

verilmesine sevk etmiştir. Hızın ve gücün sembolü atlar, Cahiliye Arapları için çok 

şey ifade etmekteydi. Hatta atlarının ailelerinden önde geldiğine dair rivayetlere 

Cahiliye şiirlerinde fazlaca rastlanmaktadır. İslamiyet öncesinde ve sonrasında 

savaşların vazgeçilmez öğesi atların sağlığının korunması, güçlü ve talimli kalmaları 

görev edinilmişti.   

Yağışın az görüldüğü yer yer çöllerle kaplı bölgelerde şiddetli kum fırtınaları ve 

susuzluk gibi olumsuzluklara karşı dayanıklı olan develer, en önemli yolculuk aracı 

olmuştur. Ticaret sahasında etkin olan şehirli Araplar muhtelif şehirlerde kurulan 

büyük fuar ve pazarlarda mal alıp satabilmek için günlerce süren yolculuklar yapmak 

zorunda kaldıklarından, çöl gemisi olarak isimlendirilen develer onların en yakın dostu 

ve yardımcılarıydı. Bununla beraber savaşlarda kullanacakları malzemeyi taşımasını 

sağlayan hem etinden hem derisinden faydalandıkları develerin sağlığı onlar için 

oldukça önemliydi.  Develer sadece şehirlilerin değil kırsal bölgelerde yaşayan 

 
6 Mâide, 5/11. 
7 Mâide, 5/31. 



6 

 

bedeviler için de kıymetli hayvanlardı. Bedeviler geçimlerini, yiyeceklerini, 

içeceklerini, yaşam malzemelerini (çadır, kıyafet, vb.), gübrelerini, vb. birçok şeyi 

develerden elde ederlerdi. Bu nedenle develerinin sağlığına dikkat ederlerdi. Ayrıca 

küçükbaş hayvanların yünlerini çeyiz ve kıyafet ürünlerinde kullanmakta, etinden ve 

sütünden günlük yiyecek ihtiyaçlar karşılamaktaydılar.  Bu nedenle küçükbaş hayvan 

besiciliğinin de oldukça yaygın olduğunu görülmektedir. 

Araştırdığımız dönemdeki toplumunun yaşamında hayvanların bu derece etkin 

rolünün olması, hayvan sağlığına verilen değerin artmasına vesile olmuştur. 

Hayvanların sağlıklı olması, hastalandığında tedavi edilmesi, hayvanlardan elde 

edilecek ürünlerin veriminin arttırılması, hayvanların çiftleştirilirken özelliklerine, 

nesep ve türlerine dikkat edilmesi veteriner hekimlik faaliyetlerinin en önemlileri 

arasındadır. Tezimizin en önemli amaçlarından birisi baytarların edinmiş oldukları 

ilim ve klinik tecrübeleri ile uyguladıkları tedavileri ve çalışma alanlarını sunmaktır. 

Bununla beraber halkın tecrübe ettiği veya nesilden nesile uygulanan folklorik tedavi 

yöntemleri ve diğer meslek gruplarının veteriner hekimlik kapsamı dahilindeki 

faaliyetlerine yer vermektir. Ayrıca hayvanlar ve baytarlıkla ilgili yazılan eserlerin 

yazım ve gelişim sürecini tespit etmek tezimizin amaçları arasındadır. 7. ve 8. 

yüzyıllarda hayvanlarla ilgili eserler dil ve lügat alanında kaleme alınırken 9. yüzyıl 

ve sonrasında hayvan bilimi ve baytarlıkla ilgili olarak kaleme alınma sürecinin 

gelişimini sebepleri ile ortaya koymaya çalıştık. 

Tezimizin en önemli amaçlarından birisi de hayvan sağlığına dikkat edilmesi ve 

hayvan haklarının korunması hususunda İslam’ın verdiği önemi ortaya koymaktır. Hz. 

Peygamber’e ilk vahyin gelişi ile başlayan İslamiyet döneminde hayvan sağlığına ve 

haklarına verilen önem ilerleyen yüzyıllarda da aynı şekilde devam etmiştir. Hatta 

hayvanlarla ilgili ilmi çalışmaların artması ve bunlarla ilgili eserlerin kaleme 

alınmasında Kur’an ayetlerinin etkisinin olduğunu belirtmek gerekir. İslamiyet’in 

getirdiği Allah’ın yarattığı her cana saygı ilkesiyle günümüz hayvan hakları ve 

refahının ilk tezahürlerinin aslında İslam dininin geldiği dönemde şekillenmeye 

başladığını söylemek mümkündür. Ayrıca Cahiliye döneminde başlayıp İslam 

sonrasında da devam eden ve hayvanlara eziyet etmelerine sebep olan bazı gelenek ve 

uygulamalar Kur’an ve sünnet kaideleriyle ortadan kaldırılmıştır. 



7 

 

Tez konumuz, Türkiye’de İslam Tarihi bilim dalında yapılan ilk çalışma olması 

bakımından büyük bir öneme sahiptir. Daha önce tez konumuz ile ilgili herhangi bir 

lisansüstü çalışması yapılmamış olmakla birlikte herhangi bir basılı yayın 

bulunmamaktadır. İlahiyat fakültelerinde hayvanlarla ilgili yapılan çalışmalar ise 

genel olarak Fıkıh, Tefsir ve Hadis bilim dallarında hazırlanmış, ancak ele alınan 

hayvan konulu tez ve makaleler, genel olarak fıkhî meseleler etrafında şekillenmiş ya 

da Kur’an ve hadislerde zikredilen hayvanları konu edinmiştir. Türkiye’deki 

kütüphanelerde bulunan Osmanlı Türkçesiyle yazılmış baytarnâmelerin günümüz 

Türkçesine aktarılmasında Türk Dili bilim dalında yapılan yüksek lisans tezleri 

bulunmakta, fakat dil çalışmaları olması sebebiyle bu çalışmalarda tarihsel konulara 

yer verilmemektedir. Veteriner Hekimliği Tarihi ve Deontolojisi anabilim dalında 

baytarnâmeler üzerine yazılan başarılı doktora tezleri ise sınırlı sayıdadır. Bu nedenle 

gerek araştırdığımız dönem itibariyle gerekse İslam tarihinde veteriner hekimlik 

faaliyetlerinin tarihsel sürecinin ortaya konulması itibariyle tezimiz bu alanda yapılan 

ilk çalışmalardan biri olacaktır. 

 Tezin Kaynakları 

İslam tarihinin temel kaynakları ilahi ve beşerî olmak üzere ikiye ayrılmaktadır. 

İlahi kaynaklar Allah’ın vahiyleri ve bu vahiylerin peygamberler vasıtasıyla insanlığa 

duyurduklarıdır.8 İlahi kaynakların en güvenilir olanı hiç şüphesiz Kur’an-ı Kerim’dir. 

Beşerî kaynakların ilk sırasında ise Hz. Peygamber’in sözlerini, fiillerini ve 

takrirlerinin yer aldığı hadis kaynaklarıdır. Araştırmamızın konusu kapsamında 

öncelikle İslam dininin hayvan sağlığına ve korunmasına verdiği önemi ortaya 

koymak için Kur’an Kerim ve Hadis kaynaklarından yararlandık. Ayrıca elde ettiğimiz 

bazı bilgilerin doğru şekilde aktarmak ve açıklamak amacıyla Tefsir kaynaklarından 

da istifa ettik.  

Araştırmamız özelde hayvan sağlığının korunması ve hayvan hastalıklarının 

tedavileri ile ilgilenen şahıslar ve kurumları konu almasından ötürü bunların tespit 

edilmesi oldukça güç olmuştur. Çünkü kaynaklarda özellikle baytarları ele alan 

konular oldukça azdır ve yer alan bilgiler de birkaç cümleden öteye geçmemektedir. 

Bu açıdan lügatler (sözlükler) ve divanlar, baytarlar ve tedavi yöntemleri konusunda 

 
8 Eyüp Baş, “İslam Kurumları Tarihine Giriş”, İslam Kurumları Tarihi, ed. Eyüp Baş, Grafiker 
Yayınları, Ankara 2013, s. 14. 



8 

 

bize en çok bilgi sağlayan kaynaklar olmuştur. Araplarda sözlü aktarım kültürünün 

gelişmiş olmasından dolayı, şiirlerinde hayatın her kesiminden bilgilere 

ulaşılabilmektedir. Nitekim baytarlar ile ilgili ilk edindiğimiz bilgiler divan kitapları 

olmuştur. Nâbiga ez-Zübyânî (ö. 604 [?]),9 Tırımmâh (ö. 125/743 [?]),10 Abdullah b. 

Ömer el-Arcî (ö. 120/738 civarları),11 İbn Ebû Duâd el-İyâdî (ö. 240/854),12 Humeyd 

el-Arkât13 ve Rü’be b. el-Accâc’ın (ö. 145/762)14 divanları bunların başında 

gelmektedir. Yine ayrıca içerisinde Emevîler döneminde ve Abbâsîlerin ilk yıllarında 

yaşamış şarkıcı ve bestekârlarla bunların şarkı ve bestelerinin yer aldığı Ebü’l-Ferec 

el-İsfahânî’nin (ö. 356/967) el-Eğânî15 isimli eseri edebiyat kitapları kategorisindeki 

en çok istifade ettiğimiz eserdir. 

Baytarların kullandıkları aletler ve tedavi yöntemlerinin tespitinde ise yine 

lügatler en önemli kaynaklarımız arasında yer almıştır. Çalışmamız 6. ila 9. yüzyıllar 

arasını kapsadığından, lügatler baytarlarla ilgili terimlerin doğru şekilde tespit edilerek 

sunulması açısından bizlere ışık tutmuştur. Bu lügatlerin en eskilerinden birisi Halîl b. 

Ahmed el-Ferâhîdî’nin (ö. 175/791) Kitâbü’l-‘Ayn16 adlı eseridir. Bununla beraber İbn 

Düreyd’in (ö. 321/933) Cemheretü’l-Luğa,17 Ezherî’nin (ö. 370/980) Tehzîbü’l-

Luğa,18 Sâhib b. Abbâd’ın (ö. 385/995) el-Muhît fi’l-Luğa,19 Cevherî’nin (ö. 

 
9 Ebû Ümâme (Ebû Akreb) Ziyâd b. Muâviye b. Dabâb (Dıbâb) b. Câbir en-Nâbiga ez-Zübyânî (ö. 604 
[?]), Dîvân, thk. Muhammed Ebü’l-Fazl İbrahim, Dârü’l-Me‘ârif, Kahire ty. 
10 Ebû Nefr (Ebû Dubeybe) et-Tırımmâh el-Hakem b. Hakîm b. el-Hakem b. Nefr (ö. 125/743 [?]), 
Dîvân, thk. İzzet Hasan, Dârü’l-Şarku’l-Arabiyye, Beyrut 1414/1994. 
11 Abdullah b. Ömer el-Arcî (ö. 120/738 civarları), Dîvân, thk. Secî‘i Cemil el-Cebyelî, Dârü’l-Sâdr, 
Beyrut 1998 
12 Ebû Duâd el-İyâdî (ö. 240/854), Dîvân, thk. Envâr Mahmûd Sâlihî ve Ahmed Hâşim es-Sâmerrâî, 
Dârü’l-Asma‘i, Dımaşk 1431/2010.  
13 Ebû Ali Ahmed b. Muhammed b. el-Hasen el-Merzûkî (ö. 421/1030), Şerhu Dîvâni’l-Hamâse, thk. 
Gureyd eş-Şeyh, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 2003. 
14 Rü’be b. el-Accâc (ö. 145/762), Dîvân, thk. Dâhî Abdülbakî Muhammed, C. 1, Mecme‘ü’l-Luğati’l-
Arabiyye, Kahire, 1432/2011; Rü’be b. el-Accâc, Dîvân, thk. Abdülvehhab Avdallah, C. 2, Mecm‘aü’l-
Luğatil-Arabiyye, Kahire, 1429/2008.  
15 Ebü’l-Ferec Alî b. el-Hüseyn b. Muhammed b. Ahmed el-Kureşî el-İsfahânî (ö. 430/1038), Eğânî, 
Dâru İhyâi't-Türâsi'l-Arabî, Beyrut 1410/1994. 
16 Ebû Abdirrahmân el-Halîl b. Ahmed b. Amr b. Temîm el-Ferâhîdî (ö. 175/791), Kitâbü’l-‘Ayn, thk. 
Abdülhamid Hendâvî, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 2003. 
17 Ebû Bekir Muhammed b. El-Hasan b. Düreyd (ö. 321/933), Cemheretü’l-Luğa, thk. Remzî Münîr 
Ba’lbekî, Dârü’l-İlm lil-Melâyîn, Beyrut 1987. 
18 Ebû Mansûr Muhammed b. Ahmed el-Ezherî (ö. 370/980), Tehzîbü’l-Luğa, thk. Ahmed Abdulalim 
el-Berdûnî, Dârü’l- Mısrıyye li’t-Te’lif ve’t-Terceme, Kahire 1967. 
19 Ebü’l-Kâsım İsmâîl b. Abbâd b. el-Abbâs et-Tâlekânî (ö. 385/995), el-Muhît fi’l-Luğa, thk. 
Muhammed Hasan el-Yâsîn, ‘İlmü’l-Kütüb, Beyrut 1414/1994. 



9 

 

400/1009’dan önce) Tâcü’l-Luğa20 ve Zemahşerî’nin (ö. 538/1144) Esâsü’l-Belâğa21 

isimli lügatleri faydalandığımız eserler arasındadır. Ayrıca hem sözlük hem de 

ansiklopedik bilgiler içermesi bakımından İbn Sîde’nin (ö. 458/1066) Muhassas22 ve 

el-Muhkem ve’l-Muhît,23 İbn Manzûr’un (ö. 711/1311) Lisânü’l-Arab24 ve 

Zebîdî’nin (ö. 1205/1791) Tâcü’l-‘Arûs25 adlı eserleri en çok istifade ettiğimiz 

kaynaklardır. Farklı ve nadir kullanılan kelimeleri doğru şekilde değerlendirmek 

amacıyla İbn Ma‘sûm el-Medenî’nin (ö. 1120/1708) Tırâzu’l-Evvel26 ve Mecdüddin 

İbnü’l-Esîr’in (ö. 606/1210) en-Nihâye fî Garîbi’l-Hadîs ve’l-Eser27 isimli eserlerine 

de başvurduk. 

Kelimelerin Türkçe karşılıklarını doğru şekilde vermek amacıyla 

Fîrûzâbâdî’nin (ö. 817/1415) Arapça Kâmûsü’l-Muhît’inin, Mütercim Ahmed Âsım 

Efendi (1755-1820) tarafından Osmanlı Türkçesine tercüme edilen ve Kâmus 

Tercümesi diye de bilinen Okyânûsü’l-Basît fî Tercemeti’l-Kâmûsi’l-Muhît isimli 

yazma eserin günümüz Türkçe alfabesine çevrilmiş baskısından da yararlandık.28 

Baytarların çalıştığı sahalar ve halkın uyguladığı folklorik tedavi yöntemlerinin 

tespitinde ise genel tarih kitapları, tabakât, şehir kitapları, siyer ve megâzî 

kitaplarından faydalandık. Muhammed b. Yûsuf el-Kindî’nin (ö. 350/961) Kitâbü’l-

Vülât,29 Sâbî’nin (ö. 448/1056) Kitâbü’l-Vüzera’30 ve İbn Asâkir’in (ö. 571/1176) 

 
20 İsmail b. Hammâd el-Cevherî (ö. 400/1009’dan önce), es-Sıhah Tâcü’l-Luğa ve Sıhahu’l-Arabiyye, 
thk. Ahmed Abdulğaffûr Attâr, Dârü’l-İlm lil-Melâyîn, Beyrut 1979. 
21 Ebü’l-Kâsım Cârullah b. Mahmûd b. Ömer b. Ahmed ez-Zemahşerî (ö. 538/1144), Esâsü’l-Belâğa, 
thk. Muhammed Bâsil, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1998. 
22 Ebü’l-Hasen Alî b. İsmâîl ed-Darîr İbn Sîde el-Mürsî (ö. 458/1066), Muhassas, thk. Halîl İbrahim 
Cefâl, Dârü’l-İhyâ’i et-Terâsü’l-Arabiyye, Beyrut 1417/1996. 
23 İbn Sîde, Muhkem ve’l Muhît, thk. Abdülhamid Hendâvî, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1421/2000. 
24 Ebü’l-Fazl Cemâleddîn Muhammed b. Mükerrem İbn Manzûr el-Afrikî el-Mısrî (ö. 711/1311), 
Lisânü’l-Arab, Dâru Sâder, Beyrut 2010. 
25 Ebü’l-Feyz Muhammed b. Muhammed b. Abdürrezzak el-Murtazâ ez-Zebîdî, Tâcü’l-‘Arûs min 
Cevâhiri’l-Kâmûs, thk. İbrahim et-Terzî, Matba‘a Hükûmetü’l-Kuveyt, Kuveyt 1972. 
26 Sadrüddîn Alî Hân b. Nizâmiddîn Ahmed b. Muhammed Ma‘sûm el-Hüseynî el-Medenî (ö. 
1120/1708), Tırâzu’l-Evvel, Müessesetü Âl-i Beyt, Kum h. 1426. 
27 Ebü’s-Seâdât Mecdüddîn el-Mübârek b. Esîrüddîn Muhammed b. Muhammed eş-Şeybânî el-Cezerî 
(ö. 606/1210), en-Nihâye fî Garîbi’l-Hadîs ve’l-Eser, thk. Tahir Ahmed ez-Zâhî ve Mahmud 
Muhammed et-Tanâhî, Mektebetü’l-İslamiyye, Kahire 1383/1963. 
28 Ebü’t-Tâhir Mecdüddîn Muhammed b. Ya‘kûb b. Muhammed el-Fîrûzâbâdî (ö. 817/1415), 
Kâmûsü’l-Muhît Tercümesi, çev. yazı Mustafa Koç ve Eyyüp Tanrıverdi, Türkiye Yazma Eserler 
Kurumu Başkanlığı, İstanbul 2013. 
29 Ebû Ömer Muhammed b. Yûsuf b. Ya‘kûb b. Hafs el-Kindî et-Tücîbî (ö. 350/961), Kitâbü’l-Vülât, 
Matba‘at el-Âbâ el-Yesû‘ayn, Beyrut 1908. 
30 Ebü’l-Hasen (Hüseyn) Hilâl b. el-Muhassin b. İbrâhîm b. Hilâl es-Sâbî el-Harrânî (ö. 448/1056), 
Kitâbü’l-Vüzerâ’, thk. Abdüssettâr Ahmed Ferâc, Mektebetü’l-‘Ayân, ty. 



10 

 

Târîhu Medîneti Dımaşk31 isimli eserleri bunların başlıcalarıdır. Baytarlar ve folklorik 

veteriner hekimlik ile ilgili bize en çok fayda sağlayan eserlerin başında ise İbn 

Kuteybe’nin (ö. 276/889) Uyûnü’l-Ahbâr32 ve el-Ma‘ârif 33 isimli eserleri gelmektedir.  

Hayvan tedavisi ile ilgilenen şahısların tespitinde ise tabakât kitaplarından 

faydalandık.  İbn Sa‘d’ın (ö. 230/845) Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr,34Belâzürî’nin (ö. 

279/892-93) Ensâbü’l-Eşrâf,35 İbn Hacer’in (ö. 852/1449) el-İsâbe fî Temyîzi’s-

Sahâbe36 ve Zehebî’nin (ö. 748/1348) Siyeru A‘lâmi’n-Nübelâ’37 isimli eserleri bu 

konuda başvurduğumuz kaynaklar arasındadır.  

Tezimiz için başvurduğumuz siyer, megâzî ve genel tarih kaynakları İbn Hişâm 

(ö. 218/833) Sîretü’n-Nebeviyye,38 Vâkıdî’nin (ö. 207/823) Kitâbü’l-Megâzî,39 İbnü’l-

Esîr’in (ö. 630/1233) el-Kâmil fi’t-Târîh,40 Kalkaşendî’nin (ö. 821/1418) Subhu’l-

A‘şâ41 isimli eserleri; şehir tarihi kaynakları Belâzürî’nin (ö. 279/892-93) Fütûhu’l-

Büldân42 ve Yâkût el-Hamevî’nin (ö. 626/1229) Mu‘cemü’l-Büldân43 isimli eserleri; 

harac kaynaklarından Ebû Yûsuf (ö. 182/798) Kitâbü’l-Harâc44 isimli eserleridir.  

Konumuzun kapsamı dahilinde en çok yararlandığımız eserler ise ilm-i hayevân 

kitapları ve baytarlık kitaplarıdır (kitâbü’l-baytara). Bu türden kitaplar muhteva 

 
31 Ebü’l-Kâsım Alî b. el-Hasen b. Hibetillâh b. Abdillâh b. Hüseyn İbn Asâkir ed-Dımaşkî eş-Şâfiî (ö. 
571/1176), Târîhu Medîneti Dımaşk, Dârü’l-Fikr, Beyrut. 
32 Ebû Muhammed Abdullâh b. Müslim b. Kuteybe ed-Dîneverî (ö. 276/889), Uyûnü’l-Ahbâr, Dârü’l-
Kütübi’l-Arabiyye, Beyrut 1343/1925. 
33 İbn Kuteybe, el-Ma‘ârif, thk. Servet ‘Ukâşe, el-Heyetü’l-Mısrıyye el-‘Âmmetü lil-Kitâb, Kahire 
1992. 
34 Ebû Abdillâh Muhammed b. Sa‘d b. Menî‘ (ö. 230/845), Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, çev. ed. Adnan 
Demircan, Siyer Yayınları, İstanbul 2014. 
35 Ebü’l-Hasen Ahmed b. Yahyâ b. Câbir b. Dâvûd el-Belâzürî (ö. 279/892-93), Ensâbü’l-Eşrâf, thk. 
Süheyl Zekkâr ve Riyâd Ziriklî, Dârü’l-Fikr, Beyrut 1417/1997. 
36 Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed b. Alî b. Muhammed el-Askalânî İbn Hacer (ö. 852/1449), el-İsâbe fî 
Temyîzi’s-Sahâbe, çev. Naim Erdoğan, İz Yayıncılık, İstanbul 2010. 
37 Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân ez-Zehebî (ö. 748/1348), Siyeru A‘lâmi’n-
Nübelâ, Dârü’l-Hadîs, Kahire 1427/2006. 
38 Ebû Muhammed Cemâlüddîn Abdülmelik b. Hişâm b. Eyyûb el-Himyerî (ö. 218/833), Sîret-i İbn-i 
Hişâm, çev. Hasan Ege, Kahraman Yayınları, İstanbul 2006. 
39 Ebû Abdillâh Muhammed b. Ömer b. Vâkıd el-Vâkıdî (ö. 207/823), Kitâbü’l-Megâzî, thk. Marsden 
Jones, Müessesetü'l-A'lemi li'l-Matbuat, Beyrut 1989. 
40 Ebü’l-Hasen İzzüddîn Alî b. Muhammed b. Muhammed İbnü’l-Esîr (ö. 630/1233), el-Kâmil fi’t-
Târîh, çev. Komisyon, Ocak Yayıncılık, İstanbul 2016. 
41 Ebü’l-Abbâs Şihâbüddîn Ahmed b. Alî el-Kalkaşendî (ö. 821/1418), Subhu’l-A‘şâ, Dârü’l-Kütübi’l-
Mısrıyye, Kahire 1340/1922. 
42 Belâzürî, Fütûhu’l-Büldân, çev. Mustafa Fayda, Siyer Yayınları, İstanbul 2013. 
43 Ebû Abdillâh Şihâbüddîn Yâkût b. Abdillâh el-Hamevî (ö. 626/1229), Mu‘cemü’l-Büldân, Dârü’l-
İhyâ’i et-Türâsi’l-Arabiyye, Beyrut 1399/1979. 
44 Ebû Yûsuf Ya‘kûb b. İbrâhîm b. Habîb b. Sa‘d el-Kûfî (ö. 182/798), Kitâbü’l-Harâc, çev. Ali Özek, 
Hisar Yayınevi, İstanbul 1973. 



11 

 

açısından hayvanlara dair hususları dilbilgisi yönünden kaleme alınmış olsalar da başta 

atlar olmak üzere deve, koyun, keçi gibi evcil hayvanların bakımı, beslenmesi, sağlığı, 

hastalıkları, vb. hakkında bilgiler içermektedir. İbnü’l-Kelbî’nin (ö. 204/819[?]) 

Nesebü’l-Hayl fi’l-Cahiliyye ve’l-İslâm,45 Ma‘mer b. Müsennâ’nın (ö. 209/824[?]) 

Kitâbü’l-Hayl,46 Asmaî’nin (ö. 216/831) Kitâbü’l-Hayl,47 Kitâbü’l-İbil48 ve Kitâbü’ş-

Şa’49 ve İbnü’l-A‘râbî’nin (ö. 231/846) Esmâü Hayli’l-Arab ve Fürsânihâ50 isimli 

eserleri bunların başlıcalarıdır. Hayvanları zoolojik yönden inceleyen eserler de (ilm-

i hayevân) araştırma konumuza en çok katkısı olan kaynaklardır. Özellikle Câhiz’in 

(ö. 255/869) Kitâbü’l-Hayevân51 ve katırlarla ilgili Kitâbü’l-Bigâl52 isimli eserleri 

içerik bakımından en zengin kaynaklardan birisidir. Hayvanlarla ilgili monografik ve 

zoolojik bilgiler içermesinin yanında baytarlık, hayvanlarla ilgili folklorik faaliyetler 

ve hayvanlar üzerinde çalışmalar yapan kişiler hakkında bilgilere de yer vermektedir. 

Bu alanda istifade ettiğimiz diğer bir kaynak ise Demîrî’nin (ö. 808/1405) Hayâtü’l-

Hayevân53 isimli eseridir. 

9. yüzyılda Yunancadan Arapçaya tercüme edilmiş baytarlık kitapları olan 

kitâbü’l-baytaraların el yazmaları da tezimizin önemli kaynaklarındandır. Bu el 

yazmalarının bazıları Türkiye’deki el yazması eserleri kütüphanelerinde bulunması, 

kaynaklara erişebilmemiz açısından ülkemizdeki en büyük zenginliklerimizden 

birisidir. Araştırdığımız dönem içerisinde yer alan iki el yazma çeviri eser de Köprülü 

Kütüphanesi Fazıl Ahmet Paşa Koleksiyonu’nda bulunmaktadır. Bu yazma eserlerden 

birisi Huneyn b. İshak (ö. 260/873) diğeri ise Sâbit b. Kurre’ye (ö. 288/901) aittir. 

Huneyn b. İshak’ın Arapçaya tercüme ettiği Kitâbü’l-Baytara isimli eser, milattan 

sonra 4. yüzyılda yaşamış Bizanslı bir veteriner olan Magnesialı (Manisa) 

 
45 Ebü’l-Münzir Hişâm b. Muhammed b. Sâib b. Bişr el-Kelbî (ö. 204/819[?]), Nesebü’l-Hayl fi’l-
Cahiliyye ve’l-İslâm ve Ahbârihâ, thk. Hâtim Salih ed-Dâmen, Dârü’l-Beşâir, Dımaşk 1423/2003. 
46 Ebû Ubeyde Ma‘mer b. Müsennâ (ö. 209/824[?]), Kitâbü’l-Hayl, thk. Fritz Krenkow, Dârü’l-Me‘ârif 
el-Osmaniyye, Haydarâbâd 1358/1939. 
47 Ebû Saîd Abdülmelik b. Kureyb el-Asmaî (ö. 216/831), Kitâbü’l-Hayl, thk. Hâtim Salih ed-Dâmen, 
Dârü’l-Beşâir, Dımaşk 1430/2009. 
48 Asmaî, Kitâbü’l-İbil, thk. Hâtim Salih ed-Dâmen, Dârü’l-Beşâir, Dımaşk 1424/2003. 
49 Asmaî, Kitâbü’ş-Şa’, thk. Sabîh et-Temîmî, Dârü’l-Esâme, Beyrut 1407/1987. 
50 Ebû Abdillâh Muhammed b. Ziyâd İbnü’l-A‘râbî (ö. 231/846), Esmâü Hayli’l-Arab ve Fürsânihâ, 
thk. Hâtim Salih ed-Dâmen, Dârü’l-Beşâir, Dımaşk 1430/2009. 
51 Ebû Osmân Amr b. Bahr b. Mahbûb el-Câhiz (ö. 255/869), Kitâbü’l-Hayevân, Dârü’l-Kütübi’l-
İlmiyye, thk. Muhammed Bâsil, ‘Uyûnu’s-Sûd, Beyrut 2011. 
52 Câhiz, Resâ’ilü’l-Câhiz, thk. Abdüsselâm Muhammed Hârûn, C. 2, Mektebetü’l-Hancî, Kahire 1964. 
53 Ebü’l-Bekâ Kemâlüddîn Muhammed b. Mûsâ b. Îsâ ed-Demîrî (ö. 808/1405), Hayâtü’l-Hayevân, 
Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut h. 1424. 



12 

 

Theomnestus'a ait olduğu düşünülen at hekimliğine dair Yunanca eseridir.54 Sâbit b. 

Kurre ise Tyanalı Apollonios’a izafe edilen baytarlıkla ilgili Farsça bir eseri yine 

Kitâbü’l-Baytara ismiyle Arapçaya çevirmiştir.55 Sâbit b. Kurre ayrıca esere bir giriş 

kısmı hazırlayarak eklemiştir.56 9. yüzyılda yazılan baytarlıkla ilgili en önemli eser ise 

İbn Âhi Hizâm’a ait olan Kitâbü’l-Fürûsiyye ve’l-Baytara’sıdır. Çünkü bu eser İslam 

Medeniyeti içerisinde baytarlık alanında yazılmış ilk özgün eserdir. Bu eserin el 

yazmaları ise Süleymaniye57 ve Beyazıt Devlet58 kütüphanelerinde bulunmaktadır.  

6. ila 9. yüzyıllar arasında kaleme alınan eserlerin tespiti ve bunların yazarları 

hakkında bilgi edindiğimiz eserler ise şunlardır: İbn Cülcül (ö. 384/994 [?]) 

Tabakâtü’l-Etıbbâ’ ve’l-Hükemâ,59 İbn Nedîm (ö. 385/995 [?]) Fihrist,60 Sâid el-

Endelüsî (ö. 462/1070) Tabakâtü’l-Ümem,61 Yâkût el-Hamevî (ö. 626/1229) 

Mu‘cemü’l-Üdebâ’,62 İbnü’l-Kıftî (ö. 646/1248) İhbârü’l-‘Ulemâ’ bi-Ahbâri’l-

Hükemâ’63 ve İnbâhü’r-Ruvât,64  İbn Ebû Usaybia (ö. 668/1269) ‘Uyûnü’l-Enbâ’ fî 

Tabakâti’l-Etıbbâ,65 İbn Hallikân (ö. 681/1282) Vefeyâtü’l-A‘yân66 ve es-Safedî (ö. 

764/1363) el-Vâfî bi’l-Vefayât.67  

 
54 Kitâbü’l-Baytara, Köprülü Kütüphanesi Fazıl Ahmet Paşa Koleksiyonu, nr. 959, vr. 1b-50a, h. 674. 
55 Kitâbü’l-Baytara, Köprülü Kütüphanesi Fazıl Ahmet Paşa Koleksiyonu, nr. 959/3, vr. 86b-167b, h. 
674; Kırbıyık, Baytarlık, C. 5, s. 278. 
56 Kitâbü’l-Baytara, Köprülü Kütüphanesi Fazıl Ahmet Paşa Koleksiyonu, nr. 959/2, vr. 50b-86b . 
57 İbn Âhi Hizâm, Kitâbü’l-Hayl ve’l-Fürûsiyye ve’l-Baytara, Süleymaniye Yazma Eser Kütüphanesi 
Hafîd Efendi Koleksiyonu, nr. 257, vr. 1-110a, h. 759; İbn Âhi Hizâm, Kitâbü’l-Fürûsiyye ve’l Baytara, 
Süleymaniye Yazma Eser Kütüphanesi Ayasofya Koleksiyonu, nr. 2899/1, vr. 1-119. 
58  İbn Âhi Hizâm, Kitâbü’l-Fürûsiyye ve’l-Baytara, Beyazıt Devlet Kütüphanesi Veliyyüddin Efendi 
Koleksiyonu, nr. 3174/1, vr. 1-135a. 
59 Ebû Dâvûd Süleymân b. Hassân b. Cülcül el-Endelüsî (ö. 384/994 [?]), Tabaktü’l-Etıbbâ’ ve’l-
Hükemâ, thk. Fuâd Seyyid, Müessesetü’r-Risâle, Beyrut 1985. 
60 Muhammed b. İshâk en-Nedîm (ö. 385/995 [?]), el-Fihrist, çev. ed. Mehmet Yolcu, Çıra Yayıncılık, 
İstanbul 2017. 
61 Sâid el-Endülüsî (ö. 462/1070), Tabakâtü’l-Ümem, çev. Ramazan Şeşen, Yazma Eserler Kurumu 
Başkanlığı, İstanbul 2014. 
62 Ebû Abdillâh Şihâbüddîn Yâkût b. Abdillâh el-Hamevî (ö. 626/1229), Mu‘cemü’l-Üdebâ’, thk. İhsan 
Abbâs, Dârü’l-Arabi’l-İslamî, Beyrut 1414/1993. 
63 Ebü’l-Hasen Cemâlüddîn Alî b. Yûsuf b. İbrâhîm b. Abdilvâhid eş-Şeybânî el-Kıftî (ö. 646/1248), 
İhbârü’l-‘Ulemâ’ bi-Ahbâri’l-Hükemâ’, thk. İbrahim Şemseddîn, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 
1426/2005. 
64 İbnü’l-Kıftî, İnbâhü’r-Ruvât ‘Alâ Enbâhi’n-Nühât, thk. Muhammed Ebü’l-Fadl İbrahîm, 
Müessesetü’l-Kütübi’s-Sikâfiyye, Beyrut 1406/1982. 
65 Ebü’l-Abbâs Muvaffakuddîn Ahmed b. el-Kâsım b. Halîfe b. Yûnus İbn Ebû Usaybia (ö. 668/1269), 
‘Uyûnü’l-Enbâ’ fî Tabakâti’l-Etıbbâ, thk. Nezzâr Rıza, Dârü Mektebetü’l-Hayyât, Beyrut t.y. 
66 Ebü’l-Abbâs Şemsüddîn Ahmed b. Muhammed b. İbrâhîm b. Ebî Bekr b. Hallikân el-Bermekî (ö. 
681/1282), Vefeyâtü’l-A‘yân ve Enbâ’ü Ebnâ’i’z-Zamân, thk. İhsân Abbâs, Dâru Sâder, Beyrut 1978. 
67 Ebü’s-Safâ (Ebû Saîd) Salâhuddîn Halîl b. İzziddîn Aybeg b. Abdillâh es-Safedî (ö. 764/1363), el-
Vâfî bi’l-Vefeyât, thk. Ahmed el-Arnavût ve Türkî Mustafa, Dâru İhyai’ et-Terâs, Beyrut 1420/2000. 



13 

 

Tezimizi yazarken bize ışık tutan ve çalışmamızın şekillenmesinde katkıda 

bulunan güncel kaynaklar ve araştırmalar da bulunmaktadır.  Bu kaynakların ilki Fuat 

Sezgin’in Geschichte des Arabischen Schrifttums külliyatıdır. İslâm medeniyeti 

tarihinde Emevî ve Abbâsî dönemlerinin müelliflerinin ele alındığı her türlü aklî ve 

naklî bilimlere ait literatürü içeren eser, bize en çok katkı sağlayan kaynaklardan biri 

olmuştur. Eserin 3. cildinde tıp, eczacılık, zooloji ve veteriner hekimlik konuları,68 8. 

cildinde ise lügat konusu69 ele alınmıştır. Tez konumuzla ilişkili olan üçüncü cildinde 

Sezgin, öncelikle İslam medeniyetinde zooloji ve veteriner tıbbı konularında 

araştırmalar yapan ilim sahiplerinin eski medeniyetlerden faydalandıkları kaynaklara 

ve isimlere yer vermiştir. Sonrasında ise yine aynı konularda çalışmalar yapan ve 

eserler yazan İslam âlimleri hakkında kronolojik olarak bilgiler sunmuştur. Bu 

âlimlerin kitaplarında yer alan hem eski medeniyetlerdeki hem de İslam 

medeniyetindeki âlimlerin çalışmalarını da spesifik bir şekilde ortaya koymuştur. 

Külliyatın sekizinci cildinde yer alan lügat ve dil alanlarında yazılan eserler, hayvanlar 

hakkında yazılan monografik çalışmaların tespiti açısından bize katkı sağlamıştır.  

Tezimize en çok katkı sağlayan eserlerden birisi Housni Alkhateeb Shehada’nın 

Mamluks and Animals Veterinary Medicine in Medieval Islam70 isimli çalışmasıdır. 

Aynı zamanda yazarın Tel Aviv Üniversitesi Tarih bölümünde hazırladığı doktora tezi 

olan çalışma, İslam medeniyetinde veteriner hekimliğin en gelişmiş dönemi olan 

Memlükleri konu almaktadır. Bu çalışma Memlüklerin 13.-16. yüzyıllar arasında 

veteriner tıbbı tarihi hakkında bilgi verirken aynı zamanda veteriner hekimleri sosyal, 

politik ve kültürel çerçevede inceleyerek tarihi konularda önemli bilgiler sunmaktadır. 

Ayrıca çalışmanın ikinci bölümünde eski medeniyetlerde, Cahiliye ve İslam’ın ilk 

dönemlerinde veteriner hekimlik faaliyetleri hakkında önemli bilgiler yer almaktadır.  

Veteriner tıbbı tarihi konusundaki eksikliklerimizi gideren ve tezimize en çok 

katkı sağlayan eser ise Nihal Erk’in Veteriner Tarihi 71 isimli kitabıdır. Erk, kitabında 

öncelikle veteriner hekimliğin ortaya çıkışından bahsetmiş sonrasında ise eski 

medeniyetlerden başlayarak İslam medeniyeti, Orta Çağ ve Modern Çağ veteriner 

 
68 Fuat Sezgin, Geschichte des Arabischen Schrifttums, C. 3, E. J. Brill, Leiden 1970 
69 Fuat Sezgin, Târîhu’t-Türâsi’l-‘Arabî, çev. Arafe Mustafa, C. 8, Camiatü'l-İmam Muhammed 
b. Suud el-İslamiyye, Kahire 1408/1988. 
70 Housni Alkhateeb Shehada, Mamluks and Animals Veterinary Medicine in Medieval Islam, E. J. Brill, 
Leiden-Boston 2013. 
71 Nihal Erk, Veteriner Tarihi, Ankara Üniversitesi Veteriner Fakültesi Yayınları, Ankara 1978.  



14 

 

hekimlik tarihi hakkında bilgiler sunmuştur. Ayrıca kitabın son bölümünde 

Osmanlıdan başlayarak Türkiye’de veteriner hekimliğin gelişimi hakkında bilgi 

vermiştir. Erk’in çalışmasının her bölümü tezimize önemli katkılar sağlarken, 

çalışmadan en çok istifade ettiğimiz bölüm İbn Ahî Hizâm’ın Kitâbü’l-Fürûsiyye ve’l 

Baytara’sının Osmanlı Türkçesine çevrilmiş el yazması Kitâbü Baytarnâme72 

hakkında bilgi vermiş olduğu bölümdür. Ayrıca bu bölüme ait makale de 

yayımlamıştır.73 Nihal Erk, İbn Ahî Hizâm’ın eserinin Türkçe tercümesi olan el 

yazması üzerinde incelemelerde bulunarak eserin veteriner hekimlik açısından ne 

kadar önemli bir çalışma olduğunu gün yüzüne çıkarmıştır. Otuz bölümden oluşan 

eserin her bölümünde yer alan konuları açıklamış, bölümlerde yer alan hastalık ve 

tedavileri uzman bakış açısıyla incelemiştir. Eserde geçen bazı hastalıkları günümüz 

veteriner hekimlikte kullanılan terimlerle belirtmiş ve tedavi yöntemlerini günümüzde 

kullanılan tedavi yöntemleri ile kıyaslamıştır. Ayrıca kendinden önce yazılmış 

eserlerden nasıl ve ne şekilde alıntılar yaptığı hakkında da bilgiler sunmuştur. 

Türkiye’deki kütüphanelerde bulunan el yazma baytarnâmeler üzerine 

çalışmaları olan Mesut Şen’in araştırmaları da tezimize önemli katkılar sağlamıştır. 

Şen de İbn Ahî Hizâm’ın Osmanlı Türkçesine tercüme edilmiş Kitâbü Baytarnâme’si 

üzerinde tenkitli metin çalışması yapmıştır.74 Ayrıca Türkiye’deki kütüphanelerde 

bulunan Arapça, Farşça ve Türkçe baytarnâmelerin hepsini tespit ederek bunların bir 

listesini yayımlamıştır.75 

İslam Medeniyetinde veteriner tıbbı hakkında genel bilgiler içeren Kasım 

Kırbıyık’ın İslam Ansiklopedisi için hazırladığı Baytarlık76 maddesi tezimize 

başlarken temel konuları öğrenmemiz açısından önemli katkıları sunmuştur. Veteriner 

Tarihi ve Deontolojisi Anabilim Dalında yazılan doktora tezlerinin yine konu ile ilgili 

eksik bilgilerimizi gidermede katkısı olmuştur. Abdullah Özen’in Milli 

Kütüphanede'ki Yazma Baytarnâmeler Üzerinde Tarihsel İncelemeleri,77 Ali Yiğit’in 

 
72 Kitâbü Baytarnâme, Süleymaniye Kütüphanesi Fatih Koleksiyonu, nr. 3535. 
73 Erk, “Dokuzuncu Yüzyılda Ait ‘Kitab al-Hayl val-Baytara’ Üzerinde Bir İnceleme”, Ankara 
Üniversitesi Veteriner Fakültesi Dergisi, 8/4, 1962. 
74 Mesut Şen, Haza Kitabu Baytar-ı Name: Tenkidli Metin, Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, İstanbul 1987. 
75 Mesut Şen, “Baytarnâmeler”, Türk Kültüründe At ve Çağdaş Atçılık, ed. Emine Gürsoy Naskali, 
Resim Matbaacılık, İstanbul 1995, ss. 193- 262. 
76 Kasım Kırbıyık, “Baytarlık”, DİA, C. 5, Türk Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 1992, ss. 278-282. 
77 Abdullah Özen, Milli Kütüphanede'ki Yazma Baytarnâmeler Üzerinde Tarihsel İncelemeleri, Ankara 
Üniversitesi Sağlık Bilimleri Enstitüsü, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ankara 1999. 



15 

 

“İlm-i Fürusiyet” İsimli Baytarnâmenin Veteriner Hekimliği Tarihi, At Yetiştiriciliği 

ve Hastalıkları Açısından İncelenmesi78 ve Çağrı Çağlar Sinmez’in Bozlak Kültüründe 

Folklorik Veteriner Hekimliği ve Hayvancılık Üzerine Araştırma79 isimli doktora 

tezleri istifade ettiğimiz çalışmalardır. 

Batılı araştırmacıların veteriner hekimlik üzerine yazılmış Arapça el yazmaları 

üzerine yaptıkları çalışmalar, tezimize katkı sağlayan diğer önemli çalışmalardır. 

Robert G. Hoyland ve Philip F. Kennedy’ nin Islamic Reflections, Arabic Musings: 

Studies in Honour of Alan Jones80 adlı kitabında yer alan “Theomnestus of Nicopolis, 

Hunayn ibn İshaq and the Beginning of Islamic Veterinary Science” bölümünde 

Hoyland, Huneyn b. İshak’ın Yunancadan Arapçaya tercüme ettiği Kitâbü’l-

Baytara’sını Yunanca ve Arapça el yazmaları ile karşılaştırmalarını yaparak 

sunmuştur. Hoyland, eserin Yunanca ve Arapça metinlerdeki başlık ve pasajların 

karşılaştırmalarını yapmış, aynı ve farklı olan kısımların bazılarını paylaşmıştır.81 

Aynı zamanda İstanbul ve Paris’teki kütüphanelerde bulunan Kitâbü’l-Baytara’nın el 

yazmalarının 96 bölümden oluşan başlıklarının listesini yapmıştır.82 Susanne Saker da 

aynı şekilde bir çalışma yapmış Arapça el yazmalarını temel alarak oldukça detaylı bir 

incelemede bulunmuştur. Saker, çalışmasında Arapça yazmalarının tamamını tercüme 

etmiş ve bölüm başlıklarına tek tek yer vererek açıklamalarda bulunmuştur. Saker 

ayrıca Theomnestus’un, Huneyn’in tercümesi dışında, İslam medeniyetinde kaleme 

alınmış diğer Arapça el yazmalarında bulunan alıntılarını da tespit etmiştir.83  

Bazı araştırmacılar kitaplarında Kitâbü’l-Baytara’nın el yazmaları ile ilgili 

bilgiler sunmuşlardır. Rosenthal, Das Fortleben der Antike im Islam adlı eserinde 

İstanbul’daki el yazmasının giriş bölümünden kısa bir bilgi vermiş;84 Hellmut Ritter 

 
78 Ali Yiğit, “İlm-i Fürusiyet” İsimli Baytarnâmenin Veteriner Hekimliği Tarihi, At Yetiştiriciliği ve 
Hastalıkları Açısından İncelenmesi, Selçuk Üniversitesi Sağlık Bilimleri Enstitüsü, Yayımlanmamış 
Doktora Tezi, Konya 2011.   
79 Çağrı Çağlar Sinmez, Bozlak Kültüründe Folklorik Veteriner Hekimliği ve Hayvancılık Üzerine 
Araştırma, Selçuk Üniversitesi Sağlık Bilimleri Enstitüsü, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Konya 2011. 
80 Robert G. Hoyland and Philip F. Kennedy, Islamic Reflections, Arabic Musings: Studies in Honour 
of Alan Jones, Gibb Memorial Trust, Cambridge 2004. 
81 Hoyland, Theomnestus of Nicopolis, ss. 153-160. Bu eserin araştırılmasında Bizans’ın at tıbbı 
araştırmacısı Anne McCabe de Hoyland’a yardımcı olmuştur. McCabe, A Byzantine Encyclopaedia of 
Horse Medicine, s. 184 
82 Hoyland, Theomnestus of Nicopolis, ss. 162-169. 
83 Susanne Saker, Die Pferdeheilkunde des Theomnest von Nikopolis in Arabischer Übersetzung, 
Harrassowitz, Wiesbaden, 2008. 
84 Franz Rosenthal, Das Fortleben Der Antike Im Islam, Artemis Verlag, Zurich, 1965, ss. 278–279; 
Sezgin, GAS, C. 3, s. 354; McCabe, A Byzantine Encyclopaedia of Horse Medicine, s. 182. 



16 

 

ve Richard Walzer ise İstanbul’daki kütüphanelerde yer alan Yunan doktorların 

eserlerinin Arapça çevirileri ile ilgili eserlerinde Kitâbü’l-Baytara’nın el yazmasına 

yer vermişlerdir.85 

Veteriner tarihi bilimi açısından önemli bir yeri olması sebebiyle İbn Ahî 

Hizâm’a ait eserin el yazmaları üzerinde de pek çok bilim insanı araştırmalar 

yapmıştır. Bu araştırmacılardan biri Martin Heide’dır. Heide, İbn Ahî Hizâm’ın eseri 

üzerinde dilbilimci ve veteriner hekimlerle beraber disiplinler arası bir çalışma yaparak 

eserde yer alan atın hareketliliğine neden olan yedi hastalığın Almanca çevirilerini 

yapmış ve Arapça metinleriyle beraber Beschreibung und Behandlung einiger 

Erkrankungen, die die Extremitäten der Pferde betreffen aus dem Kitāb al-furūsīya 

wa-1-baytara des Muhammad ibn Ya'qūb ibn ahī Hizām al-Huttulī isimli çalışmasını 

yayımlamıştır.86 Martin Heide, Veronica Veidenhöfer ile  Transmission of Greek and 

Arabic Veterinary Literature,87 ayrıca Veronica Weidenhöfer ve Joris Peters ile 

birlikte “Zur Frage der Kontinuität des hippiatrischen Erbes der Antike: Die 

Behandlung von Erkrankungen des Bewegungsapparates im Kitāb al-furūsīya wa-l-

baytara von Muhammad ibn Yaʿqūb ibn ahī Hizām al-Huttulī” 88, daha sonra ise 

Susanne Saker, Stefan Weninger ve Maria Vittoria Ritz’i de bu çalışma grubuna alarak 

Hippiatrika Arabica: Kontinuität und Innovation isimli makaleleri yayımlamıştır.89 

Heide, 2008 yılında İbn Ahî Hizâm’ın eserine ait tüm el yazmalarını karşılaştırarak bir 

çalışma hazırlamış ve bunu yayımlamıştır.90 Bu çalışmaların ilgili kısımlarından 

tezimize katkı sağlamaya çalıştık. 

Yırtıcı kuşların bakım ve tedavisi hakkında ise Anna Akasoy ve Stefan 

Georges’un Muhammad ibn ‘Abdallâh al-Bâzyâr Das Falken- und Hundebuch des 

 
85 Sezgin, GAS, C. 3, s. 353. 
86 Martin Heide, “Beschreibung und Behandlung einiger Erkrankungen, die die Extremitäten der Pferd 
betreffen aus dem Kitāb al-furūsīya wa-l-baytara des Muhammad ibn Yaʿqūb ibn ahī Hizām al-Huttulī, 
Die Welt Des Orients, Vol. 34, 2004, ss. 105-152; Shehada, Mamluks and Animals, s. 16. 
87 Veronika Goebel and Martin Heide, “Transmission of Greek and Arabic Veterinary Literature”, La 
Veterinaria Antica e Medievale. Testi Greci, Latini, Arabi e Romanzi Atti del II Convegno 
internazionale, Catania, 3-5 ottobre 2007, Lugano 2009. 
88 Veronica Weidenhöfer, Martin Heide and Joris Peters, “Zur Frage der Kontinuität des hippiatrischen 
Erbes der Antike: Die Behandlung von Erkrankungen des Bewegungsapparates im Kitāb al-furūsīya 
wa-l-baytara von Muhammad ibn Yaʿqūb ibn ahī Hizām al-Huttulī,” Sudhoffs Archiv, vol. 89, 2005, ss. 
92-95. 
89 Weidenhöfer vd., “Hippiatrika arabica: Kontinuität und Innovation”, Pferdeheilkunde, 21/6, 2005, ss. 
45-57. 
90 Martin Heide, Das Buch der Hippiatrie - Kitab al-Baytara Von Muhammad ibn Ya'qub ibn ahi Hizam 
al-Huttali, Harrassowitz Verlag, 2008. 



17 

 

Kalifen al-Mutawakkil91 isimli kitabı ve yine Anna Akasoy’un Falconry in Arabic 

Literature: From its Beginnings to the Mid-9th Century 92 isimli makalesi tezimize 

katkısı olmuş çalışmalardır. 

Tezimiz için ulaşamadığımız çalışmalar da olmuştur. Seyyid Ahmed Adil’in 

İslam vet-Tıbbi’l-Baytara93 (البيطري والطب   isimli 1986 yılı Mısır basımı olan (الإسلام 

kitabına maalesef ulaşamadık. Kitap, Mısır’da Esyût Üniversitesi Kütüphanesinde yer 

almakta ve başka baskısı da bulunmamaktadır. Çalışmanın görüntülerinin temini için 

yaptığımız girişimler ise sonuçsuz kalmıştır.  

1.2. Veteriner Hekimliğin Doğuşu 

Veteriner hekimliği insanlık tarihinin en eski mesleklerinden biri olarak kabul 

edilmektedir. İlk insan Hz. Âdem ve eşi Hz. Havva’nın dünyaya gelişi ile beraber 

yeryüzünde yaşayabilmeleri için ihtiyaçlarını tedarik etmeleri gerekmekteydi. Dünya 

hayatında insanoğlu için birçok varlığın yaratıldığını ve bunların insana müteaddit 

yararları olduğu Kur’an’da da açık olarak buyurulmaktadır.94 

Kur’an’da, birçok türde hayvanın yaratıldığı, insanın hizmetine sunulduğu95 ve 

bir kısmının insanlar tarafından evcilleştirilerek kendilerinin ihtiyaçlarını 

karşıladıkları şöyle belirtilir: “Görmediler mi ki, biz onlar için, ellerimizin 

(kudretimizin) eseri olan hayvanlar yarattık da onlar bu hayvanlara sahip 

oluyorlar.  Biz, o hayvanları kendilerine boyun eğdirdik. Onlardan bir kısmı 

binekleridir, bir kısmını da yerler. Onlar için bu hayvanlarda (daha pek çok) yararlar 

ve içecekler vardır. Hâlâ şükretmeyecekler mi?”96 Hayvanların tüy ve derilerinden 

ısınma ve barınma ihtiyaçlarını karşıladıklarını,97 denizde yetişen hayvanlardan 

yiyeceklerini ve süs eşyalarını çıkardıklarını,98 sağılabilen hayvanlardan süt ve 

bazılarından da et ihtiyaçlarını giderdiklerini,99 bin bir çeşit çiçekten topladıkları 

 
91 Anna Akasoy and Stefan Georges, Muhammad ibn ‘Abdallâh al-Bâzyâr Das Falken- und Hundebuch 
des Kalifen al-Mutawakkil, Akademie Verlag, Berlin 2005. 
92 Anna Akasoy, “Falconry in Arabic Literature: From Its Beginnings to the Mid-9th Century”, Raptor 
and Human: Falconry and Bird Symbolism Throughout The Millennia on A Global Scale, eds. Karl-
Heinz Gersmann and Oliver Grimm, Wachholtz Verlag GmbH, Kiel/Hamburg 2018. (ss. 1769-1791) 
93 Seyyid Ahmed Adil, İslam vet-Tıbbi’l-Baytara, Kahire 1986. 
94 Casiye, 45/13. 
95 Lokman, 31/20. 
96 Yasin, 36/71-73. 
97 Nahl, 16/ 5; Nahl, 16/80. 
98 Nahl, 16/14. 
99 Nahl, 16/66; Hac, 22/36; Müminun, 23/ 21. 



18 

 

özlerle karınlarında bal yapan arılardan şifa bulduklarını spesifik olarak 

açıklamaktadır.100 

Kur’an’ın sunduğu bilgilerle beraber insanlık tarihi sürecine bakıldığında da 

insanlar hayvanları sürekli olarak takip etmişlerdir. İlk insanların barındıkları 

mağaraların duvarlarına çizdikleri hayvan figürleri ve av sahneleri insan-hayvan 

ilişkisinin en eski örneklerini oluşturmuştur.101 Daha sonra onları rastgele öldürmek 

yerine, evcilleştirerek çeşitli ürünlerinden yararlanma yolunu seçmişlerdir. Veteriner 

Tarihi araştırmacıları insanların hayvanları evcilleştirerek ilk zenginliklerine sahip 

olduklarını belirtmişlerdir. Günümüzde “sermaye” anlamındaki Latincede bir kelime 

olan capitalis/kapital sözcüğünün kendi dilindeki anlamının “sığır başı” olması, hatta 

ilk kullanılan paraların üzerinde hayvan başlarının resimleri bulunması,102 aslında 

insanların ilk sermayesinin hayvanlar olduğu hususuna ışık tutmaktadır.103 Bu nedenle 

insanların hayvanlarının sağlıklarına önem verdikleri, veteriner tıbbının hayvanların 

ehlîleştirilmesi ve insanların hayvanları tanımasıyla başlamış olduğu tahmin 

edilmektedir.104 

İlk insan topluluklarında insan tedavisi görevini ilk yapan kişinin anne, hayvan 

tedavisi görevini ilk yapan kişinin ise çoban olduğu tahmin edilmektedir.105 Bebeğiyle 

en çok vakit geçiren, emziren, doyuran, ihtiyacını gideren anne nasıl ki bir müddet 

sonra rahatsızlıklarını ses ve hareketlerinden anlayabiliyorsa; yine aynı şekilde evcil 

hayvanların sürü bekçiliğini yapan çobanın da onlarla uzun zaman ilgilendiği, onların 

hal ve hareketlerini gözlemlediği için hayvanların rahatsızlıklarını fark edebilecektir. 

Buna binaen anne ve çoban için -her ne kadar medikal anlamda olmasa da- tedavi 

uygulamalarını başlatan iki önemli temsili şahıs diyebiliriz. Doktor temsili anne ile 

veteriner hekim temsili çoban arasında bir iş birliği mutlaka yapılmış olmalıdır. 

 
100 Nahl, 16/68-69. 
101 Henry Stephen Lucas, A Short History of Civilization, The Maple Press Company, 1953 New York, 
s. 27. 
102 Erk, Veteriner Tarihi, s. 2. 
103 Frederick Smith, The Early History of Veterinary Literature and Its British Development, Bailliera, 
Tindall and Cox, London 1919, C. 1, s. 20; J. Fred Smithcors, Evolution of the Veterinary Art, Bailliere, 
Tindall and Cox, London 1958, s. 91; Angela von den Driesch und Joris Peters, Geschichte der 
Tiermedizin: 5000 Jahre Tierheilkunde, Schattauer Verlag, Stuttgart 2003, s.8. 
104 Erk, Veteriner Tarihi, s. 2; Calvin W. Shwabe, Cattle, Priests, and Progress in Medicine, University 
Of Minnesota Press, Minnesota 1978, s. 10; Atilla Özgür, “Veteriner Hekim Terimi Üzerine Tarihsel 
Bir Araştırma”, Ankara Üniversitesi Veteriner Fakültesi Dergisi, 44/1, 1997, s. 98 
105 Erk, Veteriner Tarihi, s. 3. 



19 

 

Dolayısıyla insan ve hayvan hekimliği uzun süre bir arada yerine getirilmiş; insan 

kendisine yaptığı tedavileri hayvanlarına da uygulamıştır.106 

1.3. Eski Medeniyetlerde Veteriner Hekimlik Faaliyetleri 

 Veteriner hekimlik uygulamalarının tarihi incelendiğinde özellikle hayvana 

değer veren hatta hayvanları daha üstün gören toplumlarda veteriner tıbbına daha çok 

ehemmiyet gösterilmiş ve birçok tedavi yöntemi geliştirilmiştir. Bununla beraber eski 

çağlardaki insanlar doğadan ve doğa olaylarından çok etkilendikleri için bazen 

bilimsel tedavilerle beraber sihir ve batıl inanışlar birbirine karışmış, teşhis ve tedavi 

uygulamalarında kâhinlik ve büyüye başvurmuşlardır.  

 Eski Mısır’da Veteriner Hekimlik 

Veteriner hekimliğine dair en eski uygulamaların Memphis Mabedindeki 

kabartmalarda ortaya çıkarılan resim ve semboller sayesinde MÖ 3000’lerde 

başlatıldığı tahmin edilmektedir. Bu kabartmalarda kazların, sığırların ve keçilerin 

insanlar tarafından hamurlarla beslenirken resmedilmiş olmasını, bu hamurların 

hayvan tedavisi için hazırlanan ilaçlar olarak düşünülmüştür. Bunlarla beraber, 

sığırların yaratılışları ve ineklerin doğumu esnasında insanların onlara yardım ettiğine 

dair tasvirlerin de yer alması o dönemlerde veteriner hekimliği eğitiminin verildiği ve 

tedavilerin hayvan hastalıklarını iyileştirmek amacıyla yetiştirilen elemanlar 

tarafından yapıldığı tahmin edilmektedir. Hatta kümes hayvanlarının hastalıkları ile 

ilgilenenlere “tavuk doktoru” denildiği belirlenmiştir.107  

Milattan önce 1000-2000 yılları arasında Mısır uygarlığında yazılmış papirüsler, 

tarihi veri elde edilmesi bakımından en önemli katkıyı sağlamıştır. Matematik, 

astronomi, mühendislik, tıp, vb. bilimlerin yanında Veteriner tıbbına ait ilk yazılı 

vesikalara Mısır’da rastlanmaktadır. Kahun (yaklaşık MÖ 1900), Smith (yaklaşık MÖ 

1700) ve Ebers papirüslerinin (yaklaşık MÖ 1550) keşifleri hem hekimlik hem de 

veteriner hekimlik uygulamaları hususunda çok sayıda bilgiye ulaşmayı sağlamıştır. 

Bu papirüslerin en eskisi olan Kahun papirüsü aynı zamanda en bilimsel bilgilerin yer 

aldığı papirüstür ve veteriner hekimlik alanının en eski metinlerden birisidir. 

Köpeklerde parazit, gözlerde ve dişlerde iltihaplanma gibi rahatsızlıklar ve bunların 

 
106 Hilmi Dilgimen, Veteriner Hekimliği Tarihi, Bozkurt Matbaası, İstanbul 1947, s. 6. 
107 Dilgimen, Veteriner Hekimliği Tarihi, s. 34; Erk, Veteriner Tarihi, ss. 16-17; Smithcors, Evolution 
of the Veterinary Art, ss. 91-93; F. Smith, The Early History of Veterinary Literattire, s. 20  



20 

 

tedavilerinden bahsetmiştir. Tütsüleme, kan alma, kan kaybını önleyici ilaçlar ve 

koruyucu hekimlik gibi tedavi yöntemleri tespit edilmiştir. Smith papirüsünde özel 

cerrahi aletlerin kullanıldığından, kırıkların tedavi edildiğinden ve kanamalarda 

dağlama yönteminin kullanıldığından; Ebers papirüsünde ise sekiz yüzden fazla çoğu 

geleneksel inançlara dayalı ve hayvanlardan elde edilerek yapılan ilaçlardan 

bahsetmiştir. Görüldüğü üzere papirüslerdeki veteriner hekimlik uygulamaları, en 

eskiden en yakına doğru yaklaştıkça gerçeklikten uzaklaşmıştır. Bunun nedeni de 

Mısır’daki insan ve hayvan tedavilerinin rahip hekimler elinde olması ve bu rahip 

hekimlerin tedaviyi ilaç, dua ve sihirle yapıyor olmalarıydı. 108 

 Eski Hint Uygarlığında Veteriner Hekimlik  

Eski medeniyetler arasında veteriner hekimliğin en gelişmiş olduğu uygarlık 

Hindistan’dır.109 Din ve tıp alanı birlikte devam etmiş olmasına rağmen Hint 

medeniyetinde olumlu sonuçlar doğurmuştur. Hayvanların özellikle sığırların kutsal 

varlıklar olarak kabul edilmesi, insan ve hayvanların aynı değerde görülüyor olması, 

evcil ve yabani hayvan ayrımı yapılmaksızın bütün hayvanlara önem verilmesine 

vesile olmuş, bu sayede veteriner tıbbında oldukça ilerlemeler kaydedilmiştir. Vedik 

çağ denilen MÖ 1500- 800 arasını kapsayan dönemde antik Hindu metinleri olarak 

bilinen “Vedalar” meydana getirilmiştir. Bu metinlerde genel tıp ve veteriner tıbbına 

ait bölümler yer almıştır. Bu dönemde veteriner tıpta branşlaşmaya gidilmiş, fil 

hastalıklarını tedavi edenlere palakapya, at sağlığı ile ilgilenenlere ise salihotriya adı 

verilmiştir.110 Hatta Büyük Kral Asoka (MÖ 304-232) zamanında salihotriyaların 

çalıştığı hastaneler kurulmuş ve ücretleri devlet tarafından ödenmiştir. Bu hastanelerde 

atların, fillerin, büyükbaş hayvanların, yırtıcı kuşların hatta balıkların bile tedavi 

edildiği bilinmektedir.111 

 Mezopotamya Uygarlıklarında Veteriner Hekimlik  

Mısırlıların çağdaşı olarak Mezopotamya’da Sümer medeniyeti bulunmaktaydı. 

Sümerlerde de diğer medeniyetlerde olduğu gibi rahip hekimler tıp ile 

ilgilenmekteydiler. Sümerlerde insan hekimlerine a-su denirken, hayvan hekimlerine 

 
108 Erk, Veteriner Tarihi, s. 15. 
109 Erk, “Veteriner Tarihi Üzerine Kısa Bir Bakış”, Ankara Üniversitesi Veteriner Fakültesi Dergisi, 
4/3-4, 1957, s. 139. 
110 Günümüzde Hindistan’ın birçok yerinde halk arasında veteriner hekime salutri denilmektedir. 
Özgür, Veteriner Hekim Terimi Üzerine, ss. 98-99. 
111 Erk, Veteriner Tarihi, ss. 9-10; Erk, Veteriner Tarihi Üzerine, ss. 139-140. 



21 

 

de monai-su isimlerinin verildiği tespit edilmiştir.112 Bâbilliler döneminde ise Kral 

Hammurâbi’nin çeşitli meselelerde verdiği kararlardan oluşan Hammurâbi Kanunları 

veteriner hekimlikle ilgili bilgiler içeren en önemli kaynaklardan bir tanesidir. Milattan 

önce 2000’li yıllarda yazılan bu kanunların 224. ve 225. maddeleri veteriner hekimlik 

ile ilgilidir. Bu maddelerde öküz doktoru ve eşek doktoru terimleri kullanılmış, hayvanı 

tedavi edebilmelerine göre alacağı ücretler belirlenerek kaydedilmiştir. Her iki 

dönemde koyun veya keçi karaciğerindeki rahatsızlıklar, felaket habercisi olarak bir 

fal ögesi gibi görülse de bu sayede henüz milattan önce iki binli yıllarda kilden yapılan 

veya çivi yazılarında bulunan karaciğer modellerinin ortaya çıkmasına vesile 

olmuştur.113 

 Hititlerde Veteriner Hekimlik 

Hititler, Milattan önce 2000’li yıllarda Anadolu’da egemenlik kurmuşlardır. 

Hattuşaş antik kentte yapılan kazılar sonucunda Hititlere ait MÖ 14. yüzyılda kil 

tabletler üzerine yazılmış kanunların var olduğu tespit edilmiştir. Bu kanunlarda 

hayvanlara yönelik 34 madde bulunmaktadır. Bu maddelerde özellikle boğa, inek, koç, 

koyun, keçi, domuz ve atların çalınması veya herhangi bir organının sakatlanması 

durumunda verilecek cezalar belirlenmiştir.114  

Hititlerin veteriner hekimliğe en büyük katkısı ise atların yetiştirilmesi, idman 

ve terbiyelerinin yapılması konusundaki katkılarıdır. Tabletlerde atlar hakkında 

tecrübelerini aktaran kişi Mitanni imrahoru Kikkulis’dir. Kikkulis kil tabletler üzerine 

dört kolon halinde yazdığı eserde sabah olunca atların ahırdan çıkarılması gerektiğini 

ve daha sonra arabaya koşulması, ilerleyen saatlerde de dörtnala koşturulması 

gerektiğini ve sonra yerine dönünce atların tımar edilerek dinlendirilmesi gerektiğini 

önerir. Öğle vakti atlara taze ot yedirildiğini, akşama doğru ise su verildiğini, akşam 

olunca yine arabaya koşulduğunu ve sonra yürütüldüğünü belirtmiştir. Akşam 

olduğunda atlar özenle tımar edildikten sonra ahırlara sokulup bütün gece kıyılmış taze 

ot yedirildiğini, ertesi gün bir önceki gündeki işlemlerin sırayla yeniden yapıldığını 

 
112 Shwabe, Cattle, Priests, and Progress in Medicine, s. 145. 
113 J. F. Smithcors, “Veterinary Medicine and Civilization”, The Centennial Review of Arts & Science, 
1/3, 1957, ss. 286-287; Erk, Veteriner Tarihi, s. 24. 
114 Dilgimen, Veteriner Hekimliği Tarihi, s. 44; Erk, Veteriner Tarihi, s. 24. 



22 

 

tarif etmiştir. Ayrıca tabletlerin devamında atlar için, belirli bir süre her gün 

uygulanacak başka bir idman tariflerine de yer verilmiştir.115 

 Eski Yunan’da Veteriner Hekimliği 

Yunan tıbbının başlangıcı mitolojik varlıklarla ilgili efsanelere dayanmaktadır. 

Yarı insan yarı at şeklinde mitolojik bir karakter olan Chiron’un insan ve hayvanları 

tedavi etmeyi çok iyi bildiğine inanmaktaydılar.116 MÖ 5. Yüzyıldan itibaren Hipokrat 

ile tıp ekolü değişikliğe uğramış, mistik ve sihirden uzaklaşarak hastalardaki bulgulara 

göre gözlem yapmak suretiyle teşhis koyma ve rasyonel tedavi yöntemlerinin 

uygulamasına geçilmiştir. Sıvı ile hastalıkların ilişkilendirilmesinin fark edilmesi ve 

bunu bilimsel bir yönteme dayandırılması hastalıkların teşhisinde önemli rol 

oynamıştır. Örneğin kan, idrar, iltihap gibi vücuttaki sıvıların değişikliğinden 

hastalıkların ortaya çıktığı tespit edilmiştir. Vücuttaki dört salgı (humor) yani balgam, 

kan, safra ve kara safranın dengesindeki değişiklikler hastalık sebebi olarak görülmüş 

ve bu teoriye Dört Humor Teorisi adı verilmiştir.117 Yunanca eserlerin Arapçaya 

çevrilmesi ile bu teori İslam medeniyetinde Ahlât-ı Erbaa adıyla tanınmış ve 

Müslüman hekimlerin kendi klinik tecrübeleriyle getirdikleri açıklamalarla Orta 

Çağ’daki son ve gelişmiş şeklini kazanmış, Ebû Bekir er-Râzî ve İbn Sînâ da Orta 

Çağ’da humoral patolojinin en meşhur Müslüman temsilcileri olmuşlardır.118  

At yetiştiriciliği ve at eğitimine dair en eski eserler MÖ 430 yılında Atinalı 

Simon ve MÖ 380 yılında Ksenofon tarafından yazılmıştır. Simon eserinde atın 

fiziksel özelliklerine, Ksenofon ise atın sağlığının korunmasına daha çok yer vermiştir. 

Ayrıca Ksenofon av köpeklerinin yetiştirilmesi, üreme ve gebeliği ile ilgili bilgiler de 

vermiştir. MÖ 4. yüzyılın en önemli veterineri ise Aristo’dur. Aristo, İslam bilim 

medeniyetinde etkisi olan ve eserleri en çok okunan bilgindir. İslam filozofları içinde 

terminolojik, metodik ve problematik açıdan Aristo’yu takip edenlere Meşşâiyyûn ve 

 
115 Dilgimen, Veteriner Hekimliği Tarihi, ss. 45-57; Kudret Emiroğlu ve Ahmet Yüksel, Yoldaşımız At, 
Yapı Kredi Bankası Yayınları, İstanbul 2009, ss. 111-113; Tuğşad Ata Türkmen, Selçuklularda At ve 
Atçılık Kültürü, Bilecik Şeyh Edebali Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Yayımlanmamış Yüksek 
Lisans Tezi, Bilecik 2014, s. 19. 
116 Anne McCabe, A Byzantine Encyclopaedia of Horse Medicine: The Sources, Compilation, and 
Transmission of the Hippiatrica, Oxford University Press, Oxford 2007, s. 11; Dilgimen, Veteriner 
Hekimliği Tarihi, ss. 10-11. 
117 Erk, Veteriner Tarihi, ss. 28-29. 
118 Ayşegül Demirhan Erdemir, "Ahlât-ı Erbaa", DİA, C. 2, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 
1989, s. 24. 



23 

 

temsil ettikleri okula da Meşşâî okulu adı verilmiştir.119 Hatta Türkçe yazılan birçok 

el yazma baytarnâmeler Aristo’ya izafe edilmiştir. Aristo, zooloji, embriyoloji ve 

fizyolojinin kurucusu olarak kabul edilmiştir. Historia Animalium isimli zooloji 

alanındaki eseri 9. yüzyılda Arapçaya çevrilmiş ve İslam âlimleri bu kitaptan 

eserlerinde kimi zaman alıntılar yapmış kimi zaman da eleştiriler getirmişlerdir. Aristo 

bu eserinde atlarda, sığırlarda, eşeklerde, domuzlarda ve köpeklerde görülen bazı 

hastalıklardan, semptomlarından ve nedenlerinden bahsetmiştir.120 

 İran Uygarlıklarında Veteriner Hekimlik 

Milattan önceki yıllarda İran’da da hekimlik Mezopotamya ve Mısır 

uygarlıklarında olduğu gibi geleneksel inanışlara bağlı olarak rahip hekimler 

tarafından yapılırdı. Milattan önce Zerdüştlüğün kitabı olan Avesta’ya bağlılıklarından 

ötürü öküzü değerli görmekteydiler. Hatta bir hekim tedavilerinde başarılı olduğu 

müddetçe öküzle aynı değerde kabul edilirdi.  İnsanları iyileştiren hekimler aynı 

zamanda veteriner hekimlik ile de ilgilenmekteydiler.121  

Milattan sonra ise İranlıların tıbbi uygulamaları gelişim göstermiştir. Sâsânîler 

döneminde ilk modern tıbbi çalışmaların yapılmasını başlatan devlet adamı I. Erdeşir 

(MS 224-240)'dir. I. Erdeşir, Roma, Hindistan gibi ülkelerle beraber 

Mezopotamya’nın farklı şehirlerine tıbbi araştırmalar yapması için hekimler 

göndererek bilimsel anlamda önemli bir hekim sınıfı ortaya çıkarmıştır. İranlılar 

hekimler için bedhakhş kavramını kullanmışlardır ki bu kavram kaynağını Avesta'dan 

almıştır. Hekimlerin oluşturmuş olduğu sınıf drustbadh (durustbez) adıyla ifade 

edilmiştir. Hekim sınıfının başındaki kişi aynı zamanda devletin sağlık işlerini yürüten 

baş sorumlu idareciydi. Baş sorumlu idareci, hükümdara ülkenin sağlık durumu, 

ambarlardaki hayvanların sağlığı, tıp okulları ve hastanelerin işleyişi ile ilgili raporlar 

sunardı. Bu dönemde savaş atları, tarımda kullanılan öküzler, küçükbaş hayvan 

sürülerinin sağlığı ve kedi, köpek gibi evcil hayvanların tedavileri için çalışmalar 

yapılmaktaydı. Bununla beraber Sâsânî sarayının ve ordusunun ambar ve 

envanterlerinde bulunan binlerce hayvanın sağlığından sorumlu önemli bir veteriner 

sınıfı vardı. Dam pizişk adı verilen bu sınıfın içerisinde en rutbeli olanlar ordu 

içerisinde görev yapan ve orduda bulunan hayvanların sağlığıyla ilgilenen veteriner 

 
119 Mahmut Kaya, "Aristo", DİA, C. 3, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 1991, s. 376. 
120 Erk, Veteriner Tarihi, ss. 28-33; McCabe, A Byzantine Encyclopaedia of Horse Medicine, ss. 3-4. 
121 Shwabe, Cattle, Priests, and Progress in Medicine, s. 25; Erk, Veteriner Tarihi, ss. 24-25. 



24 

 

subaylardı. Dini metinlerden Vendidad’da veteriner subayların sadece kard pizişk adı 

verilen hekim sınıfı içerisinden seçildiği ve yapmış oldukları hizmete karşılık inek, 

koyun, deve ve köpek gibi hayvanları ücret olarak aldıkları geçmektedir.122 

Veteriner hekimlikle ilgili Arapça yazma eserlerde bazı İran bilginlerinden 

alıntılar yer almıştır. Bu alıntılarda Sâsânî hükümdarlarından Kisrâ I. Hüsrev 

Enûşervân, Behrâm-ı Gûr, I. Şapur ve oğullarının isimleri geçmektedir. Bazı 

rivayetlerde ise isim verilmeksizin bu alanda bilgi sahibi şahısların, atların veya avcı 

kuşların rahatsızlıkları, tedavileri, üremeleri ile ilgili tecrübeleri aktarılmıştır.123  

 Çin’de Veteriner Hekimlik 

 Tarihin en eski uygarlıklarından birine sahip olan Çin’in veteriner tıbbına en 

önemli katkısı iğneleme metodu ile yapılan akupunktur tedavisidir. Çin’de akupunktur 

tedavisi insan ve hayvan hekimleri tarafından uygulanmaktaydı. M.S. 2. yüzyılda 

haşhaş ağrı dindirmek için kullanılmıştır. MS 752 yılında ise Wang Too Dış Alemin 

Sırları adı altında 40 bölümlük bir kitap yazmış, bu kitapta hekimliğin yanında 

veteriner hekimlikten bahsetmiş ve katır, sığır, at ve köpek hastalıklarına 

değinmiştir.124  

 Japonya’da Veteriner Hekimlik 

 Japon veteriner hekimliği diğer eski uygarlıklarda olduğu gibi mitolojik ögelere 

dayanmış ve bu durum MS 6. yüzyıla kadar devam etmiştir. Hayvan sahiplerinin 

hayvanları hastalandıklarında devletin onlara tedavi için yardım ettiği tespit edilmiştir. 

MS 598 yılında Koreli bir veteriner rahip, saray mensuplarına veteriner tıbbını 

öğretmek üzere çağrılmış ve bu veteriner öğretilerinin etkisi uzun bir süre devam 

etmiştir. 8. ve 9. Yüzyıllarda kamu veteriner  hekimlik sistemi kurulmuş, veterinerlerin 

durumu iyi seviyeye yükselmiş ve bir veteriner öğrenim görmek amacıyla Çin’e 

gönderilmiştir.125  

 Roma’da Veteriner Hekimlik  

Roma'da veteriner hekim teriminden önce "mulo-medicus" "medicus 

veterinarius", "medicus jumentarus" ve "equarius medicus" gibi terimleri 

 
122 Ahmet Altungök, "İslam Öncesi Dönem İran'da Tıp ve Tebâbet", Tarih İncelemeleri Dergisi, 31/2, 
2016, ss. 362, 365-366. 
123 Shehada, Mamluks and Animals, ss. 97-98. 
124 Erk, Veteriner Tarihi, s. 12. 
125 Erk, Veteriner Tarihi, s. 13. 



25 

 

kullanılmıştır. Roma İmparatorluğunun ilk dönemlerinde katır hekimliğini ifade eden 

"mula medicus" sonraları tek tırnaklı hayvanların hekimliği anlamında olan 

veterinarius medicus’a dönüşmüştür. Veterinarius sözü Latincede “boyunduruk 

altında çalışan hayvanlar” için tanımlamaktadır. Romalılarda bir zafer kazanıldıktan 

sonra veya her beş yılda bir suovetarulia denen törenler düzenlenir ve bu törenlerde 

domuz, koyun ve boğadan birer tane kurban kesilirdi. Kurbanlık hayvanlar 

suoveıaurinarium olarak adlandırılan bir yerde bekletilir ve bu hayvanlarla ilgilenen 

kişilere de suo-veıaurinarii adı verilirdi. Bazı araştırmacılar veteriner sözcüğünün sus 

(domuz), ovis (koyun) ve taurus (boğa) sözcüklerinin kısaltmalarından şekillenen 

melez bir terim olabileceğini ileri sürmüşlerdir.126 

Roma’da tıbbi tedavilerde Yunanlıların etkisi görülene kadar halk hekimliği ön 

plandaydı. Daha sonraları Romalı veteriner yazarlar, MÖ 200’lü yıllarda yaşadığı 

tahmin edilen Kartacalı Mago’nun ziraat kitabından yararlandıklarını bildirmişlerdir. 

Bu nedenle veteriner kitaplarında aynı zamanda tarımsal içerikli bilgiler de (geoponic) 

yer almıştır.127 Romalı ziraatçıların sosyal durumları çok iyi durumdaydı. Hatta 

tanınmış kumandanlar barış zamanlarında çiftçilikle meşgul olurlardı. Bunlardan bir 

tanesi de Cato (MÖ 233-148)’dur. Cato kendisi asker olduğu halde hayvan ve ahır ve 

gıda hijyeni hakkında bir eser yazmıştır. Diğer Romalı erken yazarlar arasında en 

önemlisi Columella'dır. Miladın ilk yıllarında Roma’da yaşamış olan Columella, ilk 

defa olarak hayvanlarda veba ismi verilen hastalıkların bulaşıcı olduklarını ve 

hastaların sağlamlardan ayrılması gerekliliği tespit etmiştir. MÖ 1. yüzyılda yaşamış 

Varro da Cato gibi askeri ziraatçi ve yazardır. Varro bataklıklarda 

mikroorganizmaların varlığını tespit etmiş, halk hekimliği ile veteriner arasındaki 

tecrübe ve bilgi farkını ortaya koymuş ve Hipokrat’ın dört humor teorisine benzer 

açıklamalarda bulunmuştur.128 

MS 2. yüzyılda yaşamış en önemli isimlerden birisi de Galen’dir. Arapça 

kaynaklarda ismi Câlînûs olarak geçmektedir. Genel tıpta çok büyük çalışmaları 

olduğu kadar veteriner tıbbına da katkıları olmuştur. Anatomiyi daha iyi anlayabilmek 

 
126 Özgür, Veteriner Hekim Terimi Üzerine, s. 99. 
127 Shehada, Mamluks and Animals, s. 81; Klaus-Dietrich Fischer, “Ancient Veterinary Medicine: A 
Survey of Greek and Latin Sources and Some Recent Scholarship”, Medizinhistorisches Journal, 3/4, 
1988, s. 193. 
128 Erk, Veteriner Tarihi, s. 35-39; McCabe, A Byzantine Encyclopaedia of Horse Medicine, ss. 5-6; 
Fischer, Ancient Veterinary Medicine, s. 193. 



26 

 

için maymun ve domuz kadavraları üzerinde araştırmalar yapmış, bazı hastalıkların 

nedenlerini keşfetmiş ve Hipokrat’ın dört humor teorisini devam ettirmiştir.129 

Galen’den sonra Roma’da ilerleyen yıllarda bütün ilim dallarıyla beraber 

veteriner hekimlikte de gerileme görülmektedir. Hayvan hastalıkları ile uğraşmak 

soylu kişilere yakışmayan bir meslek olarak görülmeye başlamış, hatta hayvan 

tedavisinden kazanılan paranın az olmasından dolayı mesleğe yönelik ilgi azalmıştır. 

Roma’da mesleğin itibarını yeniden artırmak ve eski Yunan seviyesine yeniden 

getirmek için Vegetius (MS 450-500) Artis Veterinarie sive Mulomedicinae isimli 

eseri kaleme almıştır. Columella’dan sonra Roma’da veteriner hekimliğe yönelik 

yazılan en önemli eserdir. Ondan sonra da Roma İmparatorluğu’nda 12. yüzyıla kadar 

bu alanda uzunca bir süre eser verilmemiştir. Vegetius’un kendisi bir veteriner 

olmamakla birlikte veteriner hekimliğe ilgi duyan, atları çok seven ve eski 

veterinerlerin yazılarını okuyan bir yazardı. Eserini kaleme alırken Bizanslı 

veterinerler Chiron ve Apsyrtus’tan alıntılar yapmıştır. Atlarda ve sığırlarda görülen 

salgın hastalıklardan ve diğer rahatsızlıklarından bahsetmiş, özellikle koruyucu 

hekimliğe önem vermiştir.130 

 Bizans’ta Veteriner Hekimlik  

Bizans'ta veteriner hekimlik, genel tıptan daha ileri seviyedeydi. Antik Yunan'da 

“at doktoru” anlamına gelen hippiatroi sözcüğü, Bizansta hipiater terimine dönüşmüş 

ve at hekimliği ile meşgul olanlara hippiatros denilmiştir.131 At hekimleri halk arasında 

itibar gören önemli meslek erbabı olmuştur. 

Bizans’ta veteriner tıbbının ileri seviyede olduğunu kanıtlayan en önemli belge, 

Bizanslı veterinerlerin, süvari subaylarının, hayvan hadım edicilerin ve diğer hayvan 

hekimliği ile ilgilenen kişilerin birbirlerine yazdıkları mektupların koleksiyonlarının 

bir araya toplanmasıyla oluşan Hippiatrika isimli eserdir. Bu eser 10. Yüzyılda 

İmparator 7. Konstantin döneminde kitap haline getirilmiştir. Eserde en çok yazısı olan 

kişi 121 bölümü bulunan ve veteriner hekimliğin babası olarak kabul edilen 

Absyrtus’tur. Daha sonra sırayla Hierocles’in 107, Pelagonius 48, Hippocrates’in 36, 

Theomnestus ve Thēbaios’un 31, Hieronymos Livos’un 6, Cassius’un 3, Magon 

 
129 Erk, Veteriner Tarihi, ss. 43-48. 
130 Erk, Veteriner Tarihi, ss. 48-49; Fischer, Ancient Veterinary Medicine, ss. 197-198; McCabe, A 
Byzantine Encyclopaedia of Horse Medicine, s. 10. 
131 Özgür, Veteriner Hekim Terimi Üzerine, s. 99. 



27 

 

Karchēdonios’un 3, Nēphon, Litorius ve Beneventanos’un birer bölümü 

bulunmaktadır.132  

MS 4. yüzyılda Bursa’da doğmuş olan Apsyrtus orduda veteriner hekimlik 

görevi yapan bir askerdi. Onu veteriner hekimlikte başarılı kılan özelliği varsayımlara 

göre değil her zaman otopsi muayeneleri ile neticeye ulaşmasıdır. Özellikle atların 

anatomisini çok iyi bilmekteydi. Bu nedenle birçok hastalığın semptomlarını 

tanımakta ve nedenlerini doğru şekilde açıklamakta başarılıydı. Apsyrtus ayrıca dört 

humor teorisini kabul etmiş, koruyucu hekimliğe önem vermiş ve salgınla mücadeleye 

dikkat etmiştir. Sığırlarla ilgili ise sadece ishal konusunda mektubu bulunmaktadır. 

Theomnestus da MS 4. yüzyılda krallık ordusunda at doktoru (hippiater) olarak görev 

yapan askerlerden biridir. Apsyrtus kadar onun da hipiatriye önemli katkıları olmuştur. 

9. yüzyılda onun hippiatriye dair eseri Arapçaya çevrilmiş ve İslam dünyasında 

tanınmasına vesile olmuştur. Ayrıca Theomnestus’un Apsyrtus’tan yaptığı alıntılar 

sayesinde onun da İslam âlimleri tarafından tanınmasını sağlamıştır. 

 Türklerde Veteriner Hekimlik 

 Atların yabanilikten evcilleştirilmesine kadar geçen zaman hakkında yapılan 

araştırmalar ve arkeolojik kazılardan ilk at kemiklerine MÖ 4 bin yıllarında Güney 

Ukrayna ile Kazakistan’daki Botay’da ve Mezopotamya, Güney Türkmenistan ve 

Moğolistan bölgelerinde rastlandığı ve atın evcilleşmesinin bu döneme tekabül ettiği 

iddia edilmektedir.133 Birçok araştırmacı atın ilk defa Orta Asya’da Türkistan’ın İran’a 

yakın bölgelerinde evcilleştirildiği, bunun MÖ 8000 – 4000 yılları arasında olduğu134 

ve W. Schmidt, O. Menghin, W. Koppers ve F. Flor gibi kültür tarihçileri antropolojik 

ve arkeolojik verilerden atı ilk binek hayvanı olarak kullananların Türkler olduğunu 

savunmaktadır.135 Bu nedenle eski atların Türk kültüründe, özellikle ibadet ve 

ayinlerde önemli bir yeri ve kutsal değeri vardır.  

Eski Türklerde hekimlik ilk uygarlıklarda olduğu gibi geleneksel temellere 

dayanmaktadır. Şaman yaşadığı toplumun her şeyini bilen en önemli kişisidir. İnsan 

ve hayvanlar bitkin düştüğünde veya hastalandığında şaman birçok hayvan resimleri 

 
132 Shehada, Mamluks and Animals, s. 81; Erk, Veteriner Tarihi, s. 52. 
133 Kayrat Belek, “Eski Türklerde At ve At Kültürü (Dünden Bugüne Kırgız Hayatı Örneği)”, Gazi 
Türkiyat Dergisi, Bahar/16, 2015, s. 113. 
134 Erk, Veteriner Tarihi, s. 2. 
135 İbrahim Kafesoğlu, Türk Milli Kültürü, Ötüken Neşriyat, İstanbul 1998, s. 220; Ali Abbas Çınar, 
Türklerde At ve Atçılık, Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara 1993, s. 14. 



28 

 

ile süslü defini vurarak dualarını okur, yorulana kadar dans ederek ruhlara erişir ve 

ilham aldığı tedavi yollarını bildirirdi.136

 
136 Erk, Veteriner Tarihi, s. 7. 



29 

 

2. İSLAM’IN HAYVAN HAKLARINA VE SAĞLIĞINA 

BAKIŞI 

Allah Kur’an-ı Kerim’de, yarattığı her varlık ve madde hakkında insanların 

üzerinde düşünmesi için bilgiler sunmuştur. Bu yüzden Allah insanoğlunun dünyada 

nasıl yaşanacağını, diğer varlıklara ve insanlara nasıl davranması gerektiğini bilmesi 

için Kur’an-ı Kerim ayetlerini okuyup üzerinde düşünmesi gerektiğini buyurmuştur.137 

Hayvanlar isimleriyle, yaratılışlarıyla, vasıflarıyla, kıssalarda anlatılan 

olaylardaki rolleriyle, vb. birçok konuda Kur’an’da yer almaktadır. Sivrisinek (Bakara, 

2/26), buzağı (Bakara, 2/51), bıldırcın (Bakara, 2/57), maymun (Bakara, 2/65), domuz 

(Bakara, 2/173), karga (Mâide, 5/31), keçi, koyun (En‘âm, 6/143), inek (En‘âm, 

6/146), deve (A‘râf, 7/40), kurbağa (A‘râf, 7/133), köpek (A‘râf, 7/176), at, katır, 

merkep (Nahl 16/8), sinek (Hac, 22/73), yılan (Şuarâ, 26/32), hüdhüd (Neml, 27/20), 

örümcek (Ankebût, 29/41), çekirge (Kamer, 54/7), büyük balık (Kalem, 68/48), aslan 

(Müddessir, 74/51) ve kelebek (pervane) (Kâria, 101/4) ayetlerde zikri geçen hayvan 

isimleridir. Bunun yanında Kur’an’da yüz on dört surenin özel olarak yedisine hayvan 

ismi verilmiştir.138 Bunlar da Bakara (inek), En‘âm (deve, inek, koyun), Nahl (bal 

arısı), Neml (karınca), Ankebût (örümcek), Âdiyât (koşan atlar) ve Fîl (fil) 

sureleridir.139 Surelere konu olmuş olan hayvanların isimlerinin surelerle anılması, 

İslam’ın hayvanlara verdiği değer ve önemin delillerindendir. 

Kur’an’da hayvanları kötüleyici bir ifadeye yer verilmemiş, aksine hayvanların 

insani değerlerini yitiren kişilerden daha üstün oldukları vurgulanmıştır. Allah’ın 

Kur’an-ı Kerim’de insanoğlunu kusursuz bir biçimde yarattığını140 ve yaratılanların en 

şereflisi ve en üstünü olduğunu141 buyurmasının yanı sıra çevresine duyarsız, ahlaki 

erdemliliğe ulaşmamış, canlı ve cansız tüm varlıklara karşı şefkat ve merhamet 

 
137 Bakara, 2/65; Nisâ, 4/82; Yûnus 10/24; Nahl, 16/11,24,90; Hac, 22/46; Rûm, 30/8; Secde, 32/4; 
Mümin, 40/13,15; Duhân, 44/58; Zâriyât, 51/49. 
138 Veteriner Tarihçilerinden Altan Armutak, bu sayının Kur’an-ı Kerim’in toplamının %6.14’lik bir 
dilimine sahip olduğunu, bu durumun İslâm dininde ve İslâm toplumlarında hayvanlara verilen önemin 
bir göstergesi olduğunu belirtmiştir. Bknz. Altan Armutak, “İslam Dini Kutsal Kitabında Hayvan 
Hakları”, İstanbul Üniversitesi Veteriner Fakültesi Dergisi, 34/1, 2008, s. 59. 
139 Mehmet Bayrakdar, Kureyş kelimesinin köpekbalığı anlamına geldiği fakat surede hayvan olan değil 
kabile ismi olan Kureyş’ten bahsedildiğini belirtmiştir. Bknz Mehmet Faruk Bayraktar, “Hayvan”, DİA, 
C. 17, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 1998, s. 87. 
140 Tîn, 95/4; Teğâbün, 64/3. 
141 İsrâ, 17/70. 



30 

 

duyguları olmayan cani tabiatlı kimselerin ruhen hayvanlardan aşağı konumda 

olduğunu buyurmuştur.142 

Allah’ın, Kur’an’da hayvanlar ve diğer varlıklar hakkında bilgiler vermesi, 

inkârcıların dalga konusu olmuş ve Kur’an ayetlerini küçümsemek adına yağmur, 

bulut, örümcek gibi doğa, tabiat ve küçük hayvanlarla örnekler verdiği için “Allah 

böyle şeyleri örnek vermez” gibi söylemlerde bulunmuşlardır.143 Fakat Allah yaratılan 

hiçbir hayvanın küçük dahi olsa küçümsenmemesi gerektiğini, hatta insanların 

önemsiz saydıkları bu hayvanlardan ibret almalarını vurgulamak amacıyla “Allah bir 

sivrisineği, ondan daha da küçük bir varlığı örnek olarak vermekten çekinmez. İman 

edenler, onun rablerinden gelen bir gerçek olduğunu bilirler”144 buyurmaktadır. Bu 

amaçla Kur’an’da Hz. Salih’in devesinden,145 Hz. Süleyman’ın karıncalar146 ve 

hüthüt147 ile olan diyaloglarından, Hz. Yunus’un balığından148 ve Ashâb-ı Kehf’in 

köpeğinden149  bahsederek insanlara ibretlik mesajlar vermiş ve onlardan ders 

çıkarmalarını istemiştir.150 

Allah renkleriyle, biçimleriyle, davranışlarıyla, yaşam alanlarıyla, içgüdüleriyle 

yapmış oldukları mucizevi yapılarla insanoğlunu kendine hayran bırakan hayvanları, 

insanlar için Allah’ın varlığının ve onun kusursuz yaratıcılığının delilleri olarak 

görmelerini şu ayetlerle vurgulamaktadır: 

“Bakmazlar mı deve nasıl yaratılmış?”151  

“Üstlerinde kanatlarını aça kapaya uçan kuşları hiç görmediler mi?”152  

 
142 “Andolsun ki biz cinlerden ve insanlardan pek çoğunu cehennem için yarattık. Onların kalpleri 
vardır, fakat o kalplerle anlamazlar. Gözleri vardır, fakat onlarla görmezler. Kulakları vardır, fakat 
onlarla işitmezler. Onlar hayvanlar gibidirler, hatta daha da sapık ve şaşkındırlar. Ve işte onlar 
gafillerdir.” A‘râf, 7 / 179; “Çünkü yeryüzünde dolaşan canlıların Allah katında en kötüsü, düşünmeyen 
o sağırlar ve dilsizlerdir.” Enfâl, 8/22; “Şüphesiz ki Allah katında, yeryüzünde yürüyen canlıların en 
kötüsü kâfir olanlardır. Artık onlar iman etmezler.” Enfâl, 8 / 55; “Onların çoğunu hakikaten söz 
dinlerler yahut akıllanırlar mı sanıyorsun? Gerçekte onlar hayvanlar gibidir, hatta onlar daha şaşkın 
haldedirler.” Furkân, 25 / 44. 
143 Kur’an Yolu Türkçe Meal ve Tefsiri, C. 1, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, Ankara 2003, s. 93. 
144 Bakara, 2/26. 
145 Hûd, 11/64. 
146 Neml, 27/18-19. 
147 Neml, 27/20-28. 
148 Sâffât, 37/142. 
149 Kehf, 18/22. 
150 Hadislerle İslam, ed. Mehmet Emin Özafşar vd., C. 5, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, Ankara 
2020, s. 258. 
151 Ğâşiye, 8/17. 
152 Mülk, 67/19. 



31 

 

“Rabbin bal arısına: "Dağlardan, ağaçlardan ve insanların yaptıkları 

çardaklardan kendine evler (kovanlar) edin. Sonra meyvelerin her birinden ye ve 

Rabbinin sana kolaylaştırdığı yaylım yollarına gir." diye ilham etti. Onların 

karınlarından renkleri çeşitli bir şerbet (bal) çıkar ki, onda insanlar için şifa vardır. 

Elbette bunda düşünen bir kavim için büyük bir ibret vardır.”153 

“Yeryüzünde sizin için rengârenk yarattıklarında öğüt alan bir toplum için 

gerçek bir ibret vardır.”154 

“Kuşkusuz sizin için hayvanlarda da büyük bir ibret vardır.”155 

Ayetlerde olduğu gibi Hz. Peygamber de hayvanların değer verilmesi gereken 

canlılar olduğuna işaret etmek amacıyla onlara hadislerinde yer vermiştir. Allah’ın 

zalim, nankör ve günahkâr insanları elem verici cezalara tutmama sebebinin suçu ve 

günahı olmayan diğer insan ve hayvanlara olan merhametinden kaynaklandığını şöyle 

buyurmaktadır “Allah’ın sizi cezalandırmamasının yegâne sebebi; şu yaşlanmış 

ihtiyarlar, süt emen bebekler ve çiftliğinizde otlayan hayvanlardır.”156 Allah’ın 

hayvanlara olan merhameti ve sevgisini ise “Hayvanlar olmasaydı semadan yağmur 

inmezdi”157 hadisiyle buyurarak hayvanlara verdiği öneme işaret etmektedir. 

Hayvanların dünya hayatındaki öneminin ayet ve hadislerle desteklenmesiyle, 

onların hakları ve değerlerinin aleyhine yapılacak herhangi bir tartışmanın ya da onlara 

gösterilecek olumsuz tutum ve davranışların önüne geçilmiştir. Bu yüzden hayvanlara 

Allah’ın yarattığı varlıklar nazarıyla bakarak onlar arasında herhangi bir ayrım 

gözetmeksizin önemini bilmek ve ona göre yaklaşımda bulunmak gerekmektedir. 

Hayvanlarla ilgili en önemli eserlerden Kitâbü’l-Hâyevan’ı kaleme alan Câhiz de bu 

duruma dikkat çekmek istemiş, hayvanları iyi-kötü, güzel-çirkin, faydalı-zararlı 

şeklinde ayrım yapmadan hepsini Allah yarattığı için sevmek gerektiğini şöyle 

belirtmiştir: “Yaratılışındaki farklılıktan ve bileşimindeki aykırılıklardan dolayı ya da 

faydalarının az, zararlarının çok olmasından veya görünüşleri bakımından rahatsız 

edici olmalarından ötürü sakın ha sakın hayvanlara kötü zan beslemeyesin. Çünkü 

 
153 Nahl, 16/68-69. 
154 Nahl, 16/13. 
155 Nahl, 16/66. 
156 Ebü’l-Kâsım Müsnidü’d-dünyâ Süleymân b. Ahmed b. Eyyûb et-Taberânî (ö. 360/971), el-
Mu‘cemü’l-Kebîr, thk. Hamdî b. Abdi’l-Mecîd,es-Silefî, C. 22, Mektebetü İbn Teymiyye, Kahire t.y., 
s. 309. 
157 İbn Mâce, Fiten, 22. 



32 

 

senin çok az yararlıdır dediğin, bir başka yönden daha yararlı olabilir. Eğer bu, geçici 

dünya açısından böyle değilse, dinî açıdan böyle olabilir. Dinin sevabı ve cezası 

bâkîdir, dünya yararları geçici ve kaybolucudur.”158 

2.1. İslam’da Hayvanlara İlişkin Temel Haklar 

Nass’lardaki hayvan sağlığına dair bilgilerin daha iyi anlaşılması için öncelikle 

hayvan hakları konusunda bilgi sunmak gerekmektedir. Hayvanların can taşıyan birer 

varlık olmalarından ötürü insanlar tarafından sağlıklarının ve haklarının korunması 

önemli bir sorumluluktur. Bu nedenle İslam, hayvanların haklarına dikkat edilmesi 

hususunda birçok ayette uyarılarda bulunmuş, dikkat edilmesi gereken konuları 

belirtmiş, hayvan sağlığına ve haklarına zarar verecek adetleri ortadan kaldırmıştır. 

Hayvanlar, evrenin olmazsa olmaz en önemli unsurlarıdır. Yaşam alanları ve 

üstlendikleri görevlerle evrenin düzenini korumaktadırlar. Sesleri, renkleri ve 

muhteşem görüntüleri ile dünyanın süsü ve güzelliğidirler.159 Yüce Allah Kur’an’da 

hayvanların dünyadaki önemine vurgu yaparken insanların onlardan nasıl faydalandığı 

ve onlar sayesinde hayatlarını nasıl kolaylaştırdığını bildirmek amacıyla şöyle 

buyurmaktadır: 

 “Sizin için onlarda daha nice menfaatler vardır. Onların üzerinde 

gönüllerinizdeki bir arzuya erersiniz. Hem onlar üzerinde hem de gemiler üzerinde 

taşınırsınız.”160 

“Gerçekten Biz Âdem evlatlarını şerefli kıldık, karada ve denizde kendilerini 

taşıyacak vasıtalar nasip ettik, onlara helâl ve hoş rızıklar verdik ve onları yarattığımız 

varlıkların çoğuna üstün kıldık.”161 

“Görmediler mi ellerimizin yaptıklarından kendilerine nice hayvanlar yarattık ta 

kendileri onlara mâlik olmaktadırlar. Onları kendilerine boyun eğdirdik. İşte binekleri 

onlardandır ve onlardan yiyorlar. Kendileri için onlarda daha birçok faydalar ve 

içecekler var. Hâlâ şükretmiyorlar mı?”162 

 
158 Câhiz, Hayevân, C.3, s. 143; Bekir Karlığa, “İslâm Düşüncesinde Canlı Varlık Anlayışı”, Hayvan 
Hakları, ed. İsmet Sungurbey, Maltepe Üniversitesi Hukuk Fakültesi Yayınları, 1999, s. 1100. 
159 “Akşamları getirirken, sabahları salıverirken de sizin için bir güzellik vardır (zevk alırsınız).” Nahl, 
16/6. 
160 Mümin, 40/80. 
161 İsra, 17/70. 
162 Yâsîn, 36/71-73. 



33 

 

Hayvanların Allah tarafından özelliklerine göre binek163 ve yük taşıyıcı olarak164 

kullanılması, etlerinden,165 sütlerinden,166 ballarından,167 yün ve kıllarından 

yararlanılması için168 insanların hizmetine sunulduğu buyurulmuştur. Bu ayetlerden 

insanın hayvanların hizmetine sunulduğu için onlara her istediğini yaptırıp canının 

istediği gibi kullanma hakkının verildiği anlaşılmamalıdır. Aksine hayvanlarla ilgili 

sorumluluğun insana verildiği, insanların onların ihtiyaçlarını karşılaması ve haklarını 

korumasını gerektiği anlaşılmalıdır. 

Kur’ân-ı Kerim’de müminlerin güzel davranışlarından bahsedilirken “Sâile ve 

mahruma mallarından belli bir pay ayırırlardı.”169 ayetiyle övgüye layık müminlerin 

yardım severliklerine dikkat çekilmektedir. Tefsir âlimleri bu ayette geçen sâil 

kavramı için “ihtiyacını belli edip dile getiren”, mahrum kavramı için ise “ihtiyacını 

belli edemeyip isteyemeyen varlıklar” şeklinde yorumlamışlardır. Hayvanlar 

ihtiyacını belli edemeyen ve maruz kaldığı eziyetleri dillendiremeyen varlıklar olduğu 

için, ayette geçen mahrum kavramının can taşıyan hayvanlara işaret edildiğini 

belirtmişlerdir. Tefsir âlimlerinin ayetleri bu şekilde yorumlaması hayvan haklarına 

dikkat çekmesi açısından önemlidir.170 Nitekim Hz. Peygamber de hayvanların 

ihtiyaçlarını dile getirmedikleri ve insanların onlara dikkat ederek ihtiyaçlarını 

gidermesi gerektiğini “Bu dilsiz hayvanlar hakkında Allah’tan korkun”171 hadisiyle 

buyurmuştur. Onların mahrum olmaları ve kendi dilleriyle sıkıntılarını belli 

edememeleri sebebiyle, Allah’ın insanlara verdiği bir görev olarak haklarının 

korunması elzem bir sorumluluktur. 

Kur’an’da hayvanlara gereken değerin verilmesi, sağlıklarının ve nesillerinin 

korunması için onlarla ilgili dikkat edilmesi gereken bazı kural ve ilkeler ortaya 

koymuştur. Günümüzde “hayvan hakları” olarak anılan bu kavram, aslında bundan bin 

dört yüz yıl önce aynı isimle anılmasa bile içerik ve kapsam bakımından çok daha 

geniş bir yapıyla sunulmuştur. Çünkü ilk hayvan severler topluluğu İngiltere’de 1824 

 
163 Zuhruf, 43/12. 
164 Nahl, 16/7. 
165 Nahl, 16/5. 
166 Nahl, 16/66. 
167 Nahl, 16/69. 
168 Nahl, 16/80. 
169 Zâriyât, 51/19. 
170 Fahreddin er-Râzî, Ebû Abdillâh (Ebü’l-Fazl) Muhammed b. Ömer b. Hüseyn et-Taberistânî (ö. 
606/1210), Tefsir-i Kebîr (Mefâtîhu’l- Gayb), çev. Suat Yıldırım, vd., Huzur Yayın Dağıtım, C. 20, 
İstanbul 2002, s. 352; Kur’an Yolu Türkçe Meal ve Tefsiri, C. 5, ss. 124-125. 
171 Ebû Dâvûd, Cihâd, 44. 



34 

 

yılında kurulmuş, ilk göze çarpan hayvan hakları hareketi 19. yüzyıl İngiltere’sinde, 

anestezi verilmemiş hayvanların bilimsel araştırmalarda kullanılmalarına karşı 

muhalefetle başlayan ve 1876’da kabul edilen Hayvanlara Karşı Zulüm Yasası’nın 

çıkmasıyla sonuçlanan süreçte ortaya çıkmıştır.172 Hayvan hakları hareketinin gelişimi 

ise sosyal ve rekreatif nedenlerle 20. yüzyılın ikinci yarısından itibaren hayvan 

arkadaşlığına olan ilginin arttığı, hayvan hakları örgütlenmeleri ve hayvanları koruma 

derneklerinin kurulduğu ve geliştiği dönemde hızlanmıştır.173 Tüm bunların sonunda 

Hayvan Hakları Evrensel Bildirgesi 15 Ekim 1978’de Paris’te ilan edilmiştir.174 

Hayvan hakları hareketi temelde onlar üzerinde yapılan deneylere tepki olarak 

doğmasına rağmen, İslam dini hayvanları yaratılan ve can taşıyan birer varlık olarak 

değer verilmesi ve onların haklarına riayet edilmesi gerektiğini savunmuştur. 

Kur’an ve sünnette hayvanların sağlığının korunması, hayvan haklarına dikkat 

edilmesi ve onların refahının sağlanması hususundaki uyarı ve uygulamalar, 

Müslümanların yaşam tarzlarının bir parçası olmuştur. Müslümanlar Hz. 

 
172 Çağrı Çağlar Sinmez, Musa Kazım Arıcan ve Aşkın Yaşar, “Hadislerde Hayvanları Koruma ve 
Gönenci (Refahı) Üzerine Bir Değerlendirme”, Erciyes Üniversitesi Veteriner Fakültesi Dergisi, 12/2, 
2015, s. 116. 
173 S. Mutlu Sözer, Hayvan Hakları Mevzuatı, Adalet Yayınevi, Ankara 2007, ss. 3-4. 
174 İmzalanan bildirgenin maddeleri şu şekildedir: 
1. Bütün hayvanlar yaşam önünde eşit doğarlar ve aynı var olma hakkına sahiptirler. 
2. Bütün hayvanlar saygı görme hakkına sahiptir. Bir hayvan türü olan insan, öbür hayvanları yok 
edemez. Bu hakkı çiğneyerek onları sömüremez. Bilgilerini hayvanların hizmetine sunmakla görevlidir. 
Bütün hayvanların insanca gözetilme, bakılma ve korunma hakları vardır. 
3. Hiçbir hayvana kötü davranılamaz, acımasız ve zalimce eylem yapılamaz. Bir hayvanın öldürülmesi 
zorunlu olursa, bu bir anda, acı çektirmeden ve korkutmadan yapılmalıdır. 
4. Yabani türden olan bütün hayvanlar, kendi özel doğal çevrelerinde karada, havada ve suda yaşama 
ve üretme hakkına sahiptir. Eğitim amaçlı olsa bile özgürlükten yoksun kılmanın her çeşidi bu hakka 
aykırıdır. 
5. Geleneksel olarak insanların çevresinde yaşayan bir türden olan bütün hayvanlar uyumlu bir biçimde 
türüne özgü yaşam koşulları ve özgürlük içinde yaşama ve üreme hakkına sahiptir. 
6. İnsanların yanlarına aldıkları bütün hayvanlar doğal ömür uzunluklarına uygun sürece yaşama 
hakkına sahiptir. Bir hayvanı terk etmek acımasız ve aşağılık bir davranıştır. 
7. Bütün çalışan hayvanlar iş süresi ve yoğunluğunun sınırlandırılması ve güçlerini artırıcı bir beslenme 
ve dinlenme hakkına sahiptir. 
8. Hayvanlara fiziki ya da psikolojik bir acı çektiren deneyler yapmak hayvan haklarına aykırıdır. Tıbbi, 
bilimsel, ticari ve başkaca biçimlerdeki her türlü deneyler için de durum böyledir. 
9. Hayvan beslenmek için yetiştirilmişse de bakılmalı, barındırılmalı, taşınmalı, ölümü de acı 
çektirmeden ve korkutmadan olmalıdır. 
10. Hayvanlardan insanların eğlencesi olsun diye yararlanılamaz, hayvanların seyrettirilmesi ve 
hayvanlardan yararlanılan gösteriler hayvan onuruna aykırıdır. 
11. Zorunluluk olmaksızın bir hayvanın öldürülmesi yaşama karşı suçtur. 
12. Çok sayıda yabani hayvanın öldürülmesi demek olan her davranış bir soykırım, yani bir suçtur. 
13. Hayvan ölümüne de saygı göstermek gerekir. Hayvanın öldürüldüğü şiddet sahneleri sinema ve 
televizyonda yasaklanmalıdır. 
14. Hayvanları koruma ve savunma kuralları, hükümet düzeyinde temsil olunmalıdır. Hayvan hakları 
da insan hakları gibi yasayla korunmalıdır. 



35 

 

Peygamber’in vefatından sonra da onun hayvanlar hakkındaki öğütleri ve 

uygulamalarını yerine getirmeye devam etmişlerdir. Çünkü gerek bu konudaki ayet ve 

hadisler, gerekse İslâm’ın telkin ettiği davranış bilinci ve genel ahlaki ilkeler sebebiyle 

Dört Halife Dönemi’nden itibaren hukukta ve uygulamada hayvanlara eziyet 

edilmemesi, yavrularının alınmaması, aç ve susuz bırakılmaması, güçlerinin üzerinde 

yük taşıtılmaması, onlara iyi davranılması, eğlence için dövüştürülmemesi, gibi 

hayvan haklarını koruma altına almak bazı idarî tedbirlerin alındığı, bu davranışları 

sergileyenlerin ise uyarıldıkları veya cezalandırıldıkları bilinmektedir. 

En‘âm suresi 38. ayette yeryüzünde ve gökyüzündeki bütün hayvanların insanlar 

gibi birer ümmet/topluluk oldukları buyurulmuştur. Tefsir âlimlerinin bir kısmı, bu 

ayette hayvanların insanlara benzetilme sebebini onların da bilgi, yeniden dirilme, 

cennet nimetlerinden istifade etme ve dünyada mahrum kaldıkları haklarının ahirette 

kendilerine verilmesi gerektiğini vurgulama amacıyla buyurulduğunu savunmaktadır. 

Yine Hz. Peygamber’e isnat edilen bir kıssada, bir kimseyi karınca ısırınca onu 

cezalandırmak için yuvasını yaktırdığı ve bu davranışı nedeniyle Allah’ın ona: “Seni 

bir karınca ısırdı diye mi (Allah’ı) tespih eden ümmetlerden bir ümmeti toptan 

öldürüverdin!”175 buyurarak vahyettiğini belirtmesi, hayvanların Allah’ın nazarında 

bir ümmet olduğuna işaret etmektedir.  

Buraya kadar sunmuş olduğumuz Kur’an ve sünnetteki ifadelerden hareketle 

“Hayvan Hakları” terimini şöyle tanımlamak mümkündür: Kur’an’ın hayvanlara 

tanıdığı ve Kur’an’ın beyanı olan Hz. Peygamber’in sünnetinin açılımını yaptığı 

haklardır. Çünkü Kur’an, hayvanların insanlar gibi birer ümmet olduklarını ve her 

hayvan türünün, sosyal topluluk oluşturduğu ve birtakım sosyolojik kurallara göre 

hareket ettiğini ortaya koymaktadır.176 Hayvanların hakları ve korunması ile ilgili 

Allah’ın buyruklarının yanında Hz. Peygamber’in hayvanların sevilmesi, korunması, 

beslenmesi, bakımı ve yetiştiriciliği konularındaki hadisleri ve uygulamaları, 

yapılması gereken ideal davranış modellerini de ortaya koymaktadır. 

Konumuzun bundan sonraki kısmında Kur’an ve sünnette açıklanan hayvan 

haklarına yer verdik.  Kur’an ve sünnette ortaya konan hayvan haklarını günümüz 

 
175 Buhârî, Cihâd, 152; Müslim, Selâm, 148. 
176 Adil Bor, Kur’ân’a Göre Hayvan Hakları, Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 
Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, İstanbul 2005, s. 21. 



36 

 

hayvan haklarındaki maddelerden hareketle açıklamak konunun daha iyi anlaşılması 

bakımından yerinde olacaktır. 

 Yaşama Hakkı 

Allah her canlıyı evrende bir misyonu yerine getirmek ve düzeni korumak 

amacıyla yaratmıştır. Can taşıyan her varlığın yaşama hakkının olduğunu ve yaşama 

haklarının haksız yere elinden alınmasını yasaklandığını “…Allah’ın haram kıldığı 

cana haksız yere kıymayın. Aklınızı kullanırsınız diye Allah, bunları size tavsiye 

etti.”177 ayetiyle buyurmaktadır.  

Arapçada hayvan kelimesinin kökü Allah’ın isimlerinden de olan hayy yani 

“diri, canlı, hayat sahibi” kavramından gelmektedir. Arapçanın gramer kuralları ile178 

bu kelime bitki ve mikroorganizmalar dışındaki canlı varlıkları temsilen hayvan 

şekline dönüşmüştür. Hayvanları yaratmayı irade buyurmuş ve onlara Hayy ismiyle 

hayat bahşetmiş olan Allah, masum bir hayvanın hayatına meşru bir gerekçe ve izin 

olmaksızın son verilmesine müsaade etmemiştir.179  

Allah yerin, göğün ve bunlar arasında bulunan her şeyin Allah’ı tespih ve tenzih 

ettiğini180 fakat insanların bunları anlayamadığını181 beyan etmiştir. Hayvanlar 

yaşarken kendi yaratılışlarına ve dillerine göre Allah’ı tespih etmelerinden ötürü 

onların canlarına kıyılmaması gereken varlıklar olduğu insanlara emredilmektedir. 

Allah yarattığı varlıkların hiçbirini değersiz görmemiş ister küçük ister büyük 

olsun hepsi için eşit yaşama hakkı olduğunu ayetlerinde kıssalarla örnek vererek 

açıklamıştır. Kur’an’da Hz. Süleyman’ın karınca sürüsünü ezmemek için dikkat 

etmesi anlatılırken onların yaşama hakkına şöyle vurgu yapılmıştır “Sonunda karınca 

vadisine geldikleri zaman bir karınca: Ey karıncalar! Yuvalarınıza girin, Süleyman ve 

 
177 En‘âm, 6/151. 
178 “Hyy” kökünden gelmesi sebebiyle kelimenin aslı hayeyân iken telaffuz kolaylığı için ikinci “yâ”nın 
“vâv”a dönüştürülmesi sonucu “hayevân” biçimini almıştır; ancak Arapça konuşma dilinde ve 
Türkçe’de yaygınlıkla hayvân şeklinde söylenir. Kürşat Demirci, "Hayvan", DİA, C. 17, Türkiye 
Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 1998, s. 81. 
179 Sabri Erturhan, “Hayvan Öldürme ile İlgili Fıkhî Hükümler”, Bilimname, 17/2, 2009, s. 100. 
180 “Yedi gök ve yer, bir de bunların içinde bulunanlar Allah’ı tespih ve tenzih ederler. Hiçbir şey yoktur 
ki, O’nu hamd ile tesbih etmesin. Fakat siz onların tespihlerini anlamazsınız” İsra 17/44; ““Göklerde ve 
yerde bulunanlarla dizi dizi kanat çırpıp uçan kuşların Allah’ı tesbih ettiklerini görmez misin? Her biri 
kendi duâsını ve tesbihini bilir. Allah onların yapmakta olduklarını hakkıyla bilendir.” Nûr, 24/41; “Biz 
Süleyman’a bu meselenin hükmünü belletmiştik. Biz onların her birine hüküm ve ilim verdik. Davut’a 
dağları ve kuşları musahhar kıldık, onunla beraber tesbihte bulunurlardı. Bunları yapan bizdik.” Enbiyâ, 
21/79. 
181 “Fakat siz onların tespihlerini anlamazsınız” İsra, 17/44. 



37 

 

ordusu farkına varmadan sizi ezmesin! dedi. Süleyman onun bu sözünden dolayı 

gülümsedi ve dedi ki ‘Ey Rabbim! Beni gerek bana gerekse ana-babama verdiğin 

nimete şükretmeye ve hoşnut olacağın iyi işler yapmaya muvaffak kıl. Rahmetinle beni 

iyi kulların arasına kat!”182 Ayette de görülmektedir ki her canlının yaşama hakkı 

vardır. Onlar da yaşamayı sevmekte ve kendi soyunu korumayı istemektedirler. 

Hayvanlar da kendi dillerinde birbirleriyle iletişim kurarak konuşmakta, birbirlerini 

sevmekte ve korumakta, hatta insanların kendilerine yaptıklarını veya yapacaklarını 

sezmektedirler. 

Allah’ın günahsız ve masum bir deveyi öldüren Semûd kavmiyle ilgili kıssayı 

örnek vermesi, hayvanların yaşam hakkının nasıl korunduğunu ve Allah katındaki 

önemini gözler önüne sermesi açısından önemlidir. Semûd kavmine Hz. Salih’in 

peygamber olarak gönderildiği ve Allah’ın bir mucizesi olarak dişi bir devenin geldiği 

buyurulmuştur. Bu deve için Allah ve peygamberi Hz. Salih onlara uyarılarda 

bulunmuştur.183 Bu kıssanın devamında inkarcıların Allah’a itaat etmedikleri gibi bu 

masum deveyi canice öldürdükleri için Allah tarafından şiddetli azaba tutuldukları 

buyurulmuştur.184 

Hz. Peygamber de hayvanların yaşam hakkının korunması açısından 

nasihatlerde bulunmuştur. Hiçbir zararı olmayan hayvanların en temel hakları olan 

yaşama haklarına, onları gereksiz yere öldürülmek suretiyle  son verilmesini 

yasaklamış ve eğer bu şekilde hareket edilirse dünyadaki doğal düzenin bozulmasına 

sebep olacağını belirtmiştir.185 Hayvanlara verilen yaşama hakkı, tür, cins, yaratılış 

 
182 Neml, 27/18-19. 
183 “Semûd kavmine de kardeşleri Salih’i gönderdik. Dedi ki: “Ey kavmim! Allah’a kulluk edin, sizin 
O’ndan başka ilâhınız yoktur. Size Rabbinizden açık bir mucize gelmiştir. İşte şu Allah’ın devesi, size 
bir mucizedir. Onu bırakın, Allah’ın arzında otlasın. Sakın ona bir kötülükle dokunmayın, sonra sizi 
acıklı bir azap yakalar.” Araf, 7/73; “Ey Kavmim! İşte size ayet (mucize) olarak Allah’ın devesi! Onu 
kendi hâline bırakın, Allah’ın arzında yesin, içsin. Sakın ona bir kötülük dokundurmayın. Sonra sizi 
yakın bir azap yakalar.” Hûd, 11/64; “Allah'ın peygamberi demişti ki: Allah'ın dişi devesini bırakın, su 
içmesine ilişmeyin.” Şems, 91/13. 
184 “Büyüklük taslayanlar ‘Biz sizin inandığınızı inkâr edenleriz.’ dediler. Derken o dişi deveyi 
ayaklarını keserek öldürdüler ve Rablerinin emrinden dışarı çıktılar da ‘Ey Salih! Eğer sen gerçekten 
peygamberlerden isen, bizi tehdit ettiğin azabı getir!’ dediler. Bunun üzerine onları şiddetli bir sarsıntı 
yakaladı ve yurtlarında yere serildiler.” Araf, 7/76-78; “Fakat Semûd kavmi, o deveyi hunharca 
öldürdü. … Zulmedenleri de o korkunç ses yakaladı ve yurtlarında dizüstü çöküp kaldılar. Sanki orada 
hiç oturmamışlardı. İşte böyle, Semûd kavmi rablerini inkâr etti. Vay Semûd’un haline!” Hûd, 11/65,67-
68; “Fakat onu yalanladılar ve deveyi kestiler. Rableri de günahları sebebiyle onların üzerlerine katmerli 
azap indirdi ve yerle bir etti.” Şems, 91/14. 
185 Fethullah Yılmaz, “Ekolojik Denge Bağlamında Hz. Peygamber’in Sünneti ile Hayvan Hakları 
Evrensel Beyannâmesi’nin Karşılaştırılması”, Uluslararası Yönetim ve Sosyal Araştırmalar Dergisi, 
3/5, 2016, s. 19. 



38 

 

farkı gözetilmeksizin her hayvana eşit olarak verildiğinden Hz. Peygamber, bütün 

hayvanların sebepsiz ve keyfi bir şekilde öldürülmesini yasaklamıştır.186 İnsanların 

haksız yere yaşama hakkını elinden aldıkları her hayvandan ahirette hesaba 

çekileceğini “Hiçbir kişi yoktur ki bir serçe (kadar küçük) yahut onun üzerinde bir 

canlıyı haksız yere öldürsün de Yüce Allah ona bunun hesabını sormasın!”187 

hadisiyle; bu şekilde öldürülen her hayvanın ahirette insanlardan hesap soracağını da 

“Ya Rabbi! Falan beni, herhangi bir yararı için değil, boş yere öldürdü!”188 hadisiyle 

buyurmuştur. 

 Beslenme Hakkı 

Kur’an’da hayvanların yeme ve içmelerini temin etme sorumluluğunun insanlara 

yüklendiği buyurulmaktadır. Sorumluluğunun altında olan insanlara ve hayvanlara 

iyilikte bulunması emredilmiştir “Anne-babanıza ve yakın akrabanıza, yetimlere ve 

muhtaçlara, kendi çevrenizden olan komşulara ve yabancı komşulara, yanınızdaki 

arkadaşa, yolcuya ve meşru yollarla malik olduklarınıza iyilik yapın. Muhakkak ki 

Allah kibirlenen ve övünen kimseyi sevmez.”189 Celâleyn Tefsirine hâşiye yazan Sâvî 

(ö.1241/1825), ayette geçen “malik olduklarınız” ifadesinin kapsamına, köle ve 

cariyelerle beraber evcil hayvanların da dâhil edildiğini belirtmiştir.190 Bu yüzden 

insanoğlu hayvanlara iyilikte bulunmak için onların ihtiyaçları olan yiyeceklerini 

temin etmesi gerekmektedir. 

Yeryüzünün imkânlarından insanlarla beraber hayvanların da istifade 

etmelerinin gerekliliğine “Sizin için yeryüzünü bir beşik yapan, (hayatınızı 

kolaylaştırmak için) onun üzerinde yollar açan, gökten su indiren ve onunla(topraktan) 

türlü türlü bitki çıkaran O’dur; (bu) hem sizin (o toprağın ürünleriyle) beslenmeniz, 

hem de hayvanlarınızı otlatmanız (içindir). Şüphesiz, bütün bunlarda akıl sahipleri için 

çıkarılacak dersler vardır.” 191  ayetiyle vurgu yapan Allah, hayvanların yem ve su gibi 

ihtiyaçlarına dikkat etmeleri gerektiğini buyurmuştur. 

 
186 Ebû Dâvûd, Edeb, 163-164; İbn Mâce, Sayd, 10. 
187 Nesâî, Sayd, 34. 
188 Nesâî, Dahâyâ, 4. 
189 Nisâ, 4/36. 
190 Ahmed b. Muhammed es-Sâvî el-Mâlikî, Hâşiyetü’l-Allâme es-Sâvi alâ Tefsîri’l-Celâleyn, C. 2, 
Dârü’l-Fikr, Beyrut 2003, s.387; Bor, Kur’an’a Göre Hayvan Hakları, s. 89. 
191 Tâhâ, 20/53-54. 



39 

 

Kur’an’da hayvanların yeme içme haklarının olduğunu ve peygamberlerin 

onların beslenme haklarını temin etmek için çalıştıklarına dair deliller sunmuştur. Hz. 

Musa’nın taşıdığı asa ile koyunlarının karnını doyurmak için yaprak silkelediğini192 ve 

Hz. Salih’in Allah’ın bir mucize olarak gönderdiği dişi deve için yeryüzünde Allah’ın 

ona yeme içme hakkını verdiğini193 belirtmesi, onların beslenme haklarının Allah 

tarafından verildiğinin ve peygamberlerin de onların beslenmelerini temin ettiğinin 

göstergeleridir. 

Hz. Peygamber de hayvanların beslenmelerine dikkat ettiği gibi kendisi de bizzat 

onları yedirmiş, içirmiş ve diğer hizmetlerini yerine getirmiş194 ve Müslümanları da 

hayvanları aç bırakmamaları konusunda uyarmıştır. Aç bırakılan ya da yeme-içmesi 

ihmal edilen hayvanların ahirette Allah’tan hakkını isteyeceğini şöyle buyurmuştur: 

“Ey Üsame, acıkan ciğer sahibi her hayvan hususunda dikkatli olun, kıyamet günü 

Allah’a şikâyet edilirsin.”195 Hz. Peygamber, yolculuk esnasında otlatmaya uygun 

verimli arazilerde hayvanların otlatılmalarını emretmiş,196 beslenme ihtiyaçlarının da 

dikkatli ve eksiksiz şekilde karşılanması gerektiğini belirtmiştir.197 

Hz. Peygamber, hayvanları yedirip içirmenin Allah katında ne kadar kıymetli bir 

davranış olduğunu Müslümanların daha iyi anlaması için bazı anekdotlarla 

örneklendirerek anlatmıştır. Bunlardan bir tanesi susuz bir köpeğin su içmesi için 

çabalayan günahkâr birinin nasıl affedildiğini anlattığı hadisidir: “Bir adam yolda 

yürürken susadı ve susuzluğu arttı. Derken bir kuyuya rastladı. Kuyuya inip 

susuzluğunu giderdi. Kuyudan çıkınca susuzluktan soluyup nemli toprağı yemekte 

olan bir köpeği gördü. Adam kendi kendine ‘Bu köpek de benim gibi susamıştır’ deyip 

tekrar kuyuya indi, ayakkabısını çıkardı, içine su doldurdu ve ağzıyla tutarak dışarı 

çıkardı ve suyu köpeğe içirdi. Allah da bu davranışından dolayı günahlarını affetti.” 

Hz. Peygamber’in yanındaki bazı sahabeler “Ey Allah’ın Resulü! Yani bize 

hayvanlara yaptığımız iyilikler için de sevap var mı?” deyince onlara “Evet! Her ciğer 

sahibi (canlı) için bir sevap vardır”198  buyurmuştur. Aynı hadisin başka bir rivayetinde 

 
192 Tâhâ, 20/18. 
193 Şûarâ, 26/155. 
194 Buhârî, el-Edebü’l-Müfred (Ahlâk Hadisleri), çev. A. Fikri Yavuz, C. 1, Sönmez Neşriyat, İstanbul 
1979, ss. 547-548; Tirmizî, Muhtasar Şemail-i Şerîf Tercemesi, çev. M. Raif Efendi, İhya Yayınları, 
Konya 1976, s. 295; Ali Yardım, Peygamberimizin Şemaili, Damla Yayınevi, İstanbul 2011, s. 414. 
195 Nesâî, Dahâyâ, 42. 
196 Müslim, İmâre, 178. 
197 Ebû Dâvûd, Cihâd, 44. 
198 Müslim, Selam, 41. 



40 

 

ise zina yapan bir kadının yine su içmek için kuyuya girdiği, kuyudan çıktığında susuz 

bir köpek gördüğü ve onun su ihtiyacını gidermek için kuyuya tekrar girip 

ayakkabısıyla köpeğe su getirdiği ve Allah’ın, kadının yaptığı bu salih amelden ötürü 

günahını bağışladığı geçmektedir.199 

Başka bir hadisinde Hz. Peygamber, hayvanın aç ve susuz bırakılmasının ise 

Allah tarafından affedilmeyeceğine vurgu yapmıştır. Çocuklarının yolda buldukları 

kediyi eve getirmesinden dolayı öfkelenip ölene kadar bir odaya hapsedip oradan 

çıkarmayan annenin uhrevi bir cezaya maruz kalmasından bahsettiği hadisinde şöyle 

buyurmaktadır “Bir kadın eve hapsettiği bir kedi yüzünden cehenneme gitmiştir. 

Kediyi hapsederek ne yiyecek vermiş ne de kendi kendine beslenmesi için onu dışarı 

çıkarmıştı.”200 

Hz. Peygamber’in hayvanlara iyilikte bulunanlara sevap verileceğini buyurması 

vesilesiyle sahabeler de hayvanlarının bakımını kendileri yapmış ve çevrelerindeki 

insanlara örnek olmuşlardır. Hz. Ömer’in hilafeti döneminde Kufe valiliği yapan 

Ammar b. Yasir (ö. 37/657), hayvanları için taze hayvan yemi aldığında bunu sırtına 

iple bağlayıp evine kadar kendi taşımıştır.201 Yine Temîm ed-Dârî (ö. 40/661) Filistin 

valisi iken atı için bakıcılar tutmasına rağmen Allah’ın katında salih amel bir davranış 

olduğu için beslenme ve bakımını bizzat kendisi yapmıştır.202 

Hz. Peygamber, evcil hayvanlar dışında diğer hayvanların da beslenme haklarını 

çiğnememek adına hassas davranışlarda bulunmuştur. Ebû Derdâ’nın aktardığı bir 

rivayette Hz. Peygamber, bir yolculuk esnasında nehirde abdest almak için durmuş ve 

yanındaki boş kaba oradan su doldurmuştur. Doldurduğu suyla abdestini aldıktan 

sonra kapta bir miktar su artmasına rağmen onu yeniden nehre geri dökerek “Allah, 

artık bu suyu insan veya hayvan veya benzeri bir mahlûkuna ulaştırıp, ondan 

istifadelerini sağlayabilir.”203 buyurmuştur. Buradaki rivayetten de anlaşılacağı üzere 

 
199 Müslim, Selâm, 2; Ebû Abdillâh Ahmed b. Muhammed b. Hanbel (ö. 241/855), Müsned, thk. Şuayb 
Arnâvût, vd., C. 2, Müessesetü’l-Risale, Beyrut t.y., s. 507. 
200 Buhârî, Bed’ü’l-Halk, 16; Müslim, Selâm, 151; İbn Mâce, Zühd, 30; Ahmed b. Hanbel, Müsned, 
C.2, s. 261.   
201 Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, C. 1, s. 166. 
202 Muhammed Bakır Meclisî (ö. 1110/1698-99 [?]), Bihârü’l-Envâr, C. 64, Müessesetü’l-Vefâ, Beyrut 
1983, s.177; İbrahim Banzaroğlu, Ankara Üniversitesi Veterinerlik Fakültesinde Bulunan ve Aristo’ya 
Atfedilen Anonimleşmiş Baytarnâmeler: Kitabu Baytarnâme I (vr. 1b – 42a) (İnceleme – Metin – Dizin 
– Tıpkıbasım), Marmara Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, 
İstanbul 2014, s. 41. 
203 Ebû Ubeyd el-Kâsım b. Sellâm (ö. 224/838), Kitâbu’t-Tahûr, Mısır 1414/1993, s. 92; Ebü’l-Kâsım 
Müsnidü’d-dünyâ Süleymân b. Ahmed b. Eyyûb et-Taberânî (ö. 360/971), Müsnedu’ş-Şâmiyyin, thk. 



41 

 

Hz. Peygamber sadece evcil hayvanlar için değil doğadaki tüm canlıların beslenme 

haklarını korumak adına su israfından kaçınmıştır. Böylece doğal dengenin 

bozulmasının nelere mal olabileceğinin işaretlerini o günlerde vermiştir. 

Fakihler hayvanların beslenme haklarının sahiplerinin üzerine farz olduğu 

konusunda hemfikir olmuşlardır. İpekböceği, arı, vb. kendisinden yararlandığı veya 

yararlanmadığı, eti yenenler ve yenmeyenler de dahil olmak üzere bütün hayvanlar 

için de beslenme ihtiyacının aynı şekilde insanın sorumluluğunda olduğu kanaatine 

varmışlardır. Bazı fakihler hayvanların yiyeceklerini temin etmenin insanlara vacip204 

bazılarının ise farz-ı kifaye hükmünde205 olduğunu belirtmişlerdir. Hayvan sahipleri 

eğer hayvanın nafakasını, beslenme ve ihtiyaçlarını temin edemezse sahiplerinden bu 

hayvanları ya satmaları ya da en azından kendileri yemek bulabilmesi için serbest 

bırakmaları şart koşulmuştur.206 

İslam hukukçularının hayvanların beslenme ihtiyacı için varmış oldukları 

icmâlar, konunun hassasiyeti açısından önemlidir. Fakihler, hayvanı olan bir kimsenin 

namaz vakti gelip de su bulamadığı takdirde yanında bir miktar para varsa, susamış 

hayvanı için o parayla su alıp içirmesi gerektiği konusunda hükmetmişlerdir. Çünkü 

hayvanlar da can taşıyan, ihtiyaçları olan ve ihtiyaçlarını gideremediklerinde bunu 

hissederek eziyet çeken varlıklardır.  Bu nedenle hayvanların yaşama hakları 

öncelenmiştir.207 Benzer durumda kişinin parasını abdest almak amacıyla su satın 

almak yerine başkalarının hayvanlarının yeme-içme ihtiyaçları için de kullanması 

gerekmektedir.208 

 

 

 

 
Hamdi b. Abdulmecid es-Selefi, C. 2, Müessesetü’r-Risâle, Beyrut 1405/1974, s. 346; Sinmez vd., 
Hadislerde Hayvanları Koruma ve Gönenci (Refahı), s. 117. 
204 Muhammed Revvâs Kal'aci, el-Mevsuâtu’l-Fıkhiyyetü’l-Müyessere, C. 1, Dâru’n-Nefâis, Beyrut 
2000, s. 788. 
205 Ali Osman Ateş, “İslam ve Doğal Hayatın Korunması”, Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
Dergisi, 3/1, 2003, s. 32. 
206 Ebû Ğudde Hasan Abdulğanî, “er-Rıfku bi’l-Hayvan Beyne’l-İtidâli ve’l-Ğuluvvi”, el-Vâ‘yu’l-
İslâmî, S. 411, 2000, s. 38; Bor, Kur’an’a Göre Hayvan Hakları, s. 90. 
207 Muhammed Hasen Necefî, Cevâhiru’l-Kelâm, Dâru İhyai’t-Turasi el-Arabi, C. 5, Beyrut t.y., s.115; 
Eymen el-Musevî el-Amilî, Hukûku’l-Hayvan fî’l-İslâm, C. 2, Dârü’l-Hâdi, Beyrut 2004, s. 98; Bor, 
Kur’an’a Göre Hayvan Hakları, s. 57. 
208 Bor, Kur’an’a Göre Hayvan Hakları, s. 57. 



42 

 

 Barınma Hakkı 

Yeryüzünde barınaklar yapmak sadece insan için değil hayvan ve diğer canlılar 

için de ihtiyaçtır. Kur’an’da çeşitli varlıkların yeryüzünde barınaklar yaptığını hatta 

Allah’ın kendisine verdiği içgüdüler sayesinde bunu yapabildikleri buyurulmuştur.  

Allah’ın ayetlerinde bal arılarına dağlardan, ağaçlardan ve insanların kurmuş 

oldukları kovanlardan yuva edinmelerini209, örümceklerin örmüş oldukları ağların 

onlar için yuva olduğunu210 ve daha önce de belirtmiş olduğumuz üzere Hz. 

Süleyman’ın ordusunun geçişi sırasında ezilmemek için karıncaların yuvalarına 

gizlenmeleri konusunda birbirini uyardığını211 buyurması hayvanların yeryüzünde 

barınma haklarının olduğunun önemli bir göstergesidir. Ayetlerden de anlaşıldığı 

üzere hayvanların yaşamlarını ve nesillerini devam ettirmek, yiyecek bulup depolamak 

ve tehlikelerden korunmak için barınak ve yuvalara ihtiyacı vardır. Bu yuvalarda 

güvende yaşayabilmeleri için de insanların dikkat etmesi gerekmektedir. 

Hz. Peygamber hayvanların barınak ve yuvalarının korunması için ikazlarda 

bulunmuştur. Sahabeden bazı kişilerin karınca yuvasını yaktıklarını gördüğünde onları 

uyarmış ve yuvalarının bozulmasına şiddetle karşı çıkarak onların Allah’ı tespih 

ettiklerini belirtmiştir.212 Yine aynı şekilde yer yarıklarının haşerat ve bazı hayvanların 

barınakları olabileceği için buralara tuvalet ihtiyaçlarının giderilmesini 

yasaklamıştır.213 Gece yolculukları sırasında hayvanları dinlendirmek için yol 

kenarlarının kullanılmamasını, çünkü buralarda haşeratın yuvalarının bulunduğunu ve 

bu yüzden dikkatli olunması gerektiğini buyurmuştur.214  

Hz. Peygamber hayvanların yaşam alanlarının korunması için bazı arazileri sit 

alanı ilan etmiş ve buralarda yaşayan canlılara ve onların yaşam alanlarına zarar 

verilmesini yasaklamıştır. Bu bölgelerden birisi Medine’de yer almaktadır. Hz. 

Peygamber “Şüphesiz ki, İbrahim (as) Mekke’yi haram kılmıştır. Ben de Medine’nin 

iki taşlığı arasını haram kıldım. Onun ağacı kesilmez, avı da avlanmaz”215 buyurarak 

hayvanların doğal yaşam alanlarının korunmasına önem vermiştir. 

 
209 Nahl, 16/68. 
210 Ankebût, 29/41. 
211 Neml, 27/18. 
212 Ebû Dâvûd, Edeb, 163-164; Nesâî, Sayd, 38. 
213 Ebû Dâvûd, Tahâre, 16; Nesâî, Tahâret, 30. 
214 Müslim, İmârât, 54; Ebû Dâvûd, Cihâd, 63. 
215 Müslim, Hacc, 458. 



43 

 

Hz. Peygamber Taif şehri içinde bir vadiyi de sit alanı olarak tayin etmiştir. Hz. 

Peygamber Taif’ten gelen heyetle yaptığı sözleşmede hem insanların hem de 

hayvanlar dahil diğer canlıların güvenle yaşayabilmeleri için koydurduğu madde 

şöyledir: “Onların vadileri bütün itibariyle haramdır. Ve burada bulunan yabani 

ağaçlar ile av hayvanlarına karşı her çeşit tecavüz, gasp, hırsızlık ve fena muamele 

Allah adına yasaklanmış bulunmaktadır.”216 Onun hayvan yuva ve barınaklarına 

yapılan her türlü kötü davranış ve uygulamaları yasaklamasını ve bazı sit alanları 

oluşturmasını hayvanların barınma ve yaşama haklarına sahip çıkma gayreti olarak 

değerlendirilmelidir. 

 Üreme Hakkı ve Neslin Korunması 

Evrende mevcut olan her şey bir ölçüye ve düzene göre yaratılmıştır.217 Allah 

evrendeki düzenin belli bir dengede devam etmesi için yarattığı her şeye bir görev 

yüklemiştir.218 Bu ekosisteme yapılan olumsuz ve yanlış bir müdahale, düzenin 

bozulmasına sebep olmaktadır.  

Yeryüzünde ve gökyüzünde yaşayan canlıların her biri düzenin bir parçasıdır. 

Bu canlıların çoğunluğunun insana nimet olarak verildiği ve insanın hizmetinde 

olduğu için evrendeki denge ve düzenin doğru bir şekilde yürütülmesi ve korunması 

insanoğlunun sorumluluğuna verilmiştir. Allah Kur’an’da bu durumu şöyle 

açıklamaktadır: “Hayata elverişli olarak yaratıldıktan sonra yeryüzündeki doğal 

dengeyi bozmayın.”219  Hayvanların evren içerisinde türleri ve kendilerine biçilmiş 

görevleri sebebiyle türünün korunması ve yaşatılması esastır.220 

İnsanoğlunun hayvanların üremelerine engel olmak, yaşam alanlarını bozmak, 

yavrularına zarar vermek, nesillerini tüketmek, vb. müdahalelerde bulunması 

sonucunda evrendeki düzenin yok olacağı ve insanoğlunun kendi eliyle yaptıklarının 

sonucuna katlanacağı Kur’an’da şöyle buyurulmaktadır: “Allah’ın buyruklarını 

umursamayan şu insanların kendi tercihleri ile yaptıkları işler yüzünden karada ve 

denizde (bütün dünyada) bozukluk ortaya çıktı, nizam bozuldu. Doğru yola ve isabetli 

 
216 Muhammed Hamidullah, İslam Peygamberi, çev. Salih Tuğ, C. 1, İrfan Yayıncılık, İstanbul 1993, s. 
500. 
217 “Biz her şeyi bir ölçüye göre yarattık.” Kamer, 54/49. 
218 “… (O) Her şeyi yaratmış, ona bir düzen vermiş, mukadderatını tayin etmiştir.” Furkân, 25/2. 
219 A‘râf, 7/56. 
220 Erturhan, Hayvan Öldürme ile İlgili Fıkhî Hükümler, ss. 99-100. 



44 

 

tutuma dönme fırsatı vermek için, Allah, yaptıklarının bazı kötü neticelerini onlara 

tattırır.”221  

Hayvanlar da insanlar gibi birer topluluk ve ümmettirler222 ve nesillerini devam 

ettirerek evrende var olmaktadırlar. Allah’ın, hayvanlara üreme ve nesillerini koruma 

hakkını verdiğini gösteren en açık delili, Hz. Nuh peygamber zamanında yaşanan 

tufandan önce Allah’ın Hz. Nuh’un gemisine her hayvan familyasından birer çift 

bindirmesini emrettiği ayettir: “Bu böylece devam etti tâ ki, hükmümüz vaki olup da 

yeryüzünde sular taşkınlar halinde kaynayıp coşuncaya kadar. (Nuh’a) ‘Her cins 

(hayvandan) birer çift ve haklarında hüküm verilmiş olanları değil yalnız aileni ve 

imana erişenleri bu (gemiye) bindir.’”223 

Hayvanların kısırlaştırma veya farklı yöntemlerle geçerli bir neden olmaksızın224 

üremelerini engellemek, yaratılışlarına yapılan büyük bir saygısızlıktır. Onların üreme 

haklarını engellemek, nesillerinin giderek azalmasına ve tükenmesine neden olacaktır.  

Hayvan nesillerinin tükenmesi ise dünyanın doğal dengesini tehdit etmektedir. Bu 

nedenle Hz. Peygamber, söz ve fiilleriyle hayvanların üreme haklarına dikkat çekmiş 

ve bu haklarının korunmasını sağlamıştır. 

Hz. Peygamber hayvanların insanlar gibi ümmet olduğunu hatırlatarak at, deve 

ve diğer erkek hayvanların neslini korumalarına yönelik tedbirler almak amacıyla 

gereksiz yere iğdiş edilmesini yasaklamıştır.225 Neslin korunması için yavrularının da 

korunmasını esas alan Hz. Peygamber, hayvan yumurtalarının ve yavrularının 

yuvalarından alınmasını yasaklamıştır. Bir yolculuk sırasında Hz. Peygamber, bazı 

kimselerin bir serçenin iki yavrusunu yakaladıklarını ve serçenin de kanat çırparak 

onların üzerlerinde dolaştığını görünce “Yavrusu sebebiyle bu kuşun canını kim 

yaktı?” diyerek tepki göstermiş ve yavruların yuvalarına geri konulmasını 

emretmiştir.226 

 
221 Rûm, 30/41. 
222 “Hem yerde hareket eden hiçbir canlı, kanatlarıyla uçan hiçbir kuş türü yoktur ki sizin gibi birer 
toplum teşkil etmesinler.” En‘âm, 6/38. 
223 Hûd, 11/40. 
224 Câhiz bazı hayvanların çiftleşme öncesinde veya çiftleşme sırasında hırçın ve saldırgan oldukları 
hatta hayvanları ısırdıkları için bu türden at, deve, katır gibi hayvanların kısırlaştırıldığını belirtmiştir. 
Koyun sahiplerinin de koyunlarının etlerinin daha yumuşak olması için hayvanlarını kısırlaştırdığını 
belirtmiştir. Câhiz, Hayevân, C. 1, s. 87. 
225 Ahmed b. Hanbel, Müsned, C. 2, s. 24; Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyn b. Alî el-Beyhakî (ö. 
458/1066), Sünenü’l-Kübrâ, thk. Muhammed Abdülkâdir ‘Atâ, C. 10, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 
t.y., s. 42. 
226 Ebû Dâvûd, Cihâd, 112; Vâkıdî, Kitâbü’l-Megâzî, C. 1, s. 398. 



45 

 

Hac sırasında bir Müslüman ihramdayken, devesi bir deve kuşunun yuvasına 

basmış ve yumurtalarını kırmıştı. Bunun üzerine Hz. Peygamber hacının kırdığı her 

yumurtaya karşılık bir gün oruç tutmasına veya bir fakiri doyurması gerektiğine 

hükmetmiştir.227 Hz. Peygamber’in bu hükmü, dünyaya gelecek yeni yavruların 

korunması gerektiğini ve gerekli hassasiyeti göstermeyenlerin kefaret ödemeleri 

gerektiğini göstermektedir. 

 Hizmet Veren Hayvanların Hakları 

Allah hayvanları farklı şekillerde yaratmış ve onlara belirli yetenekler 

bahşetmiştir. Kur’an’da hayvanların özelliklerine göre insanların istifadesine 

sunulduğunu şöyle açıklanmaktadır: “Allah, bir kısmına binesiniz, bir kısmını da 

yiyesiniz diye sizin için hayvanları yaratandır. Onlarda sizin için birçok faydalar var. 

Gönüllerinizdeki bir arzuya, onlara binerek ulaşırsınız. Onların ve gemilerin üstünde 

taşınırsınız.”228; “Allah, evcil hayvanları da yarattı. O hayvanlar ki pek çok yararları 

yanında, sizi ısıtan giysiler, besleyen yiyecekler de elde ediyorsunuz, akşam eve 

getirirken, sabah otlağa çıkarırken onlarda bir güzellik bulursunuz. Kendinizi büyük 

sıkıntılara sokmadan varamayacağınız nice yerlere yükünüzü onlar taşır. Rabbiniz 

gerçekten çok şefkatli, çok merhametlidir. Hem binesiniz diye hem de ziynet olarak 

atları, katırları, eşekleri de yarattı ve bilmeyeceğiniz daha neler yaratacak!”229 Ancak 

insanoğlu hayvanların hizmetinden yararlanırken onların haklarına riayet etmesi ve 

can taşıyan birer varlık olduklarını unutmaması gerekmektedir. Bu nedenle onlardan 

yararlanırken dikkat edilmesi gerekenler ayet ve hadislerde şu şekilde açıklanmıştır: 

- Gücünün yetmeyeceği şekilde çalıştırılmaması: Allah bazı hayvanları 

insanların yükünü taşıması ve binek olarak kullanması için nimet olarak vermiştir. 

Bunu Nahl suresinde “Bu hayvanlar, ancak büyük zorluklarla ulaşabileceğiniz bir 

memlekete yüklerinizi taşırlar. Şüphesiz Rabbiniz çok şefkatlidir, çok 

merhametlidir.”230 şeklinde ifade etmektedir. Fakat bunun yanında hiç kimsenin 

gücünün yetmediği şeyle sınanmaması gerektiğini “Allah bir kimseyi ancak gücünün 

yettiği şeyle yükümlü kılar.”231  ayetiyle de vurgulamaktadır. Bu ayet insanların 

 
227 Ahmed b. Hanbel, Müsned, C. 5, s. 58. 
228 Mümin, 40/79–80; Ayrıca Bkz. Nahl, 16/8; Zuhruf, 43/12; Bakara, 2/239; Yâsîn, 42/72; Haşr, 59/6. 
229 Neml, 16/5-7. 
230 Nahl, 16/7. 
231 Bakara, 2/286. 



46 

 

sorumluluk sınırlarını ele alsa da ayette sözü edilen nefs kavramı kapsamına hayvanlar 

da dahil olmaktadır.  

Hz. Peygamber zor şartlar altında çalıştırılan ve gücünün yetmediği şekilde 

yüklenen hayvanları daima korumuş, onların haklarını savunmuş ve sahiplerine 

uyarılarda bulunmuştur. Hz. Peygamber bahçe içerisinde inleyen bir deve gördüğünde 

sahibini bulmuş ve onu çok çalıştırdığı için hayvanın ağladığını bu nedenle de Allah’ın 

kendisinden hesap soracağını buyurmuştur.232 Ayrıca hayvanlara eğer gücü 

yetmiyorsa ikiden fazla kişinin binmemesini tavsiye etmiştir.233 

- Yolculuklarda veya çalıştırıldığında dinlendirilmesi ve yedirilmesi: Hz. 

Peygamber, hizmet sektöründe kullanılan hayvanlara, insanlar gibi dinlenme hakkının 

verilmesini ve yolculuk esnasında yapılan molalarda ihtiyaçlarının giderilmesini 

buyurmuştur “Otun bol olduğu zaman yolculuk yaptığınızda develere yerdeki 

haklarını veriniz. Kıtlıkta yolculuk ettiğinizde hızlı yürüyün. Gece konakladığınızda 

yollarda konaklamadan sakınınız...”234 Hadiste de anlaşıldığı üzere Hz. Peygamber, 

Allah’ın rızık olarak verdiği otun bol olduğu zamanlarda hayvanların mutlaka 

yedirilmesi kıtlık zamanlarında ise uzun süre aç kalmaması için daha hızlı gidilmesini 

tavsiye etmiştir. 

Hz. Peygamber’in binek hayvanlar hakkında sahabeye yapmış olduğu 

uyarılardan biri de onları bir eşya olarak değil can taşıyan birer varlık olarak görmeleri 

gerektiğini söylemesidir. Binek hayvanı olsalar dahi insanları taşımaktan 

yorulabileceklerini belirtmiş, bu yüzden de onları oturak olarak görmemeleri 

konusunda uyarmıştır. Hz. Peygamber’in bu konudaki hadisi ise şöyledir 

“Hayvanlarınızın sırtını iskemleniz gibi kullanmayın. Gerçekten tek basınıza güçlükle 

gidebileceğiniz bir yere sizi götürmeleri için Allah onları emrinize verdi. Yeryüzünü 

 
232 Ebû Dâvûd, Cihâd, 47 / 254; Ahmed b. Hanbel, Müsned, C. 3, s. 274. 
233Bu konuda İbn Ebî Seybe (ö235/849) mürsel olarak Zazan’a dayandırdığı bir rivayete göre Zazan, üç 
kişinin katıra bindiklerini görünce “Sizden biriniz hayvandan insin, çünkü Allah Resulü hayvana üçüncü 
olarak bineni lanetlemiştir.” demiştir. Ebû Bekr Abdullâh b. Muhammed b. Ebî Şeybe İbrâhîm (ö. 
235/849), el-Musannef fi’l-Ehâdîs ve’l-Âsâr, thk. Kemal Yûsuf el-Havt, C. 5, Mektebetü’r-Rüşd, Riyad 
t.y., s. 310. Hz. Muhammed, hayvanlara güçleri nispetinde binmenin ve yük yüklemenin caiz olduğunu 
belirtmiştir. Bu nedenle bir hayvanın üç kişiyi taşımaya gücü yetiyorsa onda herhangi bir sakınca 
yoktur. İbn Hacer (ö. 852/1449), Fethu’l-Bârî adlı eserinde bu hadisin üç kişiyi taşıyamayacak durumda 
olan eşeğe bindikleri için söylenmiştir. Fakat deve ve katır gibi güçlü olanlar bu yasaklamanın kapsamı 
dışında olduğu gibi hiçbir âlim, hayvanın gücü yetmediği durumlarda üç kişinin ona binmesini caiz 
görmemiştir. İbn Hacer el-Askalânî, Fethu’l-Bârî, C. 10, Dârü’l-Me‘ârif, Beyrut t.y., s. 396. 
234 Müslim, İmare, 54. 



47 

 

de size iskân yeri kıldı. Öyle ise ihtiyaçlarınızı hayvanların sırtında değil yer üzerinde 

görün.” 235  

Hz. Peygamber’in bu hassasiyetini örnek alan sahabeleri de hayvanların 

dinlendirilmesine özen göstermişlerdir. Hatta Enes b. Mâlik (ö. 93/711-12) mola 

verdiklerinde kendi ihtiyaç ve ibadetlerinden önce hayvanların istirahatini 

sağladıklarını şöyle belirtmiştir “Biz bir konaklama yerine geldiğimizde hayvanların 

yükünü çözüp indirmeden nafile namaza başlamazdık.”236 Hz. Ömer de halifeliği 

döneminde hayvanların dört fersahtan fazla koşturulmasını yasaklamıştır.237  

- Yaratılışlarına uygun kullanılması: Daha önceki ayetlerde de geçtiği üzere 

her hayvanın dünya üzerinde yaratılışına uygun olarak görevleri bulunmaktadır. 

Hayvanların fıtratlarına uygun olmayan işlerde çalıştırmaları onlara yapılan haksız 

davranışlardan bir tanesidir. Maalesef günümüzde bile hayvanlar ağır yük taşımaya 

zorlanmakta, dinlendirilmeksizin uzun süreli çalıştırılmakta hatta bir eğlence aracı gibi 

fıtratlarına aykırı olarak istismar edilmekte ya da Allah’ın onlara bahşettiği farklı 

nitelikteki bedenleri endüstri sektöründe hammadde elde etmek amacıyla acımasızca 

katledilmektedir.238  

Hz. Peygamber hayvanların her birinin farklı amaçlarla yaratıldığını ve 

yaratılışlarına uygun bir şekilde kendilerinden istifade edilmesi gerektiğini 

söylemiştir.239 Yapıları binmeye müsait olmayan hayvanlara binmenin yanlış 

olduğunu ve bundan hayvanların da rahatsız olduğunu şu hadisiyle açıklamaktadır 

“Bir kişi bindiği öküzü sürerken öküz kendisine bakar ve ‘Allah, beni bunun için 

yaratmadı; çift sürmek için yarattı’ diyerek serzenişte bulunur.”240 

Hayvanlara eşya muamelesi yapmak da haksız davranışlardan biridir. Özellikle 

binek hayvanlara oturakmış gibi davranmak buna dahildir. Bu yüzden Hz. Peygamber 

hayvanları durdurup, üzerinde iken sohbet etmeyi yasaklamış ve şu şekilde uyarmıştır 

“Bunlara salimen binin ve salimen terk edin. Onları, yollardaki ve pazarlardaki 

 
235 Ebû Dâvûd, Cihâd, 71. 
236 Ebû Dâvûd, Cihâd, 44. 
237 Câhiz, Hayevân, C. 1, s. 117. 
238 Hadislerle İslam, C. 5, s. 264. 
239 Buhârî, Müzâraa, 4; Ebû Dâvûd, Cihâd, 55. 
240 Tirmizî, Menâkıb, 17; Buhârî, Fedâilu’s-Sahâbe, 1; Müslim, Fedâilu’s-Sahâbe, 1. 



48 

 

sohbetlerinizde minber yerine tutmayın, zira Allah onları sizi bir yerden bir yere 

taşımaları için emrinize amade kıldı.”241 

- Hayvanların neşelendirilmesi: Deve sürücüleri develerin tempolu bir şekilde 

hızlı hareket etmeleri ve neşelenmeleri için onlara şarkı söylerlerdi. Araplarda develere 

şarkı söylenmesi geleneğinin başlangıç hikayesi Mudarîlerin Hz. Peygamber’e 

anlattıkları bir rivayet ile bilinmektedir. Hz. Peygamber, bir gece yolculuğu sırasında 

şarkı söyleyerek deve süren bir adam sesi duyunca yanındaki arkadaşına şarkı 

söyleyen adama yetişip onlarla tanışmak istediğini söylemiştir. Kervana yetiştiklerinde 

Hz. Peygamber onlara “Bizim şarkıcımız şarkı söylemekten vazgeçti, sizin şarkıcınızı 

işittik ve onun şarkısını dinlemek için size geldik” deyip kimlerden olduklarını 

sormuştur. Kervandakilerin Mudarîlerden olduğunu öğrenince kendisinin de 

Mudarîlerden olduğunu söylemiş, bunun üzerine oradakiler Hz. Peygamber’e develer 

için ilk kez şarkı söyleyenin hikayesini anlatmışlardır. Anlattıkları hikâyeye göre bir 

adam, yolculuk sırasında sopayla kendisine ait bir kölenin eline vurmuş ve kölenin eli 

incinmiştir (başka bir rivayette ise Mudar b. Nezar isminde bir adamın deve sürerken 

deveden düştüğü ve elini kırdığı şeklinde anlatılmıştır).242 Köle develeri sürerken eli 

ağrıdığı için “Hiba! Hiba!”243 diye inlerken, develer boyunlarını uzatmışlar ve önceki 

seferlere göre daha hızlı gitmeye başlamışlardır.244 Develerin bu sözden hoşlanması 

üzerine adam bu sözü tempolu şekilde tekrar tekrar söylemiştir. Daha sonrasında 

Araplar develer için şarkı söylemeyi adet edinmişler245 hatta kervanlarda develere 

şarkı söylemesi için kişiler görevlendirmişlerdir. Nağmeleriyle develeri coşturan bu 

kişilere hâdî ismini vermişlerdir.246 

Yukarıda aktarılan bilgiden anlaşıldığı üzere Hz. Peygamber, hayvanları 

neşelendirmek amacıyla şarkı söylenmesini desteklemiştir. Hatta bir yolculuk 

sırasında Hz. Peygamber’in Abdullah b. Revâha’dan (ö. 8/629) develer için şarkı 

söylemesini istemiştir. Abdullah b. Revâha’nın “Ey Allah’ın Resulü, ben şarkı 

söylemeyi bıraktım.” demesi üzerine Hz. Ömer, onu Hz. Peygamber’in ricasını yerine 

 
241 Ebû Dâvûd, Cihâd, 58. 
242 Ebü’l-Hasen Alî b. el-Hüseyn b. Alî el-Mes‘ûdî  (ö. 345/956), Mürûcü’z-Zeheb ve et-Tenbîh ve’l-
İşrâf, thk. Kemal Hasen Mer‘î, C. 4, Mektebetü’l-Asriyye, Beyrut 1425/2005, ss. 221-222. 
243 Develerin hareketlenip koşmaları için söylenen söz. 
244 İbn Sa‘d, Tabakât, C. 1, ss. 2-3. 
245 İbn Hacer el-Askalânî, Fethu’l-Bârî, C. 7, s. 466. 
246 Muhammed Abdülhay b. Abdilkebîr b. Muhammed el-Kettânî, Terâtîbü’l-İdâriyye, çev. Ahmet 
Özel, C. 1, İz Yayıncılık, İstanbul 2003, s. 517. 



49 

 

getirmesi hususunda uyarmıştır. O da atından inerek şu beyti söylemiştir “Ey Allah’ım 

sen olmasaydın biz hidayete ermezdik. Ne sadaka verir ne de namaz kılardık. Bizim 

üzerimize sükûneti indir ve düşmanlarımızla karşılaştığımızda ayaklarımızı sabit 

kıl.”247 Sesinin güzelliğiyle meşhur Berâ b. Mâlik,248 Habeşli Enceşe249 ve şiirleriyle 

meşhur Âmir b. Ekva250 yolculuklarda develer için şarkı söylediği bilinen 

sahabelerden bazılarıdır. Abdurrahmân b. Avf’ın (ö. 32/652) iş ortağı olan ve sesinin 

güzel olduğu bilinen sahabe Rebâh b. Mu‘terif’in de hayvanların eğlenmesi ve 

yolculuğun daha rahat geçmesi için develere şarkı söylediği bilinmektedir.251 

Hz. Peygamber, yolculuklarının birinde yine deve sürücülerinin şarkı söyleyerek 

develeri eğlendirdikleri anlatılmıştır. Enceşe’nin yolculuklarda kadınlara ait develerin 

olduğu kısımda, Berâ’nın da erkeklere ait develerin olduğu kısımda şarkı söylediği 

bildirilmiştir.252 Bu sefer sırasında Enceşe nağmeleriyle hanımların bindiği develeri 

öyle eğlendirip coşturmuştur ki Hz. Peygamber yolculuk yapan kadınların narinliğine 

atıfta bulunarak “Ey Enceşe! Cam kaplara dikkat et” diyerek onu yumuşak ve esprili 

bir şekilde uyarmıştır.253 

- Hayvanları rahatsız edecek takılar takılmaması: Hizmet sektöründe 

kullanılan hayvanların refahı için Hz. Peygamber, Cahiliye döneminden kalma batıl 

inanışlara dayanan, hayvanlara takılan ve onları rahatsız eden takıların takılmasını 

yasaklamıştır.  Atların ayaklarına takılan zil ve çıngırakların takılmasını kesinlikle 

yasaklamıştır.254  Hayvanların koşu esnasında boğulma tehlikesinden korumak ve 

 
247 Nesâî, Menâsiku’l-Hac,109, 69; Kettânî, Terâtîbü’l-İdâriyye, C. 1, s. 517. 
248 Ahmed b. Hanbel, Müsned, C. 3, s. 254; Beyhakî, Sünenü’l-Kübrâ, C. 10, s. 227; Ebû Ömer 
Cemâlüddîn Yûsuf b. Abdillâh b. Muhammed b. Abdilberr en-Nemerî (ö. 463/1071), el-İstî‘âb fî 
Ma‘rifeti’l-Ashâb, thk. Ali Muhammed el-Bicâvî, C. 1, Dârü’l-Ceyl, Beyrut 1412/1992, s. 140; İbn 
Hacer el-Askalânî, el-İsâbe, C. 1, s. 211. 
249 Buhârî, Edeb, 116; Müslim, Fadâil, 70-72. 
250 Buhârî, Megâzî, 38; Müslim, Cihâd, 123; Ahmed b. Hanbel, Müsned, C. 4, ss. 47-48. 
251 Ebû Abdillâh Mus‘ab b. Abdillâh b. Mus‘ab ez-Zübeyrî (ö. 236/851), Kitâbü Nesebi Kureyş, thk. 
Lèvi-Provençal, Dârü’l-Me‘ârif, Kahire 1982, s. 448; İbn Abdilberr, el-İstî‘âb, C. 2, ss. 486-487; Safedî, 
el-Vâfî bi’l-Vefayât, C. 14, s. 53; Elnure Azizova, Hz. Peygamber Döneminde Çalışma Hayatı ve 
Meslekler, İsam Yayınları, Ankara 2017, s. 430. 
252 Safedî, el-Vâfî bi’l-Vefayât, C. 9, s. 234. 
253 Buhârî, Edeb, 90; Müslim, Fadâil, 70; Ahmed b. Hanbel, Müsned, C. 3, s. 107; Kettânî, Terâtîbü’l-
İdâriyye, C. 1, s. 517. 
254 Ebû Bekr Abdürrezzâk b. Hemmâm b. Nâfi‘ es-San‘ânî el-Himyerî (ö. 211/826-27), el-Musannef 
fi’l-Hadîs, thk. Habibü’r-Rahman el-A‘zamî ve Ma‘mer b. Râşid,  C. 10, Tevzî‘ el-Mektebü’l- İslamî, 
Beyrut 1983, s. 459. 



50 

 

rahat nefes alabilmelerini sağlamak amacıyla boyunlarındaki tasmaların çıkarılmasını 

emretmiştir.255 

 Değer Verilme Hakkı 

Konunun başında belirttiğimiz üzere İslâm, hayvanlara yönelik davranışların 

şekillendirilmesinde meseleye hayvanların önemini kavratarak başlamıştır. Öyle ki 

Kur’an’daki birçok ayette hayvanlardan bahsedilmiş, hatta bazı sureler hayvan isimleri 

ile anılmıştır. Hayvanların bu denli ilâhî kelâmın içinde yer alması, İslam’ın 

hayvanlara ne kadar çok değer verdiğinin bir göstergesi olarak düşünülmelidir.256 

Kur’an’da hayvanların kendi dilleriyle ya da kendilerine has özeliklerini kullanarak 

yaptıkları tespih ile Rablerini zikretmelerinden bahsedilmesi,257 hayvanlara değer 

verip saygılı olmanın, onları kusursuz yaratan Allah’a saygı göstermenin bir gereği 

olarak anlaşılması vurgulanmıştır. 

Hayvanların insanlara sayısız faydalarının ve hayatlarını kolaylaştırmalarının 

yanında estetik bir değer olarak doğanın yegâne unsurlarıdır. Kara hayvanlarından, 

deniz hayvanlarına yerde sürünenlerden semada kanat çırpanlara kadar her biri farklı 

güzellikleri ile tabiatın süsü ve insan için birer ilham kaynağıdır. İnsan için hayvanların 

hayranlık uyandıran güzelliklerinin farkına varmak suretiyle üzerlerinde tefekkür 

etmek, Allah’ın sanatının ve kudretinin yüceliğini anlayıp kavramanın en önemli 

vesileleri arasında yer almaktadır.258 Allah’ın, kusursuz güzelliklerle yarattığı 

hayvanlara, kullarının ibret nazarıyla bakıp tefekkür etmelerini istemesi259 onlara 

değer verdiğinin bir göstergesidir. 

Allah’ın hayvanların da insanlar kadar değer görmesi gereken varlıklar olduğuna 

işaret eden delillerinden birisi Ashâb-ı Kehf kıssasıdır. Bu kıssada, içinde bulundukları 

toplumda Allah’ın bir ve tek olduğuna inanan birkaç gencin, inançlarını dile getirerek 

putperestliğe karşı çıkmaları ve putperestlerin onlara uyguladığı eziyet ve sıkıntılardan 

korunmak için bir mağaraya sığındıkları anlatılmıştır. Bu gençlerin yanında 

kendilerine sadık bir köpekleri de bulunmaktaydı. Köpekleri de dahil olmak üzere 

 
255 Müslim, Libâs ve’z-Zîne, 28; Ebû Dâvûd, Cihâd, 49. 
256 Recep Ertuğay, Hz. Peygamber’in Sünnetinde Hayvanlara Şefkat, s. 199. 
257 “Göklerde ve yeryüzünde bulunan kimselerle, sıra sıra (kanat çırparak uçan) kuşların Allah’ı teşbih 
ettiğini görmez misin? Her biri duasını ve tespihini kesin olarak bilmektedir. Allah, onların yapmakta 
olduğu şeyleri hakkıyla bilendir. Nur, 24/41.  
258 Hadislerle İslam, C. 5, s. 238. 
259 “Kuşkusuz sizin için hayvanlarda da büyük bir ibret vardır.” Nahl, 16/66. 



51 

 

hepsi mağarada derin bir uykuya dalarak tahminen 309 yıl uyumuşlardır. Bu yüzden 

de “mağara arkadaşları” anlamında Ashâb-ı Kehf adını almışlardır. Uyandıklarında 

mağarada kısa bir süre uyuduklarını sanan gençlerden birisi yiyecek ihtiyaçlarını temin 

etmek üzere şehre gidince her şeyin değiştiğini fark etmiştir. İnsanlara yaşadıklarını 

anlatınca halk onların durumunu öğrenmiş ve Allah’ın vaadinin hak olduğuna, 

kıyametin mutlaka geleceğine inanmışlardır. Bu kıssada köpeklerinin de onlarla 

beraber olduğu Kur’an’da şu şekilde anlatılmaktadır: “Yoksa sen, (sadece) Ashâb-ı 

Kehf ve Ashâb-ı Rakîm'i260 mi bizim ibret verici delillerimizden sandın? .... Kendileri 

ise mağaranın geniş bir yerinde idiler. Bu, Allah'ın mucizelerindendir… Uykuda 

oldukları halde sen onları uyanık sanırsın. Biz onları sağa sola çeviriyorduk. Köpekleri 

de mağaranın girişinde iki kolunu uzatmış (yatmakta idi.)” 261 

Ashâb-ı Kehf’in iman mücadelesinde yanında olan bu köpeğin adının Kıtmîr 

veya Katmîr olduğu bilinmektedir. Allah, iman yolcusu gruptan ayrılmayan 

Kıtmîr’den Kur’an’da söz etmiş, sahiplerini terk edip gitmeyen sadık köpeği Ashâb-ı 

Kehf ile birlikte uyutarak bu ibretlik mucizeye dahil etmiştir. İslam kültüründe önemli 

bir yeri olan ve iman mesajları içeren Kehf suresinde köpeklerin insanın kutsal 

mücadelesinde yanından ayrılmayan sadık dostu olduğu Kur’an tarafından tescil 

edilmiştir. Allah’ın Kur’an’da, Kıtmîr’e yer vermesi, insanlara hayvan sevgisini 

aşılamakta ve inananlar olarak onlara değer verilmesine vesile olmaktadır. 262 

Hz. Peygamber de hayvanlara ve hayvan sahiplerine çeşitli iltifatlarda bulunarak 

hayvanların değerli varlıklar olduğuna ve bulundukları yerlere hayırlar getirdiğine dair 

çıkarımlarda bulunmuştur. Örneğin deve sahipleri için “izzet sahibi”263, koyun otlatan 

çobanlar için “sükûnet ve vakar sahibi”,264 kedileri sevip besleyen Abdurrahman b. 

Sahr (ö. 58/678) için ise “kediciklerin babası” anlamında “Ebû Hüreyre” 265 diye 

isimlendirmeler yapmıştır.  Hayvanlar için de güzel yakıştırmalarda bulunan Hz. 

 
260 Rakîm “yazılı belge, kitâbe” anlamına geldiği için, “Ashâb-ı Kehf’in adlarının veya maceralarının 
yazılıp mağaranın kapısına yerleştirilmiş bulunan bir kitâbe, taş veya madenî levhadır” diyenler olduğu 
gibi, Ashâb-ı Kehf’in içinde bulunduğu vadinin veya dağın ya da memleketlerinin, hatta köpeklerinin 
adı olduğunu ileri sürenler de vardır.  Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmülî et-Taberî (ö. 
310/923), Tefsîru’t Taberî Câmi‘u’l-Beyân ‘an Te’vîli Âyi’l-Kur’ân, thk. Abdullah b. Abdülmuhsin et-
Türkî, C. 15, Dâru Hicr, Kahire 1422/2001, ss. 197-199; İsmet Ersöz, “Ashâb-ı Kehf”, DİA, C. 3, 
Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 1991, s. 466. 
261 Kehf, 18/9-22. 
262 Ateş, İslam ve Doğal Hayatın Korunması, s. 10. 
263 İbn Mâce, Ticâret, 69. 
264 Buhârî, Meğâzî, 76; Müslim, İman, 21. 
265 Tirmizî, Menâkıb, 46. 



52 

 

Peygamber, kediyi “ailenin parçası” olarak tarif etmiş266, koyun ve keçiyi “bereket”267 

olarak nitelendirmiş ve atları “hayrın vesilesi”268 saymıştır. 

Hayvanlara isim koymak ve onları güzel nitelikli isimlerle çağırmak yine 

hayvanlara verilen değerin bir göstergesidir. Nitekim Allah Kur’an’da, yarattığı her 

şeye isim koyduğunu ve bunları Hz. Adem’e öğrettiğini buyurmuştur.269 Bu ayetten 

insanın sahip olduğu varlıklara isim koymasının bir sakıncası olmayacağı gibi Allah’ın 

yarattığı bu varlıklara insanlar gibi isim vermenin onlara olan sevginin ve değerin bir 

göstergesi olarak kabul edilmelidir. 

Hz. Peygamber’in sahip olduğu at, deve, koyun, katır ve eşek gibi hayvanlara 

belli isimler koyduğunu görmekteyiz. Birçok kaynak kitapta geçen Hz. Peygamber’in 

hayvanları ve isimleri şöyledir: 

Atlarının isimleri: es-Sekb, ez-Zarib, Lezâz, el-Mürteciz, el-Lühayf (Lihâf), el-

Verd, Sebha, el-Ya‘sub.270 

Develerinin isimleri: el-Kasvâ (el-Adba/el-Ced‘a), Mehre, ez-Zebâ, eş-Şakrâ, 

el-Arîs, es-Semrâ, el-Hannâ, es-Sa‘îde (es-Sa‘idiyye), el-Yesîre, Bürde, el-Bağûm, ed-

Debbâ.271  

 
266 Ebû Dâvûd, Tahâret, 38; Heysemî, Mecma‘u’z-Zevâ’id, C. 2, s. 56. 
267 İbn Mâce, Ticâret, 69. 
268 Nesâî, Hayl, 2. 
269 Bakara, 2/31. 
270 İbnü’l-Kelbî, Nesebü’l-Hayl, ss. 31-32; İbnü’l-A‘râbî, Esmâü Hayli’l-Arab, ss. 26-27; İbn Sîde, 
Muhassas, C. 2, s. 114. Hz. Peygamber’in ilk sahip olduğu atın ismi es-Sekb’tir. Bu atı Medine’de 
Fezâreoğullarına mensub bir bedeviden satın almıştır. Atın eski sahibi ona “zor ve kötü huylu” 
anlamında “ed-Dırs” ismini vermişti. Fakat Hz. Peygamber atı satın aldıktan sonra ona “akan su” 
anlamında “Sekb” adını vermiştir. İlk kez Uhud gazâsına onunla gitmiştir. el-Mürteciz isimli atını ise 
Benî Mürre’ye mensub bir bedeviden satın almıştır. Lezâz isimli atı, Mısır Hükümdarı Mukavkıs Hz. 
Peygamber’e hediye etmiştir. Ez-Zarib de Hz. Peygamber’e Amman hâkimi Ferve b. Umeyr el-Cüzâmî 
tarafından hediye edilmiştir. El-Lühayf isimli atını ise ona Ebü’l-Berâ el-Kilâbi hediye etmiştir. Temîm 
ed-Dâri de Hz. Peygamber’e el-Verd isimli atı hediye etmiştir.  İbn Sa‘d, Tabakât, C. 1, ss. 473-474; 
Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, C. 1, ss. 509-510; İbn Kuteybe, el-Ma‘ârif, C. 1, s. 149; İbnü’l-Esîr İzzüddîn, 
el-Kâmil fi’t-Târîh, C. 2, s. 268. 
271 Hz. Peygamber’in el-Kasva isimli devesine el-Adba veya el-Ced‘a da denilmekteydi. Hz. 
Ebûbekir’in hicret için Hz. Peygamber’e satın aldığı devedir. Hz. Peygamber’in ölümüne kadar yanında 
kalmış, Hz. Ebûbekir’in hilafeti döneminde ölmüştür. Ayrıca Hz. Peygamber develerini eşleri arasında 
paylaştırmıştır. Ümmü Seleme el-Arîs, Hz. Aişe’ye es-Semrâ, Sevde’ye ise el-Bağûl (el-Bağûm) isimli 
deveye sahipti. Bürde isimli deve ed-Dahhâk b. Süfyân (ö. 11/632 [?]) tarafından Hz. Peygamber’e 
hediye edilmiştir. Mehre isimli devesini ise Sa‘d b. Ubâde  (ö. 14/635 [?]) Benî Akîl’in develerinden 
getirmiştir. eş-Şakrâ ve ed-Debbâ’yı Hz. Peygamber en-Nabt çarşısında Benî Âmir’den satın almıştır. 
İbn Sa‘d, Tabakât, C. 1, ss. 475-478; Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, C. 1, ss. 511-513; İbn Kuteybe, el-
Ma‘ârif, C. 1, s. 149; İbnü’l-Esîr İzzüddîn, el-Kâmil fi’t-Târîh, C. 2, s. 269. 



53 

 

Küçükbaş hayvanlarının isimleri: Acve, Zemzem, Sukyâ, Bereke, Verese, 

İtlâl ve İtrâf. 272 

Bunların dışında Hz. Peygamber’in Mısır hükümdarı Mukavkıs’ın hediye ettiği 

Düldül isimli katırı ve Ya‘fur, Ufeyr ve Fıdda isimli eşekleri vardı.273 

Araplar hayvanlarına isim koymaktan hoşlanmaktaydı. Nispeten atlar bu hususta 

daha ön plandaydı. Atların mutlaka kendilerine ait isimleri bulunmakla birlikte 

soylarının tanınması ve kendinden sonraki yavrularının da kendisine nispet edilmesi 

için satın alındıktan sonra ismi değiştirilmezdi. Hayvanlara isim koyma konusunda 

Arapların hassas oluşu ve hayvanlara olan düşkünlükleri nedeniyle bazı âlimler 

tarafından hayvan isimlerine dair kitaplar yazılmıştır.274 

Hz. Peygamber hayvanların duygularına da önem vermiştir. Hayvanları üzecek, 

kötü hissettirecek veya hayvan onurunu zedeleyecek davranışları ve sözleri de 

yasaklamıştır. Bir sefer sırasındayken Ensardan bir kadın üzerinde bulunduğu 

devesinden şikâyet ederek ona lanet okuyunca Hz. Peygamber onu uyararak 

hayvandan inmesini istemiş ve hayvanın serbest bırakılmasını emretmiştir.275  

Hz. Peygamber insanların birbirleriyle şakalaşırken veya birbirlerini hiciv 

ederken hayvanları küçümseyecek benzetmeler yapılmasından hoşnut olmamıştır. 

Hayvanlarla ilgili cinsel içerikli hicivler yapan kişilere tavır göstermiş ve bunun 

yapılmasına engel olmuştur. Bu örneklerden bir tanesi Bedir savaşı öncesinde 

yaşanmıştır. Ebû Süfyan’ın kervanından haber almak isteyen Müslümanlar, yolda bir 

bedeviye rastlayınca ona Ebû Süfyan’ı sorduklarında yerini bilmediğini söylemiş, 

onlar da bedeviyi Hz. Peygamber ile görüştürmek üzere onun yanına götürmüşlerdir. 

Hz. Peygamber, huzuruna gelen bedeviyi İslam’a davet etmiştir. Bedevi Hz. 

Peygamber’e ona inanması için bir şartının olduğunu söyleyerek, devesinin hamile 

olduğunu ve yavrunun cinsiyetini bilirse kendisine inanacağını söyleyince oradakiler 

bedevinin davranışından rahatsız olmuşlardır. Bedevinin sözlerinden rahatsız olan 

 
272 İbn Sa‘d, Tabakât, C. 1, ss. 122, 474; Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, C. 1, s. 514; İbn Kuteybe, el-Ma‘ârif, 
C. 1, s. 149; İbnü’l-Esîr İzzüddîn, el-Kâmil fi’t-Târîh, C. 2, s. 269. 
273 İbn Sa‘d, Tabakât, C. 1, ss. 478-479;Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, C. 1, s. 511; İbn Kuteybe, el-Ma‘ârif, 
C. 1, s. 149; İbnü’l-Esîr İzzüddîn, el-Kâmil fi’t-Târîh, C. 2, s. 269. 
274 İbnü’l-Kelbî hayvan neseplerine ve isimlerine yer verdiği Nesebü’l-Hayl, İbnü’l-A‘râbî’nin atların 
isimlerine yer verdiği Esmâü Hayli’l-Arab ve yine el-Ğundicânî’nin atların isimlerine ve neseplerine 
yer verdiği Esmâü Hayli’l-Arabi ve Ensâbihâ isimli eserleri bunlardan birkaçıdır. Ebû Muhammed el-
A‘râbîyyî el-Esved el-Gundicânî (ö. h. 430), Esmâü Hayli’l-Arabi ve Ensâbihâ ve Zikrü Fürsâhihâ,thk. 
Muhammed Ali Sultânî, Müessesetü’r-Risâle, Dımaşk t.y. 
275 Müslim, Birr, 80. 



54 

 

Seleme b. Selame b. Vekaş “Deveni sen hamile bırakmışsındır” diyerek onu küçük 

düşürmek istemiştir, fakat Hz. Peygamber onun bu sözünden rahatsız olduğu gibi 

Seleme’ye de gücenmiştir.276 

Hz. Peygamber hayvan bedenlerine zarar verilmemesi, Allah’ın onları güzel 

gösteren ve faydasına olan fıtratlarının bozulmaması için de tavsiyelerde bulunmuştur. 

Hz. Peygamber “Atların alınlarındaki saçlarını, yelelerini ve kuyruklarını kırkmayınız. 

Çünkü kuyruğu onun yelpazesidir, yelesi elbisesidir, alınlarında ise hayırlar 

düğümlenmiştir.”277 diye buyurarak insanların atlara sıkıntı veren bu tür girişimlerine 

engel olmuştur. Hayvanların başlarına vurularak dövülmesi,278 boynuzlarına zarar 

verilmesi, hayvanlara taş atılması279 ve yüzlerine damga vurulması280 gibi zalimce 

davranışları yasaklamıştır. 

Hz. Peygamber dua ederken sadece insanlar için değil hayvanlar için de dua 

etmiştir. Yağmur duası yaparken “Allah’ım! Kullarını ve hayvanlarını sula. Rahmetini 

neşret ve ölü beldeni ihyâ et”281 diye buyurmuş, duasında Allah’tan hayvanlar için de 

rahmet temennisinde bulunmuştur. Hz. Peygamber’in duasında hayvanlara da yer 

vermesi onlara verdiği değerin boyutunu gözler önüne sermektedir. Hayvan haklarının 

varlığını ve İslam’ın hayvan haklarına verdiği önem açısından Hz. Peygamber’in, 

canlılar âlemini anlayan, anlamlandıran ve insanlık âleminin onlarla ilişkilerini ahlaki 

ve hukuki temellere oturtan bir peygamber olarak hayvan topluluk ve ümmetlerinin de 

haklarını koruduğunu ve onların da peygamberi olduğunu söyleyebiliriz.282 

 Hukuki Olarak Haklarının Korunması 

İnsanlığın şeref ve vakarı, hayvanlara dahi kötü muamele yapılmasını asla kabul 

etmez. Bizim diğer yaratılanlardan üstünlüğümüz insanlık erdemine sahip olmamızdır. 

Bu meziyete de ancak yaratılan her varlığın hukukuna riayet etmekle sahip olunur.  Bu 

sebeple tarih boyunca Müslüman toplumlar hayvanları Allah’ın emaneti olarak 

 
276 Vâkıdî, Megâzî, C. 1, s. 46.  
277 Ebû Dâvûd, Cihâd, 4. 
278 Ebû Dâvûd, Cihâd, 52. 
279 Buhârî, Edeb, 112. 
280 Müslim, Libâs, 106-112. 
281 Ebû Abdillâh Mâlik b. Enes (ö. 179/795), el-Muvatta’, thk. Muhammed Fuad Abdulbâkî, C. 1, Dâru 
İhyâi't-Türâsi'l-Arabî, Beyrut 1406/1985, s. 191; Ebû Dâvûd, Salat, 260. 
282 Celal Yeniçeri, Uzay ve Varlık Ayetleri Tefsiri, Erkam Yayınları, İstanbul 2006, s. 402. 



55 

 

görmüşler ve bu bilinçle onlara verilen hakları hassasiyetle yerine getirmeye 

çalışmışlardır. 

İslam Dininin temel kaynağı olan Kur’an-ı Kerim ile onun açıklayıcısı ve 

uygulayıcısı olan Hz. Peygamber’in sünneti her alanda Müslümanlar için bağlayıcı 

olmuştur. Şimdiye kadar yer verdiğimiz ayet ve hadislerden hayvanların da haklarının 

olduğunu ve bu hakların ilahi buyrukla hukuki zemine oturtulduğunu görmekteyiz. Bu 

yüzden de İslam Hukuku içerisinde hayvanlara ait bölümler yer almakta ve onlara 

yapılan haksızlıklara engel olunarak hakları korunmaktadır. 

İslam hukukunda hayvanların haklarına hassasiyet gösterilmesi bu denli önemli 

olunca, hayvanların haklarının haksız yere ihlal edildiğinde verilecek cezalar, tıpkı 

insanda olduğu gibi derecesine göre uygulanmıştır. Bu sebeple masum bir hayvanın 

haklarından birinin ihlal edilmesi sadece uhrevi sorumluluğu gerektirmekle sınırlı 

kalmaz, bu ihlalin derecesine göre faile tazîr kapsamına giren bir ceza da takdir 

edilir.283 

Tazîr cezaları kapsamında halifeler, hayvanlara yapılan hak ihlallerine karşı 

cezalandırmalarda bulunmuştur. Hz. Ömer halifeliği döneminde, devesine gücünün 

üstünde yük yükleyen bir deve çobanı görünce sertçe çıkışmış ve onu 

cezalandırmıştır.284 Hz. Ömer, ayrıca Hz. Peygamber’in hadislerine dayanarak hayvan 

refahı için de kanunlar koydurmuştur. Bu kanunlara göre atların hadım edilmesi, yele 

ve kuyruklarının kesilmesi ve dört fersahtan fazla koşturulması yasaklanmıştır.285  

Emevî halifesi Ömer b. Abdülazîz (717-720) de hayvan refahı ve haklarının 

korunması için valilerine emir vermiştir. Posta görevlisiyle valilerine gönderdiği 

emirlerde, hayvanlarla ilgili şu maddeler yer almıştır:286 

- Hayvanlara ağır gem ve koşum takımı vurulmamalı, 

- Hayvanlar ucunda demir, çivi vb. bulunan değnekle dürtülmemeli 

- Develere 600 rıtıldan (yaklaşık 230 kg.) fazla yük yüklenmemeli 

 
283 Ömer Nasuhi Bilmen, Hukukî İslamiyye ve Istılâhâtı Fıkhıyye Kamusu, C. 3, Bilmen Basım ve 
Yayınevi, İstanbul 1967, ss. 207, 320; Erturhan, Hayvan Öldürme ile İlgili Hükümler, s.100 
284 İbn Sa‘d, Tabakât, C.9, s. 130; Kettânî, Terâtîbü’l-İdâriyye, C. 2, s. 220. 
285 Câhiz, Hayevân, C. 1, s. 117. 
286 İbn Abdilhakem, Sîretu Ömer b. Abdülaziz, thk. Ahmet Abid, Alimü’l-Kütüb, Lübnan, 1404/1984, 
s. 141; Kettânî, Terâtîbü’l-İdâriyye, C. 2, s. 220. 



56 

 

Özellikle son maddenin eklenme sebebi, Mısır’da hayvanlara taşıyacaklarından 

fazla yük yüklediklerine dair Ömer b. Abdülaziz’in haberdar edilmesidir. Ömer b. 

Abdülaziz Mısır’daki valisi Hayyân’a “Duyduğuma göre Mısır’da nakil develeri 

varmış ve bunlardan bir deveye 1000 rıtıl (416 kg.) yükleniyormuş. Sana bu yazım 

ulaştığında deveye 600 rıtıldan fazla yük yüklendiğini duymayayım” diye emrederek 

özel bir genelge göndermiştir. Daha sonraki dönemlerde özellikle Osmanlı 

Devleti’nde, hayvan haklarına dair ayet ve hadisler kapsamında kanunnameler 

hazırlanmış ve Osmanlı Kanunnamelerine kaydedilmiştir.287  

Hayvanların bakımı, beslenmesi, zekâtları, kesimleri, alışverişleri, avlanmaları 

gibi birçok konu ayet ve hadislerin kapsamında yer aldığından hukuk içerisinde farklı 

disiplinler tarafından incelenmiştir.288 Bu yüzden de fakihler, her dönem ve çağda 

hayvanların haklarını koruma amaçlı fıkhî hükümler koymuş, ahlâkî ve hukukî 

yaptırımlarla onların haklarını korumaya çalışmıştır.289 Genel anlamda hayvanların 

korunmasıyla ilgili gerekli önlemleri almak, gerekli kurumları oluşturmak bütün 

insanlığın üzerine farz-ı kifaye hükmünde olan bir yükümlülük290 olmakla birlikte; 

hayvanın sahibi veya hayvandan karşılıksız olarak yararlanma hakkını elinde 

bulunduran kişinin de hayvan nafakasının yükümlüsü sayılmıştır. Ebû Yûsuf’a ve 

Hanefî mezhebi dışındaki çoğunluğa göre hayvanının sahibi nafakasını temin etmez 

ve durum mahkemeye intikal ederse hâkim bu vecibeyi yerine getirmesine, 

 
287 Murat Sarıcık, “III. Murat Devrinden Hayvan Hakları ile İlgili Bir Ferman”, Süleyman Demirel 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, S. 6, 1999, ss. 69-78; Ahmet Akgündüz, Osmanlı 
Kanunnameleri ve Hukukî Tahlilleri, C. 2, Fey Vakfı, İstanbul 1990, s. 295. Örneğin Osmanlı Nafaka 
Kanunu taslağında nafaka konusuyla ilintisi kurularak hayvanlara iyi muamele edilmesi ve yavrularının 
bakımı gibi hususlar üzerinde de durulmuştur. Meselâ hayvana ağır yük yüklemek ve onu devamlı 
yürütmek hukuka aykırı sayıldığı gibi emziren hayvanın memesinde yavrusuna yetecek kadar süt ve 
kovanlarda kış mevsiminde arılara yetecek miktarda bal bırakmanın gerekli olduğu belirtilmiştir. Celal 
Erbay, “Nafaka”, DİA, C. 32, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 2006, ss. 284-285. 
288 Ertuğay, Hz. Peygamber’in Sünnetinde Hayvanlara Şefkat, s. 198. 
289 Hayvan hakları konusunda en ayrıntılı ve kapsamlı hukuki kanunlara yer veren alimlerden birisi 
İzzüddîn b. Abdüsselâm (ö. 660/1262)’dır. İslâm hukukunun küllî 24 kaidelerini biraraya getirdiği 
Kavâidü’l-ahkâm fî mesâlihi’l-enâm adlı eserinde “Hayvanların İnsanlar Üzerindeki Hakları” başlığı 
altında âyet ve hadislere bağlı olarak verdiği bilgiler, günümüzde hayvan hakları ile aynı konuları 
içermektedir. İzzüddîn b. Abdüsselâm eserinde “hayvana ancak taşıyacağı kadar yükün vurulması, iyi 
beslenme imkânının sağlanması, barınağının sağlıklı ve güzel olması, rahatsız olacağı ortamlara 
sokulmaması, nesillerinin devamı için çiftleşmelerine imkân sağlanması, kesileceği zaman kurallara 
uygun bir şekilde güzelce kesilmesi, yavrusundan ayrı bırakılmaması ve yavrularının gözü önünde 
kesilmemesi …” gibi evrensel nitelikteki temel kurallara yer vermiştir Ebû Muhammed İzzüddîn 
Abdülazîz b. Abdisselâm b. Ebi’l-Kâsım es-Sülemî ed-Dımaşkî (ö. 660/1262), Kavâidü’l-Ahkâm fî 
Mesâlihi’l-Enâm, thk. Mahmûd b. et-Telâmiz eş-Şenkîtî, C. 1, Dârü’l-Me‘ârif, Beyrut 1410/1990 s. 
121; Yılmaz, Hz. Peygamber’in Sünneti ile Hayvan Hakları Evrensel Beyannâmesi’nin 
Karşılaştırılması, s. 24. 
290 Ateş, İslam ve Doğal Hayatın Korunması, s. 32. 



57 

 

getiremeyecekse onu satmasına veya başkasına kiralayıp nafakasını karşılamasına, 

bunlar sonuç vermediğinde, eti yenen türden ise hayvanını kesmesine hükmeder. Bu 

yollardan biriyle netice alınamadığı sürece hayvanın nafakası devlet tarafından, o da 

mümkün olmazsa çevredeki Müslümanlar tarafından karşılanır.291 

2.2. İslam’da İnsanların Hayvanlara Karşı Yerine Getirmesi Gereken 

Sorumluluklar 

 Hayvanlara Merhamet Gösterilmesi 

İslâm dini, iki esasa dayanmaktadır. Bu iki esas; “Allah’ın emirlerine saygı” ve 

“Allah’ın yarattıklarına şefkattir.”292 Dolayısıyla merhamet, insanların en çok dikkate 

alması gerektiği şeylerin başında gelmektedir. Kur’ân ve hadislerde bu konuya çok 

fazla vurgu yapılmıştır. Allah’ın isimlerinden Rahîm, “çok merhamet eden, esirgeyen, 

acıyan” anlamlarına gelmektedir. Rahmân ismi “rahmetiyle muamele eden, rahmet 

sıfatını yüce zatında bulunduran” anlamlarına gelmektedir.293 Ayrıca Kur’an’da 

rahmet kökünden türemiş yaklaşık 328 ayetin bulunması, insanlığa her varlığa karşı 

merhametli olmaları gerektiği gösterilmektedir.294 

Kur’an’da hayvanlara duyulan merhamet örneklerinden birisi Hz. Süleyman 

peygambere sunulan atlara olan sevgisinin anlatıldığı şu ayetlerdir “Hani bir 

akşamüstü Süleyman’a üç ayağının üzerinde durup bir ayağını tırnağının üstüne diken 

soylu yağız atlar sunulmuştu. Süleyman ‘Benim mala (atlara) olan sevgim, Rabbime 

tevekkül etmeme vesile olmasındandır’ dedi. Nihayet bu atlar (perdenin arkasına 

gizlenerek) gözden kayboldular. Süleyman ‘onları bana geri getirin’ dedi. Sonra 

onların bacaklarını ve boyunlarını sıvazlamaya başladı.”295 

Hayvanlara gösterilecek en güzel merhamet örneklerine sahip kişi hiç şüphesiz 

Hz. Peygamber’dir. O, “Siz yerdekilere merhamet edin ki, göktekiler de size merhamet 

etsin”296 buyurarak Allah’ın merhametini isteyenlerin yaratılan diğer canlılara 

 
291 Erbay, Nafaka, C. 32, s. 284. 
292 Ebü’l-Fidâ İsmâîl b. Muhammed b. Abdilhâdî el-Aclûnî (ö. 1162/1749), Keşfu’l-Hafâ ve Müzîlü’l-
İlbâs, thk. Muhammed Abdu’l-Azîz el-Hâlidî, C. 2, Dârü’l-Kitâbi’l-İlmiyye, Beyrut 1971, s. 544; Recep 
Ertuğay, Hz. Peygamber’in Sünnetinde Hayvanlara Şefkat, Sosyal Bilimler Araştırma Dergisi, 17/1, 
2019, s. 197. 
293 Elmalılı M. Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili, C. 1, Eser Neşriyat, İstanbul 1979, s. 33; Süleyman 
Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, C. 1, Yeni Ufuklar Neşriyat, İstanbul 1988, s. 67. 
294 M. Fuad Abdülbâkî, el-Mu’cemü’l-Müfehres li Elfâzı’l-Kur’âni’l-Kerîm, Çağrı Yayınları, İstanbul 
1986, s. 304; Ateş, İslam ve Doğal Hayatın Korunması, s. 2. 
295 Sad, 38/31-33. 
296 Ebû Dâvûd, Edeb, 58. 



58 

 

merhamet göstermesi gerektiğini; “Merhamet etmeyene merhamet edilmez”297 

hadisiyle de hayvanlara karşı şefkat ve merhametten yoksun olanların Allah’ın 

merhametinden yoksun kalacaklarını buyurmuştur.  

Allah, Müslümanların hayvanlar için yaptıkları iyiliklere bağlı olarak ebedi 

mutluluk yurdu olan cennete gitmelerini vesile kılmıştır. Hz. Peygamber’e “Ey 

Allah’ın Resulü! Yani bize hayvanlara yaptığımız iyilikler için de sevap var mı?” 

deyince onlara “Evet! Her ciğer sahibi (canlı) için bir sevap vardır”298 buyurmuştur. 

“İman edip güzel davranışlarda bulunanlara, içinden ırmaklar akan cennetler olduğunu 

müjdele!”299  ayetiyle her türden güzel davranışların ve iyiliklerin salih amel olarak 

nitelendirildiği gösterilmektedir ki hayvanlara gösterilen merhamet dolu davranışlar 

ve iyilikler de bu kapsama dahil olduğu için cennete gitme vesilesi olarak kabul 

edilmiştir. 

Hz. Peygamber hayvanlara merhamet duyduğu gibi hayvanlara merhamet 

gösteren kişileri de övmüştür. Asıl ismi Abdurrahmân b. Sahr (ö. 58/678) olan Ebû 

Hüreyre’ye bu ismi Hz. Peygamber onun kedilere olan düşkünlüğü ve merhametinden 

ötürü vermiştir. Hz. Peygamber’in bir gün Abdurrahman b. Sahr’ı elbisesinin içinde 

bir şey götürürken görünce onun ne olduğunu sormuş, o da kedi olduğunu söylemiştir. 

Hz. Peygamber, Abdurrahman b. Sahr’ın kedilere olan bu sevgisi hoşuna gitmiş ve 

ona “kedicik babası” anlamına gelen “Ebû Hüreyre” lakabıyla seslenmiştir.300 Bu isim 

o kadar çok sevilip değer görmüştür ki Abdurrahman b. Sahr artık “Ebû Hüreyre” 

adıyla anılmış ve kendisinden gelen hadis rivayetlerinde de hep bu ismi kullanılmıştır. 

Hayvanlar hissiyatlarını insanların anlayacağı dilden anlatamasalar da lisan-ı hal 

ile gösterirler. Kendilerine yapılan iyiliği veya kötülüğü hissederler.  Yapılanları 

anlama konusunda belli bir kapasiteye sahip oldukları Yahya b. Murre’nin aktardığı 

rivayette anlaşılmaktadır: “Bir gün Hz. Peygamber ile otururken bir deve gelip önüne 

çöktü. Hz. Peygamber bana ‘Bu devenin bir sorunu var, Allah sana hayırlar versin, bak 

şu deve kimindir?’ dedi. Ben de sahibini bulup Hz. Peygamber’in kendisini çağırdığını 

söyledim. Hz. Peygamber’in yanına gelince, ona devenin ne gibi sorunları olduğunu 

 
297 Buhârî, Edeb, 27. İmam Buhârî bu hadise “İnsanların Hayvanlara Merhamet ve Şefkat 
Göstermelerinin Fazileti” bâb başlığı altında yer vererek hadisin, hayvanlara merhametle ilişkisine 
dikkat çekmiştir. Buhârî, Tevhid, 2; Müslim, Fedail, 66; Tirmizî, Birr, 16. 
298 Müslim, Selam, 41. 
299 Bakara, 2/25. 
300 Tirmizî, Menâkıb, 46. 



59 

 

sordu. O da ‘Devenin sorununun ne olduğunu bilmiyorum. Biz bu deveyi çalıştırdık 

ve onunla su taşıdık. Artık su taşımayacak duruma geldiği için bu akşam onun 

kesilmesine ve etinin de aramızda bölüştürülmesine karar verdik.’ Bunun üzerine Hz. 

Peygamber ona ‘Onu kesmeyin, bırakın yaşasın.’ tavsiyesinde bulundu”301 Hadisten 

de anlaşıldığı üzere hayvanlar kendileri hakkında yapılanları anlamakta ve insanlardan 

merhamet beklemektedir. Hz. Peygamber insanlara hizmet vermiş, kesileceği için 

üzgün olan yaşlı bir hayvana merhamet gösterilmesi gerektiğini söyleyerek insanlara 

bu konudaki nahifliği ile merhamet örneği olmuştur. 

Hz. Peygamber, sahiplerine iyilikte ve yardımda bulunan hayvanlara merhamet 

gösterilmesi ve onlara karşı daha ince düşünceli olunması gerektiğini buyurmuştur. Şu 

örnek bunu en güzel şekilde açıklamaktadır: Esir edilen ensardan bir kadın, kendisini 

esir edenler develerini dinlendirirlerken, bağlı olduğu ipi çözerek oradaki develerden 

birine binip kaçmıştı. Onlar kadının kaçtığını anlayınca onu aramışlar ancak 

bulamamışlardı. Kadın, eğer kendisini kaçıranlardan kurtulabilirse, kurtulmasına 

vesile olan deveyi kurban edeceğine dair adak adamıştı. Kurtulan kadının bu durumu 

Hz. Peygamber’e söylenince “Hayvancağıza ne kötü mükâfat vermiş. Allah onu 

devenin üzerinde kurtarıyor, o ise deveyi kesmeye kalkıyor!” diye buyurmuş ve 

kadının kurtulmasını sağlayan bu devenin kurban edilmesine engel olmuştur.302 

Hz. Peygamber hizmet sektöründeki hayvanların refahı için onlara da 

merhametli davranılmasını emretmiştir. Çünkü hayvanların insanlara hizmet veriyor 

olması sahiplerinin onlara istediği gibi davranma hakkına sahip oldukları anlamına 

gelmemelidir. Aksine onlara karşı daha yumuşak huylu olunması ve can taşıyan 

varlıklar olarak hizmetlerini sunarken insanların da onların yaşam kalitesine değer 

vermesi gerektiği anlaşılmalıdır. Hz. Peygamber hayvanların çalıştırılması için onlara 

sertçe vurulması ve kötü muamelede bulunulması konusunda insanları kesin bir dille 

uyarmıştır. Hz. Aişe hırçın ve yorgun bir deveye bindiği için onu kontrol edebilmek 

amacıyla ileri geri çevirmiş ve yürümesi için sert bir şekilde dürtmüştür. Hz. 

Peygamber ise ona “Aişe, merhametli ol çünkü merhamet içinde bulunduğu şeyi 

 
301 Ebü’l-Hasen Nûrüddîn Alî b. Ebî Bekr b. Süleymân el-Heysemî (ö. 807/1405), Mecma‘u’z-Zevâ’id 
ve Menba‘u’l-Fevâ’id, thk. Hüsâmettîn, Kuddûsî, C. 6, Mektebetü’l-Kuddûsî, Kahire t.y., s. 321. 
302 Müslim, Nüzür, 8; Ebû Dâvûd, Eyman, 28. 



60 

 

güzelleştirir, bulunmadığı yeri ise çirkinleştirir.” buyurarak hayvanına karşı daha 

merhametli olması konusunda uyarmıştır.303  

Hz. Peygamber’in hadislerinde hizmet sektöründeki hayvanların refahı için 

yapmış olduğu uyarılara ilişkin başka örnekler de bulunmaktadır. Örneğin, koyununu 

kulağından tutarak götürmeye çalışan bir kişiyi “Hayvancağızın, kulağını bırak da 

boynundan tutarak götür.” diyerek uyarmıştır. Çünkü Hz. Peygamber kulağından 

çekildiği için hayvanın daha çok canı yandığını anlamış ve o esnada hayvanın kulağı 

zarar görebilir endişesiyle sahibini uyarmıştır.304 Başka bir örnek ise süt sağan kişilerin 

tırnaklarına dikkat etmesi ile ilgilidir. Hz. Peygamber keçi sahibi (başka bir rivayette 

ise koyun olarak geçmektedir) bir kadına “Oğullarına emret tırnaklarını kessinler. 

Böylece sağdıkları zaman hayvanları incitmemiş, memelerini kanatmamış olurlar”305 

diye buyurmuştur. 

Hz. Peygamber hayvanlara merhamet göstermede evcil ve yabani hayvan ayrımı 

yapmamış, tüm hayvanlara merhamette bulunarak insanlığa örnek olmuştur. Bir sefer 

esnasında Hz. Peygamber bir ceylanın güneşten korunmak için bir ağacın gölgesinde 

uyuduğunu fark etmiş ve hiç kimsenin onu rahatsız etmemesini emretmiştir”306 Benzer 

bir durum Mekke’nin fethine giderken de yaşanmıştır. Hz. Peygamber yolda bir 

köpeğin yavrularını emzirdiğini görünce onların rahatsız edilmemesi için başlarına bir 

nöbetçi koyarak ordunun yolunu değiştirmiştir.307 

İslam’da hayvanlara merhamet etme konusunda ayrım yapılmamaktadır. 

Merhametin tüm hayvanları kapsaması gerektiğini konusunda Câhiz’in şu tespiti de 

önemlidir: “Köpeğe acımayan, ceylana acımaz. Ceylana acımayan serçeye de acımaz. 

Serçeye acımayan da çocuğa acımaz.”308 

 Zorunlu Olmadıkça Öldürülmemesi 

İslam dini hayvanların kurban etme, beslenme, avlanma ve zararından korunma 

gibi belirli zaruretler dışında sebepsiz yere öldürülmesini yasaklamıştır. Hz. 

 
303 Müslim, Birr, 79; Ebû Dâvûd, Edeb, 10. 
304 İbn Mâce, Zebâih, 3. 
305 Heysemî, Mecma‘u’z-Zevâ’id, C. 8, s. 196. 
306 Muvatta’, Hacc, 79; Nesâî, Hacc, 78, Sayd 32. 
307 Vâkıdî, Megâzî, C. 3, s. 882. 
308 Câhiz, Hayevân, C.4, s. 471; Karlığa, İslam Düşüncesinde Canlı Varlık Anlayışı, s. 1101. 



61 

 

Peygamber gereksiz yere hayvanları öldürenlerden ahirette hesap sorulacağını 

bildirmiştir.”309 

Allah, geçim kaynağı ve ihtiyaç bakımından, insanların bazı hayvanları 

avlamasına müsaade etmiştir. Fakat nass’larda avlanmanın sınırlılıkları ile ilgili 

kurallar konulmuş ve bunlar fıkhi açıdan değerlendirilmiştir.310 Mâide suresinde 

avlanmada dikkat edilecek hususları şöyle açıklamıştır: İhramlı iken sadece deniz 

avının helaldir,311 ihramlı iken kara avının yasak olup ihramdan sonra yapılabilir312 ve 

eğer ihramlı iken av yapılmışsa gereken kefaret ödenmelidir.313 Evrenin düzeni ve 

ekolojik dengenin korunması açısından uyarıda bulunan Bakara suresi 205. ayette 

“(İnsanlardan bazıları) hâkimiyeti aldığında ülkede bozgunculuk çıkarıp ürünleri ve 

nesilleri yok etmeye çalışır. Allah bozgunculuğu sevmez…” buyurulmuştur. Ayetin 

insanın doğadaki varlıkları gereksiz tüketmesiyle dünya üzerinde fesatlık çıkardığını 

belirtmesi314 dolaylı olarak da olsa gereksiz avlanmayı işaret etmektedir. Bu nedenle 

zaruri durumlarda avlanmanın ekolojik dengeye zarar vermeyecek şekilde olursa caiz 

olabileceği anlaşılmaktadır.  

Hz. Peygamber de avlanmayla ilgili “Av peşinde koşan gafil olur...”315 hadisiyle 

avlanmak suretiyle gereksiz yere hayvanları öldürmenin insanın kalbinin 

katılaşmasına sebep olacağını ve şefkat ve merhamet gibi duyguları körelteceğini 

buyurmaktadır. Hatta gece vakti hayvanların güvende olduklarını hissettiklerini ve 

yollarda sığınaklarının olduklarını bildirerek onları rahatsız etmemeleri konusunda 

uyarmış, onlarla karşı karşıya kaldıklarında öldürmek zorunda kalmamaları için 

 
309 Nesâî, Sayd, 34, Dahâyâ, 42. 
310 Mehmet Şener, “Av”, DİA, C. 4, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 1991, ss. 104-105. 
311 “Hem size hem de yolculara fayda olmak üzere (faydalanmanız için) deniz avı yapmak ve onu yemek 
size helâl kılındı.” Mâide, 5/96. 
312 “Ey iman edenler! İhramlı iken avı öldürmeyin” Mâide, 5/95; “İhramlı olduğunuz müddetçe kara avı 
size haram kılındı. Huzuruna toplanacağınız Allah'tan korkun.” Mâide, 5/96. 
313 “İçinizden kim (ihramlı iken) avı kasten öldürürse öldürdüğü hayvanın dengi (ona) cezadır. (Buna) 
Kâbe'ye varacak bir kurban olmak üzere içinizden adalet sahibi iki kişi hükmeder (öldürülen avın 
dengini takdir eder). Yahut (avlanmanın cezası), fakirleri doyurmaktan ibaret bir kefarettir yahut onun 
dengi oruç tutmaktır. Ta ki (yasak av yapan) işinin cezasını tatmış olsun. Allah geçmişi affetmiştir. Kim 
bu suçu tekrar işlerse Allah da ondan karşılığını alır. Allah daima galiptir, öç alandır.” Mâide, 5/95. 
314 Bu ayette, nüzul sebebiyle ilgili rivayetler göz önüne alındığında ekin ve hayvanları telef etmek, 
“fesat” olarak nitelendirilmekte ve yerilmektedir. Ancak buradaki ekin yerine kullanılan “hars” ile 
hayvan nesli için kullanılan “nesl” kelimesinin kapsamlı oluşundan dolayı birçok müfessir, haklı olarak 
ayetin yorumunu daha geniş bir çerçeveye oturtarak “arzda yetişen tüm bitki çeşitleriyle insan ya da 
hayvan olsun bütün canlıların neslini” yok etme fiilinin fesat sayıldığı sonucunu çıkarmaktadır. Hikmet 
Akdemir, “Kur’an Açısından Ekolojik Denge ve Avlanma”, Harran Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
Dergisi, 20/20, Aralık 2008, s. 196. 
315 Ebû Dâvûd, Sayd, 24, 25; Tirmizî, Fiten, 69. 



62 

 

geceleyin yolun kenarından değil ortasından yürümelerini316 emretmiştir. Ayrıca 

annelerini üzme korkusuyla yavru hayvanların avlanması317 yasaklanmıştır.  

Hz. Peygamber, savaş zamanlarında kadın, çocuk ve yaşlılarla beraber 

hayvanların da öldürülmesini yasaklamıştır. Savaş için gönderdiği ordudaki askerlere 

“Ağaçları yakmayınız. Hayvanlara dokunmayınız…”318 buyurarak gereksiz hayvan 

katliamına engel olmuştur. Hz. Ebûbekir de Üsâme b. Zeyd’i (ö. 54/674) Suriye’ye 

ordu komutanı olarak gönderirken “Haddi aşmayın... Çocukları, ihtiyarları ve kadınları 

öldürmeyin. Hurma ağaçlarını kesip yakmayınız. Meyve veren ağaçlara 

dokunmayınız. Koyun, sığır ve deve gibi hayvanları, gıdalanmak dışında başka bir 

maksatla kesmeyiniz...”319 şeklinde emrederek aynı hassasiyeti devam ettirmiştir. 

Hz. Peygamber insanlara zararı olmayan hayvanların öldürülmesini de 

yasaklamıştır. Özellikle kurbağa, karınca, bal arısı, göçeğen (ibibik) kuşu, çavuş kuşu 

gibi bazı hayvan türlerinin öldürülmesini yasaklamıştır.320 İnsanların canına ve malına 

zarar verebilecek yılan, karga, çaylak, akrep, fare, kuduz köpek gibi bazı hayvanların 

öldürülmesine ise ruhsat vermiş, hatta ihramlı iken bile öldürülebileceğini 

belirtmiştir.321 Fakat bu hayvanlardan zarar görülmediği takdirde öldürülmesine de 

razı olmamıştır. Bir gün sahabenin karşılaştıkları bir yılanı öldürmek için uğraştıklarını 

fakat onlar öldüremeden yılanın kaçtığını görünce “O sizin şerrinizden, siz de onun 

şerrinden korunup kurtuldunuz”322 diye buyurarak yılanın ölmediğine sevinmiştir. 

Buradan hareketle fıkıhçılar hayvanları öldürülmesi konusunda şu hükmü 

koymuşlardır: Herhangi bir hayvanın saldırısına maruz kalındığında kişi kendini 

koruyacak kadar savunmasına rağmen o hayvanı öldürmek zorunda kalırsa herhangi 

bir ceza gerekmez. Ancak kendini savunurken kendine saldıran hayvanı sınırı aşarak 

öldürürse onun değerini ödemek zorundadır.323 Çünkü kişinin kendini savunma hakkı 

hayvanı def edecek düzeyde olmalıdır. 

 

 
316 Taberânî, Mu‘cemü’l-Kebîr, C. 3, s. 131; Heysemî, Mecma‘u’z-Zevâ’id, C. 9, s. 251. 
317 Ebû Dâvûd, Cihâd, 112. 
318 Ebû Dâvûd, Cihâd, 90, 121. 
319 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülûk, thk. Muhammed Ebû Fadl İbrahim, C. 3, Dârü’l-Me‘ârif, Kahire 
1387/1967, s. 226; İbnü’l-Esîr İzzüddîn, el-Kâmil fi’t-Târîh, C. 2, s. 287. 
320 Ebû Dâvûd, Edeb, 163-164; İbn Mâce, Sayd, 10. 
321 Buhârî, Cezâü’s-Sayd, 7. 
322 Müslim, Selâm, 137. 
323 Ebü’l-Kâsım Necmuddin Cafer b. Hasan el-Hillî (ö. 676/1277), Şerâiu’l-İslâm fî Mesâili’l-Helâli 
ve’l- Harâm, C. 4, Dârü’l-Edva, Beyrut 1983, s. 256. 



63 

 

 Eti Yenen Hayvanların Acı Çektirilmeden Kesilmesi 

Allah inek, koyun, deve, tavuk gibi hayvanların etlerini insanlara helal kılmış ve 

onlardan faydalanabilmek için boğazlanmasına veya kurban edilmesine izin vermiştir. 

Fakat bu izin, insanların hayvanları boğazlama işlemlerini yaparken merhametten 

uzak, gaddarca bir tutumla yapmaları anlamına gelmemektedir. Aksine şimdiye kadar 

hayvanlarla ilgili yer verilen ayet ve sünnetlerden de anlaşılacağı üzere, can taşıyan, 

değer ve şefkat gösterilmesi sevap olarak addedilen bu varlıkları faydalanmak 

amacıyla öldürürken de rıfk ve merhametle yaklaşmak gerekmektedir. Bu tutum, 

Allah’a inanan her Müslümana ait büyük bir sorumluluktur. 

Allah’ın her konuda iyiliği ve güzelliği emrettiğini buyuran Hz. Peygamber, 

hayvanların kesiminde veya öldürülmesinde de bu temel prensibe uygun şekilde dikkat 

edilerek hareket edilmesi gerektiğini emretmiştir. Hayvanlara eziyet edenlere karşı 

olan “Kim bir canlıya zarar verirse Allah da ona zarar verir.”324 buyurarak hayvanlara 

acı çektirenlerin Allah tarafından cezalandırılacağına dikkat çekmiştir. Hz. 

Peygamber, hayvan keserken de can yakmayı minimum seviyeye düşürerek onlara 

eziyet etmeden kesmeyi öğütlemiştir. 

Hz. Peygamber, kesim işlemi öncesinde ve sonrasında, hayvanların duyguları ve 

korkularıyla ilgili olarak insanları uyarmıştır. Hadislerde kesim işlemi öncesinde ve 

sonrasında yapılması gerekenler şu şekilde öğütlenmiştir: 

Kesmeden önce bıçağı iyice bilemek: Kurbanlık hayvanın kesiminin daha rahat 

ve hızlı olması için bıçak iyi bilenmiş olmalıdır. Aksi halde kör veya iyi kesmeyen 

bıçaklar, kesilecek hayvanın daha çok canının yanmasına neden olur ki bu, hayvan için 

büyük bir eziyettir. Bu nedenle Hz. Peygamber hayvanlar kesilmeden önce bıçakların 

iyice bilenmesinin ve kesimin hızlı yapılmasının hayvana ölürken verilecek olan fizikî 

ve psikolojik eziyetin en aza indirgeneceğini şöyle buyurmuştur “Sizden biriniz 

herhangi bir hayvanı kestiği zaman bıçağını iyice bilesin ta ki kestiği hayvan 

rahatlasın.”325 

Kesilecek hayvanın yanında bıçak bilenmemesi: Kurban Bayramı’nda 

kesilmek üzere kaçan hayvan haberlerinden, hayvanların kesici aletleri tanıdığı ve 

onlardan korktukları anlaşılmaktadır. Kesilecek hayvanların psikolojilerini düşünen ve 

 
324 İbn Mâce, Ahkâm, 17. 
325 Müslim, Saydi ve Zebâih, 11; Ebû Dâvûd, Dahâyâ, 11; Nesâî, Dahâyâ, 26; İbn Mâce, Zebâih, 3. 



64 

 

onlara acıyan Hz. Peygamber, bıçağın hayvanın yanında bilenmesini yasaklamıştır. 

Bir gün Hz. Peygamber, hayvan kesmek için hazırlanan bir kimsenin hayvanı 

yatırdıktan sonra bıçak bilemeye başladığını görünce ona “Sen onu iki sefer mi 

öldürmek istiyorsun? Niye hayvancağızı yatırmadan önce bıçağını bilemedin?”326 diye 

ikazda bulunmuştur. Kesim sırasında bıçağı hayvanların yanında bilemenin acılarını 

daha fazla artıracağından bu duruma müdahale etmiştir.  

İslam hukukçuları bu hadisi göz önünde bulundurarak hayvanı yatırmadan önce 

kesim aletinin keskinleştirilmesini müstehap, yatırdıktan sonra hayvanın gözü önünde 

keskinleştirmesinin ise mekruh olduğu konusunda ittifak etmişlerdir. Hayvan refahı 

açısından yine aynı şekilde kesim esnasında hayvanın yumuşak bir şekilde sol tarafına 

yatırılması, hareket ederek rahatlaması için sağ ayağının serbest bırakılması da 

müstehap olarak kabul edilmiştir.327 

Kesimhaneye götürülürken yumuşak davranılması: Kesimhaneye 

götürülecek hayvanlara eziyet edilmemesi ve onlara karşı merhametli olunması yine 

Hz. Peygamber’in Müslümanlar için dikkat çektiği hususlardan bir tanesiydi. Koyun 

kesecek olan birisi Hz. Peygamber’e, koyununu keserken ona merhametli davranmak 

gerekip gerekmediğini sormuş, Hz. Peygamber de “Ona merhamet edersen Allah da 

sana merhamet eder” buyurmuştur. 328  

Hz. Peygamber kesimden kaçan hayvanlara da şefkatli olunmasını buyurmuştur. 

Hayvanlar korktukları için elbet kaçacaklarından, onlara karşı dikkatli olunması ve 

onları incitecek davranışlardan uzak durulması, İslam ahlakına sahip bir Müslümanın 

yapması gereken davranışlardandır. Kaçtıkları için sinirlenip adeta onlardan intikam 

alırcasına dövülmesi ve sürüklenmesi, merhamet sahibi hiçbir Müslümana yakışmayan 

hareketlerdendir. Kesimden kaçan hayvanlara karşı Hz. Peygamber’in tutumuna dair 

şöyle bir örnek anlatılmıştır. Bir kasap, koyunu kesmek için kapıyı açınca koyun 

kaçarak Hz. Peygamber’e doğru gitmiş, kasap da onu takip ederek koyunu yakalamış 

ve ayağından tutarak çeke çeke götürmeye çalışmıştır. Bunun üzerine Hz. Peygamber 

“Ey koyun, sen Allah’ın emrine itaat etmek için sabret ve sen ey kasap, onu kesmeye 

şefkatli bir şekilde götür!”329 buyurmuştur. Yine Hz. Peygamber koyunu kulağından 

 
326 Ahmed b. Hanbel, Müsned, C. 2, s.171, C. 4, s. 204; Beyhakî, Sünenü’l-Kübrâ, C. 9, s. 280. 
327 Adnan Koşum, “Hayvan Refahı Bağlamında Fıkıhta Hayvan Kesimi”, İslam Hukuku Araştırmaları 
Dergisi, S. 30, 2017, ss. 444-445. 
328 Ahmed b. Hanbel, Müsned, C. 3, s. 436. 
329 Abdürrezzâk es-San‘ânî, Musannef, C. 4, s. 493. 



65 

 

çekerek götüren birini görünce ona “Onun kulağını bırak ve onu kulağından daha aşağı 

olan bir yerinden tut.”330 Diyerek uyarıda bulunmuştur. Hz. Peygamber’i örnek alan 

Hz. Ömer de, koyunu kesimhaneye yerde sürüyerek götüren birini görünce kayıtsız 

kalamamış “Onu ölüme güzel bir şekilde götür.”331 diyerek sert bir dille uyarmıştır. 

Bu nedenle hayvanların kulağından veya ayağından çekilmek suretiyle kesimhaneye 

götürülmesi mekruh sayılmıştır.332 

Kurbanın diğer hayvanların yanında kesilmemesi: Kesilecek hayvanları 

ürküten bir diğer husus, onları diğer hayvanların gözü önünde kesmektir. Hayvanlar 

kendilerine zarar verecek tehlikeli durumların farkında olduklarından, hemen yanı 

başlarında kesilen hayvanları gördüklerinde elbet korkacak ve üzüleceklerdir. Bu 

yüzden Hz. Peygamber “Koyunu koyunun yanında, deveyi de devenin yanında, 

birbirlerini görecek şekilde kesmeyin”333 buyurmuştur. Bu hadisten hareketle bazı 

fakihler, hayvanların birbirlerini görecek şekilde kesilmelerinin haram olduğunu, 

bazıları ise mekruh olduğunu belirtmişlerdir. Hiçbir hayvanı yavrusunun kendi gözleri 

önünde boğazlanmaması gerektiği konusunda da ittifak etmişlerdir.334 

İslam hukukçuları yukarıda verilen hadislerden ve dinin canlılara karşı 

merhametli olunması ile ilgili ilkelerinden hareketle, hayvanların kesiminde uyulması 

gereken kuralları şöyle özetlemişlerdir: Kesimhaneye şefkatle götürmek, yere 

merhametle yatırmak, kesmeden önce su içirmek, yemek yedirmek, bıçağı bilemek, 

onu hayvana göstermemek, ruhu ayrılana kadar hayvanı kestiği yerde bırakmak ve 

keserken de hızlı kesmek.335 

Avlanılmasına izin verilen hayvanlara işkence etmemek: Dinimiz bazı 

hayvanların avlanmasına izin vermiştir. Fakat av yaparken hayvanlara zulmetmek 

kesinlikle yasaklanmıştır. Bir hayvan avlanacaksa feci şekilde öldürülmemesi ve 

işkence etmeden en hızlı şekilde ölmesini sağlayacak şekilde yapılması gerekmektedir. 

Hz. Peygamber av esnasında hayvanı öldürmeyen fakat dişinin kırılmasına veya 

 
330 İbn Mâce, Sayd ve Zebâih, 3. 
331 Abdürrezzak es-San‘ânî, Musannef, C. 4, s. 494. 
332 Ebû Bekr Şemsü’l-eimme Muhammed b. Ebî Sehl Ahmed es-Serahsî (ö. 483/1090 [?]), el-Mebsût, 
C. 11, Dârü’l-Me‘ârif, Beyrut 1978, s. 226; Ebû Muhammed Muvaffakuddîn Abdullâh b. Ahmed b. 
Muhammed b. Kudâme (ö. 620/1223), el-Muğnî, C. 11, Dârü’l-Kütübi’l-Arabiyye, Beyrut 1972, s. 46; 
Koşum, Hayvan Refahı Bağlamında Fıkıhta Hayvan Kesimi, s. 444. 
333 İbn Mâce, Sayd ve Zebâih, 3; Muhammed b. el-Hasen b. Alî el-Hürr el-Âmilî (ö. 1104/1693), 
Vesâilu’ş- Şîa ilâ Tahsili Mesâili’ş-Şerîa, C. 16, İhyâu’t-Turâsi’l-A’rabi, Beyrut ty., s. 258. 
334 Koşum, Hayvan Refahı Bağlamında Fıkıhta Hayvan Kesimi, s. 446. 
335 Bor, Kur’an’a Göre Hayvan Hakları, s. 81. 



66 

 

gözünün kör olmasına sebebiyet verecek zararlara sebep olan sapanın kullanılmasını 

yasaklamış,336 öldürülmeden önce hayvanın yaralanarak eziyet çekmesine gönlü razı 

olmamıştır. 

 Deney Hayvanı Olarak Kullanılıp Kullanılmaması 

Hayvanlar insanlar gibi solunum, dolaşım, sindirim, sinir, vb. sistemlere sahip 

canlılardır. Üzerlerinde yapılan fiziksel ve kimyasal deneylerden en az insanlar kadar 

etkilenmektedirler. Hayvanlar canları yandığında bunu ancak kendi dilleriyle ifade 

ederler. Çoğu insan da onların ne hissettiklerini anlayamaz. Pek çok hayvan hislerini 

anlamayan insanlar tarafından acımasız deneylere maruz bırakılmıştır. Günümüzde 

hayvanların denek olarak kullanılmaları konusunda eskiye oranla daha bilinçli olunsa 

da günümüze gelene kadar birçok hayvan insanların acımasız deneylerine maruz 

kalmıştır.  

Hz. Peygamber döneminde ilaç hazırlayan, bunların yararı ve zararını ölçmeye 

çalışan ya da canlılardaki sistemleri keşfetmeye çalışan doktorlar da mevcuttu. Örnek 

verecek olursak Medine’de bir doktor Hz. Peygamber’den ilaç hazırlamak için 

kurbağa kullanmak konusunda izin istemiştir. Fakat Hz. Peygamber kurbağanın belki 

de acı çekerek öleceğini düşünerek müsaade etmemiştir.337 Uygun şartlar ve hayvan 

refahı söz konusu olduğunda, başka kaynaklardan ilaç yapmanın mümkün olmadığı 

yerlerde fıkıhça tespit edilen zaruret ilkesi açısından insan hayatı için bilimsel 

yöntemlerde hayvanlardan faydalanılabileceğine müsaade edilmiştir.338 

 Eğlence Amaçlı Kullanılmaması 

Hayvanlar insanlar için bulunmaz nimettir. İnsanlar hayvanları, yeri geldiğinde 

yiyeceğini temin etmek için, yeri geldiğinde yükünü taşıtmak için, yeri geldiğinde 

yolculuk yapmak için, yeri geldiğinde ise kendine yün ve derisinden malzeme temin 

etmek için kullanır. Bunlar, merhamet dairesinde uygulandığı müddetçe dinen helal 

 
336 İbn Mâce, Sayd, 11. 
337 Ebû Dâvûd, Edeb 177, Tıb 11; Dârimî, Edâhî, 26. Bazı fakihler kurbağanın yenmesi dinen helal 
olmadığı için Hz. Peygamber’in kurbağanın ilaç yapımında kullanılmasını istemediğini savunmuştur. 
Celal Yeniçeri, Uzay ve Varlık Ayetleri Tefsîri, s. 390. 
338 Kur’an’da zikredilen hayvanların zikrediliş nedenlerine bakıldığında bu konuda ilk akla gelen 
İsrailoğullarının ineğidir. İsrailoğulları arasında işlenen ve büyük fitnelere sebep olan bir cinayeti ortaya 
çıkarmak için bir nevi otopsiye benzer şekilde inek kesilmiş ve kemiği öldürülen adamın cesedine 
değdirilerek Allah’ın mucizesiyle dirilmiştir. Bakara, 2/71-72. 



67 

 

kılınmıştır. Fakat insanoğlunun sırf zevk olsun diye hayvanları zarar veren 

eğlencelerde kullanılması yasaklanmıştır.  

Mâide suresinde “…boğulmuş, vurularak öldürülmüş, yuvarlanıp ölmüş, 

boynuzlanarak öldürülmüş hayvanlarla -henüz canı çıkmadan yetişip kestiklerinizin 

dışında- yırtıcıların parçaladığı hayvanlar, dikili taşlar önünde (sunaklarda) 

boğazlanmış hayvanlar ve fal oklarıyla paylaşmanız size haram kılındı. Çünkü bunlar 

doğru yoldan sapmaktır. ”339 buyrulmaktadır. Ayette sözü edilen hayvan etlerinin 

temini, Cahiliye dönemindeki bazı geleneklere işaret etmektedir. Cahiliye döneminde 

meyte340, şeytan yarması, cebb, akr, vb. adetlerle öldürülen hayvanların etleri 

yenmekteydi.  Bununla beraber eğlence veya bahis amacıyla horoz, köpek, boğa, deve 

vb. hayvanları birbirleriyle dövüştürürlerdi. Bu türden hayvanların etleri haram olduğu 

gibi, eğlence amacıyla hayvan öldürmenin, hayvanları birbirine parçalatmanın ya da 

sırf eti yeniyor diye eziyet edecek muamelede bulunmanın da yasak olduğu yukarıdaki 

ayetten anlaşılmaktadır. 

Hz. Peygamber hem hayvanların antrenman yaparak fıtratlarına uygun olarak 

rahatlamalarını sağlayan hem de insanları bir araya gelerek eğlenmelerini sağlayan at 

ve deve yarışları gibi sporları desteklemiş fakat bunun dışındaki eğlence amacıyla 

hayvan öldürmeye ve hayvanların birbirleriyle dövüştürülmesine kesin bir dille karşı 

çıkmıştır. İbn Abbas’ın Hz. Peygamber’in hayvanları birbirleriyle dövüştürmeyi 

yasakladığını belirtmesi341 ve Hz. Peygamber’in “Hiçbir insanın iki koçu, iki horozu 

veya onlardan daha büyük olanları birbiriyle dövüştürmesi caiz değildir.”342 

buyurması bu türden eğlenceleri yasakladığını göstermektedir. Ayrıca Hz. Peygamber 

“Kim av peşinde koşarsa hevâ ve hevesinin peşinden koşmuş olur”,343 gafil olur”344 

hadisiyle ihtiyaç dışında av yapmanın nefse düşkünlük olduğunu buyurarak avlanmada 

da meşru sınırdan çıkılmaması gerektiğini, eğlence amaçlı avlanma yapılmaması 

gerektiğinin altını çizmiştir. Abdullah b. Amr, Hz. Peygamber’in şöyle buyurduğunu 

rivayet etmiştir: “Haksız yere bir kuş veya daha küçük bir hayvan öldüren insanı Allah 

 
339 Mâide, 5/3. 
340 Usulüne uygun kesilmeksizin veya avlanmaksızın öldürülmüş veya kendiliğinden ölmüş hayvan. 
341 Buhârî, Edebü’l-Müfred, C. 1, s. 422; Ebû Dâvûd, Cihâd, 56. 
342 Abdürrezzâk es-San‘ânî, Musannef, C. 10, s. 454. 
343 Ebû Dâvûd, Sayd, 4; Tirmizî, Fiten 69; Nesaî, Sayd, 24. 
344 Nesâî, Sayd ve Zebâih 24; Ahmed b. Hanbel, Müsned, C. 1, s. 357. 



68 

 

mutlaka hesaba çekecektir”. Kendisine ‘Onun hakkı nedir, ya Resulallah?’ diye 

sorulunca Hz. Peygamber “Onu keser ve yer; başını koparıp atmaz” buyurmuştur.345 

 Ölüsüne Saygı Gösterilmesi 

Hayvanlara yaşarken değer verildiği gibi öldükten sonra bedenine de saygı 

gösterilmesi gerektiğini Kur’an’da Hz. Adem’in oğulları Hâbil ve Kâbil’in kıssasında 

anlatıldığını görmekteyiz. Allah, insanoğluna ölen bir hayvana nasıl davranılması 

gerektiğini bir karganın rehberliğiyle öğretmiştir. Hz. Adem’in oğlu Kâbil, kardeşi 

Hâbil’i öldürdüğünde ilk kez bir insan öldürüldüğü için önce kardeşinin cesedini ne 

yapacağını bilememiştir. Kâbil, böyle bir şaşkınlık içindeyken Allah ona ne yapması 

gerektiğini göstermek için bir karga göndermiştir. Bu karga Kâbil’in önünde ölmüş bir 

kargayı gömmek için toprağı eşelemiş ve ölüsünü oraya gömmüştür. Kâbil de karganın 

yaptığı gibi kardeşini toprağa gömmüştür.346 Bu kıssa ile Allah insana, ölülerin 

gömülmesi gerektiğini öğrettiği gibi hayvan ölülerine de aynı muamelenin yapılması 

gerektiğini göstermiştir. Dolayısıyla ölen canlının toprağa gömülmesi hem insana hem 

de hayvana saygının bir gereğidir. 

Hz. Peygamber de hayvanlara gösterilen değer ve merhametin yaşarken olduğu 

gibi öldüklerinde gösterilmesi gerektiğine işaret eden örnekler de bulunmaktadır. 

Medine’de Enes b. Mâlik’in küçük kardeşi Ebû Umeyr’in Nuğayr adında evde 

beslediği serçe gibi küçük bir kuşu vardı. Bir gün Hz. Peygamber Ebû Umeyr’in 

kuşunun öldüğünü öğrendiğinde “Yâ Ebâ Umeyr! Ne oldu senin Nuğayr!” diyerek 

hayvanı ölen küçük çocuğu teselli etmeye çalışmıştır.347 Bu olay Hz. Peygamber’in 

küçük bir hayvanın ölümü karşısında bile duyarsız kalmadığını göstermektedir. 

2.3. Hayvanlara Eziyet Veren Cahiliye Âdetlerinin Yasaklanması 

Cahiliye döneminde hayvanlar yaşamın merkezinde önemli rolü olan varlıklar 

olup her ne kadar çok sevilmiş olsa da dönemin insanlarının bilinçsizce yapmış 

oldukları bazı ritüeller ve uygulamalar, hayvanların yaşama, beslenme ve barınma 

haklarına zarar vermiş, onların acı çekmelerine sebep olmuştur. Hayvanların yaşamına 

ve refahına değer veren İslam Dini onlara yapılan bu azap verici adetleri kınamış ve 

 
345 Nesâî, Sayd ve Zebâih 34; Ahmed b. Hanbel, Müsned, C. 2, s. 197. 
346 Mâide, 5/31. 
347 Buhârî, Edeb, 81; Müslim, Âdâb, 30; Ebû Dâvûd, Edeb, 69. 



69 

 

bazılarını yasaklamıştır. Söz ve uygulamaları hüküm yerine geçen Hz. Peygamber de 

şefkate muhtaç hayvanlara yapılan haksız adetleri katiyetle yasaklamıştır.  

 Bahîre, Sâibe, Vasîle, Hâmî 

Cahiliye Araplarının putları için hayvanlara farklı uygulamalarda bulundukları 

ritüelleri mevcuttu. Mâide suresi 103. ayette hayvanlarla ilgili dört ritüel tenkit 

edilmiştir: “Allah, bahîre, sâibe, vasîle ve hâmî ile ilgili (bir hüküm) koymamıştır. 

Fakat kafirler yalan yere Allah’a iftira etmektedirler. Onların çoğunun akılları ermez.” 

Cahiliye Arapları, doğurganlıklarına veya ilahlarına sundukları adakları için deve ve 

koyunlarına bahîre, sâibe, vasîle ve hâmî gibi isimler vermişler, bu hayvanlar üzerine 

bazı dinî hüküm ve örfler bina etmişlerdir.348 Bu adet ve ritüellerin içeriği şu 

şekildedir: 

 Bahîre (البحيرة), Cahiliye Arapları kulakları yarılmak suretiyle putlar adına 

sütünün içilmesi, sırtına binilmesi ve yük yüklenmesi haram sayılan dişi deveye 

verdikleri isimdir.349 Bu âdeti ilk defa başlatanın Müdlicoğulları’ndan bir adam 

olduğu, Hz. Peygamber’in hadisinde bu kişinin Ahirette ağır şekilde cezalandırılacağı 

bilinmektedir.350 Bazı kaynaklarda bahîrenin beş defa doğuran deve olup beşinci 

yavrusuna bağlı hükümler olduğu bildirilir. Eğer bir dişi deve beş batın doğurur ve 

beşincisi erkek olursa, kulağını yarıp salıverirler ve artık ondan faydalanamazlardı.351 

Eğer beşinci yavru dişi olursa kulağı yarılır ve ondan sadece erkekler faydalanabilirdi. 

Beşinci dişi yavru öldüğü zaman ise kadınlarla ilgili yasak ortadan kalkar, eti onlara 

da helâl olurdu.352 

 Sâibe (السائبة), Cahiliye Arapları hastalıktan şifa bulmak, uzun bir yolculuktan 

güvenle dönmek, savaşta galip gelmek amacıyla veya bir nimete şükretmek niyetiyle 

putları için salıverdikleri deveye denirdi. Bu devenin sağılması, tüyünün kırkılması, 

sırtına binilmesi yahut yük yüklenmesi yasaklanır, bu durumdaki hayvanların sütü 

yalnızca kendi yavruları veya yolcular tarafından tüketilebilirdi.353 Hayvanları takdis 

 
348 İshak Yazıcı, “Bahîre”, DİA, C. 4, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 1991, s. 487. 
349 Buhârî, Menâkıb, 9, Tefsîr, 5/13. 
350 Taberî, Tefsîr, C. 7, s. 56. 
351 İbn Hişâm, Sîret, C. 1, s. 130; Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili, C. 3, s. 349. 
352 İbn Kuteybe, Tefsîru Garîbi’l-Kur’ân, thk. Seyyid Ahmed Sakr, Beyrut 1978, s. 147; Yazıcı, 
“Bahîre”, DİA, C. 4, s. 487. 
353 Buhârî, Menâkıb, 9, Tefsîr, 5/13; İbn Hişâm, Sîret, C. 1, s. 131. 



70 

 

etme anlamına gelen bu âdeti ilk defa Hicaz’da başlatan kişinin Amr b. Lühay olduğu 

rivayet edilmektedir.354 

 Vasîle (الوصيلة), bir koyunun yavrularının dişi ya da erkek olmasına bağlı olarak 

adanan hayvanlardı. Eğer bir koyun yedi defa doğurur ve sonuncu kuzu dişi olursa 

bundan sadece erkekler faydalanabilir, bazen de kesilmeden sürüye katılırdı. Dişi kuzu 

ölürse hem kadınlar hem de erkekler etinden yiyebilirlerdi. Sonuncu kuzu erkek 

doğarsa etinden erkekler de kadınlar da yiyebilirdi.355 Koyun yedinci defada erkek ve 

dişi ikiz doğurursa, “Dişi kuzu erkek kardeşine ulaştı” (vasl) denir ve dişi kuzu erkek 

kuzu ile birlikte kurban edilmeden bırakılır, eti ve sütü kadınlara haram sayılırdı. Dişi 

kuzu öldüğü takdirde etinden erkekler gibi kadınlar da yiyebilirdi.356  

 Hâmî (الحامي) ise erkek devenin menisinden on batın doğması durumunda, ona 

binilmemesi, hiçbir sudan ve otlaktan men edilmemesi âdetidir. Cahiliye Arapları, 

sulbünden fazlaca döl alınan ve artık yaşlanmış olan erkek deveye “sırtını korumuş” 

anlamında hâmî adını verirler, onu putlara adayarak serbest bırakır ve ölünceye kadar 

hiçbir iş yaptırtılmazdı. İnançlarına göre böyle bir deveye binmek, yük yüklemek veya 

tüyünün kırpmak haramdı.357 

Bu dört ritüel çeşidi incelendiğinde kurban edilen hayvanların dişi ağırlıklı 

olduğu görülmektedir. Arabistan yarımadasında dişi ilâhların etkinliği (Lât, Menât, 

Uzzâ, Aster/Zühre) ve uzak geçmişteki annenin ön planda olduğu aile yapısına 

bakılarak, ortak Semitik dinî kültürün anne soylu bir aile sistemiyle yakından ilişkili 

olduğu görülmektedir. Dolayısıyla Cahiliye toplumundaki “kızların tanrılara kurban 

edilmesi” ve adak merasimlerinde özellikle dişi hayvanların seçilmesi geleneği daha 

açık biçimde anlaşılmaktadır.358 Bu açıdan bakıldığında kurban belirlerken tek bir 

cinsiyet üzerinden seçim yaparak hayvan popülasyonunu etkilemek oldukça yanlış bir 

tutumdur. Ayrıca daha yeni doğum yapmış bir anne hayvana ve yavrularına 

merhametle muamele etmek yerine onlara eziyet verecek yaklaşımları gelenek haline 

getirmek, içler acısı bir vaziyetin tezahürüdür. 

 
354 Muhammed Aruçi, “Sâibe”, DİA, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 2008, C. 35, s. 242. 
355 İbn Kuteybe, Tefsîru Garîbi’l-Kur’ân, s. 147; İbn Hişâm’ın naklettiği diğer bir rivayete göre ise 
vasîle her batında ikiz doğuran hayvandır. Bu ikizlerden biri erkek, diğeri dişi olursa hayvan sahibi 
erkeğini kendisine ayırır, dişisini tanrılarına adardı. İbn Hişâm, Sîret, C. 1, s. 131. 
356 Casim Avcı, “Vasîle”, DİA, C. 42, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 2012, s. 550. 
357 İbn Hişâm, Sîret, C. 1, s. 131; Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili, C. 3, s. 349; Muhammed Eroğlu, 
“Hâmî”, DİA, C. 15, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 1997, s. 457. 
358  Demirci, “Hayvan”, DİA, C. 17, s. 83. 



71 

 

 Allah bu âdetleri Kur’an-ı Kerim’de kesin olarak kınamıştır. Hayvanların 

beslenme ve barınma haklarının elinden alınarak yaralı bir şekilde sahipsiz 

bırakanların ve hayvanlara böyle muamelede bulunanların cezalandırılacağını 

buyurmuştur.359 Kur’an’da Allah, nimet olarak bahşettiği hayvanların kendisinin 

haram kılmasının dışında Cahiliye toplumunun insanlara yasak etmesini, bunlardan 

faydalanma konusunda erkeklerle kadınlar arasında ayırım yapılmasını ve ölü hayvan 

etinin yenilmesini İslâm’ın temel prensiplerine aykırı olduğunu buyurmuştur.360 

Mâide suresi 103. ayette de bu dört gelenek için uydurmuş oldukları helal ve 

haram kavramlarla bereketlerini artırmak için ilahi varlığa kendi muhayyilelerinde 

hayvanlara uyguladıkları çeşitli eziyetleri tasarlayarak sunmalarıyla ancak Allah’a 

iftirada bulundukları buyurulmaktadır: “Allah bahîre, sâibe, vasîle ve hâm ile (diye 

bazı hayvanların işaretlenip kullanımdan alıkonması) ilgili bir buyruk koymamıştır. 

Fakat inkârcılar kendi uydurdukları yalanları Allah’a yakıştırmaya çalışıyorlar; onların 

çoğu akıllarını kullanmıyorlar”. Allah, peygamberleri vasıtasıyla bildirdiği dinde 

mevcut olmayan şeylerin Allah’ın isteğiymiş gibi göstererek iftirada bulunduklarına 

dair uyarılarda bulunmakta ve bu tür bâtıl inanç ve örflerin hiçbir değerinin olmadığı 

buyurmakta ve dünya görüşünü taklitçi, bilinçten yoksun bir zihniyet üzerine kuranlar 

özeleştiriye davet etmektedir.361 

Allah’ın yasakladığı bu adetlerin dışında Hz. Peygamber’in yasakladığı adetler 

de bulunmaktadır. Cahiliye Araplarının ilahlarına yakın olmak gayesiyle kestikleri 

atîre (عتيرة) kurbanı onların geleneklerinden bir tanesi idi. Örfi olarak Receb ayının ilk 

on gününde putlarına bir koyun kurban ederler ve kanını da putun başına sürerlerdi. 

Atîre veya itr adı verilen bu kurbana Receb ayında kesilmesinden dolayı recebiyye de 

 
359 “Onlar, saçma düşüncelerine göre dediler ki ‘Bunlar, dokunulmaz hayvanlar ve ekinler olup onları 

bizim dilediğimizden başkası yiyemez. Şunlar da binilmesi yasaklanmış hayvanlardır.’ Bir kısım 

hayvanlar da vardır ki, (böyle istiyor diye) Allah’a iftira ederek (keserken) üzerlerine O’nun ismini 

anmazlar. Yapmakta oldukları iftiraları yüzünden Allah onları cezalandıracaktır.” En‘âm, 6/138. 

360 “Dediler ki ‘Şu hayvanların karınlarında olanlar yalnız erkeklerimize aittir, eşlerimize ise 
yasaklanmıştır. Şayet (yavru) ölü doğarsa, o zaman (kadın-erkek) hepsi ona ortaktır.’ Allah bu 
değerlendirmelerinin cezasını verecektir. Şüphesiz ki O, hikmet sahibidir, hakkıyla bilendir.” En‘âm, 
6/139.  
361 https://kuran.diyanet.gov.tr/tefsir/M%C3%A2ide-suresi/772/103-104-ayet-tefsiri 



72 

 

denirdi.362  Hz. Peygamber “İslam’da fera’ ve atîre yoktur”363 buyurarak putlar için 

kesilen bu kurbanı yasaklamıştır. 

Allah’ın hayvanların sadece Allah adına kurban edileceğini ve insanların 

kendilerince uydurduğu hükümlere göre hayvanlara zarar verilemeyeceğini 

ayetlerinde vurgulamıştır. Cahiliye Araplarının farklı adlarla anılan o devirlerdeki 

hayvan kültleri ve putlara hayvan sunma âdetlerinin ortadan kaldırılmasıyla birlikte 

kurbanlık hayvan türü sayısı en aza indirilmiş ve gereksiz yere hayvan kurban 

edilmesinin önüne geçilmiştir. 

 Fera‘ 

Arapça’da fer‘, “dal” anlamına gelmektedir. Annesine bağlı yavruyu gibi ağaca 

bağlı olan dallar gibi düşündüklerinden bunlara fera‘ (فَرَع)  adı verilirdi.364 Cahiliye 

Arapları, deve veya koyunun doğurduğu ilk yavruyu, annenin bereketli olması ve 

neslinin çoğalması için putlara kurban ederlerdi. Bazen de bir kimsenin develerinin 

sayısı yüze ve dilediği ulaşınca, ilk doğan yavruyu veya en genç ve semiz devesini 

putlara kurban etmesinde de fera‘ denirdi.365 

Yavru yeni doğduğunda putlar için kurban edileceği zaman süslenip giydirilerek 

kesilirdi. Kurban kesildiğinde kanı putun başına akıtılır, sonra yavru kurbanın eti yenir 

ve derisi bir ağaç üzerine asılırdı. Bununla beraber, develeri olan bir adam, “develerim 

şu kadar sayıya ulaşınca, onlardan ilk yavruyu kurban edeceğim” diye dilek adamışsa 

ve dileği gerçekleşmişse putlar için fera’ keserdi.366 

İslam’ın ilk zamanlarında fera’ kurbanının kesilmesi adetine devam edilmiş, 

fakat ileriki yıllarda Hz. Peygamber fera’ kurbanının İslam dininde yeri olmadığını 

buyurarak bu adeti yasaklamıştır.367 Bu yasağın sebebinin dini boyutunu ele alınarak 

bakıldığında, yavrunun putlara kesilmesinin haram olmasının yanı sıra; vicdani 

boyutunu ele alarak bakıldığında daha annesinin karnından yeni doğmuş küçük bir 

 
362 Halit Ünal, “Atîre”, DİA, C. 4, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 1991, s. 79. 
363 Buhârî, ‘Akîka, 3, 4; Müslim, Edâhî, 38; İbn Mâce, Zebâih, 2. 
364 Murat Sarıcık, “Hayvanlara Şefkat ve Merhamet Açısından Bazı Cahiliye Âdetlerine Son Verilmesi", 
Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, S. 33, 2014, s. 68. 
365 Hâlil b. Ahmed, Kitâbü’l-‘Ayn, C. 3, s. 315; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, C. 8, ss. 248-249; 
Fîrûzâbâdî, Kâmûs, C. 4, ss. 3446-3447; Ünal, Atîre, C. 4, s. 79. 
366 Mahmûd Şükrî Âlûsî, Bulûğu’l-Ereb fî Ma‘rifeti Ahvâli’l-Arab, thk. Muhammed Behcet el-Eserî, C. 
3, Dârü’l-Kütübi’l-Mısrıyye, Kahire ty., s. 40; Ali Osman Ateş, Cahiliye ve Ehl-i Kitap Örf ve Âdetleri, 
Beyan Yayınları, İstanbul 1996, s. 218; Sarıcık, Cahiliye Adetlerine Son Verilmesi, s. 68. 
367 Buhârî, ‘Akîka, 3, 4; Müslim, Edâhî, 38; İbn Mâce, Zebâih, 2. 



73 

 

yavrunun kurban edilmesinin kabul edilemez olmasından kaynaklandığı 

anlaşılmaktadır. Nitekim Hz. Peygamber yavruların küçük ve zayıfken değil, biraz 

büyüdükten sonra kesilmesini tavsiye etmiştir.368 

 Şeytan Yarması (Şerîtatü’ş Şeytan) 

Cahiliye Devri’nde hayvanlara eziyet edilen adetlerden biri şerîtatü’ş şeytan 

( الشيطان شريطة ) olarak bilinen şeytan yarması geleneğidir. Şerata “deriyi ya da damarı 

yarmak” anlamına gelmektedir. Buna göre hayvanın yalnız derisi yarılır, şah damarı 

kesilmeksizin öylece ölüme terk edilirdi.369 Bu durumdaki hayvanın acı çekerek 

ölmesi beklenir ve son nefesini verdikten sonra derisi yüzülerek eti yenirdi. 

Cahiliye Araplarının yukarıda anlatıldığı şekilde hayvanı kurban etme sebebi 

onun vücudundaki kanını zayi etmemekti. Bunun sebebi, kanın dışarı akması 

önleyerek hayvanların kanını sıcağı sıcağına bekletip kan sucuğu yapmaktı, yani kanı 

etin içinde tutarak yerlerdi.370 

Hz. Peygamber bu türden bir hayvan kesiminde kan akıtılmadığından 

temizlenme gerçekleşmediği için bu âdeti yasaklamıştır ve buna “şeritatu'ş-Şeytan: 

şeytan yarması” adını vermiştir.371 Hz. Peygamber bir hayvanın şah damarları 

kesilmemek suretiyle sadece boyun derisi kesilmesi ve bu halde ölünceye kadar 

bırakılmasını (şeytan yarması) yasaklamıştır. Hz. Peygamber, bu kesimin şeytanın 

vesvesesi ile ortaya çıktığını vurgulamıştır.372  

Cahiliye toplumunun kanı yiyecek ve içecek olarak kullanmaları şeytan yarması 

geleneği ile ilişkilidir. Çünkü onlar bazen kıtlık sebebiyle bazen de zevk amaçlı kan 

yemekte veya içmekteydiler. Kan üç şekilde tüketilmekteydi: 

- Yolculuk sırasında veya bir başka zamanlarda aç ya da susuz kalınca, demir 

veya kemikten yapılmış keskin bir aletle bineğinin veya herhangi bir hayvanın derisini 

ya da damarı keser, oradan akıttığı kanı kaba doldurarak içerlerdi.373 A’şa b. Kays, 

 
368 İbn Mâce, Zebâih, 2; Ateş, Cahiliye ve Ehl-i Kitap Örf ve Âdetleri, s. 219. 
369 Müslim, Fiten, 119; Ebû Dâvûd, Edâhî, 17; Ali Osman Ateş, Kur’an ve Hadislere Göre Şeytan, 
Beyan Yayınları, İstanbul 1996, ss. 104-195. 
370 Sarıcık, Cahiliye Âdetlerine Son Verilmesi, s. 75. 
371 Sarıcık, Hz. Peygamber'in Canlılara Şefkat ve Merhameti, III. Kutlu Doğum Sempozyumu, Isparta, 
20 Nisan 2000, s. 212. 
372 Ebü’l-Abbâs Zeynüddîn Ahmed b. Ahmed b. Abdillatîf ez-Zebîdî (ö. 893/1488), Sahîh-i Buhârî 
Muhtasarı Tecrîd-i Sarîh Tercümesi, çev. Kâmil Miras, C. 12, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 
Ankara 1985- 1986, C. 12, s. 9; Sarıcık, Cahiliye Âdetlerine Son Verilmesi, s. 75. 
373 Mâide, 5/3; Ebü’l-Fidâ’ İsmâîl b. Şihâbiddîn Ömer b. Kesîr b. Dav’ b. Kesîr (ö. 774/1373), Tefsîrü’l-
Kur’âni’l-Azîm, thk. Sâmî b. Muhammed es-Selâme, Dâru Taybe, Riyad 1420/1999, C. 3, ss. 15-16.  



74 

 

İslam’ı kabul ettiğinde Hz. Peygamber’i övmek için söylemiş olduğu şiirinde bu 

geleneğin bırakılmasından bahsetmiştir. A’şa b. Kays şiirinde insanların artık Cahiliye 

Dönemi’ndeki gibi ölü hayvan etini yemeği bırakmalarını, demir veya kemikten bir 

aletle onların damarını kesip boş yere kanlarını akıtmamalarını belirtmiştir.374 Aynı 

şekilde Ebû Ümâme (Sudey b. Aclân) (ö. 86/705) de Hz. Peygamber tarafından 

İslam’a davet etmek için kabilesine gönderildiğinde, onları kan içerken bulduğunu ve 

onlara bu davranıştan uzak durmaları gerektiğini söylediği halde kendisine kötü 

davrandıklarını bildirmiştir.375  

- ‘Ilhiz (العلهز), kıtlık veya fakirlik durumunda devenin tüylerini kanla karıştırıp 

ateşte kızartarak yapılan yemeğe denirdi.376 Mekke’de Kureyşlilerin ‘ılhiz yediği 

bilinen bir âdetti. Hendek savaşı sırasında Sa’d b. Muaz (ö. 5/627) ve Abbâd b. Bişr 

(ö. 13/634) Mekkeli müşrikler için Cahiliye döneminde açlıktan ‘ılhiz yediklerini 

belirtmiştir.377 Yine benzer şekilde Behra heyeti Medine’ye geldiğinde Ebû Mâ’bed 

(ö. 120/738) onları misafir edip güzel yemekler hazırlayınca onlar “…Bize sizin 

ülkenizde yemeğin ancak, kan pıhtısı (donmuş kan) ve benzeri azıcık sabah 

kahvaltılarından ibaret olduğu anlatılmıştı…”378 diyerek Medinelilerin kan yediklerini 

bildiklerini belirtmişlerdir. 

- Kan sucuğu: Cahiliye döneminde devenin herhangi bir yerindeki damarından 

alınan kan bir kapta toplanır ve bunu bağırsağın içine doldurup pişirerek becce (ة  (بجَّ

denen bir sucuk yapılır, kıtlık zamanında hem gıda olarak tüketilir hem de misafirlere 

ikram edilirdi.379 Hz. Peygamber bir hadisinde beccenin kötü bir adet olduğunu 

belirtmek için “Sadakalarınızı veriniz; zira Allah sizi secce380 ve becce’den kurtardı” 

buyurmuştur.381 

Daha canlı iken hayvanlara bu denli eziyet çektirilen gelenekler İslam dininden 

sonra yasaklanmıştır. Mâide suresi 3. ayette Cahiliye devrinden kalma kan yeme ve 

içme adeti haram kılınmış, ayrıca “Allah size yalnızca murdar eti, kanı, domuz etini 

 
374 İbn Hişâm, Sîret, C. 2, ss. 34-36. 
375 İbn Kesîr, Tefsîru’l-Kur’âni’l-Azîm, C. 3, s. 15; Heysemî, Mecma‘u’z-Zevâ’id, C. 9, ss. 386-387. 
376 Hâlil b. Ahmed, Kitâbü’l-‘Ayn, C. 3, s. 223; Firuzâbâdi, Kâmûs, C. 3, s. 2507; İbnü’l-Esîr 
Mecdüddîn, en-Nihâye fî Garîbi’l-Hadîs, C. 3, s. 293. 
377 Vâkıdî, Megâzî, C. 2, ss. 478-479; Corcî Zeydân, İslam Uygarlıkları Tarihi, çev. Nejdet Gök, C. 2, 
İletişim Yayınları, İstanbul 2015, s. 672. 
378 Mustafa Asım Köksal, Hz. Muhammed ve İslamiyet, C. 9, Şamil Yayınevi, İstanbul 1981, s. 402. 
379 Firuzâbâdi, Kâmûs, C. 1, s. 912. 
380 Put isimlerinden biridir. 
381 İbnü’l-Kelbî, Kitâbü’l-Asnâm, thk. Ahmet Zekî Pâşâ, Dârü’l-Kütübi’l-Mısrıyye, Kâhire 1995, s. 3; 
İbn Abbâd, Muhît fi’l-Luğa, C. 6, s. 417; Ateş, Cahiliye ve Ehl-i Kitap Örf ve Âdetleri, s. 471. 



75 

 

ve Allah’tan başkasının adına kesilmiş olanı haram kıldı. Ama biri zorda kalırsa, 

haksızlığa sapmadıkça, sınırı aşmadıkça kendisine günah yoktur. Biliniz ki Allah 

bağışlayıcıdır, merhametlidir.”382 buyrularak zor durumda kalınmadıkça bunların 

tüketilmesini kesinlikle yasaklanmıştır.  

 Beliyye 

Cahiliye döneminde ölen kişinin mezarı başına bağlanan, aç ve susuz bırakılarak 

ölüme terk edilen dişi deveye beliyye denilirdi.383 Cahiliye Arapları ölüyü kabre 

indirdikten ve yanına yiyeceğini, şahsi eşyalarını koyduktan sonra üstünü toprakla 

kapatırlardı. Ancak âdet gereği mezarın yanına ikinci bir çukur daha kazarlar ve  bu 

çukura da adına beliyye (بلية) denilen ölen kişinin ya da herhangi bir bineği başı geriye 

doğru bağlayarak ön ayakları birbirine iliştirilmiş şekilde ya canlı veya boğazını 

keserek koyarlardı.384 

Binek hayvanların boynuna takılan gerdanlığa ise veliyye (ولية) denirdi. Bazı 

kaynaklarda beliyye geleneği kavram olarak veliyye ismiyle de geçmektedir. Araplar 

devesiyle boyunlarına geçirilen gerdanlığını bir bütün olarak gördüğü için bu iki 

kavramı birbirinin yerine kullanmışlardır.385 

Arap yarımadasının farklı bölgelerinde yapılan kazılarda yanına beliyyesi 

defnedilmiş birçok mezara rastlanmıştır.386 Kıyamet kopup insanlar yeniden 

dirildikten sonra mahşere gidecek olan ölünün bu hayvana binerek yolculuk 

yapacağına inanılırdı.387 Beliyyenin ölümden sonraki hayat için varlığı onlar için o 

 
382 Bakara, 2/173; Nahl, 16/115. 
383 İbn Abbâd, Muhît fi’l-Luğa, C. 10, s. 354; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, C. 14, s. 86; Fîrûzâbâdî, 
Kâmûs, C. 6, s. 5654; Zebîdî, Tâcü’l-‘Arûs, C. 37, ss. 205-206. 
384 Abdülkerim Özaydın, "Beliyye", DİA, C. 5, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 1992, s. 419; 
Mahmud Esad, İslam Tarihi, sad. Ahmed Lütfi Kazancı ve Osman Kazancı, İstanbul 1983, s. 318. 
385 Muhammed b. Abdülkerîm eş-Şehristânî, el-Milel ve’n-Nihal, thk. M. Seyyid Kîlânî, C. 2, Dârü’l-
Kütübi’l-Mısrıyye, Kahire 1381/1961, s. 594. 
386 Hatta bu kazılar esnasında ortaya çıkan mezarlardan bazısı İslam sonrası döneme tarihlendirilmiştir. 
Öyle anlaşılıyor ki bu geleneği uygulanmasına uzun bir süre daha devam etmişlerdir. Andrew Peterson, 
“The Archaeology of Death and Burial in the Islamic World”, The Oxford Handbook of the Archaeology 
of Death and Burial, ed. Sarah Tarlow, Lev Nilsson Stutez), Oxford University Press, Oxford 2013, s. 
242; Söylemez, Cahiliye Araplarında Ahiret İnancı, s. 81. 
387 Ebû Ca‘fer Muhammed b. Habîb b. Ümeyye b. Amr el-Hâşimî (ö. 245/860), el-Muhabber, thk. Eliza 
Lichten Stater, Dârü’l-Âfâki’l-Cedîde, Beyrut ty., s. 323; Ebû Saîd Neşvân b. Saîd (b. Neşvân) b. Sa‘d 
b. Ebî Himyer b. Ubeydillâh el-Himyerî el-Yemenî (ö. 573/1178), Huru’l-İyn, thk. Kemal Mustafa, 
Kahire 1948, s. 135; Fîrûzâbâdî, Kâmûs, C. 6, s. 5654. Arapların yakınlarını mezara defnettikten hemen 
sonra mezarlarını suladıkları; mezarın başına yerleşen ve bir süre burada kalan aile efradının bunu 
düzenli yaptıkları, hatta ondan sonra da mezarı ziyarete gelenlerin bunun ihmal etmedikleri 
bilinmektedir. Bunun sebebi ölü kişinin beliyyesiyle, büyük bir ihtimalle çölü aşarak mahşer yerine 
ulaşacağına inandıklarından, onun bu uzun ve meşakkatli yolculuğunda suya ihtiyacı olacağını ve 
dolayısıyla bu sorunu ölünün mezarının üzerine su dökmekle aştıkları görülmektedir. Zira rivayetler 



76 

 

kadar önemliydi ki Arapların büyük bir kısmı tarafından uygulanan bu inanca göre 

beliyyesi olmayan insanların, yeniden yaratıldıkları zaman mahşere yaya olarak 

gitmek zorunda kalacaklarına inanırlardı. Bu yüzden de çocuklarına beliyyesini 

mutlaka hazırlamalarını vasiyet ederlerdi.388  

Çeşitli kaynaklarda beliyye âdetinin farklı türden uygulamalarından 

bahsedilmiştir: 

1- Beliyyeyi yakarak küllerinin ölünün yanına defnedilmesi veya beliyye 

öldükten sonra derisinin yüzülüp içi ot doldurularak kabrin yanında bırakılması389 

2- Beliyyenin canlı bir şekilde dört ayağı üzerine çökmüş olarak başı 

veliyye adı verilen gerdanlığından çıkarılarak gömülmesi390 

3- Kabir başında bağlanan devenin semeri ortasından delinerek gerdanlık 

gibi başına geçirilmesi ve bu şekilde ölüme terkedilmesi391 

4- Beliyyenin ayaklarından birinin kaçmaması için kesilmesi ve hayvanın 

bu şekilde kazılan çukurda ölüme terk edilmesi392 

Allah’ın yaratmış olduğu ihtiyaçları olan ve can taşıyan bir hayvanı, acımasızca 

her şeyinden mahrum bırakıp acılar içinde ölüme terk etmek kabul edilebilir bir 

hüküm elbette olamazdı. Nitekim Muallaka şairlerinden Lebid, şiirlerinden birinde 

benzetme yaparken beliyyeler için belirtmiş olduğu “Beliyye adı verilen develer gibi 

güçsüz ve mecalsiz kalmış, yoksulluktan sırtlarındaki elbiseler eskimiş ve kısalmış 

 
İslam öncesi dönemde Arapların yakınlarını mezara defnettikten hemen sonra mezarlarını suladıkları; 
mezarın başına yerleşen ve bir süre burada kalan aile efradının bunu düzenli yaptıkları, hatta ondan 
sonra da mezarı ziyarete gelenlerin bunun ihmal etmediklerini ortaya koymaktadır. Cevâd Ali, el-
Mufassal fî Târîhi’l-Arab Kable’l-İslâm, Sâ‘adet Câmi‘atü Bağdât, Bağdat  1413/1993, C. 5, s. 125; 
Mehmet Mahfuz Söylemez, “İlk Dönem İslam Tarihi Kaynaklarına Göre Cahiliye Araplarında Ahiret 
İnancı", Milel ve Nihal, S. 13, 2016, s. 79. 
388 Bu örneklerden biri Câhiliye dönemi şairlerinden Amr b. Zeyd el-Mütemennîdir. Öleceği zaman 
oğluna, “Oğlum, beni kabre koyup yanımdan ayrıldığın vakit bana o zorlu yolculuk için bir binek 
hazırla. Sefere çağırdıkları zaman ona binip mahşer yerine gideyim” diyerek beliyyesini vasiyet 
etmiştir. Bknz. İbn Habîb, Muhabber, s. 324. Yine benzer şekilde Cahiliye şairlerinden Cureybe b. 
Eşyem el-Fakasî oğlu Sa’d’a vasiyetini “Ey Sa’d eğer ölürsem sana vasiyetim var. Zira vasiyet, ona ehil 
olan en yakın akrabaya yapılır. Sakın bırakmayasın babanı ağyar peşinde bitap. Sürünen yerlerde yüz 
üstü. Bindir babanı iyi yürekli bir bineğe. Sürçmesi dahi asil, en uygun olana Her halde “haydi binin” 
dendiği deryada, sırtına bineceğim bir hayvan için malım yeter” şeklindeki şiiriyle ifade etmiştir. Bknz. 
İbn Habîb, Muhabber, ss. 323-324; Şehristânî, el-Milel ve’n-Nihal, C. 2, ss. 593-594; Cevâd Ali, 
Mufassal, C. 4, s. 102; Söylemez, Cahiliye Araplarında Ahiret İnancı, s. 82.  
389 Muhammed Nu’man Cârim, Edyânu’l-‘Arab, Matba‘atu’s-Sa‘âde Mısır 1923, ss. 106-107; 
Söylemez, Cahiliye Araplarında Ahiret İnancı, s. 79. 
390 İbn Habîb, Muhabber, s. 323; Kalkaşandi, Subhu’l-Aşa, C. 1, s. 404; Cevâd Ali, Mufassal, C. 6, s. 
102. 
391 Cârim, Edyânu’l-‘Arab, ss. 106-107. 
392 Cevâd Ali, Mufassal, C. 6, s. 102. 



77 

 

(bakımsız ve zayıf) pek çok dul (kendilerine ikram ve iyilikte bulunmam için) 

çadırımın iplerine sığınırlar.”393 ifadeleriyle bu hayvanların nasıl bir eziyete maruz 

bırakıldığını gözler önüne sermektedir. 

İslam dini yaşam hakkı verdiği ve insanlara da bu hususta dikkat etmesi 

gerektiğini vurgulamışken böyle bir geleneğin devam ettirilmesi kabul edilemezdi. Bu 

nedenle Hz. Peygamber beliyyeyi kesin olarak yasaklamıştır.394  

 ‘Akr  

‘Akr (عقر), kelime olarak “yaralamak, hayvanın bacak sinirlerini (kılıçla) kesmek 

veya deveyi boyun kökünden kesmek” manalarına gelmektedir.395 Cahiliye Arapları 

bazı gerekçelere dayanarak deve veya atların ayak sinirlerini keserek onları sakat 

bırakır ve ölüme terk ederlerdi.  

Cahiliye Araplarının ‘akr yapma gerekçeleri ve adetleri şu şekildeydi: 

 Savaşta yenilen ordu, atlarının düşman eline geçmemesi amacıyla yapılan 

‘akr: İslam öncesi Arap savaş geleneklerinden birisidir. Atların düşmanın eline 

geçerek ganimet ve güç elde etmesini önlemek amacıyla atlarının dizlerindeki 

kirişlerin kesilerek sakat bırakılması şeklinde yapılırdı.396  

‘Akrı savaş sırasında hayvanların boğazını kesmek suretiyle de yapmaktaydılar. 

Cahiliye döneminde Şeybânoğulları’dan Bistâm b. Kays, Dabbeoğullarından Mâlik b. 

el-Müntefik’e ait bin develik sürüyü görüp onları elde edebilmek için yaptığı baskında 

bu yöntemi kullanmıştır. Bistâm önce sürüyü elde etmek için baskın yapmış fakat 

Mâlik’in Dabbeoğullarının süvarilerine haber vermesi üzerine süvariler oraya yetişmiş 

ve develeri kurtarmaya çalışmışlardır. Bistam süvarilerin develeri götürdüğünü 

görünce onları kılıcıyla boğazlamaya başlamıştır. Bunun üzerine Mâlik ona “Ey 

 
393 Demirayak, Kenan, Yanık, Nevzat H. ve Ceviz, Nurettin, Yedi Askı, Ankara Okulu Yayınları, Ankara 
2010, s. 105; Sarıcık, Hz. Peygamber'in Canlılara Şefkat ve Merhameti, s. 211. 
394 Ebû Dâvûd, Cena'iz, 70. 
395 Ebü’l-Kâsım Hüseyn b. Muhammed b. el-Mufaddal er-Râgıb el-İsfahânî (ö. V./XI. yüzyılın ilk 
çeyreği), Müfredât Kur’an Kavramları Sözlüğü, çev. Abdülbaki Güneş ve Mehmet Yolcu, Çıra 
Yayınları, İstanbul 2012, s. 715; Fîrûzâbâdî, Kâmûs, C. 3, s. 2195; Zebîdî, Tâcü’l-‘Arûs, C. 13, s. 101. 
396 Ebû Ca‘fer Ahmed b. Muhammed b. Hâlid el-Berkî (ö. 274/887), el-Mehasin, thk. Seyyid Celaleddin 
Hüseyni, C. 2, Mecma‘u’l-‘Âlemî li Ehli’l- Beyt, Kahire 1432/2011, s. 234; el-Hurru’l-Amili, Vesâilu’ş-
Şîa, C. 11, s.543. Ebû Dâvûd(ö.275/889)’un Sünen’inde bulunan bir rivayet, Mûte savaşında Cafer b. 
Ebî Tâlib’in atından inip onun ayaklarını sakatladığını bildirmektedir. Ebû Dâvûd bu rivâyetin sahîh 
olmadığı belirtmiştir. Ebû Bekr Abdullah b. Ebî Dâvûd Süleymân b. Eş‘as es-Sicistânî (ö. 316/929), 
Sünen, thk. Şuayb Arnavût, C. 4, Dârü’l-Risâleti’l-İlmiyye, Beyrut 1430/2009, ss. 223-224. 



78 

 

Bistam, bu ne beyinsizliktir! Onları boğazlama, çünkü onlar ya senin ya da benim 

olacaktır” 397 demiş ve yaptığının ne kadar mantık dışı olduğunu anlatmaya çalışmıştır. 

 Ölen kişinin arkasından kabrinin başında yapılan ‘akr: Kaynaklarda bu 

gelenek ‘akire ( عقيرة) olarak geçmektedir. Ölü kabre konulduktan sonra kabrin yanında 

büyük veya küçükbaş hayvanlardan herhangi birinin başı veya arka ayak sinirleri 

kesilerek ‘akr yapılırdı.398 Cahiliye Araplarının geleneklerine göre kabir başında ‘akr 

yapma gerekçeleri, ölen kişinin dünyadaki cömertliğine karşılık onu 

ödüllendirdiklerine inanmalarıydı. Çünkü ölen kişi nasıl yaşarken deve ‘akr edip bunu 

misafirlere yedirdiyse onlar da kabrinin başında ‘akr yaparak ondan yırtıcı hayvanların 

ve kuşların yemesini sağlar ve o öldükten sonra da yaşarken yedirdiği gibi yedirmiş 

olduğunu düşünürlerdi.399 Bu hayvanların kanları ve etleri ile kemiklerinin haşre doğru 

yolculuk yapan beliyyelerin yiyeceği olduğuna da inanırlardı.400 Bazı ‘akirelerde 

hayvan kesilip etinden halka dağıtılarak ikram edilirdi.401 Fakat kabir başında arka 

ayaklarının sinirleri kesilerek ‘akr edilen hayvanlar ise, acı içerisinde çaresizce 

ölümünü bekler, kuşlar ve yırtıcıların yemesi için yaralı halde kabrin başında terk 

edilirdi. 

 Cömertlik göstermek amacıyla yapılan ‘akr: Cahiliye Arapları, 

arkadaşlarına ve çevresine cömertliklerini göstermek için ‘akr yaparlardı. Eğer bir 

hayvanın etinden çevresindekilere ikram edecekse dizlerindeki sinirleri keserlerdi. 

Bunun için de en iyi en besili hayvanı tercih ederlerdi.  

Muallaka şairlerinden Tarafe b. Abd (ö. 564[?]), geceleyin arkadaşlarıyla şarap 

içerken, onlara cömertliğini göstermek amacıyla bir deveyi nasıl ‘akr ettiğini şöyle 

anlatmıştır: 

Ben (kesip de etinden arkadaşlarıma ikram etmek üzere) elimde yalın kılıç ile üzerlerine 

doğru yürürken, uyumakta olan develerin nice önde olanları benden korkup ürkmüştür. 

Böylece yaşlılıktan bir deri bir kemik kalmış ihtiyar babamın en değerli mallarından besili 

ve iri memeli bir dişi deve elime geçti.  

 
397 İbnü’l-Esîr İzzüddîn, el-Kâmil, fi’t-Târîh, C. 1, s. 558. 
398 Kaynaklarda yer alan farklı rivayetlere göre sığır, koyun veya bunların erkeği akr edilirdi. Bazı 
rivayetlerde keçinin de akr edildiğine dair bilgiye ulaşılmaktadır. Ebû Dâvud, Cenaiz, 75. 
399 Ebû İbrâhîm İzzüddîn Muhammed b. İsmâîl es-San‘ânî (ö. 1182/1768), Sübülü’s-Selâm, C. 2, Dâru 
İhyait-Türâsi’l-Arabi, Beyrut 1960, s.118; Cârim, Edyânu’l-Arab, s. 105; Murat Sarıcık, İslam Öncesi 
Dönem Cahiliye Kültürü, Fakülte Kitabevi, Isparta 2002, s. 293; Ali Çelik, “Asr-ı Saadette Halk 
İnançları”, Bütün Yönleri ile Asr-ı Saadette İslam, C. 4, Ensar Neşriyat, İstanbul 2007, s. 344; Sarıcık, 
Cahiliye Âdetlerine Son Verilmesi, s. 69. 
400 Âlûsî, Bulûğu’l-Ereb, C. 2, ss. 310-311; Söylemez, Cahiliye Araplarında Ahiret İnancı, s. 86. 
401 Söylemez, Cahiliye Araplarında Ahiret İnancı, s. 86. 



79 

 

(Kestiğim devenin) incik ve diz kemikleri (kılıcımla vurduğum zaman) kopunca babam 

‘(böyle soylu bir deveyi kesmekle) ne kadar kötü bir iş yaptığını görmüyor musun?’ diyerek acındı. 

(Babam yanındakilere dönüp) ‘Baksananıza, ne dersiniz, bize karşı gelip (en değerli devemi 

kesmek suretiyle) haddini aşan şu sarhoşa ne yapmalı?’ dedi. 

(Sonra yine kendisi) ‘Bırakın, (benim oğlum ve mirasçım olduğundan) bu deve zaten onun 

malıdır, siz engel olmazsanız daha fazla kesecek’ dedi. 

Hizmetçi kızlar kestiğim devenin (karnından çıkan) yavrusunu ateşli külde kızartıyorlardı ve 

bize ince ince doğranarak terbiye edilmiş hörgüç eti ikram ediliyordu.402 

Şiirden de anlaşıldığı üzere Tarafe doğumu yaklaşmış hamile deveyi sözde 

cömertliğini göstermek amacıyla acımadan ‘akr etmiş ve içinden çıkan yavruyu da 

keserek arkadaşlarına ikram etmişti. İlk başta Tarafe’nin babası oğlunun bu yaptığını 

tenkit etmesine rağmen ailesinin cömertliğini kanıtladığını düşündüğünden bu 

acımasızca davranışını desteklemiştir. 

 Mu‘âkara (‘Akr yarışı): Cömertliklerini kanıtlamak isteyen Araplar ‘akr 

etmede yarışa girerlerdi. Buna göre iki kişi, birer rakip olarak cömertlik yarışına girer, 

cömertlik yarışı adına ellerine kılıçlarını alarak kendilerine ait develerin bacak 

sinirlerini kesmeye başlarlar ve bacak sinirleri kesilen develer, bu acımasız 

uygulamadan dolayı tahmin edileceği üzere ayakta duramayıp yere yıkılırdı. Bu yarışta 

elbette kim daha çok deve ‘akr ederse o birinci o olurdu. Karşılıklı yapılan bu yarışta 

yarışçının biri elindeki kılıçla bir deve ‘akr edince diğeri de buna karşılık bir deve ‘akr 

eder, bu karşılıklı yarış, yarışmacılardan biri vazgeçene kadar devam ederdi. Vazgeçen 

kişi cömertlik yarışını kaybetmiş olurdu. Bu sözde cömertlik yarışı Mu‘âkaratü’l-Arâb 

adıyla da bilinirdi.403 

Bacaklarındaki sinirleri kılıçla kesilen deve, vücudunu taşıyamayarak yıkılacak, 

çırpınacak, ayağa kalkmaya çabalayacak ve böylece çok acı çekecektir. Bu hal imana, 

İslam'a ve İslam'ın getirdiği canlılara şefkat prensibine uymadığından Hz. Peygamber 

“İslâm’da ‘akr yoktur”404 buyurarak ‘akrın her türlüsünü yasaklamıştır. 

İslam ‘akrı ve karşılıklı yapılan mu’âkarayı yasaklamasına rağmen Hz. 

Peygamber’in vefatından sonraki yıllarda maalesef bu geleneği yeniden canlandırmak 

isteyen Müslüman bilinci taşımayan bazı şahıslar bulunmaktaydı.  Hicretten otuz dört 

sene sonra, Hz. Ali’nin halife iken bir gün başkent Kûfe’de, ünlü Arap şairi 

 
402 Demirayak vd., Yedi Askı,.s. 61; Sarıcık, Cahiliye Kültürü, s. 266. 
403 Sarıcık, Cahiliye Âdetlerine Son Verilmesi, s. 72. 
404 Ebû Dâvûd, Cenâ’iz, 70. 



80 

 

Ferezdak’ın babası ile İbn Vail cömertlik yarışı, yani mu‘âkara yapmak için 

sözleşmişler, develer gündüz Kûfe dışındaki akarsuya gelince, her ikisi de kendilerine 

ait develerin yüzer tanesini ‘akr etmeye söz vermişlerdi. Yarışmaları izlemeye meraklı 

olanlar daha önceden mu’âkara yapılacağını duyunca olaya şahit olmak için burada 

toplanmıştı. Develer su içmeye gelince ellerine kılıçlarını alan bu iki sözde cömertlik 

yarışçısı, onları ‘akr ederek (ayaktaki develerinin arka bacaklarının diz kapağı 

sinirlerini karşılıklı keserek) develeri acımasızca yaralayıp yıkmaya koyuldular. 

İslam’ın hayvanlara merhamet emriyle uyuşmayan bu acımasız cömertlik yarışından 

haberdar olan Halife Hz. Ali de beyaz katırı ile oraya gelerek “Ey insanlar! Develerin 

etlerinden yemeyiniz, şüphesiz onlar Allah’tan başkası için (riya, şöhret ve cömertliği 

gösterme) niyetiyle kesilmişlerdir” sözleriyle onları uyararak engel olmuştur.405 

Rivayette de görüldüğü üzere bu gelenek, insanlara sözde cömertlik göstermek 

ve kestikleri hayvanların etinden ikram etmek gibi gözükse de gösteriş amaçlı yapılan 

bu yarışın Allah rızası için yapılmadığından etlerinden yenmeyeceği ve hayvanlar 

acımasızca katledildikleri için dinde yerinin olmadığı Hz. Ali tarafından da 

vurgulanmıştır. Hz. Peygamber hayvan kurban edileceği zaman bile onlara eziyet 

etmeden ve korkutmadan yapılması gerektiği konusunda Müslümanlara nasihatte 

bulunmuşken bu şekilde icra edilen sözde cömertliğin asla kabul edilemeyeceği 

açıktır. 

 Cebb ve Müsle  

Cebb ( ٌّجَب), “hayvandan canlı iken bedenini kesmek veya bedeninden parça 

koparmak, devenin hörgücünü kesip yemek” anlamlarına gelmektedir406. Araplar 

acıktıklarında veya uzun yolculuklarda yemek bulamadıkları zamanlarda develerinin 

hörgüçlerinden yağlı kısımları kesip çıkarırlar, sonra da bunu pişirerek yerlerdi. Aynı 

şekilde koyunların kuyruklarındaki deriyi yardıktan sonra oradan yağ kesip çıkarırlar 

ve bunu da yiyecek olarak tüketirlerdi. 

Burada dikkat edilmesi gereken husus yiyeceğin içeriğinden ziyade yiyeceğin 

nasıl temin edildiğidir. Araplar deve ve koyunlardan bu parçaları kesip çıkarırken 

hayvanların henüz canlı olduğu bilinmektedir. Daha diri iken hayvanın bedeninden 

parça kesip çıkarmak suretiyle yapılan cebb âdeti, canının yandığını kendi diliyle 

 
405 Alûsi, Bulûğu’l-Ereb, C. 3, s. 30; Sarıcık, Cahiliye Kültürü, s. 267. 
406 Hâlil b. Ahmed, Kitâbü’l-‘Ayn, C. 1, s. 213; ; Râgıb el-İsfahani, Müfredat, s. 217; İbn Manzûr, 
Lisânü’l-Arab, C. 1, s. 249; Fîrûzâbâdî, Kâmûs, C. 1, s. 304; Zebîdî, Tâcü’l-‘Arûs, C. 2, s. 118. 



81 

 

feryat ederek göstermeye çalışan hayvanları, vicdandan uzak bir kalbe sahip bu türden 

insanlar duymadığı için bunu yapmaya devam etmekteydiler. Üstelik cebb âdetinde 

hayvanlar, bedenlerinden parçalar kesilip çıkarıldıktan sonra yaşamlarına bu şekilde 

devam ederlerdi. 

Müsle ( ةٌ مثلَ  ) ise “henüz canlı iken hayvanın organlarını kesmek, gözünü oymak, 

bir insanı öldürdükten sonra onun kulaklarını, burnunu veya herhangi bir organını 

kesmek” anlamlarına gelmektedir.407 Araplar bazı nedenlerle hayvanlarının dış 

görünüşlerine müdahale ederek herhangi bir organını keserler veya ellerinin altındaki 

hayvanlara karşı merhametsiz tutumlarından ötürü uzuvlarının zarar görmesine neden 

olurlardı. 

Cahiliye Araplarının müsle olarak erkek develerin bir gözünü oyma adeti 

bulunmaktaydı. Eğer bir kimsenin develerinin sayısı bine ulaşmışsa nazar değmesin 

diye bu develer için damızlık bırakılan erkek devenin gözünü oyarlardı. Cahiliye 

döneminde Şeybânoğulları’dan Bistâm b. Kays, Sa’lebe b. Sa’d b. Dabbeoğullarından 

Mâlik b. el-Müntefik’in bin develik sürüsünü elde etmek için yaptığı baskında tek gözü 

oyuk “Ebû Şâir” adında erkek devesinin bulunduğu bilinmektedir.408 

Kur’an’da, hayvanların eziyet çekmelerine neden olan bu âdetleri, şeytanı dost 

edinen kişilerin yaptığı ve o kişilerin ziyanda oldukları şöyle buyurulmaktadır “Allah 

şeytanı lânetlemiştir, o da ‘Kullarından belli bir pay alacağım, onları mutlaka 

saptıracağım, onları boş kuruntulara kaptıracağım, kesinlikle onlara emredeceğim de 

hayvanların kulaklarını yaracaklar, emredeceğim de Allah’ın yarattığını 

değiştirecekler’ demiştir. Allah’ı bırakıp da şeytanı dost edinen kimse elbette apaçık 

bir ziyana düşmüş olur.”409 Daha önce de konusu geçmiş olan bahire geleneğinde, 

devenin putlar için kulağının yarılarak salınmasının Allah tarafından verilecek bir 

hüküm olamayacağından Cahiliye Araplarının Allah’a iftirada bulunduğu 

buyurulmaktadır.410 

Hz. Hamza’nın da alkollü iken henüz boğazlanmamış bir deveyi feci şekilde 

katlederek parçaladığı rivayet edilmektedir. Henüz alkol haram kılınmadan önce 

 
407 Fîrûzâbâdî, Kâmûs, C. 5, s. 4757; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, C. 11, s. 610; Zebîdî, Tâcü’l-‘Arûs, C. 
30, s. 385. 
408 İbnü’l-Esîr İzzüddîn, el-Kâmil fi’t-Târîh, C. 1, s. 558. 
409 Nisâ, 4/118-119. 
410 Mâide, 5/103. 



82 

 

gerçekleşen bu olayda Hz. Hamza, Bedir savaşı sonrası Hz. Ali’ye ganimet olarak 

verilen deveye ve savaş öncesinde kendisine ait bir deveye müsle yaparak onları 

katletmiştir. Hz. Ali, olaydan önce develeri ensardan birinin evinin yanına bırakmış ve 

develerinin ihtiyacı için eşya almaya gitmişti. Döndüğünde develerin hörgüçleri 

kesilmiş; bedenleri delinmiş ve ciğerlerinden bir şeyler alınmış olduğunu görmüştür. 

Böyle bir şeyi kimin yaptığını sorduğunda ise Hz. Hamza’yı bunu yapması için şiirle 

teşvik ettiklerini ve o da çevresindekileri yedirmek amacıyla bunu yaptığını 

söylemişlerdir.411 

Hz. Peygamber, hayvanlara eziyet veren ve onların organlarına zarar veren bu 

tür uygulamaları gördüğünde engellemiş ve onları kaldırtmıştır. Hayvanlardan diri 

iken koparılarak yenen etlerin meyte yani ölü hayvan eti hükmünde olduğundan haram 

olduğunu şöyle belirtmiştir “Hayvanlardan canlı olarak koparılan etler haramdır.”412 

Savaş döneminde dahi canlılara dikkat edilmesi, insanlara ve hayvanlara müsle 

uygulanmamasını emretmiştir. Çünkü müsle sadece hayvanlara değil insanlara da 

uygulanırdı. Kaynaklarda Uhud Savaşı’nda Hz. Peygamber’in amcası Hz. Hamza 

başta olmak üzere şehit edilenlere müsle yapılmış, kulak burun ve bazı uzuvları 

kesilmiştir.413 Şehitler arasında bulunan Abdullah b. Amr'ın (ö. 3/624) müsle yapılmış 

cesedi oğlu Cabir b. Abdullah’ın üzüntüsünü daha da arttıracağı düşünüldüğünden 

kendisine gösterilmemiştir.414  

Hz. Peygamber bizzat katıldığı savaşlarda müsleye izin vermediği gibi savaş için 

gönderdiği ordudaki kişilere müsle yapmayı hem insanlar hem de hayvanlar için 

nehyettiğini şöyle buyurmuştur “Allah’ın ismiyle ve ona tevekkül ederek gidiniz. 

Herhangi bir insana ve hayvana müsle yapmayınız, zalim ve saldırgan olmayınız.”415 

 Sabr /Musâbara 

Cahiliye dönemi adetlerinden olan sabr/musâbara (ya da mesbûra), “bir insanı 

ya da hayvanı bağlayarak ok, taş, vb. atmak suretiyle canlı hedef tahtası yapmak” 

 
411 Buhârî, Hums, 1, Megâzî, 2, Libas 7; Müslim, Eşribe, 2; Ebû Dâvûd, Harac, 20; İbn Hacer el-
Askalânî, Fethu’l-Bârî, C. 4, s. 149; Dilek, Hadislerde Hayvan Bedenlerine Eziyete Engel Olma 
Örnekleri, s. 203. 
412 Tirmizî, Âtime, 4. 
413 Vâkıdî, Megâzî, C. 1, s. 287; İbn Hişâm, Sîret, C. 3, s. 122. 
414 Vâkidî, Megâzî, C. 1, s. 266; İbn Hişâm, Sîret, C. 3, s. 131. 
415 Beyhakî, Sünenü’l-Kübrâ, C. 9, s. 91. 



83 

 

anlamına gelmektedir.416 Sabr/musâbara yapılan hayvan veya insanın, kendisine 

yapılan saldırı sebebiyle ölüm korkusuna karşı göğüs germesi ve sabır göstermesinden 

ötürü bu duruma musâbara, sabr veya tasabbur denildiği tahmin edilmektedir.417  

Cahiliye döneminde hayvanlar ve insanlar bağlanarak üzerinde atış hedefi veya 

silah talimi yapılırdı. Özellikle de savaşlarda ele geçirilen esirler üzerinde musâbara 

yapılmaktaydı.418 Hz. Peygamber ister insan olsun ister hayvan olsun hiçbir canlının 

atış hedefi yapılmamasını “İçinde ruh bulunan hiçbir şeyi atış hedefi olarak 

kullanmayınız.”419 hadisiyle yasaklamıştır. 

Hayvanların da bağlanarak atış talimi yapıldığına dair rivayetlerde, bunun için 

en çok kullanılan hayvanın tavuk olduğu tespit edilmektedir. Abdullah b. Ömer (ö. 

73/693)’in musâbara yapanları uyardığına dair aktarılan çeşitli rivayetlerde tavukların 

bağlanarak atış hedefi yapıldığı belirtilmiştir. Bu rivayetlerden bir tanesinde Abdullah 

b. Ömer Medine’deyken, bir çocuğun tavuğu bağlayıp ona taş atmaya başladığını 

görmüş ve onu engelleyerek bağlı haldeki tavuğu hemen çözmüştür. Sonra tavuk ve 

çocuğu babasına getirerek “Çocuğunuzu, bu kanatlı hayvanı musâbara yapmaktan 

men ediniz. Çünkü ben Allah Resulü’nün, öldürmek için hayvana veya hayvandan 

başkasına (insana) musâbara yapmayı nehiy ederken duydum.”420 diyerek uyarmıştır. 

Yine Abdullah b. Ömer ile ilgili sahabeden Saîd b. Cübeyr (ö. 94/713 [?])’den 

aktarılan diğer rivayette ise, ikisinin Medine’de beraberlerken bir topluluğun bir genci 

veya bir tavuğu bağlayarak taş attıklarını gördükleri, ancak İbn Ömer’i oradan 

dağıldıklarını ve İbn Ömer’in “Bunu kim yaptı? Mutlaka Allah Resulü bunu (canlıları 

böyle hedef) yapanları lanetledi.”421 dediği kaydedilmiştir. Abdullah b. Ömer’inkine 

benzer şekilde Enes b. Mâlik’in (ö. 93/711-12) benzer uyarıda bulunduğu 

bilinmektedir. Enes b. Mâlik’in, bir tavuğu hedef olarak kullananları görünce onlara 

Hz. Peygamber’in bu yaptıklarını yasakladığını söylemiştir.422 

 
416 İbnü’l-Esîr Mecdüddîn, en-Nihâye fî Garîbi’l-Hadîs, C.  3, s. 8; Fîrûzâbâdî, Kâmûs, C. 2, s. 2085; 
Zebîdî, Tâcü’l-‘Arûs , C. 12, s. 280. 
417 Sarıcık, Cahiliye Âdetlerine Son Verilmesi, s. 77. 
418 Hicretin dördüncü yılında meydana gelen Reci Vakasından sonra Zeyd b. Desinne esir alınmış ve 
Mekke’ye yakın Tenim mevkiinde Kureyşliler tarafından bir direğe bağlanıp, kendisine musâbara 
yapılmış; hedef yerine bağlanıp bir müşrik topluluk tarafından ok ve mızrak atışlarıyla şehit edilmiştir. 
Vâkidî, Megâzî, C. 1, s. 362; Murat Sarıcık, Hz. Muhammed’in Çağrısı-Medine Dönemi, Nesil 
Yayınları, s. 135. 
419 İbn Mâce, Zebâih, 10. 
420 Buhârî, Zebâih, 25. 
421 Buhârî, Zebâih, 25. 
422 Buhârî, Zebâih, 25. 



84 

 

Hayvanların bu denli korkutularak öldürülmesi ve canını kurtarmasına müsaade 

edilmeden katledilmesi dinen kabul edilemeyeceğinden Hz. Peygamber, hayvanları 

sabren yani ok, taş, vb. atmak için bağlayıp hedef haline getirerek öldürmeyi 

yasaklamış,423 can taşıyan herhangi bir hayvanın hedef tahtası yapılmasını 

yasakladığını424 söyleyerek “Allah, can taşıyanları hedef tahtası yapanları 

lanetlemiştir.”425 buyurmuş ve insanların bu adeti kesin bir şekilde bırakması 

gerektiğini426 vurgulamıştır. 

 İhdâd’dan/Yastan Çıkan Kadınların Hayvan Öldürmesi 

İhdâd (ya da hidâd), ölüm veya kesin (bâin) boşanma sebebiyle evliliği sona eren 

kadının iddet bekleme427 süresince yas tuttuğu belli olacak şekilde üzüntüsünü dışa 

vurmasını, çevresinin yadırgayacağı şekilde memnun ve mutlu görünmekten 

sakınmasını ifade eden terimdir.428 Cahiliye döneminde kadınların eşlerinin ölmeleri 

veya öldürülmeleri durumunda yerine getirmeleri gereken âdetleri bulunmaktaydı. Bir 

kadının eşi öldürüldüğünde, kadın, eşinin intikamı alınmadan arkasından ağlayamazdı. 

Ancak eşinin intikamı alındığında eşinin arkasından ağlama hakkı elde ederdi ve yas 

iddetine girerdi. Buna senenin başına mayıs429 atma denirdi. Eşinden boşanan 

kadınların ise yas tutması ve iddet beklemesi gerekli görülmezdi. 

İhdâd süresinde eşinin ölümünün ardından yas tutan kadın, evinin en kötü 

yerinde en kötü elbiselerini giyerek bir sene boyunca beklerdi. Bu bir sene içinde kadın 

sürekli yas tutarak koku sürmez, gerekli olmadıkça yıkanmaz, tırnak kesmez, hatta 

temizlik yapmazdı. Sene tamamlanıp ihdâd süresi dolduğunda ise odasından çıkardı 

ve kendisine bir koyun, eşek veya kuş getirilirdi. Kadın hayvanı önüne ve üstüne 

sürerek yasını tamamlardı. Kadının üstüne sürdüğü bu hayvancağız da ölürdü. Bazen 

 
423 Buhârî, Zebâih, 281; Müslim, Sayd, 58; Ebû Dâvûd, Dahâyâ, 2; İbn Mâce, Zebâih, 10. 
424 Müslim, Sayd ve’z-Zebâih, 12; Beyhakî, Sünenü’l-Kübrâ, C. 1, s. 334; Abdürrezzak es-San‘ânî, 
Musannef, C. 4, s. 404. 
425 Ebû Dâvûd, Dahâyâ, 12. 
426 Musâbaranın yasak olduğunu bilmeyen bazı Müslümanların da bu yanlış adeti yaptığına dair şöyle 
bir rivayet bulunmaktadır. Müslüman askerler tarafından bir savaşta esir alınan birinin Halid b. Velîd’in 
oğlu Abdurrahman’ın emriyle musâbara yapılıp okla öldürüldüğünü duyan Ebû Eyyûb el-Ensari, 
musâbara yaparak (esirleri) katletmenin Hz. Peygamber tarafından nehyedildiğini belirtmiş ve “nefsim 
kudret elinde olan Allah’a yemin ederim ki, (elimizdeki) bir tavuk olsaydı, onu da musâbara 
yapmazdım” diyerek yaptıklarının ne derece yanlış olduğunu anlamalarını sağlamıştır. Bunun üzerine 
esire yaptırdığı musâbara ile yaptığına pişman olan Abdurrahman dört esiri azat etmiştir. Ahmed b. 
Hanbel, Müsned, C. 5, s. 422; Darimî, Edahi, 35. 
427 Evliliği sona eren kadının yeniden evlenebilmesi için beklemesi gereken süre. 
428 Mustafa Baktır, "İhdâd", DİA, C. 21, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 2000, s. 530. 
429 Yaş hayvan pisliği. 



85 

 

de kadın odasından çıkınca yanından köpek geçtiği esnada yerden aldığı deve tezeğini 

omzunun arka tarafından atardı ki böylece tekrar aynı şeyle karşılaşmamayı umardı. 

Bu yapılanlar matem döneminin sona erdiğinin bir göstergesiydi. Bundan sonrasında 

kadın temizlenerek yeniden evlilik hazırlanırdı.430 

Hz. Peygamber’in hanımı Zeynep bt. Cahş (ö. 20/641)’a Cahiliye dönemindeki 

mayıs atmasının ne olduğu sorulduğunda onu şöyle açıklamıştır “Kocası ölen bir kadın 

hıfş denen hücresine çekilir, en kötü elbisesini giyer, üzerinden bir yıl geçmedikçe tıyb 

sürünmez, yıkanmaz, tırnak kesmez, hiçbir temizlik ameliyesinde bulunmazdı. Sonra 

bir yıl tamam olunca berbat bir manzara ile çıkardı. Sonra ona bir hayvan getirilirdi. 

Bu eşek veya koyun veya bir kuş olabilirdi. Bu hayvanı önüne sürmek suretiyle iddet 

halini kırardı. İddetini kırmada kullandığı hayvan hemen hemen ölürdü. Sonra iddetten 

çıkardı ve kendisine verilen mayısı önüne atardı (böylece evlenmeye helal olurdu). İşte 

bundan sonra tıyb ve diğer (süslenme ve başka) şeylere müracaat ederdi.”431 Rivayet 

ve açıklamalara bakıldığında matem süresinin tamamlanması için bir hayvanın ölmesi 

veya üzerine pislik atılmak suretiyle zor durumda bırakıldığı görülmektedir. Hz. 

Peygamber mayıs atmasının cahiliye döneminde kaldığını iddet süresinin dört ay ile 

sınırlı olduğunu buyurmuş ve hayvanların ölümüne sebep olan bu âdeti kaldırmıştır.  

2.4. İslam’da Hayvan Sağlığı 

Kur’an-ı Kerim’de, hayvanların can taşıyan birer varlık olmalarından 

bahsedilmesi432 onların sağlıklı yaşama hakkına sahip olduklarının önemli bir 

göstergesidir. İnsan nasıl dünyada yaşama hakkına sahipse ve sağlığını korumaya 

çalışarak yaşamına devam ediyorsa aynı şekilde hayvanların da sağlıklı bir şekilde 

yaşamasına özen göstermelidir. Bu nedenle, bir hastalığa yakalanmış olan hayvanı 

öldürmek yerine onun için çare aramalıdır. Yani insanın kendisi hastalandığında şifa 

bulmak için nasıl tedavi yöntemleri arıyorsa, hayvanlar için de gerekli tedavi 

yöntemlerini aramalıdır. 

 
430 Buhârî, Talâk, 45, 46, Tıbb, 18; Müslim, Talâk, 58, 60, 61; Alûsi, Bulûğu’l-Ereb, C. 2, s. 50; M. K. 
Abdüssamet Bakkaloğlu, Câhiliyye Dönemi Aile Hukuku, Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, İstanbul 1995, ss. 99-100; Elif Kübra Türkmen, 
Câhiliye ve Asr-ı Saadetteki Evliliklerin İslâm Hukukuna Yansımaları, Eskişehir Osmangazi 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Eskişehir 2019, ss. 86-87. 
431 Buhârî, Talak 46, 47, 50, Cenaiz, 31; Müslim, Talak, 58; Muvatta’, Talak, 101; Ebû Dâvûd, Talak, 
43; Tirmizî, Talak, 18; Nesâî, Talak, 61, 60. 
432 En‘âm, 6/151. 



86 

 

Hayvanların, insanlar gibi sağlıklarını ve nesillerini korumaya ihtiyaçlarının 

olduğuna dair bilgiye Nur suresi 45. ayette ulaşmaktayız “Allah hareket eden her 

canlıyı bir sudan yarattı. Bunlardan kimi karnı üzerinde sürünür, kimi iki ayak üzerinde 

yürür, kimi de dört ayak üzerinde yol alır. Allah dilediğini yaratıyor, Allah her şeye 

kadirdir.” Bu ayetten hareketle hayvanların yaratılışlarının insanla aynı olduğu, onların 

da can taşıdığı ve nesillerinin devamını sağlaması gerektiği vurgulanmıştır. Bu yüzden 

insan ve hayvanın fizyolojik olarak bazı benzerliklerinin bulunmasından ötürü 

hayvanların da insanda olduğu gibi tıbbi uygulamalara ihtiyaç duyduğu 

anlaşılmaktadır. Yani insanoğlu hayvan sağlığına en az insan sağlığına dikkat ettiği 

kadar önem vermelidir.  

Hayvan sağlığının korunması ve tedavileri için Hz. Peygamber’in dikkat ettiği 

hususlar bulunmaktaydı. Arapların hayatlarında hayvanların önemli bir yer tutması ve 

onların Allah’ın yarattığı merhamete muhtaç varlıklar olması hasebiyle hayvanların 

hastalanmaması için gerekli önlemlerin alınması ve hastalandıklarında tedavilerinin 

mutlaka yapılmasına dair ilke ve uygulamaları her daim insanlığa örnek olmuştur. 

 Hz. Peygamber’in Hayvan Sağlığının Korunması Konusundaki İlke 

ve Uygulamaları 

 Hijyen ve Temizlikleri 

Sağlıklı yaşamın gerekliliklerinden biri temizliktir. Dinimizin temizliğe verdiği 

önemi, Kur’an’da temiz olanların Allah tarafından çok sevildiğinin buyurulmasından 

anlaşılmaktadır.433 Ayrıca Hz. Peygamber’e insanları İslam’a açıktan davet etme 

emrini verirken “Ey örtüsüne bürünen! Kalk ve uyar! Sadece Rabbini yücelt, elbiseni 

temizle, pislikten sakın.”434 buyurarak temizliğin İslam’ın ilk gerekliliklerinden 

olduğunun önemini vurgulamıştır. Nitekim bütün canlı varlıkların sağlıkla yaşamına 

devam etmesi için temizlik en önemli şarttır. 

Hem insan sağlığı hem hayvan sağlığının korunması açısından da temizliğe çok 

dikkat edilmesi gerekir. Çünkü iç ve dış parazit kaynaklı hastalıklara yakalanma 

sebeplerinin başında hijyen şartların yetersizliği ve temizliğe gerekli önemin 

 
433 Bakara, 2/222; Tevbe, 9/108. 
434 Müddessir, 74/3-5. 



87 

 

verilmemesi gelmektedir.435 Ayrıca mikrop ve enfeksiyonlar kirli ortamlarda daha 

çabuk çoğalırlar. 

Hayvanların barındığı yaşam alanlarının (ahır, ağıl, çiftlik, vb.) temizliği 

sağlıklarının korunması ve hastalanmalarının önüne geçilmesi açısından önemlidir. 

Yemek yedikleri kapların temizliği, yattıkları yerlerin ve bedenlerinin temizliği 

mutlaka yapılmalıdır. Temizliğine dikkat edilen hayvan hasta olmayacağı gibi huzurlu 

ve sağlıklı olacaktır. Ayrıca temizlik hayvanların refahını ve sağlıklı olmasını 

sağlamasının yanında hayvandan elde edilen ürünlerin hijyenik olmasını sağlaması 

bakımından da önemlidir436. Temiz olmayan yerde yaşayan hayvanın kendisinde 

hastalık çıkabileceği gibi, ondan etkilenen çevresindeki diğer hayvanlarda ve ondan 

faydalanan sahiplerinde çeşitli enfeksiyon ve paraziter hastalıkların da ortaya çıkması 

kaçınılmazdır. 

 Hz. Peygamber, hayvanların barındığı yerlerdeki temizliğe ve beden 

temizliklerine dikkat etmeleri için Müslümanlara nasihatte bulunmuştur. Hayvanların 

sağlığının korunması ve hijyenik ortamların sağlanması amacıyla “Koyunların 

burunlarını silin, ağıllarını temizleyin, ağıllarına yakın yerde namaz kılın, zira onlar 

cennet hayvanıdır.”437 buyurmuştur. Hz. Peygamber’in hadisinde koyun ağıllarında 

namaz kılınmasına cevaz vermesinden, buraların namaz kılınacak kadar temiz olması 

gerektiği anlaşılmalıdır. Hz. Peygamber hayvanların bedenlerinde onları rahatsız eden 

kirlerin de temizlenmesini ve rahatlatılmasını tavsiye etmiştir. Hz. Peygamber’in 

kendisi de bizzat koyunların burunlarını bezle silmiş, onların temizliği ile ilgilenmiştir.  

Hz. Peygamber hayvanları sağan kişilerin kişisel temizliklerine dikkat etmeleri 

konusunda da uyarılarda bulunmuştur. Çünkü şahıslarda bulunan kir ve mikroplar 

hayvanlara da bulaşabilirdi. Ayrıca onların dikkatsiz hareketleri yüzünden hayvanlar 

hastalık kapabilirlerdi. Hz. Peygamber de bu konuda bir düşüncesizlik fark etmiş 

 
435 Sevil Toroğlu vd., “Entamoebahistolytica’nın İnsan ve Hayvan Sağlığı Açısından Önemi”, Düzce 
Üniversitesi Bilim ve Teknoloji Dergisi, 6/1, 2018, ss. 281-282. 
436 Bazı yapılan araştırmalarda sütün elde edilmesinden sevkine kadarki aşamada sağlıklı süt elde 
edebilmenin en önemli yolunun sürü sağlığı ve sürü yönetimi olduğu ve hayvanın sağlığını korumanın 
tedaviden daha kolay ve ucuz bir yöntem olduğu belirtilmiştir. Süt elde edilen hayvanların sağım 
hijyenini sağlamak için sağım öncesi, memelerin sağıma doğru bir şekilde hazırlanması, meme lobları 
veya başlarının temiz ve kuru olması gerektiği aksi halde memede oluşan enfeksiyonların %90’nı meme 
başından girebildiği görülmüş bu yüzden hayvanların meme başlarının temiz tutulmasının önemli 
olduğu tespit edilmiştir. Ayşe Gülin Eser ve Ertuğrul Bilgücü, “Sütçü İneklerde Meme Sağlığı ve Sağım 
Hijyeninin Önemi”, II. Uluslararası Farkındalık Konferansı, 5-7 Aralık 2019, Çanakkale, s. 633. 
437 Beyhakî, Sünenü’l-Kübrâ, C. 2, s. 449; Heysemî, Mecma‘u’z-Zevâ’id, C. 2, s.161; Abdürrezzak es-
San‘ânî, Musannef, C. 1, s. 408. 



88 

 

olmalı ki küçükbaş hayvan sahiplerine tırnaklarını kesmelerini emretmiş, böylece 

hayvanları sağarken memelerinin çizilip kanamasına ve yaralanmasına engel 

olmuştur.438 Çünkü ufak tefek yaraların mikrop kapması sonucu daha büyük hatta 

ölümcül deri hastalıklarının ortaya çıkmasına sebep olabilir. 

Hz. Peygamber atlarını temizlemeyi ve onları tımar etmeyi ihmal etmezdi. 

Onları rahatsız eden bir şey olduğunda hemen müdahale ederek temizlerdi. Ebû 

Abdullah Vakidî, Hz. Peygamber’in atların temizliğine dikkat ettiğini hatta bizzat 

kendisinin atının yüzünü kirli gördüğünde hemen temizlediğini bildirmiştir.439 Ayrıca 

Hz. Peygamber çevresindekilere hayvanların tımar ve temizliğini yaparken 

merhametli olunmasını ve onları okşayarak şefkatle yapılması gerektiğini şu hadisle 

belirtmiştir “Atı iyi besleyin. Onun alnını ve kabalarını silin, sağrısını okşayın.”440 

Hz. Peygamber’in hayvanların hizmetini ve temizliğini bizzat kendisinin yerine 

getirmesi birçok sahabeye örnek olmuş ve konum, makam, mevki önemi olmaksızın 

Müslümanlar da kendi hayvan bakımlarını ve temizliklerini kendileri yerine 

getirmişlerdir. Temim ed-Dârî Filistin de vali olarak görev yapmasına rağmen atını 

kendisi tımar edince ona “Bunu başkasına yaptırsan daha iyi olmaz mı?” denildiğinde 

“Ben Resulallah’tan işittim ‘Kim atının tımar ederse ve onun yemini verirse Allah ona 

her kıl karşılığında bir sevap yazar.’” 441 demiştir. 

Hz. Peygamber’in koruyucu önlemlerinden bir tanesi de hayvanların dinlenme 

ve konaklama yerlerine dikkat edilmesidir. Konaklama yerlerini seçerken yol 

üzerlerinin ya da çukurlu bölgelerin olmaması konusunda uyarmıştır: “… Gece 

konakladığınızda yollarda konaklamaktan sakınınız. Çünkü yollar geceleyin haşeratın 

uğradığı yerlerdir.”442 Yol üzerleri ve çukurlu yerler zehirli hayvanların veya 

haşeratların yuva yaptığı ya da yiyecek aramaya çıktığı yerler olması nedeniyle 

buraların tercih edilmemesi gerekmektedir. Hz. Peygamber gece karanlığında 

dinlendirilen hayvanın, zehirli bir hayvan veya böcek tarafından ısırılabileceğini ve 

bunun erken fark edilemeyeceği için teşhis ve tedavisinde geç kalınmasına sebep 

olacağını öngörerek konaklama yerlerinin dikkatli seçilmesini istemiştir. 

 
438 İbn Sa‘d, Tabakât, C. 9, s. 47; Heysemî, Mecma‘u’z-Zevâ’id, C. 8, s. 196. 
439 İbn Sa‘d, Tabakât, C. 1, s. 474. 
440 Ebû Dâvûd, Cihâd, 50. 
441 Muhammed Bâkır b. Muhammed Takî b. Maksûd Alî el-Meclisî (ö. 1110/1698-99 [?]), Bihârü’l-
Envâr, C. 64, Müessesetü’l-Vefa’, Sana t.y., s.177. 
442 Müslim, İmare, 54. 



89 

 

 Beslenme ve İstirahatleri 

Hayvanlar insanlar gibi fizyolojik bir yapıya sahiptir. Bedenlerindeki sitemlerin 

doğru şekilde çalışması için enerjiye, protein, mineral ve vitaminlere ihtiyaçları vardır. 

Eğer vücutlarının ihtiyacı olan besinler karşılanamazsa tıpkı insanlarda olduğu gibi 

hayvanlarda da bağışıklık sitemi zayıflar ve bedenleri hastalıklara karşı savunmasız 

kalır. Bu yüzden hayvanların beslenmelerine dikkat edilmeli, aç ve susuz 

bırakılmamalıdır. Ayrıca hizmet sektöründe kullanılan hayvanların ihtiyaçları halinde 

dinlendirilmesi ve ihtiyaçlarının giderilmesi gerekmektedir. İnsanlar hayvanların 

dillerini anlamasalar da Yüce Allah’ın yaratmış olduğu can taşıyan bu varlıkların 

yorulacağını bilmeli ve lisanıhalinden göstermiş olduğu davranışlarına dikkat ederek 

onlara merhametle muamele edilmelidir. 

Hz. Peygamber’in sahip olduğu hayvanlarını bizzat kendisinin yemleyip 

suladığına dair pek çok bilgi kaynaklarda yer almaktadır.443 Ayrıca Hz. Peygamber 

hayvanların aç ve susuz bırakılmaması, beslenmelerine dikkat edilmesi ve onları bitap 

düşürene kadar çalıştırılmaması konusunda uyarılarda bulunmuştur. Abdullah b. 

Cafer’in aktardığı bir rivayette, Hz. Peygamber bir seferinde ensardan bir zatın 

bahçesine girmiş ve orada hal diliyle yorgun ve aç olduğu anlaşılan bir deve görmüştür. 

Hz. Peygamber devenin inleyip gözlerinden yaşlar aktığını görünce ona yaklaşmış, 

gözyaşlarını silmiş ve hayvanı okşayıp sakinleştirmiştir. Sahibini arayıp soruşturunca 

ensardan bir genç devenin sahibi olduğunu söyleyince, Hz. Peygamber “Allah’ın sana 

mülk kıldığı bu deve hakkında Allah’tan korkmuyor musun? Bak! Bu bana şikâyette 

bulundu. Sen ise onu aç bırakıyor ve fazla çalıştırarak yoruyorsun.” diyerek onu 

uyarmıştır.444 Yine aynı şekilde Hz. Peygamber açlıktan karnı sırtına yapışmış bir 

deveye rastladığında “Şu dilsiz hayvanlar hakkında Allah’tan korkunuz! Onlara besili 

olarak binin, etini de besili olarak yiyin.”445 buyurmuştur. 

 Tedavi Edilmeleri 

Hz. Peygamber hastalanan hayvanlarının tedavisi ile ilgilenmiş ve iyileşmeleri 

için gerekli uygulamaları yapmıştır. Bir tedavi yöntemi olan hayvan yaralarına katran 

 
443 Buhârî, el-Edebü’l-Müfred (Ahlâk Hadisleri), C. 1, ss. 547-548; Tirmizî, Muhtasar Şemail-i Şerîf 
Tercemesi, s. 295; Yardım, Peygamberimizin Şemaili, s. 414. 
444 Ebû Dâvûd, Cihâd, 47; Ahmed b. Hanbel, Müsned, C. 3, s. 274. 
445 Ebû Dâvûd, Cihâd, 47. 



90 

 

sürme tatbikini kendisi yapmıştır. Enes b. Mâlik, Hz. Peygamber’i ziyaret ettiği bir 

günde kendisini devesinin yaralarına katran sürerken gördüğünü belirtmiştir.446 

Daha önce de bahsettiğimiz üzere fakihler, Allah’ın hayvanların canlarını 

insanlara emanet etmesi ile ilgili ayetlerden ve Hz. Peygamber’in hadislerinden yola 

çıkarak hayvanların ihtiyaç duydukları tedavi masraflarını nafaka hükmüne dahil 

etmişlerdir. Bu nedenle hayvanın hayatını devam ettirip yapısına uygun biçimde 

verimliliğini sağlayacak her türlü harcamanın yanında, sağlığıyla ilgili koruyucu 

tedbirlere ait masraflar ve baytarlık giderleri de nafaka kapsamına dahil edilmiştir.447 

Binek hayvanları kullanırken yapılan dikkatsiz uygulamalar, onların 

rahatsızlıklarına ve bazen de iyileşmesi güç hastalıkların ortaya çıkmasına neden 

olmaktaydı. Örneğin semer ve yular kullanımı esnasında hayvana dikkat edilmezse 

ciddi bir hastalık türü olan, bugün veteriner tıbbındaki adı cidago fistülü (yağır) olarak 

bilinen debere (دَبرة) hastalığına yakalanma riski yüksekti. Bu hastalığın tedavisinin 

çok güç olduğu ve çoğu kez hayvanın şifa bulamadığı bilinmektedir.448 Hz. Ömer, 

palan sürtmesinden ötürü devesinin vücudunda yağır meydana gelince üzülerek 

yarasına dokunmuş ve “Sana olandan sorguya çekilmekten korkarım”449 diyerek 

hayvanının hastalığına sebep olmaktan ötürü endişesini dile getirmiştir. Bu yüzden Hz. 

Peygamber, yük taşıyan hayvanlara karşı merhametli olmayı, onlara gücünün üstünde 

yük yüklenilmemesi gerektiği konusunda insanları uyarmıştır. Ayrıca Hz. Peygamber 

hayvanlar için ölüm riski taşıyan yular, tasma(kiriş) kullanmayı ve hayvanları rahatsız 

eden zil takma adetini kaldırtmıştır.450 

Hayvanların derilerinde bulunan ve onları rahatsız eden parazitlerin 

temizlenmesi hususu da Müslümanların hayvanları için hassasiyet gösterdiği 

durumlardan bir tanesiydi. İhramlı iken herhangi bir canlının öldürülmesi haram 

olmasına rağmen Rebîa b. Abdullah’ın Hz. Ömer’in devesinin derisinde dolaşan 

parazitleri temizleyip toprağa attığını bildirmiştir.451 Hadis âlimleri hayvan 

öldürmenin haram olduğu ihramlı günlerde Hz. Ömer’in devesini rahatsız eden 

canlıları temizlemesinden bu durumu caiz olarak gördüğünü belirtmişlerdir. Çünkü 

 
446 Buhârî, Cenâiz, 42, Akîka,1; Müslim, Âdab, 22; Ebû Dâvud, Edeb, 69; Ahmed b. Hanbel, Müsned, 
C. 3, s. 212; Beyhakî, Sünenü’l-Kübrâ, C. 9, s. 305. 
447 Erbay, Nafaka, C. 32, s. 284. 
448 Erk, Veteriner Tarihi, s. 93. 
449 İbn Sa‘d, Tabakât, C. 3, s. 331. 
450 Müslim, Libâs ve’z-Zîne, 28; Abdürrezzak es-San‘ânî, Musannef, C. 10, s. 459. 
451 Muvatta’, Hac, 92. 



91 

 

deride dolaşan pire, güve gibi parazitler hayvana zarar verdiğinden bu türden canlıların 

öldürülebileceği ya da öldürülen parazitler için kefaret ödenebileceği hükmünde 

bulunmuşlardır.452 

 Hasta Hayvanlara Karantina Uygulanması 

Hz. Peygamber koruyucu tedavi uygulamaları hususunda da oldukça dikkatliydi. 

Salgın hastalıkların ortaya çıkaracağı korkunç sonuçlara engel olmak için önlemler 

alınmasına oldukça dikkat etmiş ve Müslümanların da dikkatli olmalarını belirtmiştir. 

Hayvanlara yem ve su verilirken “Hasta olan hayvanlar ile hasta olmayanlara beraber 

su içirilmesin”453 buyurarak karantina ve koruyucu tedbirlere dikkat çekmiştir.  

 Kuduz Köpeklerin İtlafı 

Daha önceki başlıklarda da yer verildiği üzere hayvanların gereksiz yere ya da 

eğlence amaçlı öldürülmesi nass’larla yasaklanmıştır. Fakat Hz. Peygamber saldırgan 

davranışlarda bulunarak insanlara zarar veren, hastalık taşıyan veya taşıdığı hastalığın 

insanlara veya diğer canlılara bulaşmasına sebep olan hayvanların öldürülmesini 

emretmiştir. Öldürülmesini emrettiği bu hayvanların arasında belirli özelliklere sahip 

köpekler de dahildi. 

Hz. Peygamber’in öldürülmesini emrettiği köpeklerle ilgili hadisler şöyledir: 

1- “Beş tane hayvan “fasık”dır ki, Mekke’nin harem bölgesinde de öldürülebilir. 

Bunlar; fare, akrep, karga, çaylak ve saldırgan (akûr) köpektir”454 

Bu hadiste Hz. Peygamber öldürülmesi gereken köpekler hakkında bariz bir 

özellik zikretmiştir ki o da köpeğin el-akûr yani yırtıcı ve saldırgan olmasıdır. Hadiste 

yırtıcı köpekler ile ismi geçen diğer hayvanlar, söz konusu dönem içerisinde insanlara 

ve diğer evcil hayvanlara zarar verdiği, ölmelerine veya ciddi şekilde yaralanmalarına 

sebep olduğundan öldürülmelerine izin vermiştir. 

2- “Hz. Peygamber Medine’deki köpeklerin öldürülmesini emretti…”455 

Müslümanların hayvan öldürme yasağından ötürü saldırgan köpeklerden 

korkması ve şikayetleri üzerine, Hz. Peygamber Medine’deki köpeklerin 

 
452 İbrahim Canan, Kütüb-i Sitte Tercüme ve Şerhi, C. 5, Akçağ Yayınları, Ankara 1993, s. 374. 
453 Müslim, Selam, 33; Beyhakî, Sünenü’l-Kübrâ, C. 2, s. 99. 
454 Buhârî, Bedu’l-halk, 16; Müslim, Hacc, 9, (66-72), Ebû Dâvûd, Hacc, 40; Tirmizî, Hacc, 21; Nesâî, 
Hacc, 113; İbn Mâce, İkame, 146, Menâsik, 91. 
455 Müslim, Musâkât, 45; Ahmed b. Hanbel, Müsned, C. 5, ss. 505, 513-514. 



92 

 

öldürülmelerini emretmiştir. Hz. Peygamber’in öldürülecek köpekleri sadece Medine 

ile sınırlı tutması endemik bir salgının var olduğu ihtimaline işaret etmektedir. Nitekim 

Hz. Peygamber “Şayet köpekler de diğer ümmetler gibi bir ümmet olmasaydı onların 

öldürülmesini emrederdim”456 buyurması Medine’de yaşanan sıkıntının boyutunu 

gözler önüne sermektedir. Ayrıca Hz. Peygamber’in evcil av ve çoban köpeklerini bu 

emrin dışında tutmuş457 olması, başıboş zararlı köpeklerden hastalığın bulaşması ve 

yayılması endişesini ortadan kaldırmak amacıyla onların öldürülmesini istediğini 

göstermektedir. 

Medine’dekine benzer bir durumun, İbn Sahnûn’un (ö. 256/870) Kayrevan’da 

kadılık yaptığı dönemde yaşandığı tahmin edilmektedir. O günlerde kuduz hastalığının 

belirtilerini taşıdığı anlaşılan köpeklerin, insanların geçtiği sokaklarda 

dolaştıklarından ötürü onlara saldırma ve hastalığı bulaştırma riski taşımaktaydı. Bu 

nedenle Kayrevan kadısı İbn Sahnûn, şurtalara yollarda dolaşan köpekleri 

öldürmelerini emretmiştir.458 Bu bilgide de görülmektedir ki öldürülmesi emredilen 

köpekler yine insanlara zarar verebilecek olanlarla sınırlandırılmıştır. Çünkü şurtaların 

da asayişi sağlamak için köpeklerle gezdiği459 bilinmekte fakat öldürme emrinde 

bunların kapsama alınmadığı görülmektedir. 

3- “Onlardan (köpeklerden) sadece koyu siyahlarını öldürün…”460 

Hadis, ilk bakışta siyah köpeklerin rengiyle alakalı mı sorusunu akıllara getirse 

de aslında bir köpek türünü işaret etmiş olabilir. Çünkü hayvanlarda bazı belirli renkler 

aynı zamanda onların türlerini gösteren emarelerden bir tanesidir. Hz. Peygamber’in 

“siyah köpek” ifadesiyle saldırgan bir türden bahsetmiş ya da kuduz hastalığının 

yayılmasına sebep olan köpekleri kastetmiş olabileceği düşünülmektedir. İbn Kuteybe 

ve İbn Abdilberr, bu hadisi yorumlarken siyah köpeğin ve “gözlerinin üstünde iki 

nokta gibi beyazı olan”larının öldürülmelerinin emredilmesini, bunların en zararlıları 

olmaları ile yorumlamakta, söz konusu nitelikteki köpek türlerinin salgın hastalık 

 
456 İbn Mâce, Sayd, 2; Tirmizî, Ahkâm ve’l-Fevâid, 4, Sayd 16; Ebû Dâvûd, Sayd, 1-3; Nesâî, Sayd, 10. 
457 Buhârî, Bed’u’l-Halk, 14; Müslim, Libas, 26, Müsâkât, 10; İbn Mâce, Sayd, 1;Tirmizî, Sayd, 4; 
Nesâî, Sayd, 9. 
458 El-Hakîm Ahmed b. Mîlâd, Târîhu’t-Tıbbi’l-Arabi ve’t-Tunis, Matbaa el-İtcâhu’t-Tunis, Tunus 
1980, s. 153; Bâkır Muhammed el-Kürbâsî, “İlmü’l-Hayvan fî’t-Türâsi’l-Arabî’l-İslamî”, Mecelletü’l-
Kûfe li’l-‘Ulûm et-Tıbbiyyetü’l-Baytariyye, S. 1, 2010, s. 85. 
459 Metin Yılmaz, Erken Dönem İslam Tarihinde Polis Teşkilatı, Polis Akademisi Yayınları, Ankara 
2016, ss. 197-198. 
460 Ebû Dâvûd, Sayd, 3, 21; Tirmizî, el-Ahkâm ve’l-Fevâid, 3-4; İbn Mâce, Sayd, 2; Heysemî, 
Mecma‘u’z-Zevâ’id, C. 4, s. 43. 



93 

 

taşımaları veya hastalığın bulaşıcılığına vesile olduğunu, bu yüzden bunların 

öldürülmelerini emretmesi ihtimali üzerinde durmaktadırlar.461 

Hz. Peygamber’in köpekler hakkındaki bu hadislerini köpek itlafı olarak görmek 

yanlıştır. Tezimizin bu kısmına kadar vahşisinden evciline kadar bütün hayvanlara 

merhametle yaklaşılmasını ve susamış bir köpeğe su veren günahkâr bir şahsın köpeğe 

yaptığı bu iyilikten ötürü günahlarının bağışlandığını buyuran Hz. Peygamber’in 

köpeklerin katledilmesini emrettiği kesinlikle düşünülemez. Zaten Hz. Peygamber’in 

köpekleri katletme emri vermesi halinde bu durum, Allah’ın hayvanlara verdiği 

yaşama hakkı ile ters düşmüş olacaktır. Sonuç olarak Hz. Peygamber hem insanların 

hem de diğer hayvanların sağlığını korumak amacıyla kuduz/saldırgan köpeklerin 

salgın tehlikesi üzerine öldürülmelerini emretmiştir. 

 Yavruların Gelişimi 

Hz. Peygamber hayvan yavrularının beslenmesine dikkat etmiş ve sahabenin de 

buna önem vermelerini istemiştir. Hz. Peygamber koyun sağan bir adamı gördüğünde 

ona “Koyunları sağdığınız zaman onların yavrularına da süt bırakın.”462 buyurarak 

yavruların aç bırakılmasına gönlü razı olmamıştır. 

Hz. Peygamber yavru hayvanların hayatlarını korumak amacıyla daha henüz 

gelişmemiş, anneye muhtaç yavruların kesilmemesi için de uyarılarda bulunmuştur. 

Bu konu ile ilgili Câbir şu hadisi rivayet etmiştir “Resulallah bana geldi. Ben de ona 

bir keçi kesmeye karar verdim. O arada keçi melemeye başladı. Allah Resulü onun 

melemesini duydu ve ‘Ey Câbir! Henüz süt emen bir yavruyu kesme’ buyurdu.”463 

 Yüzlerine Damga Vurulmaması 

Araplarda hayvancılık önemli bir geçim kaynağı idi. Özellikle koyun, keçi ve 

deve yetiştiriciliği oldukça yaygındı. Sayısı yüzleri aşan sürülerdeki hayvanlar, başka 

sürülerdeki hayvanlarla karışmasın diye hayvan sahipleri veya baytarlar tarafından 

damgalanırdı.464 

 
461 Adnan Koşum, “İslam Hukukunda Hayvanların Yaşama Hakları Bağlamında Köpeklerin 
Öldürülmeleri Sorunu”, İslam Hukuku Araştırmaları Dergisi, S. 26, 2015, s. 307; Adnan Koşum, İslam 
Hukukunda Hayvan Hakları, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, Ankara 2018, s. 83. 
462 Heysemî, Mecma‘u’z-Zevâ’id, C. 8, s. 196. 
463 Ahmed b. Hanbel, Müsned, C. 3, s. 396. 
464 Hayvan damgalama günümüz Anadolu bozlak kültüründe de halen yapılmaktadır. Hayvanların 
kaybolmaması, diğer sürülerle karışmaması ve tanınabilmesi amacıyla “en” ve “dağ” adıyla bilinen 
işaretlerin yapılmakta, en uygulamasının hayvanın kulağının delinmesi, kesilmesi ya da “kertiklenmesi” 



94 

 

Hz. Peygamber’in de hayvanlara damga vurduğu belirtilir. İslam devletinin 

kamulaşması ve devletin zekât olarak topladığı hayvanların diğer hayvanlarla 

karışmaması için bu hayvanlara damga vurulmaktaydı. Enes b. Mâlik, Hz. 

Peygamber’i elindeki damga ile zekât develerini damgalarken gördüğünü 

belirtmiştir.465 Hz. Peygamber’in koyunların kulaklarına da damga vurduğu 

bilinmektedir.466 Ayrıca Hz. Ömer’in ahırındaki atların uyluklarında “Allah yolunda 

vakfedilmiştir” yazılı damganın bulunduğu aktarılmıştır.467  

Hayvanlara damga vurmanın ihtiyaç olduğu durumlarda, bunun, sağlıklı bir 

şekilde uygulanması gerekmektedir. Fakat Hz. Peygamber’in uyarılarından önce halk 

hayvanlara damga vururken onları çok önemsemez ve vücudun en hassas bölgesi olan 

yüzlerine damga vururlardı. Halbuki yüze damga vurmak hayvanların 

yaratılışlarındaki güzelliği bozmaktaydı. Ayrıca göz, burun, ağız gibi en hassas 

organların olduğu yerleri yakmak canlarını çok acıtmaktaydı. Hz. Peygamber’e 

yüzüne damga vurulmuş bir deve getirildiğinde “Keşke deve sahipleri bu deveden ateşi 

uzaklaştırsalar”468 buyurmuş, hayvanların yüzüne yapılan bu işkenceden 

vazgeçilmesini istemiştir.  

Hz. Peygamber hayvanların yüzlerine vurulmasını bile yasaklarken elbette 

yüzlerine damga vurularak canlarının yakılmasına karşı çıkmıştır. Yüzünden 

damgalanmış bir hayvan gördüğünde sahiplerini her zaman uyarmıştır. Bir gün Hz. 

Peygamber yüzünden dağlanmış bir eşek görünce, bunu uygun bulmadığını belirterek 

“Allah'a yemin olsun! (Ben olsaydım) dağlamayı bu hayvanın yüzünün en uzak 

noktasına vururdum!” buyurmuştur. Çünkü bu durum hayvanların sağlıklı 

görüntüsünü bozarak acı çekmelerine sebep olmaktaydı. Yukarıdaki hadisi aktaran İbn 

Abbas, Hz. Peygamber’in hayvanların yüzlerine değil sağrılarına469 damga 

 
şeklinde olduğu ve köylerde her koyun, keçi sahibinin kendine özel bir eni olduğu bilinmektedir. Dağ 
ise, şiş ya da damga olarak kullanılacak demirin kızdırılmasıyla hayvanın burnuna, gözlerinin alt 
kısmına, çene kemiklerinin üzerine yapılan işaret şeklinde olduğu, karakeçilerin burnuna “V” veya “8” 
biçiminde kızgın demirle dağlamanın yapıldığı ve dağlanan yerde çıkan beyaz tüyün keçiyi daha 
yakışıklı gösterdiğine inanılır. En ve dağ, hayvanın kuzuluk döneminde, baharda yaylaya çıkmadan 
önce yapılmaktadır. Sürü sahipleri bu tür işaretlerin dışında sürüdeki koyunların sırtlarını aynı renkte 
boyayarak da işaretlemektedirler. Sinmez, Bozlak Kültüründe Folklorik Veteriner Hekimliği ve 
Hayvancılık, s. 76. 
465 Buhârî, Zekat, 69. 
466 Müslim, Libas, 110, 111. 
467Kettânî, Terâtîbü’l-İdâriyye, C. 1, s. 630. 
468 Heysemî, Mecma‘u’z-Zevâ’id, C. 8, s. 110. 
469 Hayvanın bel ile kuyruk arasındaki bölge. 



95 

 

vurulmasını emrettiğini ve ilk defa hayvanların sağrılarına damga vuranın Hz. 

Peygamber olduğunu belirtmiştir.470  

Hz. Peygamber yüz ve çevresine damga vurmayı yasaklamasına rağmen halen 

bunu yapmaya devam edenler olunca, yüze damga vuran bu kişilere lanet etmiştir.471 

Lanet edilmesinden hoşlanmayan ve hatta insanların da birbirlerine lanet etmelerini 

yasaklayan Hz. Peygamber’in, hayvanlara yapılan bu eziyet karşısında lanet etmekten 

kendisini alamaması dikkat çekicidir. Hayvanların canını yakacak davranışlarda 

bulunmak ve onların güzel sıfatlarının bulunduğu yüzlerini damgalamak suretiyle 

bozmak, Allah’ın razı olmadığı bir durumdur. Bu yüzden de Hz. Peygamber, durumun 

ciddiyetini ve haram olduğunu kesin olarak belirtmek amacıyla "lanet" ifadesini 

kullanmıştır.472 

Hz. Peygamber’in burnuna damga vurulmuş deve gördüğünde “Dağlama 

yapacağın yer yok mu idi? Bu durumda sana kısas gerekir.” şeklinde buyurması, bu 

davranışı “kasten yaralama” suçu olarak kabul ettiğini göstermektedir. Hayvanının 

burnuna damga vurmuş olan kişi Hz. Peygamber’in sözüne “Emir senindir ey Allah'ın 

Resulü” deyince bu şahsa hayvanın neresine damga vurması gerektiğini göstermek için 

ondan henüz üzerine damga vurulmamış bir deve getirmesini istemiştir. Damga 

vurulmamış bir devesini getiren o şahıs, deveye damga vurmak için damga aletini 

boynuna götürünce Hz. Peygamber damga aletini uyluklarına kadar geriye getirmesini 

istemiş ve oraya damga vurmasını buyurmuştur. 

Hayvanların yüzündeki kadar olmasa da bedenlerine vurulan damgalar da 

onların canını acıtmaktadır. Kab b. Züheyr (ö. 24/645 [?]) bir şiirinde, dişi ve erkek 

eşekler (  için eğer acıyla inliyorlarsa kalçalarında damgalamadan oluşmuş yanık (   الأتُن 

izlerinin görülebileceğini belirtmiştir.473 Bu yüzden damganın hayvanın etini çok 

yakmayacak şekilde yapılması gerekmektedir. Hz. Peygamber küçük develeri 

damgalayan bir kişiyi gördüğünde ona, develerin yüzüne damga vurmamasını, onun 

 
470 Müslim, Libas, 107. 
471 Müslim, Libas ve Zinet, 107; Ebû Dâvûd, Cihâd, 58. 
472 Mehmet Dilek, “Hadislerde Hayvan Bedenlerine Eziyete Engel Olma Örnekleri”, Uluslararası Türk 
Kültüründe Beden Sempozyumu, İstanbul, 4-5 Nisan 2007, s. 206. 
473 Kab b. Züheyr, Dîvân, thk. Ali Faûr, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1417/1997, s. 94; İbn Manzûr, 
Lisânü’l-Arab, C. 4, s. 141. Hayvanlara damga vurulması ile ilgili Hz. Peygamber’in nasihatleri diğer 
bahislerde geçecektir. 



96 

 

nereyi damgalaması gerektiğini sorması üzerine ise boyun kısmının ön tarafına ve etini 

yakmayacak şekilde damgalaması gerektiğini emretmiştir.474 

  

 
474 Ebü’l-Kâsım Süleymân b. Ahmed b. Eyyûb et-Taberânî (ö. 360/971), Mu‘cemü’l-Evsat, thk. Tarık 
b. Ivadullah b. Muhammed ve Abdurraman b. İbrahim el-Hüseyni, C. 8, Kahire ty., s. 110. 



97 

 

3. MİLADİ ALTINCI – DOKUZUNCU 

YÜZYILLAR ARASINDA VETERİNER 

HEKİMLİK/BAYTARLIK FAALİYETLERİ 

3.1. Baytar Teriminin Etimolojisi 

Arapçada “veteriner hekim” anlamında kullanılan baytar terimi, sülasi kalıpta b-

t-r ( ربط ) fiilinden türemiş bir kelimedir. Kadim lügat âlimlerinin pek çoğu 

sözlüklerinde baytar kelimesine b-t-r ( ربط ) maddesinde yer vermiş, bu kelimenin hangi 

anlamlarda ve hangi formlarda kullanıldığı hakkında geniş bilgiler sunmuşlardır. 

“Dehşete düşmek, şımarmak, nankörlük etmek, haddi aşmak, kibirlenmek, sevinçten 

coşmak, yarmak, delmek”475 gibi pek çok anlamı ihtiva eden بطر fiili, dönemin 

şiirlerinde, deyimlerinde ve günlük hayatın içinde çokça kullanılmaktaydı.  

Kur’an-ı Kerim ve hadislerde de bu fiilin farklı anlamlarda kullanıldığını 

söylemek mümkündür. بطر (batr) fiili Kur’an-ı Kerim’deki iki ayette geçmekte olup 

“nimetin çokluğundan şımararak nankörlük etmek, haddi aşmak” anlamlılarına 

gelmektedir: 

“… وَيَصُدُّو النَّاسِ  وَرِئاَء  بطََرًا  دِيَارِهِم  مِن  خَرَجُواْ  كَالَّذِينَ  تكَُونُواْ  ဃِّ لاَ  سَبِيلِ  عَن  نَ  ” (Şımarıp 

böbürlenmek, insanlara gösteriş yapmak ve -halkı- Allah yolundan alıkoymak için 

yurtlarından çıkanlar -Mekke müşrikleri- gibi olmayın…).476 

مَعِيشَتهََا …“ بطَِرَتْ  قَرْيَةٍ  مِن  أهَْلكَْنَا   Biz nimetler içinde şımaran nice memleket) ”وَكَمْ 

halkını helâk etmişizdir)477.  

Aynı şekilde Hz. Peygamber’in hadislerinde de b-t-r fiili, Kur’an-ı Kerim’deki 

anlamla paralellik göstermektedir:  

 
475 Hâlil b. Ahmed, Kitâbü’l-‘Ayn, C.1, s. 145; İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luğa, s. 315; Ezherî, Tehzîbü’l-
Luğa, C.13, ss. 336-338; Cevherî, Tâcü’l-Luğa, C. 1, s. 287; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, C.1, s. 65; Ebû 
Abdillâh Zeynüddîn Muhammed b. Ebî Bekr b. Abdilkâdir er-Râzî (ö. 666/1268’den sonra), Muhtâru’s-
Sıhah, Mektebetü Lübnan, Beyrut 1986, s. 23; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, C. 4, ss. 68-70; Ebü’l-Abbâs 
Hatîbüddehşe Ahmed b. Muhammed b. Alî el-Feyyûmî el-Hamevî (ö. 770/1368-69), el-Misbâhu’l-
Münîr fî Garîbi’ş-Şerhi’l-Kebîr, Mektebetü Lübnan, Beyrut 1987, s. 20; Fîrûzâbâdî, Kâmûs, C. 2, s. 
1764; Zebîdî, Tâcü’l-‘Arûs, C. 10, ss. 212-215. 
476 Enfal, 8/47. 
477 Kasas, 28/58. 



98 

 

“ وطول   النعمة  عند  الطغيان  البطََر  بطََراً  إِزَارَه  جرَّ  إِلى من  القيامة  يوم  ينظر الله  الغنىلا  ” (Allah, 

büyüklük taslayarak elbisesinin eteklerini yerde sürüyen kimsenin kıyamet gününde 

yüzüne bakmaz).478 

النَّاسِ “ الحَقِّ 479   وغَمْطُ  بَطَرُ   kibir ise hakkı kabul etmemek ve insanları…) ”…الكِبْرُ 

küçük görmektir).480 

Fiilin yine çok farklı formları bulunmakta ve her biri farklı anlamlara 

gelmektedir. Fakat konunun sınırlılıklarına bağlı kalmak adına konumuza yakın 

anlamları ihtiva eden formları açıklamak daha yerinde olacaktır.  

En eski dil âlimlerinden olan Halîl b. Ahmed el-Ferâhîdî (ö. 175/791) Kitâbü’l-

‘Ayn adlı eserinde, “veteriner hekimlik bilimi” anlamına gelen بيْطرة (baytara) 

kelimesine b-t-r maddesinde yer vererek البيْطار (el-baytâr) şeklindeki veznini  “hayvan 

hastalıklarını tedavi eden” olarak açıklamıştır.481 Halîl b. Ahmed’den sonraki 

dilbilimciler de sözlüklerinde aynı bilgiye yer vermişler ve baytar kelimesinin baytara 

 gibi vezinlerinin (بيَطر) biyatr ,(مُبيَْطر ) mubaytr , (البيْطار) el-baytâr , (بطَِير) batîr , (بيْطرة )

de bulunduğuna işaret etmişlerdir.482 İbn Düreyd (ö. 321/933) بَطر fiilinin  َّشَق 

(yarma/yarılmış) yani “deri veya onun gibi bir şeyi yarmak, yaraları (hastalıklı yeri) 

yarmak” anlamına geldiğini ve البَيْطار (el-baytâr) kelimesinin aslını oluşturduğunu 

belirtmiştir483. 

Veteriner tıp tarihi araştırmacıları da İslam Uygarlıkları ile ilgili veteriner 

hekimlik bilgilerini incelerken baytar kelimesinin kökenini de araştırmışlardır.484 

 
478 Buhârî, Libas 1, 2, 5, Fezâilü’l-Ashâb 5, Edeb 55; Müslim, Libas, 42; Muvatta’, Libas, 11; Tirmizî, 
Libas, 8; Nesâî, Zinet, 102; Ebû Dâvûd, Libas, 28. 
 ,ifadesi doğru yoldan yüz çevirmek, bolluk ve zenginlik içinde kibirlenerek hakkı görmemek بطََرُ الحَقّ  479
inkar etmek anlamlarına gelmektedir. Bknz, Ezherî, Tehzîbü’l-Luğa, C. 13, s. 337; İbn Manzûr, 
Lisânü’l-Arab, C. 4, s. 69; Firûzâbâdî, Kâmus, C. 2, s. 1764; Zebîdî, Tâcü’l-Ârus, C. 10, s. 212. Bu 
yüzden فقر مخطر خير من غنى اشر بطر “Fakirlik endişesi zenginlik görmemişliğinden/kibrinden daha iyidir” 
ifadesi söylenir. Bknz, Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, C. 1, s. 65; Zebîdî, Tâcü’l-‘Arûs, C. 10, s. 215. 
480 Müslim, İman, 147. 
481 Hâlil b. Ahmed, Kitâbü’l-‘Ayn, C. 1, s. 145. 
482 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luğa, s. 315; İbn Abbâd, Muhît fi’l-Luğa, C. 9, s. 169; Ezherî, Tehzîbü’l-
Luğa, C. 13, s. 337; Cevherî, Tâcü’l-Luğa, C. 1, s. 287; İbn Sîde, Muhassas, C. 14, s. 108; Fîrûzâbâdî, 
Kâmûs, C. 2, s. 1764; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, C. 1, s. 65; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, C. 4, s. 69; 
Feyyûmî, Misbâhu’l-Münîr, s. 20; Zebîdî, Tâcü’l-‘Arûs, C. 10, s. 213. 
483 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luğa, s. 315. Kendinden sonraki bazı dil âlimleri de aynı bilgiyi 
sunmuşlardır: İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, C. 4, s. 69; Fîrûzâbâdî, Kâmûs, C. 3, s. 1764; Zebîdî, Tâcü’l-
‘Arûs, C. 10, s. 21. Feyyûmî ise البَيْطار (el-baytâr) kelimesine yer vermesine rağmen tanımını yapmamış, 
lakin bu kelimenin “yarmak” anlamına gelen بطر fiilinin elif harfi vezniyle البيَْطار (el-baytâr) ismini 
aldığını açıklamıştır. Feyyûmî, Misbâhu’l-Münîr, s. 20. 
484 Martin Plessner, “Baytār”, Encyclopedia of Islam, C. 1, Brill Publisher, Leiden 1986, s. 1149; Robert 
H. Dunlop and David J. Williams, Veterinary Medicine An İllustrated History, Mosby Year Book 
Publishing, St. Louis 1996, s. 196. 



99 

 

Baytar kelimesinin en eski etimolojisi hakkında bilgiyi Angela von den Driesch (1934-

2012) sunmaktadır. Driesch, eski Yunancada veteriner hekim terimi yerine kullanılan 

hippiatros (ἱππιατρός) kelimesinin Süryaniceye pyatra olarak geçtiğini, daha sonra 

Süryaniceden de Arapçaya biyatr (بيَطر) olarak geçtiğini ve zamanla baytar (بيَْطار) 

kelimesine dönüştüğünü belirtmiştir.485 Dunlop ve Williams da İslam medeniyetinde 

biniciliğe (süvarilik) verilen önemden ötürü veteriner tıbbıyla ilgilenildiğini ve 

Arapçada kullanılan el-baytar (البيَْطار) kelimesinin İspanya’nın fethinden sonra 

İspanyolcaya albeytar şeklinde geçtiğini belirtmişlerdir. Veteriner tıbbı hakkında 

İspanyolca kaleme alınan yazma eserlerde albeytar teriminin buradan Avrupalılara 

geçtiği ve onlar tarafından da kullanıldığı ayrıca belirtilmektedir.486 

Baytar kelimesinin kullanımı ile ilgili en eski bilgileri şiirlerden öğrenmekteyiz. 

Altıncı yüzyılda okuma yazma bilen kişi sayısının az olması ve yazılı kaynakların 

olmaması bu sebeplerden bir tanesidir. Fakat şairlerin şiirlerinde atalarına, 

geleneklerine, yaşayışlarına, hayat felsefelerine, aşklarına, kahramanlıklara, etkisi 

altında kaldıkları hadise, doğa ve canlı tasvirlerine, vb. yer vermeleri, sözlü anlatım 

kültürünün oldukça geniş bir muhteviyata sahip olmasını sağlamış ve bu sayede baytar 

terimi ile ilgili kullanımları şiir beyitlerinden öğrenilmesini sağlamıştır. 

Araştırmalarımızda, baytar kelimesinin en çok hayvanları tedavi eden kişi 

anlamında kullanıldığını tespit ettik. Cahiliye devri şairlerinden Nâbiga ez-Zübyânî (ö. 

604) divanındaki bir beyitte baytar kelimesine mubaytir (مُبيَْطِر)487 vezniyle yer 

vermiştir. Pek çok lügat âliminin sözlüklerinde yer alan beyitte bir baytarın delici bir 

aletle ‘adat (عَضَد) adı verilen hastalığı iyileştirmesinden bahsetmiştir. Bu hastalık 

develerin pazu kısmında veya omuz altında görülen ve hayvanın yük taşımasını 

zorlaştıran bir hastalıktı. Şiirde baytarın hastalıklı bölgeyi delerek hayvanı iyileştirdiği 

anlatılmıştır.488 

Emevî devri şairlerinden et-Tırımmâh da beyitlerinden birinde baytar kelimesini 

biyatr (بيَِطْر) vezni ile kullanmıştır.489 Binek hayvanların toynağında ortaya çıkan, 

 
485 Ferruh Dinçer, “An Analytical Approach to the Veterinary Knowledge of the Islamic Period”, 
Historia Medicinae Veterinariae, ed. Ferruh Dinçer, Ankara University Press, Ankara 2002, s. 186. 
486 Dunlop and Williams, Veterinary Medicine, s. 199; Shwabe, Cattle, Priests, and Progress in 
Medicine, s. 150. 
487 Firûzâbâdî, Kâmûs, C. 3, s. 1764; Zebîdî, Tâcü’l-‘Arûs, C.10 s. 213.  
488 Şiirde bir öküzün köpeğin omuz altına boynuzu ile vurarak delmesini, baytarın devenin omuz altında 
ortaya çıkan‘adat hastalığını delerek tedavi etmesine benzetilmiştir. Nâbiga ez-Zübyânî, Dîvân, s.19. 
489 Firûzâbâdî, Kâmûs, s. 1764; Zebîdî, Tâcü’l-‘Arûs, C.10, s. 213. 



100 

 

sürekli düşmelerine ve onları bitkin ve halsiz olmalarına sebep olan rahsa ( رهصة)490 

adı verilen rahatsızlıktan bahsetmiştir. Rahsa hayvanların toynaklarının içine taş, çalı 

gibi şeylerin girmesinden ötürü yaralar oluşur. Bu şiir, baytarın hayvanları bu 

sıkıntıdan kurtarmada çok maharetli olduğunu anlatmaktadır.491 Bu şiirlerden 

anlaşıldığı üzere baytarların tedavide delici veya kesici alet kullanmalarından ötürü btr 

fiilinin “yarmak, delmek” anlamlarından hareketle baytar teriminin kullanıldığını 

söylemek mümkündür. 

Çok nadir bir kullanım olsa da baytar kelimesinin biyatr (البِيطَْر) vezni terzi 

anlamında kullanılmıştır. Bazı dil âlimleri Seleme b. Âsım’ın (ö. 270/883’ten sonra) 

söylediği beyitte yer alan biyatr kelimesinin terzi anlamında kullanıldığını 

belirtmişlerdir. Şemir b. Hamdeveyh, el-biyatr ( ِالبِيطَْر) kelimesinin terzi anlamındaki 

hayyât ( خَياّط) kelimesine dönüştüğü, aynı kullanımın   َالحاذِق  kelimesinin ًاسِْكافا (usta) 

kelimesine dönüşmesine benzediğini belirtmiştir.492 Bu örnekten yola çıkarak yine 

kesici aletle yapılan ustalık ve maharet gerektiren işlemlerden ötürü bazı kelimelerin 

diğerlerinin yerine kullanılmakta olduğu görülmektedir. 

Baytar kelimesinin “hayvan tedavi eden” anlamının dışında “ilim ve feraset 

sahibi, kıvrak zekalı” anlamında da kullanıldığı bilinmektedir. Keskin görüşü ve bilgi 

sahibi şahıslara “âlim baytâr” lakabı verilirdi.  Bu kullanımla ilgili örneği ise Emevî 

şairi Ömer b. Ebî Rebia (ö. 93/711-12)’nın beytinde görülmektedir. Beyitte kendisine 

“atîk”493 lakabının yanında “âlim baytar” lakabıyla da seslendiklerini belirtmiştir.494 

Divanın Muhammed Muhyiddîn Abdurrahîm tahkikinde âlim baytâr ( ُبيَْطار  (عالمٌ 

ifadesinin hayvanları tedavi eden baytar anlamında kullanılmadığını, Ömer b. Ebî 

Rebia’nın zeki ve bilgi sahibi olduğunu göstermek için bu beyti söylediğini 

belirtmiştir. Nitekim Ömer b. Ebî Rebia başka bir beytinde daha baytar ifadesini aynı 

anlamda kullanmıştır.495 

 
490 Asmaî, el-Hayl, s. 68; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, C. 7, ss. 33-34; Fîrûzâbâdî, Kâmûs, C. 3, s. 2915. 
491 Tırımmâh, Dîvân, s. 279. 
492 İbn Abbâd, Muhît fi’l-Luğa, C. 9, s. 169; Ezherî, Tehzibü’l-Luğa, C. 13, s. 337; Cevherî, Tâcü’l-
Luğa, C. 2, s. 593; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, C. 4, s. 70; Firûzâbâdî, Kâmûs, C. 2, s. 1764; Zebîdî, 
Tâcü’l-‘Arûs, C.10 s. 214. 
493 Ömer b. Rebia, Kureyş’in önde gelen edebi şairlerinden olduğu için bu lakapla anılmaktaydı. Ömer 
b. Ebî Rebia, Dîvân, thk. Fâyez Muhammed, s. 149.  
494 Ömer b. Ebî Rebia el-Mahzûnî, Dîvân, thk. Muhammed Muhyiddîn Abdurrahîm, Matbaatü’s-Saâdeti 
bi Mısr, Mısır 1956, s. 124; Ömer b. Ebî Rebia, Divân, thk. Fâyez Muhammed, Dârü’l-Kitâbi’l-Arabî, 
Beyrut 1996, s. 149; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, C. 1, s. 65; Zebîdî, Tâcü’l-‘Arûs, C.10, s. 215. 
495 Ömer b. Ebî Rebia, Divân, thk. Muhyiddîn Abdurrahîm, s. 130; thk. Fâyez Muhammed, s.155. 



101 

 

İlim sahibi bazı şahısların bilgiyi doğru şekilde kullanmaları ve aktarmaları için 

de aynı lakap kullanılmaktaydı. İbn Hacer el-Askalânî de muhaddislere yer verdiği 

Nüzhetü’l-Elbâb fi’l-Elkâb adlı eserinde, Ahmed b. Züheyr b. Mervan el-Mervezî’nin 

 lakabıyla anıldığına yer vermiştir.496 (baytaru’l-ilm) بيطار الْ علم

Baytarlık mesleği inceleme konumuz olan dönemde oldukça yaygın 

mesleklerdendi. Devletin üst kademelerinden, âlimlere ve halk tabakasına kadar 

toplumun deyiş ve söylemlerinde baytar kelimesi kullanılmaktaydı. Örnek verecek 

olursak, hadis rivayet etme metodu hususunda İbn İshak (ö. 151/768), Mâlik b. 

Enes’ten (ö. 179/795) çok daha bilgili olduğunu ifade etmek için “Ben onun 

yazdıklarının baytarıyım”497 (أنََا بَيْطَارُ كُتبُِه) ifadesini kullanmıştır. Burada mecaz yaptığı 

anlaşılan İbn İshak’ın, Mâlik b. Enes’i küçük düşürmek amacıyla bu ifadeyi kullandığı, 

baytarın hayvandaki hastalık ve kusurları iyileştirdiği gibi, kendisinin de Malik’in bilgi 

metodundaki yanlışları düzelttiğini belirtmek amacıyla söylediği anlaşılmaktadır. 

Halk arasında kullanılan diğer bir deyim ise “baytarın bayrağından daha meşhur” 

 ifadesidir. Özellikle uzak bölgelerde baytarların kendilerini belli 498(أشْهَرُ من راية البيَْطار)

etmek için kullandıkları bayraklar herkes tarafından bilindiğinden, herkesin duyduğu 

veya anlatıldığı olaylar meydana geldiğinde bu deyim kullanılırdı.499 

Baytar terimi her ne kadar toplumda şöhret kazanmış ya da şiirlerde maharet ve 

ustalıkla anılmak için kullanılmış olsa da baytar mesleği için söylenen deyişlerden bir 

kısmı, toplum içinde bazı olumsuz yargıların var olduğunu da göstermektedir. Bu 

 
496 İbn Hacer el-Askalânî, Nüzhetü’l-Elbâb fi’l-Elkâb, thk. Abdülaziz b. Muhammed es-Sedidî, C. 1, 
Mektebetü’r-Rüşd, Riyad 1409/1989, s. 139. 
497 Ebû Bekr Ahmed b. Alî b. Sâbit el-Hatîb el-Bağdâdî (ö. 463/1071), Târîhu Bağdâd, thk. Beşâr ‘Avâd 
Ma‘rûf, C. 1, Dârü’l-Arabi’l-İslamî, Beyrut 1422/2002, s. 239; Zehebî, Siyeru A‘lâmi’n-Nübelâ’, C. 6, 
ss. 495, 502, 503. İbn Hallikân ise İbn İshak’ın Mâlik b. Enes için “بعلله طبيب   ben onun) ”فأنا 
hastalıklarının tabibiyim) ifadesini kullandığını belirtmiştir. İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-A’yân, C. 4, s. 277. 
498 Ebû Hilâl Hasan b. Abdullah b. Sehl el-Askerî (ö. 400/1009’dan sonra), Cemheretü’l-Emsâl, thk. 
Muhammed Ebü'l-Fazl İbrahim, Abdülmecid Katameş, C. 1, Kahire, 1964, s. 538; Ebû Mansûr 
Abdülmelik b. Muhammed b. İsmâîl es-Seâlibî (ö. 429/1038), Simârü’l-Kulûb fi’l-Muzâf ve’l-Mensûb, 
thk. Muhammed Ebü’l-Fazl İbrahim, Dârü’l-Me‘ârif, 1958, s. 240; Ebü’l-Fazl Ahmed b. Muhammed 
b. İbrahim el-Meydânî (ö. 518/1124), Mecma‘u’l-Emsâl, thk. Muhammed Muhyiddin Abdülhamid, C. 
1, Dârü’l-Maarif, Beyrut 1972, s. 390; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, C. 1, s. 65; Zebîdî, Tâcü’l-‘Arûs, C. 
10, s. 213. 
499 Bununla ilgili kaynaklarda önümüze çıkan bir örnek de Abbasi halifesi Mehdî-Billâh (775-785) 
zamanında yaşanmıştır. Mehdî, Musul’dan Süleyman b. Muhtâr isimli bir adamla geziye gittiği sırada 
adamın sakalının uzun olması sebebiyle hayvanına binerken ayağının sakalına takılıp düşmesi sonucu 
dönemin muhadram şairlerinden Âdem b. Abdülazîz (ö. 170/787[?]) onun için bir şiir söylemiştir. 
Şiirinde Süleyman’ın sakalının kesilmesi için halifenin bir hüküm vermesi gerektiğini, çünkü bu sakalın 
baytarın bayrağından daha meşhur olduğunu belirtmiş, halife de bu nükteli şiire gülerek karşılık 
vermiştir. İsfahânî, Eğânî, C. 15, s. 193; İbn Asâkir, Târîhu Dımaşk, C. 7, ss. 460-461. 



102 

 

deyişlerin bilenenleri “Dünya kahpedir: Bir gün attârın500 yanındasın bir gün baytarın 

yanında” ( ٍوالدُّنيا قَحْبَةٌ يوماً عند عَطّارٍ ويوماً عند بيَْطَار) ile “Eskiden hayvanlarımızın baytarıydı, 

şimdi başımıza efendi oldu”501 ( ٌوعَهْدِي بهِ وهو لِدوَابِّنا مُبيَْطِرٌ فهو الآن علينا مُسَيْطِر) ifadeleridir. 

Muhtemeldir ki baytara ilişkin algılar zaman içerisinde farklılık göstermektedir. Ağır 

iş şartlarından ötürü veya ekonomik olarak daha alt tabakada çalıştıkları için 

deyimlerde bu tür ifadeler kullanılmaktaydı. 

3.2. Baytarlar  

Orta çağ döneminde toplum, hayvanlarla iç içe bir yaşam sürdürmekteydi. 

Arabistan Yarımadasında çöl hayatının zorluklarına karşı hayatta kalma mücadelesi, 

toplumun üstesinden gelmesi gereken önemli bir meseleydi. Bir yanda devam eden 

kabile savaşları bir yanda da geçim gayreti arasında hayat mücadelesi veren toplumun 

en güçlü yardımcısı hayvanlardı. Yiyeceğini temin ettiği, zorlu çöl şartlarında derisi 

ve yününden faydalandığı, yolculuklarda en yakın dostu olan hayvanlar, onlar için 

olmazsa olmazlardandı. Kur’an-ı Kerim’de de bu durum “Allah size evlerinizi huzur 

yeri yaptı; hayvanların derisinden gerek yolculuk gününüzde gerekse ikamet 

gününüzde kolaylıkla taşıyabileceğiniz barınaklar yapmanızı; kezâ bir süreye kadar 

onların yünlerini, yumuşak tüylerini, kıllarını ev ve giyim eşyasıyla ticaret malı olarak 

değerlendirmenizi sağladı”502 şeklinde vurgulanmaktadır. Hayvanların güçlü ve 

sağlıklı olması hayatlarını idame ettirmede nasıl önemli ise, hayvanlarının zayıf 

düşmesi veya hastalanması da yaşayacakları en kötü felaketlerden biriydi. Bu yüzden, 

hayvanların sağlığına dikkat ettikleri gibi rahatsızlıkları durumunda acil çözüm ve şifa 

bulabilmek amacıyla hayvanlarını dönemin veteriner hekim uzmanları olan baytarlara 

götürürlerdi. 

Câhiz, baytarlıkla ilgili uygulamaların hayvanlar için önemli olduğunu 

vurgulamıştır. Hayvanların bazı hastalık ve kusurların tedavisinin Allah izniyle tedavi 

edilebileceğinden belirten Câhiz, doğuştan gelen bazı kusurların bazıları 

iyileştirilemese bile insanların hayvanların tedavisi için hiçbir şey yapmamasının 

yanlış olacağı, aksine baytarlık faaliyetleri içerisinde hayvanlara yarar sağlayan ve 

hastalıklarını tedavi eden uygulamalara devam edilmesi gerektiğini söylemiştir.503 

 
500 Güzel koku satıcısı. 
501 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, C. 1, s. 65; Zebîdî, Tâcü’l-‘Arûs, C. 10, s. 213. 
502 Nahl, 16/80. 
503 Câhiz, Hayevân, C. 1, s. 107. 



103 

 

Baytarlık mesleği tabiplik gibi okuldan eğitim alınarak edinilen bir meslek 

değildi. Zanaatkarlık üzerine kurulmuş olan meslek, usta-çırak ilişkisiyle 

öğrenilmekteydi. Baytarlar edinmiş oldukları bilgi ve tecrübeyi bu alanda çalışacak 

olan diğer nesillere aktarırlardı. Bu bilgi ve tecrübeyle baytarlar hayvan tedavisindeki 

başarılarından ötürü bulundukları bölgelerde tanınmakta ve onlardan yardım 

istenmekteydi. Hatta bazı yerleşim yerleri baytarlıkla iştigal etmeleriyle meşhurdu.504  

Baytarlar, toplumda en çok yetiştiriciliği ve besiciliğini yapılan at, deve, katır, 

eşek, koyun gibi evcil ve çiftlik hayvanlarını tedavi etmekteydi. Özellikle atların çok 

pahalı olması ve yetiştiriciliğinin masraflı olması nedeniyle baytarların tedavi ettikleri 

hayvanlar arasında ilk sırayı almaktaydı. Atların sağlığının yerinde olması ya da 

hastalandığında eski sağlığına kavuşması önemli olduğundan baytarlar uyguladıkları 

tedavilerinin başarısına göre övgüler almaktaydılar. 

 Yaban hayvanlarını yetiştiriciliğine de ilgi büyüktü. Özellikle avlanmakta 

doğan, şahin, atmaca, gibi yırtıcı kuşlar, çıta, köpek, vb. hayvanlar kullanılmaktaydı. 

Fakat yaban hayvanlarının beslenme veya tedavisi baytarların iş alanına 

girmemekteydi. İbn Câmi’nin İbrahim el-Mevsilî ile atışmasında yaptığı bir 

benzetmede Cerre505 adı verilen bir bölgede kimsenin yaşamadığını, sadece yaban 

hayvanlarının yaşadığını, bu yüzden de bölgede baytara ihtiyaç duyulmayacağını 

söylemesi bu durumu desteklemektedir.506  

Baytarlar, Cahiliye ve İslam’ın gelişinden sonraki her döneminde alanının 

uzmanı olarak kabul edilmiş ve hayvan sahibi olanlar mutlaka onlara müracaat 

etmişlerdir.507 Asmaî de hayvanların rahatsızlıklarının olması durumunda bir baytara 

gidilmesi gerektiğini Kisrâ örneğiyle açıklamıştır. Kisrâ, atı rahatsızlandığı 

 
504 Fatımi Halifesi Zafir’in veziri İbn Mesal’in Rakka yakınlarında küçük bir belde olan Lukke’den 
olduğu ve burada yaşayan insanların ataları gibi baytarlık ve bâzdârlıkla meşgul olduğu bilinmekteydi. 
İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-A’yân, C. 3, ss. 416-417. İbn Sibeveyh (ö. 796) de ipek kumaşın geldiği 
memleketi tanımlarken dönemin İran’ına (Farsi) بيَْطار  baytarların memleketi”   ifadesini“ مَنْزلِة 
kullanmıştır. Fakat İbn Sîde, İbn Sibeveyh’in İranlıları küçültmek için bu ifadeyi kullandığını 
belirtmiştir. İbn Sîde, Muhassas, C. 1, s. 388. 
505 Mekke ve Basra arasında olan, Basra’ya kırk millik mesafe uzaklığında yerleşim alanı olmayan 
yabani hayvanların yaşadığı bir yer.  
506 İsfahânî, Eğânî, C. 6, s. 492. 
507 Dördüncü yüzyıla kadar Roma ve Bizans’ta veteriner hekimlik ileri seviyede olmasına rağmen daha 
sonraki yıllarda ciddi bir gerileme dönemine girmişti. Hatta Roma’da hayvan hastalıkları ile uğraşmanın 
soylu kişilere yakışmayan bir iş olduğu kabul görmekteydi ve hayvan tedavisi çok az para karşılığında 
yapıldığı için bu mesleğe rağbet azalmıştı. Erk, Veteriner Tarihi, ss. 48-49. 



104 

 

zamanlarda seyisine danışmış, ona atının sırtında bir hastalık zuhur ettiğini söyleyince 

seyisi ona, atını bir baytara göstermesi gerektiğini söylemiştir.508  

Sekizinci ve dokuzuncu yüzyıllarda bütün ilmi konulara merak duyan Müslüman 

âlimler hayvan ilmine dair kitaplar yazmalarına ve en ince ayrıntısına kadar birçok 

hususu kaleme almalarına rağmen, kendilerinin bir baytar kadar uzman olmadıklarını 

açıkça belirtmişlerdir. Abbâsî veziri Fazl b. Rebi‘ (ö.208/823-24), Ma‘mer b. 

Müsennâ’nın (ö. 209/824 [?]) atlarla ilgili elli cilt kitap yazdığını söylediğinde 

kendisine ilerde duran atın yanına gitmesini ve her organına dokunarak isimlerini 

söylemesini istemiş, buna karşılık Ma‘mer b. Müsennâ kitabındaki bilgileri 

Araplardan öğrendiğini ve kendisinin (bunları bilecek seviyede) baytar olmadığını 

söylemiştir.509 

Öyle anlaşılıyor ki baytarlar, toplumun her seviyesindeki insanlar tarafından 

hayvan sağlığı ve hastalıklarında başvurulan merci idi. Savaş, ordu, ticaret, tarım, 

ulaşım, giyim, gıda, vb. hayatın her alanında başrol oynayan hayvanların sağlıkları ile 

ilgilenmek önemli bir meseleydi. Bu yüzden baytarlar pek çok sahada kendini 

göstermiş ve önemli görevlerde yer almışlardır.  

 Baytarların Görev Yaptığı Kurumlar 

 Özel Muayenehaneler 

Her meslek erbabının kendine özgü çalışma usulü ve kullandığı alet edevatı 

bulunmaktadır. Baytarların da hayvan tedavisi için kullandıkları alet ve edevatlarıyla 

birlikte ayrıca hayvanların tırnaklarındaki yaraları dağlamak ya da nal çakmak için 

ocak kullanmaktaydılar. Bu nedenle hayvan tedavisinde kullandıkları aletleri 

yerleştirecekleri bir nevi klinik amaçlı sabit bir mekâna ihtiyaç duymaktaydılar. 

Baytarların kendilerine ait müstakil muayenehaneleri olduğuna dair bilgiye 

Muaz b. Yusuf (716-872)’tan gelen rivayet açıklık getirmektedir: “İnsanların ağzı 

dükkân gibidir, dudakları kilitleri, dişleri ise kilit düzeneğidir. Ne zamanki bir adam 

dükkânını açar (yani konuşmaya başlarsa) işte o zaman attâr mı baytar mı olduğu sana 

 
508 İbn Kuteybe, Uyûnü’l-Ahbâr, C. 1, s. 156. 
509 İbn Asâkir, Târîhu Dımaşk, C. 37, s. 74; İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-A’yân, C. 3, s. 172; Ebû Sa‘d 
Abdülkerîm b. Muhammed b. Mansûr es-Sem‘ânî (ö. 562/1166), el-Ensâb, thk. Abdurrahman b. Yahyâ 
vd., C. 1, Dârü’l-Me‘ârifü’l-Osmaniyye, Haydarabat 1382/1962, s. 289; Ebü’l-Ferec Cemâlüddîn 
Abdurrahmân b. Alî b. Muhammed İbnü’l-Cevzî (ö. 597/1201), el-Muntazam fî Târîhi’l-Mülûk ve’l-
Ümem, thk. Muhammed Abdülkâdir ‘Atâ ve Mustafa Abdülkâdir ‘Atâ, C. 10, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 
Beyrut 1412/ 1992, s. 225; Zehebî, Siyeru A‘lâmi’n-Nübelâ’, C. 8, s. 324. 



105 

 

aşikâr olur.”510 Bu vecize, baytarların dükkanlarındaki ağır kokuya bağlı müşabih bir 

anlatım sunarken aynı zamanda baytarların müstakil mekanlarının var olduğuna da 

işaret etmektedir. Daha sonraki yıllarda ise bu muayenehanelerin oldukça arttığı, hatta 

h. 583/m. 1187 yıllında Akka şehrinde 140 tane baytar muayenehanesi bulunduğu 

belirtilmiştir.511  

Yukarıda yer verdiğimiz rivayetten hareketle muayenehanelerin bulunduğu 

yerler hakkında çıkarımda bulunmak için meslek erbaplarının kendilerine ait mekân 

ve dükkanlarının konumu hakkında bilgi vermek gerekmektedir. İslam’ın ilk 

yıllarından itibaren çarşılar, tüccarların yapmış oldukları ticari faaliyet çeşidine göre 

ayrılmıştır.512 Attârlar, kuyumcular, sabuncular, yiyecek içecek satıcıları, vb. şehrin 

merkezinde cami yakınında; ayakkabıcılar, kumaş satıcıları, mutfak eşyaları satıcıları, 

vb. onların gerisinde; derici, saman satıcıları, hayvan pazarları, demirciler, vb. gibi 

rahatsız edici kokuya sahip meslek erbabı ise pazarın dış bölgelerine yerleştirilirdi.513 

Pazarlar, bahsi geçen düzene göre düşünüldüğünde baytarların hayvanların olduğu 

bölümde yer almıştır.  

 Ordu 

Veteriner hekimlik faaliyetlerini uzman olarak devam ettiren baytarların aktif 

olarak kendilerini gösterdikleri yer savaş alanlarıydı. Çünkü savaş alanında nitelikli ve 

sağlıklı hayvanlara sahip olmak savaşın kazanılmasında önemli bir faktördü. Örneğin 

Hiksoslar’ın Mısırlıları atlarla tanıştırması ve soylu atların savaşlarda kullanılması 

sayesinde Mısır’da atlar harp hayvanı olarak değer kazanmıştır. Bu değerli 

kazanımdan sonra M.Ö. 1650’de Mısır Kralı, 24 bin süvarisi ve 27 bin silahlı ve atlı 

harp arabasıyla sınırlarını Fırat Irmağına kadar genişletmiştir.514 

 
510 Ebû Nuaym Ahmed b. Abdullah el-İsfahânî (ö. 430/1038), Hilyetü’l-Evliyâ ve Tabakâtü’l-Esfiyâ, C. 
10, Dârü’l-Fikr, Kahire 1996, s. 60. Bu deyişteki kastın nedeni hayattan örnekler vererek benzetme 
yapılması yani meslek sahibinin yaptığı işin zorluğu ve mesleğin ortamı ile ilgili benzetmelerden 
faydalanılmış olmasıdır. Nitekim Hz. Peygamber de hadislerinin birinde buna benzer bir ifadede 
bulunmuştur: “…İyilerle dost olan, misk satanla beraber olan gibidir. Onun güzel kokusu diğerine 
bulaşır. Kötülerle beraber olan da demirci çırağı ile beraber olan gibidir. Onun kiri de diğerine yansır.” 
Buhârî, Zebâih, 31, Buyû’, 38; Müslim, Birr, 146; Ebû Dâvûd, Edeb, 16. 
511 Ebû Muhammed (Ebü’l-Abbâs) Ahmed b. Alî b. Abdilkâdir b. Muhammed el-Makrîzî (ö. 845/1442), 
es-Sülûk li Marifeti Düveli’l-Mülûk, thk. Muhammed Abdülkadir Âtâ, C. 1, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 
Beyrut 1418/1997, s. 208. 
512 Cengiz Kallek, “Pazar”, DİA, C. 34, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 2007, s. 194; Yılmaz 
Can, İslam Şehirlerinin Fiziki Yapısı, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara, 2014, ss. 125-129. 
513 Can, İslam Şehirlerinin Fiziki Yapısı, s. 129. 
514 Afet İnan, Eski Mısır Tarih ve Medeniyeti, Türk Tarih Kurumu Yayınları, Ankara 1992, ss. 89-94; 
William H. McNeill, Dünya Tarihi, çev. Alaeddin Şenel, İmge Kitabevi, Ankara 2004, s. 87; M. 



106 

 

Hayvanların savaşlarda kullanılmasıyla beraber onların yaralanması veya 

hastalanması halinde tedavi etmek; sağlığının ve gücünün korunması için beslenme ve 

eğitimine dikkat etmek gerektiği göz önüne alınarak birtakım önlemler almışlardır. 

Aristo’ya ithaf edilen baytarnâmelerde “Harp esnasında İskenderi Zülkarneyn (Büyük 

İskender)’in atları hastalandı fakat o zaman Aristo hakîm beraberinde olmadığından 

bir şey yapamadılar. Bu hakîm bir kitabı tasnif kılıp tez elden İskender’e gönderdi ve 

adı da baytarnâme kondu”515 ifadelerine yer verilmesi dikkate alındığında, ilk 

baytarnâmenin savaş esnasında yaralanan hayvanların tedavisi için yazıldığı 

anlaşılmaktadır. Bu da baytarların orduda önemli bir yerinin olduğunu ve savaşların 

kazanılmasında etkin rol aldığını göstermektedir. 

Baytarlar İslam devletinin ilk dönemlerinde ordunun yardımcı hizmetler 

sınıfında görev yapmaktaydılar. Yardımcı hizmetler sınıfı, orduda askerlerin dışında 

ordunun her türlü ihtiyaç ve gereksinimlerini sağlayan işinin ehli zanaatkârlardan 

oluşmaktaydı. Yardımcı hizmetler sınıfı bazı bölgelerde belirli isimlerle bilinirlerdi. 

Şam bölgesindeki kadılardan Evzâî (ö. 157/774), içinde baytarların da bulunduğu el-

Kadîdiyyûn (القَدِيدِيُّون) adıyla bilinen bir yardımcı hizmetler sınıfından bahsetmiştir.  

Evzaî’nin rivayetinde askeri birliklere tabi olan bu hizmetli sınıfındakilerin, asker ve 

ordunun ihtiyaçlarını karşılayan baytar, nalbant, terzi, berber, demirci, marangoz gibi 

zanaatkârlardan oluştuğu belirtmiştir.516  

Yardımcı hizmetler sınıfında yer alan baytarlar at, katır, deve ve eşek gibi 

ordunun ulaştırma hizmetini/lojistik desteğini yapan hayvanların hastalanmaları 

halinde tedavi ve bakımlarını yapmaktaydılar.517 Ayrıca el-Kadîdiyyûn’da yer alan 

 
Şemsettin Günaltay, İslam Öncesi Arap Tarihi, Ankara Okulu Yayınları, Ankara 2013, s. 52; Onur 
Günday, Antikçağ’dan Ortaçağ’a Hayvanlar, Celal Bayar Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 
Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Manisa 2010, s. 120. 
515 Aristo, Baytarnâme, Köprülü Yazma Eser Kütüphanesi Hafız Ahmed Paşa Koleksiyonu, nr. 361/2, 
vr. 14a; Mesut Şen, Baytarnâmeler, s. 179; Nihal Erk ve Ferruh Dinçer, “XVinci ya da XVIıncı Yüzyıla 
Ait Olduğu Sanılan Bir Baytarnâme İncelemesi”, Ankara Üniversitesi Veteriner Fakültesi Dergisi, 
14/2, 1967, s. 119. 
516 Ebû Bekr Muhammed b. İbrâhîm b. el-Münzir en-Nîsâbûrî (ö. 318/930 [?]), el-Evsat fi Sünen ve’l 
İcma ve’l İhtilaf, thk. Sağîr b. Ahmed b. Muhammed Hanîf Ebû Hammâd, C. 6, Dâru Taybe, Riyad 
1405/1985, s. 168; İbn Abbâd, Muhît fi’l-Luğa, C. 5, s.197; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, C. 1, s.495; İbn 
Manzûr, Lisânü’l-Arab, C. 3, s. 345; Fîrûzâbâdî, Kâmûs, C. 2, s. 1552; İbn Ma‘sûm, Tırâzu’l-Evvel, C. 
6, s. 160; Zebîdî, Tâcü’l-‘Arûs, C. 9, s. 17. 
517 Mustafa Zeki Terzi, “Ordu Teşkilatı”, İslam Kurumları Tarihi, ed. Eyüp Baş, Grafiker Yayınları, 
Ankara 2013, s. 173. 



107 

 

baytarlar, gerektiğinde ihtiyaca bağlı olarak birçok yere giderlerdi.518 Yani farklı 

cephelerde bulunan ordulara veya birliklere savaşın durumuna ve ordunun aciliyetine 

göre gönderilirdi. Nitekim muharebelerin çok yoğun olduğu cephelerde elbette 

yaralanan hayvan sayısı daha fazlaydı. Bazen de savaşta baş gösteren salgın 

hastalıkların önüne geçmek ve acil önlemler almak için baytarlar bu bölgelere sevk 

edilirdi.  

Yardımcı hizmetlerin dışında orduda askerî baytarlar da mevcuttu. İbn Asâkir’de 

geçen rivayette son Emevî halifesi II. Mervan (744-750) döneminde, orduda baytâru’l-

asker (بيطار العسكر) olarak geçen şahıslar bulunmaktaydı. II. Mervan’ın 730’lu yıllarda 

Hazarlarla yapmış olduğu mücadeleler sırasında gerçekleştiği bildirilen rivayette, Şam 

bölgesi eşrafından biri, atının öksürük şikâyetleri nedeniyle bir baytaru’l-askere 

danıştığı, baytâru’l-askerin de at sahibine kendisine yeşil hasır otu yaprağı519 

getirmesini istediği belirtilmiştir.520 II. Mervan’ın askeri teşkilatlanma hususunda 

yenilikler yaptığı521 düşünüldüğünde yukarıda bahsettiğimiz yardımcı hizmetler 

sınıfında bulunan baytarların II. Mervan döneminde asker sıfatıyla görev yaptığı 

söylenebilir. Nitekim muharebe, taarruz ve baskınlar sırasında yaralanan hayvanlara 

acil müdahale edilmesi ve hayvan zayiatının önüne geçilmesi için hem askeri hem de 

baytarlık becerisi olan kişilerin orduda mevcut bulunması orduya büyük katkılar 

sağlamaktaydı. Ayrıca bu durum, orduda çeşitli meslek grupları ile beraber baytarların 

da önemli kademelerde görev yaptığını göstermektedir. 

Abbâsî halifesi Hârûn Reşîd (786-809) döneminde ise yukarıda bahsettiğimiz 

yardımcı hizmetler sınıfı el-Kadîdiyyûn ismine benzeyen şekilde kullanılan el-

Kudeydiyye (القدُيَديَّ ة) birliği bulunmaktaydı.522 Askeri birlik olarak bilinen bu sınıftaki 

görevli baytarlarla beraber demirci, berber, marangoz gibi şahısların aynı zamanda 

birer asker oldukları söylenebilir. Böylece baytarların sadece hizmetli sınıfında değil, 

resmi olarak orduda özel bir birlikte askeri baytar olarak görev aldıkları görülmektedir. 

Cahiliye döneminde, kabile savaşları ile verilen mücadelelerden, İslam 

devletinin teşkilinden sonraki fetih hareketleriyle devam eden büyük devlet 

 
518 Nîsâbûrî, el-Evsat, C. 6, s. 168; İbn Abbâd, Muhît fi’l-Luğa, C.5, s.197; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, 
C. 1, s.495; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, C.  3, s. 345; Fîrûzâbâdî, Kâmûs, C. 2, s. 1552; İbn Ma‘sûm, 
Tırâzu’l-Evvel, C. 6, s. 160; Zebîdî, Tâcü’l-‘Arûs, C. 9, s. 17.  
519 Cevâd Ali, Mufassal, C. 1, s. 201. 
520 İbn Asâkir, Târîhu Dımaşk, C. 68, s. 226. 
521 Hasan Kurt, “Mervân II”, DİA, C. 29, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 2004, s. 227. 
522 Kindî, Kitâbü’l-Vülat, s. 133. 



108 

 

savaşlarına kadar kazanılan zaferlerin başrolü sağlıklı ve güçlü hayvanlara aitti. 

Savaşın hem öncesinde hem de sonrasında pek çok hayvandan istifade edilmekteydi. 

Savaşa götürülen atların yorulmaması için gerekli malzemelerin nakliyatı develere 

yaptırılırdı. Ordunun ağırlıkları, çadırları, mancınık, debbâbe, koçbaşı gibi silah araç-

gereçleri ve orduya katılan kadınlar develerin üzerlerinde taşınırdı.523 Hem çölün her 

türlü zorluklarına alışkın olan deve sayesinde güvenli ve rahat bir şekilde savaş alanına 

ulaşır hem de atlar yorulmadığı için savaşta üstünlük elde ederlerdi. Katır ve eşekler 

ise devenin yürüyemediği, aciz kaldığı eğimli ve engebeli platolarda kullanılırdı.524  

Çeşitli türde ve sayıdaki orduda bulunan hayvanların bakım ve tedavisini 

baytarlar profesyonel bir şekilde yürütmekteydiler. Her an savaşa hazır olacak şekilde 

düzenli olarak hayvanların beslenme ve antrenmanlarını (tadmîr) yaptırmaktaydılar. 

Atların nallarının sağlamlığına dikkat etmekte ve ayaklarında herhangi bir hastalık 

bulunup bulunmadığına dair muayenelerini yapmaktaydılar. Çünkü uzun seferler ve 

günlerce süren savaşlar yüzünden hayvanların ayak bölgelerinde çok fazla rahatsızlık 

yaşanmaktaydı.  Hâlid b. Velîd’in (ö. 21/642) atı Aşkar’ın Yermük Savaşı’nda aşırı 

yol yürümekten ayak tabanlarında rahatsızlık ortaya çıktığı ve iyileşmeye vakit 

bulamadan savaşa girmek zorunda kaldığı kaydedilmiştir.525 

 Savaşın yapıldığı bölgenin iklimine bağlı olarak hayvanlarda çeşitli 

hastalıklarda ortaya çıkabileceğinden, aşırı soğuk veya aşırı sıcağa maruz 

kalmamalarına dikkat edilirdi. Çünkü atların hava değişimlerine bağlı olarak 

beyinlerinde hasarlar oluşmaktaydı526 ve bazı görme bozuklukları yaşamaktaydılar.527 

Aşırı sıcak iklimlerde yürüme ve koşma sonucu ortaya çıkan tozlar ise hayvanların 

nefes alıp vermesini zorlaştırmaktaydı.528 Ayrıca olumsuz hava şartları insanlar kadar 

hayvanları da etkilemekteydi. Soğuk hava, hayvanlarda yüksek ateş ve solunum 

 
523 Mustafa Zeki Terzi, Hz. Peygamber ve Hulefâ-yi Râşidin Döneminde Askeri Teşkilat, Siyer 
Yayınları, İstanbul 2017, s. 215. 
524 Cevâd Ali, Mufassal, C. 1, s. 202; Donald Routledge Hill, “İlk Arap Fetihlerinde Deve ve Atın Rolü”, 
Marife, çev. Mehmet Nadir Özdemir, Bahar 2012, s. 144. 
525 İbnü’l-Esîr İzzüddîn, el-Kâmil fi’t-Târîh, C. 1, s. 357. 
526 İbn Ahî Hizâm mevsim değişikliklerine göre yaz ve kış aylarında hayvanlarda beyin hasarlarının 
olduğunu belirtmiş ve bunlarla ilgili tedavi yöntemlerini sunmuştur. İbn Ahî Hizâm, Kitâbü’l-
Fürûsiyye, Beyazıt Ktp. 3174/1, vr. 74b-75a, 97a-97b, Kitâbü’l-Hayl, Süleymaniye Ktp. 257, vr. 69b-
70a. 
527 İbn Ahî Hizâm, Kitâbü’l-Hayl, Süleymaniye Ktp. 257, vr. 94a. 
528 Kitâbü’l-Baytara, Köprülü Ktp. 959/1, vr. 16a; İbn Ahî Hizâm, Kitâbü’l-Fürûsiyye, Beyazıt Ktp. 
3174/1, vr. 124b, Kitâbü’l-Hayl, Süleymaniye Ktp. 257, vr. 91b-92a. 



109 

 

sistemi rahatsızlıklarına sebep olmaktaydı.529 Tüm bu hastalık ve rahatsızlıkların 

tedavisi tecrübeli baytarlarca gerçekleştirilirdi. 

Çetin çarpışmaların ortasında kalan ordunun hayvanlarında kılıç yaralanmaları, 

organların zarar görmesine bağlı iç kanamalar, ayaklardaki çıkıklar, kafa travmaları, 

eyer ve semer yaraları, vb. durumlarda yapılacak tedaviler bilinmekteydi.530 Ordudaki 

hayvan sayısının azalmaması için hasta ve yaralı hayvanlar acil bir şekilde tedavi 

edilmekteydi. İbn Ahî Hizâm, Zebulistan bölgesinde iken atlarından birinin omzunda 

meydana gelen ciddi bir rahatsızlık yüzünden yürüyemediğini, iyileşmesi için onu 

baytara gösterdiğini belirtmiştir. İbn Ahî Hizâm, baytarın tedavisinde başarılı 

olduğunu ve atının iyileştiğini belirterek, baytarın uyguladığı tedaviyi eserinde 

aktarmıştır.531 

 Saray ve Istabllar 

Hz. Osman döneminde fetihlerin genişlemesi ve refah seviyesinin artmasıyla 

beraber saraylar inşa edilmeye başlanmıştır. Muâviye b. Ebû Süfyân Suriye valisi iken 

Şam’da “Kubbetü’l-hadrâ” adıyla bilinen binayı yaptırmasıyla sarayların inşa edilmesi 

ortaya çıkmış, sonrasında Emevîler döneminden itibaren valilerin hilâfet sarayı halini 

alan “Kubbetü’l-hadrâ”nın benzerleri diğer halifelerin de inşa ettirmesiyle 

yaygınlaşmıştır. İslam devletinin fetihlerle genişlemesiyle birlikte sarayların inşası 

Abbâsîler döneminde de ihtişamları arttırılarak devam ettirilmiş, hatta Emevî ve 

Abbâsî döneminde saraylar, sadece mesken amaçlı değil, tarım, hayvancılık, av, vb. 

faaliyetlerin gerçekleştirilebileceği alanlarla birlikte planlanmıştır.532 Bu yüzden 

saraylarda at, deve, katır, sığır, öküz, vb. hayvanlar fazla sayıda mevcuttu.533 

 
529 Kitâbü’l-Baytara, Köprülü Ktp. 959/1, vr. 15b; Kitâbü’l-Baytara, Köprülü Ktp. 959/3, vr. 97a-97b; 
İbn Ahî Hizâm, Kitâbü’l-Fürûsiyye, Beyazıt Ktp. 3174/1, vr. 106a-b, Kitâbü’l-Hayl, Süleymaniye Ktp. 
257, vr. 92b; 
530 İbn Ahî Hizâm, Kitâbü’l-Fürûsiyye, Beyazıt Ktp. 3174/1, vr. 116b-118a, Kitâbü’l-Hayl, 
Süleymaniye Ktp. 257, vr. 55a-64b, 87b-88a, 96a, Kitâbü Baytarnâme, Süleymaniye Ktp. 3535, vr. 75a-
b, 84b, 86b-87a. 
531 İbn Ahî Hizâm, Kitâbü Baytarnâme, Süleymaniye Ktp. 3535, vr. 84a. 
532 İrfan Aycan, vd., Emevi Dönemi Bilim, Kültür ve Sanat Hayatı, Ankara Okulu Yayınları, Ankara 
2011, s. 242.  
533 Halife ve asiller at ve deve gibi binek ve taşıyıcı hayvanların dışında tarım faaliyetlerinin yürütülmesi 
için büyükbaş hayvanlar edinmişlerdir. Tarım faaliyetlerinde büyükbaş hayvanların kullanılmasına ise  
İslam öncesinde başlanmıştır. Hz. Peygamber’in bazı ifadelerinde, İslâm öncesinden itibaren Hicaz 
bölgesinde tarım alanlarının işlenmesinde öküzlerin ve sığırların kullanıldığını belirtmiştir. Müslim, 
Fadâilü’s-Sahabe, 13. Tam anlamıyla çiftçi bir hüviyete sahip olan Evs ve Hazrec kabilelerinin toprağın 
sürülmesinde develerden ve sığırlardan yararlandığı sanılmaktadır. Sabri Hizmetli, İslâm Tarihi İlk 
Dönemler, Özkan Matbaacılık, Ankara 2001, s. 93.  



110 

 

Halife ve üst düzey yöneticilerin sahip olduğu hayvanlar için saraylarda ahır 

ihtiyacı hissedildiğinden “saray ahırı” anlamına gelen ıstabllar (إصطبل) inşa edilmeye 

başlanmıştır. Kelimenin aslı Grekçede “ahır” anlamına gelen stablon (stablion, 

staulon; Lat. stabulum) olup Gassânîler zamanında İslam literatürüne girerek “saray 

ahırı” anlamında kullanılmıştır. Emevîlerle başlayan ıstablların inşası Abbâsîler 

zamanında da devam etmiş, başta Bağdat olmak üzere birçok yerde atlar ve filler için 

büyük ıstabllar inşa edilmiştir.534 

Birçok hayvana sahip üst düzey yönetici ve kumandanların özel ahırları vardı. 

Abbâsîler döneminde ahırlar harcama cetvelinde büyük yer tutmasından ötürü 

Dîvânü’n Nafakât’a bağlı büyükbaş hayvan, deve, at, katır, yarış ve av hayvanlarının 

satın alınması, bunların her türlü ihtiyacının ve bakım masraflarının karşılanması, 

otlaklarının korunması gibi görevlerin yerine getirilmesi için Dîvânü’l-Kürâ’ 

kurulmuştur. Divandan sorumlu bir de yönetici bulunmaktaydı. Bu yönetici güvenilir, 

hayvanların vasıflarını bilen ve hayvanlardan iyi anlayan kişiler tarafından seçilirdi. 

Daha sonraki yıllarda bu yöneticilere imrahor (emîrâhûr/ahır emir) ya da mîrâhur 

denilmiştir.535  

Dîvânü’l-Kürâ’ya bağlı olan ıstabllar beş bölümden oluşmaktaydı:536 

1. Istabl-ı Hâssa: Halifeye ait özel ahırdı. Bu bölümde kısraklar, koşucu 

beygirler, koşu eğitimi alacak olan atlar (şehârî- شهارى   ) ve katırlar 

bulunmaktaydı. Ayrıca katır ve eşeğe binerken kullanılan malzemeler de 

burada depolanmaktaydı. 

2. Istabl-ı Âmme: Saraylılara ait umumi ahırdı. Binmek için kullanılan 

hayvanlarla ilgilenen hizmetli, gılmân, bâzyâr ve diğer yardımcılar bu bölümde 

görev yapmaktaydı. 

3. Istabl-ı Devvâb ve’l Hameliyyât: Saraya ait arazilerde çalıştırılan 

hayvanlar, taşradan gelen misafirlerin binekleri, saray için satın alınan ve 

saraya hediye edilen hayvanların barındırıldığı ahırdı. Bu ıstablda baytarlar 

görev yapmaktaydı. 

 
534 Arapça’nın kurallarına göre ıstablât, asâbil şekillerinde çoğullarının da türetildiği görülür. 
Abdülkadir Özcan, “Istabl”, DİA, C. 19, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 1999, s. 203. 
535 Abbas Sabbâğ, "Mîrâhur", DİA, C. 30, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 2005, s. 141. 
536 Sâbî, Kitâbü’l-Vüzerâ’, ss. 22-23. 



111 

 

4. Istabl-ı li Bigâl: Yem, saman gibi ağır yük taşıyan katırların bulunduğu 

ahırdı. 

5. Şemmasiye Istablı: İyi türden develerin ve yarış develerinin 

bulunduğu Şemmasiye’deki ahırdı. 

Baytarların görev yaptığı Istabl-ı Devvâb ve’l Hameliyyât’ta hasta hayvanlar için 

ayrılmış bir klinik bulunmaktaydı. Yolculuk ve nakliyat gibi alanlarda çalıştırılan 

hayvanlarda baş gösteren hastalıkların veya yaralanmış olanların tedavi ve gözetimleri 

burada yapılırdı. Bulaşıcı hastalığa sahip hayvanların karantinasının yine bu bölümde 

yapıldığı tahmin edilmektedir. Ayrıca saray için satın alınan veya hediye edilen 

hayvanlar ilk olarak bu bölüme getirilirdi. Öyle anlaşılıyor ki satın alınan ve hediye 

olarak getirilen hayvanlar, öncelikle burada görevli baytarlar tarafından herhangi bir 

hastalığı olup olmadığı kontrol edilirdi.  

Saray ve ıstabllarda görevli veterinerlerin sorumlulukları oldukça fazlaydı. 

Abbâsî halifesi Mu‘tasım (833-842) döneminden bahsettiği tespit edilen bir belgeden 

aktarılan bilgiler, ahırlarda bulunan atların sayısının ve onlara verilen değerin hangi 

boyutta olduğunu gözler önüne sermektedir.  Aktarılan bu bilgiye göre Abbâsî halifesi 

Mu‘tasım, Sâmerrâ şehrini kurduktan sonra burada devlet erkanına ait atlar için bir 

ahır yaptırmış ve Bağdat’tan çok sayıda atlar getirtmiştir. İmparator VII. Konstantin’in 

burayı ziyareti sırasında ahırın büyük bölümünün mermer sütunlardan yapıldığı, ahırın 

bir tarafında gümüş ve altından eyerleri olan giysisiz 500 at, diğer tarafında ise hepsi 

desenli ipek ve tülden koşum takımlarına sahip 500 at bulunduğu, her atın ise bir asker 

tarafından tutulduğu kaydedilmiştir.537  

Baytarların sayısı yüzlere olan hatta binlere ulaşan bu ahırlardaki hayvanların 

sağlıklarına dikkat etmeleri gerekmekteydi. Hayvanlarda ortaya çıkabilecek ciddi bir 

salgın hastalık yüzlerce hayvana sirayet edebilir ve hayvanların telef olmasına yol 

açabilirdi. Bu nedenle saray veterinerlerinin hayvan sağlığının korunmasındaki rolü 

büyüktü. Hediyeleşme, siyasi alanda etkili anlaşma ve iş birliği faktörüydü. Fiziki ve 

tür yönünden en iyi ve en sağlıklı hayvanlara sahip olmak veya bunları hediye olarak 

 
537 Muhammed Hamidullah, “Nouveaux Rapports de l'europe Avec l’orient Musulman aux Moyen 
Âge”, Arabica, S. 7, 1960, s. 295; Weidenhöfer vd., “Hippiatrika arabica: Kontinuität und Innovation”, 
Pferdeheilkunde 21/6, 2005, s. 46. 



112 

 

sunmak bir nevi yetenek ve güç gösterisiydi. Dolayısıyla halifeye hediye olarak gelen 

hayvanların sağlığına ehemmiyet göstermek zaruriydi.  

Saraydaki hayvanların görüntülerinin kusursuz olması gerekmekteydi. İster deve 

olsun ister at olsun, fiziki yapılarında tüm güzel özellikleri barındırmaları, doğuştan 

gelen herhangi bir kusurları olmamalı, kemikleri sağlam, renkleri parlak ve 

bedenlerinde herhangi bir eğrilik bulunmamaları gerekmekteydi. Ancak bazen saray 

hayvanları da hastalığa yakalanmaktaydı. Bu hastalıklardan ötürü hayvanda zayıflama, 

tüy ve kaküllerinde dökülmeler yaşanmaktaydı. Bu yüzden hayvanların yeniden 

sağlıklı ve besili görünmesi için özel besin planları yapılmaktaydı. Tüyleri zayıflayan 

veya dökülen hayvanların yeniden canlı ve sağlıklı görünmesi için tüylerini uzatan ve 

kalınlaştıran kürler hazırlanmaktaydı. Ayrıca hayvanların kuyruklarının uzun olması 

sevilen özellikler arasında olduğundan kuyrukların uzun olması için de özel ilaçlar 

hazırlanmaktaydı.538 

Baytarların önemli görevlerinden biri de halife ve üst düzey yöneticilerin 

kullandıkları hayvanların davranışlarının da kusursuz gözükmelerini sağlamaktı. 

Yöneticilerin kullandığı hayvanların uygun olmayan davranışlardan herhangi birini 

göstermesi, onların onurunu ve soyluluğunu küçük duruma düşüreceğinden baytarların 

dikkatli olması gerekmekteydi. Bir tören veya merasim sırasında halife, komutan, vali, 

gibi devlet erkânının atları asla tuvalet ihtiyacını o anda gidermemeli, hava 

kaçırmamalı, ağzından şiddetli salya gelmemeli, dizgine karşı gelmemeli, 

kişnememeli, çifte atmamalı, herhangi bir sindirim problemi yaşamamalı, huysuz 

hareketler sergilememeli, sahibinin elinden kaçmamalı, gerektiği yerde sahibinin her 

sözünü dinleyerek kımıldamadan sakin durmalıydı.539 Eğer bu davranışlardan birini 

sergilerse devlet erkanının karizmatik lider görüntüsünü bozacağından baytarlara bu 

yönde önemli bir sorumluluk verilmekteydi. 

Devlet erkanına ait hayvanlarda yukarıda sıraladığımız olumsuz durumların 

yaşanmaması için önceden tedbir alınmaktaydı. Hayvanların sindirim ve boşaltım 

sistemleri ile ilgili rahatsızlıkları varsa önceden tespit edilip giderilmekteydi. Örneğin 

idrar zorluğu yaşayan, kabızlık, gaz sancısı yaşayan ve gazını çıkaramayan 

hayvanlarda görülen belirtiler bilinmekte ve bunlara iyi gelecek ilaçlar 

 
538 Kitâbü’l-Baytara, Köprülü Ktp. 959/1, vr. 43a, 44a; Kitâbü’l-Baytara, Köprülü Ktp. 959/3, vr. 164b-
165a; İbn Ahî Hizâm, Kitâbü’l-Hayl, Süleymaniye Ktp. 257, vr. 99a, 96a. 
539 Shehada, Mamluks and Animals, ss. 171-172. 



113 

 

hazırlanmaktaydı. Aynı durum tam tersi belirtiler gösteren, yani sürekli idrar kaçıran 

veya yellenen, ishal olan hayvanlar için de geçerliydi.540 Bu gibi durumlarda tedaviyi 

en başta baytarlar üstlenmekteydi. 

 Seyyar Klinikler 

Bazı bölgelerde baş gösteren salgın hastalıklar, bitki örtüsüne bağlı olarak 

hayvanların toynaklarında ve eklemlerinde ortaya çıkan hastalıklar veya yaralanmalar, 

uzun süren yolculuklardan ötürü oluşan eyer ve semer yaraları, hava değişimi, 

susuzluk, yanlış beslenme, zehirlenme, hayvan saldırıları, … gibi sebeplere bağlı 

zuhur eden rahatsızlıklar, yolculuğun seyrini aniden olumsuz yönde değişmesine 

neden olan büyük bir sorundu. Bu tür bir musibete yakalanan hayvanlara müdahalede 

geç kalınması, onların ölümüne yol açmakla beraber buna bağlı olarak yolculuk yapan 

kişinin hem ortada kalmasına hem de hayatına bel bağladığı hayvanlarını 

kaybetmesine sebep olmaktaydı. 

Örneğin seferlerde yaşanabilen en tehlikeli durumlardan biri zehirli hayvan 

ısırıkları ve sokmalardır. Çöllerde iklim şartlarına uyum sağlayarak yuvalanmış ve 

kendini kamufle etmeyi becerebilen pek çok zehirli hayvan türü yaşamaktaydı. Akrep, 

örümcek, yılan, kene, sıçan gibi hayvanlar bunların başlıcalarıydı. Dikkat edilmezse 

hayvanların yürüdükleri veya dinlenmek amacıyla uzandıkları yerlerde zehirli hayvan 

ısırıklarına maruz kalabilirlerdi. Zehirli hayvan ısırığına veya sokmasına maruz kalan 

hayvana acil müdahale edilmesi gerekmektedir. Çünkü hayvan ısırığından vücuda 

giren zehir hızla bütün bedene yayılarak ölüme götürecek kadar ciddi sonuçlara yol 

açmaktaydı. Yollarda vahşi hayvan saldırısı tehlikesi de bulunmaktaydı. Domuz, 

kaplan gibi yırtıcı hayvanların saldırıları sebebiyle binek hayvanlar zarar görmekteydi. 

Tüm bu tehlikeli durumlar için uygulanan tedavi yöntemleri bilinmekteydi.541 

Aşırı yük taşıyan veya uzun yol kateden birtakım hastalıklar baş göstermekteydi. 

Aşırı halsizlik, tırnak aşınmaları, iç organlarda sancılar, titreme nöbetleri ve boşaltım 

sistemi bozuklukları sıklıkla karşılaşılan rahatsızlıklardı. Yolculuklardaki bu olumsuz 

gidişatı fark eden baytarların bazıları halka hizmet sağlamak amacıyla seyyar klinikler 

 
540 Kitâbü’l-Baytara, Köprülü Ktp. 959/1, vr.  37b-38a, 48a, 50a; Kitâbü’l-Baytara, Köprülü Ktp. 959/3, 
vr. 102b-103a-b, 105a-b; İbn Ahî Hizâm, Kitâbü’l-Fürûsiyye, Beyazıt Ktp. 3174/1, vr. 100b, 105b, 
114b, Kitâbü’l-Hayl, Süleymaniye Ktp. 257, vr. 86a-b, 88a, 107a. 
541 İbn Ahî Hizâm, Kitâbü’l-Fürûsiyye, Beyazıt Ktp. 3174/1, vr. 110b, 121b, Kitâbü’l-Hayl, 
Süleymaniye Ktp. 257, vr. 82b, 96a, Kitâbü Baytarnâme, Süleymaniye Ktp. 3535, vr. 153a-b. 



114 

 

kurmuşlardır. Yol güzergahlarında ya da yerleşim yerlerinde baytar kliniği 

bulunmayan beldelerde seyyar klinikler açarak, yolculuk esnasında müdahale edilmesi 

gereken hayvanları tedavi ederek hayvan sahiplerine büyük kolaylık sağlıyorlardı. 

Baytarların seyyar kliniklerinin var olduğuna dair bilgiye kullanmış oldukları 

bayraklardan ulaşılmaktadır. Şiir ve deyişlerde geçen baytarın bayrağı (البَيْطار  (راية 

ifadesi ve halk arasında kullanılan “البَيْطار راية  من   baytarın bayrağından daha) ”أشْهَرُ 

meşhur)542 deyiminden anlaşıldığı üzere baytarlar muayenehaneleri için bayrak 

kullanmaktaydılar. Edward William Lane, baytarların bu bayrakları seyyar kliniklerde 

yolculuk esnasında hayvanı ile ilgili sıkıntı yaşayan veya hayvanı rahatsızlanan 

kişilerin onları fark etmesini sağlamak için kullandıklarını belirtmiştir.543  

Seyyar kliniklerini yol güzergahlarında kuran baytarlar, kişilerin daha çabuk 

hizmet almasını sağlıyorlardı.544 Kaynaklarda bu bayrağın demire bağlanarak545 

herkesin göreceği şekilde asıldığı bilinmekle birlikte, bayrağın ne renk veya nasıl bir 

malzemeden yapıldığına dair herhangi bir bilgi bulunmamaktadır. 

Bu noktada önemli bir konu üzerinde daha durmak gerekmektedir ki o da toplum 

içinde kullanılan “baytarın bayrağından daha meşhur” ( ُالبَيْطار أشْهَر  .ifadesidir (من راية 

Bu deyimin anlamı bir şeyin insanlar arasında çokça söylenip herkes tarafından 

bilinmesi anlamına gelmektedir. Fakat söz konusu dönemde fuhuş mekanlarının, 

meyhane sahiplerinin ve alkol ticareti ile iştigal edenlerin de bayrak kullandıkları için 

bayrak sahibi546  denilmesinin ve baytarların kullandığı bayraklardan örnek 

 
542 Ebû Hilâl Hasan b. Abdullah b. Sehl el-Askerî (ö. 400/1009’dan sonra), Cemheretü’l-Emsâl, thk. 
Muhammed Ebü'l-Fazl İbrahim, Abdülmecid Katameş, C. 1, Kahire, 1964, s. 538; Seâlibî, Simârü’l-
Kulûb, s. 240; Meydânî, Mecma‘u’l-Emsâl, C. 1, s. 390; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, C. 1, s. 65; Zebîdî, 
Tâcü’l-‘Arûs, C. 10, s. 213. 
543 Edward William Lane, Arabic-English Lexicon, C. 1, Librairie du Liban, Beirut 1968, s. 220 
544 el-Arcî, Dîvân, s. 184. 
545 el-Arcî, Dîvân, s. 184; İsfahânî, Eğânî, C. 1, s. 259. 
546 Fuhşun meşru kazanç yollarından sayıldığı Cahiliye Araplarında gerek meyhanelerde gerekse özel 
olarak fuhuş evi (بيت البَغْي/بيت البِغاء) adlandırılan evlerde, efendileri tarafından pazarlanan cariyeler veya 
bazı hür kadınlar bu meslekle uğraşmaktaydı. Aralarında müzisyenlikle uğraşanlara da rastlanmakla 
birlikte çoğunluğu yalnız fuhuşla kazanç sağlayan bu kadınlar, mesleklerinin alameti olarak evlerinin 
kapılarına bayrak astıkları için “bayrak sahipleri” (الرايات  ,olarak bilinmekteydi. İbn Habîb (ذوات 
Muhabber, s. 340; Azizova, Çalışma Hayatı ve Meslekler, s. 581. İslam öncesi Arapların eğlence 
hayatında vazgeçilmez unsurlardan biri olan şarabın, müzik eşliğinde halka sunulduğu başlıca mekanlar 
olarak meyhanelerde yerlerinin belli olması için üzerlerinde bayrak asılırdı. Bu meyhaneler şarap 
ticareti yapan kişilerce işletilmekteydi. Ebû Tâlib el-Mufaddal b. Seleme b. Âsım (ö. 290/903’ten 
sonra), Kitâbü’l-Melâhî ve Esmâ’ihâ min Kıbeli’l-Mûsîkâ, thk. Gattâs Abdülmelik Habeşe, el-
Heysetü’s-Sariyye el-‘Ammetü’l-Küttâb, Kahire 1984, s. 17; Ebû Zekeriyyâ el-Hatîb, Yahyâ b. Ali b. 
Muhammed (ö. 502/1109) et-Tebrîzî, Şerhu'l-Muallakâti'l-Aşri'l-Müzehhebât, Dârü’l-Fikr, Beyrut 
1998, s. 150; Demirayak vd., Yedi Askı,s. 34; Nebi Bozkurt, Hadiste Folklor-Eğlence, Marmara 



115 

 

verilmesinin bazı yanlış anlaşılmalara sebep olduğunu düşünmekteyiz. Bazı tefsir 

kitaplarında Nur suresi 25. ayetinde geçen “zinadan kaçınan” kadınları açıklarken zina 

eden kadınların baytarların kullandığı bayraklardan mekanlarına astıkları bilgisi 

verilmektedir. Bunun nedeni ise haram olan yasaklanmış işlerin ticaretini yapan bu 

seyyar mekanların gözden uzak yerlerde kurulmasıdır. Baytarların seyyar kliniklerinin 

de kervanların geçtiği uzak yollarda olması bu benzetmenin ana sebebidir. Nitekim 

tefsir kitaplarındaki açıklamada da konunun anlaşılması açısından örnek vermek 

amacıyla ifade edilmiştir.547 Fakat bu misalden baytarların yukarıda zikredilen ahlak 

dışı ticaret yapanlarla bir tutulduğu sonucuna varılmamalıdır. 

 Baytarların Tedavide Kullandığı Yöntemler ve Aletler 

Hayvanların, ailenin bir üyesi olarak görüldüğü ve bir o kadar önem verildiği 

dönem içerisinde pek çok türde hayvan yetiştirilmekteydi. En çok koyun, keçi, deve 

ve at yetiştirilmesi sebebiyle baytarlar bu türden hayvanların tedavilerini 

yapmaktaydılar. Gerek kendi tecrübelerinden gerek kendilerinden önce denenmiş 

tedavi yöntemlerinden yararlanarak hayvanları iyileştirmeye çalışırlardı. Câhiz, baytar 

 konularından bahsederken onların kullandıkları tedavi (البيْطرة) ve baytarlık (بيَْطار)

yöntemleri hakkında bilgiler vermiş, kısırlaştırma, hayvan dağlama/damgalama, 

koyunların kuyruğunu kesme, çıban temizleme, hacamat ve ilaç içirme gibi 

operasyonların baytarlığın çalışma alanlarına girdiğini belirtmiştir.548 

Baytarlar, hayvanları gebelik ve yavru dönemlerinden başlayarak her türden 

özelliklerini ve fizyolojilerini iyi bilmekteydiler. Bu nedenle hayvanların 

organlarındaki kusurların doğuştan mı geldiğini yoksa hastalık sonrası mı ortaya 

çıktığını çok iyi ayırt edebilmekteydiler. Yaygın olarak görülen çok sayıda hastalık 

çeşidi de bulunmaktaydı. Bu hastalıkların yaşanmasında birçok faktör rol 

oynamaktaydı. Hayvan sahipleri ve bakıcıların dikkatsizliği veya yetersiz bilgiye sahip 

olması hayvanların hasta olmasına sebep olmaktaydı. Ahırların nemli ve rutubetli 

 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, İstanbul 1997, ss. 42-43; Azizova, Çalışma Hayatı ve 
Meslekler, ss. 579-580.  
547 Mukâtil b. Süleyman (ö. 150/767), Tefsîru Mukâtil b. Süleyman, thk. Ahmed Ferîd, C. 2, Dârü’l-
Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, 2003, s. 133; Ebû İshâk Ahmed b. Muhammed b. İbrâhîm es-Sa‘lebî (ö. 
427/1035), el-Keşf ve’l-Beyân ‘an Tefsîri’l-Kur’ân, thk. Ebi Muhammed b. Aşûr, C. 7, Dârü’l-İhya et-
Terâsül-Arabî, Beyrut 2002, s. 65; Ebû Bekr Muhammed b. Abdillâh b. Muhammed el-Meâfirî (ö. 
543/1148), Ahkâmü’l-Kur’an, thk. Muhammed Abdulkadir Âtâ, C. 1, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 
2003, s. 514; Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr b. Ferh el-Kurtubî (ö. 671/1273), el-
Câmi‘ li-Ahkâmi’l-Kur’ân, çev. M. Beşir Eryarsoy, C. 2, Burcu Yayınları, İstanbul 2000, s. 133. 
548 Câhiz, Hayevân, C. 1, s. 106. 



116 

 

olması, hayvanların aşırı soğuk veya aşırı sıcak ortamlarda uzun süre kalması, yaşam 

alanlarının ve bedenlerinin hijyen ve temizliğine dikkat edilmemesi, tımarlarının 

düzenli yapılmaması, yem miktarı ve çeşitlerinin doğru ayarlanmaması, aşırı 

çalıştırılması, vb. hayvanların hasta olmasına sebep olan diğer hususlardı. Bunlara 

dikkat edilmediği durumlarda hem iç hastalıkların hem dış uzuvlarda görülen 

hastalıkların yaşanılması kaçınılmazdı. 

Baytarların hastalıklar konusundaki bilgi ve becerisini dönemde yazılmış 

kitâbü’l-baytaralarda geçen hastalık ve tedavilerden öğrenmekteyiz.549 Akciğer, 

karaciğer, kalp, dalak, böbrek ve kalın bağırsakta yaşanan rahatsızlıklara bağlı 

semptomlar iyi bilinirdi. Bakterilerden kaynaklanan hastalıklardan ise tetanos, verem, 

skrofula (sıraca), ishal, vb. tanınırdı. Hayvanlarda sıklıkla görülen burun akıntısına 

bağlı hastalıklar ve rutubetli ortamlarda yaşamak zorunda kalan hayvanlarda görülen 

romatizmal ağrılar da teşhis edilmekteydi. Baytarlar, tüm bu hastalıkların tedavisi için 

bitkisel ve hayvansal malzemeler kullanarak drog ve kürler hazırlarlardı. 

Deri hastalıkları sıklıkla görülen rahatsızlıkların başında gelirdi. Deride ortaya 

çıkan urlar, şişlikler, siğiller, sivilceler ve çıbanlar birçok ciddi hastalığın 

göstergesiydi. Hayvanların tırnakları da dahil olmak üzere tüm bedeninde bu 

semptomlar ortaya çıkmaktaydı. Özellikle bazı kaşıntılı yaralar, dış parazit ve 

salgınların habercisiydi. Bu nedenle baytarlar deri hastalıklarında erken teşhis ve 

tedaviye önem verirlerdi. 

Göz ve kulak gibi hassasiyeti yüksek organlarda ortaya çıkan hastalıkların 

tedavisi büyük bir titizlikle gerçekleştirilmekteydi. Şaşılık, katarakt, göz ve kulaklarda 

ortaya çıkan çıbanlar, bilinen hastalıklar arasındaydı. Yine hayvanlarda baş ağrısı 

semptomları ve zihinsel problemlere bağlı davranış bozuklukluları tedavi edilen 

hastalıklar arasındaydı. 

Baytarların hayvanları iyileştirmek için uyguladığı tedavi yöntemler sadece 

kitâbü’l-baytaralarda değil şiirlerde de yer almaktaydı.  Şiirlerde baytarlara ve 

yeteneklerine yer verilmesinin yanında, hayvanların hastalıkları, baytarların onları 

nasıl tedavi ettikleri hatta baytarların tedavi esnasında kullandıkları aletlerden 

bahsetmişlerdir. Buradan anlaşılmaktadır ki, uzman olarak mesleğini icra eden 

 
549 Bu bölümde adı geçen hastalıklar, 4. Bölümde “Veteriner Hekimlik ile İlgili Eserlerde (Kitâbü’l-
Baytara) Ele Alınan Konular” başlığı altında detaylı anlatılacaktır. 



117 

 

baytarların teşhis ve tedavide kullandıkları kendilerine özgü yöntemler 

bulunmaktaydı. Gerekli zamanlarda baytarlar, mesleğe özgü cerrahi aletlerle 

hastalıklara müdahale ediyorlardı. Hastalığın seyri ve derecesine göre bu yöntemleri 

bilgi ve tecrübelerine göre uygulamaktaydılar.  

 Cerrahi Yöntemler 

Hayvan tedavisi için baytarların yeteneklerini ortaya koydukları yöntem cerrahi 

operasyonlardı. Baytarlar kendilerine özgü aletlerle hayvanların bedenlerinde ortaya 

çıkan patolojik olaylara oldukça dikkatli bir şekilde müdahale ediyorlardı. Âdem b. 

Ebi İyȃs (ö. 220/835) Bekr b. Huneys’in Hz. Peygamber’e ait bir hadisi naklettikten 

sonra söylemiş olduğu “baytar dikkatli olduğu müddetçe eşeğin derisini düzgün bir 

şekilde keser” ( الحمار جلد  من  قطع  ما  البيطار  يبالي   ifadesi, bu konuda önem arz 550(ما 

etmektedir. Baytarlar yaşadıkları dönemin en kıymetli canlıları olan hayvanlara 

cerrahi müdahalede bulunurken çok dikkatli, titiz ve maharetli bir şekilde 

çalışmaktaydılar.  

3.2.2.1.1. Delme Yöntemi ve Minkab Aleti 

Baytarların yapmış olduğu her türlü delme işlemi için negabe (نقب) fiili 

kullanılırdı. Negabe, “bir şeyi delmek, kazmak; terzinin elbise kesip yapması” 

anlamlarına gelmektedir.551 Hayvan derisinin delinmesi türünde yapılan 

operasyonlarda bu yöntem kullanılırdı. Ayrıca İbnü’l-Esîr, doktorların insanların 

gözünde oluşan siyah suyu (katarakt) delip çıkarmada bu türden cerrahi operasyonları 

uyguladığını bildirmiştir.552  

Hayvanların karın bölgesindeki sıvının dışarı akıtılması için uygulanan delme 

işlemi için minkab (مِنْقَبة) adı verilen bir alet kullanılırdı. Minkab, şiş gibi ucu sivri olup 

demirden yapılan ve cerrahi müdahale gerektiren durumlarda kullanılan bir aletti. 

 
550 Burada bahsedilen Ebû Ümâme’nin (ö. 86/705) rivayet ettiği hadis şöyledir “Allah kulunun kıldığı 
iki rekât namazdan daha üstün olarak hiçbir konuda değer vermemiştir. Kul namaza devam ettiği sürece 
üzerine iyilik ve sevap saçılır. Kullar Allah’a, Kur’ânla ilgileri arttıkça yaklaşmış olurlar.” Hatîb el-
Bağdâdî (ö. 463/1071), Târîhu Bağdâd, C. 7, s. 572. 
551 Toynak yaralanmaları için de negabe fiili kullanmaktaydılar. Develerin yolculuk sırasında geçtikleri 
yerlerin bitki örtüsü ve zeminlerine göre bazen toynaklarının içine taş, kıymık, dal parçası,… gibi 
nesneler girerdi. Bunlar hayvan toynağının aşınıp delinmesine sebep olduğundan “hayvanın toynağı 
delindi” (البعير خف   .ifadesi kullanılırdı. Bu durum hayvanların topallamasına sebep olmaktaydı (نقب 
Cevherî, Tâcü’l-Luğa, C. 1, s.227; İbnü’l-Esîr Mecdüddîn, en-Nihâye fî Garîbi’l-Hadîs, C. 5, s. 102; 
İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, C. 1, s. 766; Zebîdî, Tâcü’l-‘Arûs, C. 4, s. 300. 
552 İbnü’l-Esîr Mecdüddîn, en-Nihâye fî Garîbi’l-Hadîs, C. 5, s. 102; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, C. 1, 
s. 766. 



118 

 

Baytar neşteri olarak da bilinen minkab, veteriner hekimlik faaliyetleri sektöründe 

hizmet veren baytarlar tarafından önemli cerrahi müdahalelerde kullanılmaktaydı. 

Minkab, günümüz veteriner tıbbında ismi ascites olarak bilinen, karın 

boşluğunda su toplanması ve benzer şekilde semptomları görülen istiskâ ( استسقى 

 hastalıklarının tedavisi için kullanılırdı. Hayvanın karın bölgesinden içeri sifâk (استسقاء/

 denilen yere doğru sarı bir sıvı çıkana kadar minkab batırılır ve karında 553(صفاق)

biriken sıvı dışarı çıkarılırdı.554 Minkabın hayvanın karnına sokulduğu bölgeye ise 

menkab denirdi.555 Günümüzde veterinerlerin kullandığı trocar’a benzeyen bu aletle 

göbekten göğse doğru üç parmak kalınlıkta karın delinerek sarı suyun yavaş yavaş 

dışarı akıtılması şeklinde uygulandığını belirtilmektedir.556 

3.2.2.1.2. Kan Alma İşlemi ve Mibda‘ Aleti 

Tedavi amacıyla yapılan kan alma/akıtma yönteminin Eski Yunan’da Hipokratik 

hekimliğe dayandığını bildirilmektedir. Hipokrat’ın (MÖ 460-377) gözlemleri ve 

hastalıkları açık bir şekilde tanımlaması ile rasyonel tedavinin başladığı; Aristo’nun 

(MÖ 384-322) yazmış olduğu “Historia Animalium” adlı eserinde hayvan bakımı, 

hastalıkları ve fizyolojisi konularında bilgilerin yer aldığı bildirilmektedir.557 

Cahiliye’den itibaren de gerek insanlarda gerek hayvanlarda kan alma/akıtma işlemi 

veya “hacamat” uygulanmaktaydı.558   

Baytarların at, eşek ve diğer hayvanların boyun bölgesindeki şevarib ( شوارب) adı 

verilen damardan kan alması işlemine tevdîc (توديج) denilirdi.559 İslam medeniyetinde 

yazılan baytarlıkla ilgili eserlerden, kan alma işlemlerinin daha kapsamlı bir şekilde 

 
553 Baytarın hayvanın karnından sıvı çıkardığı, organlar arasındaki boşluk olan karanlık bölge olarak 
tanımlanır. İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, C. 10, s. 203. 
554 Asmaî, el-Hayl, s. 61; Ma‘mer b. Müsennâ, Kitâbü’l-Hayl, s. 34; Ezherî, Tehzîbü’l-Luğa, C. 9, s. 
199; Cevherî, Tâcü’l-Luğa, C. 1, s. 227; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, C. 2, s. 296; İbn Manzûr, Lisânü’l-
Arab, C. 1, s. 766; Zebîdî, Tâcü’l-‘Arûs, C. 4, s. 294. 
555 Asmaî, el-Hayl, s. 61; Ma‘mer b. Müsennâ, Kitâbü’l-Hayl, s. 34; Ebû Muhammed Abdullâh b. 
Müslim b. Kuteybe ed-Dîneverî (ö. 276/889), el-Me‘âni’l-Kebîr, thk. Fritz Krenkow, C. 1, Dârü’l-
Nehda’l-Hadîse, Beyrut, 1872/1953, s. 79. 
556 İbn Ahî Hizâm, Kitâbü’l-Fürûsiyye, Beyazıt Ktp. 3174/1, vr. 115a, Kitâbü’l-Hayl, Süleymaniye Ktp. 
257, vr. 92b; Erk, Kitab al-Hayl val-Baytara, s. 378. Yunanca’dan tercüme edilmiş Kitâbü’l-
Baytaralarda bu türden işlemler için sekbe (ثقَْب), tedavinin yapıldığı alet için ise miskab (مِثْقَب) isminin 
kullanıldığı belirtilmiştir. Kitâbü’l-Baytara, Köprülü Ktp. 959/1, vr. 29b-30a; Kitâbü’l-Baytara, 
Köprülü Ktp. 959/3, vr. 153a. 
557 Ali Yiğit, Çağrı Çağlar Sinmez ve Aşkın Yaşar, “Veteriner Hekimliği Uygulamalarında ‘Kan Akıtma 
/ Alma’ Üzerine Bir Araştırma”, Lokman Hekim Dergisi, 5/3, 2015, s. 91 
558 Mahmut Rıdvanoğlu, "Hacamat", DİA, C. 14, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 1996, s. 
423. 
559 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luğa, s. 452; ; İbn Sîde, el-Muhkem ve’l-Muhît, C. 8, s. 54; İbn Manzûr, 
Lisânü’l-Arab, C. 1, s. 490, 766; Zebîdî, Tâcü’l-‘Arûs, C.3, s. 115. 



119 

 

kullanıldığı bilgisine ulaşmaktayız.560 Baytarnâmeler üzerine yapılan araştırmalarda 

kan akıtma işleminin boyun, mahmuz, dizin iç kısmı, dirsek, yüz bölgesi, kulak ve 

hatta kuyruktaki damarlardan yapıldığı bildirilmektedir.561 

Baytarların kan alma işlemi için kullandıkları cerrahi alete mibda‘ (مبضع ) 

denilmekteydi. Mibda‘u’l-baytar yani baytar neşteri olarak da bilinen bu aletle kan 

alma, deride daha ince ve hafif kesikler yapabilme veya delme ( ٌوَخْز) gibi operasyonlar 

yapılırdı.562  Dolayısıyla vücutta yara veya veba bulunan yerlerde, damar ve sinirlerin 

geçtiği hassas bölgelerde bu alet kullanılmaktaydı.563 Dilbilimciler mibda’nın 

kullanımında şiddetli kanamaların yapılmadığını, deri üstünde kesik atmak veya 

delmek suretiyle hafif kanatma şeklindeki badi‘a (باضعة)’nın uygulandığını 

belirtmişlerdir.564 İbn Ahî Hizâm mibda‘ aletinin hangi vakalarda nasıl kullanılacağına 

dair açıklamalarda bulunmuş ve özellikle kafa bölgesindeki damarların açılmasında 

kullanıldığını belirtmiştir.565 Ayrıca baytarların toynaktaki hastalıkları mibda’ ile 

tedavi ederken oldukça usta olduklarını, damar ve sinirlere zarar vermeden toynaktaki 

hastalıkları iyileştirdikleri bilinmektedir.566 

3.2.2.1.3. Tebziğ İşlemi ve Mibzağ Aleti 

“Hacamat etmek, yarmak” anlamına gelen bezeğa (بزغ ) fiilinden türemiş olan 

tebziğ ( تبْزيغ),567 damar ve sinirlere zarar vermeden hastalıklı bölgenin yarılmasıyla 

uygulanan tedavi yöntemiydi. Baytarların tebziği binek hayvanların toynağının iç 

kısmında oluşan ve rahsa (رهصة) adı verilen hastalığı tedavi etmede 

 
560 Erk ve Dinçer, XVinci ya da XVIıncı Yüzyıla Ait Olduğu Sanılan Bir Baytarnâme, ss. 125-130, 132; 
Yiğit vd., Veteriner Hekimliği Uygulamalarında ‘Kan Akıtma, s. 91. 
561 Hayvanlarda kan alma işlemi ile ilgili geniş bilgi için bakınız Yiğit vd., Veteriner Hekimliği 
Uygulamalarında ‘Kan Akıtma / Alma’, ss. 91-97. 
562 Fîrûzâbâdî, Kâmûs, C. 4, s. 2548; Zebîdî, Tâcü’l-‘Arûs, C. 15, s. 269. Hac veya umre için ihrama 
girecek olan bir kimsenin mikattan Harem-i Şerife kurban göndermek ve kurbanlık bedeneleri (deve ve 
sığırların) işaretlemek için de kesik atmaktaydılar. İbn Abbas'ın rivayetine göre Hz. Peygamber 
bedenesinin sağ veya sol tarafına işaretlemek amacıyla kesik atmış ve çıkan kanı parmağıyla silmiştir. 
Buhârî, Hac, 106, 108, Megâzî, 35; Müslim, Hac, 205, 362; Tirmizî, Hac, 65; Nesâî, Hac, 63, 68; İbn 
Mâce, Menâsik, 96; Dârimî, Menâsik, 68. 
563 Cevherî, Tâcü’l-Luğa, C. 11, ss.1186-1187; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, C.5, s.428, C. 8, s. 13; 
Fîrûzâbâdî, Kâmûs, C. 4, s. 3272; Zebîdî, Tâcü’l-‘Arûs, C. 20, ss. 335-336. 
564 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, C. 8, s. 13; Zebîdî, Tâcü’l-‘Arûs, C.20, s.335-336. 
565 İbn Ahî Hizâm, Kitâbü’l-Fürûsiyye, Beyazıt Ktp. 3174/1, vr. 62a, Kitâbü’l-Hayl, Süleymaniye Ktp. 
257, vr. 51b. 
566 İbn Ahî Hizâm, Kitâbü’l-Fürûsiyye, Beyazıt Ktp. 3174/1, vr. 84b, Kitâbü’l-Hayl, Süleymaniye Ktp. 
257, vr. 104a. 
567 Bazı sözlüklerde kelimenin sonunda ع harfi bulunmaktadır. 



120 

 

kullanmaktaydılar.568 Bu hastalık hayvanların aşırı koşturulması sebebiyle 

toynaklarının yaralanması sonucu oluşurdu. Özellikle taş, dal parçası gibi nesnelerin 

hayvanın toynağına girmesi sonucunda da toynak aşınır ve su toplardı. Bu nedenle de 

hayvanlar bitkin düşüp topallardı. Baytarlar bu rahatsızlığı tedavi etmek amacıyla 

mibzağ (مــبْزغ) veya mibza‘ (مبْزع) adı verilen cerrahi aleti kullanmaktaydılar.  

Demirden yapılan bu alet, doktorların kullandığı mişrat ( مِشْرَط) adı verilen 

neştere benzemekle birlikte daha önce adı geçen mibda‘ ile de aynı işlevi yerine 

getirmekteydi.569 Baytarlar bu türdeki hastalığı bulunan hayvanları mibzağ ya da 

mibda‘ kullanarak tebziğ eder yani yaralı bölgeyi yararak sinir ve damarlara zarar 

vermeden hastalıklı bölgeyi tedavi ederlerdi. Baytarların yanı sıra mibzağı hacamat 

ediciler de kullanırlardı.570 Tırımmah da bir beytinde, baytarların tebziğ ederek rahsa 

hastalığını iyileştirmede oldukça yetenekli olduğunu belirtmiştir.571 

3.2.2.1.4. Dağlama/Damgalama İşlemleri ve Malzemeleri 

Günümüz cerrahisinde koterizasyon olarak adlandırılan dağlama yönteminin 

kullanılması milattan önceye kadar gitmektedir. M.Ö.1700-1650 yıllarda Eski Mısır 

dönemine ait Smith papirüsünde dağlama yönteminin kullanıldığına dair bilgilere 

rastlanmıştır.572 Hayvan tedavisinde de kullanılan bu yöntem, dönemin Arap baytarları 

tarafından tatbik edilirdi.573 

Dağlama/damgalama işlemleri ve aletleri hakkında farklı terimler kullanılmıştır. 

Bu terimlerden birisi kevâ (كوى) idi ve mikvât (مكواة) adı verilen demirden aletin ateşte 

kızdırılarak hayvan vücudunda oluşan bazı yaraları yakmak suretiyle 

uygulanmaktaydı.574 Benzer şekilde dağlama/damgalama işlemleri için rekame (رقم), 

 
568 Asmaî, el-Hayl, s. 68; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, C. 7, s. 43; Fîrûzâbâdî, Kâmûs, C. 3, s. 2915; 
Zebîdî, Tâcü’l-‘Arûs, C. 22, s. 44. 
569 İbn Abbâd, Muhît fi’l-Luğa, C. 5, s. 28; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, C. 8, s. 418; Fîrûzâbâdî, Kâmûs, 
C. 4, s. 3575; Zebîdî, Tâcü’l-‘Arûs, C. 22, s. 441. 
570 Erken müdahalede tebziğ ile tedavi edilir fakat geç fark edildiğinde hastalık kemiklere kadar sirayet 
eder. Bu hastalığa ise dahs (دخس) adı verilir. Hastalık bu seviyeye geldiğinde mibzağ ve mibda‘ 
kullanılmaz. Ma‘mer b. Müsennâ, Kitâbü’l-Hayl, s.50. 
571 Tırımmah, Dîvân, s. 679. 
572 Sarım Çelebioğlu ve Turhan Baytop, Ortaçağ Eczacılık Tarihine Kısa Bir Bakış ve İlk Bitkisel 
Droglar, Farmakognozi Enstitüsü Yayınları, İstanbul 1947, s. 20. 
573 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, C. 15, s. 235; Cevâd Ali, Mufassal, C. 8, s. 415. 
574 Hâlil b. Ahmed, Kitâbü’l-‘Ayn, C. 4, s. 59; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, C. 15, s. 235; Zebîdî, Tâcü’l-
‘Arûs, C. 39, s. 423 



121 

 

vesm (وسم) veya simât (سمات); bunun için kullanılan demirden alete ise meysem (ميسم) 

denilmekteydi.575 Meysem daha çok damgalama işlemi için kullanılırdı. 

Câhiz hayvanları kızgın demirle yakmanın acı verdiğini fakat kısırlaştırma veya 

müsle (organların kesilme işlemi) gibi çok şiddetli acı veren bir işlem olmadığını 

belirtmiştir. Koyunların kuyruklarının kesilmesi gibi hayvanların dağlamanın onların 

yararına olduğunu ifade etmiştir. Koyunların kuyruklarının çok ağır olmasından ötürü 

onlara zorluk yaşattığını, kurtla karşılaştıklarında ondan kaçarak daha çabuk sürüye 

yetişebilmeleri için kuyruklarının kesildiğini belirten Câhiz, hayvanlara yapılan 

dağlamanın da aynı bu şekilde hayvanın yararına olan bir durum olduğunu 

açıklamıştır. Ayrıca dağlamanın baytarlık hizmetlerinden biri olduğunu vurgulayarak 

bu işlemlerin baytarlar tarafından yapıldığına belirtmiştir.576 

Baytarlar birçok deri hastalıklarının tedavisinde dağlama yöntemini 

kullanmaktaydılar. Uyuz olarak bilinen cerb ( جرب) hastalığı ve uyuzlu develerin (urre-

رّ ع ) tedavisi için dağlama yapılırdı. Bulaşıcı olan ve çabuk yayılan bu hastalık 

develerin üst dudağı, ön kolları ve uyluklarında görülürdü. Baytarlar, özellikle deri 

hastalıklarında yaraları dağlayarak cerahatin akmasını ve mikropların o bölgeden 

temizlenmesini sağlayıp, enfeksiyonların yayılmasını engelliyorlardı.577 Nâbiga ez-

Zübyânî (ö. 604 [?]) bir şiirinde sağlam devenin urreye yakalanmaması için 

dağlandığını belirtmiştir.578 Atların bacaklarındaki kemik ve sinirlere sirayet eden 

hastalıklarda579 ve siğil tedavisinde de dağlama yöntemi kullanılmaktaydı.580  

Hayvanları işaretleme için yapılan damgalamalar da baytarlar tarafından 

gerçekleştirilmekteydi. İbn Manzûr baytarların at, katır ve eşeklerin câ‘retân (جاعرتان) 

 
575 Câhiz, Hayevân, C. 1, s. 106; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, C. 4, s. 141; Fîrûzâbâdî, Kâmûs, C. 6, s. 
5238. 
576 Câhiz, Hayevân, C. 1, s. 106 
577 Cevâd Ali, Mufassal, C. 8, s. 416. 
578 Cahiliye inanışlarından biri de sağlam olan devenin dağlanarak diğer hayvanların da hastalıktan 
kurtulacaklarını düşünmeleriydi. Nâbiga ez-Zübyânî, Dîvân, s. 37; Câhiz, Hayevân, C. 1, s. 17; 
Meydânî, Mecma‘u’l-Emsâl, C. 2, s. 158; Zemahşerî, el-Müstaksâ fî Emsâli’l-Arab, C. 2, Dârü’l-
Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1987, s. 217; Ebü’l-Abbâs Şihâbüddîn Ahmed b. Abdilvehhâb b. Muhammed 
en-Nüveyrî (ö. 733/1333), Nihâyetü’l-Ereb fî Fünûni’l-Edeb, C. 3, (thk. belirtilmemiş), Dârü’l-Kütüb 
ve’l-Vesâik el-Kavmiyye, Kahire h. 1423, s. 123; Kalkaşendî, Subhu’l-‘Aşa, C. 1, s. 407; Alûsî, 
Buluğu’l-Ereb, C. 2, s. 306. 
579 Erk, Kitab al-Hayl val-Baytara, ss. 380-381. 
580 Ali Yiğit ve Aşkın Yaşar, “On Beşinci Yüzyıla Ait Bir Baytarnâmede At Hekimliğinde 
Koterizasyon”, Lokman Hekim Dergisi, 3/3, 2013, s. 35. 



122 

 

denilen sağrılarına damga vurduklarını,581 bu kelimenin kalçaların her biri anlamına 

gelen câira (جَاعِرَة)’nın çoğulu olduğunu aktarmıştır. 582 

Halepli âlimlerden bir şahsın, at, katır ve eşeklerine damga vurması için bir 

baytar görevlendirmesi, konunun en uygun örneklerinden bir tanesidir. Bu şahıs hasta 

olan hayvanlarını diğerlerinden ayırmak istediği için onları damgalamaya karar 

vermiştir. Fakat kendisi damga vurursa hayvanlarının canını daha çok acıtacağını 

düşünerek bu işlemin ancak bir baytar tarafından uygun bir şekilde yapılacağını 

düşünmüş ve tanıdığı birinden baytar getirtmesini istemiştir. Hayvanlarla ilgilenen 

baytar da hasta olan hayvanlara uygun ilaçlar hazırlayıp onları damgalayarak 

diğerlerinden ayırmıştır.583  

 Cerrahi Yöntemlerin Hayvana ve Sahiplerine Olumsuz Etkileri 

Söz konusu dönemin Arap toplumu her türlü işini binek hayvanlarla 

halletmekteydi. Cerrahi yöntemler, hayvanın operasyondan sonra iyileşme sürecinin 

uzaması ya da bünyesinin zayıflamasından ötürü zor durumda kalınmadığı müddetçe 

uygulanmazdı. Hayvanın hastalığı ileri seviyede kritik bir noktaya geldiyse acil 

müdahale için kullanılırdı. Çünkü hayvanın sağlıklı olması ve ağır tedaviden 

geçmemiş olması da onlar için önemli bir kriterdi.  

Bir binek almaya karar veren kişiye, cerrahi müdahale yapılmamış bir hayvan 

alması tavsiye edilirdi.584 Hayvana cerrahi operasyon yapılması hem hayvanın 

değerini düşürmekteydi hem de sahibinin ona yeterince iyi bakmadığı anlamına 

gelmekteydi. Süvari şairlerden Sehm b. Hanzale (ö. h. 70/m. 690)’nin bir şiirinde atını 

överken kullandığı ifadeler bu duruma en güzel örnektir. Sehm b. Hanzale beytinde 

aslan kadar kuvvetli olduğunu, baytar tarafından karnının delinmediğini, 

dağlanmadığını ve damarlarına dokunulmadığını belirterek585 onun çok sağlıklı 

 
581 Daha önceden yüze yapılan damgaların, hayvanların canını çok yakması nedeniyle Hz. Peygamber 
tarafından yasaklanmıştır. İbn Abbas, Hz. Peygamber’in kendi merkebinin yüzüne değil câretân denilen 
sağrılarına damga vurdurduğunu aktarmıştır. Müslim, Libas, 107. 
582 İbn Habîb’in Ebû Ali’den aldığı rivayete göre develerde damga vurulan yere  ُالجِعَار da denilmekteydi. 
İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, C. 4, s. 141. 
583 Râgıb et-Tabbâh, İ‘lâmü’n-Nübelâ’ bi’t-Târîhi Halebe’ş-Şehbâ’, thk. Muhammed Kemâl, C. 5, 
Dârü’l-Kalemi’l-Arabî, Dımaşk 1988, s. 341. 
584 Kalkaşendî, Subhu’l-Aş’a, C.1, s. 227 
585 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, C. 2, s. 296; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, C. 1, s. 766; Zebîdî, Tâcü’l-
‘Arûs, C.4, s. 294. Bazı rivayetlerde “kurt yavrusu gibidir” ifadesi kullanılmıştır bknz. Câhiz, Hayevân, 
C. 1, s. 119. Asmaî’de geçen aynı beyit için kitabın şerhini hazırlayan Muhammed Şakir ve Abdüsselam 
Hârûn, şairin atından bahsederken onda hiçbir hastalık bulunmadığı için baytara ihtiyaç duymadığını 
anlatmak istediğini belirtmişlerdir bknz. Asmaî, Asmaîyyat, s. 54. 



123 

 

olduğunu ve herhangi bir hastalık geçirmediği için de baytar tarafından ağır tedavi 

yöntemlerinin uygulanmadığını anlatmak istemiştir. Buna benzer bir beyit, Mürre b. 

Mahkan586 (ö. h.70/m. 690) tarafından da söylenmiştir. Mürre de hiçbir baytarın atının 

karnını delmediğini, ondan kan almadığını ve ayaklarındaki sinirlere (asb)587 tedavi 

uygulamadığını belirtmiştir.588 

Günümüze baktığımızda nasıl ki bir aracın üzerinde ezik veya çizik gibi izler 

bulunması onun kaza geçirmiş olup değerinin düşmesine sebep oluyorsa, o dönemin 

şartlarında da bir hayvanın baytar tarafından tedavi gördüğüne dair bir iz bulunması 

onun değerinin düşmesine sebep olurdu. Ebî Duâd el-İyâdî (ö. 240/854) bir atı överken 

atın o güne kadar hiçbir bir hastalık yaşamadığı, baytar tarafından yere yatırılıp tedavi 

görmediği ifadelerini kullanmıştır.589 

 Hayvanlarda doğuştan gelen ufak kusurlar bile cerrahi bir tedavi uygulanmış 

olmasından daha iyi görülürdü. İslam şairlerinden olan Humeyd (b. Mâlik) el-

Arkat’ın590  bir şiirinde atın toynağında kusur fark eden kişiye söylediği beyit 

konumuzun örneklerinden biridir.  Humeyd beytinde ata bir baytar tarafından hiçbir 

cerrahi operasyon yapılmadığını, toynağında hastalık bulunmadığını ve damarlarında 

kan aldırmış olduğuna dair bir iz bulunmadığını belirterek sadece toynağında doğuştan 

bir küçük kusurunun olduğunu açıklamıştır.591 

3.2.3.2. Üreme, Gebelik ve Doğum ile İlgili Uygulamalar 

Gerek Cahiliye döneminde gerekse İslam medeniyetinde veteriner hekimliğe 

dair en çok önem verilen alanlardan bir tanesi hayvan soyları ve doğum ile ilgili 

bahislerdir. Hayvanları konu edinen kitaplar ve veteriner hekimliğe dair eserlerin 

çoğunda gebelik ve doğum bahsine yer verilmiştir. Bu eserlerde gebelik yaşı, gebe 

 
586 Ünlü şairler Ferezdak ve Cerir b. Atıyye’nin döneminde yaşamış Emevi şairi bknz. Safedî, el-Vâfî 
bi’l-Vefeyât, C. 25, s. 237; Hayreddîn Ziriklî, el-A‘lâm, C. 7, Dârü’l-İlmi’l-Melâyîn, Beyrut 2002, s. 
206. 
587 Binek hayvanların toynağına yakın bölgedeki sinirlere denir. Fîrûzâbâdî, Kâmûs C. 1, s. 554. 
588 Cevherî, Tâcü’l-Luğa, C. 1, s.227; İbn Asâkir, Târîhu Dımaşk, C. 68, s. 148; İbn Manzûr, Lisânü’l-
Arab, C. 1, s. 766. 
589 Ebû Duâd el-İyâdî, Dîvân, s. 102; Ma‘mer b. Müsennâ, Kitâbü’l-Hayl, ss. 87, 143; İbn Kuteybe, 
Me‘âni’l-Kebîr, C.  1, s. 155. 
590 Merzûkî, Şerhu Dîvâni’l-Hamâse, thk. Gureyd eş-Şeyh, C. 2, s. 1684. İbn Sa‘d da Humeyd el-
Arkat’a Medineli tabiinin ikinci tabakasında yer vermiştir. İbn Sa‘d, Tabakat, C. 7, s. 259. 
591 Rü’be b. Accâc, Dîvân, C.1, s. 224, C. 2, s. 53; Ebü’l-Kâsım Sâbit b. Hazm b. Abdirrahmân es-
Sarakustî el-Endelüsî (ö. 313/925), ed-Delâ’il fî Garîbi’l-Hadîs, thk. Muhammed b. Abdullah el-
Kannâs, C. 3, Mektebetü Abîkân, Riyad 2001, s. 989; Ezherî, Tehzîbü’l-Luğa, C. 3, s. 434; İbn Manzûr, 
Lisânü’l-Arab, C. 1, s. 687, C. 2, s. 446, C. 4, s. 159, C. 7, s. 112; Zebîdî, Tâcü’l-‘Arûs, C. 6, s. 387, C. 
10, s. 507. 



124 

 

kalma dönemleri, gebelik belirtileri, doğum, erken doğum veya geç doğumda 

yapılması gerekenler, sakat doğumlar, yavrunun emzirilmesi, sütü olmayan hayvanlara 

yedirilmesi gerekenler, sütten kesme, yavruların dişlerinin kontrolü ve diş sayılarına 

göre verilen isimler, vb. gibi geniş bir bilgi yelpazesi sunulmuştur.592 

Gebelik ve doğum esnasında ortaya çıkabilecek olumsuz durumlar ile ilgili geniş 

bilgiye sahip olan baytarların tedavi ve sonuç odaklı tatbikleri yaşadıkları döneme göre 

ileri seviyedeydi. Bu konuda Nihal Erk, eski Yunan ve Bizans veterinerlerin doğum 

bahsine gerektiği kadar önem vermediğini, buna karşılık Abbâsî halifesi 

Mütevekkil’in (847-861) imrahoru olan ve aynı zamanda iyi bir veteriner olarak 

bilinen İbn Ahî Hizâm’ın doğum ve arızalarına yönelik tedavi ve uygulamalarında çok 

iyi olduğunu, batıl ve itikatlardan uzak, orijinal metotlar kullandığını belirtmiştir.593 

Hayvanları kısırlaştırma operasyonları ise Cahiliye döneminden beri 

bilinmekteydi. Hayvan besiciliği ve yetiştiriciliği ile ilgilenenler, hayvanları için 

kısırlaştırma operasyonları yaptırırdı. Ancak Hz. Peygamber’in hayvanların 

kısırlaştırılmasını yasaklayan bazı hadisleri594 sebebiyle kısırlaştırmanın yapılıp 

yapılmaması konusunda birtakım tartışmalar da ortaya çıkmıştır. Hatta Hz. Ömer, Hz. 

Peygamber’in hadislerine bağlı kalarak hayvanların kısırlaştırılmasını 

yasaklamıştır.595 Bazı âlimler bunun nedenini ise Nisâ suresi 119. ayette “Allah’ın 

yaratmasını değiştirecekler...” buyurulmasına delil göstermişlerdir. Fakat Abdullah b. 

Ömer Hz. Peygamber’in hadisteki yasağın gerekçesinin hayvan türlerinin korunması 

ve hayvanların neslini devam ettirme hakkı ile ilgili olduğunu ifade etmiştir.596 

Nitekim Hz. Peygamber’in kısırlaştırılmış iki koçu kurban etmesine dair rivayetler de 

buna delil olarak gösterilmiştir.597 

Erkek hayvanlardaki kısırlaştırma işlemine hısa’ (خصاء) denilmekteydi.598 

Cahiz’in ip ve tahta çubukla kısırlaştırma işleminin nasıl yapıldığına dair sunduğu 

 
592 Bu konu ile ilgili geniş bilgi dördüncü bölümde sunulacaktır. 
593 Erk, Kitabu’l Hayl va’l Baytara, ss. 378, 385.  
594 Ahmed b. Hanbel, Müsned, C. 2, s. 24; Heysemî, Mecma‘u’z-Zevâ’id, C. 5, s. 265. 
595 Câhiz, Hayevân, C. 1, s. 117. 
596 Adnan Koşum, İslam Hukukunda Hayvan Hakları, ss. 176-177.  
597 Beyhakî, Sünenü’l-Kübrâ, C. 9, s. 273; İbn Hacer el-Askalânî, Fethu’l-Bârî, C. 10, s. 10; Hayvanları 
kısırlaştırmanın fıkhî açıdan değerlendirmesi için bakınız Adnan Koşum, Hayvan Hakları, ss. 176-180.  
598 Hâlil b. Ahmed, Kitâbü’l-‘Ayn, C. 1, s. 415. 



125 

 

bilgiler,599 günümüz veteriner hekimlerin kaso ile yapılan kısırlaştırma 

operasyonlarına benzemektedir.600  

Dişi hayvanlarda da kısırlaştırma ve kürtaj operasyonları yapılmaktaydı. Gebe 

develerin düşük doğum yaptıklarında rahminden yavruyu keserek çıkarma ya da 

kısırlaştırmak amacıyla rahmin elle çıkarılması işlemine satv ( سطو) denilmekteydi.601 

Baytarların dışında hayvanların doğumuna yardım eden bir nevi hayvan ebesi olarak 

görev yapan kişilere ise natic (ناتج) denilmekteydi.602 Ayrıca doğumdan sonra 

yavrunun çıktığı yer, annenin kuyruğundan alınan kıl ile dikilirdi. Buna da şasr (شصر) 

denilmekteydi. 603 

Bu operasyonlar ehil kişiler tarafından gerçekleştirilmekteydi. At, deve, katır 

gibi hayvanların hırçın ve kızgın davranışları huy edinmiş olanları kısırlaştırılırdı.604 

Hz. Peygamber’e Kudâa kabilesinden birinin hediye ettiği atta da benzer bir durum 

yaşanmıştır. Hz. Peygamber, atın sürekli kişnemekten vazgeçmesi ve yeni çevreye 

alışması için ensardan birine atı verip diğer atların yanına bağlanmasını istemiştir. 

Fakat at kişnemeyi bir türlü kesmemiştir. Medine’ye geldiklerinde sorunu çözmesi için 

atı önceki sahibine göstermişlerdir. Ertesi gün atın kişnemesi kesilince Hz. Peygamber 

atın sahibine bunu nasıl yaptığını sormuş, adam da onu kısırlaştırdığını söylemiştir.605 

Ayrıca tabiinden Urve b. Zübeyr’in (ö. 94/713) katırını, Tâvûs b. Keysân’ın (ö. 

106/725) devesini ve Emevî halifesi Ömer b. Abdülaziz’in (717-720) de atlarını belirli 

gerekçelerle kısırlaştırdığı bilinmektedir.606 

Câhiz hayvanların çiftleşme dönemlerinde aşırı gergin olduklarını ve birbirleri 

ile kavga ettiklerini bu nedenle de kısırlaştırmanın onlar için faydası olduğunu 

belirtmiştir. Koyunları kısırlaştırmanın da onların etlerinin daha yumuşak ve lezzetli 

olmasını sağladığını, çünkü hayvanlar geliştikçe çiftleşme arzusundan ötürü zayıf 

 
599 Câhiz, Hayevân, C. 1, s. 86. 
600 Ali Osman Keşküş, Sokak Köpeklerinde Farkli Teknikler ile Yapılan Kastrasyonun Postoperatif 
Komplikasyonları, Harran Üniversitesi Sağlık Bilimleri Enstitüsü Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 
Hatay 2015, s. 15. Nihal Erk de İbn Ahî Hizâm’a ait eserde anlatılan kısırlaştırma işleminin, kaso ile 
yapılan kısırlaştırma metodu ile aynı olduğunu belirtmiştir. Nihal Erk, Kitab al-Hayl va’l Baytara, s. 
379. 
601 Hâlil b. Ahmed, Kitâbü’l-‘Ayn, C. 2, s. 245; Cevherî, Tâcü’l-Luğa, ss. 2376-2377; Fîrûzâbâdî, 
Kâmûs, C. 6, s. 5799. 
602 Meydânî, Mecma‘u’l-Emsâl, C. 2, s. 158; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, C. 2, s. 373; Fîrûzâbâdî, 
Kâmûs, C. 1, s. 1060; Zebîdî, Tâcü’l-‘Arûs , C. 6, ss. 230-231. 
603 Asmaî, el-İbil, s. 54. 
604 Câhiz, Hayevân, C. 1, s. 87, 118-119. 
605 Vâkıdî, Megâzî, C. 3, s. 1019. 
606 Beyhakî, Sünenü’l-Kübrâ, C. 10, s. 25; Adnan Koşum, Hayvan Hakları, s. 177. 



126 

 

düştüklerini ifade etmiştir. Hatta horozların daha güzel, besili ve genç görünmesi için 

kısırlaştırıldıklarını belirtmiştir. 607  

İbn Ahî Hizâm da kısırlaştırmanın atlara olumlu etkisini, babası ve Abbâsî 

halifesi Mütevekkil arasında geçen hatırayı örnek vererek açıklamıştır. İbn Ahî 

Hizâm’ın aktardığına göre babası halifeye çok güzel bir aygır göndermiştir. Halife 

aygırı çok beğenmiş ancak tek kusurunun tırnaklarının ince olduğunu söylemiştir. İbn 

Ahî Hizâm’ın babası bunun üzerine aygırı kısırlaştırmış dört ay sonra atın tırnakları 

kalınlaşıp kuvvetlenince tekrar halifeye götürmüştür. Mütevekkil atın tırnaklarının 

güçlendiğini görünce çok memnun kalmış ve onu hediyelerle ödüllendirmiştir.608 

 Beslenme Takibi ve Beslenmeye Dayalı Hastalıklara Karşı Alınan 

Önlemler 

Hayvanların beslenmesi önemli bir sorumluluktur. Hayvanların cinslerine uygun 

beslenme planları (rasyon) oluşturmak gerekmektedir. Beslenme planları hayvanların 

fizyolojilerine, çalışma şartlarına, mevsimlere göre değişiklik göstermektedir. 

Hayvanların yeterli ve düzgün şekilde beslenmeleri hem onların sağlıklı ve güçlü 

olmalarını hem de onlardan elde edilecek verimin artmasını sağlamaktadır.  

Toplum içinde bir kişinin hayvanlarının zayıf ve cılız olması sahibinin acizliği 

olarak görülürdü. Bu nedenle, hayvanlarda beslenme planı uygulanması baytarların 

tecrübeleriyle kaleme aldığı kitâbü’l-baytaralarda ele alınan önemli konulardan biri 

olmuştur. Hayvanların hangi türden besinlerle beslenmesi, bu besinlerden ne zaman 

ve ne kadar tüketeceği bilgisi uzmanlık ve deneyim gerektirmektedir. Ayrıca 

hayvanların doğumundan itibaren yaş ve kilo oranlarına göre beslenme planı 

oluşturulmalıdır. İşte bu etkenler göz önüne alındığında beslenme planının profesyonel 

şahıslar tarafından yapılması gerekmektedir. 

Kitâbü’l-baytaralarda beslenme planında yer alan yemler dört kategoriye 

ayrılmaktaydı: 

 Ratbe: Yonca vb. yeşil bitkiler 

 Kasîl: Bitki saplarından yapılan saman türü yemler 

 Hamîr: Fermente (maya) edilerek hazırlanan besinler 

 
607 Câhiz, Hayevân, C. 1, s. 87.  
608 Nihal Erk, Kitab al-Hayl va’l Baytara, s. 379. 



127 

 

 Şe‘îr: Arpa yemi 

Sıralamış olduğumuz yemler, hayvanlara belirli saatlerde ve ölçülerde 

hazırlanarak yedirilirdi. Yemlerin kaliteli olması için toplanma veya biçme zamanları 

takip edilirdi. Besinler için 3-4 günlük, haftalık veya aylık beslenme planları yapılırdı. 

Ayrıca yemler yaz veya kış mevsimlerine, hatta sabah ve akşam verilecek besinlere 

göre ayrılmaktaydı.609 

Bazı hayvanlar düzenli beslenmesine rağmen zayıf ve cılız kalmaya devam 

edebilmekteydi. Bu yüzden öncelikle baytarlar hayvanların herhangi bir hastalığının 

olup olmadığını tetkik ederlerdi. Eğer hayvanda bir hastalık söz konusuysa öncelikle 

onun tedavisi uygulanırdı. Kusma, ishal, vb. belirtiler hayvanda kilo kaybına yol 

açacağı gibi ciddi iç hastalıklarının belirtileri de olabilmekteydi. Baytarlar hastalığa 

göre uygun tedaviyi yapmaktaydılar. Hastalığın tedavisiyle beraber özer perhiz 

programı uygulamaktaydılar. Daha sonrasında eski gücüne ve sağlıklı görüntüsüne 

dönebilmesi için gerekli malzeme ve yemlerle ilaç hazırlamaktaydılar. Örneğin 

çarpma, düşme, yaralanma vb. sonucu ciddi hastalık geçirmiş ve tedavi görmüş 

hayvanlar uzun süre antrenman yapamadıklarından yürüyüşlerinde bozulmalar 

meydana geldiği ve besili görüntüsünden uzaklaştığı için onlara özel ilaçlar ve 

beslenme planı uygulanırdı.610  

Eğer hayvanda ciddi bir hastalık durumu olmamasına ve düzenli beslenmesine 

rağmen sıska bir görüntüye sahipse bu türden hayvanlar için de özel yöntemler 

kullanılmaktaydı. Çünkü bazı hayvanlar tür ve soyları itibariyle semirme eğilimi 

göstermemekteydi. Bu sıkıntının önüne geçmek için hayvanlara özel ilaçlar hazırlanıp 

yedirilir veya içirilirdi. Çeşitli hayvansal veya bitkisel maddelerden hazırlanan bu 

ilaçlar, yemleme öncesinde veya sonrasında verilirdi.611 Ayrıca hayvanları daha çabuk 

şekilde semirtmek için besin planı uygulanırken hayvanı karanlık kapalı bir alanda 

üstü örtülmek suretiyle (كسوة) yapılan özel bir yöntem daha bulunmaktaydı.612 

 
609 Kitâbü’l-Baytara, Köprülü Ktp. 959/3, vr. 92a-b; İbn Ahî Hizâm, Kitâbü’l-Fürûsiyye, Beyazıt Ktp. 
3174/1, vr. 55b-60b, Kitâbü’l-Hayl, Süleymaniye Ktp. 257, vr. 46a-50a, Kitâbü Baytarnâme, 
Süleymaniye Ktp. 3535, vr. 150b-152a 
610 Kitâbü’l-Baytara, Köprülü Ktp. 959/3, vr. 127a-b. 
611 Kitâbü Baytarnâme, Süleymaniye Ktp. 3535, vr. 150b-152a. 
612 İbn Ahî Hizâm, Kitâbü’l-Fürûsiyye, Beyazıt Ktp. 3174/1, vr. 55b-56a, Kitâbü’l-Hayl, Süleymaniye 
Ktp. 257, vr. 46a. 



128 

 

Hayvanların çalışma şartlarına uygun olarak beslenme planları da 

uygulanmaktaydı. Ağır şartlarda çalışan, yük taşıyan, uzun süren yolculuklarda veya 

muharebelerde kullanılan ve aşırı yorulan hayvanların yeniden güç kazanması için özel 

yemler hazırlanırdı. Aşırı yorgunluktan ortaya çıkan kas ağrıları için de özel 

merhemler hazırlanarak hayvanlara sürülürdü.613 

Hayvanları beslemenin diğer bir yolu da meralarda otlatılmasıdır. Özellikle 

havanın sıcak olduğu aylarda taze ot tüketilmesi ve hayvanların açık arazilerde 

kondisyonlarını artırması açısından meralarda otlatma oldukça önemlidir. Dört halife 

döneminde devlete bağlı arazilerin bir kısmı at ve develerin otlatılması için ayrılmıştır. 

Hatta bazı araziler hayvan yetiştirilmesi için şahıslara ikta olarak verilmiştir.614 Ancak 

hayvanları meralarda otlatırken de dikkatli olunması gerekmekteydi ki aksi 

durumlarda bazı hastalıkları ortaya çıkmaktaydı. Bu hastalıklardan bir tanesi de deve 

ve atlarda görülen mağle (مَغْلَة) adını verdikleri sancıdır. Bu hastalık hayvanın otlarken 

fazla toprak yutmasından kaynaklanan şiddetli karın sancısıdır.615 Hayvan çok 

huzursuz olduğu gibi sahibine de sıkıntılı anlar yaşatmaktaydı. Bu hastalığın 

tedavisine dair pek çok tedavi türleri uygulanmakta ve ilaç kürleri hazırlanmaktaydı.616 

Hayvanlara yem verirken veya onları otlatırken takip etmek gerekmektedir. 

Çünkü hayvanların bazıları yedikleri besinlere göre alerjik reaksiyonlar 

gösterebilmekte ve deride yaraların oluşmasına sebep olmaktaydı.617 Bununla beraber 

otlatma yapılırken hayvanın hastalanmasına veya zehirlenmesine yol açabilecek 

bitkilerden yeme ihtimali de bulunmaktaydı. Bazı bitkiler ise hayvanda alerjik 

reaksiyonlara sebep olmaktaydı. Örneğin taze hatmi çiçeği yiyen hayvanların 

derisinde yaralar ortaya çıkmaktaydı ve böyle bir durumda hayvana iyi gelecek ilaçlar 

hazırlanmaktaydı. Yabani lahana yiyen hayvanlarda zehirlenmeler ve ayakta durmakta 

 
613 Kitâbü’l-Baytara, Köprülü Ktp. 959/3, vr. 127a; İbn Ahî Hizâm, Kitâbü Baytarnâme, Süleymaniye 
Ktp. 3535, vr. 149a-b. 
614 Basra şehri kurulduğunda Nâfi b. el-Hâris b. Kelede, at yetiştirmek için halife Hz. Ömer’den iktâ 
istemiş ve o da Basra valisi Ebû Musa el-Eş‘arî’ye (ö. 42/662-63) bir mektup yazarak hiç kimsenin 
üzerinde olmayan bir araziyi Nâfi’ye ikta olarak vermesini emretmiştir. İbn Sa‘d, Tabakât, C. 9, s. 68. 
615 Asmaî, el-İbil, s. 132; Ezherî, Tehzîbü’l-Luğa, C. 8, s. 138; İbn Sîde, el-Muhkem ve’l-Muhît, C. 5, s. 
540; Zemâhşerî, Esâsü’l-Belâğa, C. 1, s. 600; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, C. 11, s. 626; Zebîdî, Tâcü’l-
‘Arûs, C. 30, s. 412. 
616 Kitâbü’l-Baytara, Köprülü Ktp. 959/3, vr. 103b-104a; İbn Ahî Hizâm, Kitâbü’l-Hayl, Süleymaniye 
Ktp. 257, vr. 72b. 
617 Kitâbü’l-Baytara, Köprülü Ktp. 959/3, vr. 108b. 



129 

 

güçlük çekme gibi belirtiler görülmekteydi. Zehirlenen hayvana yine yabani lahananın 

özünden ve başka malzemelerden yapılan ilaçlar içirilmekteydi.618 

Hayvanlara verilen besin çeşitlerinin miktarının da doğru şekilde ayarlanması 

gerekmektedir. Hayvanlar tek besin çeşidiyle sürekli yemlenirse, başta sindirim ve 

hareket sistemi dahil birçok rahatsızlığa sebep olmaktaydı. Aşırı yeşil ot veya 

kapasitesinin üstünde yem tüketen hayvanlarda karın ağrısı, hazımsızlık, vb. belirtiler, 

aşırı süt içirilen hayvanlarda da mide bulantısı ve kusma belirtileri görülmekteydi.619 

Hatta bu rahatsızlıklar ölümcül sonuçlar doğurmaktaydı. Bu hastalıklardan en ciddi 

olanı Arapça’da adı hamer ( ٌحَمَر) olan, halk arasında arpalama günümüz veteriner 

hekimlikte ise laminitis olarak bilinen hastalıktır. Hamer, aşırı arpa tüketen atların 

tırnağında görülen ve ölümle sonuçlanan bir hastalıktı. Kitâbü’l-baytaralarda bu ciddi 

hastalığın teşhisi ve tedavisi için bilgiler yer almaktadır.620 

Farklı hayvanların bir arada yetiştirildiği çiftliklerde temizlik daha önemli bir 

sorumluluktu. Tavuklar gezerek yemlendiği için gübrelerini hayvanların otladığı 

yerlere bırakmaktaydılar. Otlarken tavuk pisliği yutmuş hayvanlarda da halsizlik ve 

kanlı idrar gibi ciddi belirtiler görülmekteydi.621 Hayvanın çivi benzeri tehlikeli 

nesneler yutması, su içtiği yerlerde sülük, kurbağa, vb. türde hayvanlar olması 

sebebiyle bunları yutması diğer tehlikeli durumlardı.622 

Hayvanların beslenmeleri sırasında karşılaşılan en korkutucu hastalıklardan biri 

de pislik böceğinin yanlışlıkla yutulmasıydı. Hayvanlara yedirilen otlarda veya 

ahırlarda görülen pislik böceği hayvan tarafından yutulmuşsa ve yemlemeden sorumlu 

kişi bunu fark etmediyse hayvan ciddi şekilde hastalanmaktaydı. Bu hastalığın da 

tedavisi için bazı tecrübe edilmiş ilaçlar hazırlanmaktaydı.623 Ancak bununla beraber 

yemlemeden sorumlu kişiler, besinlerin hijyenik olması ve böceklerin hayvanların 

yemleri yediği yerlere girmemesi için sırayla nöbet tutarlardı.624 

 
618 Kitâbü’l-Baytara, Köprülü Ktp. 959/1, vr. 44a; Kitâbü’l-Baytara, Köprülü Ktp. 959/3, vr. 124a-b; 
İbn Ahî Hizâm, Kitâbü’l-Fürûsiyye, Beyazıt Ktp. 3174/1, vr. 101a, Kitâbü’l-Hayl, Süleymaniye Ktp. 
257, vr. 82b-83a. 
619 Asmaî, el-İbil, s. 133, 136, eş-Şâ’, s. 79; Kitâbü’l-Baytara, Köprülü Ktp. 959/1, vr. 27a-b. 
620 Kitâbü’l-Baytara, Köprülü Ktp. 959/1, vr. 25a-b; Kitâbü’l-Baytara, Köprülü Ktp. 959/3, vr. 97b-
98a; İbn Ahî Hizâm, Kitâbü’l-Fürûsiyye, Beyazıt Ktp. 3174/1, vr. 95a-b, Kitâbü’l-Hayl, Süleymaniye 
Ktp. 257, vr. 67a-b, Kitâbü Baytarnâme, Süleymaniye Ktp. 3535, vr. 83a. 
621 İbn Ahî Hizâm, Kitâbü’l-Hayl, Süleymaniye Ktp. 257, vr. 83b. 
622 İbn Ahî Hizâm, Kitâbü’l-Hayl, Süleymaniye Ktp. 257, vr. 82a, 100a. 
623 Kitâbü’l-Baytara, Köprülü Ktp. 959/3, vr. 137a. 
624 Câhiz, Hayevân, C. 3, s. 247. 



130 

 

 Yaygın Olarak Görülen Bulaşıcı Hastalıklar 

 Hayvanlarda görülebilecek en büyük tehlike salgın hastalıklardır. Ordu ve 

ahırlarda bulunan hayvanların birinde belirtileri görülen salgın hastalık, bir anda bütün 

sürüye bulaştığında hayvanların telef olmasına sebep olmaktaydı. Salgınların seyri, 

erken teşhis ve önlemin alınması sayesinde belirlenirken, hayvanlarla ilgilenen baytar 

ve diğer görevlilerin onlardaki semptomları iyi bilmesi gerekmekteydi. Bu nedenle 

kitâbü’l-baytaralarda hastalıkların isimleri ve tedavileri ile birlikte semptomları da 

açık şekilde belirtmiştir. Hayvanların fiziksel değişimlerinden, vücut salgılarından, 

davranış değişikliklerinden, deri deformasyonlarından, vb. bilgilere detaylı bir şekilde 

yer vererek hangi hastalıklarda hangi belirtilerin verildiğini ortaya koyulmuştur.  

 Kitâbü’l-baytaralarda çok sayıda bulaşıcı hastalık ismi geçmesine rağmen, 

tarih kaynaklarında hayvanlarda salgınlarla ilgili çok fazla bilgi bulunmamaktadır. 

Dönem içinde yaşanan en tehlikeli salgın, hunân (خنان) olarak isimlendirdikleri 

günümüz veteriner hekimlikte ruam olarak bilinen hastalıktır. Eski Yunan ve Roma 

uygarlıkları döneminden beri tanınan bu hastalık Arap yarımadasında da görülmüştür. 

Lügatlerde ve kitâbü’l-baytaralarda hastalığın belirtilerinin at, deve ve insanların 

burunlarında, kuşların ise boğaz bölgesinde görüldüğü belirtilmiştir.625 Solunum 

sistemi ve akciğerde önemli tahribata yol açan hunân ciddi hayvan kayıplarına yol 

açmaktaydı. Bu salgın hastalıkla ilgili kaynaklarda geçen en önemli bilgi hunân 

zamanı/günleri olarak bilinen tabirdir. Bu tabir ünlü şair Nâbiga el-Ca‘dî’nin (ö. 

65/685 [?]) beytinde yer almaktadır.626 Nâbiga’nın beytindeki hunân zamanı/günleri 

ifadesi, kaynaklarda Hîre’de Lahmîlilerin  kralı Mâüssemâ lakaplı III. Münzir’in (506-

554) döneminde hunân hastalığı yüzünden çok sayıda devenin telef olduğu sene olarak 

geçmektedir.627  

 
625 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-‘Ayn, C. 1, s. 450; Ezherî, Tehzîbü’l-Luğa, C. 7, s. 6; İbn Abbâd, Muhît fi 
Luğa, C. 4, s. 178; İbn Sîde, Muhassas, C. 2, s. 223, Muhkemü’l-Muhît, C. 4, s. 520; Seâlibî, Fıkhu’l-
Luğa, thk. Cemâl Tulbe, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut t.y., s. 159; Sıkıllî, Kitâbü’l-Ef‘âl, C. 1, s. 
316; Ebû Saîd Neşvân b. Saîd (b. Neşvân) b. Sa‘d b. Ebî Himyer b. Ubeydillâh el-Himyerî el-Yemenî 
(ö. 573/1178), Şemsü’l-‘Ulûm ve Devâ’ü Kelâmi’l-Arab mine’l-Külûm, thk. Hüseyin b. Abdullah el-
‘Amrî vd., C. 3, Dârü’l-Fikr, Beyrut 1420/1999, s. 445; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, C. 13, s. 143. 
626 Nâbiga el-Ca‘dî, Dîvân, s 178; İbnü’l-Esîr İzzüddîn, el-Kâmil  fi’t-Târîh, C. 1, s. 10; Taberî, Târîhu’l-
Ümem ve’l-Mülûk, C. 2, s. 392; Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, C. 13, s. 13; İsfahânî, Eğânî, C. 5, s. 8; Ebû 
Muhammed Abdullâh b. Muhammed b. Sîd el-Batalyevsî (ö. 521/1127), el-Hulel fî şerhi Ebyâti’l-
Cümel, thk. Yahyâ Murâd, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1424/ 2003, s. 176; Merzûkî, el-Ezmine 
ve’l-Emkine, (thk. belirtilmemiş), Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut h. 1417, s. 170. 
627 Abdülkâdir el-Bağdâdî, Hizânetü’l-Edeb, C. 3, s. 169; Zebîdî, Tâcü’l-‘Arûs, C. 34, s. 498; Cevâd 
Ali, Mufassal, C. 16, s. 155. 



131 

 

 Söz konusu dönemde görülen ciddi salgın hastalıklardan bir tanesi de cerb 

 olarak bilinen uyuz hastalığı hastalığıdır.  Ahır ve sürülerdeki hayvanların (جَرْب)

birinde bu hastalık zuhur ettiğinde bütün sürüye bulaşmakta ve hayvanların telef 

olmasına sebep olmaktaydı. Yedinci yüzyılda görülen uyuz salgınının Bişr b. Amr el-

Muallâ’nın (ö. 20/641 [?]) uyuzlu develeri sebebiyle yayıldığı kaydedilmiştir. 

Aktarılan bilgiye göre Bişr b. Amr el-Muallâ’nın kabilesindeki hayvanlar uyuza 

yakalanmış ve pek çok hayvan telef olmuş, o da elinde kalan çok az sayıdaki deve ile 

dayıları Beni Şeyban’dan olan Beni Hindliler’in yanına göçmüştür. Fakat bu durum 

daha büyük bir felakete sebep olmuş; Bişr b. Amr el-Muallâ’nın uyuzlu develeri, 

hastalığı dayılarının olduğu bölgedeki develere de bulaştırmış ve uyuzdan ötürü 

bölgede hiçbir deve kalmamıştır. Uyuzlu develeri sebebiyle dayılarının develerinin 

ölmesine neden olan Bişr b. Amr’a “kıtlık” anlamına gelen el-Cârûd lakabı 

verilmiştir.628 

Uyuz hastalığı, bu derece ciddi salgınlara sebep olduğundan hayvanlar için 

teşhis, uyuz hastalığının nukbe (نقبة)629 denilen henüz ilk evresinde konulurdu ve 

koruyucu tedavi yöntemi olarak da katran kullanılırdı. Çünkü hastalığın ileriki 

evrelerinde tedavi için katran kullanılsa bile hayvanların vücutlarında lekeler 

kalmaktaydı. el-Fahl lakaplı Cahiliye devri şairlerden Alkame b. Abede (ö. 3/625 [?]), 

bir beytinde urreye (uyuz olmuş deve) yakalanmış devenin katranla iyileştiğini fakat 

derisinde izler kaldığını belirtmiştir.630 

Dokuzuncu yüzyılda her iki hastalığın teşhis ve tedavisinin yapılabildiğini 

görmekteyiz. İbn Ahî Hizâm yazmış olduğu kitâbü’l-baytarada bu hastalığın kuru, 

akıntılı, iç organlara yayılan ve deri ruamı olmak üzere dört çeşidinin bulunduğunu 

belirterek her birinin semptomlarına, tedavi yöntemlerine ve hazırlanacak ilaçlara 

geniş bir şekilde yer vermiştir.631 Uyuz için de koyun, deve ve at için  ayrı olarak tedavi 

yöntemleri ve hazırlanan ilaçlar kitâbü’l-baytaralarda geniş bir şekilde anlatılmıştır.632 

 
628 İbn Sa‘d, Tabakât, C. 8, s. 105; İbn Kuteybe, el-Ma‘ârif, s. 338; Meydânî, Mecma‘u’l-Emsâl, I, 189-
190; İbn Hacer el-Askalânî, el-İsâbe, C. 1, s. 226. 
629 Câhiz, el-Beyân ve’t-Tebyîn, C. 1, s. 107; Cevherî, Tâcü’l-Luğa, C.1, s. 227; İbn Manzûr, Lisânü’l-
Arab, C. 1, ss. 766-767; Zebîdî, Tâcü’l-‘Arûs, C. 4, s. 293. 
630 Alkame b. Abede el-Fahl (ö. 3/625 [?]), Dîvân, thk. Seyyid Ahmed Sakr, Mektebetü’l-
Mahmûdiyyi’l-Ticâriyye, Kahire 1353/1935, ss. 60-61. 
631 İbn Ahî Hizâm, Kitâbü’l-Fürûsiyye, Beyazıt Ktp. 3174/1, vr. 92b-94b; Kitâbü’l-Hayl, Süleymaniye 
Ktp. 257, vr. 64b-67a. 
632 Kitâbü’l-Baytara, Köprülü Ktp. 959/1, vr. 34a-b; Kitâbü’l-Baytara, Köprülü Ktp. 959/3, vr. 107b-
108b, 167a; İbn Ahî Hizâm, Kitâbü’l-Fürûsiyye, Beyazıt Ktp. 3174/1, vr. 127b-128b, Kitâbü’l-Hayl, 



132 

 

Baytarlar da önerilen bu tedavi ve ilaçlar doğrultusunda hasta hayvanları iyileştirmeye 

çalışmışlardır. 

Bulaşıcı hastalıklar her dönem halkın büyük korkusu olmuştur. İslam tarihinin 

erken dönemlerinde bilinen en büyük veba salgınları (tâun), 639 yılında Amvâs, 688 

yılında Basra’da Cârif, 706 yılında Feteyât ve 749 yılında Basra’da yaşanmıştır. 

Kaynaklarda, bu salgınlarda binlerce kişinin hayatını kaybettiği belirtilmesine rağmen 

ölen hayvanların sayısı ile ilgili herhangi bir bilgi bulunmamaktadır. Ancak vebanın 

insan ve hayvanların birbirine bulaştırdığı özellikte (zoonoz) bir hastalık olmasından 

ötürü ölen hayvan sayısının insanlarınki kadar fazla olduğu ihtimali oldukça yüksektir.  

 Tedavilerde Kullanılan Çeşitli Malzemeler 

Baytarlar, hayvan tedavisinde kullandıkları başka malzemeler de 

bulunmaktaydı. Bu aletlerin işlevleri diğerleri kadar önemli olmasa da hayvan 

tedavisinde baytarların işini kolaylaştıran malzemelerdi. 

Hinâk ve Ziyâr: “Hayvanların alt ve üst damağı, gem vurulan yer” anlamındaki 

haneke ( ٌحَنَك) kelimesinden türemiş olan hinâk ( حناك), baytarların hayvanların 

huysuzluklarını gidermek için kullandıkları aletlerden biriydi633. Türk dilinde yavaşa 

veya burunduruk (burundalık/burunduk) olarak bilinen bu alet, bir tahta parçasının 

ucuna geçirilmiş halka ipten oluşmaktadır.634 Hinâk, hayvanlar tedavi edilirken canı 

yandığından ötürü kendisine veya çevresine zarar vermemesi için bir nevi narkoz işlevi 

görmekteydi. Bu eyleme “Tahnik, ihtinâk, ihtenek” denilmekteydi. Baytarlar, 

hayvanın üst dudağını veya kulaklarını hinâkın ipiyle sıkıştırdıklarında hayvan acısını 

o bölgelerde hissettiği için tedavi edilen bölgelerdeki acısını daha az hissederdi. Ayrıca 

nal çakarken veya eğitim yaparken de kullandıkları bu aletle hayvanların 

huysuzluklarını giderirlerdi.  

 
Süleymaniye Ktp. 257, vr. 97b-98b, Kitâbü Baytarnâme, Süleymaniye Ktp. 3535, vr. 140a-142a, 154b-
155a. 
633 Hayvanları gem vurmaya alıştırmak için de aynı tabirler kullanılır. İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luğa, 
s. 617; İbn Sîde, Muhassas, C. 1, s. 156; Cevherî, Tâcü’l-Luğa, C.1, s. 1581; İbn Manzûr, Lisânü’l-
Arab, C. 4, ss. 222, 224; Fîrûzâbâdî, Kâmûs, C. 5, ss. 4226-4227; Zebîdî, Tâcü’l-‘Arûs, C. 27, s. 126. 
634 Özgül Küçükaslan, “Tarama Sözlüğü’nde Hayvan, Hayvancılık ve Veteriner Hekimliğine İlişkin Söz 
Varlığı”, Turkish Studies, 12/9, 2017, s. 119; Nadir İlhan ve Mustafa Şenel, “Dîvânu Lugat’it Türk’e 
Göre Av, Avcılık ve Hayvancılıkla İlgili Kelimeler ve Kavram Alanları”, Turkish Studies, 3/1, İstanbul, 
2008, s. 268. 



133 

 

Baytarların kullandığı malzemelerden biri de ziyâr (زيار) adını verdikleri iptir.635 

Baytarlar bu ipi kendisine ve çevresindekilere zarar vermesin diye huysuzluk yapan 

binek hayvanların dudağına (ََجَحْفَلة) ve çenesine bağlarlardı, buna da zeyyerü’d dabbe 

 derlerdi.636 Böylece hayvanın ehlileştirilerek huysuzluğunun giderilmesini (زَيَّر  الدابةَ )

sağlarlardı. “Ziyârı aslanın ağzına bağlamadıkça benimle düşmanlığa kalkma” (  لا ينبغي

الأسَد فم  في  يارَ  الزِّ يجعل  من  إِلا  يخاصمني   ,deyişinden de anlaşılacağı üzere bu ip inatçı (أنَ 

saldırgan ve henüz ehlîleşmemiş hayvanlar için de kullanılırdı. Ayrıca ziyâr gibi 

zivâr’ın( ٌزِوار) da kendisinden zarar gelecek insanları bağlamak (bir nevi kelepçe) için 

kullanılırdı.637  

Katran: Katran sürme, hayvanlardaki cilt hastalıkları için kullanılan en yaygın 

tedavi yöntemlerinden biriydi. Tedavide katran kullanımı, baytarların yanı sıra 

folklorik tedavi yöntemi olarak halk tarafından da uygulanmaktaydı. Katran pişirilip 

süzdürüldükten sonra yaralara sürülürdü.638 Katran sürme işlemine hinâ’ ( هناء),639 

katran sürülmüş hayvanlara maktûr (مقطور) dişilerine ise maktura (مقطورة) denilirdi.640 

Belcem: Baytarların atların ayaklarında ortaya çıkan hastalıkların tedavisi için 

sargı sarılmalarına belcem (بلجم) denilmekteydi.641 Özellikle bıcılgan hastalığı 

sebebiyle deride oluşan sulu yaraların ve topuk çalma rahatsızlığı sebebiyle ayakta 

meydana gelen yarıkların tedavisinde çeşitli sargılar kullanmaktaydılar.642 Ayrıca 

deride oluşan şişlik ve yaralar için de dımâd ( ٌضِمَاد) adı verilen sargılarla pansuman 

yapılmaktaydı.643 

 
635 Bu ip aynı zamanda terki bağı gibi devenin semeri ve örtüsünü birbirine bağlamak için de kullanılır.  
636 İbnü’l-Esîr Mecdüddîn, en-Nihâye fî Garîbi’l-Hadîs, C. 2, ss. 213, 324; Cevherî, Tâcü’l-Luğa, C. 1, 
s. 674; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, C. 4, s. 339; Zebîdî, Tâcü’l-‘Arûs, C. 11, s. 483. 
637 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, C. 4, s. 339. Ebû Amr, zivâr için kemer olarak kullanılan bir sicim 
olduğunu ve semer bağlanırken çıkmasın diye zivârın bağlandığını belirtmiştir. Ferezdak bir şiirinde 
kendilerinden daha soylu oldukları halde bir grup tarafından bulundukları yerden kaçmalarını önlemek 
için ziyarla bağlandıklarını anlatmıştır. İbnü’l-Esîr bu bağlama yönteminin eller göğüste birleştirildikten 
sonra ziyar (ya da zivar)ı onun üstünden sıkıca bağlama şeklinde yapıldığını belirtmiştir, Zebîdî, Tâcü’l-
‘Arûs, C.11, s. 464. Bu konuda Amr b. Riggâ‘nın (ö. 95/714) şiiri de aynı bilgilere ışık tutmaktadır: 

علِموا قد الشَّامِ  لأهَل زِواراً  كانوا         وطُغيانا جَوْراً  فيهِمُ  رأوَْا لما   
“Şam ehlinin isyankâr oldukları görüldüğünden, onların zivarla bağlanmış oldukları bilinir.” Amr b. 
Riggâ‘ (ö. 95/714) Dîvân, thk. Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyryt 1410/1990, s. 102. 
638 Zebîdî, Tâcü’l-‘Arûs, C. 13, s. 443 
639 Hâlil b. Ahmed, Kitâbü’l-‘Ayn, C. 4, s. 325; Câhiz, el-Beyân ve’t-Tebyîn, C. 1, s. 107. 
640 Zebîdî, Tâcü’l-‘Arûs, C. 13, s. 444. 
641 İbn Abbâd, Muhît fi’l-Luğa, C. 7, s. 237; İbn Sîde, Muhassas, C. 6, s. 164; Ebü’l-Kâsım Alî b. Ca‘fer 
b. Alî b. Muhammed es-Sıkıllî es-Sa‘dî el-Ağlebî et-Temîmî (ö. 515/1121), Kitâbü’l-Ef‘âl, C. 1, 
‘Âlimü’l-Kütüb, Kahire 1403/1983, s. 114. 
642 İbn Ahî Hizâm, Kitâbü’l-Hayl, Süleymaniye Ktp. 257, vr.103a; Fîrûzâbâdî, Kâmûs, C. 5, s. 4872. 
643 Kitâbü’l-Baytara, Köprülü Ktp. 959/1, vr. 46b; İbn Ahî Hizâm, Kitâbü’l-Fürûsiyye, Beyazıt Ktp. 
3174/1, vr. 135a, Kitâbü’l-Hayl, Süleymaniye Ktp. 257, vr. 105a. 



134 

 

Kasbe ve Minfah: Hayvanlara antrenman yaptırmak ve yarışlara hazırlamak 

amacıyla koşularda ölçüm yapmaya yarayan odundan yapılan sopa cinsi bir aletti.644 

Kasbe’yi yarışlarda ölçtükleri koşu alanındaki bitiş çizgisine saplarlardı.645 Baytarların 

kasbe (قَصبَة)’yi kullanmalarından ötürü bu alete kasbetü baytar646 da denilmekteydi. 

Ateşi körüklemek amacıyla kullanılan alete ise minfah (منفخ) denilmekteydi.647 

Baytarlar nal hazırlamak ve çakmak için ocak kullandıklarından, minfahı ateşi 

harlamak ve gerekli sıcaklığa getirmek için kullanırlardı.648 

Kıyafet: Her meslek erbabının iş koşullarına göre giydiği ya da giymek zorunda 

kaldığı kıyafetleri bulunmaktadır. Bazı mesleklerde zorlu iş koşullarına bağlı olarak 

temizlik ve korunma amaçlı kıyafetler giyilmektedir. Bu kıyafetler benzer meslek 

erbapları tarafından da ortak olarak kullanılabilmektedir.  

Söz konusu dönem içerisinde baytarlara özgü bir kıyafetin var olup olmadığı tam 

anlamıyla belirtilmemektedir. Lakin içinde baytarların da bulunduğu benzer meslek 

grupları için söylenen el-Kadîdiyyûn (القديديون) ismi bize bu konuda bazı ipuçları 

sunmaktadır. Bazı dilbilimciler, içerisinde baytar, nalbant, terzi, berber, demirci, 

marangoz gibi delici ve kesici aletler kullanan meslekler için söylenen bu ismin, ortak 

iş sahasındaki kişilerin giydikleri kıyafetlerle ilişkilendirildiğini belirtmişlerdir. el-

Kadîdiyyûn kelimesinin “yırtılmış, paramparça olmuş” anlamına gelen et-tekaddüd 

 kelimesinden türediğini, baytarların da bulunduğu bu meslek (قديد) ya da kadîd (التَّقَدُّدُ )

gruplarının giydikleri kıyafetlerin çalışma şartlarından ötürü parçalanmış oldukları 

için bu ismi aldıklarını ve daha küçük elbiseler giydiklerini belirtilir.649 

Öyle anlaşılıyor ki el-Kadîdiyyûn sınıfındaki baytarların giymiş oldukları 

kıyafetlerde iş şartlarından ötürü yırtık ve kesikler oluşurdu. Nal çakma, minkab, 

mibda’ gibi kesici aletlerin kullanımı esnasında veya tedavisi sırasında huysuzlanan 

 
644 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, C. 1, s. 677; Fîrûzâbâdî, Kâmûs, C. 1, s. 608; Zebîdî, Tâcü’l-‘Arûs, C. 
4, s. 46. 
645 At yarışlarının düzenlendiği meydanlarda, varış çizgisinin olduğu yere dikilen kasbeyi kim önce 
kavrar ve sökerek getirirse birinci olurdu. Ramazan Altınay, “Erken Dönem İslam Toplumunda At 
Yarışları”, Dokuz Eylül Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, S. 17, 2006, s. 143. 
646 İbn Asâkir, Târîhu Dımaşk, C. 67, s. 139. 
647 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, C. 3, s. 63; Fîrûzâbâdî, Kâmûs, s. 2, s. 1333; Feyyûmî, Misbâhu’l-Münîr, 
C. 1, s. 317; Zebîdî, Tâcü’l-‘Arus, C. 7, s. 359. 
648 Feyyûmî, Misbâhu’l-Münîr, C. 1, s. 317; Lane, Arabic-English Lexicon, C. 1, s. 2822. 
649 Bazı şahısların kadîdiyyûn sınıfındaki kişilere “hey kadidiy( ُّياقدَِيدِي)!” veya “kudadiy( ّقدُيَْدِي)” diye 
seslendiğini ve onları küçük gördükleri bu şekilde seslendikleri belirtilmiştir. İbnü’l-Esîr Mecdüddîn, 
en-Nihâye fî Garîbi’l-Hadîs, C. 5, s. 22, İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, C. 3, s. 345; Fîrûzâbâdî, Kâmûs, 
C. 2, s. 1552; İbn Ma‘sûm, Tırâzu’l-Evvel, C. 6, s. 160; Zebîdî, Tâcü’l-‘Arûs, C.5, s. 180, C. 9, s. 17.  



135 

 

hayvanların yapmış olduğu ters hareketler (ısırma, saldırma, tekme atma, vb.) 

sonucunda mutlaka kıyafetlerde yıpranma ve yırtılmalar meydana geldiğinden ayrı bir 

kıyafet tercih ettikleri anlaşılmaktadır. 

 Baytarların Ücretleri 

Daha önceki konumuzda bahsettiğimiz üzere baytarlar farklı çalışma alanlarında 

görev yapmaktaydı. Baytarların bazıları çarşı ve pazarlarda bulunan kendi 

dükkânlarında, bazıları orduda, bazıları ise saray veya ıstabllarda görev yapmaktaydı. 

Bu nedenle çalışma sahalarına göre ücretleri de değişmekteydi. 

Cahiliye ve Hz. Peygamber döneminde baytarların ücretlerine dair bir bilgiye 

ulaşamadık. Lakin elimizdeki veriler, çarşı ve pazarlarda işini icra eden baytarların 

esnaf ve zanaatkârlar sınıfına dâhil olduğunu göstermektedir. Cahiliye döneminde 

serbest piyasa ekonomisi söz konusu olduğundan çarşı ve pazarlardaki baytarların 

yaptıkları tedavilerin karşılığında ortak bir fiyat belirlememiş olabilecekleri 

kanaatindeyiz. Bunun dışında kıyaslama yapacak olursak Hz. Peygamber’in tedavi 

uygulayan kişilere yapmış olduğu hizmete karşılık ücret ödediği650 ve bu ücretin bir 

ila iki ölçek buğday veya hurma olduğu651 bilinmektedir. Bu açıdan düşünüldüğünde 

baytarların da aynı şekilde hayvanlara uyguladıkları tedaviye karşılık benzer ücretler 

almış olabilecekleri düşünülebilir. 

Askeri alanda görev yapan baytarların ücretleri ganimetlerden ödenmekteydi. 

İslam hukukunda ganimeti hak eden mücahidin alacağı pay, savaşmak amacıyla askeri 

bölgede bulunduğundan savaşa fiilen katılıp katılmamasına veya rütbesine göre 

değişmezdi. Bu yüzden Ebû Hanife’ye göre savaşa katılan yardımcı kuvvetler de 

ordunun gücünü artırdıklarından ganimetten pay almaya hak kazanırlar.652 Ebû Yusuf 

da orduda görev alan kişilerin ister muharip olsun ister geri hizmetlerde olsun hepsi 

aynı hisseye sahip olduğunu ifade etmiştir.653 

Ahmed b. Hanbel, Mâlik b. Enes, Şafii, gibi birçok fakih Ebû Hanife’nin 

görüşüyle aynı fikirde olup, savaşa katılan ve asker olmayan diğer meslek sahiplerinin, 

kimseyi öldürmemiş olsalar bile ganimetten pay haklarını almaları gerektiği 

 
650 Buhârî, Tıp, 13, Icare, 18; Müslim, Selam, 77 
651 Buhârî, Tıp, 13; Necmettin Şeker, "Hz. Peygamber’in Hadislerinde Koruyucu Hekimlik: Hacamat 
Örneği". Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, S. 21, 2013, s. 167. 
652 Mehmet Erkal, “Ganimet”, DİA, C. 13, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 1996, s. 352. 
653 Ebû Yusuf, Kitâbü’l-Haraç, s. 48. 



136 

 

konusunda ittifak etmişlerdir. 654 Bu konuda farklı bir görüş ortaya koyan fıkıh âlimi 

ise Evzâî’dir. Evzâî, ordunun yardımcı hizmetler bölüğünde, yani el-Kadîdiyyûn’da 

görev yapan baytarların ve diğer zanaatkârların ganimetten pay almadığını 

belirtmiştir.655 Evzâî’nin ganimet konusunda farklı fikir belirtme sebebinin yaşadığı 

bölge ile ilgili olduğu kanaatindeyiz. Çünkü Şam’da yaşadığı bilinen Evzâî’nin el-

Kadîdiyyûn’dan bahsetmesi üzerine kendisine bu kelimenin ne olduğu sorulduğunda, 

onların baytar, demirci, sifar (hayvanlara gem takmakla görevli kişi) ve diğer 

zanaatkârlardan oluşan bir grup olduğunu söylemiştir. Evzâî’ye bu kelimenin ne 

olduğu sorulmasından anlaşıldığı üzere, bu terimin sadece kendi yaşadığı bölgede 

bilindiği, başka yerlerde bilinmediği anlaşılmaktadır. İbn Manzûr ve Zebîdî de bu 

terimin Şam toplumunda kullanıldığını belirtmişlerdir.656 

Abbâsî halifesi Hârûn Reşîd (786-809) döneminde ise benzer isimle anılan 

askeri birlik el-Kudeydiyye’nin de düzenli olarak maaş aldıkları bilinmektedir. 

Nitekim 173-174/789 yılında el-Kudeydiyye’nin ücretlerinin geç verilmesinden ötürü 

ayaklanma çıkardıkları bilinmektedir.657 Aldıkları ücretle ilgili bir bilgi bulunmasa da 

Hârûn Reşîd döneminde askerlerin aylık 60 dirhem, yıllık 720 dirhem658 maaş aldıkları 

bilindiğinden, el-Kudeydiyye’deki askerlerin de aynı maaşı aldıkları ihtimali yüksektir. 

Saray ve ıstabllarda görev yapan baytarlar da düzenli maaşa bağlıydılar. Abbâsî 

halifesi Mu‘tazıd (892-902) ıstabllarda düzenlemeler yaparak burada görev yapanların 

düzenli maaşa bağlanmasını sağlamıştır. Böylece baytarlar, ıstabllarda görev yapan 

seyis, râda (koşu hayvanı eğitmeni), mükâriyye (merkep binicisi ve eğitmeni) ve diğer 

yardımcılarla beraber aylık toplam 12000 dirhem, günlük ise 400 dirhem 

almaktaydılar.659  

Baytarlar dışında hayvan bakımı ile ilgilenen şahıslar da belirli ücretler alırdı. 

Özellikle savaşlarda elde edilen ganimet paylaşımı yapılırken, süvarilere (fürsân) 

piyadelerden daha fazla pay (sehim) verilirdi. Hz. Peygamber’in başlatmış olduğu bu 

 
654 Nîsâbûrî, el-Evsat fi Sünen, C. 6, s. 168. 
655 Nîsâbûrî, el-Evsat fi Sünen, C. 6, s. 168; Zebîdî, Tâcü’l-‘Arûs, C. 9, s. 17. 
656 El-Kadîdiyyûn ismi “elbiseleri parçalanmış” anlamına gelmektedir.  Bu bölükteki şahısların işlerinin 
zorluklarından ötürü kıyafetlerinin parçalanmış olduklarından onları küçümsemek için kullandıkları 
ifade olduğunu da belirtmişlerdir. İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, C. 3, s. 346; Zebîdî, Tâcü’l-‘Arûs, C. 9, 
s. 17. 
657 el-Kindî, Kitâbü’l-Vülat, s. 133. 
658 Metin Yılmaz ve Mustafa Zeki Terzi, “Klasik İslamî Dönemde Güvenlik Güçlerinin Maaş ve 
Ücretleri”, Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, S. 26, 2008, s. 220 
659 Sâbî, Kitâbü’l-Vüzerâ’, ss. 22-23. 



137 

 

uygulamayı İslam tarihinin diğer dönemlerinde de görmek mümkündür. Hz. 

Peygamber’in binek hayvanı olana ganimetten daha çok pay verme sebebi ise insanları 

Allah yolunda cihat için hayvan beslemelerine teşvik etmek ve bineği olan şahsın 

muhtaç olduğu malzeme ve giderlerinin daha fazla olması dolayısıyladır.660 Gerçekten 

de süvarilerin binici malzemeleri, hayvan yemi, hayvan bakımı ve sağlığı için gerekli 

harcamaları göz önüne alındığında ganimet payının yayalarınkinden fazla olması 

gerekmektedir. Bu payın taksimi konusunda fakihler farklı görüşler ileri sürmüşlerdir. 

Ebû Hanîfe, Abdullah b. Abbas’ın naklettiği bir hadisten ve Hz. Ömer’in 

uygulamasından yola çıkarak, savaşa atıyla katılana iki, yaya olarak katılana bir hisse 

verileceğini ileri sürmüştür.  İçlerinde Ebû Yûsuf ve İmam Muhammed’in de 

bulunduğu hukukçuların çoğunluğu ise bu dağıtımda atlıya üç, yayaya bir pay 

verilmesi gerektiğini ileri sürmüşlerdir.661 

Ebû Yûsuf, ganimet dağıtımında binek hayvan sahiplerinin hangi hayvanı 

kullandıklarına dair bir ayrım yapılmaması gerektiğini belirtmiştir. Bu durumda savaşa 

katılan kişi at, deve veya katır kullanmasına göre ganimetten farklı pay alması söz 

konusu değildir. Kur’an-ı Kerim’de geçen “Allah hem binesiniz diye hem de süs 

olarak atları, katırları ve merkepleri de yarattı”662 ifadeler sebebiyle, hayvanlar 

arasında üstünlük ve kuvvete bağlı olarak ayrımcılık olmadığı, bu yüzden de ganimet 

paylaşımında kullandığı hayvana göre özel muameleye tabi tutulmaması gerektiği 

hususuna dikkat çekmiştir.663 

Hz. Ömer 636 yılında Divânü’l-Cündü kurmasından itibaren askerler ve 

komutanlar düzenli olarak maaşa bağlanmıştır. Maaşlar dönemin fetih ve ekonomik 

hareketlerine göre artış ya da azalış göstermiştir.664 Ordunun her türlü durumuyla 

ilgilendiği gibi hayvanlarla da ilgilenen komutanlar en yüksek maaşa sahiplerdi. Hz. 

Ömer döneminde 5000 dirhem olan komutan maaşları Hz. Osman döneminde 6000 

dirheme kadar yükselmiştir. Emevî ve Abbâsî dönemlerinde ise maaşlar daha düşük 

seviyede seyretmiştir. Buna karşılık orduya yüksek miktarda harcamalar yapılmaya 

devam edilmiştir. Örneğin, Abbâsî halifesi Mehdî'nin (775-785), el-Cezîre'de isyan 

eden Abdüsselâm b. Hâşim el-Yeşkûrî'ye karşı sevk ettiği komutandan biri olan Şebib 

 
660 Ebû Yusuf, Kitâbü’l-Haraç, s. 50 
661 Mehmet Erkal, Ganimet, C. 13, s. 353. 
662 Nahl, 16/8. 
663 Ebû Yusuf, Kitâbü’l-Haraç, s. 48-49.  
664 Terzi ve Yılmaz, Güvenlik Güçlerinin Maaş ve Ücretleri, s. 217. 



138 

 

b. Vâc el-Merverûzî'ye 1.000 kadar süvari vermiş ve bu süvarilerden her birine 

maaşlarının dışında 1.000 dirhem bağışta bulunmuştur.665 Hatta Abbâsî halifesi 

Mu’tazıd (892-902) döneminde, “Hür ve Seçkin Süvari Birlikleri (el-Fursân Mine'l-

Ahrâr ve'l-Mümeyyîzîn)” olarak isimlendirilen bu özel birlikler, doksan gün için 

toplam 135.000 dinar yani günlük 1.500 dinar almışlardır.666 Yirmi beş kişiden oluşan 

kapı muhafızlarının maaşları da oldukça yüksekti. Sadece hayvanlarının aylık 

harcaması ayda 60.000 dinar civarında olduğundan kişi başı aylıklarından 2.000 dinarı 

aşkın yem kesintisi yapılmıştır.667 

 Baytarlıkla Ünlenen Şahsiyetler  

Şimdiye kadar açıkladığımız bilgilerden anlaşıldığı üzere toplum içinde kendine 

yer edinmiş baytarlık mesleğini icra eden şahsiyetler bulunmaktaydı. Baytarlar 

işlerinde o kadar maharetlilerdi ki, şairler mısralarını dizelerken onların yetenek ve 

tecrübelerinden örneklerle betimlemeler yapmışlardır. 

Kaynaklarda, 6. ila 9. yüzyıllar arasında baytarların yapmış olduğu meslek ve 

zanaatkarlıklarına bu kadar yer verilmesine rağmen baytarlık mesleğini icra eden 

şahısların isimlerine hemen hemen hiç yer verilmemiştir. Yapmış olduğumuz 

araştırmada ulaştığımız bazı isimlerin meslekleri baytar olmamalarına rağmen 

baytarların yaptığı işlerle bilinen şahıslardır. Bunların dışındaki diğer şahıslar ise 

baytar olmadığı halde baytar lakabı ile ünlenen kişilerdir. 

Cahiliye devrinde asıl mesleği baytarlık olmasa da bu konudaki maharetiyle 

döneminin en eski baytarı olarak kabul edilen şahıs As b. Vâil (ö.622)’dir. Kureyş 

kabilesinin Sehm kolunun reisi ve aynı zamanda Mekke’nin önemli kişileri arasında 

sayılan As b. Vâil, atlar ve develeri tedavi etmesiyle tanınırdı.668 Bunun dışında koyun 

kısırlaştırma operasyonlarında uzman olan şahıslar da vardı. Hz. Osman’ın amcası 

Hakem b. Ebü’l-As (ö. 31/651), Dahhâk (ö. 64/684) ve Fatıma el-Fihrî’nin babaları 

Kays el-Fihrî, Ebû Bekr Muhammed İbn Sîrîn’in (ö. 110/729) babası ve Hureys b. 

Amr b. Hureys koyunları hadım etmekte maharetli kişilerdi.669 Ayrıca Câhiz, Cerir b. 

 
665 İbnü’l-Esîr İzzüddîn, el-Kâmil fi’t-Târîh, C. 5, s. 159. 
666 Sâbî, Kitâbü’l-Vüzerâ’, s. 17. 
667 Terzi ve Yılmaz, Güvenlik Güçlerinin Maaş ve Ücretleri, s. 222. 
668 Câhiz, Kitâbü’l-Mehâsin ve’l-Azdâd, Dârü ve Mektebetü’l-Hilâl, Beyrut h. 1423, s. 75; İbn Kuteybe, 
el-Ma‘ârif, s. 572; Ebû Hayyân Alî b. Muhammed b. Abbâs et-Tevhîdî (ö. 414/1023), el-Besâ’ir ve’z-
Zehâ’ir, thk. Vedâd Kâdıı, C. 5, Dârü’l-Sâdr, Beyrut 1408/1988, s. 43; Demîrî, Hayâtü’l-Hayevân, C. 
1, s. 379.  
669 Câhiz, Mehâsin ve’l-Azdâd, s. 75; Tevhîdî, el-Besâ’ir ve’z-Zehâ’ir, C. 5, s. 43. 



139 

 

Amr ve Ma‘mer b. Osman adında iki şahsın daha koyun kısırlaştırma operasyonları 

yaptığını bildirir.670 

Müstakil olarak baytar ismiyle kaynaklarda ismi geçen ilk şahıs Emevî halifesi 

Hişâm b. Abdülmelik (724-743) döneminde yaşamış olan fakat kendisi hakkında bilgi 

bulunmayan Humuslu bir Hristiyan baytardır. Gazvân el-Baytar olarak bilinen bu şahıs 

hakkında ulaşılan tek bilgi Hişâm b. Abdülmelik ve Humuslu bir Müslüman arasında 

geçen konuşma sırasında isminin geçmesidir. Mes‘ûdî’nin aktardığı rivayete göre 

Hişâm b. Abdülmelik ordusuyla Humus’a geldiğinde, Humuslu bir Müslüman atın 

üzerindeyken Hişâm’ın huzuruna gelmiş ve o sırada atı huysuzlanmıştır. Hişâm da ona 

neden böyle huysuz bir ata bindiğini sorunca Humuslu şahıs “Esirgeyen ve bağışlayan 

Allah’a yemin ederim ki müminlerin emiri bu huysuz bir at değildir fakat sizin 

ihtişamınızı görünce sizi Gazvân el-Baytar zannedip ürkmüştür”671 şeklinde cevap 

vermiştir. Belâzürî ise aynı rivayete yer verirken baytarın adını Ebû Cibrûn el-Baytar 

olarak aktarmıştır.672 İbnü’l-Cevzî de buna benzer bir rivayet aktarmış fakat baytarın 

ismini zikretmemiştir. Onun aktardığı rivayette yine Humuslu biri huysuz bir atın 

üzerinde Hişâm’ın yanına gelmiş, Hişâm’ın ona atın neden böyle olduğunu 

sorduğunda, atının çok iyi bir at olduğunu fakat Hişâm’ı, atını tedavi eden baytara 

benzediği için huysuzlandığını belirtmiştir.673 Bu şahıs hakkında kaynaklarda başka 

bir bilgi bulunmamaktadır.  

Dönemin baytarlıkla ün yapmış en önemli kişisi hiç şüphesiz İbn Ahî Hizâm el-

Huttelî’dir. Dokuzuncu yüzyılda yaşadığı bilinen İbn Ahî Hizâm’ın tam adı 

Nâsırüddin Muhammed b. Ya‘kûb b. Ahî Hizâm el-Huttelî’dir. Huttelî nisbesi ise 

Ceyhun nehrinin kuzeyindeki nehirlerin arasında kalan Huttel şehrinden 

gelmektedir.674 İbn Ahî Hizâm hakkında da maalesef çok fazla bilgi bulunmamaktadır. 

Onun Abbâsî halifesi Müstain-Billah (ö. 252/866) zamanında komutan olduğuna ve 

865’te Enbar’da gerçekleşen fitne olaylarını bastırmak için görevlendirilen ordunun 

 
670 Câhiz, Mehâsin ve’l-Azdâd, s. 75. 
671 Mes‘ûdî, Mürûcü’z-Zeheb, C. 3, s. 209; Ebü’l-Felâh Abdülhay b. Ahmed b. Muhammed İbnü’l-İmâd 
(ö. 1089/1679), Şezerâtü’z-Zeheb fi Ahbâri men Zeheb, thk. Abdülkâdir Arnavût ve Mahmûd Arnavût, 
C. 2, Dâr İbn Kesîr, Beyrut 1406/1986, s.104. 
672 Belâzürî, Ensâbu’l-Eşraf, C. 8, s. 378. 
673 Aynı kaynakta geçen başka bir rivayette, bir adam mezarlıktayken eşeğine bineceği sırada eşeğin, 
hemen yanlarındaki kabirden ürktüğünü görünce adamın mezarda yatanın bir baytar olabileceği 
tahmininde bulunduğu aktarılmıştır, Ebü’l-Ferec Cemâlüddîn Abdurrahmân b. Alî b. Muhammed 
İbnü’l-Cevzî (ö. 597/1201), Ahbârü’l-Hamkâ’ ve’l-Mugaffelîn, thk. Abdulemir Mehanna, Dârü’l-Fikr, 
Lübnan 1990, ss. 175,141. 
674 Yâkût el-Hamevî, Mu‘cemü’l-Büldân, C. 2, s. 346. 



140 

 

Hüseyin b. İsmail’in komutasındaki ikinci taburunda yer aldığına dair bilgiler 

aktarılmıştır.675 Bazı araştırmacılar Abbâsîler döneminde Türklere önemli görevler 

verilmesi sebebiyle onun Abbâsîler döneminde önemli mevkilerde bulunmuş 

olmasından ötürü Türk olabileceği ihtimalini öne sürmüşlerdir.676 

İbn Ahî Hizâm’ın baytarlıkla mesleği ile tanınmasının sebebi 9. yüzyılda 

Kitâbü’l-Hayl ve’l-Fürûsiyye ve’l-Baytara adlı eseri kaleme almasıdır. Çünkü bu eser 

İslam medeniyetinde veteriner hekimlik üzerine yazılan ilk müstakil eser olma 

özelliğine sahiptir. Kendisine ait bu eserin farklı el yazmalarında İbn Ahî Hizâm’ın 

Abbâsî halifeleri Mütevekkil (847-861) ve Mu‘tazıd (892-902) dönemlerinde saray 

ahırının imrahoru olduğuna dair bilgiler yer almaktadır.677 İbn Ahî Hizâm’ın eserini 

Abbâsî halifesi Mütevekkil’in teşviki ile yazdığı bilinmektedir.678 İbn Ahî Hizâm 

eserini kaleme alırken oldukça titiz ve kapsamlı bir çalışma yapmış, kendi bilgi ve 

tecrübesinin yanında baytarlıkla ilgili farklı dillerden Arapçaya tercüme edilmiş eski 

kaynaklardan ve Arap âlimlerin çalışmalarından yararlanmıştır. Sonraki yüzyıllarda 

baytarlıkla ilgili kaleme alınan çalışmalar için örnek teşkil etmiştir. Günümüzde İbn 

Ahî Hizâm’ın çalışması üzerinde halen daha araştırmalar yapılmaktadır. Bu 

araştırmalarda onun uyguladığı tedavi yöntemlerinin özgün olduğu ve veteriner 

hekimliğinde başarısının yaşadığı döneme kıyasla ileri seviyede olduğu kabul 

edilmektedir. 

Yukarıda bahsedilen şahısların dışında el-baytar lakabı alan üst düzey yönetici 

ve halifeler de vardı. Bunlardan biri Emevî halifelerinden II. Velîd (ö. 126/744)’dir. 

II. Velîd’e el-baytar lakabı verilme sebebi ise şöyledir: Velîd ava çıktığı zamanlarda, 

yakalamış olduğu yabani eşekleri öldürmezdi. Bunun yerine eşeklere “Velîd” damgası 

vurdurur sonra da onları tekrar doğaya salardı.679 Hatta Heysem b. Adî (ö. 207/822), 

 
675 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülûk, C. 9, s. 319; M. Cüneyt Kaya, "İbn Ahî Hizâm", DİA, C. Ek-1, 
Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 2016, s. 585. 
676 Şen, Baytarnâmeler, s. 180; Erk, Veteriner Tarihi, s. 87. 
677 H. Ritter, “Le parure des Cavaliers und die Literatur über die ritterlichen Künste”, Der Islam, S. 18, 
1929, ss. 116-154; Erk, Veteriner Tarihi, s. 87; Goebel ve Heide, Transmission of Greek and Arabic 
Veterinary Literature, s. 293; Shehada, Mamluks and Animals, s. 82; Kaya, İbn Ahî Hizâm, C. Ek-1, s. 
585. 
678 İbn Nedîm, Fihrist, s. 801. 
679  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, C. 9, s. 3741, 3766. Kaynaklara göre Velîd b. Yezîd’in bu davranışına çok 
sevdiği bir kadının sebep olduğu söylenir. Heysem b. Adî’nin rivayetine göre Velîd b. Yezîd, Said b. 
Halid’in kızıyla evliydi. Velîd’in baldızı Selma bt. Said kız kardeşini ziyarete geldiğinde onun 
güzelliğini görüp hayran kalan Velîd, Selma ile evlenmek ister fakat Selma onu reddeder. Fakat Velîd 
halife olduktan sonra Selma’nın kız kardeşini boşar ve onunla evlenir.  Bir gün Velîd b. Yezîd ava 
gittiğinde güzel bir ceylan yakalar. Yanındakiler ceylanı boğazlayacağı zaman Velîd onları bunu 



141 

 

ilk Abbâsî halifesi Seffâh (ö. 136/754) ve ondan sonra halife olan Mansûr (ö. 158/775) 

dönemlerinde bile üzerinde “Velîd” damgası bulunan eşekler bulduğunu 

belirtmiştir.680 Emevî komutanlarından Ebû Muhammed es-Süfyânî (asıl adı Ziyad b. 

Abdullah b. Yezîd b. Muaviye el-Kureşî)’nin de av sahibi (صاحب صيد) olduğu için681 

el-baytar lakabı aldığı bildirilmiştir.682  

Öyle anlaşılıyor ki damga vurma işleminin bu lakabın verilmesinde etkisi 

bulunmaktadır. Av ile ilgilenenlerin yakaladıkları hayvanları öldürmemeleri ve bu 

hayvanlara damga vurmaları ya da vurdurmaları onlara el-baytar lakabının 

verilmesine vesile olmuştur.  

3.3. Folklorik Veteriner Hekimlik 

Cahiliye ve İslam tarihinin ilk dönemlerinde hayvan sağlığı ve tedavisi için 

baytarlar önemli bir role sahip olduğu görülmektedir. Ancak baytarlar dışında 

toplumda hayvan sağlığı ve tedavisi üzerine bilgi ve tecrübeye sahip olanlar 

bulunmaktaydı. Sürekli hayvanlarıyla vakit geçiren ve onların ihtiyaçlarını karşılayan 

halk, onlarda ortaya çıkabilecek değişiklikleri fark edebilir, edinmiş oldukları 

tecrübelerle ne yapabileceklerini kestirebilirlerdi. Bu yüzden veteriner hekimlik 

faaliyetlerinin bir kısmı halk hekimliğine bağlı folklorik tedavi yöntemlerine 

dayanmaktaydı.  

Hayvan sağlığı ve veteriner hekimliğin doğuşu insanların hayvanları ilk 

evcilleştirdiği zamana dayanır. İnsanoğlu hayvanları evcilleştirmesiyle beraber 

onlardan faydalanmış, onlara ilgi göstermiş ve onlarla dostluklar kurmuştur. Tabi ki 

bu kadar yakından ilgilendiği canlıya karşı, rahatsızlandığı, hastalandığı veya 

yaralandığı zamanlarda kayıtsız kalamamış ve onun tedavisi için elinden geleni 

yapmaya çalışmıştır. Veteriner hekimlik tarihini inceleyen bilim insanları da evciltme 

 
yapmaktan men ederek bir şiir dizer. Şiirinde ceylanın gözlerinin Selma bt. Said’in gözleri gibi güzel 
olduğunu, ceylanın bakışlarındaki hüzün ve kederden etkilendiği, yanındakilerin avlanılan hayvanı 
serbest bırakılmasından hoşlanmasa bile bunu yapmalarını istemesinden bahsetmiştir. Bknz. Velîd b. 
Yezîd, Dîvân, thk. Ceber Bâlî, C. 2, Matba‘atü İbn Zeydûn, Dımaşk 1355/1937, s. 28; Belâzürî, 
Ensâbü’l-Eşrâf, C. 9, s. 3741. 
680 Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, C. 9, s. 3766. 
681 İbn Asâkir, Târîhu Dımaşk, C. 19, s. 154. 
682 Muhammed b. Cerir et-Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülûk, thk. Muhammed Ebû Fadl İbrahim, C. 
7, Dârü’l-Me‘ârif, Kahire 1387/1967, s. 436; İbn Asâkir, Târîhu Dımaşk, C. 7, s. 208, C. 19, s. 154; 
İbnü’l-Cevzî, Keşfü’n-Nikâb ‘ani’l-Esmâ’ ve’l-Elkâb, thk. Abdülazîz b. Râcî es-Sâ‘idî, Mektebetü 
Dârü’s-Selâm, Kahire 1993, s. 121; İbn Hacer el-Askalânî, Nüzhetü’l-Elbâb fi’l-Elkâb, C.1, s. 139; 
Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî es-Süyûtî (ö. 911/1505), el-
Muhâdarât ve’l-Muâverât, Dârü’l-Garbi’l-İslâmî,  Beyrut h. 1424, s. 296. 



142 

 

sonucu hayvanlardan yararlanmaya başlayan insanların zamanla onların hastalıkları ile 

ilgilenmeye başladıklarını, böylece veteriner hekimliğin doğduğunu kabul 

etmektedirler.683 Yani hayvanlarla yakından ilgilenen insanlar, aslında onların en 

yakın şifa edicileri olmuşlardır.  

Savaşta, avda sakatlanmalar ve yaralanmalar, hayvanların hastalanmaları, 

doğum olayları insan nesline sürekli yeni bilgiler kazandırmış, sonuç olarak iyi 

gözlemci ve yetenekli “iyi ediciler” (sağaltıcılar) toplum içinde ortaya çıkmıştır. 

Hayvanların içgüdüleriyle yaptıklarını gözleyen insan, buradan edindiği tecrübelerini 

hem kendilerine hem de hayvanlarına uygulayarak şifa aramaya çalışmıştır. 

Karşılaştığı tecrübelerden hangi bitkileri kullanıp kullanmayacağını öğrenerek deneme 

yanılma yoluyla tedavi uygulamalarını geliştirmiştir.684 Böylece insan ve hayvan 

hekimliği uzun süre bir arada yürütülmüş, insanlar kendileri için uyguladıkları 

tedavileri hayvanlarına için de uygulamışlardır. 

Tarihte tıbbın gelişmesi ve ilerlemesine rağmen, halk kendi başına öğrendiği ya 

da nesilden nesile uygulanagelen yöntemlerle şifa bulma yolları aramıştır. Halkın 

olanaklarının olmadığı veya başka sebeplerle bir uzmandan yardım alamadığında, 

yörelerinde yetişen ve temin edilme imkânı olan meyveler, sebzeler, çeşitli otlar, 

kökler, yumrular, çeşitli hayvanî ürünler, vb. ile belli hastalık veya rahatsızlıkların 

tedavisine başvurduğu yöntem ve uygulamaların hepsine “halk hekimliği” denir.685  

Halk hekimliğinde kullanılan tedavi yöntemleri ve uygulamalar, bölge ve 

coğrafyaya özgü olabilmektedir. Coğrafyaya özgü hastalıklar, bölgede yetişen şifalı 

bitkiler ve bunlardan yapılan ilaçlar, yetiştirilen hayvanlara göre ortaya çıkan 

hastalıklar, vb. bu durumun başlıca sebepleri arasındadır. Her milletin ve topluluğun 

kendini anlatış şekilleri, kendi davranış özellikleri, kendine has gelenek ve görenekleri, 

batıl inanışları kısaca kendine has folkloru olduğundan halk hekimliğinin her toplumda 

farklı uygulanış şekilleri vardır. Bu yüzden halk hekimliğiyle ilişkili veteriner 

hekimliği uygulamalarının da kendine özgü gelenek ve görenekleri, çeşitli inançları ve 

 
683 Erk, Veteriner Tarihi, ss. 1-3; Shwabe, Cattle, Priests, and Progress in Medicine, s. 10. 
684 Smithcors, Evolution of the Veterinary Art, s. 458. 
685 Mustafa Sever, "Türk Halk İnançlarında ve Halk Hekimliği Uygulamalarında Meyve". Türklük 
Bilimi Araştırmaları Dergisi, S. 16, 2004, s. 96. 



143 

 

halk arasında uygulanabilen bir şekli bulunmaktadır. Bu durum veteriner hekimliğin 

folkloru olarak adlandırılmaktadır.686 

İslam tarihinde toplumun hayvanlarla yakınlığı ve ilgisi söz konusu edildiğinde, 

onlarda da halk hekimliğinin mevcut olduğunu ve kendilerine özgü veteriner 

folkloruna sahip olduklarını söylemek mümkündür. Nitekim Câhiz, Arapların 

hayvanlar hakkındaki bilgilerine güvenini şöyle belirtmektedir: 

Arapların hayvanlarla ilgili gerekli bilgileri ilmi kazanımlardan ya da ilmi konuda tecrübe 

kazanmışların nasihatlerinden öğrenmemelerine rağmen, onlara bu konuda itimat ediyorum. Onların 

yaşayıp büyüdüğü sahralarda, vadilerde, dağ başlarında… çok çeşitli yırtıcı ve evcil türden hayvanlar 

yayılmış bulunuyor. Araplar bilindiği üzere hayvanların arasında yaşamaktadırlar ve vahşi hayvanlar 

arasındayken onlarla baş edebilmek için onlar gibi olmaktadırlar. Hatta insanlar arasındayken bile yırtıcı 

hayvanlar gibi hareket etmektedirler. 

Araplar, bazen ya da çoğunlukla bu hayvanların ısırıklarına ve kesiklerine maruz kalıyorlar. Bu 

durum onlar için hayvanlardan hangilerinin zararlı, hangilerinin yaralayıcı, hangilerinin öldürücü 

olduğunu; bu hayvanların birbirleriyle savaşırken nasıl yaklaşıp nasıl kaçtıklarını anlayıp açıklamak 

açısından gereklidir. Bu uzun zamanlı gözlem ve gereklilik sayesinde hastalıkların nasıl olduğunu ve 

nasıl tedavi edileceğini tecrübe edip, bu bilgiyi miras yoluyla kat kat artırarak devam ettirmişlerdir.687 

Halk arasında yaygın olan tedavi yöntemleri, Câhiz’in belirtmiş olduğu 

ifadelerden anlaşıldığı üzere tecrübe ve geleneklere dayanmaktaydı. Özellikle 

bedeviler tarım ve hayvancılıkla geçimlerini devam ettirdiklerinden, çöl hayatında 

ihtiyaçlarını karşıladıkları hayvanlarının sağlığı ve gelişimi açısından yapılması 

gerekenleri eskilerden veya tecrübe sahibi kişilerden öğrenmişlerdir. Bedevilerin tıp 

ve tedavi konusundaki bilgisini İbn Haldun ise şöyle açıklamaktadır “Bedeviler 

kültürlerinde, esasen tecrübe açısından kabilenin önde gelenleri ile ihtiyar 

kadınlarından miras aldıkları bir tıp türüne sahipti.”688 

Hayvanların fiziği ve sağlığı, toplum içinde saygınlık ve itibar görme açısından 

mühim bir kriterdi. Ayrıca bir şahsın veya kabilenin hayvanları zayıf, çelimsiz ve 

sağlıksızsa hiciv edilmekten kurtulamazdı. Muallaka sahibi süvari şairlerinden Antere 

(ö.614~?), Beni Zübeybe’ye ait atın çok zayıf olduğunu görünce “Ey Beni Zübeybe, 

atınızın hali nedir böyle! Sizin karınlarınız dolu iken onun karnı zayıflıktan 

 
686 Sinmez, Bozlak Kültüründe Folklorik Veteriner Hekimliği, s. 8; Angela von den Driesch, 
“Ethnoveterinary Medicine- An Aspect of The History of Veterinary Medicine”, Historia Medicinae 
Veterinariae, ed. Ferruh Dinçer, Ankara University Press, Ankara 2002, 27/1-4, 2002, ss. 131-132. 
687 Câhiz, Hayevân, C. 6, s. 29. 
688 Levent Öztürk, İslam Tıp Tarihi Üzerine İncelemeler, Ensar Neşriyat, İstanbul 2013, s. 64. 



144 

 

kemiklerine yapışmış. Siz bu halinizle ancak merkep yavruları yetiştirmeyi 

bilirsiniz.”689 diyerek onları hicvetmiştir. 

Hayvan sahipleri hayvanlarının sağlığına oldukça düşkündüler. Onlar için 

hayvanlarının kötü göründüğünü söylemek hakaret olarak sayılırdı. Çünkü hayvan 

sağlığı ve tedavisinden anlamak üstünlük göstergesiydi. Aktaracağımız şu örnek 

toplumun hayvan sağlığına bakışının anlaşılması açısından önemlidir: Abbâsî 

vezirlerinden Yahyâ b. Hâlid el-Bermekî’nin (ö. 190/805) oğulları ve Abbâsîlerin 

önde gelen devlet adamlarından olan Cafer (ö. 187/803) ve el-Fazl (ö. 193/808) 

kardeşler, Şemmâsiyye Sarayı’nın önünde katırı ile duran bir adam görmüşlerdir. 

Adam oldukça varlıklı görünmesine rağmen katırının ayakta duramayacak kadar zayıf 

ve güçsüz olduğunu görünce ona neden katırını iyileştirmediklerini sormuşlar, adam 

da onlara ne yapması gerektiğini sormuştur. Cafer ve el-Fazl ona uygulaması gereken 

tedaviyi söyleyince adam onlara hakaret ederek söylediklerini zaten bilip uyguladığını, 

bu konuda onlardan daha iyi olduğunu iddia etmiştir.690 

 Folklorik Veteriner Hekimlik Kapsamında Yapılan Faaliyetler 

Yukarıda sunduğumuz bilgiler ışığında, toplumda hayvan sağlığı ve tedavisiyle 

baytarların dışında, hayvanlarla yakından ilgilenen tecrübe sahibi insanların 

bulunduğunu söylemek gerekir. Elbette sağlık ve tedavi amacıyla insanlar ilk olarak 

uzman bir baytara başvurmuşlardır fakat bulundukları yerde bir uzmanın 

bulunmaması, zamana bağlı olarak acil müdahale edilmesi gereken hastalıklar, 

uzmana verilecek ücretin olmaması, vb. gibi durumlarda insanlar tedavileri kendileri 

yapmak durumunda kalmışlardır. 

Cahiliye ve İslamiyet dönemlerinde folklorik veteriner hekimlikle ilgilenen çok 

farklı meslek grupları yer almaktaydı. Bunlar, hayvanlarla çok fazla ilgilenip vakit 

geçirdiklerinden hayvanlarda zuhur eden herhangi bir patolojik olayı anlayabilirlerdi. 

Bunun yanında hayvanların sadece hastalık ve tedavi süreci ile sınırlı kalmayan bir 

bilgiye de sahiplerdi. Hayvanların sağlıklı bir şekilde beslenmesi, üremesi, doğum 

olayları, yaş, tür, vb. tayini, hayvanlardan elde edilen verimin arttırılması gibi 

faaliyetlerde etkin rol oynamışlardır. Ayrıca bu faaliyetler, veteriner tıbbı üzerine 

yazılan eserlere de önemli katkıları olmuştur. Hayvanlarla ve baytarlıkla ilgili eserler 

 
689 Ma‘mer b. Müsennâ, Kitâbü’l-Hayl, s. 2. 
690 Câhiz, Resâ’ilü’l-Câhiz, C.2, ss. 242-243. 



145 

 

yazan alimler, halk arasında uygulanan hayvanları tedavi etmede kullanılan 

yöntemlere ve bir sonraki başlıktan sonra sunacağımız faaliyetlere çalışmalarında yer 

ver vermişlerdir. 

 Hayvan Hastalıklarında Uygulanan Tedaviler 

Orta çağ toplumunda insanlar hayvanlarıyla ilgili sağlık problemleri 

yaşadıklarında, edinmiş oldukları tecrübelerle beraber kendi bildikleri tedavi 

yöntemlerini uygulamaktaydılar. Hayvanların sesinden, nefes alışından, dışkılama 

veya idrarından, yürüyüşünden ve hareketlerinden rahatsızlık geçirdiğini 

anlayabilmekte, yaptıkları ilaç ve uygulamalarla onları iyileştirebilmekteydiler. 

Halkın kullandığı tedavi yöntemleri geçmişten gelen bilgi birikim ve çoğunluğu 

sözlü anlatım yoluyla nesilden nesile aktarılan tedavi usullerinden oluşmaktaydı. 

Tedavi yöntemlerinde, çeşitli malzemelerle yapılan ilaçlar, kürler, vb. kullanmakla 

birlikte inanç ve ritüelleri doğrultusunda manevi bir varlıktan yardım isteme, dua, 

tütsü, muska, gibi telkin yoluyla yapılan usuller de bulunmaktaydı. Bu yüzden 

hayvanlar için uygulanan tedavi yöntemleri maddi ve telkin tedavi tipleri olarak ikiye 

ayrılmaktadır.691 

3.3.1.1.1. Maddi Tedaviler 

Maddi tedavi, çeşitli bitkisel, hayvansal veya kimyasal malzemelerle hazırlanan 

ilaçlarla yapılan tedavilerdir. Hayvan sahipleri, tecrübe ve halk tarafından bilinen 

folklorik tedavi yöntemleri sayesinde, bazı hastalıkları tanımakta ve ona uygun tedavi 

yöntemlerini de bilirlerdi, bu sayede hayvanlarının hastalıklarına erkenden müdahale 

edebilmekteydiler. Tedavi için kullandıkları ürünler ise yaşadıkları yerde temin 

edebilecekleri malzemelerden oluşmaktaydı. Hayvan tedavisinde bilgisi olan kişiler, 

maddi tedaviler için gerekli malzemelerin ne zaman ve nasıl kullanılacağını iyi 

bilmekteydiler. 

 
691 Halk hekimliğinin tarihçesine bakıldığında Demirhan, uygulanan iki tip ilkel tedavinin olduğundan 
bahsetmiştir. Birincisi “maddi tedaviler” olup kullanılan birçok drogun (hayvan ve bitkilerden 
kurutularak veya özel metotlarla toplanarak elde edilen ve ilaç yapımında kullanılan ham veya yarı ham 
madde) özel farmakolojik etkileri ile uygulanan ve günümüz tıbbınca da kabul edilen uygulamalardır. 
Maddi tedavilerin eski çağlardan bu yana, nesilden nesle geçerek gelen birtakım bilgilerin doğrulukları 
bazı bilimsel araştırmalarda ortaya çıkmaktadır. Ancak bu uygulamalar, halkın eğilim ve geleneklerine 
bağlı olduğundan ilkel ve değişmeyen şekillerde devam etmektedir. İkinci tip folklorik tedavi şekli ise 
“telkin tedavileri” olup tütsü, sihir, vb. gibi madde boyutundan farklı tarzdaki tedavi uygulamalarıdır. 
İnsanoğlu telkin ile tedavi yöntemine en eski çağlardan beri başvurmuş ve halen de başvurmaktadır. 
Ayşegül Demirhan, Halk Hekimliğinin Tanımı, Tarihi Gelişimi ve Özellikleri, Tıp Dünyası Dergisi, 
Ankara, 1985, 58/6, ss. 191-203; Sinmez, Bozlak Kültüründe Folklorik Veteriner Hekimliği, ss. 11, 113. 



146 

 

Hayvan tedavisinde en çok kullanılan folklorik tedavilerden bir tanesi yaralara 

katran sürülmesiydi. Daha önce baytarların da katran maddesini hayvan tedavisinde 

kullandığından bahsetmiştik. Halk tarafından da bilinen bu madde, özellikle cereb 

 adı verilen hastalığın (نقبة)olarak bilinen uyuz hastalığının ilk evresi olan nukbe (جرب)

tedavisinde kullanılmaktaydı. Nukbenin vücuttaki semptomları tespit edildiğinde 

hemen katran sürülerek tedavi edilmesi gerekmekteydi.692 Hayvan sahipleri 

sürülerinde uyuz salgınının önüne geçebilmek için de baştan önlem alarak uyuzun ilk 

evresinde ortaya çıkan nukbe (نُقْبَة)693 adını verdikleri yaralar için katran 

kullanmaktaydılar. Develerde nukbe ilk olarak kalça, omuz ve dudaklarda avuç içi 

büyüklüğünde ortaya çıkarak vücuda yayıldığından694 hastalığın uyuza dönüşmemesi 

için vücudun bu bölgelerine katran sürmekteydiler.  

 Katran maddesi sadece uyuz hastalığında değil, develerdeki çeşitli 

yaralanmalarda da kullanılmaktaydı. Develer, ulaşım ve lojistik alanlarında 

kullanılmaları sebebiyle, semer yaralanmalarına veya paraziter hastalıklara maruz 

kalırlardı. Bu nedenle katran tedavisi develere düzenli olarak uygulanmaktaydı.  Bir 

adamın İbn Abbas`a “Yanımda bir devesi olan bir yetim var. Devesinin sütünden 

içebilir miyim?" diye sorduğunda "Eğer deve kaybolunca arıyor, katran vesairesini 

sürerek tedavisini yapıyor, su yalağını onarıyor, sulama gününde suyunu içiriyorsan 

yavruya zarar vermeden ve memeyi tamamen kurutmadan içebilirsin.”695 şeklindeki 

cevabı, katran tedavisinin hayvanlar için yeme, içme ihtiyaçları kadar önemli olduğunu 

göstermektedir.  

Hz. Peygamber’in de kendi hayvanları için katran tedavisini uyguladığı 

bilinmektedir. Enes b. Mâlik’in Hz. Peygamber’i ziyareti sırasında onu devesinin 

yaralarına katran sürer halde bulduğunu belirtmesi, hayvanlarını bizzat kendisinin 

katranla tedavi ettiğini göstermektedir.696 

Katran tedavisinin uygulanmasında maharetli kadınların olduğuna dair bilgiler 

de tespit edilmiştir. Eğânî’de yer alan bilgiye göre süvari şairlerden Düreyd b. Sımme 

(ö. 8/630)’nin, Arapların meşhur kadın şairlerinden ve sahabeden olan Hansa bt. Amr’ı 

 
692 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, C. 2, s. 297; Zebîdî, Tâcü’l-‘Arûs, C. 4, s. 293.  
693 Câhiz, el-Beyan ve’t Tebyin, C. 1, s. 107; Cevherî, Tâcü’l-Luğa, C. 1, s. 227; Zemahşerî, Esâsü’l-
Belâğa, C. 2, s. 296; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, C. 1, s. 766-767; Fîrûzâbâdî, Kâmûs, C. 1, ss. 688-
689; Zebîdî, Tâcü’l-‘Arûs, C. 4, s. 293; Cevâd Ali, Mufassal, C. 8, s. 416. 
694 Zebîdî, Tâcü’l-‘Arûs, C. 3, s. 293. 
695 Muvatta’, Sıfatu'n-Nebi, 33. 
696 Buhârî, Cenaiz 42, Akika 1; Müslim, Adab, 22; Ebû Dâvûd, Edeb, 69. 



147 

 

(ö. 24/645) ziyaret ettiğinde, onu bineğine katran sürerken gördüğünü belirtmiştir. 

Düreyd’in, Hansa’dan bahsettiği şiirinde, onun katranı devesinin derisindeki nukbe( نقبة 

) olan yerleri doğru tespit ederek sürdüğünü fakat malzemeyi çok kullandığı için 

katranın hayvanın üstünden akarak Hansa’nın elbisesine döküldüğünü, bu yüzden 

elbisesini yıkamak zorunda kaldığını aktarmıştır.697 Düreyd’in şiirinde Hansa için 

söylediği “Katranı tam da nukbe yerlerine koydu ( ِيَضَعُ الهِنَآءَ مَوَاضِعَ الــنُّقْب)” ifadesi, daha 

sonra halk içinde akıllı ve isabetli sözler söyleyen kişiler için de kullanılan bir tabir 

haline gelmiştir.698 

Uzun yolculuklar, hayvan rahatsızlıklarının en sık ortaya çıktığı ve en tehlikeli 

olduğu zamanlardı. Bu nedenle yolculuğun Araplar için önemli olduğunu ve bir 

kavmin ahlakının ve becerisinin yolculuk sırasında ortaya çıktığını ifade etmek için 

“Yolculuk kavmin ölçüsüdür”699 deyimini kullanmışlardır. 

Yolculuk esnasında hayvanda zuhur eden ani davranış değişiklikleri, titreme, 

nefes düzensizlikleri karşısında gerekli müdahalenin dikkatli yapılması 

gerekmekteydi. Çünkü hayvandaki sıkıntının anlaşılmaması veya endişeye kapılarak 

yanlış müdahalede bulunulması halinde hayvanın durumunun daha da kötüleşmesine 

sebep olacağından, müdahalede bulunacak kişinin bilinçli ve soğukkanlı davranması 

gerekmekteydi. Şeyban kabilesinden Cüveyriye isimli genç bir kızın titreme nöbeti 

geçiren deveye yapmış olduğu müdahale, yolculuk sırasında nasıl hareket edilmesi 

gerektiği ile ilgili en iyi örneklerden bir tanesidir. Abdullah b. Hassan’ın aktardığı 

rivayette Hz. Peygamber ile anlaşmaya giden Şeyban kabilesinin yolculuğu sırasında 

Cüveyriye ve Kayle bt. Mahreme’yi taşıyan deve aniden çökerek titreme nöbeti 

geçirince Kayle oldukça telaşlanmış, Kayle’nin telaşını gören Cüveyriye ise onu 

sakinleştirerek deveye gerekli müdahaleyi yapabilmesi için kendisine yardım etmesini 

istemiştir.  

Olayın devamı şöyle aktarılmıştır “Cüveyriye ve Kayle, öncelikle devenin 

üzerindeki eşyaları boşaltarak hayvanın rahatlamasını sağladılar. Sonra Cüveyriye 

Kayle’ye sırtındaki abayı çıkararak ters çevirmesini ve kendisi ne yapıyorsa aynısını 

 
697 İsfahânî, Eğânî, C. 10, s. 255. 
698 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, C. 2, s. 297. 
699 İbn Kuteybe, Uyûnü’l-Ahbâr, C. 1, s. 132; Râgib el-İsfahânî, Muhâdarâtü’l-Üdebâ’ ve 
Muhâverâtü’ş-Şu‘arâ’ ve’l-Büleğâ, C. 2, Dârü ve Mektebetü’l-Hilâl, Beyrut t.y., s. 647; Askerî, 
Cemheretü’l-Emsâl, C. 1, s. 106; Seâlibî, Simârü’l-Kulûb, C. 1, s. 688; Cevâd Ali, Mufassal, C. 8, s. 
173. 



148 

 

yapmasını söyledi. İkisi abalarını ters çevirdikten sonra devenin sırtını karnına doğru 

ittiler ve bunu yapmaya bir müddet devam ettiler. Sonrasında deve kendine geldi ve 

ayağa kalkarak tuvalet ihtiyacını giderince normale döndü.”700  

Yolculuğa çıkacak olan kişiler hayvanlarını günler öncesinden seyahat için 

hazırlarlardı. Yolda zayıf düşmemeleri ve güçlü kalabilmeleri için özellikle 

beslenmelerine dikkat etmekteydiler. Hz. Ebûbekir’in Hz. Peygamber ile hicret 

yolculuğuna çıkmadan önce iki binek devesini dört ay boyunca semüre ağacının 

yapraklarıyla beslediği bilinmektedir.701  

Eğer yolculuk sırasında hayvanın yemine, suyuna dikkat edilmemişse, hayvan 

çok yorulmuşsa, geçtikleri yerin bitki örtüsünden, vb. yerin zemininden toynakları 

zarar görmüşse veya ikliminden etkilenmişse hayvanın sağlığı bir anda olumsuz yönde 

etkilenebilmekteydi. Özellikle hayvanların tırnakları yolculuklarda çok zarar 

görmekteydi. Uzun süren yolculuklar, olumsuz hava şartları sebebiyle zarar gören 

yollar ve yolda tırnaklara zarar veren nesneler, hayvanların tırnaklarında aşınma ve 

yaralar ortaya çıkmaktaydı. Bu sebeple hayvan sahipleri hayvanlarının iyileşmesi için 

tecrübelerine dayanarak acil müdahalelere başvururlardı. 

Develerin yolculuk sırasında geçtikleri yerlerin bitki örtüsü ve zeminlerine göre 

bazen toynaklarının içine taş, kıymık, dal parçası, gibi nesneler girer, bazen de uzun 

yolculuk sonrasında tırnaklarında aşınma ve çatlaklar oluşurdu. Aşınma sebebiyle 

develerin tırnağındaki deri incelip yumuşayıp develerin yürüyüşünde topallamalar 

başladığında “devenin tırnakları aşındı, delindi” ( نَقَب خفُّ البعير) ifadesi kullanılırdı.702 

Böyle durumlarda pratik bir çözüm olarak bir parça deriyi, devenin tırnağındaki yaralı 

bölgeye kıl ile dikerek yerle temasını kesip hayvanın acısını bir nebze azaltırlardı.  

Aşınan tırnaklara deri dikilmesine dair örnek Abdullah b. Zübeyr’in, kendisine 

destek olmak amacıyla yanına gelene kadar yapmış olduğu zorlu yolculuktan söz eden 

Fazıla b. Şerik (ö. 686/64) ile olan diyaloğunda görülmektedir. Fazıla, Abdullah b. 

 
700 İbn Sa‘d’ın Tabakât’ında geçen rivayette Cüveyriye’nin yolculuk esnasında tilki ve tavşanları fark 
ederek onlara isimler koyması onun hayvanlara olan ilgisini de ayrıca göstermektedir. Cüveyriye yola 
sıçrayan bir tavşanı görünce ona “el-kasiyye” ismini vermiş, sonra yoldan geçen tilkiyi de görünce ona 
da bir isim vermiş fakat rivayeti aktaran Abdullah b. Hassân o ismi hatırlayamadığını söylemiştir. İbn 
Sa‘d, Tabakât, C. 1, s. 304. 
701 Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, C. 1, s. 259. 
702 Cevherî, Tâcü’l-Luğa, C. 1, s.227; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, C. 2, s. 296; İbnü’l-Esîr Mecdüddîn, 
en-Nihâye fî Garîbi’l-Hadîs, C. 5, s. 102; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, C. 1, s. 766; Zebîdî, Tâcü’l-‘Arûs, 
C.4, s. 300. 



149 

 

Zübeyr’e gelene kadar devesinin tırnaklarının aşındığını ve sırtında debere (دَبرة)703 

yaralarının nüksettiğini söylemiş, Abdullah b. Zübeyr de ona devesinin tırnağına bir 

parça deriyi kıl ile dikmesini tavsiye etmiştir.704 

Hayvanlarda yolculuk esnasında bu tür hastalıklar nüksettiğinden yola çıkacak 

kişiler, en az hastalanan hayvanları tercih ederlerdi. Bu yönden en avantajlı hayvan 

olarak bazı biniciler eşek ile seyahat etmeyi tercih ederlerdi. Rakaşe’nin ileri 

gelenlerinden bir adam, seyahat esnasında daha az hasta olduğu, hasta olduğunda ise 

daha çabuk iyileştiği için eşek ile seyahat etmenin daha rahat olduğunu belirtmiştir.705 

Ebû Seyyâre (Umeyle b. A’zel) de aynı sebeple ifâza706 görevini kırk yıl boyunca eşek 

ile sevk yaparak yerine getirmiştir.707  

Katırlar da yolculuk için tercih edilen binekler arasındaydı. Yolculuk sonrasında 

vücudundaki ağrıları gidermek için katırlara, boruya benzer sert bir aletle masaj 

yapılırdı. Bu aletle eşeğin özellikle karnında ve göğüs bölgesinde ortaya çıkan ağrılara 

hafifçe darbeler yapıldığı ve bu masajın kas ağrılarına iyi geldiği söylenirdi.708 

Hayvan sahipleri hastalık belirtileri gösteren hayvanlarını iyileştirmek için 

hayvan tedavisinde bilgi ve tecrübe sahibi kişilerden yardım almaktaydılar. Örneğin 

sıklıkla görülen hayvan hastalıkları için yapılması gereken bazı tedavi usulleri ve 

ilaçları, Kitâbü’l-Hayl isimli eserin yazarı Ma‘mer b. Müsennâ’dan (ö. 824/209) 

öğrenmişlerdir. Ma‘mer b. Müsennâ, Araplar arasında çokça gezmiş ve öğrendiği 

tedavi yöntemlerini halk ile paylaşarak bunların yaygınlaşmasını sağlamıştır. 

Kendisine hayvanlarda ortaya çıkan ani sıcaklık değişimlerine bağlı rahatsızlıklarda 

neler yapılması gerektiği sorulduğunda, Hintlilerin ileri gelenlerinden gördüğü tedavi 

yöntemini anlatmıştır. Bu tedaviye göre, eğer at hareketsiz ve terlemeden yatıyorsa 

ona bir avuç hindibayı, hamîr cinsinden yemle birlikte sıcak su içine karıştırarak veya 

normal yemlerle karıştırarak vermesini söylemiştir. Eğer at hamer (حَمر) denilen 

 
703 Eyer yaralanmalarının sebep olduğu hastalık. 
704 İsfahânî, Eğânî, C. 12, s. 316. 
705 Bu şahıs aynı zamanda eşeklerin daha yumuşak huylu olması, zaman ve mekân ayırt etmemesi, daha 
kısık sesle soluması ve daha düzgün yönetilmesi sebebiyle eşekle seyahat etmeyi tercih ettiğini 
belirtmiştir. İbn Kuteybe, Uyûnü’l-Ahbâr, C.1, ss. 160-161. Buna benzer şekilde Hâlid b. Safvân isimli 
eşek sürücüsü bir adama binekler hakkında bilgi vermesini istediklerinde şöyle cevap vermiştir 
“Develeri taşımacılıkta, katırı yolculuklarda, atı savaşta kullanmak içindir, beygirlerin güzellikleri 
vardır, eşekler ise usulca yürürler.” Câhiz, Resâ’ilü’l-Câhiz, C. 2, s. 220. 
706 Hac esnasında hacıların Arafat, Müzdelife ve Mina’dan ayrılışını ve düzenlemesini yapma işi. 
707 İbn Kuteybe, Uyûnü’l-Ahbâr, C. 1, s. 160. 
708 Câhiz, Resâ’ilü’l-Câhiz, C. 2, s. 324. 



150 

 

hazımsızlık sıkıntısı çekiyorsa onun bir hamama götürülmesi (büyük ihtimalle duş 

aldırılmasını kastetmektedir) ve sonrasında ağır bir koku (hayvan pisliği) koklatılması 

gerektiğini söylemiştir.709 

Hayvanların otlatılması sırasında ortaya çıkan rahatsızlıklar da yaşanmaktaydı. 

Ma‘mer b. Müsennâ, hayvanların otlamaları sırasında toprak yutmasından 

kaynaklanan mağle adını verdikleri şiddetli karın ağrısına sebep olan hastalık için 

boraks (بوُرَق) denilen malzeme ile bir ilaç tarifi vermiştir. Bu tarife göre borak iyice 

dövülüp elendikten sonra dört kaba ayrılarak mayalanması ve hasta hayvana içirilmesi 

gerekmekteydi.710  

Tedavi için hazırlanan ilaçlarda hayvansal ürünler de kullanılmaktaydı. 

‘Aran(عرََن)711 adını verdikleri hastalığın tedavisi için hayvansal kürler 

hazırlanmaktaydı. ‘Aran, atların ve eşeklerin bakıldığı yerlerde hijyene dikkat 

edilmediğinde bukağılık bölgesinin kir, çamur, hayvan pisliği, vb. ’den mikrop 

kaparak yaraların oluşmasına sebep olan hastalıktır. Ayrıca bu yaralar hayvan 

derisindeki tüylerin dökülmesine de sebep olmaktadır. Ma‘mer b. Müsennâ’ya bu 

hastalığı tarif ederek neyin iyi geldiğini sorduklarında Ma‘mer, hastalığın adının ‘aran 

olduğunu ve tedavisi için tavşan beyninin712 iyi geldiğini söylemiştir.713  

Benzer şekilde hayvanlarla ve baytarlıkla ilgili eserler kaleme almış olan âlimler, 

farklı rahatsızlıklar için hayvansal malzemeler ile hazırlanan kürlerden bahsetmiş ve 

tedavide nasıl kullanılacağını açıklamışlardır. Örneğin Câhiz böcek sokmalarının 

kurbağa ile yapılan ilaçlarla tedavi edildiğini belirtmiştir.714 Ayrıca Demîrî’nin de 

Cahiz’den aktardığı rivayete göre hayvanların toynak ve bacaklarında görülen seretân 

 yaralarına tavşan kursağının sarılmasının iyi geldiğini söylemiştir.715 İbn Ahî (سرََطَان)

 
709 İbn Kuteybe, Uyûnü’l-Ahbâr, C. 1, ss. 159-160 
710 İbn Kuteybe, Uyûnü’l-Ahbâr, C. 1, s. 160. 
711 Bıçılgan ya da bıcılgan olarak bilinir. 
712 Demîrî, tavşan beyninin insanlardaki hastalıklara da iyi geldiğini bildirmiştir. Örneğin tavşan beyni 
yiyen çocuğun dişlerinin hemen çıktığını, ellerindeki tireme olan birisinin tavşan beyni yediğinde 
düzeldiğini veya tavşan beynini sütle karıştırp içen birisinin saçlarının beyazlamadığını belirtmiştir. 
Ayrıca tavşanın kanının göze sürüldüğünde kaş ve kirpikleri gürleştirdiğini de bildirmiştir. Demîrî, 
Hayâtü’l-Hayevân, C.1, s. 40. Nüveyri de benzer şekilde tavşan beyninin el titremesine, çocuklarda 
çabuk gelişimini ve dişlerinin erkenden çıkmasını sağladığını bildirmiştir. Bununla beraber Nüveyri, 
konumuzda yer alan derideki hastalıklı bölge ve yaralara iyi gelmesi bakımından tavşan kanının yüzdeki 
çil ve lekeleri giderdiği, hastalıktan kaynaklanan saç dökülmelerine de iyi geldiğini bildirmiştir. 
Nüveyrî, Nihayetü’l-Ereb, C. 9, s. 336.   
713 İbn Kuteybe, Uyûnü’l-Ahbâr, C. 1, s. 160. 
714 Câhiz, Hayevân, C. 5, s. 285. 
715 Demîrî, Hayâtü’l-Hayevân, C.1, s. 40. 



151 

 

Hizâm ise içi temizlenen köpek yavrusu veya beyaz horozun kaynatılması suretiyle 

hazırlanan ilaçların bağırsak rahatsızlıklarına faydalı olduğunu belirtmiştir.716 

3.3.1.1.2. Telkinle Tedavi 

Telkinle tedavi halk arasında nazar, cin, sihir, büyüye karşı tütsülemek, hastayı 

bazı maddelerin dumanına tutarak hastadaki cin ve şeytan gibi görünmeyen 

varlıklardan ve etkilerinden uzaklaştırmaya çalışmak, muska yazmak, okuyup üflemek 

gibi çokça kullanılan metotlardır.717  

Telkinle yapılan tedaviler insanlık tarihi kadar eskidir. İnsanoğlu kendisini 

hastalıklardan ve görünmez varlıklardan korumak için yerine göre yüce olduğuna 

inandığı varlıklardan sözlü olarak yardım istemiş, bazen kendisine güç vereceğine ve 

koruyacağına inandığı nesneleri yanında bulundurmuş veya üzerine asmıştır.718 

Metafiziksel olay ve varlıklara karşı aşırı duyarlı olan Cahiliye toplumunun 

telkin usullerine başvurması da kaçınılmaz gözükmektedir. Nitekim bu türden 

olayların sonucunda ortaya çıkan rahatsızlıklardan korkmaları ve batıl inançlardan 

medet ummaları sebebiyle telkin usullerine çok bağlıydılar. Daha sonra İslam’ın 

gelmesiyle birlikte telkin usullerinde yapılan yanlış tutum ve gelenekler ortadan 

kaldırılmıştır. Cahiliye dönemi inançları arasında yer alan, kuş ve benzeri hayvanların 

uğursuzluğuna, mikropsuz hastalıkların sirayetine, insan karnında açlık hissini 

doğuran yılan gibi bir canlının mevcudiyetine ve gûl türünden öldürücü hayaletlerin 

varlığına dair inanışların bâtıl olduğunu kesin bir dille ifade eden birçok hadis 

bulunmaktadır.719 Ayrıca Kur’an-ı Kerim’de şifayı Allah dışında başka hiçbir varlığın 

veremeyeceğine dair Hz. İbrahim’den örnek vererek “… Hastalandığım zaman bana 

şifa veren O’dur.”720 buyurulmaktadır. 

Hz. Peygamber bir kimse hastalığa yakalandığında mutlaka maddi tedavi 

yöntemleri ile şifa araması gerektiğine dair şöyle buyurmaktadır “Ey Allah'ın kulları, 

tedavi olun. Çünkü Allah, yarattığı her hastalık için mutlaka bir şifa yahut deva 

 
716 Nihal Erk, Kitab al-Hayl val-Baytara, s. 379. 
717 Sinmez, Bozlak Kültüründe Folklorik Veteriner Hekimlik, s. 113. 
718 Azize Uygun, "Yazılı Büyü Olarak Muska: Kenzü’l-Havâs Örneği". Süleyman Demirel Üniversitesi 
İlahiyat Fakültesi Dergisi, S. 29, 2012, s. 212. 
719 Buhârî, Tıb, 19, 43-45, 54; Müslim, Selâm, 102-116; Ebû Dâvûd, Tıb, 24; İlyas Çelebi, “Gûl”, DİA, 
C. 14, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 1996, s. 177. 
720 Şuarâ 26/80 



152 

 

yaratmıştır…”.721 Hz. Peygamber’in hastalık ve tedaviye dair sözleri ve uygulamaları, 

İslâmiyet’in ilk yıllarından itibaren tıp biliminin ilgi görmesi ve gelişmesine vesile 

olmuş, Orta Çağda önemli isimlerin yetişmesi ve bu alanda eserler yazılmasına vesile 

olmuştur.722  

İslam dini manevi anlamda tedaviyi de tamamen kaldırmamış, maddi tedaviler 

uygulandıktan sonra Allah’a sığınarak şifa istemek suretiyle dua edilmesi gerektiğini 

de öğütlemiştir. Kur’an’da yer alan bazı ayetlerdeki ifadelerden ve Hz. Peygamber’in 

hadislerinden bedensel hastalıklarının tedavisinin maddî, psikolojik hastalıkların 

tedavisinin ise manevi olduğu anlaşılmaktadır.723 Kur’an okumanın bazı fiziksel 

hastalıkların tedavisinde etkisinin olduğu kabul edilmektedir. Ancak Kur’an’ın 

hastaya okunması sonucunda, tedaviye olumlu cevap vermesi imanın kazandırdığı 

yüksek moral gücünün fiziksel yansıması ve Allah’ın lütfunun bir sonucu olarak 

değerlendirilmelidir. Dolayısıyla tedavi edilebilen bedensel ve ruhsal hastalıkların 

tedavisi sürecinde şifanın Allah’tan olduğu inancıyla Kur’ân-ı Kerim’den bazı 

surelerin hastaya okunmasında bir sakınca görülmemiştir.724  

Hadislerde ayrıca Hz. Peygamber’in cinlerin ve insanların nazarından Allah’a 

sığındığı,725 göz değmesine karşı rukyeyi önerdiği726 ve Muavvizeteyn727 sureleri 

indirilince nazar için onları okumaya başladığı728 nakledilmektedir.729 Bununla 

beraber telkinle yapılan tedaviler insan üzerinde uygulanmakla kalmamış, benzer 

şekilde hayvan hastalıklarının tedavisi için de kullanılmıştır. Önceleri Cahiliye 

döneminin çarpık inanışlarının tezahürü olan manevi etki ve telkinlerin yerini daha 

sonraları daha akılcı ve İslam dinine uygun manevi tedavi uygulamaları almıştır. 

 

 

 
721 Buhârî, Tıb, 1; Ebû Dâvud, Tıb, 1; Tirmizî, Tıbb, 2; İbn Mâce, Tıb, 1. 
722 Fazlur Rahman, İslam Geleneğinde Sağlık ve Tıp Değişim ve Kimlik, çev. Adnan Bülent Baloğlu ve 
Adil Çiftçi, Ankara Okulu Yayınları, Ankara, 2016, ss. 89-91.  
723 Mustafa Çetin, “Kur’an’da Şifâ Kavramı”, Dokuz Eylül Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, S. 7, 
1992, s. 73. 
724 Çetin, Kur’an’da Şifâ Kavramı, s. 73-74; Adem Yerinde, “Şifa”, DİA, C. 39, Türkiye Diyanet Vakfı 
Yayınları, İstanbul 2010, s. 130. 
725 İbn Mâce, Tıb, 33; Tirmizî, Tıb, 16; Nesâî, İstiâze, 37. 
726 Buhârî, Tıb, 17; Müslim, Selâm, 57-58; İbn Mâce, Tıb, 34; Tirmizî, Tıb, 15. 
727 Kur’ân-ı Kerîm’in Felak ve Nâs olarak adlandırılan 113 ve 114. surelerine verilen isimdir.  
728 İbn Mâce, Tıb, 34. 
729 İlyas Çelebi, “Nazar”, DİA, C. 32, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 2006, s. 445. 



153 

 

 Nazar 

Nazar inancının başlangıcı tam olarak bilinmemekle beraber milattan önce 4000 

yılına kadar gittiği, Eski Sümer, Bâbil, Mısır, Grek ve Roma kültürlerinin yanı sıra 

Sâmî, Pers, Hint ve çeşitli Avrupa kavimlerini kapsayan geniş bir coğrafya üzerinde 

etkisinin olduğu bilinmektedir.730 Nazarın coğrafî açıdan Mezopotamya kökenli bir 

inanış olduğu ve su-hayat, kuraklık-ölüm ilişkisi çerçevesine giren bir inanca 

dayandığından nazarın en açık etkisi hayat kaynağı olan sıvıyı yok etmek, bedeni veya 

ruhu kurutmak şeklinde ortaya çıkar. Bu yüzden nazara uğrayan bir annenin veya dişi 

hayvanın sütünün kesilmesi, çocukların hastalanıp ölmesi, ekinlerin ve ağaçların 

kuruması bu inanca bağlanmıştır.731 

Arapçada nazar kavramı “göz değmesi” anlamında nazra (isâbetü’l-ayn) 

şeklinde kullanılır. Cahiliye Arapları nazara çok önem  vermekteydiler. Nazar 

inançlarına göre bakışlar kötü etkiler ortaya çıkarır, hatta bazı kişilerin bakışı insan ve 

hayvanların ölmesine sebep olurdu.732 Ayrıca yılan, köpek, tilki ve tavus kuşu gibi 

hayvanların nazarının tesirli olduğuna ve nazardan en çok etkilenen hayvanın deve 

olduğuna inanırlardı.733 

İslam dininde nazarın var olduğu kabul edilmiştir. Kur'an-ı Kerim açıkça 

bahsetmese de Kalem ve Yusuf surelerinde geçen ayetlerde, nazardan dolaylı olarak 

bahsedildiği görülmektedir. Müfessirler, Kalem suresi 51. ve 52. ayetlerde “O 

inkârcılar Kur’an’ı işittikleri zaman, seni gözleriyle devireceklermiş gibi bakar, 

"Şüphe yok o bir delidir" derler. Oysa Kur’an, âlemler için öğütten başka bir şey 

değildir.” ve Yusuf suresi 67. ayette “(Yakub) sonra şunu söyledi: "Oğullarım! (Şehre) 

hepiniz bir kapıdan girmeyin, ayrı ayrı kapılardan girin. Ama Allah’tan gelecek hiçbir 

şeyi sizden savamam. Hüküm Allah’tan başkasının değildir. Ben yalnız O’na güvenip 

dayandım. Güvenecek olanlar yalnız O’na güvenip dayansınlar.” geçen ifadeleri, 

 
730 Ortadoğu, Akdeniz ve Hint-Avrupa bölgelerindeki yaygınlığına rağmen nazar inancının Uzakdoğu, 
Güney Afrika, Avustralya ve Amerika’nın yerli toplumlarınca bilinmediği ve buralara girişinin geç 
tarihlerde Avrupa kanalıyla gerçekleştiği ileri sürülmüştür. Salime Leyla Gürkan, “Nazar”, DİA, C. 32, 
Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 2006, s. 444; Câhiz, Hayevân, C. 5, ss. 331-332 
731 Alan Dundes, “Wet and Dry, the Evil Eye: An Essay in Indo-European and Semitic Worldview”, 
The Evil Eye: A Casebook, ed. Alan Dundes, Madison 1992, ss. 257, 266-267, 273-277; Gürkan, Nazar, 
C. 32, s. 444.  
732 Câhiz, Hayevân, C. 5, ss. 331-332. Câhiliye Arapları nazarın korkunç etkilerinden korunmak için 
atların boynuna beyaz boncuk takmakta, çocukların üzerinde siyah boncuk, yetişkin insanların üzerinde 
katır boncuğu bulundurmakta, boyunlarına kolyeler takmakta ve bileklerine düğümlü ipler 
bağlamaktaydılar. Cevâd Ali, Mufassal, C. 4, ss. 751-754; İlyas Çelebi, Nazar, C. 32, s. 444. 
733 İbrahim Usta, İslam Öncesi Arap Mitolojisi, Ankara Okulu Yayınları, Ankara 2015, ss.189-198. 



154 

 

nazarın hak ve gerçek olduğunu gösteren ifadeler şeklinde yorumlamışlardır.734 Hz. 

Peygamber’in “Göz değmesi (nazar) haktır”735 şeklindeki hadisi de nazarın varlığına 

işaret etmektedir.  Hz. Peygamber’e isnat edilen “Nazar kişiyi kabre, deveyi tencereye 

sokar”736 ifadesi, her ne kadar zayıf bir hadis olsa da toplumun, hayvanlara nazarın ne 

derece etkisinin olabileceğine inandıklarını işaret etmesi açısından önemlidir.  

Araplar arasında hayvanların nazar değmesinden etkilendiğine dair pek çok 

rivayet aktarılmıştır. Muhammed b. Sâib el-Kelbî, Benî Esed kabilesinde nazar 

inancının oldukça yaygın olduğunu ve nazarı kötü amaçla kullandığını belirtmiştir. 

Hatta bazı kişiler nazarının etkisini kuvvetlendirmek için çadırlarında iki veya üç gün 

aç susuz bekledikten sonra dışarıya çıkıp karşılaştığı koyun veya deve sürüsüne 

bakarak “Bu sürüden daha güzelini görmedim” dediklerine ve o sürünün hastalanıp 

helâk olmasına sebep olduklarına dair rivayetler bulunmaktadır.737 

Beni Esed’den bazı kişilerin nazarının, hayvanlara olumsuz etkisiyle ilgili 

inanışlarına örnek bir rivayet daha kaynaklarda yer almaktadır. Rivayette Beni 

Esed’den bir adamın besili bir deve veya sığırı görünce cariyesine “Evden ölçeği ve 

paraları al, şu hayvanın etinden bize et getir” dediği ve o esnada hayvana nazar değdiği 

aktarılmıştır. Hatta rivayette adamın nazarının etkisi o kadar büyük olmuş ki cariye 

daha efendisinin dediklerini yapmadan hayvanın düşerek zarar gördüğü, bu yüzden 

kesildiği ve böylece cariyenin de kesilmiş olan o hayvanın etinden satın alarak sahibine 

getirdiği aktarılmıştır.738 

 Hayvanlara Yapılan Büyü ve Sihir 

İlkel toplumların hayatında önemli bir yeri bulunan kehanet ve sihir Mısır, Bâbil, 

Hint ve Grek medeniyetlerinde geniş biçimde icra edilmekle beraber Cahiliye 

toplumunda oldukça yaygındı. Onlar yeryüzünde Tanrı adına iş gördüklerine 

inandıkları cin ve şeytan gibi görünmeyen varlıklarla irtibat kurarak sihir yapıldığını 

 
734 Celal Kırca, “Din ve Bilim Açısından Nazar”, Diyanet İlmi Dergi, 22/1, 1986, ss. 40-41. 
735 Müslim, Selam, 42/2; Buhârî, Tıb, 36. 
736 Müslim, Selam, 42/2. 
737 Ebü’l-Hasen Alî b. Ahmed b. Muhammed en-Nîsâbûrî el-Vâhidî (ö. 468/1076), Esbâb-ı Nüzûl, çev. 
Necati Tetik ve Necdet Çağıl, İhtar Yayıncılık, İstanbul t.y., s. 369; İsmâil Hakkı Bursevî (ö. 1137/1725) 
Rûhu’l-Beyân, çev. Kollektif, C. 10, Damla Yayınevi, İstanbul t.y., s. 127; Tahsin Emiroğlu, Esbâb-ı 
Nüzûl: Kur’an Âyetlerinin İniş Sebepleri ve Tefsirleri, C. 10, Yenikitap Basımevi, Konya 1965, ss. 38-
39; Ali Çelik, Asr-ı Saadette Halk İnançları, C. 4, ss. 65-66. 
738 Bursevî, Rûhu’l-Beyân, C. 10, s. 127; Ali Çelik, Asr-ı Saadette Halk İnançları, C. 4, s. 65. 



155 

 

düşünürlerdi.739 Kehanet telakkisinin Araplara Keldânîlerden geçtiği tahmin 

edilmektedir.740  

Cahiliye Araplarının farklı kültürlerde mevcut olan tılsım, havas, rukye, azâim 

ve şa‘beze gibi büyü çeşitleri hakkında bilgileri vardı. Ancak en fazla uyguladıkları 

sihir türü cinlerle irtibat kurarak yapıldığına inanılan azâimdi.741 Ayrıca kaynaklarda, 

Cürhüm kabilesinin Eski Mısırlılar gibi yapay yılanlarla insanları korkuttukları, 

Necran Araplarının sihir eğitimi aldıkları ve Yemenlilerin Farsların saldırılarına karşı 

kalelerini tılsımlar sayesinde korudukları şeklinde bilgiler yer almaktadır.742  

Cahiliye Arapları arasında itibar gören mesleklerden kâhinliği benimseyen 

Esved el-Ansî’nin (ö. 11/632) de cinleri kullanarak hayvanlar üzerinde hipnoz 

uyguladığı bilinmektedir.743 Taberî, Esved el-Ansî’nin sahte peygamberlik iddiasıyla 

Yemen’de taraftar toplamak için bu yönünü kullandığını bildirmiştir. Bu olaylardan 

bir tanesinde, Hz. Peygamber’in San’â halkını İslam dinine davet etmek amacıyla 

gönderdiği elçiye halkın inanmaması için kendisinin sihirle insanları kandırarak 

korkuttuğu bildirilmiştir. Bu olayda Esved öncelikle bir sınır çizerek yüz kadar deve 

ve ineği bu sınırın içinde tutmuş ve sonrasında kendisi sınırın içindeki hayvanlardan 

uzaklaşmıştır. Orada bulunanlar hayvanların hiçbir şekilde tutulmadan ve 

bağlanmadan boğazlandığını, Esved’in çizdiği sınır içerisinde sağa sola koşarak 

ölünceye kadar can çekiştiğini izlemişlerdir. Olayı aktaran râvi, izlediği bu manzara 

karşısında bu kadar korkunç ve can sıkıcı bir gün yaşamadığını belirtmiştir.744 

 Muska Kullanılması 

Eski Ahit’teki referanslarda geçen, İsrail oğullarının komşusu pagan Filistinli 

askerlerin savaşta korunmak amacıyla muska taşımaları ve göçebe putperestlerin 

hayvanlarına muska takmalarına dair ifadeler, muska takmanın oldukça eski bir adet 

olduğunu göstermektedir. Eski Grek kültüründe de insanların kendilerini, çocuklarını, 

evlerini ve hayvanlarını kötü güçlerden korumak için muskaya benzer şeyler 

 
739 İlyas Çelebi, “Sihir”, DİA, C. 37, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 2009, s.170. 
740 Cevâd Ali, Mufassal, C. 4, s. 757; Usta, İslam Öncesi Arap Mitolojisi, s. 117. 
741 Cinleri ve şeytanları itaat altına almayı öğrettiği ileri sürülen bir ilim. Câhiz, cinleri istihdam ederek 
(azâim) büyü yapan veya yapılan büyüleri bozan kişilerin varlığından söz etmiştir. Câhiz, Hayevân, C. 
2, s. 186. 
742 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, C. 2, thk. Ali Şîrî, Dârü’l-İhyâ’i et-Terâsül Arabiyye, Beyrut t.y., 
ss. 181, 217; Çelebi, Sihir, C. 37, s. 170. 
743 Hüseyin Algül, “Esved el-Ansî”, DİA, C. 11, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 1995, s. 441. 
744 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülûk, C. 3, s. 230. 



156 

 

kullandığı bilinmektedir.745 Yazının icadından sonra insanlar, hazırladıkları muskalara 

kutsal kitaplardan cümlelere, kutsal sözlere, tanrı, peygamber, evliya veya aziz isimleri 

gibi kutsallığına inandıkları isim ve cümlelere yer vermişlerdir.746 

 Muskalar iki kişi arasında muhabbet sağlanması, kıymetli şeylerin çalınmaktan 

korunması, yitiklerin bulunması, vb. yanında büyünün bozulması, nazardan korunma, 

sebebi belirsiz korku, baş ve karın ağrısı, sara gibi hastalıkların tedavisi, zararlı 

hayvanlardan, eşkıya ve zorbalardan korunma gibi sebeplerden ötürü yapılırdı. 

Cahiliye Araplarının “tebgîz, nüfre, tencîs, temîme, nüşre, azâim, ta‘vîz (ûze), tevele, 

hasûme” gibi adlar verilen muskalar taşıdıkları bilinmektedir.747  

Muskaları deve ve atların boyunlarına takarak onları nazar, büyü, hastalık, böcek 

sokmaları, vb. gibi kötülüklerden koruduklarına inanırlardı. Ancak muskaların yanlış 

amaçla kullanılmasına karşı Hz. Peygamber “Develerin boynuna asılmış muskaların 

kirişlerini (kılâde) koparıp atın” buyurmaktadır.748 Bu hadisi iki şekilde 

değerlendirmek mümkündür. Birincisi İslam’ın gelmesinden sonra bile 

Müslümanların hayvanlarına muska taktığını gören Hz. Peygamber, bunun İslam’a 

aykırı adet olduğunu vurgulayarak yasaklamıştır. Muskalara yazılanların içeriği 

Cahiliye dönemi adetlerinden kalma yazılar olduğundan ve Allah’tan başka hiçbir 

maddi veya manevi varlığa sığınılmaması gerektiğinden muskaların kullanılmasına 

müsaade etmemiştir. İkincisi ise bu takıların hayvanların boğazlarına takıldığı için 

onların nefes almalarını zorlaştırması ve yaralanmalara sebep olması nedeniyle 

müsaade etmemesidir. Çünkü Tebük gazvesi sırasında Hz. Peygamber, atlara ve 

develere eziyet veren bu takılanların çıkarılmasını emretmiştir.749  

 Rukye 

Kelime olarak “okuyup üfleyerek tedavi etmek” manasına 

gelen rukye (raky/rukıyy) hastalık ve kötülüklerden korunmak veya kurtulmak 

amacıyla Kur’an’dan bir bölümü, ilâhî isim ve sıfatları yahut bir duayı okuyup 

üflemekle yapılan telkinle tedavi usulüdür. Cahiliye döneminde de bilinen bu yöntem 

 
745 Kürşat Demirci, “Muska”, DİA, C. 31, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 2006, s. 266. 
746 Uygun, Yazılı Büyü Olarak Muska: Kenzü’l-Havâs Örneği, s. 212. 
747 Cevâd Ali ise Araplar’ın en çok tevele (muhabbet) ve nüfre (nefret) türünden muskalar yaptırdıklarını 
bildirmiştir. Bknz. Cevâd Ali, Mufassal, C. 6, ss. 739-756; İlyas Çelebi, “Muska”, DİA, C. 31, Türkiye 
Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 2006, s. 267. 
748 Buhârî, Cihâd 139; Müslim, Libâs 105. 
749 Vâkıdî, Megâzî, C. 3, s. 1034; Kâsım b. Sellâm, Garîbü’l-Hadis, C. 2, ss. 1-2; İbnü’l-Cevzî, Garibü’l-
Hadis, thk. Abdülmu‘tî Emîn Kal‘acî, C. 2, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1405/ 1985, s. 261. 



157 

 

şiirlere konu olmuş ve şiirlerde rukye telkinlerinin hastalara etkisinden bahsedilmiştir. 

Çünkü onlar, hastaların başını veya ağrıyan organını tutarak okuyup üfleyen kâhin ve 

büyücülerin kendilerine sıhhat verdiğine inanmaktaydılar.750 

İslam dininde Hz. Peygamber’den, rukye yapılabileceğine dair bazı nakiller 

yapılmıştır. Ancak okunacak rukyelerin içeriğine dikkat edilmesi ve Cahiliye 

döneminde okunan rukyelerin bırakılması konusunda uyarılarda bulunmuştur. Avf b. 

Mâlik el-Eşcai (ö. 73/692)’nin Hz. Peygamber’e “Biz Cahiliye çağında rukye 

yapardık, bu hususta ne buyurursunuz?” sorusunu sorması üzerine Hz. Peygamber 

“Rukyelerinizi bana arz ediniz. İçerisinde şirk olmadıkça rukyelerinizde bir sakınca 

yoktur”751 şeklinde cevap vererek içeriğin nasıl olması gerektiğine dair dini ve mantıkî 

sınırları belirlemiştir. Ayrıca Allah’ın Kur’an’da "… Bana dua edin, duanızı kabul 

edeyim…"752 buyurmasından ötürü rukyeyi okuyacak kişinin Allah'a sığınıp dua etme 

ve Allah’tan yardım dileme maksadı olmalıdır.  

İnsanların nasıl ki nazar, büyü, vb.’den ya da hastalıklardan korunmak adına 

kendileri için rukye yaptıkları gibi, aynı nedenle bunu hayvanları için de yapmışlardır. 

İbn Kuteybe’de geçen, nazardan ötürü hastalandığı düşünülen bir atın tedavisi için ona 

dua okunduğuna dair anlatılan rivayet şöyledir: Hilâl b. İsâf ve Sühaym b. Nevfel, 

Abdullah b. Mes‘ûd (ö. 32/652-53) ile oturup ellerindeki Mushafları kontrol 

ederlerken o sırada bir cariye telaşla bulundukları yere girmiş, sahibine atına nazar 

isabet ettiğini, atının durumunun kötü olduğunu söylemiş ve atın düzelmesi için orada 

bulunanlardan efsunlu bir şeyler yapmasını istemiştir. Ancak Abdullah b. Mes’ud, 

adama efsun yapmaması gerektiğini söyleyerek ona okuması için bir dua öğretmiş, 

atın sağ burnuna dört kere sol burnuna üç kere üfledikten sonra bu duayı okumasını 

söylemiştir.753  

 Hayvanların Eğitimi 

Cahiliye  dönemi ve İslam medeniyetinde atlar güç ve zenginliğin göstergesiydi. 

Ulaşım, harp, yarış ve av sektörlerinde kullanılan bu hayvanların sağlıklı bir şekilde 

beslenmesi ve eğitilmesi gerekmekteydi. Bu yüzden de atlara özel bir beslenme 

 
750 İlyas Çelebi, “Rukye”, DİA, C. 35, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 2008, s. 220. 
751 Buhârî, Daavât, 22; İbn Mâce, Dua, 7. 
752 Mümin, 40/60. 
753 İbn Kuteybe, Uyûnü’l-Ahbâr, C. 1, s. 159. 



158 

 

programı uygulamaktaydılar. Ayrıca bu beslenme programına bağlı olarak koşu 

eğitimleri vermekteydiler. Sürecin yönetilmesi ustalık isteyen bir işti. 

Söz konusu süreci yönetecek kişinin hayvanlardan anlaması, havyan besleme ve 

fizyoloji bilgisine sahip olması gerekmekteydi. Çünkü beslenme ve koşu eğitimi çeşitli 

aşamalardan oluşmaktaydı. Bu aşamalarda atlar için farklı sıfatlar kullanıldığından bu 

terimleri de doğru kullanmak gerekmekteydi.754  

 Beslenme Süreci – Dâveyü’l-Feres (داوي الفرََس ) 

Atların besili hale getirilerek fiziki görüntüsünün güzelleştirilmesi aşamasıdır. 

Atlar, sahipleri veya at yetiştiriciliğinde uzman olan kişiler tarafından özel beslenme 

ile güçlendirilirdi. 

Burada geçen dâveya (داَوى) fiili “hayvanını iyi ve güzel hale getirdi, iyileştirdi” 

دِواءً ) فَرَسَه   anlamında kullanılmaktadır. Hayvanlara yedirdikleri faydalı 755(دَاوَى 

yiyeceklerin, onların fiziki özelliklerine büyük etki edeceğine ve onları 

güzelleştireceğine inanılırdı. İbnü’l-Kelbî, bir at sahibinin siyah renkte olan atını 

faydalı yemlerle besleyerek siyah ipekli kumaş giymiş gibi güzelleştirdiğiyle 

övünmesini örnek olarak vermiştir.756 

At sahipleri hayvanlarını beslerken kaliteli malzeme kullanmaya özen 

göstermişlerdir. Onlara temiz ve tatlı suyu olan kuyulardan su getirtmişler ve su 

katılmamış iyi sütten içirmişlerdir.757 Özellikle sütün atları güçlendirerek besili hale 

getirdiği ve sağlıklı görünüme sahip olmalarını sağladığını düşünmüşlerdir. Seleme b. 

Cendel (ö.608) de sahip olduğu ata, evde yetiştirilenlere758 verilen sütten içirmesi 

sayesinde perçemlerinin gür olduğu, burnunda bir eğrilik ve diğer uzuvlarında bir 

bozukluk bulunmadığını ifade etmiştir.759 Süvarilerden Ukbe b. Sâlim el-Hizzânî de 

 
754 Şair sahabilerden Ebû Züeyb el-Hüzelî’nin besili ve koşu terbiyesi verilmiş bir atı nitelerken 
söylemiş olduğu şiirinde yanlış sıfatları kullandığı, çünkü onun at yetiştirmenin sırlarını bilmediği için 
hata yaptığını iddia edenler olmuştur. Nûra eş-Şemlân, Ebû Züeyb el-Hüzelî Hayâtühû ve Şi‘ruhû, 
‘İyâde Şüû’n el-Mektebât Cami’atü Riyad, Riyad 1400/1980, s. 166. 
755 Ezherî, Tehzîbü’l-Luğa, C.14, s. 245; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, C. 14, s. 281; Zebîdî, Tâcü’l-‘Arûs, 
C. 38, s. 78. 
756 İbn Sîde, Muhassas, C. 2, s. 110; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, C. 14, s. 281. 
757 Ma‘mer b. Müsennâ, Kitâbü’l-Hayl, s. 2. 
758 Evde yetiştirilenlerden kasıt cariyedir. Cariyelere de özellikle süt içirilerek zayıf ve çocuksu 
görünümden kurtulup yapılı görünmesi sağlanırdı. Zebîdî, Tâcü’l-‘Arûs, C. 38, s. 78. 
759 Ebû Mâlik Selâme b. Cendel b. Abdiamr et-Temîmî el-Hârisî (ö. 608 [?]), Dîvân, thk. Fahreddîn 
Kabâve, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1407/1987, s. 42; Ebü’l-Abbâs Mufaddal b. Muhammed b. 
Ya‘lâ ed-Dabbî el-Kûfî (ö. 178/794 [?]), el-Mufaddaliyyât, thk. Ahmet Muhammed Şâkir vd., Dârü’l-
Me‘ârif, Beyrut t.y., s. 121; Ma‘mer b. Müsennâ, Kitâbü’l-Hayl, s. 19; Zebîdî, Tâcü’l-‘Arûs, C. 38, s. 
78; Âlûsî, Bulûğu’l-Ereb, C. 1, s. 349. 



159 

 

sürücüsü olduğu Meyyâh ismindeki atını besleyerek güzelleştirdiğini belirterek bir 

süvarinin bunlara dikkat etmesi gerektiğini belirtmiştir.760 

Bazen sürecin başarısızlıkla sonuçlandığı zamanlar da olmuştur. Atın soylu 

olmaması, fiziki yapısının yetersiz olması gibi sebeplerden ötürü beslenme sürecinin 

hayvana etkisi olmazdı. Asmâî, tayı olan bir adamın hayvanına ne kadar yiyecek 

verdiyse görüntüsünde hiçbir değişiklik olmadığını, onun hiçbir yiyecek ve içecekten 

nasip alamadığını, bu yüzden de tay sahibinin şimdiye kadar çabalarının boşa gittiğini 

ifade etmiştir.761 

Atı beslerken yedirilen malzeme ve miktarına dikkat etmek gerekmekteydi. 

Çünkü bazı besinlerin fazla yedirilmesi, içirileceklerin sıcaklığı veya içirilme zamanı 

atlar için tehlikeli sonuçlar doğurmaktaydı. Hayvanın aşırı miktarda tane yemlerle 

(arpa, buğday) beslenmesi, aşırı yeşil otlardan çok miktarda tüketmesi, hayvana 

terliyken veya yorgunken soğuk su içirilmesi762 gibi nedenler sonucunda daha önce de 

sözünü ettiğimiz arpalama (laminitis) hastalığı baş göstermekteydi. Atların 

tırnaklarında nefha (نفَخ) 763 olarak bilinen şişlikler meydana gelmekteydi764 ve atın 

ölümüne sebep olmaktaydı. 

 Vücudu Forma Sokmak- Hanîz (حنيذ) 

Atların forma sokulması aşamasıdır. Besili hale getirilmiş olan atların 

vücudunda fazlalık olarak bulunan yağların terleme ile vücuttan atılmasını 

sağlamaktır.  

Hanîz aşamasında atların birkaç tur dörtnala koşturulup terlemesi sağlandıktan 

sonra üstlerine beş-altı kat örtü örtülür ve daha çok terlemesi için bir müddet güneşte 

bırakılırdı.765 Terleme için üzerinde örtüyle bırakılan hayvanlara mahnûz (محنوذ) 

 
760 İbnü’l-A‘râbî, Esmâü Hayli’l-Arab, s. 63. 
761 Ezherî, Tehzîbü’l-Luğa, C. 14, s. 245. 
762 Ali Hayat, “Atlarda Yanlış Besleme Sonucu Topallığa Sebep Olan Hastalıklar”, Harran Üniversitesi 
Veteriner Fakültesi Dergisi, 2/1, 2013, s. 55. 
763 Yiğit, İlm-i Fürusiyet, s. 67. 
764 Asmaî, el-Hayl, s. 68; İbn Sîde, Muhassas, C. 3, s. 219. 
765 Ezherî, Tehzîbü’l-Luğa, C. 4, s. 466; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, C. 3, s. 485; Fîrûzâbâdî, Kâmûs, C. 
2, s. 1667; Zebîdî, Tâcü’l-‘Arûs, C. 9, s. 397. 



160 

 

denilirdi. Eğer hayvan bütün bu işlemlere rağmen gerektiği şekilde terlememişse kebâ 

  denilirdi.766 (كبو) veya kübüvve (كبا)

Bir nevi sauna işlemine benzeyen bu terletme işlemi sayesinde hayvanlar 

vücutlarında şişmanlığa sebep olan yağlardan kurtulmuş olurlardı. Hanîz ayrıca 

hayvanın uzun koşularda ve yolculuklarda nefes darlığı çekmemesi ve kondisyon 

sağlaması için seyahat öncesinde de yapılmaktaydı. 

 Koşu Terbiyesi ve Antrenman – Tadmîr ( ٌتضَْمِير) 

“Arıklamak/zayıflamak”767 anlamına gelen ضمر fiilinden gelen tadmîr 

 iyice besili hale getirilmiş hayvanların koşu ve kondisyonunun sağlanması ,768(تضَْمِيرٌ )

için zayıflatılarak hazırlanması sürecine denilmekteydi. Dumûr (ضُمُور), idmâr (إضْمَار) 

veya idtımar (إضْطِمَار) olarak da bilinen bu aşama atlar için en önemli antrenmandı. 

Koşu terbiyesi (tadmîr), hayvanların savaş, yolculuk veya yarış gibi alanlarda 

kullanılmadan önce uygulanırdı. Hayvanın yemi kademeli olarak azaltılarak 

bacaklarının açılması ve kondisyonunun sağlanması için sabah ve akşam 

koşturulurdu.769 Böylece hayvan yavaş yavaş zayıflayarak forma kavuşurdu. Koşu 

terbiyesi verilmiş olan atın karnı küçülüp beli inceldiği için güzel bir görüntüye sahip 

olurdu.770 Yani olması gerektiği gibi kusursuz bir fizik ve kondisyona sahip bir bineğe 

dönüşürdü. 

Kaynaklara göre tadmîr aşaması yukarıdaki iki aşamayı da kapsamaktadır. Besili 

hale getirme, forma sokma ve koşu terbiyesi verme aşamaları toplam kırk günü 

bulmaktaydı.771 Dûmetülcendel bölgesinin reisi Ükeydir b. Abdülmelik (ö.12/633) iyi 

bir av yakalayabilmek için atlarını bir aydan daha fazla tadmîr ettiğini söylemiştir.772 

 
766 Ebû Amr İshâk b. Mirâr eş-Şeybânî (ö. 213/828 [?]), Kitâbü’l-Cîm, thk. İbrâhîm el-Ebyârî ve 
Muhammed Halef Ahmed, C. 3, el-Metâbi‘u’l-Emiriyye, Kahire 1394/1974, s. 184; Zebîdî, Tâcü’l-
‘Arûs, C. 9, s. 397. 
767 Eski Türkçe’de ve halk ağzında “yarandırmak” anlamına gelmektedir. Küçükaslan, Tarama Sözlüğü, 
s. 34. 
768 Cevherî, Tâcü’l-Luğa, s. 766; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, C. 4, s. 491; Zebîdî, Tâcü’l-‘Arûs, C. 12, 
s. 402. 
769 Ma‘mer  b. Müsennâ, Kitâbü’l-Hayl, s. 64; Cevherî, Tâcü’l-Luğa, 766; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, 
C. 4, ss. 491-492; Fîrûzâbâdî, Kâmûs, C. 3, ss. 2129-2130; Zebîdî, Tâcü’l-‘Arûs, C. 12, ss. 401-403. 
770 Ma‘mer  b. Müsennâ, Kitâbü’l-Hayl, s. 33. Çok zayıf hayvanlar için de dâmir ( َضَامِر) sıfatı 
kullanılırdı. Ebü’l-Feth Fethuddîn Muhammed b. Muhammed b. Muhammed el-Ya‘merî İbn 
Seyyidünnas (ö. 734/1334), ‘Uyûnü’l-Eser Fî Fünûni’l-Megâzî ve’ş-Şemâ’il ve’s-Siyer, C. 2, 
Müessesetü İzzeddîn li’l-Tab‘âti ve’n-Neşr, Beyrut 1406/1986, s. 409. 
771 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, C. 4, ss. 491-492; Fîrûzâbâdî, Kâmûs, C. 3, ss. 2129-2130; Zebîdî, 
Tâcü’l-‘Arûs, C. 12, ss. 401-403. 
772 Vâkıdî, Megâzî, C. 3, s. 1026. 



161 

 

Bu aşamaları tamamlamış olan hayvanlara mudammir (ر  .denilirdi.773 Hz (مُضَمِّ

Peygamber Medine’de ensar ve muhacirlerin hayvanlarını otlatması, su içirilmesi ve 

tadmîr etmesi için bazı yerleri himâ774 olarak tahsis etmiştir. Bunlardan 

Nakî’/Nakî’u’l-Hayl (bazı rivayetlerde Bakî olarak geçer) mevkiinde otlatma ve 

sulama yapılırken, Nahîl vadisi midmâr olarak tahsis edilmiştir.775 

Atların talim ve antrenman yapmaları için ayrılan koşu alanlarına midmâr 

 denilmekteydi.776 Midmârlar bazı kaynaklarda yarış alanı olarak da (مِضْمار)

geçmektedir. At yarışları, İslam öncesi dönem de dahil olmak üzere Arapların en çok 

sevdiği spor ve eğlence etkinliğiydi. İslam'dan önce Mekke'de at yarışları ve başka 

müsabakalar için ayrılmış özel bir hipodromun bulunduğu bilinmektedir.777 Arapların 

at yarışlarını çok sevdiğini bilen Hz. Peygamber de onların etkinliklerini sürdürmek 

ve aynı zamanda olası saldırı ve harplere karşı hazırlıklı olmak amacıyla at yarışı 

organizasyonlarını devam ettirmiştir.  

Hz. Peygamber’in at yarışlarının tertibi konusunda hayvanları kategorize etmesi, 

konumuz açısından büyük önem arz etmektedir. Nitekim Hz. Peygamber at yarışlarını 

için hayvanları, “tadmîr aşamasını tamamlamış” ve “hiç tadmîr edilmemiş” olmak 

üzere iki kategoriye ayırırdı. Medine’de at yarışları için 6-7 mil uzunluğunda koşu 

alanı hazırlanmıştır. Tadmîr edilmiş olan atlar Hafya’dan Seniyyetü’l-Vedâ’ya kadar 

olan 5-7 mil uzunluğundaki koşu alanında yarıştırılırken, tadmîr edilmemiş olan atlar 

ise Seniyyetü’l-Vedâ’dan ile Zuraykoğulları Mescidine kadar olan 1 mil 

uzunluğundaki daha kısa bir alanda yarıştırılırdı.778  

Yarışa katılan atların türüne dikkat edilirdi. İyi bir atın karnının yüksekte olması, 

arka tarafının ise kısa olması gerekirdi. Ayrıca ön bacakları uzun, arka bacakları ise 

kısa olmalıydı. Yine aniden hızlanabilme, soy veya toynaklarının yukarısında beyaz 

işaretlerin olması ve davair denilen yele püsküllerinin farklı yönlere doğru çıkması 

 
773 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, C. 4, s. 492; Zebîdî, Tâcü’l-‘Arûs, C. 12, s. 403. 
774 Özel mülkiyet altında olmayan bir arazinin hayvan otlatmak üzere kamu yararına tahsis edilmesi. 
775 Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, C.1, s. 259; Ebû Zeyd Ömer b. Şebbe en-Nümeyrî el-Basrî (ö. 262/876), 
Ahbâru’l-Medîneti’l-Münevvere, thk. Fehîm Muhammed Şeltût, C. 1, Mekke 1399/1979, s. 156. 
776 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, C. 4, s. 492; Fîrûzâbâdî, Kâmûs, C. 3, ss. 2130-2131; Zebîdî, Tâcü’l-
‘Arûs, C. 12, s. 403. 
777 Hamidullah, İslam Peygamberi, C. 2, s. 844. 
778 Buhârî, Salât 41, Cihâd, 56, 57, 58, İ’tisam 16; Müslîm, İmâret 95; Ebû Dâvûd, Cihâd 67; Tirmizî, 
Cihâd 22; Nesâî, Hayl 13; Ahmed b. Hanbel, Müsned, C. 4, s. 279; Ma‘mer b. Müsennâ, Kitâbü’l-Hayl, 
s. 5; Abdürrezzak es-San‘ânî, Musannef, C. 5, s. 304; İbn Ebî Şeybe, Musannef, C. 1, s. 522; Cevâd Ali, 
Mufassal, C. 4, s. 683. 



162 

 

gerekirdi.779 Heybetli, uzun ve geniş bilekleri ve karınları olan atlar (mücfer) yarış için 

tercih edilmezdi.780 

 Hayvan Eğitiminin Araplar Açısından Önemi 

Atların tadmîr edilmesi oldukça eskiye dayanmaktadır. Hz. Süleyman’ın 

Allah’ın kendisine bahşettiği soylu atlarla (bazı rivayetlerde yirmi bin at olduğu 

söylenir) vakit geçirdiği, onları Allah’ın nimeti olarak gördüğünden ötürü çok sevdiği 

ve sırtlarını sıvazladığı Kur’an’da buyurulmuştur.781 

Koşu terbiyesinin verilmesi, savaş ve yarışmaların kazanılmasında büyük rol 

oynamaktaydı. İslamiyet öncesindeki kabileler arasındaki savaşlarda kazanan taraflar, 

koşu terbiyesi verdikleri atlardan (mudammir) her zaman övgüyle bahsetmekte ve 

bunu önemli bir meziyet olarak görmekteydiler. Kinane b. Huzeyme’nin kabilesi ile 

İyad b. Nezar’ın kabilesi Hânik beldesine hâkim olmak için girdikleri savaşta İyad b. 

Nezar’ın kabilesi savaşı kaybetmiştir. Kinane b. Huzeyme’nin kabilesi, bu savaşı koşu 

terbiyesi verdikleri atlar sayesinde olduğunu söylemiş ve o bölgeyi her gün dolaşarak 

bu atlarla koruduklarını belirtmişlerdir.782 Yine Hz. Peygamber’in baba tarafından 

dördüncü kuşak dedesi Kusay’a kabileler arası savaşlarda yardım eden Salebe b. 

Abdullah el-Kuzaî’nin, koşu terbiyesi verdikleri atlarla Tihâme’nin kumul tepelerinde 

süratle koştuklarını söylemiştir.783 

At edinmek ve onları eğitmek halkın en çok sevdiği faaliyetlerdendi. Sürekli 

atların üzerinde onlarla vakit geçirmeye, at üstünde savaşma kabiliyetlerine ve atların 

eğitimiyle ilgilenmeye ahlâsi’l-hayl (أحْلاسِ الخيل) denilmekteydi.784 Bu tabir özellikle 

at yetiştiren ve onları savaşta çok iyi kullanabilen kabile ve soylar için kullanılırdı. 

 
779 Muhammad Manazir Ahsan “Abbasîler Döneminde Sosyal Hayat (Ev İçinde ve Açık Havada 
Oynanan Oyunlar)”, çev. Mehmet Emin Şen, Tarih Okulu, S. 12, 2012, s. 240; Taner Yıldırım, 
"Abbasîler'de Sportif Faaliyetler ve Eğlence Kültürü", Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 26/2, 
2016, s. 356. 
780 Asmaî, el-Hayl, s. 66. Bu türden atların yarışlarda çok nadir görüldüğü ve bazı sahiplerinin onlardan 
memnun olduğu bilinirdi. Câhiz, Hayevân, C. 3, s. 123. 
781 Sâd, 38/31-33. 
782 Yâkût el-Hamevî, Mu‘cemü’l-Büldân, C. 2, s. 340. 
783 İbn Hişâm, Sîret, C. 1, s. 177 
784 Hâlil b. Ahmed, Kitâbü’l-‘Ayn, C. 1, s. 346; Neşvân el-Himyerî, Şemsü’l-‘Ulûm, C. 3, s. 304. Bu 
kullanım develer için de geçerliydi. İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luğa, C. 1, s. 533; İbnü’l-Cevzî, 
Garîbü’l-Hadis, C. 1, s. 234. 



163 

 

Bekir b. Vâil kabilesinin kollarından Benî İcl’in785 ve Beni Hemdan’ın786 at sürme ve 

eğitimine (ahlâsi’l-hayl) önem vermesiyle bilindiği aktarılmıştır. Hz. Peygamber’e 

gelen Beni Esed’den bir heyete de kimlerden olduğu sorulduğunda “Bizler 

Zeniyyeoğullarındanız, atları eğitmekle biliniriz” şeklinde cevap vermişlerdir.787 Yine 

aynı şekilde Hz. Ebûbekir el-Cürf’teki askeri karargâhı denetlerken sıra 

Fezâreoğullarına geldiğinde onlardan biri halifeye kendi kabilesini tanıtarak ahlâsi’l-

hayl’de iyi olduklarını ve eğittikleri atlarını yanlarında getirdiklerini söylemiştir.788 

Dahhâk b. Kays (ö. 64/684) de kendi kabilesinin, atların eğitimine düşkünlüğü 

(ahlâsi’l-hayl) ile bilindiğini söylediğinde Muaviye onu tasdik ederek aynı zamanda 

seyislikte de iyi olduklarını belirtmiştir.789  

Cihatlara katılım ve fetihlerle beraber ekonomik seviyenin yükselmesiyle yarış 

ve avlanma gibi etkinliklerin çoğalması, at yetiştiriciliğine ve sağlıklarının 

korunmasına olan düşkünlüğü daha da artırmıştır. Bu yüzden Şam kadısı Ebü’d-

Derdâ’nın (ö. 32/652 [?]) (aynı ifadelerin bazı kaynaklarda Haccac b. Yusuf (ö. 

95/714) tarafından hutbelerinde kullandığı görülmektedir)790 hutbelerinde halka 

kendilerini at baytarlığına kaptırarak dini vecibeleri yerine getirmekten uzaklaştıkları 

konusunda uyarılarda bulunmuştur.791 

 
785 İbnü’l-Kelbî, Mesâlibü’l-Arab, thk. Neca‘et-Tâî, Dârü’l-Hedyî’l-İhyâi et-Terâs 2008, s. 166; İbnü’l-
Kelbî, Cemheretü’n-Neseb, thk. Nâcî Hasen, ‘Alimü’l-Küttâb, Kahire 1407/1986, s. 547; İsfahânî, 
Eğânî, C. 16, s. 328. 
786 Ebû Bekr Ahmed b. Ebî Hayseme Züheyr b. Harb en-Nesâî (ö. 279/892-93), Târîhu’l-Kebîr, C. 2, 
thk. Sâlih b. Fethî Hilâl, el-Fârûku’l-Hadîse li’l-Tabâ‘ati ve’n-Neşr, Kahire 1427/2006, s. 710; İbn 
Kuteybe, el-Ma‘ârif, s. 107; İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-A’yân, C. 1, s. 253; Safedî, el-Vâfî bi’l-Vefeyât, 
C. 10, s. 27; Cevâd Ali, Mufassal, C. 7, s. 335. 
787 Ebû Abdullah Muhammed b. Eyyûb b. Durays el-Beceli (ö. h. 460), Fezailu’l-Kur'an, thk. Gazve 
Bedîr, Dârü’l-Fikr, Dımaşk t.y., s. 31; Ebû Nasr Alî b. Hibetillâh b. Alî el-İclî (ö. 475/1082’den sonra), 
el-İkmâl fî Ref‘i’l-İrtiyâb ‘ani’l-Mü’telif ve’l-Muhtelif mine’l-Esmâ’ ve’l-Künâ ve’l-Ensâb, (thk. 
belirtilmemiş), C. 4, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1411/1990, s. 435; Abdülkâdir b. Ömer b. 
Bâyezîd el-Bağdâdî (ö. 1093/1682), Hizânetü’l-Edeb, thk. Abdüsselâm Hârûn, C. 3, Mektebetü’l-Hancî, 
Kahire 1418/1997, s. 428. 
788 İbn Sa‘d, Tabakât, C. 6, s. 182. Arapça metni için bknz. İbn Sa‘d, Tabakât, thk. Abdülaziz Abdullah 
es-Selûmî, Mektebetü’s-Sâdık, Tâif 1416, C. 1, s. 569; Zemahşerî, el-Fâ’ik fî Garîbi’l-Hadîs, thk. Ali 
Muhammed Becavî ve Muhammed Ebü’l-Fadl İbrahîm, C. 1, Dârü’l-Me‘ârif, Beyrut t.y., ss. 178, 204; 
Ebü’l-Fezâil Radıyyüddîn (Radî) Hasen b. Muhammed b. Hasen es-Sâgânî (ö. 650/1252), el-‘Ubâbü’z-
Zâhir ve’l-Lübâbü’l-Fâhir, thk. Feyr Muhammed Hasen, C. 1, Matbaâti’l-Mecma‘a el-İlmi’l-Irâkî, 
Bağdat 1398/1978, s. 377. 
789 Muaviye Dahhak’ın kabilesinin atların eğitimi ve seyisliğinde iyi olduğunu fakat kendi kabilesinin 
binicilik ve komutanlıkta iyi olduğunu iddia etmiştir. İbn Asâkir, Târîhu Dımaşk, C. 24, s. 291; Askerî, 
Cemheretü’l-Emsâl, C. 2, s. 208; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, C. 8, s. 244. 
790 Ebû Ömer Şihâbüddîn Ahmed b. Muhammed b. Abdirabbih b. Habîb el-Kurtubî el-Endelüsî (ö. 
328/940), ‘İkdü’l-Ferîd, thk. Müfîd Muhammed Kamîha, C. 4, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut h. 
1404, s. 207. 
791 İbn Ebî Şeybe, Musannef, C. 8, s. 70; İbn Asâkir, Târîhu Dımaşk, C. 47, s. 132. 



164 

 

 Nesep Tayini ve Soyların Korunması 

Araplar nesep ve soy hususunda çok dikkatliydiler. Nesep kelimesinin çoğulu 

olan ensâb, aynı zamanda Araplara özgü ilim dallarından bir tanesiydi. Ensâb bilgisi 

özellikle Cahiliye devri Araplarının şiir, hitabet, eyyâmü’l-Arab ve ahbâr gibi 

kültürlerinin en önemli parçasıydı. Çünkü Arap kabilelerinde, Arap soyunu teşkil eden 

Adnân ve Kahtân’a kadar bütün sülalelerindeki fertleri ezbere bilme geleneği 

mevcuttu. Böylece soylarını bilip koruyarak atalarından gelen nesillerinin üstünlüğünü 

devam ettirmekte ve nesepleriyle övünmekteydiler. Cahiliye devri Araplarının 

geçmişin devamlı hatırlanması için ensâb bilgisine çok değer vermeleri ve tarih 

şuurunu devam ettirmeleri, nesep şecerelerinin muhafaza edilmesi şeklinde tanımlanan 

ensâb ilmini doğurmuş ve birçok tarihî bilgiye ulaşılmasını sağlamıştır.792 

Kendi soylarını en baştan itibaren ezber bilen toplum için hayvanlarının 

nesepleri de bir o kadar önemliydi. Soylu bir ata sahip olmak ve ondan yavrular elde 

etmek hem ekonomik açıdan hem de toplumda saygın bir yere sahip olmak açısından 

önemli bir göstergeydi. Hatta iyi bir ata sahipseler onu kaybetmek istemezlerdi. el-

Esmer b. Humrân’ın babası öldürülünce abilerinin babalarına ait sattıkları değerli bir 

atı geri alması konuya işaret eden önemli bir örnektir. el-Esmer daha küçükken 

babasının öldürüldüğünü, abilerinin de babalarının atı dahil olmak üzere ellerindeki 

her şeyi satarak harcadıklarını söylemiştir. Fakat Esmer büyüdüğünde babasının atının 

kıymetli bir at olduğunu öğrenmiş ve onu bularak tekrar geri aldığını belirtmiştir.793 

Bazı ensâb âlimleri sadece şahısların değil at ve develerin soyları ile ilgili de 

eserler yazmışlardır. İbnü’l-Kelbî’nin yazmış olduğu Nesebü’l-Hayl fi’l-Cahiliyye 

ve’l-İslâm isimli eseri bu türden eserlerin ilk örneğidir. İbnü’l-Kelbî Araplar arasında 

atların en iyisi olarak bilinen A‘vec’in soyu hakkında açıklamalarda bulunmuştur.794 

Atların soylarını ezbere bilmek, uzmanlık gerektiren bir meziyetti. Çünkü atların 

soylarının korunması ve devam ettirilmesi için onları iyi tanımak gerekmekteydi.  Bu 

yüzden hayvanlarının neseplerini de çok iyi ezbere bilirlerdi. Ayyâş b. Zebergân, 

Emevî halifesi Abdülmelik b. Mervan’a (685-705) 25 at göndermiş ve Abdülmelik 

 
792 Ahmet Önkal "Araplarda Ensâb İlmi ve İslam Tarihi Açısından Önemi", Necmettin Erbakan 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 3/3, 1990, s. 117; Mustafa Fayda, “Ensâb”, DİA, C. 11, Türkiye 
Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 1995, s. 245. 
793 Ma‘mer b. Müsennâ, Kitâbü’l-Hayl, s. 10. 
794 İbnü’l-Kelbî, Nesebü’l-Hayl, ss. 28-69. 



165 

 

atlar hakkında bilgi almak isteyince Ayyâş her atın ayrı ayrı anne ve babasının soyunu 

tek tek saymıştır. Abdülmelik b. Mervan, adamın her atın soyunu ezbere bilmesine ve 

atların nesepleri hakkında kendisinden daha fazla bilgisinin olmasına çok şaşırdığını 

ifade etmiştir.795 

 Hayvan soylarının korunması için damızlık hayvan seçimine oldukça özen 

göstermekterilmekteydi. Başta at ve deve olmak üzere koyun, keçi, tavuk ve horoz 

hayvanların kusurlu olup olmadıklarına dikkat edilmekteydi. Bu yüzden hayvanları 

konu alan kitaplarda ve baytarlıkla ilgili eserlerde öncelikli olarak hayvanların fiziksel 

özelliklerine yer verilmiştir. Hayvanların renkleri, yürüyüşleri, nişaneleri, yaşlarına 

göre diş durumları tek tek açıklanmaktadır. Çünkü bazı fiziksel özellikler genetik 

kusurların göstergesiydi. Örneğin bir kadının Hz. Peygamber’e sütü çok olan bir koyun 

almak istediğini söylediğinde Hz. Peygamber’in kendisine siyah değil beyaz renkte 

koyun almasını önermiş olduğuna dair bazı rivayetler bulunmaktadır.796 Ayrıca Hz. 

Peygamber atlarda sevdiği özelliklerin, alnında beyazlık bulunan ve ayaklarında 

çaprazlama şekilde nişaneler (seki) bulunan olduğunu da belirtmiştir.797 Bu dönemde 

işaret edilen türlerin seçkin ve safkan tür hayvanlar olmaları muhtemeldir. 

 Folklorik Veteriner Hekimlikle İlgilenen Meslek Grupları 

 Çobanlar 

En eski mesleklerden olan çobanlık aslında veteriner hekimliğin doğmasına 

vesile olmuştur. İlk insan topluluklarında insan tedavisi görevini ilk yapan kişinin 

anne, hayvan tedavisi görevini ilk yapan kişinin ise çoban olduğuna dair kabul gören 

görüş798 çobanlığın hayvan bakımı ve besiciliğiyle birlikte hayvan sağlığı ve veteriner 

hekimlik faaliyetleri açısından önemli bir yere sahip olduğunu göstermektedir. 

Çobanların otlatma ve bakım görevleri hayvan sağlığı açısından önemlidir. 

Çünkü hayvanların doğru şekilde otlatılması, kaliteli meralarda sürülmesi ve zehirli 

otlardan uzak tutulması gerekmekteydi. Develerin otladığı meralarda bulunan remse 

 ismini verdikleri bitki hayvanlarda mide rahatsızlığına sebep olmaktaydı. Bu (رمث)

bitkinin özünün asitli olması sebebiyle hayvanlarda mide yanması ve ishale sebep 

 
795 Câhiz, el-Beyân ve’t Tebyîn, C. 1, s. 251; el-Gundicânî, Esmâü Hayli’l-Arabi ve Ensâbihâ, s. 20. 
796 Zemahşerî, Fâ’ik fî Garîbi’l-Hadîs, C. 2, s. 55. 
797 Ebû Dâvûd, Cihad, 44, 46; Nesaî, Hayl 3,4; Tirmizî, Cihad, 20, 21; İbn Mâce, Cihad, 14; Müslim, 
İmaret, 102. 
798 Erk, Veteriner Tarihi, s. 3. 



166 

 

olmaktaydı.799 Ayrıca devedikeni bitkisi yedikten sonra su içen hayvanlarda gaz 

sancısı görülmekteydi.800 Yine aşırı otlatma veya yaş ot yiyen koyunlarda da hastalık 

belirtileri ortaya çıkmaktaydı.801  

Çobanlar bu riskleri dikkate alarak hayvanları gütmeleri gerekmekteydi. Hayvan 

güderken ortaya çıkan acil durumlar için de bilgi ve tecrübelerinin olması 

gerekmekteydi. Örneğin doğum, yaralanma, zehirlenme, haşere sokması, güneş 

çarpması vb. durumlarda ilk müdahalede ne yapılması gerektiğini bilmekteydiler. 

Otlatmanın yapılacağı zamanların doğru şekilde ayarlanması da çobanların görevleri 

arasındaydı. Aşırı sıcakların görüldüğü bölgelerde hayvanların olumsuz 

etkilenmemesi için de otlatma güneş battıktan sonra yapılırdı. Hz. Peygamber’in risalet 

öncesinde çobanlık yaparken diğer gençlerle beraber koyunları gece vakti Mekke 

yakınlarındaki otlaklarda güttüğüne dair rivayetler,802 hayvanların çöl sıcaklarından 

etkilenmemesi için serin vakitlerde otlatıldığını göstermektedir. 

 Seyisler 

Binek hayvanların beslenme ve bakımından sorumlu kişilerin başında seyisler 

gelmektedir. Arapçada sâis ( ٌِسَائس) olarak bilinen kelime sâse ( َسَاس) fiilinden gelmekte 

ve “hayvanların bakımı, tımarı ve terbiyesini yapan” anlamına gelir.803 

Seyisler, atların tımar ve terbiye edilmesinde ve sağlıklı gelişmesinde uzman 

kişilerdi. Seyisler binek hayvanların özelliklerini çok iyi bildiklerinden fiziki 

görüntülerinden türlerini tanıyabilir, soylu bir hayvan olup olmadığını anlayabilirlerdi. 

Atların nesep ve ırklarını ezbere bilirlerdi. Bir atın yarış veya savaşta kullanılmasına 

karar vererek seçimini yapar, hayvanı ona göre eğitir veya diğer eğitmenleri takip 

ederek denetlerdi. Bu yüzden ahır sahipleri hayvan satın alacakları zaman bu işi 

seyislerine yaptırırlardı. 

 
799 Asmaî, el-İbil, s. 132; Ezherî, Tehzîbü’l-Luğa, C. 10, s. 65; Cevherî, Tâcü’l-Luğa, C. 1, s. 284; İbn 
Manzûr, Lisânü’l-Arab, C. 2, s. 155; Zebîdî, Tâcü’l-‘Arûs, C. 3, s. 218. 
800 Asmaî, el-İbil, s. 132. 
801 Asmaî, eş-Şâ’, s. 79. 
802 Ebû Abdillâh Muhammed b. İshâk b. Yesâr b. Hıyâr el-Muttalibî el-Kureşî el-Medenî (ö. 151/768), 
Sîret-i İbn İshâk, thk. Süheyl Zekkâr, Dârü’l-Fikr, Beyrut 1398/1978, ss. 79-80; Beyhâkî, Delâ’ilü’n-
Nübüvve, thk. Abdülm‘atî Kal‘acî, C. 2, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1408/1988, s. 33; İbn Kesîr, 
el-Bidâye ve’n-Nihâye, C. 2, s. 351. 
803 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, s. 481; Fîrûzâbâdî, Kâmûs, C. 3, s. 2637; Zebîdî, Tâcü’l-‘Arûs, C. 16, s. 
159. 



167 

 

Seyisler hayvan sayısının artmasıyla beraber çoğunlukla saray ya da ıstabllarda 

görev yapmaktaydılar. Özellikle fetih hareketlerinin artması ve savaşların 

kazanılmasında atların etkisinden ötürü at yetiştiriciliğine önem verildiğinden ıstabllar 

kurulmadan önce bazı saraylar atlara tahsis edilmekteydi. Hz. Osman ve Muaviye’nin 

dönemlerinde Basra valiliği yapan Abdullah b. Âmir’in sarayı da atlara tahsis 

edilmişti. Bu saraydaki atlardan sorumlu kişi ise Abdullah b. Âmir’in azatlısı olan 

Zerbâ isimli seyis idi. Hatta bu saray ona nispetle “Zerbâ Sarayı (Kasr-ı Zerbâ)” adıyla 

anılmıştır.804 

Seyisler hayvan bakımının yanında hayvan tedavisi hakkında bilgiye de sahipti. 

Bazı hastalıkların belirtilerini tanıdıklarından gerekli müdahaleyi uygulamaktaydılar. 

Seyislerin hayvanlar hakkındaki tecrübeleri sayesinde geliştirdikleri tedavi yöntemleri 

de bulunmaktaydı. İbnü’l-Kelbî’nin aktardığı Harûn805 isimli atın Müslim el-Bahili 

tarafından hastayken satın alınmasından bahseden rivayet, bize seyislerin atlar 

konusundaki basiretleri ve tedavi yetenekleri hakkında önemli bilgiler sunmaktadır. 

İbnü’l-Kelbî’nin aktardığına göre, Benî Hilâl’den bir adam nesebi A‘vec’in 

neslinden gelen bir atı satmak istemiş, Müslim el-Bahîlî ile Mühelleb b. Sufre (ö. 

82/702) bu atı satın almak için müzayedeye girişmişlerdir. Fiyat bin dinara ulaştığında 

atın karnına sancı vurmuş ve onda mağle (مَغْلَة) hastalığı olduğu teşhis edilmiştir. 

Bunun üzerine Mühelleb “Bu at A‘vec’in neslinden değildir. Eğer A‘vec’ten olsaydı 

hasta olmazdı” diyerek atı almaktan vazgeçmiştir. Fakat Müslim el-Bahili ise onun 

soyunun A‘vec’ten geldiğinin belli olduğunu söyleyerek hasta haldeki ata bin dinar 

verip onu satın almıştır.  

Müslim atın hastalıktan ötürü yorgun ve dermansız olduğunu görünce atın 

kendisini toparlaması için şöyle bir uygulama yapmıştır: Öncelikle atın susamasını 

sağlamış sonra hayvanın birkaç adım uzağına bir kap su bırakmıştır. Hayvan kendisini 

zorlayarak suya ulaşmış ve ondan kana kana içmiştir. İlerleyen zamanlarda hayvan 

biraz daha kendini toparlayınca yeniden atın susamasını sağlamış ve bu sefer onu bir 

kuyunun yakınına getirmiştir. Su kuyusunu gören hayvan dörtnala koşarak kuyuya 

ulaşmış ve susuzluğunu gidermiştir. Harûn isimli bu at artık eski sağlığına tamamen 

 
804 Belâzürî, Fütûhu’l-Büldân, s. 407; Yâkût el-Hamevî, Mu‘cemü’l-Büldân, C. 4, s. 357; Ahmed Hasan 
Besec, el-Ahtal; Şâir Benî Ümeyye, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye Lübnan 1414/1993, s. 17. 
805 İbnü’l-Kelbî, Nesebü’l-Hayl, ss. 63-64; Muhammed b. Ali b. Kemâl es-Sâhibî et-Tacî (ö. h. 677 
sonrası), Hilbe fî Esmaü’l-Hayl el-Meşhûra fî Câhiliyye ve’l-İslâm, thk. Hâtim Salih ed-Dâmen, Dârü’l-
Beşâir, Dımaşk 1430/2009, s. 32; el-Gundicânî, Esmâü Hayli’l-Arabi ve Ensâbihâ, s. 71. 



168 

 

kavuştuğunda Müslim onu yarışlarda kullanmıştır. Müslim, Harûn’u doğru şekilde 

yetiştirmesi sayesinde döneminin en meşhur atlarından olduğu ve hiçbir atın yarışlarda 

ona yetişemediği aktarılmıştır. Bu yüzden Müslim, Harûn’u damızlık olarak da 

kullanmış ve ondan pek çok soylu atlar yetiştirmiştir. Hatta Yezîd b. Muaviye (ö. 

64/683) döneminde Harûn’un neslinden olmayan çok az atın bulunduğu bildirilmiştir. 

Ayrıca Müslim el-Bahili, atlar konusundaki bilgisi, zekâsı ve yetiştirme becerisi 

sebebiyle seyis lakabıyla anılmıştır.806 

Istablların kurulmasından sonra seyisler buralarda baş sorumlu kişi yani mîrâhur 

olarak görev yapmışlardır. Bu kelime Arapça emîr (bey) kelimesinin Farsçalaşmış 

şekli olan mîr ile Farsça âhûrun (ahır) birleşmesinden mîrâhûr (emîrâhûr) şeklinde 

türemiştir. 807 Abbâsîler başta Bağdat olmak üzere bazı yerlerde ıstabllar inşa etmişler 

ve buralarda mîrâhurları saray ahırının âmiri olarak halifenin devlet kademesinin önde 

gelenlerinden kabul etmişlerdir.808 Dokuzuncu yüzyılın önde gelen veteriner âlimi 

olarak kabul edilen İbn Ahî Hizâm’ın, Abbâsî halifelerinin baş imrahoru olduğu 

bilinmektedir. 

 Av Hayvanı Yetiştiricileri (Bâzdâr/Bâzyâr) 

Araplar av ve avlanma için sayd, kans, ve tard kelimelerini kullanırlardı. Sayd 

kelimesi hem kara hem de deniz avı için ortak kullanılırken, tard ve kans kelimeleri 

kara avı için kullanılırdı.809 Avcılık sırasında yaşanılan maceralar ve avcılık 

maharetlerinin anlatıldığı şiirlere ise tardiyyât denilirdi. Câhiliye döneminden itibaren 

tardiyyât konulu şiirlerde yiyecek sağlama, spor, eğlence ve savunma gibi etkinlikler, 

av mevsimleri, avlanma âdetleri ve av aletleri ile birlikte av için kullanılan hayvanlar 

hakkında da bilgiler sunmuşlardır.810 

Araplar arasında avcılık, Cahiliye döneminde bilinmesine rağmen çok ileri 

seviyede değildi. Hadarîler eğlenme amacıyla av yapmaktaydı. Bedeviler ise yaban 

hayatı ile iç içe olmaları sebebiyle kendilerini korunma amaçlı avcılık faaliyetleri 

gerçekleştirirlerdi. Bu nedenle avcılık bir kurum kültüründen ziyade bireysel çapta 

gerçekleştirilen bir faaliyetti.  

 
806 İbnü’l-Kelbî, Nesebü’l-Hayl, ss. 63-64. 
807 Sabbâğ, Mîrâhur, C. 30, s. 141. 
808 Özcan, Istabl, C. 19, s. 203. 
809 Metin Yılmaz, Müslüman Arap Toplumunda Av Sanatı, s. 249. 
810 Hüseyin Elmalı, “Tardiyye”, DİA, C. 40, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 2011, s. 16. 



169 

 

Emevîler döneminden itibaren av merakı devlet erkanı arasında yaygınlaşmıştır. 

Yezîd b. Muaviye (680-683) ava en düşkün Emevî halifesiydi. Yezîd b. Muaviye’nin 

Mekke valisi Abdurrahman b. Zeyd (ö. 71/690), Yezîd’in yanına gittiğinde onun beyaz 

meşhur soylu bir at kullandığı ve elinde bir doğan kuşu (بَازِي) olduğu belirtilmiştir.811 

Ayrıca Yezîd çok sayıda yırtıcı kuş, çita vb. hayvanlara sahipti, hatta her köpeğinin 

hizmetine bir köle tahsis etmiş, köpeklerine altın sırmalı özel kıyafetler yaptırmış, altın 

halkalar ve bilezikler taktırmıştır.812 

Abbâsîler döneminde avcılığa olan merak daha çok artış göstermiştir. Yırtıcı 

kuşlar, av köpekleri ve parsların eğitiminde tam anlamıyla uzmanlaşma ileri seviyeye 

taşınmış ve bu amaç için yüksek meblağlar sarf etmekten kaçınılmamıştır. Yırtıcı 

hayvan ve kuşlar için özel memurlar tutulmuş, onlara yüksek maaşlar bağlanmış, 

araziler tahsis edilmiş, istedikleri zaman halifelerin yanına girmelerinde kolaylık 

sağlanmıştır.813 

İran kültürünün etkilerinden ötürü avcılık için kullanılan Farşça kelimeler daha 

sonra Arapçaya geçmiştir. Beyzere, Farsça bâzyâr ve bâzdâr kelimelerinin 

Arapçalaşmış şekli olup bâz “doğan, çakır doğan”814, bâzdâr ise “doğancı, alıcı kuş 

besleyen kimse” demektir. Endülüs’te yırtıcı kuşların eğitimiyle görevli şahıslara 

bâzîy ve bâyzârî kelimelerinin yanında sakkâr ve tayyâr da denilirdi.815 

Yırtıcı hayvanları ile ilgilenen kişiler ve bâzdârlar, av için kullanılan yırtıcı 

kuşların beslenme, sağlık ve tedavileri alanlarında uzmanlaşmış kişilerdi. Hatta 

dokuzuncu yüzyıldan sonra bu alanda tecrübe sahibi olan kişiler av hayvanlarına dair 

birçok eser kaleme almışlardır. Bu eserlerde hayvanların kuluçka ve 

yumurtlamalarından yavruların büyümesine, tüy döküm zamanlarından gelişim 

dönemlerine kadar tüm dönemlerine ait bilgiler verilmiştir.  

Av hayvanlarının sağlığı ve tedavisi ile ünlü dönemin en meşhur ve deneyimli 

görevlisi Gıtrîf b. Kutâme’dir. Gıtrîf ‘in hayatı hakkında çok az bilgi bulunmaktadır 

ve onun hakkında edinilen bilgiler de av hayvanları hakkında yazılan el yazmalarında 

yer almaktadır. Tespit edilen bilgilere göre Gıtrîf, Emevî halifeleri Hişâm b. 

 
811 İbn Sa‘d, Tabakât, C. 7, s. 53. 
812 Metin Yılmaz, Müslüman Arap Toplumunda Av Sanatı, s. 249. 
813 Zeydan, İslam Uygarlıkları Tarihi, C. 2, s. 796. 
814 Fîrûzâbâdî, Kâmûs, C. 3, s. 2447. 
815 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, C. 4, s. 57; Fîrûzâbâdî, Kâmûs, C. 2, s. 1754; Abdülkerim Özaydın, 
“Av”, DİA, C. 4, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 1991, ss. 101-102. 



170 

 

Abdülmelik (724-743) ve Velîd b. Yezîd (743-744) dönemlerinde avcılık ve av 

hayvanlarının sağlığıyla ilgilenen devlet görevlilerinden olduğu ve onun Hişâm’ın 

sarayında av hayvanlarından sorumlu olarak atanan ve sâhibu’d davari (yırtıcı 

kuşlardan sorumlu olan kişi) unvanı alan ilk kişi olduğu aktarılmıştır. Aynı zamanda 

veteriner hekimlik kaynaklarında yırtıcı kuşlar hakkında ilk kitap yazan kişi olduğu 

bilinmektedir. Gıtrîf b. Kutâme’nin av hayvanlarını (doğan, şahin, köpek) tedavi 

etmedeki bilgi ve becerisi sayesinde saraydaki görevine, iktidarın değişip Abbâsîler’in 

başa geçmesine rağmen devam ettiği ve hakkında el yazmalarında yer verilen bilgilere 

göre Abbâsî halifesi Hârûn Reşîd (786-809) zamanına kadar yaşadığı tahmin 

edilmektedir.816 

 Posta/Berîd Teşkilatı Görevlileri 

 İslam devletinin kuruluş yıllarında diğer devlet adamlarıyla resmi 

yazışmaların, talimat ve anlaşmaların yapılması için haberleşme kurumunun 

oluşturulması Hz. Peygamber tarafından başlatılmıştır. Posta kurumunun en önemli 

parçası haberleri taşıyan elçilere eşlik eden hayvanlardı. Posta teşkilatına İslam 

devletinde posta teşkilatının berîd (بريد) ismini alması da kurumda çalışan 

hayvanlardan kaynaklanmaktadır. Berîd Latincede “posta hayvanı” anlamına gelen 

veredus veya Farsçada “kesik kuyruklu” anlamına gelen bürîde-düm kelimelerinin 

Arapçalaşmasıyla türediği bilinmektedir. Nitekim kaynaklarda İran’daki posta 

hayvanlarının diğer hayvanlardan ayırt edilebilmesi için kuyruklarının kesildiği ve bu 

isimle anıldığı kaydedilmiştir.817 

 Haberin taşınmasında görevli kişiye eşlik edecek hayvan, olayların aciliyeti ve 

yolların durumuna uygun olarak at, deve ve katır gibi hayvanlar arasından seçilirdi. 

Abbasiler döneminden itibaren ise özel olarak yetiştirilen güvercinler kullanılmıştır. 

Posta/berîd teşkilatında haberleşmenin kusursuz bir şekilde yürütülmesi, kurumda 

kullanılan hayvanların sağlıklı olmasına bağlıydı. Hayvanlarda ortaya çıkabilecek 

herhangi bir hastalık haberleşmenin aksamasına yol açacaktı. Haberleşme aksadığında 

ise devletin diplomatik ilişkilerinden savaşların olumsuz gidişatına, devlet adamlarına 

kurulacak tuzak veya suikastlerden toplumda ortaya çıkacak isyan ve ayaklanmalara 

 
816 Shehada, Mamluks and Animals, s. 112; Metin Yılmaz, “Müslüman Arap Toplumunda Av Sanatı ve 
Siyasî Hayata Yansımaları: Abbâsi Örneği”, EKEV Akademi Dergisi, 9/22, 2005, s. 256. 
817 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, C. 3, s. 86; İbrahim Harekât, “Berîd”, DİA, C. 5, Türkiye Diyanet Vakfı 
Yayınları, İstanbul 1992, s. 489; Ünal Kılıç, “Berîd/Posta Teşkilatı ve Menzilhâne”, İslâm Kurumları 
Tarihi, ed. Eyüp Baş, Grafiker Yayınları, Ankara 2013, s. 207. 



171 

 

kadar devleti ilgilendiren ciddi problemlerin zamanında öğrenilememesine yol 

açacaktı. Bu türden problemlerin yaşanmaması için devlet adamları posta 

teşkilatındaki hayvanların sağlıklı ve güçlü olmaları hususunda titiz davranmıştır. 

Emevîlerin ilk halifesi Muâviye (661-680) haberleşmenin daha hızlı sağlanabilmesi 

için besili ve soylu atların yetiştirilmesini emretmiştir.818 

 Haber taşıyan görevlilerin iletilecek mesajı daha hızlı yetiştirebilmesi için 

anayollar üzerine menzil noktaları kurulmuştur. Bu menzil noktalarına sikke (سكّة) adı 

verilmekteydi.819 Birçok hayvanın bulunduğu sikkeler sayesinde haber taşıyan görevli, 

sikkeye ulaştığında yol yorgunu olan hayvanını burada bırakarak, sefere hazır yorgun 

olmayan yeni bir hayvan ile değiştirerek yoluna devam ederdi. Sikkelerdeki görevliler 

ise hayvanların bakımından sorumluydu. Bazı sikkeler şehir ve kasabalardan uzak 

olduğu için820 hayvanların her türlü hizmetini sikke sorumlusu yerine getirmekteydi. 

Yorgun gelen hayvanların yeniden gücünün kazandırılması, hasta veya yaralı olarak 

gelen hayvanların tedavisinin yapılması, yolculuk için hızlı bir şekilde yeni bir hayvan 

hazırlanması sikke sorumlusunun görevleri arasındaydı. Bu yüzden sikke sorumlusu 

seçilirken hayvan bakım ve tedavisinden anlıyor olmak aranan kriterler arasındaydı. 

 Sikke sorumluları halifenin talimatıyla teftiş edilirlerdi. Abbâsî halifesi 

Me’mûn (813-833) döneminde posta teşkilatında aksaklıklar yaşanmaya başlayınca 

Sümâme b. Eşres’i (ö. 213/828) sikkelere göndererek durumu rapor etmesini 

emretmiştir. Sümâme teftiş ettiği sikkelerde hayvanların bakımsız kaldığını ve 

beslenmelerinin doğru yapılmadığını bildirmiştir. Hatta sikkedeki görevlilerin katır 

beslemekten aciz olduklarını bildirerek onları kendisinin beslediğini rapor etmiştir.821 

 Posta teşkilatında binek hayvanlar kadar güvercinlerin de önemli bir yeri 

vardır. Özellikle Abbâsî halifesi Mehdî-Billâh (775-785) güvercin yetiştirilmesi ve 

haberleşmede kullanılması üzerinde titizlikle durmuş ve bunun gelişmesini 

 
818 Kılıç, Berîd/Posta Teşkilatı ve Menzilhâne, s. 209. 
819 İbn Abbâd, Muhît fi’l-Luğa, C. 6, s. 127; Ebü’l-Feth Burhânüddîn Nâsır b. Abdisseyyid b. Alî el-
Mutarrizî el-Hârizmî (ö. 610/1213), el-Muğrib fî Tertîbi’l-Mu‘rib, Dârü’l-Kütübi’l-Arabiyye, Beyrut 
t.y., s. 230; İbnü’l-Esîr Mecdüddîn, en-Nihâye fî Garîbi’l-Hadîs, C. 1, s. 116; İbn Manzûr, Lisânü’l-
Arab, C. 3, s. 86; Zebîdî, Tâcü’l-‘Arûs, C. 4, s. 350; Cevâd Ali, Mufassal, C. 9, s. 321. 
820 Yâkût el-Hamevî, Mu‘cemü’l-Büldân, C. 2, s. 24; Ebü’l-Kâsım Ubeydullâh b. Abdillâh b. Hurdâzbih 
(ö. 300/912-13), el-Mesâlik ve’l-Memâlik, (thk. belirtilmemiş), Dâru Sâder, Beyrut 1889, s. 210. 
821 Câhiz, Resâ’ilü’l-Câhiz, C. 2, s. 266. 



172 

 

sağlamıştır. Posta güvercinleri sayesinde Rakka ve Musul’dan Bağdat, Vâsıt, Basra ve 

Kûfe’ye yirmi dört saat içinde haber ulaştırılabilmekteydi.822  

 Güvercinler en çok soğuk ve olumsuz hava şartlarından etkilenen hayvanlardır. 

Bu yüzden soğuk havalarda çok çabuk hasta olurlardı. Tıpkı insanlarda ve binek 

hayvanlarda nezleye benzer şekilde görülen ve bulaşıcı olan hunân (الخنان) hastalığı, 

güvercinlerde de görülmekteydi. Bu yüzden soğuk ve yağmurlu havalarda posta 

güvercinleri uçurulmazdı. Posta teşkilatındaki önemli rolleri ve fiyatlarının çok pahalı 

olması sebebiyle güvercinlerin sağlık kontrolleri ve bakımları onlardan sorumlu 

kişilerce yerine getirilmekteydi. Güvercinlere olan bu ilgi, onların hastalıkları, 

tedavilerine olan merakı ve buna bağlı olarak gelişen deneyimleri de artırmıştır. Söz 

konusu dönemde en çok bilinen güvercin hastalıkları hunân (خنان), karaciğer ağrısı 

anlamına gelen kübâd (كباد), süll ( ّسُل) yani tüberküloz ve bitlenme anlamına gelen 

gummel (ل  dir. Tedavi için ise denenmiş ilaçlar sorumlu kişilerce hazırlanarak hasta’(قمَُّ

güvercinler iyileştirilirdi.823 

 Süvariler ve Komutanlar 

Asırlardan beri iktidar mücadelesi için savaşan kabile ve devletler, ordularını 

güçlendirmenin yolunu aramışlardır. Savaşlarda galip gelmek için hayvan kullanımına 

önem vererek onların güçlerinden, saldırganlıklarından, içgüdülerinden, duyularından 

ve hastalıklarından yararlanmaya başlamışlardır. Süvariler ve komutanlar gerek 

bireysel olsun gerekse savaş hizmetinde olsun hayvanlardan en üst düzeyde 

yararlanmayı bilmiş, onların sağlık durumları ile ilgilenmiş, hatta onlarla çok büyük 

dostluklar kurmuşlardır. 

Arapçada “süvari” anlamına gelen fâris kelimesi “at” anlamına gelen feres (فَرَس) 

kelimesinden türemiştir. Fâris (فارس) kelimesi ise “at, eşek, katır gibi tek tırnaklı 

hayvanlara binen kişi”, “atlı, ata binen kimse” anlamlarına gelmektedir. Kelimenin 

çoğulu ise fürsân (فرسان)olmakla birlikte nadiren de olsa fevâris (فوارس) olarak da 

kullanılmaktadır.824 

 
822 Abbâsî Veziri İbn Mukle 313’te (925-26) Karmatîler’le yapılan savaşta Bağdat’a sürekli haber 
ulaştırabilmek için posta güvercinlerini kullanmıştır. Harekât, Berîd, C. 5, s. 500. 
823 İbn Kuteybe, Uyûnü’l-Ahbâr, C. 2, ss. 106-107; Câhiz, Hayevân, C. 3, s. 132.  
824 İbn Abbâd, Muhît fi’l-Luğa, C. 8, s. 308; Cevherî, Tâcü’l-Luğa, C. 1, s. 957; Zemahşerî, Esâsü’l-
Belâğa, C. 2, s. 16; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, C. 6, s. 159; Zebîdî, Tâcü’l-‘Arûs, C. 16, s. 323. 



173 

 

Cahiliye şairlerinin pek çoğu faris olarak adlandırılan süvarilerdendi. Arap 

Yarımadasındaki şartların zorluğu sebebiyle, her kabilenin sulu arazileri ve otlakları 

ele geçirmek amacıyla savaşan ve mücadele eden bununla beraber kendi kabilesinin 

onuru ve namusunu koruyacak cesur süvarileri vardı.825 Kabilenin gücü de yetiştirdiği 

at sayısına göre artmaktaydı. Çok sayıda atı ve faris olarak adlandırdıkları iyi at binen 

süvarileri olan kabilelere saldırmaya kimse cesaret edemezdi.826 Hatta Araplar, şu üç 

olayı müjdeli haber olarak kabul edip birbirlerine göz aydınlığı vererek 

kutlamaktaydılar: Birincisi erkek çocuğun doğması, bu durumda kabilenin ata binecek 

bir süvarisi olacaktır. İkincisi bir topluluktan şair çıkması, bu durumda şair şiirleriyle 

kabilenin namusunu koruyacaktır. Üçüncüsü ise bir tayın elde edilmesi, bu durumda 

ise kişi onun üzerine binip düşmanlarına karşı intikamını alacaktır.827 

Süvariler için atları büyük öneme sahipti. Bu nedenle atların sağlık, beslenme ve 

koşu eğitiminde üstün bir beceriye sahiptiler. Süvarilerin at konusundaki yetenekleri 

fürûsiye olarak adlandırılan binicilik sanatı ve atları eğitmeleri (ahlâsi’l-hayl)828 ile 

sınırlı kalmamıştır. Özellikle atların beslenme programına dikkat ederek, onları güçlü 

ve güzel görünmesi (dâveyü’l-feres) için tatlı su kuyularından sular getirmiş ve süt ile 

beslemişlerdir.829 

Süvariler için atın iyi beslenmesi önemliydi. Öyle ki ailelerinin ihtiyaçlarından 

kısıp atlarının ihtiyaçlarına ayırırlardı. Mâlik b. Nüveyre (ö. 11/632) atını 

güzelleştirmek için zengin bir aşığın sevdiğine her şeyini vermesi gibi atına iyi gelecek 

bütün yiyecekleri fazlasıyla verdiğini830 hatta sırf atının güçlü ve besili görünmesi için 

onu çok iyi beslediğini, bu yüzden ailesiyle kendisinin aç kaldığını söylemiştir.831 

Süvarilerin at yetiştiriciliğindeki becerisi hayvanın fiziksel görüntüsünün 

güzelliğine bağlıydı. Bir at ne kadar sağlıklı ve güçlü görünüyorsa, süvarisinin de o 

kadar maharetli olduğu kabul edilirdi. Ukbe b. Sâlim el-Hizzânî, atını 

 
825 Nurettin Ceviz, “Cahiliye Döneminde Süvari Şairler”, Ekev Akademi Dergisi, S. 6, 2002, s. 177. 
826 Cevâd Ali, Mufassal, C. ss. 386-387. 
827 Ebû Alî el-Hasen b. Reşîk el-Ezdî el-Mesîlî el-Kayrevânî (ö. 456/1064), el-'Umde fi Mehâsini’ş-Şi'ri 
ve Adâbihi ve Nakdihi, thk. M. Muhammed, Abdulhamid, Beyrut 1972, C.1, s. 65; Mahmud Hasan Ebû 
Naci, Şu'ara'u'l-'Arab el-Fursân fi'l-Cahiliyyeti ve'l-İslam, Dımaşk 1984, s. 28; Nurettin Ceviz, 
“Mu'allaka Şairlerinin Şiirinde At Tasviri”, Ekev Akademi Dergisi, 3/1, 2001, s. 266. 
828 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luğa, C. 3, s. 1257. 
829 Ma‘mer b. Müsennâ, Kitâbü’l-Hayl, s. 2; Ezherî, Tehzîbü’l-Luğa, C. 14, s. 245. 
830 Ma‘mer b. Müsennâ, Kitâbü’l-Hayl, ss. 12, 173. 
831 Ma‘mer b. Müsennâ, Kitâbü’l-Hayl, s. 11; İbtisâm Merhûn es-Saffâr, Mâlik ve Mütemmim İbnâ 
Nüveyre el-Yerbûî, Matbu‘atü’l-İrşâd, Bağdat 1968, s. 69. 



174 

 

güzelleştirmesinden bahsederken şunlara dikkat edilmesini söylemiştir: Bir süvari, 

atını yetiştirirken maharetlerini ortaya koyarsa, atın kemikleri sağlam ve iri cüsseli 

olur. Fakat atıyla yeteri kadar ilgilenmezse boş karınlı ve cılız bir olur.832 

Cahiliye dönemi süvari şairlerden Hâlid b. Cafer’in Hazfe adındaki atı için 

söylediği bu şiir süvariler için atlarının sağlığı ve beslenmesinin ne derece önemli 

olduğunun bir kanıtıdır “Benden Hazfe dışında her şeyi isteyin, o benim canımdır, bir 

parçam gibidir. Gece ben üşüsem bile hırkamı onun üstüne örterim. Bakıcılarına ona 

yemeğin en güzelini ayırmalarını emrederim.”833 Bekr b. Vail kabilesinden Amr b. 

Cebele, bir şiirinde atı “Alât”ı çok iyi beslediğini ve derisini misk ile tedavi ettiğini bu 

nedenle onda hiçbir yara izi görünmediğini belirtmiştir.834  

İslam devletinin kurulmasıyla birlikte fetih hareketlerinin artması, savaşlarda 

ihtiyaç duyulan hayvanların daha sistemli bir şekilde yetiştirilmesi ihtiyacını 

doğurmuştur. Özellikle Hz. Peygamber’in müşriklerle olan savaşlarda galip 

gelebilmek için at yetiştirmenin ne kadar önemli olduğuna dair birçok hadis 

buyurmuşlardır. Hz. Peygamber’in at yetiştirmeye dair öğütlerine sadece hadis 

kitaplarında değil, atlarla ilgili yazılan kitaplarda ve kitâbü’l-baytaralarda da yer 

verilmiştir. Abbâsî dönemi baş mîrâhuru İbn Ahî Hizâm da cihat ile ilgili Kur'an ve 

hadislere yer vererek cihada katılmanın ve binicilik (fürûsiyye) alanında kendini 

geliştirmenin her müslümanın görevi olduğunu belirtmiştir. Ancak  bir süvarinin her 

ne kadar savaş ve silah konusunda uzmanlığı olsa da, hayvan sağlığı ve uygulanması 

gereken tıbbi müdahaleler hakkında bilgisi yoksa böyle süvarilerin gerçek bir savaşçı 

olamayacağını belirtmiştir.835 İbn Ahî Hizâm'ın hayvanlar hakkında bilgi sahibi olma 

ve tıbbi müdahalelerde bulunma konusunda süvariler için söylediği bu ifadeler, onların 

baytarlar kadar olmasa da bu alanda önemli rollerinin olduğunu vurgulaması açısından 

önemlidir. 

Komutanlar da savaşta zafer ve fetih elde etmenin yanında ordunun pek çok 

sorumluluğunu üstlenmekteydiler. Cihat için yeterli sayıda hayvan bulundurulması, 

hayvanların besin ve bakımının sağlanması, savaş sonrası ölü ya da yaralı hayvan 

 
832 İbnü’l-A‘râbî, Esmâü Hayli’l-Arab, s. 63. 
833 Ma‘mer  b. Müsennâ, Kitâbü’l-Hayl, s. 10. 
834 İbnü’l-A‘râbî, Esmâü Hayli’l-Arab, s. 67. 
835 Shehada, Mamluks and Animals, s. 170. 



175 

 

sayısının belirlenmesi, hasta veya yaralı hayvanların tedavisinin takip edilmesi gibi 

önemli mesuliyetlerle de ilgilenmeleri gerekmekteydi.  

Savaşlarda asker ve komutanlar birebir hayvanlarla ilgilendikleri için içlerinden 

bazıları yaşadıkları deneyim ve tecrübelerle veya hayvan tedavisinde uzman bir 

baytardan öğrendiklerini uygulayarak savaşlarda önemli bir açığı kapatmaktaydılar. 

Bu yüzden de cihat, süvarilik ve veteriner bilimi alanları, pek çok ilmi eserde 

birbirlerine bağlı olarak kaleme alınmıştır.836  

Bu öğütleri dikkate alan Müslümanlar çokça at edinmeye çalışmışlardır. Daha 

sonraki dönemlerde de hayvan yetiştiriciliği kurumsallaşarak devam etmiştir. İslâm 

ülkeleri genişleyince hayvanlarla ilgili bazı ihtiyaçlar ortaya çıkmaya başlamış, Hz. 

Ömer döneminde Kûfe, Basra ve Fustat şehirleri askerî amaçlı ordugâh şehirleri olarak 

kurularak837 buralarda at, deve, eşek, koyun gibi hayvanların yetiştirilmesi için 

çiftlikler oluşturulmuştur. Basra şehri kurulduğunda Nâfi b. el-Hâris b. Kelede, at 

yetiştirmek için halife Hz. Ömer’den iktâ istemiş ve o da Basra valisi Ebû Musa el-

Eş‘arî’ye (ö. 42/662-63) bir mektup yazarak hiç kimsenin üzerinde olmayan bir araziyi 

Nâfi’ye ikta olarak vermesini emretmiştir.838 Böylece Nâfi, Basra’da ilk kez at 

yetiştiriciliği ve terbiyeciliği yapan kişi olmuştur ve ordu için atlar yetiştirmiştir. 

İslam komutanları arasında da hayvan sağlığı ve nitelikleri konusunda bilgi ve 

tecrübeye sahip şahıslar bulunmaktaydı. Savaş esnasında üstünlük sağlayabilmek için 

hayvanların niteliklerini bilip yerinde bir kullanım arz etmek gerekirdi. İslam 

devletinin önemli komutanlarından olan ve pek çok kritik savaşta başarı elde eden 

Hâlid b. Velîd (ö. 21/642), hayvanların niteliklerini doğru zamanda kullanmayı bilen 

şahıslardan biriydi. Hâlid’in savaşlarda genel olarak daha sabırlı oldukları ve daha az 

kişnedikleri için dişi atları tercih ettiği bilinmektedir.839 Ayrıca erkek atların idrarını 

tutamadığı için savaşta hızlı koşamadığı, ancak dişi atların erkek atların aksine idrarı 

olsa bile koşmaya devam ettiği için tercihini dişilerden yana kullandığı 

bilinmektedir.840 

 
836 Shehada, Mamluks and Animals, s. 169. 
837 Belâzürî, Fütûhu’l-Büldân, ss. 244, 291, 313-314; Terzi, Askeri Teşkilât, s. 59. 
838 İbn Sa‘d, Tabakât, C. 9, s. 68. 
839 Erk, “Bir Baytarnâme İncelemesi”, Ankara Üniversitesi Veteriner Fakültesi Dergisi, 6/ 1-2, 1960, s. 
130. 
840 Bazı komutanların Halid’in aksine erkek at tercih ettiklerini, sebebinin ise erkek atların 
yaralanmalara karşı dişi atlardan daha dayanıklı olmalarına ve savaşlarda yaralansalar bile sahibini 
menzile yetiştirinceye kadar gayret etmelerinden kaynaklandığı söylenmektedir. İbn Avvâm, Terceme-



176 

 

Atların yetiştirilmesi ve sağlıklarının korunması hususundaki dikkat, fetihlerin 

başarısını da olumlu yönde etkilemiştir. Kadisiyye Savaşı’nda söylenen şiirlerde, 

atların güzelliğinden, onların tam teçhizatlı askerlere karşı güçlü duruşundan ve 

süvarilerin başarısından övgüyle bahsedilmiştir.841 

İslam devletinin yayılmaya başladığı dönemlerde, cihatlarda atların gücü ve 

öneminden ötürü daha çok at yetiştirmek amacıyla Hz. Ömer döneminde sınır tavlaları 

kurulmuştur. Hz. Ömer, Kûfe’de tesis edilen tavlada 4000 atla ilgilenmesi için Selman 

b. Rebiâ’yı görevlendirmiştir.842 Atlar, Selman b. Rebia’nın gözetiminde kışın Kûfe 

kasrının kıble ve sol tarafına düşen “el-Âri”843 denilen yerde, ilkbaharda ise Fırat nehri 

ile dere tarafındaki Kûfe evleri arasında, Acemlerin “Ümera Ahırı” anlamına gelen 

Âhûr-ı Şâhcân dedikleri yerde barındırılırdı.844 Selman b. Rebia atların talimi ve 

sağlığı ile yakından ilgilenir, yarışlar düzenler ve her gün onları yürütürdü.845 Selman 

b. Rebia’nın atlarla ilgilenmesi ve bu alandaki tecrübeleri sebebiyle kendisine 

Selmanü’l-Hayl lakabı verilmiştir.846 

Selman b. Rebia, sadece atların talimi ile değil, anatomik özelliklerini anlamada 

da uzman bir kişiydi. Hz. Ömer, tavlada yetiştirilen atlar arasında kusurlu olan, soylu 

veya savaşa uygun olmayan atlar bulunabileceği şüphesiyle, bu özellikteki atların ayırt 

edilmesi için Selman b. Rebia’yı görevlendirmiştir. Selman b. Rebia, nitelikli atları 

tespit etmek için bütün atları kova testinden geçirme yöntemine gitmiştir. Selman b. 

Rebia’nın testine göre, atlara içmeleri için bir kova su getirilecek, eğer at su içerken 

ön ayaklarını bükmeden kovaya yetişiyorsa bu uzun boyunlu soylu atlardan olduğunu 

gösterecekti. Fakat at suya yetişmek için ön ayaklarını büküyorsa bu durum, onun 

soylu bir at olmadığını gösterecekti. Selman b. Rebia bu yöntemi kullanarak atlar 

 
i Kitâbü’l-Filâha (Zootekni Kısmı) İnceleme-Çevirimetin-Sözlük, haz. Mükerrem Bedizel Zülfikar-
Aydın, Kitabevi Yayınları, İstanbul 2012, ss. 39-40. 
841 Belâzürî, Fütûhu’l-Büldân, ss. 296-297. 
842 İbnü’l-Esîr İzzüddîn, Üsdü’l-Ğâbe, C. 2, s. 327. 
843 Yem verilen yer anlamına gelir 
844 Ebü’r-Rebî‘ Süleymân b. Mûsâ b. Sâlim el-Kelâî (ö. 634/1237), el-İktifâ’ fî bimâ Tedammenehû min 
Megâzî Resûlillâh ve’s-Selâseti’l-Hulefâ’, (thk. belirtilmemiş), C. 2, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 
h. 1420, s. 541; Kettânî, Terâtîbü’l-İdâriyye, C.1, s. 505. 
845 Aynı tavladan Basra’da da yapıldığı ve burada da Hz. Ömer’in valisi Cez b. Muaviye’nin de aynı 
görevleri yerine getirdiği belirtilir. Kelâî, el-İktifâ’, C. 2, s. 541; Kettânî, Terâtîbü’l-İdâriyye, C.1, s. 
505. 
846 İbnü’l-Esîr İzzüddîn, Üsdü’l-Ğâbe, C. 2, (thk. belirtilmemiş), Dârü’l-Fikr, Beyrut 1409/1989, s. 327; 
İbn Hacer el-Askalânî, el-İsâbe, C. 2, s. 386; İbn Abdülber, el-İstî‘âb, C. 2, s. 632. 



177 

 

arasında nitelikli olanları tespit etmiş ve savaşa uygun olmayanları diğerlerinden 

ayırmıştır.847 

Komutanlar atların sağlıklı ve besili olup olmadığını kontrol etmek için orduyu 

düzenli olarak teftiş ederlerdi. Mısır’ın fethini gerçekleştiren ve İslam devletinin 

önemli komutanlarından olan Amr b. el-Âs (ö. 43/664), orduyu teftiş ettiği zaman 

süvarileri kontrol ettiği gibi atların durumunu da teftiş ettiğini, bu yüzden süvarilerin 

ve diğer görevlilerin ona göre hazır olması gerektiğini emretmiştir. Amr, kendisinin 

karnı tok ve şişmanken atının cılız ve zayıf olanları orduda görmek istemediğini 

belirtmiştir. Ayrıca herhangi bir hastalığı olmamasına rağmen atların zayıf ve cılız 

kalması durumunda at sahipleri ve görevlilerin ganimet payından düşürüleceğini de 

emretmiştir.848  

 
  

 
847 İbn Kuteybe, Uyûnü’l-Ahbâr, C. 1, ss. 155-156. 
848 Ebü’l-Kâsım Abdurrahmân b. Abdillâh b. Abdilhakem el-Mısrî el-Kureşî (ö. 257/870), Fütûhu Mısr 
ve’l-Mağrib, (thk. belirtilmemiş), Mektebetü's-Sekafeti'd-Diniyye, Kahire h. 1415, ss. 165-167. 



178 

 

4. ALTINCI – DOKUZUNCU YÜZYILLAR ARASINDA 

YAZILAN İLM-İ HAYEVÂN VE VETERİNER 

HEKİMLİĞE DAİR ESERLER 

İslam medeniyetinin temellerinin atılması ilmi çalışmaların artmasına ve bilimin 

İslam medeniyetinde gelişerek büyümesine vesile olmuştur. 9. ve 10. yüzyıllarda İslam 

medeniyeti bilim çalışmalarında altın çağına girmiş, felsefe, mantık, matematik, tıp, 

zooloji, botanik, kimya ve edebiyata dair eserler İslâm kültürüne kazandırılmıştır.849 

Bu ilmî çalışmalar arasında veteriner hekimliğin önemli bir yeri vardır. Batı 

medeniyetinde önemini kaybeden baytarlık mesleği, toplumun hayvan sevgisi, onlara 

olan düşkünlüğü, fetihler esnasında duyduğu ihtiyaç ve besicilik faaliyetlerindeki 

uzmanlığı sayesinde 5. ve 12. yüzyıllar arasında kendini geliştirmeye devam eden 

mesleklerden biri olmuştur.850  

Müslümanların fetihlerle ele geçirmiş olduğu kadim şehirlerle beraber bu 

şehirlerde yer alan bilim okullarını geliştirmesi ile birlikte ilm-i hayevân ve veteriner 

hekimlikle ilgili eserlerin tercüme edilmesini teşvik etmesi sayesinde bu türden yeni 

eserlerin yazılmasını sağlamıştır. Tercümeler ve ilmi çalışmalar daha sonraları 

gelişerek devam etmiş, böylece yüzyıllar boyu örnek alınan ve dünyaya mal olmuş 

büyük bir ilim ve kültür birikimi meydana gelmiştir. Ancak İslam Medeniyetinde 

hayvanlarla ve veteriner hekimlikle ilgili eserlerin yazılma sebebini sadece tercüme 

faaliyetleri ile sınırlandırmamak gerekmektedir. Çünkü İslam Medeniyetinin önemli 

bir kültürel ve coğrafik altyapıya sahip olmasının da eserlerin yazımındaki rolü 

oldukça büyüktür.  

4.1. İlm-i Hayevân ve Veteriner Hekimlik Konulu Eserlerin Yazılma 

Sebepleri 

Araplar hem İslam öncesinde hem de İslam sonrasında hayvanlarla iç içeydiler. 

Hayatın her alanında gerek şehirli olsun gerekse göçebe olsun, toplumun bütün kesimi 

hayvanlara ihtiyaç duymaktaydı. Bulundukları coğrafya evcil ve vahşi hayvan 

türlerinin çeşitliliği açısından da zengindi. Yiyeceğini, giyeceğini, ulaşımını, geçimini, 

vb. hayatını idame ettirecek her türlü gereksinimi hayvanlardan elde etmekteydiler. Bu 

yüzden de hayvanlara olan ilgi ve düşkünlükleri oldukça büyüktü. Hatta bazı kabilelere 

 
849 Abdülkerim Özaydın, “Bağdat”, DİA, C. 4, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 1991, s. 437. 
850 Hilmi Dilgimen, Veteriner Tarihi, ss. 72-73; Erk, Veteriner Tarihi, s. 87. 



179 

 

hayvan isimleri verilmekteydi.851 Câhiz, uğur getirsin diye çocuklara dahi hayvan 

adları verildiğini ifade etmiştir.852 İslam öncesi dönemde dini ritüellerin başrolünde 

yine hayvanlar yer almaktaydı.  

Hayvanlara olan ilgi İslam’ın gelişiyle daha da artmıştır. Allah’ın emrettiği 

kurban, zekât gibi ibadetlerde, hayvanî ürünler ve avcılık için koyduğu hükümlerde 

hayvanlara geniş yer vermesi, ayrıca Kur’an’da ve hadislerde daha başka sebeplerle 

hayvanlardan ve haklarından sıkça bahsedilmesi onlara dair konuların araştırılıp 

kaleme alınması ihtiyacını doğurmuştur. Ayrıca İslâm coğrafyasının Endülüs’ten 

Hindistan’a kadar genişlemesi sonucunda birbirinden farklı Mezopotamya, Grek, 

Mısır ve Hint kültürlerindeki hayvanlar âlemine ait yazılı ve sözlü bilgilerin İslâm 

kültürüne aktarılması vesilesiyle bu kadar farklı kaynaktan gelen bilgileri daha sonra 

kendi özel araştırmalarıyla geliştiren Müslümanlar, zooloji ve veteriner tıbbı 

alanlarında tarihe damga vuran eserler ortaya çıkarmışlardır.  

Hayvanlara dair yazılan eserlerde hayvanlar için söylenen şiirler ve deyimler, 

halk arasında anlatılan hayvanlarla ilgi menkıbeler, masal ve efsaneler gibi edebiyat 

alanının yanı sıra hayvanların anatomileri, güzel ve kusurlu özellikleri, hastalıkları, 

hayvanlardan faydalanarak yapılan ilaçlar, eczacılık ve attarlık, vb. gibi bilimsel 

konulara yer verilmiştir. Ayrıca hayvanların varoluş nedenleri, Allah’ın yaratma 

delilleri, hayvanların yaratılışlarındaki hikmetler, hayvanların hukuki hakları, 

hayvanlarla ilgili helaller ve haramlar gibi hususlar, bu eserlerde ele alınan konular 

arasındadır. 

4.1.1. Kur’an’da Geçen Doğa ve Hayvanlarla İlgili Ayetlerle Beraber 

Zoolojik Araştırmalara Olan İlginin Artması 

Zooloji günümüzde hayvanların yaşam tarzlarını, davranışlarını, beslenmelerini, 

üremelerini, yaşadıkları çevre ile olan ilişkilerini, vb. her yönüyle inceleyen bilim dalı 

olarak bilinmektedir. Kâtip Çelebi (ö. 1067/1657) ise kendi döneminde zoolojiyi şöyle 

 
851 Bu kabilelerden Esedoğulları ismini “aslan”dan, Kureyş “köpekbalığı”ndan, Kilâboğulları ise 
“köpekler”den almıştır.  
852 Kişinin, erkek çocuğu olduğunda kuşlarla kehanette bulunmak ve gördükleriyle çocuğunun geleceği 
hakkında yorum yapmak için dışarı çıkardı. Birisinin kurt (ذئب) dediğini duyarsa veya kurt görürse, 
bunda "zekilik, kurnazlık ve kazanç sağlama”; eşek (حمار) denildiğini duyarsa veya eşek görürse, bunu, 
"uzun ömürlülüğe, utangaç olmamaya, güçlü olmaya, sabırlılık ve dayanıklığa"; birisinin köpek ( ُكَلْب) 
dediğini duyar veya köpek görürse, bunu da "bekçilik, koruyuculuk, uyanıklık, sesin uzaklara ulaşması 
ve kazanç sağlama vb.” şeylere yorardı. Câhiz, Hayevân, C. 1, s. 324; Taceddin Uzun , "el-Câhız ve 
İlmu'l-Luğadakî (Dilbilimdeki) Yeri", Necmettin Erbakan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 
10/10, 2000, s.114. 



180 

 

tarif etmiştir “Hayvan türlerinin ayırıcı özelliklerini, onların karakteristik 

davranışlarını, fayda ve zararlarını inceleyen bir bilimdir. Konusu karada ve suda 

yürüyen, yüzen, sürünen, uçan ve benzeri hayvan cinsleridir. Bu bilimin gayesi 

hayvanların tedavi edilmesi ve onlardan faydalanılması, zararlarından kaçınılması, hal 

ve davranışlarının bilinmesidir.”853 Her iki açıklamaya bakıldığında, zooloji bilimi 

hakkında verilen tanımların benzer şekilde olduğu görülmektedir. Ancak Kâtip Çelebi 

kendi döneminde zoolojinin sadece hayvan incelemekle sınırlı kalmayıp hayvanların 

tedavisiyle de ilgili olduğunu belirtmiştir. Bu bilgi, tarihte zoolojik çalışmaların aynı 

zamanda veteriner hekimlikle bağlantılı olduğunu göstermektedir.  

Müslüman bilginler, kendi hayvanlarına olan ilgilerinin yanında Kur’an’daki 

ayetlerde hayvanlarla ilgili bilgileri anlamaya çalışarak onları doğada gözlemleye 

başlaması, bilgi sahibi olma merakını daha da artırmıştır. Örneğin Nahl suresi 66. 

ayette “Sizin için hayvanlarda da elbette ibretler vardır, size onların karınlarındaki fers 

(yarı sindirilmiş gıdalar) ile kan arasından, içenlerin boğazından kolaylıkla kayan 

dupduru bir süt içirmekteyiz.” buyurularak hayvanlarda sütün meydana nasıl 

geldiğine; Müminun suresi, 21. ayette “Gerçekten hayvanlarda da sizin için bir ders 

(ibret) vardır; karınlarının içinde olanlardan size içirmekteyiz ve onlarda sizin için 

daha birçok yararlar var. Sizler onlardan yemektesiniz” buyurularak hayvanların 

biyolojik sistemlerine dikkat çekilerek ders alınması gerektiğine; Fatır suresi, 28. 

ayette “İnsanlardan, hayvanlardan ve davarlardan da renkleri böyle değişik olanlar 

vardır…” buyurularak hayvanlarda tür, cins, familya gibi taksonomik 

sınıflandırmaların olduğuna; Yasin suresi, 71. ayette “Ellerimizin yaptıklarından 

kendileri için nice hayvanları yarattığımızı görmüyorlar mı? Böylece bunlara malik 

oluyorlar.” buyurularak hayvanların bazılarının içgüdüleri ile sahiplerine hizmet 

etmelerine; Nahl suresi, 68. ayette “Rabbin bal arısına şöyle ilham etti: “Dağlardan, 

ağaçlardan ve insanların yaptıkları çardaklardan (kovanlardan) kendine evler edin.” 

buyurularak arıların Allah’ın kendilerine verdiği içgüdü ile kusursuz bir şekilde bal 

üretebildiklerine dikkat çekilmektedir. Bu ve benzeri ayetler, daha iyi anlaşılıp ve 

yorumlanması için zoolojik bilgilere sahip olunmasını gerektirdiğinden bu alanda 

çalışmaların başlamasına vesile olmuştur.  

 
853 Kâtib Çelebi (ö. 1067/1657), Keşfü’z-Zunûn, haz. Şerefettin Yaltkaya ve Rifat Bilge, C. 1, Türk Tarih 
Kurumu Yayınları, Ankara 2014, s. 695; Bayraktar, Hayvan, C. 17, s. 88. 



181 

 

4.1.2. Arapçada Hayvanlarla İlgili Kelimelerin Zenginliği 

Arapçadaki kelimelerin üçte birine yakını hayvan isimleri ve onlarla ilgili kelime 

ve deyimlerden oluşur. Arap dili hayvan türlerinin isimleri açısından zengin bir kelime 

hazinesine sahiptir. Bunun nedeni ise eskiden beri çeşitli lehçelerde bir hayvan türü 

için verilen isimlerin farklı olması ve Arapçanın gramer yapısı itibariyle tekil-çoğul ve 

dişil-eril isimlerin her biri için farklı kelimeler kullanılmasıdır.854 Sadece bununla da 

kalmayıp hayvanların hamileliğinden başlayarak yavrunun doğduğu döneme, 

yavrunun gelişimine, diş sayısına, annenin yavru sayısına, vb. göre isimler aldığı gibi 

hayvanın türlerine, rengine, fiziksel olarak güzel ve kusurlu özelliklerine, ürün 

verimine, huylarına, sürü sayılarına ve bakıcılarına kadar her biri için farklı isimler 

kullanılmaktadır.  

Hayvanlar için çok çeşitli kelimelerin kullanılmasının en güzel örneğini “deve” 

ye verilen isimlerde görmekteyiz. Bu isimlerden bir kısmını şu şekilde sıralayabiliriz: 

- Genel kullanım olarak cemel (جمل) kelimesi Akadça ve Sümerceden 

gelmektedir. 

- Cinsiyet ayırt etmeksizin tek deve için ibil (إبل) ve ba‘îr ( بعير), 

- Dişi deveye nâka (ناقة), 

- Çift hörgüçlü Horasan devesine buht ( ٌبُخْت) veya fâlic (فالج) 

- Hızlı koşan soylu develere hecin (هجين), 

- Yazın doğan yavruya hube’ ( هبع), baharda doğana ise rube’ (ربع), 

- Anne hayvanın ilk yavrusuna tâlia’ (الطالعة),  

- Yavrusundan başkasına süt vermeyen deveye zecûr (زجُور), meme 

deliği tıkanmış deveye refkâa (رَفْقاء), hiç doğurmamış deveye difkıyy ( ُّدفْقِي), 

- Sütü az olan deveye harûr (حَرُود) ya da bekiyye (َبكَِيئة), sütü bol olan 

deveye derûr ( درَور) ya da hırhır (خِرْخِر), 

- İki dişi çıkan yavruya seniyy ( ثنى), dördüncü dişleri çıkana reba’ (رباع), 

altıncı dişleri çıkana sedîs ya da sedes (سدس/سديس)855, nâb (ناب) adı verilen azı dişi 

çıkmış dokuz yaşına yeni giren develere ise bezel ya da bâzil (بازِل/بزل), 

- 8 ila 9 aylık develere efîl (أفَيل), bir ile üç yaşları arasında olan genç 

develere bekr ( بكَْر),  

 
854 Bayraktar, Hayvan, C. 17, s. 86. 
855 Buradaki isimlerin aynı zamanda dişil formları da bulunmaktadır.  



182 

 

- Kırmızı develere hamrâa (حَمْرَاء), doru develere kümeyt (كُمَيْت), boz 

renkli develere cü’ve ( ٌجُؤْوَة), siyaha dönük koyu renkli develere cevne ( جونة), 

- Sayısı üç ile on arasında olan deve sürüsüne zevd ( ٌذوَْد), sayısı ondan 

biraz fazla olan sürüye sırme (صرمة), yirmi ila kırk dokuz arası subbe ( صبة), yüz 

develik sürüye hecme (حجمة), beş yüz ila bin arası ise ‘arc (عرج), 

- Semiz deveye esûs (أصَُوص), bâik ( ٌِبَائك) veya delih (دلِخ), zayıf deveye 

hafad (خَفَض) veya hâli’ (خالع), kısa boylu develere burkü’ (بُرْكُع),  

- Neşeli develere müşmei‘l (مُشْمَعِل), ahmak develere ra‘bûb (رعْبوب), hızlı 

develere rebîd (بيد   ,(مِبْذمَ) kuvvetli fişi develere mibzem ,(الرَّ

- Az su içen deveye rağrağa (رغرغة), çok su içen deveye ğıbb (غب), her 

sabah ve akşam su içen deveye ‘ureyca ( عريجاء), her gün nehir kenarında su içen 

deveye ise zâhira (ظاهرة) 

Bu listeye eklenecek develerin gebe ve doğum durumları, sesleri, yavrularıyla 

ilişkileri, hörgüç boyutları, sağılmaları, sürüşleri, vücudunun farklı bölgelerinde ortaya 

çıkan hastalıklar, dini ritüel ve bayramlardaki durumları… gibi daha binlerce tanım 

bulunmaktadır. Hayvanlar için bu kadar zengin bir kelime haznesine sahip toplumda, 

hayvanlarla ilgili özgün kitapların kaleme alınmış olması kaçınılmaz bir durumdu. 

4.1.3. Şairlerin Beyitlerinde Hayvanlara Sıkça Yer Vermesi 

Hayvan kitaplarının en önemli kaynaklarından birisi şiirlerdir. Hayvanlarla ilgili 

kitapları incelediğinizde büyük bir şiir külliyatına şahit olmaktayız. Toplumun tabiatla 

içli dışlı olması, uzun çöl yolculukları, avcılık, bedevilerin yaşamını idame ettirdiği 

çölde kendilerini kuşatan ve onlar için yaşamsal bir önem taşıyan vahşi veya evcil 

hayvanlarla birlikte olması, onların düşünce dünyasının teşekkülünü oluşturmuş ve 

şiirlerini bu yönde şekillendirmiştir. Bu yüzden şiirlerinde duygusal tasvirlerden 

ziyade çevresinde gördükleri somut olayları ve doğa güzellikleri ile beraber hayvanları 

da tasvir etmişlerdir.856  

Cahiliye şairleri şiirlerinde deve, at, yaban eşeği, yaban öküzü, kurt, kartal, 

doğan, bağırtlak kuşu ve diğer birçok kuş türü ile yılanlar ve bunlardan başka birçok 

canlının tasvirini yapmışlardır. Ancak şiirlerde daha çok at ve deve gibi evcil 

 
856 Şiirlerinde duygusal tasvire yer vermemelerinin sebebi zihindeki olguları ve anlamları soyutlamayı, 
değiştirmeyi ve eşyanın ötesini araştırmayı gerektirir. Bu bakımdan Cahiliye şiirinde teşbihler daha ağır 
basmakta ve bazen neredeyse diğer ifadelere hiç başvurulmadan yalnızca teşbihlerle yetinmişlerdir.  
Ceviz, Muallaka Şairlerinin Şiirlerinde At Tasviri, s. 266. 



183 

 

hayvanlara yer vermişler ve onları tasvir ederken de başka türden hayvanlarla örnek 

vererek benzetmeler yapmışlardır. Örneğin şiirde bir deve tasvir edildiğinde deve 

kuşu, yaban öküzü, yaban eşeği gibi hayvanlara benzetilirdi. Bazı Cahiliye şairleri de 

atın tasvirini yaparken onu, pençesi ve uzun tırnakları ile meşhur olan yırtıcı 

hayvanlara ve diğer çöl hayvanlarına benzetirlerdi. Cahiliye şairlerinden Bişr b. Ebî 

Hâzim, bir kasidesinde atını övdüğü beyit sayısı 23’ü bulmuştur.857 Yine Muallaka 

şairlerinden Tarafe b. Abd (ö. 564 [?])’in en meşhur şiiri olarak kabul edilen 103 

beyitlik muallakasının otuz beytinde devesinin tasvirini yapmıştır.858 Tarafe, çok iyi 

deve tasviri yaptığından dolayı edebiyat tarihçileri tarafından, “deve şairi” diye 

adlandırılmıştır.859 

Âlimler eserlerinde hayvanlarla ilgili verdikleri her bir tanım için ispat olarak 

döneminin bu meşhur şairlerinden beyitlere yer vermişlerdir. Bu onların eserlerinin bir 

nevi kaynakçası gibiydi. Asmaî’nin hayvanlarla ilgili kitaplarını kaleme alırken otuz 

bir şairin beyitlerinden yararlanmıştır.860 Ma‘mer b. Müsennâ ise Kitâbü’l-Hayl adlı 

eserinde sadece Cahiliye döneminin meşhur şairi İmruülkays’tan verdiği beyit sayısı 

otuz ikidir. Daha bunlar gibi birçok eserde şairlerden onlarca şiire yer verilmiştir. Bu 

durum ilm-i hayevân kitaplarında şiirlerden ne kadar çok faydalanıldığını gözler önüne 

sermektedir. 

4.1.4. Avcılığa Olan Merakın Artması 

Arapların ava olan ilgisi, ilm-i hayevân ve veteriner hekimliğe dair kitapların 

yazımında etkisi olmuştur. Avcılık Cahiliye çağından itibaren yapılan bir faaliyetti. 

Eğlenme amacıyla yapılan avlarda ok, yay ve kapan kullanarak ceylan, kuş gibi 

zararsız hayvanlar avlanırdı. Fakat göçebe kültürünü benimseyen bedeviler yaşadıkları 

ortamda yabani hayvanlarla iç içe olmaları ve temel ihtiyaçlarını karşılamak zorunda 

olmaları sebebiyle avcılık becerilerini geliştirmek zorundaydılar.861  

İslam toplumunun yedinci ve sekizinci yüzyıllarında Bizans, Sâsânî ve Türklerle 

daha çok etkileşime girmeleri sonucunda onlardan daha farklı avlanma teknikleri 

öğrenmişlerdir. Bu kadim medeniyetler av için doğan, şahin, atmaca ve köpek gibi 

 
857 Nurettin Ceviz, Muallaka Şairlerinin Şiirlerinde At Tasviri, s. 267-268. 
858 Emrullah İşler, “Tarafe b. Abd”, DİA, C. 40, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 2011, s. 14. 
859 Nurettin Ceviz, “Arap Şiirinde Deve Motifi”, 38. Uluslararası ICANAS Kongresi, Ankara, 10-15 
Eylül 2007, s. 58. 
860 Asmaî, el-İbil, ss. 20-21; Asmaî, el-Hayl, s. 17-18; İbn Nedîm, Fihrist, ss. 382-389. 
861 Yılmaz, Müslüman Arap Toplumunda Av Sanatı, ss. 249-250. 



184 

 

avcı hayvanlar kullanmaktaydı. Av için vahşi kuşları ehlileştirmek ve yetiştirmek, 

özellikle halife ve diğer devlet adamları arasında özel bir hobi halini almasından ötürü 

onların evcilleştirilmesi, yetiştirilmesi ve tedavi edilmesine dair kitaplar yazılmaya 

başlanmıştır.  

4.1.5. İlm-i Hayevân ve Veteriner Hekimlik Konulu Kitapların Tercüme 

Edilmeye Başlanması 

Müslüman devlet adamları, fethettikleri şehirlerde bulunan bilim okullarını 

desteklemiş ve bunu devlet politikası getirmişlerdir. Bu sayede bilim okullarında ilm-

i hayevân ve veteriner hekimlik de dahil birçok alanda eserin Arapçaya tercüme 

edilerek İslam medeniyetine kazandırılmasını sağlamışlardır. Tercüme faaliyetleriyle 

edinilen yeni bilgilerin yanında ilmî çalışmalar yapan âlimler, gelişen bilgi birikimi ile 

yeni eserler kaleme almışlardır. Bu yüzden tercüme faaliyetlerinin nasıl başladığı ve 

bilim okullarının bu faaliyetlerin gelişimine nasıl katkı sağladığını anlamak için tarihi 

süreci tanımak gerekmektedir. Nitekim veteriner tıbbına dair eserlerin tanınması ve 

tercüme edilmesi, bu okullarda yetişen âlimlerin katkısı sayesinde olmuştur.  

Müslümanların ilmî faaliyetlere ilgisinin çok çeşitli sebepleri bulunmaktadır. Bu 

nedenlerin birincisi İslam dininin ilim ve bilgiye verdiği önemdir. Müslümanların ilim 

öğrenmelerinin elzem olduğu Kur’an ve sünnette pek çok kez vurgulanmıştır.862 

Müslümanları ilmi faaliyetlere ilgisinin diğer bir sebebi de fütuhatla genişleyen İslam 

topraklarının devlet müesseselerine ihtiyaç duymasıdır. Çünkü Cahiliye dönemi ve 

yeni kurulan İslam Devletinin ilk yıllarında kurumsallaşmış bir devlet müessesesi 

bulunmamaktaydı. Fakat Müslümanlar, Bizans ve Sâsânî gibi köklü imparatorlukların 

şehirlerini topraklarına katınca artık sistemli bir devlet kurumu ihtiyacı hissedilmiş, bu 

yüzden de fethettikleri bölgelerdeki kurum ve bilim merkezlerinin faaliyetlerini devam 

ettirmelerini sağlamışlardır. Bununla beraber Kur’an’da geçen “…tanışasınız diye sizi 

kavim ve kabilelere ayırdık…”863 şeklindeki tavsiye ve teşvikle hareket eden 

Müslümanlar, kendilerine yabancı olan karşılaştıkları bu medeniyetlerin bilim mirasını 

 
862 Tâhâ suresinde Allah’ın Hz. Peygamber’e “Rabbim! İlmimi arttır” diye dua etmesini istemesi, Zümer 
suresinde “De ki: Hiç bilenlerle bilmeyenler bir olur mu?” buyurulması, Mücadele suresinde Allah’ın 
iman edenlerin ve kendilerine ilim verilenlerin derecelerini yükseltileceğinin müjdelenmesi 
Müslümanların ilme daha çok değer vermesine ve ilim elde edebilmek için çaba sarf etmelerine vesile 
olmuştur. Yine Hz. Peygamber’in “Bilgi, hikmet müminin yitik malıdır. Onu nerede bulursa alır. 
Bilgiye en layık olan kimse de mümindir.” hadisinde bilginin nerede olursa olsun alınması ve müminin 
bilgili olması gerektiğini vurgulaması da bu yönde Müslümanları teşvik etmiştir. 
863 Hucurât, 49/13. 



185 

 

devam ettirmeleriyle bilimin gelişmesine büyük katkı sağlamışlardır.864 Kur’an’ın bu 

teşvikiyle topraklarına kattıkları şehirlerdeki insanlarla çabuk kaynaşmış ve bu sayede 

kültürel bir etkileşim ortaya çıkmıştır. Olgunlaşarak büyüyen bu kültürel etkileşim 

tercüme hareketlerine vesile olmuştur. 

“Tercüme hareketleri” genel olarak medeniyetlerin ve kültürlerin birbirleriyle 

karşılaşıp temas kurmaları sırasında bilgi birikimi olan eserlerin karşılıklı nakledilmesi 

anlamına gelir. Medeniyetlerin birbirleriyle karşılaşmasıyla kültür ve medeniyetlerin 

sahip olduğu birikimler başka dillere aktarılarak tercüme hareketlerinin ortaya 

çıkmasını sağlar. İnsanlık tarihindeki üç önemli tercüme hareketlerinden865 biri 

yukarıda değindiğimiz 8.-10. yüzyıllar arasında İslam dünyasında Pehlevice, 

Süryanice ve Grekçeden Arapçaya yapılan tercümelerdir. Aslında bu kültürel 

etkileşim Arapların komşu olduğu diğer eski medeniyetlerle münasebetlerinden ötürü 

İslam öncesi döneme kadar dayanmaktadır. Mekke’de geçimleri büyük ölçüde ticarete 

dayanan Araplar, ticari ilişkiler içinde oldukları komşu ülkelerin dillerine az çok aşina 

idiler.866 Ayrıca Arabistan, doğuda İran-Hint ve kuzeyde Yunan-Roma ile de ilişkiler 

içerisindeydi. Hatta doğu-batı medeniyetlerinin karışımı olan “Helenistik” akımın 

merkezleri Bizans ve İran, Arabistan’a yakın bölgelerde bulunmaktaydı. İslam öncesi 

döneme ait çevirilerin dini alanda yapıldığı tahmin edilmektedir. Çünkü Araplar 

arasında Yahudilik ve Hristiyanlık yayıldığından, İncil ve Tevrat’ı okuyan ve onu 

 
864 Fuat Sezgin’in, Alman oryantalist Julius Ruska’dan aktardığı şu ifadeler, Müslümanların fethettikleri 
topraklardaki toplumlara olumlu yaklaşımlarını, ilme olan ihtiyaçlarını ve yabancı kültür mirasını doğru 
şekilde kullanmalarını anlamak açısından önemlidir “Önemle ve ısrarla ifade edilmelidir ki İran ve 
Roma’nın taşra vilayetlerine taşan Araplar ne hukuk bilimini ne de devlet yönetimi sanatını hazır ve 
oluşmuş bir şekilde beraberlerinde getirmişlerdi, bilakis fethedilen ülkelerin yönetim metotlarını ve 
hukuk formlarını büyük ölçüde değiştirmeden aynen almak zorunda kalmışlardı. Onların şaşırtıcı bir 
hızla daha kapsamlı ilişkilere uyum sağlayabilmeleri ve sadece devlet idaresiyle ilgili kurumları değil, 
aynı zamanda eski ve olgun bir kültürün diğer bütün meyvelerini alarak özümsemeleri anlamında 
bilinen bir olgudur.” Sezgin, İslam’da Bilim ve Teknik, C. 5, ss. 2-3. 
865 İnsanlık tarihinde yaşanan en önemli tercüme hareketleri üç aşamada gerçekleşmiştir: Birinci aşama, 
milâttan önce 600’lerde başlayan, 400’lü yıllarda Sümerler, Fenikeliler ve Mısırlılar gibi kültür ve 
medeniyetlerden Grekçeye çevirilerin yapıldığı dönemdir. Bu aşamadaki tercüme faaliyetleri, dönemin 
genel anlayışı olan Grek düşüncesinin yalnızca o aklının ürünü olan Grek mucizesi olduğu fikrinden 
ziyade kendinden önceki antik düşüncelerin birleşimi olduğu görüşü üzerinden yapılan çalışmalardır. 
İkinci aşama yukarıda belirtilen Arapçaya yapılan tercüme faaliyetleridir. Üçüncü aşama ise 12. 
yüzyılda Avrupalıların Arapça kitapları başta Latince ve İbranice olmak üzere Batı dillerine aktardıkları 
tercümelerdir. Muhittin Macit, “Tercüme Hareketleri”, DİA, C. 40, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 
İstanbul 2011, ss. 498-499. 
866 Hicazlıların Nebat ülkesi üzerinden Suriye ile devamlı ticari münasebetleri bulunmaktaydı. Şam ve 
Filistin Bölgesinde Arapçanın yanı sıra İbranice, Latince (Roman), Süryanice, Aramice gibi diller de 
konuşulmaktaydı. Bu sebeple ticaretle uğraşan bir kavmin en azından bazı tüccarının ticaret için 
gittikleri yerin dillerini belli ölçüde öğrenmiş olması tabiidir. İbrahim Kutluay, "Hz. Peygamber’in Zeyd 
b. Sâbit’e Yahudi Yazısını/Dilini Öğrenme Talimatı Vermesi ile İlgili Rivâyetlerin Değerlendirilmesi" 
Hadis Tetkikleri Dergisi, 7/2, 2010, s. 134. 



186 

 

anlayarak Araplar arasında yayılmasını sağlayan mütercimler bulunmaktaydı.867 Lakin 

kutsal kitapların Arapçaya çevrildiğine dair herhangi bir yazılı kaynak bulunmamakla 

birlikte çevirilerin sözlü aktarım yoluyla olduğu ihtimali yüksektir. 

Arabistan’ın eski medeniyetlerin ortasında bulunması, onlarla etkileşim ve 

iletişim içerisinde olmasına vesile olmaktaydı. Nitekim Araplar arasında ticaretle 

ilgilenenlerin önde gidenleri, farklı şehir ve ülkelerde mal satmak için ticaret 

yolculukları yapmaktaydılar. Orada duyduklarını ve gördüklerini kendi 

memleketlerine geldiklerinde anlatmakta ve ilginç olduğunu düşündükleri farklı 

şeyleri götürmekteydiler. Bu örneklerden bir tanesi Kureyş’in zenginlerinden olup 

ticaret için Hîre’ye ve İran’a yolculukları yapan Nadr b. Haris (ö. 2/624)’tir. Nadr b. 

Haris İran kültürü ve sanatlarıyla ilgilenmiş ve Hz. Peygamber’e Mekke’deyken gelen 

ayetlerin müşrikleri etkilememesi için İran’dan, hikâye ve efsaneler anlatan kitaplar 

getirmiştir.868 Nadr’ın getirdiği Fars dilindeki bu kitaplarda yazılanların Araplar 

arasında anlaşılması, bu kitapların Arapçaya çevrilmiş olması ihtimalini artırmaktadır. 

İslam’ın, Mekke ve Medine dışında yayılması ile beraber farklı dillerdeki 

toplumlarla iletişime geçilmeye başlanmıştır. Yavaş yavaş temelleri atılan yeni İslam 

devletinin artık bürokratik bir yapıya sahip olması gerekmekteydi. Bu yüzden İslam 

devletinde ilk tercümelerin diplomatik faaliyetlerin yaşandığı Hz. Peygamber 

döneminde başladığı söylenebilir. Hz. Peygamber hem kendi yaşadıkları bölgedeki 

hem de diğer devletlerdeki Yahudi ve Hristiyanlarla iletişime geçebilmek için İbranice 

ve Süryanice bilen sahabelere ihtiyaç duymuş ve bu görevi ilk olarak okuma-yazma 

konusunda oldukça yetenekli ve bilgi sahibi olan genç sahabe Zeyd b. Sâbit’e (ö. 

45/665 [?]) vererek kendisinden İbranice ve Süryanice öğrenmesini istemiştir.869 Zeyd 

 
867 Ramazan Şeşen, “İslam Dünyasındaki İlk Tercüme Faaliyetlerine Umumi Bir Bakış (Başlangıçtan 
h.4/m.10. asrın sonlarına kadar)”, İslam Tetkikleri Enstitüsü Dergisi, 7/3-4, 1979, ss. 4,6. 
868 Lokman suresi 6. ayetinde “İnsanlar arasında öyleleri vardır ki bilgisizlik yüzünden başkalarını Allah 
yolundan saptırmak ve o yolu eğlence vesilesi kılmak için eğlendirici sözleri alıp kullanırlar; işte bunları 
alçaltıcı bir azap bekliyor.” buyurulan “eğlendirici sözler”in Nadr. b. Haris’in getirdiği kitaplara işaret 
edildiği belirtilir. Süyûtî, ed-Dürrü’l-Mensûr fi’t-Tefsîr bi’l-Me’sûr, çev. Hüseyin Yıldız, C. 11, Ocak 
yayıncılık, İstanbul 2012, s. 586; Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, C. 6, s. 268; Ramazan Şeşen, İslam 
Dünyasındaki İlk Tercüme Faaliyetleri, s. 6; İrfan Aycan, "Nadr b. Hâris", DİA, C. 32, Türkiye Diyanet 
Vakfı Yayınları, İstanbul 2006, s. 280. 
869 Tirmizî, İsti’zan, 22; İbn Sa‘d, Tabakât, C. 2, ss. 363-364; Taberânî, el-Mu‘cemü’l-Kebîr, C. 5, ss. 
155-156. Hz. Peygamber çevirilerin güvenirliği konusunda hasasiyet göstermiştir. Çünkü oldukça 
hassas olan diplomatik ilişkilerin ve dinin zarar görmemesi için güvenilir kişilere ihtiyaç 
duyulmaktaydı. 



187 

 

b. Sâbit bu dilleri öğrenmesi sayesinde Hz. Peygamber’e gelen mektupların okunması 

ve güvenilir bir kişi tarafından cevap yazılması sağlanmıştır. 

Yazılı olarak yapılan çeviriler ise fetihlerin genişlemesi sonucunda ortaya 

çıkmıştır. Şam’ın 15/636, Humus ve Halep’in 16/637, Antakya’nın 17/638 ve 

İskenderiye’nin 21/642 yıllarında fethedilmesiyle Müslümanlar, bu şehirlerde bulunan 

önemli ilim merkezlerine sahip oldukları gibi bu okullarda alanlarında uzman olan 

âlimlere çok yakın ilgi ve alaka göstermişlerdir.870 Özellikle İslam devletinin çeviri 

faaliyetlerinin temelini oluşturan bu okulların oluşumları ve eğitimleri şu şekildeydi: 

 İskenderiye okulu: Makedonyalı İskender’in milattan önce üç yüzlü yıllarda 

fethettiği ülkelerde kendi adına inşa ettiği on altı şehrin en büyüğü olan 

İskenderiye’dir.871 İskender bu şehirlerde Eski Yunan kültürü ve doğu kültürünün 

sentezi olan Helenistik akımın oluşmasına vesile olmuştur. İskender’in ölümünün 

ardından Batlamyus ailesinin ve özellikle II. Batlamyus’un (Ptolemaios Philadelphos) 

gayretleriyle bir üniversite şehri durumuna gelen İskenderiye Yahudi felsefesi, 

Hristiyan felsefesi ve Eflâtuncu, Aristocu, Epikurosçu, Stoacı ve Yeni Eflâtuncu 

öğretilerin merkezlerinden biri olarak kabul edilmiş ve Atina Okulunun 

kapanmasından sonra ilmi faaliyetlerini sürdürme açısından onun yerine geçen Greko-

Romen çağındaki ikinci okul olmuştur. İskenderiye okulunda tıp ve mantık dersleri bir 

arada verilmekteydi. Tıp ile mantık arasındaki bağlantı kendisi İskenderiye Okulunun 

üyelerinden biri olmamasına rağmen, bu okulla devamlı bir ilişki içerisinde olan 

Galen, tıbbî-mantıkî gelenekten bahsetmesi sebebiyle İskenderiye Okulunun bir 

parçası sayılmıştır.872 Bu okulda ayrıca Grekçeden Süryaniceye tercümeler 

yapılmıştır.873 

 Antakya okulu: İskenderiye okulunun devamıdır. Müslümanların Mısır’ı 

fethinden sonra İskenderiye okulu Antakya’ya nakledilmiştir. Bu nakil, Ömer b. 

Abdülaziz’in İskenderiye okulundaki hocalarla alakadar olması ve buradaki 

hocalardan Abdülmelik Ebcer ile dostluk kurması vesilesiyle olmuştur.874 

 
870 Fuat Sezgin, İslam’da Bilim ve Teknik, C. 1, Türkiye Bilimler Akademisi Yayınları, Ankara-2015, 
s. 3; Aycan vd., Emevi Dönemi Bilim, Kültür ve Sanat Hayatı, s. 72. 
871 Mahmut Kaya, "İskender", DİA, C. 22, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 2000, s. 555. 
872 Ahmet Kayacık, "İskenderiye Okulu ve Tıbbî Mantıkî Gelenek", Bilimnâme, S. 36, 2018, ss. 94, 101. 
873 Macit, Tercüme Hareketleri, C. 40, s. 499. 
874 Philip Hitti, Siyasi ve Kültürel İslam Tarihi, çev. Salih Tuğ, C. 2, İstanbul, 1980, s. 399; Aycan vd., 
Emevi Dönemi Bilim, Kültür ve Sanat Hayatı, s. 66. 



188 

 

 Urfa ve Nusaybin okulları: Bu okullar birbirini izleyecek şekilde 363’te 

Hristiyanlaşmış İranlılar’a Yunanca öğretmek amacıyla Sâsânî/Pers kralları tarafından 

kurulmuştur. II. Urfa okulu olarak bilinen875 ve Süryani ilim adamlarının ders verdiği 

okul, Grek kültür ve felsefesinin Mezopotamya'ya yayılmasında önemli bir rol 

oynamıştır. 363 yılında Pers ve Roma devletleri arasında yapılan bir antlaşmaya göre 

Nusaybin kenti Pers yönetimine geçince Süryani bilginler de Mar Afrem 

başkanlığında Urfa'ya taşınmış ve burada bir okul kurmuşlardır. Bu sebeple Nusaybin' 

den gelen Pers uyruğuna ait bilginler tarafından kurulduğu veya Perslilere Grekçe 

öğrettiği için Urfa okuluna "Persliler Okulu" adı da verilmiştir.876 Urfa okulunda 

Grekçeden Süryaniceye tercümeler yapılmıştır. Özellikle Aristoteles'in eserleri 

üzerinde yoğun tercüme faaliyetleri yapılmıştır.877  

Süryanilerin en önemli okullarından biri olan Nusaybin okulu ise MS. 325 

yılında düzenlenen İznik konsiline öğrencisi Mar Afreim ile katılan Mar Yakub’un bu 

konsilin sona ermesinden sonra kendisinin piskoposluk bölgesi olduğundan 326 

yılında burada akademi kurmuştur. Nusaybin okulunda din ilimlerinin yanında 

Hipokrat ve Galen'in tıp kitaplarıyla Aristo mantığının bazı bölümleri okutulurdu.878 

Daha sonraları okuldan ayrı olarak bir hastane kurulmuş ve burada tıp dersleri de 

verilmiştir.879 

 Cündişâpûr (Gundi-Şapur) okulu: Mezhep anlaşmazlıkları yüzünden 489’da 

Edessa’dan (Urfa) sürülen Nestûrîler ile putperest kabul edildikleri için 529’da 

Atina’dan sürgün edilen Yeni Eflâtuncu sekiz felsefeci Cündişâpûr’a yerleşmiş, bunun 

üzerine I. Hüsrev (531-579) felsefe, tıp ve diğer ilimlerin okutulduğu bir mektep 

kurmuştur. Bu okulda Hristiyan Suriyeli, Hintli, Yunanlı ve İranlı bilim adamları görev 

yapmıştır. Aristo ve Eflâtun’un bazı eserleriyle Kelîle ve Dimne bu devirde Farsçaya 

 
875 I. Urfa okulu M.S. 2. ve 4. yüzyıllarda eğitim vererek dönem en görkemli zamanlarını yaşamış ve 
adı ilk defa Süryanice felsefe eseri vermekle duyulan Bardaysan, bu okulda yetişmiş olan önemli 
isimlerden olmuştur.  
876 E.R. Hayes, Urfa Akademisi, çev. Yaşar Günenç, Yaba Yayınları, İstanbul 2002, s. 155. 
877 M. Nesim Doru, Doğu’dan Batı’ya Düşüncenin Serüveni, ed. Bayram Ali Çetinkaya, C. 5, İnsan 
yayınları, İstanbul 2015, s. 278. 
878 Münir Aykut, “Güneydoğu Anadolu’nun Medeniyet Tarihi Açısından Önemi”, Köprü Dergisi, S. 
98, 2007, http://avrupabirligigazetesi.com.tr/2016/10/25/guneydogu-anadolunun-medeniyet-tarihi-
acisindan-onemi/ (13.01.2021); Aslan, Fatma Betül "İslam Öncesi Dönemden Emevi Döneminin 
Sonuna Kadar Tercüme Faaliyetleri", Eskiyeni, S. 27, 2013, s. 167. 
879 Murat Tural, ‘Mezopotamya ve Suriye’nin Fethi’nin Abbasilerdeki Tercüme Devrine Katkısı’, 
Studies International Journal of Social Science, 5/3, 2012, s. 246. 



189 

 

çevrilmiştir. Hz. Peygamber döneminde Arapların tabibi olarak bilinen Haris b. 

Kelede’nin (ö. 13/634) Cündişâpûr’da eğitim aldığı bilinmektedir.880  

Ârâmîce öğretim yapan bu okul Hint ve Yunan kültüründen etkilenmiş, daha 

sonra Müslüman tıp kültürünün oluşmasında önemli bir rol oynamıştır.881 Cündişâpûr 

okulu, Hz. Ömer zamanında Ebû Mûsâ el-Eş‘arî tarafından barış yoluyla alındıktan 

sonra (17/638) kurum korunarak ilmi faaliyetlerine devam ettirilmiş, zamanla tıp 

okulu, akademi ve rasathanesiyle büyük ün kazanmıştır. Muâviye b. Ebû Süfyân’ın 

(661-680) halifeliği döneminde doktorluğunu yapan Rum kökenli Hıristiyan İbn Asâl 

en-Nasrânî (ö. 46/666) de Cündişâpûr’da eğitim almıştır. İbn Asâl’ın, Yunanca ve 

Süryaniceden pek çok eseri kullanarak Müfred ve Mürekep İlaçlar ve Kuvvetleri isimli 

eserini kaleme aldığı ve Muaviye’nin, kendisinden, kaynak olarak kullandığı eserlerin 

birkaçını Arapçaya tercüme etmesini istediği bildirilmiştir.882  

Şehrin Bağdat’a yakın olması ve özellikle İranlıların Abbâsi hilâfetiyle yakın 

ilişkiler kurması sayesinde İslâm coğrafyasının her yerine yayılan ilmî ve felsefî 

gelişmelerde Cündişâpûr’daki okulun büyük rolü olmuştur. Bunun önemli bir 

göstergesi, 148 (765) yılında Cündişâpûr’da hastane yöneticiliği yapan Curcîs b. 

Cibrâîl b. Buhtîşû’nun Halife Ebû Ca‘fer el-Mansûr’un tedavisi için Bağdat’a 

çağrılması ve Buhtîşû‘ ailesinin Mâseveyh ve Tayfûrî aileleriyle birlikte uzun yıllar 

halifelere hekimlik görevi yapmış olmasıdır.883 

 Harran Okulu: Sabiîlerin kurmuş olduğu okuldur. Kendilerini Manderler 

(ârifler, bilenler), ya da Nasuralar (kutsal öğretileri koruyup gözetenler) olarak 

adlandırmaktaydılar.884 İskender devrinden İslâm döneminin başlarına kadar burada 

Hermetik-Helenik kültür885 egemenlik olmuştur. Harran’da yetişen matematikçiler, 

filozoflar, tabipler, astronomlar, Abbâsîler’in ilk döneminde tercüme ve telif 

 
880 Öztürk, İslam Tıp Tarihi, s. 43. 
881 Recep Uslu, “Cündişâpûr”, DİA, C. 8, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 1991, s. 118. 
882 Fazıl Halîl İbrahim, "Emeviler Döneminde Tercüme Faaliyetleri ve İlmi Gelişmelerin Öncü 
Hareketleri". Harran Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, S. 7, 2001, s. 186; Fatih Erkoçoğlu, 
“Emevîler Döneminde Beşerî Bilimler”, Kırıkkale Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, S. 9, 2019, s. 
53. 
883 Macit, Tercüme Hareketleri, C. 40, s. 499. 
884 H. Tevfik Marulcu, Mu’tezile Ekolünün Tanrı-Alem-İnsan Görüşlerinin Oluşumunda İlkçağ 
Felsefesinin Etkileri, Süleyman Demirel Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Yayımlanmamış 
Yüksek Lisans Tezi, Isparta 2002, s. 13. 
885 İskender'in Doğu seferine katılan gruplardan bir bölümünün Belh ve çevresinde kaldıkları ve 
buralarda koloniler oluşturdukları ve bu kolonilerin özellikle Hint Kültürü ile Helenistik kültürü 
mezcederek meydana getirdikleri yeni kültür akımı. Bekir Karlığa, “İslam'da Tercüme Hareketleri”, II. 
Uluslararası İslam Düşüncesi Konferansı, İstanbul İstanbul, 25-27 Nisan 1997, s. 89. 



190 

 

çalışmalarında önemli rol oynamıştır. Bunlardan biri tercüme tarihinde öne çıkan Sâbit 

b. Kurre’dir. 

Bu okulların dışında dolaylı yolla da olsa Hindistan’daki ilim faaliyetleri, İslam 

düşünce ve ilim dünyasına katkıda bulunmuştur. Hindistan’da Raca Chandra Gupta 

yeni bir krallık kurarak Pataliputra kentini merkez edinmiş ve bu hanedanlık Budizme 

karşı Brahmanizm'i destekleyerek Sanskritçenin canlandırılması için büyük çaba 

harcamıştır. Bu dönemde krallığın başkenti Pataliputra Astronomi ve Matematik 

çalışmalarının merkezi haline gelmişti. Aryabhata (ö. 499) başta olmak üzere Pance-

Siddhanta isimli beş metnin yazan Varahamihisa (ö. 587), İslam dünyasında "Sind-

Hind" adıyla bilinen Brahma-Siddhanta isimli eserin yazan Brahma-Gupta (ö. 628[?]) 

gibi bilginler bu alanlarda önemli eserler kaleme almışlardı. Halife Mansûr zamanında 

Hintli bir kişi olan Kenkeh el-Hindî bazı metinleri Hintçe açıklamış, bir mütercim bu 

açıklamaları Farsçaya çevirmiş, bir başka mütercim de Farsçadan Arapçaya 

aktarmıştır.886 

Arapça olarak günümüze kadar ulaşan ilk el yazmasının, Yunan simyacı 

Zosimos’un (350-420) bir risalesinin 38/658 yılında gerçekleştirilmiş bir Arapça 

tercümesi olduğu tespit edilmiştir. Bu tarihe göre Yunanca eserlerin Arapça çevirisine 

yönelik ilginin Emevîlerin ilk halifesi olacak Muaviye’nin henüz valilik döneminde 

başladığı söylenebilir.887 Halife olamadığı için kendisini ilme ve ilgi duyduğu kimya 

bilimine adayan Muaviye’nin oğlu Hâlid b. Yezîd (ö. 85/704), Mısır şehrine yerleşerek 

Arapça bilen Yunanlı filozoflardan Grekçe ve Kıptîce yazılmış eserlerin tercüme 

edilmesini istemiştir. Bu tercümeleri yapan kişilerden biri de İstefan el-Kâdim’dir.888 

Hâlid b. Yezîd’in tıp ve astronomi alanlarında da bazı kitapların tercümesini 

yaptırmıştır. 

Divanlarda tutulan defterler de tercüme faaliyetleri içerisine dahil edilmiştir. 

Emevî halifesi Abdülmelik b. Mervan (685-705) döneminde Suriye ve İran’daki 

divanlar Arapçaya çevrilmiştir. Çünkü onun dönemine kadar divanlardaki defterler 

 
886 Bekir Karlığa, İslam'da Tercüme Hareketleri, s. 89. 
887 Sezgin, İslam’da Bilim ve Teknik, C. 5, s. 3. 
888 İbn Nedîm, Fihrist, ss. 619,623. 



191 

 

Suriye’de Rumca, İran’da ise Farsça olarak kaydedilmiştir. Arapça devlet tarafından 

resmi dil ilan edilince artık divanlardaki kayıtlar Arapça yazılmaya başlamıştır.889 

Tercüme hareketleri Emevîler döneminde başlamasına rağmen bu dönemdeki 

tercümeler daha çok devletin ihtiyacına ya da kişisel ilgilere bağlı olarak yapıldığı 

bilinmektedir. Abbâsîler döneminde yapılan tercüme faaliyetleri ise daha sistemli ve 

kurumsal şekilde gerçekleştirilmiştir. Özellikle Mansûr (754-775) döneminde ilim ve 

kültür faaliyetleri yoğunluk kazanarak Sanskritçe, Süryanice, Kıptîce ve Yunanca 

eserler tercüme edilmiştir.890 Mansûr’dan sonra diğer halifeler de devlet politikası 

gereği tercüme faaliyetlerine büyük destek sağlamış ve bu sayede Bağdat’ta önemli 

ilim merkezlerinden “Beytülhikme (Bağdat Okulu)” nin kurulmasına vesile olmuştur. 

Cündişâpûr okulundaki Süryânîler, Hintliler, Harranlılar ve Nebatîler, Hârûn 

Reşîd (786-809) ve Bermekîler’in teşvikiyle Bağdat’a gelerek buradaki tercüme 

faaliyetine katılmışlardır. Bu bilginler Bağdat’ta İran ve Hint asıllı bilginlerle bir araya 

gelerek yeni bir ilim hareketi başlatmışlardır. Yunanca, Pehlevîce, Latince, Sanskritçe, 

Nebatîce ve Süryânîce yazılmış birçok eser burada Arapçaya çevrilmiştir. 

Beytülhikme’nin gelişmesine en çok katkı sağlayan halife ise Me’mûn’dur (813-833).  

830’da Bizanslılara karşı başarıyla sonuçlandırdığı seferden dönerken oralardan 

toplattığı kitapları beraberinde Bağdat’a getirmiş ve kütüphaneyi zenginleştirmek için 

büyük bir bütçe ayırtmıştır.891  

Abbâsîler döneminde farklı dillerden tercüme faaliyetleri yapan ilim adamlarının 

isimleri şöyledir: 892 

 Grekçeden tercüme yapanlar: el-Bıtrîk ve oğlu Ebû Zekeriyyâ (Yahyâ b. 

Bıtrîk), Hasan b. Sehl, Haccâc b. Matar, Abdülmesîh b. Abdullah b. Nâime el-Hımsî, 

Selâm el-Ebraş, Habîb b. Behrîz, Zurba b. Mâcüveh, Hilâl b. Ebû Hilâl el-Hımsî, 

Tuzârî, Fusyûn, Ebû Nasr Avi b. Eyyûb, Besil b. el-Mitrân, Ebû Nûh b. Salt, Astas, 

Ceyrûn, İstefan b. Basil, İbn Râbıta, Siyûfîlî, Şemlî, Îsâ b. Nûh, Ebû İshak el-Kuveyrî, 

Todros es-Sinkâl, Dari’ er-Râhib, Hyabsiyon, Salîba, Eyyûb er-Ruhâvî, Sâbit b. 

Kuma‘, Eyyûb, Sem‘ân, Bâsil, İbn Şehdî el-Kerhî, Ebû Amr Yuhannâ b. Yûsuf, Eyyûb 

 
889 Fatih Erkoçoğlu, Emevilerin Dönüm Noktası Abdülmelik b. Mervan, Türkiye Diyanet Vakfı 
Yayınları, Ankara, 2011, s. 368. 
890 Dimitri Gutas, Yunanca Düşünce Arapça Kültür, çev. Lütfü Şimşek, İstanbul 2020, ss. 38-43. 
891 Mahmut Kaya, “Beytülhikme”, DİA, C. 6, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 1992, s. 89. 
892 İbn Nedîm, Fihrist, ss. 623-628.  



192 

 

b. Kâsım er-Rakkî, İbnü’d-Dehkî, Darîşû, Kustâ b. Lûkâ, Huneyn b. İshak, İshak b. 

Huneyn, Sâbit, Hubeyş, Îsâ b. Yahyâ ed-Dımaşkî, İbrâhim b. Salt, İbrâhim b. 

Abdullah, Yahyâ b. Adî, en-Nefisî 

 Farsçadan tercüme yapanlar: İbn Mukaffâ‘, Nevbaht ailesi, Mûsâ b. Hâlid, 

Yûsuf b. Hâlid, Ebü’l-Hasan Ali b. Ziyâd, Hasan b. Sehl, Ahmed b. Yahyâ b. Câbir, 

Cebele b. Sâlim, İshak b. Yezîd, Muhammed b. Cehm el-Bermekî, Hişâm b. Kâsım, 

Mûsâ b. Îsâ, Zâdeveyh b. Şâheveyh, Muhammed b. Behrâm el-İsfahânî, Behram b. 

Merdânşah, Ömer b. Ferruhân et-Taberî. 

 Hintçe ve Nebatîceden tercüme yapanlar: Münakkih el-Hindî, İbn Dehn el-

Hindî, İbn Vahşiyye. 

Eski medeniyetlere ait edebiyat, felsefe, tıp, mantık, metafizik, aritmetik, 

geometri, botanik, farmakoloji, etik, fizik, siyaset, vb. eserlerle beraber hayvanları 

konu alan masallar, ilm-i hayevân ve veteriner hekimlik alanındaki eserler tercüme 

edilmiştir. Bu alanla ilgili ilk tercüme edilen eser, kahramanları hayvanlardan oluşan 

ve Hint kökenli bir masal kitabı olan Kelile ve Dimne’dir. İbn Mukaffâ‘ (ö. 

142/759)’nın tercüme ettiği nüsha Sâsânî Kisrâsı Hüsrev I. Enûşirvân zamanında (531-

579) tabip Bürzûye’nin (Berzûye), Pançatantra ile birkaç Sanskritçe kaynaktan daha 

yararlanarak Pehlevî dilinde tercüme ve telif ettiği eserdir. Bu tercüme İbnü’l-

Mukaffa’yı kendi döneminde üne kavuşturmuştur. Hatta belli başlı dünya dillerine 

yapılan Kelîle ve Dimne çevirilerinin neredeyse tamamı İbnü’l-Mukaffa’nın 

çevirisinden yapılmıştır.893 Bu eserde her ne kadar zoolojik bilgiler sunulmasa da 

hayvanlarla ilgili fabl ve anekdotlar ilerleyen zamanlarda kaleme alınan hayvanlarla 

ilgili kitaplara ilham olmuştur. 

İlm-i hayevân (zooloji) konularını ele alan tercümeler ise Aristo’nun hayvanlarla 

ilgili eserlerinin tercümeleriydi. Aristo’nun eserleri Muaviye döneminde tercüme 

edilmeye başlamıştır. Aristo’nun zoolojiyi konu alan temel eserlerinden Historia 

Animalium (Hayvanların Tarihi), Gassânîler döneminde yaşamış iki dile sahip 

Araplardan bir grup mütercim tarafından tercüme edilmiştir.894 Aynı eser daha sonra 

 
893 Sezgin, İslam’da Bilim ve Teknik, C.1, s. 8; Adnan Karaismailoğlu, “Kelîle ve Dimne”, DİA, C. 25, 
Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 2002, s. 210; İbrahim Sarıçam ve Seyfettin Erşahin, İslam 
Medeniyeti Tarihi, Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara 2013, s. 37. 
894 Irfan Shahîd, Byzantium and the Arabs in the Sixth Century, C. 2, Dumbarton Oaks Research Library 
and Collection, Washington 2009, ss. 240-241; Samet Şenel, Emevîler Döneminde Tercüme Faaliyetleri 



193 

 

Aristo’nun De Partibus Animalium (Hayvanların Organları) ve De Generatione 

Animalium (Hayvanların Oluşumu) eserleri ile birlikte Yahyâ (Yuhanna) b. el-Bıtrîk 

(ö. 200/815 [?]) tarafından on dokuz makalelik tek kitap halinde Kitâbü’l-Hayevân 

adıyla Arapçaya tercüme edilmiştir.895 Bu tercümenin hayvan kitaplarının yazımında 

önemli bir çığır açtığı söylenebilir. Çünkü birçok Müslüman âlim, eserlerini kaleme 

alırken Aristo’nun sistematiğinden yararlanmış, ondan alıntılar yapmış, hatta dinle 

bağdaşmayan bazı yerlerini kendi kitaplarında eleştirmişlerdir. Aristo’nun bu 

alanındaki ilmine saygıdan ötürü ilerleyen yüzyıllarda hayvanlarla ve veteriner 

hekimlikle ilgili konularda yazılan kitapların bazıları Aristo’ya atfedilerek kaleme 

alınmıştır. 

Abbâsîler döneminde yazarı belli olsun olmasın her türden eser Arapçaya 

çevrilmiştir. Bunlar arasında yazarı veya derleyeni belli olmayan ya da yazarı sözde 

eserde belirtilen yazara aitmiş gibi (pseudo) kabul edilen ilm-i hayevân konulu eserler 

de bulunmaktaydı. Bu eserlerden tercüme edilenlerin bazıları şunlardır: 

 Hipokrat’a atfedilen Kitâbü Menâfi‘i’l-Hayevân ve Kitâbü Tabâ’i‘i’l-

Hayevân:896 İlm-i hayevân türündeki bu çevirilerin asılları günümüze kadar 

ulaşamamakla birlikte Kitâbü Menâfi‘i’l-Hayevân’nın Arapça çevirisini Palermolu 

Musa’nın 1277 yılında Latince’ye çevirdiği tespit edilmiştir.897 3./9. yy’da yaşamış 

olan İsa b. Ali’nin (isminin Ali b. İsa olduğu da söylenir) Kitâbü Menâfi‘i A‘dâ’l-

Hayevân ve Kitâbü al-Havâs min A‘dâ’l-Hayevân  eserlerinde Demokritos, Hipokrat 

ve Hermes’ten alıntılar içerdiğini bilinmektedir.898 

 Aristo’ya atfedilen Kitâbü Nu‘ûti’l-Hayevân: Kitabın Arapça çevirisinde 

Aristo’ya atıfta bulunulsa da bazı araştırmacılar bu eserin Timotheus899’ a ait olan 

Timotheus of Gaza adlı eser olduğunu iddia etmişlerdir.900 

 
(661-750), Sakarya Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, Sakarya 
2018, s. 38. 
895 İbn Nedîm, Fihrist, s. 642; McDonald, M. V., “Bir Tür Olarak Arap Edebiyatında Hayvanı Konu 
Alan Kitaplar”, çev. Şener Şahin, Uludağ Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi, 16/2, 2007, s. 395. 
896 İbn Ebû Usaybia, ‘Uyûnü’l-Enbâ’, s. 56; Sezgin, GAS, C. 3, s. 349. 
897 Sezgin, GAS, C. 3, s. 349. 
898 Sezgin, GAS, C. 3, s. 377. 
899 Bizans İmparatoru I. Anastasios (491-516) döneminde yaşamış olan dil bilginlerinden bir tanesidir. 
Hindistan ve Mısır'ın dört ayaklıları, egzotik ve ürkütücü kuşlar ve yılanlar üzerine efsane şiirlerinden 
bahseden dört kitap yazdığı bilinmektedir. Kruk, Remke, “Timotheus of Gaza's on Animals in The 
Arabic Tradition”, Le Muséon, 114/3,  2001, s. 355. 
900 1100’lü yıllarda yaşamış olan Şerefüz-Zamân Tâhir el-Mervezî’ye kadar Timotheus’un adı herhangi 
bir eserde geçmemiştir. Mervezî Tabâ’i‘u’l-Hayevân adlı eserinde Timotheus’in adını “Tîmûtiyûs, 



194 

 

 Tyanalı Apollonios’a atfedilen Kitâbü Sırri’l-Halîka901 

Sekizinci yüzyıldan itibaren hayvanlarla ilgili pek çok eser tercüme edilmiş ve 

bundan sonrasında âlimler tarafından özgün eserler kaleme alınmaya başlamıştır. 

Tercüme faaliyetleri ile birlikte Müslüman âlimler, mensup oldukları milletlerin 

hayvanlar hakkındaki birikimlerini çeşitli kültürlerden elde ettikleri bilgilerle 

birleştirerek Orta Çağ’da ilm-i hayevân ve veteriner hekimliğin öncüsü olmuşlardır. 

4.2. Hayvanlarla İlgili Monografik Eserlerin Yazılması 

Hayvanları monografik açıdan inceleyen eserleri kaleme alan âlimlerin çoğu 

dilbilimci olması sebebiyle hayvanlarla ilgili eserlerin başlangıç noktasının dilbilimine 

dayandığını söyleyebiliriz. Dilbilimi ile ilgili ilk çalışmalar Kur’an’da mânaları 

bilinmeyen garîb kelimeler hakkında sahabelerin sorduğu sorulara Hz. Peygamber’in 

verdiği cevaplarla başlamıştır. Daha sonraları ise Kur’an’da anlamı bilinmeyen 

kelimelerin hangi kabilelere ait olduğunun ve ne anlama geldiğinin anlaşılması için bu 

garîb kelimelerle ilgili Arap şiirinden örnekler verilerek açıklama  yapılmıştır.902 

Bununla birlikte ticarî münasebetler ve fetihler sebebiyle yabancı unsurların Araplarla 

karışması neticesinde Arap diline yeni kelimeler de eklenmiştir.903 Fakat dildeki bu 

karışma (pidginizasyon) hatalı konuşma ve kullanımların yaygınlaşmasına sebep 

olmuş, bunun üzerine başta Halîl b. Ahmed, Halef el-Ahmer, Kisâî, Nadr b. Şümeyl, 

Asmaî, Ebû Zeyd el-Ensârî, İbn Düreyd, Ezherî ve Cevherî gibi dilciler olmak üzere 

doğru ve yanlış olan sözlük malzemesini derlemeye başlamışlardır. 

Farklı dil ve kültürlerle etkileşimlerinin sonucunda, Arap dilinde hayvanlar için 

kullanılan kelimeler ve terimler için karışma söz konusu olmuştur. Dildeki karışma 

sonucunda hayvanlarla ilgili bilinmeyen ya da yanlış yazılıp kullanılan kelimeler 

ortaya çıkmıştır. Bundan dolayı bu türden eserlerde hayvanlar türlerinin isimleri, 

yaşayışları, doğuştan gelen özellikleri, karakterleri, kusurları, morfolojik özellikleri, 

vb. ile ilgili garîb kelimelerin açıklamaları yapılarak onlarla ilgili şiirler, âdet ve 

inançlar, hikâyeler, atasözleri, vb. derlenip dil bilgisi açısından incelenmiştir.  

 
Tîmûsûs, Atmûniyûs, Atmînûs” şeklinde vererek ondan alıntılar yapmıştır. Kruk, Timotheus of Gaza's 
on Animals, s. 358; Sezgin, GAS, C. 3, s. 349. 
901 Sezgin, GAS, C. 3, s. 354. 
902 İbn Haldun, Mukaddime, thk. Abdullah Muhammed Dervîş, C. 1, Dârü’l-Y’ağrib, Dımaşk 2004, s. 
546; Kees Versteegh, Pidginization and Creolization: The Case of Arabic, John Benjamin Publishing 
Company, Amsterdam 1984, s. 14. 
903 İsmail Durmuş, “Sözlük”, DİA, C. 37, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 2009, s. 399. 



195 

 

Hayvanlarla ilgili monografik çalışmalar ilm-i hayevân türünden eserler olarak 

değil, dil bilimi türünden eserler olarak kabul edilmektedir.904 Fakat şunu vurgulamak 

gerekir ki bu çalışmalar hayvanlarla ilgili kelimelerin doğru şekilde anlaşılması ve 

kullanılması açısından önemli birer kaynak teşkil etmişlerdir.  Monografik eserler, 

ileriki yüzyıllarda zooloji ve veteriner hekimlik ile ilgili yapılan bilimsel çalışmalar ve 

yazılan eserlerde kaynak olarak gösterilmiş hatta bu eserlerin içerikleri ilgili kitaplar 

için örnek olmuştur. 

 İbnü’l-Kelbî (ö. 204/819 [?]) 

Tam adı Ebü’l-Münzir Hişâm b. Muhammed b. Sâib b. Bişr olan İbnü’l-Kelbî, 

Kûfe’de 120/738 yılında dünyaya geldiği tespit edilmiştir. Kûfe’de hadis, nesep ve 

tefsir âlimi olan babası Muhammed b. Sâib ve diğer bazı âlimlerden ders aldıktan sonra 

Bağdat’a giderek ilmini geliştirmiş ve bu sayede Abbâsî Halifesi Mehdî-Billâh (775-

785)’dan övgü almıştır.905 Nesep ve tarih alanında çok sayıda eseri bulunan906 İbnü’l-

Kelbî’den İbn Sa‘d, Muhammed b. Habîb, Câhiz, Belâzürî, Muhammed b. Cerîr et-

Taberî, İbn Düreyd, Ali b. Hüseyin el-Mes‘ûdî, Ebü’l-Ferec el-İsfahânî, Yâkut el-

Hamevî, Abdülkâdir el-Bağdâdî, Halîfe b. Hayyât ve Ebû Ubeyd Kâsım b. Sellâm gibi 

âlimler alıntılarda bulunmuştur. 

İbnü’l-Kelbî’nin hayvanlarla ilgili bilinen ve atları konu alan iki kitabında biri 

Kitâbü’l-Hayl’dir.907 Bu eserin aslı bilinmemekle birlikte ismini sadece kaynaklardan 

öğrenmekteyiz.  

İbnü’l-Kelbî’nin diğer eseri ise Nesebü Fuhûli’l-Hayl’dir.908 Eser Ensâbü’l-Hayl 

fi’l-Câhiliyye ve’l-İslam ve Ahbâruhâ ya da Nesebü Fuhûli’l-Hayl fi’l-Cahiliyye ve’l-

İslam isimleriyle günümüze kadar ulaşmıştır. Bu eserin en önemli özelliği atların 

nesepleri hakkında bilgi vermesi açısından türünün ilk örneği olmasıdır. 

Nesebü’l-Hayl fi’l-Cahiliyye ve’l-İslâm: Eserin asıl nüshası El Escorial 

Kütüphanesi’nde bulunmaktadır. Eserin aslını himaye eden kişi Ebû Abbas b. 

Muhammed b. el-Abbas b. el-Ferât (ö. h. 384), başka yazma eserlerle birlikte 

 
904 McDonald, Arap Edebiyatında Hayvanı Konu Alan Kitaplar, s. 395. 
905 Süleyman Tülücü, “Kelbî, Hişâm b. Muhammed”, DİA, C. 25, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 
İstanbul 2002, s. 204. 
906 İbn Nedîm, Fihrist, ss. 265-268. 
907 İbn Nedîm, Fihrist, s. 266; Hamevî, Mu‘cemü’l-Üdebâ’, C. 7, s. 3375. 
908 İbn Nedîm, Fihrist, s. 266.  



196 

 

derleyerek yazan kişi ise Ebû Mansûr el-Cevâlîkî (ö. h. 540)’dir.909 Bu yazma eser Carl 

Heinrich Becker tarafından istinsah edilmiş910, daha sonra Giorgio Levi della Vida 

tarafından Kitâbü Nesebü’l-Hayl fi’l-Cahiliyye ve’l-İslâm ve Ahbâruhâ (Les Livres des 

Chevaux) adı altında Ebû Abdullah İbnü’l-A‘râbî’nin Kitâbü Esmâ’i Hayli’l-Arab ve 

Fürsânihâ adlı eseriyle birlikte neşredilmiştir. Türkiye Yazma Eserler Kurumu Atıf 

Efendi Koleksiyonu’nda Fuhûli'l-Hayl fi'l-Cahiliyye (34 Atf 2003/3) adıyla kayıtlı 

eserin de bu nüshadan neşredildiği tahmin edilmektedir.911 Eserin diğer el 

yazmalarından ikisi Irak Ulusal Müzesi’nde,912 bir diğeri ise Gotha Kütüphanesi’nde 

bulunmaktadır.913  

Eser her ne kadar şiir ve tarih kitabı olarak gözükse de at soylarının korunması, 

at yetiştirilmesi ve bakımı (dâveyü’l-feres), at hastalıkları ve folklorik tedaviler 

bakımından bilgiler sunmaktadır.914 Ayrıca İbnü’l-Kelbî, nesep âlimi olması 

dolayısıyla eserinde Cahiliye ve İslam devrindeki atların soyunun hangi atlardan 

geldiği ve bu atların hangi kabilelere dağıldığını sebep ve olaylarıyla beraber 

açıklamaktadır. 

 Ebû Ubeyde Ma‘mer b. Müsennâ (ö. 209/824 [?]) 

Asıl adı Ebû Ubeyde Ma‘mer b. el-Müsennâ et-Teymî el-Basrî’dir. Künyesinden 

anlaşıldığı gibi Basra’da dünyaya gelen âlimin doğum yılı 110/728 olarak tespit 

edilmiştir. Kaynakların çoğunda adı Ebû Ubeyde olarak geçmektedir. Ma‘mer, Halef 

el-Ahmer, Ebû Zeyd el-Ensârî, Asmaî, Ebû Amr b. Alâ, Îsâ b. Ömer es-Sekafî, Yûnus 

b. Habîb, Ahfeş el-Ekber gibi önemli şahıslardan ders almıştır. Tefsir, ahbâr ve nesep 

âlimi olan Ma‘mer ‘in Arap dili ilminde de önemli bir yeri vardır.  Abbâsî veziri Fazl 

 
909 Eserde toplanmış olan diğer yazma eserler şöyledir: İbnü’l-A’râbî- Esmâü Hayli’l-Arab ve 
Fürsânihâ, Asmaî- Kitâbü’l-İbil/Kitâbü’ş Şa, Ebû İkrime ed-Dabî- Kitâbü’l-Emsâl, el-Mibred, Kitâbü 
Neseb Adnân ve Kahtân, Ebû Musâ el-Hâmid- Kitâbü mâ Yezkürû mine’l İnsâni ve’l Libâs, Ebû Feyd 
Müerric es-Sedûsî- Kitâbü’l-Emsâl. Bknz. İbnü’l-Kelbî, Nesebü’l-Hayl, (neşredenin mukaddimesi), s. 
13 
910 Carl Heinrich Becker, “Die Ibn el-Kelbi-Handschriften im Escorial”, Zeitschrift der Deutschen 
Morgenländischen Gesellschaft, S. 56, 1902, ss. 796-799. 
911 Süleyman Tülücü, Kelbî, C. 25, s. 205. 
912 İbnü’l-Kelbî, Nesebü’l-Hayl, s. 14. 
913 Ms. Orient. A 2078. 
914 Tezimizin önceki bölümlerinde söz konusu durumlara yer verdiğimiz için burada tekrar 
zikretmiyoruz. 



197 

 

b. Rebî’in davetiyle Bağdat’a gidip Asmaî ile birlikte Hârûn Reşîd’in huzuruna çıkmış 

ve oradaki ilmi ve edebi sohbetlere katılmıştır.915 

Ma‘mer’in hayvanlarla ilgili sekiz adet eserinden bahsedilmektedir ki bunlar, 

Kitâbü’l-Hayevân, yılanlarla ilgili Kitâbü’l-Hayyât, güvercinlerle ilgili Kitâbü’l-

Hamâm, doğanlarla ilgili Kitâbü’l-Bâzîy, develerle ilgili Kitâbü’l-İbil, atların 

toynakları ile ilgili Kitâbü’l-Hâfirül (Hasrü’l)916 Hayl, atların isimleri ile ilgili 

Kitâbü’l-Esmâü’l-Hayl, atlarla ilgili genel bilgi veren Kitâbü’l-Hayl’dir. Bu eserlerden 

yalnızca Kitâbü’l-Hayl günümüze kadar ulaşabilmiştir.917 Ayrıca Câhiz ve Demîrî de 

hayvanlarla ilgili eserlerinde Ma‘mer b. Müsennâ’dan alıntılar yapmışlardır.918 

Kitâbü’l-Hayl: Eserin el yazmalarını tam olarak tespit edememekle birlikte 

Kitâbü’l-Hayl’i Fritz Krenkow’un Medine’deki bir el yazması üzerinden 1939 yılında 

Haydarabat’ta neşrettiği bilgisine ulaştık.919 Kitâbü’l-Hayl atlarla ilgili oldukça geniş 

bilgiye sahip eserlerden bir tanesidir. Kendi döneminde yazılan at kitaplarına göre 

oldukça zengin bir içeriği bulunmaktadır. Ma‘mer eserde, at yetiştirme kültüründen 

başlayarak atlarla ilgili hadisler, atların özellikleri, sıfatları, kusurları, vb. pek çok 

konuda bilgi vermiş ve verdiği bilgileri şiirlerle desteklemiştir. 

 Asmaî (ö. 216/831) 

122/740 yılında Basra’da doğmuştur. Tam adı Ebû Saîd Abdülmelik b. Kureyb 

el-Asmaî el-Bâhilî’dir. Ebû Ubeyde ve Ebû Zeyd gibi tanınmış dil âlimlerinden, Îsâ b. 

Ömer es-Sekafî, Halîl b. Ahmed ve Halef el-Ahmer gibi önemli âlimlerden ve Basra 

dil okulunun en önde gelen temsilcisi Ebû Amr b. Alâ’dan eğitim almıştır. İmam 

Şâfiî’nin de öğrencisi olan Asmaî, genç yaşta döneminin en önemli şiir ve ahbâr 

râvilerinden olmuştur. Şiir dinlemek, gramer ve lügat konusunda bilgi toplamak için 

hocası Ebû Amr gibi bedevîlerin arasında dolaşmış ve bu konuda kendini geliştirerek 

Basra dil mektebinin önde gelen simalarından olmuştur. Abbâsî halifesi Hârûn Reşîd 

 
915 Süleyman Tülücü, “Ma‘mer b. Müsennâ”, DİA, C. 27, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 
2003, s. 551. 
916 Eserin asıl nüshasında bu isimle bulunmaktadır. İbn Nedîm, Fihrist, s. 174. 
917 İbn Nedîm, Fihrist, s. 174-175; Yâkût el-Hamevî, Mu‘cemü’l-Üdebâ’, C. 6, s. 2708; İbnü’l-Kıftî, 
İnbâhü’r-Ruvât, C. 3, ss. 285-287. 
918 Sezgin, GAS, C. 3, s. 364. 
919 Beatrice Gruendler, The Rise of the Arabic Book, Harvard University Press, Cambridge 2020, s. 185. 



198 

 

(786-809) zamanında Bağdat’a giderek halifenin yakın ilgisi ve övgüsünü 

kazanmıştır.920 

Atlarla ilgili iki önemli eseri bulunan Ma‘mer ve Asmaî’nin birlikte ilim 

sohbetlerine katıldığı bilinmektedir. Bunlardan birisi Abbâsî veziri Fazl b. Rebî’nin 

ilim sohbetinde gerçekleşmiştir. Vezirin, Ma‘mer ve Asmaî’nin  atlarla ilgili bilgi 

seviyelerini merak edip ilim sohbeti sırasında onları sınadığına dair kaynaklarda geçen 

bir rivayet şöyle  aktarılmıştır: Fazl b. Rebî önce Asmaî’ye atlarla ilgili kaç kitabının 

olduğunu sormuş ve Asmaî tek cilt kitap yazdığını söylemiştir. Daha sonra aynı soruyu 

Ma‘mer’e yöneltmiş ve Ma‘mer elli cilt kitabının olduğunu söylemiştir. Bunun üzerine 

Fazl b. Rebi’ bulundukları yere bir at getirmelerini emretmiştir. En çok kitabı olan 

Ma‘mer’e atın yanına gitmesini atın bütün uzuvlarına dokunarak her birinin adını 

söylemesini istemiştir. Ancak Ma‘mer kendisinin baytar olmadığını, kitabındaki 

bilgileri Araplardan öğrendiğini açıklamıştır. Fazl b. Rebi’, aynı isteği Asmaî’ye de 

emredince Asmaî atın yanına giderek kulaklarından başlayıp toynaklarına kadar her 

bir uzvuna elini koyarak isimlerini sıralamıştır.921  

Asmaî’nin hayvanlarla ilgili dört adet eserinin olduğu bilinmektedir:922 Kitâbü’l-

Halku’l-Feres, Kitâbü’l-Hayl, Kitâbü’l-İbil, Kitâbü’ş-Şâ’ ve Kitâbü’l-Vühûş. Bu 

eserlerden Kitâbü’l-Halku’l-Feres’in adı diğer eski kaynaklarda geçmekte olup aslı 

bulunmamaktadır. Ayrıca Asmaî Kitâbü’l-Fark adlı eserinde ise insan ve hayvan 

arasındaki farklardan da bahsetmiştir.923 

Kitâbü’l-Hayl: Eserin üç adet el yazması bulunmaktadır. Eserin asıl nüshası 

Köprülü Yazma Eser Kütüphanesi’nin Fazıl Ahmed Paşa Koleksiyonu’nda1360 

numarasıyla kayıtlıdır. 47 sayfadan oluşan yazma eser diğer yazmalardan daha temiz 

ve düzgün şekilde yazılmıştır. Eserin hicri beş yüzlü yıllarda yazıldığı tahmin 

edilmektedir. Bu yazma eseri ilk olarak August Haffner 1895 yılında Viyana’da 

yayınlamıştır. Kitâbü’l-Hayl’in diğer iki el yazması ise Dârü’l-Kütübi’z-Zâhiriyye’de 

bulunmaktadır. 3323 numaralı nüsha eserin en eski nüshasıdır ve hicri dört yüzlü 

 
920 Süleyman Tülücü, “Asmaî”, DİA, C. 3, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 1991, s. 499. 
921 İbnü’l-Cevzî, Muntazam, C. 10, s. 225; İbn Asâkir, Târîhu Dımaşk, C. 37, s. 74; İbn Hallikân, 
Vefeyâtü’l-A’yân, C. 3, s. 172; Sem‘ânî, el-Ensâb, C. 1, s. 289; Zehebî, Siyeru A‘lâmi’n-Nübelâ’, C. 8, 
s. 324. 
922 İbn Nedîm, Fihrist, s. 177; İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-A’yân, C. 3, s. 176; Safedî, el-Vâfî bi’l-Vefeyât, 
C.22, ss. 78-79. 
923 Sezgin, GAS, C. 3, s. 365. 



199 

 

yıllarda yazılmıştır. 3761 rakamlı nüshada ise bazı eksikler bulunmaktadır.924 

Kitâbü’l-Hayl’in günümüzde birçok neşri bulunmaktadır. 

Kitâbü’l-Hayl’in el yazmasında atların çiftleşme ve yavrulamasından başlayarak 

gelişim dönemleri, özellikleri kusurları, sıfatları, renkleri, vb. konularda şiirlerden 

alıntılar yaparak bilgiler verilmiştir.  

Kitâbü’l-İbil: Eserin iki adet el yazması bulunmaktadır. Eserin asıl nüshası 

Avusturya Milli Kütüphanesi (Österreichische Nationalbibliothek)’de bulunmaktadır. 

Diğer el yazması ise 1705 numarasıyla El Escorial Kütüphanesi’nde kayıtlı 

bulunmaktadır. Her iki yazmada da tarih bulunmamakla birlikte El Escorial’deki 

nüshada el yazmasını okuyup kontrol eden şahsın hicri beş yüz kırk senesinde vefat 

ettiği kaydedilmiştir. Eserin ilk neşri August Haffner tarafından 1903 yılında Beyrut’ta 

yayınlanmıştır.925 

Kitâbü’l-İbil, el-Hayl’de olduğu gibi develerin çiftleşme ve yavrularından 

başlayarak süt verimleri, hastalıkları, su içmeleri, renkleri, sesleri, sıfatları, vb. gibi 

pek çok konuda geniş bilgi sunmuş, bu konularda kullanılan terimleri sıralayarak 

şiirlerden alıntılarla eserini desteklemiştir. Asmaî’nin el-İbil’de sunduğu bilgiler, el-

Hayl’den daha fazla ve ayrıntılıdır. Bunda Arapların develere olan ihtiyacı, develerle 

çok haşır neşir ve onlardan diğer hayvanlara göre daha fazla yararlandığı hususu göz 

önünde bulundurulmalıdır. 

Kitâbü’ş-Şâ’: Tespit ettiğimiz kadarıyla eserin dört adet el yazması 

bulunmaktadır. Bunlardan bir tanesi Atıf Efendi Yazma Eser Kütüphanesi’nde 34 Atf 

2003/5 numarasıyla kayıtlı olarak bulunmaktadır.926 Diğer ikisi Mısır’da Dârü’l-

Kütübi’l-Mısriyye bulunmaktadır. Bunlardan Mecâmi’/2 numarasıyla kayıtlı olanı 

sadece Kitâbü’ş-Şâ’ olarak, diğer ise Luga Tîmûr/331 numarasıyla Asmaî’nin diğer 

eserlerinin de içinde bulunduğu el yazmasında yer almaktadır. Yale Üniversitesi 

Kütüphanesi’nin el yazmalar bölümünde 740-ca.828 numarasıyla kayıtlı olan 

Kitâbü’ş-Şâ’nın ise Mısır’daki el yazmasından çoğaltıldığı belirtilmiştir.927 Eser ilk 

olarak August Haffner tarafından 1895 yılında Beyrut’ta neşredilmiştir.928 

 
924 Asmaî, el-Hayl, ss. 32-33; http://www.yazmalar.gov.tr/eser/el-hayl/176726 
925 Asmaî, el-İbil, ss. 24, 33-34. 
926 http://www.yazmalar.gov.tr/eser/kitabus-sah/159010 
927 https://brbl-dl.library.yale.edu/vufind/Record/3444424 
928 Asmaî, eş-Şâ’, s. 31. 



200 

 

Asmaî, önceki iki eserinde olduğu gibi koyunları da aynı şekilde ele almıştır. 

Koyunların gebelik dönemleri ve yavrularından başlayarak koyunlardaki kusurlar, 

hastalıklar, davranış ve huylar, beslenme, vb. konuları şiirlerden alıntılarla 

açıklamıştır.  

Kitâbü’l-Vühûş: Eserin tespit edebildiğimiz tek el yazması Paris Milli 

Kütüphanesi Yazma Eserler bölümünde bulunan nüshasıdır.929 Eser ilk olarak Rudolf 

Geyer tarafından 1888 yılında Viyana’da neşredilmiştir. Asmaî Kitâbü’l-Vühûş’ta 

doğada yaşayan evcil olmayan hayvanlardan bahsetmiştir.930 Bu yüzden daha önceki 

üç eserden farklı formatta kaleme almıştır. Eserde ele alınan vahşi hayvanlar sırasıyla 

şunlardır: eşek, öküz, ceylan, dağ keçisi, devekuşu, aslan, kurt, çakal, tilki ve tavşan. 

Eserde halkın bu hayvanlar için kullandıkları isimlere ve sıfatlara yer vermiştir.  

 İbnü’l-A‘râbî (ö. 231/846)  

150 (767) yılında Kûfe’de doğan İbnü’l-A‘râbî’nin tam adı Ebû Abdillâh 

Muhammed b. Ziyâd el-A‘râbî el-Kûfî’dir. Babası ve annesinin Arap olmadığı 

bilinmektedir. İbnü’l-A‘râbî, küçük yaşta babasının vefatı üzerine annesiyle evlenen 

şiir râvisi Mufaddal ed-Dabbî’nin himayesinde büyümüştür. Başta üvey babası olmak 

üzere Ali b. Hamza el-Kisâî, Ebû Muâviye ed-Darîr, Kâsım b. Ma‘n, Ebû Zeyd el-

Ensârî, Ebû Ziyâd el-Kilâbî, Heysem b. Adî, Ebü’l-Mücîb er-Rebeî, İbnü’l-Kelbî gibi 

birçok âlimden şiir, ensâb ve lügat dersleri almıştır. Sa‘leb, Câhiz, İbnü’s-Sikkît, 

İbrâhim el-Harbî, Ebû İkrime ed-Dabbî, Muhammed b. Habîb, Belâzürî, Osman b. 

Saîd ed-Dârimî, Mufaddal b. Seleme gibi ünlü âlimler ise kendisinden ders almıştır. 

İbnü’l-A‘râbî’nin çok iyi bir şiir ve lügat âlimi olduğu, ilim meclislerinin çok kalabalık 

olduğu, şiir ilminde sayılı âlimler arasından sayıldığı ve develer yükünce eserler 

yazdığı bilinmektedir.931 

İbnü’l-A‘râbî’nin yazmış olduğu eserinin veteriner hekimlik alanına en büyük 

katkısı atların soyları, yetiştirilmesi, bakımı (daveytü’l-feres) ve süvarilerin bu 

alandaki maharetleri ile ilgili sunmuş olduğu bilgilerdir. Ayrıca Câhiz ve Demirî 

hayvanlarla ilgili eserlerinde İbnü’l-A‘râbî’den alıntılar yapmışlardır.932 

 
929 https://archivesetmanuscrits.bnf.fr/ark:/12148/cc31696x/ 
930 Asmaî, Kitâbü’l-Vühûş, thk. Celîl ‘Atiye, Dârü’n-Neşr Câmiatü’l-Katar, Doha 1407/1987. 
931 İbn Nedîm, Fihrist, ss. 209-210; Yâkût el-Hamevî, Mu‘cemü’l-Üdebâ’, C. 6, ss. 2530, 2533; Safedî, 
el-Vâfî bi’l-Vefeyât, C. 3, s. 66; İsmail Durmuş, "İbnü’l-A‘râbî, Ebû Abdullah", DİA, C. 20, Türkiye 
Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 1999, s. 487. 
932 Sezgin, GAS, C. 3, s. 366. 



201 

 

İbnü’l-A‘râbî’nin hayvanlarla ilgili üç adet eserinin olduğu bilinmektedir: 

Sinekleri konu alan eseri Kitâbü’z-Zübâb, atlarla ilgili Kitâbü’l-Hayl ve atları ile 

meşhur kabilelerden ve süvarilerinden bahseden  Nesebü’l-Hayl. Bu eserlerin ilk ikisi 

günümüze kadar ulaşamamıştır.933 Nesebü’l-Hayl ise Esmâü Hayli’l-Arab ve 

Fürsânihâ ismiyle günümüze kadar ulaşmıştır.  

Esmâü Hayli’l-Arab ve Fürsânihâ: Eserin dört adet el yazması bulunmaktadır. 

En eski nüsha El Escorial Kütüphanesi’nde 1705 numarası ile kayıtlıdır. Daha önce 

İbnü’l-Kelbî’de isimlerini zikrettiğimiz üzere eserin aslını himaye eden kişi Ebû Abbas 

b. Muhammed b. Abbas b. el-Ferât (ö. h. 384), İbnü’l-Kelbî ve diğer âlimlerin 

eserleriyle birlikte derleyen kişi ise Ebû Mansûr el-Cevâlîkî (ö. h. 540)’dir.934 İki 

nüshası ise Irak Ulusal Müzesi’nde bulunmaktadır. Kitâbü’l-Hayl ve Fevârishâ 

mine’l-Arabî ismiyle kayıtlı olan nüshaların biri Mecâmi’ 527 diğeri Mecâmi’ 151 

numarası ile kayıtlıdır. Bu nüshaların metinlerinde bazı tahrifler bulunmaktadır. Başka 

bir nüshası ise Bağdat Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Kütüphanesi’nde Kitâbü’l-

Esmâü Hayli’l-Arab ve Efrâsihâ ismi ve 956 numarası ile kayıtlıdır. Bu nüshada da 

bazı tahrifler bulunmakla birlikte eserin bazı bölümleri eksiktir.935 

Eserin ilk neşrini İtalyan doğu bilimci Giorgio Levi Della Vida tarafından Kitâbü 

Nesebi’l-Hayl fi’l-Cahiliyye ve’l-İslâm ve Ahbâruhâ (Les Livres des Chevaux) adı 

altında İbnü’l-Kelbî’nin Ensâbü’l-Hayl adlı eseriyle birlikte 1928 yılında Roma’da 

neşredilmiştir. Eser ayrıca yine Nûrî Hammûdî el-Kaysî ve Hâtim Sâlih ed-Dâmin 

tarafından İbnü’l-Kelbî’nin Nesebü’l-Hayl’i ile birlikte Kitâbân fi’l-Hayl ismiyle 1987 

yılında Beyrut’ta yayınlanmıştır.936 

İbnü’l-A‘râbî eserin giriş kısmında İbnü’l-Kelbî de olduğu gibi ilk ata binen 

kişinin Hz Süleyman olduğuna ve Araplardan ilk ata binenin ise Hz. İsmail olduğuna 

dair rivayetlere yer vermiştir. Eserin devamında ise Arap kabilelerinin özel isimlerle 

anılan meşhur atlarına, binicilerine, onlarla ilgili şiirlere ve eyyâmü’l-Arab’a dair 

bilgilere yer vermiştir. 

 

 
933 İbn Nedîm, Fihrist, s. 210; Yâkût el-Hamevî, Mu‘cemü’l-Üdebâ’, C. 6, s. 2533; Safedî, el-Vâfî bi’l-
Vefeyât, C. 3, s. 66. 
934 İbnü’l-A‘râbî, Esmâü Hayli’l-Arab, Neşredenin mukaddimesi, s. 16. 
935 İbnü’l-A‘râbî, Esmâü Hayli’l-Arab, Neşredenin mukaddimesi, ss. 16-17. 
936 İsmail Durmuş, "İbnü’l-A‘râbî, Ebû Abdullah", DİA, C. 20, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 
İstanbul 1999, s. 487. 



202 

 

 Günümüze Ulaşamayan Monografik Çalışmalar 

8. ve 9. yüzyıllar hayvanlarla ilgili kitap yazmanın popüler olduğu dönemlerdir. 

Özellikle dilbilimcilerin kendini göstermek ve devlet adamlarına karşı tanınırlığını 

sağlamak amacıyla adeta yarışırcasına hayvanlarla ilgili çok sayıda kitap yazmışlardır. 

Fakat hayvanlarla ilgilenen ve onlar hakkında eserleri bulunan bazı âlimlerin kitapları 

günümüze kadar ulaşamamıştır. Bu kitapların varlığına dair bilgiye İbn Nedîm, İbnü’l-

Kıftî ve Yâkût el-Hamevî’nin yazdıkları sayesinde ulaşmaktayız. İbn Nedîm, Fihrist 

isimli çalışmasında bu kitapların isimlerini belirtirken bazılarını bizzat gördüğünü 

bazılarını ise başkalarından duyduğunu ifade ederek kaydetmiştir.  

Tespit edebildiğimiz günümüze kadar ulaşamayan monografik çalışmalar ve 

yazarları şu şekildedir: 

- Ebû Hayre (ö. 150/767): Kitâbü’l-Haşerât 937 

- Ebû Ziyâd el-Kilâbî: Halife Mehdî (775-785) döneminde yaşamış olan Ebû 

Ziyâd’ın tam adı Yezîd b. Abdullah b. el-Hurr’dur. Fasih şairlerden olan Ebû Ziyâd’ın 

develerle ilgili Kitâbü’l-İbil adlı kitabının olduğu bilinmektedir.938 

- Nusayr b. Yusuf (ö. 200/816 [?]: Hayatı hakkında herhangi bir bilgi 

bulunmamakla birlikte yedi kıraat imamından biri olan Kisâî (ö. 189/805)’nin en yakın 

dostu ve arkadaşı olduğu bilinmektedir. Develerle ilgili Kitâbü’l-İbil adlı kitabının 

olduğu bilinmektedir .939 

- Amr b. Ebû Amr (ö. 206/ 821-822): Atlarla ilgili Kitâbü’l-Hayl adlı kitabının 

olduğu bilinmektedir.940 

- Ebû Amr eş-Şeybânî (ö. 213/828 [?]): Kûfe dil mektebi âlimlerinin önde 

gelenlerindendir. Atlarla ilgili Kitâbü’l-Hayl adında bir kitabının olduğu 

bilinmektedir.941 

- Ebû Zeyd el-Ensârî (ö. 215/830): 119 (737) yılında Basra’da doğan Ebû Zeyd 

Basra mektebine mensup dil âlimiydi. Dil bilgisi çok iyi seviyede olduğundan Ebû 

 
937 İbn Nedîm, Fihrist, s. 158; Yâkût el-Hamevî, Mu‘cemü’l-Üdebâ’, C. 2, s. 2761; İbnü’l-Kıftî, 
İnbâhü’r-Ruvât, C. 4, s. 117; Sezgin, Târîhu’t-Türâsi’l-Arabî, C. 8, s. 43. 
938 İbn Nedîm, Fihrist, s. 156; İbnü’l-Kıftî, İnbâhü’r-Ruvât, C. 4, s. 127; Safedî, el-Vâfî bi’l-Vefeyât, C. 
28, s. 51; Sezgin, Târîhu’t-Türâsi’l-Arabî, C. 8, s. 60. 
939 İbn Nedîm, Fihrist, s. 203; Yâkût el-Hamevî, Mu‘cemü’l-Üdebâ’, C. 7, s. 3374; Sezgin, Târîhu’t-
Türâsi’l-Arabî, C. 8, s. 153. 
940 İbn Nedîm, Fihrist, s. 208; Yâkût el-Hamevî, Mu‘cemü’l-Üdebâ’, C. 2, s. 3313. 
941 Sezgin, GAS, C. 3, s. 365. 



203 

 

Ubeyd’e onun hata (lahn) yapmayan iki kişiden biri olduğunu söylemiştir.942 Câhiz 

bazı zoolojik konularda Ebû Zeyd’den alıntılar yapmıştır.943 Ebû Zeyd’in develerle 

ilgili Kitâbü’l-İbil, vahşi hayvanlarla ilgili Kitâbü’l-Vühûş ve küçükbaş hayvanlarla 

ilgili Kitâbü’n-Na’tü’l-Ganem isimli kitaplarının olduğu bilinmektedir.944 Ayrıca ağız 

(yeni doğurmuş hayvanın ilk sütü) ve sütle ilgili kelime ve tabirleri içeren Kitâbü’l-

Libe’ ve’l-Leben adlı kitabı Luvîs Şeyho’nun el-Bulga fî Şüzûri’l-Luğa adlı 

eserinin içinde yayımlamıştır.945 Ayrıca Câhiz eserinin bazı yerinde ondan hayvanlarla 

ilgili alıntı yapmıştır.946 

- Medâinî (ö. 228/843): Aslen tarih âlimi olan Medâinî, Arap tarihi, ensâb ve 

şiir alanlarında da otorite olarak kabul edilmiştir. Hayvanlarla ilgili derlemiş olduğu 

anekdotlarının bazı hayvan kitaplarında yer aldığı bilinmektedir. Câhiz’in Kitâbü’l-

Hayevân ve Kitâbü’l-Bigâl eserlerinde Medâinî’den alıntılar yapmıştır.947 Fakat Eş‘arî 

kelamcılarından İsferâyînî (ö. 471/1078) Mutezile ekolünden olduğu için muhalif 

düştüğü Câhiz için Kitâbü’l-Hayevân adlı eserinde Aristo’nun Kitâbü Tabâ’i’l-

Hayevân ve Medâinî’nin Menâfi’u’l-Esnefi’l-Hayevân adlı eserlerinden intihaller 

yaptığını ileri sürmüştür.948 İbn Nedim Medâini’nin atlarla ilgili Kitâbü’l-Hayl, atlar 

ve yarışlar hakkında Kitâbü’l-Hayl ve’r-Rihân ve çekirgeler ile ilgili Kitâbü’l-Merâi 

ve’l-Cerâd adlı eserlerinin olduğunu bildirmiştir. 

- ‘Utbî (ö. 228/842-43): Basralı olup asıl adı Ebû Abdurrahman Muhammed b. 

Ubeydullah b. Amr b. Muaviye b. Amr. Ebû Süfyân’dır. Babası ve kendisi fasih 

konuşan soylu ediplerdendir. Aynı zamanda şair olan el-‘Utbî’nin atlarla ilgili 

Kitâbü’l-Hayl adlı kitabının olduğu bilinmektedir.949 Câhiz  ve Demîrî eserlerinde 

‘Utbi’den alıntılar yapmıştır. 950 

 
942 Hüseyin Elmalı, “Ebû Zeyd El-Ensârî”, DİA, C. 10, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 1994, 
s. 271. 
943 Cahîz, Hayevân, C. 6, s. 395, C. 6, s. 520; Sezgin, GAS, C. 3, s. 364.  
944 İbn Nedîm, Fihrist, s. 176; İbnü’l-Kıftî, İnbâhü’r-Ruvât, C. 2, s. 35. 
945 Elmalı, Ebû Zeyd El-Ensârî, C. 10, s. 271. 
946 Sezgin, GAS, C. 3, s. 364. 
947 Câhiz, Resâ’ilü’l-Câhiz, ss. 226, 355; Câhiz, Hayevân, C. 2, ss. 334, 396, C. 3, s. 253, C. 5, s. 240, 
C. 6, s. 451, C. 7, ss. 13, 140.  
948 Sezgin, GAS, C. 3, s. 367. 
949 İbn Nedîm, Fihrist, s. 313; Sezgin, GAS, C. 3, s. 366. 
950 Sezgin, GAS, C. 3, s. 366. 



204 

 

- Tevezzi (ö.230/844)951: Asıl adı Abdullah b. Muhammed b. Hârûn’dur. At 

yetiştiriciliği ile ilgili Kitâbü’l-Hayl ve Esnanihâ ve ‘Uyûbihâ ve İdmâruhâ ve min-

Nesebi ilâ Feresih ve Subkuhâ adlı kitabının olduğu bilinmektedir 952 

- Ahmed b. Hâtim el-Bâhilî (ö. 231/846): Basra dil mektebine mensup dil 

âlimlerinden olan Ahmed b. Hâtim’in develerle ilgili Kitâbü’l-İbil, atlarla ilgili 

Kitâbü’l-Hayl’i ve kuşlarla ilgili Kitâbü’t-Tayr adlı kitabının olduğu bilinmektedir.953 

- Muhammed b. Sa’dân b. el-Mübârek (ö. 231/846): Görme engellinden ötürü 

el-Mekfûf olarak da bilinen İbn Sa’dân Kûfe dilcileri arasında kabul edilir. İbn Nedîm, 

İbn Sa’dân’a ait vahşi hayvanlarla ilgili Kitâbü’l-Vühûş isimli eserinin olduğunu 

nakletmiştir. 954 Câhiz de eserinde İbn Sa‘dan’ın vahşi develer,955 koyunlar ve keçiler 

ile ilgili deyişlerinden alıntılar956 yapmıştır. 

- İbrahim b. Muhammed b. Sa’dân: İbn Sa’dan’ın oğlu olan İbrahim’in atlarla 

ilgili Kitâbü’l-Hayl adlı kitabının olduğu bilinmektedir. İbn Nedim bu kitabı 

gördüğünü, onun ince ve hoş bir kitap olduğunu belirtmiştir.957 

- İbnü’s-Sıkkît (ö. 244/858): 186 (802) yılı civarında Bağdat’ta doğan âlimin 

babası dilci Ali b. Hamza el-Kisâî’nin arkadaşı olmakla birlikte kendisi de bir dil 

âlimiydi. Çok sayıda şiir derleyerek bunları rivayet etmiş ve açıklamış olan İbnü’s 

Sıkkît’in günümüze ulaşan eserleri olmasına rağmen haşeratla ilgili el-Haşerât, 

develerle ilgili el-İbil ve vahşi hayvanlarla ilgili el-Vühûş isimli eserlerinin varlığını 

Selâsetü Kütüb fi’l-Ezdâd958 adlı eserin neşredilen959 el-Hurûf bölümünden 

öğrenmekteyiz. 

 
951 Bazı rivayetlerde vefat tarihi 233/847 olarak belirtilmiştir. 
952 İbn Nedîm, Fihrist, s. 178; İbnü’l-Kıftî, İnbâhü’r-Ruvât, C. 2, s. 126; Sezgin, Târîhu’t-Türâsi’l-
Arabî, C. 8, s. 153. 
953 İbn Nedîm, Fihrist, s. 178. 
954 İbn Nedîm, Fihrist, ss. 213-214; Sezgin, GAS, C. 3, s. 366, C. 8, s. 220. 
955 Câhiz, Hayevân, C. 1, s. 102. 
956 Câhiz, Hayevân, C. 5, s. 255. 
957 İbn Nedîm, Fihrist, s. 230; Yâkût el-Hamevî, Mu‘cemü’l-Üdebâ’, C. 7, s.3375; İbnü’l-Kıftî, 
İnbâhü’r-Ruvât, C. 1, s. 185. 
958 Ezdâd (zıt anlam taşıyan kelimeler) olarak sayılan kelimelerin tespitinde kapsamlı ve güvenilir dört 
eseri ihtiva eden bir kitap olan “Selâsetü Kütüb fi’l-Ezdâd” Innsbruck Üniversitesi’nden Dr. August 
Haffner tarafından tahkik edilmiştir. Eserde Asmaî, Ebû Hatim Sicistânî’, İbnü’s-Sikkît ve es-
Sâgânî’nin ezdad ile ilgili eserleri bulunmaktadır. Süleyman Recep Çıbıklı, "Ezdâddan Kabul Edilen 
Bazı Kelimeler ve Bunların Bazı Tefsir ve Meallere Yansımaları", Eskişehir Osmangazi Üniversitesi 
İlahiyat Fakültesi Dergisi, 1/1, 2014, ss. 255-256. 
959 İbnü’s-Sikkît, Selâsetü Kütüb “el-Hurûf”, thk. Ramazan Abdüttevvâb, Kahire, 1402/1982, (s. 49-
113), ss. 66-77; Nasuhi Ünal Karaarslan, “İbnü’s-Sikkît”, DİA, C. 21, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 
İstanbul 2000, s. 210. 



205 

 

- Muhammed b. Habîb (ö. 245/860): Basra dilcilerinden olan İbn Habîb ensab 

ilmi alanının en iyilerindendi.960 İbn Habîb’in Cahiliye ve İslam devirlerindeki atların 

isimlerini içeren Tesmiyyatü’l-Huyul fi’l-Cahiliyye ve İslamiyye adlı bir eserinin var 

olduğu bildirilmiştir.961 

- Ebû Muhallim eş-Şeybani (ö. 248/862[?]): Asıl adı Muhammed b. Sa’d’dır 

ve atlarla ilgili Kitâbü’l-Hayl adlı kitabının olduğu bilinmektedir.962 

- Ebû Hâtim es-Sicistânî (ö. 255/869): Kıraat ve hadis âlimi olan Sicistânî aynı 

zamanda lügat ve şiir âlimiydi.963 Kuşlarla ilgili Kitâbü’t-Tayr, vahşi hayvanlarla ilgili 

Kitâbü’l-Vühûş, böceklerle ilgili Kitâbü’l-Haşerât ve develerle ilgili Kitâbü’l-İbil adı 

eserleri olduğu bilinmektedir.964 Ayrıca Demîrî Hayâtü’l-Hayevân, Küşâcim (ö. 

360/971 [?])el-Mesâyid ve’l Metârid ve Abdülkâdir el-Bağdâdî (ö. 1093/1682) 

Hizânetü’l-Edeb adlı eserlerinde Sicistânî’nin hayvanlarla ilgili alıntılarına yer 

vermişlerdir.965 

- Riyâşî (ö. 257/871): Asıl adı Ebü’l-Fazl el-Abbâs b. el-Ferec olan 177 (793) 

yılında Basra’da doğmuştur. Riyâşî, Basra mektebine mensup dilcilerden olup lügat, 

nahiv, şiir ve ahbâr alanlarında da önemli âlimlerden biri olarak kabul edilmmiştir. 

Develerle ilgili Kitâbü’l-İbil ve atlarla ilgili Kitâbü’l-Hayl adlı kitaplarının olduğu 

bilinmektedir.966 

- Sükkerî (ö. 275/888): Şiir, ahbar, neseb ve eyyâm konusunda hatırı sayılır 

bilgi sahibi olan Sükkerî aynı zamanda Basralı dil âlimleri arasındadır. Vahşi 

hayvanlarla ilgili Kitâbü’l-Vühûş adlı kitabının olduğu bilinmektedir.967 

 
960 İbn Nedîm, Fihrist, s. 280; Mehmet Sami Benli, "Muhammed b. Habîb", DİA, C. 30, Türkiye Diyanet 
Vakfı Yayınları, İstanbul 2005, s. 533. 
961 Sezgin, GAS, C. 3, s. 367. 
962 İbn Nedîm, Fihrist, ss. 159-160; Sezgin, Târîhu’t-Türâsi’l-Arabî, C. 8, s. 65. 
963 İbn Nedîm, Fihrist, s. 185.  
964 İbn Nedîm, Fihrist, s. 185; Yâkût el-Hamevî, Mu‘cemü’l-Üdebâ’, C. 3, s. 1407; İbnü’l-Kıftî, 
İnbâhü’r-Ruvât, C. 2, s. 62; İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-A’yân, C. 2, s. 432; Safedî, el-Vâfî bi’l-Vefeyât, 
C.16, s. 10. 
965 Sezgin, GAS, C. 3, s. 368. 
966 İbn Nedîm, Fihrist, ss. 183-184; İbnü’l-Kıftî, İnbâhü’r-Ruvât, C. 2, s. 371. 
967 Ebû Bekr Muhammed b. el-Kâsım b. Muhammed el-Enbârî (ö. 328/940), Nüzhetü’l-Elibbâ’, thk. 
İbrâhîm es-Sâmerâ’î, Mektebetü’l-Menâr, Zerka 1405/1985, s. 211; İbn Nedîm, Fihrist, s. 230; Yâkût 
el-Hamevî, Mu‘cemü’l-Üdebâ’, C. 7, s. 3492; İbnü’l-Kıftî, İnbâhü’r-Ruvât, C. 1, ss. 291-293. 



206 

 

- Ebû Mâlik b. ‘Amr b. Kirkire: Basra ekolüne mensup dilcilerden olup aynı 

zamanda verrâklık da yapmıştır.968 8.-9. yüzyıllarda yaşadığı bilinen969 İbn Kirkire’nin 

atlarla ilgili Kitâbü’l-Hayl adlı kitabının olduğu bilinmektedir.970 

- Ebû Şemh: Arabî bir bedeviydi ve insanların çoğu fesahati ondan öğrenirlerdi. 

Ebû Muhammed b. Sa’îd’in Ebû Şemh’e ait develerle ilgili Kitâbü’l-İbil’i olduğunu 

söylemiştir.971 

- Ebû Servân el-‘Uklî: 8.-9. Yüzyıllarda yaşamış olan dil âliminin972 atların 

yaratılışıyla ilgili Kitâbü’l-Halku’l-Feres adlı kitabının olduğu bilinmektedir.973 

- Sâbit b. Ebû Sâbit (ö. 3./9. yüzyılın sonları): Atların yaratılışı ile ilgili 

Halku’l-Feres ve vahşi hayvanlarla ilgili Kitâbü’l-Vühûş adlı kitaplarının olduğu 

bilinmektedir.974 

- Rabî’atu’l-Basrî: Develerle ilgili Hanînü’l-İbil ile’l-Evtân adlı kitabının 

olduğu bilinmektedir.  

- Kernebâî el-Ensârî: Vahşi hayvanlarla ilgili Kitâbü’l-Vühûş, atların yaratılışı 

ile ilgili Halku’l-Feres ve Kitâbü’l-Haşerât adında kitaplarının olduğu 

bilinmektedir.975 

 Monografik Eserlerde İncelenen Konular 

 Atların Soy ve Nesepleri 

Atlar, yetiştirilen diğer hayvanlara göre pahalı olması ve düşmanlarla verilen 

mücadelelerin kazanılmasında etkin rol oynaması, Cahiliye ve İslamiyet dönemlerinde 

atlara ve at yetiştiriciliğine olan ilgiyi artırmıştır. Ayrıca Kur’an ve hadislerde 

Müslümanların, müşriklerin saldırılarına karşı savaşmak için at yetiştirenlerin 

övüldüğüne dair ifadeler yer almaktadır.976 Bu sebepler başta olmak üzere nitelikli ve 

 
968 İbn Nedîm, Fihrist, s. 156. 
969 Sezgin, Târîhu’t-Türâsi’l-Arabî, C. 8, s. 57. 
970 İbn Nedîm, Fihrist, s. 156; Yâkût el-Hamevî, Mu‘cemü’l-Üdebâ’, C. 7, s. 3375; İbnü’l-Kıftî, 
İnbâhü’r-Ruvât, C. 2, s. 361. 
971 İbn Nedîm, Fihrist, s. 158; İbnü’l-Kıftî, İnbâhü’r-Ruvât, C. 4, s. 130. 
972 Sezgin, Târîhu’t-Türâsi’l-Arabî, C. 8, s. 55. 
973 İbnü’l-Enbârî, Nüzhetü’l-Elibbâ’, s. 235; İbn Nedîm, Fihrist, s. 161; Yâkût el-Hamevî, Mu‘cemü’l-
Üdebâ’, C. 7, s. 3374; İbnü’l-Kıftî, İnbâhü’r-Ruvât, C. 4, s. 105. 
974 İbn Nedîm, Fihrist, s. 211; Yâkût el-Hamevî, Mu‘cemü’l-Üdebâ’, C. 7, s. 3374; İbnü’l-Kıftî, 
İnbâhü’r-Ruvât, C. 1, s. 261. 
975 İbn Nedîm, Fihrist, s. 213. 
976 “Allah’ın ve sizin düşmanlarınızı ve onların gerisinde olup sizin bilmediğiniz, ama Allah’ın 
bildiklerini korkutup caydırmak üzere, onlara karşı elinizden geldiği kadar güç ve savaş atları 



207 

 

soylu hayvanların sayısının arttırılması için neseplerinin iyi bilinmesi gerektiğinden 

dil ve nesep âlimleri bu alanda eserler kaleme almışlardır. 

Atların soy ve nesepleri konusunda tespit edilen ilk eser İbnü’l-Kelbî tarafından 

kaleme alınmıştır. Eserinde öncelikle atlarla ilgili temel ve tarihi konulara yer 

vermiştir. Atların faziletleri, at yetiştirmenin önemi ve zorluklarından söz ederek at 

yetiştirenlerin sabırla bunlara göğüs gerdiğinden, atlara olan bağlılık ve sevgilerinden, 

hatta ailelerinden daha fazla atlarıyla ilgilendiklerinden bahsetmiştir. Daha sonrasında 

atlarla ilgili ayetlere ve Hz. Peygamber’in atlarla ilgili, atları ve at yetiştiricileri öven 

hadislerine yer vermiştir. Hz. Peygamber’den önce ata binen peygamberlerden 

bahsetmiş, ata ilk binen kişinin Hz. İbrahim oğlu Hz. İsmail olduğuna ve onun 

zamanında atların henüz vahşi olduğuna dair rivayetlere yer vermiştir. Hz. Davud’un 

at sevgisinden ötürü binlerce at topladığı, bunları oğlu Hz. Süleyman’a miras bıraktığı, 

Hz. Süleyman’ın da atlara olan büyük ilgisini de anlatmıştır.977 

Eserde yukarıda bahsedilen konular ve bunların ele alınış şekli, bu dönemde 

yazılan atlar, ilm-i hayevân ve veteriner hekimlik ile ilgili kitapların çoğunda 

görülmüştür. Ma‘mer b. Müsennâ, Asmaî, İbnü’l-A‘râbî ve İbn Ahî Hizâm da 

eserlerinde benzer konuları takip ederek ele almışlardır. İbnü’l-A‘râbî eserinde İbnü’l-

Kelbî ile benzer şekilde ilk ata binen kişinin Hz Süleyman olduğuna ve Araplardan ilk 

ata binenin ise Hz. İsmail olduğuna dair rivayetlere yer vermiştir.978 Ma‘mer b. 

Müsennâ da aynı usulü takip ederek eserinde Kur’an’ın ve Hz. Peygamber’in atlarla 

ilgili ifadelerine, at yetiştirmenin önemi ve faziletlerine, at yetiştirme kültürü ve 

topumun at yetiştirenlere bakış açısına, Cahiliye ve İslamiyet döneminde at 

yetiştirmenin önemi ve süvari şairlerinin atlarına ailelerinden daha fazla ilgi ve 

harcama yapmalarına ve ashabın Hz. Peygamber’in hadislerine bağlı olarak atlarına 

verdiği değerle ilgili ifade ve şiirlerine yer vermiştir.979 

 
hazırlayın.” Enfâl 88/60; “Yemin olsun nefes nefese koşanlara, sonra çakarak kıvılcım saçanlara, 
sabahleyin ansızın baskın yapanlara; derken o sırada tozu dumana katanlara” Âdiyât 100/1-4; "Atın 
alnına Kıyamet gününe kadar hayır bağlanmıştır. Bu hayır sevap ve ganimettir." Müslim, İmaret, 97; 
Nesâî, Hayl, 7. 
977 İbnü’l-Kelbî, Nesebü’l-Hayl, ss. 23-26. 
978 İbnü’l-A‘râbî, Esmâü Hayli’l-Arab, ss. 25-26. 
979 Ma‘mer  b. Müsennâ, Kitâbü’l-Hayl, ss. 2-15. 



208 

 

İbnü’l-Kelbî, eserinde ilk binilen atlara ve onların isimlerine yer vermiştir.980 

Atların en iyisi olarak bilinen A‘vec’in soyu ve onun atalarını isimleriyle beraber 

sunmuştur. Bu soydan olan atların başı olan “A‘vec” isimli atın, anne ve babalarının 

soyu vahşi ve ehil durumlarıyla sunmuştur. Daha sonrasında A‘vec’in yavrularının 

isimleri ve onların kabilelere dağılımını isimleriyle beraber zikredilmiştir. İbn 

Abbas’tan gelen rivayette A‘vec’in atların aslanı ve en meşhurlarından olduğunu, Beni 

Süleym’in, Kindeliler ile savaşında onları bozguna uğratarak emirlerinin elinde olan 

A‘vec’i aldıklarını nakletmiştir. Daha sonra A‘vec atlarını yetiştirmekle ün salan Beni 

Hilâl kabilesine bu atların geçişi ve Beni Hilâl’in A‘vec atlarının soylarını çoğaltarak 

Araplar arasında yayılmasını anlatmıştır.981 Atların satış, miras, yarış, düello gibi 

sebeplerle el değiştirmesini ve bunların anlatıldığı şiirleri  aktarmıştır. Örneğin, 

Uyeyne b. Hısn’ın (ö. 30/650[?]) Zeydü’l-Hayl (Hayr) (ö. 9/630) ile girdiği düelloda 

onu yendiğini ve “Süllem” ismindeki atını aldığını, fakat Uyeyne’yi kıskanan Zebbân 

b. Seyyâr (ö. 10/613[?]) onun atı bağlamadığı bir gün fırsattan yararlanarak atı elinden 

fidye almaksızın ele geçirdiğini aktarmıştır.982 Ayrıca Hz. Peygamber’in, Cahiliye ve 

İslam dönemindeki atların isimlerini ve neseplerini sunmuştur. Kureyş’ten Hz. 

Hamza’nın “Verd” isimli atının A‘vec’in soyundan gelen “Zî ‘Ukkâl”in torunlarından 

olduğunu söylediği şiiri, bu örneklerden bir tanesidir.983 

Asmaî de eserinde atların neseplerine yer verirken A‘vec’in soyu, ondan devam 

eden soydaki atlar, atların en meşhurlarının isimlerini ve sahiplerini sıralamış, ayrıca 

bunların yarışlarda kullanılanları ve kimlere satıldığına dair bilgileri paylaşmıştır.984 

Ma ‘mer b. Müsennâ ise atların nesepleri hakkında çok fazla bilgi vermemiştir. Sadece 

A‘vec’ten ve onun safkan soyundan kısaca bahsetmiş, A‘vec’i ilk sahiplenenin Kinde 

kabilesi olduğunu ve bu atı almak için kabileler arasında savaşlar yapıldığını 

belirtmiştir.985 

 
980 Arapların yetiştirdiği atların nesebinin Ezd kabilesine ait “Zâdü’l-Râkib” (الراكب  isimli attan (زاد 
geldiğine, sonra Benî Tağlib kabilesi Zâdü’l-Râkib’den “el-Hüceys” (الهجيس) isimli yavru elde ettiklerini 
ve onun Zâdü’l-Râkib’den daha iyi bir at olduğuna, daha sonra Bekir b. Vâil kabilesinin de el-
Hüceys’den “ed-Dînâriyy” (الديناري) isimli yavru elde ettiklerini ve onun el-Hüceys’den daha iyi bir at 
olduğuna dair rivayetlere yer verilmiştir. Ayrıca Benî Âmir’in Bekir b. Vâil’den “Sebel” (سبل) isimli bir 
at elde ettiklerini, bu atın yetiştirilen atların en iyisi olduğunu, Sebel’in babası “Kayyâd” ve annesinin 
annesi “Kasâme”nin Beni Cağd kabilesine ait olduğundan ve Kayyâd’ın babasının “Hûşiyyeti Vebâr”ın 
nesebinden olduğundan bahsetmiştir. İbnü’l-Kelbî, Nesebü’l-Hayl, ss. 27-28. 
981 İbnü’l-Kelbî, Nesebü’l-Hayl, ss. 29-32. 
982 İbnü’l-Kelbî, Nesebü’l-Hayl, s. 49. 
983 İbnü’l-Kelbî, Nesebü’l-Hayl, s. 37. 
984 Asmaî, el-Hayl, ss. 76-88. 
985 Ma‘mer  b. Müsennâ, Kitâbü’l-Hayl, ss. 66-67. 



209 

 

İbnü’l-A‘râbî ise İbnü’l-Kelbî’yle benzer şekilde atların nesepleri  sıralarken 

sürücülerinin isimlerini de belirtmiş ve onları kabilelerine göre ayırmıştır. İbnü’l-

A‘râbî’nin, başta Hz. Peygamber’in atları olmak üzere eserinde atlara ve sürücülerine 

yer verdiği kabilelerin isimleri sırasıyla şöyledir: Benî Hişâm , Kureyş, Ensâr, Benî 

Esed, Benî Dabbe, Benî Sa’d b. Zeyd b. Menât b. Temîm, Benî Hanzale, Benî Bâhile, 

Benî Ganiyye b. E‘sar, Benî Gatafân b. Sa‘d, Benî Süleym, Benî Hevâzin, Benî Rebîa 

b. Nizâr, Benî Dubî‘a b. Nizâr, Benî Anze b. Esed, Ben Benî Abdülkays b. Efsâ, Beni 

Nemre b. Kâsıt, Benî Vâil ve kolları Benî Şeybân-Benî Kays b. Sa‘leb-Benî Zühl b. 

Sa‘leb-Benî İcl b. Lüceym. İbnü’l-A‘râbî ayrıca eserinin son bölümünde Yemen ve 

Hemedan’daki atları ve binicilerinin isimlerini vermiştir. 

 Hayvanlarda Morfolojik Özellikler ve Genetikle İlgili Konular 

Cahiliye ve İslam dönemlerinde hayvanların güzel ve kusursuz görüntülerine 

önem verilmesi ve hayvan sahiplerinin bunu gurur vesilesi olarak görmesi nedeniyle 

hayvanlarla ilgili yazılan ilk eserlerde onların fiziksel özelliklerine dair bilgiler 

açıklanmıştır. Alım-satımlarda ve damızlık seçiminde iyi bir hayvan elde edebilmek 

için bazı özelliklerin iyi bilinmesi gerekmekteydi. Hayvanlara olan ilgi sebebiyle 

nitelikli hayvan yetiştirmek isteyen kişiler onlardan iyi anlayan baytarlardan ve diğer 

uzman kişilerden bilgi almaktaydılar. Ma‘mer b. Müsennâ’nın eserini yazarken 

öğrendiği bilgileri Araplardan edindiğini söylemesi bu konuya ışık tutmaktadır.986 

Asmaî yazmış olduğu eserlerinde hayvanların morfolojik özelliklerinden sıklıkla 

bahsetmiştir. Atlardan bahsettiği eserinde hayvanların uzuvlarına verilen isimleri tek 

tek açıklamıştır.987 Koyunlarda ise sağlıklı meme özelliklerini sıralamış ve boynuz 

yapılarına göre verilen sıfatları sıralamıştır.988 

Asmaî ve Ma‘mer’in önemle üzerinde durduğu konulardan biri atlardaki sevilen 

özelliklerdir. Asmai ve Ma‘mer, boyun, sırt, bacak, kemik yapıları, kulak, burun, ense, 

cinsel organ, kakül ve kuyrukta sevilen ve sevilmeyen özellikleri en ince ayrıntısına 

kadar sıralamışlardır. Örneğin, iyi bir atın boyun ve kulaklarının dik, burun deliklerinin 

geniş, gözlerinin belirgin, uyluklarının uzun, belinin ince ve yüksek, sırt ve yanlarının 

 
986 Sem‘ânî, el-Ensâb, C. 1, s. 289; İbn Asâkir, Târîhu Dımaşk, C. 37, s. 74; İbnü’l-Cevzî, Muntazam, 
C. 10, s. 225; İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-A’yân, C. 3, s. 172; Zehebî, Siyeru A‘lâmi’n-Nübelâ’, C. 8, s. 
324. 
987 Asmaî, el-Hayl, ss. 51-63. 
988 Asmaî, eş-Şâ’, ss. 70-71, 89. 



210 

 

geniş olması ilk bakışta hayvanlarda olması gereken özelliklerdir. Sürüşü rahat veya 

iyi olmayan hayvanların beden yapılarına dair örnekler de vermişlerdir. Bu özellikleri 

sıralarken kusursuz hayvanların uzuvlarının ölçüleri ve bunlara verilen isimleri birlikte 

sunmuşlardır. Ayrıca hayvanların niteliklerini ortaya koyan bu isimlerin geçtiği 

şiirlerden pasajlar aktarmışlardır.989 

Ma‘mer, atların beden yapıları ve iyi nitelikleri hakkında Asmaî’ye nazaran daha 

fazla bilgi sunmuştur. Atın soylu ve nitelikli (جودة الفرس – cûdetü’l-feres) olduğunu 

gösteren emarelerine değinmiştir. Atların doğuştan kaliteli olduğunu gösteren 

özellikleri, soylu atların atik olduklarını ve güvenilir sürüş sağladıklarını gösteren 

özellikleri, soylu atlarda görülen sıçramalar ve sıçrama ölçülerine dair verilen sıfatları 

açıklamıştır. Dişi ve erkek atlarda bulunan farklı karakteristik özelliklerden 

bahsetmiştir. Ayrıca atların bedeninin farklı yerlerinde görülen kıvırcık kıllar hakkında 

da bilgi vermiştir.990 Asmaî ise develerle ilgili eserinde onların morfolojik ve 

psikolojik özellikleri hakkında bilgiler vermiştir. Sürüş, taşıma ve damızlık için 

kullanılacak develerin beden yapısının ve zihinsel özelliklerinin nasıl olması 

gerektiğini açıklamıştır.991 

Hayvanların genetik faktörlerden ötürü doğuştan kusurları bulunmaktaydı.  Bu 

kusurlar hayvanın göz, kulak, ağız, boyun, sırt, karın, meme, saç, tüy, bacak ve 

tırnaklarında görülen yerlere göre belirli isimlerle açıklanmıştır. Ayrıca hayvanların 

beden yapılarında genetik soylarından getirdikleri sevilmeyen özellikleri de 

bulunmaktaydı. Kusurlu hayvan elde etmemek amacıyla hayvan soylarının korunması 

için bu türden özellikleri olanların tespit edilmesi gerekmekteydi. 

Ma‘mer genetik faktörlerden kaynaklanan tüylerde aklık (vitilligo), tüysüzlük, 

şaşılık, gözlerde beyazlık (glokom veya katarakt), bileklerde eğrilik, kalça zayıflığı, 

eklem sertleşmesi, boyun eğriliği, toynaklarda bozukluk, vb. 30’dan fazla kusurdan 

bahsetmiştir.992 Asmaî de atlar için benzer kusurlardan bahsederken onların beden 

yapılarındaki eksik yönlerine daha fazla yer vermiştir. Atların kulak hareketlerinde 

düzensizlik olması, kaburga kemiklerinin kısa olması, kemiklerinde eğrilikler olması, 

tüylerin uzun olması, etlerinin sert, kalçalarının zayıf olması, zayıf veya şişman 

 
989 Ma‘mer  b. Müsennâ, Kitâbü’l-Hayl, ss. 16-17; Asmaî, el-Hayl, ss. 63-66. 
990 Ma‘mer  b. Müsennâ, Kitâbü’l-Hayl, ss. 52-64, 114-115. 
991 Asmaî, el-İbil, ss. 94-95. 
992 Ma‘mer  b. Müsennâ, Kitâbü’l-Hayl, ss. 47-49. 



211 

 

olması, boynun önde ve geride olması vb. 40’a yakın kusur sıralamıştır.993 Asmaî, deve 

ve koyunlarla ilgili de kusurlardan bahsetmiş, istenmeyen özelliklere yer vermiştir. 

Söz konusu dönem içerisinde sütçülük ve besicilik faaliyetlerinin yaygın olmasından 

ötürü olmalı ki özellikle tıkanıklık, şişme, sarkma gibi meme kusurları konusunda 

detaylı bilgiler sunmuştur.994 

Cahiliye ve İslamiyet dönemlerinde atların renklerine çok önem verilmiştir.  At 

sahipleri, onların renklerinin güzelliğini övünç kaynağı olarak görmüşlerdir. Soylu 

atlarda olması gereken renkler hem yönetici ve hem de halkın tarafından ilgiyle takip 

edildiği için eserlerde atların renklerine mutlaka yer verilmiştir. Ma‘mer ve Asmaî, 

atları renklerine göre verilen isimleri sıralamışlardır. Bunlar; hudme (دهم) siyah, hudra 

 kırmızımsı kahverengi, şukre (كمت ) kırmızı, kümte (حوى) yeşilimsi (gri), huvâ (خضر)

 boz (شهب) gül kırmızısı, şuhbe (وردة) koyu sarı, vürde -(صفر) koyu kırmızı, sufre (شقر)

ve bürşe ( ٌبرُْشَة) benekli atlardır.995 Atların nişaneleri, yani vücutlarındaki beyaz kıllara 

göre de isimlendirmeler yapmışlardır. Benzer şekilde ayaklarda, kuyrukta ve kuyruk 

bölgesine yakın yerlerdeki beyazlıklara göre verilen isimlendirmelere de yer vermiştir. 

İsimler hayvanın bedenindeki beyazlıkların yerlerine ve büyüklüklerine göre 

değişmekteydi.996 Asmaî develerle ilgili eserinde deve renklerinden bahsetmiştir. Bu 

konuda renk tonlarına kadar detay vermiştir. Kırmızı, boz, sarı ve beyaz renkli develeri 

ve bunların tonlarına göre verilen isimleri sıralamış, hatta bu develeri kalitelerine göre 

açıklamıştır. Örneğin koyu renkli boz develerin etinin çok lezzetli olduğunu 

belirtmiştir.997 

 Çiftleşme, Gebelik, Doğum ve Yavruların Gelişim Dönemleri 

Besicilik ve yetiştiricilik faaliyetleri için iyi hayvanlar elde edebilmek amacıyla 

çiftleşme ve gebelik dönemlerine önem verilmekteydi. Gebelik döneminin ve yavru 

gelişiminin doğru şekilde takip edilmesi için bu tür konularda bilgi ve tecrübe sahibi 

olmak gerekmekteydi. Bu nedenle Asmaî at, deve ve koyun ile ilgili yazdığı 

eserlerinde bu konulara ehemmiyet göstermiştir. Öncelikle hayvanların gebe kalma 

yaşları hakkında bilgiler vererek kaç yavru verdikleri, hangi sıklıkla gebe 

kalabilecekleri ve gebelik süresince hayvanda meydana gelen değişiklikleri 

 
993 Asmaî, el-Hayl, ss. 66-67. 
994 Asmaî, el-İbil, ss. 90-120; Şâ, ss. 69-72. 
995 Ma‘mer  b. Müsennâ, Kitâbü’l-Hayl, ss. 103-108. 
996 Ma‘mer  b. Müsennâ, Kitâbü’l-Hayl, ss. 108-114. 
997 Asmaî, el-İbil, ss. 145-147. 



212 

 

belirtmiştir. Özellikle develerle ilgili eserinde bu alanda çok daha fazla bilgi 

sunmuştur. Arapların deve yetiştiriciliğine önem vermeleri ve çok sayıda deveye sahip 

olmaları bu bölümün zengin bir muhteva içermesine vesile olduğu tahmin 

edilmektedir. Bölümde ilk olarak en iyi özelliklere sahip damızlık dişi ve erkek 

develerle ilgili bilgilerden başlayarak çiftleşme dönemlerine, çiftleşme sorun ve 

kusurlara terimlerle beraber yer vermiştir. Develerin soyunun korunması için 

çiftleşecek develerin özelliklerine dikkat edilmesi gerektiğini belirtmiştir. Gebelik 

dönemleri, doğum zamanları, doğumun gerçekleşmesi, doğum esnasında yaşanan 

olumsuz durumlar ile ilgili verilen terimler ve bilgilerden998 sonra doğum sonrası 

deveye ve yavrularına yapılması gerekenlerden bahsetmiştir. Ayrıca yavrunun 

doğduğu mevsimlere, kaç aylık olduğuna, çıkan diş sayısına, vb. göre aldığı isimlere 

yer verip annenin gebelik sayısına bağlı olarak yavruya verilen isimleri de 

belirtmiştir.999 Asmaî’nin erken doğum, geç doğum, yavrunun ters gelmesi gibi 

konular hakkında eserinde bilgiler sunması onun çalışmasını diğerlerinden önemli 

kılmaktadır. 

Asmaî, koyunlarla ilgili eserinde de tıpkı develerde olduğu gibi koyun ve 

keçilerin gebelik yaşı, gebelik dönemleri, gebelik döneminde koyunlarda görülen 

değişimler, çok yavru veren koyunların özellikleri, doğum ve yavrulama sayısı 

hakkında bilgiler vermiştir. Koyun ve keçi yavrularının dişlerin çıkması, sütten 

kesilme, ilk kez otlama, vb. durumlarına göre (kârim, fatme, ceze’, vb.) yılca 

gelişimlerini açıklamıştır.1000 Asmaî diğer eserlerinden farklı olarak koyunların 

yaşlılık dönemlerinden bahsetmiş, hatta bu konuyu ele alırken koyunlarla beraber 

 
998 Asmaî bu bölümde doğum sancıları, erken doğum, geç doğum, ters doğum hakkında açıklamalar 
yapar. Deve yavruyu tüylenmeden doğurmuş ise memâlît (مماليط) ya da memâlis (مماليص) denilmekteydi. 
Yavru anne karnında gelişmeden erken doğum yaparsa hâdic (خادج), yavru gelişmiş olduğu halde erken 
doğum gerçekleşirse ma‘cel (معجل), deve tam vaktinde doğum yapmasına rağmen yavru gelişmemişse 
erkek yavruya da dişi yavruya da muhdec  (مخدج) denilir. Doğum vakti geçmesine gelmesine rağmen 
deve doğurmamış ise midrâc (مدراج) denir. Asmaî devenin sancıları geldiği zaman doğum için 
diğerlerinin yanından ayrılıp başka bir yere gitmesine fârik (فارق) denildiğini ve bu durumun eşek ve 
koyunlarda da aynı olduğunu belirtmiştir. Hatta Hashâs (ö. h.35/m. 655-656) isimli şair bir şiirinde 
koyunun doğum için sürüden ayrılmasını bulut kümesinden ayrılan bir buluta benzetmiştir. Bknz. 
Asmaî, el-İbil, s. 51; Sehîm Abdibeni el-Hashâs, Dîvân, thk. Abdulaziz Mîmeni, Dârü’l-Kütübi’l-
Mısrıyye, Kahire 1369/1950, s. 33. Doğum eğer normal gerçekleşirse herhangi bir müdahalede 
bulunulmaması gerektiği, fakat yavru ters gelirse acil müdahalede bulunulması gerektiğini, hatta Emevi 
devri şairlerinden Zürrumme (ö. 117/735)’nin de şiirinde yavrunun ters geldiği durumda ayaklarını 
tutmada acele edilmesini öğütlemiştir. Bknz. Asmaî, el-İbil, s. 52; İbn Düreyd, Cemheretü’l- Luğa, s. 
406. 
999 Asmaî, el-İbil, ss. 43-89. 
1000 Asmaî, eş-Şâ’, ss. 47-63. 



213 

 

develer için de yaşlılık dönemlerinde bedenlerinde meydana gelen değişiklikleri ve 

dişlerinin dökülme durumlarına göre verilen isimleri aktarmıştır.1001 

Asmaî atlarla ilgili eserinde bu hususları daha az ele almıştır. Sadece atların 

gebelik yaşı, süresi, gebe kalan hayvanların fiziksel görünümlerindeki değişimleri ve 

yavru doğduktan sonraki süreçte diş gelişimlerine göre verilen isimleri sıralamıştır.1002 

Ancak Ma‘mer, atlar için bu konuda daha fazla bilgi sunmaktadır. Ma‘mer öncelikle 

atların üreme verimlerine göre yedi isimle adlandırıldığını belirterek bunları sırayla 

açıklamıştır. Örneğin kendisinden en çok yavru elde edilen atların sâbiğ ( ٌسَابِغ) ve kısır 

olanların ise kemeş ( َكَمَش) isimleri ile anıldığını belirtmiştir. Bundan sonrasında ise 

atların çiftleşme dönemleri, çiftleşme sorun ve kusurlarından bahsetmiştir. Atların 

gebelik ve doğum süreçlerinden bahsederken erken doğum, geç doğum ve bu şekilde 

dünyaya gelen yavruların fiziksel özellikleri hakkında bilgiler sunmuştur. Ayrıca 

yavruların gelişimine göre diş sayıları hakkında bilgi vermiştir.1003 

 Süt Verimi 

 Besicilik faaliyetlerinde hayvanlardan elde edilecek sütün verimli ve kaliteli 

olması önemli bir yere sahiptir. Besicilik sektörüne oldukça önem veren İslam 

toplumunda hayvanlar süt verimleri ve kalitelerine göre özellikleri 

sınıflandırılmaktaydı. Süt verimi konusunda Asmaî, elde edilen süt potansiyeline göre 

koyun ve develer için verilen sıfatları sıralamıştır. Süt verimi yüksek develerin 

(gazâratü’l-ibil – الإبل  terimlerini (habr, bir‘îs, safiyy, lehmûm, huncûr) (غزارة 

verdikten sonra süt verimi az ve niteliksiz develerin (bekîün –  ٌبكَِئ) özelliklerini 

sıralamıştır. Süt verimi az olan develer için daha kapsayıcı açıklamalarda bulunmuştur. 

Sütün renklerine göre kalitelerini anlatmıştır. Ayrıca süt sağımı sırasında olumsuz 

davranışlar gösteren develerin özellikleri ve onlara verilen isimleri sıralamıştır. 

Örneğin sağılırken ısırma davranışı gösteren develere darûs ( ٌضَرُوس), memelerinde 

şişlik olan develere ise mihzâb (مخزاب) denilmekteydi.1004 Koyunlarla ilgili eserinde 

de sütü çok veya az olanlardan bahseden Asmaî, doğum sonrası koyunlardaki süt 

veriminden de (ağız sütü) bahsetmiştir.1005 

 
1001 Asmaî, eş-Şâ’, ss. 75-76 
1002 Asmaî, el-Hayl, ss. 48-50. 
1003 Ma‘mer  b. Müsennâ, Kitâbü’l-Hayl, ss. 38-45. 
1004 Asmaî, el-İbil, ss. 90-91. 
1005 Asmaî, eş-Şâ’, ss. 70, 73. 



214 

 

 Hastalıklar ve Belirtileri 

 Dil âlimleri hayvanlara dair yazmış oldukları eserlerde yaygın olarak görülen 

hastalıkların isimleri ve belirtileri hakkında bilgiler sunmaktadır.  Kendileri birer dil 

âlimi olmaları sebebiyle hastalıkların tedavilerine dair bilgi vermemektedirler. Fakat 

bazı hastalıkları açıklarken için baytarların uyguladıkları tedavilere ve bunlara dair 

halk arasında söylenen şiirlere yer vermişlerdir. 

 Atlardaki hastalıklar “sonradan ortaya çıkan beden kusurları” olarak 

tanımlamıştır. Çünkü hastalık sebebiyle ortaya çıkan belirtilerin, yaraların veya 

hastalıklar için uygulanan kesme, delme, dağlama gibi tedaviler sebebiyle kalıcı hasara 

sebep olan iz ve nasırların, doğuştan gelen kusurlarla ayırt edilebilmesi amacıyla 

bunlara açıklık getirilmiştir. Ma’mer eserinde bu hastalıklar intişâr (انتشار), şazâ’nın 

hareketi sonucu ortaya çıkan şişlik ( تحرك شظاة), dahs (دخس), zevâid (زوائد), ‘aran ( نعر ), 

şikâk (شقاق), cered (جَرَد), mecel (مَجَل), müşeş (مشش), seretân (سرطان), ‘azel (عَزَل), hukâk 

fi’l-ünsî (الأنثى في   dir.1006 Ayrıca(نملة) ve nemle (بجر) becer ,(ارتعاش) irti‘âş ,(خقاق 

Ma’mer, eserinde baytarların kullanmış olduğu minkâb aletinden1007 ve baytarların 

hayvanları tedavi ederken yaşadıkları güçlüklerden bahseden şiirleri aktarmıştır.1008 

 Asmaî, atlarla ilgili hastalıklar konusunda daha çok toynak ve bacaklarda (alt 

ekstremite) görülenlere yer vermiştir. Asmaî yaygın görülen belirti ve hastalıklar için 

söylenen farklı terimlere de yer vermiştir. Örneğin rahsa (رهصة) için vegra (وَقْرَة), 

meleh (مَلح) olarak bilinen eğrice hastalığına cerz (جَرْذ), verem (وَرَم) denilen topuk 

rahatsızlığına ise beyâd (بَيَاض) denildiğini belirtmiştir.  Ayrıca Asmaî, Ma‘mer ile 

benzer olarak zevâid ve müşeş hastalıklarına da yer vermiştir.1009 

 Asmaî atlardaki hastalıkları alt ekstremite’lerle sınırlamasına rağmen, deve ve 

koyun hastalıkları konusunda daha geniş bilgi sunmuştur. Örneğin devenin 

bedenindeki şişkinlik veya yumrular anlamına gelen ğudde (غدة), şişlik hacamat 

yapılan bölgede oluşmuşsa ve buraya hacamat yapılmışsa der’ (الدرء), şişlik omuz 

kısmına yakınsa nekfe (النكفة) denildiğini belirtmiştir. Şiddetli susuzluktan kaynaklanan 

hastalığın tanâ (الطنى), şiddetli öksürüğe sebep olan hastalığın nühâz (النحاز), hummaya 

benzer vücudun yüksek ateşten dolayı sürekli su içme isteği ve bundan ötürü hayvanın 

 
1006 Ma‘mer  b. Müsennâ, Kitâbü’l-Hayl, ss. 50-53. 
1007 Ma‘mer  b. Müsennâ, Kitâbü’l-Hayl, ss. 33-34. 
1008 Ma‘mer  b. Müsennâ, Kitâbü’l-Hayl, ss. 87, 143, 154. 
1009 Asmaî, el-Hayl, s. 68. 



215 

 

zayıflamasına neden olan hastalığın hüyâm (الهيام), nefes darlığına neden olan 

hastalığın ise haşyân (حشيان) ismiyle bilindiğini belirtmiştir. Yine eserinde günümüzde 

cidago fistülü adı verilen ve semer kullanımından ötürü hayvanların vücutlarında 

oluşan yara izlerine bağlı debere (دبر) ve develerde çok görülen uyuz hastalığı cerb 

 ten geniş olarak bahsetmiştir. Develerin yanlış beslenme ve otlatmadan’(جَرْب)

kaynaklanan hastalıklarından (mağle, hakla, vb.) ve belirtilerinden bahsetmiş, ayrıca 

baş, boyun, ayak ve eklem ağrılarına de yer vermiştir.1010 

 Asmaî koyun ve keçi hastalıklarını sunarken ağız yarası, öksürük, burun 

akıntısı, aşırı su içme isteği, yanlış otlatmadan dolayı ortaya çıkan rahatsızlıklar, 

vücutta ve ağızda ortaya çıkan sivilce ve şişlikler, hastalığa bağlı davranış 

bozuklukları, meme rahatsızlıkları 1011 gibi hastalık belirtilerini isimleriyle beraber 

açıklamıştır. Örneğin, hayvanların bedenlerinde görülen sivilce türünde kızarıklıklara 

cüdere (جدرََة), daha büyük urlara düvât (ضوَاة), çiçek hastalığına yakalanan hayvanlara 

müemme (ة  şiddetli burun akıntısı olan hayvana ,(كباد) karaciğer ağrısına kübâd  ,(مُؤَمَّ

ra'ûm (رعوم), hayvanların beyinlerinde ortaya çıkan bir rahatsızlıktan ötürü sürüyü 

takip edememeleri ve sersem halde dolaşmasına sebep olan hastalığa ise sevel (ثوََل) 

denilmekteydi.1012 Yine hayvanlara musallat olan kene parazitlerine heleme ( حَلمََة)1013 

adı verilmekteydi. Meme hastalıkları konusunda ise koyun ve keçiler için kullanılan 

kelimelerin develerle aynı olduğunu belirterek memelerde kanla karışık süt gelmesi, 

sütün bozulması veya sarı suya benzer şeyin akmasından bahsetmiştir.1014   

 Diğer Konular 

 Monografik çalışmalarda hayvanlarla ilgili pek çok farklı konular ele 

alınmıştır. Asmaî özellikle toplumun hayvanlarla ilgili alışkanlıklarına, adetlerine ve 

onlar için kullandıkları kelimeler üzerinde durmuştur. Deve ve koyun sürülerinin, 

sürüdeki hayvan sayılarına göre isimlendirilmesine, develere vurulan damgalara ve 

takılan takılara, develerin su içme miktarına göre almış oldukları sıfatlara, duygularına 

göre çıkardıkları seslere ve süratli develere verilen isimlere yer vermiştir.1015 Ma‘mer 

ise daha çok binicilik ile ilgili konulara önem vermiştir. Atların koşu stilleri, 

 
1010 Asmaî, el-İbil, ss. 127-138. 
1011 Asmaî, eş-Şâ’, ss. 70, 73 
1012 Asmaî, eş-Şâ’, ss. 77-80. 
1013 Asmaî, eş-Şâ’, s. 83. 
1014 Asmaî, eş-Şâ’, ss. 72-73. 
1015 Asmaî, el-İbil, ss. 125, 138-144, 156-163. 



216 

 

antrenmanlarının yapılması, ayakta duruş, yürüyüş ve oturuş şekilleri, yürürken ve 

koşarken yaptığı kusurlar, kişneme sesleri ve atlara seslenirken kullanılan ifadeler 

çalışmalarında yer verdiği diğer önemli konulardır.1016 

Ma‘mer ve Asmaî, hayvanların huy ve özellikleri için de açıklamalarda 

bulunmuşlardır. Ma‘mer hareketli ve canlı atların gösterdikleri davranışlardan ve 

onlara verilen sıfatlardan1017 Asmaî ise evcil küçükbaşlar ve inatçı küçükbaşların 

özelliklerinden kısaca bahsetmiştir.1018  

4.3. Hayvanlarla İlgili Sözlük Çalışmaları  

 Nadr b. Şümeyl (ö. 204/820)  

Basralı Arapça sözlük yazarı ve hadis âlimi olan İbn Şümeyl Arap gramerinde 

Halîl b. Ahmed’in önde gelen dört öğrencisinden biridir. Uzun süre bedevîler arasında 

yaşayarak fasih bedevîlerden lügat malzemesi, özellikle nadir kelimelerle şiir ve 

emsale dair bilgiler toplaması1019 onun hayvanlarla ilgili bilgi haznesini genişletmiştir.  

İbn Şümeyl’in hayvanlarla ilgili müstakil bir eseri olmasa da Kitâbü’s-Sıfât fi’l-

Luğa adlı eserinde hayvanlarla ilgili gârib kelimelere ve onların sıfatlarına yer 

vermiştir. Ebü’l-Hasan b. el-Kûfi, İbn Şümeyl’in Kitâbü’s-Sıfât’ındaki içindekiler 

listesi hakkında verdiği bilgilere göre eserin üçüncü cüzü sadece develeri içermektedir. 

Dördüncü cüzünde ise farklı nesne ve varlıklarla beraber koyun ve kuşların sıfatlarına 

yer vermiştir. Ayrıca eserde atlarla ilgili Halku’l-Feres bölümü de bulunmaktadır.1020  

İbn Şümeyl’in bu eserin aslı günümüze kadar ulaşmamıştır. Fakat Öğrencisi Ebû 

Ubeyd Kâsım b. Sellâm Gâribu’l-Musannef adlı eserinde İbn Şümeyl’den pek çok 

alıntı yaptığı bilinmektedir.1021 Ayrıca İbn Sîde (ö. 458/1066) el-Muhkemü’l-Muhît 

adlı eserinde1022 ve Demîrî (ö. 808/1405)’nin Hayâtü’l-Hayevân adlı eserinde İbn 

Şümeyl’den hayvanlarla ilgili alıntılar da yaptığı bilinmektedir.1023 

 
1016 Ma‘mer  b. Müsennâ, Kitâbü’l-Hayl, ss. 42, 124-135. 
1017 Ma‘mer  b. Müsennâ, Kitâbü’l-Hayl, ss. 133-134. 
1018 Asmaî, eş-Şâ’, ss. 91,93. 
1019 İsmail Durmuş, "Nadr b. Şümeyl", DİA, C. 26, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 2002, s. 
579. 
1020 İbn Nedîm, Fihrist, s. 171; İbnü’l-Kıftî, İnbâhü’r-Ruvât, C. 3, s. 352; Safedî, el-Vâfî bi’l-Vefeyât, 
C.22, ss. 78-79. 
1021 İbn Nedîm, Fihrist, s. 171; Sezgin, GAS, C. 3, s. 363. 
1022 İbn Sîde, el-Muhkem ve’l-Muhît, C. 1, s. 398. 
1023 Demîrî, Hayâtü’l-Hayevân, C.1, s. 308, C. 2, ss. 83, 132. 



217 

 

 Ebû Ubeyd el-Kâsım b. Sellâm (ö. 224/838) 

Fıkıh, hadis ve tefsir âlimi olan Ebû Ubeyd, aynı zamanda Arap dili alanında 

önemli isimlerden bir tanesiydi. Ali b. Hamza el-Kisâî, İbnü’l-Kelbî, Ebû Amr eş-

Şeybânî, Yahyâ b. Ziyâd el-Ferrâ, Ebû Ubeyde Ma‘mer b. Müsennâ ve Asmaî gibi 

meşhur dil âlimlerden dersler alması,1024 hayvanlarla ilgili bilgilerini eserinde 

sunmasına yardımcı olmuştur. Çünkü el-Ferrâ haricinde ders aldığı dil âlimlerinin 

hepsi hayvanlarla ilgili eserler kaleme almışlardır. 

Ebû Ubeyd’in Gâribu’l-Musannef adlı eserinde en çok alıntı yaptığı âlim Nadr 

b. Şümeyl’dir. Ayrıca Ebû Zeyd el-Ensârî’den de alıntıları bulunan eserinde at, deve, 

kuş, küçükbaş ve vahşi hayvanlarla ilgili bilgiler bulunmaktadır.1025 

4.4. Hayvanları Zoolojik (İlm-i Hayevân) Açıdan İnceleyen Âlimler  

İlm-i hayevân olarak bilinen zoolojik konular hakkında âlimler doğada 

araştırmalar yaparak gözlem ve deneylerde bulunmuşlar ve hayvanları biyolojik, 

morfolojik, anatomik, fizyolojik yapılarını incelemişlerdir. Bu incelemeler sonucunda 

hayvanların sınıflandırmaları (taksonomi), yaşayış tarzları, davranış özellikleri ve 

insanlara karşı gösterdikleri tepkileri, anatomik ve fizyolojik özellikleri, vb. konularda 

bilgi edinmişlerdir. İlk araştırma ve incelemelerden itibaren âlimlerin elde ettiği 

bilgiler bir sonraki âlimler için kaynak ve rehber olmuş, ilm-i hayevân bu şekilde 

gelişerek devam etmiştir.  

 Câbir b. Hayyân (ö. 200/815) 

Tabiat filozofu olarak kabul edilen Câbir b. Hayyân’ın hayatı hakkında çok fazla 

bilgi bulunmamaktadır. Tam künyesi hakkındaki bilgiler de belirsizdir. İbn Nedîm, 

onun künyesini Ebû Abdullah Câbir b. Hayyân b. Abdullah el-Kûfi olarak belirtmiş, 

ancak daha sonra Ebû Bekir er-Râzî’den aktardığı “Hocamız Ebû Mûsâ Câbir b. 

Hayyân der ki” ifadesinden künyesi için “Ebû Mûsâ”nın kullanıldığı ve kendisi de 

eserlerinde bu künyeyi kullandığı tespit edilmiştir. Babasının Yemen’in Ezd 

kabilesinden olduğu ve Kûfe’de aktarlık yaptığı, 8. yüzyılda Emevîlerin yıkılması için 

Abbâsi hareketine destek verdiği bilinmektedir. Babasının Horasan bölgesinde 

bulunduğu sıralarda Tus’ta olduğuna dair görüşlerin ortak olması sebebiyle burada 

 
1024 Zülfikar Tüccar, “Ebû Ubeyd, Kâsım b. Sellâm”, DİA, C. 10, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 
İstanbul 1994, s. 244. 
1025 Sezgin, GAS, C. 3, s. 363. 



218 

 

doğmuş olabileceği görüşü kabul görmüştür. Hayatının önemli bir kısmını Kûfe’de 

geçirdiği için burada Cafer es-Sâdık’tan faydalandığı bilinmektedir.1026  

Câbir, tıp, astronomi, matematik, felsefe vb. birçok ilim dalıyla ilgilenmiş, 

özellikle kimya alanının en ileri bilim adamlarından biri olarak tarihe geçmiştir. Orta 

çağ’da yaşayan kimyacıların çoğu Câbir’in etkisinde kalmış, Ebû Bekir er-Râzî ve İbn 

Sînâ gibi filozof ve bilginler onu üstat olarak tanımışlardır. Câbir Latin dünyasında 

“Geber” adıyla tanınmış, 13. yüzyıl bilim insanlarından Roger Bacon onun için 

“üstatların üstadı” diyerek söz etmiştir.1027 

Câbir’in farklı topraklarda ve ülkelerdeki hayvan türleri hakkında bilgiler 

toplamış ve hayvanlardan elde edilebilecek ilaçlar (menafi’u’l-hayevân) hakkında 

araştırmalar yapmıştır.1028  Onun zoolojik konuları ele aldığı eseri Kitâbü’l-Havâs’tır. 

Bu eserinde Câbir, köpek, çakal, kurt, akrep, kertenkele, yılan, baykuş vb. hakkında 

önemli bilgiler vermiştir.1029 İbn Nedîm, Câbir’in eserleri arasında hayvanlarla ilgili 

Kitâbü’l-Hayevân adlı kitabının var olduğunu hatta iki ciltten oluştuğunu,1030 ayrıca 

kuşlarla ilgili Kitâbü’t-Tayr1031 isimli bir eserinin daha olduğunu bildirmiştir. Fakat bu 

eserler günümüze kadar ulaşamamıştır. Câbir’in hayvanlarla ilgili görüşlerine Paul 

Kraus’un neşrettiği Muhtâru Resâ’ili Câbir b. Hayyân adlı eserinden ve Câbir’den 

alıntılar yapan diğer âlimlerin eserlerinden ulaşılmaktadır.  

 Nazzâm (ö. 231/845) 

Tam adı Ebû İshâk İbrâhîm b. Seyyâr b. Hâni’ en-Nazzâm olan âlim Basra 

doğumludur. Doğum tarihinin 143/760 ile 195/811 yılları arasında farklı tarihler ileri 

sürülmüştür. Basra Mu‘tezile ekolünün ileri gelen kelamcılarından olmakla birlikte 

önemli bir tabiat filozofudur. Dayısı Ebü’l-Hüzeyl el-Allâf’ın öğrencisi olmuş, onunla 

beraber birçok ilmî toplantı ve tartışmaya katılmıştır. Ayrıca Halife Me’mûn’un (813-

833) daveti üzerine 818 yılında Bağdat’a gitmiş ve orada kelam, hadis ve fıkıh 

âlimleriyle ilmi tartışmalara girmiştir. Nazzâm, dönemindeki şahısları ve fikir 

akımlarını eleştirmekle birlikte onlardan etkilenmiş, başta öğrencileri Câhiz, Ali el-

 
1026 İbn Nedîm, Fihrist, ss. 889-891; Mahmut Kaya, “Câbir b. Hayyân”, DİA, C. 6, Türkiye Diyanet 
Vakfı Yayınları, İstanbul 1992, s. 535. 
1027 Celal Saraç, “Câbir İbni Hayyan Üzerine”, İstanbul Yüksek İslâm Enstitüsü Dergisi, S. 1, 1963, s. 
6. 
1028 Sezgin, GAS, C. 3, ss. 358-359. 
1029 Sezgin, GAS, C. 3, s. 359. 
1030 İbn Nedîm, Fihrist, s. 891. 
1031 İbn Nedîm, Fihrist, s. 892.  



219 

 

Esvârî, Ca‘fer b. Mübeşşir, Ebû Affân er-Rakkî ve Hayyât olmak üzere Basra ve 

Bağdat Mu‘tezilîleri’nden birçok kişiye tesir etmiştir. Bu yüzden de kendi ismiyle 

kurulan “Nazzâmiye” ekolünün öncüsü olmuştur.1032 

Nazzâm kelam ilminin yanı sıra şiir ve belagat ile de ilgilenmiş ve belagatinin 

oldukça güzel ve açık olduğu kaydedilmiştir. Şiirlerinde ise felsefi kelam metodunu 

benimsemiştir.1033 Doğayı gözlemlemeye meraklı olan Nazzâm, Aristo ve diğer Yunan 

filozoflarının eserlerini okumuş hatta Aristo’nun bazı görüşlerine reddiyeler 

yazmıştır.1034 İbn Nedîm, Nazzâm’a ait yaklaşık kırk kadar eserinin ismine yer 

vermiştir.1035 Fakat bu eserlerden hiçbiri günümüze ulaşamamıştır. Nazzâm’ın doğa ve 

hayvanlarla ilgili görüşlerini, öğrencisi Câhiz’in ondan yaptığı alıntılar sayesinde 

öğrenmekteyiz. Nazzâm’ın ilim ve teorilerine ilgi duyan Câhiz, eseri Kitâbü’l-

Hayevân’da onun hayvanlar üzerine yaptığı araştırmalarını ve hayvanların yaratılış 

özellikleri, ekosistem, vb. hakkındaki pek çok görüş ve tecrübelerini aktarmıştır.1036 

 Câhiz (ö. 255/869) 

Mutezile âlimlerinden ve Arap edebiyatının en büyük nesir yazarlarından olan 

Câhiz'ın tam adı Ebû Osman Amr b. Bahr b. Mahbub b. Fezare el-Câhiz el-Kinânî’dir. 

150-160 (767-777) yılları arasında Basra’da doğduğu tahmin edilmektedir. Gözlerinin 

dışarı doğru duruşundan dolayı, çıkık gözlü anlamına gelen Câhiz lakabıyla 

anılmıştır.1037 Câhiz'in dedesinin Amr b. el-Kinâni'nin develerini güden Fezare 

isminde bir siyahi olduğunu ve Kinâne kabilesine köle olarak geldiği bilinmektedir.1038  

Câhiz’in çocukluğunda maddi sıkıntılar çektiği, geçimini sağlamak amacıyla 

ticaretle uğraştığı bilinmektedir.  Daha genç yaşlarda iken ilme olan sevgisi ve merakı 

sayesinde, Câhiz’in sıkıntılı bir hayatı olmasına rağmen ilimle uğraşmaktan ve 

 
1032 İlyas Çelebi, “Nazzâm”, DİA, C. 32, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 2006, s. 466. 
1033 İbn Nedîm, Fihrist, s. 442. 
1034 Câhiz, Hayevân, C. 5, s. 28; Muhammed Abid el-Cabirî, Arap-İslam Kültürünün Akıl Yapısı, çev. 
Burhan Köroğlu-Hasan Hacak-Ekrem Demirli, Kitabevi Yayınları, İstanbul 2000, s. 266 
1035 İbn Nedîm, Fihrist, s. 443. 
1036 Örneğin yılanların vücudunda bulunan zehrin yapısı hakkında C. 5, s.10, ekosistem içinde 
birbirinden beslenen canlılar ve bunların sınıflandırılması hakkında C. 2, s. 332, hayvanların yaratılışları 
hakkında C. 5, s. 5 ve C.7, s. 128’de görüşleri bulunmaktadır. Nazzâm’ın hayvanlarla ilgili araştırma ve 
görüşleri hakkında Câhiz’in yer verdiği alıntılar Fuat Sezgin tarafından derlenmiştir. Bknz. Sezgin, 
GAS, C. 3, s. 361. 
1037 Yâkût el-Hamevî, Mu‘cemü’l-Üdebâ’, C. 5, s. 2101; İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-A’yân, C. 3, s. 470; 
Ramazan Şeşen, “Câhiz”, DİA, C. 7, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 1993, s. 20. 
1038 İbn Asâkir, Târîhu Dımaşk, C. 45, s. 433; Mehmet Baktır, “Cahız'ın Varlık ve Tabiat Anlayışı”, 
Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 10/2, 2006, s. 237. 



220 

 

okumaktan geri durmamış Bağdat'a giderek zamanın ünlü hocalarından ders almıştır. 

Câhiz, Ma‘mer b. Müsennâ’dan tarih, rivayet ve tabii ilimler, Asmaî’den Arap 

edebiyatı, Ebû Zeyd Ensari’den nesep ve ahval, Ahfeş’den gramer, en-Nazzâm’dan ise 

kelam, fıkıh, felsefe ve tabii ilimler dersleri almıştır. Arapçasını ilerletmek için Basra 

panayırının kurulduğu, çölde yaşayan Arapların geldiği, şairlerin ve hatiplerin 

şiirlerini ve hutbelerini okudukları Merbed’e1039 gitmeyi sıklıkla devam ettirmiştir.1040  

Câhiz, kırk beş elli yaşlarından sonra refaha kavuşmuş, Abbâsî sarayında halife ve 

devlet erkanından övgüler almış, çeşitli eserler yazıp onlara takdim ederek oldukça 

büyük meblağda mükafat almıştır. Câhiz’in Kitâbü’l-Hayevân, Kitâbü’l-

Beyân, Kitâbü’z-Zer‘ ve’n-Nahl adlı eserlerinin her biri için 5000 dinar mükâfat aldığı 

rivayet edilmiştir.1041 

Câhiz yaşlılığında felç olmuş ve son günlerini ağır bir hastalıkla geçirmiştir.1042  

Başta edebiyat, kelam ve tabiat olmak üzere birçok konuda eserler yazmıştır. İbnü’l-

Cevzî, onun 360 eseri olduğunu ve bunların çoğunu Bağdat’ta Ebû Hanîfe Türbesi 

Kütüphanesi’nde gördüğünü söylemiştir. 869 yılında doksan beş yaşlarında iken 

Basra’da vefat etmiştir.1043 

Kitâbü’l-Hayevân: Câhiz’in bu eseri ilm-i hâyevan alanındaki en önemli ve en 

geniş içerikli eserdir. Kendisi bir dil âlimi olmasına rağmen varlık ve doğaya olan ilgisi 

sebebiyle zoolojik konular hakkında araştırmalar yapmıştır. Bunda hocası Nazzâm’ın 

etkisi büyüktür. Bilgiye ulaşmada hocası Nazzâm gibi duyu ve aklı esas alan Câhız, 

duyularla elde edilen bilgilerin akıl aracılığıyla değerlendirildikten sonra ancak bilgi 

oluşturabileceğini söylemiştir.1044 Bu yüzden eski bilgileri olduğu gibi kabul etmek 

yerine doğayı inceleyerek deneyimlemek ve yeni keşifler yapmak Câhiz’in bilgiye 

ulaşma yöntemleri arasında olmuştur. 

 
1039 Emeviler döneminde Merbed’de şiir şölenlerinin, edebiyat ve sanat yarışmalarının yapıldığı aynı 
zamanda dönemin şairlerinin şiirlerini sunduğu özel bir mekânı ve etrafında kendini dinleyen 
taraftarları, ravîleri ve talebeleri vardı. Şairler burada Arap cahiliye günleri (eyyamü’l-arab) ve İslam’ın 
önemli olaylarını şiirlerinde canlı bir şekilde aktarır, böylece tarih yeniden hatırlanır, öğrenilir ve yeni 
nesillere aktarılırdı. Yâkût el-Hamevî, Mu‘cemü’l-Büldân, C. 5, s. 98. 
1040 Yâkût el-Hamevî, Mu‘cemü’l-Üdebâ’, C. 5, s. 2101; İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-A’yân, C. 3, s. 470; 
Ziriklî, el-A‘lâm, C. 5, s. 74; Baktır, Câhiz'ın Varlık ve Tabiat Anlayışı, s. 238. 
1041 Şeşen, Câhiz, C. 7, s. 20. 
1042 Câhiz, Resâ’ilü’l-Câhiz, C. 2, s. 207. 
1043 Şeşen, Câhiz, C. 7, s. 20. 
1044 Cabirî, Arap-İslam Kültürünün Akıl Yapısı, ss. 33-34; Ahmet Erkol, “İslam Kültür Mirasının 
İnşasında Erken Dönem Mu’tezile Kelamcılarından Cahız’ın Kelami Değerlendirmeleri”, e-Şarkiyat 
İlmi Araştırmalar Dergisi, 2/3, 2010, s. 5. 



221 

 

Câhiz’in eserini yazmasındaki amaçlarından en önemlisi, Allah’ın varlığını ve 

kusursuzluğunu yaratmış olduğu varlıklarda görmek ve ispat etmektir. Bu yüzden 

hayvanların yaşamlarına sık sık atıflar yaparak karınca ve arı gibi en aciz olanların bile 

ilahi hikmeti temsil ettiğini, eğer dikkatle incelenecek olursa bir sivrisineğin kanadında 

dahi pek çok ilahi hikmetin görüleceğini belirtmiştir.1045 Câhiz hayvanlar hakkında 

bilgi verirken onlar için yararlı zararlı ayrımı yapmanın yanlış olduğunu, en büyük 

memelilerden en küçük böceklere kadar hepsinin bir faydasının olduğunu 

savunmuştur.1046  

Kitap özelde hayvanları konu alan zoolojik bir eser olmasına rağmen içeriğinde 

pek çok ilim dalına ait bilgiler de yer almaktadır. Zooloji dışında mantık, felsefe ve 

kelam, tabiat, fizik ve kimya bilimleri, dinler, mezhepler ve tarikatlarla ilgili konular, 

dil ve edebiyat alanlarına ait pek çok konu yer almıştır. Câhiz’ın eserinde en çok almış 

olduğu eleştirilerden bir tanesi bilgiyi sunarken sürekli konudan konuya atlayarak 

farklı alanlardaki bilgileri bir arada vermesidir. Mesela eserinde bir hayvanın yaşam 

alanı ile ilgili bilgiyi sunarken bir anda o hayvanla ilgili bir anekdot veya deyişlerden 

bahsetmeye başlar. Bu yöntem aslında Câhiz’in el-Beyan ve’t-Tebyin ve Kitâbü’l-

Hayevân eserlerinde takip ettiği bir usuldür. Câhiz’in kullandığı beyani-pedogojik bu 

yöntem ile eserlerinde okuyucunun psikolojik durumunu göz önüne alarak böyle bir 

usul izlemiştir. Câhiz, okuyucunun uzayan bir konudan çıkıp başka bir konuyla alakalı 

bilgiyle karşılaşmasının rahatlatıcı ve dikkat yenileyici olduğunu belirtmektedir. Fakat 

bunu yaparken konunun bütünlüğünü bozmadan ve kitabın konusu olan ilmi branşın 

 
1045 McDonald, Arap Edebiyatında Hayvanı Konu Alan Kitaplar, s. 398.  
1046 Sezgin, GAS, C. 3, s. 373. Câhiz insanın hayvanların yaratılışında Allah’ın kudretini görmesi 
gerektiğini şöyle açıklamıştır “Düşünen insan, akrebin yaratılmasına hizmet edilen amacı ve yılanın 
yaratılışındaki İlahi Çalışmanın değerini anlar. Bu nedenle sivrisineği, kelebeği, karıncaları ve sinekleri 
hor görmesin, bunlar üzerinde düşünsün” Câhiz, Hayevân, C. 3, s.144. Câhiz çeşitli hayvan türlerinin 
bazı yeteneklerinin insanlardan daha üstün olduğunu şöyle ifade etmiştir “Allah, onlara bilgi ve 
yeteneklerinde olağanüstü bir kolaylık sağlamış, onlara gagaları ve pençeleri bahşetmiş, onlara bu 
araçlarıyla birlikte içgüdülerini vermiştir. Onların pek çok türünde önceden herhangi bir hazırlık, eğitim, 
öğretim ya da çıraklık eğitimi almamış olmalarına rağmen sanat eserlerini sürekli olarak icra etmeye 
muktedir kılan son derece gelişmiş duyu organları var ki eserlerini doğaçlama ile yapabiliyor ve 
uygulayabiliyorlar. En bilgili düşünürler ve filozoflar, yetenekli ellere veya aletlere sahip olsalar bile 
bunları başaramazlar”. Câhiz, Hayevân, C. 1, s. 30. Ayrıca Câhiz, hayvanların insanlara sunabileceği 
"ahlaki dersler" türünün bir örneği olarak, sinek tarafından rahatsız edilirken soğukkanlılığını korumaya 
çalışan son derece saygın bir kâdının hikayesini sunmaktadır. Hikâyede mahkeme odasında kâdının 
elinden defalarca kaçan ve aynı hızla tekrar burnuna konan sinekten bir türlü kurtulmayı başaramayan 
kâdının en sonunda "Allah beni bağışlasın! İnsanlar arasında böylesine saygı ve haysiyete sahip olmama 
rağmen, Allah’ın yarattığının en alçak olanı tarafından alay edilerek mağlup edildiğimi anladım” 
demiştir. Câhiz, Hayevân, C. 3, s. 164. 



222 

 

tümüyle dışına çıkılmaması gerektiğini de vurgulamaktadır. Câhiz, kullandığı bu 

yöntemle bir bilim disiplini oluşturma çabası içerisinde olmuştur.1047 

Câhiz’den sonra kaleme alınan eserlerde de ondan pek çok alıntı yapılmıştır.  

İhvânu’s- Safâ ve İbn Miskeveyh bu âlimlerin başında yer alırken, Zekeriyya el-

Kazvinî Acaibü’l-Mahlukât, Hamdullah el-Müstevfî Nüzhetü’l-Kulûb ve Demirî ise 

Hayâtü’l-Hayevân adlı eserlerinde Câhiz’den pek çok alıntı nakletmişlerdir.1048 

Câhiz’in Kitâbü’l-Hayevân’ı yedi cüzden oluşmaktadır: 

Birinci cüz: Câhiz bu bölümde dil bilimi, yazmanın fazileti ve sosyolojik 

konulara yer vererek Kelâm ile ilgili meselelerden bahsetmiştir. Canlı ve cansız 

varlıkların özelliklerinden bahseden Câhiz canlı varlıkları hareket kabiliyetlerine ve 

akıl sahibi olmalarına göre sınıflandırmıştır. Hayvanların kısırlaştırılmasına dair geniş 

bilgiler aktardıktan sonra köpek ve horozlar hakkında söylenmiş iyi ve kötü sözlere 

yer vermiştir. 

İkinci cüz: Bu bölümü hemen hemen tamamı köpeklerle ilgilidir. Geçmişten 

kendi dönemine kadar köpeklerle ilgili bilgileri ve deyişleri aktaran Câhiz, ayrıca 

köpeklerin insanlara sunduğu birçok hizmetlerden, özel yeteneklerinden, onların nasıl 

beslenip eğitileceğinden ve hasta olduklarında onlara nasıl bakılacağından, vb. 

bahsetmiştir. 

Üçüncü cüz: Kuşlara, özelde güvercinlere ayrılmıştır. Güvercinin fazileti ve 

uyumundan bahsederek, güvercin yetiştiriciliği hakkında güvercinlerin üremesi, 

yumurtaları, yavru güvercinlerin bakımı, güvercin hastalıkları ve tedavileri hakkında 

bilgiler aktarmıştır. Ayrıca bu ciltte sinek, karga, pislik böceği, papuçtartan böceği, 

hüdhüd, Mısır akbabası ve yarasayı hayvanlarını anlatmıştır. 

Dördüncü cüz: Daha çok böcekler ve yılan gibi sürüngenlerle birlikte karınca, 

maymun, domuz, devekuşu hayvanlarından bahsetmiştir. 

Beşinci cüz: Kuşların uzuvlarından, fareden, tarla farelerinden, kedilerden, 

akrepten, tahtakurusu ve benzerlerinden, arılardan, keçilerden, koyunlardan, 

kurbağalardan bahsetmiştir.  İnsan ve hayvanlar arasındaki farkları açıkladıktan sonra 

 
1047 Cabirî, Arap-İslam Kültürünün Akıl Yapısı, ss. 33-34; Erkol, Câhiz’ın Kelami Değerlendirmeleri, s. 
6. 
1048 Mehmet Bayraktar, “Câhiz ve Biyolojik Evrimciliğin Doğuşu”, çev. Mehmet Vural, Kelam 
Araştırmaları Dergisi [Kader], 10/1, 2012, s. 119. 



223 

 

hadis ve şiirlerden örnekler vermiştir. Ayrıca ceylan, koyun, sansar hayvanlarına da 

yer vermiştir. 

Altıncı cüz: Bu bölümde kertenkelelerden bahsederek el-Behrânî’nin hayvanlar 

hakkındaki kasidesini tefsir etmiştir. Ayrıca kertenkele, geyik, timsah, kokarca, sırtlan, 

kirpi ve tavşan hayvanlarına yer vermiş ve yırtıcılar, vahşî hayvanlar ve haşerat 

hakkında şiirler de aktarmıştır.  

Yedinci cüz: Câhiz bu bölümde hayvanların sahip oldukları garip hikmetlerden, 

ince duygulardan, hoş özelliklerden, Allah’ın onlara ilham ettiği bilgiden ve onlara 

yerleştirdiği korku ve cesaretten ve Allah’ın onlara verdiği düşmanlarına karşı 

korunma yeteneklerinden bahsetmiştir. Câhiz, bütün bunları Allah’ın yaratmasındaki 

güzelliğe, hükümlerinin ve nizamının yüceliğine birer delil olarak görmüştür. Bu ciltte 

fil, sığır ve koyun türünden hayvanlar, zürafa, aslan hayvanlarına ve deniz 

memelilerine yer vermiştir.1049 

 Câhiz, ayrıca Aristo’nun Arapça’ya çevrilen “Historia Animalium” adlı 

eserindeki alıntılara kitabında yer vermiştir. Câhiz Aristo’dan bahsederken eserlerine 

atıfta bulunarak onu sâhibü’l-mantık olarak anmıştır.1050 Kitâbü’l-Hayevân’da otuzdan 

fazla Aristo ile ilgili alıntılar bulunur. Aristo’nun fikirlerini kimi zaman katılmakla 

birlikte bazı görüşlerine eleştirilerde bulunmuştur. Câhiz, Kitâbü’l-Hayevân’da sadece 

Aristo’dan değil, diğer Yunanlı bilginlerden de alıntılar yapmıştır. Eserinin yedi 

yerinde Galen’den alıntılar yapmış, Polemon’dan ise üç yerde fizyognomi 

çalışmasından ve güvercin yetiştiriciliği ve tedavilerinden bahsetmiştir.1051 

Çeşitli kütüphanelerde çok sayıda el yazması bulunan eserin Türkiye’de Köprülü 

Yazma Eserler Kütüphanesi’nin Fazıl Ahmed Paşa Koleksiyonu’nda sekiz adet el 

yazması bulunmaktadır.1052 Eserin ilk neşrini Abdüsselâm Muhammed Hârûn 

 
1049 Aydın, Câhiz ve Edebi Görüşleri, ss. 24-25; Tahsin Görgün, “Kitâbü’l-Hayevân”, DİA, C. 26, 
Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 2002, s. 107. 
1050 Câhiz, Hayevân, C. 4, s. 405; Sezgin, GAS, C. 3, ss. 370, 373. Aristo, mantık ilminin kurucusu kabul 
edilip bu alanda eserlerinden ötürü sâhibü’l-mantık adıyla anılmıştır. Endülüsî, Tabakâtü’l-Ümem, s. 
84. 
1051 Sezgin, GAS, C. 3, s. 373. 
1052  http://www.yazmalar.gov.tr/basit-arama/sayfa/2?q=cahiz; 
http://www.yazmalar.gov.tr/basitarama/sayfa/3?q=cahiz.  



224 

 

gerçekleştirmiştir.1053 Zooloji yönünden Kitâbü’l-Hayevân’ı inceleyen ilk çalışma ise 

Gerlof van Vloten’e aittir. 1054 

 Kitâbü’l-Bigâl: Câhiz’in katırları ilgili yazmış olduğu eseridir. Cahiz, bu 

eserini Kitâbü’l-Hayevân’a ek olarak yazmıştır. Kitâbü’l-Hayevân’da toynaklı 

hayvanların hepsi hakkında bilgilere yer vermek amacıyla Kitâbü’l-Bigâl’i kaleme 

almış ve ona ek olarak hazırlamıştır. Ancak ömrünün sonuna doğru felç geçirmesi ve 

hastalığının ağırlaşması sebebiyle maksadına hasıl olamamış ve bu eser ek bir bölüm 

olarak yarım kalmıştır.1055 

Kitâbü’l-Bigâl’i ilk olarak Fransız doğu bilimci Charles Pellat neşrederek 1955 

yılında Kahire’de yayınlamıştır. Daha sonra Abdüsselâm Muhammed Hârûn, 1964 

yılında Kitâbü’l-Bigâl’i tahkik ederek Resâ’ilü’l-Câhiz içerisinde Kahire’de 

yayınlamıştır. Her iki yazar da eseri neşri için eskiden Damat İbrahim Paşa 

Kütüphanesi’nde bulunan 949 numarasıyla ve Fezâ’ilü’l-Etrâk adıyla kayıtlı olan 

nüshasından yararlanmışlardır.1056 Bu yazma eser günümüzde Fezâ’ilü’l-Etrâk ismi ve 

8703 numarasıyla Ankara Milli Kütüphane Yazmalar Koleksiyonu’nda kayıtlıdır. 

Ayrıca her iki yazar da yine eserin asıl nüshalarından birinin daha Musul 

Kütüphanesi’nin el yazmaları bölümünde 265 numarasıyla kayıtlı olduğunu 

söylemişlerdir.1057 

Câhiz’in eserinde zoolojik konuların yanı sıra çok farklı konulara değinmiştir. 

Eserinin ilk bölümünde katırlara merakı olan (revvâdı’l-bigâl - روّاض البغال) ve katıra 

binmeyi seven şahıslardan bahsetmiştir. Soylu ve zenginlerin katırlara olan 

düşkünlüğünden bahsederek, katırların daha yumuşak huylu olmasından ötürü sürüş 

ve yolculuklarda onları kullandığını ve Hz. Peygamber’in Huneyn Savaşı’nda gri 

renkli (şehbâi) bir katır kullandığını belirtmiştir. Katır kullanan soylulardan Halid b. 

Abdullah el-Kasri, Ruh b. Abdülmelik b. Mervan, Mesleme b. Abdülmelik b. Mervan 

ve Abdurrahman b. Abbas b. Rebi‘a b. al-Muttalib’e; ayrıca Hz. Ali, Hz. Osman, Hz. 

Aişe gibi sahabenin katır sürdüğüne dair bilgiler vermiştir. Bunun dışında katırlarla 

ilgili komik olaylara ve rüyada katır görmenin yorumlarına da yer vermiştir.1058 

 
1053 Tahsin Görgün, Kitâbü’l-Hayevân, C. 26, s. 107. 
1054 Sezgin, GAS, C. 3, s. 368. 
1055 Câhiz, Resâ’ilü’l-Câhiz, C. 2, s. 207 
1056 Câhiz, Resâ’ilü’l-Câhiz, C. 2, s. 213. 
1057 http://ar.lib.eshia.ir/40887/1/6 (4.11.2020). 
1058 Câhiz, Resâ’ilü’l-Câhiz, C. 2, ss. 216-224, 235-243, 278-280. 



225 

 

 İbn Kuteybe ed-Dîneverî (ö. 276/889) 

213 (828) yılında Kûfe’de doğan İbn Kuteybe’nin tam adı Ebû Muhammed 

Abdullâh b. Müslim b. Kuteybe ed-Dîneverî’dir.  İlk derslerini babasından aldıktan 

sonra Bağdat’ta Câhiz’in öğrencisi olmuş ve onun bazı kitaplarını huzurunda okuyarak 

icâzet almıştır. er-Riyâşî, Ebû Hâtim es-Sicistânî, Ebû Ubeyd Kâsım b. Sellâm, İshak 

b. Râhûye, Muhammed b. Ziyâd ez-Ziyâdî gibi döneminin en seçkin âlimlerinden 

dersler almış ve dil, edebiyat, Kur’an ilimleri, hadis ve tarih alanlarında ilim sahibi 

olmuştur. İbn Kuteybe hem Basra mektebinin hem de Kûfe dilcilerinden yaralanarak 

bu iki mektep arasında uzlaştıran bir yol izlemiş ve Bağdat dil mektebinin 

öncülerinden olmuştur. Hayatının büyük bir kısmını Abbâsîler’in en parlak döneminde 

Bağdat’ta geçiren İbn Kuteybe, bir süre Basra’da Dîvân-ı Mezâlim başkanlığı 

görevinde de bulunmuştur. İbn Kuteybe, hadis, tefsir, fıkıh, tarih, kelâm, dil ve 

edebiyat ilimleriyle ilgilenmiş ve bu alanlarda pek çok eser kaleme almıştır.1059 

İbn Kuteybe’nin ilim edinme sürecine ve ders almış olduğu âlimlere 

bakıldığında onun hayvanlarla ilgili oldukça zengin bir bilgi birikimine sahip 

olduğunu görebilmek mümkündür. Bu yüzden hayvanlara yönelik bilgilere yer 

verirken onları familya ve cinslerine göre ayırmıştır.  

İbn Nedîm, İbn Kuteybe’nin atlarla ilgili Kitâbü’l-Hayl isimli kitabının 

olduğunu söylemiştir. Ancak bu kitap ile ilgili herhangi bir bilgiye ulaşamadık. Ayrıca 

İbn Nedîm, onun şiirlerden derlemiş olduğu ve on iki bölümden oluşan Me‘âni’ş-

Şiiri’l-Kebîr adlı eserinde hayvanlarla ilgili şiirlere ayrı birer başlık altında yer 

vermiştir. Eserinde yer verdiği hayvanlar sırasıyla şöyledir: atlar (hayl), develer (ibil), 

yırtıcı kuş ve hayvanlar (sibâ’ ve’l vühûş) ve zehirli böcekler (hevâm).1060 

İbn Kuteybe’nin hayvanlara dair bilgilere yer verdiği en önemli eseri Uyûnü’l-

Ahbâr’dır. Ansiklopedik bir çalışma olan eser dil, edebiyat, tarih ve genel kültürle ilgili 

pek çok bilgiyi barındırmakla beraber eserde, başta İbnü’l-Mukaffa‘ın kitapları olmak 

üzere Asmaî, Medâinî, Câhiz, Ebû Hâtim es-Sicistânî gibi âlimlerin eserleriyle adı 

geçen yabancı kültürlere ait bazı kaynaklardan faydalanılmıştır. Eserde hayvanlar 

 
1059 İbn Nedîm, Fihrist, s. 228; Hâtib Bağdâdî, Târîhu Bağdâdî, C. 10, s. 168; İbnü’l-Kıftî, İnbâhü’r-
Ruvât, C. 2, ss. 143-147; İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-A’yân, C. 2, s. 432; Hüseyin Yazıcı, “İbn Kuteybe”, 
DİA, C. 20, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 1999, s. 145; Hüseyin Varol, “İbnu Kuteybe ve 
Eserleri”, Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, S. 6, 1986, s. 141 
1060 İbn Nedîm, Fihrist, ss. 228-229. 



226 

 

hakkında yer alan bilgiler, hayvan psikolojisi ve sosyolojisi bakımından da önem arz 

etmektedir. 

Eserin Kitâbü’l-Harb bölümünde hayvanlara yer verdiği konular şöyledir: 

Âdâbü’l-fürusiyye, atlar, katır ve eşekler, develer. Âdâbü’l-fürusiyye bölümünde 

binicilikle ilgili bazı kısa bilgiler vermiştir. Hz. Ömer ve Hz. Ali’nin binicilikle ilgili 

bazı nasihatlerinden ve çevgâna benzeyen bir oyundan bahsetmiş, atlarla ilgili 

bahsinde ise monografik eserlerdeki konulara yer vererek Hz. Peygamber’in at 

yetiştirme ve atlarda olması gereken özellikler ile ilgili hadislerine, atların güzel ve 

kötü özelliklerine ve atların savaş durumunda kullanılmasına dair bilgiler sunmuştur. 

Katır ve eşeklerle ilgili bahis ise daha çok binicilikle alakalıdır. Deve bahsinde ise bir 

devede olması gereken güzel ve kötü özelliklerden bahsederek deve sürmede maharetli 

kişilerden bazı olaylar aktarmıştır.1061 

 Zoolojik (İlm-i Hayevân) Çalışmalarda İncelenen Konular  

 Canlıların sınıflandırılması (Taksonomi) ve Morfolojik Özellikler 

Canlıların sınıflandırılması bilimi olan taksonomi İslam âlimleri tarafından ele 

alınan konular arasındadır. Kur’an’da hayvanların özelliklerine dair ifadelerden 

hareketle hayvanları inceleyen âlimler, onları beden yapıları, morfolojik ve davranış 

özellikleri, yaşam alanları gibi özelliklerine bağlı olarak sınıflandırmalarda 

bulunmuşlardır. 

Câhiz canlıları taksonomi gruplarına ayırırken Kur’an’ı temel almıştır.1062 

Câhiz'e göre alemdeki varlıklar üç türlüdür: Bunlardan bir kısmı muhtelif, bir kısmı 

zıt, diğer bir kısmı ise müttefiktir. Bunların hepsi ise çoğalanlar (canlılar) ve 

çoğalmayanlar (cansızlar) diye iki kısma ayrılmıştır. Çoğalanlar da hayvanlar ve 

bitkiler olmak üzere ikiye ayrılmıştır.1063 Câhiz daha sonra taksonomisini genişleterek 

hayvanları dört sınıfa ayırmıştır:1064  

1) Yürüyenler: Bu kategoride yer alanlar insanlar, etçil olmayan dört 

ayaklılar (behâim), etçil canlılar (sibâ’) ve yürüyen böcekler (haşerât)’dir. Câhiz, 

 
1061 İbn Kuteybe, Uyûnü’l-Ahbâr, C. 1, ss. 132-134, 153-155, 160-163. 
1062 Richard C. Foltz, Animals in Islamic Tradition and Muslim Cultures, Oneworld Publication, 
England, 2006, s. 56.  
1063 Câhiz, Hayevân, C. 1, s. 24; Baktır, Cahız'ın Varlık ve Tabiat Anlayışı, s. 249. 
1064 Câhiz, Hayevân, C. 1, ss. 24-27. 



227 

 

hayvan kelimesinin tüm canlılar için geçerli olduğunu düşündüğünden insanları 

da bu gruba dahil etmiştir. 

2) Uçanlar: Yırtıcı kuşlar (özgür ve avcı olanlar), evcil kuşlar ve daha az 

yırtıcı kuşlar, uçan böcekler. 

3) Yüzenler: Câhiz bu sınıftakileri sadece balıklarla sınırlandırmamıştır. 

Balıklar, kunduz, kaplumbağa, kurbağa, ördek, yengeç, timsah gibi karada 

yaşayıp suda yüzebilen canlıları da bu sınıfa dahil etmiştir. 

4) Sürünenler (bedeni üzerinde yürüyenler, yılan gibi). 

Câhiz’in sınıflandırma şemasında memelilerin, kuşların, sürüngenlerin, 

amfibilerin ve omurgasızların aynı kategoride karıştırılmasının sebebi, hayvanların 

yeme ve hareket etme alışkanlıklarına bağlı olarak düzenlenmesinden 

kaynaklanmaktadır.  

Câhiz’in eserinde en az ilgi gösterdiği hayvanlar balıklardır. Bunun sebebi 

Câhiz’in balıklarla ilgili çok az bilgiye sahip olmasından ve onun görüşüne göre suda 

yaşayan hayvanlarla ilgili çoğu bilginin "konuştuklarının sonuçlarını düşünmeyen ve 

davranışlarının ahlakını dikkate almayan insanlar olan" denizcilerden gelmesinden 

kaynaklanmaktadır. Çünkü denizcilerin ve balıkçıların deniz canlıları hakkındaki 

fantastik hikayelerini abartmaya eğilimli olmaları onlar hakkında yanlış bilgilerin 

yayılmasına sebep olduğunu belirtmiştir.1065 

İbn Kuteybe ise Uyûnü’l-Ahbâr adlı eserinin Kitâbü’t-Taba‘i ve’l-Ahlâk ve’l-

Mezmûme bölümünde hayvanların ortak ve birbirlerinden farklı özelliklerine kısaca 

yer vermiştir. Bazı hayvanların birbirlerine olan düşmanlıklarından ve 

saldırganlıklarından, hayvanların diğerlerini yiyerek beslendikleri için birbirlerine 

düşman olduklarından bahsetmiştir.1066 Hayvanları evcil ve vahşi hayvanlar olarak ele 

alan İbn Kuteybe, en‘âm isimli başlıkta koyun, keçi ve deve gibi evcil hayvanlar için 

ilgili rivayetlere yer vermiş, sonrasında ise sırasıyla yırtıcı hayvanlar (sibâ‘) ve 

tabiatları, kurt, fil, pars, tavşan, maymun, ayı, devekuşu, kuşlar, yarasa, kırlangıç, 

sığırcık kuşu, kartal, çaylak kuşu, karga, bağırtlak kuşu ve böceklere yer vererek bu 

 
1065 Foltz, Animals in Islamic Tradition, ss. 56-57. 
1066 İbn Kuteybe, Uyûnü’l-Ahbâr, C. 2, ss. 69-71. 



228 

 

hayvanların morfolojik özellikleri hakkında kısa bilgiler vermiştir.1067 Ayrıca 

yumurtanın kuluçka evreleri hakkında açıklamalar da yapmıştır. 

Monografik eserlerde yer alan hayvanların morfolojik özelliklerine dair bilgiler, 

zoolojik türdeki eserlerde de ele alınmıştır. Câhiz, katırların melez bir hayvan olmaları 

sebebiyle üreme organları ve kısır olmalarından bahsederek onları insan ve diğer 

hayvanlar ile kıyaslamıştır. Ayrıca katırların yaşlarından bahsederek yaşam sürelerini 

yine insanlarla ve diğer binek hayvanlarla kıyaslayarak açıklamıştır. Câhiz, katırların 

renklerine, huy ve mizaçlarına yer vererek onların kötü huylarından bahsetmiş, inatçı 

ve hırçın katırların sahiplerine saldırmasından örnekler vermiştir.1068 

Câhiz, Kitâbü’l-Hayevân’da hayvanların morfolojik özellikleri ile ilgili bilgiler 

sunarken Aristo’nun bu konudaki görüşleri hakkında eleştirilerde bulunmuştur. 

Örneğin onun fillerle ilgili bilgilerde eksiklikleri olduğunu belirtmiştir. Câhiz, 

Aristo’nun fil tanımını okuduğunda çok şaşırdığını, fillerin başının ve boynunun çok 

kısa olduğundan bahsetmesine rağmen en şaşırtıcı özelliği olan dilinin içe 

dönebilmesinden bahsetmediğini ifade etmiştir. Ayrıca fillerin gebelik süresi, 

fildişlerinin ulaşabileceği ağırlık miktarı ve yavru fillerin dişleri ile doğmuş olmaları 

gibi önemli bilgileri de yer vermediği konusunda eleştirilerde bulunmuştur. Ancak 

bunun sebebinin Câhiz’in elindeki Aristo metinlerinin eksik olmasından kaynaklandığı 

tespit edilmiştir. Çünkü Aristo’nun fillerin bazı özellikleri ile ilgili bilgiler içeren 

metinlerinin olduğu bilinmektedir.1069 

 Yeni Tür ve Cinslerin Üretilmesi 

Yeni tür ve cinslerin üretme çalışmaları Emevî döneminde Basra kadılığı yapan 

İyas b. Muâviye’ye (ö. 122/740 [?]) kadar dayanmaktadır. İyas b. Muâviye’nin balıklar 

üzerinde araştırmalarda onları çiftleştirerek melez ırklar üretme çalışmaları yaptığını 

bilinmektedir.1070  Hayvanların üreme ve gebelik dönemleri hakkında geniş bilgiye 

sahip olmaları bu alana merakı artırmış, yeni fikir ve teorilerin ortaya çıkmasına vesile 

olmuştur. 

 
1067 İbn Kuteybe, Uyûnü’l-Ahbâr, C. 2, ss. 73-104. 
1068 Câhiz, Resâ’ilü’l-Câhiz, ss. 255-262, 296-307, 314-322. 
1069 Câhiz, Hayevân, C. 7, s. 134; Foltz, Animals in Islamic Tradition, s. 56. 
1070 Câhiz, Hayevân, C. 6, s. 327; Sezgin, GAS, C. 3, s. 357; Tâmer Mendûr, “el-Baytaratü ‘inde’l-
Müslimîn fî’l-‘Asrîn el-Emevî ve’l-Abbâsî”, Dâru Nâşirî li’l-Neşri el-Elektrûnî¸ 2016, 
https://www.nashiri.net/index.php/articles/medicine-and-science/5881, (08. 01. 2021).  



229 

 

Yeni tür ve cinslerin üretilmesine dair teoriler ortaya koyan âlimlerden biri 

Câbir’dir. Kimya ve tabiata olan ilgisi onu doğa ilimleri başka açılardan 

anlamlandırmasına vesile olmuş ve mîzan ve havas teorilerini ortaya koymuştur. 

Câbir, ileri sürmüş olduğu mîzan ve havas teorilerine dayanarak hayvan türlerine 

müdahale edilebileceğini savunmuştur. Mîzan, her cismin klasik fizikte kabul edilen 

kuruluk, yaşlık, sıcaklık ve soğukluk unsurlarının oranlarını tespit ederek bu cismin 

bileşimini (terkip) yenilemeyi amaçlayan bir teoridir. Mîzan teorisine göre nefis farklı 

tabiat ve nicelikteki cisme yahut unsurlara dönme arzusu içerisindedir. Bu teoriden 

hareketle cisimde ortaya çıkan bütün değişmeler yönlendirilerek madenleri, bitkileri, 

hatta hayvanları oluşturan unsurlara ve onların keyfiyetleri arasındaki ilişkilere 

müdahale edilebildiğini savunmuştur. Örneğin güçlü zayıflayabilir, zayıf güçlenebilir, 

bozuk olan düzeltilir ve düzgün olan bozulabilir. Ayrıca Câbir, mîzan teorisinden 

hareketle havas teorisini de kurmuş ve hayvanlar dahil olmak üzere maden ve 

bitkilerin özelliklerini (havas), aralarındaki benzerlik ve farklılıkları, bunların pratik 

ve tıbbî bakımdan taşıdıkları önemi araştırmıştır. Câbir, havasın ve onların illetlerinin 

doğru olarak bilinmesi halinde tabiatın taklit edilebileceğini ileri sürmüş ve tabiatı 

iyileştirmenin, hatta tabiatta bulunmayan canlılar türetmenin mümkün olduğunu ileri 

sürmüştür.1071 

Câbir’in havas teorisinden etkilenen İslâm âlimleri, Allah’ın varlıkları farklı 

şekillerde ve bir hikmet üzere yarattığı gerçeğinden hareketle onlardaki ilâhî sırları 

keşfedebilmek için türlerini araştırmaya çalışmışlardır. Câhiz, Gazzâlî, Demîrî, 

Zekeriyyâ b. Muhammed el-Kazvînî, Ebü’l-Ferec Abdurrahman b. Ebû Bekir b. 

Dâvûd, Hârûn Şah es-Simâvî gibi âlimler de tabiattaki varlıkları ve sahip oldukları 

özellikleri keşfetmek üzere çalışmalar yapmışlardır.1072 

Yeni tür ve cinslerin üretilmesi konusuyla en çok ilgilenen âlimlerden biri de 

Câhiz’dir, Melez türlerin oluşumunu kabul eden Câhiz, farklı canlıların 

birleşmelerinden yeni bir cinsin ortaya çıkması tezini kabul etmemiştir. Çünkü bir 

cinsin başka bir cinsle normal şartlarda birleşmesi çok zor olmasına rağmen, bir 

şekilde birleşseler bile ya bu yeni tür yaşamaya elverişli olmamakta ya da yaşasalar 

bile müstakil bir nesil olamayacağını belirtmiştir.1073 Fakat cansız varlık başka bir 

 
1071 Kaya, Câbir b. Hayyân, C. 6, s. 535. 
1072 İlyas Çelebi, "Havas İlmi", DİA, C. 16, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 1997, s. 517. 
1073 Baktır, Câhiz'ın Varlık ve Tabiat Anlayışı, s. 251. 



230 

 

cansız varlıkla birleşince veya değişik şartlar içerisinde olursa yeni bir çeşit madde 

üretilebileceği ve  bu durumun susam tanesinin öğütüldüğünde yağ ortaya çıkmasına 

ya da topraktan belli işlemler sonucu çömlek yapılmasına benzediğini ileri sürmüştür. 

Câhiz’in canlı ve cansız varlıklar için böyle düşünmesinin nedeni, cansız varlıkların 

kendi benzerlerini üretemeyip, canlı varlıkların kendi benzerlerini 

üretebilmeleridir.1074 

Câhiz, balıkları çiftleştirerek melez türler üretme çalışmaları yapan İyâs b. 

Muaviye’ye (ö. 122/740 [?]) yer vererek onun tezleri üzerinde araştırmalar yapmıştır. 

Farklı balık türlerinin melezlenmesi ve yeni türlerin geliştirilmesi konusunda İyâs’ın 

şabut (barbus grypus) adı verilen bir balık türünün iki tür melezleme yoluyla üretildiği 

iddiasını kabul edenlere katılmamıştır. Bunun, eşek ile atın melezlenmesinden katırın 

üretilmesi ile benzer olduğu fikrini reddetmiştir. Câhiz, bizzat araştırma yaparak şabut 

balığının karnında hiç yumurta bulunmadığını söyleyenlerin iddiasını reddederek, 

konuyu bizzat incelediğini ve şabut balığının karnında yumurta bulduğunu 

belirtmiştir. Ancak Câhiz bu iddiasının değişmez olmadığını ve bu türden balıklarda 

yumurta bulamadığını eklemiştir.1075 

Câhiz farklı cinslerin ortaya çıkışı hakkında bilinen yanlışları da düzeltme 

yoluna gitmiştir. Kûfeli Beni Temîm kabilesinden bir adamın dişi bir köpeği doğaya 

bıraktığında kurtla çiftleşeceği ve ondan yeni melezler çıkacağı iddiasının yanlış 

olduğunu belirtmiştir. Daha önce Aristo’nun buna benzer bir görüş öne sürdüğünü 

duyduğunu fakat bu tezi doğrulayacak herhangi bir deney ve sonuç bulunmadığı için 

doğruluğunun kabul edilemeyeceğini belirtmiştir. Çünkü köpeği gören yırtıcı 

hayvanın içgüdüsel olarak ona saldırma eğiliminde olacağını ve çiftleşmenin mümkün 

olmayacağını ileri sürmüştür.1076 

Benzer şekilde Câhiz, zürafanın farklı bir cins olarak deve ve sırtlanın melezi 

olduğu iddiasının da yanlış olduğunu eserinde açıklamıştır.1077 Çünkü sırtlan pençeli, 

deve ise toynaklı hayvandır. Dişi deve ve erkek sırtlandan zürafanın olduğunu 

söyleseler belki iddialarına yakın olabileceğini söyledikten sonra her erkek hayvanın 

her dişi hayvanı dölleyemeyeceğini eklemiştir. O zaman iddiaya göre zürafa burnunu 

 
1074 Baktır, Câhiz'ın Varlık ve Tabiat Anlayışı, s. 250. 
1075 Câhiz, Hayevân, C. 6, s. 327; Shehada, Mamluks and Animals, s. 114. 
1076 Câhiz, Hayevân, C. 1, ss. 120-121. 
1077 Câhiz, Hayevân, C. 7, s. 143; Foltz, Animals in Islamic Tradition, s. 55. 



231 

 

deveden, derisini sırtlandan aldıysa, toynak ve boynuzlarını dağ keçisinden, 

kuyruğunu geyikten, dişlerini sığırdan aldığını da söylemek gerekir ki bu durumun 

insanı cehalete sürükleyeceğini belirtmiştir.1078  

Câhiz’in bu konudaki çıkarımları oldukça önemlidir, çünkü o döneminin en 

büyük zooloji yazarı olarak kendinden önceki âlimler gibi duyduğu ve öğrendiği 

bilgileri eserlerine olduğu gibi aktarmak yerine bizzat bilgileri deneyimleyerek 

hayvanların fiziksel incelemesine dayanan yeni bir öğrenme tarzını ortaya koymuştur. 

 Ekosistem ve Tabii Seleksiyon 

Çevrenin hayvanlara etkisinin büyük rol oynadığını ve hayvan türlerin çevresel 

şartlara karşı hayatta kalma çabası içerisinde olduğuna dair Câhiz, oldukça önemli 

görüşlerde bulunmuştur. Cahiz, türler üzerinde yiyecek, iklim, sığınak vb. biyolojik ve 

psikolojik faktörlerin etkisinin olduğunu ve bu faktörlerin hayvanların davranışlarında, 

ahlakında, renklerinde ve bedenlerinde farklılaşmaya sebep olduğunu ifade 

etmiştir.1079 Çünkü bu faktörler hayatta kalabilmek için türlerin zorlu yaşam 

mücadelesine etki etmekteydi.1080 

Câhiz, hayvanların bazılarının diğerleri için yem olmalarını Allah’ın koymuş 

olduğu bir kanun olduğunu ifade etmiştir. Çünkü bazılarının ölümü bazılarının 

hayatının sebebi olmaktadır. Cahiz’in Büyük hayvanlar kendilerinden küçükleri 

yiyerek hayatta kalmaya çalışır. Her hayvanın da kendine ait savunma mekanizması 

vardır. Tarla faresi kendinden küçük hayvanları yer, yavrularını toprağın altındaki 

yuvalarında yılan ve kuşların saldırılarından korur. Yılanlar da kendinden daha güçlü 

kirpi ve tilki gibi hayvanların saldırılarından korur.1081 

Câhiz, türler arasında hayatta kalabilmek için verilen mücadelenin yaratılıştan 

geldiğini, bu mücadele esnasında ancak kuvvetli ve güçlü türlerin yaşamda 

kalabildiklerini ve sonuçta da doğal bir seleksiyon söz konusu olduğunu ortaya 

koymuştur.1082 

 

 
1078 Câhiz, Hayevân, C. 7, s. 143. 
1079 Câhiz, Hayevân, C. 7, s. 61; Câhiz, Resâ’ilü’l-Câhiz, s. 313. 
1080 Bayraktar, Câhiz ve Biyolojik Evrimciliğin Doğuşu, s. 122. 
1081 Mehmet Bayrakdar, İslam’da Bilim ve Teknoloji Tarihi, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara, 
2020, ss. 237, 240; Câhiz, Hayevân, C. 4, s. 339. 
1082 Bayraktar, Câhiz ve Biyolojik Evrimciliğin Doğuşu, s. 120. 



232 

 

 Hayvanlar Üzerinde Yapılan Deneyler 

Hayvanların yapılarını merak eden âlimlerden biri Nazzâm’dır. Bilgi edinme 

teorisini akıl ve tecrübe üzerine dayandırması, onu canlılar üzerinde birtakım 

deneylerde bulunma isteğine vesile olmuştur. Çünkü Nazzâm, insanın doğayı 

keşfetmesi gerektiğini, duyu organları ile doğayı inceleyip Allah’ın kendisine lütfettiği 

akıl vasıtasıyla O’nun varlığına ulaşabildiğini savunmuştur.1083 Onun hayvanlar 

üzerinde bazı deneyler yaptığı hatta deneylerinde, etki ve sonuçlarını görmek için 

değişik hayvanlara içki içirdiği bildirilmiştir.1084 

Nazzâm’ın zooloji alanında hayvan fizyolojisine dair yapmış olduğu 

deneylerden birisi devekuşlarının sindirim sistemi ile ilgilidir. Nazzâm, devekuşlarının 

midelerinin sağlam olduğu çok iyi bilmekteydi. Bir gün devekuşlarına ateşte ısıtılmış 

kömür yutturmaya çalışan bir grubu fark eden Nazzâm, onlara devekuşlarının 

midelerinin çok sağlam olduğunu ve devekuşunun midesinde kömürü hemen söndüren 

bir etken olduğunu belirtmiştir. Sonra onlara kömür değil de ateşte ısıtılmış taşlar 

yutturacağını, çünkü taşların ısıyı daha fazla tuttuğunu ve daha ağır olduğunu, 

devekuşunun midesinin bu taşları da sindirebileceğini öne sürmüştür. Planladığı 

deneyi yapmaya başlayan Nazzâm, kullanacağı taşları ateşte ısıtarak devekuşuna 

yutturmuştur. Nazzâm deneyini daha da ilginç hale getirerek ateşte ısıttığı demir 

parçalarını da devekuşuna yutturmuştur. Nazzâm’ın deneyinin sonucunu öğrenmek 

için birkaç gün beklemeyi ve devekuşunu keserek midedeki faktörün taşları mı yoksa 

demirleri mi daha çabuk öğüttüğünü keşfetmeyi planlamıştır. Fakat maalesef orada 

bulunanlardan birisi büyük bir hata yaparak ateşte ısıttığı bıçağı devekuşuna 

yutturmaya çalışmış fakat hayvancağız bıçağı yutmaya çalışırken boğazına saplandığı 

için ölmüştür. Nazzâm bu düşüncesiz davranışı yapan kişiye çok hayıflanmış, 

deneyinin yarım kalmasına ve araştırmak istediği şeyi öğrenemediğine çok 

üzülmüştür.1085  

Bu deney Nazzâm’ın hayvanları oldukça iyi gözlemlediğini ve devekuşlarının 

midelerindeki enzimlerle ilgili bilgisinin ileri seviyede olduğunu göstermektedir. 13. 

 
1083 Sezgin, GAS, C. 3, s. 360; Josef van Ess ve Mehmet Bulğen, “Ebû İshâk en-Nazzâm Örneği 
Üzerinden Kelâm-Bilim İlişkisi”, Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, S. 46, 2015, s. 286; 
Özcan Taşçı, Takiyyüddin Necrâni’nin Mu’tezile Bilgi Teorisindeki Yeri ve Önemi, Ankara Üniversitesi 
Sosyal Bilimler Enstitüsü Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ankara 2005, ss. 91-92. 
1084 Câhiz, Hayevân, C. 2, s. 371; Çelebi, Nazzâm, C. 32, s. 467. 
1085 Câhiz, Hayevân, C.4, s. 416. 



233 

 

yüzyıl Alman düşünürü Albertus Magnus’un da devekuşları üzerinde benzer deneyler 

yapmasına rağmen Nazzâm’ın deneyinin daha disiplinler arası bir çalışma olduğu 

kabul edilmektedir. Çünkü Nazzâm, sadece devekuşlarının midesindeki enzimleri 

değil aynı zamanda doğadaki kömür, taş ve demir gibi maddelerin özkütle (yoğunluk) 

ve sıcaklıklarını da deneyine dahil ederek nesnelerin doğasını açıklayan fizik bilimiyle 

ilgili bilgiler ortaya koymuştur.1086 

 Baytarlık  

Kâtip Çelebi’nin yapmış olduğu zooloji ilminin tanımında tarihte yapılan ilm-i 

hayevân çalışmaları arasında hayvanların tedavi edilmesi ve onlardan 

faydalanılmasının yer aldığını daha önce belirtmiştik.1087 Bu yüzden baytarlıkla ilgili 

bilgiler, zoolojik çalışmalarda yer almıştır. Özellikle Câhiz ve İbn Kuteybe, eserlerinde 

bazı hayvan hastalıkları, tedavileri ve baytarların çalışma alanlarından 

bahsetmişleridir. Bu konudaki tespit ve örneklere “Miladi Altıncı – Dokuzuncu 

Yüzyıllar Arasında Veteriner Hekimlik Faaliyetleri” bölümünde yer verdiğimiz için 

tekrar yinelemiyoruz. 

 Zoolojik Araştırmalar Yapan Diğer Âlimlere Dair Bilgiler 

İslam medeniyetinde zoolojik araştırmalara 8. yüzyılda başlanmıştır. 9. yüzyılda 

yazılan eserlerin bazılarında bu çalışmaların bir kısmı kaleme alınmıştır. Kaynaklarda 

tespit edilen zoolojik çalışmalar yapan âlimler ve yapmış oldukları çalışmalar şu 

şekildedir: 

 İyâs b. Muâviye (ö. 122/740 [?]): Emevî döneminde Basra kadılığı 

yapan İyas b. Muâviye iyi bir muhaddis ve iyi bir fakih âlimiydi. Özellikle sezgisi 

ve zekâsının iyi olması sebebiyle “İyâs’ın ferâseti” ve “İyâs gibi zeki” gibi 

deyimlere konu olmuştur.1088 İyas’ın bu sezgi ve zekasını zoolojik araştırmalarda 

kullanıldığı bilinmektedir. Câhiz onun balıklar üzerinde araştırmalar yaptığını 

 
1086 Sezgin, GAS, C. 3, ss. 360-361. 
1087 “Kur’an’da Geçen Doğa ve Hayvanlarla İlgili Ayetlerle Beraber Zoolojik Araştırmalara Olan İlginin 
Artması” adlı başlıkta yer verilmiştir. 
1088 Câhiz, Hayevân, C. 2, s. 292; Ahmet Ağırakça, “İyâs b. Muâviye”, C. 23, Türkiye Diyanet Vakfı 
Yayınları, İstanbul 2001, s. 498. 



234 

 

hatta balıkları çiftleştirerek melez türler üretme çalışmaları yaptığını 

bildirmiştir.1089  

 Şarkî b. Kutâmî (ö. 155/762 [?]): Câhiz hakkında herhangi bir bilgi 

vermemekle birlikte Şarkî’nin ve İbnü’l-Kelbî (ö. 204/819 [?])’nin zoolojik 

sorunları ele aldıklarını ve eşekarılarının varlığını bildiğini aktarmıştır.1090  

 Yahya b. Mansûr Ad-Duhlî (2/8. Yüzyılın ikinci yarısı): İlk Abbâsî 

şairlerinden olan Yahya b. Mansûr’un şiirlerinde kertenkelelere yer vermesinden 

bu hayvanları gözlemlediği anlaşılmaktadır. Yahya şiirlerinde kertenkelelerin 

bilgeliği ve kurnazlığı hakkında beyitler söylemiştir.1091 

 Bişr b. Mu’temir (ö. 210/825): Mutezilenin Bağdat ekolünün kurucusu 

ve iyi bir şair olan Bişr, aynı zamanda zoolojiye ilgisi olan şahıslardan bir 

tanesidir. Câhiz onun didaktik şiirlerinde sürüngenlerden ve haşeratlardan 

bahsettiğine yer vermiştir.1092 

 Muhammed b. Harb: Cahiz’in çağdaşlarından olan Muhammed b. 

Harb, sinekler üzerinde araştırmalar yapmış, yaşam alanları, zehirli türleri olup 

olmadığını ve kaşıntıya sebep olan sinek ısırıklarına karşı yapılması gereken 

ilaçları araştırmıştır.1093  

 Müsennâ b. Züheyr: Cahiz’in eserinde en çok alıntı yaptığı 

şahıslardandır. Onun Basra’da güvercin yetiştirdiği ve tıbbi ferasetinin çok iyi 

olduğunu belirtmiştir.1094 Güvercinlerle ilgili bahsinde Müsennâ’nın güvercin 

yetiştiriciliği tecrübesinden önemli bilgiler aktarmıştır. Câhiz onun ehil ve yabani 

güvercinlerin yumurtlaması, yumurta sayıları, kuluçka dönemleri ve bu 

dönemdeki davranışları, vb. hakkında bilgilerini aktarmıştır.1095 

 
1089 Câhiz, Hayevân, C. 6, s. 327; Sezgin, GAS, C. 3, s. 357; Tâmer Mendûr, “el-Baytaratü ‘inde’l-
Müslimîn fî’l-‘Asrîn el-Emevî ve’l-Abbâsî”, Dâru Nâşirî li’l-Neşri el-Elektrûnî  ̧ 2016, 
https://www.nashiri.net/index.php/articles/medicine-and-science/5881, (08. 01. 2021).  
1090 Câhiz, Hayevân, C. 7, s. 18; Sezgin, GAS, C. 3, ss. 346-347. 
1091 Sezgin, GAS, C. 3, ss. 346, 357. 
1092 Câhiz, Hayevân, C. 6, ss. 363-364; Sezgin, GAS, C. 3, ss. 359-360. 
1093 Câhiz, Hayevân, C. 3, s. 159; Sezgin, GAS, C.3, s.359. 
1094 Câhiz, Hayevân, C. 1, s. 79. 
1095 Câhiz, Hayevân, C. 3, ss. 85-86, 88-89; Sezgin, GAS, C. 3, s. 362. 



235 

 

 Muhammed b. Cehm el-Bermekî: Me’mun döneminde Farsça’dan 

Arapçaya tercüme yapan âlimlerden bir tanesidir.1096 Tıp, edebiyat ve doğa 

ilimleri alanında bilgi sahibi filozof bir âlimdi. Câhiz onun bazı hayvanların 

davranışlarını gözlemlediğini1097 ve sivrisinekleri inceleyerek onların zararları 

hakkında bilgiler sunduğunu belirtmiştir.1098 

 İbn Ebî Kerîme: Cahiz’in çağdaşı olan İbn Ebî Kerîme de Câhiz’in 

eserinde en çok alıntı yaptığı şahıslardandır. Köpeklerin ve çitaların vasıflarıyla 

beraber av kabiliyetlerini öven 33 beyitlik şiiri1099 ile fare ve kediden bahseden 

şiiri1100 bulunmaktadır. Ayrıca böcekler hakkında da ilgisi olan İbn Ebî 

Kerime’nin böcek türlerinden hangilerinin yenilip yenilmediğini de 

araştırmıştır.1101 

 Kindî (ö. 252/866 [?]): Doğum tarihi kesin olarak bilinmeyen Kindî 

Kûfe doğumludur. Tam adı Ebû Yusuf Ya‘kûb b. İshâk b. es-Sabbâh el-Kindî’dir. 

Güney Arabistan’ın en köklü kabilesi olan Kahtân soyundan gelen Kindî’nin 

beşinci göbekten dedesi Eş‘as b. Kays, Kinde meliki iken 10/631 yılında altmış 

kişilik bir heyetle Medine’ye gelerek Hz. Peygamber’in huzurunda İslâm’ı kabul 

etmiş ve onun ashabı arasına katılmıştır. Kindî’nin ailesi hem İslâm öncesinde 

hem de Müslüman olduktan sonra Emevî ve Abbâsî hilâfetinde önemli devlet 

görevlerinde bulunmuş, babası İshak b. Sabbâh, Halife Mehdî ve Hârûn Reşîd 

zamanlarında yıllarca Kûfe valiliği yapmıştır.1102 

Kindî’nin üst düzey yönetici bir ailede yetişmesi ve gençlik dönemini Kûfe, 

Basra ve Bağdat gibi ilim merkezlerinde geçirmesi sayesinde tahsilini 

tamamlamış ve Beytülhikme’ye girerek  ismini önemli âlimler arasına 

yazdırtmıştır. Yaşadığı asrın tüm kadim ilimlerini bilmekle beraber bütün bu 

ilimler hakkında eserler kaleme almıştır. Kindî’yi asıl şöhreti getiren ilim ise 

felsefe olduğundan “Arap filozofu” olarak anılmıştır.1103 İbn Cülcül (ö. 384/994 

 
1096 İbn Nedîm, Fihrist, s. 627. Muhammed b. Cehm el-Bermekî hakkında daha fazla bilgi için bknz. 
İbn Kuteybe, Uyûnü’l-Ahbâr, C. 2, ss. 41, 73, 120, 223; İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-A’yân, C. 1, s. 82. 
1097 Câhiz, Hayevân, C. 4, s. 317. 
1098 Câhiz, Hayevân, C. 3, s. 154; İbn Kuteybe, Uyûnü’l-Ahbâr, C. 2, s. 120; Sezgin, GAS, C. 3, s. 362. 
1099 Câhiz, Hayevân, C. 2, ss. 444-447, C. 6, s. 573; Sezgin, GAS, C. 3, s. 363. 
1100 Câhiz, Hayevân, C. 5, s. 179-180. 
1101 Câhiz, Hayevân, C. 3, s. 256, C. 6, s. 520. 
1102 Endülüsî, Tabakâtü’l-Ümem, ss. 142, 144; Mahmut Kaya, “Kindî, Ya‘kûb b. İshak”, DİA, C. 26, 
Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 2002, s. 41. 
1103 İbn Nedîm, Fihrist, s. 652.  



236 

 

[?]) onun için “İslâm toplumunda Aristo düzeyinde eser yazan ondan başka filozof 

yoktur” demiştir.1104 

Kindî’nin başta mantık ve felsefe olmak üzere matematik, geometri, 

aritmetik, astronomi, tıp, musiki, siyaset, vb. birçok alanda 277’i aşan risaleleri 

bulunmaktadır. Hayvanlarla ilgili risaleleri maalesef günümüze kadar 

ulaşamamıştır, ancak bu risalelerin isimleri bazı kaynaklarda yer almaktadır. 

Kindî’nin zoolojik konulara dair risalelerinin isimleri şöyledir:1105 

- Kitâbü Risâletü fi Ecsâdi’l-Hayevân izâ Fesâdet: Hayvanların cesetlerinin 

bozulması hakkındadır. 

- Kitâbü Risâletuh fi’t-Tâir el-İnsî: Evcil kuşlar hakkındadır. 

- Kitâbü Risâletuh fî Temrîh el-Hamâm: Güvercinlere iyi gelmesi için yağ 

sürülmesi hakkındadır.  

- Kitâbü Risâletuh fî’t-Tarh alâ el-Beyd: Yumurtaların evreleri hakkındadır. 

- Kitâbü Risâletuh fî Envâ’i’n-Nahl ve Kerâimih: Arı çeşitleri ve onların 

hikmetli özellikleri hakkındadır.  

- Kitâbü Risâletuh fî’l Haşerât Musavver ‘Utâridîy1106: Böcekler 

hakkındadır. 

4.5. Veteriner Hekimlik ile İlgili Eserler (Kitâbü’l-Baytara) 

Dokuzuncu yüzyılın sonlarına doğru monografik ve zoolojik içerikli bilgiler 

sunan eserlerin yanında, tercüme faaliyetleriyle birlikte olarak hayvan hastalıkları ve 

tedavileri alanında yazılan eserlere bırakmaya başlamıştır. Bu türden kitaplara 

kitâbü’l-baytara denilmekteydi. Bu terim adından da anlaşılacağı üzere Arapça’da 

hayvan tedavileri ile ilgilenen baytar kelimesinden gelmektedir. Hayvanların 

beslenmesi, bakımı, hastalıkları ve tedavileri konularını ele alarak yazılan kitâbü’l-

baytaralar daha sonraları baytarnâme ismiyle anılmış; çoğunlukla atlar üzerine 

yazılmış eserler olduklarından kitâbü’l-hayl, esb-nâme, hayl-nâme, feresnâme gibi 

isimlerle de adlandırılmıştır.1107 Daha önce bilgi verdiğimiz ilm-i hayevân kitaplarının 

birçoğunun içeriğinde deve, at, katır gibi hayvanların biniciliği ve sürüş teknikleri 

 
1104 İbn Cülcül, Tabakâtü’l-Etıbbâ’, s. 73. 
1105 İbn Nedîm, Fihrist, ss. 661, 664, 667; İbn Ebû Usaybia, ‘Uyûnü’l-Enbâ’, C.1, ss. 291- 293; Safedî, 
el-Vâfî bi’l-Vefeyât, C. 28, ss. 80-84; Sezgin, GAS, C. 3, ss. 375-376. 
1106 İbnü’l-Kıftî, İhbârü’l-‘Ulemâ’, C. 1, s.277. 
1107 Şen, Baytarnâmeler. s. 177; Kırbıyık, Baytarlık, C. 5, s. 278. 



237 

 

hakkında bilgiler içerdiğinden bahsetmiştik. Arapların binicilik ve süvarilik gibi 

konulara önem vermesi sebebiyle de baytarnâmelere ek olarak fürûsiyye alanında 

eserler de yazılmıştır. 

Veteriner hekimlikle ilgili bu eserlerin genelinde atlarla ilgili bilgiler sunularak 

at hastalıkları ve tedavileri hakkında bilgi verilirken çok az da olsa küçükbaş ve diğer 

evcil hayvanların sağlık, beslenme, hastalık ve tedavileri hakkında bilgi içermektedir. 

Bunun yanında yazıldıkları döneme ait genel tarih, bilim tarihi, folklor vb. bilgilerle 

beraber, ayrıca yaratılış konusunda Doğu ve Batı felsefesini birleştirici bilgiler sunan 

eserler de bulunmaktadır.1108 

Dokuzuncu yüzyılda veteriner hekimlikle ilgili ilk çeviriler Grekçe ve 

Sanskritçeden Arapçaya yapılmıştır. Hintçeden tercüme edilen eser Bermekîler 

dönemindeki Hintli Hekimlerden Çanakya (Şânâk)’ya ait Kitâbü’l-Baytara’dır. Bu 

çevirinin aslı günümüze kadar ulaşamadığından eserin varlığını İbn Ebi Usaybia’nın, 

Abbâsîler döneminde yapılan Sanskritçe çevirilere yer verdiği bölümden 

öğrenmekteyiz.1109 Grekçeden ilk çevirileri yapan âlimler ise Huneyn b. İshak ve Sâbit 

b. Kurre’dir. Ayrıca Aristo’ya ait olduğu düşünülen bir baytarnâme de Arapçaya 

tercüme edilmiştir. Aristo’ya ithaf edilen baytarnâme, daha sonraki yüzyıllarda Farsça 

ve Türkçeye tercüme edilmiş, ancak Türkçe baytarnâmeler ilerleyen yıllarda giderek 

anonimleşmiştir.1110 Dokuzuncu yüzyılda veteriner hekimlikle ilgili ilk özgün eserin 

yazarı ise İbn Ahî Hizâm’dır. İbn Ahî Hizâm’ın yazmış olduğu eser, ilerleyen yıllarda 

bu alanda kitap yazan birçok kişiye örnek olmuş ve bu sayede baytarlıkla ilgili 

eserlerin yazımı 12. yüzyıla kadar en parlak dönemini yaşamıştır.1111 

 Huneyn b. İshak (ö. 260/873) 

810/194 yılında Kûfe’nin eski bir Ârâmî şehri olan Hîre’de doğan Huneyn b. 

İshak’ın tam adı Ebû Zeyd Huneyn b. İshâk el-İbâdî’dir. Babası İshak eczacılıkla 

ilgilendiği için Huneyn’i tıp ilmine yönlendirmiş, bu yüzden daha küçük yaşlarda 

Bağdat’ta Cündişâpûrlu hekim İbn Mâseveyh (ö. 243/857)’den tıp ilmi öğrenmeye 

 
1108 Erk ve Dinçer, XV’nci ya da XVI’ncı Yüzyıla Ait Olduğu Sanılan Bir Baytarnâme, s. 121; Yaşar, 
İlm-i Fürusiyet, s. 5. 
1109 İbn Ebû Usaybia, ‘Uyûnü’l-Enbâ’, s. 474; Sezgin, GAS, C. 3, s. 197; Şeşen, İslam Dünyasındaki İlk 
Tercüme Faaliyetleri, s. 23. 
1110 Şen, Baytarnâmeler, s. 178. 
1111 Erk, Veteriner Tarihi, s. 87. 



238 

 

başlamıştır.1112 Daha sonra Yunanca öğrenmiş ve Arapçasını ilerletmek için Basra’ya 

gitmiştir. Kendini iyi yetiştirmiş bir âlim ve tabip olarak Bağdat’a dönen Huneyn, 

Galen’in eserlerinden yaptığı iki başarılı tercümeyle Beytülhikme’ye mütercim olarak 

kabul edilmiştir. Beytülhikme’de çok sayıda eseri Grekçeden Süryaniceye ve 

Arapçaya çevirmiştir.1113 

Huneyn b. İshak döneminin en gözde çevirmenlerinden biri olmuştur. Onun 

çevirideki başarılarını ödüllendirmek isteyen Abbâsî halifesi Me’mûn (813-833), 

çevirdiği kitaplar ağırlığınca kendisine altınla ödeme yaptığı bilinmektedir. Bu 

nedenle Huneyn’in eserlerini, aşırı derecede hacimli, büyük ve kûfî harflerle ve satır 

aralarında büyük boşluklarla yazmış olduğu bilinmektedir. Aynı zamanda bu durum 

yazmalarının yüzyıllar boyunca tam ve okunabilir kalmasını sağlamıştır.1114 

Huneyn’in hayvanlarla ilgili yapmış olduğu tercüme, Yunanlı hekim ve 

farmakoloji bilgini Dioskorides’in Perihylesiatrikes adlı hayvanlar ve bitkiler üzerine 

kaleme aldığı eski Yunanca eserdir. Süryaniceye tercüme ettiği bu eserin birinci ve 

yedinci makaleleri Kitâbü'l-Haşâ’iş ve'1-Hayvân adıyla Mihrân b. Mansûr b. Mihrân 

tarafından Süryaniceden Arapçaya, Ali b. Şerif el-Hüseynî tarafından da Arapçadan 

Farsçaya çevrilmiştir.1115 Veteriner hekimlikle ilgili olarak ise Huneyn, Hipiatri isimli 

Yunanca eseri Kitâbü’l-Baytara adıyla Arapçaya tercüme etmiştir. 

Kitâbü'l-Baytara: Huneyn b. İshak tarafından veteriner hekimlikle ilgili 

tercüme edilen eserdir. Kitabın aslı milattan sonra 4. yüzyılda yaşamış Nicopolis 

ehlinden Bizanslı veteriner Theomnestus'a ait olduğu iddia edilen Hipiatri yani at 

hekimliğine dair eserdir. Theomnestus’un, 308'den 324 yılına kadar hüküm süren 

Roma İmparatoru Licinius'a yolculuğunda eşlik ettiği bilinmekte, bu yüzden de 4. 

yüzyılda yaşadığı ve krallık ordusunda askeri at doktoru (hippiater) olarak görev 

yaptığı tahmin edilmektedir. Onun hakkında pek fazla bilgi bulunmamaktadır. Ancak 

at tıbbı üzerine yazılmış eserler incelendiğinde Theomnestus’un bu alanda oldukça 

tanınan bir karakter olduğu, geleneksel yöntemlerle birlikte kendine ait tedavi 

 
1112 Hasan Katipoğlu ve İlhan Kutluer, “Huneyn b. İshak”, DİA, C. 18, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 
İstanbul 1998, s. 377. 
1113 Endülüsî, Tabakâtü’l-Ümem, 108; İbn Ebû Usaybia, ‘Uyûnü’l-Enbâ’, s. 257. 
1114 İbn Ebû Usaybia, ‘Uyûnü’l-Enbâ’, s. 257; McDonald, Arap Edebiyatında Hayvanı Konu Alan 
Kitaplar, s. 332. 
1115 Şen, Baytarnâmeler, s. 178.  



239 

 

yöntemleri geliştirdiği görülmüştür.1116 İslam medeniyetinde kaleme alınan eserlerin 

bazılarında Theomnestus’un at hekimliğine dair eserinden alıntılar yapıldığı tespit 

edilmiştir. İbn Ahî Hizâm, İbnü’l-Avvâm ve İbnü’l-Münzir el-Baytâr gibi veteriner 

hekimlik üzerine eserler kaleme alan önemli isimler Theomnestus’un bazı tedavi 

yöntemlerine eserlerinde yer vermişlerdir.1117 

Huneyn’in tercüme ettiği bu eserde Theomnestus’un çağdaşı olan Apsyrtus’tan 

pek çok alıntıya yer verilmiştir. Apsyrtus, Roma İmparatoru I. Konstantin (306-337) 

döneminde yaşamış çağının en önemli veteriner hekimiydi. Apsyrtus’un kendine ait 

baytarlık eseri bulunmamasına rağmen veteriner hekimlik üzerine kendisine ait tedavi 

yöntemlerine ve tecrübelerine Hippiatri adlı eserde yer verilmiştir.1118 Eserde, 

Apsyrtus’un deneyimlerine yer verilmesi ve eserin Arapçaya tercüme edilmesi 

sayesinde onun İslam medeniyetinde tanınmasına ve baytarlık alanında kaleme alınan 

eserlerde isminin geçmesine vesile olmuştur. Eserde Apsyrtus’un dışında ayrıca 

Cassius, Nephon ve Agathotychus isimli hipiatri uzmanlarının tedavi yöntemlerine de 

yer verilmiştir. 

Yunanca ve Arapça metinler arasında karşılaştırma yapan araştırmacılar eserin 

aslının kime ait olduğu konusunda ikiye bölünmüştür. Büyük çoğunluk Hippiatri 

isimli eserin yukarıda adları geçen at hekimlerinden alıntılar şeklinde derlendiğini ileri 

sürmüşlerdir. Bunun nedeni eserde Theomnestus’un sunduğu ilaçlarda adının alıntılar 

şeklinde sunulmasıdır.1119 Yine akciğer rahatsızlıkları ile ilgili belirtiler Absyrtus, 

Cassius, Nephon ve Agathotychus’tan alıntılarla açıklanmıştır.1120 Ayrıca eserin bazı 

bölümlerinde “Absyrtus’a göre” ifadesinin kullanılmasından sonra, tekrar 

Theomnestus’un adının zikredilmesi, Arapçaya çevrilen Yunanca metnin aslında 

derleme bir kaynak olabileceğini düşündürmektedir.1121  

 
1116 McCabe, A Byzantine Encyclopaedia of Horse Medicine, ss. 125, 181; Hoyland, Theomnestus of 
Nicopolis, ss. 153-154; Shehada, Mamluks and Animals, ss. 85-86. 
1117 McCabe, A Byzantine Encyclopaedia of Horse Medicine, s. 184; Shehada, Mamluks and Animals, 
s. 164 
1118 Sezgin, GAS, C.3, s. 353; Dunlop and Williams, Veterinary Medicine, s. 189; Smithcors, Evolution 
of the Veterinary Art, ss. 119-120; Smith, The Early History of Veterinary Literature, ss. 38-39; 
Shehada, Mamluks and Animals, s. 85; Goebel and Heide, Transmission of Greek and Arabic Veterinary 
Literatüre, s. 297. 
1119 McCabe, A Byzantine Encyclopaedia of Horse Medicine, s. 183; Hoyland, Theomnestus of 
Nicopolis, s. 158; Goebel ve Heide, Transmission of Greek and Arabic Veterinary Literatüre, ss. 297-
298. 
1120 Kitâbü’l-Baytara, nr. 959, vr. 19, 21-23. 
1121 Susanne Saker, Theomnest von Nikopolis in Arabischer Übersetzung, ss. 161-162; Goebel ve Heide, 
Transmission of Greek and Arabic veterinary literatüre, s. 298. 



240 

 

Yunanca metinler ile Arapça metinleri karşılaştıran araştırmacılardan Hoyland 

ise Huneyn’in tercüme ettiği Hippiatrica’nın derleme değil Theomnestus’a ait eser 

olduğunu savunmuştur. Çünkü söz konusu dönemin otoriteleri birbirlerinden alıntılar 

yaparak eserlerini oluşturduklarından Theomnestus da yukarıda adı geçen Yunan 

otoritelerden alıntılar yaptığını belirtmiştir. Ayrıca Yunanca metin ile Arapça metin 

arasındaki bölümlerdeki içerik, semptom ve kürler her iki eserde de aynı şekilde 

eşleşmiştir. Ayrıca Hoyland, Arapça metinde Theomnestus’un çağdaşı olan 

Absyrtus’dan yapmış olduğu alıntılarda ona istinaden Absyrtus’un yazmış olduğu 

deneyimlerini açıklayacağını söylediği ifadeler yine eserin bir derleme olmadığının 

göstergesi olduğunu belirtmiştir.1122 

Huneyn b. İshak’ın Theomnestus’un eseri Hippiatrica’dan çevirdiği Arapça 

tercümesi Kitâbü'1-Baytara’nın iki adet el yazması günümüze kadar ulaşmıştır. 

Bunlardan bir tanesi İstanbul’daki Köprülü Kütüphanesinin Fazıl Ahmed Paşa 

Koleksiyonunda 959/1 numarasıyla kayıtlıdır.1123 Diğer el yazması ise Paris’teki 

Fransa Milli kütüphanesinin (Bibliothèque nationale de France) el yazmaları 

bölümünde 2810 numarasıyla kayıtlıdır.1124 

Her iki kütüphanede bulunan Arapça el yazmaları 96 bölümden oluşmaktadır. 

Kısa bir giriş ile başlayan eserde ruam, baş ağrısı, ateş, öksürük, tüm temel 

organlardaki ağrılar, tetanos, yılan ve diğer zehirli hayvanların ısırıkları gibi ciddi 

hastalıkların belirtilerini açıklamaktadır. Eserde her hastalığın tanımı ve belirtileri 

açıklandıktan sonra tedavi bilgileri verilmektedir.1125 

 İbn Ahî Hizâm el-Huttelî (ö. 3./9. Yüzyıl) 

İbn Ahî Hizâm el-Huttelî’nin hayatına daha önce değinmiştik. Bu başlıkta 

veteriner hekimlik ile ilgili eseri hakkında bilgiler sunacağız. 

İbn Ahî Hizâm, yaşadığı dönem içerisinde veteriner tıbbı alanında müstakil ve 

özgün olarak ilk Arapça eseri kaleme alması sebebiyle oldukça önemli bir yere 

 
1122 Hoyland, Theomnestus of Nicopolis, s. 158-159. 
1123 http://www.yazmalar.gov.tr/eser/tercemetu-kitabual-baytara/173038 
1124 https://archivesetmanuscrits.bnf.fr/ark:/12148/cc5656k/cd0e3691 
1125 Kitâbü’l-Baytara, nr. 959, vr. 1b-50a. 



241 

 

sahiptir. İbn Ahî Hizâm’ın veteriner tıbbındaki önemi, Galen’in tarihteki insan tıbbı 

alanındaki çalışmalarının önemi ile aynı kabul edilmiştir.1126 

İbn Ahî Hizâm’ın eserinin başta Türkiye’deki kütüphaneler olmak üzere dünya 

çapında birçok kütüphanede farklı isimlerle kayıtlı el yazmaları bulunmaktadır. 

Türkiye’de bulunan el yazmalarının bir kısmı Arapçadır. Bazı el yazmaları ise eserin 

aslından Türkçeye tercüme edilmiş el yazmalarıdır. Yurtdışında bulunan bazı el 

yazmalarının İbn Ahî Hizâm’a ait olup olmadığı bilinmemekte, ancak eserler 

arasındaki benzerliklerden ötürü ona atfedilmektedir. 

Türkiye’deki kütüphanelerde bulunan el yazmaları:1127 

a. Arapça El Yazmaları 

1) Kitâbü’l-Hayl ve’l-Fürûsiyye ve’l-Baytara– Süleymaniye Kütüphanesi, 

Hafîd Efendi Koleksiyonu, nr. 257.  

2) Kitâbü’l-Fürûsiyye ve’l-Baytara – Süleymaniye Kütüphanesi, Fâtih 

Koleksiyonu, nr. 3510.1128 

3) Kitâbü'1-Hayl ve 'l-Fürüsiyye– Süleymaniye Kütüphanesi, Ayasofya, 

nr. 2899/1. 

4) Kitâbü’l-Fürûsiyye – Süleymaniye Kütüphanesi, Ayasofya, nr. 2899/2. 

5) Kitâbü Câmi‘ fî ‘İlmi’l-Baytara – Süleymaniye Kütüphanesi, Ayasofya, 

nr. 3607.  

6) Kitâbü’l-Fürûsiyye – Köprülü Kütüphanesi, Fazıl Ahmed Paşa 

Koleksiyonu, nr. 1362/1. 

7) Faide – Köprülü Kütüphanesi, Fazıl Ahmed Paşa Koleksiyonu, nr. 

1362/2. 

8) Kitâbü'1-Fürüsiyye ve’l Baytara – Beyazıt Devlet Kütüphanesi, 

Veliyyüddin Efendi Koleksiyonu, nr. 3174/1, 3174/2. 

 
1126 Sezgin, GAS, C. 3, s. 375; Manfred Ullmann, Die Medizin im Islam, ed. Bertold Spuler, Brill, Leiden 
1970, ss. 219-220; Shehada, Mamluks and Animals, s. 118. 
1127 Carl Brockelmann, History of the Arabic Written Tradition Supplement, trans. Joep Lameer, Brill, 
Leiden 2017, C. 1, ss. 440-441; Şen, Baytarnâmeler, Kırbıyık, Baytarlık, C. 5, s. 279; Ali Yiğit, İlm-i 
Fürusiyyet, s. 178. 
1128 Eserin muhtasarıdır. 



242 

 

9) Kitâbü’l-Fürûsiyye ve’l-Baytara – Bursa İl Halk Kütüphanesi, Hüseyin 

Çelebi Koleksiyonu, nr. 833. 

b. Eserin Türkçe el yazmaları 

1) Tercüme-i Eşref – Manisa İl Halk Kütüphanesi, nr. 5333/2.1129 

2) Kitâbü Baytarnâme – Süleymaniye Kütüphanesi Fatih Koleksiyonu, nr. 

3535.1130 

c. Yurt dışındaki kütüphanelerde İbn Ahî Hizâm’a atfedilen el yazmalarının 

bulunduğu kütüphaneler:1131 

1) Dârü’l-Kütübi’z-Zâhiriyye, Şam, Suriye: nr. 71. 

2) Methafu’l-‘Irâkî, Bağdat, Irak: nr. 7-8. 

3) Bibliothèque Nationale, Paris, Fransa: nr. 2815, 2823 ve 5017.1132  

4) British Museum, London, İngiltere: Add MS 23416.1133 

5) Bodleian Library, Oxford, İngiltere: Pocock. 360. 

6) Khuda Bakhsh Oriental Public Library, Patna, Hindistan: nr. 114. 

7) Universitaire Bibliotheken Leiden, Leiden, Hollanda: nr. 1407/91134; nr. 

1412.1135 

8) Chester Beatty Library, Dublin, İrlanda: nr. 30731136 ve 41611137 

9) Österreichische Nationalbibliothek, Viyana, Avusturya: nr. 1478/9. 

 
1129 Veliyyüddin Efendi koleksiyonundan tercüme edilmiştir. Bknz. Şen, Baytarnâmeler, s. 260. 
1130 Eser, Mahmud b. Muhammed b. Haşan el-Ezherî tarafından tercüme edilmiştir. Şen, Baytarnâmeler, 
s. 180. 
1131 Brockelmann, History of the Arabic Written Tradition, C. 1, ss. 440-441; Martin Heide, Das Buch 
der Hippiatrie-Kitab al-Baytara Von Muhammad ibn Ya'qub ibn ahi Hizam al-Huttali, Harrassowitz 
Verlag, Wiesbaden 2008, s. 51-64; Kırbıyık, Baytarlık, C. 5, s. 279, Goebel ve Heide, Transmission of 
Greek and Arabic Veterinary Literatüre, s. 293. 
1132 Bunların dışında İbn Ahî Hizâm’a atfedilen sadece binicilik ve savaş sanatı üzerine yazılmış 
Kitâbü’l-Mahzûn Câmi‘u’l-Fünûn adlı eser Bibliothèque Nationale’de 2824 ve 2826 numaralarıyla 
kayıtlıdır.  
1133 https://www.qdl.qa/en/archive/81055/vdc_100022599339.0x000001 
1134 Petrus Voorhoeve, Codices Manuscripti: Handlist of Arabic Manuscripts in the Library of the 
University of Leiden and other collections in the Netherlands, C. 7, Leiden University Press, Leiden, 
1980, s. 115. 
1135 Eserin Farsça tercümesidir. Şen, Baytarnâmeler, s. 180. 
1136 Arthur J. Arberry, The Chester Beatty Library A Handlist Of The Arabic Manuscripts, C. 5, Hodges, 
Fıggıs & Co. Ltd Dublin, 1962, s. 53. 
1137 Arberry, The Chester Beatty Library A Handlist Of The Arabic Manuscripts, C. 7, s. 122. 



243 

 

10) Magyar Tudományos Akadémia Könyvtára, Budapeşte, 

Macaristan: Arab. O. 13. 

İbn Ahî Hizâm eserini kaleme alırken kendi tecrübelerinin yanında eski ve yeni 

bu alanda eserler yazmış sabık ulemedan istifade etmiştir. Ayaklardaki rahatsızlık 

konusunda Asmaî ve Ebû Yusuf b. Yakub el-Kindî’den faydalanmış, şişlikler ile ilgili 

bölümde Kindî’den “Ebû Yusuf” olarak bahsetmiştir.1138 Başta bulunan hastalıkların 

birinde Apsrytus’tan, bazı göz hastalıkları ve tetanosun tedavisinde Aristo’dan, bağır 

ağrılarında Basis (Amasis) ve Aytuhas (Antonios veya Anatolios)’dan faydalandığı 

tespit edilmiştir.1139 İbn Ahî Hizâm eserinde faydalandığı kaynaklardan bir tanesinde 

göz ve iç hastalıklardaki ilaçların benzerliğinden ötürü Huneyn b. İshak’ın 

Theomnestus’tan tercüme ettiği Kitâbü'1-Baytara olduğu tahmin edilmektedir.1140 

İbn Ahî Hizâm, öğrendiği ve tecrübe ettiği at hastalıkları ile ilgili tedavilerden, 

ilm-i hayevân kitaplarından ve tercüme edilmiş kadim eserlerden faydalanarak 

döneminin en önemli veteriner hekimlik eserini kaleme almıştır. Eserin içeriğine 

bakıldığında İbn Ahî Hizâm’ın, hem kendine özgün yeni hastalık semptomları ve 

tedavileri bulunduğu hem de çağdaşları gibi hayvanlarla ilgili yazılan eserlerin 

formatına benzer biçimde eserini kaleme aldığı görülmektedir. Çünkü İbnü’l-Kelbî, 

Ma‘mer b. Müsennâ, Asmaî ve İbnü’l-A‘râbî gibi o da eserinin giriş kısımlarında 

atlarla ve at yetiştirmenin faziletleriyle ile ilgili ayet, hadis ve şiirleri aktarmıştır. Cihat 

için hayvan yetiştirilmesine önem verildiğinden, savaşta en çok faydalanılan 

hayvanlardan at, katır, eşek ve deve ile ilgili hastalık ve tedavilerine ele almıştır. 

Ayrıca sığır ve koyunların en çok besiciliği yapılan hayvanlar olması sebebiyle 

hastalık ve tedavilerine yer verdiğini belirtmiştir.1141 

Bazı araştırmacılar, İbn Ahî Hizâm 9. yüzyılda yazmış olduğu bu eserle veteriner 

tıbbına dair yenilikçi bir hareket başlattığını kabul etmektedirler. İntişâr ve ruam 

hastalıklarından yola çıkarak yapılan incelemelerin sonunda İbn Ahî Hizâm ile 

başlayan veteriner tıbbına dair ilerlemenin kendisinden sonra devam ettiği, veteriner 

tıbbı ile ilgilenen bilginler sayesinde bu alanda çalışanların devlet ve toplum içinde 

 
1138 İbn Ahi Hizâm, Kitabu Baytarnâme, nr. 3535, vr. 11b; Erk, Veteriner Tarihi, s. 97, Kitab al-Hayl 
val-Baytara s. 381. 
1139 Erk, Veteriner Tarihi, ss. 91-92, 95, Kitab al-Hayl val-Baytara, ss. 374-375, 378-379. 
1140 Hoyland, Theomnestus of Nicopolis, ss. 161-162. 
1141 İbn Ahî Hizâm, Kitâbü’l-Fürûsiyye, Beyazıt Ktp. 3174/1, vr. 1a-11b, Kitâbü’l-Hayl, Süleymaniye 
Ktp. 257, vr. 1b-15a, Kitâbü Baytarnâme, Süleymaniye Ktp. 3535, vr. 1b-6b. 



244 

 

önemli bir yere sahip oldukları tespit edilmiştir. Buna karşılık orta çağ Avrupası bu 

etkiden çok uzak kaldığı, 12. yüzyılda insan tıbbıyla ilgilenmelerine ve Yunan ve 

Arapça metinleri kendi dillerine tercüme etmelerine rağmen veteriner tıbbıyla 

ilgilenmedikleri görülmektedir.1142 

 Sâbit b. Kurre (ö. 288/901) 

221 (836) yılında Harran’da doğan Sâbit’in tam ismi Ebü’l-Hasen Sâbit b. Kurre 

b. Zehrûn (Mervân) es-Sâbî el-Harrânî’dir. Matematik ve geometri başta olmak üzere 

astronomi, felsefe ve tıp sahalarında ilim sahibiydi.1143 Gençliğinde Harran’da 

kuyumculuk yaptığı bilinmektedir. 9. yüzyılda Abbâsîler döneminin en önemli 

geometri ve astronomi âlimlerinden Muhammed b. Musa b. Şâkir, Anadolu’ya 

gittiğinde Sâbit b. Kurre ile tanışmış ve Sâbit’in matematik ve dilbilgisindeki 

yeteneklerini fark edince onu Bağdat’a getirmiştir. Sâbit, burada dersler alarak ilmini 

artırmış, bunun üzerine Muhammed b. Musa b. Şâkir onu Abbâsî halifesi Mu‘tazıd’a 

(892-902) tavsiye etmek üzere huzuruna getirmiştir. Böylece Sâbit, halife tarafından 

kabul edilerek Beytülhikme’deki önemli âlimler arasında yerini almıştır.1144 

Sâbit b. Kurre felsefe, matematik, astronomi, tıp ve tabii bilimler alanında 

tercüme ve telif eserleri bulunmaktadır. Süryanice ve Grekçe bildiği için tercüme 

faaliyetlerine önemli katkıları olmuştur. Benî Musa1145, Bizans’a bazı kişiler 

göndererek çok büyük meblağlar karşılığında getirttikleri ilmî kitapları Huneyn b. 

İshak ile Sâbit b. Kurre’ye tercüme ettirmişlerdir. Ayrıca Sâbit b. Kurre, Muhammed 

b. Musa b. Şâkir’in telif ettiği eserleri de gözden geçirerek gerekli düzeltmeleri 

yapmıştır. Ayrıca Benî Musa’nın Huneyn, Hubeyş ve Sâbit’e çeviri yapmaları için 

ayda 500 dinar ödediği bilinmektedir. Sâbit b. Kurre, Huneyn b. İshak ile beraber en 

büyük iki mütercimden biri olarak kabul edilmektedir.1146 Kâtib Çelebi, Sâbit b. 

Kurre’nin tercümeleri olmasaydı hiç kimsenin felsefeye dair Yunanca kitaplardan 

 
1142 Weidenhöfer vd., Hippiatrika Arabica: Kontinuität und Innovation, ss. 55-56. 
1143 İbn Cülcül, Tabakâtü’l-Etıbbâ, s. 75; Endülüsî, Tabakâtü’l-Ümem, s. 110. 
1144 İbnü’l-Kıftî, Ahbâri’l-Hükemâ’, C. 1, s. 93; İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-A’yân, C. 1, s. 313; İbn Ebû 
Usaybia, ‘Uyûnü’l-Enbâ’, s. 290; Safedî, el-Vâfî bi’l-Vefeyât, C. 10, s. 288. 
1145 Mûsâ b. Şâkir’in, 9. yüzyılda geometri ve astronomi alanlarındaki çalışmalarıyla tanınan 
Muhammed, Ahmed ve Hasan isimli üç oğlu için bu isim kullanılmaktadır. 
1146 İbn Nedîm, Fihrist, s. 621-622; İbnü’l-Kıftî, İhbârü’l-‘Ulemâ’, C. 1, s. 30; İhsan Fazlıoğlu, “Sâbit 
b. Kurre”, DİA, C. 35, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 2008, s. 353; Kazım Çeçen ve Atilla 
Bir, “Benî Mûsâ”, DİA, C. 5, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 1992, s. 451; Gutas, Yunanca 
Düşünce Arapça Kültür, ss. 130-131. 



245 

 

faydalanamayacağını söylemiş ve Sâbit öldükten sonra onun tercüme etmediği 

kitapların öylece kaldığını belirtmiştir.1147 

Kitâbü’l-Baytara: Eserin asıl nüshası Köprülü Kütüphanesi’nin Fazıl Ahmet 

Paşa Koleksiyonu’nda 959/3 numarasıyla kayıtlıdır. Sâbit b. Kurre tarafından 

Farsçadan Arapçaya çevrildiği kaydedilmiştir.1148 Baytarlık alanında tercüme edilen 

ilk eserlerdendir. Ayrıca bu eserin Tyanalı Apollonios’a izâfe edildiği, Bibliothèque 

Nationale1149 ve Gotha Kütüphanesi’nde1150 isimsiz olarak kayıtlı eserlerin, 

incelediğimiz eser ile aynı içerikte olduğu tahmin edilmektedir.1151 

Üzerinde incelemeler yaptığımız eser iki bölümden oluşmaktadır. Sâbit b. Kurre, 

eserin Arapça çevirisinden önce bir mukaddime kaleme almıştır. Bu mukaddimenin 

giriş kısmında öncelikle çevrisi yapılan eser hakkında bilgiler sunmuştur. Bu kısımda 

tercüme edilen eserin at ve deve gibi binek hayvanlarında görülen hastalıklara, koyun 

ve keçi gibi sürü hayvanlarının niteliklerine yer verildiğini açıklamıştır. Hayvanlarda 

görülen rahatsızlıklar ve hastalıkların isimleri zikredilerek bu durumlarda izlenecek 

tedaviye ve hazırlanacak ilaçlara yer verildiğini belirtmiştir. Ayrıca hastalık ve 

tedavilerin fünûn-i erbaa yani Dört Humor Teorisine göre açıklandığını 

belirtmiştir.1152 Eserin hastalıklar, semptomlar, tedavi yöntemleri ve hazırlanacak 

ilaçlardan bahseden ikinci bölümü 90 bölümden oluşmaktadır. Ayrıca Sâbit son 

bölüme koyun ve deve rahatsızlıkları ile ilgili ek olarak beş başlık daha eklemiştir.1153 

 Yazarları Belli Olmayan ve Farklı Kişilere İthaf Edilen Eserler 

Yukarıda yer verdiğimiz baytarlıkla ilgili eserler dışında altı ve dokuzuncu 

yüzyıllarda yaşamış kişilere ithaf edilen eserler bulunmaktadır. Her ne kadar bu eserler 

altıncı ve dokuzuncu yüzyıllarda yazılmamış olsalar da konunun kapsamı dahilinde 

ithaf edildikleri kişiler bakımından isimlerine yer vermek gerekmektedir:  

 Aristo – Baytârname: Eserin İslam medeniyetinde tercüme faaliyetleri 

döneminde Arapçaya çevrildiği tahmin edilmektedir. Arapça çevirisi günümüze 

ulaşmamakla birlikte Farsça ve Türkçe çevirileri Türkiye dahil olmak üzere dünya 

 
1147 Kâtip Çelebi, Keşfü’z-Zunûn, C. 2, s. 1594; Fazlıoğlu, Sâbit b. Kurre, C. 35, s. 353. 
1148 Kitabü’l-Baytara, Köprülü Ktp. nr. 959/2, vr. 50b. 
1149 Arabe 2810, vr. 46v-170r. 
1150 Ms. orient. A 2073; Ms. orient. A 2077. 
1151 Kırbıyık, Baytarlık, C. 5, s. 278. 
1152 Kitabü’l-Baytara, Köprülü Ktp. nr. 959/3, vr. 50b-51a. 
1153 Kitâbü’l-Baytara, Köprülü Ktp. nr. 959/3, vr. 86b-167b. 



246 

 

çapındaki birçok el yazmaları kütüphanelerinde nüshaları bulunmaktadır.1154 Türkçe 

nüshalarında dikkat çeken en önemli nokta ise ilerleyen yüzyıllarda Baytarnâme’lerin 

yazarlarının anonim olması ve bu yüzden eserlerin Aristo’ya ithaf edilmesidir. Yani 

tercüme edilen eserlerin Aristo’ya ait olmaması ihtimali yüksektir. Ancak eserlerin 

muhtevası daha önce bahsettiğimiz baytarlıkla ilgili eserlerle benzerlik 

göstermektedir.1155 

  Ali b. Ebû Tâlib – Kitâbü’l-Siyâse fî ‘İlm el-Ferâse ve İşâir el-Hayl ve 

Emâirhâ: Hz. Peygamber’in amcasının oğlu ve dördüncü halife Hz. Ali’ye ithaf edilen 

sahte bir eserdir. Eser Berlin Eyalet Kütüphanesi’nde Hs.or.10179 numarası ile 

kayıtlıdır.1156 

 Vehb b. Münebbih – Kitâbü fi’l-‘İlm Siyasü’l-Hayl: Fransa Milli 

Kütüphanesi’nde bulunan eser Ms. Arabe 2817 numarasıyla kayıtlıdır. Başlığı 

bulunmayan eser, Yemenli tabiin Vehb b. Münebbih’e (ö. 114/732) ithaf edilmiştir. 

Ancak eserin içeriğinde Eyyûbîlerin kurucusu Selahattin Eyyûbî dönemi ile ilgili 

bilgiler yer almaktadır. Eser, daha önce ismi geçen at kitaplarında olduğu gibi Hz. 

Peygamber’in atlarla ilgili hadisleri ile başlar. İlerleyen bölümlerde ise ismi 

belirtilmeyen bir şairin Selahattin Eyyûbî’ye okuduğu uzun bir kasideye yer verilmiştir. 

Şairin kasidede atların özelliklerine, kusurlarına, hastalıklarına ve tedavilerine ye 

vermiş, ayrıca binicilik, süvarilik, savaş ve savunma tekniklerinden de bahsetmiştir. 

Eserin içeriğinde aynı zamanda farklı renklerde at resimleri de bulunmaktadır.1157 

 

 
1154 Şen, Baytarnâmeler, s. 178; Sezgin, GAS, C. 3, s. 352. 
1155 Türkiye’de bulunan ve Aristo’ya ithaf edilen bu eserler üzerinde birçok çalışma ve yüksek lisans 
tezi hazırlanmıştır. Nilay Geyikoğlu, Hacı Ali Bin Hacı Muhammed Aksarayi'nin Kitabu Baytarnâme 
Tercümesi (İnceleme - Metin - Dizin), Marmara Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü, 
Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, İstanbul 2010; Banzaroğlu, Kitabu Baytarnâme I, vr. 1b-42a; Esma 
Küçük, Ankara Üniversitesi Veterinerlik Fakültesinde Bulunan ve Aristo'ya Atfedilen Anonimleşmiş 
Baytarnâmeler: Kitabu Baytarnâme II (Vr. 42b-94b) (İnceleme-Metin-Dizin-Tıpkıbasım), Marmara 
Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, İstanbul 2014; Nesim 
Aslan, Aristo'ya Atfedilen Anonim Baytarnâme, Marmara Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü, 
Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, İstanbul 2015; Esra Malçok, Aristo'ya Atfedilen Anonim Baytarnâme 
(Vr. 48b-105b)(Giriş-Metin-Dizin-Tıpkıbasım), Marmara Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü, 
Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, İstanbul 2015; Beste Dağdelen, Kitabu Baytarnâme (Ankara 
Üniversitesi Veterinerlik Fakültesi Kütüphanesi) (İnceleme-Metin-Dizin-Tıpkıbasım), Marmara 
Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, İstanbul 2016. 
1156http://orient-digital.staatsbibliothek-
berlin.de/servlets/solr/select?q=%2BobjectType%3A%22islamhs%22+%2B%28allMeta%3Asiyasa+
mymss_allmeta_diacr%3Asiyasa%29&XSL.lastPage.SES 
1157 Vehb b. Münebbih, Kitâb fi’l-‘İlm Siyasü’l-Hayl, fol. 1r- 100v. 



247 

 

 Veteriner Hekimlik ile İlgili Eserlerde (Kitâbü’l-Baytara) Ele Alınan 

Konular 

 Monografik Eserlerdeki Konulara Yer Verilmesi  

Daha önce ele aldığımız monografik çalışmalar içerisinde yer alan hususlar, 

İslam medeniyetinde hayvanlarla ilgili çalışmaların en önemli konularından olmuştur. 

Çünkü en başından beri İslam medeniyetinde kaleme alınan monografik ve ilm-i 

hayevân çalışmalarında hayvanların soyları, fiziksel özellikleri, doğuştan ve sonradan 

meydana gelen kusurları, vb. en popüler konular arasında olmuştur. Hatta Sâbit b. 

Kurre, tercüme ettiği esere bir mukaddime ekleyerek monografik eserlerde ele alınan 

konulara yer vermiştir. Ayrıca eserin tercüme kısmından sonrasına yine çeviriden 

bağımsız olarak monografik çalışmalarda geçen konulara geçiş yaparak sürü 

hayvanlarından deve, koyun ve keçilerin nitelikleri ve fiziksel yapıları hakkında 

açıklamalar yapmıştır.1158 

 İbn Ahî Hizâm da eserinin hastalıklarla ilgili kısmına kadar monografik 

eserlerde geçen konulara yer vermiş, farklı olarak ise şu konular hakkında bilgiler 

sunmuştur: Müslümanların kendilerini korumak için cihat etmelerine dair ayetler ve 

biniciliğin faziletleri, Hz. Peygamber’in atlarla ilgili hadisleri, Nijer ( حمزري), Mağrip, 

Horasan ve Ermeniyye atlarının karakteristik özellikleri, at yarışları ve yarış atlarının 

en iyileri, melez atların özellikleri, Atların üzgün ve kavgacı hallerine göre davranış 

özellikleri, atlarda beslenme, atların nallanması. 1159 

Gerek Sâbit b. Kurre gerekse İbn Ahî Hizâm’ın ele aldığı konular Ma‘mer b. 

Müsennâ ve Asmaî’nin eserlerinde yer alan konularla aynıdır. Nitekim, İbn Ahî Hizâm 

atlarda olması gereken en güzel özellikleri sıralarken Asmaî’den alıntılar yapmıştır.1160 

Ayrıca Hintli bilginlerin atların fiziksel özellikleri ve sıfatları hakkında söylemiş 

olduğu bilgilere de yer vermiştir.1161 

 

 

 
1158 Sâbit b. Kurre, Kitâbü’l-Baytara, Köprülü Ktp. 959/2, vr. 50b-86b; Kitâbü’l-Baytara, Köprülü Ktp. 
959/3,vr. 158a-165b. 
1159 İbn Ahî Hizâm, Kitâbü’l-Fürûsiyye, Beyazıt Ktp. 3174/1, vr. 1b-65a, Kitâbü’l-Hayl, Süleymaniye 
Ktp. 257, vr. 1b-54a. 
1160 İbn Ahî Hizâm, Kitabu Baytarnâme, Süleymaniye Ktp. 3535, vr. 11b. 
1161 İbn Ahî Hizâm, Kitâbü’l-Fürûsiyye, Beyazıt Ktp. 3174/1, vr. 27a-28b. 



248 

 

 Hastalıklar, Semptomlar ve Tedavi Yöntemleri 

Kitâbü’l-baytaralarda ele alınan asıl konu hastalık ve tedavi uygulamalarıdır. 

Huneyn b. İshak ve Sâbit b. Kurre’nin tercümeleri ile İbn Ahî Hizâm’ın yazmış olduğu 

eserde, hayvanlarda yaygın olarak görülen çok sayıda hastalık ve belirtileri açıklanmış, 

uygulanacak tedavi yöntemi ve hazırlanacak ilaçlar hakkında detaylı bilgiler yer 

almıştır. Huneyn b. İshak’ın tercümesinde 70’den fazla, Sâbit b. Kurre’nin tercüme 

ettiği eserde 80’den fazla at hastalığı ve ayrıca Sâbit’in esere ilavesinde koyun ve 

develerle ilgi 5 ayrı hastalık yer almaktadır. İbn Ahî Hizâm’ın Arapça el yazmalarında 

yaklaşık 200’den fazla hastalık yer alırken, Türkçe el yazmasında ayrıca koyun ve 

develerle ilgili 6 ayrı hastalık ilave edilmiştir. İç hastalıklardan, bulaşıcı hastalıklara, 

göz hastalıklarından zihinsel rahatsızlıklara kadar  çok sayıda hastalık   çeşidi ve tedavi 

yöntemleri detaylı şekilde ele alınmıştır. 

Hunân olarak bilinen ruam hastalığı tarihte, atlarda yaygın olarak görülen 

hastalıklardan olması sebebiyle eserlerde yer verilen önemli hastalıklardan başında 

gelmektedir. Tercüme eserlerde bu hastalığın akıntılı ruam (الرطب -hunânü’l - خنان 

ratbe) ve kuru ruam (hunânü’l-yâbis -  اليابسِْ  خنان) ve eklemlerde görülen (Hunân fi’l-

müfasıl -  خنان في المفاصِل ) çeşitleri bulunmaktadır. Huneyn b. İshak’ın Theomnestus’tan 

tercüme ettiği Kitâbü’l-Baytara adlı eserinde bu hastalık için geniş yer ayrılmıştır.1162 

Bu bölümlerde başta Apsyrtus ve Theomnestus olmak üzere Cassius, Nephon, 

Agathotychus gibi at hekimliği (hippiatri) ile ilgilenmiş önemli şahısların tedavi 

yöntemlerine yer verilmiştir. İbn Ahî Hizâm ise solunum sistemini tahrip eden kuru, 

yaş (akciğer ruamları) ve eklem ruamının teşhis ve tedavisi için bilgiler sunmuştur. 

Bunlara ek olarak hunân hastalığına dair yeni bulgular ortaya koyarak deride 

iyileşmeyen çıbanlar için ruamın deri formunu da teşhis etmiş, 1163 deri ruamının 

çıbanlar şeklinde yayıldığından bahsederek tedavisine dair bilgiler sunmuştur.1164  

Eserlerde en çok yer verilen hastalıklar iç hastalıklarıdır. Başta karaciğer, kalp, 

dalak, böbrek ve akciğer rahatsızlıkları olmak üzere, öksürük, nefes darlığı, yüksek 

ateş, baş, boğaz ve karın ağrıları, kusma, ishal, karnın şişmesi gibi pek çok hastalığın 

belirti ve tedavisine yer verilmiştir. Huneyn’in tercümesinde hastalıklar birbiri ile 

 
1162 Kitâbü’l-Baytara, Köprülü Ktp. 959/1, vr. 7a-11a. 
1163 Şule Sanal ve Berfin Melikoğlu, “Türkiye’de Ruam Hastalığı Eradikasyon Çalışmalarına Tarihsel 
Bir Bakış Açısı”, Kafkas Üniversitesi Veteriner Fakültesi Dergisi, 15 /3, 2009, s. 332. 
1164İbn Ahî Hizâm, Kitâbü’l-Fürûsiyye, Beyazıt Ktp. 3174/1, vr. 92b-94b; Kitâbü’l-Hayl, Süleymaniye 
Ktp. 257, vr. 64b-67a. 



249 

 

ilişkili şekilde sunulmuştur. Örneğin öksürme konusundan sonraki bölüme zatürre 

konusunu eklenmiş, çünkü bunların birbiri ile ilişkili olduğu belirtilmiştir.  

Theomnestus’un hastalık tanısı ve tedavi yöntemleri dışında yüksek ateş için 

Agathotychus ve Apsyrtus, zatürre için Cassius ve Apsyrtus, karaciğer rahatsızlıkları 

için Cassius, Apsyrtus, Agathotychus, göğüs ağrısı için Cassius, dalak ve böbrek 

rahatsızlıkları, karın ağrısı, kusma ve ishal için Apsyrtus’un teşhis ve tedavilerine yer 

verilmiştir.1165 Sâbit b. Kurre’nin tercüme ettiği eserde de benzer şekilde akciğer, dalak 

ve karaciğer rahatsızlıkları, öksürük, boğaz, karın ve göğüs ağrıları, ishal gibi iç 

hastalıklarına yer verilmiştir.1166  

İbn Ahî Hizâm eserini kaleme alırken aynı hastalık ve belirtilere yer vermiştir. 

Bazı araştırmacılar, İbn Ahî Hizâm çalışmasını hazırlarken eski kaynaklardan 

faydalandığını, bunlardan birinin de Huneyn b. İshak’ın Theomnestus’tan tercüme 

ettiği Kitâbü'1-Baytara olduğunu belirtmişlerdir. Bunun nedeni ise İbn Ahî Hizâm’ın 

sunduğu baş ağrıları, karaciğer, kalp, dalak, böbrek ve akciğer rahatsızlıklarındaki 

semptom ve ilaçların1167 ve kum sancısı için kullandığı ilaçların 

Theomnestus’unkilerle benzer olmasıdır.1168  

İbn Ahî Hizâm’ın iç hastalıkları konusunda diğer eserlerden faydalanması onun 

yetersiz olduğu görüşünü akla getirmemesi gerekir. Çünkü İbn Ahî Hizâm’ın eseri 

üzerinde yapılan çalışmalarda onun hayvan hastalıkları için koymuş olduğu teşhis ve 

uyguladığı tedavilerin günümüz modern veteriner tıbbına yakın olduğu tespit 

edilmiştir. Atın boynunda olan büyük şişliklerle ortaya çıkan hanâzîr (خنازير) hastalığı 

için tecrit uygulamasının yapılmasını uygun görmesi1169 onun alanında oldukça uzman 

bir veteriner olduğunun bir göstergesi olarak kabul edilmiştir. 19. yüzyılda Londra 

Veteriner Okulunda müdürlük ve hocalık yapan Coleman’ın, bulaşıcı hastalıkları 

zehirlenme olarak kabul etmesine ve bu görüşü birçok kişi tarafından kabul görmesine 

rağmen İbn Ahî Hizâm ondan yüzyıllar önce doğru teşhis ve tedaviyi koymayı 

başarmıştır. Kısırlaştırma operasyonlarında da oldukça başarılı olduğu, kullandığı 

 
1165 Hoyland, Theomnestus of Nicopolis, ss. 158-159. 
1166 Kitâbü’l-Baytara, Köprülü Ktp. 959/1, vr. 10a-33b, 39a, 45a-46b; Kitâbü’l-Baytara, Köprülü Ktp. 
959/3, vr. 101a, 106a, 109a. 
1167 Hoyland, Theomnestus of Nicopolis, ss. 161-162. 
1168 Erk, Veteriner Tarihi, s. 95, Kitab al-Hayl val-Baytara, s. 378. 
1169 İbn Ahî Hizâm, Kitabu Baytarnâme, Süleymaniye Ktp. 3535, vr. 80b. 



250 

 

yöntemler ve sonrasında yapılması gereken perhiz ve tedavilerin günümüzde 

kullanılan kısırlaştırma operasyonlarına benzediği tespit edilmiştir.1170   

Kitâbü’l-baytaralarda deri hastalıklarına fazlaca değinilmiştir. Özellikle dış 

parazitler yaşayabilmek için hayvanların bedenlerine yerleşerek onların kanından ve 

derisinden beslendiklerinden sıklıkla bu türden hastalıkların semptom ve tedavileri 

açıklanmıştır. Çeviri kitâbü’l-baytaralarda dış parazitlerden bitlenme ve deride 

kurtçukların görülmesine yer verilirken,1171 İbn Ahî Hizâm bunların yanında 

koyunlarda görülen dış parazitlerden bahsetmiştir. Günümüz veteriner tıbbında ismi 

piyeten olarak bilinen koyunların tırnak aralarına karınca düşmesi ve bitlenme 

tedavileri hakkında da bilgiler sunmuştur. Bu türden hastalığı olan hayvanların sağlıklı 

hayvanlardan ayrılması gerektiğine dair karantina tedbirlerinden bahsetmesi de 

önemlidir. 1172 İbn Ahî Hizâm deri hastalıklar için kullanmış olduğu terimleri 

olabildiğince detaylandırmış, her semptom için farklı tanımlamalarda bulunmuştur. 

Örneğin iltihaplı çıbanları bevâsîr (بَوَاسِير), normal çıbanları demâmîl (دماميل), açık 

yaraları kurûh (قُرُوح) veya cirâh (جِرَاح), hafif şişlikleri verem (وَرَم), küçük sivilceleri 

sülâk (سُلاَق) ve yumru şeklinde yağ bezelerini ise ğuded (َغُدد) olarak aktarmıştır. 

Bunların yanında deri hastalıklarına kendine özgü isimlendirmelerde bulunmuştur. 

Bunlardan biri de tûte ( توُت) adını verdiği oluşumlardır. Tûte böğürtlen, dut gibi 

meyvelere verilen isimlerdir. Deride ortaya çıkan bu hastalık böğürtlen türü meyvelere 

benzediği için bu ismi kullanmıştır. 

Omuz kayması, boyun ağrıları, kas ve sinir zedelenmeleri, ayak burkulmaları üç 

eserde de ortak olarak bulunan hastalıklardır. Ancak toynak, ayak ve bacak (alt ve üst 

ekstremite) bölgesindeki hastalıklar ve tedavileri konusunda İbn Ahî Hizâm’ın çok 

daha fazla bilgi verildiği tespit edilmiştir. Özellikle bu türden rahatsızlıkların 

müslüman müelliflerin eserlerinde daha çok üzerinde durduğu anlaşılmaktadır. Daha 

önce atlarla ilgili yazılan kitaplarda geçen ve “sonradan ortaya çıkan kusurlar” olarak 

ele alınan bu hastalıkları İbn Ahî Hizâm da ele alarak tedavi yöntemleri hakkında bilgi 

vermiştir. Müşeş, İntişâr, ‘Aran, Şazâ’nın (شظا) hareketi sonucu ortaya çıkan şişlik, 

Zevâyîd, Dahs, Seretân, Fesha, Cered, Şükâk, Ku‘âb, Nefha, ‘ukâl, Zem‘a, Milh, 

Kam‘a, Miktâf, Hazel, ‘Azel, Kesrü’l-‘aşîb, Nemle, toynakta çatlaklar ve toynağın 

 
1170 Erk, Veteriner Tarihi, ss. 93, 96; Kitab al-Hayl val-Baytara, ss. 376, 379. 
1171 Kitâbü’l-Baytara, nr. 959/1, vr. 43a-b; Kitâbü’l-Baytara, nr. 959/3, vr. 108b. 
1172 İbn Ahî Hizâm, Kitabu Baytarnâme, Süleymaniye Ktp. 3535, vr. 157a-b. 



251 

 

dibinden ayrılması (futûk) bu hastalıklar arasındadır. İbn Ahî Hizâm’ın atların 

tendonlarında ortaya çıkan hastalıklar için uyguladığı tedavilerin modern tıbba yakın 

tedavi yöntemleri olduğunu tespit edilmiştir.1173 

İbn Ahi Hizâm’ın eseri üzerinde incelemelerde bulunan araştırmacılar onun, atın 

hareketliliğine engel olan hastalıklar için vermiş olduğu bilgilerin özgünlüğünü tespit 

etmek amacıyla çalışmalar yapmışlardır. Alman araştırmacılardan Martin Heide, İbn 

Ahî Hizâm’ın eseri üzerinde dilbilimci ve veteriner hekimlerle beraber disiplinler arası 

bir çalışma yaparak İbn Ahî Hizâm’ın eserinde yer alan atın hareketliliğine engel olan 

müşeş, intişâr, ‘aran, şazî, zevâid, dahs, seratân isimli yedi hastalığın Almanca 

çevirilerini yaparak Arapça metinleriyle beraber yayınlamıştır.1174 Martin Heide daha 

sonra Veronica Veidenhöfer ve Joris Peters ile birlikte önceki araştırmada İbn Ahî 

Hizâm’ın, eserinde atın hareketliliğine engel olan yedi hastalık için verdiği bilgilerde 

Yunan, Roma ve Bizans veteriner hekimlik kaynaklarının etkisinin ne ölçüde olduğu 

ve bu kaynaklardan ne kadar terim aktarıldığı veya türetildiğini tespit etmeyi 

amaçlayarak yeni bir çalışma daha yapmışlardır. Çalışmanın sonunda Yunan ve Roma 

veteriner kaynaklarının İbn Ahî Hizâm’ın eseri üzerinde çok önemli bir etkisinin 

olmadığı tespit edilmiştir. İbn Ahî Hizâm kadim eserleri kaynak olarak kullanmış olsa 

da tamamen onlara bağımlı kalmamış, Araplardan öğrendiği, Arapça kaynaklardan 

aldığı bilgileri kendi deneyimleriyle birlikte harmanlayarak özgün ve yeni bir eser 

meydana getirmiştir. Sonraki yüzyıllarda yazılan veteriner tıbbı alanındaki Arapça 

eserler için de önemli bir kaynak olmuş ve İbn Ahî Hizâm’ın deneyimleri pek çok 

eserde yer almıştır.1175 

 
1173 Erk, Veteriner Tarihi, ss. 93, 96; Erk, Kitab al-Hayl val-Baytara, ss. 376, 379. 
1174 Martin Heide, “Beschreibung und Behandlung einiger Erkrankungen, die die Extremitäten der Pferd 
betreffen aus dem Kitāb al-furūsīya wa-l-baytara des Muhammad ibn Yaʿqūb ibn ahī Hizām al-Huttulī, 
Die Welt Des Orients, Vol. 34, 2004, ss. 105-152; Shehada, Mamluks and Animals, s. 16. 
1175 Veronica Weidenhöfer, Martin Heide and Joris Peters, “Zur Frage der Kontinuität des hippiatrischen 
Erbes der Antike: Die Behandlung von Erkrankungen des Bewegungsapparates im Kitāb al-furūsīya 
wa-l-baytara von Muhammad ibn Yaʿqūb ibn ahī Hizām al-Huttulī,” Sudhoffs Archiv, vol. 89, 2005, ss. 
92-95. 



252 
 
 
 
 
 

Huneyn b. İshâk’ın tercüme ettiği Kitâbü’l-Baytara’da bulunan 
hastalıkların başlıklarının listesi 1176 

1. Başlık 
Nikopolis ehlinden Theomnestus’un at tedavisine dair söylenenlerle 
ilgili giriş 

2. Başlık 
Theomnestus’un hunân (Ruam) olarak isimlendirilen hastalığın 
özelliklerine dair açıklamaları 

3. Başlık Hayvanlarda ruamı temizlemek için burundan çektirilen ilaç 

4. Başlık 
Theomnestus’un hayvanlarda akıntılı ve kötü kokulu ruam 
hastalığının özelliklerine dair açıklamaları 

5. Başlık Tekrar eden ruam hastalığına dair tedavi 

6. Başlık Teb şehri ehlinden Cassius’un ruamın belirtilerine dair açıklamaları 

7. Başlık Agathotychus’un aynı hastalık için tarif ettiği ilaç 

8. Başlık 
Onun (Theomnestus) akıntılı ruam için tarif ettiği ağızdan verilen ve 
hayvana faydalı gelen ilaç 

9. Başlık  Ruam için tarif ettiği hayvanlara faydalı gelen ilaç (Theomnestus) 

10. Başlık 
Ruam hastalığına yakalanmasından endişe edilen hayvanlar için tarif 
ettiği gün aşırı üç defa verilen ve oldukça faydalı olan tablet ilaçlar 
(Theomnestus) 

11. Başlık 
Hayvanlarda görülen baş ağrısı hakkında verdiği açıklama 
(Theomnestus) 

12. Başlık 
Hayvanların baş ağrısına iyi gelmesi için üzerine dökülen şey (ilaç) 
hakkındaki açıklama (Theomnestus) 

13. Başlık 
Hayvanlarda görülen yüksek ateş hakkında verdiği açıklama 
(Theomnestus) 

14. Başlık Agathotychus’un ateşi yüksek hayvanlar için tarif ettiği ilaç 

15. Başlık 
Apsyrtus’un hayvanlarda görülen yüksek ateş hakkında verdiği 
açıklama 

16. Başlık Theomnestus’un öksürük hakkında verdiği açıklama 

17. Başlık 
Hayvanlarda boğaz ağrısı sebebiyle oluşan öksürük hakkında verdiği 
bilgiler (Theomnestus) 

18. Başlık 
İyileşme ümidi olmayan öksürüğün tanımı ve uzun süredir öksürük 
problemi yaşayan hayvanlara faydası olan ilaç 

19. Başlık 
Soğuk havadan kaynaklanan öksürük hakkında verdiği açıklama 
(Theomnestus) 

20. Başlık 
Aşırı sıcak ve tozlu havanın sebep olduğu öksürük hakkında verdiği 
açıklama (Theomnestus) 

21. Başlık Theomnestus’un zatürre hakkında verdiği açıklama 

22. Başlık 
Akciğerlerde hasarların olması sonucu ortaya çıkan akciğer 
iltihaplanmalarının belirtileri 

 
1176 Kitâbü’l-Baytara, Köprülü Ktp. 959/1, vr. 1b-50a. 



253 
 
 
 
 
 

23. Başlık Cassius’un zatürre hakkında verdiği açıklama 

24. Başlık Apsyrtus’un akciğer hasarları hakkında verdiği açıklama 

25. Başlık 
Yolculuk ve koşu sonrasında ortaya çıkan nefes darlığı hakkında 
verdiği açıklama 

26. Başlık Theomnestus’un nefes darlığı hakkında verdiği açıklama 

27. Başlık  Karında şişkinlik hakkında verdiği açıklama 

28. Başlık Apsyrtus’un karaciğer ağrısı hakkında verdiği açıklama 

29. Başlık Aynı hastalık hakkında verdiği başka bir açıklama 

30. Başlık Cassius’un karaciğer ağrısı hakkında verdiği açıklama 

31. Başlık Agathotychus’un karaciğer ağrısı hakkında verdiği açıklama 

32. Başlık Cassius’un göğüs ağrısı hakkında verdiği açıklama 

33. Başlık Theomnestus’un göğüs ağrısı hakkında verdiği açıklama 

34. Başlık Apsyrtus’un dalak rahatsızlığı olan hayvan için verdiği açıklama 

35. Başlık Apsyrtus’un böbrek ağrısı hakkında verdiği açıklama 

36. Başlık Theomnestus’un dağlama hakkında verdiği açıklama 

37. Başlık Hamer (arpalama) hakkında verdiği açıklama 

38. Başlık Hanâzîr (sıraca) tedavisi hakkında verdiği açıklama 

39. Başlık 
Aşırı yemlemeden kaynaklanan şişkinliğin tedavisi hakkında verdiği 
açıklama 

40. Başlık Karın ağrısı hakkında verdiği açıklama 

41. Başlık İdrar güçlüğü hakkında verdiği açıklama 

42. Başlık Kalın bağırsak sarkması (rektal prolapsus) hakkında verdiği açıklama 

43. Başlık Erkeklik organının sarkması hakkında verdiği açıklama 

44. Başlık  Rahim düşmesi hakkında verdiği açıklama 

45. Başlık İstiskâ (استسقاء) hakkında verdiği açıklama 

46. Başlık 
Hayvanın omurgasında ortaya çıkan ve dışarıdan görülen tetanos 
hakkında Apsyrtus’un verdiği açıklama 

47. Başlık Burun içine dökülen ilacın tanımı 

48. Başlık 
Theomnestus’un hayvanın omurgasında ortaya çıkan, görülebilen ve 
görülemeyen tetanos hakkında verdiği açıklama 

49. Başlık Uyuz hastalığı hakkında verdiği açıklama 

50. Başlık Omuz kayması hakkında verdiği açıklama 

51. Başlık Gözde ortaya çıkan yaralanma hakkında verdiği açıklama 

52. Başlık 
Gözlerde ortaya çıkan beyaz noktaları iyileştiren göz damlası 
hakkında verdiği açıklama 



254 
 
 
 
 
 

53. Başlık Gözlerde kalıcı olan beyaz noktalar hakkında verdiği açıklama 

54. Başlık Göze su düşmesine (katarakt) iyi gelen göz damlası  

55. Başlık Gözü kaplayan zar (zafire-göz eti hastalığı/pterjium)  

56. Başlık Theomnestus’un aşırı kanama hakkında verdiği açıklama 

57. Başlık İshal hakkında verdiği açıklama 

58. Başlık Hayvanlarda gut hastalığı hakkında verdiği açıklama 

59. Başlık Kusmayla birlikte görülen ishal hakkında verdiği açıklama 

60. Başlık Boyun eğriliği hakkında verdiği açıklama 

61. 
Bölüm 

Toynak yaralanmaları hakkında verdiği açıklama 

62. Başlık Hayvanların boğazına yapışan şey (sülük) hakkında verdiği açıklama 

63. Başlık Boğaz ağrısı hakkında verdiği açıklama 

64. Başlık Kas zedelenmeleri hakkında verdiği açıklama 

65. Başlık Sinir zedelenmeleri (spazm) hakkında verdiği açıklama 

66. Başlık Yılan ısırıkları hakkında verdiği açıklama 

67. Başlık Akrep sokmaları hakkında verdiği açıklama 

68. Başlık Zehirli böcek sokmaları hakkında verdiği açıklama 

69. Başlık 
Kıl dökülmesi olan hayvanlarda kıl çıkarma hakkında verdiği 
açıklama 

70. Başlık Hayvanların bedenlerinde üreyen bitler hakkında verdiği açıklama 

71. Başlık Hayvanların karnında üreyen solucanlar hakkında verdiği açıklama 

72. Başlık Yabani lahana yiyen hayvan hakkında verdiği açıklama 

73. Başlık Kılların incelmesi hakkında verdiği açıklama 

74. Başlık 
Ağır çalıştırılma sonucu hayvanın zayıflaması hakkında verdiği 
açıklama 

75. Başlık 
Hayvanın çukur veya kazılmış araziye düşmesi sonucu ortaya çıkan 
rahatsızlık belirtileri 

76. Başlık 
Hayvanların bağırsaklarını temizleyen müshil hakkında verdiği 
açıklama 

77. Başlık 
Hayvanların karınlarında ortaya çıkan hastalık için yapılan tedavi 
hakkında verdiği açıklama 

78. Başlık 
Hayvanlardaki (karın) sertliği için müshil tedavisi hakkında verdiği 
açıklama 

79. Başlık 
Ağızda ve vücudun geri kalanında ortaya çıkan inatçı yaralar ve 
ülserler için faydalı bir ilaç hakkında verdiği açıklama 

80. Başlık Yara şişliklerine iyi gelen toz ilaç hakkında verdiği açıklama 



255 
 
 
 
 
 

81. Başlık 
Hayvanların anüsünü (rektum) temizlemeye yarayan ilaçlar hakkında 
verdiği açıklama 

82. Başlık 
Bağırsak solucanlarını temizlemeye yarayan ilaçlar hakkında verdiği 
açıklama 

83. Başlık Anüsün dağlanarak tedavi edilmesi hakkında verdiği açıklama 

84. Başlık Hafif şişlikler için yapılan pansuman hakkında verdiği açıklama 

85. Başlık Dağlama tedavisi üzerine verdiği açıklama 

86. Başlık 
Eklemi gevşetmeye yarayan ve iyileştiren çarelerin tanımı hakkında 
verdiği açıklama 

87. Başlık 
Hayvanın ayak bileğindeki şişliklerin inmesine faydalı gelen tedavi 
hakkında verdiği açıklama 

88. Başlık Bazı durumlarda yapılan pansumanlar hakkında verdiği açıklama 

89. Başlık Anüsü temizleyen bir ilaç hakkında verdiği açıklama 

90. Başlık Yahudi hurması ile yapılan müshil ilacı hakkında verdiği açıklama 

91. Başlık 
Hastalıklı maddelerin ve şişliklerin akıtılarak temizlendiği bölgelerde 
iyileşme sağlayan merhem hakkında verdiği açıklama 

92. Başlık 
İnatçı ve kötü huylu yaralara faydalı olan tedavi hakkında verdiği 
açıklama 

93. Başlık 
Hayvanların ayak burkulmalarına iyi gelen tedavi hakkında verdiği 
açıklama 

94. Başlık 
Gelincik ve fareye benzeyen vahşi bir hayvanın ısırması hakkında 
verdiği açıklama 

95. Başlık Hastalıklı maddelerin aktığı anüs hakkında verdiği açıklama 

96. Başlık 
Yemini ağzından ve burnundan kusan hayvanlar hakkında verdiği 
açıklama 

 

  



256 
 
 
 
 
 

Sâbit b. Kurre’nin tercüme ettiği Kitâbü’l-Baytara’da geçen hastalık 
isimlerinin listesi1177 

 
1177 Kitâbü’l-Baytara, Köprülü Ktp. 959/3, vr. 86b- 93a. 

1. bölüm Zayıf ve sıska hayvanların beslenmesi 

2. bölüm Yemin fayda vermediği zayıf hayvanları besili hale getiren ilaçlar 

3. bölüm Hayvanlarda akciğer rahatsızlıkları sonucu oluşan şikayetler ve 
tedavileri 

4. bölüm Ateşlenen hayvanlar için hazırlanan ilaç 

5. bölüm Nefha (نفْح), verem (وَرَم) ve rîh (رِيح) 

6. bölüm Hayvanın zayıflamasına sebep olan fakat sebebi bilinmeyen 
durumlarda ve bağırsak solucanları olduğu durumlarda yapılan tedavi 

7. bölüm Derisinde beyazlıklar oluşan hayvanların tedavisi 

8. bölüm Hayvanlarda ahmaklığın gelişmesi ve tedavisi 

9. bölüm Aşırı arpa yemekten hazımsızlık çeken (hamer -حَمَر) hayvanlar için 
tedavi 

10. bölüm Binek hayvanların ve koyunların gözünde beyazlık olması ve bunun 
tedavisi 

11. bölüm Öksürüğü olan hayvanın tedavisi 

12. bölüm İdrarını yapamayan hayvanların tedavisi 

13. bölüm Otlatmadan kaynaklanan mağla hastalığının tedavisi 

14. bölüm Yolculuktan kaynaklanan beden yorgunluğu için tedavi 

15. bölüm İdrar zorluğu için ilaç 

16. bölüm Yellenemeyen hayvan için tedavi 

17. bölüm Karın ağrısı için tedavi 

18. bölüm Soğuk havadan ötürü hastalanan hayvanın tedavisi 

19. bölüm Hayvanın kâkül ve kulak bölgesinde uyuz ve kaşıntının tedavisi 

20. bölüm Bitlenen hayvanlarda kaşıntı ve tedavisi 

21. bölüm Hayvanın yediği yiyecekler sebebiyle ortaya çıkan yaralar ve tedavisi 

22. ve 23. 
bölümler 

Safradan kaynaklanan huzursuzluk belirtileri ve tedavisi 

24. bölüm Kara safra ve iltihaplanmalar görülen hayvanın ihtiyacı olan ilaç 

25. ve 26. 
Bölümler 

Burun akıntısı ve iltihaplı akıntılar görülen hastalıkların tedavisi 

27. bölüm Gözleri kararan hayvanlardaki hastalığının tedavisi 

28 ve 29. 
Bölümler 

Hayvanın eyer ve semer yaralanmalarından kaynaklanan yaralar ve 
çıbanların tedavisi 



257 
 
 
 
 
 

30. bölüm Toynakta meydana gelen yaralar ve kaşıntıların tedavisi 

31. bölüm Hayvanın ayaklarında oluşan şişlikler ve müşeş hastalığının tedavisi 

32. bölüm Hayvanın hamer (arpalama) hastalığı nedeniyle ayaklarında oluşan 
yaralar ve bunun tedavisi 

33. bölüm Siğilin tedavisi 

34. bölüm Erbezlerinde zayıflık olan hayvanların tedavisi 

35. bölüm Yellenmeye sebep olan durumlar için tedavi 

36. bölüm Delirmenin (mecnûn - مجنون) tedavisi 

37. bölüm Kuyruğunu aynı yöne eğrilten hayvanların tedavisi 

38. bölüm Boğaz ve göğüs bölgesindeki şişkinliklerin tedavisi 

39. bölüm Fe’ru (فأر) isimli hastalığın tedavisi 

40. bölüm Durumu kötüleşen hayvanların tedavisi 

41. bölüm Hayvanın bedeninde ğudde (غُدَّة) ortaya çıkması ve bunun tedavisi 

42. bölüm Ölümcül (zehirli) otlar yiyen hayvanın tedavisi 

43. bölüm Zakkum ve yeşil sater otu yiyen hayvanın tedavisi 

44. bölüm Devâşet ( دواشت) isimli hastalığın tedavisi 

45. Bölüm Hayvanının hasta olmasını istemeyenlerin yapması gereken 
(koruyucu) tedaviler 

46. bölüm Binek, davar ve küçükbaş hayvanları ölümcül hastalıklardan koruyan 
tütsüleme, ‘aran ( ٌعَرَن), şükâk ( ٌشُقاَق) ve ‘adad ( ٌعَضَد) hastalıklarının 
tanımı ve tedavileri 

47. Bölüm Hayvanın besili olmasını sağlamada ve sudâm ( ٌصداَم) isimli hastalığı 
iyileştirmede çok iyi olduğu bilinen tedavi 

48. Bölüm Hayvanlara iyi gelen ve zayıflamasına sebep olan hastalıklardan 
koruyan yiyecekler 

49. Bölüm Hayvanları iyileştiren ve besili hale getiren tedavi 

50. bölüm Hayvanları sağlıklı ve kusursuz olmasını sağlayan ilaç 

51. bölüm Yavrusunu düşürme tehlikesi bulunan kısrak için yapılması 
gerekenler 

52. bölüm Şerniyk (شرنيْق) olmuş yerin tedavisi 

53. bölüm Şükâk ( ٌشُقَاق) ve ‘adad ( ٌعَضَد) hastalıklarının tedavileri 

54. bölüm Sırtında eyer olmasını istemeyen hayvanlar 

55. bölüm Üzerine binilmesini reddeden hayvanı ıslah etmek 

56. bölüm Kaçmaya meyilli olan hayvanların durumu 

57. bölüm Ceylan derisine yazılarak atların boğazına takılan muska 

58. bölüm Rahsa (رهص) hastalığı olan hayvanın durumu ve tedavisi 



258 
 
 
 
 
 

59. bölüm Atların kuyruklarının uzun olmasını sağlayan ilaç 

60. bölüm Dizlerinde ağrı olan atların tedavisi 

61. bölüm İshal olan atların tedavisi 

62. bölüm Atlarda kramp ağrısının tedavisi 

63. bölüm Hayvanlarda baş dönmesi sonucu oluşan görme bozukluğu 

64. bölüm Dalak ağrısı olan hayvanların tedavisi 

65. bölüm Hayvanların vücutlarında oluşan urların tedavisi 

66. bölüm Atların pislik böceği yutması 

67. bölüm Akrep ve ona benzer zehirli hayvanların sebep olduğu illetler ve 
tedavileri 

68. bölüm Kanlı idrarın tedavisi 

69. bölüm Dağlama ve tebziğ tedavisinin yapıldığı durum  

70. bölüm Hayvanlara iyi gelen yabani ve yetiştirilen bitkilerden yapılan yemler 

71. bölüm Hayvanlara lavman uygulanması 

72. bölüm Hayvanlara faydası olan burundan çektirilen ilaç 

73. bölüm Hayvanlara burundan verilen ilaç 

74. bölüm Hayvanların damarlarındaki şişliklerin (milh- مِلْح  ) tedavisi 

75. bölüm Hayvanın arka ayağını tekmelemesi sonucu oluşan yaraların (nefh-
 tedavisi (نَفْخ

76. bölüm Hayvanlara hacamat yapılacak zamanlar 

77. bölüm Hayvanlarda gözlerin farklı olması 

78. bölüm Güçten düşmüş hayvanlara uygulanacak tedavi  

79. bölüm Hayvanların kulak çevresindeki çıbanların tedavisi 

80. bölüm Boğaz yaraları ve tedavileri 

81. bölüm Hınazeyn (خناذيْن) ve tûs (توث) görüldüğünde yapılan tedavi yöntemleri 

82. bölüm İntişar (انِْتِشَار) isimli hastalığın belirtileri  

83. bölüm Hayvanların kısırlaştırılması 

84. bölüm Hayvanların karın bölgesindeki yaraların tedavisi 

85. bölüm Hayvanların vücudunun su toplaması sonucu şişmesine sebep olan 
(istiskâ-استسقى) hastalığın tedavisi 

86. bölüm Vücuttaki diğer urlar ve şişlikler 

87. bölüm Tetanosun tedavisi 

88. bölüm Hayvanlarda karın ağrısı 



259 
 
 
 
 
 

 

Sâbit b. Kurre’nin tercüme ettiği Kitâbü’l-Baytara’ya eklediği bölümdeki 
hastalık isimlerinin listesi1178 

 
  

 
1178 Kitâbü’l-Baytara, Köprülü Ktp. 959/3, vr. 165b-167b. 

89. bölüm Karaciğer ağrısının tedavisi 

90. bölüm Koltuk altında ortaya çıkan şiş yaralar ve onu iyi edecek olan şeyler 

Ek Başlık-1 Kan almak için damarı açılan hayvanın tedavisi 

Ek Başlık-2 Hastalıktan ötürü acı çeken hayvana iyi gelen (tedavi) 

Ek Başlık-3 Eklem ağrısı için tedavi 

Ek Başlık-4 Koyunlarda uyuz hastalığının tedavisi 

Ek başlık-5 Hayvanlarda deber (الدبر) hastalığının bilinen tedavisi 

Ek başlık-6 Hayvanlarda topallama ve bunun tedavisi 



260 
 
 
 
 
 

 
İbn Ahî Hizâm’ın Arapça el yazmalarında geçen hastalık isimleri 

SONRADAN ORTAYA ÇIKAN KUSURLAR1179 

Körlük 

Bir gözü olmayan عَوَر 

Dil ve kulağın kesilmesi 

Dişlerin çıkması 

Üzerine bindirmeyen at  جِمَاح 

Neşesiz, hareketsiz at حزان 

Isırma huyu olan عضاض 

Yolunu sürekli değiştiren  رَوَغَان 

Üzerine binilmesini engelleme 

Sırtına eyer konulmasını engelleme 

Çifte atma 

Yüksek sesle kişneme زَعَق 

Sırtında yük istemeyen شِمَاس 

Nal vurdurmaktan kaçmak 

Sürekli tökezleme  َعَثر 

Müşeş  مشش 

İntişar  انتشار 

‘Aran عرن 

Şazâ’nın ( شظا) hareketi sonucu ortaya çıkan şişlik 

Zevâîd  زوائد 

Dahs دخس 

Seretân  سرطان 

Fesha  فسح 

Cered جَرَد 

Şükâk شقاق 

Ku‘âb  كعاب 

 
1179 İbn Ahî Hizâm, Kitâbü’l-Fürûsiyye, Beyazıt Ktp. 3174/1, vr. 64b-65a, Kitâbü’l-Hayl, Süleymaniye 
Ktp. 257, vr. 54a. 



261 
 
 
 
 
 

Nefha  نفَخ 

‘Ukâl عقال 

Zem‘a  زمع 

Milh  ملح 

Kam‘a  قمع 

Miktâf (مكتاف) 

Hazel  هزل 

‘Azel عَزَل 

Çillenme  نمَْش 

Kesrü’l-‘aşîb  كسر العشيب 

Nemle  نملة 

Toynakta çatlaklar 

Toynağın dibinden ayrılması (futûk) 

Sırttaki eyer yaraları 

‘Asm عسم 

Tırnak çürümesi 

 
  



262 
 
 
 
 
 

HAYVANLARDAKİ RAHATSIZLIKLAR VE HASTALIKLAR1180 

Hunânü’l-yâbis 
(Kuru ruam) 

Hunânü’l-
ratbe (Yaş 

ruam) 

Hunân fi’l-
mefasıl 
(eklem 
ruamı) 

Gaz sancısı 
 (القطيع)

Hunânü ğayr 
metn (Deri 

ruamı) 

Hamer (Aşırı 
arpa yeme 

sonucu oluşan 
hastalık) 

Nefha (نَفْح), 
verem (وَرَم) 
ve rîh (رِيح) 

Mürretü’l-
hâyice (  مرة

 (الهايج
Kerk (كرك) 

Karın 
bölgesindeki 
rahatsızlıklar 

Yaz ve kış 
aylarında 
zihinsel 

bozukluklar 

Erkeklik 
organında 
iltihaplı 
yaralar 

Göğüs 
bölgesinde 

sertlik 

Mecnûn/ 
(Delirme) 

 (مجنون)

Bakar (بَقَر) 
hastalığı 

Bitlenme 
Şabeştî 
 (شابشتى)
hastalığı 

Rîhu’l-
hâyice( ريح

 (الهايجه

Hatmi çiçeği 
yiyenlerin 

zehirlenmesi 

Mide yanması 
ve sancısı 

 (الحام و المغل)

Fe’r (فأر) 
hastalığı 

Bâdahnâm 
 (البادخنام)

Ekle (اكلة) 
Ku‘âs (قعاص) 

hastalığı 
Çıbanlar 
 (دماميل)

Helilece (هليلجة) Gem yarası 
Rîku’l-

kadam (  ريق
 (القضم

Yorgunluktan 
nefesin 

kesilmesi 
 (انقطاع )

At yaraları 
 (قرحة الخيل)

Baş ağrısı Dalak ağrısı 
Karaciğer 

ağrısı 
Ateşlenme 

Rîhu’l-cimâl 
 (ريح الجمال)

Rîhu’s Sûs 
 (ريح السوس)

Kalp ağrısı 
Mürretü’l-
yâbise (  مرة

 (اليابس
Karın fıtıkları 

Vece‘u’l-eşrân 
 (وجع الاشران)

İdrar yaparken 
ortaya çıkan 

ağrı 

Karın ağrısı 
 (مبطون)

Raşitizm 
sancısı (  وجع

 (الكساح

Gut (نقرس) 
hastalığı 

Rahsa (رهصة) 

 
  

 
1180 İbn Ahî Hizâm, Kitâbü’l-Fürûsiyye, Beyazıt Ktp. 3174/1, vr. 65a-b, Kitâbü’l-Hayl, Süleymaniye 
Ktp. 257, vr. 54a-55b. 



263 
 
 
 
 
 

Su içerken 
sülük yutma 

Ma‘d (معض) Yılan ısırması 
Akrep 

sokması 

Yemini yerken 
örümcek yutan 

hayvanın 
durumu 

Debha (دبح) 
Karın 

boşluğunda 
yırtılma 

Ihtilâc ( اختلاج) 

Yabani 
lahana yiyen 

hayvanın 
hastalanması 

Bağırsak 
kurtları 

Öldürücü 
(zehirli) otlar 

yiyen 
hayvanların 
hastalanması 

Mide ağrısı 

Tavuk pisliği 
yiyen 

hayvanın 
hastalanması 

Akciğer 
hastalıkları 

Burunda 
iltihaplı yara 

Karında 
şişlik 

Hanâzîr/ 
(Sıraca) 
 (خنازير)

Bağırsak 
yaraları 

Bağırsağın 
yerinden 
çıkması 

Karında sarı su 
birikmesi 

İshal (هيضة) 
Hunâkıyye/ 

(Difteri) 
 (خُنَاقِيَّة)

Süll/(Verem 
 (سُلّ )

Tevsüf 
 (توسُف)

hastalığı 
Lezak (لزق) 

Omuz 
eklemlerinde 
kanama (نكبة) 

Kırık ve 
çıkıklar ( الخلع

 (و الكسر

Kabızlık 
 (حصر)

Teşbîk 
 (تشبيك)

Vece‘u’l-eklîl 
 (وجع لاكليل)

Toynak 
aşınması 

Toynakta tûte 
 duta) (توُت )

benzeyen deri 
hastalığı) 

Kemne (كمن) 
Gözlerde 

beyaz 
sivilceler 

Erbezlerinde 
şişme 

Anüs 
rahatsızlıkları 

Yırtıcı 
hayvanların 

saldırısı 
sonucu oluşan 

yaralar 

Demir 
(kılıç?) 

yaraları ve 
aşırı 

kanamalar 

Aşırı 
kanamalar 

Ayakların 
şişmesi 

 
 



264 
 
 
 
 
 

 
 

Erkeklik 
organının 
sarkması 

Ağzın kötü 
kokması 

İç yaralar ve 
boğaz 

yaraları 

Kuyruk 
kıllarında 

dökülmeler 

Gözlerde 
beyazlıklar 

Gözlerde 
yaralar 

Göze su 
inmesi 

(katarakt) 

Tüy yutan 
hayvanda 

ortaya çıkan 
öksürük 

Sudâm ( ٌصُداَم) 
isimli hastalık 

Derinin 
soyulması 

 (قشار)

Ağızda beyaz 
sivilceler/ 
pamukçuk 

Boyun 
eğriliği 

Atın ön ve 
arka 

bacaklarında 
ortaya çıkan 

yumru 
şeklinde 
şişlikler 

Havadan ve diğer 
sebeplerden 
kaynaklanan 

öksürük 

Kulaklar-
daki 

yaralar 

Göz kırpma 
 (طَرْف)

Soğuktan 
kaynaklanan 

öksürük 

Toz ve aşırı 
sıcaktan 

kaynaklanan 
öksürük 

Sürekli 
tekrarlayan 

öksürük 

Gözü 
kaplayan 

zar (zafire -
 (ظفرة

Gözde tüte 
 duta /(توُت )
benzeyen 

deri hastalığı 

Rîhu’s-sebl 
 (ريح السبل)

Sarılık (يرقان) 

Hayvanın 
dışkılamasını 

zorlaştıran kalın 
bağırsak iltihabı 
(kûlenc – قوُلَنْج) 

Kuru ve 
yaş 

çıbanlar 
(sa‘fe – 

 (سَعْفَة

Böbrek 
ağrıları 

Zakkum 
yiyen 

hayvanın 
hastalanması 

Rahim 
düşmesi 

Burun akıntısı 
Gözlerde 
kararma 

Eklem 
kayması 

Gözlerde 
kızarma 

Ateş yanığı Burun kaşıntısı 
Siğiller 
 (ثآَلِيل)

Kulaklarda 
kaşıntı 

Yediği ot 
sebebiyle 
hayvanın 
gözünde 

ortaya çıkan 
beyazlık 

Çarpma 
sonucu 

oluşan körlük 

Bir anda ortaya 
çıkan gece 

körlüğü 
(Şebkûrü’l-Ğışâ’ 

 (شبكورالغشا –

Uyuz 
hastalığı 

 
 



265 
 
 
 
 
 

İdrar güçlüğü 
Aşırı 

yorgunluk 
hali 

Hayvanın 
yemini 

reddetmesi 

Hayvanın 
dışkısında 

arpanın 
görülmesi 

(sindirilmeme-
sinden 

kaynaklı?) 

Hayvanda 
kılların 
çokluğu 

sebebiyle yara 
oluşması (kıl 

dönmesi?) 

Düşük 
yapmasından 

korkulan 
kısrak için 

tedavi 

Ağızdan 
başlayıp 

bütün 
bedene 
yayılan 
yaralar 

Hayvanların 
karın 

bölgesindeki 
yağ bezeleri 

(Ğuded –  ٌَغُدد) 

Burundan 
şiddetli kan 

gelmesi 

Dişlerin 
sallanması 

Genizden 
(hıyâşim-

 kan ( خَيَاشِيمُ 
gelmesi 

Dil altında 
görülen 
hastalık 

(Dafda‘ – 
 (ضفدع

Su içerken 
yeşil kurbağa 

yutan 
hayvanın 
durumu 

Gelinciğe 
benzeyen 
hayvan 

tarafından 
ısırılması 

Hayvanın çivi 
veya ona 

benzer büyük 
şeyleri yutması 

Göz 
çevresindeki 

çatlaklar 

Kirpik 
köklerinde-
ki şişlikler 

Güneş ışığına 
maruz kalan 
hayvanlarda 
ateşlenme 

Dişlerini 
birbirine 
sürtme 

Diş etlerinde 
şişlik 

Gözde ve 
bedenin her 

yerinde 
ortaya çıkan 

fistüller 

Uyluk 
bölgesinde 

seretân 

Hayvanın 
anüs ve 

idrarından 
kan gelmesi 

Hayvanların 
toynaklarında 

kaşınma 

Hayvanların 
gözüne ve 

dizginlerine 
çalı girmesi 

Aşırı 
yorgunluktan 

hayvanın 
zayıflaması 

Hayvanın 
kuyruğunda 

domuz 
kılına 

benzeyen 
kısa kılların 

olması 

Kanlı idrar 
Gözde çapak 

ve iltihap 
 (رَمَد – رَمَصٌ )

Burun ucunun 
eksik olması 

İlletü 
Şehdiyye 
 (علة شهدية)

Bağırsak 
dönmesi 

Buruna 
örümcek 
girmesi 

Atların 
birbirini 
vurması 

sonucu çıkan 
yaralar 

Atın 
dikkatsizliğin-

den 
kaynaklanan 
yaralanmalar 

Şiddetli açlık 
İnce kemik 

hastalığı 

Hayvanın 
bedenindeki 
ezik(çürük)-

ler 

Ayağına diken 
ve kamış batan 

hayvanların 
durumu 

Sinirlerde 
ortaya çıkan 
hastalıklar 



266 
 
 
 
 
 

İBN AHÎ HİZÂM’IN TÜRKÇE’YE ÇEVRİLMİŞ EL YAZMASINDA 
GEÇEN BÖLÜMLERİN LİSTESİ1181 
1. Bölüm Atların doğduktan sonra ay ve yaşlarına göre çıkan dişleri, bunlara 

verilen isimleri 
2. Bölüm Atta bulunması gereken en iyi fiziksel özellikler, at, katır ve eşeklerin 

donları 
3. Bölüm Atların beden yapıları ve uzuvları 

4. Bölüm Atların huyları 

5. Bölüm Yarış atlarının yetiştirilmesi 

6. Bölüm Atlarda doğuştan gelen veya sonradan ortaya çıkan kusurlar 

7. Bölüm Atlarda bulunan uğurlu ve uğursuz nişaneler 

8. Bölüm Atlarda gebelik ve doğum 

9. Bölüm Atın kafa bölgesinde ortaya çıkan hastalıklar ve tedavi yöntemleri 

10. Bölüm Atın boğaz ve boyun bölgesindeki hastalıklar ve tedavi yöntemleri 

11. Bölüm Atın göğüs bölgesindeki hastalıklar ve tedavi yöntemleri 

12. Bölüm Atın arka ve yan bölgelerinde ortaya çıkan hastalıklar 

13. Bölüm Atın karın içi, kasık bölgelerinde, boşaltım sistemi ve üreme 
organlarında ortaya çıkan hastalıklar 

14. Bölüm Atın kuyruk bölgesindeki hastalıkları ve tedavi yöntemleri 

15. Bölüm Atın bacaklarında görülen hastalıklar ve tedavi yöntemleri 

16. Bölüm Atın incik ve incik sinirinde ortaya çıkan hastalıklar ve tedavi 
yöntemleri 

17.-19. 
Bölümler 

Atın topuk, toynak ve toynağından yukarıda görülen hastalıklar ve 
tedavi yöntemleri 

20. Bölüm Atın ayaklarındaki şişlikler 

21. ve 22. 
Bölümler 

Atın bukağılık bölgesindeki yaralar, atların eklemlerindeki çıkıklar 

23. Bölüm Atlarda sıtma hastalığı 

24. Bölüm Atlarda uyuz, siğil ve baras hastalıkları ve tedavi yöntemleri 

25. Bölüm Atın ağzından sular gelmesi, beyninin azması, deli olması ve bunların 
tedavileri 

26. Bölüm Aşırı çalıştırılan veya savaşlarda yorulan atlar için yapılması 
gerekenler 

27. Bölüm Aşırı zayıf atların semirtilmesi 

28. Bölüm Zehirlenmelere karşı uygulanması gereken tedavi yöntemleri 

29. Bölüm Arı, akrep ve yılan sokmalarına karşı uygulanacak tedavi yöntemleri 

30. Bölüm Deve, sığır ve koyun hastalıkları 

 

 
1181 İbn Ahî Hizâm, Kitâbü Baytarnâme, Süleymaniye Ktp. 3535, vr. 7a-8b. 
 



267 
 
 
 
 
 

4.6. Yırtıcı Kuşların Yetiştirilmesi ve Tedavisi Üzerine Yazılmış Eserler 

Araştırdığımız dönem içerisinde avcılık için kullanılan hayvanlar köpekler, 

yırtıcı kuşlar (doğan, şahin, kartal) ve pars, kaplan, aslan vb. gibi diğer yırtıcılardır. 

Özellikle yırtıcı kuşlar en temel avlanma araçlarından birisiydi. Ava çıkmadan önce 

kuşlar ve diğer avcı yırtıcılar hazırlanır, bunları taşımak ve kontrol altında tutmak için 

at veya deve sırtına özel bölümler yapılır, hangi avcı hayvanın ne zaman kim 

tarafından kullanılacağı daha önceden belirlenir, halifenin sağında ve solunda 

hayvanları taşıyıp ona takdim için görev yapacak kişiler tayin edilirdi. 1182 

Hem savaş taktiklerini geliştirme hem de eğlence amacıyla yapılan av 

faaliyetlerinde kullanılan yırtıcı kuşların yetiştirilmesi, eğitimi ve sağlığı ile 

ilgilenmek önemli bir görevdi. Bu sahada görev yapanlar tecrübelerini kendinden 

sonrakilerle paylaşarak bâzdârlığın gelişimini sağlamıştır. Sekiz ve dokuzuncu 

yüzyıllarda ise bu türden eserler kaleme alınmaya başlamış ve sonraki yüzyıllarda 

yazılan eserler için önemli bir kaynak oluşturmuştur. 

Arapçada leş yiyen yırtıcı hayvanlara kevâsir veya davârî, av kuşlarına ise 

cevârih denilmektedir.1183 Kuş kelimesinin çoğuluna ise tuyûr (طيور) denilmektedir. 

Bu nedenle yırtıcı kuşların yetiştirilmesi ve tedavileri ile ilgili kitaplara Kitâbu’d-

Davarî veya Tıbbi’t-Tuyur gibi isimler verilmiştir. Bu alanda yazılan çalışmalar daha 

sonraki yüzyıllarda bâzname, kitâbü’l-beyzere, kitâbü menâfi‘i’t-tayr gibi isimlerle de 

anılmıştır. 

Avcılık etkinliklerine merakın ilk tezahürleri Emevîler döneminde başlaması 

sebebiyle yırtıcı kuşlar ile ilgili eserler Emevîler dönemine dayanmaktadır. Bu alanda 

tertip edilen ilk eserin yazarları Edhem b. Muhriz ve Gıtrîf b. Kutâme’dir. Edhem ve 

Gıtrîf ’e isnat edilen eserler ise Kitâbu’d Davarî’t Tayr/Kitâbi’t-Tuyûr’dur (Tıbbi’t-

Tuyûr olarak bilinir). Bu eserlerin av hayvanları ile ilgili eserlerin yazımına çok büyük 

katkısı olmuş, özellikle on üçüncü yüzyıldan sonra yazılan yırtıcı kuşlar ve avcılık ile 

ilgili eserlerde Edhem ve Gıtrif’ten pek çok alıntı yapılmıştır. 

 
1182 Metin Yılmaz, “İlk İslâm Fetihlerindeki Savaş Stratejileri ile Avlanma Taktikleri Arasındaki 
Benzerlik” , Marife: Dini Araştırmalar Dergisi [Bilimsel Birikim], 2008, 8/2, 2008, s. 13. 
1183 Özaydın, Av, C. 4, s. 102. 



268 
 
 
 
 
 

Bu alandaki uzmanlardan Gıtrîf b. Kutâme’nin Emevîler döneminde Hişâm  b. 

Abdülmelik (724-743)’in sarayında av hayvanlarından sorumlu olarak atanan ve 

sâhibu’d davari (yırtıcı kuşlardan sorumlu kişi) unvanı alan ilk kişi olduğu 

bilinmektedir. Bu alandaki yetkinliği ve becerisi sayesinde onun, 750 yılında 

Abbâsîlerin başa gelmesine rağmen görevine devam ettiği ve Abbâsî halifesi Hârûn 

Reşîd (786-809) zamanına kadar yaşadığı tahmin edilmektedir.1184 

 Kitâbü’t-Tuyûr /Tıbbi’t-Tuyûr 

Yırtıcı kuşların yetiştirilmesi ve tedavileri ile ilgili yazılan eserin bir nüshası 

Kitâbü’t-Tuyûr/Tıbbi’t-Tuyûr ismiyle Türkiye’de Topkapı Sarayı III. Ahmet 

Kütüphanesinde 2099 numarası ile kayıtlıdır.1185 Yazarı konusunda bazı belirsizlikler 

bulunan eser hakkında yapılan araştırmaların sonucunda iki görüş ortaya çıkmaktadır. 

Birinci görüşe göre eserin Edhem b. Muhriz el-Bâhilî tarafından yazılmıştır. İkinci 

görüşe göre ise hem Emevî hem Abbâsî döneminde yaşamış yırtıcı kuşlardan sorumlu 

Gıtrîf b. Kutâme, Edhem’den alıntılarla bu eseri kaleme almıştır.  

Kitâbü’t-Tuyûr ya da Tıbbi’t-Tuyûr adlı eserin Topkapı Sarayında bulunan el 

yazmasında bir isim daha geçmektedir ki o da Abbâsî halifesi Hârûn Reşîd (786-809) 

zamanında yaşamış olan Haccâc b. Heyseme’dir. Eserin mukaddimesinde Haccâc’ın, 

yırtıcı kuşlar ile ilgili eserin tarihi hakkında bilgiler sunmuştur. Mukaddimede yer alan 

açıklamalara göre Haccâc, Hârûn Reşîd’in kütüphanesinde av hayvanları ile ilgili bir 

kitap bulmuş ve bu kitabın nereden geldiğini öğrenmek için sarayın yırtıcı kuşlardan 

sorumlu Gıtrîf ’e gitmiştir. Haccâc, kitabı Gıtrîf ’e gösterince onu tanımış ve bu kitabın 

nereden geldiğini açıklamıştır. Gıtrîf ’in açıklamasına göre, bu eserde Muaz b. 

Müslim’in (ö. 187/803) Bizans ve İran hükümdarlarından topladığı bilgiler yer 

almaktadır. Ayrıca Bizanslı bir soylunun, kendi ataları tarafından yazılan yırtıcı kuşlar 

ile ilgili bir kitabını Abbâsî halifesi Mehdi’ye (775-785) hediye edince Mehdi’nin 

yırtıcı kuşlara olan merakı artmış ve bu alanda bir kitap yazılmasını istemiştir. Bunun 

için de yırtıcı kuşları yetiştirmede ve kuşla avlanma yapmada hünerli olan (beyzera) 

 
1184 Shehada, Mamluks and Animals, s. 112. 
1185 Rıfat Bı̇lge, “İstanbul Kütüphanelerinde Bulunan Baznameler”, Türkiyat Mecmuası, C. 8, 2011, ss. 
169-182, s. 176. Bu yazma eserin başka bir sürümü ise Manisa İl Kütüphanesi’nde Tıbbi’t-Tuyûr ismi 
ve 1804/2 numarasıyla kayıtlıdır. 



269 
 
 
 
 
 

Edhem b. Muhriz’i görevlendirmiştir. Mehdi, Edhem’e yırtıcı kuşlar ile ilgili İran, 

Türk ve Bizanslı bilginlerin tıbbi bilgilerini ve Müslüman uzmanların deneyimlerini 

içeren bir kitap yazmasını emretmiş, bunun üzerine Edhem de Kitâbü’t-Tuyûr’u 

yazmıştır.1186 

Yukarıda aktarılan rivayete göre Kitâbü’t-Tuyûr’un yazarı Edhem gibi görünse 

de kronolojik olarak bazı hataların olduğu tespit edilmiştir. Çünkü Edhem b. Muhriz’in 

kaynaklarda geçen ölüm tarihi 718 yılıdır. Ayrıca onun Humus’un 637 

fethedilmesinden sonra burada doğan ilk Müslüman çocuk olduğu, Muaviye b. 

Süfyân’ı gördüğü ve Emevîler döneminde Haccâc b. Yusuf’un komutanlarından biri 

olduğu kaydedilmiştir.1187 Fakat rivayette anlatılan dönemle Edhem’in yaşadığı dönem 

kıyaslandığında arada neredeyse yüz elli yıl kadar uzun bir aralığın olduğu 

görülmektedir.  

Edhem’in rivayetteki döneme kadar yaşaması mümkün gözükmediğinden 

kaynaktaki bilgiyi mantıklı bir dayanağa oturtmak için eseri yazan kişinin Edhem b. 

Mahruz ile aynı adı taşıyan torunu olabileceği ihtimalini ileri sürenler de olmuştur.1188 

Yukarıdaki açıklanan kronoloji hatasını dikkate alarak bu eserin Edhem b. Mahruz’un 

değil, eserin giriş kısmında detaylı bilgiler veren Gıtrîf  b. Kutâme’nin yazdığını, 

Edhem ile ilgili bilgiyi verdikten sonra eseri yazdığını belirten fakat ismi verilmeyen 

şahsın Gıtrîf  olması gerektiğini öne sürmüşlerdir. Çünkü Edhem kendi döneminde 

yırtıcı kuşlar ile ilgili bilgiler toplayıp bunları derlemiş, zaten Emevîler döneminde 

sâhibu’d-davari olan Gıtrîf de bu metinlerle beraber Mehdi’nin yırtıcı kuşlar ile ilgili 

bir eser yazmasını emretmesi üzerine bunları kullanmış olabileceği ihtimalinin daha 

yüksek olduğu kabul edilmektedir.1189  

Mehdi’ye yırtıcı kuşlar ile ilgili hediye edilen kitap, İmparator Trianus (98-117) 

ve Galen'den önce yaşamış Yunan bir hekim olan Bilge Archigenis’in tecrübelerini 

içermektedir. Bu nedenle Edhem ve Gıtrîf ’in çalışmasında Archigenis’ten alıntılar 

 
1186 Anna Akasoy, “Falconry in Arabic Literature: from Its Beginnings to the Mid-9th Century”, Raptor 
and Human: Falconry and Bird Symbolism Throughout the Millennia on Global Scale, eds. Karl-Heinz 
Gersmann and Oliver Grimm, Kiel 2018, s. 1785-1786. 
1187 Ziriklî, A’lâm, C. 1, s. 282. 
1188 Ursula Sezgin, Abū Mihnaf: Ein Beitrag zur Historiographie der Umaiyadischen Zeit, Brill, Leiden 
1971, ss. 196-197; Anna Akasoy, Falconry in Arabic Literature, s. 1786. 
1189 Anna Akasoy, Falconry in Arabic Literature, s. 1786. 



270 
 
 
 
 
 

bulunmaktadır.1190 Ayrıca eserde Araplar arasında “Balinus” olarak bilinen Tyana'lı 

Apollonius ve ilk yırtıcı kuşlarla avlanan Bizans kralının (meliku’l-Rûm) tecrübeleri 

de yer alır.1191 Bunların dışında “Kağan” isimli (eserde başlık olarak geçmektedir) bir 

Türk hükümdardan ve ismi bilinmeyen İranlı bir bilginden alıntılar da içermektedir.1192 

Eser yüz elli üç bölümden oluşmaktadır. Bu bölümlerden zooloji ve veteriner 

hekimlik üzerine ele alınan konular ise şu şekildedir:1193 

- Yırtıcı kuşların cinsleri ve türleri,   

- Erkek ve dişi yırtıcı kuşlar hakkında bilgiler,  

- Doğanların türlere ve ülkelere göre bilgisi,  

- Hangi doğanlar büyük kuşları öldürür,  

- Küçük kuşların avı için kullanılacak doğan türü,  

- Alaca doğan tanımı ve genel özellikleri,  

- Alaca doğanların renkleri ve anavatanları,  

- Ulu doğanın tanımı,  

- Ulu doğanların renkleri ve anavatanları,  

- Kartalın tanımı,  

- Satın alırken doğanın sağlığını kontrol etme,  

- Doğan ve kartallarda ağaca tüneme alışkanlığına karşı yapılması gerekenler,  

- Havada çok fazla dönen şahin hakkında,  

- Yırtıcı kuşlarda tüy dökümü (değişimi) ve tüy dökümü döneminde kaldıkları 

yuvalar hakkında,  

- Tüy dökmenin hızlanması,  

- Sağlık belirtileri,  

- Hastalık belirtileri,  

- Doğanların hastalıkları hakkında genel açıklamalar,  

- Dış şekil değişikliğine neden olan hastalık belirtileri,  

 
1190 13. yüzyılda yırtıcı kuşlar ile ilgili el-Kanunü'l-vazıh fi mualecati'l-cevarih eseri yazan Türk asıllı 
Buğdi b. Ali b. Kuştimur da kendi eserinde Mehdi’ye hediye edilen kitapta Archigenis’in bilgilerini 
olduğunu kaydetmiştir. Shehada, Mamluks and Animals, s. 89. 
1191 Shehada, Mamluks and Animals, s. 89-90. 
1192 Anna Akasoy, Falconry in Arabic Literature, s. 1781. 
1193 Sezgin, GAS, C. 3, s. 358. 



271 
 
 
 
 
 

- Doğanın doğal davranışını değiştiren hastalık belirtileri,  

- Vücuttan herhangi bir atılımla ilişkili hastalık belirtileri,  

- Göz hastalığının tedavisi, gözlerde iltihaplanma,  

- Baş bölgesindeki akıntılar, sağrıda akıntı, burun akıntısı,  

- Kabızlık, pamukçuk, karın kanseri, tüy kanseri, astım, sırt ağrısı,  

- Burun deliklerinden mukus sızdığında,  

- İştârim adlı hastalık,  

- Gözdeki su akıntısı,  

- Karaciğer ağrısı,  

- İç organlarda bir hastalık olduğunda dışkıda irin ortaya çıkması,  

- Pençelerde çatlaklar, hemoroitler, gut,  

- Pençelerde kırık ve çıkıklar, kırık ve çıkıklar için Bizans merhemi,  

- Kış aylarında doğanlara saldıran bitlere karşı Bizans tedavisi,  

- Tüylerin köklerinde kurt oluşumu,  

- Tuzlu yiyeceklerden ötürü tüylerin kopması,  

- Ağız kenarlarında yaralar,  

- Müshil ile tedavi,  

- Tüm iç hastalıklar için bir ilaç,  

- Sindirim bozukluğu, kabızlık,  

- Sırt bölgesindeki yaralar,  

- Doğanların nefes alımının zayıflaması,  

- Bir hastalık ortaya çıkmadan önce fark edilmesi,  

- Ölüm belirtileri,  

- Sindirim destekleyici ilaç 

 Kitâbü’l-Mütevekkil 

Abbâsî Halifesi Mütevvekil (847-861) için avcı kuşlar, köpekler ve parslar 

kullanılarak yapılan avlanma yöntemleri ve avcı kuşların tedavileri hakkında yazılan 

eserdir.1194 Bu eserin varlığı, on üçüncü yüzyılda İmparator II. Friedrich (1194–

1250)'in isteği üzerine Sicilya sarayında Arapçadan Latinceye çevrilerek Moamin’e 

 
1194 Sezgin, GAS, C. 3, s. 377.  



272 
 
 
 
 
 

atfedilen eserde yer alan iki temel kaynaktan biri olarak kaydedilmesi sayesinde 

bilinmektedir. Moamin’de yer alan ve Latinceye çevrilen diğer bir eser ise Gıtrîf’e 

aittir. Ayrıca eser Kastilya Kralı X. Alfonso döneminde Kastilya diline (İspanyolca) 

de çevrilmiştir. Bu sayede eser Avrupa’da popüler bir kitap haline gelmiştir.1195 

Mütevekkil’e atfedilen bu kitabın asıl nüshası bulunmamaktadır. Akasoy ve 

Georges eserin İbn Nedîm’de geçen Muhammed b. Abdullah b. Ömer el-Bâzyâr’ın 

yazmış olduğu Kitâbü’l-Cevârih ile aynı olduğunu ileri sürmüşlerdir. Nitekim İbn 

Nedîm, Muhammed b. Abdullah b. Ömer el-Bâzyâr’ın eserini kaleme alırken Fars, 

Bizans, Türk ve Arapların av kitaplarından (Kitâbü’l-Buzât) yararlandığını 

belirtmiştir.1196 Katalanca ve Latince metinleri üzerinde yapılan araştırmalarda Gotha 

Kütüphanesi'nde 2092 numarasıyla kayıtlı yazarı belli olmayan Kitâbü’s-Sayd isimli 

eserin, Muhammed b. Abdullah b. Ömer el-Bâzyâr’ın eseri Kitâbü’l-Cevârih olduğunu 

tespit edilmiştir. Ayrıca İbn Nedîm’in Muhammed b. Abdullah b. Ömer el-Bâzyâr’ın 

eserini yazarken faydalandığından bahsettiği Araplara ait av kitabının, Gıtrîf ’in 

yazmış olduğu eser olabileceği tahmin edilmektedir.1197 

Eserde yırtıcı kuşların bakım ve tedavileri ile ilgili konular ise şu şekildedir:  

- İç kanamalarının tedavisi, zayıf veya huysuz şahinler için yapılması 

gerekenler,  

- Vücutta oluşan aşırı mukus, iç pnömatozun (şişlik?) tedavisi,  

- Nezle türleri ve tedavileri,  

- Çürük et yemesinden kaynaklanan sindirim bozukluğuna bağlı hastalığın 

tedavisi,  

- Duman ve tozun neden olduğu nezle tedavisi,  

 
1195 Akasoy ve Georges, Muhammad ibn ‘Abdallâh al-Bâzyâr Das Falken- und Hundebuch des Kalifen 
al-Mutawakkil (Wissenskultur Und Gesellschaftlicher Wandel), Akademie Verlag, 2005, Berlin, s. 9; 
Möller, Studien, ss. 118-120; Anna Akasoy “The Influence of Arabic Tradition of Falconry and Hunting 
on Western Europe,” Islamic Crosspollinations: Interactions in the Medieval Middle East, eds. Anna 
Akasoy, James E. Montgomery and Peter E. Pormann, Gibb Memorial Trust, Exter 2007, s. 54-57; 
Emilie Savage-Smith, “Das Falken- und Hundebuch des Kalifen al-Mutawakkil”, Bulletin of the History 
of Medicine Johns Hopkins University Press, 82/2, 2008 ss. 434-436, ss. 434-435; Shehada, Mamluks 
and Animals, s. 8; Muhammad ibn ‘Abd Allāh ibn ‘Umar al-Bāzyār, Libro de los Animales que cazan 
(Kitāb al-Ŷawārih), ed. J.M. Fradejas Rueda, Editorial Casariego, Madrid 1987. 
1196 İbn Nedîm, Fihrist, s. 802. 
1197 Akasoy ve Georges, Das Falken- und Hundebuch des Kalifen al-Mutawakkil, s. 11; Anna Akasoy, 
Falconry in Arabic Literature, s. 1785; Shehada, Mamluks and Animals, s. 8. 



273 
 
 
 
 
 

- Vücuttaki eziklerin tedavisi,  

- Baş ağrısı tedavisi,  

- Titreme belirtilerinin görüldüğü er-rahh isimli hastalığın tedavisi,  

- Kafa bölgesindeki pnömatozlerin(?) tedavisi,  

- Kafa ve kanatlarda görülen bitlenmelerin tedavisi,  

- Gözlerdeki beyazlığın tedavi edilmesi, gözlerde aşırı sulanmanın tedavisi, göz 

kapaklarının daralması ve kapanması, katarakt tedavisi, gözlerdeki şişkinliğin 

tedavisi,  

- Turfa ve sûzank isimli hastalıkların tedavisi,  

- Kulak ağrısı ve sağırlığın tedavisi,  

- Uyuşukluk ve uykusuzluk durumlarının tedavisi,  

- Tıkalı burun deliklerinin tedavisi,  

- Kırık veya çıkık gagaların tedavisi,  

- Akıntılı ve kuru rinitlerde (nezle) tedavi, nefes almadan burun deliklerinden 

çıkan havanın tedavisi,  

- Ağızdaki çürüklüğün tedavisi,  

- Boğazdaki hırıltı, balgam ve ülserin tedavisi,  

- Iç hastalıkların tedavisi, sanak hastalığı, hazımsızlık, bulantı ve kusmanın 

belirtileri, nedenleri ve tedavileri,  

- Susuzluğun tedavisi,  

- Karaciğer ve akciğerlerin tedavisi,  

- Aşırı zayıflama durumunda tedavi,  

- Astım tedavisi ve şiddetli solunum güçlüğü,  

- Sindirim bozukluğu ve ishalin tedavisi,  

- Bağırsak kurtlarının tedavisi, alt karın bölgesinden gelen sesler ve bu 

rahatsızlığın tedavisi,  

- el-Ğiss ve iştârim isimli hastalıkların tedavisi,  

- Kuşlarda halsizlikten ötürü çarpma ve darbe kazalarının yaşanması ve bunların 

sonucunda ortaya çıkan dâmsak isimli hastalığın tedavisi, av yorgunluğunun 

tedavisi,  



274 
 
 
 
 
 

- İç yaralanmalar, iç organlarda ortaya çıkan dabîla ve kürûh isimli ülserlerin ve 

dışkıdaki görülen kan pıhtılarının tedavisi,  

- Dış yaralanmaların tedavisi,  

- Kırık ve çıkık uzuvların tedavisi,  

- Soğuktan kaynaklanan hastalıkların tedavisi,  

- Tek taraflı felcin tedavisi,  

- Sırt ve kanat köklerindeki ağrıların tedavisi, sağrılarda ortağa çıkan zimmikâ 

ve ‘uğz şikayetlerin tedavisi,  

- Uyuzun tedavisi, bit, kene ve haşeratların tedavisi, yapışkan tüylerin tedavisi, 

yanmış tüylerin tedavisi, tüylerini yiyen kuşların tedavisi, kırık tüylerin 

onarılması,  

- Ayak tabanlarında ortaya çıkan siğil, hemoroit, gut ve şîznîk isimli hastalığın 

tedavileri,  

- Pençelerde ülser ve irinin, pençe kaybı, ayaklarda kırık ve şişliklerin, ayak 

tabanlarının iç kısımlarındaki sıyrıkların, ayaklarda fistüle benzer delinmelerin 

ve tırnaklardaki hastalıkların tedavisi. 

  



275 
 
 
 
 
 

SONUÇ 

İnsanoğlunun başaramadığı, eksik olduğu veya gücünün yetmediği durumlarda 

en büyük yardımcısı hayvanlar olmuştur. Allah, insanoğlunun bu dünyada güçlü bir 

şekilde var olabilmesi için hayvanları hizmetine sunmuştur. Bununla beraber 

hayvanlarla ilgili sorumlulukları da insanlara vermiştir. Hayvanların tıpkı insanlar gibi 

can taşımaları ve biyolojik sistemlere sahip olmaları sebebiyle sağlık, beslenme, 

tedavi, vb. ihtiyaçları bulunmaktadır ve bu ihtiyaçlarını karşılamak insanın görevleri 

arasındadır.   

Veteriner hekimliğin araştırma konuları kapsamında olması bakımından 

tezimizde incelediğimiz 6. ila 9. yüzyıllar arasında hayvan hakları ve refahına ne 

derece dikkat edildiğini tespit etmeye çalıştık. Hayvan hakları Avrupa’da 19. yüzyılda 

ortaya çıkan çok yeni bir kavram olmasına karşın İslam’ın gönderildiği 7. yüzyılda 

hayvanların haklarının Kur’an ve sünnetle belirlendiği ve korunduğu görülmektedir. 

Cahiliye döneminde hayvanların toplum tarafından çok sevilmesine ve onlara olan 

bağlılıklarına rağmen bilinçsiz ve taassup içeren uygulamalarına şahit olmaktayız. 

Kendi geleneksel ritüellerini de buna ilave ettiğimizde hayvanlara karşı zulme varan 

hak ihlalleri söz konusu olmuştur. Bu gelenek ve ritüellerin bazısı Allah tarafından 

Kur’an ayetleriyle, bazısı ise Hz. Peygamber’in uyarıları ile ortadan kaldırılmıştır. 

Ayrıca Hz. Peygamber, bizzat kendisinin hayvanlara olan yumuşak ve hassasiyet dolu 

davranışlarıyla ashabına örnek olmuştur. Hz. Peygamber, hayvanlara yapılan dikkatsiz 

tutum ve yaklaşımlar karşısında uyarılarda bulunmuş, hayvanların yaşam kalitesini 

artıracak ve haklarını koruyacak önemli hükümler getirmiştir. Bundan hareketle 

hayvanların sağlığının korunmasının ve tedavi masraflarının sahibinin 

sorumluluğunda olduğu ve buna riayet etmesi gerektiği esas olarak kabul edilmiştir.  

Tezimizde ulaştığımız temel sonuçlardan bir tanesi, 6. ila 9. yüzyıllar arasında 

hayvan sağlığının korunması, veteriner tıbbı ve bu alandaki faaliyetlerin ne derece 

etkin olduğunun tespitiydi. Çünkü incelediğimiz dönem ile ilgili veteriner hekimlik 

faaliyetleri hususunda yapılan çalışmalar yok denecek kadar azdır. Bu alanda en çok 

yapılan araştırmalar eser tespit çalışmaları ve bunların gün yüzüne çıkarılarak 

günümüz veteriner tıbbı ile karşılaştırmaları şeklindedir. Bu türden yapılan 



276 
 
 
 
 
 

çalışmaların veteriner hekimlik tarihine katkısı oldukça büyüktür. Ancak biz 

araştırmamızı sadece eser incelemeleri ile sınırlandırmayarak Cahiliye dönemi, İslam 

tarihinin ilk dönemleri ve İslam devletinde kurumsallaşmanın olgunlaşıp geliştiği 

dönem olan 6. ila 9. yüzyıllarda veteriner hekimliğin durumu ve gelişimini ortaya 

koymaya çalıştık. Veteriner hekim olarak bilinen baytarların hayvanlarla iç içe olan 

toplumda her an ihtiyacı hissedilen etkin mesleklerden biri olduğu anlaşılmaktadır. 

Arapların mutluluklarını, hüzünlerini, hastalıklarını, aşkları, kahramanlıklarını kısaca 

hayatının her anını tıpkı bir film gibi sundukları şiirlerinde, baytarlara ve maharetlerine 

yer vermeleri bunun en önemli delili olmuştur. 

Gücünden, hızından, etinden, sütünden, derisinden faydalandıkları at, deve, 

katır ve eşekler baytarların tedavi ettikleri hayvanların başındadır. Ancak kaynaklarda 

baytarların atları tedavi etmeleriyle ilgili bilgilerin sıklıkla yer alması uzmanlık 

alanlarının özellikle atlarla ilgili olduğunu göstermektedir. Bunun nedeni ise atların 

maliyetinin yüksek olması, beslenme ve antrenmanı için özel program uygulanması, 

ulaşım ve savaş gibi önemli alanlarda etkin rolünün olmasından kaynaklanmaktadır. 

Savaşların kazanılması, orduda yer alan atların sayısı ve bu atların güçlü ve sağlıklı 

olmasına bağlıydı. Cahiliye döneminde kabilelerin güç göstergesi ve kabile 

savaşlarında üstünlük sağlaması, besili ve sağlıklı atların sayısı ile doğru orantılıydı. 

İslam’ın gelişi ve müşriklerle yapılan savaşlarda başarılı olmak amacıyla Hz. 

Peygamber’in at yetiştirilmesine dair teşviki ve hadisleri de atların Müslümanlar 

arasında önemini daha fazla artırmıştır. İlerleyen yıllarda fetihlerin yayılmasıyla 

beraber ordugâh şehirleri kurulmuş ve at yetiştirilen tavlalar tesis edilmiştir. Ordunun 

atların beslenmesi, sağlığının korunması, antrenmanlarının yapılması (tadmîr) ve 

hastalandıklarında tedavi edilmesi için orduda özel baytarlar görevlendirilmiştir. 

Baytarlar başlarda orduda sadece zanaatkar olarak yardımcı hizmetler sınıfında 

bulunurken daha sonra asker olarak da vazife yapmıştır. Bu sınıf daha sonra el-

Kudeydiyye ismiyle askeri bir bölük haline getirilmiştir. 

Baytarlar ordunun dışında diğer çalışma sahalarında da görev yapmışlardır. 

Bunlar arasında en çok sorumluluğa sahip olanlar saray ahırlarında (ıstabl) görev 

yapanlardı. Çünkü devlet adamlarına ait hayvanların kusursuz görünmesi 

gerekmekteydi. Hayvanların kusursuzluğu hem devletin hem de yöneticilerin otorite 



277 
 
 
 
 
 

ve karizmatikliğinin göstergesiydi. Ayrıca devletler arasında atların, hediyeleşme 

unsuru olarak kullanılması sebebiyle, onların nitelikli ve güçlü olması aynı zamanda 

devletin gücünü ve zenginliğini kanıtlayacağından baytarların hayvanların sağlığına 

dikkat etmeleri hususunda sorumlulukları oldukça büyüktü. Bununla beraber 

hayvanların barındığı bu ahırlarda salgın hastalıkların ortaya çıkmaması, satın alınan 

veya hediye olarak getirilen hayvanların muayenelerinin dikkatle yapılması 

baytarların önemli görevlerindendi. 

Veteriner hekimlik bilimi, tıbbın kollarından biri olması sebebiyle mesleğe 

özgü tedavi yöntemlerinin uygulanması için baytarlar muayenehanelere ihtiyaç 

duyarlardı. Araştırdığımız dönemde tespit ettiğimiz üzere baytarlar zanaatkar olmaları 

sebebiyle muayenehane olarak kullandıkları dükkanları bulunurdu. Baytarlar sabit 

dükkanlar yanında yolculuklarda ortaya çıkabilecek acil durumlar için yol 

güzergahlarında seyyar muayenehaneler kurarlardı. Muayenehanelerinin yolcular 

tarafından kolay bulunabilmesi için de dükkanlara bayrak asarlardı. Saray ahırlarında 

da hayvanların tedavi edildiği, yeni getirilen hayvanların bir nevi check up’ı yapıldığı 

klinik olarak ayrılan bölümler bulunurdu. Baytarlar çeşitli malzemelerle hayvanların 

tedavisi için özel ilaçlar hazırlarlardı. Baytarların uzmanlıklarını gösterdikleri 

tedaviler daha çok cerrahi operasyonlardı. Minkab, mibdağ, mibzağ, vb. gibi aletler 

kullanarak hayvanlara sirayet eden ciddi hastalıklar için yaptıkları cerrahi 

operasyonlar bugünkü veteriner tıbbında kullanılan bazı tedavi usulleri ile benzerlik 

göstermektedir. 

Baytarlığın bu denli maharet ve uzmanlık isteyen bir meslek olmasına rağmen, 

kaynaklarda ismen yer verilen baytarlara rastlayamadık. Baytar olarak anılan ismine 

ulaştığımız tek şahıs Emevî halifesi Hişâm b. Abdülmelik (ö. 125/743) döneminde 

yaşamış olduğu belirtilen fakat kendisi hakkında pek fazla bilgi bulunmayan Humuslu 

bir Hristiyan Gazvân el-Baytar’dır. Ayrıca küçük çaplı tedaviler yapan As b. Vâil, 

avlarını yakaladıktan sonra damgalayıp yeniden doğaya salan Emevî halifesi II. Velîd 

(ö. 126/744) ve aynı uygulamayı yaptığı tahmin edilen Emevî komutanlarından Ebû 

Muhammed es-Süfyânî baytar lakaplarıyla anılmıştır.  

Araştırdığımız dönemin içerisinde baytarlıkla ün yapmış en önemli şahıs hiç 

şüphesiz İbn Ahî Hizâm el-Huttelî’dir. Komutanlık ve imrahorluk görevleri yapmış 



278 
 
 
 
 
 

olan İbn Ahî Hizâm hayvan yetiştirilmesindeki bilgisi, sağlıklarının korunması ve 

tedavi edilmesindeki başarısı sayesinde yaşadığı yüzyıla damgasını vurmuştur. Abbâsî 

halifesi Mütevekkil (847-861)’in de kendisini teşvik etmesiyle beraber İslam 

medeniyetinde veteriner hekimlik üzerine yazılan ilk müstakil eseri kaleme almıştır. 

Sonraki yüzyıllarda baytarlıkla ilgili kaleme alınan çalışmalar için örnek teşkil eden 

eserden çok sayıda alıntılar yapılmıştır.  

Av hayvanlarının sağlığı ve tedavisi ile ünlü Gıtrîf b. Kutâme de baytarlıkla 

anılan şahsiyetlerden olmamasına rağmen veteriner hekimliğe olan katkısından ötürü 

onu da anmak gerekmektedir. Gıtrîf, Emevî halifeleri Hişâm b. Abdülmelik (724-743) 

ve Velîd b. Yezîd (743-744) dönemlerinde avcılık ve av hayvanlarının sağlığıyla 

ilgilenen devlet görevlilerinden olduğu ve onun Hişâm’ın sarayında av hayvanlarından 

sorumlu olarak atanan ve sâhibu’d-davari (yırtıcı kuşlarından sorumlu kişi) unvanı 

alan ve yırtıcı kuşlar hakkında ilk kitap yazan kişi olduğu bilinmektedir. 

Baytarlar dışında halkın vakıf olduğu tedavi usulleri ve veteriner hekimlik 

faaliyetleri, tezimizin konusu kapsamında tespit etmeye çalıştığımız problemlerden bir 

tanesiydi. Zira günümüz veteriner hekimliğin araştırma konuları arasında folklorik 

veteriner hekimlik faaliyetleri de yer almaktadır. Hayvanlarla beraber vakit geçiren, 

onlarda ortaya çıkabilecek fizyolojik değişiklikleri fark edebilecek seviyede tecrübe 

sahibi kişilerin hayvanlarını iyileştirmek için ya da sağlıklarını korumak için nesilden 

nesile aktarmış oldukları ya da baytarlardan öğrenmiş oldukları tedavi usullerini 

kullandıkları görülmektedir. Özellikle seyis, süvari, imrahor ve komutanların hayvan 

özelliklerini bilecek, sağlıklı ve hasta hayvanları tespit edebilecek, iyi hayvan soylarını 

tanıyabilecek seviyede olması, beslenme ve yetiştiricilik faaliyetlerinde bilgi sahibi 

olması, hatta bazı hayvan hastalıklarının semptomlarını tanıyarak bunlara uygun ilaç 

hazırlanması ve uygulanmasında tecrübe sahibi olması gerekmekteydi. Ayrıca 

folklorik veteriner hekimlik faaliyetleri, ilm-i hayevân ve veteriner hekimliğe dair 

eserlere önemli katkıları olmuştur. 

Veteriner hekimlik faaliyetleri kapsamında yırtıcı kuşlar ve av hayvanlarının 

yetiştiriciliği ve sağlığı ile ilgilenen bâzd(y)ârlar görevleri büyük önem arz etmekteydi. 

Fetihlerin genişlemesiyle Hint, Bizans, İran gibi medeniyetlerle karşılaşan Araplar, 

onlarda gördükleri yırtıcı hayvanları kullanarak yapılan av tekniklerini öğrenmişler ve 



279 
 
 
 
 
 

yırtıcı hayvan yetiştiriciliğine merak salmışlardır. Bu hayvanların en değerlileri yırtıcı 

kuşlardı. Yırtıcı kuşların yetiştirilmesi, üremeleri, gelişim dönemleri, hastalık ve 

tedavileri için sarayda görevli bâzd(y)ârlar bulunmaktaydı. Bâzd(y)ârlar kendilerinden 

sonra yırtıcı kuşların bakım ve sağlığını devam ettirecek kişiler için eserler kaleme 

almışlardır. 

Veteriner hekimliğin, ortaya çıkışından günümüze kadar tanınması ve 

gelişiminin tespiti yazma eserler sayesinde gün yüzüne çıkarılmıştır. Milattan önce 

başlayan hayvanlar ve veteriner hekimlikle ilgili eserlerin yazımı, bu alanda yapılan 

tıbbi uygulamalar ve tecrübelerin bir sonraki nesile aktarılması, mesleğin gelişiminin 

ilerlemesini sağlamıştır. Başta Yunan ve Hint olmak üzere Bizans, İran ve Çin 

medeniyetlerinde yazılan eserler, İslam medeniyetinin genişlemesi ve ilme önem 

verilmesi sayesinde Müslümanların himayesine geçmiştir. Emevîler döneminde 

başlayan tercüme faaliyetleri kapsamında ilm-i hayevân ve baytar kitapları Arapçaya 

çevrilmiştir. İslam medeniyetinde bu türden eserlerin kaleme alınması oldukça zengin 

bir ilim mirasının teşkilini sağlamıştır. 

Veteriner tarihi araştırmacıları, İslam tarihinde ilm-i hayevân ve veteriner 

hekimlikle ilgili eserlerin yazıldığı ve bu alanda en parlak dönemin yaşandığı 9. 

yüzyıldan sonrası hakkında araştırmalar yapmışlardır. Ancak 8. ve 9. yüzyıllar 

arasında yazılan eserler yeterince tetkik edilmemiştir. Bunun nedeni ise hayvanlar 

âlemiyle ilgili eserlerin, dil ve lügat kitapları kapsamında kabul edilmiş olmalarıdır. 

Kitapların yazılma amacı ve içeriğine bakıldığında bu görüş doğru kabul edilebilir 

görülse de başta İbnü’l-Kelbî, Asmaî, Ma‘mer b. Müsennâ olmak üzere at, deve, koyun 

gibi Arapların en çok değer verdiği ve yaşamına bel bağladığı hayvanlar hakkında 

yazdıkları kitaplar, sonraki yüzyıllarda kaleme alınan eserler için önemli başvuru 

kaynakları olmuştur. Kitaplarda yer alan sözcükler ve şiirlerin, baytar kitapları olarak 

bilinen kitâbü’l-baytaralara katkısının önemini tespit ettik. İbn Ahî Hizâm Kitâbü’l-

Hayl ve’l-Fürûsiyye ve’l-Baytara’yı kaleme alırken ayak ve toynak kusurları ve 

hastalıkları konusunda sunduğu bilgilerde Asmaî’den faydalandığını belirtmiştir. 

Ayrıca söz konusu yüzyıllarda yazılan eserlerde, hayvanları zoolojik açıdan ele alan 

bilgileri de tespit etmeye çalıştık. Bu sayede hayvan fizyolojisi ve araştırmalarına olan 

ilginin bu dönemde ileri seviyede olduğu sonucuna ulaştık. 



280 
 
 
 
 
 

Huneyn b. İshak’ın Theomnestos’un hippiatri (at veterinerliği) üzerine yazdığı 

Yunanca çalışmayı Arapçaya tercüme etmesi ve Sâbit b. Kurre’nin, Tyanalı 

Apollonios’a izâfe edildiği tahmin edilen Yunanca eserin Farsçaya çevirisini Arapçaya 

tercüme etmesi araştırdığımız dönemin en önemli yazma eserleridir. Eserler 

konusundaki en büyük şansımız bu yazmaların Türkiye’de bulunmasıdır. Bu iki 

eserden Huneyn b. İshak’ın çeviri üzerinde çalışmalar yapılmasına rağmen Sâbit b. 

Kurre’nin çevirisi hakkında herhangi bir çalışma bulunmamaktadır. Bu açıdan tezimizi 

özgün kılan ve sunmak istediğimiz konulardan bir tanesi budur. Bilim dalımızın İslam 

Tarihi olması nedeniyle her iki eserde de yer alan bilgileri veteriner hekim olarak değil, 

sadece içerik olarak sunduk. Takdir edilir ki sadece bir yazma eserin üzerinde yapılan 

çalışmalar sayfalar dolusu bir tezin yazılmasını sağlarken, her eseri bu şekilde tetkik 

etmek hem tezimizin araştırma amacından çıkmasına hem de veteriner hekimlik gibi 

uzmanlık isteyen bir alanda tezin güvenirliğinin azalmasına sebep olacağından 

verdiğimiz bilgileri sınırlandırmaya çalıştık. 

İncelediğimiz eserler arasında İbn Ahî Hizâm’ın günümüze kadar gelen ve 

Türkiye’de bulunan yazma eserleri de bulunmaktadır. İbn Ahî Hizâm eserini kaleme 

alırken oldukça titiz ve kapsamlı bir çalışma yapmış, kendi bilgi ve tecrübesinin 

yanında baytarlıkla ilgili farklı dillerden Arapçaya tercüme edilmiş eski kaynaklardan 

ve İslam âlimlerin çalışmalarından yararlanmıştır. Sonraki yüzyıllarda baytarlıkla ilgili 

kaleme alınan çalışmalar için örnek teşkil eden eserden çok sayıda alıntılar yapılmıştır. 

Günümüzde İbn Ahî Hizâm’ın çalışması üzerinde halen daha araştırmalar 

yapılmaktadır. Bu araştırmalarda onun uyguladığı tedavi yöntemlerinin özgün olduğu 

ve veteriner hekimliğinde başarısının yaşadığı döneme kıyasla ileri seviyede olduğu 

kabul edilmektedir. 

Tezimizde tespit ettiğimiz sonuçlardan biri de İslami dönemde ilm-i hayevân 

ve veteriner hekimlik üzerine yazılan eserlerin gelişerek özgünleşmesidir. Çünkü 

İslam âlimleri okudukları ve tercüme ettikleri eserlerden sadece birebir bilgi aktarımı 

yapmakla kalmamışlardır. Kendileri yapmış oldukları araştırmalarla ve baytarlardan 

veya halktan öğrendikleriyle birlikte bu bilgileri harmanlayarak eserlerinde yer 

vermişlerdir. Özellikle üreme, gebelik, doğum dönemleri ve ayak, eklem ve toynak 

kusurları ve hastalıkları söz konusu dönem içerisinde özgün olarak bütün eserlerde yer 



281 
 
 
 
 
 

verilen hususlar olmuş ve eserlerin özgün bir değer taşımasına vesile olmuştur. Ayrıca 

araştırdığımız dönemde veteriner hekimlik, diğer medeniyetlerde gerilemesine ve 

mesleğin önemini kaybetmesine rağmen, İslam medeniyetinde önem kazanmış ve 

veteriner tıbbının gelişmesini sağlamıştır. 

Tezimiz Türkiye’de İslam Tarihi bilim dalında veteriner hekimliğe dair yapılan 

ilk çalışmadır. Yapmış olduğumuz araştırmalarda gördük ki arka plana bırakılan 

veteriner hekimlik konusu incelendikçe önemli bilgiler ortaya çıkmaktadır. 

Çalışmamızın bundan sonra yapılacak araştırma ve tezlere kaynak ve rehber olmasını 

temenni ediyoruz. 

 

 

  



282 
 
 
 
 
 

KAYNAKÇA 

A. Yazma Eserler 

Aristotales, Baytarnâme, Köprülü Kütüphanesi., nr. 361/2, vr. 14b-19a  

İbn Âhi Hizâm, Kitâbü’l-Hayl ve’l-Fürûsiyye ve’l Baytara, Süleymaniye Yazma 
Eser Kütüphanesi Hafîd Efendi Koleksiyonu, nr. 257, vr. 1-110a, h. 759. 

------------------, Kitâbü’l-Fürûsiyye ve’l-Baytara, Beyazıt Devlet Kütüphanesi 
Veliyyüddin Efendi Koleksiyonu, nr. 3174/1, vr. 1-135a. 

--------------------, Kitâbü Baytarnâme, Süleymaniye Kütüphanesi Fatih 
Koleksiyonu, nr. 3535. 

Kitâbü’l-Baytara, Köprülü Kütüphanesi Fazıl Ahmet Paşa Koleksiyonu, nr. 
959/1, vr. 1b-50a, h. 674. 

Kitâbü’l-Baytara, Köprülü Kütüphanesi Fazıl Ahmet Paşa Koleksiyonu, nr. 
959/2, vr. 50b -86b. 

Kitâbü’l-Baytara, Köprülü Kütüphanesi Fazıl Ahmet Paşa Koleksiyonu, nr. 
959/3, vr. 86b-167b. 

Vehb b. Münebbih, Kitâb fi’l-‘İlm Siyasü’l-Hayl, Bibliothèque nationale de 
France, Ms. Arabe 2817, vr. 1v- 100r. 

B. Temel Kaynaklar 

Abdürrezzâk, Ebû Bekr b. Hemmâm b. Nâfi‘ es-San‘ânî el-Himyerî (ö. 211/826-
27), el-Musannef fi’l-Hadîs, thk. Habibü’r-Rahman el-A‘zamî ve Ma‘mer b. Râşid, C. 
1-10, Tevzî‘ el-Mektebü’l- İslamî, Beyrut 1983 

Accâc, Ebü’l-Cahhâf (Ebû Abdillâh) Rü’be b. Abdillâh b. Rü’be b. Lebîd (ö. 
145/762), Dîvân, thk. Dâhî Abdülbakî Muhammed, C. 1, Mecm‘aü’l-Luğati’l-
Arabiyye, Kahire 1429/2008. 

_______, Dîvân, thk. Abdülvehhab Avdallah, C. 2, Mecm‘aü’l-Luğatil 
Arabiyye, Kahire, 1432/2011. 

Aclûnî , Ebü’l-Fidâ İsmâîl b. Muhammed b. Abdilhâdî (ö. 1162/1749), Keşfu’l-
Hafâ ve Müzîlü’l-İlbâs, thk. Muhammed Abdu’l-Azîz el-Hâlidî, C. 1-2, Dârü’l-
Kitâbi’l-İlmiyye, Beyrut 1971. 



283 
 
 
 
 
 

Ahmed b. Hanbel, Ebû Abdillâh (ö. 241/855), el-Müsned, thk. Şuayb Arnâvût, 
vd., C. 1-50, Müessesetü’r-Risâle, Beyrut t.y. 

Alkame b. Abede el-Fahl (ö. 3/625 [?]), Dîvân, thk. Seyyid Ahmed Sakr, 
Mektebetü’l-Mahmûdiyyi’l-Ticâriyye, Kahire 1353/1935. 

Âlûsî, Mahmûd Şükrî (1857-1924), Bulûğu’l-Ereb fî Ma‘rifeti Ahvâli’l-Arab, 
thk. Muhammed Behcet Eserî, C. 1-3, Dârü’l-Kütübi’l-Mısrıyye, Kahire ty. 

Amr b. Riggâ‘ (ö. 95/714) Dîvân, thk. Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 
1410/1990. 

Arcî, Abdullah b. Ömer (ö. 120/738 civarları), Dîvân, thk. Secî‘i Cemil el-
Cebyelî, Dâru Sâder, Beyrut 1998. 

Askalânî, Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed b. Alî b. Muhammed (ö. 852/1449), 
Nüzhetü’l-Elbâb fi’l-Elkâb, thk. Abdülaziz b. Muhammed es-Sedidî, C. 1-2, 
Mektebetü’r-Rüşd, Riyad 1409/1989. 

________, el-İsâbe fî Temyîzi’s-Sahâbe, çev. Naim Erdoğan, C. 1-5, İz 
Yayıncılık, İstanbul 2010. 

________, Fethu’l-Bârî, C. 1-13, Dârü’l-Me‘ârif, Beyrut t.y. 

Askerî, Ebû Hilâl Hasan b. Abdullah b. Sehl (ö. 400/1009’dan sonra), 
Cemheretü’l-Emsâl, thk. Muhammed Ebü'l-Fazl İbrahim, Abdülmecid Katameş, C. 1-
2, Kahire, 1964. 

Asmaî, Ebû Saîd Abdülmelik b. Kureyb el-Bâhilî (ö. 216/831), Kitâbü’ş-Şa’, 
thk. Sabîh et-Temîmî, Dârü’l-Esâme, Beyrut 1407/1987. 

_______, Kitâbü’l-İbil, thk. Hâtim Salih ed-Dâmen, Dârü’l-Beşâir, Dımaşk 
1424/2003. 

_______, Kitâbü’l-Hayl, thk. Hâtim Salih ed-Dâmen, Dârü’l-Beşâir, Dımaşk 
1430/2009. 

________, Kitâbü’l-Vühûş, thk. Celîl ‘Atiye, Dârü’n-Neşr Câmiatü’l-Katar, 
Doha 1407/1987. 

Bağdâdî, Abdülkâdir b. Ömer b. Bâyezîd (ö. 1093/1682), Hizânetü’l-Edeb, thk. 
Abdüsselâm Hârûn, C. 1-13, Mektebetü’l-Hancî, Kahire 1418/1997. 

Belâzürî, Ebü’l-Hasen Ahmed b. Yahyâ b. Câbir b. Dâvûd (ö. 279/892-93), 
Ensâbü’l-Eşrâf, thk. Süheyl Zekkâr ve Riyâd Ziriklî, C. 1-13, Dârü’l-Fikr, Beyrut 
1417/1997. 



284 
 
 
 
 
 

________, Fütûhu’l-Büldân, çev. Mustafa Fayda, Siyer Yayınları, İstanbul 
2013. 

Becelî, Ebû Abdullah Muhammed b. Eyyûb b. Durays (ö. h. 460), Fezailu’l-
Kur'an, thk. Gazve Bedîr, Dârü’l-Fikr, Dımaşk t.y. 

Berkî, Ebû Ca‘fer Ahmed b. Muhammed b. Hâlid (ö. 274/887), el-Mehasin, C. 
1-2, thk. Seyyid Celaleddin Hüseyni, Mecma‘u’l-‘Âlemî li Ehli Beyt, Kahire 
1432/2011. 

Beyhakî, Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyn b. Alî (ö. 458/1066), Delâ’ilü’n-
Nübüvve, thk. Abdülm‘atî Kal‘acî, C. 1-2, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 
1408/1988. 

________, Sünenü’l-Kübrâ, thk. Muhammed Abdülkâdir ‘Atâ, C. 1-11, Dârü’l-
Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut t.y. 

Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm el-Cu‘fî (ö. 256/870), el-
Edebü’l-Müfred (Ahlâk Hadisleri), çev. A. Fikri Yavuz, C. 1-2, Sönmez Neşriyat, 
İstanbul 1979. 

Bursevî, İsmâil Hakkı (ö. 1137/1725), Rûhu’l-Beyân, çev. Kollektif, C. 10, 
Damla Yayınevi, İstanbul t.y. 

Câhiz, Ebû Osmân Amr b. Bahr b. Mahbûb el-Kinânî (ö. 255/869), Resâ’ilü’l-
Câhiz, thk. Abdüsselâm Muhammed Hârûn, C. 1-2, Mektebetü’l-Hancî, Kahire 1964. 

_______, Kitâbü’l-Hayevân, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, thk. Muhammed Bâsil, 
C. 1-4,  ‘Uyûnu’s-Sûd, Beyrut 2011. 

_______, Kitâbü’l-Mehâsin ve’l-Azdâd, Dâru ve Mektebetü’l-Hilâl, Beyrut h. 
1423. 

Cevherî, İsmail b. Hammâd (ö. 400/1009’dan önce), es-Sıhah Tâcü’l-Luğa ve 
Sıhahu’l-Arabiyye, thk. Ahmed Abdulğaffûr Attâr, C. 1-7, Dârü’l-İlm li’l-Melayîn, 
Beyrut 1979. 

Demîrî, Ebü’l-Bekâ Kemâlüddîn Muhammed b. Mûsâ b. Îsâ (ö. 808/1405), 
Hayâtü’l-Hayevân, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, C. 1-2, Beyrut h. 1424. 

Ebû Dâvûd, Süleymân b. el-Eş‘as b. İshâk es-Sicistânî el-Ezdî (ö. 275/889), 
Sünen, thk. Şuayb Arnavût, C. 1-6, Dârü’l-Risâleti’l-İlmiyye, Beyrut 1430/2009. 

Ebû Nuaym Ahmed b. Abdullah el-İsfahânî (ö. 430/1038), Hilyetü’l-Evliyâ ve 
Tabakâtü’l-Esfiyâ, C. 1-10, Dârü’l-Fikr, Kahire, 1996. 



285 
 
 
 
 
 

Ebû Ubeyd, el-Kâsım b. Sellâm b. Miskîn el-Herevî (ö. 224/838), Kitâbu’t-
Tahûr, Mısır 1414/1993. 

Ebû Yûsuf, Ya‘kûb b. İbrâhîm b. Habîb b. Sa‘d el-Kûfî (ö. 182/798), Kitâbü’l-
Harâc, çev. Ali Özek, Hisar Yayınevi, İstanbul 1973. 

el-Endülüsî, Sâid (ö. 462/1070), Tabakâtü’l-Ümem, çev. Ramazan Şeşen, 
Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, İstanbul 2014. 

Ezherî, Ebû Mansûr Muhammed b. Ahmed (ö. 370/980), Tehzîbü’l-Luğa, thk. 
Ahmed Abdulâlim el-Berdûnî, C. 1-16, Dârü’l-Mısriyye lil Te’lif vet-Terceme, Kahire 
1967. 

Fahreddin er-Râzî, Ebû Abdillâh (Ebü’l-Fazl) Muhammed b. Ömer b. Hüseyn 
et-Taberistânî (ö. 606/1210), Tefsir-i Kebîr (Mefâtîhu’l-Gayb), çev. Suat Yıldırım, vd., 
C. 1-23, Huzur Yayın Dağıtım, İstanbul 2002. 

Feyyûmî, Ebü’l-Abbâs Hatîbüddehşe Ahmed b. Muhammed b. Alî el-Hamevî 
(ö. 770/1368-69), el-Misbâhu’l-Münîr fî Garîbi’ş-Şerhi’l-Kebîr, Mektebetü Lübnan, 
Beyrut 1987. 

Fîrûzâbâdî, Ebü’t-Tâhir Mecdüddîn Muhammed b. Ya‘kûb b. Muhammed (ö. 
817/1415), el-Kâmûsü’l-Muhît Tercümesi, çev. yazı Mustafa Koç ve Eyyüp 
Tanrıverdi, C. 1-6, Türkiye Yazma eserler Kurumu Başkanlığı, İstanbul 2013. 

Al-Ghatrīf ibn Qudāma al-Ghassānī (ö. VIII. yüzyıl), The Book on Birds of Prey- 
Kitāb Dawārī al-tayr, Facsimile Editions, ed. Fuat Sezgin, Reproduced from MS 
Ahmad III No. 2099, Topkapı Saray Kütüphanesi, İstanbul, Frankfurt am Main: 
Publications of the Institute for the History of Arabic-Islamic Science at the Johann 
Wolfgang Goethe University, Series C—Facsimile Editions, vol. 25, 1986. 

Gundicânî, Ebû Muhammed el-A‘râbîyyî el-Esved (ö. h. 430), Esmâü Hayli’l-
Arabi ve Ensâbihâ ve Zikrü Fürsâhihâ, thk. Muhammed Ali Sultânî, Müessesetü’r-
Risâle, Dımaşk t.y. 

Halîl b. Ahmed, Ebû Abdirrahmân Amr b. Temîm el-Ferâhîdî (el-Fürhûdî) (ö. 
175/791), Kitâbü’l-‘Ayn, thk. Abdülhamid Hendâvî, C. 1-4, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 
Beyrut 2003. 

Hatîb el-Bağdâdî, Ebû Bekr Ahmed b. Alî b. Sâbit (ö. 463/1071), Târîhu 
Bağdâd, thk. Beşâr ‘Avâd Ma‘rûf, C. 1-16, Dârü’l-Arabi’l-İslamî, Beyrut 1422/2002. 

Heysemî, Ebü’l-Hasen Nûrüddîn Alî b. Ebî Bekr b. Süleymân (ö. 807/1405), 
Mecma‘u’z-Zevâ’id ve Menba‘u’l-Fevâ’id, thk. Hüsâmettîn Kuddûsî, C. 1-10, 
Mektebetü’l-Kuddûsî, Kahire t.y. 



286 
 
 
 
 
 

Himyerî, Ebû Saîd Neşvân b. Saîd (b. Neşvân) b. Sa‘d b. Ebî Himyer b. 
Ubeydillâh el-Yemenî (ö. 573/1178), Şemsü’l-‘Ulûm ve Devâ’ü Kelâmi’l-Arab mine’l-
Külûm, thk. Hüseyin b. Abdullah el-‘Amrî vd., C. 1-12, Dârü’l-Fikr, Beyrut 
1420/1999. 

Hillî, Ebü’l-Kâsım Necmuddin Cafer b. Hasan (ö. 676/1277), Şerâiu’l-İslâm fî 
Mesâili’l-Helâli ve’l- Harâm, C. 1-4, Dârü’l-Edva, Beyrut 1983. 

Hür el-Âmilî, Muhammed b. el-Hasen b. Alî el-Meşgarî (ö. 1104/1693), 
Vesâilu’ş- Şîa ilâ Tahsili Mesâili’ş-Şerîa, C. 1-20, İhyâu’t-Türâsi’l-A’rabi, Beyrut ty.  

İbn Abbâd, Ebü’l-Kâsım el-Abbâs et-Tâlekânî (ö. 385/995), el-Muhît fi’l-Luğa, 
thk. Muhammed Hasan el-Yâsîn, C. 1-11, İlmü’l-Kütüb, Beyrut 1414/1994. 

İbn Abdilberr, Ebû Ömer Cemâlüddîn Yûsuf b. Abdillâh b. Muhammed en-
Nemerî (ö. 463/1071), el-İstî‘âb fî Ma‘rifeti’l-Ashâb, thk. Ali Muhammed el-Bicâvî, 
C. 1-4, Dârü’l-Ceyl, Beyrut 1412/1992. 

İbn Abdilhakem, Ebü’l-Kâsım Abdurrahmân b. Abdillâh el-Mısrî el-Kureşî (ö. 
257/870), Sîretu Ömer b. Abdülaziz, thk. Ahmet Abid, Âlimü’l-Kütüb, Lübnan, 
1404/1984. 

_____________, Fütûhu Mısr ve’l-Mağrib, (thk. belirtilmemiş), Mektebetü's-
Sekafeti'd-Diniyye, Kahire h. 1415. 

İbn Abdirabbih, Ebû Ömer Şihâbüddîn Ahmed b. Muhammed el-Kurtubî el-
Endelüsî (ö. 328/940), el-‘İkdü’l-Ferîd, thk. Müfîd Muhammed Kamîha, C. 1-9, 
Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut h. 1404. 

İbn Abdüsselâm, Ebû Muhammed İzzüddîn Abdülazîz es-Sülemî ed-Dımaşkî (ö. 
660/1262), Kavâidü’l-Ahkâm fî Mesâlihi’l-Enâm, thk. Mahmûd b. et-Telâmiz eş-
Şenkîtî, C. 1-2, Dârü’l-Me‘ârif, Beyrut 1410/1990. 

İbn Asâkir, Ebü’l-Kâsım Alî b. el-Hasen b. Hibetillâh b. Abdillâh b. Hüseyn ed-
Dımaşkî (ö. 571/1176), Târîhu Medîneti Dımaşk, (thk. belirtilmemiş), C. 1-80, Dârü’l-
Fikr, Beyrut t.y. 

İbn Cülcül, Ebû Dâvûd Süleymân b. Hassân el-Endelüsî (ö. 384/994 [?]), 
Tabakâtü’l-Etıbbâ’ ve’l-Hükemâ, thk. Fuâd Seyyid, Müessesetü’r-Risâle, Beyrut 
1985. 

İbn Düreyd, Ebû Bekir Muhammed b. El-Hasan (ö. 321/933), Cemheretü’l-
Luğa, thk. Remzî Münîr Ba’lbekî, Dârü’l-İlm li’l-Melâyîn, Beyrut 1987. 

İbn Ebû Hayseme, Ebû Bekr Ahmed b. Züheyr b. Harb en-Nesâî (ö. 279/892-
93), Târîhu’l-Kebîr, C. 1-2, thk. Sâlih b. Fethî Hilâl, el-Fârûku’l-Hadîse li’l-Tabâ‘ati 
ve’n-Neşr, Kahire 1427/2006. 



287 
 
 
 
 
 

İbn Ebû Şeybe, Ebû Bekr Abdullâh b. Muhammed (ö. 235/849), Musannef fi’l-
Ehâdîs ve’l-Âsâr, thk. Kemal Yûsuf el-Havt, C. 1-7, Mektebetü’r-Rüşd, Riyad t.y. 

İbn Ebû Usaybia, Ebü’l-Abbâs Muvaffakuddîn Ahmed b. el-Kâsım b. Halîfe b. 
Yûnus (ö. 668/1269), ‘Uyûnü’l-Enbâ’ fî Tabakâti’l-Etıbbâ, thk. Nezzâr Rıza, Dâru 
Mektebetü’l-Hayyât, Beyrut t.y. 

İbn Habîb, Ebû Ca‘fer Muhammed, Ümeyye b. Amr el-Hâşimî (ö. 245/860), el-
Muhabber, thk. Eliza Lichten Stater, Dârü’l-Âfâki’l-Cedîde, Beyrut ty. 

İbn Hallikân, Ebü’l-Abbâs Şemsüddîn Ahmed b. Muhammed b. İbrâhîm b. Ebî 
Bekr el-Bermekî el-İrbilî (ö. 681/1282), Vefeyâtü’l-A‘yân ve Enbâ’ü Ebnâ’i’z-Zamân, 
thk. İhsân Abbâs, Dâru Sâder, Beyrut 1978. 

İbn Hişâm, Ebû Muhammed Cemâlüddîn b. Eyyûb el-Himyerî el-Meâfirî el-
Basrî el-Mısrî (ö. 218/833), Sîret-i İbn-i Hişâm, çev. Hasan Ege, C. 1-4, Kahraman 
Yayınları, İstanbul 2006. 

İbn Hurdâzbih, Ebü’l-Kâsım Ubeydullah b. Abdillâh (ö. 300/912-13), el-Mesâlik 
ve’l-Memâlik, (thk. belirtilmemiş), Dâru Sâder, Beyrut 1889. 

İbn İshâk, Ebû Abdillâh Muhammed b. İshâk b. Yesâr b. Hıyâr el-Muttalibî el-
Kureşî el-Medenî (ö. 151/768), Sîret-i İbn-i İshâk, thk. Süheyl Zekkâr, Dârü’l-Fikr, 
Beyrut 1398/1978. 

İbn Kesîr, Ebü’l-Fidâ’ İmâdüddîn İsmâîl b. Şihâbiddîn Ömer 
(ö.774/1373), Tefsîrü’l-Kur’âni’l-Azîm, thk. Sâmî b. Muhammed es-Selâme, C. 1-4, 
Daru Taybe, Riyad 1420/1999. 

________, el-Bidâye ve’n-Nihâye, C. 1-20, thk. Ali Şîrî, Dârü’l-İhyâ’i et-
Terâsü’l-Arabiyye, Beyrut t.y. 

İbn Kudâme, Ebû Muhammed Muvaffakuddîn Abdullah b. Ahmed b. 
Muhammed (ö. 620/1223), el-Muğnî, C. 1-15, Dârü’l-Kütübi’l-Arabiyye, Beyrut 
1972. 

İbn Kuteybe, Ebû Muhammed Abdullah b. Müslim ed-Dîneverî (ö. 276/889), 
Uyûnü’l-Ahbâr, Dârü’l-Kütübi’l-Arabiyye, C. 1-4, Beyrut 1343/1925. 

________, el-Me‘âni’l-Kebîr, thk. Fritz Krenkow, C. 1-3, Dârü’l-Nehda’l-
Hadîse, Beyrut, 1872/1953. 

________, Tefsîru Garîbi’l-Kur’ân, thk. Seyyid Ahmed Sakr, Beyrut 1978. 

________, el-Ma‘ârif, thk. Servet ‘Ukâşe, el-Heyetü’l-Mısrıyye el-‘Âmmetü lil-
Kitâb, Kahire 1992. 



288 
 
 
 
 
 

İbn Mâkûlâ, Ebû Nasr Alî b. Hibetillâh b. Alî el-İclî (ö. 475/1082’den sonra), el-
İkmâl fî Ref‘i’l-İrtiyâb ‘ani’l-Mü’telif ve’l-Muhtelif mine’l-Esmâ’ ve’l-Künâ ve’l-
Ensâb, (thk. belirtilmemiş), C. 1-7, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1411/1990. 

İbn Manzûr, Ebü’l-Fazl Cemâleddîn Muhammed b. Mükerrem el-Afrikî el-Mısrî 
(ö. 711/1311), Lisânü’l-Arab, C. 1-15, Dâru Sâder, Beyrut 2010. 

İbn Ma‘sûm, Sadrüddîn Alî Hân b. Nizâmiddîn Ahmed b. Muhammed el-
Hüseynî el-Medenî (ö. 1120/1708), Tırâzu’l-Evvel, Müessesetü Âl-i Beyt, Kum h. 
1426. 

İbn Nedîm, Muhammed b. İshâk (ö. 385/995 [?]), Fihrist, çev. ed. Mehmet 
Yolcu, Çıra Yayıncılık, İstanbul 2017. 

İbn Sa‘d, Ebû Abdillâh Menî‘ el-Kâtib el-Hâşimî el-Basrî el-Bağdâdî (ö. 
230/845), Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, thk. Abdülaziz Abdullah es-Selûmî, C. 1-2, 
Mektebetü’s-Sâdık, Tâif h. 1416. 

__________, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, C. 1-11, çev. ed. Adnan Demircan, 
Siyer Yayınları, İstanbul 2014. 

İbn Seyyidünnas, Ebü’l-Feth Fethuddîn Muhammed b. Muhammed b. 
Muhammed el-Ya‘merî (ö. 734/1334), ‘Uyûnü’l-Eser Fî Fünûni’l-Megâzî ve’ş-
Şemâ’il ve’s-Siyer, C. 1-2, Müessesetü İzzeddîn li’l-Tab‘âti ve’n-Neşr, Beyrut 
1406/1986. 

İbn Sîde, Ebü’l-Hasen Alî b. İsmâîl ed-Darîr el-Mürsî (ö. 458/1066), el-
Muhassas, thk. Halîl İbrahim Cefâl, C. 1-5, Dârü’l-İhyâ’i et-Terâsü’l-Arabiyye, 
Beyrut 1417/1996. 

________, el-Muhkem ve’l-Muhît, thk. Abdülhamid Hendâvî, C. 1-11, Dârü’l-
Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1421/2000. 

İbn Şebbe, Ebû Zeyd Ömer en-Nümeyrî el-Basrî (ö. 262/876), Ahbâru’l-
Medîneti’l-Münevvere, thk. Fehîm Muhammed Şeltût, C. 1-4, Mekke 1399/1979. 

İbnü’l-A‘râbî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Ziyâd el-Kûfî (ö. 231/846), Esmâü 
Hayli’l-Arab ve Fürsânihâ, thk. Hâtim Salih ed-Dâmen, Dârü’l-Beşâir, Dımaşk 
1430/2009. 

İbnü’l-Arabî, Ebû Bekr Muhammed b. Abdillâh b. Muhammed el-Meâfirî (ö. 
543/1148), Ahkâmü’l-Kur’an, thk. Muhammed Abdulkadir Âtâ, C. 1-4, Dârü’l-
Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 2003. 

İbnü’l-Cevzî, Ebü’l-Ferec Cemâlüddîn Abdurrahmân b. Alî b. Muhammed (ö. 
597/1201), Garîbü’l-Hadis, thk. Abdülmu‘tî Emîn Kal‘acî, C. 1-2, Dârü’l-Kütübi’l-
İlmiyye, Beyrut 1405/ 1985. 



289 
 
 
 
 
 

_________, Ahbârü’l-Hamkâ’ ve’l-Mugaffelîn, thk. Abdülemîr Mehanna, 
Dârü’l-Fikr, Lübnan 1990. 

_________, el-Muntaẓam fî Târîhi’l-Mülûk ve’l-Ümem, thk. Muhammed 
Abdülkâdir ‘Atâ ve Mustafa Abdülkâdir ‘Atâ, C. 1-19, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 
Beyrut 1412/ 1992. 

_________, Keşfü’n-Nikâb ‘ani’l-Esmâ’ ve’l-Elkâb, thk. Abdülazîz b. Râcî es-
Sâ‘idî, Mektebetü Dârü’s-Selâm, Kahire 1993. 

İbnü’l-Enbârî, Ebû Bekr Muhammed b. el-Kâsım b. Muhammed (ö. 328/940), 
Nüzhetü’l-Elibbâ’, thk. İbrâhîm es-Sâmerâ’î, Mektebetü’l-Menâr, Zerka 1405/1985. 

İbnü’l-Esîr İzzüddîn, Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Muhammed eş-Şeybânî 
el-Cezerî (ö. 630/1233), Üsdü’l-Ğâbe, C. 1-6, (thk. belirtilmemiş), Dârü’l-Fikr, Beyrut 
1409/1989. 

____________, el-Kâmil fi’t-Târîh, çev. Komisyon, Ocak Yayıncılık, İstanbul 
2016. 

İbnü’l-Esîr Mecdüddîn, Ebü’s-Seâdât el-Mübârek b. Esîrüddîn Muhammed b. 
Muhammed eş-Şeybânî el-Cezerî (ö. 606/1210), en-Nihâye fî Garîbi’l-Hadîs̱ ve’l-
Es̱er, thk. Tahir Ahmed ez-Zâhî ve Mahmud Muhammed et-Tanâhî, Mektebetü’l-
İslamiyye, Kahire 1383/1963. 

İbnü’l-İmâd, Ebü’l-Felâh Abdülhay b. Ahmed b. Muhammed (ö. 1089/1679), 
Şezerâtü’z-Zeheb fi Ahbâri men Zeheb, thk. Abdülkâdir Arnavût ve Mahmûd Arnavût, 
C. 1-11, Dâru İbn Kesîr, Beyrut 1406/1986. 

İbnü’l-Kattâ‘ es-Sıkıllî, Ebü’l-Kâsım Alî b. Ca‘fer b. Alî b. Muhammed es-Sa‘dî 
el-Ağlebî et-Temîmî (ö. 515/1121), Kitâbü’l-Ef‘âl, C. 1-3, ‘Âlimü’l-Kütüb, Kahire 
1403/1983. 

İbnül-Kelbî, Ebü’l-Münzir Hişâm b. Muhammed b. Sâib b. Bişr el-Kûfî (ö. 
204/819 [?]), Cemheretü’n-Neseb, thk. Nâcî Hasen, ‘Alimü’l-Küttâb, Kahire 
1407/1986. 

_________, Kitâbü’l-Asnâm, thk. Ahmet Zekî Pâşâ, Dârü’l-Kütübi’l-Mısrıyye, 
Kâhire, 1995. 

_________, Nesebü’l-Hayl fi’l-Cahiliyye ve’l-İslâm ve Ahbârihâ, thk. Hâtim 
Salih ed-Dâmen, Dârü’l-Beşâir, Dımaşk 1423/2003. 

_________,  Mesâlibü’l-Arab, thk. Neca‘et-Tâî, Dârü’l-Hedyî’l-İhyâi et-Terâs, 
2008. 



290 
 
 
 
 
 

İbnü’l-Kıftî, Ebü’l-Hasen Cemâlüddîn Alî b. Yûsuf b. İbrâhîm b. Abdilvâhid eş-
Şeybânî (ö. 646/1248), İnbâhü’r-Ruvât ‘Alâ Enbâhi’n-Nühât, thk. Muhammed Ebü’l-
Fadl İbrahîm, Müessesetü’l-Kütübi’s-Sikâfiyye, Beyrut 1406/1982. 

İyâdî, Ebû Duâd (ö. 240/854), Dîvân, thk. Envâr Mahmûd Sâlihî ve Ahmed 
Hâşim es-Sâmerrâî, Dârü’l-Asma‘i, Dımaşk 1431/2010.  

İsfahânî, Ebü’l-Ferec Alî b. el-Hüseyn b. Muhammed b. Ahmed (ö. 430/1038), 
el-Eğânî, Dâru İhyai't-Türâsi'l-Arabî, Beyrut 1410/1994. 

Kalkaşendî, Ebü’l-Abbâs Şihâbüddîn Ahmed b. Alî (ö. 821/1418), Subhu’l-A‘şâ, 
C. 1-14, Dârü’l-Kütübi’l-Mısrıyye, Kahire 1340/1922. 

Kâtib Çelebi (ö. 1067/1657), Keşfü’z-Zunûn, haz. Şerefettin Yaltkaya ve Rifat 
Bilge, C. 1-2, Türk Tarih Kurumu Yayınları, Ankara 2014. 

Kayrevânî, Ebû Alî el-Hasen b. Reşîk el-Ezdî el-Mesîlî (ö. 456/1064), el-'Umde 
fi Mehâsini’ş-Şi'ri ve Adâbihi ve Nakdihi, thk. M. Muhammed,Abdulhamid, Beyrut 
1972. 

Kelâî, Ebü’r-Rebî‘ Süleymân b. Mûsâ b. Sâlim (ö. 634/1237), el-İktifâ’ fî bimâ 
Tedammenehû min Megâzî Resûlillâh ve’s-Selâseti’l-Hulefâ’, (thk. belirtilmemiş), C. 
1-2, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut h. 1420. 

_______, İhbârü’l-‘Ulemâ’ bi Ahbâri’l-Hükemâ’, thk. İbrahim Şemseddîn, 
Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1426/2005. 

Kindî, Ebû Ömer Muhammed b. Yûsuf b. Ya‘kûb b. Hafs et-Tücîbî (ö. 350/961), 
Kitâbü’l-Vülât, Matba‘atü’l-Âbâ el-Yesû‘ayn, Beyrut 1908. 

Kurtubî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr b. Ferh (ö. 671/1273), 
el-Câmi‘ li-Ahkâmi’l-Kur’ân, çev. M. Beşir Eryarsoy, C. 1-20, Burcu Yayınları, 
İstanbul 2000. 

Makrîzî, Ebû Muhammed (Ebü’l-Abbâs) Ahmed b. Alî b. Abdilkâdir b. 
Muhammed (ö. 845/1442), es-Sülûk li Marifeti Düveli’l-Mülûk, thk. Muhammed 
Abdülkadir Âtâ, C. 1-7, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1418/1997. 

Mâlik b. Enes, Ebû Abdillâh (ö. 179/795), el-Muvatta’, thk. Muhammed Fuad 
Abdulbâkî, C. 1-2, Dâru İhyâi't-Türâsi'l-Arabî, Beyrut 1406/1985. 

Ma‘mer b. Müsennâ, Ebû Ubeyde et-Teymî el-Basrî (ö. 209/824 [?]), Kitâbü’l-
Hayl, thk. Fritz Krenkow, Dârü’l-Me‘ârifü’l-Osmaniyye, Haydarâbâd 1358/1939. 

Meclisî, Muhammed Bâkır b. Muhammed Takî b. Maksûd Alî (ö. 1110/1698-99 
[?]), Bihârü’l-Envâr, C. 1-104, Müessesetü’l-Vefa’, Sana t.y. 



291 
 
 
 
 
 

Medenî, Sadrüddîn Alî Hân b. Nizâmiddîn Ahmed b. Muhammed Ma‘sûm el-
Hüseynî, Tırazu’l-Evvel, Müessesetü Âl-i Beyt, Kum h. 1426. 

Merzûkî, Ebû Ali Ahmed b. Muhammed b. el-Hasen (ö. 421/1030), Şerhu 
Dîvâni’l-Hamâse, thk. Gureyd eş-Şeyh, C. 1-2, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 2003. 

Mes‘ûdî, Ebü’l-Hasen Alî b. el-Hüseyn b. Alî (ö. 345/956), Mürûcü’z-Zeheb ve 
et-Tenbîh ve’l-İşrâf, th. Kemal Hasen Mer‘î, C. 1-4, Mektebetü’l-Asriyye, Beyrut 
1425/2005. 

Meydânî, Ebü’l-Fazl Ahmed b. Muhammed b. İbrahim (ö. 518/1124), 
Mecma‘u’l-Emsâl, thk. Muhammed Muhyiddin Abdülhamid, C. 1-2, Dârü’l-Me‘ârif, 
Beyrut 1972. 

Moamin et Ghatrif, Traités de Fauconnerie et des Chiens de Chasse, Edition 
Princeps de la Version Franco-Italienne, par. Håkan Tjerneld, Stockholm-Paris: 
Editions C.E. Fritze and Librairie J. Thiébaud 1945. 

Mufaddal ed-Dabbî, Ebü’l-Abbâs Muhammed b. Ya‘lâ el-Kûfî (ö. 178/794 [?]), 
el-Mufaddaliyyât, thk. Ahmet Muhammed Şâkir vd., Dârü’l-Me‘ârif, Beyrut t.y. 

Mukâtil b. Süleyman (ö. 150/767), Tefsîru Mukâtil b. Süleyman, thk. Ahmed 
Ferîd, C. 1-3, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, 2003. 

Mutarrizî, Ebü’l-Feth Burhânüddîn Nâsır b. Abdisseyyid b. Alî el-Hârizmî (ö. 
610/1213), el-Muğrib fî Tertîbi’l-Mu‘rib, Dârü’l-Kütübi’l-Arabiyye, Beyrut t.y. 

Nîsâbûrî, Ebû Bekr Muhammed b. İbrâhîm b. el-Münzir (ö. 318/930 [?]), el-
Evsat fi Sünen ve’l İcma ve’l İhtilaf, Sağîr b. Ahmed b. Muhammed Hanîf Ebû 
Hammâd, C. 1-6, Dâru Taybe, Riyad 1405/1985. 

Nüveyrî, Ebü’l-Abbâs Şihâbüddîn Ahmed b. Abdilvehhâb b. Muhammed (ö. 
733/1333), Nihâyetü’l-Ereb fî Fünûni’l-Edeb, C.1-33, (thk. belirtilmemiş), Dârü’l-
Kütüb ve’l-Vesâikü’l-Kavmiyye, Kahire h. 1423. 

Ömer b. Ebî Rebia el-Mahzûnî (ö. 93/711-12), Dîvân, thk. Muhammed 
Muhyiddîn Abdurrahîm, Matbaatü’s-Saâdeti bi Mısr, Mısır 1956. 

____________, Divân, thk. Fâyez Muhammed, Dârü’l-Kütübi’l-Arabî, Beyrut 
1996. 

Râgıb el-İsfahânî, Ebü’l-Kâsım Hüseyn b. Muhammed b. el-Mufaddal (ö. V./XI. 
yüzyılın ilk çeyreği), Müfredât Kur’an Kavramları Sözlüğü, çev. Abdülbaki Güneş ve 
Mehmet Yolcu, Çıra Yayınları, İstanbul 2012. 

________, Muhâdarâtü’l-Üdebâ’ ve Muhâverâtü’ş-Şu‘arâ’ ve’l-Büleğâ, C. 1-2, 
Dâru ve Mektebetü’l-Hilâl, Beyrut t.y. 



292 
 
 
 
 
 

Râzî, Ebû Abdillâh Zeynüddîn Muhammed b. Ebî Bekr b. Abdilkâdir (ö. 
666/1268’den sonra), Muhtâru’s-Sıhah, Mektebetü Lübnan, Beyrut 1986. 

Sâbî, Ebü’l-Hasen (Hüseyn) Hilâl b. el-Muhassin b. İbrâhîm b. Hilâl el-Harrânî 
(ö. 448/1056), Kitâbü’l-Vüzerâ’, thk. Abdüssettâr Ahmed Ferâc, Mektebetü’l-‘Ayân, 
ty. 

Safedî, Ebü’s-Safâ (Ebû Saîd) Salâhuddîn Halîl b. İzziddîn Aybeg b. Abdillâh 
(ö. 764/1363), el-Vâfî bi’l-Vefeyât, thk. Ahmed el-Arnavût ve Türkî Mustafa, Dâru 
İhyai’ et-Türâs, Beyrut 1420/2000. 

Sâgânî, Ebü’l-Fezâil Radıyyüddîn (Radî) Hasen b. Muhammed b. Hasen (ö. 
650/1252), el-‘Ubâbü’z-Zâhir ve’l-Lübâbü’l-Fâhir, thk. Feyr Muhammed Hasen, C. 
1-3, Matbaâti’l-Mecm‘a el-İlmi’l-Irâkî, Bağdat 1398/1978. 

Sâhibî et-Tacî, Muhammed b. Ali b. Kemâl (ö. h. 677 sonrası), Hilbe fî Esmaü’l-
Hayl el-Meşhûra fî Câhiliyye ve’l-İslâm, thk. Hâtim Sâlih ed-Dâmen, Dârü’l-Beşâir, 
Dımaşk 1430/2009 

Sa‘lebî, Ebû İshâk Ahmed b. Muhammed b. İbrâhîm (ö. 427/1035), el-Keşf ve’l-
Beyân ‘an Tefsîri’l-Kur’ân, thk. Ebi Muhammed b. Aşûr, C. 1-10, Dârü İhyait-
Türâsi’l-Arabi, Beyrut 2002. 

San‘ânî, Ebû İbrâhîm İzzüddîn Muhammed b. İsmâîl (ö. 1182/1768), Sübülü’s-
Selâm, C. 1-4, Dârü İhyait-Türâsi’l-Arabi, Beyrut 1960. 

Sarakustî, Ebü’l-Kâsım Sâbit b. Hazm b. Abdirrahmân el-Endelüsî (ö. 313/925), 
ed-Delâ’il fî Garîbi’l-Hadîs̱, thk. Muhammed b. Abdullah el-Kannâs, C. 1-3, 
Mektebetü Abîkân, Riyad 2001. 

Seâlibî, Ebû Mansûr Abdülmelik b. Muhammed b. İsmâîl (ö. 429/1038), 
Simârü’l-Kulûb fi’l-Muzâf ve’l-Mensûb, thk. Muhammed Ebü’l-Fazl İbrahim, Dârü’l-
Me‘ârif, 1958. 

_______, Fıkhu’l-Luğa, thk. Cemâl Tulbe, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut t.y., 

Sehîm, Abdibeni el-Hashâs, Dîvân, thk. Abdulaziz Mîmeni, Dârü’l-Kütübi’l-
Mısrıyye, Kahire 1369/1950. 

Selâme b. Cendel, Ebû Mâlik et-Temîmî el-Hârisî (ö. 608 [?]), Dîvân, thk. 
fahreddîn Kabâve, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1407/1987. 

Seleme b. Âsım, Ebû Tâlib el-Mufaddal (ö. 290/903’ten sonra), Kitâbü’l-Melâhî 
ve Esmâ’ihâ min Kıbeli’l-Mûsîkâ, thk. Gattâs Abdülmelik Habeşe, el-Heysetü’s-
Sariyye el-‘Ammetü’l-Küttâb, Kahire 1984. 



293 
 
 
 
 
 

Sem‘ânî, Ebû Sa‘d Abdülkerîm b. Muhammed b. Mansûr (ö. 562/1166), el-
Ensâb, thk. Abdurrahman b. Yahyâ vd., C. 1-13, Dârü’l-Me‘ârifü’l-Osmaniyye, 
Haydarabat 1382/1962. 

Serahsî, Ebû Bekr Şemsü’l-eimme Muhammed b. Ebî Sehl Ahmed (ö. 483/1090 
[?]), el-Mebsût, C. 1-29, Dârü’l-Me‘ârif, Beyrut 1978. 

Şeybânî, Ebû Amr İshâk b. Mirâr (ö. 213/828 [?]), Kitâbü’l-Cîm, thk. İbrâhîm 
el-Ebyârî ve Muhammed Halef Ahmed, C. 1-3, el-Metâbi‘u’l-Emiriyye, Kahire 
1394/1974. 

Süyûtî, Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-
Hudayrî (ö. 911/1505), el-Muhâdarât ve’l-Muâverât, Dârü’l-Garbi’l-İslâmî, Beyrut h. 
1424. 

__________, ed-Dürrü’l-Mensûr fi’t-Tefsîr bi’l-Me’sûr, çev. Hüseyin Yıldız, C. 
1-16, Ocak yayıncılık, İstanbul 2012.   

Taberânî, Ebü’l-Kâsım Müsnidü’d-dünyâ Süleymân b. Ahmed b. Eyyûb (ö. 
360/971), Müsnedu’ş-Şâmiyyin, thk. Hamdi b. Abdulmecid es-Selefi, Müessesetü’r-
Risâle, Beyrut 1405/1974. 

________, el-Mu‘cemü’l-Kebîr, thk. Hamdî b. Abdi’l-Mecîd,es-Silefî, 
Mektebetü İbn Teymiyye, Kahire t.y. 

________, Mu‘cemü’l-Evsat, thk. Tarık b. İvadullah b. Muhammed ve 
Abdurraman b. İbrahim el-Hüseyni, C. 1-10, Kahire t.y. 

Taberî, Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmülî (ö. 310/923), 
Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülûk, thk. Muhammed Ebû Fadl İbrahim, C. 1-11, Dârü’l-
Me‘ârif, Kahire 1387/1967. 

________, Tefsîru’t-Taberî Câmi‘u’l-Beyân ‘an Te’vîli Âyi’l-Kur’ân, thk. 
Abdullah b. Abdülmuhsin et-Türkî, C. 1-24, Dâru Hicr, Kahire 1422/2001. 

Tebrîzî el-Hatîb, Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Ali b. Muhammed (ö. 502/1109), 
Şerhu'l-Muallakâti'l-Aşri'l-Müzehhebât, Dârü’l-Fikr, Beyrut 1998. 

Tevhîdî, Ebû Hayyân Alî b. Muhammed b. Abbâs (ö. 414/1023), el-Besâ’ir ve’z-
Zehâ’ir, thk. Vedâd Kâdıı, C. 1-9, Dârü’s-Sâdr, Beyrut 1408/1988. 

Tırımmâh, Ebû Nefr (Ebû Dubeybe) el-Hakem b. Hakîm b. el-Hakem b. Nefr (ö. 
125/743 [?]), Dîvân, thk. İzzet Hasan, Dârü’l-Şarku’l-Arabiyye, Beyrut 1414/1994. 

Tirmizî, Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ b. Sevre (Yezîd) (ö. 279/892), , Muhtasar 
Şemail-i Şerîf Tercemesi, çev. M. Raif Efendi, İhya Yayınları, Konya 1976. 



294 
 
 
 
 
 

‘Umar al-Bâzyâr, Muhammad ibn  ‘Abd Allâh ibn, Libro De Los Animales Que 
Cazan (Kitāb Al-Ŷawârih), ed. J.M. Fradejas Rueda, Editorial Casariego, Madrid 
1987. 

Vâhidî, Ebü’l-Hasen Alî b. Ahmed b. Muhammed en-Nîsâbûrî (ö. 468/1076), 
Esbâb-ı Nüzûl, çev. Necati Tetik ve Necdet Çağıl, İhtar Yayıncılık, İstanbul t.y. 

Vâkıdî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Ömer b. Vâkıd el-Eslemî el-Medenî (ö. 
207/823), Kitâbü’l-Megâzî, thk. Marsden Jones, C. 1-4, Müessesetü'l-A'lemi li'l-
Matbuat, Beyrut 1989. 

Velîd b. Yezîd (ö. 126/744), Dîvân, thk. Ceber Bâlî, C. 1-2, Matba‘âtü İbn 
Zeydûn, Dımaşk 1355/1937. 

Yâkût el-Hamevî, Ebû Abdillâh Şihâbüddîn el-Bağdâdî er-Rûmî (626/1228), 
Mu‘cemü’l-Büldân, Dârü’l-İhyâ’i et-Terâsül Arabiyye, Beyrut 1399/1979. 

__________, Mu‘cemü’l-Üdebâ’, thk. İhsan Abbâs, C. 1-7, Dârü’l-Arabi’l-
İslamî, Beyrut 1414/1993. 

Zebîdî, Ebü’l-Feyz Muhammed b. Muhammed b. Abdürrezzak el-Murtazâ (ö. 
1205/1791), Tâcü’l-‘Arûs min Cevâhiri’l-Kâmûs, thk. İbrahim et-Terzî, Matbaa 
Hükûmetü’l-Kuveyt, Kuveyt 1972. 

Zebîdî, Ebü’l-Abbâs Zeynüddîn (Şihâbüddîn) Ahmed b. Ahmed b. Abdillatîf eş-
Şercî (ö. 893/1488), Sahîh-i Buhârî Muhtasarı Tecrîd-i Sarîh Tercümesi, çev. Kâmil 
Miras, C. 12, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, Ankara 1985- 1986. 

Zehebî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân (ö. 
748/1348), Siyeru A‘lâmi’n-Nübelâ, Dârü’l-Hadîs, Kahire 1427/2006. 

Zemahşerî, Ebü’l-Kâsım Cârullah b. Mahmûd b. Ömer b. Ahmed (ö. 538/1144), 
el-Müstaksâ fî Emsâli’l-Arab, C. 1-2, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1987. 

________, Esâsü’l-Belâga, thk. Muhammed Bâsil, C. 1-2, Dârü’l-Kütübi’l-
İlmiyye, Beyrut 1998. 

________, el-Fâ’ik fî Garîbi’l-Hadîs, thk. Ali Muhammed Becavî ve 
Muhammed Ebü’l-Fadl İbrahîm, C. 1-4, Dârü’l-Me‘ârif, Beyrut t.y. 

Zübeyrî, Ebû Abdillâh Mus‘ab b. Abdillâh b. Mus‘ab ez-Zübeyrî (ö. 236/851), 
Kitâbü Nesebi Kureyş, thk. Lèvi-Provençal, Dârü’l-Me‘ârif, Kahire 1982 

Zübyânî, Ebû Ümâme (Ebû Akreb) Ziyâd b. Muâviye b. Dabâb (Dıbâb) b. Câbir 
en-Nâbiga (ö. 604 [?]), Dîvân, thk. Muhammed Ebü’l-Fazl İbrahim, Dârü’l-Me‘ârif, 
Kahire ty. 



295 
 
 
 
 
 

C. Araştırma ve Makaleler 

Abdülbâkî, M. Fuad, el-Mu’cemü’l-Müfehres li Elfâzı’l-Kur’âni’l-Kerîm, Çağrı 
Yayınları, İstanbul 1986. 

Abdülğanî, Ebû Ğudde Hasan, “er-Rıfku bi’l-Hayvan Beyne’l-İtidâli ve’l-
Ğuluvvi”, el-Vâ‘yu’l-İslâmî, S. 411, 2000. 

Ahsan, Muhammad Manazir “Abbasîler Döneminde Sosyal Hayat (Ev İçinde ve 
Açık Havada Oynanan Oyunlar)”, çev. Mehmet Emin Şen, Tarih Okulu, S. 12, 2012, 
ss. 235-260. 

Altungök, Ahmet, "İslam Öncesi Dönem İran'da Tıp ve Tebâbet", Tarih 
İncelemeleri Dergisi, 31/2, 2016, ss.353-382. 

Akasoy,  Anna, “Falconry in Arabic Literature: From Its Beginnings to the Mid-
9th Century”, Raptor and Human: Falconry and Bird Symbolism Throughout The 
Millennia on A Global Scale, eds. Karl-Heinz Gersmann and Oliver Grimm, 
Wachholtz Verlag GmbH, Kiel/Hamburg 2018, ss. 1769-1791. 

____________, “The Influence of Arabic Tradition of Falconry and Hunting on 
Western Europe,” Islamic Crosspollinations: Interactions in the Medieval Middle 
East, eds. Anna Akasoy, James E. Montgomery and Peter E. Pormann, Gibb Memorial 
Trust, Exter 2007, ss. 406-427. 

_____________, “Falconry in Arabic Literature: from Its Beginnings to the Mid-
9th Century”, Raptor and Human: Falconry and Bird Symbolism Throughout the 
Millennia on Global Scale, eds. Karl-Heinz Gersmann and Oliver Grimm, Kiel 2018, 
ss. 1769-1791. 

Akasoy, Anna and Stefan Georges, Muhammad ibn ‘Abdallâh al-Bâzyâr Das 
Falken- und Hundebuch des Kalifen al-Mutawakkil, Akademie Verlag, Berlin 2005. 

Akdemir, Hikmet, “Kur’an Açısından Ekolojik Denge ve Avlanma”, Harran 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 20/20, Aralık 2008, ss. 193-200. 

Akgündüz, Ahmet, Osmanlı Kanunnameleri ve Hukukî Tahlilleri, C. 2, Fey 
Vakfı, İstanbul 1990. 

Ali, Cevâd, el-Mufassal fî Târîhi’l-Arab Kable’l-İslâm, C. 1-10, Sâ‘adet 
Câmi‘atü Bağdât, Bağdat  1413/1993. 

Altınay, Ramazan, “Erken Dönem İslam Toplumunda At Yarışları”, Dokuz Eylül 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, S. 17,2006, ss. 129-144. 



296 
 
 
 
 
 

Amilî, Eymen el-Musevî, Hukûku’l-Hayvan fî’l-İslâm, C. 2, Dârü’l-Hâdi, Beyrut 
2004. 

Arberry, Arthur J., The Chester Beatty Library A Handlist Of The Arabic 
Manuscripts, C. 5, Hodges, Fıggıs & Co. Ltd Dublin, 1962. 

Armutak, Altan, “İslam Dini Kutsal Kitabında Hayvan Hakları”, İstanbul 
Üniversitesi Veteriner Fakültesi Dergisi, 34/1, 2008, ss. 57-66. 

Aslan, Fatma Betül, "İslam Öncesi Dönemden Emevî Döneminin Sonuna Kadar 
Tercüme Faaliyetleri", Eskiyeni, S. 27, 2013, ss. 165-177 

Aslan, Nesim, Aristo'ya Atfedilen Anonim Baytarnâme, Marmara Üniversitesi 
Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, İstanbul 2015. 

Ateş, Ali Osman, Cahiliye ve Ehl-i Kitap Örf ve Âdetleri, Beyan Yayınları, 
İstanbul 1996. 

Ateş, Ali Osman, Kur’an ve Hadislere Göre Şeytan, Beyan Yayınları, İstanbul 
1996. 

Ateş, Ali Osman, “İslam ve Doğal Hayatın Korunması”, Çukurova Üniversitesi 
İlahiyat Fakültesi Dergisi, 3/1, 2003 ss. 1-34. 

Ateş, Süleyman, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, Yeni Ufuklar Neşriyat, İstanbul 
1988. 

Aydın, Mustafa, Câhiz ve Edebi Görüşleri, İstanbul Aydın Üniversitesi 
Yayınları, İstanbul 2018. 

Aycan, İrfan, vd., Emevî Dönemi Bilim, Kültür ve Sanat Hayatı, Ankara Okulu 
Yayınları, Ankara 2011. 

Azizova, Elnure, Hz. Peygamber Döneminde Çalışma Hayatı ve Meslekler, İsam 
Yayınları, Ankara 2017. 

Bakkaloğlu, M. K. Abdüssamet, Câhiliyye Dönemi Aile Hukuku, Marmara 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, İstanbul 
1995. 

Baktır, Mehmet, “Cahız'ın Varlık ve Tabiat Anlayışı”, Cumhuriyet Üniversitesi 
İlahiyat Fakültesi Dergisi, 10/2, 2006, ss. 237-256. 

Banzaroğlu, İbrahim, Ankara Üniversitesi Veterinerlik Fakültesinde Bulunan ve 
Aristo’ya Atfedilen Anonimleşmiş Baytarnâmeler: Kitabu Baytarnâme I (vr. 1b – 42a) 
(İnceleme – Metin – Dizin – Tıpkıbasım), Marmara Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları 
Enstitüsü Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, İstanbul 2014. 



297 
 
 
 
 
 

Baş, Eyüp, “İslam Kurumları Tarihine Giriş”, İslam Kurumları Tarihi, ed. Eyüp 
Baş, Grafiker Yayınları, Ankara 2013.  

Bayrakdar, Mehmet, İslam’da Bilim ve Teknoloji Tarihi, Türkiye Diyanet Vakfı 
Yayınları, Ankara 2020. 

Bayraktar, Mehmet, “Câhiz ve Biyolojik Evrimciliğin Doğuşu”, çev. Mehmet 
Vural, Kelam Araştırmaları Dergisi [Kader], 10/1, 2012, ss. 117-126. 

Becker, Carl Heinrich, “Die Ibn el-Kelbi-Handschriften im Escorial”, Zeitschrift 
der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft, S. 56, 1902, ss. 796-799. 

Belek, Kayrat, Eski Türklerde At ve At Kültürü (Dünden Bugüne Kırgız Hayatı 
Örneği), Gazi Türkiyat Dergisi, Bahar/16, 2015, ss. 111-128. 

Besec, Ahmed Hasan, el-Ahtal: Şâir Benî Ümeyye, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye 
Lübnan 1414/1993. 

Bı̇lge, Rıfat, “İstanbul Kütüphanelerinde Bulunan Baznameler”, Türkiyat 
Mecmuası, C. 8, 2011, ss. 169-182. 

Bilgen, Kıral, Nitel Bir Veri Analizi Yöntemi Olarak Doküman Analizi, Siirt 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, S. 15, 2020, ss. 170-189. 

Bilmen, Ömer Nasuhi, Hukukî İslamiyye ve Istılâhâtı Fıkhıyye Kamusu, C. 3, 
Bilmen Basım ve Yayınevi, İstanbul 1967. 

Bor, Adil, Kur’ân’a Göre Hayvan Hakları, Marmara Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, İstanbul 2005. 

Bozkurt, Nebi, Hadiste Folklor-Eğlence, Marmara Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Vakfı Yayınları, İstanbul 1997. 

Brockelmann, Carl, History of the Arabic Written Tradition Supplement, trans. 
Joep Lameer, C. 1, Brill, Leiden 2017. 

Cabirî, Muhammed Abid, Arap-İslam Kültürünün Akıl Yapısı, çev. Burhan 
Köroğlu-Hasan Hacak-Ekrem Demirli, Kitabevi Yayınları, İstanbul 2000. 

Can, Yılmaz, İslam Şehirlerinin Fiziki Yapısı, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 
Ankara, 2014. 

Cârim, Muhammed Nu’man, Edyânu’l-‘Arab, Matba‘atu’s-Sa‘âde, Mısır 1923. 

Çelebioğlu, Sarım ve Baytop, Turhan, Ortaçağ Eczacılık Tarihine Kısa Bir 
Bakış ve İlk Bitkisel Droglar, Farmakognozi Enstitüsü Yayınları, İstanbul 1947. 



298 
 
 
 
 
 

Çelik, Ali, “Asr-ı Saadette Halk İnançları”, Bütün Yönleri ile Asr-ı Saadette 
İslam, C. 4, Beyan Yayınları, İstanbul 1994. 

Ceviz, Nurettin, “Muallaka Şairlerinin Şiirlerinde At Tasviri”, EKEV Akademi 
Dergisi, 3/1, 2001, ss. 265-278. 

___________, “Cahiliye Döneminde Süvari Şairler”, EKEV Akademi Dergisi, S. 
6, 2002, ss. 175-203. 

___________, “Arap Şiirinde Deve Motifi”, 38. Uluslararası ICANAS Kongresi, 
Ankara, 10-15 Eylül 2007, ss. 53-61. 

Çetin, Mustafa, “Kur’an’da Şifâ Kavramı”, Dokuz Eylül Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi, S. 7, 1992, ss. 67-82. 

Çıbıklı, Süleyman Recep, "Ezdâddan Kabul Edilen Bazı Kelimeler ve Bunların 
Bazı Tefsir ve Meallere Yansımaları", Eskişehir Osmangazi Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi, 1/1, 2014, ss. 253-280. 

Çınar, Ali Abbas, Türklerde At ve Atçılık, Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara 
1993. 

Dağdelen, Beste, Kitabu Baytarnâme (Ankara Üniversitesi Veterinerlik 
Fakültesi Kütüphanesi) (İnceleme-Metin-Dizin-Tıpkıbasım), Marmara Üniversitesi 
Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, İstanbul 2016. 

Detlef, Möller, Studien zur Mittelalterlichen Arabischen Falknereiliteratur, 
Walter de Gruyter & Co., Berlin 1965. 

Demirhan, Ayşegül, “Halk Hekimliğinin Tanımı, Tarihi Gelişimi ve 
Özellikleri”, Tıp Dünyası Dergisi, Ankara, 1985, 58/6, s. 191-205. 

Demirayak, Kenan, Yanık, Nevzat H. ve Ceviz, Nurettin, Yedi Askı, Ankara 
Okulu Yayınları, Ankara 2010. 

Dilek, Mehmet, “Hadislerde Hayvan Bedenlerine Eziyete Engel Olma 
Örnekleri”, Uluslararası Türk Kültüründe Beden Sempozyumu, İstanbul, 4-5 Nisan 
2007, s. 201-210. 

Dilgimen, Hilmi, Veteriner Hekimliği Tarihi, Bozkurt Matbaası, İstanbul 1947. 

Dinçer, Ferruh, “An Analytical Approach to the Veterinary Knowledge of the 
Islamic Period”, Historia Medicinae Veterinariae, ed. Ferruh Dinçer, Ankara 
University Press, Ankara 2002, ss. 177-194. 

Doru, M. Nesim, Doğu’dan Batı’ya Düşüncenin Serüveni, ed. Bayram Ali 
Çetinkaya, C. 5, İnsan yayınları, İstanbul 2015. 



299 
 
 
 
 
 

Driesch, Angela von den, “Ethnoveterinary Medicine- An Aspect of The History 
of Veterinary Medicine”, Historia Medicinae Veterinariae, ed. Ferruh Dinçer, Ankara 
University Press, Ankara 2002, 27/1-4, 2002, ss. 131-141. 

Driesch, Angela von den und Joris Peters, Geschichte der Tiermedizin: 5000 
Jahre Tierheilkunde, Schattauer Verlag, Stuttgart 2003. 

Dundes, Alan, “Wet and Dry, the Evil Eye: An Essay in Indo-European and 
Semitic Worldview”, The Evil Eye: A Casebook, ed. Alan Dundes, Madison 1992, ss. 
257-312. 

Dunlop, Robert H. and Williams, David J., Veterinary Medicine An İllustrated 
History, Mosby Year Book Publishing, St. Louis 1996. 

Ebû Nâci, Mahmud Hasan, Şu'ara'u'l-'Arab el-Fursân fi'l-Cahiliyyeti ve'l-İslam, 
Dımaşk 1984. 

Emiroğlu, Tahsin, Esbâb-ı Nüzûl: Kur’an Âyetlerinin İniş Sebepleri ve Tefsirleri, 
C. 10, Yenikitap Basımevi, Konya 1965. 

Erk, Nihal, “Veteriner Tarihi Üzerine Kısa Bir Bakış”, Ankara Üniversitesi 
Veteriner Fakültesi Dergisi, 4/3-4, 1957, ss. 139-144. 

__________, “Bir Baytarnâme İncelemesi”, Ankara Üniversitesi Veteriner 
Fakültesi Dergisi, 6/ 1-2, 1960, ss. 126-135. 

__________, “Dokuzuncu Yüzyılda Ait ‘Kitab al-Hayl val-Baytara’ Üzerinde 
Bir İnceleme”, Ankara Üniversitesi Veteriner Fakültesi Dergisi, 8/4, 1962, ss. 367-
386. 

__________, Veteriner Tarihi, Ankara Üniversitesi Veteriner Fakültesi 
Yayınları, Ankara 1978.  

Erk Nihal ve Dinçer Ferruh, “XVinci ya da XVIıncı Yüzyıla Ait Olduğu Sanılan 
Bir Baytarnâme İncelemesi”, Ankara Üniversitesi Veteriner Fakültesi Dergisi, 14/2, 
1967, ss. 117-139. 

Erkoçoğlu, Fatih, Emevîlerin Dönüm Noktası Abdülmelik b. Mervan, Türkiye 
Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara 2011. 

___________, “Emevîler Döneminde Beşerî Bilimler”, Kırıkkale Üniversitesi 
Sosyal Bilimler Dergisi, C. 9, 2019, ss. 49-60. 

Erkol, Ahmet, “İslam Kültür Mirasının İnşasında Erken Dönem Mu’tezile 
Kelamcılarından Cahız’ın Kelami Değerlendirmeleri”, e-Şarkiyat İlmi Araştırmalar 
Dergisi, 2/3, 2010, ss. 3-15. 



300 
 
 
 
 
 

Erturhan, Sabri, “Hayvan Öldürme ile İlgili Fıkhî Hükümler”, Bilimname, 17/2, 
2009, ss. 97-121. 

Ertuğay, Recep, “Hz. Peygamber’in Sünnetinde Hayvanlara Şefkat”, Sosyal 
Bilimler Araştırma Dergisi, 17/1, 2019, ss. 197-208. 

Esad, Mahmud, İslam Tarihi, sad. Ahmed Lütfi Kazancı ve Osman Kazancı, 
İstanbul 1983. 

Eser, Ayşe Gülin ve Bilgücü, Ertuğrul, “Sütçü İneklerde Meme Sağlığı ve Sağım 
Hijyeninin Önemi”, II. Uluslararası Farkındalık Konferansı, Çanakkale, 5-7 Aralık 
2019, ss. 629-938. 

Ess, Josef van ve Mehmet Bulğen, “Ebû İshâk en-Nazzâm Örneği Üzerinden 
Kelâm-Bilim İlişkisi”, Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, S. 46, 2015, 
ss. 267-286. 

Fischer, Klaus-Dietrich, Ancient Veterinary Medicine: A Survey of Greek and 
Latin Sources and Some Recent Scholarship, Medizinhistorisches Journal, 3/4, 1988, 
ss. 191-209. 

Foltz, Richard C., Animals in Islamic Tradition and Muslim Cultures, Oneworld 
Publication, England, 2006. 

Geyikoğlu, Nilay, Hacı Ali Bin Hacı Muhammed Aksarayi'nin Kitabu 
Baytarnâme Tercümesi (İnceleme - Metin - Dizin), Marmara Üniversitesi Türkiyat 
Araştırmaları Enstitüsü, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, İstanbul 2010. 

Goebel,Veronika and Martin Heide, “Transmission of Greek and Arabic 
Veterinary Literature”, La Veterinaria Antica e Medievale. Testi Greci, Latini, Arabi 
e Romanzi Atti del II Convegno internazionale, Catania, 3-5 ottobre 2007, Lugano 
2009. ss. 293-307. 

Gruendler, Beatrice, The Rise of the Arabic Book, Harvard University Press, 
Cambridge 2020. 

Gutas, Dimitri, Yunanca Düşünce Arapça Kültür, çev. Lütfü Şimşek, İstanbul 
2020. 

Günaltay, M. Şemsettin, İslam Öncesi Arap Tarihi, Ankara Okulu Yayınları, 
Ankara 2013. 

Günday, Onur, Antikçağ’dan Ortaçağ’a Hayvanlar, Celal Bayar Üniversitesi 
Sosyal Bilimler Enstitüsü Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Manisa 2010. 

Hadislerle İslam, ed. Mehmet Emin Özafşar vd, C. 5, Diyanet İşleri Başkanlığı 
Yayınları, Ankara 2020. 



301 
 
 
 
 
 

Hill, Donald Routledge, “İlk Arap Fetihlerinde Deve ve Atın Rolü”, Marife, çev. 
Mehmet Nadir Özdemir, Bahar 2012, ss. 139-150. 

Hakîm, Ahmed b. Mîlâd, Târîhu’t-Tıbbi’l-Arabi ve’t-Tunis, Matbaa el-İtcâhu’t 
Tunis, Tunus 1980. 

Hamidullah, Muhammed, “Nouveaux Rapports de l'europe Avec l’orient 
Musulman aux Moyen Âge”, Arabica, S. 7, 1960, ss. 281-300. 

___________, İslam Peygamberi, çev. Salih Tuğ, C. 1, İrfan Yayıncılık, İstanbul 
1993. 

Hayat, Ali, “Atlarda Yanlış Besleme Sonucu Topallığa Sebep Olan Hastalıklar”, 
Harran Üniversitesi Veteriner Fakültesi Dergisi, 2/1, 2013, s. 54-60. 

Hayes, E.R., Urfa Akademisi, çev. Yaşar Günenç, Yaba Yayınları, İstanbul 
2002. 

Heide, Martin, “Beschreibung und Behandlung einiger Erkrankungen, die die 
Extremitäten der Pferde betreffen aus dem Kitāb al-furūsīya wa-1-baytara des 
Muhammad ibn Ya'qūb ibn ahī Hizām al-Huttulī”, Die Welt Des Orients, Vol. 34, 
2004.  

____________, Das Buch der Hippiatrie-Kitab al-Baytara von Muhammad ibn 
Ya'qub ibn ahi Hizam al-Huttali, Harrassowitz Verlag, Wiesbaden 2008. 

Lucas, Henry Stephen, A Short History of Civilization, The Maple Press 
Company, 1953 New York. 

Hizmetli, Sabri, İslâm Tarihi İlk Dönemler, Özkan Matbaacılık, Ankara 2001. 

Hoyland, Robert G. And Philip F. Kennedy, Islamic Reflections, Arabic 
Musings: Studies in Honour of Alan Jones, Gibb Memorial Trust, Cambridge 2004. 

İbrahim, Fazıl Halîl, "Emevîler Döneminde Tercüme Faaliyetleri ve İlmi 
Gelişmelerin Öncü Hareketleri". Harran Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, S. 7, 
2001, ss. 169-195. 

İbrahim Kafesoğlu, Türk Milli Kültürü, Ötüken Neşriyat, İstanbul 1998. 

İlhan, Nadir ve Şenel, Mustafa, “Dîvânu Lugat’it Türk’e Göre Av, Avcılık ve 
Hayvancılıkla İlgili Kelimeler ve Kavram Alanları”, Turkish Studies, 3/1, İstanbul, 
2008, ss. 259-277. 

İnan, Afet, Eski Mısır Tarih ve Medeniyeti, Türk Tarih Kurumu Yayınları, 
Ankara 1992. 



302 
 
 
 
 
 

Kaleci, Muhammed Revvas, el-Mevsuâtu’l-Fıkhiyyetü’l-Müyessere, (1-2), 
Dâru’n-Nefâis, Beyrut 2000. 

Karlığa, Bekir, “İslam'da Tercüme Hareketleri”, II. Uluslararası İslam 
Düşüncesi Konferansı, İstanbul, 25-27 Nisan 1997, ss. 84-98. 

_____________, “İslâm Düşüncesinde Canlı Varlık Anlayışı”, Hayvan Hakları, 
ed. İsmet Sungurbey, Maltepe Üniversitesi Hukuk Fakültesi Yayınları, 1999, ss. 1094-
1103. 

Kayacık, Ahmet, "İskenderiye Okulu ve Tıbbî Mantıkî Gelenek". Bilimname, S. 
36, 2018, ss. 91-108.  

Keşküş, Ali Osman, Sokak Köpeklerinde Farkli Teknikler ile Yapılan 
Kastrasyonun Postoperatif Komplikasyonları, Harran Üniversitesi Sağlık Bilimleri 
Enstitüsü Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Hatay 2015. 

Kettânî, Muhammed Abdülhay b. Abdilkebîr b. Muhammed, et-Terâtîbü’l-
İdâriyye, çev. Ahmet Özel, C. 1-2, İz Yayıncılık, İstanbul 2003. 

Kılıç, Ünal, “Berîd/Posta Teşkilatı ve Menzilhâne”, İslâm Kurumları Tarihi, ed. 
Eyüp Baş, Grafiker Yayınları, Ankara 2013, ss. 207-218. 

Kırca, Celal, “Din ve Bilim Açısından Nazar”, Diyanet İlmi Dergi, 22/1, 1986, 
ss. 38-47. 

Koşum, Adnan, “İslam Hukukunda Hayvanların Yaşama Hakları Bağlamında 
Köpeklerin Öldürülmeleri Sorunu”, İslam Hukuku Araştırmaları Dergisi, S. 26, 2015, 
ss. 299-309. 

_____________, “Hayvan Refahı Bağlamında Fıkıhta Hayvan Kesimi”, İslam 
Hukuku Araştırmaları Dergisi, S. 30, 2017, s. 439-460. 

____________, İslam Hukukunda Hayvan Hakları, Diyanet İşleri Başkanlığı 
Yayınları, Ankara 2018. 

Köksal, Mustafa Asım, Hz. Muhammed ve İslamiyet, C. 9, Şamil Yayınevi, 
İstanbul 1981. 

Kruk, Remke, “Timotheus of Gaza's on Animals in The Arabic Tradition”, Le 
Muséon, 114/3, 2001, ss. 355-387. 

Kur’an Yolu Türkçe Meal ve Tefsiri, C. 1, 5, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 
Ankara 2003. 



303 
 
 
 
 
 

Kutluay, İbrahim, "Hz. Peygamber’in Zeyd b. Sâbit’e Yahudi Yazısını/Dilini 
Öğrenme Talimatı Vermesi ile İlgili Rivâyetlerin Değerlendirilmesi" Hadis Tetkikleri 
Dergisi, 7/2, 2010, ss. 129-157. 

Küçük, Esma, Ankara Üniversitesi Veterinerlik Fakültesinde Bulunan ve 
Aristo'ya Atfedilen Anonimleşmiş Baytarnâmeler: Kitabu Baytarnâme II (Vr. 42b-94b) 
(İnceleme-Metin-Dizin-Tıpkıbasım), Marmara Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları 
Enstitüsü Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, İstanbul 2014. 

Küçükaslan, Özgül, “Tarama Sözlüğü’nde Hayvan, Hayvancılık ve Veteriner 
Hekimliğine İlişkin Söz Varlığı”, Turkish Studies, 12/9, 2017, ss. 89-134. 

Kürbâsî, Bâkır Muhammed, “İlmü’l-Hayvan fî’t-Türâsi’l-Arabî’l-İslamî”, 
Mecelletü’l-Kûfe li’l-‘Ulûm et-Tıbbiyyetü’l-Baytariyye, S. 1, 2010, ss. 85-90. 

Lane, Edward William, Arabic-English Lexicon, C. 1, Librairie du Liban, Beirut 
1968. 

Langlois Ch. V. ve Ch. Seignobos, Târîh Tetkiklerine Giriş, çev. Galip Ataç, 
Türk Tarih Kurumu, Ankara 2010. 

Malçok, Esra, Aristo'ya Atfedilen Anonim Baytarnâme (Vr. 48b-105b)(Giriş-
Metin-Dizin-Tıpkıbasım), Marmara Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü, 
Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, İstanbul 2015. 

Mâlikî, Ahmed b. Muhammed es-Sâvî, Hâşiyetü’l-Allâme es-Sâvi alâ Tefsîri’l-
Celâleyn, (1-4), Dârü’l-Fikr, Beyrut 2003. 

Marulcu, H. Tevfik, Mu’tezile Ekolünün Tanrı-Alem-İnsan Görüşlerinin 
Oluşumunda İlkçağ Felsefesinin Etkileri, Süleyman Demirel Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Isparta 2002. 

McDonald, M. V., “Bir Tür Olarak Arap Edebiyatında Hayvanı Konu Alan 
Kitaplar”, çev. Şener Şahin, Uludağ Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi, 16/2, 
2007, ss. 393-403. 

McCabe, Anne, A Byzantine Encyclopaedia of Horse Medicine: The Sources, 
Compilation, and Transmission of the Hippiatrica, Oxford University Press, Oxford 
2007. 

McNeill, William H., Dünya Tarihi, çev. Alaeddin Şenel, İmge Kitabevi, Ankara 
2004.  

Mendûr, Tâmer, “el-Baytaratü ‘inde’l Müslimîn fî’l ‘Asrîn el-Emevî ve’l 
Abbâsî”, Dârü Nâşirî li’l-Neşri el-Elektrûnî¸ 2016, 
https://www.nashiri.net/index.php/articles/medicine-and-science/5881, (08.01.2021).  



304 
 
 
 
 
 

Necefî, Muhammed Hasen, Cevâhiru’l-Kelâm, Dâru İhyai’t-Turasi el-Arabi, C. 
5, Beyrut ty 

Önkal, Ahmet "Araplarda Ensab İlmi ve İslam Tarihi Açısından Önemi" 
Necmettin Erbakan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 3/3, 1990, ss. 117-132. 

Özdemir, Murat, Nitel Veri Analizi: Sosyal Bilimlerde Yöntembilim Sorunsalı 
Üzerine Bir Çalışma, Eskişehir Osmangazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 11/1, 
2010, ss. 323-343. 

Özen, Abdullah, Milli Kütüphanede'ki Yazma Baytarnâmeler Üzerinde Tarihsel 
İncelemeleri, Ankara Üniversitesi Sağlık Bilimleri Enstitüsü, Yayımlanmamış 
Doktora Tezi, Ankara 1999. 

Özgür, Atilla, “Veteriner Hekim Terimi Üzerine Tarihsel Bir Araştırma”, 
Ankara Üniversitesi Veteriner Fakültesi Dergisi, 44/1, 1997, s. 97-103. 

Öztürk, Levent, İslam Tıp Tarihi Üzerine İncelemeler, Ensar Neşriyat, İstanbul 
2013. 

Peterson, Andrew, “The Archaeology of Death and Burial in the Islamic World”, 
The Oxford Handbook of the Archaeology of Death and Burial, ed. Sarah Tarlow, Lev 
Nilsson Stutez), Oxford University Press, Oxford 2013. 

Rahman, Fazlur, İslam Geleneğinde Sağlık ve Tıp Değişim ve Kimlik, çev. Adnan 
Bülent Baloğlu ve Adil Çiftçi, Ankara Okulu Yayınları, Ankara 2016. 

Ritter, Hellmut, “Le parure des Cavaliers und die Literatur über die ritterlichen 
Künste”, Der Islam, S. 18, 1929, ss. 116-154. 

Rosenthal, Franz, Das Fortleben Der Antike Im Islam, Artemis Verlag, Zurich, 
1965. 

Saffâr, İbtisâm Merhûn, Mâlik ve Mütemmim İbnâ Nüveyre el-Yerbûî, 
Matbu‘atü’l-İrşâd, Bağdat 1968. 

Saker, Susanne, Die Pferdeheilkunde des Theomnest von Nikopolis in 
Arabischer Übersetzung, Harrassowitz, Wiesbaden, 2008. 

Sanal, Şule ve Melikoğlu, Berfin, “Türkiye’de Ruam Hastalığı Eradikasyon 
Çalışmalarına Tarihsel Bir Bakış Açısı”, Kafkas Üniversitesi Veteriner Fakültesi 
Dergisi, 15 /3, 2009, ss. 331-337. 

Saraç, Celal, “Câbir İbni Hayyan Üzerine”, İstanbul Yüksek İslâm Enstitüsü 
Dergisi, S. 1, 1963, s. 4-15. 



305 
 
 
 
 
 

Sarıcık, Murat, “III. Murat Devrinden Hayvan Hakları ile İlgili Bir Ferman”, 
Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, S. 6, 1999, ss. 69-78;  

Sarıcık, Murat, “Hz. Peygamber'in Canlılara Şefkat ve Merhameti”, III. Kutlu 
Doğum Sempozyumu, Isparta, 20 Nisan 2000, ss. 195-214. 

_____________, İslam Öncesi Dönem Cahiliye Kültürü, Fakülte Kitabevi, 
Isparta 2002. 

Sarıcık, Murat, “Hayvanlara Şefkat ve Merhamet Açısından Bazı Cahiliye 
Âdetlerine Son Verilmesi", Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 
S. 33, 2014, ss. 61-86. 

Sarıçam, İbrahim ve Seyfettin Erşahin, İslam Medeniyeti Tarihi, Diyanet Vakfı 
Yayınları, Ankara 2013. 

Savage-Smith, Emilie, “Das Falken- und Hundebuch des Kalifen al-
Mutawakkil”, Bulletin of the History of Medicine Johns Hopkins University Press, 
82/2, 2008 ss. 434-436. 

Sever, Mustafa, "Türk Halk İnançlarında ve Halk Hekimliği Uygulamalarında 
Meyve". Türklük Bilimi Araştırmaları Dergisi, S. 16, 2004, ss. 95-109. 

Sezgin, Fuat, Geschichte des Arabischen Schrifttums, C. 3, E. J. Brill, Leiden 
1970. 

___________, Târîhu’t-Türâsi’l-Arabî, çev. Arafe Mustafa, C. 8, Camiatü'l-
İmam Muhammed b. Suud el-İslamiyye, Kahire 1408/1988. 

___________, İslam’da Bilim ve Teknik, C. 1, Türkiye Bilimler Akademisi 
Yayınları, Ankara 2015. 

Sezgin, Ursula, Abū Mihnaf: Ein Beitrag zur Historiographie der 
Umaiyadischen Zeit, Brill, Leiden 1971. 

Shehada, Housni Alkhateeb, Mamluks and Animals Veterinary Medicine in 
Medieval Islam, E. J. Brill, Leiden-Boston 2013. 

Shahîd, Irfan, Byzantium and the Arabs in the Sixth Century, C. 2, Dumbarton 
Oaks Research Library and Collection, Washington 2009. 

Shwabe, Calvin W., Cattle, Priests, and Progress in Medicine, University Of 
Minnesota Press, Minnesota 1978. 

Sinmez, Çağrı Çağlar, Bozlak Kültüründe Folklorik Veteriner Hekimliği ve 
Hayvancılık Üzerine Araştırma, Selçuk Üniversitesi Sağlık Bilimleri Enstitüsü, 
Yayımlanmamış Doktora Tezi, Konya 2011. 



306 
 
 
 
 
 

Sinmez, Çağrı Çağlar, Arıcan, Musa Kazım ve Yaşar, Aşkın, “Hadislerde 
Hayvanları Koruma ve Gönenci (Refahı) Üzerine Bir Değerlendirme”, Erciyes 
Üniversitesi Veteriner Fakültesi Dergisi, 12/2, 2015, ss. 115-121 

Smith, Frederick, The Early History of Veterinary Literature and Its British 
Development, Bailliera, C. 1, Tindall and Cox, London 1919.  

Smithcors, J. Fred, “Veterinary Medicine and Civilization”, The Centennial 
Review of Arts & Science, 1/3, 1957, ss. 286-302. 

_____________, Evolution of the Veterinary Art, Bailliere, Tindall and Cox, 
London 1958. 

Söylemez, Mehmet Mahfuz, “İlk Dönem İslam Tarihi Kaynaklarına Göre 
Cahiliye Araplarında Ahiret İnancı", Milel ve Nihal, S. 13, 2016, ss. 71-109. 

Sözer, S. Mutlu, Hayvan Hakları Mevzuatı, Adalet Yayınevi, Ankara 2007. 

Şeker, Necmettin, "Hz. Peygamber’in Hadislerinde Koruyucu Hekimlik: 
Hacamat Örneği". Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
Dergisi, S. 21, 2013, ss. 156-188. 

Şemlân Nûra, Ebû Züeyb el-Hüzelî Hayatühû ve Şi‘ruhû, ‘İyâde Şüû’nü’l-
Mektebât Cami’atü Riyad, Riyad 1400/1980. 

Şen, Mesut, “Baytarnâmeler”, Türk Kültüründe At ve Çağdaş Atçılık, ed. Emine 
Gürsoy Naskali, Resim Matbaacılık, İstanbul 1995, ss. 177-263. 

Şenel, Samet, Emevîler Döneminde Tercüme Faaliyetleri (661-750), Sakarya 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, Sakarya 2018 

Şeşen, Ramazan, “İslam Dünyasındaki İlk Tercüme Faaliyetlerine Umumi Bir 
Bakış (Başlangıçtan h.4/m.10. asrın sonlarına kadar)”, İslam Tetkikleri Enstitüsü 
Dergisi, 7/3-4, 1979, ss. 3-29. 

Tabbâh, Muhammed Râgıb, İ‘lâmü’n Nübelâ’ bi’t Târîhi Halebe’ş Şehbâ’, thk. 
Muhammed Kemâl, C. 5, Dârü’l-Kalem el-Arabî, Dımaşk 1988. 

Taşçı, Özcan, Takiyyüddin Necrâni’nin Mu’tezile Bilgi Teorisindeki Yeri ve 
Önemi, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Yayımlanmamış Doktora Tezi, 
Ankara 2005. 

Terzi, Mustafa Zeki, “Ordu Teşkilatı”, İslam Kurumları Tarihi, ed. Eyüp Baş, 
Grafiker Yayınları, Ankara 2013, ss. 153-184. 

____________, Hz. Peygamber ve Hulefâ-yi Râşidin Döneminde Askeri 
Teşkilat, Siyer Yayınları, İstanbul 2017. 



307 
 
 
 
 
 

Toroloğlu, Sevil, vd., “Entamoebahistolytica’nın İnsan ve Hayvan Sağlığı 
Açısından Önemi”, Düzce Üniversitesi Bilim ve Teknoloji Dergisi, 6/1, 2018, ss. 275-
291. 

Tural, Murat, “Mezopotamya ve Suriye’nin Fethi’nin Abbâsîlerdeki Tercüme 
Devrine Katkısı”, Studies International Journal of Social Science, 5/3, 2012, ss. 243-
261. 

Türkmen, Elif Kübra, Câhiliye ve Asr-ı Saadetteki Evliliklerin İslâm Hukukuna 
Yansımaları, Eskişehir Osmangazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 
Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Eskişehir 2019. 

Türkmen, Tuğşad Ata, Selçuklularda At ve Atçılık Kültürü, Bilecik Şeyh Edebali 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Bilecik 
2014. 

Ullmann, Manfred, Die Medizin im Islam, ed. Bertold Spuler, Brill, Leiden 1970. 

Usta, İbrahim, İslam Öncesi Arap Mitolojisi, Ankara Okulu Yayınları, Ankara 
2015, ss.189-198. 

Uygun, Azize, "Yazılı Büyü Olarak Muska: Kenzü’l-Havâs Örneği", Süleyman 
Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, S. 29, 2012, ss. 211-236. 

Uysal, Enver, "İslam Düşüncesinde Erken Dönem Kavram Çalışmaları: Câbir b. 
Hayyan ve Kindî Örneği", Avrasya Terim Dergisi, 4/1, 2016, ss. 1-14. 

Uzun, Taceddin, "el-Câhız ve İlmu'l-Luğadakî (Dilbilimdeki) Yeri" Necmettin 
Erbakan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 10/10, 2000, ss. 89-118. 

Varol, Hüseyin, “İbnu Kuteybe ve Eserleri”, Atatürk Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi, S. 6, 1986, ss. 141-153. 

Versteegh, Kees, Pidginization and Creolization: The Case of Arabic, John 
Benjamin Publishing Company, Amsterdam 1984. 

Voorhoeve, Petrus, Codices Manuscripti: Handlist of Arabic Manuscripts in the 
Library of the University of Leiden and other collections in the Netherlands, C. 7, 
Leiden University Press, Leiden 1980. 

Weidenhöfer, Veronica, Martin Heide and Joris Peters, “Zur Frage Der 
Kontinuität Des Hippiatrischen Erbes Der Antike: Die Behandlung Von Erkrankungen 
Des Bewegungsapparates İm Kitāb al-Furūsīya wa-l-Baytara Von Muhammad İbn 
Yaʿqūb İbn Ahī Hizām Al-Huttulī,” Sudhoffs Archiv, vol. 89, 2005, ss. 58-95. 

Weidenhöfer vd., “Hippiatrika arabica: Kontinuität und Innovation”, 
Pferdeheilkunde 21/6, 2005, ss. 45-57. 



308 
 
 
 
 
 

Yardım, Ali, Peygamberimizin Şemaili, Damla Yayınevi, İstanbul 2011. 

Yazır, Elmalılı M. Hamdi, Hak Dini Kur’ân Dili, C. 1-9, Eser Neşriyat, İstanbul 
1979. 

Yeniçeri, Celal, Uzay ve Varlık Ayetleri Tefsiri, Erkam Yayınları, İstanbul 2006. 

Yıldırım, Taner, "Abbasîler'de Sportif Faaliyetler ve Eğlence Kültürü", Fırat 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 26/2, 2016, ss. 351-366. 

Yılmaz, Fethullah, “Ekolojik Denge Bağlamında Hz. Peygamber’in Sünneti ile 
Hayvan Hakları Evrensel Beyannâmesi’nin Karşılaştırılması”, Uluslararası Yönetim 
ve Sosyal Araştırmalar Dergisi, 3/5, 2016, ss. 14-26. 

Yılmaz, Metin, “Müslüman Arap Toplumunda Av Sanatı ve Siyasî Hayata 
Yansımaları: Abbâsi Örneği”, EKEV Akademi Dergisi, 9/22, 2005, ss. 245-264. 

___________, “İlk İslâm Fetihlerindeki Savaş Stratejileri ile Avlanma Taktikleri 
Arasındaki Benzerlik”, Marife: Dini Araştırmalar Dergisi [Bilimsel Birikim], 2008, 
8/2, 2008, ss. 9-45. 

____________, Erken Dönem İslam Tarihinde Polis Teşkilatı, Polis Akademisi 
Yayınları, Ankara 2016. 

Yılmaz, Metin ve Terzi, Mustafa Zeki, “Klasik İslamî Dönemde Güvenlik 
Güçlerinin Maaş ve Ücretleri”, Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 
S. 26, 2008, ss. 215-235. 

Yiğit, Ali, “İlm-i Fürusiyet” İsimli Baytarnâmenin Veteriner Hekimliği Tarihi, 
At Yetiştiriciliği ve Hastalıkları Açısından İncelenmesi”, Selçuk Üniversitesi Sağlık 
Bilimleri Enstitüsü, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Konya 2011.   

Yiğit, Ali ve Aşkın Yaşar, “On Beşinci Yüzyıla Ait Bir Baytarnâmede At 
Hekimliğinde Koterizasyon”, Lokman Hekim Dergisi, 3/3, 2013, ss. 30-37. 

Yiğit, Ali, Çağrı Çağlar Sinmez ve Aşkın Yaşar, “Veteriner Hekimliği 
Uygulamalarında ‘Kan Akıtma / Alma’ Üzerine Bir Araştırma”, Lokman Hekim 
Dergisi, 5/3, 2015, ss. 90-98. 

Zeydân, Corcî, İslam Uygarlıkları Tarihi, çev. Nejdet Gök, C. 2, İletişim 
Yayınları, İstanbul 2015. 

Ziriklî, Hayreddîn, el-A‘lâm, C. 7, Dârü’l-İlmi’l-Melâyîn, Beyrut 2002.  

Zülfikar-Aydın, Mükerrem Bedizel, İbn Avvâm Terceme-i Kitâbü’l-Filâha 
(Zootekni Kısmı) İnceleme-Çevirimetin-Sözlük, haz., Kitabevi Yayınları, İstanbul 
2012. 



309 
 
 
 
 
 

D. Ansiklopedi Maddeleri 

Ağırakça, Ahmet, “İyâs b. Muâviye”, DİA, C. 23, Türkiye Diyanet Vakfı 
Yayınları, İstanbul 2001, s. 498. 

Algül, Hüseyin, “Esved el-Ansî”, DİA, C. 11, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 
İstanbul 1995, ss. 440-441. 

Aruçi, Muhammed, “Sâibe”, DİA, C. 35, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 
İstanbul 2008, ss. 542-543. 

Avcı, Casim, “Vasîle”, DİA, C. 42, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 
2012, s. 550. 

Aycan, İrfan, "Nadr b. Hâris", DİA, C. 32, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 
İstanbul 2006, ss. 280-281. 

Bayraktar, Mehmet Faruk, “Hayvan”, DİA, C. 17, Türkiye Diyanet Vakfı 
Yayınları, İstanbul 1998, ss. 85-92 

Benli, Mehmet Sami, "Muhammed b. Habîb", DİA, C. 30, Türkiye Diyanet 
Vakfı Yayınları, İstanbul 2005, s. 533-534. 

Çeçen, Kazım ve Bir, Atilla, “Benî Mûsâ”, DİA, C. 5, Türkiye Diyanet Vakfı 
Yayınları, İstanbul 1992, ss. 450-451. 

Çelebi, İlyas, “Gûl”, DİA, C. 14, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 
1996, s. 177. 

__________, "Havas İlmi", DİA, C. 16, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 
İstanbul 1997, ss. 517-521. 

__________, “Muska”, DİA, C. 31, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 
2006, ss. 267-269. 

__________, “Nazar”, DİA, C. 32, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 
2006, ss. 444-446. 

__________, “Nazzâm”, DİA, C. 32, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 
2006, ss. 466-469. 

__________, “Rukye”, DİA, C. 35, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 
2008, ss. 219-222. 

__________, “Sihir”, DİA, C. 37, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 
2009, ss.170-172. 



310 
 
 
 
 
 

Demirci, Kürşat, "Hayvan", DİA, C. 17, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 
İstanbul 1998, ss. 81-85. 

_____________, “Muska”, DİA, C. 31, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 
İstanbul 2006, ss. 265-267. 

Durmuş, İsmail, "İbnü’l-A‘râbî, Ebû Abdullah", DİA, C. 20, Türkiye Diyanet 
Vakfı Yayınları, İstanbul 1999, ss. 487-488. 

____________, "Nadr b. Şümeyl", DİA, C. 26, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 
İstanbul 2002, s. 579. 

____________, “Sözlük”, DİA, C. 37, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 
2009, s. 398-401. 

Elmalı, Hüseyin, “Ebû Zeyd El-Ensârî”, DİA, C. 10, Türkiye Diyanet Vakfı 
Yayınları, İstanbul 1994, ss. 270-271. 

____________, “Tardiyye”, DİA, C. 40, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 
İstanbul 2011, ss. 16-17. 

Erbay, Celal, “Nafaka”, DİA, C. 32, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 
2006, ss. 282-285. 

Erdemir, Ayşegül Demirhan, "Ahlât-ı Erbaa", DİA, C. 2, Türkiye Diyanet Vakfı 
Yayınları, İstanbul 1989, s. 24. 

Erkal, Mehmet, “Ganimet”, DİA, C. 13, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 
İstanbul 1996, ss. 351-354. 

Eroğlu, Muhammed, “Hâmî”, DİA, C. 15, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 
İstanbul 1997, s. 457. 

Ersöz, İsmet, “Ashâb-ı Kehf”, DİA, C. 3, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 
İstanbul 1991, ss. 465-467 

Fayda, Mustafa, “Ensâb”, DİA, C. 11, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 
1995, ss. 244-249. 

Fazlıoğlu, İhsan, “Sâbit b. Kurre”, DİA, C. 35, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 
İstanbul 2008, ss. 353-356. 

Görgün, Tahsin, “Kitâbü’l-Hayevân”, DİA, C. 26, Türkiye Diyanet Vakfı 
Yayınları, İstanbul 2002, s. 106-108. 

Gürkan, Salime Leyla, “Nazar”, DİA, C. 32, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 
İstanbul 2006, ss. 443-444. 



311 
 
 
 
 
 

Harekât, İbrahim, “Berîd”, DİA, C. 5, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 
1992, ss. 489-501. 

İşler, Emrullah, “Tarafe b. Abd”, DİA, C. 40, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 
İstanbul 2011, s. 14. 

Kallek, Cengiz, “Pazar”, DİA, C. 34, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 
2007, ss. 194-203. 

Karaarslan, Nasuhi Ünal, “İbnü’s-Sikkît”, DİA, C. 21, Türkiye Diyanet Vakfı 
Yayınları, İstanbul 2000, ss. 210-211. 

Karaismailoğlu, Adnan, “Kelîle ve Dimne”, DİA, C. 25, Türkiye Diyanet Vakfı 
Yayınları, İstanbul 2002, s. 210-212. 

Kaya, Mahmut, "Aristo", DİA, C. 3, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 
1991, ss. 375-378 

___________, “Beytülhikme”, DİA, C. 6, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 
İstanbul 1992, ss. 88-90. 

___________, “Câbir B. Hayyân”, DİA, C. 6, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 
İstanbul 1992, ss. 533-537. 

___________, "İskender", DİA, C. 22, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 
2000, ss. 555-557. 

___________, “Kindî, Ya‘kûb b. İshak”, DİA, C. 26, Türkiye Diyanet Vakfı 
Yayınları, İstanbul 2002, ss. 41-58. 

Kaya, M. Cüneyt, "İbn Ahî Hizâm", DİA, C. Ek-1, Türkiye Diyanet Vakfı 
Yayınları, İstanbul 2016, s. 585. 

Katipoğlu, Hasan ve Kutluer, İlhan, “Huneyn b. İshak”, DİA, C. 18, Türkiye 
Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 1998, ss. 377-380. 

Kırbıyık, Kasım, “Baytarlık”, DİA, C. 5, Türk Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 
1992, ss. 278-282. 

Macit, Muhittin, “Tercüme Hareketleri”, DİA, C. 40, Türkiye Diyanet Vakfı 
Yayınları, İstanbul 2011, ss. 498-504. 

Özaydın, Abdülkerim, “Av”, DİA, C. 4, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 
İstanbul 1991, ss. 101-104. 

___________, “Bağdat”, DİA, C. 4, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 
1991, s. 437-441. 



312 
 
 
 
 
 

___________, "Beliyye", DİA, C. 5, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 
1992, s. 419. 

___________, “Istabl”, DİA, C. 19, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 
1999, ss. 203-206. 

Plessner, Martin, “Baytār”, Encyclopedia of Islam, C. 1, Brill Publisher, Leiden, 
1986. 

Rıdvanoğlu, Mahmut, "Hacamat", DİA, C. 14, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 
İstanbul 1996, s. 423. 

Sabbâğ, Abbas, "Mîrâhur", DİA, C. 30, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 
İstanbul 2005, s. 141. 

Şener, Mehmet, “Av”, DİA, C. 4, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 
1991, ss. 104-105. 

Şeşen, Ramazan, “Câhiz”, DİA, C. 7, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 
1993, s. 20. 

Tüccar, Zülfikar, “Ebû Ubeyd, Kâsım b. Sellâm”, DİA, C. 10, Türkiye Diyanet 
Vakfı Yayınları, İstanbul 1994, ss. 244-246. 

Tülücü, Süleyman, “Asmaî”, DİA, C. 3, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 
İstanbul 1991, ss. 499-500. 

____________, “Kelbî, Hişâm b. Muhammed”, DİA, C. 25, Türkiye Diyanet 
Vakfı Yayınları, İstanbul 2002, ss. 204-205. 

____________, “Ma‘mer b. Müsennâ”, DİA, C. 27, Türkiye Diyanet Vakfı 
Yayınları, İstanbul 2003, ss. 551-552. 

Uslu, Recep, “Cündişâpûr”, DİA, C. 8, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 
İstanbul 1991, ss. 117-118. 

Ünal, Halit, “Atîre”, DİA, C. 4, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 1991, 
ss. 79-80. 

Varlık, Nükhet, “Tâun”, DİA, C. 40, Türkiye Diyanet Vakfı Ansiklopedisi, 
İstanbul 2011, ss. 175-177. 

Yazıcı, Hüseyin, “İbn Kuteybe”, DİA, C. 20, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 
İstanbul 1999, ss. 145-149. 

Yazıcı, İshak, “Bahîre”, DİA, C. 4, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 
1991, s. 487. 



313 
 
 
 
 
 

Yerinde, Adem, “Şifa”, DİA, C. 39, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 
2010, ss. 129-131. 

E. Web Siteleri 

https://kuran.diyanet.gov.tr/tefsir/M%C3%A2ide-suresi/772/103-104-ayet-
tefsiri 

http://avrupabirligigazetesi.com.tr/2016/10/25/guneydogu-anadolunun-
medeniyet-tarihi-acisindan-onemi/ 

https://archivesetmanuscrits.bnf.fr/ark:/12148/cc31696x/ 

http://www.yazmalar.gov.tr/eser/el-hayl/176726 

http://www.yazmalar.gov.tr/eser/kitabus-sah/159010 

https://brbl-dl.library.yale.edu/vufind/Record/3444424 
 
http://www.yazmalar.gov.tr/basit-arama/sayfa/2?q=cahiz; 
 
http://www.yazmalar.gov.tr/basitarama/sayfa/3?q=cahiz.  
 
http://www.yazmalar.gov.tr/eser/tercemetu-kitabual-baytara/173038 

https://archivesetmanuscrits.bnf.fr/ark:/12148/cc5656k/cd0e3691 

http://ar.lib.eshia.ir/40887/1/6 (4.11.2020). 

https://www.qdl.qa/en/archive/81055/vdc_100022599339.0x000001 

http://orient-digital.staatsbibliothek-
berlin.de/servlets/solr/select?q=%2BobjectType%3A%22islamhs%22+%2B%28
allMeta%3Asiyasa+mymss_allmeta_diacr%3Asiyasa%29&XSL.lastPage.SES 

 

 

 

  

 

  



314 
 
 
 
 
 

EKLER 

 
 
Resim 1. Aristotales, Baytarnâme, Köprülü Kütüphanesi., nr. 361/2. 

 
 
Resim 2. Asmaî, Kitâbü’l-Hayl, Köprülü Yazma Eser Kütüphanesi, Fazıl Ahmed Paşa 

Koleksiyonu’ndan (neşredenin ekleri, s. 35-36) 

 



315 
 
 
 
 
 

 
 

 
Resim 3. Asmaî'nin Kitâbü'l-İbil adlı eserinin el yazmalarından (neşredenin ekleri, 

ss. 35-36) 

     Resim 4. Asmâî, Kitâbü'ş-Şa', Yale Üniversitesi el yazmaları kütüphanesinden (740 
ca. 828) 



316 
 
 
 
 
 

 
 

 
Resim 5. İbnü’l-A‘râbî’nin Esmâü Hayli’l-Arab ve Fürsânihâ adlı eserinin el 

yazmalarından (neşredenin ekleri, s.20) 



317 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

 
Resim 6. Câhiz’in Kitâbü’l-Hayevân adlı eserinin Milano Ambrosiana 

Kütüphanesindeki el yazmasından (nr. 140, R.F.D.). 

 
 
 
 
 



318 
 
 
 
 
 

 
 
 

 
Resim 7. Huneyn b. İshâk’ın tercümesinden, Kitâbü’l-Baytara, Köprülü Kütüphanesi 

Fazıl Ahmet Paşa Koleksiyonu, nr. 959, vr. 1b-2a. 



319 
 
 
 
 
 

 
Resim 8. Huneyn b. İshâk’ın Kitâbü’l-Baytaratercümesinden, Cassius, Theomnestus 
ve Apsyrtus’un göğüs ağrısı tedavileri, Köprülü Kütüphanesi, nr. 959, vr. 21b-22a. 

 
Resim 9. Sâbit b. Kurre’nin Kitâbü’l-Baytara’ya eklediği mukaddimenin ilk sayfası, 
Köprülü Kütüphanesi Fazıl Ahmet Paşa Koleksiyonu (nr. 959/2). 
 



320 
 
 
 
 
 

 

Resim 10. Sâbit b. Kurre’nin Kitâbü’l-Baytara’ya eklediği mukaddimesinden, atların 
doğuştan gelen kusurları, Köprülü Kütüphanesi Fazıl Ahmet Paşa Koleksiyonu, nr. 
959/2, vr. 81a-82b. 



321 
 
 
 
 
 

Resim 11. Sâbit b. Kurre’nin Kitâbü’l-Baytara tercümesinde gösterilen idrar zoruğuna 
dair tedavi tarifi, Köprülü Kütüphanesi Fazıl Ahmet Paşa Koleksiyonu, nr. 959/3, vr. 
102b-103a. 

 

 

Resim 12. Sâbit b. Kurre’nin Kitâbü’l-Baytara tercümesinden bazı tedaviler, Köprülü 
Kütüphanesi Fazıl Ahmet Paşa Koleksiyonu, nr. 959/3, vr. 130a-131b. 



322 
 
 
 
 
 

 

Resim 13. Atlar için söylenen şiirler. İbn Âhi Hizâm, Kitâbü’l-Hayl ve’l-Fürûsiyye 
ve’l-Baytara, Süleymaniye Yazma Eser Kütüphanesi Hafîd Efendi Koleksiyonu, nr. 
257, vr. 7b-8a. 

 
Resim 14. İbn Âhi Hizâm, Kitâbü’l-Fürûsiyye ve’l-Baytara, ilk iki sayfası, Beyazıt 
Devlet Kütüphanesi Veliyyüddin Efendi Koleksiyonu, nr. 3174/1. 



323 
 
 
 
 
 

 

 
 
Resim 15. İbn Âhi Hizâm, Kitâbü’l-Fürûsiyye ve’l-Baytara adlı eserinin Osmanlı 
Türkçesi tercümesinin ilk iki sayfası, Kitâbü Baytarnâme, Süleymaniye Kütüphanesi
 Fatih Koleksiyonu, nr. 3535. 

Resim 16. Atlarda görülen rahatsızlıklar ve hastalıkların isimleri, İbn Âhi Hizâm, 
Kitâbü’l-Hayl ve’l-Fürûsiyye ve’l-Baytara, Süleymaniye Yazma Eser Kütüphanesi 
Hafîd Efendi Koleksiyonu, nr. 257, vr. 54b-55a.  



324 
 
 
 
 
 

 

Resim 17. Atlarda sonradan ortaya çıkan kusurlar, rahatsızlıklar ve hastalıkların 
isimleri, İbn Âhi Hizâm, Kitâbü’l-Fürûsiyye ve’l Baytara, Beyazıt Devlet 
Kütüphanesi Veliyyüddin Efendi Koleksiyonu, nr. 3174/1, vr. 64b-65a. 

 
 
Resim 18. Ali b. Ebû Tâlib, Kitâbü’l-Siyâse fî ‘İlm el-Ferâse ve İşâir el-Hayl ve 

Emâirhâ, Berlin Eyalet Kütüphanesi (Staatsbibliothek zu Berlin), 
Hs.or.10179. 



325 
 
 
 
 
 

 

Resim 19. Vehb b. Münebbih, Kitâb fi’l-‘İlm Siyasü’l-Hayl, atın organları ve 
organlarında ortaya çıkan hastalıklar. Bibliothèque nationale de France, Ms. Arabe 
2817, fol. 14v. 



326 
 
 
 
 
 

 

 

Resim 20. Vehb b. Münebbih, Kitâb fi’l-‘İlm Siyasü’l-Hayl, Ms. Arabe 2817, fol. 26r. 



327 
 
 
 
 
 

ÖZGEÇMİŞ 

 

Tuğba VELİOĞLU, Trabzon doğumlu. Trabzon Anadolu İmam Hatip Lisesini 

birincilikle bitirdi. 2008 yılında Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesinden 

üçüncülükle mezun oldu. 2008’de Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi öğretmeni olarak 

atandı ve halen daha görevini sürdürmektedir. 2013 yılında  Ondokuz Mayıs 

Üniversitesinde İslam Tarihi bilim dalında yüksek lisans tezini tamamlayarak mezun 

oldu. 2015-2016 yılları arasında imam hatip okulunda müdürlük yaptı. İngilizce ve 

Arapça dillerini bilmektedir. 

 

ORCID ID: https://orcid.org/0000-0002-5528-9775 

 

Çalışmaları: 

Yüksek Lisans Tezi: Hz. Peygamber Döneminde Ev Kadını ve Aile İçerisindeki 

Fonksiyonu 

Makale: Hz. Peygamber Döneminde Kadınların El Sanatlarına İlgisi 

 


