
T.C. 

ARTVİN ÇORUH ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

         TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANABİLİM DALI 

 

 

 

 

KLASIK TÜRK EDEBIYATINDA KOKU KAVRAMI  

(AHMEDİ, BÂKÎ, YAHYÂ EFENDİ VE NEDİM DİVANLARINDA) 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

 

 

 

Esin Ezgi YAZICI 

 

 

 

 

 

 

Danışman 

Dr. Öğr. Üyesi Ayşe ÇELEBİOĞLU 

 

 

 

 

 

Artvin-2021



  

I 

 

 

TEZ BEYANNAMESİ 

 

            Artvin Çoruh Üniversitesi Lisansüstü Eğitim-Öğretim ve Sınav 

Yönetmeliğine göre hazırlamış olduğum Klasik Türk Edebiyatı Divânında Kokular 

adlı tezin tamamen kendi çalışmam olduğunu ve her alıntıya kaynak gösterdiğimi 

taahhüt eder, tezimin kâğıt ve elektronik kopyalarının Artvin Çoruh Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü arşivlerinde aşağıda belirttiğim koşullarda saklanmasına izin 

verdiğimi onaylarım.  

          Lisansüstü Eğitim-Öğretim yönetmeliğinin ilgili maddeleri uyarınca 

gereğininyapılmasını arz ederim.  

□ Tezimin tamamı her yerden erişime açılabilir. 

□ Tezim sadece Artvin Çoruh Üniversitesi yerleşkelerinden erişime açılabilir.  

□ Tezimin 1 yıl süreyle erişime açılmasını istemiyorum. Bu sürenin sonunda 

uzatma için başvuruda bulunmadığım takdirde, tezimin tamamı her yerden erişime 

açılabilir. 

 

05/08/2021 

İmza  

Adı SOYADI 

Esin Ezgi YAZICI 

 

 

 

 

 

 



  

II 

 

İÇİNDEKİLER 

 
TEZ BEYANNAMESİ ............................................................................................. I 

İÇİNDEKİLER ....................................................................................................... II 

TABLO1: DİVÂNLARDA TEŞBİH UNSURLARI ........................................... IV 

KISALTMALAR .................................................................................................... V 

ÖZET ...................................................................................................................... VI 

THE CONSEPT OF ODOR IN CLASSICAL LITERATUREHata! Yer işareti 

tanımlanmamış. 

GİRİŞ ........................................................................................................................ 1 

1. BÖLÜM .......................................................................................................... 9 

ŞAİRLER VE DÎVÂNLARINDAKİ KOKU İLE İLGİLİ KAVRAMLAR ...... 9 

2. BÖLÜM ........................................................................................................ 11 

AHMEDÎ ................................................................................................................ 11 

2.1Hayatı-Edebî Kişiliği ........................................................................................ 11 

2.1.1 Eserleri ........................................................................................................... 12 

3. BÖLÜM ........................................................................................................ 77 

BÂKÎ ....................................................................................................................... 77 

3.1Hayatı-Edebî Kişiliği ........................................................................................ 77 

3.1.1 Eserleri ........................................................................................................... 79 

4. BÖLÜM ...................................................................................................... 107 

ŞEYHÜLİSLÂM YÂHYÂ .................................................................................. 107 

4.1Hayatı-Edebî Kişiliği ...................................................................................... 107 

4.1 Eserleri ............................................................................................................ 109 

5. BÖLÜM ...................................................................................................... 126 

NEDÎM .................................................................................................................. 126 



  

III 

 

5.1 Hayatı-Edebi Kişiliği ..................................................................................... 126 

5.1 Eserleri ............................................................................................................ 128 

SONUÇ ................................................................................................................. 140 

KAYNAKLAR ..................................................................................................... 142 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

IV 

 

 

Teşbih Unsurları Ahmedî Bakî Şeyhülislâm Yahya Nedîm 

‘abîr 14 2 2 - 

‘amber-amber( bar-bû-

efşan…) 

116 33 21 12 

Attar-Mu’attar  9 10 1 4 

Bû-bûy 127 26 29 31 

Büstan 6 - - - 

Ezhâr - - - 1 

Gâliye 6 2 2 - 

Hâl-i müşgin 2 7 1 1 

Itr 3 2 - 2 

Kâfur - - 1 - 

Misk-Müşg-müşgîn 98 50 19 3 

Nâfe 13 3 1 1 

Nefhâ 1 4 3 - 

Reyhan 5 - 1 - 

Râyiha 14 - 1 - 

Revâyih 5 - - - 

Sandal - 2 - - 

Şemîm 1 3 2 4 

Şemme 8 2 5 - 

Tervih 2 - - - 

Ûd 6 7 - - 

Yasemen-Yasemîn 3 - - 1 

 

TABLO1: DİVÂNLARDA TEŞBİH UNSURLARI 

 

 

  

 



  

V 

 

 

KISALTMALAR 

 

C.  :Cilt 

Fsm.  :Fatih Sultan Mehmet 

G  :Gazel 

K  :Kaside 

Kt  :Kıt’a 

M  :Muhammes 

md.  :Madde 

Müf.  :Müfret 

Ms  :Mesnevi 

Mv  :Mevlid 

N  :Nazm 

s.  :Sayfa 

Sâ.                     :Sâkî-nâme 

tcb.  :Terci-i Bent  

Tkb.  :Tercih-i Bent 

TDV  :Türk Diyanet Vakfı 

vb.  :Ve benzeri 

yy.  :Yüzyıl 

Z  :Zeyl 

 

 



  

VI 

 

 

 

ÖZET 
 

KLASIK TÜRK EDEBIYATINDA KOKU KAVRAMI  

(AHMEDİ, BÂKÎ, YAHYÂ EFENDİ VE NEDİM DİVANLARINDA) 

Koku, karakter kadar önemli ve özneldir. Edebiyat, insanlık var oldukça 

yaşayan bir sanattır. Din de edebiyatı şekillendiren en önemli olgudur. İnsanlık temel 

ihtiyaçlarını tamamladıktan sonra belli arayışlar içine girer, sorgular ve eştikçe de 

birçok sorunun sebebini öğrenir.  İslamiyetle beraber edebiyatımızda köklü 

değişiklikler meydana gelmiş ve bu değişimle beraber şiirde kullanılan nazım biçimi, 

konu, ölçü gibi şiirin unsurları da değişmiştir. O dönemleri anlayabilmek için o 

dönemde yazılmış eserlerin yol göstericiliğinden yararlanmaktayız. Şairler, kendi 

karakterlerini eserlerinde meydana getirmişlerdir. Eserlerde övgüye, yergiye dönemin 

sorununa yahut yaşanılan mevsime kadar yer verilmiştir. Sevgili, ilahî ya da beşerî 

olmak üzere bütün eserde bulunur.   

Bu çalışmanın amacı 14, 16, 17 ve 18. yüzyıllarda yaşamış 4 farklı şairin 

divânlarındaki koku mazmunlarının kullanımları, hangi muhteva ve benzetmelere nail 

olduklarını ve var olan diğer söz sanatlarını tespit etmektir. Bu şairler; XV. Yy 

Ahmedî, XVI. Yy Bâkî, XVII. Yy Şeyhü'l-islâm Yahyâ Efendi ve XVIII. Yy'dan 

Nedîm'dir. Ahmedî haricinde diğer şairler Necâtî Bey ile başlayan, anlam 

derinliğinden çok estetik kaygı taşıyan ve düşünce olarak “Dünyâ fâni, hayat kısa,  o 

zaman dünyâ nimetlerinden faydalanmak gereklidir.” düşüncesiyle şiir yazan güzel 

sev, bade iç hayat budur anlayışını ön plana çıkaran şairlerdir. Zincirin son halkası 

Nedîm'dir. 

 

Anahtar Kelimeler: Koku, edebiyat, Ahmedî, Bâkî, Yahyâ Efendi, Nedîm. 

 

 

 

 



  

VII 

 

 

 

 

 

 

SUMMARY 

 

      The Concept Of Odor In Classıcal Lıterature 

 

Fragrance is as important and subjective as character. This is how living things 

make the biggest difference. Literature is a living art as long as humanity exists. 

Religion is also the most important phenomenon that shapes literature. After 

completing its basic needs, humanity goes into certain searches, questions and learns 

the cause of many problems as they get along.  Along with Islam, radical changes have 

occurred in our literature. Elements of the poem such as the verse form, subject and 

measure used have also changed. In order to understand those periods, we benefit from 

the guidance of the works written. Poets have created their own characters in their 

works. These are the works that include praise, satire, the problem of the period or the 

season. Beloved is found in all works, divine or human.              

  

The aim of this study is to determine the use and, if any, different uses, content 

and similes of the scent metaphor in the Divâns of 4 different poets who lived in the 

15th, 16th, 17th and 18th centuries. These poets; XV. Yy Ahmedî, XVI. Yy Bâkî, 

XVII. Century Shaykh al-Islam Yahya Efendi and XVIII. It is Nedîm from the 6th 

century. Ahmedî except other poets Necati starting with Bey, "meaning as much 

aesthetic concerns with the depth and thought world has mortal, life is short, then the 

world has is necessary to benefit from the blessings." They are the poets who write 

poetry with the idea of love beautiful, bad is the inner life. The last link of the chain is 

Nedîm. 

 

  

 

Keywords: Fragrance, literature, Ahmedî, Bâkî, Şeyhülislam Yahyâ, Nedîm. 



  

VIII 

 

 

 

 

 

ÖN SÖZ 

 

 Beynin hafızası olduğu gibi koku alma organımız olan burnun da adeta bir 

beyin gibi hafızası vardır. Bir kuzu, sürünün içinde annesini kokusu sayesinde tanır. 

Bir bebeği sakinleştiren annesinin kokusudur. Herkes çoğu şeyi farklı yorumlar ve bu 

farklılıklar sayesinde vardır. Canlıları birbirinden ayıran farklardan biri kokularıdır. 

Herhangi bir ortama girdiğimizde kötü kokuyla karşılaştığımızda ifademiz değişir, 

ortamdan rahatsızlık duyarız. Güzel bir koku karşısında tavrımız ise o yöne doğru 

kafamızı çevirmek hatta o tarafa yönelme isteğidir. Tat alma duyusu ile koklama 

duyusu uyum içinde olduğundan yemeğin tadını alabilmemiz için kokusuna varmamız 

gerekebilir. Türk dili ve edebiyatında yaşayan Divân şairleri de sevgilinin kokusu 

hakkında tecrübeleri olmasa da belli tasvirlerle dile getirmişler, somutlaştırmayla 

kokunun hayalde canlanmasını sağlayabilmişlerdir. Sosyal çevrenin de etkisiyle 

değişen dil şiirde de kendini her anlamda göstermiştir. 15. yy’da Necâtî’nin eserlerinde 

kendini gösteren mahallileşme akımı on beşinci yüzyıldan sonra da devam etmiş ve 

Nedîm’in bulunduğu yüzyılda ekol haline gelmiştir.  

Nedîm ile zirveye çıkan mahallileşme akımı şiirin konusunu, yazılış biçimini 

hatta kullanılan nazım şekillerinin bile değişmesini sağlamıştır. Genel olarak 

bakıldığında eserler belli noktalarda birbirinden ayrılmaktadır. Kullanılan kavramlar 

büyük oranda ortak olmakla beraber bazı şairlerin diğerlerinden farklı olarak bazı 

sözcükleri kullandığı dikkati çekmiştir. Bu durum ise yaşanılan dönemin siyasi, sosyal 

ve kişisel farklılıklarındandır.  

Çalışma sırasındaki kıymetli fikirleriyle aydınlanmamı ve tezimi şevkle icra 

etmemi sağlayan danışmanım Dr. Öğr. Üyesi Ayşe Çelebioğlu’na teşekkürlerimi 

sunarım. Üstümde emeği olan başta anneme sonra herkese minnetle.       

                                                                                      

Esin Ezgi Yazıcı 

         Artvin-2021 

 



  

IX 

 

 

 

 



  

1 

 

GİRİŞ 
 

Bir millettin ömrü boyunca ortaya koyduğu ürünlerin toplamına edebiyat denir. 

Edebiyat, insanlık var oldukça yaşayan sanattır. İnsan; temel ihtiyaçlarını 

tamamladıktan sonra belli arayışlar içine girer ve sorgulayıp eştikçe birçok sorunun 

cevabını öğrenir. Din de edebiyatı şekillendiren en önemli olgudur. İslamiyetten önce 

birçok inanca sahip olan Türkler; Fars ve Arap edebiyatı etkisi altında yeni bir dönem 

gelişmiştir. 

İnsan, duyguları doğrultusunda yaşar. Koku duyguların şekillenmesinde büyük 

bir olgudur. Âşık sevgiliye methiyeler düzmek ister ve bunun için malzemesi oldukça 

boldur. Koku da âşığın elde etiğimiz bilgilere göre başarıyla kullandığı her türlü 

mübalağaya giydirebildiği malzeme olmuştur. Daha çok sevgili üzerinden verilen 

koku; saç, ben, yüzdeki çizgiler ve benzerleriyle araç bulmuştur. 

“Sevgiliye ait güzellik unsurlarının işlendiği beyitlerde, güzelliğin baş 

kısmında ve bilhassa yüz çevresinde toplandığı, yanak ve yüz kısmının önde geldiği 

görülür. Bunların haricinde kullanılış yoğunluğuna göre saç, göz, dudak, ben, kaş, 

çene, ağız, ayva tüyleri ve alın sıralanır. Şairler güzellik kavramını mümkün olduğu 

kadar çok, hatta mümkün olanın da üzerinde bir yüceltmeye tabi tutarlar.”1 

 

“Klasik Türk Edebiyatında Koku Kavramı” adlı tez, beş bölümden 

oluşmaktadır. Yüzyıl sırasına göre Ahmedî ile başlanıp Bakî, Şeyhülislâm Yahya ve 

Nedîm adlı şairlerin hayatı hakkında bilgi verildikten sonra divânlarının tamamı koku 

ile ilgili kavramlar doğrultusunda incelenmiştir. Taranan kelimeler sonrasında ele 

alınan dizeler, koku kavramlarını içeriyorsa etraflı şekilde lügat, makale, kitap ve 

tezlerden de istifade edilerek açıklanmıştır. Bu tezde konusu doğrultusunda 

belirlediğimiz dönemlerde yaşamış şairlerin divânlarındaki koku kavramlarının 

mahiyeti, divânlarda kullanılan söz sanatları, divânlarda kokuyu iletmedeki araçları 

tespit edilmiştir. Divanlarda aranan koku kavramları şu şekildedir:     

‘Abîr, attar, ‘anber, ‘anber-buy, anberîn, anberîne, anber(dâne, efşan, eşheb, 

feşan, fişan, kemend, nefes, nikâb, nisar, pûş, sârâ, şemîm, ten) ‘anber-ü müşg-i Hıtâ, 

                                                 

1 Erdoğan Uludağ,“Fûzûli’nin Gazellerinde Bir Güzellik Unsuru Olarak Yanak”, Erzincan 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi Turgut Karabey Armağanı Özel Sayı, 3,s.16. 



  

2 

 

bû, bû-stan, bûy, bûstan, benefşe(bûy, kohı, zâr), hâl-i müşgîn, gâliye, gül-âb-ı âttar, , 

kâkül-i hoş-bû, kâkül-i müşgîn, mu’anber, mu’attar, misk, misk(-âsâ, -efşan, - Huten, 

ter,), misk ü ‘anber, müşg- bâr, miskin, müşg, müşg-i ‘anberîn, mümessek, mürevvih, 

müşg-bar, müşg(Çîn, Hıtâ, nab, Tatar), müşgîn, nâfe, nâfe-i âhu Hoten, nâfe(anber-

efşan, bar, Çîn, Hoten, miskin, müşg), Nükhet, nesrin, nergis, nefha, Ta'tîr-i meşâmm, 

rayihâ, reyhân, reyhânî, revâyih, sandal, sümbül, şâm, şemîm, şem-i kâhkûl, şemme, 

tervih, ıtır, ıtr-sâ, ûd, yasemen.  

Koku kavramı ele alınırken ilk olarak Ferit Develilioğlu’nun Osmanlıca-

Türkçe lügatında bulunan karşılğı “koku” anlamına gelen sözcükler taranmıştır. Ferit 

Develilioğlu sözlüğü haricinde Ali Püsküllüoğlu’nun Osmanlıca Türkçe Sözlük’üne, 

Mehmet Kanar’ın Osmanlıca Türkçe Sözlüğü’ne başvurulmuştur. Haricinde farklı 

lügatler koku bağlamında tarandığında kavramların ortaklığı fark edilmiştir; en geniş 

olan Ferit Develilioğlu’nun lügatı esas kabul edilmiştir. Kokuyla ilgili kavramlar 

belirlenen şairlerin divânlarında tespit edilmiştir. Ayrılan kısımlar teker teker başlıklar 

altında toplanılıp tasnif edilen kısımlar divândaki sırasına bağlı kalınarak 

gruplandırılmıştır. Bazı beyitlerde bulunan koku anlamlı kavramlar, renkleri yahut 

başka nesneleri karşıladıklarından tezde kullanılmaya gerek duyulmamıştır. 

Kavramlar açıklanırken alfabetik olarak sınıflandırılmıştır. Beyitler bazen koku 

bağlamından uzaklaşılarak açıklanmak durumunda kalınsa da asıl konudan ayrılmadan 

titizlikle incelenmiştir. Kaynaklardan alıntılar tırnak içinde hiçbir düzeltme 

yapılmadan aynen verildiğinden farklı imlâlar ortaya çıkmış olabilir. Ayrıca bu 

çalışmada alınan beyitler ilk önce parantez açılarak nazım biçiminin kısaltması ve 

sayısı belirtilmiştir. Parantez içinin devamında sola eğik çizgiyle (/) ayrılıp beyit 

numarası verilip parantez kapatılmıştır. Nazım şekilleri belli kısaltmalar yapılarak 

verilmiştir. Divân içinde nazım biçimleri şu şekildedir: İlk önce kaside varsa (K) daha 

sonra sırasıyla gazel (G), kıt’a (Kt), muhammes (M), müfred (Müf), mesnevi (MS), 

terci-i bent(Tcb), terkib-i bent(Tkb), nazm(N), zeyl (Z). Yararlanılan kaynaklarda 

alıntılanan bölümler tırnak içinde (“”) verilip italikleştirilerek dipnotla kaynağı 

belirtilmiştir. Her şairin hayatı, sanatı ve edebî kişiliği hakkında kısa bilgi verildikten 

sonra koku kavramları başlık olarak verilmiştir. Dört şair için ilgili beyitler alınıp 

yukarıda beyan ediliği gibi aktarılmıştır. 



  

3 

 

Toplamda 198 tane koku kavramı şairlerin divânında aranmıştır. Aşağıda 

verilen koku anlamlı kavramlar divânlarada mevcut olmayanlardır. Bunlar: 

Abîrîn, abîrûn, akas, âkıs, arf, âsin, âtır, atse-i anberîn, atyar, baharat, bed-bû, 

behrâmec, benne, beşam, bihr, bîrzed-bîrze-bîrzî, bû-fürûş, bûy-ı (ezhâr, dâr, ruh, 

ümîd, vefâ),  bûyî, bünk, cedvâr, dâfi'-i taaffün, defîn-i hâk-i ıtırnâk, dem-i zehre, dest-

bûy, dest-bûye, devâ-yi misk, edhân, edhâm, enbûy, enfiyye, engüje- engüjed,   

erdşîrân, erdşîrdârû, erec, erîc, ersemi, ezfâr, ezfer, fâih, fâyih, fâyiha, fergand, 

fergande, fevhâ, fevaih, fevehân, fevehât, fevha, gâliye-dâni, gavâlî, gend, gendâ, gîtî-

ârây, giyâh-ı kayser, gül-nefesî, habak, hem-bû, hiltît, ıhlamur, ıtr-ı müsellesi, ıtr-

feşân, ıtr-efşân, ıtrî, ıtrî, ıtriyye, ıtriyyât, ıttılâ', iddihân, irtibâb, istinşâ', kâfûr-ı benefşe, 

kâfur-ı cevz-i bevvâ, kalenbek, râyiha-i kerihe, reyyâ, kişniş, lâhlaha, lüffâh, maâtîr,  

Şâm-ı cennet-şemaim, meşâmm, meşmûm, mı'târ, miskî, miskîy, muattır,  mutayyeb,  

mutazavvı',müddetlin, müdhün, mürebbeb, mütegallî, nâfe-rîz, neffâh, nefh, reyyâ, 

semen-bû,  şâm, şezâ, taattur, tatayyub, tâ’tîr, tazavvu’, tedhîn, tegâllî, tervîhât, zâkî, 

zâfet-i lâmiyye, zeyt-i tayyar, züyût.  

Beyitlerde yer alan kavramların anlamları aşağıda belirtilmiştir.  

Abîr: “Beyaz sandal, sümbül kökü, kırmızı gül, turunç ve iğde çiçekleri gibi 

kokulu maddelerin miskle karıştırılıp dövülmesinden yapılan ve eski zamanın en 

beğenilen kokusu.”2 

Sözlük anlamında belirtildiği gibi abîr eskiden tercih edilen bir sözcüktür. 

Ahmedî’de on altı tane bulunurken Nedîm divânında bu sözcükle hiç 

karşılaşmamaktayız. Dil ve kültürün değişimiyle kullanımı azalan sözcüğün yerini 

başka sözcükler almıştır. Abîrîn, abîrûn sözcüğü bu sözcükten türemiştir. Divânlarda 

çokça tercih edilmeyen sözcük güzel koku anlamına gelmektedir. 

Amber: “Amber, Hint denizinden adabalığı denilen bir balığın midesinden 

çıkarılma güzel kokulu kara madde. 2.(Mec.) Güzel koku. 3. Güzelin saçı.” (Özön, 

1988:33)  

                                                 

2 Mustafa Nihat Öznön, Küçük Osmanlıca Türkçe Sözlük, 4,İnkılâp Kitabevi, İstanbul-1988, s. 

4. 

 



  

4 

 

Amber sözcüğü, “anber-âmîz,  ‘anber-âlûd, anberbar, anberîn-buhâr, anber-

buy,’anberîn, ‘anberîn-gîsû, anberîne, çetr-i ‘anber, ‘anber-dâne, ‘anber-pûş, ‘anber-

sâ,  ‘anber-sârâ,  anber-fâm, ‘anber-feşân ,‘anber-fişan,  ‘anber- efşan, anber-i eşheb, 

‘anberîn-girîbân ,‘anberîn-selâsil, ‘anber-şemîm, ‘anber-ter, ‘anber-nâb, anberîn-

nefehât, ‘anber-nefes, ‘anber-nikâb, ‘anber-nisâr,‘anber-i ter,‘anber-ten, ‘anber-

kemend,‘anber-i hâm,‘anber-ü müşg-i Hıtâ,‘anber-nikâb, ‘anber-eşbheb, ‘anber nisar 

dâm-ı ‘anber, Hilâl-i ‘anberîn, nokta-i ‘anber,  dâne-i ‘anber, reşk-i şemâme-i anber,  

kilk-i anber-efşân-ı hümâyûn,  anber-rîz-i cânân, nefha-i ‘anber,   mûy-ı ‘anberîn,” 

sözcükleriyle beraber kullanılmıştır. Rengi siyah olduğundan sevgilinin saçı ve 

kaşından bahsederken de divânlarda tercih edilmiştir. Amber sözcüğüne dört divân 

şairinde de çokça rastlanılmıştır. İçerisinde amber sözcüğünün bulunmasından 

kaynaklı bu sözcüğü bu başlığa örnek verilecektir.“Atse-i anberîn” güzel kokulu nefes 

anlamına gelmektedir. Sevgilinin nefesinin güzelliğine teşbihi sağlayacak başka 

sözcükler bulunmasından mütevellit bu sözcüğü dört divânda da görmemekteyiz. 

Attar-Mu’attar:‘ṭr kökünden gelen ˁaṭṭār عطّار  "ıtır satan, baharatçı" 

sözcüğünden alıntıdır.3  

Bû-bûy: Koku ve vefâ ile aynı anlama gelen sözcüktür. Bû-Bûy sözcükleri 

başka sözcüklerle kolaylıkla beraberlik sağladığından şairler tarafından divânlarda 

çokça tercih edilmiştir. Divânlardaki tamlamalar şu şekildedir: “Anber-bûy, benefşe-

bûy, benefşe-kohı sünbül, hoş-bûy, müşg-bûy, bûy-ı hulk, bûy-ı gül, bûy-ı bahûr-ı 

Meryem, bûy-ı hulk, bûy-ı dil-âvîz, bûy-ı ‘ûd u ‘anber, bûy-ı zülf-i dil-rübâ, semen-

bûy, bûy-ı şîr, bûy-ı ‘abîr ü ‘anber, bûy-ı müşg-i nâb, bûy-ı mahabbet, bûy-ı zülf, bûy-

ı vasl-ı yâr, bûy-ı vefâ, bûy-ı pîrehen, bûy-ı cinân, bûy-ı bahâr, bûy-ı âşinâ, bûy-ı nev-

bahâr, bûy-ı şarâb, bûy-ı yâsemen, bûy-ı hâb, Bûy-ı sahbâ-veş, bûy-ı sünbül, bûy-ı 

gonca, bûy-ı dehân, bûy-ı cânâne, bûy-ı cân-fezâ, bûy-ı safâ.” 

Benefşe: Menekşe sözcüğünün eskiden yazılışı “benefşe” şekilindedir. 

Divânlarda sevgilinin saçıyla beraber kullanılmıştır.   

Büstan: Büstan sözcüğü sadece Ahmedî’de tespit edilmiştir. Sözcüğün bahçe 

anlamına gelmesi dolayısıyla beyitlerde çiçeklerle beraber kullanılmıştır.  

                                                 

3 https://www.etimolojiturkce.com/kelime/attar  Erişim Tarihi:03.10.2020. 

https://www.etimolojiturkce.com/kelime/attar


  

5 

 

Ezhâr: “Zehre” sözcüğünün çoğulu olup çiçekler anlamına gelen sözcüğe 

sadece Nedîm divânında rastlanılmıştır. Bu sözcükle çiçekler üzerinden somut olarak 

koku kavramından bahsedilmiştir. “ezhâr-ı çemen” iki farklı tamlamayla kurulmuştur.  

Gâliye: “Güzel kokulu bir karışımdır. Üç şeyin karışımıdır: Biri misk, biri 

anber, biri bân(sorgun ağacı). Bu üç eczâyı birleştirip gâliye ismini veren Süleyman 

bin Abdülmelik’tir. Misk ve anber ezildiği vakit gayet güzel koku verir. Zülfe, kâküle, 

gîsûyamüşk-sâ, gâliye-sâ ve anber-sâ derler. Bunlara ziyâde koku isnad etmek içindir. 

Misk kokulu, amber kokulu demek olur. Bunlardaki “sâ” teşbih için değildir. Gâliye-

sa, anber-sâ. Sâyîden: Ezmek.”4  

 

Nedîm divânında hiç karşılaşılmayan bir sözcük olan gâliye, Ahmedî, Bâkî ve 

Şeyhülislam Yahyâ divânında bulunmaktadır. Yukarıda da belirtildiği gibi diğer 

kokularla beraber kullanılır. Tamlama olarak “kâkül-i gâliye-gûn, zülf-i müşg-i gâliye-

fâm” iki farklı şekilde kullanılmıştr. 

Hâl-i müşgîn: Hâl: ben anlamına gelirken müşgîn: misk kokulu anlamındadır. 

Lügatte tamlama olarak var olan sözcük sevgilinin güzelliğini anlatırken tenasüp 

yapmak ya da sevgilinin beninin kokusundan bahsetmek için kullanılır. Sevgilinin beni 

siyah rente oluşu ve güzel kokmasıyla bilinir.  

Itr: “Sürünmede kullanılan güzel kokulu yağ. 2. Itır bitkisi.”5 

Beyitlerde “ıtr-ı şâhî ve ıtr-sa” tamlamasıyla kullanılan kavram güzel koku 

anlamındadır.  

Kâfur: “Beyaz ve yarı şeffaf, kolaylıkla parçalanan bir madde. Sert, güzel 

kokulu, katı ve yağlı bir madde”.6  

 

Divânlarda cennette bir kaynak ismi ve beyaz renkte olan madde olmasıya da 

anılan sözcük bu anlamlarından ayrıştırılarak verilmiştir. Bu sözcük yalnız 

Şeyhülislam Yahyâ divânında bulunmaktadır. 

                                                 

4 Ömer Ferit Kam, Divan Şiirinin Dünyasına Giriş, Birleşik Yayınevi, Ankara-2008,s. 175. 
5 Mustafa Nihat Öznön, Küçük Osmanlıca Türkçe Sözlük, 4,İnkılâp Kitabevi, İstanbul-1988, 

s. 332. 
6Yeni Osmanlıca Türkçe Sözlük 

https://turuz.com/book/title/Yeni+Osmanl%C4%B1ca-

T%C3%BCrkce+S%C3%B6zl%C3%BCk+60+000+Ba%C5%9Fl%C4%B1q  Erişim Tarihi: 

17.07.2021 

https://turuz.com/book/title/Yeni+Osmanl%C4%B1ca-T%C3%BCrkce+S%C3%B6zl%C3%BCk+60+000+Ba%C5%9Fl%C4%B1q
https://turuz.com/book/title/Yeni+Osmanl%C4%B1ca-T%C3%BCrkce+S%C3%B6zl%C3%BCk+60+000+Ba%C5%9Fl%C4%B1q


  

6 

 

Misk:“Asya dağlarında yaşayan bir ceylân cinsinin erkeğinde karın derisi 

altında bulunan kese şeklindeki bir bezden elde edilen güzel kokulu siyah madde”7  

 

“Bu hayvan küçük bir karaca yahut köpek kadar olup başında boyunuzu 

yoktur. Bunu diğer hayvanların hepsinden ayıran şey, göbeğinde oluşan bir çeşit 

kesedir. Bu kesede bir sıvı, daha doğrusu kokusu ve dayanıklılığı misk yağına 

benzemeyen yağlı bir madde oluşur. Farsçası müşg.”8  

 

 Amberden sonra divânlarda çok bulunan kavramlardan biridir. Şairler, misk 

sözcüğüne başvururken ben, saç gibi unsurlarla teşbih etmişlerdir. Divânlarda kurulan 

tamlamalar şu şekildedir: “ bahr-ı müşg, Bîd-i müşg, çevgân-ı müşg, müşg-bîz, enfâs-

ı müşgîn, dem-i müşgîn-i gonca, derûn-ı nâfe-i müşg-i Tatar, dâne-i müşg, müşg(bû, 

bûy, bâr, Çîn, dem, efşân endûd, hâl, hevâ,  her-câyi, Hıtâ, Hoten, nâb, nefes, peyker, 

semen-sâ, zülf), müşgîn(ebrû, erkâm, heva, nefes), hâme-i müşgîn, hat-ı müşgfâm, 

hûbân-ı müşgîn-mû, müşg-i gâliye-fâm,  kâkül-i müşgîn, nâfe-i müşg, nefha-i müşgîn, 

pür-müşg, pür-müşg-i ter, Reyhân-ı müşg-bûy, sünbül-i müşgîn, zülf-i müşgîn-i 

semensâ, zülf-i müşgîn-târ, zülf-i müşgâsâ,  

Mümessek: Miskle karıştırılmış, misk kokan anlamındadır. Tek bir beyitle 

Bâkî divânında görülmektedir. 

Nâfe: Misk kokusunun içinde bulunduğu kesedir. Misk kadar kullanılmasa da 

kullanımı şairlerce tercih edilen bir kavramdır. İncelenen dört divân şairinde de 

bulunmaktadır. Çoğunlukla teşhis sanatıyla kullanılır. Divânlarda nâfe ile ilgili 

kurulan tamlamalar şu şekildedir: “nâfe-i (âhû, Çîn, gazâl, misk, misküñ, müşg), müşg-

i nâb.” 

Nefha: Rüzgârın bir kere esmesiyle aynı anlama gelen sözcük aynı zamanda 

güzel koku anlamındadır. Nedîm divânında karılaşılmayan bu sözcüğü diğer şairler 

divanlarında kullanmışlardır. Nefha ile ilgili kurulan tamlamalar şu şekildedir: 

“Nefha-i ‘anber, nefha-i cân, nefha-i ‘ûd u ‘anber, nefha-i müşgîn, nefha-i bâd-ı bahâr, 

nefha-i ‘anber-şemîm, zamân-ı nefha-i hâk.” 

Reyhan: Reyhan bitkisidir. Reyhan bitkisi genellikle çiçeğin kokusu ve 

sevgilinin saçı, sevgilinin ayva tüyleriyle verilmiştir. Çoğunlukla bitki anlamında 

                                                 

7 Kubbealtı Lugatı, “Misk”, Erişim Tarihi: 17.07.2021. 

http://www.lugatim.com/s/misk  
8 Ömer Ferit Kam, Divan Şiirinin Dünyasına Giriş, Birleşik Yayınevi, Ankara-2008,s. 175. 

http://www.lugatim.com/s/misk


  

7 

 

kullanıldığından o beyitlere yer verilmemiştir. Divânlarda sözcükle ilgili bulunan 

tamlamalar şu şekildedir:“ ârâm-ı reyhân, nesîm-i râhat-ı reyhân revh-i reyhân, reyhân-

ı müşg-bûy, reyhân-ı semen-sây.”  

Râyiha: Güzel koku anlamında kullanılan kavram nesnelerin kokusu olarak 

verilmiştir. Çoğunlukla huyların râyihası, cemâlin râyihası gibi tamlamalarla 

kullanılır. Direkt güzel koku olarak verildiği de görülmüştür. Ahmedî ve Şeyhülislam 

Yahyâ divânında kullanılan bu kavramlar Bâkî ve Nedîm divânında kullanılmamıştır.  

Revâyih: Râyiha sözcüğünün çoğulu olarak karşımıza çıkan bu sözcük 

Ahmedî divânında bulunmaktadır. Sadece tek bir beyitte “lütfun revâyihi”  

tamlamasıyla karışımıza çıkan sözcük genellikle misk ve amber gibi sözcüklerle teşbih 

olmuştur. 

Sandal: “Sarımtırak renkli, çok dayanıklı, sert ve çok makbul bir odunu olan, 

çeşitli türlerinden çıkan yağlı ve reçineli esanslar lavantacılıkta, sabunculukta 

kullanılan, Afrika, Endonezya ve özellikle Hindistan’da yetişen ağaç.”9 

 Sadece Bâkî divânında bulunan kavram 2 farklı beyitte bulunmuştur. Bir 

beyitte şöyle bir tamlama ile görmekteyiz: “Sandal-ı rûhı buhur.”  

Şemîm: Güzel koku anlamında kullanılan sözcüğü Ahmedî tek bir beyitinde 

yer verirken diğer şairler birçok beytinde bulundurmuştur. Amber, misk gibi 

sözcüklerle tamlamalarla beyitlerde kullanılmıştır. Bu sözcükle ilgili tamlamalar şu 

şekildedir:“ anber-şemîm, Şemîm-i nâfe-i hâl, şemîm-i çîn-i zülf, şemîm-i sünbül, 

şemîm-i gîsûvân, şemîm-i zülf.” 

Şemme: Güzel koku anlamında kullanılmıştır. Yalnızca Nedîm’de 

kullanılmayan sözcük, diğer şairlerce kullanılmıştır. Koku sözcüğünün yerine ve 

güzelliğin kokusu, kahrın kokusu ya da sevgilinin kokusu gibi tamlamalarla 

kullanılmıştır. 

Tervih: Daha çok rahatlama anlamında kullanılan sözcük kokusunu arttırma 

koku verme gibi anlamlara sahiptir. Yalnız Ahmedî divânında kullanılmıştır. 

                                                 

9 Kubbealtı Lugatı, “Sandal”. Erişim Tarihi: 17.07.2021. 

http://lugatim.com/s/SANDAL 

 

http://lugatim.com/s/SANDAL


  

8 

 

Ûd: Buhur maddesi olarak da kullanıldığı bilinen bitki yandığında çıkardığı 

koku sayesinde divân şiirinde yer alır. Ud çalgısı ile aynı anlamda olması sebebiyle de 

divânlarda bulunur. Divânlarda genelde âşığın gönlü olarak teşbih edilir. Yanınca 

çıkan dumanın yaydığı kokunun güzel olduğu bilinir. Şeyhülislam Yahyâ ve Nedîm 

divânında kullanılmayan sözcük Ahmedî ve Bâkî, divânında kullanılmıştır.  

Yasemen: “Semen ve semen-bû” sözcükleriyle de var olan sözcük Ahmedî ve 

Nedîm’in divânında kullanılmıştır. Divânlarda yasemin çiçeği, kokusu itibariyle 

kullanılırken şairler divanlarında yasemin çiçeğinin yaprağından da bahsetmişlerdir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

9 

 

1. BÖLÜM 

ŞAİRLER VE DÎVÂNLARINDAKİ KOKU İLE İLGİLİ KAVRAMLAR 

 

 Aşka ilk olarak Antik Çağ’da Romalıların bıraktıkları edebî kalıntılarda 

rastlanılmıştır. Aşk, divân şiirinin en önemli malzemesidir. Çağlar atladıkça değişen 

aşk anlayışı, Ahmet Hamdi Tanpınar’ın “saray istiâresi”10 ifadesiyle bütün mânâyı 

tek cümlede toplamıştır. Divân şiirini klasikleştiren şairler; yetenekleriyle “aşk” 

denilen olguyu bir kadının gözünden bakıldığında tülbente oya gibi işlerler. Herkesin 

oyası birbirinden farklı olacağı gibi tasvir edilen sevgili, her şair tarafından şahıslarına 

münhasır bir şekilde ortaya konmuştur. Kimi şair divânında somut olanı beşerî aşkı 

aktarırken kimisi soyut olana ilâhî aşka yer vermiştir. 

Mâşuk, şair için sevilmeye bişkûh tek varlıktır. Sevgili sevmez, kıskanmaz, 

bakışları okla eş değerdir. Kıvırcık siyah saçları, mihrap kıvrımında kaşı, amber 

rengindedir. Tüm bu unsurlar: amber, misk, yasemin gibi güzel kokar. Ay gibi parlak 

yüzünde nâfe gibi beni vardır. Sevgilinin ayva tüyleri de bu güzel kokulara nail olmuş 

nadide güzelliklerden biridir. Sevgili, bazen kokunun kaynağından bile güzel kokar ve 

her şeyi kendi kokusuna hayran bırakır. Âşığı tedirgin eden rakibleri olan sevgilinin 

güzel kokusu herkesin dimağını bulandırır. Bu güzel koku âşığın gözlerini 

mahmurlaştırıp âşığı divâneye çevirir. 

Sırasıyla Ahmedî, Bâkî, Şeyhülislâm Yahya ve Nedîm divânlarında koku 

kavramı içeren kavramlar şu şekildedir: Ahmedî’de 427, Bâkî divânında 106, 

Şeyhülislâm Yahya’da 74, Nedîm divânında ise 269 tane koku anlamlı sözcük tespit 

edilmiştir. Her bir şair yaşadığı dönemin şartlarıyla düşünülerek statü farklıkları 

gözeterek incelenmiştir. Kullanılan sözcüklerden de aradaki yüzyıl farkları anlaşılır 

bir şekilde göze çarpmaktadır. Ahmedî; ağır bir dille karşılaşılırken Nedîm, divânında 

mahallileşme oldukça rahat hissedilmektedir. Şairlerin tavırlarını sergiledikleri 

divânlarında karakterlerini, yaşam biçimlerini, yaşadıkları sosyal ve siyasal olayları, 

sevgiliye bakış açılarını vb. birçok şeyi tespit edebiliyoruz.  

                                                 

10 Ahmet Hamdi Tanpınar, XIX. Asır Türk Edebiyatı Tarihi,(7),Çağlayan Yayınları, İstanbul 

1988,s.5. 



  

10 

 

Ahmedî divânında: 49 kaside, 166 gazel,8 terkib-i bent, 3 terci-i bent, 1 

muhammes, 1 mevlid, 3 zeyl olmak üzere 268 beyit, Bâkî divânında:24 kaside, 97 

gazel, 1 Kıt’a olmak üzere 199 beyit, Şeyhülislâm Yahya divânında: 5 kaside, 67 gazel, 

2 müfredat, 2 sâkîname, 3 müfredat, olmak üzere 77 beyit, Nedîm divânında ise 12 

kaside, 24 gazel, 1 terci-i bent, 1 nazm, 2 mesnevi, 1 muhammes olmak üzere toplam 

41 beyit koku bağlamında tasnif edilip açıklanmıştır. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

11 

 

2. BÖLÜM  

 

AHMEDÎ 

 

2.1Hayatı-Edebî Kişiliği 

 

1334 yılında doğduğu tamin edilmektedir. Asıl adı İbrahim, babasını adı 

Hızır’dır. Hayatı hakkında bilgilerin yetersiz olduğunu bilinmektedir. İlköğrenimi 

hakkında nerede ve nasıl yaptığına dair bilgiler mevcut değildir. Bazı kaynaklarda 

Mısır’a gittiğini yazmaktadır. Yaşamının uzun bir bölümünü Anadolu Beylikleri 

döneminde geçirmiştir.  

“Fetret Devri Ahmedî’nin yaşadığı dönemlerden biridir. Fetret 

Devri:“Osmanlı hükümdarı Yıldırım Bayezid'in hayattaki beş oğlundan dördü 

arasındaki taht kavgaları nedeniyle 1402'den 1413'e kadar süren kargaşa dönemidir. 

Bu süreç Yıldırım Bayezid'in 1402'deki Ankara Savaşı'nda, Timur İmparatorluğu'nun 

kurucusu Timur'a yenilip esir düşmesi sonucu ortaya çıktı. Fetret Devri'nde 

birbirleriyle taht mücadelesine giren Yıldırım Bayezid'in oğulları Emir Süleyman, İsa 

Çelebi, Musa Çelebi ve Çelebi Mehmed'dir.”11 

 

Fetret Devri Yıldırım Beyazıt’ın oğlu Çelebi Mehmet tarafından 1413 yılında 

sona ermiştir.    

“Ahmedî'nin çok eser verdiği ve eserlerini bütünlediği en velüd devir, Edime 

Sarayı'nda, Emir Süleyman'ın yanında bulunduğu devirdir. Zevkine düşkün ve meclis 

süsleyen bir hükümdar olan Emir Süleyman, bu âlim ve olgun şairi kendisine hem 

hoca, hem arkadaş seçmiş, onun şiirinden ve nüktelerinden zevk almayı bilmiştir” 12 

 

Siyasi alanda yaşanılan huzursuzluklar Ahmedî’nin şiirlerinde de 

görülmektedir. Taht kavgalarının oldukça yaşandığı dönemdir. 

 “Ayrıca 1405’de Emir Sülayman’ın Bursayı Çelebi Mehmet’ten alması ve 

şehre girişi, Emir Süleyman’la aralarının bir süre açılması, daha sonra tekara huzura 

kabul edilmesi gibi birçok husus Divân’da yer almaktadır.” 13  

                                                 

11 Wikipedia, “Fetret Devri” Erişim Tarihi: 24.07.2021. 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Fetret_Devri  
12 Nihad Sâmi Banarlı, Resimli Türk Edebiyatı Tarihi,(1),Milli Eğitim Bakanlığı Yayınları 

Bilim ve Kültür Eserleri Dizisi, İstanbul 1983,s.388. 
13  Melike Erdem Günyüz, Ahmedî Divânı Tahlili, İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Eski Türk Edebiyatı Anabilim Dalı Doktora Tezi, İstanbul 2001.s.12. 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Fetret_Devri


  

12 

 

 

Ahmedî, gazel ve kasidedeki ustalığı ile bilinir. Döneminde en fazla eser veren 

şairdir. Kendisinden sonra gelecek olan şairlerin önderi olduğunu, eserleriyle diğer 

şairlere ışık tutmuştur. Sekiz müstakil esere sahip olan Ahmedî, mesnevi alanında da 

başarılı şairlerdendir. 

“Daha sonra Şehzâde Emîr Süleymân ile Edirne sarayında bulunmuş, son 

olarak Sultân Çelebi Mehmed’e intisap etmiş ve muhtemelen 812/1410 yılından hemen 

sonra seksen yaşlarında Amasya’da ölmüştür.”14 

 

14. Yy’da yaşamış en büyük şairlerden biri olan Ahmedî’nin tasavvuf konulu 

şiirleri de vardır. Çok bilgili olması ve Mısır gibi ülkelerde bulunması kendisine şiir 

yazma konusunda yarar sağlamıştır. Türkçeyi başarıyla uyarlayıp eserleriyle her 

dönemde örnek alınmış bir şairdir. 

2.1.1 Eserleri 

 

 Divân: Fazıl Ahmed Paşa’nın emri üzerine Ahmedî bu divânı kendi 

düzenlemiştir. Ahmedî’nin ustalığını sergildiği eserinde 722 gazel, 75 kaside, 7 terkib-

i bent, 2 tercî-i bent, 8 tevhid, 5naat, 2 muhammes içermektedir. 6 nüshası 

bulunmaktadır.  

“Divân tevhîd ile başlamaktadır. Yaşar Akdoğan divânı Türkçe’ye çevirerek 

doktora çalışması yapmıştır. Tunca Kortantamer şairin 6 nüshalık divânını 1973’te 

doktora tezi olarak çalışmıştır.”15  

 

İskendernâme: Ahmedî’nin İskendernâme adlı eseri Emir Süleyman’a 

sunulmuş olup 8000 beyitlik bir mesnevidir. Eserin “Dâstân-ı Tevârih-i Mülûk-ı Âl-i 

Osmân” bölümünde Osmanlı tarihini ilk defa anlatmaktadır. İlimlerin ansiklopedisi 

gibi geniş ve bilgi içeren bir kitaptır. Büyük İskender’in hayatını anlatan şair Genceli 

Nizami’nin kitabından almıştır.  

                                                 

14Ahmet Kartal,”Ahmedî”, Türk Edebiyatı İsimler Sözlüğü, Erişim Tarihi: 28.05.2021 

http://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/ahmed%C3%AE-taceddin-ibrahim-bin-hizir   
15 https://islamansiklopedisi.org.tr/kortantamer-tunca Erişim Tarihi:01.08.2021 

http://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/ahmed%C3%AE-taceddin-ibrahim-bin-hizir
https://islamansiklopedisi.org.tr/kortantamer-tunca


  

13 

 

Cemşîd-i Hurşîd: Beşerî aşkın işlenildiği ilk mesnevilerimizdendir. Emir 

Süleyman’ın isteği üzerine 1403’te yazdığı bilinmektedir. Çin fağfurunun oğlu 

Cemşid ile Rum kayserinin kızı Hurşid’in aşkı anlatılır.  

Tervîhü’l Ervâh: Mısır’da eğitim aldığını bildiğimiz şairin tıp konulu 

mesnevi kitabıdır. İki ciltten oluşmaktadır.  

“Tervihü'l-Ervah Alımedi'nin en büyük mesnevisi olması yanında Türk 

edebiyatında yazılmış ilk manzum tıb kitabı olması bakımından da büyük bir önem 

taşır.” 16 

Mirkâtü’l- edeb: Ahmedî’nin aruz vezni hakkında bilgi verdiği kitaptır. 

Arapça- Farsça sözlüktür. 

Mi’yârü’l-edeb: Ahmedî’nin Fars dilinde kaside tarzında yazdığı ders 

kitabıdır. 

Mîzânü’l-edeb: Ahmedî’nin Farsça kaside tarzında yazdığı ders kitabıdır.  

 Bedâyi'u’s-siĥ r fî ś anâyi'i’ş-şi'r: Edebî sanatların açıklandığı ve üç 

dilde(Arapça, Farsça veTürkçe) örneğinin bulunduğu bir eserdir.  

“Ahmedî'nin bu güne kadar tespit edilen yedisi Türkçe, dördü Farsça olmak 

üzere toplam on bir eseri…”vardır.17 

 

Selçuklular döneminde yaşanılan edebiyat dili ile bilim dilinin farklıydı. 

Beylikler döneminde Türkçe’nin önem kazanmasıyla eserlerde Türkçenin önemi 

vurgulanmıştır.  

“Şair bazan âşıkane başladığı bir mazumeyi mutasavvıfane bir eda ile bitirir. 

Bazan tamamiyle mutasavvıfane şiirler vücude getirir. Hakikî mâşukun Allah 

olduğunu söyler.”18 

Ahmedî divânında bulunan koku kavramları aşağıda belirtilmiştir: 

                                                 

16 Osman Özer, “Ahmedî Tervîhü’l Ervâh”, Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Türk 

Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı Doktora Tezi, Elazığ-1995,s. 11 
17 Ali Temizel,(2003), “Ahmedî’nin Bedâyi'u's-Sihr Fî Sanâyi'i'ş-Şi'r İsimli Eserindeki Türkçe 

ve Farsça Şiirleri”, Konya Selçuk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Dergisi,14,s.93. 
18 Sadeddin Nüzhet Ergun, Türk Şairleri, “Ahmedî”, c.1.s.372. 

https://turuz.com/book/title/Turk+Shairler-1-2-3-4-Sadetdin+Nuhzet+Ergun-1443s 



  

14 

 

‘Abîr:16, attar, mu’attar:9 amber:116, bû-bûy:127, bûstan:6, hâl-i mûşgîn:2, 

ıtr:3, misk-müşg-müşgin:98, nâfe,13, nefha:1, rayihâ:14, revâyih:5, şemîm:1, şemme: 

8, tervih:2, yasemen:3, gâliye:1, reyhan:5, ûd:12. 

Ahmedî, divânında bu kavramlara yer verirken anlaşılması zor tamlamalar 

kullanmıştır. İran şiirini edebiyata başarılı uyarlamasıyla bilinen Ahmedî, lirizmi 

şiirinde kullanan şairlerdendir. Tenasüp, mübalağâ, hüsn-ü talil ve teşhis sanatını 

çokça kullanıp kavramlara yer verirken ustalığını okuyana hissettirmiştir. Şair; 

sevgiliyi yer yer koku kavramlarının üstünde görür bazense bu kavramların sevgiliyi 

kıskandığını dile getirir.  

 Özellikle “âmber ve misk” kavramları sevgili ile anılırken divânda rengi 

itibariyle bu sözcüklere yer verilmiştir. Bu sebeple sadece renginden bahsedilen 

dizelere yer verilmemiştir. Bazı beyitlerde baharın gelişiyle kokuyu ileten şair bazen 

sevgili üzerinden bazen Tasavvufî kişilere telmih yoluyla bazense sevgilinin güzellik 

unsurları üzerinden iletmektedir. Kokuyu ileten çoğunlukla sabah rüzgârı, saç olmakla 

birlikte kalem ve kâğıt da olabilmiştir. 

Abîr 

“‘Arûs-ı bâg meger cilve idiser ki bu gün  

  ‘Abîr dökdi hevâ vü harîr geydi türâb”(K5/3) 

 

Ahmedî’ye ait olan yukarıdaki beyitte “koku” ile âlâkalı malzemelerin ilkiyle 

karşılaşılmaktadır. Abîr: Güzel koku, anlamına gelmektedir. Şair bahar tasviri 

yapmaktadır. Kasideden alınan bu beyit, kasidenin giriş bölümünde yer almaktadır. 

Bahar tasvirlerinin oldukça kullanıldığı bu nazım biçiminde güzel koku anlamına 

gelen “abîr”gibi birçok kelimeyle karşılmaktadır. Koku tasviri, ilk olarak istek ve arzu 

ile harmanlanılarak sunulmuştur. Teşhis sanatını kullanan şair baharın gelişiyle 

değişen atmosferi anlatır. Kaside türünün en az doksan dokuz beyitten meydana 

geldiğini ve belirli bölümleri olduğu bilinmektedir. Bahariye konulu beyitte koku, 

kişileştirilen istekler üzerinden verilmiştir. 

  “Ne hâldür ki toldı cihân müşg-ile ‘abîr  

  Çözdi benefşe zülfini bâd-ı sabâ meğer”(K41/7) 

 

   Şair yukarıdaki beyitinde istifham ve hüsn-ü ta’lil sanatına yer vermiştir. “Ne 

haldir ki” dizesinde sözde soru cümlesiyle baharın gelişinden bahsetmiştir. Şair, 



  

15 

 

etrafın güzel kokmasının sebebini ise menekşenin sevgilinin saçlarını açmasına 

bağlamıştır. Menekşe çiçeğinin kokusu yoktur. Yukarıdaki beyitte şair, sevgilinin 

saçlarını menekşeye benzetmiş ve sebebe bağlayarak sevgiliyi yüceltmiştir. Sevgilinin 

kokusuna ulaşabilmek için şair sabah rüzgârını bir araç olarak kullanmayı seçer.  

“Tozıdur bâd-ı subh müşg ü ‘abîr 

 Döker ebr-i bahâr dürr-i yetîm”(K62/5) 

 

Kokusu güzel olan her varlık ilgi çeker ve sevilir. Şair yukarıdaki beytinde 

bulutların rüzgârında misk kokularını barındırdığını ve yağmur damlalarını ise bu 

güzellikle inciye çevirdiğini söylemektedir. Teşbih sanatının en âlâ örneklerinden 

birine rastlamaktayız. Kokuya araç olarak yine sabah rüzgârı verilirken damlalar 

inciye benzetilmiştir.  

 “Tagıt benefşe saçları gül yañag üstine  

  Saçdı ‘abîr ü ‘anberi gül-zâra iy sabâ”(G1/2) 

 

Beyitin tamamında mübalağa sanatının hâkim olduğunu görmekteyiz. 

Sevgilinin yüzü gül bahçesinin gülü olurken saçları ise menekşeye benzetilmiştir. 

Klasik edebiyatta âşık için sevgili her nesnenin en üstünde düşünüldüğü için sevgilinin 

saçlarını dağıtması bir bahçenin kokusundan bile üstte görülür. Divân edebiyatında 

verilen eserlerde, nida sanatı bolca kullanılır. Şair kendi mahlasını da kullanarak 

kendine seslenir.  

 “Zülfinden ol sanem çözer olursa bir girih  

 Ucdan uca dimâgı hevânuñ ‘abîr ola”(G39/5) 

 

Klasik edebiyatta başka bir teşbih ise sevgiliyi puta benzetmektir. Sevgilinin 

saçlarının kokusu, mübalağa sanatına başvurularak bütün zihinleri karıştıracak kadar 

güzel kokuyla denk tutulmuştur. Sevgiliyle alakalı her şeyin güzel olma zorunluluğu 

varmış gibi düşünülür. Koku aracı olarak saç kullanılmıştır. Kokuyu ileten madde olan 

saç herkesin başını döndürecek kadar etkilidir.  

“Bâgını zülfüñüñ çözer-ise seher yili  

Bâguñ dimâgı tola kamu müşg-ile ‘abîr”(G151/3)  

 

Teşhis sanatıyla birlikte zülüf, koku, seher yeli gibi tabîrler ile 

karşılaşılmaktadır. Tenasüp sanatı vardır. Kişileştirilmiş olan tokanın zihni varmış gibi 

düşünülmüştür. “Şayet tokanın bile aklı olsaydı sevgilinin saçlarının kokusu olan misk 



  

16 

 

ve hoş kokularla dolardı.” diyerek sevgiliyi yüceltmektedir. Koku aracı olarak ise saç 

ile birlikte seher yeli kullanılmıştır. Seher yeli ortamdaki havayı değiştirir. Şayet 

sevgilinin diyarına ya da saçlarına uğradıysa bütün etrafı bununla(kokuyla) doldurur. 

Genel olarak bakıldığında sevgilinin saçlarının bir tutamına bile erişen için aklının 

misk kokularıyla dolmaması elde değildir. Koku terimi olan abîr ve misk Divân 

Edebiyat’ında her zaman yan yana bulunurken kokuya araç olarak yine seher vakti 

esen rüzgâr ve sevgilinin saçları kullanılmıştır. Sonuç olarak kokuya erişmemizi 

sağlayacak araç bulunması gerekçedir.  

“Tan yerinin ağarmadan biraz önceki zaman dilimini ifade eden seher 

vaktinde, tabiatın canlandığı, çiçeklerin açtığı, çiyin düştüğü, havanın soğuduğu, 

seher yelinin estiği, kuşların uyanıp öttüğü, müezzinin salâ verdiği, dua, münacat, zikir 

ve ibadetin edildiği, rızkın dağıtıldığı, âşıkların mestâne naralar attığı, seyrana 

çıkıldığı, erken uyanıldığı, gecenin gündüze döndüğü, günün başladığı, kişinin ruhen 

ve bedenen durulduğu, dinlenip kendine geldiği dile getirilmiştir.” 19 

 

“‘Abîr ü tâze nesrînden saña zülf ü cebîn ider  

  Gül-ile ‘anber-i terden saña hadd-ile hâl eyler”(G180/2) 

 

Yukarıdaki beyitte sevgilinin fiziksel tasvirini görmekteyiz.  

Şairler tarafından daha önce kullanılmayan mazmunları bulup kullanmak o 

şairin usta olduğunu düşündürürmüş. Mazmun sevgilinin güzelliklerinin kodlanması 

da denilebilir. 

 “Mazmun: Mana, anlam, kavram. Kısaca bir şeyi özelliklerin çağrıştırarak 

kelime grupları içinde gizlemektir.” 20 

 

 Sevgilinin gözleri zeytinken boyu selvi ağacına benzetilir. Bu beyitte de 

saçlarının ve alnının yaban gülüne benzetildiğini görmekteyiz. Bu beyitte karşımıza 

çıkan diğer bir durum ise “ben” meselesidir. Amber, rengi siyah kokusu keskindir. 

Ben, kokusu olmasa da rengi siyah ve koyu kahverengi olup o yüzyıllarda güzellik için 

önemli bir unsur olmuştur. 

“‘Abîr zülfüñ ü ra’nâ gözüñ hayâsından  

Benefşe oldı perîşân u ser-girân nergis” (G289/2) 

 

                                                 

19 Hüseyin Güfta, “Divân Şiirinde Vakt-i Seher”,Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi 

Klâsik Türk Edebiyatının Kaynakları Özel Sayıs,15, s.115. 
20 İskender Pala, a,g,e,.s.298. 

 



  

17 

 

Bu beyitte kokuyu ileten olarak diğer beyitlerde olduğu gibi saçı görmekteyiz. 

Şair sevgilinin uzuvlarını mübalağa sanatını ustaca kullanarak sunmuştur. Şair 

“menekşe, nergis, abîr” terimlerinin aynı beyitte kullanarak tenasüp sanatını 

kullanmıştır. Sersemlik nergis çiçeğinde kişileştirilirken nergis-göz mazmunu 

aklımıza gelir. Menekşe-saç mazmunu da şairlerin çokça kullandıkları teşbihtir. 

“Zülfidür dâm-ı ‘âbîr dâne-i ‘anber beñi  

  İy niçeler dâmına düşmiş bu ‘anber-dânenüñ” (G352/5) 

 

Şair sevgilinin güzelliğini her beyitte dile getirirken sevgiliyi yüceltir. Koku 

tabîrine araç olarak diğer beyitlerinde olduğu gibi sevgilinin saçını kullanmıştır. Nida 

–seslenme- sanatına başvurulmuştur. Âşık kendini sevgilinin siyah saçlarının 

büklümlerine asar ve saçlar âşığa tuzak olur. Klasik Edebiyat’ta sevgili: kıvırcık siyah 

saçlı, uzun boylu, misk kokulu, ince belli gibi sıfatlarıyla tasvir edilir.  

“‘Abîr zülfüñ ra’nâ gözüñ hayâsından  

Benefşe kaldı perîşân u nergis oldı sakîm”(G411/3) 

 

Âşık için sevgiliye ulaşma çabasında olmak ve ulaşamamak divânların konusu 

olmuştur. Klasik edebiyatta sevgiliye duyulan aşk, halk edebiyatında Mecnun’un 

Leyla’ya duyduğu kadar ızdırap dolu ve acı vericidir. Âşık ise zaten bu yolu göze 

almıştır. Yukarıdaki beyite bakıldığında sevgilinin kokusu o kadar tesirlidir ki âşık için 

perişan etmediği hiçbir canlı kalmamıştır. Menekşe, nergis ikilisinin yanına saç 

benzetmesini mutlaka kullanılacaktır. Tenasüp sanatıyla birlikte koku aracı olarak yine 

saç kullanılmıştır.  

“Ger ‘abîr ü ‘anber ü yâ müşg ‘ ûd u gâliye  

Her ne kim saçundan eydürler-ise çîndür kamu”(G533/6)  

 

Yukarıdaki beyte bakıldığında koku terimlerinin buketini görebiliriz. 

Sözlüklerde görebileceğimiz hoş koku ile alakalı çoğu terimi görmekteyiz. Misk, 

amber, gâliye ve abîr hoş koku anlamlarına gelmektedir. Şair tevriye sanatına da 

başvurarak “Çin” kelimesi için hem Çin ülkesi hem de büklüm anlamını kullanmıştır.  

“Çin, klasik şiirimizde en çok adı geçen ülkelerden biridir. Geçmişte Çin’de, 

Doğu Türkistan’da Türk, Hıtâ, Maçin, Çin güzellerinin bulunması ve Mani dinini 

ortaya çıkardığı rivayet edilen Mânî’nin ressam olması; Nigâristân, Erjeng gibi 



  

18 

 

adlarlaanılan kutsal kıt’abının gayet güzel minyatürlerle süslü olması dolayısıyla 

güzel yüz; Çin’le birlikte ele alınır.”21  

 

“Saçuñdan itdi benefşe  ‘abîri deryûze  

Gözüñden eyledi nergis humâr şeyin lillah” (G582/3) 

 

Derviş aynı zamanda âşıktır. Sevgilinin uğrunda gözlerinden, saçlarından ve 

birçok şeyden vazgeçebilir. Yukarıdaki beyite bakıldığında da âşık hem dilenci hem 

derviş anlamında kullanılmıştır. Yukarıdaki beyitte tevriye ve tenasüp sanatlarını 

görmekteyiz. 

Berat Açıl, çalışmasında nergisin estetik öneminin beyitlerdeki mitolojik 

kökenine vurgu yaptığını ve gözle ilişkili olduğunu ve bu sebeple âşıkla 

ilişkilendirildiğini belirtmiştir.(Açıl,2015:16). 

 “Deryüz” kelimesi ise sözlüklere bakıldığında “dilenci-derviş” gibi birçok 

anlama denk gelmektedir. Bu beyitte de iki anlamıyla da kullanılmıştır. “Bir görüşe 

göre, kelime Farsçada, "kapı eşiği, önü" manasma gelen "der-piş"ten gelir ki bundan, 

dervişin tevazusu ima edilir. Diğer bir görüş dervişin, "aramak ve dilemek" anlamına 

gelen "deryüz"dan türediğidir.”22  

 

 “Sabâ ger bir girih çöze saçuñdan  

İde hâk-i siyeh müşg ü ‘abîri”(G690/5) 

 

Sevgilinin her şeyi âşığa güzel gelmekle beraber sevgilinin güzelliklerini 

ulaştıran her şey de âşığa güzel gelmektedir. Âşık için tünelin sonu sevgiliye çıktığı 

sürece gidilir. Yoldan da asla vazgeçilmez. Sabah rüzgârı kokuyu ileten olarak 

kullanılmıştır. 

Amber 

 

“Şol Selâmî ki ana hâdim la’l ü kul ‘anber ola  

 Şol Selâmî ki ola lâle lü’lü-yi rahşân aña” (K6/13) 

 

“Tagıt benefşe saçları gül yañag üstine  

 Saçdı ‘abîr ü ‘anberi gül-zâra iy sabâ”(G1/2) 

 

                                                 

21  Emine Yeniterzi.(2010).“Klasik Türk Şiirinde Ülke ve Şehirlerin Meşhur Özellikleri”. 

Uluslararası Sosyal Araştırmaları Dergisi Klâsik Türk Edebiyatının Kaynakları Özel Sayısı,5, s.309. 
22 Tahsin Yazıcı, “Derviş” mad. TDV İslam Ansiklopedisi,C9,İstanbul 1994.  

https://islamansiklopedisi.org.tr/dervis Erişim Tarihi:05.10.2020 

https://islamansiklopedisi.org.tr/dervis


  

19 

 

Selâmî kelimesinin “barış, sıhhat, huzur” anlamları vardır. Ahmedî’nin 

kasidesinden alınan yukarıdaki bölümün kasidenin methiye bölümü olduğu 

anlaşılmaktadır. Emir Süleyman’ı öven şair amber ve lale ikilisini kullanmaktadır. 

“Amber: Hind denizlerinde yaşayan bir çeşit ada balığından elde edilen 

yumuşak, yapışkan ve kara renkte, güzel kokulu bir maddedir.  Divân şairleri anberden 

kokusu ve rengi münasebetiyle bahsederler. Sevgilinin saçı daima misk veya anber 

korkar.” 23 

 

  “Eyle hoş-bûy oldı bâd-ı sabâ  

  Ki ider ‘ûd u müşg ü ‘ anberi mât”(K13/2) 

 

“‘Abîr ü tâze nesrînden saña zülf ü cebîn ider  

   Gül-ile ‘anber-i terden saña hadd-ile hâl eyler”(G180/2) 

  

Beyite göre sabah rüzgârı sevgilinin kokusu sayesinde hoş kokmaktadır. Mât 

ise yenilmek anlamında kullanılır. “Mat etmek, satranç oyununda kesin yenme 

galibiyet”24 anlamına gelir. Klasik edebiyatta satranç ıstılahlarına yer verilmesiyle 

beraber birçok gazele malzeme olmuştur. Sevgilinin kokusunun güzelliğinden misk 

amber kokuları değersiz kalmıştır. İlk defa bûy terimi karşımıza çıkmıştır. Koku 

anlamında olup tamlama kurmaktadır. Kokuyu ileten sabah rüzgârını görmekteyiz. 

“Gel gül-istâna varalum bir dem  

Kim hevâ oldı ‘anberîn-nefehât”(K13/18) 

 

“Zülfidür dâm-ı ‘âbîr dâne-i ‘anber beñi  

  İy niçeler dâmına düşmiş bu ‘anber-dânenüñ”(G352/5) 

 

Sevgiliye, aşkın kokusu olduğunu söyleyerek cansız olan nesnelere ya da 

duygulara anlam yüklenmektedir. Âşık için sevgili, bahçeye vardığında tüm bahçenin 

kokusu sevgilinin kokusuyla dolmaktadır. Şair, sevgiliyi yüceltmektedir. Sevgilinin 

kokusu başka nesneler aracılığı ile âşığa uzanmaktadır. Sevgilinin kokusu o kadar 

yücedir ki gül bahçesinin bile üstüne çıkmaktadır. Âşık, amber tanesine benzeyen beni 

tuzağa benzetmektedir.  

“Kul oldı hulkuña cân-ıla ‘anber  

Olalı sîretüñüñ müşgi fâyih” (K16/8)  

 

                                                 

23 İskender Pala, a.g.e., s.23. 
24 Mehmet Arslan,(2000). “Divân Şiirinde Satranç ve Satranç Istılahları” Osmanlı Edebiyat-

Tarih Kültür Makaleleri, İstanbul Kıt’abevi Yayınları, s.22. 



  

20 

 

Sevgilinin kokusu, yeniden mübalağa sanatıyla buluşarak diğer her şeyin 

üstünde tutulmuştur. Sevgilinin kokusu kendi huylarına bulaşmış ve tüm şehri sarmış 

hatta herkesi etkisi altına almış gibi düşünülmüştür. Başka kokular bile sevgilinin 

kokusu karşısında el pençe divân durmaktadır. Çünkü âşık için sevgiliden gelen her 

şey güzeldir.  

“Bu ne tendür bu ne yañah bu ne hâl ü bu ne gîsû  

Biri nesrîn biri ter-gül biri müşg ü biri ‘anber” (K28/2) 

 

Âşık, sevgilinin uzuvlarının her birini mübalağaya başvurarak dile getirmiştir.    

Düzenli leff ü neşr sanatını bu bağlamda görmekteyiz. Sevgilinin tenini yaban gülüne 

benzetmiştir. Mazmun, Klasik edebiyatın olmazsa olmazlarındandır. Sevgilinin 

uzuvları yahut sevgiliye ait ne varsa âşık için en güzel olandır. Sevgili, en abartılan en 

devasa en mükemmel olandır. Bu bağlamda şair bu güzellikleri sıralarken birbirine en 

uygun olanı seçer.  

“Hevâdan her ne kim tagıla ‘ anber  

 Bulıtdan her ne kim irer dürerdür”(K33/13) 

 

Bu beyitte sevgilinin kokusunun havaya karışmasıyla bulutta inci tanelerini 

oluşturacağından ve yağmuru inci tanesine çevireceğinden bahsedilmiştir. Arı ile 

gezen bala konar düşüncesinden yola çıkarsak bu beyiti açıklayabiliriz. “Sevgilinin 

olduğu her yer güllük gülistanlık, var olduğu yeri güzel olan her şeye çevirir anlamı” 

vardır.  

“Cemâli bâgı bir zerre cihâna râyiha salmış  

Anı müşg-ile ‘ anber dir gül-ile zaymürân söyler”(K35/23) 

 

Sevgilinin güzelliği dillere destan olacak kadar devasa tüm cihana salınacak 

kadar şöhretli ve güzeldir. Âşık için sevgili mübalağa sanatının tam kendisidir. Sevgili, 

o kadar güzeldir ki kokan nesnenin kendisi olan çiçekler ve koku maddeleri 

güzelliğinden bahsedilmektedir.  

 

“Hevâdan saçılalı müşg ü ‘anber  

Bulıtdan dökilür uş dürlü gûher”(K37/1) 

 

Kasidenin methiye bölümünden alınan bu beyitte şair sevgilini kokusuna araç 

olarak havayı kullanmıştır. Sevgili Klasik edebiyatta misk ve amber kokar. Mübalağa 



  

21 

 

sanatını kullanan şair sevgilinin kokusunun yağmuru mücevhere çevirebileceğini 

söylemektedir.   

“Şükûfe yañaguñ bigi mutarrâ  

Benefşe saçlaruñ bigi mu’ anber”(K37/6) 

 

Kasidenin methiye bölümünden alınan bu beyitin devamında da mazmunlarla 

dolu beyitlerle karşılaşılmaktadır. Emir Süleyman’ın övüldüğü bölüm olduğundan 

mazmunların en güzellerini görebilmekteyiz. Emir Süleyman, şairin en çok vakit 

geçirdiği şehzadedir. Sevgilinin boyu selvi ağacı, saçları amber, ağzı mim harfi gibi 

birçok güzelliğe sahiptir. Âşık için sevgilinin uzuvları ulaşılamayacak kadar güzel ve 

naiftir.  

“Saçuñ ‘anber beñüñdür dâne-i müşg  

Lebüñ la’l ü dişüñ silk-i güherdür” (K38/2) 

 

Âşık için sevgiliden gelen cefa da sefa da en güzelidir. Sefa çekmese de âşık 

cefa çekmekten zevk almaktadır. Âşık bu yolda canını vermeyi göze almıştır. 

Sevgilinin dişleri incinin sıralanmış olduğu ipe benzetilmiştir. Saçları ise anberin 

direkt kendisi olarak düşünülüp benlerini ise misk kokusunun tohumu olarak 

nitelendirilmiştir. Ben ve saçlar koku aracı olarak değil de direkt kokunun kaynağı 

olarak seçilmiştir. Bu beyitler divânın kasidesinden alınmış olup kasidenin ise methiye 

bölümünden alınmıştır.  

“Nite ki cân hevesi-le cünûna düşdi bu’ akl  

Göreli zülfiñi kim ’ anberîn-selâsildür”(K43/6) 

 

Klasik edebiyatta âşık sevgiliye kavuşamaz ve sevgisinden deliye döner. Bu 

döngü aslında Halk edebiyatında da böyledir. Mecnun, Leyla’sına kavuşamaz ve 

kendini çöllere atar. Yusuf, Züleyha’sına kavuşamaz ve dağları deler. Klasik dönem 

edebiyatında bu durum sadece insanlar üzerinden değil de cansız varlıklar üzerinden 

de anlatılır.  

“Klasik Türk şiirinde “şem‘”, etrafı aydınlatması ve parlaklığı, alevi, alevinin 

rengi, siyah fitili, yanarken erimesi, beyaz rengi, ince yapısı, dumanı, gece yakılıp 

gündüz söndürülmesi, fanusun içerisinde yakılması, asılarak satılması ve meclis 

unsurlarından biri olması sebebiyle çeşitli benzetmelere tabiî tutulmuştur. “Pervâne” 



  

22 

 

de muma olan tutkusu nedeniyle onun etrafında dolaşması ve mumun ateşinde yanması 

bakımından ele alınır. Genellikle şem, sevgiliyi; pervane de âşığı sembolize eder.”25  

 

Bunlara motif denir. Şairler bu motiflere anlamlar yükleyerek aşkı anlatır. 

Pervane, mumun etrafında döner ve en sonunda kanatlarından olur.  Sevgilinin aşkı, 

güzelliği âşığı deliye döndürür.  Bu beyite de bakıldığında sevgilinin amber kokan 

saçlarına ulaşma isteği âşığı deliye döndürmektedir. 

 “Nâfe-i müşg gibi oldu mutayyeb gül-zâr  

 Micmere saldı meger ‘ûd-ıla ‘anber nergis” (K45/4) 

 

Kokuların karşılaştırıldığı bu beyitte sevgilinin kokusu diğer kokuların yanında 

tabî ki en değerli en güzelidir. Sevgilini kokusu, gül gibi kokuya sahip olan nesneleri 

bile kendinden geçirmektedir. Mübalağa sanatı Klasik dönem edebiyatının en 

vazgeçilmez söz sanatlarından biridir. Beyitte kokuya herhangi bir araç verilmeyerek 

direkt sevgilinin kokusu abartılmıştır. Sevgilinin uzuvları yahut sevgiliye ait olan her 

şeyin abartıldığı gibi koku da sevgilinin en güzel taraflarından biridir. Âşık tarafından 

abartılan sevgili çeşitli mazmunlarla mükemmelleştirilmiştir. 

“Hulkuñuñ râyihasın aldı sabâdan bir dem  

Nefesin anuñ-ıçun itdi mu’ anber nergis”(K45/32)  

 

Sevgilinin huylarının güzelliği sabah rüzgârına karışmış ve sevgilinin nefesini 

bile amber kokutmuştur. Sevgilinin güzel olmayan bir yanı olmadığı gibi etki etmediği 

bir kısım da yoktur. Sevgili, çiçekleri bile kıskandıran, herkesin olmak istediği 

olağanüstü güzelliktedir. Koku aracı olarak sevgilinin huyları ile birlikte sabah rüzgârı 

seçilmiştir. 

“Demi oldı içerseñ mey-i müşg-bûy  

Ki hoş-rengdür ü mu ‘anber çiçek” (K48/44) 

 

Sevgilinin kokusu âşık için artık içilecek olan şaraptır.  

 

“Şarabın divân şiirinde en fazla aşk, muhabbet ve sevdayı anlatmak çin 

kullanıldığı çokça bilinen bir gerçektir. Hattâ bu hususun sadece divân şiiri ile ilgili 

bir özellik olmadığı, Halk ve Tekke şiirinde de, “sarab”ın aşk ve sevdayı anlatmak 

                                                 

25 Derya Karaca.(2018). “Klasik Türk Şiirinde Şem ve Pervane Kullanımları”. Uluslararası 

Sosyal Araştırmalar Dergisi,11/61,s.130. 

 



  

23 

 

üzere mecaz unsuru olarak yaygın bir şekilde kullanıldığını söylemek 

gerekmektedir.”26 

 

“Magribüñ her şâm olduhda mu’anber zülfi hem  

Maşrıkuñ her subhı-demde çehre-i tâbânı ol” (K51/6) 

 

Klasik edebiyat, Osmanlı Devleti dönemini içine alan altı yüzyıllık bir dönemi 

içermektedir. Osmanlı Devleti ise on beşinci yüzyılda en parlak dönemini yaşamış, 

sınırlarını bir hayli genişletmiştir. Şairler, eserlerinde şehirlerin isimlerine çokça yer 

vermişlerdir. Yukarıdaki beyitte ise “mağrib” şehriyle karşılaşılmaktadır. Sevgilinin 

saçlarının güzel koktuğundan bahseden şair, yüzünü ise Ay’ın parlak tarafına 

benzetmiştir. Âşık için sevgilinin her uzvu mübalağa edilecek kadar güzel olduğundan 

saçları her zaman amber kokar, yüzü ise bir ay parçası kadar parlak ve naiftir. Bu 

beyitte tevriye ve tezat sanatları kullanılmıştır. İki anlamlılıkla beraber şair mağrib 

derken batı ve doğuyu kastedilmiştir. 

“Divân şiirinde Mağrib, içinde siyah ırka sahip insanlar yaşadığı için saç ile 

birlikte anılır. Tabiî bu teşbihte yüzün ay olması durumu söz konusudur. Mağrib uzak 

ülkeler arasında sayıldığı için ayın battığı yer olarak düşünülmüştür.”27  

 

Yukarıdaki beyit divânın methiye bölümünden alınmıştır. Koku aracı olarak 

ise saç kullanılmıştır. 

“Gül-sitânuñ rengi vü berk ü nevâ vü nüzheti  

Bû-sitânuñ yâsemîn ü ‘anber ü reyhânı ol” (K51/19) 

 

Âşık için sevgili güzel olan her şeydir. Bir çiçek varsa rengi, amber varsa 

kokusu, güneş varsa ışığıdır. Sevgilinin devasa görülmesine sebep olan ise âşığın 

gözündeki yeridir. Beyite bakıldığında gül, berk, yasemin, amber sözcükleriyle 

tenasüp sanatı yapılmıştır. Yine kasidenin methiye bölümünden alınmış olup koku 

aracı olarak sevgilinin direkt kendisi seçilmiştir. 

 

“Dil-berüñ ‘ anber saçınuñ fitne vü teşvîşi hem 

Anuñ ol ra’nâ gözinüñ gamze-i fettânı ol”  (K51/23) 

 

                                                 

26 Muhammet Nur Doğan.(2008) “Divân Şiirinde “Şarap” Metaforları”, İstanbul Üniversitesi 

Edebiyat Fakültesi Türk Dili ve Edebiyatı Dergisi, s.67. 
27 İskender Pala, a.g.e., s.297. 



  

24 

 

Klasik edebiyatta sevgiliyi seven âşıktan başka bir de rakip vardır. Sevgilinin 

güzellik unsurlarının hepsini bilir. Sevgiliyi seven ikinci kişidir. Âşıkla her zaman 

savaş halindedir. “Rakîb: Herhangi bir işte birbirinden üstün olmaya alışanlardan her 

biri. Divân şiirinde âşık-maşûk ikilisi arasında âşık ile yarışan ve ona ortak olan 

kişidir. Rakip âşık nazarında kötü olan kişidir. Âşıka sevgili kadar eziyet eder.” 28 

Bu beyite bakıldığında sevgilinin saçlarını koku aracı olarak görmekteyiz. 

“‘Aceb ne müşgdür zülfüñ ki olur bende aña ‘ anber  

  Ne âhûdur gözüñ ki ider hazer şîri şikâr andan” (K66/2) 

 

Kokunun kokuya köle olması teşbihi kullanılmıştır. Yukarıda karşılaşılaşılan 

mecaz ise mazmun değil şairin ustalığıdır. Mübalağa sanatına başvurarak ustalığını 

konuşturan sanatçı sevgilinin kokusunu padişah, diğer kokuları ise onun kölesi olarak 

düşünmektedir. Yahut tevriye sanatını da yaptığını düşünürsek kendisini padişah 

olarak görüp sevgilinin karşısında padişah da olsa bir değerinin olmadığını 

düşündürmektedir. Diğer mısraya bakıldığında ise “ahû” sözcüğü göz ile 

ilişkilendirilmektir. Aynı zamanda  “ceylân” anlamı olan sözcük, yukarıdaki beyitte 

göz anlamıyla kullanılmaktadır. Şairleri avcı gibi tasvir ederek sevgiliyi ceylana 

benzetmektedir. Koku yine sevgilinin saçları ile araç bulmuştur. 

   “Nefes urdı saçuñdan ter benefşe  

   Hevâyı itdi pür-‘ anber benefşe”(K70/1) 

   

Şair, havanın sevgilinin saçlarının güzel kokusuyla dolduğundan 

bahsedilmektedir.  

“Saçın kokusu ile ilgili olarak doğrudan koku anlamını ihtiva eden bû(y), 

nükhet, şemîm, nâfe, nefhâ, râyiha kelimeleri ile abîr, gâliye, menekşe, gül, karanfil, 

misk (müşg), nesîm, reyhân, semen, yasemen, sümbül, Şeb-bû (Şebboy), tîb, amber, 

micmer, ıtr, attâr (dükkân-ı attâr, tabla-i attâr), Çin, Hıta (Hatâ), Hoten (Huten), 

Tibet, müşg-i Buhâra, Tâtâr vb. kelimeler kullanılır. Saydığımız yer isimleri misk 

ahusunun yaşadığı bölgeler olmasından dolayı sıkça zikredilir.”29  

 

“Eğerçi müşg-peykerdür benefşe 

  Senüñ zülfüñe çâkerdür benefşe” 

“Nefes zülfüñe urmışdur anuñ-çun 

Bu resme rûh-perverdür benefşe” 

                                                 

28 İskender Pala, a.g.e., s.374. 
29  Kürşat Şamil Şahin.(2011). “Sevgilinin Güzellik Unsurlarından Saç ve Saçın Âşık 

Üzerindeki İlişkisi”. Turkish Studies Dergisi,6/3,s. 1855. 



  

25 

 

“Nazarda şem’-i meclisdür şakayık 

Dimâga ‘anber-i terdür benefşe” 

“Saçuñ kohusını alup reyahîn 

Gelür anlara reh-berdür benefşe” 

“Bu zikri fikr idegeldi anuñ-çun 

Nefes ki urur mu‘anberdür benefşe” 

“Ne gördi ne göriser tâc-ıla taht 

Melik Sülmân bigi şâh-ı cüvân-baht”(Tcb/1-3) 

  

Yukarıdaki terci-i bent daha önce karşılaşmadığımız bir nazım şekli olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Gazel ve kaside türünü ağırlık olarak kullanan şair bentlerle 

kurulan nazım biçimini çok tercih etmemiştir. Yukarıdaki dizelerde tasavvuf yolunu 

anlatmaktadır. Şakayık çiçeği bu yoldaki mürit olarak düşünülmüştür. En son 

fenâfillaha ulaşıp ilâhi aşk yolunda yanmak vardır. Şiire koku bağlamında bakıldığında 

şair, sevgilinin saçlarının kendine(sevgiliye) köle olduğunu söyler.  

Ayşe Çelebipğlu, çalışmasında menekşenin Doğu mitolojisinde önemli bir 

figür olduğunu, klasik şiirimize sembol olmasını ise İran mitolojisindeki menekşe 

tasvirinden aldığımızı belirtmiştir.(Çelebioğlu,2016:165). 

“Çün sabâ çözdi saçuñuñ ‘ ukdesini mûy mûy  

Kıldı pür magzın hevânuñ işbu ‘anber-bûy bûy”  

“Ger yañaguñ renginüñ ‘aksi gül-istâna ire  

Bürkac –ıla örte hayâsından güli hod-rûy rûy” 

“Lâle-zâr olsa yaşumdan yiryüzi olmaya ‘aceb 

Çünki kanlardur ahan bu gözlerümden cûy cûy” 

“Niçe kim hûnî gözüñe cânlar iderem fidî  

Hoş idemez binüm-ile hîç ol bed-hûy hûy” 

“Ne senüñ hüsnüñe ne şeh ‘adline vardur nazîr  

Bâg-ı gül-zârı aradum bu cihânda gûy gûy” 

“Mîr Sülmân Şâh İskender-der ü Dârây-rây  

N’ola Dârâ ki idemez eyle ki ol ider rây rây” (Tcb/2-1) 

 

Sabah rüzgârı, sevgilinin mahallesine uğradığından sevgilinin saçlarının 

kokusunu etrafa dağılır. Amber renkli, kıvrcık saçlı sevgilinin saçlarının kokusu etrafı 

donatır. Divân edebiyatında sevgilinin yanağı gül rengi gibi pembemsi oluşuyla bilinir. 

Âşık; sevgiliye ulaşamıyor olmaktan ağlar ve gözlerine kan dolar. Sevgilinin 

güzelliklerinin anlatıldığı yukarıdaki beyitlerde âşık, sevgiliye ulaşamıyor olmasından 

bahsederken sevgilinin saçlarının amber koktuğunu söylemektedir.   

“Çü girdi hükmine gerdende gerdûn  

Dahı gerdûna dön dimez meger dün”  



  

26 

 

“Ne hidmet kim kılına buña makbûl  

Ne midhat kim dinile buña mevzun” 

“Yolı tozına bende ‘anber ü misk  

Kılupdur hulkı reşkinden ciger hûn” 

“‘Aceb midür dutarsa şark u garbı  

Bu yüce devlet ü bu taht-ı meymûn” 

“Dilümde şükridür tesbîhe hem-dem  

Demünde zikrüdür tevhide makrûn” (Tkb/2-4) 

 

Klasik edebiyatta şair, mübalağa yaptığından amber ve misk kokusunun 

sevgiliye köle olduğunu söyleyerek amber ve miski kişileştirir. Bentlerin tamamına 

bakıldığında tasavvufa giden yolun merhalelerinden bahsedilmiştir. Emir Süleyman’a 

yazdığını anlaşılan dizelerde methederken amber ve misk kokularını köle eder. 

Etraftaki her nesne övülen kişiye tahsis edilmiştir.  

 

“Egerçi ‘anber-efşândur benefşe  

Senüñ zülfüñe hayrândur benefşe” 

“Dimâgına saçuñ sevdası düşdi  

Anuñ-ıçun perîşândur benefşe” 

“Saçuña müşg dimiş ol hatâdan  

Boyın egmiş peşîmândur benefşe” 

“Cihân hayrân-durur zülfüñe anı  

Ne bilsün kim ne reyhândur benefşe” 

“Dimâgını hevânuñ kıldı müşgîn  

Meger şâha senâ-hândur benefşe” (Tkb/3-3) 

 

Yukarıdaki bentlere bakıldığında koku kavramının dizelerin tamamına 

yayıldığı görülmektedir. Menekşe üzerinden sevgilinin saçlarının güzel kokusu 

anlatılmaktadır. Divân şiirinde birçok varlık; sevgilinin kokusuna erişebilmek için 

müptela olduğu kanısına varılabilir. Sevgilinin her şeyi güzeldir. Kokusu o kadar 

etkileyicidir ki hatrına gelenin aklı başından gider. Dizelere göre hatta sevgilinin 

kokusu başka kokularla karışacak gibi olduğunda hataya düşmüş sayılmaktadır. 

Sevgilinin kokusu hiçbir kokuya değişilmez, o kokuya da daha önce rastlanılmamıştır.  

 

“Yüzüñ göreli iy gül-rûy gonca  

Yoluñda dökdi reng ü bûy gonca” 

“Lebüñ vasfını işitdi seher-gâh 

Safâdan oldı handân-rûy gonca”  

“Yile virdi gurûrı devletinde  

Senüñ-çün varlıgın hoş-hûy gonca”  

“Nefes urmaz şehâ zikrüñden ayru 



  

27 

 

Anuñ-çun oldı ‘anber-bûy gonca”  

“Gül-âb-ıla yur agzını meger kim 

Olısar şâha midhât-gûy gonca” 

“Bekâsıdır anuñ âsâyiş-i mülk 

Likâsıdır anuñ ârâyiş-i mülk” (Tkb/2-5) 

 

Şair; yukarıdaki dizelerde Klasik Edebiyat’ta sevgiliye ait olan tüm güzellik 

unsurlarını, tenasüp sanatını da kullanarak meydana getirmiştir. Mübalağa sanatını her 

dizesinde kullanan âşık sevgiliyi anlatırken sabah yeli, dudak(leb), gül, gonca, huy, 

amber gibi birçok tabîrle süslemiştir. Terkib-i bentin sonunda yine tasavvufta 

fenafillaha ulaşmayı, bu cihanda ise ölümü anlatmaktadır.  

“Sabâ peyki ilet benden selâmı   

Aña ki oldur meliklerüñ imânı”  

“Selâm-ı pâk kim müşgîn-hevâsı   

Mu’attar ide gül bigi meşâmı”  

“Selâm-ı cân-fizâ k’enfâsı anuñ 

İde zinde yir altında cizâmı” 

“Selâm-ı hoş-hevâ kim şemmesi anuñ   

İrüre yârdan yâra peyâmı”  

“Selâmı kim ola müşg aña bende   

Selâmı kim ola ‘anber gulâmı”  

“İlet şâm u sabâh ol hazrete kim  

Anuñ adı bezedi Rûm ü Şâmı”  

“Cemi’-i halka oldı câm cûdı 

Bezekdür devlet ü tahta vücûdı” (Tkb5/1) 

 

Sevgilinin selamı bile güzel kokarken sevgilinin kokusunu alan burunlar 

çiçekten daha güzel kokuyla bezenir. Yukarıdaki dizeler sevgilinin kokusunun 

fazlasıyla abartıldığı bir terci-i benttir. Sevgili âşık için o kadar değerlidir ki varlığı 

devlete süs gibi gelir. Son satırda sevgilinin cömertliğinden de söz edilmiştir. Klasik 

edebiyatta abartılan sadece sevgilinin dış güzelliği değil de karakteri de ön plandadır. 

Âşık için sevgilinin sadece kaşı gözü değil güzel olan bütün unsurlar sevgiliye aittir.  

“Ma-verd-ile bulut çemeni eyledi nem-nâk  

‘Anber-nefes oldı yil ü pîrûze-seleb hâk 

Gül ‘ışkuñ elinden yahasın her dem ider çâk  

Yoluñda benefşe döşedi zülfini illâk  

Ayaguña lâyık degül ol tuhfe dahı hem” (M/4) 

 

Muhammese bakıldığında okuyanın kendini gül bahçesinde hissetmesi olasıdır. 

Bülbülün güle aşkı bahar tasviriyle verilirken, menekşe, amber, gül tenasübü 

görülmektedir. Gülün yaprak yaprak oluşu yakasını yırtan âşığa, menekşe de 

sevgilinin geçtiği yolda saçlarını döşeyen âşığa benzetilmiştir. 



  

28 

 

 

“‘Anber beñine kaldı zenahdânuñun göñül  

Bî-çâre bilmez-idi ki yolında çâh ola” (G4/3) 

 

Sevgilinin benleri Klasik edebiyatta şekli ve rengi itibariyle birçok mazmun 

kalıbına girmiştir. Yukarıdaki beyitte amber gibi kokulu ve siyah bir ben tasvir 

edilmiştir. Yani ben, rengi itibariyle ambere benzetilmektedir. Sevgilinin beninin 

güzelliği âşığın başını döndürmektedir. Başı dönen âşık ise sevgilinin beni olan çukura 

düşmektedir. Yoldaki çukur sevgilinin beni ile ilişkilendirilmektedir. Âşığın 

gözlerinin kör olduğunu ve yürüdüğü yolu bile bilmediği düşündürülmektedir.  

“‘Anberîn hâline yârun göñül aldanma sahın  

Bî-gümân dâm olur orada kim dâne ola”(G17/6) 

 

Dane sözünün yem anlamında kullanıldığına göre yukarıdaki beyitte âşık 

kendini kuşa benzetmektedir. Yemi yiyecek olan kuştur. Bu beyitte âşık kendine 

seslenmektedir. Genelde şair “ey” nidasını da kullanarak kendine seslenir. On yedinci 

gazelin altıncı beyitini aldığımıza göre mahlastan önceki beyite ulaşmaktayız. 

Kendiyle konuşup ve kendine öğüt veren şair adeta kendini uyarmaktadır. Sevgilinin 

beni, âşığa tuzaktır. Bir kuşu yakalamak içinse yem kullanılır. Âşık, gönül 

kuşunu(gönlünü) sevgiliye kaptırdığından sevgilinin beni tuzaktır. 

“La’lüñi añanuñ sözi şîrîn ü ter düşüp  

Zülfüñi zikr iden nefesi ‘anberîn ola” (G34/4) 

 

Âşık için sevgilinin dudaklarını söyleyenler de sevgili gibi şirin olmalıdır. Âşık 

sevgilinin ayarında olamasa da onu anacak olanların da güzel olması gerektiğini 

vurgular. Sevgiliyi anan insanların nefeslerinin bile amber kokacağını söyleyerek 

sevgiliyi mübalağa sanatının doruklarına ulaştırmıştır.  

“Leb ‘akîk u zülf ‘anber ten harir  

Nîşe oldı göñlüñ âhen iy ‘aceb”(G52/4) 

 

Sevgilinin dudakları rengi ve değeri itibariyle akîk taşına benzetilmiştir. Klasik 

edebiyatta sevgilinin dudakları şekliyse mim harfiyle eş tutulmuştur. 

 “Akîk: Kırmızı renkte kıymetli bir taştır. Edebiyatta Süheyl yıldızının tesiri ile 

renk kazanan akîk bu yıldızın en parlak görüldüğü Yemen’den çıkarılmıştır. Dudak 



  

29 

 

renk bakımından akîke benzer. O, içinde inciler(dişler) saklayan saf akîkten bir 

kutucuktur.”30  

Saçlar da renk ve koku itibariyle ambere benzetilmiştir. Sevgilinin teni ise ipek 

gibi düşünülmüştür. Sevgilinin güzellikleri sıralanırken âşık sızlanırcasına gönlünün 

katı olduğunu ve gönle varamadığını söylemektedir.  

“Anber beñüñi berk-i gül üstinde göreli  

Döndürdi derd-ilen cigerin kana müşg-nâb” (G59/2)  

 

Amber rengi ve şekli itibariyle bene benzetilmiştir. Koku unsuru misk üzerinde 

görülmektedir. Beyite göre sevgilinin tenini gül yaprağı gibidir. Sevgilinin benini 

gören âşığın çiğerleri misk kokusuyla dolar. Bu durumda sevgilinin beni, âşığa keder 

verir. Sevgiliye ulaşamayan âşık, her daim matemlidir. 

“Sabâ saçuñ sıfatından ohır-iken bir bâb  

Çemende toldı hevânun dimâgı ‘anber-nâb” (G61/1)   

 

Şair sabah rüzgârını, sevgilinin saçlarını görmüşte güzelliğinden 

bahsediyormuş gibi kişileştirmiştir. Böylelikle sevgilinin saçlarının güzelliğinden tüm 

evrenin haberi olduğu anlaşılmaktadır. Sabah rüzgârı sevgilinin saçlarından 

bahsettiğinden esintiyi hissedenin tüm şuuru amber kokusuyla dolmaktadır. Sabah 

yeli, kokuyu iletmede araçtır. 

“Saçun-durur şeb-i yeldâ vü yañaguñ nev-rûz 

Kaşuñ hilâli mu’anber tenüñ-durur meh-tâb” (G61/6) 

 

Sevgili; yukarıdaki beyitte Ay’ın ışığı gibi beyaz tenli, saçları gece kadar 

karanlık, siyah kaşları hilâl gibi kavisli ve yanakları yeni gün kadar güzeldir.  

“Dolunay ile hilal bir arada görmek isteyen kimse sevgilinin ay yüzüne 

bakmalıdır. Sevgilinin hilal kaşlarının düşüncesi âşığın belinin bükmüş, âşığın âhının 

dumanı da bu hilali karartmıştır.”31 

 

 Beyite koku amberle verilmiştir. Ben, amber ile bir tutulmuştur. Fakat burada 

ten ile araç bulmuştur. Siyah ve beyaz sözcükleri arasında tezat sanatı vardır. 

 

    “Kevser-lebüñ bulan kıla mı âb-ı Hızr’a meyl  

   ‘Anber saçun gören kala mı müşg-i nâba hîç” (G99/3)  

                                                 

30 İskender Pala, a.g.e, s.14) 
31  Mehtap Erdoğan, Güzellik Unsurlarıyla Divân Şiirinde Sevgili,1,Kıtabevi Yayınları, 

İstanbul 2012,s.23. 



  

30 

 

 

Sevgilinin dudağı âşık için dertlere çaredir. Âşığın derdi ise sevgiliye 

ulaşmaktır. Klasik edebiyatta sevgiliye asla ulaşamayan âşık ölümsüzlük suyu olan âb-

ı Hızr’ı bile istememektedir. “Hızır” sözlük anlam itibariyle “kul sıkıştığında yetişen” 

olarak açıklanır. Âşık sevgilinin dudaklarına eriştiği sürece, dertlerine çareye bile 

meyil etmez. Koku kavramına bakıldığında âşığın amber ve misk kokusunun 

karşılaştırılarak saf misk kokusunu sevgilinin kokusunun karşısında elinin tersiyle iter. 

Amber ve saf misk kokusu sevgilinin saçlarının kokusuyla karşılaştırıldığında saf misk 

kokusundan üstündür.  

“Saçuñ vasfın dir-iken Ahmedînüñ  

Nefes agzında olur ‘anber revâyih”(G108/7)  

 

Ahmedî’nin mahlasını kullandığı gazelin son beyitinde sevgilinin 

güzelliğinden bahsedince nefesinin amber kokularıyla dolduğunu söylemektedir. 

Sevgilinin güzelliği o kadar tesir eder ki bahsetmek bile yeterlidir. Âşık için bu her 

zaman böyledir. Ulaşılamayan sevgili, devasa güzelliklere sahip ve daha önce kimsede 

görülmemiş güzellikte uzuvlara sahiptir. Mübalağa sanatının en çok kullanıldığı 

dönem olan Divân edebiyatı döneminde sevgili bu sanatın en büyük ve en etkili 

malzemesidir. Koku, amber ve saç ilişkisi üzerinden araç bulmaktadır. 

“Yâd itme müşg ü ‘anberi bu zülf ü hâle bah  

N’idersin ay-ıla güni gel bu cemâle bah” (G117/1) 

 

Âşık, yukarıdaki beyitte misk ve amber kokusundan bahsetmeye gerek 

olmadığını bahsetmek istersek sevgilinin saçlarına bakılması gerektiğini söyler. Divân 

edebiyatında beyitlerde sevgilinin saçının kokusu bazı istisnalar haricinde misk 

kokusuyla aktarılır. Amber kokusunu aramaya gerek yoktur âşık için sevgilinin saçları 

buna yetmektedir. Sevgilnin yüzünden bahsetmek için de Güneş ve Ay mazmunları 

kullanılmıştır. 

“Gamze midür ol ya hancer mi ya-hûd tîr-i hadeng  

Saç mı ol yâ dır’-ı Dâvudî veyâ ‘anber-kemend” (G120/3) 

  

Sevgili, bakışlarıyla âşığın kalbinde ok etkisi yaratarak yara bırakır. Saçları ise 

amber kokulu ve kıvırcıtır. Sevgiliye ait her şey âşıkta iz kalır. Klasik edebiyatta 

sevgili âşığa bakışlarıyla ok atarken saçlarının kokusuyla da âşığı kendinden geçirir. 



  

31 

 

“‘Anber saçuñ girihlerine el uralı bâd  

Müşgi Hıtâ-y-ıla dahı itmedi kimse yâd” (G124/1)  

 

Rüzgâr, sevgilinin saçlarının kıvrımlarına vardığından beri kimsenin Hoten 

miskinden bahsetmediğini söyleyen şair; sevgilinin saçlarını kokusuyla ünlü olan 

Hoten ilinin miskinden daha tesirli ve güzel bulmaktadır. 

“Hatâ:“Hıta” veya “Huten” şekilleriylede kullanılan bu kelime özellikle ahû 

ve misk ile birlikte anılır.” 32 

 “Çin Hıtâ dolayısıyla miskin kaynağdır. Bu sebeple; misk(müşg), bûy, âhû, 

nâfe, kan, Tâtâr, Hatâ /Hıtâ gibi unsurlarla zengin bir tasavvur alanı olmuştur. Ayrıca 

Çîn kelimesinin “kıvrım, büklüm” gibi anlamlarıyla sevgilinin misk kokulu saçları 

(zülf, turra), bazen de kaları (ebrû) ile ilgi kurulur.” 33 

 

 “Bî-hatâ söz-durur şol fikret-i bârîk-ile kim  

Saçuña kul yaraşur müşg-ile ‘anber didiler”(G142/3)  

 

“Sevgilinin saçlarının kokusuna misk ile amber kokusu köledir.” diyen şair 

sevgilinin saçlarının kokusunun güzelliğinin diğer bütün kokularla yarışacak kadar 

güzel olduğundan bahsedilmektedir. Sevgiliye ait olan her şey âşık için herkesten ve 

her şeyden üsttedir. 

“Didüm kim beñlerüñ müşgîn-nefesdür  

Didi kim saçlarum ‘ânber-fişândur” (G157/4) 

 

Divân edebiyatında sevgilinin beni şekli ve rengi itibari ile amber kokar. 

Yukarıdaki beyite bakıldığında saçların amber koktuğunu görmekteyiz. Misk kokusu 

sevgiliyle bütünleşen kokudur. Âşık, sevgiliyi her şeyin en güzeline sahip olarak 

düşündüğü için sevgilinin yukarıdaki beyitte beninin misk koktuğunu dile getirirken 

sevgili sanki ona cevap vermişçesine saçlarının da amber buhuru gibi koku yaydığını 

söyler. Halk edebiyatındaki “dedim-dedi” gibi şiirlere benzetilmiştir. Âşık, Divân 

edebiyatında sevgiliye hiçbir zaman ulaşamaz. 

“Diyen sehv idiben hâlüñe ‘anber  

Diye mi müşgi kim bu mûya benzer” (G159/3)  

 

                                                 

32 İskender Pala, a.g.e., s.197. 
33  Emine Yeniterz.2010.“Klasik Türk Şiirinde Ülke ve Şehirlerin Meşhur 

Özellikleri”.Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi-Klâsik Türk Edebiyatının Kaynakları Özel 

Sayısı-Prof. Dr. Turgut Karabey Armağanı, 3/15, s.310 



  

32 

 

“Yüzüñde zülfüñi gören diyemez  

Gül ü ‘ûd işbu reng ü bûya benzer” (G159/5) 

 

Ben; eskiden kadın ve erkeklerde güzellik unsuruydu. Divân şiirinde sevgilinin 

beni birçok beyitte ambere benzetilir. Divân edebiyatında sevgilinin beni birçok açıdan 

düşünüldüğünde âşığın düştüğü tuzakken bazense sevgilinin güzellik merkezi 

olmuştur. Yukarıdaki beyite bakıldığında sevgilinin beni, misk kokulu ince kıla 

benzetilmiştir. İlk beyit amber ile alakalı olduğu için burada açıklanmıştır. Sevgilinin 

saçları öd ağacı yandıktan sonra çıkan dumanla güzel koku gibi kokmaktadır. 

Saçlarının ve beninin güzelliğini görenler, kokunun ve rengin kaynağından şüphe 

duyarlar. Sevgili ve unsurları o kadar güzeldir ki âşıkları hayrete düşürüp başka 

unsurlar hakkında şüphede bırakır.   

“Bâd-ı sabâ saçuna irişdi meger ki anuñ  

Her kanda ki irişür nefesi ‘anberîn ider” (G167/3) 

 

Yukarıdaki beytte sevgilinin amber kokulu saçlarına sabah rüzgârının her 

nerede olursa olsun yetişeceği anlamı vardır. Sabah rüzgârı sevgilinin saçlarının 

kokusu esen rüzgârı amber kokulu yapar.  

“Sâkî dur örü yatma ki fasl-ı bahârdur  

Vakt-i şerâb u mevsüm-i vasl-ı nigârdur” (G170/1) 

 

“Kıl ‘anberîn dimâgun gül-gûn şerâb-ıla  

Kim ebr dür-fişân u hevâ müg-bârdur”(G170/2)  

 

Yukarıdaki beyitlerde koku kavramı amber üzerinden verilmiştir. Merhun beyit 

olduğundan birinci beyit yukarıda açıklanıldı. Şair birinci beyitinde sevgilinin meclise 

gelmesinden bahsederek bahar ayının geldiğini söyler. Sevgilinin olduğu yere ise 

amber kokuları yayılır.  

“Abîr ü tâze nesrînden saña zülf ü cebîn ider  

Gül-ile ‘anber-i terden saña hadd-ile hâl eyle”(G180/2) 

  

Sevgilinin beni rengi ve şekli itibari ile ambere benzetilirken güzel kokular ise 

saçlarına benzetilmiştir. Sevgilinin güzelliğine taze güllerin bile saç olabileceğinden 

bahsedilirken sevgilinin yüz hatları da gül gibi düşünülmüştür. Kokusu güle benzeyen 

sevgilinin güzelliğini de güldendir. Âşık için sevgili o kadar güzeldir ki gül nesnesinin 



  

33 

 

kendisi sevgilinin unsurları olmaya taliptir. Sevgili için köle olma teşbihi 

görülmektedir. Amber, abîr ve gülle tenasüp yapılmıştır.  

“Çün kim buhûr saçdı yire ‘anberîn-buhâr  

Lâle bitürdi hâre vü güller getürdi hâr” (G181/1) 

 

“Zülfüñ kohusı-y-ıla mu’attar-durur hevâ  

Bu ‘ûd mı ya ‘anber ü müşg-i Hıtâ mıdur” (G183/2) 

 

Şair, yüz seksen birinci gazelin birinci beyitinde ise yere kokular saçıldığından 

bahsederken baharın gelişini aktarmaktadır. Diğer beyitteyse Ûd, misk kokuları, 

Klasik Edebiyat’ta sevgilinin güzellik unsurlarında kokusunu anlatabilmek için 

şairlerin kullandığı terimlerdendir. Âşık sevgilinin kokusunu, saçlarını, benini ve 

birçok unsurunu mübalağa sanatına başvurarak aktarmaktadır. Şair yukarıdaki 

beyitinde sevgilinin kokusunun havaya karıştığını söylemektedir. Sevgiliye 

ulaşamayan âşık her yerde sevgiliyi görmektedir. Koku saç aracılığıyla verilmiştir.  

 

“Çün bâd-ı subh zülfüñe ‘anber-fişan ider  

Her kanda kim hevâsı nefes ura cân ider” (G184/1)  

 

Sevgilinin saçları amber kokusunu yayandır. Sevgili, kokusu itibariyle amberin 

kaynağı gibi düşünülüp sabah rüzgârı estiğinde kokuyu ulaştıran olmuştur. Sevgili 

güzel olan her şeyin kaynağıdır. Âşığın gözü de bu yüzden başkasını göremez, kördür.  

 

“‘Anber saçuña bâd-ı sabâ çün güzer kılur  

Her dem hevâ dimâgını pür-müşg-i ter kılur” (G202/1)  

 

Sevgilinin saçı her zaman misk; beni ise amber kokar. Yukarıdaki beyite 

bakıldığında amber renkli saçlarına sabah rüzgârıyla misk kokusunun 

ulaşabileceğinden bahsedilmektedir. Sevgilinin saçı misk kokusuyla beraber 

kullanılmıştır. Misk, amber, sabah rüzgârıyla tenasüp sanatı yapılmıştır. Tenasüp 

sanatı dizelerde birbiriyle anlam açısından ilintili sözcüklerin bir arada 

kullanılmasıdır.  

“‘Aceb bu saç mıdur yâ müşg ü ‘anber  

‘Aceb bu leb midür yâ şehd ü şeker” (G203/1) 

 

“Bu şehlâ göz midür yâ nergis-i mest  

Bu ra’nâ yüz midür yâ hûda gül-i ter”(G203/2) 



  

34 

 

 

Âşık, emindir ki amber renkli, misk kokulu saçlar sevgilinindir. Tecahül-ü arif 

sanatını kullanarak zaten cevabını bildiği soruyu sormaktadır. Sevgilinin saçlarını 

ambere, dudaklarını ise şeker ve bala benzetmektedir.  

“Zülfin benefşe virdi perîşân idüp yile  

‘Anber saçuñ hevâsını itdi heves meğer” (G207/6)  

 

Yele vermek, rüzgâra tutmak anlamında yani iki maddeyi ayrıştırırken elekten 

geçirmek için kullanılırdı. Rüzgâr sevgilinin saçlarını menekşe gibi açıp savurup 

perişan etmiştir. Heves, nefis ve hava arasında tenasüp sanatı kullanılarak tasavvufi 

anlamda anlam kurulmaktadır. Hevâ sözcüğü hem gerçek anlamda arzulamak hem 

Allah’a ulaşmak arzusu olarak kullanılmıştır. Ulaşmak isteği âşığı perişan ederken 

gidilen yolda çekilen çile âşığa mutluluk vermektedir.  

“Zülf ü hâlüñ cân hümâyin dutmaga  

‘Anberîn dâm-ıla müşgîn dânedür” (G210/7) 

 

Klasik Edebiyat’ta “ben” daneye benzetilir. Âşık için sevgilinin beni tuzaktır. 

Âşık her vakitte de bu tuzağa düşer. Amber rengi siyah olmasıyla da ben ile eş 

tutulmaktadır. “Dâne” aynı zamanda kuşyemi anlamına gelmektedir. Sevgilinin 

saçlarını ve benini tuzak olarak düşünen âşık gönlünün de sevgilinin tuzağına 

düştüğünü aktarmaktadır. Eskiden yem tanelerine misk kokusu sürülüp avlamak için 

kullanılırmış. Sevgilinin gönlünü avlamaya çalışan âşık sevgilinin gönlünü kuşa 

benzetmekle beraber kendini avcı olarak tasvir eder.  

“Ahmedî saçlaruñuñ vasfını dile getürür  

Anuñ-ıçun nefesi ‘anber-ı sârâya irer”(G226/7)  

 

Sevgilinin saçlarından bahsederken âşığın nefesi dahi amber kokmaktadır. 

Sevgili değdiği her şeyi güzelleştirirken kendinden bahsedeni bile mutlu eder. Koku 

kavramı sevgilinin saçları üzerinden dolaylı şekilde verilmiştir.  

“Her gün yüzüñ ziyâsı sabâha virür safâ  

Her dem saçuñ sabâ nefesin ‘anberîn ider” (G229/4)  

 

Sevgili âşık için güzel olan her şeydir. Beyite göre âşık sevgiliyi sabah vaktinde 

doğan güneşin ışınları gibi değerlendirmiştir. Sevgilinin saçlarının da amber kokulu 

olduğunu ikinci dizede görmekteyiz. Amber kokusu ve rengi itibariyle sevgilideki 



  

35 

 

bene benzetilirken yukarıdaki beyitte saç ile beraber kullanılmıştır. Klasik edebiyatta 

sevgilinin saçları kıvırcıktır. Amber de şekli itibariyle yuvarlaktır. Sevgilinin 

saçlarının lülesi ve rengi ambere benzetilmiştir. 

“Yüzüñe sâyesi düşmiş bu ‘anberîn saçuñuñ  

Nite ki ‘ukde-i re’süñ sevâdı aya düşer” (G237/2)  

 

Sevgilinin yüzü Ay’a, saçları ise gezegenlere benzetilmektedir. Gezegenler 

güneşin etrafında belli bir sıraya göre dönmektedir. Âşık, sevgili için pervane 

olmaktadır. Ay’ın parlaklığı geceleri daha çok belli olur. Sevgilinin saçları da gece 

kadar siyahtır. Sevgilinin kâhküllerinin gölgesi sevgilinin Ay gibi parlak yüzüne 

düşmektedir. Kokuya, sevgilinin saçları araç olmuştur.  

“Mu’anber-hâlüñ ol la’l-i lebüñden  

Hızırla çeşme-i hayvâna benzer” (G239/3)  

 

Klasik edebiyatta âşık sevgilinin benini ambere koku ve rengi itibariyle 

benzetmektedir. Sevgiliye hiçbir zaman ulaşamayan âşık sevgilinin dudaklarını da 

sonsuzluk suyuna benzetmektedir.  

“Âb-ı hayât: Edebiyatımızda geniş bir kullanım alanı bulan mazmûn, manevî 

neşeyi, aşk ve irfânı karşılar. Şiirlerde, ince ve saf söz olarak kullanıldığı gibi 

sevgilinin dudağında da âb-ı hayât özelliği vardır. Dudakları çevreleyen ayva tüyleri 

ise zulumât ülkesidir. Genellikle Hızır ve İskender ile telmih ve tenasüp yoluyla 

kullanılır.” 34 

 

 “Dilerseñ ‘anberîn dâm-ıla müşgîn-dâneye düşmiş  

Hezârân cân u dil görmek anuñ zülfi-y-ile hâlin gör” (G252/6)  

 

 Yukarıdaki beyitinde şekli itibariyle ve yuvarlak oluşuyla âşık, benin tuzağı 

andırdığını ve bu tuzağa düştüğünü söyler. Miskin de amberle aynı renkte olduğu 

bilinmektedir. Yukarıda Ahmedî sevgilinin beninin tuzağına düşmüş binlerce âşık 

olduğunu dile getirmektedir. Âşıkları görmek isteyenlerin ise sevgilinin saçlarına 

benine bakması gerektiğini söyler. 

“Yârı gerekse cevrine sabr eyle Ahmedî 

Kim müddet-ile hûn-ı ciger müşg-nâb olur” (G255/7) 

 

                                                 

34 İskender Pala, a.g.e.,s. 3. 



  

36 

 

“Ahmedî de, miskin oluşmasını âhûnun nâfesinde/göbeğinde kuruyan kanın, 

nâfeden/misk kesesinden düşüp ayrılmasına bağlamıştır. Hatta kurumuş kan, nâfeden 

ayrılmazsa, misk olmayacağına dikkat çekmiştir.”35 

 

Klasik edebiyatta ciğeri kanla dolan âşıktan çokça bahsedilir. Edebî bağlamda 

bakıldığında miskin oluşumundan bahseden şair, sevdiğine ulaşamamış olmanın 

üzüntüsünden âşığın ciğeri kanla dolmaktadır. Bu durum misk kokusunun 

oluşumundan yola çıkılarak dile getirilmiştir.  

“Yañaguñ u dişüñ ü gözlerüñ hem zülfüñ iy dil-ber  

Bir lâle biri lü’lü biri nergis biri ‘anber” (G257/1)  

 

“Ne ‘anber ‘anber-i sârâ ne nergis nergis-i ra’nâ  

Ne lü’lü lü’lü-yi lâle ne lâle lâle-i ahmer”(G257/2)  

 

Sevgiliye seslenen âşık sevgilinin güzellik unsurlarını neredeyse bir beyite 

sığdırmıştır. Sevgilinin saçları amber renginde ve kokusundayken dişleri inci gibi 

güzel ve beyazdır. Sevgilinin yanaklarını laleye benzetme sebebi ise pembeliğinden 

gelmektedir. Lale gibi pembe yanakları olan sevgilinin simsiyah saçları, bembeyaz 

dişleri varken; gözleri ise nergis güzelliğindedir. İki beyit aynı anda incelediğinde 

anlamlarını beraber tamamlamaktadır. Anlamın diğer beyitte tamamlandığı beyite ise 

merhun beyit denir. Sevgilinin güzelliklerini sayan âşık “ne ne” bağlacını da 

kullanarak anlamı kuvvetlendirmiştir.  

“Bir dâne müşg hâlüñe beñzer bulına dut  

Saçlaruñuñ mukabili ‘anber n’irede var” (G259/2)  

 

Âşık sevgilinin “benini” daha önce amber ve miske benzetmişti. Bu seferse dut 

meyvesini, bene benzetmiştir. Sevgiliye eş olabilecek hiçbir güzel nesne yoktur 

aslında ama burada sevgilinin benini dut meyvesine benzetse de saçlarına eş olabilecek 

bir amber bulunamayacağını bildirir. Yukarıdaki satırda bir benzetme diğer beyitte 

saçlarına bir eş bulunamayacağından bahsedilmektedir. Amber hem koku hem saç 

anlamında kullanılmıştır. 

“Yakan ‘ışk odına cân eyle kim ‘ûd  

Bu hâl-i müşg-ü zülf-i ‘anberîndür” (G269/5)  

                                                 

35 Ahmet Kartal, “Klasik Türk Şiirinde “Misk”” Osmanlı Edebî Metinlerinin Anlam Dünyası 

Sempozyumu,12-13 Mayıs 2017- Bilecik, s.20. 



  

37 

 

Divân edebiyatında çokça kullanılan ve sevgilinin kokusu dendiğinde öd ağacı 

akla gelmektedir. Öd ağacı yandığında etrafa hoş bir koku yayılır. Âşığın canı aşk 

ateşiyle yanarken çıkan kokuyu sevgilinin amber saçlarına ve misk kokan beniyle 

ilişkilendirilir. Sevgili yine kokunun kaynağı olarak düşünülmüştür.  

“Zülfüñ ki ‘anberîn-nefesi-y-le gulâm ider  

Bir dâne-y-ile ‘aklı giriftâr-ı dâm ider” (G272/1)  

 

Sevgilinin amber kokulu saçları âşığı kul, köle ederken tek bir tutamı bile âşığı 

kederlendirir. Âşık, sevgiliye o kadar âşıktır ki aşkından aklını kaybeder. Sevgilinin 

benleri âşık için tuzakken bu beyitte sevgilinin saçlarını tuzak unsuru olarak 

düşünülmüştür.  

“Yiri yagmur dirildüben hevâ ‘anber-fişân oldı  

Velîkin baña hoş gelmez bu âb u bu hevâ sensüz” (G285/5) 

 

Âşık sevdiği yanında olmadığı sürece mutlu değildir. Klasik edebiyatta âşık 

sevdiğine ulaşamayışıyla bilinir. Sevgilisine ulaşamayan her kimsenin de ağzının tadı 

yerinde olmaz. Âşıkta havada amber kokusu olmasa da sevdiği olmadığı sürece mutlu 

olmayacağından bahseder. 

“Saçuñuñ bir bendini çözmiş sabâ yili sabâh  

Ol nefesdür kim hevâ-yı ‘anber-efşân eylemiş” (G299/6)  

 

Sabah rüzgârının tatlı serinliği sevgilinin nefesi ile etrafa yayılmaktadır. Amber 

kokusunu etrafa saçan onun sabah yeli gibi olan nefesidir. Sabah esen tatlı rüzgâr 

sevgilinin saçıyla araç bulmuştur. 

“Zülfüñ girihin sabâ çözerken  

Etrâf-ı cihân mu’anber olmış” (G305/2) 

 

Sevgilinin saçlarını sabah rüzgârı estikçe düğümlerini çözer ve çözdükçe etrafı 

amber kokusu kaplar. Sevgilinin saçlarını amber otağı gibi düşünülmüştür. Sanki 

kokunun kendisi sevgili, etrafa yayan da saçları olmuştur. Divân edebiyatında 

sevgilinin güzellik unsularından biri de güzel kokusudur.  

“Dalı zerrîn itdi elif boyumı ‘ışkuñda büküp  

Ol ki kaşlaruñı sinüñ ‘ânberîn nûn eylemiş”(G307/6) 

 

Âşık sevgiliye ulaşamamakta ve bu durum âşığı derbeder etmektedir.  



  

38 

 

“Sevgilinin boyu, uzunluğu yönüyle elife benzetilir. Sevgilinin endamı, elifteki 

düzgünlük ile ölçülür. Diğer taraftan elif bazen de iki büklüm haline gelmiş olan âşığın 

boyu yerine de kullanılır. Aşk yolunda çeşitli ıstıraplar çeken âşığın bir zamanlar elif 

gibi dosdoğru olan boyu, sevgilinin cevri neticesinde bükülüp “lâm”a veya “dâl”a 

dönmüştür. Âşık, çekmiş olduğu dertler neticesinde adeta beli bükülmüş bir ihtiyara 

döner.” 36 

Sevgilinin dişleri sin harfinin tırtığı dişe benzetilirken nûn harfi kaşa 

benzetilmiştir. Koku kavramı amber üzerinden bu sefer kaş aracılığıyla verilmiştir. 

“Gül yañaguñda hâlüñ gonca-lebüñde hat  

Reyhân-ı müşg-bûydur u ‘anberîn nukât” (G315/1)  

 

Divân edebiyatında sevgilinin dudakları mim ve gonca ile teşbih edilmiştir. 

Sevgilinin dudaklarının kenarındaki ayva tüyleri ise âşığı temsil eder. Sevgilinin beni 

bu seferde amber kokusuyla beraber kullanılmıştır. Âşık sevgilinin benini şekli ve 

rengi itibariyle ambere benzetir.  

“La’lüñ çü zikre gele olur şekkerîn-mezâk  

Zülfüñ çü fikre düşe olur ‘anberîn dimâg”(G324/4)  

  

Divân edebiyatında şeker sevgilinin dudaklarıyla teşbih edilir. Yukarıdaki 

beyite bakıldığında sevgilinin saçları amber kokusuyla beraber kullanılmıştır. Sevgili 

âşık için güzel olan her şey olduğundan uzuvları da güzel olan her şeydir. Dudakları 

gonca, saçları amber siyahlığında ve kokusunda, sözleri şeker tadında olabilecek kadar 

mükemmeldir.  

“Kayd eyledi göñül kuşını dâm-ı ‘anbere  

Gül üzre müşgden saçalı dâne beñlerüñ” (G346/2)  

     

Ben, Divân edebiyatında teşbihlerin birçoğuna nail olmuştur. Yukarıdaki 

beyite bakıldığında sevgilinin beni kuş için yem olarak düşünülmüştür. Âşık ise 

avcıdır. Âşık aşkından dolayı sevgilinin tuzağına düşmüştür. Gönül, bu durumda 

kuştur. Sevgilinin güzelliğinde her bir uzuv diğer güzelliğinin tamamlayıcısıdır.          

 “Saçuña kul yazıldı müşg ü ‘anber  

Bu mukbil oldı lâ-büd ol mübârek” (G347/2)  

  

                                                 

36 Ömer Savran, (2009)“Klasik Türk Şiirinde Bedenin Harflere Yansıması”,Turkish Studies - 

International Periodical For The Languages, Literature and History of Turkish or Turkic, 4/2,s.929. 

 



  

39 

 

Herhangi bir şeye kul olmak demek buyruklarını yerine getirmek ve o 

doğrultuda yaşamak anlamlarındadır. Misk, amber gibi güzel ve değerli kokuların, 

sevgilinin saçlarına kul oldu diyen şair sevgilinin saçlarının benzersiz olduğunu 

söylemektedir.  

“Kaşuña ol ki ider fikr-i bârîk  

Hilâl-i ‘anberîn dir celle bârîk”(G362/1)  

 

Sevgilinin kaşlarının tasavvurunu yapan şair amber kokulu ince ve hilal 

şeklinde olduğunu söylemektedir. Amber kokusu ve rengi itibariyle benzetmelerde 

sevgilinin kaşına denk gelmektedir.   

“Nicesi saçdı hevâ ‘anber-i sârâyı bahuñ  

Nicesi dökdi bulıt gûher-i ‘Ummânı görün” (G368/2)  

 

Yukarıdaki beyitte koku kavramı diğer beyitlerde görüldüğü gibi sevgili 

üzerinden değil de hava üzerinden vermiştir. Sevgiliden gelmiyorsa havaya amber 

kokusu dağılması baharın gelmesiyle anlatılır. Burada kokuya araç hava olmuştur. 

“Sâkiyâ sâz-ı sabûh it câm encâmı ko 

Kim sabâdur ‘anber-efşân u hevâdur mu’tedil” (G375/6)  

 

Baharın gelmesiyle çiçekler açar ve ertafa amber kokuları yayılır. Sevgilinin 

aşkından kendinden geçen âşık içkiyi sunan kişiye(sâki) seslenir gibi son kadehini 

istemektedir. Sabah rüzgârı sevgilinin diyarına da ulaştığı için amber kokar. Beyit 

her iki anlamda da değerlendirilebilir. 

“Dür mi bu yâ la’l-i rümmânî bu dendân u bu leb  

Müşg mi yâ ‘anber-i eşheb bu hatt-ıla bu hâl” (G410/6)  

 

Divân edebiyatında sevgilinin dişleri inci, saçları misk, beni ise amber 

kokmaktadır. İstifham sanatıyla bu unsurları açıklayan şair aynı zamanda tecahül-i arif 

sanatına da başvurmuştur. Sevgilinin saçları misk kokarken yüzündeki çizgiler ise 

amber kokmaktadır. Burada sevgilinin dudağının kenarında bulunan ben 

kastedilmiştir. Sevgilinin yüz hatları misk kokusuyla verilirken sevgilinin dudakları 

narçiçeği pembesinde verilmiştir. Âşık için sevgilinin dudağı ulaşılamaz. Sevgilinin 

dudağının kenarındaki ayva türleri ve benler sevgilinin dudağını âşıktan korumaktadır.  

 “Müşg-ile‘anber tola-y-ıda hevâ 

 Vakt-i seher zülfüñe irse nesîm” (G428/2) 

 



  

40 

 

Sevgilinin güzel amber rengi ve misk kokulu saçlarına esen rüzgâr değseydi 

etrafa güzel kokular yayılırdı. Âşık için sevgilinin saçları güzel kokunun kaynağıdır. 

Kokuya araç olarak saçlar verilmiştir. Seher vakti Güneş’in yeni doğduğu vakittir. 

Sevgilinin yüzü Güneş gibi düşünülmüştür. Işınların yeni yayıldığı o vakitte sevgilinin 

saçını gören rüzgâr, misk kokusuyla hemhâl olacağından etrafı amber ve misk 

kokusuyla kaplayacaktır.  

“Lebüñ mîm ü kaşuñ nûn-ı mu’anber  

Kadüñ sîmîn-elif zülfün-durur dâm” (G440/4)  

 

Âşık, hayatı boyunca harflerle hemhâl olandır. Sevgilinin aşkı, âşığı divâne 

eder. Divâne âşık, şiirinde güzel olanı düşünür, her şeyi güzel olana bağlar, güzel olan 

her zaman sevgilidir ya da sevgilidendir. Yukarıdaki beyite bakıldığında sevgilinin 

güzellik unsurları harflere benzetilmiştir. Âşık için sevgilinin dudağı mim harfi gibi 

görülmeyecek kadar küçüktür; kaşları nûn harfinine benzetilir ve sevgili amber kokar. 

Aynı zamanda kaşa koku sürme geleneğiyle de karşılaşılmaktadır. Boyu ise elif 

harfiyle bir tutulurken saçları ise âşık için tuzaktır. Sevgilinin saçlarında âşık asılı kalır.  

“Gül üzre müşg dâmını itmedin ihtiyât  

‘Anber beñüñde şîfte-i dâne olmışam” (G462/4) 

 

Yukarıdaki beyitte sevgilinin yüzü gül, saçları ise tuzak olarak verilmiştir. Gül, 

Divân edebiyatında çok kullanılan çiçek olmakla beraber beyitte sevgilinin yanağı ve 

yüzü olarak kullanılmıştır. Sevgilinin yanağında bulunan ben tuzaktır. Sevgilinin 

saçları misk kokarken beni amber kokar. Bu sebeple de âşık tuzaklardan ve sevgilinin 

aşkından divâne olmuştur. Amber renk ve kokusu itibari ile sevgilinin benidir. 

Tenasüp(uygunluk) sanatı kullanılmıştır.  

“Zülfine diler bende ola ‘anber ü reyhân  

Nîte ki kenîz-ekdür aña nergis ü nesrîn”(G472/6) 

 

Şair, yukarıdaki beyitte reyhanla sevgilinin saçlarını, amberle benini, nergisle 

gözünü kastetmektedir. Sevgilinin uzuvlarının kendine köle olduğunu söyleyen âşık, 

sevgilinin saçlarının reyhan ve amber koktuğunu dile getirir.  

“Nicesi diyeyim zülfüñe ‘anber  

Ki müşgi ol idüp-durur ciğer-hûn” (G481/4)  

 



  

41 

 

Misk, kişileştirilerek ciğerleri kanla dolan âşık gibi aktarılmıştır. Misk, 

beyitlerde kesesinin içi siyah oluşuyla kanlı çiğere benzetilir. Sevgilinin kokusunu alan 

misk aşkının acısından ağladıkça yüreği kanla dolar. Sevgiliden ayrı kalmak, sevgiliye 

ulaşamamak, sevgilinin aşkıyla yanıp tutuşmak âşıklığın geleniğidir.  

“Hâlüm bigi tîre-durur hâl-i mu’anber  

Göñlüm bigi rûşen-durur ol çihre-i handân” (G485/4) 

 

“Boyuñla bir endâze-durur serv ü sanevber  

Zülfüñ-ile bir râyihada sünbül ü reyhân”(G485/5) 

 

Yukarıda gazelin beyitlerini arka arkaya incelendiğinde sevgilinin boyu servi 

ağacına, saçları reyhan ve sümbül kokusuyla beraber verilmektedir. Sevgilinin 

güzelliğinin unsurları âşık için en güzel olandır. Buradaki beyitlere bakıldığında 

sevgilinin güzelliğinin yanında âşık, kendiyle kıyaslamaktadır. Sevgilinin beni amber 

gibi siyah ve amber kokmaktadır. Âşık kendinin de amber gibi karanlık olduğunu 

söyler ve sevdiğine kavuşamadığından kara bulutlarla hemhâldir. 

“Benüñüñ dânesi müşg ü saçuñuñ dâmı ‘anberden  

Halâs ola mı mürg-i dil ‘aceb bu bend ü çemberden”(G486/1)  

 

Sevgilinin misk kokan saçları ve amber kokan beninin tuzağına düşmüş âşık 

bu durumdan kurtulmayı istifham(soru sorma) sanatına başvurarak dile getirmektedir. 

Âşık, sevgilinin saçlarının kıvrımlarına asılmaktır. Âşık sadece sevgilinin saçlarına 

değil benin de tuzağına düşmektedir. Sevgilinin saçları ve beni âşığa tuzakken âşık, bu 

durumdan kurtulmanın pek mümkün olmadığını bilmektedir. Tecahül-i arif(bilip 

bilmemezlikten gelme) sanatına da başvuran şair sevgilinin koku unsurlarını ben ve 

saç aracılığı ile dile getirmiştir. 

“İy saçı reyhân koma elden bâd-ı reyhâniyi  

Kim bahâr itdi dimâgını hevânuñ ‘anberîn” (G499/7) 

 

Yukarıdaki beyitte reyhan benzetmesi sevgilinin saçına ve ayva tüylerinedir. 

Bu beyitte sevgilinin saçı olarak karşılaşılmaktadır. Keskin bir kokuya sahip olmasıyla 

beraber fesleğen, reyhan, zambak gibi kokular sevgilinin saçlarıyla ilişkilendirilmiştir. 

Sevgilinin saçları havayı reyhan kokutunca âşığın hevesleri, bahar olmaktadır. Âşık 

sevdiğine kavuşamadığından her zaman kış geçirmektedir. Koku sevgilinin saçlarında 

araç bulmuştur.  



  

42 

 

… 

“Zülfinüñ bendini çözen bâd-ı ‘anber-bû-y-ıçun  

Saçınuñ kohusın alan sünbül ü reyhân-ıçun” (G500/9) 

 

“Zülfine boynın egüp kalan benefşe hakkı-ıçun  

Saçınuñ kohusın alan sünbül ü reyhân-ıçun” (G500/12) 

 

“Zülfine boynın egüp kalan benefşe hakkı-çun  

Gözlerine fitne olan nergis-i hayrân-ıçun” (G500/14) 

 

“Ki_Ahmedî pervâne-durur yüzi şem’ine anuñ  

Âfitâbuñ hürmeti-y-çün meh- i tâbân-ıçun” (G500/16) 

 

Yukarıdaki gazel Ahmedî’nin beş yüzüncü gazelinden alınan koku ile alakalı 

beyitlerdir. Beyitlerin genelinde bakıldığında sevgilinin saçlarının bağını çözen amber, 

sümbül ve reyhan kokularından bahsedilmektedir. Menekşe sevgilinin saçlarını 

görünce boynunu bükmektedir. Kendi güzelliğinden geçen menekşe sevgilinin 

güzelliğiyle yarışamaz. Nergis çiçeği de sevgilinin gözleri için kullanılmaktadır. 

Sevgilinin gözleri mahmurluğu açısından nergis çiçeğine benzer. Böyle güzellikleri 

olan sevgili için âşık pervanedir. Burada da pervane ve mum aşkına telmihte 

bulunulmaktadır. Telmih söz sanatı herkes tarafından bilinen bir olay, durum ya da 

olguya hatırlatma yapılmasıdır.  

“Zülfüñüñ çîninde lâle-pûş olmış gâliye  

Hüsnüñüñ bâgında ‘anber-bâr olmış nesteren” (G515/3) 

 

 “Gâliye: Misk ve amberden yapılmış siyah renkli ve kokulu bir çeşit kına. 

Divân şiirinde kokusu ve kıymetli oluşuyla ele alınır ve genellikle diğer kokulu 

maddelerle ve saç ile bir arada bulunur.”37   

 

Gâliye, eskiden kadınların yüzlerine yaptıkları yapma bene denirmiş. 

Sevgilinin yanağındaki ben, zamanla lale gibi renkli hale geldiğinden bahseden şair 

sevgilinin güzelliğinin maddeleri güzel yönde değiştirdiğini söylemektedir. Yaban 

gülü sevgilinin yanağının rengi olarak kullanılırken sevgilinin saçlarının amber kokusu 

keskin kokulu yaban gülününü bile geride bırakır. Yaban gülü kendi kokusunu değil 

sevgilinin güzel kokusunu yayar.  

“İrdi bahâr oldı müzeyyen girü çemen  

Gevher saçar hevâ-bü-hevâ nâfe-i Hoten” (G524/1)  

                                                 

37 İskender Pala,a.g.e., s. 161. 



  

43 

 

 

“Zülfüñi vasf ider-iken sünbüle sabâ  

‘Anberle müşg toldı saçındagı her şiken” (G524/3)  

 

Divân edebiyatında sevgilinin saçları amber renginde simsiyah ve kıvırcıktır. 

Sevgilinin büklümlerinde kendini bulan âşık en sonunda kendini bu büklümlere asar. 

Yukarıdaki beyite bakıldığında etrafın amber ve misk kokularıyla dolması için 

sevgilinin olmasına gerek yoktur ve bahsinin geçmesi yeterlidir. Mübalağa sanatına 

başvurularak koku unsuru sevgilinin saçları üzerinden verilmiştir. Aynı gazelin iki 

beyitinde de koku kavramı olduğundan aynı alanda incelenirse genel hatlarıyla hüsn-

ü talil(sebebe bağlama) sanatına yer veren âşık, sevgilinin kokusunu saçları sayesinde 

etrafa dağıttığını ve bütün güzellikleriyle geriye kalan bütün nesnelerden ayırdığını 

aktarmaktadır. 

“Ne ‘anber dâneler saçmış ne müşgîn dâmlara kurmış  

Göñüller sayd itmege bu hâl ü zülf-ile gîsû” (G532/3) 

 

Sevgilinin saçları misk kokusuyla doludur ve âşık için tuzaktır. Sevgilinin beni 

de sevgiliye tuzak olmaktadır. Sevgili güzel olan unsurlarıyla gönülleri fethetmektedir. 

Aslında âşık için sevgilinin saçlarını salmasına gerek yoktur. Âşık her halükarda 

sevgiliye âşık olacaktır. Bu unsurlar seven için sadece bahanedir.  

“Ger ‘abîr ü ‘anber ü yâ müşg ‘ûd u gâliye  

Her ne kim saçundan eydürler-ise çîndür kamu” (G533/6) 

 

Abîr, amber, misk ûd ve gâliye sevgilinin güzel kokmasındaki önemli 

teşbihlerdir. Şair, sevgilinin saçını övecekse misk ûd ya da amberi anmadan 

geçmemelidir. Sevgilinin beni ise amber rengi ve kokusuyla bütünleşmiştir. Âşık, 

yukarıdaki beyitte böyle güzel kokulardan bahsetmek gerekiyorsa sevgilinin saçlarının 

büklümlerinin anlattılması gerektiğini söyler. Âşık, sanki bu kokular farklı bir yerde 

bulunamazmış gibi düşündürerek bu kokulara sadece sevgilinin saçına ulaşıldığı 

takdirde bulunabileceğini kasteder. 

“Yâkûtı añma ol leb ü dendâna kıl nazar  

Müşgi unıt bu turre-i ‘anber-nisârı sev”(G538/3) 

 

 Sevgilinin dudakları Divân edebiyatında mim boyutunda olup yakut renginde 

düşünülmüştür. Sevgilinin dudaklarının yanında yakut taşının solda sıfır kalacağından 



  

44 

 

bahsedilmektedir. Sevgilinin amber kokan saçları ve yakut gibi dudakları varken 

değerli olan her şey yanında değersiz kalır. 

“Yüzüñ renginden itmişdür şakâyık yañagın gül-gûn  

Saçuñ müşginden olmuşdur benefşe ‘anberîn-gîsû” (G542/4) 

 

Sevgilinin güzel yüzü şakayık çiçeğini utancından pembeleştirirken 

menekşenin saçlarını amber kokutmuştur. Menekşe çiçeği sevgilinin saçlarını tasvir 

etmekte kullanılır. Menekşe ve şakayık çiçekleriyle kişileştirme yapılmıştır. Koku 

kavramı sevgilinin saçları üzerinden verilmiştir. 

“Kadüñ ‘ar’ar saçuñ ‘anber tenüñ nesrîn benüñ müşgîn  

Gözüñ nergis sözüñ şekker yüzüñ lâle dişüñ lü’lü” (G542/7) 

 

Divân edebiyatında sevgilinin saçları amber kokar, amber rengindedir. Gözleri 

şeklinden dolayı nergis çiçeğiyken dişleri inci kadar beyaz ve değerlidir. Sevgilinin 

sözleri ise âşığa şeker kadar tatlı gelir.  

“‘Anber saçuñ kemendine oldı göñül esîr   

Gül yañaguñda bahalı ol zülf ü hâlüñe” (G547/4) 

 

Sevgilinin yanağı gülün rengine benzetilmektedir. Sevgilinin yanağına dökülen 

siyah kıvrımlı saçlarını gören âşık, sevgilinin güzel saçlarına ve benini görünce 

kendinden geçer. Âşık; sevgilinin saçlarını salmasına izin vermeyen tokasına bile âşık 

olur. 

“Mîzân-ı bezmi düz mey-i ‘anber-nesîm-ile  

Çün râst döndi saña bu mîzân-ı sünbüle” (G568/2)  

 

Sümbüle, yukarıda yine tevriyeli kullanmış olup sünbüle başak burcunun sonu 

terazi burcunun başlangıcıdır. Mizan da terazi burcudur. Şiirin tamamına bakılıdığında 

hem sünbül hem de burç olarak kullanmıştır. 

“Divân edebiyatında şairler tarafından sevgilinin saçlarının şekli,  rengi ve 

kokusu itibariyle sünbüle benzetilmesi malumdur.  Şairlerin şiirlerinde çiçek olan 

sünbül ile Başak burcunun bir diğer ismi olan Sünbüle arasında kelime oyunu 

yaptıklarına rastlıyoruz.”38 

 

                                                 

38  Hafsanur Yıldırım,(2015). “Divân Şairlerine Göre Burçlar”,Uluslararası Sosyal 

Araştırmalar Dergisi,8/41,s. 348. 



  

45 

 

Koku kavramı amber üzerinden verilirken bu sefer içkinin amber koktuğunu 

görülmektedir.    

“Ger yol bula-y-dı saçlarınuñ çînine sabâ  

‘Âlem tola-y-dı ‘anber ü müşg ol sabâ-y-ıla” (G588/5) 

 

Divân edebiyatında sabah rüzgârı sevgilinin kokusunu ulaştırmada araçtır. 

“Çîn” yukarıdaki beyitte büklüm olarak kullanılmıştır. Hoten, Hıtay da telmihte 

bulunulmuştur. Tevriyeli olarak kullanılan “Çîn” sözcüğü hem büklüm hem de Çin 

ülkesidir. 

“Sabâ ferrâş-ı lâle micmerinde  

Düzer ‘ûd-ıla ‘anberden buhûrı” (G651/2)  

 

Bahar tasviri yapan şair koku kavramını çiçekler üzerinden doğrudan 

vermiştir. Lale kışı seven bir bitkidir. Sevgilinin yanağını “lale” temsil eder. 

Sevgilinin saçları da daima amber ya da ûd kokmaktadır. Sabah rüzgârının 

tütsüsünde çiçek kokuları barındırdığından sevgilinin diyarına gittiği düşünülür. 

“Mey-i reyhâniyi sun kim saçuñdan  

Hevânuñ tolu ‘anberdür meşâmı”  (G654/6) 

  

Sevgilinin saçının kokusu ulaştığı her yeri amber kokusuyla doldurur. 

Yukarıdaki beyit tasavvufi açıdan açıklandığında ilahî aşka ulaşmak isteyen müridin 

içtiği bade kastedilmektedir. Kokuya araç olarak saç ve amber kullanılmıştır. 

“Anber kuluñ olam diyü dâg-ıla yanar uş  

Gül yanâguñda görelî müşg-i hâlüñi” (G656/6) 

 

Klasik edebiyatta sevgilinin yanağındaki ben amberle teşbih edilirken 

yukarıdaki beyitte şair, benzetme unsurunun bile sevgilinin benini kıskandığını dile 

getirir. Misk kokulu ben, sevgilinin güzelliğini gösteren en güzel unsurdur. Âşığı 

sevgilinin misk kokulu saçlarını ve amber kokulu benini gördükçe yarası 

dağlanmaktadır.  

“‘Anber diler-imiş ki ola sinüñ saçuña kul  

Sevdâdur itdüren aña işbu cesâreti” (G660/3)  

 

Amber, kişileştirilirken bu sefer özenme duygusuyla birlikte verilmiştir. Âşık 

için sevgiliyi nesnelerin en üstünde tutmak işi esas alındığından sevgilinin saçlarının 

kokusu amberi dile getirtir. Sevgilinin saçlarına kul olmayı isteyen amber aslında 



  

46 

 

âşığın halini anlatmaktadır. Amber kokusu sevgilinin saçlarının kokusunun yanında 

bir hiçtir. 

“Senüñ agzuñdur âb-ı zindegânî  

Anuñ-çun cân bigi olmışdur nihânî” (G667/1) 

 

“Mu’anber saçlaruñ u müşg nihânî  

Hızırla zulmet ol çeşme nişânı” (G667/2) 

 

 “İlyas Peygamber, Klasik Türk Edebiyatı şairlerinin şiirlerinde bahsettiği 

isimlerdendir. İlyas Peygamber, Hızır ile birlikte âb-ı hayat suyunu içerek ölümsüz 

olmuştur. Hızır ile birlikte insanlara bazen karada bazen denizde muhtaç insanlara 

yardım etmektedir. Bazen de iyi idarecilere İslam düşmanlarına karşı yardım 

etmektedir. Bazen bir şehzâdenin koruyucusu olabilmektedir. İlyas Peygamber bazen 

karada bazen denizde bulunur.”39 

 

“Salalı ‘anberîn zülfüñ gül üzre tâze reyhânı  

Perîşân göñlüm ol mâhuñ olupdur zâr u hayrânı” (G672/1) 

 

Sevgili, güzel olan her şeyin en âlâsına sahiptir. Âşık da sevgiliye 

ulaşamadığından inler ve sevgiliye hayran kalır. 

“Saçlaruñ ‘anber-ile müşge oluban hem-ser  

Agzuñ uş kand u nebât-ıla ider hem tengi” (G683/2) 

 

Divânlarda sevgilinin saçları miske, beni ise ambere benzetilir. Sevgilinin 

mime benzeyen dudaklarını âşık, bu sefer şeker ve bitkiler gibi ince ve tatlı olarak 

tasvir etmiştir. 

“Zülfüñe bâd-ı subh iricek bu ‘âleme  

Ne ‘anber ü ne müşg-i perîşân ider o hay” (G694/6) 

 

 “Mu’anber saçlaruñ olalı ‘ûdî  

Benim iñildüm oda yahdı ‘ûdî” (G697/1)  

 

Ûdî sözcüğü hem ud çalan hem de ûd(öd) ağacı olarak iki farklı anlamıyla 

tevriyeli kullanılmıştır. Sevgilinin saçları ud çalan kişi gibi düşündürüerek kişileştirme 

yapılmıştır. Öd ağacı yandığında çıkan güzel koku tütsü olarak kullanılır. Yukarıdaki 

beyitte âşığın inleyişi ve ahları yanan ağaçtan çıkan dumana benzetilmiştir. 

“Saçuñ çîni ki kuldur aña ‘anber  

                                                 

39 Fatih Sona,(2017). “Klasik Türk Şiirinde İlyas Peygamber”. Çankırı Karatekin Üniversitesi 

Karatekin Edebiyat Fakültesi Dergisi,5/1,s. 61. 



  

47 

 

Ciger-huñ eylemişdür müşg-i nâbı” (G702/5) 

 

Yukarıdaki beyitte “kul olmak” eylemi görülmektedir. Devletin monarşiyle 

yönetildiği dönemde yazılan bu beyitlere bakıldığında “kul olmak, köle olmak” gibi 

deyimlerle fazlasıyla karşılaşılmaktadır. Âşık, sevgilinin saçlarının kıvrımlarına kul 

olan amber kokusundan bahsetmektedir. Sevgili o kadar güzeldir ki nesneler ona 

canını vermektedir. Amberle âşık kendini sevgilinin saçlarına kul olmuş amber kokusu 

gibi düşündürmektedir. Renk ve koku itibariyle amber kokusu, sevgilinin saçı 

üzerinden verilmiştir. 

 “Müşgi dâmı saçuñuñ dâne-i ‘anber saçuban  

İtdi ol çâh-ı zenâhdâna giriftâr beni” (G707/5) 

 

Kuyu, saç ve zindan benzetmelerini gördüğümüz yukarıdaki beyitte sevgilinin 

çene çukurunu zindan gibi düşünen âşık bu zindanda sevgilinin saçlarında asılı kalır. 

Sevgilinin saçları misk kokarken çenesinde ise amber kokan benleri vardır.   

“Kaşuñ sevâdına ‘anber bulınsa deryâda  

Saçuñ kohusına nâfe Hotende bulına mı”(G716/3) 

 

Âşık, mübalağa sanatıyla sevgilinin kaşları gibi siyahlığın denizde bile 

olabileceğini söylemektedir. Misk kokusu Hoten de bulunan ceylanlardan çıkarılan bir 

kokudur. Sevgilinin güzelliği açısından da önemli bir benzetmedir. Sevgilinin saçı o 

kadar güzel kokmaktadır ki kokunun kaynağında bile buna benzer güzel bir koku 

bulunamamaktadır. 

“Kaşuñuñ tâkına dönderdi niyâz-ıla yüzin  

Aña mihrâb kim itdi bu mu’anber tâk”ı (G719/4) 

 

Sevgilinin yüzü mihraba benzer ve âşık kıble olarak sevgilinin yüzünü seçer. 

Kaş, Divan edebiyatında mihrabın üstündeki hilâl şeklindeki kavistir. Bu beyitte ise 

sevgilinin kaşları amber kokar. 

“Letâfetde leb ü dendân u hatt u hâlüñ olmışdur  

Biri la’l ü biri lü’l biri müşg ü biri ‘anber” (Z4/6) 

 

La’l taşı sevgilinin mim gibi dudağının kırmızısı, inci ise sevgilinin dişlerinin 

güzelliğidir. Ayva tüyleri ve ben teşbihi ise âşık için misk kokan tüyler arasında amber 

kokulu ve amber renkli beni karşılamaktadır. Sevgili güzel olan her şeyin sahibi 

olduğundan inci, la’l gibi değerli taşlara benzer ve en güzel kokularında kaynağıdır. 



  

48 

 

“Mevcine bah kim ne cevherler olur  

Keffini gör kim ne anberler olur” (Mv/256)  

 

Sevgilinin saçlarının kıvrımlarında cevherler gören âşık, sevgilinin avcunun 

amberlerle dolduğunu söylemektedir. Saçlarıyla hemhal olan sevgili saçlarında amber 

barındırır ve avucuna bulaştırır. Sevgili saçlarını elleriyle karıştırarak kokusunu etrafa 

yayar ve sabah rüzgârı da etrafa kokuyu dağıtır. Yukarıdaki beyitte koku kavramı 

amberle verilirken kokuyu dağıtmaya araç ise sevgilinin avucu kullanılmıştır.  

Attar/Mu’attar 

 “Yâr zülfine sabâ yili güzer kıldı meger  

Kim anuñ enfâsı-y-ıla hoş mu’attardur hevâ”(K6/7) 

 

 “Ne kohu tuydı zülfüñden ‘aceb kim   

Dimâgı bâguñ olmışdur mu’attar”(K38/3) 

 

 

“Yaz oldı benefşe kohusından 

Mensûh olur gül-âb-ı ‘attâr”(K40/4) 

 

Sevgilinin kokusundan menekşe çiçeğine bahar gelmiştir ve sevgilinin kokusu 

gül kokusuyla karşılaştırılarak sevgilinin kokusu üstün tutulmulmuştur. Sevgilinin 

saçları yerine sümbül çiçeğini kullanan şair sevgilinin saçlarının olduğu yerde gülün 

kokusunun bile hükümsüz olacağından bahseder. 

“Gel ki gül-gûn bâdeden bir kaç kadeh nûş idelüm  

Kim benefşe kohusından hoş mu’attardur meşâm”(G447/5) 

 

Âşığın yukarıdaki beyitte kastettiği menekşe kokusu, sevgilinin saçlarıdır. 

Ortama gelen sevgili etrafı saçlarının kokusuyla doldurmuştur. Gül renkli şaraba 

bakıldığında sevgilinin dudakları lâ’l taşına benzetilir.  

“O gözi nergis elinden al mey-i gül-rengi kim   

Cân dimâgını mu’attar ide reyhâniyyeti”(G630/4) 

 

“Yüzüñledür münevver ‘akl gözi   

Saçuñladur mu’attar cân dimâgı” (G730/2) 

 

Parlaklık sevgilinin aklında ve yüzündedir. Sevgilinin saçlarının kokusu bütün 

herkesin zihnini güzel kokularla doldurur.  

 

 



  

49 

 

Büstan 

“Her kime kim ide lutf-ıla nazar  

Âteş-i sûzân gül ü büstan gelür”(K37/13) 

 

Yukarıdaki kaside Ahmedî’nin on üçüncü beyitidir. Kaside, din ve devlet 

büyüklerini övmek için yazılır. Kasidenin methiye bölümünden alınan bu beyite 

bakıldığında ve diğer beyitlerle değerlendirildiğinde sevgilinin yüceliğinden 

bahsedilmektedir. “Ateş-i sûzân” ayrılık ateşi demektir. Yukarıdaki beyitte sevgiliyi 

gören gözlerin ayrılık ateşinin gül bahçesi gibi olacağını bahseden şair ayrılığın bile 

sevgiliden dolayı tatlı geldiğini dile getirmektedir. 

“Şehâ çün kim elüñ irdi geçürgil hoş bu devrânı  

Bu güni koma yarına ki götürmez bu devr anı”(K71/1) 

 

“Ne gûn-â-gûn bezenmişdür bah âhır kûh u sahrâya  

Ne reng-â-reng olmışdur gör âhır bâg u büstânı”(K71/2)  

 

Yukarıdaki beyitlerden ikincisi kokuyla alakalıyken kasidenin birinci beyitini 

de bahsedilecektir. Merhun beyit olan kaside anlamını diğer beyitte tamamlamıştır. 

Padişaha övgüler yağdırılan yukarıdaki dizelerde padişahın eriştiği her yerin hoş 

kokularla bezeneceği söylenilmiştir.  

“Ebr-i bahâr u bâd-ı sabâ gerçi yiryüzin  

Gül-zâr u lâle-zâr ider ü bâg u bû-sitân”(G477/6) 

 

“Gül-istânını görse-y-idi benüm dîvânumuñ Sa’dî  

Diye-y-di Ahmedî revnak giderdi Bû-sitânumdan”(G528/7) 

 

Bû-Bûy 

“‘Arûs-ı gül kamu reng oldı vü bûy  

Meger meşşâta-i bâd-ı sabâdur”(K30/7) 

 

“Gül-sitânuñ rengi vü berk ü nevâ vü nüzheti  

Bû-sitânuñ yâsemîn ü ‘anber ü reyhânı ol” (K51/19) 

 

Sevgilinin diyarından gelen rüzgâr güle rengini ve kokusunu vermiştir. 

Beyitten anlaşıldığı üzere baharın geldiğini çiçeklerin açtığını ve şairinse bunun 

sebebini sevgiliye bağladığı görülmektedir. Hüsn-i tâlil sanatının kullanıldığı beyitte 

sevgilinin diyarına gidebilen rüzgâr, etrafı sevgilinin kokusuyla doldurur ve bu da 

baharı getirir. 



  

50 

 

“Çemende düzdi bûy u reng lâle  

İder uş ‘işrete âheng lâle” 

“Lebüñ lutfından oldı gonca handân 

Yüzüñ renginden aldı reng lâle”  

“Mey-i gül-rengi nûş it iy gül-endâm  

Ki oldı hâk sebze seng lâle”  

“Kılur her dem ‘akîküñ micmerinde   

Buhûr-ı ,’ûd zî hoş yeng lâle”  

“Senüñ ‘ışkuñ odı cânına düşdi  

Anuñ-çundur meger dil-teng lâle”  

“Eger taht-ıla tâca var-ısa baht  

Melik Sülmâna ire tâc-ıla taht” (Tkb3/6)  

 

Yukarıdaki Terkib-i bent’e bakıldığında tasavvufla alakalı terimlerle 

karşılaşılmaktadır. Koku bağlamında bakıldığında içkinin tasavvuftaki karşılığı ise 

ilahî aşktır; içkinin renginin ve kokusunun gül ile aynı olduğundan bahsedilmektedir. 

Âşık, kendini lâleye benzeterek ilahî aşka giden yolu yukarıdaki benzetmelere 

başvurarak anlatmıştır. Tenasüp sanatının doruğa ulaştığı bu beyitte koku âşığın 

kendisiyle araç bulmuştur. 

“Çün sabâ çözdi saçuñuñ ‘ ukdesini mûy mûy  

Kıldı pür magzın hevânuñ işbu ‘anber-bûy bûy” (Tcb/2-1)  

 

“Çün sabâ çözdi saçuñı bû-yı cân toldı cihân  

Aslah Allah şânehü zi-şânedür bâd-ı sabâ”(G5/3)  

 

“Yüzüñ göreli iy gül-rûy gonca  

Yoluñda dökdi reng ü bûy gonca” (Tkb/2-5) 

 

Yukarıdaki beyitlerde sabah rüzgârı, sevgilinin saçının bağına ulaşabilen ve 

kokusunu etrafa yayabilen araçtır. Terci-i bente ve gazele bakıldığında sevgilinin 

saçlarının kokusunun güzelliğinden bahseden âşık, kokuyu ileten olarak saç unsurunu 

seçmiştir. Sevgilinin yüzünü gören gonca kokusunu sevgilinin geçtiği yola dökmüştür. 

Gonca ve sabah rüzgârıyla teşhis sanatı yapılmıştır. 

“Saçuñ hevâsı-la bu cihan toldı bû-yı cân  

Bu hoş nefes hevâyı getüren şemal ola” (G38/3)  

 

“Zülfüñe irdi bâd-ı sabâ bu hevâ-y-ıla  

Âfâk tolu bû-yı reyâhîn degül midür” (G221/3) 

 

“Gül yañaguñda hâlüñ gonca-lebüñde hat  

Reyhân-ı müşg-bûydur u ‘anberîn nukât” (G315/1)  

 



  

51 

 

“Sabâ yüzüñ-ile zülfüñi añmış  

Gül-istân tolmış andan reng-ile bû” (G534/2) 

 

Şemal rüzgârı, sevgilinin yanına ulaşan rüzgârlardan biridir. Şair, yukarıdaki 

beyitte sevgilinin saçının kokusunun etrafa yayıldığından bahsetmiştir. Sevgilinin 

saçlarını bağını çözen rüzgâr bütün cihanı sevgilinin kokusuyla doldurmuştur. 

Yukarıdaki beyitte ayrıca bütün cihan, sevgilinin kokusunun arzusundaymış gibi 

düşündürülmektedir. İki beyit beraber incelendiğinde aradaki tek fark: Sevgilinin saçı 

bir beyitte reyhan kokarken diğer beyitlerde gül kokmaktadır. Sonuç olarak sevgilinin 

saçına ulaşan bir rüzgâr vardır ve bu Divân edebiyatının klasiğidir. Sevgiliyi anan 

rüzgâr, gül bahçesini de sevgilinin kokusu ve rengiyle doldurmuştur.  

“Yüzüñde zülfüñi gören diyemez  

Gül ü ‘ûd işbu reng ü bûya benzer” (G159/5) 

 

“Lebüñ misâli getürmedi gül-sitân gonca  

Gözüñ nazîri bitürmedi bû-sitân nergis” (G289/4) 

 

Divân edebiyatında göz nergis çiçeğine benzetilir, gonca ise sevgilinin 

dudağını çağrıştırmaktadır. Sevgilinin gözleri ve dudakları o kadar güzeldir ki 

çiçeklerin yetiştiği yerlerde bile bulunmamaktadır. Sevgilinin güzelliğine bahçedeki 

çiçekler bile yetişemez. Koku yukarıdaki beyitte sevgilinin gözüne benzeyen nergis 

çiçeğiyle araç bulmuştur.  

“Hoşdur bu gün ki toldı cihân cümle bûy u reng  

Sâkî elinde sâgar u mutrib elinde çeng” (G349/1) 

 

“Gülbizenüp gelür kadem ur gül-sitâna kim  

Gül yüzüñi görüp nicedür bile bûy u reng”(G349/3) 

 

Beyitlere bakıldığında “saki, sagar, çeng” gibi terimler tasavvufu 

karşılamaktadır. Meclise gelen sevgilinin kokusunun güzelliğinden diğer kokular 

gölgede kalır. Mutrib, çalgıyı çalana denir ve bazı tarikatların ayin sırasında çalgı 

aleti kullandığı bilinir. İçki insanda hoş mahmurluk yapar ve âşık, ise aşka düştüğü 

için sersemliği yaşar. Âşık, sevgiliye ulaşmakta olduğundan dünyanın güzel 

kokularla dolduğundan bahseder.  

“Ne kim vardur bu ‘âlemde mufassal  

Senüñ zâtuñda-durur cümle mücmel” (G403/1) 

 



  

52 

 

“Bu reng ü bûy u bu nakş u bu nîreng   

Cemâlüñ nüshası-durur mufassal”  (G403/2) 

 

 Yukarıdaki beyitlerin tamamına bakıldığında cihanda olan ne varsa sevgiliye 

ait olduğu söylenmektedir. Tasavvufa göre her şey Allah’ın yansımasıdır. En sonunda 

bu yolculukta her şey ona(Allah’a) dönecektir. Koku; ilahî aşkla verilmiştir. 

“Bahâr-durur gel i cân ‘azm-i gül-sitân idelüm  

Teferrüc-i çemen bâg u bû-sitân idelüm” (G418/1) 

 

Sevgilinin güzellikleri âşığa gül bahçesidir. Sevgilinin bulunduğu yerde 

çiçeklerdeki kokular bile az kalır. Bahar, gül bahçesi, çimen sözcükleriyle tenasüp 

sanatıyla sevgilinin güzelliği anlatılmıştır. Nasıl bahar gelince ağaçlar çiçek açarsa 

sevgili bahçeye geldiğinde de ağaçlar çiçeklerle bezenir. Âşık, sevgili bahçede olduğu 

sürece bahçıvandır.   

“Ol gonca-leb ü benefşe zülfi  

Ol dil-ber-i gül-‘izârı gördüm”(G422/2) 

 

“Gül bigi kamusı reng-ile bûy  

Ol yañagı lâle-zârı gördüm”(G422/3) 

 

“Bûy u rengüñden nişân bulam diyü  

Bâg gül-zârı temâşâ itmişem”(G469/3) 

 

Sevgilinin kokusuna ulaşmak isteyen âşık sevgiliyi gül bahçesinde 

aramaktadır. Sevgili, âşık için koku diyarında çiçeklerin içinde ya da güzel olan her 

yerdedir. Âşık, her daim sevgilinin gözüne ve gönlüne girmeye çalışır. Lale-yanak, 

sümbül-saç mazmunu kullanılmıştır.  

“Ebr-i bahâr u bâd-ı sabâ gerçi yiryüzin  

Gül-zâr u lâle-zâr ider ü bâg u bû-sitân”(G477/6) 

 

“Yârından ayur düşene zindândur Ahmedî  

Ger bâg u bû-sitân u veger ravza-i cinân”(G477/8)  

 

Sevgili sayesinde bulutlar, ağaçlar bütün yeryüzü gül gibi güzel kokar. 

Sevgiliden ayrı düşen âşık ise sıkıntıya düşer. Sevgili olmadığında güzel olan yerler 

bile âşık için güzelliğini yitirir. Âşık için her yer sevgiliyi hatırlatır. Sevgili bütün bu 

olguların en yücesidir. 

“Benefşe reng ü bû-y-ıla senüñ zülfüñe öykünmiş  



  

53 

 

Sabâ bu cürm-içün anuñ dilin çekdi kafâsından”(G483/6)  

 

Sabah rüzgârı, Divân şiirinde sevgilinin yanına giden, mahallesinde 

dolaşabilen sevgilinin saçlarını tarayabilen ve sevgiliyle alakalı çok şeye nail olan 

öğedir. Yukarıdaki beyitte ise cezalandırıcı olarak kişileştirilmiştir. Menekşe 

sevgilinin saçlarına benzetilir. Menekşenin sevgilinin saçlarına özenmesi sabah 

rüzgârını kızdırmıştır. Âşık için sevgilinin saçından üstün bir nesne olamaz. Menekşe, 

sevgilinin saçına özenmek gibi bir hataya düşemez.  

“Mey iç bir dil-sitân yâr-ıla her-dem  

Getürme yâda bâg bû-sitândan”(G492/5) 

 

Âşık için sevgilinin olduğu her yer gül bahçesi olduğundan sevgiliyle bir an 

geçirenin aklına gül bahçesinin bile gelmeyeceğinden bahseder. Divân edebiyatında 

sevgilinin yanına varmak âşık için mümkün değildir. İçki, âşığa mahurluk verdiğinden 

sevgilinin yanında içki içen âşık hepten mahmur olacaktır.  

“Gül-istânını görse-y-idi benüm dîvânumuñ Sa’dî  

Diye-y-di Ahmedî revnak giderdi Bû-sitânumdan”(G528/7) 

 

Ahmedî, yukarıdaki beyitinde Sa’dî Şirazi’ye telmihte bulunmaktadır. 

Aralarında bir yüzyıl bulunan şair Şirazi’yi usta görmektedir. Koku sevgili üzerinden 

değil de şairin kendisi üzerinden verilmiştir. Şair şiirlerini gül bahçesine benzetip 

şiirlerin güzel kokularla dolu olduğundan bahseder. 

“Yüzüñi gördi Rıdvân didi yohdur  

Gül-i Firdevsde bu reng-ile bû”(G536/2) 

 

“Ne diyeyim yüzüñ-ile zülfüñe  

Olmaya cennetde bu reng-ile bû”(G537/3) 

 

“Ne gül ne müşg yüzüñ ü saçuñ katında kim  

Cennetde dahı olmaya bu resme reng ü bû”(G540/5)  

 

“Lebüñdedür hayâlüñ şavk u zevki  

Gözüñdedür bahâruñ bûy u rengi”(G726/3) 

 

Mübalağa sanatına başvurarak sevgilinin yüzünün güzelliğini anlatan şair, 

cennetteki çiçeklerden bile güzel kokan sevgiliden bahsetmektedir. Âşık için sevgili 

eşsiz ve tarifsizdir. Teşbih, istiâre gibi birçok sanata başvurularak tasvir yapan şairler 

hiçbir zaman tam olarak sevgilinin güzelliğini tasvir edemez. Koku sevgilinin saçıyla 



  

54 

 

araç bulmuştur. Sevgilinin cennette bile eşi benzeri olmadığını söyleyen şair, 

sevgilinin güzelliğine cennetin bekçisinin şaşırdığını söyler. 

Gâliye 

“Şol mâh-ruh ki gâliyeden zülf ü hâli var  

Elhak ne hûb hulk u ne zîbâ cemâli var” (G193/1) 

 

“Kanı ol ki yüzini müşg ü gül-âb-ıla yuyuban  

Benefşe gâliye dutardı zülfine dün ü gün”(K65/13) 

 

“Bâgda mey içenüñ bugün dürlü çiçek kohusı-la  

Gâliye bigi müşgden tolu olur meşâmı şem” (G467/3) 

 

Siyah renkli, misk ve amberden yapılan saça sürülen macun olarak bilinen 

“gâliye” Klasik şiirde sevgilinin bazen saçını bazense benini kokulandırır. Galiye; 

misk ve amber kokularıyla yoğurulur ve yukarıdaki beyitte gâliyenin yapılışına 

tevriyede bulunulmuştur. Yukarıdaki beyitte şair, sevgiliyi Ay gibi güzel yüzlü olarak 

tasvir ederken sevgilinin saçlarının da galiye gibi güzel kokulu ve siyah renkte 

olduğunu bildirir.  

 

Hâl-i Müşgîn 

“Hâl-i müşgîn dudaguñda nice konmışdur didüm  

Didi Hızruñ yiri olur çeşme-i âb-ı hayât”(G93/3) 

 

Sevgilinin dudağı Klasik edebiyatta âşığın ulaşmak istediği ama ulaşamadığı 

son mâhâldir. Hayat suyu olarak adlandırılan “ab-ı hayat” ölümsüzlük suyu diye bilinir 

ve ölüme çaredir. Sevgilinin dudağına ulaşamayan âşık sevgiliyi o kadar mübalağa 

etmedir ki misk kokan beni âşığa çukurdur. Sevgilinin dudağı ise hayat suyudur. 

Anasır-ı erbaa, eskiden maddi âlemi temsil ettiği düşünülen hava, su, ateş, toprak 

elementlerinden olan “su” sevgilinin dudağıyla Klasik edebiyatta hayat bulur. Misk 

kokusu sevgilinin beniyle araç bulmuştur.  

“Lebüñde konalı ol hâl-i müşgîn bend   

Unıdıldı hadîs-i tûti vü kand”(G128/8) 

 

Sevgilinin dudağının kenarındaki misk kokulu ben sevgilinin sözlerini 

tatlandırmaktadır. Tuti hem şeker yiyen papağan hem de güzel şeyler söyleyen kimse 

olarak anlamlandırılmaktadır. Koku sevgilinin beniyle sunulmuştur.   

 

 



  

55 

 

Müşg-Müşgîn 

“Nikâb açdı ruh-ı rengin-i gonca   

Güle güldi leb-i şîrîn-i gonca” (Tcb1/6) 

 

“Eteginden tozar dürlü revâyih  

Toludur ‘ıtr cîb ü çîn-i gonca” (Tcb1/6) 

 

“Ne fikret düşdi la’lüñ noktasında   

Ki teng oldı dil-i gam-gîn-i gonca” (Tcb1/6) 

 

“Zer ü la’l ü zümürrüd saça geldi  

Yoluñ tozına zî âyîn-i gonca” (Tcb1/6) 

 

“Bu zikr içindedür dâyim anuñ-çun  

Mu’attardur dem-i müşgîn-i gonca”(Tcb1/6) 

 

“Eyle hoş-bûy oldı bâd-ı sabâ  

 Ki ider ‘ûd u müşg ü ‘ anberi mât”(K13/2) 

 

“Ne hâldür ki toldı cihân müşg-ile ‘abîr  

 Çözdi benefşe zülfini bâd-ı sabâ meğer”(K41/7) 

 

“Kul oldı hulkuña cân-ıla ‘anber  

Olalı sîretüñüñ müşgi fâyih”(K16/8)  

 

“Nâfe-i müşg gibi oldu mutayyeb gül-zâr  

 Micmere saldı meger ‘ûd-ıla ‘anber nergis”(K45/4) 

 

Terci-i bentten alınan yukarıdaki beyitlerde koku terimlerine bakıldığında 

sevgilinin dudağını goncaya benzetilmiş ve hatta sevgili gonca gibi düşünülmüştür. 

Sevgilinin eteğinden, saçlarının kıvrımlarından, nefesinden güzel kokular duyan âşık, 

anlatılmaktadır. Âşık sevgiliye ulaşamadığından kederlidir. Sevgilinin kendisi 

üzerinden koku kavramı kullanılmıştır. Sabah rüzgârı, sevgili geldiği için hoş 

kokularla dolmuştur. Sevgilinin kokusunun yanında diğer kokular değersiz kalmıştır. 

“Senüñ hulkuñla magz-ı rûh müşgîn  

Seni sevmez göñül bed-baht ü miskî”(Tkb2/5) 

 

“Anber beñüñi berk-i gül üstinde göreli  

Döndürdi derd-ilen cigerin kana müşg-nâb”(G59/2)  

 

“Kevser-lebüñ bulan kıla mı âb-ı Hızr’a meyl  

‘Anber saçun gören kala mı müşg-i nâba hîç”(G99/3)  

 

“Yâd itme müşg ü ‘anberi bu zülf ü hâle bah  



  

56 

 

N’idersin ay-ıla güni gel bu cemâle bah”(G117/1) 

 

“‘Anber saçuñ girihlerine el uralı bâd  

Müşgi Hıtâ-y-ıla dahı itmedi kimse yâd”(G124/1)  

 

Beşinci terkib-i bentin ikinci beyiti olan yukarıdaki dizelerde âşığın gözünden 

sevgili aktarılmıştır. Sevgili âşık için adeta misk kadar değerli kokunun kendisidir. 

Âşık, kendisinin talihsiz bulur. Âşık için sevgilinin karşısında başka değerlerin 

esamesi bile okunamaz. Sevgilinin saçlarının kokusu o kadar güzeldir ki misk ve 

amberi unutturur.“Müşg-nâb” katıksız misk kanla dolu olan çiğer gibi düşünülmüştür. 

Sevgiliye ulaşamayan âşığın gönlü kanla dolar. Şair, misk kokusunun Çin ülkesinde 

yetişmesi sebebiyle “müşgi Hıtâ” diyerek kokunun kaynağı olan yere(Çin) telmihte 

bulunmuştur.   

“Bî-hatâ söz-durur şol fikret-i bârîk-ile kim  

Saçuña kul yaraşur müşg-ile ‘anber didiler”(G142/3)  

 

Yukarıdaki beyitte misk kokusu sevgilinin saçının kokusunun güzelliğini 

aktarmak için kullanılmıştır. Misk gibi değerli kokuyu kişileştirerek sevgilinin saçının 

kokusuna kul olacağını söyler. Sevgili âşık için her şeyin en üstündedir.  

 

“Bu ne tendür bu ne yañah bu ne hâl ü bu ne gîsû  

Biri nesrîn biri ter-gül biri müşg ü biri ‘anber”(K28/2) 

 

           “Çözmiş benefşe zülfini kim müşg-i terden dem ura  

Miskîn işitmez kulagı kim ala zülfüñden haber”(G148/4) 

 

“Menekşe, bazen kokusuyla, bazen rengiyle ve bazen de toprağa yakın 

duruşuyla dikkatleri çektiği gibi, hem sevgilinin çeşitli özellikleriyle hem de âşık ile 

özdeşleşerek ortaya çıkar.”40  

Sevgilinin yanağı, teni âşık için değerli olan her şeydir. Sevgili; misk ve amber 

kokar. Teşhis sanatıyla menekşe, sevgilinin saçının bağını çözen varlık gibi 

nitelendirilmiştir. Sevgilinin saçı, kokusu ve demet demet oluşuyla menekşeye 

benzetilir. Misk kokusundan dem vuran bir menekşe tasvir edilmiştir. İkinci dizede 

“miskin” diyerek kendisini kasteden âşık, menekşeyi de sevgiliye ulaşmak isteyen 

rakip olarak düşündürmüştür. Koku sevgilinin saçıyla araç bulmuştur. 

“Bâgını zülfüñüñ çözer-ise seher yili  

                                                 

40 Ayşe Çelebioğlu, a.g.m. s.166. 



  

57 

 

Bâguñ dimâgı tola kamu müşg-ile ‘abîr”(G151/3)  

 

“Didüm kim beñlerüñ müşgîn-nefesdür  

Didi kim saçlarum ‘ânber-fişândur” (G157/4) 

 

“Diyen sehv idiben hâlüñe ‘anber  

Diye mi müşgi kim bu mûya benzer” (G159/3)  

 

Yukarıdaki beyitlerde misk kokusu sevgilinin saçlarının kokusunun güzelliğini 

aktarmak için kullanılmıştır. Son beyitte ise sevgilinin saçlarını “mûy” sözcüğü ile 

misk kokulu saç teline benzetilir.  

 

“Cemâli bâgı bir zerre cihâna râyiha salmış  

Anı müşg-ile ‘ anber dir gül-ile zaymürân söyler”(K35/23) 

 

“Hevâdan saçılalı müşg ü ‘anber  

Bulıtdan dökilür uş dürlü gûher”(K37/1) 

 

“Saçuñ ‘anber beñüñdür dâne-i müşg  

Lebüñ la’l ü dişüñ silk-i güherdür” (K38/2) 

 

“Selâm-ı pâk kim müşgîn-hevâsı   

Mu’attar ide gül bigi meşâmı” (Tkb5/1) 

 

“Selâm-ı hoş-hevâ kim şemmesi anuñ   

İrüre yârdan yâra peyâmı” (Tkb5/1) 

 

“Selâmı kim ola müşg aña bende   

Selâmı kim ola ‘anber gulâmı” (Tkb5/1) 

 

Sevgilinin misk ve amber kokusu havaya yayıldığında buluttan dökülen 

yağmur damlaları mücevhere dönüşür. Sevgilinin saçları amber kokar, beni misk 

tanesine benzer. Sevgilinin âşık, için mücevher olan dişleri vardır. Sevgilinin misk 

kokulu temiz selamını alan burun bile gül gibi temiz güzel kokulu olur. Bütün âşıklar 

bu güzel kokuya erişmek ister. Sevgilinin selamı kölelere amber ve misk kokusu gibi 

gelir. Bu hoş koku âşığı amber kokusunun kölesi yapar. Sevgilinin selamı, saçları, beni 

güzel olan her şeyi amber ve misk gibi güzel kokar.  

“‘Akl müşgîn saçuñ hevâsında  

Pes perîşân u zâr u miskîndür” (G160/3) 

 

“Bir ‘ukdesine irse saçuñuñ seher yili  

  Bâguñ dimâgı tola kamu müşg-ile ‘abîr”(G162/4) 



  

58 

 

 

“Kıl ‘anberîn dimâgun gül-gûn şerâb-ıla  

Kim ebr dür-fişân u hevâ müg-bârdur”(G170/2)  

 

“Zülfüñ kohusı-y-ıla mu’attar-durur hevâ  

Bu ‘ûd mı ya ‘anber ü müşg-i Hıtâ mıdur” (G183/2) 

 

“Saçlaruñuñ çîni kim yir yüzini müşgîn ider  

Cânları bende salıb u göñülleri miskîn ider”(G199/1) 

 

Misk kokusu kişileştirilerek sevgilinin saçlarını düşünen âşığa benzetilmiştir. 

Sevgiliyi düşünen kimse ise mahmur olur ve inler. Kendisini berduş gibi düşündüren 

âşık; âşıklık halinin yarattığı durumu aktarmıştır. Diğer beyitte ise sevgilinin 

saçlarından yola çıkılarak kıvrımlarının misk kokulu olduğundan bahsedilmektedir. 

Misk kokusudan bahsediliyorsa Hıtâ’dan yani Klasik edebiyatta kokunun geldiği yer 

kabul edilen yerden genellikle bahsedilir. Âşığın gönlü sevgilinin saçlarının güzel 

kokusuna erişince köle olup mahmurlaşır.  Her iki beyitte de ana tema aynıdır. Koku 

sevgilinin saçıyla araç bulmuştur.  

“‘Aceb bu saç mıdur yâ müşg ü ‘anber  

‘Aceb bu leb midür yâ şehd ü şeker” (G203/1) 

 

Zülf ü hâlüñ cân hümâyin dutmaga  

‘Anberîn dâm-ıla müşgîn dânedür” (G210/7) 

 

Techül-i arif  -bilip de bilmemezlikten gelmek- sanatını kullanan şair sevgilinin 

saçlarının güzel kokusunun misk mi yoksa amber mi koktuğunu bilemediğini söyler.  

 

“Fettân saçuñ selâsili müşgîn degül midür  

Dîvâne olmayan aña miskîn degül midür”(G221/1) 

 

“‘Aceb ne müşgdür zülfüñ ki olur bende aña ‘ anber  

 Ne âhûdur gözüñ ki ider hazer şîri şikâr andan” (K66/2) 

 

Sevgilinin gönül çelen saçlarının kokusu sevgiliyi deliye çevirir. İstifham 

sanatına başvuran şair aslında bildiği soruları sorarak tekdüzeliği yıkmıştır. İkinci 

beyitte sevgilinin saçlarının kokusuna gönül verenin mutlaka deliye döneceğini 

söylemektedir. Sevgiliye tutuldukça mahmurluğun kaçışı olmadığından 

bahsedilmektedir. Koku sevgilinin saçıyla araçtır. İkinci beyite bakıldığında sevgilinin 

saçlarının misk kokusunun güzelliğinden bahsedilir.  

“Dilerseñ ‘anberîn dâm-ıla müşgîn-dâneye düşmiş  



  

59 

 

Hezârân cân u dil görmek anuñ zülfi-y-ile hâlin gör” (G252/6)  

 

“Yârı gerekse cevrine sabr eyle Ahmedî 

Kim müddet-ile hûn-ı ciger müşg-nâb olur” (G255/7) 

 

“Bir dâne müşg hâlüñe beñzer bulına dut  

Saçlaruñuñ mukabili ‘anber n’irede var” (G259/2)  

 

 Çiğerin kanla dolması ve kanla dolan çiğerin misk tanesine benzetilmesi 

mazmunu Klasik edebiyatta çokça kullanılır. Miskin katıksız olması da miskin değerine 

değer katar. Katıksız olan bir madde el değmemiş işlem görmemiştir. Sevgili de âşık 

için körpedir. Misk tanesi sevgilinin benine benzetilmiştir. 

 

“Yakan ‘ışk odına cân eyle kim ‘ûd  

Bu hâl-i müşg-ü zülf-i ‘anberîndür” (G269/5) 

“Bu ‘anber saç ruh-ı zîbâya düşmiş  

Bulıtdan sanki güne sâye düşmiş”(G301/1) 

 

“Göñül sevdi saçuñ müşgin bu miskin  

Bu müşkil ‘ukdede sevdâya düşmiş”(G301/5) 

 

Sevgilinin saçlarının rengi siyah oluşuyla ele alınırken amber sözcüğü 

kullanılır. Amber siyah renkte bulunan değerli kokulardandır. Âşık sevgilinin saçının 

kokusuna varınca kendinden geçer ve mahmurlaşır. Kendisini miskin olarak 

nitelendirmiştir.  

 

“Gül yañaguñda hâlüñ gonca-lebüñde hat  

Reyhân-ı müşg-bûydur u ‘anberîn nukât” (G315/1)  

 

“Demi oldı içerseñ mey-i müşg-bûy  

Ki hoş-rengdür ü mu ‘anber çiçek” (K48/44) 

 

Sevgiliye ulaşamayan her şey sevgiliye ulaşmanın derdine düşer. Mübalağa 

sanatına başvuran şair koku kavramını saç ile vermiştir. Diğer beyite bakıldığında 

şarabın misk kokulu olduğundan bahsedilmiştir.  

“Bâd-ı bahâr çünkim eser müşg-bûy olup  

İç bâdeyi ki ‘aklı olana budur tarik” (G334/5)  

 

Yukarıdaki beyitte şair, ilahî aşktan bahsetmektedir. Bâde, beyitlerde âşığı 

kendinden geçiren ilahî aşk olarak kullanılmıştır. “Târik” ise âşığın Allah’a ulaşmak 



  

60 

 

üzere çıktığı yoldur. Yukarıdaki beyitlerden anlaşılacağı şu dur ki aklı olan ilâhi olana 

ulaşmak için bâde içer ve esen rüzgâr, bu yolda olana misk gibi gelir. 

“Kayd eyledi göñül kuşını dâm-ı ‘anbere  

Gül üzre müşgden saçalı dâne beñlerüñ” (G346/2)  

 

“Saçuña kul yazıldı müşg ü ‘anber  

Bu mukbil oldı lâ-büd ol mübârek”(G347/2)  

 

“Dür mi bu yâ la’l-i rümmânî bu dendân u bu leb  

Müşg mi yâ ‘anber-i eşheb bu hatt-ıla bu hâl”(G410/6)  

 

Şair, yukarıdaki ilk beyitte misk tanesini sevgilinin benine benzetmektedir.  

Amber ve misk kokuları, diğer beyitte ise kişileştirilerek sevgiliye kul olarak 

verilmiştir. Sevgilinin yüzündeki çizgilerin misk koktuğunu söyleyen şair, sevgilinin 

benini de ambere benzetir.  

“Müşg-ile‘anber tola-y-ıda hevâ 

 Vakt-i seher zülfüñe irse nesîm”(G428/2) 

 

“‘Işk odına ‘ûd bigi yandum  

Ki ol gîsu-yı müşgi-bârı gördüm”(G422/6) 

 

Yukarıdaki ikinci gazel Ahmedî’nin divânının dört yüz yirmi ikinci gazelinin 

iki, üç ve altıncı beyitleridir ve tamamında sevgilinin güzelliklerinden 

bahsedilmektedir. Âşık, sevgilinin saçlarının misk koktuğundan bahsederken kendinin 

aşk ateşinde tutuşurken ûd gibi yandığından bahsetmektedir. Koku kavramı sevgilinin 

saçları ve yanağı üzerinden lale ve miskle beraber verilmiştir. 

“Gül üzre müşg dâmını itmedin ihtiyât  

‘Anber beñüñde şîfte-i dâne olmışam”(G462/4) 

 

“Nicesi diyeyim zülfüñe ‘anber  

Ki müşgi ol idüp-durur ciğer-hûn”(G481/4)  

 

“Zülfüñi vasf ider-iken sünbüle sabâ  

‘Anberle müşg toldı saçındagı her şiken”(G524/3)  

 

“Kimde var-durur bu resme rûy u mû 

Rûyı lâle-reng ü mûyı müşg-bû”(G539/1) 

 



  

61 

 

İstifham-soru sorma- sanatına başvuran âşık, sevgilinin güzelliğinden haberdar 

değilmiş gibi soru sorarak sevgilinin güzelliklerinden bahsetmiştir. Lale pembemsi 

rengiyle sevgilinin yanağının rengidir. Koku kavramı saç aracılığıyla verilmiştir.  

“Ne gül ne müşg yüzüñ ü saçuñ katında kim  

Cennetde dahı olmaya bu resme reng ü bû”(G540/5)  

 

“Anber kuluñ olam diyü dâg-ıla yanar uş  

Gül yanâguñda görelî müşg-i hâlüñi”(G656/6) 

 

“Dişleri dürr-i ‘Aden müşg-i Hotendür kohusı  

Yâsemîndür teni vü tâze-semendür kohusı” (G658/1) 

 

“Reng ü bûy aldugı-çun bâd-ı sabâdan gonca   

Leb-i handânuña kim beñzede ol dil-tengi”(G683/3)  

 

“Sabâ ger bir girih çöze saçuñdan  

İde hâk-i siyeh müşg ü ‘abîri”(G690/5) 

 

“Eğerçi müşg-peykerdür benefşe 

Senüñ zülfüñe çâkerdür benefşe”(Tcb/1-3) 

 

Sabah rüzgârı, yukarıdaki beyitlerde bu sefer de goncaya rengini 

götürmektedir. Sabah rüzgârı sevgilinin yanından gelir. Goncaya rengini ve kokusunu 

sevgiliden getirir. Dişleri ‘Aden incisi, kokusu Hoten miski olan sevgilinin teni 

yasemin kokar. ‘Abir ve amber kokuları sevgilinin saçıyla beraber verilmiştir. 

“Lebüñdedür hayâlüñ şavk u zevki  

Gözüñdedür bahâruñ bûy u rengi”(G726/3) 

 

Sevgilinin şairler tarafından çokça tasvir edilen bir unsurda gözleridir. Âşığın 

divânını çeşitli benzetmelerle süsleyen gözler bazen ok bazense baharın kokusu ve 

bazense rengidir. Bahar geldiğinde ağaçlar çiçeklenir ve şair hüsn-ü talil sanatına 

başvurarak baharın gelişini güzel sebebe bağlar. Şair, beyitlerde gözleri nergis olan 

sevgiliden bahsederek baharda açan nergis çiçeğine telmih yaptığı düşünülebilir. 

“‘Akl miskîn olmış anuñ zülfünüñ sevdâsına  

Boynına müşgîn selâsil gerek ol dîvânenüñ”(G352/4) 

  

“Göñül hayrânıdur reyhân saçuñuñ  

Zi miskîn ki isder ol müşgîn selâsil”(G384/5) 

 



  

62 

 

Klasik edebiyatta sevgilinin saçı siyah, uzun ve kıvrımlıdır. Yukarıdaki beyitte 

de sevgilinin saçları zincirle beraber kullanılmıştır. Uzun ve kıvırcık oluşuyla 

sevgilinin saçları onu sevenlerin kendilerini astığı yerdir. Kokusuyla âşığın aklını 

başından alır. İki beyite de bakıldığında âşık, sevgilinin misk kokulu saçlarına 

muhtaçtır. Misk kokusu sevgilinin saçında araç bulmuştur. 

“Sabâ zülfüñ deminden oldı müşgîn  

Göñül gamzen ohından düşdi miskin”(G503/1) 

 

Sevgilinin bakışları âşığın gönlünü delerken sabah rüzgârı sevgilinin 

saçlarından dolayı misk kokusuyla dolmuştur. Sevgilinin saçlarının kokusu âşığa 

uyuşukluk verip âşığı kendinden geçirmektedir. Yukarıdaki beyitte sevgiliye 

ulaşamayan âşık tasvir edilirken sabah rüzgârının sevgiliye ulaştığı ve sevgilinin 

saçlarına nail olduğu görülmektedir. Misk kokusu sevgilinin saçıyla rüzgâr ile 

iletilmiştir. 

“Gül yüzde müşgîn hâlüñi göreli miskîn göñlüme   

Bir hâl-i müşkil düşdi kim kimse bu hâle düşmesün”(G513/5) 

 

“Ne ‘anber dâneler saçmış ne müşgîn dâmlara kurmış  

Göñüller sayd itmege bu hâl ü zülf-ile gîsû” (G532/3) 

 

“Ol hat u zülf-ile ol hâl müşgîndür kamu  

‘Akl u cân u dil anuñ ‘ışkında miskîndür kamu”(G533/1) 

 

Sevgilinin yüzü ve yanağı güle benzetilirken yüzüne güzellik katan beni, misk 

kokar. Yukarıdaki ilk beyitte sevgiliden dolayı divâneye dönen âşığın halet-i ruhiyesi 

aktarılmıştır. Âşık sevgiliye ulaşamadığından mutlu değildir. Diğer beyite 

bakıldığında sevgilinin güzelliklerinden aklını kaybetmiş bir âşık tasvir edilmiştir. Her 

iki beyitte de koku sevgilinin beni ile araç bulmuştur. 

“Yâkûtı añma ol leb ü dendâna kıl nazar  

Müşgi unıt bu turre-i ‘anber-nisârı sev”(G538/3) 

 

“Oldı müşgîn saçuña hayrân göñül  

N’ola bu miskîni itseñ cüst ü cû”(G539/3) 

 

“Kadüñ ‘ar’ar saçuñ ‘anber tenüñ nesrîn benüñ müşgîn  

Gözüñ nergis sözüñ şekker yüzüñ lâle dişüñ lü’lü” (G542/7) 

 

“Ger yol bula-y-dı saçlarınuñ çînine sabâ  

‘Âlem tola-y-dı ‘anber ü müşg ol sabâ-y-ıla” (G588/5) 



  

63 

 

 

Beyitlerde sevgilinin misk kokulu saçlarına gönül veren âşık tasvir edilmiştir. 

Âşık, sevgisine karşılık göremediğinden sevgiliye serzenişte bulunur. Klasik 

edebiyatta sevgili âşığa hiçbir zaman karşılık vermez.  

“Benefşe zülfini kim itdi müşgîn   

Gülüñ ruh-sârını kim kıldı ra’nâ”(K4/12) 

 

 “İşigüñe sürer her-subh yüzin  

Anuñ-çundur sabâ müşgîn revâyih” (K14/11)  

 

“Bu ne müşgîn nefes olur ki anuñ   

Gayretinden oda yahılur ‘ûd”(K17/24)  

 

Sevgilinin misk kokulu saçları sevgilinin gül gibi yanağına parlaklık vermiştir. 

İkinci beyitte ise sevgilinin yanına ulaşan tek şey sabah rüzgârından bahsedilmiştir. 

Âşık, sabah rüzgârı gibi sevgilinin yanına varamadığından bu durumu kıskanır. 

Toprağına yüz sürmek olarak da karşımıza çıkan deyim saygıdan ve sevgiden başını 

eğmek anlamlarında da kullanılır. Âşığın gidemediği yere rüzgâr ulaşır ve etrafı misk 

kokuları sarar. Yukarıdaki diğer beyite bakıldığında ise sevgili olduğu yeri güzel 

kokularla donatmaktadır. Sevgilinin varlığı her yerin misk kokusuyla dolmasına yeter.  

“Müşgîn saçuñ kodı mı kimsede cân u yâ dil  

Müşkildür üşbu damun halli vü ‘akda müşkil” (K53/10) 

 

Yukarıdaki beyitte sevgilinin misk kokulu saçlarınına asılan âşık görmekteyiz. 

Sevgilinin güzelliğine vurgun o kadar âşık vardır ki gönülleri dağlanmış canlarını ise 

sevgiliye feda etmişlerdir. Klasik edebiyatta âşık, sevgilinin kıvırcık saçlarına kendini 

asar. Sevgilinin saçlarının kokusuna gönül vermiş âşık bunu tuzak olarak düşünür. 

Koku kavramı saçla araç bulmuştur.  

“Müşgîn saçuñ kodı mı kimsede cân u yâ dil  

Müşkildür üşbu damun halli vü ‘akda müşkil”(K53/10) 

 

“Müşgîn saçuñ hevâsı perîşân ider beni  

Müşkil-durur bu ‘ukde-î kimdür ki hall kıla”(G3/3) 

 

“Dahdı saçuñ mâhı bedrüñ boynına müşgîn kemend  

Saldı zülfüñ âfitâbuñ yüzine ‘anber-nikâb” (G43/5) 

 

Ay’ın ve Güneş’in kişileştirildiği beyitlerde sevgilinin saçlarını ilk dizede 

kıvırcık oluşu ve misk kokusuyla ele alınırken ikinci dizede sevgilinin saçları sanki bir 



  

64 

 

amber kokulu bir örtü gibi düşündürülmüştür. Mübalağa sanatının doruk noktasına 

ulaşan şair sevgilinin saçlarının Güneş’i örtebilecek kadar devasa ve güzel olduğunu 

söyler. Şairin bu durum Güneş tutulmasına benzettiği düşünülürse sevgiliye 

ulaşamamanın başka bir tasvirini yapmıştır denilebilir. Sonuç olarak sevgilinin güzel 

kokulu saçları âşığı kendinden geçirmesine sebep olur. Koku sevgilinin saçıyla araç 

bulmuştur. 

“Bedr ü hilâli bir arada göreyim diyen  

Uş mâh yüzde ebru-yı müşgîn hilal-i dost” (G83/4) 

 

“Ne hâşâlillah iy göñül dur ol müşgîn-hevâ yirde  

Ki bunca ‘akl-ı ‘âkıllar anuñ ‘ışkında şeydâdur” (G134/7) 

 

 “Gül yüzden ol nikâb ki müşgîn-durur gider   

Kim ol yüze nazar idenüñ gussası gider” (G154/1) 

 

Yukarıdaki beyitte sevgilinin yüzünü güle benzeten şair, saçlarının misk 

koktuğunu aktarır. Sevgilinin yüzü adeta hasta olana deva gibi tasvir edilmiştir. Âşığın 

derdi sevgilidir. Sevgilinin güzel yüzü âşığa derdini unutturur. Âşık derdinin 

dermanına âşıktır. Koku sevgilinin yüzüyle araç bulmuştur. 

“Şeb zulmetinde nûr-ı seherdür ki olur ‘ayân  

Gül yañaguñda çün düşe müşgîn-külâleler” (G185/6) 

 

Sevgilinin gül gibi yanağına düşen misk kokulu bukleler seher vaktinin ışığı 

gibidir. Sevgilinin saçları misk kokarken aynı zaman günün ağarmasına yakın olan ışık 

huzmesine benzetilir. Sevgili hem ışık hem kokunun kaynağıdır. Sevgilinin gece 

rengindeki saçları parlaklığı açısından ışık huzmesine benzetilmiştir.  

“Bendini saçuñuñ anuñ-ıçun çözer sabâ  

Kim müşgini Hıtây iline armagan ider”(G190/4) 

 

Şehirler, yüzyıllar boyunca şairler tarafından birçok sebeple şiirlerde 

kullanılmıştır. Her şehir herhangi bir konuya telmihte bulunur. Yukarıdaki beyitlerde 

misk kokusu ile meşhur olan Hıtây iline telmihte bulunulmuştur. Kokunun çıkarıldığı 

şehirden bile güzel ve üstün kokusu olan sevgiliden bahsedilirken sevgilinin saçları 

kokuyu dağıtmada araç olmuştur. 

“Müşgîn beñüñi la’l-i lebüñde gören göñül  

Didi ki Hızr çeşme-i hayvân içindedür” (G212/5)   

 



  

65 

 

Sevgilinin dudağı âşığa hayat verir ve yukarıdaki beyitte sevgilinin dudakları 

ölümsüzlük suyuna benzetilmiştir. Ölümsüzlük suyundan içmek ise canını vermekle 

eş değerdir. Sevgili canını vermek pahasına olsa da sevgilinin dudaklarına erişmek 

ister. Dudak, ab-ı hayat, ben ise Hızır peygambere benzetilmiştir. Hızır peygamberin 

sonsuzluk suyundan içtiği düşünülür. Sevgilinin beni ile misk kokusu kavramı 

verilmiştir. 

“Niçe başlar topraga düşüp vire cânlar yile  

Bir nefes çözilse zülfüñdeki müşgîn bağlar”(G225/4)  

 

Sevgilinin misk kokulu saçları âşığı kendinden geçirir. Sevgiliye ait olan her 

şeye ulaşma isteği olan âşık sevgilinin misk kokulu saçlarını da her daim istemektedir. 

Halk edebiyatında “yoluna ölmek” çokça kullanılan deyimlerdendir. Sevgiliye 

ulaşamayan âşık, sevgilinin yolunda ölmeyi kabul eder. Yukarıdaki beyitte de âşık, 

sevgilinin saçlarının kokusunun uğruna can verecek âşıkların bulunduğunu dile getirir.  

“Yanardı tabına yüzüñüñ şem’i âfitâb  

Müşgîn saçuñ cemâlüñe olmasa rûy-pûş” (G304/3) 

 

Yukarıdaki beyitte şair, sevgilinin misk kokan saçlarının yüzüne perde oldunu 

söylemektedir. Âşığa göre sevgilinin gece gibi saçları olmasa yüzü parlak mum 

gibidir.  Klasik edebiyatta sevgilinin yüzü Güneş ve Ay’dan daha parlak ve güzeldir.. 

Saçları başkasında bulunmayacak kadar güzel ve uzundur. Âşık için sevgili güzel olan 

her şeydir. Koku, sevgilinin saçıyla araç bulmuştur. 

“Sabâ zülfüñ deminden oldı müşgîn  

Seher yüzüñ nûrından aldı revnâk”(G338/2)  

 

“Yüzüñ renginden itmişdür şakâyık yañagın gül-gûn  

Saçuñ müşginden olmuşdur benefşe ‘anberîn-gîsû” (G542/4) 

 

“Cihânı bir nefes kıla-y-dı müşgîn  

İrürse zülfüñe bâd-ı şemâlî”(G693/4) 

 

Sevgilinin saçları o kadar güzel misk kokar ve sabahları esen yel sevgilinin 

diyarından geldiyse etrafı misk kokusuyla doldurur. Yine yukarıdaki beyite göre 

sevgilinin yüzü o kadar parlaktır ki cihanı parlaklığı ve güzelliği doldurur. Âşık, 

“Güneş doğduğu için değil de sevgilinin yüzüne rastladığı için parladı.” demektedir.  

Güneşin doğuşunu sevgilinin yüzünün güzelliğine bağlayan şair hüsn-ü talil sanatına 



  

66 

 

başvurmuştur. Her iki beyitte de ileti aynıdır. Koku sevgilinin saçı üzerinden 

aktarılmıştır. 

  “Müşgîn saçuñ hevâsı-la reyhânı n’eylerem  

Fitne gözüñ sevâdı-la ‘abher neme gerek”(G360/2) 

 

Âşık, sevgilinin misk kokulu saçlarının kokusu varsa reyhan çiçeğinin 

kokusuna gerek olmadığını söyleyerek sevgilinin saçlarının, kokunun kaynağını bile 

gölgede bıraktığını söyler. Göz, şekli itibariyle nergis çiçeğiyle ilişkilendirilir. 

Sevgilinin gözleri varken nergis çiçeğine gerek duyulmayacağını dile getiren şair 

mübalağa sanatına başvurmuştur. Koku sevgilinin saçıyla verilmiştir. 

“Sorarlar ‘ukdesin müşgîn saçuñuñ  

Nice hall ola bu müşkil mesâyil”(G384/7) 

 

“Saçuñ sevdâsına cân oldı hayrân  

Ne fettândur gör ol müşgîn selasil”(G409/2) 

 

Âşığın derdi sevgilinin saçlarının düğümlerinde deva bulur çünkü âşık 

sevgilinin saçlarında hayat bulur. Hasretiyle yandığı sevgilinin saçlarının düğümlerine 

ulaşan âşık sıkıntılarına çözümü ancak o şekilde bulacaktır. Sevgilinin kıvrımlı saçları 

âşığı yaşlandırır, derde düşürür. Âşık sevgilinin saçlarına hiçbir zaman 

ulaşamayacağını bildiğinden bu derdin çözümünün olmadığını düşünür. Diğer bir 

beyte bakıldığında sevgilinin saçlarının kıvrımlarından bahseden şair sevgilinin 

saçlarının gönlü çeldiğini, âşığı kendinden geçirdiğini dile getirmektedir. 

“Kaddinde şâh-ı tûba vü müşgîn saçında Hızr  

Dudahlarında çeşme-i hayvânı görmişem”(G464/6) 

 

“Bâgda mey içenüñ bugün dürlü çiçek kohusı-la  

Gâliye bigi müşgden tolu olur meşâmı şem” (G467/3) 

 

Klasik edebiyatta sevgilinin boyu ağaç ile ilişkilendirilirken yukarıdaki beyitte 

cennette bulunan köklü bir ağaca benzetilmiştir. Sevgilinin misk kokulu saçlarında ise 

Hızır peygamberi gördüğünü söyleyen âşık, sevgilinin saçlarının hayat verdiğinden 

bahsetmiştir. Hızır peygamber sıkıntıya düşene yetişmesiyle bilinir. Âşık sevgilinin 

saçlarını derdin devası gibi düşünmektedir. Şâh-ı tûbâ, Hızr, çeşme-i hayvân 

sözcükleriyle tenasüp sanatı yapılan beyitlerde tasavvufi aştan bahsedilmiştir. 

Beyitlerde ilahî aşk için âb-ı hayat kullanılmıştır. Şâh-ı tûba ağacının da cennette 



  

67 

 

yetiştiği düşünülürken Hızır peygamber terimi yukarıdaki dizelerin tasavvufi 

boyutunu gösterir.  

“Benüñüñ dânesi müşg ü saçuñuñ dâmı ‘anberden  

Halâs ola mı mürg-i dil ‘aceb bu bend ü çemberden”(G486/1)  

 

“Zülfinüñ bendini çözen bâd-ı ‘anber-bû-y-ıçun  

Saçınuñ kohusın alan sünbül ü reyhân-ıçun” (G500/9) 

 

“Saçuñdan ne haber virdi ‘aceb bâd-ı sabâ ki anuñ  

Deminden sünbülüñ zülfi vü gonce ceybidür müşgîn” (G512/2) 

 

Yukarıdaki beyitte sabah rüzgârı, sümbül ve gonca teşhis sanatına başvurularak 

kullanılmıştır. Sevgilinin saçlarının kokusu rüzgârla âşıklara ulaşır. Klasik edebiyatta 

sevgilinin kokusunun kaynağı olan çiçeklerin bile kokusundan daha güzel olan 

güzelliği vardır. 

“Müşgîn mukavves kaşuña diler ki beñzeye hilâl  

Rûşen-durur fark arada ol kej-hayâle düşmesün” (G513/3) 

 

Ay’ın hilal hali kavisli olduğundan Divân edebiyatında sevgilinin kaşına 

benzetilmektedir. Sevgilinin kavisli kaşı hilali bile kıskandırmaktadır. Hilal; sevgilinin 

misk kokan kaşına öykünmektedir. Âşık sevgiliye özenmenin yersiz olduğunu söyler. 

Koku kaş ile araç bulmuştur. 

“Gün cemâlün şem’ine pervâne olsun dir-iseñ  

Yañaguñ nûrından ol müşgîn nikâbuñı açın”(G529/6) 

 

Sevgili o kadar yücedir ki Güneş onun yüzünün ışığının yanında sönük kalır. 

Gezegenler Güneş’in etrafında bir yörüngede dönmektedir. Sevgilinin yüzü de Güneş 

kadar güzel ve parlaktır. Güneş, âşık için diğer gezegenler gibidir. Âşık içinde sevgili 

bu kaynak kadar değerlidir. Sevgilinin peçesinin misk koktuğu görülmektedir. 

“Ger ‘abîr ü ‘anber ü yâ müşg ‘ ûd u gâliye  

Her ne kim saçundan eydürler-ise çîndür kamu”(G533/6) 

 

“Zî dehân u leb ki şîrîndür kamu  

Zî hat-ı gîsû ki müşgîndür kamu”(G535/1) 

 

Âşık, kokuların kaynağı olan Çin ülkesini kastetmektedir. Sevgilinin 

güzelliğini anlatmak isteyen şairler, en çok da sevgilinin saçlarından ve göz, dudak, 

ayva tüylerinden bahsederler.  



  

68 

 

 

“Her bir hamında zülfüñüñ biñ cân u dil yile varur  

Meşşâta niçe kim çözüp müşgîn saçuñı daraya”(G571/5) 

 

 Bezekçi: Gelinleri süsleyen insanlara denir. Sevgilinin saçları kıvırcık olur ve 

her tarandığında etrafa misk kokusu yayılır. Sevgilinin misk kokulu saçlarının nail olan 

herkes mest olur. Eşsiz kokusuyla âşıkların gönüllerini perişan eder. Koku sevgilinin 

saçıyla araç bulmuştur. 

“Girü cennet-sıfât oldı çemen dürlü reyâhînden   

Meger irdi sabâ yili sabâh ol zülfi müşgîne”(G606/6) 

 

Sevgilinin misk kokulu saçlarına erişen sabah rüzgârı etrafa misk kokusu 

yaydığından çimeni cennete çevirmiştir. Mübalağa sanatı Divân edebiyatında çokça 

kullanılan söz sanatlarındandır.  

“Mu’anber saçlaruñ u müşg nihânî  

Hızırla zulmet ol çeşme nişânı” (G667/2) 

 

“Saçlaruñ ‘anber-ile müşge oluban hem-ser  

Agzuñ uş kand u nebât-ıla ider hem tengi” (G683/2) 

 

“Zülfüñe bâd-ı subh iricek bu ‘âleme  

Ne ‘anber ü ne müşg-i perîşân ider o hay” (G694/6) 

 

 “Nicesi beñzedeyim müşg-i Çîne zülfüñi kim  

  Hezâr nâfe saçar her nefesde her-çîni”(G700/6) 

 

“Saçuñ çîni ki kuldur aña ‘anber  

Ciger-huñ eylemişdür müşg-i nâbı” (G702/5) 

 

“Müşgi dâmı saçuñuñ dâne-i ‘anber saçuban  

İtdi ol çâh-ı zenâhdâna giriftâr beni” (G707/5) 

 

“Gözüñ çekmiş-durur müşgîn kemânı  

Ki ura gamze ohı-y-ıla çeşm ü cânı”(G731/1) 

 

Klasik edebiyatta kullanılan mazmunlardan biri ise yay- kaş ilişkisidir. Yay, 

kavisli oluşu nedeniyle sevgilinin kaşına benzetilir. Kaşları yay olan sevgilinin 

bakışları da ok olur. Sevgilinin bakışları âşığın gönlünü delip geçerken başını döndürür 

âşığı deliye çevirir. Yukarıdaki beyitte de sevgilinin misk kokulu kaşlarının yanı sıra 

sevgilinin delici bakışlarından bahsedilmiştir. Tenasüp sanatının kullanıldığı bu 

beyitte koku kaşla verilmiştir. 



  

69 

 

 

“Letâfetde leb ü dendân u hatt u hâlüñ olmışdur  

Biri la’l ü biri lü’l biri müşg ü biri ‘anber” (Z4/6) 

 

“Yine sevdâyı göñül bir zülfe itmişdür heves  

Kim hevâsında olur bâd-ı sabâ müşgîn-nefes” (Z8/1) 

 

Gönül, yukarıdaki beyitte teşhis sanatına başvurularak âşığın isteklerini dile 

getirmiştir. Âşık, sevgilinin misk kokulu saçlarına ulaşamaz. Divân edebiyatında 

sevgilinin saçlarına ulaşan tek olgu rüzgârdır. Sevgili biraz kıskanarak biraz öykünerek 

rüzgârın sevgilinin güzel kokulu saçlarına ulaşmasını istemiştir. 

 

“Müşgîn saçuñı dir koma kim ol cemâle düşmesün  

Ya’nî kamer tolunuban güneş zevâle düşmesün” (Z14/1)  

 

Klasik edebiyatta sevgilinin güzel yüzü o kadar parlaktır ki Ay, Güneş gibi 

parlaklığa sahip en büyük nesneleri bile kıskandırır. Mübalağa sanatının örneklerinden 

biri olan yukarıdaki beyitte sevgilinin yüzü misk kokulu saçlarla anlatılmıştır. Âşık 

için sevgilinin yüzünün güzelliği gidince Güneş ve Ay gibi varlıklar da üzecektir. Âşık 

için sevgilinin güzelliğinden bütün varlıklar haberdardır.  

  Nâfe-Nefehât 

 

“Añdugum-çun Muhammedüñ adın   

Nefesüm oldı ‘Îsevi nefehât” (K11/45) 

 

Gül kokusu Efendimizle eşleşmiş bir kokudur. Şair yukarıdaki beyitte 

Efendimizin adından bahsedildiğinde azğının güzel ve ‘Îsevi kokularla dolduğunu 

söyler. İsa peygamber genellikle nefes sözcüğü ile beraber yer alır. Sevgilinin 

dudakları âşığa hayat verir. Yukarıdaki anlamı açıkladığımız anlamıyla pek uyuşmasa 

da şiirlerde kullanılış biçimini söylemek istedik. Kokusunun duyulması için ondan 

bahsetmek bile yeterlidir.  

 

“Nâfe-i müşg gibi oldu mutayyeb gül-zâr  

 Micmere saldı meger ‘ûd-ıla ‘anber nergis” (K45/4) 

 

“Hayat buldı cihân kim girü nesîm-i sabâ  

Nefes nefes nefehât-ı Mesîh-i Meryemdür”(G39/2) 

 

“Zülfüñüñ ‘akdi pür-ham ü çîndür  



  

70 

 

Her hamı reşk-i nâfe-i Çîndür”(G160/1) 

 

Şair yukarıdaki beyitte sabah rüzgârının güzel kokularla hayat bulduğundan 

bahsederken Hz.Îsâ’nın nefesini kastemektedir. Sevgilinin saçları kıvrımlarıyla etrafa 

güzel kokular yayarken başkalarının bu güzelliği kıskandığını söyler. Sevgilinin bu 

halleri başkalarına hasetlik vermektedir. Divân edebiyatında sevgilinin sahip olduğu 

güzelliklere birçok varlık özenir.  

“Udı kaşun belâsı heves itdürür oda  

Nâfe saçuñ hevâsı-la hûnîn-ciger olur”(G165/6) 

 

Buhurdanlık, içerisinde yanan güzel kokuları etrafa yayar. Buhurla şair, 

yukarıdaki beyitte hüsn-i talil sanatı kullanarak sevgilinin kaşlarının güzelliğini 

aktarmıştır. Yukarıdaki beyitte sevgilinin kaşlarının güzelliğinden kendini yakan 

buhurun sevgilinin güzel saçlarına denk geldiğinde ciğeri kanla dolar. Tevriye yapan 

şair hem sevgilinin saçlarının güzel koktuğundan hem de güzel kokuların sevgilinin 

saçlarının güzelliğini kıskandığından bahseder. 

 

“Yüzüñ hayâsı lâleyi dil-sûhte ider  

Zülfüñ hevâsı nâfeyi hûnîn-ciger kılur” (G216/4) 

 

Sevgili utangaçtır ve âşığın gözyaşı lalenin kırmızı rengine teşbih edilir. Klasik 

şiirde lale, sevgilinin yanağı, yüzü, âşığın gönlü gibi unsurlara benzetilir. 

“Lâleden söz eden beyitlerde rengi dolayısıyla kan ağlamak, bağrı hun olmak, 

kan bulaşmak, kan yutmak, kanına girmek, kan içmek, kanlı olmak, kanı kurumak, nice 

demler görmek, yanıp yakılmak gibi deyimlere de yer verilir.”41  

 

Sevgilinin saçlarının güzel kokusunun düşüncesi âşık gibi sevgiliyi düşünen 

herkesin ciğerini kanla doldurur. 

 

“Meşâm-ı rûh-demi revh-ile girü toldı  

Nice ki nâfe-i âhû Hotende bulundı” (G641/3) 

 

“Zuhûr-ı şâh-ı mucazzam bu mülke şükr-i Hüdâi  

Havâss-ı nefha-i cândur ki tende bulındı”(G641/6) 

 

                                                 

41 Turhan Bayrop, Cemal Kurnaz, “Lâle",TDV İslâm Ansiklopedisi, Erişim Tarihi:12.01.2021. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/lale#1 

https://islamansiklopedisi.org.tr/lale#1


  

71 

 

“Peygamber Efendimiz seferden dönünce Hz. Aişe’ye şöyle hitap ettiler:“- Ya 

Aişe, evimize hangi ulu kişi geldi? Bu Rahmani kokular, bu İlahi lezzet nedir? Ey 

Allah’ın Resulü; Yemen Oymağı’ndan Karen Köyü’nden Üveys adında bir zat sizi 

ziyarete geldi. Mukaddes Cemâlinizin bağrı yanık âşıklarındanmış. Zat-ı âlinizi 

bulamayınca çok üzgün bir halde ayrıldı. İşte o adam gittikten sonra evin içinde bu 

ulvi kokuları hissettim.”42  

 

Tamamen tasavvufi ögeler bulunan beyitte Efendimizin, Veysel Karani’nin 

kokusunu hissettiğinden yani bir mucizeden bahsedilmiştir.  

“Nicesi beñzedeyim müşg-i Çîne zülfüñi kim  

Hezâr nâfe saçar her nefesde her-çîni”(G700/6) 

 

Klasik edebiyatta sevgilinin saçları siyah renktir ve âşıklar büklümlerine asılır. 

Nâfe, misk kokusunun bulunduğu kesedir. Sevgilinin saçları kokunun kaynağı misk 

kokusunun çantası gibi olarak düşünülmüştür. Koku bir Çin’de yaşayan geyikten elde 

edilir. Yukarıdaki beyitte “Çîne” derken Çin ülkesine tevriyede bulunulmuştur. 

 Râyiha  

 

“Bir nefes bâd-ı seher zülfüñe irdi leb-i subh  

Ol nefes râyihasın duyalı reyhâna güler”(G232/4) 

 

“Meger ki zülfüñe irdi girü nesîm-i şemâl  

Ki toldı râyihasından anuñ yemîn ü şimâl”(G401/1) 

 

Boyuñla bir endâze-durur serv ü sanevber  

Zülfüñ-ile bir râyihada sünbül ü reyhân (G485/5) 

 

“Zülfüñ girihini gözeli bâd-ı şemâlî  

Cân râyihası dutdı yemîn-ile şimâli” (G663/1) 

 

Yukarıdaiki beyitte anlaşılacağı üzere sevgilinin saçlarının kokusu o kadar 

büyüleyicidir ki bütün cihanı kaplamaktadır. Sevgilinin saçlarına erişen rüzgârlar 

divânların vazgeçilmezleridir. Sevgilinin yanına uğrayıp sevgilinin kokusuna 

ulaşabilen ve kokusunu dağıtabilen tek olgudur. Koku, saç, rüzgâr üçlemesinden 

bahsedilerek tevriye yapılmıştır. 

 

“Zülfüñüñ râyihasın kâfir eger eylese yâd  

Tâze reyhân-ıla sünbül bitüre kacr-ı Cahîm”(G441/5) 

                                                 

42 Tc Baykan Kaymakamlığı , “Veysel Karani Hz”, ErişimTarihi:07.02.2021. 

http://baykan.gov.tr/veysel-karani-hz 

http://baykan.gov.tr/veysel-karani-hz


  

72 

 

 

Yukarıdaki beyitte “kâfir” olarak adlandırılan rakiptir. Sevgiliye âşık olan 

üçüncü bir şahıstan bahsedilir. Sevgilinin kokusunu kâfirin hatrına gelirse cehennemde 

reyhan ve sümbül açacağından bahsedilmiştir. 

“Boyuñla bir endâze-durur serv ü sanevber 

Zülfüñ-ile bir râyihada sünbül ü reyhân” (G485/5) 

 

Sevgili âşık için güzel olan her şeyin sahibiyken en uzun ağacın boyunda boyu,  

çiçekler gibi kokusu vardır. Sevgilinin güzellikleri mazmunlarla birlikte verilir. Kaş- 

mihrap, dudak-mim, saç-sümbül gibi mazmun kalıpları vardır. Benzetmenin 

unsurlarına göre zayıf olan güçlü olana benzetilir. Yukarıdaki beyitlerde çiçeklerin 

kokusu sevgilinin kokusuna benzetilmiştir. Koku sevgilinin saçında araç bulmuştur. 

Reyhan 

“Bir nefes bâd-ı seher zülfüñe irdi leb-i subh  

Ol nefes râyihasın duyalı reyhâna güler”(G232/4) 

 

“Zülfine diler bende ola ‘anber ü reyhân  

Nîte ki kenîz-ekdür aña nergis ü nesrîn”(G472/6) 

 

Boyuñla bir endâze-durur serv ü sanevber  

Zülfüñ-ile bir râyihada sünbül ü reyhân (G485/5) 

 

“İy saçı reyhân koma elden bâd-ı reyhâniyi  

Kim bahâr itdi dimâgını hevânuñ ‘anberîn” (G499/7) 

 

“Zülfine boynın egüp kalan benefşe hakkı-ıçun  

Saçınuñ kohusın alan sünbül ü reyhân-ıçun” (G500/12) 

 

“Salalı ‘anberîn zülfüñ gül üzre tâze reyhânı  

Perîşân göñlüm ol mâhuñ olupdur zâr u hayrânı” (G672/1) 

 

“Göñül hayrânıdur reyhân saçuñuñ  

Zi miskîn ki isder ol müşgîn selâsil”(G384/5) 

 

Revâyih  

“İşigüñe sürer her-subh yüzin  

Anuñ-çundur sabâ müşgîn revâyih” (K14/11)  

 

“Lutfuñ revâyihi dil ü câna eser kılur  

Şöyle ki goncada dem-i bâd-ı seher kılur”(Tkb1/3) 

 



  

73 

 

“Lutfuñ şemâyili-y-le müferrih olur cenüb  

Hulkuñ revâyıhı-y-la mürevvih olur şemâl”(Tkb1/4) 

 

“Saçuñ vasfın dir-iken Ahmedînüñ  

Nefes agzında olur ‘anber revâyih”(G108/7)  

 

Sevgilinin güzel kokusu âşığın gönlüne ve ruhuna hoşluk getirir. Diğer 

beyitlerde de karşılaşılaşıldığı gibi yukarıdaki beyitte de sevgiliye ait olan olgunun 

âşığı mutlu ettiğinden bahsedilmektedir. Koku seher vakti esen rüzgârla gelir ve 

tesirlidir ki bütün cihanı kaplar. Sevgilinin saçlarının kokusu o kadar tesirlidir ki ondan 

bahseden Ahmedî’nin nefesi bile amber kokar. Revâyih sözcüğü amber, misk gibi 

sözcüklerle beraber kullanılmıştır. 

  Şemîm 

“Temetta’min şemîm garrâri necdin  

  Femâ ba’de’l-aşiyyet min arâri” (G639/7) 

 

Yukarıdaki beyitte şair sevgilinin yanağının güzelliğini âşığın gönlünde 

bıraktığı yaranın sızısını Mecusi ateşlerine, kaşlarını amber kokulu mihraba 

benzetmiştir. Mecusiliğin mezhebinde ateşe tapılır. Âşık için ateşe tapan bir zat için 

sevgili ateştir. Taptığı nesnenin kendisidir. Mihrap:“Yüceliğinden, güzelliğinden vb. 

üstün niteliklerinden dolayı kendisine yönelinen makam veya kimse” 43  olarak 

karşımıza çıkar. 

Şemme 

“Selâm-ı hoş-hevâ kim şemmesi anuñ   

İrüre yârdan yâra peyâmı” (Tkb5/1) 

 

“Sabâ bir şemme zülfüñden reyâhîne haber virdi  

Benefşe ol va’deye boynın egüp kaldı temennadan” (G484/4) 

 

“Şemm” kökünden gelen sözcük koklama anlamına gelir. Sabah rüzgârı 

sevgilinin saçına ulaşınca kokusundan bir miktar alır. Reyhan ve menekşe ise bu 

durumu kıskanır. Teşhis sanatına başvuran şair, sevgilinin kokusunun rüzgârla 

dağıldığını ve kokuyu duyan her nesnenin kendinden geçtiğinden bahseder. Kokunun 

                                                 

43 Kubbealtı Lügatı, “Mihrap”. Erişim Tarihi: 21.06.2021 

http://www.lugatim.com/s/M%C4%B0HRAP  

http://www.lugatim.com/s/M%C4%B0HRAP


  

74 

 

sahibi olan çiçekler bile bu duruma boyun eğer. Mübalağa ve teşhis sanatının 

kullanıldığı beyitte sevgilinin kokusu saç ile aktarılmıştır.  

 Tervîh 

“Vaslı hevesidür ki göñülleri ider şâd  

Zülfi nefesidür ki virür cânlara tervîh” (G111/2) 

 

Klasik edebiyatta âşık, sevgiliye ulaşamamasıyla bilinir. Âşığın ssbah rüzgârını 

kıskanması da bu yüzdendir. Sevilen o kadar güzeldir ki kokusunu alanlara mutluluk 

verirken âşığı kavuşma hevesiyle yaşatır. Âşık, kavuşamayacağını bilse bile sevdiğine 

kavuşma arzusuyla yanmaktadır.  

Ûd 

“Meh-i dey çün gidüben geldi behmen  

Bu yiryüzinde bitdi ‘ûd u behmen” (G2/3) 

 

“Bu ne müşgîn nefes olur ki anuñ   

Gayretinden oda yahılur ‘ûd”(K17/24)  

 

“Yahılur korhudan şol resme kim ‘ûd  

Getürdükde kılıcın zikre düşmen” (Tkb2/3) 

 

“Kılur her dem ‘akîküñ micmerinde 

Buhûr-ı ‘ûd zî hoş yeng lâle” (Tkb3/6) 

 

Öd ağacı yandığında tütsüden çıkan duman güzel kokular yayar. Tütsünün akik 

gibi değerli bir taştan olduğunu söyleyen şair yukarıdaki beyitte öd buhurundan,  laleye 

benzeyen güzel kokular yayıldığından bahseder.  

“Sabâ ferrâş-ı lâle micmerinde  

 Düzer ‘ûd-ıla ‘anberden buhûrı” (G651/2)  

 

“‘Işkuña yanar ‘ûd bigi Ahmedî her dem  

Bu hoş-nefesi pes aña kim itdi ifâdet” (G92/7) 

 

“Yüzüñde zülfüñi gören diyemez  

Gül ü ‘ûd işbu reng ü bûya benzer” (G159/5) 

 

Ûd(öd) bitkisi yanarak güzel koku yayar ve âşığın gönlü yukarıdaki beyitte 

buhurdanlığa benzetilir. Mecnûn olabilmek için tutuşmak, yanmak gerekir. Âşık, 

sevgiliye kavuşamamaktan dem vurur ve sevgilinin saçlarını yüzünde gören kişi 



  

75 

 

ûd(öd) ağacının kokusunu sorgular. Sevgilinin saçlarının kokusu meşhur diğer 

kokulardan daha güzeldir.  

 

“Yüzüñüñ şavkı tende tâbiş-i şem’  

Saçuñuñ ‘ışkı cânda sûziş-i ‘ûd” (G131/4) 

 

“Dutışur ‘ûd anuñ-çun hoş-nefesdür  

Yanar ney anuñ-ıçun hoş-nevâdur” (G230/9) 

 

“Yakan ‘ışk odına cân eyle kim ‘ûd  

Bu hâl-i müşg-ü zülf-i ‘anberîndür” (G269/5) 

Yukarıdaki beyitte şair, öd ağacının tutuşup yanmasının sebebini sevgiliye 

bağlayarak hüsn-ü ta’lil sanatını kullanmıştır. Şair, öd ağacının yanışını âşığın halinin 

tasviri olarak düşünür. Ney çalgısının çıkardığı ses sevgiliye bağlanıldığı teşhis 

sanatının kullanıldığı beyitte ûd ve ney kişileştirilmiştir.  

“Hicrân odında dütüni-y-iledür âhumuñ  

Her gice ‘ûd oldugı bu nîl-gûn revâk”(G343/3) 

 

“Hoş hoş yah oda ‘ûd sıfat varlıguñı kim  

Her kim bu ‘ışk odına yanmaya ola hâm”(G414/12) 

 

“Yahıldı Ahmedî oda çün ‘ûd lâ-cirem  

Hoş sûz-nâk oldı anuñ didügi kelâm”(G414/13) 

 

“‘Işkuñ odında uram ‘ûd bigi dem ney-isem  

Perdede râst kılam nâlemi her-dem ney-isem”(G452/1)  

 

“N’ola çün Ahmedî ‘ûd oldı yanar  

Kılursa ney bigi nâle dem-â-dem”(G468/9) 

 

Ahmedî’nin kendi mahlasını kullandığı yukarıdaki beyitinde kendinin ûd gibi 

yandığını ney gibi inlediğini aktırır. Sevgiliye kavuşamayan âşık, ney sesini 

sevdasından inleyen âşığa yani kendine benzetmiştir.  

 

“Mu’anber saçlaruñ olalı ‘ûdî  

 Benim iñildüm oda yahdı ‘ûdî”(G697/1)  

 

“N’ola hicrüñde ger yanam eriyem göyinem söynem  

 Ki ten ‘ûd oldı cân şem’ü ciger kânûn yüzüñ micmer” (Z4/12) 

 



  

76 

 

Şair, yukarıdaki beytinde kendi tenini ûda, çiğerini yanan muma yüzünü 

buhurdanlığa teşbih etmiştir. Sevgiliye kavuşamayan âşık adeta mum gibi erimekte ûd 

gibi yanmaktadır.  

Yasemen 

“Gül-sitânuñ rengi vü berk ü nevâ vü nüzheti  

Bû-sitânuñ yâsemîn ü ‘anber ü reyhânı ol” (K51/19) 

 

Yasemin bahçede yetişen çiçektir ve âşık için bahçenin yasemini sevgilidir.  

 

“Dişleri dürr-i ‘Aden müşg-i Hotendür kohusı  

Yâsemîndür teni vü tâze-semendür kohusı” (G658/1) 

 

Yasemin genellikle renginden dolayı şiire konu olurken yukarıdaki beyitte 

yaseminin kokusundan bahsedilmiştir. Yasemin çiçeğinin beyaz rengi sevgilinin 

tenine benzetilmektedir. Sevgilinin dişleri de inciye benzetilmiştir. Teni yasemin olan 

sevgilinin de kokusu yasemin çiçeğidir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

77 

 

3. BÖLÜM   
 

BÂKÎ 

 

3.1Hayatı-Edebî Kişiliği 

 

 Asıl adının Mahmud Abdülbâkî olduğu bilinmektedir. Babasının adının da 

Mehmet olduğu kendi çocuğuna Mehmet ismini vermesiyle ve birkaç eserinde 

kendisine “Mehmetzade” demesiyle sabittir.  

“Abdülbâkî Efendi, aşar ve agnam memuriyetlerinde müstahdem Diyarıbekir'li 

Mehmed Ali Efendi namında birinin oğludur. Takriben 1282'de Diyarıbekir'de 

doğdu.”44  

 

Çocukluğu çıraklık içinde geçen Bâkî, Divân edebiyatında Şairlerin Sultanı 

unvanını alacak ve edebiyata köklü değişikler getirecektir. 

“Yaratılışındaki okuma ve öğrenme arzusu onu medreseye yöneltti. Uzun 

zaman Karamânîzâde Mehmed Efendi’den okudu. Ders arkadaşları arasında Nev‘î, 

Üsküplü Vâlihî, Edirneli Mecdî, Hoca Sâdeddin, Karamanlı Muhyiddin gibi ileride 

şair ve âlim olarak ün kazanacak gençler vardı.”45 

 

Şeyhülislam olmak isteyen Bâkî, aynı zamanda kendi döneminde yaşamış 

şairlerin şiirlerine nazireler yazan bir şairimiş.  

“Sultanlar, zamanın en ünlü şairlerini saraylarına almışlar, onları her 

gittikleri yere götürmüşlerdir.”46 

 

Bâkî, devrinde ustalığı ile dikkati çekmiş Kanuni gibi önemli bir padişahın 

gözüne girmeyi başarmıştır. Bir nevi ustası olan Zatî bile “Şairlerin Sultanı” unvanını 

almamışken devrinde Bâkî, bu unvana layık görülmüştür.  

                                                 

44  İbnü'l-Emin Mahmud Kemâl İnal, “Son Asır Türk Şairleri”.Milli Eğitim 

Basımevi, İstanbul1969,c.1,İstanbul. s.150 
45  Mehmed Çavuşoğlu, "Bâkî",Tdv İslâm Ansiklopedisi, Erişim 

Tarihi:03.04.2021 

 https://islamansiklopedisi. org.tr/bâkî--sair  
46 Reyhan Keleş,(2009), “Örneklerle Türk Edebiyatı'nda Medhiye”,Selçuk Üniversitesi 

Edebiyat Fakültesi Dergisi,22, Konya, s.216. 



  

78 

 

“16.yüzyılın “sultânü'ş-şu‘arâ” nâmlı şairi Bâkî ise, şiirde çok zarif, hoş bir 

söylemin yanısıra, yiğit ve cesur bir edânın da olması gerektiğini düşünmektedir.”47 

 

“Bâkî, Kanuni devrinin en büyük bilginlerinden sayılan Karamanlı Ahmet ve 

Mehmet Efendilerle Kadı-zade Şemseddin Ahmet Efendiden ders görerek yetişmiş bir 

sanatçıdır. Arapçadan çevirdiği eserler ve divânındaki Farsça şiirler onun bu dilleri 

çok iyi bildiğini gösterir.”48  

 

Kanuni, Bâkî yaşarken Zigetvar savaşında hayatını kaybetmiştir. Bunun 

üzüntüsü üzerine şair, mersiye yazmış bu mersiye Kanuni’den sonra gelecek olan II. 

Selim’in dikkatini çekmiştir. II. Selim’in verdiği culûsiyeyle mutlu olamayan şair şiir 

yazmaya devam etmiş; Sokulu Mehmet Paşa’nın meclisine girmeyi başarmıştır. 

Müderrislik ve kadılık yapan şair, kadılık görevini de icraa ettikten sonra 

şeyhülislâmlığa başkoymuştur. 

“Bağlı olduğu felsefe mesleği [dünya görüşü] yaşadıkça gam ve gussadan 

âzâde ömür sürmektir. Gazelleri umumiyetle Frenkler’iıı (lirik) dedikleri tarzda yâni 

sazla terennüm edilebilecek bir şekilde - ve ekseriyetle içki düşkünlerine has biçimde 

yazılmıştır.”49 

Dünya nimetlerinden hiçbir zaman kendini esirgemediği Bâkî’nin ölçülü sakin 

bir tavrı olduğu bilinmektedir.  

“O,tam manasıyle bir "grand seigneur" yahut bizdeki karşılığı ile eski Osmanlı 

büyüğüdür. lhtirasın yerine güzellik dediğimiz mucizeyi tatmaktan başka bir şey 

olmayan bir bağlanma, ıztırabın yerine hafif ve iyi ayarlanmış, her lahza kendisini 

geçen ve hepimizi birden ifade eden bir hüzün ona yeter. Biraz da naza benzeyen ve 

daha çok bir iyileşme sıtması gibi bizi yaşadığımız ana bağlayan bu ölçülü hüzün, 

denebilir ki Bâkî'nin asıl hareket noktasıdır.”50 

 

Şair, kazasker, kadı Bâkî, 7 Nisan 1600’de İstanbul’da vefat etmiştir.   

“Bâkî, cenazeye katılan devlet erkânı, vezirler, âlimler, şairler ve 

sevenlerinden oluşan kalabalık tarafından kendisi için Edirnekapı'nın dışında Eyüp 

                                                 

47  Yavuz Bayram,(2005). “16. Yüzyıldaki Bazı Divân Şairlerinin “Şaire ve Okura Dair” 

Görüşleri”, Üç Aylık Eğitim ve Sosyal Bilimler Dergisi, 33/168. 
48 Cevdet Kudret, Divân Şiirinde Üç Büyükler-Bakî, 4, İnkılâp Kitabevi, İstanbul 1985. s.11-

12. 
49Bursalı Mehmed Tahir Bey, Osmanlı Müellifleri, 2, Meral Yayınevi, İstanbul-1972,s.52. 
50Zeynep Kerman, “Ahmet Hamdi Tanpınar(1977),Edebiyat Üzerine Makaleler”. İstanbul 

Dergâh Yayınları, s.157. 



  

79 

 

Sultan'a giden yol üzerinde La'li Efendi Çeşmesi yakınında hazırlanan kabre 

defnedildi.”51 

 

Divân, Fezâilü’l-cihâd, Meâlimü’l-yakīn fî sîreti seyyidi’l-mürselîn, Fezâil-i 

Mekke toplamda 4 eseri bulunmaktadır. 

3.1.1 Eserleri  

 

Bâkî Divânı: Kanuni Sultan Süleyman döneminde padişahın kendi isteği 

üzerine tertip edilmiştir.4508 beyitten oluşan divân şairin en önemli eserlerinden biri 

olduğu kaydedilmiştir.  Divânın eklenen şiirlerle farklı nüshaları bulunmaktadır.  

Fazâ'ilü'l-Cihad: Tercüme bir eser olan kitabı Bâkî çevirmiştir. 

“Bâkî, bu tercümede eserin isminden de anlaşılacağı üzere Allâh yolunda 

cihâd etmenin faziletlerinden bahsedilmektedir. Fezâil-i Cihâd, asıl eserle uyumlu 

olarak bir mukaddime, otuz üç bâb ve bir hatimeden oluşmaktadır.”52 

Fezâ’il-i Mekke: Kutbuddin Nehrevâlî’nin Mekke ve Kâbe’nin tarihinin 

anlatıldığı Sultan Murad’a sunulan eserin Türkçe’ye tercümesini Bâkî, Sokullu 

Mehmed Paşa’nın fermanı üzerine yazmıştır. Bâkî, Mekke’de kadılık görevinde 

bulunduğu sırada yazmıştır.  

Maâlimü’l-Yakîn Fî Sîreti Seyyidü’l-Mürselîn: Bâkî tarafından Sokullu 

Mehmed Paşa’nın isteği üzerine kaleme alınmıştır. Bu eserin tercüme edilmiş mensur 

en önemli ve en kapsamlı eserlerinin başında geldiği bilinmektedir. 

Hadîs-i Erba’în Tercümesi: Erba’în sözcüğünün sözlük anlamı Türk Dil 

Kurumu’na göre 22 Aralık'tan 31 Ocak gününe kadar süren kırk günlük kış dönemidir. 

Nev’îzâde Atâyî’nin Şakâyıku’n-Nu’mâniyye Zeyli’nde Bâkî’nin Hazret-i 

Muhammed’in sözlerinden kırkını toplayarak tercüme ettiği eseridir. Günümüzde 

böyle bir esere rastlanılmamıştır.  

                                                 

51 Ahmet Esad Şani, “Şairlerin Sultanı: Bâkî”, Anadolu Ajansı, Kültür Sanat, Portre. Erişim 

Tarihi:06.04.2019 

https://www.aa.com.tr/tr/kultur-sanat/sairlerin-sultani-bâkî/1443916  
52 Mücahit Kaçar,(2015), “Bakî’nin Dilinden Kanûnî’nin Son Seferi: Fezâil-İ Cihâd’da Yer 

Alan Sigetvâr-Nâme”, Littera Turca Journal of Turkish Language and Literature,1/1,s. 29. 

https://www.aa.com.tr/tr/kultur-sanat/sairlerin-sultani-bâkî/1443916


  

80 

 

“Manzum veya mensur kaleme alınmış olsun kırk hadisler küçük eserler 

oldukları için kitap hâlini alamamışlar; istisnalar dışında küçük risaleler şeklinde 

kalmışlardır. Bundan dolayı Divân edebiyatı dönemi içerisinde yazılmış birçok kırk 

hadis kataloglarda yerini alamamıştır.”53 

 

Kıskançlığın, hasedin kurbanı olan şair istediği makama gelemeden vefat etse 

de döneminde devrimler yapmış, kendinden sonraki üstadlara yol açmıştır. Bâkî 

divânında koku kavramının sayısal olarak dağılımı şu şekildedir:‘Abîr: 2, amber: 33,  

attar- mu’attar: 10, bû- bûy: 26, hal-imüşgîn: 7, ıtr: 2, misk-müşg-müşgîn: 50, müşgîn: 

32, mümessek: 1,  nâfe: 3, nefha: 4, sandal: 1ûd: 7.  

Bâkî, divânında dünyevî aşkı bahsetmesindeki güzelliğiyle anlatılır. Tasavvufî 

ögelere az rastladığımız divânında cümleler özenle seçilirken tamlamalarla yüklü 

sanatları çokça kullanmıştır. Sultan-ı Şuara olan şair döneminde Mısır’a Hicaz’a kadar 

gidebilecek eserler vermiştir. Divânına bakıldığında her anlamda diğerlerine 

benzemeyen bir üslup ve muhteva hâkimdir.  

 Tasavvufî ögelere vâkıf olduğu bilinen şairin divânında tasavvufî terimlere 

yer verdiği görülmektedir. Eserin bütününe bakıldığında anlaşılması kolay akıcı bir 

dille sevgilinin saçlarının kokusu, sevgilinin beninin kokusu, çizgilerinin, ayva 

tüylerinin kokusu gibi her şairin kullandığı benzetmeleri sanatına uygun olarak 

kullanmıştır.  

Padişahlar devrinde yaşamış olan şair sarayı anlatıp överken benzetmeleri 

özenle seçmiş söz sanatlarını kullanıp tamlamalarda kendi izini hissettirmiştir. 

Kelimelerinde kendinden emin işini bilen ve başarıyla icra ettiğinin farkında olan bir 

tavrı vardır. 

 

 ‘Abîr 

 

“Hâk-i rehüñden irdi meger subh-dem nesîm 

 Bûy-ı ‘ abîr ü ‘ anber ile toldı bu taraf” (G228/3) 

  

                                                 

53 Ahmet Çolak,(2015), “Seyyîd Vehbî’nin Manzum Hadis-i Erba’in Tercümesi”, Uluslararası 

Türkçe Edebiyat Kültür Eğitim Dergisi, 4/2, s. 621. 



  

81 

 

Rüzgâr sevgilinin olduğu yere gitmiş etrafı amber ve abîr kokularıyla 

doldurmuştur. Bahar geldiğinde güzel kokular yayılırken bu beyitte ise sevgilinin 

yanından gelen rüzgâr güzel kokuyu dağıtmaktadır. 

“Saçıldı cür’ a-i câm-ı mahabbet bâg-ı Rıdvâna  

  Suyın Kevser nebâtın ney-şeker hâkin abîr itdi”(G523/2)   

 

“Rıdvân bağına muhabbet kadehinin yudumu saçılmış, suyunu Kevser, 

bitkisini şeker kamışı, toprağını da güzel koku etmiştir. Cennete nisar edilen aşk 

şarabı, cennetin sularını Kevser’e, bitkilerini şeker kamışına, toprağını da misk ve 

ambere dönüştürmüştür. Aşk şarabının varlığın doğasını olumlu manada değiştirici 

etkisi vurgulanmaktadır.”54 

Amber  

“Buhârı bahûrıyla ‘ âlem dimâgın  

Kılupdur mu’attar o kilk-i mu ’ anber”(K3/17) 

  

“Zamân-ı kitâbetde kilk ü mürekkeb 

Elinde olur var ise ‘ ûd u ‘ anber”(K3/18)  

 

Yukarıdaki kaside devrin padişahın Kanuni Sultan Süleyman’ı övmek için 

yazılmıştır. Yukarıdaki beyitler ise koku kavramlarının bulunduğu kısımlardır. 

Kasidenin genelinde bahar tasvirleri bulunmaktadır. Zaman öyle bir zamandır ki 

kalemi ve mürekkebi bile amber gibi güzel kokular barındırmaktadır. Şair kendindeki 

cevherin farkındadır ve methetmiştir. 

  

“Micmer-i zerrîn-i mihri çarh gerdân eyledi  

‘ Ûd u ‘ anber kıymetin bûy-ı gül erzân eyledi” (K7/1). 

 

Yukarıdaki beyitte Güneş, rengi itibariyle altından yapılmış buhurdanlık gibi 

düşündürülmüştür. Öd ve amber kokuları pahallı kokular olmalarıyla gül çiçeği ise 

kokusu ile bilinir. Beyitte ise felek bu güzel kokuların değerini düşürmesiyle 

aktarılmıştır. Hüsn-i ta’lil sanatını kullanan şair güneşin dönüşünü feleğe bağlamıştır. 

İlk defa koku kavramı diğer beyitlerden farklı olarak kokularını ve değelerini 

kaybetmeleriyle verilmiştir. 

 

“Nefha-i ‘ anber tutar zülfi hamından ‘ âlemi  

                                                 

54 Sıtkı Nazik, Klasik Türk Şiirinde Cennet ve Cehennem, Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Türk Dili ve Edebiyatı AnaBilim Dalı Doktora Tezi, Elazığ 2015,s.251.  



  

82 

 

Kanda gitse iki yanında iki micmer bile” (K10/2) 

 

Sevgilinin saçlarının kıvrımları yukarıdaki beyitte buhurdan çıkan tütsü 

dumanına benzetilmiştir. Âşık, her nereye giderse sevgili yanında tütsü taşıdığını 

söyler. Sevgilinin omuzlarına dökülen saçlarını buhura benzetmiştir. Saçın büklümleri 

buhurdan çıkan dumanlara benzetilmiştir.  

“Nâmuñ âfaka salar nefha-i ‘ ûd u ‘ anber  

Meclis-i devletüñe olalı micmer hâtem”(K19/31) 

  

Yukarıdaki beyit kasideden Ali Paşa’nın övüldüğü bölümden alınmıştır. Şair 

koku kavramı amber ve öd kokuları üzerinden verilirken Ali Paşa’nın nâmını 

kokuların havaya salınması gibi aktarmıştır. Öd ve amber gibi değerli kokular kokuyu 

yaymada araç olarak kullanılmıştır.  

 

“Dehen-i teng-i dil-âvîzüñe beñzer bulsa  

Hâl-i müşgîn ile ger hatt-ı mu’ anber hâtem”(K19/45)  

 

“Hatm oldı söz du’ â-yı cemîlün mahallidür 

K’ola rahîk-i câm-ı senâ ‘ anberîn hıtâm”(K23/34) 

 

 Şarap kadehi sevgilinin dudaklarının değdiği yerdir. Sevgilinin dudakları ise 

tasavvufta yokluğu temsil eder. Sözün bittiği yer demek herhangi bir şeyin sonu 

anlamına gelir. Bu son da şair için öyle dir ki beyite göre artık dua etmek gerekir. 

Namazı kıldığımızda sonunu dua ile tamamlarız. Sevgilinin de dudağı yokluğu temsil 

ettiğine göre beyitte sona geliş derken artık yaşamını yitirmekte olduğu 

kastedilmektedir. Koku kavramından oldukça uzaklaştığımız bu beyitte sevgilinin 

değdiği kadehin kokusuyla sonsuzluğa ulaştığını bildirir.  

“Olamaz reh-güzeri hâkine hem-pâ‘anber  

İdemez turrasına kendüyi hem-ser sünbül”(K24/19) 

 

Yukarıdaki beyitte amber kadar değerli olan kokunun sevgilinin yanında hiçbir 

değerinin olmadığını söyleyen şair överken diğer nesneleri değersiz bulur.  

“Dem-â-dem sîm ü zer micmer kılur ol turraya hem-ser 

Duhân-ı ‘ ûd u ‘ anberden kemend-i zülf-i müşgâsâ”(K27/8) 

 

Sevgilinin saçlarının kıvrımlarını gümüş ve altın gibi değerli madenlerden 

yapılmış buhurdanlıktan çıkan dumanın kıvrımlarına benzetilmiştir. Bâkî’nin 



  

83 

 

yukarıdaki kasidesini sarayı övmek için yazdığı anlaşılmaktadır. Beyite bakıldığında 

sevgilinin saçlarını över gibi aktarmıştır. 

“Nefha-i müşgîn-nesîm-i hulkı tutdı ‘ âlemi  

Her tarafdan şimdi bûy-ı ‘ ûd u ‘ anberdür gelen”(G4/3)  

 

Yukarıdki beyitte sevgilinin yanına uğrayan sabah rüzgârından 

bahsedilmektedir. Sevgilinin yanından geldiği için etrafı misk, amber, ûd gibi değerli 

kokularla donatmıştır. “Nefha, bûy, ûd, amber, müşgîn” sözcükleriyle tenasüp sanatı 

yapılmıştır.  

“Bâkıyâ hâl-i ‘ anberîni anuñ  

Nâfe-i müşg-i nâbdur gûyâ”(G14/6) 

 

“Ruhuñ âteş hat u hâlüñ bahûr-ı misk ü ‘ anberdür  

Ham-ı zülf-i siyâhuñ halka halka dûd-ı micmerdür”(G50/1) 

Ey Bâkî diyerek kendine seslenen şair sevgilinin amber renkli benini saf misk 

kesesine benzetmektedir. Sevgilinin yanağı, tütsünün ateşi ayva tüyleri ve beni amber 

tütsüsü buhurdanlıktan çıkan duman ise sevgilinin saçlarının kıvrımlarıdır. Klasik 

edebiyatta sevgilinin saçları ve beni güzelliğinin unsurları siyah renkte oluşuyla bilinir.  

“Hatt-ı siyâh u turra-i ‘ anber-feşâna bak 

Evvel zuhûr-ı fıtne-i Âhir-i zamânı gör”(G77/2) 

 

Rakib, sevgiliye âşık gibi ulaşmak isteyenlerin her biridir. Sevgilinin amber 

kokusu saçan siyah saçları âşık ve rakiplerin gönlünü karıştırırken sevenlerini de 

birbirine düşürür. Sevgilinin saçı fitnelik verir çünkü ona ulaşmak isteyen çoktur.  

“Sürdükçe nizelerle yanuñdan müjeñ dili 

Kullâblarla turra-i ‘ anber-feşân çeker” (G154/5) 

 

“Müşg ü ‘ anber ezilürken göricek kâkülüñi 

  Yine anlar başuñ üstinde senüñ yir ideler” (G177/2)  

 

Misk ve amber kokusunun teşhis sanatıyla kullanıldığı yukarıdaki beyitlerde 

sevgilinin büklüm büklüm kahküllerini amber ve misk kokuları da görmüştür.  Amber 

ve misk kokuları ezilerek bazı maddelerin içine atılır ve o maddeleri kokulandırır. Şair, 

sevgilinin kirpiklerinin ve kâkülünün amber ve misk koktuğunu aktarır. 

“Bâzâr-ı dehr içinde gözüme tokınmadı  

Hâl-i ‘ izâr-ı yâr gibi ‘ anberîn meges” (G209/4) 

 



  

84 

 

Klasik edebiyatta sevgilinin yanağındaki ben şekli ve rengi itibariyle ambere 

benzetilir. Yukarıdaki beyitte ise sevgilinin yanağında bulunan ben şair hiç denk 

gelmediğini söyleyerek eşi benzeri olmadığını imaa eder. Bir sineğe benzetmesi ise 

ben ile olan benzerliğindendir.  

“Hâk-i rehüñden irdi meger subh-dem nesîm 

Bûy-ı ‘ abîr ü ‘ anber ile toldı bu taraf” (G228/3) 

 

“Göricek sîn-i miske beñzetdüm 

Şâne-i zülf-i ‘ anber-efşânuñ” (G249/3) 

 

Sevgilinin saçlarının amber kokuları saçtığını gören âşık sevgilinin saçlarının 

tarağını miske benzetmiştir. Sin harfi, sevgilinin dişleri ve tarağı gibi benzetmelerde 

kullanılmıştır.  

 

“Hâli sevdâsıyla âh itdüñ dilâ 

Cân meşâmın ‘ anber-âlûd eyledüñ” (G263/3)   

 

“Kim çeker yasını ey dil o kemân-ebrûnuñ  

Kim görür ya tozını ol hat-ı ‘ anber-bûnuñ” (G283/1) 

 

Sevgilinin kemana benzeyen kaşları ve amber kokulu çizgileri âşığın gönlüne 

sıkıntı vermektedir. Sevgilinin bütün ayrıntıları âşığı, ulaşamadığı için üzer. Koku 

kavramı sevgili üzerinden ve sevgilinin yüzündeki çizgileri aracılığıyla verilmiştir. 

Şair istifham-soru sorma- sanatına yer vermiştir. Sevgilinin kokusu o kadar tesirlidir 

ki âşığın burnuna amber kokuları getirmiştir. 

“Yaluñuz gerden-i zîbâsı degül hâlet-bahş  

‘Anber-âmîz o zülfeyn ile gîsû da güzel”(G313/3)  

 

Amber kavramını amber kavramını koku bağlamında aldığı varsayılırsa 

sevgilinin güzel parlak saçlarının amber kokusu saçtığından bahseder. Sadece süslü 

boynunun güzelliği değil sevgilinin saçları da baş döndürücü güzelliktedir.  

“Müşgîn-nesîm oldı hevâ ‘ anber-şemîm oldı sabâ  

Gülzâra gelse gâlibâ urmaz Hutenden nâfe dem”(G318/4) 

 

    Rüzgâr misk veya amber koktuysa ortama sevgili gelmiştir. Nâfe 

kişileştirilmiştir. Ortama giren sevgili kokusuyla güzel olan bütün kokuları unutturur. 



  

85 

 

Hoten, saf miskin geldiği yerdir. Sevgilinin meclise girmesi baharın gelişi gibidir. Her 

yeri güzel kokularla donatıp canlandırır.  

“Ruhsâruña hatt-ı ‘ anber-efşân 

‘ Abd-i Habeşîdür adı Reyhân”(G375/1)  

 

Amber, rengi itibariyle reyhan adında Habeşli bir köle gibi düşünülmüştür. 

   “Halkı siyahî renkte olduğu için Divân şiirinde sevgilinin siyah 

saçları veya beni, bazen de gecenin karanlığı için Hindû yanında en çok kullanılan 

benzetmelerden biridir. Ayrıca Habeş, beyazlığı temsil eden Rûm ile tezat oluşturur. 

Habeşliler şiirde sultan, asker, köle veya çocuk olarak ele alınır.”55  

 

 “Zülf-i siyehüñ mübârek olsun  

  Zî-hil’ at-i ‘ anberîn-girîbân”(G375/3) 

 

Sevgilinin siyah saçları, amber kaftanı giydirilmiş gibi düşündürülmüştür. 

Amber kokan saçlar aynı zamanda amber renklidir. Klasik edebiyatta sevgilinin saçı 

siyah, kıvırcık ve uzundur. Biçare oluşunu ise sevgilinin saçına asılı kalan amber gibi 

söylemektedir.  Amber, sevgilinin saçına erişse de sevgilinin kalbine girememiş bir 

âşık gibi aktarılır.  

 

“Mu’ attar zülf ü hâlüñ seyr idenler ey gözi âhû 

Dimişlerdür hakîkat misk odur ‘ âlemde ‘ anber bu” (G402/2) 

 

Amber, şekli itibariyle yuvarlak, siyahtır. Sevgilinin benine benzetmek için 

oldukça elverişli olan madde Klasik edebiyatta tasvir etmekte çokça başvurulan 

maddedir. 

“İrdi nesîm nefha-i ‘ anber-şemîm ile 

  Etrâf-ı bâg u râg pûr oldı nesîm ile” (G403/1) 

 

“Tagıdup her yaña zülfın ‘ anber-efşân itmede  

Âh kim bî-dillerin hâtır-perîşân itmede” (G414/1) 

 

“Tutalum mihri görem tal’ at-i dil-ber yirine 

Kime dil baglayam ol zülf-i mu’ anber yirine” (G422/1) 

 

                                                 

55  Emine Yeniterzi.(2010).“Klasik Türk Şiirinde Ülke ve Şehirlerin Meşhur Özellikleri”. 

Uluslararası Sosyal Araştırmaları Dergisi Klâsik Türk Edebiyatının Kaynakları Özel Sayısı,5, s.311. 



  

86 

 

Sevgilinin amber kokusu âşıkları gönülsüz olarak tasvir eden Bâkî’nin 

kalemini de perişan eder. Sevgiliye kavuşamayan âşıklar yüreklerine düşen acıyla 

kahrolurlar. Sevgilinin yüzünü Ay gibi parlak düşünen âşık saçlarını ise kokuların en 

değerlisi olan amber ile bir tutmuştur. Gece ve Ay gibi düşünen âşık sevgilinin 

saçlarını gece gibi karanlık tasvir ederken sevgilinin yüzünü Ay gibi parlak ve güzel 

bulur. Tezat ve mübalağa sanatına da yer vermiştir.  

“‘Anberîn hattuñ anuñ sâyesidür haddüñde 

 Kim göñül baglamaz ol turra-i ‘ anbersâya”(G476/3) 

 

Sevgilinin amber renginde olan amber kokulu saçları sevgilinin yanağına gölge 

yapmaktadır. Şair yukarıdaki beyitinde sevgilinin teninin beyaz, saçların siyah 

olduğunu aktarır. Amber saçan siyah saçlara gönül bağlamamak mümkün değilmiş 

gibi düşündüren şair böylelikle rakipleri de hatırlatmaktadır. 

“Zülf-i ‘ anber-bûyuñuñ sevdâlarıdur dûstum  

‘ Âşıkuñ hâlin perîşân eyleyen sünbül gibi”(G492/2) 

 

Sevgiliye ulaşmak isteyen âşık sevgilinin aşkından sevdaya tutulur. Yukarıdaki 

beyitte Klasik edebiyatta kullanılan saç-sümbül, amber-saç mazmunu ile 

karşılaşılmaktadır. “Sevda” sözcüğünün gam keder gibi anlamları vardır ve aynı 

zamanda sözcük “siyah” anlamına da sahiptir. Yukarıdaki beyitte amber sözcüğü koku 

anlamında sevda sözcüğü hem keder, hem de siyah renk anlamında kullanıldığı 

görülmektedir. 

Attar 

 

“Müştâk bûy-ı hulkına ‘attâr-ı nev-bahâr  

Muhtâc dest-i himmetine berg-i hazân”(K19/1)  

 

Yukarıdaki beyitte sevgilinin güzel kokusu gelince hazan yaprağının 

yeşereceğine, baharın geleceğine bağlayan şair, hüsn-i talil sanatına başvurmuştur. 

Âşık için sevgilinin güzelliği her şeye ilham verir. Yukarıdaki beyitte baharın gelişi 

sevgilinin ellerine muhtaç gibi düşünülmüştür.  

“Künc-i ebrûsın hayâl it gûşe-i gülzârı gör  

Halka-i zülfin kıyâs it tabla-i ‘attârı gör” (G71/1) 

 

“Hâl-i yâruñ müşg bir hûnîn kefen maktûlidür  

Âl vâlâya sarupdur sanmañuz ‘attârlar”(G85/6) 



  

87 

 

 

Şair; sevgilinin kaşının kenarını hayal edince gül bahçesinin hatra geldiğini 

söyler. Saçlarının kıvrımlarını da güzel kokuların satıldığı dükkânla kıyas eder. 

Yukarıdaki beyitte misk, kokusu sebebiyle ben ile benzetmeye girmiştir. Misk, koyu 

ve parlak renklidir. Sevgilinin beni ise siyaha dönük olmasıyla kanlı kefene 

benzetilmiştir. Attarlar diyerek günümüz ismiyle aktar ismini alan baharat, kurutulmuş 

bitkiler satan kimseden bahsedilmiştir.  

Bû-Bûy 

 

“Tolar bûy-ı müşgîn-i zülfüñle ‘âlem  

Döner nâfe-i miske çarh-ı müdevver”(K3/5) 

 

“Nefha-i müşgîn-nesîm-i hulkı tutdı ‘ âlemi  

Her tarafdan şimdi bûy-ı ‘ ûd u ‘ anberdür gelen”(G4/3) 

 

Sevgilinin misk kokusu tüm âlemi donatmaktadır. Dünya ise normal 

dönüşündeyken yukarıdaki beyitte hüsn-i talil sanatına uğrayarak sevgilinin kokusuna 

bağlanmıştır. Sevgilinin kokusu etrafa yayılır ve Dünya’da rutin dönüşünü yapar ama 

âşık nazarında bu durum sevgiliye bağlanmıştır. Sanki Dünya’da sevgilinin kokusunu 

bilip onun için dönmektedir.  

“Micmer-i zerrîn-i mihri çarh gerdân eyledi  

‘Ûd u ‘ anber kıymetin bûy-ı gül erzân eyledi” (K7/1) 

 

“İrişdi hâkden bûy-ı bahûr-ı Meryem eflâke 

Mu’attar eyledi göklerde dâmân-ı Mesîhâyı”(K15/5) 

 

“Dem-i ‘Îsâ dirilür bûy-ı bahûr-ı Meryem 

 Açdı zanbak Yed-i Beyzâyı kef-i Mûsâvâr”(K18/19)  

  

Yukarıdaki beyitte şair koku kavramını tasavvufî kavramlar üzerinden 

vermiştir. Meryem ve Mesihâ birbiriyle tenasüplü sözcüklerdir. Sevgilinin saçının 

kokusundan bahsedildiğinde “Meryemana Otu” divanlarda kullanılan 

benzetmelerdendir. Günümüzde de aktarlarda satılan doğuma iyi geldiği düşünülen bir 

bitkidir. Bu çiçekle ilgili olarak Meryemana’nın Hz. İsa’yı doğururken bir çiçekten 

güç aldığına inanılır ve bu çiçeğin el şeklini aldığı bilinmektedir. Telmih kullanılan 

beyitler tasavvufî bazı kıssaları hatırlatır.  

“Âb u gil müşg ü gül-âb ola çemen sahnında 

Bûy-ı hulkıyla güzâr itse nesîm-i eshâr”(K18/30) 



  

88 

 

 

Sevgilinin kokusunun güzelliği suyu ve toprağı gül suyuna ve misk kokusuna 

çevirir. Yaradanın kudretinden de bahsedilen yukarıdaki beyitlerde koku kavramı 

sevgili üzerinden verilmiştir. 

“Beñzer ol bûy-ı dil-âvîz ile mûy-ı yâre  

Başlar üzre n’ola ger eyler ise yir sünbül”(K24/7) 

 

“Beden-i pâki neden böyle olurdı hoş-bû 

Olmasa müşg ü gül-âb ile muhammer sünbül”(K24/9) 

 

“Bûy-ı hulkuñla güzâr eylemese bâga nesîm 

İdemez halk dimâgını mu’attar sünbül”(K24/22) 

 

Yukarıdaki üç beyitte de “sümbül” kavramı üzerinden sevgilinin kokusuna 

değinilmiştir. Sümbül iki beyitte de kişileştirilmiştir. Şair sümbül güzel kokusunu 

sevgiliden almış gibi düşündürülerek sevgilinin kokusunun eşsiz olduğunu 

düşündürmektedir.  

“Añdukça bûy-ı hulkuñı derdüñle lâleveş 

Olsun derûn-ı nâfe-i müşg-i Tatar târ”(G4/4) 

 

Lale çiçeği kişileştirilerek yukarıdaki beyitte sevgilinin kokusuna hasret bir 

âşık gibi düşünülmüştür. Lale çiçeği bile sevgilinin kokusunu beğenir ve sever. 

Nesnelerin çoğu sevgiliye benzemek ister. Sevgili; yüce, ulaşılmaz, değerli varlıktır.   

“Hâkümi ide sifâl-i sünbül ü reyhân felek  

Gitmeye başdan hevâ-yı bûy-ı zülf-i dil-rübâ”(G3/2)  

 

“Puhtedür gayrılar eş ’ ârı velî puhte piyaz  

Hâm ‘ anberdür eger hâm ise de bu eş ’ âr”(K18/50) 

 

“Hâm var ise eger micmere-i nazmumda  

Dâmen-i lutfuñ anı setr ider ey fahr-i kibâr”(K18/51) 

 

 Şairin yukarıdaki beyittinde sadrazam Ali Paşa’yı övdüğünü görmekteyiz. 

Methiye gibi görünen beyitler fahriyeler de içerir. Buhurdanlığı etek gibi düşündüren 

şair, Ali Paşa’dan dileğini(arzu) ister. Bunu terazi gibi söyleyen şair hâm derken 

amberin ezilmemiş halini kasteder ve bu da şairin şiiridir. Kendi ustalığına da 

gönderme yapan şair kendini övmeyi es geçmemiştir. Şair şiirlerindeki sözleri ham 

ambere benzetir.  



  

89 

 

“Ol kâmet üzre zülf-i semen-bûya beñzedi  

Şol yâsemen ki serv-i hırâmâne sarmaşur”(G47/7) 

  

Yukarıdaki beyitte sevgilinin saçları kokusu itibariyle yasemin çiçeğine 

benzetilirken sevgilinin uzun boyundan da bahsedilerek ağaca sarılan yasemin gibi 

düşünülmüştür. 

“Ne reng ü bûya meftûn ol ne hây u hûya ey  

Bâkî Bu fânîden bekâ itmez temannâ şol ki dânâdur”(G135/6) 

 

“Oldı bir tıfluñ kemend-i zülfine cânlar esîr  

Gamzesinden kan tamar agzında ammâ bûy-ı şîr”(G145/1)  

 

Şair, âşıkların bir küçüğün saçlarının tokasına esir olduğunu söyleyerek o 

küçüğün ağzındaki süt kokusundan bahsetmiştir. Âşık yukarıdaki son beyitte sevgili 

için küçük yaşta çocuk gibi bahsederken yaşının küçüklüğünü aktarmak adına süt 

kokusunu söylemiştir.  

 

“Kim çeker yasını ey dil o kemân-ebrûnuñ  

Kim görür ya tozını ol hat-ı ‘ anber-bûnuñ” (G283/1) 

 

“Hâk-i rehüñden irdi meger subh-dem nesîm 

Bûy-ı ‘ abîr ü ‘ anber ile toldı bu taraf” (G228/3) 

    

“Hat-ı nev-hîzüm ile didi ne dirsin ruhuma 

Didüm ol rû da güzel hatt-ı semen-bû da güzel” (G313/2) 

 

Sevgilinin yeni çıkan ayva tüylerinden yukarıdaki beyitte bahsedilmiştir; bu 

durum sevgilinin körpe olduğunu gösterir. Koku kavramı ayva tüyleri üzerinden 

yasemin kokusuyla verilmiştir. 

“Haber-i bûy-ı zülfüñ alınca  

Ne hevâlarda yeldi bâd-ı nesîm”(G342/3) 

 

Yukarıdaki beyitte sabah rüzgârı kişileştirilmiştir. Bazı beyitlerde sevgilinin 

kokusunu dağıtan bazense sevgiliye âşık olarak tasvir edilmiştir. Sevgilinin saçlarının 

kokusu rüzgârın aklını başından almıştır. Rüzgâr ile divâne bir âşık resmedilmiştir. 

“Şol hoş haber ki andan ire bûy-ı vasl-ı yâr  

Yigdür dimâg-ı ‘âşıka bâd-ı bahardan” (G377/4) 

 



  

90 

 

Bahar; canlılara hayat veren mevsilerden biridir. Yukarıdaki beyitte ise 

sevgiliye kavuşmanın kokusundan bahsedilmiştir. Kavuşmanın kokusu olamaz şair; 

yukarıdaki beyitte kokusu olan bir nesne gibi kavuşmayı somutlaştırmıştır. Şairler 

şiirlerinde daha önce karşılaşılmamış benzetmeleri kullandıklarından yukarıdaki 

beyitte daha önce rastlanılmamış bir teşbih görülmektedir. 

“ Gül gibi pâreledüñ sînemüzi ‘aşk ile lîk 

 Almaduk bûy-ı vefâ gonca-i handânuñdan” (G389/2)  

 

Gül, gonca, handan gibi sözcüklerle tenasüp sanatı yapılmıştır. Koku, ilk defa 

vefâ ile birlikte verilmiştir. Klasik edebiyat şairleri “vefâ” kavramını şiirlerinde çokça 

bulundurmuşlardır. Koku ve vefâ birlikteliğinin kullanıldığı yukarıdaki beyitte şair 

sevgilinin vefasız oluşundan dem vurmaktadır. Çünkü sevgili âşığa pas vermez âşıksa 

kendinden uzak olan sevgiliden şikâyetçidir.  

“‘Ârız-ı gül-gûnuñuñ dâ’im hat-ı fermânına  

Hâh u nâ-hâh eyler ol zülf-i semen-bû ser-fürû” (G399/2) 

 

“Bûy-ı zülfüñ şemmesin irgürse dest-i Çîne bâd  

Eylemezdi sünbül-i müşgîne âhû ser-fürû” (G399/3) 

 

Şair, yukarıdaki beyitte “Çin elleri” derken “el-“ sözcüğünü yabancı anlamında 

kullanmış olmalıdır. Kokunun kaynağının Çin ülkesi olduğunu bilinmektedir. 

Sevgilinin saçlarının kokusunu “Ahû” bilseydi sümbülün tarafına bile bakmayacak 

kadar sümbülü tanımayacağını söyler. Kokunun kaynağını bile unutturacak güzellikte 

olan sevgilinin kokusu, âşığı kendinden geçirir. 

“Dürdi bisât-ı ‘ayşı kodı yâdgâr gül 

Rengin şarâb-ı nâbda bûyın gül-âbda” (G429/2). 

 

Yukarıdaki beyitten anlaşıldığı üzere bahar mevsimi son bulmuş, kış 

başlamıştır. Gül; toplanıp gitmiş dalından düşmüştür. Şarap rengi koyu kırmızı 

oluşuyla güle benzer. Miras bırakmak gibi anlatılan koku ve renk kavramı sevmek 

işinin yaz-kış fark etmeden her zaman var olduğunu gösterir. Sevmek âşık için her an 

daimdir. Âşıklık, hayat sona erene kadar devam eder. 

“Cihân pür-bûy-ı müşg-i nâfe-i Çîn  

Hamel burcında seyr eyler gazâle” (G456/4) 

 



  

91 

 

Koç burcu bahar aylarına denk gelir ve bu sebebiyle Klasik edebiyatta şiirlerde 

kullanılır.“Çîn” sözcüğüne şair tarafında tevriye yapılmıştır. Hem koku ülkesi olarak 

hem de sevgilinin saçlarının kıvrımları münasebetiyle şiirde kullanılmıştır. 

"Hamel (Koç) burcundan genellikle güneşle birlikte bahsedilir. Nevrûzun 

başlangıcı, güneşin Hamel burcuna girdiği zamandır.”56 

 

“Bûy-ı müşgîn-i bahâr irdi dimâg-ı dehre  

Yakalı dâmen-i kühsârda micmer lâle” (G466/3) 

 

“Lâle dağ eteklerinde tutuşmuş buhurdana benzer. Baharın misk kokusu âleme 

ondan yayılır.”57 

 

 Baharın gelişini lalenin misk kokulu buhur yakmasına bağlayan şair laleyi 

kişileştirmiştir. Şair laleyi şekli itibariyle buhurdanlığa benzetir. Koku kavramı bahar 

üzerinden verilmiştir. Lale şekli itibariyle buhurdanlığı anımsatırken baharın 

gelmesiyle açan laleler etrafa koku yayar. 

“Zülf-i ‘ anber-bûyuñuñ sevdâlarıdur dûstum  

‘ Âşıkuñ hâlin perîşân eyleyen sünbül gibi”(G492/2) 

 

Galiye  

“Sahn-ı çemende nef-i bâd-ı bahâr ile  

Bâkî gül-âb u gâliye misk oldı âb u gil” (G287/5) 

 

Hâl-i müşgîn 

“Egerçi noktadur sûretde anlar  

Velî ma’nâ yüzinde hâl-i müşgîn” (K4/10)  

 

“Dehen-i teng-i dil-âvîzüñe beñzer bulsa  

Hâl-i müşgîn ile ger hatt-ı mu’ anber hâtem”(K19/45)  

 

Sevgilinin nokta gibi benleri âşık için birçok anlama sahiptir. Yukarıdaki 

beyitte de sevgilinin misk kokulu beninden bahsedilmektedir. Bazen bir rakip bazen 

çukur olan sevgilinin beni misk kokmasıyla, âşığa dert vermesiyle bilinir. Eskiden 

                                                 

56 Zeynep Özer, Divân Şiirinde Burçlar, Çukurova Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Türk 

Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, Adana-2015, s.12-13. 
57  Abdullah Eren, “Bâkî Divânı’nda Kırmızı Renk”, Atatürk Üniversitesi Türkiyat 

Araştırmaları Enstitüsü Dergisi,37, Erzurum 2008, s.55. 



  

92 

 

kadınlar kendi yüzlerine kalemle ben yaparlarmış ve yüzdeki ben güzelliğin 

simgesiymiş. 

 “Ârzû-yı hâl-i müşgînüñ alurduk nâfeden 

 Dil götürmez hâsılı âhû-yı Çînüñ minnetin”(G383/5) 

 

Çîn, müşg ve âhû kelimeleriyle tenasüp yapılmıştır. Nâfe; misk kesesidir. Ben, 

yukarıdaki beyitte bu kese gibi düşünülürken sevgilinin beni ve nâfe kişileştirilerek 

sevgilinin beninin kokusunu dinleyen arzuhalci gibi düşünülmüştür.  

Misk-Müşg 

“Hat-ı müşgfâmuñla ey gonca-i ter  

Şekerdür o lebler mümessek mükerrer”(K3/1) 

 

Gonca, divân şiirinde sevgilinin dudağıyla teşbih bulur. Şair sevgilinin 

dudaklarını şekere benzetip dudaklarının kenarındaki ayva tüylerinin misk koktuğunu 

söyler. Sevgili şeker gibi dudaklarıyla ayva tüylerini misklendirir.   

“Añdukça bûy-ı hulkuñı derdüñle lâleveş 

Olsun derûn-ı nâfe-i müşg-i Tatar târ”(G4/4) 

 

“Bâkıyâ hâl-i ‘ anberîni anuñ  

Nâfe-i müşg-i nâbdur gûyâ”(G14/6) 

 

“Âb u gil müşg ü gül-âb ola çemen sahnında 

Bûy-ı hulkıyla güzâr itse nesîm-i eshâr”(K18/30) 

 

“Beden-i pâki neden böyle olurdı hoş-bû 

Olmasa müşg ü gül-âb ile muhammer sünbül”(K24/9) 

 

“Ruhuñ âteş hat u hâlüñ bahûr-ı misk ü ‘ anberdür  

Ham-ı zülf-i siyâhuñ halka halka dûd-ı micmerdür”(G50/1) 

 

“Hâl-i yâruñ müşg bir hûnîn kefen maktûlidür  

Âl vâlâya sarupdur sanmañuz ‘attârlar”(G85/6) 

 

“Var ey Hutende hâli gibi misk olur diyen  

Sahrâ-yı Çîni geşt ü güzâr it Hatâyı gör” (G129/2) 

 

Hıta, Hoten kokunun anavatanıdır. Âşık, yukarıdaki beyitte sevgilinin beni gibi 

koku bulunacağını düşünenlere haddini bildirircesine böyle düşünmenin hata olacağını 

söyler. Âşık için sevgilinin beninin kokusunun üzerine daha iyisi ya da güzeli yoktur. 

Olacağını düşünen biri olursa şayet kokunun anavatanına gidince yaptığı hatayı 



  

93 

 

anlayacaktır.  Hoten, Tatar, Çîn sözcükleriyle beraber kullanılıp tenasüp sanatı 

yapılmıştır ve bu sözcükler genellikle saç, ayva tüyleri ve ben ile ilişkilendirilmiştir.  

“Zülf-i müşg-efşânı vasfın yazdugum bildi devât  

Hâmenüñ saldı ayağı altına miskî harir” (G145/3) 

 

Yukarıdaki beyitte sevgilinin kalem kişileştirilmiştir Âşığın sevgiliye duyduğu 

saygının da ne kadar yüce olduğunu anlaşılan yukarıdaki beyitte kaleminde 

mürekkebini döktüğünü onun bile dile geldiğini söyler. Anadolu’da ayağına ipek halı 

sermek gibi saygıyı gösteren fiiller bulunulur. O zamanlar da ve günümüzde hala 

olduğu gibi ipek değerli bir kumaş türüdür. Aynı zamanda sevgiliye saygıyı dile 

getirmek anlamındaki kalem, sevgilinin güzelliklerini yazdığından ipek kumaş 

kalemin altına serilmiştir. Âşığın edebî dünyasının yüceliğinin görüldüğü yukarıdaki 

beyitte benzetmelerde ipek ve misk gibi önemli maddeler kullanılmıştır. Koku kavramı 

sevgilinin saçları ve aynı zamanda misk maddesinin siyah rengiyle verilmiştir.  

“Müşg ü ‘ anber ezilürken göricek kâkülüñi 

  Yine anlar başuñ üstinde senüñ yir ideler” (G177/2)  

 

“Sahn-ı çemende nef-i bâd-ı bahâr ile  

Bâkî gül-âb u gâliye misk oldı âb u gil” (G287/5) 

 

“Göricek sîn-i miske beñzetdüm 

Şâne-i zülf-i ‘ anber-efşânuñ” (G249/3) 

 

Baharın gelmesiyle su, toprak gibi elementlerin hayat bulduğu bilinir. Buna 

aynı zamanda “cemre düşmesi” denmektedir. Yukarıdaki beyitte şair; bahar rüzgârının 

esmesiyle etafın misk koktuğunu aktarır. 

“Hâl-i ruhuñ gedâsı bir âvâre müşg-i Çîn  

La’l-i lebüñ fütâdesi bir hâksâr la’l”(G311/2) 

 

Şair yukarıdaki beyitinde misk-ben benzetmesi ile dudak ve lâl taşı teşbihi 

yapmıştır. İki değerli maddelere benzetilen dudak ve ben bu değerli maddelerinde 

üstündedir. Âvâre misk, kişileştirilmiş miskin ceylanın göbeğinden kopması(düşme) 

düşünülerek teşbihte bulunulmuştur.   

“Mu’ attar zülf ü hâlüñ seyr idenler ey gözi âhû 

Dimişlerdür hakîkat misk odur ‘ âlemde ‘ anber bu” (G402/2) 

 

“İnsâf budur kim çıkarup misk-i gazâli  



  

94 

 

İzüñ tozını tolduralar nâfe-i Çîne” (G427/3) 

 

Yukarıdaki beyitte şair; sevgilinin ayağının tozu misk maddesinden değerli 

olduğu için ceylanın göbeğinden çıkarılıp sevgilinin ayağının tozunun yerine konması 

gerektiğini söyler. Sevgilinin ayağının tozu geyiğin göbeğinden düşen ve uzak 

diyarlardan gelen koku kesesinden kat kat üsttedir. 

“Hâlüñ haberleriyle mu’attar kılur nesîm  

    Deşt-i Hutende nâfe-i misküñ dimâgını” (G487/5) 

 

“Cihân pür-bûy-ı müşg-i nâfe-i Çîn  

Hamel burcında seyr eyler gazâle” (G456/4) 

 

Nâfe kişileştirilerek yukarıdaki beyitte kokuların diyarındadır. Sevgilinin 

beninin kokusu o kadar güzeldir ki kokuların içinde olsa bile ancak sevgilinin 

kokusuyla şuurunu kaybeder. Rüzgâr ve nâfeyle teşhis sanatı yapılmıştır.  

Müşgîn 

 

“Tolar bûy-ı müşgîn-i zülfüñle ‘âlem  

Döner nâfe-i miske çarh-ı müdevver”(K3/5) 

 

“Nefha-i müşgîn-nesîm-i hulkı tutdı ‘ âlemi  

Her tarafdan şimdi bûy-ı ‘ ûd u ‘ anberdür gelen”(G4/3) 

 

“Bâde-i la’lüne hemşîre şarâb-ı gülfâm  

Zülf-i müşgîn-i semensâña birâder sünbül” (K24/34) 

  

“Senin lal renkli dudağının badesinin gül renkli şarap kız kardeşidir. Yasemin 

kokulu siyah renkli saçına sünbül kardeştir."58 

 

Sevgilinin dudakları lal taşının rengine benzer ve saçları ise sümbül çiçeği gibi 

kıvırcıktır.  

“Oldı gülşen yine bir dil-ber-i müşgîn mergûl  

Şol kadar virdi aña zînet ü zîver sünbül” (G24/3) 

 

“Saçın misk ile ilişkilendirilmesi renginin siyah oluşu ve güzel kokması 

itibarıyladır. Beyitte bahçe, içinde açmış sümbüllerle kıvırcık ve misk kokulu/renkli 

saçları olan bir güzele benzetilmiştir. Sümbüllerin bahçeye vermiş oldukları güzellik 

şairin gözüyle bu şekilde tasvir edilmiştir. Beytin arka planında bir meşşata imajı 

                                                 

58  H.Emel Pekyürek, Bâkî Dîvânında Maddi Kültür, Gaziosmanpaşa Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsi Eski Türk Edebiyâtı Bilim Dalı Yüksek Lisans Tezi, Tokat- 2007,s. 351. 



  

95 

 

olduğu söylenebilir. Sümbül hem gül bahçesi güzelinin saçlarına hem de arka planda 

o güzeli süsleyen bir meşşataya benzetilmiştir.”59 

  

“Hûb olur ‘ârızuñ üstinde o hatt-ı müşgîn  

Âb-ı nâb içre turur tâze vü hoşter sünbül” (K24/35) 

 

Bâkî, Mehmet Çelebi’ye yazdığı yukarıdaki kasidede sakallarının misk 

koktuğunu dile getirirken bunu su içerisinde duran sümbüle benzetir.  Bu durumda yüz 

suya, sümbüllerse sakala benzetilmiştir. “Sakala koku sürme” günümüzde de bu 

gelenek tıraş sonrası losyonla hala devam etmektedir. 

“Noktalar kim dökilür hâme-i müşgînüñden  

Her biri şâhid-i ma’nâya olur hâl-i ‘izâr” (K25/32) 

 

“Târ-ı zülf ü turra-i hûbân-ı müşgîn-mû gibi  

 Sâl-i ikbâlin Huda bî-hadd ü pâyân eylesün” (G5/4) 

 

Miskin renk itibariyle ele alındığını düşünürsek de koku gibi açıklanabilir. 

Beyte göre kalem sevgiliden bahsedince sevgili gibi kokar.  

Yukarıdaki beyitte sevgilinin saçları misk kokulu ve siyah tabîr edilmiştir. 

“İlahî yılını ve günlerini sınırsız ve kenarsız eylesin” diyerek sonsuzluğu 

kastetmektedir. 

“Bu ifadenin “anlam güzelinin yanağına ben olmak” şeklinde kelime kelime 

çevirisi yapılabilir. Ḫāl (ben) Klasik Türk Şiirinde bir güzellik unsuru olarak görülür. 

Bakî bir şiirinde kaleminden damlayan noktaların anlam güzeline ben olduğunu ifade 

ederek şiir söyleme ve şairlik hünerini ön plana çıkarmaya çalışmıştır. Nihayetinde 

kaleminden damlayan siyah noktaları güzellik unsuru olan ben ile eş değer 

tutmuştur.”60 

 

“Gel ey dil halka-i müşgîn-i zülf-i pür-şikenden geç  

Düşersin dâm-ı tezvîre reh-i mekr ü fitenden geç” (G30/1) 

 

İlâhî aşkı anlatan şair; sevgilinin misk kokulu saçlarından vazgeçmek 

gerektiğini söyler. Fenafillah’a ulaşmak için beşerî olan her şeyden vazgeçmek 

gerekir. 

“Bahûr-ı micmer-i hüsn ü bahâdur hâl-i ruhsâruñ  

                                                 

59  Esma Şahin, “Bâkî’nin “Sünbül” Kasidesi Şerhi”,Hikmet-Akademik Edebiyat Dergisi 

Prof.Dr. Ali Nihad Tarlan Özel Sayısı, 4, Aralık 2018, s.423. 
60 Mehmet Cihat Üstün,(2017) “Bâkî Divânı’nındaki Övünç İfadelerinin Diliçi Çevirisi Ve 

Yorumu”,Erzincan Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi,10/1,s.50. 



  

96 

 

Anuñ ol halka halka turra-i müşgîn duhânıdur” (G53/5) 

 

“Yanağının beni güzellik ve kıymet buhurdanının tütsüsüdür. Misk kokulu 

saçın ise onun dumanıdır.”61 

 

Yukarıdaki beyitte sevgilinin saçlarının kıvırcık oluşu dumana benzetilirken 

yanağındaki ben ise tütsü kabına(buhurdanlık) benzetilmiştir. Miske renk ve koku 

açısından benzeyen ben ve saçlar âşığı kendinden geçirir. 

“Turralar egnindeki müşgîn zirihler seyrin it  

Gamzeler takındugı şemşîr-i cevherdârı gör” (G71/2) 

 

Sevgilinin saçlarının kıvrımlarının güzelliğinin yanı sıra bakışlarını da anan 

şair, bu bakışları cevhere benzetmiştir. Burada koku bağlamından uzaklaşıp şairin 

ustalığını konuşulursa bakışları kılıca benzeten şair, sevgilinin bakışlarıyla da yüreğine 

kılıç darbesi yer. Bu sebeple bakışları kılıç kadar keskin sevgilinin kılıcı bile 

mücevherdendir.  

“Çözdi çemende turraların sünbül-i tarî  

Gûyâ tagıtdı mûyını müşgîn külâleler” (G103/3) 

 

“Dem-i tahrîr-i eltâfında ‘âlem  

Tufeyl-i hâme-i müşgîn-rakamdur” (G147/8) 

 

Yukarıdaki beyite göre misk kokulu kalem amber gibi siyah mürekkebiyle 

sevgiliyi yazar ve misk kokusu kalemden değildir. Sevgilinin güzelliğini yazan kalem 

amber renginde olup sevgiliden bahsettiği için misk kokar.  

“Müşgîn misk kokulu ve siyah anlamında kullanılan bir sıfattır. İlkbahar gül 

bahçesi gelininin süsleyicisi, sümbül de siyaha yakın koyu rengiyle süsleycinin elindeki 

misk kalemine benzemektedir. Misk kokusu yayarak yazı yazan veya süs yapan kalem 

ortalığı güzel kokularla doldurur. Bütün insanlar sevgilinin iyiliklerini yazarken misk 

kokarak yazan kalemden çıkan yazıya hayrandır.”62 

 

“Şol göñül kim devr ider pîrâmen-i bâg-ı ruhuñ  

Zülf-i müşgînüñ gibi yıllarca ser-gerdân olur” (G159/2) 

 

“Mürdeler ihyâ ider enfâs-ı müşgînüñ senüñ  

Nutk-ı cân-bahşuñdur i’câz-ı Mesîhâdan garaz” (G221/2) 

                                                 

61  Nazmi Özerol, “Bâkî’nin Şiirlerinde İkilemelerin Sağladığı Ses ve Söz Düzeni”, Fırat 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi,22/2, Elazığ-2012,s.73. 
62  Hüseyin Güfta,(2009).“Bâkî Divânında Siyah Renkli Unsurlar”, Turkish Studies 

International Periodical For the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic, 4/8,s.1327. 



  

97 

 

 

Mesîhâ sözcüğüyle İsâ peygambere telmihte bulunulmuştur. 

“Sevgilinin saçı, kokusu, bakışı, dudağı ve sözü can veren İsa (as)’dan adeta 

birer parçadır. Sevgili, bir taraftan kendine tutkun âşıkların canlarına kasteder, diğer 

taraftan uğruna can veren bu kurbanlara İsevî nefesiyle hayat bağışlar. Âşık, çile dolu 

yaşamıyla İsa (as)’yı andırır; şair, şiirini överken Hz. İsa’nın ölüleri diriltme 

mucizesine göndermede bulunur; tabiat; havası, suyu, yaprağı, çiçeği, ağacı, bahçesi 

hâsılı bütün unsurlarıyla İsevî bir ruh taşır.”63 

 

“Ey sabâ dil rahtın ol gîsûy-ı müşgîn-târe çek 

‘Âşık-ı dîvâneyi zencîr-i zülf-i yâre çek”(G254/1) 

 

“Revnâk-ı hüsne halel virmez o hatt-ı müşgîn  

Arturur belki şeb-i târ şu’â’ın kamerüñ”(G277/2) 

 

Ay gibi beyaz, parlak yüzü olan sevgilinin saçları amber renginde siyahtır ve 

geceyi andırır. Sevgilinin ayva tüylerinin misk kokulu olmasından bahseden şair, 

sevgilinin yüzünü Ay’a benzeterek istiare yapar.  

“Çok tolaşdı turra-i müşgînüñe âşüfte-dil  

Çîn-i zülfüñ bend ider bir gün hatâlar bilmiş ol” (G297/6) 

 

“Müşgîn-nesîm oldı hevâ ‘ anber-şemîm oldı sabâ  

Gülzâra gelse gâlibâ urmaz Hutenden nâfe dem” (G318/4) 

 

“Saçuñ zencîrine bend it dil-i âvâre eglensün  

Mukayyed kıl biraz ol zülf-i müşgîn-târe eglensün”(G353/1) 

 

“Görüp çîn-i ebrû-yı müşgînüñi  

Siyeh çeşmüñi sandum âhû-yı Çîn” (G368/2) 

 

Yukarıdaki beyitte sevgilinin gözleri ceylana benzetilir. Ceylan hem korkak 

hem ürkek hem asil hayvan olması itibariyle sevgilye benzetilir. Kokuya araç olarak 

kaş kullanılmıştır. 

“Divân şiirinde ahunun gözü, masumiyeti sevgilin gözüne; ahunun ürkekliği, 

sevgilinin hal ve davranışlarına; onun ele geçirmemesi ve avlamasının zor oluşu, 

sevgilinin özelliklerine; ahudan misk yaşlısevgilinin misk gibi kokan saçlarına 

benzetilmiştir.”64 

 

                                                 

63 Seydi Kiraz,(2014).“Türk İslâm Edebiyatında Bir Peygamber Portresi: Hz. İsâ”, Ekev 

Akademi Dergisi,18/60,s. 264. 
64 Bekir Çınar, “Türk Mitolojisindeki Geyiğin Fuzûlî’nin Şiirlerinde Ahuya Dönüşmesi”, IV. 

Uluslararası Türk Dünyası Araştırmaları Sempozyumu, 26-28 Nisan 2017-Niğde, s.81. 



  

98 

 

“Cârû-keş oldı sünbül-i ter bâga nitekim  

Sahn-ı bihişte turra-i müşgîn-i hûr-ı ‘în” (G379/2) 

 

“Çîn içre yok saçuñ gibi bir müşk-i ter velî  

Müşgîn saçunda bulmag olur sad hezâr çîn”(G379/3) 

 

“Sanki taze sünbül bahçeye, iri gözlü hurilerin misk kokulu saçı, cennet 

avlusuna süpürge çekti.”65. 

 

Cârû-keş “Cârub-çârub-cârû: Kâbe’yi ve Hz. Muhammed’in türbesini 

süpürme işiyle görevli kimse”66 anlamına gelmektedir. 

 

Yukarıdaki beyitte saç süpürgeye benzetilmiştir. Sümbül, süpürge gibi 

düşünülerek cennetteki hurilerin cenneti süpürdüğü gibi Kâbe’yi süpürdüğü 

düşündürülmüştür.  Diğer beyite bakıldığında şair, kokunun diyarı olan Çin ülkesinde 

sevgilinin saçı gibi kokunun kalmadığını söyler. Âşık için var ise de yoktur çünkü 

sadece sevgilide vardır onda başlar onda biter. 

 

“Bûy-ı zülfüñ şemmesin irgürse dest-i Çîne bâd  

Eylemezdi sünbül-i müşgîne âhû ser-fürû” (G399/3) 

 

“Bir elde Bâkıyâ gül gibi sâgar var iken geldi  

Hayâl-i kâkül-i müşgîni sünbül sundı bir deste” (G445/5) 

 

“Müşgîn saçuñda ey yüzi gül cân-ı nâ-tevân  

Ol riştedür ki baglana bir deste sünbüle” (G447/3).  

 

“Turra-i müşgîni sünbül ‘ârız-ı rengîni gül  

Subh-dem ruhsâr-ı ‘âlem şöyle zîbâdur yine” (G455/2) 

 

“Bûy-ı müşgîn-i bahâr irdi dimâg-ı dehre  

Yakalı dâmen-i kühsârda micmer lâle” (G466/3) 

 

“Var ise turra-i müşgînüñüñ âşüftesidür  

Bî-sebeb düşmedi âhû-yı Huten sahrâya”(G467/2) 

  

Şair yukarıdaki beyitte nâfenin geyiğin karnından yere düşmesini sevgilinin 

saçlarının kokusuna bağlar. Hüsn-i ta’lil sanatını kullanan şair sevgilinin saçlarının 

                                                 

65 Fatma Kandemir, Bâkî ve Nedîm’in Gazellerinde Sevgilideki Güzellik Unsurları, Edirne 

Trakya Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Türk Edebiyatı Bilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, 

Ocak-2008, s.54. 
66 Kubbealtı Lügat, “Cârub-Çârub-Cârû”,ErişimTarihi: 09.06.2021.  

 http://www.lugatim.com/s/carub  

http://www.lugatim.com/s/carub


  

99 

 

kokusundan dolayı kendini çöllere düşen Mecnun gibi aktarır. Halk edebiyatındaki 

Leyla ve Mecnun hikâyesine telmihte bulunur. Şair aynı zamanda kendini nâfe 

kesesine benzetir ve kendini misk kadar değerli bir varlık gibi görür.  

“Âh ider dil bakup ol turra-i müşgîn-bûya  

Eşer itmez n’idelüm âh o gözi âhûya” (G479/2) 

 

Yukarıdaki beyitte sevgilinin misk kokulu saçlarına bakıp iç geçiren âşık 

sevgilinin hiç pas vermiyor olmasından şikâyetçidir.   

“Acebâ bâd-ı suhân-çîn ne hatâ gördi geçer  

Dil-i âşüfteyi ol turra-i müşgîn-bûya” (G479/3) 

 

Yukarıdaki beyitte “dedikoducu rüzgâr” denilerek teşhis sanatı kullanılmıştır. 

Hata kelimesiyle Hıta’ ülkesi kastedilmiştir.  

“Hâl u hat milket-i Rûm üstine leşger çekdi  

Virdiler kâkül-i müşgînüñe ser-dârlıgı” (G495 /4) 

 

“Ben ve ayva tüyleri Rum ülkesi üzerine asker gönderdi. Misk renkli/kokulu 

kâkülüne komutanlığı verdiler.”67 

 

Yukarıdaki beyitte şair sevgilinin saçlarının kâküllerini, saçları asker olan 

sevgilinin komutanı seçmiştir. Âşığı rengi ve kokusuyla perişan eden sevgilinin 

saçlarıdır. 

“Eskiden Doğu Roma imparatorluu Anadolu’yu da içine aldığı için 

Anadolu’ya Rûm, Anadolu’da yaşayan halka da Rûmî denilirdi. Klasik şiirde Diyâr-ı 

Rûm, beyazlık, parlaklık, gündüz, ay (devr-i kamer), güzellik, güzellerin bolluğu, 

eğlence, şarâb, harâmîlerin, esirlerin, tâcirlerin ve kâfirlerin çokluğu, peyniri gibi gibi 

unsurlarla ele alınır.” 68 

 

  “Alayın başuma ol kâkül-i müşgîn elemin  

Çekeyin her ne belâ ise o bâlâ gamını”(G506/3) 

 

“Tâzeler ol sünbül-i müşgîni beñzer yâsemin 

Eylemiş peydâ gümiş dendânelü bir şâneyi”(G509/4) 

 

“Siyâh atlas gibi zülfüñ yaraşdı 

İzâr-ı âl-i müşgîn-hâle düşdi” (G527/3) 

 

                                                 

67 Osman Kufacı,(2019)“Coğrafya’nın Bâkî Divânı’na Aksi: Ülke ve Bölge Adları”, Eski Türk 

Edebiyatı Araştırmaları Dergisi,2/1,s.418. 
68 Emine Yeniterzi, a.g.m. s.324. 



  

100 

 

Atlas, ilmekleri sık olan parlak bir kumaştır. Yukarıdaki beyitte sevgilinin 

siyah saçları atlasa benzetilmiştir.  

“Sabâ hâk-i rehin bûs itdi mugber oldun ey ‘âşık  

Gubâr-ı hatt-ı müşgîni belürsin göresin tozı” (G530/7) 

 

“Ey âşık! Tan yeli sevgilinin ayağı toprağını öpünce gücendin. Misk kokulu 

ayva tüyü belirsin de sen tozu dumanı/gücenmeyi o zaman gör.”69 

 

Klasik edebiyatta sevgilinin ayağının toprağına sabah yelinden başka hiçbir 

varlık ulaşamaz.  

 

“Sevgilinin ayağının toprağı âşığa gereklidir. Bu nedenle sabâ onu herkese 

dağıtmamalıdır. Çünkü o toprak değerlidir ve kolay bulunmaz. Beyitte sabâ 

kişileştirilmiş ve kapalı istiare yapılmıştır.”70  

 

“Kâkül-i müşgîni sevdâsıyla yansam dûd-ı dil  

Gûşe-i destârdan peydâ olur sünbül gibi” (G532/2) 

 

Âşık yukarıdaki beyitte gönlünü yanan odun gibi düşünür ve sevgilinin 

kahküllerinin sevdasından tutuşmuştur. Yangından çıkan dumanları sevgilinin 

saçlarının kıvrımlarına benzetir. Sevda aynı zamanda siyah anlamına gelir. Sevgilinin 

saçları da kıvırcık ve siyahtır.  

“Turra-i müşgînüne olmazsa rûzî dest-res  

Şâne-veş minşâr-ı mihnet çâk çâk eyler beni”(G539/4) 

 

Âşık, yukarıdaki beyitte taraktan yola çıkarak sevgiliye ulaşamayan âşığın 

kendini paramparça ettiğinden bahseder. Tarağı dert testeresine benzeten şair 

sevgilinin misk kokulu saçlarına ulaşmayı tarağa gaye olarak düşünmüştür. Sevgilinin 

saçlarından uzak duran tarak kişileştirilerek sevdiğine ulaşamayan âşık gibi 

düşünülmüştür.  

Nâfe 

 

 “Tolar bûy-ı müşgîn-i zülfüñle ‘âlem  

Döner nâfe-i miske çarh-ı müdevver”(K3/5) 

 

                                                 

69 Ozan Yılmaz, “Şerhin Metinden Metnin Şerhine: Türkçe Şerhlerden Haraketle Klasik Türk 

Şiirinin Anlam Dünyasına Katkıları”,Hikmet-Akademik Edebiyat Dergisi Prof. Dr. Ali Nihad Tarlan 

Özel Sayısı,4, Aralık- 2018, s.270. 
70 H.Dilek Batislâm,(2019) “Divân Şiirinde Toprak ve Toprakla İlgili Unsurların Kullanımı”, 

Folklor/Edebiyat Dergisi,25/99,s.467. 



  

101 

 

“Añdukça bûy-ı hulkuñı derdüñle lâleveş 

Olsun derûn-ı nâfe-i müşg-i Tatar târ”(G4/4) 

 

“Bâkıyâ hâl-i ‘ anberîni anuñ  

Nâfe-i müşg-i nâbdur gûyâ”(G14/6) 

 

“Nâfeye beñzedicek hâlüñi erbâb-ı nazar  

Nergis-i mestüñi yâd eyleyüp âhû didiler”(G184/3) 

 

Yukarıdaki beyitte nergis-nazar-âhû kelimeleriyle tenasüp yapılmış ve 

sevgilinin güzelliğinden sarhoş olan nergis tasvir edilmiştir. 

“Geh nâfe gibi eyle der ü deşti mu’attar  

Geh gonca gibi gül-şene gel zînet-i bâg ol” (Ka3/2) 

 

“Nâfe kıldı zülf-i müşgînüñ görüp serber-zemîn  

Ayaguñ topragına miskînlik itdi müşg-i nâb”(G22/2) 

 

Sevgilinin saçlarını gören koku maddesinin sevgilinin kokusunun 

güzelliğinden kendinden geçtiğini söyleyen şair, bu maddenin bile sevgiliye itiaat 

edeceğinden bahseder. Koku güzeli âşıkta tutar ve akılda kalıcılık sağlar. Sevgilinin 

yoluna kul, köle olma durumu esastır.  

“Nâfe kıldı zülf-i müşgînüñ görüp serber-zemîn  

Ayaguñ topragına miskînlik itdi müşg-i nâb”(G20/2)  

 

Misk kesesinin ceylanın göbeğinden yere düşmesini aktaran şair; kokunun 

maddelerini sevgiliden üstün tutar. Nâfe ise içi misk dolu kesedir.  Yukarıdaki beyitte 

karşılaştığımız “miskinlik” sözcüğü misk kokukusunu kişileştirerek aktaran şair 

olumsuz anlamıyla vermiştir. Beyite göre saf misk kokusu sevgilinin ayağına kul 

olmuştur.  

““Miskîn” kelimesinin olumsuz bir değere sahip olmasına karşılık, yine 

onunla aynı kökten türemiş olan “sâkin”, “teskîn”, “sükûn” gibi kelimelerin yaptığı 

olumlu çağrışımlar, algılayıştaki bu farklılığı açık bir şekilde ortaya koymaktadır.”71 

 

“Haylî dimâg bagladı ‘âlemde Bâkıyâ  

Hâl-i nigâra beñzeyeli nâfe-i Tatâr”(G48/5) 

 

 “Nâfeye beñzedicek hâlüñi erbâb-ı nazar  

                                                 

71 Ayşegül Akdemir,(2012).““Miskînlik” Dairesinde “Devreden” Bir Dervîş: Yûnus Emre”, 

Turkish Studies - International Periodical For The Languages, Literature and History of Turkish or 

Turkic,7/3, s.99. 



  

102 

 

Nergis-i mestüñi yâd eyleyüp âhû didiler”(G184/3) 

 

Sevgilinin gözlerini ceylana benzeten şair ceylanın ürkekliğini de sevgiliye 

benzetmektedir. Sevgilinin güzel gözleri ceylanken yüzündeki beni ise misk kesesidir.  

“Sahrâlara düşerse n’ola nâfe-i gazâl  

Sevdâlara salupdur anı dil-berâ o hâl”(G291/1) 

 

Ceylanın misk kokulu kesesinin düşmesini, Sahra çölüne düşmek olarak 

adlandıran şair eskiden kadınların yüzlerine sunî ben yapıyor olmalarını hatırlatmıştır. 

Kopan misk kesesini içindeki kan kurur; yere düşer renginden ve kokusundan dolayı 

da bene benzetmiştir. Aynı zamanda sevgilinin yüzünü Sahra çölüne benzeten şair 

koku kavramını ben üzerinden vermiştir.  

“Yolında nâfe-sıfat kıldı terk-i ser Bâkî 

Terahhum itmedi miskîne kıl kadar zülfün”(G250/6) 

 

Yukardak kendini nâfe kesesinde tasvir eden şair nâfenin kopup yere düşmesini 

hatırlatarak sevgilinin kendisine acımamasına üzülmektedir. 

“Nâfe-i müşgîn-i zülfinden haber sor Çîne var  

Ey sabâ geşt ü güzâr it kâ’inâtı turma yil”(G310/4) 

 

Sevgilinin saçlarının kokusunun vatanı olan Çin’e gitmek için sevgilinin 

saçlarına sormak gerektiğinin söyleyen şair mübalağa sanatının doruğuna ulaşmıştır.  

 

“Müşgîn-nesîm oldı hevâ ‘ anber-şemîm oldı sabâ  

  Gülzâra gelse gâlibâ urmaz Hutenden nâfe dem” (G318/4) 

 

“Gelüp miskînlik itdi hâl-i yâre 

Hatâdan nâfe-i müşgîn-i âhû”(G398/7) 

 

“Cihân enfâs-ı müşgînüñle toldı 

Saña Hakdan ‘atâdur Bâkıyâ bu”(G398/10) 

 

“Cihân pür-bûy-ı müşg-i nâfe-i Çîn 

Hamel burcında seyr eyler gazâle” (G456/4) 

 

“Hâlüñ haberleriyle mu’attar kılur nesîm 

Deşt-i Hutende nâfe-i misküñ dimâgını” (G487/5) 

 

“Bûy-ı ‘aşk ile sarıldum nâfe gibi posta 

Bir kılına asmadı ol kâkül-i pür-ham beni”(G536/2) 

 



  

103 

 

Yukarıdaki beyitte kendi ustalığının Allah’tan geldiğini söyleyen şair, etrafı 

nefesiyle misk kokuttuğunu söyler.“Hatâ sözcüğüyle Çîn ülkesi kastedilmiştir. Misk 

şekli itibariyle bene benzer. Âşık da yukarıdaki beyitte sevgilinin benini kıskanan bir 

misk tasvir etmiştir. 

Nefhâ 

 

“Nefha-i müşgîn-nesîm-i hulkı tutdı ‘ âlemi  

 Her tarafdan şimdi bûy-ı ‘ ûd u ‘ anberdür gelen”(G4/3) 

 

   “Nefha-i ‘ anber tutar zülfi hamından ‘ âlemi  

   Kanda gitse iki yanında iki micmer bile” (K10/2) 

 

“Dâne hat jâle nukat nefha-i müşgîn ma’nâ  

Yazdı levh-i çemene bir gazel-i ter sünbül”(K30/24) 

 

“İrdi nesîm nefha-i ‘ anber-şemîm ile 

  Etrâf-ı bâg u râg pûr oldı nesîm ile” (G403/1) 

 

Hoş koku ile tatlı esinti anlamına gelen nefhâ sözcüğü 4 beyitte kullanılmıştır. 

“Sümbül taneleri yaziya, sümbül üzerindeki çig taneleri noktala ra, misk koku 

manaya benzetilip sümbül çiçegi, siirlerini çimen sayfasina yazan bir sair olarak 

kisilestirmistir. Beyitteki “müsgün” kelimesinin siyah; ter kelimesinin de islak 

anlamlari diger kelimelerle ilgili oldugu için ihami tenâsüblüdür. Hat, nukat, yazmak, 

levh ve gazel kelimeleri yaziyla iliskili olduklarindan aralarinda tenâsüb vardir. 

Burada yazıyla iliskili olarak müsgün kelimesinin kullanilmis olmasi hattatlarin 

mürekkeplerin içine koku verici maddeler katmalarindandir.”72 

 

Mu’attar 

 

“Zamân-ı kitâbetde kilk ü mürekkeb 

Elinde olur var ise ‘ ûd u ‘ anber”(K3/18) 

 

“Bûy-ı hulkuñla güzâr eylemese bâga nesîm 

İdemez halk dimâgını mu’attar sünbül”(K24/22) 

 

“Dehri enfâsuñ mu’attar kıldı ey Bâkî yine 

Tîb-i hâtır virdi beñzer ol hıtâb-ı müstetâb”(G18/6) 

 

Yukarıdaki beyit gazelin son bölümünden alınmıştır. Klasik edebiyatta verilen 

eserlerde “Ey” gibi nidalarla şairler kendilerine seslenirler. Kendine seslenen Bâkî 

yukarıdaki beyitte kendi şiirlerinin etrafa güzellik saçtığını ifade eder. 

                                                 

72 İsmail Soyyiğit, Bâkî’nin Kasidelerinde Edebi Tasvirler, İstanbul Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsi Eski Türk Edebiyatı Yüksek Lisans Tezi, İstanbul-2006,s.77. 



  

104 

 

 

“Bâkıyâ kılsun mu’attar bezm-i âfâkı nesîm 

Pâdişâhuñ micmer-i ‘adlinde sandal yakdılar” (G117/5) 

 

“Ehl-i diller şiken-i zülfüñe şebbû didiler  

‘Âlemi kıldı mu’attar nice şeb bu didiler” (G184/1) 

 

Sevgilinin siyah saçları gece açan şebboy çiçeğiyle ilişkilendirilmiştir. Geceleri 

açan çiçek hoş kokularla geceyi kokutur. 

“Mu’ attar zülf ü hâlüñ seyr idenler ey gözi âhû 

Dimişlerdür hakîkat misk odur ‘ âlemde ‘ anber bu” (G402/2) 

 

 “İrdi bahâr müjde-i vasl-ı nigâr ile 

 ‘Âlem mu’attar oldı nesîm-i bahâr ile”(G416/1) 

 

“Hâlüñ haberleriyle mu’attar kılur nesîm  

Deşt-i Hutende nâfe-i misküñ dimâgını” (G487/5) 

 

“Mu’attâr kıldı âfâkı nesîm-i bâd-ı nev-rûzî 

Fürûzân oldı hûrşîdüñ çerâg-ı ‘âlem-efrûzı”(G530/1) 

 

Baharın geldiğini Nevruz rüzgârıyla anlatan şair yukarıdaki beyitte baharın 

gelmesiyle çiçeklerin açtığını ve etrafı hoş kokularla doldurduğun aktarmıştır. İki 

beyitte de baharın gelişi aktarılır. Birinci beyitte hüsn-i ta’lil kullanan şair baharın 

gelişini sevgiliye bağlamaktadır. Bahar, kişileştirilmiştir. 

“Bûy-ı ‘aşk ile sarıldum nâfe gibi posta  

Bir kılına asmadı ol kâkül-i pür-ham beni”(G536/2) 

 

Yukarıdaki beyitte kendini nâfe kesesi gibi düşünen şair aşk kokusuyla 

sevgilinin saçlarına nail olabilmek için kendini keseye benzetse de sevgilinin değerini 

kazanamaz. 

Sandal 

 

“Bâkıyâ kılsun mu’attar bezm-i âfâkı nesîm  

Pâdişâhuñ micmer-i ‘adlinde sandal yakdılar” (G117/5) 

 

Kanuni Sultan Süleyman bir dönem eğlence ve içkiyi yasaklamıştır. Bu durum 

da Bâkî’nin kalemine yukarıdaki gibi yansımıştır.  

“Micmer içinde güzel koku verdiği için genellikle sandal ya da ud ağacı 

yakılmaktadır. Sıradan gibi gözüken bu durum “padişahın adalet micmeri” terkibiyle 

birden bire değişmektedir. Bu terkiple beraber beyit akıllara Kanunî dönemi şarap 



  

105 

 

yasağını ve padişahın verdiği emirle Galata’da bulunan gemileri – ki beyitte yer alan 

sandaldan kasıt budur- yaktırması olayını getirmektedir.”73 

 

Itr 

 

Bâkî divânında “ıtr” güzel koku anlamına gelen sözcüğe iki beyitte de “ıtr-sâ” 

olarak karşımıza çıkmıştır. “-sâ” ekinin ezici anlamını vermiştir.  

“Her gûşesinde micmere-gerdân nesîm-i subh 

Her suffesinde bâd-ı sehergâh ‘ıtr-sâ” (G4/6) 

 

“Micmer-i gülde nesîm-i subhgâhî ‘ûd-sûz  

Safha-i gül-zârda bâd-ı bahârî ‘ıtr-sâ” (G8/4) 

 

“Seher rüzgârı topladığı çiçek kokularını estiği yerlere götürdüğünden ıtır 

eziciye, sabah rüzgârı da yine aynı sebeple micmer dolaştırıcıya benzetilmiştir. 

Muhtemelen padişah yahut bir devlet büyüğünün sarayı için kaleme alınan gazelin 

beytinde, sarayın her köşesinde sabah rüzgârı micmer dolaştırıcı, her sofasında seher 

rüzgârı ıtır ezicidir.”74 

Diğer beyitte ise ıtır, gül buhurdanlığında sabah rüzgârı ıtırı ezen olarak 

düşünülmüştür. 

    Ûd 

 

“Zamân-ı kitâbetde kilk ü mürekkeb 

    Elinde olur var ise ‘ ûd u ‘ anber”(K3/18) 

 

“Nefha-i müşgîn-nesîm-i hulkı tutdı ‘ âlemi  

    Her tarafdan şimdi bûy-ı ‘ ûd u ‘ anberdür gelen”(G4/3) 

 

“Micmer-i gülde nesîm-i subhgâhî ‘ûd-sûz  

  Safha-i gül-zârda bâd-ı bahârî ‘ıtr-sâ” (G8/4) 

 

  “Micmer-i zerrîn-i mihri çarh gerdân eyledi  

  ‘ Ûd u ‘ anber kıymetin bûy-ı gül erzân eyledi” (K7/1) 

 

“Nâmuñ âfaka salar nefha-i ‘ ûd u ‘ anber  

  Meclis-i devletüñe olalı micmer hâtem”(K19/31) 

 

   “Dem-â-dem sîm ü zer micmer kılur ol turraya hem-ser 

                                                 

73  Savaşkan Cem Bahadır,(2013) “Şarap Yasağının XVI Divânlarındaki İzleri ve Kanuni 

Sultan Süleyman Dönemi Sarap Yasağı”, Karadeniz Teknik Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü,5, 

s.93. 

http://acikerisim.ktu.edu.tr/jspui/handle/123456789/164 Erişim Tarihi: 05.09.2019 
74 Esma Şahin, Bâkî Divânına Göre 16. Yüzyıl Osmanlı Toplum Hayatı, İstanbul Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsi Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı, Doktora Tezi, İstanbul-

2011,s.94. 

http://acikerisim.ktu.edu.tr/jspui/handle/123456789/164


  

106 

 

    Duhân-ı ‘ ûd u ‘ anberden kemend-i zülf-i müşgâsâ”(K27/8) 

 

   “Görüp bezmüñde sûzum hâl-i ruhsâruñ firâkıyla  

    Tutışdı odlara yandı benüm'çün ûd u micmer hem”(G343/3) 

 

 Yukarıdaki beyitte sevgilinin yanağının güzelliğini gören âşık, perperişan 

olmuştur. Âşığın halini gören Öd, buhurdanlıkta yanan ateş haline bürünmüştür. 

“Öd ve amber gibi güzel kokulu maddeler pahalı olduklarından dolayı değerli 

olmayı temsil ederler. Felek, güneşin altın micmerini döndürünce, yani bahar gelince, 

gül kokusu öd ve amberin kıymetini düşürmüştür. Artık etrafa yayılan güzel gül 

kokularından insanlar öd ve ambere rağbet etmemektedirler.”75 

 

Yasemin-Yasemen 

 

“Ol kâmet üzre zülf-i semen-bûya beñzedi  

Şol yâsemen ki serv-i hırâmâne sarmaşur”(G47/7) 

 

“‘Ârız-ı gül-gûnuñuñ dâ’im hat-ı fermânına  

Hâh u nâ-hâh eyler ol zülf-i semen-bû ser-fürû”(G399/2) 

 

Sevgili Klasik edebiyatta uzun boyuyla ve saçlarının yasemin gibi güzel 

kokmasıyla bilinir. Yukarıdaki beyitte sevgilinin yanağı gül rengindedir ve saçları 

yasemin kokusuna sahiptir. Yasemin çiçeği kokusu itibariyle beyitlerde kullanılmıştır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 

75Esma Şahin, Bâkî Divânına Göre 16. Yüzyıl Osmanlı Toplum Hayatı, İstanbul Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsi Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı, Doktora Tezi, İstanbul-

2011,s.734. 



  

107 

 

4. BÖLÜM 

 

ŞEYHÜLİSLÂM YÂHYÂ 

 

4.1Hayatı-Edebî Kişiliği 

 

Şeyhülislam Bayramzâde Efendi’nin oğlu olarak bilinen Yahyâ Efendi 

İstanbul’da dünyaya gelmiştir. Annesinin adı Rukiye’dir. Doğum tarihi 1552 ve 1561 

yılları olarak verilmiş olup kesin bilgiye ulaşılamamıştır.  

“Çağdaşı kaynakların ifadeleri dikkate alındığında doğum tarihi olarak 

969/1561'in doğruya daha yakın olduğunu söylemek mümkündür. Kültürlü bir ailenin 

çocuğu olan Yahyâ, ilk eğitimini aynı zamanda şair olan babasından almış, 

Abdülcebbârzâde Derviş Mehmed Efendi gibi devrin meşhur ilim adamlarının yanında 

iyi bir tahsil hayatından sonra Ma’lûlzâde Seyyid Mehmed Efendi’nin şeyhülislâmlığı 

zamanında 988/1580’de mülazemetini tamamlamıştır.”76 

 

Hem devlet adamı hem şair olan Şeyhülislâm Yahyâ,  “27 yaşında iken 

İstanbul'da ilmiyye meslekine intisap etmiş ve Atik Ali Paşa, Haseki Sultan, Sahıp, 

Şehzade müderrisliklerinde bulunmuşdur. Üsküdar'­daki Valide müderrisliğinden 

sonra Şam, Mısır, Bursa, Edirne, İstanbul kadısı olmuş; Rumeli Kadıaskerliği yapmış 

ve nihayet şeyhülislâmlık mevkiine getrilmiştir."77  

 

Birkaç kez bulunduğu şeyhülislamlıktan uzakaştırılmasına rağmen ölümüne 

kadar bu mesleği sürdürümüştür. Padişahlarla beraber seferlere katılan şair, padişahlar 

tarafından ilgi ve iltifat görüp kıvrak zekâsı ve güzel karakteriyle halk tarafından da 

sevilmiştir. Şair genel olarak gazelleriyle kendinden söz ettirir. İstanbul Türkçesi’ni 

başarıyla uygulamış, dönemin iyi şairi olabilmiştir. Rint şair döneminden sonra da 

kendinden söz ettirmeyi başarmıştır.   

Şeyhülislam Yahyâ’nın düzgün bir üslubu ve dili olduğu bilinmektedir.  

 

 “Şiiri, ölçülü bir lirizm içinde ve bu lirizmi gölgelemeksizin nükte ile 

birleştirmekte üstaddır. İçinde doğduğu asrın büyük şairi Bâkî'yi XVIII. asrın zarif 

şairi Nedîm'e bağlayan bir sanatı vardır: Bâkî’deki şekil ve söyleyiş mükemmelliği ve 

dış musıkisi bakımından tesirli sanat üslubu ile Nedîm'in şuh ve zarif söyleyişleri 

Yahya'da yine ölçülü bir şekilde birleşmiş gibidir.” (Banarlı,1971:663). 

                                                 

76  Hasan Kavruk, , “Şeyhülsilam Yahya”, Türk Edebiyatı İsimler Sözlüğü, Erişim 

Tarihi:25.11.2020  

http://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/seyhulislam-yahya 
77 Nihad Sami Banarlı, Resimli Türk Edebiyatı Tarihi, Meb Yayınları, İstanbul 1971, s.661. 



  

108 

 

 

“Şeyhülislâm Yahya, dinî bir eğitim almasına ve medrese İslam’ının kuralcı, 

şekilci anlayışı içinde yetişmesine rağmen içinde bulunduğu zihinsel ve sosyal 

dünyanın estetik değerlerinden hakkıyla istifade etmesini bilmiş bir şairdir.”78 

 

 Divânında çoğunlukla gazel nazım türünü tercih eden şair divânında naat 

dışında din konulu şiirlere yer vermemiştir. Şeyhülislâm Yahya, mey, meyhâne gibi 

serbest şiirler söylemiş şeyhülislâmlığından dolayı dikkat çekmiş döneminde yaşamış 

birçok insan tarafından bu durum eleştirilmiştir.   

  Mahallileşme akımının unsularının kullanan şair dili ve ifadesi yönüyle 

sadeleşmeye yer vermiştir. Şiirlerine bakıldığında anlaşılması güç ağır tamlamalar 

değil de Necâtî, Bâkî gibi sade ve içten bir dili olduğu görülmektedir. 

“Toplamda on bir eseri bulunan divân şairinin eserleri şunlardır:  “Divân, 

Manzûme-i Avâmil, Risâle fî-Beyâni İstimâ’i’l-Kur’ân, Fetevâ, Şerhü Câmi’d’Dürer, 

Mir’âtü’l-Akâ’id, Hâşiye âlâ-Şerhi’l-İzâh, Nigâristan Tercümesi, Kasîde-i Bürde 

Tahmisi, Ferâiz Manzûmesi Şerhi, Arapça ve Farsça Şiirler”79 

 

Osmanlı İmparatorluğu’nun zirve döneminde dünyaya gelmiş olan şair bilim 

adamlığı konusunda da kendisinden bahsettirmiştir. 

“Herkes tarafından sevilen zarif, rind-meşreb, şakacı ve mütevâzı bir kişiliğe 

sahip olup devlet işlerinde fikir ve görüşlerinden yararlanılmıştır. Şeyhülislâm Yahyâ 

1644 yılında ölmüştür.”80 

  

 Şeyhülislâm Yahya’nın divânında koku kavramlarının sayısal olarak dağılımı 

şu şekildedir: ‘Abîr:2, amber:21, bû, bûy:29, kâfur:1,misk-müşg-müşgîn:30, 

nâfe:1,nefha:3, şemîm:1, şemme:2, râyiha:1, reyhan:1, gâliye:3, mu’attar:1. 

Şair divânında sözcükleri kullanırken hem şeyhülislâmlığının verdiği ağırlığı 

hem Arap ve Fars edebiyatına yetkinliği kolayca anlaşılmaktadır. Sözcükleri seçerken 

titiz davrandığını sözcüklerin birbirleriyle uyumlarını ustalıkla işlediğini 

görülmektedir. Nükteli bir uslüba sahip olan şair zengin hayal dünyasını eserlerinde 

göstermiştir. Eserinde Halep, Çin gibi yer adlarını kullanmıştır. Bâkî ile karşılaştıracak 

                                                 

78 Hakan Yekbaş, (2009). “Mahallileşme ve Şeyhülislâm Yahya”, Turkish Studies 

International Periodical For the Languages, Literature and History of Turkish or 

Turkıc,4/5,s.334. 
79 Hamdi Birgören, “Şeyhülislâm Yahya Şair ve Şiir Anlayışı”Kesit Akademi Dergisi, 2/6, 

Aralık 2016, s.313. 
80  H.Dilek Batislâm, (2009). “Şehir Şiirleri ve Şeyhülislâm Yahya’nın Edirne Gazelleri”. 

Atatürk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, Özel Sayısı, s.39. 



  

109 

 

olursak Şeyhülsilâm Yahya, Sakiname adlı eserinde dönemin tepkisini çekmemek 

adına dinî muhtevalara yer vermiştir.  

4.1 Eserleri 

 

Divân:  Bu çalışmada 1 Na’t,1Sâkî-nâme, 450 gazel, 27 Tarihler ve Kıt’alar, 4 

Rubai, 16 Nazm, 1 Müfret tespit edilmiştir. İlk olarak eser 1916 yılında İbn’ül Emin 

Mahmut Kemal İnal tarafından neşredilmiştir. Divânın birden çok nüshası bulunur.  

Abdullah Eren doktora tezi çalışmasında Şeyhülislam Yahyâ Divânı’nın 

Tahlili adlı doktora tezinde şairin divânında tekdüzelik bulunmadığını kendini ifade 

etmede akıcı ve doğal davrandığını şiirinde dilinin renkli olduğunu ve kelime 

seçimlerinde ihtimamlı davrandığını bildirir.(Eren,2004:25) 

Kaside-i Bürde Tahmisi: Ḳaṣîdetü’l-bürde’ye yapılan tahmîslerin sayısı da 

altmış81 dolaylarındadır.  

 

Şeyhülislam Yahyâ’dabu kasideye tahmiste bulunmuştur. 

 

Nigâristan Çevirisi: Şeyhülislam Yahyâ, Kemalpaşazade’nin Nigaristan adlı 

naziresini çevirmiştir. Çimen Özçam 1999’da doktora çalışması yapmıştır.  

Fetavây-ı Yahya: Yahya Efendi’nin şeyhülislamlığı sırasında verdiği 

fetvalarını içeren eseri Bursalı Mehmet Efendi bir araya getirmiştir.  

Sâkî-nâme: Divânında yer alan bu bölüm 77 beyitten meydana getirilmiştir. 

Mesnevi nazım biçimindedir. Bu bölümde dinî muhtevalar bulunmaktadır.  

‘Abîr 

 

“Bu kadar dilleri mecrûh u perîşân itme 

Degme ey şâne o gîsû-yı `abîr-efşâne”(G354/2) 

 

“Abîr-i hâk-i pâyın sakınur bir katre yaş dökmez 

O âşık kim ayagun tozına bir kez yüzin sürdi” (G416/2) 

 

Abîr, hoş koku anlamına gelmektedir. Şeyhülislâm Yahya, divânıda “abîr” 

kelimesinin karşılığı ise iki beyitte görülmektedir. İlk beyitte sevgilinin saçları kokuyu 

                                                 

81 https://islamansiklopedisi.org.tr/kasidetul-burde--busiri Erişim Tarihi:01.08.2021. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/kasidetul-burde--busiri


  

110 

 

dağıtmada araç olarak kulanılmışken ikinci beyitte sevgilinin ayağının geçtiği toprağın 

güzel kokmasından bahsedilmektedir.  

  

Amber  

 

“Yaydı bûy-ı sünbüli gülzâra bâd-ı nev-bahâr 

Nev-arûs-ı vakt zülfün anber-efşân eyledi” (K1/6) 

 

“Rûy-ı zîbâsında dil-dârun ki müşgîn mû biter 

Benzer ol gülzâra etrâfında anber bû biter” (G71/1) 

 

Yukarıdaki kaside Sultan Murat Han’a sunulmuştur. Bahar vaktinde toprak 

canlanır ve şair bu durumu yukarıdaki beyitte sevgilinin saçlarını amber kokusu 

dağıtmasına bağlamıştır. Sevgilinin güzel yüzü amber bahçesi gibi güzel kokmaktadır. 

Bahçenin sahibi güller bile bu güzel kokunun yanına erişemez. Her şeyin üstünde olan 

sevgili, değerli koku maddelerinin de en üstündedir. 

“Süveydâ-yı dil ol gîsû-yı anber-sâya düşmişdür 

Hayâl-i hâl-i müşgînünle bir sevdâya düşmişdür”(G124/1) 

 

Sevgilinin saçları rengi ve kokusu itibariyle ambere benzetilir. Sevgilinin misk 

kokan beni, âşığın hayalini süsler. “Sevda” sözcüğü aynı zamanda siyah anlamına gelir 

ve yukarıdaki beyitte şair kalpteki siyah noktayı(nokta-i süveyda) söyleyerek gönlünü 

sevgilinin siyah saçlarına kaptırdığını dile getirir.  

“Muhakkak kim senün sevdâ-yı hâl-i `anberînündür 

O yazu kim cebîn-i âşık-ı nâlâna yazmışlar”(G129/4) 

 

 Yukarıdaki beyitte şair, kaderinde sevgilinin sevdasının var olduğunu ve 

amber kokulu benin âşığı inlettiğinden bahseder. Kavuşamayan âşık üzülmekte ve 

inlemektedir. Kader kavramını direkt vermese de hatırlatan(telmih) âşık, kaderinde 

olmayan sevgiliyi sevmektedir.  

“Rûy-ı dil-ber al kâgaz `anberîn mû anda hat 

Sâyesi müjgânınun i`râb benlerdür nukat”(G166/1)  

 

Yukarıdaki beyitte benzetmelerin neredeyse en farklısına rastlanılmıştır. 

Yahya, yukarıdaki beyitte sevgilinin yüzünü kırmızı kâğıda benzetirken kırmızı renk 

mutluğu temsil eder; amber kokulu saçları ise siyah çizgiye, kirpiklerinin gölgesi 

düzeltme işaretine, sevgilinin benleri şekli itibariyle noktaya benzetilmiştir. Mazmun 

kalıplarının tenasüp sanatıyla kullanan şair sevgilinin fiziksel görünümünü 

aktarmıştır. Şarap rengi itibariyle kırmızı, sevgilinin dudağı ve yanağı kırmızı ve 



  

111 

 

yukarıdaki beyitte de kırmızı bir yüz ile karşılaşılmaktadır. Eskiden kırmızı kâğıt, 

yüksek zümre tarafından kullanılıp mutluluğu simgelerdi. Sevgilinin yüzünü kırmızı 

kâğıda benzetmesi de bu sebepledir. 

“Revnak-ı hüsnün degül mi anberîn gîsû senün 

Görme bir anunla tekdür sünbül-i hoş-bû senün”(G188/1) 

 

“Kârbân-ı Çine hâcet yok yayıldı `âleme 

  Bûy-ı zülf-i müşgbâr-ı anber-efşânun senün” (G198/3)  

 

Osmanlı Devlet’i Çin ile yaptığı savaşların yanında Çin’le yaptığı ticaretle de 

bilinir. Çin, kokunun anavatanı olduğundan Çin’den gelen kervanda Osmanlı için 

uğrak noktası olacaktır. Yukarıdaki beyite göre Çin’den gelenlere gerek yoktur ki 

sevgilinin saçları kokunun kaynağından bile güzel kokmaktadır. Âşık kokunun 

kaynağıyla sevgilinin saçlarını karşılaştırıp sevgilinin kokusunu daha değerli 

bulmaktadır. Şair teşbih-i tafdil sanatına başvurmuştur.  

“Dil-berâ ruhsâr-ı rengînünde hâl-i `anberîn 

Müşg-i terdür yâ karanfül ikiden hâlî degül”(G222/3) 

 

“Egerçi sâde-rûlar hüsnine ikrârımuz vardur 

Ne mümkin lutfını inkâr hatt-ı anberâsânun”(G203/2) 

 

Sevgilinin yüzündeki ben ve sevgilinin teni eşsiz ve mükemmeldir. Yukarıdaki 

beyitte şair sevgilinin yüzündeki beni halis ambere benzetir. Karışımı olmayan has, 

katıksız maddeler her zaman daha değerlidir. Sevgilinin yüzündeki o küçücük ben 

güzelliğine güzellik katarken âşığı sevgili adına en güzeline sürüklemektedir. 

“Anber hatın ögdüm tama`-ı hâma düşürdüm 

Dil mürgini kurtulmayacak dâma düşürdüm”(G293/1)  

 

Âşık, sevgiliyi sever ve kavuşamaz. Bu durumu da tuzağa düşmek olarak görür. 

Aşkından derbeder olan âşık gönlünü kuş gibi tasvir eder. Sevgilinin saçlarının 

kokusundan ve sevgiliyi tanıdıktan sonra tuzağa düşer.  

“Ol iki zülf-i siyeh-ı `anberîn 

Lâle-i ruhsâra olur iki lâm” (G21/3) 

 

Mim harfi sevgilinin dudağı olarak karşımıza çıkar, sin harfi tırtıkları sebebiyle 

sevgilinin dişlerine benzetilir. Yukarıdaki beyitte sevgilinin amber kokulu saçları 

“lam” harfinin kıvrımıyla saçların kıvrımlarına benzetilmiştir. Koku kavramı saç 

üzerinden verilmiştir. 



  

112 

 

“Kûyuna nice çekilmez âşık-ı bî-çâreler 

Zülf-i anber-bârunun her târı bir kullâb iken”(G271/3) 

 

Yukarıdaki beyitte sevgilinin saçları kıvrımlı oluşuyla çengele benzetilmiştir. 

Klasik edebiyatta âşık; sevgilinin saçlarının büklümlerine kendini asmasıyla bilinir. 

Sevgilinin saçlarına asılan âşık aşkı için canından olur. Yukarıdaki beyitte “sevgiliye 

can vermek, sevgili uğruna canından olmak” vardır.  

   “Hat-ı anber-sirişt-i yâr virsün özge keyfiyyet 

  Mey-i gülfâmı la`l-i nâbı miskiyyü'l-hitâm olsun” (G272/3)  

 

 Âşık; sevgilinin amber kokan tüylerinin mutluluk vermesini isterken gül 

renkli şaraba benzeyen dudaklarının misk kokulu son olmasını ister. Klasik edebiyatta 

sevgilinin dudakları âşığın ulaşamayadığı yerdir ve sonu temsil eder.   

“Irişür câna râhat kûy-ı dil-berden nesîm esse 

Husûsâ çîn-i zülfinden gelüp anber-şemîm esse”(G304/1) 

 

Sevgilinin bulunduğu mahalleye “kûy-ı yâr” denir ve sevgili bu alana hâkimdir. 

Âşık, bu mekândan hiç ayrılmak istemez. Onun olduğu yerde her şey ve her şey 

mükemmeldir. Sevgilinin mahallesinden gelecek olan yel sevgiliden geldiği için 

mübarektir. 

“Tolaşup kâkül-i anber-şiken-i cânâne 

Ne kadar hâtır-ı mahzûna tokandı şâne” (G354/1) 

 

Yukarıdaki beyittte “dokun-”mak sözcüğünde tevriye yapılmıştır. Saç, âşığın 

yüreğine hüzün verir ve dolaşan saçlar tarağa dokunmuştur. Sevgilinin amber renkli 

ve amber kokulu saçları büklüm büklüm olduğundan karışır. Tarak ise sevgilinin 

dolaşan saçlarını açmaya araçtır. Âşık ise tarak kadar bile sevgilinin saçlarına 

erişemez. Âşık, tarağı sevgiliye ulaşıyor olmasından dolayı kıskanır hale gelir.  

 

“Zülfün kokusı müşg olup nâf-ı Haleb'de 

  Ragbet mi kodı `anbere eknâf-ı Haleb'de”(G379/1) 

 

Halep, konumu açısından kervansarayların uğramak zorunda olduğu ticaret 

şehridir. Hem ticaretin hem de güzelliğin şehri olan Halep divânlarda çokça yer 

almıştır. Yukarıdaki beyitte de Halep şehrinin güzelliği sevgilinin saçlarının 



  

113 

 

kokusunun yanında bir hiç kalmıştır. Yukarıdaki beyitte sevgilinin saçlarının kokusu 

Halep şehrinin ortasında misk gibi güzel kokmuştur.  

  “Bahâr gülşeni benzetdi lâle vü gül ile 

   Cevân-ı lâle-had-i `anberin-külâlemüze” (G382/3) 

 

   “Nola âşüfte-dil Yahyâ girerse hâlden hâle 

  O mâhun zülfi çevgân hâl-i `anber-bûyı gûy oldı”(G447/5) 

 

“Gûy u çevgân, divân şiirinde adından en fazla bahsedilen oyunlardan biridir. 

Şairler, genellikle sevgilinin yüzü ve güzelliğini çevgân oyununun oynandığı meydana; 

yüzündeki benleri, çene çukurunu; âşıkların gönlünü, canını veya başını da topa 

benzetirler. Sevgilinin saçları ve kâkülü ise şekil itibariyle çevgâna benzetilir.”82  

 

Divân şairleri daha önce kullanılmamış benzetmeleri ilk defa kendileri 

kullanmak isterler. Koku kavramı yukarıdaki beyitte ben üzerinden verilmiştir.  

“Reşk ider âdem fitîl-i şem`-i bezmün hâline 

Subha dek `anber yakar her şeb bürinür şâlına”(Müf/13) 

 

“Leb-i yâre tolaşmagı hatt-ı hodgamdan gördük 

Ayâga düşmek ol zülf-i mu`anberfâmdan gördük”(Müf/46) 

 

Mum, şekli itibariyle ayakta duran âşığa benzetilir ve âşık kendini mum gibi 

düşünür. Yandıkça yüreğinin eridiği ve âşığın fenafillaha ulaştığı bilinir. Şair “şalına 

bürünmek” fiiliyle sevdiğini her akşam düşündüğünü anlatır. Halk ağzıya karşlaşılan 

yukarıdaki beyitlerde sevgilinin ayva tüylerinin kişileştirilerek kendini beğenmiş 

kibirli olarak resmedilmiştir. “Ayağa düşmek” ise güçsüz kalmak anlamındadır. Âşık, 

sevgilinin güzel kokulu saçları sebebiyle güçten düşer. Mahalllî ögelerin çokça 

bulunduğu bir beyittir. 

 

Bû-Bûy 

 

“Yaydı bûy-ı sünbüli gülzâra bâd-ı nev-bahâr 

Nev-arûs-ı vakt zülfün anber-efşân eyledi”(K1/6) 

 

“Safâ-bahş olmada gülzârdan mey-hâne eksük mi 

Kalur mı bûy-ı gülden bâg-bâna nükhet-i sahbâ”(K6/2) 

 

                                                 

82  Yunus Kaplan, Yakup Poyraz.“Divân Şiirine Kaynaklık Etmesi Bakımından Oyunlar” 

.Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi Klâsik Türk Edebiyatının Kaynaklarıı Özel 

Sayısı,3/15,s.156. 



  

114 

 

İstifham sanatının kullanıldığı yukarıdaki beyitte bahar geldiğinde eğlence 

meclisinin eksik olmayacağından bahsedilir. Şair gülün olduğu yerde başka kokuların 

isminin bile okunmayacağını söyler. Yukarıdaki beyite göre gül diğer çiçeklerin 

şahıdır. 

“Şeb ki ala zülfinün bûyını Yahyâ meşâm 

Ol gîce bir kâkül-i gâliye-gûndur bana”(G8/5) 

 

Sevgilinin siyah saçları hem âşığın gecesi hem de burnuna gelen güzel 

kokudur. Siyah renk diğer beyitler de bu zamana kadar hep amber olarak verilmişken 

yukarıdaki beyitte “gâliye-gûn” olarak belirtilmiştir. “Gâliye” amber ve misk gibi 

maddelerin ezilip karıştırılmasıyla oluşan macundur. Gâliyedeki siyah renk sevgilinin 

kâhkülüdür. 

“Vasf-ı hatt-ı yâr Yahyâ şöyle te'sîr eylemiş 

Hâme reftâr eyledükçe geldi bûy-ı müşg-i nâb”(G21/5) 

 

Kalem, sevgiliden bahsedince güzel kokularla etrafı donatmıştır. Âşığın 

aklında sevgili, güzel kokularıyla kalmıştır. Mübalağa sanatını kullanan şair kalemi 

koku verebilecek bir madde somutlaştırmıştır.  

“Senün bûy-ı dil-âvîzünle bahse eylemez cür`et 

Bahûr-ı Meryemün ey gonce-fem gûşı burulmuşdur”(G80/3) 

 

 “Âşık sevgilinin güzel kokusunu Hz. Meryem’in tütsüsü ile kıyaslar. Meryem 

tütsüsü bir tür çiçektir. Meryem’in Hz. İsa’yı doğururken, elini yanında bulunan çiçeğe 

attığı ve çiçeğin el şeklini alarak, doğumu kolaylaştırdığına inanılır. Bu sıra bu bitki 

de bir koku yayar. Sevgilinin saçlarının kokusu da bu bitkinin kokusuna teşbih 

edilmektedir. İşte sevgilinin kokusu bile o bitkinin kokusu ile kıyaslanmamaktadır.”83 

 

“Nice cân virmeyem bûy-ı dil-âvîzine dil-dârun 

Müşerref eyledükçe bezmi tebşîr-i kudûm eyler”(G89/4) 

 

 Âşık yukarıdaki beyitte meclistedir ve sevgilinin geldiğini duydukça mutluluk 

duyar şereflenir. Ortama gelen sevgili kokusunu yayar ve sevgilinin güzel kokusu 

âşığın gönlüne asılmıştır.  

“Bûy-ı gülle `âlemi tatyîb ider Yahyâ sabâ 

Nîtekim hulk-ı kerîm-i pâdişâh-ı kâm-kâr”(G130/5)  

                                                 

83 İsmail Işık, Şeyhülislâm Yahya ve Nef’i Divânlarındaki Gazellerde Sevgiliye Ait Unsurların 

Karşılaştırılması, Afyon Kocatepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Yayımlanmış Yüksek Lisans 

Tezi, Afyonkarahisar-2012,s. 74. 



  

115 

 

 

“İletmişler peyâm-ı bûy-ı zülfün Çîn ü Mâçine 

 Bahâr-ı hattın evsâfını Hindustân'a yazmışlar”(G129/2) 

 

Yukarıdaki beyitte sevgilinin saçlarının kokusu Çin gibi kokunun geldiği 

yerlere bile salınmıştır ve sevgilinin yüzünün hatlarının siyahlığı Hindistan şehrine 

benzetilmiştir. Klasik edebiyatta mazmun olarak düşünüldüğünde saç kokusu gibi 

kavramlar Çin ülkesini hatırlatırken sevgilinin yüzündeki beni, ayva tüyleri ise 

Hindistan’da siyah tenli insanlar yaşadığından Hindistan ülkesini hatırlatır.  

“Mülk-i Çîni itseler temlîk makbûlüm degül 

Bana ancak çîn-i zülf-i müşg-bûyundur garaz”(G167/2) 

 

“Gonceyi vasf eylese Yahyâ dehânundur murâd 

Sünbül-i hoş-bûyı medh eylerse mûyundur garaz”(G167/5) 

 

Yukarıdaki beyitlerde misk kokan saçları, saç-sümbül gonca-ağız 

mazmunularını görülmektedir ve tenasüp sanatının da kullanıldığı yukarıdaki 

beyitlerde koku bağlamında sevgilinin hoş kokulu saçlarından bahsedilmiştir. 

“Revnak-ı hüsnün degül mi anberîn gîsû senün 

Görme bir anunla tekdür sünbül-i hoş-bû senün”(G188/1) 

 

“Kârbân-ı Çine hâcet yok yayıldı `âleme 

Bûy-ı zülf-i müşgbâr-ı anber-efşânun senün” (G198/3) 

 

“Dimâgum alışupdur nükhet-i hûbıyla sahbânun 

Meşâm-ı bülbül-i şeydâya bûyı verd-i ra`nânun” (G203/1) 

  

“Tutdı bezm-i çemeni bûy-ı buhûr-ı Meryem 

Hıdmetin itdi edâ micmere gerdân-ı nesîm” (G236/2) 

 

“Dil-i Yahyâ gibi gîsûna nesîm âşüfte 

Sünbül-i kâkül-i hoş-bûy perîşân-ı nesîm”(G236/5) 

 

Şeyhülislam Yahyâ da Meryemana çiçeğini divânında koku bağlamında şu 

şekilde kullanmıştır: Şair, mecliste Meryemana çiçeğinin varlığından ve etrafa güzel 

koku yaydığından bahseder. Âşığın gönlü sevgilinin saçlarına ve kâhkülüne rüzgâr 

gibi meftun olmuştur. Esen rüzgâr sevgilinin saçlarının kokusunun güzelliğinin 

farkındadır ve sevgilinin saçlarında estiğini bilmektedir.   

“Sen`âlemünde ol ko ne dirse disün rakîb 

Gülden alur mı bûyı kaçan zahm-ı hârdan” (G254/4) 



  

116 

 

 

Yukarıdaki beyitte Bâkî divanı için açıklanan beyitlerde ilk defa bir rakibin 

varlığından söz edilmiştir. Klasik edebiyatta sevgiliyi seven âşığın yanında bir de rakip 

vardır. Kendi kendine söylenen âşık derdini dile getirmiş olmanın hüznündedir. 

Kokunun kaynağını(sevgiliyi) aramaktadır.  

“Mest-i aşk oldunsa Yahyâveş açılma kimseye 

Şahne-i devrân sakın bûy-ı dehânun tuymasun”(G257/5) 

 

“Iletdün bûy-ı zülfin nâfenün bagrını hûn itdün 

O miskîni çıkardun ey sabâ âhir diyarından” (G281/4) 

 

Kokuya araç olarak kullanan rüzgâr sevgilinin saçını iletince kokunun 

bulunduğu keseyi kanla doldururken âşığı da bulunduğu yerden çıkarmıştır. Kokunun 

kesesinin içi koyu renktedir. Şair yukarıdaki beyitte bu koyuluğu sevdiğine 

ulaşamayan âşığın kanlı ciğerine benzetmiştir.  

“Mu`attar kıl meşâmum bûy-ı zülf-i müşgbârunla 

Münevver eyle cismüm mihr-i rûy-ı tâb-dârunla”(G310/1) 

 

“Gül ruhun bûyın sabâdan aldı âb-ı Edrene 

Ben de bildüm ki olur erzân gül-âb-ı Edrene” (G311/1) 

 

Günümüz valisi zamanının kadısı olan Şeyhülislâm Yahya döneminde devlet 

adamı olmakla beraber bir de divân şairiymiş. Edirne de şairin kadılık yaptığı 

şehirlerden biridir. Haliyle eserlerine devlet adamlığını da yansıttığını görülen 

beyitlerde Edirne’nin suyunun kokulu olmasını sevgiliye bağlamıştır. Koku kavramı 

sevgilinin yanağıyla beraber verilirken rüzgâr araç olarak kullanılmıştır. 

“Birbirine uymuş eshâb-ı cemâl-i dil-rübâ 

Kâkül-i hoş-bûyı miski çeşm ü ebrûlar siyâh” (G312/3) 

 

Sevgilinin güzellikleri(kaş, göz, burun vb.) birbirleriyle uyum içindeyken 

kaşlarının ve gözlerinin siyahlığı bu uyuma yardımcıdır. Koku kavramı yukarıdaki 

beyitte kâhkül üzerinden verilmiştir. 

“Bûy-ı vefâ tuymazdı dil ol hatt-ı müşgîn olmasa 

Gülzârdan olmaz safâ seyr-i reyâhîn olmasa”(G318/1) 

 

“Çemende bülbülün feryâdına bâ`is nedür bildüm 

Meşâm-ı câna gülden irdi Yahyâ bûy-ı cânâne”(G333/5) 

 



  

117 

 

Âşık için sevgili, âşığı görmediği gönlüne almadığı için vefasızdır. Yukarıdaki 

beyitte sevgilinin misk kokulu ayva tüyleri sevgilinin vefalı olmasını sağlamıştır. 

Bülbül, güle aşkıyla Klasik şiirde işlenir ve güle ulaşamayan bülbül feryat eder. Âşık 

bülbülün ilacının gül, kendisinin ilacı ise sevgilinin kokusu olduğu bilmektedir.  

“Sabâ bir şemmesin neşr itmemişdür sünbülistâna 

O bûy-ı cân-fezâdan kim konulmış çîn-i perçemde” (G337/2)  

 

“Benümledür dir imiş buy zülf-i cânâne 

Haber nesîmdedür müjde sünbülistâne” (G356/1) 

 

Sümbül-saç mazmunu gördüğümüz yukarıdaki beyitlerde âşık sevgilinin 

saçlarını sümbüle benzetirken sevgilinin saçlarının güzel kokusundan bahsetmiştir. 

Sevgilinin saçları kıvrımları ve kokusundan dolayı sümbül çiçeğine benzetilir.  

“Yâ dâmenünün yâ ser-i zülfün eseridür 

Bu bûy-ı dil-âvîz ki var hâk-i rehünde” (G357/3)  

 

“Sabâ bûy-ı güli neşr itse yine sahn-ı gülşende 

Yine her goncenün râz-ı derûnı âşikâr olsa” (G361/2) 

 

Yukarıdaki beyitte goncanın kalbinin sırrı aşığın gönlündeki aşktır. Baharın 

gelişiyle etrafa yayıla kokularla şairin baharı özlediği de anlaşılmaktadır.  

“Cân râh-ı mahabbetde bir bûy-ı safâ aldı 

Ol râyihâdan buldum ben hâne-i hammârı” (G413/3) 

 

Sevgilinin aldığı kokuda mutluluk varken âşığa meyhane yolları düşer. Âşık 

sevgiyi ararken sevgili mutluluk, âşık ise meyhaneyi bulur. Sevdiğine kavuşamayan 

âşık anca oradadır.   

“Nesîm-i nev-bahârî de haberdâr gibi zülfinden  

Mu`attar kıldı âfâkı sehergeh müşg-bûy oldı” (G447/2)  

 

Gâliye 

 

“Hüsn kim gâliye vü gâzeden imdâd ister  

Istemez dil anı bir hüsn-i Hudâ-dâd ister” (G85/1) 

 

“Hüsn âlemde Hudâ-dâd gerekdür Yahyâ  

 Ne kadar `âlem ola gâliye vü gâze ile” (G316/5) 

 

Sevgilinin yanağı kırmızı renktedir. Sevgilinin yanakları sonradan yapılan 

günümüzde de kullanılan allıkla değil Allah’ın verdiği güzellikle kırmızılıktadır. 



  

118 

 

Galiye ile yüze sürülen misk ve amber kokulu macunla güzellik sağlanırken âşık, 

sevgilinin bu güzelliğine Âllah’ın vergisi demektedir.  

Kâfûr 

 

“Bezme virdi şem`-i kâfûrî gibi nûr-i ziyâ  

 Sâ`id-i sîmîn-i sâkî câm-ı zerrîn-i şarâb” (G19/3) 

 

Kâfur: Hekimlikte kullanıldığı bilinen beyaz ve hoş kokuya sahip maddedir.  

“Leff ü neşr ilgisiyle şem´-i kâfurun amber kokusu yaydığı sonucu 

anlaşılmaktadır. Kâfurla ilgili bazı beyitlerde amber kokusunun yer alması, eğer bu 

estetik kaygılarla dile getirilmiş bir imge değilse, kâfura amber kokusu katıldığını akla 

getirmektedir.”84  

  

Misk-Müşg-Müşgîn  

 

“Vasf-ı hatt-ı yâr Yahyâ şöyle te'sîr eylemiş 

Hâme reftâr eyledükçe geldi bûy-ı müşg-i nâb”(G21/5) 

 

“Süveydâ-yı dil ol gîsû-yı anber-sâya düşmişdür 

Hayâl-i hâl-i müşgînünle bir sevdâya düşmişdür”(G124/1) 

 

“Mülk-i Çîni itseler temlîk makbûlüm degül 

Bana ancak çîn-i zülf-i müşg-bûyundur garaz”(G167/2) 

 

“Arız-ı zîbâna virmiş hatt-ı müşgînün şeref 

Âşık-ı miskînün ârâmı oldı ber-taraf”(G172/1) 

 

“Kârbân-ı Çine hâcet yok yayıldı `âleme 

Bûy-ı zülf-i müşgbâr-ı anber-efşânun senün” (G198/3) 

 

“Dil-berâ ruhsâr-ı rengînünde hâl-i `anberîn 

Müşg-i terdür yâ karanfül ikiden hâlî degül”(G222/3)  

 

 Yukarıdaki beyitlerde sevgiliye seslenen âşık amber kokulu beninin amber 

renginde ve taze misk kokusunda olduğunu aktarır. Ezilmemiş ham misk sevgilinin 

körpe olduğunu akla getirir.  

   “Hat-ı anber-sirişt-i yâr virsün özge keyfiyyet 

   Mey-i gülfâmı la`l-i nâbı miskiyyü'l-hitâm olsun” (G272/3) 

 

   “Mu`attar kıl meşâmum bûy-ı zülf-i müşgbârunla 

                                                 

84 Osman Kufacı,“Divân Şiirinin Estetik Dünyasında Şem-i Kâfûr(Kâfurdan Mum)”,Atatürk 

Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi,0/67,s. 201. 



  

119 

 

    Münevver eyle cismüm mihr-i rûy-ı tâb-dârunla”(G310/1) 

 

“Birbirine uymuş eshâb-ı cemâl-i dil-rübâ 

Kâkül-i hoş-bûyı miski çeşm ü ebrûlar siyâh” (G312/3) 

 

Yukarıdaki beyitte sevgilinin yüzünün güzelliğinin birbiriyle uyumundan 

bahseden şair kâkülünün misk kokulu,  kaşlarınınsa siyah renkte oluşundan 

bahsetmiştir.   

“Bûy-ı vefâ tuymazdı dil ol hatt-ı müşgîn olmasa 

Gülzârdan olmaz safâ seyr-i reyâhîn olmasa”(G318/1) 

 

“Zülfün kokusı müşg olup nâf-ı Haleb'de 

  Ragbet mi kodı `anbere eknâf-ı Haleb'de”(G379/1) 

 

“Sarkar etegün öpmege ol kâkül-i miskîn 

Lutf it koma ayakda ki dâmânuna düşdi” (G425/4) 

 

Âşık sevgiliye ulaşamdığından perişan olmuşken akla gelen sevgili âşığın 

dağınık düşüncelerini iyileştirir. Sevgilinin süslü yanağına misk kokulu ayva tüyleri 

sevgiliye şeref verir. Yukarıdaki beyitlerde koku kavramı “tüy” üzerinden verilmiştir. 

Sakallar saçlar kokuyu hapsedici oluşundan kokunun sürüldüğü yerlerdir ve saç ve 

ayva tüyleri kokuyu dağıtandır. 

“Rişte-i cânı sar ol zülf-i miskîn-târa 

Dönsün ol zülf-i siyeh sünbül-i gîsû-dâra”(Müf/12) 

  

Can ipliği yukarıdaki beyitte sevgilinin saçı olarak kullanılmıştır. Kokunun en 

iyi ileticisi rüzgârdan sonra kıl, tüy, saç, sakal gibi unsurlar olmuştur. Miskin(sarhoş) 

olan sevgili ve aynı zamanda misk kokulu saçlardır. Sevgilinin saçları âşığa hayat 

verebilirken âşığı canından da eder.  

“Himmet-i vâlâ vü baht-ı ercümendi seyr idün 

Bîd-i müşgi mülket-i gülzârda bân eyledi”(K5/5) 

  

Yukarıdaki beyitte kokudan çok baht, talih sözcükleri üzerinde durulmuştur ve 

ağaç üzerinden verilen misk kokusuyla karşılaşılmaktadır. Kader, koku gibi 

sözcüklerin aynı beyitte kullanılan beyitlerde şairin zengin hayal dünyasıyla 

karşılaşılmaktadır. 



  

120 

 

“Yüce gayreti ve seçkin açık bahtı seyredin; mülk kokulu söğüdü, gül bahçesi 

ülkesinin bey söğüdü yaptı.”85  

 

 Söğüt, pelit, meşe, kavak, ardıç, karaağaç, çam, sedir, servi gibi birçok ağaç 

daha şairlerin beyitlerde yer verdiği ağaçlardandır. Altta altı meyvesiz ağaçtan örnek 

verilmiştir. Bu ağaçlar; kokuları, baharda çiçek açmaları, yaprakları ve çiçeklerinin 

kullanılması, güzel kokmaları vb yönleriyle şiirlerde yer almaktadırlar.”86 

 

“Rûy-ı zîbâsında dil-dârun ki müşgîn mû biter 

Benzer ol gülzâra etrâfında anber bû biter” (G71/1) 

 

“Kanda gitsen zülf-i müşgînünden ayrılmaz gönül 

Kâr u bârın baglamış hâzır müheyyâdur gider”(G79/2) 

 

“Pây-bend-i `aşkdan bir dahı olur mı halâs 

Kâkül-i pür-pîç-i müşgîn-târa düşdi gönlimüz” (G153/4) 

 

İki beyitte de müşg ve gönül kavramları ortak olduğundan iki beyite birlikte 

bakılmalıdır. Yukarıdaki beyitte sevgilinin büklümlü saçları misk koktuğundan ve 

âşığın güzel kokulu saçlara gönül verdiğinden bahsedilmiştir. Koku ise sevgilinin 

kahkülünün kıvrımları üzerinden misk kokusuyla verilmiştir. 

“Boyınca serv-i nâzum zülf-i müşgînin dırâz itmiş  

Meger pâ-bûsına müştâk olan diller niyâz itmiş” (G160/1) 

 

Klasik edebiyatta sevgili boyunun uzun oluşu bakımından servi ağacına 

benzetilmiştir. Âşıklar sevgiliyi ayağını öpecek kadar saygı duyup severler. Deyim 

anlamında kullanılan “ayak öpme” aşkın ve değerin ölçüsüdür. Mübalağa sanatını 

kullanan şair koku kavramını sevgilinin saçları üzerinden vermiştir. 

“Yârün ayagı tozına ugrar meger sabâ 

Gülzâra armaganla gelür müşg-bâr eser” (G93/2) 

 

“Şikenc-i turra-i müşgînine esîr oldı 

Belâya ugradı dil zülfine belâ diyerek”(G193/3)  

 

Rüzgâr sevgilinin ayağının tozunun olduğu yere gider ve gül bahçesine 

hediyeyle dönüp misk saçarak eser. Sevgilinin yanına uğrayan rüzgârın güzel 

                                                 

85 Özgür Kıyçak, 17. Yüzyıl Kasiderinde Zihniyet Çözümlemesi ve Eğitim Sürecinde Kullanımı, 

Dokuz Eylül Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsu Ortaöğretim Sosyal Alanlar Eğitimi Anabilim Dalı 

Türk Dili ve Edebiyatı Öğretmenliği Programı Yayımlanmış Yüksek Lisans Tezi, İzmir 2010, s.198. 
86 Doğan Yücel, Ali Rıza Özuygun,“Dîvân Şiirinde Ağaç: Ağaçlara Dair Söz Varlığı ve Tasrif 

Usulleri”, Journal of Research in Turkic Languages, 2/1, s.38. 



  

121 

 

kokmama şansı yoktur. Esîr olmak birine bağlanmak anlamına gelir ve âşığın gönlü, 

sevgilinin misk kokulu saçlarının kıvrımlarına esîr olur.  

“Artırur hüsnini Yahyâ sebeb-i ragbet olur 

Kadrini hâl-i ruhı bilsün o müşgîn mûnun” (G206/5) 

 

“Şarâb-ı pendi gûş itmez ümîd-i akl u hûş itmez 

Esîr-i zülf-i müşgînün olan dîvâne-i aşkun” (G207/2) 

 

“Cânâ nola pây-mâlün olsam 

Dil-beste-i zülf-i müşg-sâyum” (G244/2) 

 

Sevgilinin güzel kokulu saçlarına gönlünü kaptıran âşık, aşkından deli divâne 

olmuştur ve bu halinden hayli memnundur, düzelmeye niyeti yoktur. “Öğüt şarabı” 

daha önce kullanılmamış benzetmelerden biridir. Âşık, laf anlamaz, uslanmaz ve adeta 

haylaz bir çocuk gibi sevgiliyi istemektedir. Âşık şarabının tadına vardığından verilen 

öğütlere de kulak asmaz.  

“Müşgini hâk-i reh-i yâre idermiş teşbih 

Dahı benzer ki yola gelmemiş âhû-yı Huten” (G265/4) 

 

Hoten ahusu yukarıdaki beyitte kişileştirilmiştir. Sevgilinin kokusu âşığın 

aklını başından aldığı gibi kokunun kaynağını bile yoldan çıkarır. Yoldan çıkmak 

deyimi yukarıdaki beyitte azgınlığa sapacak kadar şaşırmak anlamında kullanılmıştır. 

İnsan, şarap gibi mahmurluk yapan maddeler içtiğinde sersemleşir düz yolda 

yürüyemez. Âşık kendini Hoten ahusu üzerinden tasvir etmiştir ve kendini sevgiliyi 

benzettiği gibi değerli nesnelerle beraber aktarır. 

“Tolaşmam kâkül-i müşgînine çok başlı âfetdür 

Fedâ olsun dil ü cân gamze vü ebrû-yı cânâne” (G333/3) 

 

“Hıtâdan çîn-i târ-ı müşg-bârın sakınur gûyâ 

Hemîşe ser-be-zânûdur gönül ol zülf-i pür-hamda”(G337/4) 

 

Sevgili yukarıdaki beyitte kokunun anavatanı olan Hıta’dan saçlarını 

sakınmaktadır. Sevgilinin kıvrımlı saçlarıyla âşığın gönlü diz dizedir. Âşık, hayalinde 

her vakit sevgiliyi düşündüğünden her anında sevgiliyle beraberdir. 

“Gerçi baglandı dil ol turra-i müşg-efşâne 

Pâre pâre ideyor kendüyi ammâ şâne”(G341/1) 

 



  

122 

 

Hüsn-i talil sanatının kullanıldığı yukarıdaki beyitlerde sevgilinin saçlarına 

dolanan tarağın dilim dilim oluşunu sevgilinin aşkına bağlamıştır. Sevgilinin misk 

kokulu saçlarından tarak bile kendinden geçer. Âşığın kendini tasvir ettiği düşünülürse 

aşkından pare pare olmuş tarak; âşığın tam kendisidir. 

“Bahâr `âlemin itsek benefşezâra bakup 

Kosak gurûrı hatt-ı müşg-bâr yaklaşsa” (G358/4) 

 

“Nesîm-i nev-bahârî de haberdâr gibi zülfinden 

Mu`attar kıldı âfâkı sehergeh müşg-bûy oldı” (G447/2) 

 

Yukarıdaki beyitte şairin hayal dünyasında esen rüzgâr sevgilinin saçlarının 

kokusunu biliyormuşçasına etrafı misk kokularıyla donatır.  

“Geldi hat-ı müşgîn-i siyehkârı dimişler  

Sorduk ötesi la`l-i leb-i yâra tayandı” (G448/2) 

 

 Sevgilinin ayva tüylerini öven âşık övgü sırasının sevgilinin dudaklarına 

geldiğini söylemektedir. Ayva tüyleri; sevgilinin hem güzelliğini hem rakibi hem koku 

dağıtıcısı gibi birçok benzetmeye nail olmuştur. Misk ya da amber koktuğundan bu 

tüylerin siyah olduğu düşünülmüştür.  

 

Mu’attar 

 

“Mu`attar kıl meşâmum bûy-ı zülf-i müşgbârunla 

Münevver eyle cismüm mihr-i rûy-ı tâb-dârunla”(G310/1) 

 

“Nesîm-i nev-bahârî de haberdâr gibi zülfinden 

Mu`attar kıldı âfâkı sehergeh müşg-bûy oldı” (G447/2) 

 

Nâfe 

“Iletdün bûy-ı zülfin nâfenün bagrını hûn itdün 

O miskîni çıkardun ey sabâ âhir diyarından” (G281/4) 

 

“Hızr irişürse hat-ı ruhsârı bulurlar halâs 

Bahr-i `aşk içre düşenler nâfenün gird-âbına” (G375/3) 

 

Hızır, Klasik edebiyatta sonsuzluğu temsil eder. Sevgilinin yüz hatları 

yukarıdaki beyitte koku kesesi gibi düşünülmüştür. Saçlar, bazı beyitlerde kokunun 

kaynağıyla kıyaslanıp daha değerli tutulurken bazı beyitlerde koku kaynağının 

kendisidir. 



  

123 

 

Nefha  

 

“O humdan olup feyz-i Hak âşikâr 

Buhârı olur anun ebr-i bahâr” (Sâ30) 

 

“Hevâyı idüp mu`tedil reşhası 

Safâ-bahş olur gülşene nefhası”(Sâ31) 

 

“Itdi nesîm müjde seher nergis ü güle 

Irdi zamân-ı nefha-i hâk çeşm ü gûş olun” (G192/2) 

 

 Yukarıdaki verilen beyitler, merhun beyit olduğundan şair bahar bulutlarının 

kastederek baharla gelen yağmurların etrafı hoş kokularla doldurduğundan 

bahsetmiştir. Otuzuncu beyitin alınmasının sebebi öznenin o beyitte verilmiş 

olmasıdır. Baharın gelişini anlatan şair baharla gelen tatlı kokuyu kastederek çiçeklerin 

açmasını ve doğanın canlanışını tasvir etmiştir. 

“Gönül bâgını hurrem itdi ey ney tîb-i enfâsun 

Yayıldı nefha-i bâd-ı bahârî gibi âfâka” (G353/4) 

 

İlk defa ses ve koku sözcüklerinin bir arada kulanıldığı yukarıdaki beyitte 

sevgilinin güzel sesi bahar vakti esen rüzgâra benzetilmiştir. Sevgilinin güzel sesi 

bahar vakti etrafın canlanması gibi etrafı canlandırmıştır. Sevgili etrafı canlandırma 

işini sadece kokusuyla değil sesinin güzelliğiyle de yapmaktadır.  

 

Rayihâ 

 

“Cân râh-ı mahabbetde bir bûy-ı safâ aldı 

Ol râyihâdan buldum ben hâne-i hammârı” (G413/3) 

 

Râyiha, kokulandırılmış anlamına gelmektedir, sözcük yukarıdaki beyitte 

Şeyhülislam Yahyâ’nın divânında var olması bakımından yer almaktadır. Sevgiliye 

ulaşmak isteyen âşık meyhaneden geçer. Âşık o koku sayesinde meyhanenin yerini 

bulmuştur.  

Şemîm  

 

 “Şemîm-i çîn-i zülfinden o yârün hisse-dâr olmuş 

  Sabânun lutfını her cânibe neşr itmede sünbül” (G213/4) 

 

Şem: koku alma, koku duyma anlamına gelen sözcüktür, şemîm de bu 

sözcükten türemiştir. Sevgilinin saçları kıvrımlı oluşuyla sümbül çiçeği gibi 



  

124 

 

düşünülmüştür. Klasik edebiyatta sevgilinin güzellikleri mazmun kalıplarıyla soyut 

benzetmelerle verilmiştir. Âşık için önemli olan sevgiliden bir şeyler alabilmektir. Bir 

bakışa bile nail olamayan âşık sevgilinin yanına ulaşan nesneleri kıskanır ve hatta 

sevgilinin pas vermemesine söylenir. Sümbül sevgiliden hakkını almış saçlarının 

kokusunu etrafa dağıtmıştır. 

Şemme 

 

“Şemme-i lutfun virüp hâsiyyet-i müşg ü gül-âb 

Kadr ü kıymet bulmada âb ü türâb-ı Edrene” (K331/6) 

 

Yukarıdaki beyit kasideden alınmıştır. Kaside de din ve devlet büyüklerini 

övmek için yazılan nazım biçimidir. Sevgiliye yazılmış bir edada yazılan bu kaside 

padişahın Edirne şehrine gelişini anlatmaktadır. Koku şehre gelen padişahla birlikte 

olup toprağı ve suyun değerine değer katar. 

“Zülfünün bir şemmesin umar nesîm-i nev-bahâr  

Geşt ider Çîn ü Hıtâyı turmaz ol sevdâyile” (G327/2) 

 

Yukarıdaki beyitte sevgilinin saçlarının kokusunu duymayı uman bahar rüzgârı 

tasvir edilmiştir. Sevgilinin kokusuna ulaşamayan rüzgârın gönlüne sevda düşer. 

Kokunun diyarında bile sevgilinin saçlarının güzel kokusuna rastlayamaz. Rüzgâr 

kişileştirilmiştir; âşık, kendi halini rüzgârla tasvir eder.  

“Çin Hıta dolayısıyla miskin kaynağıdır. Bu sebeple; misk(müşg), buy, ahu, 

nafe, kan, Tatar, Hata /Hıta gibi unsurlarla zengin bir tasavvur alanı oluşmuştur. 

Ayrıca Çîn kelimesinin “kıvrım, büklüm” gibi anlamlarıyla sevgilinin misk kokulu 

saçları (zülf, turra),bazen de kaşları (ebrû) ile ilgi kurulur.”87 

 

“Ne `izzet buldı ise şemme-i lutfunla bulmuşdur 

Bu gülzârun eger verdi eger nesrîn ü reyhânı”(G430/2) 

 

“Saçundan bâgbân bulmayıcak bir şemme kahrından  

Nigâr-ı gülşenün sünbülleri ey mâh rûy oldı” (G447/4) 

 

Gül bahçesinde reyhân, gül ve yaban gülü sevgilinin bir parça kokusu 

sayesinde değer görmüştür. Sevgili olmasa bahçenin sahibi olan çiçekler değersizdir. 

                                                 

87 Bilal Elbir, Merve Yorulmaz Kahve, (2017).“Şeyhülislam Yahyâ Divânında Yer Adlarının 

Kullanımına Dair”,Ekev Akademi Dergisi,21/72,s.40. 



  

125 

 

Yukarıdaki beyitte sevgilinin güzel kokusu olmasa kokunun kaynağı olan çiçeklerin 

değer bulamayacağını söyleyen âşık sevgilinin kokusunu yüceltmiştir.  

“Zülf-i siyâh-ı yârde var sad-hezâr çîn  

El çek tolaşmadan ana Yahyâ hatâsı çok”(G174/5) 

 

Sevgilinin siyah saçları kıvırcık olmasıyla birlikte güzel kokusuyla bilinir. 

Sevgilinin saçları dağıldıkça koku yayar ve bu koku âşıkları kendinden geçirir. “Çîn” 

sözcüğü hem kıvırcık hem de ülke anlamına gelerek tevriyeli kullanılmıştır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

126 

 

5. BÖLÜM 

 

       NEDÎM 

 

5.1 Hayatı-Edebi Kişiliği 

 

İstanbullu olduğu bilinen şair Nedîm’in asıl adı Ahmet’tir. Doğum tarihi 

hakkında kesin bilgi yoktur. Babasının adı Kadı Mehmet Efendir. 

 “Nedîm'in annesi Saliha Hatun, ünlü Karaçelebi - zâdeler ailesindendir. 

Nedîm'in anne tarafından soyu Fatih devrine (1451-1471) kadar çıkar. Nedîm'in ceddi 

Karaçelebi-zade Hüsameddin Efendi Mevlana soyundan olup Sadrazam Karamanı 

Mehmed Paşa'nın kardeşidir.”88 

 

Dönemin padişahının tahttan indirilmesinden sonra bir isyanda halk tarafından 

linç edilerek öldürülmüş olan zat “Mülakkab”diye anılırmış. 

“Bu yüzden, kimi kaynaklarda Nedîm'den ·Mülakkab-zade· diye sözedilir. 

Nedîm'in annesi, Karaçelebi-zade Abdülaziz Efendi ailesinden Saliha Hatun’dur. 

Nedîm İstanbul'da yetişmiş, düzenli bir medrese öğrenimi görmüş, Şeyhülislın Ebe-

zade Abdullah Efendi'nin hazır bulunduğu sınavı kazanarak müderrislik mesleğine 

girmiştir.”89 

 

III. Ahmed dönemde yaşamış olan şair, müderrislik ve şeyhülislâmlık gibi 

görevleri ifa etmiş olup Sadrazam İbrahim Paşa’nın gözüne girmiştir. Sadrazam ve 

padişahın dikkatini çekmeyi başaran Nedîm Lale Devri olarak adlandırılan dönemde 

yaşamış usta şairlerdendir.  

  Lale Devri, Osmanlı tüketmin arttığını ve adetlerin, yaşayışın değiştirmiş. 

 “Edebiyatın temsilcisi olan Nedîm, Lâle Devri’nin özellikle eğlenceye bakan 

safhasını şiirlerinde yansıtırken dönemin tarihini Râşid Mehmed, Çelebizâde Âsım ve 

Arpaeminizâde Mustafa Sâmi yazmıştır.”90 

 

“Nedîm, diğer şairlerden farklı olarak şiirlerinde mahalli ögelerin hepsini en 

güzel ve en başarılı biçimde kullanmayı başarabilmiş, bu nedenle de divân şiirinde 

                                                 

88 Prof. Dr. Hasibe Mazıoğlu, Nedîm, Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, Ankara 1988.s.2. 
89 Cevdet Kudret, Divân Şiirinde Üç Büyükler Nedîm,7, İnkılâp Kitabevi, İstanbul 1985.s.5. 
90 Abdülkadir Özcan,"Lâle Devrİ", TDV İslâm Ansiklopedisi, Erişim Tarihi: 11.04.2021. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/lale-devri#1  



  

127 

 

mahallileşme denilince ilk akla gelen isimlerden biri olmuştur. O, bütün bir Lale 

Devri’ni şiirileriyle zihnimizde canlandırırken adeta bizi o devirde yaşatır.”91 

  

Kaynaklarda da belirtildiği gibi savaşsız ve durgun yaşanılan bu dönemde 

eserlerde de kendini göstermiş milli değerler önemsenerek edebiyatta mahallileşme 

akımı şiire halkı katmıştır. Türkçe halkın kullandığı dille sadelik ve zenginlik 

bulmuştur. 

“Dürrî Ahmed Efendi’nin kardeşi olan Sâdî Çelebi’nin, “Eğer memdûh ise 

Türkî lisanda nazmperverlik / Selîs ü vâzıh ister dinleyen fehm eyleyen anı / Nice Türkî 

denir ol şi‘re kim her lafzının halli / Lugatlar bakmağa muhtâç ede meclisde yârânı” 

dediği anlayış, devrin şiir meclislerinde bir Türk nazım şekli olan şarkıların 

çoğalmasına ve hece vezniyle şiirler söylemeye kadar varacak bir mahallîlik fikrine 

kapı araladı.”92 

 

Böylelikle divânlarda halk diline yer verilmiştir. Kaynaklarda Nedîm için bu 

akımın öncüsü olduğuna dair düşünceler çoğunluktadır. Lâle Devri gibi savaşsız bir 

dönemde yaşayan Nedîm, divânında mahalli unsurları ve İstanbul’u bütün 

güzellikleriyle dilini halkın anlayacağı şekilde kullandı. Geçiçi ve kısa süren bu açılma 

devrinde şair, halkı kısa süreliğine de olsa zevke ve eğlenceye yöneltti. 

Nedîm, Klasik dönemde yaşamış bu dönem itibariyle ağır ve kırılması güç olan 

kurallarını yıkabilmiş bir sanatçıdır. Elbette kuralları yıkmak tamamen yok etmek 

anlamında değildir. Sözcüklerle belli kurallara bağlı kalarak kendi ustalığıyla 

dizelerde bulundurmuştur. Sanatıyla ün kazanmış olan şair, dönemininde vermiş 

olduğu rahatlıktan faydalanarak sanatını icra etmiştir ve Nedîm, dili kullanmada 

ustalığıyla bilinir.  

“15. yüzyılın gazel alanındaki en başarılı şairi sayılan Necatî (ö. 1509)’nin 

açtığı zarif Türkçe ve mahallî unsurlarla şiir yazma geleneği, 16. yüzyılda Bâki ile 

âşıkane bir üsluba dönüşmüş, bu üslup 17. yüzyılda Yahya ile daha da zarifleşerek 18. 

yüzyılda Nedîm (ö.1730)’e ulaşmıştır. Gazel tarzını başarılı bir şekilde kullanma 

açısından Yahya’nın Bâkî (ö. 1600) ve Nedîm’le karşılaştırılması bu yüzdendir.” 

(Birgören,2016:314) 

 

                                                 

91 Dilek Batislâm, “Nedîm Divânında Mahallileşme”, Çukurova Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstütisi Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı Yüksek Lisans Tezi, Adana-1993.s.34. 
92İskender Pala, "Lâle Devri", TDV İslâm Ansiklopedisi, Erişim Tarihi:04.04.2021. 

 https://islamansiklopedisi.org.tr/lale-devri#2-edebiyat 



  

128 

 

Konuşma dilinden doğan söyleyişleri kullanışı, sözcükleri ahengiyle dans 

ettirişiyle döneminin sanatçılarından ayrılır. Kafiye, vezin, redif kullanımında 

ustalığıyla bilinen sanatçı cümlelerine yerliliği de yerleştirince eserlerinin 

bestelemesini sağlamıştır. Nedîm daha önce Şeyhülislâm Yahya’nın da kullandığı 

İstanbul şivesini eserlerinde kullanmıştır. Şarkı ve gazel türünde çığır açmıştır. 

“Nedîmane denilen tarzın önemli özelliklerinden bir diğeri, yerlilik merakıdır. 

Nedîm, divân şiirinde Necatî’yle belirginleşen, Bakî ve Şeyhülislâm Yahya gibi 

şairlerin eserlerinde mükemmelleşen mahallîleşme deneyiminin XVIII. yüzyıldaki en 

büyük temsilcisidir. Onun, şiirlerinde halk edebiyatına yakınlaşması, İstanbul 

hayatından sahneler sunması, gerçek hayattan alınan unsurları kullanması, günlük 

dilden gelen konuşma kalıplarına ve deyimlere yer vermesi yerlilik arzusunu gösteren 

unsurlar olarak görülmektedir.”93 

 

Nedîm divânında beşerî aşkı, içkiyi, eğenceyi, İstanbul’un sokaklarını görmek 

mümkündür. Aruz ve hece ölçüsünü yer yer kullanmış olan şair çoğunlukla gazel 

yazmış olmasıyla bilinir. Zincirin son halkası olan şair mahallî unsurları kullanmıştır. 

Lale Devri’nde nasıl öldüğü ile alakalı çeşitli söylentiler çıksa da Patrona Halil isyanı 

sırasında evinin damından yere düşerek hayatını kaybettiği tezkirelerde kabul 

görmüştür. Mezarı İstanbul’da Üsküdar Karacaahmet Mezarlığında bulunmaktadır. 

5.1 Eserleri 

 

Divân: Eserlerinin tamamı kendi adına oluşturulan divânında toplanmıştır. 

Muhsin Maçit, çalışmasında Nedîm divânının bilinen en eski tarihli nüshasının 1149 

yılında istinsah edildiğinin bilindiği ve Türk Tarih Kurumu Kütüphanesi Y.13 

numarada kayıtlı bir nüshasının bulunduğunu bildirmiştir. Muhsin Macit, Nedîm’in 

eserlerinin bütün kopyalarını doktora tezinde hayatı, eserleri ve şairliği hakkında bilgi 

vererek tenkitli metnini 2017 yılında sunmuştur. Bu tezde esas alınan kaynak budur. 

(Macit,2017:12) 

Nedîm divânında koku kavramlarının sayısal olarak dağılımı şu şekildedir: 

attar:2, amber:12,bû- bûy:31,ezhâr:2, hâl-i müşgîn:1, ıtr:2, misk-müşg:3, nâfe:1, 

ıtr:1,şemîm:4, yasemen:1. 

 

                                                 

93 Muhsin Macit, “Nedîm Divânı”, T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı Kütüphaneler ve Yayımlar 

Genel Müdürlüğü,2017, s.12. 



  

129 

 

Nedîm koku kavramlarını beyitlerinde sade, halk dilinin içinde bulunduğu 

tamlamalarla beraber işlerken yaşadığı dönemin verdiği rahatlığı eserinde 

hissettirmektedir. Lale Devri kıtaplardan öğrenildiği kadarıyla kısa ama rahat geçen 

bir dönemdir. Nedîm bir beyitinde yiyeceğin üzerinden koku kavramını vermektedir. 

Ustası olan diğer şairler gibi klasik benzetmelere gitmiş de olsa sözcüklerin Nedîm’e 

ait olduğunu anlaşılmaktadır. Müzikalite sözcüklerde kendini hissettirmektedir. 

Günümüzde de şairin şiirleri şarkıya çevrilmiştir. Bir başka beyitinde kâğıdın amber 

koktuğundan bahseden şair, diğer bir beyitinde Hz. Yusuf’a telmihte bulunmuştur. 

Genel anlamda sevgilinin saçı, beni gibi klasik benzetmeler de kullanmıştır. 

Bir başka beyitte Gülşeni tarikatından bahseden şair, burada meclisten de 

bahseder. Şarabın kokusu meclisten bahsedilirken mutlaka verilir. Tasavufî konulu 

şiirleri olan şair, sadece beşerî aşktan bahsetmemiştir. Yine diğer şairlerde de 

görülmeyen bir benzetme olan koku bu sefer “uyku” ile birlikte kullanılmıştır. Burada 

şairin hayal dünyasının genişliği ve sanatında ustalığı göülmektedir. Elbette mecazî 

anlamla kullanılan sözcükler bu satırlarda biraz daha mecaz yüklenerek anlamsal 

açıdan ağdalaştırılmıştır. Başka bir beyitte de dalganın kokusu olduğunu söylemiştir. 

Dil açısından bakıldığında sade bir dil kullandığı görülüyor. Karşısındakiyle 

konuşyormuş havası kattığı fark edilmektedir. Bir beyitinde de “kurban olduğum” 

diyerek sevgiliden bahseder. Yaşadığı dönemin siyasal ve kültürel hayatını 

bilindiğinden bu tarz cümlelerin şiirinde bolca kullanmıştır. Her şair yaşadığı dönemin 

sosyo-kültürel etkilerini eserinde yansıtmıştır. 

 

Şair, divanında sevgilinin kokusundan, sevgilinin güzelliğinden, baş 

döndürücülüğünden âşıkların sevgilinin kokusu uğruna kendinden geçtiğinden 

bahseder. Şairin hiç görülmeyen o sevgilinin siyah amber kokulu kıvırcık saçlarının, 

misk kokulu beninin tasviri okuyanda merak duygusu uyandırmaktadır. Mahallileşme 

akımının son halkası olan şair; eserinde sözcükleriyle halktan biri olduğunu her 

dizesinde fark ettirmiştir.  

 

 

 

 



  

130 

 

 

 

 

 

 

 

Amber 

 

“Eyleyüp dünyâyı cûş-ı lücce-i envâra gark 

Arz olurdu mevce-i deryâ-yı nûrun anberi”(K4/30) 

 

Yukarıdaki beyit Tasavvufî anlamlar içeren kelimeler barındırmaktadır. Dalga 

ve deniz Allah’ın zerresidir. Gönül gözünün açık olması “nur” ile adlandırılır manevi 

ışıktır. Koku kavramı mübalağanın aracı olmuştur.  

 

“Nesîm-i hulkı vezân olsa bir çemen-zâra 

Edüp türâbını reşk-i şemâme-i anber”(K12/34)  

 

Sevgilinin huylarının güzelliğinden bahsetmek için rüzgârmış gibi düşündüren 

şair; koku kavramını amber üzerinden verirken esen rüzgârın toprağı 

kıskandıracağından bahsetmektedir. Sevgilinin kokusu o kadar güzeldir ki toprak 

güzel kokusunu kıskanır. 

 

“Ele aldıkça kilk-i anber-efşân-ı hümâyûnun 

Döner ser-safha gûyâ nev-bahâr ermiş gül-istâna”(K15/21) 

  

Mürekkep ve amber rengi itibariyle siyahken Klasik edebiyatta sevgilinin 

saçları da siyah renkte ve kıvırcıktır. Sevgilinin vasıflarının güzelliğini yazan 

mürekkep bile sevgiliden bahsedince amber kokusu saçar. Âşığın hayal dünyasının ne 

kadar geniş olduğunun anlaşıldığı yukarıdaki beyitlerde mübalağa sanatını 

görülmektedir. 

 

“Bâri dûş olsan yine bir aşka zîrâ kim senin 

Nükhetin sûzişle hoşdur anber-i sârâ gibi”(K16/6) 

 

Şair, yukarıdaki beyitte kaleminin yeni bir aşka düşüp yazmasını ister. Amber 

yanınca koku çıkaran maddedir ve amberin yanmasına tevriye yapılmaktadır. Kalem 

aşka düşen âşık gibi düşündürülüp kişileştirilmiştir.  

“Habbezâ şâdî ki bu rûz-ı tarab-zânın şebin 



  

131 

 

Zülf-i anber-rîz-i cânân ile yeksân eyledi” (K24/4) 

 

Sevgilinin amber kokan saçları yukarıdaki beyitte eğlence gecelerinin dağıtanı 

olmuştur. Gece renginde saçları olan sevgilinin saçlarının kokusu etrafı yerle yeksan 

eder. Âşık sevgiliye ulaşamadığından zaten yerle bir olmuştur.  

“Sefûf u hab yeter vakt oldu gayri ne yensin içilsin 

Mürebbâlar muʿanber kahveler pâkîze şerbetler”(Tkb2/3) 

 

Padişahın sağlığının yerine gelmesi üzerine yukarıdaki beyiti yazan şair, koku 

kavramı yiyecekler üzerinden vermiştir. “Amber kokulu kahveler”  diyerek amber 

kokusu yiyecekle aktarılmıştır.  

“Seyret beyaz fesde o zülf-i muʿanberi 

Şeb-bûyu gör ki berk-i semenden kabâsı var”(G25/3) 

 

Sevgilinin amber kokan saçları şapkasından dışarıya çıkmaktadır. Amber rengi 

siyah oluşuyla sevgilinin saçının rengini oluşturur. Beyaz şapkadan da görünen siyah 

saçlar, hem sevgiliye ait oluşuyla hem de renklerin tezatlığıyla dikkat çekmektedir. 

Koku bağlamında şair; sevgilinin amber kokulu saçlarıyla şebboy çiçeğinin yasemin 

yaprağından elbise giymesini aynı görmektedir.  

“Ey büt-i attâr bana hâl-i müşgînin gibi 

Anber olsun da biraz hâm olsa da mâniʿ değil”(G74/5) 

 

Şair; yukarıdaki beyitte amberi renk ve şekil bakımından sevgilinin benine 

benzetirken sevgilinin güzel oluşu ve güzel kokuşundan bahsetmiştir.  Amberin 

işlenmemiş oluşu sevgilinin körpe olduğunu hatırlatır. Hâm amber sevgilinin misk 

kokulu benine benzetilmiştir.  

“Sanır idim ki anberi attârlar satar 

Cânım şemîm-i zülf-i siyeh-fâmın almadan”(G102/3) 

 

Şair, yukarıdaki beyitte sevgilinin saçlarını, kokunun kaynağı olarak 

düşünmüştür. Attar dükkânlarında çeşitli kokular, yağlar, kurutulmuş bitkiler satılır. 

Sevgilinin saçlarını gören âşık attarların amber satmadığını düşünür. Kokuyu 

benzetmek değil de kokunun kendisi gibi düşünerek mübalağayı arttırmaktadır. 

Sevgilinin saçlarının siyah oluşu ve amber kokması âşığın aklını başından alır âşığı 

divaneye çevrir. 

“Gavta-engîz-i saf-ı seyl olup bâd-ı sabâ 



  

132 

 

Anberin mevc ile doldu yine deryâ-yı çemen”(G112/2)  

 

Koku kavramı yukarıdaki beyitte deniz dalgası olarak verilmiştir. Çimenlik 

dalgaya benzetildiğinden dalgası da amber kokar.  

“Çimenler de bazen denize benzetilir. Bu denizde ağaçlar donanma olarak 

hayâl edilirken, yelkenleri çiçek açmış gibidir. Çemen ve sünbül aynı zamanda dalga 

olarak da düşünülür.”94 

 

Bû-Bûy 

 

“Can-fezâ geldi çü bûy-ı pîrehen hâtırlara 

Uğramış var ise râh-ı şevk Kenʿân üstüne” (K2/6) 

 

Tasavvuf konulu bu beyitte Hz.Yusuf’un gömleğinin kokusu kastedilmiştir. 

Hz. Yusuf’un babası Yakup Peygamber’in oğlunun gömleğini kokladığında kör olan 

gözlerinin açıldığı Kur’an-ı Kerîm’de bulunur. Yukarıdaki beyitte de şair bu kıssaya 

telmihte bulunmuştur. Ken’an ilinin ise birçok peygamberin yaşadığı yerler olarak 

bilinip Müslümanlar adına önemi bulunmaktadır.  

“Kur’an, Yakub’ un iki oğlunu da kaybetmesi üzerine bir babanın şefkat ve 

merhamet duygusunun bir gereği olarak oğullarının üzüntüsünden gözlerine ak 

düştüğünden bahseder. Yusuf gömleğini babasına göndererek onu yüzüne sürmesini 

ister. Yakup oğlunun gönderdiği gömleği yüzüne sürünce gözleri açılır.”95 

 

“Hudâ güyâ ki cism-i nâzükün etmiş senin îcâd 

Katıp bûy-ı gülü reng-i şarâb-ı erguvân üzre” (K5/13) 

 

Sevgilinin güzel vücudunu tasvir eden şair; sevgilinin erguvan rengi 

yanaklarını ve dudaklarını olduğunu kokusunun ise gül kadar güzel olduğunu söyler. 

Kırmızı rengi dikkat çekici oluşuyla da Klasik edebiyatta sevgilinin güzellik 

unsurlarını anlatmak üzere kullanılır. Koku kavramı gül üzerinden sevgili aracılığıyla 

verilmiştir.  

“Havzdan kevser-i pâkîzeyi nûş eyleyeyim 

Kasrdan bûy-ı cinânı edeyim istişmâm”(K9/17) 

 

                                                 

94 Betül Mutlu, Divân Şiirinde Deniz İmgesi ve Şiir Öğretiminde Kullanılması. Dokuz Eylül 

Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü Türkçe Eğitimi Anabilim Dalı Türkçe Öğretmenliği Programı 

Yüksek Lisans Tezi, İzmir 2012, s.71. 
95 Kerim Şükrü Ünlü, “Kitab-ı Mukaddes ve Kur’an’da Yusuf Kıssası”, Eskişehir Osmangazi 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Temel İslam Bilimleri Yüksek Lisans Tezi, Eskişehir 2015.s.96. 



  

133 

 

Sadırazam Ali Paşa’ya sunulan yukarıdaki kasidede saraya övgüler 

görülmektedir. Sarayın havuzu kevser suyu gibiyken köşkten cennetin kokusu 

gelmektedir.  

 “Habbezâ sâhil-serâ kim reng ü bûy-ı nev-bahâr 

Gülşen-i pür-feyzinin bir gonca-i raʿnâsıdır”(K36/9) 

 

“Tıynet-i hâkindeki dil-cûy bûy-ı âşinâ 

Milket-i bâğ u bahârın hazret-i İsâsıdır”(K36/10) 

 

Mustafa Paşa’ya sunulan yukarıdaki kaside de kokunun tanıdık olduğu 

söylenmektedir. Herkesin bildiği bir kokuya telmihte bulunurmuş gibi kokunun İsâ 

hazretleri gibi şöhretli olduğu aktarır.  

“Bak ol zemîn-i hûb u dil-cûy u müşk-bûya 

Seyr et o sakf-ı pâki pür-nakş u pür-nigârı”(K37/4) 

 

Şair, methettiği yalının toprağının kokusundan bahsetmiştir. Koku bu seferde 

bir yapı üzerinden verilmiştir. Bahar tasvirinin yapıldığı düşünülen yukarıdaki beyitte 

bu sefer saray övülmektedir. Koku kavramı cansız nesneler üzerinden teşbihlerle 

verilmiştir.  

“Gıdâ-yı rûh ederler bunda bûy-ı gonca-i zikri 

Cenâb-ı Gülşenînin andelîbân-ı gül-istânı” (K39/3) 

 

Nedîm’in tasavvuf konulu şiirlerinden Gülşenî tarikatına dâhil olduğu 

anlaşılmaktadır. Koku kavramı soyut kavramlar üzerinden verilmiştir. Gonca, 

kişileştirilerek bülbüle benzetilmiştir. Gonca zikir çeken mürit gibi düşünülmüştür. 

Kokusu olan gonca zikir çektikçe ruha gıda verir.  

“Ederse ittikâ devletle dîbâ-gerde bâlîne 

Nesîm-i hulkunun feyzinden olur gülleri bûyâ” (K50/13) 

 

Şair yukarıdaki beyitinde Mustafa Paşa’ya mutluluğun ipek yastığa yaslanırsa 

huylarının güzelliğiyle ve bereketiyle kokmaya başlayacağından bahseder. Sevgilinin 

huyları kişileştirilmiş olup kokusu olan nesne gibi somutlaştırılmıştır. 

“Sanmanız lükneti var harf-i giran cünbiş eder 

Mest olup bûy-ı şarâb-ı leb-i dil-cûsundan” (N3/4) 

 

Klasik edebiyatta sevgilinin dudakları “mim” harfine benzetilir. Sevgilinin 

küçük dudaklarından kelimeler çıkmadığında sevgilinin peltek olduğunun 



  

134 

 

düşünülmemesini isteyen şair şarap içen sevgilinin dudaklarının kokusunun harfleri 

bile mest edeceğinden bahsetmiştir. Koku kavramı sevgilinin ağzının kokusu 

üzerinden verilmiştir. 

“Beni kıldı tâ şöyle mest-i harâb 

   Ki mest olur işitse bûyum şarâb”(Ms1/5) 

 

“Gülü iltifâtı edüp hande-rûy 

Bahârâna ahlâkı bahş etdi bûy” (Ms1/60) 

 

Sevgilinin bakışları âşığı kendinden geçirmiştir. Şarabın kokusu sevgilinin 

kokusunu işitse bile mest olacaktır. Şairin hayal dünyasının derinliğinin net bir şekilde 

anlaşıldığı yukarıdaki beyitte şair, hüsn-i talil sanatına başvurmuştur. Şair, baharın 

gelişi ve güllerin açılışını sevgilinin güzelliklerine bağlamaktadır.  

“Ey şeh-i hûbânım eyle ol kad-i mevzûna sen 

Reng-i gülden câme bûy-ı yâsemenden pîrehen 

Servsin sana yeşil şâlî gerekdir nîm-ten 

Reng-i gülden câme bûy-ı yâsemenden pîrehen 

Bâğa gel ey gül-beden açıl gül ey gonca-dehen”(M11/1) 

 

Nedîm, yaşadığı dönem gereği doğayla iç içe olabilmiş bir şairdir ve yukarıdaki 

beyitte sevgilinin dudaklarını goncaya, vücudunu ise gül renkli elbiseye, sevgilinin 

kokusu ise yasemine benzetmiştir. 

“Bûy-ı gül taktir olunmuş nâzın işlenmiş ucu 

Biri olmuş hoy birisi dest-mâl olmuş sana”(G2/2) 

 

Gül suyu damıtılabilirken gülün kokusu damıtılamayacaktır. İstiâre sanatının 

varlığının görüldüğü yukarıdaki beyitte sevgilinin nazı bir kumaş gibi düşünülmüştür. 

Teri gül kokan birinin mendili, nazdan olacaktır. Tenasüp sanatının görüldüğü beyitte 

âşığın anlam ve hayal dünyasının genişliği fark edilmektedir.  

 

“Ser-mest yatur künc-i dimâğımda safâdan 

Mecnûnu serâsîme eden bûy-ı mahabbet”(G11/3) 

 

Leyla ile Mecnun hikâyesine telmih yapan şair, yukarıdaki beyitte sevgilinin 

kokusuyla sarhoş olan âşık diyerek kendini Mecnun gibi düşündürmektedir. Aklının 

köşesinde yatan Mecnun âşığın kendisidir. Âşık içki içmeden sarhoş gezebilir. 

Sevgilinin kokusu âşıkta şarap etikisi yaratacaktır.  



  

135 

 

“Aceb ne bezmde şeb-zindedâr-ı sohbet idin 

Henüz nergis-i mestinde bûy-ı hâb kokar” (G16/3)  

 

Koku kavramı daha önce sevgilinin unsurlarından çoğu şey olabilmişken ilk 

kez koku kavramının “uyku” üzerinden verildiği görülmektedir. Şair; kokusu 

olamayacak olan bir şeyin kokusu varmış gibi somutlaştırarak hayal dünyasının 

inceliğini ortaya koyar. Şaraba düşkün olan Nedîm, şiirlerinde gece unsurunu bolca 

kullanır. Böylelikle eserlerde daha önce kullanılmamış tamlamalar kullanmıştır. 

Seneler sonra var olacak olan Servet-i Fünûn akımının temellerinin bu dönemde 

atıldığı bilinmektedir. “Bûy-ı hâb” tamlaması daha önce görmediğimiz 

tamlamalardandır. Şairin imzasını attığı beyitlerden biridir.  

“Dûr olur mu hiç ey pîr-i mugan dâ'im senin 

Bûy-ı sahbâ-veş dil-i hun-keşte dâmânındadır” (G20/5) 

 

Âşık, yukarıdaki beyitte kendi gönlünden kana bulanmış olarak bahsederek 

şaraba benzetmiştir. Âşığın gönlü sevgili bir an olsun belki kendini kabul eder diye her 

zaman sevgilinin yanındadır ve âşık için sevgiliden uzak olmak düşünülemez. 

 

“Dimâğım tutdu bûy-ı sünbül âgûşumda döndükçe 

Meger kim dûşunun üstünde bir sünbül-sitân vardır”(G42/3) 

 

Sümbül-saç şekli ve renginden dolayı benzetmeye çok başvurulan mazmun 

kalıbıdır. Daha önceki beyitlerde sevgilinin saçlarının kokusundan sarhoş olan âşık 

yukarıdaki beyitinde bu seferse sevgilinin saçlarının kokusundan zihninin durduğunu 

söylemektedir. Saç bu sefer sümbül bahçesine benzetilmiş koku kavramı saçla 

verilmiştir.  

“Zahm urma bûy-ı gül dahı olursa âşıkın 

  Yelmân-ı tîğ-i nâza meded zahmet olmasın” (G98/5)  

 

Gül ve kokusu teşhis sanatına başvurularak sevgilinin âşığı gibi 

düşünülmüştür. Kokunun sahibi olan Âşık için her nesne her şey sevgiliye köle olmaya 

hazır ve nâzırdır.  



  

136 

 

“Nedîm’in beytinde geçen gül kokusuna (koklama) yara açmak (dokunma) 

tabîri hem alışılmamış bir bağdaştırma olmasına rağmen aynı zamanda garabetten 

uzak, gayet şairane bir ince hayal örneğidir.”96 

 

“Çü bûy-ı gonca hezâr-âşinâlığı terket 

Misâl-i reng nihân ol gül-i hızâb içre” (G133/6) 

 

“Bûydan hoş rengden pâkîzedir nâzük tenin 

Beslemiş koynunda gûyâ kim gül-i raʿnâ seni” (G152/2) 

 

Sevgilinin tenini ve kokusunu gül yapraklarına sarılmış gibi düşünen âşık 

sevgiliyi her şeyden üstte görmektedir. Kokuyu saklamak fiilini gördüğümüz 

beyitlerden ilkinde gül, sevgilinin kokusunu yaprağında saklarken ikincisinde 

sevgilinin kendisini saklayan gül tasvir edilmiştir. Kişileştirilen gül yaprağı ve gül 

somutlaştırılarak kullanılmıştır. 

“Eylemiş gûyâ ki Hak îcâd cism-i nâzükün 

Eyleyüp âmîhte bûy-ı güle reng-i müli”(G163/3) 

 

Yukarıdaki beyitte şair; Allah’ın sevgilinin nazik bedenini gülün kokusuna, 

şarabın rengine karıştırarak yarattığını söyler. Koku, sevgilinin teni üzerinden 

verilmiştir.  

Ezhâr 

  

“Bezendi makdemin çün sâha ezhâr ü fevâkihle 

Unutdu hâtır-ı âzâde bostân u gül-istânı”(K29/2) 

 

Kasidenin teşekkür bölümünden alınan beyitte Mustafa Paşa’nın kokusunu 

alan gül bahçesinin hatrındaki kokuları unuttuğunu söyler. Tarihte Mustafa Paşa’ya 

kasideler sunmasıyla da bilinen şair, Paşa’dan beklediği ilgiyi görememiştir. 

Mu’attar 

 

“Fasl-ı bahâr-âsâ gelüp nâgeh meşâm-ı âlemi 

Kıldı muʿattar ser-be-ser ol gonca-i bâğ-ı ümîd” (K9/6) 

 

 Bahar gelince açan çiçekler etrafı güzel kokularla doldurur. Baharın gelişini 

sevgilinin ortama gelmesine bağlyarak hüsn-i ta’lil sanatına başvuran âşık, sevgiliyi 

                                                 

96  Emrullah Yakut,(2019). “Hint üslubunda yabancılaştırma”, RumeliDE Dil ve Edebiyat 

Araştırmaları Dergisi,16,s.400. 



  

137 

 

ümit bağının goncası gibi düşünür. Ümit etmek âşığı kamçılar. Sevgiliye kavuşma 

ümidiyle yanan âşık için bu durum çiçek bahçesi gibidir. Burada çekilen acıdan 

duyulan zevk aktarılır.  

 

Misk- Müşg-Müşk-Müşgin 

 

“Bir bûse verdi bana ağız miskidir deyü 

Bir tatlı dilli câna yakın tıfl-ı dil-sitân”(K22/14) 

 

 Güzelliği kadar masumluğu, sadeliği, nazikliğiyle bilinen sevgili, yaşı küçük 

olmasa da âşık için küçük bir çocuktur. Bir çocuk gibi günahsız olması da sevgiliyi 

yüceltir. Koku sevgilinin ağzı üzerinden verilmiştir. Sevgilinin verdiği öpücük misk 

gibi kokmaktadır. 

“Ey büt-i attâr bana hâl-i müşgînin gibi 

Anber olsun da biraz hâm olsa da mâniʿ değil”(G74/5) 

 

“Şehriyârâ âsman-kadrâ hidîvâ dâverâ 

Ey eden kem-kadr hâk-i pâyi müşk-i ezferi”(K4/16) 

 

“Gubâr-ı pâyini dahı sürüp ruhsârına der kim 

Seni ben penbelerde saklarım kim müşk-i nâbımsın” (K17/16) 

 

 Sevgili, geçtiği her yeri güzelleştirendir. Yukarıdaki beyitte de sevgilinin 

geçtiği yerde bastığı toprağın kokusunu saf misk kokusuna çevirir. Değerli eşyaları 

pamuk içinde saklamak geleneğinden de ayrıca söz edilmiştir.   

“Rengi ve kokusu ile sevgilinin saçlarına, tüylerine, kaşlarına ve kokusuna 

benzetilen misk ayrıca rengi ile mürekkebe, geceye ve toprağa da benzetilir. Nedîm bir 

beyitte âşığın sevgilinin ayak bastığı, saf misk kokulu tozu yüzüne sürüp, pamuklar 

içinde saklayacağını söyler. Miskin toprak ile olan bağı güzel kokmasının yanında 

ikisinin de siyah olmasıdır. Ayrıca yine sürüp kelimesi ile işaret edilen sürmenin de 

siyah olması, miskin siyahlığı ifade edilmesi açısından önemlidir.”97 

 

Nâfe 

“Hemân hitâb edüp ey âftâb-ı nâz dedim 

Ki ey fedâ o siyeh zülfe nâfe-i Tâtâr” (K6/14) 

                                                 

97  Muhammet Emre Çakıcı, Nedîm Dİvânı’nda Renkler, Hacettepe Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Türk Dili ve Edebiyatı Eski Türk Edebiyatı Yüksek Lisans Tezi, Ankara 2018,s.137. 



  

138 

 

 

 Şair; Tatar nâfesini sevgilinin saçlarına kurban olan âşık gibi somutlaştırmış, 

sevgilinin saçlarını ise nazlı güneşe benzetmiştir. Türkistan, misk kokusuyla(nâfe) 

meşhur olan ülkelerden biridir. 

Şemîm  

“Gönül kim ıkd-ı bend-i kâkülündür 

Havâdâr-ı şemîm-i sünbülündür 

Nedîm-i zâr kurbânın kulundur 

Sen onun cismine rûh-ı revansın” (G31/5) 

 

Yukarıdaki beyitte sevgilinin saçlarında sümbül kokusunun bol olduğunu 

söyleyen şair, kendiyle konuşuyormuş gibi sevgiliye kul olduğunu dile getirir. Âşık 

sevgilinin saçlarının sümbül kokusuna ulaşamamaktan dem vurur.  

“Dimâğ-ı cânı reşk-i bender-i Çîn eyledi cânâ 

Şemîm-i gîsûvânın genc-i bâd-âver midir bilmem” (G85/6) 

 

Sevgilinin saçlarının büklümlerini limana benzeten şair, sevgilinin saçlarının 

kokusunu aldıkça kıskanır. Koku ise rüzgâr aracıyla âşığa ulaşır.  Rüzgâr; baharı getirir 

ve sevgilinin saçlarının kokusu bahar gibi değerlendirildiğinde koku hazine gibi gelir. 

Hazineyi denizde dolaşan korsanlar arar ve âşık, kendinini korsan gibi düşünerek 

sevgilinin saçlarının limanına demir atmak ister.  

“Seherden eyledi yağmâ şemîm-i gîsûsun 

Nesîm bir dahı uğrar mı bu diyâra göre”(G119/3) 

 

“Yağmalamak” sözcüğü bir şeyi zorla alıkoymak anlamına gelir. Yukarıdaki 

beyitte sevgilinin saçlarındaki güzel koku rüzgâr tarafından yağmalanmaktadır. 

“Beyitte rüzgâr insana benzetilirken sıradan insanın özelliklerine sahip şekilde 

düşünülmemiştir. Rüzgârın benzetildiği insan haramîlere benzemektedir, sevgilinin 

güzel saçlarının kokusunu seher vaktinden yağmalamaktadır. Seher vaktinde esen 

rüzârın çiçekleri açtırması ve ortalığın çiçek kokularıyla dolmasını düşünerek şairin 

özel bir maksatla rüzgârı insana benzettiği sonucuna varılabilir.”98 

 

Itr 

 

“Kapladup gül-penbe şâlı ferve-i semmûruna 

                                                 

98 Murat Keklik,(2018),“İstiâre Penceresinden Nedîm’in Gazelleri”,Iğdır Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Dergisi,15,s.86.  



  

139 

 

Ol siyeh zülfü döküp ol sîne-i billûruna 

Itr-ı şâhîler sürüp ol gerden-i kâfûruna 

Iyddır çık nâz ile seyrâna kurbân olduğum”(G25/4) 

 

“Bir cüvân kâşî sarık sarmış efendim başına 

Sürme çekmiş ıtr- şâhîler ı sürünmüş kaşına 

Şimdi girmiş dahı tahmînimde on beş yaşına 

Gül yanaklı gülgüli kerrâkeli mor hâreli” (G42/2)  

 

Yukarıdaki gazellerde koku kavramı sevgilinin kokuyu sürmesi üzerinden 

verilirken koku haricinde sevgilinin güzelliklerinin unsurlarına rastlanılmamaktadır. 

“Kurban olduğum” cümlesinden anlaşılacağı gibi şair, halkın diline oldukça yer 

vermiştir. Beyaz gerdanına güzel kokular sürününen sevgili, siyah saçlarını beyaz 

göğsüne dökmektedir. Koku yukarıdaki beyitte sevgilinin kaşı ve gerdanı üzerinden 

verilmiştir. 

Yasemîn  

 

“Ey şeh-i hûbânım eyle ol kad-i mevzûna sen 

Reng-i gülden câme bûy-ı yâsemenden pîrehen 

Servsin sana yeşil şâlî gerekdir nîm-ten 

Reng-i gülden câme bûy-ı yâsemenden pîrehen 

Bâğa gel ey gül-beden açıl gül ey gonca-dehen”(M11/1) 

 

“Getirdi nükhetin bâd-ı sabâ gülzâr-ı dil-cûnun 

Açıldı ukde-bendi yâsemînin verd-i şeb-bûnun” (G43/2) 

 

Şebboy çiçeğinin, yaseminin ve gülün, sevgilinin sabah rüzgârıyla gelen 

kokusuyla bağları açılır. Sevgilinin kokusu kokunun kaynağı olan çiçekleri bile geride 

bırakıp sevgilinin kokusuna hayran bırakır. Şebboy çiçeği, yasemin ve gül hayran 

kalmalarıyla kişileştirilmiştir. Divan şiirinde sevgili, uzvuyla, boyunun uzunluğuyla 

kısacası her yönüyle âşığın mübalağasına nail olmuştur.   

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

140 

 

SONUÇ 

 

 12. yüzyılda yaşamış olan Şems-i Tebrîzî, “Sanmayasın ki; aşk akıl işidir. Gül 

ki her gönlün mürşididir. Kimini kokusuyla şad eder. Kimini de dikeniyle irşad eder.” 

sözüyle aşkın ve kokunun âşıkta bıraktığı etkiyi aktarmıştır. Aşka nail olmuş zat, aklını 

yitirmiştir. Kan, damarların içinden geçerek vücuda yaşam verir. Mektup, sevgiliye 

güvercinler sayesinde iletilir. Âşığa da sevgilinin kokusunu ileten bir araç vardır. 

Bazen sevgilinin saçının kokusu etrafa yayılır bu sayede saç; kokuyu iletmede araç 

olmaktadır. Bazense sevgilinin yaşadığı mahalleye gelen rüzgâr sevgilinin kokusunu 

etrafa yayar ve neticede kokuyu iletmede araç rüzgâr kabul edilir. Yahut ortama gelen 

sevgili etrafa kokusunu yayabilir.  

 Alınan beyitlerdeki açıklamalar çoğunlukla kendi değerlendirmelerimdir. Bu 

tezde şairlerin divânlarındaki koku kavramları, bu kavramların mahiyetleri, kokuyu 

iletmedeki araçları tespit edilmiştir. Bu sayede yapılan telmihlerden, şairin kullandığı 

dilden ve benzetmelerden dönem hakkında bilgiler edinilmiştir. Mazmunları etkili 

kılan teşbih, istiare, düzenli leff-ü neşr, tenasüp, hüsn-i ta’lil gibi sanatların kullanıldığı 

örneklerle karşılaşılmıştır. Ahmedî, Bâkî, Şeyhülislam Yahyâ ve Nedîm adlı şairlerin 

kokuya farklı açılardan baktıkları tespit edilmiştir. Şairlerin alışılmamış 

bağdaştırmaları ve zengin hayal dünyalarının harmanlandığı beyitler açıklanırken 

intizamlı davranılmıştır. Konuyla ilgili unsurların belirlenmesinde şairlerin kendi 

müstakil eserleri haricinde makalelere, tezlere, lügatlara, konuyla ilgili kitaplara 

başvurulmuştur. Aşkta olduğu gibi koku da şairlerin divânlarında tasavvufî ve beşerî 

olmak üzere iki farklı şekilde görülmektedir. Yukarıdaki şairlerin divânlarında beşerî 

kokuya daha çok rastlanılmıştır. Kullanılan sözcüklerin çoğu aynı olmasına rağmen 

kurulan teşbihler ve sözcüklerin uyumu şairlerin karakterlerini ortaya koymuştur. 

Âşığın o güzel kokuya nail olabilmek için verdiği çabanın tanığı olunmuştur. Âşığın 

bu yolda umutlu olduğu anlaşılmış olup kokunun kaynağı olan çiçekler, sevgilinin 

yanında değersiz sayılmıştır.  

 Divânda âşığın güzel kokmasını sağlayan kokulu maddeler, kişileştirilerek 

sevgilinin saçlarının kokusuna müptela gibi sunulmuştur. Diğer taraftan sevgiliden 

gelen koku toprağın ve çiçeklerin canlanmasını sağlamıştır. Böylelikle baharın gelişi 

sevgilinin ortama gelişine bağlanmıştır. Sevgilinin kokusu âşıkta sersemliğe sebep 



  

141 

 

olup âşığı Mecnun’a çevirmiştir. Âşığın sevgiliye kavuşamamaktan çaresiz kalmasına 

kendini sevgilinin saçlarının büklümlerine asmasına sebep olmuştur. Çoğunlukla 

sevgilinin kaşı, ayva tüyleri, kâhkülü, beni gibi unsurlar sevgilinin kokusunu iletmede 

araç olmuştur. Sevgilinin kokusuyla ilgili yapılan karşılaştırmalarda sevgilinin kokusu 

teşbîh-i tafdîl yoluyla diğer ögelerden üstün tutulmuştur. Ahmedî, divânında ağır 

ağdalı tamlamalar kullanmayı tercih edip tasavvufî olan aşka daha çok işlemişken 

Bâkî, dünyevî olanı vurgulamıştır. Şeyhülislam Yahya mahalli unsurları divânında 

kullanmaya başlarken Nedîm mahalleyi divânına taşımıştır. Her yiğidin yoğurt yiyişi 

farklı olur diyen ataların torunları olarak her şairin kendine has üslubu, cümlelere 

dokunuşu, tamlamaları kuruşundan teşbihleri kullanışından fark edilmiştir. 

 Bu tez kaynakların nasıl taranması gerektiğini sözlüklerin ne denli önemli 

olduğunu fark ettirmiştir. Öğretmenlerimin çalışmalarının Türk Dili ve Edebiyatı 

bölümünün yapı taşları olduğunu ve hiçbir işin sevilmeden yapılamayacağını 

öğretmiştir. Tezin Ahmedî, Bâkî, Şeyhülislam Yahyâ ve Nedîm divânlarında “koku” 

kavramını araştıranlar için yararlı olacağı düşünülmektedir 

Aşka düşüren sevgili ve onu canından çok seven âşık olmasa bu kadar güzel 

şaheserler elbette meydana gelmeyecekti. Bize bugün aşka düşmüş gibi yazdıran 

şairlere rahmetle. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

142 

 

KAYNAKLAR 

 

Açıl, B.(2015). “Klasik Türk Şiirinde Estetik Bir Unsur Olarak Çiçekler”. FSM 

İlmî Araştırmalar İnsan ve Toplum Bilimleri Dergisi,5, ss. 1-28. 

Akdemir, A.(2012) .““Miskinlik” Dairesinde “Devreden” Bir Derviş: Yunus 

Emre”, Turkish Studies: Türkoloji Araştırmaları: International Periodical for the 

Languages, Literature and History of Turkish or Turkic,7/3, ss. 97-113. 

Arslan, M,(2000). Divân Şiirinde Satranç ve Satranç Istılahları. Osmanlı 

Edebiyat-Tarih Kültür Makaleleri, İstanbul: Kıt’abevi Yayınları. 

Banarlı, Nihad Sami. Resimli Türk Edebiyatı Tarihi, Milli Eğitim Bakanlığı 

Yayınları Bilim ve Kültür Eserleri Dizisi: İstanbul 1971. 

Banarlı, Nihad Sami. Resimli Türk Edebiyatı Tarihi, C1,Milli Eğitim Bakanlığı 

Yayınları ve Kültür Eserleri Dizisi: İstanbul 1983. 

Bayram, Y. (2007).“Klasik Türk Şiirinde Duyguların Dili: Çiçekler”, Turkish 

Studies: Türkoloji Araştırmaları International Periodical For the Languages, 

Literature and History of Turkish or Turkic 2/4, ss.209-219. 

Bayram, Y.(2005).“16. Yüzyıldaki Bazı Divân Şairlerinin ‘Şaire ve Okura 

Dair’ Görüşleri”, Üç Aylık Eğitim ve Sosyal Bilimler Dergisi, ss. 33/168. 

Batislam, D.(1993). Nedîm Divânında Mahallileşme, Adana; Çukurova 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstütisi Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı Yüksek 

Lisans Tezi. 

Batislam, H. Dilek. (2005).“Divân Şiirinde Sabâ”. Osmanlı Tarihi 

Araştırmaları Prof. Dr. Mehmet Çavuşoğlu’na Armağanı 2, 26/26 ss. 95-117. 

Batislam, H,D. (2009). “Şehir Şiirleri ve Şeyhülislâm Yahya’nın Edirne 

Gazelleri”. Atatürk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi Özel Sayısı, 

39, ss. 483-498. 

Batislâm, H.D.(2019). “Divân Şiirinde Toprak ve Toprakla İlgili Unsurların 

Kullanımı”, Uluslararası Kıbrıs Üniversitesi Halkbilim Edebiyat Antropoloji Dil ve 

Dilbilim Dergisi, 25/99, ss.457-659. 

Birgören, H.(2016). “Şeyhülislâm Yahya Şair ve Şiir Anlayışı”Kesit Akademi 

Dergisi, 2/6, ss. 308-350. 



  

143 

 

Bursalı Mehmed Tahir Bey, Osmanlı Müellifleri, Meral Yayınevi, C.2, 

İstanbul-1972. 

Çakıcı, E, M.(2018). Nedîm Dİvânı’nda Renkler, Ankara; Hacettepe 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Türk Dili ve Edebiyatı Eski Türk Edebiyatı 

Yüksek Lisans Tezi. 

Çelebioğlu, A.(2016).“Klasik Türk Şiirinde Menekşe”, Atatürk Üniversitesi 

Güzel Sanatlar Enstitüsü Dergisi,37,ss. 161-182. 

Çolak, A.(2015), “Seyyîd Vehbî’nin Manzum Hadis-i Erba’in 

Tercümesi”,Uluslararası Türkçe Edebiyat Kültür Eğitim Dergisi,4/2, ss.616-633. 

Çınar, Bekir.“Türk Mitolojisindeki Geyiğin Fuzûlî’nin Şiirlerinde Ahuya 

Dönüşmesi”, IV. Uluslararası Türk Dünyası Araştırmaları Sempozyumu, 26-28 Nisan 

2017-Niğde, ss. 125-130. 

Doğan, N,M.(2008) “Divân Şiirinde “Şarap” Metaforları”, İstanbul 

Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Türk Dili ve Edebiyatı Dergisi, ss 63-98. 

Develilioğlu, Ferit, “Osmanlıca- Türkçe Ansiklopedik Lûgat”,(13), Aydın 

Kitapevi, Ankara 1996. 

Erdoğan, M.Güzellik Unsurlarıyla Divân Şiirinde Sevgili, Kitabevi Yayınları, 

Yıldız Mücellit, 1, İstanbul-2012. 

Eren, Abdullah.(2008).“Bâkî Divânı’nda Kırmızı Renk”, Atatürk Üniversitesi 

Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, 37, ss. 31-68. 

Eren, A.(2004). Şeyhülislam Yahyâ Divanı’nın Tahlili, Erzurum; Atatürk 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı Doktora 

Tezi. 

Erbay, N,(2020) .“Hayalden Mazmuna Klasik Türk Şiirinde ‘Perde’ ”, Kafkas 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi,26, ss. 499-523. 

Günyüz E, M.(2001). Ahmedî Divânı Tahlili, İstanbul Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Eski Türk Edebiyatı Anabilim Dalı Doktora Tezi. 

Güfta, H. (2009).“Bâkî Divânına Siyah Renkli Unsurlar”, Turkish Studies 

International Periodical For the Languages, Literature and History of Turkish or 

Turkic, 4/8 ss. 1314-1373. 



  

144 

 

Güfta, H.(2010) .“Divân Şiirinde Vakt-i Seher”, Uluslararası Sosyal 

Araştırmalar Dergisi Klâsik Türk Edebiyatının Kaynakları Özel Sayısı Prof. Dr. 

Turgut Karabey Armağanı,3/15,  ss. 93-137. 

https://turuz.com/book/title/Yeni+Osmanl%C4%B1ca-

T%C3%BCrkce+S%C3%B6zl%C3%BCk+60+000+Ba%C5%9Fl%C4%B1q  Erişim 

Tarihi: 17.07.2021. 

https://turuz.com/storage/Poem-Literature/2016/1324-2-Turk_Shairler-

Sadetdin_Nuhzet_Ergun-370s-750s.pdf Erişim Tarihi: 22.12.2019 

https://turuz.com/book/title/Turk+Shairler-1-2-3-4-Sadetdin+Nuhzet+Ergun-

1443s Erişim Tarihi: 05.10.2019 

http://acikerisim.ktu.edu.tr/jspui/handle/123456789/164 Erişim Tarihi: 

05.09.2019 

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/10596,bakidivanisabahattinkucukpdf.pdf?0 

Erişim Tarihi:05.09.2019 

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/10591,ahmedidivaniyasarakdoganpdf.pdf?0 

Erişim Tarihi: 05.09.2019 

https://www.aa.com.tr/tr/kultur-sanat/sairlerin-sultani-baki/1443916 Erişim 

Tarihi:06.04.2019. 

http://baykan.gov.tr/veysel-karani-hz Erişim Tarihi:07.02.2021. 

http://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/ahmed%C3%AE-taceddin-ibrahim-bin-

hizir Erişim Tarihi: 28.05.2021. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/yahya-efendi-zekeriyyazade Erişim 

Tarihi:29.03.2021 

 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Fetret_Devri Erişim Tarihi: 24.07.2021. 

http://www.lugatim.com/s/carub ErişimTarihi:09.06.2021. 

http://www.lugatim.com/s/M%C4%B0HRAP Erişim Tarihi: 21.06.2021 

http://www.lugatim.com/s/misk Erişim Tarihi: 17.07.2021. 

http://lugatim.com/s/SANDAL Erişim Tarihi: 17.07.2021. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/ahmed%C3%AE Erişim Tarihi: 04.04.2021 

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/56214,nedim-divanipdf.pdf?0 Erişim 

Tarihi:02.10.2020. 

https://turuz.com/book/title/Yeni+Osmanl%C4%B1ca-T%C3%BCrkce+S%C3%B6zl%C3%BCk+60+000+Ba%C5%9Fl%C4%B1q
https://turuz.com/book/title/Yeni+Osmanl%C4%B1ca-T%C3%BCrkce+S%C3%B6zl%C3%BCk+60+000+Ba%C5%9Fl%C4%B1q
https://turuz.com/storage/Poem-Literature/2016/1324-2-Turk_Shairler-Sadetdin_Nuhzet_Ergun-370s-750s.pdf
https://turuz.com/storage/Poem-Literature/2016/1324-2-Turk_Shairler-Sadetdin_Nuhzet_Ergun-370s-750s.pdf
https://turuz.com/book/title/Turk+Shairler-1-2-3-4-Sadetdin+Nuhzet+Ergun-1443s
https://turuz.com/book/title/Turk+Shairler-1-2-3-4-Sadetdin+Nuhzet+Ergun-1443s
http://acikerisim.ktu.edu.tr/jspui/handle/123456789/164
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/10596,bakidivanisabahattinkucukpdf.pdf?0
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/10591,ahmedidivaniyasarakdoganpdf.pdf?0
https://www.aa.com.tr/tr/kultur-sanat/sairlerin-sultani-baki/1443916
http://baykan.gov.tr/veysel-karani-hz
http://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/ahmed%C3%AE-taceddin-ibrahim-bin-hizir
http://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/ahmed%C3%AE-taceddin-ibrahim-bin-hizir
https://islamansiklopedisi.org.tr/yahya-efendi-zekeriyyazade
https://tr.wikipedia.org/wiki/Fetret_Devri
http://www.lugatim.com/s/carub
http://www.lugatim.com/s/M%C4%B0HRAP
http://www.lugatim.com/s/misk
http://lugatim.com/s/SANDAL
https://islamansiklopedisi.org.tr/ahmed%C3%AE
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/56214,nedim-divanipdf.pdf?0


  

145 

 

https://islamansiklopedisi.org.tr/lale-devri#1 Erişim Tarihi:11.04.2021 

https://islamansiklopedisi.org.tr/lale-devri#2-edebiyat Erişim Tarihi: 

04.04.2021. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/lale#1 Erişim Tarihi:12.01.2021. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/kortantamer-tunca Erişim Tarihi:01.08.2021. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/dervis Erişim Tarihi: 05.10.2020. 

https://www.fikriyat.com/ekitap/detay/seyhulislm-yahy-dvni/1 Erişim Tarihi: 

04.05.2020. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/kasidetul-burde--busiri Erişim 

Tarihi:01.08.2021. 

Işık, İ.(2012). “Şeyhülislâm Yahya ve Nef’i Divânlarındaki Gazellerde 

Sevgiliye Ait Unsurların Karşılaştırılması”,Afyonkarahisar; Afyon Kocatepe 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Yayımlanmış Yüksek Lisans Tezi. 

İbnü'l-Emin Mahmud Kemâl İnal, Son Asır Türk Şairleri, Milli Eğitim 

Basımevi, C. I. İstanbul-1988. 

Kaçar, M.(2015), “Bakî’nin Dilinden Kanûnî’nin Son Seferi: Fezâil-İ Cihâd’da 

Yer Alan Sigetvâr-Nâme”. Littera Turca Journal of Turkish Language and 

Literature,1/1, ss. 27-46. 

Kandemir, F.(2008).Bâkî ve Nedîm’in Gazellerinde Sevgilideki Güzellik 

Unsurları, Edirne; Trakya Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Türk Edebiyatı 

Bilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi. 

Karaca, D.(2018). “Klasik Türk Şiirinde Şem ve Pervane 

Kullanımları”.Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi,11/61, ss.129- 146. 

Kartal, Ahmet. “Klasik Türk Şiirinde “Misk””. Osmanlı Edebî Metinlerinin 

Anlam Dünyası Sempozyumu,12-13 Mayıs 2017- Bilecik. 

Keleş, R, (2009). “Örneklerle Türk Edebiyatı'nda Medhiye”, Selçuk 

Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, 22, ss. 215-233.  

Kerman, Z. Edebiyat Üzerine Makaleler Ahmet Hamdi Tanpınar, Dergâh 

Yayınları, Baskı:1,İstanbul-1977. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/lale-devri#1
https://islamansiklopedisi.org.tr/lale-devri#2-edebiyat
https://islamansiklopedisi.org.tr/lale#1
https://islamansiklopedisi.org.tr/kortantamer-tunca
https://islamansiklopedisi.org.tr/dervis
https://www.fikriyat.com/ekitap/detay/seyhulislm-yahy-dvni/1
https://islamansiklopedisi.org.tr/kasidetul-burde--busiri


  

146 

 

Kıyçak, Ö.(2010). 17. Yüzyıl Kasiderinde Zihniyet Çözümlemesi ve Eğitim 

Sürecinde Kullanımı, İzmir; Dokuz Eylül Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsu 

Ortaöğretim Sosyal Alanlar Eğitimi Anabilim Dalı Türk Dili ve Edebiyatı 

Öğretmenliği Programı Yayımlanmış Yüksek Lisans Tezi. 

 Kiraz, S. (2014).“Türk İslâm Edebiyatında Bir Peygamber Portresi: Hz. İsâ”, 

Ekev Akademi Dergisi, 60,ss. 261-280. 

Kudret, C.Divân Şiirinde Üç Büyükler- Bâkî, İnkılâp Kitabevi, 4, İstanbul- 

1985. 

Kufacı, O. (2019)."Coğrafya’nın Bâkî Divânı’na Aksi: Ülke ve Bölge Adları". 

Eski Türk Edebiyatı Araştırmaları Dergisi, 2/1, ss. 377- 424. 

Kufacı, O.(2020).“Divân Şiirinin Estetik Dünyasında Şem-i Kâfûr(Kâfurdan 

Mum)”, Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, 67,ss 187-206. 

Mazıoğlu, H. Nedîm, Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları 868.Türk 

Büyükleri Dizisi; 70, Ankara -1988. 

Mutlu, B.(2012).Divân Şiirinde Deniz İmgesi ve Şiir Öğretiminde 

Kullanılması, İzmir; Dokuz Eylül Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü Türkçe 

Eğitimi Anabilim Dalı Türkçe Öğretmenliği Programı Yüksek Lisans Tezi. 

Nazik, S.(2015). Klasik Türk Şiirinde Cennet ve Cehennem, Elazığ; Fırat 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Türk Dili ve Edebiyatı AnaBilim Dalı Doktora 

Tezi. 

Kam, Ferit Ömer, Divan Şiirinin Dünyasına Giriş, Birleşik Yayınevi, Ankara-

2008. 

 

Kaplan, Y., Poyraz, Y.“Divân Şiirine Kaynaklık Etmesi Bakımından 

Oyunlar”.Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi Klâsik Türk Edebiyatının 

Kaynakları Özel Sayısı,3/15, ss.151-175. 

Keklik, M.(2018),“İstiâre Penceresinden Nedîm’in Gazelleri”,Iğdır 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 15,ss. 71-100. 

Kerman, Zeynep, Ahmet Hamdi Tanpınar(1977) Edebiyat Üzerine Makaleler. 

Dergâh Yayınları, İstanbul 1977. 

Kudret, C. Divân Şiirinde Üç Büyükler Nedîm, İnkılâp Kitabevi, 7,İstanbul-

1985. 



  

147 

 

Öznön, Nihat Mustafa, Küçük Osmanlıca Türkçe Sözlük, 4,İnkılâp Kitabevi, 

İstanbul-1988. 

Özer, Z.(2015). Divân Şiirinde Adana, Adana; Çukurova Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi. 

Özer, O. (1995).Ahmedî Tervîhü’l Ervâh, Elazığ; Fırat Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı Doktora Tezi. 

Özerol, N.(2012).“Bâkî’nin Şiirlerinde İkilemelerin Sağladığı Ses ve Söz 

Düzeni”, Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 22/2, ss. 63-83. 

Pala, İskender. Ansiklopedik Divân Şiiri Sözlüğü. İstanbul: Kapı Yayınları, 

2013. 

 Ersoy, O. (1973). “Kâğıt ve Kâğıtçılık”,Türk Ansiklopedisi, C.21, Ankara: 

Milli Eğitim Bakanlığı, ss. 112-115 

Elbir, B, Kahve Yorulmaz, M.(2017). “Şeyhülislam Yahya Divanında Yer 

Adlarının Kullanıma Dair”. Ekev Akademi Dergisi, 21/72, ss.31-50. 

Pekyürek, H. E.(2007).Bâkî Dîvânında Maddi Kültür, Tokat; Gaziosmanpaşa 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsi Eski Türk Edebiyâtı Bilim Dalı, Yüksek Lisans 

Tezi. 

Savran, Ö.(2009).“Klasik Türk Şiirinde Bedenin Harflere Yansıması”,Turkish 

Studies - International Periodical For The Languages, Literature and History of 

Turkish or Turkic, 4/2, ss. 876-905. 

 

Sona, F. (2017). “Klasik Türk Şiirinde İlyas Peygamber”. Çankırı Karatekin 

Üniversitesi Karatekin Edebiyat Fakültesi Dergisi, 5/1,ss. 50-63. 

Soyyiğit, İ.(2006).Bâkî’nin Kasidelerinde Edebi Tasvirler, İstanbul; İstanbul 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsi Eski Türk Edebiyatı Yüksek Lisans Tezi. 

Şahin, Ş,K. (2011).“Sevgilinin Güzellik Unsurlarından Saç ve Saçın Âşık 

Üzerindeki İlişkisi”. Turkish Studies - International Periodical For The Languages, 

Literature and History of Turkish or Turkic, 6/3,ss.1851-1867. 

Şahin, E.(2018). “Bâkî’nin “Sünbül” Kasidesi Şerhi”, Hikmet-Akademik 

Edebiyat Dergisi Prof, Dr. Ali Nihad Tarlan Özel Sayısı,4, ss. 415-450. 

 



  

148 

 

 

 

 

 

ÖZGEÇMİŞ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                       

Kişisel Bilgiler  

Adı Soyadı Esin Ezgi Yazıcı 

Doğum Yeri ve Tarihi  

EğitimDurumu  

Lisans Öğrenimi Muğla Sıtkı Koçman 

Üniversitesi  

Y. Lisans Öğrenimi Tez Aşamasında 

İş Deneyimi Bir özel öğretim kurumunda 

Türk Dili ve Edebiyatı öğretmenliği 

yapmaktadır. 

İletişim   

E-Posta adresi  


