
T.C. 

İstanbul Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı 

 

Doktora Tezi 

 

TARİH KAYNAĞI OLARAK 

16. YÜZYIL DİVAN ŞİİRİ 

 

Ali CANÇELİK 

2502100004 

 

 

 

Tez Danışmanı 

Prof. Dr. A. Azmi BİLGİN 

 

 

 

İstanbul 2014



T.C. 

İstanbul Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı 

 

Doktora Tezi 

 

TARİH KAYNAĞI OLARAK 

16. YÜZYIL DİVAN ŞİİRİ 

 

Ali CANÇELİK 

2502100004 

 

 

 

Tez Danışmanı 

Prof. Dr. A. Azmi BİLGİN 

 

 

 

İstanbul 2014





iii 

 

Ali Cançelik 

Tarih Kaynağı Olarak 16. Yüzyıl Divan Şiiri 

ÖZ 

“Tarih Kaynağı Olarak 16. Yüzyıl Divan Şiiri” adlı tezimizde, 16. yüzyıl 

divanlarından Münîrî (ö. 927/1520), Revânî (ö. 930/1523), Hayâlî (ö. 964/1557), 

Âşık Çelebi (ö. 979/1572), Aşkî (ö. 984/1576), Yahya Bey (ö. 990/1582), Nâtıkî (ö. 

1003/1595?), Nev’î (ö. 1007/1599), Vecdî (ö. 1008/1599) ve Bâkî (ö. 1008/1600)’nin 

divanlarındaki kaside, mersiye, mesnevî ve tarih manzumeleri incelenmiştir. 

Tez, Padişahlar, Şehzâdeler ve Sultanlar, Devlet Erkânı, Âlimler Şeyhler 

Şairler olmak üzere dört bölümden oluşmaktadır.  

16. yüzyıldaki şahıs, olay, mekân gibi tarihî unsurlar, sadece şiirde geçtikleri 

özellikleriyle teze konu edilmiş olup bu özellikleri, Tevârih-i Âl-i Osmanlardan ve 

bazı güncel kaynaklardan tespit edilen metinlerle karşılaştırılmıştır. 

Bu çalışmayla 16. yüzyıl Divan şiirinin kendine mahsus dil ve üslubuyla tarih 

kaynaklığı ortaya konmuş, ayrıca divan şiirimizin duygu tarihimizi yansıtması 

hususunda değerlendirme ve tespitlerde bulunulmuştur. 

Anahtar Kelimeler: Divan şiiri, tarih, 16. yüzyıl, tevârih-i Âl-i Osman 

  



iv 

 

Ali Cançelik 

16th Century Divan Poetry as a Source of History 

ABSTRACT 

This dissertation titled “16th Century Divan Poetry as a Source of History” is 

an analysis of the16th century divans Münîrî (d. 927/1520), Revânî (d. 930/1523), 

Hayâlî (d. 964/1557), Âşık Çelebi (d. 979/1572), Aşkî (d. 984/1576), Yahya Bey (d. 

990/1582), Nâtıkî (d. 1003/1595?), Nev’î (d. 1007/1599), Vecdî (d. 1008/1599) ve 

Bâkî (d. 1008/1600)’s and an analysis of odes (kaside), threnody (mersiye), masnavi 

(mesnevi) and the historical poetry in these divans.  

The dissertation consists of four sections titled: Sultans (Padişahlar), Princes 

(Şehzâdeler), Sultanas (Sultanlar), High Officials (Devlet Erkânı) and Scientists 

Seikhs Poems. 

The historical constituents of the 16th century like the subjects, events and 

places are taken into the dissertation as long as they are related to the poems and 

these constituents are compared with some current historical resources especially 

Tevârih-i Âl-i Osman.  

 With this study it is put forward the 16th century Divan poetry is a prime 

historical resource and it reflects  the history of our emotions. 

 Keywords: Divan poetry, history, 16th century, tevârih-i Âl-i Osman. 

 

  



v 

 

ÖNSÖZ 

16. yüzyıla ait on divan üzerinde tarihî unsurlar tespit edilerek ve kronik 

eserlerle karşılaştırarak hazırlanmış olan bu tez, Osmanlı klasik şiirimizin tarih 

kaynaklığı olarak değerini ortaya koymaya çalışmaktadır.  

Divanları tespit ederken dönemin olaylarına yer vermelerine ve 16. yüzyılı 

mümkün olduğunca kapsamasına dikkat edilmiştir. 

Devlet erkânında isim benzerliği olması halinde, şairle adı geçen şahsın 

yaşadığı dönem göz önünde bulundurulmuş ayrıca şiirde işaret edilen veya anlatılan 

vasıflar, ilgili şahsın vasıfları ile karşılaştırılmış ve bu şekilde doğru ismin tespit 

edilmesine çalışılmıştır.  

Tarihî unsurlar, sadece şiirde geçtiği sınırlarıyla kronik eserlerde tespit 

edilmiş ve karşılaştırma yapılmıştır. Devlet erkânından birisi, fetihlerde 

bulunmasıyla ve cesaretiyle anılmış ise bulunduğu fetihlere yer verilmiş ve 

savaşlarda gösterdiği yararlıklar kaynak olarak gösterilmiştir. Eğer cömertliğine 

işaret edilmişse, kronik eserden yapmış olduğu atiyeler, sadakalar tespit edilmiş ve 

ilgili şiirin altına kaynak metin yerleştirilmiştir. 

Tez, birinci bölüm “Padişahlar”, ikinci bölüm “Şehzâdeler ve Sultanlar”, 

üçüncü bölüm “Devlet Erkânı”, dördüncü bölüm “Alimler Şeyhler Şairler” şeklinde 

olmak üzere dört bölümden teşekkül etmiştir. Padişahlar bölümünde, tespit edilen 

unsurların çokluğundan dolayı “Kişisel Unsurlar, Yönetime Dair Unsurlar ve 

Dönemindeki Olaylar” şeklinde üç alt başlık oluşturulmuş; diğer bölümlerde ise 

tespit ettiğimiz unsurları, tabiatına ait unsurlardan başlayıp katıldığı olaylara kadar 

sıraladık. Muhtelif vesilelerle sergiledikleri cömertlik vasfı kişisel olarak kabul 

edilmiş ve “Kişisel Unsurlar” başlığı altına alınmışken, âlim, şair ve sanatkârları 

himayesi, bir yönetim anlayışını aksettirmesi açısından “Yönetime Dair Unsurlar” 

başlığı altına alınmıştır.  



vi 

 

Şiirde tespit ettiğimiz tarihî unsurları kronik eserlerle karşılaştırırken şiirin 

itham ve methiyelerini kabul ve ret anlayışından uzak durmaya çalıştık. Bir şahıs 

hakkında şairin ithamını veya methini onaylayan bir dil kullanmak yerine durumu 

olduğu gibi tespit edip kronik eserdeki karşılığını verdik. Bu, 16. yüzyılda yaşanan 

ve bizim şahit olmadığımız olay ve şahıslar üzerindeki bir töhmeti ve methiyeyi 

onaylamamak adına göstermeye çalıştığımız bir hassasiyettir. 

Ömrü boyunca ait olduğu medeniyete hayranlıkla ve heyecanla hizmet eden 

Ali Nihad Tarlan’ın “Altı asır bir milletin ruhu üzerinde gelişip ona hâkim olan, 

kütüphaneler dolusu eser veren bir edebiyat, incelenmeğe değer ve bu, neslimiz için 

mukaddes bir vazifedir.” sözlerinde ifadesini bulan mukaddes vazifeye ve Erol 

Güngör’ün “millete ait tarihin basit vakalar yığınından ibaret değil de bugünkü 

kaderi çizen manalı bir zincirin halkaları halinde anlaşılması” şeklinde tanımladığı 

tarih şuuru’nun tekâmülüne katkı sağlamış olmayı temenni ediyoruz.  

Yüksek lisansta Divan şiiri ve klasik Osmanlı musikisi, bu çalışmayla da 

Divan şiiri  ile tarih ilişkisini tanıma ve klasik şiirimize farklı disiplinlerle birlikte 

yaklaşma imkânı sağlayan, teşvik edici ve kolaylaştırıcı tarzıyla danışmanlığımı 

yürüten Hocam Prof. Dr. A. Azmi Bilgin’e; akademik hassasiyet ve disiplinleriyle 

katkılarını cömertçe sunan Prof. Dr. Zeynep Tarım Ertuğ’a ve Doç. Dr. Murat Ali 

Karavelioğlu’na; tez aşamasında fikirlerine başvurduğum ve tezi kontrol etmek 

suretiyle desteklerini gördüğüm Dr. Meriç Ökten’e derûnî şükranlarımı arz etmek 

benim için büyük bir bahtiyarlıktır.  

Ayrıca teze verdikleri desteklerinden dolayı Yard. Doç. Dr. Abdullah 

Tırabzon’a ve İlim Yayma Vakfı’na teşekkür ediyorum. 

Son olarak bu tezin meydana gelmesinde büyük fedakarlıkları bulunan 

kıymetli eşim Medine’in, sevgili çocuklarım Leyla ve Emir Sadettin’in de hakkını 

teslim etmem gerekir; onlara da en içten muhabbet ve şükranlarımı sunuyorum. 

  



vii 

 

İÇİNDEKİLER 

ÖZ  ............................................................................................................................. iii 

ABSTRACT ................................................................................................................ iv 

ÖNSÖZ ........................................................................................................................ v 

İÇİNDEKİLER .......................................................................................................... vii 

KISALTMALAR ......................................................................................................... x 

GİRİŞ ........................................................................................................................... 1 

1. BÖLÜM: PADİŞAHLAR .................................................................................. 21 

1.1. II. BAYEZİD (1481-1512) .......................................................................... 21 

1.2. I. SELİM (1512-1520) ................................................................................. 54 

1.3. I. SÜLEYMAN (1520-1566) ...................................................................... 82 

1.4. II. SELİM (1566-1574) ............................................................................. 151 

1.5. III. MURAD (1574-1595) ......................................................................... 162 

1.6. III. MEHMED (1595-1603) ...................................................................... 188 

2. BÖLÜM: ŞEHZÂDELER ve SULTANLAR .................................................. 202 

2.1. ŞEHZÂDE AHMED (ö. 1512-1513) ........................................................ 202 

2.2. ŞEHZÂDE ÂLEMŞAH (ö. 1502) ............................................................. 206 

2.3. ŞEHZÂDE BÂYEZİD (ö. 1560) ............................................................... 207 

2.4. ŞEHZÂDE KORKUD (ö. 1512) ............................................................... 208 

2.5. ŞEHZÂDE MAHMUD (ö. 1507) ............................................................. 210 

2.6. ŞEHZÂDE MEHMED (ö. 1543) .............................................................. 211 

2.7. ŞEHZÂDE MUSTAFA (ö. 1553) ............................................................. 213 

2.8. III. MEHMED’İN CÜLUSUYLA BİRLİKTE ÖLDÜRÜLEN 

ŞEHZÂDELER (ö. 1595) .................................................................................... 217 

2.9. MİHRİMAH SULTAN (ö. 1558) ............................................................. 219 

2.10. SÂFİYE SULTAN(ö. 1605) ...................................................................... 220 

3. BÖLÜM: DEVLET ERKÂNI ......................................................................... 223 

3.1. ABDURRAHMAN MÜEYYEDZÂDE, Kazasker (ö. 1516) ................... 223 

3.2. ALİ PAŞA, Hadım (ö. 1511) ..................................................................... 223 

3.3. ALİ PAŞA, Semiz (ö. 1565) ..................................................................... 225 



viii 

 

3.4. ARSLAN PAŞA, Budin Beylerbeyi (ö. 1566) .......................................... 227 

3.5. AYAS PAŞA, Rumeli Beylerbeyi (ö. 1560) ............................................. 229 

3.6. CAFER ÇELEBİ, Tacizâde, Tuğrayî (ö. 1515) ........................................ 230 

3.7. CELÂL ÇELEBİ, Musâhib-i Sultan II. Selim Han (ö. ?) ......................... 231 

3.8. FERHAD PAŞA, Veziriazam (ö. 1594) .................................................... 232 

3.9. FERİDUN BEY, Nişancı (ö. 1583) ........................................................... 234 

3.10. HASAN PAŞA, Tiryaki (ö. 1611) ............................................................. 235 

3.11. HAYDAR PAŞA, Rumeli Beylerbeyi (ö. 1595-96) ................................. 236 

3.12. İBRAHİM PAŞA, Maktul (ö. 1536) ......................................................... 236 

3.13. İBRAHİM PAŞA, Damad (ö. 1602) ......................................................... 241 

3.14. İSKENDER ÇELEBİ, Defterdar (ö. 1535) ............................................... 243 

3.15. İVAZ EFENDİ, Kazasker (ö. 1586) .......................................................... 244 

3.16. KASIM PAŞA, Güzelce (ö. 1541?) .......................................................... 245 

3.17. MEHMED PAŞA, Cerrâh (ö. 1604) ......................................................... 245 

3.18. MEHMED PAŞA, Lala, Sokolluzâde (ö. 1606) ....................................... 247 

3.19. MUSTAFA ÇELEBİ, Nişancı Celâlzâde (ö. 1567) .................................. 248 

3.20. MUSTAFA PAŞA, Kızılahmedli (ö. 1568) .............................................. 249 

3.21. OSMAN PAŞA, Özdemiroğlu (ö. 1585) ................................................... 250 

3.22. RÜSTEM PAŞA, Veziriazam (ö. 1561) ................................................... 252 

3.23. SİNAN PAŞA, Cağalazâde (ö. 1605) ....................................................... 256 

3.24. SİNAN PAŞA, Koca (ö. 1596) ................................................................. 259 

3.25. SİYAVUŞ PAŞA, Kanijeli (ö. 1602) ........................................................ 260 

3.26. ŞEMSİ PAŞA, Kızılahmedli (ö. 1580) ..................................................... 261 

3.27. YAHYA PAŞA, Malkoçoğlu, Rumeli Beylerbeyi (ö. 1506) .................... 262 

3.28. YUSUF PAŞA, Budin Beylerbeyi (ö. 1590) ............................................. 263 

4. BÖLÜM: ÂLİMLER, ŞEYHLER, ŞAİRLER ................................................. 266 

4.1. ÂŞIK ÇELEBİ (ö. 1572) ........................................................................... 266 

4.2. AŞKÎ (ö. 1576) .......................................................................................... 268 

4.3. ATAULLAH EFENDİ, Hâce-i Sultan Selim (ö. 1571) ............................ 270 

4.4. BÂKÎ (ö. 1600) .......................................................................................... 270 

4.5. EBUSSUUD EFENDİ, Şeyhülislam (ö. 1574) ......................................... 272 

4.6. EMRÎ ÇELEBİ (ö. 1575) .......................................................................... 275 



ix 

 

4.7. HAYÂLÎ (ö. 1557) .................................................................................... 277 

4.8. KEMAL PAŞAZÂDE (ö. 1534) ............................................................... 280 

4.9. MEHMED EFENDİ, Bostanzâde, Şeyhülislam (ö. 1598) ........................ 282 

4.10. MEHMED EFENDİ, Karamanî (ö.?) ........................................................ 283 

4.11. MEHMED DEDE, Üryânî (ö. 1591) ......................................................... 284 

4.12. MUHYİDDİN ÇELEBİ, Fenârizâde (ö. 1548) ......................................... 285 

4.13. MÜNÎRÎ (ö. 1520) ..................................................................................... 286 

4.14. NEV’Î (ö. 1599) ........................................................................................ 286 

4.15. REVÂNÎ (ö. 1523) .................................................................................... 288 

4.16. SADEDDİN EFENDİ, Şeyhülislam (ö. 1599) .......................................... 289 

4.17. ŞERİFEZÂDE EFENDİ, Edâyî (ö. 1574) ................................................. 291 

4.18. VECDÎ, Filibeli (ö. 1599) .......................................................................... 292 

4.19. YAHYÂ BEY, Taşlıcalı (ö. 1582) ............................................................ 292 

4.20. ZEKERİYYA EFENDİ, Şeyhülislam (ö. 1593) ....................................... 297 

4.21. ZEYREKZÂDE EFENDİ (Molla Paşa Çelebi) (ö.?) ................................ 299 

SONUÇ .................................................................................................................... 300 

KAYNAKÇA ........................................................................................................... 307 

ÖZGEÇMİŞ ............................................................................................................. 318 

 

  



x 

 

KISALTMALAR

ABD: Anabilim Dalı 

DİA: Diyanet İslam Ansiklopedisi 

a.g.e.: Adı geçen eser 

Ed.: Editör 

FBE:  Fen Bilimleri Enstitüsü 

H.: Hicrî 

Haz: Hazırlayan 

k.:  Kaside 

Kıt.: Kıtalar 

M.: Miladî 

Mers.:  Mersiye 

Mes.: Mesnevî 

Mur.: Murabba 

Mus.: Musammat 

Müs.: Müsemmen 

Naz.: Nazım 

ö.    : Ölüm 

SBE: Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Söy.: Söyleşi 

Sur.: Surnâme 

TAE: Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü 

Tar.: Tarih 



xi 

 

Tb.: Terci‘-Bent 

TDK: Türk Dil Kurumu 

TDV: Türkiye Diyanet Vakfı 

Tkb.: Terkib-bent 

TTK: Türk Tarih Kurumu 

Yay.: Yayınları 

YKY: Yapı Kredi Yayınları 

 



1 

 

GİRİŞ 

Tarih kaynağı olarak Divan şiiri adı altında inceleme yapmak, şiir ile tarihin1 

birlikteliğini ve şiirin diliyle tarihi anlama gayreti olsa gerektir.  

Bu inceleme, klasik şiirimizin tarih kaynaklığı, tarihî olayları, dönemin inanç, 

kültür ve geleneğini; devlet/iktidar anlayışını kapsamaktadır. Bu incelemeyi 

yaparken temel aldığımız düşünce klasik Türk edebiyatımızın birçok açıdan geçmişe 

kaynaklık teşkil ettiği gerçeğidir. Zira, “Edebi eserlerdeki bu kültür ve tarih bilgisi 

kaynağı oluş hadisesi, belki de en fazla klasik Türk edebiyatı mahsulleri için geçerli olan bir 

husustur. Çünkü klasik Türk edebiyatı, yüzlerce yıllık bir büyük kültür, fikir, estetik ve tarih 

birikiminin edebiyatı; bugün bizim önemli oranda meçhulümüz olan muhteşem bir siyasî, 

tarihî, içtimaî, askerî ve medenî gerçekliğin estetik çerçevedeki resmidir.”2 

Şiir, ferdi ve toplumu bilinçlendirerek önemli bir toplumsallaştırma vazifesi 

görürken3, toplumun fikir dünyasını ve hayatını etkin bir biçimde yansıtması 

açısından geçmişi ve geleceği tarihsel örgülerle birbirine bağlar.4 Edebiyat, “hayatın 

                                                 
1 “Divan şiiri”, “Klasik şiir” ya da sadece “şiir” şeklinde kullandığımız ifadeler, Divan şiirinin 

inceleme yaptığımız bölümleri olan, kaside, musammatlardaki mesnevi ve mersiyeler, tarih 

manzumelerini içermektedir. Yine “tarih”, “kronik”, “tevârih” şeklinde kullandığımız ifadeler ise 

çoğunluk olarak 16. yüzyıl ve bazı muhtelif yüzyıllarda yazılmış olan Tevârîh-i Âl-i Osmânları 

içermektedir. 
2 Muhammed Nur Doğan, “Bakî’nin Şiir Aynasında Osmanlı Hayatından Renkli Akisler”, Kültürü ve 

Sanatıyla VI. Eyüpsultan Sempozyumu, İstanbul, 10-12 Mayıs 2002, s. 251. 
3 Fikir, düşünce ve amaçta ortak bir payda tesis etmede şiirin de bir pay sahibi olduğunu 

söyleyebiliriz. Ortak amaç konusunda Mehmet Genç’in şu tespiti mühimdir: “Hiçbir Müslüman ve 

Türk devleti bu denli uzun yaşamadı. Ben bu uzun yaşama vasfını kazandırmak için yaptıkları her 

şeyi, bu hedefe doğru bilinçli çabalar olarak düşünüyorum. Devleti ebedi kılmak, yani ‘Devlet-i Âliye-

i Ebed Müddet’, sonunda on beş, on altıncı yüzyılda kullandıklarını kesin olarak biliyoruz, ama daha 

önceden muhtemelen 14. yüzyılda kullanmıyorlardı. ‘Devlet-i Âliye-i Ebed Müddet’ yani ebedi 

yaşayacak yücel devlet. Ancak bunu yavaş yavaş, 100-150 yılda inşa ettiler. Yalnız inşa ederken 

bilinçli miydiler? Ne kadar bilinçliydiler? Sonuçta bilinç de kat kat ilerler, yani bir şey yaparak ve bir 

sonrasını yaparak, yılan gibi kıvrıla kıvrıla hareket ederek bir sonuca varır. Neticesinde bu siyasî 

sistemi çözülmeyecek bir sağlamlıkta inşa etmeyi düşündüler.” Mehmet Genç, “Tarihsel Sosyoloji 

Üzerine” Tarihsel Sosyoloji, Editör: Elisabeth Özdalga, Ankara, DoğuBatı Yayınları, 2009, s. 80. 
4 İbrahim Armağan, Toplumsal Yapı, Bilim ve Sanat- Sanatın Toplumbilimsel Temelleri Üzerine 

Bir İnceleme-, İzmir, Ege Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi Yayınları, 1982, s. 189-190. Şiirin 

çevresini yansıtması ve şekillendirmesi konusunda geniş bilgi için bkz. Walter G. Andrews, Şiirin 

Sesi, Toplumun Şarkısı, İstanbul, İletişim Yayınları, 2000, s. 24-32. 



2 

 

akıp giden ırmağından beslenen canlı bir organizma”5 vasfına sahip olduğu için bu 

vazifeyi tabiî olarak yerine getirir. Bunu yerine getirirken din ve tasavvuf, tarih ve 

sosyal hayat, ilim ve felsefe, ve estetik değerler sistemi gibi hayatın bütün 

unsurlarından beslenir ve onları his âlemine yansıtır.6 

Divan şiirinde daima bulunan realiteyi7, tarihî ve hissî yönleriyle anlamak, 

görmeden tanıma ve anlama çabasıdır. Belli bir zaman diliminde ve muhitte yaşamış 

bir insanı veya toplumu görmeden tanımak “onun düşünce ve eylem dünyasına girmek, 

oradaki icraatını takip etmek, bu icrat ve fikirler üzerinde düşünmek, bunları yorumlamak ve 

değerlendirmek demektir.”8  

Geçmişi, şair ve yazarların gözünden görme ve değerlendirme isteğimizin 

temelinde onların tam anlamıyla çağın aynaları olmaları gerçeği yatmaktadır; zira 

“Şairler ve yazarlar söz malzemesini kullanarak kendilerini, etraflarında dönen hadiseleri, 

zaman ve mekan boyutu içerisinde ortaya çıkan hemen her şeyi sanatlarına konu edindikleri 

için, aynı zamanda, tarihte meydana gelen olayların en canlı şahitleri ve belki de en gerçekçi 

zabitleri konumundadırlar.”9 Ayrıca “söz ve edebiyat, insan zihninin ve ruhunun inceliklerini 

gösteren sihirli bir küre; hayatın ve tarihin sırlarını aksettiren bir âyine-i cihannümadır.”10 

Klasik şiiri doğru zeminde ele alabilmek ve anlamak için toplumsal-tarihsel 

bağlamın11 yanında yazarın kimliğini ve kişiliğini de dikkate almak12 önemlidir. Bu 

                                                 
5 Doğan, “Bakî’nin Şiir Aynasında Osmanlı Hayatından Renkli Akisler”, a.g.e, s. 251. 
6 Muhammed Nur Doğan, Eski Şiirin Bahçesinde, İstanbul, Ötüken Neşriyat, 2002, s.16. 
7 Tarlan, Edebiyat Meseleleri, s. 46-47. Ayrıca bkz. İskender Pala, “Bir Elmanın İki Yarısı: Klâsik 

Şiir ve Osmanlı Tarihi”, Türk Kültürü İncelemeleri Dergisi, sayı: 3, İstanbul, s. 141-154. 
8 Sadettin Ökten, Yahya Kemal’in İstanbul’u ve Devamı, İstanbul, Ötüken Neşriyat, 2012, s. 143-

144.  
9 Doğan, “Bakî’nin Şiir Aynasında Osmanlı Hayatından Renkli Akisler”, a.g.e., s. 251. 
10 Doğan, a.g.e, s. 17. 
11 Armağan, Toplumsal Yapı, Bilim ve Sanat, s. 160. 
12 İhsan Fazlıoğlu, Işk İmiş…, 2. bs., İstanbul, Klasik Yayınları, 2011, s. 19. Fazlıoğlu, yazar/şair ile 

ilgili bilinmesi gerekenler konusunda daha geniş bir açıklamada bulunur: “şahsiyet, ehliyet, aidiyet ve 

mensubiyet’inin, en nihayetinde hüviyetinin bilinmesinin zorunlu olduğudur.”12 Ayrıca Ali Nihad 

Tarlan da sanatkârın şahsiyeti ve benliğine dikkat çeker: “Büyük san‘atkâr, eserine ruhunu verir, ne 

kadar anonim bir âlemde dolaşsa kendi benliğini muhakkak bir taraftan bariz bir şekilde gösterir.” 

Tarlan, Edebiyat Meseleleri, s. 45.  



3 

 

sebeple dönem, kendi mantığı içinde ortaya konmalı13 ve kendi sözlüğüyle/ diliyle 

okunmalıdır14; çünkü “tarihî bir olgu ve olayın, hem kendi bağlamında hem de o bağlamın 

içinde yer aldığı medeniyet küresinde (dolayısıyla hayat ağı içinde) varlığa gelen bir bilinç 

içeriği olarak anlaşılması”15 gerekir. Burada dönem insanının neyi nasıl algıladığı öne 

çıkar. Bunu ortaya koyabilecek belgelerin arasında en önemlisi ve “en tartışmasız 

sonuçlara götüreni de kişiye ait yazı, mektup, şiir ve hikaye gibi söz malzemesidir. Bu sözlü 

malzeme, insana ve toplumlara ait maddî kültür unsurlarının aydınlatıcısı olabildiği gibi; 

insanın herkese açıklamadıkları gizli yanlarını, duygularını, sevgilerini, aşklarını, 

nefretlerini, gizli niyetlerini, karakterlerinin güçlü ve zayıf yanlarını, zihinlerinin ve 

ruhlarının kapalı taraflarını da gözler önüne serer.”16  Şiirde izini sürdüğümüz nokta, tam 

da burasıdır.  

Divan şiirinde, “gerek duygu gerek düşüncenin asıl maddesi etrafında ekseriya 

hududları çizilmiş başka bir hayal âlemi vardır. ... Biz bu tabloyu göz önüne getirirken ona 

vereceğimiz dekor, bugünün değil onun yazıldığı zamanın dekoru olacaktır. ... Bu dekor 

içinde biçimlenen hayâl göz önüne gelmeyince beyti anlamış olmayız.”17 Bu açıdan 

bakıldığında bizim ortaya koyduğumuz tez, şiirin şahıs, olay ya da olguların varlığı 

hakkında tanıklığını göz ardı etmeden18, kanıt isteyen tarih bilimine19 belge sunmak 

değildir. Bu yaklaşım bizi, tarih biliminde bir yanılsama olarak kabul edilmiş 

“Kesinlik Yanılsaması”20na düşmekten koruyacaktır ki biz kesinliğin peşinde değil 

şiire akseden tarihimizin, tarih algımızın peşindeyiz.  

                                                 
13 Armağan, a.g.e., s. 191. 
14 Fazlıoğlu, Işk İmiş…, s. 20. 
15 Fazlıoğlu, a.g.e…, s. 19. 
16 Muhammed Nur Doğan, “Fatih, İstanbul’u Fethetti; Avnî Mısraları”, Dil ve Edebiyat Dergisi, sayı 

29, İstanbul, 2011, s. 17. Ayrıca bkz. Doğan, “Fatih Sultan Mehmet (Avnî)’in Şiirinde Hükümdarâne 

Duygular”, İstanbul: Şehir ve Medeniyet, İstanbul, Klasik Yayınları, 2004, s. 215-223. 
17 Tarlan, Edebiyat Meseleleri, s. 197-198. 
18 Bizim burada kastettiğimiz şiirin tanıklığı, şiirde geçen bir şahıs, olay ve olgunun varlığının kabul 

edilmesidir. Ayrıca şiirin bizzat tarih kaynağı olarak kullanımıyla alakalı olarak bkz. Hilmi Yavuz, 

“Tarih ve Şiir”, Kara Güneş, 2. bs., İstanbul, Can Yayınları, 2003, s. 51-56; Robin George 

Collingwood, Tarih Tasarımı, Çev: Kurtuluş Dinçer, Ankara, DoğuBatı Yayınları, 2010, s. 47. 
19 Collingwood, a.g.e., s. 331. 
20 Collingwood, a.g.e., s. 43. 



4 

 

Şurası mühimdir ki, tarihin ve şiirin kendilerine mahsus bakış açıları vardır ve 

bunlar birbirinin zıddı değil birbirini farklı açılardan tamamlayan parçalardır. Mesela 

“davranışları anlatmak şiirin doğasında yoktur. ... Eğer insanların gerçekten nasıl 

davrandığını ortaya çıkarmak istiyorsak, tarihlere, arşiv belgelerine vb. bakmalıyız; 

gelgelelim, eğer psikolojik gerçeklikle, insanların davranışlarını nasıl yorumladıklarıyla 

ilgileniyorsak, şiir çok değerli bir kaynaktır. İnsan deneyiminin bu iki yönü -tarihsel bakış ve 

şiirsel bakış, davranış ile davranışın yorumu- sürekli etkileşim içindedirler. Her birinin 

diğerinin şekillenmesinde payı vardır.” 21 

Klasik şiir üzerinden insanı ve toplumu doğru anlayabilmek için şiire mahsus 

dili iyi çözümlemek ve özümsemek gerekir. Bunun için “…mecazın gizemli perdesini 

aralamak, sanatın büyüleyici ve değiştirici etkisini hesaba katmak, estetiğin başkalaştırıcı 

boyutunu doğru gözlemleyebilmek gerekmektedir.” 22 

Buradan hareketle şiirin bize aksettirdiği tarihin bir “duygu tarihi” olduğunu 

ve bu çalışmayla duygu tarihimizin kodlarının izini sürdüğümüzü söyleyebiliriz. Bu 

çerçevede, duygu’yu insanî arzu ve hazların dışında bir zeminde değerlendirmek 

gerekir.23 İnsanın zihnî ve teessürî24 hayatın mahsülü olduğunu ve hatta teessürî 

                                                 
21 Andrews, Şiirin Sesi, Toplumun Şarkısı, s. 116. 
22 Doğan, “Bakî’nin Şiir Aynasında Osmanlı Hayatından Renkli Akisler”, a.g.e., s. 251. 
23 Erol Güngör, millî tarih şuurunu izah ederken “şuur”u “duygu” ile ifade etmektedir. “Duygu”, bu 

açıdan baktığımızda tarihin yorumunda hâkim bir müessir olarak karşımıza çıkar: “Millî tarih şuuru, 

görüldüğü gibi basit bir tarih bilgisinden ibaret değildir. Buradaki şuur kelimesi bilgi ile birlikte ve 

belki ondan daha çok duygu manasında anlaşılmalıdır. İnsanla tarih arasında -tıpkı insanın kendi 

hayatına ait olaylarda olduğu gibi- bir hissî bağlılık kurulduğu takdirde o zaman insan-tarih 

özdeşleşmesi (identification) mümkün olacaktır. Bir milletin fertleri o millete ait tarihin büyük 

olaylarını kendi özel geçmişlerinin olayları halinde görmeye başlayınca bu özdeşleşme olmaktadır. 

Kendi geçmişimiz nasıl bizim şahsiyetimizin temelini teşkil ediyorsa, milletimizin geçmişi de 

milletimizle birlikte hepimizin malıdır. Bu geçmişin içinde her şey övünüleek mahiyette olmayabilir, 

belki insanı utandırıcı şeyler de bulunur; ama hepimizin özel geçmişinde bu tür utançlar yok mudur?” 

Güngör, Kültür Değişmesi ve Milliyetçilik, s. 76. 

Erol Güngör’ün “millî şuur” olarak ifade ettiği mefhumu Fernand Braudel “ulusal bilinç” olarak ifade 

eder ve Güngör’ün atfettiği önem gibi onsuz bir ulusal bilincin yaşamasının imkansızlığını belirtir: 

“Büyük sorun, tarihin o olmaksızın hiçbir ulusal bilincin yaşamasını olanaksız kılan bir unsur 

olmasıdır. Ve bu bilinç olmadan, tıpkı Fransa’da olduğu gibi İtalya’da da ne özgün kültür ne de gerçek 

uygarlık olabilir.” Fernand Braudel, Uygarlıkların Grameri, 3. bs., çev. Mehmet Ali Kılıçbay, 

İstanbul, İmge Kitabevi Yayınları, 2006, s. 21. 
24 Teessür için F. Steingass, “Making an impression (izlenim bırakmak), leaving a mark (iz 

bırakmak)”; Devellioğlu, “bir şeyin tesirini duyma; hüzünlü içlenme, hislenme vb.” anlamlarını verir. 



5 

 

hayatımızın zihnî hayatımızı nüfuzu altına aldığını25 düşündüğümüz zaman duygu’yu 

“teessürî hayat” sınırları içinde, bütün olup biten olaylardan, yaşananların 

karmaşıklığından sonra kalan ve zihnimizi kuşatan “nüfuz, intiba, iz” olarak 

düşünebiliriz.26 Bu duygu, bize sanatını incelemek için “cemiyetin ruhuna intibak 

edecek kabiliyeti”27 kazandıracaktır. Bu çerçevede Tarlan’ın “Bir millet ne kadar 

istese iç benliğinden sıyrılamaz.”28 ifadesindeki “İç Benlik” kavramı ile V. Pareto’na 

ait olan “belirli bir toplumun değişmez ve ebedî kimliğini biçimlendiren olgular” 29 

ifadesi bizim “duygu” ile ne kastettiğimizi izah etmeye ve onun üzerinden ulaşmaya 

çalıştığımız noktayı anlamaya yardımcı olacaktır. Nitekim zamana ve şartlara göre 

değişen olaylar ve değer hükümlerinden sonra maziden bize kalan bu duygu, Divan 

şiirinin diliyle bize maziyi canlandırır ve yine Tarlan’ın ifadesiyle şuurumuza 

heyacan verir. Bunun için okuyucuyu “başka bir duygu ve düşünce âlemine 

sürükler.”30  

Bizim burada işaret etmek istediğimiz nokta, belli bir disipline bürünmüş 

“düşünce âlemi”nin yanında “duygu âlemi”nin de ayrı bir alan olarak incelenmeye 

değer olmasıdır. 

Sanatın verdiği heyecanla birlikte sürüklendiğimiz noktada tarih şuuru ile 

karşılaşırız. “Tarih şuuru, tarihin akışı hakkında belli bir görüş sahibi olmak demektir. 

İnsan, tarih olaylarını manalı bir bütün içindeki parçalar halinde gördüğü anda ‘tarih şuuru’ 

kazanmış olur.”31 Tarih şuuru, “millete ait tarihin basit vakalar yığınından ibaret değil de 

bugünkü kaderi çizen manalı bir zincirin halkaları halinde anlaşılması demektir. Her iki 

                                                 
25 Tarlan, Edebiyat Meseleleri, s. 83. 
26 Bu konuda geniş açıklama için bkz. Nurettin Topçu, “Ruh Dünyası”, Kültür ve Medeniyet, 2.bs., 

İstanbul, Dergah Yayınları, 1998, s. 159-162. Ayrıca aynı eserinin 68. sayfasında duygunun kültürü 

oluşturan temel elementlerden biri olduğunu ifade eder: “Kültür kelimesiyle akla gelen sadece bilgi 

değildir. Duygular ve değer hükümleri de kültür kelimesinin ifadesi içine girerler. Şöyle ki, bir 

milletin kültürü onun umumî olan ve hâdiselere reaksiyon teşkil eden duygularıyla bütün tarihi 

içerisinde meydana getirdiği değer hükümlerinden ibarettir.” 
27 Tarlan, a.g.e., s. 83. 
28 Tarlan, a.g.e, s. 48. 
29 Vergin, Siyasetin Sosyolojisi, s. 125. 
30 Tarlan, a.g.e., s.199. 
31 Güngör, Kültür Değişmesi ve Milliyetçilik, s. 75. 



6 

 

halde de tarih şuuru gerek halihazırda, gerek gelecek için bazı sonuçlar doğurması 

bakımından önemlidir.”32 

Şiirdeki sembollerin akla hitap eden taraflarının yanında duygusal boyutlarını 

da unutmamamız gerekir. Zira “Değerlerin lafzî ifadeleri ve izahları akla hitap etmekle 

birlikte, bunlara karşı gelen semboller duygusal alanda geçerlidir.”33 Ayrıca bu sembollerin 

altında gerçek hayatta bir karşılık ve yaşanmışlık vardır. Çünkü “İmgelem gücüyle yepyeni, 

hiç yaşanmamış bir duygunun yaratılması imkânsızdır.”34 

Metnin kazandığı duygusal içerik sadece şairin şahsıyla ilişkili veya şairin 

kendisinden doğan bir boyut değildir. “Herhangi bir şiirin kendine özgü duygu içeriği, 

esas itibariyle, şairin duygusal bakımdan yoğunlaştığı konuya işaret edebilir ama uzun 

dönemler boyunca, pek çok şairin eserinde devam eden bir şiir geleneğinin duygusal öğeleri, 

o şiirin üretildiği toplumun (kendisi için şiir üretilen toplumun) duygusal niteliğini, 

ihtiyaçlarını, ruh hallerini ve motivasyonlarını ortaya koyar. … Kültürel ve insan davranışları 

ancak nesnel olgular ile o olguların algılanışına biçim veren köklü tutumların kombinasyonu 

olarak anlaşılabilir. … ciddî olarak incelenirse, toplumsal davranışın arkasında yatan duygu 

karakterine ilişkin veri sağlayabilecek kaynaklar da vardır. Bunlar arasında, sanat ürünleri ve 

özel olarak şiir sayılabilir. ... Şiirin duygu yönü çeşitli yorum örüntülerini birbirine bağlar. 

Yukarıda belirtildiği üzere, şiirin duygu içeriği simgesel değil gerçektir -anlamını, herhangi 

bir yorum örüntüsünden değil, doğrudan doğruya ortak yaşantıdan/deneyimden alır. … Pek 

çok insan ilişkisi, duygusal içeriğinden soyutlandığında hiçbir gerçek anlam taşımaz. 

Örneğin âşık-sevgili ilişkisi esas itibarıyla duygusaldır, dolayısıyla bu ilişkinin bütün 

varyantları -ayrılık, kavuşma, sadakatsizlik, vb.- ancak duygu açısından bakıldığında 

anlamlıdır.”35 

Şiirin bağlanması, bütünleşmesi gereken unsuru Christopher Caudwell, “derin 

duygusal dürtüler” şeklinde açıklar ve bunu “ana düzenleyici kuvvet” olarak 

                                                 
32 Güngör, a.g.e., s. 75. 
33 Ökten, Yahya Kemal’in Rüzgârıyla Duyuşlar ve Düşünceler, s. 438. 
34 Andrews, Şiirin Sesi Toplumun Şarkısı, s. 140. 
35 Andrews, Şiirin Sesi Toplumun Şarkısı, s. 142.  



7 

 

değerlendirir. Şiirin sunduğu duygu, çoğu kişinin deneyiminde sessiz, bilinçdışı 

vardır. 36 

Duygu boyutunun taşıdığı ehemmiyet, konu Osmanlı toplumu olduğu zaman 

daha da artmaktadır. Çünkü “Osmanlı toplumunda, duygusal hayatın temel niteliğine 

ilişkin bir bilincin ifade bulduğunu, hayatın duygusal yönüne büyük önem verildiğini 

gösteren pek çok kanıt vardır. Osmanlı hayat kavrayışının bu yönünde duyguya verilen ve 

şiirde güçlü bir şekilde yansıtılan değerin çok inandırıcı bir kanıtı, tasavvufî-dinî örüntüde 

duygunun tuttuğu yerdir. Osmanlılar için ve diğer birçok Müslüman için tasavvufî görüş, 

duygunun temel niteliğini, birincil ilişki temelinde duygusalın varlığının bir göstergesi olarak 

yorumlar -birincil ilişki ise, insanların Hak’la özsel ilişkisidir. ... Osmanlıların hepsi derviş 

değildi ama şairleri ve seslendikleri kitle içinde tasavvufî görüşün temel öğelerini bilmeyen 

ve bunlara yakınlık duymayan kimselerin var olduğunu düşünmek bile güçtür. Ayrıca şu 

makul bir varsayım gibi gözükmektedir: Osmanlı toplumunun geniş bir bölümü, hayatın 

duygusal boyutuna hatırı sayılır bir önem atfeden bir anlayışın etkisi altındaydı.”37 

Şiir ve tarih kavramlarıyla ilgili açıklamalardan sonra inceleyeceğimiz 

dönemin devlet ve toplum yapısını bilmek faydalı olacaktır. Çünkü şiirdeki ve 

tevarihlerdeki saltanata ve olaylara bakış açısı ve söylem, dönem bilgisiyle birlikte 

daha da anlam kazanacaktır. 

Klasik çağ olarak nitelenen bu dönem, otokratik ve merkeziyetçi yönetimi, 

emir ve kumanda ekonomisi ile belirgin ve kendi içinde bütünlüklü38 bir dönemdir. 

Ayrıca yalnız hegomanya mücadelesi bakımından değil, ekonomik ilişkiler 

                                                 
36 “... sanat eserinin yerine getirdiği bütünleşme yalnızca şu koşullarda gerçekleşebilir: Bütünleştirilen 

özel deneyim (a) derin duygusal dürtülerle ilgili, değişmez içgüdülerle birlikte, önemli olmalıdır; bu 

içgüdüler, kültürün değişen adaptasyonlarının altında aynı kaldıkları için, sanat asırlarının oluşturduğu 

sosyal ego’da iskelet, ana düzenleyici kuvvet olarak işlev görürler; (b) genel olmalıdır, sanatçıya veya 

bir iki kişiye özgü çelişik bir deneyim olmamalı, çoğu kişinin deneyiminde, sessiz, bilinçdışı olarak 

var olmalıdır -aksi takdirde, sanat eseri onlar için nasıl anlamlı olur, sanatçının deneyimine ifade 

kazandırdığı gibi, onların da o günedek kargaşa halindeki deneyimini nasıl bütünleştirir, bu deneyime 

nasıl ifade kazandırır?” (Andrews, a.g.e, s. 142.)  
37 Andrews, Şiirin Sesi Toplumun Şarkısı, s. 142-143. 
38 Halil İnalcık, Donald Quataert, Osmanlı İmparatorluğu’nun Ekonomik ve Sosyal Tarihi, çev: 

Halil Berktay, c. 1, İstanbul, Eren Yayıncılık, 2000, s. 39. 



8 

 

bakımında da Akdeniz dünyasının önemli bir parçasıdır.39 Bir yandan Doğu’nun 

süper gücüyken diğer yandan Avrupa karşısında da büyük üstünlüğü vardır ve 

Avrupa’nın biçimlenmesinde önemli ölçüde katkıda bulunur.40 Yine bu dönemde 

dünya ticaretinde çok etkili rol oynar. Bu çağda Volga Nehri’nden Akdeniz’e, 

Azerbaycan’dan ve Hazar Denizi’nden Yemen’e, Aden ve Diu’dan Sumatra ve 

Mombasa’ya kadar çok geniş alana yayılan girişimlerde bulunur.41 

Osmanlının büyük bir güce ulaşması sistematik ve istikrarlı bir yürüyüşün 

ürünü olarak karşımıza çıkar. Donanmanın bu yükselişteki etkisi büyüktür ki Kemal 

Paşazâde bunu, diğer İslam sultanlıklarından üstünlüğünün nedenleri arasında sayar. 

II. Bayezid dönemi, merkezî hazinenin de büyümesi dolayısıyla ekonomik gelişme 

ve şehirleşme dönemi olur.42 Bu büyüme, orduyu ve donanmayı güçlendirir, ateşli 

silahlarla donatılmış yeniçeri sayısını arttırır. Ayrıca bu büyüme sayesinde Cenovalı 

mühendislerin gözetimi altında o güne dek Akdeniz’de görülmemiş büyüklükte, 

1.800 tonluk iki savaş gemisi inşa ettirilir.43 Akdeniz’deki Osmanlı deniz gücünün 

gösterdiği bu gelişmenin çok önemli neticeleri olur. Bu güçle, Osmanlı Suriye ve 

Mısır’dan Fas’a kadar bütün Arap memleketlerini tahakkümü altına alır; 

Portekizlileri Kızıldeniz’den atmayı da başarır.  

                                                 
39 Osmanlı İmparatorluğunun Akdeniz’de güçlü konumu hakkında bkz. Donald Edgar Pitcher, 

Osmanlı İmparatorluğunun Tarihsel Coğrafyası, Çev: Bahar Tırnakçı, 3. bs., İstanbul, YKY, 2007, 

s. 169-172. 
40 Osmanlı’nın Avrupa ile ilişkisi hakkında ayrıca bkz. Feridun M. Emecen, “Osmanlı Devleti’nin 

Batı Politikası (14. ve 16. Yüzyıllar)” Türk Dış Politikası Osmanlı Dönemi, Ed.: Mustafa Bıyıklı, 

İstanbul, 2008, s. 9-25. Osmanlı’nın Avrupa politikasında rol oynaması hakkında ayrıca bkz. Halil 

İnalcık, Osmanlı İmparatorluğu Klâsik Çağ (1300-1600), Çev. Ruşen Sezer, 14. bs., İstanbul, 

YKY, 2010, s. 36. 
41 İnalcık, Quataert, Osmanlı İmparatorluğu’nun Ekonomik ve Sosyal Tarihi, c. 1, s. 40-42. 
42 Halil İnalcık, Osmanlı İmparatorluğu Klâsik Çağ (1300-1600), Çev. Ruşen Sezer, 14. bs., 

İstanbul, YKY, 2010, s. 37-38. 
43 İnalcık, Osmanlı İmparatorluğu Klâsik Çağ (1300-1600), s. 36. II. Bayezid’in deniz 

savaşlarındaki stratejik adımları için bkz. Reha Bilge, II.Bayezid Deniz Savaşları ve Büyük Strateji, 

İstanbul, Giza Yayıncılık, 2012. 



9 

 

16. yüzyılda Akdeniz, Karadeniz ve Hint Okyanusu’ndaki varlığı ile bir deniz 

imparatorluğu görünümünde44 olan Osmanlı’nın Deniz gücü sayesinde böyle bir 

dünya gücü konumuna yükselmelerinin altında, 1354’te Gelibolu’nun alınmasıyla 

başlayan denizcilik faaliyetlerini45 de göz ardı etmeden söylenebilir ki II. Bayezid’in 

saltanat döneminde yaptıkları yatar.46  

Kâfirlere karşı savaş amacını güden “gazâ” anlayışı, 16. yüzyılda Doğuda 

bazı komşularına karşı yayılmayı haklı gösterecek biçimde yorumlanır. Gerek 

Anadolu beyliklerine, gerek Akkoyunlulara ve gerekse Safevîlere karşı harekete 

geçmiş, onları aslî görevleri olan Batı Hristiyanlığı’na karşı kutsal savaşı 

sürdürmelerine, ilâ-yı kelimetullah davasına engel olarak değerlendirmişlerdir. Şii 

olan Safevîlere karşı savaş açılması için Osmanlı uleması da fetvasıyla destek 

olmuştur. Bu konuda Ebussuud Efendi’nin vermiş olduğu fetvalardan biri, bunu en 

bariz şekilde gösterir. Ebussuud Efendi’ye sorulan soruda küfür sebepleri, acaba 

İslam askerine kılıç çektiği için mi yoksa başka bir sebebi mi var şeklinde, özellikle 

sorulmuştur. Ebussuud Efendi, cevabında inançları dolayısıyla kâfir olduklarını izah 

etmektedir. Hatta öyle ki küfür gerekçelerini saydıktan sonra onların küfürlerinde 

şüpheye düşenlerin de kâfir olacağını eklemektedir.47  

Doğu’daki ve Batı’daki gücü sayesinde, bütün İslam dünyası Osmanlı’yı 

hamilik tahtında görür. Çünkü İslâm dünyası, Osmanlıları, Batı Hristiyanlığının 

saldırısına karşı kendilerini savunabilecek tek güç olarak kabul ediyordu.48 Hatta 

Batılı devletlerin bile Osmanlı’dan yardım istemiş olması da bu gücün daha geniş 

sınırlara kadar yayılmış olduğunu gösterir. Dolayısıyla şiirlerdeki “pâdişâh-ı âlem-

                                                 
44 İdris Bostan, Osmanlılar ve Deniz Deniz Politikaları Teşkilat Gemiler, 2.bs., İstanbul, Küre 

Yayınları, 2010, s.15. 
45 Bostan, Osmanlılar ve Deniz, s.4. 
46 Bostan, Osmanlılar ve Deniz, s.11. Ayrıca bkz. İnalcık, Quataert, Osmanlı İmparatorluğu’nun 

Ekonomik ve Sosyal Tarihi, c. 1, s. 55. II. Bayezid döneminde donanmaya yapılan yatırımlar için 

ayrıca bkz. İsmail Hakkı Uzunçarşılı, Osmanlı Tarihi, c. II, 7. bs., Ankara, TTK, s. 222. 
47 M. Ertuğrul Düzdağ, Şeyhülislâm Ebussuud Efendi’nin Fetvalarına Göre Kanunî Devrinde 

Osmanlı Hayatı, İstanbul, Yitik Hazine Yayınları, 2006, s. 133-135. 
48 İnalcık, Osmanlı İmparatorluğu Klâsik Çağ (1300-1600), s. 63. 



10 

 

penâh” (âlemin sığınağı olan padişah), “Sultân-ı cihân” (dünya padişahı) gibi 

ifadeler, döneminde karşılığı olan ifadelerdir.  

Böylesi siyasî, askerî ve iktisadî gücün yaşandığı bu dönemde âlim, şair ve 

muhtelif sahada hüner sahibi sanatkârlar ciddî manada desteklenmiştir. Bu dönem, 

“Türk kültürü ve medeniyetinin ve buna paralel olarak Türk sanatı ve edebiyatının hızla 

gelişerek mükemmeli yakaladığı bir dönemdir. Bütün Türk dünyasında sanatın devlet prestiji 

bakımından arz ettiği önem sebebiyle sanatçılar, savaşların en önemli ganimetleri arasında 

sayılmaktaydı.”49 Fethedilen yerlerden İstanbul’a getirilen âlimler ve sanatkârlar 

olduğu gibi bizzat sarayda yetiştirilmiş sanatkârlar da bulunmaktadır. Saraya alınarak 

terbiye edilen çocuklardan sanata kabiliyetli olanlar, sarayda hizmet ettikleri sürece 

sanatla olan meşguliyetlerini devam ettirirken, sanatlarını da sarayda arz etme imkan 

ve müsadesini görmüşlerdir.50  

II. Mehmed’den itibaren doğunun ve batının padişahı olma iddiasında 

bulunan Osmanlı sultanlarının sanatı himayesinin yanında sanatla uğraşmaları, Fatih 

Sultan Mehmed’in  “…ordulara hükmettiği gibi söz ve anlam dünyasına 

hükmetmiş51; … birçok Doğu ve Batı lisanına vakıf, matematik ve müspet ilimlerde, 

felsefede ve edebiyatta söz sahibi”52 olması veya Yavuz Sultan Selim’in Farsa şiir 

yazması, bugün anlaşılması güç olan cihanşümul düşüncelerinin bir yansıması olarak 

değerlendirilmektedir.53  

“Fatih Sultan Mehmed’in oldukça kuvvetli düşünce, kültür, tasavvuf, felsefe ve 

estetik ışıkları saçan şiirleri, kudretli bir hükümdar şahsiyeti ile güçlü bir sanatkârlık ve 

şairlik kimliğini bütünleştirerek bizim devlet anlayışımızın ilme, kültüre, düşünce ve inanca, 

sanat ve edebiyata en büyük yeri ve değeri veren yönünü de gözler önüne seren belgeler 

                                                 
49 A. Atillâ Şentürk, Ahmed Kartal, Eski Türk Edebiyatı Tarihi, 4.bs., İstanbul, Dergah Yayınları, 

2010, s. 303-304. 
50 Bu konuda geniş bilgi için bkz. Haluk İpekten, Divan Edebiyatında Edebî Muhitler, Ankara, 

MEB, 1996. 
51 Doğan, “Fatih, İstanbul’u Fethetti; Avnî Mısraları”, s. 18. Daha geniş bilgi için bkz. Doğan, “Fatih 

Sultan Mehmed Divanı Üzerine”, Tarihi, Kültürü ve Sanatıyla VII. Eyüpsultan Sempozyumu, 

İstanbul 9-11 Mayıs 2003, s. 250-261. 
52 Doğan, “Fatih, İstanbul’u Fethetti; Avnî Mısraları”, s. 19. 
53 Şentürk, Kartal, Eski Türk Edebiyatı Tarihi, s. 317. 



11 

 

durumundadır.”54 II. Bayezid, babası II. Mehmed gibi âlim ve şairlerin hamisi olmaya 

devam etmiştir. Ahmed Paşa, Necati, Zati gibi şairler olgunluk devirlerini II. Bayezid 

döneminde yaşamış, babasının Molla Câmî’ye gönderdiği yılda bin filori altını 

göndermeye devam etmiştir. Devrinde otuzdan fazla şair salyane almıştır.55 I. Selim 

döneminde şiir ve edebiyat inkişaf etmiş, himaye görmüştür. Yaptığı seferleri 

yazdırmaya önem göstermiş, şairleri ve tarihçileri beraberinde götürmüştür. Bunun 

neticesidir ki birçok Selîm-nâme yazılmıştır.56 Sultan I. Selim’in etrafında Ali Cemalî 

Efendi gibi sözü dinlenen, padişahın saygı gösterdiği âlimler bulunmaktaydı. 

Etrafındaki âlim ve sanatkârları birçok caize ve ihsanlarıyla memnun etmiştir.57 İlim 

tarihinin, İbn Kemal, Ebussuud, Taşköprüzâde gibi en büyük simaları I. Süleyman 

döneminde bulunmuştur. Uzun saltanatı döneminde I. Süleyman’ın etrafında geniş 

bir şair topluluğu meydana gelmiş, hünerini göstermek için sanatkârlar, muhtelif 

yerlerden İstanbul’a gelmişlerdir.58 Ayrıca Yavuz Sultan Selim ve Kanunî Sultan 

Süleyman dönemlerinde, İslâm coğrafyacılarının eserleri tercüme edilirken yeryüzü 

ile ilgili ayrıntılı bilgiler içeren monografi özelliğini gösteren coğrafî çalışmalar da 

önemli bir yer tutar. Pîrî Reis, Hint ve Çin denizlerinin haritalarını çizmiş ve bunu 

Mısır’da Yavuz Sultan Selim’e sunmuştur.59  II. Selim döneminde İstanbul’daki 

kültür ve sanat yoğunluğu devam etmiş, birçok şair, sultanın ihsanından ve 

‘ulûfesinden istifade etmiştir.60 Ayrıca şehzâdeliği dönemindeki şairleri de saraya 

davet ederek onlara himayesi altında tutmuştur.61 III. Murad devrinde, padişahın 

yakın muhitinde bulunan şairler ve diğer sanatkârlar himaye ve iltifatını 

kazanmışlardır. Bunlardan biri bizzat kendisinin Mustafa Âlî’den yazmasını istediği 

                                                 
54 Muhammed Nur Doğan, “Fatih Sultan Mehmed Divanı Üzerine”, Tarihi, Kültürü ve Sanatıyla 

VII. Eyüpsultan Sempozyumu, İstanbul, 9-11 Mayıs 2003, s. 261. 
55 İpekten, Divan Edebiyatında Edebî Muhitler, Ankara, MEB, 1996, s. 45. (Daha geniş bilgi için 

bkz. s. 44-59.)  
56 Şentürk, Kartal, a.g.e., s. 306. 
57 İpekten, a.g.e., s. 61. Daha geniş bilgi için bkz. s. 59-81. 
58 Şentürk, Kartal, a.g.e., s. 310-311. Daha geniş bilgi için bkz. İpekten, a.g.e., s. 81-118.  
59 Şentürk, Kartal, Eski Türk Edebiyatı Tarihi, s. 305. 
60 Şentürk, Kartal, a.g.e., s. 312.  
61 İpekten, Divan Edebiyatında Edebî Muhitler, s.118-119. 



12 

 

muaşeret kaidelerine dair olan Mevâidü’n-nefâis fî kavâ‘idi’l-mecâlis adlı eserdir.62 

Bir örnek de Kadı Abdurrahman’a tercüme ettirdiği Ahmed bin Alî Zünbülî er-

Remmâl’a ait olan Kânûn fî’d-dünyâ adlı eserdir.63 Döneminde himaye görenlerin 

çoğu Nev’î, Bâkî gibi önceki devirlerde himaye görenlerdir.64 III. Mehmed devrinde, 

devrin siyasî, askerî ve ekonomik gerilemesine binanen himayenin azaldığı ve 

bununla birlikte edebiyatın zayıfladığı söylense de himaye geleneği devam etmiştir.65 

Padişah saraylarında bizzat himaye edilen ve inkişaf bulan sanatkârlar dışında 

şehzâdeler, sadrazamlar ve diğer devlet büyüklerinin himayesinde âlim, şair ve 

sanatkârlar bulunmaktadır.66  

Yukarıda zikrettiğimiz siyasî, askerî, iktisadî, ilmî ve sanat şartları altında bir 

insan ve toplum yapısı ortaya çıkmaktadır. Bu yapı, Osmanlının kendine mahsus 

toplumsal yapılanmasının bir neticesidir. Bu yapılanmayla yine kendine mahsus bir 

fert tipi hasıl olur. Bazı tarih araştırmacılarına göre Osmanlı fert tipi, sadece 

müslümanlar için değil gayr-i müslim topluluklar dahil bütün Osmanlı tebası için 

geçerlidir. Nitekim “Osmanlı İmparatorluğu, sınırları içinde bir araya getirdiği yirmi-otuz 

etnik grubu, ticaret, askerlik (vb. alanlarda), genel bir Kanûn-i Osmânî çerçevesinde birbirine 

katmış; bir kültürleşme çevresi yaratarak benzerlikler ve ortak davranışlar sağlamıştır. Bir 

Yeniçerinin Hatıraları’nı, ‘seyyah-i âlem’ Evliya Çelebi’yi ya da Eremya Çelebi’yi 

okuduğumuzda, bir ‘Osmanlı kültür potası’ndan söz etmenin mümkün olduğu ortaya çıkar. 

Macaristan’dan Yemen’e, Adriyatik’ten Kafkaslar’a kadar ‘Osmanlı kültürü’nün damgasına 

tanıklık edebilirsiniz.”67 

                                                 
62 Mehmet Şeker, Gelibolulu Mustafa ‘Âlî ve Mevâ‘idü’n-nefâis fî-Kavâ‘idi’l-mecâlis, Ankara, 

TTK, 1997, s. XXVII; İpekten, Divan Edebiyatında Edebî Muhitler, s. 128. 
63 Şentürk, Kartal, a.g.e. , s. 305. 
64 İpekten, a.g.e., s. 126. (Daha geniş bilgi için bkz. s. 125-131.) 
65 İpekten, a.g.e., s. 131-132. 
66 Bu konuda geniş bilgi için bkz. İpekten a.g.e., s. 135-223. 
67 Halil İnalcık, Osmanlılar Fütuhat, İmparatorluk, Avrupa İle İlişkiler, 3.bs., İstanbul, Timaş 

Yayınları, 2010, s. 259; Kemal Beydilli, Bir Yeniçerinin Hatıratı, İstanbul, Tarih ve Tabiat Vakfı 

Yayınları, 2003. 



13 

 

Yukarıda tanıklık ettiğimiz Osmanlı kültürünün altında Osmanlı impratorluk 

sisteminin ortaya koyduğu bir kültürleşme potasının68 varlığından bahsedilmektedir. 

Michel Balivet, bu potanın nasıl bir değişiklik yarattığına kafa yoranlardan biridir. 

Balivet’ye göre “Osmanlı’nın benimsediği Rûm sözcüğü69, sadece coğrafî bir terim değil, 

‘şaşırtıcı biçimde’ gerçek bir insan ve kültür kaynaşmasını ifade eder. Hristiyan Rum olsun 

Müslüman Türk olsun, bu kaynaşmada gerçek bir değişikliğe (tranformisme) uğramıştır 

(Avant-Propos, 2-3). Haklı olarak Balivet, Türklerin başlangıçta Anadolu ve Rumeli’de 

Hıristiyan çoğunluk içinde nasıl olup da egemen bir grup olarak yaşadığını sorgular. Bu 

şaşırtıcı olgunun açıklamasını, XV. yüzyıl Timar defterlerinde Rumeli’de buluyoruz. 

Osmanlı Devleti hizmetine giren Hıristiyan timarlı sipahileri ve diğer yerli askerî grupları 

tahrir defterlerinde tespit ettiğimiz zaman istilânın bir yok etme ve yerine geçme değil, bir 

uzlaşma ve özdeşleşme (integration) olduğu sonucuna vardık.”70 

Böyle bir sosyal ve tarihî zemin üzerine oturmuş olan klasik şiir, bize tarihî 

olay ve şahsiyetleri yarının gözlemleriyle değişmeyecek hakikatlere sahip olan 

matematik71 gibi kesinlik üzerine oturtamayacağımızı72, gözlem ve deney bilimleri 

gibi laboratuar ortamındaki suni veya sanal şartlar altında olduğu gibi 

anlayamayacağımızı gösterir. Bu, her şeyden önce şiir ve tarihin doğa bilimlerinden 

farklı oluşu dolayısıyladır. Çünkü “savaşlar, devrimler ve uğraştığı başka olaylar, bilimsel 

kesinlikle incelenmek üzere laboratuar koşullarında tarihçinin isteğiyle yaratılmaz.”73 

Ayrıca doğa bilimleri, “değişmez ya da yenilenen özellikler”74 ile gerçekleşirken 

tarihteki olaylar değişmez yasalarla gerçekleşmezler. Ve yine doğa bilimindeki 

hakikat gözlem ve deneylerle uyuşup uyuşmadığı ölçüsünde ortaya çıkarken75 tarih 

                                                 
68 İnalcık, Osmanlılar, s. 253. Michel Balivet, kendi eserinde “ortak bir kültürel temel”den 

bahsetmektedir.. Michel Balivet, Bizans ve Osmanlılar: İlişkiler, Karşılıklı Etkileşim, Kalıtım, 

çev. Nedim Demirtaş, İstanbul, Alkım Yayınları, 2009, s. 31, 68. 
69 Osmanlı’nın Rûm tabirini kendisi için benimsemesi ve kullanması hakkında bkz. Yahya Kemal, 

Tarih Musâhabeleri, 2. bs., İstanbul, İstanbul Fetih Cemiyeti, 1991, s. 123. 
70 İnalcık, Osmanlılar, s. 253. 
71 Jerry P. King, Matematik Sanatı, Çev: Nermin Arık, 19. bs., Ankara, Tübitak Yayınları, 2010, s. 

19. 
72 King, a.g.e., s. I. 
73 Collingwood, Tarih Tasarımı, s. 328. 
74 Collingwood, a.g.e., s. 329. 
75 King, a.g.e., s. 18. 



14 

 

gibi bir toplum biliminde hakikat ise kurgusal, öznel bir yöne de sahiptir. Bu kurgu 

yazarın yetiştiği toplumun sahip olduğu inanç, gelenek vb. ile ortaya çıkar. Bu 

sebepledir ki şahıs, kurum ya da olaylar muhtelif cepheleriyle ve muhtelif 

zamanlarda ve yine muhtelif kalemlerden karşımıza tekrar tekrar çıkar. Şahıslar ve 

olaylar, bazen farklı yönleriyle gözler önüne serilmekte hatta bu yönleri bazen 

birbirinin zıddı olabilmektedir. Tarihin akışı içinde insan, farklı tavırlar ve söylemler 

veyahut özellikler sergileyebilir. Bu farklılıklar, değişimler, çok hızlı gerçekleşebilir 

fakat bu süreçlerin ne anlama geldiğini açıklayabilmek için bu tür olayları daha uzun 

bir tarihsel perspektife yerleştirmek gerekir.76 Çünkü incelediğimiz dönem tarih 

sınırlarında kalmış bir dönemdir, bundan dolayıdır ki “insan etkinliğinin tüm 

yelpazesini kapsayacak şekilde daha geniş bir biçimde anlaşılmalıdır.”77Aksi halde bir olay 

üzerinden yapacağımız değerlendirmeler bizi yanlış fikirlere sevk edebilir. 

Dolayısıyla bir şairin bir şahıs hakkında övgüsü o şahsın tamamen ve hayatı boyunca 

övgüye mazhar olan özellikleriyle kaim olduğu anlamına gelmez. Bunun tam aksine, 

yerilen bir şahıs tamamen ve hayatı boyunca yerildiği bir tavır, davranış ve söylem 

özelliğini üzerinde barındırmayabilir. Bunun en bariz örneğini Taşlıcalı Yahya Bey 

ve Sadrazam Rüstem Paşa arasında görüyoruz. Yahya Bey, bir kasidesinde “Sükûneti, 

sabrı oldukça geniş, deniz gibi temizdir. Sert sözle insanı rencide etmez.”78 ve “Şefkat ve 

merhameti bol, cömertliği ve iltifatı çoktur. Cömertlik ve iltifatın mazharı, zamanın 

şartlarının ıslah edenidir.”79 sözleriyle Sadrazam Rüstem Paşa’nın hem yumuşak 

sözlülüğünü hem de cömertliğini över. Ancak Şehzâde Mustafa olayından dolayı 

Rüstem Paşa ile arası açılır, bununla da kalmaz hem Rüstem Paşa’dan azar işitir hem 

de elinden mütevellilik alınır.80 Dolayısıyla Rüstem Paşa’nın övdüğü yönleri bir olay 

ile kendisine karşı ortadan kalkar. Çünkü insan, olaylara ve şartlara göre tavır ve 

söylem geliştirebilen, hayatı boyunca aynı ve benzer tavırda olmayan bir varlıktır. 

                                                 
76 Elisabeth Özdalga, Tarihsel Sosyoloji, Ankara, DoğuBatı Yayınları, 2009, s. 11. 
77 Özdalga, Tarihsel Sosyoloji, s. 12. 
78 Yahya Bey, Divan, k. 23/26. 
79 Yahya Bey, Divan, k. 22/33. 
80 Âşık Çelebi, Meşâirü’ş-Şu‘arâ, c. I, s. 677. A. Atillâ Şentürk, “Taşlıcalı Yahya”, Osmanlı Şiiri 

Antolojisi, 1. bs., İstanbul, YKY, 1999, s. 391. A. Atillâ Şentürk, “En Hazin Mersiyenin Şairi: 

Taşlıcalı Yahya Bey”, Dil ve Edebiyat, İstanbul, Temmuz 2011, s. 29. 



15 

 

Şiirin gösterdiği bu bilgi ve tecrübe, tarihî dönem içinde oluşmuş bazı “tarihî 

şartlar”ın varlığına işaret eder. Bu şartlardan biri, iktidarın kendisine itaat edene 

iltifat etmesidir. Yahya Bey, bunu kendi şiir diliyle ifade eder: “Allah’a şükür ki 

padişahımızın bir kulu kendisine itaat edene bu kadar çok ihsanda bulunur.”81  

Bu çerçevede tezimizde 16. yüzyıl Divan şiirinin tarih kaynağı olarak 

değerini ve Divan şiirinin yine tarih kaynaklarıyla ne kadar örtüştüğünü ortaya 

koyma çalıştık. Bunun için öncelikle padişaha Ramazan, Kurban Bayramları ve 

Nevruz gibi özel günler vesilesiyle sunulan82 hediye83 olarak telakki edilen kasideleri 

inceledik. Çünkü “Kasideler zaman zaman tarihî belge niteliğine de sahip olabilirler. 

Özellikle nevruz, cülus, fetih ve düğün konulu kasideler devrin toplumsal hayatına ışık 

tutması açısından önem taşımaktadırlar.”84 Taşıdığı bu önem dolayısıyla tezimizde 

kasidelere yer vermekle birlikte, divanların musammatlar bölümündeki mersiye ve 

mesnevî gibi tarih içerikli kısımlarına ayrıca tarih manzumelerine de yer verdik. 

Tarihî dönem 16. yüzyıl olarak belirlenmiş ancak önceki ve sonraki döneme 

ait bilgiler, 16. yüzyıla ait bir bilgiye ışık tutuyorsa, 16. yüzyılda yaşamış bir şahıs 

hakkındaki bilgi, önceki ve sonraki yüzyıllara dahil olmuşsa kullanılmıştır. 

Tarihî unsurlar, değerlendirilirken şahıs, olay ve mekân isimleri üzerinde 

durulmuş; tarih kaynaklarında geçtikleri bilgiler tespit edilmiş ve şiirde yer aldıkları 

sınırlar üzerinden tarih kaynaklarında arama yapılmıştır. Ancak bütün unsurlar, şahıs 

isimleri altında ele alınmış, ayrıca “olay” ve “mekân” bölümü oluşturulmamıştır.  

                                                 
81 Yahya Bey, Divan, k. 23/23. 
82 Azmi Bilgin, “Türk Edebiyatında Bayramlar ve Nevruz Bayramı”, Türk Dili, Ankara, sayı: 617, 

Mayıs 2003, s. 448. 
83 Mehmed Çavuşoğlu, Necâti Bey Dîvânı’nın Tahlili, İstanbul, Kitabevi Yayınları, 2001, s. 70. 

Burada Necati Bey’in Sultân II. Mehmed’in şehzâdesinin düğününe sunduğu kaside “hediye” olarak 

değerlendirilmiştir. 
84 Filiz Kılıç, “Nazım Şekilleri”, Eski Türk Edebiyatı El Kitabı, Ankara, Grafiker Yayınları, 3. bs. 

2005, s. 208.  



16 

 

Şiir dili çok yüksek bir telmih ve çoğul anlam potansiyeline sahip85 olduğu 

için şiirde, doğrudan anlatılan tarihî unsurların yanısıra muhtelif benzetmeler, imalar 

ve atıflarla işaret olunan unsurlar da alınmıştır. Mesela “berf”, “hatem”, “hançer” vb. 

redifli kasidelerde, kasidenin sunulduğu şahsa ait özellikler muhtelif edebî sanatlarla 

ifade edilmiştir. Somut bir özelliğe işaret eden bu tür sanatsal ifadeler de 

değerlendirmeye alınmış ve tarihteki yeri tespit edilmeye çalışılmıştır. 

Şiirde geçen tarihî unsurlar, reel özellikleriyle ele alınmazlar. İnsan, mekân ve 

olay tasviri hatta kavramlar, şiire has üslupla şiirde yerlerini alırlar. Ayrıca olaylarda 

yaşananlar şairin hayal dünyasından süzülüp geldiğinden ve şiirin bu olayları ele 

alırken niyeti ortaya kat‘î bir tarih kaydı koymak86 olmadığından hangi olayı anlattığı 

da bizzat şiirde anlaşılamaz. Bundan dolayı şiire ilham olan olay bizzat kronik 

eserlerde tespit edilememiş olabilir bu sebeple de şiirde geçen ilgili unsur, şairin 

yaşadığı yüzyıl veya kendi yaşadığı zaman dilimi içerisinde yaşanan başka bir olayla 

desteklenmiştir. Mesela şiirde Osmanlı’nın İran’ı harabe haline getirdiğinden 

bahsetmektedir; ancak bu olayın hangi seferde meydana geldiğine dair bir kayıt söz 

konusu değildir. Bundan dolayı, özellikle şairin hangi padişaha veya devlet erkânına 

sunduğu bilgisinin ve şahit olabileceğini veya duyabileceğini düşündüğümüz bir 

seferin kronik eserde tespiti yapılmış ve şiirde geçen yönleri aktarılmaya çalışılmış 

ve bu şekilde şiirdeki tarihî unsur ile tarih kaynağındaki metin karşılaştırılmıştır.87 

                                                 
85 Andrews, Şiirin Sesi Toplumun Şarkısı, s. 79. 
86 Burada tarih düşürme tekniğiyle meydana getirilmiş manzumeleri istisna tutmamız gerekir. Zira 

tarih kaydı düşürmek bir olayın tarihini bizzat kayıt altına almak işidir. Ayrıntılı bilgi için bkz. İ. 

Güven Kaya, “Divan Şiirinde Tarih Düşürme Geleneği ve Yahya Bey’in Bir Kasidesi”, Atatürk 

Üniversitesi TAE Dergisi, Sayı: 30, Erzurum, 2006, s. 39-56.  
87 Bu yöntem farklı yüzyıllardaki belgeleri birbirinin yerine değerlendirme şeklinde yapılan yanlışlıkla 

eşdeğer olmasa gerektir. Zira aynı dönemi yaşayan şair ve padişahın yaşadıkları savaş, bayram, 

eğlence vb. olayların ve aynı yüzyıldaki kurumsal yapının benzerliğine dayanarak şiir ve tarih kaynağı 

karşılaştırılmıştır. Farklı yüzyıllardaki uygulamaları aynı kaynakla açıklama yanlışlığı için bkz. 

“Osmanlı tarihi uzun bir zamana ve geniş bir coğrafyaya yayılmış olmasına karşılık özellikle onaltıncı 

asır ve öncesi kaynaklarda sosyal hayata dair ayrıntıları tesbit etmek uzun ve yorucu bir çaba 

gerektirmektedir. Belki bu nedenden dolayı kültür tarihçilerinin genelleme yapmaya eğilimleri daha 

fazladır. Bu durum biraz da olaylara hikâyeci bir anlayışla bakmaktan kaynaklanmış olmalıdır. Bir 

başka bakış açısı ise resmî tarih adı verilen askerî ve siyasî yaptırımlara sahip olan kesimin 

tarihçelerinin yine belki aynı yaptırımla önemsenilmesi sağlanmıştır. Kültür tarihi çerçevesine giren 

bir etkinlik onbeşinci yüzyılda nasılsa ondokuzuncu yüzyılda da öyledir düşüncesine kurban olmakta, 



17 

 

Metin karşılaştırması yapılırken şiirde geçen bir unsur kaynak metin 

tarafından doğrulanmıyorsa, ilgili şahsı itham etmekten uzak durmaya çalışılmış, bu 

çerçevede sadece şiirdeki ve metindeki bilgiler ithamdan uzak bir üslupla 

karşılaştırılmıştır.  

Tezimizde kullandığımız kronik eserlerin gerek kendi dönemlerinden 

gerekse de transkripsiyon çalışmalarından kaynaklanan bazı farklılıkları gidererek dil 

ve yazım birliğini sağlamaya çalıştık. Bunun için gerek şiirde gerekse nesirde tespit 

ettiğimiz hataları ve farklılıları düzelttik. Bu çerçevede ‘ayn’ (‘) ile hemze (’) 

işaretlerindeki, ‘g’, yumuşak g (ğ)88 ve imale (^) vb. yazımlarındaki yanlışları 

giderip; “deyüb, diyûb, diyüb” gibi yazım farklılılarını “diyüp” 89 şeklinde düzelttik.  

Ancak gerek (‘), (’), (^) işaretlerini gerekse “g” ve “ğ” yazımlarını sadece 

tüm dil özellikleriyle latinize edilmiş kronik eserlerde uyguladık. Kronik eser 

olmakla birlikte günümüz Türkçesiyle yazılmış metinlerde ise uygulamadık. Örneğin 

Âşık Paşazâde’nin Sultan II. Mehmed’in vefatından sonra II. Bayezid’in tahta 

çıkışını anlattığı metin çekim ekleri vs. ile dil özellikleri dikkate alınarak 

çevrildiğinden “g” ve “ğ” harflerinin yazımında “g” harfini tercih ettik: “Sultân 

Mehemmed Allah rahmetine vardı; iki oglı kaldı; bir Sultân Bâyezîd ve biri Cem Sultân. 

Sultân Bâyezîd tahta geçdi, pâdişâh oldı. Cem Sultân kaçdı Mısr’a vardı.”90 Kronik 

olmasına rağmen eserin dil özellikleri dikkate alınmadan yapıldığı için İbn Zünbül'ün 

“Vâkı‘ât-ı Sultân Selîm ve es-Sultân Kansu el-Gavri” Adlı Eserinin Tahlil ve 

Değerlendirilmesi” adlı çalışmada ve buna benzer metinlerde “ğ” harfleri olduğu 

                                                                                                                                          
arada geçen yüzyıllar yok sayılmaktadır. Herhangi bir çalışmada onaltıncı yüzyıla dair bir resim 

yoksa onsekizinci yüzyıla ait bir minyatur veya gravür rahatlıkla hatta hiçbir kuşku belirtilmeden 

yerleştirilmektedir.” Zeynep Tarım Ertuğ, “Onaltıncı Yüzyılda Osmanlı Sarayı’nda Eğlence ve 

Meclis”, Uluslararası İnsan Bilimleri Dergisi, c. 4, sayı 1, 2007, s. 3. 
88 g/ğ konsanantlarının gerek dativ ve akkuzativ gibi isim çekim eklerinde ve gerekse k>g şeklinde 

meydana gelen konsanant benzeşmesindeki yazımları konusunda bkz. Faruk Kadri Timurtaş, “Dil ve 

Gramer İncelemeleri”, Makaleler (Dil ve Edebiyat İncelemeleri), Haz. Mustafa Özkan, Ankara, 

TDK Yayınları, 1997, s. 102-103, 112-114. 
89 Gerindium (-up, üp) eklerinin yazımı için bkz. Timurtaş, Makaleler (Dil ve Edebiyat 

İncelemeleri), s. 79. Ayrıca aynı eserin 69-72 sayfaları arasında i/e değişmesi konusunda açıklama 

getirilmekte, “e” ile yazılan kelimelerin Osmanlı Türkçesinde “i” sesiyle yazıldığı açıklanmaktadır. 
90 Kemal Yavuz, M. Yektâ Saraç, Âşık Paşazâde Osmanoğullarının Tarihi Tevârîh-i Âl-i Osmân, 

İstanbul, 2.bs., Gökkubbe Yayınları, 2010, s. 493. 



18 

 

gibi bırakılmıştır: “...Camiler inşa etmeyi seviyordu. Bu arada o, gelir bakımından Osmanlı 

topraklarında benzeri olmayan bir imaret yaptırdı. Bu imarette halen yolculara ve bölge 

sakinlerine bol yemek verilmektedir. Bu cami ve imaret için birçok vakıf kurdu. Yine 

caminin batı tarafinda bir medrese yaptırdı. İstanbul'da ileri gelen insanlann bir çoğundan 

işittiğime göre, adı geçen cami inşa edilirken Sultân Bâyezîd işçilere bizzat yardım etmiş, 

onlarla beraber sütunları ayağa kaldırmıştır.” 91 

Özel ve yer isimlerini çekim eklerinden ayırmak için bazı metinlerde ayraç (’) 

konulmamıştır. Bu gibi durumda da kronik metin içinde ayraç (’) işareti gerekli 

yerlere konulmuştur. 

Gibi anlamına gelen “veş” eki bazı şiirlerde ve metinlerde bitişik yazıldığı 

görülmüştür. Bunlar da eklendiği kelimelere “-veş” şeklinde birleştirilerek 

yazılmıştır. 

Tez metni oluşturulurken önce şiir verilmiş, ardından şiirin nesre çevirisi 

yapılmış, şiir ile metin arasında yorum, açıklama eklenmiş ve en sonunda da şiire 

kaynaklık eden metin verilmiştir. Şiirde geçen tarihî unsurun tarih kaynağındaki yeri, 

italik şekilde şiirin açıklamasından sonra yerleştirmek suretiyle verilmiştir. Ancak 

aralarında çeşitli anlam ilişkileri bulunan cümlelerden oluşan metinlerde, şahıs, 

zaman, mekân, nesne ve harekete ait kavramlarda karşılaştırma, açıklama ile ve bazı 

içerik özellikleriyle anlam ilişkisi sağlandığından92 ilgili bölümler bu anlam ilişkisini 

bozmaktan kaçınılarak kaynak metinde verilmeye çalışılmış, bağlamından ayrı 

düşünülemeyecek metinlerde özellikle bağlamına dair bilgiler verilmiştir. Kaynak 

metnin günümüz Türkçesine çevirisi yapılmamış, sadece metnin mahiyeti hakkında 

bilgi verilmiştir. Eğer şiirdeki tarih unsurunu karşılaştırabileceğimiz bilgi, kronik 

kaynaklarda tespit edilemediyse karşılaştırma güncel kaynaklarla yapılmıştır. 

                                                 
91 İbn Zünbül, “Vâkı‘ât-ı Sultân Selîm ve Es-Sultân Kansu El-Gavri” Adlı Eserinin Tahlil ve 

Değerlendirilmesi” Haz. Eman Hayajneh, Erciyes Üniversitesi, SBE, Doktora Tezi, Erciyes 2005, s. 

87.  
92 Leyla Karahan, Türkçe’de Söz Dizimi, 15. bs., Ankara, Akçağ Yayınları, 2010, s. 94. 



19 

 

Kaynaklar kullanılırken, eser sahibinin olaya en yakın kişi olmasına dikkat 

edilmiş, bunu sağlamak için ise eser sahiplerinin olaya tanıklık derecelerine, ayrıca 

doğum ve ölüm tarihlerine dikkat edilmiştir.  

Efsanevî, kozmik benzetmelere yer verilmemiştir. Divanlarda geçen dinî, 

efsanevî, kozmik ve mitolojik unsurlar ilgili şahsa ait somut, kaynakla 

desteklenebilecek bir benzetme unsuru olarak yer alınca incelemeye tabi tutulmuştur.  

Beyitlerdeki mübalağalı anlatımlarda gerçek bir olaya işaret ediliyorsa gerçek 

olayın üzerinde durulmuş, mübalağalı taraf dikkate alınmamıştır. Mesela aşağıya 

aldığımız beyitte padişah adına hutbe okunması geleneği vardır. Ancak şair, bunu 

oldukça abartılı bir biçimde yapmış ve hutbeyi Cebrail’e okutmuştur. Biz hutbe 

okunmasını kronik kaynakta bulmaya çalıştık, mübalağalı tarafla ilgili herhangi bir 

işlem yapmadık. 

Cüz-hutbe-i celâl-i to kâr-ı diger ne-şod 

Cibrîl-râ ki küngüre-i arş minberest    Münîrî, k. 10/29. 

“Cebrail’e isminin büyüklüğüne hutbe okumaktan başka bir iş yoktur. (Bunun için) 

arşın zirvesi ona minber olmuştur.”93 

Şiirde geçen tarihî unsurun bizzat kendisi, tarihî kaynakta bulunamamış ise 

benzer bir olayla desteklenmiştir. Mesela şiirde işaret edilen olaya kendisine yazılan 

padişah döneminde rastlanmamışsa olay, başka bir padişahın olayından 

alıntılanmıştır. Veya aynı padişahın bir olayında geçen unsurlar başka olayın 

unsurlarıyla özdeşse şiir başka bir olay ile açıklanmıştır.94 Mesela Sultan I. 

Süleyman’ın Nevruz mevsiminde Edirne’de ava çıkması anlatılmaktadır. Elimize 

geçen eserde bir seferden dönüşü esnasında kış mevsiminden önce Edirne’de av 

yaptığı anlatılmaktadır. Şiir genel av tasvirleri yaptığı için her iki avda da aynı 

                                                 
93 Münirî, II. Bayezit Devri Şairlerinden Müniri: Hayatı, Eserleri ve Divanı (İnceleme-Tenkitli 

Metin), Haz: Ersen Ersoy, (Çevrimiçi),  http://ekitap.kulturturizm.gov.tr/belge/1-90180/muniri-

divani.html, 21 Mayıs 2012.  
94 Bu konuyla alakalı açıklama için bkz. Zeynep Tarım Ertuğ, “Onaltıncı Yüzyılda Osmanlı 

Sarayı’nda Eğlence ve Meclis”, Uluslararası İnsan Bilimleri Dergisi, c. 4, sayı 1, 2007, s. 3. 

http://ekitap.kulturturizm.gov.tr/belge/1-90180/muniri-divani.html
http://ekitap.kulturturizm.gov.tr/belge/1-90180/muniri-divani.html


20 

 

tasvirlerin karşılığını bulmak mümkündür. [Celalzâde Salih, Târih-i Sultân 

Süleymân, v. 85a. (Haz: Seyid Ali Topal, s. 196-197.)]95 Bundan dolayı bizzat 

kasidenin yazıldığı olay bulunamadığı zaman aynı biçimdeki başka bir olay ile izah 

edilmiştir. 

Çalışmamız, daha önce yapılan Divan şiirinde sosyal hayat veya gündelik 

hayat gibi çalışmalarla farklılık arz etmektedir. Tarih kaynağı olarak Divan şiiri 

yaklaşımı, şiirde geçen unsurların yine kendi dönemine ait eserlerle desteklenmesini, 

doğrulanmasını sağlamaya çalışmaktadır. Oysa sosyal hayat veya gündelik hayatı 

şiirde ortaya koymaya çalışan tezler divanda geçen terimler ve isimleri tespit edip 

güncel kaynaklara dayanarak veya mazmun ve sözlük desteğiyle yorumlayarak izaha 

çalışmışlardır. Ancak ilgili terimin kronik eserlerde gerçekliğiyle ilgili herhangi bir 

çalışma yapmamışlardır. Bu yönüyle yapmış olduğumuz çalışma öncekilerden 

ayrılır. 

Tezin bölümleri, “Padişahlar, Şehzâdeler ve Vâlide Sultanlar, Devlet Erkânı, 

Alimler, Şeyhler Şairler” şeklinde oluşturulmuştur. Padişahlar yönetim sırasına diğer 

isimler ise alfabetik olarak sıralanmıştır.  

İsimler, başlıklarda “EBUSSUUD EFENDİ, Şeyhülislam; MUSTAFA 

PAŞA, Lala; SİNAN PAŞA, Koca” gibi önce isim, sonra unvan gelecek şekilde 

yazılmıştır.  

  

                                                 
95 “Tazılarun bendi alınup bâzîler salındı. Ol vuhûş u tuyûr içine velvele düsüp birbirine koyuldılar. 

Tazılarun dendânı hançer-i hûn-feşân olup bâzîlerün minkârı nîşter-i dimârîz oldı. Hûn-ı cânâvar ile 

ol sahrâ fezâ-yı Bedahşan'a dönüp katarât-ı hûnile pür-la‘l ü yevâkît oldı.” 



21 

 

1. BÖLÜM: PADİŞAHLAR 

1.1. II. BAYEZİD (1481-1512) 

1.1.1. Kişisel Unsurlar 

Sultan II. Mehmed’in Oğlu 

Aşağıdaki beyit, Sultan II. Bayezid’in Sultan II. Mehmed’in oğlu oluşunu 

ifade etmektedir.  

Bâyezîd ibn Mehemmed şeh-i gerdûn-‘azâmet  

Kim işiginde anun bende durur ‘izz ü celâl  Revânî, k. 17/23. 

“Eşiğinde izzet ve celalin köle olduğu kişi felek azametli padişah Mehemmed oğlu 

Bayezid’dir.” 

Beyitte II. Bayezid’in Sultan II. Mehmed’in oğlu olduğu ifade edilmektedir. 

Âşıkpaşazâde’de Sultan II. Mehmed’in vefatından sonra II. Bayezid’in tahta çıkışını 

anlatırken II. Mehmed’in oğlu olduğunu ifade eder: 

“Sultân Mehemmed Allah rahmetine vardı; iki oglı kaldı; bir Sultân Bâyezîd ve 

biri Cem Sultân. Sultân Bâyezîd tahta geçdi, pâdişâh oldı. Cem Sultân kaçdı Mısr’a vardı.”96 

Tursun Bey, Karamanoğulları’nın bir sebeple Osmanoğulları topraklarından 

geçmek için Sultan II. Bayezid’den destur almalarını anlatırken II. Bayezid’in II. 

Mehmed’in en büyük oğlu olduğunu ifade eder: 

“...Vaktâ ki Erzincân’dan göçdiler. Sultân Bâyezîd’e -ki ekber-i ebnâ-yı Sultân 

Mehemmed’dür ve eyâlet-i Rûm anun taht-ı hükûmetinde idi- ilçi gönderdiler (140a) ki: “Biz 

konşılaruz, pâdişâh memleketine ayak basmaga me’mûr degülüz. Kılıç Arslan oglını atası 

                                                 
96 Âşık Paşazâde, Osmanoğullarının Tarihi Tevârîh-i Âl-i Osmân, Haz. Kemal Yavuz, M. Yektâ 

Saraç, İstanbul, 2.bs., Gökkubbe Yayınları, 2010, s. 493; Tursun Bey, Târîh-i Ebu’l-Feth, Haz. 

Mertol Tulum, İstanbul, İstanbul Fetih Cemiyeti, 1977, s. 13.-14. 



22 

 

yirine nasb itmege Dulkadır iline giderüz.” diyü, geçmege destûr sûretin ve özr-hâhlık 

merâsimin gösterdiler.”97 

Fizikî Özellikleri 

Aşağıdaki beyitlerde II. Bâyezid’in uzun boylu, açık tenli ve yüzünün ben’li 

olduğu belirtilmiştir. Ayrıca boyunun uzunluğunu ifade etmek için de “şimşir 

boylumuz” ifadesi kullanılmıştır. 

Ân şeh ki bâ-vücûd-ı meh-i tal‘ateş Münîr 

Yek dem be-devr-i û ne-buved infisâl-i ‘îd Münîrî, k. 8/20. 

“Ey Münir! O padişahın bir aya benzeyen yanağı varken onun devrinde bir an bile 

bayramdan ayrılık olmaz.”98 

Hâlet ender-âteş-i ruhsâr u mâh-ı ârızet 

Gûyiyâ şod âteşeş gül-şen Halîl-i Âzerest Münîrî, k. 9/6. 

“Ay gibi parlak ve ateş misali sıcak yanağındaki benin ateşi gül bahçesine dönen Hz. 

İbrahim gibidir.” 

Şâh-ı gül-i İrem be-nazar der-ne-mî-reved 

Şimşâd-ı sâye-perver-i mâ ez-ki kemterest Münîrî, k. 10/19. 

“İrem gülünün dalı göze bile gelmez. Bizim asude şimşir boylumuz kimden kısa 

olabilir?”  

Altıntıladığımız metinde, Padişah’ın açık tenli, yüzü benli ve uzun boylu 

olduğunu belirtir: 

“Uzun boylu, beyaz tenli, açık yüzlü, elâ gözlü, benli, siyah çatık kaşlı, biçimli 

sakallı, geniş göğüslüydü.”99 

                                                 
97 Tursun Bey, Târîh-i Ebu’l-Feth, s. 153; Mahremî, Şehnâme I. Kısım Yavuz Sultân Selîm 

Dönemi İnceleme-Metîn-Sözlük-Dizin, Haz. Hatice Aynur, İstanbul Üniversitesi, SBE, Eski Türk 

Edebiyatı ABD, Doktora Tezi, İstanbul 1993, s. 235. 
98 Münîrî divanındaki Farsça beyitlerin nesir çevirileri için Ersen Ersoy tarafından yapılan çalışma 

esas alınmıştır. (Münirî, II. Bayezit Devri Şairlerinden Müniri: Hayatı, Eserleri ve Divanı 

(İnceleme-Tenkitli Metin), Haz. Ersen Ersoy, Marmara Üniv., TAE, Eski Türk Edebiyatı ABD, 

Doktora Tezi, İstanbul 2010. 
99 Mehmed Süreyya, Sicill-i Osmanî, c.1, s. 8. 



23 

 

 

Yukarıdaki beyitte II. Bayezid’in boyunun uzunluğunu ifade etmek için 

“şimşir boylumuz” ifadesi kullanılmıştır. Şimşir ağacı genellikle park ve bahçelerde 

çit bitkisi olarak kullanılan, küçük koyu yeşil yapraklı kısa boylu bir ağaçtır.100 

Ancak burada Padişah’ın uzun boyuna işaret etmek için kullanıldığı göz önüne 

alınırsa, şimşirin ağaç formunda olup 6-10 m’ye kadar büyüyebilenlerine bir 

benzetme yapıldığı düşünülebilir. Zira adı şimşir veya Anadolu Şimşiri (Buxus 

sempervirens) olan şimşir cinsi 10 m’ye kadar boylanabilen bir ağaç türüdür.101  

Divan şiirinde şimşir anlamına gelen “şimşâd” sözcüğü kullanılır ve 

sevgilinin uzun boyuna işaret edilir. Öyle ki sevgili, uzun boyundan dolayı aşığın 

feryadını işitmez: 

Feryâduma ol kâmeti şimşâd yitişmez 

Benzer ki anun gûşına feryâd yitişmez  Bâkî, g. 201/1.102 

“Feryadıma o boyu şimşir (gibi olan sevgili) gelmez. Anlaşılan o ki onun 

kulağına feryadımın sesi yetişmez.” 

Cömert 

Burada aktardığımız beyitler, Sultan II. Bayezid’in cömertliğini, fukaraya 

yaptığı ihsanları, ulema, fuzala ve sanatkârlara gösterdiği iltifatları ve yaptırdığı 

imaretleri anlatmaktadır. 

Cûdun şu denlü yagdurur etrâfa sîmi kim  

Gören sanur ki toldı yemîn ü yesâr berf Revânî, k. 13/33. 

“Cömertliğin etrafa o kadar gümüş yağdırır ki gören sağ sol, her yer kar doldu 

zanneder.” 

                                                 
100 Cenk Durmuşkâhya, Bitkisel Hayat, Ankara, Tübitak, 2006, s. 84. 
101 Hasan Torlak, “Boyundan Büyük Bir Kültürel Tarih: Şimşir Ağacı”, (Çevrimiçi) 

http://www.bilimvegelecek.com.tr/?goster=1974,  24 Eylül 2013; Esra Türkyılmaz, “Anadolu 

Şimşirinin (Buxus sempervirens L.) Bazı Morfolojik ve Fiziksel Özellikleri”, Gazi Üniversitesi, 

FBE, Orman Mühendisliği, Yüksek Lisans Tezi, Ankara 2005, s. 11.  
102 Hüseyin Gönel, “15.-16.Yüzyıl Divanlarına Göre Divan Şiirinde Sevgili” Gazi Üniversitesi, 

SBE, Türk Dili ve Edebiyatı ABD, Doktora Tezi, Ankara 2010, s. 425; Ayrıca bkz. Mehmet Pektaş, 

“XIV. Yüzyıl Divan Şiirinde Sevgiliye Dair Benzetmeler”,  Gazi Üniversitesi, SBE, Türk Dili ve 

Edebiyatı ABD, Yüksek Lisans Tezi, Ankara 2011, s. 614.  

http://www.bilimvegelecek.com.tr/?goster=1974


24 

 

Beyit, cömertliğinin her tarafa, herkese ulaştığını ifade etmektedir. Nitekim 

Âşık Paşazâde, II. Bayezid’in yaptırdığı iyiliklerin yanısıra bizzat kendi eliyle 

hasenatını taksim ettirdiğini bildirir: 

“Ammâ haslet-i Sultân Bâyezîd [396] Edrene’de bir ‘imâret yapdı. Ve her yıl üç bin 

beş yüz filori Mekke’ye Kuds-i Şerîf’e ve Halîlürrahman’a ve Medîne-i Resûl’e ve 

Ka‘betullah’a gönderür idi. Ve kendünün âdeti buydı kim seyyidlere bin filori kendi 

mübârek eliyle üleşdürür idi. Ve her şehirde kim olurdı, atası dedesi [gibi] fukarâya akça 

üleşdürür idi. Rahmetullâhi aleyh.”103 

Cömertliği arasına yaptırmış olduğu bir imareti de sayabiliriz. Onlardan biri 

de Münîrî’nin divanında tarih düşürülen 889/1484’te yaptırılan musalladır: 

Târîh-i Musallâ-yı [Şeh Bâyezîd] 

Secde-gâh-ı kudsîyânest în musallâ-yı şerîf 

Gerçi bünyâdeş şod ez-behr-i namâz-ı ehl-i ‘îd Münîrî, Tar. 1. 

 

Âhir în mısra‘ ber-în târîh mî-gerded Münîr 

Her geh efzûn bâd bâdâ ömr-i sultân Bâyezîd [Sene 889] Münîrî, Tar. 2. 

“Her ne kadar bu mübarek musalla, bayram ehlinin namazı için yapılmışsa 

da burası (aynı zamanda) kutsîlerin secdegâhı olmuştur. Ey Münîr! Nihâyetinde 

“Sultan Bayezid’in ömrü her daim uzun olsun” mısraı buna tarih (kıtasıdır).” 

İbni Zünbül’ün, Vâkı‘ât-ı Sultân Selîm’indeki aşağıdaki satırlar, Sultan II. 

Bayezid’in yaptırdığı imaret hakkında bilgi vermekte ve bu şekilde Münîrî’nin tarih 

düştüğü beyitleri doğrulamaktadır: 

“Sultân Bâyezîd güvenilir, dindar ve iyi bir insandı. Hayır yapmayı severdi. ... 

Camiler inşa etmeyi seviyordu. Bu arada o, gelir bakımından Osmanlı topraklarında benzeri 

olmayan bir imaret yaptırdı. Bu imarette halen yolculara ve bölge sakinlerine bol yemek 

verilmektedir. Bu cami ve imaret için birçok vakıf kurdu. Yine caminin batı tarafinda bir 

medrese yaptırdı. İstanbul’da ileri gelen insanların bir çoğundan işittiğime göre, adı geçen 

                                                 
103 Âşık Paşazâde, Tevârîh-i Âl-i Osmân, s. 499. Ayrıca bkz. İshak b. İbrâhîm, Selîm-nâme, s. 52-

53. Tevki‘î Mehmed Pâşâ, Osmanlı Târîhi, s. 79. 



25 

 

cami inşa edilirken Sultân Bâyezîd işçilere bizzat yardım etmiş, onlarla beraber sütunları 

ayağa kaldırmıştır.” 104 

İlim Sahibi, Nüktedan 

Söyler felegün gerdişini hâl dili ile  

Vâkıf gibi ‘âlemdeki esrâra benefşe  Revânî, k. 29/12. 

“Feleğin dönüşünü hal diliyle söylemesine bakılırsa galiba menekşe, âlemdeki 

sırlara vâkıf gibi.” 

Der-her sühan hayâl-i dakîka-şinâs-ı to 

Ta‘lîm-i nükte-i hıred-i hurde-dân dehed Münîrî, k. 17/39. 

“Her sözde inceliklere vâkıf olan sen padişahın hayali, kavranması zor meseleleri 

kavrayan akla nükteler öğretir.” 

Beyitlerde Sultan Bayezid’in âlemdeki sırlara, aydınlatıcı fikirlere sahip 

olduğu ve bu fikirler sayesinde dünyanın daha güzel hale geldiği ifade edilmektedir. 

Beyitlerde ‘fikir’ kelimesi kullanılmasına rağmen bu beyitlerin “ilmi” başlığı altında 

alınmasının sebebi, âlemdeki sırların ilimle ilgili olması ve yine iyi fikirlerin bir ilim 

alt yapısıyla meydana gelebilmesi dolayısıyladır: 

“Ve kendülerün dahî fünûn-ı ma‘ârifden hatt-ı vâfiri ve nasîb-i bâhiri olup nazm-ı 

revân-bahşa kudret-i tâmmı ve mahâret-i mâlâ-kelâmı var idi. Mahlası ‘Adlî’dür.”105 

Gazi 

Ser-çeşme-i hilâfet ü gâzî ki rütbeteş 

Âb-ı nihâl-i ‘adl zi-tîg-i Yemân dehed Münîrî, k. 17/28. 

“Hilafet askerlerinin başı ve rütbesi gazi (olan padişah), adalet fidanının suyunu 

Yemen yapımı kılıçtan vermektedir.” 

Şeh Bâyezîd husrev-i gâzî ki tîgidür  

Ye’cûc-i küfrün üzre olan sedd-i üstüvâr Revânî, k. 4/28. 

“Küfür Ye’cücünün üzerine olan sağlam set, Gazi Padişah Bayezid’in kılıcıdır.” 

                                                 
104 İbni Zünbül, Vâkı‘ât-ı Sultân Selîm, s. 87. 
105 Beyânî, Tezkiretü’ş-Şu‘arâ, s. 6. 



26 

 

Sen husrev-i gâzîye diler kim ola câsûs  

Girdügi budur kisvet-i küffâra benefşe Revânî, k. 29/36. 

“Sen Gazi Padişah’ın casusu olmayı istediği için menekşe kâfirlerin kılığına girer.” 

II. Bayezid, beyitlerde “Gazi Padişah” olarak nitelendirilmektedir. Çünkü 

Sultan, bizzat bazı gazalara iştirak etmiştir. Bundan dolayı da “Gazi Padişah”tır. 

Tursun Bey’in Târîh-i Ebu’l-feth’inde, Sultan’ın Kili ve Akkirman fetihlerini 

gerçekleştirdiğini görürüz. Bu bilgi, II. Bayezid’in “Gazi Padişah” ünvanını doğrular: 

“Pâdişâh-ı gayûr ve ‘asker-i mansûr ‘ubûr itdi ve atası Sultân Mehemmed “tâbe 

serâhü” bunca mehâbet ü azâmet ile üzerine varamadugı Kal‘a-i Kili üstine müteveccih oldı. 

... Vaktâ ki toplar atulmalı oldı, top mehâbetinden ve ‘asker-i kattâlün gurriş ü hücûmından 

kâfir-i la‘în serâsîme olup “Kable en ye’tîhimü’l-azâb” kar‘-ı bâb-ı istî‘mâna şitâb ittiler. 

(181b) Kal‘ayı teslîm idüp il ü münkâd oldılar. ... Çün bu Kal‘a-i ’azrâ kuvvet-i devlet 

âsânlıgı ile udde-i firâvân müzâheresi ile feth oldı, dizdâr-ı namdâr ve hafaza-i cân-sipâra 

sipâriş idüp azug u yarag ile memlû kıldılar ve bî-tavakkuf inân-ı zafer-ıyânı Kal‘a-i 

Akkirman üzerine mün‘atıf buyurdı. ... dört biş günde küffâr-ı eşrâr evc-i temerrüdden hazîz-

i tezellüle düşüp amân etegine yapışmak ardınca oldılar; miftâh-ı Kal‘ayı teslîm ittiler.”106 

Beyânî, II. Bayezid’in cülûsundan hemen sonra Belgrad Kalesi’nin fethine 

yöneldiğini ve bunda da müyesser olduğunu ifade eder: 

“Hicret-i nebeviyyenün sekiz yüz seksen altısında izzet-i ikbâlle serîr-i saltanata 

cülûs-ı bâ-iclâlleri müyesser oldukda ekber-i husûn-ı ehl-i küfr ü erbâb-ı fesâd Kal‘a-i 

Belgrad fethine teveccüh idüp feth ü teshîr olınmışdur.”107 

Şair 

Cevr eyleme inende bana yoksa işidür  

Sultân-ı cihân Hazret-i ‘Adlî şeh-i ‘âdil  Münîrî, k. 13/15.  

“Bana çok eziyet etme yoksa cihan Sultânı, âdil padişah Hazret-i Adlî (Sultan II. 

Bâyezid) işitir.” 

                                                 
106 Tursun Bey, Târîh-i Ebu’l-Feth, s. 201-202. Kili ve Akkirman fetihleri hakkında detaylı bilgi için 

bkz. İbn Kemâl, Tevârîh-i Âl-i Osmân VIII. Defter, s. 58-76; Kili Kalesi fethi için ayrıca bkz. 

Anonim, Tevârîh-i Âl-i Osmân (1481-1512), s. 135-136. 
107 Beyânî, Tezkiretü’ş-Şu‘arâ, s. 6. 



27 

 

Nevk-i kilkinden görinse tâze ma‘nâlar n’ola  

Ekseriyyâ hâr ile olur gül-i ter hem-nişîn Revânî, k. 23/40. 

“Kaleminin ucundan orijinal manalar ortaya çıkmasına şaşılmaz. Çoğunlukla taze 

gül diken ile birlikte olur.” 

II. Bayezid, mahlası Adlî olan ve orijinal manalar ortaya çıkaran bir şairdir. 

Âşık Çelebi, şiirlerinin tazeliğini ifade ederken onların sehl-i mümteni oluşlarını da 

vurgular: 

“Kendüler dahî iştigâl-i saltanattan vâdî-i şi‘re tenezzül iderlerdi. “Erbâbu’d-duveli 

mulhemûne” mûcibince merci‘ ü me‘âllerine vâkıf olup ‘Adlî tahallus idinmişlerdi. Mezkûr 

mahlas üzre şi‘r söyleyüp tegazzül iderlerdi. Hakkâ ki bu matla‘ dahî zâde-i tab‘-ı 

şerîflerinden tâli‘ olmışdur, sehl-i mümteni‘ vâkı‘ olmışdur. 

Matla‘ 

Ey süvâr-ı esb-i nâz olan rikâb-ı câne bas 

Hüsn meydânı senündür ayagun merdâne bas”108 

Kınalızâde’ye göre orijinal manalara sahip olan II. Bayezid, belâgat ilimine 

de sahiptir. Zira yeni manalar ortaya çıkarmak, birçok ilimle birlikte belagat ilmine 

sahip olmakla elde edilebilir: 

“Ol şâh-ı ra‘iyyet-perver ve şehenşâh-ı ‘adâlet-güsterün mahlası ‘Adlîdür. Bu bir iki 

kelimât-ı belâgat-simât ol pâdşâh-ı sütûde-sıfâtun ve ol şâh-ı gîtî-bahş u gerdûn iktidârun ve 

ol hulâsa-i havâkîn ü nukâve-i selâtîn-kâmkârun nâsib-i râyât-ı cûd u imtinânun râfi‘ü’d-dîn-

i envâ‘-ı me‘âlî vü ihsânun ebyât-ı belâgat-‘unvânıdur.”109 

1.1.2. Yönetime Dair Unsurlar 

Bu kısımda, Sultan’ın yönetimle alakalı özellikleri bulunmaktadır. Bu 

çerçevede, adına hutbe okunması,  yönetim süresi, yönetim sistemi ve anlayışı gibi 

hususlar dile getirilmektedir. Bu hususların başında adına hutbe okunması bulunur. 

Adına Hutbe Okunması 

                                                 
108 Âşık Çelebi, Meşâirü’ş-Şu‘arâ, c. 1, s. 196. 
109 Kınalızâde, Tezkiretü’ş-Şu‘arâ, s. 69. 



28 

 

 Padişah adına daima hutbe okunmasına değinilmiş ve Cebrail’in Padişah’ın 

isminin büyüklüğüne hutbe okuduğu ifade edilmiştir. 

Cüz-hutbe-i celâl-i to kâr-ı diger ne-şod 

Cibrîl-râ ki küngüre-i ‘arş minberest  Münîrî, k. 10/29. 

“Cebrail’e isminin büyüklüğüne hutbe okumaktan başka bir iş yoktur. (Bunun için) 

arşın zirvesi ona minber olmuştur.” 

Hûtbe okursa ‘aceb mi yüce aduna müdâm 

İdinüp çarh-ı berîni kendüye minber güneş Münîrî, k. 18/81. 

“Güneş, yüksek feleği kendisine minber edinip yüce adına her zaman hutbe okusa 

buna şaşılmaz.” 

 Osmanlı sultanlarının hükmü altında olan yerlerde adına hutbe okunması 

onun saltanatının bir gereği ve göstergesidir. Hatta hutbe ile padişahın iktidarı ilahî 

güç nezdinde de tescillenmiş olmaktadır:110 

“Sikke-i celîle ile mergûb olan derâhim ve denâyir husûsîdür ki selâtîn-i zü’l-iktidâra 

mevâhib-i hâssa-i ilâhiyyeden iki mevhibe-i celîle vardur ki biri hutbe-i şerîfe ve biri sikke-i 

münîfedür.”111 

Âşık Paşazâde, Sultan II. Bayezid’e gelene kadar geçmiş padişahların 

ömürleri ve salatanat süreleri hakkında bilgi verirken onların adına hutbe 

okunduğunu belirtmiştir. Alıntıladığımız metin, Sultan II. Mehmed’in ömrü ve 

hükümdarlık süresi hakkında bilgi vermektedir: 

 “Ve bunun oglı Sultân Mehemmed Hân-ı Gâzî’nün ‘ömri elli bir yıl oldı. Ata 

vefâtında on yidi yaşındaydı. Bunun dahî otuz yıl hutbesi okundı.”112 

Lütfi Paşa, Tevârih-i Âl-i Osmân adlı eserinde Cem Sultan’ın kardeşinden 

önce tahta çıkınca adına sikke bastırıp hutbe okuttuğunu ifade eder: 

                                                 
110 Zeynep Tarım Ertuğ, XVI. Yüzyıl Osmanlı Devletinde Cülûs ve Cenaze Törenleri, Ankara, 

Kültür Bakanlığı Yayınları, 1999, s. 79. 
111 Mustafa Âlî, Teşrîfat-nâme, Haz. Esra Keskinkılıç Akdaş, Mimar Sinan Güzel Sanatlar 

Üniversitesi, SBE, Türk Dili ve Edebiyatı ABD, Doktora Tezi, İstanbul, 2009, s. 26. [20b] 
112 Âşık Paşazâde, Tevârîh-i Âl-i Osmân, s. 497.  



29 

 

“Andan Sultân Bâyezid Amasya’dan gelüp tahta cülûs itdi. (1) Karındaşı Cem Sultân 

dahî Karaman’dan, Burusa’ya gelüp kendü adına hutbe okudup sikke yazdırdı.”113 

Hükümdarlık Süresi 

Buradaki beyit, Sultan’ın hükümdarlık süresinin uzunluğuna değinmekte 

ancak süre hakkında bir bilgi vermemektedir. 

 

Zıll-i memdûdeş Münîrî tâ ebed memdûd bâd 

Ber-ser-i dünyâ vü dîn k’ez sâyeeş devlet resîd Münîrî, k. 15/13. 

“Ey Müniri! Onun upuzun gölgesinin varlığı ebediyete kadar devam etsin. Çünkü 

onun gölgesinden dünyanın ve dinin başına saadet erişti.” 

 Münîrî’nin II. Bayezid için kullandığı ‘Upuzun gölgesinin varlığı’ ifadesi 

Padişah’ın uzun padişahlık dönemine işaret eder. Nitekim II. Bayezid h. 886 - h. 918 

tarihleri arasında otuz iki sene saltanat sürmüştür. Tursun Bey, eserinde cülusunu bir 

tarih kıtasıyla ifade eder: 

 “Kıt‘a-i Tarih 

Çü Sultân Bâyezîd oturdı tahta 

Şi‘âr-ı ‘adl ile zeyn itti şer‘i 

Vücûdıyle müşerref oldı çün taht 

Mübârek ola âna târîh vaz‘ı [886]”114 

1299-1512 tarihlerini kapsayan anonim bir tevârihte ise Sultan’ın otuz iki 

sene saltanat sürdüğü ifade edilmektedir. Ayrıca vefat tarihi tahtı bıraktıktan iki sene 

sonra olarak gösterilmektedir. Bu ise dipnotta da belirttiğimiz üzre başka kaynaklarca 

doğrulanmamaktadır: 

“Sultân Bâyezîd-i Velî hazretleri otuz iki sene saltanat sürdi. Sultân Selîm’in 

cülûsundan sonra iki sene kendi ibâdetinde olup vefât eyledi. Rahmetu‘llâhi ‘aleyhi 

rahmeten vâsi‘aten.”115 

                                                 
113 Lütfi Paşa, Tevâri-i Âl-i Osmân, Haz. Kayhan Atik, Ankara, Kültür Bakanlığı Yay., 2001, s. 189. 
114 Tursun Bey, Târîh-i Ebu’l-Feth, s. 193; Âşık Paşazâde, Tevârîh-i Âl-i Osmân, s. 493. 



30 

 

Tevki‘î Mehmed Paşa’nın “Velâdeteş fî sene 856 (1452). Cülûseş, ber-taht-ı şâhî 

fî 18 Rebiü’l-evvel, fî-yevmü’s-sâbit sene 886 (1481). Müddet-i saltanat sene 32.”116 

şeklindeki ifadelerinde II. Bayezid’in cülus tarihî, 886/1481 şeklinde verilmiş ancak 

Seyyid Halil İbrahim b. Mahmud tarafından yazılan Zübdetü’l-Vefeyât adlı eserde 

885/1480 olarak gösterilmiştir: 

“Cülûs-ı Sultân Bâyezîd Hân-ı Velî ibn-i Ebu’l-Feth kuddîse sırruhû, sene 885.”117 

II. Bayezid’in vefat tarihi aynı zamanda hükümdarlığının son bulduğu tarihtir. 

Nitekim hükümdarlığı oğlu Yavuz Sultan Selim’e verdiği yıl kendisi de vefat 

etmiştir. Dolayısıyla Mahremî’nin işaret ettiği vefat yılı, hükümdarlık süresinin bitiş 

dönemine de ışık tutmaktadır: 

“Yitürenler didi târîhin anun 

Cihândan yitdi sâlârı cihânûn (918/1512)”118 

Allah’ın Gölgesi, İslam’a Bağlılık 

Bu başlık altında alıntıladığımız beyitler, Sultan II. Bayezid’in din ve dünya 

padişahı, Allah’ın gölgesi ve İslam’ın uygulayıcısı olduğunu ifade etmektedir. 

 

Ân mihr-i çarh-ı saltanat u haşmet ü celâl 

Zıll-i Hudâ vü devlet-i dîn-i Peyamberest Münîrî, k. 10/4. 

“Saltanat, haşmet ve yücelik feleğinin güneşi olan (padişah) Allah’ın gölgesi ve Hz. 

Peygamber’in dininin saadetidir.” 

Dil sabâh-ı ‘îd-i vasla ey şeh-i dünyâ vü dîn 

İrdi mihr-i tal‘atun birle yine şükr-i Hudâ Münîrî, k. 12/18. 

                                                                                                                                          
115 Anonim, Tevârîh-i Âl-i Osmân (1299-1512), s.121. Sultan Bâyezid’in vefat tarihi Sultan Selim’in 

cülusundan iki sene sonra demektedir ki bu bilgi Mahremî’den yaptığımız alıntıya ters düşmektedir. 

Ayrıca F. M. Emecen tarafından verilen vefat tarihi ile Mahremî’nin vermiş olduğu tarih 

örtüşmektedir. Bkz. Emecen, İmparatorluk Çağının Osmanlı Sultanları-I Bayezid (II), Yavuz, 

Kanunî, s. 45. 
116 Tevki‘î Mehmed Pâşâ, Osmanlı Tarihi, s. 74. 
117 Seyyid Halil İbrahim b. Mahmud, Zübdetü’l-Vefâyât (Tahlil ve Metin), Haz. Davut Ertiryaki, 

Sakarya Üniversitesi, SBE, Yüksek Lisans Tezi, Sakarya 2000, s. 27.  
118 Mahremî, Şeh-nâme, s. 260. 



31 

 

“Ey din ve dünyanın sultanı! Gönül, vuslat bayramının sabahına, Allah’a şükürler 

olsun ki yine güzel yüzünün güneşiyle erdi.” 

Mesned-i şer‘-i Resûl ol şâh-ı ins ü cân k’odur 

Gül gibi vech-i hasen birle şeh-i Yûsuf-şiyem Münîrî, k. 11/37. 

“Gül gibi güzel yüzüyle Yusuf huylu padişah, Peygamber şeriatının dayanağı, insan 

ve cinlerin sultanıdır.” 

 Yukarıda II. Bayezid’in eli altındaki toprakları İslamî hassasiyetlere idare 

ettiği, adaletle hükmettiği ifade edilmektedir. II. Bayezid devrini de idrak etmiş olan 

Tursun Bey, eserinde bu ifadeleri destekler. Devrindeki adaletin göstergesi olarak da 

fitne ve fesadın kesilmesini gösterir: 

 “Çün ecnâs-ı mekârim-i ahlâk vâsıta-i kalem ile tahrir olundı, diledüm ki zât-ı 

kudsiyyetü’s-sıfât Hazret-i  saltanat-penâhî pâdişâhumuz Sultân Bâyezîd “e‘azza’llâhü 

ensârahû” hazretinün (13b) evsâfından tasvir idüp mu‘âyene gösterem. Ammâ fazîlet-i adâlet 

ki ‘adl ü insâf andan ibârettür -ki hâfız-ı silsile-i mevcûdât ve râdi‘i-i mevâdd-ı fesâd-ı 

mahlûkâttur- padişâh-ı muzafferün gazrîze-i şerîfinde merkûzdür; nitekim âsârı mahsûstur. 

Bi-hamdi’llah ki ‘ahd-i saltanatında tîg-ı şer‘-i hak meslûl ve rakabe-i zulm ü bâtıl 

maglûldür. Ve emn ü emân ve inkıtâ‘-ı mevâdd-ı fetret ü fesâd ve inhidâm-ı ekser-i bünyân-ı 

bida‘ bunun şâhid-i ‘adlîdür.”119 

Beyitlerde padişahın özellikle din ve dünya padişahı olduğu 

vurgulanmaktadır. Bu konuda İdris-i Bitlisî’nin Sultan I. Selim üzerinden diğer 

padişahları da kapsayacak bir Osmanlı yorumunu görmekteyiz. Bu yorum bize 

Osmanlı’nın din hassasiyetini ve padişahların da Allah’a itaat konusundaki 

rikkatlerini göstermektedir. İdris-i Bitlisî doğu bölgesindeki insanların çeşitliliğinden 

bahseder ve ardından onları bira araya getirecek olan şeyin Allah’a itaatten geçtiğini 

ve bunun da Osmanlı padişahlarında olduğunu belirtir: 

“…Çünkü Kürt beldelerinde tâife, kavim ve aşiretlerin melikleri çeşitlidir. Ortak 

tevhid kelimesi ümmet olma müsâmahası olmaksızın ortak bir iş yapmaları mümkün 

                                                 
119 Tursun Bey, Târîh-i Ebu’l-Feth, s. 17.  



32 

 

değildir. Şimdi sultâna itâ‘at etmek Allah ve Resulü’nün sözüne uymaktan gelir. Allah’a 

şükür itâ‘at yolundadırlar.”120  

İshak Çelebi, II. Bayezid’in İslamî değerler ile hükmettiğini, devrinde 

adaletin cari olduğunu ve herkesin mutlu olduğunu ifade eder, hilafet ve saltanatı yan 

yana zikreder. Henüz Yavuz Sultan Selim, Mısır’ı alarak hilafeti elde etmemişken 

hilafet zikrolunmaktadır. Nitekim şiirde de “Hilafet askerleri” ifadesi 

kullanılmaktadır. Şairin şiirdeki yorumunu, İshak Çelebi’nin alıntıladığımız 

ifadelerinde görebiliyoruz: 

“…hulâsa-i selâtîn-i zü’l-iktidâr ve güzîde-i havâkîn-i ‘âlî-mikdâr Hazret-i  Sultân 

Bâyezîd Şehriyâr “eskenehü’llâhü ma‘a hulefâi’r-râşidîne fî dâri’l-karâr” belde-i tayyibe-i 

Kostantînî’de ki makarr-ı eyâlet ü hükümet ve müstekarr-ı saltanat ü hilâfettir. Devlet ve 

sa‘âdetle karâr idüp cem‘ vüzerâ ve erkân muntazamü’l-ahvâl ve kâffe-i re‘âyâ eyyâm-ı 

saltanatda müreffehü’l-hâl idi. Kavânîn-i şer‘i ‘adâlet muhkem devletinde kamu ehl-i vilâyet 

mu‘azzez ve muhterem idi.”121 

Âdil Padişah 

Aşağıdaki beyitler, Sultan Bâyezid’in âdil bir padişah olduğu, adaleti 

sayesinde insanların vakitlerinin hoş, hallerinin iyi olduğu ve herkesin ganimete 

eriştiği belirtilmektedir. 

Şâh-ı ‘âdil serv-i bâg-ı saltanat Şeh Bâyezîd  

Kim bahâr-ı hulkı kıldı yir yüzin hemvâre gül Revânî, k. 15/23. 

“Mizacının baharıyla yeryüzünü daima gül ile dolduran Şah Bayezid, saltanat 

bağının servisi ve âdil padişahtır.” 

Der-‘adl ü sâyeeş heme hoş-vakt ü hâletîm 

Zıll-i Hudâst z’ân be-cihân sâye-güsterest  Münîrî, k. 10/2. 

“Onun adaletinde ve gölgesinde hepimizin vakti hoş ve hali iyidir. O, Allah’ın 

gölgesi (hükümdar) olduğu için dünyaya gölge salmıştır.” 

                                                 
120 İdris-i Bitlisî, Selîm-nâmesinde Doğu Anadolu’nun Fethi, Haz. B. Yaçın Hatunoğlu, Ankara 

Üniversitesi, SBE, Yüksek Lisans Tezi, Ankara 1998, s. 90.  
121 İshak b. İbrahim, Selîm-nâme, s. 18.  



33 

 

Tursun Bey, Sultan’ın adaletiyle ilgili ifadeleri destekler. Devrindeki adaletin 

göstergesi olarak da fitne ve fesadın kesilmesini gösterir: 

 “Bi-hamdi’llah ki ‘ahd-i saltanatında tîg-ı şer‘-i hak meslûl ve rakabe-i zulm ü bâtıl 

maglûldür. Ve emn ü emân ve inkıtâ‘-ı mevâdd-ı fetret ü fesâd ve inhidâm-ı ekser-i bünyân-ı 

bida‘ bunun şâhid-i ‘adlîdür.”122 

Tursun Bey’de II. Bayezid’in adaletinden bahsedilirken cülusundan sonra II. 

Mehmed zamanında el konulan binden fazla vakıf mallarını, timarları, toprakları vs. 

tekrar sahiplerine vermesine vurgu yapılmaktadır:  

“Ya‘nî pâdişâhumuz cûd-ı zâtîsinün sübûtı âsâr-ı ihsânından istidlâl mümkindür ki, 

binden ziyâde kurâ vü mezâri‘ sâhib-i emlâk u evkâf elinden istinzâ‘ olunmış idi ve zulmet-i 

tîh-i tahayyürde ol dervîşlerün çerâgları bî-pîh kalmış idi. Bu pâdişâhumuz, zıll-ı ilâhumuz 

avâtıf-ı pür-avârifinden halka ‘inâyet idüp her mülki ve vakfı sâhiblerine in‘âm idüp 

mukarrer itti ve beglerine niçe şehr gibi kûyler temlîk eyledi. (179a) Her birini, mertebelü 

mertebesince ri‘âyet ü tesellî kıldı ve devleti kapusı ‘aded ü ‘udedde ve şevket ü mehâbette 

atası kapusından ziyâde oldı.”123 

Henüz şehzâde iken giriştiği bir mücadele, II. Bayezid’in adalet duygusunun 

bir örneği olarak gösterilebilir. Bu mücadele Gürcüler tarafından zulme uğrayan bir 

tüccar taifesinin hakkını savunmak içindir. Sultan Bayezid, şehzâde iken Doğu 

Anadolu’da avlanmaya çıkar. Avlanma esnasında karşılarına bir tüccar taifesi çıkar. 

Gürcüler tarafından uğradıkları zulmü anlatıp onlardan şikayetçi oldular. Bunun 

üzerine Şehzâde Bayezid, babası Sultan II. Mehmed’den izin alarak eşkıyalık yapan 

Torul adındaki kaleye asker gönderir. Bu sayede zulümlerini yanlarına bırakmaz: 

“Zikr olan gazâ ki vâki‘ olmuşdı, vuku‘ bulmasına sebep bu olmuşdu ki mezkûr 

Şâhzâde diyâr-ı Rûm’da birgün şikâra çıkdı, tahtgâhından göçüp heyme ü hergâhla kenâra 

çıkdı. Deşt ü derde geşt idüp fârigü’l-bâl giderken kenâr-ı kûsârda bî-kayd olup sayd iderken 

cins-i tüccârdan bir tâyife rehgüzârında turdılar, izhâr-ı tazallüm idüp Gürciler’den şikâyet 

eylediler: “Diyâr-ı ‘Acem’den gelürken Torul nâm kal‘anun ehli [518] bizi gâret etdiler.” 

deyüp mâcerâlarını hikâye eylediler. Sultân-ı keyvân menzilet, kayser-i kisrâ-ma‘delet, ol 

                                                 
122 Tursun Bey, Târîh-i Ebu’l-Feth, s. 17. 
123 Tursun Bey, a.g.e., s. 197-198.  



34 

 

zulmle malları alınan mazlûmlarun hâllerini ki ma‘lûm idindi, tarâhüm idüp mezkûr magrûr 

zâlimlerden dâdlarını alıvirmesini ikdâm etdi; hılâfet-dest-gâhı sultân-ı cihân Mehemmed 

Hân’un dergâh-ı âsumân-iştibâhına vak‘ayı i‘lâm etdi; icâzet istedi ki ol diyâra leşker-i 

cerrâr göndere, mezkûr hisârun binyâdını berbâd idüp altın üstine döndere. Ol âsitân-ı 

murâd-bahşda mes’ûl-ı ma‘kûlı makbûl olup me‘mûl-i menkûli hayyız-i husûle vusûl buldı; 

sâbıka zikr olan serdâra, “Torul hisârınun üzerine togrul var” deyu fermân-ı ‘âlî-şân vârid 

oldı.”124 

Sultan Bâyezid’in adaleti yönüyle övgüsüne Firdevsî-i Rûmî’ye ait Kutb-

nâme’de de rastlarız: 

“Leşker-i â‘dâyadur mansûr anun 

‘Adl ile mülküdurur ma‘mûr anun”125 

II. Bayezid’in genel anlamda adaletinin övüldüğü ancak döneminin 

sonlarında adalet konusunda bazı sorunların yaşandığı söylenmektedir. Son dönemde 

işleri vezirlere emanet edip kendisinin uzlete çekilmesi dolayısıyla oluşan boşluktan 

istifadeyle fitne fesadın ve bazı haksızlıkların kol gezmesi Padişah’ın genel olarak 

adaletsiz olduğunu göstermez. Son dönemdeki durumla ilgili olarak İshak Çelebi’de 

aşağıdaki bilgilere rastlamaktayız: 

“Çün Hazret-i pâdişâh-ı hilâfet penâh rahmetu’llâh inân-ı ihtiyarın makâm-ı 

vezâretde olan bir nice bed-kirdârların eline virüp kendüler zühd ü salâhı hem-nişîn idinüp 

serîr-i ferâgatda ‘uzlet-güzîn olmuşlardı. Vüzerâ-i kejranin kemâl-i istikâmetlerine hüsn-i 

i‘tikâdları ve i‘timâd-ı küllîleri müte‘allik oldugı ecilden kendüler ra‘iyyet ahvâline bi-

nefsihî mübâşir degillerdi. Alâ’l-husûs mübârek mizâclarında vâki‘ olan ihtilâl sebeb-i infi‘âl 

olmagın memleket bunların sû’-i tedbîriyle hale’l-pezîr oldugına nâzır olmazdı. … Bi’l-

külliye gâfillerdi. Hukuk-ı nâs ri‘âyet-i şânlarında yogdı. Hakkla müstehak arasında tûl-i 

mesâfe ba‘de’l-meşrikayn vâki‘ olmışdı. Cemî‘-ı erbâb ü fazl ü kemâl dest-i vekâyi‘la pây- 

                                                 
124 İbn Kemâl, Tevârîh-i Âl-i Osmân VII. Defter Tenkidli Transkripsiyon, Haz: Şerafettin Turan, 

Ankara, TTK, 1991, s. 465. 
125 Firdevsî-i Rumî, Kutb-nâme, Haz. İbrahim Olgun, İsmet Parmaksızoğlu, Ankara, Türk Tarih 

Kurumu, 2011, s. 129. 



35 

 

mâl ve kamu iskât-ı erzâl huzûr-ı kalble müreffehü’l-ahvâl idi. Cibilletlerinde rezâlet-i nefs 

ve denâet-i tab‘ merkûz olup hıtâm-ı dünyâyı dîniyye cân ü dilden râgıblardı.”126 

Sultan Bâyezid’in bir dönem işleri yardımcılarına verdiği ve bu sebeple 

bozulmanın baş gösterdiği bilgisine İdrîs-i Bitlîsî’de de ratlarız: 

“ …104. Mal ve mülkünden feragâd edip pâdişahlığı ve yönetimi nâiplere bıraktı./ 

105. O, nâiplerin güvenilir kişiler olduğunu ve daima memleket ve din işlerinin düzeninin 

korunması için çalıştıklarını sanıyordu./ … 108. Onun saltanat ve makamının sağlığı gidince 

ihtiyarlık döneminde gevşemeye yüz tuttu./ 109. İhtiyarlığının otuz birinci yılı olunca hatalı 

devlet erkânından kusurlar görülmeye başlandı./ 110. Yaşı ömrün en kötü çağına varmış; 

hayatı ömrün en güzel dönemini geride bırakmıştı.”127  

Âlim ve Sanatkârı Himayesi/İltifat Göstermesi 

 Bu başlık altında derlediğimiz beyitlerde, Sultan’ın iltifatı sayesinde âlim ve 

sanatkârların şöhret, kıymet ve itibar bulmaları, aldıkları gümüş ve altın atiyelerle 

zenginliğe erişmeleri dile getirilmektedir. 

Ya‘nî sipihr-mertebe Sultân Bâyezîd  

Toldı ‘atâ-yı sîmiyile her diyâr berf  Revânî, k. 13/19. 

“Felek mertebeli Sultan Bayezid’in gümüş hediyeleriyle her yer kar doldu (beyaza 

büründü).” 

Şol kadar in‘âm kıldun atlas-ı zer-befti kim  

Kırmızı altunlar ile salınur her bâr gül Revânî, k. 12/28. 

“O kadar sırmalı atlası bağışladın ki gül, sürekli kırmızı altınlar ile salınır.” 

Beyitte II. Bayezid’in sırmalı kumaşları atiye olarak vermesinden ve atiye 

verilen sanatkârın altınlarla donatılmasından bahsetmektedir. Tursun Bey, II. 

Bayezid’in tahta oturduktan sonra havas ve avama da ihsan ve atiye verdiğini ifade 

etmektedir. Havas malum olduğu üzere, alim, sanatkâr ve şair taifesini de içerir. 

Dolayısıyla Tursun Bey’in ifadeleri yukarıdaki beyitlere mesnet teşkil etmektedir: 

                                                 
126 İshak b. İbrahim, Selîm-nâme, s. 40, 49.  
127 İdrîs-i Bitlîsî, Heşt Behişt (Hâtime) Metin-İnceleme-Çeviri”, s. 126. 



36 

 

“Bi’l-cümle in‘âm hazînelerinün kapuları açıldı ve havâss u avâmm üzre (176b) sîm 

ü zer saçıldı.”128 

Yukarıdaki beyte mesnet teşkil etmek üzere aşağıya alıntıladığımız metinde 

Kınalızâde, Padişah’ın bahşettiği ihsanlara değinmiş ve Mevlânâ Celâlüddîn ed-

Devvânî, Hazret-i  Mevlânâ Câmî gibi isimleri de zikrederek onlara vermiş olduğu 

atiyeleri belirtmiştir: 

“Pâdşâh-ı mezkûrun ‘aleyhi rahmetü’l-meliki’l-gafûr, ‘ulemâ vü sulehâ ve 

hünerverân-ı şu‘arâya gâyet meyl ü ragbeti olup sâ’ir-i havâkîn-i cihânun kalem-rev-i 

fermânında olan fuzalâ-yı zemân ve bulegâ-yı fesâhat-‘unvâna irsâl-i cevâ’iz ü ihsân iderler 

idi. Cümleden iklîm-i fazl u kemâlün sultân-ı ‘âlî-şânı ve ‘âlem-i ‘ilm ü ‘irfânun hûrşîd-i nûr-

efşânı oldugı ma‘lûm u mefhûm-ı her kâsı vü dânî olan Mevlânâ Celâlüddîn ed-Devvânî ve 

hum-hâne-i ‘ışk u mahabbetde sâkî-i şühûd u hakîkat elinden nûş-ı dôstkâmî iden cenâb-ı 

sâmî Hazret-i  Mevlânâ Câmî’ye zerre-perverlikler ve hâk-nevâzlikler idüp irsâl-i cevâ’iz ü 

salât iderler idi. Anlar dahî elden geldükce kasâ’id ü resâ’il gönderüp miyânlarında ‘âmed ü 

şûd-ı vesâ’it ü vesâ’il eksük degül idi. Vâlid-i firdevs-mekân bu gûne gevher-feşân olup 

buyururlar idi ki Mevlânâ Câmî’ye bir def’a beş yüz filori ziyâde gönderdüklerinden…”129 

Kapunda almasaydı berât-ı şehenşehî  

Tutmazdı ‘âlemi oluban nâmdâr berf  Revânî, k. 13/23. 

“Kar, senin kapında padişah beratını almasaydı ünü âlemi bu kadar sarmazdı.” 

Beyitte kar, padişahın beratı sayesinde âleme ün salmıştır. Berat, “Osmanlı 

diplomatiğinde padişah tarafından bir memuriyete tayin, bir gelirden tahsis, bir şeyin 

kullanılma hakkı, bir imtiyaz ve muafiyetin verildiğini gösteren padişahın tuğrasını taşıyan 

belgedir.”130 Beyitte, karın padişah beratı ile elde ettiği imtiyaz sayesinde herkes 

tarafından tanınmasına dikkat çekilmiştir. 

Fars Şairlerin Rağbet Görmesi 

                                                 
128 Tursun Bey, Târîh-i Ebu’l-Feth, s. 195. 
129 Kınalızâde, Tezkiretü’ş-Şu‘arâ, s. 68. 
130 Mübahat S. Kütükoğlu, Osmanlı Belgelerinin Dili (Diplomatik), İstanbul, Kubbealtı Akademisi 

Kültür ve Sanat Vakfı, 1994, s. 124; Ayrıca bkz. Pakalın, Osmanlı Tarih Terimleri ve Deyimleri 

Sözlüğü, c.1, s. 205. 



37 

 

Şâhâ egerçi Rûmîyem ü bende-i hakîr 

Ammâ zebân-ı Fürs be-kes hak hemân dehed Münîrî, k. 17/54. 

“Ey şah! Her ne kadar Rûmî (Anadolulu) ve hakir bir köle olsam da Farsça’yı 

bilmek kişiye hakkını teslim ettirir.” 

Münîrî, II. Bayezid’in Fars şairlere ve Farsça’da şiir yazmaya olan rağbetine 

atıfta bulunur. Âşık Çelebi’den alıntıladığımız aşağıdaki metin Yavuz Sultan Selim 

döneminde bu hususiyetten bahseder. Böyle bir sosyal vakıanın birden bire ortaya 

çıkamayacağını dikkate alarak aşağıdaki metnin II. Bayezid için de kaynak teşkil 

edeceği söylenebilir: 

“Fusahâ-yı ‘Arab cenâbına kasîdeler virdiler ve bulegâ-yı ‘Acem rikâbına cerîdeler 

virdiler. Kavâbil-i Rûm’a dahî gayret gelüp ‘Arab şâtırlarınun revişin gördiler. ‘Acem 

şâ‘irlerinün verzişin gördiler, kendüler dahî kâbiliyetleri hasebi ile mezâyâ arturdılar. Şi‘r bir 

tabaka dahî terakkî itdi. Pâdşâh dahî ehl-i ‘irfân ve mürebbî-i zarifân idi, kâmillere 

murâdlarınca ve kâbillere isti‘dâdlarınca envâ‘-ı bahşîş u bahşâyiş ile ve bâb-ı lutf u 

ihsânından küşâyiş ile telakkî itdi.”131 

Casus Bulundurması 

Sen husrev-i gâzîye diler kim ola câsûs  

Girdügi budur kisvet-i küffâra benefşe Revânî, k. 29/36. 

“Gazi Padişah’ın casusu olmayı istediği için menekşe kâfirlerin kılığına girer.” 

 Beyit, Sultan II. Bayezid’in casus bulundurmasına işaret eder. Buna örnek 

olarak Şehzâde Ahmed’i tahrik eden müfsitlerin planlarının Padişah tarafından 

bilinmesini zikredebiliriz: 

“Hazret-i  Hüdâvendigâr’ı ol âf-tâb-ı saltanat-medârdan ne tedbîrle tedbîr ideceklerin 

bilmeyüp âhar ol hurşîd-i sa‘âdet makarr-bülend ahterî Hazret-i  Hüdâvendigâr’un hâtırından 

bu takrîble teb‘îd itmege mekr sâz ve hîle per-dâz oldılar ki, devletlü hüdâvendigârun ‘ilm-i 

şerîfi memleket arasına hafî degildir ki…”132 

Tuğranın Hükümdarlık Alâmeti Olması 

                                                 
131 Âşık Çelebi, Meşâirü’ş-Şu‘arâ, c. 1, s. 198. 
132 Anonim, Tevârîh-i Âl-i Osmân (1481-1512), s. 169. 



38 

 

Tugrâ-yı zer-feşânına olmış kamer mutî‘  

Bilür güneşle olmadugın pâyidâr berf Revânî, k. 13/26. 

“Ay, kar’ın güneşle kaim olmadığını (hayatta kalmadığını) bildiğinden altın işlemeli 

tuğrana itaatkâr olmuştur.” 

 Beyit, ay’ın tuğraya itaatkâr oluşunu ifade etmek suretiyle tuğranın 

hükümdarlığın bir alameti oluşuna işaret eder. Tuğra, padişah adını taşır. Tuğrayı 

taşıyan bir ferman veya berata itaat, padişaha itaattir: 

“Ferman, berat, menşur vesaire ile paralarda padişâhların nişân ve alâmetleri olarak 

kullanılan işaretlerin adıdır. ...Tuğra ma‘lûm olduğu üzere hükümdarın isim ve elkâbını hâvi 

kalın kalemle yazılmış bir nakıştır. Bu (tuğra) hükümdarın işaret-i mahsûsası yerine kâim idi. 

Selâtin ve ümerâ zamanında fermanlar ve beyannameler (tuğra) ile muvaşsah (süslenmiş) 

olunca hükümdarların kendi elleri ile diğer bir işaretin konulmasına lüzûm görülmezdi.”133 

Padişah Meclisi 

Aşağıda alıntıladığımız beyitler, Sultan II. Bayezid’in meclisine ait bazı 

unsurları ve özellikleri anlatmaktadır. Bunlar, padişahın daveti, musiki, ikram, 

buhurdan gibi unsurlardır. İlk olarak karşımıza davet konusu çıkar. Zira padişah 

meclisine davetsiz gelinmez. Beyte göre melise katılmak liyakat gerektirir. Ayrıca 

beyitlerde, mutrib, muğanni, sazende, daire/def, çeng gibi bazı musiki unsurları 

zikredilir. 

 

Meclis-i hâsuna bilür lâyık olmadugını 

Davet olursa da gelmez eylemez bâver güneş Münîrî, k. 18/72. 

“Güneş (kendisine) davet olsa da inanıp gelmez, (çünkü padişahın) özel meclisine 

layık olmadığını bilir.”  

Husrevâ mutriblerünle bezmüne irem diyü  

Destine bir dâyire almış dutar zergâr gül  Revânî, k. 15/25. 

“Ey padişah! Gül, sâzendelerinle birlikte meclisine girebileyim diye eline bir daire  

almış, elinde tutar.” 

                                                 
133 Pakalın, Tarih Deyimler ve Terimler Sözlüğü, c. 3, s. 525. 



39 

 

Gah Cem misâli câm-ı murassa‘ alur ele  

Gâhî muganni-veş getürür bezme def ü çeng Revânî, k. 14/3. 

“Bazen eline Cem gibi süslü kadeh alır, bazen muğanni gibi bezme def ve çeng 

getirir.” 

Revânî, aşağıdaki “Gül meclisinde dâyim okur ider âh ü zâr” mısraıyla 

bülbüle gül meclisinde şiir okutmuştur. Bülbül, okurken kendinden feryat etmektedir. 

Bu teşhis ile şair, Sultan’ın meclisinde şairlerin, orijinal mana ve sanatlar ile süslü 

şiirler sunduklarını belirtmektedir. 

Bülbül zebân-ı hâl ile bu hûb matla‘ı 

Gül meclisinde dâyim okur ider âh ü zâr  Revânî, k. 4/20. 

“Bülbül bu güzel matla‘ı hal diliyle gül meclisinde daima okur ve âh u zâr eder.” 

Kâmkârâ medhüni yazdukça hâmem dir gören  

Sanki bir reyhâncıdur bezme ider îsâr gül  Revânî, k. 15/34. 

“Ey bahtiyar (padişah)! Methini yazdıkça nazmımı görenler, kalemim için sanki 

meclise gül saçan bir çiçekçidir derler.” 

Bikr yetişmek içün dâmâd-ı bezmüne senün 

Nev-arûs-ı Zühreye günde tutar mi‘cer güneş Münîrî, k. 18/83. 

“Güneş, meclis damadına el değmemiş bir halde ulaşsın diye yeni gelin Zühreye her 

gün başörtüsü tutar.” 

 Sultan’ın meclisinde  lezzetli yiyecek ve içecekler ikram edilir. Bunlar gümüş 

tepsilerde ve mücevherle süslü kadehlerde sunulur. Ayrıca meclisinde buhurdan ve 

mum bulunur. 

Bir gümiş tepsi durur meclisüne mâh-ı münîr  

Bezmüne çarh cevâhirle düzülmiş sâgar  Revânî, k. 10/20. 

“Parlak ay, meclisinde bir gümüş tepsidir; felek ise mücevherle süslenmiş bir 

kadehtir.” 

Germ itdi meclis ehlini nâr-ı şarâb ile  



40 

 

Gûyâ ki oldı sâki-i semen-‘izâr berf  Revânî, k. 13/6. 

“Mecliste bulunanları şarabın ateşiyle ısıttı, kar sanki yasemin yanaklı bir sâki 

oldu.” 

Geh oldı meş‘ale-dârı harîm-i meclisünün 

Geh oldı bezmüne sâkî-i sîm-ber nergis Münîrî, k. 16/50. 

“Nergis, bazen özel meclisinin meşalecisi, bazen meclisine gümüş sineli bir sâki 

oldu.” 

Kâmkârâ meclisünde kılmaga her dem buhûr  

Lâlelerden yine almışdur ele micmer çemen  Revânî, k. 22/31. 

“Ey bahtiyar (padişah)! Çemen, senin meclisinde her an tütsü sunmak için eline 

laleleri buhurdan olarak almıştır.” 

Beyitlerde II. Bayezid’in meclisinde yapılan usule dair ikram, musiki, 

buhurdan gibi bazı örnek unsurlar verilmiştir. “Osmanlı Sarayı’nda padişahın katıldığı 

eğlenceler; düğün, bayram gibi belirli günlerde yapılan şenlikler ve herhangi bir günde isteğe 

bağlı yapılan eğlenceler olarak iki çeşittir. Bu eğlenceler; iç mekânlarda ve açık alanlarda 

yapılanlar olarak ayrıca iki kısımda incelenebilir. İç mekânlarda veya açık alanlarda yapılan 

eğlenceler sadece davetli kişilerin katılımı ile yapılıyorsa bezm veya meclis adıyla 

isimlendirilmektedir.”134  

Beyitte ifade edilen unsurlara bakıldığında padişahın özel davetiyle katılımın 

sağlandığı ve padişahın da bizzat katıldığı meclise ait olduğu anlaşılır. Meclisle 

alakalı edindiğimiz aşağıdaki bilgiler bir yandan meclisin özelliklerini açıklarken bir 

yandan da şiirde geçen unsurları desteklemektedir: 

“Padişahın katıldığı daha doğrusu onun istediği eğlence meclisleri ise düğün, 

bayram, cülûs sonrası gibi özel günlerde yapılan şenliklerin dışında kalan, kişisel tercihlerle 

oluşan bir meclistir ve Osmanlı sarayındaki eğlenme anlayışının en iyi ifadesi bu küçük 

eğlence meclisleri göz önüne alınarak anlaşılabilir. Bu meclisler çok daha serbest olarak, 

yani kurallara bağlı olmaksızın yapılabilir ve neredeyse pek çok değişik şekillerde olabilir. 

                                                 
134 Zeynep Tarım Ertuğ, “Onaltıncı Yüzyılda Osmanlı Sarayı’nda Eğlence ve Meclis”, Uluslararası 

İnsan Bilimleri Dergisi, c. 4, sayı 1, 2007, s. 4. 



41 

 

Bütün müzik, şiir, edebiyat, sanata dair küçük toplantılar için Osmanlı tarihinde veya 

minyatürlerinde eğlence meclisi tabiri kullanılabilmektedir.”135  

Osmanlı sarayındaki padişah meclisi genelde aynı özellikleri haizdir. 15. 

yüzyıl divan şairi olan Ahmet Paşa’nın divanındaki meclis özelliklerine baktığımız 

zaman 16. yüzyıl padişahlarına sunulan kasidelerde dile getirilen meclisin 

özellikleriyle benzerlik gösterdiğini görürüz. Harun Tolasa, Ahmet Paşa’nın şiir 

dünyasını anlatırken genellemelere gider. Bu da bir nevi bize meclis konusunda ortak 

bir payda olduğunu ve diğer padişahlar için de benzer izahlarda bulunabileceğimizi 

gösterir. Beyitlerde saki, sevgili, mutrib, yaran ve içkiden teşekkül eden bezm 

âlemine rastlamaktayız. Meclisin en temel unsurlar; mum, micmer, buhur, 

çalgılar,okuyucular, kadeh ve zöhre olarak karşımıza çıkar. Padişah meclisleri, 

“bezm-i şâhî, bezm-i sultan” gibi tabirler şeklinde zikredilir. Padişah meclisinin öne 

çıkan unsurlarından biri de saçı saçılmasıdır. Bununla birlikte padişah meclislerinin 

olmazsa olmazı eşsiz ikramlarıdır. 136  

1.1.3. Dönemindeki Olaylar 

Bu kısımda, Sultan II. Bayezid döneminde yaşanan olaylardan sadece şiirde 

bahsi geçenlere yer verilmiştir. Bunlar, Sultan’ın yaşadığı taht kavgaları, Şah 

İsmail’in başını çektiği fitne hareketlerine karşı verdiği mücadele, kazandığı zaferler, 

dönemindeki savaşlarda yaşanan bazı olaylar, kullanılan silahlar ve toplar gibi 

unsurlardır. 

Savaşlar ve Savaşlara Dair Bazı Uygulamalar 

Fitne ile Mücadelesi 

Bu bölümde özellikle Safevîlerin başını çektiği fitne olaylarına değinilmiştir. 

Onların fitneleriyle alakalı yorumlar, onlara yapılan saldırıların gerekçelerine 

beyitlerde yer verilmiştir. Metinler, bu unsurları desteklemektedir. 

                                                 
135 Tarım Ertuğ, “Osmanlı Sarayı’nda Eğlence ve Meclis”, s. 4. 
136 Harun Tolasa, Ahmet Paşa’nın Şiir Dünyası, Ankara, Akçağ Yayınları, 2001, s. 120. 



42 

 

 

Pâdişâh-ı heft kişver ya‘nî Sultân Bâyezîd  

Kâhır-ı ashâb-ı küfr ü nâsır-ı a‘lâm-ı dîn Revânî, k. 23/25. 

“Yedi iklim padişahı olan Sultan Bayezid, küfür topluluğunun kahredicisi ve dinin en 

önemli, en seçkin yardımcısıdır.”137 

Fitne ateşinden maksat sadece taht kavgasından dolayı ortaya çıkan fitne 

değil aynı zamanda Kızılbaşların ortaya çıkmasıyla baş gösteren fitnedir. II. Bayezid 

aynı zamanda bununla da mücadele etmiştir. Kemal Paşazâde, Yavuz Sultan 

Selim’in şehzâdeliğinden bahsederken Şah İsmail’in ortaya çıkışına değinir.138 Buna 

göre Safevîlerin fitnelerinin ortaya çıkması 905/1499 yılına rastlar. Bu dönemde 

Yavuz Sultan Selim henüz şehzâdedir. Metinde verilen beyit ise Yavuz Sultan 

Selim’e aittir. Kızılbaşların ortaya çıkmasını lalerin açmasına benzetmiş kendisi de 

süsen bitkisi olup eline sipahiler gibi kılıcını almıştır. Bu ifadeyle Sultan Selim’in 

şehzâdeliğindeyken Safevîlere karşı mücadele ettiği anlaşılmaktadır. Nitekim bu 

mücadelesini Gürcistan sınırlarında vermiştir: 

“Kızılbaş evbâşlarınun İran-zemînde mi‘râc-ı ‘urûca hurûcları, sene-i hamse ve tis‘a-

mi’e (905/1499) şühûrunda vukû‘(u) şüyû‘ buldı. Baht-ı sâ‘id musâ‘adesiyle taht-nişîn olan 

tâcdarlarınun zuhûr-ı şânına (kâhir-i kahramân-ı melik-i ‘Acem) târîh oldı. 

Beyt-i Türkî 

Lâleler çıkdı kızılbaşiyle şâhîler gibi 

Aldı sûsenler ele tîgın sipâhîler gibi 

Matla‘-ı mezbûr, mecma‘-ı fezâyil-i mevfûr ve menbâ‘-ı fevâzıl-ı nâ-mahsûr, 

şâhzâde-i mu‘azzam, Câmi‘-i mekârim-i ahlâk-ı ümem merci‘-i erbâb-ı seyf ü eshâb-ı kalem 

Sultân Selîm Şâha mensûbdur. Mezkûr şehriyâr-ı kâmkâr ki, şemşîr-i bark-âsârınun te’sîriyle 

a‘dâ-yı bed-rayın sahre-i sâmmâ gibi kalb-i selbî meksûr ve ‘alem-i ‘âlem-gîri mihr-i münîr 

                                                 
137 Beyitte geçen “a‘lâm” kelimesi “ ‘alem” kelimesinin çoğulu olup “işaret, iz” anlamlarının yanında 

“önemli, mühim ve meşhur şahsiyet; seçkin, güzide, otorite” anlamlarına da gelmektedir. Burada 

“önemli şahsiyet” anlamı tercih edilmiştir. (Serdar Mutçalı, Arapça-Türkçe Sözlük, Dağarcık 

Yayınları, İstanbul, 2012, s. 637.) 
138 Kızılbaşların, II. Bayezid döneminde, bir iç sorundan devletlerarası bir sorun haline dönüşmesi 

hakkında bkz. Halil İnalcık, Osmanlı İmparatorluğu Klâsik Çağ (1300-1600), Çev. Ruşen Sezer, 

14. bs., İstanbul, YKY, 2010, s. 37. 



43 

 

gibi kulle-i kal‘a-yı sipihr-i esîrde mansûbdur. Serhadd-ı Gürcistân’da sedd-i İslâm 

olupdururdı, âsâr-ı mahâbetiyle ol diyâr tolupdururdı. Dergâh-ı âsümân iştibâhı Kızılbaş 

elinden kaçup halâs bulan Türkmân serdârlarına penâh oldı, Rû-yı zemînde kimseye baş 

indirmiyen âteş-hûy serkeşlere âsitân-ı sa‘âdet-âşiyânı secde-gâh oldı.”139 

 Tevki‘î Mehmed Paşa, Safevîlerin fitne olmaları cihetiyle ortaya çıkmalarına 

değinir. Ona göre Şeyh Haydar’ın oğlu olan Şah İsmail, Acem beylerini öldürüp 

Tebriz’i alır böylece Kızılbaşlara Şah olur. Bu olayların başlangıcı 908’dir: 

“İbtidâ zuhûr-ı Kızılbaş u baş bed-ma‘âş ki Şeyh Haydaroglu İsmail hurûç idüp bazı 

‘Acem beylerini katl idüp şehr-i Tebrîz’i alup adını Şâh kodular. Fî sene 908. ... Anatolu’da 

Şeytan Kulu dimekle ma‘rûf Kızılbaş hurûç idüp çok fesad itdi.” 140 

Kızılbaşların beyitlerde, küfür, sapkın, fesat ve nifak ehli olarak 

nitelendirilmeleri sadece dönemin şairleri veya toplum tarafından kabul görmüş bir 

kanaat değildir. Devletin en üst dinî makamı olan şeyhülislamlık makamınca 

dolayısıyla resmî ve dinî bir kimlikle de bu görüş veya inanç kabul görmüştür. 

Ebussuud Efendi, vermiş olduğu fetvalardan birinde Safevîlerin neden küfür ehli 

olduklarını gerekçesiyle izah eder. Şiirlerde ve kronik eserlerde de aynı söylemin 

görülmesi devlet ve milletçe aynı inanca sahip oluşa işaret eder. Ebussuud Efendi’ye 

sorulan soruda küfür sebepleri, acaba İslam askerine kılıç çektiği için mi yoksa başka 

bir sebebi mi var şeklinde, özellikle sorulmuştur. Ebussuud Efendi cevabında 

inançları dolayısıyla kâfir olduklarını izah etmektedir. Hatta öyle ki küfür 

gerekçelerini saydıktan sonra onların küfürlerinde şüpheye düşenlerin de kâfir 

olacağını eklemektedir: 

“Su’âl-i âhar: Kıtâlleri helal oldugu takdirce, mahzâ sultân-ı ehl-i İslâm hazretlerine 

bagî ve ‘adâvet üzre olup ‘asker-i İslâm’a kılıç çektigi için mi olur, yâhûd gayri sebebi var 

mı? 

Elcevap: Hem bagîlerdir hem vücûh-i kesîreden kâfirlerdir. ... 

481. Mes’ele: Tâ’ife-i mezbûre Şî‘a’dan olmak da‘va ederler “lâ ilâhe illâllah” derler 

iken bu mertebeyi îcâb eden halleri nedir, mufassal ve meşrûh beyan buyrula? 

                                                 
139 İbn Kemâl, Tevârîh-i Âl-i Osmân VIII. Defter, s. 232. 
140 Tevki‘î Mehmed Pâşâ, Osmanlı Tarihi, s. 79; Lütfi Paşa, Tevârîh-i Âl-i Osmân, s. 195-196. 



44 

 

Elcevap: Şî‘a’dan degil “yetmiş üç fırka ki içinde Ehl-i Sünnet fırkasından gayrı 

nârdadır” deyu Hazret-i  Rasûl (sallallâhu aleyhi ve sellem) tasrih buyurmuşlardır, bu tâ’ife 

ol yetmiş üç fırkanın hâlis birinden degildir. Her birinden bir mikdar şer‘ ve fesad alıp 

kendiler hevâlarınca ihtiyâr ettikleri küfr ü bid’atlere ilhâk edip bir mezheb-i küfr ü dalâlet 

ihtirâ‘ eylemişlerdir. … Ol zâlimler Kur’ân-ı ‘Azîm’i ve şerîat-i şerîfeyi ve dîn-i İslâm’ı 

istihfâf eylemekle ve kütüb-i şer‘iyyeyi tahkîr edip oda yakmak ile ve ‘ulemâ-i dîni ilimleri 

için ihânet edip kırmak ile ve reisleri olan fâcir mel‘ûnu ma‘bûd yerine koyup ana secde 

eylemekle ve dahî hurmet-i nusûs-ı kat‘iyye ile sâbit envâ‘-ı hurûmet-i dîniyyeyi istihlâl 

eylemekle ve Hazret-i  Ebî Bekr ile Hazret-i  Ömer’e (radiyallahu anhum) la‘n eylemekle 

kâfir olduklarından sonra Hazret-i  Âişe-i sıddîkâ’nın (radiyallahu anhâ) berâati hakkında 

bunca âyât-i ‘azîme nâzile olmuş iken ana ‘itâle-i lisân eylemekle Kur’ân-ı Kerîm’i tekzîb 

edip kâfir olduklarından … katilleri mübah olup küfürlerinde şek edenler kâfir olurlar.” 141 

Taht Mücadelesi 

Sultan II. Bayezid, Safevîlere karşı verdiği fitne mücadelesini taht için de 

vermiştir. Bu tür fitnede bir yandan kılıcının tesiri zikredilirken bir yandan da 

adaletine vurgu yapılır. Zira fitneyi adaletiyle söndürmüştür. 

Mihr-i burc-ı devletest ü Hüsrev-i sâhib-kırân 

Âteş-i fitne zi-âb-ı tîg-i û şod nâ-bedîd  Münîrî, k. 15/6. 

“O, saadet burcunun güneşi ve kutlu bir padişahtır. Fitne ateşi onun kılıcının 

suyundan görünmez oldu (söndü).” 

Beyitte, II. Bayezid’in fitneyi adaletiyle söndürdüğü belirtilir. Cem Sultan ile 

yaşadığı fitne ateşi ise, II. Bayezid’in kılıç ve siyaset yöntemleriyle çözülür. Kemal 

Paşazâde’de Padişah’ın çarpışmaya bizzat iştirak ettiğini belirtir: 

“Sultân-ı cihân karındâşınun tevsen-i nefsinde licâm-ı in‘âm-ı ihsânla râm olacak 

başı yok gördi, (mesel) A‘tî ahâke temreten fe-in ebâ fe-cemreten deyüp akdâm-ı ikdâm ve 

‘azm-i rezm üzerine [6b] muhkem turdı. Hitâb-ı nush u pendi gûş itmeden ve cevâb-ı sulh-ı 

sûmendi nûş itmeden, ol serkeşün tab‘-ı âb-ı olup âteş-i sitîzı tîz itdügini işitdi. el-Bâdî 

                                                 
141 M. Ertuğrul Düzdağ, Şeyhülislâm Ebussuud Efendi’nin Fetvalarına Göre Kanunî Devrinde 

Osmanlı Hayatı, İstanbul, Yitik Hazine Yayınları, 2006, s. 133-135. 



45 

 

ezlamü diyüp buyurdı. Sipâh-ı ‘âlem-penâh ol fitne odını, ki dûd-ı gülşen-i mülki külhâna 

döndürmüşdi, söyündürmesine seyl gibi hîz itdi.”142 

Kemal Paşazâde’nin Sultan Cem ile mücadelesinde anlattıkları, Anonim 

Tevârîh-i Âl-i Osmân (1481-1512) adlı eserde de karşımıza çıkar. Sultan Cem, 

Karaman’da Karamanoğlu Kasım Bey gibi fitnecilerle birlik olup Sultan II. 

Bayezid’e karşı mücadeleye kalkışır. Sultan’ın Gedik Ahmet Paşa komutasında 

gönderdiği birliklere karşı Cem Sultan bir varlık gösteremez ve Konya, Rodos, 

oradan da Fransa’ya kaçmak zorunda kalır:  

“…Hazret-i  şehr-yâr ‘asâkir-i bî-şümârla nihâl-i bag-ı saltanat-intisâb-ı şemere-i 

şecere-i tubâ le-hüm ve hüsne meâbin oglu Abdullah’ı Karaman’a hâkim-i memleket nasb 

idüp ondan sonra sene-i mezbûre Ramazanınun evâ’ilinde (Ekim sonları) İstanbul’a gelüp 

sa‘âdetle ârâm eyledi. Ol vakitte Karamanoglu Kasım Beg İçil’de idi. Nâgâh bir fitne vü 

fesâd bâ‘is ola deyü Hazret-i  saltanat-penâh Gedik Ahmed Pâşâ’ya ‘asker koşup gerü 

Karaman’a gönderdi143. …Hüdâvendigâr Hazretleri ‘asker-memleket-kûşâyla iki menzili bir 

idüp Engüri Şahrası’na varup nüzûl idicek. Sultân Cem, Karamanoglu vesâir müfsidlerle 

Varsak iline kaçup Hazret-i  Şehr-yâr dahî Konya’[ya] varup üzerlerine bî-hadd ceng-sâz ve 

tüfenk-endâz ‘asker gönderdi. Sultân Cem varan ‘askerile mukavemet idemeyüp nâçâr 

dâmen-i [3b]mülki elden bıragup Rodos’a ve Rodos’dan Frengistan’a varup 

Yense[Nise/Nice] nâm kal‘ada temekkün eyledi. Pâdişâh Hazretleri gerü Karaman’a oglu 

Abdullah’ı nasb idüp andan sonra dârü’s-saltanat Kostantiniyye’[ye] gelüp ârâm eyledi.”144  

Savaşa Şafak Vakti Başlanılması 

Söyündürür ocagını felek ebr ile a‘dânun  

Hasûdun mülkine urur şafakdan âsümân âteş Revânî, k. 11/16. 

“Felek bulutla düşmanın ocağını söndürür; gökyüzü şafakt vaktinde hasedçinin 

mülkünü ateşe verir.”  

                                                 
142 İbn Kemâl, Tevârîh-i Âl-i Osmân VIII. Defter, Haz. Ahmet Uğur, Ankara, TTK, 1997, s. 13. 

Sultân Bâyezid’in Sultân Cem ile olan mücadelesi hakkında daha geniş ve ayrıntılı bilgi için bkz. İbn 

Kemâl, a.g.e., VIII. Defter, s. 10-51. 
143 Anonim, Tevârîh-i Âl-i Osmân (1481-1512), s. 131. 
144 Anonim, Tevârîh-i Âl-i Osmân (1481-1512), s. 133. 



46 

 

Şiirde savaşa şafak veya seherle birlikte başlanılmasına değinilmektedir. Bu 

olay için Celalzâde  Salih’in Mohaç Meydan Muharebesi’ni anlattığı bölümden 

örnek vermekteyiz. Sultan, gökyüzü meydanına sabah olur olmaz yönelmiştir ve 

savaş şafakla birlikte başlamıştır:  

“Çün sabâh olup husrev-i zafer-karîn-i mihr-i münîr tîg-ı zerrîn-i ‘âlem-gîrle 

müteveccih-i meydân-ı âsumân oldı.”145  

Mısır ve Osmanlı ordusu Ridaniye’de karşılaştıklarında savaşa seher vakti 

başlarlar:  

“Mısır Sultânı dahî ‘ale’s-seher at arkasına gelüp ümerâ-i fihâmın yanına aldı. Beyi 

Hüsâm hûn-ı Şam ve kimi Sinân-ı se‘bân âteş fişân birle likâya muheyyâ oldular.”146 

Belgrad’ın fethine giderken Sikloş Kalesi muhasarasına seher vakti başlanır. 

Seher vakti padişahın tuğu, başını açar yani savaş için hazır olunduğunu gösterir. 

Padişahın savaş kösleri çalınır, böylece savaş seher vakti başlar: 

 “Seherdi başın açdı tûg-ı şâhî  

Çalındı kûs-ı rezm-i pâdişâhî”147  

Kale Muhasarasında Merdiven Kullanılması 

Zafer bulmag içün düşmen hisârına ider ihzâr  

Duhânun pîç ü tâbından idünüp nerdübân âteş Revânî, k. 11/13. 

“Ateş, dumanın kıvrımlarından merdiven yaparak zafer elde etmek için düşman 

kalesine hazırlanır.”  

Kale kuşatmalarında yapılan bir askeri taktik, kale burçlarına fırsatı 

yakalandığı anda kemend/merdiven ile tırmanmaktır. Şair, top atışlarının sebep 

olduğu dumanın kale burçlarına yükselmesini askerlerin merdiven kullanımına 

benzetir: 

                                                 
145 Celalzâde Salih, Târîh-i Sultân Süleymân, Haz. Seyid Ali Topal, Ankara Üniversitesi, SBE, 

Doktora Tezi, Ankara 2008.s. 300.  
146 Çerkesler Kâtibi Yusuf, Selîm-nâme, s. 111. 
147 Matrakçı Nasuh, Süleyman-nâme (1a-95b) Eserin Transkripsiyonu ve Değerlendirilmesi, Haz. 

Sinan Çukuryurt, Marmara Üniversitesi, TAE, Yüksek Lisans Tezi, İstanbul 2003, s. 37.  



47 

 

“Hisar gediklerinde turan cenk-sâz ü tüfenk-endâz kâfirler yardım geldi deyü 

gediklerin hâli koyup ol gelen kadırgalara, vardılar ol fırsat ile gâzîler yürüyüş idüp hisâr 

bedenlerine kemend atup çıkmaga başladılar.”148 

Hisar kuşatmasında merdiven kullanılmasına, Bosna Beyi Hüsrev Paşa’nın 

Bosna ucunda kalan Baytisa Kalesi’ni fethinde rastlarız. Hüsrev Paşa’nın askerleri 

kafir askerlerinin haberi olmadan iyilerin duası gibi gökyüzü duvarına çıkarlar: 

 “Vilâyet-i Üngürüs’ün husûn-ı hasîne ve kılâ‘-ı rasînesinden Bosna ucında olan 

Kal‘a-i Baytisa dahî feth olındı. …Bosna Sancagı Begi Husrev Beg’ün âdemîlerinden ba‘zı 

ol uclarda olan kâr-dîde kimesnelerile fursat bulup kâr-ı fütûhında yüsr-i kudret ekledi. … 

Du‘â-yı ebrâr gibi nerdübânlarıyla âsumân-ı dîvârına ‘urûc eylediler. Derûnındaki küffâr 

âgâh olmadın nâ-gâh içine girdiler.”149 

Sigetvar Kalesi’nin kuşatmasında da merdiven kullanımına şahit oluruz:  

“Mâh-ı muharremün yigirminci gününden ibtidâ olundı. Muhkem ceng ü âşûb idüp 

on birinci gün Anatolı-kolı tarafından göl üstine köpri tedârük eyleyüp kal‘a dibinde 

yapışılup yürüyüş ile nerdübânlar ve lagımlar tedbîrin eylediler.”150 

Kale Muhasaralarında Top Kullanılması 

Sûretde ejdehâ görinür tûpı düşmene  

Tâkat nice getüre ana Kal‘a-i Fireng  Revânî, k. 14/13. 

“(Padişahın) topu düşmana dış görünüş itibariyle ejderha görünür, bu duruma 

Frenk Kalesi nasıl dayanabilsin!”  

Sultan II. Bayezid, İnebahtı fethinde top kullanmıştır. Fetihte birçok Avrupa 

ülkesine karşı mücadele verdiğinden olsa gerek şair tarafından alınan kale Frenk 

Kalesi şeklinde ifade edilir. Kalenin muhasarasında, kâfirlerden gözü pek kimselerle 

önce kılıçlarla vuruşulur, ardından kaleye yapılan top atışlarıyla kaledekilere korku 

düşer, kalenin beklediği yardım da gelmeyince kale eman ile teslim alınır: 

                                                 
148 Anonim, Tevârîh-i Âl-i Osmân (1481-1512), s. 154. 
149 Celalzâde Salih, Târîh-i Sultân Süleymân, s. 368-369; Kemâh Kalesi’nin fethinde de merdiven 

kullanılmıştır. Bkz. Celalzâde Mustafa, Selim-nâme, s. 163. 
150 Selânikî Mustafa Efendi, Târîh-i Selânikî, c. I, s. 30. 



48 

 

“...Mustafa Pâşâ kalan leşkerlerle kal‘ayı muhâsaraya teveccüh idicek, Sinan Pâşâ 

Anatolu begleri ile kendüye hizmet buyurulmadugına infi‘âl gösterüp ‘arz-ı melâl itdi. 

Hazret-i  Pâdişâh-ı hilâfet-penâhdan ana dahî ‘icâzet oldı ki, hisâr üzerine vara. Fi’l-hâl 

göçdi gitdi. ...Küffâr-ı bed-kirdârun çanlarına ot tıkılup cihân deyri başlarına yıkılup putları 

sındı. Dizdârun başı dîvâra sıkılup hemân amân diledi. ‘Ahd ü peymânla hisârdan aşaga indi, 

togrı Mustafa Pâşâ hizmetine vardı. ... Sâl-i ferhunde-fâl hamse ve tis‘a mi’ede Muharrem-i 

mükerremün yigirmi birinde Çihâr-şenbe (21 Muh. 905/ 28 Ağt. 1499 Çarşamba) güni 

İnebahtı alındı.”151 

Anonim Tevârîh-i Âl-i Osmân (1481-1512)’da topların kurulup hisara atışlar 

yapıldığı anlatılır. Gazilerin top atışları o kadar etkili olmaktadır ki kale içindekiler 

çareyi teslim olmakta bulurlar: 

“Bu cânibden Pâdişâh-ı İslâm dahî ‘asâkir-i nusret-encâm ile irişüp hemândem berr u 

bahrdan göz açdurmayup guzât-i zafer-encâm toplar kurup muhâsara-i hisâra mübâşeret ve 

muhârebe-i dâr-u gire mübâderet eyledikleri gibi kal‘a içindeki küffâr-ı hüsrân ‘âyinun kalb-i 

saliblerine sehâm-ı ehl-i İslâmdan ru‘b-ı harâs müstevlî olup heman-dem istid‘a-i âmân ile 

kal‘aların teslîm eylediler.”152 

Muton ve İnebahtı kalelerinin fethinde toplar kullanılmıştır. Kale dışındaki 

yerler alındıktan sonra getirttiği topların birini Rumeli Beylerbeyine birini ise 

Anadolu Beylereyi’ne kurdurup top atışlarını gerçekleştirmiştir. Topların 

büyüklüğünü ifade için İbni Kemâl, onları ay ve güneşe benzetmiştir: 

“Hazret-i  Pâdişâh-ı hilâfet-penâh ol vakit ki Çatalca’dan ‘inân-ı ‘azîmeti Mütûn 

tarafına döndürmüşdi, Rûmili’nün sipâhîsiyle Mustafa Pâşâ’yı toplar getürmekiçün İnebahtı 

cânibine göndürmüşdi. ... Kal‘adan taşra olan şehir alındıkdan sonra diyâr-ı küffâra nâr-ı 

kahr salındıktan sonra Hazret-i  Hüdâvendigâr buyurdı; ol gelen topların birini Rûmili 

beglerbegisi, birini Anotılı beglerbegisi kurdılar. Top atışların ki, oranı bir tag başınca var 

idi. Ol tâgîlerin bîh-ı saht-ı dırat-ı bahtın kal‘i-çün kal‘anun dîvârına urdılar. ... Meydân-ı 

cihânda küre-i zemîn ol zamanda atılan havayî-topların biridür ki, hisâr-ı âsümânun içine 

düşüp kalupdur. Sakf-ı sipihr-i berînde görünen rûzen-i mâh u mihr iki delükdür ki, ol top 

                                                 
151 İbn Kemâl, Tevârîh-i Âl-i Osmân VIII. Defter, s. 187-189. 
152 Anonim, Tevârîh-i Âl-i Osmân (1481-1512), s. 152-153. 



49 

 

birin yukaru çıkarken birin aşaga inerken delüpdür, Mâh u mihr kal‘a-i sipihri egirdür gibi 

bir ay ol hisârı leyl ü nehâr egirdüp üzerinde turdılar.” 153 

Sancak Kaldırarak Savaşa Gitmek 

Şâh-ı gülden yine altun başlu sancak kaldurup  

Pâdişâh ile gazâya ‘azm ider benzer çemen  Revânî, k. 22/14.  

“Çemen, gül dalından yine altın başlı sancak kaldırıp padişah ile gazaya gider 

gibidir.” 

Der-‘âlem-i zafer ki çonîn tâb mî-dehed 

Hurşîd-i feth z’ân ‘alem-i mâh-peykerest Münîrî, k. 10/7. 

“Zafer zamanında fetih güneşi olan ay nakışlı bayrak öyle bir ışık verir ki…” 

 Sancak kaldırmak, askerlerin sefere sevkedilmesi anlamında kullanılmıştır. 

Nitekim askerlerin sevkiyle ilgili olarak “bir sancak asker vermek” deyimi de sancak 

altında asker sevkiyatını ifade etmek için kullanılır. Arap vilayetini fethetmek isteyen 

Alaüddevle, “Bana bir sancag yoldaş vir” ifadesiyle Padişahtan himmet istemektedir: 

 “...‘Alâüddevle dahî Rûm pâdişâhı etegine yapışdı, eyitdi: “Devletlü sultânum! Ben 

kuluna himmet eyle.” didi. “Bana bir sancag yoldaş vir, ‘Arab vilâyetin feth ideyin, 

sultânumun olsun.” didi. ‘Hemân ben kulun anlarun şerrinden emîn olayın.” didi. Sultân 

Bâyezîd dahî bu ‘Alâüddevle’nün sözine i‘timâd itdi, bir sancag er virdi. ...”154 

Revânî’nin yukarıdaki beytinde geçen altın başlı sancak kaldırmak 

uygulamasını, II. Bayezid’in bizzat katıldığı İnebahtı seferi için yapılan hazırlıklarda 

görürürüz: 

“(80a) Sultân-ı cihânun altun başlu sancakları gögün yüzinde âfitâb-ı ‘alem-tâba 

dönmüşdi, ol ‘alemlerin yanlarındagı rengîn bayraklar üzerine gün düşmüş gülgûn sehâba 

dönmüşdi.”155  

Savaş Öncesi Eline Kına Yakılması 

                                                 
153 İbn Kemâl, Tevârîh-i Âl-i Osmân VIII. Defter, s. 198-200. 
154 Âşık Paşazâde, Tevârîh-i Âl-i Osmân, s. 493. 
155 İbn Kemâl, Tevârîh-i Âl-i Osmân VIII. Defter, s. 177. 



50 

 

Hıdmetünce bile bulunmaga bu hayr işde çarh 

Subh-dem gördüm ki yakınmış şafak birle hınâ Münîrî, k. 19/2. 

“Sabah vakti gördüm ki, felek bu hayır işinde hizmet etmek için şafak vaktinde eline 

kına yakmış.” 

 Şiir, askerlerin savaş öncesi ellerine kına yaktığını ifade eder. Bu uygulamaya 

Sultan I. Süleyman’ın Mohaç Meydan Muharebesi’nde rastlarız. Buna göre gaziler 

bayram gecesi gibi ellerine gûyekû (güvey) kınaları yakarlar: 

 “Dügün bayram giceleri gibi ellerine Gûyekû kınaları yakdılar, şehâdet mertebesinün 

arzûsı dillerinde karâr komadı. Ölmek ümmîdiyle irtesi diri çıkardılar.”156  

Kutlamalar 

Bayram Kutlaması 

Sultan II. Bayezid dönemindeki bayram kutlamasına dair tespit ettiğimiz 

beyitlerde, müzik, eğlence ve ikramlar konu edinilmiştir. 

 

Bâzem be-devr-i Hazret-i Şeh Bâyezîd Hân 

Şükr-i Hudâ ki geşt müyesser visâl-i ‘îd Münîrî, k. 8/9. 

“Allah’a şükürler olsun ki Sultan Bayezid Han devrinde bir kere daha bayrama 

kavuşmak müyesser oldu.” 

Çeng-i hamîde-kad eger ez-perde ûftâd 

Şod vakt-i ân ki mey hored ez-gûşmâl-i ‘îd  Münîrî, k. 8/13. 

“Eğer boyu bükülmüş çeng, perdeden düşerse (akordu bozulursa) bayramda onun 

kulağını büküp (akort edip) şarap içmenin vakti gelmiştir.” 

Ez-hân-ı sofra-i şeh-i gîtî-penâh-ı mâ 

Her kes nevâleî bered ey dil çü âl-i ‘îd Münîrî, k. 8/18. 

“Ey gönül! Herkes bütün cihanın kendisine sığındığı padişahımızdan bayram ehli 

gibi bir nevale götürür.” 

                                                 
156 Celalzâde Salih, Târîh-i Sultân Süleymân, s. 299.  



51 

 

 II. Bayezid dönemindeki bir Ramazan Bayramı için yazılmış bu beyitler 

sadece yazıldığı şahıs ve dönemiyle sınırlı değildir. Dolayısıyla sonraki dönemde 

yapılagelen uygulamanın yukarıdaki beyitlere mesnet teşkil edebileceğini 

söyleyebiliriz. Binaen aleyh, Zeynep Tarım Ertuğ tarafından yapılan Osmanlı Saray 

Mutfağının halka açılan yönleri konusundaki çalışmada, halkın bayramlarda 

mutfaktan yararlandığını görürüz. Bu ise beyitlerde geçen ikramlar için bir kaynak 

teşkil etmektedir. Sarayda “ikram” ve “yardım” olarak iki şekilde yemek 

çıkmaktaydı. İkram, bazı devlet adamlarının evine iltifat olarak; bayram ve 

ramazanda ise askerlere verilmekteydi. Bunu dışında pişirelerek dağıtılan bir yemek 

vardır. Bu, saray çevresindeki halka perakende mutfağından sefer tası veya 

karavanayla veya hazır sofra ile yemek gönderilmekteydi. Hazır sofralar şeklinde 

götürülürken görünmemesi ve kokusunu yayması için çok özen gösterilmekteydi. 

Bunlarında dışında büyük sadakalar Ramazan ayı içinde verilmekteydi.İftar vaktinde 

yemek dağıtılmakta ve diş kirası olarak atiyelere saray mutfağı bütçesinden ve 

padişahın kendi cebinden eklemeler yapılıyordu.”157 

Düğün Töreni 

Sultan II. Bayezid’in tertip ettiği düğünün kızına ait bir izdivaç töreni mi 

yoksa çocukları için tertip ettirdiği bir sünnet töreni mi olduğu beyitlerden 

anlaşılamamaktadır. Beyitlerde yapılan uygulamalara ve çeşitli eğlencelere yer 

verilmiştir. Düğünde, methiye için gelen şairlere, misafirler için çeşitli ve bolca 

yapılan ikramlara, gökyüzüne atılan havaî fişeklere, müziklere, gösterilere ve 

müsabakalara yer verilmiştir. 

Bu sûr medhin itmede ağız bir itdiler  

Şol tâze goncalar ki gülistâna geldiler Revânî, Sur. V/6. 

“Gülbahçesine gelen şu taze gonca (şairler), bu düğünü övmek için ağız birliği 

ettiler.”  

                                                 
157 Zeynep Tarım Ertuğ, “Saray Mutfağının Halka Açılan Kapısı”, Osmanlı Bankası Voyvoda 

Caddesi Toplantıları, İstanbul, Osmanlı Bankası Arşiv ve Araştırma Merkezi, 2008, s. 4-5. 

(Çevrimiçi) http://www.obarsiv.com/pdf/ZeynepTarimErtug080908.pdf, 1 Mart 2013. 

http://www.obarsiv.com/pdf/ZeynepTarimErtug080908.pdf


52 

 

Şerbet yirine kişi şarâb-ı tahûr içer  

Gösterdi halka ni‘met-i cennet ta‘âmını Revânî, Sur. II/1. 

“(Düğüne katılan) kişi, şerbet yerine temiz şarap içer. (Padişah), halka cennet 

nimetlerinden yemekler sundu.” 

Yılduz gibi fişekler atıldugını görüp  

Seyrâna geldi cümle kevâkib be bak be bak   Revânî, Sur. IV/2. 

“Yıldız gibi fişekler atıldığını görünce bütün yıldızlar ‘bir bak bir bak’ diyerek 

seyretmeğe geldiler.” 

Bu bezm içinde mâh ile gerdûn gûyiyâ  

Bir hûb çengidür ki açılmış boyun kulak  Revânî, Sur. IV/3. 

“Bu meclis içinde ay ile sema, sanki boynu kulağı açılmış güzel bir rakkasedir.” 

Çeng ü rebâbı söylede bezm içre mutribâ  

Çün ‘arz-ı hâle âsaf-ı devrâna geldiler Revânî, Sur. V/7. 

“Mutrip meclis içinde çeng ve rebabı söyletsin. Çünkü zamanın vezirine hallerini arz 

etmeğe geldiler.”  

Meydân-ı rezm içinde yanar od durur hemân  

Anunla tutuşa ya nice pehlevân ola  Revânî, Sur. VI/2. 

“Onunla güreşe tutuşan ne kadar (büyük) pehlivan olursa olsun, anında savaş 

meydanı içinde yanan bir ateş olur.” 

Sultan Bayezid 1490 Şubatında şehzâdelerini sünnet ettirmiş, kızlarının da 

düğününü gerçekleştirmiştir. Sultan Bayezid’in kızlarını evlendirip onlar için düğün 

yaptığı bilgisine 1288-1514 tarihlerini kapsayan bir anonim tarihte rastlarız. Ancak 

düğünle ilgili evlendirilen şahıslar ve tarih dışında herhangi bir ayrıntıya yer 

verilmemiştir. Tarih olarak 895/1490 verilmektedir: 



53 

 

“Defʻa Sultân Bâyezîd bin [86a] Mehemmed Han halleda’llâhu saltanatahu dügün 

eyleyüp üç mahtûme zâdelerin birin Dâvud Pâşâ vezîri oglına virüp ve birin Uzun Hasanoglı 

Ugurlıoglı’na virdi. Ve birin Nasûh Beg’e virdi, sene 895.”158 

  

                                                 
158 Anonim, Tevârîh-i Âl-i Osmân (687-920/1288-1514) -İnceleme ve Metin-, Haz. Alper İğci, 

Marmara Üniversitesi, TAE, Türk Tarihi ABD, Yüksek Lisans Tezi, İstanbul, 2011, s. 64. Düğün 

usulüyle ilgili ayrıntılı bilgiler için Kanunî Sultan Süleyman’ın şehzâdeleri için yaptığı sünnet düğünü 

(s. 174-177), III. Murad’ın şehzâdeleri için yaptıkları sünnet düğünü (s. 226-237) ile Maktul İbrahim 

Paşa’nın nikâh merasimine (s. 304-307) bakınız. 



54 

 

1.2. I. SELİM (1512-1520) 

1.2.1. Kişisel Unsurlar 

Sufî 

Yavuz Sultan Selim’in kişisel unsurlarında sufi özelliği öne çıkmaktadır.  Sufi 

olduğu için sufiler gibi vakar takınır ve elinden teşbihi düşürmez; riyazet ehlidir ve 

bunun için kendisine bir riyazet köşesi seçer; ayrıca dünyaya meyletmez. 

Tesbîhini düşürmese elden ‘aceb degül  

Takındı sûfiler gibi çünkim vakâr serv  Revânî, k. 27/8. 

“Sufiler gibi vakur olduğu için servin tesbihini elinden düşürmemesi tuhaf değildir.” 

Ehl-i riyâzet oldı ta‘allukdan el çeküp  

Bir gûşeyi idindi bugün ihtiyâr serv  Revânî, k. 27/9. 

“Serv, dünya işlerinden el çekerek riyazet ehli oldu; bugün kendisine bir köşe 

edindi.” 

Sunmaz çenâr gibi elini zamâneye  

Dünyâya hergiz eylemedi i‘tibâr serv Revânî, k. 27/11. 

“Elini çınar ağacı gibi zamaneye sunmaz; (çünkü) serv asla dünyaya itibar etmedi.”  

 Sultan Selim, beyitlerde riyazet ehli, dünyaya kendini kaptırmamış ve 

dünyaya itibar etmemiş aşk ehli bir sufi olarak anlatılmıştır. Kemal Paşazâde’nin 

aşağıdaki ifadeleri, bu bilgileri desteklemektedir: 

“Merhûm Sultân-ı cihân Selîm Hân ki mekârim-i ahlâkda meşhûr-ı âfâkdı. Fezâyil-i 

fevâzıl ile ve ferâyid-i hasâyil ile ârâste ve cevâhir-i zevâhir-i ‘avârif-i ma‘ârifle pîraste idi ... 

Ol Şâh-ı âsumân-bâr-gâh külâh-ı mâha baş indirmez, tâc u efserden ‘âr iderdi. Hilkat-i 

hilâfeti istihkâkla giymiş iken fakîrâne libâs-kisvet ihtiyâr itmişdi. Cism-i şerîfi masdar-ı 

rûh-i latîfdi ve kâlib-i pâki, mücessem-i nûr-ı tâb-nâkdi. Hayvân gibi ta‘âm u şarâba ve hord 

u hâba tâlib u râgıb degildi. Tahsîl-i fezâil-i ruhânîye mâyil ve tekmîl-i nefs-i nefîs-i insâniye 

müştagildi. Zamîr-i münîr ki şem‘-i cem‘-ârâ-yi ervâh-ı kudsiyye idi. Geceler tâ subha degin 



55 

 

envâr-ı efkâr u ârâ ile müşta‘ildi. Henüz diraht-i bahti nihâl ve bedr-i kadri hilâl iken ol 

servin sâyesi rûy-i zemîni tutup ol mâhın pâyesi çarh-ı berîn olacagı lâyih u vâzıhdı.”159  

Sultan Selim’in Pîrî Paşa’dan naklen alıntıladığımız sözleri, kendisinin ne 

derece dinî hassasiyetlere sahip olduğunu ve hareket noktasının dünyaya sahip olmak 

değil Hakk’ın rızasına sahip olmak olduğunu bildirmektedir: 

“Merhûm Pîrî Paşa’dan hikâyet etmişler: ‘Hak sübhânehu ve te‘âla âbâ vü ecdâdım 

ocağına beni pâdişah idicek. Hâlık-ı bî-enbâz hazretlerine tazarru ve niyâz ile münâcâtlar 

eyledim ki ey âsumân u zemînin hâlıkı, ey ins ü cin ve vuhûşın râzıkı, ilâh-ı kadîm ve husâ-

yı kerîm, yeryüzünde Harem-i hâssın olan Beytullah ki Ka‘be-i sa‘âdet-penâhdır, iki cihân 

fahri habîbin Muhammed Mustafâ’nın mübârek mezârları, sa‘âdetlü merkad-i hümâyûnları 

olduğu Medîne-i Münevvere’nin bana cârub-keşliğini müyesser it deyü nice zemânlar 

yüzümi hâke sürdüm. Çok şükürler ki Hak subhânehu ve Te‘âla beni ol sa‘âdetlere irişdirdi. 

Dünyâda murâd u maksûdum olduğu ümidlere vusûl buldum. Benim ‘Arabsitan iklîmlerine 

muhabbetim sâyir vilâyetler gibi değildir.”160 

Yavuz Sultan Selim, ilmî ve tasavvufî eserleri okumaktadır: 

“Çünkü o, âlimlerle çok oturup kalkan, ilmî ve tasavvufî eserleri okuyan, şiir ve 

edebiyattan anlayan bir kişi idi.”161 

Yavuz Sultan Selim, ahlakı güzel, mülayim, olgun, akıllı, faziletli ve gayb 

ilimlerine sahip biridir: 

“Hâtır-ı âtın revâyih-ı ‘ulûm-i gaybı istinşâk itmekle tehzîb-i ahlâk eyleyüp mebâdî-i 

âliye ile münâsebet-i küllî tahsîl itmişdi. Recâhat-i halk ve secâhat-i hulkla tezkiye-i nefs 

idüp hılye-i kemâl-i akl ile ârâste ve funûn-ı hasâyil ve üsûl-i fezâyille pîrâste idi.”162 

Cömert 

Sultan, cömetlikte güneşe benzetilir. Güneşin tüm mahlukata ziyasını sunması 

gibi Sultan da cömertliğini istisnasız herkese sunmaktadır. 

                                                 
159 Kemal Paşazâde, Tevârîh-i Âl-i Osmân X. Defter, Haz. Şerafettin Severcan, Ankara, TTK, 1996, 

s. 25-27; Sultan Selim’in sufîliği için ayrıca bkz. Celâlzâde Mustafa, Selim-nâme, Haz. Ahmet Uğur, 

Mustafa Çuhadar, Ankara, Kültür Bakanlığı, 1990, s. 38. 
160 Celalzâde Mustafa, Selim-nâme, s. 43-44; s. 36-37. 
161 İbni Zünbül, Vâkı‘at-ı Sultân Selîm, s. 54.  
162 İshak b. İbrahim, Selîm-nâme, s. 153.  



56 

 

Tab‘ıdur kân-ı kerem zâtı durur mihr-i sehâ  

Yaraşur keffine gün gibi k’ola zer-efşân  Revânî, k. 25/12. 

“Cömertlik onun yaratılışında var; cömertlik güneşi bizzat kendisidir; güneş gibi 

altın saçmak eline yakışır.” 

Kulzüm-i cûd u sehâ Hazret-i  Sultân Selîm 

K’oldı nîsân-ı kefi ebr-i dür-efşân-ı kerem  Aşkî, k. 21-b/8. 

“Avucunun nisanı (nisan gibi olan avucu) inci saçan cömertlik bulutu olan Hazreti 

Sultan Selim, ihsan ve himmet okyanusudur.”163 

Celalzâde Mustafa’nın, Sultan’ın cömertliği ve himmeti hakkındaki övgü 

dolu sözleri beyitlerde geçen cömertlik vurgusuyla örtüşmektedir: 

“Himmet-i ‘ulyâları bir mesâbede bülend ve bir derecede sâmî ve ercümend idi ki … 

Mâl u mülk ve cevâhirin kadri, yanlarında -lâ şey- bütün ‘âleme dâver ü pâdişâh olmadan bir 

hâtır-ı hakîri gamdan âzâd eylemegi yeg severdi. Manâsıb-ı ‘ulyâya istihkâk katında makbûl 

ve müsellem olup bir yararca müselleme sancak ve mîrlik, makbûlca payâdeye ‘âlî dîrlik ve 

kişver-gîrlik virmek câyiz idi.”164 

Yavuz Sultan Selim, gerek sefere çıkmadan önce gerekse fetih sonrası 

Allah’a şükür kabilinden fakir fukaraya sadaka dağıtmıştır. Bunlardan birisi de 

Tebriz ve Azerbaycan seferleri sonrası yaşanmıştır. Ayrıca fethedilen yerlerin 

imaretini de bizzat üstlenmiş ve takip etmiştir: 

“…Pâdişâh-ı ‘asr çıkup fukarâ-yı şehr ve mesâkin-i dehre şükrü’llah çok sadaka 

verdi. Andan Sultan Yakub’un Heş Bihişt nâm imaretine varup hâsılı şehr-i Tebriz’i garip 

yerleri heme temâşâ idüp ve diyâr-ı Âzerbaycân halkına nidâ-yı emniyet fermenin etdi.”165  

Yavuz Sultan Selim’in cömertliklerinden biri de Tebriz’in fethinden sonra 

halka dağıtmış olduğu ihsanlardır: 

                                                 
163 Aşkî (Üsküdarlı), Divan Tenkitli Metin, Nesre Çeviri ve 16. yy. Osmanlı Hayatının Divandaki 

Yansımaları, Haz. Süreyya Uzun, İstanbul Üniversitesi, SBE, Yüksek Lisans Tezi, İstanbul 2011. 

(Aşkî Divanı’ndaki nesir çevirilerinde Süreyya Uzun tarafından hazırlanan tez değerlendirilmiş, 

gerekli görülen yerlerde değişiklikler yapılmıştır.) 
164 Celâlzâde Mustafa, Selim-nâme, s. 37. 
165 Çerkesler Kâtibi Yusuf, Selîm-Nâme Mukâyeseli Metin Tenkidi ve Değerlendirmesi, Haz. 

Mehmed Doğan, Ankara Üniversitesi, SBE, Yüksek Lisans Tezi, Ankara 1997, s. 65. 



57 

 

“…Beş gün sonra Sultân Selîm, sufilerin yanından Tebriz'e yöneldi. Şehir halkının 

refahı için Bulser sahrasında nehir geçidine ırmağın başındaki köprü yakınına yer yaptılar. 

… Cömert sultân bütün hatip, hafız, miskin, fakir vs.lere bol bol ihsanlarda bulunulmasını 

emretti.”166 

Şair 

 Sultan’ın hoş sözlere, derin fikirlere ve maksadına vasıl olan bir üsluba sahip 

olduğu belirtilmektedir. Padişah ayrıca nükte-şinas yönüyle de öne çıkarılır. 

İtdi me‘ânî lafz-ı bedî‘ünle iktirân  

Kıldı me‘âlî câh-ı refi‘ünle iktirâb Revânî, k. 1/34. 

“Belagat ilmi sanatlı sözlerinle; derin fikirler senin yüksek makamınla (kemâle) 

yakınlaştı.”  

Bilür çü bendesi hâlini şâh-ı nükte-şinâs  

Uzatma ‘izz-i huzûrında hîç güftârı  Revânî, k. 32/47. 

“Onun izzetli huzurunda sözü hiç uzatma; çünkü nükte-şinas padişah, kulunun halini 

bilir.”  

 Sultan Selim,  edebî  açıdan kemal derecesine erişmiştir. Aynı zamanda 

nükteşinastır ve söze hâkimdir. Bu kemalat, onun şairliğine işaret etmektedir. Kemal 

Paşazâde’ye göre, Sultan Selim, latif şiirler yazar ve şiirleriyle âlemde meşhurdur. 

Farsça yazdığı şiirlerde Firdevsi tarzında şiirler ortaya koymuştur: 

“Sabâhat-i vech fesâhât-i lisânile gayret-fezâ-yı akrândı. Bedi‘î ma‘ânînin Sahbân-ı 

zamân ve Selmân-ı devrândı.  

Beyt 

Kuned tîg-ı zebân-ı kâm-rân 

Der iklîm-i sahn-ı sâhib-kırânı 

Fârisi ve Türki ve Tatarı mâ-i cârî gibi selîs, latîf eş‘ârı, etrâf-ı ‘âlemde münteşir ve 

eşrâf-ı benî âdem içinde müştehir olmışdı. Bu matla‘-ı garîb ki teşbîh-i ‘acîbi 

muntazammındır. Ol gurer-i dürerle mâlî olan deryâ-yı ma‘âlîden çıkan leâlîdendir. … Edâ-

yı şâ‘ir ki edâ-yı hakk-ı nazmda mâhirdir. “İnne mine’l-beyâni le-sihran” esrârı ol sâhirin 

                                                 
166 İdris-i  Bitlisî, Selîm-nâme, s. 81; s. 114; s. 117. 



58 

 

eş‘ârında zâhirdir. Lisân-ı Fârisî’de Firdevsî tarzında Şeh-nâme’ye bünyâd urmışdır. Mezkûr 

şehr-yârın seferinün ve hazerinün ve sâir seyrinün beyânında bir nice bin beytin dürr ü 

dîvârın âbâd itmişdir.”167 

Kınalızâde, Yavuz Sultan Selim’in mahlasının “Selîmî” olduğunu bildirir: 

“…es-Sultân Selîm (Hazret)leridür-revveha’llâhu Te’âlâ rûhahu –ve‘zâde fî ‘âlemi’l-

kudsi fütûhahu- mahlas-ı şerîfleri Selîmî’dür.”168 

Âşık Çelebi’ye göre şiiri kemal derecesindedir. Farsça şiirleri de Türkçeleri 

kadar şahanedir: 

“Ve kendüler dahî sâ’ir ecâdından ziyâde şi‘re müştagıl oldı. Şem‘-i tûmâr-ı şi‘r-

tab‘-ı vakkâdlarından muktebes olup ziyâde ziyâda müşta‘il oldı. Egerçi Rûmî oldukları 

cihetden Türkî şi‘re tetebbu‘ itdiler ammâ ol Fâris-i feres-i ma‘areke-i ferâset ü kiyâsetün 

Fârsî’ye meylleri oldugı sebebden üslûb-ı ‘Acem dahî tetebbu‘ itdiler. Bu sebebden Türkîden 

Fârsî şi‘rleri ekser ve halk içinde eşherdür.”169 

Gazi Padişah 

Fahr-ı zamâne Hazret-i  Sultân Selîm kim  

Oldur cihânda husrev-i gâzî-i kâmrân Revânî, k. 26/8. 

“Dünyada bahtiyar, gazi bir padişah olan Hazret-i  Sultan Selim, zamanın 

övüncüdür.” 

Sultan Selim, bizzat gazalara katıldığı için “Gazi Padişah” ünvanıyla 

anılmıştır. Yavuz Sultan Selim’in çıktığı seferlerden biri Çaldıran Savaşı’nın 

gerçekleştiği Şark seferidir. İlkbahar geldiğinde Edirne’ye gider, vezirlerini toplar ve 

sefer için istişarede bulunur: 

                                                 
167 Kemal Pâşâzâde, Tevârîh-i Âl-i Osmân X. Defter, s. 25-26; Celâlzâde Mustafa, Selim-nâme, s. 

36; Ayrıca bkz. Mahremî, Şeh-nâme, s. 262-263. 
168 Kınalızâde, Tezkiretü’ş-Şu‘arâ, s. 71. 
169 Âşık Çelebi, Meşâirü’ş-Şu‘arâ, c. 1, s. 198; Kınalızâde, Tezkiretü’ş-Şu‘arâ, s. 77; İshak b. 

İbrahim, Selîm-nâme, s. 16. 



59 

 

“Çün fasl-i şitâ çıkup eyyâm-ı bahâr girdi Pâdişâh İstanbul’dan çıkup Edirne tahtına 

vardı. Birkaç eyyâm-ı ‘ıyş u adâmeden sonra bir seher tahta geçüp ve gönderüp vüzerâyı 

istedi.”170   

Birçok beylerbeyini, valiyi seferine çağırdıktan sonra Türkistan Hâkimi 

Alaüddevle’ye de bir ferman gönderir ve onu da sefere davet eder: 

“…Andan [Türkistan hâkimi Alaüddevle’ye müstakilen adam gitdi: “Sen ki zuhûr-ı 

İslam ve Dulkadir mülkünde vâlâ makamsın. Gerektir ki ber mûcip şart-ı İslam gelüp asâkir-

i’1-muvahhidîn mecma‘înde bulasın. Zira Şark diyârın serâpâ harab ve bunca serverlerin 

turâb iden Şâh İsmail didükleri zâlimden intikam almaga kıyam gösterdüm. İmdi bu 

murâdumda inâd itmeyüp zümre-i zübde-i fırka-i ehl-i cihâda dâhil olup savap hâsıl 

idesin.””171 

Ayrıca beyitte “zamanın övüncü” olduğu vurgulanır. Sultan I. Selim, henüz 

şehzâde iken zamanın Sultanları kendisine aferin etmişlerdir: 

“Trabzon diyârında sâhat-i mükneti târiken kenâr-ı gül-şen-i meskeni düşmen-i bed-

kirdârdan pür-hâriken bir vechile serdârlık ve sipehsâlârlık eyledi ki etrâf u eknâfında olan 

selâtîn-i taht-nişîn, tahsîn u âferîn itdiler. Hadem u haşemle sâyir birâderlerinde gâlibdi. Her 

kande bir neberde yarar, neberde süvâr olsa anun hidmetine tâibdi. Dergâh-ı âsumân-iştibâhı 

kaçup kızılbâş elinden halâs bulan Akkoyunlu serdârlarına penâh olmuşdı. Rûy-i zemînde 

kimseye baş indirmeyen âteş-hûy ser-keşlere âsitân-ı sa‘âdet-âşiyânı secde-gâh olmuşdı.”172 

1.2.2. Yönetime Dair Unsurlar 

Tahta Ansızın Geçmesi 

Taht-ı zümürrüdîne geçüp nâ-gehân gül  

Ezhâr içinde oldı şeh-i kâmrân gül  Revânî, k. 16/1. 

“Gül, ansızın zümrütten tahtına geçerek çiçekler içinde bahtiyar bir padişah oldu.” 

                                                 
170 Çerkesler Kâtibi Yusuf, Selîm-nâme, s. 42.  
171 Çerkesler Kâtibi Yusuf, Selîm-nâme, s. 44. 
172 Kemal Pâşâzâde, Tevârîh-i Âl-i Osmân X. Defter, s. 27-28. Ayrıca bkz. Rumlu Hasan, Ahsenü’t-

Tevârih, s. 166; Ayrıca bkz. Lütfi Paşa, Tevârih-i Âl-i Osman, s. 197. 



60 

 

 Beyit, Sultan I. Selim’in tahta ansızın geçişine işaret etmektedir. Sultan I. 

Selim, II. Bayezid hayattayken Şehzâde Sultan Ahmed’in tahta geçeceğini duyunca 

birden bire gelişen taht kavgasından sonra tahta geçer:173  

“Âhirü’l-emr ümerâ-yı nâmdâr ve bendegân-ı sâhib-i ‘akl u ihtibâra Sultân 

Ahmed’ün saltanata ‘adem-i liyâkâti manzûr-ı nazar-ı i‘tibârları olup ‘akl-ı hâzık ve re’y-i 

sâdık ile mütefekkir ü müte’emmil oldılar ki Şehzâdenün sâgar-ı vücûdı sahbâ-yı saltanata 

mütehammil degüldür. Kâse mel’ân oldukca ‘âkıbet bâde rîzân olması muhakkak u vâki‘ ve 

müdâm mey-perest olmagla halk-ı ‘âlem mest-i medhûş-ı câm-ı elem olması lâmi‘-i sâti‘dür 

diyü ‘âlem ü ‘âlemiyân bî-nizâ‘ u nifâk cümlesinün icmâ‘ u ittifâkı ile Sultân Selîm Hân 

(Hazret)lerini Kefe’de mutasarrıf-ı ‘imâret iken getürüp tâc-ı pür-ibtihâc-ı saltanat ve hil‘at-i 

bâ-revâc-ı eyâleti ilbâs idüp serîr-i satanat u hilâfete iclâs itdiler.”174 

Anonim Tevârîh-i Âl-i Osmân (1481-1512) adlı eserde, Yavuz Sultan 

Selim’in 8 Safer 918’de tahta anısızın geçmesine değinir: 

“el-Kıssa: Sene semeniye ‘aşere ve tis‘â miete Saferinin sekizinci günü (8 Safer 918 

/ 25 Nisan 1512)-ki; Şenbe günü idi-Hüdâvendigâr’dan haber-i bişâret-i saltanat varup Sultân 

Selîm-i Şehr-yâr hemândem serîr-i saltanata cülûs idüp kevn ü mekânun gönlü hafakân-ı 

ıstırâbdan [ıztırâbdan] sâlim olup tefrika-i hâtır ber-taraf ve taht-ı firüz-baht makdem-i 

humâyuniyle müşerref oldı.”175 

Adına Hutbe Okunması 

Bülbül çemende hutbeyi gül adına okur  

Çün câmi‘inde gülşenün olmış menâr serv Revânî, k. 27/6. 

“Gül bahçesi camiinde servi minare olduğu için bülbül, çemende hutbeyi gül adına 

okur.” 

                                                 
173 Bu konuda Celalzâde Mustafa, Selim-nâme adlı eserinin 5. faslından 14. faslına kadar olan kısmını 

Sultan Selim ile Sultan II. Bâyezid ve kardeşleri arasındaki taht mücadelesine ayırmıştır. Bkz. 

Celalzâde Mustafa, Selim-nâme, s. 63-126; Ayrıca bkz. İdrîs-i Bitlîsî, Heşt Behişt Hâtime Metin-

İnceleme-Çeviri, s. 131-160. 
174 Kınalızâde, Tezkiretü’ş-Şu‘arâ, s. 67. 
175 Anonim, Tevârîh-i Âl-i Osmân (1481-1512), s. 279. 



61 

 

Beyitte Sultan’ın adına hutbe okunduğu ifade edilmektedir.  Sultan Selim’in 

ağzından Celalzâde Mustafa tarafından aktarılan aşağıdaki sözler, hutbenin padişah 

adına okunduğunun güzel bir örneğidir: 

“…Şeb u rûz Allâhu te‘âlâya şükür ve senâlar iderim ki Hak subhânehu ve te‘âlâ 

bana ihsân u lutuflar eyledi ki Mekke’de ve Medîne’de ‘îdlerde ve Cum‘a günlerinde 

hutbelerde benim ismim yâd olunur. Bu sa‘âdeti bütün dünya pâdişahlığına virmezem.”176 

Saltanat kanunu gereği fethedilen bir yerde hutbe, padişah adına okutulur. 

Bunun bir örneğini Yavuz Sultan Selim’in Tebriz’i fethinde görürüz:  

 “Fakir, evvela büyük câmi‘i mescidine indi. Bütün şehir ile beraber edîb ve hatipleri 

huzuruna getirdi. Sünnet usûlü hutbe ve vaaz edildiği üzere padişahın lakaplarını yazdı.”177 

 İdris-i Bitlisî’nin Diyarbakır’ın Fethi ve Çemişgezek Harbi faslında bazı 

bölgelerin Osmanlı’ya biatını anlatır ve padişah adına okunan hutbeye değinir: 

“Bütün Kürdistan hâkim ve melikleri cân u gönülden anlaşmalarını yenilediler. Bu 

fakîrin davetiyle sultâna biat ettiler. İslam sultânlarına tam bir dostluk gösterdiler. 

Samimiyetle inançsız Kızılbaş inancından ayrıldılar. Kürdistan memleketinin sol tarafına bir 

aylık mesafede bulunup Kızılbaş mezhebinden olan diğer bir kavim o bâtıl mezhebi 

bıraktılar. Hatipler ve edîbler camii ve mescitlerde padişahın adını okudular.”178 

Âdil  

 Gerek ümmetin, gerekse yeryüzünün işleri, Sultan I. Selim’in adaleti 

sayesinde düzene girmiştir. Yeryüzü emniyeti de adaleti sayesinde yerini buldu. 

Herkes adaletini umduğu için de adalet padişahtan istemektedir.  

‘Adlünledür umûr-ı ümem cümle muntazam  

Lutfunladur esâs-ı kerem şimdi pâydâr  Revânî, k. 4/41. 

“Ümmetin bütün işleri adaletin ile düzene girmiştir; cömertlik kaynağının şimdi 

devam ediyor olması lütfunladır.” 

                                                 
176 Celâlzâde Mustafa, Selîm-nâme, s. 44. 
177 İdris-i Bitlisî, Selîm-nâme, s. 80.  
178 İdris-i Bitlisî, a.g.e., s. 90; Kürdistan ileri gelenlerinin Sultan Selim’e itaat etmeleri hakkında ayrıca 

bkz. Celalzâde Mustafa, Selim-nâme, s. 169.  



62 

 

‘Adlün uma gelmese ey serv-i bâg-ı saltanat  

Başına od yakmaz idi nergis-i ra‘nâ yine  Revânî, k. 30/21. 

“Ey saltanat bağının servisi, güzel nergis adaletini umarak gelmese başında yine 

ateş yakmazdı.” 

 Beyitlerde Sultan I. Selim’in adaletiyle işlerin düzene girmesine ve insanların 

adalet umarak padişaha gelmesine işaret edilir. Padişah, gerek kendi topraklarında 

gerekse fethettiği yerlerdeki topraklarda tavizsiz bir adalete sahiptir. Örnek olarak 

Tebriz’in fethi öncesi herhangi bir taşkınlık yapılmayacağına, insanlara zarar 

verilmeyeceğine ve hilafet merkezi İstanbul nasılsa Tebriz’e de öyle muamele 

edileceğine dair ahitlerde bulunur ve bunları yerine getirir: 

“Selîm oraya varınca, orduyu güçsüzlere ve evlere dokunmaktan alıkoydu. Kızılbaş 

ordusundan başkasına saldırılmasına müsaade etmedi. Eğer Tebriz’in fethi nasip olursa o 

şehir ve havalisini bazı âlimlerin fetvaları ve Selçukluların bütün Kızılbaş memleketlerinde 

yaptıkları gibi kaçırma, esir olma ve katliamdan beri tutup o yerde sâkin olan hiçbir canlıya 

zarar vermemeyi ‘ahdetmişlerdi. “Ahitlerinde mesuldürler.” ayetine uyarak Tebriz’in 

korunmasını emretti. Evvela devlet erkânı ve muzaffer ordu arasında şu kayda değer sözleri 

söylediler: Hilâfet merkezi İstanbul ile Başşehir Tebriz arasında hiçbir fark yoktur. (I3a) Kim 

oranın sakinleri ve ağır süvarisine hücum ederse hemen gereken ceza verilecektir. Çünkü 

orası için ‘ahdim vardır. Bazı tehdit ve şiddetli ifadelerden sonra vezîri Ahmed Pâşâ veled-i 

Tokakin ile malî vezîri Piri Pâşâ’yı 400 namlı yeniçeri ile birlikte padişahın gelmesine daha 

çok teveccüh göstermeleri için Tebriz’in himayesine ta‘yin etti.”179  

Revânî’nin yukarıda geçen, k. 30/21. no’lu beytinde, Eski Türk Edebiyatında 

en çok bilenenlerden biri olan “başta hasır yakmak” mazmununu çağrıştıracak 

şekilde “başında ateş yakmak” ifadesi kullanılmaktadır. Mazmunun ifade ettiği olayı 

birebir karşılamasa da Sultan III. Murad zamanında meydana gelen bir huzursuzluğu 

şikâyet için bölge halkı “bereme” ile padişahın yoluna çıkar. “Bereme” “berem” 

olarak, “Üzüm çubuklarının altına konulan çatal ağaç, hereke; asma ve kabak 

çardağı” anlamına gelmektedir. Bu usulle Galata Kadılığında meydana gelen 

                                                 
179 İdris-i Bitlisî, Selîm-nâme, s. 80; s. 81; Anonim, Tevârîh-i Âl-i Osmân (1481-1512), s. 193; 

Çerkesler Kâtibi Yusuf, Selîm-nâme, s. 72-73; İbni Zünbül, Vâkı‘ât-ı Sultân Selîm, s. 91. 



63 

 

şikayetler neticesinde, Abdülkerîm-zâde Kadı Abdullah Efendi’nin yerine 

Muhyiddin Efendi getirilmiştir: 

“Ve bu sene 999 Cumâdelûlâsının yigirmi beşinci güni seherden nevrûz-ı hümâyûn 

olup nokta-i i‘tidâl burc-ı hamele tahvîl eyledi. Pâdişâh-ı zemîn ü zemân halîfe-i emn ü emân 

-hullidet hilâfetühû- hazretleri tefrîh-i tab‘ ve teçhîz-i hâtır içün leb-i deryâda olan Sultân 

Bâyezîd Han Kasrı’na çıkduklarında Mahrûsa-i (134b) Galata halkı bereme ile gelüp 

feryâdlar idüp Abdülkerîm-zâde Kadı Abdullah Efendi’den ruk‘alar sunup şikâyetler 

eyledüklerinde ma‘zûl olmak buyuruldı ve yerine Semâniye Medresesi’nden Râzıye Hâtun 

dâmâdı Mevlânâ Muhyiddîn Kadı buyuruldı.”180 

Padişahlık ve Şöhret Sınırları; İslamî Hassasiyeti 

 Bu başlık altındaki beyitlerde Sultan’ın dünyanın her yanına hükmettiği ifade 

edilmiştir. Bu mana, “rub‘-ı meskûn” gibi genelleme yapan bir tabirle ya da 

memleket isimleri verilerek ifade edilmiştir. Ayrıca sınırları altındaki yerleri İslamî 

esaslara göre yönettiği, Allah’ın gölgesi olduğu belirtilmiştir. 

Pâdişâh-ı rub‘-ı meskûn Hazret-i  Sultân Selîm  

K’işiginde bende olmış Husrev ü Dârâ yine  Revânî, k. 30/19. 

“Eşiğinde Husrev ve Dârâ’nın köle olduğu Padişah Hazret-i  Sultan Selim, dünyanın 

dört bir köşesine hükmetmektedir.” 

 “Rub‘-ı meskûn” bütün dünya anlamına gelmektedir. “Eskiler arzı dört müsavi 

kısma ayırırlardı, Rub‘-ı meskûn ve rub‘-ı ma‘mûr tâbirleri de buradan ileri gelmiştir. Bu 

kısımların her birinde müte‘addit iklimler farz ederler ve bunları ayıran hatları daima istivâ 

hattına muvâzî olarak çizerlerdi.”181 Buradan hareketle padişahın dünya padişahı 

olduğuna işaret edilmektedir. 

 Celalzâde Mustafa, Sultan’ın hakimiyeti altındaki ve şöhretinin ulaştığı 

yerleri anlatırken hem ilgili yerlerin adını zikreder hem de dünya hakimiyetini 

vurgulamak için “rub‘-ı meskûn” ifadesini kullanır: 

                                                 
180 Selânikî Mustafa Efendi, Târih-i Selânikî, c. I, s. 237. 
181 Pakalın, Osmanlı Tarih Deyimleri ve Terimleri Sözlüğü, c.I, s. 514. 



64 

 

 “Memâlik-i Hindüstan u Çîn ve ekâlîm-i Kaşgâr u Semerkand u Maçîn, kâffe-i 

hudûd-ı Fâris ve Horâsân ve Sıfâhan ve ‘âmme-i eknâf-ı Irâk u Âzerbaycan ve Şirvân ve 

Gîlâna şa‘şa‘a-i âfitâb-ı heybet-intisâbları irişüp sahâyif-i rub‘-ı meskûn cerîdelerinde 

isimleri merkûm olan erbâb-ı ‘irfân u hüner ve eshâb-ı ma‘ânî-şinâsân-ı bahr u berr, ‘atebe-i 

‘ulyâlarına irmeğe tâlib ü müştâk idiler.”182 

 Mahremî de Sultan I. Selim için “rub‘-ı meskûn” ifadesini kullanır. Sultan’ın 

varlığı, bütün dünya için emniyettir: 

“Vücûdun rub‘-ı meskûna amândur 

   Sükûn-ı fitne-i âhir zemândur”183  

 

Câmi‘-i mülk-i cihân ya‘nî ki Sultân Selîm  

Sâye-i Hazret-i  Hakk zıll-i Hudâ-yı müte‘âl Revânî, k. 18/8. 

“Dünya mülkünü birleştiren Sultan Selim, Hazret-i Hakk’ın ve Yüce Allah’ın 

gölgesidir (Onun emirlerinin tatbikçidir).” 

 Sultan I. Selim’in Mısır’ı fethederek Memlük hakimiyetine son verir, hilafeti 

Osmanlı uhdesine alır ve bu vesileyle İslam topraklarının birliğini sağlar. Şair, bunu 

dünya mülkünü toplamak olarak ifade eder. Bu beyitte bizim üzerinde durduğumuz 

özelliği Allah’ın gölgesi oluşudur. Bu da Sultan’ın İslam esaslarına göre hareket 

ettiğini ve dinî hassasiyetlere sahip olduğunu gösterir. Rum ülkesini İslam esaslarına 

göre yönetmesi bunun ispatlarından biridir: 

“Memleket-i Rûm ki; memâlik-i İslâm arasında icrâ-yı kavânîn-i şer‘-i Nebevî 

şerefiyle cümleden mümtâz u güzîn olup bedende reîs-i a‘zâ menzilesinde vâki‘ olmuş 

idi.”184 

İdris-i Bitlisî’nin Sultan I. Selim üzerinden diğer padişahları da kapsayacak 

bir Osmanlı yorumunu görürüz. Bu yorum bize Osmanlı’nın din hassasiyetini ve 

padişahların da Allah’a itaat konusundaki rikkatlerini göstermektedir. İdris-i Bitlisî, 

                                                 
182 Celâlzâde Mustafa, Selim-nâme, s. 38-39; Çerkesler Kâtibi Yusuf, Selîm-nâme, s. 91. 
183 Mahremî, Şeh-nâme, s. 269.  
184 Anonim, Tevârîh-i Âl-i Osmân (1481-1512), s. 165; s. 185. İbni Zünbül, Vâkı‘ât-ı Sultân Selîm, 

s. 54. 



65 

 

doğu bölgesindeki insanların çeşitliliğinden bahseder ve ardından onları bira araya 

getirecek olan şeyin Allah’a itaatten geçtiğini ve bunun da Osmanlı padişahlarında 

olduğunu belirtir: 

“…Çünkü Kürt beldelerinde tâife, kavim ve aşiretlerin melikleri çeşitlidir. Ortak 

tevhid kelimesi ümmet olma müsâmahası olmaksızın ortak bir iş yapmaları mümkün 

değildir. Şimdi sultâna itaat etmek Allah ve Resûlü’nün sözüne uymaktan gelir. Allah’a 

şükür itaat yolundadırlar.185 ... Osmanlı sultânları, âkıbeti olmayan Çerkez zalimleri gibi 

değildir. Aksine şeriatı yükseltip Peygamberimizin sünnetini ihya etmek hırsında idiler. Bu 

şekilde padişahımızın bütün himmeti günden güne ecdâdı âdeti üzerine şeriatı takviye ve din 

işlerinin yürütülmesi arttırılmasıdır. Öyle itina gösteriyoruz ki bunu gerçekleştirmekten bir 

an bile geri kalmıyoruz. Cenab-ı Allah’ın emaneti olan halkın emirlerine uyma hususunda 

hiçbir kimse asla şeriatın zıddına mazlumluk halkasını kınaması lazımdır. Eğer Allah 

muhafaza etsin birisi bu şekilde hareket ederse padişahımıza bu husus ulaşır. O zalimin o 

kötü fikrinin cezası ne ise hemen verilir. Sizin güzelce boyun eğip güzel vazife yapmanız şu 

şekilde olur: Bahsedilenlere uymak ve zulme meyil etmekten kaçınmak, şeriatın emirlerine 

ve padişahımızın hükümlerine uymaktır. Böylece dünyada kötü cereyanlardan mahfuz ve 

ahrette kul hakkı ve azaptan kurtularak iyi bir nam bırakılır. Böylece âlem, zengin ve fakirin 

durumu bir düzene girer.”186 

 

Elden komadı câmını ‘ıyş eyleyüp müdâm  

Kodı cihanda Cem gibi nâm ü nişân gül Revânî, k. 16/6. 

“Gül, devamlı içip elinden kadehi bırakmakayarak dünyada Cem gibi şan şöhret 

bıraktı.” 

 Sultan I. Selim, kendi topraklarında ve mücadele ettiği imparatorluklarda 

yiğitliği ve cesaretiyle bilinmektedir: 

“Şehriyâr-ı sâhib-kırân şark ve garb ve çâp kisvâr-ı meydân darb ve harb Sultân-ı 

Selâtîn-i Cihân Fahr-i Âl-i Osmân Hazret-i Sultân Selîm Hân “edâme’llâhü eyyâme 

saltanatihî ilâ inkırâzı’z-zamân” Çünki vüfûr-i cür’et ve yegânelikle ve mezîd-i şecâ‘at u 

merdânelikle Rûmiline geçüp âsâr-ı ‘adâlet ve siyâseti derece-i nısfu’n-nehârda envâr-ı âf-

                                                 
185 İdris-i Bitlisî, Selîm-nâme, s. 90.  
186 İdris-i Bitlisî, a.g.e, s. 113-114. 



66 

 

tâb-ı felek-medâr gibi mecmû‘-i âfâkî tutup sıyt u sadâyı nâm ü nişânı ‘âleme tolmuşdı. 

Du‘â-i devâm-ı saltanatın zemîn u zamân vird-i zebân idinüp gülbank-i devletî evc-i feleke 

çıkmışdı. Hısâle-i hamîde ve siyer-i pesendîde ile makbûl-i halk-i ‘âlem olup sez-âvâr-ı tâc ü 

taht ekâlim-i ‘izz ü baht idügi cihânda müsellem olmuşdı.”187  

Sultan I. Selim henüz şehzâde iken cesareti, gözü karalığı ve sapkınlara göz 

açtırmaması özellikleriyle adı öne çıkar. Gürcistan üzerine yaptığı seferler ve elde 

ettiği başarılar başka düşmanlar da bilmekte ve korku içine düşmektedirler: 

“Andan ol ceyş-i ‘azîm birle kasd-ı Gürcistân itdügün haber alup sarp yerlere mâl ü 

iyallerin koyup ve ‘askeri kıtâle durdu. Veli seyl-i ‘asâkir-i İslâmı cibâl ve hâr-ı hâşâk-ı küfr 

redd idemeyüp muharipleri sanup meâbirleri tehî kalmagın asker-i İslâm vilayete girüp 

hisârların harâb ve diyârların yebâb itdiler. … el-Kıssa, bu nizam üzere Gürcistân diyârına üç 

defa varup ol diyârı zebûn ve kûh-ı hâmunun ve mekânın merzbûm etdi.(19) Bu ahbar Rûm 

küffârına vardıkda şehzâdenin kadr ve ‘azâmet -i himmetin mizâna urup ondan dahî ne zuhûr 

edecegin fark itdiler.”188 

Âlim ve Sanatkârları Himayesi 

 Burada yer verdiğimiz beyitlerde, Padişah’ın kapısının faziletli ve bilgin 

insanların sığınma yeri olduğuna, Padişah’a hizmet edenlerin güzel hallere layık 

olduğuna ve asitanına bağlananların kıymetlerinin artacağına değinilmiştir. 

Ashâb-ı fazla zât-ı şerîfün durur me‘âl  

Erbâb-ı dânişe işigün merci‘ ü me‘âd Revânî, k. 1/33. 

“Zât-ı şerifin, fazilet ehline yüce bir makam; eşiğin ise bilginlere bir dönüş (sığınma) 

yeridir.” 

Pâdişâhum güzelüm devlet-i hüsnünde bugün  

Lâyık oldur kim ola benden olanlar hoş-hâl  Revânî, k. 18/28. 

“Ey padişahım! Güzelliğinin devletinde bugün hizmetkârın olanlar hoş hale layık 

olurlar (değerli görülürler).”  

                                                 
187 İshak b. İbrahim, Selîm-nâme, s. 53. Ayrıca bkz. Kınalızâde, Tezkiretü’ş-Şu‘arâ, s. 71; Anonim, 

Tevârîh-i Âl-i Osmân (1481-1512), s. 161-162. 
188 Çerkesler Kâtibi Yusuf, Selîm-nâme, s.24; Sucûdî, Selîm-nâme, Haz. İbrahim Hakkı Çuhadar, 

Erciyes Üniversitesi, SBE, Yüksek Lisans Tezi, Kayseri, 1988, s. 40. 



67 

 

Kadr ile başı göklere irişe gün gibi  

Her kim ki âsitânuna eylerse intisâb  Revânî, k. 1/5. 

“Eşiğine bağlanan kimsenin şerefle başı güneş gibi göklere erişir.” 

 Sultan I. Selim, idaresi altında yaşayan âlim ve sanatkâr insanları korumuş ve 

onlarla ilgilenmiştir. Kabiliyetli insanların yetişmesinde destek olmuş, onlara 

kabiliyetleri nisbetince caizeler vermiştir: 

“Fusahâ-yı ‘Arab cenâbına kasîdeler virdiler ve bulegâ-yı ‘Acem rikâbına cerîdeler 

virdiler. Kavâbil-i Rûm’a dahî gayret gelüp ‘Arab şâtırlarınun revişin gördiler. ‘Acem 

şâ‘irlerinün verzişin gördiler, kendüler dahî kâbiliyetleri hasebi ile mezâyâ arturdılar. Şi‘r bir 

tabaka dahî terakkî itdi. Pâdşâh dahî ehl-i ‘irfân ve mürebbî-i zarifân idi, kâmillere 

murâdlarınca ve kâbillere isti‘dâdlarınca envâ‘-ı bahşîş u bahşâyiş ile ve bâb-ı lutf u 

ihsânından küşâyiş ile telakkî itdi.”189 

Sultan I. Selim’in  fethedilen yerlerdeki sanatkârları da Anadolu topraklarına 

getirtmiştir. İstanbul’a getirdiği âlim ve sanatkârın sayısının 3.000 civarında olduğu 

ifâde edilmektedir:190 

“…Pâdişâh-ı ‘asr çıkup fukarâ-yı şehr ve mesâkin-i dehre şükru’llah çok sadaka 

verdi. Andan Sultân Yakub’un Heş Bihişt nâm ‘imâretine varup hâsılı şehr-i Tebriz’i garip 

yerleri heme temâşâ idüp ve diyâr-ı Âzerbaycân halkına nidâ-yı emniyet fermenin etdi. Pes 

çarşu pazar dökülü bedâyî’le memlû olup ehl-i harf ve erbâb-ı bahâr bey‘-i şerâ-ı kesb kâre 

başladı. Velî ol diyâr garîbu’l-âsarda ne denlü sahip genç vefâr-ı mün’im, sûfî, tüccâr, zevi’l-

kemâl ehl-i san‘at üstâz var ise evlâd ü ‘ıyâl mâl ü menâlleriyle İstanbul’a sürülmeleri emr 

olunup dokuz günde tedâriklerin gördiler. ”191  

Sultan I. Selim’in âlim, sanatkâr ve faziletli insanları koruması, himayesine 

alması örneklerinden biri de Tebriz fethi sonrası gerçekleşir. Tebriz’den 2000’e 

yakın hâne, ileri gelen, halk, faziletli ve hünerli insanlar seçmiştir: 

                                                 
189 Âşık Çelebi, Meşâirü’ş-Şu‘arâ, c. 1, s. 198; Ayrıca bkz. İdrîs-i Bitlîsî, Heşt Behişt Hâtime 

Metin-İnceleme-Çeviri, s. 122-123. 
190 Abdullah Abacı, Farsça Selîm-nâmeler, Ankara Üniversitesi, SBE, Doktora Tezi, Ankara 1974, s. 

11. 
191 Çerkesler Kâtibi Yusuf, Selîm-nâme, s. 65.  



68 

 

“[14a] Başşehir Tebriz’den asker eşliğinde çocukları ile beraber hilafet merkezi 

İstanbul’a gitmeleri için Tebriz’den 2000’e yakın hâne, ileri gelen, halk, faziletli ve hünerli 

insanlar seçti. Sefer hazırlıklarından bilhassa eşya ve yüklerin nakledilmesi için at, katır ve 

develerin hepsinin hazırlanmasını emretti.”192 

Padişaha Hediye Verilmesi 

Altunlı çok kumâş çeküben pîşkeş sana  

Kıldı önünde vârını hep dermiyân gül Revânî, k. 16/14. 

“Gül, çokça altınlı kumaş hediye ederek bütün varını ortaya döktü.” 

Revânî, gül benzetmesiyle padişaha hediye verilmesine işaret eder. Hediye 

sebeplerinden biri de fethedilen yerilerin melik ve krallarının padişahın varlığını 

hediye ile kabule gelmeleridir. Bunun bir örneğini Mısır’ın fethinde görürüz. 

“Günlerce hizmetçi ay yüzlü Gılman ve Gaza söyleyen çalgıcılar ortaya çıkıp (32a) 

padişahın ülkeler fethi vs. ile alakalı efkarını dağıtıyorlardı. Bu esnada diyâr serdar ve 

reisleri Arap atları bol kumaşlar birçok para Habeş kalelerinden meydana gelen layık 

hediyelerle birer birer ve gurup gurup gelip padişahın elini öpme şerefine nail oldular.”193 

Bu konuya örnek teşkil etmesi açısından Sultan I. Süleyman ile ilgili bir olayı 

aşağıya alıntılıyoruz. Sultan I. Süleyman’ın Fransa kralının annesinin yardım 

istemesiyle çıktığı Macaristan seferi sonrası kazanmış olduğu zaferlerin akabinde 

kendisine muhtelif krallardan ve beylerden hediyeler takdim edilmiş ve padişaha bu 

şekilde bağlılıkları bildirilmiştir: 

“Kendileri devlet ile cânib-i şarkda iken taraf-ı garbda dahî böyle himmetleri ve 

bugüne savlet ü heybetleri zuhûrından etrâf u eknâfda olan düşmene havf u haşyet ve kalb-i 

bî-intibâhlarına hayret ve dehşet düşüp evreng-nişînân-ı Fireng-i pür-nîrengden Venedik ve 

harâc-güzârlık ile ibtihâc iden Dubrovnik’den ve Çeh ve Alman ve Erdel ve İflak ve Bogdân 

taraflarından pey-der-pey elçiler gelüp tehniyet-i gazâ ve şerâ’it-i ‘ubûdiyyeti edâ kıldılar. 

Ve Peç kıralı olan Ferendüş’den, ki mengûş-ı itâ‘ati der-gûş itmiş idi, yarar ve karîn-i i‘tibâr 

ilçi ile nâmesi gelüp dergâh-ı sultân-ı kâm-kâra sezâ-vâr pîşkeşler çekilüp cânib-i şimâlde 

gûşmâl-i leşker-i deryâ-misâl ile ezyâl-i itâ‘at-i sultân-ı deryâ-nevâle yüz süren Leh kıralı 

                                                 
192 İdris-i Bitlisî, Selîm-nâme, s. 82. 
193 İdris-i Bitlisî, Selîm-nâme, s. 113.  



69 

 

Sencermend’den dahî hedâyâ-yı lâyıka ve tuhaf-ı fâ’ika ile ilçi gelüp her biri tehniyet-i sefer-

i hümâyûn ve mübârek-bâd-ı futûh-ı gûnâgûn idüp pâye-i serîr-i a‘lâya yüz sürdiler. Ve 

hâllerince ri‘âyetler gördiler.”194 

Tercüman Bulundurması 

Çok dil bilür ‘aceb degül ey husrev-i zamân  

Turup kapunda olsa eger tercemân gül  Revânî, k. 16/19. 

“Ey Zamanın Padişahı! Gül, çok dil bildiği için kapında tercüman olursa şaşılmaz.” 

 Burada gül, bir tercüman olarak karşımıza çıkar. Tercüman, hem divanlarda 

hem de muhtelif yer ve zamanlarda bulundurulmaktaydı. Bu yerlerden biri de divan-ı 

hümayun toplantılarıdır: 

“Dîvân-ı hümâyûnda müzâkere esnasında Türkçe bilmeyen bir yabancının davasını 

anlatmak için bir tercümanın bulunması kanundu; bundan başka dîvân tercemanı ecnebi 

devlet sefirlerinin sadr-ı âzamla ve padişahla görüşmelerine vasıta olup nâmeleri de terceme 

eylerlerdi. Tecümanlar divânda muayyen yerlerinde ayakta dururlar ve hizmete intizar 

ederlerdi.”195 

Bu genel uygulamanın bir örneğine III. Mehmed’de rastlamaktayız. Eğri 

Kalesi’nin fethinde muhasaranın yirminci gününde kaleden biri çıkıp aman 

dilediklerini ve kaleyi teslim etmek istediklerini söyler ancak anlayan olmaz, aradaki 

anlaşmazlığı tercüman giderir ve ne söylediğini padişaha arz eder:  

 “…‘asker-i İslâm-ı dîn mücâhidlerinin kasd u ikdâmların müşâhide edecek âkıbet-i 

darbı hisârı feth ideceklerin yakın bildikden sonrada filhal nâgehân burç üzerine bir kâfir 

çıkup el âmân sadası birle feryâd ider. Âmma kimse ma‘lûm itmen ki ne söyler. Tercüman 

hazır olup cevap verdigi Kal‘a beyleri âmân deyüp hisârı Padişâh’a (30a) teslim itmek 

isterler.”196 

Padişah Meclisi 

                                                 
194 Hoca Mehmed Efendi, İbtihâcü’t-Tevârîh, Haz. Ahmet Akgün, İstanbul Üniversitesi, SBE, 

Doktora Tezi, İstanbul, 1995, s. 283.  
195 Uzunçarşılı, Osmanlı Devleti Merkez ve Bahriye Teşkilâtı, s. 71. 
196 Dâ‘î-i Fakir, Tarih-i Engürüs ve Feth-i Eğri [Tahkîkli Neşir], Haz. Nida Millik Akdoğan, Afyon 

Kocatepe Üniversitesi, SBE, Yüksek Lisans Tezi, Afyonkarahisar, 2005, s. 45.  



70 

 

Aşağıdaki beyitlerde Sultan I. Selim’in meclisinden ikram, saçı, musiki, 

buhurdan gibi bazı örnek unsurlar verilmiştir. 

Mecmû‘a-ı zamânede bu şi‘ri yazmaga  

Bezmünde düzdi mıstarı kânûn ile rebâb Revânî, k. 1/35. 

“Kanun ile rebab zamane mecmuasında bu şiiri yazmak için cetveli meclisinde 

dizdi.” 

Bezmün içinde kamer defdür ana pullar nücûm  

Çengi olmış meclisünde zühre-i zehrâ’ yine  Revânî, k. 30/23. 

“Meclisinin içinde ay tef, yıldızlar ise ona puldur. Parlak yüzlü Zühre meclisinde 

yine çengi (rakkase) olmuştur.” 

Bezmine varanun başına sîm ü zer saçar  

Devründe buldı var ise genc-i nihân gül Revânî, k. 16/16. 

“Eğer bir gizli hazine varsa gül onu devrinde buldu; (çünkü padişah), meclisine 

gelenin başına altın ve gümüş saçar.” 

Beyitlerde Sultan I. Selim’in meclisinden ikram, saçı, musiki gibi bazı örnek unsurlar 

verilmiştir. Beyitlerde ifade edilen unsurlara bakıldığında padişahın özel davetiyle 

katılımın sağlandığı ve padişahın da bizzat katıldığı meclise ait olduğu anlaşılır. 

Meclisle alakalı edindiğimiz aşağıdaki bilgiler bir yandan meclisin özelliklerini 

açıklarken bir yandan da şiirde geçen unsurları desteklemektedir. Bu konuda bkz. s. 

38-41. 

1.2.3. Dönemindeki Olaylar  

Bu başlık altında yer verdiğimiz beyitlerde, Padişah’ın savaşlarını, fetihlerini, 

fitneye karşı verdiği mücadeleleri ve bu hadiseler esnasında, savaş meydanlarının 

veya fethedilen şehirlerin harabeye dönmesi gibi bazı olaylar anlatılır. 

Bir Yılda Dört Fetih: Mekke, Medine, Mısır ve Şam 

Mekke Medîne Mısr ile Şâm oldı hep senün  



71 

 

Bir yılda kime oldı müyesser bu çâr feth  Revânî, k. 2/8. 

“Mekke, Medine, Mısır ve Şam hepsi senin oldu. Bir yılda bu dört fetih kime nasip 

oldu?” 

Rûma zamîme oldı diyâr-ı ‘Arab bugün  

Kapunda eksük olmaya leyl ü nehâr feth  Revânî, k. 2/7. 

“Bugün Arap diyarı Rum diyarıyla birleşti. Fetih, gece gündüz kapında eksik 

olmasın.” 

Beyitlerde Mekke, Medine, Mısır ve Şam’ın bir yıl içerisinde fethedildiği 

ifade edilir. Bu, daha önceki padişahlara nasip olmamıştır. Mercidabık Savaşı (1516) 

ve Ridaniye (1517) savaşları ile Mısır ve Şam alınır. Mısır, Ridaniye ile Osmanlıların 

eline geçer:197 

“...Ol eşrârun serdârları olan Gavrî deryâ-yı bî-gûr-ı fenâda nâ-peydâ olup ‘mâ’in 

ma’îni’ hayâtı mısdâk-ı in asbaha ‘mâ’uküm gavren’ oldukda Mısr u Şâm u Haleb ‘âmme-i 

diyâr-ı ‘Arab ve cümle-i muzâfâtı memâlik-i mahrûsaya munzam olup hil‘at-i saltanatları 

tırâz-ı hidmet-i haremeyn-i şerîfeyn ile mutarraz u mu‘allem oldı. Müddet-i saltanat-ı kâhire 

ve zemân-ı şevket-i bâhireleri tokuz yıl olmışdur. Bu denlü müddetde bu kadar fütûhât u 

magâzî buyurdukları medh ü senâlarında kâfî vü vâfîdür.198 

Çerkesler Kâtibi, Şam, Halep, Hama gibi şehirlerinin fethini ve nihayetinde 

Irak Seferi’nin tamamlanışını aşağıdaki netice cümleleriyle ifade eder: 

“el-Kıssa; Sultân Selîm’e Şehr-i Halep teslim oldukda beyler beyiligin Karaca 

Pâşâ’ya, Hama’yı Güzelce Kasım’a, Humus’u İhtimâh ogluna ve Trablus’u İskender 

Pâşâoglu Mustafa Bey’e verdi. … Ve Halep üzerinde yirmi gün ârâm etdükden sonra kalkup 

Şâm-ı cennet mü‘şâm havasın istişmâm etdi. İkdâm etdi. … Sultân Selîm Hân ‘ızz u icIâl 

birle Halep’den kalkup savb-ı Şâm-ı dâru’s-selâm irtihâl idüp günden güne feth-i cedîd ve 

kat‘-ı berîd ede gelüp Şehr-i Dımeşk’a dâhil oldu. ... Ve mülk-i Şâm dahî kabza-i tasarrufa 

ilhak olundukda beylerbeyligin Yahşi Beyoglı Ahmed Pâşâ’ya sıfat-ı beyligin 

                                                 
197 Zikredilen yerlerin fethi hakkında, özellikle tarihsel coğrafyası bakımından bkz. Donald Edgar 

Pitcher, Osmanlı İmparatorluğunun Tarihsel Coğrafyası, Çev. Bahar Tırnakçı, 3. bs., İstanbul, 

YKY, 2007, s. 152-158. 
198 Kınalızâde, Tezkiretü’ş-Şu‘arâ, s. 77. Ayrıca bkz. Rumlu Hasan, Ahsenü’t-Tevârih, s. 203-205. 



72 

 

Mustansıroglu’na, Kudüs şerifi Evrenos Beyoglu’na ve Gazze’yi İsa Beyoglu Mehemmed 

Bey’e verdi. Ve bir hafta ikametden sonra kul tâ’ifesi arasında güft u gû olup çün Şâm meliki 

memâlik-i Osmâniye’ye inzimâm olundu. Irak seferi tamam oldu. (41a)”199  

Rumlu Hasan’ın Ahsenü’t-tevârih’inde anlattığına göre Mısır Sultan’ı Sultan 

Kansu, Haleb’i ele geçirmek niyetindeydi. Haleb’in emiri olan Hayır Bey ise Sultan 

Selim’e elçiler gönderdi, hatta alırsa hizmetine gireceğini belirtti. Nitekim Mısır’ın 

alınması ile birlikte Halep (Şam) de alınmış oldu: 

“Bu yıl, Sultân Kansu (Gevri), gidiş bayrağını Haleb’e doğru dalgalandırdı. Bu 

sırada Haleb’in Emîrü’l-Ümerası Hayır Bey idi ve Sultân Kansu’dan da korkusu yoktu. 

Hayır Bey Sultân Selîm’e elçiler gönderdi ve ‘eğer bu ülkeyi altın işlemeli şemsiyesinin 

mutluluk gölgesi altına alırsa, kullar gibi hizmet kemerini canıma takar, Arasbistan 

Vilâyetinin ele geçirilmesi için çalışırım ve kulağıma kulluk küpesi takar, yaşamımın kalan 

bölümünü bayrağının gölgesinde geçiririm.’ dedi.”200 

Çerkesler Kâtibi’nden alıntı yaptığımız aşağıdaki metne göre Mısır, artık 

tamamen Osmanlı’nın eline geçmiş ve idarî noktalarda Mısır’ın eksi düzeninin 

devamını sağlamışlardır: 

“Sene muharremi gurresinde nâmı hutbeden munkatı‘ olup altı ay saltanat sürdü. 

‘Reca‘nâ ilâ mâ nahnu fihi’ andan mübârek bâd deyü tehîne-i tahta vüzerâ ü ümerâ ve 

beylerbeyiler heme gelüp pây-ı tahta yüz sürdüler. … Andan vilayetlere âdamlar ta‘yîn idüp 

ümerâ-i Çerâkiseden Emir Canıma Behisnaviye kâşifligin ve Ebû Hamza’ya Garbiye’yi 

verdi. Ve Sultân Gûri zamanında olan kudât-i erbe‘ayi huzûruna götürüp kemâkân 

hükümetlerinde îbgâ itdi. Ve cümle devâvin, sicillât-ı evkât ve erzâk müstehaklarına cârî ve 

defter-i Çerâkise ‘amel olunması fermân olundu. Cevâmi‘-ı medâfın, sebil, evkâf, hayrât ve 

emlâk ‘alâ mâhüm aleyhi kalup tebdîl ü tagyîrden begâyet-i tahzir itdirüp vechi meşrûh halka 

i‘lân, nidây-ı emân etrâf ve eknâfa vardıkda re‘âyâ ve beledân dökülü şâdümân olup devâm-ı 

devlet-i Âl-i Osmân’ı seyhâ-ı lisân ve emr-i saltanat anınla şân tutdu. Sahîb-i Beyan 

                                                 
199 Çerkesler Kâtibi Yusuf, Selîm-nâme, s. 104-105; Ayrıca bkz. Nihâdî, Târîh-i Nihâdî -1b-80a-, 

Haz. Hasine Biga, Marmara Üniversitesi, TAE, Yüksek Lisans Tezi, İstanbul 2004, s. 49; Rumlu 

Hasan, Ahsenü’t-Tevârîh, s. 203. 
200 Rumlu Hasan, Ahsenü’t-Tevârîh, s. 196. 



73 

 

Kavlînce: Andan Tatarhan ve oglu Sultân Süleymân’a, Melik-i Engürüs, Frenkistan’a 

fethnâmeleri yazup sît ü satvet-i mehâkat-i Osmânî cihan şâhîleri endâmına lerzan verdi.” 201 

Sultan I. Selim’in fetihle birlikte Mısır’a girişinden sonra Tomanbay tekrar 

mücadele başlatır, bu mücadele sonundaki yenilgisi neticesinde Osmanlı kesin bir 

şekilde 923/1517’de Mısır’ın fethini tamamlar:202 

“Seydi Mehemmed b. Zarif bana şöyle anlattı: “Sultân Selîm H. 5 Muharram 922 

Pazartesi günü Kâhire’ye Bâbü’n-Nasr (Nasr Kapısı)’dan eşi görülmemiş bir kalabalık 

arasında girdi. Kadın, erkek, çoluk çocuk herkes dışarı çıkmıştı. Kalabalıktan adım atacak 

yer yoktu. Sultân’ın önünde 10.000 kadar silâhlı yeniçeri vardı. Süvariler ise sayılamayacak 

kadar çoktu, insanların gürültüsü ve atların kişnemelerinden sanki yer titriyordu.”203 

Fitne ile Mücadelesi 

Fitneyle mücadelesine değinen beyitlerde genelde Safevîlere işaret edilir. 

Safevîlerin çıkardığı fitne ve fesada karşı Sultan Selim’in kılıcı kuvvetli bir settir. 

Ayrıca küfür diyarı Sultan’ın galibiyetlerinden dolayı daima haraptır.  

Fesâd ü fitne Ye’cücine sedd-i âhenîn tîgi  

Anun zât-ı şerîfidür meger İskender-i sânî Revânî, k. 33/7. 

“Kılıcı, fesat ve fitne Ye’cücüne kuvvetli bir set olan padişahın zât-ı şerifi, İkinci 

İskender gibidir.” 

 Revânî, Sultan I. Selim’in fitne ve fesada kılıcıyla set çektiğini ifade eder. 

İdris-i Bitlisî’nin Padişah’ın Doğu bölgesine yönelik seferlerinin altındaki sebepleri 

izah ettiği sözlerinde Revâni’nin işaret ettiği olayları görmekteyiz:  

“Hilafete dayanmaktan asıl maksat uzak ve yakındaki memleketlerin dinsizlik, 

zulüm vs.’den korunması ve dinin takviye edilmesidir. Memleketlerin çeşitli meselelerine 

sultânın himmeti, Âl-i Osman’ın âdeti üzere evvela imamların ve din âlimlerinin fetvaları 

                                                 
201 Çerkesler Kâtibi Yusuf, Selîm-nâme, s. 134-135. Mısır fethi hakkında bkz. Rumlu Hasan, 

Ahsenü’t-Tevârîh, s. 196-199. 
202 İbni Zünbül, Vâkı‘ât-ı Sultân Selîm, s. 17. Tomanbay’ın tekrar mücadele başlatması ve fethin 

tamamen gerçekleşmesi hakkında bkz. Rumlu Hasan, a.g.e., s. 203-205. 
203 İbni Zünbül, Vâkı‘ât-ı Sultân Selîm., s. 154; Ayrıca bkz. Lami Çelebi, Münşeat, Haz. Hüseyin 

Karaman, Afyon Kocatepe Üniversitesi, SBE, Yüksek Lisans Tezi, Afyon 2001. s. 90. 



74 

 

gereği Kızılbaş dinsizleriyle harp ettiler. Bu, kâfirle harp etmekten daha ehemmiyetli idi. O 

fesat bütün İslam memleketlerinde idi.”204 

Celalzâde Mustafa da Sultan Selim’in tahta oturduktan sonra ilkbaharda Doğu 

seferine çıkmasından bahseder. Bu sayede birçok yeri fetheder ve fitneyi def eder. 

Celalzâde’nin 15. fasılda işlediği bu konunun giriş cümlesi bize mesnet teşkil edecek 

ifadeleri verir: 

“Taht-ı sa‘âdet-bahta gelüp evvel-bahârda mübârizân-ı sa’d-fercâm ile sefer-i 

A‘cam’a ‘azîmet-i zafer-encâm idüp Tebrîz ve Âzerbâycân ve Fâris ve Irâk kisrâsı Şâh 

İsmâ‘îl ile buluşup kuvvet-i kâhire-i Hüsrevânî ile şevket ve şehâmetleri şâhlarını kesr idüp 

feth-i ‘azîmden sonra hâk-i Tebrîz ni‘âl-i semend-i gubâr-âmize yüz sürüp havâdîs-i garîbe 

beyânındadur.”205 

Kemal Paşazâde, Sultan Selim’in “Şehzâde-i kişver-penâh Sultân Selîm Şâh 

sipâh-ı cerrârla ılgar itdügini, Erzincan diyârında olan gürûh-ı kûh-şükûh-ı Kızılbaşı târumâr 

itdügini beyan eyler” başlığıyla Sultan Selim’in henüz şehzâde iken Safevîlerle 

giriştiği bir mücadeleyi anlatır. Bu mücadele Tekeli Şah Kulu Baba’nın ordusuyla 

Anadolu topraklarına saldırması sonucunda gerçekleşir. Karagöz Paşa, Tekeli Şah 

Kulu’nun gücü karşısında kaçmak zorunda kalır. Haberi alan II. Bayezid’in 

gönderdiği Hadım Ali Paşa ise çarpışmada şehit olur. Şehzâde Sultan Ahmed, Ali 

Paşa’ya desteğe gelemez.206 Çarpışma sonunda Tekeli Şah Kulu da ölür ve Halîfe 

Baba adında birinin komutanlığında Erzincan’a yönelirler. Bu esnada Şehzâde Selim, 

çarpışmayı haber alır ve Safevî kuvvetlerine saldırmak için yola çıkar. Safevîleri 

Erzincan’da yakalar ve büyük bir yenilgiye uğratır. Rumlu Hasan, aynı olayı Safevî 

ordusunun Erzincan’a yönelişine kadar anlatır:207  

                                                 
204 İdris-i Bitlisî, Selîm-nâme, s. 103; Şah İsmail ile yaptıkları Çaldıran Savaşı da bu mücadeleler 

arasında gösterilebilir. Bu savaş hakkında bkz. Lütfi Paşa, Tevârih-i Âl-i Osman, s. 205-216; Ayrıca 

Anadolu’da ortaya çıkan Celâlî isyanları da beyitte işaret edilen fitne ve fesada örnek olabilir. Bu 

konuda bkz. Celalzâde Mustafa, Selîm-nâme, s. 214-219. 
205 Celalzâde Mustafa, Selîm-nâme, s. 126; s. 126-161. Ayrıca bkz. İbn Kemâl, Tevârîh-i Âl-i 

Osmân VIII. Defter, s. 232. 
206 Nihâdî, Târîh-i Nihâdî, s. 40. 
207 Rumlu Hasan, Ahsenü’t-Tevârîh, s. 154-155. 



75 

 

“Mezkûr hasm-ı meksûr diyâr-ı Âzerbâycân’a irdükden sonra, başın gözin dirdükden 

sonra dârü’l-mülk-i Tebrîz’e girdükden sonra zimâm-ı ihtimâmı Erzincân tarafına döndürdi. 

... Ol diyârun tagı ve taşı Kızılbaşla lâlezâr oldı. Şehzâde-i kişver-penâh Sultân Selîm Şâh 

haberdâr oldı. Peleng-i âteş-ahenîn-i hışm-kîn gibi dürüldi ve büküldi, haşem-i pür hışm ü 

kîni deryâ gibi cûş idüp taşdı döküldi. 

Beyt-i Fârisî 

Peleng-i ân zamân pîçed ez kîn-ı hîş 

Ki nahcîr bî-ned be-bâlîn-i hîş 

Seyl-âb pür-şitâb ve sehâb-ı âteş-tâb gibi hayl-i cerrârla darü’l-mülk-i Tarabuzun’dan çıkup 

şemşîr-i cihân-gîrle bark-vâr geldi ol diyâra girdi. ... Erdeşir-ikdâm şâhzâde-i Behrâm-gulâm 

mihr-i cihângîr gibi hücûm idüp tulu‘ idince tahammül eyleyemeyüp nücûm gibi târümâr 

olup gitdiler. Ol tünd-huyların yolları üzerinde köpri vardı, anı geçe tururken hayl-i seyl-

pûyla ‘adû-yı kine-cûy ardlarından irdi, bugazların dirdi, ördek ve kaz sürüsine şehbâz-ı tîz-

pervâz girür gibi girdi, mevc-i tîg-i mîg-gûnle zavrak-ı vücûdların garka virdi. İrden sebük-

bâr olup kaça bilen kaçdı kurtuldı. Bâkî bed-kirdârlarun kimî ele girüp tutuldı, kimi öldi. 

Şâhzâde-i kâmkâr ol diyârı hâr u hâşâkdan tekrâr pâk idüp gamâm-ı intikâmdan yagan kan 

bârâniyle sahn-i hâki nemnâk idüp sâlim ü gânim döndi gitdi, gelüp makâmında ârâm 

itdi.”208 

Rây-ı cihân-güşân ile ma‘mûr mülk ü dîn  

Küfrün diyârı tîgün ile dâyimâ harâb  Revânî, k. 1/21. 

“Dünyayı fetheden hükmünle memleket ve din mamur iken küfür diyarı kılıcınla 

daima haraptır.” 

 Küfür diyarı ile kast edilen bölgelerden biri de İran bölgesidir. İran, şiirlerde 

sapkınlık ile nitelendiği gibi küfür ile de nitelendirilmiştir. Küfür diyarının daima 

Sultan Selim’in kılıcıyla harap olmasının sebebi sürekli İran hükümdarı tarafından 

sınırların ihlal edilmesi, Anadolu’da fitne çıkarılması gibi sebeplerle İran üzerine 

sefer düzenlenmiş olmasındandır. Sultan Selim’in Safevîlerle mücadelesi 

                                                 
208 İbn Kemâl, Tevarih-i Âl-i Osmân VIII. Defter, s. 259-260.  



76 

 

şehzâdeliğinden itibaren başlar. Trabzon Sancağındayken mücadele ettiği gibi209 

saltanat sonrasında da mücadelesi devam etmiştir.210 Büyük savaşlarından biri M. 

1514/H. 920 tarihinde yapılan Çaldıran Seferi ve zaferidir. Celalzâde Mustafa Çelebi, 

Selim-nâme adlı eserinin 15. faslında, Padişah’ın tahta çıktıktan sonra ilkbaharla 

birlikte çıktığı seferi ve zaferini anlatır: 

“Taht-ı sa‘âdet-bahta gelüp evvel-bahârda mübarizân-ı sa‘d-fercâm ile sefer-i 

A‘cam’a ‘azîmet-i zafer-encâm idüp Tebrîz ve Âzerbaycân ve Fâris ve Irâk kisrâsı Şâh 

İsmâ‘îl ile buluşup kuvvet-i kâhire-i Hüsrevânî ile şevket ve şehâmetleri şâhlarını kesr idüp 

feth-i azîmden sonra hâk-i Tebrîz ni’âl-i semend-i ğubâr-âmize yüzü sürüp havâdis-i garîbe 

beyânındadır.”211 

Kızılbaşların yukarıdaki beyitte küfür ehli olarak nitelendirilmeleri veya daha 

başka beyitlerde sapkın, fesat, nifak ehli olarak nitelendirilmeleri sadece dönemin 

şairleri veya toplum tarafından kabul görmüş bir kanaat değildir. Devletin en üst dinî 

makamı olan şeyhülislamlık makamınca dolayısıyla resmî ve dinî bir kimlikle bu 

görüş kabul görmüştür. Ebussuud Efendi, vermiş olduğu fetvalardan birinde 

Safevîlerin neden küfür ehli olduklarını gerekçesiyle izah etmiştir. Devletin en üst 

dinî makamınca verilen bir fetva aynı zamanda bir devlet görüşüdür. Şiirlerde ve 

kronik eserlerde de aynı söylemin görülmesi devlet ve milletçe aynı inanca sahip 

oluşa işaret etmektedir. Ebussuud Efendi’ye sorulan soruda küfür sebepleri, acaba 

İslam askerine kılıç çektiği için mi yoksa başka bir sebebi mi var şeklinde, özellikle 

sorulmuştur. Ebussuud Efendi cevabında inançları dolayısıyla kâfir olduklarını izah 

etmektedir. Hatta öyle ki onların küfür gerekçelerini saydıktan sonra onların 

                                                 
209 Anonim, Tevârîh-i Âl-i Osmân (1481-1512), s. 160. Şâh İsmail’in 10.000 kişilik kuvvetini 

Erzincan’da bozguna uğratması konusunda bkz. F. M. Emecen, Osmanlı Klasik Çağında Savaş, s. 

57; Feridun Bey, Münşeat, I, 268, 269, 370-373. 
210 I. Selim’in Safevîlerle olan mücadelesi hakkında daha geniş bilgi için bkz. Donald Edgar Pitcher, 

Osmanlı İmparatorluğunun Tarihsel Coğrafyası, Çev: Bahar Tırnakçı, 3. bs., İstanbul, YKY, 2007, 

s. 148-151. Feridun Emecen, Yavuz Sultan Selim, İstanbul, Yitik Hazine Yayınları, 2013. 
211 Celâlzâde Mustafa, Selim-nâme, s. 126; Ayrıca bkz. Kınalızâde, Tezkiretü’ş-Şu‘arâ, s. 73-74,75. 

Aynı savaşın Safevîler lehinde anlatılışıyla alakalı olarak bkz. Rumlu Hasan, Ahsenü’t-Tevârih, s. 

177-184. H. 921 (1516/17) yılında Sultân Selîm’in Kemah Kalesini ele geçirmesi için bkz. Rumlu 

Hasan, a.g.e., s. 189-192; Çerkesler Kâtibi Yusuf, Selîm-nâme, s. 24. 



77 

 

küfürlerinde şüpheye düşenlerin de kâfir olacağını eklemektedir. İlgili sual ve 

cevaplar ise mürtedler konusu altında ele alınmıştır: 

“…Su’al-i âhar: Kıtâlleri helal olduğu takdirce, mahzâ sultân-ı ehl-i İslâm 

hazretlerine bagy ve adâvet üzre olup ‘asker-i İslâm’a kılıç çektigi için mi olur, yâhûd gayri 

sebebi var mı? 

Elcevap: Hem bagîlerdir hem vücûh-i kesîreden kâfirlerdir. ... 

481.Mes’ele: Tâ’ife-i mezbûre Şi‘a’dan olmak da‘va ederler ‘lâ ilahe illâllah’ derler 

iken bu mertebeyi îcâb eden halleri nedir, mufassal ve meşrûh beyan buyrula? 

Elcevap: Şi‘a’dan degil ‘yetmiş üç fırka ki içinde Ehl-i Sünnet fırkasından gayrı 

nârdadır’ deyu Hazret-i  Rasûl (sallallâhu aleyhi ve sellem) tasrîh buyurmuşlardır, bu tâ’ife 

ol yetmiş üç fırkanın hâlis birinden degildir. Her birinden bir mikdâr şer ve fesad alıp 

kendiler hevâlarınca ihtiyâr ettikleri küfr ü bid‘atlere ilhâk edip bir mezheb-i küfr ü delâlet 

ihtirâ‘ eylemişlerdir. Dahî durup gün günden arttırmak üzerindedirler. Şimdiye degin üzerine 

müstemir oldukları kabâyih-i ma‘rûfelerinin mûceb-i şerî‘at-i şerîfe üzerine mufassalan 

hükmü budur ki: Ol zâlimler Kur’ân-ı ‘Azîm’i ve şerî‘at-i şerîfeyi ve dîn-i İslâm’ı istihfâf 

eylemekle ve kütüb-i şer‘iyyeyi tahkîr edip oda yakmak ile ve ‘ulemâ-i dîni ilimleri için 

ihânet edip kırmak ile ve reisleri olan fâcir mel‘ûnu ma‘bûd yerine koyup ana secde 

eylemekle ve dahî hurmet-i nusûs-ı kat‘iyye ile sâbit envâ‘-ı hurûmet-i diniyyeyi istihlâl 

eylemekle ve Hazret-i  Ebî Bekr ile Hazret-i  Ömer’e (radiyallahu anhum) la‘n eylemekle 

kâfir olduklarından sonra Hazret-i ‘Âişe-i sıddîkâ’nın (radiyallahu anhâ) berâati hakkında 

bunca âyât-i ‘azîme nâzile olmuş iken ana itâle-i lisân eylemekle Kur’ân-ı Kerîm’i tekzîb 

edip kâfir olduklarından mâ‘ada Hazret-i Risâlet-penâhın (sallallâhu aleyhi ve sellem) cenâb-

ı azîzlerine şeyn getirdikleri ile sebb-i Nebî eylemiş olup cumhûr-ı ‘ulemâ-i a‘sâr ve emsâr 

icmâ‘ı ile katlleri mübah olup küfürlerinde şek edenler kâfir olurlar.”212 

Sefere Seher Vakti Çıkılması 

Çekdi seher livâ-yı zer-endûdı âfitâb  

Düşdi sitâre leşkeri içine ıztırâb  Revânî, k. 1/1. 

“Güneş, altın yaldızlı sancağı seher vakti çekince yıldız askerinin içine sıkıntı 

düştü.” 

                                                 
212 Düzdağ, Kanunî Devrinde Osmanlı Hayatı, s. 133-135; Safevîlerin küfür ehli oldukları 

konusunda ayrıca bkz. Ebussuud Efendi, Türkçe Mektuplar, Haz. Abdülkadir Dağlar, Ege 

Üniversitesi, SBE, Yüksek Lisans Tezi, İzmir 2001, s. 43-44. 



78 

 

 Sancağın seher vakti çekilmesi, sefere seher vakti çıkılması anlamına 

gelmektedir. Nitekim ordu sefere çıktğı zaman gece dinlenir seherle birlikte yola 

çıkardı. Revanî bu usulden hareketle güneşin çıkışıyla yani ordunun kalkışı ve yola 

koyuluşuyla birlikte yıldız askerlerinin yani düşman askerlerinin içine bir ıztırab 

düştüğünü hayal etmiştir. Askerlerin seher vakti hareket edişleriyle ilgili bir olaya 

Yavuz Sultan Selim’in Mısır Sultanı Sultan Gûri’ye yazdığı ve Şah İsmail’le olan 

savaşını anlattığı mektubunda rastlamaktayız: 

“Azimeti ümit ederek savaşa doğru yürüdük. Gayretimizden yer çalkalandı, hava 

bulutlandı, yağmur yağdı ve seller çalkandı. Azim gösterildi. Gönderilenler ve askerler her 

gün erkenden hareket etti.”213  

Ridaniye meydanında da çarpışma seher vakti başlar: 

“Mısır Sultânı dahî ale’s-seher at arkasına gelüp ümerâ-i fihâmın yanına aldı. Beyi 

Hüsâm hûn-ı Şam ve kimi Sinan-ı se’bân âteş fişân birle likâya muheyyâ oldular. Ancâ kim 

re’yât ve i‘lâm Rûm savb-ı Sultân Selîm’den hücûm idüp yemin ü yesâr nâyere-i harb ve 

iştigâl (44a) ricâl arâyı tutdu.”214 

Bayram Kutlaması 

 Bayram kutlamasıyla ilgili beyitlerde bayrama özel sancak çekilmesi, 

padişahın bayram ihsanları, padişah nevbetinin çalınması, ikramlar, musiki, muhtelif 

eğlenceler, ele kına yakılması gibi uygulamalar üzerinde durulmuştur. 

Başına sancak çeker hûrşîd-i ‘âlem-tâbdan  

Pâdişâh-ı Rûmdan almış meger tugrâyı ‘ıyd  Revânî, k. 3/22. 

“Başına âlemi aydınlatan güneşten sancak çeken bayram, meğer bayram tuğrasını 

Rum Padişahından almış.” 

‘Iydda her bir güzel hınnâlamış sanman elin  

Gösterür Mûsî gibi halka yed-i beyzâyı ‘ıyd  Revânî, k. 3/5. 

                                                 
213 Çerkesler Kâtibi Yusuf, Selîm-nâme, s. 70; Ayrıca bkz. Matrakçı Nasuh, Süleyman-nâme (1a-

95b) Eserin Transkripsiyonu ve Değerlendirilmesi, Haz. Sinan Çukuryurt, Marmara Üniversitesi, 

TAE, Yüksek Lisans Tezi, İstanbul 2003, s. 37. 
214 Çerkesler Kâtibi Yusuf, a.g.e., s. 111.  



79 

 

“Bayramda bütün güzeller ellerini kınalamış sanmayın, bayram Musa gibi halka 

yed-i beyzâ mucizesini gösterir.” 

Pâdişâh-ı heft-kişver Hazret-i Sultân Selîm  

Matbah-ı hônıyıla konukladı dünyâyı ‘ıyd  Revânî, k. 3/8. 

“Yedi iklim padişahı Hazret-i Sultan Selim, bayramda saray mutfağıyla dünyayı 

ağırladı.” 

Hil‘at-ı ihsân ile tonatmış idi ‘âlemi  

Kande bulurdı bu denlü câme-i dîbâyı ‘ıyd  Revânî, k. 3/10. 

“(Padişah), âlemi hilat bağışlayarak donatmış idi, yoksa bayram bu kadar ipek 

kumaşlı elbiseyi nereden bulsun.” 

Nevbet-i şâhî çalar her gün kapunda âsümân  

Yollarun üstinde şâhâ ebrdür sakkâ-yı ‘ıyd  Revânî, k. 3/12. 

“Ey padişah! Gökyüzü her gün kapında padişah davulu çalar, bulut ise yolların 

üstündeki bayram sakasıdır.” 

Nây inler def döginür gayretinden her seher  

Sohbetünde her kaçan kim çalınur şeştâ-yı ‘ıyd Revânî, k. 3/16. 

“Sohbetinde her ne zaman bayram şeştâsı (tanburu) çalınsa, her seher vakti gayrete 

gelip ney inler, def döğünür.” 

Beyitlerde bayrama dair bazı uygulamalara değinilmiştir. Özellikle bayram 

nevbeti, Kur’ân okunması, bayram eğlencesi, bayram ihsanı ve bayram ziyafeti gibi 

olaylar göze çarpar. Teşrifatçı Mehmed Efendi’den alıntıladığımız metinlerde daha 

çok padişahın ve diğer devlet erkanının katılımıyla gerçekleştirilen tören usulü 

karşımıza çıkmaktadır: 

“Bu makâle erkân-ı devlet ‘îd-i şerifinde dest-bûs-ı şehriyârî eyledikleri 

beyânındadır. ‘Îd-i şeriflerde dest-bûs-ı şehriyârî içün dîvân-ı hümâyûn tertîb olundukda şâir 

dîvân-ı hümâyûn tertibi üzre olur. Lâkin sâir divânlarda mevâli-i ‘izâm gelmez. Ve ‘îd-i şerîf 

dîvânlarında nisfu’l-leyllere herkes sarây-ı şehîn-şehîde bulunur. Ve sarây-ı şehriyârîde bir 

mehterhâne ve kösi debdebe-i hâkânî ve velvele-i zemzeme-i cihân-bânî çalınur. Ve bir 



80 

 

nevbet-i hassa müezzinleri savt-ı [67b] nakş ile temcîd kıraat iderler. Ve bâbü’s-sa‘âde 

önünde bir zerrin taht-ı Hüsrevânî ve bir erîke-i şehin-şâhî vaz‘ ve tertîb ve teberdârân-ı 

zülüfli ol hidmete me’mûr oldukları hasebiyle taht-ı hümâyûnun yanında müterakkib 

olurlar.” 215  

Saraydaki bayram hazırlığına değinen Teşrifatçı Mehmed Efendi saraya 

bayramlaşmaya belirli bir usule göre, sırasıyla gelindiğini ifade eder. Bu sıralama, 

bayram davetiyesinde belirtilir. Bu sıralamaya göre alt mevkidekiler  daha erken üst 

makamdakiler ise daha geç saatlerde gelirler:216 

“Ve ‘îd-i şerifinde bûs-ı dâmen-i şehriyârî içün gelmeleri mu‘tâd olân hânzâde 

sultânlar gelürler. Ve mezbûrlara mu‘tâd üzre ta‘yînât virilür. Tafsîl üzre kaydı masraf 

defterinde mastûrdur. Hâsılu’l-kelâm erbâb-ı menâsib ‘umûm üzre gelüp herkes yerlü 

yerlerinde karar eylediklerinden sonra mevcûd bulunan vüzerâ-yı izâm dîvân-ı hümâyûn 

üslûbu üzre gelür. Ve sarâyın içerisi cümle meş‘aleler ile tezyîn olur. Ve ehl-i dîvân 

geldiklerinde meş‘ale hizmetine me’mûr olân bevvâblar meş‘ale ile önlerine düşüp 

getürürler. Ve hânzâde [68a] sultânlar geldikde kapucıbaşı ağaların oturdığı sofada 

otururlar.”217 

Devlet erkânı gelip yerli yerine oturduktan sonra teşrifatçı efendi isimleri 

yazar ve padişahın fermanıyla veziriazama verilir. Ayrıca gelen hanzâde kişiler için 

çeşitli hediyeler takdim olunur. Sonra herkes kendi makamına göre yerleşir: 

“Ve cümle tamâm oldukdan sonra fermân-ı ‘âsafî ile hânzâde sultânların isim ve 

resimleriyle teşrîfâtî efendi tahrîr ve defter eyledikden şonra şevketlü ve kerâmetlü pâdişâh-ı 

‘âlem-penâh hazretlerinin fermânlarıyla ‘izzetlü bâbü’s-sa‘âde ağası taleb ve tahrîr olunân 

telhîs huzûr-ı hümâyûna feristâde olunur. Ve her kaç nefer hânzâde ise her birine biribiri 

üzerine ikişer sevb hil‘at-ı mürûsü’l-behcet-i Hüsrevânî ilbâs ve kudûm-i pâdişâhîye 

müterakkib olurlar. … Ve mevâlî-i ‘izâm İstanbul’da olduğı hâlde eski dîvânhânede ve 

Edirne’de oldığı sûretde hazîne önünde tevakkuf iderler. İbtidâ fazîletlü şeyhü’l-İslâm efendi 

beyâz üst ve yâhûd erkân kürki giyüp ve ‘örfiyle otururlar. Ba‘dehû Rumili 

                                                 
215 Teşrîfâtîzâde Mehmed Efendi, Defter-i Teşrîfât, Haz. Halil Mercan, Ersiyes Üniversitesi, SBE, 

Yüksek Lisans Tezi, Kayseri, 1996, s. 70. 
216 Zeynep Tarım Ertuğ, “On Sekizinci Yüzyıl Osmanlı Sarayı’nda Bayram Törenleri”, Prof. Dr. 

Mübahat S. Kütükoğlu’na Armağan, İstanbul, İstanbul Üniversitesi Yay., 2006, s. 580-581. 
217 Teşrîfâtîzâde Mehmed Efendi, Defter-i Teşrîfât, s. 70. 



81 

 

kadı‘askerliginden ma‘zûl ve Anatolı kadı‘askerliginden ma‘zûl efendiler ve İstanbul 

kadılığından ma‘zûl efendiler ve sâir mevâli-i ‘izâm [69a] efendilerini mahsûs pâye 

makâlesinde birbirlerine tasaddurı beyân olunmuşdur. Ve ‘ale’t-tertîb otururlar.”218  

 Herkes mansıb ve makamınca sıraya girer ve makamlarına mahsus usulle 

padişah ile bayramlaşır. Bayramlaşma bittiği zaman bayram namazına kalkılır ve 

namazdan sonra ziyafet ikram olunur: 

“...Bu cümleden sonra yeniçeri ocağı ve peyk ocağı ve çâvuşbaşı ocağıyla ve 

kapucılar kethüdâsı ocağıyla bûs-dâmen ideceklerinden sonra kimesne kalmayup sa‘âdetlü 

pâdişâh-ı ‘âlem-penâh hazretleri vüzerâ-yı ‘izâmı selâmlayup tebdîl-i câme içün içerüye 

gidüp ba‘dehû bayram namazına câmi‘i şerife giderler. Namazdan sonra bayram ziyâfeti 

içün vüzerâ-yı ‘izâm hazerâtına sımât ile ta‘âm yenilüp ba‘de’tta‘âm herkes mekânlarına 

giderler.”219  

                                                 
218 Teşrîfâtîzâde Mehmed Efendi, a.g.e., s. 70. 
219 Teşrîfâtîzâde Mehmed Efendi, Defter-i Teşrîfât., s. 78; Tarım Ertuğ, “On Sekizinci Yüzyıl 

Osmanlı Sarayı’nda Bayram Törenleri”, s. 573-594; Uzunçarşılı, Osmanlı Devletinin Saray 

Teşkilâtı, s. 201-211.  



82 

 

1.3. I. SÜLEYMAN (1520-1566) 

1.3.1. Kişisel Unsurlar 

Kişisel unsurlar başlığı altında, Sultan Selim’in oğlu, tarikat ehli ve velayet 

sahibi oluşu, sufi kişiliği, dünyaya tokluğu, ibadete düşkünlüğü, gaziliği, şairliği, 

cömertliği, adaleti ve cesareti ile ilgili beyitler yer almaktadır. 

Sultan Selim’in Oğlu 

Bâb-ı Hakdur Câmi‘-i Sultân Süleymân bin Selîm 

Gel hemân dergâh-ı Hakka ara hem derde devâ Yahya Bey, k. 3/16. 

“Selim oğlu Sultan Süleyman’ın Camisi, Hakk’ın kapısıdır. Hemen Hakk’ın 

dergâhına gel, hem de derdine derman ara.” 

Yahya Bey, Sultan I. Süleyman’ın kısa künyesini zikrederek ona övgüde 

bulunur. Celâlzâde Salih, Padişah’ın künyesini şiirdeki gibi zikreder: 

“… es-Sultân ibni’s-sultân, sultânü’-Rum ve’l-‘Arab ve’l-‘Acem, es-Sultânü’l-‘âdil 

Sultân Süleymân Şâh b. Sultân Selîm Şâh b. Sultân Bâyezîd Hân...” 220 

Velayet, İlim, Sadakat, Zühd ve Adalet Sahibi 

Bu kısımda birkaç özelliğini aynı beyitlerde görmekteyiz. Bu beyitleri tekrar 

ederek farklı başlıklar açmak yerine birkaç başlığı birleştirmeyi uygun gördük. 

Bunlar, velayet, ilim, sadakat, zühd ve adalet özellikleridir. 

Süleymân mülküne mâlik velî müstağni-i ‘âlem 

Sa‘âdet Mısrına Yûsuf velî Yûsuf ana sânî  Hayâlî, k. 21/10. 

“Hz. Süleyman’ın mülküne sahip ama gönlü dünyaya karşı tok; mutluluk Mısır’ına 

Hz. Yusuf ama Hz. Yusuf ona yardımcıdır.”  

‘Adl ü dâd-ı ‘Ömer ü sıdk u safâ-yı Sıddîk  

‘İlm ü ‘irfân-ı ‘Alî hilm ü hayâ-yı ‘Osmân   Bâkî, k. 2/27. 

                                                 
220 Celalzâde Salih, Târîh-i Sultân Süleymân, s. 91. 



83 

 

“Hz. Ömer’in doğruluğu ve adaleti, Hz. Ebubekir Sıddîk’in saflığı ve sadakati; Hz. 

Ali’nin ilim ve irfanı ve Hz. Osman’ın yumuşaklığına ve hayâsı(na sahiptir).” 

Tarîkat ehlidir sâhib-velâyet tûg-ı Sultânî 

Hidâyet yolların göstermege gönderdi Hak anı Hayâlî, k. 21/1. 

“Saltanat tuğu, velayet sahibi, tarikat ehlidir. Hak Teâlâ, onu hidayet yollarını 

göstersin diye gönderdi.” 

Sultan I. Süleyman, Hz. Yusuf’un Mısır’ın mutluluk kaynağı olması gibi 

dünyanın mutluluk kaynağıdır; dünyaya sahip ama gönlü, dünyaya karşı toktur. 

Ahlakı yüce, âbid, zühd ve tarikat ehlidir ve velayet sahibidir. Ahlakının yüceliği Hz. 

Ebubekir ve Hz. Osman’a kıyasla ifade edilmiştir: 

“…hısâl-i hamsün medhinde müttefiklerdir ki ‘ilm ve istignâ ve emânet ve ihsân ve 

şecâ‘atdür. … Bi-hamdi’llâh ol hısâl-i hamsün her biri gûyâ ki sân-ı şerîfinde nâzil olup 

cibillet-i hûs-nihâdınun hâssa-i lâzimesi bulundu.”221 

Sultan I. Süleyman, bir acizin emanetini Kaf Dağı’nı yüklenmeye eşdeğer 

görür ve dünyaya karşı müstağni durur: 

“Evvelâ merâtib-i ‘ulûm-ı hakâ’ikşinâsî ‘Andolsun! Biz Dâvûd’a ve Süleymân’a 

‘ilim verdik.’ ma‘âricine urûc eylemegin râ’y-i âlem-ârâları girih-küşâyı ma‘âkıd-ı umûr 

olup âyine-i zamîr-i münîrleri çehre-nümâ-yı masâlih-i cumhûr olmagla ‘Hamd, bizi mü’min 

kullarının bir çoğundan üstün kılan Allah’a mahsustur.’ senâsıyla şâkir oldılar. Ve kemâl-i 

istignâile bir simurg-ı kâf-ı cihân oldı ki beyninde saltanat-ı dünyânun per-i megesçe i‘tibârı 

olmayup bir Süleymân-ı zamân kopdu ki önünde umûr-ı hılâfetün bir mûrca mıkdârı olmadı 

ve emânet-i pâdişâhâneleri şol mesâbede oldı ki bir zerre-i nâçîzün hıfz ü sıyâneti nezd-i 

zimmet-i âlî-himmet-i şâhânelerinde haml-i kûh-ı kâf [8b] ve Cebel-i Albürz’e mu‘âdil 

olmagın...”222 

İlim Sahibi 

Sen Süleymâna sa‘âdet hâtem ü nusret nigîn 

Sana keşf oldı ‘ulûm-ı evvelîn ü âhirîn  Aşkî, k. 45-II/2. 

                                                 
221 Celalzâde Salih, Târîh-i Sultân Süleymân, s. 95, 96. 
222 Celalzâde Salih, a.g.e., s. 96. 



84 

 

“Sen Süleyman’a saadet yüzük, zafer ise yüzük kaşıdır. Eskilerin ve yenilerin ilimleri 

sana keşfolunmuştur.” 

Ne yana buyursa revâdur getürmek  

Devâtın Aristû silâhın Sikender  Bâkî, k. 3/13. 

“Hangi yana emretsen, emri yerine getirmek gerekir, (çünkü) kalemin Aristo, silahın 

ise İskender’dir.” 

Beyitlerde, Sultan I. Süleyman’ın Hz. Ali’nin ve Aristo’nun ilmine sahip 

oluşu vurgulanır. Âşık Çelebi de Sultan’ın aklını ve ilmini övmektedir. Öyle ki bu 

tarafını diğer padişahlardan ayırt edici bir vasıf olarak öne çıkarır: 

“Ba‘dehu Sultân Süleymân Hân ki sultân-ı ‘âşirdür ve bi-hasebi’r-rütbe ‘akl-ı 

‘âşirdür ve ‘ukûl-ı tis‘aden her vech ile fâ‘ik ü râcih ve nâfi‘ oldugı ve bunu vücûdına anlar 

‘illet oldugı cihetden bunun âsâr-ı marziyye ve etvâr-ı zekiyyesinden anlarun ervâhına füyûz 

u fütûh bahş olmagla bu müfîz ve anlar müstefîz oldugı sebebden anlar bundan kâsırdur.”223 

Cesaret Sahibi 

Sen ş’ol Selîm-hulk u Süleymân-‘ahdsün 

K’oldı nigîn ü tîgunıla mûr u mâr feth Aşkî, k. 19/13. 

“Sen mührün ve kılıcınla karıncadan yılana kadar bütün canlıların emrine verildiği 

Selim yaratılışlı ve Süleyman sözlüsün.” 

 Beyitte Sultan I. Süleyman’ın cesareti, ihtişamı sayesinde yeryüzünde 

yaşayan herkesin Sultan’a amade olduğu ön plana çıkar. Celâlzâde Salih, Sultan, 

şecaat, ilim, istiğna, emanet ve ihsan ile birlikte anılır: 

 “… hısâl-i hamsün medhinde müttefiklerdir ki ‘ilm ve istignâ ve emânet ve ihsân ve 

şecâ‘atdür. … Bi-hamdi’llâh ol hısâl-i hamsün her biri gûyâ ki sân-ı şerîfinde nâzil olup 

cibillet-i hûs-nihâdınun hâssa-i lâzimesi bulundu.”224 

                                                 
223 Âşık Çelebi, Meşâirü’ş-şu‘âra, c. 1, s. 201. 
224 Celalzâde Salih, Târîh-i Sultân Süleymân, s. 95- 96.  



85 

 

Celalzâde Salih, Sultan’ın cesaretini Rüstem ve Zâl ile kıyaslayarak över. 

Sultan, öyle bir avcı kuş olmuştur ki himmet kanatlarını hangi yöne açarsa açsın 

avını ayağında bulur: 

“Ve şecâ‘at ve mehâbetleri bir mertebeye irişti ki eger Rüstem ü Zâl darb ü harb ve 

ceng ü cidâlin görseler aslâ ma‘reke vü destân ve tîg u sinân kıssalarından dem urmazlar idi. 

Bir sîr-i dilîr kopdu ki tantana-i salâbetle her ne neysitâna kadem bassa şibl ü şîrân şikâr idüp 

anı cihân-gîr olur. [9a] Bir şahbâz-ı vegâ perdâz oldı ki cenâh-ı himmet açup her ne cânibe 

pervâz itse şikârını ayagında bulur, nâr-ı kahrıyıyla küffârun yüregi yagı erimese himmeti 

çerâgı rûşen olmaz.”225 

Cömert 

Kemter gedâyı az ‘atâsı kılurdı bay  

Bir lutfı çok mürüvveti çok pâdişâh idi Bâkî, Mers. 1/II-3. 

“Lütfu ve mürüvveti öyle çok padişah idi ki âciz bir dilenciyi az ihsanı ile bir zengin 

ederdi.” 

İrişdi şâhumuzun şehre nehr-i ihsânı 

Velîlere nitekim vâridât-ı Rabbânî  Yahya Bey, k. 5/1. 

“Padişahımızın ihsan nehri, evliyalar için gelen Rabbânî lutuf gibi şehre ulaştı.” 

 Beyitlerde Sultan I. Süleyman’ın cömertliği mübalağalı bir şekilde 

anlatılmaktadır. Sultan I. Süleyman’ın çokça hayır işleri vardır, bunların başında 

Süleymaniye Camii gelir. Bunun dışında Haseki Hürrem Sultân adına Haseki’de 

hayratı ve oğlu Mehmed adına iki minareli Şehzâde Camii ve medresesi, kızı 

Mihrimâh Sultân adına Üsküdar’daki Camii, medrese ve imaret, şehzâdesi Cihangir 

adına Tophâne’de camii, Bağdad’da İmam-ı Azam Türbesini yenileyerek etrafına bir 

hisa gibi yapılar bulunmaktadır.  

Sâhibu’l-cum‘a şeh-i sünnî Süleymân-ı zamân 

Câmi‘ü’l-bâlâ ta‘âlallâh ‘aceb ‘âlî binâ  Yahya Bey, k. 3/43. 

                                                 
225 Celalzâde Salih, Târîh-i Sultân Süleymân, s. 97.   



86 

 

“Adına Cuma hutbesi okunan sünnî ve zamanın Süleyman’ı olan padişahın 

yaptırdığı ulu bir câmi, Allah yüceltsin, ne yüce bir yapı!”  

“Söz konusu beytin yorumuna iki ayrı mısrada iki ayrı tarih düşülmüştür. 

Buna göre hesaplamanın “dü-tâ” esasına göre yapılması gerekmektedir. Birinci 

hesaplamada “Sâhibu’l-cum‘a/ عه جم صاحب ال ” terkibinin toplam rakam değeri 

250’dir. “şeh-i sünnî/ نى س شه ” terkibinin 425, “Süleymân-ı zamân/ زمان يمان ل س ” 

terkibinin ise 289’dur. Bu durumda mısraın toplam rakam değeri, 250 + 425 + 289 = 

964. Câminin inşa tarihidir. İkinci hesaplama ise, ikinci mısraın toplam rakam değeri 

ile ilgilidir: Buna göre “câmi‘-i bâlâ/ لا با  ,terkibinin rakam değeri 148 ”جامع

“ta‘âlallâh/الله عا ى /kelimesinin 75, “‘âlî ”عجب /ibaresinin 577, “‘aceb ”ت  ”عال

kelimesinin 111, “binâ / نا  + kelimesinin ise değeri 53'tür. Toplam ise 148 + 577 ”ب

111 + 53 = 964 söz konusu tarihtir.”226 Hicrî 964 ise miladi 1556/1557 tarihine 

takabül etmektedir. 

Ahdi’ye göre Sultan’ın gece gündüz gayesi imaret, medrese ve mescid vb. 

yaptırmaktır: 

“Hakkâ budur ki ol pâdişâh-ı felek medâr ve şâhenşâh-ı Cem-mikdâr ve ol 

Süleymân-haşmet Ferîdûn-devlet mâl ü menâl ve câh u celâle ve hayrât-ı bî-gâye ve ‘asâkir-i 

bî-nihâyeye mâlikdür. Rûz ü şeb ta‘mir-i medâris ü mesâcid ü büka’ u ‘imârât ve her an 

ri’âyet-i ehâlî ve müderris ü mu‘âbid ve envâ‘-ı ‘ibâdete sâlikdür ve ma‘lûm-re’y-i erbâb-ı 

himmetdür ki ol sutân-ı hâtem-sîretün vekâyı‘ u tev’âbın ehl-i ma‘rifetün kimi nazm ile ve 

kimi nesr ile yazmışdur. Bu bende-i senâ-hân yazmaga ihtiyâc yok zîrâ ki ziyâde çokdur.”227 

Gazi Padişah 

Gülistân içre bülbül nağmesinden eyledin tercîh 

Sen ey Şeh rezm meydânında hây u huy-ı merdânı  Hayâlî, k. 21/13. 

“Ey padişah! Sen, savaş meydanında yiğitlerin haykırışlarını, gül bahçesindeki 

bülbül sesine tercih ettin.” 

                                                 
226 İ. Güven Kaya, “Divan Şiirinde Tarih Düşürme Geleneği ve Yahya Bey'in Bir Kasidesi”, A.Ü. 

Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, sayı 30, Erzurum 2006, s. 46-47. 
227 Ahdî, Gülşen-i Şu‘arâ, Haz. Süleyman Solmaz, Ankara, Atatürk Kültür, Dil ve Tarih Yüksek 

Kurumu Atatürk Kültür Merkezi, 2005.s. 27-28. 



87 

 

Görinen burc [u] bârûlar degüldür şâh gâzînün  

Lisân-ı hâl ile ister kılıcından amân kal’a  Revânî, k. 31/5. 

“Görünen burc ve surlar değildir, hâl diliyle gazi padişahın kılıcından aman dileyen 

kaledir.” 

Şeh-i ‘asâkîr-i İslâm olan Süleymân Hân 

Geçer gazâ ile ashâb gibi ezmânı  Yahya Bey, k. 6/19. 

“İslam askerlerinin padişahı olan Sultan Süleyman’ın zamanları sahabeler gibi gaza 

ile geçer.” 

 Sultan I. Süleyman’ın ilk olarak “Gazi” ünvanı göze çarpar. Bu çerçevede 

bazı vasıfları, abartılı bir şekilde dile getirilir. Sultan I. Süleyman’ın bulunduğu 

gazalardan bazıları onun “Gazi” ünvanına mesnet teşkil etmektedir. Sultan 

Süleyman’ın tahta geçtikten sonra Macar Kralının Osmanlı’ya olan bağlılığını 

bozması Padişah’ın çıktığı sefer örnek olarak gösterilebilir. Lütfi Paşa’nın Tevârih-i 

Âl-i Osman’ında uzunca anlattığı ve Mohaç Meydan Muharebesinin de cereyan ettiği 

seferin karar alma bölümünü alınıtılıyoruz: 

 “(1)Ve hicretün tokuz yüz yigirmi yedisinde (927/1520) Üngürüs Kralı dahî Sultân 

Selîm’e olan ‘ahdini nakz idüp muhâlefet itdi. (2) Sultân Süleymân dahî bu haberi işidicek 

fi’l-hâl vüzerâsına emr itdi ki leşkerin cem‘ ideler ve cihâd-ı fî sebîli’llâh hazır olsun diyicek 

Rum leşkeri Sofya’da cem‘iyyet idüp ve niçe bin akıncı dahî Semendre kurbunda cem‘ olup 

hazır u müheyyâ turdılar. Leşker cem‘ olıcak Sultân Süleymân haber alup dahî İslambol’dan 

kapu halkı ile ve yeniçeri ile (3) revân olup İslambol’dan niçe pâre kayıklar donadup deniz 

yüzünden Tuna’ya [297] gönderüp (1) ve dört yüz mikdârı ‘araba ile darb-zenler oydurup ve 

iki fil dahî tezyîn idüp oydurdı. Andan Sofya’ya varup ‘askerin alayların görüp gördi.”228 

Sultan, Rodos, Sigetvar seferlerine de bizzat iştirak etmiştir: 

“...Hünkârın, saadetli devleti ile Rodos’a hareket etmesi ve dokuz günde Ilıca’dan, 

Marmaris iskelesi ile tanınan iskeleye, tenha olduğu bir günde gelmesi, ...yani bu geminin 

sair gemiler arasında süratli seyri ile tanınmış olması ile, Hünkâr Marmaris’ten Rodos’a üç 

                                                 
228 Lütfi Paşa, Tevâri-i Âl-i Osmân, s. 245. 



88 

 

saate, hatta iki saate davul, nakkare, zil, yüksek sesler, Muhammedî tekbirler ve bütün 

gemilerden atılan toplar arasında geldiği...”229 

Şair 

İrdi Selmâna sözi şi‘ri kemâlin buldı  

Lutfuna kaldı eyâ husrev-i sâhib-dîvân  Bâkî, k. 2/37. 

“(Bâkî’nin) Sözü Selmân’a erişdi ve şiiri kemalini buldu, Ey divan sahibi padişâh! 

(artık gerisi) senin lütfuna kaldı.” 

Fesâhatünde ferîd ü belâgatünde vahîd 

Cihânun ehl-i dili ‘âlemün suhandânı Yahya Bey, k. 5/28. 

“Fesahatinde eşsiz ve belagatinde tektir. Cihanın gönül ehli, âlemin ise güzel söz 

söyleyenidir.” 

Beyitlerde, Sultan I. Süleyman’ın şiir yazdığı, şiirinin ölçülü olduğu ifade 

edilir. Ayrıca şiiri, kemal derecesini bulmuştur. Kendine mahsus bir tarz ve üslup 

ortaya koymuştur: 

“el-Hak ol kân-ı ma‘rifetün ve menba‘-ı adâletün tab‘-ı şerîfleri şi‘re mâyil ve zihn-i 

latîfleri gâyetde nazm ile kâmil ve muhibb-i fukarâ olduklarına binâen mahlas-ı hümâyûnları 

Muhibbî’dür. Türkî dilinde eş‘âr-ı bî-nihâyesi hûb ve zebân-ı Fârisî’de güftâr-ı bî-gâyesi 

mergûbdur. Bu bir iki Fârisî ve Türkî gazel-i bî-bedel anlarundur. Kelâmu’l-mülûki 

mülûku’l-kelâmî fehvâsınca teyemmünen dürretü’t-tâc-ı havass u ‘avâm olundı.”230 

Âşık Çelebi, Sultan I. Süleyman’ın şairliği konusunda Ahdî’nin fikirlerine 

katılır ve Sultan’ın şairliğini över. Buna ilaveten şairliğinin atalarından gelen ırsî bir 

vasıf olduğunu ve atalarının yolunu izlemenin özgürlüğünden ileri geldiğini belirtir. 

Ayrıca şiirinde coşkunluk, dervişlik, aşk çeşnisi, derd şivesi, fena işvesinin olduğuna 

işaret eder: 

                                                 
229 Tabib Ramazan, er-Risâle el-Fethiyye er-Radosiyye es-Süleymâniyye, Haz. Necati Avcı, Erciyes 

Üniversitesi, SBE, Doktora Tezi, Kayseri, 1993, s. 124; Celâl-zâde Mustafa Çelebi, Tabakâtü’l-

Memâlik ve Derecâtü’l-Mesâlik, s. 93-140. 
230 Ahdî, Gülşen-i şu‘arâ, s. 27-28. 



89 

 

“Kendüler dahî ‘el-veledu’l-hurru yaktedî bi-âbâ’ihi’l-‘izzi’ vefki üzre ve ‘men 

eşbehe ebâhu femâ zaleme’ tıbkı üzre âbâ vü ecdâdı eserine zâhib ve nazm-ı şi‘re tâlib ve her 

vech ile anlara gâlib olup şi‘r dimege tenezzül buyururlar, gâh kasîde ve gâh mesnevî nazm 

idüp gâh tegazzül buyururlardı. Hakkâ ki fîrâz-ı küng-i eyvân-ı saltanatda iken şi‘rlerinde 

dervîşlik rûyı ve meskenet bûyı, şevk ma‘nîsi ve ‘ışk çâşnîsi, derd şîvesi ve fenâ ‘işvesi 

vardur. Ba‘zı şi‘rleri tercemân-ı lisânü’l-gaybdür ve ba‘zı “erbâbu’d-duveli mulhamun 

mine’l-gayb” mûcibince mahz-ı ilhâm-ı ilâhî idügi bî-reybdür. Ba‘zı ‘uluvv-ı rütbe-i 

saltanatdan sânih oldugı revişinden ma‘lûm olur ve ba‘zı muktezâ-yı ‘ışk ile hâlet-i 

meskenetden lâyih oldugı güzârişinden mefhûm olur. Zâhirinden ashâb-ı zâhir reng u rû 

görür, bâtınından erbâb-ı bâtın zevk u bû görür. ... Türkî dilde nite kim şi‘r söylerler, kezâlik 

şu‘arânun fusahâ-yı ‘Acem’i bu fâris-i feres-i şi‘r-i Fürsün yanında ‘acemî olup her birin 

zebûn eylerlerdi. Hattâ şi‘rleri hâlet-bahş oldugı eclden ba‘zı üstâdlar eş‘arların savt u ‘amel 

baglarlar, galebe-i hâlet-i ‘ışkda terennüm idüp ol terâneye raks eylerlerdi.”231  

Vefatı ve Şehadeti 

‘Adem iklîmine ‘azm eyledi çünkim Süleymân Hân  

İlâhî kabrine revzenler aç firdevs-i a‘lâdan  

İşitdüm fevtin ol Sultân-ı ‘âlî-şânun ey Bâkî  

Didüm târihin ‘azm itdi bekâya dâr-ı dünyâdan = 974  Bâkî, Tar.1,2. 

“Allahım! Süleyman Han, yokluk ülkesine yürüdü, kabrine yüce cennetinden 

pencereler aç. Ey Bâkî! O şanı yüce Sultan’ın vefatını işittim, ‘‘azm itdi bekâya dâr-ı 

dünyâdan’ diyerek tarih düşürdüm.” 

Mustafa Selânikî Efendi, Sigetvar’ın fethini anlattığı bölümde Sultan I. 

Süleyman’ın vefatına yer verir. Buna göre fetihten sonra ordu arasında Cuma namazı 

kılınacağı ve Padişah’ın ihsan ve atiye haberleri konuşulmaya başlar. Ancak 

Padişah’ın ayaklarını incitmesinden dolayı Cuma’ya katılamayacağı ilan edilir. 

Sadrazam, Sır kâtibi Feridun Bey’i vezirlere gönderir ve herhangi bir bilgi 

vermeksizin divanı toplayacağını söyler: 

                                                 
231 Âşık Çelebi, Meşâ‘irü’ş-şu‘arâ, c. 1, s. 210-212; Ayrıca bkz. Beyânî, Tezkiretü’ş-Şu‘arâ, s. 7; 

Tevki‘î Mehmed Paşa, Göre Osmanlı Tarihi, s. 114. 



90 

 

“Mâh-ı rebî‘ulevvel’in on ikinci gicesi otak-ı hümâyûnda hâfızlar istenüp ve Hâfız 

Mahmud Çelebi mevlûdu’n-Nebevî okuyup bezl-i ni‘met olunup ihsânlar oldı. Ve irtesi gice 

dahî Sadrıa‘zam hazretleri çadırında mevlûd okunup du‘âlar ve senâlar olundı. Ve ‘Cum‘a 

günü kal‘ada namaz kılınur, cem‘iyyet-i ‘azîm olur, Şeyh Nureddinzâde Efendi va‘z u 

nasîhat ve du‘â ider diyü nidâlar olundı. Velâkin Padişâh-ı âlem-penâh hazretleri çıkamaz 

mübârek ayakları incindi diyü söylendi. Ve seherden halk câmi‘-i şerîfe çekilüp vüzerâ-i 

izâm erkân-ı sa‘âdet geldiler. Kesret ü izdihâm fevka’l-had idi. Ve bu gice sâhib-saâdet 

hazretleri kâtibu’s-sır Ferîdun Beg’i vüzerâ-i ‘izâm hazretlerinün her birinün çadırına tenhâ 

gönderüp “sözlerin ve endîşelerin, tedbîr ü tedârüklerinden haber virsünler, inşâa’llâhu te‘âlâ 

yarın divân-hâne çadırında ana göre söyleşelüm” diyü ısmarlamışlar...”232 

Minnet Hudâya iki cihânda kılup sa‘îd 

Nâm-ı şerîfün eyledi hem gâzî hem şehîd Bâkî, Mers. 1/VI-8. 

“Allah’a şükür ki iki cihanda mutlu kılarak şerefli nâmını hem gazi hem de şehit 

eyledi.” 

Mustafa Selânikî Efendi, aynı olaylara değinir ve Bâkî’nin 974 olarak verdiği 

tarihi destekler. Ayrıca Bakî’nin belirttiği gibi Padişah’ın şehit oluşunu belirtir: 

“Şehîd-i râh-ı Hak Sultân Süleymân” sene 974 târihdür. Müddet-i saltanat- merhûm 

Sultân Süleymân Han sene 48, Ömr-i şerîf, sene 74.”233 

Vefatının 48 Gün Gizlenmesi 

Halk-ı cihâna kırk sekiz gün tuyurmayup  

Bir hafta kıldı gayrılar ancak bu hâleti Bâkî, Mers. 1/VIII-4. 

Tedbîri gör ki irmedi kimse hayâline  

Âsaf cihâna gelse göreydi vezâreti  Bâkî, Mers. 1/VIII-5. 

“Başkalarının ancak bir hafta yapabildiği bu durumu (Vezir Mehmet Paşa), dünyaya  

kırk sekiz gün duyurmadı. Kimsenin hayal edemediği tedbire bak. Âsaf dünyaya 

geleydi de vezirlik nasılmış göreydi.” 

                                                 
232 Selânikî Mustafa Efendi, Târîh-i Selânikî, c. I, s. 36. 
233 Selânikî Mustafa Efendi, Târîh-i Selânikî, c. I, s. 38-39. 



91 

 

Şair Baki, bu tedbir ve temkini Süleyman Peygamber’in Asaf’ı ile kıyas 

ederek övmektedir. Vezir Mehmed Paşa, Padişah’ın vefatını çok gizli tutmuş ve 

derhal Sultan II. Selim’e Feridun Bey aracılığıyla haber göndermiştir: 

“Vezîr Mehemmed Pâşâ bu vâk‘a-yi hâ’ileyi bir vechle hıfz üzere tuttu ki kimse 

vâkıf olmadı. Ba‘dehû kal‘a-yı mezbûrun cümle tedârükün görüp temâm kırk üç gün meks 

iktizâ idüp kırk dördüncü gün Belgrad’a teveccüh olundu. Rivâyet olunur ki Vezîr 

Mehemmed Pâşâ, Hüdâvendigâr hazretlerinin vefat ittikleri sâ‘at hemân râz-dâr-ı kadîmi 

mekâtüs-i kâtib-i esrâr Feridun Beg’e vâris-i mülk olan Şehzâde Sultân Selîm Hân cânibine 

ale’l-‘acele mektûp gönderüp bir vechle ılgâr eyledi ki Sigetvar’dan Kütahya’ya sekizinci 

günde vâsıl oldu. Megerki şehzâde şikârda idi. Hemân ol cânibe irişüp mektûpları teslîm 

eyleyüp mefhûm ne ise selâm olıcak, … egerçi merhûmun intikâlin bilmemiş kimesne 

kalmamış idi. Bu mahalle dek kırk sekiz gün mestûr idi.”234 

Yas Tutulması 

Kılsun kebûd câmelerin âsmân siyâh  

Geysün libâs-ı mâtem-i Şâhı bütün cihân Bâkî, Mers. 1/III-3. 

“Gökyüzü, mavi elbiselerini siyaha dönüştürsün. Bütün dünya padişah için mâtem 

elbisesini giysin.” 

Şiire göre gece, matemden dolayı mavi elbiselerini çıkarıp siyah elbiseler 

giyer. Bu ifade, saltanat erkânının ve ahalinin matemden dolayı siyah elbise 

giydiklerini göstermektedir: 

“Mevâlî-i şehr ve ahâlî-i dehr ve ümerâ vü sipâh dûd-ı âteş-i musîbet ile libâsları 

siyâh olup nâle-i cân-gâh ile azm-ı râh ve istikbâl-i şâh-ı magfiret-penâh itdiler.”235 

Sultan I. Süleyman’ın tabutu Belgrad’a ulaştığında kendisini bekleyen Sultan 

II. Selim de çuka giymiştir: 

“Bu mahalde pâdişâh-ı Cem-câh libâs-ı mâtem pûşîde miskî atlas câme ve siyâh 

çuka Selîmî giyüp mübârek başlarına şemle sarınup bu üslûb ile iki cânibe selâm virerek 

araba karşusuna varup mübârek ellerin kaldırup du‘â eylediler.”236 

                                                 
234 Nihâdî, Târîh-i Nihâdî, s. 65-66. 
235 Hoca Mehmed Efendi, İbtihâcü’t-Tevârîh, s. 53.   



92 

 

1.3.2. Yönetime Dair Unsurlar 

Sikke Bastırılması 

Dünyada buldugu nâm ü nişân ile şeref 

Sînede mühr-i Süleymân götürür her dinâr Hayâlî, k. 2/14. 

“Her dinar, göğsünde Süleyman mührünü taşıdığı için dünyada ad, şöhret ve şeref 

bulur.” 

Berg-i gülden yürüttü sikkesini  

Hükmünü eyledi revân gonca Hayâlî, k. 13/6. 

“Gonca, gül yaprağından sikkesini bastırdı, hükmünü sürdürdü.” 

 Osmanlı pâdişahları arasında çeşitli tip ve nakışlarla süslü, en çok sikke 

bastıran padişah, Sultan I. Süleyman olarak bilinmektedir.237 Tahta oturan padişahın 

adına basılan sikkeler sadece Anadolu’da değil ayrıca hükmü altındaki diğer 

bölgelerde de basılmıştır: 

“Yeni Pâdişah’ın cülûsu Asya, Avrupa eyâletleri vâlîlerine, Kırım Hânı’na, Mekke 

Şerifine ve Mısır Valisi Hayır Bey’e bildirildi. Hayır Bey’den Kanunî Sultân Süleymân’a 

gelen cevapta, cülûsu ve kendisinin ibkâsı hakkında irâde-i seniyye-yi, Mısır, el-Kâhire ve 

civâr vilâyetlere, Diyâr-ı Sa‘îdi Nube’den Kayırvan’ın hududuna kadar haber verildiğini, 

nâmına hutbe okutulduğunu ve sikke basıldığını bildiriyordu. ... Kanunî Sultân Süleymân 

tahta cülûs ettiği zaman Macaristan, tebrik için sefir göndermediği gibi verginin tahsili için 

gönderilen Behram Çavuş isimli elçinin tahkir edilerek öldürülmesi üzerine bir sefer 

açılmasına karar verildi. ... Belgrad’ın alınması bir ay sürdü, daha fazla dayanamayacağını 

anlayan kale muhafızı amân isteyerek teslim oldu (25 Ramazan, 927). ... Belgrad’da kesilen 

sikkelerin üzerinde görülen 926 târihi, kalenin fetih târihi olmayıp Kanunî’nin cülûs 

târihidir.”238 

Kanunî vezirlerinden Hadım Süleyman Paşa, Aden’i fethettikten sonra 

padişah adına sikke bastırıp hutbe okutmuştur: 

                                                                                                                                          
236 Nihâdî, Târîh-i Nihâdî, s. 67.  
237 İbrahim Artuk, Kanunî Sultân Süleymân Adına Basılan Sikkeler, Ankara, TTK, 2000, s. XI. 
238 Artuk, Kanunî Sultân Süleymân Adına Basılan Sikkeler, s. XII. 



93 

 

“945 (1538) senesinde Hadım Süleymân Pâşâ, Yemen’in anahtarı gibi olan Aden ve 

çevresinde bulunan yerleri alarak, Hudeyde’nin güneyine rastlayan Zebîd kıyılarında durarak 

Yemen’in bir kısmını bağlı olduğu yerlerle işgal ederek ilk Osmanlı Vilâyetini kurmağa 

muvaffak olmuştu. Hadım Süleymân Pâşâ bundan sonra Zebîd Camii’nde fetih hutbesini 

okutarak Kanunî Sultân Süleymân adına sikke kestirmiştir.”239 

Adına Hutbe Okunması 

Bülbüle hutbe okutup her gün 

Oldu sultân-ı kâm-rân gonca  Hayâlî, k. 13/5. 

“Gonca, bülbüle her gün hutbe okutup bahtiyar bir Sultan oldu.” 

‘Îd-i fethün yılda bir eyler bu halkı şâdumân 

Hutbe-i medhün menâr-ı şâhdan okur hezâr  Aşkî, k. 23/15. 

“Fetih bayramın bu halkı yılda bir sevindirir. Bülbül, senin methinin hutbesini dal 

minaresinden okur.” 

Beyitte hükümranlığın alametlerinden biri olan hutbeye değinilmiştir. Hutbe 

okunması ile ilgili örnek olaylardan biri Belgrad Kalesi’nin fethinden sonra 

gerçekleşir. Belgrad Kalesi’ni fethettikten sonra tesadüf eden Cuma gününde Sultan 

I. Süleyman’ın adına hutbe okunur: 

“…Yârındesi gün -ki ‘îdü’l-müslimîn ve haccü’l-mesâkîn rûz-ı Cum‘a-i mübârekidi- 

Hazret-i pâdişâh-ı dîn-penâh ikbâl ü sa‘âdetile varup içinde Cum‘a namâzın kıldı. Nâm-ı 

âlem-ârâsına hutbe okınup devâm-ı devlet-i ebed-peyvendi du‘âları tekrâr olındı.”240 

Halkı Emniyet ve Huzur İçindedir 

Bu başlık altındaki beyitler aynı zamanda cesaretine ve adaletine işaret eden 

ifadeler taşımaktadır. Ancak bunlar, kişisel unsurlarda işlendiği için burada tekrara 

girilmedi ve bu vasıfların neticesi olan halkın emniyet, asayiş ve huzurunu anlatan 

beyitlere burada yer verildi. 

Mazhar-ı Hakdur tapun hak sendedür iy şâh-ı dîn 

                                                 
239 Artuk, a.g.e., s. XIII-XIV. 
240 Celalzâde Salih, Târîh-i Sultân Süleymân, s. 139-140.  



94 

 

El açup eyler du‘ânı mü’minât ü mü’minîn  Aşkî, k. 45-II/3. 

“Ey din padişahı! Sen Allah’ın gölgesi ve halifesisin, hak ve hukuk ölçüsü senin 

elindedir. Bu yüzden kadın erkek bütün müminler, el açıp senin için dua ederler.” 

Bâreka’llâh zehî Pâdişeh-i ‘âdil kim  

Şarkdan garba degin buldı cihân emn ü emân  Bâkî, k. 2/33. 

“Sayesinde doğudan batıya kadar cihanın emniyet ve güven bulduğu âdil padişahı 

Allah bereketlendirsin.”  

Beyitlerde halkın emniyet ve huzurunun yerinde olduğu ifade edilmiştir. Bu, 

Padişah’ın adaleti ve insanlara hak ile hükmetmesi dolayısıyladır. Kemal 

Paşazâde’nin ifadesiyle daha saltanat elbisesini giyer giymez “Fa’hküm beyne’n-nâsi 

bi’l-hakk” emrini hatırlamıştır: 

“Çün şehriyâr-ı kâm-kâr Hazret-i Hudâvendigâr, Süleymân-ı Âsaf-rây-ı zamân, 

fermân-fermâ-yı âfâk-ı cihân, kemâl ü liyâkat ü istihkâkile yer yüzinde hilâfet hil‘atini ve 

saltanat libâsını giydi. “Fa’hküm beyne’n-nâsi bi’l-hak” emrini yâd eyledi. Mi‘mâr-ı rûşen-

rây-ı himmet-i ‘âlî-şânı binâ-yı sarây-ı cihân-ârâ-yı insâf u intisâfa bünyâd urup icrâ-yı 

ahkâm-ı vâcibi’l-ihkâm-ı ‘adl ü dâdile kurâ vu bilâdı ma‘mûr ve esnâf-ı benî Âdem’i pür-

huzûr (63) ve etrâf-ı ‘âlemi âbâd eyledi. Himâ-yı himâyetinde olan memleketlerden zalâm-ı 

zulm-i eyyâmı ref‘ itdi. Livâ-yı cihân-ârâ-yı dîn-i mübîn-i beyyin-i Muhammed Mustafâ 

‘aleyhi’s-selâm’ı yümn-i ihtimâmile evc-i süreyyâya kaldırup ‘alem-i ‘âlemgîr-i şer‘-i 

mübîn-i Hâtemü’l-Enbiyâ’yı zirve-i ‘ulyâya ref‘ itdi.”241 

Celalzâde, Sultan I. Süleyman döneminin adalet ve emniyette olduğunu ifade 

etmektedir: 

“Devrân-ı ma‘diletleri devrân-ı emn ü emân olup dîvân-ı menkıbetleri medâr-ı nazm 

ü nizâm-ı âlemdür.”242 

 Sultan I. Süleyman’ın adaletteki hassasiyetini Semendire Sancakbey’i Gâzi 

Bâlî Bey’e yazdığı mektupta görürüz. Padişah, İslam askerlerinin hakkı olan kısmı 

onlara verilmesini ve fakirlere yardım edilmesini tavsiye eder: 

                                                 
241 Kemal Pâşâzâde, Tevârîh-i Âl-i Osmân X. Defter, s. 36-37. 
242 Celalzâde Salih, Târîh-i Sultân Süleymân, s. 87. 



95 

 

 “Eger begler ve beglikler eyi olsalar ‘âyâ dahî asûde hâl üzre olurlar ve re‘ayâlar 

begler beglikler çerâkları gibidür ve her kimin çerâgı dögilür hâlî yamân olur ve ba‘zıları 

vardur ki gündüzi sâ’im ve gicesi kâ’imdür. Ammâ bûtaperestdür anlar şunlar ki mâla 

muhabbet idenlerdür. Halkı mâla sevmekden gayri azdurıcı yokdur. İmdi yâ Gâzî Bâlî Beg, 

sen dahî fâni olan şeye meyl eylemeyesin ve ni‘metânı ‘âmme-‘i ‘ibâdu’llâh üzerine mebzûl 

idüp kerem eyleyen küşâde idesin. Hased üzre olmakdan begâyet ihtirâz idesin. ... Ve 

fetholunan kal‘aların emvâl ü erezâkîn beytü’l-mâl içün ahz u kabz idüp zinhâr ahz itdigüne 

rızâ-yı humâyûnum yokdur. Beytü’l-mâl içün pencgîn ahz idüp bâkî kalanın ‘asker-i İslâma 

tevzî‘ eyleyesin ve ‘asker-i İslâma himâyet idesin. İhtiyârların bâbâ bilesin dahî aşagıların 

karundâş bilesin anlardan aşagıların ogıl bilesin. Ogıllarına merhamet ve şefkat idesin ve 

karundaşlarına ikrâm u i‘zar idesin ve bâbâlarına ta‘zîm idesin ve zinhâr mezâyıka 

çekdirmeyesin. Ve ol diyârlarda mütemekkîn olan ‘ibâdu’llâh fukarâsın gözedesin. Sadakaya 

muhtâc olanlara beytü’l-mâlden kîselerin ve haraçlık ve zahîrelerin güdesin. Fakirler Hak 

Te‘âlanın fakîr kullarıdur fakirlik belâsına sabr iderler. Ve beytü’l-mâl müslimîn fukarânın 

hakkıdur.”243 

Âlim ve Sanatkârları Himayesi 

Gülbün-i bâg-ı kerem Şâh Süleymân ki anun 

Var durur bencileyin bülbül-i gûyâsı hezâr  Hayâlî, k. 2/11. 

“Benim gibi şakıyan binlerce bülbülü olan Padişah Sultan Süleyman, cömertlik 

bağının gülfidanıdır.” 

Milket-i Rûmı tuta şöhret-i nazmum bir dem 

Ger sala sâye bu ben mûra Süleymân-ı kerem Aşkî, k. 21-a/11. 

“Cömertlik (ülkesinin) Süleyman’ı bu ben karıncaya (himayesinin) gölgesini salarsa 

bir anda nazmımın şöhreti bütün Anadolu diyarına yayılır.” 

Beyitlerde Sultan I. Süleyman’ın Rum ve Acem’in şair ve sanatkârlarını 

himaye edişi anlatılmaktadır. Bir şairin namı, ancak padişah tarafından himaye 

edilmesi sayesinde bütün Anadolu’ya yayılmaktadır. Alıntıladığımız metinde âlim ve 

sanatkârların padişaha sığınması ve himaye görmeleri izah edilmiştir:  

                                                 
243 Yy, Kânûnî Sultân Süleymân Hân’ın Semendire Sancakbeyi Gâzî Bâlî Bey’e Mektubu 

Tıpkıbasımı, Çamlıca Basım Yayın, İstanbul 2007, s. 12-14. 



96 

 

“...Mezkûr şâhlarla ‘Arab u ‘Acemün şu‘arâsı ve her fenden behremend olan ehl-i 

ma‘rifet ü erbâb-ı kemâlün ezkiyâsı âstânına ilticâ eylediler. … Herkese be-resm-i isti‘dâd ve 

ber vefk-i tarîk ma‘hûd ve nehc-i mu‘tâd mansıben ü mâlen ü hâlen ü me‘âlen iltifâtlar 

buyurdılar ve nevâzişlere vü sitâyişlere revâ gördiler.” 244  

Sultan Süleyman’ın himayesi, gösterdiği büyük ilgi ve alaka cevher sahibi 

sanatkârları, istidatlı oldukları alanlarda büyük bir ustalık makamlarına ulaştırmıştır. 

Aşık Çelebi, aşağıda alıntıladığımız satırlarında, bu düşüncesini ifade etmek için 

“verkâ-yı ferş” (yeryüzünün yabani güvercini) iken “‘ankâ-yı ‘arş” (arşın ankası) 

olduklarını belirtmiştir: 

“Lâ-cerem bu diyârun kavâbil-i dâhi ol fenninde ferîd ve fazlında vahîd olan sanâdîd 

ile konuşup mücâvere-i ahyâr ve muhâvere-i ahbâr ile terakkîler idüp kimi tahsîl-i kâbiliyet 

ve kimi tekmîl-i ehliyet eyledi. … Verkâ-yı ferş iken ‘ankâ-yı ‘arş oldılar. Lâ-cerem niceler 

terbiyetlerine mukârin oldılar.”245 

Batıl Dinlerin İbadethanelerini Mescide Çevirmesi 

Aldun hezâr bütkedeyi mescid eyledün  

Nâkûs yirlerinde okutdun ezânları  Bâkî, Mers. 1/VI-6. 

“Binlerce puthaneyi alıp mescide çevirdin, çan seslerinin yerine ezanları okuttun”. 

Şehâ bunca gazâlarla sana bu fahr yitmez mi   

İbâdetgâh-ı dîn itdün niçe deyr ü kilîsâyı   Aşkî, Muk. 6/7. 

“Ey padişah! Bunca gazalarla sana bu övünç yetmez mi! Nice kilise ve manastırı 

İslam’ın ibadetgâhı hâline getirdin.” 

Beyitlerde Sultan I. Süleyman’ın birçok kilise, havra gibi ibadethaneleri cami 

ve mescide çevirdiği, semalarda çan sesleri yerine ezan sesini yükselttiği 

belirtilmiştir. Alıntıladığımız metinde Belgrad Kalesi’nin fethinden sonraki 

uygulama anlatılmaktadır. Bu çerçevede fetih sonrası ibadethanelerin bütün şirk 

                                                 
244 Âşık Çelebi, Meşâ‘irü’ş-Şu‘arâ, c. 1, s. 207-209. 
245 Âşık Çelebi, Meşâ‘irü’ş-Şu‘arâ, c. 1, s. 207-209. 



97 

 

unsurlarından temizlendiğini ve cami için elverişli hale getirilerek güzel sesli 

müezzinlerle şenlendiğini görmekteyiz: 

“… Hemân lahza ol hisâr-ı menî‘û’l- esâs ecnâs-ı şirk vü ercâsdan tathîr ü tanzîf ve 

rüsûm-ı İslâmiyye ile teşrîf kılınup kişver-i İslâm’a mülhak ve mensûb ve burc u bârûsında 

elviye vü a‘lâm-ı zafer-i‘lâm-ı Osmânî mansûb oldı. Ve ol gice nâkûs-gâhlarında 

mü’ezzinân-ı hoş-edâ ve mukriyân-ı zibâ-sadâ ezanlar ve temcîdler okuyup gülbang-ı 

Muhammedî ile ol kâh-ı mu‘allâ sımâhını pür-sadâ ve neşr-i âsâr-ı dîh-i Hüdâ eylediler. 

Yarıntası ki yevm-i Cum‘a ve ‘îd-i mü’minîn idi, ‘a‘zâm-ı kenâ’isinde mahfil ü minber ve 

nişîmen-i (79a) sultân-ı bahr u ber olmaga lâyık kürsî-i pür-zîver vaz‘ idüp sadây-ı salâyıla 

ol hısn-ı meserret-efzâya safâ virdiler.”246 

Belgrad’ın fethine giderken yol üzerindeki Valpova Kalesi’nin fethini anlatan 

Matrakçı, kalenin fethinden sonra puthanelerin İslam mescidlerine dönüştürüldüğünü 

ifade eder: 

“… dahî zikr olan Valpova Kal‘ası’na güzîde ve kâr’-dîde dizdâr ile müstahfızlar 

ta‘yîn olınup içünde mevcûd bulunan zahîre ve top ve tüfeng ve prango ve zenbureg vesâir 

edevât-ı ceng defter-i hâkâniye kayd olınup hıfz olundı. Ve içündeki me‘âbid-i asnâm 

mesâcid-i İslâm olup nehir-i cihâd ile ol şehr-i âbâdın hâki çirk ü şerkden yunup pâk 

olup...”247 

İslamî Hassasiyetle Yönetmesi 

Şer‘ ile kâ’im-makâm-ı Ahmed-i Muhtârdur 

Seyf ile sırr-ı ‘Alîdür kim elinde Zü’l-fekâr   Aşkî, k. 23/13. 

“Şeriat ile Hz. Peygamber’in vekilidir. Kılıç ile elinde Zülfikar olan Ali’nin sırrıdır.” 

‘Aceb mi zevk idüp olsa zemâne şîrîn-kâm  

Karışdı şer‘ ile çün ‘adli hemçü şîr ü şeker  Âşık Çelebi, k. 14/137. 

“Zamanenin tadı damağında kalmasına şaşılmaz, çünkü şeriat ile adalet süt ile şeker 

gibi karıştı.” 

Kendü feth itdügi kâfir illerinde bî-hisâb 

                                                 
246 Hoca Mehmed Efendi, İbtihâcü’t-Tevârîh, s. 81-82.  
247 Matrakçı Nasuh, Süleyman-nâme, s. 37. 



98 

 

Niçe fazl ehli müderris niçe kâmil kâdî var  Yahya Bey, k. 11/21. 

“Kendi fethettiği kâfir ülkelerinde sayısız faziletli müderrisler ve kâmil kadılar var.” 

 Padişah, ülkeyi şer‘-i şerif ile idare etmektedir. Onun esas amacı ilâ-yı 

kelimetullah ve Hakk’ı müjdelemektir. O Ahmed-i Muhtar’ın vekili; din ve dünya 

güneşi; Allah’ın gölgesi; dinin direği, İslam’ın koruyucusudur. Bundan dolayı da 

Allah, şeriatın keskin kılıcını ona lutfeder. Kemal Paşazâde, Kanunî döneminde 

İslamî hassasiyetlerin tam anlamıyla geçerli olduğunu bu yüzden de revnak-ı şer‘ 

şeklinde tarih düşüldüğünü ifade eder: 

 “Eyyâm-ı devletinde ve hengâm-ı saltanatında ahkâm-ı şerî‘at temâm-ı ihkâmda ve 

metâ‘-ı ma‘rifet ü kemâl tamâm-ı revnâk u revâçda olmasına delâlet itdügü içün ‘revnak-ı 

şer‘’(926) dahî muvâfık- hâl ve mutâbık-ı sâl târîh olmuşdır.”248  

Kemal Paşazâde’ye göre Padişah, din sancağını en yükseğe taşımıştır: 

“Livâ-yı cihân-ârâ-yı dîn-i mübîn-i beyyin-i Muhammed Mustafâ ‘aleyhi’s-selâm’ı 

yümn-i ihtimâmile evc-i süreyyâya kaldırup ‘alem-i ‘âlemgîr-i şer‘-i mübîn-i Hâtemü’l-

Enbiyâ’yı zirve-i ‘ulyâya ref‘ itdi.”249 

Şu câm-ı bâde ki bir âteş-i cehennem idi 

Yasagı eyledi anı güneş gibi fânî  Yahya Bey, k. 6/24. 

“Şu şarap kadehi bir cehennem ateşiydi. (Padişahın) yasaklaması onu güneş gibi 

fani eyledi (ortadan kaldırdı).” 

Yapıldı ‘ayn-ı ‘adû gibi bâb-ı meyhâne 

Açıldı Ka‘be-i kalb-i vücûd-ı rûhânî  Yahya Bey, k. 6/25. 

“Meyhâne kapısı düşman gözü gibi  kapatıldı. Manevî varlığın kalbinin Kabesi 

açıldı.” 

                                                 
248 Kemal Paşazâde, Tevârîh-i Âl-i Osmân X. Defter, s. 31; Ayrıca bkz. Selmân, Câmi‘u’l-Cevâhir, 

Haz. Nazım Yılmaz, Marmara Üniversitesi, TAE, Yüksek Lisans Tezi, İstanbul 1995, s. 6. 
249 Kemal Paşazâde, Tevârîh-i Âl-i Osmân X. Defter, s. 36-37;  



99 

 

Sultan I. Süleyman yönetiminde kötülükten nehiy konusunda sert kararlar ve 

tedbirler almıştır. Bunlardan biri de meyhanelerin kapatılmasıdır. Nihâdî’nin 

ifadesiyle, ecele derman olmak için bile şarap bulmak imkânsız olmuştur: 

“Şehriyâr-ı cihân Sultân Süleymân Han hazretleri evâhir-i ömürlerinde bi’1-kûlliye 

menhiyyâttan ictinâb idüp libâs-ı harîri terk idüp hattâ İstanbul’da mey-hâneleri ref‘ idüp 

ecele dermân içün bir katre şarap bulunmak muhâll idi.” 250 

Tevki‘î Mehmed Paşa’ya göre halk, sarhoş edici içkilerden kurtulmuş, 

Sultan’ın almış olduğu kanunlara tabi olmuşlardır:  

“Elhamdüli’llâh-i Teâlâ ki dünyada câm-ı mey âvâresi kuy-ı harâbâtın câme pâresi 

kalmayup bünyâd-ı fisk u fesâd harâb u yarâb kılunup “men talebe’l-emâne mine’l-âfâti fe 

aleyhi ikâmetü’s-selâtî ve idâmetü’d-da‘avâti” deyü cümle halk hakka tâbi, şer‘a müttabi 

olup her biri tîb-i hâtır-ı cem‘iyet-i bâtın u zâhir ile terk-i münkerât ve kıyâm-ı tâât idüp 

kıdem-i himmet-i câdde-i şerî‘atta pây-i ‘azîmeti seccâde-i tarîkata koyup edâ-i ferâiz-i 

vâcibât, terk-i kabâyih ü muharremat idüp inkıyâd u evâmir ü nevâhi-i ilâhide ittibâk sünûnı-

Hazret-i risâlet penâhîde sa‘y belîgleri bî-dirîg olmuştur.” 251  

Tuzak Kurana Çetin Ceza Vermesi 

Şu kim cihânda sana âl eylemek ister  

Tenini âhir ol öz kanı birle eyler al  Hayâlî, k. 9/17. 

“Sana dünyada hile yapmak isteyen, sonunda vücudunu kendi kanıyla kıpkırmızı 

eder.” 

Sultan I. Süleyman’a karşı hâin ve hilekâr olan, yaptığını ancak kanıyla öder. 

Hatta memleketleri de yerle bir edilir: 

“...ve tâ’ife-i Gürci ki bundan esbak nakz-ı ‘ahd idüp hıyânet itmişler idi. Bu defa 

[9a] anlarun dâhî üzerlerine ‘asker çeküp dâr u diyârların zîr ü zeber ve âbâd ve hisârlarını 

hâke berâber kılup ser-i inhizâm encam ve hasâret fercâmlarını tîg-ı intikâm-ı hûn âşâm ile 

                                                 
250 Nihâdî, Târîh-i Nihâdî, s. 68.  
251 Tevki‘î Mehmed Paşa, Osmanlı Tarihi, s. 120-121.  



100 

 

hâk u hûn-âlûd ve ecsâm-ı bed-gâm-ı dalâlet-ârâmlarını şimşîr-i ecl peygâm-ı zafer-niyâm ile 

hemçü kavm-i Âd u Semûd nâbûd kıla.”252 

Sultan I. Selim tarafından Mısır’a atanan Canberd-i Gazâlî Sultan I. Selim’in 

vefatından sonra isyan eder. Bunun üzerine Sultan I. Süleyman, Mısır üzerine asker 

gönderir ve Canberd-i Gazâlî’yi öldürerek cezasını verir: 

“Asker-i sîr-peyker dahî üzerine hücûm idüp giderek bir fezâda kazâ gibi ardından 

irdiler, dönüp mukâbele idem sandı. Hemân gül gibi ol hârı gülşen-i kâr-zârdan irdiler. 

Merdân-ı kârzâra duymayup anı sındı. “Zalimin cezası ölümün tez olmasıdır.” cezâsına 

giriftâr idüp bî-emân ser-i bî-sâmânı kesildi. Kelle-i bî-magzında [16a] tâc-dârlık hevesi var 

idi. Âhır tâc-dâr-ı rimâh oldı. Zirve-i câha irem dirken zîr-i derûn-ı çâha düşdi.” 253 

Haremeyn Emanetini Üstlenmesi 

Haremeynin emânetini Hudâ 

Gördü sen şehriyâra erzânî  Hayâlî, k. 16/17. 

“Allah, Mekke ve Medine’nin emanetini senin gibi bir padişaha layık gördü.” 

Velî sıfatlarun evlâsı vâliyü’l-Haremeyn 

Muhammed ümmetinün şâhı gâzîler hânı Yahya Bey, k. 6/18. 

“Elbette ki sıfatların en iyisi ‘vâliyü’l-Haremeyn’dir. (O,) Muhammed ümmetinin 

padişahı, gazilerin hanıdır.” 

 Sultan I. Selim, hilafeti ve Haremeyn emanetini Memlükler’den devralmıştır. 

Bu emanet, Sultan I. Süleyman’a miras kalır. Şair bu hadisede, Haremeyn emanetinin 

liyakat gerektirdiğini ve buna da Padişah’ın layık olduğunu ifade eder: 

“Pes vaktâ ki, Sultânü’l-berreyen ve’l-bahreyn, hâmii’l-Haremeyni’ş-şerîfeyn ve 

ile’l-maşrıkayn-ı ve’l-magribeyn, nâşirü’l-‘adli ve’l-ihsân, bâsıtü’1-emni ve’lemân, es-Sultân 

ibnü’s-sultânü’s-Sultân Süleymân Hân bin es-Sultân Selîm Hân, e‘azza’llâhu ensârehu ve 

ebbede hilâfetehu hazretinün …”254 

                                                 
252 Selmân, Câmi‘u’l-Cevâhir, s. 8.  
253 Celalzâde Salih, Târîh-i Sultân Süleymân, s. 106. 
254 Selmân, Câmi‘u’l-Cevâhir, s. 4.  



101 

 

Hükümdarlık Sınırları 

 Burada, Sultan Süleyman’ın hükmettiği veya etkisinin hissedildiği 

memleketler anlatılmaktadır. Bazı beyitler genellemelerle dünyaya hükmettiğini 

ifade ederken bazı beyitler ülke isimleri zikretmiştir. 

 

Sultân-ı şark u garb şehenşâh-ı bahr u ber  

Dârâ-yı dehr Şâh Süleymân-ı kâm-rân Bâkî, k. 1/15. 

“Doğunun ve batının Sultanı, kara ve deniz padişahı, zamanın Dârâsı bahtiyar 

Padişah Süleyman’dır.” 

 Beyitte, Sultan I. Süleyman kara ve denizlerin, doğunun ve batının padişahı 

olarak görülür. Kronik kaynaklarda da Padişah, bu ünvanla zikredilmektedir: 

 “Pes vaktâ ki, Sultânü’l-berreyn ve’l-bahreyn, hâmii’l-Haremeyni’ş-şerîfeyn ve ile’l-

maşrıkaynı ve’l-magribeyn, nâşirü’l-‘adli ve’l-ihsân, bâsıtü’1-emni ve’l-emân, es-Sultân 

ibnü’s-sultânü’s-Sultân Süleymân Hân bin es-Sultân Selîm Hân, e‘azza’llâhu ensârehu ve 

ebbede hilafetehu hazretinün …”255 

Rûm u Mısr u Basra vü Bagdâd’a hükmündür revân 

Hindi aldın tâlib-i iklîm-i Türkistân mısın   Hayâlî, k. 20/14. 

“Hükmün Anadolu, Mısır, Basra ve Bağdat’ta geçmektedir. Hindistan’ı aldın, 

Türkistan memleketini de mi istiyorsun?” 

Gehî semendine cevlângeh oldu kişver-i Çîn  

Gehî direfşine ârâmgeh oldu bilâd-ı Freng   Hayâlî, k. 7/15. 

“Bazen Çin ülkesi, atına savaş meydanı bazen Frenk beldeleri sancağına dinlenme 

yeri oldu.” 

Beyitlerde, Sultan Süleyman’ın Hint ülkesine kadar olan yerleri hükmü altına 

aldığı ifade edilmiştir. Dolayısıyla o bölgeye kadar olan Anadolu, Mısır, Basra, 

Bağdat ve Yemen gibi yerlerin zaten hakimidir. Kaynak metnimize göre Sultan, 

                                                 
255 Selmân, Câmiu’l-Cevâhîr, s. 4. 



102 

 

Hindistan ve Sudan diyarına kadar zulmün ve küfrün kirini pasını temizlemiş; 

Yemen’i etkisi altına alıp şerli kimselerin şerrini ortadan kaldırmıştır: 

“Ecdâdınun peyk-i vehm ve berîd-i hayâlleri varmadugı diyârdan ednâ peyki bir 

günde niçe ok getürdi ve anlarun reftâr-ı semend-i efkâr u pindârları irmedügi yirlerün 

tâcdârları gâşiyesin götürdi. Mıskâle-i şemşîr-i kişver-gîri ‘âyîne-i mülk-i Zengbâr’dan jeng-i 

küfri pâk itdi ve feş-i der-feşi direfş-i devlet-bahş-ı dür-efşânı ki şu‘le-i şem‘-i cem‘-i 

zaferdür, kişver-i Sûdân’ı ve sevâd-ı Hindûstân’ı zulem-i zulm-i asâm-ı enâm-ı eyyâmdan 

tâbnâk itdi; yümn-i tîgi ile diyâr-ı Yemen’i teshîr idüp şerâr-ı şirârın nâ-bûd u nâ-peydâ itdi.” 

256  

Sultan Süleyman’ın aciz bir veziri bile Bağdat, Irak, Şam, Halep ve Mısır 

hâkimi olmuştur. Ayrıca Çin ve Tatar hakimi işlerine dönen bir oğlan, Sultan’ın 

kapısında miskin ve hizmetkârdır. Kâtibi Seydî ‘Alî Çelebi’nin dediğine göre Çîn, 

Maçîn, Hıtâ ve Huten’de şimdiye dek kulaklarına ezân sadası girmiş belki 

memleketlerine İslam daveti ulaşmamışken Yemen devletlerinde nâm-ı Osmâniyân’a 

hutbe okunmuştur: 

“Ol Mahmûd-ı ünâsun kemter Ayâs’ı hâkim-i Bagdâd ve mâlik-i ‘Irâk u ‘Arab ve 

kemîne hâdimi sultân-ı Mısr ve ednâ mahkûmı hâkim-i Şâm ve Haleb olurdı. ... Hınk-i 

gerdiş-i gerdûn hıdmetine çârpâr ulak, melik-i Tâtâr mesâlik-i memâlikinde bir konak yumuş 

oglanı; melik-i mülk-i deryâ-bâr, hân-ı Çîn ü hâkân-ı Tâtâr kapusında miskîn hıdmet-kâr, her 

biri hıdmetde pûyâ ve mazmûnla gûyâ idi. ... Hattâ Kâtibi Seydî ‘Alî Çelebi ki zümre-i 

şu‘ârada mezkûr olsa gerekdür; ol bir zemân Hind kapûdânı olup seyyâh-ı Bahr-i Siyâh u 

Sefîd ve bir zemân seyyâh-ı berr-i Hind ü Sind olup ‘acâ’ib dîde-i ‘Aden ü Yemen ü San‘a 

vü Sa‘îd Zeberkâ vü Zebîd olmışdur. Anun kavlinde Çîn ü Maçîn ve Hıtâ vü Huten’de 

şimdiye dek kulaklarına ezân âvâzı girmiş belki memleketlerine da‘vet-i Muhammedî irmiş 

degül iken Yemen devletlerinde nâm-ı Osmâniyân’a hutbe okınmışdur. İspanya vü Françese 

ve Tolun u Nitse kal‘alarınun ekserinün burc u bârûları burûc-ı sipihr ile rû-bâ-rû iken 

gönüllerine sît u sadâ-yı top-ı kal‘a-kûpî tokınmışdur.”257 

                                                 
256 Âşık Çelebi, Meşâ‘irü’ş-Şu‘arâ, c. 1, s. 203-205. 
257 Âşık Çelebi, Meşâ‘irü’ş-Şu‘arâ., s. 203-205. 



103 

 

I. Süleyman’ın hükümdarlık sınırlarını derli toplu bir şekilde İspanya ve 

Ferenduş krallarına gönderdiği name-i hümayunda görmekteyiz: 

“Cennet-mekân Sultân Süleymân Hân-ı Gazi hazretleri dergâhından İspanya ve 

Ferenduş krallarına gönderilen nâme sûretidir. 

Hak subhânehu ve te‘âlânın uluvv-i inâyeti ve iki cihân fahrı ulu azîz 

Peygamberimizin salavâtu’llâhi ‘aleyhi ve selâmuhu mu‘cizâtı berekâtında (mahall-i tugrâ-yı 

garrâ) ben ki sultân-ı selâtîn ve burhân-ı havâkîn tâc-baht-ı Husrevân-ı rûy-i zemîn zıllullâhi 

fi’l-arzîn Mekke’nin ve Medine’nin ve Kuds-i şerîfin ve İstanbul’un ve Akdeniz’in ve 

Karadeniz’in ve Rûmili’nin ve Anadolu’nun ve Rûm’un ve Karaman’ın ve Erzurûm’un ve 

Diyâr-ı bekr’in ve Kürdistân’ın ve Lûristan’ın ve Âzerbâycân’ın ve ‘Acem’in ve Zü’l-

kâdriyye ve Mısır ve Şâm ve külliyen ‘Arabistân ve Bagdâd ve Basra ve Aden ve Yemen 

memleketinin ve Tatar ve Deşt-i Kıpçak ve Magrib-zemîn’in ve Eflâk ve Bogdân ve Budun 

tahtının ve Erdel vilâyetinin ve ana tâbi‘ olan yerlerin ve dahî kılıcımızla alınmış nice 

memleketlerin pâdişâhı ve sultânı Sultân Süleymân Şâh bin Sultân Selîm Şâh bin Sultân 

Bâyezîd Hân’ım.”258 

Padişah Meclisi 

Bu başlık altında yer verdiğimiz beyitlerde Sultan I. Süleyman’ın saray 

meclisindeki usule dair davet, kimlerin davet edildiği, nelerin nasıl ikram edildiği, 

saçı, musiki, şiir ve okunan eserler gibi bazı unsurlara rastlarız. Beyitlerin içeriğine 

bakıldığında, padişahın özel davetiyle katılımın sağlandığı ve padişahın da bizzat 

katıldığı anlaşılır. 

Kurulmuş idi felek hargehinde sohbet-i hâs 

Nücûm nukl ü şafak anda bâde-i gül-reng  Hayâlî, k. 7/5. 

“Orada yıldızların meze, şafağın gül renkli şarap olduğu felek otağında seçkinler 

sohbeti kurulmuştu.” 

Dâ’ire alup ele Zühreyle bezm-i şâhda  

Sâz u söz ile eder bu matla‘ı ezber güneş    

                                                 
258 Yusuf Alperen Aydın, “XVI-XVIl. Yüzyıllarda Osmanlı-Habsburg Anlaşmaları ve 

Uygulamaları”, İstanbul Üniversitesi, SBE, Yüksek Lisans Tezi, İstanbul, 2001, s. 67. 



104 

 

Bahr-i hüsnünde dişün lûlû ruhun enver güneş 

Olmış iy meh lücce-i deryâda dür-perver güneş Aşkî, k. 20/20-21. 

“Güneş, padişahın meclisinde Zühre ile birlikte eline tef alıp saz ve sözle şu matlaı 

tekrarlar durur: ‘Ey ay (yüzlü Sultan)! Güzelliğinin denizinde dişlerin inci, yanağın 

da parlak güneşten farksız; tıpkı güneşin etkisiyle engin denizde parlak incilerin 

oluşması gibi…’” 

Her varak bir nüktedir gülşende fehm et olalı 

Mahzen-i Esrâr gonca Matla-ı Envâr gül  Hayâlî, k. 12/6. 

“Gonca Mahzen-i Esrar, gül de Matla-ı Envâr olduğundan beri, gül bahçesinde her 

yaprağın ince bir anlam olduğunu kavra.” 

Mantıku’t-tayr u Bahâristân-ı Câmî okıyup 

Bülbül-i gülzâr ile bezm ehli oldı hem-nişîn  Yahya Bey, k. 13/4. 

“Mantıku’t-Tayr ve Bahâristân-ı Câmî okuyarak gülbahçesinin bülbülüyle meclis 

ehli birlikte oturdular.” 

Mescid-i Aksâya benzer zât-ı pâk-i pâdişâh 

İki yanında solaklar nûrdan iki menâr  Yahya Bey, k. 11/14. 

“Padişahın temiz zatı Mescid-i Aksa’ya benzer, iki yanındaki solaklar nurdan iki 

minaredir.” 

Beyitlerde Sultan I. Süleyman’ın meclisinde yapılan usule ait ikram, saçı, musiki, 

şiir, Mahzen-i Esrar, Mantıku’t-tayr ve Bahâristân-ı Câmî gibi bazı eserlerin 

okunması ve iki yanında solakların bulunması gibi bazı örnek unsurlar verilmiştir. 

Beyitlere bakıldığında padişahın özel davetiyle katılımın sağlandığı ve padişahın da 

bizzat katıldığı meclise ait olduğu anlaşılır. Bu konuda bkz. s. 38-41. 

Divan Toplantısı 

Şeb ki meh geçdi felek tahtına sultân-şekil 

Oldı her kevkeb-i rahşân ana a‘yân-şekil  Hayâlî, k. 8/1. 

“Ayın Sultan gibi felek tahtına geçtiği akşam, bütün parlak yıldızlar da ona divan 

üyeleri gibi oldu.” 



105 

 

 Hayâlî’nin beytinde ay, padişah; yıldızlar ise divan üyeleri olmuştur. Sultan 

II. Mehmed’den sonra padişahların yerine divana sadrazamlar başkanlık etmişlerdir. 

Padişahların katıldıkları divan, ‘ayak divanı’dır. Bu ise padişahın mühim kabul 

ettikleri, yolsuzluk şüphesi hissettikleri, askerin isyanı ve halkın şikâyeti 

durumlarında yapılırdı. Bu divan şekli beyitte ifade edildiği gibi padişah etrafına 

vazife derecesine göre dizilmek şeklinde olur ve padişah dışında kimse oturmazdı: 

“Pek mühim ve mustacel veya fevkalade ahval dolayısıyla bizzât padişahın 

huzuruyla kurulan divana ‘ayak divanı’ denilirdi; bu divanın akdi muharebe sahasında olup 

da padişah bulunmazsa o zaman divana vezir-i âzam ve serdâr-ı ekrem riyâset ederdi. 

Divânda padişahtan başkası oturmayıp hepsi onun huzurunda ayakta durarak işin derhal bir 

karara bağlanması icap ettiğinden dolayı bu divana ‘ayak divanı’ denilmiştir.”259 

Divan Kâtibi ve Defterdar 

Afitâbın zer devâtıyla gelirsin her seher 

Ey Utarid dergehinde kâtib-i dîvan mısın  Hayâlî, k. 20/8. 

“Her seher vakti güneşin altın divitiyle gelirsin. Ey Utarit! Onun sarayında divan 

kâtibi misin?” 

Şâha ‘arz etmege mülk-i çemenin mahsûlün 

Elde evrâk tutar güller olup defterdâr  Hayâlî, k. 2/9. 

“Güller, padişaha çemen ülkesinin hadiselerini arz etmek için defterdar olmuş, 

ellerinde evrak tutar.” 

Şiir, padişahın katıldığı divan toplantılarına gönderme yapar, divanın oturma 

düzeni içerisinde padişahı ay’a divan üyelerini de yıldızlara benzetir. Utarit’i güneşin 

altın divitiyle gelen divan kâtibine, bahçedeki gülleri padişaha evrak tutan defterdara 

benzetir. Sarayda gülün varlığı, bâb-ı hümâyunda defterdarın varlığına işarettir:  

“Büyük küçük devlet işlerini görmek için devlet merkezinde birinci derecede birer 

daireleri bulunması tabii olduğundan diğer İslam devletlerinde görüldüğü gibi Osmanlılarda 

da ‘divân-ı humâyûn’ ismiyle bütün devlet işlerinde birinci derecede mesul merci olmak 

                                                 
259 Uzunçarşılı, Osmanlı Saray Teşkilatı, s. 225. 



106 

 

üzere bir büyük divan vardı. ... Divanda görülen idârî örfî işleri vezir-i âzam, arazî işlerini 

nişâncı, şer‘î ve hukûkî işleri kazaskerler ve malî işleri de defterdarlar görürlerdi.”260 

Divan toplantıları önce her gün daha sonra da hafta da dört güne indirilir. 

Divanda alınan kararlar bazı görevlilerce padişaha arz edilir: 

“...hergün toplanmakta olup haftada dört gün vezirlerle kazaskerler ve defterdarların 

arz odasında padişahın huzuruna kabul edilip işleri hakkında maruzatta bulunmalarına 

müsade edilmişti. Daha sonraları divan içtimaları haftada dört güne inmiş ve bunların iki 

günü de arz günü olarak kabul edilmiştir.”261 

Saraya İhtiyaçların Arz Edilmesi 

Ka‘be-yi hâcatdır dergâh-ı şâh-ı Cem Cenâb 

Sen Hayâlî vasf ile ol Ka‘be’de Hassân mısın Hayâlî, k. 20/20. 

“Cem mertebeli Sultan Süleyman’ın sarayı, ihtiyaçların arz edildiği Kâbe’dir. 

Hayali, sen bunları anlatmakla Kâbe’de Hassan mısın?” 

Beyitte, muhtaç insanların sarayda ihtiyaçlarını arz edebildiklerine 

değinilmiştir. Gerek şikâyetler gerekse ihtiyaçlar hangi divan üyesini ilgilendiriyorsa 

yukarıda belirttiğimiz gibi işler görev taksimatına göre yerine getirilmektedir: 

“Divan, hangi din ve millete mensup olursa olsun ve hangi sınıf tabakadan bulunursa 

bulunsun, kadın erkek herkese açıktı.  İdarî, siyasî ve örfî işler re’sen ve diğerleri bir lüzum 

ve müracaat üzerine veya itiraza mebni temyiz suretiyle tetkik edilirdi.”262  

Sultan I. Süleyman devrini görmüş olan Cantacas, “Petit traicte’de Toriğine 

des Turcqz” adlı eserinde şiirin işaret ettiği uygulamayı dile getirmiştir: 

“Orta Kapı’dan girilince, öncekinden daha küçük bir meydanla karşılaşılır; ...Dilekçe 

ve davaları yüzünden divana çıkmak isteyenler solda ahırların bulunduğu tarafta ayakta 

beklerlerdi... Uçta vezîrlerin toplandıkları bir küçük oda vardır; buraya gitmek için nöbet 

bekleyen kapıcıların önünden geçmek gerekir; ... vezîrler bu küçük odada divan kurup işleri 

görürler. Bu odanın yakınında yazıcıların (katiplerin) ve daha ötede de padişahın 

                                                 
260 Uzunçarşılı, Osmanlı Devleti Merkez ve Bahriye Teşkilatı, s. 1-2. 
261 Uzunçarşılı, a.g.e., s. 3. 
262 Uzunçarşılı, Osmanlı Devleti Merkez ve Bahriye Teşkilatı , s. 13. 



107 

 

fermanlarını imzalayan memurun (nişancı’nın) odaları vardır. ... Defterdarlarla yazıcıların 

bulundukları yer buranın ucundaki büyük divanhanedir (Hazine Dairesi’dir)’ [Spandugino 

1896: 100, 136-137].”263 

1.3.3. Dönemindeki Olaylar 

Dönemindeki olaylar içerisinde, şehzâdelerin vilayetlere gönderilmesi, doğu 

ve batı savaşları ve fetihleri; fitneyle mücadelesi yer almaktadır. 

Şehzâde Selim ve Şehzâde Mehmed’in Sancağa Gönderilişi 

İki servi revân itdi yine gülzâr-ı ‘Osmânî 

Sa‘âdet gülşeninün her biri bir verd-i handânı Hayâlî, k. 22/1. 

“Osmanlı’nın gül bahçesi yine iki servi gönderdi. Her biri mutluluk bahçesinin gülen 

bir gülü(dür).” 

Yıkılmış gönli ma‘mûr oldı Magnîsâ-yı mehcûrun   

Karaman tahtınun şimdi oturdı yirine cânı   Hayâlî, k. 22/2. 

“Gurbete düşmüş Manisa’nın yıkık gönlü yapıldı. Karaman tahtının canı şimdi 

yerine oturdu (gönlü rahatladı).” 

 Beyitlerde Şehzâde Selim ve Şehzâde Mehmed’in Sultan I. Süleyman 

tarafından sancağa gönderilişlerine işaret edilmiştir. Lütfi Paşa, Padişah’ın bu 

atamalarını şu ifadeleriyle anlatır: 

“Ve bu yılda oğlı Sultân Mehmed’le Sultân Selîm’i sancağa çıkarup Magnisa[yı] 

Sultân Mehmed’e ve Kirman’ı Sultân Selîm’e virüp gönderdi.”264 

Şehzâde Selim’in Manisa’da oluşuyla ilgili bilgiye Câmi‘ü’l-Cevâhir’de 

Sultan I. Süleyman’ın Tebriz Seferi istikametinde şehzâdelerin kendi devlet 

erkânlarıyla birlikte Padişah’ı karşılamalarını anlattığı bölümde rastlamaktayız. 

                                                 
263 Akdeniz, Divan Yapıları ve Arz Odası, s. 211. 
264 Lütfi Paşa, Tevâri-i Âl-i Osmân, s. 297. 



108 

 

“Ya‘nî vâlî-i vâlâ-yı livâ-yı Manisa ve âlâ-yı semerât-ı ravza-i ‘ulyâ şehzâde-i a‘zam 

mahdûm-ı mufahham Sultân Selîm bin Sultân Süleymân Hân…”265 

Fitne ile Mücadelesi/Doğu Seferleri 

Fitne konusu daha önceki padişahlarda olduğu gibi Sultan I. Süleyman’da da 

dile getirilir. Bunlardan biri, Doğuda peyda olan Safevîlerin başını çektiği fitnedir. 

Beyitlerde tafsilata girilmez sadece fitnenin varlığından ve ona karşı Padişah’ın 

adalet dergâhını korumasından bahsedilir. 

Revâfızla havâric mün‘adim oldı zamânunda 

Çekelden şark u garba Zülfikâr-ı Şâh-ı Merdânı Hayâlî, k. 22/13. 

“Yiğitler Şahı, Zülfikâr’ını doğuya ve batıya çekti çekeli kendi zamanında Rafizilerle 

Hariciler, yok oldu.” 

Menzil-i zendeka vü mecma‘-ı ilhâd olalı  

Sarsar-ı kahrun ile hıtta-i Îrân vîrân   Bâkî, k. 2/30. 

“Zındıkların menzili ve dinsizlerin toplanma yeri olduğundan beri kahrının 

kasırgasıyla İran diyarı virandır.” 

 Sultan Süleyman’ın Doğu seferlerinin sebebi, fitne ve inkâr olarak 

görülmektedir. Özellikle Bakî’nin beyti bunu daha çarpıcı vurgular. Zira daha 

önceden harabe olmayan İran diyarı zındıkların ve dinsizlerin toplanma yeri olduktan 

sonra Sultan Süleyman’ın kahrına maruz kalmıştır. 

Selman Bursevî’nin Câmi‘ü’l-Cevâhir’inde fitnenin tafsilatını görebiliriz. 

Metne göre Tahmasb ehli olanlar camileri vs. ibadet yerlerini tahrip eder, Ehl-i 

sünnet olanlara inançlarını yaşamak konusunda zorluk çıkarır ve Şeriat-i 

Muhammedîye’ye uymazlar. Alıntıladığımız metinde Sultan I. Süleyman’ın doğu 

seferlerinden birine çıkma gerekçesi olarak İran Şahı Tahmasb’ın şerî‘at-ı şerîfe-i 

Nebeviyye ve Ehl-i sünnet ve’l-cemaat üzere olanları ibadet ve taatlerinden men 

ettiği ifade edilmekte, dolayısıyla “Sünnî” anlayışı ile hareket edilmektedir: 

                                                 
265 Selmân, Câmi‘u’l-Cevâhir, s. 33. 



109 

 

 “… cânib-i maşrıkda ser-hayl-i tâcdârân-ı zâviye-i ilhâd ü fesâd [7a] ve mudıll-ı 

cumhûr-ı müfsidîn-i dalâlet-i mu‘tâd Tahmâsb-ı ehl-i ‘inâd hevâsına mutâba‘at iden merede-

i şeytân ve zümre-i tâgıyân ile dâr-ı İslâm’da temekkün idüp şerî‘at-ı şerîfe-i Nebeviyye 

üzere evâmir-i îlâhiyye’ye imtisâl ve sünnet-i seniyye-i Mustafaviyye üzere ibâdât-ı 

Sübhâniyye’ye iştigâl iden sülehâyı tâ‘atullahdan men‘ itdüginden gayrı musahhih-i 

müşkilât-ı şer‘-i şerîf-i Muhammedî ve muvazzıh-ı mu‘âdılât-ı dîn-i münîf-i Ahmedî ‘âlem-i 

ashâb-ı ehli’s-sünneti vel-cemâ‘a ve mu’lim-i evlâ tarîki’l-ibâdet-i ve’t-tâ‘a, muktedâ-i ‘âlem 

ve reh-nümâ-i efham, İmâm-ı A‘zami’l-Hanefî ‘ala’llâhi derecâtehû fi mak‘ad-ı sıdkın, ‘inde 

melikin muktedirin hazretinün ve ana mutâba‘at idüp dîn bâbında mücâhede-i belîga iden 

e’imme ce‘ale’llâhu mesvahumü’l-cenne hazretleri [7b] ictihâdları ile Kitâb ü Sünnet ve 

icmâ‘-ı ümmetden istinbât idüp tarîk-i Hüdâ üzere te’lif itdükleri kütüb-i şer‘iyye-i 

mer’iyyeyi cebr ile ihrâk idüp…”266 

Lütfi Paşa da aynı şekilde Doğu’daki fitneye değinir. Şah Tahmasb’ın başını 

çektiği fitne ordusu, Gürcistan’dan gelen haracı haber alınca Tebriz’den binlerce 

askeriyle yola çıkarak Osmanlı topraklarının hudut sınırı olan Erciş’e, Râhatü’l-

cevze’ye oradan da  Ahlat Kalesi’ne varır ve hayli müddet muhsaradan sonra teslim 

alır, yakıp yıkarak Tebriz’e geri döner. Erzurum Beğlerbeyi’ne haber verilmesi 

üzerine sefer düzenlenir. Bu olay da Safevîlerin çıkardığı fesat hareketlerinden biri 

olarak anılır: 

“Tahmasb-ı Şah-ı bed-râh Gürci’den gelen harâcın ve beglerinin alınduğın işidicek 

nice bin leşker ile Tebriz’den göçüp şâh-ı Rum Sultân Süleymân memleketinin serhaddine 

Erciş’e gelüp ve andan göçüp Râhatü’l-cevze (7) gelüp ve andan varup Ahlat nâm Kal‘a’ya 

üşüp ve lağımlar urup ve mancınıklar kurup hayli zemân muhâsara idüp [451] içinde olanlar 

zahîresüz zebûn olup hısârı sulhla virüp Tahmas dahî Ahlat hısârun yakup andan girü Erciş’e 

göçüp ve anı dahî hısâr idüp oturdı. Ve Erzurum Beglerbegisi üzerine oglunı salup nice 

sultânla ve nice bin leşker ile gönderüp anlar dahî gelüp Erzurum kurbunda pusuya girüp 

birkaç kimesneyi leşkerinden ifrâz idüp ilerüye sıgırtmaci (1) sûretinde gönderüp Erzurum 

                                                 
266 Selmân, Câmi‘u’l-Cevâhir, s. 7.  



110 

 

Beglerbegisine dahî haber virdiler ki Erzurum kurbunda olan ehl-i İslâm köylerine kızılbaşın 

yağmacısı geldi, aslı nedir bilmeziz. …”267 

Kış Mevsiminde Sefere Çıkılması 

Bu sefer gerçi şitâ faslında âfetdür bize 

‘Asker-i İslâm ile ammâ ki râhatdür bize 

Hazret-i Pâşâ ile gitmek sa‘âdetdür bize 

El-vedâ‘ olsun ki terk-i mülk-i Osmân eyledük Aşkî, k. 69/III. 

“Bu sefer, gerçi kış mevsiminde bizim için afetten farksızdır ama İslam askeriyle 

olunca rahattır. Hele Pâşâ Hazretleriyle gitmek bizim için büyük mutluluktur. Elveda 

olsun, Osmanlı ülkesinden ayrıldık.” 

Aşkî, kış vaktinde sefere çıktıklarını, bunun ne kadar zor olduğunu ama İslam 

askerleriyle olursa rahat olacağını ifade etmiştir. Aşağıda Matrakçı Nasuh’un 

Süleymannnâmesinden yaptığımız alıntıda, kış şartlarına rağmen Kızılbaşlarla  

mücadele edildiğini anlatmaktadır: 

“Bunların bu asl fikr-i fâsid ve tedbîr-i kâsidlerin ve cür’et-i ikdâmların tâliʻ-i şeref-

evcinde tâbân ve sitâre-i bülendî-saʻâdet burcında rahşân olan emirü’l-ümerâi’l-kirâm Van 

Beylerbeyisi Sikender Pâşâ-yı şîr-ikdâm istimâʻ idüp ol bed-fiʻâller cemʻ olup memlekete 

zarâr u gezend irişdürmedin müdâfaʻaların kasd idüp “Evvelen er-refîk summe’t-tarîk ve’d-

delîl ba‘de’s-sebîl” diyü mezkûr Mahmûdî Beyi Hasan Bey ve şecâʻat ü şehâmet ile maʻrûf 

Ahtamar Sancagı Beyi Mustafa Bey ve Şehr-i Van Beyi Süleymân Bey ve yeniçerilere baş 

ve bug olan Atçı Âli yüz yigirmi altı nefer yeniçeri ve üç yüz yetmiş gönüllü ve iki yüz elli 

azeb ve hisâr eri ve iki yüz kırk atlu tüfenkçiler ile “El-fursat temerra ke’s-sehâb” iktizâsınca 

eyyâm-ı fursat ve hengâm-ı ruhsatda ol dâyire-i pergâr gibi bî-ser ve hâne-i felek-devvâr gibi 

bî-der olup duran düşmen üzerine şiddet-i şitâ ve savlet-i hevâda sihâm-ı kadr ü kazâya sine-

i [120a] pür-sekînesin siper idüp yüridi.”268  

Sultan Süleyman’ın Tebriz Seferine Katılması 

Gâzîler cân oynadı şemşîr-i hûn-rîz üstine 

                                                 
267 Lütfi Paşa, Tevâri-i Âl-i Osmân, s. 309. 
268 Matrakçı Nasuh, Süleyman-nâme, s. 29. 



111 

 

Düşdiler pervâne-diller âteş-i tîz üstine 

Kondu otag-ı humâyun şehr-i Tebrîz üstine  

Hamdülillâh aldı şâh-ı Rûm Hakan illerin  Aşkî, k. 66/II. 

“Gaziler, canlarını feda etmeye hazır bir şekilde, kanlar döken kılıçların üstüne 

yürüdüler. (O) pervane gönüllüler, harlı ateşlere düştüler. Saltanat otağı Tebriz 

şehri üzerine kondu. Allah’a hamdolsun ki Anadolu’nun Padişah’ı, hakan yurtlarını 

aldı.” 

Aşkî, Sultan I. Süleyman’ın Tebriz üzerine sefere çıkışını ve Tebriz üstüne 

otağ-ı hümayununu kuruşunu anlatır. Aşağıda Tebriz’e sefer emrini ve azimetini 

görürüz: 

“Pes ol gice bedr-i münîr burc-ı hilâfet-i pâdişâh-ı Utârid-menzilet Hazret-i makarr-ı 

münîf-i asmân-ı rütbet ve makâm-ı latîf-i sidre-i mertebetinde ahşamlayup seher ki dokuz 

yüz elli biş Saferi’nin on dokuzunda perşembe gün sâ‘at-ı şerif-i âfitâb-ı hulûl idüp devlet ve 

sa‘âdetle ber-niyyet-i gazâ ve i‘lâ-yı dîn-i Mustafa mütevekkilen ale’l-müste‘ân ‘azm-i 

Tebrîz ü Van buyurdı.”269 

Safevî Topraklarının Harap Edilmesi 

Âkıbet pây-i taht-ı saltanatı 

Mezhebi gibi bî-sebât oldı Aşkî, Muk. 23/2. 

“Sonunda (Kızılbaşın) saltanatının payitahtı da mezhebi gibi yerinden oynadı.” 

İrişdi sarsar-ı kahrı vilâyet-i şarka 

Tozutdu ‘ayn-ı ‘adûya Kum ile Kâşânı Yahya Bey, k. 6/32. 

“Kahrının kasırgası şark vilayetine erişti; düşmanın gözüne Kum ile Kâşân’ı 

tozuttu.” 

Yahya Bey, Şark illerinin harap edilmesinden, Kum, Keşan gibi illerinin ele 

geçirirlmesinden bahsetmektedir. Aşağıdaki metinde Şark’ın harap edilişini, özellikle 

Kum ve Keşan illerinin zikredildiğini de görürüz: 

                                                 
269 Selmân, Câmi‘u’l-Cevâhir, s. 25. 



112 

 

“el-Kıssa: Elkas Mîrzâ ki be fermân-ı şâh-ı cihân Şîrâz ve Hemedân ve Kum, Keşan 

semtlerini nehb ü gâret ve tahrîb ü hasâret itmek içün livâ-yı zerrîn-ser ve zafer-rehber-i 

pâdişâhî ve şimşîr-i ejder peyker ü ziyâ güster-i şehinşâhî birle revâne olmış idi. Pes be 

inâyetü’l-meliki’l-müte‘âl ve be yümn-i himmet-i zıllullahi lâyezâl her kılâ‘ ve nevâhî ki, 

tasâ‘ud eyledi. Cebren ve kahren gâret ve her bilâd-ı dalâlet âbâdi ki teveccüh eyledi darben 

ve zecren târâc ve hasâret eyledi.”270 

Ayrıca yukarıdaki beyitlerde İran üzerine yapılan seferlerde İran topraklarının 

viran ve harabe haline getirildiğine işaret edilmiştir. Bu ifadelere mesnet olacak 

bilgiye Hoca Mehmed Efendi’ye ait aşağıdaki satırlarda rastlamaktayız: 

“…evvelâ şâh-ı şeyâtîn-penâhun sarâyı nâmına olan nekbet-hânesin ve oglınun 

envâ‘-ı zîb ü zînet ile müzeyyen olmış kâşânesin ve hânlar ve sultânlarınun medâr-ı nekbet 

olan dârların dest-i kahr ile yakup yıkup âlî binâların pest ve tâk u revâkların şikest idüp taşı 

taş üstinde komayup ol güzîde-i bilâd-ı İran’ı bir anda vîrân ve her tarafdan dört ve beş 

günlük yola varınca etrâfında olan köy ve kenti bûm-ı şûma âşiyân etdiler.”271 

Bağdat’ın Fethi, İmam-ı Azam Türbesinin İmarı 

Minnet Allâha ki feth eyleyüben Bağdâdı 

Evliyâ burcına hükm eyledi şâh-ı Haremeyn  Yahya Bey, Tar. 46/1. 

“Allah’a şükür ki Bağdat’ı fethederek Haremeyn Padişahı, veliler burcuna 

hükmeyledi.” 

Sûr içinde yapılup kabr-i İmâm-ı A‘zam 

Kıldı dil gülşenini feth-i fütûhât ile zeyn Yahya Bey, Tar. 46/2. 

“İmam-ı Azam’ın kabri sur içinde yapılarak gönül bahçesini fetihlerin (en güzel) 

fethiyle süsledi.” 

‘Ayndan kat‘-ı nazar a‘zam olupdur târîh 

Yapdı bu menzili ihsân ile şâh-ı Haremeyn [941/1534]  Yahya Bey, Tar. 46/3. 

                                                 
270 Selmân, Câmi‘u’l-Cevâhir, s.72. 
271 Hoca Mehmed Efendi, İbtihâcü’t-Tevârîh, s. 258.  Şark’a 960/1552 yılına rastlayan seferinde 

gerçekleştirdiği fetihler ve yağmalar hakkında bkz. Lütfi Paşa, Tevârih-i Âl-i Osmân, s. 310-312. 

Ayrıca bkz. Hoca Mehmed Efendi, a.g.e., s. 260. 



113 

 

“‘Haremeyn Padişahı bu mekânı ihsan ile yapmış, ‘ayndan kat‘-ı nazar a‘zam’ buna 

tarih olmuştur.” 

 Sultan I. Süleyman, Serasker ve Sadrazam İbrahim Paşa’nın komutasında 

Bağdat’ın fethini gerçekleştirdikten sonra yine Paşa’nın gayretleriyle İmam-ı Azam 

Ebu Hanife’nin kabr-i şerifini tespit ve daha sonra imar ettirmiştir. Hatta türbeyi de 

içine alacak şekilde bir kale yaptırmıştır.  

Peçevî, “Feth-i Kala-yı Bagdâd-ı Behişt-(11) Âbâd” başlığı altına Bağdat’ın 

fethini ve İmam Azam türbesinin inşasını anlatır. Bağdat’ın fethinden önce 

Tahmasb’ın Bağdat Valisi Tekelü Mehemmed Hân, bizzat Sultan Süleyman’dan 

aman dilemiş ve Bağdat’ın fethi için davet etmiştir. Bağdat mukimleri de bizzat 

Osmanlı ordusunun gelişini beklemiş ve herhangi bir mücadeleye girişmeden şehri 

teslim etmişlerdir:  

“Şâh-ı gümrâh tarâfından Bagdâd’a vâlî olan Tekelü Mehemmed Hân nâm-ı 

bedgümân (12) cânib-i pâdişâhîden amân tâleb idüp bir kaç gün mukaddem mektûbiyle 

âdemîsi gelüp (13) velîkin kendüsinün havfı kemâlinde olmagla cemî‘an mukaddem ehl-i 

‘ayâli ve esbâb-ı ittifâkı (14) içerüden içerüye kaçurmış idi ve cemî‘an ehl-i Bagdâd dahî 

kezâlik hemân (15) sadece ceng alanı alıkoymışlar. Esbâb alıkoymuşlar. Cümlesi hâzır ve 

muheyyâ [65/A] (01) ‘asker-i İslâmun gelmesine göz kulak tutup beklemede bir tarâfdan 

mu‘tâd üzre (02) ‘asker-i İslâm ve sa‘âdetlü pâdişâh-ı ‘âlem-penâh dahî devlet [u] ikbâl ile 

göçilüp Bagdâd-ı (03) behişt-âbâd’a nüzûl olındı. Ve hem ol gun miftahların sa‘âdetli 

pâdişâha götür (04)-diler. Ve içinde olan Kızılbaşlar tagılup gitdiler. Kal‘a-yı Bağdâd ki nice 

pâdişâhlar (05) anun sevdâsıyla bî-ser olmışlardur. Ol tahassürle râh-ı ‘ademe kadem 

bırakmışlardur. Bilâ (06) ceng [u] cidâl suhûletle mazbût-ı şâh-ı ‘âlî-himem oldı.” 272 

  Bağdat’ın fethinden sonra Sultan I. Süleyman, şehri teşrif eder, Serdâr-ı 

ekrem İbrâhîm Paşa’ya hediyelerini verir, ardından diğer vezirler ve emirler de 

Sultan’ın eteğini öperler ve onlara da hediyeleri verilir. Bu merasimden sonra Sultan 

Süleyman ve maiyetindekiler İmam-ı Azam Ebu Hanife’nin kabrini ziyaret ettiler ve 

                                                 
272 Peçevî İbrahim, Peçevî Tarihi (46b-80a), s. 136-138.  



114 

 

türbesinin ve camiinin yapımına karar verdiler. Oradaki fukara ve miskinlere bolca 

sadaka dağıttılar: 

“Ba‘dehû dîvân-ı pâdişâhî (07) olup evvelâ Vezîr-i a‘zam Serdâr-ı ekrem İbrâhîm 

Paşa dest-bûs-ı (08) pâdişâhî mubâhî oldukda miyânına bir murassa‘ hançer ve başına bir 

murassa‘ sorguç (09) ve arkasına bir hil‘at-i fâhire giydürilmekle cümleden mümtâz ve ser-

firâz olındı. Ba‘de (10) sâ’ir vüzerâ-yi ‘izâm ve ümerâ-yı zî-şân dest-bûs-ı şehriyârî ile 

mesrûr (11) olduklarında her birinün ‘alâ kaderi merâtîb hâtırları tasyîb olınup hil‘at-i (12) 

fahire-yi pâdişâhîyle i‘zâz u ikrâm olındılar. Ba‘de İmâm-ı A‘zâm hazretlerinün (13) 

merkâd-ı envârları ziyâret olındı. Ve üzerlerine türbe-i şerîf ve câmi‘-i (14) şerîf kifâyet 

mikdârı evkât ve ‘imâret ve fukarâ geldükçe oturacak (15) hücerât ve bir kal‘a-yı metîne 

dahî yapılup kifâyet mikdârları top ve barut [65/B] (01) ve dizdâr-ı mustahfazân ta‘yîn 

olındı.”273  

Avrupa Ülkelerine Seferler 

 Bu kısım için tespit edilen beyitler, Avrupa seferlerinin mevsimi, nereye 

yapıldığı ve savaş esnasında görülen olaylar hakkında bilgiler vermektedir. 

Şarka çıkar ziyâsı kıyâmet degül midür 

Togsa diyâr-ı garbda hûrşîd-vâr feth  Aşkî, k. 19/4. 

“Garp diyarında fetih güneş gibi doğsa ışığı şarka kadar ulaşır; (bu durum) kıyamet 

değil midir?” 

Aşkiyâ hûn-ı ‘adû idüp cihânı lâle-reng 

Tîg-ı İslâmun tufeyli olısar mülk-i Fireng  

Vaktidür kim gâzîler eyleye küffâr ile ceng 

Dostlar evvel bahâr irdi sefer eyyâmıdur  Aşkî, k. 61/VII. 

“Ey Aşkî! Düşman kanı, dünyayı gelincik gibi kıpkırmızı edecek ve Frenk mülkü 

İslam kılıcına tabi olacak. Zamanıdır, gaziler kâfirlerle cenk etsin. Dostlar! İlkbahar 

geldi, sefer vaktidir.” 

                                                 
273 Peçevî İbrahim, a.g.e, s. 136-138. 



115 

 

Sefere kış mevsiminde çıkmak, o günün şartlarında neredeyse mümkün 

değildir. Bundan dolayı sefere çıkma vakti bahar mevisimidir. Eğer sefere çıkılmışsa 

ve ardı ardına yapılan seferler neticesinde mevsim kış mevsimine denk gelmişse 

tekrar uygun mevsim beklenir. Bunun bir örneği Sultan I. Süleyman’ın Macaristan 

seferidir. Bu seferde birçok kale fethetmiş, Belgrad Kalesi’nin fethinden sonra ise 

Budin’e yönelmiştir. Fakat mevsim kışa tesadüf ettiğinden sefer tehir edilmiştir: 

“Ala-haddihî her biriyiyle müşâvere ve mükâleme olıncak ittifâk ile “Ol emr-i 

hatîrün bu def‘a te’hîre konılup Budin cânibi arâzî-i ba‘îdedür. Kış zamânı karîb olmışdur, 

tarîka-i hurûcundan meşakkat ü şiddet çekilür.” didikleri ecilden Pâdişâh-ı âlem-penâhun 

[33b] cibillet-i hoş-nihâdındaki âb ü kil-i insâfile muhammerdir. Zikrolınan özr-i ma‘kûlleri 

makbûl olup ol niyyet-i hayrı vakt-i merhûnuna koyup bir sâl-i ferhunde fâle dahî te’hîr 

eyledi.”274 

Kemal Paşazâde, Sultan I. Süleyman’ın Avrupa ülkelerine yaptığı savaşları 

genel ifadelerle, kahramanlık ve fedakarlık dolu övgülerle anlatır. Aşkî’nin bazı 

beyitlerinde geçen kış vaktinde sefere çıkma olayı da Kemal Paşazâde’nin 

satırlarında karşımıza çıkar. Metinde, Leh ü Çeh, Rus u Üngürsûs’a Tunayı Diyâr-ı 

Rus gibi gidilen yerler hakkında da bilgiler yer almaktadır: 

“Nefîr-i sûr-ı safîr-i cihâdı çaldırup livâ-i cihân-küşâ-yı gazâyı kadırup hayl-i seyl-

fertâra süvâr oldılar ve ırag u yakîn dimediler, Leh ü Çeh, Rus u Üngürsûs’a akın saldılar. 

Yazılarda terk ü tâz iden tâzî-süvâr Türklerün kızıl börklerinden sahrâ-yı hürrem-fezâ-yı 

gazâ başdan başa lâle-zâr oldı. Ser-tîz ü hûn-rîz nîzelerin ucundagi gül-gûn bayraklardan 

gülşen-i kişver-i düşmen külhhân-ı pür-âzer gibi od şu‘leleriyle toldı. ... Hayl-i bâd-pâyile 

cûy-bâr-ı Tunayı döne döne geçüp kırâl-ı bed-fi‘alin diyârına seyl-vâr akdılar yürüdiler. 

Seylâb-ı ‘azâbile dâru’l-küfri harâb ü nâr-ı kahrile yakdılar yürüdiler. ... Diyâr-ı Rus’a dahî 

ki her kenârı pür-nigârî beytü’l-arûs gibi ârâste ve pür-hâste idi, hayl-i cerrâr seyl-vâr akdılar 

vardılar, yollarına gelen gul-sîret tâgîlerle savaşup tonmış dereler geçüp karlu taglar aşup her 

günci pür-genc-i künc vilâyete el kardılar.”275 

Fetihlerde Top Kullanılması 

                                                 
274 Celalzâde Salih, Târîh-i Sultân Süleymân, s. 128-129. 
275 Kemal Paşazâde, Tevârîh-i Âl-i Osmân X. Defter, s. 49-50. 



116 

 

Top-ı fethun göge gün gibi agupdur şâhâ 

Yed-i kudret sunalı destüne çevgân-ı gazâ  Aşkî, k.17/2. 

“Ey padişah! Kudret eli gaza çevgenini senin eline uzattığından beri, fethinin topu 

göğe güneş gibi yükselmektedir.” 

 Beyitte Sultan I. Süleyman’ın fetih topunun göğe güneş gibi yükselmekte 

olduğu ifade edilmektedir. Bu hem fetihlerde top kullanıldığını hem de fetihlerin 

güneş gibi her yanı kapladığını hem de şanının her tarafa yayıldığını gösterir. 

Macaristan’a yol üzerinde fetihler gerçekleştirerek ilerleyen ordu, Böğürdelen 

Kalesi’nin fethinde top kullanır, sonra yalın kılıç kaleye girer: 

 “Burûc-ı hisârda duran küffâr sehâb-ı azâb idi ki müslimânlar üzerine emtâr-ı top u 

tüfengi bir vechile yagdırdı ki zemîn ü zamân âvâze-i ra‘d ile doldı. Cüyûş-ı mücâhidîn 

vardıkca deryâ [28a] gibi hurûş idüp üzerlerine kazâ-yı âsumânî gibi hücûm iderler idi. 

Benân-ı tüfekleri bir fiske ile âdem öldürüp dest-i topları bir mustile dîvâr yıkardı. Beyza-i 

darb-zen-i saff-şiken ile der ü dîvârların delük delük kefgîre döndirüp betârik-i havârık-ı top 

ile kullelerin kafes gibi göz göz eylediler. Gâzîler derûn-ı hisâra fevce bulup fi’l-hâl âteş gibi 

içine düşdiler.”276 

 Lütfi Paşa’nın ifadesiyle İspanya, Alaman ve Nemçe kâfirleri ittifak edip 

Türkleri ortadan kaldırma planı yapınca277 Sultan Süleyman yanına oğlu Bayezid’i 

alıp Belgrad’a doğru yola çıkmıştır. Yol üzerindeki Ösek Kalesi’ni alma vazifesini 

Rumeli Beylerbeyi’ne verir. Beraberinde birçok mühimmat verir, bunların arasında 

toplar da vardır: 

“Ve Sultân Süleymân dahî Rum-ili beglerbegisine vâfir toplar virüp emr itdi kim 

varup ol Hisâr’ı her ne tarîkla mümkin ise alıgör. Ol dahî fi’l-hâl emre imtisâl idüp Rum-ili 

‘askerleriyle çekdürüp varup hısâr hısâr mukabelesinde toplar kurdurup hayli zemân ol hisârı 

dögdi.”278  

Batı Ülkelerinden Fetihler  

                                                 
276 Celalzâde Salih, Târîh-i Sultân Süleymân, s. 121-122. 
277 Plan hakkında bkz. Lütfi Paşa, Tevâri-i Âl-i Osmân, s. 255. 
278 Lütfi Paşa, a.g.e., s. 297. 



117 

 

Macar ve Avusturya Toprakları 

Tîgunla oldı ey şeh-i kişver-güşâ bu gün 

İklîm-i Üngürüs ile mülk-i Çesar feth Aşkî, k.19/16. 

“Ey ülkeler açan padişah! Bugün kılıcın sayesinde Macar ülkesi ve Avusturya 

toprakları fethedildi.” 

Alındı ‘avni ile niçe bin kıla‘-ı Freng 

Yıkıldı emri ile Engürüs bünyânı  Yahya Bey, k. 9/36. 

“Yardımıyla binlerce Frenk kalesi alındı, emriyle Macaristan binası/yapısı yıkıldı.” 

Yolına geldi ammâ sâye gibi pây-mâl oldı 

Sava ile Tırava ejdehâsı Tuna su‘bânı Yahya Bey, k. 16/13. 

“Sava ile Tırava ejderhası ve Tuna yılanı, yoluna çıktı (karşı durdu) ama gölge gibi 

ayak altında kaldı.” 

Erenler himmet itsünler alalum virmek Allâhın 

Komayalum Budin yolında mârân-ı Komaranı Yahya Bey, k. 16/38.  

“Erenler himmet etsinler de alalım, çünkü vermek Allah’ındır, Budin yolunda 

Komaran yılanlarını bırakmayalım.” 

 Beyitte Trava279 ejderhası ifadesi kullanılmaktadır. Bu bir nehir adıdır. 

Belgrad seferinde yolları üzerine çıkmıştır. Bu nehir yakınında Ösek Kalesi bulunur 

ki Sultan Süleyman’ın emriyle Erzurum Beylerbeyi tarafından toplarla dövülmüş ve 

teslim alınmıştır. Tarava’nın üzerinde ise Valpova/Valpoh Kalesi bulunur. Bu 

Kaleyle birlikte Şiklos Kalesi de Osmanlı ordusu tarafından sırasıyla toplarla 

dövülerek fethedilmiştir.280  

Beyitlerde Üngürüs, Frenk, Çesar isimleri kullanılarak Avusturya seferlerinde 

karşılaşılan bir ittifaktan bahsedilmektedir. Belgrad fethine gittikleri zaman 

                                                 
279 Lütfi Paşa’da “Trave” olarak geçmektedir. Bkz. Lütfi Paşa, Tevâri-i Âl-i Osmân, s. 297. 
280 Lütfi Paşa, a.g.e., s. 297.  



118 

 

karşılarında duran ordunun içinde kimlerin olduğunu belirten Matrakçı’nın 

ifadelerinde beyitlerdeki isimlere rastlamakta ve bu ittifakı görmekteyiz: 

“İçi Üngürüs ve Alaman ve Çasarın ve İspanya ve Portukalın ve ol hisâr-ı 

felekmisâlin dâr u girine (43b) hâzır olup gelen Rîm Pop ile Kızılelmanın vesâyir tevâ’if-i 

küffârın altı bin mikdâr mükemmel ü müsellah tüfeng-endâz ve ceng-sâzlar ile mâlâ-mâl 

olup durmuş idi.”281 

 Sultan I. Süleyman, Üngürüs (Avusturya Macaristan) üzerine birçok defa 

asker göndermiştir. Bunlardan biri de İspanya ve Macar kralının Frenk kralına karşı 

ittifak etmesi ve Frenk kralının Osmanlı’dan yardım istemesidir.282 Arka planda 

başka sebepler olsa da esas sebep, bu gösterilmektedir. Bu sefer, Mohaç Meydan 

Muharebesi (1526) olarak tarihimizdeki yerini almıştır.283  

“…Bu esnâlarda meger Spanya Beg’i tekrâr Üngürüs Kralıyıyla aralarında burayı 

muhkem eylediler ki [100a] ikisi iki tarafdan sîl-i bî-emân ve pîl-i demân gibi France üzerine 

yüriyeler. Tîg-ı ser-tîzile nesl-i tebârın kesüp dâr ü diyârın zecr ü kahrile feth eyleyeler. … 

Âkıbet gördi ki kable’l-vukû‘ dâ’-i bî-dermân-ı ecelden gayra devâ mümkin olup müskilât-ı 

umûrun keşf ü hallinde hiyel-i tedâbîr-i sâyibenün imdâdı mukarrerdür.”284 

Sultan I. Süleyman’ın Mohaç Meydan Muharebesi zaferle sonuçlanır. Alınan 

birçok kale ve topraktan sonra şiirdeki ifadesiyle “Macar kâfirleri”nin neredeyse 

tümü meydanda öldürülür: 

“Bârî tahmînen [157a] ahşam namâzı geçüp ışânun evvel vakti tulû‘ itmişidi ki her 

tarafdan riyâh-ı zafer tenessüm idüp vücûh-ı feth tebessüm itmişidi. Bu mikdâr zamân-ı kasîr 

içre tamâm kırk elli bin kâfir topraga düşüp müslimânlardan ma‘lûm degil idi, yüz kimesne 

şehîd olmış olayıydı. Bu sözde mübâlaga olmayup beyân-ı vâkı‘dır -ki olandı- Hak 

                                                 
281 Matrakçı Nasuh, Süleyman-nâme, s. 44-45.  
282 Kemal Paşazâde, Tevârîh-i Âl-i Osmân X. Defter, s. 218. 
283 Kemal Pâşâzâde, Tevârîh-i Âl-i Osmân X. Defter’inde s. 189-357 arasında “Mohaç-nâme” adıyla 

geniş bir bölüm ayırmıştır.  
284 Celalzâde Salih, Târîh-i Sultân Süleymân, s. 220. 



119 

 

Te‘âlânun kullarına inâyet-i bâliga ve hidâyet-i şâmilesiydi ki şâm ile ışâ arasında nüzûl 

eyledi.”285 

Alman Seferi 

Korona286 başına teng ola Alaman Beginün 

Şark maglûb olıcak tâc-ı Kara Han-şekil Hayâlî, k. 8/27. 

“Doğu diyarı Kara Han’ın tacı gibi mağlup olduğu zaman Korona, Alman Beyi’nin 

başına dar gelsin.” 

Budinde gâzîlerün atı sarsara benzer  

Elem denizlerine gark ider Alamanı  Yahya Bey, k. 5/43. 

“Budin’de gazilerin atı kasırgaya benzer, Alman’ı acı denizlerine boğar.” 

Avusturya-Macaristan seferlerinde elde ettiği zaferlerle ülkesini Alman 

Beyi’nin/Kralı’nın başına dar etmesi ve onu korkular içinde bırakması metinlerde 

karşımıza çıkmaktadır. Matrakçı Nasuh’un Estergon Kalesi’nin fethini anlattığı 

satırlarında buna rastlarız. Sultan I. Süleyman, geleceğini haber edince Matrakçı’nın 

ifadesiyle Alaman Beyi’nin canına ateş düşer, ciğeri yanar. Ayrıca şiirde geçen 

“Kızıl Elma” tabiri metinde de olduğu gibi yerini alır: 

“…melik-i mülk-i Alaman’a sultân-ı âsumân-serîr leşker-i kişver-gîrle kal‘a-i 

mezbûreye gelüp kûs-ı Mehemmedî çaldıgını ve diyâr-ı Nemçe ve Alama’nın ve İspanya ve 

Kızıl Elma’nın teshîri tedbiriyle livâ-yı cihân-güşâ-yı gazâyı kaldırdıgını ve top-i pür-âşûb 

hisâr-beçe taşlarını ve burc-ı beden başlarını yere düşürüp kuvvet-i kâhire ve salvet-i 

bâhiresiyle olmak üzre oldugunu bildirmek içün âdem gönderüp kendüleri neberd-i kâr-zâra 

                                                 
285 Celalzâde Salih, Târîh-i Sultân Süleymân, s. 324; Ayrıca bkz. Kemal Paşazâde, Tevârîh-i Âl-i 

Osmân X. Defter, s. 309-310. 
286 “Âdem aleyhi’s-selâmun hubûtundan beş bin üç yüz yetmiş dört yıl sonra darü’l-küfr 

serdârdarlarının mukaddemlerinden ve selâtîn-i taht-nişîni nasârânın muazzamlarından İstol Yano 

nâm pâdişâh binâ idüp ol zemândan beni Üngürûs vilâyetinin kral-ı bed-fiâllerinin savlet ü devleti ve 

şevket-i saltanatı sadr-ı ikbâlde tamâm istizhâr bulduktan sonra dehr u kahr-ı encâm ve devr u pür-

cevr-i âlâmda berk-i hayat-ı bîsebâtları hazân-ı mürgle soldukda kendülerin anda defn ide gelüp 

yerlerine kral olıgelenler dillerince korona didikleri efser-i mu‘teberlerin kal‘a-i mezbûrdan geye 

gelüp, mi‘râc-ı rif‘ati urûc ve evc-i izzete hurûc idüp ol şeref Üngürüs krallarına mahsûs olup sâyir 

tevâyif-i mülûk-ı nasârânın kral-ı bed-fi‘âlleri ol şerefden mahrumlar idi.” Çukuryurt, Matrakçı, 

Süleyman-nâme, s. 42. 



120 

 

musır olup durdular. Ol irsâl olan bed-fiâl-i nekbet-i me‘âl varup haber viricek nûş-ı îş-ı 

pürnîş-i teşvîş olup bu sözün sûzı hırmân-ı cânına âteş bıragup cigerin yakdı.”287  

Budin Fethi 

‘Adû-yı ser-bürîde kana batmış ser-nigûn olmış 

Buton fethi gibi cengi göreydim bir dahî kanı Aşkî, k. 26/20. 

“Başı kesilmiş düşmanın kana batıp baş aşağı olduğu Budin fethi gibi bir savaşı bir 

kez daha görebilsem keşke...” 

Sultan I. Süleyman, Mohaç Meydan Muharebesinden zaferle çıktıktan sonra 

Macar Kralı’nın tahtgahı olan Budin’i de kendi tasarrufu altına almak için yönelir: 

“Hâtır-ı hatîr-i hüsrevânî ki cûybâr-ı nusretün serv-i âzâdıdır, bu def‘a buraya mâyil 

oldı ki ‘inân-ı zaferkırânı vilâyet-i Üngürüs’ün taht-gâhı olan şehr-i Budun’a müteveccih 

ola.”288 

Budin, halkın itaati ile savaşılmadan ele geçirilir. Halktan bazısı Budin’den 

sürülür, bazısı ise İslam’a girer: 

“Mukaddemâ emr-i kazâ-cereyân ile Budin içinde mütemekkin olup sâbıkâ istîmân 

idegelen tâyife-i Yahûdîyden ve sâyir kefereden şunlar -ki agniyâ idi- Şâh-ı âlem-penâha 

itâ‘ati tâ‘at bilüp ra‘iyyet olmaga cân ü dilden ragbet itmişler idi, mâl ü menâl ve ehl ü 

ayâliyiyle andan sürgün eylediler. [168b] O dâr-ı kahr ve diyâr-ı küfrden başlarında devlet 

vâridî ki dârü’s-selâm-ı İslâm’a nakl olındılar. Bunlardan gayri şehr-i mezkûrda olan âsâr-ı 

‘acîbe ve garîbeden ihtiyâr olınan nesneleri yerlü yerinden kal‘ u kam‘ idüp bile aldılar.”289 

Rodos’un Fethi 

Havâyî topu şehün oldı âsumânî kazâ 

Rodosu eyledi bir dem içinde zîr ü zeber Hayâlî, k. 3/5. 

“Padişah’ın havayi topu gökten gelen kaza olup Rodos’u bir anda yerle bir etti.” 

Egerçi kanzil olup dökdi zehrini küffâr 

                                                 
287 Matrakçı, Süleyman-nâme, s. 31-32. Alman seferi ve bu seferdeki fetihler hakkında ayrıca bkz. 

Celâl-zâde Mustafa Çelebi, Tabakâtü’l-Memâlik ve Derecâtü’l-Mesâlik, s. 286-335. 
288 Celalzâde Salih, Târîh-i Sultân Süleymân, s. 336-337.  
289 Celalzâde Salih, a.g.e., s. 341-342. 



121 

 

Ve lîk çanına ot tıkdı top-ı ejder-ser  Hayâlî, k. 3/6. 

“Kâfirler kanzil290 olup zehrini döktü ancak ejder başlı top, onların çanına ot tıktı.” 

Osmanlı ordusu, Belgrad’ın fethinden sonra Rodos’a yönelmiştir. Fetihten 

önce Rodos Kalesi Frenk askerlerinin elinde bulunmaktadır: 

“Hısn-ı hasîn-i Belgrâd-ı sengîn-bünyâdı şehriyâr-ı bilâd-ı Ungurûs-ı menhûs-ı bed-

nihâd elinden aldıkdan sonra nevbet-dâr-ı hisâr-ı şevket, kûs-i saltanatı ol kal‘a-i üstüvârın 

kulle-i kûh-şükûhında çaldıkdan sonra Rodos diyârının ve içindeki hisârının ki âteş-âheng 

Freng serkeşlerinin elindeyidi, feth-i tedbîrinde ihtimâm eyledi.”291 

Rodos’un üzerine Mustafa Paşa komutasında 9 Receb 928’de donanma 

gönderilir: 

“Bu cem‘-i bî-pâyânun şeml ü cem‘-i [46a] ahvâli Vezîr-i sânî-i sâ’ibtedbîr ve sâhib-

tevkîr Mustafa Pâşâ’nun uhde-i istihkâkına tefvîz olınup sühûr-i sâl-i mezbûrdan mübârek 

Receb’in dokuzıncı güni bir rûz-ı pîrûzda niyyet-i cihâd-ı freng-i bî-rûzile merâsî-yi sâbitât 

üzre ber-karâr olan ol cibâl-i revâsî-misâlün lengerleri alınup Akdeniz’ün yüzine karadaglar 

gibi kır-endûd gemiler salındı.”292 

 Hayâlî’nin Rodos’un fetihini anlattığı beytinde çanına ot tıkmak ifadesi 

geçmektedir. Burada kullanılan “ot” sözcüğü barut anlamındadır. Nitekim lağamcılar 

kale dibini oyarak oyulan yerlere barut yerleştirir ve sonra da patlatırlar. Bu sayede 

kale duvarını çökertirler.293 Bunun bir örneğine Belgrad ile Budin arasındaki Taş 

Hisar Kalesi’nin fethinde rastlamaktayız. Burada Sultan I. Süleyman, Taş Hisar 

Kalesi’nin güçlü bir direnme göstermesinden dolayı lağımcıların derin oyuklarına top 

otu (barut) tıkanması ve patlatılması taktiğini devreye sokmuştur. Hadisenin 

doğruluğunu Celalzâde Salih’in şu ifadelerinde görürüz: 

                                                 
290 “Kanzil” kelimesi Tarama Sözlüğü’nde “Geçkin sarhoş, körkütük” anlamına gelmektedir. Burada 

kafirlerin sarhoşluğundan ziyade zehirin çokluğu vurgulanmış görünmektedir. Ayrıca kale 

savunmasında kale duvarına çıkanlara dökülen zehirli bir malzemeden bahsediyor olabilir. Cem 

Dilçin, Yeni Tarama Sözlüğü, Ankara, Türk Dili Kurumu, 1983, s. 125. 
291 Kemal Paşazâde, Tevârîh-i Âl-i Osmân X. Defter, s. 128. 
292 Celalzâde Salih, Târîh-i Sultân Süleymân, s. 146. 
293 Benzer bir olay için bkz. Belgrad Kalesi’nin fethi için bkz. Kemal Paşazâde, Tevârîh-i Âl-i 

Osmân X. Defter, s. 103. Rodos Kalesinin fethi için bkz. Kemal Paşazâde, a.g.e., s. 167. 



122 

 

 “Bir sâ‘at-i [38a] mübârekde zikrolan altı aded kullelerün altı iki yirden lagım-ı 

amîkla tecvîf itdirilüp üstinde olan kulleler kubbe-i bî-sütûn-ı âsumân gibi mu‘allak kalıcak 

her lagımun içini altmışar kîse huşk-i leb ve âteş-meşreb, sebük-hîz ve hareket-engîz top 

otıyla doldurdılar. Küffâr-ı nâ-bekâr âgâh olmadın bu tedbîr-i nîke sülûk eyleyüp nâ-gâh bu 

vesîle-i fütûhu ihzâr eylediler.294 … Kâbiliyet olan yirlere zemîn sebât ü kûh-haşmet 

meterisleriyle ejdehâ-yı heft-ser-sıfat havâyî ve gayr-ı havâyî toplar kurup etrâf-ı der ü 

dîvârını dövmege başladılar.”295 

Sakız, Kıbrıs ve Malta Fethi  

Sakızun kâfirün çekmişler agzından dil almışlar  

Ne Kıbrıs u ne Malta döyerimiş bu tonanmaya  Âşık Çelebi, k. 13/18.  

“Kâfirin ağzından Sakız’ını çekmiş (Kafirin elinden Sakız’ı çekmiş), casus almışlar; 

ne Kıbrıs ne Malta bu donanmaya tahammül edememiş.” 

Âşık Çelebi, şiirde Malta’nın donanmaya dayanamayacağını ve fethin 

gerçekleşeceğini ifade eder ancak Malta, gönderilen donanmayla fethedilemez. 

Malta’nın fethi konusunda Selânikî Mustafa Efendi’de sefere hazırlık aşamalarını, 

görevin kime verileceğini, sefere çıkacak donanmanın özelliklerini ayrıntısıyla 

görürüz. Buna göre hicrî 972’de karar alınır, sefere Kapudan Piyâle Paşa 

görevlendirilir. Bu sefere Kızılahmedlü Mustafa Paşa da serdâr-ı asâkîr-i mansûre 

talebi dolayısıyla serdar tayin edilir. Aynı senenin Şabanında sefer çıkılır. Malta’nın 

zapt edildiğini ve buna benzer gelişmeleri daha sonra da fethin gerçekleşeceğini 

Serdâr Kızılahmedli Mustafa Paşa, selam çavuşu Yügrük Abdî Çavuş ile kardeşi 

Şemsi Ahmed Paşa’ya gönderdiği mektubunda bildirir: 

“Donanmâ-yı hümâyûn ile Malta’ya yanaşup iskele urulıp bî mâni‘ ü müzâhim 

çıkılup metrisler kurmaga şurû‘ olunup birkaç günde evvel limân zabt olundı, ba‘dehû Sent-

Erme [St. Elme] nâm mustahkem kal‘a dögülüp rûz u şeb muhkem ceng ü âşûb oldı. ... 

                                                 
294 Celalzâde Salih, Târîh-i Sultân Süleymân, s. 134. 
295 Celalzâde Salih, a.g.e., s. 158-159. 



123 

 

Şimden girü asl maksûd-ı bizzat olan Kal‘a-i Malta-i hâlevâr her tarafdan ihâta olunup toplar 

kurulmışdı. İnşâe’llâhu ta‘âlâ feth ü zafer haberleri an-karîb mute‘âkiben gelecekdür.”296 

Özellikle mevsim şartlarından dolayı Malta Kalesi’nin fethi gerçekleşmez: 

“Ve bu esnada evâhir-i sene 973 zilhiccesinde Malta Kal‘ası cenginde olan ‘asker-i 

İslâma feth müyesser olmayup ekâvil ü rivâyât u hikâyât muhtelif, mevsim mürûr eyleyüp 

zamân az kalmagla, toplar çekdirilüp gemilere alınup göçüp gitmek mukarrer 

olundukda...”297 

Rodos’u fethe giderken ulaşılan Sakız Adası da herhangi bir savaşa gerek 

kalmadan hüküm altına alınır: 

“Sakız Ceziresi’ne irdikde birkaç gün limânında karâr ü şevket-şükûh-ı gürûh-ı 

İslâmı küffara karşu izhâr idüp kûhpeyker ve hilâl-lenger kadırgalar ile rûy-ı deryâyı cibâl-i 

refî‘a ile meşhûn sahrây-ı vesi‘a dönderdiler. Sakız hükkâmı dahî harâc-güzârlık merâsimin 

yerine getürüp pâşâya ve hem-râhı olan ümerâya vâfir pîşkeşler gönderdiler.”298  

Kıbrıs ve Malta’nın Osmanlı donanmasına dayanmayacağı ifadesini Hoca 

Sadeddin Efendi’nin Kıbrıs Adası’nın toplarla dövülerek alındığı sözleri destekler: 

“Şahvâr misâli rişte-i teslim ve itâata dizilüp tahminen kırk kerre yüz bin Kıbrısî bir 

miktâr bahâ ider ahvâl ve usârî nehb u gâret olunup bakiyyetü’s-suyûf olup mesâkîn-i 

kurâdan hurûc-u burûc-u isyâna ‘urûc idenlerden dörtyüz bin küffâr-ı bed-kerdâr ve erbâb-ı 

hezîket-şi‘âr rakabe-i ta‘âtların rubakâ-i itâ‘ata getürüp levâzım-i ‘ubûdiyyet ve merâsim-i 

rakiyyeti zimmetlerine deyn, …”299 

Eğri Kalesi’nin Fethi 

Kaşun çîn eyleyüp bir göz ucıyla egri bakmışdur  

Yıkılsun Kal‘a-i Egri el urma hiç ok u yâya   Âşık Çelebi, k. 13/16. 

“Kaşını çatarak bir göz ucuyla eğri bakmıştır, (bu bakışla) Eğri kalesi yıkılsın, hiç ok ve yaya 

el uzatma.”  

                                                 
296 Selânikî Mustafa Efendi, Târîh-i Selânikî, c. I, s. 9. 
297 Selânikî Mustafa Efendi, a.g.e., c. I, s. 10. 
298 Hoca Mehmed Efendi, İbtihâcü’t-Tevârîh, s. 95. 
299 Hoca Sadeddin Efendi, Münşeat, s. 212.  



124 

 

 Âşık Çelebi, her ne kadar Sultan I. Süleyman’ın Eğri’ye göz ucuyla eğri 

bakmıştır, bu bakışla Eğri Kalesi yıkılsın demişse de bazı şartlardan dolayı Eğri 

kuşatması ertelenmiş ve fetih gerçekleştirilememiştir. Peçevî , III. Mehmed’ten önce 

Sultan I. Süleyman’ın da Eğri’yi fethetmek istediğini ancak nereyi istediyse 

fethetmesine rağmen Malta gibi Eğri dışındakilerin hepsini almayı başardığını 

belirtmekte, ilahi takdirin fethi III. Mehmed’e nasip kıldığını ifade etmektedir: 

“Egre Kal‘asınun fethi, takdîr-i (17) Barîde, Sultân Mehemmed-i sâlis rahmetullâhi 

‘aleyh, merhûma mukadder imiş. Merhûm (18) ve magfûrla Sultân Süleymân Hân Gâzî, her 

cânibe teveccüh itmiş ise, bi-fazlullahi (19) te‘âlâ Beç ve Egre ve Malta kal‘alarından gayrı, 

kendü himmetlerine hâ’il olmadı. (20) Ammâ Egre Kal‘ası vaktine merhûn imiş ve fethi 

Sultân Mehemmed merhûma mukadder imiş. (21) Cenâb-ı Barîden derunî istid‘â ve ricâ 

olınur ki, Beç ve Maltanun dahî (22) vakti irişmiş ola. Sa‘âdetlü pâdişâhımuz e‘azallahu 

ensârahu hazretlerine, nasîb (23) ve mukadder olmış ola.”300 

Kıratova’nın Fethi  

Gazâdur bu da başka andan el virür müselmâna  

Kara kâfir niçe bir hâkim ola Kıratovaya  Âşık Çelebi, k. 13/38. 

“Bu da ondan başka bir gazadır ki müslümana el verir; kara kâfir Kıratova’ya nasıl 

hâkim olur!” 

Kıratova şu an, Makedonya'nın kuzeydoğusunda kasaba ve belediye 

merkezidir. Kratova 14. yüzyılda, bölgedeki birçok yerle beraber, Osmanlı 

İmparatorluğu topraklarına katılmıştır. Gümüş ve altın yatakları bakımından oldukça 

zengindir. Osmanlı, Novobrdo, Rudnik, Trepça ile birlikte Kratova’da madencilik 

faaliyetleri yürütmüştür.301 16. yüzyılda da Kıratova, Osmanlı İmparatorluğu 

elindedir. 

Ordunun Donanmaya Sahip Olması 

Atup lenger-sıfat cümle ‘adûnı ka’r-ı deryâya 

Mübârek eylesün şâhâ sana Hak bu donanmayı Aşkî, Muk. 6/9. 

                                                 
300 Peçevî İbrahim, Peçevî Tarihi (80b-114a), s. 100. 
301 Hali İnalcık, Osmanlı İdare ve Ekonomi Tarihi, İstanbul, İSAM, 2011, s. 99. 

http://tr.wikipedia.org/wiki/Makedonya_Cumhuriyeti
http://tr.wikipedia.org/wiki/14._y%C3%BCzy%C4%B1l
http://tr.wikipedia.org/wiki/Osmanl%C4%B1_%C4%B0mparatorlu%C4%9Fu
http://tr.wikipedia.org/wiki/Osmanl%C4%B1_%C4%B0mparatorlu%C4%9Fu


125 

 

“Ey padişâh! Hak, bütün düşmanlarını demir gibi denizin dibine atıp bu donanmayı 

sana mübârek eylesün.”  

 Fetihlerin bazıları denizde bazıları ise karada cereyan etmiştir. Beyitte bir 

donanmadan bahsedilmekte, ayrıntı bilgi verilmemektedir. Alıntıladığımız metin 

Osmanlı’nın çevresindeki deniz gücüne sahip başka devletlerin varlığından 

bahsetmekte ve Kapudan Hayreddin Paşa’nın bir sefere donanma ile çıkılması 

hakkında bilgi verilmiştir. Çıkılan sefer, Venedik üzerinedir: 

“Venedik ki miyân-ı deryâda vâki‘ bir şehr-i (27) kebîr ve Cezâyir ve kılâ‘ ve karası 

kesîr başka krallıkdur ve ahâlîsi kesret-i mâlla [77/a] (01) ve vefret ve ricâlle meşhûr ve 

bînihâye gemiler ve tonanmaya mâlik erbâb-ı hîle ve mekr (02) ile mezkûrdır ve çuka ve 

akmişe-yi kadife ve envâ‘ emti‘a-yi nazîfe kâni ve menba‘ıdur (03) ve ekser memleketleri 

memâlik-i pâdişâhîye mulâhık oldugından gayrı zâd u zevâdelerin (04) ve kesb u kârlarında 

cânib-i İslâm’a muhtâç olmagla bi’z-zarûrî dostluk sûretinde (05) bir düşmân-ı kavîdür sâ’ir 

kefereden ‘âdâvetleri müştedd-i dîn düşmânlardur. Ba‘zı sikadan (06) menkûldür ba‘zı 

melâ‘îni şehirlerinde ittifâkî bir müselmâna râst gelüp gözi gözine (07) dûş olsa bir teng u tar 

yire girüp nice gün gün yüzine bakmaz. Kâffe-i müslime (08) nazar itdügi içün kefâret-i 

zunûb olsun diyü çıkacak gözine cezâsın (09) virür. Bi’l-cümle zârûret ile dostluk iderler. 

Ammâ ehl-i İslâm ‘adûsına (10) her ne vechile mümkin olursa pes perdeden i‘ânet iderler 

eyle olsa sa‘âdetlü (11) pâdişâh-ı ‘âlem-penâh hazretlerine ahvâlleri ma‘lûm olmagla vezîr 

Lütfi Pâşâ’yı serdâr (12) idüp Kapudân Hayre’ddîn Paşa ile Pulya memleketlerine bi-

fazlu’llâhu ta‘âla bir gûş-mâl (13) virilmek içün irsâl eylediler.”302 

Fetihlerin Çokluğu 

Sana musahhar oldı eya şehriyâr feth 

Kıldun saâdet ile yine bî-şumâr feth  Aşkî, k. 19/12. 

“Ey hükümdar! Allah sana yardım eyledi de yine kutlulukla sayısız fetihler yaptın.” 

Olmadı böyle feth bir ugra niçe hisâr 

Oldı egerçi döne döne bî-şümâr feth  Aşkî, k. 19/13. 

                                                 
302 Peçevî İbrahim, Peçevî Tarihi (46b-80a), s. 112.  



126 

 

“Art arda sayısız fetihler yapıldı ama böyle birçok hisarın topyekün alındığı bir fetih 

hiç olmamıştı.” 

Beyitte geçen sayısız fetihler gerçekleştirmesine mesnet olarak Sultan I. 

Süleyman tarafından gerçekleştirilen sefer ve fetihlerden bazılarını İbtihacü’t-

tevârih’teki yerlerine göre aşağıya alıyoruz:303 

“Tulu‘-ı pâdişâh ez tahtkâheş be sûy-ı hayme-i nusret penâheş [3a]; İctimâ‘-ı ‘asker-i 

Rûmili ender Sofya [16a]; Tetimme-i harekât-ı Şâh-ı sütûde sıfat [23b]; Zikr-i teshîr-i Kal‘a-

ı Varadin [30a]; Îhâtâ kerden-i ‘asker Hisâr-ı Enderûnira (35a); Zikr-i Feth-ı Eyluk pes ez 

Varadin (48b); ‘Ubûr-ı cuyûş-ı kejâgend pûş zî nehr-i Drava be cûş-ı hurûş [55b]; Zikr-i dilci 

şûden Bâli Bey [60a]; Zikr-i cenk-i gazîyân-ı pîşrev [61a];Be in uslûb Pâşâ bûd der ceng-ki 

şûd vâsıl şeh-i hûşenk âhenk [73a] serlevhalı kısım ise, eserin [77a] varagında, cümle yarıda 

kalmak üzre hitâm buluyor”. Reften-i pâşâ be teshîr-i Peçuy [79a]; Reften-i pâşâ be feth-ı 

Peçkerek [81a]; Musahhar geçden-i hısn-ı canad est ve zikr-i Kal‘a-ı Lippa [82a]; Hucûm-ı 

düşman-ı bî din ber ser-i Segedin [86a]; Musahhar geşten-i hısn-ı Tamşvâr[87a], [959 

senesi]; İhâta kerden-i ‘asker Hisâr-ı Egri râ [94a]; Hucûm-ı Şâh-ı ‘Acem ber hudûd-ı kişver-

i Rûm [95b]; İnhizâm-ı sipâh-ı Erzen-i Rûm [98a],[960 senesi]; Sefer-i fermûden-i Sultân be 

sûy-ı kişver-i İrân [99a]; İnkıtâ-ı rişte-i âmâl-i Sultân Mustafa [101a]; Zikr-i meştâ kerden-i 

Sultân Süleymân der Haleb [104a]; Rihlet-i şâh-ı cihângîr ez cihân [105a]; Nahzet-i Şâh ez 

Haleb be sûy-ı ‘Acem [106a];Feth-ı bazı kılâ‘ der ekrâd [134b]; Beyân-ı atây-ı Şâh-ı dîn 

penâh be âyân u erkân ve şâir sipâh [136b]; Vurûd-ı bâzı ahbâr u işâret zî etrâf-ı memâlik bâ 

beşâret [139a]; Zikr-i sevk-i cunûd-ı seyl urûd behr-i te’dîb-i Arnavud-ı ‘anûd [144a]; 

Beyân-ı âmeden-i elçi ez diyâr-ı Freng [145a]; Zikr-i ahvâl-i donanmay-ı Süveyş ki revâd 

şud be sûy- ı kûy-ı Üveys [148a].”304 

Savaşla ve Savaşsız Fetihleri 

Gâhî cemâle mazhar idüp bir vilâyeti 

Gâhî celâl-i şâh ile yakar yıkar feth   Aşkî, k. 19/5. 

                                                 
303 I. Süleyman’ın yaptığı fetihleri, yol haritalarıyla birlikte görmek için bkz. Donald Edgar Pitcher, 

Osmanlı İmparatorluğunun Tarihsel Coğrafyası, Çev: Bahar Tırnakçı, 3. bs., İstanbul, YKY, 2007, 

s. 162-164. Ayrıca harita üzerinde görmek için bkz. Harita: XXII. 
304 Mehmed Efendi, İbtihâcü’t-Tevârîh, s. 9. 



127 

 

“Fetih, bir ülkeyi bazen padişahın şefkatine nâil ederken  bazen de hışmıyla yakıp 

yıkar.” 

Belgrad Kalesi’nin fethine giderken bazı kaleler direnmiş ve büyük bir 

yıkıma uğrayarak fetholunmuşlardır. Bazı kaleler ise Osmanlı ordusunun gücünü ve 

niyetini anlayarak direnmekten vaz geçmiş ve Osmanlı emn ü emanı altına girmeyi 

kabul etmiştir. Örnek olarak Böğürdelen tahrip olmuş, dolayısıyla Sultan I. 

Süleyman’ın celalinin tecellisine uğramış ancak Kapanik ve Baric kaleleri 

direnmeyip eman dilemişler ve kabul görmüşler, dolayısıyla Sultan I. Süleyman’ın 

cemalinin tecellisine mazhar olmuşlardır: 

“İttifâk ol kenârlarda olan kılâ‘-ı fecere-i küffârdan Kapanik ve Baric nâm kal‘alar 

ahâlîsi bu mehâbetleri görüp vüfûr-ı sevket-i sâh-ı âlem-penâha ıttılâ‘ idicek ber-mûceb-i 

“El-âkilu men vu‘ize bi-gayrihi” kendüleri tedârük idüp Asitâne-i sa‘âdet-bahsından istîmân 

itdiler. Ricâları kabûl olınup ihtiyârlarıyla teslîm-i mefâtîh-i kılâ‘ eylediler. Dest-i tasarruf-ı 

şâh-ı âlem-penâha vâsıl olup kenef-i emn ü emânına dâhil oldılar.”305 

Celâlzâde Mustafa Çelebi’nin aşağıya aldığımız satırları tam da beyitteki 

ifadeyi izah etmektedir. İsmi geçen kalelerden bazıları savaşla bazıları ise eman ile 

alınmıştır: 

“Bu esnâda Üngürus-ı menhûsın nâm-dâr kal‘alarından Erik ve Gorgoriçe ve Çervik 

ve Berqas ve Sotin ve Vogin ve Erdöd ve Dimitrofca ve Nökay ve Vaqod ve Borah ve Osek 

ve Raca nâm kal‘aları ki, her biri kilid-i memâlik-i küffâr-ı bed-kâr-dâr ve melce-i esrâr-ı 

füccâr-ı dalâlet-şi‘âr idi. Sükkân-ı hezîmet-nisânları lesker-i iklîm- peymâ u cihân- (112a) 

güsânın mehâbet-i sît ü sadâsından ser-geste-i bâdiye-i dalâlet vâki‘ olup, kiminin halkı 

benâtü’n-na‘ş gibi bevâdî ü cibâle perîşân ve kiminin ahâlîsi südde-i murâd-bahş-ı pâdişâh-ı 

cihân-penâh türâbına yüz sürüb istîmân etdiler. Qılâ‘-ı mezbûre cümle-i vilâyât u aktâr, 

mecmû‘-ı âfâq u mülhakâtı ile sâyir memâlik-i mahmiyye-i gerdûn-haşeme muzâf u munzam 

kılındı.”306 

                                                 
305 Celalzâde Salih, Târîh-i Sultân Süleymân, s. 124; Bu sefer esnasında savaşla ve eman ile alınan 

yerler hakkında detaylı bilgi için bkz. Celâl-zâde Mustafa Çelebi, Tabakâtü’l-Memâlik ve 

Derecâtü’l-Mesâlik, s. 62-93. 
306 Celâl-zâde Mustafa Çelebi, Tabakâtü’l-Memâlik ve Derecâtü’l-Mesâlik, s. 192. 



128 

 

Çetin mücadeleler sonunda aldığı yerlerden birisi Sigetvar Kalesi’dir. Târih-i 

Selanikî’de Malta kuşatmasının başarısız olmasından sonra Macar Kralı cesaret 

bulduğu, Sigetvar Kalesi’ni daha muhkem hale getirdiği ve göndermesi gereken 

maktû otuz beş bin adet guruşu bu sene gönderemeyeceğini bir sonraki sene ikisini 

birlikte göndereceğini bildirdiği anlatılmaktadır. Bu sebeple Üngürüs üzerine sefere 

hazırlıkları yapılmıştır. Beyitte ifade edilen kale komutanının korkusundan içine 

düştüğü çaresizlik bundan kaynaklanmaktadır: 

“Ve Üngürüs kralı olan la‘în tarafından Südde-i sa‘adete gelen maktû‘ otuz beş bin 

‘aded guruş bu sene gelmeyüp ‘inşâe’llâhu ta‘alâ iki seneyi ma‘an gönderelüm’ diyü ta‘allül 

ü bahâne eylemek üzre haberleri gelüp ve “Serhadd-i mansûrede kiliselerümüz yolda bir 

panayırumuz yerleridür, ‘âdetimüz üzre cem‘iyyetlerümüze mani‘ olursız” diyü serhad 

ümerâsıyle nizâ‘a âgâz eyleyüp Kal‘a-i Göle’yi ve Tımışvar’ı müstahkem yaptırup ve Kal‘a-i 

Sigetvar’ı dahî kemâl-i istihkâmda yaptırdukları haberleri ümerâ-i serhad arzları idüp Südde-

i sa‘âdet-medâra bildürdiler. Padişâh-ı zemîn ü zemân -hallede’llâhu ta‘âlâ hilâfetehu ilâ 

inkırâzı’d-devrân- hazretleri kefere-i ferecenün tugyân u nisyânın ve bu vechile bahâbelerin 

istimâ‘ eyledüklerinde vüzerâ-i ‘izâm hazretlerine muhkem tenbîh ü te‘kîd eyleyüp ‘Üngürüs 

Vilâyetine ‘azîm sefere ‘azîmet ü niyyetüm mukarrer ü muhakkakdur. Tedârükde ikdâm ü 

ihitmâm üzre olun. ... fî şehr-i receb sene 973.”307 

Sigetvar seferinde bulunan Mustafa Selânikî308, fetih günü konusunda 

ayrıntılı bilgiler verir, Safer ayının yirmi ikinci günü olan Cumartesi gününde fethin 

nasip olduğunu ifade eder:  

“Cum‘a gün seherden mübâşeret olunup beyne’s-salâteyn vaktinde ateş yanmaga 

başladı. Ol gice sirâyet idüp alevler ayyûka çıkdı. Cum‘a-irtesi ki mâh-ı Saferün yigirmi 

ikinci güni seherden Zıruncuk iç-kal‘anun köpri üstine olan kapusın açup üç yüz nefer 

mikdârı tüfenglü ve meclü ve harbelü melâ‘în ile har har diyüp horyad kâfiri önüne katup 

‘asker-i İslâm üstüne tüfeng serpüp çıkdı yürüdi. ... Yeniçeri dilâverleri mel‘ûn-ı mazbûrı 

fi’l-evr kapup başları üzre götürüp dahî cân-ı habîsini beden-i nâ-pâkinden çıkmadın Aga 

önüne getürüp... Ve bugün ‘Gazâ kutlu olsun’ diyü serdârlar cümleten Vezîr-i ‘a‘zam 

                                                 
307 Selânikî Mustafa Efendi, Târîh-i Selânikî, c. I, s. 11. 
308 Selânikî Mustafa Efendi, a.g.e., c. I, s. 47. 



129 

 

hazretleri çadırına geldiler, ‘âlî dîvân oldı. ... Memâlik-i mahrûse hükkâmına ve etrâf u 

eknâf-ı ekâlimde (22a) hükûmet iden selâtîn-i zevi’l-iktidâra fetih-nâmeler yazıldı.”309 

Saf Yaran Birlikler 

Agızdan od saçar ejderlerünle 

Bahâdır saf-şiken çâkerlerünle 

Yolunda ser virür serverlerünle 

Yüri hânum yüri furŝat senündür Aşkî, k. 68/II. 

“Ağzından ateş saçan (top) ejderlerinle, saflar yaran yiğit kullarınla, uğrunda başını 

veren kumandanlarınla git hânım haydi, fırsat senindir.” 

Beyitte saf parçalayan askerlerden bahsedilir. Bunlar, öyle yiğittir ki 

canlarından vaz geçip düşman saflarına atılırlar. Buna mesnet olacak bir olay, Kemal 

Paşazâde’nin Tevârih-i Âl-i Osmân X. Defter’inde anlatılır. Olay Mohaçnâme 

bölümünde geçer. Akıncıların başında Semendire Beyi ile Bosna Beyi bulunur: 

“Semendire Begiyle Bosna Begi ki, gürûh-ı pür-şükûh akıncınun sâlârlarıydılar. Ol 

iki dilâver serdârile mezkûr leşker-i mensûr iki başlu ejdere benzerdi. Kemer-i muvâfakatı 

miyân-ı murâfakata kuşanup meydân-ı mesâffede hilâf u şikâkın [83-b] vehâmet-i 

‘âkibetinden uşânub ittifâk itdiler. ‘Düşmen-i bî-emân u hasm-ı bed-fi‘âl, bizi pâymâl itmek 

ister, kılıçdan artuk destgîrimüz yok ona el sunalum, tîr u kemân gibi elbir idüp siper u 

cevşen gibi arka berkidirüp biri birimüz üstine dönelüm. Ol şîr-gîr-dilîr emirler bu tedbîr-i 

dil-pezîri takrîr idince gazâ yazısındaki tâzî-süvâr gâzîler nâr-ı kâr-zârile germ olup berk-ı 

tâb-dâr gibi el tîg-ı âbdâra urdılar. Yalın kılıçlarla yanar od gibi kendüleri kalb-i salb-i 

küffâr-ı hâk-sâre urdılar. Ol gürûh ki pür-şükûh ki lâle-zârile bürünmiş kûh-sâra benzerdi. 

Bezm-i rezm içinde bir demde piyâle gibi kızıl ala kâna boyandı. Başları şakîk-i ercüvâna, 

gözleri ‘âkîk-i yemâne, elleri pençe-i mercâne döndi. Terk ü tâz iden Türk ser-bâzlarının 

pelâlen-i târek-şikenle başındaki kızıl börk, tâc-ı horos gibi pâre pâre oldu. Ol dıraht-ı çınâr u 

sanavber gibi saht-peyker dilâverlerin kalb-i salbleri, zahm-ı peykânile (84-a) tohm-ı göknâr 

gibi yâre yâre oldı.”310  

                                                 
309 Selânikî Mustafa Efendi, a.g.e., c. I, s. 33-35. 
310 Kemal Paşazâde, Tevârîh-i Âl-i Osmân, X. Defter, s. 297-298. 



130 

 

Osmanlı askeri düzeni içerisinde bu tür birliklerin ruh hallerine dair bir bilgi 

ve yorum Sadettin Ökten’in Yahya Kemal’in Rüzgârıyle Duyuşlar ve Düşünceler adlı 

eserinde mevcuttur. Burada saf yaran birlikler “Serdengeçti” ve “Dalkılıç” adıyla 

karşımıza çıkar. Serdengeçtiler, kale kuşatmalarında kaleye sızar ve karşışıklık 

çıkararak kale kapısını açmaya çalışırlar; dalkılıçlar ise meydan muharebelerinde 

yalın kılıç düşman saflarına dalar ve düşmanın savaş düzeninin bozararak Osmanlu 

ordusunun savaşta üstünlük sağlamasına ve zafer kazanmasına imkân sağlarlardı. 

“Kuşatma ve muharebe bittiğinde yapılan tadâtlarda çoğu kez serdengeçtilerden de 

dalkılıçlardan da hiç kimsenin geri dönmediği anlaşılırdı. Bunun böyle olacağını bu harekât 

başlamadan evvel herkes bilirdi, lakin dönüşü olmayan bu yolculuk küçük ve muvakkat bir 

ayrılık olarak idrak edilir ve esas tedârik, büyük ve ebedî bir birliktelik ve visâl için 

hazırlanırdı. Akıncılar arasında ‘Ömrü biten ölür.’ itikadı hâkim idi, bu yüzden en muhataralı 

işlere atılmaktan hiç çekinmezlerdi.”311  

Ganimetin Çokluğu 

Ni‘met ü mâl-i gazâyile olur müstagrak 

Rezm-gâhunda ne can kim ola mihmân-ı gazâ  Aşkî, k. 17/24. 

“Senin savaş meydanında savaşa katılan gâziler gaza nimetlerine boğulur.” 

Açup mücâhidîne ganîmet hazînesin 

Dest-i atâ-yı şâh ile kıldı hisâr feth Aşkî, k. 19/8. 

“Padişahın ihsan eli, ganimet hazinesini savaşanlara açarak hisarı fethetti.” 

Beyitte savaştan sonra elde edilen ganimetlere işaret edilir. Sultan I. 

Süleyman’ın zamanında gazilerin her zaman ganimetlere boğulacağı belirtilerek 

Sultan Süleyman’ın yenilmezliğine vurgu yapılır: 

“... ve livâ-yı meserret nümâsına terakkîler inâyet olunup ve ol ma‘rekede bile 

olanlara dirlüklü dirligince terakkiler, dirligi olmıyanlara kemâ-yenbagî dirlikler inâyet 

olundı. ... kûh ü beyâbâna fırâr ve evdiye ve ormana hem çü hırâsam [78b] târ u mâr oldılar 

                                                 
311 Sadettin Ökten, Yahya Kemal’in Rüzgârıyle Duyuşlar ve Düşünceler, İstanbul, Ötüken 

Yayınları, 2008, s. 396-397. 



131 

 

ve şol kadar bar u bengâh ve hayme-i hırgâh bıragup kaçdılar ki ol diyârın etrâkı ve ekrâdı bî 

nihâye ganâ’im ile mugtenem oldılar.”312 

Belgrad Kalesi’nin fethinden sonra Budin’e doğru giderken Taşhisar adında 

bir kale fethedilir. Celalzâde, fetihten sonra bir cümleyle ordunun ganimetlere tıka 

basa dolduğunu söyler: 

“Ordû-yı hümâyûn esbâb-ı ganâyimle dolup envâ‘-ı ni‘âmile mâl-â-mâl oldı. Husûsâ 

niçe üserâ-yı nâzenînile ki her biri sem‘-i zerd gibi âtesîn-rûy ve nâfe-i Hoten gibi anberîn-

mûy olup diller cemâli üzerine her dem pervâneleyin cânın bâd-ı hevâya virürdi. Âkıbet Taş 

Hisârınun [36a] ser-i sûr u bün ve dîvârı nefs-i sarsar-nihâd-ı topile gubâr-ı mensûr idilüp 

vüs‘atile leşker-i mansûr yürümeğe nice tarîk-ı vâsi‘ düzüldi.”313 

Albayrak Taşınması 

Döndi şâhî demrene gonca zeberced nîzede 

Çekdi ‘Osmânî sipâhî-veş kızıl bayrak gül Aşkî, k. 29/2. 

“Gonca, zebercet mızrağın ucunda bir şâhî temrene döndü. Gül, Osmanlı sipahisi 

gibi kırmızı bayrak çekti.” 

Ordu içerisinde al bayrak taşıyan alaylar bulunmaktadır. Nitekim vezirlerin 

de sancakları kırmızıdır.314 Bu bilgiye, Yavuz Sultan Selim’in Çaldıran Seferi’ni 

anlatan Çerkesler Kâtibi’nin Selîm-nâme’sinde Şah İsmail’in tuzağına düşen Malkoç 

Hacısı adında bir Rum gazisi ile Şah İsmail arasındaki bir diyalogta rastlamaktayız: 

“Şâh İsmail, Rûmî’den ol kırmızı bayraklar alay ve beylerin sordu. Rûmî eytdi: 

‘Bunlar serhâd-ı Rûm gâzîleri ve Nigbolu dilâverleridir. Beylerine Mihaloglu Mehemmed 

Bey derler1er’ dedi.”315 

 Sultan I. Süleyman’ın Macar seferinden bahseden Celalzâde Salih, her yanın 

çadırlarla ve kızılbayraklarla dolduğundan bahseder: 

                                                 
312 Selmân, Câmi‘u’l-Cevâhir, s. 68. 
313 Celalzâde Salih, Târîh-i Sultân Süleymân, s. 132.  
314 Pakalın, Tarih Deyimleri ve Terimleri, c. 3, s. 113. 
315 Çerkesler Kâtibi Yusuf, Selîm-nâme, s. 53.  



132 

 

 “Pâdişâh-ı Keyhüsrev-gulâmun rikâb-ı felek-sây-ı zemîn ârâmında giden hademe-i 

hâssun ak kızıl bayraklarından havâ yüzü gülistâna dönüp nîze-i tîzlerinden sath-ı zemîn sîrle 

dolmuş neyistâna döndi.”316 

Sefere Bahar Mevisiminde Çıkılması 

Evvel bahâr olup bulanuk aksa cûylar 

Ol demde la‘lgûn akıdur cûybâr feth  Aşkî, k. 19/27. 

“İlkbahar gelip ırmaklar bulanık akmaya başladığında, fetih de lâl renkli ırmaklar 

akıtır.” 

Beyitler, seferlere bahar mevsimi çıkıldığını ifade etmektedir. Bunun birçok 

örneğini görmekteyiz. Sefere ilkbaharda başlanması konusunda Sultan I. 

Süleyman’ın Alman Seferi’ne çıkışı örnek gösterilebilir. Nevruz eriştiği zaman bazen 

Edirne’de bazen İstanbul’da vaktini avlanmakla geçiren Sultan, Batı’ya sefer 

niyetinin olduğunu ve derhal sefer hazırlıklarına başlanmasını emretmektedir: 

“Râviyân-ı ahbâr şöyle rivâyet iderler kim bundan sonra Hüdâvendigâr hazretleri bir 

nice zemân girü av ve şikâra mâyil olup gâh şehr-i Edirne’de ve gâhî şehr-i İstanbul’da ‘îş ü 

nûş itmekde iken rûz-ı nevrûz ve sâ‘at-i pîrûz irişüp eyyâm-ı bahar oldukda, ol ser ü gâzîyân 

ve sultân-ı selâtîn-i cihân Hazret-i Sultân Süleymânü’z-zemân vüzerâ-i ‘izâma emr eylediler 

kim girü gazâ-i şerife niyyetim vardır, imdi asâkir-i mansûreme emrler gönderün kim 

temâmet yât u yarakları ile hâzır u müheyyâ olup nevrûz-ı sultânî oldukda mükemmel ve 

müretteb âlet-i harbleri ile gelüp irişeler..”317 

Askerlerin Saf Tutmaları 

Donanup saf saf çekildi gülşene ceyş-i bahâr 

Al bayraklarla zeyn idüp zemîni lâle-zâr  

Devlet ile yine ‘azm itdi gazâya şehriyâr 

Dostlar evvel bahâr irdi sefer eyyâmıdur Aşkî, k. 61-III. 

                                                 
316 Celalzâde Salih, Târîh-i Sultân Süleymân, s. 115.  
317 Mehmed B. Mehmed Er-Rûmî (Edirnelî), Nuhbetü’t-Tevârih ve’l-Ahbâr ve Târîh-i Âl-i Osman 

(Metinleri, Tahlilleri), Haz. Abdurrahman Sağırlı, İstanbul Üniversitesi, SBE, Tarih ABD, Doktora 

Tezi, İstanbul 2000, s. 326. 



133 

 

“Baharın ordusu donanıp gül bahçesine sıra sıra dizildi. Lale bahçesi yeryüzünü 

kırmızı bayraklarla süsledi. Pâdişâh yine ihtişamla gazaya gitti. Dostlar! İlkbahar 

geldi, sefer vaktidir.” 

Beyitte, askerlerin alaylar bağlayıp saf tutması güllerin sıra sıra dizilişlerine 

benzetilmiştir. Alıntıladığımız metin, Sultan I. Selim’in Mısır seferinde askerlerin saf 

tutmalarını anlatmaktadır. Bütün askerler Padişah, gelmeden tam teçhizatlarıyla, 

ayrıca Sultan’ın âsitâne-i sa‘âdetinde hizmet iden ağaları da harp aletleri, cebe ve 

cevşenleriyle mürettep halde beklemektedirler: 

“Eyle olsa ol gice göçüp vakt-i subh irişdikde ki şemsi taban bi-izni’İlâhi’1-meliki’l-

mennân tulû‘ idüp ‘âlem münevver oldukda asâkir-i Rûm temâmet müretteb ve mükemmel 

yaragla süvâr olup pâdişâh hazretlerinin atlanmasına muntazır olup ve alaylar baglayup saf 

saf durdular.”318  

Tuğ, Alem, Kös ve Surnanın Kullanımı 

Tuglar girsün yola zülfin perîşân eyleyüp 

Ser çeküp çerha ‘alemler dâmen-efşân eyleyüp   

Tabl dögsün sînesin sûr-nâlar efgân eyleyüp 

Dostlar evvel bahâr irdi sefer eyyâmıdur  Aşkî, k. 61-V. 

“Tuğlar zülüflerini dağıtıp yola koyulsun, sancaklar eteklerini savurarak göğe 

yükselsin. Zurnalar feryat etsin, davul da bağrını dövsün. Dostlar! İlkbahar geldi, 

sefer vaktidir.” 

 Şiirde geçen tuğ, alem, kös ve surnanın sefer esnasında aldıkları rolleri, 

Üngürüs seferinin (Mohaç Meydan Muharebesi) anlatıldığı satırlarda görmekteyiz. 

Tuğ hepsinden önce saçları dağıtıp başa koyulmakta, altın başlı alemler daha sonra 

bölüklerinin başında yer almakta, bir yandan da kösler, davullar vurulup zurnalar 

çalınmaktadır: 

“Tugları önce sâdât-ı Kureyş gibi saçların dagıdup “Allah en iyi koruyandır.” hırzına 

meşgûl olmagiçün baş açdı. Ardınca i‘lâm-ı zer-nigârı ki her biri serv-kâmet bir dil-ârâm-ı 

fâhir-libâsa dönüp “İnce ipekten ve parlak atlastan elbiseler giyinerek (karşılıklı otururlar)” 

                                                 
318 Mehmed er-Rûmî, Nuhbetü’t-Tevârîh, s. 295. 



134 

 

hemîşe levh-i zamîrlerinde âyâtı feth mahfûz idi. Anı hırâmân olup yüridi. Kös ü tabl ve 

nakkâreler âvâzıyla kü’ûsı çarh dolup nefs-i surnâ vü kürrenâyile küre-i havâ daraldı.”319 

Sefere giderken hareket emri ve haberi kös ile verilir. Şair, yukarıdaki beyitte 

bunu davulun bağrını dövmesi olarak ifade eder: 

“Tâ ber-seherine ki tabl-ı rıhlet-i zafer-rehber-i serverî ve kös-i ‘azîmet-i safâ küster-

i dil-âverî çalınup fürsân-ı ceyş-i şahî zümre-i silâhî ve sipâhî ve ricâl-i cündi cerî ya‘nî 

tâ’ife-i yeniçeri ve sâ’ir fırak-ı garib-cuvân ve ‘ulûfeciyân [51b] ve bi’lcümle âmme-i 

‘asâkir-i cen-cûyân pîş-i sultân-ı kîtî-sitândan hem-çü ummân-ı bîkerân cereyân 

gösterdiler.”320 

 Şiirde sefere çıkarken davulun dövüldüğü, alemlerin eteklerini savurduğu 

ifade edilmiştir. Rodos üzerine donanma gönderildiği zaman Padişah’ın hareketi 

öncesinde kös ve nekkareler vurulur ve altın başlı alemler çözülür: 

“Yarındesi gün reh-nümûn-ı fursat [49b] ve bedraka-i nusret ardınca râh-ı gazâya 

revân oldıkda kös ü nakkâreler dügilüp alem-i zerrîn-serler çözüldi.”321 

Çalındı kûslar tabl u nekâre saldı âvâze  

Dügün bayram idi gûyâ guzâta ceng meydânı Bâkî, k. 14/16. 

“Kösler çalındı, davul ve nekâre sadaları ortalığı kapladı. Gazilere ceng meydanı 

sanki düğün bayram (yeri) idi.” 

Savaşta mehter çalındığına bir delil olması açısından savaşa katılanların 

listesinin verildiği bir belgede isimler arasında Mehterbaşı İskender Ağa’nın da 

isminin olması zikredilebilir.322 Ayrıca savaşta kös çalınması hususunda Sultan I. 

Süleyman’ın Macar seferini anlatan Celalzâde Mustafa’nın satırlarında aşağıdaki 

bilgiye rastlamaktayız: 

“Câ-be-câ kûslar, nefîrler, tabl u sûrnâlar, nâylar çalınup dîn yolının ser-bâzları, 

meydân-ı gazâ kurbanları, Rumili’nin delüleri, dîvâneleri şeş-tâlar, tânbûrlar, kopuzlar 

                                                 
319 Celalzâde Salih, Târîh-i Sultân Süleymân, s. 244. 
320 Selmân, Câmi‘u’l-Cevâhir, s. 46. 
321 Celalzâde Salih, a.g.e., s. 150. 
322 F. Emecen, Osmanlı Klasik Çağında Savaş, s. 210. (BA, D.BRZ, nr. 20611’deki Kayıtlara Göre 

Savaşa Katılan Osmanlı Vezirleri, Ricali ve Sancak Beyleri Listesi) 



135 

 

nüvaht idüp Oguz gazâlarının hikâyetefrûzları, ozanlar çalup çagırup şenlikler ve şâdîlikler 

iderlerdi.”323 

Zaferin İlanı ve Kutlanması 

Zaferin sevinci ve kutlanması başlığı altında aldığımız beyitlerde zaferin 

Osmanlı ülkesine ilan edilmesi, padişahın ülkeye dönüşü, padişahın gelişinin ve 

zaferinin müjdelenmesi, türlü nimetler ikram edilmesi, şehrin temizlenmesi ve tezyin 

edilmesi gibi türlü hazırlıklar yapılması anlatılmaktadır. 

 

Pür oldı şehr içi zevk ü neşât u ‘ıyş u işretle  

Gazâdan taht-gâhına şeh-i kişver-sitân geldi  Aşkî, k. 28/12. 

“Ülkeler fetheden padişah gazadan payitahtına döndü. Şehir içi zevk, neşe ve işret 

(meclisleri) ile doldu.” 

Bir niçe menzil bu pîr-i çarha ayakdaş olup 

Alsun cârû-yı zerrînin ele ferrâş olup 

Varsun ta‘zîm içün halk-ı cihâna baş olup 

Şâh-ı gâzî Hazret-i Sultân Süleymân’dur gelen  Aşkî, k. 59/III. 

“Menziller boyunca bu felek denilen pirle birlikte yürüsün, hizmetçi olup eline altın 

süpürgesini alsın, (o padişahın önünde) saygıyla eğilmek için dünya halkına önder 

olup gitsin; çünkü gelen, gazi padişah Hazret-i Sultan Süleyman’dır.” 

 Padişahın gaza dönüşünde insanların neşe içinde yollara dökülmesi, padişaha 

dua etmeleri, her tarafı temizleyip kutlama meclisleri kurulması ön plana 

çıkmaktadır. Kemal Paşazâde’nin anlattıkları şiirlerde geçen ifadeleri 

desteklemektedir. Halk padişahlarının geliş haberini alınca kulakları kapıda, gözleri 

yollarda kalır.Padşahın İstanbul’a geleceği gün ise havas ve avamdan herkes yollara 

dökülür. Sokaklar görevliler tarafından süpürülür ve yıkanır: 

 “Nesr. Ol gün ki, yümn ü ikbâlile makâm-ı ‘izz ü celâle vüsûl ve sıhhat ü selâmetle 

dâru’l-mülk-i İslambol’a dühûl müyesser ü mukarrer oldı. Rüsûm-ı ma‘lûm-ı ta‘zîmi takdim 

                                                 
323 Celâl-zâde Mustafa Çelebi, Tabakâtü’l-Memâlik ve Derecâtü’l-Mesâlik, s. 195; Celalzâde Salih, 

Târîh-i Sultân Süleymân, s. 114. 



136 

 

idüp esâfil ü e‘âlî ahâlî-i şehr nehr-i revân gibi aku karşu çıkdılar. Şâh-ı ‘âlem-penâhı vü 

mâh-ı encüm-sipâhı istikbâl itdiler. Rehgüzâr-ı şehriyâr-ı kâm-kârı tethîr ü tebhîr hizmetin 

ikâmet idüp bâd ü sehâb dahî ol babda emre imtisâl itdiler. … 

 Nesr. Rûz-ı pîrûzda envâr-ı tebâşîr-i subh-ı sa‘âdet tulu‘ idüp âsâr-ı kevkebe-i 

Sultânî vü gürûh gürûh mevâkib-i kevâkib-i Hâkânî ki zuhûr buldı, mezkûr diyâr kavmi 

yevm-i ‘iyd-i sa‘îde irüp mezbûr şehr-i âbâda nehr-i şâdî tolup sûr içi pür-sürûr oldı.”324 

Aynı uygulamalara, Rodos’un fethi sonrasını anlatan Celalzâde Salih’te de 

rastlarız. Buna göre İslam ülkelerine beşâretnâmeler yazılmış, padişah müminleri 

tebşir etmiş, şehirler, beldeler, kasabalar temizlenip süslenmiş, şenlikler 

düzenlenmiş, türlü yiyecek ve içecekler ikram edilmiştir: 

“Ber-muktezâ-yı “Rabbinin nimetine gelince; işte onu anlat.” bu haber-i beşâret-

nümânun i‘lâmıyçün etrâf ü eknâf-ı Memâlik-i İslâma beşâretnâmeler yazılup mesâmi‘-i 

âzân-ı mü’minîni teşrîf idicek Pâdişâh-ı sa‘âdet-dest-gâhun âsumân-ı feth u fütûh üzre 

istimrâr-ı vuzûh-ı âftâb-ı devletleri du‘âsında olındı. Bu sürûrıyla heme-i kurâ-yı dâr ü diyâr 

ve şühûr u emsârı tezyîn idüp üç gün üç gice ale’t-tevâlî şenlikler ve sâdîlikler, yimeler, 

içmeler eylediler. Çarsu [66a] ve bâzâr bir vechile ârâyiş olındı ki bu feth-i ‘azîm kurûn-ı 

mevâzi‘i içre hiçbir pâdişâh-ı nâm-dâra müyesser olmadugı gibi pîrân-ı rûzigâr-dîde “Bu 

zînet-i cihân-ârâyı hiçbir zamân içre bir diyârda görilmiş ve işidilmiş degildür” dirler idi. Ve 

çün ber-mûceb-i âyet-i “...çagrıldıgınız zaman girin...” bir nice gün içinde ikâmet olındukda 

heme-i âyîn-i serâyi‘-i Ahmedî icrâ olınup megânim-i feth-i ‘azîm ve ganâ’im-i cihâd-ı 

kerîmiyle mugtenem olındı.”325 

Bayram Kutlaması 

Beyitlerde bayrama dair bazı uygulamalara değinilmiştir. Özellikle bayram 

eğlencesi, ihsanı, ziyafeti ve güzellerin bayramda gezintiye çıkmaları gibi olaylar 

göze çarpar. 

Rûz-ı ‘îd olup okundukça şehâ hutbe-i ‘îd 

Nâm-ı ihsânun ile okuna destân-ı kerem Aşkî, k. 21-a/21. 

                                                 
324 Kemal Paşazâde, Tevârîh-i Âl-i Osmân X. Defter, s. 355. 
325 Celalzâde Salih, Târîh-i Sultân Süleymân, s. 171-172. 



137 

 

“Padişahım! Bayram günü olup da bayram hutbesi okundukça, kerem destanı senin 

ihsanının adıyla okunsun.” 

Senin devrinde kimse dergehinde etmedi nâle 

Meger ‘îd-i hûmâyunda sadâ-yi kûs-ı sultânî Hayâlî, k. 22/11. 

“Senin devrinde, saraydaki bayram kutlamasında dövülen padişah kösünün sadası 

dışında kimse kapında inlemedi.” 

Oldı müstagrak-ı in‘âm u ‘atâ mîr ü sipâh 

Toldı envâ‘-ı ni‘am ile yine meydân-ı kerem Aşkî, k. 21-a/2. 

“Kerem meydanı yine çeşitli nimetlerle doldu. Beyler ve askerler nimetlere, 

ihsanlara boğuldu.” 

Âsitânundan gider her ‘ıyd hil‘at Ka‘be’ye  

Ka‘be dahî kıble-i zâtından eyler iftihâr  Aşkî, k. 23/10. 

“Her bayram Kâbe’ye hilat (olarak örtü) onun pâyitahtından gider. Kâbe dahî onun 

kıblesi olmakla iftihar eder.” 

Ka‘be’ye deryâ-yı cûdı bahş eder cüllâb-ı âb 

Hıtta-i Kuds-i Şerîf’e lutfı çekmişdür hisâr  Aşkî, k. 23/11. 

“Cömertliğinin denizi Kâbe’ye gül suyu bahşeder. Lütfu Kuds-i şerif memleketine 

hisar çekmiştir.” 

 Teşrifatçı Mehmed Efendi’den alıntıladığımız metinlerde padişahın ve diğer 

devlet erkânının katılımıyla gerçekleştirilen tören usulü karşımıza çıkmaktadır. Tören 

usulü gereği, bayram divanlarında gece yarılarına kadar bütün divan üyeleri sarayda 

bulunur. Sarayda mehterhane, kös ve velvele-i zemzeme çalınır. Ardından nevbet-i 

hassa müezzinleri temcid okurlar. Bu esnada bâbü’s-sa‘âde önünde padişahın tahtı 

konur ve etrafında görevliler bekler. 

Mehterhane çalınır ve temcid okunurken bayram tebriği için saraya hanzâde 

sultanlar gelir. Ardından vezirler ve ardından divan-ı hümayun gelir ve herkes yerli 

yerine oturur. Gelen misafirler kapıcıların rehberliğinde meşalelerle yerlerine kadar 

götürülürler. Gelen hanzâde sultanlar, geldikçe kapıcıbaşı ağaların oturduğu sofada 



138 

 

otururlar. Herkes tamam olunca padişahın fermanı ile sultanların isimleri ve 

resmleriyle teşrifatçı efendi kaydeder. 

 Saraya bayram törenine gelenlere, padişah tarafından hediye sunulur. Şiirde 

geçen padişahın bayram ihsanları da bu şekilde doğrulanmaktadır. Herkes, 

makamınca ve makamlarına ait usule göre padişah ile bayramlaşır. Bayramlaşma 

bittiği zaman bayram namazına kalkılır ve namazdan sonra ziyafet ikram olunur. Bu 

uygulamalar hakkında bkz. s. 78-81. 

Nevruz Kutlaması ve Nevruz’da Ava Çıkılması 

Îd-i nevrûz irdi ‘azm itdi şikâra şehriyâr 

Kûh u sahrâ oldı vahşîler deminden lâlezâr  Aşkî, k. 24/1. 

“Nevruz Bayramı326 geldi, padişah ava gitti. Dağlar ovalar, vahşi hayvanların 

kanından gelincik bahçesine döndü.” 

Beyitlerde Nevruz’un gelişiyle birlikte Padişah’ın ava çıkmasına değinilir ve 

av sahasının kana bulanmış hali tasvir edilir. Ancak şair, sahanın kana bulanmış 

halini, gelincik bahçesine benzetir. Alıntıladığımız metinde, av sahası kana 

boyanmış, bundan dolayı la‘l ve yakut dolu Bedahşan’a benzetilmiştir: 

“Tazılarun bendi alınup bâzîler salındı. Ol vuhûş u tuyûr içine velvele düşüp 

birbirine koyuldılar. Tazılarun dendânı hançer-i hûn-feşân olup bâzîlerün minkârı nîşter-i 

dimârîz oldı. Hûn-ı cânâvar ile ol sahrâ fezâ-yı Bedahşan’a dönüp katarât-ı hûnile pür-la‘l ü 

yevâkît oldı.”327 

Aşağıdaki metinde Sultan’ın bazen Edirne’de bazen de İstanbul’da ava 

çıktığını görürüz: 

                                                 
326 Nevruzun dini bayramlar gibi şiire konu edilmesi ve kutlanması hakkında daha geniş bilgi için bkz. 

Azmi Bilgin, “Türk Edebiyatında Bayramlar ve Nevruz Bayramı”, Türk Dili, Ankara, sayı: 617, 

Mayıs 2003, s. 448-457. 
327 Celalzâde Salih, Târîh-i Sultân Süleymân, s. 196-197.  



139 

 

“Râviyân-ı ahbâr şöyle rivâyet iderler kim bundan sonra Hüdâvendigâr hazretleri bir 

nice zemân girü av ve şikâra mâyil olup gâh şehr-i Edirne’de ve gâhî şehr-i İstanbul’da ‘îş ü 

nûş itmekde iken rûz-ı nevrûz ve sâ‘at-i pîrûz irişüp eyyâm-ı bahar oldukda...”328 

Hûn-ı sayd içre hilâl-i nâhen-i şehbâz-ı şâh 

San meh-i nevdür kim olmışdur şafakdan âşikâr Aşkî, k. 24/3. 

“Padişahın doğanının kan içindeki tırnağının hilali, sanki şafaktan beliren yeni 

aydır.” 

Kanlu dendânıyla bâg-ı saydgâh içre gören 

Parsun agzın sanur idi iki şakk olmış enâr  Aşkî, k. 24/4. 

“Yerinde parsın ağzını kanlı dişleriyle gören, onu ikiye ayrılmış bir nar sanırdı.” 

 Padişahın ava çıkarken yanında getirdiği bazı avcı kuşlar vardır. Şiirde, 

şahbaz adındaki kuşun vahşi tarafları öne çıkarılır, maharetleri anlatılır. Ayrıca 

padişahın ava çıkarken yanında getirdiği bazı avcı itler vardır. Bunlardan biri de pars 

olarak geçmektedir. Pars, kedigillerden, çevik, yırtıcı, etçil, memeli hayvan, leopar, 

panter, pelenk olarak bilinen bir tür yırtıcı hayvandır. Ancak şiirde dört ayaklı özel 

bir hayvan adı kullanılmamış sadece tazı ismi zikredilmiştir: 

“Şâhîn ve balabanlar, karaca kazlara kâfire zilli Rûmîli gâzîleri gibi dokınurdı. 

Turnaları sunkurlar hallâc gibi gökden yükin yün gibi atarak indürürdi. Şahbâz bâzlar 

elinden kebk ü tîhû nidesin bilmezidi. Yüzler tavşanlar ardınca birer kerre sıçrardı. Tazılar 

kaçanı kovmada pehlivanidi. Sasonlar âhûya söyle sunar, tîg-ı dendânın bir vechile sınar idi 

ki üstühvânları bir kezden sınaridi.”329 

Husrevâ sen gonca-veş sayd eyle bâg-ı ‘âlemi 

İtlerün izine her sû eylesün i‘câz gül   Aşkî, k. 30/11. 

“Hükümdarım! Sen âlem bağında gonca gibi (başın dik bir şekilde) avlanmaya çık, 

gül de her yerde senin köpeklerinin izine acz ile yüz sürsün.” 

                                                 
328 Mehmed Er-Rûmî, Nuhbetü’t-Tevârîh, s. 326. 
329 Celalzâde Sâlih, Târîh-i Sultân Süleymân, s. 388.  



140 

 

Padişah ava çıkarken yanında götürdüğü hayvanlardan biri de avcı iti olarak 

bilinen tazılarıdır: 

“Tazılarun âvâze-i av‘aveleriyle tâzîlerün taktaka-i havâfiri dervâze-i semâvâta 

çıkup ol anda kopan güpürdiden sevr-i zemîn ürküp ol fezâya tamâm tezelzül virdi.”330 

Vecd olup cânın revân itdi gazâlün gûşına  

İrdi çün âvâz-ı nây-ı tîr-i şâh-ı kâmkâr  Aşkî, k. 24/2. 

“Ceylan, bahtiyar padişahın okunun ney (gibi etkileyici) sesi kulağına gelince 

kendinden geçip canını salıverdi.” 

Beyitte padişahın avını ok ile avladığı belirtilir. Alıntıladığımız metinde de 

padişahın kan dökücü okuyla av avladığı ifade edilir: 

“Hazret-i Pâdişâh-ı âlem-penâh ki tîg-ı hûn-rîz ve gâhî nîze-i nebtîzile durmayup 

cânâvar kanın yerlere dökerdi.”331 

Şeh gelür diyü cihân halkına i‘lâm eyledi 

Müjde peygâmın bahâr ile nesîm-i müşg-bâr Aşkî, k. 24/8. 

“Misk kokuları saçan meltem yeli, baharda “Padişah geliyor!” diye dünya halkına 

müjde haberini verdi.” 

Makdem-i şâh-ı cihân virdi Sitanbul’a şeref 

Güldi dünyânun yüzi toldı safâdan her diyâr  Aşkî, k. 24/10. 

“Cihan padişahının gelişi İstanbul’a şeref verdi; dünyanın yüzü güldü, her yer 

safayla doldu.” 

Padişahın gerek bir seferden gerekse bir av mevsiminden şehre dönüşü her 

zaman renkli olmaktadır. Yukarıdaki beyitler, nevruz dolayısıyla yazılmış bir 

kasideden alıntılanmıştır. Burada padişahın şehre gelişinin halka ilan edilmesinden 

bahsedilmektedir. Aşağıda kronik bir kaynaktan alıntıladığımız parağraf Sultan I. 

Süleyman’ın Mohaç Muharebesinden dönüşü dolayısıyla yaşananları anlatmaktadır. 

                                                 
330 Celalzâde Sâlih, a.g.e, s. 195.  
331 Celalzâde Salih, Târîh-i Sultân Süleymân, s. 197.  



141 

 

Padişahın gelişinin ilan edilmesi, şehrin her yanında bir sevinç ve neşenin yaşanmış 

olduğunu gösterir: 

“Mâh-ı Safer-i muzafferün yedinci güni sa‘âdetile vusûl bulup maksûda husûl oldı. 

Şehrün vazî‘ ve şerîfi istimâ‘ idüp bu kudûm-ı dil-nüvâza ıttılâ‘ idicek şükrâne-i beşâretine 

müjdeler virdiler. Kûçe vü bâzâr içine çün bu haber yayıldı. Revâyih-i tayyibeyiyle sahrâ-i 

Hutan ve Çin’e benzedi. Her tarafdan esbâb-ı ferah hâsıl, her kûşeden âsâr-ı tarah zâyil oldı. 

Dillerde şevk-i nesîmler esdi. Safâ güllerini açdı, sînelere sürûr mâları yürüdi. Ser ü çemen-i 

huzûra neşv ü nemâlar virdi. Her kişi işidicek şâdî vü neşâtından raks ü semâ‘ile [181b] 

istikbâline gitdi. Cümle ulemâ vü sulehâ, nücebâ vü nukabâ dahî bu âdete sebkat itmişler, 

mübârek cemâlini görmek, ayn-ı ibâdet idügin bilmişleridi. Her biri bahârda âb ü şitâda yil 

gibi şitâb idüp hezâr alkış u sitâyişile giderler, hâk-i râhın gözlerine tûtiyâ kılmaga birbirin 

basarlar idi.”332 

Sünnet Düğünü 

İy şeh-i gâzî idüp bunca gazâyı âkıbet 

Devlet ü ‘izzetle kıldun sünnet-i şehzâdegân Aşkî, k. 27/22. 

“Ey gazi padişah! Bunca gazanın sonunda saadet ve izzetle şehzâdeleri sünnet 

ettirdin.” 

İki şehzâdesini sünnet ider 

Tutdı zevk ü sürûr erkânı Hayâlî, k. 16/2. 

“(Padişah) iki şehzâdesini sünnet ettiği için ileri gelenleri zevk ve mutluluk sardı.” 

Sürûr-ı sûr-ı ser-i serverân-ı ‘Osmânî 

Müşerref itdi yine cümleten dil ü cânı Yahya Bey, k. 9/1. 

“Osmanlı ileri gelenlerinin başının cemiyet sevinci bütün gönlü ve canı 

şereflendirdi.” 

Aşkî’de şehzâdelerin sayısına dair bir bilgi bulunmazken Hayalî’de, 

Kanunî’nin şehzâdelerinden ikisinin sünnet edildiği belirtilir. Matrakçı Nasuh üç 

şehzâde adını verir ve ayrıntıya girmeden düğünün 936 (1529) tarihinde 

                                                 
332 Celalzâde Salih, Târîh-i Sultân Süleymân, s. 362-363.  



142 

 

gerçekleştiğini; Sultan Mustafa, Sultan Mehmed ve Sultan Selim’in sünnet edildiğini 

belirtir. Sünnet sonrası At Meydanı’nda yirmi gün boyunca çeşitli etkinlikler ve 

ziyafetler düzenlenir: 

“...Hazret-i seyyid-i kâ’inât -aleyhi’s-salâtü’l-muv[â]salât- hazretlerinün sünnet-i 

hasenesinden olup bu sünnetün edâsına kıyâm göstermek vâcib-i b[i’]l-farz olup müsteşîr-i 

mesûbât-ı fahîme ve müstevcib-i me’cûr-ı ‘azîme olmagın Hazret-i pâdişâh-ı felek-taht 

şehzâdegân-ı sa‘âdet-baht Sultân Mustafa ve Sultân Mehemmed ve Sultân Selîm’[i] sünnet 

itmek içün sene dokuz yüz otuz altı Zi’l-kadesinün onunda evkât-ı şerîfe ve sâ‘ât-ı münîfde 

ol husûsun etemmisine mübâşeret-i tâm ve hüsn-i ikdâm gösterüp ol cem‘ün işâreti zemîn-i 

rezmine müştehir ve ol hatene beşâreti hatâ vü hutana münteşir (170a) olup At Meydânı’nda 

yirmi gün mikdârı cem‘iyyetler ve âlî-ziyâfetler olup itmâm buldı.”333 

Mustafa ‘Alî, Câmi‘u’l-Buhûr Der Mecâlis-i Sûr adlı eserinin sonunda bir 

zeyl oluşturur ve Sultan I. Süleyman’ın şehzâdeleri için tertip ettiği düğün hakkında 

özet bilgi verir. Buna göre Şehzâde Mustafa, Şehzâde Mehmed ve Şehzâde Selim 

olmak üzere üç şehzâde sünnet olur: 

“Bu Tezyîl ber-Vech-i Temsîl Ol Sûr-ı Celîl Netâyici ve Zuhûra Gelen Cümle 

Nevâdir ü Mâhiyelerdür ki Bu Sûr-ı Hümâyûn-ı bî-‘Adîl Ne Makûle Meclis-i Şerîf ü Cemîl 

İdügi Bundan Kıyâs Olunmak İçün Şehzâdegân-ı Celâlet-Nişân Mustafâ Hân ve Mehemmed 

Hân ve Selîm Hân Hazretlerinün Sûr-ı Celîleleri Bu Vech-i İcmâl İşâret Olunmışdur.”334 

Sünnet Düğününe Devlet Erkânından Katılım 

Okıdılar bu ‘ursa hürmet idüp 

Deşt-i Kıpçak ilindeki Hânı  Hayâlî, k. 16/8. 

“Kıpçak bölgesindeki hanı bu düğün yemeğine saygıyla davet ettiler.” 

Yüzimüz üzre varalum didiler 

Engürûsün Lehün Çehün Bânı335  Hayâlî, k. 16/9. 

                                                 
333 Matrakçı, Süleyman-nâmesi s. 158.  
334 Gelibolulu Mustafa ‘Âlî, Câmi‘u’l-Buhûr Der Mecâlis-i Sûr Edisyon Kritik ve Tahlil, Haz. Ali 

Öztekin, Ankara, Türk Tarih Kurumu Yayınları, 1996, s. 277. 
335 Bân: “Vaktiyle İsklavoniye (Sclaveni) ve Macaristan cihetlerinde sancak beylerine ve küçük 

prenslerine verilen ünvandır.” Şemseddin Sami, Kâmûs-ı Türkî, İkdam Matbaası, Dersaadet 1317, s. 

276. 



143 

 

“Engürus, Leh, Çeh banları, “Yüzümüz üzre varalım.” dediler.” 

Subh-dem yüz şevk ile meydân-ı sûr-ı şâhda 

Hizmete bel bagladı erkân-ı devlet şâdmân   Aşkî, k. 27/2. 

“Sabah vakti padişahın düğün meydanında devlet erkânı mutlu bir şekilde ve olanca 

şevkleriyle hizmete hazırlandı.” 

Kuruldı zînet ile sâyebânlar gûyâ 

Sehâb-ı rahmet ile toldı At Meydânı  Yahya Bey, k. 9/4. 

“Gölgelikler öyle süslemelerle kuruldu ki At Meydanı sanki rahmet bulutuyla 

doldu.” 

Merasim için Osmanlı Devletine bağlı bütün beyler, hakanlar ve devlet erkânı 

davet edilir. Kutlamalar için Atmeydanı tercih edilir, çünkü bu meydan eskiden beri 

sultanların kutlama mekânıdır. Burada gerekli hazırlıklar, tezyinat vs. yapılır,  

merasimde devlet erkânı hazır bulunur. Seherle birlikte vezirler, valiler, halkın ileri 

gelenleri türlü hizmetler için divan-ı hümayunda hazır olurlar. 

“…sûr-gâh-ı şâhân-ı kadîm olan Atmeydânı Sarâyı’nda niyyet-i temkîn-i bâ-miknet 

buyurup karargâh-ı sultân-ı dîn kasr-ı güzîn ve sâyir kusûr ve nice tahta bend-i berî ve 

mühimmât-ı zîb ü zîverle tezyîn ve eşrâf-ı mebâdîn olan meydân-ı meserret-karîn hıyâm-ı 

gûn-a-gûn ve sâyebân-ı bedâyî nümûnla tertîb ü teskîn kılındukdan sonra ‘ale’s-seher 

vüzerâ-yı ‘âlî gürûh-â-gürûh cilveger ü ‘uzemâ-yı mevâlî ve küberâ-yı ahâlî envâ-ı kerr ü 

ferr ü şevketle zemîn-i hıdmete çehre-güster lâ-siyyemâ her destûr-ı sütûde-iz‘ân serv-şân-ı 

üsküf-pûşân ve şehbâzân-ı deryâ-hurûşân olan âdemleri ile dîvânhâne-yi hümâyûnda 

müctemi‘ olup tuhaf u hedâya ve murassa‘ât-ı girân-bahâ kısmından ve gilmân-ı Yûsuf-likâ 

ve sâde-rûyan-ı melek-simâ nökerler cinsinden pîkeş-i bisyâr ve taraf-ı pesendîde-i bî-şümâr 

âmâde vü izhâr olundukdan sonra rikâb-ı müstetâb-i hümâyûn ve harem-i muhterem-i 

celâlet-nümûn agaları bâ-ser hemsüvâr-ı semend-i sabâ reftâr olup ol şehsuvâr-ı kâm-kâr ve 

çâbük-süvâr-ı kârzâr olan şîr-i dilîr-i kişver-şikârun önüne düşüp arslân-hâne-i hassâ 

berâberine geldükleri gibi…”336  

                                                 
336 Gelibolulu Mustafa ‘Âlî, Câmi‘u’l-Buhûr Der Mecâlis-i Sûr, s. 277. 



144 

 

 Devlet erkânından İkinci Vezir Ayas Paşa, Üçüncü Vezir Kasım Paşa, At 

Meydanı’na ekâbirle gelen şehzâdeleri karşılar ve meydana doğru yönelirler. Ayrıca 

Veziriazam İbrahim Paşa ve Anadolu Beylerbeyi Yakup Paşa, kendi 

maiyetindekilerle beraber karşılamada yerlerini alırlar. Ayrıca Kemal Paşazâde gibi 

önemli alimler de tebrik için merasimde bulunurlar: 

“…vezîr-i sânî Ayâs Pâşâ ve müşîr-i sâlis Kâsım Pâşâ piyâde istikbâl idüp rikâb-ı 

sa‘âdet-meâblarında örfen ü hîzân hademât-ı sâmiye edâsında dâmen der-meyân 

olduklarından gayrî meyân-ı meydâna geldükleri gibi ser-leşker-i nâm-dâr ve vezir-i a‘zam-ı 

pesendîde-kâr manzûr-ı şehriyâr-ı kerîm-i hem-nâm Hazret-i İbrâhîm ya‘nî Nizâmü’l-mülk 

İbrâhîm Pâşâ ve Anatolı Beylerbeyi’si Yâkûb Pâşâ ve kapûdan ve sâyir bölük agaları piyâde 

ve hâk-i hıdmete rû-nihâde ve tekâpû tarîkına sabâ âmâde bu gûne câh u celâl ve tevfîr-i 

tevkî ü ikbâl ile taht-gâh-ı felek-sâye ve mesned-i ‘izzetmend-i ‘arş-pirâye kurbunda nüzûl-ı 

hümâyûn buyurup senâ-yı çâvuşân ‘ayyûka kamrûn-ı şeref-baht-ı rûz-efzûn tal‘at-ı 

hümâyûnları ile manzûr-ı Hâlik-ı bîçün oldukda vüzerâ vü ‘uzemâ yollu yollarında tehniyet-i 

sûr-ı pür-surûr idüp dest-bûs-ı meserret me’nûsıyla müstes‘ad olup yerlü yerlerünce turdılar 

ve hedâyâ vü pîşkeşlerü çekilüp hîn-i kabûlde vâki‘ olup iltifât-ı hüsrevâne ile imtiyâz 

buldılar kezâlik şeyhü’l-islâm ve müftî-i enâm eyyâm-ı nâdire-i kurûn ve a‘vâm u duhûr-ı 

bâhirü’n-nizâm olan Kemâl Pâşâzâde Mevlânâ Şemseddîn Ahmed ve sâyir mevâlî-i bî-hadd 

ü ahâlî-i lâ-yu‘ad dest-bûs-ı tehniyetle husûsa ‘arz-ı tuhaf-ı kesîrü’l-meziyyetle müşerref 

olduklarından hediyeleri yine kendüleri in‘âm ve fezâyil ü kemâlât hasbi ile/bu gûne ihtirâm 

ve bu makûle iltifât-ı tâm buyuruldı.”337 

Sünnet Düğünü İkramları 

Mâ-i cârî yirine ol bezm içinde sû-be-sû 

Kande baksan sükkerî şerbetler oluşdı revân  Aşkî, k. 27/33. 

“O meclis içinde nereye baksan akarsu yerine şekerli şerbetler akıyordu.” 

Meclis içre la‘l-i yâre dil uzatmasun diyü 

Ehl-i meclis zâhidün agzın tutar halvâyile Aşkî, Muk. 7/4. 

“Sevgilinin dudağına dil uzatmasın diye, meclistekiler zahidin ağzını helvayla 

(doldurup) tutuyorlar.” 

                                                 
337 Gelibolulu Mustafa ‘Âlî, Câmi‘u’l-Buhûr Der Mecâlis-i Sûr, s. 277-279. 



145 

 

Tabakda zerde idi sanasın ki bedr-i tamâm 

Hilâle benzer idi her dilim dilim nânı Yahya Bey, k. 9/8. 

“Tabaktaki zerdeyi dolunay sanırsın, her ekmek dilimi ise hilale benzerdi.” 

 Beyitlerde düğün ziyafetinin bolluğu ve türleri anlatılır. Mustafa ‘Alî’de 

ziyafet ve misafirler ayrıntısıyla yer alır. Emirler ve beyler, hediyelerini sunduktan 

sonra dördüncü günü büyük bir ziyafet emredilir. Düğünün sekizinci günü ise yine 

devlet erkânı ile halk bir araya gelir ve büyük ziyafetler ikram edilir. Ayın zamanda 

çeşitli gösteriler yapılır: 

 “... ol gün simât-ı şâhî çekilüp herkes menziline müteveccih oldı ba‘dehu mâh-ı 

zi’lka‘de duhûl idüp ikinci güni zamân-ı zuhrda şehriyâr-ı nîk-baht sadr-nişîn-i suffe-i taht 

olup vezîr-i a‘zamlıkdan munfasıl olan Piri Pâşâ ve ümerâ-yı Ekrâd’dan ve gayriden nice 

beyler pîşkeşlerin çeküp el öpdiler ve dördinci gün ziyâfet-i kübrâ emr olunup... ve sekizinci 

güni yine erkân-ı devlet ve rû-şinâsân-ı mülk ü millet cem‘ olup ıstabl-ı ‘âmire halkına ve 

‘umûmen ashâb-ı hırefe küllî ziyâfet ve bast-ı bisât-ı ni‘met buyurulup ol gün cânbâzlar ve 

kâse-bâzlar seyr olunmış idi ve onuncı gün hâsseten ‘ulemâya d‘avet ve hâric ellili 

müderrislerden aşagı menâsıb-ı ziyâfet ve mülâzimîn ü dânişmendân zümresine ve kuzât-ı 

kasabât ve nüzzâr u metevelliyân fırkasına husûsa meşâyıh-ı ‘ızâm ile sûfiyyûna ve 

bezzâzistân ahâlisi nâmına olan tüccâr-ı pây-ı taht-ı ‘izzet-makrûna ziyâfet-i şâhî ve bezl-i 

ni‘âm-ı nâ-mütenâhî kılınup ashâb-ı lu‘bun esnâf ve nâdire-kâr olan meherenün sanayi‘-i 

mûşigâfı temâşâ kılınmışdı...”338 

Beyitlerde geçen halkın nimete boğulması, yağma adeti vs. Câmi‘ü’l-

Buhûr’da da ifade edilir. Hatta halkın yağma esnasında gösterdiği velvele ve coşku 

metinde olduğu gibi aktarılır: 

“... kezâlik bütün bütün gâv ü şütür ve buzgâle ve küsfend ü gûsâle kebâb idüp 

içlerinde hayvânât-ı zinde ve tuyûr-ı zinde ve tuyûr-ı jende kısımından nicesi pûşîde olup 

‘avâm-ı nâsa ziyâfet ve ashâb-ı lu‘b u muzhikâna bezl-i deryâ-yı ni‘met kılındukda bir 

                                                 
338 Gelibolulu Mustafa ‘Âlî, Câmi‘u’l-Buhûr Der Mecâlis-i Sûr, s. 279-280. 



146 

 

zemzeme vü gavgâ peydâ olurdı ki semekden simâge ve sath-ı hâkden fırak-ı eflâke velvele 

bırağurdı.” 339  

Düğünde Saçı Saçılması 

Zihî kemâl-i sehâvet ki kılmaga yagma  

Saçıldı yir yüzine niçe genc-i pinhânî Yahya Bey, k. 9/22. 

“Ne güzel bir cömertlik kemâli ki yağma edilsin diye birçok gizli hazine yeryüzüne 

saçıldı.” 

‘Âceb mi şâh-ı cihâna disem Halîlullâh  

Ki oldu cümle ganî vü fakîr mihmânı Yahya Bey, k. 9/24. 

“Bütün zengin ve fakirin misafiri olduğu cihanın padişahına Halilullah (Hz. 

İbrahim) desem tuhaf olmaz.” 

Düğünde bir yandan insanlara ikram  sunulur diğer yandan bizzat altın ve 

gümüş saçarak saçı geleneği yerine getirilir. Alıntıladığımız metinde düğün saçısını 

ve saçının yapılma şeklini görürüz: 

“...ziyâfetleri tamâm oldukdan sonra Hazret-i pâdişâh-ı cihân ve şehzâdegân-ı 

kâmurân sâha-ı meydâna nâzır olan kasra gelüp hümâ-yı hümâyûn-misâl verâ-yı kafesden 

ashâb-ı lu‘bı seyrân ve dînâr u diremi gâh u bî-gâh üzerlerine bârân itmişler idi.” 340 

Mehmed b. Mehmed’e ait Nuhbetü’t-Tevârih’te bizzat Sultan I. Süleyman’ın 

saçı saçtığına rastlarız. Kaynak metne göre üç günde bir nimet yağması ve altın 

gümüş saçısı yapılır; Padişah, kendi eliyle tepsi içinde akçe ve altın saçar: 

“el-Kıssa: Haftada bir gün ni‘met yagması ve her üç günde bir pâdişâh-ı ‘âlemin 

in‘âm-ı zer ü sîme müte‘allık mekârim-i bî-intihâsı mukarrer idi. Farazâ ki, bir revzeneden 

kendüler gümüş tebsiler ile akça ve altun saçarlardı ve bir pencereden şâhzâde-i civan-

bahtları dahî dest-i dirempâşıyla bezl-i emvâl-ı bisyâr iderlerdi.”341 

Kur’an Tilâveti ve Sohbet 

                                                 
339 Gelibolulu Mustafa ‘Âlî, a.g.e, s. 280. 
340 Gelibolulu Mustafa ‘Âlî, Câmi‘u’l-Buhûr Der Mecâlis-i Sûr, s. 280. 
341 Mehmed Er-Rûmî, Nuhbetü’t-Tevârîh, s. 384. 



147 

 

Sadâ-yı bahs-i mevâlî safâ virüp câna 

Firâset ehline oldı gıdâ-yı rûhânî  Yahya Bey, k. 9/12. 

“Bilginlerin sohbetlerinin sesi cana neşe verdi, feraset ehline de ruh gıdası oldu.” 

Olurdı bir yana bahs-i ma‘ânî-i Furkân 

Okurdı bir yana kurrâ’-ı seb‘a Kur’ân’ı Yahya Bey, k. 9/13. 

“Bir yandan Kuran-ı Kerim’in anlamı üzerine sohbet edilir diğer yandan ise yedi 

kâri Kur’ân okurdu/ yedi kıraar üzere Kur’an okunurdu.” 

Beyitte hem sohbet edilmesi hem de Kur’ân okunmasından bahsedilmektedir. 

Merasimde hafızlar tarafından Kuran okunur, sohbet Kanunî’nin de katılmıyla 

Şehülislâm Kemâl Paşazâde tarafından yapılır. Dinleyenler öyle mest olur ki bazıları 

ruhunu teslim etme mertebesine kadar gelir: 

“...sonra dâvûdî-edâ hâfızlar ve hânendeler ve elhân-ı dil-küşâya mâlik gûyendeler ol 

mecâlis-i cennet melâbisi bülbüller ile tolmış gülzâra ve ‘anâdille müşerref olmış mürgzâre 

döndürüp ziyâfetleri tamâm oldukdan sonra... ve yine irtesi Hazret-i şehriyâr ‘ulemâ 

ziyâfetine fermân-kâr vüzerâ-yı ‘ızâm ve ümerâ-yı kirâm edâ-yı hıdmete fermân-berdâr olup 

çâvuşbaşını şeyhü’l-İslâm olan Kemâl Pâşâzâdeyi ve cebecibaşı hâce-i büzürgvâr-ı da‘vete 

gönderilüp ‘izzetlü pâdşâhun müftî efendi ile Antolı kâzî ‘askeri Mevlânâ Kâdirî Efendi 

yemîn-i meymenet-şi‘ârında ve hâce efendi ile Rûmili kâzî ‘akseri Fenârî-zâde Muhyiddîn 

Efendi yesâr-ı sa‘âdet-disârında ve bâkî ahâlî ve med‘uv olan mevâlî mukâbele-i 

makbûlelerinde âsûde olup Fâtihâ-yı fâyiha tefsîr-i şerîfine mübâşeret ve ebvâb-ı bahs-i 

‘ilmîye ol tarîk ile zuhrdan zamân-ı gurûba dek meclis-i bahs germ-â-germ oldı ve kimi 

neşâtından ve nicesi hacletinden teslîm-i rûh mertebesine vusûl buldı.” 342 

Düğün Gösterileri 

Bezm-i şâhânîde mecmû‘-ı mevâlî cem‘ olup 

Eyledi akrânı akrân ile bahs ü imtihân  Aşkî, k. 27/25. 

Kimi bâzîde kimi bâzûda lu‘bet-bâz olup 

Kudretince san‘atin gösterdi her bir pehlevân Aşkî, k. 27/26. 

                                                 
342 Gelibolulu Mustafa ‘Âlî, Câmi‘u’l-Buhûr Der Mecâlis-i Sûr, s. 280-281. 



148 

 

“Padişahın meclisinde bütün bilginler bir araya toplanıp müsabıkları denkleriyle 

yarıştırarak imtihan ettiler. Pehlivanların kimi kol kuvvetinde kimi oyunlarda hüner 

sergiledi; her biri gücü yettiğince sanatını gösterdi.” 

Virmege sûr-ı sürûr-encâm-ı şâhîden haber 

Âsumâna âsumâniyye virildi müjdegân  Aşkî, k. 27/38. 

“Padişahın neşeli biten düğününün bittiğini haber vermek için gökyüzüne müjdelik 

olarak havai fişekler atıldı.” 

Giceyle göklere irişdi âsumânîler  

Nite ki ‘âşık-ı şeydânun âh u efgânı  Yahya Bey, k. 9/15. 

“Gecelyin atılan havaî fişekler göklere ulaştı, tıpkı divane âşıkın feryat ve figanı 

gibiydi.” 

Şâh-ı gâzî feth kıldugı kılâ‘un resmini 

Âteşîn her bir deşîşe kal‘a gösterdi ‘ıyân Aşkî, k. 27/43. 

“Gazi padişahın fethettiği kaleleri, bu kalelerin tasvirleriyle nakşolunmuş havaî 

fişekler temsil etti.” 

Pür şükûfe şem‘-i nahlından bu ‘âlem halkına 

Gösterür evvel-bahârun revnakın fasl-ı hazân Aşkî, k. 27/47. 

“Hazan mevsimi, mumdan yapılmış çiçeklerle dolu süs ağacıyla bu dünya halkına 

ilkbahar tazeliği gösterir.” 

 Gösteriler kısmında yer verdiğimiz beyitlerde yapılan müsabakalar, atılan 

havaî fişlekler fethedilen kalelerin ateşlerle resmedilmesi gibi gösteriler anlatılmıştır. 

Alıntıladığımız metinde, müsabakalardan, kale cengi gibi bazı temsili oyunlardan ve 

muhtelif sihirbazlıklardan özetle bahsedilir. Metne göre Kağıthane semtinde atlıların 

sergiledikleri gösterinin yanı sıra Atmeydanı’nda desenli ve süslü bir binaya bazı 

kişiler çıkarak gösteri yapmışlardır. Ayrıca bazı kale savaşlarında esinlenerek kale ve 

kaleyi fetheden gazilerin ve kafirlerin temsilî resimleri çizilmiştir. Ayrıca bu 

gösterilerde kaleye çıkabilen bir yeniçeriye solaklık verilmiştir. Ayrıca bir gösterici 



149 

 

at arabasının üstüne bir köşk yapıp türlü hünerlerle at arabasını yaptığı köşkün 

üzerinden kullanmıştır: 

 “...mâh-ı mezbûrun yigirmi birinci güni ki sîr-ı pür-surûra mübâşeretden ol rûz-ı 

mes‘ûda gelince bir ay olur koşı niyetine atlanup Kâgıt-hâne semtindeki sahrâya varılup 

andagı gabak sırıgına vâfir oklar atılup ‘ale’l-husûs bunca eyyâm ihzâr u âmâde olunan yarak 

atları koşulup yirmi ata varınca ögdülleri virülüp ol temâşa dahî gâyet encâm kılunmış idi ve 

ol sûr-ı mefrûrü’s-sürûrda zuhûra gelen nevâdir-i ‘acîbe mâhiye-i garîbe ancak bunlar idi ki 

Atmeydânı’ndaki musanna‘ binâ olunan ‘amûd-ı vâlâya beş nefer kimesne çıkdugıdur 

sâniyen iki def‘a kal‘a cengi ve guzât u küffâr resminün rezm-i âhengi sâlisen rendelenmiş 

ve ruganla cilâ virilmiş bir ‘amûd-u memdûd dikilüp kimesne çıkmaga kâdir olamayup 

ancak bir yeniçeri hezâr tedârükle ve kat‘-i merâtibe tehâlükle çıkup solaklık virildügidür 

râbi‘ân bir şahs-ı ‘ayyâr ve nâdire-kâr-ı sehhâr elleri bend-i muhkemle nümûdâr iken rahş-ı 

rehvârun dehân u dendânı ile rahtını alup yine ‘âdet üzre egerledügi ve tekmîl ‘inân ve zînle 

zeyn itdügidür hâmisen bir merd-i cüst-bâz hîle semtinden kendüyi behre-perdâz idüp bir at 

arabasınun üstine bir köşk yapup ve araba içinde oturdugı yerden ol semendi kullanup tahrîk 

ve evhâm u zunûn-ı halkı ta‘accüb ü istigrâbla teşkîk itdügidür bunlardan gayrı bellü başlu 

mâhiye ve nâdire dinilecekleyin lâhiye vâki‘ olmış degildür ve’s-selâm.” 343 

Düğünde Musiki İcrası 

Kâse-i ni‘met şükûfe sûr olmışdı bahâr 

Mutrib eylerdi edâ bülbül figânın nây ile Aşkî, Muk.7/2. 

“Düğündeki ikram keseleri bahar çiçekleri (gibi çok) olmuştu… Mutrip, neyi bülbül 

figanı gibi icra ediyordu.” 

Çalındı her yandan kûs-ı hüsrevânîler 

Belindi yatagından sipührün arslanı  Yahya Bey, k. 9/5. 

“Her yandan padişah kösleri çalındı, gökyüzünün arslanı yatağından haşmetle 

kalktı” 

                                                 
343 Gelibolulu Mustafa ‘Âlî, Câmi‘u’l-Buhûr Der Mecâlis-i Sûr, s. 281-282. 



150 

 

Beyitler, düğünde muhtelif makamlarda musiki ziyafeti verildiğini ifade 

etmektedir. Mustafa ‘Alî’den alıntıladığımız metinde davudî sesli hanendelerden 

ayrıntıya girilmeden bahsedilir: 

“...sonra dâvûdî-edâ hâfızlar ve hânendeler ve elhân-ı dil-küşâya mâlik gûyendeler ol 

mecâlis-i cennet melâbisi bülbüller ile tolmış gülzâra ve ‘anâdille müşerref olmış mürgzâre 

döndürüp ziyâfetleri tamâm oldukdan sonra...” 344  

                                                 
344 Gelibolulu Mustafa ‘Âlî, a.g.e., s. 280. 



151 

 

1.4. II. SELİM (1566-1574) 

1.4.1. Kişisel Unsurlar 

Kişisel unsurlar kısmında Sultan II. Selim’in fazileti, yüksek ahlak sahibi 

oluşu, din ve devletin koruyucusu oluşu, cömertliği, cesareti, marifet ve sanat ehli 

insanları himayesi ile ilgili beyitler yer almaktadır. 

Penâh-ı dîn ü devlet pâdişâh-ı âsmân-rif‘at  

Cenâb-ı Şeh Selîm ibni Süleymân Hân-ı ‘Osmânî  Bâkî, k. 5/8. 

“Cenâb-ı padişah, Osmanlı Hanı Süleyman oğlu Selim, din ve devletin koruyucusu 

gökyüzü mertebeli (çok yüce) padişahtır.” 

 Sultan Selim’in din ve devletin koruyucu vasfı ifade edilirken, Sultan I. 

Süleyman’ın da oğlu olduğu belirtilir. Kemal Paşazâde, Şehzâde Selim’in doğum 

müjdesinin Padişah’a Rodos Seferi esnasında verildiğini belirtir: 

“Sâbıkâ ta‘yîn u tebyîn olunan ‘âm-ı ferrûh-encâm u ferâh-fercâmın evâhir-i 

şuhûrında âsumân-ı saltanatda bir ahter-i ferhûnde-manzar togup sadef-i deryâ-yı şerefden 

[66b] bir gevher-i girân-mâye zuhûr itdi, ... Cidd-i hümâyûnile ceddi Sultân-ı ‘azîmü’ş-şân 

Selîm Hân ismiyile müsemmâ oldı.”345 

Ebussuud Efendi, Sultan II. Selim’e bir hitabında Sultan I. Süleyman’ın oğlu 

şeklini kullanır: 

“…sultânu’l-‘Arab ve’l-‘Acem ve’r-Rûm pâdşâh-ı ‘azimu’ş-şân [4] celilu’l-kadr 

refi‘u’l-mekân sultân-ı heft-kişver hâkân-ı sa‘d-ahter a‘nî es-sultân ibnu’s-sultânu’s- [5] 

sultân Süleymân ibnü’s-sultân Selîm Hân …”346 

Cömert, Cesur, Fâzıl  

Hâce-i ‘âlî-nazar ser-çeşme-i fazl u hüner  

Dâver-i ferhunde-ahter kâm-bahş u kâmrân  Bâkî, k. 22/16. 

                                                 
345 Kemal Paşazâde, Tevârîh-i Âl-i Osmân X. Defter, s. 163-164; Ayrıca bkz. Lütfi Paşa, Tevârîh-i 

Âl-i Osmân, s. 253. 
346 Ebussuud Efendi, Türkçe Mektuplar, s. 38. 



152 

 

“(O padişah), ulu bakışlı bir hoca, fazilet ve hünerin pınarı, talihi güzel, eli açık, 

bahtiyar âdil bir hükümdardır.” 

 Sultan II. Selim, beyitlerde cömert, faziletli, temiz ahlaklı ve cesur biri olarak 

karşımıza çıkar. Mustafa Selânikî’de rastladığımız bilgiler Sultan’ın cömertliğine 

kaynaklık edecek niteliktedir. Buna göre Sultan, sekiz büyük eser ortaya koymuş, 

Kabe-i muazzamada üç yüz altmış kubbe inşa ettirmiş, ayrıca Edirne’de Mimar 

Sinan Aga’ya, dört minareli Selimiye Camii’ni yaptırmıştır: 

“Eyyâm-ı sa‘âdetinde sekiz ‘azîm eser nasîb oldı ki her biri ancak bir saltanatda 

mümkin olurdı. ... Ve saniyen Ka‘be-i mu‘azzamada Harem-i muhterem-i şerîfe etrâfına üç 

yüz altmış kubbe binâ olunup hüccâc-ı zevi’l-ibtihâcun tavâf-ı Beytullâh-i’l-ihtirâm’da 

huzûr-ı (56a) kalblerine bâ‘is oldı. Ümerâ-yı muhâfaza-i Mısrıyye’den mi‘mâr ve mühendis-i 

ruzgâr Horos Memi-yi nâm-dâr eliyle yapıldı. ... Ve dördünci eser mahrûse-i Edirne’de 

nâdire-i devrân uslûb-ı mergûb ve tavr-ı matbû‘ üzre mi‘mâr ve mühendis ve pesendîde-i 

cihân Sinan Aga eliyle binâ olunan çihâr minâre ile Câmi‘-i şerîfdür ki selâtîn-i devrden 

birine böyle bir eser nasîb ü meyesser olmadı.”347 

Aşağıdaki metinde tahta geçtikten sonra Sultan Selim’in fukaraya, salihlere, 

eşrafa, sunduğu atiyyeler ve Yenibahçe yakınlarındaki cami ve medrese gibi 

imaretler anlatılır. Bunlar, Sultanın hem cömertliğine hem de fazilet ehli biri oluşuna 

işaret etmektedir: 

“Ol gün şol denlü sîm ü zer nisâr olundu ki gûyâ felek elinden nükûd-ı sitâre rûy-ı 

zemîn üzre mensûr oldı. Ve sulehâ-yı şehr ü etrâfa ve sâdât u eşrâfa in‘âm-ı ‘âm buyuruldı. 

Ve ol meşhed-i münevver üzre bir künbed-i ‘âlî binâ olunup etrâfında esnâf-ı sanâyi‘i ve 

âlâf-ı bedâyi‘i câmi‘ mescid, câmi‘ ve imâret ü müsâfirhâne ve mekteb ve sâ’ir vücûh-ı hayr 

müretteb kılındı. Ve evâsıt-ı saltanatlarında Yenibagçe kurbında bir ‘âlî medrese dahî binâ 

itdirüp ol imâret-i âmire masârifi içün ta‘yîn buyurılan evkâf-ı vâfire mahsûlâtından vazîfe-i 

müderris ve talebe ta‘yîn buyuruldı.”348 

                                                 
347 Selânikî Mustafa Efendi, Târîh-i Selânikî, c. I, s. 94-95. 
348 Hocazâde Mehmed Efendi, İbtihâcü’t-Tevârîh, s. 54. 



153 

 

1.4.2. Yönetime Dair Unsurlar 

Yıkılmış gönlü ma‘mûr oldı Magnîsâ-yı mehcûrun   

Karaman tahtının şimdi oturdı yirine cânı   Hayâlî, k. 22/2. 

“Gurbete düşmüş Manisa’nın yıkık gönlü yapıldı (imar edildi). Karaman tahtının 

canı şimdi yerine oturdu.” 

Şiirde II. Selim’in Manisa’ya gönderilmesiyle Manisa’nın yıkık gönlünün 

yapıldığı ifade edilmektedir. Bu ifade, Sultan II. Selim’in şehzâdeliğinde Manisa’ya 

gönderildiğini gösterir. Sultan II. Selim’in 3 Zilhicce 961/30 Ekim 1554 tarihinde 

Manisa’ya gönderilişi hakkında Hocazâde Mehmed Efendi’de aşağıdaki bilgiye 

rastlarız: 

“Şehr-i sa‘âdet-ittisâm Zilhicceti’l-harâm’un üçünci güni (30 Ekim 1554) taht-ı 

Amasıyya makarr-ı kerâsi-i sa‘âdet-i râsiye olup müddet-i müsâferet itmâm ve bast-ı bisât-ı 

ikâmet ile tehyi’e-i esbâb-ı ârâm olundı.”349 

Yine Hocazâde Mehmed Efendi’den alıntıladığımız metinde II. Selim’in 

tahtgâhı olan Manisa civarındaki Bozdağ yaylağındaki mesirelere katıldığı anlatılır: 

“Tâsi‘-i Şevvâl ki rûh-ı kuds âşiyân-ı Sultân Selîm Hân ravza-i rıdvânda cevvâl oldı. 

… Ol zamânda ol şâh-ı vâlâ-cenâb Saruhan diyârında taht-gâhları olan Magnisa civârında 

Bozdag yaylagına çıkup hayme ve otağ ile ol sâhat-ı râhat-fezâda serv-i âzâde gibi ârâm ve 

diI-küşâ mesîrelerine meserret-i hâtırla hırâm iderleridi.”350 

Tahta Cülusu 

Şâh-ı evreng-i bakâ oldı Süleymân-ı velî 

Cânını eyledi ma‘bûdına ol ân teslîm Yahya Bey, Tar. 48/1. 

Gitdi Hak cânibine çünki bu sultân-ı ümem 

Geldi şâh-ı Haremeyn oldı o sultân-ı halîm Yahya Bey, Tar. 48/2. 

Geçdi ecdâd-ı kirâmı yirine şâh-ı hasîb 

Vâlî-i ehl-i ‘atâ şâh-ı cihân Şâh Selîm Yahya Bey, Tar. 48/3. 

                                                 
349 Hocazâde Mehmed Efendi, a.g.e, s. 275. 
350 Hocazâde Mehmed Efendi, a.g.e, s. 51. 



154 

 

“Sonsuzluk tahtının padişahı veli Sultan Süleyman oldu ve o an canını Hakk’a teslim 

etti. Ümmetlerin Sultanı Hak tarafına gidince o halim Sultan, Harameyn padişahı 

oldu. Allah’ın rızasını gözeten, cömertlerin ileri geleni cihan padişahı Sultan Selim,  

cömert atalarının yerine geçti.”  

Yahya Bey’in tarih düşürdüğü şiirinin her mısraındaki harflerin toplamı II. 

Selim’in tahta çıkış tarihi olan 974’ü vermektedir. Bunlardan bir örnek olarak “Geldi 

şâh-ı Haremeyn oldı o sultân-ı halîm” mısraını hesaplayacak olursak, geldi= 64, şâh= 

306, Haremeyn= 308, oldı= 51, O (elif, vav)= 7, Sultân= 150, Halîm= 88 sayılarına 

ulaşmak suretiyle toplam (64+306+308+51+7+150+88=) 974 tarihini elde ederiz. 

Bu, tarihî kaynaklarla da sabit olan Sultan II. Selim’in tahta cülus tarihidir. 

Culûs-ı tahta ‘Âşık didi târîh  

O gün Sultân Selîm devrân senündür     

Zıll-ı ilâh bâdâ [974/1566]   Âşık Çelebi, Tb. XI/17. 

“Âşık, tahta cülusuna tarih düşürdü. O gün Sultân Selim Devran senündür. “Allah’ın 

gölgesi olsun.” [974/1566] 

Kronik kaynaklar, Yahya Bey ve Âşık Çelebi’nin, II. Selim’in tahta cülûsu 

olarak gösterdiği 974 tarihini desteklemektedir. O günlere şahit olan Mustafa 

Selânikî Efendi, olayları detaylarıyla anlatır. Sultan, beraberinde Lala Hüseyin Paşa, 

Mevlana Hoca Atâullah Efendi ve Musahip Celâl Bey ve sair ağaları ile birlikte 

yanlarında tuğları, alay bayrakları, yedekleri ve solakları olduğu halde 

Rebiülevvel’in on dördüncü günü Üsküdar İskelesi’ne gelerek saltanat tahtına cülus 

eder. Mihrimah Sultan, Şeyhülislam Ebussuud Efendi, İskender Paşa ve sair vezir ve 

devlet erkânı, Sultan’ı karşılarlar: 

“...Ve yanlarınca olan Lala Hüseyin Pâşâ’ya ve Mevlâna Hoca Atâullah Efendi ve 

Musâhib Celâl Beg ve sâ’ir agaları ve tugları ve alay bayragı ve yedekleri ve solakları ile 

seherden kuşluk vaktinde şehr-i rebî‘ulevvelin on dördüncü dü-şenbih gün Üsküdar 

iskelesine gelüp sa‘âdet ü ikbâl ile nüzûl ü iclâl buyurup ... Ve serîr-i saltanat-ı cihân-bâniye 

cülûs eylediklerinde cümleden mukaddem selâtîn-i mu‘azzama vü mükerremeden Mihrimâh 

Sultân hazretleri gelüp mülâkat eyleyüp... ve a‘lemü’l-ulemâi’l-mütebahhirîn, efdalu’l-

füdalâi’l-müteverri‘în Şeyhülislâm ve Müftilenâm Mevlânâ Ebussu‘ûd Efendi hazretleri ve 



155 

 

muhafaza hizmetinde olan İskender Pâşâ hazretleri ... ve sâ’irler Dîvân-ı ma‘delet-unvâna 

tehniyet-i cülûs-ı saltanat içün gelüp pâye-i serîr-i âlem-masîre yüz sürmişler.”351 

Âlim ve Sanatkârları Himayesi 

Metâ‘-ı ma‘rifet geldi revâcın buldugı demler  

Zer-efşân eylesün nergisler evrâk-ı gülistânı  Bâkî, k. 5/5. 

“Onun zamanında marifet sahiplerinin eserleri değerini buldu. Nergisler gül 

bahçesinin yapraklarını altın (diye) saçsın/nergisler gülbahçesinin yapraklarını altın 

işlemelerle donatsın.” 

Kef-i cûdun keremler kim kılupdur ehl-i ‘irfâna  

Ol ihsanı gül ü nesrîne kılmaz ebr-i nîsânî   Bâkî, k. 5/19. 

“Cömert eli irfan ehline öylesine ikramlarda bulunur ki, nisan bulutu o ihsanı gül ve 

nesrine vermez.” 

Sultan II. Selim’in âlim ve sanatkârları türlü şekillerde desteklemesine mesnet 

olması için bir şenlikteki yaşanan olayı alıntılıyoruz. Burada ilim ve sanatta hüner 

sahibi insanları meclisine kabul eder, ikramlarda bulunur. Âşık Çelebi’ye göre 

Padişah’ın iltifatı sayesinde yetenekliler daha yetkin hale gelir, istidadı olanlar ise 

sanatının erbabı olurlar: 

“Zuhûrât-ı fevâzılı ve şu‘unât-ı fezâili erbâb-ı esvâk-ı ezvâk-ı ‘ilm ü ‘irfân ve ashâb-ı 

etvâk-ı fezâ’il-i insân olanları terbiyetde sabâ vü debûrdan isti‘câl isti‘âre idüp “li-kulli 

‘ilmin ricâl ve li-kulli makâmin câl” muktezâsınca fazl-ı fuzûldan, bezl-i ibtizâlden, ‘adl-i 

‘udûlden mümtâz oldı. ... Şu‘arâ dahî ol zümrede dâhil ve ‘umûm-ı in‘âmı anlara dahî şâmil 

oldı. Bâ-husûs ki ol vakt ki henûz şehzâde idi. Gerek hîs ü gerek bîgâneye gerek fürû-mâye 

vü gerek yegâneye gerek ‘avâneye gerek karîbâna ve gerek aksâ-yı edvârdan ve müntehâ-yı 

aktârdan gelenlere bâb-ı ihsânı küşâde idi.”352 

Hocazâde Mehmed Efendi, Mevlânâ Kemal Paşazâde, Mevlâna Hayreddin 

gibi âlimlere gösterdiği hürmeti ve iltifatı örnek olarak anlatılır. Sultan bir meclise 

                                                 
351 Selânikî Mustafa Efendi, Târîh-i Selânikî, c. I, s. 42-43. 
352 Âşık Çelebi, Meşâ‘irü’ş-Şu‘arâ, c. 1, s. 234-235. 



156 

 

ismi zikredilen ulemayı ve sair âlim ve sanatkârları davet eder, onlara türlü 

ikramlarda ve ihsanlarda bulunur ve hatta evlerine dahi bu ikram ve ihsanlardan 

hediye olarak gönderir: 

“Cânib-i yeminlerinde müftiyyü’l-müslimîn zü’l-fazlu’l-mübîn Mevlânâ Kemâl 

[137b] Pâşâzâde oturup vüzerây-ı izâma tasaddur eyledi. Ve taraf-ı yesârlarında hocaları 

Mevlânâ Hayreddîn ve kuzât-ı asâkir-i mansûre ve sâ’ir mevâlî ve ahâlî alâ hasebi’t-tertîb 

cülûs idüp (…) Ve ihsân-ı bî-kerân-ı pâdişâhî gibi firâvân olan hûn-ı ni‘âm-ı bî-pâyân 

nümâyân olunca mübâhase vü münâfese müstemir olup âvâze-i kûş-ı hûş olmaga lâyık 

dürer-i gurer-i hakâyık u dakâyık ol meclis-i irfanda saçıldı. Ve hafâyây-ı esrâr vücûhından 

estâr-ı hafâ açıldı. O1 meclis-i şerîf-i mekârim-elîf muhâvere-i kirâm ve müdâvere-i kelâmile 

geçüp her köşeden gûşe girmedik nükteler işidildi. … Ve ulemânun her birine hulviyyât ve 

sükkeri âlâtile memlû sînîler ‘atâ olunup ‘akablerince menzillerine irsâl olundı. Andan sonra 

[138a] erbâb-ı mûsikî dil-âvîz ve tarab-engîz nagmeler ile meclis-i şerîf huzzârınun 

simâhlarını taltîf idüp bî-mânend tasnîf ve pîşrevler ile girevler aldılar. Ve ehl-i şevk 

derûnına âteşler saldılar.”353 

Âdil Hükümdar 

Togup gün gibi zerrîn tâc ile burc-ı sa‘âdetden  

Yitişdi şarkdan garba ziyâ-yı ‘adl u ihsânı   Bâkî, k. 5/2. 

“Saadet burcundan altın tac ile güneş gibi doğarak adalet ve ihsan ışığı doğudan 

batıya kadar yetişti (bütün dünyayı aydınlattı).” 

Bâd-ı ‘adlünle gülistân-ı zemân her dem bahâr  

Tâb-ı hurşîd-i cemâlünle cihân hem-vâre gül Âşık Çelebi, k. 4/26.  

“Adalet rüzgârınla zamanın gülbahçesi sürekli bahardır, güzellik güneşinin 

aydınlığıyla dünya daima güldür.” 

Beyitlerde Sultan II. Selim’in adaleti ön plana çıkar, halkın da Sultan II. 

Selim’in devrinde rahat ve huzura kavuştuğu ifade edilir. Sultan’ın tahta cülûsundan 

sonraki emr-i şerifi, adalet ve halka hizmeti vurgulaması açısından beyitlerde işaret 

                                                 
353 Hocazâde Mehmed Efendi, İbtihâcü’t-Tevârîh, s. 131. 



157 

 

edilen özelliğine bir mesnet teşkil eder. Buna göre kendi saltanat anlayışı İslam’a 

göredir ve maksadı adaleti yerleştirmektir: 

“... hamd-i bî-kıyâs mukâbelesinde zimmet-i ‘âli ve niyyet-i şâhâneme [25b] elzem 

ve himmet-i me‘âli, ni‘met-i padişâhâneme ehemdür ki, daima makta‘ı nazar-ı şeri‘ât âyinem 

ve maksâd-ı asli-yi adâlet karînim, bâ‘îs-i cem‘iyyet-i enâm ve sebeb-i emniyyet-i havas u 

‘avâm olup mesâlih-i mühâmm ve umûr-i menâhic-i merâm-ı cumhûr, muhassal u 

mükemmel kılınup cümle-i ahâli-i vilâyet, âsâyiş u huzûr ve âlâyiş-i hubûr ile müreffehü’l-

bâl ve marzziyü’l-hâl olalar.” 354 

Âşık Çelebi, Sultan II. Selim’in adalete riayetinden övgüyle bahseder. 

Sultan’ın adaleti, şeriate dayanmasından kaynaklanmaktadır: 

“Lâ-cerem ol şâh-ı ‘âdil-dil-i bî-mu‘âdil lâ sâyise misle’l-‘akli velâ hârise misle’l-

‘adli” mûcibi ile hırâset-i şevâri‘-i şerâyi‘-i dîn ve siyâset-i mütemerridân-ı dalâlet-âyînde bir 

vech ile mücidd ü muhkem ve râsih ü sâbit-kadem idi ki eyvân-ı himmet-i bülend-pâye ve 

‘arş-ı sâyesi tâk-ı refî‘-i Kisrâ’yı şikest itmiş idi. Ve ‘adl-i bende-i gerden-bestesi olup habl-i 

metîn-i dîn ve ‘urve-i vüska-i şer‘-i mübîne temessük itmek ile kıssa-i zencîr-i pest 

itmişdi.”355  

Hükümdarlık Sınırları 

İşidüp ‘adlün kulakdan ‘âşık olmışdur Şehâ 

Ehl-i Kâşân u Horâsân u ‘Irâk u Isfahân  Yahya Bey, k. 2/33. 

“Ey padişah! Kaşan, Horasan, Irak ve Isfahan halkı senin adaletini işitip (seni 

görmeden) sana âşık olmuşlardır.” 

Atun oynagı olursa n’ola iklîm-i ‘Acem 

Âşıka Bagdât ırag olmaz meseldür bî-gümân Yahya Bey, k. 2/36. 

“Acem ülkesi atına oynak yeri olursa buna şaşılmaz, şüphesiz ki ‘Âşığa Bağdat uzak 

olmaz’ bir meseldir.” 

Gelüp insâfa devrân geçdi Bec’den  

Niçe Bagdâd yâ gülşen döndi Bec’den  Âşık Çelebi, Tb. XI/8. 

                                                 
354 Hoca Sadeddin Efendi, Münşeat, s. 224.  
355 Âşık Çelebi, Meşâ‘irü’ş-Şu‘arâ, c. 1, s. 218-219. 



158 

 

“Felek insafa gelip Macaristan’dan geçti (gücü ondan aldı), nice Bağdat hatta 

gülşen Macaristan’dan döndü (hükmünden çıktı).” 

 Beyitlerde Sultan II. Selim’in gerek doğuda Safevîlere karşı gerekse batıda 

batı ülkelerine karşı üstün olduğu ifade edilir. Âşık Çelebi, Padişah’a göre gerek 

Doğu gerekse Batı hükümdarlarını çeşitli şekillerde tasvir ederek, Padişah’ın onlara 

karşı olan üstünlüğünü vurgular. Bu üstünlüğün herkesçe kabul gördüğünü belirtir: 

“Eger mansıbda ve mâlda ve eger hâlde vü me’âlde Şâh Tahmasb ferzâne-i nat‘-ı 

lu‘b-ı şâhî iken müft esbâb virmekle şöyle iltifât eylemişdür ki lu‘b-ı hîlede sihr-i Sâmirî ider 

geçinürken cuhûd-hâne-i hayretde mât eylemişdür. Lutfıyla Habeş meliki bende-i dagdârı ve 

serheng-i Zengbâr karakullıkcısı vü hıdmetkârı idi. Âsâr-ı hulkı etrâfa ol kadar sârî idi ki 

Françese çesârı vü İspanya çarı dergâhınun hâksârı idi. Kezâlik i‘tâ-yı menâsıb ve ilkâ-yı 

me‘ârîbde pertev-i âftâbdan ve feyz-i sehâbdan bülend idi.”356 

Sultan Selim’in Batı ile giriştiği mücadelelerde, genel bir üstünlük gösterdiği 

görülür. Ancak Kıbrıs fethi sonrası Osmanlı donanmasının hezimete uğratılması 

kahir bir üstünlük olmadığını da gösterir. 979/1571’de yapılan savaşta Osmanlı 

donanması büyük bir üstünlük sağlar. Mustafa Selânikî Efendi’nin verdiği bilgilere 

göre Kıbrıs’ın içindeki kalelerle fethedilmesi sonrasında, Venedik ve İspanya ittifak 

ederek Kıbrıs’ın intikamını almak isterler. 979/1571’deki savaşta Venedik Dojları ile 

İspanya kuvvetleri Osmanlı donanmasını hezimete uğratırlar.357 Bu hezimetin 

akabinde tekrar savaş tedarikleri görülür ve 979/1571’de yapılan savaşta başarı nasip 

olur. Öncekinin ise ilâhî bir terbiye olduğu vurgulanır: 

“Fî sene 979 gurre-i şâ‘bânında ... Bi-inâyetu’llâhi ta‘âlâ ve tevfîkıhî gayret-i dîn-i 

mübîn bâbında dakîka fevt olmayup yüz yigirmi gün diyince nevrûz-ı hümâyûna dek deryâ 

yüzine müceddeden yüz otuz dört pâre kadırga ve baştarda ve mavnalar ki... el-Hamdü’li’l-

llâhi ta‘âlâ vezîr-i kâm-dâr vasıtasıyle ve hüsn-i re’y ü tedbîr ile bir maslahat görüldü ki 

                                                 
356 Âşık Çelebi, Meşâ‘irü’ş-Şu‘arâ, c. 1, s. 236. 
357 Selânikî Mustafa Efendi, Târîh-i Selânikî, c. I, s. 81-82. 



159 

 

a‘dâ-i dîn ü millet hayrân kalup engüşt ber-dehân eylediler. Allâh subhânehû ve ta‘âlâ egerçi 

ehl-i İslâma küffâr-ı hâksâr eliyle gûşmâl eyledi, ma‘nâda terbiye idi.”358 

Padişah Meclisi 

Meclisünde kalbi altun gibi sâfî olmayan  

Kâl ocagından halâs olmaz kılursan imtihân  Bâkî, k. 22/23. 

“Meclisinde imtihan edersen, kalbi altın gibi saf olmayanlar söz çukurundan 

kurtulamazlar.” 

Henûz olmaz idi sahn-ı gülşene dâhil 

‘İnâyetün nazarı olmasa eger nergis  Nev’î, k. 28/20. 

“İnayetinin nazarı olmasa idi nergis şimdiye kadar gül bahçesine dâhil olamazdı.” 

Sabâ gibi güzâr itdüm seher gülzâr-ı medhünde  

Bu ebyâtı terennüm kıldı bir mürg-i hoş-elhânî  Bâkî, k. 5/25. 

“Seher vakti saba (rüzgârı) gibi methinin bahçesinden geçtim, hoş nağmeli bir kuş 

bu beyitleri okudu.” 

Beyitte Sultan II. Selim’in meclisine sadece kalbi altın gibi saf olan 

seçkinlerin katılabileceği ifade edilmektedir. Buna bir misal olmak üzere Sultan II. 

Selim’in danışmak için kurduğu hususî sohbet meclisi verilebilir. Nakibuleşrâf’ın 

davet edildiği mecliste, Venedik ve İspanya ittifakına karşı uğradığı hezimetin 

hikmetlerini ve çıkış yollarını müzakere etmek istemiştir: 

“İrtesi gün mev‘id-i dîdâr olam mahall ü mevzı‘a sa‘âdetlü Pâdişâh-ı sa‘âdetgâh 

mukaddem varmışlar ba‘dehu Nakîbüleşrâfun vardugı arz olundukda “Buyursunlar” diyü 

fermân olunmış ve içerü oda-i sa‘âdet-nişîmen dâhil oldugum gibi selâma kadem-i dü-tâ 

idüp kıyâm itdügümde “Gel efendim gel, senün ile âşinâlık ezelîdür” didiler. Ve 

mukâbelelerinde iskemli kodurup oturmaga izn-i hümâyûn oldı. Buyurudılar ki “Şeref-i 

sohbetinüz ile mügtenim olmak murâdumuzdır.” İdinildikde işâret buyurılup kâseler ile 

eşribe geldi. ...”359 

                                                 
358 Selânikî Mustafa Efendi, a.g.e, c. I, s. 84-85. 
359 Selânikî Mustafa Efendi, Târîh-i Selânikî, c. I, s. 88-89. 



160 

 

Beyitlerden birinde geçen “hoş nağmeli bir kuş bu beyitleri okudu.” ifadesi 

meclisteki şiir ve musiki meşkini ifade etmektedir. Sultan meclisindeki âlim ve 

sanatkârlardan kulakların işitmediği nükteler dökülür ve musiki erbabının icra ettiği 

nağmeler şevk ehlinin gönlüne büyük tesir bırakır:  

 “Ve hafâyâ-yı esrâr vücûhından estâr-ı hafâ açıldı. Ol meclis-i şerîf-i mekârim-elîf 

muhâvere-i kirâm ve müdâvere-i kelâmile geçüp her köşeden gûşa girmedik nükteler işidildi. 

(…) Ve ‘ulemânun her birine hulviyyât ve sükkerî âlâtile memlû’ sînîler atâ olunup 

‘akablerince menzillerine irsâl olundı. Andan sonra [138a] erbâb-ı mûsikî dil-âvîz ve tarab-

engîz nagmeler ile meclis-i şerîf huzzârınun simâhlarını taltîf idüp bî-mânend tasnîf ve 

pîşrevler ile girevler aldılar. Ve ehl-i şevk derûnına âteşler saldılar.”360 

1.4.3. Dönemindeki Olaylar  

Kıbrıs ve Sakız’ın Fethi; Malta’nın Top ile Dövülmesi 

Gayret kemerlerini kuşandı kılıç gibi  

Aldı hisârı virdi Hudâ feth ü nusreti  Bâkî, Mers. 1/VIII-6. 

“Kılıç gibi gayret kemerlerini kuşandı, Allah’ın fetih ve zafer nasip etmesiyle kaleyi 

teslim aldı.” 

Aden, Kıbrıs ve Tunus, Sultan Selim’in fethettiği yerlerdendir. Kıbrıs 

fethinde Malta da Osmanlı donanması tarafından bombalanmıştır. Beyit bu olaya 

işaret ederek Malta’nın donanmaya tahammül edemeyeceğini ifade etmiştir. Kıbrıs, 

donanmanın aralıksız olarak tam kırk dört gün top atışlarına dayanamayıp teslim 

olur. Diğerlerinden farklı olarak Selânikî, Kıbrıs adasında bulunan Magosa 

Kalesi’nin fethini ayrı bir ara başlık olarak sunar:361 

“Sene 987 saferü’l-muzafferinün yigirmi ikinci gününde cezîre-i Kıbrıs 

mukabelesinde cümle Donanmâ-yı Hümâyûn gemileri bir yere gelüp mülâkat idüp ve Tuzla 

nâm mevzı‘da yanaşup iskele kurup ve deryâ ve kara cânibini her vechile a‘dâ-yi dinden 

                                                 
360 Hoca Mehmed Efendi, a.g.e, s. 131.  
361 Selânikî Mustafa Efendi, Târîh-i Selânikî, c. I, s. 80. 



161 

 

nigehbân olup ... kırk dört gün ale’t-tevâlî muhkem kırân u neberd olup katl ü kitâlden sonra 

bi-inâyeti’lllâhî ta‘âlâ ... fi’l-hakîkâ ol gün feth ü zafer müyesser oldı.”362 

Kapudan Kılıç Ali Paşa komutasında, 982’de (1574) Hulkulvâd seferine 

giden donanma Sakız, Çeşme ve Kızılhisar ismindeki kaleleri ele geçirir: 

“Sene 982 muharremü’l-harâmun yigirmi üçünci güni, ... diyüp avâze-i “Allah 

Allah” ile saldırdılar. Ve Sakız ve Çeşme ve Kızıl-hisâr nam kal‘ada ve gayride vâki‘ 

limanlarda ve adalarda gemiler baglayup mücellâ ve musffâ olup âmir ve hâkim olan 

Kapudan Pâşâ emriyle güzergâh-ı düşmen-i dîn mahallerini hıfz u hirâset ve def‘-i mazarrat 

içün on ve on beş kıt‘a kadırgalar ile bir mikdâr ‘asker ta‘yîn olınup ...”363 

  

                                                 
362 Selânikî Mustafa Efendi, a.g.e, c. I, s. 78. 
363 Selânikî Mustafa Efendi, a.g.e, c. I, s. 91-92; Nihâdî, Târîh-i Nihâdî, s. 68-69. 



162 

 

1.5. III. MURAD (1574-1595) 

1.5.1. Kişisel Unsurlar 

Sultan II. Selim’in Oğlu Oluşu ve Doğum Tarihi 

Vücûdından yine Sultân Selîmün  

Zuhûr itdi gelüp bir şâhzâde  Aşkî, Muk. 20/1. 

İşidüp togdugın Sultân Murâdun 

Du‘âya el açup ‘Işkî fütâde  Aşkî, Muk. 20/8. 

Didi mevlûdına hayr ile târîh 

Bi-hamdi’llâh k’irişdi dil murâde Aşkî, Muk. 20/9. 

“Sultan Selim’in neslinden yine bir Şehzâde gelip zuhur etti. Düşkün Aşkî, Sultan 

Murad ’ın doğduğunu işitince hayır dualarla doğumuna tarih düşürdü: Bi-

hamdi’llâh k’irişdi dil Murade (=Allah’a hamdolsun ki gönül murada erdi) dedi.” 

Aşkî, Sultan III. Murad’ın doğumunu tarih düşerek ifade etmiştir. Bi-

hamdi’llâh= 120, k’irişdi= 549, dil= 34, murâde= 250 sayılarına tekabül etmekte ve 

bunların toplamı ise H. 953 yılını vermektedir. Peçevî , Sultan Murad’ın tahta 

çıkışını anlatırken doğumunu 953 (1546) olarak belirtir: 

 “Der Zikr-i Saltanat-ı Sultân Murâd Hân İbn-i Sultân Selim Hân velâdet bâ-

sa‘âdetleri (08) sene selâse ve hamsîn ve tis‘ami’e Cemâzîyelevvelîsinin beşinci güninde ve 

ve hulûs-ı (09) sa‘âdet me’nûsileri sene 983.”364 

Faziletli, Cömert, Cesur 

Bir şâhdur ki eyledi tab‘ında imtizâc 

Hilm ü şecâat ü vera‘ u heybet ü vakâr Nev’î, k. 13/26. 

“Öyle bir padişahtır ki taibatında hilm, cesaret, takva, heybet ve vakar özelliklerini 

bir arada topladı.” 

İki cihân sa‘âdeti sâbit eyledün 

Ey şâh-ı ‘âlem itmek ile nefy-i mâ-sivâ Vecdî, k. 1/5. 

                                                 
364 Peçevî İbrahim, Peçevî Tarihi (184a-218b), s. 25. 



163 

 

“Ey âlemin padişahı! Masivayı reddetmekle iki dünya mutluluğunu garantiledin.” 

Şâh Murâd ibn-i Selîm Hân Şâh 

Leşker-i İslâma mu‘în ü penâh Yahya Bey, Mes.1/2. 

“Padişah Sultan Selim’in oglu Şah Murad, İslam askerine yardımcı ve sığınaktır.” 

 Sultan III. Murad, marifet ehli, faziletli, veliyullah, yumuşak kalpli, 

davranışları güzel, tabiatında cömertlik, cesaret, heybet, vakar özelliklerini bir arada 

toplar. Mustafa Selânikî Efendi’nin Sultan III. Murad ’ın Kadir gecesini ihya etme 

konusundaki hassasiyetini anlatır. Kadir Gecesi’nden dolayı divanı bile kısa keser, 

gecenin ihyası için meşgul olur: 

“Yevmü’l-ahad fî 26 şehr-i Ramazanü’l-mübârek, sene 982. Â‘yân-ı devlet ve erkân-

ı sa‘âdet cümlesi dîvân-ı âlîşânda hâzır olup tulû‘-ı şemseden bir buçuk sâ‘at murûr 

eyledükde izzetlü Pâdişâh-ı sa‘âdet-destgâh devlet ü ikbâl ile arz-odası’na çıkup kadıasker 

efendiler talep olındılar. Çıkdularında vüzerâ hazretleri içerü girdiler. [62b] Kazâ-yı dîn ü 

devlet arz olınup tîz çıkdılar. Ve bu gice leyle-i Kadr olmagla ve Ayasaofya Câmi‘i kanâdîl 

ile tezyîn olınagelmegin ve ragbet-i halkun cem‘iyyet ile du‘â vü niyâza kemâl-i şevk u zevk 

ile ragbet ü talepleri mukarrer ü muhakkak olmagın sa‘âdetlü Pâdişâh-ı âlem-penâh 

hazretleri havâssıyle, harem-i muhterem huddâmiyle Câmi‘-i Ayasofya-yı şerîfede edâ-i 

salât-ı Cum‘a eyledükleri makâm-ı şerîfede gelüp terâvîh ve kadr namazların kılup tesâbîh 

dinleyüp tazarru‘ u niyâz u nâlişlerde du‘âları ümmet-i dîn-i mübînün âmînine mukârin 

oldı.”365 

Sultan III. Murad, şefkat ve merhamette de hassastır. Hocazâde Mehmed 

Efendi’den alıntıladığımız manzum metne göre Sultan’ın şefkat ve merhameti, 

dedesi Sultan I. Süleyman’dan gelmektedir. Ancak şefkatli olduğu kadar kahır ve 

gazabı da vardır. Bu noktada da Sâm, Neriman ve Keriman ile kıyas edilir: 

“Be vakte gazab hem-çü Sâm u Neriman 

Be gâh-ı kerrat ser-firâz-ı Kerîmân [40a] 

Dem-i şefkat ü merhamet ez-Süleymân 

                                                 
365 Selânikî Mustafa Efendi, Târîh-i Selânikî, c. I, s. 107; Ahdî, Gülşen-i Şu‘arâ, s. 32. 



164 

 

Süleymân-ı sânî miyân-ı Süleymân”366 

 

Sultân-ı dîn ü devlet ü ‘izzet Murâd Hân 

Dânâ-yı re’y-i hikmet ü Dârâ-yı dâd-gâr Nev’î, k. 13/24. 

“Din, devlet ve izzet Sultanı Murad  Han, hikmetli görüşü olan bir bilgin ve adalet 

veren Dârâ’dır.” 

 Sultan III. Murad, güzellik sırrının mahzeni, hüner, ilim ve hikmet sahibi ve 

adalet dağıtan bir bilgindir: 

“El-hâsıl ol kân-ı mürüvvet ve pesend-i selâtin-i pür-şevket envâ‘-ı ‘ulûma bi’t-tab‘ 

mâyil ve her bir fende âbâ vü ecdâd-ı pâkize nihâdları gibi kâmil ve şâh-zâde-gân-ı pâk-sîret 

içre sâhib-ma’rifet…”367 

Peçevî, hem fizikî hem de manevi yönlerine değinir. Yaratılıştan çok zeki, 

uyanık ve bilgili olup sözcüklerin ruh ve anlamlarını bütün incelikleri ile bilir. Beyit 

ve şiirlerinde, tutum ve davranışlarında tasavvufa yatkın, her sözü vahdet-i vücudu 

ispatlar nitelikte, güzel söz söyleme ve zarif yazma yeteneği uçsuz bucaksız 

denizlerde yüzmektedir: 

“…‘ârif ve rûh u kelâma ve îhâmına muttali‘ vâkıf ve ebyât (25) ve eş‘ârlarında ve 

evzâ‘ u etvârlarında cânib-i tasavvufa meyyâl ve her kelâm (26) dürer-bârları vahdet-i vücûd 

isbatına kâbil ve selîka-i latîfleri ol (27) behâr-ı nâ-mütenâhiden saç ü sâ’il olmakla şu‘arâ-i 

zamâne tetebbu‘ içün irsâl [189b] (01) buyurdukları gazelleri ekseri ol vadîde idi. Şu‘arâ-i 

‘asrı dahî lütûf ve tabi‘-i (02) hümâyûnlarına kâ’iller idi. Ve ekser eyyâm memâlik-i 

mahrûsada belki ‘Arab ve ‘Acem’de (03) olan hoş-elhân ve nagme-güdâz ve sâzende-gân 

mümtâz ve şirîn güftârân ve kıssa-i(04)perdâz ve erbâb-ı lu‘b ve tarab-ı eshâbı lehü ve 

şehab-i ‘alî tarîkü’l-münâvebe dâhil-i (05) meclîs-i hümâyûnları olup her biri izhâr-ı kudret 

ve mahâret ile nezâketler ve (06) şetâretler idüp avuç avuç altun ihsânıyla memnûn olurlar 

giderler idi.”368 

Şair 

                                                 
366 Hocazâde Mehmed Efendi, İbtihâcü’t-Tevârîh, s. 47.  
367 Ahdî, Gülşen-i Şu‘arâ, s. 32. 
368 Akıllı, Peçevî Tarihi (184b-218a), s. 26. 



165 

 

Şehriyâr-ı ‘âlem-i ma‘nâ vü sûret Hân Murâd 

Âfitâb-ı memleket hâver-zemîn ü bâhter  Nev’î, k. 12/80. 

“Suret ve mana âleminin padişahı olan Murad  Han, memleketin, doğu ve batının 

güneşidir.”  

Dür-i kelâmuna benzer güher görülmedi hîç 

Bilindi kim çogimiş şeh hazînesinde le‘âl  Nev’î, k. 29/28. 

“Kelam incilerine benzer bir cevher hiç görülmedi, anlaşıldı ki padişahın 

hazinesinde inciler çok imiş.” 

Fenn-i fesâhatta fasîhü’l-enâm 

İlm-i belâgatta belîgü’l-kirâm Yahya Bey, Mes.1/3. 

“Fesahat ilminde insanların en fasîhi, belâgat ilminde uluların en belîğidir.” 

 III. Murad’ın şair, belağat ve fesahatta kâmil olduğunu ve bu şekilde de 

bilindiğini bizzat kendisiyle mülaki olmuş Yahya Bey’in satırlarında görürüz: 

 “Husûsâ nûr-ı ‘ayn-ı ‘Osmâniyân muktedâ-yı ehl-i imân sâhib-kırân-ı zamân 

muhakkık-ı âyât-ı Kur’ân müdekik-i beyyinât-ı Sübhân, serdâr-ı ümmet-i Fahr-i cihân, 

nigehdâr-ı millet-i sâlihân, pâdişâh-ı devrân, penâh-ı insân zıllu’llâh Sultân Murâd Hân 

Hazret-i bülegâ ile ma‘rûf ve fesâhât ile mevsûfdur.”369 

Beyitte Sultan, hem suret hemde mana sultanı olarak ifade edilir. Şiiriyle 

birlikte hikmete sahiptir. Mürettep ve mükemmel bir divanı bulunmaktadır. Bazen 

Arapça bazen de Farsça beyitleri Türkçe şiirleriyle bütünleştirmiştir. Şiirleri 

şeyhlerin ifadelerine benzemekte, tevhidane ve arifane bir tarz taşımakadır: 

“Müretteb ü mükemmel dîvân-ı bâ-ünvânı vardur. Gâhî Arabî vü Fârisî ebyât mezc 

itmişdür. Çendân âlemi yokdur. Eş‘ârı ekser meşâyih kelimâtına taklîd itmekle muvahhidâne 

vü ârifânedür ve basît ü sâde olan eş‘ârı cümlesinden râcihdür.”370 

Hastalığı, İyileşmesi ve Vefatı 

                                                 
369 Yahya Bey, Divan, Haz. Mehmed Çavuşoğlu, İstanbul, İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi 

Yayınları, 1977, s. 5. 
370 Beyânî, Tezkiretü’ş-Şu‘arâ, s. 12. 



166 

 

Ki şâh-ı zamânı yeniden cihâna  

Bağışladun iy Hayy ü Dânâ vü Kâdir Nev’î, k. 55/5. 

“Ey Hayy, Âlim ve Kâdir (olan Allah)! Zamanın padişahını dünyaya yeniden 

bağışladın.” 

Marazdan bi-hamdi’llâh eksilmedün hîç 

Degül tab‘-ı yâkûta âteş mükeddir  Nev’î, k. 55/7. 

“Ateşin yakutun parlaklığını bulandıramadığı gibi sen de hastalıktan (dolayı) çok 

şükür, (gücünden) hiç eksilmedin (Hastalığın menfi tesiri olmadı).” 

Böyle hasmın ütmedi hergiz dahî nerrâd-ı hâk 

Böyle şeh mât itmedi ferzîn-i çarh-ı hîle-ger  Nev’î, Mer. 1/4. 

“Çok güzel tavla oynayan (nerrâd-ı Hâk) bile düşmanı asla böyle yenmedi. Feleğin 

hileci veziri, böylesine şahı mat etmedi.”  

Eyledün ol sâye-i Perverdigârı zîr-i hâk 

Sâyesine varacak bir nahl-i hurrem kalmadı  Nev’î, Mer. 2/14. 

“O koruyan, besleyen (Sultan Muradın) gölgesini toprağa düşürdün, gölgesine 

varacak bir gönül açıcı ağaç (hurma ağacı) kalmadı.” 

 Beyitlerde III. Murad’ın hastalandığı sonra iyileştiği belirtilir. Daha sonra ise 

ölümü anlatılır. Kaynaklardan adlığımız bilgiye göre Sultan III. Murad  hicri 5 

Cemaziyelevvel 1003’te (16 Ocak 1595) vefat eder, yerine Sultan III. Mehmed 

geçer. Mustafa Selânikî Efendi, Sultan’ın hastalığını ve vefatını detaylarıyla anlatır: 

“Ve işbu şehr-i cumâdelûlâ evâ’ilinde lisân-ı halk Pâdişâh-ı zemîn ü zemân hakkında 

dürlü dürlü söyleyüp ve Yeniçeri Agasınun gelmesiyle hôd efsâne ziyâde söylenmege 

başlandı. ... Keşf-i sırr itmeyüp vükelâ-i saltanat [236a] vüzerâ-i izâm ve erkân-ı devlet ve 

umûr-ı mülk ü millet mesâlihin görmekde dakîka fevt itmediler. ... Müfîd ü mübârek ilâclar 

bezl-i makdûr olunup el-hamdü li’llâh sevreti geçdi. Hâlâ istirahat üzre oldılar diyü efsâne 

ile halkı uyutdılar. ... Vüzerânın dahî fevtinden çendan haberleri olmayup, Vâlide Sultân 

hazretleri, Pâdişâh’un ahvâlinden istisfâr olundukda “el-Hamdü li’llâh dahî sag ve sâlimdür.” 

diyü Vezîr kâim-makâm Ferhâd Pâşâ’ya sıhhat haberleriyle cevâb virüp muhtefî 

Bostancıbaşı Ferhâd Aga’yı irsâl eylemişdi. ... Hemân alup kagıdun mefhûmı ma‘lûm olup 



167 

 

ber-vech-i isti‘câl yola revâne olmışlar, vüzerâ geldüginde ma‘lûm idindiler. Fî 6 

cemâziyelûlâ, sene 1003.”371 

1.5.2. Yönetime Dair Unsurlar 

İslamî Hassasiyetlerle Yönetmesi 

Hâmî-i dîn ü hâfız-ı seccâde-i Nebî 

Zât-ı kerîmüne ne disem Husrevâ revâ Vecdî, k. 1/3.  

“Dinin hamisi ve Peygamber seccadesinin muhafızı olan Padişahım! Cömert şahsına 

ne iltifat etsem münasiptir.” 

Yol gösterüp ‘asâkirüne çâr-yâr-ı dîn 

Bu vâdiye meşâyıh-ı şer‘ oldı reh-nümâ Vecdî, k. 1/11. 

“Dinin dört halifesi askerlerine yol gösterdi. Bu yolda şeriatin şeyhleri rehber oldu.” 

Re’yünle itmedün bu olan dürlü işleri 

Şer‘-i şerîfe tâbi‘ olup itdün ibtidâ  Vecdî, k. 1/10. 

“Bütün bu olup biten işleri kendi kararlarınla değil, şer-i şerife tabi olarak yaptın.” 

Vecdî, Sultan III. Murad’ın din ve peygamber seccadesinin koruyucusu 

olduğunu söyleyerek hem dindarlığına hem de imparatorluğu İslam esaslarına göre 

idare ettiğine değinmektedir. Dindarlığı ile ilgili beyit ve kaynak metinler daha önce 

zikredilmiştir. Bunlardan en dikkat çekici olan örnek, devlet işlerini yürüttüğü divanı 

dahi Kadir Gecesi’ni ihya etmek için dağıtmasıdır. 

Âlim ve Sanatkârları Himayesi 

Halka işigün Ka‘be vü bâbundaki halka 

Kullâb-ı kulûb-ı ‘ulemâ vü fuzalâdur Nev’î, k. 14/2. 

“Sarayının eşiği halk için Kâbe gibidir (onların ihtiyaçlarını karşılamak içindir), 

kapındaki halka ise âlimlerin ve faziletlilerin kalplerinin kancasıdır.” 

                                                 
371 Selânikî Mustafa Efendi, Târîh-i Selânikî, c. I, s. 425-426. 



168 

 

Hıdmet-i hâk-i cenâbından gelen kadr ü şeref  

Ser-firâz-ı ehl-i dil mümtâz-ı akrân eyledi  Bâkî, k. 7/26. 

“Tevazuundan gelen kıymet ve şeref, (onu) gönül ehlinin en üstünü, akranlarının ise 

en seçkini yaptı.” 

Sultan III. Murad, âlim, faziletli insanların elinden tutar, onların hünerlerinin 

gelişmesini sağlar. Alıntıladığımız metinde, Sultan’ın Kuşeyrî Risalesi’ni tercüme 

ettirmesi ilme ve âlime verdiği desteğin bir misalidir: 

“...[32b] hazerâtınun mahâsin-i seniyyelerin câmi‘ olan Risâle-i Kuşeyriyye’yi 

tercüme etdirüp şemse-i eyvân-ı ma‘ârif ve levha-i dîvân-ı ‘avârif bir kitâb-ı pür-lalîf ve 

Câmi‘-i mahâsîn-i zarâ’if olmışdur. Ve ashâb-ı tasavvuf ve erbâb-ı ta‘arrüf miyânında letafet 

ile iştihâr bulmışdur. ‘Alel-husûs kutb-ı eflâk-ı hidâyet, merkez-i de’râ’ir-i vilâyet, hûr-ı 

zuhûr-ı evc-i ‘irfân, nûr-ı büd, ûr-ı burc-ı îkân, bülend-pervâz-ı bargâh-ı himmet …”372 

Sultan Murad, kendi meclisine şair, âlim ve sanatkârları çağırır, hünerlerini 

sergiletir ve onları ödüllendirir: 

“Şu‘arâ-i ‘asrı dahî lütûf ve tabi‘-i (02) hümâyûnlarına kâ’iller idi. Ve ekser eyyâm 

memâlik-i mahrûsada belki ‘Arab ve ‘Acem’de (03) olan hoş-elhân ve nagme-güdâz ve 

sâzende-gân mümtâz ve şirîn güftârân ve kıssa-ı (04) perdâz ve erbâb-ı lû‘b ve tarab-ı eshâb-

ı lehü ve şegab-i ‘alî tarîk-ül münâvebe dâhil-i (05) meclis-i hümâyûnları olup her biri izhâr-ı 

kudret ve mahâret ile nezâketler ve (06) şetâretler idüp avuç avuç altun ihsânıyla memnûn 

olurlar giderler idi.”373 

Âdil Hükümdar 

Şâh-ı ‘âdil Hân Murâd ol kim nesîm-i ‘adl ile  

Lutfı bâg-ı ‘âlemi reşk-i gülistân eyledi  Bâkî, k. 7/17. 

“Adaletinin rüzgârı ile esen lütfu, âlem bağını gıpta edilen bir gülbahçesine çeviren 

âdil padişah Sultan Murad’dır.” 

Yok ihtiyâc arz-ı ‘ubûdiyyet itmege 

Halka be-gûşun oldugı kapunda âşikâr Nev’î, k. 53/13.  

                                                 
372 Hocazâde Mehmed Efendi, İbtihâcü’t-Tevârîh, s. 38. 
373 Peçevî İbrahim, Peçevî  Tarihi (184b-218a), s. 26. 



169 

 

“(Nev’î’nin) Kulluğunu arz etmesine ihtiyaç yok; çünkü kapında kulağı küpeli bir 

köle olduğu apaçık bellidir.” 

 Beyitler, Sultan III. Murad’ın adaletini över ve halka kulak verdiğini ifade 

eder. Mustafa Selânikî’nin bir esnafın davasını anlattığı olay Sultan III. Murad’ın 

adaletine dayanak teşkil eder. Zira Padişah, İslam’ın aksine ve bir haksızlık 

ihtimaline karşı davanın tekrar görülmesini emreder: 

 “Ve sene-i mezbûre Saferinün evâsıtında Balaban nâm şahıs kasaba-i Hazret-i Ebî 

Eyyûb Ensari’de bir vakf dükkan hususı için rikâb-ı hümâyûna ruk‘a sunup ‘Semâniye 

müderrislerinden Kuş Yahya dimekle mâ‘rûf Efendi da‘vâmı hilâf-ı şer‘ u kânûn hükm 

itmişdür’ diyü dâd u feryâd itmegin cümle vüzerâ-izâm ile Müftilenâm Bostanzâde Efendi 

tekrâr da‘vâyı şer‘ile istimâ‘ etmek fermân olunmagın [225b] emr-i Pâdişâhî ile varılup 

meclis-i âlî oldı. Hak Balaban’un idügi zâhir olıcak Müderris-i merkûmun hücceti bâtıl olup 

dükkân Balaban’a hükm oldundı. Fî 19 şehr-i safer, sene 1003.”374 

Sultan III. Murad zamanında meydana gelen bir huzursuzluğu şikâyet için 

bölge halkı “bereme” ile padişahı yoluna çıkarlar. “Bereme” “berem” olarak, “Üzüm 

çubuklarının altına konulan çatal ağaç, hereke; asma ve kabak çardağı ve bezelye” 

anlamıyla karşımıza çıkmaktadır. Olay, Galata Kadılığında meydana gelen şikâyetler 

neticesinde, Abdülkerîmzâde Kadı Abdullah Efendi’nin yerine Muhyiddin Efendi 

getirilmesidir. Bu olay, Sultan Murad’ın adaletteki hassasiyetini desteklemektedir: 

“Ve bu sene 999 cumâdelûlâsının yigirmi beşinci güni seherden nevrûz-ı hümâyûn 

olup nokta-i i‘tidâl burc-ı hamele tahvîl eyledi. Pâdişâh-ı zemîn ü zemân halîfe-i emn ü emân 

-hullidet hilâfetühû- hazretleri tefrîh-i tab‘ ve teçhîz-i hâtır içün leb-i deryâda olan Sultân 

Bâyezîd Hân Kasrına çıkduklarında Mahrûsa-i [134b] Galata halkı bereme ile gelüp 

feryâdlar idüp Abdülkerîmzâde Kadı Abdullah Efendi’den ruk‘alar sunup şikâyetler 

eyledüklerinde ma‘zûl olmak buyuruldı. Ve yerine Semâniye Medresesi’nden Râzıye Hâtun 

dâmâdı Mevlânâ Muhyiddin kadı buyuruldı.”375 

Hükümdarlık Sınırları 

Tâ‘atinde baglayup mânend-i Keyhusrev kemer  

                                                 
374 Selânikî Mustafa Efendi, Târîh-i Selânikî, c. I, s. 406. 
375 Selânikî Mustafa Efendi, Târîh-i Selânikî, c. I, s. 237. 



170 

 

Hâkim-i Îrân kabûl-i pend-i pîrân eyledi  Bâkî, k. 7/21. 

“İran Hâkimi, Keyhüsrev gibi Allah’a ibadet yolunda hizmet ederken ileri gelenlerin 

nasihatini tuttu.” 

Bir elde hâtem-i devlet bir elde tîğ-ı zafer 

Musahhar oldı sana milket-i yemîn ü şimâl  Nev’î, k. 29/18. 

“Bir elde devlet mührü, bir elde zafer kılıcı var. Doğu ve batı memleketleri sana 

bağlandı.” 

Şâh-ı ‘Acem şerîf-i ‘Arab ‘arz idüp hulûs 

Lebbeyk okur kapunda iki ‘abd-i kem-bahâ  Vecdî, k. 1/7. 

“Acem Şahı ve Arap Şerif’i iyi niyetlerini arz ederek kapında lebbeyk okuyan iki 

değersiz köledir.” 

Beyitler, Sultan III. Murad’ın hem Doğu’da hem de Batı’da üstünlüğüne 

işaret etmektedirler. Bu konuda Hoca Mehmed Efendi, İbtihâcü’t-tevârih’inde III. 

Murâd’ın Doğu’da ve Batı’da emrinin geçerli olduğunu belirtir: 

“Şark u garbda emri cârî ve darb u harbde yârî-i Bârî mededkân vezîr-i destâne rahm 

u şefkât medârkâr u Bârî ve ârâmiş-i bilâd ü âsâyiş-i ibâd müntehâ-yı efkârî olmuş idi.”376 

Sultan III. Murad’ın hükümdarlığı özellikle Doğu’da baskın bir unsur olarak 

görünmektedir. Nitekim Kraliçe Elizabeth, Sultan III. Murad’a yazmış olduğu 

mektubunda “Doğu’nun güçlü İmparatoru, Osmanlı Sultanı Murad Han” sıfatıyla hitap 

edilmektedir. Bu, Osmanlı’nın Doğu sınırları içinde gücünün bir işaretidir olarak 

anlaşılabilir: 

“Kraliçe Elizabeth’in Türk Sultânı’na Mektubu 

Londra, 3 Eylül 1590 

Kâinatın hâkimi ve yaratıcısı Tanrı’nın inayetiyle İngiltere, Fransa ve İrlanda’nın Kraliçesi, 

Hıristiyanlığın adını lekeleyen din fanatiklerine karşı, gerçek inancın güçlü ve yenilmez 

                                                 
376 Hocazâde Mehmed Efendi, İbtihâcü’t-Tevârîh, s. 47. 



171 

 

savunucusu Kraliçe Elizabeth’den, Doğu’nun güçlü İmparatoru, Osmanlı Sultânı Murâd 

Han’a selamlar ve uzun yıllar sürecek mutluluk dilekleriyle, ”377 

Bâkî’nin şiirinde ifade edildiği gibi İran hâkimi Keyhüsrev gibi Sultan III. 

Murâd’ın itaati altına girmemiştir. Kendisinden önceki padişahlar gibi muhtelif 

zamanlarda İran üzerine seferler düzenlemiş ve bazı fetihler gerçekleştirmiştir. Bu 

konuda bkz. s. 175-178. 

Âsitânı hâkini kıldı Kırım Hânı konak  

İrte bir gün seyr idün hâkân-ı Türkistân gelür Bâkî, k. 6/13. 

“Sarayının toprağını Kırım Hânı konak edindi, ertesi gün bakın Türkistan Hakanı da 

gelir.” 

Beyitte, Kırım Hanı’nın Osmanlı sarayını konak edindiği belirtilmiştir. Bu, 

Kırım Hanı’nın Osmanlı ile birlikte oluşuna işaret eder. Kırım Hanlığı’nın 

Osmanlı’yı düşmanlarına karşı desteklemesi, III. Murad zamanında da devam 

etmiştir. Nitekim İmparator II. Rudolfus’un 1585’te Vesprem, Polata, Yanık ve Tata 

kalelerindeki kumandanlarını örgütleyerek Osmanlı köylerine saldırılar 

düzenlemesiyle başlayan ve Haçlı ittifakıyla Osmanlı arasında küçük çaplı saldırılar 

ve büyük çarpışmalar ile devam eden ve 1594’te Osmanlı’nın zaferiyle neticelenen 

savaşta Kırım Han’ı Sultan III. Murad’ın hatt-ı hümâyûnuna icabet etmiş ve savaşa 

katılmıştır. Kırım Hanı’nın savaşta Veziriazam Sinan Paşa’nın yanında yer aldığını 

Veziriazam’a yazılan hatt-ı hümâyûnda görürüz: 

“...ve gâyet-i İslâm-ı dîn-i sa‘âdet-encâm içün umûmen kapu halkı ve yeniçeri 

agasını on üç bin mükemmel yeniçeri kullarım ile sâ’ir zu‘emâ-i nâmdâr ve umûmen erbâb-ı 

timâr ki cem‘an iki yüz bin ‘asker-i zafer-eser olur ve andan mâ‘adâ Âsitâne-i sa‘âdetimize 

ebâ-an-ceddin[an]-samîmi’l-fuâd ile temâm inkiyâd iden Kırım Hanı ve Deşt-i Kıpçak 

sultânı, sülâle-i Cengiziyyân olan Tatar Hân, yüz bin ‘asker-i Tâtâr-ı seyl-reftâr ile sana hem-

pâ vü hem-inân olup her kande ‘azm ü cezm idersen gâm-güzâr u yâr-ı gârın olsun. Ver her 

                                                 
377 Aslı Karataş, “Avrupa Arşivlerine Göre 16. Yüzyılda Akdeniz Dünyası”, İstanbul Üniversitesi, 

SBE, Yüksek Lisans Tezi, İstanbul, 2004, s. 287. 



172 

 

kangı cânibe gitsen emrine râm ve temâm hizmetine hüsn-i kıyâm üzre ola, İnşâallâhu 

Te‘âlâ.”378 

Aşağıda Peçevî’den alıntıladığımız pasaj, Kırım Hanı Adil Giray’ın Şirvan’da 

Safevîlere karşı Osman Paşa’yı desteklediğini göstermektedir. Adil Giray ve 

kardeşleri Gazi Giray ve Saadet Giray’ın desteği ile Safevîlere karşı büyük bir 

üstünlük sağlanır: 

“(11) Erus Han ki mukaddemâ Şirvan fermân-ı revân idi. ‘Osmân Pâşânın ve sâ’ir 

(12) sünniyânın izâlesi kasdına yigirmi beş binden ziyâde Kızılbaş ‘askerin âmâde (13) idüp 

zemîn-i Şirvâna geçer. … (18) Cenâb-ı rabbü’l ‘âleminiñ ‘inâyeti ve server-i kâ’inatın 

mu‘cizâtı bir katında müddet-i (19) medîdeden berü Tatar Hanın gelmesine ‘asker-i İslâmın 

çâr-ı çeşm olup (20) müntezir iken ol mahalde Tatar Hanın üç tüvâne ve bahâdır kardaşları ki 

biri (21) ‘Âdil Giray ve biri Gâzi Giray ve biri Sa‘âdet Giray idi. Ve ferzend-i (22) 

ercümendi Mübârek Giray kırk elli bin ‘asâkir-i Tatar ‘adûşikâr ile gelür (23) irüşürler. Ve 

bî-muhâbâ Kızılbaşa girüşürler bi-fazlillahi te‘âlâ bir gazâ olur ki (24) çeşmi durbîn-i felek 

belki zümre-i melek nazîrin az görmişdir. Ve bi’l-cümle bu kadar (25) hanlar sultânlar katl 

olundıgundan gayrı yedi bin yedi yüz altmış dört (26) Kızılbaşın re’is-i berîdesi ol hînde 

ma‘dûd olur. Mecrûhan telef olsa (27) ve kar suyuna gark olanlar dahî on binden ziyâde idü 

ki tahkîka irüşür.[207a] (01) Serdâr-ı güm-râhân olan Eres Han dahî esîr ve giriftâr olmış 

iken huzûr-ı (02) vezîr celîlü’l-şânda ol dahî katl olunur. Ammâ ‘asker-i İslâm igtinâm 

etdügi (03) ganâyım hadd ü ahsâdın mütecâviz olmagla ol bâb-ı mesdûd kalındı.”379 

Osmanlı ile Kırım Hanı birlikteliğinin bir başka örneği yine Osman Paşa’nın 

yanında yer alarak İranlılar’a karşı verdikleri mücadeledir. Bu sefer, Adil Giray’ın 

yerine Mehmed Giray Han vardır: 

“Hân celâlet-i nişân Demürkapu’ya varmak içün cânib-i pâdişâhdan (15) bi’l-def‘at 

nâme-i hümâyûn ile ‘asker-i Tatara in‘âm içün mâl-ı firâvân ihsân (16) olunmış idi. Hân dahî 

bî-ihtiyâr ‘asker-i Tatar mor şamâr ile sene-i mezbûre (17) Cemâzîyelâhiresinin garrasında 

                                                 
378 Câfer Iyânî, Tevârih-i Cedîd-i Vilâyet-i Üngürüs (Osmanlı-Macar Mücadelesi Tarihi, 1585-

1594), Haz. Mehmed Kirişçioğlu, İstanbul, Kitabevi, 2001, s. 59-60. 
379 Peçevî İbrahim, Peçevî  Tarihi (184b-218a), s. 78-79. 



173 

 

dârü’l-mülkü olan Bagçeserâyı nâm şehr-i dil-cûdan (18) kalkup müteveccih ve revân 

olundı.”380 

 

Perçem-i tûgından irdükçe Frengistâna tâb  

Sâye-i serv-i bülend-i kaddin özler bân gelür Bâkî, k. 6/15. 

“Tuğunun perçeminden Frengistan’a ışık ulaştıkça, uzun servi boyunun gölgesini 

özleyip (Frengistan) Bân’ı gelir.” 

 Sultan III. Murad’ın Avrupa’ya karşı üstünlüğünü ifade eden beyti desteklemek 

için 1585-1594 yılları arasında meydana gelen küçük ve daha sonra büyük çarpışmalar 

neticesinde Haçlı ittifakına karşı elde ettiği zaferi gösterebiliriz. Câfer Iyânî, Osmanlı 

ordusunun çarpışmalarını, savaşta bulunması dolayısıyla381 detaylı bir şekilde anlatır ve 

sonunda zafer elde edilmesinden dolayı hamd ü senalarda bulunur: 

“Ve bi’l-cümle küffâr-ı dalâlet-kirdârın a‘lâm-ı hezîmet-fercâmı nigûn-sâr olup 

Hisâr-ı Gürvâr meftûh u muhassar ve ol memâlik, tevâbi‘ u levâhıkıyle ehl-i İslâma 

müyesser olıcak, Papa nâm harbî kal‘a ki Yanık Hisârı’na mânend bir kal‘a-i ‘azîm ve bir 

sûr-ı bî-hemtâ olup ... Yanık Kal‘asının feth u teshîri haberi kendilerine ma‘lûm olıcak mâh-ı 

mezbûrun on dördüncü günü Tatar Hân-ı sa‘âdet-ünvân, yüz bin ‘asker-i Tatar-ı encüm-

şumâr ile mezkûr olan Papa Kal‘asının altına gelüp nüzûl eyledigi gibi küffâr- bed-fi‘âle 

velvele düşüp havf u haşyet ve ‘asker-i Tatar-ı seyl-reftârdan heybet ü dehşet müstevlî 

olmagın kal‘a-i mezbûrenin içinde olan küffâr-ı bed-kirdâr kal‘aların bıragup terk-i dâr u 

diyâr ve Beç tarafına firâr eylediler. ... ‘asker-i Tatar-ı deryâ-mikdâr ile Hân-ı [87b] 

müşârun-ileyh hazretleri Beç’e varınca ekser varoş u kurâ ve cümle re’âyâsın tâlân u yagma 

idüp harman u ekinlerini âteş-i sûzân ile yakup cigerlerin kebâb u biryân eylediler. ... Ve 

şükr-i minnet ol pâdişâh-ı Rabb-i ilâh hazretlerine ki bu denlü diyâr-ı Cennet-âsârın savâmi‘-

i esnâmın cevâmi‘-i ehl-i İslâm ve kenâyis-i müşrikîn, mesâcid-i mü’minîn ve me‘âbid-i 

evsân, karargâh-ı ehl-i imân olmak müyesser ü mukadder eyledi.... ve Hazret-i Risâlet-

                                                 
380 Peçevî İbrahim, a.g.e, s. 87. 
381 Câfer Iyânî, Tevârih-i Cedîd-i Vilâyet-i Üngürüs, s. 4. 



174 

 

menziletin hicretinin bin üçüncü yılında vâki‘ olan Muharremü’l-harâmın on ikinci gününde 

[27 Eylül 1594] müyesser ü mukarrer oldu. ” 382 

Şehzâde Katli ve Sultan Murad’ın Şehzâdelerinin Öldürülmesi 

Pençe-i şîr-i kazâ pîr ü cüvân fark eylemez 

Âh kim elde degül hergiz zimâm-ı ihtiyâr  Nev’î, Mer. 3/30. 

… 

Çünki takdîr-i ezel kânûn-ı ‘Osmânî budur 

Devr usûlidür ferâmûş eyleyen yâd eylesün  Nev’î, Mer. 5/54. 

Eyleyüp âyînemüz jeng-i tereddüdden halâs 

Kalbümüz hükm-i kazâ me’mûr u münkâd eylesün  Nev’î, Mer. 5/55. 

Âkil isen hâli gör mâzîden itme kîl u kâl 

Mâtemin geçmişlerün Mecnûn u Ferhâd eylesün Nev’î, Mer. 5/56. 

“Kaza arslanının pençesi yaşlı genç fark etmez (can alır). Ne yazık ki seçme hakkı 

elde değildir. ... Çünkü ezel takdiri, Osmanlı kanunu ve zamanın usulüdür budur ki 

unutan hatırlasın. Aynamızı şüphe pasından temizleyip kalbimizi kaza hükmüne 

itaatkar eyleyelim. Akıllı isen şu ana bak, geçmiş hakkında dedikodu yapma, 

geçmişlerin matemini Mecnun ve Ferhat tutsun.” 

 III. Murad’ın vefatı sonrasında şehzâdeleri de öldürülür ve beraber türbeye 

defnedilir. Nev’î, ayrıntıya girmeden şehzâde katlinin Osmanlı kanunu olduğunu ve 

takdir ile kazaya itaat etmenin gerekliliğini ifade eder: 

“Fatih Sultan Mehemmed tedvîn etmiş olduğu kânunnâmesine koyduğu bir madde 

ile saltanat makamına geçmek için yaş meselesini mevzû‘-ı bahis etmeyerek “Her kimseye 

evlâdımdan saltanat müyesser ola kardeşlerin nizâm-ı ‘âlem içün katletmek münâsipdür, 

ekser ‘ulemâ dahî tecvîz itmişdür, anınla ‘âmil olalar.” kaydıyle eskiden beri gelen teâmülü 

kabul etmiş ve saltanata geçen hükümdarın nizâm-ı ‘âlem için kardeşlerini öldürmesini 

kânun haline sokmuştu.”383 

                                                 
382 Câfer Iyânî, Tevârih-i Cedîd-i Vilâyet-i Üngürüs, s. 105-107. 
383 Uzunçarşılı, Saray Teşkilatı, s. 45-46. (Kânunnâme-i Âl-i Osman, Târih-i Osmani Encümeni ilave 

kısım, s. 27.) 



175 

 

1.5.3. Dönemindeki Olaylar  

Safevîlerle Mücadelesi 

Şehbâz ile husûmete kâdir midür horôz 

Terk eylesün inâdı Kızılbaş-ı nâ-bekâr Nev’î, k. 13/29. 

“Horoz, doğan kuşu ile düşmanlığa güç yetirebilir mi? (Bundan ders alarak) işe 

yaramaz Kızılbaş inadı terk eylesin.” 

Nevî Sultan III. Murad’ı doğan kuşuna, Kızılbaş’ı ise horoza benzetir. Bu, 

Sultan Murad’ın üstünlüğünü vurgulamaktadır. Padişah’ın Sinan Paşa’ya söylediği 

sözlerinde bu mücadeleye vurgu yapılır: 

“... vezîr-i dil-pezîrim ve müşîr-i müşteri-tedbîrim Sinan Pâşâ-yı kişver-gîr ve kal‘â 

küşâsın. Şöyle ma‘lûmun ola ki seni ve ol dil ü câniyle yolumda pûyân ve rızâyı saadet 

iktizâmı cûyân, dilâverân-ı ‘arsa-i Türk-tâzî ve hizebrân-ı ma‘reke-i serbâzı ya‘ni gazi 

kullarum [31b] Hazret-i rabbu’l-‘âlemîn celle şanuhuya tapşırıp sana koşdum ve dîn-u devlet 

ve milk-u millet düşmeni olan Kızılbaş-ı bed-me‘âş kam‘i içûn namzed idüp gürûh gürûh 

leşker-gâh-ı bâ-şukûh suyuna revâne itdüm.” 384 

Zamâne âteş urdı hırmen-i a‘dâ-yı bed-kîşe   

Düşelden şu‘le-i şemşîri Âzerbâycân üzre  Bâkî, k. 8/12. 

“Kılıcının parıltısı, Azerbaycan üzerine düştüğünden beri, zamane kötü dinli 

düşmanın harmanına ateş vurdu.” 

İrân diyârın eyledi vîrân ‘askerün 

Şirvân iline hükmi revân eylesen n’ola Vecdî, k. 1/14. 

“Askerin İran memleketini harap etmişken Şirvan bölgesine de hükmünü yürütmene 

şaşılmaz.”  

Yukarıdaki beyitlerde Sultan III. Murad’ın Revan, Şirvan, Azerbaycan vs. 

bölgelerindeki hâkimiyetini, oradaki mücadelelerini ve fetihlerini anlatmaktadır. 

Kaynak metinlerde adı geçen bölgeler üzerinde, Sultan III. Murad’ın gücünü, 

                                                 
384 Hoca Sadeddin Efendi, Münşeat, s. 229.  



176 

 

otoritesini görmekteyiz. Bu alıntılardan biri, Mustafa Selânikî’ye aittir. Buna göre, 

Osmanlı, Rumili umerasından bir iki sancak beyiyle Gürcü kalelerinden birini 

fethetmeye gitmişken Safevîler bunu fırsat bilip intikam almak için toplayabildikleri 

kadar güç toplayıp Osmanlı’yı hezimete uğratmak isterler. Ancak Çıldır Ovası’nda 

gerçekleşen bu çarpışmada Safevîler, büyük bir hezimete uğrarlar: 

“Ve sene-i mezbûre şehr-i Şa‘banü’l-mu‘azzamında vilâyet-i Gürcistan’da Çıldır 

nâm sahrâda Serdâr-ı âli-işân ile olan ‘asâkir-i nusret-şi‘âr Kıl‘a-ı Gürciyye’den bir kal‘a 

muhâsarasına Rûmili ümerâsından bir iki sancak begleri gâzîleriyle feth ü teshîr içün top 

çeküp âlât-ı ceng ü tedârükinde iken seherden Kızılbaş-ı bed-ma‘âş cânibinden Gürciler’e 

mu‘âvenet ü muzâheret kasdına ‘azîmet ü niyyet idüp gelen Revân ve Nahcıvân hâkimi olan 

Tokmak Han ve Şâh Hudâbende’nün vekîl-i saltanat-ı Gence hâkimi İmam-kulı Han ve mâ-

beynlerinde şecâ‘atla meşhûr ü ma‘rûf Karhan-ı rû-siyâh didükleri kaltaban, ... yigirmi dört 

bin Kızılbaş’un gulâtıyle sek-i Cehennemi olan Râfızîler “ ‘Asker-i İslâm’dan intikâmumuz 

alalum, top ve tüfeng atdurmayalum, dest-bürd ve darbet-i şemşîrimüz gösterelüm. 

Mikdârların bildirelüm” diyüp ... Bir vechile  saf-şikenlikler idüp ol rûz-ı fîrûzda tâife-i 

mülhîdin-i bî-dîn şemşîr-i İslâm altında zelîl ü münhezim olup ol gün ‘azîm ceng ü âşûb 

oldukda on beş binden mütecâviz düşmen-i dîn-i mübîn alef-i şemşîr-i tîr olup...”385  

Târih-i Nihâdî’de uzun uzadıya Şark seferi anlatılır. Kimlerin 

görevlendirildiği ve savaşın seyri hakkında bilgiler verir. Erzurum Beylerbeyi 

Hüsrev Paşa’nın Sultan III. Murad’a İran üzerine sefer talebinde bulunması üzerine 

Sultan, sefer emrini verir. Lala Mustafa Paşa’yı serdar yaparak orduyu Erzurum’a 

gönderir. Üsküdar’dan kalkıp bütün eyaletlerin beylerbeyini de yanına katarak 

Erzurum’a varır ve sonra da Çaldıran’a ulaşırlar. Orada her iki devletin de orduları 

karşı karşıya gelir: 

“Dokuz yüz seksenbeş târihinde Erzurum Beglerbegisi Hüsrev Pâşâ’dan arz gelüp: 

“Şâh İsmail merd olup memâlik-i ‘Acem-Şâhlıgı, Mehemmed Hüdâniye nâm a‘mâya intikâl 

idüp eger takayyüd olunursa mülk-i ‘Acem memâlik-i ‘Osmâniyye’ye munzam olmak 

derece-i imkândadır.” deyü i‘lâm olunmagın Hazret-i pâdişâh-ı İslâm heman ta‘yîn-i serdâr 

ve techîz-i ‘asker fermânları sudûr idüp ‘Acem fethine himmet-i ‘âlîlerin bülend ittiler. Lala 

Mustafa Pâşâ’yı serdâr ve mikdâr-ı kifâye ‘asker ihtiyar idüp evvel-bahâr-ı huceste-asârda 

                                                 
385 Selânikî Mustafa Efendi, Târîh-i Selânikî, c. I, s. 118. 



177 

 

Üsküdar’a güzâr ittiler. Üsküdar’dan kalkup menzil be-menzil Erzurum’a vardıklarında 

cümle eyâletlerin beylerbeyileri serdâr-ı zafer-şi‘âr yanına cem‘ olup ol cânibden dahî 

hareket idüp sahrâ-yı Çaldıran’a vâsıl ve mevkib-i Kızılbaş-ı evbâşa mütevâsıl olduklarında 

cünûd-ı hak ve bâtıl birbirlerine mukâbil durup tarafeynden alaylar baglanup âteş-i harb u 

kıtâle iştigâl nice başlar kesilüp [61b] kanlar dökülüp sürh-serler alayı ilerüde olan ‘asker-i 

İslâm piyâde alayını hark idüp top arabalarına degin gelüp zincirlerin kılıçlar ile çalmışlar 

iken Serdâr Mustafa Pâşâ otak cânibinden çok çok a‘dâ üzerine ‘askerler sevk etmekle be-

inâyetu’llâhi te‘âlâ ‘asker-i İslâm mansûr ve mûlâhîd münhezim olup ol denlü melâ‘in 

tu’me-i şimşîr oldu ki Kızılbaş başlarından minâreler hüveydâ idüp bâr-ı bengâhları alındı.” 

386  

 Savaş, Lala Mustafa Paşa’nın askerî taktiğiyle Safevilerin ağır yenilgisiyle 

sonuçlanır. Aynı zamanda Özdemir Paşa’nın oğlu Osman Paşa, vezaret şartıyla 

Şirvan’a Tatar Hanı ile birlikte Kars Kalesi üzerine gönderilirler, kale teslim 

alındıktan sonra Tiflis Kalesi’ne yönelirler ve teslim alırlar: 

“Ve ol sâl-ı ferhunde-falda mânend-i şîrân belde-i Şirvan’a vezâret şartı ile ‘Osmân 

Pâşâ ibn-i Özdemir Pâşâ istedigi kadar ‘asker-i zafer peymâ ile ve Hân-ı Tatar birâderi ile 

irsâl olınup ve serdâr-ı nâm-dâr Kars Kal‘ası üzerine varup az müddette teshîrden sonra içine 

mîr-i mîrân koyup andan Kal‘a-yı Tiflis’e ‘azîmet eylediler. İçinde mahsûr olan melâ‘in 

hücûma tahammül idemeyüp kal‘ayı teslîm eylediler. Çün bu sâl-i meymenet-mâlda 

teveccüh-i cânib-i şettâ ‘asker-i zafer-peymâne iktizâ eyledi Erzurum üzerine gelinüp ol kışı 

bir dagdaga ‘asker ile anda ‘îş olundu.” 387 

 Bazı bölgesel çarpışmalardan sonra asıl savaş Osman Paşa ile İmam Kulu 

Han’ın topladığı elli bin Kızılbaş’tan oluşan ordusu arasında meydana gelir. Osman 

Paşa’nın asker sayısını olduğundan çok göstermek suretiyle giriştiği askerî taktik 

sayesinde önce Kızılbaşlara korku salmış ondan sonra da savaşı kazanmıştır: 

“Sene-i âtiye baharında ‘asker-i mansûre cem‘ oldukları gibi Şirvan’da olan ‘Osmân 

Pâşâ’ya ümerâ ve erbâb-ı timârdan ve yeniçeriden sekiz bin mükdârı dilâver ta‘yîn olınup 

müşârunileyhin ‘Osmân Pâşâ kendü ile ta‘yîn olunan ‘asker-i zafer-peymâ ile Demürkapı’ya 

vusûl eyledikte Kızılbaş-ı bed-ma‘âşın hânlarından İmâm Kulu Han elli bin Kızılbaş ile 

                                                 
386 Nihâdî, Târîh-i Nihâdî, s. 70-71. 
387 Nihâdî, Târîh-i Nihâdî, s. 70-71. 



178 

 

[62a] Bâb-ı hadîd’e gelip Osman Pâşâ ile mukâteleye azm eyledikte merkûm Osman Pâşâ 

ber-mûcebi fevhâ el-harbü hud‘atün re’y-i sâhib fikr-i sâkıb yanında olan asker-i kalîli kesîr 

göstermek içün ‘asker-i İslâmı bir kûh-ı ser-bülendin etrâfını ihâta ittürüp mütevâsilen devr 

ittirmekle tâ’ife-i Kızılbaş, cedîden ‘asker-i bî-kıyâs geldi zannidüp tavâf-ı devrân iden 

‘asker-i İslâm gerü ol nümâyân olan ‘asker idügün bilmek ile ol tâ’ife-i nesnâsın kalblerine 

havf târi olup geldikleri tarafa girîzân olmagile cünûd-ı ehl-i îmân anları ta‘kîb idüp bir 

mertebe kurmuşlardır ki bu galebe ile zafer bir ser-‘askere müyesser olmamıştır. Bu iki sâl 

içinde Mustafa Pâşâ Kars ve Tiflis ve Şirvan ve Demirkapu kal‘alarının teshîrine ve leşker-i 

‘Acem’in inhizâmına sebep olmuşken cânib-i saltanata hidmetleri meşkûr olmayup Âsitâne-i 

sa‘âdete da‘vet ve yerine Vezir Sinan Pâşâ serdâr olunup ‘azîmet etmegin kapucular 

kethüdâsı Mustafa Pâşâ’yı ve lâle-zâr ile Tâc-zâde’yi kayd u bend ile der-i devlete 

getürmege revân olunduk. Dokuz yüz seksen yedide bu ahvâl vâki‘ oldu. Bu ahvâle sebeb 

oldur ki Sinan Pâşâ’yı lâf u güzâf: “Eger diyâr-ı ‘Acem’e ben serdâr olaydım Şâh-ı ‘Acem’i 

ele getürüp halka be-gûş iderdim” deyü da‘vâ iderdi, da‘vasına ‘aklanup irsâl itdiler.”388 

Sünnet Düğünü 

Atmeydanı’nın Süslenmesi 

Kasd eyleyüp tahâretine bendezâdenün 

İcrâ-yı sünnet eylemege niyyet eyledük Nev’î, k. 54/1. 

“Şehzâdenin taharetini amaç edip sünneti gerçekleştirmeye niyet ettik.” 

Zeyn oldı nahl-i şem‘ ile meydân-ı kasr-ı şâh 

Yapıldı sanki câmi‘-i çarha niçe menâr  Nev’î, k. 13/20. 

“Padişah sarayının meydanı mumlarla süslendi. Sanki felek camiine birçok minare 

yapıldı.” 

Mustafa Selânikî Efendi, sünnet düğünü hakkında kısaca bahsettikten sonra, 

davetler, tedarikler, hazırlıklarla ilgili ayrıntılı bilgiler aktarır: 

“Sene 990 târihînde Hazret-i pâdişâh-ı dîn-penâh -eyyede’llâhu ta‘âlâ ve kavvâhü- 

Şehzâde-i civân-baht Sultân Mehemmed -tâle bakâhü ve nâle münâhü- hazretlerini sünnet 

                                                 
388 Nihâdî, Târîh-i Nihâdî, s. 70-71. 



179 

 

itmek niyetine bu sâl-i ferhunde fâlde bir ‘aceb tavr u âyîn ve üslûb-ı güzîn üzre sûr-ı pür-

sürûr ve çeşn-i ‘azîm tertîp buyurup ...”389 

Düğün, 990 senesinin Cemaziyelevvelinin altıncı gününde başlar. Düğün 

başlangıcı ve meydana geçileceği Şehzâde Sultan Mehmed’e haber edilir ve 

Atmeydanı’na geçerler: 

“Vukû‘-ı sûr-ı hatîne-i şehzâde Sultân Mehemmed Hân. Bundan sonra Hazret-i 

sultân-ı süreyyâ-mekân sûr-ı hatene-i şehzâde-i âlî-şân Sultân Mehemmed Hân’a mübâşeret 

buyurup mühimmât-ı sûr-ı pür-sürûr kemâhu hakka tedârik ve tekmîl olundukdan sonra sene 

tis‘în ve tis‘ami’e Cemâziye’l-evvelîsinin altıncı gününde cem‘iyyetgâh-ı sûr-ı hıtân-ı 

Selâtîn-i Âl-i ‘Osmân olan Atmeydânı sarayına havâss-ı gılmân ve cevârî-i havârî-nişânile 

nakl ü hareket buyurdılar.” 390  

 Beyitte Padişah sarayının meydanı olarak geçen meydan saraya ait 

kutlamalarda kullanılan Atmeydanı’dır. Sünnet merasimi için ayın on altıncı günü 

yani Çarşamba günü Atmeydanı süslenir. Meydana iki büyük sütun yerleştirilir. 

Beyitte bu sütunlara minare benzetmesiyle işaret edilmiştir: 

“(7) Pes yine mâh-ı mezbûrun on altıncı güni ki rûz-ı Çehar-şenbedür. [8] seher-i 

se‘âdet-eşerden At Meydanı’nda iki sütûn-ı rif‘at-nümûn [9] dikilüp birinün tîg-ı merfû‘ı 

felekle hem-ser ve birinün mâ-fevkinde [10] bir top-ı zer vaz‘ olınup her ol nuhsend-i tîr-

endâz ki at segirdimi ile çâpük-bâz olup tîr-i rif ‘at-pezîri nişâna [11] diker.”391 

 Mehmed er-Rûmî, mumların büyüklüklerini beyitteki gibi tarif eder. O kadar 

çok büyüktürler ki her biri minare gibi altmış bin pareden dizilmiştir. Getirilmesi 

dahi çok zor olmuştur: 

“Ba‘demâ mum alınması kâ‘idesi dahî icrâ kılındı. Ya‘nî beş aded nahl-i şem‘-i 

kebîr-i mükellef ki, her bir kıt‘ası mahz-ı tarf idi. Cesâmetde her biri minâre misâl altmış bin 

pâreden düzülmüş münakkaş ve mevzûn acîb ü garîb kirhler ve san‘atlar ile meşhûn eşkâl-ı 

tayûr-ı bedî'a ve temâsîl-i şükûfhâ-yı garîbe ile ki, her birin ikişer yüz forsa kâfirler 

getürürlerdi, vüzerâ-yı izâm ve a‘yân-ı Hazret-i zevi’l-ihtirâm bâ-cem‘ihim süvâr olup varup 

                                                 
389 Selânikî Mustafa Efendi, Târîh-i Selânikî, c. I, s. 131-132. 
390 Mehmed er-Rûmî, Nuhbetü’t-Tevârîh, s. 383.  
391 İntizamî, Surnâme-i Hümâyûn, Haz. Şeref Boyraz, Erciyes Üniversitesi, SBE, Yüksek Lisans 

Tezi, Kayseri 2004, s. 123. 



180 

 

Saray-ı Atîk önünden alup envâ‘ debdebe birle mezbûrân nahlları dahî Atmeydânına 

getürdiler.” 392 

Düğüne Kandille İştirak Etmek 

Dervîş-veş kapuna getürdük çerâgumuz 

Sen şehriyâr da‘vetine himmet eyledük Nev’î, k. 54/4. 

“Kandilimizi derviş gibi kapına getirdik; sen padişahın davetine icabet ettik.” 

Mum ile dügüne okumak âdet olmagın 

Alduk ele çerâgumuzı cür’et eyledük Nev’î, k. 54/3. 

“Düğünde mum ile davet etmek âdet olduğundan cesaret gösterip elimize kandilimizi 

aldık.” 

Beyitte davete kandille gelmekten bahsedilmektedir. Aşağıya alıntıladığımız 

metinde hüner sahipleri, bölük bölük gelmekte ve ellerinde kandil bulunmaktadır: 

“...Ba‘dehû bölük bölük [12] lu‘bet-bâzlar ve çâpük-dest maharet-nevâzlar gelüp 

[13] her biri semtlü semtince hünerlerin zuhûra ve yollu yolınca [14] şetâretlerin sudûra 

getirüp mukâbele-i pâdişâhîde [15] du‘â vü senâ idüp şâm-ı ‘anber-meşâm dahî irüşüp 

gündüzün [21b] [1] seyrin giceye tapşurdılar. Ve meydân-ı meserretde encüm-[2] girdâr 

kandiller ve meş‘aleler yakup envâ‘-ı seyr ü temâşâyı (hadden) aşurdılar.”393 

Ayrıca Mustafa ‘Alî’nin “İrtesi tâ ki atlanup nev-bîn / Ola mum alma şekli bir 

âyîn”394 mısralarıyla dikkat çektiği mum alma şeklindeki bir ayinden bahsetmesi de 

bununla ilgili olabilir.  

Düğüne Katılan Hükümdarlar 

Gün gibi altun üsküf ile şehriyârlar 

Saf baglamışdı âsaf-ı sultâna sad hezâr Nev’î, k. 13/18. 

“Güneş gibi altın eşikli padişahlar, Sultanın vezirine binlercesi saf bağlamışlardı.” 

                                                 
392 Mehmed er-Rûmî, Nuhbetü’t-Tevârîh, s. 383.  
393 İntizâmî, Surnâme-i Hümâyûn, s. 129.  
394 Mustafa Âlî, Câmi‘u’l-Buhûr Der Mecâlis-i Sûr, s. 117. 



181 

 

Sûr-ı ‘azîm-i sünnetine hizmet itmege  

Cem‘ oldı serverân-ı selâtîn-i her diyâr Nev’î, k. 13/30. 

Hâkân-ı Türk ü Hân-ı Huten Hâkim-i Yemen  

Râyân-ı Hind ü dâver-i Keşmir-i Kandehâr  Nev’î, k. 13/31. 

Bilmez dügün evi ki kâse lîs ola  

Fagfûr-ı Çîn ile Kisrâ-yı Tâc-dâr  Nev’î, k. 13/32. 

“Büyük sünnet düğününe hizmet etmek için her diyarın ileri gelen Sultanları birleşti. 

“Türk Hakanı, Huten Hanı, Yemen Hâkimi, Hind’in ileri gelenleri ve Kandehar 

Keşmir Hükümdarı… Düğün evi, Çin Fağfurunu mu yoksa Kisra Hükümdarını mı 

kase yalayıcısı yapacağına karar veremez.” 

Bir yıl öncesinden hazırlıklarına başlanılan şenlik için, öncelikle davetiyeler 

çıkarılır. Davetler için “...mukaddemâ memâlik-i mahrûse beglerbeglerine ve sâ’ir 

ümerâya kânûn-ı kadîm üzre sûr-ı hümâyûn ihbâr u beşâretiyçün Çavuşlar ve Çaşnigîr ve 

Mütefferikalar ahkâm-ı şerîfe ile gönderilüp tenbîh buyurulmış idi.”395 Bu şekilde, Mekke-

i Mükerreme seyyidlerinden Şerif Emir Hasan, Tatar Han başta olmak üzere, Diyar-ı 

Arap ve Acem, Hind, Özbek, Dağıstan, Gürcistan, Azerbeycan, İspaniye, Moskov 

hakim ve diğer krallara yazıldı ve haberler gönderilir. Avusturya İmparatoru, Fransa 

Kralı, Polonya, Venedik krallarına; Buğdan ve Eflak voyvodalarına elçiler gönderilir 

ve resmen davet edilir. Gelibolulu Mustafa ‘Alî’nin surnamesinde muhtelif kral ve 

padişahların davetleri hakkında bilgi verir. Davete icabet edenler türlü türlü hediyeler 

ile birlikte katılırlar:  

“Berü cânibde Erdel ü Bugdân 

Rûs u Eflâk hem krâl-ı Tebân (58)    

Leh ü Çehle mülûk-i Obravenik 

Dûj-ı İspanya hâkim-i Venedik (59) 

Tâcdârân-ı milket-i Efrenc 

Server-i Portıkâl-ı gâlib-i genc (60) 

Yönelüp sûr-ı şâh-ı şâhâna  

İmtisâl üzre emr-i hâkâna (61) 

                                                 
395 Selânikî Mustafa Efendi, Târîh-i Selânikî, c. I, s. 132. 



182 

 

Pâdşâhâne pişkeş düzedüp 

Kadr ü meknetle yollu yol gözedüp (62) 

Hıdmet-i sûr-ı şâha oldı revân 

Her birinden birer vekîl-i devân (63)”396 

İntizamî’de Mustafa ‘Alî’de olduğu gibi davetlilerin temsilciler nezdinde, bu 

davete değerli armağanlarla karşılık verdiğini görmekteyiz. Benzersiz hediyeler 

sunan hükümdarlar hediyelerini birere sadakat nişanesi olarak sunarlar: 

“…[11] Her birisi hezerân hezâr tevkîr u ihtirâm ve envâ-ı iclâl [12] ü i‘zâm ve 

esnâf-ı i‘tizâr u iltiyâm ile meşyen ‘ale’l-vech [13] lâ ‘ale’l-ikdâm ta‘zîm u ikrâm ile 

teyemmünen ve teberrüken yüzlerine ve gözlerine [14] sürüp inkıyâdumuz fevka’l-had ve 

itâ‘atümüz bî-add malımuz [15] ve canımuzla hıdmetler ve dest-i tasarrufumuzda olan 

vilâyetimüzle cân [12a] [1] u dilden dikkatler eylerüz deyü her biri bahisle nâdirü’l-vuku‘ [2] 

bî-misl hediyeler ve gözler görmeyüp kulaklar işitmedük tuhfeler [3] nevvâb-ı kâm-yâb ve 

elçiyân-ı risâlet-intisâb ile menâşîr-i hâkâniye evcibe-i bendegî ve evâmîr-i ‘Osmâniye 

resâil-i efkendegî [5] yazup hezâr i‘tizâr ve taksîrat u inkiyâdla irsâl eylediler [6]... ”397   

Düğüne Katılan Devlet Erkânı  

Mustafa ‘Alî, sünnet merasimine Osmanlı beylerinden kimlerin katıldığını  

görevleriyle birlikte zikreder. İbrahim Paşa, Anadolu Beylerbeyi Cafer Paşa, Cezayir 

Beylerbeyi, Karaman Beylerbeyi bunlardan bazılarıdır:  

  “Tab‘-ı tîzinde anun hulk-ı kerîm 

Sanki âteşe yatur İbrâhîm (132) 

Sâniyâ mihter-i makbûlinün 

Mîr-i Mîrânı Anatolınun (133) 

Hıdmet-i şerbet-i bezme me’mûr  

Sa‘y ü akdâmı ser-â-pâ meşkûr (134) 

Ol dürür nâmile Ca‘fer Pâşâ 

Şerbet esbâbın ol itdi inşâ (135) 

Sâlise kâr-güzâr-ı zî-şân 

Mîr-i mîrân-ı Cezâyir kapudân (136) 

                                                 
396 Mustafa Âlî, Câmi‘u’l-Buhûr Der Mecâlis-i Sûr, s. 96.  
397 İntizamî, Surnâme-i Hümâyûn, s. 118-119. 



183 

 

Râbi‘â hâkim-i mülk-i Yunân 

Mîr-i mîrân-ı diyâr-ı Karamân (139) 

Ana emroldı mühimmât-ı kilâr 

Oldı ol hıdmete fermân-berdâr (140)”398 

Mehmed er-Rûmî’nin satırlarında düğüne devlet erkânı olarak “sadrıa‘zam 

olan sâlifü’z-zikr Sinan Paşa ve vekîl-i sânî nâmındaki Siyavuş Paşa ve müşîr-i sâlis 

hükmündeki Hadım Mesih Paşa ve vezîr-i râbi‘ i‘tibârındaki Cerrâh Mehmed Paşa, 

ale’l-husûs ehass-ı havâss-ı pâdişâhîden olan Rumeli Beglerbegisi İbrâhim Paşa, lâ-

siyyemâ hâce-i şehriyâr-ı kâmbîn Mevlânâ Sa‘deddîn ve ol târîhde kadı‘askerler 

bulunan İvaz Efendi ve Zekeriyyâ Efendi nâm...” gibi isimlerin katıldığı 

belirtilmektedir: 

“Ba‘demâ mâh-ı mezbûrun onbirinci gününde sadr-ı a‘zam olan sâlifü’z-zikr Sinan 

Pâşâ ve vekîl-i sânî nâmındaki Siyâvuş Pâşâ ve müşîr-i sâlis hükmündeki Hadım Mesih Pâşâ 

ve vezîr-i râbi‘ i‘tibârındaki Cerrâh Mehemmed Pâşâ, ale’l-husûs ehass-ı havâss-ı 

pâdişâhîden olan Rumeli Beglerbegisi İbrâhim Pâşâ, lâ-siyyemâ hâce-i şehriyâr-ı kâmbîn 

Mevlânâ Sa‘deddîn ve ol târîhde kadı‘askerler bulunan İvaz Efendi ve Zekeriyyâ Efendi nâm 

iki monla-yı zî-şân-ı sâhib-temkîn bir garîb tantana ve kevkebe ile adandılar, umûmen rikâb-ı 

hümâyûn agaları ma‘an Saray-ı Atîk’e varup şâhzâde-i âlî-nazar, ya‘nî Sultân Mehemmed 

Hân-ı nâm-ver-i kemâl-i zîb ü zîver ile Burak-peyker bir rahş-ı güzîn-i pür-hüner üzre süvâr 

itdiklerinden sonra önüne düşüp envâ‘ ta‘zîm ve tekrîm ile Atmeydanı sarayında huzûr-ı 

pâdişâhîye getürdiler.” 399 

Padişahın Düğün Hediyeleri 

Bende vü âzâdeye şol denlü çekdün ni‘meti 

Eyleyüp bî-had ‘atâ virdün serâser hil‘ati 

Görmedi işitmedi bir kimse bunca himmeti 

Bâreka’llâh lutf u cûd ise hezârân âferîn  Aşkî, k. 72/V. 

                                                 
398 Mustafa Âlî, Câmi‘u’l-Buhûr Der Mecâlis-i Sûr, s. 103-104. 
399 Mehmed er-Rûmî, Nuhbetü’t-Tevârîh, s. 383-384.  



184 

 

“Kölelere ve hürlere öylesine nimetler sundun ki... Sonsuz bağışlarda bulunup her 

birine serâser hilat verdin. Hiç kimse böylesine himmeti görmüş, işitmiş değildir. 

Lütfuna maşallah, cömertliğine ise binlerce aferin!” 

 Aşkî, kölelere ve hüner sahiplerine padişahın ihsanından bahsetmektedir. Bu 

ihsanlardan bazıları şiirde geçtiği şekliyle hil‘attir ki bunlar düğünde emeği geçen 

devlet erkânını da kapsar. Mustafa ‘Alî, ayrıntılarıyla padişahın azâde taifesine 

verdiği hil‘atleri anlatır: 

“Oldı çün kim şehlere şâyeste-kâr 

 Zümre-i huddâma lutf-ı bî-şümâr (2405) 

 Sûra hıdmetkâr olan a‘yân-ı hâs 

Hâsılı erkân-ı devletden havâs (2414) 

Lutfa mazhar düşdiler ser-tâ-be-pâ 

Aldı herkes behre-i bî-intihâ (1415) 

Evvelâ kânûn-ı şâhân üzre cüst 

Oldı sadr-ı a‘zâma lutf-ı dürüst (1416) 

Raht-ı zerrîn-i murassa‘ bir semend 

Zîn-i zer-zencîr ü zer-zînet pesend (2417) 

Tablbâzı vü rikâbı sâf-sîm 

Bir Dımışkî bozdogan cevher dilîm (2418) 

... 

Bundan özge hâce-i dânişvere 

Mansıb ehli ili kâzî-‘askere (2432) 

Yeniçeri agası Hânogluna 

Üç de defterdâra Tevkî‘i Beye ((2433) 

Hep birer at degdi sagrı rahtile 

Sîm-zencîr ü kemer tezyîn ile (2434)”400 

Düğünde Saçı Saçılması 

Bir katre gelmeye kef-i cûduna fi’l-mesel 

Sûrı güninde saçılık olsa idi bihâr  Nev’î, k. 13/34.  

                                                 
400 Öztekin, Mustafa Âlî, Câmi‘u’l-Buhûr Der Mecâlis-i Sûr, s. 259-260. 



185 

 

“Misal olarak düğün gününde deniz saçılık olsa cömertlik elinin yanında bir damla 

sayılmaz.” 

Saçı, hem gelinin başına saçılan çiçek, arpa, şeker benzeri şeyler hem de para 

ve düğün hediyesi anlamına gelmektedir. Buradaki merasim, sünnet merasimi 

olduğundan ve “saçı” kelimesi padişahın cömertliği için kullanılmış olduğundan 

padişahın düğün boyunca verdiği hediye, ihsan ve ikram anlamında kullanılmıştır. 

Sultan III. Murad ikram, hediye ve saçılarıyla cömertliğini sergiler. Göstericiler 

gösterilerinden sonra padişaha duada bulunur ve hediyesini alıp yerine döner: 

“ ... Du‘a-ı sultânî ve senâ-ı [14] hâkânî idüp ihsanı pâdişâha mazhar ve in‘âm-ı 

şehenşâha [15] manzar düşüp revâne oldular.” 401 

Mustafa Âlî’nin sözlerine göre Sultan III. Murad, her tarafa cevher saçar: 

“Cihân-gîr ferhûnde Sultân Murâd  

Felek-taht u hôş-baht u rûşen-nihâd 

İdüp ebr-i nisânı gevher-feşân 

Kılup dürr-i şehvârı deryâ-feşân”402 

Düğün İkramları 

Tutdı cihânı gün gibi kurs-ı ziyâfeti 

Olsam aceb mi ben dahî bir zerre behre-dâr  Nev’î, k. 13/37. 

“Ziyafet sofrası güneş gibi bütün dünyayı kapladı, ben de birazcık nasiplensem garip 

karşılanmaz.” 

Hem toyurdun halkı hem lutfunla in‘âm eyledün 

Bezl-i mâl idüp ‘adûnun kaddini lâm eyledün 

Râstî şân-ı şerîfüne düşer nâm eyledün 

Bâreka’llâh lutf u cûd ise hezârân âferîn Aşkî, k. 72/II. 

“Halkı hem doyurdun hem de cömertliğinle onlara ihsanlarda bulundun; bolca mal 

dağıtıp düşmanların (elif gibi) boyunu lam (gibi iki büklüm) eyledin. Gerçekten de 

                                                 
401 Boyraz, İntizâmî, Surnâme-i Hümâyûn, s. 152. 
402 Mustafa Âli, Câmi‘u’l-Buhûr Der Mecâlis-i Sûr, s. 93. 



186 

 

şerefli şanına yaraşır şekilde nam saldın. Lütfuna maşallah, cömertliğine ise binlerce 

aferin!” 

Beyitte genel olarak ikramların bolluğundan bahsedilir, örnekler verilir. 

Aşağıdaki metinde ikramların çeşitliliğini ve bolluğunu görürüz. Öne çıkan 

ikramlarında başında kebaplar gelmektedir: 

“Pes tebbâhlar envâ‘-ı seyr [15] ittürdüklerinden gayri bölük bölük gâvân-ı mehîbi 

şişlere [22b] [1] sancup çarhlara döne döne bişürdiler dişürdüklerinde [2] âteşden indirüp 

derûnlarına envâ‘-ı hevâm ve içlerine [3] esnâf-ı en‘âm toldurı diküp seyri hadden [4] 

aşurdılar. Ba‘dehu nevbet-be-nevbet kâffe-i enâm ve kat kat ‘âmme-i [5] havâs u ‘avâm yer 

yer ni‘mete oturdılar. Tamâm meydân-ı (6) meserrete zikr olınan bişmiş gâvlar getürdilüp bir 

ugurdan (7) yagma ve ol muharren kebâblıklara salâ denilüp ol kesret-i yek-bâre (8) birbirine 

karışup hemvâre kurdlar koyun sürüsine [9] karışur gibi girişüp gâv-ı ‘arz u semâyı 

belinletdiler. [10]”403  

İntizamî, kayısı, incir, şeftali, üzüm şekeri, ayva, armut ve elmayı ikramlar 

arasında zikreder: 

“ ... Kayısı ve incir ve şeftâlü ve ‘unnâbî şeker-bâr [18b] [1] ayva ve enâr ve emrûd 

ve elmaları âb-dâr.”404 

İkramlar arasında, şekerli şerbet gibi çeşitli tatlılar da bulunmaktadır: 

“Ba‘de’t-ta‘âm mihr-âsâ mükerrer [13] mükerrer aftâbeler devr eyledi. Sükkeri 

şerbetle tolu ve kande ehl-i [14] ma‘ârif var ise nevbet-be-nevbet cüllâblar çekildi. [15] Misk 

ü gülâbla memlû.”405 

Mustafa Âlî, ikramların çeşitliliğiyle birlikte ziyafetin bolluğu hakkında da 

çarpıcı benzetmelerde bulunur. At Meydanı, bir sofra şehrine dönmüştür. Yemeğin 

bolluğundan minareler ve kubbeler oluşmuştur: 

“Gark idi ni‘mete dîvân-hâne 

                                                 
403 İntizâmî, Sur-nâme-i Hümâyûn, s. 131; Ayrıca bkz. Mustafa Âlî, Câmi‘u’l-Buhûr Der Mecâlis-i 

Sûr, s. 105. 
404 İntizâmî, Sur-nâme-i Hümâyûn, s. 126. 
405 İntizâmî,  a.g.e, s. 140.  



187 

 

Tâ ziyâfetler ola a‘yâna (170) 

Başdan başa çekilmişdi simât 

Zîb ü zînetle döşenmişdi bisât (171) 

Sanki bir şehr idi envâ‘-ı ta‘âm  

Dânenün kubbeleri virdi nizâm (172) 

Oldı her kubbeye ammâ ki menâr 

Çekilen dûd-ı ser-i ni‘met-i hâr (173)” 406  

                                                 
406 Mustafa Âlî, Câmi‘u’l-Buhûr Der Mecâlis-i Sûr, s. 106; Ayrıca bkz. Mehmed er-Rûmî, 

Nuhbetü’t-Tevârîh, s. 383-384. 



188 

 

1.6. III. MEHMED (1595-1603) 

1.6.1. Kişisel Unsurlar 

Faziletli, Cömert, Cesur 

Hilm ü ‘ilm ü ‘amel ü fazl ü hüner ‘adl-i sehâ 

Tabî‘at-ı pâk-siriştinde olupdur icmâl  Nâtıkî, k. 2/35. 

“Hilm, ilim, amel, fazilet, hüner ve yüce adaleti, temiz tabiatlı yaratılışında 

toplanmıştır.” 

Şikest itmişdi cismüm zevrakını rûzgâr ammâ 

Beni gark itdi ol şâhun muhît-i bahr-i ihsânı  Nev’î, k. 45/18. 

“Rüzgâr (zaman) beden kayığımı kırmıştı ama o padişahın cömertlik denizinin 

genişliği beni (ihsan ve ikrama) gark etti.” 

Beyitler, Sultan III. Mehmed’in ahlakını ve cömertliğini övmektedir. Nev’i, 

bu cömertliği bizzat kendi şahsı ile ilgili bir örnek vererek ifade eder. Sultan’ın 

cömertliğine örnek olarak cülûsundan sonra türbeler ziyaretini söyleyebiliriz. Âdet 

olduğu üzre Sultan III. Mehmed de cülusundan sonra Eyyüp Ensârî hazretlerinden 

başlayarak türbeler ziyeretine çıkar. Gittiği yerlerde ise bolca sadaka dağıtır: 

“Ve evâhir-i şehr-i Cumâdelâhirede Hazret-i Halîfe-i zemîn ü zemân cümle erkân-ı 

devlet ve a‘yân-ı sa‘âdet ile ayak-dîvân eylemek üslûbı üzre türbeler ziyâretine hayrât u 

tasaddukât niyetiyle Kapu halkına tenbîh ü te’kîd olunup ve kendüler yümn ü ikbâl ile ve 

‘izz ü iclâl ile Kasr-ı âlîden kayığa binüp evvel ziyâret-i türbe-i mutahhara-i Hazret-i Ebî 

Eyyûb Ensârî -aleyh-i rahmetü’l-Bârî- de çıkup kurbânlar eyleyüp fukarâ vü zu‘afâya bezl-i 

bî-şumâr eylediler.”407 

Ebü’l-Feth ve Ebü’l-Cihad 

Ebü’l-cihâd lakabı ana gökden indi bugün 

Egerçi bir de Ebü’l-feth diyü kondı nâm Nev’î, k. 32/12. 

                                                 
407 Selânikî Mustafa Efendi, Târîh-i Selânikî, c. II, s. 455. 



189 

 

“Her ne kadar bir de Fetih Babası diye nam konduysa da Cihad Babası lakabı ona 

bugün gökten indi.” 

Eyler hücûmı düşmen-i dîne ‘âlî-sıfat  

Şemşîr-i hûn-feşânı kılur kâr-ı Zülfekâr Bâkî, k. 9/15. 

“O Hz. Ali sıfatlı Padişah, din düşmanına hücum eder, kan saçan kılıcı Zülfekar gibi 

iş görür.” 

III. Mehmed seferlere katılmıştır. Eğri, Tata, Hemartin, Ösek kaleleri kendi 

zamanında fetholundu. Kendisine “Gazi, Ebu’l-cihâd, Ebu’l-feth” denmesi hem 

savaşlara katılması hem de elde ettiği fetihler dolayısıyladır. III. Mehmed, 21 Şevval 

1004 (21 Haziran 1595) senesinde Eğri seferine katılır: 

“Ol şeh-süvâr-i memâlik güzâr sene erba‘a vü elf [1004] [6a] Şevvalinin yigirmi 

dördüncü gününe yevmü’l-hâmis münneccimâne, müddekikâne ve hükemâil-muhakkıkâne 

ihtiyâr itdükleri bu es‘âd u isti‘dâd ‘azîmet-i hümâyûnları karar bulup...”408 

Şair 

Virdi fesâhatiyle sözün şer‘a takviye 

Fazl ü belâgatünle kavîdür kuvâ-yı şer‘ Nâtıkî, k. 6/13. 

“Sözünün fesahatiyle şeriate kuvvet verdi; şeriatin gücü fazilet ve belegatinle 

sağlamdır.” 

İrişdi feyz-i Sübhânî ki ‘Adlî eyledün mahlas 

Sana ilhâm olındı tavr u üslûb-ı cihân-bânî  Vecdî, k. 27/5. 

“Allah’ın feyiz erişti ki mahlasını Adlî eyledin. Sana hükümdara yaraşır tavır ve 

üslup ilham oldu.” 

 Beyit, Sultan Mehmed’in şairliğini, şiirinin nadir rumuzlar ve gizli nükteler 

ve dinî öğeler içerdiğini ifade etmektedir. Rıza Tezkiresi’nde Sultan Mehmed’in şiiri 

ve mahlası hakkında bilgi verilir. Buna göre mahlası Adlî’dir:  

                                                 
408 Dâ‘î-i Fakir, Tarih-i Engürüs, s. 28. 



190 

 

“Bunlarun dahî mahlas-ı şerîfleri ‘Adlî olup evsât-ı zât-ı sütûde-şîmleri hûrşîd-emsâl 

iştihârlarına binâen tahrîr-i kalem-i hoş-reftârdan müstagnîdür. Bu iki beyt-i ra‘nâ ol Hazret-i 

bi-hem-tânun zâde-i tab‘-ı ‘âlem-ârâlarıdur:  

Şi‘r  

Ol saçı Leylî umarum bana Mecnûn’um diye  

Gezmesün gelsün belâ tagında mahzûnum diye  

Umarum şi‘r-i güher-bârum işitdükde ol mâh  

Kandedür gelsün berü ol dürr-i meknûnum diye ”409 

1.6.2. Yönetime Dair Unsurlar 

Bilmege sâl-i cülûsını o şâhen-şâhun 

Düşdi târih ana nusret ü ‘azm ü ikbâl Nâtıkî, k. 2/40. 

“O padişahlar padişahının cülusunun yılını bilmek için ona ‘nusret ü azm ü ikbal’ 

diyerek tarih düştü.” 

Birisi der-niyâm olunca biri der-miyân oldı 

İki yüzlü meger bir tîğ imiş bu devlet-i fânî  Nev’î, k. 45/7. 

“Birisi uykuya dalınca diğeri meydana çıktı, meğer bu fani devlet iki yüzlü bir 

kılıçmış.” 

Minnet Cenâb-ı Hakka dem-â-dem hezâr-bâr  

Fasl-ı şitâda bâg-ı cihân buldı nev-bahâr  Bâkî, k. 9/1. 

“Cenâb-ı Hakk’a daima binlerce şükürler olsun, kış vaktinde dünya bağı ilkbaharı 

buldu.” 

Ne ni‘metdür cülûs-ı Hazret-i Sultân Mehemmed Hân 

Niçe bir zevke irişdi halk unutdı gayrı yagmayı  Vecdî, k. 26/6. 

“Sultan Mehemmed Hân’ın cülusu ne güzel bir nimettir. Halk öyle bir zevke erişti ki 

artık yağmalamayı unuttu.” 

                                                 
409 Seyyid Mehmed Rıza, Rızâ Tezkiresi, s. 49-50. 



191 

 

Beyitlerde “nusret ü azm ü ikbal” diyerek Sultan III. Mehmed’in cülusuna 

tarih düşülmüştür. Ayrıca Nev’î birisi uykuya dalarak diğeri meydana çıkdı diyerek 

III. Mehmed’in III. Murad’ın vefatından sonra tahta geçtiğini ifade etmektedir. 

Bâkî’nin ifadeleri ise III. Mehmed’in kış vaktinde tahta çıktığına işaret eder ki 16 

Cemâziyevvel 1003 hicrî tarihi, 27 Ocak 1595 tarihine denk gelir ve mevsim kıştır. 

Mustafa Selânikî Efendi, günü gününe olayları takip eden bir müverrih olarak hem 

gün itibariyle tarihleri belirtmiş, hem de cülûsu detaylarıyla aktarmıştır: 

“Sene selâse ve elf Cumâdelulâsınun on altıncı Cum‘a gün dahve-i kübrâda mübârek 

sâ‘at ve ferhunde demde güneş delû burcında Kânûn-ı sânînün ve yenarisün on yedinci gün, 

eyyâm-ı erba‘înden üç gün kalmışdı, ... merhûm Pâdişâh’un dahî cenâzesi salâsı anunla iktifâ 

olundı. Ve münâdîler culûs-ı sa‘âdet-me’nûsın âleme nidâ idüp ve cemî‘ cevâmi‘un 

hâtiblerine haberi beşâret yetişdürdiler. Hutbeler o gün mübârek nâm-ı sa‘âdet-encâmlarına 

ibtiâ kılınup okundı. ... Fî 16 Cumâdelûlâ, sene 1003.”410 

Nihâdî, 1003 senesinin Cemaziyelevvelin altıncı gecesinde Sultan III. 

Murad’ın vefat ettiğini, Sultan Mehmed’in ise Cuma günü bütün devlet erkânı ile 

saraya geldiğini ve Cuma namazından sonra tahta cülus edip biat aldığını ifade eder: 

“Hicret-i Nebeviyye’nin sülüs ve elf ol senenin mâh-ı Cemaziyelevvelinin altıncı 

gicesinde pâdişâh-ı bâ-‘adl-i dâd Sultân Murâd hazretleri bu dâr-ı fenâdan menzil-i bekâya 

intikâl idüp dârü’l-mülk-i Magnisa’da olan ferzend-i ercümendleri Sultân Mehemmed Hân 

vakt-i Cum‘a gününde kemâl-i cumhûr ile sarây-ı sürûrlarına irişüp serîr-i hilâfete cülûs ile 

cümle vüzerâ ve a‘yân Cum‘a namâzından sonra bi‘at idüp dest-bûs eylediler.”411 

İslamî Hassasiyetlerle Yönetmesi 

Ey senünle üstüvâr esas-ı binâ-yı şer‘ 

Kâyim bîna-yı ma‘deletünden sara-yı şer‘ Nâtıkî, k. 6/1. 

“Ey sayesinde şeriat binası kuvvetli olan (padişah)! Şeriat sarayı adalet binandan 

dolayı ayakta durmaktadır, sağlamdır.” 

Seccâde-i şerî‘ate sen mahrem olalı 

                                                 
410 Selânikî Mustafa Efendi, Târîh-i Selânikî, c. II, s. 433. 
411 Nihâdî, Târîh-i Nihâdî, s. 73-74.  



192 

 

Tutdı cihânı maşrık ü magrib sadâ-yı şer‘ Nâtıkî, k. 6/8. 

“Sen şeriat seccadesine mahrem olduğundan beri şeriatın sadası doğusu ve batısıyla 

bütün dünyayı tuttu.” 

 Beyitte Sultan III. Mehmed’in yönetiminin İslamî esaslar olduğu abartılı bir 

şekilde dile getirilmektedir. Dâ‘î-i Fakir’in Eğri Kalesi’nin fethini anlattığı eserinde 

Sultan III. Mehmed’i zamanın halifesi olarak zikreder ve nazmda da hilafetin 

Sultan’ın uhdesinde olduğunu belirtir. Bu da Sultan’ın İslam esasına göre yönettiğini 

göstermektedir: 

“…selâtîn-i guzâtın ser-firâzı sultan ibni sultan(3a) Sâhib-i kırân devrân-ı hâlife-i zamân 

Sultan Mehmed Hân gâzî-i nazm: 

"Kılur halk-ı cihânâ lutf u ihsân 

Âba an ceddi sultân ibn-i sultân 

Hilâfet destgâhında müeyyed, 

Hıdîv-i âlem ârâ Han Mehmet.” 

Marifet Ehlini Himayesi 

Nev’î’yi kıldun hele esb-i murâdına süvâr 

Bunca dem olmuşdı pâ-mâl-i rikâb-ı saltanat Nev’î, k. 6/20. 

“Nevî’yi dilek atına bindirdin, ne zamandır saltanat üzengisinde çiğnenmişti.” 

Kirâma çok kerem kıldun husûsâ şeyh-i İslâm’a 

Sevindürdi bu vaz‘-ı dil-pesendün ehl-i îmânı Vecdî, k. 27/7. 

“Ululara, şereflilere özellikle şeyhülislama çok cömert davrandın. Gönlü hoşnut 

eden bu uygulaman iman ehlini sevindirdi.” 

 Nev’î, bizzat Padişah’ın iltifatına mazhar olduğunu, Vecdî ise âlimlere, 

özellikle şeyhülislama çok cömert davrandığını ifade etmektedir. III. Mehmed’in 

âlimleri ve diğer hüner sahiplerini himayesine örnek olarak Müderris Zeynî 

Efendi’yle ilgilenmesi zikredilebilir. Şeyh Ebu’l-Vefâ Camii’nde fakir talebelere ders 

veren Zeynî Efendi, kendisi de sıkıntılar çekmektedir. Padişah, bu durumu 

ziyaretinde fark edince derhal Zeynî Efendi’ye vazife verir ve günlük yüz akçe maaş 

bağlatır: 



193 

 

“Mukeddemâ Sultân Murâd Hân-ı mağfûr zemânında merhûme Vâlide Sultân 

Medresesi’nden ‘azl buyurılan meczûb-ı vahdet ve meslûb-ı ‘izzet nâzır-ı envâr-ı şerî‘at, 

hâzır-ı esrâr-ı tarîkat Kâtipzâde Zeynüddin Efendi müddet-i azlinde Şeyh Ebü’l-Vefâ -

kuddise sirruhû- Câmi‘inde fukarâ talebesiyle dersi terk itmeyüp nakl-i tefsîr-i şerîf ve 

ehâdîs-i Nebeviyye’den hâlî olmayup vird ü zikr iştigâlinde iken Pâdişâh-ı zemîn ü zemân 

Sultân Mehmed Hân -hallede’llâhu hilâfetehû- hazretleri Şeyh Ebü’l-Vefâ -nevvere’llâhu 

ta‘âlâ merkadehû- ziyâretine varduklarında atabe-i türbede Zeynî Efendi hâzır bulunup 

dâmen-i saltanata rûmâl olmağla yevmî yüz akça vazîfe ile dârülhadîs yapdırılmak fermân 

olunup cebr-i noksân olmak üzre hayr du‘â istimdâd eyleyüp in‘âm-ı vâfire olundı. Fî evâhir-

i şehr-i Receb, sene 1003.”412 

Vecdî, III. Mehmed’in özellikle şeyhülislama çok cömert davrandığını 

belirtir. Bostanzâde Mehmed Efendi’ye karşı cömertliği buna delil niteliğindedir: 

“Ve bu esnâda Müftilenâm ve Şeyhülislâm a‘lemü’l-‘ulemâ efdalü’l-fudalâ Mevle’l-

mevâlî Bostan-zâde Mevlâna Mehmed Efendi -dâmet fezâiluhû- hazretlerine yüz akça 

terakkî fermân olundı. ... Fî 26 Cumâdelâhire, sene 1003.”413 

1.6.3. Dönemindeki Olaylar  

Eğri Fethi  

Togruldı Egri fethine lutf-ı Hudâ’yı gör 

Zamm oldı ana kesr-i ‘adûdan hezâr feth Nev’î, k. 10/2. 

“(Sultan Mehmed) Eğri fethine yöneldi, Allah’ın lütfunu gör ki ona düşman 

sayısından daha çok, binlerce fetih nasip oldu.” 

Bir şâh böyle fethe dahî mâlik olmadı  

Olalı top-ı mihr ile bu nüh hisâr feth  Nev’î, k. 10/4. 

“Bu dokuz hisar(lı kale), güneştopu ile fethedildiğinden beri böyle bir fethe bir başka 

padişah daha sahip olmadı.” 

Halîlâsâ girür şevk ile yanar âteşe korkmaz 

                                                 
412 Selânikî Mustafa Efendi, Selânikî Târihi, c. II, s. 465. 
413 Selânikî Mustafa Efendi, Selânikî Târihi, c. II, s.456. 



194 

 

Bahâdır bir kulundur kullan İbrâhîm Pâşâ’yı Vecdî, k. 26/31. 

“Halil (İbrahim Peygamber) gibi şevk ile ateşe korkmadan giren, yiğit bir kulun olan 

İbrahim Paşa’yı kullan.”  

Beyitte, Eğri fethinin başka bir padişaha nasip olmayışı ifade edilir. Peçevî de 

eserinde, III. Mehmed’den önce Sultan I. Süleyman’ın da Eğri’yi fethetmek 

istediğini ancak nereyi istediyse fethetmesine rağmen Eğri vs. dışındakilerin hepsini 

almayı başardığını ancak ilahî takdirin fethi III. Mehmed’e nasip kıldığını belirtir: 

“Egre Kal‘ası’nun fethi, takdîr-i (17) Barîde, Sultân Mehemmed-i sâlis rahmetullâhi 

‘aleyh, merhûma mukadder imiş. Merhûm (18) ve magfûrla Sultân Süleymân Hân Gâzî, her 

cânibe teveccüh itmiş ise, bi-fazlullahi (19) te‘âlâ Beç ve Egre ve Malta kal‘alarından gayrı, 

kendü himmetlerine hâ’il olmadı. (20) Ammâ Egre Kal‘ası vaktine merhûn imiş ve fethi 

Sultân Mehemmed merhûma mukadder imiş.”414 

Eğri fethi birçok hücumla çok zor gerçekleşir: 

“Emvâlini [14b] Hak Te‘âla dîn ü dünyâsını ma‘mûr eylesün. Hûb u tedarikler idüp 

belde gazâ-yı ahvalini dönmeyüp Eğri’ye doğru çok hücumlar eyledi. ‘Avn-ı hakkıyla olup 

zabt etti.”415 

III. Mehmed’in Eğri Seferi’ne katılmasını Koca Sinan Paşa istemiş, padişahı 

ikna etmek için “Şeyhülislâm Bostanzâde Efendi Hazretlerini ve karındaşı Rûmili 

Kadıaskerini ve yanınca Anatolı Kadıaskerini ve Defterdâr-ı sâbık Emir Efendi ve 

Vâ‘iz Emir Efendi ve yanınca Ayasofya vâ‘îzi Muhyiddin Efendi’yi”416 istişareye 

davet etmiş, onlar da söz birliği yapıp seferin kaçınılmaz olduğunu izah etmeye 

çalışmışlardır. Sefere çıkma fikrine Hoca Sadeddin de katılmıştır. Uzun Savaşların 

başlamasının baş aktörü, Veziriazam Koca Sinan Paşa olarak bilinmektedir.417 Ancak 

Koca Sinan Paşa, daha sefere çıkmadan önce Dîvân-ı âlîde rahatsızlanmış418, sonra 

                                                 
414 Peçevî İbrahim, Peçevî Tarihi (80b-114a), s. 100; bkz. Dâ‘î-i Fakir, Tarih-i Engürüs, s. 27-28. 
415 Dâ‘î-i Fakir, a.g.e, s. 33. 
416 Selânikî Mustafa Efendi, Târîh-i Selânikî, c II, s. 548.  
417Emecen, Osmanlı Klasik Çağında Savaş, s. 281. Kronikler ışığında savaşın başlama sebepleri ve 

gelişimi hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. Emecen, Osmanlı Klasik Çağında Savaş, s. 183. 
418 Selânikî Mustafa Efendi, Târîh-i Selânikî, c II, s. 577. 



195 

 

divanlara katılamayacak kadar rahatsızlığı devam etmiş419, nihayetinde 5 Şaban 

1004’te ahirete intikal etmiştir.420 Bu şekilde Koca Sinan Paşanın ömrü vefa etmeyip 

katılamasa da III. Mehmed Eğri Seferi’ne katılmıştır: 

“Bunun ucundan nice yıldır ki seferlerde fütûhât vukû‘a gelmeyüp yok yere bunca 

hazîne ve mûhimmât hebâya gider. Böyle olmaktan ise merhûm ceddiniz Sultân Süleymân 

Hân tarzı üzere biricik, bâri siz de bi’z-zât ‘azîmet buyurup bir senede nice yıllık futûhât 

zuhûruna sebep olur ve kefere ve fecere hırâsân olur. Bu bâbda Hoca Sa‘deddîn dahî bu 

tedbîrde karîn olup bi’z-zarûre pâdişâhı sefere meyl itdürüp Eğri seferine ‘azîmet-i pâdişâhı 

olmağın temâm-ı mühimmât-ı seferi görüp tekmîl üzere iken Sinan Pâşâ’ya dahî ömr vefâ 

etmeyüp kantara-yı cihândan ‘âlem-i bekâya irtihâl itdüler. Sonra İbrahim Pâşâ ile teveccüh 

olundu.”421 

 

Nevî’den alıntıladığımız yukarıdaki beyit, Eğri fethinde, top kullanıldığını 

belirtir: 

“...her kuldan ‘asker-i İslâmı ol mücâhidîn ve serverân-ı girîn her cânibden toplar 

çeküp Allahu Te‘âlaya tevekkül idüp küffâr-ı zillin top ve tüfenklerine yıkmayup Allahu 

ekber bir mertebe toplar verdiler ki bir zemân kal‘a-ı tevâzu dehân içinde nâ-bedîd olup 

ahâli-i kal‘âdan rivayet olunarak ‘asker-i İslâmdan atılan topların heybetinden hisâr içinde 

olan kefere helâk olup berara ‘ademe giderler idi.”422 

 

Ser-encâm-ı cadû âhir ne hâle irişür dirken   

Hezârân kelleler tûp itdi nâ-geh çarh çevgânı Bâkî, k. 14/18. 

“Cadının (düşmanın) akıbeti sonunda ne olacak derken felek çevgânı ansızın 

binlerce kelleyi top etti (top gibi fırlattı).” 

Beyitte felek çevganının birden bire binlerce kelleyi top edişi ifadesiyle ölü 

sayısının çokluğu anlatılmaktadır. Nitekim önce top atışlarıyla tereddüt yaşayan 

                                                 
419 Selânikî Mustafa Efendi, a.g.e, c II, s. 579. 
420 Selânikî Mustafa Efendi, a.g.e, c II, s. 581. 
421 Nihâdî, Târîh-i Nihâdî, s. 76.  
422 Dâ‘î-i Fakir, Tarih-i Engürüs, s. 34.   



196 

 

İslam askerleri sonunda düşman kuvvetleri üzerine top atışlarına rağmen hücuma 

geçince binlerce kâfir askeri öldürülmüştür: 

“İslâm mücâhidleri ve ‘asker-i sâhib-kırân bahâdırları cûş u hûrûş idüp zatlarında 

münderic olan ve fevr-i şecâ‘at ve tefrît-i şehâmetleri zâhir ve hûveydâ olup dahî tevekkelnâ 

‘ale’llahi ekber deyüp birbirin küffâr-ı bed-girdâr üzerine at salup asla top ve tüfenklerine 

iltifât itmeyüp yüridüler. Kâfirlerin alayına sürdüler yetişüp koçlar gibi uruşup ve arslanlar 

gibi deştiler. [40a] ve kâfirleri hazân yaprağı gibi döküp kırdılar.”423 

Komaran ve Ulkuvar Fethi 

Her kal‘anun sürüp komayup kâfirin kovar 

Kalmadı hep Komaran Ulkuvar feth  Nev’î, k. 10/12. 

“Her kalenin kâfirini sürüp kovar; Komaran, Ulkuvar (dâhil) fethedilmedik hiçbir 

yer kalmadı.” 

Beyitte geçen Ulkuvar, kaynaklarda doğrudan geçmemekle birlikte Komaran 

ile birlikte zikredilmektedir. Yanık veya Yanıkkale adıyla anılan kale fethedilir424 

ondan sonra Komaran’ın fethine gidilir.425 Ayrıca Yanık Kalesi’nin Gülvar (Macarca 

Györ) denilen yerde bulunduğu426 göz önüne alınırsa Yanıkkale ile Ulkuvar’ın aynı 

kale olduğu söylenebilir. Şair Nev’î’nin Gülvar ismini şiirde Ulkuvar şeklinde de 

kullanmış olabileceğini de dikkate almak gerekir: 

“Ve vaktâ kim Tuna suyunun öte cânibleri ya‘nî sevâhilinde olan kal‘alar Belgrad ve 

Tımaşvar ve Sigetvar ve Budin ve Gülvar … ehl-i İslâm elinde feth ve teshîri müyesser olup 

memâlik-i İslamiyyeye lâhik olacak ahâli-i kal‘a her biri bir yerde perîşân olup âhir gelüp 

Eğride cem‘ olup ma‘mûr idüp ve etrâfına muhkem varoşlar bina eylediler.” 427 

Ulkuvar Kalesi, Selânikî Mustafa Efendi’de “Vulkovar” şeklinde geçer. 

Kanuni dönemini anlattığı satırlarda kalenin fethinden bahseder. Kale, Yanık ve 

Komaran yakınlarında bir yerde bulunmaktadır. Askerler Yanık ve Komaran 

                                                 
423 Dâ‘î-i Fakir, Târih-i Engürüs,  s. 53; s. 60. 
424 Câfer Iyâni, Tevârih-i Cedîd-i Vilâyet-i Üngürüs, s. 105. 
425 Câfer Iyâni, a.g.e, s. 109. 
426 Câfer Iyâni, a.g.e, s. XXVIII. 
427 Dâ‘î-i Fakir, Tarih-i Engürüs, s. 35.  



197 

 

Kalelerine doğru gidiyorken yönlerini Ulkuvar yönüne çevirmeleri ferman olunur. 

Bu şekilde yapılması planlanan köprü Ulkuvar yönüne bağlanır, kale geçilir ve 

Sigetvar’a doğru yol alınır: 

“Kal‘a-i Egri fethine togrı deryâ-hurûş ‘asker cûş idüp revân olmışken ve ‘asker-i 

mansûrenün niçesi köpriyi geçmiş iken ve belki Kal‘a-i Yanık ve Komaran etrâfına akın 

virilüp mukarrer buyurulmış iken fi’l-hâl niyyet ü ‘azîmet tahvîl olunup agrık ve ‘askere 

çavuşlar muhkem tenbîh eyleyüp “Köpri Vulkovar Kal‘ası öninde baglansun.” diyü fermân 

olunup isti‘câl üzre dönüldi. Ve üçünci konakda leşker-i zafer-penâh gelüp yetişdi. Küllî 

izdihâm ü kesret ile cem‘iyyet oldı. Ve her ordu ordu-yu hümâyûndan dahî ziyâde ni‘met-i 

ferâvân ile memlû’ olup erzân bahâ üzre on akçadan ziyâde arpa satılmayup et ve ekmek 

râygân, emn ü emân nihâyetde idi. Ve birkaç gün içinde köpri dahî tamâm olup yapıldı. 

(13b) ... Ve ertesi köpri geçilüp ümerâ-i serhadd-i mansûre haberleri geldi ki... teveccüh-i 

hümâyûn ve ‘azîmet Sigetvâr Kal‘ası üzerine mukarrer buyuruldı.”428 

Yelkenliler; Askerî Taktikler 

Dil-âverler oyunlar oynadı küffâre ol gün kim  

Gören bâzîçe-i takdîrün oldı deng ü hayrânı  Bâkî, k. 14/19. 

“Yiğitler o gün türlü oyunlar oynadı (tuzaklar kurdu), takdirin oynunu gören kişi 

şaşkın ve hayran kaldı.” 

Çıkup yelkenlüler Rûmî siperden bâdbânlarla  

Yine gösterdiler cûş u hurûş-ı bahr-i ‘ummânı Bâkî, k. 14/20. 

“Yelkenliler (yelken biçimli başlıklı askerler) uzun parlak kalkanları ile beyaz 

yelkenlerini açmış yelkenli gemiler gibi ortaya çıkıp yine engin denizlerin 

dalgalanması nasıl olur gösterdiler.” 

Nehengâsâ dil-âverler ‘adûyı yutdılar gitdi  

‘Aceb deryâ imiş hakkâ bu leşkergâh-ı ‘Osmânî Bâkî, k. 14/21. 

“(Yelkenli) yiğitler timsah gibi düşmanı bir anda yuttular. Bu Osmanlı ordusunun 

yeri gerçekten de acayip (tehlikelerle dolu) bir derya imiş!” 

                                                 
428 Selânikî Mustafa Efendi, Tarih-i Selânikî, c. I, s. 22-23; c. II, s. 635. 



198 

 

Bakî’nin kullandığı “Yelken” kelimesi, “Osmanlı askerlerinin başlarına 

taktıkları bir tür serpuş için kullanılmaktadır. Burada ‘Yelkenliler’ ile askerler 

kastedilmiştir. Beytin birinci mısraında geçen ‘Rûmî Siper’den kasıt ise Osmanlı 

askerlerinin savaşta kullandıkları uzunca (dikdörtgen ya da oval) kalkanlar olmalıdır. 

Çünkü bu şekildeki kalkanlar gemilerin yelkenlerine benzemektedir.” 429  

 Beyitlerde askerlerin türlü canbazlıklar, cesaret örnekleri, kahramanlıklar, 

askeri oyunlar ve tuzaklar sergiledikleri ifade edilmiştir. Alıntıladığımız metin 

Haçova Meydan Muharebesinden beyitleri destekleyen bazı sahneleri anlatmaktadır: 

“Hulâsâ-i kelâm budur ki meydân-ı rezmîn ser-fîrâzı ve mahall-i m‘ârekenin merd-i 

mümtâz, yâ‘nî Hazret-i İbrâhim Pâşâ-yı gâzî kendülerini [38b] âlet-i rezmle âreste ve sag ve 

solların mühimmât-ı cenkle pîrâste bi’t-tamâm zîb u zinetle âheste âheste muhabbetle bir 

semed-i sabâ reftâr-i düldül misâl bir şehbaz ata suvar olup şecâ‘atle süvâr ve er meydâne 

girüp hizmet-i şerîflerinden cân ve bâş fedâ kılur. Yarar dilâver agaları ile zât-ı şerîflerinden 

merkuz olan sadvet ve salâbet-i nümâyân ayılup kah yeniçeri alayına ve kah topçular semtine 

ve cerrâhîler safına cevelân eyleyüp her bir alaya at sürüp isti‘mâlet virüp her birine türlü 

türlü mansıblar ve dirlikler eyleyüp va‘adler idüp bu kadar iki tarafdan top ve tüfenk atılup 

cenk ü cidâl-i kemâlinde bizzat hücûm ve ikdâm ve ihtimamların görüp temâşâ iden gâzîler 

merd-i mûmtâz mübârezeler gayrete gelüp bir bir meydâna girmege nevbet degmezdi. Zirâ 

Pâşâ hazretleri bu kadar cüretle ve hücûmlar ide [39a] dahî kendüler farig olduklarına rızaları 

olmayup kirve kirve cenge ikdâm idüp gergi gibi yoldaşluklar ve hünerler gösterüp 

cümleden ziyâde hâzinedâr başı Mehemmed Aga ol gün pâşâ-yı iklîm-güşânın önünde hayli 

fedâîlikler ve hünerler idüp efendisi ugruna dîn-i İslâm şerefine cân ve baş nisâr ettigü cümle 

‘asker mâbeyninde meşhûr beyân ve gününden ‘ayândır.” 430 

Haçova Zaferi 

Bi-hamdi’llâh refîk oldı yine tevfîk-i Rabbânî  

Muzaffer kıldı sultân-ı cevân-baht-ı cihânbânı  Bâkî, k. 14/1. 

“Allah’a çok şükür ilahî yardım yine yoldaş oldu ve dünyanın bekçisi, bahtlı bahtiyar 

Sultanına zaferler kazandırdı.” 

                                                 
429 Muhammed Nur Doğan, Bâkî, İstanbul, Şule Yayınları, 1998, s. 39. Ayrıca bkz. Doğan, “Bakî’nin 

Şiir Aynasında Osmanlı Hayatından Renkli Akisler”, a.g.e., s. 254-255. 
430 Dâ‘î-i Fakir, Tarih-i Engürüs, s. 52, 57-58.  



199 

 

Beyitte geçen zafer hakkında net bir bilgi verilmediği için Eğri fethi’nin 

dışında bir zaferi örnek olarak almayı tercih ettik. Eğri fethinden sonra Avrupa’nın 

müttefik kuvvetleriyle girişilen Haçova Meydan Muharebesi de zaferle sonuçlanır. 

Savaşı, aşamalarıyla anlatan Dâ‘î-i Fakir’den zaferin anlatıldığı son aşamaya ait 

satırlarını alıntılıyoruz. Zafer öncesi kâfir askerleri fırka fırka kırılır. Kaçabilenler ise 

geride her şeylerini bırakıp kaçarlar: 

“Andan sonra emr üzere küffâr ‘askerin fırka fırka kırmaga meşgul oldular. Ordu-yu 

hümâyûn içinde kırılan kâfir leşinden yayan âdemler çıkmaga kâdir olamazlar idi. Sahrada 

ve eger ordu-yu hümâyûn içinde ol kadar kâfir kırılmıştır. Kim Hasbinallahu te‘âladan gayri 

kimesne bilmez. Velhasıl âkıbet-i bakiyyetü’s- suyûf olanlar yaralanmış hanâzir sürüsü gibi 

yüz döndürüp karar-ı firâre tebdîl idüp içlerine şahin-i kebir-veş fırka sürüsü gibi perîşân 

olup kendi taburların kadir olmayup dahî taburlarından bu kadar zahireleri ve emvali 

erzakları ve top ve tüfenkleri ve bi’l-cümle cephaneleri yerli yerinde kalup bırakup kaçtılar. 

Hiçbir yerde karar itmeyüp gittiler.” 431 

Ganimet ve İhsan Dağıtılması 

Gâzîlerün açıldı gözi gönli buldı çün 

Devrinde zîb ü fer zafer ü i‘tibâr feth Nev’î, k. 10/11. 

“Fetih, devrinde ziynet ve süs, zafer ve itibar bulduğu için gazilerin gözü gönlü 

açıldı.” 

III. Mehmed, Haçova zaferinden sonra gerek gazilere gerekse fakir fukaraya 

bolca hediye ve atiye dağıtır: 

“... Gelüp sultân-ı gazâyân Sultân Mehemmed Hân Gâzî huzuruna yettiler. Tatarda 

tan-ı ri’âyetler ve güne güne hürmetler ve ‘izzetler ve mansıblar ziyâdesine mazhar düşüp 

sa‘âdet fi’d-dâreyn buldular ve pâdişâh-ı cihân [53b] ve halîfe-i zamân dahî bu fütuhât 

cümlenin ve bu gazâ-ı nusret-ı melîk ve ganîmet bî-pâyânın hamd ü firâvâyân ve senâ-ı 

Sübhân ve şükr-i Yezdân şükrânesine nice fukarâ ve zu‘afâ-yı sadâkat ve in‘âm ve ihsân u 

                                                 
431 Dâ‘î-i Fakir, Tarih-i Engürüs, s. 61.   



200 

 

firâvân olup müstahık olan mücâhidîn fî sebili’llâh olan gâzîlerde mansıblar, dirlikler ve 

ziyâde-i lutufler idüp cümle gâzîler mer‘î kılınup ve muhassali’l-merâm olup...”432 

Beyitte savaşa katılan gazilerin fetih ve zaferle birlikte ganimet elde ettikleri 

ifade edilmektedir. Haçova zaferinden sonra kaçan askerlerden geriye kalan mal ve 

kadın, elbise ve zahireler; üç dört yüz pare mevzun toplar ve darb-zenler vs.  ele 

geçirilir: 

“…‘Asker-i küffâr u füccâr kaçup giderken ‘asker-i Tatar ve Rûmili ‘askeri ve 

‘asker-i encâmı şumârdan yarar dinç yedeklere binüp dahî daglar caniplerine varınca kurup 

ve kırup arabalar içinde olan mal ve kâfir beylerinin hatunları ve yarar esbabları ve zahireleri 

dökülüp kaldıgından gayri alâ musanna‘ ve murahham ve makbûl onar bin filorilik, üç dört 

yüz pare a‘lâ mevzûn toplar ve darbuzanlar ve kalun bumalar ve zibâ batluşkalar saçmaları 

ma‘mûr abadan cephaneleri…”433 

Bayram Kutlaması 

Gûşuma çalınsa ol kûs-ı beşâret subh-dem 

Ya‘nî ‘îd olsa gelüp dîdâra nevbet subh-dem Nev’î, k. 36/1. 

“Sabah vakti müjde davulunun sesi kulağıma gelse, yani sabah vakti nevbet (sıra) 

sevgiliye gelip bayram olsa.” 

Sûre-i Feth okuyup üstine üfürse sabâ 

Açılup dergâh-ı şâh itse kerâmet subh-dem  Nev’î, k. 36/2. 

“Saba, Fetih Suresini okuyup üstüne üflese, padişahın sarayı açılıp sabah vakti 

keramet gösterse.” 

Mihr ile meh meş‘al-efrûz-ı der-i dîvân olup 

Âyet-i Nûr u Duhân itse kırâet subh-dem  Nev’î, k. 36/3. 

“Güneş ile ay sabah vakti divan kapısında meşale taşıyıp Duhan ve Nur ayetleri 

okusa.” 

Matla‘-ı bâb-ı hümâyûndan şeh-i ‘âlem-penâh 

                                                 
432 Dâ‘î-i Fakir, Tarih-i Engürüs, s. 61.   
433 Dâ‘î-i Fakir, a.g.e, s. 62.  



201 

 

Eylese hurşîd-veş izhâr-ı tal‘at subh-dem  Nev’î, k. 36/4. 

“Âlemin sığındığı Padişah, hümayun kapısınının ufkundan sabah vakti güneş gibi 

doğsa (hümayun kapısının girişinden güzel yüzünü gösterse).”  

‘Aks-i nûr-ı behcet-i hurşîd-i rûy-i şâhdan 

Geyse dîvân ehli hep bir tâze hil‘at subh-dem Nev’î, k. 36/5. 

“Padişahın güneş yüzünün güzelliğinin nurunun aksinden divan ehlinin hepsi, sabah 

vakti taze bir hilat giyse.”  

Kimine dâmen nasîb olsa kimine âstîn 

Dest-bûsa kılsa her üftâde himmet subh-dem Nev’î, k. 36/8. 

“Kimine etek kimine yen nasip olsa, sabah vaktinde her düşkün el öpse.” 

 Beyitlerde bayrama dair bazı uygulamalara değinilmiştir. Bunlar, nevbet, 

Kur’ân okunması, padişahın iştirakı, yeni elbiselerle divan ehli ve bayram 

atiyeleridir. Beyitlerde özellikle bayramda divan üylerinin yeni elbiselerle divana 

katılımı, bayram ihsanı gibi olaylar göze çarpar. Teşrifatçı Mehmed Efendi, 

padişahın ve diğer devlet erkanının katılımıyla gerçekleştirilen törenin usûlü, ihsanı 

ve ziyafeti hakkında bilgi verir. 434 

Ancak farklı bir uygulama olarak III. Mehmed’in bir bayram kutlamasında 

bayram ‘ulûfesini daha önce olmadığı kadar fazla verdiğini belirtebiliriz: 

 “Ve işbu vâcib-i reşen ‘ulûfesi cidd ü cehd ve sa‘y-i mevfûr ile şeb-i kadrde çıkup 

halk-ı âleme sebeb-i râhat oldı. Yüz seksen yük yalnuz Yeniçeri tâ’ifesine virildi. Hiçbir 

târîhde olmamışdur. Ve bölüklere mukabelesiz salma virilüp tesliyet olundı.”435  

                                                 
434 Teşrîfâtîzâde Mehmed Efendi, Defter-i Teşrîfât, s. 70 ; s. 174-177. 
435 Selânikî Mustafa Efendi, Târîh-i Selânikî, c. II, s. 684. Ayrıca bkz. Teşrîfâtîzâde Mehmed Efendi, 

a.g.e, s. 78; Uzunçarşılı, Osmanlı Devletinin Saray Teşkilâtı, s. 201-211. 



202 

 

2. BÖLÜM: ŞEHZÂDELER ve SULTANLAR 

2.1. ŞEHZÂDE AHMED (ö. 1512-1513) 

Ol şeh kim odur fazl ü kemâlât ile meşhûr 

Lutf u kerem ü bahşiş ü hilm ile muhallâ  Münîrî, k. 21/38. 

“O padişah, fazilet ve olgunluğuyla meşhurdur. Lutuf, cömertlik, ihsan verme ve 

hilm ile müzeyyendir.” 

Kemalpaşazâde, “Hilâfet dürcinün gevherleri, sa‘âdet burcınun ahterlerini 

beyân eyler” başlığı altında Sultan II. Bayezid’in şehzâdelerinden kısa kısa bahseder. 

Şehzâde Ahmed hakkında genel olarak zikrettiği vasıflar, beyitlerde geçen cesaret, 

cömertlik, adalet, iyi ahlak gibi özelliklerini desteklemektedir: 

“Üçüncisi şehzâde-i cihân-bahş u cüvân-baht, âfitâb-ı sitâre-sipâh, mâh-i âsümân-

taht, şihâb-ı sinân ve kavs-i kuzâh-ı kemân u bark-ı şemşîr, mâh gibi ‘âlem-ârâ vü mihr gibi 

cihân-gîr, sûretde Yûsuf, sîretde Muhammed, erşed ü emced ü es‘ad, Sultân Ahmed ki, 

‘adâletde cihânun Nûşirvânı, sahâvetde cân-ı Hâtem ana sânî, şecâ‘atde devrânun Rüstem-

Dâstânı, mehâbetde zamânun Sâm-Nerîmânıdur.”436 

Cevher-i tîg-i to-râ bînem ü pindâred dil 

K’ez dem-i hasm be-mânde eser-i efşânest   Münîrî, k. 24/33. 

“Ben kılıcının cevherini (menevişini) görüyorum gönlümse düşmanın fışkıran 

kanının izinin kaldığını düşünüyor.” 

 Beyitte, Şehzâde Ahmed’in cesaretine ve savaşçılığına dair övgüde 

bulunulmaktadır. Genel itibariyle böyle kabul edilse de beyitteki vasfının aksine 

aşağıdaki alıntı yaptığımız metinde, Şehzâde Ahmed’in cesaret konusundaki 

zaafiyetine dair bir olay anlatılmaktadır. Birçok kronik eserde geçen bu tarihî vakıayı 

Nihâdî’nin tarihinde de görmekteyiz. Metne göre Kızılbaşların bastırılması için 

Sultan Bayezid, Ali Paşa’yı görevlendirmiştir ve Şehzâde Ahmed’in de Ali Paşa’ya 

destek olması gerekmektedir. Ancak Şehzâde Ahmed cesaret gösteremeyip yardıma 

                                                 
436 İbn Kemâl, Tevârîh-i Âl-i Osmân VIII. Defter, s. 55. 



203 

 

gidememiş ve Ali Paşa mücadelede şehit düşmüştür. Hatta yeniçeriler bunu bahane 

göstererek Şehzâde Ahmed’in korkaklığını ileri sürmüş ve padişah olarak Yavuz 

Sultan Selim’i istemişlerdir: 

 “...Hemândem yeniçeri dilâverleri çünkü erkân-ı devletin Sultân Ahmed’i karâr 

virdiklerini ma‘lûm idicek cümleten bir yere gelüp eyittiler ki: ‘Sultân kulu uğraşında, Sultân 

Ahmed, ‘Alî Pâşâ’ya imdâda cür’et idemeyüp havfından eyâletine çekilüp gide. Andan bir 

merdâne-cünbüş zâhir olmayup bu ma‘kûle tenperver olan makâm-ı hilâfete neden istihkâk 

buluruz. Saltanata lâyık olan Sultân Selîm isteriz, gayrısını kabul etmeziz’ diyerek ittifâkla 

kalkup...”437 

Şehzâde Ahmed’in bastırmakta yetersiz kaldığı, bu sebeple bir çok tahribata 

sebep olan Kızılbaşların taarruzlarını Yavuz Sultan Selim, Trabzon Sancağından 

duyar ve kuvvetlerini toplayarak Kızılbaşarın üzerine yürür. Kızılbaşların tümünü 

dağıtır, bazıları ölür bazıları kaçar ve neticede ortalık tekrar huzur bulur. Kemal 

Paşazâde, Sultan Selim’in “Şehzâde-i kişver-penâh Sultân Selîm Şâh sipâh-ı cerrârla 

ılgar itdügini, Erzincan diyârında olan gürûh-ı kûh-şükûh-ı Kızılbaşı târumâr 

itdügini beyan eyler” başlığıyla olayı anlatır: 

“Mezkûr hasm-ı meksûr diyâr-ı Âzerbâycân’a irdükden sonra, başın gözin dirdükden 

sonra dârü’l-mülk-i Tebrîz’e girdükden sonra zimâm-ı ihtimâmı Erzincân tarafına döndürdi. 

... Ol diyârun tagı ve taşı Kızılbaşla lâlezâr oldı. Şehzâde-i kişver-penâh Sultân Selîm Şâh 

haberdâr oldı. Peleng-i âteş-âhenîn-i hışm-kîn gibi dürüldi ve büküldi, haşem-i pür hışm ü 

kîni deryâ gibi cûş idüp taşdı döküldi. 

Beyt-i fârisî 

Peleng-i ân zamân pîçed ez kîn-ı hîş 

Ki nahcîr bî-ned be-bâlîn-i hîş 

Seyl-âb pür-şitâb ve sehâb-ı âteş-tâb gibi hayl-i cerrârla darü’l-mülk-i Tarabuzun’dan çıkup 

şemşîr-i cihân-gîrle bark-vâr geldi ol diyâra girdi. ... Erdeşir-ikdâm şâhzâde-i Behrâm-gulâm 

mihr-i cihângîr gibi hücûm idüp tulu‘ idince, tahammül eyleyemeyüp nücûm gibi târümâr 

olup gitdiler. Ol tünd-huyların yolları üzerinde köpri vardı, anı geçe tururken hayl-i seyl-

pûyla ‘adû-yı kine-cûy ardlarından irdi, bugazların dirdi, ördek ve kaz sürüsine şehbâz-ı tîz-

pervâz girür gibi girdi, mevc-i tîg-i mîg-gûnle zavrak-ı vücûdların garka virdi. İrden sebük-

                                                 
437 Nihâdî, Târîh-i Nihâdî, s. 40. 



204 

 

bâr olup kaça bilen kaçdı kurtuldı. Bâkî bed-kirdârlarun kimi ele girüp tutuldı, kimi öldi. 

Şâhzâde-i kâmkâr ol diyârı hâr u hâşâkdan tekrâr pâk idüp gamâm-ı intikâmdan yagan kan 

bârâniyle sahn-i hâki nemnâk idüp sâlim ü gânim döndi gitdi, gelüp makâmında ârâm 

itdi.”438 

Yönetim Sınırları 

Hazret-i şâh-ı cihân u Hüsrev-i sâhib-kırân 

Hazret-i sâhib-kırân u hâsıl-ı devr-i zamân  Münîrî, k. 27/12. 

“Dünyanın şahı, kutlu hükümdar; bahtiyardır ve zamanının yegânesidir.” 

În resm-i saltanat ki der-în milket-i cihân 

Pîr-i felek ne-dîd ki ân nev-cüvân nihâd  Münîrî, k. 25/20. 

“Bu cihan mülkünde o genç şehzâdenin ortaya koyduğu saltanat nişanını feleğin piri 

(Zühal) bile görmemiştir.” 

 Beyitlerde Şehzâde Ahmed’e padişaha yaraşır iltifat gösterilir, oysa Sultan 

Ahmed bir şehzâdedir ve henüz dünya padişahı olacak bir pâyeye erişebilmiş 

değildir. Bunun altında yatan sebep olarak İshak Çelebi’nin deyimiyle kendisine 

karşı yapılan “küllî intisap”tır: 

“Hudâvendigâr Hazretlerinin "Tâbe serâhû" der-i devletinde olan ol bî-basîret ve 

kûtâh nazarlar kendülere Sultân Ahmed cânibinden vâki‘ olan hüsn-i iltifât ile magrûr olup 

zikr olan şehzâdeye intisâb-ı küllî itmişlerdi. … Her zamânda ‘atebe-i ‘ulyâda kapusı 

bendelerinden âdem eksik degil idi. Her biri bir nice gün durdukdan sonra cem‘i murâdâtın 

görüp tedbîr-i memlekete müte‘allik haberi meserret eseri kendüye bedreka-i râh idinüp 

kemâl-i ri'âyetle murzil hâl avdet eylerdi.”439 

Sultan II. Bayezid’in Şehzâde Ahmed’e Daha Çok Değer Vermesi 

Tıfl-ı şâh-ı çemenest û ki be-gehvâre-i sebz 

Ber-ser-i kasr-ı zeberced şode handân gonca Münîrî, k. 23/2. 

“Çemen şahının bebeği olan gonca, zebercetten yapılmış sarayın başında (bahçede) 

gülüp açılmıştır.” 

                                                 
438 İbn Kemâl, Tevârîh-i Âl-i Osmân VIII. Defter, s. 259-260. 
439 İshak b. İbrahim, Selîm-nâme, s. 25.  



205 

 

 Münîrî, bu beyitle Sultan II. Bayezid’in Şehzâde Ahmed’e daha çok değer 

verdiğine işaret etmek istemiş olabilir. Ayrıca Şehzâde Ahmed’in sarayda yetişmiş 

olmasına da değinilmiştir. Sarayın başında gülüp açmasıyla Şehzâde Ahmed’in tahtın 

varisi oluşuna veya Padişah tarafından bu şekilde görüldüğüne ima edilmiştir. 

Nitekim tarih kaynaklarında bu anlamda geçen bilgilere rastlamaktayız. Anonim bir 

tarihte bu sevginin herkes tarafından malum olduğu belirtilmiştir: 

 “Bu cânibde Hazret-i Hüdâvendigâr-ı magfiretpenâh ‘aleyhi rahmetu’llahi kendünün 

evlâd-ı emcâdından Sultân Ahmed’e -ki Amasıya diyâr-ı hükümetini tefvîz eylemişdi- 

muhibb-i übbehet-i hüsrevânîden nesâyim-i eltâf şâmilü’l-eknâf sultânı riyâz-ı âmâline 

mütenessim olmadan hâlî degildi. Kesret-i evlâd u ensâbı oldugı cihetden vüfûr-ı şefkati ve 

mezîd merhameti vardı. Serîr-i saltanata velî‘ahd eylemek emr-i ma‘hûd olup zikrolan ma‘nâ 

mir’ât-ı zamîrinde [20b] sûret-pezîr olmuşd[u].”440 

Şehzâde Ahmed’in Taht Kavgası 

Fî’l-mesel Yûsuf-ı Mısrîst fütâd’est be-çâh 

Ki keşed zahmet-i habs ü gam-ı zindân gonca Münîrî, k. 23/4.  

“Gonca, kuyuya düşmüş Hz. Yusuf gibi hapis zahmeti ve zindan kaygısı 

çekmektedir.” 

Beyitlerde Şehzâde Ahmed’in gönlünün daralmasına ve zindan kaygısı 

çekmesine işaret edilmiştir. Huzurunun kaçması Yavuz Sultan Selim’in Rumeli’ne 

geçmesi dolayısıyla meydana gelir. Çünkü mesele taht meselesidir ve tahta en büyük 

aday kendisiyken böyle bir gelişme huzurunu kaçırır. Ayrıca tahtın Yavuz Sultan 

Selim’in eline geçmesi durumunda kendisinin sürülme, zindana atılma veya 

öldürülme ile karşı karşıya kalması da söz konusudur: 

“Ol Şehriyârın Rûmili’ne geçmesi çün mukaddime-i devlet ve mebâdî-i saltanat 

belki fî’l-hakîka mebâdîden matlûba hareket itdi. Karındâşı Sultân Ahmed’in sem‘ına 

yetişdikde be-gâyet perîşân hâl ve muztaribü’l-ahvâl oldı. Gâh engüşt-i tehayyüri dendân-ı 

tehassürle güzîde idüp gâh dest-i hayreti zânû-yı hasrete urup mezîd-i infi‘âl ile ve kesret-i 

melâl birle bî-sabr ü mecâl oldı. Ol şâhbâz-ı bülend-i pervâzın âşiyân-ı saltanat savbına 

teveccühinden tâyir-i hâtır-ı remîde olup huzûrı ucdı. Sevâkin-i behcet ve sürur ki emâkin-i 

                                                 
440 Anonim, Tevârîh-i Âl-i Osmân (1481-1512), s. 168. 



206 

 

dâru’s-saltanat hâtırında bunca zamândan berü ikâmet idüp ehl-i huzûr olmışlardı. 

Müsâferet-i ihtiyâr diyâr-ı gurbete düşmek sevdâsında oldı. Bâ-rusûm-ı humûm-ı gumûmla 

eyle mahmûm olmışdı ki cânındaki harâretden mürg-ı dili bî-tâkat olup hiç bir cânibe pervâz 

itmege mecâli kalmamışdı.”441 

Şehzâde Ahmed’in Meclisi 

Düzer çengini turmaz şöyle Zühre 

Velî yok bezmüne irmege zehre Münîrî, Mes. 2/19. 

“Zühre, durmaz şöylece çengini akort eder; ancak meclisine, ulaşmaya cesareti 

yoktur.” 

Lâle der-bezm-gehî-i ‘ayş-ı to efrûhte şem‘ 

Âteş ender-zed ü şod micmere-gerdân gonca Münîrî, k. 23/28. 

“Lale, senin yiyip içmek için meclis kurduğun yerde mum yakmış. Gonca da ateş 

yakıp buhurdan döndürmüş.” 

  Şehzâde Ahmed’in Meclisi herkese açık bir mekân değildir. Ancak 

kendi ashabı, ahbabı ve devlet erkânı girebilmektedir. Bunların yanında meclisinde 

musiki icrası olduğundan dolayı hanende ve sazendeler girebilmektedir. Ayrıca 

meclisine danışacağı kişileri toplayıp onlarla bir konuda istişare ederken bir yandan 

da ikram sunmaktadır: 

 “Âhir kendü ashâb u ahbâbını da‘vet idüp bezme götürdi. Def‘-i gam ve izâle-i elem 

içün kadeh per-dâz olmaga agâz eyledi. Reşehât-ı bâde gunçe-i hâtır-makbûzun tazeleyüp bir 

kaç kadeh tenâvül itdügünden sonra kerem olup merdânelik izhâr itmegiçün ‘arûs-i [31a] 

bedî‘u’l-cemâl-mekâlden benân-ı beyânla nikâhı götürüp didi ki...”442 

2.2. ŞEHZÂDE ÂLEMŞAH (ö. 1502) 

Gök câmesini mâh niçün egnine alur  

Ya ak ridâsını niye atar yire şihâb   Revânî, Mers. 1-II/2. 

                                                 
441 İshak b. İbrahim, Selîm-nâme, s. 54-55.   
442 İshak b. İbrahim, Selîm-nâme, s. 55.  



207 

 

“Ay, gök gömleğini neden sırtına alır; ya yıldız, beyaz örtüsünü neden atar.” 

Mutrib eliyle çeng niye saçını yolar  

Def gögsini dögüp ne içün iniler rebâb Revânî, Mers. 1-II/6. 

“Çeng çalgıcının eliyle neden saçını yolar? Def neden göğsünü döğer, rebap niçin 

inler?” 

Osmanlı’da çalışma alanımızda iki tane Şehzâde Âlemşah ile karşılaşmış 

bulunmaktayız. Bunlardan biri II. Bayezid’in 1502 (?) yılında vefat eden oğlu diğeri 

III. Murad’ın 1595’de vefat eden oğludur. Ancak bu şiiri yazan şair Revânî’nin ölüm 

tarihi 1523 olduğundan buradaki şehzâdenin II. Bayezid’in oğlu olan Âlemşâh 

olduğunu söyleyebiliriz. Revânî, Âlemşah’ın vefatına mersiye yazmıştır ancak 

herhangi bir tarih düşmemiştir. Kemal Paşazâde, Âlemşah’ın ahlakından, görev 

yerinden bahseder ve vefat tarihini belirtir: 

“Altıncısı şehzâde-i gerdûn-gulâm Hüsrev-i Behrâm-intikâm u keyvân- Cem-câh u 

‘âlem-penâh merhûm Sultân Âlemşâh idi ki, bir müddet vilâyet-i Menteşa’ye vâli olup ol 

havâlide eyâlet itdükden sonra Saruhan vilâyetini ihtiyâr idüp Magnisa’ya vardı. Ol 

memleketde emâret ederken târîh-i hicretün dokuz yüz sekizinde (908/1502) vefât idüp gül 

gibi taht-gâhını ve lâle gibi külahını yile virdi.” 443 

Lütfi Paşa, Şehzâde Âlemşâh’ın vefatını  909/1503 olarak belirtir: 

“Andan sonra Sultân Bâyezid nice zemân kendü halinde olup tururken nâgehân 

Şehzâde Sultân ‘Alemşâh vefâtı haberi geldi. Hicretin tokuz yüz tokuzunda (3) 

(909/1502)”444 

2.3. ŞEHZÂDE BÂYEZİD (ö. 1560) 

İy şâhzâde ‘Işkî didi livâna târîh 

Mâh-ı nev oldı râyet Sultân Bâyezîde Aşkî, Muk. 21/7. 

                                                 
443 İbn Kemâl, Tevârîh-i Âl-i Osmân VIII. Defter, s. 55-56. 
444 Lütfi Paşa, Tevâri-i Âl-i Osmân, s. 195. Feridun M. Emecen de Âlemşah’ın vefat tarihini 1503 

olarak vermiştir. Bkz. Emecen, İmparatorluk Çağının Osmanlı Sultanları-I Bâyezid (II), Yavuz, 

Kanunî, s. 49. 



208 

 

“Ey şehzâde! Aşkî, sancağına tarih olarak Mâh-ı nev oldı râyet Sultan Bayezid’e 

(=Yeni ay Sultan Bayezid’e sancak oldu) dedi.” 

Beyitte Şehzâde Bayezid, nereye tayin edildiği belirtilmeden sadece sancağa 

çıkışı söylenmiştir.  Adı geçen Şehzâde, Sultan I. Süleyman’ın oğludur. Matrakçı,  

Karaman’a vali tayin edildiğini belirtmiş ancak gönderilme tarihini vermemiştir: 

“…dürr-i ummân-ı şehriyâr ve mihr-i âsumân-ı tâbdârı mahz-ı lutfullahü’l-mecîd 

oglı Şehzâde Sultân Bâyezîd tâle bekâhu ve nâle menâhu hazretlerine Karaman vilâyetinin 

eyâletini ve emaretini tefvîz idüp virdi.”445 

2.4. ŞEHZÂDE KORKUD (ö. 1512) 

Gonca hem-yânçe ile altun götürür hâcevâr  

Gül kalender gibi itdi cümle varın der-miyân Revânî, k. 24/6. 

“Gonca, hoca gibi kese ile altın götürür, gül kalender (bir sufi) gibi bütün varını 

ortaya döktü.” 

Zer-nişân tîgün ‘adûnun başına odlar yakar  

Anun içündür ki âhından olur ‘âlem duhân  Revânî, k. 24/19. 

“Altın süslemeli kılıcın düşmanın başında ateşler yakar, bunun için (düşmanın) 

ahından dünyanın her yanı duman olur (sislenir).” 

Şol kadar in‘âm kıldun lutf idüp ‘âlemde kim  

Dürr ü la‘l ile doludur kîse-i deryâ vü kân  Revânî, k. 24/25. 

“Dünyada karşılıksız o kadar çok ihsanda bulundun ki deniz ve maden ocaklarının 

keseleri inci ve mercan ile doludur.” 

Kemal Paşazâde, “Hilâfet dürcinün gevherleri, sa‘âdet burcınun ahterlerini 

beyân eyler” başlığı altında Sultan II. Bayezid’in şehzâdelerinden kısa kısa bahseder. 

Şehzâde Korkud için saydığı vasıflarda, ilim, hikmet sahibi olması ve cömertliği ön 

palana çıkmaktadır ki bunlar, beyitlerde geçenlerle örtüşmektedir: 

                                                 
445 Matrakçı, Süleyman-nâme, s. 59. 



209 

 

“Dördüncisi şehzâde-i nâhîd-bezm, hurşîd-i gerdûn-‘azm, Çemşîd-i Ferîdûn-hazm, 

sâhib-i tîg u ‘alem, nâsıb-ı tûg u ‘alem, kâmi‘-i zulm ü sitem, câmi‘-i lutf ü kerem, çeşm ü 

çerâg-ı cihân Hazret-i Korkud Hân’dur. Letâyif u ma‘ârifün dürr ü yâkûtına ki, kût-i dil u 

kuvvet-i cândur, zihn-i vakkâd u tab‘-ı nakkâd, hikmet-âmuz-ı cihân-efrûz, bahrle 

kândur.”446 

Sultan Korkud’un Teke diyarında görevlendirildiğini anlatan Kemal 

Paşazâde, göreve gönderilme sebebini izah ederken Sultan’ın göreve liyakatini sayar 

ve bu çerçevede beyitlerde anlatılan kahramanlığına değinir. Teke’de Şah İsmail’in 

destekçileri bulunmaktadır ve onların zabt u rabt altına alınması gerekmektedir. 

Bunun için de en uygun isim Sultan Korkud’dur: 

“...Cenâb-ı kâm-yâb-ı Hazret-i hilâfet-misâbdan, mes’ûli mebzûl buyrılup mezbûr 

Teke vilâyeti ol hümâ-himmetün sâye-i ri‘âyetinde ve havza-ı himâyetinde dâhil oldı. 

Riyâset-i kâmilesinün siyâset-i şâmilesiyle ol diyâr mazbût olup etrâf u eknâfına bâl-i ikbâli 

mebsût olup âsâr-ı envâr-ı ‘adliyle deycûr u şerr ü şûr zâyil oldı. Ayag üzerine gelen 

serkeşleri yüritmeyüp fi’l-hâl pâymâl eyledi. Kimseye boyun egmeyen gerden-keşler tav‘an 

ve revân emrine imtisâl eyledi. Dâdiyle bilâd ü kurâyı âbâd eyleyüp adiyle ehl-i fesâd u 

gavgâyı korkutdı. Mülhid-i i‘tikâd(u) müfsid-nihâdların kimi kırılup kimi ırılup ol diyâr 

(Tohtüşdi) karâr tutdı. Mukîm ü müsâfir huzûr bulup râhat oldı, ol iklîmün nâhiyeleri emn ü 

emân toldı.”447 

 Sultan Korkud’un beyitlerde geçen sufi, kalender derviş tarafını ve bir gonca 

gibi sırlara vakıf olduğunu Kemal Paşazâde’nin şu satırlarında daha net görürüz: 

“...Merâd-ı murâda irmege Edhem gibi semend-i sülûke süvâr olup nahcîr-gâh-ı 

vâridât-ı ilâhîye girüp maksad-ı avın onda bulup şîr-i nefsün gulû-gîri olan kemend-i takvâ 

ile Şiblî-vâr şikârın aldı. Sırr-ı Bâyezîdî zuhûr idüp Bestâmî ma‘rifetde sâhib-i makâm 

olmaga himmet kılup Bagdâd-ı cihânda Kerhî gibi ma‘rûfken bî-nâm ü nişân olmaga ragbet 

kılup Zü’n-nûn gibi Mısr-ı kesretden çıkdı, bahr-i vahdete taldı. ‘İnân-ı cihân-sitân-ı 

emâretden elin çeküp urmag ve tutmak safâsından geçdi. ...”448  

                                                 
446 İbn Kemâl, Tevârîh-i Âl-i Osmân VIII. Defter, s. 55.  
447 İbn Kemâl, a.g.e, VIII. Defter, s. 233-234. 
448 İbn Kemâl, Tevârîh-i Âl-i Osmân VIII. Defter, s. 265-266; s. 265-268.  



210 

 

2.5. ŞEHZÂDE MAHMUD (ö. 1507) 

Tayyib ahlâkıyıçün ‘anber-i ter geydi siyâh  

Bezm-i garrâsı içün odlara yandı micmer  Revânî, Mers. 2-III/5. 

“Taze anber, güzel ahlakı için siyaha büründü; buhurdan, aydınlık meclisi için 

ateşlere yandı.” 

Şu denlü virdi cihâna karâr tîgün kim  

Zemîn arkası üstine yatup itdi huzûr  Revânî, k. 7/18. 

“Kılıcın dünyaya o kadar (güzel bir) ölçü verdi (ki bundan dolayı) yeryüzü, sırt 

üstüne yatıp huzur duydu.” 

Aglamag ile kızıl kana boyandı sancak  

Kendüyi pâreledi katlanımadı bayrak Revânî, Mers. 2-IV/8. 

“Sancak ağlamakla kızıl kana boyandı; bayrak, dayanamadı ve kendini parçaladı.” 

Revânî, Şehzâde’ye sunduğu kasideden sonra mersiye de yazmıştır. Şehzâde, 

vefatında sancak görevindedir. Nitekim, sancak ait olduğu zatın ayrılığına 

dayanamayarak ağlamaktan kızıl kana boyanmıştır. Kemal Paşazâde II. Bayezid’in 

şehzâdesi olan Şehzâde Mahmûd’un bazı vasıflarını belirttikten sonra vefatından da 

bahseder. Ayrıca vefat ettiği zaman Manisa’da sancak tahtında olduğunu da belirtir: 

“Beşincisi şehzâde-i kamer-kemer gevher-i tab‘ında-manzar, dürc-i hüner, bedr-i 

sipihr-i kemâl, ahter-i burc-ı celâl, safha-i tîg-ı mâ-i meskûb ve hatt-ı hıttîsi zıll-ı memdûd, 

mahâsin-i ahlâkla mahbûb, ehâsin-i evsâfla mevdûd, mecma‘-ı lütf ü menba‘-ı cûd, merhûm 

u magfûr Sultân Mahmûd. ... Mezkûr şehzâde Hazret-i pâdişâh-ı hilâfet-dest-gâhun müddet-i 

saltanatında İsfendiyâr memleketinde ve Saruhan vilâyetinde takriben yigirmi yıl emâret itdi. 

Magnisa diyârında şehriyâr-ı kâmkârken ma‘mûre-i mezbûrede taht-gîr ü tâc-dârken târîh-i 

hicretün dokuz yüz on üçünde (913/1507) gâr-ı zahmetden dâr-ı râhata rıhlet itdi.” 449 

Şehzâde Mahmud’un idaresi altında bulunan yerler emn ü eman altında ve 

huzur içindedir: 

                                                 
449 İbn Kemâl, Tevârîh-i Âl-i Osmân VIII. Defter, s. 55. 



211 

 

“... Bunun nazâyiri cür’etlerinün nihâyeti yogdı. Mesel-i sâyir gibi şecâ‘atı şâyi‘di. 

Meydân-ı rezmde sinân-ı bârkı bârk-ı sârık-ı âsümân, bezmde kendüsi bedr-i lâmi‘di. Hazret-

i Pâdişâh-ı hilâfet-penâh saltanat taht-gâhında ‘urûc idüp tebâşîr-i subh-ı sa‘âdetiyle âsümân-

ı memleketi pür-nûr kılıcak ana İsendiyâr ili emâretin virmişdi. Mezkûr ma‘mûre emn ü 

emânla tolup ‘adl u dâdiyle bilâdı âbâd olup musâfiri ve mücâviri huzûr bulup ol iklîm-i 

kadîm-i ‘azîmün mukîmleri himâ-yı himâyetine girmişdi.”450 

2.6. ŞEHZÂDE MEHMED (ö. 1543) 

Felekler varsun târîh olupdur 

Tavâfa türbe-i Sultân Mehemmed  Aşkî, Muk. 5/5.  

“‘Felekler Sultan Mehmed’in türbesini tavaf etmeye gitsinler.’ sözü Sultan 

Mehmed’in vefatına tarih olmuştur.” 

Vermek olmazmış benim cânım cihâna râzlar 

Mâtem etsin taht-ı Magnîsâdaki yaylaklar  Hayâlî, Mers.3. 

“Ey benim canım! Dünyaya sırlar verilmezmiş. Yas tutsun Manisa tahtındaki 

yaylalar.” 

 Şehzâde Mehmed, ülkeler fetheden Sultan I. Süleyman’ın oğludur. Naaşı için 

bir türbe yapılmıştır. Vefatındayken Manisa Sancağındadır. Hayâlî’nin “Yas tutsun 

Manisa’daki yaylalar” ifadesi bunu göstermektedir. Vasıfları itibariyle saltanata en 

layık ve şehzâdelerin seçkiniyken ve saltanatta ömür sürmeden vefat etmiştir:  

“Merâti’-i ‘izz ü devleti sehâb-ı cûd u re’fet ile şâdâb ve merâti’-i mülk ü milleti 

gamâm-ı in‘âm u ma‘delet ile sîrâb idüp ravza-i saltanatda keşîde-bâlâ oldukda Magnisa’ya 

sancâga çıkdukda evâ’il-i bahâr-ı ‘ömrinde henûz nev-şüküfte vü handân iken ol nihâl-i 

kâmrânı çiçek çıkarup bahâr-ı ‘ömri hazân ve şükûfe-i hayâtı sarsar-ı fenâ ve tündbâd-ı 

memât ile rîzân oldı.” 451 

 

Saltanat gülzârınun virdün o verdine halel 

                                                 
450 İbn Kemâl, Tevârîh-i Âl-i Osmân VIII. Defter, s. 262. 
451 Kınalızâde, Tezkiretü’ş-Şu‘arâ, s. 97-98.  

http://tr.wikipedia.org/wiki/1543


212 

 

Gonca-veş gamdan girîbânın şehün çâk eyledün Aşkî, k. 43-II/3. 

“Saltanat bahçesinin o gülüne zarar verdin; padişahın yakasını kederden gonca gibi 

yırttın.” 

Ömrünün baharında vefat eden Şehzâde Mehmed’in ardından Sultan 

Süleyman dâhil bütün halk, derin bir hüzne kapılmıştır. Özellikle Manisa halkı 

kendisini güçsüz ve gönlü yaralı hissetmektedir: 

“Vâlid-i mâcidi sâhib-kırân-ı me’âlî-müşâhedün mezbûra mahabbet-i tâm ve şefkat ü 

‘atûfet-i mâ-lâ-kelâmı oldugından cenâzesini İstanbul’a getürüp câmi‘-i şerîf ve medrese vü 

‘imâret binâsına fermân-ı hümâyûn olmışdur. Hâlâ cenâzesi anda medfûn rûh-ı pür-fütûhı 

enva‘-ı du‘â-yı gufrâna makrûndur. Merhûm Sultân Süleymân mezbûra mersiye diyüp bu 

târîhlerini anda derc eylemişdür. 

Mısrâ‘: Şehzâdeler güzîdesi Sultân Mehemmedüm”452 

Peçevî, Şehzâde Mehmed’in öldüğünde Manisa’da olduğunu, cenazesinin 

Kanuni tarafından Manisa’dan İstanbul’a getirtildiğini ve Şehzâde adına cami ve 

türbe yaptrdığını ifade eder. Kanuni Belgrad fethinden dönerken Edirne yakınında bu 

acı haberi almıştır. Yalnız caminin Şehzâde’nin ölümünden sonra mı kendi adına 

yaptırıldığı yoksa daha önceden yapılmaya başlanıp Şehzâde Mehmed’in ölümünden 

dolayı kendisinin adının mı verildiği konusunda bir tereddütten bahseder. Ancak 

dönemin yaşayan tarihçileri Nişancı Celalzâde ve Mustafa Ali Efendi’den dolayı 

Şehzâde’nin vefatından ve oraya gömülmesinden sonra cami yapımının padişah 

tarafından ferman buyrulduğunu belirtir: 

“Sa‘âdetlü pâdişâh-ı ‘âlem-penâh, safâ ve sürûr ile Edirne kurbına nüzûl 

buyurduklarında, [102b] (01) bu haber-i mûhiş, sem‘-i şerîflerine vâsıl olmakla, fevka’l-hâd 

mâtem eylediler ve fermân-ı (02) şerîfleri üzre nakş-ı rahmet na‘şı Magnisa’dan İstanbul’a 

nakl ve tahvîl olınmak (03) buyurdılar ve mâh-ı mezbûrun on sekizinci güni, İstanbul’a dâhil 

olup Sultân (04) Bâyezîd Câmi‘-i şerîfinde, cumhûr-ı ehl-i îman ve bi’z-zât Pâdişâh-ı ‘alî-

                                                 
452 Kınalızâde, a.g.e, s. 97-98.  



213 

 

şân, namâzın kıldılar. (05) Andan, eski odaların başında ta‘yîn olınan mekân-ı latîfde, defn 

itdiler. Raemetullâhi (06) ‘aleyh.”453 

2.7. ŞEHZÂDE MUSTAFA (ö. 1553) 

Şehzâde Mustafa hakkında iki ana unsur öne çıkmaktadır. Birincisi onun hile 

ve tuzak ile öldürülmesidir. İkincisi ise Şehzâde Mustafa’nın vasıflarıdır.  

Fitne ve Hile ile Öldürülmesi  

Meded meded bu cihânun yıkıldı bir yanı 

Ecel celâlîleri aldı Mustafâ Hânı  Yahya Bey, Mers. 8/I-1. 

“İmdat! Eyvahlar olsun! Bu cihanın bir yanı yıkıldı; [zira] ölüm eşkıyaları Şehzâde 

Mustafa’yı aldılar.”  

Tolundı mihr-i cemâli bozuldı dîvânı 

Vebâle koydılar âl ile Âl-i ‘Osmânı  Yahya Bey, Mers. 8/I-2. 

“Yüzünün güneşi battı, divanı dağıldı. Osmanlı âilesini hile ile günaha soktular.” 

Geçerler idi geçende o merd-i meydânı    

Felek o cânibe döndürdi şâh-ı devrânı  Yahya Bey, Mers. 8/I-3. 

“O savaş meydanlarının yiğidini adı geçtikçe çekiştirirlerdi. Felek, zamanın 

padişahını o [iftiracılardan] yana döndürdü.” 

Tururdı şâh-ı cihân hiddetiyle nâre dönüp 

Otagı haymeleri karlu kûhsâre dönüp Yahya Bey, Mers. 8/II-3. 

“Cihan Sultanı kızgınlığından ateşe dönmüş hâlde duruyordu; otağının çadırları 

karlı dağlara benziyordu.” 

Müzeyyen idi bedenlerle ak hisâre dönüp 

El öpmege yüridi mihr-i bî-karâre dönüp Yahya Bey, Mers. 8/II-4. 

“Bedenlerle süslenmiş beyaz bir hisara benziyordu. Yerinde duramayan güneş gibi el 

öpmeye yürüdü.” 

                                                 
453 Peçevî İbrahim, Peçevî Tarihi (80b-114a), s. 69; Ahdî, Gülşen-i Şuarâ, s. 34.  



214 

 

Kara geyürdi Karamana gussa itdi hücûm 

O mâhı ince hayâl ile kıldılar ma‘dûm Yahya Bey, Mers. 8/III-3. 

“Gam Karaman’a hücum etti kara[lar] giydirdi. O ayı ustaca hilelerle yok ettiler.” 

Tolandı gerdenine hâle gibi mâr-ı semûm 

Rızâ-yı Hak ne ise râzî oldı ol merhûm Yahya Bey, Mers. 8/III-4. 

“Zehirli yılan [gibi kement] boynuna hale gibi dolandı; o merhum [şehzâde], 

Allah’ın takdiri ne ise razı oldu.” 

Getürdi arkasını yire Zâl-i devr ü zemân 

Vücûdına sitem-i Rüstem ile irdi ziyân Yahya Bey, Mers. 8/IV-1. 

“Zamanın Zal’i [şehzâdenin] arkasını yere getirdi, Rüstem’in zulmü ile vücuduna 

zarar geldi.” 

Şehzâde Mustafa, tüm Anadolu tarafından sevilen ancak kendisine oynanan 

oyuna karşı duramayan bir şehzâdedir. Öldürüleceği gün, tuzaktan habersiz bir 

şekilde babasının çadırına el öpmeye gitmektedir. Ölümünde Rüstem Paşa’nın büyük 

etkisi vardır. Şehzâdenin ölümüyle birlikte bütün Anadolu, özellikle Karaman büyük 

bir yasa boğulur. Şehzâde’nin erkânı dağılır.  

Hoca Mehmed Efendi İbtihâcü’t-tevârih’inde, Şehzâde Mustafa’nın 

katledilmesinden önce ortaya çıkan fitne ve fesattan bahseder. Ancak burada ilginç 

olan şey, Hoca Mehmed’e göre Şehzâde Mustafa gerçekten tahta niyetlenmiş ve 

katledilmeyi hak etmiştir. Bu yaklaşımdan, katli haklı çıkaracak ortamın 

oluşturulduğu anlaşılmaktadır. Buna göre Şehzâde tahta niyetlenmiş ve halkı 

kendisine derin bağlılıkla sevdirmiştir: 

“Târîh-i vilâdeti fehvâsı üzre Hüsrev-i cihân olmak dâ‘iyesi ile hüsrev-i bî-âkıbet 

olacağın fikr itmeyüp halkı itâ‘atine dâ‘î ve imâle-i kulûba sâ‘î olup mülâtafa ve iltiyâmile 

celb-i kulûb-ı avâm ve tahrîk-i silsile-i teveccüh-i enâm itmeğin miyân-ı ‘askerde güft ü şinîd 

mukaddimâtı bedîd olmuşidi ve elsine-i avâmü’n-nâs medh ü senâsı ile istînâs idüp dil-i nâ-

sipâslan muhabbetile dolmuş idi.” 454 

                                                 
454 Hocazâde Mehmed Efendi, İbtihâcü’t-Tevârîh, s. 246-247.  



215 

 

 Padişah, şehzâdesi hakkında bazı söylentileri ciddiye almış, katline karar 

vermiştir. Ereğli’den geçerek Aktepe’ye konakladığı zaman Şehzâde Mustafa da o 

bölgeye gelir ve yerleştikten sonra devlet erkânı gibi o da Padişah’ın elini öpmek için 

padişah otağına gider ve otağa girmesiyle kurulan tuzak tahakkuk eder:  

“Ve Şevvâl’in yigirmi altısında mevkib-i hümâyûn-ı pâdişâhî Ereğli’den geçüp 

Akdepe nâm menzile nüzûl itmişidi. Şehzâde-i sâde-dil dahî ol mahalle karîb menzile nâzil 

olup vürûd-ı fermâna muntazır ve sipihr-i bî-mihr mu‘âmelesine dîde-i ibret-bîn ile nâzır 

oldı. … Ordû-yı şâh-ı cihân-cûya gelince efvâc-ı asâkir-i dü-rûya durup alkışladılar. Dîvân-

hâne-i hümâyûna karîb mahallde serv-i âzâde gibi piyâde olup vüzerâ önine düşüp dîvân-

hâne haymesi öninde selâmladılar. Şehzâdenin derûn-ı otak-ı hümâyûna dühûli ile kevkeb-i 

ikbâlinün ufûli ma‘a vâki‘ olup tegerk-i merg nihâl-i ömrini bî-bâr ve berg eyledi.”455 

Hoca Mehmed Efendi, katlin gerekli olduğunu ifade etmekle birlikte Şehzâde 

Mustafa’nın hayatına sebep olarak da Rüstem Paşa’yı gösterir. Ancak bunun 

gerçekten bilinmediğini, Sultan I. Süleyman’ın bu olaydan sonra Rüstem Paşa’yı 

azletmesinden dolayı olayın böyle anlaşıldığını belirtir. Kendisine göre gerçek sebep 

ise Padişah’ın askerden bir taşkınlık çıkmasını önlemektir: 

“Bu esnâda ki vüzerâ dîvân-hâne-i pâdişâhîde intizâr üzre idiler, fermân-ı şâh-ı kâm-

kârla kapucılar kethüdâsı gelüp hâtem-i vizâreti Vezîr-i a‘zam Rüstem Paşa’dan alup 

müşârün-ileyhe ve vezîr-i râbi‘ Haydar Paşa’ya ‘azl peyâmın îsâl idüp “istirâhat ve huzûr ile 

me’mûr oldunuz.” deyüp haymelerine revâne eyledi. Ve mühr-i hümâyûn emr-i hâkânî ile 

vezîr-i sânî olan Ahmed Paşa’ya teslîm idüp vizâret müjdesin inhâ eyledi. ... Bu hâdisenin 

vukû‘ını ekser-i nâs merhûm Rüstem Paşa’ya nisbet etmeğin mecârî‘-i a‘mâl-i isâbet-me’âl-i 

sultânîden fehm olunan bu oldu ki, ol şeref-i musâheret ile müfâharet iden vezîr-i huceste-

tedbîr-i rûşen-zamîrin azli mahzâ eşirrây-ı leşkerden sıyânet içün ola.” 456 

Katli sonrası büyüğünden küçüğüne herkes feryat figan eder. Öyle ki feryatlar 

gökyüzüne ulaşır: 

                                                 
455 Hocazâde Mehmed Efendi, a.g.e, s. 246-247.  
456 Hocazâde Mehmed Efendi, a.g.e, s. 247-248; Kınâlızâde, Tezkiretü’ş-Şu‘arâ, s. 95. 



216 

 

“Feryâd-ı asâgır u ekâbir kubbe-i âsmân u âşiyân nesr-i tâ’ire-i pîçîde ve sayyâh u 

surâh-ı evlâd-ı âdem ve girîv ü nâle-i halk-ı ‘âlem sath-ı sımâh keyvân u tev’eme resîde 

oldı.”457 

Şehzâde Mustafa’nın Vasıfları 

Ferîd-i ‘âlem idi ‘âlim idi ‘alem idi 

Muhammed ümmetine mevti mevt-i ‘âlem idi Yahya Bey, Mers. 8/VI-1. 

“Âlemde biricik idi, âlim idi, önder idi. Onun ölümü Muhammet ümmetine âlemin 

ölümü gibi oldu.” 

Ziyâde mâtem idi haylî emr-i mu‘zam idi 

Salâh ü zühdi kavî ‘itikâdı muhkem idi Yahya Bey, Mers. 8/VI-2. 

“[Şehzâdenin ölümü] büyük bir yas, pek büyük bir hadiseydi. Onun iyiliği, zühdü ve 

takvası kuvvetli, inancı sağlamdı.” 

Meşâyih ile musâhib ricâle hemdem idi 

Kerâmetiyle kerîmü’l-hisâl âdem idi  Yahya Bey, Mers. 8/VI-3. 

“Şeyhlerle sohbet eder, rical ile bir arada olurdu. Kerem ve ihsanıyla yüce 

hasletlere sahip bir kimseydi.” 

Tevâzu ile selâmında hôd müsellem idi 

‘Aceb o bedr-i temâmun ne ‘âdeti kem idi Yahya Bey, Mers. 8/VI-5. 

“Onun tevazu ile selam alıp verişi de [herkesçe] bilinirdi. Acaba o tam dolunay [gibi 

olgun zat]ın ne huyu kötüydü?” 

Kınâlızâde Hasan Çelebi, Şehzâde Mustafâ’nın ilim, fazilet ve sair hünerler 

konusundaki vasıflarını, görevini ve tahta layık bir isim oluşunu saymaktadır. Melek 

yüzlü padilahın sancağa çıkdığı zaman, çevresi âli ve ekabir şahsiyetlerden 

oluşmuştur: 

“Ol şehenşâh-ı melek-sîmâ büstân-sarây-ı hilâfetde bâlâ çeküp ba‘dehû sancaga 

çıkdukda ‘atebe-i ‘aliyyesi mahall-i tekbîl-i e‘âlî ve südde-i seniyyesi mu’tekif-i ekâbir ü 

                                                 
457 Kınâlızâde, a.g.e, s. 95. 



217 

 

ehâlî olup sît-ı ma‘delet ü celâleti kubbe-i cihânı pürtanîn ve âvâze-i şecâ‘at ü besâleti vâsıl-ı 

‘âmme-i mekân u mekîn olmagın…”458 

 Şehzâde Mustafa’nın bir özelliği de ilim, irfan ve sanat ehline büyük 

ehemmiyet göstermesidir. Hocası Sürurî Efendi’nin sohbetlerinin müdavimidir. 

Kendisi de şairdir ve Muhlisî mahlasını kullanır. Beyitte faziletine ve tevazuuna 

vurgu yapılmaktadır. Aşağıda aldığımız mısralarında tevazu ve dünyaya karşı tok 

olmak öne çıkan unsurlardandır: 

“Şehzâde-i mezbûr şu‘arâ vü ehl-i ‘irfâna meyl ü ragbeti olup hâceleri olan Sürûrî 

Efendi’ye müdâm sohbeti olmagla bu fende gerçekden kudret ü mikneti var idi. Bu eş‘âr ol 

şehr-yârundur.  

Şi’r:  Rif‘at istersen eger mihr-i cihân-ârâ gibi 

Sür yüzün her gün yire eyle tenezzül mâ gibi 

Hûş kabâ’ilden degül bâkî bu nakş-ı rûzgâr 

Fi’l-mesel dünyâ misâl-i ‘âlem-i rûyâ gibi 

Sûzen-i müjgânlarundan geçmedi dil-riştesi 

Yolda kaldum ey Mesîhâ Hazret-i ‘Îsâ gibi 

Pehlüvân-ı ‘âlem olmış kalb-i istignâ ile 

Tôb-ı çarhı dehr elinde oynadur elma gibi 

Katreden kemdür vücûdun Muhlisî ammâ ‘aceb 

Nazm idüp dürler döker tab‘un senün deryâ gibi”459 

2.8. III. MEHMED’İN CÜLUSUYLA BİRLİKTE ÖLDÜRÜLEN 

ŞEHZÂDELER (ö. 1595)460 

Hep sîneler biryân kamu hep dîdelerde kan kamu 

Halk-ı cihân nâlân kamu dil-teng ü hayrân oldı âh  Nev’î, k. 44/8. 

“Ah! Bütün yürekler kavruldu, bütün gözlerde kan var; bütün halk inledi, gönül 

sıkıntılı ve suskun ederek kaldı.” 

                                                 
458 Kınâlızâde, Tezkiretü’ş-Şu ‘arâ, s. 95-96. 
459 Kınâlızâde, Tezkiretü’ş-Şu ‘arâ, s. 95-96. 
460 Nev’î, Divan, s. 57. 



218 

 

Bu saltanat gülzârına Sultân Mehemmed Hân yeter 

Gül vâr iken bir goncasuz bagrum dime kan oldı âh  Nev’î, k. 44/12. 

“Bu saltanat bahçesine Sultan Mehmed Han yeter, gül var iken goncasız bağrım kan 

oldu deyip âh çekme!” 

Her kankısı sultan ise biz bende-i fermân ana  

‘Âkil dimez kim bu anun yolında kurbân oldı âh Nev’î, k. 44/15. 

“Hangisi sultan ise biz onun fermanının kuluyuz, akıllı kimse âh edip neden bu 

(şehzâdeler) onun (Sultan Mehmed’in) yoluna kurban oldu demez.”  

 Nevî, III. Mehmed’in  cülusuyla birlikte öldürülen şehzâdelerin isimlerini 

zikretmez. Sadece onların öldürülmelerine duyulan hüznünü ve öldürülmelerinin 

mantığını ifade eder. Daha sonra ise Sultan III. Mehmed’e dua eder. Nevî, ayrıntıya 

girmeden şehzâde katlinin Osmanlı kanunu ve ilahî takdir olduğunu, buna itaat 

etmenin gerekliliğini belirtir. Konuyla alakalı olarak Mustafa Selânikî, III. Murad’ın 

vefatından sonra on dokuz şehzâdenin öldürülmesini ve birlikte türbeye 

defnedilmelerini anlatır: 

 “Yevmü’s-sebt fî 17 Cumâdelûlâ, sene 1003. Bu gün yine seherden erkân-ı devlet ü 

saâdet ile vüzerâ-i ‘izâm ve ‘ulemâ-i kirâm ve şâyih-i en‘âm dahî ma‘an dîvân-ı mu‘allâya 

hazır olup cümlesi mütecevvesiz libâs-ı mâtem-pûşîde, yerlü yerinde mukîm ü mütehayyir 

ve muntazır turup karâr eylediler. Ve mukaddemâ on dokuz nefer şehzâdeler içün serviden 

tabutlar ihzâr olunup ve cenâzelerine lâzım olan esbâb-ı mühimme hâzır u âmâde oldukda 

içerüde dilsiz ve dinsiz, feryâd u figânların işitmez üzerlerine musallat olup maslahatların 

bitirüp meyyitlerin gassâllar gasl eyleyüp tekfîn olundukdan sonra tabutların mücevvezeler 

ve sorguçlar ile müzeyyen ü mükemmel idüp her tabutu dörder baltacı ve kapucı katar idüp 

kapu oglanlarıyle iç-agaları Bâb-ı Sa‘âdet’den çıkardılar. Erkân-ı devlet âmmeten kalkup 

karşu varup cenâzeleri Matbah-ı Âmire kapusı önünden Helvahâne kapusına gelince tahta-

bende musallâlar üstine dizildi. Ve birer birer Şeyhülislâm Bostanzâde Efendi namazların 

kılup cümle erkân-ı devlet iktidâ eyledi. Ba‘dehû masumlar musîbetinün âh u nâleleri dûdı 

âsumâna çıkdı. Bu âteş ile yanmadık ciger kalmadı. Dîdeler giryân [242b] ve diller büryân 

cenâzelerin getürüp babalarınun ayagı ucuna defn idüp intizâm virdüler. ‘Türbe-i Sultân 



219 

 

Murâd= 1003’ ‘aded-i hurûf târîh vâki‘ olmışdır. ‘Şühedâ-i Âl-i Osmân=1003’ dahî 

şehzâdelere târîhdür.”461 

Nihâdî’de de öldürülen şehzâdelerin isimleri zikredilmez ancak “On dokuz 

nefer şehzâdenin şehîd oldukları” başlığı altında onların şehit oluşları ve babalarının 

yanına defnedildikleri ifade edilir: 

“Ve ol âvâz-ı kıyâmet-nişânda Sarây-ı hümâyûn içinde olan on dokuz nefer şehzâde 

bilâ-istihkâk şühedâ zümresine ilhâk olundu. Vâlidleri yanına defn olundular.”462 

Bazılarının hocalalığını yapan Nev’i “bu çok sevdiği şehzâdeleri Sultan III. 

Murad için yazdığı mersiyede ve kasidede anmıştır.”463 Şehzâde Bayezid (d. 

1586),464 Şehzâde Abdullah (d. 1585),465 Şehzâde Mustafa (d. 1585) ve Şehzâde 

Osman (d. 1585) 466 Nevî’nin hocalığını yaptığı şehzadelerdendir. 

2.9. MİHRİMAH SULTAN (ö. 1558) 

Kanı ol küngüre-i tâc-ı sa‘âdet güheri  

Kanı ol bârgeh-i lutf u kerem sultânı  Bâkî, Mers. 2/I-6. 

“Hani o saadet tacının tepesindeki cevher, hani o kerem ve lutuf sultanın sarayı?” 

Aglan ey hayl-i yetîmân u garîbân aglan  

Yâd idüp ni‘met-i Sultânı fırâvân aglan Bâkî, Mers. 2/II-8. 

“Ağlayın ey yetimler ve garipler topluluğu! Sultanın nimetini hatırlayarak 

ziyadesiyle ağlayın.” 

Bakî, Mihrimah Sultan’a yazdığı mersiyesinde onun hâmilik, cömertlik 

taraflarına işaret eder. Sultan’ın cömertliğine mesnet olarak Mustafa Selânikî’nin 

zikrettiği bir hayır işini gösterebiliriz: 

                                                 
461 Selânikî Mustafa Efendi, Târîh-i Selânikî, c. II, s. 435-436. 
462 Nihâdî, Târîh-i Nihâdî, s. 74.  
463 Nev’i, Divan, s. 57. 
464 Mehmed Süreyya, Sicill-i Osmanî, c. 1, s. 8. 
465 Mehmed Süreyya, a.g.e, c. 1, s. 1. 
466 Mehmed Süreyya, a.g.e, c. 1, s. 33. 



220 

 

“Ve ismetlü Mihrimâh Sultân -dâmet ismetühâ- hazretleri beş yüz bin altun harc u 

sarf eyleyüp ‘Arafât nâm cebel-i sahre-i sımâddan niçe mihnet ü meşekkat ile âb-ı zülâl-

mânend selsebîl misâl su getürdüp Haremu’llâh içinde icrâ eylediler.”467 

Sultan ile Bayramlaşma 

‘Îd yaklaşdı döşensün yine kasr u dîvân  

Çıkup eyvân-ı sa‘âdetde buyursun Sultân Bâkî, Mers. 2/III-1. 

“Bayram yaklaştı, saray ve divan yine süslensin; Sultan, saadet avlusuna çıkıp 

emretsin.” 

Der-i dergâhına ‘azm eylesün eşrâf-ı diyâr  

İşigi hâkine yüzler süre gelsün a‘yân  Bâkî, Mers. 2/III-2. 

“Memleketlerin ileri gelenleri sarayının kapısına gelsin; yöneticiler eşiğinin 

toprağına yüzlerini sürerek gelsinler.” 

Hala Sultân diyü şeh-zâdeler ikbâl itsün  

Gelsün ol lutf u kerem kânına şâd u handân  Bâkî, Mers. 2/III-3. 

“Şehzâdeler “Hala Sultan” diyerek hürmetle karşılasınlar, o cömertlik ve ihsan 

menbaına sevinç ve bahtiyarlık gelsin.” 

 Mihrimâh Sultan’ın sarayına gerek bayramda gerekse diğer zamanlarda 

şehzâdelerin, sultanların ve ileri gelenlerin geldiği ifade edilmektedir. Bayramın 

üçüncü günü padişahların Eski Saray’a gelerek oradaki Valide Sultanların ve 

sultanların vs. bayramlarını tebirk etmeleri adettendi. 468 Bâkî’nin beyitleri, bu 

uygulamaya işaret etmektedir. 

2.10. SÂFİYE SULTAN (ö. 1605) 

Destüne teslîm olunmışdur makâlîd-i umûr  

Senden olmışdur meger meftûh bâb-ı saltanat Nev’î, k. 6/3. 

                                                 
467 Selânikî Mustafa Efendi, Târîh-i Selânikî, c. I, s. 95. 
468 Uzunçarşılı, Osmanlı Saray Teşkilatı, s. 13. 



221 

 

“İşlerin anahtarları eline teslim edilmiştir. Meğer saltanat kapısının açılması sana 

bağlanmıştır.” 

Hall ü akd-i milk ü millet dürr-i dendânundadur 

Dillerün cem‘iyyeti zülf-i perîşânundadur  Nev’î, k. 24/1. 

“Millet ve memleket işlerinin görülüp neticelendirilmesi iki dudağının arasındadır; 

gönüllerin bir araya gelmesi dağınık saçlarındadır.” 

Safiye Sultan, “III. Murâd’ın başkadını olup diğer kadınların özellikle 

kayınvâlidesi Nur Bânu Vâlide Sultân’ın aleyhinde bulunmaları üzerine yalnızlığa 

çekilmişti. Oğlu III. Mehmed tahta çıkınca mehd-i ulyâ (vâlide Sultân) oldu ve oğullarının 

vefatında eski saraya gönderildi. Orada 28 Cemâziyelâhir 1014’te (10 Kasım 1605) vefat 

edip III. Murâd’ın türbesine defnedildi.”469 

 Safiye Sultan’ın devlet işlerine etkisine değinen Nev’i’ye destek olabilecek 

bir olay Mustafa Selânikî’de anlatılır. Selânikî’nin anlattığı olayda, Sâfiye Sultan’ın 

şefaat mektubuyla sadrazamlık mührü İbrahim Paşa’ya verilir. “Vâlide-i sa‘âdet-

penâh hazretlerinün mektûb-ı şefâ‘atıyle sadr-ı vezâret mühri yine İbrahim Pâşâ 

hazretlerine fermân olunduğıdur.” başlığı altında anlattığı olayda aynı zamanda 

Mîrâhurluk ve Kapıcılar Kethüdalığı makamlarında da aynı etkiyle atamalar yapılır: 

 “Ve evâsıt-ı şehr-i Rebî‘ulâhire-i sene-i mezbûrde Kapucılar Kethüdâsı Ahmed Aga 

ordu-yı hümâyûndan Vâlide-i sa‘âdet-testgâh hazretlerine mektûb-ı mergûb-ı sa‘âdet-uslûb-ı 

Pâdişâhî’yi getürüp murâdât-ı hâtır-ı âtırları ri‘âyeti aksâ-i merâmumdur haberin getürdiler. 

Ve mukaddemâ Kal‘a-i Egri fethi müjdesiyle gelen Aga Dilsiz murâdât içün olan mufassal 

mekâtib-i şerîfeleri ile gitmiş bulundı idi. [353a] Cümleden mukaddem mühr-i ‘izzet ve 

Sadr-ı a‘zamlık yine İbrâhim Pâşâ hazretlerine mukarrer buyurılup kat‘â hilâfına cevâz 

gösterilmeye diyü ve Büyük Mîrâhûrluk Kapucılar Kethüdâlıgı Ahmed Aga’ya virile ve 

Kapucılar Kethüdâlıgı Harem-i muhtereme intisâbı olan Müteferrikalardan Hızır Aga’ya 

ihsan buyrula dinilmiş imiş. ... Fî evâhir-i Rebîulâhir, sene 1005.”470 

                                                 
469 Mehmed Süreyya, Sicill-i Osmanî, c. 1, s. 37.  
470 Selânikî Mustafa Efendi, Târîh-i Selânikî, c. II, s. 649. 



222 

 

Uzunçarşılı, Safiye Sultan’ın III. Mehmed’in zaafı dolayısıyla devlet işlerine 

çokça karıştığını ifade etmektedir. Sultan III Mehmed’in Eğri seferine hareketinden 

dönene kadarki süreçte Safiye Sultan’ın devlet işlerine karışması örneklerden biridir. 

Eğri seferi öncesinde Sultan III. Mehmed, Hoca Sa‘deddin Efendi’nin oğlu Esad 

Efendi’yi Edirne Kadılığından İstanbul kadılığına atamış ancak Safiye Sultan bu 

atamanın gerçekleşmesine müsaade etmemiştir: 

“Üçüncü Mehmed de babası gibi validesine çok riayet gösterirdi. Bu padişahın Eğri 

seferine hareketinden itibaren avdetine kadar validesi Safiye Sultan devlet işlerine bakmıştı. 

Hatta üçüncü Mehmed Eğri seferine giderken Hoca Sa‘deddin Efendi’nin oğlu Edirne Kadısı 

bulunan Esad Efendi’ye İstanbul kadılığını vermiş fakat Valide Sultan bu tayini tanımayarak 

İstanbul kadısı Abdülhalim Efendi’yi değiştirmemiş ve Padişah da validesinin yaptığını 

kabul eylemişti. Üçüncü Mehmed’in Eğri seferi esnasında İstanbul’daki sadaret kaymakamı 

Valide Sultan’a danışarak iş görürdü, bu kadın bazı defa Padişah’ın iradesini dahî tadil 

ederdi.”471 

  

                                                 
471 Uzunçarşılı, Osmanlı Devletinin Saray Teşkilâtı, s. 157. 



223 

 

3. BÖLÜM: DEVLET ERKÂNI 

3.1. ABDURRAHMAN MÜEYYEDZÂDE, Kazasker (ö. 1516) 

Ya‘nî ki kâdi-‘asker efendi mu‘în-i dîn  

Hûrşîd-i burc-ı şer‘-i Nebî âsümân-ı ‘ilm  Revânî, k. 21/4. 

“Dinin yardımcısı olan Kazasker Efendi, Peygamber şeriatının burcunun güneşi, 

ilmin gökyüzüdür.” 

Müeyyedzâde’nin kazasker oluşu belirtilir, Nişancı ise bu bilgiyi doğrular: 

“Mevlana Abdurrahman Müeyyedzâde Anatolu’ya ve Rûmili’ne faaliyetle 

kazı‘asker oldu.”472 

Rengîn ü sâf la‘l ü güher gibi sözleri  

Oldur cihânda bahr-ı me‘ânî vü kân-ı ‘ilm  Revânî, k. 21/6. 

“Güzel, hoş ve saf; yakut ve cevher (gibi) sözleri, dünyada ilmin kaynağı ve mana 

denizidir.” 

Beyitler, Müeyyedzâde’nin ilmî yönü hakkında övgüde bulunmaktadır. 

Kazaskerlik’e ait olan “İlmiyye mesleğinin en yüksek mertebelerinden birinin adıdır. 

Lügat mânası asker kadısı, ordu kadısı demektir. Kazaskerlik çok eski mansıplardandır.”473 

tanımı, ilminin derecesi hakkında yeteri kadar bilgi vermektedir. Ayrıca 

Müeyyedzâde’nin Mehmed Muhyiddin Efendi’ye ilmî ve naklî ilimler öğretmesi 

ilminin bir kanıtıdır: 

“…Müeyyedzâde Efendi’den ‘ulûm-ı ‘akliyye ve ‘ulûm-ı nakliyeyi tahsil ile 

ta‘ayyün eyledikde…”474  

3.2. ALİ PAŞA, Hadım (ö. 1511) 

Matla‘-ı mihr-i kerem ya‘nî ‘Alî Pâşâ kim  

                                                 
472 Tevki‘î Mehmed Pâşâ, Osmanlı Tarihi, s. 79. 
473 Pakalın, Osmanlı Tarih Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, c.2, s. 225. 
474 Mehmed Cemâleddin, Osmanlı Târih ve Müverrihleri, s. 40. 



224 

 

Kadri barmagına olmış meh-i enver hâtem  Revânî, k. 19/12. 

“Kıymeti(nin bir göstergesi olarak) parmağına parlak ayın yüzük olduğu Ali Paşa, 

cömertlik güneşinin doğuş yeridir.” 

 Ali Paşa, II. Bayezid’in veziriazamıdır. Hadım Ali Paşa olarak bilinir. 

Saltanattaki vezirlik görevinden dolayı vezaret mührü verilmiştir. Şair sadece tarafsız 

bir şekilde vezirliğine işaret etmez aynı zamanda Ali Paşa’nın kıymetine değinir: 

 “Âsitâne-i sa‘âdet-âşiyânda mesned-i vezâretde olan erkân arasında ‘Alî Pâşâ -ki 

vezîr-ia‘zam idi- Hüdâvendigâr Hazretleri’nin kadîmü’l-eyyâmdan sâdık hıdmetkârı ve 

muhlis emekdârı idi. Memleket-i ra‘iyyeti bir kaç nefer-i etrâkin bu itdikleri işlerden be-

gâyet bî-huzûrdı. Zîrâ ki ol merd-i dilâver be-gâyet gayyûrdı.”475 

Tevki‘î Mehmed Paşa, Hadım Ali Paşa’nın vezarete geçişini 1508 olarak 

gösterir: “Hadım ‘Alî Pâşâ vezîr-i‘azam oldu, fi sene 912 (1508).”476 

Sadaretle görevlendirilen birine mühür verilmesi konusunda Sultan III. 

Murad’ın sadrazamlarından Sinan Paşa’ya sadaret görevi verdiği zaman padişah 

mührünü de göndermesi misal olarak verilebilir: 

“Recebü’l-mucîbin on dördüncü günü (14) idi. Kethüdâ bevvâbân Yemişçi Hasan 

Aga gelüp hatem vezâreti getürüp vezîr-i(15)a‘zam ve vekîl-i mutlak-ı pâdişâh-ı ‘âlem 

oldıkları müjdesin yetürdi.”477 

 

Himmetünde kuşanur biline altunlu kemer  

Devletünde urınur başına efser hâtem  Revânî, k. 19/21. 

“(Onun) himmetiyle yüzük beline altın kemer kuşanır, devletiyle başına tac takınır.” 

 “Beline kemer bağlamak” bir vazife almaya ve vazifenin gereğini yapmaya 

başlamaya işaret anlamında kullanılan bir deyimdir. Matrakçı Nasuh’ta buna 

rastlamaktayız: 

                                                 
475 İshak b. İbrahim, Selîm-nâme, s. 46.   
476 Tevki‘î Mehmed Pâşâ, Osmanlı Tarihi, s. 77.   
477 Peçevî İbrahim, Peçevî  Tarihi (184b-218a), s. 91-92. 



225 

 

 “Bu cânibden mûmâ-[16a] ileyh Ahmed Pâşâ kemer-i ikdamı beline baglayup zikr 

olan kal‘anın cânib-i şimâlinden ve Pojega sancagı beyi Murâd Bey İzvornik sancagı beyi 

Hızır Bey cânib-i şarkîyyesinden muhasara idüp...”478 

3.3. ALİ PAŞA, Semiz (ö. 1565) 

Göz kulag oldı ser-â-ser gözedür âfâkı  

Bulalı kurb-i vezîr-i şeh-i kişver hâtem Bâkî, k. 19/16. 479 

“Hâtem, memleketin padişahının vezirine yakınlık bulduğundan beri ufukları 

gözeterek baştanbaşa her yere göz kulak oldu.” 

Didüm ki hâlüme rahm eylemez benüm kimse  

Meger ki âsaf-ı şehden irişe derde devâ  Yahya Bey, k. 26/27. 

“Kimse benim halime acımaz derken padişahın vezirinden derdime derman erişti.” 

İşigi cümle-i erkâna mesned ü me’vâ 

Tapusı zümre-i irfâna maksad-ı aksâ  Yahya Bey, k. 26/31. 

“Eşiği bütün erkana dayanma ve sığınma yeridir. Huzuru, irfan zümresine nihai bir 

amaçtır.” 

Çerkesler Kâtibi Yusuf, Ali Paşa’nın göreve geliş ve gidişi hakkında bilgi 

verir, âlim, salih ve halktan insanların onu ne kadar sevdiğine değinir. Bu da 

göstermektedir ki adaleti ve ihsanlarıyla avamın ve havasın gönlünde yer edinmiştir: 

“Eyalet-i Vezîr ‘Ali Pâşâ: Kudûmeş fi beş Şa‘ban sene minh. ‘Adl-i ittisâf sâhibi 

kimesne idi. Zaman-ı hükümetinde herkes refâhiyyet üzere olduğundan halk ona gayet 

muhebbet etmişdi. İnfisâleş fî gâyet-i Muharrem sene dokuz yüz altmış bir. ‘Ulemâ ve 

sulehâ aglayu ma‘an Ridâniye’ye çıkup du‘â ve senâ ile gönderdiler. Müddeteş sene dört, 

şehr beş, eyyâm yirmialtı ba‘dehû;”480 

Avrupa Seferlerine Katılması 

                                                 
478 Matrakçı, Süleyman-nâme, s. 17. 
479 Bâkî, Kanuni’den önce Semiz Ali Paşa’ya tanıtılır ve himayesini görür. Bu sebeple buradaki şahıs, 

Semiz Ali Paşa olmalıdır. (Doğan, Baki, s. 15.) 
480 Çerkesler Kâtibi Yusuf, Selîm-nâme, s. 149. 



226 

 

Her şeb diyâr-ı garba şebîhûna gönderür 

Re’yün şafakda mihre virüp tîg-ı cân-sitân  Nev’î, k. 39/26. 

“Fikrin, güneşe şafak vaktinde can alıcı kılıcını verir, (güneşi) her akşam batı 

diyarına gece baskınına gönderir.” 

Nergis-sıfat egerçi ki bîmâr idi tenün 

Âfâka çeşm-i ibretün olmışdı dîde-bân Nev’î, k. 39/17. 

“Her ne kadar bedenin nergis gibi hasta olduysa da ibret gözün ufuklara gözcü 

oldu.” 

Beyitte Ali Paşa’nın Avrupa’ya yapılan seferlere katıldığı ifade edilmektedir. 

Alıntıladığımız metinde Estergon Kalesi’ne düzenlenen sefere katılmıştır. Ali Paşa, 

çıktığı Batı seferinde hastalanmış ve hastalığının şiddetlenmesi sonrası vefat etmiştir. 

Vefatından sonra vezaret mührü Lala Mehmed Paşa’ya verilmiştir: 

“Ol ecilden Estergon keferesine vehm târi olup Estergon’a muttasıl Depelen 

Kal‘ası’nın varoş ve Sanya Kal‘asının ve yine ol günde anınla Estergon beyninde olan 

kal‘alar alındı. Bundan sonra Vezîr-i a‘zam ‘‘Alî Pâşâ marîz olup gittikçe müştedd oldu. 

Belgrad’a vâsıl oldukta diyâr-ı âhirete intikâl eyledi. Mühr-i hümâyûn Lala Mehemmed 

Pâşâ’ya irsâl olundu.”481 

Acem Seferlerinde Görev Alması 

Pür nûr-ı hikmet oldı mezâr-ı Büzürcmihr 

Mihr-i dirâyetün olalı şarka pâsbân  Nev’î, k. 39/25. 

“Bilgi, zekâ ve tecrübe güneşin doğuya bekçi olduğundan beri (Nuşirevan’ın baş 

veziri olan) Büzürcmihrin/ Bozorgmihr’in mezarı hikmet nuruyla doldu.” 

Ali Paşa, Doğu’ya bekçi olduğu için, hikmet nuruyla doludur. Burada bekçi 

olmak emniyet, sayiş ve huzuru sağlamak olarak algılanırsa Ali Paşa’nın Doğu 

seferlerine katılması, görev alması beyti deskteklemektedir. Ali Paşa, bir Azerbaycan 

seferine Rumeli Beylerbeyi olarak katılır: 

                                                 
481 Nihâdî, Târîh-i Nihâdî, s. 82.  



227 

 

“...râyât-ı İslâm-ı nusret-peyâm nassarahumu’llâhu te‘âla ila yevmi’l-kıyâm ile 

yürisünler deyu emr olınup emr-i âlişân birle zikr olan beglerbegiler sene hamse ve hamsîn 

ve tis‘a mi’e Muharreminin gurresinde demur dağlar gibi yirlerinden kopup sîl-i nevbahâr 

gibi mekânlarından akup gittiklerinden sonra bu cânibde kutb-ı felek-i şehâmet ti ferzânegî 

ve merkez-i dâire-i şecâ‘at u merdânegi Rûmili Beglerbegisi ‘Alî Pâşâ dâmet meâliyehu dahî 

emr olundı ki, Rûmili’nin mücâhidân-ı keyvân u ‘azm ve mübârizân-ı behrâm-rezm ile 

Gelibolu ma‘berinden geçüp gide ol dahî emr-i ‘âlî muktezâsınca sene-i mezbûre Saferinin 

dördünde dârü’s-saltanat-ı Kostantiniyye-i hamiyet-i ‘ani’l-beliyyeden tabl-ı irtihâli cihet-i 

intikâle çalup ve sancâğ-ı nusret-eserin açup ‘azîmet gösterdi.”482 

3.4. ARSLAN PAŞA, Budin Beylerbeyi (ö. 1566) 

Erdşîr-i devr-i ‘âlem Arslan Pâşâ imiş 

Erligi nâm-ı şerîfinde dahî peydâ imiş Yahya Bey, k. 30/1. 

“Âlemin bu zamanının Erdşîr’i Arslan Paşa imiş, erliği de şerefli şanında (Arslan 

adında) ortaya çıkmıştır.” 

Cûd ile gûyâ ki açılmış dıraht-ı mîvedâr 

Akçasın yagma ider bir târik-i dünyâ imiş Yahya Bey, k. 30/6. 

“Cömertliği ile sanki bol meyveli bir ağaçtır. Akçesini (varını yoğunu) yağmalattıran  

dünya nimetlerinden vaz geçen biriymiş.” 

Dinledi akvâlini bildi kıralun âlini  

Rây-ı tedbîr ile ‘âmil ‘âlim ü dânâ imiş Yahya Bey, k. 30/10. 

“Sözleri (tavsiyeleri) dinleyip kralın tuzağını bildi. Tedbirli görüş ile  amel eden, 

âlim ve bilgin imiş.” 

 Arslan Paşa, Yahyalı Mehmed Paşa’nın oğludur. Babasıyla birlikte birçok 

fetihlerde bulunmuş ve zaferler kazanmıştır. Beyit, Arslan Paşa’nın hem ‘Paşa’ 

ünvanını zikretmekte hem de gösterdiği cesaret ve kahramanlığa işaret etmektedir. 

                                                 
482 Matrakçı, Süleyman-nâme, s. 87. 



228 

 

Peçevî, Arslan Paşa’dan övgüyle söz eder. Hatta babası Yahyalı Mehmed Paşa ile 

fethettikleri Pujega’nın sancakbeyliği babasının talebi üzerine Arslan Paşa’ya verilir: 

“[80b] (01) Eli baglu, cigeri daglu, ekseri cebe ve cûşenlü kâfiri oglı Arslan Paşa ile 

rikâb-ı (02) hümâyûna gönderdi. Sa‘âdetlü Pâdişâh Edirne’de iken dîvân-ı hümâyûna 

getürdiler (03) ve bu mukâbelede, Arslan Paşa’ya Pojega Sancagı ‘inâyet olındı. Pojega (04) 

sancak olmak ve Arslan Paşa beg olmak, bunda vâki‘ oldı.”483 

 Beyitlerdeki Arslan Paşa’nın olgunluğunun övgüsünün aksine  Peçevî’de bazı 

bilgilere rastlarız. Arslan Paşa, iyi eserler bıraksa da laubali yaratılışta biridir ve bazı 

delice ve laubali davranışlarından dolayı asılır: 

“Ba‘de Sultân (19) Süleymân Hân Gâzî rahmetullâhi ‘aleyh, Sigetvâr seferine 

geldügi esnâda, küffâr, (20) tabûr-ı menhûsıyla gelüp Kal‘a-i mezbûreyi almışlar. Hattâ 

Budun Beglerbegisi meşhûr (21) ve müte‘ârif olan Arslan Paşa ki, Yahyâ Paşazâde 

Mehemmed Paşa’nun oglıdur, (22) bir lâubâli güşâde-meşrep adam imiş. Hattâ kendüden 

ba‘z evzâ ki, nakl iderler, (23) Mecnûndan sâdır olmaz böyle bir dîvâne imiş. Ol sebeb ile 

sa‘âdetlü Pâdişâh, (24) Sigetvâr üzerine ‘azîmet-i hümâyûnları esnâsında ki, Harsan tell-i 

refî‘a kurbına (25) nüzûl buyurduklarında, otâg-ı hümâyûn öninde, tîg-ı kahr-ı padişahî, 

zümre-i şühedâya (26) ilhâk olınur. Rahmetullâhi ‘aleyh.”484 

 Peçevî İbrahim Efendi’nin anlattıklarıyla örtüşen bilgileri Selânikî Mustafa 

Efendi’nin tarihinde de buluruz. Ayrıca Selanikî’de farklı bir bilgi daha vardır. Buna 

göre Arslan Paşa’nın Âl-i Osman’a hakaret etmesine Kanunî oldukça kızar ve ölüm 

fermanını verir: 

 “... meger mukaddemâ Arslan Pâşâ, Vezîr-ia‘zam hakkında nâ-şâyeste kelimât ile 

çok kadh u zem vechile ırk-ı [16a] saltanatı tahrîk idüp ıgdâb eylemüş imiş. Saâdetlü 

Pâdişâh-ı gerdûn-vakâr hazretleri mektuplarını gönderüp “Okuyup ihrâk eyleyesin.” 

buyurmışlar. Ve “Benüm saltanatum hil‘atı senün eginündedür, ana leke kondurmak 

isteyenün vucûd-ı nâ-pâki sahîfe-i ‘âlemden gidüp cezâsı virilmek gerekdür, emrüm yirine 

getüresin.” buyurmışlar ...”485 

                                                 
483 Peçevî İbrahim, Peçevî  Târîhi (80b-114a), s. 9.  
484 Peçevî İbrahim, Peçevî  Târîhi (80b-114a), s. 60. 
485 Selânikî Mustafa Efendi, Târîh-i Selânikî, c. I, s. 26. 



229 

 

3.5. AYAS PAŞA, Rumeli Beylerbeyi (ö. 1560) 

Şâh ile kılsa alaylar baglayup ‘azm-i gazâ 

Kûh u deşti al bayraklarla eyler lâlezâr Aşkî, k. 36/26. 

“Alaylar oluşturup padişahla gazaya gittiğinde, dağı ovayı kırmızı bayraklarla lale 

bahçesine çevirir.” 

Ayas Paşa (Üçüncü Vezir), Mohaç Meydan Muharebesinde Sultan I. 

Süleyman ile savaşa katılmıştır.486 Beyitte iki konu dile getirilmektedir. Birisi Ayas 

Paşa’nın Sultan I. Süleyman ile gazaya çıkmasıdır ki aşağıya alıntıladığımız metin 

Rodos’un fethi hazırlıklarının anlatıldığı bir metindir ve Ayas Paşa bu seferde Sultan 

ile birlikte görev almıştır. Diğeri ise dağı ovayı kırmızı bayraklarla kırmızıya boyama 

konusudur ki Osmanlı vezirlerinin bayrakları kırmızıdır. Vezir, alaylarını kırmızı 

sancak altında toplamıştır bu da her tarafı gelincik bahçesine çevirmiştir: 

“Rûmili Beglerbegisi Ayas Pâşâ dahî leşker-i bîkayas ve ümerâ-yı gazâ-istînâs ile 

hasbel-me’mûr Gelibolı mi‘berinden [92b] ‘ubûr idüp yevm-i mezbûrda mu‘asker-i 

hümâyûna mülhak olup ol sahrây-ı dilârânun cânib-i şarkîsinde konup gûnâ-gûn bayraklar ile 

ol fezây-ı meserret-efzâyı nümûdâr-ı lâle-zâr itdi. Ve gürûh-ı enbûh ve kemâl-i ihtişâm ve 

şükûh ile ol menzil-i dil-âvîzde karâr itdi.”487 

Matrakçı Nasuh’un Süleyman-nâmesi’nde Kanunî Sultan Süleyman’ın 

yanında Ayas Paşa’nın Anadolu Beğlerbeyi olarak Canberd Gazali’ye karşı Şam’da 

yapılan savaşa katıldığını görmekteyiz: 

“…dergâh-ı âsmân-iştibâh-ı Pâdişâh-ı cihân-penâha ihtisâsı olan Şehsüvâroglı Alî 

Beg ile Anadolı Beglerbegisi Ayâs Pâşâ sag tarafında ve Karamân Beglerbegisi sol tarafda 

ve sâ’ir havâss-ı mevâkib-i pür-uded ve kevâkib-i bî-‘aded ‘alem-i âlem-gîr-i sultânî ve livâ-

yı nusret-ihtivâ-yı hâkânî sâyesinde her fevc deryâ-yı mevc-pâyesinde karâr idüp...”488 

Ayas Paşa, Sultan I. Süleyman ile Rodos fethine de katılmıştır: 

                                                 
486 Emecen, Osmanlı Klasik Çağında Savaş, s. 209. (BA, D.BRZ, nr. 20611’deki Kayıtlara Göre 

Savaşa Katılan Osmanlı Vezirleri, Ricali ve Sancak Beyleri Listesi) 
487 Hoca Mehmed Efendi, İbtihâcü’t-Tevârîh, s. 94.  
488 Matrakçı, Süleyman-nâme, s. 25.  



230 

 

“Rûmili Beglerbegisi Ayas Pâşâ ol kişverin leşker-i bî-kıyâsı ile sâbıkâ mezkûr u 

mezbûr olan vech üzere Gelibolı Bogazı’ndan ‘ubûr u mürûr itmişdi. Ol dahî Sultân-ı 

‘âlemden mukaddem hadem u haşemle ma‘mûre-i mezkûreye gelüp bilesince olan ât u âdem 

fezâ-yı hurrem ve hevâ-yı hoş-demde sürûrla huzûr itmişdi. Mâh-ı Şa‘bânın haftasında [51a] 

Şâh-ı heft-kişver, mâh-ı ahet-sipâh, Sultân-ı âsumân-bârigâh sâyir leşker geldi irdi.”489 

3.6. CAFER ÇELEBİ, Tacizâde, Tuğrayî (ö. 1515) 

Sadr-ı dîvân-ı fesâhat ya‘nî Tuğrâyî k’anun  

Yok durur bir habbece hilmi yanında kûhsâr Revânî, k. 8/16. 

“Hilmi yanında dağın bir hububat tanesi kadar olamadığı Tuğrayî, çok güzel 

konuşma divanının kalbidir.” 

Âfitâb-ı evc-i himmet âsümân-ı fazl u ‘ilm  

Mâh-ı burc-ı ‘akl u dâniş server-i gerdûn-vekâr Revânî, k. 8/17. 

“(Cafer Çelebi), himmet doruğunun güneşi, ilim ve fazilet göğü, akıl ve ilim 

burcunun ayı, felek gibi vakarlıların efendisidir.” 

Bikr-i fikre ‘anberîne hatt-ı eş‘ârun olup  

Sa‘îdine mîm-i nazmun halkası oldı sivâr  Revânî, k. 8/19. 

“Şiirlerinin hattı, orijinal fikre anber kokusu; bahtiyarlara nazmının mimi, bilezik 

halkası oldu.” 

 Beyitlerde, Tacizâde Cafer Çelebi’nin ilmi, ahlakı ve şairliğine değinilir. 

Cafer Çelebi hakkında Kınalızâde’deki  malumat, beyitlerde geçen bilgileri 

doğrulamaktadır. Kınalızâde, Cafer Çelebi’nin ilimle olan yakınlığı, Sultan I. Selim’e 

nişancı oluşu ve şiirinin olgunluğu hakkında bilgi sunar: 

“Beyne’l-enâm ve cümle-i havâss u ‘avâm içinde Tâcîzâde dimekle meşhûr ve 

tevkî‘-i tamâm-ı iştihârı sahîfe-i felek-i devvâr ve tûmâr-ı rûzgârda mestûrdur. Babası sâhib-i 

seyf iken kendüsi tarîk-i ehl-i kaleme ‘âzim ve merhûm Hâcı Hasanzâde’den mülâzım olup 

medâris-i şerîfede ifâde-i ‘ulûma müdâvim olmışdur. Mahmûd Pâşâ müderrisi iken tûmârı 

                                                 
489 Kemal Paşazâde, Tevârîh-i Âl-i Osmân X. Defter, s. 139. 



231 

 

âmâl ve menşûr-ı ahvâli tugrâ-yı garrâ-yı iltifât-ı pâdşâh ile muvakka‘ ve tâc-ı pür-ibtihâc-ı 

hâli yevâkît-i ‘inâyât-ı sultâniyye ile murassa‘ olup sâhib-kırân-ı zemîn ü zemân Sultân 

Selîm Hân’a nişâncı olmagla pür-‘unvân ve emsâl ü akrânı miyânında tugrâ-misâl sâhib-i 

nâm u nişân olmışdur. ... Merhûm-ı merkûmun kelâm-ı mensûrı manzûmından nice merâtib 

ile gâlib ve gazeliyâtından kasâ’id-i fesâhat-simâtı râcih ve Fârisî inşâsı Türkî inşâsından a‘lâ 

idügi ehli katında zâhir ü vâzıhdur. Egerçi eş‘ârı sâde vü güşâdedür lâkin sûz-ı ‘ışkdan 

âzâdedür.”490 

Taşköprülüzâde, fazilet ve kemâl ehli âlimlerden biri olarak gördüğü 

Tacizâde’nin ilmini, vazifesini ve şiirini över: 

“Devrin fazilet ve kemâl ehli âlimlerinden biri de Tâcizâde Molla Cafer Çelebi’dir. 

Merhumun babası, Amasya’daki emirliği döneminde Sultan İkinci Bayezid’in işlerinin 

idaresinden sorumluydu. O ise ilim öğrenmeyi arzu ediyordu. Bu yüzden Molla İbn Hacı 

Hasan, Molla Kastalânî, Molla Hatibzâde ve Molla Hocazâde gibi bilginlerden ders aldı. İlmi 

ve faziletleri dört bir yana yayıldığında Sultan İkinci Bâyezid kendisini İstanbul’daki 

Mahmud Paşa Medresesi’nin müderrisliğine tayin etti. ... Türkçe şiirleri vardır. Şiirleri 

oldukça güzel ve şiir ehli arasında makbuldür. Ayrıca ehli arasında kabul gören nesirleri 

vardır.”491 

3.7. CELÂL ÇELEBİ, Musâhib-i Sultan II. Selim Han (ö. ?) 

Cenâb-ı mahrem-i şâh-ı zamâne mîr-i Celâl 

Güzîn-i zümre-i mevcûd u zübde’-i makdûr  Nev’î, k. 22/34. 

“Zamane padişahının mahremi olan Celâl Çelebi, var olan seçkinlerin ve takdir 

olunanların en seçkinidir.” 

Çekildi şark u garba sefâyîn-i nazmun 

Sana musahhar olaldan basît-i milk-i buhûr  Nev’î, k. 22/38. 

“Açık denizleri ele geçirdiğinden beri nazmının gemileri şark ve garba gittiler 

(şiirlerin her yerde okunuyor).”  

                                                 
490 Kınalızâde, Tezkiretü’ş-Şu‘arâ, s. 202-204. 
491 Taşköprülüzâde, eş-Şakâiku’n-Nu‘mâniyye, s. 251-252. 



232 

 

Beyitte Celal Çelebi’nin Sultan II. Selim’in musahibi olduğu belirtilmiştir. 

Nihâdî Tarihi’nde Sultan II. Selim’in cülusu anlatılırken Celal Bey’den Musâhib 

Celal Çelebi olarak bahsedilir: 

“...Rivâyet olunur ki Vezîr Mehemmed Pâşâ, Hüdâvendigâr hazretlerinin vefat 

ittikleri sâ‘at hemân râz-dâr kadîmî mekâtüs-i kâtib-i esrâr Feridun Bey’e vâris-i mülk olan 

Şehzâde Sultân Selîm Hân cânibine ‘ale’l-‘acele mektûp gönderüp bir vechle ılgâr eyledi ki 

Sigetvâr’dan Kütahya’ya sekizinci günde vâsıl oldu. Megerki şehzâde şikârda idi. Hemân ol 

cânibe irişüp mektûpları teslîm eyleyüp mefhûm ne ise selâm olıcak, fi’l-hâl Hoca ‘Atâullah 

Efendi’yi ve Musâhib Celal Çelebi’yi isteyüp hemân ol ılgâr ile Kütahya’ya gelüp devre 

nısfında kalkup İstanbul’a dogru Kadıköyü’ne nüzûl buyurdular.”492 

Sultan II. Selim’in tahta cülusunu anlatan Selânîkî’de de Celal Bey, müsahip 

ünvanıyla satırlardaki yerini alır: 

“...Ve yanlarınca olan Lala Hüseyin Pâşâ’ya ve Mevlâna Hoca ‘Atâullah Efendi ve 

Musâhib Celâl Beg ve sâ‘ir agaları ve tugları ve alay bayragı ve yedekleri ve solakları ile 

seherden kuşluk vaktinde şehr-i Rebî‘ulevvelin on dördüncü Dü-şenbih gün Üsküdar 

iskelesine gelüp sa‘âdet ü ikbâl ile nüzûl ü iclâl buyurup..”493 

3.8. FERHAD PAŞA, Veziriazam (ö. 1594) 

Pâşâ-yı şâh-ı ekrem ya’nî vezîr-i a’zam 

Serdârlık müsellem yok kimsenüñ ‘inâdı Vecdî, k. 24/2. 

“Cömert padişahın paşası olan Veziriazam (Ferhad Paşa)’nın serdarlık hakkıdır ve 

buna kimsenin itirazı yoktur.” 

Şol denlü renk virdi ‘A‘câma tîg-ı tîzi 

Kızıl başını Şâhun kara kana boyadı  Vecdî, k. 24/9. 

“Acem memleketine keskin kılıcı o kadar çok renk verdi ki, Şah’ın kızıl başını kara 

kana boyadı.” 

                                                 
492 Nihâdî, Târîh-i Nihâdî, s. 65-66.   
493 Selânikî Mustafa Efendi, Târîh-i Selânikî, c. I, s. 42. Ayrıca bkz. Ahdî, Gülşen-i Şu‘arâ, s. 83; 

İpekten, Edebî Muhitler, s. 121. 



233 

 

 Beyitlerde, Ferhad Paşa’nın veziriazamlığı, kahramanlığı, cesareti, vakarı ve 

Doğu ile Batı seferlerine katılması ifade edilmiştir. Paşa, Sultan Süleyman 

zamanında Batı seferlerine katılır. Nihadî’nin tarihinde Sigetvar Seferinde, üçüncü 

vezir olarak karşımıza çıkar: 

“Hemân ol gün Vezîr-i sâlis Ferhâd Pâşâ ve Anadolu Beylerbeyisi [57a] Zal Pâşâ 

kal‘a-yı mezbûrenin kolundan Vezîr-i hâmis Mustafa Pâşâ kendü birâderi Rumili 

Beglerbegisi Şemsi Pâşâ sol kolda meterisler kazmaga ta‘yîn olunup ve kudemâ-yı ‘askerin 

ser-defterini tâ’ife-i Yeniçeri ile agaları olan Alî Aga bu iki tarafın mâ-beynine girdiler.”494 

Ferhad Paşa, III. Murad’ın cülusundan sonra vezaretle serdar olur: 

 “Ve yine işbu 990 senesinün âhiri şehr-i Zilhiccenün üçünci gün ki yevmü’l-erbi‘â 

idi, Yeniçeri Agalıgından sûr-ı hümâyûnda ref‘ olunan Ferhâd Aga, Rûmili Beglerbegisi 

olup birkaç kerre defter itdükden sonra mesned-i vezâret ile müşerref buyurılup hemân ol 

esnâda diyâr-ı Şark seferine me’mûr olup ‘asker-i İslâm-penâha serdâr-ı sipeh-sâlâr olmak 

fermân olındı.”495 

Selânikî Tarihi’nde Ferhad Paşa’nın Kızılbaş askerlerinin Tebriz Kalesi’ne 

saldırması karşısında Sultan III. Murad tarafından serdar tayin edilerek Tebriz’e 

gönderildiğini görürüz: 

“…evâhir-i Muharremü’l-haram, sene 994’de sa‘âdetlü Pâdişâh-ı dîn-penâh-

e‘azze’llâhu ta‘âlâ ensârahû ve eyyede saltanatehû- hazretleri tekrâr Vezîr-i şecâ‘at-şi‘âr-ı 

bâ-vakâr [95b] Ferhâd Pâşâ -edâme’llâhu ta‘âlâ iclâlehû- hazretleri “Gayret-i dîn-i mübîn 

içün bu denlü mihnet ü meşakkat ihtiyâr olunmışken hebâ olmasun, ‘asker ve hazîne 

pâdişâhlara nâm ve nâmûs içündür.” diyüp yine serdâr-ı asâkir-i mansûre olmak fermân 

eyleyüp...”496 

Eflak ve Boğdan Seferi 

Eflakı itdi teshîr Bogdanı kıldı ta‘mîr 

Ol mîr-i nîk-tedbîr feth itdi bu bilâdı  Vecdî, k. 24/11. 

“O güzel tedbirli emir, bu beldeleri fethetti; Eflak’ı zaptetti, Boğdan’ı imar etti.”  

                                                 
494 Biga, Târîh-i Nihâdî, s. 64-65.  
495 Selânikî Mustafa Efendi, Târîh-i Selânikî, c. I, s. 138.  
496 Selânikî Mustafa Efendi, Selânikî Tarihi, c. I, s. 165; c. I, s. 174-175. 



234 

 

Târih-i Nihâdî’de, Ferhad Paşa’nın Eflak’a gönderildiği ifade edilir: 

“Zikr-i Kal‘a-yı Eflak. Çün Ferhad Paşa mesned-nişîn-i vezâret olup eşkiyâ ve Eflak 

def‘ine me’mûr olup mühimmât-ı sefer ahvâline iştigâl idi.”497 

3.9. FERİDUN BEY, Nişancı (ö. 1583) 

Degüldür mâh-ı nev re’y-i münîrin dehre ‘arz eyler 

Reîs-i münşiyân-ı defter-i dîvân-ı ‘Osmânî  Nev’î, k. 49/9. 

“Görünen yeni ay değildir; Osmanlı divan defteri münşilerinin reisi, senin parlak 

fikirlerini zamaneye arz eder.” 

 Beyit, Feridun Bey’in nişancı olduğunu ifade etmiştir. Feridun Bey’in bu 

görevini Sultan I. Süleyman’ın vefat haberiyle ilgili alıntıladığımız bölümde görürüz. 

bkz. s. 89-90. 

 

Suhandânlıkda Vassâf-ı zamân tab‘-ı güher-pâşı 

Sadefdür sanki mürvârîd-i elfâza kalemdânı  Nev’î, k. 49/12. 

“Güzel söz söylemekte zamanın Vassâfı gibi cevher saçan tabiattadır. Kalemliği söz 

incilerine sanki bir inci kabuğudur.” 

 Beyitlerde Feridun Bey’in kalemi, söz ustalığı üzerinde durulmuş, bu unsur 

üzerinden methiyeler sergilenmiştir. Feridun Bey’in nişancı olduğu malumdur ve 

adının geçtiği birçok olayda bu ünvan ile anılmıştır. Feridun Bey’in meşhur 

Münşeâtü’s-selâtîn adlı eseri, 9 Şevvâl 982’de Veziriâzam Mehmed Paşa eliyle 

Sultan III. Murad’a sunulur. Eser hakkında Mustafa Selânikî aşağıdaki bilgileri 

aktarır: 

 “Ve Nişancı Feridun Beg -dâme uluvvehû- niçe yıllar cidd ü sa‘y ile cem‘ eyledügi 

nâmeleri ve Âl-i ‘Osmân’un -rahimehumu’llâhu ta‘âlâ vâki‘ olan seferlerde ve konaklarda 

eyledükleri hüsn-i re’y ü tedbîr ve a‘dâ-i dîne gönderdükleri nâme-i hümâyûnları ve a‘dâ-yi 

dîn ü millet tarafından südde-i sa‘âdetlerine gelen nâmeler ki ibtidâ-i saltanat-ı ‘Osmân Hân 

                                                 
497 Nihâdî, Târîh-i Nihâdî, s. 74.  



235 

 

Gâzî’den ilâ haze’l-ân üç yüz yıllık zemânun vâkı‘âtı nesyen mensiyyen metrûk olup perîşân 

olmışken, niçe yıllar mukayyed olup kavâbil-i rüzgâr ile ezkiyâ ve erbâb-ı tab‘ı ri‘âyet ü 

hürmet ile cem‘ eyleyüp bin sekiz yüz seksen nâme ve konak defterleri ile getürüp ve 

saltanat cânibinden kefere ve Kızılbaşa ve diyâr u garb u şark hâkimlerine virilen ‘ahd-nâme-

i hümâyûnlar ki her pâdişâhun devlet ü saltanatı devrinde ahvâl-i mülke müte‘allik umûr-ı 

devlet yazılup beyâza çıkup ukalâ-i cihân ve ‘urefâ-i devrân mislin ve nazîrin görmemiş ve 

işitmemiş, mutâla‘ası kûtü’l-kulûb ki her bir saltanat bir cild olmak üzere Pâdişâhumuz -

halleda’llâhu hilâfetuhu- saltanatına gelince on bir kıt‘a ya‘nî on bir cild olup cümlesin cild-i 

vâhide koyup iki yüz elli cüzden mütecâviz bir acîmü’l-hacm bir kitâp oldu. Mükellef harc 

ve hüsn-i hatt ile Vezîr-i a‘zam Mehemmed Pâşâ eliyle cenâb-ı Pâdişâhîye îsâl olundı. Fî 

şehr-i şevvâl, sene 982. ‘Münşeâtü’s-selâtîn’ diyü tesmiye olundı, ki ‘aded-i hurûf târih-i 

sene vâki‘ olmışdur.”498  

3.10. HASAN PAŞA, Tiryaki (ö. 1611)  

Hasan Pâşâ kulun hüsn-i tedârükle muvaffakdur 

Vezâret birle kıldun Rûm ilinün mîr-i mîrânı Vecdî, 27/22. 

“Vezirlik göreviyle Rumelinin beylerbeyi yaptığın Hasan Paşa kulun, güzel 

tedarikleriyle işinde başarılıdır.” 

Budin gâzîleriyle kıl havâle hayl-i küffâra 

Ne ceng eyler kilâb ile gör ol şîr-i neyistânî  Vecdî, 27/23. 

“Budin gazileriyle kâfirler güruhuna yönel! O sazlığın arslanı köpeklerle nasıl 

savaşır, gör.” 

 Beyitlerde Tiryaki Hasan Paşa’ya vezirlik payesinin ve Rumeli 

Beylerbeyiliğin verilmesi, Budin gazileri ile birlikte Avrupa ile savaşa girmesi ifade 

edilmiştir. Nihadî Tarihi, Hasan Paşa’nın Rumeli Beylerbeyiliğine atanmasını 

aşağıdaki satırlarda ifade eder: 

                                                 
498 Selânikî Mustafa Efendi, Târîh-i Selânikî, c. I, s. 110. 



236 

 

“Bin on iki Ramazân-ı şerîfinin gurresinde Vezir-i a‘zam Ali Pâşâ müşâvere içün 

[72b] ‘akd-i meclis idüp Haleb Valisi Nasuh Pâşâ vezâretle celâlî eşkıyâsı def‘ine me’mûr 

oldı. Rumili, Tiryâki Hasan Paşa’ya virildi.”499 

Hasan Paşa’nın vezaretle Rumeli Beylerbeyi olmasına Mehmed er-Rûmî’nin 

Nuhbetü’t-tevârîh’inde de rastlarız: 

“Ve dahî mâh-ı mezbûrun yigirmi beşinci güninde vezâret ile Rumeli Beglerbegisi 

olan Tiryâki Hasan Pâşâ yerine bi’1-fi‘l yeniçeriler ağası olan Nakkaş Hasan Pâşâ Rumeli 

Beğlerbeğisi olup...”500 

3.11. HAYDAR PAŞA, Rumeli Beylerbeyi (ö. 1595-96) 

Basdı kadem çü Hayder Pâşâ vezârete 

Togrulıg ile bekledi Bâb-ı Sa‘âdeti  Aşkî, Muk. 22/1. 

“Haydar Paşa vezirlik makamına gelince Bâbüssaâde’yi doğrulukla bekledi.” 

 Tevki‘î Mehmed Paşa’da Haydar Paşa’nın vezaretiyle ilgili aşağıdaki bilgi 

bulunur ancak çıkış tarihi yer almaz: “Harem-i hâssdan vezâret ile çıkdı. Sonra 

Rûmili’nde sancak beyi olup vefat etti.” 501  

3.12. İBRAHİM PAŞA, Maktul (ö. 1536) 

Üngürüs iklîmine girü havâle olmaga  

Eyledi peydâ halîl-i şâh-ı nîk-ahter livâ Yahya Bey, k. 17/13. 

“Macaristan ülkesine tekrar yönelmek için iyi talihli padişahın dostu sancak 

kaldırdı.” 

Cümle rûh-ı enbiyâ nasrun min’allâh okıyup 

Bu gazâ içre tutar İshâk Peygamber livâ  Yahya Bey, k. 17/17. 

                                                 
499 Nihâdî, Târîh-i Nihâdî, s. 81.   
500 Mehmed er-Rûmî, Nuhbetü’t-Tevârîh, s. 476.  
501 Tevki‘î Mehmed Pâşâ, Osmanlı Tarihi, s. 127.  



237 

 

“Bütün peygamberlerin ruhu ‘nasrun mina’allâh’ okur, bu gazanın içinde İshak 

Peygamber ise sancağı tutar.” 

Yahya Bey, İbrahim Paşa’nın Doğu ve Batı’ya olan etkisini, gazalara 

katılımını ve gazalardaki dinî hissayatı ön plana çıkarır. Aşağıdaki metnimizde 

İbrahim Paşa’nın Padişah’ın izniyle Mısır’a sefere çıktığını görmekteyiz: 

“Ol eyyâmlarda târîh hicretin sene dokuz yüz otuzunda idi ve bunlardan sonra Vezîr-

i a‘zam İbrahim Pâşâ Pâdişâh-ı ‘âlem-i penâh hazretlerinden icâzet alup diyâr-ı Mısır’a rûy-ı 

deryâdan hayli ‘asker ile revâne olundukda deryâ seferi el virmeyüp vilâyet-i Anadolu’ya 

çıkup Rumili’nin mal defterdârı İskender [Çelebi ile] ve bölük ağalarından ‘Ulûfecibaşı Hızır 

Aga ile ve Çavuşbaşı Sûfî-zâde Mehemmed Aga ile vilâyet-i Mısır’a müteveccih oldular.”502 

Kemâl Paşazâde, Mohaç gazasını anlatırken İbrahim Paşa’nın gazaya 

katılışını onun kahramanlığıyla birlikte ifade eder. Mısır Doğu’da katıldığı 

seferlerden biriyken Mohaç Batı seferlerinden biridir: 

“Çekdi leşker Engürûs üstine sultânı 

Kaynayup cûş eyledi deryâ-yı ‘ummân-ı gazâ 

... 

Âsas-ârâ-yı saf-ârâ-yı Erdeşîr-i şîr-dîl 

Ya‘nî (İbrahîm) Pâşâ mîr-mîrân-ı gazâ 

 

Cümle küffârın itdi hamlesin bir anda red 

Yeğdürür bin yıl ‘ibâdetden o bir ân-ı gazâ”503 

 

 İbrahim Paşa’nın tedbirleri sayesinde Osmanlının eli altındaki yerler 

korunmuştur: 

“Emîr-i saf-der vezîr-i Âsaf-der, sâhib-i sâyib-rây, nâsıb-ı livâ-yı nusret-ârây Hazret-

i İbrâhîm Pâşâ-yı kişver-güşâyın tedbîr-i dil-pezîriyle etrâf-ı memâlik ü eknâf-ı mesâlik 

vech-i melhûz üzerine mahfûz oldı.”504 

                                                 
502 Anonim, Târîh-i Âl-i Osmân (1299-1549), s. 317-318. 
503 Kemal Paşazâde, Tevârîh-i Âl-i Osmân X. Defter, s. 195. 
504 Kemal Paşazâde, a.g.e, X. Defter, s. 217. 



238 

 

İbrahim Paşa’nın Düğünü 

İbrahim Paşa’nın düğününde öne çıkan unsurlar, Sultan Süleyman’ın katılımı, 

düğünün Atmeydanı’nda yapılması, meydanın mumlarla aydınlatılması, misafirlere 

ziyafet verilmesi, havai fişek gösterileri yapılmasıdır. 

Vezîr-i a‘zam İbrâhim Pâşânın dügünüdür 

Ziyâfet etmek için da’vet etti Şâh-ı Devrânı  Hayâlî, k. 14/15. 

“Vezir-i Azam İbrahim Paşa’nın düğünüdür. Ziyafet vermek için zamanın padişahını 

davet etti.” 

Gözüm tuş oldu eylerken seher vaktinde seyrânı  

Semend-i nâza binmişlerdi dolmuş At Meydânı Hayâlî, k. 14/1. 

“Seher vaktinde etrafı temaşa ederken gözüm, naz atına binmişlerle dolmuş olan At 

Meydanı’na ilişti.” 

Dem-i sûrnâ sadâ salmış be-mehterhâne-i çarha 

Dögülür kûslar güm güm kurulmuş taht-ı sultânî  Hayâlî, k. 14/2. 

“Zurnanın nefesi bu feleğin mehter takımına ses vermiş; kösler güm güm dövülür. 

Sultanlık tahtı kurulmuş.” 

Giceyi gündüze katup safâ vü zevk kılmaga  

O bezmin yakdılar her gûşesinde şem‘-i tâbânı Hayâlî, k. 14/12. 

“Gece gündüz eğlenmek için o meclisin her köşesinde parlak mum yaktılar.” 

Şu denlü âsumânîler atıldı her yanadan kim 

Şirâr-ı âsumânîlerle çarhın doldu dâmânı  Hayâlî, k. 14/13. 

“Her yandan o kadar havayi fişek atıldı ki gökyüzünün eteği kıvılcımlarla doldu.” 

Sözü çün istimâ‘ itdüm o rind-i pâk meşrebden 

Bu şi‘ri okuyup oldum bu bezmin bir gazel-hânı Hayâlî, k. 14/17. 

“Sözü o temiz huylu, kalender kişiden işittiğimde bu şiiri okuyup meclisin bir gazel 

okuyucusu oldum.” 

İçildi ni‘metün ardınca sükkerî şerbet 



239 

 

Halâvetinde nitekim nigâr-ı tab‘-ı selîm Yahya Bey, Tb, 6/III-3. 

“Nimetlerin ardından tatlılığı/kıvamı, selim tabiatı gibi güzel şekerli şerbet içildi” 

Yukarıda tespit etmiş olduğumuz beyitlerde Sultan I. Selim’in kızı ve Sultan 

I. Süleyman’ın kızkardeşi ile Pargalı ve Maktul gibi lakaplarla anılan Veziriazam 

Makbul İbrahim Paşa’nın düğünü konu edinmektedir. 22 Mayıs 1524 (18 Recep 930) 

tarihinde yapılan düğün, 15 gün devam etmiştir. Beyitlerde anlatılan düğüne ait 

olaylar ve özelliklere alıntılamış olduğumuz aşağıdaki metinde rastlamaktayız. 

Beyitlerde geçip rastladığımız başlıklar şunlardır: Padişah Sultan I. Süleyman’ın 

düğüne davet edilmesi, düğün merasiminin At Meydanı’nda yapılması, düğünde 

mehterhanelerin kurulup zurna ve köslerin çalınması, düğünde ziyafet verilmesi, 

meydanın süslenmesi, düğünü seyretmeye bütün ahalinin gelmesidir: 

“Ber-mûceb-i izn-i hümâyûn-ı sultânî vezîr-i âsaf-nazîr İbrahim Pâşâ tertîb-i esbâb-ı 

velîme-i izdivâca iştigâl gösterüp İstanbul’da Atmeydânı nâmı ile meşhûr olan fezây-ı 

meserret-efzâya nâzır olan sarây-ı dil-ârâsını makdem-i şeref-tevem-i pâdişâhîye sezâ-vâr 

olmagiçün ‘arûs-ı pür-pîrâye gibi ârâste idüp ber-muktezây-ı icâzet-i ‘aliyye-i şâhi, sultân-ı 

cihân-penâhı sûr-ı pür-sürûrına da‘vet idüp pâdişâh-âne dügün eyledi. Ve ol sâha-i fesîhü’l-

mesâhayı hızâne-i âmirede mahzûne olan münakkaş vü dil-küşâ çadırlar ve sâye-bânlar ile 

tezyîn- ve ziyâfet olunanlarun makâmlarını ta‘yîn idüp câ-be-câ suffeler ve tahta bendler 

[134b] peydâ ve temâşâ idenleri evzâ‘-ı garîbe ve tertîbât-ı acîbe ile vâlih ü şeydâ etdiler. 

Etrâf ü cevânibinde mehterhâneler kuruldı. Ve rûz u şeb tabl-ı şâd-mânî uruldı. Nezdîk ü 

dûrda olan büyût u dûr ve menâzil ü kusûr üzre tahta bendler yapılup nişîmen-i zurefâ ve 

encümen-i ‘urefâ oldı. Ve nişîb ü fırâz seyrâncı ile doldı. Sene selâsin Receb’inün on 

sekizinci (18 Receb 930 / 22 Mayıs 1524) güni idi ki Vezîr-i sâlis Ayas Pâşâ’yile yeniçeri 

agası ‘âmmeten kul tâ’ifesiyle âstâne-i devlet-âşiyâne savbına revâne olup niyâz çehresin 

hâk-i zarâ‘ate kodılar ve pâdişâh-ı âlem-penâh hazretlerini dügüne okudılar. Bâb-ı 

sa‘âdetden yeniçeri agasına hil‘at-ı fâhire atâ buyurulup girü Atmeydânı’na geldiler. Agaya 

tekrâr pâşâ cânibinden dahî hilkat çıkup at ve âlât ihsân olundı. Yeniçeri tâ’ifesine şeker 

şerbeti mebzûl ve herkes-“Yiyiniz içiniz…”-mâ’idesine dest-res bulmaga meşgul olmış idi. 

Ve hîta-i elfâz u hurûfa sıgmaz zurûfıle ol mahall-i vasî‘ dolmış idi. Sâ’ir bölükler dahî ‘alâ 

hasebi’t-tertîb bâlâ [135a] ve nişîbde iclâs olunup her gün bir bölük agaları ve kâtib ve 

kethüdâları ziyâfet olundılar. Leyl ü nehâr ber-vech-i istimrâr mevâ’id-i pür-avâ’id döşenüp 

bisât-ı neşât yayıldı. Ve ol dügünün her güni bir yevm-i îd-i sa‘îd sayıldı. Bir gün dahî ehl-i 



240 

 

hıref ü sanâyi‘ ziyâfet olundı. Receb’ün yirmi altıncı (26 Receb 930 /30 Mayıs 1524) 

güninde ulemây-ı şehr ü etrâf ve sâdât u eşrâf ziyâfet olunup mollalar dânişmendleri ile ve 

meşâyih-i kibâr müridân-ı mücâhedet-şi‘ârlarıyla mecâlis-i müte‘addide emkine-i 

mu‘ayyenede oturup et‘ime-i gûnâ-gûn ile rivâyet olundılar. İttifak ol rûz-ı meserret-endûzda 

devha-i saltanat ve ikbâlden bir nihâl-i müsmirü’l-âmâl nümâyân ve sipihr-i câh u celâlden 

bir kevkeb-i ferhunde-fâl tâbân oldı ki semâ-i sümüvvi sîmâ-i saltanatdan ol ahter-i 

hümâyûn-peykere benzer bir kamer tulû‘ itmemişdür ve şecer-i meserret-eser-i hilâfetden ol 

nev-bâve-i bâg-ı ümîd gibi bir semer bitmemişdür.”505 

İbrahim Paşa’nın Vefatı 

Gün gibi evvel beni dünyaya sultân eyledin 

Sonra döndün sâye-veş hâk ile yeksân eyledin 

Başımı çevgân-ı mâh-ı nevle galtân eyledin 

Neyledin ey çarh-ı hûnî neyledin kan eyledin Hayâlî, Mur.1. 

“Beni güneş gibi önce dünyaya sultân eyledin; sonra döndün, gölge gibi yer ile bir 

eyledin (yok ettin). Başımı yeni ay çevgeniyle yuvarladın. Neyledin ey kanlı felek? 

Neyledin, kan eyledin.” 

 Şiirde, Veziriazam İbrahim Paşa’nın katlinden önce dünyaya sultan edilişine 

ve sonra da hak ile yeksan oluşuna işaret edilmiştir. Celalzâde Mustafa’dan 

alıntıladığımız satırlarda saltanata olan yakınlığından bahsedildikten sonra Sultan 

Süleyman’ın gazabına maruz kalmak suretiyle katline değinilir: 

“İbrâhîm Paşa ibtidâ-i neş‘e-i devlet ve ‘unfuvân-ı zuhûr-ı sa‘âdetinden tâ sefer-i 

Bagdâd’a gelince kemîne kâtib-i Dîvân-ı pâdişâhî olmagın evkât-ı ‘ubûdiyyetde bir dem 

hizmetden hâlî vü güm olmayup dâyimâ niyyeti cânib-i hayra masrûf, her zemânda ‘azîmeti 

kemâl-i ‘adle (221b) ma‘tûf idi. … Lâ-cerem İbrâhîm Paşa’nın ahvâl-i mefsedet-meâli rây-ı 

‘âlem-ârâ-yı hüsrevânîde zâhir ü ma‘lûm olmagın mazhar-ı gazab-ı sultânî vâki‘ (222a) olup 

mâh-ı şerîf-i Ramazânın yigirmi ikinci gecesi dâyire-i hayâtına rakam-ı memât çekilüp 

vahşet-serây-ı fenâ ki, güzer-gâh-ı nihândır, anda mestûr u pinhân oldı.”506 

                                                 
505 Hocazâde Mehmed Efendi, İbtihâcü’t-Tevârîh, s. 128-129. 
506 Celâl-zâde Mustafa Çelebi, Tabakâtü’l-Memâlik ve Derecâtü’l-Mesâlik, s. 382-384; Tevki‘î 

Mehmed Pâşâ, Osmanlı Tarihi, s. 127. 



241 

 

İbrahim Paşa’nın dünyaya Sultân edilmesi kapsamında veziriazam ve mîr-i 

mîrân-ı Rumili makamına getirilmesi gösterilebilir. Veziriazamlık Sultan II. 

Mehmed’in koyduğu kanunlar çerçevesinde padişahtan sonraki en kıymetli ve 

kudretli makamdır. Dolayısıyla Osmanlı Devletinde veziriazam olmak dünyaya 

sultan olmak gibi tarif edilmiştir. Bu tespit, Fatih Kanunnâmeleri’nde ifade şu şekilde 

ifade edilmiştir: “Bilgil ki evvelâ vüzerâ ve umerânın başı vezir-i a‘zamdır. Cümlenin 

ulusudur. Cümle umurun vekîl-i mutlakıdır. Ve malımın vekili defterdarımdır. Vezir-i a‘zam 

cümleye nâzırdır ve oturmada ve durmada ve mertebede vezir-i a‘zam cümleden 

mukaddemdür.”507 

Bu makamlara getirilişini Celalzâde Salih’in ifadelerinde görmekteyiz: 

“Her âyîne rây-ı enver-i husrevânîsinde sâyirlerden anun meziyet-i ‘akl [72b] ve 

idrâk ve metânet-i zihn-i pâkine alâ-vechi’l-kemâl i‘timâd ve i‘tikâdı müstahkem olup henüz 

içerü hidmet-i süreyyâ-ictimâ‘ında iken vezîr-i a‘zam ve mîr-i mîrân-ı Rûmili idüp taşra 

çıkardı. Bu iki dürr-i girân-bahâyı ‘akd-i nazm-ı âlemiyâniçün ‘akd-i gerden-i kadr-i ser-

efrâzî kılmagile Süleymân-ı zamâna Âsaf-ı devrân oldı.”508 

3.13. İBRAHİM PAŞA, Damad (ö. 1602) 

Saâdetle gelen iy dil meger ol sadr-ı a‘lâdur 

Mücâhid fî sebîli’llâh İbrâhim Pâşâdur Nev’î, k. 25/1. 

“Ey gönül! Saadetle gelen meğer o yüce sadrazam, Allah yolunda cihad eden 

İbrahim Paşa’dır.” 

Beyit, İbrahim Paşa’nın Allah yolunda cihat etmesinden bahsetmekle 

seferlere katıldığına işaret etmektedir. Seferlerinden biri, Eğri Seferidir. III. 

Mehmed’in Eğri Seferine katılması için ikna eden Sinan Paşa’nın vefatından sonra 

                                                 
507 Ahmet Akgündüz, Osmanlı Kânunnâmeleri ve Hukukî Tahlilleri, c. 1, Fey Vakfı Yay., İstanbul 

1990, s. 318. 
508 Celalzâde Salih, Târîh-i Sultân Süleymân, s. 180.  



242 

 

Damat İbrahim Paşa yerine tayin edilir509 ve sefere katılır. Vezirler çeşitlli bölgelerde 

hareket halindeki orduya ulaşırlar: 

“Bunun ucundan nice yıldır ki seferlerde fütûhât vukû‘a gelmeyüp yok yere bunca 

hazîne ve mûhimmât hebâya gider. Böyle olmaktan ise merhûm ceddiniz Sultân Süleymân 

Han tarzı üzere biricik, bâri siz de bi’z-zât ‘azîmet buyurup bir senede nice yıllık futûhât 

zuhûruna sebep olur ve kefere ve fecere hırâsân olur. Bu bâbda Hoca Sa‘âdeddin dahî bu 

tedbîrde karîn olup bi’z-zarûre pâdişâhı sefere meyl itdürüp Egri seferine ‘azîmet-i pâdişâhı 

olmagın temâm-ı mühimmât-ı seferi görüp tekmîl üzere iken Sinan Pâşâ’ya dahî ömr vefa 

etmeyüp kantara-yı cihândan ‘âlem-i bekâya irtihâl ittiler. Sonra İbrahim Pâşâ ile teveccüh 

olundu.”510 

Dâî-i Fakir, İbrahim Paşa’nın bu özelliğini kendi dilinden ifadelerle eserine 

almıştır. Bu ifadeler, İbrahim Paşa’nın seferlere cihad ruhuyla çıktığını 

göstermektedir. Çünkü kendi can ve başını gazadan gazaya İslam için feda ettiğini 

belirtir: 

“İbrahim Pâşâ ki kendülerinin metrisleri vaki‘ olan merkad-i şerîflerin işâret idüp 

“Eger bu za‘îf-i bende şehâdet nasip ola bu mevzî‘-i mübarehesde defn idesiniz deyüp dahî 

buyrulurki [21b] ben cân ve başımı dîn-i Muhammed -sallallâhu ‘aleyhi ve sellem- yoluna 

fedâ fî sebîli’l-hücûm gâzâdan gazâya rızâ-ı muhassıl el merâmımdır imdi. Ey gâzîler ve ey 

âhret karındaşları ve ey yeniçeri yoldaşları ve ey çavuş agaları ve ümerâ-ı serdaşlar bilin ve 

âgâh olun ki padişâhımız bugünden kal‘anın fethini murâd itmişlerdir. Cümlenizden ma’mûl 

olunan budur dînimiz gayreti için bilâ ‘avdet ve ‘arz-ı cân ve (Miden fi sebîli’llâh gazâlar 

idüp dünya ve âhiret sa‘âdetini bulasuz.” deyüp...”511 

Avrupa Seferleri 

Nitekim subh-ı sâdık sancagın ref‘ eyleyüp hurşîd 

Seherden feth-i milk-i zulmet-i garba müheyyâdur  Nev’î, k. 25/23. 

“Subh-ı sâdık (güneşin doğmadan önceki aydınlığı) gibi onun sancağını güneş 

kaldırmış, henüz seher vaktiyken batının karanlık ülkesini fethe hazırlanmıştır.” 

                                                 
509 Selânikî Mustafa Efendi, Târîh-i Selânikî, c. II, s. 583. 
510 Nihâdî, Târîh-i Nihâdî, s. 76. 
511 Dâ‘î-i Fakir, Tarih-i Engürüs, s. 39.  



243 

 

Şecâ‘at vasfın ol kılmışdı harb-i kal‘ada isbât 

Ki ceng-i tîg ana nisbet neşât-ı câm-ı sahbâdur Nev’î, k. 25/12. 

“Kılıç savaşı kendisi için şarap kadehinin (verdiği) bir keyif olan İbrahim Paşa, 

cesaret özelliğini, kale savaşında ispat etmişti.” 

 Beyitte İbrahim Paşa’nın yiğitliğini Avrupa’da gerçekleşen bir kale savaşında 

ispat ettiği ifade edilmiştir. Şair Nev’î’nin işaret ettiği kale savaşı vezir olduğu zaman 

gündemde olan Eğri Kalesi’nin fethidir. Koca Sinan Paşa’nın aniden ölümüyle yerine 

damad İbrahim Paşa geçmiş ve III. Mehmed’in planlamış olduğu Avusturya seferine 

katılmıştır:512 

 “Amma destûr-ı dânâ ve müşîr-i ‘aklîm-i gûşe [20b] ya‘nî hâzret-i Vezîr-i a‘zâm 

İbrahim Pâşâ şehriyâr-ı encüm sipah ve hüdâvendigâr gibi perah-ı hazretlerinin hücûm-ı bî 

amânen iz‘ân edecek erkân-ı devlet ve umerâ-yı valâ-yı memlekette onları da‘vet idüp 

Mehemmed Pâşâ oglu Hân Pâşâ hazretleri Rûmili gâzîleri yine Anadolı dilaverleriyle kal‘a-ı 

mezbûrun şimâl tarafında olan metrisden puriş ideler.” 513 

3.14. İSKENDER ÇELEBİ, Defterdar (ö. 1535) 

İskender-i zemâne vü makbûl-i pâdişâh 

Serdefter-i mevâlî-i sultân-ı bahr ü ber Yahya Bey, k. 25/26. 

“(İskender Çelebi), zamanın İskender’i ve padişahın muteber gördüğü biridir; deniz 

ve karaların Sultanının erkânının en ileri gelenidir.” 

Gönlü ganî vü kadri bülend ü sahî-vücûd 

Yokdur cihânda fazl u kemâl ile ol kadar Yahya Bey, k. 25/28. 

“Gönlü zengin, kıymeti yüksek ve cömerttir. O kadar fazileti ve kemali olan kimse 

dünyada yoktur.” 

 Yahya Bey, İskender Çelebi’yi defterdarlık göreviyle zikreder. Şiirde geçen 

“padişahın makbulü” ifadesi, aldığı görevlerdeki başarısından kaynaklanmaktadır. 

                                                 
512 Emecen, Osmanlı Klasik Çağında Savaş, s. 226. 
513 Dâ‘î-i Fakir, Tarih-i Engürüs, s. 38.  



244 

 

İskender Çelebi farklı görevlerde bulunsa da defterdarlığı ile öne çıkar. İbrahim Paşa, 

çıktığı bazı seferlere kendisini de götürür. Bunlardan biri de Mısır’dır: 

“Ol eyyâmlarda târîh hicretin sene dokuz yüz otuzunda idi ve bunlardan sonra vezîr-i 

a‘azam İbrahim Pâşâ Pâdişâh-ı âlem-penâh hazretlerinden icâzet alup diyâr-ı Mısır’a rûy-ı 

deryâdan haylî ‘asker ile revâne olundukda deryâ seferi el virmeyüp vilayet-i Anadolu’ya 

çıkup Rumili’nin mal defterdârı İskender [Çelebi ile] ve bölük ağalarından ‘Ulûfecibaşı Hızır 

Aga ile ve Çavuşbaşı Sûfî-zâde Mehemmed Aga ile vilâyet-i Mısır’a müteveccih oldular.” 514 

3.15. İVAZ EFENDİ, Kazasker (ö. 1586) 

Şeh-i İslâma kâdı-‘askersin 

‘İlm ü fazl ile mîr-i mih-tersin Vecdî, Mes. 3/5. 

“İslam padişahına kazaskersin, ilim ve fazilet ile uluların başısın.” 

Sultân Murâd Hâna kâdî-i kuzât oldun 

Tûmâr-ı kerem sana menşûr ola sultânum Vecdî, k. 10/6. 

“Sultan Murad Han’ın baş kadısı oldun. Ey Sultanım, cömertlik tomarı sana 

ulaşsın” 

Eslâf mürûr itdi anlardan ‘İvazsın sen 

Ahlâfa keremler kıl me’cûr ola sultânum Vecdî, k. 10/5. 

“Öncekiler gittiler, sen onlardan İvaz’sın (onlara bedelsin). Sultanım, sonrakilere 

lutfet, sevap olsun.” 

 Beyitler, İvaz Efendi’nin Sultan III. Murad’ın kazaskeri oluşuna, ilmine 

faziletine ve cömertliğine değinir. Selânikî Tarihi’nde, İvaz Efendi’yi 596/1587 

yılında Rumeli Kazaskeri olarak görürüz: 

 “Ve sene-i mezbûre Zilka‘desinün evâ’ilinde Rûmili Kadı‘askeri Molla İvaz Efendi 

za‘f-ı hâl ile birgün Dîvân-ı âlîde sadrında otururken ıztırâb galebe itmeğe bî-mecâl evine 

gitdi. Ve birkaç gün bî-hûş u bî-tâkât hidmet itdükten sonra hükemâ vü etibbâ ale’l-ittifâk 

                                                 
514 Anonim, Târîh-i Âl-i Osmân (1299-1549), s. 317; s. 336-337. 



245 

 

“İlâc-pezîr olmaz, za‘f-ı pîri gâlibdür, sinni doksandan mütecâvizdür.” didükleri ecilden 

Kadı‘askerlik Bahâeddînzâde’ye fermân olundı.”515  

3.16. KASIM PAŞA, Güzelce (ö. 1541?) 

Kuruda yaşda yoldaşlık idüp Hızr-âsâ 

Yapdı bir köprü Şata Hazret-i Kâsım Pâşâ  Yahya Bey, k. 31/1. 

“Hazret-i Kasım Paşa, karada ve denizde Hızır gibi yoldaşlık ederek Şat’a bir köprü 

yaptı.” 

Şat-ı Bagdâda şeref virdi bu cisr-i ‘âlî 

Kehkeşândur sanasın gökde olupdur peydâ  Yahya Bey, k. 31/2. 

“Bağdat’ın Şat’ına bu yüksek köprü şeref verdi. (Onu) gökte ortaya çıkan samanyolu 

sanırsın.” 

 Güzelce Kasım Paşa, “II. Bâyezid’in kölelerinden birinin oğludur. Saraydan 

yetişip rikab ağalıklarında bulundu. 922’de (1516) Hama mutasarrıfı, sonra ardından Adana 

ve Anadolu ve Rumeli Beylerbeyi oldu. ... 929’da (1523) Mısır valisi”516 oldu. Hama ve 

Mısır görevlerindeyken Bağdat’a zikredilen köprüyü yaptırmış olabilir. Ancak 

incelemiş olduğumuz kroniklerde köprü yapımını tespit edemedik. 

3.17. MEHMED PAŞA, Cerrâh (ö. 1604) 

Te’sîr-i sinânun senün iklîm-i ‘Arabda 

Mısr ehli bilür Yûsuf-ı Ken‘ân-ı ‘adâlet Nev’î, k. 5/26. 

“Arap ülkelerinde mızrağının etkisini, Mısırlılar Kenanlı Yusuf’un adaleti olarak 

bilirler.” 

Âfâka cenâbundan eser bâd-ı mürüvvet 

Cûdunla yagar ‘âleme bârân-ı ‘adâlet Nev’î, k. 5/4. 

                                                 
515 Selânikî Mustafa Efendi, Selânikî Tarihi, c. I, s. 174; Mehmed er-Rûmî, Nuhbetü’t-Tevârîh, s. 

383-384. 
516 Mehmed Süreyya, Sicill-i Osmanî, c. 3, s. 875. 



246 

 

“Ufuklara büyüklüğünden mürüvvet rüzgârı eser, cömertliğinle dünyaya adalet 

yağmuru yağar.” 

Cerrah Mehmed Paşa, Arap ülkeleri ile olan münasebetiyle ön plana 

çıkarılmıştır. Hocazâde Mehmed Efendi, Mehmed Paşa’yı Bağdat emirlerinin emiri 

namıyla zikretmekte, Arap ülkeleri üzerindeki tasarrufuna işaret eder: 

“Emîrül-ümerâ-i Bagdâd olan Mehemmed Pâşâ ‘asker-i zafer-vifâk-ı ‘Irak ile 

üzerine varup hüsn-i ittifâk ve feth ü teshîri hıdmetinde teşmîr-i sâk eyleyüp ‘ale’l-ittisâl 

ceng ü cidâl ve harb u kıtâl ile düşmen-i haybet-me‘âle göz açdırmamak bâbında yasaklar 

eyledi.”517 

Cerrah Mehmed Paşa’nın cömertliği, hüner sahiplerini ve tüm ihtiyaç 

sahiplerini kapsamaktadır. Âlimler, onun sofrasında öncelik sahibidirler. Çocukları 

Osman ve Pîrî Beyleri sünnet için herkesi davet eder. Ulema ve fuzala hususî ilgi 

görürler: 

“…‘Osmân Beg ve Pîrî Beg hazretlerini, sünnet itmek içün âlî cem‘iyyet ziyâfet 

tedârük buyurup velîme-i ‘azîme eyleyüp mukaddemâ, ulemâ-i dîn ve güzîn-i ehl-i yakîn 

gurûhunı ziyâfet murâd eyledüklerinde, kanûn-ı kadîm üzre rikâb-ı hümâyûn agaları da‘vete 

varup ve merâtib üzre müteferrika ve çaşnigîr ve çavuş agalar okuyucu gezüp tenbîh 

eylediler. Ve Sarây-ı ma‘mûrelerinün müferrah u mergûb cây-ı latîflerini zî-kıymet fâhir 

esbâblar ile dört ve beş mahal mekânları tertîb ü tezyîn ile döşeyüp evvelâ a‘lemü’l-

‘ulemâ’i’l-mütebahhirîn Hoca-i Şâh-ı cihân Mevlânâ Sa‘deddîn Efendi hazretleri...teşrîf ü 

ziyâfet olundı. Bir günde beş mahalde başka başka i‘zâz u ikrâm u ihtirâm ile ta‘zîm u tekrîm 

ile ri‘âyet olundılar.”518 

Avratpazarı’ndaki camii ve hamam cömertliğini gösteren örneklerdir: 

“Ve dikilitaş ki şehr-i İstanbul’un güzîde mümtâz yeridür, kurbında müceddeden 

binâ olunan Vezîr-i müşîr-i lâ-nazîr Mehmed Paşa hazretlerinün Câmi‘-i şerîf ve ma‘bed-i 

                                                 
517 Hoca Mehmed Efendi, İbtihâcü’t-Tevârîh, s. 272-273.  
518 Selânikî Mustafa Efendi, Târîh-i Selânikî, c. II, s. 690-691. 



247 

 

latîfi bi-inâyeti’llâhi te‘âlâ ve ve hüsn-i tevfikîhi -kemâl ü letâfet ü metânetde yapılup itmâm 

oldı.”519 

3.18. MEHMED PAŞA, Lala, Sokolluzâde (ö. 1606) 

Kimdür ol kân-ı sehâ ya‘nî Mehemmed Pâşâ 

Ol ki âsâr-ı senâsıyla doludur elvâh   Nâtıkî, k. 4/16. 

“Levhalar, cömertlik kaynağı olan Mehmet Paşa’nın övgüsünün eserleriyle 

doludur.” 

Bezmde dest-i ‘atâ bahşı çü deryâ bezzâl 

Rezmde gerden-i a‘dâya hüsâmı seffâh  Nâtıkî, k. 4/18. 

“Mecliste ihsan elinin bağışı derya gibi çoktur; savaşta keskin kılıcı, düşmanın 

boynuna kan dökücüdür.” 

Mehmed Paşa’nın cömertliği ile birlikte düşman karşısındaki üstünlüğü, 

kahramanlığı övülmektedir. Bu vasıflarına, kazanmış olduğu bazı zaferler örnek 

gösterilebilir. Estergon Kalesi’nin ikinci fethi,520 Lala Mehmed Paşa tarafından 

gerçekleştirilir. Fetihte bizzat bulunan Peçevî İbrahim Efendi, Lala Mehmed Paşa’nın 

gerçekleştirdiği fethi anlatır. Fetih uzun süren top atışları, gazilerin saldırıları 

neticesinde ve Peçevî İbrahim’in arabuluculuğuyla gerçekleşir. Peçevî, fetihte 

bulunduğu için her detayı olduğu gibi aktarır. Ancak biz sadece fetih gecesinin 

anlatıldığı bazı satırları almış bulunmaktayız: 

“…Nısfu’l-leylden mukaddemce (05) idi. Budin’ün yeniçeri agası ‘Osmân Aga 

kolından el-amân diyü feryâd u figân (06) eylemişler ve vîre ahvâlin söyleşmege adam 

istemişler. Çün bu haber-i meserret-i eser vezîr-i a‘zam (07) sem‘ine deger hamd-ı Hâlıkiçün 

idüp “Adam gönderürüz.” dir. Bu ‘abd-i fakîr ‘Abdi (08) Kethüda ile ol gice orduda 

bulındum ‘Abdi Kethüda’ya dahî gelüp tebşîr itdiler. (09) Ma‘iyyet ile huzurlarına varduk. 

                                                 
519 Selânikî Mustafa Efendi, Târîh-i Selânikî, c. I, s. 366. 
520 İkinci kez fethinden önce kaybedilişini hatırlamak gerekir. Mustafa Selânikî, Estergon’un 

muhasara altındayken yardım gelmeyişini, kalenin bütün vüzerânın ortak fikri olarak teslim edilmesi 

gerektiğini anlatır. Hatta kalenin teslim edilişinde sebebi bulunan herkesin siyaset ettirilmesi için 

ferman dahi çıkarılır. (Selânikî Mustafa Efendi, Târîh-i Selânikî, c. II, s. 510-511.) 



248 

 

Mübarek başların kaldırup bu fakîre hitab (10) eylediler. “Hiç ‘uhde ki lâzım degül iken 

kal‘a virmekde ve küffâr ile vire söyleşmekde (11) gâyet tehâlükün var idi. Bu kerre dahî var 

vire söyleş.” ...  Fakîr dahî dört beş adamum ile girdüm ve kal‘adan çıkmaları (24) ahvâlin 

söyleşdüm ve anlar kal‘a aldukda bize soyledüklerin bir kaç mertebe ziyâde (25) söyledüm 

ve nice cefâlar eyledüm. … Andan sonra merhûma varup (06) tafsîl-i ahvâl itdüm. Çünkim 

müjde içün Âsitaneye gidecek idüm. ... Uşta Estergon’un icmâlen fethi böyle vaki‘ olmışdur. 

Kendü sergüzeştimüz (22) olmagla bir mikdâr iksâr olındı.”521 

Hocazâde Mehmed Efendi, eserinde tarih düşürerek Estergon’un fethini 

anlatır. Şiirin son beytindeki ebced hesabında 851’e denk gelen “Leşker-i küffâr”ı, 

1865’e denk gelen “hısn-ı Üstürgon”dan çıkardığımız zaman elde edilen hicrî 1014 

tarihi (miladî 1605-1606) Estergon Kalesi’nin ikinci kez fethediliş tarihini verir: 

“Müjde-i feth irişüp dergâh-ı Sultân Ahmede 

Feth-i ebvâb oldı baht-ı meymenet makrûndan 

… 

Didi târihin Mehemmed mülhem olup gaybdan 

Leşker-i küffâr çıkdı hısn-ı Üstûrgondan”522  

3.19. MUSTAFA ÇELEBİ, Nişancı Celâlzâde (ö. 1567) 

Şâ‘ir-i sihr âferîn-i pür-füsûnsun eylesen  

Bir işâret barmagunla ser-fürû eyler kalem  Âşık Çelebi, k. 7/26. 

“Öyle efsunlu bir sihirbaz şairsin ki işaret parmağınla bir işaret etsen kalem başını 

eğer.” 

Ser-defter-i efâzıl u ser-hayl-ı ehl-i cûd 

Ser-halka-i ekâbir ü serdâr-ı serverân  Yahya Bey, k. 27/9. 

“(Nişânî Bey), faziletlilerin en ileri geleni ve cömertler zümresinin, ekabir halkasının 

başı ve efendilerin efendisidir.” 

Bir hûbdur ki ‘âşıkıdur ehl-i ma‘rifet  

                                                 
521 Peçevî İbrahim, Peçevî Tarihi (284b-317a), s. 71-78. 
522 Hoca Mehmed Efendi, İbtihâcü’t-Tevârîh, s. 13.  



249 

 

Bir zâtdur ki çâkeridür cümle nüktedân  Yahya Bey, k. 27/12. 

“Öyle bir sevgilidir ki marifet ehli onun aşığıdır ve öyle bir kişidir ki bütün 

nüktedanlar onun kölesidir.”  

 Âşık Çelebi ve Yahya Bey’in beyitlerinde Nişancı Celâlzâde Mustafa, görevi, 

şairliği ve cömertliğiyle ön plana çıkmaktadır. Seydi Bey, Irakeyn Seferinde vefat 

edince yerine nişancı olarak tayin olunmuştur. Mahlası “Nişanî” şeklinde yayılmıştır:  

 “... Rûz-be-rûz ebkâr-ı efkârı cilve-i cemâl ile çihre-küşâ olur ve kılâde-i le’âl efzal-i 

mütevâlî-i şâh-ı memâlik-penâh ile cilve-nümâ olur. Her söyledügi söz dürr-i manzûm gibi 

şi‘r ve her yazdugı lü’lü’-i menşûr gibi inşâ olur. … İttifâk Seydî Beg-i merhûm ‘Irâkeyn 

seferinde fevt olup yirine Nişâncı olup mevkı‘-ı dest-i dîvân olur ve hâmesi gibi beyne’l-

akrân müşârün ileyh bi’l-benân olur. Kandî-i merhûm  

Târih  

Mustafâ bin Celâl tevki‘î 

diyü târîh didi. Ol zemâna dek münşâ-yı inşâ itdükleri ma‘lûm ammâ eş‘âr ile şi‘ârların iş‘âr 

itmezlerdi. Ammâ ol vaktden beri matla‘ları ve gazelleri elsün ü efvâhda cây-gîr ve 

mahlasları Nişânîligle şâyi‘ olup şi‘rleri şöhret-pezîr oldı.” 523 

Şairlere ve sanatkârlara çokça atiyeler verir, kapısını herkese açık tutar ama 

özellikle irfan ehline daha da ilgi gösterir: 

“Şu‘arâ vü zurefâ nazîrler diyüp cevâ’iz-i seniyye ve sıla vü ‘atiyyeleriyle çok 

kimesne ber-murâd oldı, niçe gamgînler dil-şâd oldı. Sâhasından sehâb feyz bulurdı ve 

idrârâtından deryâ gayz bulurdı. Dest-i kerem-pâşından pence-i hurşîd zer-nişânlık ve kef-i 

kifâyetinden deryâlar dür-efşânlık te‘allüm iderdi. Her bezmün mutrib ü mugannîsi anun 

bezli vasfı ile bezlegûlık idüp şi‘riyle terennüm iderdi. Kapusı vufûd-ı halk-ı etrâfa masâf 

husûsan tavâ’if-i ehl-i irfân-ı ‘urbân-ı Haremeyn’e metâf idi.”524 

3.20. MUSTAFA PAŞA, Kızılahmedli (ö. 1568) 

Mustafâ Pâşâ ki lutfından hacildür kâ’inât 

Nesli nesl-i evliyâdur aslı Hâlid bin-Velîd  Yahya Bey, k. 29/14. 

                                                 
523 Âşık Çelebi, Meşâirü’ş-Şu‘arâ, c. 2, s. 870-872. 
524 Âşık Çelebi, Meşâirü’ş-Şu‘arâ, c. 2, s. 870-872. 



250 

 

“Kâinatın lütfundan mahcup olduğu Mustafa Paşa’nın nesli evliya neslidir, aslı 

Hâlid bin Velîd’dir.”  

Bu dilâverlik ana ırs ile itdi intikâl  

Hem şecâ‘atta ferîd ü hem sehâvette vahîd  Yahya Bey, k. 29/15. 

“Bu yiğitlik ona aileden ırsî olarak intikal etti. O kahramanlıkta benzersiz, 

cömertlikte tektir.” 

Yahya Bey, Mustafa Paşa’nın neslini, yiğitliğini ve güzel ahlakını över, Halid 

bin Velid gibi yiğit bir zatın soyundan gelişini, derviş meşrep olduğunu vurgular. 

Şemsî Ahmed Paşa’nın kardeşi ve Halit b. Velid soyundan olan Mustafa Paşa’nın 

kahramanlığını görmek için Malta kuşatmasındaki hal ve hareketlerine bakabiliriz. 

Selam Çavuşu Yügrük Abdi Çavuş’u, Malta kuşatması hakkında bilgilendirmek için 

kardeşi Şemsi Ahmed Paşa’ya gönderdiği zaman, kardeşi ile Selam Çavuşu arasında 

geçen konuşmaya göre Mustafa Paşa, top ve tüfenge karşı sakınmadan göğsünü 

germektedir: 

“Ve mektûb okunup hâl u mekâl ma‘lûm olduktan sonra Şemsî Pâşâ hazretleri 

“Çavuş Aga! Yâ kardındaşum dahî ne hâl üzredür.” didiler. “Sultânum karındaşınuz bir 

vechile dilîr ü bahâdur, server dilâverdür ki kâbil-i vasf u beyân degüldür.” didi. “Âşikâren 

top ve tüfeng atıldıgı yerlerde gögsin gerüp turur, hây Sultânum neylersin didigümüzçe 

mukadder ise sakınmanun ne fâidesi var, mukadder degülse hod ne zarar ider diyüp kemâl 

mertebe teveccüh ü tevekküldedür ki şerh olunmaz...”525 

3.21. OSMAN PAŞA, Özdemiroğlu (ö. 1585) 

Cenâb-ı Sadr-ı a‘zam Hazret-i ‘Osmân Pâşâ kim 

Uyandı şem‘-i tîğından çerâğ-ı bezm-i ‘Osmânî Nev’î, k. 48/5. 

“Kılıcının mumuyla Osmanlı meclisinin kandilinin yandığı zat, yüce Sadrazam 

Hazret-i Osman Paşa’dır.” 

Sezâvâr-ı sadâret rükn-i dîn sermâye-i devlet 

                                                 
525 Selanikî Mustafa Efendi, Tarih-i Selânikî, c. I, s. 9-10. 



251 

 

Nizâm-ı Ehl-i sünnet ‘avn-i millet Âsaf-ı sânî Nev’î, k. 48/7. 

“(Osman Paşa), sadaret makamına layık, dinin direği, devletin sermayesi, Ehl-i 

sünnete nizam veren, milletin yardımcısı olan İkinci Âsaf’tır.” 

Beyitlerde Osman Paşa’nın vezareti ve vasıfları anlatılmaktadır. Buna göre 

Osman Paşa, temiz vasıflı, cesur, Osmanlı’ya çok hizmetlerde bulunan, Ehl-i sünnet 

çizgisinde biridir. Mustafa Selânikî Efendi, “Kıssa-i Osman Pâşâ bin Özdemir Pâşâ” 

başlığı altında Osman Paşa’nın kısaca Sultan I. Süleyman döneminde yükselişinden 

ve meziyetlerinden bahseder. Osman Paşa da babası Özdemir Paşa gibi Habeş 

Vilayeti ve Yemen bölgelerinde beylerbeyliği görevlerinde bulunur: 

“Mahrûsa-i Mısr’da Osmân nâm bir ferzend-i dilbendi mütevellid olup ve ol diyâr, 

dirliginde kalup giderek sancak begligiyle ser-efrâz u mümtâz olup zât-ı izzet-sımâtında 

şecâ‘at u şehâmet-i cibilliyesi ve sahâvet ü mürû’et ü kerem huy u hasleti olmagın merhûm 

babası âdemleri dagılmayup devlet ü saltanat cânibinden her ne hıdmete konuldı ise ikdâm u 

ihtimâm üzre hakkından gelüp “el-Veledü sırrı ebîhi” fetvası mûcibince kendi dahî Habeş’e 

beglerbegi olup ve vilâyet-i Yemen fetreti mukarrer olup feth-i cedîde muhtâc oldukda 

Serdâr-ı ‘asker-i mansûre dahî Yemen’e vâsıl olmadın ol diyâr muhâfazasına me’mur 

olup...”526 

İran Seferleri 

Revânı cân gibi hıfz itmege bürc-i beden yapdun 

İmâret eyleyüp Şirvân’ı virân itdün İrânı  Nev’î, k. 48/16. 

“Revân’ı can gibi korumak için bedenden sur yaptın. Şirvân’ı imar eyleyip İran’ı 

viran ettin.” 

Yıkup bâb-ı hadîdi hiddet-i bâzû-yı bâ-zûrı 

Yeniden yapdı sed Ye’cûc-i hasma tîg-ı bürrânı Nev’î, k. 48/6. 

“Kudretli pazusunun gazabıyla demir kapıyı yıkıp keskin kılıcını, düşman Ye’cucuna 

yeniden set yaptı.” 

                                                 
526 Selânikî Mustafa Efendi, Târîh-i Selânikî, c. I, s. 74-75; ayrıca bkz. Peçevî İbrahim, Peçevî  

Tarihi (184b-218a), s. 40. 



252 

 

Osman Paşa, Osmanlının Şark seferlerinde görev alır, üstün yararlıklar 

gösterir. Aşağıdaki metinde, şiirin işaret ettiği kahramanlık ve yararlıkları görürüz: 

“Pes ol ma‘den-i şecâ‘at ve menba‘-ı mürüvvet ‘Osmân Pâşâ’nın sît-i neberdi ve 

muhârebesi ve sadâ-yı salâbet-i mukâtelesi rû-yı zemîne bir vech ile münteşir ve müştehir 

oldı ki bu dilâverligi me‘ârik-i devrânda ve bu bahâdırlıgı mefâvız-ı zamânide hergîz ins ü 

cân görmüş degüldür.”527 

Osman Paşa, Kızılbaşlara karşı mücadele eder, birçok kalenin alınmasını 

sağlar. Şirvan’da vezir olarak kalır. Bazı savaşları sayıca az olmasına rağmen askerî 

taktiklerle zaferle sonuçlandırır: 

“Ve ol sâl-ı ferhunde-falda mânend-i şîrân belde-i Şirvan’a vezâret şartı ile ‘Osmân 

Pâşâ ibn-i Özdemir Pâşâ istedigi kadar ‘asker-i zafer-peymâ ile ve Hân-ı Tatar birâderi ile 

irsâl olınup ve serdâr-ı nâm-dâr Kars Kal‘ası üzerine varup az müddette teshîrden sonra içine 

mîr-i mîrân koyup andan Kal‘a-yı Tiflis’e ‘azîmet eylediler. İçinde mahsûr olan melâ‘in 

hücûma tahammül idemeyüp kal‘ayı teslîm eylediler. … Kızılbaş-ı bed-ma‘âşın hanlarından 

İmâm Kulu Han elli bin Kızılbaş ile [62a] Bâb-ı hadîd’e gelip ‘Osmân Pâşâ ile mukâteleye 

‘azm eyledikte merkûm Osman Pâşâ ber-mûcebi fehvâ el-harbü hud‘atün re’y-i sâhib fikr-i 

sâkıb yanında olan asker-i kalîli kesîr göstermek içün ‘asker-i İslâm’ı bir kûh-ı ser-bülendin 

etrâfını ihâta itdürüp mütevâsilen devr ittirmekle tâ’ife-i Kızılbaş, cedîden ‘asker-i bî-kıyâs 

geldi zan idüp tavâf-ı devrân iden ‘asker-i İslâm gerü ol nümâyân olan ‘asker idügün bilmek 

ile ol tâ’ife-i nesnâsın kalblerine havf sâri olup geldikleri tarafa girîzân olmagile cünûd-ı ehl-

i îmân anları ta‘kîb idüp bir mertebe kurmuşlardır ki bu galebe ile zafer bir ser-‘askere 

müyesser olmamıştır.”528 

3.22. RÜSTEM PAŞA, Veziriazam (ö. 1561) 

Şefkat ü rahmı ziyâde kerem ü lutfu kesîr 

Mazhar-ı cûd u sehâ muslih-i ahvâl-i zamân  Yahya Bey, k. 22/33. 

“Şefkat ve merhameti bol, cömertliği ve iltifatı çoktur. Cömertlik ve iltifatın mazharı 

zamanın şartlarının ıslah edenidir.” 

                                                 
527 Selmân, Câmi‘u’l-Cevâhir, s. 67.  
528 Nihâdî, Târîh-i Nihâdî, s. 70-71.   



253 

 

Vezîr-i a‘zam-ı sâhib-kırân-ı ‘Osmânî 

Ziyâfet itdi emîrâne Şâh-ı Şirvânı  Yahya Bey, k. 23/1. 

“Kutlu Osmanlı veziriazamı, Şirvan Şahı’nı emirlere yaraşır biçimde ağırladı.” 

Şükür Hudâya ki bir kulı pâdişâhumuzun  

Mutî‘i olana eyler bu denlü ihsânı  Yahya Bey, k. 23/23. 

“Allah’a şükür ki padişahımızın bir kulu kendisine itaat edene bu kadar çok ihsanda 

bulunur.” 

Kılıç murassa‘ u hançer bi-‘aynihî meselâ 

Nücûma oldı mukârin hilâl-i nûrânî  Yahya Bey, k. 23/13. 

“Mesela süslü kılıç ve hançer tam anlamıyla nurlu ay gibi yıldızlara yaklaşmış 

oldu.” 

Virildi değme belikler kuşansa rûz-ı kıtâl 

Kanatlu şâhîn ider gâzîyân-ı meydânı 

“Öyle hediyeler verildi ki savaş günü kuşansa meydanda savaşan gazileri kanatlı 

şahin haline getirir.” 

 

Çekildi Hazret-i Elkâs önine el-kıssa 

Neye ki tâlib ü râgıbdur âdemün cânı Yahya Bey, k. 23/20. 

“Özetle insanın canı neyi ister neye meylederse, hepsi, Hazret-i Elkas’a sunuldu.”  

Rüstem Paşa hakkındaki beyitlerde önce dinî hassasiyetleri ve cömertliği 

vurgulanır, daha sonra ise Elkas Mirza’ya verdiği hediyelerden örnekler sunulur. 

Celalzâde Mustafa, Tabakâtü’l-memâlik adlı eserinde Rüstem Paşa’nın iyi 

yönlerinden bahseder. Bunlar beyitte geçen hususlarla örtüşmektedir. Birkaç sayfa 

saydığı vasıflarından birkaçını burada alıntılıyoruz: 

“Müşârün-ileyh Rüstem Paşa kâr-şinâs-ı ma‘âlî-istînâs olup makâdîr-i nâsa vâkıf, 

hakâyık-ı ahvâl ü umûra dânâ ve ‘ârif, bârân-ı mekremeti ifâzasıyla riyâz-ı kulûbı berâyâ 

muhazzar, reşehât-ı cûd u himmeti ifâdesiyle hadâyik-i âmâl-i re’âyâ tâze ve terdir. … evkât-

ı salât-ı mefrûza ve mesnûnede edâ-i ferâyize kâyim ü dâyimlerdir. … kırâat-ı âyât-ı 

beyyinât-ı nâ-mütenâhî birle kesb-i sürûr iderler. Sâlisen zebân-ı şerîfleri pâk olup 



254 

 

fuhşiyyâtdan mâsûndur. … Râbi‘an evâmir-i şer‘-i pâk-i Resûle mutî‘ ü münkâd olup 

ma‘lûmları oldugı husûsda hilâf-ı şer‘-i kavîm bir işe rızâları fehm olınmaz.”529 

Elkas Mirza’ya verilen hediyeler beyitlerde sıralanır. Peçevî, önce Sultan I. 

Süleyman’ın hediyelerini, ardından başta Sadrâzam Rüstem Paşa olmak üzere diğer 

devlet erkânının verdiğini anlatır: 

“İrtesi, bu in‘âm (21) şükürânesine tekrâr gelüp dest-bûs idicek, cenâb-ı Padişahîden 

(22) envâ‘  nevâziş ve iltifâta mazhar düşmekle fi’l-cümle dehşeti zâ’il olup (23) tekellüme 

kudret hâsıl itdi ve karındaşı Şâh Tahmâsdan şekvâ idüp (24) sa‘âdetlü Pâdişâhı, ‘Acem 

seferine azm ü imrâ eyledi ve yine bundan sonra cânib-i (25) Pâdişahîden vüzerâ ve 

vükelâya ziyâfeti ve ri‘âyeti fermân olınup evvelâ (26) Sadr-ı a‘zam Rüstem Paşanun 

in‘âmât ve teşrîfatı, ta‘rîf ve tavsîfden (27) müstagnîdür.” 530 

Elkas Mirza’ya bu hediyeler itaat etmesi karşılığı verilir. Yahya Bey’in 

“Padişahımızın bir kulu, kendisine itaat edene bu kadar ihsanda bulunur ifadesi”, 

Rüstem Paşa’nın hediye verme gerekçesini belirtir. Peçevî, Elkas Mirza’nın Şah 

Tahmas’tan kaçıp Sultan I. Süleyman’a sığınmasına değinir: 

“(14) Hazret-i Pâdişâh-ı vâlâ-câh, mahrûsa-i Edirne’de gâh seyr ve şikâr, gâh sarâ-yı 

Cennet-(15)fezâsında kutb-ı ‘âlem-vâr ber-karâr iken, Şâh-ı Tahmas’un birâder-i kihteri 

Elkâs Mîrza (16) Şirvân vilâyetinde vâli olup ve lâkin ba‘z evzâ‘ı, şâh-ı güm-râhun hilâf-ı 

(17) marzîsi üzerine ‘asker çekmege tahkîk itdügi, Elkâs Mîrza’nun (18) mesmû‘ı oldugı 

anda mülk-i Şirvan’ı bıragup birkaç hevâ-dârlarıyla bir müddet (19) serserî gezüp kârında 

hayrân-ı mütehayyir iken ‘âkıbet sâ’ik-i takdîr-i ‘inân (20) ‘azîmetin Deşt-i Kıpçak’dan 

cânib-i Kırım’a sevk itmegin, Kırım’dan bir sefîneye girüp (21) Karadeniz Bogazı’na vusûl 

buldugı, ma‘rûz-ı şehr-yâr-ı gerdûn-ı vakâr olıcak bir sarây-ı (22) dil-güşâya inzâl ve zâd ü 

zevâdesinde ihmâl olınmamak fermân olınup ve kendüler (23) dahî devlet ve ikbâl ile 

Edirne’den kalkup dârü’d-devle el-seniyye-i mahmiyye-i (24) Kostantiniyye’ye teveccüh-i 

müveccih buyurdılar.”531 

Şehzâde Mustafa’nın Katlinde Rol Oynaması 

                                                 
529 Celâl-zâde Mustafa Çelebi, Tabakâtü’l-Memâlik ve Derecâtü’l-Mesâlik, s. 694-695. 
530 Peçevî İbrahim, Peçevî Tarihi (80b-114a), s. 75; Lütfi Paşa, Tevârih-i Âl-i Osman, s. 301. 
531 Peçevî İbrahim, a.g.e, s. 73. 



255 

 

Niçe yıl zelzele-i mihnet ile sendeledi 

Koca şeytân gibi bir kimseye âdem dimedi  Yahya Bey, Tb. II/5. 532 

“Nice yıl zahmet zelzelesi ile sendeledi, koca şeytan gibi hiç kimseye insan demedi 

(insan yerine koymadı).” 

Ehl-i îmândan akan kan ile doldu Karaman 

Bir dem içinde dem-i âdeme gark oldu cihân Yahya Bey, Tb. III/2. 

“Karaman iman ehlinden akan kan ile doldu. Bir anda dünya insan kanıyla taştı.” 

 Rüstem Paşa, Şehzâde Mustafa’nın katlinde rol aldığı için Sultan I. Süleyman 

tarafından görevinden uzkalaştırılır. Bu süre zarfında doğal olarak çeşitli 

mahrumiyetler çeker. Bunu izah için Yahya Bey, zahmet zelzelesine maruz kaldığını 

ifade etmektedir. Hoca Mehmed Efendi, Rüstem Paşa’nın askerin taşkınlığını 

önlemek için görevden azledildiğini bildirir: 

“Bu esnâda ki vüzerâ dîvân-hâne-i pâdişâhîde intizâr üzre idiler, fermân-ı şâh-ı kâm-

kârla kapucılar kethüdâsı gelüp hâtem-i vizâreti Vezîr-i a‘zam Rüstem Paşa’dan alup 

müşârün-ileyhe ve vezîr-i râbi‘ Haydar Paşa’ya ‘azl peyâmın îsâl idüp “istirâhat ve huzûr ile 

me’mûr oldunuz.” deyüp haymelerine revâne eyledi. Ve mühr-i hümâyûn emr-i hâkânî ile 

vezîr-i sânî olan Ahmed Paşa’ya teslîm idüp vizâret müjdesin inhâ eyledi. ... Bu hâdisenin 

vukû‘ını ekser-i nâs merhûm Rüstem Paşa’ya nisbet etmeğin mecârî‘-i a‘mâl-i isâbet-me’âl-i 

sultânîden fehm olunan bu oldu ki, ol şeref-i musâheret ile müfâharet iden vezîr-i huceste-

tedbîr-i rûşen-zamîrin ‘azli mahzâ eşirrây-ı leşkerden sıyânet içün ola.” 533 

 Beyitlerde ifade edilen Rüstem Paşa’nın elinin kanda oluşu, Karaman’ın akan 

kan ile dolması ve onun kavgasının alimlerle olması hususları için Şehzâde 

Mustafa’nın katlinde oynadığı role atıfta bulunulmaktadır. Ayrıntılı bilgi için bkz. s. 

213-216. 

                                                 
532 Divan’da Rüstem Pâşâ’ya yönelik olduğu yazmamakta ancak bir diğer nüshası Prof. Dr. Ali Nihad 

Tarlan’ın kütüphanesindeki bir mecmuada (T) “Hicv-i Yahyâ Beg Berâ-yı Rüstem Pâşâ” başlığıyla 

bulunmaktadır. (Mehmed Çavuşoğlu, Yahya Bey Divanı, s. 169.) 
533 Hocazâde Mehmed Efendi, İbtihâcü’t-Tevârîh, s. 247-248. 



256 

 

3.23. SİNAN PAŞA, Cağalazâde (ö. 1605) 

Bi-hamdi’llâh yerin buldı vezâret 

Oturdı sadre ol sâhib-sa‘âdet 

Cülûsı oldı Şa‘bânun beşinde 

Hezâr ü çâr idi târîh-i hicret  Vecdî, k. 2/1-2. 

“Allah’a hamd olsun ki, o mutluluk sahibi Paşa sadaret makamına oturunca, vezirlik 

makamı yerini buldu. Makama gelişi, hicrî 1004 yılı, Şaban ayının beşinde idi.” 

Vezîr-i a‘zam-ı Sultân Mehemmed 

Re’is oldı Muhammed ümmetine Vecdî, k. 22/5. 

“Sultan Mehmed’in veziriazamı, Muhammed (aleyhisselam) ümmetine baş oldu.” 

Beyitler, Sinan Paşa’nın vezareti ile ilgili bilgi sunmaktadır. Kendisinden 

özetle bilgi veren Peçevî, vezaretine değinir: 

“(08) Egre taburı muhârebesi irtesi vezîr-i a‘zam olup kırk günden sonra ma‘zûl (09) 

oldugı ba‘de bunlarun ‘asr-ı humâyûnlarında ‘Acem’e serdâr olup inhizâmı ve ol (10) gam 

ile muteveffâ oldugı bâlâda sebak itmişdür.” 534 

Sinan Paşa’nın Katıldığı Seferler 

Açdı Yemen diyârın yümn itdi iştihârın 

Kesr eyleyüp ‘adûyı feth itdi Hulku’l-vâdı  Vecdî, k. 25/11. 

“Yemen memleketini açıp şöhretini uğurlu kıldı. Düşmanı kırıp Hulkulvâd’ı fethetti.” 

Diyâr-ı şarka gider yâ meger Sinân Pâşâ 

Virildi şâh-ı cihândan livâ vü tîg u kemer Nev’î, k. 16/15. 

“Sinan Paşa doğu bölgesine gideceği için dünya padişahından kendisine sancak, 

kılıç ve kemer verildi.” 

Ale’s-sabâh ki serdâr-ı leşker-i hâver 

Sipâh-ı Rûm ile kıldı diyâr-ı şarka sefer Nev’î, k. 16/1. 

                                                 
534 Peçevî İbrahim, Peçevî  Tarihi (184b-218a), s. 131. 



257 

 

“Sabaha karşı doğu askerinin komutanı, Rum askeri ile doğu diyarına sefere çıktı.” 

Beyitlerde Sinan Paşa’nın Acem diyarına sefere gönderildiği ve burada 

giriştiği mücadele anlatılmıştır. Alıntıladığımız metinde Sinan Paşa’nın, Acem’de 

Kızılbaşlarla mücadele etmesi için Sultan III. Murad tarafından görevlendirildiğini, 

Sinan Paşa ve adamlarının görevi hakkıyla yerine getirdiklerini görmekteyiz: 

“…vezîr-i dil-pezîrim ve müşîr-i müşterî-tedbîrim Sinan Pâşâ-yı kişver-gîr ve kal‘a 

küşâsın. Şöyle ma‘lûmun ola ki, seni ve ol dil-u câniyle yolumda pûyân ve rızâ-yı saadet-

iktizâmı cûyân, dilâverân-ı ‘arsa-i Türk-tâzî ve hizebrân-ı ma‘reke-i serbâzı ya‘nî gâzî 

kullarum [31b] Hazret-i Rabbulâlemîn celle şânuhuya tapşırıp sana koşdum ve dîn ü devlet 

ve milk ü millet düşmeni olan Kızılbaş-ı bed-me‘âş kam‘i içün namzed idüp gürûh gürûh 

leşker-gâh-ı bâ-şukûh suyuna revâne itdüm. Ve esbâb-ı ceng u peykâr-ı âmâde ve zâd-u 

zevâdelerin melhûzdan ziyâde idüp levâzımlarîn müheyyâ eyledüm. Tâ ferâg-ı hâtır ile 

me‘asker-i hümâyûnumda hâzır ve her hususda re’yi maslahat-pîrâyı memleket-ârâ ki tâbi‘ u 

nâzır olalar. Şimdiye degin siyânet-i beyzâ-i dînde, yed-i beyzâ gösterüp himâyet-i 

hamiyyet-i İslâm ve ri‘âyet-i nik-nâm idüp hidemât-i lâzimeden rû-gerdân olmadıkları 

ma‘lûm ve ugur-i hümâyûnumda bâş u cân fedâ itmekden ibâları olmadugı mefhûmum 

olmuşdur.” 535 

 Sinan Paşa, Rum askerleriyle Doğuya sefere gitmiştir. Sinan Paşa Rumeli 

Beylerbeyi olduğu için kendi kumandası altındaki askerler Rum askerleri şeklinde 

adlandırılmıştır: 

“…Ve sol kolda Rûmili Emîrü’l-ümerâsı Sinan Pâşâ zîr-i fermânda olan beyler ile 

saff baglayup âyin-i ‘Osmânî üzre ‘askerin ardı ve önü top arabaları ile sedd olunup Gavrî-i 

bed-endîş bu tertîb[i] [41a] göricek ‘âlem-i hayrete vardı.”536 

 Sinan Paşa’nın görevlendirildiği yerlerden biri de Mısır Beylerbeyiliği’dir. 

Sinan Paşa, Mısır ile mücadelede de büyük yararlıklar gösterir: 

 “…Mukaddemâ Sinan Pâşâ altı bin mikdârı süvâr ile ilerü gönderilüp istiklâl-ı ahvâl-

i Çerâkise içün ta‘yîn olunmuş idi. Tomanbay-ı gec-rây dahî otuz bin [43b] cündî ile hârîc-i 

Mısır, fezâ-yı Ridâniyye dimekle ma‘rûf mahalle niyyet-i kıtâl içün musır olıp durduğunu ve 

                                                 
535 Hoca Sadeddin Efendi, Münşeat, s. 229-230.  
536 Nihâdî, Târîh-i Nihâdî, s. 47-48.  



258 

 

Adiliye nâm mahalde hendekler kesüp Mısır’dan İskenderiye’den top getürtüp yol üzerine 

kurduğunu dergâh-ı felek-iştibâha arz olundu.”537 

 

Alup Yanık Hisârı’n ehl-i nârun 

‘Aceb od saldı küffârun içine  Vecdî, k. 22/8. 

“Cehennem ehlinden Yanık Kalesi’ni alıp kâfirlerin içine yaman bir ateş saldı.” 

Senündür her kaçan ise Komârân 

‘Azâb itsün ‘adû-yı mâr-ı dîne Vecdî, k. 22/16. 

“Her ne zaman olursa olsun Komaran senindir. Din düşmanı yılana azap etsin.” 

Yüzi suyı ile tursun yanunda hançer ü tîgun 

Sinân’ın gönder ok gibi alur Eflak u Bogdanı Vecdî, k. 27/19. 

“Hançer ve kılıcın yüzünün suyu ile yanında dursun. Sinan’ını ok gibi gönder, Eflak 

ve Boğdan’ı alsın.” 

Beyitlerde genel anlamda Sinan Paşa’nın kahramanlığı anlatılmış, Yanık 

Kale, Komaran, Eflak ve Boğdan’ı aldığı belirtilmiştir. Her iki kale de Eğri 

seferindeyken alınır. Sinan Paşa’nın Eğri seferine katıldığı ve gösterdiği yararlıktan 

dolayı Eğri Beylerbeyiliğine münasip görüldüğü bilinmektedir: 

“Deryâ-yı hakîkât-ı iklîm-güşâ İbrâhîm Pâşâ Allahümme yessîrhu hazretleri 

şehriyâr-gerdûn iktidâr hazretlerinin rikâb-ı hümâyûnların tutup kerr u ferle otag-ı hümâyûna 

mürâcât kılınup kal‘â dahî gün-be-gün merammât-ı imârât-ı itmâme irişüp üç bin cedîd kul 

ve ‘asâkir-i menşûreden kifâyet mikdârı muhâfazaya ta‘yîn olunup ve hazîneye ve cephâne 

ve zâhire vü yat ü yarag bi’t-tamâm ve’l-kemâl tedârik olunup Budin beglerbegliginden 

ma‘zûl Sûfî Sinan Pâşâ Kal‘â-ı Egri’ye beglerbegi nasb idüp...” 538 

Ancak Nihâdî, Dâ‘î-i Fakir’in ifade ettiği Sinan Paşa’nın Eğri fethinden sonra 

elde ettiği makamın gösterdiği yararlıktan değil, padişah karşısında kendini övmesi 

neticesinde verildiğini belirtir: 

                                                 
537 Nihâdî, Târîh-i Nihâdî, s. 50.  
538 Dâ‘î-i Fakir, Tarih-i Engürüs, s. 47.  



259 

 

“Cigalazâde lâf u güzâf ile pâdişâh-ı ferhunde-evsâf huzûruna gelüp “Bu yüz 

aklıgına ben sebeb oldum.” deyu iddi‘â etmekle kendüye vezâret-i uzmâyı ikrâr itdürdi. 

Ma‘ahazâ ibtidâ çarhadan firâr ve semt-i Tatar’a güzâr andan sudûr eylemişti. Âhir mühr-i 

vezâreti İbrâhîm Pâşâ’dan aldırup Cigalazâde vezîr olmuştur. Haddizâtında eger kal‘a fethi 

eger tabur fethi İbrâhîm Pâşâ zemânında vücûda gelmiş iken Cigalazâde’nin lâf u güzâfiyla 

vezârete nâ’il olması zulm-i mahz idügüne şüphe yoktur.”539 

Sinan Paşa Sarayı 

Zemîninde nakş-ı zamânı görünmiş 

Ne sâfî zemîn ü ne nakş-ı dil-ârâ Nev’î, k. 2/2. 

“Sarayın zemininde zamanın nakşı görünür; nasıl saf bir zemin ve nasıl gönül alıcı 

bir nakış.” 

 Beyitlerde Sinan Paşa’nın sarayının süslemeleri ve nakışları övülür. Mustafa 

Selânikî Efendi, sarayın yapılışını ve süslemelerini detaylarıyla anlatır: 

“Sene 990 Şa‘bânü’l-mu‘azzamında kasr-ı bî-şebîh ü nazîr üstâdân elinde zîb ü zîver 

ile itmâm ve tekmîl buldı. Taşrasınun mutallâ ‘alemleri dikilüp şa‘şa‘asına tâb-ı nazar tâkat 

getürmege elden meded umup ve bir vechile letâfet baglayup mergûp olmuşdur ki diller şerh 

u beyânında âcizdür. Ve içerüsi Kâşî-kârî mukarnas ve hal-kârî zer-endûd nakışlar ile ârâste 

olup harîr kaliçeler duhte nihâlîler ve zer-ender-zer bâlînler ve murassa‘ ve mücevher zî-

kıymet cevâhir ve lü’lü’ ile top âyîneler ve âvîzeler ile pîrâste ve tezyîn olundukda ...”540 

3.24. SİNAN PAŞA, Koca (ö. 1596) 

Bulup ‘ahdinde erbâb-ı ma‘ârif rütbe-i rif‘at 

Çıkardı çarh eyyâmında çarha ehl-i ‘irfânı   Nâtıkî, k. 5/7. 

“Zamanında marifet sahipleri rütbece yükseldiler, (öyle ki) felek, irfan ehlini onun 

günlerinde çarha (en yüksek makama) çıkardı.” 

Diyâr-ı Musula pertev bırakdı bir güneş tal‘at 

Kim envârıyla mahv itdi zalâm-ı zulm-i ‘udvânî Nâtıkî, k. 5/4. 

                                                 
539 Nihâdî, Târîh-i Nihâdî, s. 78. 
540 Selânikî Mustafa Efendi, Târîh-i Selânikî, c. I, s. 244. 



260 

 

“Bir güneş yüzlü güzel, Musul bölgesine bir ışık saçtı, öyle ki ışığıyla düşmanın 

zulüm karanlığını ortadan kaldırdı.” 

Beyitler, Koca Sinan Paşa’nın yüksek rütbelerde bulunduğunu ve Musul 

bölgesine katkı sağladığına değinir. Koca Sinan Paşa, Mısır, Şam ve Halep gibi 

yerlerde valilik yapmıştır. Musul, bu eyaletlerde görev yaparken hizmet verdiği 

yerlerden biridir:  

“Mısır ve Şâm ve Haleb gibi güzîde (05) menâsıba vüsûlünden sonra vezîr oldı ve 

bi’l-cümle beş def‘a vezîr-i a‘zam zevi’l (06)-iktidâr ve beş def‘a dahî serdâr-ı ‘asâkir-i 

nusret-şi‘âr olup ‘asr-ı Selîm Hân’da (07) Yemen ve Tunus ve Hulku’l-vâd serdârlıgında 

fütûhât-ı memâlik-ı mezbûreye muvaffak olmagla (08) sürûrü’l fevâd ‘avdet etdi. Ba‘de 

‘Acem’e serdâr oldıkda egerçe vezîr-i a‘zam dahî (09) oldı. Velâkin beyhûde vardı geldi ve 

iş mahremdi diyü ma‘zûl oldı.” 541 

3.25. SİYAVUŞ PAŞA, Kanijeli (ö. 1602) 

Seni bu sadr-ı sa‘âdette görüp târîhi 

“Yirine cânumuz oturdı” didi cümle cihân Nev’î, k. 59/13. 

“Bütün dünya seni saadet tahtında görünce “Yerine oturdu canımız” diyerek vezaret 

tarihini söyledi.” 

Gülşende olup gül yine serdâr-ı çemenzâr 

Şarka çekilür leşker-i ezhâr-ı çemenzâr Nev’î, k. 19/1. 

“Gül, gülbahçesinde yine çemenliğin komutanı oldu. Çemenin çiçekten askerleri 

Doğuya çekilir.” 

Nev’î, “Yerine oturdu canımız” diyerek Siyavuş Paşa’nın vezarete 

geçmesinden dolayı duyulan sevinci ifade etmiş hem de bu şekilde tarih düşmüştür. 

Siyavuş Paşa, üç defa vezarete gelmiştir.542 Atamalar, 1582, 1586, 1592 tarihlidir. 

                                                 
541 Peçevî İbrahim, Peçevî  Tarihi (184b-218a), s. 39. 
542 Peçevî İbrahim, Peçevî  Tarihi (184b-218a), s. 39-40. 



261 

 

Katip Çelebi, Siyavuş Paşa’nın üçüncü kez sadarete gelişini gerekçesiyle anlatır. Bu 

atama Ferhad Paşa’nın azli sonucu gerçekleşir: 

“Sebeb-i ‘azl-i Vezîr-i a‘zam Ferhâd Pâşâ ve Sadâret-i Siyavuş Pâşâ. Mukaddemâ 

Erzurum ahâlîsi nevbetci yeniçeriler ta‘addîsinden şikâyet itmekle, “Kalkup odalarına 

geleler” diyü emir gönderilüp Erzurumlu emre magrûr olup yeniçerileri bilâ-imhâl ihrâc içün 

hücûmları harb u fesâda mü’eddî oldukda birkaç nefer düşüp odalarına feryâd-nâme 

gelmekle Cumâdelâhirenin yirminci günü yeniçeri Dîvân’da şorba yimeyüp “Bizi kırmaga 

emir gönderilmiş. Pâdişâh hazretleri bu hâlden âgâh mıdır?” diyü şûr u gavga itdikleri vâsıl-ı 

sem‘-i humâyûn oldukda vezîr-i a‘zama hatt-ı şerîf gelüp bu kaziyyenin aslı su’âl olundu. 

Ferhâd Pâşâ, “Takayyüd olunmamak ihtimâli ile agalarından şikâyetleri var idi, def‘ 

olundu.” diyü cevâp gönderdikde Yeniçeri Agası Satırcı Mehemmed Aga derhal ‘azille 

gûşmâl olunup yerine Harem’den Silahdâr Halîl Aga çıkdı. Ba‘dehû hünkâr hakikat-i hâle 

vâkıf oldukda vakt-i ‘asr idi, Ferhâd Pâşâ’yı kizb ihtiyâr itdügiçün ‘azille ta‘zîr ve üçüncü 

def‘a Siyavuş Pâşâ’yı makâm-ı sadâretde cây-gîr eylediler.”543 

3.26. ŞEMSİ PAŞA, Kızılahmedli (ö. 1580) 

Bahş-ı in‘âmun ider deryâ-yı ummânı hacîl 

Feyz-i ihsânun kılur ebr-i bahârı şermsâr  Nev’î, k. 15/15. 

“Senin ihsanların okyanusları utandırır; cömertliğinin feyzi, bahar bulutlarını 

mahcup eder.” 

Kılmasan ragbet ‘aceb mi cevher-i eş‘âruma 

Çün olur beglerde envâ-ı cevâhir sad hezâr  Nev’î, k. 15/17. 

“Şiirimin cevherine iltifat etmemene şaşılmaz, çünkü beylerde binlerce çeşitli 

cevherler olur.” 

 Şair, Şemsi Paşa’nın kendi cevherine iltifat etmemesi halinde şaşmayacağını 

çünkü Paşa’nın binlerce cevhere sahip oluşunu ifade eder. Şemsi Paşa’nın şairliği ve 

şairlikteki marifeti malum olunduğundan buradaki “cevher” ifadesi Paşa’nın 

                                                 
543 Kâtip Çelebi, Fezleke Tahlil ve Metin, Haz. Zeynep Aycibin, Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniv. 

SBE, Doktora Tezi, İstanbul 2007, s. 220. 1582 tarihli vezaret tayini için bkz. Selânikî Mustafa 

Efendi, Târîh-i Selânikî, c. I, s. 168. 



262 

 

şairliğine işaret olarak alınabilir. Alıntıladığımız metinlerde, daha çok nesebinin 

Halid b. Velid’e dayandığına, çok cömert olduğuna ve şairliğine değinilir:  

“Ol âftâb-ı burc-ı kemâl ve mâhtâb-ı câh u celâl eş‘âr-ı dürer-bârda gevher-şi‘âr 

Şemsî mahlas ihtiyâr itmiş. Pâdişâhımızun devâm-ı devletinde ve eyyâm-ı sa‘âdetinde hâlâ 

‘izzet ü hürmetle Rûmili beglerbegisidür. Kevkeb-i tab‘-ı mustakîmi âsmân-ı ma‘rifetde 

mâh-ı tamâm gibi tâbân ve gevher-i zihn-i selîmi ma‘den-i fasâhatde mihr-i dırâhşân gibi 

rahşândur ve hadd-ı zâtında pâk-neseb ü ‘âlî-hasebdür. Zîrâ ki ecdâd-ı büzürg-vârı ve âbâ-yı 

ferhunde-âsârı ashâb-ı seyyîd-i yevmü’l-va‘îd olan Hâlid bin Velîd neslindendür. Cân u 

dilden samîm-i kalbden rûz ü şeb hıdmet-i pâdişâh-ı vâlâ-güher ve musâhib-i Sultân-ı felek-

destgâh zerre perver atdugı azharu mine’ş-şemsdür. Ebyât-ı ‘âşıkânesi gün gibi meşhûr-ı 

‘âlem ve kelimât-ı rindânesi pesendîde-i benî âdem ve şu‘arâ içre sâhib-dîvândur.”544 

Âşık Çelebi, “Lâ-cerem şi‘r söyledi, gazel didi ve dil-berler vasfını gâyet güzel 

didi.”545 ifadesiyle, Beyânî ise “Şâ‘ir-i mâhir sâhib-i dîvândur.”546ifadesiyle şairliğine 

değinir. 

Nev’î’nin aksine Peçevî İbrahim Efendi, “Şiirlerinin ne övülecek kadar iyi ne 

de büsbütün kötü olduğu”nu söyler: 

“Selîka-i şi‘riyesi dahî ne lâyık tahsîn ve ne külliyetle kâbil-i nefrîn bir vikâye (16) 

nazm etmiş ve Ebussu‘ûd ‘aleyhi rahmetlü-dûd merhûma imzâ etdirmiş. Beş yüz (17) beyt 

mikdârı vardır.”547 

3.27. YAHYA PAŞA, Malkoçoğlu, Rumeli Beylerbeyi (ö. 1506) 

Hazret-i Pâşâ vezîr-i mu‘teber Yahyâ k’anun  

Dâyimâ rây-ı şerîfi zînet-i dünyâ olur   Revânî, k. 5/6. 

“İsabetli görüşleri, daima dünyanın süsü olan, kendisine itibar edilen vezir Hazret-i 

Yahya Paşa’dır.” 

                                                 
544 Ahdî, Gülşen-i Şu‘arâ, s. 35.  
545 Âşık Çelebi, Meşâ‘irü’ş-Şu‘arâ, c. 3, s. 1438. 
546 Beyânî, Tezkiretü’ş-Şu‘arâ, s. 98. 
547 Peçevî İbrahim, Peçevî  Tarihi (184b-218a), s. 33. 



263 

 

Âsafâ deryâ olur bir katreye kılsan nazar  

Himmet itsen zerreye mihr-i cihân-ârâ olur   Revânî, k. 5/7. 

“Ey Vezir! Bir damlaya nazar etsen derya olur; zerreye himmet etsen dünyayı 

süsleyen güneş olur.” 

Revânî, Yahya Paşa’nın vezir ve hamiyetperver oluşuna, görüşlerinin 

faydasına işaret etmiştir. Sicill-i Osmanî’de Yahya Paşa’nın valilik, beylerbeyiliği ve 

vezirlik görevlerinde bulunduğunu, cesaret ve cömertlik gibi vasıflara sahip 

olduğunu ve fetihlerde bulunduğunu görürüz: 

“II. Mehmed’in (Fâtih) kullarındandır. Enderûn’dan yetişerek 885’de (1480) Bosna 

beyi oldu. 886 (1481) Rumeli Beylerbeyi oldu. ... II. Bâyezîd’e damat oldu. 909’da 

(1503/04) üçüncü defa Rumeli valisi oldu. 910’da (1504/05) vezîrlikle kubbenişin olup 

912’de (1506/07) vefat eyledi. Fetihleri çok, hayırları bol, sadık, cesur, gayretliydi.”548  

3.28. YUSUF PAŞA, Budin Beylerbeyi (ö. 1590) 

Niçe geldi Budine ol bî-dîn 

İdelüm bir birin ‘ayân u beyân Vecdî, k. 16/7. 

“O dinsizler Budin’e nasıl geldiler, bir bir ayan beyan açıklayalım.” 

Nedâj oglı didükleri mel‘ûn 

Niçe bin kelb ile idüp tugyân  Vecdî, k. 16/8. 

“Nedaj oğlu dedikleri melun, binlerce köpek ile taşkınlık yaptı.”  

Bin gurûr ile ol gürûh-ı kerîh 

Çayıra ‘âzim oldılar ol ân  Vecdî, k. 16/9. 

“Binlerce gurur ile o kötü sürü, o an meydana yöneldiler.” 

Pür-silâh u giyimlü ‘asker idi 

Kimisi atlu idi kimi yayan  Vecdî, k. 16/10. 

“Kimi tam teçhizatlı silahlı ve giyimli asker, kimi atlı ve yaya idi.” 

                                                 
548 Mehmed Süreyya, Sicill-i Osmânî, c. 5, s. 1675. 



264 

 

Haber olınca cünd-i İslâma 

Geldi toldı guzât ile meydân  Vecdî, k. 16/11. 

“İslam askerinin haberi olunca gaziler geldiler, meydan gazilerle doldu.” 

Önine düşdi ‘asker-i dînün 

Serv-i serdâr zümre-i mîrân  Vecdî, k. 16/13. 

Ya‘nî begler begisi Budinün 

Mîr Yûsuf-nazîr-i Mısr-ı cihân Vecdî, k. 16/14. 

“Beyler zümresinin ve komutanların başı, yani dünyada benzeri Mısır’da olan Mir 

Yusuf, Budin Beylerbeyi, din askerinin önüne düştü.” 

Sındı kâfiri o dem bi-‘avni’llâh 

Şöyle kim bakmadı kıçına kaçan Vecdî, k. 16/17. 

“Allah’ın yardımıyla o an kâfiri öyle bir kırdı ki kaçan askerler ardına bile 

bakmadı.” 

 Beyitler, Yusuf Paşa’nın Budin Beylerbeyi olduğuna ve Budin’de giriştikleri 

bir çarpışmaya dikkat çekmiştir. Selânikî Tarihi’nde Yusuf Paşa, vezir ünvanı ile 

karşımıza çıkar ve beyitte anlatılan çarpışmaya bizzat katıldığını görürüz. Buna göre 

düşman topluluğu kimi atlı, kimi yaya, ellerinde tüfekleri ile Peşte yakasında çayıra 

çıkan İslam askerlerinin atlarını basıp götürmeye kalkarlar. Yusuf Paşa 

komutasındaki askerî birlik Peşte yakasında onları yakalar ve çoğunu kırıp geçirirler, 

kaçanlar da ardına bakmadan kaçıp giderler: 

“Ve evâhir-i şehr-i Ramazân-ı şerîfede Budin Beglerbegisi Yusuf Paşa hazretlerinden 

Âsitâne-i sa‘âdete arzlar ve mektûplar gelüp serhadd-i mansûrede Peşte yakasında leşker-i 

İslâm atları çayıra çıkmışken a‘dâ-i dîn üç bin nefer atlu ve iki bin nefer yaya tüfengendâz ile 

‘ale’l-gafle gelüp çayırda atları basup sürüp gitdügi mesmû‘ oldugı gibi fi’l-hâl Beglerbegi 

mevcûd olan ‘asker ile kendüzi bi’z-zât binüp küffâr-ı haksârı ta‘kîp idüp bi-inâyetu’llâhi 

ta‘âlâ yetişüp melâ‘în-i bî-dîn sürdügi atlaru bırakup ve atlusı kaçup yayası meydânda kalup 

ve beş altı yüz kâfir tu‘me-i şemşîr olup ve ma‘adâ demürlü horyat diri kâfir esîr ve der-



265 

 

zencîr olunup on dokuz alay bayragı tabl u nefîrleriyle ve başlarıyle Dîvân-ı mu‘allâya 

geldi.”549 

  

                                                 
549 Selânikî Mustafa Efendi, Selânikî Tarihi, c. I, s. 189. 



266 

 

4. BÖLÜM: ÂLİMLER, ŞEYHLER, ŞAİRLER 

4.1. ÂŞIK ÇELEBİ (ö. 1572) 

‘Âşık ibn-i ‘Aliyy-i Nattâ’î  

Bende-i kemterîn-i âl-i ‘abâ   Âşık Çelebi, k. 2/17. 

“Ehl-i beytin en kemter kulu olan Aliyy-i Nattâ’înin oğlu Âşık(ım).” 

Âşık Çelebi’nin nesebini ve babasının adını, Meşâirü’ş-Şuarâ’ tezkiresinin 

“Ali” maddesi altında görmekteyiz: 

“Bu fakîre pederdür. Seyyid Nattâ‘ dimekle ma‘rûf Seyyid Mehemmed’ün oglı 

Seyyid Zeyne’l-‘âbidîn’e mezkûr piserdür.”550  

 

Herkesün bir mesnedi vü bir şefâ‘at-hâhı var  

Bendenün bâb-ı Muhammedle Hadîs-i Erba‘în Âşık Çelebi, k. 11/100. 

“Herkesin bir dayanağı, bir şefaat vesilesi var. Kulunun (dayanağı ise) Muhammed 

kapısıyla Kırk Hadis’tir.” 

Yalınuz şi‘r ü inşâdan dem urmaz ‘Âşık-ı şeydâ  

İder hem da‘vâ-i fazl u kemâl u ‘ilm ü ‘irfânı Âşık Çelebi, k. 3/47. 

“Gerçi tutkun Âşık, sadece şiir ve nesirden bahsetmez. Hem kemal ve fazilet hem de 

ilim ve irfan konusunda iddiada bulunur.” 

Beyitlerde şiiri, fazileti ve hüneri gibi konular ön plana çıkarılır. Beyânî, 

fazilet ve irfan ehli oluşunu ve şiirinin aşıkane ve rindane olduğunu belirtir. 

Eserinden dolayı Sultan II. Selim Han’dan iltifat görmüştür: 

“Sâlik-i mansıb-ı kazâ olmışdur. Kuzât içinde fazl u ‘irfânla meşhûr her ciheti 

ma‘mûrdur. Fenn-i inşâda a‘lâ şi‘rde a‘lâdan a‘lâdur. Kitâb-ı mezbûrını Sultân Selîm Hân-ı 

Sânî ünvânıyla mu‘anven idüp ithâf itdükde makbûl-ı tab‘-ı selîmleri olup niçe müddet kazâ-

                                                 
550 Âşık Çelebi, Meşâirü’ş-Şu‘arâ, c. 2, s. 1119; Beyânî, Tezkiretü’ş-Şu‘arâ, s. 111. 



267 

 

yı Üsküble ref‘ idüp sene tokuz yüz yetmiş altıda civâr-ı mülk-i müte‘âla intikâl eylemişdür. 

Eş‘ârı âşıkâne vü güftârı rindânedür.”551 

Âşık Çelebi, kendi şiiri ve vasıfları hakkında bilgi de vermektedir. Sanatının  

olgunluğuna başkaları inanmasa bile bu, kendisine bir hakikattir: 

“Bu fakîr ü hakîr ve “ednâ mine’n-nakîr” bâdiye-i ‘ışkun cur‘a-nûşı ve zâviye-i 

şevkun hırka-pûşı, encümen-i ‘ulemânun kefş-gerdânı, çemen-i zurefânun cârû-keşânı, 

hırmen-i şi‘rün hûşe-çînî, süfre-i inşânun rîze-güzîni, hân-ı belâgatün nevâle-berdi, sâgar-ı 

fesâhatün çeşende-i dürdi. ... İnşâda dahî gerçi “ahsenü’ş-şi‘ri ekzebuhu” kelâmun hüsn ü 

kabîhine mihek idi. Ammâ benüm inşâm ahsen idügi kime yalansa bana gerçek idi. Ve bi’l-

cümle bu cümle defter olınsa pâyânında mezkûr olsam olurdı. Kasr-ı ma‘rifetün tâk-ı 

eyvânında olmazsa seng-i âstânında mestûr olsam olurdı.”552 

 

Revâ mıdur ki zamân-ı ‘adâletünde ola  

Rasûle müntesib olan müşevveşü’l-ahvâl   Âşık Çelebi, k. 5/15. 

“Senin adaletle hükmettiğin zamanında Resul’e müntesip olanın halinin 

karmakarışık olması layık mıdır?” 

Müfettişlikde sa‘y u vâfir irsâliye gönderdüm  

Yolumı urdı ol yolsuz göreyüm hışma ugraya  Âşık Çelebi, k. 13/32. 

“Müfettişlikte gayret edip bol bol mektup gönderdim. Yolumu kesen o yolsuz, 

inşallah gazaba uğrar.” 

Âşık Çelebi, beyitlerde kadılık görevinden ve haksızlığa uğradığından 

bahsetmektedir. Haksızlıklar, daha çok kadılık göreviyle alakalı suçlama ve ithamlar 

neticesinde görev yerinin değiştirilmek suretiyle sürgüne gönderilmesi şeklindedir. 

Önce Serfice Kazası’na tayin edilir. Bazı fitnecilerin şerriyle Narda Kazası’na 

gönderilir. Burada da bir müddet görevden sonra Manavgat’a sürülür. Bütün 

çabalarına rağmen bu tayinlerin önüne gçemez: 

                                                 
551 Beyânî, Tezkiretü’ş-Şu‘arâ, s. 111-112.  
552 Âşık Çelebi, Meşâirü’ş-Şu‘arâ, c. 1, s. 240-242; Ahdî, Gülşen-i Şuarâ, s. 218. 



268 

 

“ ... Tâ ol zemâna dek ki takdîr-i Hudâ ve sevk-i kaza Kazâ-yı Serfice sadaka olınup 

evvelinde ‘âyîne-i zâhirde sırr-ı fethu’llâh tal‘atin gösterdi. Ve âhirinde ba‘z-ı erbâb-ı bugz 

igvâ vü ıgrâsıyla şerrun kabbahahu’llallah sûretin gösterdi. ... Bu esnâda Narda Kazâsı sevk 

olınup Hikmet Allâh’un dilden bî-ihtiyâr bu gazel sâdır oldı. … Zemân-ı sehl kalîlü’l-mehl 

geçmedin bir iki meyşûm-ı gayşûm igrâsıyla ve şeyâtîn-i insden niçe nâ-cinsün ıgvâsıyla 

ashâb-ı celâlün biri ve erbâb-ı mecd ü me‘âlün en kebîri bî-mûcib ü bî-günâh ve bilâ-da‘vâ 

vü bilâ-güvâh cürm ü ma‘asiyet itmedin ... Bu bende de icrâ idüp maksat-ı re’s ve mahtid-i 

istînâs-ı Rûmili iken Anatolı’da dâr-ı evgâd-ı Manavgad’a sevk eyledi. ... Ne şefâ‘at fâ’ide 

itdi ne ma‘zeret bana zulm u gadr itdi.”553 

4.2. AŞKÎ (ö. 1576) 

Üsküdar’da Ev Satın Alması ve Evinde Meşk Edilmesi 

Pâdişâh-ı berr ü bahrün kıldugı ihsân ile 

Üsküder kurbında aldum bir makâm-ı hoş-hevâ Aşkî, Muk.1/8. 

Âb u gilden anda yapdum husrevâ bir tekyegâh 

Ki eyleye âsâyişi geldükçe ashâb-ı safâ  Aşkî, Muk.1/9. 

 “Karaların ve denizlerin padişahının kıldığı ihsanla Üsküdar yakınlarında havadar 

bir yer satın aldım. Hükümdarım! Safa ashabı geldikçe huzur bulsun, dinlensin diye 

orada kerpiçten bir tekke yaptım.” 

Aşkî, Padişah’ın ihsanıyla Üsküdar’da bir ev yaptırır. Ev, şairlerin ve ariflerin 

sohbet mekânı olur: 

“Cânib-i Üsküdar’da deryâya müşrif müşerref bir ferrûh u ferah-bahş kenârda 

mesken ve şükûfezâr-ı cennet-âsâda nişîmen tutdı. Zurefâ-yı erkânun sohbetgâhı ve sâ’ir 

yârânun melce’ ü penâhı oldı. Gâh ekâbir bezmiyle reşk-i felek gâh mahbûblar cem‘iyle 

mecma‘-ı cem‘-i melek oldı. Gâh şu‘âra muşâ‘aresiyle güm güm ötdi gâh ‘ulemâ âvâzı 

kâinâtı tutdı.” 554 

Mevlevî 

                                                 
553 Âşık Çelebi, Meşâirü’ş-Şu‘arâ, c. I, s. 250-253. 
554 Âşık Çelebi, Meşâirü’ş-Şu‘arâ, c. 2, s. 1087-1090. 



269 

 

Ayrulıkdan inlerüz ney gibi her dem zâr zâr 

Şems önince eylerüz gâhî semâ‘ı zerrevâr 

Mesnevîyle ma‘nevîdür nutkumuz leyl ü nehâr 

Şemsden yakduk çerâg-ı ‘ışkı Mevlevîlerüz  Aşkî, k. 74-VI. 

“Ayrılık derdiyle her an ney gibi yana yakıla inleriz. Bazen bir zerre gibi güneşin 

(Hz. Şems’in) önü sıra sema ederiz. Gece gündüz Mesnevîyle Manevî’den konuşuruz. 

Aşk meşalesini Şems’ten yaktık, Mevlevîleriz.” 

Aşkî, Mevlevî olduğunu ifade eder. Alıntıladığımız metinde de evinde sema edildiği 

bilgisi verilmektedir: 

“… gâh mutribler nagmesi vü sâzlar elhânı Zühre’ye felek bakımından bakdurdı gâh 

sûfîler hây u hâyı âftâba derâ‘a vü taylasânın bırakdurup semâ‘ itdürdi.”555 

Yeniçeri 

Şâhun atı önince ruh üzre 

Her gazâyı piyâde eyler idüm Aşkî, Muk. 2/4. 

“Her gazaya padişahın atının önü sıra yaya olarak katılır, yüzümün üstünde 

sürünürdüm.” 

Aşkî, yeniçeridir. Sultan Süleyman ile birçok sefere katılır. Şiirde Aşkî’nin 

Sultan’ın önünde yüzü üzre yürüdüğünü ifade eder. Dokuz yüz altmış üçte 

hastalanıncaya kadar askerlik vazifesini yerine getirir: 

“İstanbûl mukâbelesinde vâkı‘ olan Üsküdar nâm kasabadandur. Babası dergâh-ı mu‘allâ 

yeniçerilerinden imiş ve kendü de ol bölükde iken nâgâh gerdiş-i devr-i felekden tokuz yüz 

altmış üçde teninde bir ‘ârıza peydâ olmış. Hıdmetinde kusûr ve zahmetle rencûr oldugı 

ecilden ‘ulûfesin kesmişler. … Pâdişâh-ı cihân a‘nî Sultân Süleymân-ı zamâna bu gazel 

bahâne olup tekâ‘üd tarîkı ile on akçe ihsân buyurmuşlar.”556 

                                                 
555 Âşık Çelebi, Meşâirü’ş-Şu‘arâ, s. 1087-1090. 
556 Ahdî, Gülşen-i Şu‘arâ, s. 229. 



270 

 

4.3. ATAULLAH EFENDİ, Hâce-i Sultan Selim (ö. 1571) 

Hâce-i pâdşâh-ı zıllu’llâh 

Ber-heme halk şod ‘atâu’llâh  Vecdî, Mes. 4/1. 

“Allah’ın gölgesi olan padişahın hocası (Ataullah Efendi), bütün halka Allah’ın 

hediyesi olmuştur.” 

Beyit, Ataullah Eendi’nin padişah hocası olduğu bilgisine yer verir. 

Hocalığını yaptığı padişah, Sultan II. Selim’dir.  

 Mehmed Süreyya, Atâullah Efendi’yi Atâî Ahmed Efendi ismiyle kaydeder, 

II. Selim’in hocası olduğu bilgisine yer verir: 

“Birgili’dir. Müderris, 954’de (1547) Rüstem Paşa’nın medresesi bitiminde oraya 

müderris oldu. 957’de (1550) Şehzâde Selim’e (II.Selim), muallim oldu. 974’de (1566), 

padişah hocası olmuştur. 11 Safer 976’da (5 Temmuz 1571) vefat etti.”557 

4.4. BÂKÎ (ö. 1600) 

İrdi Selmâna sözi şi‘ri kemâlin buldı  

Lutfuna kaldı eyâ husrev-i sâhib-dîvân  Bâkî, k. 2/37. 

“Bâkî’nin şiirleri Selmân’a erişdi (Selam kadar güzel şiirler yazmaktadır) ve şiiri 

kemalini bulmuştur. Ey divan sahibi padişâh! Artık gerisi, senin lütfuna kaldı.” 

Belâgat kûsın urdum husrevâne heft kişverde  

Suhan menşûrına çekdüm bu gün tugrâ-yı Hâkânî  Bâkî, k. 5/33. 

“Belâgat kösünü yedi iklimde padişaha yaraşır şekilde vurdum; bugün söz şöhretine 

Hakan tuğrasını çektim.”  

 Bâkî, şiirini ve şöhretini över ve Padişah ve devlet adamlarından ihsan 

talebinde bulunur. Şair, özellikle Sultan I. Süleyman’ın iltifatına mazhar olup şöhrete 

kavuşmuştur. Şöhretinin yaygınlığını ifade eden Ahdî, Bâkî’yi doğrular: 

                                                 
557 Mehmed Süreyya, Sicill-i Osmanî, c. 1, s. 331. 



271 

 

 “… ol bülbül-i gülzâr-ı suhan ve tûtî-i şeker-şikenün eş‘âr-ı pür-sûzı ve ebkâr-ı dil-

efrûzı meşhûr-ı ‘âlem ve manzûr-ı dîde-i benî âdemdür. ‘Ale’l-husûs tarz-ı gazelde mânend-i 

Hilâlî elfâzı lâmi‘ ve darb-ı meselde Seyfî gibi nass-ı kâtî‘ ve üslûb-ı kasîdede tarz-ı Ümîdî 

selîs ü hem-vâr ve ma‘ânî-i hası bî-şümâr kemâl-i şöhreti bir hadde ki pâdişâh-ı bülend-

himmet ve Sultân-ı sa‘âdet-mend-i pür-şevket hazretlerinün gûş-ı hûşına ebyât-ı dil-firîbi ve 

kelimât-ı garîbi irişince ahvâlin tecessüs itmişler.” 558  

Âşık Çelebi’nin Bakî’nin ilimde, belagatta ve şiirde ulaştığı nokta hakkında 

söyledikleri Bakî’nin beyitleriyle uyuşmaktadır. Buna göre her ilimden nasip almış, 

özellikle belagatta yüksek bir dereceye sahiptir. Şiirleri, mana ve nazm açısından pak 

ve nefistir: 

“… Ve her gûne ‘ilm ü kemâlden behreverdür. Ne ân ki âsmân-ı sipihr-i kelâm-ı 

belâgat-encâmda derece-i ‘ulyâsı vardur belki mantık u kelâmda dem-i Mesîhâ’sı vardur. ... 

Şi‘ri muhkem ü üstüvâr, hemvâr ü pürkâr, rengîn ü çeşnidâr; elfâzı selîs, ma‘nâsı nefîs, 

nazmı pâk ve mefhûmı sûznâkdur. ... Zâtî merhûm ki dünyâda bir zâtıdur, şi‘r gayra nisbet 

‘arızî ve ana nisbet zâtîdür. Dir idi ki şi‘rün devri sürildi ve şu‘arânun defteri dürildi. Ammâ 

ol nesne ki dehân-ı dil-ber gibi bahs-ı gâ’ib olup verâ-yı revâk-ı kümûnda bâkîdür, ana sebeb 

zuhûr-ı tab‘-ı Bâkî’dür. ... Şi‘ri tekellüfden berî ve tasallüfden ‘ârî gûyâ ki ‘âlem-i gaybdan 

lisân-ı tercemân-ı kuds ile bunun zebânına şöyle dinilmiş cârîdür.” 559 

 

Bakî, ihsan talebinden bahseder ancak detaylara girmez. Alıntıladığımız 

metinde, otuz akçeye Silivri’deki bir medresede ve İstanbul’daki Murad Paşa 

Medresesi’ndeki vazifeleri şunlardandır: 

“Ber mûcib-i hükm-i şâhî ve ber-muktezâ-yı takdîr-i İlâhî kasabâ-i Silivri’de otuz 

akçe bir medrese sadaka buyruldı. Hakkâ budur ki silsile teselsül bulalı bir dânişmende böyle 

ri‘âyet ü ‘izzet olup sa‘âdet bulmamışdur. Hâlâ İstanbul içinde Murâd Pâşâ Medresesi’ne 

bedeli ile getürdiler.”560 

Beyânî, Bâkî’nin mesleği, görevi hakkında bilgi verir ve Sultan I. 

Süleyman’ın iltifatına mazhar olmasına değinir: 

                                                 
558 Ahdî, Gülşen-i Şu‘arâ, s. 67-68. 
559 Âşık Çelebi, Meşâirü’ş-Şu‘arâ, c. I, s. 409-412. 
560 Ahdî, a.g.e., s. 67-68. 



272 

 

“Der-sıfateş: Evâ’il-i ömrinde sarrâc imiş. Ba‘dehû dânişmend olup merhûm 

Şeyhü’l-islâm Ebu’s-su‘ûd Efendi’nün oglı Mehemmed Çelebi’nün dânişmendi olup 

ba‘dehû kendüye irtibât idüp ba‘dehû eş‘âr-ı zarîf ile merhûm Sultan Süleymân’un makbûli 

olup çok ihsânlar idüp hattâ mülâzemeti ile ma‘an bir medrese ihsân idüp…”561 

4.5. EBUSSUUD EFENDİ, Şeyhülislam (ö. 1574) 

Ebû Hanîfe-i sânî Ebu’s-su‘ûd ol kim  

Fezâ’il içre efâzıl olupdur ana ‘ıyâl  Bâkî, k. 21/15. 

“Faziletlerin en faziletlisi, ona nispetle çoluk çocuk olan Ebussuud, İkinci Ebu 

Hanife’dir.” 

İtdi tefsîrün senün nesh-i tefâsîr-i selef  

Nitekim Kur’ânla nesh oldı suhuf-ı evvelîn  Âşık Çelebi, k. 12/13. 

“Kur’anla önceki suhufların yürürlükten kaldırılması gibi senin tefsirin de geçmiş 

tefsirleri yürürlükten kaldırdı.” 

Eger ‘ilm-i tefâsîri hadîsün olmasa Keşşâf  

Meşârikle Mesâbih olmaz idi gün gibi peydâ  Âşık Çelebi, k. 1/18. 

“Eğer sözün tefsir ilimlerini keşfetmese (Keşşâf), Meşârik ve Mesâbih gün gibi 

ortaya çıkmazdı.” 

Beyânundur bedî‘ ile ma‘ânî bâbına Miftâh  

Kelâmun rûh-perver mantık-ı ‘Îsâ durur gûyâ  Âşık Çelebi, k. 1/19. 

“Miftâh, bedî’ ile ma’ânî konularını açıklar. Sözlerin sanki İsa’nın sözleri gibi can 

bağışlar.” 

Medhini kılma Mutavvel ko sözi Telhîs it  

Kimde var bulmaga ol bahr kenârını mecâl  Âşık Çelebi, k. 6/26. 

“Methini uzatma (Mutavvel) sözü bırak kısa tut (Telhis). O denizin kenarını bulmaya 

kimde güç var?” 

                                                 
561 Beyânî, Tezkiretü’ş-Şu‘arâ, s. 30-31. 



273 

 

Ebussuud, kaynaklarda Hâce Çelebi veya Hoca Çelebi olarak da geçmektedir. 

Yukarıdaki beyitlerde Ebussuud Efendi’nin ahlakının yüceliği, ilminin derinliği, 

eşrafın sultanı ve ikinci Hanife’dir. Ebussuud Efendi’nin hem tarikat ehli hem de 

ilm-i zâhire vâkıf olan babasından ve Şeyhülislam İbni Kemâl’den ders almış olması 

onun ahlakına ve ilmine delil olarak gösterilebilir. el-Keşşâf562 adlı Zemahşerî’ye ait 

tefsir eserini ve Kadı-i Beyzavî tefsirini incelikleriyle ve bütün derinliğiyle anlamada 

oldukça mahir oluşu, tefsir ilimindeki derinliğini desteklemektedir. Ayrıca Ebussuud 

Efendi’nin Makâidü’t-tarrâf fî evveli sûreti’l-Feth mine’l-Keşşâf adlı eseri, Keşşâf’ın 

anlaşılmasında Ebussuud Efendi’nin rolüne işaret eden beyti destekler.  

Mutavvel563, Telhis564 ve Miftah565’ın sözcük anlamlarından yararlanarak 

Ebussuud’un belâgattaki derinliği belirtilir ve bu iki eserle olan ilişkisine de işaret 

edilir. Alıntıladığımız metinler, beyitte ifade edilen bilgileri doğrulamaktadır. Ahdî, 

Ebussuud Efendi’nin vasıflarını zikrederken Kadı Beydavi, İmam Ebu Hanife ve 

İmam Şafi ile kıyaslama yoluna gider: 

“Hulasâ-i erbâb-ı vücûd ve zübde-i ashâb-ı fazl ü cûd Mevlânâ Ebu’s-Su‘ûd eban ‘an 

ceddin dürlü ma‘ârifle meşhûr ve ahlâk-ı kerîme ile makbûl-i tabâyi‘-i cumhûrdur. Müddet-i 

medîd ve ‘ahd-i ba‘îddür ki pâdişâh-ı devrân ve Sultân-ı ehl-i îmân ve Süleymân-ı mekânun 

zamânında ‘ulemâ-yı ins ü cân ve re’îs-i fuzalâ-yı cihân ve muktedâ-yı pîr ü cevân a‘nî 

Hazret-i müftî-i zamândur. Ol zât-ı ‘azîmü’s-sıfât kemâlât-ı bî-nihâyet ile Hazret-i Ebû 

Hanîfe-i sânî ve ol menba‘u’d-derâcât ma‘lûmât-ı bî-gâyetle müfessir-i âyât-ı Rabbânî ve 

                                                 
562 Tam adı el-Keşşâf an hakâiki gavâmizi’t-tenzîl ve uyûni’l-ekâvil fî vücûhi’t-te’vîl’dir. Bazı 

kaynaklarda el-Keşşâf an hakâiki’t-tenzîli’n-nâtık an dekâiki’t-te’vîl veya sadece el-Keşşâf an 

hakaiki’t-tenzîl adıyla zikredilir. Zemahşerî Adliye fırkasına mensup âlimlerin bir tefsir yazması 

hususundaki ısrarlarının yanısıra hayatının son döneminde Mekke’de mücavir olarak bulunduğu 

sırada Emir Ebu’l-Hasan İbn Vehhas’ın da isteği üzerine eserini h. 526 (m. 1131/1332) yılında 

yazmaya başlamış ve iki yılda bitirmiştir. (Ali Özek, “el-Keşşâf”, DİA, c. 25, İstanbul 1988, TDV 

Yayınları, s. 329-330.) 
563 el-Mutavvel, Sa‘deddin Mesud b. Ömer b. Abdullah Teftazânî’ye (792/1390) ait bir belâgat 

kitabıdır. El-Mutavvel’den sonra onun özeti olan el-Muhtasar’ı yazmıştır. Medreselerde en çok 

okutulan eserlerdendir. (Şükrü Özen, “el-Mutavvel”, DİA, c. 40, İstanbul 1988, TDV Yayınları, s. 

303.) 
564 Telhîs, Kazvînî Hatîb’in (ö.739/1338) Sekâkî’nin (ö.626/1229) Miftahu’l-ulum adlı eserinin 

belâgatla ilgili üçüncü bölümünün Telhîsü’l-Miftâh adıyla meydana getirdiği muhtasarıdır. (Mehmet 

Sami Benli, “Miftahu’l-Ulum”, DİA, c. 30, İstanbul 1988, TDV Yayınları, s. 20.) 
565 Miftâh ile Telhîsü’l-Miftâh adlı esere atıf yapılmaktadır ki Miftah’ın geçtiği beyit edebî sanatlar 

hakkındadır.  



274 

 

şârih-i ehâdîs-i Mustafâ ve vâris-i ‘ulûm-ı Nebevî’dür. Hattâ Kur’ân-ı ‘azîm-i fasâhat-âyât-ı 

mu‘ciz-nişân ve Furkân-ı kerîm-i belâgat-ı gâyâtı celîlü’ş-şâne bir tefsîr-i bî-nazîr-i Şâfî ve 

şerh-i dil-pezîr-i vâfî kılmışdur ki Keşşâf-ı müşkil-küşâ hâll-i hakâyıkında hayrân ve Kâdî-i 

Beyzavî fehm-i dekâyıkında ser-gerdândur.”566 

Beyânî, ilmi, fazileti ve bazı eserleri hakkında bilgi verir, Sultan I. 

Süleyman’dan iltifat gördüğünü belirtir: 

“Nâm-ı şerîfi Ebû’s-Su‘ûddur. İskilib nâm kasabadandur. Kutbü’l-‘ârifîn Şeyh 

Yâfesînün ferzend-i emcedidür. Mü’eyyedzâdeden mülâzım olup İnegöl’de otuz akçe 

müderris oldukdan sonra medâris-i mu‘teberenün ve menâsıb-ı âliyyenün birinden birine 

nakl idüp aslâ ‘azl u tahlîl itmemişdür. Sahndan Burusa’ya andan İstanbul’a kâdî olup andan 

kâzî‘asker andan müftî olup bir gün ma‘zûl olmamışdur. Bâb-ı sa‘âdetine intisâb müftehir-i 

zeviyyü’l-elbâb olmışdur. Sene sülüs ve seb‘în ve tis‘a mi’ede tefsîr-i şerîfi Sultân Süleymân 

Hân’a virüp vazîfesi altı yüz akçe olup yazlık u kışlık ta‘yîn olınmışdur. Râkımü’l-hurûf 

tefsîr-i şerîfini yazmagla ve mukâbele itmekle niçe müddet âsitânesine hıdmet ile ve 

kendülerinden mülâzemet ile behremend olmışdur.”567 

Ebussuud Efendi, ilimde İkinci Ebu Hanîfe olarak görülmektedir. Bu, 

ilimdeki derinliğini gösterdiği gibi Ebussuud Efendi’nin Hanefi mezhebi anlayışıyla 

fetva verdiği ve içtihatta bulunduğunu da gösterir: 

“Uzun yıllar ilmiye ve devlet teşkilatında görev yapan, medresede okutulan klasik 

fıkıh literatürünün yanısıra içtimâî şartları, devletin yapısını, işleyişini ve günlük problemleri 

de yakından tanıma imkânı bulan Ebussuud Efendi, karşılaşılan problemleri Hanefî mezhebi 

içindeki farklı görüş ve yorumlar arasında tercih ve tahrîcler yaparak çözmeye çalışmıştır. 

Bu yönüyle onun Hanefî hukukçularının yaptığı müctehidler tasnifi içinde (bkz. Leknevî, s. 

81) “ashâbü’t-tahrîc” ve “ashâbü’t-tercîh”, hatta biraz zorlama ile “meselede müctehid” 

grubu içinde yer aldığı söylenebilir.”568 

 

Nücûm içinde Süreyyâ terâzû ile yürür  

                                                 
566 Ahdî, Gülşen-i Şu‘arâ, s. 34-35. 
567 Beyânî, Tezkiretü’ş-Şu‘arâ, s. 60-61; Karakuş, Tevki‘î Mehmed Pâşâ, Osmanlı Tarihi, s. 187. 
568 Akgündüz, “Ebussuud Efendi”, DİA, s. 367. 



275 

 

Ki sâdır olmaya eyyâm-ı devletinde vebâl  Bâkî, k. 21/19. 

“Süreyya, yönetimi zamanında herhangi bir vebal oluşmasın diye yıldızlar içinde 

ölçülü yürür.” 

Mecmûa-i Deavât adlı kitabında bir kadıya hüküm verme konusunda yaptığı 

tavsiyelerinde onun vebal endişesiyle ne kadar ölçülü davrandığını görmekteyiz. 

Tam bir tedbir, akıl yürütme için olunması gerektiği ve tam bir mülahaza etmeyince 

bir tarafa yönelmemek gerektiğini tavsiye eder: 

“Beher hususta kemâl-i tedebbür ve tefekkür ve her ahvâlde nihâyet-i taakkul ve 

gâyet-i teemmül üzere olup mülâhaza-i tâm etmeyince, bir cânibe cereyân etmeyesin[iz]. Ve 

ol diyârda temekkün eden ‘ulemâ-i kirâm ve meşâyih-i izâm ve fukarâ-yı enâm ile müşâvere-

i tâm eyleyüp cemî‘-i umûrunda Hz. Hakk’a tevekkül ve Hz. Risâletpenâh’a tevessül… 

ediniz.”569 

 

Lü’lü’-i manzûm boynı baglu çâker nazmuna  

Bende-i halka-be-gûşı nesrünün dürr-i semîn Âşık Çelebi, k. 12/16. 

“Manzum inciler, boyunları senin nazmına bağlı askerlerdir. Çok değerli inci ise 

nesrinin kulağı küpeli köleleridir.” 

Ebussuud Efendi’nin şairliği de son derece övgüye değer kabul edilir. Değerli 

söz incileri onun nazmına esirdirler: 

“... nazm-ı mevzûn-ı belâgat-meşhûn mânend-i dürr-i meknûn sahîfe-i rûzgâra 

kalem-i güher-bârlarından zuhûra gelüp mestûr ola. Şöyle ki kasâyid-i mû‘ciz-nişânları reşk-

i Sahbân u Hassân ve inşâ-yı bedîyü’l-beyânları gayret-i Vassâf u Hâce-i Cihân’dur. Bu 

kıt‘a-i zîbende-me’âl anlarundur ki mâsadak-ı hâl ve şâhid-makâldür.”570 

4.6. EMRÎ ÇELEBİ (ö. 1575) 

Şâ‘ir olup kişi söz söylemege ey Emrî  

Bizdeki tab‘ gerek sencileyin gûl olmaz  Bâkî, Kıt. 11/1. 

                                                 
569 Öngören, Osmanlılarda Tasavvuf, s. 350. 
570 Ahdî, Gülşen-i Şuarâ, s. 35; Beyânî, Tezkiretü’ş-Şu‘arâ, s. 60-61. 



276 

 

“Ey Emrî! Kişinin şair olup söz söylemesi için bizdeki tabiat gerek senin gibi 

beceriksiz (birinden şair) olmaz.” 

Kaldı bucakda eskidi dîvânun Emriyâ  

Söz yok egerçi bî-bedel ü bî-nazîrdür  Bâkî, Kıt. 15/1. 

“Ey Emrî! (Şiirinin) bedelsiz ve benzersiz oluşuna söz yok; zira divanın bir köşede 

kaldı, eskidi.” 

 Beyitlerde Emrî’nin şiiri eleştirilmesine rağmen onun şiiri genellikle 

beğenilmiştir. Tezkirelerde Emrî, şiirleri güzel, nazmı eşsiz ve hoşça manalar ortaya 

koyan bir şair olarak nitelendirilmiştir. Ahdî, Emrî’nin insanı hayrette bırakacak 

derecede tarih düşürmede ve muammada mâhir, belagatte kâmil olduğunu belirtir: 

“Edirnevî’dür. Lutf-ı tab‘ ve safâ-yı zihn ile mevsûf ve fünûn-ı mu‘ammâda 

mahâretle Mîr Hüseynî gibi ma‘rûf ve kemâl-i tahayyülât birle Şeyh Kemâl Hucendî ve 

mazmûn-ı belâgat-meşhûn ile Dervîş-i Dehkî ve hüsn-i edâ-yı dil-efrûz ile Hasan-ı Dehlevî 

ve ma‘nâ-yı dakîk-i pür-sûz ile Rûm’un Hüsrevî-i Kendî. Hakkâ budur ki eger Rûm’a tarz-ı 

mu‘ammâyı küşâyiş virmese kimse tahsîl ü tekmîl idüp ol fende ad çıkarmaz idi ve her bir 

mu‘ammâsınun ‘akdinde ve hallinde ‘akl-ı ‘ukde-küşâ agız açamaz ve remz ü imâsı şöyle 

musanna‘ u muhayyel vâkı‘ olmışdur ki şihâb-ı zamân görse engüşt-i hayret-der-dehân kalup 

hayrân olur.”571 

Âşık Çelebi de Sehî ve Ahdî gibi Emrî’nin şiirlerini beğenmiş ve hatta sair 

ilimlerde de kemâlatına ve maharetine değinmiştir. Şiirin “zer-dûz”ı (sırma işleyicisi) 

olarak tanıtmıştır. Öyle ki ortaya koyduğu manalara daha önce hiç dokunan 

olmamıştır: 

“İnsâf budur ki her fennün ki zer-dûzı vardur, fenn-i şi‘rün zer-dûzı Emrî Çelebi’dür. 

Her ilmin ki mû-şikâfı vardur, miyân-ı şu‘arâda ‘ilm-i nazmun kılı kırk yarar müdekkıkı 

Emrî Çelebi’dür. … Târîhün envâ‘ında hîç bir târîhde dinilmedük târîhler diyüp hadd-i 

‘icâze varmışdur.”572 

                                                 
571 Ahdî, a.g.e., s. 89. 
572 Âşık Çelebi, Meşâ‘irü’ş-Şu‘râ, c. 1, s. 359. Ayrıca bkz. Beyânî, Tezkiretü’ş-Şu‘arâ, s. 22-23. 



277 

 

4.7. HAYÂLÎ (ö. 1557) 

Sühan bezminde ben bir rind dürd-âşâm kopdum kim 

Me‘ânî câmını içmekde oldum Câmî-i sânî   Hayâlî, k. 14/29. 

“Ben, me‘ânî/manalar kadehini içmekte ikinci Cami olup söz meclisinde tortu içen 

bir kalender olarak meydana çıktım.” 

 Hayâlî, kendisini söz/şiir meclisinde tortu çeken bir kalendere benzetir ki 

kalendirîdir. Ancak bu kalenderîliği İstanbul’a gelince İstanbul Kadısı Sarı Gürz 

tarafından fark edilir ve Uzun Ali adında birine verip Hayâlî’nin tahsilini ve isti‘dâdı 

üzre kemâlâtını sağlar: 

“Gamze gibi uc illerden iç illere ‘azîmet ider iken henüz ‘aks-i ebrûsı âyîne-i 

ruhsârına düşmiş ve gird-i leb-i şîrînine mûrçe-i hatt düşmiş idi ki Baba ‘Alî Mest-i ‘Acemî 

ki zemânında ser-halka-i Kalenderiyân ve bende-i halka-be-gûş-ı Hayderiyân olup âvâz-ı 

zencîri niçe ‘âkıllı mecnûn eyler ve na‘l-ı halka-i gûşı piyâde ‘azm-ı râh eylese ‘arsa-i 

felekde seyr-i mâh-ı nev’e na‘al-ı bâzgûn eyler. ... Bir gürûh-ı enbûh-ı pür-şükûh-ı 

kalenderân ve cemâ‘at-ı ser-bürehnegân-ı bî-ser ü sâmân ile Yenice’ye ugraduklarında 

Hayâlî bunların dîd ü vâ-dîdinden zevk ve dakk u lakklarında izhâr-ı şevk idüp kûçeklerine 

‘ışk-bâzlıklar idüp... İstanbul’a geldüklerinde Sarı Gürz merhûm ki umûr-ı şer‘de salâbeti ve 

beyne’n-nâs ilkâ-yı ru‘b u mehâbeti menkûldür, İstanbul kâdîsi bulınup bunun gibi perî-

peyker gulâm-ı emred bu Râfızî-i çün dîv ü dedün yanında turmak ne meşrû‘ ve ne 

ma‘kûldür diyü Hayâlî’yi Baba ‘Alî Mest’ün yanından alup şehr muhtesibi Uzun ‘Alî 

dimekle ma‘rûf kimesneye emânet virüp Hayâlî dahî tahsîl-i ma‘rifete meşgûl olur.”573  

Beyânî, “Unfuvân-ı cevânîde ser-halka-ı zümre-i kalenderiyân olup”574 

sözüyle Hayâlî’nin kalenderîliğine değinir.  

 

Hayâlî mülk ü suhanda aceb mi olsa emîr 

Ki verdi Husrev-i mülk ü suhan ana menşûr  Hayâlî, k. 1/27. 

                                                 
573 Âşık Çelebi, Meşâ‘irü’ş-Şu‘arâ, c. 3, s. 1541-1542. 
574 Beyânî, Tezkiretü’ş-Şu‘arâ, s. 63. 



278 

 

“Hayalî, söz ülkesinde reis olsa şaşılır mı? Zira söz ülkesinin Husrev’i (padişahı), 

ona ferman verdi.” 

Sonra geldimse Necâtiyle Nevâyîden ne gam 

Hâr evvel ser zened ez şâh u ba‘d ez hâr gül  Hayâlî, k. 12/24. 

“Necatî ile Nevaî’den sonra geldiysem bunda ne var? Zira dalda önce diken biter, 

sonra gül.” 

Ben ol bâzil-i feyz-i suhanem Rûmda kim 

Reşha-i kilkim eder lücce-i ummâna kerem  Hayâlî, k. 15/14. 

“Kaleminin damlası engin denize lutfeden biri olarak ben, Anadolu ülkesinde sözün 

bereketini bol bol veririm.” 

 Hayâlî’ye göre kendisi, şiir ehlinin en önde gidenidir; söz ülkesinin 

padişahıdır; Necâtî ve Nevâyî’den sonra gelir ve onlara nispetle konumu, gülün 

dikene olan konumu gibidir. Dolayısıyla her ikisinden de şiir bakımından daha iyi bir 

makamdadır. Öncekilerin ve sonrakilerin arasında şiir ve fen sahasındaki kudreti 

hepsinden ziyadedir. Bunların neticesindendir ki sözleri kalıcıdır. Ayrıca Hayâlî’ye 

göre şairliği Anadolu sınırlarında kalmıştır. Bundan dolayı da sözün bereketini 

Anadolu ülkesinde bolca verir. Ahdî’de şöhretinden bahsedilmekle beraber 

sınırlarına dair bir bilgi verilmez. Sadece Acem şairleri gibi bilindiğine işaret edilir: 

“... Ol tûtî-i şekeristân-ı elhânî ve ol bülbül-i gülzâr-ı ma‘ânînün hayâl-i tab‘-ı pâki 

nihâyetde ve letâfet-i zihn-i sâfı gâyetde fünûn-ı şi‘re kâdir ve her bir fende üstâdân-ı 

mütekaddimîn ü müteahhirîn gibi mâhir kuvvet-i muhâfazası fevka’l-hadd ve sohbet-i hâssı 

pesendîde-i nîk ü bed ve zarâfeti gamzedâ-yı dil-i mahzûn ve esnâ-yı musâhabetde her bir 

sözi dürr-i meknûndur. el-Hak elfâz-ı nefîs-i pâk ile Rûm’un Hâfız-ı Şirâz’ı ve edâ-yı selîs-i 

bülend ile şu‘arânun ser-firâzı ve dikkat-i hayâlde tahayyülât-ı kemâl ile mevsûf ve sanâyi‘-i 

şi‘rde şu‘arâ-yı ‘Acem gibi rengîn-makâl ile ma‘rûfdur. Ol yegâne-i cihân ve ferzâne-i 

zurafâ-yı zamânun kemâl-i şöhreti bir mertebede vâkı‘ olmışdur ki kâbil-i tahrîr ve imkân-ı 

takrîr degüldür. Zîrâ ki eş‘âr-ı âbdârı ve nazm-ı dürer-bârı bî-hadd ü lâ-yu‘addur.”575 

                                                 
575 Ahdî, Gülşen-i Şu‘arâ, s. 137-138.  



279 

 

Âşık Çelebi, “….zülf ü gîsû medhinde şâne gibi bârîk fikrlere ve dûr u dırâz 

sevdâlara el karup … her gün gazelleri meşhûr-ı âfâk ve kemân-ebrûlara bagladugı şi‘rler 

‘âlemde tâk olur.”576 sözleriyle Hayâlî’nin şiirinin orijinalliğine ve şöhretine dikkat 

çeker. 

Beyânî’nin “Memâlik-i Rûm’un melikü’ş-şu‘arâsı ve mecâlis-ârâsıdur.”577 

ifadesine göre, Hayâlî’nin şöhreti Rum sınırlarında kalmıştır. 

 

Hâsılı ömrümi bîmarlıgum itdi tebâh 

Pâdişâhım bana vaktidür idersen tîmâr Hayâlî, k. 2/17. 

“Hülasa, hastalığım, ömür boyu kazandığımı mahvetti. Padişahım, şimdi beni 

iyileştireceksen  zamanıdır.” 

Bu kasîde umaram komaya yirde yükümi 

Üştür ihsân ide şeh geçen ihsân şekil  Hayâlî, k. 8/31. 

“Umarım, bu kaside yükümü yerde bırakmaz; Padişah, geçmişte yaptığı ihsanlar 

gibi deve bağışlar.” 

 Şiirinin yüceliğinden dolayı Sultan I. Süleyman’ın dikkatini celbeder, 

sarayına dâhil olur, sarayında şiirler arz eder, türlü ihsanlara nail olur. Hayalî, ihsan 

talebinde bulunurken geçmişte yapılan ihsanlara da atıfta bulunur. Hayâlî, önce 

İskender Çelebi’den ondan sonra İbrahim Paşa’dan daha sonra ise Padişah’tan 

himaye görür: 

“Kâlenderhâne-i gurbet ü seyâhat yetîm-veşlerinün velîsi olan İskender Çelebi, 

Hayâlî’yi ma‘lûm idinüp dıraht-ı bahtın reşahât-ı sehâb-ı nevâzişiyle terbiye eyler. Andan 

halîl-i pâdişâh-ı mihmân-perver-i müsâfirân, ziyâfet-hâne-i lutf u kerem İbrâhîm Pâşâ’ya 

vasf idüp nihâl-i âmâlin harîm-i bâg-ı ferâg-hâtırda nesîm-i lutf-ı ‘amîmi ile tenmiye eyler. 

Serverler içre gerden-efrâzlıgından birisi budur ki boynından halka-i Kalenderîsin çıkarup 

tavk-ı zerrîn geçürdi. Hayâlî dahî mengûş-ı Haydarî’den bedel kulağına halka-i bendegî 

                                                 
576 Âşık Çelebi, Meşâ‘irü’ş-Şu‘arâ, c. 3, s. 1542. 
577 Beyânî, Tezkiretü’ş-Şu‘arâ, s. 63. 



280 

 

geçirüp zencîr-i kayd-ı zilletden âzâd olup boynı bağlı kulı olmagı revâ gördi. ... İbtidâ ‘ulûfe 

virdiler. Ba‘dehu tîmâr virdiler yine ze‘âmet itdiler. Her gazel ü kasîde virdükde bahşîş ü 

ihsânlarla ri‘âyet itdiler, ze‘âmeti yüz binden ziyâde oldı. Gün geldükçe şem‘-i ikbâli pertev-

i iltifât-ı şâhî ile ziyâde oldı.”578  

4.8. KEMAL PAŞAZÂDE (ö. 1534) 

Nazm u nesrini gören didi zihî mîr-i kelâm 

Biri i‘cazdur anun birisi sihr-i helâl   Yahya Bey, k. 18/7. 

“Nazım ve nesrini gören, ne güzel sözün efendisi dedi. Onun biri muciz birisi sihr-i 

helaldir.” 

Bahr-i ‘ilmün güheri ya‘nî re’îs-i ‘ulemâ 

Müftî-i dehr ebü’l-fazl-ı cihân İbn-i Kemâl  Yahya Bey, k. 18/21. 

“Zamanın müftüsü ve dünyanın en faziletlisi İbn Kemâl, ilim denizinin cevheri yani 

âlimlerin reisidir.” 

 Kemal Paşazâde beyitlerde ilmi, fazileti, ahlakı ve eserleri ile ön plana çıkar. 

Taşköprülüzâde, Kemal Paşazâde’nin ömrünü ilme adamasının arka planındaki olayı 

anlattıktan sonra ilmi, fazileti, şeyhülislamlık gibi görevleri ve eserleri hakkında bilgi 

verir. Bu bilgiler, beyitleri doğrulamaktadır: 

“Kemal Pâşâzâde, temel ilimleri gençliğinde okumuştu. Adı geçen Molla’dan sonra 

Molla Kastalânî, Molla Hatibzâde ve Molla Muarrifzâde gibi âlimlerden ders aldı. Tahsilini 

tamamladıktan sonra sırasıyla Edirne’deki ‘Alî Bey Medresesi’ne, ardından Üsküp 

Medresesi’ne, Edirne’deki Çift medreseden birine, Sahn Medreseleri’nden birine ve 

Edirne’deki Bayezid Medresesi’ne tayin edildi. ... Merhum zamanının tamamını ilme ayıran 

insanlardandı. Gece gündüz ilimle meşgul olur, mübarek zihnine gelen her şeyi yazardı. 

Gece gündüz sakinleşir, fakat onun kalemi durmak bilmezdi.[378]” 579 

                                                 
578 Âşık Çelebi, Meşâ‘irü’ş-Şu‘arâ, c. 3, s. 1542-1544. Ayrıca bkz. Beyânî, Tezkiretü’ş-Şu‘arâ, s. 

63; Ahdî, Gülşen-i Şu‘arâ, s. 137-138. 
579 Taşköprülüzâde, eş-Şakâiku’n-Nu‘mâniyye, s. 281-284. 



281 

 

İbni Kemâl, nazım ve nesirde güçlü bir âlimdir. Hem şiirleri hem de ilmî 

eserleri bulunmaktadır. Keşşâf üzerine haşiyeleri vardır ve el-Hidâye’nin bazı 

bölümlerini şerh etmiştir: 

“Muğlak ancak önemli konularla ilgili birçok risale yazmıştır. Yazdığı risâlelerin 

sayısı yüze ulaşmaktadır. Telifleri sırasında sonunda yaklaştığı ama vefatı sebebiyle 

tamamlayamadığı güzel bir tefsiri vardır. Keşşâf üzerine haşiyeleri vadır. el-Hidâye’nin bazı 

bölümlerini şerhetmiştir. ... Merhum, Farsça ve Türkçe nesir ve nazım yazımında çok 

güçlüdür. Gülistân kitabına benzer formda Farsça yazdığı Nigâristân adlı bir eseri vardır. 

Osmanoğullarının tarihine dair Türkçe yazdığı tarih kitabı vardır. Metin ve ifade bakımından 

çok güçlü bir eserdir. Fars dili üzerine de bir kitabı vardır. Eserlerinin tamamı ilim ehli 

arasında kabul görmüştür. Kemal Paşazâde, güzel ahlak sahibi, edebli, akıllı, anlatım gücü 

yüksek bir âlimdi. Yazdıkları çok büyük kabul görürdü. Bunun sebebi, maksadını çok özlü 

bir şekilde anlatabilen bir dile sahip olmasıydı.”580 

 

Ana şâdam ki mekânında mekîn itdi beni 

Âdemün gelmez imiş gönline cennetde melâl Yahya Bey, k. 18/27. 

“Şuna seviniyorum ki beni mekânında ağırladı. Meğer insanın gönlüne cennette can 

sıkıntısı gelmezmiş.” 

Yahya Bey, onun yayabaşı rütbesindeyken hocası Kemal Paşazâde’nin 

çadırında başında börkü [başlık] ve otağası [tuğ, çelenk] bulunduğu hâlde ayak 

üzerinde ona bir kasidesini okuyup takdim etmiştir. Çok beğenilen bu kasidenin 

tekrar tekrar okutturulduğu o toplantıda, Kanunî’nin meşhur şairi Hayâlî Bey eserin 

bazı beyitlerini tenkit ederek şairi küçük düşürmeye çalışır: 

“... Yine ‘ulemâ-ı fuzalâ hâzır ve Hayâlî dahî ol meclisde ser-halka-i Kalenderân gibi 

dâ’ire-i sohbetde bile dâîr idi. Yahyâ Beg yayabaşı börk ü otagasıyla girüp monla merhûm 

nâmına bir kasîde virüp okıdı ki matla‘ı budur.  

Matla‘ 

Fazl ile Rûmda bir dânedür ol mihr-i kemâl 

Mâh-rûlar yanagında nitekim nokta581-i hâl    

                                                 
580 Taşköprülüzâde, a.g.e, s. 281-284. Ayrıca bkz. Âşık Çelebi, Meşâirü’ş-Şu‘arâ, c. I, s. 294-295. 
581 Yahya Bey Divanı’nda “dâne” şeklinde geçmektedir. Bkz. Yahya Bey, Divan, k. 18/1. 



282 

 

Erbâb-ı meclis olan fuzalâ husûsan Hazret-i monlâ-yı merhûm pesend idüp tekrâr okıtdı. ... 

Hayâlî incinüp ba‘zı ebyâta dahl kasd itdükçe etrâfdan cevâplar virüp âzürde-hâtır itdiler.”582 

4.9. MEHMED EFENDİ, Bostanzâde, Şeyhülislam (ö. 1598) 

Gül-i bâg-ı hüner Bostanzâde  

Ki ana ‘ilm ü hikmet şîr-i mâder Nev’î, k. 20/17. 

“İlim ve hikmetin kendisine ana sütü olduğu Bostanzâde, hüner bağının gülüdür.” 

Hüdâvend-i ‘atâ vü cûd u ihsân 

Emîr-i sadr-ı fazl üstâd-ı ekber Nev’î, k. 20/18. 

“İhsan, cömertlik ve atiyenin efendisi, fazilet tahtının emiri ve en büyük üstattır.” 

 Beyitlerde, Bostanzâde Mehmed Efendi’nin ilim, fazilet ve cömertlik 

yönlerine işaret edilir. Bostanzâde, III. Murad’ın vefatıyla tahta yeni oturmuş III. 

Mehmed’in ziyaretine gelenler arasındadır ve III. Murad’ın cenazesini kıldırmıştır. 

Müfti ve şeyhülislam vasıflarıyla zikredilir: 

 “Ve a‘lemü’l-ulemâ’i’l-mütebahhirîn Müftilenâm ve Şeyhülislâm Bostanzâde 

Efendi...cenâzeyi, Dîvân-ı mu‘allâda Helvâ-hâne önünde musalla gibi bir tahta-bend üstine 

vaz‘ eylediler. Müftilenâm Bostanzâde Efendi geçüp cenâze namazına alâ mâ-faraza’llâh 

tekbîr eyleyüp cümle iktidâ olunup...”583  

 Selânikî, Bostanzâde Efendi’nin görevine ve faziletine değinir: 

“Ve bu esnâda Müftilenâm ve Şeyhülislâm a‘lemü’l-‘ulemâ efdalü’l-fudalâ Mevle’l-

mevâlî Bostanzâde Mevlâna Mehmed Efendi -dâmet fezâiluhû- hazretlerine yüz akça terakkî 

fermân olundı. ... Fî 26 cumâdelâhire, sene 1003.”584 

                                                 
582 Âşık Çelebi, Meşâirü’ş-Şu‘arâ, c. I, s. 675-676. 
583 Selânikî Mustafa Efendi, Selânikî Tarihi, c. II, s. 434-435. 
584 Selânikî Mustafa Efendi, a.g.e, s.456. 



283 

 

4.10. MEHMED EFENDİ, Karamanî585 (ö.?) 

İfzâl ü ‘atâ bahri Mehemmed Çelebi kim 

Ol dürr-i safâ-bahşa budur ebr-i güher-zâ Nev’î, k. 2/22. 

“Neşe bahşeden inci, cevher yağdıran bir bulut olan Mehemmed Çelebi, fazilet ve 

ihsan denizidir.” 

Hâsıl-ı ‘ömr-i girân-mâye-i Şeyhü’l-İslâm  

Pertev-i lutf-ı Hudâ nûr-ı hüdâ revnak-ı dîn  Bâkî, k. 26/10. 

“Şeyhülislam’ın kıymetli ömrünün ürünü, Allah’ın lutfunun aydınlığı, Allah’ın nuru 

ve dinin güzelliğidir.”  

 Beyitlerde Mehmed Efendi (Çelebi), faziletiyle ve halkının yüceliğiyle ön 

plana çıkar: 

“İstanbullı’dur. ‘Abdülkerimzâde dimekle ma‘rûf ve ehâlî-i kibâr ve mevâlî-i ‘âlî-

mikdâr içre ehliyyet ü mevlevîyyet ile mevsûf sâbıkan pâdişâh-ı dîn-perver ve şâhenşâh-ı 

heft-kişverün ‘asâkir-i muzaffer-âyînine Anatolı kâdî‘askeri olmış hâlâ ol ûmûr-ı pür-

hatardan dûr düşmüşdür. Hadd-ı zâtında tab‘-ı safâ-âyîni cânib-i nazma mâyil ve zihn-i pâki 

edâ-yı hûb ile pesendîde-i şu‘arâ ve güzîde-i fusahâ olup ‘ulemâ-yı ‘izâm içre nazm-ı 

belâgat-nizâm ile şöhret-i tâm bulmışdur. Zîrâ ki zebân-ı Türkî ve Fârisî’de gazeliyyâtı bî-

hadd ve lisân-ı ‘Arabî’de kasâyid-i pür-fevâyidi lâ-yu‘addur. ”586 

 

Sefer-i milk-i Hıtâdan mı gelür Hâce-i Şâm 

Ki tolu nâfe-i müşg oldı kamu dâr u diyâr  Nev’î, k. 23/4. 

“Şam’ın Hocası Hıta ülkesi seferinden mi gelir? Zira bütün şehirler, beldeler misk 

kokusu doludur.”  

Mehmet Çelebi diye de anılan Mehmed Efendi’nin Şam Hocası oluşundan, 

ilim, ahlak ve faziletinin yüceliğinden bahsedilir. Nev’î, 23. Kasidesinde Mehmed 

                                                 
585 Davut Pâşâ Medresesinde hoca olan “Ahaveyn” adlı iki kardeşten biri. Nevi 1550 yılında 

İstanbul’a gelerek bu medresede bu hocalardan ders almıştır. 
586 Ahdî, Gülşen-i Şu‘arâ, s. 54. 



284 

 

Çelebi şeklinde bir ifade kullanmış olmasından dolayı Mehmed Çelebi ile aynı kişi 

olduğunu söyleyebiliriz. Nitekim Nev’î, yazdığı başka bir kasidesinde Mehemmed 

Çelebi ismini kullanmaktadır. Mustafa Selânikî Efendi, II. Selim döneminde 975 

tarihinde bazı kadıların atamalarından bahsederken “Şâm Haleb Kadısı Ma‘lûlzâde 

Mehemmed Çelebi’ye...virildi.”587 demek suretiyle Mehmed Çelebi’nin Şam Kadısı 

olduğunu ifade etmiştir. Ahdî’de geçen vasıfları da şiirde anlatılanlarla uygunluk 

göstermektedir: 

“Müftî-i zamân ve zübde-i cihân ve Sultân-ı fuzalâ-yı kirâm ya‘nî şeyhülislâm 

Monlâ hazretlerinün büyük oglıdur. … Pâdişâh-ı nîk-nâm ve Sultân-ı hûb-fercâmun eyyâm-ı 

devlet-encâmında kâdî-i Şâm olmış idi. Bu denlü fazl ü kemâl ile yine rind ü lâubâli şürb-i 

meyden hâlî olmayup sâhib-meşreb kimesne idi.”588 

4.11. MEHMED DEDE, Üryânî (ö. 1591) 

Gördüm önünde tahta-i remlin felek-misâl 

Eşkâl-i bürc-i encümi zeyn eylemiş ana  Yahya Bey, k. 24/14. 

“Önünde felek gibi olan remil tahtasını gördüm ki yıldız burçlarının şekillerini ona 

süs etmiş.” 

 Üryânî Mehmed Dede, şiirde remmâl olarak görünmektedir. Sicill-i 

Osmani’de reml ile alakasına değinilmemiş ancak bazı bilgiler eşliğinde Yahya 

Bey’in Gülşen-i Envâr’ında da kendisinden bahsettiği belirtilmiştir: 

“Yergöğülü’dür. Mukaddemât-ı ‘ulûmu tahsille cezbe-i ilâhiyeye mazhar oldu. 

Uryân olarak Mısır’a varıp nice yıllar ot ve yaprakla tekmîl-i riyâzat eyledi. Sonra 

Gülşenîzâde Ahmed Efendi “Hüner insan olmakdır, hayvan gibi otlamak değildir.” diye 

halini keşfedip orada tekmîl-i tarîkat ederek Anadolu’ya geldi. Sılasında ikamet ederek 

Mesnevî okuttu. 999’da (1591) vefat etti. Yergöğü’de defnolundu. Âlim, zâhiddi.”589  

                                                 
587 Selânikî Mustafa Efendi, Târîh-i Selânikî, c. I, s. 67. 
588 Ahdî, a.g.e, s. 54; Beyânî, Tezkiretü’ş-Şu‘arâ, s. 199. 
589 Mehmed Süreyya, Sicill-i Osmanî, c. III, s. 1023. 



285 

 

4.12. MUHYİDDİN ÇELEBİ, Fenârizâde (ö. 1548) 

Makarr u mesken ü me’vâ-yı zümre-i ‘ulemâ 

Mu‘în-i dîn-i Nebî ya‘nî bâb-ı Muhyiddîn Yahya Bey, k. 19/27. 

“Nebi’nin dininin yardımcısı olan Muhyiddin’in kapısı, âlimler zümresinin sığınma, 

karar yeri ve meskenidir.”  

Celâl ü Seyyid ü Câmî vü Şeyh Sâ‘deddîn 

Sipihr-i mâh-ı kemâlünde oldılar Pervîn Yahya Bey, k. 19/33. 

“Celâl, Seyyid, Câmî ve Şeyh Sâ‘deddîn, senin dolunayının gökyüzünde Ülker yıldızı 

oldular.” 

Beyitler, Fenârizâde Muhyiddin Efendi’nin ilminden, âlimler zümresinin 

sığınağı oluşundan ve dine yaptığı katkılardan bahsetmektedir. Fenârizâde’nin 

kazaskerlik görevi, mezkur vasıfalarına mesnet teşkil etmektedir. Çünkü kazaskerlik, 

“İlmiyye mesleğinin en yüksek mertebelerinden birinin adıdır. Lügat mânası asker kadısı, 

ordu kadısı demektir. Kazaskerlik çok eski mansıplardandır.”590
  

Ayrıca Muhyiddin Çelebi’nin ilmi ve fazileti hakkında Taşköprülüzâde’nin 

aktardıkları beyitlerin işaret ettiği bilgileri doğrulamaktadır: 

“Sultân Selîm devrinin fazilet ve kemal ehli, ilmiyle âmil âlimlerinden biri de Molla 

Muhyiddin Mehemmed b. ‘Alî b. Yusuf Bâlî b. Molla Şemseddin Fenârîdir. Merhum, 

gençliğinde babasından okumuştur. Babasının vefatından sonra Molla Hatibzâde’den, 

ardından Molla Efdalzâde’den ders almıştır. Tahsilini tamamladıktan sonra İstanbul’daki 

‘Alî Pâşâ Medresesi’ne tayin edilmiştir. Oradan Bursa’daki Sultân Mehemmed 

Medresesi’ne, oradan da Sahn Medreseleri’nden birine nakledilmiştir. Daha sonra sırasıyla 

Edirne ve İstanbul Kadılığı görevlerine getirilmiş, bilahere önce Anadolu Kazaskerliği, sonra 

Rumeli Kazaskerliği görevlerine atanmıştır. Yaklaşık on beş yıl kazasker olarak görev 

yapmıştır. Sonunda bu görevden alınarak yüz elli dirhem yevmiye bağlanmıştır.”591 

                                                 
590 Pakalın, Osmanlı Tarih Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, c.2, s. 225. 
591 Taşköprülüzâde, eş-Şakâiku’n-Nu‘mâniyye, s. 285; Kazaskerlik görevi için ayrıca bkz. Mustafa 

Âlî, Câmi‘u’l-Buhûr Der Mecâlis-i Sûr, s. 281. 



286 

 

4.13. MÜNÎRÎ (ö. 1520) 

Selmân be-în kasîde eger gûş mî-zened 

Dâned ki dâd-ı Hak be-kesî hem-çonân dehed Münîrî, k. 17/56. 

“Eğer Selman bu kasideyi dinleseydi, Allah vergisi oldu mu böylesi olacağını 

bilirdi.” 

Münîrî’nin şiirinin Allah vergisi, olgun bir şiir olduğunu görürüz. 

Kınalızâde’de II. Bayezid’in oğlu Şehzâde Ahmed’in çevresindeki şairlerden olduğu, 

arif ve olgun bir şahsiyet sahibi olduğu belirtilmiş ancak tanınmış biri olmadığını 

ifade etmiştir. Farsça ve Türkçe iki divanı vardır: 

“Kasaba-i Amasiyya’dandur. Cenâb-ı Sultân Bâyezîd Hân evlâd-ı emcâdından 

Sultân Ahmedün şâ‘ir-i medh-hânıdur. Türkî vü Fârisî Dîvânı vardur. Lâkin niçe zemândur 

ki kelimâtınun bedr-i münîri matla‘-ı enzâr ve ufk-ı bâl-i erbâb-ı i‘tibârdan garîb olmagla 

ednâ lem‘ası zâhir ü sâkıb degüldür.”592 

4.14. NEV’Î (ö. 1599) 

Kemâl-i kudretümi dûr-bîn olan anlar 

Zamâne nâkıs iderse ne gam hilal-âsâ Nev’î, k. 1/32. 

“Gücümün kemalini uzağı gören anlar, zamane (vasıflarımı) hilal gibi eksiltirse 

üzülmeye değmez.” 

Kadrüm egerçi zerreden eksik zamânede  

Fazlum velîk gün gibi bulmışdur iştihâr Nev’î, k. 13/38. 

“Eğer kıymetim bu zamanda zerreden eksik ise de faziletim gün gibi şöhret 

bulmuştur.” 

Nev’î, kendi faziletini ve olgunluğunu başkalarının eksiltme çabalarına 

rağmen yüksek derecede olduğunu söyler. Hatta faziletinin başkaları tarafından da 

                                                 
592 Kınâlızâde, Tezkiretü’ş-Şu‘arâ B Kısmı, s. 307-308. 



287 

 

bilindiğini vurgular. Dönemin kendisinden yaşça küçük büyükleri henüz 

doğmamışken kendisi, Padişah sarayında mülazimlik görevinde bulunur: 

“Mezkûr şehre müte‘allik oldukları nev‘an ana dâl ve asl u neseble dervîş-hilkat ve 

âdemî-sîret nîkû-hısâl ve zât-ı şerîfi fezâyil-i kudsiyye ile ârâste ve ‘unsûr-ı latîfi fünûn-ı 

kemâlât-ı ünsiye ile pîrâstedür. Ve zihn ü zekâvet ile beyne’l-akrân yegâne-i zamâne ve 

fehm ü firâset ve dânişmendlikde bî-bahâne müsellem-i ehl-i ‘irfân ve pesend-i merdüm-i 

cihândur. Tab‘-ı mustakîmi envâ‘-ı ‘ulûma şâmil ve her bir nev‘-i ‘ilmün mütâla‘asında 

kâmil...”593 

 

Benüm sen nazmımı iller kelâmına kıyâs itme 

Piyâz ile kaçan bir ola bûy-i ‘anber-i sârâ  Nev’î, k. 4/17. 

Dizilmekte berâberdür egerçi sîr ile gevher 

Velîkin kanda sîr ü kanda kadr-i lü’lü’-i lâlâ  Nev’î, k. 4/18. 

“Sen, benim nazmımı başkalarının sözüyle karşılaştırma. Soğan ile saf, katıksız 

anberin kokusu ne zaman bir olmuştur. Her nekadar sarımsak ile cevher dizilmekte 

benzeseler de sarımsak nerde incinin kıymeti nerde?” 

 Nev’î, bu iki beytinde kendi şiirini överken başkalarının şiiriyle kıyaslama 

yapar. Kendi şiirinin yüceliği konusunda övgülü sözler sarf eder. Âşık Çelebi, çok 

orijinal manalara sahip olduğunu belirterek şiirini över: 

“Niçe şîşe-i hayâl-i hâssı tîr-i dikkat-i tab‘ ile dilmişdür ve niçe nâ-süfte gevher-i 

ma‘nâyı rişte-i nazm-ı mû-şikâfına dizüp ilmişdür. Edirne’de Sultân Bâyezîd medresesinden 

mülâzım olup hâliyâ menâsıb-ı tedrîsün birindedür.”594 

Ahdî, Nev’î’nin kasidelerinde fesahat ehlinden, mesnevî tarzında ve gazelde 

de da oldukça iyi olduğunu ifade eder: 

“...ve ol tûtî-i şîrîn-zebân ve ol bülbül-i gülşen-i cân üslûb-ı kasâyidde fusahâ-yı 

mütekaddimîn gibi kemâl ile mükemmel ve tarz-ı mesnevîde hikâyâ-yı latîfle yârândan fâyık 

ve reng-i gazelde ma‘ânî-i nazm edâsına mutâbıkdur.”595 

                                                 
593 Ahdî, Gülşen-i Şu‘arâ, s. 288. 
594 Âşık Çelebi, Meşâ‘irü’ş-Şu‘arâ, c. 2, s. 903. 



288 

 

 

Ben sâye-veş mülâzim-i dergâh-ı şâh idüm 

Gün gibi togmamışdı bu ‘asrun ekâbiri   Nev’î, k. 56/10. 

“Bu çağın büyükleri daha güneş gibi doğmamışken ben gölge gibi padişah sarayının 

mülazimiydim (müdavimiydim).” 

 Nevi’nin mülazimlik mesleği, “Zümre-i mülâzimîndendür.” 596 ifadesiyle Ahdî; 

“Edirne’de Sultân Bâyezîd medresesinden mülâzim olup hâliyâ menâsıb-ı tedrîsün 

birindedür.”597 ifadesiyle Âşık Çelebi tarafından doğrulanır. 

4.15. REVÂNÎ (ö. 1523) 

Vasfunda tâze nazmumı Sa‘dî görüp didi  

Ya Gülsitân ola bu yâhod Bostân ola  Revânî, Sur. VI/6. 

“Onun tarzında güzel şiirimi Sadi görünce bu şiir ya Gülistan ya da Bostan olmalı 

dedi.” 

Gûş ur Revânî bendenün ey şeh kelâmına  

Kim silk-i nazma düzdi nice lü’lü’-i hoş âb   Revânî, Sur. I/42. 

“Ey padişah, Revani kulunun sözüne kulak ver ki şiir ipine nice güzel inci dizdi.” 

 Revânî, kendi şiirini Sadi’nin şiirleri gibi güzel görmekte ve inciye 

benzetmektedir. Revânî’nin şiiri hakkındaki görüşleri, kendisi dışında da kabul 

görmüştür. Âşık Çelebi, Revânî’nin şiirlerini mestâne ve levendâne bulur: 

“Lâ-cerem eş‘ârı dahî mestâne vü şâhid-perestâne ve edâları levendâne ve ezilişleri 

derdmendânedür ammâ âhir-i vaktinde sâgar-ı meclis gibi câm-kâm-ı müdâmı şikest itmiş ve 

sâkî elinden ayak yirine şeyhden el alup sâgar-ı tevbe ile cânın mest itmiş.”598  

 

                                                                                                                                          
595 Ahdî, Gülşen-i Şu‘arâ, s. 288. 
596 Ahdî, a.g.e., s. 288. 
597 Âşık Çelebi, a.g.e., c. 2, s. 903; Beyânî, Tezkiretü’ş-Şu‘arâ, s. 217. 
598 Âşık Çelebi, Meşâ‘irü’ş-Şu‘arâ, c. 3, s. 1390. 



289 

 

Göz yaşı mâcerâsını ‘arz itmege sana  

Yazdum kapunda surh ile bir beyt-i âbdâr  Revânî, k. 4/24.  

“Gözyaşı serüvenimi sana söylemek için kapında kırmızı mürekkeple parlak bir beyit 

yazdım.” 

Cihânda lutfun eli saçmasaydı sîm ü zeri  

Görür mi idi ‘aceb kîsesinde zer gonca Revânî, k. 28/23. 

“Cömertlik elin dünyada altın ve gümüş saçmasaydı acaba gonca, kesesinde altın 

görür müydü?  

 Revânî, perişan halini arz etmek için padişah kapısına gelir, sarayına girer; 

padişahtan ihsan alır ve ancak bu sayede altın görür. Revânî, bir yolsuzlukla ithamına 

kadar Sultan Bayezid’e hizmet eder ve ihsan almıştır. Revânî’nin Sultan I. Selim’den 

de birçok nimete gark olur; ancak bir dönem bazı sıkıntılara maruz kalır, ardından 

tekrar Padişah tarafından davet edilir. Revânî’nin şiirinden zikrettiği sıkıntılar, bu 

döneme rastlamış olabilir: 

“...O sebebden Revânî dahî ol zümrede dâhil-i emsel-i emâsîl imiş. Nâ-gâh 

beşeriyyet hasebi ile kendüden bir bâdire-i nâdire sâdır olup mesâdır olındukda emlâk ü 

esbâb ve ‘abîd ü devâb satılup tîg gibi ‘uryân kalur. Sultân Selîm âstânesinden gayrı bâba rû-

gerdân olmak kasd itdükde Sultân Selîm, ‘akabinden âdem gönderür Revânî’yi döndürür. 

Mülâzemetde taksîrinden ve selâmlamakda te’hîrinden ‘özr idüp bu gazeli dimişdür. 

Gazel 

Ne ‘aceb gerdiş-i ‘âlem ne ‘aceb devr-i felek 

Bir iki demde yile vardı otuz yıllık emek”599 

4.16. SADEDDİN EFENDİ, Şeyhülislam (ö. 1599) 

Suhan-dân u hüner-bîn ü hüner-mend ü suhan-perver 

Reîs-i ehl-i fazl üstâd-ı Sultân hâce-i ekrem  Nev’î, k. 34/6. 

“(Sâdeddin Efendi) Söz ustası, hüner avcısı, marifetli, söz öğreten, fazilet 

sahiplerinin başı, Sultan’ın üstadı ve cömert bir hocadır.” 

                                                 
599 Âşık Çelebi, Meşâ‘irü’ş-Şu‘arâ, c. 3, s. 1386; Beyânî, Tezkiretü’ş-Şu‘arâ, s. 73-74. 



290 

 

Şuâ‘-ı cevher-i re’yün fürûg-ı efser-i şâhî 

Leâl-i hüsn-i tedbîrün nizâm-ı ‘âlem ü âdem Nev’î, k. 34/2. 

“Görüşünün cevher ışığı, padişahın tacının ışığıdır. Güzel tedbirinin incisi, insan ve 

âlemin nizamıdır.” 

Peçevi İbrahim Efendi, III. Mehmed dönemi bilginlerini anlatırken Sadeddin 

Efendi hakkında bigi verir ve onun ilmi, fazileti, padişahlarla olan yakınlığından ve 

onlar üzerindeki etkisinden bahseder. Alıntıladığımız metin, Sadeddin Efendi 

hakkında beyitlerde geçen vasıfları doğrulamaktadır: 

“Pes merhûmun zamân-ı şerîflerinde hocalık (20) ‘ünvânıyla iştiharda ve cânib-i 

humâyûnlarından fevka’l-had ragbet ve i‘tibarda idiler. (21) Padişâh-ı magfûr ya‘nî Sultân 

Mehemmed merhûm serîr-i devlet-masîra cülûs buyurduklarında (22) asıl hocaları olan 

Nevâlî Efendi merhûm olmış idi. Yine hocalık şerefi (23) ve pâyesi kendülere mukarrer olup 

‘asr-ı Murâd Hân’dan ziyâde muvakkar ve mu‘azzez (24) ve mukerrem oldılar.”600 

Dâ‘î-i Fakir, “Nu‘mân-ı sânî ya‘nî Hoca-yı Sultân Murâd Hân Molla Sa‘deddîn 

Efendi...”601 ifadesiyle Sultan Murad’ın hocası vasfıyla zikreder. 

 

Beyitte, Hoca Sadeddin Efendi’nin görüşünün pâdişâh için çok değerli 

olduğu, insanların ve toplumun düzenini sağlamada etkili olduğu ifade edilmektedir. 

Sadeddin Efendi’nin Haçova Savaşına karar verilmesinde ve padişahın savaştan geri 

çekilmemesi konusundaki görüşleri etkili olmuştur.602Alıntıladığımız metinde, 

Sadeddin Efendi’yle memleket ve millet işlerinde ve hatta saltanatın mahrem 

konularında istişare edildiğini görürüz: 

“… müsteşâr-ı umûr-ı mülk ü millet ve mahrem-i esrâr-ı mesâlih-i saltanat olmagla o 

asr-ı bahîrü’n-nasrda müte‘ayyin olmuş iken …”603  

                                                 
600 Peçevî İbrahim, Peçevî Tarihi (284b-317a), s. 59. 
601 Dâ‘î-i Fakir, Tarih-i Engürüs, s. 29; Mehmed Cemâleddin, Osmanlı Târih ve Müverrihleri, s. 

37. 
602 Emecen, Osmanlı Klasik Çağında Savaş, s. 233. 
603 Mehmed Cemâleddin, Osmanlı Târih ve Müverrihleri, s. 37. 



291 

 

4.17. ŞERİFEZÂDE EFENDİ, Edâyî (ö. 1574) 

Safha-i mihr ü mâh evrâk-ı çarha sıgmaya  

Yazsa vasfın tîr-i defter-dâr-ı sultân-ı şeref  Âşık Çelebi, k. 8/11. 

“Şerefli Sultanın defterdarının kılıcı, özelliklerini yazsa güneş ve ayın sayfaları 

feleğin yapraklarına sığmaz.” 

Divan Edebiyatında Edebî Muhitler adlı eserinde Haluk İpekten, Edayî ile 

Şerifezâde (ö.982/1574) isimlerini aynı kişi için zikrederken604 Âşık Çelebi, “Edâyî-i 

Za‘îm” veya “Edâyî Şerîfe-zâde” şeklinde zikretmiştir.  

Beyitte defterdarlığı zikredilir. Nitekim Âşık Çelebi, kasidesini Şerifezâde 

defterdar olduğu zaman sunmuştur.605 Âşık Çelebi, Şerifezâde’nin görevinden ve 

vasıflarından bahseder: 

“Hazîne kâtiplerinden ve ol zümrede kemâl-i ma‘rifet sâhiblerinden idi. … Mazbûr 

Edâyî Şerîfezâde -ki hakkâ erbâb-ı dîvânun revnakı ve hakk-ı istihkâk-ı devletün müstehakkı 

idi- ana kasd-ı intisâb eyledi. … Lâ-cerem bir zamân küttâb-ı hızâne-i pâdşâhda dâhil ve 

müsvedde-i ahvâl u âmâli beyâza çıkmaga vâsıl oldı. ... Hâliyâ zu‘amâdan ve şu‘arâ-yı 

küremâdan idi.”606 

Kınalızâde’den, Şehzâde Mustafa’ya Manisa valisiyken intisap ettiğini, Piyale 

Paşa’nın meclislerinde bulunduğunu ve kapudan  dairesinde timar defterdarıyken 

öldüğünü öğrenmekteyiz: 

“…İstanbul’a gelüp zümre-i küttâb-ı hazîne-i Sultân-ı kâmyâbdan oldukdan sonra 

Âsaf-ı Berhiyâ-safâ Hazret-i Piyâle Pâşâ’nun meclis-i dil-güşâsında câm-ı mürüvvet ü 

‘atâsından mest-i mütemâyil ü zerrevâr ol âftâb-ı pür-envârdan istifâde itmekle menâsıb-ı 

‘âliyyeye vâsıl olmış idi. Kapudân yanında tîmâr defterdârı iken sene isnâ ve semânîn ve 

                                                 
604 İpekten, Edebî Muhitler, s. 105. 
605 “Defterdar oldıgunda virildi. Envâ-ı esâ’et u ehânet câ’ize sadaka itdiler.” Âşık Çelebi, Divan, k. 8. 
606 Âşık Çelebi, Meşâ‘irü’ş-Şu‘arâ, c. 1, s. 325. 



292 

 

tis‘a mi’ede ‘âlem-i bekâya sülûk itmekle nâmı azfâr-ı fenâ ile defter-i bekâdan hak 

olındı.”607 

4.18. VECDÎ, Filibeli (ö. 1599) 

Bi-hamdi’llâh kim geldün Peçuya 

Sanasın teşne-diller irdi suya  Vecdî, k. 21/1. 

“Allah’a şükür ki Peçu’ya geldin, gönlü susamışlar suya erişti sanırsın.” 

Zebûn itdi sefer Vecdî kulunı 

Mecâli kalmadı âh u enîne  Vecdî, k. 22/27. 

“Sefer, Vecdî kulunu öyle güçsüz bıraktı ki inlemeye dahi takati kalmadı.” 

 Mehmed Süreyya, Vecdî’nin tam adını Vecdî Adurrahman Efendi 

(Dervişzâde) olarak zikreder ve III. Mehmed devrinin başlarında vefat ettiğini 

kaydeder.608 Beyitlerinden Avrupa seferlerine katıldığı anlaşılmaktadır. Ancak 

inceledeğimiz eserlerde, kendi şiiri dışında bu bilgiyi dayandıracak bir malumat 

bulunmamaktadır. 

4.19. YAHYÂ BEY, Taşlıcalı (ö. 1582) 

Arnavud aslıdur ol taşlu yerün şehbâzı 

Asdı eflâke meh-i nev gibi tîg-ı hüneri Yahya Bey, k. 7/36. 

“Yeni ay gibi hüner kılıcını feleklere asan, o taşlı yerin yiğidinin aslı Arnavut’tur.”  

‘Anılur ‘âlemde Yahyâ gibi ad u sânumuz 

Begligümüz var bizüm nazm iledür ünvânumuz Yahya Bey, Mus. 11/V-3. 

“Dünyada adımız, şanımız Yahyâ olarak bilinir; beyliğimiz var ve ünvanımız 

şiirledir.”  

İki oglum vâr benüm ehl-i kemâl ü dindâr 

                                                 
607 Kınalızâde, Tezkiretü’ş-Şuara, s. 122-123.   
608 Mehmed Süreyya, Sicill-i Osmanî, c. 5, s. 1654. 



293 

 

Hıddeti bî-had yarar mânend-i şemşîr-i hadîd Yahya Bey, k. 29/23.  

“Olgun ve dindar olan iki oğlumun öfkesi, keskin kılıç gibi sayısız fayda sağlar.” 

 Âşık Çelebi, nesebi ve memleketi hakkında bilgi verirken Yahya Bey’in 

kendi ifadelerini kaynak olarak gösterir. Bunun dışında bir kaynak göstermez.609 

Ayrıca beyitte Yahya Bey’in dindar iki oğlunun olduğunu görürüz. Âşık Çelebi, 

tezkiresinde Âdem adındaki oğlundan övgüyle bahseder: 

“Oglı adı Âdem virmişdür. Ol sebebden gerçi oglı âdem kendü atadur ammâ yanında 

Âdem ata zamânından beri kâbiliyetde bunun oglı gibi ogul oldı dimek hatâdur.”610  

 

Yârumuz Hızr-ı Nebî yardımcımuz Allâhdur 

Şâhumuz Sultân Selîm ibn-i Süleymân Şâhdur Yahya Bey, Mus. 21/V-1. 

“Arkadaşımız Hızır Nebi, yardımcımız Allah, şahımız Süleyman Şah’ın oğlu Sultan 

Selim’dir.” 

Taşlıcalı Yahya Bey’in ölüm tarihi 1582 olarak bilinmektedir.611 Şiirde kast 

ettiği padişah II. Selim, 1566’da tahta geçip 1574’e kadar tahtta kalmıştır. Bu bilgiler 

ışığında “şahımız Süleymân Şah’ın oğlu Sultân Selîm’dir.” ifadesiyle Yahya Bey’in 

II. Selim’in dönemini yaşadığını söyleyebiliriz. 

 

Zâhir oldı gök yüzinde kevkeb-i dürrî gibi 

Bahr-i nazmumda olan lutf-ı kelâmum gevheri Yahya Bey, k. 8/29. 

“Nazmımın denizinde olan kelamımın lutuf cevheri gökyüzünde inci yıldızı gibi 

ortaya çıktı.” 

Şâdmânem ana kim ikrâm ider ehl-i kemâl 

Cevherî kadrini bilmez kimse illâ cevherî Yahya Bey, k. 8/30. 

                                                 
609 Âşık Çelebi, Meşâirü’ş-Şu‘arâ, c. I, s. 672. 
610 Âşık Çelebi, a.g.e., c. I, s. 677. 
611 Şentürk, “Taşlıcalı Yahya”, Osmanlı Şiiri Antolojisi, s. 391. 



294 

 

“Şuna sevinmekteyim ki kemal ehli ikramda bulunur (şiirimin hakkını teslim eder), 

(nitekim) cevher sahibinin değerini cevher sahibi olandan başkası bilmez.” 

Mîve-i şâh-ı vücûd oldugı içün nazmum 

Yagdurur ta‘n taşın başuma haylî cühhâl Yahya Bey, k. 18/33. 

“Nazmım varlık padişahının (Allah’ın) meyvesi (lütfu) olduğu için cahiller, başıma 

bir hayli kınama taşı atarlar.” 

Âşık Çelebi, Yahya Bey’in sürekli ilimle ve şiirle meşgul olduğunu, ordu 

görevindeyken dahi şiir ve sanat ehli insanlarla yakınlık kurduğunu ifade eder. Aynı 

zamanda İbrahim Paşa ve İskender Çelebi’ye kasideler sunduğunu ve Hayalî ile 

çekişmesini de anlatır: 

“Gülistân okırken bülbüller ile sebekdâş idi. Sarı külâh yirine başında şu‘le-i âteş-i 

‘ışk-ı fazl yanardı ve otabaşısı mu‘allim-i ‘ilm ü hünerdi. Ta‘lîm-hâneyi mu‘allim-hâne bilüp 

kapuya çıkınca her bâbdan der-i ma‘rifet üzerine güşâde idi ve buçugı artmak yirine günden 

güne kemâl ü irfânı ziyâde idi. … Ferzîn gibi yayabaşı oldı ‘arsa-i şi‘rün dahî yeksüvârı ve 

ser-âmed şâ‘irlerin pâdâşı oldı. İbrahim Pâşâ ile İskender Çelebi’ye garrâ kasîdeler ve 

gazelhâ-yı güzîde ve kıt‘ahâ-yı pesendîdeler virdi. Şu‘arâ-yı asr ile mutâyebeler belki 

mulâkabeler ve muhâdeseler belki mubâhaseler idüp Hayâlî ile mu‘ârazalar ve mu‘âdâtlar ve 

Zâtî vü Rahmî ile münâzaralar ve cühâd u muhâcâtları şâyi‘ ü meşhûr oldı.”612 

Âşık Çelebi, Yahya Bey’in yazmış olduğu bir kaside vesilesiyle Rüstem 

Paşa’nın ihsanlarından da bahsetmektedir. Ancak daha sonra yapılan teftişle, ki bu 

teftiş Rüstem Paşa’nın kasıtlı teftişleridir, verilenler geri alınmıştır: 

“Bu kasîde Rüstem Pâşâ’nın sem‘ine vâsıl oldukda ragmen li’l-Hayâlî lâ li-hubbi 

‘Alî Yahyâ Beg’e Ebî Eyyûb-ı Ensârî tevliyetini virüp Van seferinden geldüklerinde Kapluca 

tevliyetin ‘ale’l-‘akab Orhan tevliyetin yine Fevrî Bolayır tevliyetin sehl zemân geçmedin 

İstanbul’da Sultân Bâyezîd tevliyetin virdiler. Ba‘dehû cüz’î nesneyi şehâne ihsânlarından 

rücû‘a bahâne idüp tevliyetden ‘azl ve teftişler itdürüp ırzın bezl itdiler. Âhir yigirmi yidi bin 

akça ze‘âmet virüp ceddin hezl itdiler.”613  

                                                 
612 Âşık Çelebi, Meşâirü’ş-Şu‘arâ, c. I, s. 672-673. 
613 Âşık Çelebi, a.g.e., c. I, s. 677; s. 675-676. 



295 

 

 

Hızr-veş hâzır olup cümle gazâlarda şehâ 

Niçe bin dürlü kazâ savdı bu sînem siperi Yahya Bey, k. 7/37. 

“Ey padişah! Hızır gibi bütün gazalarda hazır olmak suretiyle siper olan bu sinem 

binlerce kaza savdı.” 

Yahya Bey’in Veziriazam Makbul İbrahim Paşa’ya Irakeyn Seferi dolayısıyla 

yazdığı 17. kasideden aldığımız bu beyitte Yahya Bey’in de aynı seferde 

bulunduğunu anlamaktayız. Âşık Çelebi’nin Meşâirü’ş-şu‘âra’sından alıntıladığımız 

bölümler, beyitlerdeki bilgileri doğrular ancak katıldığı seferler hakkında bilgi 

vermez. Yeniçeri Kâtibi Şehâbeddin Bey’e öğrenci olan Yahya Bey, piyade olarak 

birçok sefere iştirak eder: 

“Ol ‘asrda yeniçeri kâtibi olan Şehâbüddîn Beg’e şâkird olup sâyesinde hoş geçerdi. 

Sâ’ir yeniçerilere olan teklîfâtdan mu‘âf u müsellem idi; gördügi şâire enîs, buldugı münşîye 

hem-dem idi. Tüfengi kâf-ı kemâl ü veznesi hâ-yı hüner, hâmesi harbe vü kalem-terâşı teber 

idi. Piyâde niçe sefer idüp kat‘-ı mesâfe-i nat‘-ı merâtib kıldı. Ferzîn gibi yayabaşı oldı ‘arsa-

i şi‘rün dahî yeksüvârı ve ser-âmed şâ‘irlerin pâdâşı oldı.” 614 

 Âşık Çelebi, tezkiresinin “Hayâlî-i Ma‘rûf” maddesinde Hayâlî ile Yahya 

Bey arasındaki çekişmeyi izah eder ve bu çekişmede Hayâlî’ye hak verir. Çünkü 

çekişmeyi başlatan Yahya Bey olmuştur. Yahya Bey, Van Seferindeyken bir kaside 

sunar ve Hayâlî’ye de dokunur, başka şiirlerinde de Hayâlî’yi hicveder: 

“Yahyâ Beg husûsında dahî mecbûrdur ve dahî lâzım geldügi cihetden ma‘zûrdur. 

Hakkâ ki Hayâlî Beg ol hicvlerde mazlûmdur, ‘el-bâdî ezlem’ idügi ehl-i hakka ve erbâb-ı 

insâfa ma‘lûmdur. Yahyâ Beg’e Hayâlî Beg’ün agzı dili tokınmaz iken Yahyâ Beg Van 

Seferi esnâsında merhûm pâdşâha bir kasîde ithâf idüp… Bu kasîde ebyâtında bî-takrîb evvel 

bu ta‘rîzle Hayâlî’ye mezemmeti telmîh ü telvîh itdi. 

Beyt 

Bana olaydı Hayâlî’ye olan hürmetler 

Hak bilür sihr-i helâl eyler idüm şi‘r-i teri 

                                                 
614 Âşık Çelebi, Meşâirü’ş-Şu‘arâ, c. I, s. 672-673. 



296 

 

... Bununla dahî kanâ‘at itmeyüp Işıklar nacagı oldugın başına kakup cerrârlıgın 

yüzine urup tahkîr itdügin tasrîh ü tevzîh itdi.”615 

 

Ze‘âmetüm delü gönlüm gibi harâbe iken 

Kanâ‘at ile şehâ beklerim o vîrânı  Yahya Bey, k. 5/48. 

“Ey padişah! Zeametim deli gönlüm gibi harabe olmasına rağmen kanaat ile o 

viranı bekliyorum.” 

Su üzre nakş-ı sabâ gibi yazısı çıkmaz 

Bögürdelende Sava suyudur iki yanı  Yahya Bey, k. 5/49. 

“Böğürdelen’de iki yanı Sava Suyu vardır; saba rüzgarının su üzerinde meydana 

getirdiği karışıklıklar/ dalgalanmalar gibi yazısı okunmaz.”  

Karaca Tag ulusı Kara Haydar-ı Remmâl 

Murâd idinmüş işitdüm Livâ-yı Çingânı Yahya Bey, k. 5/50. 

“İşittiğime göre Karaca Dağ’ın ileri geleni Remmal Kara Haydar, Çingan Livasını 

talep etmekteymiş.” 

 Yahya Bey’in talep ettiği yeri talep eden Haydar Remmâl, şiirde Karaca 

Dağ’ın ileri geleni olarak zikredilir. Âşık Çelebi, tezkiresinde bir miras meselesinde 

kadıların verdiği kararlara rıza göstermeyip tekrar dava açmasından bahseder: 

“Ammâ remmâlün kıssası budur ki Remmâl Haydar inkılâb-ı reml gibi biribirinden 

nâşî ve dûr u dırâz u mütemâşî mîrâsa müte‘allık bir da‘vâsı zuhûr idüp niçe fasl 

olınmadukda ve niçe kâzî vü hâkim eskidüp remmâl hîç bir kazâya rızâ virmeyicek Celâl-

zâde Nişancı Beg bu beyti didi ki 

Beyt 

Ârzû-yı vasl bende sende cevr-i bî-‘aded 

Da‘vi-i remmâle benzer kim nihâyet bulmadı”616 

 

                                                 
615 Âşık Çelebi, a.g.e., c. 3, s. 1554-1555.  
616 Âşık Çelebi, Meşâirü’ş-Şu‘arâ, c. 3, s. 1553. 



297 

 

Cihân turdukça tursun pâdişâh-ı Âl-i ‘Osmânî 

Ki ihyâ eylemişdür bu mekân-ı kân-ı ihsânı  Yahya Bey, Mus. 2/IV-1. 

“İhsan kaynağı olan bu mekânı ihya eden Osmanlı ailesinin padişahı dünya 

durdukça var olsun.” 

Muhît-i bahr-i vahdetdür dili var her vilâyetden 

Akıtdı kendüye enhâr-veş efrâd-ı insânı  Yahya Bey, Mus. 2/IV-3. 

“İnsanları nehirler gibi kendisine akıtan bu mekân, her vilayetten bağlısı olan 

vahdet denizidir.” 

 Beyitlerde, Eyyûb el-Ensârî makamının Osmanoğulları sayesinde ihya olduğu 

ve insanların bu makama akın ettiği ifade edilir. Eyyüp Sultan Türbe ve Camii’nin 

Osmanlı padişahlarınca cülustan hemen sonra ziyaret edilmesi Mustafa Selânikî’nin 

ifadesiyle “kanûn-ı kadîm”dir. Ziyarette ise bol bol sadaka dağıtılır. Sultan II. Selim 

cülustan sonra ziyaretini gerçekleştirir: 

“Ve kanûn-ı kadîm-i ‘Osmânîyân üzre türbeler ziyâretine çıkup evvel Hazret-i Ebî 

Eyyûb Ensârî -radiya’llâhu ta‘âlâ anh- den ibtidâ idüp selâtîn-i Âl-i ‘Osmân ecdâd-ı izâmları 

-rahimehümu’llâhu ta‘âlâ- türbelerine varup her türbede otuzar bin akça tasadduk 

buyurmışlar.”617 

Sultan III. Murad da cülusundan sonra Ramazan ayının 22. günü 

Çarşambasında  Eyyüp Sultan’ı ziyaret eder: 

“Yevmü’l-erbi‘â fî 22 şehr-i Ramazânü’l-mübârek. Bu rûz-ı fîrûzda sa‘âdetlü 

Pâdişâh hazretleri âbâ vü ecdâd-ı kirâmları türbe-i şerîfeleri ziyâretine niyyet ü ‘azîmet 

eyleyüp kayık ile Hazret-i Ebî Eyyûb Ensârî aleyhi rahmetü’l-Bârî’ye varup...”618 

4.20. ZEKERİYYA EFENDİ, Şeyhülislam (ö. 1593) 

Saf-ı ashâb-ı fazla muktedâdur 

İmâm-ı A‘zam eydürsem revâdur Vecdî, Mes. 9/38. 

                                                 
617 Selânikî Mustafa Efendi, Târîh-i Selânikî, c. I, s. 43. 
618 Selânikî Mustafa Efendi, a.g.e, c. I, s. 105-106. 



298 

 

“Fazilet ashabının safına imamdır, İmam-ı Azam Ebu Hanife dersem münasiptir.” 

Hall itdi müşkilât-ı kitâb-ı Hidâye’yi 

Tevfîk-i lutf-ı Hak’la o sâhib-vakâr-ı şer‘ Vecdî, k. 7/8. 

“O şeriat vakarının sahibi, Hakk’ın lutfuyla Hidaye kitabının sorunlarını çözdü.” 

Tahallus itmege çün oldı Meylî 

N’ola nazm ile nesr olsa tufeylî Vecdî, Mes. 9/39. 

“Meylî’yi mahlas olarak kullanmaya meyli olduğu için nazım ve nesir ona sığınsa 

buna şaşılmaz.”  

Şeyhülislam Zekeriyya Efendi’nin ilmî derinliği, ahlakı ve devlet 

kademesindeki görevi dile getirilmektedir. Kınalızâde, Zekeriyya Efendi’nin ilmî 

pâyesine, ahlakî yönlerine, devlet kademesindeki görevlerine ve Meylî mahlasıyla 

şiirler yazdığına değinir. Ayrıca beyitte geçtiği üzere, Şeyhülislam Zekeriya Efendi, 

Hidaye adlı esere şerh yazmış ve daha önce çözülemeyen meselelere çözüm 

getirebilmiştir: 

“Meylî: … zât-ı hamîde-fi‘âl ve hazret-i sütûde-evsâf u hısâl sâbık-ı meydân-ı fazl u 

kemâl sadr-nişîn-i mecâmi‘-i mekârim ü efdâl fart-ı merâhim ve eşfâk u meziyyet-i istîhâl ü 

istihkâkla mümtâz-ı gülşen-i ‘ulûm-ı ma‘ârif ve bûstân-ı kemâlât u letâ’ifde mânend-i serv-

efrâz tab‘-ı bülendi kulle-i Kâf-ı hakâ’ik ve hevâ-yı fezâ-yı dakâ’ikda Hümâ-pervâz olup 

ruhsâr-ı mübârekinde fehâ’il-i devlet-i nûr-ı âftâb-ı ‘âlî-menzilet gibi rûşen ü mübîn meydân-

ı fazl u ‘irfânda emsâl ü akrânından mezîd musâbakatı oldugı tahrîrât-ı latîfe ve mü’ellefât-ı 

şerîfesi gibi delâ’il-i kâtı‘a ve berâhîn-i sâtı’a ile müdellel ü müberhen olan Zekeriyyâ Efendi 

Hazretleridür. … Ba‘dehû Üç Şerefeli medresesi ile nâm u nişân bulup teşrîf-i Sahn-ı 

Semâniye ile pür-‘unvân oldukdan sonra iftihâr-ı Âl-i ‘Osmân sâhib-kırân-ı zamân kâsir-i 

tâc-ı ehl-i bagî vü ‘udvân olan merhûm Sultân Selîm Hân medresesinde müştagil müdârese-i 

‘ilm ü edeb iken kâdî-i medîne-i Haleb olmışlar idi. … Kitâb-ı Hidâye’ye Hidâyet-i Rabbânî 

ve ‘İnâyet-i Subhânî ile bir şerh-i tahrîr itmişdür ki gâyetde makbûl u mergûb ve nihâyetde 

pesendîde vü hûb olup şürûh-ı mukaddemeyi ahkâm-ı pîşîn gibi mensûh itmişdür.” 619 

                                                 
619 Kınalızâde, Tezkiretü’ş-Şu‘arâ, s. 326-330. 



299 

 

Mustafa Selânikî, Zekeriyya Efendi’nin vefatını anlatırken kendisinden 

müftilenâm ve şeyhülislâm olarak bahseder: 

“Ve kâ‘ide-i devlet üzre dergâh-ı sa‘âdet-destgâh çavuşlarından on beş muhteşem 

çavuş ta‘yîn olınup âlemü’l-‘ulemâi’l-mütebahhirîn yenbû‘u’l-fazl ve’l-yakîn Şeyhülislâm ve 

Müftilenâm Zekeriyyâ Efendi hazretlerin evinden alup önine düşüp ta‘zîm u ihtirâm ile 

Dîvân-ı âlîye getürdiler.” 620 

 

4.21. ZEYREKZÂDE EFENDİ (Molla Paşa Çelebi) (ö.?) 

‘İlm ile hayr-ı halef oldugun içün selefe 

Kevkeb-i bahtun irişdi bugün evc-i şerefe    

Sende mevcûddurur devlet ile fazl u kemâl 

İrdi şânunla şehâ Üç Şerefe üç şerefe  Vecdî, Naz. 4/1-2. 

“Selefine ilim ile hayırlı halef olduğun için talih yıldızın bugün şeref burcuna erişti. 

Sende saadet, fazilet ve kemal vardır. Ey sultan! Senin şanınla Üç Şerefe (Üç Şerefeli 

Camii) üç şerefine erdi.” 

 Vecdî, Zeyrekzâde olarak zikrettiği şahsın ilim, fazilet ve kemaline değinir. 

Molla Zeyrek’in Taşköprülüzâde’de adı geçen iki oğlu bulunmaktadır. Bunlar Molla 

Paşa Çelebi ve Molla Muhyiddin’dir. Bunlardan Molla Paşa Çelebi Edirne’deki Çift 

Medrese’den birine tayin edilmiştir. Şair Vecdî, Üç Şerefeli Medresesi demekle 

Edirne’de bulunduğuna işaret eder: 

“Devrin âlimlerinden biri de Molla Paşa Çelebi b. Molla Zeyrek’tir. Merhum, 

zamanın âlimlerinden okuduktan sonra bazı medreselerde müderrislik etmiştir. Bilahere 

Üsküp Medresesi’ne oradan Bursa’daki Manastır Medresesi’ne, oradan Edirnede’ki çift 

medreseden birine tayin edilmiş ve Sultan Selim devrinin başlarında bu görevindeyken vefat 

etmiştir. Zeki, münâzara bakımından güçlü, öğrencileri eğiten bir âlimdi. Çok sayıda talebe 

yetiştirmiştir. Devrin tanınmış müderrislerinden biridir. Allah’ın mağfireti üzerine olsun.” 621 

  

                                                 
620 Selânikî Mustafa Efendi, Selânikî Tarihi, c. I, s. 322-323. 
621 Taşköprülüzâde, eş-Şakâiku’n-Nu‘mâniyye, s. 299. 



300 

 

SONUÇ 

“Tarih Kaynağı Olarak 16. Yüzyıl Divan Şiiri” göstermiştir ki şiir, tarihî 

değeri ve tarih kaynaklığını haizdir. Klasik şiirimiz, tarihi yalın ve gerçek  düzlemde 

sunmaz. Kendi sanat özelliklerine göre dönemi tahkiye ve tasvir eder. Bu anlayışla 

baktığımız zaman şiirin sunduğu tarih anlayışına gerçek dışı demek mümkün 

görünmemektedir. 

Klasik şiirin sunduğu tarihî veriler başta mübalağa olmak üzere birçok 

sanatlarla süslenerek sunulmaktadır. Şiirde geçen tarihî verilerde bazen mantık dışı 

bilgiler, olaylar ile karşılaşabilmekteyiz. Bilimsel tarihî veriler gibi istatistikî değerler 

sunmamaktadırlar. Ancak her şeyden önce şiir, içinde geçen şahıslar, olaylar ve 

mekânların varlığı hakkında bilgi vermektedir. Bazen şiirde geçtiği halde kronik 

kaynaklarda rastlanılmayan olaylar, isimler ve mekânlar çıkabilmekte, bazen şiirde 

sadece varlığından haberdar olduğumuz unsurlar hakkında kronik kaynaklarda 

detaylarıyla bilgiler bulunmaktadır. Bu, bizleri klasik şiir ile tevarihin birbirinin 

mütemmim cüzü olduğu sonucuna götürmektedir. 

Bu çalışma, sunduğu veriler ışığında bizi bir devrin olaylarını ve şahıslarını 

tamamen sevmek ve nefret etmek hatasından kurtarır. Şahısları ve olayları 

yargılamak yerine onları ortaya çıkaran sebepleri dönemin şartlarını dikkate alarak 

incelemek ve üzerinde derin analizler yapmak gerekliliğini ortaya koyar. Aynı şairin 

aynı insana yazdığı farklı dönemlerdeki şiirler, insanın olaylar karşısındaki 

değişkenliğini göstermektedir. 

Şiir sürekli olarak olayları duygusal bir atmosferde, bazen derin hüzün ve 

bazen de büyük sevinç veya hamaset içinde sergilemektedir. Bu üslup şiirin, 

dönemin toplum ve idarecilerinin olaylar karşısındaki tutum ve tavırlarını dile 

getirmesi açısından önemlidir. Bu tutum ve tavırlar, ayrıca onların ifadesi olan şiirsel 

üslup bizi olayların arka planındaki sebeplere, özellikle psikolojik gerçekliğe 

götürmektedir. Bu gerçeklik, şiire konu olan toplum veya milletin duygu tarihine ışık 

tutmaktadır. Zamana ve şartlara göre değişen olaylar ve değer hükümlerinden sonra 



301 

 

maziden bize kalan bu duygu, klasik şiirimizin diliyle maziyi canlandırır ve toplum 

şuuruna heyacan ve şevk verir. Bu sayede geçmişten bugünümüze, klasik şiirimiz 

kanalıyla bize ait dünya görüşünün kodları sirayet etmektedir diyebiliriz. 

Çalışmamız, tarihin basit olaylar yığınından ibaret olmadığını, bugünümüze 

kadar süren zincirin halkaları olduğunu göstermektedir. Mısralarla tarihin arka 

planına geçiş yapar, bu hisle sürüklendiğimiz noktada tarih şuuru ile karşılaşırız. 

Şiir, tarihî parçaları manalı bir bütün haline getirerek bizi tarih şuuruyla tanıştırır. Bu 

şuurlu bakışla toplumun duygusal niteliğini, ihtiyaçlarını, ruh hallerini ve 

motivasyonlarını idrak ederiz. Tarihten bu yana yaşayan milletlerin ve devletlerin 

yaşam biçimlerine yön veren saikler ve olaylar karşısında takındıkları tutum ve 

davranışlar bu tespitimizin en önemli dayanağıdır. Osmanlı tarihinde ortaya çıkan 

olaylar ve onlara verilen tepkiler bugün benzer olay ve fikirlere karşı toplumların 

ortaya koydukları tepkiler için en önemli referans kaynakları olmuşlardır. İsimleri 

değişse de aynı kökten veya soydan gelen toplum ve devletler, tarihteki rollerini aynı 

çizgi üzerinde devam ettirmektedirler. Osmanlı Devleti’nin Avrupa ve Safevîlerle 

yaşadığı mücadele bugün yöntem ve araçların değişmesi suretiyle devam etmektedir. 

Divanlara ve tevarihlere baktığımız zaman, farklı ülkelerden, şehirlerden veya 

katmanlardan olsalar da Osmanlı’nın ortaya koyduğu insan modelinin benzer 

hassasiyet ve estetik ölçülerine; ortak refleks ve tavra sahip olduğuna şahit oluruz. 

Bu benzerliği, şiirin dilinde görebildiğimiz gibi tevarihlerde de görürüz. Öyle ki şiiri 

yazan şair ile tarihi yazan müverrih aynı şahıs intibaını ediniriz.  

Şiirde ve tevarihlerde karşımıza çıkan cemiyet, fert ve padişah/devlet, 

kendilerine mahsus bir yapı oluşturmuşlardır. Cemiyet ve dolayısıyla fert padişahın 

ekmeğini yer, din ve devlet için hizmet eder; padişahın bizzat kendisi de din, devlet 

ve cemiyet için vardır. Cemiyetin huzurunu, emniyetini ve asayişini sağlamak 

padişahın görevidir. Çünkü müslüman olsun olmasın bütün bir halk, padişaha ilahî 

bir emanettir. Padişah bu emaneti, şer‘-i şeriften sapmadan büyük bir hassasiyetle 

muhafaza etmekle sorumludur.  



302 

 

Zikrettiğimiz yapı içerisinde toplum ve saltanat arasında “itaat” anlayışı 

etrafında kuvvetli bir bağ oluşur. Başka inanç ve anlayışlar için kör düğüm veya 

gizem olan bu ilişki ağı bizim için son derece net ve anlaşılır bir yapıdır. 

Tevarihlerde görürüz ki bir hükümdar yoksa insanlar tam anlamıyla kendini bulamaz, 

huzurlu yaşayamaz ve belki de hepsi yok olup giderler. Bundan dolayı padişahın 

varlığı vacip olur ve ona mutlak itaat etmek gerekir. 

Padişaha duyulan rağbet ve itaat, iktidarın padişaha Allah tarafından verilmiş 

olmasından dolayıdır. Bu ise İslamla birlikte devam eden Türk devletlerinin “kut” 

anlayışının bir yansımasıdır.  

Ayrıca şunu da belirtmek gerekir ki Osmanlı’nın sağladığı “birlik” sadece 

kutsal sebeplerle oluşturulmuş bir birlik değildir. Bu, altında kutsal sebepler 

taşımakla birlikte her şeyiyle düşünülmüş ve organize edilmiş bir faaliyetin 

neticesidir. Bu birlik, Osmanlı’da var olan toplumların duygu, çıkar ve inançlarının 

da birliğini ifade etmektedir. Osmanlı Devleti bu birlik sayesinde hangi ırktan ve 

dinden olursa olsun sosyal aktörlerin belirli bir sorun etrafında birleşmiş olarak, aynı 

duygu ve inançları besleyerek yekvücut hareket etmelerini sağlamıştır. Böyle birlik 

ile bireyler, toplumun ortaya koyduğu değer ve normları içselleştirmiş, benimsemiş 

ve böylelikle toplumsal bir şuurda buluşmuşlardır.  

Osmanlı’daki birliğin alt yapısını oluşturan ortak şuur için Osmanlı 

İmparatorluğu, sınırları içinde muhtelif etnik grupları bir araya getirmiş, genel bir 

Kanûn-i Osmânî ile bir arada tutmuş, sistemli bir şekilde istenilen noktaya 

getirmiştir. Bu yapıya en çok katkı sağlayanlardan iki tanesi Divan şiiri ve tevârih-i 

Âl-i Osmanlardır. Zira Divan şiiri ile tevarih, taşıdıkları ortak duygu ve düşünce ile 

ortak bir şekilde toplum ve insan duygusuna hitap etmektedirler.   

Klasik şiir ve tevarihler bazen padişahların aldığı kararlara gerekçe temin 

ederek destek olmuşlardır. Bu karar birinin infazına dair olsa da tavır değişmemiştir. 

Bunların en başında Şehzade Mustafa’nın katlidir ki bu olayda dahi Şehzade 

Mustafa’nın padişaha karşı bazı kötü niyetli insanlarla beraber olduğu yazılmıştır. 

Ancak bu tavrın genel bir kural olmadığını da hatırlamız gerekir ki bunun en önemli 



303 

 

ve en büyük örneği Taşlıcalı Yahya Bey’in Şehzâde Mustafa Mersiyesi’dir. Yine 

Arslan Paşa’nın katlinin gerekçelendirilmesi de tespitimizi desteklemektedir. Arslan 

Paşa, cesareti ve başarılarıyla şöhret bulmuşken katli sonrasında biraz laubali 

oluşundan, Devlet-i âli hakkında ileri geri konuşmasından ve bir kale 

muhasarasındaki başarısızlığından dolayı katledildiği iddia edilmiştir. 

Şiirde zikredilen vasıflar, toplumun yapısı hakkında da bilgi vermektedir. Bu 

vasıflar, ismi zikredilen şahıslara ait olmakla birlikte toplumun da taleplerini ve 

beklentilerini taşırlar. Bu değerler, arkalarında toplumun desteği bulundukça bizde 

kuvvetle yer eder, fakat bu destek zayıflayınca değişmeye veya aşınmaya müsaittir. 

Bu konuda Yavuz Sultan Selim’in tahta oturmasında yeniçerilerin talebi ve katkısı ile 

III. Mehmed’in Haçova Seferi’ne katılmasında ilmiyenin de dahil olduğu toplumsal 

talep örnek olarak gösterilebilir. Her iki olay, tevarihlerde gerekçeleriyle birlikte 

haklı talepler olarak anlatılmaktadır. Her ikisinde de arka planda toplumsal bir 

mutabakatın varlığından söz edilebilir.  

Divan şiirinde karşımıza çıkan olayların kaza ve kader saikiyle sürüklenmesi 

tarihlerde de karşımıza çıkar. Gerek şiirlerde gerekse tarihlerde elde edilen zaferlerde 

ve alınan mağlubiyetlerde daima kader fikri hâkimdir. Ancak hayata böyle bir bakış 

açısının varlığı, Osmanlı’nın yaşadığı hayat içerisinde, yaptıklarını ve 

yapamadıklarını, imkân ve sınırlarını reel düzlemde değerlendirmediği anlamına 

gelmemelidir. Bilakis her hareketini en ince ayrıntısına kadar tüm yönleriyle tetkik 

etmekten geri durmaz. Hem şairin mısralarında hem de müverrihin satırlarında 

şahıslar ve olaylar bu tedbirli oluşlarıyla zikredilir ancak kader rüzgârı, olayların 

akışındaki yerini daima korur. Tarihlerde görürüz ki yenilgilerde derhal ulemaya ve 

evliyaya sebeb-i hikmet sorulur ve varsa bir hal çaresine bakılır.   

Çalışmamız, şiirin ve tevarihin birbirini tamamladığını, birbirinin bazı 

noktalarda mütemmim cüzleri olduğunu göstermektedir. Şiir bir şahsın bazı yönlerini 

genel ve mübalağalı olarak sunar; ancak tevarih anlattığı ve tasvir ettiği olaylarla 

şiirde zikredilen özelliklerin zihnimizde detaylarıyla daha dengeli yerleşmesini 

sağlar. Bu açıdan tevarih, muhtemel kafa karışıklığına veya yanlış anlamalara mani 



304 

 

olur. Bu konuda Yavuz Sultan Selim’i misal olarak gösterebiliriz. Birçok yerde 

“Yavuz” lakabına münasip şekilde acımasız tasvirlerle karşımıza çıkan Sultan Selim, 

tevarihlerden öğreniriz ki hususî hayatında doğrudan devleti ilgilendirmeyen 

hatalara, devleti ilgilendiren hatalara verdiği tepkinin aynısını göstermez. 

Tezimizde ortaya çıkan, şiir ve tevarihte ortak olan bir unsur da “sadakat” ve 

“liyakat” kavramlarıdır. Şiir ve tevarih bir şahsı överken onu padişaha “sadık” ve 

iltifatına “layık” bir kul vasıflarıyla över. Bu, Osmanlı’nın ortaya koyduğu yönetim 

anlayışının temel ölçülerindendir. Aynı zamanda Allah’a da gösterilmiş olarak 

telakki edilen sadakatten sonra padişaha yakın olmak için liyakat sahibi olmak 

gerekir. Padişah, hatalarından, ihmalkârlığından veya kötü niyetinden dolayı en 

yakınındaki insanı bile gözden çıkarabilmektedir. Bu kişi kendi oğlu bile olsa tavır 

katiyen değişmez. Sadakatini ve liyakatini gördüğü insanın da elinden tutması ise 

ortak bir tavırdır. Osmanlının bu vasfı  iltimastan ayrı tutulmalıdır. Zira iltimasta esas 

olan liyakat değil, yakınlıktır.  

Osmanlı’nın makam tevdi etmekteki liyakat hassasiyeti adalet duygusunun 

bir neticesidir. Zira gerek vazife tevdiinde gerekse toplumla olan ilişkilerinde adalet 

ölçüsü ön plana çıkar. Bundan dolayı, şiirde ve tevarihlerde adalet vasfıyla 

övülmeyen kimse yoktur. Toplumla olan ilişkilerinde adaletin bir göstergesi olarak 

Yeni Saray’ın, bugünkü adıyla Topkapı Sarayı’nın, ulaşılmazlık ve kutsallık gibi 

sebeplerle halkın ulaşamayacağı bir yere inşa edilmesine rağmen saray, adalet 

arayanlara daima ulaşılabilir bir menzildir.  

Şiirde ve tevarihte, şahısların ve toplulukların yaşadıklarıyla örülen bir insan 

ve toplum tipinin ortaya çıktığına değinmiştik. Bu “tip”, zamanla oluşur ve varlığını 

idame ettirir. “Tarih Kaynağı Olarak 16. Yüzyıl Divan Şiiri”, şairlerin ve 

müverrihlerlerin diliyle beş yüz yıl önce yaşayan “biz”e ait olan “tip”i 

resmetmektedir. Bu ise doğrudan kimliğimizin altında yatan özellikler yani iç benlik 

anlamına gelmektedir. 

Tarihin kesintisiz akışında bugün yaşayan insan, ait olduğu milletin iç benliği 

ile yaşar ve ne kadar isterse istesin bu iç benlikten sıyrılamaz. Dolayısıyla maziye 



305 

 

bakarken kendisine bakar ve kendini tanır. Çünkü geçmişte yaşadıklarının içinde ait 

olduğu toplumun değişmez kimliğini biçimlendiren olgular saklı olduğunu görür. 

İnsan ebedî kimliğine ait bu olguların bilincinde olmasa da onu taşımaktadır ancak 

bilinç ile birlikte o olgular zaman ve imkâna bağlı olarak aktif ve tayin edici 

pozisyona dönüşmektedir.  

Kim olduğumuz düşüncesiyle baktığımız zaman 16. yüzyıldan bize akseden 

bu resimde devlet, toplum ve insan tipiyle tanışır, onların sevinç ve hüzün dolu 

hayatlarının bütününe şahit oluruz. Bu şehadet, böylece bir ayna vazifesi görüp bizi 

bize gösterir. Gerek fert gerekse cemiyet olarak asırlardan bize sirayet eden, hâlâ 

yaşattığımız hususiyetlerimizle karşılaşırız. Bu sayede bir millet hayatının geçmişte 

yaşanmış ve tarihe gömülmüş hayat olmadığını, bilakis hayatın ve zamanın akışı 

içinde bir noktayı oluşturduğunu; halkaya sonradan katılan toplulukların millet 

hayatından süzülen his ve fikirleri devraldığını idrak ederiz. Bu idrak, insanı ait 

olduğu milletle bütünleştirir.  

Son olarak Tarih Kaynağı Olarak 16. Yüzyıl Divan Şiiri adlı tezimizde tespit 

ettiğimiz ve incelediğimiz isimleri aşağıda sıralamaktayız. Sıralamayı bölümlere göre 

yapmış bulunmaktayız. 

Padişahlar: II. Bayezid (886/1481-918/1512), I. Selim (918/1512-926/1520), 

Kanunî Sultan Süleyman (926/1520-974/1566), II. Selim (974/1566-982/1574), III. 

Murad (982/1574-1003/1595), III. Mehmed (1003/1595-1012/1603). 

Şehzâdeler: Şehzâde Ahmed (ö. 918/1513), Şehzâde Âlemşah (ö. 908/1502), 

Şehzâde Korkud (ö. 918/1512), Şehzâde Mahmud (ö. 913/1507), Şehzâde Mehmed 

(ö. 950/1543), Şehzâde Mustafa (ö. 960/1553), Şehzâde Bayezid (ö. 967/1560), III. 

Mehmed Tarafından Öldürtülen Şehzâdeler (Şehzâde Mustafa, Osman, Bayezid, 

Abdullah) (ö. 1003/1595).622   

                                                 
622 III. Mehmed tarafından öldürülen şehzâdeler için bkz. Nev’i, Divan, Haz. Nejat Sefercioğlu, 

Ankara, Akçağ, 2001, s. 57. 

http://tr.wikipedia.org/wiki/1543


306 

 

Sultanlar: Mihrimah Sultan (ö. 965/1558), Safiye Sultan (ö. 1014/1605). 

Devlet Erkânı: Abdurrahman Müeyyedzâde (ö. 922/1516), Hadım Ali Paşa 

(ö. 917/1511), Semiz Ali Paşa (ö. 972/1565), Ali Pürtek (ö.?), Arslan Paşa (ö. 

974/1566), Ayas Paşa (ö. 967/1560), Tacizâde Cafer Çelebi (ö. 921/1515), Musahib-i 

Sultan II. Selim Celâl Çelebi (ö.?), Veziriazam Ferhad Paşa (ö. 1004/1594), Nişancı 

Feridun Bey (ö. 991/1536), Tiryaki Hasan Paşa (ö. 1020/1611), Rumeli Beylerbeyi 

Haydar Paşa (ö. 1595/96), Maktul İbrahim Paşa (ö. 942/1536), Damad İbrahim Paşa 

(ö. 1010/1602), Defterdar İskender Çelebi (ö. 941/1535), Kazasker İvaz Efendi (ö. 

994/1586), Güzelce Kasım Paşa (ö. 948/1533), Cerrah Mehmed Paşa (ö. 1012/1604), 

Sokulluzâde Lala Mehmed Paşa (ö. 1015/1606), Celalzâde Mustafa Çelebi (ö. 

975/1567), Kızılahmedli Mustafa Paşa (ö. 976/1568), Özdemiroğlu Osman Paşa (ö. 

993/1585), Rüstem Paşa (ö. 968/1561), Cağalazâde Sinan Paşa (ö. 1014/1605), Koca 

Sinan Paşa (ö. 1004/1596), Siyavuş Paşa (ö. 1011/1602), Kızılahmedli Şemsi Paşa 

(ö. 988/1580), Malkoçoğlu Yahya Paşa (ö. 912/1506), Budin Beylerbeyi Yusuf Paşa 

(ö. 999/1590), Şeyhülislam Zekeriyya Efendi (ö. 1001/1593). 

Alimler, Şeyhler Şairler: Karamanî Ahmed Efendi (ö.?), Ebussuud (ö. 

982/1574), Âşık Çelebi (ö. 979/1572), Aşkî (ö. 984/1576), Hace-i Sultan II. Selim 

Ataullah Efendi (ö. 979/1571), Bâkî (ö. 1008/1600), Emrî Çelebi (ö. 983/1575), 

Hayalî (ö. 964/1577), Kemal Paşazâde (ö.  940/1536), Şeyhülislam Bostanzâde 

Mehmed Efendi (ö. 1006/1598), Karamanî Mehmed Efendi (ö.?), Üryani Mehmed 

Dede (ö. 999/1591), Fenerizâde Muhyiddin Çelebi (ö.  954/1548), Münirî (ö. 

927/1520), Nev’î (ö. 1007/1599), Revânî (ö. 930/1523), Hoca Sadeddin Efendi (ö. 

1008/1599), Defterdar Şerifezâde Efendi (ö. 982/1574), Vecdî (ö. 1008/1599), 

Taşlıcalı Yahya Bey (ö. 990/1582), Zeyrekzâde Efendi (Molla Paşa Çelebi) (ö.?). 

 

  



307 

 

KAYNAKÇA 

Ahdî:  Gülşen-i Şuarâ, Haz. Süleyman Solmaz, Ankara, Atatürk 

Kültür, Dil ve Tarih Yüksek Kurumu Atatürk Kültür Merkezi, 

2005. 

Akgündüz, Ahmet:  “Ebussuud Efendi”, DİA, c. 10, İstanbul, TDV, 1988, s. 365-

371. 

Akgündüz, Ahmet:  Osmanlı Kânunnâmeleri ve Hukukî Tahlilleri, c. 1, 

İstanbul, Fey Vakfı, 1990. 

Andrews, Walter G.: Şiirin Sesi, Toplumun Şarkısı, İstanbul, İletişim Yayınları, 

2000. 

Anonim:  Târîh-i Âl-i Osmân (1299-1549), Haz. Mustafa Karazeybek, 

İstanbul Üniversitesi, SBE, Tarih ABD, Yüksek Lisans Tezi, 

İstanbul 1994. 

Anonim:  Tevârîh-i Âl-i Osmân (1299-1490) Haz. Ali Birbiçer, 

Marmara Üniversitesi, SBE, Yüksek Lisans Tezi, İstanbul 

1989. 

Anonim:  Tevârih-i Âl-i Osmân (1481-1512) Haz. Faruk Söylemez, 

Erciyes Üniversitesi, SBE, Doktora Tezi, Kayseri 1995. 

Anonim:  Tevârîh-i Âl-i Osmân (687-920/1288-1514) -İnceleme ve 

Metin-, Haz. Alper İğci, Marmara Üniversitesi, TAE, Türk 

Tarihi ABD, Yüksek Lisans Tezi, İstanbul, 2011. 

Anonim:  Tevârîh-i Âl-i Osmân Hikâyet-i Zuhûr-ı Âl-i Osmân (1299-

1512) [Transkripsiyon İnceleme Dizin], Haz. Sebahattin 

Köklü, Marmara Üniversitesi, TAE, Türk Tarihi ABD, Yüksek 

Lisans Tezi, İstanbul 2004. 

Anonim:  XVI. Yüzyıla Ait Anonim Osmanlı Tarihi, Haz. Uğur Gürsu, 

Boğaziçi University, Yüksek Lisans Tezi, İstanbul 2005. 

Armağan, İbrahim:  Toplumsal Yapı, Bilim ve Sanat- Sanatın Toplumbilimsel 

Temelleri Üzerine Bir İnceleme-, İzmir, Ege Üniversitesi 

Güzel Sanatlar Fakültesi Yayınları, 1982. 

Artuk, İbrahim:  Kanunî Sultan Süleymân Adına Basılan Sikkeler, 2. bs., 

Ankara, TTK, 2000. 

Âşık Çelebi: Divan, Haz: Filiz Kılıç, (Çevrimiçi) 

http://ekitap.kulturturizm.gov.tr/dosya/1-

213614/h/asikcelebidivanifilizkilic.pdf, 5 Nisan 2012. 

Âşık Çelebi:  Meşâirü’ş-Şu‘arâ İnceleme Metin, c. 1, 2, 3, Haz. Filiz Kılıç, 

İstanbul, İstanbul Araştırmaları Enstitüsü, 2010. 

http://ekitap.kulturturizm.gov.tr/dosya/1-213614/h/asikcelebidivanifilizkilic.pdf
http://ekitap.kulturturizm.gov.tr/dosya/1-213614/h/asikcelebidivanifilizkilic.pdf


308 

 

Âşıkpâşâzâde:  Tevârih-i Âl-i Osmân, Haz. Kemal Yavuz, M. Yektâ Saraç, 

İstanbul, 2.bs., Gökkubbe Yayınları, 2010. 

Aşkî (Üsküdarlı):  Divan, Tenkitli Metin, Nesre Çeviri Ve 16. yy. Osmanlı 

Hayatının Divandaki Yansımaları, Haz. Süreyya Uzun, 

İstanbul Üniversitesi, SBE, Yüksek Lisans Tezi, İstanbul 2011. 

Aydın, Yusuf A.: XVI-XVIl. Yüzyıllarda Osmanlı-Habsburg Anlaşmaları ve 

Uygulamaları, İstanbul Üniversitesi, SBE, Yüksek Lisans 

Tezi, İstanbul, 2001. 

Baktır, Mustafa:  “Hutbe”, DİA, c. 18, İstanbul, TDV, 1988, s. 425-428. 

Balivet, Michel:  Bizans ve Osmanlılar: İlişkiler, Karşılıklı Etkileşim, 

Kalıtım, Çev. Nedim Demirtaş, İstanbul, Alkım Yayınları, 

2009. 

Belge, Murat:  Osmanlı’da Kurumlar ve Kültür, 2. bs., İstanbul, İstanbul 

Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2008.  

Benli, Mehmet S.:  “Miftahu’l-Ulûm”, DİA, c. 30, İstanbul, TDV, 1988, s. 20-21. 

Beyânî:  Tezkiretü’ş-Şu‘arâ, Haz: Aysun Sungurhan Eyduran, 

(Çevrimiçi) http://ekitap.kulturturizm.gov.tr/dosya/1-

215418/h/metin.pdf, 20 Haziran 2012.  

Beydilli, Kemal:  Bir Yeniçerinin Hatıratı, İstanbul, Tarih ve Tabiat Vakfı 

Yayınları, 2003. 

Bilge, Reha:  II. Bayezid Deniz Savaşları ve Büyük Strateji, İstanbul, 

Giza Yayıncılık, 2012. 

Bilgin, Azmi:  “Türk Edebiyatında Bayramlar ve Nevruz Bayramı”, Türk 

Dili, Ankara, sayı: 617, Mayıs 2003, s. 448-457. 

Bostan, İdris:  Osmanlılar ve Deniz, Deniz Politikaları Teşkilat Gemiler, 

2.bs., İstanbul, Küre Yayınları, 2010. 

Boyraz, Şeref:  Surnâme-i Hümâyûn’da Folklorik Unsurlar, Erciyes 

Üniversitesi, SBE, Yüksek Lisans Tezi, Kayseri 2004.  

Braudel, Fernand:  Uygarlıkların Grameri, 3. bs., Çev. Mehmet Ali Kılıçbay, 

İstanbul, İmge Kitabevi Yayınları, 2006. 

Câfer Iyânî:  Tevârîh-i Cedîd-i Vilâyet-i Üngürüs (Osmanlı-Macar 

Mücadelesi Tarihi, 1585-1595), Haz: Mehmed Kirişçioğlu, 

İstanbul, Kitabevi, 2001. 

Cebecioğlu, Ethem:  Tasavvuf Terimleri ve Deyimler Sözlüğü, 5. bs., İstanbul, 

Ağaç Kitabevi Yayınları, 2009. 

Celâlzâde M. Çelebi: Selim-nâme, Haz. Ahmet Uğur, Mustafa Çuhadar, Ankara, 

Kültür Bakanlığı, 1990. 

http://ekitap.kulturturizm.gov.tr/dosya/1-215418/h/metin.pdf
http://ekitap.kulturturizm.gov.tr/dosya/1-215418/h/metin.pdf


309 

 

Celâlzâde M. Çelebi: Tabakâtü’l-Memâlik ve Derecâtü’l-Mesâlik, Haz. Funda 

Demirtaş, Erciyes Üniversitesi, SBE, İslam Tarihi ve Sanatları 

ABD, Basılmamış Doktora Tezi, Kayseri 2009.  

Celalzâde Salih:  Târih-i Mısr-ı Cedîd Adlı Eseri ve Edisyon Kritik, Haz. 

Nevzat Erkan, Marmara Üniversitesi, SBE, Yüksek Lisans 

Tezi, İstanbul 2002.  

Celalzâde Salih:  Târih-i Sultân Süleymân, Haz. Seyid Ali Topal, Ankara 

Üniversitesi, SBE, İslam Tarihi ve Sanatları ABD, Doktora 

Tezi, Ankara 2008. 

Collingwood, R. G.: Tarih Tasarımı, Çev. Kurtuluş Dinçer, Ankara, DoğuBatı 

Yayınları, 2010. 

Çerkesler Kâtibi Y.:  Selîm-Nâme, Mukâyeseli Metin Tenkidi ve 

Değerlendirmesi, Haz. Mehmed Doğan, Ankara Üniversitesi, 

SBE, Yüksek Lisans Tezi, Ankara 1997.  

Dâ‘î-i Fakir:  Tarih-i Engürüs ve Feth-i Eğri [Tahkikli Neşir], Haz: Nida 

Millik Akdoğan, Afyon Kocatepe Üniv. SBE, Tarih ABD, 

Yüksek Lisans Tezi, Afyonkarahisar, 2005.  

Dilçin, Cem:   Yeni Tarama Sözlüğü, Ankara, Türk Dili Kurumu, 1983. 

Doğan, M. Nur:  “Bakî’nin Şiir Aynasında Osmanlı Hayatından Renkli 

Akisler”, Kültürü ve Sanatıyla VI. Eyüpsultan 

Sempozyumu, İstanbul, 10-12 Mayıs 2002, s. 250-265. 

Doğan, M. Nur:  “Fatih Sultan Mehmed Divanı Üzerine”, Tarihi, Kültürü ve 

Sanatıyla VII. Eyüpsultan Sempozyumu, İstanbul 9-11 

Mayıs 2003, s. 250-261. 

Doğan, M. Nur:  “Fatih Sultan Mehmet (Avnî)’in Şiirinde Hükümdarâne 

Duygular”, İstanbul: Şehir ve Medeniyet, İstanbul, Klasik 

Yayınları, 2004, s. 215-223. 

Doğan, M. Nur:  “Fatih, İstanbul’u Fethetti; Avnî Mısraları”, Dil ve Edebiyat 

Dergisi, sayı 29, İstanbul, 2011, s. 16-30. 

Doğan, M. Nur:  Bâkî, İstanbul, Şule Yayınları, 1998. 

Doğan, M. Nur:  Eski Şiirin Bahçesinde, İstanbul, Ötüken, 2002. 

Durmuş, İsmail:  “Kazvînî, Hatîb”, DİA, c. 25, İstanbul, TDV, 1988, s. 156-157. 

Durmuşkâhya, Cenk:  Bitkisel Hayat, Ankara, Tübitak, 2006. 

Düzdağ, M. Ertuğrul: Şeyhülislâm Ebussuud Efendi’nin Fetvalarına Göre 

Kanunî Devrinde Osmanlı Hayatı, İstanbul, Yitik Hazine 

Yayınları, 2006. 

Ebussuud Efendi:  Türkçe Mektuplar, Haz. Abdülkadir Dağlar, Ege 

Üniversitesi, SBE, Yüksek Lisans Tezi, İzmir, 2001. 



310 

 

Emecen, Feridun M.:  “Osmanlı Devleti’nin Batı Politikası (14. ve 16. Yüzyıllar)” 

Türk Dış Politikası Osmanlı Dönemi, Ed.: Mustafa Bıyıklı, 

İstanbul, 2008, s. 9-25. 

Emecen, Feridun M.:  İmparatorluk Çağının Osmanlı Sultanları-I Bâyezîd (II), 

Yavuz, Kanunî, İstanbul, İsam Yayınları, 2011. 

Emecen, Feridun M.:  Osmanlı Klasik Çağında Hanedan Devlet ve Toplum, 

İstanbul, Timaş Yayınları, 2011. 

Emecen, Feridun M.:  Osmanlı Klasik Çağında Savaş, 2. bs., İstanbul, Timaş 

Yayınları, 2011. 

Emecen, Feridun:  Yavuz Sultan Selim, İstanbul, Yitik Hazine Yayınları, 2013. 

Eraydın, Belgin:  Don Juan De Persia (Oruç Bey)’in Eseri ve Türk Tarihi 

Açısından Önemi, Ankara Üniversitesi, SBE, Yüksek Lisans 

Tezi, Ankara 2004. 

Fazlıoğlu, İhsan:  Işk İmiş…, 2. bs., İstanbul, Klasik Yayınları, 2011. 

Firdevsî-İ Rumî:  Kutb-nâme, Haz. İbrahim Olgun, İsmet Parmaksızoğlu, 

Ankara, Türk Tarih Kurumu, 2011. 

Gelibolulu M. ‘Âlî: Câmi‘u’l-Buhûr Der Mecâlis-i Sûr Edisyon Kritik ve 

Tahlil, Haz. Ali Öztekin, Ankara, TTK, 1996. 

Gelibolulu M. ‘Âlî:  Mevâ‘idü’n-nefâis fî-Kavâ‘idi’l-mecâlis, Haz. Mehmet 

Şeker, Ankara, TTK, 1997. 

Gelibolulu M. Âlî:  Teşrîfât-nâme, Haz: Esra Keskinçkılıç Akdaş, Mimar Sinan 

Güzel Sanatlar Üniversitesi, SBE, Türk Dili ve Edebiyatı 

ABD, Doktora Tezi, İstanbul, 2009. 

Genç, Mehmet:  “Tarihsel Sosyoloji Üzerine” (Söy: Serhat Toker) Tarihsel 

Sosyoloji, Ed: Elisabeth Özdalga, Ankara, DoğuBatı Yayınları, 

2009, s. 63-96. 

Gönel, Hüseyin:  “15.-16.Yüzyıl Divanlarına Göre Divan Şiirinde Sevgili” 

Gazi Üniversitesi, SBE, Türk Dili ve Edebiyatı ABD, Doktora 

Tezi, Ankara 2010. 

Güngör, Erol:  “Millî Tarih Meselesi”, Kültür Değişmesi ve Milliyetçilik, 

13. bs., İstanbul, Ötüken Yayınları, 2003, s. 59-86. 

Güngör, Erol:  Değer Psikolojisi Üzerinde Araştırmalar, 2. bs., İstanbul, 

Ötüken Yayınları, 1998. 

Hayâlî:   Divan, Haz: Ali Nihad Tarlan, Ankara, Akçağ Yayınları, 1992. 

Hobsbawm, Eric J.: Tarih Üzerine, 3.bs., çev. Osman Akınhay, İstanbul, Agora 

Kitaplığı Yayınları, 2009. 

Hoca Mehmed Ef.:  İbtihâcü’t-Tevârih, Haz: Ahmed Akgün, İstanbul 

Üniversitesi, SBE, Doktora Tezi, İstanbul, 1995.  



311 

 

Hoca Sadeddin Ef.: Münşeat, Haz. Abdurrahman Daş, Ankara Ünivesitesi, SBE, 

Basılmamış Doktora Tezi, Ankara, 2003. 

İbn Kemâl:  Tevârîh-i Âl-i Osmân VII. Defter Tenkidli Transkripsiyon, 

Haz. Şerafettin Turan, Ankara, TTK, 1991. 

İbn Kemâl:  Tevârîh-i Âl-i Osmân VIII. Defter (Transkripsiyon), Haz. 

Ahmed Uğur, Ankara, TTK, 1997. 

İbn Zünbül:  Vâkı‘ât-ı Sultân Selîm ve es-Sultân Kansu el-Gavri Adlı 

Eserinin Tahlil ve Değerlendirilmesi, Haz. Eman Hayajneh, 

Erciyes Üniversitesi, SBE, Tarih ABD, Doktora Tezi, Erciyes 

2005.  

İbrahim Peçevî:  Peçevî Tarihi (184b-218a) Metin, Edisyon Kritik, Dizin, 

Özel Adlar Sözlüğü, Haz: Kadir Akıllı, Marmara Üniversitesi 

TAE, Türk Dili ve Edebiyatı ABD, Yüksek Lisans Tezi, 

İstanbul 2008. 

İbrahim Peçevî:  Peçevî Tarihi (250b-284a) Metin, Edisyon Kritik, Dizin, 

Özel Adlar Sözlüğü, Haz. Beyhan Dinç, Marmara 

Üniversitesi TAE, Türk Dili ve Edebiyatı ABD, Yüksek Lisans 

Tezi, İstanbul 2005. 

İbrahim Peçevî:  Peçevî Tarihi (284b-318a) Metin, Edisyon Kritik, Dizin, 

Özel Adlar Sözlüğü, Haz. Melek Metin, Marmara Üniversitesi 

TAE, Türk Dili ve Edebiyatı ABD, Yüksek Lisans Tezi, 

İstanbul 2006. 

İbrahim Peçevî:  Peçevî Tarihi (46b-80a) Metin, Edisyon Kritik, Dizin, Özel 

Adlar Sözlüğü, Haz. Bihter Gürışık, Marmara Üniversitesi 

TAE, Türk Dili ve Edebiyatı ABD, Yüksek Lisans Tezi, 

İstanbul 2005. 

İbrahim Peçevî:  Peçevî Tarihi (80b-114a) Metin, Edisyon Kritik, Dizin, Özel 

Adlar Sözlüğü, Haz. Mustafa Özbal, Marmara Üniversitesi 

TAE, Türk Dili ve Edebiyatı ABD, Yüksek Lisans Tezi, 

İstanbul 2005. 

İdrîs-İ Bitlîsî:  Heşt Behişt-Hâtime Metin-İnceleme-Çeviri, Haz: Orhan 

Başaran, Atatürk Üniversitesi, SBE, Fars Dili ve Edebiyatı 

Bilim Dalı, Doktora Tezi, Erzurum 2000. 

İdris-İ Bitlisî:  Selîm-nâme (Doğu Anadolu’nun Fethi), Haz. B. Yaçın 

Hatunoğlu, Ankara Üniversitesi, SBE, Yüksek Lisans Tezi, 

Ankara 1998. 

İnalcık, Halil:   Osmanlı İdare ve Ekonomi Tarihi, İstanbul, İSAM, 2011. 

İnalcık, Halil: Osmanlı İmparatorluğu Klâsik Çağ (1300-1600), Çev. 

Ruşen Sezer, 14. bs., İstanbul, YKY, 2010. 



312 

 

İnalcık, Halil:  Osmanlılar Fütuhat, İmparatorluk, Avrupa İle İlişkiler, 

3.bs., İstanbul, Timaş Yayınları, 2010. 

İnalcık, Halil:  Şair ve Patron Patrimonyal Devlet ve Sanat Üzerinde 

Sosyolojik Bir İnceleme, 3.bs., Ankara, Doğu Batı Yayınları, 

2010. 

İnalcık, Halil, Osmanlı İmparatorluğu’nun Ekonomik ve Sosyal Tarihi,  

Quataert, Donald:  Çev. Halil Berktay, c. 1, İstanbul, Eren Yayıncılık, 2000. 

İpekten, Haluk vd:  “XVI. Yüzyıl Tezkireleri”, Şair Tezkireleri, Ankara, Grafiker 

Yayınları, 2002, s. 29-76. 

İpekten, Haluk:  Divan Edebiyatında Edebî Muhitler, İstanbul, Milli Eğitim 

Basımevi, 1996. 

İsen, Mustafa,  “Tarihî Gelişimi”, Eski Türk Edebiyatı El Kitabı,  

Horata, Osman:  3.bs., Ankara, Grafiker Yayınları, 2005, s. 60-175. 

İshak B. İbrahim:  Selîm-nâme, Haz. Burhan Keskin, Ege Üniversitesi, SBE, 

Yüksek Lisans Tezi, İzmir 1998. 

Karahan, Leyla:  Türkçe’de Söz Dizimi, 15. bs., Ankara, Akçağ Yayınları, 

2010. 

Karataş, Aslı:  Avrupa Arşivlerine Göre 16. Yüzyılda Akdeniz Dünyası, 

İstanbul Üniversitesi, SBE, Yüksek Lisans Tezi, İstanbul, 

2004. 

Karavelioğlu, M. A.: Mecmû‘a-i Kasâ’id-i Türkiyye, İstanbul, Titiz Yayınları, 

2011. 

Kâtip Çelebi:  Fezleke Tahlil ve Metin, Haz. Zeynep Aycibin, Mimar Sinan 

Güzel Sanatlar Üniversitesi, SBE, Doktora Tezi, İstanbul 2007. 

Kaya, İ. Güven:  “Divan Şiirinde Tarih Düşürme Geleneği ve Yahya Bey’in Bir 

Kasidesi”, A.Ü. Türkiye Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, 

sayı 30, Erzurum 2006, s. 39-56. 

Kemal Paşazâde:  Tevârîh-i Âl-i Osmân X. Defter, Haz. Şefaettin Severcan, 

Ankara, TTK, 1996. 

Beyatlı, Yahya K.:  Tarih Musâhabeleri, 2. bs., İstanbul, İstanbul Fetih Cemiyeti, 

1991. 

Keşfî:  Selîm-nâme, Haz. Şefaettin Severcan, Erciyes Üniversitesi, 

SBE, Yüksek Lisans Tezi, Kayseri, 1988.  

Kılıç, Filiz:  “Nazım Şekilleri”, Eski Türk Edebiyatı El Kitabı, 3. bs., 

Ankara, Grafiker Yayınları, 2005, s. 207-250. 

Kınalızâde Hasan Ç.: Tezkiretü’ş-Şu‘arâ, Haz. Aysun Sungurhan Eyduran, 

(Çevrimiçi), http://ekitap.kulturturizm.gov.tr/belge/1-

83504/kinalizâde-hasan-celebi---tezkiretus-suara.html. 

http://ekitap.kulturturizm.gov.tr/belge/1-83504/kinalizade-hasan-celebi---tezkiretus-suara.html
http://ekitap.kulturturizm.gov.tr/belge/1-83504/kinalizade-hasan-celebi---tezkiretus-suara.html


313 

 

King, Jerry P.:  Matematik Sanatı, Çev. Nermin Arık, 19. bs., Ankara, 

Tübitak Yayınları, 2010. 

Koyuncuoğlu, Tülay: “İbn İyas’ın “Bedâi‘ ez-Zuhûr Fî Vekâi‘ Ed-Duhûr’ Adlı 

Eserindeki Ramazanoğulları Beyliği ve Akkoyunlular İle 

İlgili Kayıtlar”, Ege Üniversitesi, SBE, Yüksek Lisans Tezi, 

İzmir 2004. 

Kütükoğlu, M. S.: Osmanlı Belgelerinin Dili (Diplomatik), İstanbul, Kubbealtı 

Akademisi Kültür ve Sanat Vakfı, 1994. 

Lami Çelebi:  Münşeat, Haz. Hüseyin Karaman, Afyon Kocatepe 

Üniversitesi, SBE, Yüksek Lisans Tezi, Afyon 2001.  

Lütfi Paşa:  Tevârih-i Âl-i Osmân, Haz: Kayhan Atik, Ankara, Kültür 

Bakanlığı Yayınları, 2001. 

Mahremî:  Şeh-Nâme I. Kısım Yavuz Sultân Selîm Dönemi İnceleme-

Metîn-Sözlük-Dizin”, Haz. Hatice Aynur, İstanbul 

Üniversitesi, SBE, Türk Dili ve Edebiyatı ABD, Doktora Tezi, 

İstanbul 1993. 

Matrakçı Nasuh:  Süleymân-nâme (1520-1537), Haz. Davut Erkan, Marmara 

Üniversitesi, TAE, Türk Tarihi ABD, Yüksek Lisans Tezi, 

İstanbul 2005. 

Matrakçı Nasuh:  Süleymân-nâme (1a-95b) Eserin Transkripsiyonu ve 

Değerlendirilmesi, Haz. Sinan Çukuryurt, Marmara 

Üniversitesi, TAE, Türk Tarihi ABD, Yüksek Lisans Tezi, 

İstanbul 2003.  

Matrakçı Nasuh:  Süleymân-nâme, Haz. Ahmed Toklucu, Marmara 

Üniversitesi, TAE, Türk Tarihi ABD, Yüksek Lisans Tezi, 

İstanbul 2010. 

Mehmed Er-Rûmî:  Nuhbetü’t-Tevârih ve’l-Ahbâr’ı ve Târîh-i Âl-i Osman’ı 

(Metinleri, Tahlilleri), Haz. Abdurrahman Sağırlı, İstanbul 

Üniversitesi, SBE, Tarih ABD, Doktora Tezi, İstanbul 2000. 

M. Cemâleddin: “Hâce Sa‘dü’d-dîn”, Osmanlı Tarih ve Müverrihleri  

Âyîne-i Zurefâ-, Haz. Mehmed Arslan, İstanbul, Kitabevi 

Yayınları, 2003. 

Mehmed Efendi: İbtihâcü’t-Tevârîh Transkripsiyon ve Değerlendirilmesi 

(II. Cilt), Haz. Ahmed Kavurmacıoğlu, Erciyes Üniversitesi, 

SBE, Yüksek Lisans Tezi, Kayseri 2000.  

Mehmed Süreyya:  Sicill-i Osmanî, c. 2, Haz. Nuri Akbayar, İstanbul, Tarih Vakfı 

Yurt Yayınları, 1996. 

Mutçalı, Serdar:  Arapça-Türkçe Sözlük, İstanbul, Dağarcık Yayınları, 2012. 

Münirî:  II. Bayezit Devri Şairlerinden Müniri: Hayatı, Eserleri ve 

Divanı (İnceleme-Tenkitli Metin), Haz. Ersen Ersoy, 



314 

 

Marmara Üniv., TAE, Eski Türk Edebiyatı ABD, Doktora 

Tezi, İstanbul 2010. 

Nâtıkî:  Divan, Haz. Sait Özer, Cumhuriyet Üniversitesi SBE, Yüksek 

Lisans Tezi, Sivas 2006. 

Necâti Bey:  Dîvân, Haz. Mehmed Çavuşoğlu, İstanbul, Kitabevi Yayınları, 

2001. 

Necipoğlu, Gülru:  15. ve 16. Yüzyılda Topkapı Sarayı Mimarî, Tören ve 

İktidar, Çev. Ruşen Sezer, İstanbul, YKY, 2007. 

Nev’i:  Divan, Haz. Dr. Mertol Tulum, M. Ali Tanyeri, İstanbul, 

İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Yayınları, No:2160, 

1977. 

Nev’î:  Divan, Haz. M. Nejat Sefercioğlu, 2. bs., Ankara, Akçağ 

Yayınları, 2001. 

Nihâdî:  Târih-i Nihâdî -1b-80a-, Haz. Hasine Biga, Marmara 

Üniversitesi, TAE, Türk Tarihi ABD, Yüksek Lisans Tezi, 

İstanbul 2004.  

Niyazî:  Zafer-Nâme-i ‘Alî Pâşâ Haz. Hamza Üzümcü, 

Afyonkarahisar Kocatepe Üniversitesi, SBE, Yüksek Lisans 

Tezi, Afyonkarahisar 2008.  

Ökten, Sadettin:  Yahya Kemal’in Rüzgârıyle Duyuşlar ve Düşünceler, 

İstanbul, Ötüken Yayınları, 2008. 

Öngören, Reşat:  Osmanlılar’da Tasavvuf Anadolu’da Sûfiler, Devlet ve 

Ulema (XVI. Yüzyıl), 2.bs., İstanbul, İz Yayıncılık, 2003. 

Özdalga, Elisabeth:  Tarihsel Sosyoloji, Ankara, DoğuBatı Yayınları, 2009. 

Özek, Ali:   “el-Keşşâf”, DİA, c. 25, İstanbul, TDV, 1988, s. 329-330. 

Özen, Şükrü:   “el-Mutavvel”, DİA, c. 40, İstanbul, TDV, 1988, s. 299-308. 

Pakalın, M. Zeki:  Osmanlı Tarih Deyimleri ve Terimleri Sözlüğü, c. I, c. II, c. 

III, İstanbul, Milli Eğitim Basımevi, 1983.  

Pala, İskender:  “Bir Elmanın İki Yarısı: Klâsik Şiir ve Osmanlı Tarihi”, Türk 

Kültürü İncelemeleri Dergisi, sayı: 3, İstanbul, s. 141-154. 

Pektaş, Mehmet:  “XIV. Yüzyıl Divan Şiirinde Sevgiliye Dair Benzetmeler”,  

Gazi Üniversitesi, SBE, Türk Dili ve Edebiyatı ABD, Yüksek 

Lisans Tezi, Ankara 2011. 

Pitcher, D. Edgar:  Osmanlı İmparatorluğunun Tarihsel Coğrafyası, Çev. 

Bahar Tırnakçı, 3. bs., İstanbul, YKY, 2007. 

Revânî:  Divan, Haz. Ziya Avşar, 

http://ekitap.kulturturizm.gov.tr/TR,78396/revani-divani.html. 

http://ekitap.kulturturizm.gov.tr/TR,78396/revani-divani.html


315 

 

Rumlu Hasan:  Ahsenü’t-tevârih Şâh İsmail Tarihi, Çev. Cevat Cevan, 

Ankara, Ardıç Yarınları, 2004.  

Selânikî Mustafa Ef.:  Târîh-i Selânikî, Haz: Mehmed İpşirli, c. I, II, 2.bs., Ankara, 

TTK, 1999. 

Selmân:  Câmi‘u’l-Cevâhir, Haz. Nazım Yılmaz, Marmara 

Üniversitesi, TAE, Tarih ABD, Yüksek Lisans Tezi, İstanbul 

1995.  

Sevinç, Pervin:  “955-982/1548-1574 Tarihli Osmanlı Beylerbeyi ve 

Sancakbeyileri Tevcih Defteri (563 nr.)”, Marmara 

Üniversitesi, TAE, Yüksek Lisans Tezi, İstanbul 1994. 

Seyyid Halil İbrahim: Zübdetü’l-Vefâyât (Tahlil ve Metin), Haz. Davut Ertiryaki, 

Sakarya Üniversitesi, SBE, Yüksek Lisans Tezi, Sakarya 2000.  

Seyyid M. Rıza: Rızâ Tezkiresi, Haz. Gencay Zavotçu, (Çevrimiçi) 

http://ekitap.kulturturizm.gov.tr/belge/1-83506/zehr-i-mrzâde-

seyyid-mehmed-riza-tezkire-i-riza.html. 

Sucûdî:  Selîm-nâme, Haz. İbrahim Hakkı Çuhadar, Erciyes 

Üniversitesi, SBE, Yüksek Lisans Tezi, Kayseri, 1988.  

Şemseddin Sami:  “Bân”, Kâmûs-ı Türkî, İkdam Matbaası, Dersaadet 1317, s. 

276. 

Şentürk, A. Atillâ:  “En Hazin Mersiyenin Şairi: Taşlıcalı Yahya Bey”, Dil ve 

Edebiyat, İstanbul, Temmuz 2011, s. 26-41. 

Şentürk, A. Atillâ:  “Taşlıcalı Yahya”, Osmanlı Şiiri Antolojisi, 1. bs., İstanbul, 

YKY, 1999, s. 391-418. 

Şentürk, A. Atillâ,  Eski Türk Edebiyatı Tarihi, 4.bs., İstanbul,  

Kartal, Ahmed: Dergah Yayınları, 2010. 

Tabib Ramazan:  er-Risale el-Fethiyye er-Radosiyye es-Süleymâniyye, Haz: 

Necati Avcı, Erciyes Üniversitesi, SBE, Doktora Tezi, Kayseri, 

1993. 

Tarım Ertuğ, Zeynep: “On Sekizinci Yüzyıl Osmanlı Sarayı’nda Bayram 

Törenleri”, Prof. Dr. Mübahat S. Kütükoğlu’na Armağan, 

İstanbul, İstanbul Üniversitesi Yay., 2006, s. 573-594. 

Tarım Ertuğ, Zeynep: “Onaltıncı Yüzyılda Osmanlı Sarayı’nda Eğlence ve Meclis”, 

Uluslararası İnsan Bilimleri Dergisi, c.4, sayı.1,2007, s.1-15. 

Tarım Ertuğ, Zeynep: “Saray Mutfağının Halka Açılan Kapısı”, Osmanlı Bankası 

Voyvoda Caddesi Toplantıları, İstanbul, Osmanlı Bankası 

Arşiv ve Araştırma Merkezi, 2008, s.4-5. (Çevrimiçi) 

http://www.obarsiv.com/pdf/ZeynepTarimErtug080908.pdf, 1 

Mart 2013. 

http://ekitap.kulturturizm.gov.tr/belge/1-83506/zehr-i-mrzâde-seyyid-mehmed-riza-tezkire-i-riza.html
http://ekitap.kulturturizm.gov.tr/belge/1-83506/zehr-i-mrzâde-seyyid-mehmed-riza-tezkire-i-riza.html
http://www.obarsiv.com/pdf/ZeynepTarimErtug080908.pdf


316 

 

Tarım Ertuğ, Zeynep: XVI. Yüzyıl Osmanlı Devletinde Cülûs ve Cenaze 

Törenleri, Ankara, Kültür Bakanlığı Yayınları, 1999. 

Tarlan, Ali Nihad:  Edebiyat Meseleleri, İstanbul, Ötüken Yayınları, 1981. 

Taşköprülüzâde:  Osmanlı Bilginleri (eş-şakâiku’n-Nu‘mâniyye fî ulemâi’-

devleti’l-Osmâniyye), Çev. Muharrem Tan, İstanbul, İz 

Yayıncılık, 2007. 

Teşrîfatîzâde Mehmed E.: Defter-i Teşrîfâtı (Transkripsiyonu ve 

Değerlendirmesi), Haz. Halil Mercan, Erciyes Üniversitesi, 

SBE, Yüksek Lisans Tezi, Kayseri 1996.  

Tevki‘î Mehmed: Osmanlı Tarihi, Haz. Zafer Karakuş, Selçuk Üniversitesi, 

SBE, Yüksek Lisans Tezi, Konya, 1992.  

Timurtaş, F. Kadri:  “Dil ve Gramer İncelemeleri”, Makaleler (Dil ve Edebiyat 

İncelemeleri), Haz. Mustafa Özkan, Ankara, TDK, 1997, s. 

61-351. 

Tolasa, Harun:  Ahmet Paşa’nın Şiir Dünyası, Ankara, Akçağ Yayınları, 

2001. 

Topçu, Nurettin:  Kültür ve Medeniyet, 2.bs., İstanbul, Dergah Yayınları, 1998. 

Torlak, Hasan:  “Boyundan Büyük Bir Kültürel Tarih: Şimşir Ağacı”, 

(Çevrimiçi) http://www.bilimvegelecek.com.tr/?goster=1974,  

24 Eylül 2013. 

Tursun Bey:  Târih-i Ebu’l-Feth, Haz. Mertol Tulum, İstanbul, İstanbul 

Fetih Cemiyeti, 1977. 

Türkyılmaz, Esra:  “Anadolu Şimşirinin (Buxus sempervirens L.) Bazı 

Morfolojik ve Fiziksel Özellikleri”, Gazi Üniversitesi, FBE, 

Orman Mühendisliği, Yüksek Lisans Tezi, Ankara 2005. 

Uzunçarşılı, İ. Hakkı: Osmanlı Devletinin Merkez ve Bahriye Teşkilâtı, 3. bs., 

Ankara, TTK, 1988. 

Uzunçarşılı, İ. Hakkı: Osmanlı Devletinin Saray Teşkilâtı, 3. bs., Ankara, TTK, 

1988. 

Uzunçarşılı, İ. Hakkı: Osmanlı Tarihi, 6. bs., c. 3, Ankara, TTK, ty. 

Vecdî:  Divan, Haz. Hasan Kavruk, Bahir Selçuk, (Çevrimiçi) 

http://ekitap.kulturturizm.gov.tr/dosya/1-292405/h/filibeli-

vecdi-divani.pdf, 30 Mart 2013. 

Vergin, Nur:  Siyasetin Sosyolojisi Kavramlar, Tanımlar, Yaklaşımlar, 6. 

bs., İstanbul, Doğan Kitap, 2008. 

Yahya Bey:  Divan, Haz. Mehmed Çavuşoğlu, İstanbul, İstanbul 

Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Yayınları, 1977. 

Yavuz, Hilmi:  “Tarih ve Şiir”, Kara Güneş, 2. bs., İstanbul, Can Yayınları, 

2003. 

http://www.bilimvegelecek.com.tr/?goster=1974
http://ekitap.kulturturizm.gov.tr/dosya/1-292405/h/filibeli-vecdi-divani.pdf
http://ekitap.kulturturizm.gov.tr/dosya/1-292405/h/filibeli-vecdi-divani.pdf


317 

 

Yavuz, Hilmi:  Yazın, Dil ve Sanat, 3.bs, İstanbul, Boyut Yayınları, 2005. 

Yavuz, Kemal:  “Yusuf Has Hacib ve Kutagu Bilig”, Türk Dili ve Edebiyatı 

Dergisi, c. XXXVII, İstanbul Üniversitesi, İstanbul, 2009, s. 

137-180. 

Yy:  Kânûnî Sultan Süleymân Hân’ın Semendire Sancakbeyi 

Gâzî Bâlî Bey’e Mektubu Tıpkıbasımı, İstanbul, Çamlıca 

Basım Yayın, 2007. 

Zerdeci, Hümeyra:  Osmanlı Ulema Biyografilerinin Arşiv Kaynakları 

(Şer‘iyye Sicilleri), İstanbul Üniversitesi, SBE, Yüksek Lisans 

Tezi, İstanbul 1998.  



318 

 

ÖZGEÇMİŞ 

25.04.1978’de Gaziantep/Nizip’te doğdu. İlk ve ortaöğrenimini Nizip’te 

tamamladı. 1996-97 eğitim öğrenim döneminde Mısır El-Ezher Üniversitesi Şeria 

Fakültesinde öğrenim gördü. 1998 yılında girdiği İstanbul Üniversitesi Edebiyat 

Fakültesi Türk Dili ve Edebiyatı Bölümünden 2002 yılında mezun oldu. 2008-2010 

arasında İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Eski Türk Edebiyatı’nda Prof. 

Dr. A. Azmi Bilgin danışmanlığında “XVIII. Yüzyıl Divan Şiiri Musiki İlişkisi” adlı 

tezini tamamladı. Yüksek lisansın ardından aynı enstitüde “Tarih Kaynağı Olarak 16. 

Yüzyıl Divan Şiiri” adlı doktora tezini 2014’te tamamladı.  

Evli ve iki çocuk babasıdır.  

 


