
 
 
 
 
 

T.C.  HALİÇ ÜNİVERSİTESİ  SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ  TÜRK MÛSİKÎSİ ANASANAT DALI 
 
 
 
 
 DÖNEMLERİNE GÖRE MÛSİKÎŞİNAS OSMÂNLI 
PÂDİŞÂHLARI, DÖNEMLERİNDE MÛSİKÎ ADINA YAŞANMIŞ 

ÖNEMLİ GELİŞMELER VE BU DÖNEMLERİN GENEL 
DEĞERLENDİRMESİ   

 
 
 
 

 
 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 
 
 
 
 

Hazırlayan 
 

Tülin Pelin EKİNCİ 
 
 
 
 

Tez Danışmanı 
 

Yrd. Doç.Dr. Pınar SOMAKÇI 
 

 
 
 
 

Ocak 2010 
İSTANBUL 

 





  



 ii

ÖNSÖZ  
Bu çalışma, T.C. Haliç Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Türk Mûsikîsi 

Anasanat Dalı Yüksek Lisans programı tezi olarak hazırlanmıştır. 
Bu çalışma Osmân Gazî tarafından temelleri atılan ve geçen süreç içerisinde 

imparatorluğa dönüşen, son pâdişâh VI. Mehmed Vâhideddin’le son bulan, yaklaşık 600 yıllık süreç içerisinde başa geçmiş 36 pâdişâh arasında sanata özellikle mûsikîye 
verdikleri önem ve vücûda getirdikleri şâheser bestelerle katkıda bulunmuş Mûsikîşinas Osmânlı Pâdişâhlarını kapsamaktadır. Bunun yanı sıra dönemlerinde 
mûsikî adına yaşanmış önemli gelişmeleri, varsa bestecilik yönlerini, eserlerini ve oluşturulan tablolarla bu dönemlerin genel değerlendirmesini de içermektedir. 

Çalışma süresince bana en büyük desteği veren danışman hocam Sayın Yrd. Doç. Dr. Pınar Somakçı’ya, birikimlerini benimle paylaşan İ.T.Ü. Türk Mûsikîsi 
Devlet Konservatuarı Öğr. Üye. Sayın Yrd. Doç. F. Cengiz Ünal’a, Sayın Dr. Haşmet Altınölçek’e ve Öğr. Gör. Sayın Sadûn Aksüt’e, TRT İstanbul Radyosu’nda 
yapmış olduğum araştırmalar boyunca yardımlarını esirgemeyen TRT Türk Sanat Müziği Bölüm Müdürü Sayın Faruk Salgar’a ve öğrenim hayatım boyunca bana 
emeği geçen tüm hocalarıma teşekkür ederim. 
 
 
Ocak 2010                 Tülin Pelin EKİNCİ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 iii

İÇİNDEKİLER 
KISALTMALAR ................................................................................................... vi TABLO LİSTESİ ..................................................................................................vii RESİM LİSTESİ ................................................................................................. viii ÖZET...................................................................................................................... ix SUMMARY ............................................................................................................ xi 
1.  GİRİŞ.................................................................................................................. 1 
2.   OSMÂNLI İMPARATORLUĞU ..................................................................... 2  2.1. Osmânlı İmparatorluğu’nun Kuruluş Dönemi (1299-1453) ................................. 2 
2.2. Osmânlı İmparatorluğu’nun Yükselme Dönemi (1453-1579) ............................. 4 2.3. Osmânlı İmparatorluğu’nun Duraklama Dönemi (1579-1683) ............................ 5 
2.4. Osmânlı İmparatorluğu’nun Gerileme Dönemi (1699-1908) ............................... 5 2.5. Osmânlı İmparatorluğu’nun Yıkılış Dönemi (1908-1922)................................... 6 
3.    OSMÂNLI İMPARATORLUĞU’NDA SANAT ............................................ 8 3.1. Osmânlı’da Mimârî Sanatı ................................................................................. 8 
3.2. Osmânlı’da Bezeme (Süsleme) Sanatı .............................................................. 13 3.3. Osmânlı’da Tezhîb Sanatı ................................................................................ 17 
3.4. Osmânlı’da Çini Sanatı .................................................................................... 20 3.5. Osmânlı’da Ebrû Sanatı.................................................................................... 21 
3.6. Osmânlı’da Hat Sanatı ve El Yazmaları............................................................ 22 3.7. Osmânlı’da Edebiyât ve Şiir Sanatı .................................................................. 25 
3.8. Osmânlı’da Minyatür Sanatı ............................................................................. 27 3.9. Osmânlı’da Mûsikî Sanatı ................................................................................ 29 
3.9.1. Askerî Mûsikî................................................................................................ 38 3.9.2. Dînî Mûsikî ................................................................................................... 43 
3.9.3. Klâsik Türk Mûsikîsi ..................................................................................... 47 
4. DÖNEMLERİNE GÖRE MÛSİKÎŞİNAS OSMÂNLI PÂDİŞÂHLARI, DÖNEMLERİNDE MÛSİKÎ ADINA YAŞANMIŞ ÖNEMLİ GELİŞMELER VE BU DÖNEMLERİN GENEL DEĞERLENDİRMESİ . 54 4.1.Osmânlı İmparatorluğu’nun Kuruluş Dönemi’nde Mûsikîşinas        Pâdişâhlar, Kuruluş Dönemi’nde Mûsikî Adına Yaşanmış Önemli  
      Gelişmeler ve Kuruluş Dönemi’nin Genel Değerlendirmesi .............................. 54 4.1.1.  II. Murâd (1421–1451) ............................................................................... 54 
4.1.1.1. II. Murâd Dönemi’nde Mûsikî Adına Yaşanmış Önemli Gelişmeler ........... 56 4.1.1.2.Kuruluş Dönemi’nin Genel Değerlendirmesi ............................................... 58 4.2. Osmânlı İmparatorluğu’nun Yükselme Dönemi’nde Mûsikîşinas  
       Pâdişâhlar, Yükselme Dönemi’nde Mûsikî Adına Yaşanmış Önemli         Gelişmeler ve Yükselme Dönemi’nin Genel Değerlendirmesi .......................... 59 
4.2.1. Sultân II. Mehmed (Fâtih) (1451–1481) ...................................................... 59 4.2.1.1.Sultân II. Mehmed (Fâtih) Dönemi’nde Mûsikî Adına Yaşanmış  
            Önemli Gelişmeler ...................................................................................... 60 4.2.2. Sultân II. Bayezid (1481–1512) ................................................................... 65 
4.2.2.1. Sultân II. Bayezid Dönemi’nde Mûsikî Adına Yaşanmış Önemli               Gelişmeler .................................................................................................. 66 
4.2.2.2. Sultân II. Bayezid’in Besteciliği ve Eserleri ................................................ 68 



 iv

4.2.2.3. Yükselme Dönemi’nin Genel Değerlendirmesi ........................................... 70 
4.3.Osmânlı İmparatorluğu’nun Duraklama Dönemi’nde Mûsikîşinas        Pâdişâhlar, Duraklama Dönemi’nde Mûsikî Adına Yaşanmış Önemli  
      Gelişmeler ve Duraklama Dönemi’nin Genel Değerlendirmesi .......................... 71 4.3.1. Sultân IV. Murâd (1623–1640) .................................................................... 71 
4.3.1.1. Sultân IV. Murâd Dönemi’nde Mûsikî Adına Yaşanmış Önemli Gelişmeler72 4.3.1.2. Sultân IV. Murâd’ın Besteciliği ve Eserleri................................................. 75 
4.3.2. Sultân IV. Mehmed (1648–1687) ................................................................ 77 4.3.2.1. Sultân IV. Mehmed Dönemi’nde Mûsikî Adına Yaşanmış  
             Önemli Gelişmeler ..................................................................................... 78 4.3.3. Sultân II. Ahmed (1691–1695) .................................................................... 80 
4.3.3.1. Sultân II. Ahmed Dönemi’nde Mûsikî Adına Yaşanmış Önemli              Gelişmeler ................................................................................................... 81 
4.3.4. Sultân II. Mustafâ (1695–1703) ................................................................... 82 4.3.4.1. Sultân II. Mustafâ Dönemi’nde Mûsikî Adına Yaşanmış Önemli 
            Gelişmeler ................................................................................................... 83 4.3.4.2. Duraklama Dönemi’nin Genel Değerlendirmesi ......................................... 84 
4.4. Osmânlı İmparatorluğu’nun Gerileme Dönemi’nde Mûsikîşinas         Pâdişâhlar, Gerileme Dönemi’nde Mûsikî Adına Yaşanmış Önemli  
       Gelişmeler ve Gerileme Dönemi’nin Genel Değerlendirmesi ........................... 86 4.4.1. Sultân III. Ahmed (1703–1730) ................................................................... 86 
4.4.1.1. Sultân III. Ahmed Dönemi’nde Mûsikî Adına Yaşanmış Önemli               Gelişmeler .................................................................................................. 87 
4.4.2. Sultân I. Mahmûd (1730–1754) ................................................................... 89 4.4.2.1. Sultân I. Mahmûd Dönemi’nde Mûsikî Adına Yaşanmış Önemli  
             Gelişmeler .................................................................................................. 90 4.4.2.2. Sultân I. Mahmûd’un Besteciliği ve Eserleri ............................................... 92 
4.4.3. Sultân I.Abdülhamîd (1774–1789) ............................................................... 93 4.4.3.1.Sultân I. Abdülhamîd Dönemi’nde Mûsikî Adına Yaşanmış  
            Önemli Gelişmeler ...................................................................................... 95 4.4.4. Sultân III. Selîm (1789–1807) ..................................................................... 95 
4.4.4.1. Sultân III. Selîm Dönemi’nde Mûsikî Adına Yaşanmış Önemli Gelişmeler 97  4.4.4.2. Sultân III. Selîm’in Besteciliği ve Eserleri ................................................ 103 
4.4.5. Sultân II. Mahmûd (1808–1839) ................................................................ 111 4.4.5.1. Sultân II. Mahmûd Dönemi’nde Mûsikî Adına Yaşanmış  
             Önemli Gelişmeler ................................................................................... 113 4.4.5.2. Sultân II. Mahmûd’un Besteciliği ve Eserleri............................................ 119 
4.4.6. Sultân I.Abdülmecîd (1839–1861) ............................................................. 122 4.4.6.1. Sultân I. Abdülmecîd Dönemi’nde Mûsikî Adına Yaşanmış  
             Önemli Gelişmeler ................................................................................... 123 4.4.7. Sultân Abdülazîz (1861–1876) .................................................................. 128 
4.4.7.1. Sultân Abdülazîz Dönemi’nde Mûsikî Adına Yaşanmış               Önemli Gelişmeler ................................................................................... 130 
4.4.7.2. Sultân Abdülazîz’in Besteciliği ve Eserleri ............................................... 131 4.4.8. Sultân V.Murâd (1876–1876) .................................................................... 132 
4.4.8.1. Sultân V. Murâd Dönemi’nde Mûsikî Adına Yaşanmış               Önemli Gelişmeler ................................................................................... 133 
4.4.8.2. Sultân V. Murâd’ın Besteciliği ve Eserleri ................................................ 134 4.4.9. Sultân II. Abdülhamîd (1876–1909) .......................................................... 137 
 



 v

4.4.9.1. Sultân II. Abdülhamîd Dönemi’nde Mûsikî Adına Yaşanmış  
             Önemli Gelişmeler ................................................................................... 138 4.4.9.2. Gerileme Dönemi’nin Genel Değerlendirmesi .......................................... 142 
4.5.Osmânlı İmparatorluğu’nun Yıkılış Dönemi’nde Mûsikîşinas Pâdişâhlar,        Yıkılış Dönemi’nde Mûsikî Adına Yaşanmış Önemli Gelişmeler ve  
      Yıkılış Dönemi’nin Genel Değerlendirmesi ..................................................... 146 4.5.1. Sultân V.Mehmed Reşâd (1909–1918) ...................................................... 146 
4.5.1.1. Sultân V. Mehmed Reşâd Dönemi’nde Mûsikî Adına Yaşanmış              Önemli Gelişmeler .................................................................................... 147 
4.5.2. Sultân VI. Mehmed Vâhideddin (1918–1922)............................................ 148 4.5.2.1.Sultân VI. Mehmed Vâhideddin Dönemi’nde Mûsikî Adına  
            Yaşanmış Önemli Gelişmeler .................................................................... 149 4.5.2.2. Sultân VI. Mehmed Vâhideddin’in Besteciliği ve Eserleri  ....................... 151 
4.5.2.3. Yıkılış Dönemi’nin Genel Değerlendirmesi .............................................. 155 
5.   SONUÇ VE DEĞERLENDİRME ................................................................ 156 
KAYNAKÇA ....................................................................................................... 159 
EKLER ................................................................................................................ 163 EK 1: II. Bayezid’in Bazı Eserleri ......................................................................... 163 EK 2: Sultân IV. Murâd’ın Bazı Eserleri ............................................................... 176 
EK 3: Sultân I. Mahmûd’un Bazı Eserleri ............................................................. 187 EK 4: Sultân III. Selîm’in Bazı Eserleri ................................................................ 209 
EK 5: Sultân II. Mahmûd’un Bazı Eserleri ............................................................ 235 EK 6: Sultân Abdülazîz’in Bazı Eserleri ............................................................... 247 
EK 7: Sultân VI. Mehmed Vâhideddin’in Bazı Eserleri ......................................... 251                                                                                                                              
ÖZGEÇMİŞ ........................................................................................................ 265                      



 vi

KISALTMALAR  a.e.  : Aynı eser a.g.e.  : Adı geçen eser C.  : Cilt Doç.   : Doçent Dr.  : Doktor H.Ü.  : Haliç Üniversitesi İ.T.Ü.  : İstanbul Teknik Üniversitesi Öğr. Gör. : Öğretim Görevlisi Öğr. Üye. : Öğretim Üyesi Prof.  : Profesör s.  : Sayfa S.  : Sayı T.B.B.M : Türkiye Büyük Millet Meclisi T.C.  : Türkiye Cumhuriyeti T.R.T.  : Türkiye Radyo Televizyon Kurumu Yrd.   : Yardımcı  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
 



 vii

TABLO LİSTESİ  Tablo 4.1. Kuruluş Dönemi .................................................................................... 58 Tablo 4.2. Yükselme Dönemi ................................................................................. 70 Tablo 4.3. Duraklama Dönemi ............................................................................... 84 Tablo 4.4. Duraklama Dönemi ............................................................................... 85 Tablo 4.5. Gerileme Dönemi ................................................................................ 142 Tablo 4.6. Gerilime Dönemi ................................................................................. 143 Tablo 4.7. Gerileme Dönemi ................................................................................ 144 Tablo 4.8. Gerileme Dönemi ................................................................................ 145 Tablo 4.9. Yıkılış Dönemi .................................................................................... 155 
  
    
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  



 viii

RESİM LİSTESİ  Resim 3.1. Mimâr Sinan’ın Edirne Selîye Câmi ...................................................... 13 Resim 3.2. Osmânlı’da bezeme sanatı örneği .......................................................... 16 Resim 3.3. Osmânlı’da tezhîb sanatı örneği ............................................................ 19 Resim 3.4. Osmânlı’da çini sanatı örneği ................................................................ 21 Resim 3.5. Osmânlı’da ebrû sanatı örneği ............................................................... 22 Resim 3.6. Osmânlı’da hat sanatı örneği ................................................................. 24 Resim 3.7. Osmânlı’da minyatür sanatı örneği ........................................................ 29 
 



 ix

T.C. 
HALİÇ ÜNİVERSİTESİ SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TÜRK MÛSİKÎSİ ANASANAT DALI YÜKSEK LİSANS TEZİ 
  
Dönemlerine Göre Mûsikîşinas Osmânlı Pâdişâhları, Dönemlerinde Mûsikî Adına Yaşanmış Önemli Gelişmeler ve Bu Dönemlerin Genel Değerlendirmesi 

  
 Hazırlayan 

Tülin Pelin EKİNCİ  
Tez Danışmanı Yrd. Doç. Dr. Pınar SOMAKÇI 

 Ocak, 2010 
İstanbul  
ÖZET 

 
Bu çalışmada Klâsik Türk Mûsikîsi’nin olgunlaşıp zirveye ulaştığı Osmânlı İmparatorluğu Dönemi’nde Mûsikîşinas Osmânlı Pâdişâhları’nın Türk Mûsikî Târihi 

açısından önemi vurgulanmaya çalışılmıştır. Araştırmanın amacı dünyaya hükmetmiş bir cihân imparatorluğunu yöneten pâdişâhların şahsiyetlerini, mûsikîye verdikleri 
desteği, önemi, yaptıkları besteleri, dönemlerinde mûsikî adına yaşanmış önemli gelişmeleri ve Klâsik Türk Mûsikîsî’nin hak ettiği değeri bulmasında ve 
gelişmesinde pâdişâhların üstlendiği önemli rolü ortaya koymaktır. 

Bu araştırmada kaynak tarama yöntemi kullanılmıştır. Özellikle araştırmaya 
temel olacak kitaplar öncelikle temin edilmiştir. Daha sonra TRT İstanbul Radyosu arşivindeki çalışmalarla da besteleri günümüze kadar gelen pâdişâhların eserlerine 
ulaşılmış böylece araştırma bu eserlerle desteklenmeye çalışılmıştır. 

Bu çalışmanın ilk bölümünde Osmânlı İmparatorluğu’nun kuruluşundan 
yıkılışına kadar olan dönemlerin genel târihine yer verilerek kısaca bahsedilmeye çalışılmıştır. 
          Osmânlı İmparatorluğu’nda sanat başlığı altında ele alınan ikinci bölümde ise mimârî, bezeme, tezhîb, çini, ebrû, hat, edebiyât-şiir ve minyatür sanatlarına 
değinilerek araştırmanın temel çıkış noktası olan Osmânlı’daki mûsikî sanatı; Mehter Mûsikîsi, Dînî Mûsikî ve Klâsik Türk Mûsikîsi olmak üzere üç ana başlıkta 
anlatılmaya çalışılmıştır. 

Son bölümde ise çalışmanın başlığından hareket edilerek Mûsikîşinas 
Osmânlı Pâdişâhları’nın hayatları, dönemlerinde mûsikî adına yaşanmış önemli 



 x

gelişmeler varsa bestecilik yönleri ve eselerinden kapsamlı olarak bahsedilip bütün 
dönemlerin genel değerlendirmesiyle sonuç bölümüne varılmıştır. 

Sonuç olarak yapılan bu çalışmayla Osmânlı İmparatorluğu’nu yöneten 
pâdişâhların Klâsik Türk Mûsikîsi’ne vermiş oldukları önem ve destekle bunun yanında yapmış oldukları muhteşem eserlerle bu mûsıkiyî zirveye çıkardıkları 
anlaşılmıştır. 
            Anahtar kelimeler: Osmânlı, Mûsikîşinas, Pâdişâh 
 
 
 
 



 xi

REPUBLIC OF TURKEY 
HALİÇ UNIVERSITY INSTITUTE OF SOCIAL SCIENCES 

TURKISH MUSIC DEPARTMENT MASTER THESIS 
  

Musically Skilled Ottoman Sultans in Terms of Their Period, Essential Musical Developments During Their Reigns And General Evatuation of All These Periods  
  

Prepared By Tülin Pelin EKİNCİ 
 Thesis Consultant 

Assist. Dr. Pınar SOMAKÇI  
January, 2010 Istanbul 

 SUMMARY 
          In this thesis it has been tried to emphasize on the essence of musically skilled 
Ottoman Sultans in terms of Turkish Music History in Ottoman Empire during which Classical Turkish Music had flourished and reached its top. The aim of this 
thesis is to present the personalities of the Sultans who reined a world emperorship which leaded all around the earth, their support for music, their works 
of art, the necessary musical developments during their periods and to present the important role the Sultans undertook by contributing to the development of Classical 
Turkish Music. 
         In this research resource scanning method has been used and especially the 
books which will base on the research were firstly provided. Subsequently, the archive of TRT Istanbul Radio has been used to reach works of Sultans which are 
still known at present with which the thesis has been tried to be supported. 
         In the first part of this thesis it has been tried to mention about the general 
history of Ottoman Empire from its rise to its fall in short. In the second part of the thesis with the title of ‘Art in Ottoman Empire’, by touching on the arts of 
architecture, decorating, ornamenting, faience, marbleization (of paper), calligraphy, poetry and miniature; ‘The art of music in ottomans’ which is the starting point of 
this research has been tried to mention in three main headlines which are Janissary Music, Religious music and Classical Turkish Music. 
          In the last part under the title “Musically skilled Ottoman Sultans and Music perception of their periods”, the lives of musically skilled Sultans, music perception 
of their periods, their composing talent if there was and their works of art have been mentioned extensively and come to the conclusion part. 



 xii

          In conclusion with this thesis it has been made clear that the Sultans of the 
Ottoman Empire had caused Turkish Music to reach its peak as they gave great importance and support to Classical Turkish Music by creating magnificent works 
for it. 
          Keywords: Musically, Ottoman, Sultan. 



 1

1. GİRİŞ 
 Mûsikî; târih boyunca tüm Türk topluluklarında son derece önem verilen, 
sevilen, desteklenen bir sanat dalı olmuş; bunun yanı sıra devlet hayâtı ve o 
toplumun kültür târihini de önemli ölçüde oluşturmuştur. Bu gelenek Osmânlı’da da 
bozulmamış, hattâ mûsikî bu dönemde her anlamda gelişme göstermiştir. 
            Mûsikînin bu başarıyı yakalamasında gerek sanat ve sanatçıya verdikleri 
destek, gerekse yaptıkları muhteşem bestelerle mûsikî faâliyetlerine yön veren 
Mûsikîşinas Osmânlı Pâdişâhları’nın rolü ve önemi büyüktür. 
 Türk Mûsikîsi’nin kaynağı Türklerin müslümanlığı kabûl etmelerinden 
önceki dönemlere kadar uzanır. Mûsikî Orta Asya Türklerinde, Göktürklerde, 
Uygurlarda, Hûn Türkleri’nde din ve devlet törenlerinin önemli ve etkili unsuru 
olmuştur. Târihsel süreç içerisinde Türk Mûsikîsi askerî, dînî, klâsik ve folklorik 
olmak üzere dört ana kolda ilerleme göstermiştir. 
 Mûsikîşinas kelime olarak mûsikîden anlayan, mûsikîyi bilen, değer veren, 
ilgilenen ve destekleyen anlamına gelmektedir. Bu tanımdan hareketle yapılan bu 
çalışma, Klâsik Türk Mûsikîsi’nin olgunlaşıp zirveye ulaştığı Osmânlı İmparatorluğu 
döneminde, kuruluşudan yıkılışına kadar geçen süreçte Mûsikîşinas Osmânlı 
Pâdişâhları’na Türk Mûsikî Târihi açısından bir bakış içermektedir.  
           Araştırmanın amacı, Osmânlı Sultânları’nın övgüye değer fazîletleri arasında 
yeralan sanatın ve sanatçının hâmîsi olma özelliklerini belirtmektir. Bunun yanı sıra 
sanatçı kimlikleriyle yaptıkları besteler, icrâ ettikleri çalgılar, terkib ettikleri 
makamlarla sadece himâyeci değil bizzât icrâcı olduklarını da vurgulamaktır. 
Osmânlı mûsikî hayâtını renklendirip, geliştirip bu sanatın zirveye çıkmasındaki 
önemli rollerini gözler önüne sermek ve böylece dönemlerinde mûsikî adına 
yaşanmış önemli gelişmeleri aktarmaktır. 
 



 2

2. OSMÂNLI İMPARATORLUĞU 
 1299 yılında Bilecik’in Söğüt ilçesinde Osmân Gazî tarafından kurulan 
Osmânlı Devleti, belirli târihsel dönemlerde incelenir. Bu dönemler Osmânlı 
Devleti’nin idârî yapısına ve dünya siyâsetindeki yerine göre belirlenmiştir. Bu 
bölümde Osmânlı İmparatorluğu’nun Kuruluş, Yükselme, Duraklama, Gerileme ve 
Yıkılış Dönemleri anlatılacaktır. 
2.1. Osmânlı İmparatorluğu’nun Kuruluş Dönemi (1299-1453) 
 1281’de Ertuğrul Gazî, beyliğini Osmân Gazî’ye bırakmıştır. Osmân Gazî 
1308’de Selçûklu Devleti’nden ayrılarak tam anlamıyla bağımsızlığını kazanmıştır. 
Târihimizde 1299 yılı I. Osmân’ın saltanat başlangıcı ve Osmânlı Devleti’nin kuruluş 
târihi kabûl edilir. 
 Kurulan bu devletin başkenti I. Osmân’ın babası Ertuğrul Gazî zamanında 
Söğüt’tü. Osmân Gazî zamanında başkent önce Karacahisâr, sonra Yenişehir 
olmuştur. İlk önceleri bir beylik olarak kurulan bu devletin toprakları 3000 km2 den 
fazla değildi. Osmân Bey’in ve daha sonra oğullarının 45 yıllık çabaları, onları bir 
yandan Marmara’ya bir yandan da Karadeniz’e yaklaştırmıştır. Uzun çabaların 
sonucu olan Bursa’nın fethi ile (1326) Osmânlı Devleti çok önemli bir stratejik 
duruma yükselmiştir. İlk defa büyük bir şehre sahib olan Osmânlılar artık 
geleceklerinden emindirler ve bu şehir Osmân Bey’in oğlu Orhan Gazî zamanında da 
başkent olmuştur. 
 Vasiyeti üzerine cenâzesi Söğüt’ten Bursa’ya getirilip, oradaki türbesine 
gömülen Osmân Gazî 43 yıl tahtta kalmıştır. Kanûnî’den sonra tahtta en çok kalan 
Osmânlı pâdişâhıdır da denilebilir. 
 Ölümünde 66 yaşında olan Osmân Gazî, târihin büyük bir imparatorluğuna 
adını verdiği gibi, bu imparatorluğun başındaki hanedân da O’nun adıyla anılmıştır. 
 Bursa’nın fethinden sonraki 28 yılda Orhan Bey’in siyâseti; Ege, Marmara, 
Karadeniz üçgenini tutup Avrupa’ya geçmekten, yanî Çanakkale Boğazı’nı aşmaktan 
ibâret olmuştur. Orhan Bey, Karasioğulları Beyliği’ni topraklarına katarak 
Balıkesir’i, Çanakkale’yi eline geçirmiş; Çanakkale Boğazı’na, Ege’ye çıktığı gibi, 
Marmara’nın güneyini de baştanbaşa topraklarına katmıştır. İznik, İzmit gibi en 



 3

önemli Bizans şehirlerini almış; Karadeniz’e, Üsküdar’a kadar ilerlemiştir. Artık 
Anadolu Fâtihi Süleyman Şâh’ın vaktiyle eriştiği sınırlara yeniden varılmıştır. 
 Böylece, Orhan Bey, Bizans İmparatorluğu’nu Balkanlar’a karşı koruyacak 
güce erişmiştir. Çeşitli amaçlarla Rumeli’ne, Avrupa yakasına çıkardığı Türk 
Orduları’nı, sonunda 1354’te Gelibolu Yarımadası’nda yerleşmek azmiyle, oğlu 
Süleyman Paşa komutasında Çanakkale Boğazı’ndan geçirtmiştir. Bu, Türk 
Târihi’nin en önemli olaylarından biridir; Avrupa Târihi’nde de dönüm noktası 
olmuştur. Böylece, Türkler, İslâm Dînî’ni kabûl ettikten sora, ilk defa olarak yurt 
kurmak amacıyla Avrupa’ya ayak başmış olurlar. 
 Bundan sonraki 35 yılda I. Murâd’ın siyâseti, Osmânlı Devleti’ni güçlü bir 
Avrupa imparatorluğu hâline getirmek olmuştur. Bu arada, ancak Hristiyanlar’a karşı 
kazandığı zaferlerin verdiği güvenle, Anadolu’da üstünlük kurmayı, zorda 
kalmadıkça doğrudan doğruya Anadolu Beylikleri ile silâhlı çatışmaya girmemeyi 
gözetmiştir. 
 Kosova’dan önce Macaristan’a yaklaşmış olan I. Murâd’ın elinde, Asya’da, 
ancak Kuzeybatı Anadolu bulunmaktadır. Yalnız, üstünlüğünü Anadolu 
Beylikleri’ne kesin olarak tanıtmış, bu beylikler, istediği zaman Sultân Murâd’a 
asker yollamak zorunda kalmışlardır. Sırpsındığı’nda, Çirmen’de, Kosova’da birleşik 
Haçlı Orduları üst üste ezildikten sonra, artık Osmânlılar, Tuna’yı atlamaya 
hazırlanmaktadır. 
 Sultân Yıldırım Bayezid Hân’ın 13 yıllık hükümdârlığı devrinde daha ilk 
yıllarında Anadolu’da büyük fetihler yapılmış; Anadolu; Toroslar’dan Fırat’a kadar 
Osmânlı yönetimi altında birleştirilmiş, beylikler ortadan kaldırılmıştır. Niğbolu’da 
Osmânlılara karşı IV. Haçlı Seferi de ezildikten sonra, ortada Bizans’ı kurtaracak 
hiçbir kuvvet görünmemektedir. Yalnız, öyle bir kuvvet vardır ve bu kuvvet 
Doğudan gelecektir. Doğu Türk Hâkanı, dünyanın en güçlü devletinin sahibi olan 
Timur, Ankara’da Osmânlıları yenmiştir. Bu olay Osmânlı târihi için 50 yıllık bir 
gecikmeye sebeb olmuştur. 
 1402 yılındaki Ankara Savaşı’ndan sonraki 51 yılda Osmânlı pâdişâhları 
Yıldırım’ın son yıllarındaki gücüne erişme siyâsetini gütmüşler ve bunu 
başarmışlardır. I. Mehmed İmparatorluğu toparlamış, yeniden kurulan Anadolu 
Beylikleri’ne kendisini onların üstünde bir egemen hükümdâr olarak tanıtmıştır. 



 4

Oğlu II. Murâd, İmparatorluğun toparlanmasına devâm etmiş, Osmânlılar’a karşı 
yapılan V. ve VI. Haçlı Seferleri olan Varna ve II. Kosova Savaşları’nda da Birleşik 
Avrupa Orduları’nı yok etmiştir. Böylece, Tuna iyice elde tutulmuştur. Eflâk (Güney 
Romanya) zaten Yıldırım devrinden beri Türk boyunduruğu altındadır. 
 II. Mehmed tahta geçtiği zaman; Karamanoğulları, İsfendiyaroğulları gibi son 
beylikler, heran Osmânlı İmparatorluğu’na katılacakları günü beklemektedir. Artık 
Osmânlı Devleti, kesin şekilde dünyanın en güçlü devleti olmuştur, dünya 
imparatorluğunun temellerini atmaya hazırlanmaktadır. İstanbul’un fethi (1453) bu 
temeli atan önemli bir olay olmuştur. 
2.2. Osmânlı İmparatorluğu’nun Yükselme Dönemi (1453-1579) 
 İstanbul’un fethinden sonraki 142 yılda imparatorluk gittikçe artan bir hızla 
büyümüştür. Fâtih’in 1481’de 2 milyon km2 olarak bıraktığı devlet, III. Murâd 
zamanında 20 milyon km2 ye erişmiştir. Kırım alınarak Moskova’nın güneyine 
dayanılmış, Anadolu tamamen Osmânlı idâresi altında birleştirilmiştir. Trabzon 
İmparatorluğu da yıkılarak, Anadolu’da Türkleşmemiş, İslâmlaşmamış hiçbir yer 
bırakılmamış; Doğudan gelen Akkoyunlu ve Safevî Türk İmparatorlukları, 
Anadolu’nun doğusunu bile Osmânlı Devleti’nden koparamamışlardır. 
 Yine bu dönemde Yunanistan’ın alınması tamamlanmış; Karadeniz ve Ege de 
Osmânlı Devleti’nin birer gölü olmuştur. Yavuz Sultân Selîm 8 yıl içinde atalarının 
devletini üç kat büyütmüş; Osmânlı İmparatorluğu sınırlarını Orta Afrika’ya, 
Habeşistan’a, Hint Okyanusu’na kadar götürmüş, halîfeliği Abbâsîler’den alarak 
İslâm âlemîne egemen olmuştur. 
 Yavuz’un oğlu Kanûnî Sultân Süleyman Macaristan’ı, Irâk’ı almış; Kuzey 
Afrika fethedilmiştir. XVI. yüzyıl Türk Târihi’nin en görkemli yüzyılıdır. Bugünkü 
Batılı târihçilerden bazıları o yüzyıla “Türk Yüzyılı” derler. Osmânlı 
İmparatorluğu’ndan başka; İran Safevî, Hindistan’da Timur’lu, Türkistan’da 
Şeybanlı Türk İmparatorlukları, dünyanın egemeni durumundadırlar. Avrupa, en dar 
sınırlarına itilmiştir. Türk denizciliğinin bu büyük yüzyılında Akdeniz’de Türk 
egemenliği mutlak ve kesin olmuştur. 
 III. Murâd devrinde Kafkasya ile Doğu İran da fethedilmiş, Lehistan Krallığı 
hükümrânlık altına alınarak Osmânlı İmparatorluğu’nun nüfûsu Baltık’a kadar 



 5

çıkmıştır. Fas Arap İmparatorluğu hükümrânlık altına alınarak Atlas Okyanusu’na 
erişilmiş ve Portekiz haritadan silinmiştir. 
2.3.  Osmânlı İmparatorluğu’nun Duraklama Dönemi (1579-1683) 
 İmparatorluğun “Son Haşmet Çağı” olarak bilinir, bundan sonra gelen 88 
yılda imparatorluk büyüklüğünden bir şey kaybetmiş sayılmaz. Zaman zaman, IV. 
Murâd devrinde, Köprülüler Dönemi’nde Kanûnî devrindekinden farksız güce de 
erişmiştir. Yalnız, bu dış görünüştür. İmparatorluğun iç bünyesi bozulmuş, bu 
bozuklukların sonuçları ondan sonraki yüzyılda görülmüştür. 
 Osmânlı İmparatorluğu’nun 1579-1683 yıllarını kapsayan bu dönemde 
merkezi yönetimin, ekonominin, askerî sistemin, eğitim sisteminin bozulması ve 
sosyal alanda gözüken bozulmalar, dış etkenler Osmânlı-Avusturya Savaşları, 
İstanbul Antlaşması ve iç isyânlar devletin duraklamasını meydana getiren en önemli 
olaydır. 
2.4. Osmânlı İmparatorluğu’nun Gerileme Dönemi (1699-1908) 

1683’de İkinci Viyana kuşatmasından sonraki 16 yıllık büyük savaş “Felâket 
Yılları” diye anılır. Bu savaşta Osmânlı İmparatorluğu tek başına Almanya, Venedik, 
Lehistan (Polonya), Rusya gibi dört büyük, ayrıca birçok küçük devletle tek başına 
savaşmıştır. 1699 Karlofça Antlaşması ile Macaristan’ı, Podolya’yı, Transilvanya’yı 
kaybetmiştir. Bundan sonraki 69 yılda Osmânlı İmparatorluğu, yine dünyanın en 
büyük devleti konumundadır. Karlofça Antlaşmasıyla verdiklerinin bir kısmını 
sonradan geri almıştır. İçeride de önemli ıslahâtlara girişilmiştir. Yalnız kökten 
ıslahât Yeniçeri Ocağı’na gelip dayanır fakat başarılamaz. Öte yandan 1768-1774 
Osmânlı-Rus Savaşı’da imparatorluk için kötü bir deneyim olmuştur. 

Bundan sonraki 71 yılda Osmânlı İmparatorluğu, I. Abdülhamîd, III. Selîm, 
II. Mahmûd’la canlı bir yenileşme hareketine girişmiştir. Derebeyliklerin türemesi, 
merkeze olan bağlılığın birçok eyâletlerde zayıflaması iktisâdî hayâtı felce uğratmış, 
büyük kültür merkezlerin birbirleriyle ilgisini kesmiştir. Daha önemlisi Avrupa’da 
buhar gücü sanâyide uygulanmış, büyük bir ilerleme başlamıştır. Osmânlı 
İmparatorluğu bu devrimi, zamanında benimseyememiş o zamana kadar 
ihrâcâtçıyken makine sayesinde çok ucuza mâl edilen Avrupa’da yapılmış mâlları 
satın almak durumuna düşmüştür. Bu korkunç rekabet, Türk Sanâyisi’ni yok etmiştir. 



 6

II. Mahmûd derebeylikleri kaldırmış, merkezin otoritesini yeniden kurmuş, 
birçok iktisâdî yenilikleri benimsediyse de Avrupa’nın gücüne, düzeyine erişmek 
mümkün olmamıştır. Bununla beraber İmparatorluk ancak II. Mahmûd’un 
çabalarıyla üç kıtada yaşamını devâm ettirme durumunu koruyabilmiştir. 

“Tanzîmât Çağı” Abdülmecîd’le kardeşi Abdülazîz’in (II. Mahmûd’un 
oğulları) saltanat devridir. Yalnız devleti Tanzîmâtçılar özellikle Reşîd, Âlî ve Fûad 
Paşa’lar gibi büyük çapta devlet ve siyâset adamları yönetmiştir. Bu arada Avrupa’ya 
yetişilmek için büyük çaba harcandıysa da yatırımlar için Avrupa’ya muhtaç 
kalınmıştır. Öte yandan Avrupa Devletleri Osmânlı İmparatorluğu’nun uçsuz, 
bucaksız eyâletlerini paylaşmak azmindedirler. Böylece devlet gittikçe güçten 
düşmüştür. 93 Savaşı’ (1877-1878 Osmânlı – Rus Savaşı) nda uğranılan büyük 
felâket, bütün bunların sonucudur. 

Birinci Meşrûtîyetin ilânı (1876) Abdülazîz’in saltanatı sırasında pâdişâhların 
keyfî idâresine son vermek üzere; Mithat Paşa, Nâmık Kemâl, Ziyâ Paşa gibi 
aydınların önderliğinde bir hürriyet hareketi başlamıştır. Avrupalıların “Genç 
Türkler” adını verdikleri bu aydın zümre, Dolmabahçe Sarayı’nı karadan askerlerle, 
denizden donanma ile sararak, Abdülazîz’i tahttan indirmişlerdir. Yerine Şehzâde 
Murâd tahta çıkarılmıştır. V. Murâd yarı delidir, üç ay sonra da tahttan indirilmiş 
yerine Meşrûtîyet idâresini kabûl edeceğine söz veren II. Abdülhamîd pâdişâh 
olmuştur. 

II. Abdülhamîd başlangıçta Mithat Paşa’yı sadrâzam yapmış, Meşrûtîyet’i 
ilân etmiştir. (23 Temmuz 1908) Fakat kısa bir süre sonra Doksanüç Savaşı’nı 
bahâne ederek, Meclis’i dağıtmıştır. 
2.5. Osmânlı İmparatorluğu’nun Yıkılış Dönemi (1908-1922) 
 II. Meşrûtîyet ilân edilmiş, iktidârı ele alan İttihât ve Terakki Partisi’nin bazı 
davranışları, aşırı partizan tutumu, İmparatorluğun bünyesini büsbütün hırpalamıştır. 
Üç kıta üzerinde 9 milyon km2 büyüklüğünde olan muazzam İmparatorluk 
çatırdamaya başlamıştır. Bu arada yabancı unsurlar büyük Avrupa Devletleri’nin 
desteğiyle, Osmânlı İmparatorluğu’ndan ayrılmak istemektedir. Balkan Savaşı 
felâketi, Avrupa’daki Osmânlı İmparatorluğu sınırlarını Adriyatik’ten Meriç’e 
getirmiştir. 



 7

 Bütün bu olumsuzluklardan sonra Osmânlı Hükûmeti’nin I. Dünya Savaşı’na 
girme hatâsı İmparatorluğun sonu olmuştur. Osmânlı’nın düşmanları yüzyıllardan 
beri istilâ yüzü görmemiş olan Anadolu’ya bile el atmışlar, Osmânlı Devleti târihteki 
en dar sınırlarına itilmiştir. 
 “Mütâreke Devri” denilen bu dört yılda Türk Târihi’nin hiç şüphe yok ki en 
sıkıntılı çağı yaşanmıştır. Millet, yabancı istilâlardan kurtulmak için canını dişine 
takmış; 1920’den sonra İstanbul Hükûmeti Ankara’daki Millî Hükûmet’le temasını 
kaybetmiştir. Büyük Zafer’den sonra saltanat kaldırılmış, Osmânlı İmparatorluğu 
böylece ismen, hukuken ve fiilen târihe karışmıştır.1 

                                                
1 Yeni Hayât Ansiklopedisi, Doğan Kardeş Yayınları, İstanbul, 1973, C.5, s.2555, 2557, 2559. 



 8

3. OSMÂNLI İMPARATORLUĞU’NDA SANAT 
 Osmânlı İmparatorluğu’nda güzel sanatlara son derece önem verilmiş; 
İmparatorluk bünyesinde güzel sanatların hemen hemen tüm alanlarında muhteşem, 
görkemli ve nadîde eserler oluşturulmuştur. 1299 yılında temeli atılan İmparatorluk, 
İslâm Medenîyeti’nin en büyük ve en ihtişâmlılarından biridir. Adâlet ve hoşgörüye 
dayalı devlet anlayışı, hâkimiyeti altındaki topraklarda izlerini bıraktığı üstün 
mimârîsi, tekstil alanında, hat sanatında, eğitimde geliştirdiği mükemmel yapısı ile 
Batı dünyası içinde önemli bir örnek teşkîl etmiştir. Osmânlı Sultânları’nın nezâketi 
ve sanat zevki Batılılar tarafından hayranlıkla anılmış, Osmânlı topraklarını gören 
Batılılar gördükleri ihtişâmdan derinden etkilenmişlerdir. Osmânlı sanatı birbirinden 
çok farklı alanlarda birbirinden muazzam eserler ortaya koymuştur. Mûsikî, mimârî, 
çinicilik, minyatür alanında; halıcılık, kumaşçılık, dericilik, ciltçilik, kitapçılık, 
tezhîbçilik, porselencilik, kehribarcılık, ahşap oymacılığı, mobilyacılık gibi farklı 
sanat dallarında eserler verilmiştir. 

Osmânlı İmparatorluğu târihte eşine az rastlanır bir coğrafyaya hükmetmiş, 
en uzun ömürlü imparatorluklardan biridir. Avrupa, Kuzey Afrika, Ön Asya, 
Mezopotamya ve Arabistan târihinin önemli bir parçası olan Osmânlı’nın mîrâsı; 
bugün bu topraklarda kurulmuş olan onlarca devletin şehirlerini süslemektedir. Pek 
çok Avrupa şehirlerinde (Sofya, Belgrad, Saraybosna gibi) Osmânlı sanatının, 
mimârîsinin ve şehirciliğinin örnekleri hâlâ ayaktadır. 
 Bu bölümde Osmanlı İmparatorluğu’ndaki sanat türlerinden mimârî, bezeme, 
tezhîb, çini, ebrû, hat, edebiyât-şiir, minyatür sanatları ile mûsikî sanatı; Askerî 
Mûsikî, Dini Mûsikî ve Klâsik Türk Mûsikîsi olmak üzere üç ana başlıkta 
anlatılacaktır. 
 3.1. Osmânlı’da Mimârî Sanatı 
 700 yıllık uzun bir ömrü olan Osmânlı Medenîyeti’nin yeryüzünde bıraktığı 
en kalıcı hâtıraların başında mimârlık eserleri gelir. 
 Osmânlı Mimârîsi ince, zarîf, kullanışlı, vakur ve heybetlidir. Toplumların 
dînî, siyasî, içtimaî ve iktisâdî özelliklerine göre meydana getirilen güzellik, estetik, 
sağlamlık ve kullanışlılığı kendinde toplayan; mesken, mabed, medrese, hamam, 



 9

kervansaray, çeşme, köprü, suyolu, bent, türbe, imâret, hastane, çarşı, bedesten, 
kütüphâne, saray ve kabristan gibi eserlere “mimârî eserler” denir. Kültür, iklim ve 
teknik imkânlara bağlı olan mimârlık sanatı ve mimârî eserler devirden devire, 
milletten millete, iklimden iklime değişiklik göstermektedir. 
 Osmânlı Mimârîsi; Türk târihinde belirli bir yeri olan, büyük ve heybetli 
eserleri meydana getiren Osmânlı Türkleri’nin insanlık sanat târihinde mühim yer 
tutan sanat eserlerinin toplamıdır. Tamamen âbidevî şâheserler olan câmilerin 
çevreleri, külliye tabîr edilen birçok sosyal kurumlarla çevrilmiştir. Fevkalâde imârcı 
bir devlet olan Osmânlılar zamanında, kendilerine âit olmayan eserler bile özenle 
korunmuş, imâr teşvîk edilmiş, imâr görmeye Osmânlı toprağı kalmamıştır. 
 Osmânlı Mimârîsi Anadolu Selçûklu, Karaman, Eşref ve Aydınoğulları 
Mimârîsi’nden farklı olarak ayrı bir üslûb ile yükselmiştir. Osmânlı Mimârîsi’nde süs 
ve gösterişten ziyâde metânet ve sadelik esâs olmuştur. Bursa’da başlayıp büyük 
gelişim gösteren Osmânlı Mimârîsi İstanbul’da en yüksek derecesini alarak geniş 
hudutlar içinde yayılıp Macaristan, Rumeli, Irâk, Suriye, Mısır ve hattâ Hindistan’a 
kadar gitmiştir. 
 1831’de Sultân II. Mahmûd Hân tarafından “Ebniye-i Hassa Müdüriyeti”, 
1836’da “Meclis-i Umûr-i Nâfia”, 1839’da “Umûr-i Ticaret ve Nâfia Nezâreti” yanî 
Bayındırlık Bakanlığı kurulmuştur. “Ebniye-i Hassa Müdüriyeti” de bu nezârete 
bağlanmış ve böylece hassa (devlet) mimârları ocağının sönmesiyle, Hasbahçe 
Mektebi de sona ermiştir. Mektebden yetişen kaliteli mimârlar azalmış, askerî 
mekteplerdeki mühendislere mimârlık dersleri verilmiştir. Mimârlığın ve mimârî 
eserlerin yok olmakta olduğunu gören II. Sultân Abdülhamîd Hân, 1881’de bugünkü 
güzel sanatlar akademisi demek olan “Sanâyi-i Nefise Mekteb-i Âlî”sini mimârî 
bölümüyle birlikte kurmuştur. 1299 yılında devlet hâline gelen Osmânlılar, mimârî 
eserlerini en evvel ilk başkentlerinden olan Bursa’da ortaya koymuşlardır. Daha çok 
Selçûklu Mimârîsi’nin izlerini taşıyan Alâaddin Câmi, Orhan Bey Câmi, Yıldırım 
Câmi, Âlî Paşa Câmi ve Yeşil Câmi bunların belli başlılarındandır. 
 İstanbul’un fethinden önceki devirde Osmânlı Devleti’nin ikinci başkenti olan 
Edirne’de de pek çok mimârî eserler meydana getirilmiştir. Üç Şerefeli Câmi, 
Murâdiye Câmi, Eski Câmi bu eserlerden bazılarıdır. 



 10

 İstanbul’un fethinden sonra cihân devleti olan Osmânlılar, diğer sahaların 
yanında mimârlıkta da üstün eserler vermişlerdir. Üç kıtaya yayılan ve pek çoğu 
bugünde yaşamakta olan bu âbide eserler hâlâ Osmânlı Medenîyeti’nin ihtişâmını 
aksettirmektedir. İstanbul’u fethetmekle dünya târihinde yeni bir çağ açan Fâtih 
Sultân Mehmed Hân İstanbul’un imârına önem vermiştir. Yedikule Câmi, Kireç 
İskelesi Câmi, Şehremini Câmi ve Rumeli Hisârı, Eski Saray (bugünkü üniversite 
merkez binâsının yeri) Topkapı Sarayı, Kapalı Çarşı Fâtih Sultân Mehmed 
zamanında yaptırılan mimârî eserlerden bazılarıdır. Fâtih Sultân Mehmed Hân 
zamanında ayrıca birçok kütüphâne, medrese, imâret, hamam, çarşı ve kervansaray 
gibi mimârî eserler de yaptırılmış; Edirne, Bursa, Amasya, Trabzon ve diğer 
merkezlerde de mimârî eserler meydana getirilmiştir. 
 Yavuz Sultân Selîm Hân devrinde yetişen Acem Âlî diye bilinen mimâr 
Alâeddin Âlî Bey tek kubbesiyle İstanbul’daki Sultân Selîm Câmi’ni yaparak 
Osmânlı mimârîsine azâmet ve vakar getirmiştir. Sekiz senelik kısa bir saltanat 
dönemi olan Yavuz Sultân Selîm Hân, Doğu seferiyle meşgûl olmasına rağmen imâr 
faâliyetlerinde de bulunmuştur. İstanbul’un fethinden, Mimâr Sinan’ın mimârbaşı 
olarak vazîfe aldığı 1535 yılına kadar uzanan dönem, Osmânlı Mimârîsi’nin gelişme 
dönemidir. Bu dönemde câmilerden başka; medrese, hamam, ticarî yapı, türbe, saray, 
kale ve köprüler yeni üslûplarla inşâ edilmiştir. Kurulan külliyelerle şehircilik 
alanında yeni görüşler ve değerler ortaya konmuştur. Bu dönemde merkezi kubbeli 
câmilerin yanında, tabhâneli (misafirhâneli) câmiler; tek kubbeli, çok kubbeli ve çatı 
örtülü câmiler inşâ edilmiştir. Mimârî eserlerde çini, önemli bir süsleme unsuru 
olarak kullanılmıştır. 
 Osmânlı Devleti’nin sınırlarının en geniş hudûdlara dayandığı, maddî ve 
manevî bütün sahalarda zirveye ulaşıldığı Kanûnî Sultân Süleyman Hân’ın 1535’den 
sonraki döneminde eserleriyle iftihâr duyduğumuz, medenîyet âlemîne kazandırdığı 
eserlerle Müslüman-Türk’ün dehâsını ortaya koyan büyük dâhî Mimâr Sinan 
yetişmiştir. Mimâr olduğu kadar, sosyal yardımlaşma ve dayanışmaya da önem 
veren, devâmlı olarak yenilikler peşinde koşan, başarılı bir planlamacı, dünyası gibi 
âhiretini de gözeten basiret sahibi bir insan olan Mimâr Sinan, sanat değeri çok 
yüksek mimârî eserler meydana getirmiştir. Kendisinden önce gelişen Osmânlı 
Mimârîsi’ni erişebileceği en son noktaya çıkartmıştır. 



 11

 Üç pâdişâh devrinde mimârbaşı olarak göreve yapan Mimâr Sinan, 
üçyüzyirmiüç eser vücûda getirmiş olup, bunun seksenbiri câmi, ellisi medrese, 
ondördü imâret, onaltısı kervansaray, otuzikisi hamam, üçü hastane, beşi de su 
kemeridir. Bu eserlerin en güzel iki tanesi İstanbul’da Süleymâniye Câmi ile 
Edirne’deki Selîmiye Câmi’dir. Kanûnî Sultân Süleyman Hân devrinde Mimâr 
Sinan’la başlayan mimârî hamle, sonraki asırda da devâm etmiştir. Mimâr Davud, 
Mimâr Dalgıç Ahmed Ağa’dan başka, Mimâr Sedefkâr Mehmed Ağa yetişmiştir. 
 XVII. asır başlarından itibâren, Klâsik Osmânlı Mimârîsi, Mimâr Sinan 
okulundan ayrılmaya başlamıştır. Bu farlılıklar Sultânahmed Câmi’nde kendînî 
göstermektedir. XVIII. yüzyılda ise Mimâr Sinan tarzındaki sadelikten uzaklaşıp, 
Selçûklu ve İran Mimârîleri’nde olduğu gibi; devrin zevkine göre gül, lâle, kâse 
içinde yemişler yapılmak sûretiyle süslü bir şekle yer verilmiştir. Topkapı Sarayı 
Bâb-ı Hümâyûn karşısındaki Sultân III. Ahmed Çeşmesi ve Sebîli ile Azapkapı ve 
Bereketzâde Çeşmeleri, Tophâne’de ve Üsküdar İskele Meydanı’ndaki çeşmeler bu 
asırdaki yeni tarz Osmânlı Mimârîsi’nin önde gelen eserleridir. 
 XVII. asırda başlayan garblılaşma hareketleri neticesinde Osmânlı 
Mimârîsi’nde de garba yöneliş baş göstermiştir. Bu asır ortalarından itibâren 
Avrupa’daki Barok Mimârîsi’ne ait eserler, Osmânlı Mimârîsi’nde de görülmeye 
başlamış fakat Osmânlı mimârları tamamen Avrupalıları taklîd etmeyip millî 
bünyeden de ilâveler yapmışlardır. 
 Barok Mimârî tarzına göre yapılan ve 1756’da açılan Nûriosmâniye Câmi, 
1763’de Sultân III. Mustafâ Hân tarafından inşâ edilen Lâleli Câmi, Üsküdar’daki 
Ayazma Câmi, Sultân I. Abdülhamîd Hân tarafından yaptırılan Beylerbeyi Câmi bu 
yeni üslûbun özelliğini taşımaktadırlar. Evvelce I. Abdülhamîd İmâreti’nin köşesinde 
iken, araya vakıf hânının yapılması üzerine Soğukçeşme’de Gülhâne Parkı 
Kapısı’nın karşısına yapılmış olan sebîl ve çeşme, Aydın’daki Cihânoğlu Câmi, 
Yozgat’daki Çapanoğlu Câmi ve Gülşehir Kara Vezîr Câmi de Barok üslûbta yapılan 
eserlerdendir. 
 XIX. yüzyılın başında Sultân III. Selîm Hân tarafından Nizâm-ı Cedîd 
askerleri için Üsküdar’da Selîmiye Kışlası ve Câmi yaptırılmıştır. Selîmiye’nin 
önemi en başta subay lojmanlarından meydana gelen bir sitesi, hamamı, dükkânları, 
sıbyan mektebi, kütüphânesi ve matbaasıyla birlikte yapılmış olmasıdır. Bu yüzyılda 



 12

dînî yapıların yanında; askerî ve sivil yapılarda da önemli bir artış kaydedilmiştir. 
Kışlalar, hastaneler, saraylar ve zarîf köşkler inşâ edilmiştir. III. Selîm’in kız kardeşi 
Hatice Sultân’ın Defterdârburnu’nda inşâ ettirdiği saray XIX. yüzyıl başında 
meydana getirilen eserlerdendir. 
 Tanzîmât’la her sahada olduğu gibi, mimârîde de Batılaşma iyice 
belirginleşmiş, daha önceki dönemlerde hassa (devlet) mimârları ocağının yerine 
kurulan Ebniye-i Hassa Müdürlüğü, Umûr-i Ticaret ve Nâfia Nezâreti’ne 
bağlanmıştır. Ebniye Nizamnâmesi düzenlenerek imâr işleri yeni bazı esâslara 
dayanmıştır. Hassa Mimârları Ocağı kapatıldığı ve mimârlık eğitimine önem 
verilmediği için bu asırda yeni ve büyük mimârlar yetişmemiştir. Büyük ve önemli 
yapı yatırımlarının meslekî hizmetleri, bir kısmı kendiliğinden İstanbul’a gelmiş, bir 
kısmı da çağrılmış olan yabancı mimârlar veya yabancı ülkelerde eğitim görmüş 
gayrimüslim mimârlar tarafından yürütülmüştür. Mühendislik ve mimârlık alanında 
ortaya çıkan teknolojik gelişmelerin, yeni mâlzeme kullanımlarının, yeni yaklaşım ve 
düşüncelerin belirdiği XIX. yüzyıl sonunda Sultân II. Abdülhamîd Hân tarafından 
mimâr yetiştirmek için Sanâyii Nefise Mektebi (Güzel Sanatlar Akademisi) açıldıysa 
da, Avrupa’yı taklîdten öteye gidemeyen bu müesseseden de mimâr yetişmemiştir. 
 XIX. yüzyılda Gümüşsuyu Kışlası ve Silâhhânesi, Mecîdiye Kışlası 
(Taşkışla), Taksîm Topçu Numûne Alayı Kışlası, köy ve mahallelerde Sıbyân, 
kasabalarda Rüşdiye, büyük kasabalarda İdâdî, vilâyet merkezlerinde Sultânî 
Mektepleri ve Dârülfünûn ile Harbiye veya Kuleli gibi askerî okullar yapılmıştır. 
Sultân Abdülhamîd Hân’ın annesi Bezmi Âlem Vâlide Sultân 1843’de Yenibahçe’de 
Bezmî Âlem Gurebâ-i Müslimin Hastahânesi’ni yaptırmıştır. 
 1843’te Yıldız Parkı girişinde Mecîdiye Câmi, 1853’te Dolmabahçe Câmi, 
aynı yıl Ortaköy Câmi, 1870’te Pertevniyal Vâlide Sultân Câmi yapılmıştır. Eskiye 
nisbetle daha küçük planda yapılan câmilerde tek kubbeli ve kare planlı ibâdet 
yerinin yanında, Cuma Selâmlığı ve bunun gerektirdiği kalabalık maiyet için hünkâr 
mahfili ayrı bir bölüm olarak ilâve edilmiştir. XIX. yüzyılda yapılan saraylar, 
Osmânlı Mimârîsi’nin son yapılarıdır. Dolmabahçe Sarayı, Yıldız Sarayı, Cemîle ve 
Münire Sultân Sarayları, Göksu Kasrı, Beylerbeyi Sarayı, Çırağan Sarayı, Kalender 
Kasrı gibi sarayların büyük kısmı Boğaziçi kıyılırında inşâ edilmiştir. Ihlamur 
Köşkü, Çağlayan (Kâğıthâne) Kasrı, Alemdağ Köşkü gibi yapılar ise, sayfiye ve 
mesîre yerlerinde yazlık olarak yapılmışlardır. 



 13

 Osmânlı Devleti’nin son yıllarında tamamen Avrupalılar’ın insiyatifine terk 
edilen Osmânlı Mimârîsi’nde bazı resmî devlet binâları vücûda getirilmiştir. Haydar 
Paşa Garı ve İstanbul’daki Büyük Postahâne bu dönemde inşâ edilmiştir. Bu asırda 
ortaya çıkan betonarme inşâ tarzı mimârlıkta yeni bir çığır açmıştır. Bu sebeble fazla 
katlı binâlar yapılmaya başlanmıştır. 
 Böylece kendinden önceki İslâm ve Türk Mimârîsini sentez yaparak gelişen, 
kendine has üslûb ve planlar ortaya koyarak zirveye ulaşan Osmânlı Mimârîsi, 
XVIII. ve XIX. asırda Avrupa Mimârîsi’nin tesîrinde kalarak, kendi üslûbundan 
uzaklaşmış, tamamen Avrupaîleşerek Osmânlı Devleti’nin yıkılışıyla son bulmuştur.2 

 
Resim 3.1: Mimâr Sinan’ın Edirne Selîmiye Câmi. 

3.2.  Osmânlı’da Bezeme (Süsleme) Sanatı 
 İnsanlık târihi ile birlikte başlayan süslemecilik, doğal bir tutku olarak insanın 
sanat anlayışı ile kendînî, yaşadığı ortam ve çevresini daha güzelleştirme çabasıdır 
denebilir. Toplumların sanat duyarlılığını en kesin ve açık biçimde süsleme sanatında 
görmek mümkündür. Osmânlı süsleme sanatının günümüze gelen örnekleri dünyanın 
en zengin repertuarına sahib olduğunu göstermektedir.3  
 Bezeme; süslemek ve donatmak manâsına gelir. Herhângi bir yeri süslemek 
için üzerine boyalı, boyasız, düz veya kabartma olarak yapılan süslü şekillerdir.4 
 Anadolu kültürü ve Bizans mîrâsı üzerine kurulan Osmânlı Devleti, kendi 
sanatını oluştururken sahib olduğu bu değerlerden istifâde etmiş olmakla beraber ne 
Büyük Selçûklu geleneğini aynen sürdürmüş, ne de Bizans’ı taklîd etmiştir. Mimârî, 
                                                
2 EYİCE, Semavi; , Osmânlı, Osmânlı Devri Türk Mimârîsi,Yeni Türkiye Yayınları, Ankara, 1999, C.10, s.79, 81, 85-101. 
3 ONUK, Taciser; Osmânlı, Osmânlı Süsleme Sanatı, Yeni Türkiye Yayınları, Ankara, 1999, C.11, s.316. 
4 www.osmânlisanati.com/Hat Sanatı ve El yazmaları 



 14

süsleme ve birçok elsanatını da ihtivâ ederek gelişmiş olan Türk Sanatı geçirdiği her 
üslûb aşaması ve yayıldığı her coğrafi alanda ilginç görünümler kazanmıştır. 
Bilhassa bezeme konusundaki engin çeşitlilik farklı yaklaşımlarla ele alınmakta; 
mâlzeme, teknik, dekoratif düzen ve motifler bakış açılarına göre belli prensipler 
içerisinde kullanılmaktadır. Saray Nakışhânesi desen üretme ve üslûb bütünlüğü 
sağlamada önemli bir rol üstlenmektedir. 
 Osmânlı süslemesinde kullanılan motiflerin sayı ve çeşit bakımından zengin 
oluşu bir sentez yapmayı beraberinde getirmektedir. Temaların kavranabilmesi, üslûb 
bütünlüğü, tesîr ve tekâmülün tesbîti için genel kabûllere göre şematik olarak 
Osmânlı bezemesinde görülen süsleme elemanları; Nebatî Motifler, Rûmî Üslûp, 
Bulut Motifi, Benek Motifi, Kozmik Semboller, Hendesî Bezeme, Hattî Üslûp olarak 
sıralanabilir. Osmânlı sanatkârları için mâlzeme seçeneğinin çok olması süsleme için 
en uygun olanı seçme konusunda fırsat vermiş; mâlzemelerin çokluğu 
sınıflandırmaya sebeb olmuştur. Buna göre Osmânlılar tuğla, mozaik, çini, ahşap, 
maden, alçı ve malakâri, taş, kalemkâri gibi mâlzemeleri uygun yapılarda ve yerlerde 
kullanmışlardır.5 
 Osmânlı süslemesi güzelliği aşırılıkta değil, çizgilerin ve şekillerin 
ölçülerinde, sadeliğinde ve âhenginde bulur. Örneğin Osmânlılar Bizansların oymalı 
başlıklarına hiç önem vermeyip, sade başlıkları tercih etmişlerdir. Mimârî süslemede 
sadece bitki, çizgi ve yazıdan meydana gelmiştir. Bitkiler üslûblaştırılmış, tâbi 
şekillerini tamamen kaybederek kullanılmıştır. 
 Osmânlı süslemesinde bütün süs öğeleri taş oymacılığından çok özellikle çini 
panolarda görülmüştür. Koyu mavi, firûze, yeşil, kırmızı gibi renklerin hâkim olduğu 
çiniler yapıların içinde yer almıştır. Mimârî bezemeye paralel olarak diğer bezeme 
sanatları da gelişmiştir. 
 Bilhassa dînî eser ve kitapların artması, manevî değerine uygun tezhîb ve 
tezyin isteğini doğurmuştur. Bu arzular Türk bezemesinin zirveye ulaşmasını 
sağlamış, haklı olarak bütün Avrupa ve İslâm Âlemî’nin kabûl ettiği Türk-İslâm 
Sanatı doğmuştur. Türk bezemelerinde görülen mükemmeliyet, sadelik ve zarâfet ne 
daha önceki Türk bezemelerinde ne de diğer İslâm milletlerinde görülür. Bir istisnâ 
olarak İran sanatkârlarının karşılıklı kültür alışverişleri Türk ve İran sanatlarının 
                                                
5 DOĞANAY, Aziz; Osmânlı, Osmânlı Mimârîsinde Tezyinat, Yeni Türkiye Yayınları, Ankara, 1999, C.11, s.324-327, 329-332. 



 15

kaynaşmasına sebeb olduğu için bezemelerde oldukça benzerlikler ortaya çıkmıştır. 
Buna rağmen usta bir gözle incelenirse her iki milletin karakteristik özellikleri net 
olarak görülebilir.6 
 Türk Süsleme Sanatı’nın en çok ve en etkin örnekleri câmilerde görülür. 
Mihrap ve mimber işçiliği câminin sanat değeri ile eş özellikler taşır. Mihrab ve 
mimber, ahşab veya mermerden yapılır ve oyma işlemesi ağır basar. 
 Osmânlı İmparatorluğu’nun XV. yüzyılda Türk süslemesi zirveye ulaşmıştır. 
Osmânlıların bu devre ait süslemelerinde görülen güzellik ve mükemmellik ondan 
önceki dönemlerde ve başka İslâm ülkelerinde görülmemiştir. Sadece İranlılar 
bezeme konusunda Türkler kadar ilerlemiş ve aralarındaki sanat-sanatkâr değiş 
tokuşuyla Osmânlı-İran sanat sahasında kaynaşma ve etkileşimlere neden olmuş, bu 
yüzden benzerlikler meydana gelmiştir. Türk-İslâm sanatında Arapça yazı dekoratif 
bir eleman olarak kullanılmıştır. Bu konuda çok değerli hat sanatçıları yetişmiştir. 
 Türk bezemeleri işlenecekleri maddenin cinsine ve işleniş tekniğine göre en 
elverişli ve yakışır motiflerden oluşur. Bunlar: 

1. Güneş, gök, dağ, bulut motifleri 
2. Su, ev, dirim ağacı, kuş motifleri 
3. Hayvan motifleri 
4. Sadece çizgi ve dâirelerden oluşan motifler 
5. Tabîattaki yaprak ve çiçeklerin şekillendirilmesi 

Halı ve kilimlerde kullanılan motiflerde, ahşabla ilgili işlemelerde nokta ve 
dâireden oluşan şekiller göze çarpar. Çini bezemelerde genellikle hayvan motifleri, 
tahta ve taş oymacılığında Rûmî denilen şekilli bezemeler, tezhîb ve duvar 
bezemelerinde de bitki motifleri kullanılmıştır. 

Türk bezemelerinde sıkça kullanılan çiçekler şunlardır: 
1. Gül, karanfil, lâle, narçiçeği, sümbül, kiraz çiçeği, yaban gülü, düğün çiçeği, 

kadife çiçeği 
2. Yaprak olarak da ıtır yaprağı7 

                                                
6 GÜNEY, K. Zeynep – GÜNEY, A. Nihân; Osmânlı Devleti’nin 700.Kuruluş Yıldönümü, “Osmânlı 
Süsleme Sanatı”, SFN Limited Şirketi, Ankara, 1999, s.29. 
7 ÜLGEN, Aygün; Osmânlı Ansiklopedisi, Târih/ Medenîyet/ Kültür, Osmânlılarda Geleneksel 
Sanatlar, Ağaç Yayıncılık, İstanbul, 1993, C.3, s.115, 119, 121, 123, 127, 129, 131. 



 16

Târih içerisinde coğrafi ve siyasî şartların değişmesiyle, yeni sanat 
çevrelerinin de tesîriyle bu sanat daima kendisini geliştirip, yenilemiştir. Osmânlı 
öncesi Anadolu Mimârîsi taşradan gelen sanatçıların katılmasıyla çeşitli yorumlara 
kapılarını açık tutmuştur. Osmânlı’da Hassa Mimârlar Ocağı ve Saray Nakışhânesi, 
Saray için iş üreten özel atölyeler Selçûklu çeşitliliğine nazaran daha muhâfazakâr 
bir tutum izlemiştir. Sanat târihçileri Osmânlı Mimârîsi ve süslemesini inceleme 
kolaylığı, tesîr ve gelişmelerin doğru değerlendirmesi açısından konuyu bazı 
kronolojik saflara ayırmışlardır. Bu safhalar: Kuruluş Devri Bursa Üslûbu, Yükseliş 
Devri, Klâsik Devir, Lâle Devri, Barok Üslûbu, Ampir Üslûb, Neo-Klâsik Üslûb’tur.  
Bu sıralamayı detaylandırmak da mümkündür. Batılılaşma Döneminde devrin moda 
akımlarından derlenen unsurlarla meydana getirilen seçmeci üslûb Osmânlı 
süslemesini de etkilemiştir. Zamanın siyasî ve ekonomik şartlarına göre değişen 
Yükselme, Gelişme ve Çöküş Devri, Osmânlı bezemesinde de yaşanmıştır. 

Osmânlı süsleme sanatında hiçbir zaman başka bir çevreye ait sanatın aynen 
taklîdi yolu tercih edilmemiştir. En yoğun tesîrin gözlendiği son devirde bile Batı 
motiflerini kullanarak “Türk Rokokosu” olarak adlandırılan bir üslûb geliştirilmiştir. 
Figüre yer verilmeyiş sebebiyle kendini yazı ile ifâde etme gereği yüzünden, 
Osmânlı bezemesinde hat sanatı çok önemli bir yer tutmaktadır. 

Osmânlıların bezeme veya süsleme yerine “tezyînât” tâbirini tercih ettikleri 
bu sanat dalı, günümüze kadar ulaşan geleneksel Türk Kültürü’nün en önemli 
türlerinden biri olmuştur.8 

 
Resim 3.2: Osmânlı’da bezeme sanatı örneği 

 
                                                
8 DOĞANAY, a.g.e., s.332-333. 



 17

3.3. Osmânlı’da Tezhîb Sanatı 
 Arapçada “altınlamak” manâsına gelen tezhîb kelimesi, ezilerek fırçayla 
sürülecek hâle getirilmiş olan varak, altın ve muhtelif renklerin kullanılmasıyla 
gerçekleşen, parlak ve câzib bir kitap sanatıdır. Yazma eserlerin, bilhassa Saray 
kütüphâneleri için hazırlanmış olanlarında tezhîbe çok özem verilmiştir. Hattın 
yanında onu bezeyen, ortaya çıkaran, kıymetini arttıran tezhîb, kitap sanatları içinde 
de ayrı bir önem taşımaktadır. Takdîm edilen şâhsın mevkîne veya sipariş eden 
kimsenin mâlî gücüne göre kullanılan mâlzeme ve sarf edilen emek de farklı 
olmuştur. 
 Tezhîb üslûplaştırılmış nebatî ve hayvanî motiflerle hazırlanan 
kompozisyonlarda uygulama sahasını bulmuştur. Eski kaynaklarda adı “kılkalem” 
olarak geçen fırça bu sanatın gerçekleştirilmesini sağlayan yegâne âletidir. Motiflerin 
dış sınırına çekilen ve “tahrir” denilen çizgilere bu fırçalar yardımıyla nüans verilir. 
 Osmânlı Devleti’nin ilk yüzyıllarına ait tezhîb örnekleri, zamanımıza kadar 
gelememiştir. Bu devre ait en erken târihli tezhîb örneği Sultân II. Murâd adına 
hazırlanmış bulunan 1421-1437 târihli bir mûsikî nazariyât kitabıdır. 
 Tezhîbte mat ve parlak olarak kullanıldığı görülen altından sonra Fâtih 
Devri’nde çok görülen zemin boyası olarak karşımıza çıkan kobalt mavisi rengidir. 
Daha sonraki yıllarda bu renk yerini “bedahşî lâciverd”ine bırâkır. Selçûklu 
tezhîbinin zemin rengi olan kahverengi Fâtih devrinde de görülür. Yine bu dönem 
tezhîblerinde lâcivert, siyah, kahve ve parlak yeşil renk ile zeminin beyaz renk üç 
nokta ile süslenmesi bir husûsîyettir. 
 II. Bayezid dönemi ve XVI. yüzyıl Osmânlılarda tezhîb sanatının en olgun ve 
en mükemmel devrinin tam olarak başlangıcıdır. Sultân II. Bayezid’in saltanat 
yıllarında meşhûr Türk Hattât’ı Şeyh Hamdullah’ın Kur’ân-ı Kerîm’lerinde görülen 
tezhîbler, bunun en güzel işâretidir. Son şeklini alan Mushaf Tezhîbi ve sayfa düzeni 
daha sonraki yıllarda da aynen korunmuştur. Tezhîblerde mat ve parlak olarak 
uygulanan altın daha geniş yer almakta ve “bedahşî lâciverdi” ile eşsiz bir uyum 
yaratmaktadır. Renkler son derece dengeli kullanılıp mükemmel bir işçilik ile bütün 
bunlar tamamlanmaktadır. Desenlerin daha zengin motifli ve çeşitli olduğu, yeni 
motiflerin desene katıldığı, zevk ve sanat gücünün doruk noktasına vardığı görülür. 



 18

 Bu devrin en kudretli tezhîb sanatçıları arasında Hasan bin Abdullah ve 
“İbnü’l-Arab” adıyla tanınan Fazlullah Nakkaş’dır. Bunun yanı sıra bir kısmı 
İran’dan gelen ve tezhîb sanatımıza büyük tesîri olduğu bilinen Hasan bin Mehmed, 
Melek Ahmed Tebirîzî, Hasan bin Abdülcelîl, Turmuş bin Hayreddin, Üveys bin 
Ahmed, Bayram bin Derviş, İbrâhim bin Ahmed, Mehmed bin Bayram bu devrin 
tezhîb ustalarından bazılarıdır. 
 Tezhîb sanatının gelişmesindeki bir diğer önemli dönüm noktası da Yavuz 
Sultân Selîm’in 1514’de kazanılan Çaldıran Zaferiyle Tebriz, Herat ve Şîraz’dan 
getirilen bir kısmı Türkmen asıllı sanatkârlardır. XVI. yüzyılda sadece altınla yapılan 
tezhîb yanî “halkârî” çok rağbet görmüş, farklı renklerde altın kullanılarak daha 
zengin ve gösterişli işlenmiş; gölgelendirilmesi sulu altınla yapıldığı gibi tarama 
olarak da uygulanmıştır. 
 Klâsik tezhîbin ikinci parlak devri XVI. yüzyılın ikinci yarısı, Kanûnî Sultân 
Süleyman çağıdır. Bu dönemin ünlü tezhîb sanatçısı Karamemi Türk tezhîb sanatına 
yeni bir üslûb ve anlayış getirmiş, klâsik kuralların dışına çıkarak yeni bir akımın 
öncüsü olmuştur. Bahçe çiçeklerinin (gül, lâle, karanfil dalları) kısmen 
üslûblaştırılmasını sağlayarak tezhîbe dâhil edilmesine ve sıkça kullanılmasına vesîle 
olan sanatkârdır. Kanûnî Sultân Süleyman’ın “Muhibbî” mahlasıyla yazdığı şiirlerin 
toplandığı “Muhibbî Dîvânı”nı da bu üslûbla tezhîb etmiştir. 
 XVI. yüzyılın ikinci yarısındaki ünlü tezhîb sanatçıları Şâhkulu, Karamemi, 
Üstâd-ı Rûm Şâban, Hüseyîn, Selânikli Abdullah bin Mehmed, Mehmed bin İlyas ve 
Velîcan sayılabilir. 
 XVII. yüzyıl tezhîb sanatı bakımından yenilik görülmeyen bir devirdir. XVII. 
yüzyılın ilk yarısına ait eserlerde klâsik anlayışın devâm ettiği görülür. Osmânlı’daki 
siyasî ve sosyal alandaki gerileme, ikinci yarıyılda sanat eserlerinde de kendisini 
hissettirmeye başlamıştır. İşçilik eski inceliğini, kıvraklığını koruyamamış, renkler 
parlaklığını kaybetmiştir. Eserlerde hem klâsik devrin, hem de bu asrın son yıllarında 
Batı tesîrinin tezhîbe yansıdığı görülür. 
 XVII. yüzyılın ünlü tezhîb sanatkârları arasında Sürahi Mustafâ Efendi, 
Baruthâneli Abdullah Efendi, Beyâzî Mustafâ Efendi, İnâdiyeli İmam, Antalyalı Âlî, 
Hafız Mehmed Çelebi sayılabilir.  



 19

 XVIII. yüzyılda Batı’nın “Barok” ve “Rokoko” tarzlarının tezhîbe nüfûs 
etmesiyle klâsik Osmânlı tezhîbinin biraz kabalaştığı; renk, desen ve motiflerin 
kısmen korunduğu görülür. Asrın ilerleyen yıllarında Batılı sanat tesîri kuvvetlenmiş 
ve gelenekli tesîrler yavaş yavaş kaybolmaya başlamıştır. Dönemin ünlü tezhîb 
sanatçıları Üsküdarlı Rugâni Âlî Çelebi, Sultânselîmli Mustafâ Reşîd, Dramâlı 
Süleyman Çelebi, Haydarpaşalı İbrâhim Çelebi’dir. 
 XIX. yüzyıl tezhîbinde Barok ve Rokoko karışımı üslûba Ampir eklenerek 
hangi motif ve desenin hangi üslûba ait olduğunu söylemek imkânsız hâle gelmiştir. 
Bu asrın sanatkârları Hazergrâdizâde Seyid Ahmed Atâullah, Hüseyîn Hüsnü Efendi, 
Tevfik Efendi, Lâleli Şâkir Efendi ve Osmân Nureddin Efendi’dir. 
 II. Mahmûd’un Batılılaşma hareketleriyle beraber artık Osmânlı’nın tüm 
sanatlarında Batı tesîri görülür. Bu durum Türk elsanatları açısından dönüm 
noktasıdır. Türk ustalarının oluşturduğu klâsik üslûbtaki eserler rağbet görmemeye 
başlar. 1826 sonrasında sanatkârlar Saray başta olmak üzere teşvîk ve desteklerini 
kaybetmeye başlamışlardır. XVIII. yüzyılın ikinci yarısından itibâren Batı resmîne 
duyulan ilgi artmıştır. Bu sanatkârların en parlak devri Sultân Abdülmecîd, Sultân 
Abdülazîz kısmen de Sultân II. Abdülhamîd zamanıdır.9 

 
Resim 3.3: Osmânlı’da tezhîb sanatı örneği 

 
 
                                                
9 DERMAN, F. Çiçek;  Osmânlı, Osmânlı Asırlarında Üslûb ve Sanatkârlar Tezhîb, Yeni Türkiye Yayınları, Ankara, 1999, C.11, s.108, 110-118. 



 20

3.4. Osmânlı’da Çini Sanatı 
 Çini topraktan yapılan, fırınlarda pişirilen, üzeri sırlı keramik işlerine verilen 
isimdir.10 Erken Osmânlı dönemi mimârîsine bakıldığında çinilerin çok renkli olduğu 
ve çeşitli denemelerin yapıldığı görülür. XIV. ve XV. yüzyılda ilk merkez İznik’den 
sonra Bursa, Kütahya ve Edirne’de yoğun bir imâr faâliyetine girişilmiştir. Yıldırım 
Bayezid’in Timur ordusuna yenilmesi dönemin önemli olayıdır. Timur ordularından 
kaçan İranlı (Tebriz) ustalar Anadolu’ya gelmiş ve Osmânlı çini sanatına yeni bir 
soluk getirmişlerdir. Erken Osmânlı Devri çinilerinde firûze, kobalt mavisi, patlıcan 
moru, siyah renklere ilâveten Timur Devri mimârîsinde olduğu gibi beyaz, fıstık 
yeşili, sarı, eflâtun sırlar, altın yaldız boyamalar kullanılmıştır. İznik, Bursa ve 
Kütahya eserlerinde Selçûklu çini mozaik süslemesi yerine kare, dikdörtgen, üçgen, 
altıgen formlu çiniler kullanılır. İznik Orhan Bey İmâreti, Bursa Yeşil Câmi 
Külliyesi, Şehzâde Ahmed, Şehzâde Cem, Şehzâde Mahmûd Türbeleri, Murâdiye 
Câmi, Edirne Şâh Melek Câmi, İstanbul Çinili Köşk ve Kütahya Yakûb Bey 
Türbeleri’nde bu şekilde zengin bir çini süsleme uygulanmıştır. Bursa Yeşil Türbe’de 
ise Erken Osmânlı Devri’nde çok az örneğine râstlanan ve iri taneli çini 
parçacıklardan oluşan “çini mozaik” tekniği uygulanır. Bu tekniğin İstanbul Çinili 
Köşk ve Mahmûd Paşa Türbesi gibi ender örneklerle İstanbul’a kadar uzandığı 
görülür. 
 Erken Osmânlı çini süslemesinde ayrıca sırsız bazı çini parçaların mat kırmızı 
macunla kaplanıp kullanıldığı “renkli sır” süslemelere râstlanır. XVI. yüzyıl ortası 
İznik çinilerinde görülmeye başlanan sıratlı kırmızı rengin öncüsü olmuştur. Bu 
teknikle işlenen çinilerin en usta örnekleri Bursa Yeşil Câmi Külliyesi’nde, Edirne 
Murâdiye Câmi’nde, İstanbul Sultân Selîm ve Şehzâdeler Türbesinde, İstanbul 
Topkapı Sarayı arz odasında görülmektedir. 
 Osmânlı Sarayı’nda çok rağbet gören, ipek yoluyla Çin’den İznik, Bursa, 
Edirne ve İstanbul’a gelen ilk örneklerini Bursa Murâdiye Türbesi’nde gördüğümüz; 
renkleri nedeniyle mavi-beyaz grubu olarak adlandırılan Yuan ve Ming Hanedânı 
porselenlerinin önce Saray tarafından satın alındığı, daha sonraları taklîd edilerek 
üretilmeye başlandığı görülmektedir. Bu tarzın diğer örneklerine Bursa Yeşil Türbe, 

                                                
10 www.osmânlisanati.com/Dekorasyon Aksesuarları  



 21

Şehzâde Mustafâ, Şehzâde Ahmed, Şehzâde Mahmûd Türbelerinde ve Topkapı 
Sarayı Sünnet Odası’nda râstlanmaktadır.11 
 İznik atölyeleri XVII. yüzyılın sonlarına doğru kapanmaya başlamıştır. 
XVIII. yüzyıl başlarında kapasite arttırıp İznik çinilerinin boşluğunu doldurmaya 
çalışan Kütahya atölyeleri başarılı olamamıştır. XVIII. yüzyılın sonlarında inşâ 
edilen III. Ahmed Çeşmesi dönemin en kaliteli eseri olmakla beraber İznik 
Çinileri’nin kalitesine ulaşamamıştır.12 

 
Resim 3.4: Osmânlı’da çini sanatı örneği 

3.5. Osmânlı’da Ebrû Sanatı 
 Kâğıtların üzerine boya ile mermer damlaları gibi renkli dalgalar yapılan 
süsleme sanatıdır.13 Ebrû sanatının hangi tarihleren itibâren yapıldığı henüz 
bilinmemektedir. Ancak günümüze gelen eserler ebrû kâğıtlarının genellikle kitap 
cildlerinin yazı pervazlarında süs amacıyla kullanıldığını göstermektedir. 
 Ebrû çeşitleri Battal Ebrû, Gel-Git Ebrû, Şal Ebrûsu, Taraklı Ebrû, Kumlu ve 
Kılçıklı Ebrû, Hafif Ebrû, Bülbül Yuvası, Akkâse Ebrû, Hatîb Ebrûsu, Yazılı Ebrû, 
Çiçekli Ebrû (lâle, karanfil, gelincik, papatya) olarak sıralanmaktadır. 
 Ebrû sanatında klâsik metodlarla çalışmak son derece zahmetlidir. Fakat 
eserin yüzyıllarca bozulmadan kalması bu metod sayesinde olmaktadır. 
Kapitülasyonlarla kültür ve sanat alanındaki alışverişler sonucu Osmânlı sanatı olan 
ebrû XVIII. yüzyılda Avrupa’ya geçmiştir. Bizim taraklı, bülbülyuvası, battal olarak 
adlandırdığımız ebrûlara Fransız, İtalyan ve İspanyol gibi isimler verilip kendilerine 
                                                
11 ÖNEY, Gönül; Osmânlı, Erken Osmânlı Mimârîsinde Çini, Yeni Türkiye Yayınları, Ankara, 1999, C.11, s.205-211. 
12 GÜNEY, GÜNEY, a.g.e., s.142. 
13 DERMAN, a.g.e., s.190. 



 22

uygun buldukları boyaları kullanarak ebrû sanatımızı Avrupa’ya mâl etmeye ve Türk 
ismini unutturmaya çalışmışlardır. 1646 yılında Roma’da “Türk Kâğıdı” olarak 
Avrupalılar tarafından tanımlanan bu sanat özellikle İtalya’da çok taraftar 
toplamıştır. Bu ebrûlar teknik olarak iyi olsa bile Türk ebrûsundaki derinlik, âheng 
ve renk uyumu görülmemektedir.14 
 Osmânlı ebrû sanatkârları; Şebek Mehmed Efendi, III. Ahmed dönemi 
ebrûcusu Habib Mehmed Efendi, Şeyh Sadık Efendi, Hazerfen İbrâhim Edhem 
Efendi ve öğrencileri Sâmî Efendi, Aziz Efendi, Abdülkâdir Kadri Efendi’dir. 
 XIX. yüzyılda Batı’dan ithâl edilen matbû ebrû kâğıtları hem bu sanatın 
zevkini kaçırmış, hem de yerli ebrûcuların geçimini güçleşmiştir. 

 
Resim 3.5: Osmânlı’da ebrû sanatı örneği 

3.6. Osmânlı’da Hat Sanatı ve El Yazmaları 
 Sözlükte “ince, uzun doğru yol, birçok noktanın birbirine bitişerek 
sıralanmasından meydana gelen çizgi, çizgiye benzeyen şeyler ve yazı” gibi 
anlamlara gelen hat, özellikle İslâm kültüründe yazı ve güzel yazı (hüsn-i hat) 
manâlarında kullanılmıştır. Hat estetik kurallara bağlı kalınarak ölçülü ve güzel yazı 
yazma sanatıdır. Fakat sadece İslâm yazıları için kullanılan bir tâbirdir. 
Sanatkârlarına verilen en eski lâkab “kâtib, muharrir, varak ve hattât” kelimeleridir. 
İslâm milletlerinin ortaklaşa geliştirip sanat seviyesine ulaştırdıkları hat; Osmânlı’da 
şâheser örneklerle taçlandırılmıştır. 
 Osmânlı hat sanatında üslûb ve yenilik arayışları Fâtih Sultân Mehmed ve II. 
Bayezid döneminde başlamıştır. Bunu İstanbul’un fethiyle Türk-İslâm sentezini 
gerçekleştiren Fâtih’in “cihâd-ı ekber” olarak ilân ettiği ilim ve güzel sanatlarda 
başlattığı hamleler takîb etmiştir.  
                                                
14 GÜNEY, GÜNEY, a.g.e., s.118. 



 23

 Fâtih devrinde Amasyalı hattâtlar tarafından Türk hat sanatına üslûb 
kazandırma yolundaki gayretlerin semeresi II. Bayezid zamanında alınmıştır. II. 
Bayezid şehzâdeliğinde yazı hocası olan Şeyh Hamdullah’ı talebeleriyle Amasya’dan 
İstanbul’a dâvet etmiş, kendisine Sarayda oda ayırmış, tımar vermiş, Mushaf ve 
Kıt’alar yazdırmak sûretiyle hat sanatında Osmânlı üslûbunun doğmasını sağlamıştır. 
Şeyh Hamdullah uzun ve çileli çalışmalar sonucu arzu ettiği kemâle ermiş, Osmânlı 
hat mektebinin temelini atmış, açtığı çığır dört asır sürüp bütün İslâm âlemînde 
benimsenmiş, hattâtların üstâdı kabûl edilip ekol olmuştur. 
 XVII. yüzyılın ikinci yarısında Hafız Osmân, Mustafâ Râkım ve Şevkî Efendi 
Ekolleri’ne râstlanmaktadır. Hafız Osmân Şeyh Hamdullah’ın yazıları üzerinde 
yaptığı estetik değerlendirme ile yeni bir üslûb ortaya koymuş, hat sanatında açtığı 
çığır devrin bütün hattâtlarını etkilemiş, asırlarca İslâm dünyasına hâkim olup tesîrini 
sürdürmüştür. 
 Mustafâ Râkım ise Hafız Osmân’ın yazılarından ilhâm alarak altı çeşit yazıda 
(aklam-ı sitte) harf ve kompozisyon bakımından büyük gelişme sağlamış, yeni bir hat 
üslûbunun sahibi olmuştur. 
 Şevkî Efendi de Hafız Osmân üslûbunun en güzel taraflarını alarak yeni bir 
üslûb sahibi olmuş, mükemmel eserler vermiş ve üstâd talebeler yetiştirmiştir.15  
            XVIII. yüzyılın ünlü ustaları Ünyeli İsmâîl Efendi ve İstanbul’daki pek çok 
yapının yazıtını hazırlamış olan Mehmed Esad Yeserî’dir. Sanatçıların eserleri 
günümüzdeki yazı sanatının en değerli örneklerinden sayılmaktadır. 
 XIX. yüzyılda ise başka bir ustayla, Kazasker Mustafâ İzzet Efendi’yle 
karşılaşılır. Ayasofya’daki sekiz büyük yuvarlak levha O’nun en ünlü 
yapıtlarındandır. Cumhuriyetten sonra harf devrimiyle Arap Harfleri’nin 
kullanımdan kaldırılması, bütünüyle bu harflere dayanan hat sanatının yaygınlığını 
birdenbire azaltmıştır. Kitapların Lâtin Harfleri’yle hazırlanması bu sanatın kullanım 
alanını hemen hemen yalnız câmilerdeki duvar yazılarına indirgemiştir. 
 Yazıya verilen değer bütün İslâm kültürlerinde hat sanatının çok üstünde 
durulmasına yol açmıştır. Özellikle Osmânlı kültürü içinde hat sanatı çok ilerlemiş; 
işlevsel görevinin yanı sıra, estetik bir düzeye yükselmiş, âdetâ Batı resim 
                                                
15 SERİN, Muhittin; Osmânlı, Osmânlı Hat Sanatı, Yeni Türkiye Yayınları, Ankara, 1999, C.11, s.26,28,30. 



 24

sanatındaki tabloların yerini tutar oluştur. Gerçek bir tablo gibi çerçevelenerek 
duvara asılan hat örneklerinden ünlü hattâtların yapıtlarına Osmânlı târihinde çok 
büyük paralar ödendiği bilinmektedir. Hat yalnızca levhalarda değil; el yazması 
kitaplarda, fermânlarda, diplomalarda, câmi iç ve dış duvarlarında, çeşitli yapıtların 
yazıtlarında, mezar taşlarında, pencere kapağı ya da kapı kanadı gibi mimârlık 
öğelerinin üstlerinde, halı bordürlerinde, kutu, vazo, tabak gibi gündelik eşyada da 
kullanılmıştır.16 
 Osmânlı şehzâde ve pâdişâhlarının hat sanatıyla ilgilenmesi bu sanatın 
gelişmesinde en önemli faktör olmuştur. II. Bayezid, II. Murâd, II. Mustafâ, III. 
Ahmed, I. Mahmûd ve kardeşi III. Osmân, II. Mahmûd ve Abdülmecîd bu sanatla 
uğraşmış; çabaları neticesinde güzel eserler bırâkmışlardır. 
 Sıkı disiplinle ve usta-çırâk ilişkisiyle yürütülen bu sanat öğretimi sonunda 
icâzet (diploma) verilerek nesilden nesile intikâl etmesi sağlanmıştır. Osmânlılar’da 
hat sanatının gelişmesi Türklerin kabiliyeti, saray ve çevresinin desteği, toplumun 
sevgisi ve bilhassa hattâtların idealizm peşinde koşmaları sayesinde olmuştur. 
 Osmânlı’da her çeşit yazı güzel sanatlardan sayılarak zamanımıza kadar 
devâm etmiştir. Bütün İslâm âlemînde en güzel yazı yazan, işleyen ve ayrı bir tavır 
vererek başka mektepler hâlinde onu kemâle eriştiren Osmânlı Türkleri’dir. Hat 
sanatının özellikle Osmânlı’da eriştiği yüksek seviye “Kur’ân-ı Kerîm Mekke’de 
nâzil oldu, Mısır’da (Kâhire) okundu ve İstanbul’da yazıldı” sözüdür.17 

 
Resim 3.6: Osmânlı’da hat sanatı örneği 

 
                                                
16 www.osmânlisanati.com/Hat Sanatı ve El Yazmâları  
17ALPARSLAN, ÂLî; Osmânlı, Osmânlılarda Hat Sanatının Gelişmesi ve Bunun Nedenleri, Yeni Türkiye Yayınları, Ankara, 1999, C.11, s.35, 42, 50. 



 25

3.7. Osmânlı’da Edebiyât ve Şiir Sanatı 
 Osmânlı İmparatorluğu’nun geniş bir coğrafya ve uzun bir târihe ait çeşitli 
medenîyet tecrübeleri ile siyâsal ve toplumsal değişimlerini İslâm Medenîyeti içinde 
yoğurarak ortaya koyduğu ve amacı genellikle bediî zevk olan bir edebiyâtı vardır. 
Osmânlı Dönemi Türk Edebiyâtı’nın bir yüzü İslâm dînî ve şark kültürlerine, diğer 
yüzü eski Türk geleneği ve şiirine dayanmaktadır. Osmânlı edebiyâta önem vermiş, 
edebiyâtı çok iyi kullanmıştır. Çünkü edebiyât edeb demektir. Her edebiyâtın olduğu 
gibi Osmânlı edebiyâtında kendine özgü düşünce, zevk ve hayâl dünyaları 
mevcûddur. 
 Geçen zaman ile paralel olarak değişime uğrayan hayât şartları, o çağın 
kendine has özelliklerini, zevklerini, sanat anlayışını, dilini, kültürünü, geleneğini 
kısmen ortadan kaldırmış; Tanzîmât ile birlikte Osmânlı Edebiyâtı ayrı bir dünyayla 
tanışıp yüzünü Batı’ya çevirmiştir. Tanzîmât’tan Cumhuriyet’e kadar gelen süreçte 
Osmânlı Edebiyâtı’nın kimlik arayışları sürmüş ve Batı’nın her türlü edebî 
faâliyetleri taklîd edilmeye başlanmıştır. Çeşitli çevrelerde ilgi gören Osmânlı 
Edebiyâtı kültür ve eğitim farkının ortaya çıkardığı beş dal üzerinde incelenir. 
Bunlar: 

1. Dîvan Edebiyâtı 
2. Âşık Edebiyâtı 
3. Anonim Halk Edebiyâtı 
4. Tekke Edebiyâtı 
5. Tanzîmât Edebiyâtı (Tanzîmât Sonrası Osmânlı Edebiyâtı)18 

Osmânlı Edebiyâtı şiire önem veren bir edebiyâttır. Osmânlı Sultânları sözü 
kelâm mertebesinde kullandığı ve kılıçtan önce sözle savaştıkları için sözü güzel 
söylemek ve doğru konuşmak Osmânlı kültüründe gelenektir. Osmânlı Sultânları 
sözlerin sultânını söylemişler ve yazmışlardır. Osmânlı Devleti’nde devletin yazışma 
dili Osmânlı Türkçesi, din ve bilim dili Arapça, edebiyât dili ise Farça’dır. Osmânlı 
Sultânları’nın yirmiyedisi şâirdir. Sözü en üst seviyede kullanıp, söylemişlerdir. 
Bütün şehzâdeler şekiz yaşından itibâren söz öğrenmiş, onbeşbin kelimeyle 
konuşmuşlardır. Şiir Osmânlı’da en çok ilgi gören sanat dalı olmuştur. Pâdişâh 
sarayının yanı sıra sancak beyleri, şehzâde sarayları, devlet büyüklerinin konakları 
                                                
18 PALA, İskender; Osmânlı Edebiyâtı, Osmânlı Ansiklopedisi, Târih / Medenîyet / Kültür, Ağaç Yayıncılık, İstanbul, 1993, C.4, s.151,153. 



 26

şiirin nâdîde örneklerinin verildiği, gelişme gösterdiği ve desteklendiği yerler 
olmuştur. 

Hemen hemen bütün pâdişâhlar şiir okuma meclisleri düzenlemiş, birçoğu 
dîvân teşkîl edecek sayıda şiir yazmış, hattâ pâdişâh ve şehzâdeler arasında Türkçe 
dışındaki dillerde şiir yazacak kadar derin bilgi, kültür ve birikime sahib olanlar 
yetişmiştir. 

Osmânlı Sarayı’nın sanat, sanatçı ve ilim adamlarını desteklemesi kültür ve 
sanat hayâtını canlı tutmuş; Osmânlı pâdişâh, şehzâde, sultân ve diğer hanedân 
mensûbları birçok sanat faâliyetini himâye altına alma konusunda âdetâ birbirleriyle 
yarışmışlardır. Sultânlar devrin ünlü şâirleriyle dostluklar kurmuş, şiir sohbetlerinde 
bulunmuş, hattâ bu şâirlerden etkilenerek bunu şiirlerine yansıtmışlardır. 

Osmânlı hanedân mensûbları arasında şiir yazanlar şunlardır: I. Mehmed, II. 
Murâd, II. Mehmed, II. Bayezid, Şehzâde Mustafâ, Şehzâde Mahmûd, Şehzâde 
Korkud, Şehzâde Cem, I. Selîm, I. Süleyman, Şehzâde Mehmed, II. Selîm, Şehzâde 
Mustafâ, Şehzâde Cihângir, Şehzâde Bayezid, III. Murâd, Şehzâde Orhan, III. 
Mehmed, Şehzâde Mustafâ, I. Ahmed, Şehzâde Mehmed, II. Osmân, IV. Murâd, IV. 
Mehmed, II. Ahmed, II. Mustafâ, III. Ahmed, I. Mahmûd, III. Mustafâ, III. Selîm, II. 
Mahmûd, Âdile Sultân, Abdülazîz, II. Abdülhamîd, V. Murâd, V. Mehmed ve II. 
Abdülmecîd’dir.19 

Hanedân mensûbları şiir ve şiirle ilgili bilim dallarını (ilm-i arûz, tarz-ı şiir, 
belâgat…) öğrenmiş ve yüksek bir kültür ile şâirliğe yönelmişlerdir. Şiir alanında 
Enderûn Mektebi’nin de verdiği eğitim dikkat çekici ve önemlidir. Bu mektebde 
okutulacak dersler arasında şiir önemli yer tutmuş, Sarayın içinde bulunan ve nâdîde 
eserlerden oluşan kütüphâne de öğrencilerin çalışma alanlarında derinleşmesine 
imkân sağlanmıştır. 

Osmânlı hanedân mensûblarının şiire yönelişlerinde psikolojik unsurların 
etkisinden söz eden araştırmacılar da vardır. Bu durum oldukça geri plânı 
oluşturmakla beraber hanedân mensûblarının şâir olmalarını değil şâirlik karakterini 
etkilemiştir. Bütün yaşamı sıkıntı içinde geçen Cem Sultân ve Kanûnî’nin oğlu 
Şehzâde Bayezid’in “hasb-i hâl” tarzı şiirleri bu duruma örnek gösterilebilir. Bu 
şiirler şâirlerin kişisel sıkıntılarını konu almaktadır. Özellikle Şehzâde Bayezid, 
                                                
19 www.edebiyâtdefteri.com/Osmânlı Hanedânı ve Şiir  



 27

bütünüyle kendi mâcerâsını nakletmiş; İran’a kaçışını ve orada çektiği sıkıntıları 
şiirine taşımıştır. Saltanatı elinde bulunduranlar ise daha farklı kişisel konuları ele 
almış; yaptıkları işleri şiirle dile getirmişlerdir. 

Görülmektedir ki şiir diğer sanatlara nazaran Osmânlı İmparatorluğu’nda 
pâdişâhlar ve şehzâdelerin rûh hâllerini yansıtan, içlerindeki duyguları, yaşadıklarını 
mısralarla dışa vurdukları bir sanat olması bakımından büyük önem taşımıştır. 

Osmânlı şehzâdelerinin beş-altı yaşlarından itibâren başlayan ve yaşamlarının 
sonuna kadar devâm eden ciddî eğitim sürecinin şâirlik kâbiliyetlerinin gelişmesinde 
ve şâir kişiliklerinin şekillenmesinde önemli rol oynadığı bir gerçektir. Pâdişâhların 
yakın çevresinde bulunan şâirlerden gelen tesîrler bir başka etken olarak dikkati 
çekmektedir.20 
3.8. Osmânlı’da Minyatür Sanatı 
 Batı dillerinde bir nesnenin küçük boyutlardaki örneğini belirten “Minyatür” 
sözcüğü, zamanla kitap resmî için kullanılan bir terim halini almıştır. Eski Türk 
kaynakları kitap resmi için “Nakış”, “Tasvîr”, minyatür ressamı içinde “Nakkaş”, 
“Musavvar” gibi sözcüklere yer vermişlerdir. 
 VIII. ve IX. yüzyıla ait olan ve günümüze gelmiş Türk resim sanatının 
örnekleri arasında, duvar resmi ve figürlü işlemelerin yanında minyatürlerde 
yeralmaktadır. Türklerin eski yurtları Orta Asya’da, Türkistan’da yaşadıkları döneme 
ait olduğu düşünülen minyatür örnekleri hâlâ Topkapı Sarayı arşivlerinde 
bulunmaktadır.21 
 Osmânlılar’da minyatür sanatının örnekleri başkentin Bursa’dan Edirne’ye ve 
sonra İstanbul’a taşınmasındaki döneme râstlamaktadır. Edirne’de hazırlandığı 
bilinen örnekler az olmasına rağmen bunların resimleri Türk tasvîr sanatının 
gelişmesine ortam hazırlamıştır. Minyatür sanatının gelişimi ise İstanbul’un 
fethinden sonra başlamıştır. 
 Osmânlı minyatür sanatının Fâtih’ten sonra verimli ve ihtişâmlı bir dönemi de 
Sultân III. Murâd’ın saltanat yıllarıdır. Osmânlı pâdişâhlarının târihleri bu dönemde 
minyatürlenen eserler arasında önde gelir. Osmânlı Sarayı’nın Nakkaşhânesi’nde 
                                                
20 EROĞLU, Ebubekir; Osmânlı’da Şiir Zevki, Osmânlı Ansiklopedisi, Târih / Medenîyet / Kültür, Ağaç Yayıncılık, İstanbul, 1993, C.2, s.244-245. 
21 www.osmânlisanati.com/Osmânlı’da Minyatür  



 28

minyatür sanatıyla ilgili çalışmâlar XVI. yüzyılın ikinci yarısında yine Sultân III. 
Murâd döneminde en yüce doruğuna ulaşmıştır. XVI. yüzyıl sonlarından başlayarak 
İmparatorluğun ekonomik gücünün azalması Sarayın her türlü sanat işlerini gören 
“Ehl’i Hıref” mensûblarını da etkilemiştir. Resimli kitap üretimi de zenginliğini 
kaybetmiştir.22 
 Osmânlı minyatür sanatında pek çok yeniliğin denendiği Kanûnî döneminde 
başlayan târihi konuların işlenmesi ve târihi olayları saptama anlayışının resimle 
belgelenmesi olan “şehnâmeciliğe” bağlanıp devletin resmî târihini belgeleme 
niteliği alması Klâsik Dönem’de Türk minyatürüne ana karakterini kazandırmış, 
sonraki dönemlerde târihi olayları gerçekçi bir tavırla saptama anlayışı Türk 
minyatür sanatının değişmez bir özelliği olarak gelenek hâline gelmiş, İslâm 
ülkelerinde gelişen minyatür sanatı içinde ötekilerden ayrılan bir okul olmuştur. 
 İmparatorluğun doğu ve batısındaki savaşlar, fetihler ve seferler, tahta 
çıkışlar, yabancı elçilerin kabûlü, bayram kutlamaları, sultânların seferleri, Saraydan 
sahneler, kâtibler, öteki görevliler ve toplantı halindeki vezîrler yapılan 
minyatürlerde tasvîr edilmiştir. Bu eserler önemli özellikleri ve genel görüntüsüyle 
Sarayın o dönemdeki durumunu yansıtan birer belge olmuştur. Minyatürlerde 
sergilenen bu kompozisyonlar resmî belge niteliğini taşımıştır. 
 XVII. yüzyıl minyatür sanatı bir yandan geleneksel üslûbu sürdürmüş öte 
yandan albüm resmi birden bire büyük bir önem kazanmıştır. Bu yüzyılın kısmen 
verimli dönemi Sultân I. Ahmed ve Sultân II. Osmân’ın saltanat yıllarıdır. Biçim 
olarak hiçbir metne bağlı kalınmamış, tek tek figürler çalışılmış ya da günlük hayâtla 
ilgili konuların işlendiği örnekler verilmiştir. Çeşitli tiple insanlar giyim özelliklerini 
belirtmeye özen gösterecek biçimde işlenmiştir.23 
 Batı’nın Osmânlı toplumunu fazlasıyla etkilemeye başladığı XVIII. yüzyılda 
minyatür ressamlığı, hattât ve şâir Sultân III. Ahmed ve Vezîr-i â’zam İbrâhim 
Paşa’nın eski ve yeniyi karıştırmasıyla hareketlenmiştir. Bunda Batılı resim 
anlayışını gelenekselliğe uydurmayı, özellikle doğa şekillerinde ustaca başaran 
Nakkaş Levnî’nin önemli payı olmuştur.24 

                                                
22 TANINDI, Zeren; Osmânlı, Osmânlı Döneminde Türk Minyatürü, Yeni Türkiye yayınları, Ankara 1999, C.11, s.160, 163-164. 
23 www.osmânlisanati.com/Osmânlı’da Minyatür  
24 TANINDI, a.g.e., s.165. 



 29

 XIX, yüzyılın ilk yarısından itibâren minyatürlü eserler önemini yitirmeye 
başlamıştır. Avrupa’ya ilgi artmış dolap, duvar ve binâların tavan kısımları realist 
resimlerle süslenmiştir. Bu dönemde kitaplara yapılan eski tür minyatürler yerine 
“Sefâretnâme” ve “Seyahatnâme” gibi eserlerde yer alan portreler ve suluboya 
tekniğiyle kent resimleri yapılmıştır.25 
 XIX. yüzyıl resim sanatında Batı resim tekniğiyle yapılmış yağlıboya 
tablolara râstlanmaktadır.26 

 
Resim 3.7: Osmanlı’da minyatür sanatı örneği 

3.9. Osmânlı’da Mûsikî Sanatı 
 Osmânlı Mûsikîsi, Osmânlı saray veya halk müzisyenlerinin askerî, dînî, 
klâsik ve folklorik türlerde ürettiği ve toplumun her kesiminde kullanılmış bir sanat 
olup; bir ucu Çin’e bir ucu Fas’a kadar uzanan yirmibeş asırlık Türk Mûsikîsi’nin 
yaklaşık 500 yıllık bir bölümünü teşkîl etmektedir. 
 Osmânlı Mûsikîsi; tezhîbi, minyatürü, halısı, hattı ve ebrûsuyla, Batıların 
“sublime art” dedikleri “ulvî” bir güzellik olan Osmânlı Sanatı’nın mimârîdeki taş 
yerine seste billûrlaşmış şeklidir. 
 Sûfilerin “dilsizlerin dili” (lisân-i bîzebâzân) sözüyle anlattıkları, kelimeye 
dökülmesi mümkün olmayan, ancak sadece hissedebilinen, gerçeği terennüm eden bu 
mûsikînin karakteri kaynağı olan Türk Mûsikîsi’nin genel karakteri içinde mütâlaa 
edilir. Yanî: Kuzey ve Doğu Asya’da 5 (pentatonik), Güney ve Batı Asya’da 7 
(heptatonik) aralık üzerine kurulu, genellikle tizden petse doğru sönerek inen ses 
                                                
25 GÜNEY–GÜNEY, a.g.e., s.113. 
26 www.osmânlisanati.com/Osmânlı’da Minyatür  



 30

dizilerine dayalı, târihi orijinalinde tek kişinin (ozan tarzına uygun) usûllü veya 
usûlsüz, ama mutlaka bir makama bağlı olarak çalıp söylediği; mûsikînin sadece ritm 
ve melodi unsurlarını kullanıp insan sesine ağırlık veren ve nihâyet, nesilden nesile 
aktarımı Batı Mûsikîsi’ndeki gibi nota yoluyla değil, meşk yoluyla sağlanan bir şâhsî 
üslûb ve ifâde müziğidir. Osmânlı Mûsikîsi bu genel karakteri bâriz şekilde 
taşımakla birlikte, sonuç olarak bir İmparatorluğun mûsikîsi olması bakımından 
mûsıkiyle doğrudan ilgili askerî, dînî-tasavvuf, Saray ve elit çevrelerde 
müesseseleşmiş, ayrıca mozaiği meydana getiren çok çeşitli etno-kültürel unsurların 
katılımıyla renklenmiş ve zenginleşmiş büyük bir sentez sanatıdır. Gerek hızla 
gelişmesinin, gerekse hem kendi içinde, hem çevresindeki etki gücünün kolayca 
hazmedilip yaygınlaşmasının sırrı, bu muhteşem sentezdir. 
 Genel olarak Türk, özel olarak Osmânlı Mûsikîsi’nin karakteriyle ilgili çok 
önemli bir başka husûs da şudur: Bu mûsikî ordu, tekke ve eğlence uygulamaları 
dışında bir toplu icrâ mûsikîsi değildir. Hele koro ile hiçbir zaman icrâ edilmemiştir. 
Sarayda ve elit çevrelerde yapılan klâsik veya halk tarzı vasıflar ise, gerek kadro, 
gerek repertuar bakımından, günümüz korolarının çok uzağındadır. Koro Osmânlı’da 
Türk Mûsikîsi’nin aslî karakteriyle taban tabana zıt bir uygulamadır. 
 Osmânlı Sarayı; devleti yalnız askerî ve mülkî olarak değil, aynı zamanda 
fikir ve sanat hayâtı açısından da yöneten bir merkez olmuştur. Ülkenin en ileri fikir 
ve sanat adamlarını toplayan, besleyen ve barındıran – Gazneli Mahmûd’dan 
Abdülmecîd’e kadar-hep Saray olmuştur. Şiir ve hat gibi mûsikî de eğitimlerinin 
ayrılmaz bir parçası olmuş olan Osmânlı pâdişâhları da sanatı -Selçûklu, Karahânlı 
ve diğer ataları gibi- ırk, dil, din ve mezheb farkı gözetmeksizin koruyup 
desteklemişlerdir. Osmânlıda mûsikînin bir imparatorluk sanatı olarak, bütün Türk 
Mûsikîsi’nin en fazla gelişmiş, zenginleşmiş ve incelmiş bölümü olmasının sebebi 
budur. Bu gelişmede gerek nazarî, gerekse amelî bakımdan yabancı asıllı veya 
azınlık sanatkârların büyük katkıları olmuştur. 
 Türkçeyi sözlük açısından zenginleştirmenin yanı sıra, Türk telâffuz, 
morfoloji ve semantiğinde apayrı bir nitelik kazanan Arap ve Fars kökenli kelimeler 
gibi, Osmânlı Mûsikîsi de Arap ve Acem asıllı kelimelerle yapılmış meslek 
terimleriyle zenginleşmiştir. Önemli bir araç veya âlete isim vermek gerektiğinde 
tâbi olarak Greko-Lâtin asıllı kelime veya eklere mürâcaat eden Batılılar gibi  
Osmânlılar da yeni bir makam, usûl veya mûsikî âleti yaptıkları zaman bunların adını 



 31

Arap veya Acem asıllı kelimeleri birleştirerek yapmakta bir sakınca görmemişlerdir. 
Bu sebeble Ferahfezâ, Evcârâ, Sûzidil gibi makam; Devrikebîr, Darbıfetih, Zencir 
gibi usûl ve kudûm; kemençe, girift gibi çalgı adları Arapça ve Farsça kelimelerden 
yapılmış olmalarına (bu yüzden de Arap veya Acem Mûsikîleri’nden alınma 
zannedilmelerine) rağmen, Osmânlı Mûsikîsi’ne mahsûsturlar. Buna mukâbil, 
Türkçeden de diğer Müslüman milletlerin mûsikîsine girmiş olan pekçok teknik 
terim vardır. Osmânlı Mûsikîsi’nde ayrıca diğer toplumlarda olduğundan çok daha 
çeşitli makam ve usûllerle Mehter Mûsikîsi, Mevlevî Âyîni, mirâciye, kâr-ı nâtık, 
fihrist peşrev gibi mûsikî formları geliştirilmiş, bu formlarda geniş programlı eserler 
bestelenmiş ve –çok daha önemlisi- bu eserlerin makam, usûl / metronom, form, 
güfte ve bestekâr adına kayıtlanarak ustadan çırağa meşk zincirine sokulması, 
yüzyılları aşabilmelerini sağlamıştır. Bu bakımdan “II. Gazî Giray Hân’ın Hüzzâm 
Peşrevi” veya “Beste-i Kadîm Pençgâh Âyîn-i Şerîfi” gibi XVI.-XVII. yüzyıl 
eserlerinden bahsedebilmek, toplumların mûsikî kültürleri içinde sadece Osmânlı 
Dönemi Mûsikîsi için söz konusudur. Mehter ve nevbet gibi askerî veya mevlid, 
mirâciye, Mevlevî Âyîni vb. dînî formlar bir yana bırâkılsa dahi, yüzlerce makamda 
peşrev, sâz semâîsi, kâr, kârçe, kâr-ı nâtık, beste, semâî ve şarkı gibi dindışı 
formlarda meydana getirilmiş 20 binin üstünde eser, Osmânlı Mûsikîsi’nde diğer 
toplumlar nezdinde ciddi bir itibâr ve seviyeli bir model niteliği kazandırmıştır. 
Özellikle İstanbul mûsikîcilerinin bestelediği peşrev ve semâîlerle, bunlara 
özenilerek Arap sanatkârlarınca bestelenen eserlerin Irâk’tan Fas’a kadar bütün Arap 
ülkelerinin enstrümantâl repertuarındaki mümtaz mevkiî, bu itibârın açık bir 
göstergesidir.27 
 Osmânlı’da mûsikî Fâtih’e kadar dört kanalda yürümüştür. Medreselerde, 
halk arasında, askerîyede ve tekkelerde. İlk kez Fâtih’le birlikte okullaşma olmuş ve 
Enderûn’da mûsikî eğitimi verilmeye başlanmıştır. Böylece Saray mûsikîye el atmış 
olmaktadır. Devletin sanata el atması, onun gelişmesi için büyük olanaklar 
yaratmıştır. Sanatçıların eğitimi, mâddî gereksinimlerinin karşılanması; araç-gereç, 
yer, barınma, sanatı icrâ olanağı, sanatı yayma gibi imkânların yanında, devletten güç 
almanın getirdiği kolaylıklar ve rahat çalışma ortamı bu mûsikînin yolunu açmıştır. 

                                                
27 TANRIKORUR, Cinuçen, “Osmânlı Dönemi Türk Mûsikîsi”, Dergâh Yayınları, İstanbul, 2003, s. 13-16, 18, 20-21. 



 32

 Bu dönemlerde içerik olarak da genel İslâmî motiflerle dünyevî motifler, kimi 
zaman ayrı ayrı, kimi zaman birlikte mûsikîye yansımış, böylece Osmânlı’nın askerî, 
eğitsel, dînî ve eğlence mûsikîsi biçimlenmiştir. 
 “Gazâ ve fetih” temeli üzerine kurulmuş olan Osmânlı Devleti buna göre 
yapılanmıştır. Fakat bu durum, kuşkusuz Osmânlı Devleti’nin tüm dönemlerinde 
gerçekleştirilememiştir. En iyimser tahminle XVII. yüzyıla kadar sürmüştür. XVII. 
ve XVIII. yüzyıl Duraklama Dönemi; XIX. yüzyıl başlarından itibâren Gerileme 
Dönemi’ne girmiş; XX. yüzyıl başlarında ise yıkılmıştır. Dolayısıyla yönetimin 
düşünce ve rûh dünyası da sürecin çeşitli aşamalarında farklılık göstermiştir. İşte bu 
rûh ve düşünce hâli, sanata da yansımıştır. Osmânlı-Türk Mûsikîsi, bu anlamda bir 
bütün olarak, Osmânlı devlet yönetiminin genel ahlâk, hukuk, din, dil, töre ve estetik 
anlayışını yansıtan bir ayna durumundadır. 
 Fâtih döneminde hangi bestecilerin olduğu ve ne tür eserler verdiği 
konusunda bilgi yoktur. Bir varsayıma göre Tasavvuf Mûsikîsi’ni iyi bilen Hâcı 
Bayram Velî’nin takîbcilerinden Akşemsettin yoluyla bu mûsikî İstanbul’a gitmiş 
olabilir. İkinci olasılık, Mevlevîlik, Bektâşilik gibi tarîkatlarla, Ahîlik gibi meslek 
örgütleri sayesinde mûsikînin Saraya taşınmış olabileceği varsayılmaktadır. Üçüncü 
olarak, Süleyman Çelebi gibi şâir-müzisyen-din adamları vardır. Bunların dinsel 
etkili mûsikî yaptıkları bilinmektedir. Dördüncü olarak Fârâbî, İbnî Sînâ gibi X. ve 
XI. yüzyıl İslâm bilgin ve mûsikî adamlarının mûsikîyi, önce İran’a, ardından 
Selçûklu ve Osmânlı’ya taşıdığı söylenmektedir. Bütün bunlara ek olarak XIV. 
yüzyıl sonlarından XV. yüzyıl ortalarına kadar yaşmış olan Marâgalı Abdülkâdir, bu 
mûsikîyi kuramlaştıran bestecilerden biridir. Söylenenlere bakılırsa bu mûsikî de 
Osmânlı’ya taşınmıştır. Elde yazılı belge olmadığı için, bu mûsikîlerin nasıl olduğu 
pek bilinmemektedir. 
 Osmânlı Devleti’nin kuruluşundan XVII. yüzyıla kadar geçen ikiyüz yıllık 
süreç açık ve aydınlık değildir. Bilgilerimiz XVII. yüzyıldan bu yana olanlarla 
sınırlıdır. Bu nedenle önceki dönemi ancak olasılıkları gözönüne alarak 
değerlendirilebilinir. Bir de, XVII. yüzyıldan bu yana gelişen mûsikînin yapısı 
incelenerek geçmişle ilgili bilgi edinmemiz sağlanmaktadır. 



 33

 XVII. yüzyıldan sonra Türk Mûsikîsi’nde belli isimler öne çıkmaya 
başlamışlardır. Mevlevî Yusuf Dede, Merdek Dede, Hafız Post, Derviş Receb, Hafız 
Kumral, Âhenî Mehmed Çelebi bu dönemin en önemli bestecileridir. 
 Bu yüzyılda İstanbul sanat merkezine dönüşmüştür. Çevre eyâletlerden 
müzisyenler İstanbul’a gelerek tekkelerde, Saray ve konaklarda, vakıflarda, 
medreselerde mûsikî yapmaya başlamışlardır. XVII. yüzyılın ikinci yarısında 
gelişme iyice hızlanmış, bu dönemde beste biçimleri çoğunlukla dinsel olmuştur. 
“ilâhî”, “âyîn”, “tevşîh”, “durak” gibi dinsel biçimlerin bu dönemde ortaya çıktığı 
sanılmaktadır. 
 XVIII. yüzyılda Türk Mûsikîsi klâsikleşmeye doğru gitmiş, Bekir Çavuş, 
Mustafâ Itrî, Nizam Çelebi, Derviş Âlî ile Vardakosta Ahmed Ağa XVIII. yüzyılın 
ilk akla gelen bestecileri olmuşlardır. XVIII. yüzyıl mûsikîsinde dikkati çeken nokta, 
Tekke ve Câmi Mûsikîsindeki ilerlemedir. Bu sırada ilâhî, na’t, gazel, murabba, 
rübâî, şarkı ve münâcât gibi dinsel ve dindışı eserler üretilmiş; dîvân şâirlerinin 
eserleri bestelenmiştir. Bir başka nokta; Mevlevî dervişlerinin yanı sıra Gülşenî, 
Halvetî Tarîkatı üyesi besteciler öne çıkmaya başlamıştır. Bu dönemin bestecileri; 
Derviş Âlî, Şeyh Müskatîm, Mustafâ Itrî, Osmân Dede ve Hafız Şeydâ Dede’dir. 
XVIII. yüzyıla damgasını vuran kuşkusuz Buhuruzâde Mustafâ Itrî’dir. (1630/40 – 
1711/12) Doğum ve ölüm târihleri yaklaşık olarak verilmektedir.28 
 Asıl adı Mustafâ, şiirlerinde kullandığı mahlas Itrî’dir. Buhuruzâde lâkabının 
kendisine mi, yoksa âilesine mi ait olduğu bilinmemektedir. Kaynaklarda doğum 
târihiyle ilgili kesin bir bilgi yoktur. Raûf Yekta’nın 1640, Suphi Ezgi’nin 1630’da 
doğmuş olabileceği şeklindeki kanâatleri, daha sanraki müelliflerce dikkate alınmış; 
bu münâsebetlerle O’nun bu târihler arasında doğmuş olabileceği kaydedilmiştir. 
Itrî’nin Câmi Ahmed Dede’nin şeyhliği sırasında Yenikapı Mevlevîhânesi’ne devâm 
ederek dinlediği âyînlerden aldığı rûhâni neşe ile Mevlevî olduğu ve bu arada 
mevlevîhâneye gelen üstâdlardan da istifâde ettiği yönündeki bilgilerin Raûf Yekta 
Bey tarafından verilmesi göz önüne alındığında bu kanâatin kaynağının da Raûf 
Yekta Bey olduğu anlaşılmaktadır. 
 Itrî’nin bir mûsikîşinas olarak en önemli yönü bestekârlığıdır. Türk 
Mûsikîsi’nin Dînî ve Klâsik Mûsikî alanlarında peşrev, sâz semâîsi, kâr, murabba, 
                                                
28 KAYGISIZ, Mehmed; “Türklerde Müzik”, Kaynak Yayınları, İstanbul, 2000, s.148-154. 



 34

semâî, âyîn, na’t, salâ, tevşîh, tekbîr, ilâhî olmak üzere hemen hemen her formunda 
eser vermiştir. Çoğunlukla Nabî, Fuzulî, Nev’î, Şehrî, Nazîm’ın manzûmelerini, 
bazılarında da kendi güftelerini bestelemiştir. Ayrıca bugün tamamen unutulmuş olan 
müberkâ, necd, rekb, selmek gibi makamlara kadar bestelediği pek çok eserine çeşitli 
el yazması güfte mecmualarında râstlanmaktadır.29 
 XVII. yüzyılın sonlarıyla XVIII. yüzyılın başlarındaki Osmânlı Mûsikîsi 
konusundaki en önemli kaynak eseri yazan târihçi ve besteci Moldovya Prensi 
Kantemiroğlu mûsikînin Osmânlılarda Sultân Mehmed zamanında, İstanbullu bir 
asilzâde olan Osmân Efendi’nin çabalarıyla canlanıp olgunlaştığını söyledikten sonra 
Saray çevresindeki ünlü mûsikîcilerin adlarını vermektedir. Saray Başkesedârı Davul 
İsmâîl Efendi ile hazînedârı Lâtif Çelebi’nin mûsikîyi çok seven kimseler olduklarını 
kaydederek, Osmânlı Türk Mûsikîsi’nin teorisiyle ilgili kitabını onların teşvîkiyle 
yazdığını; Osmânlıların ilk dönemlerinde sürekli savaşlarda uğraşmak zorunda kalan 
sultânların mûsikîye ve güzel sanatlara artık büyük önem verdiklerini belirtmiştir. 
 XVIII. yüzyılın Osmânlı Sarayı, devletin sona doğru gidişinin hızlandığı bir 
dönemi yaşamaktadır. Yüzyılın sonlarına doğru kültürel alanda kullanılan tercih Batı 
yönünde olmaya başlamıştır. III. Selîm’in pâdişâhlığı döneminde mimârlık alanında 
Batı etkisi kendini göstermekteyse de Sultân’ın mûsikîsinde böyle bir etki görülmez. 
III. Selîm’in devlet adamlığı kadar, mûsikîciliği ve besteciliği de önemlidir. 
İstanbul’un fethinden sonra başa geçen pâdişâhlar arasında III. Selîm’den başka IV. 
Murâd,  II. Mustafâ, I. Mahmûd ve II. Mahmûd mûsikîye özel önem veren 
sultânların başında gelirler. Bu pâdişâhlar zamında Sarayın mûsikîye ilgisi resmî bir 
ilgiyi çok aşmıştır. Pâdişâhlar dışında şehzâdeler, hanım sultânlar ve öteki hanedân 
mensûbları arasında da sayısız mûsikîci ve mûsikî heveslisi çıkmıştır. Buna karşılık, 
mûsikîden hiç hoşlanmayan pâdişâhlarda olmuştur, bunların başında III. Osmân 
gelir. IV. Mustafâ’nın kısa saltanatı sırasında da Saraydaki mûsikî meclislerine son 
verilmiştir. Daha sonra tahta geçen II. Mahmûd zamanında geleneksel mûsikînin 
Saraydaki son parlak dönemini yaşadığı söylenebilir. 
 Enderûn, Osmânlı Saray mûsikî hayâtının en önemli kurumudur. Enderûn’da 
pâdişâhın özel hizmetinde bulunan ağalar Seferli, Kiler, Hazîne ve Has Odalarında 
yaşamaktadırlar. Mûsikîciler ise Seferli Odada toplanmıştır. Seferli Oda IV. Murâd 
                                                
29 ÖZCAN, Nûrî; Yaşamları ve Yapıtlarıyla Osmânlılar Ansiklopedisi, Itrî, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul, 1999, C.1, s.602-604. 



 35

zamanında kurulmuştur. Bu oda kurulmadan önce mûsikî eğitimi ve icrâsı için 
“büyük” ve “küçük odalar” kullanılmıştır. 
 Mûsikî Sarayın harem bölümünde de öğretilmekte ve icrâ edilmektedir. 
Haremdeki câriyelerin mûsikî hocaları hem Saray içinde, hem de kendi evlerinde 
ders verebilmektedir. Osmânlı Sarayı’nda kadınlar arasında yüzyıllar boyunca sayısız 
mûsikîci çıkmıştır; ancak, bunların pek azının adları ve eserleri bilinmektedir. 
Sarayın en ünlü kadın bestecisi XVIII. yüzyılın ortalarında yaşayan Dilhayât 
Kalfa’dır. 
 II. Mahmûd Enderûn’u kaldırmıştır. III. Selîm’le başlayan yenileşme 
hareketleri, II. Mahmûd’un Yeniçerileri kaldırıp “Asakir-i Mansure-i 
Muhammediye” adıyla Batı tarzında bir ordu kurmasıyla gerçekleşmiştir. Bunun 
doğal sonucu olarak Mehterhâne de kaldırılmış, yerine yine Batı tarzında bir orkestra 
olan “Mızıka-i Hümâyûn” kurulup başına Giuseppe Donizetti getirilmiştir. Bundan 
sonra Osmânlı Türk Mûsikîsi, kimliğini gitgide yitirmiş; bir başka yöne Batı’ya 
dönmüştür. Saray, bundan sonra mûsikîyi teşvîk işlevini Batı Mûsikîsi’ni daha çok 
teşvîk ederek yerine getirmiştir. Abdülmecîd’in pâdişâh olması ve Tanzîmât’ın ilânı 
mûsikîde Batılılaşmayı tescil eder. Dönemin büyük bestecisi Dede Efendi’nin 
Abdülmecîd’ten hacca gitmek bahânesiyle izin alarak Saraydan ayrılması bir bakıma 
Osmânlı Türk Mûsikîsi’nin Saraydan gördüğü desteğin artık zayıfladığını 
simgelemektedir. 
 Abdülmecîd döneminde Mızıka-i Hümâyûn’un yöneticisi Donizetti’nin 
çalışmalarıyla Batı Mûsikîsi Osmânlı Sarayı’na taşınmaya başlamış, Sarayda 
bandonun yanı sıra bir de salon orkestrası kurulmuştur. Donizetti Paşa Osmânlı 
Sarayındaki Türk öğrencilerine notayla İtalyanca şarkılar söylemesi öğretmiş, 
zamanla gelişen Saray Orkestrası İtalyan operalarından parçalar çalarak; önce 
Sarayda, sonra da şehirde Batı Mûsikîsi zevkinin ilk temellerini atmıştır.30 
 XIX. yüzyıl hem Doğu, hem Batı dünyası için çok önemli bir zaman 
dilimidir. “Klâsik Çağ” kapanmış, yeni anlayışlara ve gereklere göre yeni sanat 
akımları gelişmiş; edebiyât, resim, mûsikî, heykel gibi güzel sanat dallarında 
bambaşka karakterde eserler ortaya konmaya başlanmıştır. Türk kültür hayâtına otuz 
kırk yıl gecikerek gelen bu akım en belirgin şekilde Türk Mûsikîsi’nde etkisini 
                                                
30 PEKİN, Ersu; “Sarayda Mûsikî”, Sultân Bestekârlar CD/Kitap, Kalan Müzik, İstanbul, 1999, s.17. 



 36

göstermiş, derin yankılar uyandırmış, yüzyılın ortalarından itibâren mûsikî 
sanatımızda “Romantik Edebiyât” doğmuştur. 
 Ülkemizde güzel sanatların her dalında ekimi yapılan bu yenilik ve değişiklik 
isteği filizlenip yeşerirken, bu düşünce ve uygulamanın geleneksel sanatımız üzerine 
yapabileceği olumsuz etkiler hiç akla gelmemiştir. Nitekim Batı kaynaklı ampir, 
barok, rokoko gibi sanat akımları mimârîde, süslemede, çiniciliğimizde etkisini daha 
önceleri göstermiş, hiçbir sınıfa sokulamayan melez bir sanat anlayışı doğmuş, eski 
Türk sanatının soylu ve olgun üslûbunun yozlaşmasına sebeb olmuştur. Mûsikî 
ustaları her ne kadar “Klâsik Okul”un bütün kurallarına bir ölçüde bağlı kalmışlarsa 
da, bazı yeni duyuş ve anlayış çerçevesinde eserler verilmişse de sayılı birkaç kişinin 
dışında, mûsikî sanatımız eski ihtişâmını kaybetmiştir. Dîvân Edebiyâtı şâirleri kendi 
vâdilerinde eser vermeye devâm etmelerine rağmen, Sultân III. Ahmed gibi bir 
hükümdârın, Nedîm gibi ünlü bir Dîvân Şâiri’nin Halk Edebiyâtı’na yönelmiş olması 
üzerinde önemle durulması gereken dikkat çekici bir noktadır. Bu yönelişi daha 
sonraları yaşamış olan şâirlerde, şâir bestekârlarda da görmek mümkündür. İşte bu 
düşünce ve davranış XIX. yüzyılda daha ileri bir düzeye ulaşmıştır. Ünlü 
bestekârlarımızın bu yüzyılda yaşayanlarının en ünlüleri halkın zevkine ve şiir 
anlayışına eğilerek mâni, koşma, güzelleme vb. şekillerde şiirler yazarak halk 
türkülerine benzeyen eserler ortaya koymuşlardır. Sultân III. Selîm, Sultân II. 
Mahmûd gibi hükümdârlar, Numân Ağa, Hammâmîzâde İsmâîl Dede; Dellâlzâde, 
Şâkir Ağa, Lâtif Ağa gibi büyük bestekârlar bütün bunların en güzel örneklerini 
vermişlerdir. 31  
 XIX. yüzyılda İsmâîl Dede Efendi, Zekâi Dede, Hâcı Ârif Bey, Hâcı Faik 
Bey, Şevkî Bey, Rifat Bey, Bolâhenk Nûrî Bey, Şâkir Ağa… gibi besteciler dönemin 
mûsikî anlayışını sürdürmüşlerdir. Bu yüzyılın ilk çeyreğinden itibâren Türk 
Mûsikîsi değişime uğramaya başlamış, klâsik üslûbta direnenler bulunsa da, 
bestecilerin çoğu şarkı biçiminde hafif eserler üretmiştir. Sadece Mevlevî ve Bektâşi 
Mûsikîsi’nde belli bir ilerleme görülmüştür. 
 Hammâmîzâde İsmâîl Dede Efendi (1778-1846) kâr, nakış, semâî, beste, 
köçekçe, peşrev, durak, âyîn ve ilâhîler gibi klâsik büyük Dîvân Mûsikîsi biçiminde 
eserler vermiştir. Yetiştirdiği öğrenciler arasında Hâşim Bey, Dellâlzâde İsmâîl 
Efendi, Zekâi Dede, Nikağos Ağa III. Selîm’in ve II. Mahmûd’un gözde sanatçısı 
                                                
31 ÖZALP, M. Nazmi; “Türk Mûsikîsi Târihi”, Millî Eğitim Yayınevi, İstanbul, 2000, C.1, s.485-486. 



 37

olmuştur. Öyle ki müezzinbaşılığa kadar yükselmişlerdir. Uzun süre çilehâneye 
kapanarak çile çekmiş olması ve Mevlevîlikte önemli mevkiîlere gelmesi onun bir 
başka özelliğidir. Mızıka-i Hümâyûn’un kurulmasından sonra Sarayda opera, operet, 
kanto gibi Batı tarzı eserlerin ilgi görmesi, Dede Efendi’nin geri çekilmesine ve içe 
kapanmasına yol açmış; ancak, Abdülmecîd döneminde yeniden gözde olmuştur. 
Dede Efendi’nin 260’ın üzerinde eseri günümüze kadar gelmiştir.  
 Zekâi Dede (1824-1899), Eyyûbî Mehmed Bey ve İsmâîl Dede Efendi’den 
mûsikî dersleri alarak kendini geliştirmiştir. Dârüşşafaka’da (Dârüşşafaka 
Lisesi’nde) müzik öğretmenliği görevinde de bulunmuş olan Zekâi Dede, bestecilikte 
Dede Efendi’nin çizgisini sürdürmüştür. Dinsel ve dindışı konularda çok sayıda eser 
yazmış, bunların 250 kadarı günümüze gelmiştir. Şevkî Bey, Suphi Ezgi, Kâzım Uz 
gibi bestecileri yetiştiren Zekâi Dede, Dede Efendi’den sonra en büyük XIX. yüzyıl 
bestecisi olmuştur. Eserleri içinde, Mevlevî Âyînleri, durak, tevşîh, ilâhî, şugl, kâr, 
beste, semâî, şarkı ve marş biçimleri çoğunluktadır. Hâcı Ârif Bey (1831-1884), 
Zekâi Dede ve İsmâîl Dede Efendi gibi zamanın en büyük gelenekçilerinden ders 
almasına karşın, sadece şarkı formunda besteler yapmıştır. Hâcı Ârif adı klâsikleşen 
Osmânlı Türk Mûsikîsinde bir dönüm noktasıdır. Onunla birlikte Osmânlı’da Klâsik 
Türk Mûsikîsi adım adım popülerleşmeye, büyük soluklu eserlerden küçük formlara 
yönelmeye başlamıştır. Bir başka özelliği, şarkı sözleriyle daha dolaysız olarak aşk 
temalarını işlemesidir. Tıpkı Dîvân Şiiri’nde olduğu gibi bestecide biraz 
naîfleşmiştir. Hâcı Ârif, yüzyıl önceki Nedîm’in mûsikîdeki melankolik karşılığıdır. 
 Zaman; Dîvân Mûsikîsi’ni ve Dîvân Edebiyâtı’nı yüzyıl geriden izleyerek 
ilerlemektedir. Her şeye karşın önemli bir besteci olan Hâcı Ârif’in yaklaşık bin 
civârında şarkı bestelediği söylenmektedir. Bunların üçyüzden fazlası günümüze 
kadar gelmiştir. Şarkıların genel havası çok karamsardır ve bireyin iç sıkıntılarını, 
gönül ilişkilerinin açmazını anlatmaktadır. Hâcı Ârif, besteciliği ve şarkıcılığı 
yanında hocalığıyla da ünlüdür. Lem’i Atlı, Şevkî Bey, Zâti Arca O’nun yetiştirdiği 
ünlülerden sadece birkaçıdır. Ancak bu çizgiyi sürdüren Şevkî Bey’dir. Zâti Arca 
geleneksel çizgiden çok Batı etkisinde olan bir bestecidir. Lem’i Atlı ise, Şevkî 
Bey’le Zâti Arca arasında bir yerdedir. 
 Şevkî Bey (1860-1891), hocası Hâcı Ârif’in yolunda ilerlemiştir. Hâcı 
Ârif’ten sonra en büyük “hafif” şarkı bestecisi olarak bilinir; şarkılarında Batı etkisi 
de görülmektedir. Usûl değişikliği, modülasyon (ritm ve ezgi değişikliği de 



 38

diyebiliriz) bu etkinin sonucu eserlerine yansımıştır. Şevkî Bey’in 600 şarkısından 
200 kadarı bilinmektedir. Diğerleri kaybolmuştur. 
 XX. yüzyılın başlarında Osmânlı-Türk Mûsikîsi iyice gerilemiştir. Bu 
dönemle birlikte Mızıka-i Hümâyûn’un kurulmuş olmasına karşın, hâlâ usta-çırâk 
ilişkisi içinde ve kulaktan aktarmaya dayalı geleneksel Osmânlı Sanat Mûsikîsi 
kuramsal temellerine oturtulmaya çalışılmıştır. Makam, usûl, nota yazısı belli 
kurallara bağlanmış; târihi mûsikî (dînî ve dindışı) derlenmiş ve notaya alınmıştır.32 
 Hâcı Ârif’in ses devrimini Tanbûrî Cemîl’in sâz devrimi izlemiştir. Bir 
Pagannini, bir Mozart gibi sanat ufkunda yüzyıllarda bir gelip geçen kuyruklu 
yıldızlar misâli Türk Mûsikîsi semâlarını aydınlatan Cemîl Bey, 45 yıl süren yaşamı 
içinde eline aldığı hemen bütün Türk Mûsikîsi sâzlarını o ana kadar tasavvuru dahi 
imkânsız olan bir müzikalite ve dinamizmle çalmış; bu dünyadan ayrıldıktan sonra 
da, Türk Mûsikîsi’nin hemen bütün dal ve sanatçıları üzerinde silinmez izler 
bırâkmıştır. 1871 yılında İstanbul’da doğmuş olan sanatkârı, bu sebeble hiç ölmemiş 
kabûl etmek mübâlâğa sayılmaz. Başlıbaşına bir form hâline getirdiği “taksîm 
besteciliğinin”, ilk borulu gramofon plaklarına sığdırabildiği küçük şâheserleri, 
büyük İtalyan şâiri Leopardi’nin şiirlerindeki coşkun melâlin mızrâb ve yay dilinden 
ifâdesi gibidir. Hem şâhsî, hem içtimaî kaderinin müteverrin melâli içinde Osmânlı 
Mûsikîsi’nin en muhteşem mersiyesini yazan Cemîl Bey, aynı zamanda Türk Sâz 
Mûsikîsi’nin “Yeni Çağını” başlatmıştır.  Batı Mûsikîsi’nin melodik ve ritmik 
felsefesine hep daha müsamahakâr besteciler, modern peşrev diyebileceğimiz 
“Medhal” formunu getiren Cemîl öğrencileri R.Ş. Fersan (1893-1965), Udî Nevres 
(1873-1937), Ş.M. Targan (1892-1967), Mes’ûd Cemîl (1902-1963) ve R. Aysu (d. 
1910), Tanbûrî Cemîl’in açtığı ışıklı yolu 20.yüzyıla taşıyan kilometre taşları 
olmuşlardır.33 
3.9.1. Askerî Mûsikî 
 Mehter; eski Türk Devletlerinde, onlardan sonra Abbâsîler’de, dahasında 
bütün İslâm Devletleri’nde varolan askerî mızıkadır. Bir devletin istiklâlini gösteren 
başlıca üç unsur; hükümdâr adına basılan madenî para, askerî mızıka ve âlem 

                                                
32 KAYGISIZ, a.g.e., s.156-157. 
33 TANRIKORUR, a.g.e., s.45. 



 39

(sancak-bayrak) “sikke vü tabl-u âlem”  olarak sıralanır. Bu anlamda mehter istiklâl 
alâmetidir.34 
 Mehter, Hûn’lar zamanındaki adı “Tuğ” olan ve vurmalı sâzlarla nefesli 
sâzlardan oluşan askerî mızıka okulunun Fâtih’ten sonra aldığı isimdir. Hûn’lardan 
beri Türk savaş tekniğinin vazgeçilmez unsuru olan Askerî Mûsikî’nin amacı; çok 
uzaklarda duyulan ve gitgide yaklaşan son derece kuvvetli bir sesle düşmanın 
morâlini bozup savaşacak güç bırâkmamak, düşmanı teslîm almak sûretiyle savaşı en 
kısa zamanda bitirmek ve böylece bir bakıma insan kıyımını önlemektir. 
 Selçûkluların “Tablhâne” veya “Nevbethâne” dediği bu kurumlarda 
Hûnlardan beri ikisi nefesli, dördü vurmalı altı temel çalgı yer almıştır. İslâmiyet’ten 
sonra adları zurna, boru (nefir veya şahnay), çevgân, zil, davul ve köse çevrilen 
yurağ, borguy, çöken, çanğ, tümrük ve küvrük’tür. Savaşta ordunun önünde giden 
kös, davul, nakkare, zil, çevgân, çalpara, çengîharbî, zurna ve boru gibi yüzlerce 
vurmalı, nefesli çalgının çalacağı mûsikî; savaş, tören ve oyun (spor) amaçları için 
özel olarak bestelenirdi. Savaşlarda çalınan mehter havalarının gündelik şehir 
hayâtındaki karşılığı namâz vakitleri ile önemli resmî münâsebetlerde vurulan 
“Nevbet”ti. Dînî fonksiyonunun yanı sıra bir tür askerî halk konseri niteliğini de 
taşıyan nevbet, Osmânlılarda ilk defa Osmân Bey’in huzûrunda vurulmuş, Anadolu 
Selçûklu hükümdârı II. Gıyâseddin Mesûd’un 1289 yılında bağımsızlık fermânı ile 
uç beyliği alâmeti olarak gönderdiği berat, kaftan, tuğ ve sancağın yanında davul, 
nakkare, boru ve zilden oluşan takımın verdiği konseri Osmân Bey ayakta 
dinlemiştir. Bu olay Osmânlı Mehterhânesi’nin bu târihten itibâren kurulmuş 
olduğunu işâret etmektedir.35  
 Evliyâ Çelebi, Selçûklu Sultân’ı tarafından Osmân Gazî’ye sunulan ilk davul 
ile ilgili bir gelenekten söz etmektedir. Evliyâ’nın anlattığına göre davul kırmızı 
örtülere sarılıdır. Bu “Tabl-ı Kebîr” Osmân Gazî’nin (1326-1359) oğlu Orhan’ın 
Bursa’daki mezarı üzerinde asılı durmaktadır. Mehter deyiminin Osmânlılarda ne 
zamandan beri yer ettiği kesin olarak belli değildir. Mehter; Farsça  “Mihter” 
kelimesinden gelmekte olup “en büyük” ve “pek ulu” anlamlarını taşımaktadır. Bazı 
İslâm Devletlerinde “saray teşkîlâtında görevli memûr ve vezîr” anlamında da 
kullanılmıştır. 
                                                
34 ÖZTUNA, Yılmaz; “Türk Mûsikîsi Ansiklopedisi”, Millî Eğitim Basımevi, İstanbul, 1974, C.2, s.23. 
35 TANRIKORUR, a.g.e., s.22-23. 



 40

 Osmânlılarda mehter adıyla anılan resmî görevlilerden oluşan askerî mûsikî 
takımı “Çalıcı Mehterler” veya “Mehterân-ı Tabl-ü Âlem” adını alır. Çalıcı 
Mehter’ler Mehter Mûsikîsi icrâsıyla meşgûl olmaktadır. Pâdişâh ve paşaların 
çadırlarını kurmak ve toplamak gibi görevi olanlara ise “Çadır Mehteri” veya 
“Mehterân-ı Hayme” denir. Sarayda vezîr ve paşaların konaklarında iç hizmetlerini 
görmekle yükümlü olanlara da “İç Mehteri” denir.36 
 Mehterin iki önemli işlevi vardır: 

a- Savaş zamanında ordunun yanında yer alan bir moral gücü olmak 
b- Barış zamanında ise Tanrı’ya, Peygamber’e, Pâdişâh ve etrafına methiyeler 

düzerek törenlere katılmak 
Mehter Osmânlı ordusunun bir parçasıydı. Savaşta askerin morâlini 

yükseltmek, düşman güçlerinin de morâlini bozmak için gücünü katlayarak büyüten 
morâl kuvveti olurdu. Ordunun yanında ve önünde yürüyerek; at, katır ve develerle 
taşınan dev vurmalıları ve yüksek nefeslileriyle neredeyse top etkisi yapardı. Barış 
zamanında ise “Eyyâm-ı Âdiye” adını alırdı. 

Mehterbaşı’nın dîvândaki yeri mîmarbaşıdan önce gelirdi. Mehter bölüğü 
günde beş kez namâzdan sonra; sadrâzamın mehter bölüğü günde iki kez, öğle ve 
akşam namâzından sonra tören gösterisi yapardı. Mehter âdetâ sistemin gücüydü.37 

Pâdişâh ve sadrâzamdan başka; Kaptan Paşa’nın, öteki vezîrlerle yüksek 
rütbeli paşaların, önemli illerde görevli şehzâdeler ile vâlîlerin de mehter takımları 
vardı. Mehter sadece sefer zamanı değil; resmî törenlerde, bayramlarda, askerî 
başarıları kutlama töreninde, donanma şenliklerinde, şehzâdelerin sünnet 
düğünlerinde, hanımsultânların doğum günleri ve tahta çıkış gibi önemli günlerde, 
sultân ne zaman emrederse çalardı.38 

Mehterde her çalgının sayısına “kat” denirdi. Mehterin büyüklüğü kat terimi 
ile belirtilip her bir sâzın sayısına göre değişirdi. Pâdişâhların mehter birliği oniki 

                                                
36 ALTINÖLÇEK, Haşmet; Osmânlı, Askeri Mûsikî Geleneği ve Mehterhâne’nin Bir Kurum Olarak 
Yerleşme Süreci, Yeni Türkiye Yayınları, Ankara, 1999, C.10, s.753. 
37 KAYGISIZ, a.g.e., s.146-147. 
38 AKSOY, Bülent; Osmânlı, Ortadoğu Klâsik Mûsikînin Bir Merkezi: İstanbul, Yeni Türkiye Yayınları, Ankara, 1999, C.10, s.806-807. 



 41

veya dokuz katlı, vezîr-i a’zam ve paşaların mehter birliği ise dokuz veya yedi 
katlıydı. İcrâ biçimi ise savaşta saf, normal zamanlarda yarım ay biçimiydi.39 

Mehter takımı sadece Askerî Mûsikî icrâ eden bir topluluk değildir. Klâsik 
Türk Mûsikîsi’ndeki makam ve usûllerin kullanıldığı tek sesli bir mûsikî olan mehter 
fasıl mûsikîsi, peşrevler, semâîler, türküler ve oyun havaları, ceng-î harbî, murabba, 
nakış, kalenderî gibi formların yanı sıra serhad türkülerini de icrâ edip repertuarında 
bulunduran âdetâ bir “açık hava orkestrası”dır. Mehter Mûsikîsi’nin bestelerinin 
çoğunu mehterhânede görevli müzisyenler bestelemişlerdir. Günümüze ulaşan 
melodilerin en eskileri Nefirî Behram, Emîr-i Hac, Hasan Can ve II. Gazî Giray gibi 
XVI. yüzyıldan kalmıştır.40 

Mehter takımının eğitimi; ordu, imâm ve Bektâşi Dervişleri tarafından 
yapılırdı. Savaş başlamadan önce mehter birlikleri “gülbank” denilen, Hazreti Âlî ve 
mehterin manevî babası Hâcı Bektaş Velî’yi yardıma çağıran dûalar okurlardı. 
Ayrıca pâdişâh, Peygamber ve Tanrı’yı yücelten ilâhîler de okunurdu.41 

Türk Askerî Mûsikîsi’ni ilk geliştirme hareketleri Fâtih devrinde yapılmıştır. 
Babası II. Sultân Murâd’ın Sarayında başlayan mûsikî faâliyetleri bu husûsta temel 
teşkîl etmiştir. Bunda da pâdişâhın aydın, teşkîlatçı, sanatkâr ve mûsikî sever bir 
kişiliğe sahib olması etkili olmuştur. Mehteri ayakta dinleme geleneği de Fâtih ile 
son bulur.42 

II. Murâd’la başlayan Fâtih devirde devâm eden ilim ve sanat faâliyetlerine 
uygun olarak İstanbul Demirkapı’da nevbethâne yaptırılmış, Demirkapı 
Nevbethânesi Fâtih’ten III. Selîm’e kadar mehterler tarafından kullanılmıştır. Bu 
nevbethânede ve şehrin diğer serhad yerleri olan Eyüpsultân, Kasımpaşa, Galata, 
Tophâne, Rumeli Hisârı, Yeniköy, Beykoz, Anadolu Hisârı, Üsküdar ve Kız 
Kulesi’ndeki yerlerinde seher ve akşam vakitlerinde bu mehter takımları günde iki 
nevbet vurmuştur.43 

Kanûnî zamanında zirvede olan Osmânlı’da devlet teşkîlâtı çok genişletilmiş, 
yasalar çıkartılırken Mehterhâne’de unutulmamıştır. Bu kuruluşa yeni imkânlar 
                                                
39 TANRIKORUR, a.g.e., s.23. 
40 KARAMAHMUTOĞLU, Gülay; Osmânlı, Tanzîmât Dönemi’nde Müzik Dönem Pâdişâhları ve 
Müzik Anlayışları, Yeni Türkiye Yayınları, Ankara, 1999, C.10, s.630. 
41 KAYGISIZ, a.g.e., s.145. 
42 ALTINÖLÇEK a.g.e., s.753. 
43 ÖZTUNA, a.g.e., s.23. 



 42

sağlanmış; çalışması, kıyafeti, icrâ şekli ile ilgili yasalar çıkarılıp yeni ilkeler 
getirilmiştir. Şehzâde ve vezîrlerin, varlıklı kimselerin dahi mehter takımının 
bulunması zarûreti gibi kurallar Kanûnî zamanında ortaya çıkmıştır. Osmânlılarda 
mehter teşkîlâtına bağlı iki türlü mehterhâne vardır. Bunlar resmî teşkîlâta bağlı olan 
çalıcı mehterler “Tabl-ü Âlem Mehteri” ile “Esnaf Mehteri”dir. Esnaf Mehteri çarşı 
esnafından kurulu olup maâşlı ve kadrolu değillerdir. Mehterbaşılar vâsıtası ile 
mehterhâneye bağlanmışlardır. 

Mehter takımı pâdişâh savaşta ise çadırın önünde, barışta ise Topkapı 
Sarayı’nın Demirkapı mevkiînde ikindi vakti nevbet vurmaktadır. Osmânlı’da 
Pâdişâh’a mahsûs mehtere “Mehterhâne-i Hâkanî” veya “Mehterhâne-i Hümâyûn” 
denilmektedir.44 

XVI. XVII. ve XVIII. yüzyılda yetişen bestekâr ve icrâcıları eliyle askerî 
mûsikî sanatının zirvesine ulaşan mehter mûsikîsi hem savaşlar, hem Osmânlı elçi 
veya heyetlerine eşlik eden şatafatlı takımlar münâsebetiyle tanındığı Avrupa’da 
önce ordu birliklerini, sonra da bestecileri etkilemekte gecikmemiş; daha 1683’te 
Viyana’ya yürüyen Jan Sobieski’nin ordusuna mehter etkisiyle perküsyonları 
arttırılmış bir askerî bando eşlik etmiştir. Batılıların çoğunlukla “Yeniçeri Müziği” 
anlamına gelen terimlerle adlandırdıkları mehteri ilk uygulayan Lehter olmuş (1741) 
bunu Avusturya, Rusya, Prusya ve İngiltere izlemiştir. Avrupa Devletleri’nin mehter 
taklîdi bandolar kurmalarına Osmânlılarda yardımcı olmuşlardır. III. Ahmed 
önlerinde savaş kaybettiği Batı ülkelerine birer mehter takımı hediye etmiştir. 
(1720’de Lehistan’a, 1725’te Ruslara) 

XVIII. yüzyıl başlarından itibâren imparatorluğun askerî gücü zayıflamaya 
başlamış ama Türk Askerî Mûsikîsi tarzında (alla turca) opera, senfoni ve 
konçertolar besteleme modası salgın hâlini almıştır. Heandel’in 1724 ve 1743 târihli 
Timurlenk ve Beyazid Operaları ile başlayan “Türk Operası” akımı, Gluck ve 
Haydn’dan sonra moda olmuş, Mozart ve Beethoven’le zirveye çıkmış, Avusturyalı 
operet bestecisi Leo Fall’ın “İstanbul Gölü” (1916) ile yüzyılımız başlarına kadar 
gelmiştir.45 

II. Mahmûd 1826’da Yeniçeri Ocağı’nı kaldırınca ona bağlı olan 
mehterhâneyi de eski düzenin bir parçası sayarak kapatmış; “Vak’a-i Hayriyye” diye 
                                                
44 ALTINÖLÇEK, a.g.e., s.754. 
45 TANRIKORUR, a.g.e., s.24, 26. 



 43

anılan ıslahât eski kurumların varlığına son vererek yeni kurumların oluşturulmasını 
sağlamıştır. Mehter takımı yerine de Batıdaki bandolar örnek alınarak 1831’de 
“Mızıka-i Hümâyûn” kurulmuş; Giuseppe Donizetti Avrupa örneği bandoyu 
yetiştirmek üzere Sultân tarafından İstanbul’a davet edilmiştir. 

Mızıka-i Hümâyûn ilk olarak bando vasfı ile kurulmuşsa da daha sonraları 
kadrosunu genişletmiş; 1840’lı yıllarda bünyesine küçük yaylı çalgı toplulukları 
eklenmiştir. Bu türler sayesinde teşkîlât konservatuar niteliği kazanmaya başlamıştır. 
Bünyesinde var olan müezzinân, fasıl takımı ve orkestra bölümlerine; tiyatro, orta 
oyunu, cambazlık, hokkabazlık, koro, karagöz, kukla, opera ve operet eklenerek özel 
bir eğitim teşkîlâtı olmuştur. Yine bu dönemde Harem’de 80 kişilik şefide dâhil 
olmak üzere kızlardan oluşan “Kızlar Bandosu” kurulmuştur. 

Bu dönem için dikkat çeken özellikler 1857-1861 yılları arasında sadece 
kadınların oluşturduğu bir bandonun denenmesi, saray fasıl topluluğunun “Fasl-ı 
Atîk” ve “Fasl-ı Cedîd” olarak ikiye ayrılıp, Fasl-ı Cedîd’te Çoksesli Türk Mûsikîsi 
denemelerinin yapılmasıdır. 

1856’da Donizetti’nin ölmesi, Abdülazîz’in Batı Mûsikîsi’ni sevmemesi 
Mızıka-i Hümâyûn’daki çalışmaları duraklatmış; Abdülmecîd döneminde Sarayda 
sahnelenen operalarda Türklerde rol almışlardır. 

Celâl Esad Ersever 1911’de mehterhâneyi tekrar kazandırma girişiminde 
bulunarak konser düzenlemiş, 1914’te Enver Paşa ve Askerî Müze Müdürü Ahmed 
Muhtar Paşa tarafından Askerî Müze bünyesinde yeniden mehter kurulmuş ve 
1935’e kadar görevini sürdürmüştür.46 

Bugün bu geleneği Askerî Müze Mehter Takımı ile Kültür Bakanlığı’na bağlı 
İstanbul Târihi Türk Müziği Topluluğu’nun bünyesinde oluşturulan Mehter Mûsikîsi 
grubu yaşatmaktadır.47 
3.9.2. Dînî Mûsikî 
 İnsanoğlunu diğer canlılardan ayıran özelliğin sadece düşünce olmadığı, din 
olgusu ve estetiğin de bu çerçevede önemli bir yerinin olduğu gerçektir. Din gibi 
güzellik hissi de insanın fıtratında mevcûddur. Yaradılışında güzellik hissiyle 
                                                
46 KARAMAHMUTOĞLU, a.g.e., s. 630, 631, 754. 
47 ALTINÖLÇEK, Haşmet; “Mehter Müziği ve Bugünkü Durumu”, Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul, 1991, s.43. 



 44

donanan insan güzel olan herşeye büyük ilgi duymuş, bu güzelliğe ulaşmak için 
büyük çabalar sarfederek herbirinin ayrı değeri olan sanat eserleri meydana 
getirmiştir. İşte bu anlayışta kendisine ses unsurunu temel almış mûsikî sanatı 
çerçevesinde mûsikînin şâheserlerini oluşturmuştur. 
 Yukarıdaki ifâdeler neticesinde Müslümanların sesler arasındaki âheng ve 
uyum çerçevesinde şekillenmiş ses sanatı olan mûsikîyi benimsemeleri son derece 
tabîîdir. Hz. Peygamber’in bazı hareketleri ile hadîslerinde güzel sese rağbet etmesi, 
güzel sesi teşvîki hareket noktası olarak kabûl görmüştür. Hz. Peygamber’in 
“Kur’ân’ı güzel seslerinizle söyleyiniz” hadîs-i şerîfi en önemli işârettir. 
 Hz. Peygamber’in bu teşvîki Müslümanların güzel sesle Kur’ân okuma 
gayretine girmelerine, bu şekildeki okuyuş yanî “kırâat”lara ilgi göstermelerine; 
böylece ileride dînî mûsikî olarak adlandırılacak bir olgunun doğmasına yol açmıştır. 
 İslâm dünyasında IX. yüzyıldan itibâren giderek yaygınlaşan, gayesi insanın 
mutluluğu için halkla beraber Hakk’a yönelmek olan “tasavvuf” anlayışı mûsikî 
içerisindeki yerini zamanla almıştır. Bu anlayışla şekillenen mûsikî insanı Allah’a 
yaklaştıran ve yücelten, ilâhî sırlara âşinâ kılan, nefsi ıslâh eden, rûhu ve kalbi 
temizleyen bir vasfa sahib olduğu için tercih edilmiştir. 
 Sonuç olarak Hz. Peygamber ve sahâbenin tatbikatı ile İslâm Tasavvufu’nun 
görüşleri doğrultusunda ortaya çıkan dînî hayât; zamanla câmilerde, tekkelerde, 
çeşitli tarîkat toplantılarında ibâdet ve zikir esnasında birtakım vesîle ve kurallarla 
icrâ edilen mûsikîyi yanî “Dînî Mûsikî”yi oluşturmuştur.48 
 Muhâfazakâr İslâm gelenekleri mûsikîyle uğraşmanın, mûsikî dinlemenin din 
açısından “câiz” olmadığı yolundaki görüşlere zemin hazırlanmış, bu konuda 
tereddütlere yol açılmasına rağmen; Osmânlı dînî çevreleri geniş bir Dînî Mûsikî 
repertuarı yaratarak mûsikî sanatına katkıda bulunmuştur. İstanbul mûsikî 
dünyasında en önemli rol oynayan çevre olmuştur. Tekkelerin çoğunluğu âyîn ve 
zikirlerde mûsikîye yer vermiştir. 
 Tasavvuf düşüncesine bağlı çevrelerin mûsikî anlayışı ve zevki içinde 
zamanla tekke ve câmi üslûbları doğmuştur.49 

                                                
48 ÖZCAN, Nûrî; Osmânlı, XVII. ve XVIII. Yüzyıllarda Osmânlılarda Dînî Mûsikî, Yeni Türkiye Yayınları, Ankara, 1999, C.10, s.722-724. 
49 AKSOY, a.g.e., s.806. 



 45

 Bunları şu şekilde sıralamak mümkün olacaktır: 
a) Câmi Mûsikîsi (özelliği yalnız sesle icrâ edilmesidir) 

1- Usûlsüz Okunanlar: Münâcât, Ezân, Kaamet, Salât-ı Selâm, Tekbîr, 
Mersiye. 

2- Usûllü Okunanlar: Cumhur, Tevşîh ve Tesbîh gibi ilâhî türleri 
b) Tekke Mûsikîsi (özelliği saz eşliğinde icrâ edilebilmesidir) 

1- Usûlsüz Okunanlar: Na’t-ı Peygamberî ve Durak. 
2- Usûllü Okunanlar: Âyîn-i Şerîf (Mevlevî), Âyîn-i Cem ve Nefesler 

(Bektâşi) ve Zikr İlâhîleri (Arapça güfteli olanlarına şuğl denir) 
c) Hem câmide, hem tekkede okunan dînî mûsikî formları: 

1- Usûlsüz Okunanlar: Kur’ân-ı Kerîm, Mevlid-i Şerîf. 
2- Usûllü okunanlar: Her türlü ilâhîler.50 

Dînî Mûsikî’nin Tekke ve Câmi Mûsikîsi olarak iki türe ayrılmış olması 
Osmânlı Mûsikîsi’nin ayırt edici yönlerinden biridir. Tekke ve Câmi Mûsikîsi türleri 
aynı mûsikî kurallarına göre işlenmişse de, bu iki türün üslûbları, tavırları ve beste 
şekilleri farklıdır. Tekkelerin âyîn ve zikr usûlleri farklı olduğu için mûsikî üslûbları, 
icrâ şekilleri de farklılık gösterir. Nitekim Mevlevî, Bektâşi, Celvetî, Kadîrî, Halvetî, 
Rıfaî, Gülşenî, Cerrahî gibi tekkelerin değişik üslûbları, icrâ ve beste şekilleri vardır. 

Hiç şüphesiz, Tekke Mûsikîsi öncelikle ibâdet amaçlı bir dînî tören 
mûsikîsidir. Tekkelerin mûsikîye gösterdiği ilgi bu işlevin sınırlarını aşmıştır. Bazı 
tekkeler törenlerinde mûsikîye daha çok yer vermiştir. Mûsikîye önem veren tekkeler 
arasında en başta geleni Mevlevîlik’tir. Mevlevîlikte mûsikî öylesine yüceltilir ki, 
Tanrı’ya ulaşmanın başlıca yolu katına yükseltilir, kutsanır. Mûsikîye böylesine 
değer verilmesi, Mevlevî çevrelerinde mûsikînin özerkleşmesine yol açmıştır. Edvâr, 
risâle, güfte mecmuası gibi mûsikî kaynaklarını yazan mûsikî adamlarının çoğunun 
Mevlevî olduğu görülür. Bununla birlikte Mevlevîliği yahut başka bir tekkeyi 
öbürlerinden kopuk, büsbütün farklı bir çevre olarak düşünmek doğru olmaz. 
Tarîkat-tekke çevrelerine bağlı olan insanlar, özellikle mûsikî adamları çok kez 
sadece belli bir tekkeye değil, birden fazla tekkeye devâm edebilmişlerdir. Ayrıca 
belli bir tekkede benimsenen zikr şekilleri ile mûsikî eserleri başka tekkelerde de, 
biraz farlı bir tempo ve tavır içinde icrâ edilebilmektedir. Bu bakımdan bazı istisnâlar 
dışında, Tekke Mûsikîsi’nin ortak yönleri de çoktur. 
                                                
50 TANRIKORUR, a.g.e., s.48. 



 46

Osmânlı Mûsikîsi geleneğinde Dînî Mûsikî ve Dindışı Mûsikî birbirinden 
kesin çizgilerle ayrılmaz. Çünkü Dînî ve Dindışı Mûsikî ürünlerini besteleyen ve icrâ 
eden kimseler aynı mûsikîcilerdir. Sadece dînî eser bestelemiş olan mûsikîci sayısı 
azdır. Tekkelerde Dindışı Mûsikî üzerinde de çalışılıp, Dindışı Mûsikî eserleri de icrâ 
edilmiştir. Tekkeler İstanbul’un en bilgili mûsikî adamlarının toplandıkları bir mûsikî 
mahfili durumundadır. Şehrin tanınmış mûsikîcileri mûsikî dinlemek için tekkelere 
gelip, fikir alışverişinde bulunarak, dînî ve dindışı repertuarı ve genel mûsikî 
bilgilerini kuşaktan kuşağa aktarmışlardır. Genç mûsikîcilerde kendilerini tanıtmak, 
üstâdlardan mûsikî öğrenmek amacıyla tekkelere gitmişlerdir. Tekkelere hiç 
uğramamış bir Osmânlı mûsikîcisi tasavvur edilemez. Gayrimüslim mûsikîciler bile 
mûsikî dinlemek, bilgilerini ilerletmek için tekkelere devâm etmişlerdir. 
Mûsikîcilerin çok büyük bir çoğunluğu Sarayda değil, tekkelerde yetişmiştir. 
Saraydaki Enderûn okulunun Osmânlı okumuş çevre mûsikîsinin resmî kurumu 
olmasına karşın, tekkeler “sivil” kurumu durumunda olmuştur. 51 

Dînî Mûsikî alanında tekkelerin meşkhânesinde hemen hemen sanatkâr olan 
şeyhlerin gayreti ile Dînî ve Dindışı Mûsikî öğrenimi teşvîk edilmiştir. Özellikle 
Mevlevîhâneler birer güzel sanatlar akademisi gibi olmuştur. “Câmi Mûsikîsi” 
gittikçe zenginleşmiş, bestekârlar bu vâdîde de eşsiz eserler vermişlerdir. 52 

Beste-i Kadîm denen üç anonim eserle XVI. yüzyıldan itibâren bestelenmeye 
başlayan, Mevlevî Âyîni adı verilen, duâhân-mutrib-semâzen (ses-sâz-raks) üçlüsü 
tarafından icrâ edilen ve Osmânlı dışında hiçbir kültürde bulunmayan Mevlevî 
Mûsikîsi eserleri Osmânlıda Türk Mûsikîsi’nin her açıdan özünü teşkîl etmektedir. 
Türk Mûsikîsi sanatının iftihârı olan dînî ve dindışı şâheserleri yaratmış bestekârların 
çoğu (sadece en büyüklerini anmakla yetinelim: Derviş Mustafâ, Itrî, Kutb-i Nâyî, 
III. Selîm, İsmâil Dede, Zekâi Dede, Yusuf Paşa) bu tarîkatın mensûbu olduğu gibi, 
Mevlevî olmasa dahi bu ocağın feyz kaynağından beslenmemiş hiçbir büyük Türk 
bestekârı yoktur denilebilir. Mensûbları arasında pâdişâh, vezîr, şeyhülislâm ve 
paşaların bulunuşu Mevlevîliğe bir tür resmî hüviyet kazandırmış; medrese 
şerîatçıların mûsikîyi tamamen susturması, bu itibârdan güç alan tekekelerin 
savunmasıyla önlenebilmiştir. Esâsen mûsikîyi âyîn tarzındaki ibâdetin ayrılmaz 
parçası olarak gören Mevlevîliğin akîde yönünden öbür tarîkatlara uymayan hiçbir 
                                                
51 AKSOY, a.g.e., s.806. 
52 ÖZALP, a.g.e., s.400. 



 47

tarafı olmadığı gibi, mûsikîsinde de tamamen İslâmî / Sünnî rûh hâkimdir. Yalnız 
genel olarak Tekke Mûsikîsi Halk Edebiyâtı’na paralel bir gelişme göstermişken; 
Mevlevî Mûsikîsi, edebiyâtı gibi klâsik niteliğini korumuştur. 

Osmânlı-Türk Mûsikîsi’nin zirvede olduğu XVIII. ve XIX. yüzyılda Mevlevî 
Mûsikîsi de III. Selîm ve II. Mahmûd gibi Mevlevî pâdişâhların desteğiyle zirveye 
çıkmış, önceki yüzyıllarda bestelenen toplam 13 Mevlevî Âyîni’ne karşılık, sadece 
XIX. yüzyılda 42 âyîn birden bestelenmiştir. Mevlevî Âyînleri, sadece bestekârlık 
kabiliyyetinin en yüksek ifâde ve isbât vasıtası değil; aynı zamanda makam, usûl, 
geçki, prozodi, ses ve sâz icrâcılığı konularında da ilgisi ile âdetâ konuşan bir 
öğretmen gibidir. Mehterhânenin lâğvedilmesinden, Enderûn’un kapatılmasından, 
Dâr-ül elhân ve okullarda Türk Mûsikîsi öğretiminin yasaklanmasından (1926) ve 
radyodan yayınlarının kaldırılmasından (1934) sonra mûsikî cemiyetlerine ve husûsî 
derslerin meşakkatine sığınmak zorunda kalmış olan Türk Mûsikîsi için okul da 
kitapta, hoca da Mevlevî Âyînleri olmuştur, denilebilir.53 
3.9.3. Klâsik Türk Mûsikîsi 

Çok eski ve köklü bir geleneğin, Türk’e mahsûs bir hayât felsefesinin ve çok 
ince bir estetik anlayışın ürünü olan, Türk Toplumu’nun kültürel özelliğini yansıtan; 
Orta Asya’dayken şekillenip gelişen, birçok toplumu etkileyip birçok toplumdan da 
etkilenerek günümüze kadar gelen, esâs gelişimini ve yükselişini Dîvân Edebiyâtı 
etkisinde Osmânlı İmparatorluğu’nda sürdüren, sanat amacı taşıyan ve bu yüzden 
özellikle eğitimli kişilerce dinlenip, öğrenilen; 1 sekizlinin eşit olman 24 aralığa, 1 
tam sesin 9 parçaya bölündüğü ses sistemiyle Makamsal Sistem’e dayanan, elliyi 
aşkın form, seksene yakın usûl, altıyüz civârında makam ve askerî, dînî, klâsik ve 
folklorik türlerdeki yirmiyedi binin üzerindeki repertuarıyla; meşk sistemiyle 
yayılan; icrâsında nefesli, yaylı, vurmalı ve mızrâblı çalgıların kullanıldığı tek sesli 
bir mûsikî türüdür.54 

Bazı kesimler Türk Mûsikîsi sanatının bizim millî mûsikîmiz olmadığını; 
Arap, Yunan, İran veya Bizanslılardan bize geçtiğini söyleyerek bu kanâatte 
birleşmektedirler. Türk Mûsikîsi kimindir? Sorusunun cevâbı zaten soruda belirtilen 

                                                
53 TANRIKORUR, a.g.e., s.27, 30. 
54 KAYGISIZ, a.g.e., s.133-135, 138-140. 



 48

bir yanıttır. Arel “Kendiniz Türk Mûsikîsi olduğunu söyleyip duruyorken kimin 
olduğunu sormamalısınız” şeklinde bu soruya cevâblamaktadır.55 

Klâsik Türk Mûsikîsi’ni incelerken târih bilimcileri ile etnomüzikologların bu 
konuyu devirlere bölme düşüncelerinde bazı farklılıklar görülmektedir.  Eldeki 
verilere göre Türk Mûsikîsi’ni târih yönünden incelerken; Hazırlık ve Oluşma 
Dönemi, Klâsik Öncesi Dönem, Klâsik Dönem, Neoklâsik Dönem, Romantik Dönem 
ve Reform Dönemi olarak tasnîfe tâbi tutulabilir.56 

Hazırlık ve Oluşma Dönemine ait bilgilere Çin kaynaklarında râstlanır. Eski 
Çin yazmalarından toplanan metinlere göre Orta Asya Türkleri’nin mûsikîye 
hizmetlerine ait bilgilere râstlanmış, bunların Klâsik Türk Mûsikîsi târihi açısından 
önemi vurgulanmıştır. Bu eserde Hûn Devri’nin Türk hanedân saraylarında, Kaşgar 
ve Buhâra gibi kültür merkezlerinde İslâmiyet’ten önceki mûsikî kültürünün 
seviyesini gösteren belgelere yer verilmiştir. Bu sayede Klâsik Türk Mûsikîsi 
Târihi’ni milattan önceki asırlardan başlatmanın ve Yüksek Orta Asya kültürünün 
oluşmasında Türklerin oynadığı rolü saptamanın ve yine bu etnografik mâlzeme 
sayesinde İslâmiyet’ten önce Türk saraylarındaki mûsikî toplulukları, Türk Askerî 
Mızıkası ve birçok eski Türk sâzları hakkında fikir sahibi olmanın mümkün olduğu 
ileri sürülmüştür. Ancak zamanımızda önemini sürdüren anânevî Klâsik Türk 
Mûsikîsi’nin, X. yüzyıl da Horâsân- Türkistan Türkleri’nin İslâmiyet’i kabûllerinden 
sonra, Batı Türklerince geliştirildiği, Türklerin geçtiği ve yerleştiği çevrelerde 
etkileşimde bulunduğu, ancak diğer mûsikîlerin üzerinde daha kapsamlı etkiler 
bırâktığı anlaşılmaktadır. Böylece bize ulaşan Klâsik Türk Mûsikîsi’ne ait bilgiler 
XIII. yüzyıldan başlamaktadır. 

XIII. yüzyılın ikinci yarısında Anadolu’da, Mevlevî Tarîkatı’nın kurucusu 
Mevlânâ Celâlüddîn-i Rûmî, (1207-1273) Türk kültür hayâtına etkileri zamanımıza 
kadar ulaşan hamle kazandırmıştır. Mevlevîliğin mûsikîye önem vermesi ve 
Mevlânâ’nın oğlu Sultân Veled’in (1226-1312) güçlü bir besteci olması, bu 
mûsikînin verimini ve ekinliğini arttırmıştır. Bu yüzyılda Âzerî Türklerinden 
müzikolog ve besteci Urmevi Safiyyüddîn Türk Müzikolojisi’nde ilk kaynak olarak 

                                                
55 AREL, Hüseyin Saadettin; “Türk Mûsikîsi Kimindir”, Millî Eğitim Basımevi, İstanbul, 1969,s.1-2. 
56 BERKER, Ercüment; “Geçmişten Geleceğe Türk Mûsikîsi”, Türk Kadınları Kültür Dergisi, Ankara 1985, s.15-16, 18. 



 49

kabûl edilen “Şerefiye” isimli eserinde Klâsik Türk Mûsikîsi sistemini ve esâslarını 
ortaya koymuştur. 

Klâsik Türk Mûsikîsi’nde elimize ulaşan en eski eserler Safiyyüddîn’in remel 
usûlündeki Nevrûz Bestesi, Sultân Veled’in Acem Devri denilen Devr-î Kebîr 
usûlündeki Acem Peşrevi ve Sengin Semâî usûlündeki üç hânelik Irâk Sâz 
Semâîsi’dir. 

XIV. yüzyılın sonlarından başlayarak XVIII. yüzyılın başlarına kadar uzanan 
süreç Klâsik Öncesi Dönem’dir. Osmânlı İmparatorluğu’nda Yıldırım Bayezid’den 
(1389-1402), II. Murâd’a (1421-1451) kadar tahtta kalan pâdişâhlar, Osmânlı 
pâdişâhlarının ilk bilgin ve sanatkârları olarak büyük bir kültürel ve entelektüel 
faâliyet göstermiş, sanat çalışmalarını desteklemişlerdir. Klâsik Türk Mûsikîsi 
alanında önemli bir eser olan Hızır bin Abdullah’ın Edvâr’ı, Mercimek Ahmed’in 
Kabûs-nâme’si, Bedr-i Dilşâd’ın Murâd-nâme’si, Abdülkâdir’in Kenz’ül Elhân isimli 
eserleri II. Murâd devrinde yazılmıştır. 

Yıldırım Bayezid’den II. Murâd’a kadar olan bu dönem Abdülkâdir 
Marâgi’nin (1399-1435) mûsikîmize katkıda bulunduğu bir dönemdir. O, 
yapıtlarında Klâsik Türk Mûsikîsi’nin klâsik kuramına ve o dönem İslâm 
Mûsikîsi’ne ilişkin çok değerli bilgiler verdiği gibi, Kenz’ül Elhân (Ezgiler Hazînesi) 
adlı yapıtında yüzlerce Klâsik Türk Mûsikîsi eserini ebced notasıyla yazdığı ve 
gerçek bir mûsikî hazînesi bırâktığı söylenmektedir. (Ancak bu eser şu anda kayıptır 
ve bulunduğunda önemli bilgilere ulaşılacaktır) Birçok eser bırâkan Marâgi,  bu 
eserlerinde çok değerli bilgiler vermiştir. 

Lâdikli Mehmed Çelebi’nin yazdığı Fethiyye ve Zeynü’l Elhân adlı eserleri, 
XV. yüzyılın önemli yapıtlarıdır. XVI. yüzyılda bestecilik alanında gelişme gösteren 
Klâsik Türk Mûsikîsi, mûsikî bilimi alanında herhangi bir varlık gösterememiştir. Bu 
yüzyıllardan elimize Beste-i Kadîm denen dügâh, hüseynî, pençgâh makamlarında üç 
Mevlevî Âyîn-î Şerifî, en eski eserlerdir ve bestecileri bilinmemektedir. XVII. yüzyıl 
Klâsik Öncesi Dönem içinde özellikle bestecilik çok büyük bir gelişim göstermiştir. 

Polonya asıllı Âlî Ufkî (Albert Bobowski 1610-1675?) 1650 yılında yazdığı 
“Mecmua-i Sâz-ü Söz” adlı eserinde sağdan sola doğru yazılan özel bir Batı Mûsikîsi 
nota sistemiyle 150 kadar eser yazarak (türkü, varsağı ve yelteme) yayınlamıştır. Bu 
eser Batı notasının Türk Mûsikîsi’nde kullanıldığı ilk örnek olmuştur. 



 50

Prens Dimitri Kantemir yanî Kantemiroğlu geliştirdiği nota sistemi ile 300 
dolayında peşrev ve sâz semâîsinin belgelenmesini sağlamış; yazdığı “İlmü’l Mûsikî 
alâ Vechil Hurufat” adlı eseriyle dönemine ait makam ve usûller hakkında geniş 
bilgiler vermiştir. 

Itrî’den (1640-1712) Hamâmîzâde İsmâîl Dede Efendi’ye (1778-1846) kadar 
olan süreç de Klâsik Dönem olarak adlandırılır. Itrî’nin üstün bestecilik gücüyle 
atılım yapan Klâsik Türk Mûsikîsi, Lâle Devri’nde çok parlak, sâz ve söz eserleri 
kazanmıştır. Itrî Klâsik Türk Mûsikîsi Târihi içerisinde en önemli bestekârlardan biri 
olarak kabûl edilmiştir. Güçlü şâirliği yanında aynı zamanda dönemin ünlü bir 
hânendesidir. Nühüft Makamındaki Tevşîh ile Segâh Makamındaki Mevlevî Âyîn’i 
ve Mevlevî Nat’ı Klâsik Türk Mûsikîsi’nin en olgun eserlerindendir. 

Yüzyılın başında II. Mustafâ ve III. Ahmed’in bazı ilâhîler yazdığı ve 
bunların bir kısmının bestelenerek tekkelerde okutulduğu bilinmektedir. 

III. Selîm (1789-1807) onsekiz yıllık saltanat sınırlarını aşan dönemi içinde 
bir ekol yaratmıştır. Şeyh Abdülbâkî Nâsır Dede O’nun emri ile ebced notasını 
gününe uyarlamış ve III. Selîm’in Mevlevî Âyîni’ni “Tahrîriyye” adlı yapıtında 
yazmış ve bu eserin yok olmasını önlemiştir. 

Ermeni asıllı müzikolog olan Hamparsum Limonciyan da (1768-1839) Nâsır 
Abdülbâkî Dede ile aynı dönemde, yine Sultân III. Selîm’in isteği üzerine bir nota 
yazım sistemi geliştirmiştir. Bestekârlar ve icrâcılar tarafından çok ilgi gösterilen bu 
sistem, son zamanlara kadar yoğunlukla kullanılmıştır. 

III. Selîm’in Nizâm-ı Cedîd (Yeni Düzen) adını verdiği Osmânlı 
İmparatorluğu’nu her alanda yenileştirme hareketi Klâsik Türk Mûsikîsi’ni de 
etkilemiştir. Kendisine ait ondört makam îcâd etmiştir. 

Bu dönemin bir başka önemli olayı ise II. Mahmûd’un “Vak’a-i Hayriyye” 
denilen ıslahât hareketlerinin Türk Mûsikîsi’ne olan yansımalarıdır. Batı ile tanışan 
besteciler (Şâkir Ağa, Dede Efendi, Emîn Ağa gibi) Batı Mûsikîsi etkisinde eserler 
vermişlerdir. (Dede Efendi’nin Gülnihâl adlı eseri ilk örnek olarak gösterilir.) 

Dede Efendi’yle başlayıp (1778-1846) Hâcı Ârif Bey’e (1831-1884) kadar 
uzanan Neoklâsik Dönemde ise ünlü besteciler klâsik kurallardan yavaş yavaş 
ayrılarak büyük formlarda eser vermek yerine, küçük formlarda ve özellikle şarkı 
formunda eserler vermeyi tercih etmişlerdir. 



 51

Hammâmîzâde İsmâil Dede; Âyîn-i Şerîf, kâr, köçekçe gibi geniş bir 
yelpazede eserler vermiş; 500’den fazla bestesinden 276’sı zamanımıza ulaşmıştır. 
Dede Efendi Itrî’den sonra klâsik dönemlerin en büyük bestecisi sayılır. XIX. 
yüzyılın ikinci yarısında özellikle Dînî Mûsikî’nin en olgun yapıtlarını oluşturan na’t 
ve durakların, salâtların, saûtların, Gülşenî Savtları’nın yavaş yavaş kaybolduğu 
görülmektedir. 

Neoklâsik Dönem’in diğer bestecileri; mûsikîyi III. Selîm’den öğrenen ve 
zamanımıza 23 şarkı, bir marş, bir dîvân ve bir tavşancası ulaşan II. Mahmûd, 
Tanbûrî Hâcı Numân Ağa, Dede Efendi’nin seçkin öğrencisi Dellâlzâde İsmâîl 
Efendî, Zekâi Dede Efendi, Tanbûrî Âlî Efendi ve Hâcı Ârif Bey’dir. 

Hâcı Ârif Bey’den, Hüseyin Saâdettin Arel’e (1880-1955) kadar yaklaşık 
yarım yüzyılı kapsayan Romantik Dönem’de ise bir süre için Klâsik Mûsikî’nin 
yasaklandığı dönem olma özelliğine sahibtir. Hâcı Ârif Bey’in 1850’lerde başlayan 
bestekârlığı ile mûsikîmizde yeni bir devir açılır. Ârif Bey ekolüne “Romantik Ekol” 
denir. Artık şarkı formu kesin bir öncelik kazanmıştır. Beste ve semâî yapan 
bestekârlar azalmıştır. 

Uygarlığın gelişmesi, sanata ayrılan zamanın azlığı, beğenilerin değişimi 
sonucunda besteciler büyük formları bırâkıp; III. Selîm zamanından beri işlenen, 
geliştirilen şarkı formunu ve küçük formları kullanmaya başlamışlardır. Besteciler 
halka daha yakın eserler üretmeye; eserlerinde duygusal içtenliğe ve yüceliğe, millî 
ve geleneksel özellikler taşıyan eserlere yervermeye başlamışlardır. Bu dönem kişisel 
çabaların ön planda olduğu dönemdir. Raûf Yekta (1871-1935), Hüseyin Saâdettin 
Arel (1880-1955) ve Dr. Suphî Ezgi (1869-1962) kişisel çalışmaları ile Türk 
Müzikolojisi üzerindeki çalışmalarını sürdürmüşlerdir. Raûf Yekta’nın Türk 
Mûsikîsi konusunda yazdığı bilgiler ilk kez Batı ansiklopedilerinde yer almıştır. 

Hâcı Ârif Bey, Şevkî Bey, Nikoğos Ağa, Tanbûrî Âlî Efendi, Hâcı Faik Bey, 
Tanbûrî Cemîl Bey önde gelen bestecilerden sayılabilir. Bu dönemin bir başka 
özelliği de, Tanbûri Cemîl Bey’in sâz icrâsında bir okul yaratmış olmasıdır. O’nun 
etkisi yaşadığı dönem kadar daha sonraki dönemlerde de görülmüştür. 

Hâcı Ârif Bey’den sonra Klâsik Ekol gittikçe rağbetten düşmüş ve Zekâi 
Dede son klâsik olmuştur. Klâsik ekolü devâm ettirmek isteyen bestekârlar XX.asra 



 52

kadar gelmişlerdir. Klâsik değerler muhâfaza edilememiş, mûsikîde mutlaka reform 
yapılması ihtiyacı duyulmuştur. 

Hüseyin Saâdettin Arel’den günümüze kadar olan dönemi kapsayan, birçok 
nedenden dolayı geri plânda kalmış olan Klâsik Türk Mûsikîsi’nin gerek resmî ve 
gerekse resmî olmayan kurumsallaşmasının yaşandığı dönem olarak Reformist 
Dönem kabûl edilir. Çeşitli mûsikî kurumlarında dersler veren Arel, birçok öğrenci 
de yetiştirmiştir. Açılan yeni mûsikî okullarıyla Klâsik Türk Mûsikîsi’nin yayılması 
sağlanmıştır. 

Fakat genel olarak XX. yüzyıl başları Klâsik Türk Mûsikîsi’nin gerileme 
gösterdiği ve adım adım yerini Batılılaşmanın etkisiyle büyük formlu eserlerden 
küçük formlu eserlere bırâktığı dönemdir.57 

Klâsik Türk Mûsikîsi’nde formlar sözlü ve enstrümantâl olmak üzere iki ana 
kola ayrılmaktadır. Sözlü formlar kendi içerisinde Dînî ve Dindışı olarak ayrılırken, 
Dînî Formlar da Câmi ve Tasavvuf Mûsikîsi formları olarak sınıflandırılır. 

Enstrümantâl formlar peşrev, sâz semâîsi, medhal, taksîm, longa, sirto, 
aranağme, sözlü formlardan dîndışı olanlar kâr, beste, şarkı, gazel, ağır semâî, yürük 
semâî, dînî formlardan câmi formu ezân, salâ, Kur’ân, mevlid, mirâciye, salât-ı 
selâm, tekbîr, tesbîh; tasavvuf formları da Âyîn-i Şerîf, na’t, durak, ilâhî gibi 
örneklerden oluşmaktadır.58 

Klâsik Türk Mûsikîsi’nin en önemli özelliği ve hattâ genel karakterini “meşk” 
sistemi oluşturmaktadır. Tamamen usta-çırâk ilişkisine dayanan ve nota 
kullanılmayan bu öğretim sistemi Mehterhâne, Mevlevîhâne, tekkeler, câmiler, 
Enderûn, ev toplantıları, mûsikî esnafı loncaları ve özel meşkhâneler gibi değişik 
mekânlarda icrâ edilmektedir. Bu kurumlar mûsikînin toplum içinde tanınıp 
sevilmesini, beste ve konserle yaygınlaşmasını sağlayan temel eğitim ve icrâ kurumu 
niteliğini taşımaktadır. Ayrıca bu kurumlar yıllarca Klâsik Türk Mûsikîsi’ni besleyen 
kurumlar olması bakımından da çok büyük önem arz etmektedir. 

Klâsik Türk Mûsikîsi’nin icrâsında nefesli, vurmalı, mızrâblı ve yaylı olmak 
üzere dört ana başlıkta toplanan çalgılar kullanılmaktadır. Vurmalı çalgılar kudûm, 
                                                
57 AKAYA, Erol – AKSÜT, Sadun…; Gelişim Hachette, Alfabetik Genel Kültür Ansiklopedisi, Sabah Yayıncılık, İstanbul, 1993, C.8, s.2875-2880. 
58 ÖZKAN, İsmâîl Hakkı; “Türk Mûsikîsi Nazariyâtı ve Usûlleri Kudüm Velveleleri”, Ötüken Neşriyat, İstanbul, 1994, s.79-80. 



 53

bendir, dâire, def, zil olarak sıralanırken; nefesliler ney, pîşe, mû, girift, mıskal; 
yaylılar kemân, klâsik kemençe, rebâb; mızrâblılar da lavta, ud tanbûr, santur ve 
kanûn olarak tamamlanır.59 

II. Meşrûtîyet’le (1908) Enderûn’un tamamen kapanması, Saray teşkîlâtının 
küçülmesi, Mızıka-i Hümâyûn’un merkezi askerî bando ve Saray orkestrası 
durumuna düşmesi, Batı etkisinin tamamen yayılmasıyla 1914 yılında Batı 
konservatuarı tarzında “Dâr-ül Elhân” adıyla devlet konservatuarı açılmıştır. Kurum 
tiyatro ve mûsikî olarak iki kısımdan oluşmuştur. Mûsikî kısmı da Türk ve Batı 
Mûsikîsi olarak ikiye ayrılmıştır. 

Dâr-ül Elhân’dan başka pek çok özel ve resmî Türk Mûsikî eğitimi veren 
okul açılmış; dönemin ünlü mûsikîşinasları bu okullarda eğitim yapmışlardır. O 
dönem açılan bu kurumlar günümüzde hâlâ Klâsik Türk Mûsikîsi eğitimi veren 
kurumlardır.60 
 
 
 
  
 

 
 

 

                                                
59 TANRIKORUR, a.g.e., s.22, 57-60. 
60 AK, Ahmed Şahin; “Türk Mûsikîsi Târihi”, Akçağ Basım-Yayım, Ankara, 2004, s.29-30. 



 54

4. DÖNEMLERİNE GÖRE MÛSİKÎŞİNAS OSMÂNLI PÂDİŞÂHLARI, 
DÖNEMLERİNDE MÛSİKÎ ADINA YAŞANMIŞ ÖNEMLİ 
GELİŞMELER VE BU DÖNEMLERİN GENEL 
DEĞERLENDİRMESİ 

4.1. Osmânlı İmparatorluğu’nun Kuruluş Dönemi’nde Mûsikîşinas Pâdişâhlar,   
Kuruluş Dönemi’nde Mûsikî Adına Yaşanmış Önemli Gelişmeler ve 
Kuruluş Dönemi’nin Genel Değerlendirmesi 
Osmânlı İmparatorluğu’nun kuruluşundan son pâdişâh Vâhideddin’e kadar 

geçen süreç içerisinde Osmânlı pâdişâhlarının büyük çoğunluğu mûsikîye önem 
vermiş, desteklemiş; hattâ besteci kimlikleriyle de hizmet ederek mûsikî sanatında ne 
derece başarılı olduklarını isbâtlamışlardır. Bu anlamda bu sanat dalına hem gönül 
hem de yön vermişlerdir. Bu bölümde Osmânlı İmparatorluğu’nun Kuruluş 
Dönemi’ndeki tek mûsikîşinas pâdişâh olan II. Murâd Dönemi’nde mûsikî adına 
yaşanmış önemli gelişmeler ve oluşturulan tabloyla bu dönemin genel 
değerlendirmesi yapılacaktır. 
4.1.1. II. Murâd (1421-1451) 
 Amasya 1404 – Edirne 3 Şubat 1451. Osmânlı pâdişâhlarının 6.’sı (25 
Haziran 1421-1444 ve Ağustos 1446-3 Şubat 1451). Saltanatı 1444-1446 arasındaki 
kısa feragâti nedeniyle iki evrelidir. 
 Çelebi Mehmed’in (I. Mehmed) büyük oğludur. Annesi Dulkadırlı Süli 
Bey’in kızı Emine Hâtûn veya Amasyalı Divittar Ahmed Paşa’nın kızı Şehzâde 
Hâtûn’dur. İlk çocukluk yılları Amasya’da geçti; 1410’da babasıyla gittiği Bursa’da 
Saray eğitimi aldı. Tahta geçinceye kadar Amasya’da oturdu. Çoğu zamanını 
Amasya’nın zengin kültür ortamında meclisler düzenleyerek din ve bilim adamları, 
hekîmler, mutasavvıflar ve şâirlerle geçirdi. Altı yıl süren vâlîlik dönemi sonunda 
Edirne’de ölen babasının yerine tahta çıktı. 
 Onyedi yaşında tahta çıkan II. Murâd’ı uğraştıran ilk sorun saltanat savındaki 
şehzâdeler oldu. Bunu “Düzmece Mustafâ Vak’ası”,  Bizans, Macar ve Venedik’in 
saldırıları izledi. II. Murâd saltanatının ilk on yılı sonunda Osmânlı Devleti 
Balkanlar’da Yıldırım Bayezid dönemindeki sınırlarına ve gücüne kavuşmuş 



 55

bulunuyordu. Eflâk ve Sırbistan, II. Murâd’ın yüksek egemenliğini tanıkları gibi 
Arnavutluk ve Epir Osmânlı sınırlarına katılmış; Bosna Krallığı, Arta ve Mora 
Despotlukları, Bizans İmparatorluğu haraç-güzar kılınmışlardı. 1432’de Edirne’ye 
gelen gezgin B. De lâ Broquiere “Savaştan hoşlanmayan II. Murâd şâyet elindeki 
olanakları seferber etse, Hristiyan âlemînden daha birçok yerleri fethedebilir” 
diyerek Murâd’ın hazînesine yılda 2,5 milyon duka altını girdiğini ve Rumeli’deki 
ordusunun da 4-5 bini kapıkulu olmak üzere 120 bin mevcûda ulaştığını haber 
vermektedir. Osmânlı pâdişâhları içerisinde Avrupa topraklarında ilk kapsamlı seferi 
yapan da II. Murâd’dır. 
 1440’da altı ay boyunca Belgrad’ı kuşatan II. Murâd “tüfek ateşiyle” 
savunulan bu kaleyi alamamış ve bu başarısızlık saltanatının dönüm noktası 
sayılmıştır. 12 Haziran 1444’te de Edirne Segedin Anlaşması’nı imzâlamış bu 
anlaşmayla Osmânlı sınırları daralmış ve Tuna doğal sınır olmuştur. Bu anlaşmanın 
bedeli 23 yıllık saltanatı boyunca Osmânlı sınırlarına katılan yerlerin yitirilmesi 
olmuştur. Bu olayların sonucunda Osmânlı târihinde benzeri yaşanmayan bir olayla 
tahttan çekilmiştir. Hanedân vârisi çocuk yaştaki II. Mehmed’tir. Bundan faydalan 
Haçlı Ordusu harekete geçmiş, oğlunun bir fermân kaleme alıp ordunun tekrar başına 
geçmesini istemesiyle 10 Aralık 1444 de II. Murâd Varna Zaferi’ni kazanmıştır. 
 II. Murâd beş yıl süren ikinci hükümdârlığında da Mora, Arnavutluk 
Seferleri’ne çıkmış II. Kosova Savaşıyla Macarları yenmiştir. Dönüşte oğlunu 
evlendirmiş, düğünden kısa bir süre sonra ölmüş; ölümü oğlu II. Mehmed Edirne’ye 
gelene kadar 16 gün gizli tutulmuştur. Cenâzesi Bursa’ya götürülerek Murâdiye’de 
oğlu Âlî’nin yanına gömülmüş, vasiyeti üzerine üstü açık bir türbe yapılmıştır. 
 II. Murâd tasavvufa, bilime ve sanata düşkündü. Şiir yazan pâdişâhların 
ilkidir. ”Bezm” denen içkili eğlence ve söyleşiler düzenlettiği; bilim ve sanat 
adamlarıyla dostluklar kurduğu bilinmektedir. Osmânlı bilim ve kültür çalışmaları 
O’nun zamanında temellendirilmiş, Osmânlı kültürünün ilk yapıtları O’nun 
zamanında yazılmış; tıp, din ve ahlâk çevirileri yapılmıştır. Murâdiye’de bir külliye, 
Edirne Sarayı, Üç Şerefeli Câmi ile medrese, Darü’l-fakr (yoksullar yurdu) ve 



 56

imâreti kapsayan külliyesi ayrıca Ergene Köprüsü O’nun zamanında yapılmış büyük 
eserlerdir.61  
4.1.1.1.  II. Murâd Dönemi’nde Mûsikî Adına Yaşanmış Önemli Gelişmeler 
            I. Murâd’ın Edirne’yi almasından hemen sonra 1363’te kurduğu Saray Okulu 
olan Enderûn II. Murâd zamanında gelişme göstermiştir. I. Murâd zamanındaki din 
derslerine II. Murâd şiir, mûsikî, hukuk, mantık, felsefe, geometri, coğrafya ve 
astronomi gibi dersleri eklemiştir. 
 Mûsikîye düşkünlüğü şehzâdelik yıllarında Amasya’da başlayıp Edirne, 
Manisa ve Bursa’da devâm eden pâdişâh II. Murâd’ın zamanı, P.Wittek’in “İlk Türk 
Romantizmi” adını verdiği edebî akımın da yeşerdiği devirdir. Enderûn 
mektebindeki öğretim konularına çeşitli müsbet ilim dersleriyle birlikte şiir, inşâ ve 
mûsikîyi de ilâve ettiren II. Murâd, Bursa Sarayı’nda çevresine topladığı değerli 
mûsikîciler arasında yer alan Hızır bin Abdullah’a önce ricâ, sonra O’nun huzûrunda 
kendisinden daha değerli mûsikîciler bulunduğunu söyleyip özür beyân etmesi 
üzerine de ısrar ederek yazdırdığı “Edvâr”; Kırşehirli Yusuf Bin Nizameddin’in 
yaklaşık 1400’de yazdığı ilk nazariyât kitabı “Kitâb’ül-Edvâr”dan sonra 
Osmânlılar’ın ilk Türkçe mûsikî kitabıdır. Bedr-i Dilşâd’ın uzun bir bölümü 
mûsikîye ayrılmış olan “Murâd-nâme” adlı ahlâkî nasihâtnâmesiyle, Türk Mûsikîsi 
târihinin en büyük nazariyâtçısı Safiyyüddîn’in (ö.1294) Farsça “Edvâr”ı Ahmedoğlu 
Şükrullah (1388-1467) tarafından Türkçeye çevrilerek II. Murâd’a sunulmuştur. II. 
Murâd ayrıca önce Celâyirli Hüseyin Hân’ın sonra Timur’un musâhibi olan büyük 
Marâgi’nin (ö.1435), “Makâsıdü’l Elhân” adlı eserini ithâf ettiği çok büyük bir sanat 
koruyucusu olmanın şerefini de taşır. İlk resmî mûsikî çevresi II. Murâd zamanında 
olmuştur. Türk-İslâm dehâsı olan Hızır bin Abdullah’ın adını târih sayfalarının 
yazmasını sağlayan da II. Murâd’dır.62 
 II. Murâd Osmânoğullarından çıkan ilk bilgin ve sanatkârdır. Çok büyük bir 
kültürel ve entellektüel faâliyet gösterir; her türlü ilim, edebiyât, sanat sahasını ve 
tezâhürünü büyük ölçüde destekler. Buna yön vererek çok akıllı bir şekilde yapar. II. 
Murâd Batı’da Fâtih Devri’nin, Şâhrûh (1409-1449) ise doğuda Hüseyin Baykara 
(1430-1505) Devri’nin gerçek hazırlayıcısıdır. II. Murâd yüzlerce birleşik makam 
                                                
61 SAKAOĞLU, Necdet; Yaşamları ve Yapıtlarıyla Osmânlılar Ansiklopedisi, II. Murâd, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul, 1999, C.2, s.235-238. 
62 TANRIKORUR, a.g.e., s.28, 35-36, 80. 



 57

yaptırıp, her türlü terkîbî tercüme ettirmiştir. Böylesine bir faâliyete ve makam 
furyasına başka bir devirde râstlanmamaktadır. Bu makamlar bilhassa Hızır bin 
Abdullah’ın eserlerinde kaydedilmiştir. Şükrullah’ın “Terceme-i Kitabü’l Edvâr”ı da 
bu devre aittir. II. Murâd’ın emriyle “açık Türkçe” ile tercüme edilmiş eserlerden 
biridir. 1422 yılında Marâgi tarafından yazılmış olan “Makâsıdü’l Elhân” 
(Nağmelerin Amacı) isimli Farsça eserin bir nüshası Raûf Yekta Bey’in 
Kütüphânesi’nde, II. Murâd’a sunuş yazısı bulunan diğer nüshası da Leiden 
Üniversitesi kitaplığında bulunmaktadır. Marâgi bu eserinde kendi icâdı olan sâzlar 
hakkında bilgiler vermiş, mûsikî sanatını yücelten önemli olaylardan söz etmiştir.63 
 II. Murâd ilim ve sanatı himâyesi ile XV. yüzyıl Batı Türkleri Rönesansı 
olarak nitelendirilen bu dönemin başlatıcısı sayılacak düzeyde bilim ve sanatla 
ilgilenmiş, gelişmesini ve korunmasını sağlamıştır. Hazırlattığı kitaplar bugün Türk 
Mûsikîsi nazariyâtını öğrenmemizin sebeblerini hazırlamıştır.64 
 Bu pâdişâh ilim ve sanat adamlarını korumuş, onları teşvîk etmiş, bilimsel 
çalışmaları için âdetâ zorlamıştır. Sultân II. Murâd kendisinden önceki dönemlerde 
yazılmış eski eserlerde sözü edilen yüzlerce birleşik makamı inceletmiş, çeşitli 
denemeler yaptırmış, mûsikî târihimizin en verimli yılları yaşanmıştır.65 
 Hattâ pâdişâhın ilim ve sanatla bu kadar yakından alâkadar olması büyük 
bilgin ve bestekâr Abdulkâdir Marâgi’yi de çok etkilemiş ve yazdığı “Makâsıdü’l 
Elhân” isimli eserini bu pâdişâha ithâf etmiştir.66 
 Mûsikîyi son derece seven, koruyan, destekleyen, teşvîk eden; şâir, bestekâr 
ve bilgin pâdişâh olarak adını târihe yazdıran II. Murâd’ın günümüze bestelerinden 
hiçbiri ulaşamamıştır.67 

 
 
 
 

                                                
63 AK, a.g.e., s.55, 57. 
64 AKSÜT, Sadun; “Müzisyen Osmânoğulları”, İnterbank Yayınları, İstanbul, 1990, s.7. 
65 ÖZALP, a.g.e., s.299. 
66 BARDAKÇI, Murâd; “Meragalı Abdülkadir”, Pan Yayıncılık, İstanbul, 1986, s.43, 46. 
67 Yeni Hayât Ansiklopedisi, Doğan Kardeş Yayınları, İstanbul, 1973, C.5, s.2413. 



 58 

4.1.1.2. Kuruluş Dönemi’nin Genel Değerlendirmesi 
Tablo 4.1. Kuruluş Dönemi 

  II. MURÂD (1421-1451) 

OSMÂNLI İMPARATORLUĞU’NUN KURULUŞ DÖNEMİNDE MÛSİKÎŞİNAS PÂDİŞÂHLAR (1453-1579)  
Besteciliği Saz Eseleri Sözlü Eserler İcrâ Ettiği 

Çalgılar 
Terkib  
Ettiği 

Makamlar 
Döneminde Mûsikî Adına 

Yaşanmış Önemli 
Gelişmeler Dînî  Din Dışı Dînî Din Dışı 

 
 
 
 
 
 
Bestekârlık 
yapmıştır, fakat 
eserleri 
günümüze 
ulaşamamıştır. 

- - - - - - 

- Enderûn’a mûsikî dersinin 
eklenmesi. 

- Hızır bin Abdullah’a 
yazdırdığı “Edvâr” 

- Ahmedoğlu Şükrullah 
tarafından Türkçe’ye 
çevrilen Safiyüddin’in 
Farsça Edvâr’ı. 

- Marâgi’nin Makâsıdü’l 
Elhân’ı. 

- İlk resmî mûsikî çevresinin 
oluşması. 

- Yüzlerce birleşik makamın 
her türlü terkibinin tercüme 
ettirilmesi (Makam furyası) 

- Şükrullah’ın yazdığı 
Terceme-i Kitabü’l Edvâr. 

- İlim ve sanatı himâyesiyle 
XV. Yüzyıl Batı Türkleri 
Rönesansı’nın başlaması. 

 



 59

4.2.Osmânlı İmparatorluğu’nun Yükselme Dönemi’nde Mûsikîşinas Pâdişâhlar, 
Yükselme Dönemi’nde Mûsikî Adına Yaşanmış Önemli Gelişmeler ve 
Yükselme Dönemi’nin Genel Değerlendirmesi 
Bu bölümde Osmânlı İmparatorluğu’nun Yükselme Dönemi’ndeki 

Mûsikîşinas Pâdişâhlar Sultân II. Mehmed (Fâtih) ve Sultân II. Bayezid Dönemi’nde 
mûsikî adına yaşanmış önemli gelişmeler ve oluşturulan tabloyla bu dönemin genel 
değerlendirmesi yapılacaktır. 
4.2.1. Sultân II. Mehmed (Fâtih) (1451-1481) 
 Edirne 1 Nisan 1430 Tekürçayırı / Gebze 3 Mayıs 1481, Osmânlı 
pâdişâhlarının 7.’si (Ağustos 1444-Ağustos 1445 ve 19 Şubat 1451- 3 Mayıs 1481) 
II. Murâd ile Hümâ Hâtûn’un oğludur. 
 Babasının ölümü üzerine Edirne’ye gelerek tahta oturdu. Fâtih’in Türk ve 
dünya târihi açısından gerçekleştirdiği en büyük olay 6 Nisan 1453’te kuşatmayla 
başlanan, 29 Mayıs 1453 Salı sabahı Belgrad Kapısı’ndan Ulubatlı Hasan ve 
Yeniçerilerle girerek sonlanan İstanbul’un fethidir. Bizans İmparatorluğu’nu kapatıp, 
İstanbul’u fethederek Osmânoğullarının en büyük ve anlamlı zaferini kazanan II. 
Mehmed kente ilk girdiği gün Ayasofya’yı gezmiş, ezân okutup ikindi namâzını 
kılmış, mâbede hiçbir zarar vermeden câmiye çevrilmesini emretmiştir. Kentin her 
semtinde tellallar bağırtarak saklananların evlerine dönmeleri; herkesin din, can, mâl 
ve ırz güvencesinde olduğu duyurulmuştur. İstanbul “mahrûsa-i saltanat” yanî 
başkent ilân edilmiştir. 
 İstanbul’un fethinden sonra Anadolu’ya, Sırbistan’a, Foça’ya, Mora’ya, 
Argos’a, Taşoz’a, Amasra’ya, Trabzon’a, Kefe’ye, Atina’ya, Kastamonu, Sinop’a, 
Eflâk’a, Bosna Krallığı’na, Konya’ya, Eğriboz’a, Kırım’a ve son olarak Boğdan’a 
seferler düzenlenmiş, pek çok zafer elde edilmiş; buralarda yaşayan sanatkâr ve 
tüccar zümrelerinden oluşan kalabalık gruplar İstanbul’a göç ettirilmiştir. 
 1481’de Doğu seferi için orduyla İstanbul’dan ayrılan fakat Maltepe’de 
hastalanan Fâtih Gebze yakınlarındaki Tekürçayırı’nda ölmüştür. 2 imparatorluğa, 4 
krallığa, 6 prensliğe, 5 dukalığa son veren Fâtih’in ölümü duyulunca Roma’da 
şenlikler, Avrupa kiliselerinde şükür âyînleri yapılmıştır. 
 Önceki Osmânoğulları’nın türbeleri Bursa’dayken Fâtih İstanbul’daki 
câminin kıble tarafındaki türbesine gömülmüştür. 



 60

 Hükümdâr tahtta olduğu zamanda şehrin imârından el çekmemiş, müthiş bir 
imârlaşmaya girişilmiş, Topkapı Sarayı başta olmak üzere pek çok yapı inşâ 
ettirmiştir. Fâtih kavim ve din farkı gözetmeksizin sanatçı, düşünce ve bilim 
adamlarını İstanbul’a toplamayı amaç edinmiş, İslâm bilimleri için de medreseler 
yaptırmıştır. Semerkand’tan getirilen Âlî Kuşçu matematik öğretiminin temelini 
atmış, Amasyalı hekîm ve bilim adamı Sabuncuzâde Şerefeddin 1465’te 
“Cerrahnâmetü’l-Hâni”yi İstanbul’da çevirmiştir. Saray nakışhânesini kurarak 
hattâtların çalışmalarına olanak sağlamış böylece Saray merkezli sanatsal çalışmalar 
başlamıştır. Resmi en çok yapılan Osmânlı pâdişâhı Fâtih’in 1479’da İtalyan sanatçı 
Bellini tarafından portre ve madalyonları yapılmıştır. O’nun Müslüman sanatkârlar 
tarafından yapılan resim ve minyatürleri de vardır. Mehmed Siyah Kalem’e 
hazırlattığı albümde günümüze ulaşmıştır. İlk altın Osmânlı dinârı 1478’de adına 
kesilmiştir. Koyduğu yasak ve kuralları, öngördüğü yasaları, devlet protokolünü 
“Fâtih Kanûnnâmesi” adı altında toplamıştır. Avnî mahlasıyla şiirler yazan II. 
Mehmed “Dîvân”ı olan ilk Osmânlı pâdişâhıdır. 
 Fâtih’i birçok sanatkâr ve yazar betimlemiştir. İtalyan Dolfin O’nun az gülen, 
zekî, çalışkan, cömert, amacına ulaşmada inatçı, her gün kitap okuyan, araştırma ve 
incelemeler yapan eşsiz bir insan olduğunu anlatır. Bir başka İtalyan Langusto ince 
yüzlü, uzunca boylu, asîl tavırlı, korku uyandıran, az gülen, öğrenmeye aşırı istekli 
ve cihân devleti kurmayı hedeflemiş bir hükümdâr olduğunu açıklar. Osmânlı 
târihçilerinden Neşrî, Fâtih’i adâletli, yiğit, bilgin, dindar, bilginleri ve erdemleri 
koruyan, nerede bir olgun kişinin varlığını haber alsa İstanbul’a getirip aylık bağlatan 
bir sultân olarak tanıtır.68 
4.2.1.1. Sultân II. Mehmed (Fâtih) Dönemi’nde Mûsikî Adına Yaşanmış Önemli  

Gelişmeler 
 Sultân II. Mehmed (Fâtih), babası II. Murâd’ın devrindeki Batı-Türk 
Rönesansını geliştirmiş, her yönden Ortaçağ’a son verip Yeniçağ’ı açmıştır. Bazı 
târihçilerce Türkiye ve Türk Târihi’nin değil dünya târihinin en mühim şâhsîyeti 
sayılan Fâtih’in Batı-Türk Rönesansı oğlu II. Bayezid devrinde de devâm etmiştir.69 
 Osmânlılar II. Mehmed’in İstanbul’u almasından sonra, Bizans sanatıyla 
tanıştılar. Bundan da öte Batı sanatını tanımaya çalıştılar. 1465’te sanatçı Mateodi 
                                                
68 SAKAOĞLU, a.g.e., Mehmed II (Fâtih), s.82-86. 
69 ÖZTUNA, a.g.e., 1974, C.2, s.16. 



 61

Pasti, 1478-1480’de Costenzo di Ferrare,  ardından Gentile Bellini, 1479-1480 
arasında İstanbul’a çağrı üzerine geldiler. Osmânlı sanatçıları da Venedik’e 
gönderildi. Nakkaş Sinan Bey bunlardan biriydi. “Elinde gül tutan Fâtih” portresini 
yapmıştı. Bilindiği gibi Bellini de Fâtih’in portresini yapmıştır. Bu olaylar sanata 
olan ilginin ve önemin ilk belirtileri olarak göze çarpar. 
 Fâtih’ten sonra Osmânlı kültürel yaşamı yeni bir çehreye büründü. II. 
Mehmed kültürlü bir pâdişâhtı. Arapça, Farsça bilir; ilâhîyata, bilime ve sanata ilgi 
duyardı. Bu düşüncelerinden dolayı İstanbul’u büyük bir kültür kenti hâline 
getirmeye çalıştı. İlk önemli çabalarından biri medreseyi düzeltmek oldu. Medreseyi 
iki kola ayırdı: Birinci kolda Arapça, Farsça, ilâhîyat, fıkıh, mantık okutulurken; 
aritmetik, tıp ve astronomiyle güçlendirildi ve din kısmının başına belli başlı İslâm 
bilginleri getirildi. Bunun yanında sekiz okullu bir üniversite kurdu. Her dinden tıp 
adamlarını bu okula getirdi. Tıbba birde hastane bağladı. Türkçe yazılmış cerrahî 
kitap basıldı. 
 Fâtih’le birlikte edebiyâtta yeni bir akım ortaya çıkmıştır. Bu akım kökü Fars 
ve Araplara dayanan “Dîvân Edebiyâtı”dır. Dîvân şâirleri Saray tarafından 
desteklenmiş, büyük itibâr görmüştür. 
 Son derece hızlı ilerleyen ilim ve sanat çalışmaları içerisinde mûsikî ise 
Fâtih’e kadar Osmânlı’da dört kanalda yürümüştür. Askerîyede, halk arasında, 
medrese ve tekkelerde. Fâtih ile birlikte mûsikîde ilk kez okullaşma olmuş ve 
Enderûn’da mûsikî eğitimi verilmeye başlanmıştır. Böylece Saray mûsikîye de el 
atmıştır. Devletin sanata el atması, onun gelişmesi için büyük olanaklar yaratmıştır. 
Sanatçıların eğitimi, mâddî gereksinimlerinin karşılanması; araç, gereç, yer, barınma, 
sanatta icrâ olanağı, sanatı yayma gibi imkânların yanında devletten güç almanın 
getirdiği kolaylıklar ve rahat çalışma ortamı mûsikînin yolunu açmıştır.70 
 Fâtih döneminde Mâragalı Abdülkâdir’in oğlu Abdülazîz’in eseri “Nekavetu’l 
Edvâr”; Fâtih’e ithaf edilen Fethullah Mü’min Şirvani’nin Arapça Edvârı “Risale fü 
İlmü’l Mûsikî” gibi kitaplar XV. yüzyılın Osmânlı Mûsikî kültürünün oluşmasında 
temel alınan Doğu İslâm kültür kaynaklarının Saray tarafından değerlendirildiğini, 
daha doğru bir deyişle Osmânlı Mûsikîsi’nin oluşumunun ve kimliğinin 
belirlenmesinde gerekli birikimi sağladığını gösterir. 
                                                
70 KAYGISIZ, a.g.e., s.93, 103, 148,149. 



 62

 Bu şekilde Saray için mûsikî kitaplarının hazırlanması, bu kitapların dönemin 
pâdişâhı olan Fâtih’e ithâf edilmesi Osmânlı Sarayı’nın mûsikîye olan ilgisinin 
düzeyini ve başlangıcının belirlenmesi açısından önemlidir. Fâtih ilim ve sanatla son 
derece ilgili, teşvîk edici, destekleyici, Sarayda himâye edici bir şâhsîyettir. 
 Fâtih dönemini anlatan “Târih-i Ebü’l- Feth” in yazarı Dursun Bey 1457’de 
Fâtih’in şehzâdeleri Bayezid ve Mustafâ’nın Edirne’de Meriç Nehri üzerindeki bir 
adada kurulan çadırda yapılan sünnet düğünündeki mûsikî meclisi ile orada çalınan 
çalgıları anlatır. Dursun Bey’in “Kanûnû Pâdişâhî” demesinden Fâtih Saraydaki bu 
tür mûsikî meclislerinde Saraya mahsûs bir usûlün olduğu, bu usûle uyarak mûsikî 
icrâ edildiği anlaşılabilir. Dursun Bey’in saydığı özellikle şeştar, barbut gibi sazlara 
ve ud, tanbûr, rebâb, barbut ve şaştarın bir arada çalınmasına bakarak, bu mûsikînin 
İslâm etkisi taşıdığı ve Fâtih zamanında henüz özgün bir Osmânlı kimliğinin 
oluşmadığı da anlaşılır. 
 Fâtih’in Sarayında “Şîrmerd” adında bir udî ile “İshak” adında bir kanûnînin 
buluduğu da bugün elimizdeki bilgiler arasındadır. 
 Rebiyülahr 932/Ocak 1526 târihli bir “ehl-i hıref” defterinde “cemaat-i 
saztırâşân” (çalgı yapımcıları) arasında Fâtih zamanında Saraya alınmış 12 akçe 
yevmiyeli tanbûracı “Muslihiddin” adında bir mûsikîci kayıtlıdır. Bu kayıt Fâtih 
döneminde Sarayda gündelikli sâzende bulunduğunu ve bilim-sanat etkinliklerinin 
sürekli bir canlılık gösterdiğini anlatır.71 

Târihimizde ve kültürümüzde kendine mahsûs bir yer tutan İstanbul, 
mûsikîmizde de müstesnâ bir yere sahibtir. Bilindiği gibi Fâtih’le birlikte İstanbul, 
Devleti’nin pay-ı tahtı olmuş; Pâdişâh şehri bir yandan yeni binâlarla süsleyip 
güzelleştirirken diğer yandan âlimleri ve sanatârları davet ederek İstanbul’u bir ilim 
ve sanat merkezi hâline getirmeye çalışmıştır. Fâtih babası II. Murâd’ın izinde 
giderek O’nun büyük ehemmiyet verdiği mûsikî sanatının Osmânlı ülkesinde 
gelişmesi ve ilerlemesi için elinden geleni esirgememiştir. Oğlu II. Bayezid de aynı 
gayreti göstermiş ve Osmânlılar bu üç pâdişâhın devrinde mûsikî sanatında Doğu 
Türkleriyle başa baş hâle gelmişler, hattâ onları geçmeyi başarmışlardır.  

Fâtih zamanında Saray ve devlet hizmetine gereken üstün vasıflı elemanları 
yetiştirmek maksadıyla kurulan ve geliştirilen Saray mektebinde -Enderûn’da- askerî 
                                                
71 www.turkmûsikîsi.com/araştırmâlar/sarayda mûsikî  



 63

ve idarî eğitimin yanı sıra; sanat eğitim ve öğretimine de önem verilmiş; mûsikîye 
büyük ilgi ve alâka gösterilmiştir. Devrin en iyi hocalarında yetişen gençler; Türk 
Mûsikîsi’nin gelişip ilerlemesine ve yayılmasına çok büyük katkılarda 
bulunmuşlardır. Böylece her devirde en ünlü, en iyi mûsikîşinasların Sarayda 
toplanması ve bunların çoğunun Enderûn’da hocalık etmesi gelenek hâline 
gelmiştir.72       

Fâtih zamanında Askerî Mûsikî de ilerleme göstermiştir.  Hûnlar zamanında 
Tuğ olan askerî mızıka okulunun adı Fâtih’ten sonra “Mehterhâne” olmuştur.73     

Mehter Selçûklulardan Osmânlılar’a geçmiş, I. Osmân Uç Beyi olunca 
Selçûklular kendisine mehter takımı göndermiş, mehter sonraki yıllarda genişlemiş, 
Orhan Bey zamanında Yeniçeri Ocağı kurulunca da Yeniçerilerle birlikte 
özdeşleşmiştir. Ardından geliştirilen mehter takımı Fâtih’le birlikte büyük bir birliğe 
dönüştürülmüştür.         

Osmânlı Devletinde Fâtih ile Osmânlı sanatında bir sıçrama ve yön 
değiştirme olmuştur. Batı Sanatı, Bizans Sanatı, Batı Tekniği ile ilgilenme Fâtih 
döneminde gerçekleşmiştir. Diğer sanat dallarında yapılan atılımlar mûsîkiye de 
yansımıştır. Enderûn’da köle ve devşirme çocuklardan seçilen kız ve erkekler Saray 
hizmeti için yetiştirilmiş, eğitimlerinde birçok dersin yanında mûsikî de öğretilmiştir. 
Bu sayede çalgı çalıp şarkı söyleyebilmişlerdir. Câriyelerin eğitiminde mûsikî önemli 
bir yer tutmuştur. Sarayda iç hizmetler için yetiştirilen (iç oğlan, kapıkulu) devşirme 
erkek çocuklar da kızlar gibi mûsikî eğitimine tâbi tutulmuştur. İçlerinde başarılı 
olanlardan bir kısmı, Sarayın müzisyen kadrosuna alınmıştır. 

Bundan başka, genel olarak pâdişâh âilesi ve yüksek görevlilere yönelik 
mûsikî toplulukları oluşturulmuştur. Çalgıcı, şarkıcı, söz yazarı ve bestecilerden 
oluşan topluluklar; yöneticiler için dinlenme, eğlenme ve dinsel içerikli eserler 
seslendirmiştir. 

Fâtih döneminde hangi bestecilerin olduğu ve ne tür eserler verildiği 
konusunda bilgi yoktur. Bir varsayıma göre Tasavvuf Mûsikîsi’ni iyi bilen Hâcı 
Bayram Velî’nin ardıllarından Akşemseddin yoluyla bu mûsikî İstanbul’a gitmiş 
olabilir. İkinci olasılık Mevlevîlik, Bektâşilik gibi tarîkatlarla Ahîlik gibi meslek 
                                                
72 TURA, Yalçın; “ Türk Mûsikîsini Meseleleri”, Pan Yayıncılık, İstanbul, 1988, s.32-33. 
73 TANRIKORUR, a.g.e., s.22. 



 64

örgütleri sayesinde mûsikînin Saraya taşınmış olabileceği varsayılmaktadır. Buna 
üçüncü bir kaynak olarak mehter takımı yoluyla Acem ve Arap etkilerinin geldiği 
kabûl edilebilir. Zira mehter, kesintiye uğramadan İran ve Anadolu Selçûklularından 
Osmânlı’ya taşınmıştır. Dördüncü olarak Süleyman Çelebi gibi şâir-müzisyen-din 
adamları vardır. Bunların dînî mûsikî yaptıkları bilinmektedir. “Mevlid-i 
Muhammediye” gibi çeşitli na’t ve ilâhîler besteleyen Çelebi gibi kişiler, zamanla 
Saraya girmiştir. Beşinci olarak Fârâbî, İbn-ü Sînâ gibi X. ve XI. yüzyıl İslâm bilgin 
ve mûsikî adamlarının mûsikîyi; önce İran’a, ardından Selçûklu ve Osmânlı’ya 
taşıdığı söylenmiştir. Bütün bunlara ek olarak XIV. yüzyıl sonlarından XV. yüzyıl 
ortalarına kadar yaşamış olan Marâgalı Abdülkâdir, bu mûsikîyi ilk kez 
kuramlaştıran bestecilerden biridir. Onunla mûsikî Osmânlı Sarayı’na girmiştir. Elde 
yazılı belge olmadığı için bu mûsikîlerin nasıl olduğu pek bilinmemektedir. Sadece 
ebced yazısıyla yazıldığı, bu eserlerden 30 kadarının elde olduğu belirtilmektedir.74 

Atılgan, onur ve şân peşinde koşan, zekî, kimseden çekinmeyen bir pâdişâh 
olan Fâtih, kişisel zevk ve eğlence hayâtına ilgisizdi. Batı kaynaklarından onayladığı 
üzere Arapça, Farsça, Slavca, Rûmca, Çağatayca bilirdi. Geniş hoşgörü sahibiydi. 
İlim ve sanat adamlarına meclisi her zaman açıktı. Fâtih’in bestelenmiş şiirlerinin 
listesi: 

1- Alâeddin Yavaşca (1926) Şehnâz Şarkı Ağır Aksak 
2- Melahat Pars (1918) Hicâz Şarkı Müsemmen 
3- Ekrem Güyer (1921-1954) Uşşâk Şarkı Müsemmen 
4- Turhân Toper (1929) Hicâz Şarkı Müsemmen 
5- Emin Ongan (1906-1984) Râst Şarkı Müsemmen 
6- Osmân Nûrî Özpekel (1957) Hicâz Yürük Semâî 
7- Bekir Sıtkı Sezgin (1936-1996) Mâhûr İlâhî75 

Osmânlı büyük sanat hâmîsi Fâtih ile Avrupalı, Yavuz ile İslâm, Kanûnî ile 
dünyalı kimliğine bürünmüştür.76 

 
 

                                                
74 KAYGISIZ, a.g.e., s.145, 150-152. 
75 ÖZPEKEL, Osmân Nûrî; Osmânlı, Şâir ve Bestekâr Osmânlı Pâdişâhları, Yeni Türkiye Yayınları, Ankara, 1999, C.10, s.610-611. 
76 KAYGISIZ, a.g.e., s.18. 



 65

4.2.2. Sultân II. Bayezid (1481-1512) 
 Dimetoka Aralık 1447- Ocak 1448- Abalar Köyü, Çorlu 10 Haziran 1512. 
Osmânlı pâdişâhlarının 8.’si (22 Mayıs 1481-24 Nisan 1512) 
 II. Mehmed (Fâtih) ile Gülbahar Sultân’ın oğludur. İstanbul’da tahta çıkan ilk 
Osmânlı pâdişâhıdır. Saltanatının başlangıcında ve sonunda Yeniçeri ayaklanmaları 
olmuştur. İstanbul’da bir külliye yaptırmıştır. Hattât ve şâir olan II. Bayezid, 
şiirlerinde Adnî mahlasını kullanmıştır. 
 Babası Fâtih’in Gebze’de ansızın ölmesiyle küçük kardeşi Konya Vâlîsi 
Cem’den önce İstanbul’a gelerek tahta oturmuştur. Kardeşi Cem Sultân ölene kadar 
(1495) saltanatının başlıca sorunu olmuştur. 
 II. Bayezid’in hükümdârlığında halkın kendisini “uğursuz” saymasına neden 
olan şiddetli sağanaklar, yangınlar, fırtınalar, büyük depremler, salgınlar ve kıtlıklar 
yaşandı. Bu olaylarda binlerce insan öldü, sadece İstanbul’da 109 câmi, 1070 ev 
yıkıldı. 
 II. Bayezid, babası Fâtih’in merkez ve taşra yönetimlerindeki ödünsüz 
tutumunu izleyemediğinden saltanatının son iki yılında, oğullarının taht için 
başlattıkları savaşıma etkin bir müdâhalede bulunamadı. 
 Yeniçerilerin desteğini alan Şehzâde Selîm’i (Yavuz) II. Bayezid İstanbul’a 
davet etti. 5000 Yeniçerinin gösteriler yaparak kent dışında karşıladığı Pâdişâh alayı 
19 Nisan 1512’de Topkapı’dan İstanbul’a girdi. 24 Nisan 1512’de Topkapı 
Sarayı’nda düzenlenen ve bütün Kapıkulu Askerleri’nin de izlediği ayak dîvânında 
II. Bayezid tahtı Selîm’e bırâktı. Eski Pâdişâh hazırlıklardan sonra Dimetoka’ya 
giderek Çorlu’da öldü. İstanbul’da adını taşıyan külliyede câminin kıble tarafına 
gömüldü. 
 İstanbul’un gerçek anlamda Osmânlı başkenti ve bir kültür merkezi oluşunun 
süreci II. Bayezid’in hükümdârlığı döneminde başlamıştır. Bilim adamlarını ve 
sanatçıları koruyan hükümdâr Doğu-Batı dengesine babası gibi hoşgörüyle 
yaklaşamamış olsa da pek çok sanatçıyı, târihçiyi, yazar ve ozanı himâye ettiği bir 
gerçektir. Çağdaşı otuz kadar bilgin ve sanatçıya yüksek aylıklar bağladığı 
bilinmektedir. Fâtih’in Bellini’ye yaptırdığı resimleri Saraydan çıkarmasına karşılık, 
Leonardo da Vinci’ye Haliç ve Boğaz Köprüleri için projeler hazırlatması, aynı 
konuda Michelangelo’nun önerileriyle ilgilenmesi önemlidir. 



 66

 II. Bayezid uzun yıllar bulunduğu Amasya’ya, Osmânlı Devleti’nin ilk 
başkentleri olan Bursa’ya ve Edirne’ye ayrıca ana yollar üzerine pek çok hayır eseri 
yaptırmıştır. Osmânlı ülkesinin iki taht (İstanbul ve Edirne) ve bir sancak (Amasya) 
kentine yaptırdığı üç büyük külliyeyle Anadolu Türk-İslâm Mimârlığı’nın 
gelişmesine hizmet eden II. Bayezid İstanbul’un su gereksinimi için Cebeciköy su 
isâle yolunu yaptırmış, iki büyük deprem felâketinin izlerini silmek için, saltanatının 
son iki yılında büyük çaba ve para harcamıştır. Acemîoğlanlarının eğitimleri için 
Galata Sarayı’nı yaptıran da II. Bayezid’dir. 
 Şiirleri küçük bir dîvânda toplanmıştır. Döneminde ve daha sonra onun 
ermişliğine inananlar olmuştur. Ölümüne düşürülen “Geçdi Sultân Bayezid-i Velî” 
dizesindeki “velî” (ermiş) sözcüğü bunun kanıtı sayılmıştır. Kendisiyle ilgili 
efsaneler, kerâmet öyküleri çoktur.77 
4.2.2.1. Sultân II. Bayezid Döneminde Mûsikî Adına Yaşanmış Önemli 

Gelişmeler 
 Osmânlı pâdişâhları içerisinde (izâfe edilmiş olsa bile) mûsikîyle ciddi bir 
biçimde uğraşan ilk simâ II. Bayezid’dir.78  
 XVI. yüzyıl minyatürleri Mevlevî Âyînlerini ve köçek oyunlarını 
resmetmekte ve bu belgeler II. Bayezid’in mûsikîye çok önem verdiğinin bir 
göstergesi olarak önemli belge niteliği taşımaktadır.79 
 II. Bayezid 1846’da Edirne’de yaptırdığı Külliyesi’nin Şifahânesinde (bir tür 
üniversite hastahânesi) sinir ve akıl hastalarının, hastalık tür ve derecelerine göre 
sümbül, şebboy, karanfil, yasemin ve fesleğen kokularıyla; üveyik, keklik ve 
bıldırcın etlerinin yanı sıra eski bir Türk âdetinin devâmı niteliğinde 10 makamdan 
özel olarak bestelenen mûsikî parçalarıyla hastalarının tedâvî edildiği bir 
medenîyetin hükümdârıdır. 
 Lâdikli Mehemmed Abdülhamîd Çelebi’nin “Zeynü’l-Elhân fî İlmi’t Te’lif 
ve’l-Evzan” ve “er-Risâletü’l-Fethiyye” adlı eseri bu Pâdişâh’a ithâf edilmiş olup, 

                                                
77 SAKAOĞLU, a.g.e., Bayezid II, C.1, s.299-302. 
78 ÖZPEKEL, a.g.e., s.611-612. 
79 KAYGISIZ, a.g.e., s.160. 



 67

“Beyânü’l-Edvâr ve’l-Makâmat ve fî İlmi’l-Esrar ve’r-Rîyâzât” adlı anonim eser de 
aynı çağın en önemli mûsikî kitabıdır.80  
 Bu kitabın başında XV. yüzyıl sonu XVI. yüzyıl başlarında Osmânlı 
Sarayı’nın mûsikî siyâsetini ne yolda çizdiğini göstermesi bakımından ilginç bir 
bölüm vardır. Yazar bu bölümde önce mûsikî biliminin matematik biliminde ikinci 
hoca sayılan Fârâbî’den kaynaklandığını, daha sonra Safiyüddin Abdülmûmin’in 
matematikten yararlanarak sesleri tesbît ettiğini, Safiyyüddîn zamanında Bağdâd’ta 
bilginlerin mûsikîyle uğraşmalarının yasak edildiğini ama mûsikî biliminin aslında 
“İlm-ü Hakk” olduğunu, “terk edilecek fenn olmadığını” çeşitli kanıtlar ve örnekler 
göstererek açıklamaktadır.81 
 Aynı dönemin tanınmış bir diğer nazariyecisi de, “Makâsıdü’l Edvâr” 
başlığını taşıyan eseriyle Marâgi’nin torunu olan Mahmûd Çelebi’dir.82 
 II. Bayezid ayrıca Osmânlı hat ekolünün kurucusu Şeyh Hamdullah’ı 
Amasya’dan İstanbul’a getirten ve Marâgi’nin çırağı Gulam Şâdi’den yetişen, 
Horâsân hükümdârı Hüseyin Baykara’nın fasıl şefi olan, üstâd Zeynelâbidin’in 
İran’dan gelip Sarayına girdiği büyük bir sanat koruyucusudur. İmparatorluğun en 
büyük kültür ocaklarından olan İstanbul’un ilk Mevlevî Dergâhı Kulekapısı (Galata) 
Mevlevîhânesi’de O’nun zamanında kurulmuştur. (1491)83 
 II. Bayezid’in Sarayında yevmiyeli mûsikîciler bulunmaktadır. Topkapı 
Sarayı Müzesi Arşivindeki Kanûnî Sultân Süleyman Dönemi’ne ait 7843 no’lu 
defterde “cemâât-i mutribân” arasında, II. Bayezid zamanından beri mutrib olduğu 
belirtilen “Şabân” ve “Hüsrev” adlı kopuzcularla, “Sâdi” ve “Muhiddin” adlı iki 
kanûnî ve “Nasuh” adında bir kemençecinin adı geçmektedir. Kopuzcu Hüsrev’in 
yanında “içerden çıkmıştır” notunun bulunması, Bayezid’in Sarayı Enderûn’unda 
mûsikîcilerin de bulunduğunu gösterir.84 
 Oğullarından Amasya Vâlîsi Sultân Ahmed, mâhiyetinde maâşlı fasıl heyeti 
bulunduracak ve Zeynelâbidin’i dâvet edip hem kendisine, hem müzisyen 
çocuklarına en yüksek itibârı gösterecek kadar mûsikîye düşkündür. Zeynelâbidin 
aynı itibârı, Ahmed’in kardeşi Manisa Vâlîsi Korkud’dan da görmüştür. Birkaç sâzda 
                                                
80 TANRIKORUR, a.g.e., s.36. 
81 www.turkmûsikîsi.com/araştırmâlar/sarayda mûsikî  
82 www.osmânlımedenîyetleri.com  
83 TANRIKORUR, Cinuçen; a.g.e., s.36. 
84 PEKİN, a.g.e., s.12-13. 



 68

hüner sahibi olan Korkud’un “Gıda-i Rûh” adlı bir sâz icâd ettiği söylenir. Ayrıca ilk 
Türkçe ahlâk kitabı “Ahlâk-ı Âlâ-î”nin yazarı Bursa Kadısı müderris Kınalızâde Âlî 
Efendi’nin oğlu olma şerefini taşıyan, şiir ve mûsikîde üstün bilgi sahibi Hasan 
Çelebi’nin “Tezkiretü’ş-şûrâ”sında bestekâr olarak övülmüş; mûsikîde üstün bilgi 
sahibi olan ve günümüze tek eseri olarak Hüseynî / Musabba (Devritürkî) Peşrevi 
gelen bestekâr bir kişiliktir.85 
 II. Bayezid; Zenbilli Âlî Efendi, Molla Lâtifi, Sâdi Çelebi, Müeyyedzâde 
Abdurrahman, Necâtî, Ahmed Paşa, Ca’fer Çelebi, Sâfi, Behiştî ve Zâti gibi devrinin 
ünlü âlim ve sanatkârlarını desteklemiştir.86 
 II.Bayezid babası Fâtih’ten sonra Osmânoğulları içinde en büyük bilgin 
sayılan; dînî ilimler, edebiyât, felsefe, matematik, hat ve şiir ile ilgilenen; döneminde 
sanata özellikle mûsikîye çok büyük önem veren, aynı önemi aldırdığı eğitim ve 
yapmış olduğu besteleriyle çocuklarına da aşılayan, besteleri günümüze kadar gelen 
ilk pâdişâh olarak mûsikî târihimize ışık tutan ve kendisinden sonra gelen pâdişâhlara 
da besteleriyle örnek olan sanatçı bir kişiliktir. 
4.2.2.2. Sultân II. Bayezid’in Besteciliği ve Eserleri 
 Bu dönemde gelişmiş bir nota sistemi olmadığından ve o döneme ait yeterli 
kaynağa sahib olunmadığından dolayı II. Bayezid’in günümüze gelen eserlerinin 
O’nun besteleri olduğuna dair kesin konuşmak mümkün değildir. Eskiden beri bu 
büyük ilim ve sanat koruyucusu olan hükümdâra bazı sâz eserleri izâfe edilmiştir. 
Ancak 1,5 asır sonra Âlî Ufkî Bey’in yazdığı “Mecmua-i Sâz-ü Söz” adlı eserde 
Nevâ Düyek Peşrevi’ne “Peşrev-i Bayezid” kaydını düşmüştür. Bu da kendisinin 
bestekârlığına dair en önemli belgelerden biri sayılmaktadır.87 
 II. Bayezid’in eserlerini incelediğimizde Nevâ Makamı ağırlıklı olmak üzere 
değişik makamlarda sâz eserleri bestelediğini görülmektedir. Nevâ’nın dışında 
Arazbâr Zemzeme, Dügâh, Aşîrân Bûselik, Evc, Nişabûr, Râhat-ül Ervâh 
Makamları’nda sâz semâîsi ve peşrev’ler bestelemiştir. Bestelerinde dokuzu büyük 
usûlde olmak üzere küçük usûllere de yer verdiği görülmektedir. 
 Adnî mahlasıyla şiirler yazan II. Bayezid’in Matbaa-i Osmânî’de basılmış, 
içinde 124 şiiri bulunan Dîvân’ı vardır. Bu kıymetli şâir ve bestekâr Pâdişâhın 
                                                
85 TANRIKORUR, a.g.e., s.36. 
86 FÛAD, ÂLî; “Sultânların Şiiri”, Yağmur Dergisi, S.19, Işık Yayınları, İstanbul, 2003, s.25. 
87 ÖZTUNA, a.g.e., 1969, C.1, s.102-103. 



 69

bestelenmiş bir şiiri ya da bestelediği sözlü formda bir eseri olmamasına karşılık 
aşağıdaki sâz eseri formundaki eserlerinin notaları mevcûddur. 
 Makam   Form   Usûl 
1-  Arazbâr Zemzeme   Peşrev   Devr-i Kebîr 
2-  Arazbâr Zemzeme   Sâz Semâîsi  Aksak Semâî 
3-  Aşîrân Bûselik    Peşrev   Ağır Düyek 
4-  Dügâh    Peşrev   Devr-i Kebîr 
5-  Dügâh    Sâz Semâîsi  Aksak Semâî 
6-  Evc (Bezm-i mülûk)  Peşrev   Muhammes 
7-  Evc     Peşrev   Devr-i Kebîr 
8-  Evc     Sâz Semâîsi  Aksak Semâî 
9-  Nevâ I    Peşrev   Fahte 
10- Nevâ II    Peşrev   Fahte 
11- Nevâ III    Peşrev   Fahte 
12- Nevâ I    Sâz Semâîsi  Aksak Semâî 
13- Nevâ II    Sâz Semâîsi  Aksak Semâî 
14- Nevâ III    Sâz Semâîsi  Aksak Semâî 
15- Nevâ Bağdâd   Sâz Semâîsi  Yürük Semâî 
16- Nişâbur    Peşrev   Sakîl 
17- Râhat-ül Ervâh   Peşrev   Çifte Düyek 
18- Râhat-ül Ervâh   Sâz Semâîsi  Aksak Semâî 
19- Nevâ    Peşrev   Düyek88 
 

                                                
88 ÖZPEKEL, a.g.e., s.611-612. 



 70 

4.2.2.3. Yükselme Dönemi’nin Genel Değerlendirmesi 
Tablo 4.2. Yükselme Dönemi 

SU
LT

ÂN
 

II. 
ME

HM
ED

 (F
AT

İH)
 

(14
51-

148
1) 

OSMÂNLI İMPARATORLUĞU’NUN   YÜKSELME DÖNEMİNDE MÛSİKÎŞİNAS PÂDİŞÂHLAR (1453-1579)  
Besteciliği Saz Eseleri Sözlü Eserler İcrâ Ettiği 

Çalgılar 
Terkib  
Ettiği 

Makamlar 
Döneminde Mûsikî Adına Yaşanmış Önemli 

Gelişmeler  Dînî  Din 
Dışı 

Dînî Din 
Dışı 

- - - - - -  
- 

- Enderûn’da mûsikî eğitimi verilmesi 
- Marâgi’nin oğlu Abdülazîz’in yazdığı “Nekavetu’l 

Edvâr”adlı eser 
- Fethullah Mü’min Şirvanî’nin “Risale fü İlmü’l 

Mûsikî” adlı Edvâr’ı 
- Dursun Bey’in yazdığı “Târih-i Ebü’l-Feth” adlı eser 
- Sarayda yevmiyeli çalgı yapımcılarını  çalıştırılması. 
- Tuğ Takımı’ndan Mehterhâne’ye geçiş 

SU
LT

ÂN
 

II. 
BA

YE
ZİD

  
(14

81-
151

2) 
 

 
 
 
 
√ - 19 - - - - 

 
- Sinir hastalıklarının mûsikîyle tedavisi 
- Ladikli Mehemmed Abdülhamîd Çelebi’nin yazdığı 

“Zeynü’l-Elhân fi İlmi’t Telif ve’l-Evzan” ve “Er-
Risâletü’l-Fethiyye” adlı mûsikî kitapları. 

- İlk mevlevî dergâhının (Galata) kuruluşu 
- Horâsân’ın ünlü fasıl şefi Zeynelâbidin’in İran’dan 

Osmânlı’ya getirilişi 
- Marâgi’nin torunu Mahmûd Çelebi’nin yazdığı 

“Mâkasıdü’l Edvâr”adlı nazariyât kitabı 
- Saray’da yevmiyeli mûsikîcilerin bulundurulması. 
 

 



 71

4.3. Osmânlı İmparatorluğu’nun Duraklama Dönemi’nde Mûsikîşinas 
Pâdişâhlar, Duraklama Dönemi’nde Mûsikî Adına Yaşanmış Önemli 
Gelişmeler ve Duraklama Dönemi’nin Genel Değerlendirmesi 
Bu bölümde Osmânlı İmparatorluğu’nun Duraklama Dönemi’ndeki 

Mûsikîşinas Pâdişâhlar IV. Murâd, IV. Mehmed, II. Ahmed ve II. Mustafâ 
Dönemi’nde mûsikî adına yaşanmış önemli gelişmeler ve oluşturulan tabloyla bu 
dönemin genel değerlendirmesi yapılacaktır. 
4.3.1. Sultân IV. Murâd (1623-1640) 
 İstanbul 9 Temmuz 1611-8 Şubat 1640. Osmânlı pâdişâhlarının 17.’si (10 
Eylül 1623-8 Şubat 1640) Şiirlerinde ve bestelerinde Murâdî, Şâh Murâd 
mahlaslarını kullanmıştır. I. Ahmed ile Mahpeyker Kösem Sultân’ın oğludur. 
 Babası öldüğünde 6-7 yaşlarındaydı. Amcası I. Mustafâ’nın ikinci kez hâl’ 
edilmesi üzerine 12 yaşında tahta çıktı. Hükümdârlığı süresince annesi Kösem Sultân 
etkili oldu. Döneminde zorbaların sürekli ayaklanmasından dolayı son derece 
acımasız bir otorite vardı. İçkiden tütüne pek çok şey yasaklanmıştı. 28 Mart günü 
çıktığı İran Seferi’nden Revân galîbiyetiyle döndü. 17 Mayıs 1639’da İran’la Kasr-ı 
Şirin Anlaşması imzâlandı. Bağdâd’ın fethi İstanbul’da coşku uyandırdı, kentte 
donanmalar ve şenlikler yapıldı. Diğer yandan pâdişâhın sefere çıkarken yapımlarını 
emrettiği Topkapı Sarayı’ndaki Revân ve Bağdâd Köşkler’i bir senede tamamlandı. 
 Sağlığının bozulması nedeniyle bir süre içki içmeyen IV. Murâd ramazanda 
rahatsızlandı, bayramda Kabak Meydanı’nda at koşturup ok attı. Atmeydanı’na 
Silâhtâr Paşa’nın Sarayı’na çıktı. Buradaki içki âlemlerinden Saraya dönünce 
komaya girdi ve öldü. Haber Sarayı mateme boğdu, haremde ve Enderûnda camlar 
kırıldı, kepenkler söküldü, kıyametler koparıldı. I.  Ahmed türbesine gömüldü yerine 
I. İbrâhim pâdişâh oldu. 
 Yavuz-ı Sâni diye anılan IV. Murâd uzun boylu, heybetli bakışlarıyla ve garip 
çehresiyle korku uyandıran bir fiziğe sahibti. Kantemiroğlu’na göre IV. Murâd 
bedensel ve rûhsal yeteneklerle donatılmıştı ve bir askerde aranan bütün beden 
özellikler onda mevcûdtu. Gücü, biniciliği, silâhşörlüğü ile ünlüydü. Bir pehlivân 
olan iri vücûdlu Silâhtar Mustafâ Paşa’yı sağ eliyle kuşağından tutup ayaklarını 
yerden keser, Has Oda’da birkaç tur dolaştırdıktan sonra hiçbir yorgunluk belirtisi 
göstermeden bırâkırdı. Okçuluk ve binicilikte üstüne yoktu. 



 72

Koçi Bey yönetim işlerinde IV. Murâd’a danışmanlık etmiş, eski yasaların nasıl 
uygulanması gerektiği konusunda lâyıhalar sunmuştur. Evliyâ Çelebi sesinin 
güzelliğiyle IV. Murâd’ın dikkatini çekmiş ve onun himâyesinde yetişmiştir. 
Hezarfen Ahmed Çelebi de ilginç bir denemeyi IV. Murâd’ın izniyle gerçekleştirerek 
Galata Kulesi’nden lodos rüzgârıyla uçup Üsküdar’a inmiştir. Özellikle Doğu 
Anadolu’nun imârıyla ilgilenip yollar, hânlar, köprüler yaptıran IV. Murâd’ın adını 
taşıyan yerleşim yerleri ve büyük bir akarsu (Fırat’ın kolu Murâd suyu) mevcûddur. 
 Boğaz güvenliği için Kavak Kaleleri’ni yaptırmıştır. Bağdâd ve Revân 
Köşkleri İstanbul’a kazandırdığı çok değerli mimârî eserlerdir. Şiirleri ve bestelediği 
sâz eserleri de vardır. “Bağdâd Fâtihi” olarak anılır.89 
 4.3.1.1.Sultân IV. Murâd Dönemi’nde Mûsikî Adına Yaşanmış Önemli 

Gelişmeler 
 XVII. asır pâdişâhlarının en büyüğü olan IV. Murâd Osmânoğullarının 
yetiştirdiği dehâ sahibi son askerdir.90 
 Bu yüzyıl Osmânlı İmparatorluğu’nun Duraklama Dönemi olmasına rağmen 
Osmânlı Medenîyeti için hele bazı sanat kolarında tam bir olgunluk ve mükemmellik 
dönemi olmuştur. Genişleyen mûsikî hayâtı yalnız Sarayla sınırlı kalmamış; devlet 
adamları ve sultânların saraylarına, varlıklı kimselerin konaklarına kadar taşınmış en 
verimli yıllarından biride Sultân IV. Murâd’ın saltanat yıllarında yaşanmıştır.91 
 IV. Murâd devri Türk Mûsikîsi târihinin çok önemli bir dönemidir. XVI. 
yüzyıl sonlarında İmparatorluğun karşılaştığı siyasî ve iktisâdî sorunlar yüzünden 
Saraydaki mûsikî faâliyetleri neredeyse bütünüyle durmuştur. IV. Murâd döneminde 
mûsikî yeniden canlanmış, yaygınlaşmış, büyük bir gelişme göstermiştir.92 
 IV. Murâd devrinin Klâsik Türk Mûsikîsi târihinde özel bir önemi vardır. 
Hemen bütün emsâlleri gibi şâir ve mûsikîşinas olan Pâdişâh; zamanındaki bütün 
mûsikîşinasları, sanatkârları himâyesine almış ve onların çok parlak bir devir 
yaşamalarını sağlamıştır.93 

                                                
89 SAKAOĞLU, a.g.e., Murâd IV , C.2, s.243-247. 
90 ÖZTUNA, Yılmaz; “Türk Bestecileri Ansiklopedisi”, Hayât Neşriyat, İstanbul, 1970, s.121. 
91 ÖZALP, a.g.e., s.356. 
92 BARDAKÇI, Murâd; Bestekâr Sultânlar Sultân Bestekârlar, CD/Kitap, Kalan Müzik, İstanbul, 1999, s.30. 
93 AKSÜT, Sadun; “500 Yıllık Türk Mûsikîsi Antolojisi”, Türkiye Yayınevi, İstanbul, 1967, s.179. 



 73

 Mûsikîyi seven, aynı zamanda bestekâr olan bu Pâdişâh Enderûn’a yeni 
sanatkârlar kazandırmış, her gittiği ülkeden tanınmış sanatkârları İstanbul’a 
getirmiştir.94 
 Bunlardan hânende Mehmed Bey ile en ünlüleri bestekâr Şeştarî Murâd Ağa 
olan değerli Âzerî Mûsikîciler’i, Revân ve Bağdâd Seferleri’nden dönüşte İstanbul’a 
götürmüş, bu kişiler İstanbul’da mûsikî hayâtını canlandırmıştır. 
 Ayrıca IV. Murâd Kâtip ve Evliyâ Çelebiler gibi büyük ilim adamlarıyla; 
Solakzâde, Âmâ Kadri, Benli Hasan Ağa, Neyzen ve Çengî Mevlevî Yusuf Dede, 
Derviş Ömer ve Koca Osmân Efendi (Itrî’nin meslekî dedesi) gibi büyük 
bestekârlara çevresini açmış gerçek bir sanat koruyucusudur.95 
 XVI. yüzyılın başından IV. Murâd’ın öldüğü 1640’a dek Doğu’ya yapılan 
seferler sayesinde Osmânlı Sarayı’na ganîmet ve kültür nakledilen bu çağda, bestekâr 
olan Sultân IV. Murâd’ın hânendeliği ve sâzendeliği ile meşhûr Şâhkulu’nu 
Bağdâd’tan İstanbul’a getirttiği de bilinmektedir. Bunun gibi Osmânlı Sarayı’na 
Ortadoğu’dan getirtilen mûsikî ve sanat adamlarının faâliyet gösterdiği, Şii-Sünnî 
Mezhepler arasında derin ayrışmaların patlak verdiği “Şark Dönemi” vuku 
bulmuştur.96 
 Tebriz’i fethettikten sonra büyük bir Türk sanatkâr kitlesini İstanbul’a 
nakletmiştir. Bunların arasında pek çok bestekâr ve müzisyen de vardır. Bu sûretle 
Türk ülkeleri arasındaki mûsikî teması artmıştır. Devri, Türk Mûsikîsi’nin çok parlak 
bir devri olmuştur ki musâhibi ve hânendesi olan Evliyâ Çelebi, I. cildinde yüzlerce 
sahîfede bu âlemî tasvîr etmiştir.97 
 IV. Murâd, saltanat yılları içerisinde bir haftayı yaz ve kışta sekize 
çıkartmıştır ve haftanın her gecesi ayrı bir etkinlik için tayîn edilmiştir. Bunlardan 
cumartesi geceleri Evliyâ Çelebi’nin de Seyahatnâme’sinde bahsettiği üzere, IV. 
Murâd’ın ilâhî ve na’t okuyanlar ile hânende ve sâzendeleri toplayarak sohbet ettiği 
bilinmektedir. 1635’te böyle bir cumartesi gecesi IV. Murâd’ın huzûruna kabûl 
edilen Evliyâ Çelebi, güftesi IV. Murâd’a; bestesi Gülşenî Tarîkatından, aynı 
zamanda Evliyâ’nın da mûsikî hocası Derviş Ömer’e ait bir varsağı, segâh, mâye ve 
                                                
94 ÖZALP, a.g.e., s.356. 
95 TANRIKORUR, a.g.e., s.37-38. 
96 www.osmânlımedenîyeti.com  
97 ÖZTUNA, a.g.e., 1974, C.2, s.39-40. 



 74

bestenigâr makamlarında eser okuduğunu anlatır. Bir halk adamı olan Evliyâ 
Çelebi’nin çeşitli vesîlelerle Sarayla ilişkisi olmuş, hattâ Kiler Odası’na girdiğinden 
de bahsetmiştir.98 Pâdişâhın bir şiirinden türkü bestelemesi, bunu bir halk adamının 
başka eserlerle birlikte Sultânın huzûrunda okuması Saray-toplum ilişkileri 
bakımından ilginç bir örnek oluşturur. Ayrıca Seyahatnâme’sinde Saray 
Meşkhânesi’nin Topkapı Sarayı’nın üçüncü avlusunda has hamamın yanında 
olduğunu açıklar. 
 Enderûn Osmânlı Saray Mûsikîsi hayâtının en önemli kurumuydu. 
Enderûn’da pâdişâhın özel hizmetinde bulunan ağalar Seferli, Kiler, Hazîne ve Has 
Odalarında yaşarlardı. Mûsikîciler Seferli Odası’nda toplanmıştı. Seferli Odası IV. 
Murâd zamanında kurulmuştu. Bu odalardan önce mûsikî eğitimi ve terası için 
“büyük” ve “küçük” odalar kullanılırdı. 
 Bu mûsikî âlemînin yaşandığı aynı dönemde Topkapı Sarayı Enderûn’unda 
bulunan Âlî Ufkî Bey (Albert Bobowski), çizdiği Topkapı Sarayı plan krokisinde 
üçüncü avluda meşkhâneyi de göstermiştir. Bu krokiye göre bugün yerinde 
bulunmayan meşkhânenin Arz Odası’nın sağ tarafında, bugün pâdişâh elbiselerinin 
sergilendiği yapının önünde olduğu anlaşılmaktadır. Günümüze “Mecmua-i Sâz-ü 
Söz” adlı bir kitap bırâkmış olan Âlî Ufkî Bey; meşkhânenin gün boyu açık 
kaldığını, yalnız geceleri kapandığını, mûsikîcilerin burada hocalardan ders 
aldıklarını yazar. Ders veren hocalar Saray dışında yaşayan mûsikîcilerdir, her gün 
ilk dîvân toplantısının ardından Saraya gelirler. Enderûn’daki çeşitli odalardan 
toplanmış mûsikîyle ilgili içoğlanları kendi odalarında yaşarlar. Sultân Murâd 
zamanında Saraydaki bir İtalyan mûsikîcinin Batı Mûsikîsi tekniği ile hazırladığı 
konseri dinleyen Âlî Ufkî Bey konserde çalınan çalgıları kemençe, tanbûr (veya 
şeştar), santur, mıskal, ney, ud diye sıraladıktan sonra; halk şarkılarını çalmak için de 
çağana, çöğür, tanbûra, tel tanbûrası ve çeşdenin kullanıldığını yazmıştır.99 
 Polonya asıllı Âlî Ufkî Bey, 1650 yılında yazdığı “Mecmua-i Sâz-ü Söz” adlı 
eserinde sağdan sola doğru yazılan özel bir Batı Mûsikîsi nota sistemiyle 150 kadar 
eseri notaya alarak (türkü, varsağı, yelteme) yayınlamıştır. Dili Fransızca ve 

                                                
98 KAHRAMAN, Seyit ÂLî- DAĞLI, Yücel; “Evliya Çelebi Seyahatnamesi: İstanbul”, Yapı Kredi Kültür Sanat Yayınları, İstanbul, 2003, C.1, 2. Kitap, s.624. 
99 PEKİN, a.g.e., s.13-14. 



 75

Osmânlıcadır. Bu eser Batı notasının Türk Mûsikîsinde kullanıldığı ilk örnek 
olmuştur. Bugün Londra British Museum No: 3114’tedir.100 
 Batı Mûsikîsi ile olan ilişkilerin devâm ettiği bu dönemde, Musâhib Ömer 
Gülşenî’den mûsikî dersi alan ve bu sanatı iyi bilen Evliyâ Çelebi, Rumeli ve Avrupa 
gezilerinde bu mûsikîyi sık sık dinleme fırsatını bulmuş, org ve orkestrayı tanımış, 
beğendiğini anılarında belirtmiş, dinlemiş olduğu eserlerin çoğunu “Rehâvî 
Makamı’na” benzetmiştir. O yıllarda org çok rağbet edilen bir mûsikî âletidir. Âlî 
Ufkî Bey’in yukarıda sözünü ettiğimiz eserinde, Sultân IV. Murâd gibi sanatkâr ve 
bestekâr pâdişâhın İtalya’dan bir mûsikî hocası getirterek Sarayda “Concertando ve 
Sonnet”ler bestelettiğine değinilir. İngiltere Kraliçesi Elizabeth’in Pâdişâha bir org 
hediye ettiği ve bizzât ustalar gönderip Topkapı Sarayı’na monte ettirdiği de 
bilinmektedir.101 
 O dönemde Türk Mûsikîsi âletleri de Avrupa’da oldukça yaygınlaşmıştı. 
İstanbul’da olduğu gibi Avrupa’da da konaklarda ve zengin evlerinde sâz takımları 
bulunuyordu.102 
 Görüldüğü üzere IV. Murâd Türk Mûsikîsi târihinde özel ve önemli bir yeri 
olan, zamanının bütün sanatkârlarını himâyesi altına alıp destekleyen, onların her 
anlamda parlak bir dönem yaşamalarını sağlayan, kendisi de şâir ve bestekâr olan 
mûsikîşinas bir pâdişâhtır. 
4.3.1.2. Sultân IV. Murâd’ın Besteciliği ve Eserleri 
 Eldeki kaynaklara göre bestekâr olduğu kabûl edilen IV. Murâd’ın günümüze 
gelen eserlerinin XVII. yüzyılda çağdaşı olan Âlî Ufkî’nin “Mecmua-i Sâz-ü 
Söz”ünde; yarım asır sonra Kantemiroğlu’nda ve buradan alıntı yapılmasıyla 
Kevserî’de; 1,5 asır sonra da Hamparsum’da notaya alındığı görülmektedir. 
 Bu bilgiler ışığında aynı çağda yaşamış olan Âlî Ufkî’nin el yazması olan 
“Mecmua-i Sâz-ü Söz’ü” en önemli kaynak sayılmaktadır. Buradaki eserlerde 
peşrevlerin üzerinde “Şâh Murâd” yazdığı için bazı tereddütler olmuştur. “Şâh” 
sanını pâdişâhtan başka kimsenin kullanamayacağı âşikârdır. Fakat Âlî Ufkî Bey’in 
Bayâtî Semâî’ye “Sultân Murâd Hân Fâtih-i Bağdâd” kaydını düşmesi, IV. Murâd’ın 
                                                
100 AK, a.g.e., s.25, 64. 
101 ÖZALP, a.g.e., s.357. 
102 AK, a.g.e., s. 64.  



 76

bestekâr olduğu üzerindeki bütün tereddütleri kesin bir şekilde ortadan kaldırır. 
Kantemir’de 4 Hüseynî Peşrevi’nin notası vardır ve buradan da Kevserî’ye geçmiştir. 
Hamparsum ise, Şehnâz Aşîrân Peşrevî ile Hüzzâm Sâz Semâîsi’ni yazmıştır. Diğer 
bütün eserleri Âlî Ufkî notaya almıştır. Sayılan 6 parçadan yalnız “Tozkoparan” adlı 
Peşrev Âlî Ufkî’de de vardır; fakat bestekârın ismi belirtilmemiştir ve 3 hânedir. 
Kevserî ayrıca Acem ve Nühüft Peşrevleri’ni notaya almıştır. Kantemir’de bir de 
Nevâ Peşrevi vardır. Âlî Ufkî, Evc İlâhî’nin sahibi olarak da “Sultân Murâd Hân-ı 
Tâbeserâh” kaydını düşmüştür. Bu tablo, IV. Murâd’ın çok eser veren bir bestekâr 
olduğunu ortaya koymaktadır. Pek çok eser bestelediği kesin şekilde anlaşılmaktadır. 
Aynı makamdan 6 peşrev besteleyen tek bestekâr da O’dur. Türk Târihi’nin büyük 
dehâlarından olan IV. Murâd’ın bu sûretle büyük bir bestekâr olduğu da 
anlaşılmıştır.103 
 IV. Murâd’ın eserleri incelendiğinde Hüseynî Makamı’nda 6 eser birden 
yapması dolayısıyla özel bir ilgi duyduğu anlaşılmaktadır. 15’e yakın sâz eseri 
bulunan IV. Murâd’ın genellikle birleşik ve büyük usûllerle yaptığı peşrevleri ve 
birini ilâhî olarak bestelediği 2 sözlü eseri günümüze gelmiştir. 
 Bestelediği peşrevlerde çok kullandığı Hüseynî Makamı dışında; Acem, Irâk, 
Nühüft, Uzzâl, Nevâ, Evc ve Bayâtî Makamları’nı kullandığı görülmektedir. 
Günümüze gelen eserlerinden Hüseynî Peşrevleri’nin 6.sında değişmeli 5 usûl 
kullandığı göze çarpmaktadır. 
 IV. Murâd aynı zamanda “Murâdi” mahlasıyla şiirler yazan şâir bir 
pâdişâhtır. Evc Devr-i Revân İlâhîsi “Uyan Ey Gözlerim Gafletten Uyan” ile Bayâtî 
Yürük Semâî eseri “Gelse Nesim-i Müjde Şâh-ı Bahardan” güftesini kendi yazmış 
olduğu sözlü eserleridir. 
 IV. Murâd’ın günümüze gelen eserleri sırasıyla aşağıdadır: 

Makam   Form   Usûl 
1-  Hüseynî    Peşrev I  Darb-ı Fetih 
2-  Hüseynî    Peşrev II  Berefşan 
3-  Hüseynî    Peşrev III   Fahte (3 Hâne) 
4-  Hüseynî    Peşrev IV  Düyek (Tozkoparan) 
                                                
103 ÖZTUNA, a.g.e., 1974, C.2, s.39-40.  



 77

5-  Hüseynî    Peşrev V  Düyek 
6-  Hüseynî    Peşrev VI  Düyek, Çenber, Fahte,  

Berefşan, Ceng-i Harbî 
(Değişmeli 5 usûl) 

7-  Acem    Peşrev   Çenber 
8-  Irâk    Peşrev   Berefşan (3 Hâne) 
9-  Nühüft    Peşrev   Hâvi 
10- Uzzâl    Peşrev   Devr-i Kebîr 
11- Nevâ    Peşrev   Düyek 
12- Nevâ Bağdâd   Peşrev   Fahte 
13- Evc    İlâhî   Devr-i Revân 
14- Bayâtî       Yürük Semâî104  
4.3.2. Sultân IV. Mehmed (1648-1687) 
 İstanbul 1 Ocak 1642- Edirne 17 Aralık 1692. Osmânlı pâdişâhlarının 19.su 
(8 Ağustos 1648-8 Kasım 1687) Sultân İbrâhim ile Hatice Turhân Sultân’ın oğludur. 
 6 yaşında tahta çıkmıştır. Ondört yıl boyunca vezîr-i a’zamlar, vâlide 
sultânlar ve paşalarla yönetilen bir Osmânlı idâresi söz konusudur. Bu durumdan 
faydalananların çıkardıkları iç ve dış isyânlar sürerken 15 Eylül 1656’da Köprülü 
Mehmed Paşa’nın özel koşullarda sadrâzam olmasıyla Köprülüler Dönemi, IV. 
Mehmed için de İstanbul’dan uzakta Mora’ya, Balkanlar’a uzanan alanlarda yıllarca 
sürecek sefer ve avlanma dönemi başlar. Köprülü devletin iç ve dış sorunlarıyla 
boğuşurken genç Pâdişâh Balkanlar ve Edirne dolaylarında avlanır. Geçen zaman IV. 
Mehmed’in İstanbul’a ilgisini giderek azaltır. Mehmed Halîfe, “Târih-i Gılmâni”de 
“Edirne’de gezip dolaşmaktan o derece hoşlanmıştı ki İstanbullular bir daha 
payîtahta dönmesinden umutlarını kesmişlerdi” der. 31 Ekim 1665’de annesiyle 
birlikte Edirne’den Yeni Câmi’nin açılış töreninde bulunmak için İstanbul’a gelir. 
             1672 ve 1673’te iki kez Lehistan Seferi’ne çıkar, Kamaniçe Kalesi’nin 
alınışında bulunur, Bucaş Anlaşması’nın imzâlanmasından sonra Edirne’ye döner. 
1675’de oğlu Şehzâde Mustafâ’nın sünneti, kızı Hatice Sultân’ın evlenmesi 
münâsebetiyle ünlü “Edirne Şenliği’ni” düzenletir. 

                                                
104 ÖZPEKEL, a.g.e., s.616. 



 78

 IV. Mehmed 1679’da Beşiktaş semtinde bir sâhil sarayı yaptırdığı sırada 
Eğrikapı çöplüğünde ünlü Kaşıkçı Elması bulunmuştu. Bir hatt-ı hümâyûnla Saraya 
getirtip İç Hazîne’ye koydurttu. 1680’de İstanbul’da kalan Pâdişâh cambazların 
gösterilerini ve Osmânlı târihinde bir kez yaşanan bir kadının recm (taşlama) 
edilmesi olayını izledi. 29 Ekim 1680’de İstanbul’dan ayrılıp avlanarak 10 Aralık’ta 
Edirne’ye ulaşan Pâdişâh, Edirne-İstanbul gidiş dönüşlerini sürdürdü. 
 Tek tutkusu avlanma olan IV. Mehmed bazen haftalarca süren büyük av 
partileri düzenletirdi. Nedîmlerinden Abdi Ağa’ya günlük yaşamını yazdırtmıştır. 
“Vekayinâme-i Abdi” denen eser IV. Mehmed’in av serüvenlerini, eğlencelerini 
ayrıntılarıyla vermektedir. 
 Enderûnlu Mehmed Halîfe’nin kaleme aldığı “Târih-i Gılmâni”de de IV. 
Mehmed’in 1665’e kadarki pâdişâhlığı döneminde çalgıcı ve oyuncu kollarını 
yasaklatıp, halk sanatçılarını küreğe koydurtması, kahvehâneleri kapattırması, içki, 
ve tütün yasakları uygulatması gibi ilginç konular vardır. 
 1689’da II. Süleyman’ın (1687-1691) Edirne’ye gidişi sırasında kapalı araba 
ile İstanbul’dan Edirne Sarayı’na nakledilen IV. Mehmed burada ölmüş, cenâzesi 
İstanbul’a getirilerek Yeni Câmi Türbesi’ne gömülmüştür.105 
4.3.2.1. Sultân IV. Mehmed Dönemi’nde Mûsikî Adına Yaşanmış Önemli                     

Gelişmeler 
 Osmânlı Mûsikî için II. Murâd’dan sonra okul sayılabilecek ikinci parlak 
dönem 64 yıllık IV. Murâd - IV. Mehmed çağıdır ki imparatorluğun “Köprülüler 
Devri” olarak tanınan çöküş başlangıcı döneme karşılık gelir. 
 Türk Mûsikî târihinin zirvesi, ünlü Bayram Tekbîri’nin bestekârı Itrî, hocası 
Hafız Post, Taşcızâde Receb Çelebi, büyük dînî eserler bestekârı Âlî Şîruganî, 
Seyyid Nûh, Yahya Nâzım gibi büyük bestekârlarla mûsikî bilgini Âlî Ufkî Bey’de 
IV. Mehmed’in sanat çevresini oluşturan en önemli isimlerdir.106 
 Kültür, sanat ve mûsikî fevkalâde gelişmiş ve himâye edilmiştir. Devrin 
bestekârlarının biyografilerini Şeyhûlislâm Esad Efendi “Atrabu’l Âsâr” ında kaleme 
almıştır.107 
                                                
105 SAKAOĞLU, a.g.e., Mehmed IV, C.2, s.89-93. 
106 TANRIKORUR, a.g.e., s.37-38. 
107 ÖZTUNA, a.g.e., 1974, C.2, s.17. 



 79

 Bu eser XVII. asrın ilk çeyreğinde yetişen 100 kadar bestekârın biyografisini 
anlatan ve eserlerinden örnekler veren, çok süslü bir dille kaleme alınmış; küçük 
fakat Türk Mûsikîsi târihi bakımından mühim bir eserdir.108 
            IV. Mehmed’in tercümanı ve sâzendesi santurî Âlî Ufkî, sonraki nota 
koleksiyonlarının ilk me’hazı olması bakımından çok önemli bir yer teşkîl eden, XV. 
yüzyıldan kendi çağına kadar gelen pek çok Osmânlı Mûsikîsi eserini topladığı 
“Mecmua-i Sâz-ü Söz”ünü 1664 yılında bu Pâdişâh döneminde yazmıştır. Ancak 
Kanûnî’den sonraki en uzun (42 yıllık) saltanat dönemi olan IV. Mehmed çağı siyâsî-
askerî alanda türlü beceriksizliklerin yanı sıra medrese-tarikât çatışmasının 
önlenemediği; hattâ kadızâdelerin gitgide güçlenerek Mevlevî Semâ’ını ve diğer 
mûsikîli âyînleri 17 yıl boyunca (1666-1684) yasaklatmayı başardıkları bir 
dönemdir.109 
 IV. Mehmed’in sanat çevresini oluşturan en önemli isim olan Itrî beş pâdişâh 
dönemi görmüştür. Fakat IV. Mehmed zamanında tanınmış ve üne kavuşmuştur. 
Pâdişâh onu sık sık Saraya davet etmiş, huzûrda düzenlenen fasıllara hânende olarak 
katılmış, bestelediği eserlerle Pâdişâhtan yakınlık görmüş, iltifâtlara nâil olmuştur. 
Bu yakınlığının bir sonucu olarak çok kârlı bir iş olan ve Itrî’nin kendisinden uzun 
zamandır istediği “Esirciler Kethûdâlığı”nı kırmayarak istediği üzerine vermiş; geliri 
bol olan bu iş ile O’nun rahat bir hayât sürmesini sağlamıştır. Itrî mûsikîye yetenekli 
ve güzel sesli gençleri seçebilmek, İstanbul’a getirilen esirlerin mûsikîlerini tanımak 
ve bilgi edinmek, onları eğitmek için bu görevi ısrarla istemiş Pâdişâh da Itrî’ye çok 
arzuladığı bu görevi vermiştir. 
 IV. Mehmed Itrî’yi serhânende yapmış, Harem-i Hümâyûn’daki câriyelere 
mûsikî öğretmesini sağlamıştır. Tüm bu gelişmeleri Pâdişâh’ın sanata, mûsikîye ve 
sanatçıya verdiği değere bağlamak mümkündür.110 
 Ayrıca IV. Mehmed kızı Hatice Sultân’ın düğünü için Venedik Elçisi 
Giocomo Guerini’den bir opera trupu getirmesini istemiştir. 1675’de oğlu II. 
Mustafâ’nın sünnet düğünü için aynı istek tekrarlanmıştır. Taleblerin yerine getirilip 
getirilmediği bilinmemektedir. Fakat bu olay Pâdişâh’ın Batı Mûsikîsi’ne olan ilgi ve 

                                                
108 ÖZTUNA, a.g.e., 1969, C.1, s.199. 
109 TANRIKORUR, a.g.e., s.38. 
110 SALGAR, Fâtih; “50 Türk Müziği Bestekârı”, Ötüken Neşriyat, İstanbul, 2005, s.50. 



 80

merakını göstermesi ve Fâtih’le başlayan Osmânlı-Batı devletleri arasındaki sanatsal 
ilişkilerin devâmı açısından önem arz etmiştir.111 
 IV. Mehmed sanatı ve sanatçıyı destekleyen, koruyan, itibâr gösteren, 
himâyesi altına alan, sanatlarını rahatça icrâ edebilmeleri için olanaklar sağlayan ve 
teşvîk eden mûsikîşinas bir pâdişâh olarak adını târih sayfalarına yazdırmıştır. 
4.3.3. Sultân II Ahmed (1691-1695) 
 İstanbul 25 Şubat 1643- Edirne 6 Şubat 1695. Osmânlı pâdişâhlarının 20.’si 
(22 Haziran 1691-6 Şubat 1695) Sultân İbrâhim’le Hatice Muazzez Sultân’ın 
oğludur. Cülûs ve kılıç alayı törenleri Edirne’de yapılan Pâdişâh, kısa saltanatında 
İstanbul’a hiç gelmemiştir. 
 Babası Sultân İbrâhim tahttan indirilip öldüğünde henüz 5 yaşındaydı. 
Topkapı Sarayı’nın Şimşirlik Kasrı’nda göz hapsinde tutulduğu şehzâdelik yıllarını 
nücumla (yıldızbilim) uğraşarak geçirdi. 
 II. Ahmed’in kısa saltanatında bozgunlarla sonuçlanan Avusturya-Macaristan 
Savaşları, Hicâz ve Kuzey Afrika’da ayaklanmalar yaşandı. Köprülü Fazıl Mustafâ 
Paşa’nın Salankamen Savaşı’nda şehit düşmesinden (1691) sonra II. Ahmed kısa 
aralıklarla Arabacı Âlî Paşa’yı (1691), Hâcı Âlî Paşa’yı (1692), Bozoklu Mustafâ 
Paşa’yı (1693), Sürmeli Âlî Paşa’yı (1694) sadrâzam ve serdâr-ı ekrem atadı. Bu 
sadrâzamlar görevlerini Edirne’de sürdürdüler veya cepheye gittiler. 
 II. Ahmed’in sık sık atama ve uzaklaştırma yapmasının hiçbir yararı olmadı. 
Önceki Pâdişâh II. Süleyman (1687-1691) gibi çevresindeki kıt görüşlü ve çıkarcı bir 
grubun etkisinde kalan II. Ahmed kendisini çok akıllı, âdil, yetkin bir pâdişâh 
sanmaktaysa da son derece kıt görüşlü ve duygusaldı. Bu nedenle İstanbul’a gitme 
isteği her seferinde türlü bahânelerle önlenerek kalabalık kadrolu Topkapı Sarayı’nın 
entrikalarına oyuncak edilmeye çalışıldığı ve Edirne Sarayı’nda tecrîd edildiği ileri 
sürülmüştür. 
 Sağlıksız bir bünyeye sahib olan II. Ahmed Edirne’de öldüğü zaman Dîvân-ı 
Hümâyûn toplantıdaydı. Gelen haber üzerine yerine yeğeni II.Mustafa tahta çıktı. II. 
Ahmed’in cenâzesi İstanbul’a gönderildi ve cenâze Kanûnî Sultân Süleyman 
Türbesi’ne defnedildi. 
                                                
111 KAYGISIZ, a.g.e., s.162. 



 81

 Mûsikîden ve şiirden hoşlanan II. Ahmed Topkapı Sarayı’nın Şimşirlik 
Kasrında geçen şehzâdeliğinde, Muslihiddin Mustafâ bin Vefâ’nın (ö.1491) 
“Mülheme-i Şeyh Vefâ” adlı eserini okumuştur. 33 varaktan ibâret bu eser Topkapı 
Sarayı Kütüphânesi’ndedir. II. Ahmed’in adına yapılmış bir eser yoktur.112 
4.3.3.1. Sultân II. Ahmed Dönemi’nde Mûsikî Adına Yaşanmış Önemli 

Gelişmeler 
 Sultân II. Ahmed neshte hattât, şâir ve bestekârdır. Fakat zamanımıza gelen 
bestesi yoktur. Güzel Kur’ân’lar yazmıştır. Şehzâdeliğinde tuttuğu günlük not defteri 
bugün elimizdedir. 
 II. Ahmed tahta geçince oğlu gibi sevdiği zekî Kantemiroğlu’nu Saraya 
aldırdı. Kantemiroğlu Enderûn’da Doğu kültürü ve dillerini öğrendi. Osmânlı 
Sarayından yakın ilgi ve sevgi gördü. Sultân II. Ahmed kendisini evlâdı yerine 
koyarak şehzâdeler gibi yetişmesini istedi. Hattâ babası ölünce 1693’te birkaç ay için 
Kantemiroğlu’nu Boğdan Bey’i yaptı. 20 yaşında olduğu için tahtından geri alındı ve 
Enderûn’a geri döndü. 113 
 Kantemiroğlu’nun mûsikî açısından en büyük hizmeti kısaca “Kantemiroğlu 
Edvârı” diye bilinen “Kitâb-ı İlm’l-Mûsikî alâ vechi’l Hurûfat-işâret-i Perdehâ-yi 
Mûsikî” adıyla yayınladığı eseridir. Bu eserinde yeni geliştirdiği yazım sistemini 
tanıtmış bunu 1693 yılında Sultân II. Ahmed’e sunmuştur.114 
 Eser nefis bir Osmânlı Türkçesi ile yazılmıştır. İki kısımdan oluşur. İlk kısım 
klâsik edvâr kitaplarına benzer. Uzun uzun perdelerden ve makamlardan kısacada 
usûllerden bahseder. XVIII. asırda yazılmış en mühim Türk Mûsikîsi nazariyâtı 
kitabıdır. Eserin ikinci kısmı XVI.- XVII. asırlarda bestelenmiş 309 peşrev, 39 sâz 
semâîsi ve bir beste; toplam olarak 349 parça Türk Mûsikîsi eserinin (ki 47 
makamdandır ve 176’sının sahibi gösterilmemiştir) ebced notası ile notasını verir.115 
 II. Ahmed gerek bestekâr olması, gerek sanat ve sanatçıları destekleyip 
himâyesi altına alması, gerekse de döneminde yazılıp kendisine sunulan son derece 
kıymetli ve önemli nazariyât kitabı “Kantemiroğlu Edvârı” ile mûsikî târihimizde 
önemli bir yeri olan mûsikîşinas pâdişâhlarımızdandır. 
                                                
112 SAKAOĞLU, a.g.e., Ahmed II, C.1, s.93-95. 
113 ÖZTUNA, a.g.e., 1969, C.1, s.17,322-323. 
114 AK, a.g.e., s.25. 
115 ÖZTUNA, a.g.e., 1969, C.1, s. 323. 



 82

4.3.4. Sultân II. Mustafâ (1695-1703) 
 Edirne 5 Haziran 1664-İstanbul 30 Aralık 1703. Osmânlı pâdişâhlarının 
22.’si.(6 Şubat 1695-22 Ağustos 1703) IV. Mehmed ile Emetûllah Gülnûş Vâlide 
Sultân’ın oğludur. 
 Mustafâ’nın eğitimi 1669’da babası ile birlikte Mora Yenişehir’deyken “bed-i 
besmele” töreniyle başladı. İlk dersi Vanî Mehmed Efendi verdi ve “Rabbi yessir”i 
okuttu. Yazı hocası ünlü hattât Hafız Osmân’dı. 1670’de Seyyid Feyzullah Efendi 
kendisine hoca tayîn edildi. Târihçi Râşid’in yazdığına göre “karârgâh-ı saltanat” 
olan “Dârü’l-meymene-i Edirne”de Mustafâ’nın eğimine çok önem verildi. Târihlere 
“Edirne Şenliği” olarak geçen 1675’deki sünnet düğünü geceli gündüzlü onbeş gün 
sürdü. IV. Mehmed çıktığı seferlere ve düzenlediği av partilerine II. Mustafâ’yı da 
götürdü. Amcaları II. Süleyman ve II. Ahmed’den sonra tahta çıktı. 
 Tahta çıktığı zaman Avusturya ve Venedik sorunlarıyla boğuşmuş, ilk 
seferini Avusturya’ya düzenlemiş, Lippa Kalesi’ni alıp, Lugos Zaferi’ni kazanarak 
“Gazî” sanını almıştır. Bunu 1696’daki Ulaş (Olasch) Meydan Zaferi izlemiştir. 
1699’da Avusturya, Rusya, Venedik ve Lehistan ile Karlofça Antlaşması 
imzâlanmıştır. Döneminin önemli iki olayı ordunun bozguna uğrayıp ağır kayıplar 
verdiği Avusturya cephesi üzerindeki Zenta fâciası ve Edirne Vak’a’sı olmuştur. Bu 
olayın sonucunda 22 Ağustos günü tahtı kardeşi III. Ahmed’e bırâkmak zorunda 
kalmıştır. 
 Oğulları ile İstanbul’a getirilen II. Mustafâ kapatıldığı Topkapı Sarayı Kafes 
Kasrı’nda 30 Aralık 1703’te ölmüş ve Yeni Câmi Türbesi’ne gömülmüştür. 
 Pâdişâhlığı süresince önce hocası daha sonra Şeyhûlislâm olarak atadığı 
Feyzullah Efendi’nin etkisinde kalmıştır. Döneminde vergilerin düzenli ve eksiksiz 
toplanması için önemli mâlî karârlar alınmıştır. II. Mustafâ her çeşit paranın sürüm 
de olmasına kısıtlama getirerek kendi adına ilk kez “tuğralı” altın ve gümüş paralar  
“tuğralı cedîd altun” darb edilmiştir. 
 Kızıl sakallı, kısa boyunlu, orta boylu ve heybetli olarak tanımlanan II. 
Mustafâ’nın Levnî tarafından yapılmış bir minyatürü vardır. 1699’dan sonra, babası 
gibi ava ve eğlenceye ilgi duymuş, edebiyâtla uğraşmış ve “İkbalî” mahlası ile şiirler 
yazmıştır. Celî, nesh ve sülüs tarzında hatları olan II. Mustafâ aynı zamanda okçudur. 



 83

Döneminin târihini yazmak üzere görevlendirdiği Silâhtar Fındıklılı Mehmed Ağa, 
“Nusretnâme” adlı eseri yazmıştır.116 
4.3.4.1. Sultân II Mustafâ Dönemi’nde Mûsikî Adına Yaşanmış Önemli 

Gelişmeler 
II. Mustafâ çok iyi bir eğitim almış,  fevkalâde kültürlü, birçok dil öğrenmiş, 

şâir, hattât, ilim ve sanata önem veren mûsikîşinas bir pâdişâhtır. 
 Yazdığı dînî ve tasavvufî şiirlerinde “İkbalî” ve “Meftunî” mahlaslarını 
kullanmış bunların bir kısmı bestelenmiştir. “Allah Rabb-ı la yezal yâ vahid-ü yâ 
zülcelâl” mısralarıyla başlayan beyiti Gülşenî Tarîkatı Şeyhî Âlî Şir-u Gâni Dede 
tarafından Acemâşîran Makamı’nda, ilâhî formunda bestelenmiştir. Bunun gibi farklı 
makamlarda, çeşitli dînî formlarda bestelenmiş şiirleri mevcûddur. Bunların bir kısmı 
tekkelerde okutulmuştur.117 
 Galata Mevlevîhânesi şeyhî ünlü neyzen hattâ neyzenlerin kutbu (en bilgesi) 
manâsıda “Kutb-i Nâyî” unvânıyla anılan Osmân Dede (1655?-1730) de bir çeşit 
Ebced Notası geliştirmiştir. Bu nota sistemini mûsikîye çok meraklı ve müzisyen 
olan Sultân II. Mustafâ Devri’nde meydana getirdiği sanılmaktadır.118 
 Osmân Dede’nin Arapça ve Farsça nazariyât eserlerinden görüp ilhâm aldığı 
Ebced Notası’nı tâdilen yaptığı yeni Ebced Notası ile yazdığı eserlerden hiçbiri 
zamanımıza gelmediği gibi, bu notayı ve mûsikî nazariyâtını içine alan “Edvâr”ı da 
kaybolmuştur.119 
 Görüldüğü üzere Sultân II. Mustafâ sanata özellikle mûsikîye önem veren, 
destekleyen bir pâdişâhtır. 

                                                
116 SAKAOĞLU, a.g.e., Mustafâ II, C.2, s.270-272. 
117 ÖZPEKEL, a.g.e., s.616-617. 
118 AK, a.g.e., s.25. 
119 ÖZTUNA, a.g.e., 1974, C.2, s. 125.  



 84 

4.3.4.2. Duraklama Döneminin Genel Değerlendirmesi 
Tablo 4.3. Duraklama Dönemi 

SU
LT

ÂN
 

IV.
 M

UR
ÂD

 
(16

23-
164

0) 

OSMÂNLI İMPARATORLUĞU’NUN   DURAKLAMA DÖNEMİNDE MÛSİKÎŞİNAS PÂDİŞÂHLAR (1579-1683)  
Besteciliği Saz Eseleri Sözlü 

Eserler 
İcrâ Ettiği 
Çalgılar 

Terkib  
Ettiği 

Makamlar 
        

Döneminde Mûsikî Adına Yaşanmış Önemli Gelişmeler 
Dînî  Din 

Dışı 
Dînî Din 

Dışı 

√  - 12 1 1 -  
- 

 - Saray dışına taşan  genişleyen mûsikî  hayâtı  - İngiltere Kralîçesi Elizabeth’in pâdişâha hediyesi olan org. - İtalya’dan mûsikî hocası getirilip konçerto ve sonatlar besteletilmesi. - IV. Murâd zamanında kurulan “Seferli Oda” da mûsikîcilerin toplanması. - Saraya Ortadoğu ve Âzerî diyarından getirilen sanatçılarla canlanan, zenginleşen mûsikî hayâtı. - Evliya Çelebi’nin Seyahatnamesi.  

SU
LT

ÂN
 

IV.
 M

EH
ME

D 
(16

48-
168

7) 
 - - - - - - - 

 - Şeyhülislâm Esad Efendi tarafından yazılan ve dönemin bestekârlarının biyografilerini içeren “Atrabu’l Âsâr” adlı kitap. - Büyük deha Itrî’nin tanınması, üne kavuşması. - Venedik Elçisi’nden “Opera Trupu”nun istenmesi. - XV. yy’dan IV. Mehmed Dönemi’ne kadar gelen pekçok Osmânlı Mûsikîsi eserinin toplandığı Âlî Ufkî Bey tarafından yazılan “Mecmua-i Sâz-ü Söz” adlı eser.  
 



 85 

 
Tablo 4.4. Duraklama Dönemi 

SU
LT

ÂN
 

II. 
AH

ME
D 

(16
91-

169
5) 

OSMÂNLI İMPARATORLUĞU’NUN   DURAKLAMA DÖNEMİNDE MÛSİKÎŞİNAS PÂDİŞÂHLAR (1579-1683)   
Besteciliği Saz Eseleri Sözlü Eserler İcrâ 

Ettiği 
Çalgılar 

Terkib  
Ettiği 

Makamlar 
Döneminde Mûsikî Adına Yaşanmış Önemli 

Gelişmeler Dînî  Din 
Dışı 

Dînî Din 
Dışı 

 Bestekârlık yapmıştır fakat eserleri günümüze ulaşamamıştır 
 

- - - - -  
- 

 
- Kantemiroğlu’nun mûsikî açısından en büyük 

hizmeti olan kısaca “Kantemiroğlu Edvârı” diye 
bilinen “Kitab-ı İlmîl-Mûsikî alâ vechi’l 
Hurûfat-işâret-i Perdehâ-yi Mûsikî” adıyla 
yayınladığı ve yeni geliştirdiği yazım sistemini 
tanıttığı 1693 yılında Sultân II. Ahmed’e sunulan 
eser. 

 

SU
LT

ÂN
 

II. 
MU

ST
AF

Â 
(16

95-
170

3) 
 

 
 
 
- 
 
 
 

- - - - - - 

 
- Nâyi Osmân Dede tarafından geliştirilen bir çeşit 
“Ebced Notası”. 

- Nâyi Osmân Dede tarafından yazılan “Edvâr”. 
- II. Mustafâ’nın yazdığı dînî ve tasavvufî şiirlerin 
bir kısmının bestelenip, tekkelerde okutulması. 

 



 86

4.4. Osmânlı İmparatorluğu’nun Gerileme Dönemi’nde Mûsikîşinas 
Pâdişâhlar, Gerileme Dönemi’nde Mûsikî Adına Yaşanmış Önemli 
Gelişmeler ve Gerileme Dönemi’nin Genel Değerlendirmesi 
Bu bölümde Osmânlı İmparatorluğu’nun Gerileme Dönemi’ndeki 

Mûsikîşinas Pâdişâhlar III. Ahmed, I. Mahmûd, I. Abdülhamîd, III. Selîm, II. 
Mahmûd, I. Abdülmecîd, Abdülazîz, V. Murâd ve II. Abdülhamîd Dönemi’nde 
mûsikî adına yaşanmış önemli gelişmeler ve oluşturulan tabloyla bu dönemin genel 
değerlendirmesi yapılacaktır. 
4.4.1. Sultân III. Ahmed (1703-1730) 
 Bulgaristan / Hâcıoğlupazarı 31 Aralık 1673- İstanbul 1 Temmuz 1736 
Osmânlı pâdişâhlarının 23.’sü (22 Ağustos 1703- 1 Ekim 1730) IV. Mehmed ile 
Rabiâ Emetûllah Gülnûş Sultân’ın oğludur. 
 Pâdişâhlığının 1718-1730 arasındaki dönemi “Lâle Devri” olarak bilinir. 
Portona Halîl Ayaklanması’yla tahttan indirilmiştir. Hattât, tezhîbci ve şâirdir. 
Seyyid Feyzullah, Hattât Hafız Osmân, Velîyeddin Efendi’lerden din, yazı, mûsikî 
ve edebiyât öğrenmiştir. 
 Pâdişâhlığı döneminde 23 Temmuz 1711’de Prut Antlaşması, 22 Temmuz 
1718’de Pasarofça Anlaşması imzâlandı. Bu antlaşmalardan sonra Pâdişâh yeni 
Sadrâzamı Nevşehirli Dâmâd İbrâhim Paşa ile Edirne’den İstanbul’a döndü. 20 Ekim 
1718’de büyük bir alayla başkente giren III. Ahmed’in bu dönüşü 1730’daki Patrona 
Ayaklanması’na kadar sürecek olan Lâle Devri’nin başlangıcıdır. 
 24 Mayıs 1719’da Lâle Devri’nin ilk büyük şöleni Kağıthâne’de eğlencelerle, 
büyük ziyâfetlerle, cirit gösterileri, at koşuları ve pehlivan güreşlerini kapsayan 
şenliklerle başladı. Lâle Devri’nin en önemli faâliyetlerinden sayılan Eyüp, 
Âlîbeyköyü ve Kağıthâne’de özgün bir imâr çalışması başlatıldı, harâb câmiler 
onarıldı. 8 Temmuz 1721’de yine bir Lâle Devri yeniliği olarak ilk kez tulumba 
kullanılarak yangınlar söndürüldü. Su bendleri inşâ edildi, çini fabrikaları açıldı, 
“Darbhâne-i Âmire” yapılarak para basımı düzene sokuldu. 
 Lâle Devri adına özgü olarak lüks yaşam, sık sık düzenlenen Kağıthâne 
eğlenceleri, Çırağan âlemleri ve helva sohbetleriyle sürdü. III. Ahmed saltanatının 
son iki yılını giderek ağırlaşan ekonomik ve siyâsal bunalımlarla geçirdi. Buna İran 
Hükümdârı Nâdir Şâh’ın Osmânlı topraklarının Doğu bölgelerini işgâl etmesi,  



 87

yönetimin olay karşısında pasif kalması ve sefere çıkılma karârının sürekli 
ertelenmesi eklenince târihe Patrona Halîl Ayaklanması olarak geçen büyük eylem 
başladı III. Ahmed tahttan indirildi. I. Mahmûd tahta çıktı. Oğullarıyla birlikte 
kapatıldığı Sarayın Kafes Kasrı denen dâiresinde altı yıl yaşadı, İstanbul 
Bahçekapı’da babaannesi Hatice Turhân Sultân’ın türbesine gömüldü. 
 III. Ahmed’in 27 yıllık saltanatının ilk evresinde önemli bir başarıdan söz 
edilemez. Buna karşılık 1718’i izleyen 12 yıl özellikle İstanbul için bir aydınlanma 
ve açılış dönemi olmuştur. Bu pâdişâh payîtaht İstanbul’u kendi yaşam anlayışına 
uygun bir ortam yapmak istemiş ve İstanbul târihinin en kapsamlı imâr 
çalışmalarından birine tanık olmuştur. Aynı zamanda bir su tutkunu olan III. Ahmed 
su bedleri, çeşme, sebîl ve park çağlayanları yaptırmıştır. Biri Topkapı Sarayı içinde 
olmak üzere üç kütüphâne tesis etmiştir. 
 III. Ahmed devlet işleri yanında güzel sanatlardan hat ve şiirle uğraşmış, 
sanatkârları korumuştur. Şiirlerinde “Necîb” ve “Ahmed Hân” mahlaslarını 
kullanmış; Nedîm, Seyyid Vehbî gibi büyük ozanları desteklemiştir. 
 Mûsikîyi ve eğlenceyi çok seven III. Ahmed devrin tanınmış hattâtı Hafız 
Osmân’dan yazı öğrenmiştir. Bunun dışında tezhîb, minyatür, ebrû, cilt ve kitap 
sanatları O’nun saltanatında parlak bir devir yaşamış ve bu işlerle uğraşanlar O’nun 
iltifâtlarına mazhar olmuşlardır. III. Ahmed Osmânlı pâdişâhları arasında hattât 
denilmeye layık bir kişiliğe sahibtir.120 
4.4.1.1. Sultân III. Ahmed Dönemi’nde Mûsikî Adına Yaşanmış Önemli 

Gelişmeler 
 III. Ahmed’in saltanatının ikinci evresinde “Lâle Devri” başlamıştır. Uzun 
zamandan beri kabuk bağlamaya yüz tutan Osmânlı medenîyet, kültür ve sanatı için 
yeni ve verimli bir devre olmuş, şiir Nedîm gibi bir dâhî tarafından temsil edilmiştir. 
Bu dönemde ayrıca ilk Türk Matbaası açılmış, Batı tesîrleri Osmânlı’da iyice 
artmaya, yayılmaya, sanatlarımızda bile kendini göstermeye başlamıştır. 
 Sanat; bu arada mûsikî, başta Pâdişâh ve dâmâdı (Dâmâd Nevşehirli İbrâhim 
Paşa) olmak üzere devrin ileri gelenlerinin pek cömert himâyeleriyle gelişmiştir. Bu 
devirde halk tabakaları güzel sanatlar ve mûsikî ile eskisinden fazla ilgilenmişler; 

                                                
120 SAKAOĞLU, a.g.e., Ahmed III, C.1, s.95-99. 



 88

mûsikî eserlerimiz halkın her tabakasına kadar nüfûz edebilmiştir. Raks sanatı da 
aynı derecede gelişmiş ve rağbet kazanmıştır.121 
 Galata Mevlevîhânesi’nin 11. postnişîni, büyük dînî eserler bestekârı, ney 
virtiözü Kutb-i Nâyî Osmân Dede mesnevî şeklinde 276 beyitlik “Rabt-ı Ta’bîrât-ı 
Mûsikî” adlı Farsça nazariyât kitabını III. Ahmed’e sunmuştur. Dönemin diğer 
önemli bestekârları XIX. yüzyılda Hâcı Ârif Bey tarafından kesin şekilde 
yerleştirilecek olan “şarkı” besteciliğinin ilk popüler öncüsü Mustafâ Çavuş, 
Ebûbekir Ağa, Tab’î, Zaharya, Kara İsmâîl Ağa, Enfi Hasan Ağa, nazariyâtçı Hızır 
Ağa (eseri: Tefhîmu’l-Makamât fi Tevlîdi’n Nagamât 1749) ve Sûzidil’i icâd eden 
Abdülhalîm Ağa’dır. Osmânlı Mûsikîsi’nin Lâle Devri denilen bu dönem ve etkileri 
I. Mahmûd ile I. Abdülhamîd zamanında da devâm etmiştir.122 
 Bu bestekârlar Pâdişâh huzûrunda tertîb edilen fasıllara katılarak tanınmışlar, 
O’nun tarafından desteklenip himâye edilmişler, Sarayda kabûl görmüşler, 
serhânendeliğe kadar yükselmişler, dînî ve dindışı pek çok eser vererek de Klâsik 
Türk Mûsikîsi’nin XVIII. yüzyıldaki temsilcileri olmuşlardır.123 
 Örneğin Enfi Hasan Ağa Sultân III. Ahmed tarafından  1715 yılında belirli bir 
maâşla Enderûn’a alınmış; Pâdişâh’ın desteğiyle bestekârlığının ve hânendeliğinin 
zirvesini yaşamış ayrıca kendisine şehzâdeler için yapılan sünnet törenlerinde de yer 
verilmiştir.124 
 Batı ile olan ilişkiler III. Ahmed döneminde de devâm etmiştir. 28 Mehmed 
Efendi Pâdişâh’ın Fransa Elçisi’dir. Fransa’daki yaşamı, bilimsel ve teknik 
yenilikleri gözlemlemiş, (1719) Paris Elçisi olarak bulunduğu Fransa Kralı’nın 
Sarayı’nda seyrettiği operayı ayrıntılarıyla inceleyip, dönüşte Pâdişâh’a rapor 
etmiştir.125 
 Avrupa Devletleri de mehter taklîdi bandolar kurmaya başlamışlar, bunların 
oluşturulmasında Osmânlılar da yardımcı olmuşlardır. III. Ahmed önlerinde savaş 
kaybettiği Batı ülkelerine birer Mehter Takımı hediye etmiştir. Bunlar 1720’de 
Lehistan’a, 1725’te Ruslar’adır.126 
                                                
121 ÖZTUNA, a.g.e., 1969, C.1, s.362. 
122 TANRIKORUR, a.g.e., s.39. 
123 ÖZCAN, a.g.e., C.10, s.730, 732-733. 
124 SALGAR, a.g.e., s.74. 
125 KAYGISIZ, a.g.e., s.108, 163. 
126 TANRIKORUR, a.g.e., s.26. 



 89

 III. Ahmed döneminde güzel sanatlar özellikle mûsikî çok gelişmiş, Lâle 
Devri müzisyenleri ondan büyük ilgi görmüş, son derece verimli bir dönem 
yaşanmıştır. Şiirlerinde “Ahmedî” ve “Necîb” mahlasını kullanan Sultân Ahmed; 
adını taşıyan çeşmenin üzerindeki beyitin şâiri ve hattâtıdır. Mûsikî ile çok yakından 
ilgilenen III. Ahmed’in elimizdeki kaynaklarda herhangi bir bestesinin notasına 
rastlanmamıştır. 
4.4.2. Sultân I. Mahmûd (1730-1754) 
 Edirne 2 Ağustos 1696- İstanbul 13 Aralık 1754. Osmânlı pâdişâhlarının 
24.’sü. (30 Eylül 1730-13 Aralık 1754) II. Mustafâ ile Sâlîha Sultân’ın oğludur. 
Arapça şiirlerinde “Sebkatî” mahlasını kullanmıştır. Döneminde kesilen yirmilik 
altınlara “Mahmûdiye” denir. 
 1 Ekim 1730 sabahı “Bâb-üs-saâde” önünde düzenlenen cülûs töreniyle tahta 
oturdu. Döneminde Batıda Belgrad’ın geri alınması haberi sevinç yarattı. Avusturya 
ve Rusya ile Belgrad Antlaşmaları’nın imzâlanması yeni bir barış dönemini getirdi. 
 I. Mahmûd Yeni Hamam’ın (Cağaloğlu Hamamı) yapımını 1740 ilkbaharında 
başlattı ve İstanbul’da tesis ettiği üç kütüphâneden ilki olan Ayasofya Câmi 
avlusundakini törenle hizmete açtı; buraya 4000 cild değerli eser vakfetti. 
 İstanbul’un Beşiktaş semtine özel ilgi gösteren I. Mahmûd buradaki Sarayı 
1747’de yeni köşkler ve bahçelerle genişletti. “Bir Mısır hazînesi kadar para sarf ile 
22 sütûn üzerine” denize çakılan kazıkların üstüne çok güzel bir mâbeyn köşkü 
yapıldı. Haremiyle birlikte ilk kez Beşiktaş Sarayı’na taşındı. 
 I. Mahmûd devrinde İranlılarla savaşmış ve onları yenilgiye uğratmıştır. Daha 
sonra Ruslar ve Almanlarla da savaşmak zorunda kalmış ve onlarıda yenilgiye 
uğratarak imzâlanan Pasarofça Anlaşması ile kaybedilen toprakları Almanlar’dan 
geri almış, Ruslar’a da Karadeniz’in bir Türk Gölü olduğu ve bu denizde sadece 
Türk bayrağı taşıyan gemilerin bulunacağını kabûl ettirmiştir. Bu başarıları 
sonucunda Osmânlı İmparatorluğu’nun hâlâ dünyanın en güçlü devleti olduğunu tüm 
dünyaya duyurmuş ve saltanatı süresince Osmânlı Devleti’ne en parlak 
dönemlerinden birisini yaşatmıştır. 
            I. Mahmûd 13 Aralık 1754’te Cuma Selâmlığı için Saraya yakın Ağa 
Câmi’ne gitmiş, dönüşünde Demirkapı’dan girerken atının üstünde kalp krizinden 
ölmüştür. Taht sırası gelmiş olan kardeşi III. Osmân için cülûs hazırlıkları yapılırken, 



 90

kış gününün kısalığı hesaplanarak I. Mahmûd’un cenâzesi de ivedilikle kaldırılmıştır. 
III. Osmân’ın buyruğu ile Bahçekapı’daki türbede babası II. Mustafâ’nın yanına 
gömülmüştür.127 
4.4.2.1. Sultân I. Mahmûd Dönemi’nde Mûsikî Adına Yaşanmış Önemli             

Gelişmeler 
 I. Mahmûd Devri Osmânlı târihinin son parlak çağı sayılabilir. Büyük bir 
hükümdâr olan I. Mahmûd Lâle Devri’ni kendi saltanatı boyunca devâm 
ettirmiştir.128 
 Amcası Sultân II. Mustafâ’nın tahttan indirilişinden sonra (1695) 8 yaşında 
kafes hayâtına giren I. Muhmud 1730 yılında hükümdâr oluncaya kadar bütün 
vaktini şiir, mûsikî, hat ve hakkâklık gibi güzel sanatların dört koluna vermiştir. 
Özellikle mûsikî sanatında mükemmel bir seviyeye ulaşmıştır. İyi bir bestekâr ve 
usta bir tanbûrîdir. Aynı zamanda Sarayda câriyelere mûsikî hocalığı yapmıştır.129 
 Sultân I. Mahmûd döneminde Türk Mûsikîsi, târihinin en başarılı 
dönemlerinden birini yaşamıştır. Bu dönemde birçok değerli bestecinin yetiştiği, 
Saray ve çevresinde çok canlı bir mûsikî hayâtı olduğu bilinmektedir.130 
 I. Mahmûd zamanında Sarayın mûsikîye olan ilgisi resmî bir ilgiyi çok 
aşmıştır. Pâdişâh dışında şehzâdeler, hanım sultânlar ve öteki hanedân mensûbları 
arasında sayısız mûsikîci ve mûsikî heveslisi çıkmıştır.131 Bu konuda Şamdanîzâde 
Süleyman Efendi “Mir’âtü’t Tevârih-Takvimü’t-Tevârih Zeyli” adlı eserinde I. 
Mahmûd’un birkaç şiirinin Saraydaki bestekâr câriyeler tarafından bestelendiğini 
yazmıştır. Yine aynı eserde Şeyhülislâm Esad Efendi zaman zaman Pâdişâhın 
huzûruna çıkarak yapmış olduğu bestelerini ve diğer eserlerini Pâdişâha 
okuduğundan; Pâdişâhın eserleri dikkatle dinledikten sonra bu eserler hakkında fikir 
beyân ederek bazı makamların benzerliklerini ve inceliklerini görüp hatâlarını 
söylediğinden bahsetmiştir.  

                                                
127 SAKAOĞLU, a.g.e., Mahmûd I,  C.2, s.54-57. 
128 ÖZTUNA, a.g.e., 1970, s.122. 
129 ÖZALP, a.g.e., s.408. 
130 BARDAKÇI, a.g.e., 1999, s.31. 
131 PEKİN, a.g.e., s.15. 



 91

 Sultân I. Mahmûd zamanında mükemmel bir gelişme gösteren Enderûn’da ve 
Sarayda değerli sanatkârlardan oluşmuş bir kadro mevcûddur. Bu insanlar 
Enderûn’daki gençlerle, Saraydaki câriyelerin yetişmelerinde büyük etken olmuştur. 
 I. Mahmûd mûsikî ile uğraşanları korumuş, onları teşvîk etmiş ve bu sanatın 
ilerlemesi için elinden geleni yapmıştır. Sultân I. Mahmûd’un Paris Elçisi Çelebizâde 
Mehmed Saîd Efendi, Pâdişâhın mûsikîye düşkünlüğünü bildiği için kendisine 
Fransa’dan piyanonun ilkel şekli olan klâvsen getirmiş; Kemânî Hızır Ağa 
“Tefhîmî’l Makamat fî-Tevlidi’n-Negamat” adlı eserinde bu olaydan söz etmiştir.132 
 Ayrıca mûsikîde Batılılaşmanın ilk temas dönemlerinden biri olan I. Mahmûd 
döneminde; Avusturya İmparatoriçesi Maria Teressa’ya yolladığı elçisi aracılığıyla 
operayla ilgili bilgiler edinmiştir. (1748)133 
 I. Mahmûd’un mûsikîye ne denli önem verdiği devrinde yetişen ve aşağıda 
isimleri geçen bestekârlara bakınca kolayca anlaşılmaktadır. 
 I. Mahmûd devrinde mûsikîşinas ve şâir Nâzim Yahya Çelebi (1650-1727), 
bestekâr ve tanbûrî Enfî (Burnaz) Hasan Ağa (1670-1729), kadın bestekâr Dilhayât 
Kalfa (ö.1740), Rum asıllı bestekâr ve hânende Mîr Cemîl Zaharya (1680-1750), 
bestekâr Tanbûrî Mustafâ Çavuş (1689-1757), bestekâr Ebubekir Ağa (1685-1759), 
bestekâr Tâb’i Mustafâ Efendi, 1749’da kaleme aldığı “Tehfîmû’l Makâmat fî 
Tevlîdi’n Negâmat” adlı eseriyle bilinen Kemânî Hızır Ağa (ö. 1760), mûsikîşinas 
Abdülhalîm Ağa (1710-1790), Türk Mûsikîsi’nin Batı Mûsikîsi’yle karşılaştırmasını 
yapmak üzere aldığı notlarla bilinen Fransız dragoman Charles Fonton (1725-1805), 
bestekâr Hâcı Sadullah Ağa (1730-1807), Hızır Ağa’nın bestekâr oğulları 
Vardokosta Seyyid Ahmed Ağa (1730-1794) ile Küçük Mehmed Ağa (ö. 1803) ve 
mûsikîşinas Hafız Şeydâ Abdürrahîm Dede (ö. 1799) yaşamışlardır. 
 I. Mahmûd’un mûsikîye bu denli önem vermesi ve devrinde birçok bestekârın 
yetişmesi mûsikîmizin günümüze kadar gelmesinde kuşkusuz ki çok büyük bir önem 
taşımaktadır. 
 Bu devirde dikkat çeken çok önemli bir husûs Tekke ve Câmi Mûsikîsi’ndeki 
ilerlemedir. Bu sırada ilâhî, na’t, murabba, gazel, rübâî, şarkı ve münâcât gibi dînî ve 

                                                
132 ÖZALP, a.g.e., s.402, 405, 408. 
133 KAYGISIZ, a.g.e., s.163. 



 92

dindışı eserler üretilmiştir. Bunda da I. Mahmûd’un tekkelere yapmış olduğu 
yardımların büyük etkisi olmuştur. 
4.4.2.2. Sultân I. Mahmûd’un Besteciliği ve Eserleri 
 Günümüze gelen kaynaklar ve eserlerinden de anlaşılacağı üzere I. 
Mahmûd’un bestekârlığı hakkında hiçbir şüphe yoktur. 
 Daha öncede belirtildiği gibi, zamanındaki bestekârların I. Mahmûd’a 
eserlerini dinletip görüş almalarından ve Pâdişâh’ın kendilerine makamlar arası 
benzerlikler olup olmadığı, varsa yanlışlarını ikâz edip izâh etmesinden I. 
Mahmûd’un nazarî bilgisi yüksek, çok iyi bir bestekâr olduğu anlaşılmaktadır. 
 Çeşitli kaynaklarda yapılan araştırmalarda I. Mahmûd’un sözlü eserlerine 
rastlanmamaktadır. Günümüze gelen kayıtlı bütün besteleri sâz eseri formunda olup; 
birçok makamda, genelde ağır ve birleşik usûlde eserler yaptığı göze çarpmaktadır. 
 I. Mahmûd’un günümüze gelen eserleri aşağıda belirtildiği şekildedir: 

Makam   Form   Usûl 
1-  Hisâr-ı Vecih-i Şehnâz  Peşrev   Çenber 
2-  Hisâr-ı Vecih-i Şehnâz  Sâz Semâîsi  Aksak Semâî 
3-  Şehnâz “Şeh-süvar”  Peşrev   Devr-i Kebîr 
4-  Şehnâz    Sâz Semâîsi  Aksak Semâî 
5-  Muhayyer “Tab-dâr”  Peşrev 
6-  Muhayyer “Tab-dâr”  Sâz Semâîsi  Aksak Semâî 
7-  Sultânî Irâk   Peşrev 
8-  Feth-i Bağdâdî Bûselik  Peşrev   Muhammes 
9-  Meclis Efrûz   Peşrev    
10- Uşşâk    Peşrev (2 Hâne)  Darbeyn 
11- Muhalîf Uşşâk   Peşrev   Çenber 
12- Dertli Uşşâk   Peşrev   Devr-i Kebîr 
13- Dertli Uşşâk   Sâz Semâîsi  Aksak Semâî 
14- Acem Aşîrân   Peşrev   Devr-i Kebîr 
15- Acem Aşîrân   Sâz Semâîsi  Aksak Semâî 
16- Ârâm-ı Dil   Peşrev   Berefşan 
17-Ârâm-ı Dil    Sâz Semâîsi  Aksak Semâî 
18- Bayâtî    Peşrev   Havî 



 93

19- Bûselik (Feth-i Bağdâd)  Sâz Semâîsi  Aksak Semâî 
20- Dilkeş-hâverân   Peşrev   Berefşan 
21- Dilkeş-hâverân   Sâz Semâîsi  Aksak Semâî 
22- Evc    Peşrev   Hafif 
23- Evc (Bezm-i Mülûk)  Peşrev   Muhammes 
24- Evc    Sâz Semâîsi  Aksak Semâî 
25- Evc (Bezm-i Mülûk)  Sâz Semâîsi  Aksak Semâî 
26- Hicâz (Şehsüvar)   Peşrev   Devr-i Kebîr 
27- Hicâz    Sâz Semâîsi  Aksak Semâî 
28- Hicâz-ı Irâk   Peşrev   Çifte Düyek 
29- Hicâz-ı Irâk   Sâz Semâîsi  Aksak Semâî 
30- Karcığar    Peşrev   Devr-i Kebîr 
31- Karcığar    Sâz Semâîsi  Aksak Semâî 
32- Nev-keş    Peşrev   Çifte Düyek 
33- Nev-keş    Sâz Semâîsi  Aksak Semâî 
34- Nikriz    Peşrev   Çifte Düyek 
35- Nikriz    Sâz Semâîsi  Aksak Semâî 
36- Şevkâver    Peşrev   Hafif 
37- Şevkâver     Sâz Semâîsi  Aksak Semâî134  
4.4.3. Sultân I. Abdülhamîd (1774–1789) 
 İstanbul 20 Mart 1725- 7 Nisan 1789. Osmânlı pâdişâhlarının 27.’si. (21 
Ocak 1774- 7 Nisan 1789) III. Ahmed ile Şermî Rabiâ Kadın’ın oğludur. 
Osmânoğulları’nın son üç kuşağı O’nun soyundan yürümüştür. 
 Babası III. Ahmed 1730’da tahttan indirildiğinde 5 yaşındaydı. Topkapı 
Sarayı’nın Kafes Kasrı’ndaki bir dâirede gözetim altında büyüdü. Saraydaki 
tutukluluğu 5 yaşından tahta çıktığı 49 yaşına değin 44 yıl sürdü. Ağabeyi III. 
Mustafâ’nın ölümü üzerine Sarayda yapılan cülûs töreniyle tahta olurdu. Osmânlı-
Rus Savaşı’nın devâm etmesi, ordunun seferde olması, İstanbul’da yiyecek sıkıntısı 
gerekçe gösterilerek cülûs bahşişi dağıtılmadı. 
 Abdülhamîd devlet işleriyle ilgilenmesine karşılık, sorunları çözebilecek fikir 
donanımına ve deneyime sahib değildi. Sadrâzam Muhsinzâde Mehmed Paşa’nın 
                                                
134 ÖZPEKEL, a.g.e., s.618. 



 94

Ruslar’a yenilerek geri çekilmesi Küçük Kaynarca Antlaşması’nın imzâlanması 
(1774), Avusturya ve İran’ın Osmânlı’ya savaş açmaları O’nun saltanat yıllarındaki 
önemli olaylardır. 
 Küçük Kaynarca Antlaşmasıyla Karadeniz’in kuzeyindeki birçok yerler 
Ruslar’a verilmiş, Kırım bağımsız olup Osmânlı’dan ayrılmış; o sırada Mora, Suriye 
ve Mısır’da ayaklanmalar baş göstermiştir. 
            1787-89 Rusya ve Avusturya Savaşları öncekilere oranla daha ağır bir 
buhrânın doğmasına yol açmıştır. Cephelerden ard arda bozgun haberleri gelmiş, Yaş 
ve Hotin Kaleleri düşmüş, kuşatma altındaki Özi’yi kurtarma çabaları da sonuç 
vermeyince gelen haberlerle şoka giren Abdülhamîd, kadın ve çocukların 
öldürüldüğüne ilişkin yazı okunurken felç olmuştur. O gün durumu ağırlaşmış ve 7/8 
Nisan 1789 gecesi 64 yaşında ölmüştür. Ertesi gün düzenlenen cenâze alayıyla 
Bahçekapı’daki türbesine gömülmüş, yerine yeğeni III. Selîm tahta çıkmıştır. 
 Abdülhamîd 44 yıllık kapalı bir yaşamın ardından 15 yıllık saltanatı boyunca 
ya “biniş” denen yarı resmî gezilerle yada “tebdîl” denilen ve kimliğini gizleyen 
değişik kıyafetlere girerek sık sık Saray dışına çıkmayı, gezinti yerleri, çarşı ve 
pazara gitmeyi âdet edinmişti.  Dervîş giysileriyle her sokağa çıkışında çeşmeleri, 
sokakları, iskeleleri denetler; Saraya dönünce gördüğü aksaklıkları, sadrâzama veya 
sadâret kaymakamına yazardı. Şeyhülislâm ve sadrâzamın yemek davetlerini kabûl 
ederek gider; hokkabaz, cambaz, lubiyyât, tulûât izlerdi. Aşırı dindarlığından 
şeyhlere, hocalara güveni sonsuzdu. 
 İleri yaşta tahta çıkan Abdülhamîd, târih okumayı sever, hattât denebilecek 
düzeyde güzel yazardı. Boş zamanlarında Kur’ân istinsâh eder, ok ve yay yapardı. 
Bu becerilerini yıllarca süren kafes yaşamında geliştirmişti. 
 Abdülhamîd’in çocuklarına düşkün olduğu, âile yaşamına ilgi duyduğu; 
kadınları kızları ve şehzâdeleriyle yaz aylarını Karaağaç’ta, Beşiktaş Sâhil 
Sarayı’nda geçirdiği bilinmektedir. 
 “Mühendishâne-i Berri-i Hümâyûn” O’nun zamanında açılmıştır. Olduğu gibi 
bırâkılmış ve işlemez durumdaki İbrâhim Müteferrika Matbâası da yeniden açılıp 



 95

işler hale getirilmiştir. Ayrıca ilk olarak yerli malı kullanmaya halkı zorunlu kılan 
pâdişâhta odur.135 
4.4.3.1. Sultân I. Abdülhamîd Dönemi’nde Mûsikî Adına Yaşanmış Önemli 

Gelişmeler 
 Şehzâdelik dönemi ve sonrasında mûsikî öğrenmiş olan I. Abdülhamîd 
bestekârlıkta yapmış, fakat eserleri zamanımıza gelmemiştir. Türk Mûsikîsi’nin 
büyük koruyucularından ve III. Selîm Ekolü’nün müjdecisidir.136 
 Döneminde Tekke ve Câmi Mûsikîsi’nde ilerleme olmuştur.  Bu sırada ilâhî, 
gazel, murabba, rübâî, şarkı ve münâcât gibi dinsel ve dindışı eserler verilmiştir.137 
 Mûsikîde Batılılaşmanın izleri görülmeye başlanmış ve şarkı formundaki 
eserlerde artış olmuştur. I. Abdülhamîd bestekâr diye adledilmesine karşın eserleri 
günümüze gelmediğinden bestekârlığı ve eserleri için yorum yapılamamaktadır. 
4.4.4. Sultân III. Selîm (1789–1807) 
 İstanbul 24 Aralık 1761-28 Temmuz 1808. Osmânlı pâdişâhlarının 28.’si. (7 
Nisan 1789-29 Mayıs 1807) III. Mustafâ ile Mihrişâh Vâlide Sultân’ın oğludur. 
Şiirlerinde “İlhâmî” mahlasını kullanmıştır. 
 Okumaya aşırı ilgisi nedeniyle beş yaşında iken “bed-i besmele” töreniyle 
derslere başladı. Onüç yaşındayken babası öldü, tahta amcası I. Abdülhamîd çıktı. 
Saray geleneğine uyulup Kafes Dâiresi’ndeki gözaltı dönemi başladı. III. Selîm bu 
yıllarda mûsikîyle uğraştı, besteler yaptı, şiirler yazdı. Gizli yollardan dış dünyada 
olup bitenleri izlemeye çalıştı, Avrupa’da gelişen sanâyi, askerlik ve toplumsal 
yapıyı öğrenmek için Fransa Kralı XVI. Louis ile mektuplaştı. 
 III. Selîm tahta çıktığı zaman pek çok sorun O’nu bekliyordu. Bir yandan 
süren Avusturya-Rusya Savaşları, devlet içindeki yolsuzluk ve rüşvet, lüks ve isrâf 
almış yürümüştü. Bu kötü gidişe Belgrad’ın düştüğü haberlerinin eklenmesi, 
yenilgilerle sonuçlanan savaşların sonunda 1791 Ziştovi, 1792 Yaş Antlaşmaları’nın 
imzâlanması genel üzüntü yarattıysa da 1798’e kadar sürecek bir barış ortamını da 
hazırlamıştı. 

                                                
135 SAKAOĞLU, a.g.e., Abdülhamîd I, C.1, s.48-51. 
136 ÖZTUNA, a.g.e., 1969, C.1, s.7. 
137 KAYGISIZ, a.g.e., s.154. 



 96

 Bu durumdan faydalanan III. Selîm köklü yenilikler yaptı. Büyük bir imâr 
çalışması başlatıldı, Galata Mevlevîhânesi yeniden yapıldı, “Nizâm-ı Cedîd” örgütü 
kuruldu, Paris’e elçi gönderilerek onun hazırladığı raporlar sonucunda askerî, 
yönetim, ekonomik ve sosyal konularda 72 maddelik bir reform programı hazırlandı. 
Londra, Paris, Viyana ve Berlin’e ilk dâimi elçiler gönderildi. Üsküdar’daki Selîmiye 
Kışlası’nı, Mühendishâneyi ve Kumbarahâne’yi yaptırdı. Okulların kurulmasında 
yabancı uzmanlardan geniş ölçüde faydalanıldı. Topçu okulunda Fransızca mecbûrî 
ders olarak okutuldu, aynı okul için 400 cildlik kütüphâne kuruldu, ordu ve 
donanmanın işine yarayacak önemli kitaplar Türkçeye çevrilip, duraklamış 
Müteferrika Matbâası düzene sokuldu. 
 İstanbul’da bu gelişmeler olurken Mısır’ın işgal edilmesi, Sırpların 
ayaklanması, Belgrad’ın yitirilmesi, Rusya’ya savaş ilânı Hicâz’ın istilâsı, güven 
bunalımı, dedikodular, yolsuzluklar ve hayât pahalılığı zaten baştan beri sorun 
çıkaran yobazların din elden gidiyor diye ayaklanmasına, bunun tek sorumlusu 
olarak Batı tarzındaki Nizâm-ı Cedîd’i göstermelerine ve Kabakçı Mustafâ’nın 
elebaşılığında ayaklanmalarına neden olmuştur. Pâdişâh olaylar karşısında yetersiz 
kalmış, önlem almamıştır. 
 III. Selîm Şehzâde Mustafâ’ya haber gönderip “Tahta buyursun uğurlu 
kademli olsun” dedikten sonra ölümüne değin 14 ay süreyle Topkapı Sarayı 
haremindeki dâiresinde ney üfleyerek, Kur’ân okuyarak geçirmiştir. Kendisini 
yeniden tahta çıkarmak isteyen Alemdâr Mustafâ Paşa’nın bu planını haber alan 
isyâncılar pâdişâhı öldürmeye karâr vermiş, geldiklerinde dâiresinde ney üfleyen ve 
kendisini savunacak hiçbir silâhı bulunmayan Pâdişâhı gericiler parçalamış, o sırada 
Saraya gelen Alemdâr’ın önüne atmışlardır. Bütün umutlarının kaybolduğunu 
düşünen ve son derece üzgün olan Alemdâr Mustafâ Paşa, Şehzâde Mahmûd’u 
kurtarması gerektiğini hatırlamış, O’nu kurtararak tahta çıkarmıştır. 
 III. Selîm 30 Mayıs 1808’de büyük bir cenâze alayı ile babası III. 
Mustafâ’nın Lâleli Külliyesi’ndeki türbesine gömülmüş, katilleri ve yardım eden on 
câriye idâm edilmiştir. 



 97

 Son derece duygusal, halkın sorunlarıyla ilgilenen, geleneklerine bağlı fakat 
yeniliğe açık, mûsikîşinas, hattât, şâir, milletini seven, devlet adamından ileri büyük 
bir sanat adamı olan, yaşamı boyunca milleti ve devleti için çalışmış bir pâdişâhtır.138 
4.4.4.1. Sultân III. Selîm Dönemi’nde Mûsıki Adına Yaşanmış Önemli 

Gelişmeler  
 Klâsik Mûsikîmizde üstün yetenekli olmasından dolayı önemli bir yeri olan 
bestekâr Sultân III. Selîm’in mûsikîyi kendi kültür ve sanat anlayışı içinde 
değerlendirmesiyle, sanata ve sanatçıya karşı duyduğu yakın ilgi sayesinde Türk 
Mûsikîsi hiçbir dönemde erişemediği bir seviyeye ulaşmıştır. Selîm Devri Türk 
Mûsikîsi’nin altın devridir. Bu dönem Türk Mûsikîsi târihinde “III. Selîm Ekolü” 
diye anılmaktadır. Daha şehzâdelik yıllarında Saraydaki ve Saray dışındaki 
mûsikîcileri çevresinde toplamaya başlamış, Saray meşkhânesini yeniden 
düzenlemiş, bu arada haremdeki mûsikî faâliyetlerini de teşvîk etmeye başlamıştır.139 
 Şehzâdelinde amcası I. Abdülhamîd’in imâmlarından Kırımî Kâmil 
Efendi’den mûsikî dersleri almış, bu geleneksel yöntemle klâsik mûsikînin temel 
eserlerini öğrenmiştir. Yine bestekârlık tekniğini de aynı kişiden öğrenmiştir diye 
düşünmek yerinde olur. Yanî başka bir deyişle, III. Selîm’in dînî ve dindışı mûsikîde 
elde etmiş olduğu birikimde Kırımî Kâmil Efendi’nin katkısı büyük olmuştur. III. 
Selîm saltanatı süresince hocasını aynı görevde bırâkmış, Pâdişâhın II. İmâmı olarak 
saygı görmesini sağlamıştır. 
 Yine dönemin ünlü bestekâr ve tanbûrisi İshak’tan tanbûr öğrenmiş, bu sâzın 
verdiği ilhâmla da birçok peşrev ve sâz semâîsi bestelemiştir. III. Selîm hocası olan 
Tanbûrî İshak’a her zaman saygı ve sevgi duymuş, takdîr etmiş hattâ Tanbûrî İshak 
huzûruna geldiği zaman O’nu ayakta karşılamıştır. Ayrıca III. Selîm’in ney üflediği 
de bilinmektedir.140 
 XVIII. yüzyılın en büyük bestekârlarından olan III. Selîm zamanında Saray 
devrin en büyük en ileri konservatuarı hâline gelmiştir. Abdülhalim Ağa, Vardakosta 
Mehmed Ağa, Küçük Mehmed Ağa, Sadullah Ağa, Emin Ağa, Numân Ağa, Şâkir 
Ağa, Kömürcüzâde Hafız Efendi, Tanbûrî İshak, Dede Efendi gibi dehâ sahibi nice 
bestekârla, Hamparsum Limonciyan ve Abdülbâkî Nâsır Dede gibi nota mûcidi ve 
                                                
138 SAKAOĞLU, a.g.e., III. Selîm, C.2, s.517-521. 
139 BARDAKÇI, a.g.e., 1999, s.33. 
140 SALGAR, a.g.e., s.133, 148. 



 98

bilginlerin yetişmesinde, himâye ve teşvîk edilmesinde başrolü oynayan III. Selîm’in 
mûsikîye verdiği geleneksel desteğin en yüksek düzeye çıktığı dönemdir. 
 Yenilikçilik, III. Selîm Dönemi’nin en belirgin özelliğidir. Değişiklik ihtiyacı 
en çok yeni makam arayışlarıyla kendini belli eder; yeni makam terkibleriyle yeni 
yollar aranır. III. Selîm’in yeni yeni mürekkeb makamlar yapma merakı sonucu 14 
makam terkib ederek mûsikîmize kazandırmıştır. Bunlar; 

Acem Bûselik 
Arazbâr Bûselik 
Evcârâ 
Gerdâniye Kürdî  
Hicâzeyn 
Hüseynî Zemzeme 
Isfahânek-i Cedîd 
Nevâ Kürdî 
Nevâ Bûselik 
Pesendîde 
Râst-ı Cedîd 
Sûz-i Dilârâ 
Şevkefzâ 
Şevk-ı Dil makamlarıdır.141 

 Bu makamlar bir bölümünden gerek kendisi, gerekse çağdaşı ve sonraki 
dönem bestekârlarının yapmış olduğu eserler, klâsik repertuarımızın en seçkin 
eserleri olma özelliğini de taşımaktadır. III. Selîm, mûsikî âlemîne kazandırdığı 
makamların bir kaçından hiç eser bestelememiş ya da çok az sayıda eser bestelemiş, 
fakat döneminin büyük bestekârları bu makamları dehâlarıyla değerlendirerek hemen 
hepsinden ölümsüz eserler vermişlerdir. Bu makamların önemli bir bölümü 
gerçekten yaşatılması gereken, övgüye lâyık hoş ve ustaca düzenlenmiş 
makamlardır.142 
 Çeşitli bestecilerin katılımıyla bu makamlardan ortaklaşa fasıllar bestelenmiş, 
eski gelenek ve yerleşik kurallar bir ölçüde zorlanmıştır.143 
                                                
141 ÖZPEKEL, a.g.e.. s.619. 
142 SALGAR, a.g.e., s.148-149. 
143 BARDAKÇI, a.g.e., 1999, s.33. 



 99

 Bestelenen şâheserler, düzenlenen yeni makamlar ve değişik teknik 
arayışların mûsikîmizi zenginleştirdiği dönemde III. Selîm’in bilinçli bir hizmeti de 
nota ve nazariyât alanında gerçekleşmiştir. Yenikapı Mevlevîhânesi Şeyhi Abdülbâkî 
Nâsır Dede (1765-1821) ve Ermeni asıllı müzikolog Hamparsum Limonciyan’ı 
(1768-1839) görevlendirerek gerçekleştirdiği bu hizmet, unutulmaması gereken 
büyük bir hizmettir. 
 Gerek nota yazısı, gerekse nazariyât konusunda önceden yapılmış 
çalışmaların eski ve sınırlı olmasından dolayı zamanına göre mûsikîyi hem tesbît, 
hem de gelecek nesillere yazılı kaynak bırâkmak amacıyla hareket eden III. Selîm’e 
Abdülbâkî Nâsır Dede ilk eserini 1794 yılında sunmuştur. “Tedkik u Tahkik” adını 
verdiği bu eserde 136 makam ve 21 usûlün tanımı bulunmaktadır. 
 1794 yılında kendisine sunulan bu eseri III. Selîm’in incelemiş olduğunu, 
özellikle bir takım yeni makamların terkib edildiğini ve bunlarında kitaba 
eklenmesinin uygun olacağı konusunda emir verdiğini Abdülbâkî Nâsır Dede şöyle 
açıklıyor: “Biraz terkibler dahi ihtira olunup, onlarda yazılsın diye emr-i hümâyûn 
oldukta…” Abdülbâkî Nâsır Dede, böylece sonradan terkib edilen makamları da 
ilâve ederek 1795’de eserinin bu bölümünü tamamlamıştır.144 
 Yine III. Selîm’in isteği üzerine Dedesi Osmân Dede’nin yazım sistemini 
geliştirerek meydana getirdiği yeni sistemine de “Tahrîriyye-Tahrir-i Fi’l Mûsikî” 
adını vermiştir. III. Selîm tarafından terkib edilen Sûz-i Dilârâ Makamı’ndan yine 
Sultân’ın bestelediği Mevlevî Âyînî, peşrev ve sâz semâîsi ile Seyyid Ahmed 
Ağa’nın bestelediği peşrev olmak üzere dört eserin yazımıyla örneklendirilen bu 
sistem, benzerleri içinde en mükemmel olanıdır. İlk defa bu nota sisteminde sus 
işâretleri kullanılmıştır.145 
 Aynı yıllarda Hamparsum Limonciyan da belirli şekil ve değerlerden oluşan 
basit sayılabilecek bir nota yazısı oluşturmuş, bu yazıyla da birçok eseri notaya 
almıştır. Bu nota yazısı bestekâr ve icrâcılar tarafından çok ilgi görmüş ve son 
zamanlara kadar yoğunlukla kullanılarak binlerce eserin notaya alınması 
sağlanmıştır.146 

                                                
144 SALGAR, a.g.e., s.149. 
145 AK, a.g.e., s.25-26. 
146 SALGAR, a.g.e., s.149. 



 100

 Tanbûrî ve neyzen olduğunu belirttiğimiz Sultân III. Selîm aynı zamanda 
Mevlevîdir. Bütün hayâtı boyunca bu ilim ve sanat yuvasını korumuş, her türlü 
yardımı esirgememiştir. Mevlevî Dergâhları’ndan yetişmiş olan sanatkârların sanat 
yolunda ilerlemesi için her imkânı sağladığı gibi, bizzât kendisi de sanata istidâdı 
olduğunu gördüğü ya da duyduğu kimseleri mûsikîmize kazandırmıştır. Başta 
Hammâmîzâde İsmâîl Dede, Basmacı Abdi Efendi, Suyolcuzâde Sâlih Efendi, 
Dellâlzâde İsmâîl Efendi olmak üzere pek çok sanatkâr III. Selîm’in mûsikîmize 
kazandırdıklarındandır.  

Tekke Mûsikîsi’ne gelince, bunların başında yine Mevlevîlik Tarîkatı 
görülmektedir. Mevlevî Âyîni bestekârlığı dikkati çekecek kadar artmıştır. Bu 
tarîkata mensûb olan Sultân III. Selîm’in zaman zaman bizzât Mevlevîhânelere 
giderek ya da Mevlevîhâne mensûblarını Saraya davet ederek âyîn izlemesi gibi 
hareketlerle bu kuruluşlara destek vermesinin önemi büyük olmuştur. Ayrıca 
Mevlevî mûsikîşinaslarının çoğu dindışı mûsikî ile de uğraştıklarından Sarayda 
yapılan fasıllara katılmışlardır. Bu ilgi ve yakınlık sanatkârları teşvîk etmiş, o zaman 
ve daha sonra Dede Efendi, Seyyid Ahmed Ağa, Hâcı Faik Bey, Bolâhenk Nûrî Bey, 
Rifat Bey, Ahmed Hüsameddin Dede, Mehmed Celâleddin Dede gibi kişilerin âyîn 
bestelemeleri sağlamış, bu sûretle sınırlı da olsa geleneklere sıkı sıkıya bağlı 
kalınmıştır.147 

III. Selîm’in Dînî Mûsikî’ye bu denli gösterdiği ilgiyle Mevlevî Mûsikîsi 
zirveye çıkmış, önceki yıllarda bestelenen toplam 13 Mevlevî Âyînine karşılık, XIX. 
yüzyılda 42 âyîn birden bestelenmiştir. Mevlevî Âyînleri sadece bestekârlık 
kabiliyetinin en yüksek ifâde ve isbât vasıtası değil; aynı zamanda makam, usûl, 
geçki, prozodi, ses ve sâz icrâcılığı konularında da ilgisi ile âdetâ konuşan bir hoca 
gibidir.148 

Hattâ III. Selîm’in bestekârlığında ustalığını gösteren Sûz-i Dilârâ Âyîn’i 
Şerîfi ilk defa 1798’de kendisinin himâyesinde tadîlâtı biten Galata 
Mevlevîhânesi’nin açılış gününde icrâ edilmiştir.149 

III. Selîm şiir, raks, mûsikî, cezbe, îman tarîkatı olarak gördüğü; derin sevgi 
ve saygı duyduğu, sık sık ziyâret ettiği mevlevîhânede özellikle Şeyh Galib’e 
                                                
147 ÖZALP, a.g.e., s.502. 
148 TANRIKORUR, a.g.e., s.30. 
149 SADAKOĞLU, a.g.e., Selîm III, C.2, s.521. 



 101

yakınlık göstermiş; dergâha her gelişinde zarîf hediyeler getirmiş, O’na verdiği 
değeri her zaman belli etmiştir. Bu hediyeler karşısında Şeyh Galib çok sevinmiş, 
O’na bir şükran kasîdesi söylemiştir. 

Yine Mevlevîler arasında ağızdan ağıza dolaşan başka bir söylenti de şudur: 
III. Selîm, Şeyh Galib’e “Pamuk Şeyhim” diye hitâb edermiş. Hattâ III. Selîm, Şeyh 
Galib’le yaşamış olduğu sohbetlerde resmîyeti aradan kaldırmış ve bir gün başını 
Şeyh Galib’in dizine koyarak:  
- Şeyhim, bana Hz. Mevlânâ’nın kerâmetlerinden söz edermisiniz? Diye sormuş. 

Şeyh Galib’de: 
- Aman Efendimiz, bir irâdesiyle orduları, donanmaları harekete geçiren, üç kıtada 

yaptığı fütûhât ile muazzam bir ülkenin sahibi olan sizin gibi bir hükümdârın, 
benim gibi âciz bir dervişin dizine başını koyarak, O’na bu derece iltifât etmesi, 
Hz. Mevlânâ’nın en büyük kerâmeti değil midir? Daha nasıl bir kerâmet 
bekliyorsunuz? Demiş. 

III. Selîm’in sanata ve sanatçıya verdiği değer ile yaklaşımı gösteren bir 
başka olayda şöyle gerçekleşmiş: 

III. Selîm çok güvendiği Sadullah Ağa’ya haremdeki câriyelere mûsikî 
öğretsin diye görev vermiş. Fakat Sadullah Ağa haremde bulunan câriyelerden biri 
ile aşk macerası yaşamış. Olay pâdişâhın kulağına gitmiş gazaba gelerek idâmını 
fermân buyursa da üstâdın Pâdişâh Hazretlerinin fevkalâde sevgisini kazanmış 
olmasından ve günün birinde affa uğrayacağı ümîd edildiğinden, idâm hükmünün 
infâzında acele edilmesi durumunda sonradan pişmanlığa sebeb olabileceği 
düşünülerek hapiste gizlenmesi uygun görülmüş. 

Nitekim Hâcı Sadullah Ağa hapis süresince mûsikî değeri pek kıymetli olan 
“Bayâtî Arabân” faslını besteleyerek gizlice öğrencileriyle geçmiş ve bir akşam 
Pâdişâh huzûrunda icrâ edilen şenlikte okunmuş. Eserdeki ince üslûb Pâdişâhın 
dikkatini çekmiş bestekârını sormuş. Sadullah Ağa cevâbını alınca birden eski gazabı 
geçmiş, böyle bir fermân verdiğinden dolayı esef ve pişmanlığını belirterek derhâl 
tahliyesi ile beraber sevgilisi olan câriye ile de evlenmesini fermân buyurmuş, 
üstâdın hayâtını kurtaranları da ödüllendirmiş. 

III. Selîm’in mûsikîye olan hâkimiyeti ve bestekârlığının kudretini gösteren 
olayda şöyle gerçekleşmiş: 



 102

III. Selîm bestelemiş olduğu eserlerin eleştirilecek tarafları olup olmadığını 
öğrenmekten çok büyük lezzet alırmış. Düşünülecek olursa şanlı bir Pâdişâh’ın 
eserlerinin, özellikle bendeleri tarafından çeşitli güzellikler ve üstünlükler isnâ 
edilerek yüceltildiğini görmek istemesi kadar olağan bir şey düşünülemez. Fakat III. 
Selîm kesinlikle bu fikirde olmadığı gibi tam tersine kendi eserleri okundukça her 
biri gerçekten kudretli birer sâzende ve hânende olan Pâdişâh musâhiblerince tarafsız 
bir biçimde fikirlerinin bildirilmesini ve eleştirilmesini ârzû eder, hattâ verilecek 
cevâblarda sırf dalkavukluktan başka bir şey görülmez ise hiddetini ortaya koyacak 
kadar ileri gidermiş. 

Selîm döneminin mûsikî değerlendirmesini yapan birçok araştırmacının ortak 
görüşlerinden biri de III. Selîm’in Türk Mûsikîsi’nin en büyük bestekârlarından biri 
olan Dede Efendi’nin ortaya çıkmasına ve yetişmesine zemin hazırlamasıdır. 

III. Selîm Batı Mûsikîsi’ne de kayıtsız kalmamış, fırsat buldukça bu mûsikîyi 
öğrenmeye çalışmıştır. III. Selîm’in sırkâtibi tarafından yazılan ve onun günlük 
yaşantısından bölümler nakleden bir kaynakta “..1793 Şevvâl ayının 4. günü Pâdişâh, 
Sadâbâd dönüşü Topkapı Sarayı’na geldiği zaman orada “Şevkîyye” Köşkü’nde 
hazırlanmış “Frenk Rakkaslarını” seyredip eğlenmiştir.” denmektedir.150 

III. Selîm hem Fransız Devrimi’nin sebeb ve sonuçlarını hem de Avrupa 
ülkelerindeki yansımalarını öğrenmek ayrıca Avrupa mûsikîsi hakkında bilgi 
edinmek için Alman, Fransız ve Rusya elçilerini görevlendirmiş; Berlin Elçisi 
Ahmed Azîz Efendi, Petersburg Elçisi Râsih Efendi ve Paris Elçisi Seyid Mehmed 
Efendi’den opera hakkında ayrıntılı bilgi edinmiştir. Hattâ bununla yetinmeyip 
1797’de bir opera getirtip Topkapı Sarayı’nda ilk kez seyretmiştir. Pek itibâr 
görmediği anlaşılan operayla ilgili Saray sırkâtibinin notu şöyle olmuştur: “Dün gece 
Topkapı alay yerinde opera adlı ecnebî oyununu gösteren Frenklerin temâşâ ettikleri 
çengili, çalgılı oyun ve konuşmaları, dimağa sıkıntı ve nezle getiren is ve pasları ve 
taklîdleri hatırlanıp söyleşerek eğlenildi....” III. Selîm’e kadar gelen süreçte Batı 
Mûsikîsi’nin kendisi olmasada çalgıları Osmânlı’ya taşınmıştır. Kemân, klârnet ve 
çalgı tellerinin bu yıllarda geldiği sanılmaktadır.151 

Ayrıca III. Selîm Dönemi’nde Galata Mevlevîhânesi’nde Şeyh Galib 
zamanında ilk kez bir Batı enstrümanı, piyano kullanılmıştır. Osmânlı Sarayı’ndaki 
                                                
150 SALGAR, a.g.e., s.149-150,152. 
151 KAYGISIZ, a.g.e., s.163. 



 103

ilk yabancı bando 1795 yılında Napolyon’un III. Selîm’e gönderdiği bandodur.152 
Fransa’dan gelen ilk dans sanatçıları da Pâdişâh huzûrunda dans etmiş ve bunlar 
Saraydaki câriyelere mûsikî ve dans eğitimi vermişlerdir.153  

III. Selîm, Batı sanatlarına olan ilgisini her zaman sürdürmüştür. Fakat bu 
durumu kendi kültür ve sanat hayâtımıza fikir verecek bir unsur olarak 
değerlendirmek istediği muhakkaktır. Yanî klâsik gelenek, III. Selîm döneminde de 
olabildiğince sürmektedir.154 

III. Selîm devrinde deprem ve yangın gibi âfetlerden harâb olan Mehterhâne 
Kışlası 1792-1793 yıllarında onarım görmüştür. Yapılan mûsıki çalışmaları ve 
besteler Mehter Mûsikîsi’nin yenilenmesine ve repertuarının ileri bir şekilde 
genişlemesine faydalı olmuştur.155 

Genel manâda değerlendirirsek; III. Selîm engin bir mûsikî anlayışına sahib 
olan; mûsikî târihinin en görkemli devrine gerek sağladığı imkânlarla, gerek Saray 
bünyesinde toplayıp mûsikîmize kazandırdığı dehâ seviyede bestekârlarla, gerekse 
terkib ettiği ondört makam ve bestelediği muhteşem eserlerle hizmet eden; Türk 
Mûsikîsi’ne adını altın harflarle yazdıran gerçek bir mûsikîşinastır. Buldurmuş 
olduğu nota yazıları sayesinde döneminin değerli mûsikî eserlerinin günümüze kadar 
taşınmasını sağlamıştır. Mûsikîye olan bu yakın ilgi ve yönlendirici etkisi ile bir “III. 
Selîm Ekolü” oluşmuştur. Bu bakımdan Osmânlı pâdişâhları arasında hatrı sayılır bir 
yere ve öneme sahibtir. 
4.4.4.2. Sultân III. Selîm’in Besteciliği ve Eserleri 
 Eldeki kaynaklara göre bestekârlığı tartışmasız bir şekilde kabûl gören III. 
Selîm’in eserlerini incelendiğinde hem dönemin özelliklerini hem de mûsikî alanında 
yeni bir şeyler yapma düşüncesine sahib olduğunu açıkça görülmektedir. 
 III. Selîm yapmış olduğu bestelerinin halk tarafından çalınıp söylenmesinde, 
tahtını veya kendisini küçük ya da hafif düşürecek bir nokta görmemiştir. Bu 
düşünceleri yapmış olduğu bestelerin halka mâl olmasına ve çok sevilmesine neden 
olmuştur. 

                                                
152 TANRIKORUR, a.g.e., s.80. 
153 SAKAOĞLU, a.g.e., Selîm III, C.2, s.520. 
154 SALGAR, a.g.e., s.149. 
155 TUĞLACI, Pars; “Mehterhâne’den Bando’ya”, Cem Yayınevi, İstanbul, 1986, s.21. 



 104

 III. Selîm’in eserlerini inceldiğimizde 44 makam kullandığı, genellikle kendi 
terkib ettiği ve az kullanılmış makamları tercih ettiği; 62 sâz eseri (31 tanesi peşrev, 
31 tanesi sâz semâîsi formunda), 1 Mevlevî Âyîni, 1 durak, 1 tevşîh, 3 ilâhî, 1 kâr, 5 
ağır semâî, 5 yürük semâî, 10 beste, 18 şarkı ve 1 köçekçe yaptığı görülmektedir. 
Yenilik arayışı içinde olmasına rağmen Klâsik Türk Mûsikîsi tarzında eserler 
bestelediği göze çarpmaktadır. 
 III. Selîm’in terkib ettiği makamlardan en sevileni olan “Sûz-i Dilârâ 
Makamı” özellikle Batı Mûsikîsi etkisinde yapılmıştır. Makamı nazarî olarak 
incelediğimizde biri Çârgâh’ta diğeri Râstta olmak üzere iki Çârgâh dizisinden 
meydana geldiğini görmekteyiz. Çârgâh dizisi ise Batı Mûsikîsi bakımından 
tamamen Majör’dür. Bu durumu göre Sûz-i Dilârâ Makamı Do Majör ve Sol Majör 
Dizisi’nin birbirine karıştırılmasından oluşmuştur. Bilindiği gibi herhangi bir majör 
ve minör dizisinin bir takım yakın komşuları vardır ve o majör veya minör dizisi 
seyir esnasında bu ilgili tonlara geçip kalışlar yapar. Bu komşu tonlar: Herhangi bir 
majör veya minörün ilgili majör veya minörü; o majör veya minörün bir işâret fazla 
ve bir işâret eksik yakın komşuları; bu komşularında ilgili majör veya minördür. 
 Böylece, Batı Mûsikîsi’nde her tonun beş komşusu vardır. Sûz-i Dilârâ 
Makamı da iki majör diziden meydana geldiğine göre, seyir sırasında bahsi geçen bu 
komşularına geçip asmakarârlar yapar. Esâsen makamı meydana getiren iki dizi de 
komşu tonlardır. Sûz-i Dilârâ Makamındaki bütün bu komşuluklar şöyle sıralanabilir: 
 Sûz-i Dilârâ Makamı’ndaki hemen bütün asmakarârlar makamı meydana 
getiren iki dizinin kendi komşularına geçip yaptıkları asmakarârdır. Bunları şöyle 
sıralanabilir:  
 Makamın dizilerinden biri olan Çârgâh yanî Do Majör’ün ilgili minörü La 
Minör’dür. Bu sebeble Dügâh perdesinde Bûselik’li asmakarârlar yapılır. Do 
Majör’ün bir indirici işâret fazla komşusu Fa Majör’dür. Fa Majör’ün ilgili minörü 
ise Re  Minör’dür. Bu sebeble Nevâ’da Bûselikli asmakarâr yapılabilir. Hattâ Sûz-i 
Dilârâ seyri sırasında, yanî eserlerde görülen yerinde Hicâzlı ve yerinde Nikriz’li 
asmakarârlarda Yegâh perdesindeki Re Minör, yanî Bûselik dizisinin üst bölgesidir. 
(Yegâh’taki minör, Armonik Minör olarak kullanıldığı takdîrde Dügâh’ta da Hicâz 
ve Râst’ta Nikriz çeşnilerinin meydana geldiğini biliyoruz. Bu tarzdaki dizi, bizim 



 105

ikinci şekil Bûselik dizimizdir.) Bu Yegâh’taki ikinci şekil Bûselik dizisi aynı 
zamanda makamın pest tarafındaki genişlemesidir. 
 Sûz-i Dilârâ Makamı’nın ikinci dizisi Râst’ta Çârgâh, yanî Sol Majör 
dizisidir. Makam bu dizi ile Râst perdesinde karâr edecektir. Sol Majör’ün ilgili 
minörü Mi Minör’dür. Bu sebeble Hüseynî perdesinde Bûselik’li asmakarârlar 
yapılır. Yine Sol Majör’ün bir işâret fazla komşusu Re Majör’dür. Bu sebeble 
Nevâ’da Çârgâh’lı –bazen yarım- asmakarâr yapılır. Re Majör’ün ilgili mönürü Si 
Minör olduğuna göre, Bûselik perdesinde de Bûselik’li asmakarâr yapılabilir. 
 Özetlersek; Hüseynî’de Bûsek’li Nevâ ve Yegâh’ta Bûselik’li, yine Nevâ’da 
Çârgâh’lı, Çârgâh’ta Çârgâh’lı, Bûselikte Bûselikli, Dügâh’da Bûselik’li ve Hicâzlı, 
Râst’ta Nikriz’li (Yegâh’daki ikinci şekil Bûselik dizisi Re Minör Armonik’in üst 
bölgesi olarak), Hüseynî Aşîrân’da Bûselik’li, Yegâh’da Bûselik’li ve Çârgâh’lı 
asmakarârlar yapılabilir. Görüldüğü gibi makam, tamamen majör-minör ilişkisi ve 
tonların komşuluğu esâsı üzerine kurulmuştur.156 Buda bize III. Selîm’in Batı 
Mûsikîsi’ni ne kadar iyi bildiğini göstermektedir. Diyebiliriz ki III. Selîm, Sûz-i 
Dilârâ Makamı’nı Batı’nın etkisi ile Klâsik Mûsikî tarzında terkib etmiştir. 
 Kullanılan değişik çeşnilerden oluşan ve mürekkeb makamlar sınıfında 
değerlendireceğimiz birçok makamdan verilen eserler Selîm döneminin 
özelliklerindendir. Yine Bûselik karârlı mürekkeb makamlar, Batı ile ilerlemeye 
başlayan ilişkilerin mûsikîye yansıması olarak değerlendirilebilinir. Burada Doğulu 
karakterdeki makama Batı özellikli Bûseliğin eklenmesinin özellikle yapıldığı 
kesindir. Unutulmaya yüztutmuş veya unutulmuş makamlardan verilen eserler de 
dikkat çekicidir. 
 Yine III. Selîm’in Şevk-ü Tarab eserlerinde görüldüğü gibi, bazı makamların 
klâsik ölçülerde kullanımından sonra, karâr aşamasında vermiş olduğu ve bilinçli 
olarak yapılmış melodik yapıdır. Öyle ki, eserde tam karâr duygusu yoktur. Âdetâ bir 
asmakarâr yapısı ile diğer bir deyişle eksik kalmış bir kalış duygusu verilerek eser 
karârını verir. Bu yapıyı da mûsikîmiz bünyesi içinde yapılan önemli bir çeşni olarak 
değerlendirebiliriz. 

                                                
156 ÖZKAN, a.g.e., s.427. 



 106

 Buna karşılık Sultân Selîm’in bulduğu Evcârâ, Şevkefzâ gibi geniş ses 
sahasına ve çeşniye sahib olağanüstü güzellikteki makamlar da büyük 
bestekârlarımız tarafından kullanılmıştır. 
 Özellikle III. Selîm’in terkib ettiği makamlar içinde özel bir yeri olan Evcârâ 
Makamı, dizi ve sahib olduğu ses bölgesi bakımından ayrı özellikler gösterir. 
Makamı oluşturan III. Selîm olmasına rağmen, özellikle Dilhayât Kalfa ve Küçük 
Mehmed Ağa’nın yapmış olduğu eserler, bu makama gerçek kimliğini 
kazandırmıştır. Aynı durum Şevkefzâ Makamı içinde geçerlidir. III. Selîm, makam 
hakkında vermiş olduğu fikirlerle, dönemin dâhilerini sanki ölümsüz eserler vermeye 
zorlamış ve bunun karşılığını Dede Efendi ve Kömürcüzâde Hafız Şeydâ’dan 
almıştır.157 
 Bu anlattıklarımız III. Selîm’in gerek Türk Mûsikîsi, gerekse Batı Mûsikîsi 
nazariyâtına çok iyi hâkim olduğunu ve yapmış olduğu bestelerinde dilediği gibi 
oynayabildiğini açık bir şekilde anlatır. 
 III. Selîm aynı zamanda alçak gönüllü ve tevazû sahibi bir bestekâr olmuştur. 
Yaptığı besteleri devrinin bestekârlarına dinletmekten keyif almış ve tenkide şâyân 
olup olmadığını öğrenmekten çok memnun kalmıştır. Hattâ Saraydaki bir fasılda III. 
Selîm’in Şevk-ü Tarab Faslı’nın irâde edilmesinden sonra Vardakosta Ahmed 
Ağa’nın kendisini eleştirdiğinden ve kendisinin de bu eleştiriden çok memnun kalmış 
olduğundan bahsedilmektedir.158 
 Gerek günümüze ulaşan eserleri gerekse kendisiyle ilgili tüm kaynaklar 
gösteriyor ki bazı eserlerine “Selîm Dede” imzâsını atan III. Selîm, Osmânoğulları 
içinde tartışmasız en büyük bestekârdır. Osmânoğulları içinde çok değerli bestekârlar 
yetişmesine rağmen hiçbiri Selîm gibi dehâ çizgisine erişememişlerdir. 
 Bu dehâ seviyedeki bestekârın günümüze kadar gelen eserleri sırası ile 
aşağıdadır: 
 Dînî Eserleri: 

Makam   Form   Usûl  Güftekâr 
1-  Sûz-i Dilârâ   Mevlevî Âyîn-i Şerifî         - 
2-  Irâk     İlâhî   Düyek           Niyâzi Mısrî 
                                                
157 SALGAR, a.g.e., s.151. 
158 ÖZALP, a.g.e., s.500-502. 



 107

      Zahida sûret gözetme içerü gir câna bak 
3-  Râst    İlâhî   Nim Evsat     Hâlikî 
      Andelib olmak dilersen ol güle 
4-  Şevk-u Tarab   Durak   Durak Evferi Nâzîm 
      İrândır çeşm-i dilde hâb-ı gaflet yâ Resûl Allah 
5-  Şevk-u Tarab   İlâhî   Muhammes   Niyâzi Mısrî 
      Aşkın meyine ben kâne geldim 
6-  Şevk-u Tarab   Tevşîh   Evsat           Vâsıf 
      Cenâbındır şeh-i pâkize-meşreb ya Resûl Allah 
 Sâz Eserleri 

Makam   Form   Usûl 
7-  Ârâm-ı Cân   Peşrev   Devr-i Kebîr 
8-   Ârâm-ı Cân   Sâz Semâîsi  Aksak Semâî 
9-  Arazbâr    Peşrev   Ağır Düyek 
10- Arazbâr    Sâz Semâîsi 
11- Büzürk    Peşrev   Çenber 
12- Büzürk    Sâz Semâîsi  Aksak Semâî 
13- Dilvenâz    Peşrev   Fahte 
14- Dilvenâz    Sâz Semâîsi 
15- Evc    Peşrev   Düyek 
16- Evc    Sâz Semâîsi 
17- Evc Bûselik   Peşrev   Devr-i Kebîr 
18- Evc Bûselik              Sâz Semâîsi 
19- Evc Kürdî               Peşrev   Çifte Düyek 
20- Evc Kürdî              Sâz Semâîsi 
21- Hicâz    Peşrev   Devr-i Kebîr 
22- Hicâz    Sâz Semâîsi 
23- Hicâz-ı Rûmî   Peşrev   Devr-i Kebîr 
24- Hicâz-ı Rûmi   Sâz Semâîsi 
25- Hicâz Zemzeme   Sâz Semâîsi  Yürük Semâî 
26- Hisâr-ı Vech-i Şehnâz  Peşrev   Fahte 
27- Hisâr-ı Vech-i Şehnâz  Sâz Semâîsi 
28- Hüseynî    Peşrev   Devr-i Kebîr 



 108

29- Hüseynî    Sâz Semâîsi 
30- Isfahânek    Peşrev   Ağır Düyek 
31- Isfahânek    Sâz Semâîsi 
32- Muhayyer Sünbüle  Peşrev   Ağır Düyek 
33- Muhayyer Sünbüle  Sâz Semâîsi 
34- Nevâ    Peşrev    Fahte 
35- Nevâ-Bûselik   Peşrev    Darbeyn 
36- Nevâ-Bûselik   Sâz Semâîsi   
37- Nevâ-Kürdî   Sâz Semâîsi 
38- Nihâvend    Peşrev   Çenber 
39- Nihâvend    Sâz Semâîsi 
40- Pesendîde    Peşrev   Hafif 
41- Pesendîde    Sâz Semâîsi 
42- Pesendîde    Peşrev   Çenber 
43- Pesendîde    Sâz Semâîsi  
44- Râst    Peşrev I  Hâvî 
45- Râst    Sâz Semâîsi I 
46- Râst     Peşrev II  Çenber 
47- Râst    Sâz Semâîsi II 
48- Râst    Peşrev III  Düyek 
49- Râst-ı Sûltânî   Peşrev   Çifte Düyek 
50- Râst-ı Sûltâni   Sâz Semâîsi 
51- Rehâvî    Peşrev   Düyek 
52- Rehâvî    Sâz Semâîsi 
53- Sabâ    Sâz Semâîsi 
54- Sabâ Aşîrân   Peşrev   Fahte 
55- Sabâ Aşîrân   Sâz Semâîsi 
56- Sipihr    Sâz Semâîsi 
57- Sûz-i Dil    Peşrev   Hafif 
58- Sûz-i Dil    Sâz Semâîsi 
59- Sûz-i Dilârâ   Peşrev   Ağır Düyek 
60- Sûz-i Dilârâ   Sâz Semâîsi 
61- Sûz-i Dilârâ   Peşrev   Hafif 
62- Sûz-i Dilârâ   Sâz Semâîsi 



 109

63- Şevk-ü Tarab   Peşrev   Devr-i Kebîr 
64- Şevk-ü Tarab   Sâz Semâîsi 
65- Şevk-ü Tarab   Peşrev   Devr-i Kebîr 
66- Tarz-ı Cihân   Peşrev    Düyek 
67- Tarz-ı Cihân   Sâz Semâîsi 
68- Uşşâk    Peşrev   Devr-i Kebîr 
 Sözlü Eserler: 

Makam   Form   Usûl  Güftekâr 
69- Acem Bûselik   Şarkı   Ağır Düyek 
       Müştâk oldum dilber sana 
70- Arazbâr    Şarkı   Ağır Aksak Semâî 
      Oldu gönül sana mâil 
71- Bûselik    Şarkı   Aksak  Kendisi 
       Bir pür-cefâ hoş dilberdir 
72- Büzürk    Beste   Hafif 
       Aşkınla havalandım bîlâneliğim gel gör 
73- Evcârâ    Beste    Muhammes 
       Mevc-i atlâs-ı felekde ben hevâdan geçdim 
74- Hüzzâm    Köçekçe  Aksak 
       Bir gonca-i neveres fidân 
75- Hüzzâm    Şarkı   Aksak  Kendisi 
       Gönül verdim bir civâne 
76- Mâhûr    Beste   Remel 
       Teşrîf-i kudûmün gözetir şevk ile cânım  
77- Mâhûr    Şarkı       Ağır Aksak Semâî Vâsıf 
       Sen şeh-i hüsn-ü bahâsın 
78- Mâhûr    Şarkı      Şarkı Devr-i Rvânı Şâkir 
      Gel açıl gonca dehân zevk edecek günlerdir 
79- Muhayyer Sübüle   Ağır Semâî  Sengin Semâî Kendisi 
       Dem o demlerdi ki edip hemdem-i ülfet beni 
80- Muhayyer Sünbüle  Şarkı   Ağır Düyek 
       Bir yosma şûh-i dil-rübâ 
 



 110

81- Muhayyer Sünbüle  Şarkı   Düyek  Kendisi 
      Ey gonca-i nâzik tenim 
82- Nevâ Bûselik   Şarkı   Düyek  Vâsıf 
       Çünkü ey şûh-i fedâî 
83- Nihâvend    Şarkı   Ağır Aksak 
      Olmasın mı mübtelâsı serseri 
84- Nihâvend    Şarkı   Ağır Aksak Semâî 
      Gel azmedelim bu gece Göksu’ya berâber 
85- Pesendîde     Beste   Çenber  Vâsıf 
      Her ne dem sâki elinden sâgâr-ı işret gelir 
86- Pesendîde    Ağır Semâî  Ağır Aksak  Semâî 
       Zîver-i sîne edip rûh-i revânım diyerek 
87- Pesendîde     Yürük Semâî  Yürük Semâî 
       Yine gül safâya mecbûr ne esîr-i dilrûbâdır 
88- Râst-ı Cedîd    Beste   Hafif  Kendisi 
       Çeksem o şûhu sîneye hülyâlarım gibi 
89- Sabâ    Şarkı   Düyek 
      Bu dil üftâde ol kâkül-i yâre 
90- Sûz-i Dilârâ   Beste   Darbeyn Kendisi 
      Kemân-ı aşkını çekmek o şûhun hayli müşkilmiş 
91- Sûz-i Dilârâ   Beste    Hafif  Zâik 
       Çîn-i giysûsuna zencîr-i teselsül dediler 
92- Sûz-i Dilârâ   Ağır Semâî     Ağır Aksak Semai  Sâbit 
       A gönül cur’a mıyız kâr-ı penâh eyleyelim 
93- Sûz-i Dilârâ   Yürük Semâî       Yürük Semâî Bağdâdlı Esad 
       Âb-ü tâb ile bu şeb hâneme cânân geliyor 
94- Sûz-i Dilârâ   Şarkı  Ağır Aksak Semâî  Pertev Paşa 
       Gülşende yine meclis-i rindâne donansın 
95- Şehnâz    Şarkı   Aksak  Vâsıf 
      Bir nev civâna dil müptelâdır 
96- Şehnâz Bûselik   Şarkı   Aksak 
       Bu gün bir bî aman gördüm 
97- Şevkefzâ    Şarkı   Aksak   Kendisi 
       Ey serv-i gülzâr-ı vefâ 



 111

98- Şevk-ı Dil    Ağır Semâî  Aksak Semâî 
       Aman aman yetişir bu edâların cânım 
99- Şevk-ı Dil    Yürük Semâî  Yürük Semâî 
       Nice bir yakılayım tâb-ı rûhun mehveşine 
100-Şevk-u Tarab   Kâr   Hafif  Şeyh Galib 
        Der sipihri sîne-em dağ-ı muhabbet kevkebet 
101-Şevk-u Tarab   Beste   Zencir 
        Perçem-i gül-pûşûnun yâdıyla feryad eyledim 
102-Şevk-u Tarab   Ağır Semâî  Aksak Semâî Vâsıf 
        Lâ’l-i cân-bahşını sun bezmde ey şû emelim 
103-Şevk-u Tarab   Yürük Semâî  Yürük Semâî 
        Gönlüm yine bir gonca-i nâzik tene düştü 
104-Şevk-u Tarab   Şarkı   Aksak  Kendisi 
        Kapıldım ben bir civâna 
105-Tâhir Bûselik   Şarkı   Aksak 
        Güzel gel meclise tenhâ 
106-Zâvil    Beste   Ağır Çenber  
        Bezm-i âlemde meserret bana cânân iledir 
107- Zâvil    Beste   Muhammes 
       O gülden nâzik endâmın dayanmaz nâle vü aha 
108-Zâvil    Yürük Semâî  Yürük Semâî Dâniş 
        Olmuş nişân-ı tîr-i muhabbet civân iken159 
4.4.5. Sultân II. Mahmûd (1808–1839) 
 İstanbul 20 Temmuz 1785-1 Temmuz 1839. Osmânlı pâdişâhlarının 30.’su. 
(28 Temmuz 1808-1 Temmuz 1839) I. Abdülhamîd ile Nakşidil Sultân’ın oğludur. 
 Babası öldüğünde beş yaşındaydı. III. Selîm’in eğitimine önem verdiği II. 
Mahmûd Saray hapsinde olmakla birlikte farklı bir özgürlük ortamında din, edebiyât, 
mûsikî, yazı ve topçuluk eğitimleri aldı. 
 III. Selîm’in isyâncılar tarafından tahttan indirildiğini duyan Alemdâr 
Mustafâ Paşa, O’nu tekrar tahta çıkarma fikriyle harekete geçmiş, Topkapı Sarayı’na 
geldiğinde Pâdişâh’ın henüz şehit edilmiş cesediyle karşılaşmıştır. Adamları 
                                                
159 SALGAR, Fâtih;” III. Selîm Hayâtı, Sanatı, Eserleri”, Ötüken Neşriyat, İstanbul, 2001, s.56-60. 



 112

kendisini acele edip tek ümîd olan Şehzâde Mahmûd’u kurtarmaları konusunda 
uyarmış, bu sırada katiller veliahttın dâiresine girmişlerdir. Veliaht dâiresini idâre 
eden Cevriye Kalfa katillerin gözüne doğru kızgın kül serperek onları birkaç dakika 
durdurmuş, şehzâdeyi hasır yığınlarının arasına saklamış, bu sürede yetişen Alemdâr 
da IV. Mustafâ’yı tahttan indirmiş, 24 yaşındaki II. Mahmûd 28 Temmuz 1808 günü 
tahta oturmuştur. 
 31 yıl süren saltanatı boyunca Vehhâbilerin başkaldırısı, Rusya’nın giderek 
artan bıskısı; Sırbistan, Eflâk, Boğdan sorunları, Mora’da silâha sarılanların yanı sıra 
Rumeli, Vidin, Bağdâd, Trabzon, Akkâ, Şam, Halep, Divriği, Lâzkiye, Yanya ve 
Mısır Paşaları’nın ayaklanmaları; Alemdar, Vak’a-i Hayriyye olaylarıyla uğraşmış, 
yılmamış, büyük işler yapmış ve pekçok reform gerçekleştirmiştir. Döneminde 8 
Nisan 1833’de Kütahya, 8 Temmuz 1833’te de Hünkâr İskelesi Antlaşmaları 
imzâlanmıştır. 
 Yeniçerilerin ağabeyi IV. Mustafâ’yı tahta geçirme istekleri sürekli sorun ve 
ayaklanmayla sonuçlandığından II. Mahmûd IV. Mustafâ’yı boğdurtarak hayâttaki 
tek Osmânoğlu kalmış,  ondan sonraki bütün Osmânlı hanedânı II. Mahmûd’un iki 
oğlu olan Abdülmecîd ve Abdülazîz’le yürümüştür. Kendisinden günümüze kadar 
gelen tüm Osmânoğulları’nın atası II. Mahmûd’dur. 
 Aldığı itinâlı eğitim sonucu tam bir ıslahâtçı olarak yetişmiş, Osmânlı’nın 
cihânşümûl mevkiîni korumak amacıyla devlet müesseselerinde kökten ıslahât 
yapmak gerektiğine inanmıştır. 
 II. Mahmûd’la Osmânlı Devleti’nin modern devri başlamıştır. Dağılmakta 
olan eyâletler toplanmış, tamamen merkezi bir idâre kurulmuştur. Saray teşkîlatından 
başlayarak tüm devlet teşkîlatı yenileştirilmiştir. Harbiye, tıbbiye gibi okullar 
kurulmuş, Avrupa’ya öğrenci gönderilmiş, Fransızca’ya öğretimde büyük ilgi 
gösterilmiştir. “Takvîm-i Vakayi” adıyla resmî devlet gazetesi kurulmuş, 
matbaacılığa önem verilmiştir. Buhar kuvvetine dayanan modern sanâyi 
benimsenmiş, ilk fabrikalar kurulmuştur. İngiltere’den satın alınan ilk buharlı gemi 
İstanbul’a gelmiştir. İstanbul-İzmit posta yolu ve İstanbul’da ilk postane açılmıştır. 
İlk kez pâdişâhın doğum yıldönümü şenlikleri yapılmış, Azapkapı-Unkapanı arasına 
“Hayretiye” adı verilen ilk köprünün açılış töreni gerçekleştirilmiştir. Avrupa 
buluşları birkaç yıl ara ile kabûl edilmiş, parasız ilköğretim kanûnu çıkarılmış, resmî 



 113

kıyafet olarak fes ve pantolon zorunluluğu getirilmiştir. II. Mahmûd devlet 
dâirelerine kendi resminin asılmasını da istemiştir. 
 Mehterhâne kapanarak Mızıka-i Hümâyûn kurulmuş,  Batı Mûsikîsi ciddi 
olarak Osmânlı Devleti’ne girmiştir. Bestekârlığının yanısıra hattât ve şâir olan 
Pâdişâh şiirlerinde Adlî mahlasını kullanmıştır. Verem olan II. Mahmûd kızkardeşi 
Esma Sultân’ın Çamlıca’daki köşkünde ölmüş, Dîvânyolu’ndaki türbesine 
gömülmüştür.160 
4.4.5.1. Sultân II. Mahmûd Dönemi’nde Mûsikî Adına Yaşanmış Önemli 

Gelişmeler 
 Mûsikî eğitimi amcası III. Selîm’in şehzâdeliği sırasında başlayan II. 
Mahmûd, tanbûr ve ney çalmasını da amcasından öğrenmiştir. Mevlevîlik Tarîkatı’na 
girmiş, Dînî Mûsikî’yi yakından tanımıştır. Kudretli bir hânende olduğunu târihi 
kaynaklar bildirmektedir. 
 Türk Mûsikîsini yakından tanıyan, bilen, çok iyi bir bestekâr ve icrâcı olan II.                                      
Mahmûd, hem sâzı hem de sesi ile bu güzel sanatımıza hizmet etmiş büyük bir 
hükümdârdır.161 
 II. Mahmûd dönemi Osmânlı İmparatorluğu’nda Batılılaşma hareketlerinin 
resmen başlatıldığı ve bu Batılılaşma hareketlerinin mûsikîye de yansıtıldığı bir 
dönemdir. Sultân II. Mahmûd “Vak’a-i Hayriyye” ile 15 Haziran 1826’da Yeniçeri 
Ocağı’nı kaldırarak, temelden reformlarla Osmânlı Devlet teşkîlâtını Batılı anlamda 
modernize etmeye başlamıştır. Bu reformlar çerçevesinde 500 yıllık Mehterhâne 
kapatılmış askerî alanda yapılan yeniliklerin bir uzantısı olarak kapatılan 
Mehterhâne’nin hemen ardından “Mızıka-i Hümâyûn” faâliyete geçmiştir. 
 Mızıka-i Hümâyûn’un ilk orkestra şefi “Manguel” isminde bir Fransız’dır. II. 
Mahmûd O’nun hizmetlerinden memnun kalmayanca 1828’de “Guiseppe 
Donizetti”yi İstanbul’a davet etmiştir. 162 Sonradan paşalığa kadar yükselen 
Donizetti, Napolyon’un ordusunda yıllarca bando denetçisi olarak çalışmış, 
Napolyon Waterloo’da yenilince işsiz kalmış ve yapılan daveti kabûl edip istanbul’a 
gelmiştir. Kendisine bandonun kurulması görevi verilmiş, besteci bu görevi ölünceye 
                                                
160 SAKAOĞLU, a.g.e., Mahmûd II, C.2, s.57-62. 
161 AK, a.g.e., s.92. 
162 KOSAL, Vedat; Osmânlı, Osmânlı İmparatorluğu’nda Klâsik Batı Müziği, Yeni Türkiye Yayınları, Ankara, 1999, C.10, s.642, 647. 



 114

kadar sürdürmüştür. Donizetti ünlü İtalyan besteci “Gaetano Donizetti”nin 
ağabeyidir ve iyi bir eğitim almıştır.163 
 Donizetti ilk olarak Osmânlı’da kullanılan “Hamparsum Notası”nı öğrenmiş 
ve bu yolla öğrencilerine Batı notasını öğretmiş; İtalya’dan getirttiği yeni çalgılarla 
bandoyu zenginleştirmiştir. Topluluğu geliştirerek çalgı mûsikîsi dışında İtalyan 
Operaları’ndan seçme parçalar okuyabilecek düzeye getirmiş, harem dâiresinde de 
dersler vermiştir.164 
 Sultân II. Mahmûd Saray Orkestrası mâhiyetindeki Mızıka-i Hümâyûn’u 
kurarak Klâsik Batı Mûsikîsi’ni resmen yerleştirmiştir. Evvelce yalnız Avrupa’dan 
misafir gelen opera toplulukları konser verirken yeni kurulan orgnizasyon Osmânlı 
İmparatorluğu târihe karışana kadar her pâdişâh tarafından korunarak 
gelenekselleşmiştir.165 
 1829’da”Mahmûdiye Marşı”nı yazan Donizetti, bu marşı Sultân Mahmûd’a 
takdîm etmiş; o târihte henüz dört beş aylık kıdemleri olan öğrencilerine çaldırmıştır. 
Bu olay hem öğretinin az zamanda çok netice aldığını, hem de öğrencilerin zekâ, 
gayret ve yeteneklerini ortaya koymuştur. Kısa zamanda göstermiş olduğu başarılar 
neticesinde 1831 yılında pırlantalarla süslü “Nişan-ı iftihâr” ile ödüllendirilmiştir.166 
           1829’da Mahmûdiye Marşı’nın ardından 1839’da “Mecîdiye Marşı”nı 
besteleyen (I. Abdülmecîd’e) Donizetti’nin bu eserleri adlarını taşıdıkları pâdişâhın 
saltanatı boyunca İmparatorluğun millî marşı olarak kabûl edilmiştir. Sultân II. 
Mahmûd devrinde çok sesli mûsikî yazan ilk Türk bestecisi Ahmed Ağa olmuştur. 
 Donizetti İtalya’nın en gelişmiş bando enstrümanlarını ve bunları çalmayı 
öğretmek için öğretmenler getirmiş; böylece Mızıka-i Hümâyûn Yeniçeri 
Ocağı’ndaki Mehterhâne ile Sarayın mûsikî gereksinimini karşılayan eski 
çalışmaların yerini almıştır. 1848 yılında Sarayda şan, sâz, orkestra, koro ve dans 
çalışmaları başlamış, bu çalışmaların sonucunda Saray operetleri oynanmıştır. 
İstanbul’a gelen yabancı opera kumpanyalarının sergiledikleri operalara eşlik eden 
orkestra da Mızıka-i Hümâyûn’daki gençlerden kurulu bir Saray orkestrası olmuştur. 
                                                
163 KAYGISIZ, a.g.e., s.163-164. 
164 AKSOY, Bülent; Tanzîmât’tan Cumhuriyet’e Türkiye Ansiklopedisi, Tanzîmâttan Cumhuriyet’e 
Mûsikî ve Batılılaşma, İletişim Yayınları, İstanbul, 1985, C.5, s.1217. 
165 KOSAL, a.g.e., s.642. 
166 KÖSEMİHÂL, Mahmut Ragıp; “Türkiye Avrupa Mûsikî Münâsebetleri”, Numune Matbaası, İstanbul, 1939, C.1, s.100. 



 115

 Mızıka-i Hümâyûn’un kuruluşundan sonra II. Mahmûd’un Batı Mûsikîsi’ne 
daha fazla ilgi göstermesi ilk yıllarda Saray bestecileri ve icrâcıları tarafından çok 
büyük bir tepkiyle karşılanmamış; köklü, eski bir sanatın temsilcileri olarak Batı 
sanatına belli bir hoşgörüyle bakılmıştır. Dönem hâlâ şâheserlerin çıktığı bir 
dönemdir. XIX. yüzyılın büyük bestecisi Hammâmîzâde İsmâîl Dede Efendi güçlü 
eserler vermeye devâm etmektedir. II. Mahmûd yönetimi sırasında Pâdişâhın Türk 
Mûsikîsi’ne olan sevgisi o dönem besteci ve icrâcılarına tüm tedirginliklerine rağmen 
güven vermiştir.167 
 İstanbul’da ilk dönem tiyatro hareketleri de II. Mahmûd zamanında 
başlamıştır. İlk tiyatro binâsı 1838’de Gaetano Mele adlı bir İtalyan (ya da 
Venedikli) tarafından II. Mahmûd’un izniyle kurulmuştur. Bunu Giustiniani adlı 
diğer bir İtalyan’ın tiyatrosu izlemiştir. 1840’da kurulan üçüncü tiyatro da Bosco 
adında yine bir İtalyan’a aittir.168 
 İsmi geçen tiyatrolarda temsiller başlamış, Osmânlı Sarayı’nda çoksesli 
mûsikî ve operaya duyulan ilgi uzun yıllar sürmüş, bu konudaki öncülüğü II. 
Mahmûd yapmıştır. 
 Osmânlı’da ilk yerleşik bale çalışması yine II. Mahmûd döneminde Donizetti 
Paşa’nın çabalarıyla başlamıştır.169 
 I. Murâd’ın 1363’te kurduğu, II. Mehmed, II. Murâd ve II. Bayezid tarafından 
geliştirilip mükemmel bir ünivesite hâline getirilen Enderûn’da, 1833’de II. Mahmûd 
tarafından kapatılmıştır. Enderûn kalburüstü Osmânlı Mûsikîcileri’nin sadece 
yetiştiği değil, ders verdikleri de bir okuldur. Yeniçeri Ocağı ile birlikte kapatılan 
Mehterhâne gibi, imparatorluk Sarayı’nın bu önemli mûsikî öğretim merkezi de II. 
Mahmûd tarafından Enderûn-u Hümâyûn’la birlikte kapatılıp târihe karışmıştır.170 
 Kendiside bestekâr olan II. Mahmûd amcası III. Selîm kadar mûsikî düşkünü 
ve müzisyenlerin koruyucusu olmuştur. Yapılan mûsıki toplantılarına katılarak eski 
eserlerimizi meşk etmiştir. Târihçi Ata Bey’in yazdığı kitabın 3. cildinin 191. 
sayfasında Sultân II. Mahmûd’a ait olan kısmında, II. Mahmûd’un Saraydaki mûsikî 

                                                
167 KARAMAHMUTOĞLU, a.g.e., s.630, 635, 647, 649. 
168 KAYGISIZ, a.g.e., s.168. 
169 KARAMAHMUTOĞLU, a.g.e., s.632. 
170 TANRIKORUR, a.g.e., s.30. 



 116

ile ilgili çalışmalarından, icrâlarından, mûsikîşinaslarla olan diyaloglarından şöyle 
bahsedilmektedir: 
 “...Sultân Mahmûdî Sânî ammî ekremlerinin ilmî mûsikîde bildiği bilgilerden 
faydalanarak, dinlenmeye çekildiğinde çoğu kez feni ve diğer ilimlerden meydana 
gelen bilgileri incelemiştir. Çünkü Sarayda Sultân Ahmed devrinden beri fen, şiir ve 
mûsikî eğitimine gösterilen rağbet ve özen Sultân III. Selîm zamanında bir kat daha 
saygınlık ve ün kazanmış, Sultân II. Mahmûd zamanında da bu konuya devâm eden 
büyük ilgi sonucunda zamanın mûsikîşinasları, Pâdişâhın destek ve teşvîki ile birçok 
nâdîde ve duyulmamış eserler meydana getirmeye imkân bulmuşlardır. 
 Sarayda çırak olduğum 1241 (1825) târihinde Saraydaki mûsikî odasında 
henüz eski usûller üzerinde mûsikî öğrenilmekteydi. Koğuşlarda bulunan değerli 
kişiler, ocak ağaları denen subaylardan onlar da silâhtar ağadan izin ve belge ile ayda 
iki kere terkîbi yapılmak sûretiyle, koğuşlarında bulunan mûsikîşinaslar ve çavuş 
ağaları şerefine bir kahvaltı verirlerdi. Davet yapılmak sûretiyle yemek dûasından 
sonra, kapı yoldaşlarına riâyet edilerek şarkı, beste, kâr, nakış ve semâî gibi 
formlarda eserler okunup, çalınırdı.”171 
 Yukarıda anlatılanlardan da anlaşılmaktadır ki, Sultân II. Mahmûd Devri 
mûsikîmizin son altın devri kabûl edilmektedir. Çünkü Saray kapılarından 
saygıdeğer kişilerin konaklarına ve Mevlevî Dergâhları’ndan diğer mûsikî toplantı 
mekânlarına kadar taşan Türk Mûsikîsi’nin ölmez eserleri Sultân II. Mahmûd’un 
himâye ve teşvîkiyle en yüksek derecesini bulmuştur. 
 Kendiside Mevlevî olan II. Mahmûd, Dede Efendi haranıydı. Onu sık sık 
mûsikî toplantılarına davet eder, fasıllarını büyük bir coşkuyla dinlerdi. II. Mahmûd 
Dede’ye 1812 yılında “Musâhib-i Şehriyârî” ünvânını verdi. Bir müddet sonrada 
Sarayın yüksek görevlerinden olan “Müezzinbaşılığa” getirdi. II. Mahmûd, 
saltanatının en büyük bestekârı olan Dede’yi devlet işlerinden fırsat buldukça 
Yenikapı Mevlevîhânesi’nde ziyâret ederdi. Bir Perşembe günü Mevlevîhâne’ye 
geldiğinde Nevâ Âyîn-i Şerîf’i okunuyordu. II. Mahmûd Âyîn’i dinledi, Dede’ye 
takdîr duygularını belirtti ve Saraydaki görevini hatırlattı. Dede de bunun üzerine 
“Fermân Efendimizin. Yalnız başımdaki Sikke-i Mevlânâ’yı çıkarmamaklığıma 
müsâade buyurun...” diye ricâda bulundu fakat II. Mahmûd gibi zarîf ve gönül ehli 
                                                
171 İNAL, İbnülemin Mahmûd Kemâl; “Hoş Sadâ-Son Asır Türk Mûsikîşinasları”, Türkiye İş Bankası Yayınları, İstanbul, 1958, s.216-217. 



 117

bir Pâdişâh Saray kurallarını bozamadı ve Dede’ye sarıklı bir kavuk, Enderûn’a 
mahsûs bir elbise giydirdi, böylece musâhib olarak göreve başladı.172 
 II. Mahmûd’un 1839’a kadar devâm eden 31 yıllık saltanatı boyunca, devrin 
en gözde bestekârı olarak Dede’nin şöhreti artmıştır. II. Mahmûd’un Ferahfezâ 
Âyînî’nin ilk mukabelesinde şöyle bir olay gerçekleşmiştir: Ferahfezâ Âyîn’i II. 
Mahmûd’un emriyle bestelenmiş bir âyîndir. Dede, dergâhın müezzinleri ve 
âyînhânları tarafından hazırlıklar tamamlanır. 18 Muharrem 1255 târihinde bir 
Çarşamba günü Beşiktaş Mevlevîhânesi’nde âyînin okunmasına karâr verilir. 
Pâdişâh’a da gerekli mâlûmat aktarılır. Mukabele günü Mevlevîhâne birçok 
muhibbân, dervîşân, mûsikîşinas ile hınca hınç dolup taşar. Herkes II. Mahmûd’un 
gelmesini beklerken Saraydan gelen bir görevli Zat-ı Şâhâneleri’nin mukabelede 
bulunmasının şüpheli olduğunu bildirir. Başta Dede olmak üzere herkesin neşesi 
kaçar. Fakat Pâdişâhın isteği üzerine âyîne başlamak için semâhâneye girilir. Henüz 
Na’t-ı Şerîf’in kırâatına başlanmıştır ki Sultân II. Mahmûd dergâhtan içeri girer. Bu 
durum tüm heyet-i mutribânın şevkîni arttırır ve Ferahfezâ Âyîn’i büyük bir şevkle 
okunur. Mukabeleden sonra Pâdişâh Dede’yi mahfiline çağırtarak “Çok rahatsız 
idim, gelemeyecek idim, gayretle geldim; lâkin çok isâbet etmişim, Ferahfezâ Âyîn’i 
bana iksîr-i hâyat gibi te’sir etti; hamd olsun âdetâ iyileştim...” diyerek iltifâtlar eder, 
dergâhtaki tüm dervişlere atiyyeler dağıtır. 
 II. Mahmûd ayrıca yeni ihdâs ettiği ve ancak büyük devlet adamlarına verilen 
“murassâ imtiyaz nişanı”nı eliyle Dede’nin göğsüne takmış böylece sanata ve 
sanatçıya aynı zamanda Klâsik Türk Mûsikîsi’ne verdiği değeri ve önemi bir kez 
daha göstermiştir.173 
 II.Mahmûd döneminde mûsikî etkinlikleri ele alınırken bu Pâdişâh zamanında 
Topkapı Sarayı’ndaki Sertâb Kasrı’nda okunan Ferahfezâ Faslı’nda hânende olarak 
Dede Efendi, Delâlzâde İsmâîl Efendi, Şâkir Ağa, Çilingirzâde Ahmed Ağa, 
Suyolcuzâde Sâlih Efendi, Kömürcüzâde Hafız Efendi, Basmacızâde Abdi Efendi; 
neyzen olarak Kazasker Mustafâ İzzet Efendi, Said Efendi; kemânî olarak Rıza 
Efendi, Mustafâ Ağa, Âlî Ağa; tanbûrî olarak da Numân Ağa, Zekî Mehmed Ağa, 
Keçi Ârif Ağa ve Necib Ağa gibi zamanın çok değerli mûsikîcileri yeralmıştır. Fasıl 

                                                
172 SALGAR, a.g.e., s.169. 
173 ÖZTUNA, a.g.e.1969, C.1, s.303-304. 



 118

heyeti Saray âdetine uygun olarak yere serilen kırmızı bir yaygı üzerine oturmuş, 
Pâdişâh’ın iltifâtına mazhar olduktan sonra faslın icrâsına başlanmıştır. 
 Sultân II. Mahmûd bu üstâdlarla mûsikî meşk etmiş ve onları himâye ederek 
Türk Mûsikîsi’ne büyük eserler vermelerine olanak sağlamıştır. Hünkârın huzûrunda 
yapılan küme fasıllarında en çok Hüzzâm Şehnâz, Hicâz Zemzeme, Arazbâr Bayâtî, 
Bestenigâr, Muhayyer Sünbüle, Müstear, Hicâz, Irâk ve bu meyanda bilhassa 
Ferahnâk, Isfahân, Bûselik ve Sûz-i Dilârâ fasılları fazlası ile yeralmıştır. 
 II. Mahmûd Sarayında Enderûn’dan yetişmiş Hızır İlyas Ağa’da yazdığı 
“Letâif-i Enderûn” adlı eserinde Osmânlı Mûsikî Târihi bakımından önem taşıyan; 
dönemin Saray görevlisi mûsikîcilerin hangi odalarda ve görevlerde olduklarını, 
ilişkilerini, eserlerini ve kişiliklerini anlattığı eseriyle döneme ışık tutmuştur.174 
 Bu dönemin eserleri incelendiğinde durak ve tevşîh gibi büyük formdaki dînî 
eserlerin bestelenmesinin azaldığı; daha çok ilâhî bestelendiği, bunda bile gözle 
görülür bir azalma olduğu dikkat çekmektedir. 
 Osmânlı’daki mûsikî geleneği Batı Mûsikîsi’nin gelmesiyle büyük ölçüde 
değişikliğe uğramıştır. Hattâ ünlü mûsikîşinaslarımız bu değişimlerden az çok 
etkilenmiş; örneğin Tanbûrî Numân Ağa gibi geleneksel bir bestekâr bile “Ey 
Pâdişâhım şevketin” güftesi ile başlayan Râst Makamı’ndaki şarkısında 
(methiyesinde) bu etkilenmeyi dile getirmiştir. 
 Batı Mûsikîsi’nin, Sultân II. Mahmûd’un başlattığı değişim rüzgârlarıyla 
Osmânlı’da yerleşmeye başladığı o günlerde Türk Mûsikîsi de hayâtîyetini 
sürdürmeye devâm etmiştir. Geleneksel öğretim yöntemleriyle yeni sanatkârlar 
yetişmiş, yetişenler de hafızalarında saklı olan eserleri daha sonrakilere naklederek 
unutulmalarını nispeten önleyebilmişlerdir. Ancak bu çalışmalar sınırlı çevrelerde 
kalmış, yavaş yavaş bir geçim aracı alarak sonradan “piyasa ağzı” denen bozucu, 
yozlaştırıcı bir çarkın dişlisine gitgide terk edilmiştir. 
 Geleneksel beste tekniği ve meşk sistemi unutulmaya yüz tuttuğu ve 
bestekârlar eserlerini nota ile bestelediği için, eserlerde eski akıcılığın kalmadığı 
görülmüştür. Sırf notaya bağlı kalmanın yetmediğini ve notanın herşey demek 
olmadığını ileri süren eski ustalar haklı çıkmış, mûsikîmizde nüans işâretleri 
bulunmadığı için bir çok icrâ özellikleri unutulmuştur. 
                                                
174 www.turkmûsikîsi.com/araştırmâlar/sarayda mûsiki.  



 119

 Buna rağmen eski geleneksel kalıplardaki mûsikî eğitim ve öğretimine devâm 
edilmiştir. Sultân II. Mahmûd’un döneminde mûsikîmiz gerilemeye başladı denilse 
de; Dede Efendi, Şâkir Ağa ve Dellâlzâde İsmâîl Efendi gibi mûsikîşinas ustaların 
sayesinde saygınlığını sürdürmüştür. O dönemde mûsikî anlayışının bu kadar büyük 
ölçüde değişmesinin bir başka yönü daha vardır. Zevkler yavaş yavaş basite kaymaya 
başladığından eski ağır, mistik havalı kâr, beste ve semâîler zamanın romantik 
akışına uymadığı ve uyamadığı için yerini yavaş yavaş şarkı formundaki hafif 
eserlere bırakmaya başlamıştır.175 
 II. Mahmûd Dönemi Osmânlı Mûsikîsi’nin son büyük bestekârlarının değil, 
aynı zamanda geleceğin Türk Mûsikîsi’ni hazırlayan büyük mûsikîcilerinde yetiştiği 
bir târih dilimi olmuştur. Bu dönemde III. Selîm’le başlayıp, II. Mahmûd’un 
tamamladığı yenilik hareketleri ortamı; İsmâîl Dede, Şâkir Ağa, Zekî Mehmed Ağa, 
Dellâlzâde, Kazasker, Osmân Bey ve Yusuf Paşa gibi son klâsikleri yaratmış ama 
aynı zamanda klâsik formlardaki (klâsik güfteli ve büyük usûllü) eserlerin yerlerini 
bir XVIII. yüzyıl şiir türü olan şarkı formundaki hafif eserlere bırakmasına da zemin 
hazırlamıştır.176 
4.4.5.2. Sultân II. Mahmûd’un Besteciliği ve Eserleri 
 II. Mahmûd’un eserleri incelendiğinde küçük ve birleşik usûllerde besteler 
yaptığı görülmektedir. Genel olarak şarkı formunda olmak üzere tavşanca ve marş 
türlerinde besteler yapmıştır. Makam olarak Acem, Acem Aşîrân, Acem Bûselik, 
Arazbâr, Bayâtî, Bûselik, Evc Bûselik, Ferahfezâ, Hicâz, Hicâz Bûselik, Hüzzâm, 
Müstear, Nihâvend, Muhayyer Bûselik, Râst, Şedarabân, Şehnâz, Şehnâz Bûselik, 
Şevk-ü Tarab Makamları’nı kullanmıştır. 
 II. Mahmûd, yüksek derecede mûsikî bilgisi ve üstâdlardan etkilenmesi 
sonucunda Türk Mûsikîsi’ne çok güzel eserler vermiştir. Genel olarak bakıldığında 
yapmış olduğu bestelerin çoğunun güftesinin kendisine ait olduğu görülür. Bunlardan 
mûsikîmize kazandırmış olduğu en önemli şâheseri kuşkusuz Hicâz (Kalenderî) 
Dîvân’dır. Yapmış olduğu bu eseriyle kendisinin edebî bir şâhsîyete sahib  olduğunu 
ve mûsikîşinas üstâdlar arasında önemli bir mevkiîde bulunduğunu kanıtlamıştır. 

                                                
175 ÖZALP, a.g.e., s.485-488. 
176 TANRIKORUR, a.g.e., s.43. 



 120

 Sultân II. Mahmûd kendi döneminde birçok usûl ve makamda İran 
Sâzendeleri, Horâsân ve Isfahân Mûsikîşinasları ile başedebilecek dereceye erişmiş, 
bestelediği eserler sayesinde “Şarkıların Pâdişâhı” diye anılmaya başlamıştır. 
           Ayrıca Acem Aşîrân Makamında (Asâkir-i Mansûre-i Muhammediyye) 
bestelediği marş O’na “Marş besteleyen ilk Türk müzisyeni” ünvânını 
kazandırmıştır. II. Mahmûd’un günümüze gelen besteleri aşağıda verilmiştir: 

Makam   Form   Usûl 
1-  Acem Aşîrân   Marş  
      Artar cihadda şanımız 
2-  Acem Aşîrân   Şarkı   Ağır Aksak 
     Açıldı ser-te-ser güller 
3-  Acem Bûselik   Şarkı   Düyek 
      Aldı aklım yine bir nevres-nihâl 
4-  Acem Bûselik   Şarkı   Yürük Aksak 
      Ey sîne-i saf la’l-i mül 
5- Arazbâr     Şarkı   Düyek 
     Naz etme gel ey gonca-fem 
6-  Bayâtî    Şarkı   Ağır Aksak Semâî 
     Ey şah-ı cihân eyleye Hakkömrünü efzûn 
7-  Bûselik    Şarkı   Ağır Aksak 
      Gül-zare salın gonca-i ziba-yı zamansız 
8-  Evc Bûselik   Şarkı   Ağır Aksak 
      Nihâl-i gül-bin-i hüsn-i ezelsin 
9-  Evc Bûselik   Şarkı   Yürük Aksak  Güfte: Adlî 
     Düştü gönül bir güzele 
10- Ferahfezâ    Şarkı   Düyek 
       Sevdim yine bir meh-veşi 
11- Ferahfezâ    Şarkı   Yürük Aksak 
       Gördüm yine bir âfet-i devran 
12- Hicâz Dîvân (Kalenderî)     Aksak   Güfte: Adlî 
       Ebrûlarının zahmı nihândır ciğerimde 
13- Hicâz    Şarkı   Ağır Aksak 
       Söylemezmiydim sana ey gül-izar 



 121

14- Hüseynî Aşîrân   Ağır Aksak  Ağır Aksak Semâî 
      Pek hâhişi var 
15- Hisâr Bûselik   Şarkı   Yürük Aksak 
       Aman ey şûh-i nazende 
16- Hüzzâm    Şarkı   Devr-i Revân 
       Güller açıldı geldi yaz 
17- Hüzzâm    Tavşanca  Yürük Aksak 
       Aldı aklım bir gonca-leb 
18- Müstear    Şarkı   Düyek 
      Sevmez miyim ey şûh seni 
19- Nihâvend    Şarkı   Ağır Aksak 
       Gel azm edelim bu gece Göksu’ya 
20- Muhayyer Bûselik  Şarkı   Düyek  Güfte: Enderûnî Vasıf 
       Ey gonca-i nazik tenim 
21- Râst    Şarkı   Düyek 
       Hüsnüne olmadan mağrur 
22- Şedarabân    Şarkı   Yürük Aksak 
       Manend-i meh etdi zuhûr 
23- Şehnâz    Şarkı   Düyek 
       Elemdir feleğin derûnunda kârım 
24- Şehnâz Bûselik   Şarkı   Düyek 
       Ey dilber-i zengin edâ 
25- Şehnâz Bûselik    Şarkı   Düyek 
       Gönlüm ey şûh-i gül-izar 
26- Şevk-ü Tarab   Şarkı   Yürük Aksak 
       Ey gül nihâl-i işvebaz 
27- Tâhir    Şarkı   Ağır Aksak 
       Bulsun ikbâl devletin günden güne 
28- Sûz-i Dilârâ   Şarkı   Aksak 
       Ah nihâli kametin birgül fidandır 
29- Mâhûr    Şarkı   Aksak 
       Aldı aklımı bir gonca 
 
 



 122

30- Mâhûr    Şarkı   Düyek 
       Ne ararsam sende mevcûd177 
4.4.6. Sultân I. Abdülmecîd (1839–1861) 
 İstanbul 25 Nisan 1823-25 Haziran 1861. Osmânlı pâdişâhlarının 31.’si. (1 
Temmuz 1839-25 Haziran 1861) II. Mahmûd ile Bezmiâlem Vâlide Sultân’ın 
oğludur. 
 Saltanatı Tanzîmât’ın başlangıcı ve ilk dönemidir. Bu dönemde Batılılaşma 
ve yönetimin kurumlaşması süreçleri hızlanmıştır. Eğitimine çok büyük önem 
verilmiş; Fransızca, resim, hat, alafranga mûsikî dersleri almış, çağdaşı Avrupa 
prensleri gibi yetiştirilen ilk şehzâde olmuştur. Saray çevresinin alışık olmadığı bir 
ilk gençlik yaşamış Paris’te yayımlanan gazete ve dergilere üye olmuştur. 
 Tahta çıktığı zaman Osmânlı Devleti ciddî sorunlarla boğuşuyordu. Avrupa 
Devletleri’nin ağırlaşan baskısı, uyanan ulusculuk hareketleri; Sırbistan, Eflâk-
Boğdan, Hicâz, Suriye bölgelerindeki ayaklanmalar ve karışıklıklar, eyâletlerdeki 
kötü yönetimler, işsizlik ve ekonomik buhrân, üst yönetim kadrosundaki çekişmeler, 
dış ilişkilerin yarattığı bunalımlar 22 yıllık pâdişâhlığı boyunca hiç eksilmedi. 
 3 Kasım 1839’da Tanzîmât, 1856’da Islahât Fermânları’yla gayrimüslim 
cemâatler birçok haklar elde ettiler. Bunun sonucunda yabancı uyruklu yerliler mülk 
edinmeye, aldıkları bu mülklerde Batı tarzı yapılaşmayı yaşatmaya başladılar. 
Avrupa’nın barok, rokoko, ampir ve neogotik üslûbları Osmânlı’nın resmî, özel, 
askerî hattâ dinsel yapılarına yansımakta gecikmedi. Pâdişâhın isteğiyle Dolmabahçe 
Sarayı, birçok köşk ve kasır inşâ edildi. Topkapı Sarayı tamamen terk edildi. Yüksek 
rütbeli askerler, zenginler, yabancı devlet temsilcileri görkemli konaklar, 
sâhilhâneler, yalılar yaptırma yarışına girdiler. Lüks düşkünlüğü, sanatsal arayışlar 
mobilyadan mûsikîye, resimden dekorasyona kadar her alanda Batı’ya özentiyi öne 
çıkardı. 
 Bu durumda, doğrudan doğruya Abdülmecîd’in yetişme tarzı, yaşam anlayışı 
ve babası II. Mahmûd’tan devraldığı Batılılışma tutkusunun payı büyüktür. Genel bir 
bakışla Abdülmecîd dönemi önceki dönemlere oranla halk açısından daha huzûrlu ve 
adâletli geçmiştir denebilir. 

                                                
177 ÖZPEKEL, a.g.e., s.623-624. 



 123

 O’nun döneminde ilk kez çiçek aşısı uygulanmış (1845), ilk kez telgraf 
olanağına kavuşulmuş (İstanbul-Edirne-Şumnu hattı) (1855), Pâdişâhın annesi 
Bezmiâlem Vâlide Sultân tarafından halk hizmeti için ilk vakıf hastanesi (Vakıf 
Gurebâ) tesis edilmiş (1843) ve bu yıllar boyunca sosyal, külterel, askerî ve dînî 
birçok önemli kurum hizmete sokulmuştur. 
 Kişilik olarak özgürlüğü seven, hoşgörülü ve kan dökülmesinden nefret eden 
bir insandır. Bir baba olarak Şehzâdesi IV. Murâd’la kızı Fatma Sultân’ı ellerinden 
tutup okula götürmesi, Beyoğlu’nda tiyatroya gitmesi ve izlediği temsillerden 
etkilenerek Dolmabahçe Sarayı’nın yanına bir Saray Tiyatrosu yaptırması ilginçtir. 
İlk müzenin açılışı da (1846) O’nun dönemindedir. İlk kâğıt para ve ilk kimlik 
belgesi de yine O’nun döneminde (1844) gerçekleşir. 
 İçki ve kadın düşkünlüğünden kaynaklanan yıpranışla vereme yakalanan 
Abdülmecîd bir ziyâfet sırasında ağırlaşmış, Ihlamur Kasrı’nda ölmüştür. 
Abdülmecîd çok kibâr, alafranga yaşamayı seven, mevsimine göre Saray değiştiren, 
pek ender ava giden bir pâdişâhtır. Fransız ve İngilizler Abdülmecîd’i gerçek bir 
Avrupalı olarak görmüşler, kendisine Fransa’nın “Legion d’Honneur”, İngiltere’nin 
“Dizbağı Nişanları”nı vermişlerdir. Dolmabahçe Sarayı’nı, Beykoz, Küçüksu, 
Ihlamur, Yıldız Kasırlarını; Hırka-î Şerîf, Mecîdiye, Teşvîkiye Câmilerini yaptırmış, 
Kâbe’nin çevresindeki Harem-î Şerîf’i onartmıştır.178 
4.4.6.1. Sultân I. Abdülmecîd Dönemi’nde Mûsikî Adına Yaşanmış Önemli 

Gelişmeler 
Bu dönemde Sarayda, konaklarda, azınlık ve Batılı iş çevrelerinde alafranga 

yaşam hüküm sürmüştür. Fransızca konuşma ve selâmlaşma, yine Avrupaî giyim-
kuşam, yeme, içme, toplantı, ziyâret herşey bu yaşamın ayrılmaz bir parçasıdır. 
Doğal olarak mûsikîde Avrupaî olacaktır. XIX. yüzyıl ortalarından itibâren kemân, 
flüt, viyolonsel çalma, Fransızca şarkı söyleme; hele hanımlar arasında piyano çalma 
tutkusu hem asâletin, hemde alafrangalaşmanın vazgeçilmez bir öğesi olmuştur. 

Alafranga yaşam, Batılılaşma isteği sadece İstanbul’la sınırlı kalmamış; 
İstanbul dışındaki büyük kentlerde de tiyatro, opera, operet ve Batı Mûsikîsi’ne ilgi 
artmıştır. Tanzîmât’ın hemen ertesinde İtalyan ve Fransız mûsikî grupları 
Osmânlı’ya akın etmeye başlamış, İstanbul ve büyük kentlere turneler düzenlenmiş, 
                                                
178 SAKAOĞLU, a.g.e., Abdülmecîd, C.1, s.62-66. 



 124

aylarca Osmânlı topraklarında kalmışlardır. Aynı yıllarda mûsikîyle ilgili yayınlar, 
çeviriler, notalar çoğalmış mûsikî âletlerinin satışında patlamalar meydana gelmiştir. 
1860’lı yıllarda yılda ortalama 400 piyano satılmıştır. Osmânlı’da Batılılaşmanın en 
çok yansıması tiyatro, müzikâl, opera ve operet alanlarında olmuştur.179 

Çocukluğundan başlayarak piyano ve Batı Mûsikîsi eğitimi alan 
Abdülmecîd’in döneminde özellikle Batı Mûsikîsi büyük gelişme göstermiş, II. 
Mahmûd’un kurduğu Mızıka-i Hümâyûn teşkîlâtı büyük kadrolarla desteklenerek, 
genişleyip yayılmıştır. Abdülmecîd Sarayında ciddi mûsikî çalışmalarından biri 
dünyaca tanınmış büyük sanatçıların İstanbul’a gelerek Pâdişâh huzûrunda verdikleri 
konserler olmuştur. 

İmparatorluk mûsikî hayâtının gelişmesi için en büyük ve en önemli etkiyi, 
Klâsik Batı Mûsikîsi’ne olan hayranlığın hakikaten artmasını ünlü yabancı 
virtüözlerin konserlerine borçludur. Bunlardan şüphesiz en önemli olanı Fransız 
Liszt’in İstanbul’da verdiği konserdir. 18 Haziran 1847’de Sarayda Sultân 
Abdülmecîd’in huzûrunda (G.Donizetti’nin Mecîdiye Marşı üzerine muhteşem bir 
parafraz bestelemiş) konser icrâ edildikten sonra Pâdişâh Liszt’e 4. derece Mecîdi 
Nişânı ve çok kıymetli, mücevherli bir kutu verilmesini emretmiştir. Bundan sonra 
artık meşhûr sanatkârlara nişân takmak âdet olmuştur. Ayrıca 1849’da Johânn 
Strauss’da Sultân Abdülmecîd’e bir marşla, iki polka sunmuş, Rossini’de iki 
Pâdişâha birer Türk Marşı ithâf etmiştir. (II. Mahmûd ve Abdülmecîd’e) 

Pâdişâh kendisini çocukluğundan beri tanıdığı Donizetti Paşa’nın 
tavsiyelerine büyük ilgi göstermiş, Batı Mûsikîsi’nin Saraya yerleşmesine önem 
vermiş, şehzâde ve hanımsultânların piyano dersleri alabilmeleri için Avrupa’dan 
yabancı müzisyenler getirip Saraya pekçok piyano satın almıştır. XIX. yüzyılda 
Abdülmecîd döneminde piyano çalan ilk hanımlar arasında Leylâ (Sâz) Hanımefendi 
de vardır. 

Donizetti 1839 yılında Sultân için “Mecîdiye Marşı”nı bestelemiş bu eser 
Abdülmecîd’in 22 yıl süren saltanatı boyunca millî marş olmuştur. Sultân 
Abdülmecîd 1856’da Donizetti’nin yerine Callisto Guatelli Paşa’yı (1820-1899) 
Mızıka-i Hümâyûn’un kumandanlığına getirmiştir.  

                                                
179 KAYGISIZ, a.g.e., s.166-167. 



 125

Mızıka-i Hümâyûn ilk olarak bando vasfıyla kurulmuşsa da daha sonra 
kadrosunu genişletmiş, bünyesinde bandonun dışında Sultân Abdülmecîd zamanında 
yaklaşık 1840’lı yıllarda küçük yaylı çalgı toplulukları oluşturulmaya başlanmıştır. 
Askerî Mûsikî’nin dışındaki türlere de yönelmesi neticesinde teşkîlât bir 
konservatuar niteliğini kazanmıştır. Saray teşkîlâtında daha önce varolan dînî, resmî 
ve özel vazîfelerde ananevî bir biçimde ilgisi bulunan müezzinân, fasıl takımı, 
orkestra gibi bölümlerle birleştirilmiş olan Mızıka-i Hümâyûn daha sonra tiyatro, 
orta oyunu, cambazlık, hokkabazlık, koro, karagöz, kukla ve hattâ opera ile operet 
gibi bölümleri bünyesine katarak genişlemiş ve özel bir eğitim teşkîlâtı olmuştur.  

Yine bu dönemde Mızıka-i Hümâyûn’un komutanlığına getirilen Necîb Paşa 
tarafından Harem’de 80 kişilik bir “Kızlar Bandosu” kurulmuş, şefi dâhil tüm bando 
kızlardan oluşmuştur. Bu orkestra II. Mahmûd’un kızı Âdile Sultân’ın gözetiminde 
çalışmalarını sürdürmüş; orkestrayı oluşturan çalgılar kemân, viyolonsel, zihter, 
musıkâr, kopsa, klârnet ve obua olmuştur. Abdülmecîd dönemine rastlayan 1857-
1861 yılları arasında dikkat çeken özellikler sadece kadın müzisyenlerden oluşan bir 
bandonun denenmesi olmamış, Saray Fasıl Topluluğu’nun Fasl-ı Atîk ve Fasl-ı 
Cedîd olarak ikiye ayrılıp Fasl-ı Cedîd’de Çoksesli Türk Mûsikîsi denemelerinin 
yapılması olmuştur. 

Abdülmecîd tiyatro ve opera sanatına karşı büyük ilgi duyuştur. O’nun emri 
ile Dolmabahçe Sarayı yapılırken Sarayın yanıbışında bugünkü İnönü Stadyumu’nun 
bulunduğu yerde 1856’da yapımına başlanan binâ 8 Ocak 1859’da açılmıştır. 
Böylece hem Avrupa Saraylarında olduğu gibi Osmânlı Pâdişâhları’nın Sarayında da 
bir tiyatro bulunacak, hem de opera ve tiyatro sanatı ülkede gelişim sahasını 
bulacaktır. Bu kurumun tüm sanatçıları Türk’tür ve Saraydan seçilmiştir. 
Abdülmecîd’in ölümünden sonra ilgi görmeyen opera ve binâsı “Dolmabahçe Saray 
Tiyatrosu” 1865’de yanmıştır. 

Saray hâricînde Pera’daki Naum Tiyatrosu’na opera ve operetler seyretmeye 
gelen Abdülmecîd, temsiller vermek üzere her mevsim mükellef bu tiyatroya gelen 
opera heyetlerini orada dinlemekle kalmamış, temsiller bazen Saray sahnesinde de 
tekrarlanmıştır. Hattâ Sultân Abdülmecîd bu tiyatronun borçlarını dahi ödemiştir. 
Türkçe ilk opera 1840 yılında oynamıştır. 



 126

Osmânlılar’da ilk yerleşik bale çalışması II. Mahmûd zamanında başlasa bile 
gerçek anlamda Abdülmecîd döneminde yine Donizetti Paşa’nın çabalarıyla 
olmuştur. Donizetti Osmânlı Sarayı’na Batı Mûsikîsi’nin ilkelerinin yanısıra opera, 
operet ve bale örnekleri getirerek bunların benimsenmesine öncülük etmiştir. 
Abdülmecîd Sarayı’nda oluşturulan “Ehl-i Fennü Mârifet Kız Fanfarı ve Bale 
Heyeti” çalışmalarını haremde gerçekleştirmiş; Dolmabahçe ve Çırağan’ın harem 
dâirelerinde birer bölüm meşkhâne olarak ayrılmıştır. Donizetti’nin İtalya’dan 
çağırttığı eğitmenler kızlara garb mûsikîsi ile dans dersleri vermiş, kız bale heyeti 
tarafından haremde verilecek temsillerin mûsikîlerini yine kızlar icrâ etmiştir. 

Abdülmecîd yönetiminin Saraya getirmiş olduğu ânî alafrangalaşma, Klâsik 
Mûsikîmiz’in ancak kuru bir resmîyetle Sarayda varlığını sürdürebilmesi Dede 
Efendi başta olmak üzere bir takım bestecilerin Saraydan uzaklaşmasına, topluma 
yönelmesine ve eserlerini halkın beğeneceği tarzda yapmaya başlamalarına neden 
olmuş, özellikle Dede Efendi Abdülmecîd’in kendisinden hiçbir sanat değeri 
bulunmayan sıradan şeyler istemesinden yakınmıştır.180 

I. Abdülmecîd’in tahta çıktığı zaman Dede’nin son dönemidir. Batı Mûsikîsi 
öğrenmiş olan genç hükümdârın Türk Mûsikîsi’ne ilgisi zayıftır. Fakat babasının çok 
sevip, saydığı Dede’yi Sarayda muhâfaza eder. Hürmet ve himâyesini üzerinden 
eksik etmez. Sultân Abdülmecîd 1842 yılında Dede’nin son ikâmetgâhı olan 
Ahırkapı civârındaki konağı O’na hediye eder. Dede müezzinbaşılığı görevini de 
sürdürür fakat Sarayda esen kuvvetli Batı rüzgârları Dede’yi rahatsız eder.181 

Saray teşkîlatının değişmesi, Batılı müzisyenlere rağbet edilmesi, Pâdişâhın 
opera ve operet dinlemesi, Osmânlı Sarayı’nı Batı sâzlarının istilâ etmesi, 
Avrupa’dan piyanolar getirtilmesi, orkestra ve bando takımlarının kurulması, sayılı 
birkaç ustanın dışında yüzyılların geleneklerine aldırış edilmemesi, Abdülmecîd’in 
Türk Mûsikîsi’ni iyi bilmediğinden Dede’den basit ve sanat değeri olmayan şeyler 
istemesi gibi olumsuzluklardan doğan duygu ve düşüncelerin etkisi ile öğrencisi 
Dellâlzâde İsmâîl Efendi ile Sarayın bahçesinde dolaşırken “İsmâîl, bu oyunun tadı 
kaçtı” demiştir. Abdülmecîd’den ilerleyen yaşına rağmen hacca gitme bahânesiyle 
izin alarak Saraydan ayrılmış; Dellâlzâde İsmâîl Efendi ve Mutafzâde Ahmed 

                                                
180 KARAMAHMUTOĞLU, a.g.e., s.628-633, 635, 640-642, 647, 650-651. 
181 ÖZTUNA, a.g.e., 1969, C.I, s.303-304. 



 127

Efendi’yle hacca giderken o yıl Mekke’de varolan kolera hastalığına yakalanmış 
Kurban Bayramı’nın birinci günü Mînâ’da 1846’da ölmüştür.182 

Tanzîmât Dönemi’nde klâsik yoldaki bestecilerin sayıları azalmakla birlikte 
XIX. yüzyıl sonlarına kadar eser vermeye devâm etmişlerdir. Bu sırada Türk 
Mûsikîsi’nin geleceğini Cumhuriyet sonrası yıllarda etkileyecek bir akım başlamıştır: 
“Şarkı Besteciliği”. Bu akımın sonucunda şarkı en önemli, neredeyse tek form hâline 
gelmiştir. Oysa o yıllara dek klâsik besteciler çoğunlukla fasılı meydana getiren 
peşrev, kâr, beste, ağır semâî, yürük semâî, sâz semâîsi formlarında eserler vermişler, 
şarkı formunu pek önemsememişlerdir. Çünkü şarkı, bestecinin tüm sanat ustalığını 
göstereceği bir form olarak görülmemiştir. XIX. yüzyıl bestecisi şarkı formunu 
kullanan, klâsik dönemin sıkı kayıtları altına girmek isetemeyen, büyük formlara 
özgü zorlu usûlleri kullanmayan, terennüm zorunluluğundan kurtulan bir portre 
çizmiştir. Bunun en büyük temsilciliğini de Hâcı Ârif Bey yapmıştır. Şarkı formu 
çığırını açan kişidir.183 

Zekâsı, nezâketi, terbiye ve yeteneği ile Sultân Abdülmecîd’in dikkatini 
çeken Hâcı Ârif Bey 20 yaşına gelmeden Sultân Mecîd’e mâbeynci oldu. Bu sırada 
binden fazla mûsikî parçasını ezbere biliyordu. Harem-i Hümâyûn’daki bir kısım 
câriyelere mûsikî dersleri vermeye başladı. Pâdişâhın zevcesi olma niteliklerine sahib 
“Çeşm-i Dilber” adlı câriye ile olan hissî ilişkisi duyulunca Pâdişâh evlenmelerine 
izin verdi ve ayda 60 altın maâşla Ârif Bey’i Saraydan çıkarttı. Fakat bu evlilikte 
istediğini bulamadı. Pâdişâhtan af diledi ve yine mâbeynci olarak Saraya döndü. 
Haremde mûsikî hocalığına tâyîn edildi. Bu defa aynı hatâyı ikinci kez tekrarlayarak 
“Zülf-i Nigâr” adında bir câriyeye ilgi duydu. Sultân iş duyulur duyulmaz ikisinide 
evlendirdi. Fakat kısa bir süre sonra eşi veremden öldü. 1861’de takrar Saraya girdi 
ve başhânende oldu. Aynı olayın takîbinde Sultân Abdülmecîd’de ölmüştü.184 

Tanzîmât Dönemi, şehirli halk zevkiyle Saray zevkinin iç içe girdiği bir 
önemdir. Mûsikî artık bir şehir mûsikîsi olmuştur. Zaten şarkı bestecilerinin çoğu da 
Saray ve tekke çevrelerinin dışında yetişmiş, geleneksel Saray akımı kimliğinden 
uzak kişilerdir. Bu arada klâsik formlar gibi, klâsik usûllerde unutulmuş, büyük 
formlardan kaçınılması büyük temalardan da kaçınılmasına yol açmıştır. 
                                                
182 AK, a.g.e., s.87,97. 
183 KARAMAHMUTOĞLU, a.g.e., s.633-635. 
184 ÖZTUNA, a.g.e., 1969, C.I, s.61-62. 



 128

Tanzîmât; klâsik makam, usûl, üslûb ve karakterini o zamana kadar 
sürdürmüş olan mûsikî faâliyetlerine, Batı tarzında çok sesli model ve türleri bir 
seçenek olarak getirmiştir. Bunun sonucunda gelen değişim kendisini topluma kabûl 
ettirme çabasını sürdürürken, eskiden beri devâm eden klâsik mûsikî faâliyetlerinde 
de bir yenilenme ve arayış sürecini başlatmıştır. 

Batı rüzgârlarının etkisiyle biraz kıyıda kalan Türk Mûsikîsi varlığını 
sürdürmüş, örnekler verilmeye devâm edilmiştir. Tanzîmât Dönemi’nde Saray’daki 
Türk Mûsikîsi faâliyetlerine eski ilgi ve özen gösterilmemiştir. Saray ve tekkelerde 
yetişmiş değerli müzisyenlerin çoğu bu ilgisizlik yüzünden topluma 
yönelmişlerdir.185 

Abdülmecîd dönemi değerlendirildiğinde; Batılılaşmanın etiketi olarak 
görülen opera, tiyatro ve orkestranın resmî itibârı gitgide artmış, eski klâsik fasıl 
icrâları sayrekleşmiş, koro icrâsı soloya tercih edilir olmuş, peşrevlerin bütün olarak 
icrâ edilme âdeti kalkmış, eğitimin kesilmesiyle eserler kalitesizleşmiş, gazel yok 
edilip, taksîm son plana atılmıştır. Büyük formlu ve eseri uzattığına inanılan 
terennümler kaldırılmış, daha kısa ve özlü ifâde şekilleri ve küçük usûller tercih 
edilmiş, şarkı formu ön plana çıkmıştır.186 
4.4.7. Sultân Abdülazîz (1861–1876) 
 İstanbul 9 Şubat 1830 – 4 Haziran 1876 Osmânlı pâdişâhlarının 32.’si. (25 
Haziran 1861-30 Mayıs 1876) II. Mahmûd’la Pertevniyâl Vâlide Sultân’ın oğludur. 
 15 yıllık saltanatı iç ve dış politikalar, ekonomik buhrânlar, toplumsal 
eylemler bakımında yoğun olaylar ve gelişmelerle geçmiştir. “Sultân Azîz Devri” 
denen bu kısa dönem Batı’ya açılışın getirdiği lüks ve sefâhat, Pâdişâhın Mısır’a ve 
Avrupa’ya yaptığı gezilerin yankıları, “Azîziye” denilen giyim kuşam ağırlıklı bir 
modanın doğması, basının günlük yaşama girmesi sonucu halkta yeni düşüncelerin 
ve özgürlük isteklerinin yaygınlaşması; askerî, endüstriyel ve ekonomik açıdan 
Avrupa’ya bağımlılığın artması, ayrılıkçı ayaklanmaların yoğunlaşmasıyla dikkat 
çekmiş ve 600 yıllık Osmânlı târihinin önemli bir dönemini oluşturmuştur. 

                                                
185 KARAMAHMUTOĞLU, a.g.e., s.633-636. 
186 TANRIKORUR, a.g.e., s.43. 



 129

 Sultân Abdülazîz Arapça, din, edebiyât, mûsikî dersleri almış ancak politik ve 
askerî deneyimler edinmesine izin verilmemiştir. Kurbağalıdere’deki Köşkü’nde 
daha çok spor yaparak, ava çıkarak ve resim yaparak vakit geçirmiştir. 
 1861-71 dönemlerinde Karadağ, Eflâk-Boğdan, Sırbistan ayaklanmalarıyla 
boğuşmuştur. 3 Nisan 1864’te İstanbul’un en önemli yapıtaşı Galata Köprüsü 
hizmete girmiştir. 1867’de ilk kez, bir Osmânlı Pâdişâhı sıfatıyla Avrupa’ya resmî 
geziye çıkmıştır. Bu gezinin etkileriyle Avrupa’dan borç alarak Çırağan ve 
Beylerbeyi Sarayları’yla; Ayazağa, Tokat Bahçesi, Alemdağ ve İcâdîye Köşkleri’nin 
yapımlarını başlatmıştır. 
 1868’de ilk kurum sayılan “Şûrâ-yı Devlet” oluşturulmuş, “bahriyye” ve 
“adliyye” nezâretleri kurulmuş, yabancılara Osmânlı topraklarında mülkiyyet hukuku 
tanınmış, pasaport ve mürûr tezkiresi uygulaması yine bu yıllarda gerçekleşmiştir. 
Saltanatının on yıllık döneminin iki kötü olayı 5 Haziran 1870 Beyoğlu yangını ve 
1871’de Sadrâzam Âlî Paşa’nın ölümüdür. 
 1875 Hersek ayaklanması, Sırbistan-Karadağ Savaşları, Bulgaristan’ın 
ayaklanması, Selânik Vak’a’sı, medrese öğrencilerinin ayaklanması, Rusya-
Avusturya ve Almanya’nın Osmânlı’nın iç işlerine müdahâle etmesi gibi 
gelişmelerin sonucunda askerî bir darbeyle Abdülazîz tahtan indirilmiştir. 
 Önce Topkapı Sarayı oradan Çırağan Sarayı Feriye Dâiresi’ne kapatılan 
Abdülazîz tahttan indirilişinin beşinci gününde bilek damarlarını keserek intihâr 
etmiştir. 
 Şişman, ablak yüzlü, ak düşmüş çember sakallı olarak betimlenen Abdülazîz 
bol kesimli giysileri tercih etmiştir. Batı-Doğu giyim tarzının karışımı olan bu biçim 
“Azîziye” denen bir modaya öncülük etmiştir. Tipine uygun tabla fese de o zaman 
“Azîziye” denilmiştir. 
 Hayâl, ortaoyunu ile güreş O’nun döneminde altın çağını yaşamıştır. 
Tiyatroyu sevmeyen Abdülazîz’in köçek oynatması, horoz döğüşü ve Karagöz 
seyretmesi Batılılarca eleştirilmiştir. Alafrangaya ilgi duymayan Pâdişâh Doğu 
esintili üslûbları tercih etmeştir. Heykeli yapılan tek pâdişâhtır.187 

                                                
187 SAKAOĞLU, a.g.e., Abdülazîz, C.I, s.34-38. 



 130

4.4.7.1. Sultân Abdülazîz Dönemi’nde Mûsikî Adına Yaşanmış Önemli 
Gelişmeler 

 Sultân Abdülazîz biraz Batı Mûsikîsi ve iyi derecede Türk Mûsikîsi 
öğrenmiştir. Piyano ve lavta çalmakta, çok iyi ney üflemektedir. Ney hocası Yusuf 
Paşa’dır.188 
 Sultân Abdülazîz’in zamanında Saraydaki Batı Mûsikîsi çalışmaları hızını 
kesmiş, Abdülmecîd döneminde sönük bir şekilde varlığını sürdüren Türk Mûsikîsi 
O’nun döneminde biraz olsun ön plana çıkmış olsa da ne yazık ki Saray, Türk 
Mûsikîsi faâliyetlerine eski ilgi ve alâkayı gösterememiştir. Sarayda ve tekkelerde 
yetişmiş olan değerli müzisyenlerin çoğu bu ilgisizlik üzerine topluma yönelmişler 
ve eserlerini halkın beğeneceği tarzda yapmaya başlamışlardır. 
 Sultân Abdülazîz edebî ve mûsikî bilgisine sahib olmanın yanında resim, 
heykel ve sanata da düşkün bir insandır. Avrupa gezisine çıkan ilk pâdişâhtır. (1867) 
Saltanatı döneminde Avrupa’ya yaptığı gezi sırasında opera ve bale seyretme imkânı 
bulmuş olan Abdülazîz zamanında Agop Gedik Paşa Tiyatrosu’nda “Telemaque 
Operası” Türkçe sahneye konmuş ve 1 yıl sonra aynı yerde Fuzûlî’nin “Leylâ vü 
Mecnûn”u üzerine Mustafâ Fâzıl Efendi’nin bestelediği ilk Türk Operası 
sahnelenmiştir. 
 1872’den itibaren “Cavalleria Rusticana” ve “Aida” gibi bazı meşhûr opera 
ve operetler henüz Paris’te sahneye konulmadan İstanbul’da oynamış olsa da Sultân 
Abdülazîz ağabeyi kadar (Abdülmecîd) Batı Mûsikîsi’ne itibâr etmemiş, Türk 
Mûsikîsi’ne daha yoğun bir ilgi göstermiştir. 
 1862 yılında maiyyeti ile beraber Mısır’a giderken Türklerin ezân okumadaki 
üstünlüklerini Mısırlılara göstermek amacıyla Nâfiz Bey’i de yanında götürmüştür.189 
 Sultân Abdülmecîd’in ölmesi ve Sultân Abdülazîz’in 1861’de tahta 
çıkmasıyla Zülf-i Nigâr’la evlenip Saraydan ayrılan Hâcı Ârif Bey kendisinden bir 
yaş büyük olan hükümdârın Türk Mûsikîsi’ne olan ilgisine güvenerek tekrar Saraya 
girmek istemiş bu ümîdi gerçekleşerek Sultân Abdülazîz döneminde serhânende 
olarak tekrar Saraya dönmüştür. Kendisine ek görev olarak Saraydaki câriyelerin 
mûsikî hocalığı görevi verilmiş ve üçüncü defa aynı hatâyı tekrarlayarak Saraydan 
                                                
188 ÖZTUNA, a.g.e., 1969, C.I, s.3. 
189 KARAMAHMUTOĞLU, a.g.e., s.629,641. 



 131

bir câriyeyle gönül ilişkisine girmiş; Pâdişâh ve Vâlide Sultân’ın izniyle evlenmiştir. 
Bu arada ünü iyice artmış, gördüğü aşırı iltifâttan gurura kapılmıştır. Sarayda en 
yüksek rütbelilere, hattâ hanedân üyelerine bile kapris yapmaya başlamış, Pâdişâhta 
onu 40 altın maâşla Saraydan çıkarmıştır. Fakat Sultân Abdülazîz bestekârı, 
Saraydan çıkarttıktan sonra ilgisini esirgememiş, arada Mızıka-i Hümâyûn’a uğrayıp 
ders vermesine izin vermiştir. Hattâ sanatkârın eserlerini büyük ve cömert ihsânlarla 
mükâfâtlandırmıştır.190 
 Belirli zamanlarda yurt dışından gelen bazı besteciler Osmânlı pâdişâhları 
için besteler yapmışlardır. Callisto, Bayram Marşı, Şevket Marşı, Yıldız Marşı, 
Osmâniye Marşı ve Osmânlı Sergisi Marşı Abdülazîz için yapılanlardır. 
 Bu dönemde Saray, mûsikîye olan eski ilgi ve alâkasını kaybetmiş olmasına 
rağmen; Zekâi Dede, Hâcı Ârif Bey ve Tanbûrî Âlî Efendi gibi mûsikî üstâdlarıyla 
meşk geleneğini sürdürmeye çalışmıştır. Mûsikîde peşrev, kâr, beste, ağır semâî, 
yürük semâî ve sâz semâîsi gibi formlardan tamamen uzaklaşılıp sadece şarkı 
formunda eserler vermiştir. 
4.4.7.2. Sultân Abdülazîz’in Besteciliği ve Eserleri 
 Sultân Abdülazîz’in günümüze gelmiş dört bestesi vardır. Bunlar: 

Makam   Form   Usûl 
1-  Şevkefzâ    Şarkı   Ağır Düyek 
      Ey nev-bahar-ı hüsnü an 
2-   Muhayyer    Şarkı    Devr-i Hindî 
      Bi-huzûrum nale-i mürg-i dil-i dîvâneden 
3-  Hümâyûn    Sirto   Sofyan 
4-  Evcârâ    Şarkı  
      Ettiğinden utanmaz mısın? 
 Eserler incelediğinde küçük usûllerde ve şarkı formunda yapıldıkları 
görülmektedir. 
 Ayrıca Sultân Abdülazîz pâdişâhlarımız içinde Klâsik Batı Mûsikîsi 
besteleyen ilk kompozitördür. Yayımlanmış dört kısa piyano parçası 1970’li yıllarda 
İstanbul Üniversitesi Kütüphânesi’nde saklanmaktaydı fakat mâlesef bunlardan üçü 

                                                
190 ÖZTUNA, a.g.e., 1969, C.I, s.62. 



 132

kaybolmuştur. Geriye sadece “Invitation ala Valse” (Valse Davet) başlıklı parçasının 
notası kalmıştır.191 
4.4.8. Sultân V. Murâd (1876–1876) 
 İstanbul 21 Eylül 1840 – 29 Ağustos 1904. Osmânlı pâdişâhlarının 33.’sü. (30 
Mayıs – 31 Ağustos 1876) Abdülmecîd ile Şevkefzâ Kadınefendi’nin oğludur. 
 Diğer şehzâde ve sultânefendilerden farklı bir özenle yetiştirilmeye çalışıldı. 
Lisan-ı Osmânî, hadîs, Fransızca, piyano dersleri aldı. Murâd Efendi târihe, 
felsefeye, resme ilgi duymakla birlikte en çok mîmarlık ve mûsikîyle ilgilendi. 
Eskizler, krokiler çizdi; piyano için besteler yaptı.  
 Kendisini Avrupalı prenslerden farklı görmeyen ve Abdülazîz’in 
alaturkalığına inat alafranga yaşama biçimini seçen Murâd Efendi, dâiresinin ve 
köşklerinin konuklarla dolup taşmasını istediğinden Jön Türkler, hürriyet perverler, 
yabancı ve İstanbullu aydınlar velîahtı ziyârete geliyor ve ağırlanıyorlardı. 
Kurbağalıdere’deki Köşkü’nde verilen ziyâfetlerde alafranga sofralar donatılıyor, 
yemek mûsikîsi veya mızıka çalınıyordu. Kış boyunca Dolmabahçe Sarayı’ndaki 
dâiresinde kız kardeşi sultânlarla mektuplaşıyor, Monte Kristo okuyor, piyano için 
besteler yapıyordu. Murâd Efendi’nin aşırı özgürlüğü, içki bağımlılığı ve aşırı 
savurganlığı Abdülazîz’i çok rahatsız ediyor; Jön Türklerle, Ziyâ Paşa ve Nâmık 
Kemâl’le olan görüşmeri de ayrı bir sorun yaratıyordu. 
 Murâd’ın tahta geçmesiyle sonuçlanacak 1876 ihtilâli öncesindeki üç yıl 
boyunca sadrâzam ve vükelâ değişiklikleri, “talebe-i ulûm” gösterileri, Hersek ve 
Bulgaristan Ayaklanmaları, Selânik Vak’a’sı gibi sorunlar gündemdeydi. 
 Abdülazîz’i tahtan indirmeyi planlayan ihtilâl komitesini oluşturan paşalar 26 
Mayıs 1876 gecesi, Murâd’ın tahta oturtulmasını karârlaştırdılar. 
 İhtilâlciler Abdülazîz’i Dolmabahçe’den alıp Topkapı Sarayı’na götürdüler. 
Oradan V. Murâd’ın izniyle Ortaköy Feriye Sarayı’na getirdiler. Planladıkları gibi 
apar topar V. Murâd’ı tahtta çıkardılar. Eski Pâdişâhın Saraya getirilişinin ikinci 
gününde intihâr etmesi zaten sorunları olan V. Murâd’ın rûhsal rahatsızlığının 
büsbütün artmasına neden oldu. Olayı öğrendiğinde “Eyvah, millet bunu benden 
bilir!” diyerek bayıldı. 
                                                
191 ÖZPEKEL, a.g.e., s.624. 



 133

 V. Murâd’ın tedâvîsi için çareler aranmaya başlanmış, Pâdişâh tedâvîye cevâb 
vermediği gibi rûhsal rahatsızlığı giderek ilerlemiştir. Sırbistan ve Karadağ sorunları 
da baş göstermiş, halk arasında Pâdişâhın çıldırdığı konuşmaları başlamıştır. V. 
Murâd’ın tahttan indirilmesinden başka çözüm kalmamış Mithat Paşa Velîaht 
Abdülhamîd ile temasa geçmiş “Kanûn-ı Esâsî”yi ilân edeceğine söz verdikten sonra 
31 Ağustos sabahı tahta oturmuştur. 
 Eski Pâdişâhın tedâvîsine bir süre devâm edildi. Pâdişâh bu sürede piyano 
çaldı, besteler yaptı. Murâd hekim tedâvîsinden yoksun, zehirlenme korkusuyla ilâç 
da almayarak II. Abdülhamîd’in kendisine yasak bölge olarak ayırdığı Feriye 
Dâiresi’nde hastalıklara direnmeye çalıştı, şeker hastalığı da giderek arttı. 1904’te 
durumu ağırlaştığı hâlde oğlu Selâhaddin Efendi bundan II. Abdülhamîd’i haberdâr 
etmedi, kendisi için aldığı ilâçlarla babasını tedâvî etmeye çalıştı. Murâd’ın durumu 
iyice ağırlaşınca Pâdişâha haber verildi. Pâdişâh hekimleri gönderdiğinde V. Murâd 
için yapılacak bir şey kalmamıştı. Vasiyet ettiği türbeye gömülmesine II. 
Abdülhamîd izin vermedi, cenâze alayı düzenlenmeden Yıldız hademesinin gizlice 
kaldırdığı cenâze Topkapı Sarayı’nda yıkanıp, kefenlendi ve Yeni Câmi hazîresine 
annesi Şevkefzâ’nın yanına gömüldü.192 
 4.4.8.1.Sultân V. Murâd Dönemi’nde Mûsikî Adına Yaşanmış Önemli 

Gelişmeler 
V. Murâd’ın dönemi Batı dünyasının yaşam tarzı, kültürü ve sanatının 

yakından takîb edildiği, oldukça fazla ilgi gördüğü dönemdir. Bu ilgi mûsikîmize de 
yansımış, dönem bestecileri, Klâsik Mûsikî’nin ağır formlarını genelde terk etmiş ve 
şarkı formunda eserler üretmişlerdir. Batı Sultân V. Murâd’ı da etkisi altına almıştır. 
Donizetti Paşa ve Lombardi Bey’den dersler almış, iyi derecede piyano birazda ud ve 
kemân çalmıştır. Yazmış olduğu şiirleri Hâcı Ârif Bey tarafından bestelenmiştir.193 

Bu dönemde Sarayda Klâsik Türk Mûsikîsi’ne karşı ilgi oldukça azalmış, 
meşklerde hafif eserler (şarkı formunda) daha çok tercih edilir olmuştur. Dönem 
bestekârları da genelde şarkı türünde bestelerle halka yönelmiştir. Zekâi Dede, Hâcı 
Ârif Bey ve Tanbûrî Âlî Efendi gibi ûstâdlar dönem bestekârlarındandır. V. Murâd’ın 
saltanatı kısa sürdüğü için döneminin mûsikî anlayışı Sultân Abdülazîz’inki ile 
hemen hemen aynıdır. 
                                                
192 SAKAOĞLU, a.g.e., Murâd V, C.2, s.247-250. 
193 ÖZTUNA, a.g.e., 1974, C.II, s.40. 



 134

4.4.8.2. Sultân V. Murâd’ın Besteciliği ve Eserleri 
 Sultân V. Murâd diğer bestekâr pâdişâhlara bakıldığında yapmış olduğu 
besteleri bakımından oldukça farklılık göstermektedir. Gerek almış olduğu eğitim, 
gerekse Batı kültürünün etkisi ile eserlerinde Türk Mûsikîsi formlarını kullanmamış, 
Batı formunda eserler (marşlar, polkalar, mazukalar, valsler, schottischler, galoplar, 
quadrilleler) vermiştir. 
 Sultân V. Murâd’ın torunu Rukiyye Sultân’dan Pâdişâhın tahttan indirildikten 
sonra Çırağan Sarayı’nda bestelediği büyük cildlerde toplanmış notları kalmış, bu 
albümler Sultân Efendi’nin kızkardeşi Atiyye Sultân’ın zevci Dâmâd Osmân Hâmî 
tarafından Nâzım Terzioğlu’na götürülerek, O’nun rektörlüğü sırasında İstanbul 
Üniversitesi Kütüphânesi’ne alınmıştır. Daha sonraki senelerde bu notalar 
araştırmacı sanatçı Vedat Kosal’a hediye edilmiştir. Vedat Kosal; Edhem Eldem ve 
Kıyâmeddin Barlas’la birlikte birkaç sene süren çalışmalar sonucu eserleri 
incelenmiş ve eserler eski Türkçe’den Lâtin Harfleri’ne geçirilmiştir. 
 V. Murâd’ın eserlerini titizlikle inceleyerek günümüze kazandıran ve 
şüphesizki eserler hakkında en fazla bilgiye sahib olan Vedat Kosal’ın görüşleri 
şöyledir: 
 “Sultân Abdülazîz Hân’ın yerine Sultân Abdülmecîd’in oğullarından Sultân 
V. Murâd Hân (1840-1904) (saltanatı: 1876) geçerek, üç ay süren Osmânlı Târihi’nin 
en kısa saltanatını sürdü. Buna mukabil bütün târihimizin en verimli bestecisi oldu. 
Üç büyük cild dolusu alafranga besteleri günümüze kalmıştır. Bunlar 1134 sayfada 
toplanmış solo piyano eserleridir. 488 piyano eserinin tamamanı arşivledim. Ayrıca 
çocuklarının, torunlarının albümlerine yazdığı bazı eserleri de ilâve ettim. Elimizdeki 
albümler devrinin salon müziği tarzında marşlar, polkalar, mazukalar, valsler, 
schottischler, galoplar, quadrilleler ve benzeri parçalardan oluşuyor. Dehâ sahibi bir 
amatör bestecinin eserleri olduğu söylenebilir. Tahttan indirilmesine sebeb gösterilen 
sinir hastalığından muzdarip olmasını isbâd edecek kadar materyal bu cildlerde 
mevcûddur. Çünkü çoğu tahttan indirildikten kısa bir süre sonra bestelenmiştir. Bazı 
hüzünlü, melankolik satırlar ve müzikler daha ziyâde şiddetli bir depresyona 
girdiğini gösteriyor. 
 Albümlerin ilki kayıptır. İkincisi 1878-1885, üçüncüsü 1885-1887, numarasız 
albüm ise 1881-1892 seneleri arasında yazılmış. Bu üç albümünde bulunan 514 



 135

eserin 488’i Sultân V. Murâd’a aittir. Geri kalan eserler ise kızlarından Fehîme ve 
Hadîce Sultânlarla, muhtelif kalfalar tarafından bestelenmiş. Pâdişâh bazı eserlerini 
kızlarına (Hadîce, Fehîme ve Fatma Sultânlar’a), oğlu Şehzâde Selâhaddin 
Efendi’ye, Kadın Efendilere ithâf etmiş. Ayrıca iki tane de merkepli karikatürle 
süslemiş. Nâdiren şiirler, Farsça-Arapça yazılar serpiştirilmiş. Eskizler, müsveddeler, 
zayıf parçalar bir tarafa bırakılırsa 130 kadar eser çalınabilecek şekilde tamamlanmış. 
Başlıklar, ithâflar ve târihler kısmen Fransızca, kısmen eski Türkçe, bazen her iki 
lisânda birden yazılmıştır. 

Târihi açıdan dikkat çekecek başlıklara bir gözatacak olursak; 
- La vieillisement, d’une famille en mâlheur et d’injustice 
- Quasimoda 
- Merche Ahi Vah patrie 
- “Hacivad kimdir?” 
- Chafak 
- Zahür 
- Asir 
- La me’moir d’une intelligence nefuleuse (aynen!) 
- Mâlör yâhud bonör 
- Nihâyet bahtiyâr olduğum bugün 
- Marş-ı hürriyet-efzâ 
- Voix du tombeau 
- Marş-ı molécule d’A 
- Kemençe Hevâsı 
- Bugünkü ziyâfetin şerefine çıkarılan galop 

            Gibi pek çok enteresan başlık, ithâf ve târihiyle Saraydaki günlük olaylara 
ışık tutan notlar çıkıyor. (Meselâ kardeşi Nureddin Efendi’nin vefâtı veya oğlu 
Selâhaddin Efendi’ye bir teşekkür gibi…) 
 Sultân V. Murâd’ın en dikkate değer eserini inceldiğimizde, evvelâ hemen 
hemen hiç armoni hatâsı yapmadığı, en zor tonalitelerde bile (çok bemollü veya 
diyezli, meselâ re bemol majör gibi) tamamen doğru yazdığı ve özellikle melodik 
buluşları göze çarpıyor. Parçaların çoğunda baslar 2/4’lük polka, ¾’lük mazurka 
veya vals gibi ritmleri veriyor. 



 136

 Armoni şemaları da gayet basit; çok sık modülasyon yapıp ana tonaliteden 
uzaklaşıyor. Fakat bu zayıf yönlerini hocalarının sınırlı müzik bilgisine ve 
kabiliyyetine bağlamak mümkün. Çünkü Mızıka-i Hümâyûn’un en mühim 
isimleriyle bile mukayese edildiğinde, Pâdişâhın kabiliyyetinin onların çok üstünde 
olduğu ortaya çıkıyor. Eğer Saraya besteci, piyanîst, şef ve hoca olarak Liszt veya 
Saint Saen seviyesinde çok yönlü, büyük bir müzisyen getirtilebilseydi, Sultân V. 
Murâd muhtemelen profesyonel bir besteci olabilirdi. Elimizdeki hâliyle bile 
eserlerinin kıymeti diğer hanedân efrâdının ve Saray bestekârlarının yazdığı 
parçalardan daha yüksek. Bu konuda dikkat edilmesi gereken bir husûs da, tahttan 
indirildikten sonra Çırağan Sarayı’nda bahçede gezmesi serbest bile olsa bir nev’î 
hapis hayâtı yaşayıp, dış dünya ile irtibâtının kesilmiş olması, yanî Mızıka-i 
Hümâyûn kumandanlarının bu eserleri tashîh etmesinin mümkün olmamasıdır. 
 Sultân V. Murâd’ın eserlerinin bazı özellikleri müzik târihi açısından dâhî 
önem taşıyor. Batı Müziğinden aldığı tesîrleri Viyana Valsi, İtalyan Operası (bilhassa 
Rossini stili) hattâ “Danse pour tastagnettes” gibi İspanyol müziği tarzı parçalarında 
görüyoruz. Alaturkadan bilhassa marşlardan ilhâm almış. Bazende aynı parçada 
alafranga-alaturka karışımı görülüyor. Meselâ Chopin tarzı başladığı mazurkaların 
orta bölümünde alaturkavâri bir melodi yer alıyor. Bu gibi parçalarda ana temanın 
majör, alaturka kısmın minör olması dikkat çekiyor. Müzik târihimizde bir Türk halk 
türküsünü piyano için çok seslendiren muhtemelen ilk besteci ve şüphesiz ilk 
Pâdişâhın V. Murâd olduğunu bu albümler sayesinde öğrendik. Aydın Hevâsı 
başlığıyla bir Zeybek armonize etmiş. Aksak ritimlerin notasyonu o devirde 
bilinmediği için, son vuruşu bu şekilde genişleterek bir amatör için şâyân-ı hayret bir 
çâre bulmuş. Cumhuriyet’in ilk senelerinde Cemâl Reşîd Rey’in çok seslendirdiği 
Sarı Zeybek, bu alandaki ilk çalışma olarak kabûl edilirdi. Zaten Béla Bartók gibi 
besteciler folklorun notasyonunu artık geliştirmişti. Ondan 40 yıl evvel bir Pâdişâhın 
bu konudaki ilk çabası ise bugüne kadar hiç bilinmiyordu. Hatâsız yazılmış ve bemol 
majör bir polkasında re bemol ve do diyez notalarının aynı tonu vermesinden istifâde 
ederek, re bemol majör Jutroduction’dan beklenmedik bir modülasyonla la majör 
polkaya anarmonik geçişi de bir amatör için son derece dikkate değer bir buluş. 
Melodide sık sık tierceler, geniş ambitus (melodinin geniş alana, meselâ birkaç 
oktava yayılması) veya kromatik katlar kullanması özellikle dikkat çekiyor. En güzel 
melodileri arasında yer alan bazı polkalarda, bir polka için pek tipik olmayan 



 137

hüzünlü-zarîf-güzel buluşlarla bezeli, melonkolik melodilerle karşılaşıyoruz. Nâdiren 
başlarda ve orta katlarda, meselâ kromatik hareket eden poly-melodik dediğimiz çok 
sesliliği de kullanıyor. Kendi hocalarında bu husûsiyeti görmediğim için buna daha 
önemli bestecilerin eserlerini tedkik ederek öğrendiği sonucuna varıyorum. Sultân V. 
Murâd’ın Klâsik Batı Müziği tarzındaki bestelerinin müzik târihimizdeki bu çok özel 
yönü dolayısıyla, eserlerinin üzerinde teknik detaylarıyla durmak ihtiyâcını 
hissettim” diyor. 
 Bu eserler şu anda İstanbul Üniversitesi’nde hâlen düzenleme çalışmaları 
yapılan kütüphânede olup, dijital kayıda alma işlemi sona erince yararlanmak 
isteyenlerin hizmetine sunulacaktır.194 
4.4.9. Sultân II. Abdülhamîd (1876–1909) 
 İstanbul 21 Eylül 1842-10 Şubat 1918. Osmânlı pâdişâhlarının 34.’sü. (31 
Ağustos 1876-27 Nisan 1909) Sultân Abdülmecîd ile Tirîmüjgân Kadınefendi’nin 
oğludur. Saltanatının başlangıcında I. Meşrûtîyet, sonunda II. Meşrûtîyet ilân 
edilmiştir. Aradaki 30 yıllık “İstabdâd Devri”nde ise sorumlulukları ilgililere 
yükleyip yetkileri kendi elinde tutmuş; sansür, jurnal ve sürgün yöntemleriyle 
yönetimini sürdürmüştür. 
 Dönemin hocalarından iyi bir eğitim aldı. Amcası Abdülazîz’le Mısır ve 
Avrupa gezilerine çıktı. Şehzâdeliğinde Saray lüksünden ve savurganlığından uzakta 
Maslak Köşkü’nde oturdu. Velîahtken verdiği sözü tutarak 23 Aralık 1876 günü I. 
Meşrûtîyet’i ilân etti. Döneminde 3 Mart 1878’de Ayastefanos Antlaşması imzâlandı, 
1881 yılında “Düyûn-ı Umûmiyye” kuruldu. 
 1881’den sonra ilk numûne (özel) mektebler açılmıştır. Müze-i Hümâyûn 
(bugünkü Arkeoloji Müzesi), Bayezid Umûmî Kütüphânesi, Yıldız Arşivi ve 
Kütüphânesi, Hazîne-i Evrak’ın (bugünkü Başbakanlık Arşivi) kurulması 
Abdülhamîd Dönemi’nin önemli kurumsal hizmetleridir. Ayrıca Abdülhamîd kendi 
servetinden ayırdığı parayla Etfâl Hastanesi ve Dârülaceze’yi yaptırmıştır. Tiyatroyu 
seven Pâdişâhın Yıldız’daki Saray Tiyatrosu’nda opera, operet, çeşitli yabancı 
oyunlar yanında tulûât da izlediği bilinmektedir. 
 Abdülhamîd’in saltanatının son on yılı olaylarla doludur. 1889’da kurulan 
İttihât ve Terakki Cemiyeti’nin uzun bir hazırlıktan sonra ilkin Rumeli’de başlattığı 
                                                
194 KOSAL, a.g.e., s.642-644. 



 138

eylemlerin İstanbul’a yansıması sonucu 24 Temmuz 1908’de II. Meşrûtîyet ilân 
edilmiş; hafiyelik, jurnalcilik yasaklanmıştır. 
 “Serbesti” gazetesi başyazarı Hasan Fehmi’nin 6 Nisan 1909’da öldürülmesi 
tansyonu iyice yükselmiş, bundan bir hafta sonra 31 Mart Olayı (13 Nisan 1909) 
patlak vermiştir. Gerici eylemler 24 Nisan’a Hareket Ordusu’nun İstanbul’a 
gelmesine kadar sürmüştür. Meclis-i Mebûsân 27 Nisan günkü oturumunda 
Abdülhamîd’in tahttan indirilmesini karârlaştırmıştır. Pâdişâh âilesiyle birlikte 
Selânik’e gönderilmiş, Balkan Savaşı öncesine kadar burada kalmış, 1 Kasım 
1912’de Alman Elçiliği’nin Lorley yatı ile İstanbul’a gelip Beylerbeyi Sarayı’na 
yerleştirilmiştir. 10 Şubat 1918’de ölmüştür. Tahttan indirildikten sonra İstanbul 
dışına çıkartılan tek Osmânlı pâdişâhıdır. 
 Abdülhamîd gerçek bir sanatkârdır. Marangozluk ve oymacılık öğrenmiştir. 
Eserleri hâlen müzayedelerde satılır. Yıldız Hamîdiye Câmi’nin çifte hünkâr 
mahfillerinin gül ağacından kafesli cumbaları da O’nun yapısıdır. Yıldız 
Kütüphânesi’nde toplattığı onbir cild dolayındaki eser, İstanbul ve imparatorluk için 
hazırlattığı fotoğraf albümleri, İstanbul Üniversitesi Kütüphânesi’ndedir. Saray’da 
ayrıca bir silâh müzesi, bir demirhâne ve bir porselen imâlâthânesi vardır. Yıldız 
yağması denen olay sırasında Saraydaki birçok eşya arasında Abdülhamîd 
koleksiyonlarının da tahrîb edilmiş olması önemli bir kayıptır. 
            İstanbul’da Abdülhamîd’in yaptırdığı ve O’nun adını taşıyan (Hamîdiye 
Suyu) birçok çeşme, câmi, kışla ve okul vardır. Uzunca ve kalıplı bir fes formuna da 
“Hamîdiye” denmiştir.195 
4.4.9.1. Sultân II. Abdülhamîd Dönemi’nde Mûsikî Adına Yaşanmış Önemli 

Gelişmeler 
II. Abdülhamîd Saray orkestra şefleri Guatelli Paşa ile Miralay Lombardi 

Bey’den Batı Mûsikîsi öğrenmiştir. Bir müddet de Dussep Paşa’dan piyano ve 
mûsikî dersi görmüştür. Birazda kemân çalan II. Abdülhamîd, şehzâdeliğinde Batı 
tarzında birkaç parça bestelemiştir. Türk Mûsikîsi’ne tamamen ilgisiz kalmamakla 
birlikte, öncekiler derecesinde korumamıştır. Daha çok Klâsik Batı Mûsikîsi’ne 
eğilim gösterip, Yıldız Saray Tiyatrosu’nda opera temsillerini seyretmiş, orada 
devâmlı bir konser dizisi düzenlemiştir. Avrupa’dan meşhûr opera ve tiyatro 
                                                
195 SAKAOĞLU, a.g.e, Abdülhamîd II, C.1, s.52-56. 



 139

artistlerini, virtüözleri İstanbul’a davet etmiştir. Yabancı seferîlerden öğrenildiğine 
göre dünyaca ünlü sanatçılara sofrada yanında yer vermiştir. O’nun davetine kadar 
Osmânlı protokolünde bu mümkün değildir, zîrâ pâdişâhlar tek başına yemek 
yemektedir. Yabancı elçiler Pâdişâhın dâimâ Batı âdâbını örnek olan hayât tarzından 
övgüyle söz etmişlerdir. Sultân II. Abdülhamîd’in hemen hemen bütün çocukları 
mûsikîyi çok iyi derecede öğrenmişler, piyano çalmış ve beste yapmışlardır. Sultân 
II. Abdülhamîd’in, devrinin en modern bestecisi sayılan Richard Wagner’i 
desteklemesi de dikkate değerdir. 

Mızıka-i Hümâyûn en parlak zamanında 500 müzisyene iş verirken, Sultân II. 
Abdülhamîd tarafından kadrosu 350 kişiye indirilmiş ve Balkan Harbi’nden sonra bu 
sayı iyice azalarak 120 kişiye düşmüştür. 

Bu dönemde Rifat Bey Sultân Abdülhamîd’in uzun saltanatı boyunca resmî 
marş olacak olan “Hamîdiye Marşı”nı (Bizim sultânımız el Gazî Abdülhamîd 
Hân’dır) bestelemiştir. 

Sultân II. Abdülhamîd Artura Stravola isimli sanatçıya hayranlık duymuş ve 
15 yıl bütün âilesi ile birlikte Yıldız Sarayı’nda görevlendirimiştir. Stravolo Bey 
opera solisti, tiyatro artisti olduğu gibi aynı zamanda Saray operasını da idâre 
etmiştir. 

Mızıka-i Hümâyûn’un başındaki Guatelli Paşa görevden alınınca yerine 
İtalyan Pisani getirilmiştir. Pisani fazla başarılı olamamış ve O’nun yerine de Ermeni 
Dussep Paşa getirilmiştir. II. Abdülhamîd’e hem hocalık yapmış, hemde bir 
Hamîdiye Marşı bestelediği için Pâdişâh tarafından korunmuştur. II. Abdülhamîd 
kendisine iki ev ihsân etmiştir. Fakat o da zayıf bir müzisyendir, ancak d’Arenda 
Paşa’nın vazîfelendirilmesiyle (1899-1909) Klâsik Batı Mûsikîsi tekrar bir yükselme 
devrine girmiştir. Paris’te yetişen bu müzisyen Mızıka-î Hümâyûn’u Fransız tarzında 
yeniden organize etmiş (İtalyan tarzı yerine), dikkate değer bir nota kütüphânesi 
kurmuş ve bilhassa oda müziğini desteklemiştir.196 

Devletin ikinci Saray tiyatrosu II. Abdülhamîd döneminde 1889’da Yıldız 
Sarayı’nda yapılmıştır. Tiyatrodan çok opera,  operet ve konser verilmiştir. Enteresan 
olanı II. Abdülhamîd yasaklar dönemi pâdişâhıdır ve yönetimi sırasında tiyatro 
binâları yakılıp, yıkılmıştır. Eserler yasaklanmış, oyuncuların çalışmaları 
                                                
196 KOSAL, a.g.e., s. 644, 646, 648. 



 140

engellenmiştir. II. Meşrûtîyet’ten sonra tiyatro canlanmış, opera neredeyse yok 
olmuştur. Operet ve müzikâllerinde seviyesi düşmüştür. Abdülhamîd döneminde 
Saray operası (tiyatrosu) Türk sanatçılardan oluşan topluluk ve yabancı sanatçılardan 
oluşan topluluk olarak ikiye ayrılmıştır. Saray opera ve tiyatrosunun özelliği dışarıya 
kapalı oluşudur. Sadece Saraya yönelik görev yapmıştır.197 

Görüldüğü gibi II. Abdülhamîd devrinde mûsikî anlayışı tamamen 
Batılılaşmış, Batı Mûsikîsi’ne ve sanatçılarına kucak açılmıştır. Buna rağmen ünü 
kısa zamanda her tarafı saran Tanbûrî Cemîl Bey’i II. Abdülhamîd Saraya davet edip 
huzûrunda tanbûr ve kemençe çaldırtmış, 300 altın ve ikinci rütbe Mecidî Nişânı 
vermiştir. Hâricîye Nezâreti Umûr-ı Şehbenderîye (konsolosluklar) Dâiresi 
Başkâtipliğine yükseltmiş, maâşını da 10 altın yapmıştır. 

Yine siyasî şartların ağırlığı yüzünden babası ve amcası derecesinde Hâcı 
Ârif Bey’e cömert davranmasa da O’nu Kolağası rütbesiyle tekrar Mızıka-i 
Hümâyûn’a almıştır. Büyük bestekâr eski mevkîne erişememenin, kendisine çok 
düşük bir rütbe verilmesinin asabiyeti içindedir. Bu dördüncü Saraya alınışıdır ve 
tesadüfler sonucu olmuştur. İran’ın İstanbul Büyükelçisi II. Abdülhamîd’le görüşmüş 
İran’ın Türk İmparator’u Nâsıreddin Şâh’ın Ârif Bey’i Tahran Sarayı’na davet 
ettiğini, izin verirse bestekârın bu daveti kabûl edeceğini söylemiştir. Sultân Hâcı 
Ârif Bey çapında bir adamın elden kaçırılmasındaki sorumluluğu kavramış, Şâh’tan 
özür dileyerek bu teklifi reddetmiştir. 

Hâcı Ârif Bey daha önce yaptığı şımarıklıkları Sultân Hamîd’e de yapmış; 
Sultân huzûrunda bir şeyler okumasını istediğinde hastalığını bahâne ederek 
reddetmiş ve ikinci emri getiren mâbeynciye “Sanatta emre tehammül edilemez, 
kaldı ki ben kendisinin babasına hizmet ettim. Şimdi pâdişâh oldum diye bana şunu 
çal bunu söyle diyemez. Henüz kiri pisliği üzerimde duruyor” diyebilmiştir. Bu 
sözlerle Abdülhamîd’in şehzâdeyken kendisinin kucağını ıslattığını imâ etmiştir. Bu 
son münâsebetsizliği ve yaptığının suç olmasından dolayı Mızıka-i Hümâyûn’un bir 
odasına hapsettirilmiş, bu durum 50 gün sürmüştür. Hapis cezasındayken bestelediği 
ve Rifat Bey aracılığıyla Pâdişâh huzûrunda okunup afedilmesini sağlayan Nihâvend 
Makamındaki şarkısını – Ahterî düşkün garîb-ü â’şık-î âvâreyim – bestelemiş; cezâsı 

                                                
197 KAYGISIZ, a.g.e., s.168-170, 172. 



 141

son bulmuş, Mızıka-i Hümâyûn’daki derslere girmesine izin verildiği gibi hediyeler 
almaya da devâm etmiştir.198 

II. Abdülhamîd, dönemindeki sanatçıları Saraya çağırıp, dinleyip, 
destekleyerek bir nebzede olsa Türk Mûsikîsi’ni himâye etmeye çalışmıştır. 

Eserleri günümüze gelmediği için Sultân II. Abdulhamîd’in besteciliği 
hakkında yorum yapılamamaktadır. 

                                                
198 ÖZTUNA, a.g.e., 1969, C.1, s.62-63, 127. 



 142 

4.4.9.2. Gerileme Dönemi’nin Genel Değerlendirmesi 
Tablo 4.5. Gerileme Dönemi 

SU
LT

ÂN
 

III.
 AH

ME
D 

(17
03-

173
0) 

OSMÂNLI İMPARATORLUĞU’NUN   GERİLEME DÖNEMİNDE MÛSİKÎŞİNAS PÂDİŞÂHLAR (1699-1908)  
Besteciliği Saz Eseleri Sözlü Eserler İcrâ Ettiği Çalgılar 

Terkib  Ettiği Makamlar 
 Döneminde Mûsikî Adına Yaşanmış Önemli Gelişmeler Dînî  Din  Dışı Dînî Din Dışı 

-  - - - - -  - 

 - Kutbünnâyî Osmân Dede tarafından yazılan “Rabt-ı Ta’bîrât-ı Mûsikî” adlı Farsca nazariyât kitabı. - Abdülhalîm Ağa tarafından “Sûzidil” makamının îcâdı. - Avrupa’da Mehter Takımı benzeri bandoların kurulması - Osmânlı Mûsikîsi’nin Lâle Devri. - III. Ahmed’in önünde savaş kaybettiği Rusya ve Lehistan’a Mehter Takımı hediye etmesi.  

SU
LT

ÂN
 

I. M
AH

MÛ
D 

(17
30-

175
4) 

 

    √     

- 37 - - Tanbûr - 

 - Süleyman Efendi tarafından yazılan “Mir’â’tü’t Tevârih-Takvimü’t-Tevârih Zeyli” adlı eser. - Paris Elçisi Çelebizâde Mehmed Said Efendi tarafından klâvsenin Osmânlı Sarayı’na getirilmesi. - Kemâni Hızır Ağa’nın “Tefhîmî’l Makamat fî-Tevlîdi’n-Negamat” adlı eseri. - Tekke ve Câmi Mûsikîsi’nde ilerleme. - Avusturya İmparatoriçesi Maria Teresa’ya elçi yollanıp operayla ilgili bilgi alınması.    



 143 

Tablo 4.6. Gerileme Dönemi  

SU
LT

ÂN
 I. 

AB
DÜ

LH
AM

İD 
(17

74-
178

9) 

OSMÂNLI İMPARATORLUĞU’NUN   GERİLEME DÖNEMİNDE MÛSİKÎŞİNAS PÂDİŞÂHLAR (1699-1908)  
Besteciliği Saz Eseleri Sözlü Eserler İcrâ 

Ettiği 
Çalgılar 

Terkib  Ettiği Makamlar  Döneminde Mûsikî Adına Yaşanmış Önemli Gelişmeler Dînî Din Dışı Dînî Din Dışı 
Bestecilik yapmıştır fakat eserleri günümüze ulaşamamıştır. 

- - - - - - 
- Tekke ve Câmi Mûsikîsi’nde ilerleme  - Şarkı formundaki eserlerde artış - İlâhî, gazel, murabba, rûbai, şarkı ve münâcât gibi formlarda dînî ve dindışı eserler bestelenmesi. - Mûsikîmizde Batılılaşmanın izlerine rastlanması. 

 
SU

LT
ÂN

 III
. SE

LİM
 

(17
89-

180
7) 

 

   √    

1 62 5 40 Tanbûr Ney 

- Acem Bûselik  - Arazbâr       Bûselik  - Evcârâ  - Gerdaniye     Kürdî  - Hicâzeyn   - Hüseyni        Zemzeme  - Isfâhânek-i     Cedid            - Nevâ Kürdî  - NevâBûselik -  Pesendîde -  Râst-ı Cedîd  -  Sûz-i Dilârâ -  Şevkefzâ  -  Şevk-ı Dîl  

 - Yenilikçilik - Hamparsum Notası - Adülbâki Nasır Dede’nin yazdığı “Tedkik-u Tahkik” adlı nazariyât kitabı. - Abdülbâkî Nasır Dede tarafından geliştirilen ve “Tahririyye-Tahrir-i Fi’l Mûsikî” adını verdiği nota yazısı - Bu nota yazısında ilk kez “sus”un kullanılması. - Mevlevî Mûsikîsi’nin zirveye çıkması - İlk kez mevlevîhânede bir Batı çalgısı piyanonun kullanılması - Osmânlı Sarayı’nda ilk yabancı bando - Mehter Mûsikîsi repertuarının ilerlemesi - Hammâmîzâde İsmâîl Dede Efendi’nin mûsikîye kazandırılması. - Kemân, klârnet ve çalgı tellerinin Osmânlı’ya girmesi. - Batı sanatına özellikle “opera” ya duyulan ilginin artması - III. Selîm Ekolü - Terkib edilen 14 yeni makam. 



 144 

Tablo 4.7. Gerileme Dönemi  

SU
LT

ÂN
 

II. 
MA

HM
ÛD

 
(18

08-
183

9) 

OSMÂNLI İMPARATORLUĞU’NUN   GERİLEME DÖNEMİNDE MÛSİKÎŞİNAS PÂDİŞÂHLAR (1699-1908)  
Besteci-
liği 

Saz Eseleri Sözlü Eserler İcrâ 
Ettiği 

Çalgılar 
Terkib 
Ettiği 

Makam-
lar 

 Döneminde Mûsikî Adına Yaşanmış Önemli Gelişmeler Dînî  Din Dışı Dînî 
Din Dışı 

√ 
 - - 30 Tanbûr 

Ney - - 

- Batılılaşma hareketlerinin resmen başlaması. - Mehterhâne’nin kapatılması, Mızıka-i Hümâyûn’un kurulması. - Donizetti’nin II. Mahmûd’a bestelediği ilk millî marş olan “Mahmûdiye” - Enderûn’un kapatılması. - Klâsik Türk Mûsikîsi’nin “Son Altın Devri”ni yaşaması. - Hızır İlyas Ağa tarafından yazılan “Letâif-i Enderûn” adlı mûsikî târihi kitabı. - Batı Müziği’nin etkisiyle büyük ûsul, büyük form, beste tekniği ve meşk sisteminden uzaklaşılması. - Şarkı formuna ilginin artması. - Dînî formlarda “ilâhînin” ön plana çıkması. - İlk tiyatro hareketlerinin başlamasıyla tiyatrolarda opera temsilleri ve çoksesli müzik örneklerinin dinlenmesi. 

SU
LT

ÂN
 

I. A
BD

ÜL
ME

CİD
 

(18
39-

186
1) 

    -     

- - - Piyano  - 

- Hâcı Ârif Bey, Kürdîlihicâzkâr Makamı ve Şarkı Formu - Saray müzik topluluğunun Faslı Atik ve Faslı Cedîd olarak 2’ye ayrılması - Abdülmecîd’in yaptırdığı opera binâsı ve burada sergilenen opera, operet ve müzikâllere ilginin muazzam biçimde artması. - Dünyaca ünlü sanatçıların Osmânlı Sarayı’ndaki konserleri - Necip Paşa tarafından kurulan 80 kişilik Kız Bandosu. - Saray’da ilk piyano çalan hanımlardan Leylâ Sâz. - Osmânlı Sarayı’nda ilk yerleşik bale çalışmasının yapılması. - Müzikle ilgili yayın, çeviri ve notaların çoğalması. - Terennümün “lüzumsuz uzatma” gerekçesiyle kaldırılması, büyük form ve usûllerin terk edilmesi, fasıl geleneğinin de terk edilip “solo”nun ön plâna çıkması. 
 



 145 

Tablo 4.8. Gerileme Dönemi  

SU
LT

ÂN
 AB

DÜ
LA

ZİZ
 

(18
61-

187
6) 

OSMÂNLI İMPARATORLUĞU’NUN   GERİLEME DÖNEMİNDE MÛSİKÎŞİNAS PÂDİŞÂHLAR (1699-1908)  
Besteciliği 

Saz Eseleri Sözlü Eserler İcrâ 
Ettiği 

Çalgılar 
Terkib  
Ettiği 

Makam-
lar 

 Döneminde Mûsikî Adına Yaşanmış Önemli Gelişmeler Dînî  Din Dışı Dînî 
Din Dışı 

√ 
 - 1 - 3 Piano Lavta Ney - 

- Azda olsa Batı Müziği’nin hız kesmesi, Türk Mûsikîsi’nin ön plana çıkması. - Mustafâ Fazıl Efendi’nin bestelediği ilk Türk operasının sergilenmesi - Türk Mûsikîsi’nde sadece şarkı formunda eserler verilmesi. - Yurtdışından gelen bazı bestecilerin pâdişâh için eserler yapması. 

SU
LT

ÂN
 

V. 
MU

RÂ
D 

(18
76-

187
6) 

Batı Müziği formunda (vals, mazuka, marş, schottischler, galop,polka ve quadrilleler) bestelemiştir. 
 

- 488 - - 
Piyano 
Ud 

Kemân         - 

   - Müziğin tamamiyle Batı Müziği’nin etkisinde olması. - Şarkı formunun önemini ve tek form olma özelliğini koruması 

II. 
AB

DÜ
LH

AM
İD 

(18
76-

190
9)  Bestecilik yapmıştır fakat eserleri günümüze ulaşamamış-tır. 

- - - - Piyano Kemân          - 

- Rıfat Bey tarafından millî marş olarak Hamîdiye Marşı’nın bestelenmesi. - Mızıka-i Hümâyûn’un Fransız tarzında yeniden düzenlenmesi - Mızıka-i Hümâyûn’daki müzisyenlerin sayısının 500’den 350’ye indirilmesi. - Yıldız Saray Tiyatrosu’nda devâmlı opera, operet ve konser dizilerinin düzenlenmesi - Pâdişâhın, döneminin önemli bestecisi Richard Wagner’i desteklemesi. - Türk Mûsikîsi’nde en önemli temsilci: Tanbûrî Cemîl Bey Dönemi.  



 146

4.5.     Osmânlı İmparatorluğu’nun Yıkılış Dönemi’nde Mûsikîşinâs Pâdişâhlar, 
Yıkılış Dönemi’nde Mûsikî Adına Yaşanmış Önemli Gelişmeler ve 
Yıkılış Dönemi’nin Genel Değerlendirmesi 
Bu bölümde Osmânlı İmparatorluğu’nun Yıkılış Dönemi’ndeki mûsikîşinâs 

pâdişâhlar V. Mehmed Reşâd ve VI. Mehmed Vâhideddin döneminde mûsikî adına 
yaşanmış önemli gelişmeler ve oluşturulan tabloyla bu dönemin genel 
değerlendirmesi yapılacaktır. 
4.5.1. Sultân V. Mehmed Reşâd (1909–1918) 
 İstanbul 2 Kasım1844 – 3 Temmuz 1918. Osmânlı pâdişâhlarının 35.’si. (27 
Nisan 1909 – 3 Temmuz 1918) Abdülmecîd ile Gülcemâl Kadın’ın oğludur. 
 Eğitimine fazla önem verilmedi. Şehzâdeliğini velîaht dâiresinde çok sıkı bir 
gözetim altında geçirdi. Fars Edebiyâtıyla, Mevlevîlikle ilgilendi, Mesnevî okudu. 
 31 Mart Olayı’nın 4. gününde Meclis-i Millî’de II. Abdülhamîd’in tahttan 
indirilmesi, Reşâd Efendi’nin V. Mehmed adıyla tahta çıkarılması karârlaştırıldı. Bu 
ad değişikliğinin gerekçesi II. Mehmed’in (Fâtih) İstanbul’a girişi ile Hareket 
Ordusu’nun girişi arasında benzerlik kurulmasıydı. En yaşlı tahta çıkan Pâdişâhtır. 
(65 yaşında) 
 Tahta geçtiği günlerde siyasî keşmekeş doruğa ulaşmış, V. Mehmed bu 
gidişata hiçbir şekilde müdâhale edememiştir. Döneminin en önemli siyasî olayları; 
İtalya’nın Trablusgarb’ı işgâli, I. ve II. Balkan Savaşları, I. Dünya Savaşı ve 
Çanakkale Savaşı’dır. Uzun süren, ağır kayıplara yol açan savaşlar boyunca ülke 
genelinde işgâl korkusuyla birlikte salgınlar, açlık ve yoksulluk yaşanmıştır. Bu 
sıkıntılar Sarayı da etkilemiştir. V.Mehmed’in sağlığına uygun bir beslenme rejimi 
aksaktılmazken harem dâireleri ve Saray personeli zor günler geçirmiştir. Vurgun 
yöntemiyle “harp zengini” olanlar çoğalmış, yeni zenginler İstanbul’a ilk özel 
otamobilleri getirmişlerdir. V. Mehmed döneminin bir yeniliği de “iyd-i millî” yanî 
ulusal bayramlar olmuştur. 
 1910’lar boyunca sık sık çıkan yangınlar İstanbul’u harâbeye çevirmiştir. 
Yangınların çoğalmasında ve söndürülmemesinde başlıca neden ise “hürriyet” ile 
birlikte gelen sorumsuzluk olmuştur. 



 147

 Hasta ve yaşlı olan Sultân Reşâd, İttihât ve Terakki Yöneticileri’nin her 
törene katılmasını istemelerinden sağlığını büsbütün yitirdi. 3 Şubat 1917’de Said 
Halîm Paşa’nın istifâsı ve Talât Paşa’nın sadrâzamlığa atanmasının ardından, çoğu 
siyasî gelişme ve karârlardan haberi dahi olmadı. Son kez katıldığı Topkapı 
Sarayı’ndaki “Hırka-i Saâdet” ziyâretinde fenâlaştı. Dokuz gün sonra Yıldız 
Sarayı’nda öldü. Eyüp’teki türbesine gömüldü. 
 V. Mehmed Eyüp’teki türbesinin yanında bir mekteb yaptırmış, Topkapı 
Sarayı Hırka-i Saâdet Dâiresi’yle Enderûn koğuşlarını onartmıştır. Fazla bir kültürü 
bulunmamakla birlikte boş zamanlarında “Mir’at-ı Hakîkat, Marûzât ve Netayicü’l 
Vukuât” gibi eserlerden bölümler okutturup, dinlemesi ve çevresindekilerden 
yorumlar alması târihe olan ilgisini gösterir.199 
 4.5.5.1. Sultân V. Mehmed Reşâd Dönemi’nde Mûsikî Adına Yaşanmış Önemli    

Gelişmeler 
Piyano ve iyi derecede Klâsik Batı Mûsikîsi eğitimi almasına rağmen, daha 

ziyâde Klâsik Türk Mûsikîsi’ne ve bilhassa Mevlevî Mûsikîsi’ne yakınlık 
duymuştur. 

Döneminde Tophâne Bandosu Şefi İtalyan Besteci İtalo Selvelli (ö.1930?) 
tarafından bestelenen “Reşâdiye Marşı” 1909-1918 yılları arasında millî marş olarak 
okutulmuştur. Bu marş bir Pâdişâh için yazılmış son şâhsî ve resmî marştır.200 

V. Mehmed Reşâd döneminde yetenekli kişileri alıp, planlı programlı ve 
metodlu bir çalışmayla eğitmek, mesleklerinin gerektirdiği bilgilerle donatmak 
böylece sahne ve mûsikî sanatı için nitelikli insan yetiştirmek amacıyla Dârü’l-
Bedâyi ve Dârü’l-Elhân gibi iki önemli kurum açılmıştır. Dârü’l-Bedâyi tiyatro, 
Dârû’l-Elhân ise mûsikî okuludur. Mûsikî bölümünde Batı Mûsikîsi geçici olarak 
kaldırılmış; alaturka kısmında Türk Mûsikîsi’nin kaybolmasını önlemek amacıyla 
notaya alınması karârlaştırılmıştır.(1914)201 

Bu anlamda V. Mehmed Reşâd dönemi hem Klâsik Türk Mûsikîsi’ne 
duyduğu âşinâlık, hem de eğitimli sanatçılar yetiştirmek üzere açılan kurumlar 
bakımından son derece büyük önem taşımaktadır. 

                                                
199 SAKAOĞLU, a.g.e., MehmedV (Reşad), C.2, s.93-97. 
200 KOSAL, a.g.e., s.644, 649. 
201 KAYGISIZ, a.g.e., s.173-174. 



 148

4.5.2. Sultân VI. Mehmed Vâhideddin (1918–1922) 
 İstanbul 2 Şubat 1861 – San Remo, İtalya 15 Mayıs 1926. Osmânlı 
pâdişâhlarının 36.’sı ve sonuncusudur. (3 Temmuz 1918 – 1 Kasım 1922) 
Abdülmecîd ile Gülüstû Kadınefendi’nin oğludur. 
 Henüz yaşını doldurmadan annesi ve babası ölen Vâhideddin’i Şâyeste Kadın 
yetiştirdi. Kendisiyle ağabeyi II. Abdülhamîd de ilgilendi. Vâhideddin şehzâdeliği 
boyunca Çengelköy’deki köşkünde sıkıntısız bir yaşam sürdü. Fıkhla ilgilendi, her 
sınıftan insanla görüşerek, nota koleksiyonu yaparak vakit geçirdi. Yetişkin 
şehzâdeler arasında okuduğunu anlayan, yazısı ve imlâsı düzgün, düşündüklerini 
yazıya geçirebilen bir taht adayı olmayı amaçladı. 
 1916’da velîaht Yusuf İzzeddin Efendi intihâr edince resmen “Velîaht-ı 
Saltanat” sanını aldı. 1917’de bu sıfatla Almanya gezisine çıktı. Kendisine eşlik 
edenler arasında Mustafâ Kemâl (Atatürk) Paşa da vardı. Vâhideddin’in tahta çıktığı 
günlerde I. Dünya Savaşı hemen her cephede Osmânlı ordularının da yenik 
düşmesiyle bitmek üzeriydi. 
 30 Ekim 1918’de Mondros Ateşkesi, 10 Ağustos 1920’de Serves 
Antlaşmaları çok ağır koşullarda kabûl edilerek imzâlandı. Yapılan anlaşmaların 
maddeleri Osmânlıyı fiilen bitmiş sayıyordu. 
 Türk Milleti’nin giriştiği Millî Mücadele’nin başarıya ulaşması ve Yunan 
Ordusu’nun Anadolu’dan atılması bu harekete başından beri karşı çıkan VI. Mehmed 
Vâhideddin ile ablası Medîha Sultân’ın kocası Ferîd Paşa’yı bir bakıma can derdine 
düşürdü. 
 Halîfe sıfatıyla daha 15 gün Yıldız Sarayı’nda oturan Mehmed Vâhideddin, 
son Cuma Selâmlığına 10 Kasım 1922’de çıktı. 16 Kasım günü işgâl orduları 
başkumandanı Harrington’a yazdığı mektubu “Halîfe-i Müslimin” sanıyla imzâladı 
ve İstanbul’da hayâtını tehlikeli gördüğünü, İngiltere Devleti’ne sığınmak bir an önce 
İstanbul’dan bir başka yere gitmek istediğini bildirdi. Aldığı olumlu cevâb üzerine 
gece boyunca hazırlandı. 17 Kasım sabahı Dolmabahçe’ye inerek “Mâlaya” gemisine 
geçti. Yanında tek oğlu Mehmed Ertuğrul Efendi ile Başmâbeynci Ömer Yâver, 
Sertabîb Reşâd Paşalar ve daha birkaç Saray görevlisi vardı. O günkü selâmlık âlâyı 
için hazırlıkların başlaması ile Vâhideddin’in kaçtığı anlaşıldı durum Refet Paşa’ya 



 149

bildirildi. Konya Mebûsu Vehbî Efendi’nin fetvâsı okunarak T.B.M.M.’ce 
halîfelikten uzaklaştırılması karârı alındı. 
 Vâhideddin yanına 3000 altın almıştı. Londra Bankası’nda da 20 bin İngiliz 
Lirası vardı. Malta’da 37 gün kaldı. Melîk Hüseyîn’in çağrısı üzerine gittiği 
Mekke’de “âlem-i İslâm’a hitâben” bir beyânnâme yayınladı. Bu bildiri 16 Nisan 
1923 târihli “el-Ahram”da çıktı. Kemâlistleri suçlayan bu uzun metnin bir etkisi 
olmadığı gibi Vâhideddin Hicâz’da istediği desteği de bulamadı. San Remo’ya 
giderek oraya yerleşti. San Remo’da yaşam parasal sıkıntılar yüzünden çekilmez hâle 
geldi. 15 Mayıs 1926’da ölen Vâhideddin’in cenâzesi de sorun oldu. Türkiye kabûl 
etmeyeceğini İtalyan Hükûmeti’ne bildirdi. Borçlu öldüğünden tabutuna haciz 
kondu. Ancak kaçırılarak Suriye’ye götürüldü ve Şam’da Sultân Selîm Câmi 
Hazîresi’ne gömüldü. Son Osmânlı parası VI. Mehmed adına basılan “Vâhid 
Altını”ydı.202 
 4.5.2.1. Sultân VI. Mehmed Vâhideddin Dönemi’nde Mûsikî Adına Yaşanmış 

Önemli Gelişmeler 
Osmânlı’nın son pâdişâhı Vâhideddin hem Türk hem de Batı Mûsikîsi’yle 

ilgilenmiştir. Türk Mûsikîsi’ni hocası Hâcı Fâik Bey’den, Batı Mûsikîsi’ni de Necîb 
Paşa’dan öğrenmiştir. Sultân Vâhideddin hânende ve kanûnîdir. Piyano da çalmıştır. 
Şehzâdeliği yıllarında Türk Mûsikîsi’ne ait en büyük koleksiyonlardan birini 
toplamıştır ki çok değerli olan bu muazzam nota külliyyâtı 1924’ten sonra 
dağılmıştır.203 

Döneminde Batı Mûsikîsi’nin etkisi oldukça fazla görülmektedir. Vâhideddin 
ilk defa şâhsî marş geleneğini bozarak 1918-1922 yılları arasında İtalyan 
Donizetti’nin II. Mahmûd için bestelediği Mahmûdiye Marşı’nın daimî sûretle millî 
marş olarak kabûlünü emretmiştir.204 

1917 yılında zamanın Harbiye Nâzırı Enver Paşa kişisel gayretlerle 
yaşatılmaya çalışılan mehteri aslına uygun bir şekilde ordu bünyesinde 
teşkîlâtlandırmayı ve devletin maddî olanakları ile daha verimli bir duruma getirmeyi 
planlamıştır. Bu nedenle orduda kurulacak mehterler için bir emir, bir önerge 
yayınlamıştır. Fakat ne varki bu dönemde 1918 Mondros Mütârekesi ve onu izleyen 
                                                
202 SAKAOĞLU, a.g.e., MehmedVI (Vâhideddin), C.2, s.97-98. 
203 ÖZTUNA, a.g.e., 1974, C.2, s. 17. 
204 KOÇU, Reşat Ekrem; “Osmânlı Pâdişâhları”, Ana Yayınevi, İstanbul, 1981, s.440. 



 150

yıllardaki buhrânlar ve ilgisizlik yüzünden yedi yıllık bir ömürle bu çalışma sona 
ermiştir. Bundan sonra mehter, Cumhuriyet devrine kadar çok zayıf bir icrâ gücü ile 
sadece bir şekil olarak Askerî Müze’de varlığını sürdürmüştür.205 

Tanbûrî Cemîl, Udî Nevres, Levon Usta, Melekset Efendi, Hâcı Faîk Efendi, 
Aleksan Efendi, Asdik Usta, R. Şefik Fersan bu dönemin değerli üstâdlarıdır. 

Kızı Sabîha Sultân’ın kendi el yazısıyla yazdığı hatırarında, babasının 
müzisyenliğinden bahseden bölüm aynen şöyledir: 

“... Hayâtı pek sade idi. Kışın Fer’iye Sarayı’ndaki üç adadan mürekkeb, orta 
katında bir apartmanda otururdu. ...Burada âilesi efrâdından en ziyâde temasta 
bulunduğu amcazâdesi Şehzâde Abdülmecîd Efendi ile bazân kendi riyâsetinde talîm 
edilmiş kalfalardan müteşekkil mûsikî takımıyla, bazende ilmî ve fennî 
muhâsebelerle gecelerini geçirirdi. ...Babam, alaturka mûsikîye çok meraklı idi. 
Kendisi hiçbir sâz çalmamakla beraber mûsikînin bütün gavâmızına vâkıf ve aynı 
zamanda iyi denilecek derecede bir bestekârdı. Sarayımıza Levon Usta ve Melekset 
Efendi nâmında diğer bir usta haftada iki defa gelirler ve Saraydaki sâzende kalfalara 
kemân, ud, kanûn ve santur; hânendelere de nota ve usûl tâlim ederlerdi. 

Sonraları Ağa Kemâni nâmiyle Maruf Aleksan Efendi ve Asdik Usta da 
gelmeye başlamıştı. Aleksan Efendi bir müddet bize de kemân dersi vermişti. Asdik 
Usta bestelediği şarkıları babama dinletip fikrini sorar, bazen babam da kendi 
eserlerini ona gösterince kendi eserleri ile kıyasa kalkar ve üzüntü ile karışık hayret 
ve hayrânlığını gizlemezdi...” 

İlginç olan taraf, kızı Sabîha Sultân’ın babasının herhângi bir sâz çalmadığını 
söylemesidir. Fakat İbnülemin’in hazînedarlardan birine dayanarak Pâdişâhın aynı 
zamanda icrâcı olduğunu yazmasıdır.206 

Hükümdârı bizzât tanımış olanlar O’nun şehzâdelik yıllarından itibâren kanûn 
çaldığını, Pâdişâhlığı süresince devâm ettirdiğini; hattâ son Pâdişâhın San Remo’daki 
sürgün kafilesinden bugün hayâtta bulunanlar, dünyadan elini eteğini çekmiş 
hükümdârın tek zevkinin bir odaya kapanıp saatle boyu loş bir ışıkta kanûn çalıp, 
eser bestelemek olduğunu; teselliyi kanûnun tellerinde aradığını anlatmaktadırlar. 

                                                
205 ERALP, Nejat; Osmânlı, Osmânlı’da Meter, Yeni Türkiye Yayınları, Ankara, 1999, C.10, s.743. 
206 BAKDAKÇI, Murat; “Sultâni Besteler”, Pan Yayıncılık, İstanbul, 1997, s.6-7. 



 151

Vâhideddin bir âile geleneği olan sanatla şehzâdeliği yıllarında ilgelenmeye 
başlamış; dedelerinin, büyük dedelerinin profesyonel seviyede çalıştığı konularla ve 
özellikle mûsikîyle ilgilenmiş Osmânoğullarındaki âile geleneğini sürdürmüştür.207 

Osmânlı’nın içinde bulunduğu karmaşık ve karanlık durumdan olsa gerek bu 
dönemin mûsikîsî ile ilgili çok fazla bilgiye ulaşılamamaktadır. Bu durumun sebebini 
o dönemde Sarayın tahtı koruma derdine düşmesi sonucu gelenek hâline gelmiş 
fasıllara ayıracak zamanın olmayışına, ya da Osmânlı’nın hayâtına iyice giren Batı 
ve Batı Mûsikîsi’nin Klâsik Türk Mûsikîsi’ni geriye itmiş ve eski önemini 
yitirmesine yol açmış olmasına bağlanabilir. 
4.5.2.2. Sultân VI. Mehmed Vâhideddin’in Besteciliği ve Eserleri 
 Günümüze gelen eserleri incelendiğinde Vâhideddin’in bestelerinde hasretle 
dolu, ayrılık konusunun hâkim olduğu görülmektedir. Günümüze 41 bestesi 
ulaşmıştır. Eserlerinin geneli şarkı formundadır. 15 ayrı makamda küçük usûllerde 
besteler yapmıştır. Döneminin en belirgin özelliği geçmiş dönemlerde daha fazla 
kullanılan ağır formların yerini tamamen şarkı formuna bırakmış olmasıdır. Bu da 
Batı Mûsikîsi’nin sanatımızda ve kültürümüzde etkisinin ne denli büyük olduğunu 
göstermektedir. 
 Bu dönem, Cumhuriyet Dönemi’nin mûsikîsine imzalarını atan değerli 
bestekârların ders aldığı son büyük üstâdların yaşadığı dönemdir. Bu üstâdların 
bazıları Tanbûrî Cemîl Bey, Udî Nevres, Hâcı Faîk Efendi, R.Ş. Fersan, Muallim 
İsmâîl Hakkı Bey’dir. 
 Vâhideddin’in kızı Sabîha Sultân’ın babasının müzisyenliği ile ilgili 
yazdıklarının dışında, besteciliğiyle ilgili olarak sadece tek bir kaynakta; 
İbnülemin’in Son Sadrâzamlar adlı kitabında şunlar yazmaktadır: 
 “...Tâlihsiz Pâdişâh’ın mûsikîde mahâreti vardı. Eserleri üstâdâne idi. Sarayda 
hafatada birgün fasıl yapan Mızıka-i Hümâyûn Hey’eti’nin reisi İsmâîl Hakkı Bey’e, 
kendisinin beste ve şarkılarının notasını göndererek “Eski kalfalardan birinindir. İşe 
yarar bir şey ise çalsınlar, okusunlar, değilse bıraksınlar” dedirtmiş. 

                                                
207 BARDAKÇI, Murâd; “Şahbaba”, Pan Yayıncılık, İstanbul, 1999, s.37-38. 



 152

 İsmâîl Hakkı Bey ve arkadaşları bu notaları çalıp okudukça, kalfa nâmını alan 
eski bir câriyenin böyle metîn ve dilnişîn eserler ibdâ etmesine hayret ederlermiş. 
Bilâhare, Pâdişâh’ın âsârı olduğunu anlamışlar.”208  
 “Vaktiyle gaflet edip de tedârik etmediğime pek müteessifim. Şimdi arada 
bul...” diye yazan İbnülemin’e göre Vâhideddin’in şarkıları sadece tahtta bulunduğu 
senelerde Dolmabahçe Sarayı’nda çalınmıştır. Vâhideddin bestelerini birlikte çalıp 
söylediği bazı müzisyenlere de göstermiş, fikirlerini sormuş ancak notalarını hiçbir 
zaman, hiç kimseye vermemiştir.209 
 Vâhideddin’in günümüze gelen eserleri şunlardır: 

Makam   Form   Usûl 
1-  Râst    Şarkı   Sengin Semâî 
      Hicrân ile dil-hastasıyım ümmîd ile nâlân 
2-  Râst    Şarkı   Aksak 
      Alıp gitdinse de aklu karârım 
3-  Sazkâr    Şarkı   Aksak 
      Gencînen olsam virrân edersin 
4-  Sûz-i Dilârâ   Şarkı   Ağır Aksak 
      Kıskanır her gece senden beni 
5- Sûz-i Dilârâ    Şarkı   Sengin Semâî 
     Öldürsede aşkın beni 
6-  Mâhûr    Şarkı   Aksak 
     Ey yâdı bana enîs-i gam-hâr 
7- Sûzinâk    Şarkı   Ağır Aksak 
     Çektiği âlâm-ı aşkın oldu dîl bîgânesi 
8- Sûzinâk     Şarkı   Aksak Semâî 
     Bahar âlîhesi ol seyre başla gül-zarı 
9-  Sûzinâk     Şarkı   Devr-i Hindî 
     Merdum-i dîdeme bilmem ne füsûn 
10- Nihâvend    Şarkı   Ağır Aksak 
      Ey melek haslet benim pîrâye-i cânım 
                                                
208 İNAL, İbnülemin Mahmûd Kemâl; “Son Sadrâzamlar”, Millî Eğitim Basımevi, İstanbul, 1969, 
C.14, s.2101-2102. 
209 BARDAKÇI, “Şahbaba”, s.37-38 



 153

11- Nihâvend    Şarkı   Ağır Düyek 
      Dost bî-peryâ felek bî-rahm 
12- Nihâvend    Şarkı   Aksak 
      Ne güzelsin ne kadar dilbersin 
13- Uşşâk    Şarkı   Ağır Aksak 
       Benden ey mâ’şûkam 
14- Uşşâk    Şarkı   Aksak 
       Dîl perîşan sîne pür-yâre 
15- Uşşâk    Şarkı   Düyek 
       Ey şûh-i kerem pîşe dil-i zâr senindir 
16- Uşşâk     Şarkı   Düyek 
       Hânde yakışır çehrene ey verd-i melâhet 
17- Uşşâk    Şarkı   Sengin Semâî 
       Dök dök yüzüme saçlarını gözyaşı bitsin 
18- Hüseynî    Şarkı   Sengin Semâî 
       Cevrin beni öldürse de 
19- Gülizar    Şarkı   Aksak 
       Hüsnün hayâli çeşmimde her an 
20- Hicâz     Na’t   Ağır Düyek 
       Ey rûh-ı ümem asl-ı kerem 
21- Hicâz    Şarkı   Ağır Aksak 
      Renk alır çeşm-i kebûdundan semâ 
22- Hicâz     Şarkı   Türk Aksağı 
       Sevdiceğim ey rû-yi gül 
23- Hicâz    Şarkı    Sengin Semâî 
       Gel bir daha gül rûyini aç 
24- Hicâz    Şarkı   Curcuna 
       Yer tutdu hayâlimde o pertevli cemâlin 
25- Hicâz    Şarkı   Aksak 
       Ey melek-rû sen gibi bir rû 
26- Hicâz     Şarkı   Aksak 
      Sâki nedendir bu tavr-ı nâzın 
27- Hicâz    Şarkı   Aksak 
       Pây-mâl etdin nihâl-i kâmımı 



 154

28- Sabâ    Şarkı   Ağır Aksak 
      Beni öldürmeyi âr-eylemiş ol sîm-tenim 
29- Sabâ    Şarkı   Ağır Aksak 
       Mest-i zehr-i firkat ü hicrânınam 
30- Sabâ     Şarkı   Curcuna 
      Ey mûlk-i hüsnün âlî emîri 
31- Sabâ    Şarkı   Sengin Semâî 
       Dildâde olurdun güzelim 
32- Hüzzâm    Şarkı   Ağır Aksak 
       Bahtiyârım sevdiğim çün ey perî-peyker 
33- Hüzzâm    Şarkı   Aksak 
       Erdi yine mevsim-i gül geldi yaz 
34- Hüzzâm     Şarkı   Türk Aksağı 
      Bir vecd-i cünûn-sâze düşüp 
35- Evc    Şarkı   Ağır Aksak 
       Hacle-i bî-yâre benzer 
36- Ferahnâk    Şarkı   Sofyan 
       Mâ’mure yurdlarımızdan çıkan 
37- Ferahnâk    Şarkı   Ağır Aksak 
      Aşk mahvetse bile sevdiceğim cân ü teni 
38- Ferahnâk              Şarkı   Aksak 
       Ey perî-hânde her an 
39- Ferahnâk              Şarkı   Curcuna 
       Ey nihâl-i işve bir nevres fidânımsın 
40- Sûz-i Dil              Şarkı   Ağır Aksak 
       Fikr-ü hulyâsı bütün serde gezer 
41- Sûz-i Dil                                     Şarkı                            Nim Sofyan 
       Felâket bağını gezdim serseri210   
 
 
 
                                                
210 BAKDAKÇI, “Sultâni Besteler”, s.21. 
 



 155 

4.5.2.3. Yıkılış Dönemi’nin Genel Değerlendirmesi 
Tablo 4.9. Yıkılış Dönemi  

SU
LT

ÂN
 V.

 M
EH

ME
D R

EŞ
ÂD

 
(19

09-
191

8) 

OSMÂNLI İMPARATORLUĞU’NUN   YIKILIŞ DÖNEMİNDE MÛSİKÎŞİNAS PÂDİŞÂHLAR (1908-1922)  
Besteciliği Saz Eseleri Sözlü Eserler İcrâ Ettiği Çalgılar Terkib  Ettiği Makamlar 

 Döneminde Mûsikî Adına Yaşanmış Önemli Gelişmeler Dînî  Din Dışı Dînî Din Dışı 

- - - - - Piyano - 

- İtalo Selvelli tarafından bestelenen “Reşâdiye Marşı”nın 
millî marş olarak kabûl edilmesi, bu marşın aynı zamanda 
yazılmış son resmî marş özelliğini taşıması. 

- Dârûl-bedayî ve Dârûl-elhân’ın kurulması. 
- Dârûl-elhân’ın Türk Mûsikîsi ve Batı Mûsikîsi olarak 2’ye 

ayrılması. 
- Batı Mûsikîsi’nin geçici olarak kaldırılması; alaturka 

kısmında Türk Mûsikîsi’nin kaybolmaması için eserlerin 
notaya alınmasının karârlaştırılması 

 

 
SU

LT
ÂN

 VI
. 

ME
HM

ED
 

VÂ
HİD

ED
DİN

 
(19

18-
192

2) 
 

   √    

- - - 41 Kanûn  Piyano - 

- Genel olarak mûsikîde Batı Müziği’nin etkin olması. 
- Donizetti’nin II. Mahmûd için bestelediği Mahmûdiye 
Marşı’nın millî marş olarak kabûl edilmesi. 

- Harbiye Nazırı Enver Paşa’nın çabasıyla Mehter’in aslına 
uygun yeniden teşkîlatlanması. 

- Saray’da gelenek hâline gelen fasılların sona ermesi, bunun 
Klâsik Türk Mûsikîsi’ni iyice geriye itmesi. 

- Eserlerde tamamen şarkı formunun kullanılması. 
  



 156

5. SONUÇ VE DEĞERLENDİRME 
 Küçük bir beylikten dev bir imparatorluğa dönüşen Osmânlılar; bu büyümeyi 
sadece topraklarının genişlemesi değil; ekonomik ve özellikle kültürel alanda da 
göstermiştir. Dünya târihinin en köklü ve en uzun soluklu devletlerinden biri olan 
Osmânlı İmparatorluğu onu tüm boyutlarıyla kavramaya olanak sağlayacak zengin 
bir kültürü ardında mîrâs bırakmıştır. 
 Osmânlılar zaman içerisinde adım adım yayılıp genişledikçe gittikleri her 
yerde kültürlerini de yayarak izlerini bırakmışlardır. Bu izler Klâsik Türk Mûsikîsi 
başta olmak üzere mimârî, bezeme, tezhîb, çini, ebrû ve hat gibi birçok sanat dalında 
kendini göstermiştir. Bu olaylarda aldıkları karârlarla; iktisâdî, kültürel ve toplumsal 
olaylara yön veren, imparatoluğun kaderini ellerinde tutan Osmânlı’nın başındaki 
pâdişâhların sanata verdikleri önem ve bu sanat dallarıyla şâhsen uğraşıyor 
olmalarının etkisi çok büyüktür.   
            Osmânlı Pâdişâhları ordularının önünde zaferden zafere koşarak imparatorluk 
yönetiminin zor ve yıpratıcı yaşantısı içinde dünyada kalıcı olan gerçeğe yanî sanata 
yönelmişler; özellikle mûsikînin etkileyici ve coşturucu ortamında rûh 
yorgunluklarını gidererek rahatlamaya çalışmışlar aynı zamanda bu sanatı 
destekleyerek zirveye çıkarmışlardır. 
            Osmânlı’da tüm sanat dalları öyle ileri seviyelere erişmiştir ki günümüze 
gelen eserlerin her biri birer sanat hârikası olup, bugünkü teknolojiyle bile aynı 
kalitede yapmanın mümkün olmadığı bir noktadadır. 
 Sanatın hemen her dalı ile uğraşmış olan Osmânlı pâdişâhları Türk 
Mûsikîsi’nin üstün bir düzeye ve mükemmelliğe ulaşmasında verdikleri eserlerle 
olduğu kadar, her biri kendi dönemlerinde yetişmiş olan Türk Mûsikîsi bestekâr ve 
sanatkârlarını korumakla da üzerlerine düşen görevleri en iyi şekilde yapmışlardır. 
 Bu çalışma sonucunda Osmânlı İmparatorluğu’nun Kuruluş Dönemi’nde tek 
mûsikîşinas pâdişâh olarak Sultân II. Murâd görülmektedir. Yükselme Dönemi’ne 
gelindiğinde karşımıza Sultân II. Mehmed (Fâtih) ve Sultân II. Bayezid çıkmaktadır. 
Duraklama Dönemi’ndeki mûsikîşinas pâdişâhlar da Sultân IV. Murâd, Sultân IV. 
Mehmed, Sultân II. Ahmed, Sultân II. Mustafâ’dır. Klâsik Türk Mûsikîsi’nin zirveye 



 157

ulaştığı Gerileme Dönemi’nde ise; Sultân III. Ahmed, Sultân I. Mahmûd, Sultân I. 
Abdülhamîd, Sultân III. Selîm, Sultân II. Mahmûd, Sultân I. Abdülmecîd, Sultân 
Abdülazîz, Sultân V. Murâd ve Sultân II. Abdülhamîd’le nihâyetlenen dokuz 
pâdişâha râstlanmaktadır. Son olarak Osmânlı’nın târih sahnesine vedâ ettiği Yıkılış 
Dönemi’ne gelindiğinde de Sultân V. Mehmed Reşâd ve Sultân Vâhideddin’le 
mûsikîşinas pâdişâhlar sonlanmıştır. 
 Klâsik Türk Mûsikîsi’ne büyük ölçüde hizmetleri geçmiş olan mûsikîşinas 
pâdişâhlarımızdan II. Murâd’ın birleşik makamları incelettirerek ve çeşitli denemeler 
yaptırarak Sarayda başlattığı mûsikî hareketleri, mûsikî târihimizin verimli yıllarının 
yaşanmaya başlandığı dönem olarak düşünülebilir. II. Murâd, öncülük ettiği ve 
Saraya soktuğu mûsikî faâliyetleriyle, Osmânlı İmparatorluğu’nda yüzyıllar boyu 
sürecek ve birçok pâdişâha önderlik edeceği çalışmaları da başlatmıştır.                                                     
           Fâtih Sultân Mehmed babası II. Murâd’ın mûsikîye vermiş olduğu önemi 
devâm ettirip mûsikîyi bir ders olarak Enderûn’a sokmuş, Sarayın mûsikîye verdiği 
önemi ve değeri pekiştirmiştir. Enderûn, Sarayda mûsikînin gelişmesinde çok önemli 
bir rol üstlenmiştir. Bunun da ardında pâdişâhların mûsikîye verdikleri önem 
yatmaktadır. 
 Böylece II. Murâd’la başlayan mûsikî faâliyetleri mûsikîşinas olan diğer 
pâdişâhlar II. Bayezid, IV. Murâd, IV. Mehmed, II. Ahmed, II. Mustafâ, III. Ahmed, 
I. Mahmûd ve I. Abdülhamîd döneminde de değişik gelişmelerle devâm etmiş; fakat 
III. Selîm dönemine gelindiğinde gerek yenilik arayışları ve terkib ettiği birçok 
makamla, gerek o dönemin nitelikli eserlerini gelecek nesillere aktarmak amacıyla 
icâd ettirdiği nota yazılarıyla zirveye çıkmıştır. 
 Dünyanın nâdir ülke hükümdârlarında görülmüş bir anlayışla Osmânlı 
İmparatorluğu’nu yöneten pâdişâhlar mûsikî ile iç içe olmuşlar, himâye edip 
desteklemişler hattâ besteler yaparak katkıda bulunmuşlardır. 
 I. Mahmûd’la başlayıp, I. Abdülhamîd, III. Selîm, II. Mahmûd, Sultân 
Abdülazîz, V. Murâd ve II. Abdülhamîd gibi bestekâr pâdişâhların içinde bulunduğu 
ve mûsikîmizin zirveye çıktığı bu dönem ne yazık ki Osmânlı Devleti’nde Gerileme 
Dönemi’ne denk gelmektedir. İlginçtir ki hızla Yıkılış Dönemi’ne sürüklenen ve 
çatırdamaya başlayan İmparatorluğun durumuna inat Klâsik Türk Mûsikîsi bu sürece 
meydan okurcasına ekol hâline dönüşüp altın çağını yaşamıştır. Bu dönem aynı 



 158

zamanda II. Mahmûd’un önderlik ettiği Batılılaşma hareketlerinin etkisinin 
görüldüğü, Klâsik Türk Mûsikîsi formlarının küçülmeye başladığı ve yerini yavaş 
yavaş şarkı formundaki eserlere bıraktığı dönemdir. 
 Osmânlı’nın Gerileme Dönemi’nde hızla esmeye başlayan Batılılaşma 
rüzgârları Yıkılış Dönemi’nin son mûsikîşinasları V. Mehmed Reşâd ve VI. Mehmed 
Vâhideddin Dönemi’nde de artarak etkisini sürdürür.      
           Osmânlı İmparatorluğu’nu yöneten pâdişâhların siyâsal işlerinin yanında 
sanata ve özellikle mûsikîye vermiş oldukları önemle 600 yıl boyunca Osmânlı 
İmparatorluğu’nu dünyanın en güçlü devletlerinden biri olarak zirvede tuttukları 
düşünülmektedir. Yapılan bu çalışmayla Mûsikîşinas Osmânlı Pâdişâhları’nın ilgisi 
ve desteğiyle Kuruluş Dönemi’nde başlayan mûsikî faâliyetlerinin daha çok nazarî 
eserlerin yazımı ve makam terkiblerinin tercüme ettirilmesi olarak kendini 
gösterdiği; aynı gelişmelerin Yükselme Dönemi’nde de devâm ettiği tesbît 
edilmektedir. Duraklama Dönemi’ne gelindiğinde ise tüm bu çalışmaların yanına 
ilâve olarak nota yazım sistemleri bulmanın eklendiği görülmektedir. Osmânlı’nın 
yavaş yavaş târih sahnesinden çekilmeye başladığı Gerileme ve Yıkılış Dönemi’ne 
gelindğinde ise müzikâl anlamda tüm faâliyetlerin zirveye çıktığı; bu durumun gerek 
yeni makamların terkibi, gerek Batı ile başlayan ilişkiler sonucunda değişen mûsikî 
hayâtı, gerek yazılan nazariyât kitapları ve gerekse geliştirilen yeni nota yazım 
sistemleriyle kendisini göstermektedir. Ayrıca dünya imparatorluklarında mûsikîye 
bu kadar değer veren, bizzât besteleri ve şiirleriyle mûsikînin içinde bu derece 
bulunan başka hiçbir imparatorluğun olmadığı da yapmış olunan bu çalışmayla 
ortaya konulmaya çalışılmıştır. 
 
 



 159

KAYNAKÇA 
AK, Ahmet Şahin; “Türk Mûsikîsi Târihi”, Akçağ Yayınları, Ankara, 2004. 
AKKAYA, Erol – AKSÜT, Sadûn…; Gelişim Hachette, Alfabetik Genel Kültür 
 Ansiklopedisi, Sabah Yayıncılık, İstanbul, 1993, C.8. 
AKSOY, Bülent; Osmânlı, Ortadoğu Klâsik Mûsikînin Bir Merkezi: İstanbul, Yeni 
 Türkiye Yayınları, Ankara, 1999, C.10. 
AKSOY, Bülent; Tanzîmât’tan Cumhuriyet’e Türkiye Ansiklopedisi, Tanzîmâttan 
 Cumhuriyet’e Mûsikî ve Batılılaşma, İletişim Yayınları, İstanbul, 1985, C.5. 
AKSÜT, Sadûn; “500 Yıllık Türk Mûsikîsi Antolojisi”, Türkiye Yayınevi, İstanbul, 
 1967. 
AKSÜT, Sadûn; “Müzisyen Osmânoğulları”, İnterbank Yayınları, İstanbul, 1990. 
ALPARSLAN, Ali; Osmânlı, Osmânlılarda Hat Sanatının Gelişmesi ve Bunun 
 Nedenleri, Yeni Türkiye Yayınları, Ankara, 1999, C.11. 
ALTINÖLÇEK, Haşmet; “Mehter Müziği ve Bugünkü Durumu”, Yayınlanmamış 
 Yüksek Lisans Tezi, İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul, 
 1991. 
ALTINÖLÇEK, Haşmet; Osmânlı, Askerî Mûsikî Geleneği ve Mehterhâne’nin Bir
  Kurum Olarak Yerleşme Süreci, Yeni Türkiye Yayınları, Ankara, 1999, 
 C.10. 
AREL, Hüseyin Saadettin; “Türk Mûsikîsi Kimindir”, Millî Eğitim Basımevi, 
 İstanbul, 1969. 
BARDAKÇI, Murat; “Meragalı Abdülkadir”, Pan Yayıncılık, İstanbul, 1986. 
BARDAKÇI, Murat; “Sultânî Besteler”, Pan Yayıncılık, İstanbul, 1997. 
BARDAKÇI, Murat; “Bestekâr Sultanlar Sultan Bestekârlar”, CD/Kitap, Kalan       
 Müzik,  İstanbul, 1999. 
BARDAKÇI, Murat; “Şahbaba”, Pan Yayıncılık, İstanbul, 1999. 



 160

BERKER, Ercüment; “Geçmişten Geleceğe Türk Mûsikîsi”, Türk Kadınları Kültür 
 Dergisi, Ankara 1985. 
DERMAN, F. Çiçek; Osmânlı, Osmânlı Asırlarında Üslûp ve Sanatkârlar Tezhîb, 
 Yeni Türkiye Yayınları, Ankara, 1999, C.11. 
DERMAN, Uğur; Osmânlı, Osmânlılarda Renk Cümbüşü: Ebrûculuk, Yeni Türkiye 
            Yayınları, Ankara, 1999, C.11.                                               
DOĞANAY, Aziz; Osmânlı, Osmânlı Mimârîsinde Tezyinat, Yeni Türkiye 
 Yayınları, Ankara, 1999, C.11. 
ERALP, Nejat; Osmânlı, Osmânlı’da Mehter, Yeni Türkiye Yayınları, Ankara, 1999, 
 C.10. 
EROĞLU, Ebubekir; Osmânlı Ansiklopedisi, Târih / Medenîyet / Kültür, 
 Osmânlı’da Şiir Zevki, Ağaç Yayıncılık, İstanbul, 1993, C.2. 
EYİCE, Semâvi; Osmânlı, Osmânlı Devri Türk Mimârîsi, Yeni Türkiye Yayınları, 
 Ankara, 1999, C.10. 
FUAD, Ali; “Sultânların Şiiri”, Yağmur Dergisi, S.19, Işık Yayınları, İstanbul,    
 2003. 
GÜNEY, K. Zeynep – GÜNEY, A. Nihân; Osmânlı Devleti’nin 700. Kuruluş 
 Yıldönümü, “Osmânlı Süsleme Sanatı”, SFN Limited Şirketi, Ankara, 1999. 
İNAL, İbnülemin Mahmûd Kemâl; “Hoş Sadâ-Son Asır Türk Mûsikîşinasları”, 
 Türkiye İş Bankası Yayınları, İstanbul, 1958. 
İNAL, İbnülemin Mahmûd Kemâl; “Son Sadrâzamlar”, Millî Eğitim Basımevi, 
 İstanbul, 1969, C.14. 
KAHRAMAN, Seyit Ali- DAĞLI, Yücel; “Evliya Çelebi Seyahatnâmesi: İstanbul”, 
 Yapı Kredi Kültür Sanat Yayınları, İstanbul, 2003, C.1, 2. Kitap. 
KARAMAHMUTOĞLU, Gülay; Osmânlı, Tanzîmât Dönemi’nde Müzik, Dönem 
 Pâdişâhları  ve Müzik Anlayışları, Yeni Türkiye Yayınları, Ankara, 1999, 
 C.10. 
KAYGISIZ, Mehmed, “Türklerde Müzik”, Kaynak Yayınları, İstanbul, 2000. 
KOÇU, Reşat Ekrem; “Osmânlı Pâdişâhları”, Ana Yayınevi, İstanbul, 1981. 



 161

KOSAL, Vedat; Osmânlı, Osmânlı İmparatorluğu’nda Klâsik Batı Müziği, Yeni 
 Türkiye Yayınları, Ankara, 1999, C.10. 
KÖSEMİHÂL, Mahmut Ragıp; “Türkiye Avrupa Mûsikî Münâsebetleri”, Numûne 
 Matbaası, İstanbul, 1939, C.1. 
ONUK, Taciser; Osmânlı, Osmânlı Süsleme Sanatı, Yeni Türkiye Yayınları, Ankara, 
 1999, C.11. 
ÖNEY, Gönül; Osmânlı, Erken Osmânlı Mimârîsinde Çini, Yeni Türkiye Yayınları, 
 Ankara, 1999, C.11. 
ÖZALP, Nazmi; “Türk Mûsikîsi Târihi”, Millî Eğitim Yayınevi, İstanbul, 2000, C.1. 
ÖZCAN, Nûrî; Osmânlı, XVII. ve XVIII. Yüzyıllarda Osmânlılarda Dînî Mûsikî, 
 Yeni Türkiye Yayınları, Ankara, 1999, C.10. 
ÖZCAN, Nûrî; Yaşamları ve Yapıtlarıyla Osmânlılar Ansiklopedisi, Itrî, Yapı Kredi 
 Yayınları, İstanbul, 1999, C.1. 
ÖZKAN, İsmâîl Hakkı; “Türk Mûsikîsi Nazariyâtı ve Usûlleri Kudüm Velveleleri”, 
 Ötüken Neşriyat, İstanbul, 1994. 
ÖZPEKEL, Osmân Nûrî; Osmânlı, Şâir ve Bestekâr Osmânlı Pâdişâhları, Yeni 
 Türkiye Yayınları, Ankara, 1999, C.10. 
ÖZTUNA, Yılmaz;  “Türk Mûsikîsi Ansiklopedisi”, Millî Eğitim Basımevi, İstanbul, 
 1969, C.1. 
ÖZTUNA, Yılmaz; “Türk Bestecileri Ansiklopedisi”, Hayât Neşriyat, İstanbul, 1970. 
ÖZTUNA, Yılmaz; “Türk Mûsikîsi Ansiklopedisi”, Millî Eğitim Basımevi, İstanbul, 
 1974, C.2. 
PALA, İskender; Osmânlı Ansiklopedisi, Târih / Medenîyet / Kültür, Osmânlı 
 Edebiyâtı,  Ağaç Yayıncılık, İstanbul, 1993, C.4. 
PEKİN, Ersu; “Sarayda Mûsikî”, Sultân Bestekârlar CD/Kitap, Kalan Müzik, 
 İstanbul, 1999. 
SAKAOĞLU, Necdet; Yaşamları ve Yapıtlarıyla Osmânlılar Ansiklopedisi, Bayezid 
 II, Ahmed II, Ahmed III, Abdülhamîd I, Abdülmecîd, Abdülazîz, Abdülhamîd 
 II, II. Murâd, Mehmed II (Fâtih), Murâd IV, Mehmed IV, Mustafâ II, Mahmûd 



 162

 I, Selîm III, Mahmûd II, Murâd V, Mehmed V (Reşad), Mehmed VI 
 (Vâhideddin) Yapı Kredi Yayınları, İstanbul, 1999, C.1-.2. 
SALGAR, Fatih; “III. Selîm Hayâtı, Sanatı, Eserleri”, Ötüken Neşriyat, İstanbul,         
            2001. 
SALGAR, Fatih; “50 Türk Müziği Bestekârı”, Ötüken Neşriyat, İstanbul, 2005. 
SERİN, Muhittin; Osmânlı, Osmânlı Hat Sanatı, Yeni Türkiye Yayınları, Ankara, 
 1999, C.11. 
TANINDI, Zeren; Osmânlı, Osmânlı Dönemi’nde Türk Minyatürü, Yeni Türkiye 
 Yayınları, Ankara 1999, C.11. 
TANRIKORUR, Cinuçen, “Osmânlı Dönemi Türk Mûsikîsi”, Dergâh Yayınları, 
 İstanbul, 2003. 
TRT İstanbul Radyosu Nota Arşivi. 
TUĞLACI, Pars; “Mehterhâne’den Bando’ya”, Cem Yayınevi, İstanbul, 1986. 
TURA, Yalçın; “ Türk Mûsikîsi Meseleleri”, Pan Yayıncılık, İstanbul, 1988. 
ÜLGEN, Aygün; Osmânlı Ansiklopedisi, Târih /Medenîyet / Kültür, 
 Osmânlılarda Geleneksel Sanatlar,  Ağaç Yayıncılık, İstanbul, 1993, C.3. 
Yeni Hayat Ansiklopedisi, Doğan Kardeş Yayınları, İstanbul, 1973, C.5. 
www.edebiyâtdefteri.com/Osmânlı Hanedânı ve Şiir  
www.osmânlımedenîyetleri.com  
www.osmânlisanati.com/Dekorasyon Aksesuarları  
www.osmânlisanati.com/Hat Sanatı ve El Yazmâları  
www.osmânlisanati.com/Osmânlı’da Minyatür  
www.turkmûsikîsi.com/araştırmâlar/sarayda mûsikî  
 
 



 163

EKLER 
Ek 1: II. Bayezid’in Bazı Eserleri211 
 

 
 
                                                
211 II. Bayezid’e ait eserlerin tümü TRT Müzik Dâiresi Arşivinden alınmıştır. 



 164

 
  
 
 
 
 



 165

 
 
 
 
 
 



 166

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 167

 
 
 
 
 



 168

 
 
 
 
 
 
 
 
 



 169

 
 
 
 



 170

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 171

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 172

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 173

 
 
 
 
 
 
 



 174

 
 
 
 
 
 



 175

 
 
 
 
 
 



 176

Ek 2: IV. Sultân Murâd’ın Bazı Eserleri212 
HÜSEYNÎ BEREVŞAN                          ŞAH MURÂD            (Aktaran: Yalçın TURA) 

 
 
 
                                                
212 IV. Sultân Murâd’a ait eserlerin tümü TRT Müzik Dâiresi Arşivinden alınmıştır. 



 177

 

 
 
 



 178

 

 
 
 
 
 
 



 179

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 180

 

 
 
 
 
 



 181

 

 
 
 
 



 182

 

 
 
 
 
 
 
 



 183

 

 
 
 
 
 
 



 184

 
 

 
 
 
 
 
 
 



 185

 

 
 
 
 
 



 186

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



 187

Ek 3: I. Sultân Mahmûd’un Bazı Eserleri213 
 

 
 
 
 
 
                                                
213 I. Mahmûd’un eserlerinin tümü TRT arşivinden alınmıştır. 



 188

 
 
 
 
 
 
 



 189

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 190

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 191

 
 
 
 
 
 
 



 192

 
 
 
 
 
 
 



 193

 
 
 
 
 
 
 



 194

 
 
 
 
 
 



 195

 
 
 
 
 
 
 
 



 196

 
 
 
 
 
 
 



 197

 
 
 
 
 
 
 



 198

 
 
 
 
 



 199

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 200

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 201

 

 
 
 
 



 202

 
 
 
 
 



 203

 
 
 
 
 
 
 
 
 



 204

 
 
 
 
 
 
 
 



 205

 
 
 
 
 



 206

 
 
 
 
 
 
 



 207

 
 
 
 
 
 
 



 208

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 209

Ek 4: III. Sultân Selîm’in Bazı Eserleri214 

 
 
 
 
 
                                                
214 III. Selîm’e ait eserlerin tümü Fâtih Salgar’ın III. Selîm adlı kitabından alınmıştır. 



 210

 
 
 
 
 
 



 211

 
 
 
 
 
 
 



 212

 
 
 
 
 
 



 213

 
 
 
 
 
 
 



 214

 
 
 
 
 
 



 215

 
 
 
 
 
 



 216

 
 
 
 
 
 
 



 217

 
 
 
 
 
 
 



 218

 
 
 
 
 
 
 



 219

 
 
 
 
 
 
 



 220

 
 
 
 
 
 



 221

 
 
 
 
 
 
 



 222

 
 
 
 
 
 



 223

 
 
 
 
 
 
 



 224

 
 
 
 
 
 



 225

 
 
 
 
 



 226

 
 
 
 
 
 



 227

 
 
 
 
 
 
 



 228

 
 
 
 
 
 
 



 229

 
 
 
 
 
 
 



 230

 
 
 
 
 
 
 



 231

 
 
 
 
 
 



 232

 
 
 
 
 
 



 233

 
 
 
 
 
 
 



 234

 
 
 
 
 



 235

Ek 5: II. Sultân Mahmûd’un Bazı Eserleri215 

 
 
 
 
 
                                                
215 II. Sultân Mahmûd’a ait eserlerin tümü TRT Müzik Dâiresi Arşivinden alınmıştır. 



 236

 
 
 
 
 
 



 237

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 238

 
 
 
 
 
 
 



 239

 
 
 
 
 
 
 



 240

 
 
 
 
 
 



 241

 
 
 
 
 
 
 
 



 242

 
 
 
 
 



 243

 
 
 
 
 
 



 244

 
 
 
 
 



 245

 

 
 
 
 
 
 
 



 246

 

 
 



 247

 
Ek 6: Sultân Abdülazîz’in Bazı Eserleri216 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                
216 Sultân Abdülazîz’e ait tüm eserler TRT Müzik Dâiresi Arşivinden alınmıştır. 



 248

 
 

 
 
 
 
 
 



 249

 
 

 
 
 
 
 
 



 250

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 251

 
 
Ek 7: Sultân IV. Mehmed Vâhideddin’in Bazı Eserleri217 

 
 
                                                
217 Sultân VI. Mehmed Vâhideddin’e ait tüm eserler Murâd Bardakçı’nın Sultâni Besteler adlı 
kitabından alınmıştır. 



 252

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 253

 
 

 
 
 



 254

 
 

 
 
 
 
 
 
 



 255

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 



 256

 
 

 
 
 
 



 257

 
 

 
 
 



 258

 
 

 
 
 



 259

 
 

 
 
 



 260

 
 

 
 
 
 
 



 261

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 262

 
 

 
 
 
 



 263

 
 

 
 
 
 



 264

 
 

 



 265

ÖZGEÇMİŞ 
12.05.1976 yılında İstanbul’da doğdu. İlkokulu Esentepe Mareşâl Fevzi 

Çakmak İlkokulu’nda, liseyi Beşiktaş Kız Lisesi’nde tamamladı. Müzik eğitimine 
altı yaşında girdiği TRT İstanbul Radyosu Çocuk Korosu’nda başladı. Uzun yıllar bu 
koroda çalışıp çeşitli konserler verdi. 

1994 yılında İ.T.Ü. Türk Mûsikîsi Devlet Konservatuarı Temel Bilimler 
Bölümü Türk Sanat Müziği Anasanat Dalı’nda Lisans eğitimi görmeye hak kazandı. 
Üniversite eğitimi sırasında Türk Sanat Müziği korolorı ve çeşitli mûsikî 
cemiyetleriyle çalışarak konserler verdi. 

1999 yılında İ.T.Ü Türk Mûsikîsi Devlet Konservatuarı Temel Bilimler 
Bölümü’nden pekiyi dereceyle mezun oldu. 2008 yılında öğrenim görmeye başladığı 
T.C. Haliç Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Türk Mûsikîsi Anasanat Dalı 
Yüksek Lisans eğitimine devam etmektedir. 

Tülin Pelin Ekinci 1999 yılında Şişli Anadolu Lisesi’nde başladığı müzik 
öğretmenliği görevini hâlen sürdürmektedir. 
 
 
 
 


