
T.C. 

KIRŞEHİR AHİ EVRAN ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TARİH ANA BİLİM DALI 

 

 

 

 

 

AHİ TEŞKİLATININ KADINLAR KOLU BACIYÂN-I RÛM 

 

 

 

Gülsüm YÜCEL 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

KIRŞEHİR – 2022 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

©2022 – Gülsüm YÜCEL 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



T.C. 

KIRŞEHİR AHİ EVRAN ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TARİH ANA BİLİM DALI 

 

 

 

 

AHİ TEŞKİLATININ KADINLAR KOLU BACIYÂN-I RÛM 

 

BACIYÂN-I RÛM, THE WOMEN'S BRANCH OF THE AHI 

ORGANIZATION 

 

Hazırlayan 

Gülsüm YÜCEL 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

Danışman 

Prof. Dr. Ahmet GÜNDÜZ 

 

 

KIRŞEHİR- 2022 



i 
 

KABUL VE ONAY 

Kırşehir Ahi Evran Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tarih Ana Bilim Dalı  yüksek 

lisans öğrencisi, Gülsüm YÜCEL tarafından hazırlanan “Ahi Teşkilatının Kadınlar Kolu 

Bacıyân-ı Rûm” adlı tez  çalışması …………………….. tarihinde yapılan savunma sınavı 

sonucunda başarılı bulunarak jürimiz tarafından oy birliği/oy çokluğu ile YÜKSEK 

LİSANS TEZİ olarak kabul edilmiştir. 

 

Danışman: Prof. Dr. Ahmet GÜNDÜZ 

 

Üye…..……………………………….(İmza) 

Unvanı Adı Soyadı 

Üye…..……………………………….(İmza) 

Unvanı Adı Soyadı 

Üye…..……………………………….(İmza) 

Unvanı Adı Soyadı 

Üye…..……………………………….(İmza) 

Unvanı Adı Soyadı 

 

Yukarıdaki imzaların, adı geçen öğretim üyelerine ait olduğunu onaylarım. 

...…/..…/2022 

(İmza) 

 Prof. Dr. Hüseyin ŞİMŞEK 

Enstitü Müdürü 

 

 

 

Bu tez çalışması ……………. tarafından …………. numaralı proje ile desteklenmiştir. 



ii 
 

BİLDİRİM 

Hazırladığım tezin tamamen kendi çalışmam olduğunu ve her alıntıya kaynak 

gösterdiğimi taahhüt eder, tezimin kâğıt ve elektronik kopyalarının Kırşehir Ahi Evran 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü arşivlerinde aşağıda belirttiğim koşullarda 

saklanmasına izin verdiğimi onaylarım: 

    Tezimin tamamı her yerden erişime açılabilir.  

    Tezim sadece Kırşehir Ahi Evran Üniversitesi yerleşkelerinden erişime açılabilir. 

    Tezimin …… yıl süreyle erişime açılmasını istemiyorum. Bu sürenin sonunda 

uzatma için başvuruda bulunmadığım takdirde, tezimin/raporumun tamamı her yerden 

erişime açılabilir. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

…/…/2022 

Gülsüm YÜCEL 

        İmza 

 

 

 



iii 
 

ÖZET 

AHİ TEŞKİLATININ KADINLAR KOLU BACIYÂN-I RÛM 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

Hazırlayan: Gülsüm YÜCEL 

Danışman: Prof. Dr. Ahmet GÜNDÜZ 

2022 – (xi + 76) 

Kırşehir Ahi Evran Üniversitesi Sosyal Bilimleri Enstitüsü 

Tarih Ana Bilim Dalı 

Jüri 

Prof. Dr. Ahmet GÜNDÜZ 

………………………… 

………………………... 

.…………………….…. 

………………………… 

 Ahilik, Türk-İslam Medeniyeti’nin bir ürünü olarak Anadolu’da ortaya çıkmıştır. Kültür ve 

medeniyetlerin oluşmasında belirleyici bir rol oynamıştır. Ahilik: sanat, ticaret ve mesleğin; olgun 

kişilik, ahlak ve doğruluğun iç içe girmiş bir ürünüdür. Ahi diye anılan kişi bir sanat, ticaret ya da 

meslek sahibidir. Bununla birlikte: olgun, ahlaklı, merhametli, iyiliksever ve her işinde, her 

davranışında dürüst ve güvenilir bir kişidir.   

 XIII. yüzyılın ilk yarısında Anadolu Selçuklu Türklerinin ekonomik yaşamında çok etkin 

rol oynadığını gördüğümüz ahilik, uzun yıllar boyu Türk halkının da simgesi olarak varlığını 

sürdürmüştür. Ahi kelimesinin, Türkçedeki karşılığı; mertlik, yiğitlik, eli açıklık demektir.  

 Ahi Teşkilatının Kadınlar Kolu olan Bacıyân-ı Rûm adlı çalışmanın amacı: Kadınlar 

Birliğinin; sosyal, kültürel, ahlaki ve dinî konularda yönlendirici rol üstlenen teşkilatı esas alınarak 
Türk İslam Tarihinde sosyal hayatın içinde kadının yerinin ne olduğu konusuna nasıl katkı 

sağladığını araştırmak olacaktır.  

 

Anahtar Kelimeler: Ahi, Ahilik, Ahilik Teşkilatı, Kadınlar Kolu, Bacıyân-ı Rûm 

 

 

 

 

 

 



iv 
 

ABSTRACT 

BACIYÂN-I RÛM, THE WOMEN'S BRANCH OF THE AHI ORGANIZATION 

M.Sc.Thesis 

Prepared by: Gülsüm YÜCEL 

Advisor: Prof. Dr. Ahmet GÜNDÜZ 

2022 – (xi + 76) 

Kırşehir Ahi Evran University  Graduate  School of Social Sciences 

History Department 

Jury 

Prof. Dr. Ahmet GÜNDÜZ.  

………………………… 

………………………... 

.…………………….…. 

………………………… 

 

Akhism emerged in Anatolia as a product of the Turkish-Islamic Civilization. It has played 

a decisive role in the formation of Cultures and Civilizations. Ahilik is a product of art, commerce 

and profession, mature personality, morality and righteousness intertwined. The person called Ahi 

is an art, trade or profession owner. However, he is a mature, moral, compassionate, benevolent, 

honest and reliable person in every business and every action. 

XIII. In the first half of the 19th century, the Akhism, which we saw playing a very active 

role in the economic life of the Anatolian Seljuk Turks, has become the symbol of the Turkish 

people for many years. The Turkish equivalent of the word Ahi means bravery, valor and 

generosity. 

The aim of the study called Bacıan-ı Rum, which is the Women's Branch of the Ahi 

Organization, will be to investigate how the Women's Union contributes to the issue of what is the 

place of women in social life in Turkish-Islamic History, based on the organization of the Women's 

Union, which plays a leading role in social, cultural, moral and religious issues. 

 

Keywords: Ahi, Ahilik, Ahi Organization, Women's Branch, Bacıyân-ı Rûm 

 

 

 



v 
 

ÖN SÖZ 

 Ahilik; Anadolu’da XIII. yüzyılın başından itibaren görülmeye başlanmış, başta 

Kayseri, Konya ve Kırşehir’de esnaf birlikleri olarak oluşmuş sosyo-ekonomik 

kurumsallaşmadır.  

Ahilik, kelime anlamı olarak Arapça “kardeşim” veya Türkçe “cömert”, “eli açık” 

anlamında kullanılmaktadır. 

 XVIII. yüzyıldan sonra bir esnaf-sanatkâr birliği haline dönüşmüş olsa bile, XIII. 

yüzyıldan itibaren Anadolu’da görülmeye başlayan, Anadolu’nun vatanlaşması ve Osmanlı 

Devleti’nin kurulmasında büyük rol oynayan dinî, sosyal ve ekonomik ve siyasi boyutları 

olan bir sistem olarak tarif edilebilir. 

  Ahilik, orta çağlarda Anadolu’da yaşayan toplulukların sosyal yaşantılarının sosyo-

ekonomik olarak düzene girmesine yardımcı olmuştur. XIII. yüzyılın ortalarından 

başlayarak Türk gençlerini aylak kalmaktan ve türlü kötü akımların etkisinden kurtarmak 

ve askerî güce katkıda bulunmak için organize edilmiş olan ahi kuruluşu, çok yönlü sosyal 

bir yapıya sahiptir.  

 Ahilik, tarihi ve sosyo-kültürel zorunlulukların ortaya çıkardığı bir Türk esnaf 

birliği kuruluşu olarak da adlandırılabilir. Ahi kuruluşu, daima çevresel ve toplumsal 

karakterini muhafaza etmiş, üretici ve tüketici ilişki ve bağlarını en iyi biçimde 

düzenlemeyi kendisine amaç edinmiştir.  

 Anadolu’ya göç edenlerin çoğunluğunu sanat erbabı insanlar oluşturuyorlardı. Bu 

insanlar; Bizanslı sanatkârla rekabet içinde bulunmak, ürettikleri ürünlerin kalitesini 

yükseltmek, ihtiyaca göre malları üretip tertip etmek, mesleklerinde ahlaklı olmayı 

kendilerine benimsetmek, Türklerin ekonomik olarak kendi bağımsızlıklarını elinde tutmak 

için bir yapılanma gerekliliğini düşünmüşlerdi. Ahilik teşkilatı; bireylerin, üreticilerin, 

esnafların ve aynı zamanda devlet organlarının birbiriyle olan ilişkilerini düzenleyerek 

kurumlar arasında da sosyal bir adalet mekanizması kurulmasını da amaçlamıştır.  

 Ahilik teşkilatının her dönemde olduğu gibi sosyo-ekonomik düzeni bir hiyerarşi 

içinde tutarak, halkın hem esnafa hem devlete olan güvenini kazanmasını amaçladığı 

apaçık görülmektedir.  

 Ahilik teşkilatı içinde diğer bir konumuz olan Bacıyânı-Rûm, Ahilik Teşkilatının 

Kadınlar Kolunu temsil etmektedir. Bacıyân-ı Rûm Teşkilatı, Anadolu Kadınlar Birliği 



vi 
 

anlamına gelir. Ahilik, çeşitli sanat kollarına mensup erkeklerin kurduğu bir teşkilat olduğu 

gibi, Bacılık da kadın el sanatlarını icar eden kadınlar arası bir sanatkârlar organizasyonu 

olmuştur. Bu organizasyon zamanla Anadolu’nun diğer şehir, kasaba ve köylerine kadar 

yayılmıştır.   

 Ahi Evran’ın eşi vasıtasıyla kurulan Anadolu Kadınlar Teşkilatı (Bacıyân-ı Rûm); 

örgü, dokuma, debbağlık, derilerin yünlerini işleme ve değerlendirme işleriyle uğraşmaya 

başlamıştır.  Bunlarla beraber teşkilat; çadırcılık, nakışçılık, boyacılık, halı ve kilimcilik 

oyma ve dantelcilik gibi konularla da meşgul olmuştur.  

 Aynı zamanda teşkilat; yetim kimsesiz kızları eğitir, korur, ev bark sahibi yapar, 

yaşlı kadınların bakımını üstlenir, onların barınmalarına imkân sağlardı. Böylece Anadolu 

Kadınlar Teşkilatı, eşleri ile birlikte, topluma sosyal yardım teşkilatı olarak öncülük eden 

kuruluşların başında gelmiştir.  

 “Ahi Teşkilatının Kadınlar Kolu Bacıyân-ı Rûm” adlı çalışmamız dört bölümden 

oluşmaktadır.  

 I. bölümde; araştırmanın problemi, amacı, önemi ve sınırlılıkları ile tanımlar 

üzerinde durulacaktır.  

 II. bölümde; ahiliğin tanımı yapılarak tarihçesi ve ahilik hakkında bilgiler 

verilecektir. 

III. bölümde; ahilikte kadın kollarının nasıl ortaya çıktığı belirlenerek faaliyet 

gösterdikleri alanlardan bahsedilecektir. Kadınlar kolunun aynı zamanda sosyal hayatın 

içinde nasıl rol aldığı ve topluma nasıl katkı sağladığı hakkında da bilgiler verilecektir.  

 IV. bölümde ise; konuyla ilgili elde ettiğimiz sonuç ve bulguları ortaya koyarak 

tezimizi bitirmiş olacağız.  

 Bu çalışmanın hazırlanmasında akademik katkıları ile yol gösteren danışman 

hocam Prof. Dr. Ahmet GÜNDÜZ’e teşekkür ederim. Kaynak temini konusunda 

desteklerini esirgemeyen Kırşehir Valiliğine, Ahi Evran Üniversitesi Ahilik Kültürünü 

Araştırma ve Uygulama Merkezine, İl Kültür Müdürlüğüne ve Kırşehir İl Halk 

Kütüphanesi çalışanlarına teşekkür ederim. Ayrıca bu zor süreçte benden maddi ve manevi 

desteklerini esirgemeyen aileme teşekkürü bir borç bilirim. 

 

Kırşehir – 2022         Gülsüm YÜCEL 



vii 
 

İÇİNDEKİLER 

 

 

          Sayfa  

 

KABUL VE ONAY................................................................................................................ i 

BİLDİRİM ............................................................................................................................. ii 

ÖZET .................................................................................................................................... iii 

ABSTRACT ......................................................................................................................... iv 

ÖN SÖZ ................................................................................................................................. v 

SİMGELER VE KISALTMALAR ...................................................................................... xi 

BÖLÜM I.............................................................................................................................. 1 

1. GİRİŞ ................................................................................................................................ 1 

1.1. ARAŞTIRMANIN PROBLEMİ .............................................................................. 1 

1.2. ARAŞTIRMANIN AMACI VE ÖNEMİ ................................................................ 1 

1.3. ARAŞTIRMANIN SINIRLILIKLARI ................................................................... 1 

1.4. TANIMLAR .............................................................................................................. 2 

BÖLÜM II ............................................................................................................................ 3 

2. KURUMSAL AÇIKLAMALAR .................................................................................... 3 

2.1. TANIMLAR VE TARİHÇE .................................................................................... 3 

2.1.1. Ahiliğin Tanımı ve Kelime Anlamı ................................................................. 3 

2.1.2. Ahiliğin Tarihçesi ............................................................................................ 3 

2.1.3. Türklerin Anadolu’ya Gelişi ............................................................................ 3 

2.1.5. Ahiliğin Ortaya Çıkışını Hazırlayan Sebepler ................................................. 5 

2.1.5. Ahiliğin Anadolu’da Yayılışı ve Osmanlı Devleti’nin Kuruluşundaki Etkisi . 7 

2.1.4. Ahilik ve Fütüvvet ........................................................................................... 9 



viii 
 

2.1.4.1. Fütüvvet ve Tarihçesi .......................................................................... 9 

2.1.4.2. Fütüvvetin Tanımı ............................................................................. 11 

2.1.4.3. Anadolu’da Fütüvvet ......................................................................... 11 

2.1.4.4. Fütüvvet ve Ahilikte Mesleki Hiyerarşi ............................................ 12 

2.1.7.1. Amaç ................................................................................................. 19 

2.1.7.2. Teşkilatlanma .................................................................................... 20 

2.1.7.3. Üyelik ................................................................................................ 20 

2.1.7.4. Ekonomik Teşkilatlanma ................................................................... 21 

2.1.7.5. Yönetim ............................................................................................. 22 

2.1.7.5.1. Esnaf Şeyhi ........................................................................................... 22 

2.1.7.5.2. Yönetim Kurulu .................................................................................... 23 

2.1.7.5.3. Büyük Meclis ........................................................................................ 24 

2.1.7.6. Seçimler ............................................................................................. 25 

2.1.7.7. Denetim ve Ceza ............................................................................... 26 

2.1.8. Ahi Birliklerinin Faaliyetleri ......................................................................... 27 

2.1.8.1. Siyasi ve Askerî Faaliyetler ............................................................... 27 

2.1.8.2. Ekonomik Faaliyetler ........................................................................ 29 

2.1.8.3. Merasimler ............................................................................................... 29 

2.1.8.3.1. Çıraklık Merasimi ............................................................................. 29 

2.1.8.3.2. Kalfalık Merasimi ............................................................................. 30 

2.1.8.3.3. Ustalık Merasimi ............................................................................... 31 

2.1.9. Ahi Evran-ı Veli ............................................................................................ 32 

2.1.9.1. Ahi Evran-ı Veli’nin Hayatı .............................................................. 32 

2.1.9.2. Ahi Evran’ın Fikirleri ........................................................................ 33 

2.1.9.3. Ahi Evran’ın Eserleri......................................................................... 34 

BÖLÜM III ........................................................................................................................ 36 

3. YÖNTEM ....................................................................................................................... 36 

3.1. ARAŞTIRMANIN MODELİ ................................................................................. 36 



ix 
 

3.2. ARAŞTIRMA EVREN VE ÖRNEKLEM............................................................ 36 

3.3. VERİLERİN TOPLANMASI ................................................................................ 36 

3.4. VERİLERİN ANALİZİ .......................................................................................... 37 

3.5. AHİ TEŞKİLATININ KADINLAR KOLU BACIYÂN-I RÛM ........................ 38 

3.5.1. Bacıyân-ı Rûm Kurucusu Fatma Bacı ........................................................... 38 

3.5.1.1. Fatma Bacı’nın Hayatı....................................................................... 38 

3.5.1.2. Fatma Bacı’nın Ahi Evran ile Evliliği ............................................... 38 

3.5.2. Bacıyân-ı Rûm Teşkilatı ................................................................................ 39 

3.5.3. Ahilik ve Bacıyân-ı Rûm Teşkilatının Kuruluşu ........................................... 43 

3.5.4. Bacıyân-ı Rûm Teşkilatının Kuruluş Ortamı ................................................. 44 

3.5.5. Bacıyân-ı Rûm Neden Kayseri’de Kuruldu? ................................................. 44 

3.5.6. Bacıyân-ı Rûm, Ahilik ve Bazı Siyasi Olayları ............................................. 45 

3.5.7. Bacıyân-ı Rûm’un Kuruluş Zemini ............................................................... 48 

3.5.8. Bacıyân-ı Rûm’un Faaliyetleri ...................................................................... 50 

3.5.8.1. Sanatsal Faaliyetleri .......................................................................... 50 

3.5.8.2. Örgücülük ve Dokumacılık Faaliyetleri ............................................ 51 

3.5.8.3. Askerî Faaliyetleri ............................................................................. 53 

2.5.8.4. Misafir Ağırlama Faaliyetleri ............................................................ 54 

2.5.8.5. Dinî ve Tasavvufi Faaliyetleri ........................................................... 54 

2.5.9. Bacıyân-ı Rûm ve Günümüzdeki Kadın İstihdamının Karşılaştırılması ....... 55 

2.5.10. Bacıyân-ı Rûm ve Kadın Girişimcilerinin Ekonomiye Katkılarının 

Karşılaştırılması ....................................................................................................... 58 

2.5.11. Ahilik ve Bacıyân-ı Rûm Kadın İstihdamı .................................................. 60 

BÖLÜM IV ......................................................................................................................... 62 

4. SONUÇ, TARTIŞMA VE ÖNERİLER ....................................................................... 62 

4.1. SONUÇ VE TARTIŞMA ....................................................................................... 62 



x 
 

5.2. ÖNERİLER ............................................................................................................. 64 

EKLER ............................................................................................................................... 73 

ÖZ GEÇMİŞ ...................................................................................................................... 77 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xi 
 

SİMGELER VE KISALTMALAR 

Bu çalışmada kullanılmış kısaltmalar, açıklamaları ile birlikte aşağıda sunulmuştur. 

Kısaltmalar yazımında TDK yazım kılavuzundaki kısaltmalar dizini esas alınmıştır. 

 

Kısaltmalar   Açıklamalar 

 

Akt.    Aktaran 

Çev.    Çeviren 

Çsbg.    Çalışma ve Sosyal Güvenlik Bakanlığı 

Ed.     Editör 

Haz.     Hazırlayan 

İşkur    İşçi Bulma Kurumu 

Meb    Milli Eğitim Müdürlüğü 

Vb.    Ve benzeri 

Vd.     Ve diğerleri 

yy.    Yüzyıl 

Yay.    Yayınlar 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 
 

BÖLÜM I 

1. GİRİŞ 

 Bu bölümde araştırmanın problemi, amacı, önemi ve sınırlılıkları ile tanımlar 

üzerinde durulacaktır.  

 1.1. ARAŞTIRMANIN PROBLEMİ 

 Ahiliğin kolu olan, Anadolu Kadınlar Teşkilatı; (Bacıyân-ı Rûm) kadınlar arasında 

dayanışmayı, toplumda kendilerine yer edinmeyi, onları meslek sahibi yapmayı, onları 

korumayı amaçlamıştır. Aynı zamanda erkeklere özgü bir kuruluş olmadığını ispatlamaya 

çalışarak toplum içinde sosyo-ekonomik konularda iş hayatına atılıp kadınların, hem 

kendilerine hem de insanlara faydalı birer birey olarak görmelerini hedeflemiştir. 

Kurulmuş olan bu teşkilat gerçekten kuruluş amaçlarına ulaştı mı, ulaşmadı mı?  Hangi 

alanda faaliyet gösterip başarılı oldu? Araştırmamızın problemi bunlardır.  

 1.2. ARAŞTIRMANIN AMACI VE ÖNEMİ 

 Araştırmamızın amacı ahilikte Kadın Kolları Teşkilatına (Bacıyân-ı Rûm) açıklık 

getirmektir. Bu amaçla çalışma: ahiliğin ilk kurulduğu yıllardan günümüze kadarki 

kazanımlarını, hangi konularda faaliyet gösterdiğini ve sosyo-ekonomik hayata dair 

toplumun her bireyine kazandırdığı; ilim, irfan, örf, âdet, gelenek ve ahlaki değerleri nasıl 

ilmik ilmik işlediğini görmemizi sağlayacaktır.  

 Anadolu Kadınlar Teşkilatı, (Bacıyân-ı Rûm) ahilik ve ahiliğin bir yansıması olarak 

günümüze kadar uzanan bir kadın sivil örgütlenmesi halini almıştır. Bu işlevi sayesinde 

son yıllarda ülkemizde ve diğer ülkelerde kadınların sivil toplum örgütleri kurarak kendi 

ekonomik özgürlüklerini ortaya koymalarını sağlamıştır. Sadece erkeklerin değil, 

kadınların da imkân sunulduğu zaman toplum için yararlı işler yapacağını günümüzde, 

örnekleriyle görmekteyiz. 

 1.3. ARAŞTIRMANIN SINIRLILIKLARI 

 Ahiliğin XIII. yüzyılda görülmeye ve Selçuklu Devletinin yıkılmaya yakın 

dönemlerinde Anadolu’nun Türkleşmesi ile başladığı bilinmektedir. Osmanlı Devleti ile 

devam eden ve etkisi günümüze kadar uzanan ahilik üzerindeki çalışmalar çağdaş kitaplar 

ve kaynaklarla sınırlıdır.  

 



2 
 

 1.4. TANIMLAR 

 Ahi : Ahilik ocağına bağlı olan kimsedir. 

 Ahilik: Sanat, ticaret ve meslek ile olgun kişilik, ahlak ve doğruluğun iç içe girmiş 

bir bütünüdür. 

 Fütüvvetname: Delikanlı, yiğit, eli açık, gözü pek, iyi huylu kişi anlamındadır. 

 Bacıyân-ı Rûm: Anadolu Bacılar Teşkilatı, diğer bir ismiyle Anadolu Kadınlar 

Teşkilatı anlamına gelir. 

 Boy : Türk toplumlarında, eşit bir şekilde dağılmış olan topluluklara verilen isim. 

 Uç Beyliği: Savaşçı askerlerin başındaki komutana verilen isim.  

 Maveraünnehir: Orta Asya’da Seyhun ve Ceyhun nehirleri arasında kalan yerin 

ismi.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 
 

 BÖLÜM II 

2. KURUMSAL AÇIKLAMALAR 

 Bu bölümde ahiliğin hangi dönemde kurulduğu, kuruluş amacı, önemi ve 

teşkilatlanması hakkında bilgiler verilecektir.  

  2.1. TANIMLAR VE TARİHÇE 

 2.1.1. Ahiliğin Tanımı ve Kelime Anlamı 

 Ahilik, XIII. yüzyıldan XX. yüzyıla kadar Anadolu’da kurulmuş esnaf ve 

sanatkârlar birliğine verilen isimdir.  

 Ahi kelimesi Arapçadır ve “kardeşim” anlamına gelmektedir. 

 XIII. yüzyıldan başlayarak günümüze kadar gelen Anadolu’nun çeşitli şehir, kasaba 

ve köylerinde esnaf ve sanatkârların kuruluşlarının eleman yetiştirme işleyişini düzenleyen 

bir kurum olmaya devam etmiştir (Çağatay, 2000:1). 

 2.1.2. Ahiliğin Tarihçesi 

 Anadolu Türk-İslâm kültür ve medeniyetini oluşturması ve ona temel olması gibi 

birçok bakımlardan Anadolu Selçukluları devri kültür ve medeniyeti büyük önem taşır. 

Yalnız geçmişte değil bugün dahi Anadolu’nun dinî ve kültürel karakterini o devrin fikir 

akımlarından, tasavvufi-dinî zümrelerin yarattığı sosyal ve kültürel ortamdan ayrı olarak 

incelemek ve anlamak mümkün değildir. Bu önemine rağmen Anadolu Türk kültür ve 

medeniyetinin en karanlık dönemi hiç şüphe yok ki, bu devirdir. 

Anadolu Selçukluları devrinin en önemli sosyo-ekonomik ve hatta sosyo-politik 

olaylarından biri de Ahi Teşkilatının (Ahiyân-ı Rûm) kurulmasıdır (Bayram, 1991:12). 

2.1.3. Türklerin Anadolu’ya Gelişi 

Büyük Selçuklu İmparatorluğu Komutanı Sultan Alparslan’ın muhteşem 1071 

Malazgirt zaferi ile Türkler Anadolu’ya tamamen girmişler, ardından Orta Asya ve 

Maveraünnehir bölgesinde yaşayan diğer Türkler de yerleşmek amacı ile gruplar halinde 

Anadolu’ya gelmeye başlamışlardır (Köksal, 2007:117).  

Doğu’dan Batı’ya, Anadolu’ya doğru büyük gruplar halinde Oğuz (Türkmen) akını 

oluyordu. Yüz binlerce insan atları ve koyun sürüleriyle birlikte yeni açılan bu ülkede yurt 

tutabilmek, vatan edinebilmek üzere üç koldan Anadolu’ya girmeye başlamışlardı.  



4 
 

Sultan Alparslan’ın oğlu Kutalmışoğlu Süleyman Şah, esas itibarıyla ordusunu 

teşkil eden bu insanları sistemli bir şekilde Anadolu’ya yerleştirmiştir (Köprülü, 

1991:205).  

Türkmenler (Oğuzlar) boylar halinde Anadolu’ya gelerek yurt tutmuş ve Orta 

Asya’daki sosyal ve iktisadi düzenlerini aynı şekilde devam ettirmeye çalışmıştır.  

Anadolu’ya yeni gelenler fatih millet olarak geldikleri için ve kendilerini üstün 

görmeleri sebebiyle inanç konusunda yerleşik halktan hiç bir şey almıyorlardı. Buna 

karşılık yerleşik hayata ait bazı kültür unsurlarının (kap, kacak, yapı biçimi vb.) yerleşik 

halktan alındığı muhakkaktı.  

Anadolu’ya gelen bu Türkmen grupların arasında demirci, dokumacı, derici, terzi 

gibi çeşitli sanat ve meslek erbabı olarak faaliyet gösterenlerin yanı sıra tüccarların ve 

âlimlerin de olmasına rağmen esnaf, sanatkâr ve tüccarların Anadolu’da geçimlerini 

sağlayabilmek için mesleklerini icra edebilecekleri ne iş yerleri ne de hayatlarını devam 

ettirebilecekleri korumalı evleri vardı.  

Orta Asya’dan ve Maveraünnehir’den Anadolu’ya gelen Türklerin kendi 

aralarındaki sosyal yapı bile farklılık göstermekte idi. Türkler, genelde göçebe ve aşiret 

değerlerini koruyan bir topluluk gibi gözükmesine rağmen içlerinde yerleşik hayat 

tecrübesine sahip topluluklar da vardı.  

Üstüne üstlük yeni geldikleri Anadolu’da Hristiyan dinini seçmiş olan yerleşik 

topluluklar da yaşamaktaydı. Netice itibarıyla kendi aralarında sağlıklı bir birlik 

olmadığından halk kendi arasında çeşitli inanç gruplarına ayrılmış idi. 

 Böylesine karmaşık bir dönemde kendilerine yeni bir dünya kurmak üzere 

Anadolu’ya gelen yaratıcılık, esnaflık ve sanat becerisi olan Türkleri, sanat ve ticareti 

tekeline alan Bizanslılar, huzursuz ederek onlara bu sahada şans tanımıyorlardı. 

Ayrıca İslamiyet’i kabul etmiş ekonomik durumu iyi ve devlet idaresinde söz sahibi 

olan Türklerin yanı sıra, Müslüman olmasına rağmen Orta Asya’dan beri devam eden 

aşiret değerlerini ve Şaman inançlarını muhafaza edip devam ettiren Türk boyları da vardı.  

Türk Selçuklu sultanları Anadolu’ya gelen aşiretleri bir yandan büyük yerleşim 

yerlerine yerleştirirken, diğer yandan da onların İslam’ı doğru öğrenebilmeleri için İran ve 

Arabistan’dan din bilginleri getirmişlerdir. Ancak sözde bu bilginler, Türklere İslam’ı 

doğru anlatacakları yerde, dinî değerlere, kendi kültür ve anlayışlarını da katarak İslam’ı 



5 
 

yanlış yorumlamaktan geri kalmıyorlardı. İslam’ı dar ve katı kurallar manzumesi olarak 

anlatmış olmalarına rağmen Türk halkı İslam’ın kural ve değerlerini kendilerinin daha 

önceki inançlarına yakın bulduklarından gruplar halinde Müslüman olmakta 

zorlanmamışlardır. Buna rağmen Acem kökenli din bilginlerinden bazıları İslam’ı en doğru 

şekliyle müşfik ve hoşgörü dünyasıyla anlatırlarken, bazıları da Türk inanç ve kültürüne 

karşı kötü ve manasız bir tavır almışlar, Türklere karşı hoşgörüyü kaybetmişlerdir. Bu 

nedenle Türkler arasında da huzursuzluklar baş göstermiş idi.  

Ancak yine de İran ve Arabistan’dan gelen kişilerin menfi propagandalarına 

maalesef bazı Türkler de inanmışlar ve zaman zaman devlete başkaldırmışlardır. Gelişen 

dinî, sosyal, siyasi ve ekonomik olaylar Anadolu’ya yeni gelen Türklerde; birlikte hareket 

etme, dayanışma ile bir çatı altında toplanma, dışarıdan gelecek siyasi ve ticari saldırılara 

karşı korunma ve birbirlerini koruma fikrini doğuruyordu.  

Türkler, mesleklerini devam ettirme düşüncesi ile baş başa bırakıldığında, aslında 

toplumunun ileri gelen bilge, ak saçlı kişileri gelecek yüzyıllara hükmedecek olan ahiliğin 

de temelini atmış oluyorlardı.  

Böylece, “Anadolu coğrafyasında” ahiliğin öğrettiği; sevgi, acıma ve bağışlama, 

ahiliğin ürettiği; sabır, şükür ve tövbe, ahiliğin uyguladığı; yatırım, birikim ve tüketim 

felsefesi esnaf ve sanatkârlar arasında hızla yayılmaya başlıyordu (Yavuz ve Saraç, 2003: 

298).  

2.1.5. Ahiliğin Ortaya Çıkışını Hazırlayan Sebepler 

Ahiliğin ortaya çıkışı ve Anadolu’da yayılışı Türklerin, İslam’ı din olarak 

benimseme zamanı ve kabul yerleri olan Azerbaycan, Horasan ve Maveraünnehir 

bölgelerinden itibaren kabul edilmektedir. 

751 yılında Çinliler ile İslam orduları arasında meydana gelen Talas savaşından 

sonra, İslamiyet Türkler arasında hızla yayılmaya başlamıştır. 

Türklerin, İslam dinini kabul etmelerinden evvelki inançlarının İslam’a yakınlığı bu 

yayılmayı kolaylaştırmıştır. Özellikle o asırlarda tasavvufi fikirlerin ortaya çıkışları ve 

bunların cihat şuurunu telkin etmeleri yayılmayı hızlandırmıştır. İslam’dan evvel de 

Türkler savaşçı bir ruha sahip bulunuyorlardı.  

İslamiyet’ten önce Türkler arasında mümtaz kişiler olarak görülen Ozan ve 

Kamlarla İslam evliyaları ve dervişleri mahiyet itibarıyla birbirine yakın şahsiyetler idi. 



6 
 

Gerçekte Müslüman Türk “ata” ve “baba”larının faaliyet tarzları katı prensiplerden uzak, 

göçebelerin inanış ve mizaçlarına uygun ve uysaldı. Olağanüstü güçlere sahip ve gaipten 

haber verdikleri kabul edilen Kamlar ile İslam evliya ve mürşitleri birbiriyle kaynaşırken 

meydana gelen değişme pek fark edilmiyordu. Esaslardaki yakınlığın en kuvvetli bir yönü 

şüphesiz İslamiyet'in emrettiği cihat ülküsü ile Türklerin savaşçılık temayülleri arasında bir 

münasebetin bulunmasıdır (Turan, 1971:14). 

Türklerin İslam’dan önce sahip oldukları ahlaki değerler, onları İslam’a 

yaklaştırmaktaydı. İyiliği, doğruluğu telkin eden bu değerler İslam'ın güzel ahlaki 

kaidelerine uygun kurallardı. 

İslamiyet’in din olarak Türkler tarafından kabul edildiği asırda, sınır boylarını 

dolduran ribatlar, cihat mefkûresine sahip mutasavvıf dervişlerin faaliyet üsleri vazifesini 

görmekteydiler. Bu merkezler İslamiyet’le birlikte İslam’ın (Özü) olan tasavvufi fikirlerin 

de Türk illerinde yayılmasını kolaylaştırmış ve gerçekleştirmişlerdir. Yeni yaşayış tarzı 

yani İslam sade olup, Türk’ün karakterine uygundu. Bu sebeple İslam'ı benimseyen 

Türkler derviş-gazi kimliğine bürünüyorlardı (Köprülü, 1969:223-224). 

Müslüman Türk devletlerinin tekke, zaviye ve ribatları benimsemelerinin, bunların 

sayılarının hızla artmasına zemin teşkil ettiği söylenebilir. Devlet bünyesinde gelişen ve 

muhtelif isimlerle anılan bu müesseseler teşvik görmekle beraber, başıboş bırakılmamış 

devletin denetimi ve kontrolüne tabi tutulmuşlardır. Tekke, zaviye ve ribatlar devletin 

gösterdiği doğrultuda faaliyette bulunmuş ve zapturapt altına alınmışlardır. Bu suretle adı 

geçen kuruluşlar devlet için sosyal yardım, imar faaliyetleri ve askerî üsler rolünü oynar 

duruma gelmişlerdir. Bu yerler aynı zamanda birer kültür ve eğitim yuvaları olarak da 

devletin umumi gayesine hizmet etmişlerdir (Turan, 1971:20). 

Devletin müsamahası ve desteklemesi ile Ahi birliklerinde gelişen tasavvufi fikirler 

ve yaşayış biçimi, özellikle Ahmet Yesevî gibi mutasavvıfların, bahsi geçen fikirleri Türk 

lisanı ile terennüm etmeleri sebebiyle büsbütün kuvvetlenmiş ve bunları, kitleleri harekete 

geçirici güç haline dönüştürmüştür.  

Bilhassa Selçuklu hâkimiyeti gerçekleştikten sonra, devletin ileri gelenleri ve 

mutasavvıflar tarafından Rum diyarı olan Anadolu, savaşçı ruha sahip olan derviş-gazilere 

ve göçebelere hedef olarak gösterilmiştir. Anadolu Selçukluları kuvvetlenip bir devlet 

kurduklarında bu belde de İslam-Türk kültür merkezi haline geldi. Anadolu Selçukluları da 



7 
 

İslam memleketlerinin umumi geleneğine bağlı kalarak tekke ve zaviyeler kurdular. 

Anadolu’da kuvvetli bir tasavvufi fikrin oluşmasına zemin hazırladır.  

Anadolu Selçuklularının genişlemeye başladığı devirde Abbasi halifesi Nasır, siyasi 

otoritesini kuvvetlendirmek ve bütün İslam memleketlerini merkezi otorite etrafında 

toplamak gayesiyle Selçuklu sultanına fütüvvet şalvarı göndermiştir. Halife Nasır 

Lidinillah tarafından Anadolu Selçuklu Sultanı I. Gıyasu’d-Din Keyhüsrev’e gönderilen 

heyet içinde fütüvvet libasını kendisine takdim etmek üzere Evhadu’d-Din Kirmanî ve 

damadı Ahi Evran da bulunmaktaydı.  Sultan I. Gıyasu’d-Din Keyhüsrev’in halife 

tarafından gönderilen elçileri kabul edip, fütüvvet libasını giymesi, fütüvvet anlayışının 

devletin himayesi altında Anadolu’da hızlı bir şekilde yayılmasına sebep olmuştur (Eflaki, 

1973:122).  

Anadolu’da fütüvvet kendine has isim ve özelliklerle yayılmıştır. Bunun başlıca 

sebebi Horasan bölgesinden Bağdat yolu ile Anadolu’ya gelen ve halifenin elçiliğini yapan 

Evhadu’d-Din Kirmanî ile damadı Ahi Evran’dır. Fütüvvet, Anadolu’da ahilik adı ile ve 

karakter arz ederek yayılmıştır. Bu isim, daha evvel Horasan ve Azerbaycan’da da 

anılmıştır. Horasan’dan gelen Evhau’d-Din Kirmanî ile halife ve müritlerinin bu yayılışta 

etkin oldukları şüphesizdir (Berkan, 1972:283). 

Tasavvufi fikirlerin Anadolu’ya yerleşmiş olması, ahiliğin tarikat görünümünde çok 

geniş alanlara yayılmasına zemin hazırlamıştır. Zaten “Ahilik”teki teşkilatlanma ve 

yayılma tarzı diğer tarikatlar gibidir. Ahilik; şehirlerde, köylerde, kasabalarda, hatta dağ 

başlarında, geçitlerde zaviyeler meydana getirerek varlığını sürdürmüştür. 

2.1.5. Ahiliğin Anadolu’da Yayılışı ve Osmanlı Devleti’nin Kuruluşundaki 

Etkisi 

Ahilik ilk ön Anadolu Selçukluları zamanında, Anadolu’da yayılmaya başlamıştır. 

Anadolu’ya gelen Ahi Evran, şeyhi ve kayınpederi olan Evhau’d-Din Kirmanî ile beraber 

Anadolu’yu gezerek, ahiliği şehirlere, kasabalara, köylere hatta dağ başlarına kadar 

yaymıştır (Bayram, 1983:276). 

Selçuklu Sultanı II. Alaaddin Keykubat zamanında Konya’ya gelen Ahi Evran, 

sultanın iltifatına mazhar olmuştur. Bu durum ahiliğin Anadolu’da yayılmasını 

kolaylaştırmıştır. Sultanların müsamahası kadar, Anadolu’nun o dönemdeki dinî ve iktisadi 

durumu da ahiliğin çok kısa bir zaman içinde yayılmasında etkin rol oynamıştır. II. 

Giyasu’d-Din Keyhüsrev döneminde ahiler; baskı, zulüm ve katliama maruz 



8 
 

kaldıklarından, teşkilatları zaafa uğramış ve baskılardan dolayı bazı ahi büyükleri uc’lara 

gitmek zorunda kalmışlardır.  

Ahiler her zaman devletin yanında yer almışlardır. 1243 yılında Moğollar, 

Anadolu’ya saldırdılar. Çıkan savaşta Selçuklu ordusu bozguna uğrar ve geri çekilmek 

zorunda kalır. Bunun üzerine ahiler Selçuklunun önemli şehirlerinden olan Kayseri’yi 

savunmaya karar verir. Çünkü Kayseri ahi merkezlerinden birisi durumundadır.  

Ahiler, Selçuklu kale muhafızları ile iş birliği yaparak şehri savunmaya başlarlar. 

Ancak, kale muhafızlarından bir kısmının ihaneti sonucunda şehir düşer ve ahiler kılıçtan 

geçirilir. Devletin yanında yer aldıkları bu hadise sonucunda, Anadolu ahiliği büyük bir 

felaketle karşı karşıya kalır. Ahilerin, sadece büyük şehirlerde değil Anadolu’nun her 

yerinde var olduklarını, gelen-geçene sahip çıktıklarını İbn-i Batuta, Seyahatnamesi’nde 

belirtmektedir. Ahiler bulundukları yerlerde sadece iktisadi faaliyetlerle uğraşmamışlardır. 

Bilakis, onların siyasi faaliyetleri bazen o dereceye varır ki, devlet idaresinin zayıfladığı 

yerlerde, idareye sahip çıkmaya dönüşür. Yalnız şunu da belirtmek lazımdır; ahiler devleti 

ele geçirmeye çalışan bir topluluk değillerdir, onlar istikrarsızlığa ve zaafa karşıdırlar. 

Devlet idaresinin zayıfladığı yerlerde ahilerin devlet idaresine sahip çıkmalarının en 

güzel örneğini Kayseri ve Ankara ahileri göstermişlerdir. Kayseri’deki ahiler, şehri 

savunamayan ordunun vazifesini yüklenmiş, Ankara ahileri ise şehri yönetmişlerdir (Kutlu, 

1954:33). 

Ahiler cihat mefkûresine sahip olduklarından, devamlı gaza yapılan “Uc” 

bölgelerine yönelmekte idiler. İşte bu duygu, onları Osmanlı Beyliği’nin kuruluş sahasına 

doğru harekete geçirmiştir. Çünkü o yerler gazaya uygun yerler durumundadır. O dönemin 

istikrarsızlığı, Anadolu Selçuklularının yönetim zayıflığı ve Moğol baskısı, “Uc”lara 

yönelişi hızlandıran diğer faktörler olmuştur (Kara, 1977:105). 

Uc’ta faaliyet gösteren Osman Gazi’nin gayesi basit bir toprak kazanma ve orada 

hâkimiyet kurmadan ibaret değildi. Onun mefkûresi İlâ-yı Kelimetullah’ı, yani “Allah’ın 

adı”nı her tarafa yaymaktı. İşte bu sebeple diğer derviş gaziler gibi ahiler de Osman 

Gazi’nin etrafında oluşan halkaya katıldılar. Bu derviş gaziler, alperenler, zamanımızdan 

çok daha ileri bir hizmet anlayışı ile bu topraklar üzerinde hiçbir tercih yapmadan 

pirlerinin “şu ata bin, batıya git, atın durduğu yerde in ve hemen hizmete başla” emrinin 

gereğini yapmışlardır. Türk gücünün İslam’la birleşmesi ve kaynaşmasından sonra, ortaya 

çıkan bu akıncı derviş gaziler, Türk’ün “Gökyüzünü vatanının çadırı yapma” mefkûresini 



9 
 

İslam’ın “yeryüzünü secde yapmaya uygun duruma getirme ve zamana ezan sesiyle hâkim 

olma” anlayışı doğrultusunda harekete geçirmişlerdir. 

Orta Anadolu’da Selçuklu-İlhanlı Devleti hâkim olurken, uc’larda, hudut 

bölgelerinde ve dağ kesimlerinde Türkmenler hâkim durumdaydı. Doğudaki asayişsizlik ve 

istikrarsızlık, baskı ve zulüm yüzünden muhaceret eden birçok din âlimi, şeyh ve Türkmen 

babası da bu uc’larda sığınak bulurlarken, aynı zamanda kitleleri peşinden sürüklüyorlardı. 

Ahilerin uc’larda, yani Osmanlı Beyliği’nin teşekkül ettiği sahalarda çok önemli roller 

oynadıkları ve fetihlerin gerçekleşmesinde büyük gayretleri olduğu bilinmektedir. 

Ahiler, fütuhatı başarmak için Osmanlı ordularına yalnız teşkilatı ve imanlı 

savaşçıları temin etmekle kalmayıp, halk arasında dinî ve sosyal fikirleri propaganda 

etmekle de meşgul olmuşlardır. Onlar, faaliyete geçtikleri memleketlerin sosyal 

bünyesinde ve siyasi teşkilatlarında büyük yenilikler yaparak, yeni gelenlerle yerli ahilerin 

kaynaşmasını temin etmek suretiyle fütuhat işlerini kolaylaştırmışlardır. Rum ilinin, 

İslamlaşmasında derviş-gazilerin,  alperenlerin ve ahilerin büyük rol oynadıkları 

bilinmektedir (Turan, 1971:58).  

2.1.4. Ahilik ve Fütüvvet 

2.1.4.1. Fütüvvet ve Tarihçesi 

Tarih boyunca ahi tüzük ve yönetmeliklerinin “Fütüvvetnâme” diye adlandırılması 

ve bu fütüvvetnâmelerin Anadolu ahiliğinin ortaya çıkmasından önce yazılan 

fütüvvetnâmelerden, özellikle de 34. Abbasî halifesi en-Nâsır Li-Dinillâh’ın (1180-1225) 

Şeyh Şihabü’d-Din Ebu Hafs Ömer es-Sühreverdi’ye (632/1235) düzenlettirdiği 

fütüvvetnâmeden kaynaklanması bunu gösterir. Bu bakımdan Anadolu Ahi Teşkilatının 

nasıl kurulduğunu ve nasıl bir siyasi, sosyal ve kültürel ortamda teşekkül ettiğini 

anlayabilmek için fütüvvet harekâtı ve tarihî gelişimi üzerinde durulmuştur (Köprülü, 

1928:28). 

İslam öncesi Arap toplumunda fetâ; şecaat, iffet, cömertlik ve diğerkâmlık gibi 

başlıca üstün vasıfları bir arada mütalaa eden eski asalet ve fazilet telakkisini temsil 

ediyordu; ancak bu, toplumda mevcut bir kurumlaşmayı değil münferit bir kişiliği 

yansıtıyordu. Nitekim İslam öncesi devirde fityân ve fitye, hatta bizzat fütüvvet kelimesine 

rastlanmamış olması, böyle bir kurumsallaşmanın İslam öncesi Arap toplumunda 

bulunmadığını ortaya koymaktadır.  

I. Dokuzuncu yüzyılda sosyal bir yapılanma halinde gençler arası içtimai, iktisadi ve 



10 
 

siyasi bir kurumlaşmaya dönüşen, son Abbasî döneminde de (12. yy başları) resmî bir 

devlet kurumu haline getirilen “teşkilat olarak fütüvvet”: 

 Emevîler döneminin ortalarına doğru ortaya çıkan fütüvvet telakkisinin; iffetli, 

cesur ve cömert gibi vazgeçilmez nitelikleri bulunan, fakat merkezî iktidarın zayıfladığı 

zamanlarda toplum düzenine ve siyasi otoriteye karşı çıkan, genç ve bekâr erkeklerden 

oluşan bir hüviyetle tarih sahnesine çıkışı Abbasîler döneminde olmuştur. O dönemde 

bunlar “fityân”, “ayyâr”, “rind” veya “şatır” isimleriyle anılmıştır. Henüz sufi nitelikler 

taşımazken bu gruplar toplum içinde dışlanan, biraz kenarda kalan bir kesim olarak 

bilinmektedir (Cevdet, 2008:29). 

Sekizinci ve dokuzuncu yüzyıllarda toplum içinde ortaya çıkan fityân, daha çok 

göçebe bir hayat tarzının geçerli olduğu Arap yarımadasında değil eski İran kültürünün 

hâkim bulunduğu Irak ve İran topraklarında, şehirlerde görülmüştür.  

II. Dokuzuncu yüzyılda, artık ferdî yaşayış biçiminden sıyrılıp kurumlaşmaya 

başlayan tasavvuf hareketine paralel olarak sufilikle iç içe geçen “tasavvufi fütüvvet”: 

Bu yüzyılda fütüvvetin sufilikle kolayca iç içe girişi, ikisinin de aynı ortak sosyal 

tabandan kaynaklanmasından ileri gelmektedir. Özellikle eski İran mistik kültürünün ocağı 

sayılabilecek Horasan bölgesinde 9. yüzyılda ileride Orta Asya ve Ortadoğu’da pek çok 

sufi teşekkülü geniş ölçüde etkileyecek olan Melâmetiyye cereyanı fütüvvetle iç içe gelişti. 

Bu Melâmetî sufilerin hem ehl-i fütüvvet hem de esnaf tabakasına mensup olduklarına 

dikkat edilirse teşkilatlı fütüvvetin nasıl bir sosyal zeminde başladığını görebiliriz. 

 III. Son aşama olarak da esnaf tabakasıyla bütünleşerek yine bir sufi kurum 

hüviyetini geniş ölçüde koruyan, mesleki teşekkül niteliğindeki “Ahilik Fütüvveti” 

şeklinde dört tarihî merhalesi olduğunu söyleyebiliriz. 

 Abbasî Halifesi Nasır Li-dînillâh, Bağdat’ta reîsü’l-fityân olan Şeyh Abdülcebbâr b. 

Yûsuf b. Salih el-Bağdâdî’nin elinden fütüvvet erkânı üzere elbise giymiş ve merasimle 

teşkilata dâhil olmuştur. Halife Nâsır’ın İmâmiyye mezhebini benimsediği ve fütüvvet 

kurumunu on iki imamın her birinin adına izafeten adlandırdığı on iki kola bölerek 

düzenlediği bazı kaynaklarda iddia edilmiştir (Cevdet, 2008:30). 

Halife Nâsır’ın amacı, o zamana kadar gayriresmî bir hüviyet taşıyan fütüvvet 

kurumuna resmî bir hüviyet vererek bu kurumun siyasi desteğini almaktı. Böylece o 

zamana kadar, merkezî yönetimin zayıfladığı zamanlarda sık sık siyasi otoriteyi tehdit eder 

durumlara sebebiyet veren bu güçlü kurum devletin yanına alınmış olacaktı. Halife bu 



11 
 

önemli işi gerçekleştirirken yanında danışman olarak bulunan meşhur sufi Şehâbeddin es-

Sühreverdî’den büyük bir yardım görmüş, onu hem fütüvvet kurumunun yeni 

yapılanmasında teorisyen olarak istihdam etmiş, hem de sahip olduğu büyük manevi 

otoritesinden geniş ölçüde faydalanmıştır (Karasoy, 2008:261). 

2.1.4.2. Fütüvvetin Tanımı 

Fütüvvet, Arapça bir kelimedir. Cömert, yiğit, delikanlı, gözü pek gibi anlamlara 

gelen “Fetâ” (çoğulu fityân) kelimesinden türemiş olup ahlaki ve insani üstün 

meziyetlerden olan kahramanlık, hak ve hukuka riayet etmek, fazilet icaplarını yerine 

getirmek, güzel huylu, feragat sahibi olmak ve gücüyle başkalarına yardıma koşmak, 

bağışlayıcı olmak ve nihayet Allah yolunda nefsini hakir tutmak gibi anlamlar taşır. Bu 

yüksek meziyetlere sahip olan “Fetâ” ideal insan tipidir (Çağatay, 1974:48). 

Her devirde ve her toplumda mahiyetleri farklı olmakla beraber bir kahramanlık 

ülküsü ve üstün insan olan kahraman düşüncesi mutlaka vardır. İslam’ı din olarak kabul 

eden milletlerdeki kahramanlık ülküsüne “Fütüvvet”, bu ülküyü taşıyana da “Fetâ” 

denmiştir. Fakat tarih boyunca İslam dünyasında bu ideal insan anlayışının mahiyet 

değiştirdiği, yeni boyutlar kazandığı görülür. Tabii bunda en önemli etken farklı kültürel 

ortamların doğması, siyasi şartların değişmesi, dinî anlayış ve düşüncedeki farklılaşmanın 

belirmesidir.  

Kavram olarak fütüvvet, “herhangi bir karşılık beklemeksizin başkalarına yardım 

ve iyilik etmek, başkalarını kendine tercih edip onların menfaatini kendi menfaatinden 

üstün tutmak, toplumun ve fertlerin mutluluğu ve kurtuluşu için kendini feda etmek” gibi 

anlamları içerir (Ateş, 1977:391).  

2.1.4.3. Anadolu’da Fütüvvet  

Anadolu’da fütüvvet hareketi Abbasî Halifesi en-Nâsır Li-dinillâh ile siyasi ve 

kültürel temasa geçilmesi ile başlamıştır. Bu siyasi ve kültürel temas ise Sultan I. 

Gıyasü’d-Din Keyhüsrev’in ikinci saltanatı döneminde olmuştur. I. Gıyasü’d-Din’den önce 

Halife en-Nâsır ile bu tür bir temasın mevcudiyetini bilmiyoruz. Bu siyasi ve kültürel ilişki 

şöyle cereyan etmiştir: 

 I. Gıyasü'd-Din ikinci defa tahta geçer geçmez hocası Malatyalı Şeyh Mecdü’d-

Din İshak’ı cülusunu Abbasî Halifesine bildirmek üzere Bağdat’a göndermiştir. Şeyh 

Mecdü’d-Din, bu diplomatik vazifesi sırasında o yıl (601/1204) Bağdat üzerinden hacca da 



12 
 

gitmiş, yine Bağdat üzerinden Anadolu’ya dönerken beraberinde birçok ilim adamı ve 

şeyhleri de getirmiştir.  

Türk asıllı olan Şeyh Evhadü’d-Din Hamid el-Kirmani’nin Bağdat’taki fütüvvet 

teşkilatına mensup şeyhleri olarak Anadolu’ya geldiği de anlaşılmaktadır. Bu şeyh 

Evhadü’d-Din el-Kirmani’nin Ahi Teşkilatının kurucusu sayılan Ahi Evran Şeyh Nasirû’d-

Din Mahmud’un kayınpederi ve Bacıyân-ı Rûm Teşkilatının lideri Fatma Bacı’nın da 

babası olduğu bilinmektedir.  

Fütüvvet teşkilatının şeyhû’ş-şuyuh’u Şihabû’d-Din Sühreverdi ölünce Şeyh 

Evhadû’d-Din Anadolu’dan Bağdat’a çağrılarak bu makama tayin edilmiştir (Bayram, 

1991:29). 

 Abbasî Halifesi Musta’sım’a yazdığı bir mektup da günümüze gelmiştir. Fütüvvet 

Teşkilatına mensup pek çok şeyh ve dervişlerin Anadolu’da faaliyet göstermeleri ve 

Anadolu Selçuklu sultanlarının bu şeyhleri himaye etmeleri sonucu fütüvvet ülküsü 

Anadolu’da yayılmıştır.  

Anadolu Selçuklu sultanlarının fütüvvet ülküsünü himaye etmeleri sonucu 

Anadolu’daki hemen bütün şehirlerde fütüvvet şeyhleri ve bu şeyhlere tahsis edilen tekke 

ve zaviyeler bulunuyordu. II. Gıyasu’d-Din Keyhüsrev zamanında Abbasî Halifeliği ile 

siyasi ilişkiler bozuldu. Fakat bu durum fazla uzun sürmedi. Celâlü’d-Din Karatay’ın 

Nâıbû’s-saltana olduğu dönemde bu ilişkilerin de normale döndüğü görülmektedir (Günay, 

1998:70).   

2.1.4.4. Fütüvvet ve Ahilikte Mesleki Hiyerarşi  

Fütüvvet kurumlarında şu yöneticiler bulunmaktaydı: 

1. Kadı 

2. Muhtesib 

3. Nakib 

4. Şeyh 

5. Duacı 

6. Çavuş 

7. Yiğitbaşı 

8. Kethüda 



13 
 

9. Kolbaşı 

10. Bölükbaşı 

Ahilikte ise ilk devirlerde Ahi Esnaf Teşkilatının yönetim kademesinde kademeli 

bir yapı mevcuttu. Yönetimde mevkiler şu şekildeydi: 

1. Yiğitlik mertebesi 

2. Ahilik mertebesi 

3. Nakipler mertebesi 

4. Halife mertebesi 

5. Şeyh mertebesi 

6. Şeyh’ul-Meşayih  

Ahilik Teşkilatı yani fütüvvet ehli üç kapılı bir yapıya sahipti. Her kapı üç dereceyi 

içerirdi. 

A- Yiğitlik Kapısı 

 1. Ahbap (çırak) 

2. Nim-tarik (Çıraklık ile kalfalık arası makam) 

3. Müfredî (Yol sahibi)  

B- Ahilik Kapısı 

l. Nakip 

2. Nakibü’n-nükeba (Nakipler nakibi) 

3. Başarış 

C- Şeyhlik Kapısı 

1. Halife 

2. Şeyh 

3. Şeyhu’l-Meşayih veya Şeyhu’ş-Şuyuh (Şeyhlerin Şeyhi) 

Bazı kaynaklarda ise ahilik teşkilat yapısında aşağıdaki mevkilere yer 

verilmektedir. 



14 
 

Yamak: Ahilikte en düşük olan rütbedir. Ahiliğe atılan ilk adımdır. Bir esnafa 

yamak olarak alınmak için on yaşından küçük olunması; işe devamının baba veya veli 

tarafından sağlanması şarttı. 

Çırak (Mübtedi): Çırak ya da ücretli, bir meslek sahibi olmak veya gelecekte 

karşılaşabileceği fakirlik ve mali sıkıntılardan korunmak için bir iş sahibi olmak arzusu ile 

işe yeni başlayan küçük yaştaki çocuktur.  

Çırak, birkaç yıl maaş ve ücret almaz ve ailesi de, “ustasından meslek öğreniyor” 

diyerek bununla yetinirler. Bazı meslek gurupları çırağın el becerisine uygun bir haftalık 

takdir ederler. Fakat yine de ergenlik yaşına ya da mesleğinde pişme düzeyine gelinceye 

kadar kendisine “ücretli” denilir. Sonra, bu düzeye gelir gelmez henüz kuşak kuşanmamış 

olsa bile “usta” ismi verilir. Ücreti ise eskisi gibi mahfuzdur. Kendi adına tek başına bir 

dükkân açma izni verilmez.  

Kalfa: Üç yıl çırak olarak çalışan bir kişi törenlerle kalfalığa yükselirdi. Kalfaların 

en kıdemlisi hizmet ve rehberlik görevini üstlenirdi. 

Usta (Üstad=Ahi): Üç yıl kalfalık yapan bir kişi, bu süre içinde herhangi bir suç 

işlememiş, görevlerini layıkıyla yerine getirmişse üstatlığa getirilirdi. 

Çavuş: Her meslek dalının bir başkanı bulunduğu gibi, bir de çavuşu 

bulunmaktadır. Başkan çavuşu kendi başına arayamaz. Meslek gurubunun da onaylaması 

gerekir. Çavuşun bir yaptırım gücü ve otoritesi yoktur; aksine başkanın elçisi olup onun 

emir ve direktifleri doğrultusunda hareket eder. Başkanın izni ile meslek gurubunun ileri 

gelenlerini ve diğer üyeleri toplantıya çağırır, kuşak kuşanma törenlerine gelmelerini temin 

eder ve başkan tarafından cezası kararlaştırılan üyeye cezasını tebliğ eder. 

 Çavuş genelde, mesleğin diğer mensuplarından daha ziyade ustalara kol kanat 

gerer, zaten kendisi de bir usta kabul edilir. Hatta kalfalara karşı ortaya çıkan geleneksel 

isyanlarda, ücretin artırılmasını ister, ustaların çevresinde dolaşır ve amaçlarına 

ulaşabilmeleri için ısrar etmeye teşvik eder (Cevdet, 2008:60). 

Çavuş, günümüzün belediye zabıtası gibi bir çeşit inzibat zabiti idi. Suçlu esnafı, 

sorgulanmak üzere şeyhin başkanlığında toplanan, Nakib ve esnaf seçkinlerinin huzuruna 

getirmekle görevliydi. Esnaf ve zanaatkâr, çavuşun davetine uymak zorundaydı. Her 

esnafın çavuşu kendi meslektaşları arasından seçilirdi, Sonraki yıllarda çavuşların yerini 

yiğitbaşıları almıştır. 



15 
 

Şeyh-Ahi Baba (Başkan): Ahilik teşkilatının bir şehirdeki en büyük reisi. Bir 

şehirde ne kadar esnaf teşekkülü varsa her birinin ayrı reisleri olup en büyüğüne Ahi Baba 

denirdi. Ahi babaların tayini belirli usuller çerçevesinde yapılırdı (Kazıcı, 2009:10).  

Her meslek örgütünün ahlak ve karakter temizliği ile tanınmış, mesleğin temel 

ilkelerini bilmesi sebebi ile ön plana çıkmış olan ve o mesleğin ileri gelenlerince seçilir. Bu 

kişiye “Şeyh” de denir. Başkanın, mesleğinin en yaşlı üyesi veya bizzat meslek 

şeyhlerinden olması gerekmediği gibi, belirli yaş düzeyine kadar genç de olabilir. Bu sınır, 

anahtarcılarda 25-30, ciltçilerde 20-27, kemercilerde yaklaşık 20 yaştır. Burada geçerli 

olan temel ilke başkanın güzel niteliklere ve o mesleğin sorun ve özelliklerine ilişkin 

bilgilere sahip olması, halk arasında sevilmesi ve hükûmet çevrelerince saygı ve itibar 

görmesidir. 

 Bazı meslek kollarında başkanlık babadan oğula veraset yoluyla intikal etmektedir. 

Çoğunluğun onayı ile başka birinin seçimi gerekli görülürse, başvuru olmaksızın seçim 

gerçekleştirilebilir. Başkanlık süreli değildir. Şeyhin bir başkası ile değiştirilmesini 

gerektirecek bir durum ortaya çıkmadıkça ömür boyu başkanlık yapabilir.  

Mesleki sorunları görüşmek üzere başkanın toplantılar düzenleme, bu toplantılara 

başkanlık etme, meslek mensupları arasındaki iletişimi korumak için gayret sarf etme ve 

meslek ilkelerini ihlal edenleri cezalandırma hakkı vardır. Çoğu zaman aktif çalışanlar için 

iş alanı açmakla yükümlü değildir, onlara tavsiyelerde bulunur. Başkanın mesleğe yeni 

başlayan yetenekli gençlere, usta ve üstatlara kuşak kuşandırma hakkı vardır.  

Şeyhler XVII. yüzyıl sonuna kadar Tarik-i Fütüvvet ve Hirfetlerin reisiydi. Tariki 

kuran esnaf tarafından kayd-ü hayat şartı ile seçilirdi. Bu seçime o tarikata bağlı yamak 

esnaf katılmazdı. Tariki kuran esnaf zümresinin namlı, yaşlı, faziletli bir siması olurdu 

(Parmaksızoğlu, 1981:11). 

Esnaf şeyhleri dinî tarikat şeyhleri ile karıştırılmamalıdır. Şeyhin sözü, o tariki 

kuran esnaf zümresi ile tarikata bağlı yamak esnaf için bağlayıcıydı. Tarik-i Fütüvvet ve 

Hirfetler yerine loncalar kurulunca, loncada şeyhlerin yerini aynı vasıflar aranılarak seçilen 

Lonca Ustası aldı. Evliya Çelebi, Seyahatname’sinde XVII. yüzyıl ortasında İstanbul’da 

yüz beş nefer esnaf şeyhinin bulunduğunu yazmıştır.  

 İstanbul Kadılığı’nın sicil defterindeki bir kayıt da gösteriyor ki, yalnız Berber 

Esnafı loncasının reisi için “Şeyh” unvanı XVII. yüzyıl sonlarına kadar muhafaza 

edilmiştir (Öztürk, 2014:12). 



16 
 

Nakib: Nakiblik, fütüvvet geleneğinden kalmadır. Şeyhü’l-meşâyıh, bulunduğu 

makama layık olmadığında veya katılmak zorunda olduğu usta ve öğretmenlere kuşak 

kuşandırmak veya meslek sorunlarını tartışmak üzere her meslek grubu tarafından 

düzenlenen genel kurul toplantılarına katılamadığı zaman, toplantılara katılmak, dua etmek 

ve sanki Şeyhü’l-meşâyıh oradaymış gibi onun yapması gereken her şeyi icra etmek üzere 

temsilciler gönderme hakkı vardır. Şeyhin istediğini nakib olarak atama ve istediği zaman 

da azletme hakkı vardır. Nakib, her konuda ahiler arasında aracı konumunda olup 

“tercüman” ölçüsündedir. Ahilik yararına işler yapmak üzere görevlendirilen kimsedir.  

Esnaf, sanatkâr ve tüccarlar arasında şeyhin temsilcisi durumundadır. Esnaf 

üzerinde kontrolörlük görevini yürütür. Gerektiğinde onlara kefil olur (Uçma, 2011:118).  

Nakip, esnafın seçimi ile işbaşına getirilir. Esnaf üzerinde daha çok dinî bir otorite 

durumundadır. 

Nakibler, Tarik-i Fütüvvet ve Hirfetlerin idare amiriydiler. Tariki, tariki teşkil eden 

esnaf zümresini ve ona yamak esnaf zümrelerinin bütün işlerini çeviren bir zattı ve tariki 

kuran esnaf tarafından seçilirdi. Doğruluğu ile tanınmış kimse olması şarttı. Loncalar 

kurulunca Nakiblik kaldırılarak bu görev Kethüda’ya devredildi. Evliya Çelebi XII. 

yüzyılda İstanbul’da üç yüz esnaf nakibi bulunduğunu kaydetmektedir (Aslanboğa, 

2008:60). 

Nakibin Görevleri: 

1. Esnafı denetlemek, 

2. Törenlerde şeyhi temsil etmek, 

3. Ustalık törenlerinde dua okumak, 

4. Yeni usta olacaklara peştamal kuşatmak, 

5. Şeyhin istediği esnafı zaviyeye davet etmek, 

6. Esnafın isteklerini şeyhe iletmek, 

7. Zaviyenin hizmetlerine bakmak. 

Kadı: Doğrudan doğruya ahi birliklerinin yönetim hiyerarşisinde yer almayan bir 

makam sahibidir. Ancak genel yönetimin bir parçası olması sebebiyle ahi birliklerini de 

ilgilendiren hukuki bir otoritedir. Özellikle ahilerin kendi birliklerinde halledilemeyen 



17 
 

meseleler veya ahilerle birlikte başkalarını da ilgilendiren konular muhtesip tarafından 

kadılığa iletilir ve kadılık, anlaşmazlıkları yürürlükteki hukuka göre çözer. 

Kadılığın ahi birliklerinin yönetimini ilgilendiren yönü, hukuk kurumu oluşudur. 

Muhtesib: Zabıta gibi çarşı ve pazar denetlemesi yapardı. Satılan mal ve fiyatları 

kontrol ederlerdi. Satıcı pazara girmeden yolunu kesip pazarlık edenlere ceza verirdi. 

Kethüda: Esnafın bütün işlerine bakar, “Gedik” denilen esnaflık ruhsatının esnafa 

ulaşmasını sağlar ve ustalık aletlerinin devir-teslimini yapar, esnaf arasındaki 

anlaşmazlıkları çözer, hükûmetin emirlerini yiğitbaşı aracılığıyla esnafa bildirir, kadılıkça 

verilen cezayı infaz eder ve usta olacakların tören günlerini belirlerdi. Ayrıca esnafın genel 

eğitimi ile ilgilenirdi.  

Kethüdalar, eski esnaf teşkilatında önceleri Tarik-i Fütüvvet denen ahiler ve sonra 

Esnaf Loncaları ile hükûmet arasında vasıta olan kimselerdi. Esnaf kethüdalığı, ahilikte, 

loncada hükûmeti temsil eden resmî bir memuriyetti. Hükûmet tarafından tayin ve 

azledilirler; önceleri ahi orta sandığı, sonra da lonca sandığından gündelik hesabı ile maaş 

alırlardı. Ahi Teşkilatının veya Lonca’nın zenginliğine denk olarak maaşları değişirdi ve 

sorumluluğu ağır bir memuriyetti (Eren, 2008:119).  

Esnaf kethüdalarını kendi içlerinden biri olarak esnaf seçerdi. Kadıya arz edilir; 

kadı gerekli araştırmaları yapar, seçilen kişiyi kethüdalığa layık görürse hükûmetçe tayini 

yapılırdı. Bazen de bir esnaf kethüdalığına o esnaf zümresinin dışından bir şahsı, hükûmet 

münasip görür ve tayin ederdi.  

Hükûmetçe esnafa yapılacak tembihler, esnaftan istenecek yardımlar, narhlar, 

esnafa kethüdaları vasıtası ile bildirilirdi.  

Esnafın istekleri ve şikâyetleri hükûmete kethüda vasıtası ile arz olunurdu. 

Kethüdanın başlıca görevi esnaf zümresinin, esnaf nizamına ve narha riayetini sağlamak ve 

esnafın şikâyetlerini hükûmete layık olduğu önemle duyurarak bunların tahakkukunu temin 

etmekti. Bu bakımdan bir esnaf kethüdasının hem esnaf arasında, hem hükûmet nezdinde 

itibarlı bir kişi olması gerekirdi (Torun, 1998:121).  

Yiğitbaşı: Kethüdanın yardımcısı durumundaydı. Esnafın önde gelenlerinden olup 

seçimle tayin edilirdi. Yiğitbaşı olarak seçilen kişinin görevi kadılıkça da uygun görülüp, 

onaylanması gerekirdi. Esnafın sorunlarını ve şikâyetlerini halletmeye çalışan ilk merciydi. 

Halledemediği sorunları kethüdaya iletirdi. Ayrıca esnafın yetiştirilmesi, esnaflar 



18 
 

arasındaki rütbelerin belirlenmesi, esnafa temin edilen hammaddenin dağıtımı, disiplin 

cezalarının uygulanması, ustaların peştamal kuşanması ve orta sandığının yönetimi 

konularında Esnaf Şeyhi’ne yardım ederdi. 

Loncalar kurulduktan sonra loncada kethüdadan sonra gelirdi. 

İşçi başı: Teknik konularda yetişmiş bir üye olup esnafın ürettiği ürünlerin kontrol 

edilmesi, kalitesiz üretilen malların imha edilmesi ve kalite standartlarının korunmasıyla 

görevliydi. 

Ehl-i Hibre (Bilirkişi): Yönetim kurulunda veya esnaf arasında meydana gelen 

anlaşmazlıklarda hakemlik ederdi. Bunlar, adaletli ve doğru verdikleri kararlardan dolayı 

da esnaf arasında en çok sevilen kişilerdi. 

Duacı: Esnaftan olma şartı aranmayan salih kimselerden seçilirdi. Orta sandığından 

kendisine yıllık bir ücret ödenirdi.  

Loncalar döneminde de bazı esnaf birlikleri duacılarını muhafaza etmişlerdir. 

Berberlik mesleğinde kalfa olacak çıraklar lonca odasında ve berber ustalarının huzurunda 

duacıları tıraş ederlerdi (Aytekin, 2008:120).  

2.1.7. Ahi Birliklerinin Yapısı 

Ahi teşkilatları toplumda huzurun ve barışın hâkim olması, Bizanslılara karşı 

Müslüman Anadolu esnaf ve sanatkârlarının menfaatlerinin korunması, yerleşik hayata 

geçişte zayıflayan aşiret bağlarının güçlendirilmesi amacını gütmüş teşkilatlardır. 

Ahilere göre zengin ile fakir, üretici ile tüketici, millet ile devlet, emek ile sermaye 

arasında olumlu ilişkiler kurarak herkesin huzur içinde yaşaması gerekirdi (Gürata, 1975: 

96).  

Ahilik debbağlık teşkilatıyla başlamış, onu saraçlık ve kunduracılık takip etmiş, 

zamanla bütün esnafları bünyesine alarak onları teşkilatlandırmıştır.  

Ahi esnaf teşkilatları “bedesten”, “arasta” veya “uzun çarşı” denen yerlerde dükkân 

açar ve genellikle her esnaf teşkilatı aynı yerde bir arada bulunurdu. Ancak her esnafın 

ihtiyaç duyacağı fırıncı ve nalbant gibi esnaflara de aralarında dükkân açma izni verilirdi.      

Selçuklu dönemi esnaf birliklerinin devamı olan ve genellikle şehir ve kasabalarda 

bulunan Osmanlı serbest esnaf kuruluşları, rekabet prensibi yerine karşılıklı kontrol ve 



19 
 

yardımlaşma esasına göre teşkilatlanmışlardı. Aynı meslek ve sanat erbabı bir arada çalışır 

ve birbirlerini denetlerdi (Küçükdağ, 1975:106).  

Hiyerarşik yapıda teşkilatlanmış olan esnaf sisteminde esnaf şeyhi, esnaf kethüdası, 

yiğitbaşı, usta, kalfa ve çırak yer alıyordu. Bunların görev, yetki, sorumluluk ve hakları 

geleneklere ve nizamnamelere göre düzenlenmişti. Sanat öğrenmek için bir ustanın yanına 

çırak olarak giren kişinin ustasına tam anlamıyla itaat etmesi ve girdiği sanat kolunun 

geleneklerine uyması şarttı. Çıraklar bir tek ustaya bağlı değillerdi; ancak birliğin izni 

olmadan çalıştıkları ustayı terk edemezlerdi. Çıraklık döneminde ihtiyacına göre bir ücret 

alan aday, belirli bir süre çalıştıktan ve mesleğinde ilerleyip kendini ispatladıktan sonra 

kalfalığa yükseltilirdi. Kalfalığı sırasında ücreti artar, ustasının emrinde imalathanede 

üretimde bulunur ve çıraklara nezaret ederdi. Yine belirli bir süre çalışıp mesleğinin 

inceliklerini iyice öğrendikten sonra törenle ustalığa geçerdi. Birlikteki en iyi ustalara 

“ihtiyar” denirdi. Bu sırada yeni ustaya yiğitbaşısı tarafından dualarla şet veya peştamal 

kuşatılır, usta olacak kalfanın yaptığı işler ustalara gösterilirdi. Bunlar ustalar ve zengin 

esnaf tarafından satın alınır, toplanan paralar yeni usta için bir sermaye olurdu. 

Selçuklu ve Osmanlılarda bütün esnaf kuruluşları ham madde temini, imalat, fiyat, 

pazarlama, üretim ve satış aşamalarında devletin denetimi altında bulunurdu. Savaş 

zamanlarında gıda temini, elbise, savaş malzemesi yapım ve onarımı gibi ihtiyacı olan ham 

madde üretiminin düzenli bir şekilde yürütülmesi sağlanırdı.  

2.1.7.1. Amaç 

Ahiliğin asıl amacı, insanların dünya ve ahirette huzur içinde olmalarını 

sağlamaktır. Bu anlayış; ahilerin dünya için ahiretini, ahiret için de dünyasını terk etmeyen 

dengeli bir hayat anlayışı geliştirmesini sağlamıştır.  

Ahiler çatışmacı değil, dayanışmacı bir ruh yapısına sahiptirler. Zengin ile fakir, 

üretici ile tüketici, emek ile sermaye, millet ile devlet, kısaca toplumun bütün fert ve 

kurumları arasında iyi münasebetler kurarak herkesin huzur içinde yaşamasını sağlamak 

ahi birliklerinin başta gelen amacıdır.  

Toplumda muhtelif statüde şahısların ortaya çıkmasını bazı insanların zengin, 

bazılarının da fakir olmasını ahilik normal karşılar. Ancak, güçlünün zayıfı ezmesine veya 

bir kimsenin haksız kazanç sağlamasına ahilik şiddetle karşı çıkar, 

 Böyle bir huzur ortamının sağlanabilmesi için birçok düzenlemeler yapılmış ve 

köklü bir teşkilat kurulmuştur (İbn-i Batuta, 1971:9). 



20 
 

2.1.7.2. Teşkilatlanma 

Ahilik esas itibarıyla esnaf arasında benimsenmiştir. Bu bakımdan ahilik denilince 

esnaf, esnaf denilince de ahilik akla gelmektedir. Şüphesiz, ahiliğin esnaf arsında gelişmesi 

tesadüf değildir. 

El işçiliği; sahibini soygun ve vurgun peşinde koşturmadığı, dilencilikle yüzünü 

yere getirmediği, ifrattan ve tefritten uzak tuttuğu için ahilikte en önemli ve övülmeye 

değer beceri olarak kabul edilmiştir.   

Ahi birlikleri ilk başlarda debbağ, saraç ve kunduracıların içinde bulunduğu bir 

teşkilatlanma olarak ortaya çıkmış olsa da zaman içinde kendini geliştirip diğer esnafların 

da bu zümreye dâhil olmasını sağlayarak günümüze kadar ulaşmış büyük bir sosyal 

oluşumdur.  

Ahi birliklerinin Anadolu’da şehirlere, nahiyelere ve köylere kadar uzanan bir kolu 

vardı. Her yöreye her esnaftan çeşitli iş yerleri açılmıştır. Çalışanlar, bağlı bulundukları 

mesleğe ait zaviyenin tabii üyeleriydi. Büyük yerleşim yerlerinde çeşitli sanat kollarına ait 

zaviyelerin birkaç noktası vardı. Büyük yerlere oranla küçük yerleşim alanlarında ise 

zaviyelerin toplandığı tek bir alan olabiliyordu (İbn-i Batuta:9). 

2.1.7.3. Üyelik 

Bir gencin ahiliğe kabulüne çok önem verilirdi. Tarih içerisinde bazı değişmelere 

uğrayan üyeliğe kabul işlemleri iki safhada meydana gelmekteydi. Teşkilata girmeyi arzu 

eden bir genç, kendisini kabul edecek bir asli azaya müracaat ederdi. Buna “talib”, ustasına 

“matlub” denilirdi. Bu talibde aranılan vasıflar hakkında çok titiz davranılırdı. Çırak, 

kabulden önce uzun bir tetkik ve takibe tabi tutulur, bu iş bazen aylarca sürer, ilgili genç en 

küçük bir şüphe uyandırırsa katiyen kabul edilmezdi. Bilhassa eşrafın çocuklarına daha çok 

dikkat edilirdi (Fayda, 1966:42). 

Teşkilata girmek isteyenler üzerinde yapılan araştırma şüphesiz, bunların ahi 

olmalarına engel olabilecek durumlarının olup olmadığı üzerinde yoğunlaşmaktaydı 

(Çağatay, 1974:59). 

Ancak, ahilik üzerinde araştırma yapan bazı yazar ve ilim adamları 

fütüvvetnâmelerde yazılı ahlak kaidelerine uymayan işleri yapanlarla birlikte, bir kısım 

meslek mensubunun da teşkilata alınmadığını belirtmektedir. Teşkilata giremeyecek 

olanlar söz konusu eserlerde şöyle sıralanmaktadır: Kâfirler, münafıklar, iftiracılar, remil 



21 
 

atanlar (falcılar), müneccimler, şarap içenler, tellaklar, tellallar, çulhalar (dokumacı), 

kasaplar, cerrahlar. 

Teşkilata girmek isteyenin ahlak ve terbiyesi üzerinde yapılan incelemeler olumlu 

olursa, durum zaviyede görüşülür, uygun bulunursa bir törenle söz konusu kişi üyeliğe 

kabul edilirdi. 

Çırağın “Ahi Kardeşi” olan ustanın dışında aynı meslekle uğraşan iki kalfayı da yol 

kardeşliğine seçmesi lazımdı. Çırak, zaviye reisinin izninden sonra bu üç sanatkârın 

gözetimi altında çalışmaya başlardı. 

 Yanında yetiştirdiği ustası belli olmayanlar zaviyelere alınmazdı. Ayrıca, ustası 

öğrettiği sanatı helal etmez ve çırağı takdim ederek ondan memnun olduğunu göstermezse, 

böyleleri zaviyeye giremez ve kardeş olamazlardı (Çağatay:109). 

Ahi birliklerinde Dâhilîler ve Haricîler diye iki grup vardı. 

Dâhilî üyeler esnaflık faaliyetlerini yürütmek bakımından herhangi bir engel teşkil 

etmeyecek şekilde işlerini yürütebilen, yamaklar, çıraklar, kalfalar ve ustalardan 

oluşuyordu.  

Haricî üyeler ise faaliyetlerini yerine getiremeyecek durumda olanlara denirdi. 

Haricîler bunun içinde üç gruptan oluşuyordu.  

1. Emekliler: Çalışamayacak kadar yaşlı ve maddi açıdan iyi olan ustalardır. 

Dükkânları, kalfaları tarafından yürütülürdü. Sermayeleri kendilerine aittir. Emekliler 

esnaf sandığından yardım almazdı. 

2. Güçsüzler: Çalışamayacak kadar yaşlı ve maddi durumları iyi olmayan ustalardır. 

Gençliğinde çalışmış fakat yaşlandığı zaman güç duruma düşmüş olanları teşkilat sahipsiz 

bırakmazdı ve esnaf sandığından yardım yapılırdı. 

3. Sakatlar ve Hastalar: Teşkilatın “dâhilî” üyesi iken, sakatlık geçiren ya da çaresi 

bulunmayan hastalığa yakalandığı için çalışamayacak hale gelenlerdi. Teşkilat, bu insanları 

yalnız bırakmaz, üyelere esnaf sandığından yardım yapılırdı (Soykut, 1971:89). 

2.1.7.4. Ekonomik Teşkilatlanma 

Ahi birliklerinin özelliklerinden biri de ahilik düşüncesine uygun şekilde iktisadi 

hayatın düzenlenmesi için bir araç olarak kullanılmak üzere kurulan ve işletilen orta 

sandıklarıdır.  



22 
 

Her ahi birliğinin; orta sandığı, esnaf vakfı, esnaf kesesi veya esnaf sandığı denilen 

bir karşılıklı yardımlaşma ve sosyal güvenlik sandığı vardı. Teşkilat bu yardım sandığı 

vasıtasıyla üyelerine sosyal güvenlik sağlar, onları tefecilerden korur ve ham madde temin 

ederdi. 

Ahi birliklerinin hazinesi demek olan orta sandığında altı kese (torba) bulunurdu. 

Bunlardan; 

Atlas kesede sandığa ait her türlü yazışma evrakı, 

Yeşil kesede esnafa ait mülklerin tapu ve senetleri,  

Örme kesede sandığın nakit paraları, 

Ak kesede her türlü giderlere ait senetler ve vesikalarla, geçmiş yıllara ait hesap 

hülasaları, 

Kara kesede vadesinde tahsil edilmemiş alacaklara ait senetler ve bunlarla ilgili 

diğer evrak saklanırdı (Ögel, 1982:120). 

Orta Sandığın Gelirleri: Her esnaf, satışından, Bâb-ı Meşihatça tespit edilen bir 

yüzdeyi orta sandığına yatırırdı. Bunun dışında, yamaklıktan çıraklığa, çıraklıktan kalfalığa 

ve kalfalıktan ustalığa yükselirken ödenen bir nevi terfi harç, teşkilata ait mülklerin 

gelirleri ve çeşitli bağışlar sandığın diğer gelir kaynaklarıydı. 

Giderler: Orta sandığında toplanan paralardan teşkilat için lüzumlu harcamalar 

yapılırdı. Birliğe ait mülklerin tamir masrafları, çeşitli vergiler, görevlilerin maaşları, 

sosyal gayeli esnaf toplantılarının giderleri, fakirlere çeşitli vesilelerle yapılan yardımlar 

sandık giderlerinden karşılanırdı.  

2.1.7.5. Yönetim 

Yönetim kademesinde bir başkan ve başkana üyelik eden 5 kişi vardı.  

Esnaf şeyhi adı verilen ahi birliği başkanlarının teşkilat içinde çok önemli yeri ve 

görevi vardı. Geniş yetki ve sorumlulukları olan bir başkanlık statüsünün ahi birliklerinde 

meydana gelmiş olmasında eski Türk geleneklerinin önemli yeri vardır (Türkdoğan, 

2003:112). 

2.1.7.5.1. Esnaf Şeyhi 

Her ahi esnaf teşkilatının bir başkanı vardı ve buna şeyh denirdi. Esnaf şeyhi 

kendisine bağlı bütün üyeleri bir baba şefkati ile korur, kollar, onların ahlaki, dinî ve 



23 
 

mesleki bakımdan yetişmeleri için gayret gösterirdi. Şeyh, ahi esnaf teşkilatında tam bir 

otoriteye sahiptir. 

Esnaf, kendi aralarında, büyük ve bilgili olanlardan şeyhini seçerdi. Şeyhliğe 

seçilecek kişinin mutlaka dindar olmasına özen gösterilir, dinî kusurları olanlar esnaf şeyhi 

olamazlardı (Türkdoğan:641). 

Esnaf Şeyhi’nin geniş yetki ve sorumluluklarını şu şekilde sıralayabiliriz: 

1- Esnafların meslekleriyle ilgili sorunlara çare bulmak, 

2- Esnaflara ait orta sandığın idaresini yürütmek, 

3- Teşkilatlara ait binaların bakımlarını yapmak, binaları gerektiği zaman kiraya 

vermek ya da teşkilatın ihtiyaçlarına uygun şekilde kullandırmak, 

4- Teşkilatta görev alan kişilerin maaşlarını ödemek, bu kişileri gerekli gördüğü 

hallerde işe almak ve gerektiği hallerde teşkilattaki görevlerine son vermek, 

5- Esnafların mesleki hayatlarındaki tutum ve davranışlarını denetlemek, 

6- Teşkilatın ustalık, kalfalık, yamaklık gibi törenlerini tertip etmek, 

7- İdare kurulu toplantılarına katılmak, 

8- Esnafları toplantıya çağırmak (Çevik, 1986:41). 

2.1.7.5.2. Yönetim Kurulu 

Genellikle beş kişiden meydana gelen yönetim kurulu esnaf şeyhi ile birlikte 

teşkilatın ana karar organıydı. Kararların uygulanmasında ise esnaf şeyhine yardımcı 

olurdu. 

Esnaf kethüdası, yönetim kurulunun birinci üyesi olup, daha çok esnafın genel 

eğitimi ile ilgilenirdi ve onsuz toplantı yapılmazdı.  

Yönetim kurulunun ikinci üyesi “Yiğitbaşı”dır. Esnafın yetiştirilmesi, esnaf 

arasındaki rütbelerin tespiti, esnafa ham madde dağıtımı, esnafın disiplin cezalarının 

uygulanması, ustaların peştamal kuşanma törenleri ve orta sandığın idaresi konularında 

esnaf şeyhinin yardımcısıydı.   

“İşçi başı” yönetim kurulunun üçüncü üyesi olup, daha ziyade teknik konularda 

yetişmiş bir kimse idi. İş kolunda çıkartılan mamullerin kontrol edilmesi, kalitesiz üretilen 

malların imhası ve standartların korunması ile ilgilenirdi. 



24 
 

 Yönetim kurulunun son iki üyesi “Ehl-i Hibre” adını taşırdı. Esnaf içinde en çok 

sayılan ve sevilen kimselerden olan ehl-i hibreler, esnaf arasında, esnafla idare arasında 

veya idare kurulu içinde meydana gelen anlaşmazlıklara hakemlik ederlerdi. 

 Yönetim kurulu her ayın birinci ve üçüncü cuma günleri teşkilat odasında, esnaf 

şeyhinin başkanlığında toplanırdı. Bu toplantıda esnaf şeyhi, on beş gün içindeki esnafla 

ilgili olayları anlatır, geçen toplantıda alınmış kararların uygulanmasını ve sonuçlarını 

açıklar, lüzum gördüğü sonuçları görüşmeye sunardı (Gürata, a.g.e., 104). 

2.1.7.5.3. Büyük Meclis 

Ahi birliklerinin en yetkili üst organı olan büyük meclis, bir yerleşme birimindeki 

bütün esnaf şeyhlerinin toplanmasıyla meydana gelirdi. Büyük meclisin kendi içinden 

seçtiği “Ahi Baba Vekili” adı verilen bir başkanı vardı. 

Değişik meslek kollarında çalışan esnaf arasında koordine ve dayanışma sağlayan 

büyük meclisin başlıca görevleri şunlardı (Çağatay, 1990:194); 

- Esnaf şeyhlerinin esnafa karşı olan tutum ve davranışlarını takip etmek, 

- Esnaf kolları yönetim kurullarının düzenli toplanıp toplanmadıklarını kontrol 

etmek, 

- Esnaf kolu yönetim kurullarınca verilen cezaları incelemek, uygun olanları 

onaylamak, uygulamalarını denetlemek, 

- Esnaf yönetim kurullarınca karara bağlanamayan veya esnaf şeyhleri tarafından 

meclise getirilen konuları incelemek, karara bağlamak, 

- Esnaf şeyhlerinin yıllık hesaplarını incelemek, uygun olanları onaylamak, 

usulsüzlük var ise, bunlar hakkında gerekli işlemleri yapmak, 

- Hakkında şikâyet bulunan esnaf şeyhlerinin durumlarını inceleyerek, bunların 

görevlerini kötüye kullanıp kullanmadıklarını araştırmak, gerekirse suç işleyenlerin 

görevlerine son vermek, 

- Esnaf ile ilgili konularda, hükûmet yetkilileri ile temas kurarak problemlerin 

çözüme kavuşturulmasını sağlamak, 

- Hükûmet tarafından alınan kararların esnafın menfaatine uygun olup olmadığını 

incelemek (Gülerman ve Taştekil, 1993:4-15). 



25 
 

2.1.7.6. Seçimler 

Ahi birlikleri yönetiminde görev alanlar seçimle işbaşına gelirdi ve seçimlere 

katılacak olanlarda, o görevin gerektirdiği vasıfların dışında başka şartlar aranmazdı.  

Esnaf kolu yöneticilerinin seçimlerinde yalnız o meslekteki ustaların (birlik üyesi 

ustalarının) oy hakkı vardı. Ustalar, esnaf şeyhi ile yönetim kurulu üyelerinin seçimleri için 

ayrı ayrı oy kullanırlardı. Esnaf şeyhi seçimi ile yönetim kurulu üyelerinin seçimi ayrı ayrı 

yapılırdı (Gürata, a.g.e., 104). 

Esnaf şeyhi seçimlerinde aday olacaklarda: 

- O meslek kolunda usta olarak çalışıyor olmak, 

- En az üç usta yetiştirmiş olmak, 

- İyi hali bulunmak ve mahkûmiyeti olmamak şartları aranırdı.  

Görevinden uzaklaştırılmış olan eski esnaf şeyhleri seçimlerde bulunmazlardı. 

Esnaf şeyhi öldüğü veya görevinden ayrıldığı günden bir gün sonra, yenisi seçilirdi. Bu 

seçimle birlikte yönetim kurulu seçimi de yapılırdı. Esnaf şeyhinin ölümü veya görevden 

alınması halinde, esnafın ileri gelenleri, ustaları toplanır ve bunlardan yönetim kurulu 

dışındaki en yaşlı üye teşkilatın defterlerini ve sandık mevcudunu orada bulunanların 

yanında devralırdı. 

Yönetim kurulu üyeliğine seçilecek olanlarda ise: 

- En az 5 yıl usta olarak çalışıyor olmak, 

- İyi halli ve mahkûmiyeti olmaması gibi haller aranırdı (Çevik, a.g.e, 44).  

Seçime giden ahi birliklerinde önce esnaf şeyhinin seçimi yapılırdı. Yönetim 

kurulu, seçim sonuçlarını gizlice yeni seçilmiş bulunan esnaf şeyhine bildirirdi. Esnaf 

şeyhi, “ben bunlarla çalışabilirim” derse, seçim sonuçlanmış olur ve durum Ahi Baba 

Vekili’ne bildirilirdi.  

Esnaf şeyhi, “ben bunlarla çalışmam” derse, toplantı dağılır ve durum Ahi Baba 

Vekili’ne bildirilirdi. Bunun üzerine Ahi Baba Vekili esnaf şeyhini davet ederek yönetim 

kurulunun hepsi ile mi, yoksa bir veya ikisi ile mi çalışmayacağını sorardı. Esnaf şeyhi 

eğer hepsi ile çalışmayacağını söylerse, esnaf şeyhini istifaya davet eder ve iki seçimi de 

(esnaf şeyhi ve yönetim kurulu seçimlerini) yeniletirdi.  



26 
 

2.1.7.7. Denetim ve Ceza  

Teşkilata bağlı üyelerin meslek ahlakına uygun davranıp davranmadıkları, 

idareciler tarafından sistemli bir şekilde denetlenir; kurallara uymayanlara gerekli cezalar 

verilirdi. 

Bir esnaf kendi mesleğinden bir başka esnaftan şikâyetçi ise, davayı kendi 

yiğitbaşısı nezdinde açardı. Esnaf olmayanlar da şikâyetlerini, şikâyetçi oldukları esnafın 

yiğitbaşısına arz ederdi. Bunun sebebi, debbağ esnafının, diğerleri üzerinde otoriteye sahip 

olmasıydı.  

Yiğitbaşı kendisine yapılan şikâyetleri yetkileri dâhilinde inceler; daha üst 

makamların yetki alanına giren davaları, esnaf şeyhine gönderirdi. 

 İdarecilerin denetimi, Büyük Meclis tarafından yapılırdı. Büyük Meclis, esnaf 

şeyhlerinin yıllık hesaplarını denetler; onlar hakkındaki şikâyetleri değerlendirirdi. Bu 

değerlendirmeler sonucunda idareciler suçlu bulunurlarsa görevden alınabilirlerdi. 

 Çok ağır suçlar dışında kişilik haysiyetini aşağılayacak cezalardan kaçınılırdı. 

Cezaların uzlaştırıcı ve eğitici yanı ağır basardı (Uçma, 2018:130). 

Ahiyi ahilikten çıkaran davranışlar şunlardı: 

Şarap içmek, zina yapmak, gammazlık, dedikodu ve iftira etmek, münafıklık, 

gururlanmak, kibirlenmek, sert ve merhametsiz olmak, haset etmek, kin tutmak, affedici 

olmamak, sözünde durmamak, yalan söylemek, hıyanet etmek, emanete hıyanet etmek, 

kadınlara şehvetle bakmak, insanların ayıbını açığa çıkarmak, cimri olmak, gıybet etmek, 

hırsızlık yapmak... vs.  

Ahi birliklerinde sıkı bir denetim mekanizması bulunmaktaydı. Ahilik kural ve 

esaslarına aykırı hareket ettiği görülen herhangi bir ahi esnafı, şikâyetçi ahi ise kendi 

yiğitbaşısı nezdinde dava açardı. Esnaf olmayanlar ise şikâyetçi oldukları esnafın 

yiğitbaşısına şikâyette bulunurdu (Güler, 2017:105).  

Yiğitbaşı kendisine iletilen dava ile ilgili olarak kendi teşkilatındaki ustaları (Esnaf 

Mahfeli) toplar, durumu tetkik eder, tarafları dinler, ustaların fikirlerini alır, gerekçeleriyle 

beraber kararını açıklar ve taraflara tebliğ ederdi. 

Basit davalarda yiğitbaşı toplantı yapmadan da karar verme yetkisini kullanır, 

gerekli gördüğü cezayı hemen verebilirdi. 



27 
 

Yiğitbaşının verdiği cezalara karşı itiraz Ahi Baba Vekili gibi daha üst makamlara 

yapılırdı. 

Esnaf şeyhleri hakkındaki şikâyetler ise Büyük Meclis tarafından değerlendirilirdi. 

Suçlu bulunan esnaf şeyhleri Büyük Meclis tarafından azledilebilirdi. 

Genel olarak cezaların (çok ağır suçlar hariç) barışçı, uzlaştırıcı, eğitici olmasına 

dikkat edilir; yıkıcı, rencide edici, yaralayıcı cezalar verilmekten kaçınılırdı. 

Suçlu bulunan ahi esnafına ceza tebliğ edilirken: 

“Yolsuzsun!” denirdi. 

Esnaf da bunun üzerine: 

“Yolumu açmak için ne emir buyurursunuz?” derdi. Nasıl bir ceza verilmişse 

kendisine söylenen esnaf: 

“Yolumdayım.” diyerek cezayı kabul ettiğini beyan etmiş olurdu.  

2.1.8. Ahi Birliklerinin Faaliyetleri  

2.1.8.1. Siyasi ve Askerî Faaliyetler 

Devlet asayişini koruma işi önemli bir vazifeydi. Başlarında ahi reisleri, “ihvân” ve 

yiğitbaşıları (yahut serverân) olduğu halde, bölükler teşkil eden “fityân” (gençler) dâhilî 

karışıklıklarda ve uçlardaki ayaklanmalarda kullanılmışlardır (Akdağ, (a) 1979:13). 

Ahi birlikleri ahilerin siyasi amaçlarla toplumun huzurunu bozacak hareketlere 

girişmelerine mâni olmuştur. Bütün tutum davranışlarını ahlak kaidelerine uygun olarak 

düzenleyen bu İslam misyonerleri, çeşitli karışıklıklar ve ayaklanmalar çıkartarak Selçuklu 

sultanlarını güç durumlara düşüremezlerdi. Nitekim ahiler ahlak kaidelerinin lüzumlu 

gördüğü davranışlar içinde bulunarak devlete karşı herhangi bir hareketin içinde 

bulunmamışlardır. Devletin denetimi dışında faaliyetlerini sürdürmelerine rağmen, ahilerin 

iç karışıklıklarda devletin emrinde bir askerî güç gibi hareket etmelerinde, Türk 

geleneklerine uygun “devlet” anlayışlının da önemli rolü vardır (Güngör, 1980:110). 

Devlet, fertleri koruyan, gözeten bir baba ocağıdır. Devletin reisi olan şahıs, bu 

kutsal müesseseyi temsil eden ve tıpkı devlet gibi kutsal olan bir varlıktır. İnsana her türlü 

rütbe ve makamı devlet verir, alan da yine devlettir. 

Bu anlayış, ahilerin sadece Selçuklular döneminde değil, Osmanlı dönemindeki 

siyasi faaliyetlerinin de temeli olmuştur. Devlet tarafından çeşitli kamu görevlerini yerine 



28 
 

getirmek için kurulmuş bir teşkilat olmamalarına rağmen, her zaman sosyal huzurun ve 

adaletin sağlanması hususunda bütün gayretlerini göstermişlerdir.  

Selçuklu ordusunun Kösedağ’da (1243) Moğollar tarafından mağlup edilmesinden 

sonra, Anadolu tam bir siyasi kargaşanın içine girmişti Moğollar, Selçuklu hanedanını 

ortadan kaldırmayı kendi amaçlarına uygun bulmamışlar. Anadolu hükûmetinde devamlı 

çekişme hâli yaratarak kendilerini hakem yerinde bulundurmuşlar ve bu yol ile memleketi, 

rical arasındaki rekabet mücadeleleri sayesinde soymayı planlamışlardır (Akdağ, (b) 

1979:192). 

Moğol istilasından sonra, Anadolu’da merkezi otoritenin kaybetmesi üzerine, 

memlekette türeyen işsiz ve serseriler, Türk ve Moğolların kendi aralarında yahut 

birbirlerine karşı giriştikleri mücadelelerden faydalanmayı ihmal etmiyorlardı. Siyasi 

düzen de o kadar kararsızlaşmış o kadar karışmıştı ki, şehirler için daimî bir vali veya bey 

bahis mevzusu değildi. Tabii, bir şehri ele geçiren mücadeleyle meşgul olması yüzünden 

elindeki şehri, davası için çok ihtiyacı olan parayı elde etme bakımından düşünüyordu. Bu 

hâl, şehirlerde o zaman henüz maziden gelen kuvvetlerini muhafaza eden, ahilikleri 

dolayısıyla da sıkı bir teşkilata sahip olan esnaf birliklerini, kendi şehirlerini, hatta 

çevrelerinin emniyetini yiğitbaşısına korutma yoluna sevk etmiştir (Uzunçarşılı, 1972:60). 

Şehirleri idari bakımdan kendi kendine yeterli bir hâle getirip halkı hırsız ve 

uğursuzların şerrinden koruyan, aynı zamanda güçlü bir teşkilat yapısına sahip ahi 

birliklerinin siyasi bir teşekkül gibi beylik kurmak için herhangi bir teşebbüste 

bulunduklarına rastlanılmamaktadır. Bundan da anlaşılacağı üzere, ahiler güçlü bir 

teşkilatları olmasına rağmen güçlerini, merkezî hükûmetin en zayıf olduğu dönemde bile, 

devlete karşı kullanmamışlardır. Hırs kapısını kapayan ahilerin siyasi faaliyetlerindeki 

amaçları da sadece toplumun huzur içinde yaşamasını sağlamaya yöneliktir.  

Anadolu Selçuklu Devleti yıkıldıktan sonra, irili ufaklı birçok beylik kurulmuş ve 

bunlar siyasi hâkimiyeti elde etmek için mücadeleye başlamışlardı. Bu şartlarda ahilerin 

temel felsefelerine uygun olarak tarafsız kalmaları gerekirdi. Belki de tarafsız kalacaklardı 

ama bu beyliklerden en küçüğü olan Osmanlıların diğerlerinden çok daha önemli bir 

üstünlüğü vardı. Diğer beylikler siyasi hâkimiyetlerini kurabilmek için birbirleriyle savaşıp 

kardeş kanı dökerken, Osmanlılar Bizans’ı hedef olarak seçmişler ve onlarla 

savaşıyorlardı. 



29 
 

 Osmanlı Devleti’nin merkezî yönetimi yeterince güçlendikten sonra ahi 

birliklerinin siyasi rollerine ihtiyaç kalmamış ve bu teşkilat siyasi fonksiyonunu hiçbir 

kargaşaya meydan vermeden kendiliğinden bırakmıştır.  

Ahi birlikleri, Divanıhümayun’ca lüzum görüldüğü takdirde, yeterli sayıda üyesini, 

ordunun ihtiyacı olan mal ve hizmetleri üretmek üzere, sefere gönderirdi. Osmanlı 

tarihinde ilk defa, 1389’da I. Kosova Savaşı’nda görev alan bu esnaf (ahi) grubuna “orducu 

takımı” adı verildi (Soykut, 1978:96). 

2.1.8.2. Ekonomik Faaliyetler 

Yerleşik hayata geçmeye ve Anadolu’yu ebedî yurt yapmaya kararlı olan Türklerin, 

ekonomik faaliyetlerini yeni hayat tarzına uygun şekilde düzenlemelerinde tarım dışı 

ekonomik faaliyetlerin denetimini ve yönetimini yapacak şekilde teşkilatlanan ahi 

birliklerinin çok önemli rolü olmuştur.  

Türklerin Anadolu topraklarına geldiklerinde, buradaki el sanatları özellikle 

Bizans’ın geliştirdiği loncalara bağlı Rum ve Ermeni ustaların elindeydi. Siyasi 

hâkimiyetin pekiştirilmesi, bu toprakların Türkleştirilmesi ve İslamlaştırılması için 

ekonomik faaliyetlerin de Müslüman Türklerin denetimi ve inisiyatifi altında bulunması 

gerekiyordu. Bu amaçla Anadolu’da yeni alınan şehirlere gelen ve evvelki zanaatlarını 

işlemek üzere esnaflığa başlayan Türklerin, mevcut âdet gereğince, derhal ahi teşkilatını 

kurmaları ve böylece her zanaat şubesinin başına bir ahi şeyhi getirmeleri gerektiğini 

düşünmüşlerdir (Tarsus, 1947:42). 

 2.1.8.3. Merasimler 

Merasimler, ilgili oldukları konuların felsefesini; göze, kulağa, kalbe hitap edecek 

biçimde şekillendiren hareketli gösterilerdir. Dinlendirici, hatırlatıcı ve eğitici özellikleri 

olan ahi merasimlerinin yüzyılın pek yaygın olan diploma törenlerinin ötesinde çok 

anlamlı ve çok kapsamlı özellikleri vardır. 

Ahi merasimleri zaman içinde çeşitli değişikliklere uğramıştır. Önceleri zaviyelerde 

yapılan merasimler daha sonra esnaf odalarında veya mesire yerlerinde yapılmaya 

başlanmıştır (Soykut, 1980:32-33).  

2.1.8.3.1. Çıraklık Merasimi 

İki yıl bir ustanın yanında ücretsiz olarak çalışan yamaklar özel bir törenle çıraklığa 

terfi ederdi. 



30 
 

Bu merasim için, velisi ile birlikte çırak adayı, çırağın ustası (yol atası) kalfaları 

(yol kardeşleri) sabah namazından sonra esnaf şeyhinin dükkânında toplanırlardı. Ustası, 

çırağın işine bağlılığı ve kabiliyetleri hakkında açıklamalarda bulunur ve velisi tarafından 

esnaf vakfına üzerinde (....... esnaf vakfıdır) ibaresi yazılı bir bakır kap hediye edilirdi.   

Esnaf başkanı çocuğun sırtını sıvazlar, namaza ve işine düzgün bir şekilde devam 

etmesini, ustasına, kalfalara ve ailesine itaat etmesini, yalan söylememesini nasihat eder ve 

kendisine ustası tarafından verilecek haftalık ücreti tayin ederdi. Bu ücretin iki haftalık 

tutarı, çırağın ustası tarafından, esnaf sandığına “terfi” harcı olarak yatırılırdı (Durak ve 

Yücel, 210:151-168). 

2.1.8.3.2. Kalfalık Merasimi 

Kalfalar ahilik sisteminin eğitiminden geçmiş, toplumda yerini almaya hazır genç 

insanlardan oluşuyorlardı. Kalfalara mesleki eğitimin yanında ok, atıcılık, binicilik, kılıç 

kullanma sanatı gibi çeşitli askerî eğitimler de veriliyordu (Taş, 2011:91).  

Çıraklık süresini tamamlayan gencin, meslekte kâfi derecede yetiştiği ve ahlaken de 

olgunlaştığı ustası tarafından teşkilata bildirildikten sonra, esnaf yönetim kurulu kalfalık 

merasiminin yapılacağı zamanı tespit ederdi. 

 Kalfalık merasimi esnaf odasında veya mescit, cami gibi kapalı yerlerde yapılırdı. 

Bu toplantıya esnaf yönetim kurulu üyelerinden başka, adayın ustası ve kalfalarıyla o 

mesleğin ustaları da davet edilirdi. 

Merasimde, kalfaların (yol kardeşlerinin) en kıdemlisi hizmet ve rehberlik görevini 

yapardı. Hayatında ilk defa mesleğine mahsus kıyafeti giyerek toplantıya katılan kalfa 

adayın kabiliyeti ve güzel ahlakını ustası anlatır, buna esnaftan üç usta daha şahitlik ederdi. 

Velisinin de kendisinden memnun olduğunu söylemesinden sonra bir hoca aşır okur ve dua 

ederdi. Ölmüşlerin ruhuna Fatiha okunduktan sonra, herkes ayağa kalkar, esnaf şeyhi kalfa 

adayını karşısına alarak ona mesleki ve ahlaki konularda nasihat verip, besmele ile beline 

peştamal (şet) kuşatırdı (Ekinci, 2011:118, Çağatay 1997:161). 

Umumiyetle büyükçe bir havluya benzeyen peştamal, pamuklu bezden yapılmış 

olup, yollu iki renklidir. Peştamal, önce uzun tarafından beşe, sonra kısa tarafından üçe 

katlanarak hazırlanmış durumda bulunurdu. Peştamalın önce beşe bükülmesi, beş vakit 

namaza, beş alfabeye, beş ulu’l-azim peygambere, beş İslam binasına (İslam’ın beş şartına) 

beş nesneye iman getirmeye (Allah’ın birliğine, meleklerine, kitaplarına, resullerine, 

kıyamet gününe) işarettir.  



31 
 

Yeni kalfa, kendisine rehberlik eden yol kardeşi ile beraber dışarı çıktığında, kapı 

önünde toplanan esnaf çırakları kendisini tebrik ederdi. Doğruca ustasının dükkânına giden 

yeni kalfa bu dükkânın önünde durur ve esnafın bütün kalfaları gelip kendisini tebrik 

ederler ve böylece merasim sona ererdi (Erkal, 1994: 35). 

2.1.8.3.3. Ustalık Merasimi 

Ustalığa yükselebilmek için üç yıl kalfa olarak çalışmak lazımdı. Bu süre içinde, 

hakkında şikâyet olmayan kendisine verilen görevleri dikkatle yerine getiren, özellikle 

çırak yetiştirme hususunda titiz davranan, diğer kalfalarla iyi geçinen müşterilere karşı iyi 

davranan, bir dükkânı idare edebilecek duruma gelen kalfalar hususi bir merasimle ustalığa 

yükseltilirdi. 

 Ustası tarafından usta olabileceğine kanaat getirilen kalfanın durumu önce 

yiğitbaşısına bildirilirdi. Yiğitbaşı, konuyu kendine göre inceledikten sonra idare kuruluna 

götürürdü. Konu idare kurulunda görüşülür ve herhangi bir mahzur görülmezse usta 

adayına hazırlansın izni çıkarılırdı.  

Bundan sonra usta adayı, iş yeri bulma, alet edevat ve ham madde hazırlama ve 

hatta çırak, kalfa bulma faaliyetlerine başlardı. Hazırlıklar tamamlandıktan sonra, durum 

yiğitbaşısına bildirilir ve merasim için gün alınırdı. 

 Ahi Baba Vekili’nin köşkünde yapılacak bu merasime o esnafın çalışan ve 

çalışmayan bütün ustaları ile diğer esnafların şeyhleri memleketin müftü ve kadısı, caminin 

imam ve hatipleri de çağrılırdı (Gürman ve Taştekil, 1993: 4-15, Güllülü, 1977:70, Ekinci, 

2011:123). 

Merasim günü sabahtan berbere giderek güzelce tıraş olan usta adayı, daha sonra 

yol kardeşleri ile birlikte hamama gider, temiz ve yeni elbiseler giyinip kuşanır, iç ve dış 

temizliğe kavuşmuş olarak ustasının karşısına çıkartılırdı. 

Ustasıyla halvet olan, yani sakin bir yerde yalnız kalan kalfa, ustası ile beraber 

Allah’ın rızası için iki rekât namaz kılar, ustasının son nasihatlerini dinler, mesleğinin 

henüz öğrenilmemiş birkaç püf noktasını öğrenir, hayır duasını ve iznini alır, dışarıda 

kendisini bekleyen yol kardeşleri ile beraber merasimin yapılacağı yere giderdi. 

 Ahi Baba Vekili’nin köşkünde, esnaf şeyhleri önde, ustalar ise onların arkasında 

olmak üzere iki sıralı bir daire şeklinde otururlardı. Dairenin orta yerine konmuş bir 

yuvarlak sedir üzerinde de esnaf şeyhlerinin en yaşlısı ile beraber müftü ve kadı otururdu. 



32 
 

Usta olacak kalfa, sağında esnaf şeyhi, solunda ustası olduğu halde meclise girerek orada 

bulunanları selamlarlardı. Bundan sonra müftünün işareti üzerine imam bir aşır okuyarak 

merasimi başlatırdı.  

Müftü; ticaret, sanat ve çalışma hakkında bazı ayetler, kadı da bu mealde birkaç 

hadis okuyup manalarını açıklarlardı. Esnaf şeyhi kalkıp asasına dayanır, yeni ustayı 

karşısına alarak, yüksek sesle peygamberlerden hangisinin hangi sanatın piri olduğunu 

söyleyip, esnafın silsilesini pirine kadar çıkardıktan sonra, ticarette sadakat ve doğruluk, 

diğer taraftan esnafa ve müşteriye saygı lüzumundan bahsederdi. Ayrıca malına hile 

karıştırmaması, malındaki bozukluk ve noksanlığı satmadan müşteriye bildirmesi, özetle 

kimsenin zararına çalışmaması gerektiğini uzun uzun açıklayarak davranışları için 

nasihatte bulunurdu (Güllülü, 1977:72).  

2.1.9. Ahi Evran-ı Veli 

2.1.9.1. Ahi Evran-ı Veli’nin Hayatı 

Ahi Evran, büyük velilerden olup, İslam âlimi ve ahi şeyhidir. Anadolu’daki ahilik 

esnaf teşkilatının kurucusu olarak kabul edilmektedir.   

Asıl adı, Nasirüddin Mahmud Ahi Evran b. Abbas olup, Ahi Evran adıyla 

anılmaktadır. 1171 (H657) yılında İran’da Batı Azerbaycan taraflarındaki Hoy isimli 

kasabada dünyaya gelmiştir. Babasının adı Ahmed’dir. Annesine de “kadın ana” 

denilmekteydi.  

Asya’dan Anadolu’ya gelen Ahi Evran, bir müddet, Denizli, Konya ve Kayseri’de 

ikamet ettikten sonra birçok şehir ve kasabayı gezerek ahilik teşkilatının kuruluşunda ve 

yayılışında önemli bir rol üstlenmiştir. Son olarak Kırşehir’e yerleşen Ahi Evran vefatına 

kadar burada yaşamıştır (Tokmak, 2003:98).  

Ahi Evran gençlik yıllarında Horasan ve Maveraünnehir’e gitmiş medrese tahsilini 

bu memleketlerde almıştır. 1204 yılında Bağdat’a gelmiştir. Burada Abbasi Halifesi Nasır 

Li-Dinillah, Fütüvvet Teşkilatının başındaydı. Burada dönemin bir çok ilim adamı ile 

tanışarak Fütüvvet Teşkilatına dâhil olmuştur. 1205 yılında Muhyiddin Arabi, Ebu Cafer 

Muhammed Berzai, Evhauddin Kirmani gibi ilim adamlarıyla beraber Anadolu’ya 

gelmiştir (Bayram, 1983:65).  

Ahi Evran 1205 yılında Kayseri’ye yerleşmiştir. Burada debbağ atölyesi işletmeye 

başladı. Bununla beraber ahilik teşkilatlanması görevini de Ahi Evran’a vermişlerdi. Ahi 



33 
 

Evran, Kayseri’de Evhauddin Kirmani’nin kızı olan Fatma Hatun ile evlenmiştir. 1227’de 

Alaeddin Keykubad’ın isteği ile Konya’ya yerleşti (Köprülü, 2013:201, Çağatay, 197:424). 

Burada bir takım siyasi olaylar çıkaran Ahi Evran bir müddet hapse atılmıştır. 

Yaklaşık 5 yıl hapiste yatmıştır. Bu siyasi olaylar ahilik kurumunu olumsuz etkilemiştir. 

Sultan I. Alaeddin Keykubat, oğlu II. Gıyaseddin tarafından öldürülünce babasının yerine 

tahta geçen II. Gıyaseddin, veziri ile birleşip ahi birliklerine karşı cephe almaya başladı. 

Birçok ilim adamı gibi Ahi Evran’ı da hapse attırdı.   

M. 1259 yılında Ilgın, Akşehir, Eğirdir, Isparta ve Dinar üzerinden Denizli’ye gitti. 

Isparta ve Denizli’de bir süre kaldıktan sonra vaktini esnafların yanında ve ahilik 

tekkelerinde geçirmeye başladı. M. 1258’de Antalya’ya gitti. Bir müddet burada 

yaşadıktan sonra M. 1266 baharında Ahi Kaysar Usta vasıtasıyla Mevlânâ’nın 

yakınlarından olan Hüsamettin Çelebi ile tanıştı. Ahi Evran’ı beğenen Çelebi, onu 

Mevlânâ’nın sohbetlerine götürmeye başladı. Vaktinin çoğunu ilimle geçirmeye başladı ve 

ahiler arasında kısa sürede tanındı. Bu sırada Sadreddin Konevî kendisini Konya’ya 

çağırdı. Konya’ya giderek burada debbağlık yapmaya başladı.  

Nihayet 1246’da Kırşehir’e yerleşmiştir. Burada Hacı Bektaş ile görüşmüştür. 

Burada debbağlık yaptı ve ahilerin reisi oldu. Aynı zamanda Yunus Emre ile de görüşmeye 

başladı (Soykut, 152). 

Ahi Evran 1171-1261 yılları arasında 90 yıl yaşamıştır.  1 Nisan 1261 yılında şehit 

edilmiştir. Uzun bir aradan sonra 1277 yılında Kırşehir’de türbesi yaptırılmıştır (Bayram, 

1978:58). 

2.1.9.2. Ahi Evran’ın Fikirleri 

Ahi Evran olarak meşhur olan Şeyh Nasiru’d-Din Mahmut el-Hoyî, daha önce de 

belirttiğimiz gibi ilk terbiyesini Yesevî Tarikatı’nın yaygın bir şekilde bulunduğu 

Azerbaycan’da almış ve daha sonra ünlü İslam âlimi Fahru’d-Din Razi’nin tedris halkasına 

katılarak ondan ders almıştır. Kayınpederi ile birlikte fütüvvet anlayışını Anadolu’da 

yaymak için Abbasi Halifesi Nasır’ın elçiliğini de deruhte etmiştir. Buradan hareketle Ahi 

Evran’in fikriyatının oluşmasında etkin rol oynayan faktörler şu şekilde sıralanabilir: 

- Yesevî Tarikatı 

- Fahru’d-Din Razi'nin tedris halkası 

- Kayınpederi Evhau’d-Din Kirmani 



34 
 

- Fütüvvet Anlayışı. 

Ahi Evran’ın hayat tarzını etkileyen faktörler ve bu etkiyle oluşan, kendisini pir 

kabul edenleri derinden tesir altına alan fikirleri ve fikirlerinin pratiğe dönüşümleri ahiliğin 

anlaşılmasında önemli rol oynar (Bayram, 1979:82).  

2.1.9.3. Ahi Evran’ın Eserleri 

Ahi Evran hayatı boyuncu ilim ile birçok konuda fikirlerini insanlara ulaştırmıştır. 

Ahi Evran ilim ile günümüze kadar gelmiş olan ahiliğin kurucusu ve onun önderliğini 

yapmıştır.  

Ahi Evran’ın eserleri şu şekildedir.   

1. Menahîc-i Seyfi: İslam dininin esaslarını Eşari-Şafii mezhebine göre anlatan bir 

eserdir. Ahi Evran bu eseri Kırşehir emiri olan Seyfeddin Tuğrul’a sunmuştur. Bu zat, 

Alâeddin Keykubad’ın yakın emirlerinden ve Abbasî Halifeliğine yardım için gönderilen 

ordunun komutanlarındandır. Eser mukaddime, beş menahîc ve hatimeden oluşur. 

2. Metaliu’-İman: Tasavvufi ve itikadı konuları ihtiva eden bir eserdir. Bir fatiha, 

üç matla ve hâtimeden oluşur. Dinî inançların kuvvetlendirilmesi maksadıyla yazılmıştır. 

Bu eser Sadreddin Konevî, Necmeddin Dâye, Nâsıreddin Tusî ve Fahreddin Râzî’ye isnad 

edilmiştir. 

3. Tabsıratu’l-Mubtedi ve Tezkiretu’l-Müntehi: Maarif usullerinden ve velilik 

hâl ve kaidelerinden bahseden bir eserdir. Mukaddime, üç misbah ve hâtimeden meydana 

gelir. Marifet (Allah’ı bilmek), nübüvvet, velayet ve ahiret gibi konuları açıklayan bir 

eserdir. Bu eser de Sadreddin Konevî, Nâsıreddin Beyzâvî, Fahreddin Râzî gibi kişilere 

isnad edilmiştir. Eflâki, Mevlânâ’nın çağdaşı olan ve Sadreddin Konevî ile ilimde at başı 

olan Nâsıreddin adlı birinin Tabsıra adlı bir kitabı olduğunu söylüyor. 

4. Letâif-i Hikmet: Bu eser Sultan II. İzzeddin Keykâvus’a sunulmuştur. 

Siyasetname türünde bir eserdir. Bu eser, Kadı Sirâceddin Ürmevî’ye de nispet edilmiştir. 

5. Letâif-i Gıyâsiye: Bu eser dört cilttir. Birinci cildi felsefe, ikinci cildi ahlak ve 

siyaset, üçüncü cildi fıkıh ve dördüncü cildi dua ve ibadet hakkındadır. 

6. Ağaz u Encam (Vassiyet): Ahi Evran’ın son olarak kaleme aldığı eseri olup 

vasiyetnamesi hükmündedir (Bayram, 1979:78).  

7. Mürşidü’l-Kifayet: Ruhun bekası hakkındadır. 



35 
 

 8. Yezdân-Şinâhht: Farsça felsefi bir eserdir. 

 9. Müsâriü’l-Müsâri: Ahi Evran’ın Konevî’ye yazdığı mektup. 

 10. Medh-i Fakr u Zemm-i Dünyâ: Suhreverdi El-Maktul’ün (vasiyeti) tercümesi. 

 11. Tercüme-i Elvâhu’l-İmâdiyye: Suhreveri El-Maktul’den tercümeler. 

 12. Tercüme-i Nefsü’n-Nâtıka: İbn-i Sinâ’dan yaptığı tercümedir. 

 13. Tercüme-i Kitabü’l Hamsin fi Usûli’d-dîn: Fahrüddin Râzî’den yaptığı 

tercümedir. 

 14. Tercüme-i Teveccühü’l-Etemm Nahve’l-Hakk: Sadreddin Konevî’nin küçük 

bir risalesinin tercümesidir. 

 15. Tercüme-i Miftâhü’l-gayb: Sadreddin Konevî’nin küçük bir risalesinin 

tercümesidir 

 16. Mektûbât Beyne Sadreddin Konevî: Kırşehir’den yakın dostu Sadreddin 

Konevî’ye yazdığı mektuptur. 

 17. Tuhfetü’ş-Şekûr: Ahi Evran’ın kayıp eserlerindendir. Taceddin Kâşî için 

yazmıştır. 

 18. İlmü’t-Teşrîh: Tıbba dair bir eseridir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



36 
 

BÖLÜM III 

3. YÖNTEM 

Bu bölümümüzde araştırmamızın modeli, evren ve örneklem, verilerin toplanması 

ve verilerin analizi hakkında bilgiler verilecektir.   

 3.1. ARAŞTIRMANIN MODELİ 

 Amacımız, ahilik teşkilatlarının kadınlar kolu olan Bacıyân-ı Rûm hakkında bilgi 

edinmek için nicel araştırma yöntemi ile tarih kitaplarından, makalelerden, sempozyum ve 

dergilerden yararlanılarak, günümüze kadar uzanan Anadolu Kadınlar Teşkilatının 

(Bacıyân-ı Rûm) faaliyetlerinin neler olduğunu belirlemektir. Geçmişten günümüze kadar 

uzanan bu teşkilatın doküman incelemesi yöntemiyle araştırması yapılmıştır. Tarih 

kitaplarından aktarılan bilgi ve belgeler ile gözlemleme yapılarak bu bilgiler ışığında 

araştırmanın modeli oluşturulmuştur. 

 3.2. ARAŞTIRMA EVREN VE ÖRNEKLEM 

 Ahiliğin kurucusu olan Ahi Evran, bir ilim adamı olmanın yanında ticarete dayalı 

bir sosyal bütünleşme aracı olarak, bu teşkilatı kurmuştur. Bu teşkilatın günümüze kadar 

gelmiş olması ve hâlâ günümüzde Ahi Evran’ın bu tekniklerinin yaşatılması insanların 

ticarette ahlak ve dürüstlük adına çok büyük işler başarmasına vesile olmuştur. İnsanların 

birer meslek sahibi olmalarını, mesleklerinde çıraklıktan ustalığa nasıl yükselmeleri 

gerektiğini, mesleklerini icra ederken ahiliğin bütün temel esaslarını (ahlak ve dürüstlük) 

tüm yönleriyle öğretmiştir.  

 Elde edilen bu bilgiler ışığında araştırmamızın evreni, ahi teşkilatlarının kollarından 

olan Anadolu Bacılar Teşkilatının (Bacıyân-ı Rûm) kuruluş amacıdır. Araştırmamızın 

örneklemi ise, Anadolu Kadınlar Teşkilatının ekonomiye ve kadının sosyal hayattaki 

konumuna verdiği önemdir.  

 3.3. VERİLERİN TOPLANMASI 

 Yapmış olduğumuz bu araştırmada, istenilen verilerin toplanması amacıyla çeşitli 

kurum ve kuruluşlardan almış olduğumuz kitap, makale, dergi ve sempozyumlardan 

yararlanılmıştır. Bu kurumlar Kırşehir Valiliği Kütüphanesi, Kırşehir İl Halk Kütüphanesi, 

Kırşehir Ahilik Araştırma Merkezi ve Esnaf ve Sanatkârlar Odaları Birliğidir. Buralardan 

elde ettiğimiz bilgi ve belgeler tek tek incelenmiş, konumuz hakkında bize bilgi verecek 

olan konuların taraması yapılarak araştırmamın verileri elde edilmiştir.   



37 
 

 3.4. VERİLERİN ANALİZİ 

 Çalışmanın verileri toplandıktan sonra konumuz ile ilgili olan kısımlar tek tek not 

alındı. Çeşitli kaynaklardan alınan bu notlar belirli bir program dâhilinde sırasıyla başlıklar 

halinde incelenerek çalışmamızı oluşturan bölümlere aktarılmaya başlandı.  

 Elde ettiğimiz farklı kurum ve kuruluşlardaki bu verilerin analizinde ahilik başta 

olmak üzere ahiliğin insanlar üzerindeki sosyo-kültürel etkilerinin yansımalarını gördük. 

Ahiliğin kurucu önderi olarak kabul edilen kişi Ahi Evran’dır. Ahilik teşkilatının bir kolu 

olan Anadolu Bacılar Teşkilatı (Bacıyân-ı Rûm) kurucusu olan Fatma Bacı hakkında 

araştırmamızdan elde ettiğimiz verilerde, Fatma Bacı hakkında bazı kaynaklarda çok net 

bilgiler verilmesine rağmen bazı kaynaklarda da tarihin akışına göre olasılık dahilinde 

bilgilere rastlanmıştır. Anadolu Bacılar Teşkilatı sayesinde kadının toplum için faydaları 

çok net bir şekilde araştırmamızın bütün kaynaklarında görülmektedir. Fakat kurucusu olan 

Fatma Bacı hakkında, net bir bilgi olmasa da varsayımlar doğrultusunda bu veriler analiz 

edilerek çalışmamıza dâhil edilmiştir.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



38 
 

3.5. AHİ TEŞKİLATININ KADINLAR KOLU BACIYÂN-I RÛM 

3.5.1. Bacıyân-ı Rûm Kurucusu Fatma Bacı 

3.5.1.1. Fatma Bacı’nın Hayatı  

Fatma Bacı, yani bilinen ismiyle Fatma. “Menakıb-ı Evhau’d-din Kirmanî” isimli 

kaynakta belirtildiği üzere Kirmanî, bir gün bakırcılar pazarındayken bir tellalın “kötü 

huylu, akılsız, ağzı bozuk bir cariye satmak istiyorum” dediğini işitmiş, kadının bu kötü 

yönlerine rağmen bu cariyeyi satın almıştır. Fatma’nın bu cariyeden dünyaya geldiği 

belirtilmiştir (Gültepe, 2008:104). 

Fatma’nın 610 (1213) yılı civarında doğmuş olabileceği tahmin edilmektedir. 

“Velayet-name”de anlatılanlara göre Hacı Bektaş Anadolu’ya geldiği zaman mana 

âleminden Anadolu erenlerine selam vermiş, bu durum Fatma’ya malum olmuş ve Hacı 

Bektaş’ın erenler meclisine geldiğini iletmiştir. Fatma Bacı o zamanlar genç bir kızmış ve 

erenlere sofra hazırlamaktaymış (Bayram, 1993:40). 

640 (1243)’da Moğolların Kayseri’ye girişi sırasında Fatma’nın Kayseri’de ikamet 

etmekte olduğu ve burada çok sayıda genç kızla birlikte Moğollar tarafından esir edildiği 

bilinmektedir. Yaklaşık 14 yıla yakın bir süre Moğolların esiri olarak yaşadığı tahmin 

edilmektedir. Fatma’nın babası, saygı gösterilen bir adam olduğu için Moğolların ona iyi 

davrandıkları da rivayet edilmektedir (Kırpık, 2018:42). 

3.5.1.2. Fatma Bacı’nın Ahi Evran ile Evliliği 

Kösedağ yenilgisinden sonra Tokat ve Sivas Moğol ordusuna teslim edilmiştir. 

Sivas’ı aldıktan sonra Moğollar Kayseri’yi kuşatmaya başlayınca, Kayseri’deki ahiler şehri 

savunmak istemiştir. O zamanlar şehri, surlar içinde bulunan debbağlar çarşısındaki ahiler 

korumaktaydı. Moğollar özellikle bu alana yöneldiği için şiddetli çatışmalar bu bölgede 

yoğunlaşmıştı. Bir kısım ahiler ise Erciyes Dağı eteklerinde Battal Mescidi çevresinde 

pusular kurmuş ve sur çevresindeki Moğol askerlerine karşı savaşıyorlardı. 

 Moğollar bu kuşatmayı kazandıktan sonra şehri ele geçirip ahileri kılıçtan 

geçirmişlerdir. Çok sayıda genç kız ve kadını götürmüşler, şehri yakıp talan etmişlerdir 

(Ebu’l-Ferec, 1945-1950:542). Debbağlar çarşısındaki tekkeye bitişik ev ve zaviyenin 

Anadolu ahiliğinin kurucu olarak bilinen esas adı, Şeyh Nasiru’d-din Mahmud olan Ahi 

Evran’a ait olduğu ve bu evde bulunan kişinin ise Evhau’d-Din Hamid el-Kirmanî’nin kızı 

Fatma olup, Ahi Evran’ın karısı olduğu belirtilmektedir.  



39 
 

3.5.2. Bacıyân-ı Rûm Teşkilatı 

Anadolu kadınlarının oluşturduğu teşkilatlanmadır. Bu teşkilatlanmanın kurucusu 

Ahi Evran’ın eşi olan Fatma Hatun, Bacı olarak bilinmektedir. İlk başlarda Ahi Evran’ın 

Kayseri’deki dericilik atölyelerinde işlemiş olduğu yünlerini değerlendirmek amacıyla bir 

araya gelerek oluşturmuş olduğu kadınlar birliğidir.  

Bu faaliyetler kapsamında teşkilatlanarak, ahiliğin yan kolu olarak faaliyetlerini 

sürdürmüşlerdir. Türk tarihinde ilk olarak Aşıkpaşazâde’nin (Aşıkpaşaoğlu Tarihi, 1985: 

195) XII. yüzyılda Anadolu’da varlığından söz etmiş olduğu Bacıyân-ı Rûm (Anadolu 

Kadınlar Birliği) bugüne kadar teşkilatlanmış olan kadınlar kolunun ilk örneğidir.   

Bacıyân-ı Rûm teşkilatı konusunda yakın tarihimizde ilk olarak Fuat Köprülü, 

Osmanlı Devleti'nin kuruluşu ile ilgili araştırmasında, Orta Çağ Anadolusunda kadınlar 

tarafından kurulmuş olan bu teşkilatın varlığından söz etmişse de ayrıntılı bilgi 

vermemiştir (Köprülü: 1972:160). 

Söz konusu kuruluş ile ilgili en son ve en geniş manada bilgiyi Prof. Dr. Mikail 

Bayram’ın araştırmasında bulmamız mümkündür (Fatma Bacı ve Bacıyân-ı Rûm Teşkilâtı, 

1994). Hacı Bektâş-ı Velî’nin Menakıbnâme’sinde sıkça rastlanan, “Fatma Bacı, Fatma 

Ana, Kadıncık veya Kadıncık Ana” da Bacıyân-ı Rûm teşkilatının kurucusu olan “Fatma 

Bacı” olmalıdır.  

Fatma Bacı ve Bacıyân-ı Rûm teşkilatı konusunda mevcut kaynakların sınırlı 

olmasından dolayı konu ile ilgili birçok soruya cevap verme konusunda sıkıntı 

çekilmektedir. Büyük Hun Devleti’nden beri Türk boy ve budunlarının sosyal yapısı ve 

haliyle de hayat tarzı Anadolu’daki Bacıyân-ı Rûm teşkilatı konusunda bize ipucu 

vermiştir (Cebecioğlu, 1991:651). 

Zira aile sosyologlarının tanımı ile Türk sosyal yapısının en küçük organizasyonu 

olan “küçük aile veya çekirdek aile” tipini en güzel biçimde temsil etmektedir. Bu aile tipi, 

baba-ana ve çocuklardan oluşur ve aile içinde herkesin görev ve sorumlulukları söz 

konusudur. Türk toplum yapısında aileler birliği için “oymak uruğ” bugünkü tabiri ile 

kabile veya aşiret denilmektedir. Oymak veya aile birliğinin boy, boylar birliği de “budun” 

ve nihayet boy ve budunları içine alan “millet” gerçeği söz konusudur. Küçük aile tipinde 

Türk kadını eşinin yanında ve onunla birlikte hayatın bütün meşakkatlerini göğüslediği 

gibi kız evladı da aile içindeki fonksiyonu bakımından oğullardan farklı değildir.  



40 
 

Türk kadını çadır veya evin sınırları içinde kalmamış, kız çocukları da erkek 

çocuklarının yaptığı hemen bütün işlerin içinde yetişmiştir. Böyle olunca Türk toplumunda 

kızlar da; ata binmede, ok atmada, kılıç kullanmada ve her türlü yarışlarda erkekler ile başa 

baş gitmişlerdi.  

Türklerin zaman içinde gelişen hadiseler ve özellikle de yerleşik hayata geçişe bağlı 

olarak genelde şehir merkezlerinde, “avlu tipi” yerleşim mekânları içinde “geniş aile” 

tipine geçmelerine bağlı olarak kadın avlu veya evin sınırları dâhilinde hayatını sürdürmüş 

bu değişime bağlı olarak da, kadınlar ve kızların görev ve sorumlulukları da farklılaşmıştır. 

Merkezî Asya’daki değişmelere ve ortaya çıkan hadiselere bağlı olarak başlamış olan 

göçler sürecinde, bilhassa yeni yurtların kurulması, coğrafyaların Türk kavimlerine 

açılması sürecinde (Anadolu'nun fethi, vatanlaştırılması) toplum hayatında Türk kadınının 

tekrar ön plana çıktığına ve tarihî fonksiyonunu icra ettiğine dair en güzel örneklerden 

birisi olarak da Anadolu Bacılar hareketi gösterilebilir (Bayram, 1998: 24). 

Anadolu’nun fethi sürecinde faaliyetleri ile dikkatleri üzerine çekmiş olan bu kadın 

örgütünün asıl büyük ve önemli faaliyeti hiç şüphesiz Anadolu’daki Moğol işgali 

döneminde görülmektedir. Moğol işgali karşısında Selçuklu devlet adamlarının göstermiş 

oldukları teslimiyetçi davranışa karşı çıkan ve Moğol işgalinin Ankara-Konya ve Samsun 

çizgisinin batı sınırında kalmasını sağlayanlar da Türkmenler olmuştur. 

Bu yüzden Anadolu’daki Moğolların işgali sürecinde Türkmen erkekleri yanında 

kadınları da aynı manada mücadele vermişlerdir. İşte bu süreçte Anadolu Bacıları ciddi 

manada gündeme gelmişler, sadece savaşlardaki rolleri ile değil toplum hayatının bütün 

kesimlerinde varlıklarını hissettirmişlerdir. Bize göre bu hareketin öncülerinden birisi ve 

belki de en önemlisi Anadolu Bacılar hareketidir. 

Anadolu Bacılar Teşkilatı, Anadolu’nun ekonomik hayatı üzerinde de tıpkı ahi 

teşkilatları gibi etkili olmuşlardır. Böylece Moğol işgaline karşı fiilen direnmiş yani 

mücadele etmiş olan Türk kadınları, ahi yapılanması örneğinde olduğu gibi söz konusu 

teşkilatın oluşmasını sağlamış ve buna bağlı olarak da çalışkan-üretken gerektiğinde 

savaşan konumda olmuşlardır. Türk kadınının vatan müdafaasında üstlenmiş olduğu görevi 

millî mücadele sürecinde de görmekteyiz (Bayram, 1998: 25).  

Anadolu Bacılarının faaliyet alanları arasında ilk sırayı el sanatları almıştır. Bu 

dönemde; örgücülük ve dokumacılık dışında, boyacılık (iplerin boyanması), çadırcılık, 

oya, dantel, nakış türleri vb. hizmetler bu teşkilatın öncülüğünde büyük ilerleme 



41 
 

kaydetmiştir. Elimizdeki mevcut bilgilerin ışığında; ilk olarak Kayseri’nin Külahduzlar 

Mahallesi’nde bu örgütün kurucusu olarak bilinen Fatma Bacı’nın dericilerin işledikleri 

derilerden çıkan yünleri değerlendirmesi (halı-kilim ve dokuma işleri) ile başlayan bu 

hareket önce İç Anadolu Bölgesi’nde teşkilatlanmış ve Moğol işgali döneminde hemen 

bütün Batı Anadolu’ya yayılmıştır. Böylece Orta Asya coğrafyasında Türk kadınlarına 

mahsus olarak gelişmiş olan sanat kollarının (çadırcılık, keçecilik, boyacılık, halı-

kilimcilik, her türlü dokuma ve örgücülük, nakışçılık ile her türlü kumaş dokuma vb.) 

ortaya çıktığını görmekteyiz (Parmaksızoğlu, 2000: 6). 

Bu sanat kolları aynı zamanda Türk zevk ve renk anlayışını temsil etmişlerdir. Bu 

güzellik ve özelliklerin de (Orta Asya Türk sanatının) Anadolu’ya taşınması, yaşanması ve 

geliştirilmesinde de söz konusu teşkilatın etkisi bilinmektedir. Anadolu Bacılarının bir 

diğer özelliği de ahi teşkilatlarının mekânı olan tekke-zaviyelerde konaklayan misafirlerin 

yemek ve temizlik işleri ile meşgul olmalarıdır. Seyyah İbn-i Batuta, Seyahatnamesi’nde 

Anadolu Bacılarının bu hizmetlerine yer vermiştir (Parmaksızoğlu, 2000: 7).  

Anadolu Bacılarının üstlenmiş olduğu bir diğer görev de yurtlarını, obalarını 

gerektiğinde kocaları ile birlikte düşmana karşı savunmalarıdır. Çağdaş kaynaklar, Türk 

kadınlarının böyle durumlarda zırh giydiklerine, ok attıklarına ve at üstünde kahramanca 

savaştıklarına dair kıymetli bilgiler vermektedir (Cebecioğlu, 1991:654). Anadolu 

Bacılarının tıpkı İskit Türk kadını Amazonlar gibi örgütlü olarak vatan savunmasında yer 

aldıklarına dair çalışmalar da kaleme alınmıştır (Gültepe, 2008). Bu konuda daha fazla 

bilgi için bakınız; (Necati Gültepe, Türk Kadın Tarihine Giriş Amazonlardan Bacıyân-ı 

Rûm’a, İstanbul, 2008).  

Ahilerin iş ve hizmet kolundaki faaliyetlerinin manevi kaynağı nasıl tasavvuf ise 

Anadolu Bacıları da manevi ve ahlaki açısından aynı özelliği temsil etmişlerdir. Şayet bu 

teşkilatın kadın kolu görüşünden hareket edecek olursak, ahilikteki işleyişin Bacılar 

Teşkilatında da aynen mevcut olduğu söylenebilir. Fatma Bacı’nın babası Şeyh Evhau’d-

Din Hamid el Kirmanî iş ve meslek konusunda; “Bir usta mesleğini o mesleğin üstadından 

öğrenmemişse yani intisabı yoksa meydana getirmiş olduğu eserde siyaset ve haysiyet 

olmaz” ifadesini kullanmaktadır (Bayram, 1994: 84).  

Bu teşkilat içinde kadınların erkeklerle birlikte ayin ve sohbetlere katılmaları da 

ciddi manada tartışma ve tenkitlere maruz kalmıştır. Yerli gayrimüslim kadınların İslam 

dinini tanıma ve bilahare Müslüman olmaları konusunda da Anadolu Bacıları önemli bir 



42 
 

rol üstlenmişler, bu yöndeki faaliyetleri ile de adeta Anadolu’da Ahmet Yesevî’nin yol 

evlatlarına bu yönde yardımcı olmuşlardır. Anadolu’da Selçuklular döneminde bu tür 

faaliyetleri ile Anadolu’daki Moğol-İlhanlı işgaline karşı yerleşik Türk halkının işgalcilere 

boyun eğmesi karşısında Türkmenlerin bu işgale karşı ciddi manada mücadele etmeleri ve 

sonunda Batı Anadolu’da yoğunlaşmaları gibi Anadolu Bacıları da aynı şekilde Moğol 

işgaline karşı görevlerini yerine getirmişlerdir (Erdem ve Yiğit, 2009:14). 

Anadolu Selçukluları ve takiben de Osmanlı Devlet hayatında gördüğümüz ahi 

teşkilatı ile hemen aynı yol ve yönteme sahip olan Bacıyân-ı Rûm teşkilatının ilk 

örneklerini Merkezî Asya’daki “atlı-göçebe” Türk unsurlarının İslamiyet ile tanışması ve 

bu din ile şereflenmeleri konusunda Ahmet Yesevî ve Yesevîlik anlayışında görmekteyiz.  

Zira Türkistan coğrafyasında, İslam dininin Merkezî Asya coğrafyasında yayılması, 

yaşanması ve hatta bugünlere taşınması, tasavvuf hareketinin öncüsü bu anlayış ve hareket 

ile izah edilebilir. Zira kişioğlunun Yesevî dergâhında mürit olabilmesi için bir meslek 

mensubu olması gerekiyordu. Bu insanlar Yunus misali ham gelir ve zaman içinde 

olgunlaşır, pişer ve izin ile “uc” olarak tanımlanan bir yöre için görevlendirilirlerdi. Bu 

görevin mensupları için de “Ahmet Yesevî Yol Evladı” ifadesi kullanılırdı (Ahmed-i 

Yesevî, 1983: 27). 

Merkezî Asya, Kafkasya, Anadolu ve hatta Balkanlar coğrafyasındaki manevi 

makamların sahipleri böyle bir anlayış ve düşüncenin temsilcileri olup ortak paydaları 

“Ahmet Yesevi Yol Evladı” olmalarıdır. Konuya bu pencereden baktığımız zaman; Seyyid 

Burhaneddin, Mevlânâ, Hacı Bektâş-ı Velî, Somuncu Baba, Hacı Bayram Velî, Şeyh 

Edebali vb. böyle bir görevi ifa etmişlerdir. Zira Yesevî’nin yol evlatlarının her birinin bir 

mesleği olup “uc” olarak tanımlanan mekânlarda kurmuş oldukları tekke ve zaviyelerde 

birinci görevleri mesleklerini dosdoğru icra etmek ve inançlarını da inançlarının gereği 

tertemiz yaşamaktır. Bu ulu kişiler, dürüst iş anlayışları ve inançları ile gayrimüslimler için 

adeta bir çekim merkezi olmuşlardır.  

Anadolu Bacılarının Anadolu’daki faaliyetleri dikkatlice incelendiğinde, Türkistan 

coğrafyasındaki Türk kadınlarının hayat tarzının devamı niteliğini taşıdığı hemen fark 

edilmektedir. Tarihî süreçte, ruh ve mana zenginliğinin temsilcisi konumundaki Yesevî 

geleneğinin takipçileri olan  “yol evladı geleneği” yerine “bel evladı geleneği”nin öne 

çıkmasıyla birlikte ilk değişim süreci başlamıştır. Bu yüzden ahilik ve Anadolu Bacıları ve 



43 
 

benzeri kuruluşlar kendi tarihî zemininde ele alınmalı, uğramış olduğu değişmeler ile 

katetmiş olduğu gelişmeler ortaya koyulmalıdır (Bayram, 1981: 465).  

 3.5.3. Ahilik ve Bacıyân-ı Rûm Teşkilatının Kuruluşu 

 Türkler Anadolu’yu fethettikten sonra Anadolu’da çeşitli kültürler içinde faaliyet 

göstermişlerdir. Bunun örneklerini Selçuklular zamanından kalma tarihî yapılarla 

görmekteyiz. Bu yapıların çoğu; cami, tekke, medrese, kervansaray hamam, türbe ve 

hanlardır. Bu şekilde Anadolu’nun Türkleşmesi ve İslamlaşması sağlanmıştır. Bu devirde 

kurulan ahi teşkilatı kadınlar kolu olan Bacıyân-ı Rûm; sosyal, kültürel, ticari ve hatta 

siyasi kuruluşların ilkinde yer alır (Birdoğan, 1995:30). 

Ahilik teşkilatının bir kolu olarak kadınlar kolu kadınları temsilen kurulmuştur. Ahi 

Evran 32 çeşit esnaf ve sanatkâr zümresinin lideridir. Ahi Evran’ın asıl adı Nasiru’d-din 

Mahmud, babasının adı Ahmet’tir. Ahi Evran onun menkıbevi adı olup, bu adıyla 

ünlenmiştir. 1171 yılında, Azerbaycan’ın Hoy kasabasında dünyaya gelmiş, Horasan ve 

Maveraünnehir’de tahsilini tamamlamıştır.  

     Bir süre Bağdat’ta bulunan Ahi Evran 602 yılında Anadolu’ya gelmiş ve 

Kayseri’de ikamet etmeye başlamıştır. O dönemde tahtta bulunan Selçuklu sultanı I. 

Giyasu’d-Din Keyhüsrev vardı. Bu dönemde, fikirleri sayesinde Selçuklu sultanı Ahi 

Evran’ı himayesine almış onun fikirlerini benimseyerek ahilik teşkilatının kurulmasını 

hızlandırmıştır. Böylece sosyo-ekonomik, kültürel ve sosyal şartlar, teşkilatın kısa 

zamanda güçlenerek gelişmesine yardımcı olmuştur. 

  Şeyh Evhadu’d-Din Kirmanî’nin kaleminden alınan bilgiye göre; Kayseri’de bir 

dericiler çarşısı, bunun bitişiğinde külahduzlar çarşısı bulunuyordu. Bu iki çarşı arasında 

bulunan cami ve zaviyeye bitişik olan evde Şeyh Evhadu’d-Din’in kızı Fatma Hatun, yani 

Ahi Evran’ın eşi ikamet ediyordu (Hacıgökmen, 2005: 185). 

Kayseri’de kurulan bu sanayi sitesinde hanımlara ait el sanatları ile ilgili iş yerleri 

de bulunmaktadır. Bacı teşkilatı, yani kadınlar kolu teşkilatı Bacıyân-ı Rûm ilk olarak 

burada yani Kayseri’de kurulmuştur. Burada kurulduktan sonra zamanla Anadolu’nun 

diğer şehirlerine, kasabalarına ve köylerine kadar yayılmaya başlamıştır (Döğüş, 

2015:144). 



44 
 

3.5.4. Bacıyân-ı Rûm Teşkilatının Kuruluş Ortamı 

Çok büyük bir mahalle olacak şekilde büyük deri atölyelerine sahip çarşıda, deriler 

debbağlanırken, bu derilerin yünleri yan ürün olarak ortaya çıkmıştır. Bu yünlerin zayi 

edilmemesi ve değerlendirilerek yeniden bir ürün olmaları sonucuna varılmıştır. Ahi Evran 

buna bir çözüm bulmaya karar vererek Türkmen kız ve kadınları da organize ederek tıpkı 

çeşitli sanat kollarına mensup erkeklerin kurduğu teşkilat olan Ahiyân-ı Rûm’da olduğu 

gibi, kadın el sanatlarını icra eden kadınlar arasında bir sanat organizasyonu olan bacılığı 

da ortaya çıkarmıştır. Teşkilat daha sonra Anadolu’nun diğer şehirlerine yayılmaya 

başlamıştır. Ancak ne ölçüde yayıldığı bilinmemektedir.  Ahi Evran’ın Konya ve 

Kırşehir’e yerleşmesiyle bu faaliyetlerin buralarda da yürütülmeye başladığı 

anlaşılmaktadır. Nitekim Anadolu’da özellikle Selçuklular zamanında Türkmen kadınların 

erkeklerle yan yana iş hayatlarını sürdürdükleri görülmektedir (Turan, 2003:144).  

Anadolu Selçukluları zamanında Ahi Teşkilatının kurulmasını zaruri kılan 

sebeplerden biri de Türkmen halkın göçebelikten yerleşik hayata geçişinin yarattığı 

durumdur. Göçebelikten yerleşik hayata geçişin bugün de geçerliliğini koruyan ilk ve en 

önemli şartı şüphesiz yerleşim yerinde (şehirlerde) iş sahibi olmaktır. O günün toplumunda 

Ahi Teşkilatı Türkmen halkın şehir hayatına geçişini sağlamaktaydı (Çetin, 1981:186).  

Türkmen hatunlar da bu geçişi Bacı Teşkilatı içinde ve ahilerle birlikte 

sürdürmüşlerdir. O halde Bacı Teşkilatı, Türkmen genç kız ve hanımların şehirlerde iş 

hayatına girmelerinin tabii sonucu olarak kurulmuştur. Bunun planlayıcısı da Ahi Evran ve 

hocası Şeyh Evhadü’d-Din Kirmanî olmuştur. Bu yüzden de Ahi ve Bacı Teşkilatı önce 

şehirlerde (Kayseri, Konya, Kırşehir gibi) kurulmuştur. Bazı siyasi baskı ve zorlamalardan 

sonra bu iki kuruluş köylere yayılmıştır. 

Burada verilen örneklerde görüldüğü gibi ahilerin birçok hizmet alanlarında 

kadınlara ihtiyaç duymaları ve kadınların da belli başlı hizmet sektöründe bulunmaları 

zarureti doğmuş ve böylece Bacı Teşkilatı, Bacıyân-ı Rûm kurulmuştur (Bayram, 2008: 

88).  

3.5.5. Bacıyân-ı Rûm Neden Kayseri’de Kuruldu? 

Türklerin Anadolu’ya gelmelerinden sonra yani Malazgirt Zaferi’nden sonra 

Danişment Oğulları Devleti Kayseri’yi XI. yüzyıl sonlarında fethetti. Kayseri, 1160 yılına 

kadar Danişment Oğulları’nda kaldı. 1160’tan sonra II. Kılıç Arslan Kayseri’yi Danişment 



45 
 

Oğulları’nın elinden almıştır. Böylece Kayseri Anadolu Selçuklu Devleti’nin himayesi 

altına girmiştir.  

Bir süre sonra Selçuklu Devleti’ne baş şehirlik yapmıştır. Kayseri o dönemlerde her 

iki devlet zamanında da Anadolu’nun en önemli sanat ve ticaret merkezi konumundaydı. 

Bu zamana kadar hatta günümüzde dahi bunun örneklerini tarihi eserleri ile görmekteyiz. 

Devrin ünlü tıp, astronomi ve dil bilginlerinden olan Tiflisli Hubeyş b. İbrahim, Kayseri’de 

yaşamış ve II. Kılıç Arslan’a bazı eserler sunmuştur (İslam Ansiklopedisi, 1942:246). 

Selçuklular devrinde Anadolu’daki yol şebekesi göz önünde bulundurulursa,  

Kayseri’nin her bakımdan çok önemli bir mevkide olduğu görülmektedir. Anadolu’nun 

ortasında bulunması sebebiyle doğudan batıya, kuzeyden güneye uzanan yollar 

Kayseri’den geçmekteydi. Bu durum Kayseri’nin büyük bir ticaret merkezi olmasını 

sağladığı gibi kültürel münasebetler bakımından da çok hareketli bir yöre olmasına vesile 

olmuştur. 

O devirde sadece Anadolu’da değil dünyaca meşhur olan “Yabanlu Pazarı” diye 

bilinen milletlerarası pazar yeri de Kayseri yakınlarında Pazarören’de bulunuyordu. Bu 

pazar, (Yabanlu Pazarı için bakınız: Faruk Sümer “Yabanlu Pazarı”) senenin belirli bir 

zamanında kurulur ve belli bir süre devam ederdi. Bizans, Kırım, Suriye ve İran’dan 

tacirler buraya gelir, alım ve satım yaparlardı (Sümer, 1985:11).  

Yabancıların, yani Anadolu dışından gelen insanların bulunduğu bir pazar yeri 

olduğu için “Yabanlu Pazarı” diye anılmıştır. XIII. asrın birçok yerli ve yabancı yazarları, 

öneminden dolayı ve çok meşhur olduğu için bu pazar yeri hakkında bilgi vermişlerdir. 

Bugün dahi İran’da çok geniş ve çeşitli olan pazar yerlerine “Kayseriye” denmektedir. 

Mardin’de “Kayseriye” adını taşıyan çarşı hâlâ varlığını devam ettirmektedir. 

İşte Anadolu Selçukluları devrinde Kayseri’nin haiz olduğu coğrafi, ticari ve ilmî 

önemden dolayı, bu devrin en dikkat çekici sosyal, kültürel, sınai ve iktisadi kuruluşu olan 

Ahi Teşkilatı ve bu teşkilatın genç kızlar kolu olan “Bacıyân-ı Rûm” (Anadolu Bacıları 

Teşkilatı) XIII. asrın başlarında ilk defa burada kurulmuş ve buradan Anadolu’nun diğer 

kasaba ve şehirlerine yayılmıştır (Gültepe, 2008: 241). 

3.5.6. Bacıyân-ı Rum, Ahilik ve Bazı Siyasi Olayları 

Ahiliğin bütün Anadolu’ya yayılmasına hizmet eden Sultan I. Alâu’d-Din 

Keykubad, oğlu II. Gıyasu’d-Din Keyhüsrev tarafından öldürüldü. Bu yüzden ahi ve 

Türkmenler bu sultana karşı direnişe geçtiler. Sultan da iktidarına karşı oldukları ve 



46 
 

kendisini devirmeyi planlayan veziri Sa’du’d-Din Köpek ile iş birliği içinde oldukları 

gerekçesi ile pek çok ahi ve Türkmeni öldürttü ve bazı ileri gelenleri de tutuklattı. Ahi 

Evran da 5 sene müddetle 637-642 (1240-1245) tutuklandı (Bayram, 1979:69). 

Bu durumdan, Sultan’ın zihniyet bakımından ahilere kaşı bir tavır takındığı, 

Mevlânâ ve çevresindekilere yakınlaştığı ve onları himaye ettiği anlaşılmaktadır. Sultan’ın 

zaafından ve kötü yönetiminden yararlanan Moğollar tam bu sırada Anadolu’ya girdiler. 

Sultan’ın ordusu, Kösedağ’da Moğol ordusu karşısında ağır bir yenilgiye uğradı. 

 Tokat ve Sivas’ı savaş yapmadan alan Moğollar, Kayseri’de karşılarında ahileri 

buldular. Ahiler on beş gün kahramanca şehri Moğol ordusuna karşı savundular. Savaş 

sırasında en şiddetli çarpışmalar debbağlar çarşısı tarafındaki surlar önünde oluyordu. 

Battal Mescidi civarında pusu kuran ahiler, surlar dışındaki Moğol ordusuna ani baskınlar 

düzenliyorlardı. Moğol ordusu ağır kayıplar veriyordu. İbn-i Bibi, Moğol Ordusu 

Komutanı Baycu Noyan’ın muhasarayı kaldıracağı bir sırada hain çıkan Selçukluların 

Kayseri Subaşısı Ermeni asıllı (mühtedi) Hacokoğlu Hüsamü’d-Din’in Baycu ile gizlice 

anlaşarak Moğolların atık su yolundan şehre girmelerini sağladığını yazmaktadır 

(Kemaloğlu, 2011:145). 

Moğollar Kayseri’yi zapt edince münhasıran ahiler ve bacılara ait iş yerlerini, lüks 

evleri yağmalayıp, yakıp yıkmışlardır. İşte ahi ve bacılara ait sanayi sitesi de bu sırada 

yağmalanıp ateşe verilmiştir. Ebu’l-Ferec’in haber verdiği, öldürülen ve esir edilen 

binlerce genç erkek, genç kız ve kadın da ahi ve bacı teşkilatının üyeleri olmalıdır.  

Çünkü Moğollara karşı şehri savunan ve Moğollara ağır kayıplar verdirenler ahiler 

ve bacılardı. İbn-i Bibi, açıkça Kayseri’de ahilerin Moğol ordusuna karşı direnişe 

geçtiklerini ve şehri savunmaya karar verdiklerini yazmaktadır. Bu ağır ve acı 

mağlubiyetten sonra Kayseri’deki ahi ve bacıların topyekûn imha edildikleri ve 

teşkilatlarının dağıtıldığı anlaşılmaktadır. Büyük devlet adamı Celalettin Karatay saltanat 

naipliğine getirilince Moğollarla anlaşma yapıldı. 

Bundan sonraki 10 senelik zamanda Ahi Teşkilatının yeniden organizesine çalışıldı. 

Bu dönemde Kırşehir’e yerleşen Ahi Evran burada yine ahilerin lideri olarak faaliyetlerini 

sürdürüyordu. Karatay’ın ölümünden sonra II. İzzü’d-Din Keykavus ile kardeşi IV. 

Rüknu’d-Din Kılıç Arslan taht mücadelesine tutuştular. Bu olaylar üzerine Moğollar ikinci 

defa Anadolu’ya girdiler (Erdem ve Yiğit, 2010: 73). 



47 
 

Aksaray, Sultan Hanı mevkiinde ahi ve Türkmenlerden oluşan II. İzzü’d-Din 

Keykavus’un ordusu ağır bir yenilgiye uğradı. Vezir Kadı İzzü’d-Din ve 14 Selçuklu emiri 

Baycu Noyan tarafından idam edildiler. Baycu Noyan başşehir Konya’ya girdi. Ülkenin 

her tarafında ahiler, yeniden Moğollara karşı direnişe geçtiler. Sonunda Moğolların 

desteklediği IV. Kılıç Arslan Selçuklu tahtına oturdu. II. İzzü’d-Din ise, Anadolu’yu terk 

etmek zorunda kaldı. Bu yeni sultan zamanında, Moğolların emrinde Pervane Süleyman, 

Sahib Ata Fahrü’d-Din Ali ve Vezir Tacü’d-Din Mu'tez üçlüsü ülkeyi yönetiyorlardı 

(Şeker, 2006:176).  

 Bu yeni yönetim, bir ferman çıkartarak bütün ülkede ahilerin elinde bulunan iş 

yerlerinin, medrese ve zaviyelerin ellerinden alınıp Mevlânâ’ya ve Mevlânâ’ya yakın olan 

kişilere ve Kalenderi dervişlere verilmesine karar aldı ve uygulamaya geçildi (Galip, 

2000:61).  

Ahmed Eflâkî’nin “Menakibu’l-Ârifin”inde devletin bu uygulamaları ile ilgili 

olarak pek çok anekdot bulunmaktadır. Mevlânâ da devlet adamlarına yazdığı birçok 

mektubunda, ahi ve Türkmenlerden alınan hankâh, medrese gibi müesseselerin mürit ve 

dostlarından birilerine verilmesini öğütlemektedir. Ahi Evran da bu uygulamalar sırasında 

kaleme aldığı anlaşılan ve bir “Vasiyet-name” olan “Agaz u Encam” adlı risalesinde şöyle 

demektedir: Bu zamanın yöneticileri, kişilerin mallarına el koymaktadır. Şeriatın 

hükümleri büyük ölçüde ortadan kalktı. İslam’dan sadece bir ad kaldı. 

İşte bu uygulamalar sırasında Kırşehir’de Ahi Evran ve yakınları direnişe geçtiler. 

Mevlânâ’nın müridi Nuru’d-Din Caca Kırşehir’deki bu isyanı bastırmaya memur edildi. 

Cacaoğlu Nuru’d-Din, Kırşehir’deki bu isyanı bastırdı ve burada bulunan ahileri kılıçtan 

geçirdi. Ahi Evran ve babası ile arası açık olan Mevlânâ’nın oğlu Alâu’d-Din Çelebi de 

burada şehit düştüler. Bu sırada Ahi Evran 90 küsur yaşında idi (Demir, 2003: 358). 

İktidar, uygulamalarını sürdürmeye devam etti. Aksaray, Ankara, Çankırı, Denizli, 

Karaman ve uc bölgelerde de Kırşehir’dekine benzer ayaklanmalar ve iktidarın 

uygulamalarına karşı direniş hareketi baş gösterdi.  

Pervane Muinü’d-Din Süleyman, Sahib Ata, Fahru’d-Din Ali ve Vezir Tacu’d-Din 

Mu'tez, Moğolların emir ve desteği ile ülke çapında ahilerle daha geniş bir ifade ile 

Türkmenlerle mücadeleye devam ettiler. Kayseri, Konya, Kırşehir’den sonra Ankara, 

Çankırı, Sivas, Tokat ve Aksaray’da da ahi ve Türkmen isyanları bastırıldı ve buradaki 



48 
 

ahilere ait iş yeri, hankâh ve medreseler müsadere edilerek Mevlânâ ve yakınlarına verildi. 

Ancak Mevlânâ’ya bağlanmayı kabullenen ahilere dokunulmadı. 

Vakıa ahilerin Mevlânâ’ya veya haleflerine intisaba zorlandıkları, bazılarının bunu 

kabul etmek zorunda kaldıkları, kabul etmeyen ahilerden birçoklarının öldürüldüğü veya 

bulunduğu beldeden kovulduklarına dair kaynaklarda geniş malumat vardır (Koca, 

1998:14). 

İşte devletin bu uygulamaları üzerine Orta Anadolu’dan pek çok ahi ve 

Türkmenlerin uc bölgelere göçtüklerini biliyoruz. Ahilerin kız ve hanımları olan bacılar da 

ahilerle birlikte uc bölgelere göçmüşler ve bu bölgelerde faaliyetlerini sürdürmüşlerdir. 

Bir uc beyliği olan Osmanlı Beyliği’nin kuruluş ve gelişmesinde ahi ve bacıların da 

büyük hizmetleri bulunduğu bilinmektedir. Bu siyasi ortamda bir kısım ahi ve bacının 

Moğol zulmü ve devlet baskısının ulaşamadığı ücra köylere sığındıkları ve buralarda 

faaliyetlerini sürdürdükleri anlaşılmaktadır (Müsameretül’l-ahbar, s. 75). 

3.5.7. Bacıyân-ı Rûm’un Kuruluş Zemini 

Ahi birliklerinin Kayseri’de kurulmasında pek çok neden bulunmaktadır. 

Selçuklular zamanından beri Kayseri, bulunduğu coğrafya ile dönemin en önemli şehirleri 

arasında önde gelmekteydi. Bunun nedeni ise coğrafi bakımdan ve bulunduğu konumdan 

dolayı ticari, sınai, sosyal ve kültürel olarak diğer bölgelerin ana merkezinde olmasıydı 

(Güçlü ve Şanal, 2007:379). 

Ahi ve bacı teşkilatı, Selçuklu Sultanı I. Gıyasettin Keyhüsrev’in ikinci saltanatı 

yıllarında Selçuklu Devleti’ni yeniden yapılandırma çalışmalarının bir parçası olarak 

devletin destek ve himayesinde kuruldu. I. Gıyasettin Keyhüsrev ahilik ve birlikleri için 

Kayseri’de sanayi merkezi kurdurmuştur. 

Ahi birlikleri, XIII. yüzyılın ilk çeyreğinde oluşmaya başlayarak bütün Anadolu’ya 

yayıldılar. Böylece I. Alaeddin Keykubad zamanında Anadolu’da çok geniş kitlelere 

ulaşarak Anadolu’daki devlet yapılanmalarında görevler almaya başlamışlardır. Özellikle 

belediyecilik ve emniyet birimlerinde görev almışlardır (Durak ve Yücel, 2010:151). 

Ahi Evran Kayseri’ye geldiği zaman, burada çeşitli ırk ve çeşitli halkların meydana 

getirmiş olduğu bir toplulukla karşılaştı. Burada yaşayan Ermeni, Rum, Hristiyan ve 

Türkmenlerden oluşan bir topluluk vardı. Ermeni ve Rum kesimi daha fazla ağırlıktaydı.  



49 
 

Ahi Evran Kayseri’de ticaret ve sanatın kendi kültürleriyle beraber gelişmesini ve 

yaygınlaşmasını amaçlayarak, kendi ahi birliklerinin kurulmasına vesile olmuştur. Burada 

yaşayan diğer grupların sanayi ve ticarette çok önde olduğunu da görmüştür. 

     Müslüman esnafların diğer Ermeni ve Rum esnaflarıyla daha çok rekabet 

edebilmeleri için ahi birliklerini kurmuştur. Müslüman esnafların bir meslek sahibi 

olmaları ve rekabet edebilmeleri için birlik ve beraberlik içinde ahi birliklerinde eğitilmesi 

gerektiklerini düşünerek faaliyetlerine başlamıştır. Onları meslekte ve ticarette 

tutunabilmeleri için bir çatı altında toplayarak eğitilmelerini sağladı (Ecer, 2001: 11). 

Ahi Evran böyle bir topluluk içinde kadınların da erkeklerden ayrı olmadığını 

düşünerek genç kızların ve kadınların da eğitilmelerini sağladı.  

Fatma Bacı’yı harekete geçiren gerek babası Şeyh Kirmanî'nin gerekse eşi Ahi 

Evran’ın kızların ve kadınların eğitimi konusundaki yaklaşımlarıydı. Şeyh Kirmanî her iki 

kızına da düzenli ilim tahsili yaptırmış, el sanatları öğrenmelerine de özel gayret sarf 

etmişti. Talebesi ve Fatma Bacı’nın eşi Ahi Evran’ın da aynı yolu takip ettiği 

görülmektedir (Gültepe, 2008: 352). 

Ahi Evran, Kayseri’de, debbağların piri ve 32 çeşit esnaf ve sanatkârlar zümresinin 

lideri olarak bilinmektedir.  Kayseri’de büyük bir sanayi sitesi içinde dericilik faaliyetleri 

ile uğraşmıştır. Bu derilerin artık yünlerini değerlendirmek için birtakım çözümler aramış 

ve nihayetinde bu atık yünlerin nasıl değerlendirileceğine dair bir yol bulmuştur.  

Aralarında genç kızların ve kadınların da bulunduğu bir topluluk kurarak bu artık 

yünlerin işlenmesine vesile olmuştur. Artık yünlerden halı ve kilim dokunmuş bununla 

beraber çeşitli giysiler de üretilmiştir. Bununla beraber eğitimler görerek faaliyetlerini 

devam ettirmeye başlamışlardır. 

 Anadolu Bacılar Teşkilatı (Bacıyân-ı Rûm) ahilik teşkilatının ilk kadınlar kolu 

olarak Kayseri’de kurulmuş ve faaliyetlerine başlamıştır. Zamanla bu faaliyetleri, 

Anadolu’da Ankara, Kırşehir ve Konya’ya kadar uzanarak, şehirlerden ayrı, köylere ve 

kasabalara kadar yayılmıştır (Kurtulmuş, 2011:41). 

Anadolu Bacılar Teşkilatının diğer faaliyetlerinden biri de bulunduğu yerlerdeki 

zaviyelerde misafir barındırma ve misafir ağırlamadaki hizmetleriydi. Anadolu’nun hızla 

Türkleşmesiyle beraber Anadolu’ya göç eden insanlar vardı. 



50 
 

 Bu göçlerle beraber Anadolu’nun İslamlaşması hız kazanmaya başlamıştır. 

İnsanlar barınma ve yer edinme sorunları ile karşı karşıya kalmışlardır. İşte burada, 

Anadolu Kadınlar Teşkilatı bu göçlerde yaşanan barınma ve konaklama ihtiyaçlarına da 

cevap vermişlerdir.  

Göçlerle gelen insanların ahi tekke ve zaviyelerinde konaklamalarını sağlamış 

yeme içme gibi ihtiyaçlarını da gidermişlerdir. Aynı zamanda bacılar birliği bu insanların 

ibadetlerinde de önemli bir yere sahiptir (Gökbel, 2019:40). 

 3.5.8. Bacıyân-ı Rûm’un Faaliyetleri 

Geleneksel el sanatlarımız Türk kadınları sayesinde tarihten günümüze kadar 

kaliteli, çeşitli ve yüksek değerlere sahiptir. Günümüz teknolojisinin hızla büyümesi, 

geleneksel el sanatlarımızın gerilemesine neden olmuş hatta bazı mesleklerin yok olmasına 

sebep olmuştur. Teknolojinin henüz uğramadığı bazı yörelerimizde geleneksel yöntemlerle 

bu el sanatlarının devam ettiği görülmektedir.  

Kadın Türk el sanatlarımıza baktığımızda çok çeşitlilik arz ettiğini görmekteyiz. 

Bunlar günümüze kadar gelen boyacılık, oya ve dantel, dokuma, örgü, nakış, halı ve kilim 

dokumacılığıdır. Bunların yanında çeşitli kumaşlardan elde edilen kadın giysileri yer 

almaktadır. 

Bu kadın el sanatlarımız, asırlar öncesinden analarımızdan kızlarına geçerek 

günümüze kadar ulaşmıştır. Anadolu Selçuklular zamanında da bu sanat kollarında çalışan 

ve maddi olarak gelir elde edenler bu el sanatlarını icra eden bacılardır. Burada, Anadolu 

bacılarının hangi sanat dalları ile meşgul olduklarından bahsedilmiştir (Varinli ve Akgül, 

2012:75). 

3.5.8.1. Sanatsal Faaliyetleri 

Bacılar birliği, sanatsal faaliyetlerini hep bir gelenek olarak devam ettirmişlerdir. 

Ahilikte olduğu gibi bacılar da sanatsal faaliyetlerini ileriki nesillere kadar devam 

ettirmiştir.  

Tasavvufi eğitimde bir şeyhe intisap etmeden irşadın mümkün olmayacağı gibi 

ahilik ve bacılık mesleğinde de bir üstattan el almadan veya bir üstadın rehberliği olmadan 

bir sanata sahip olmak caiz görülmemiştir. Fatma Bacı’nın babası Şeyh Evhau’d-Din 

Kirmanî'nin Malatya’daki Halifesi Şeyh Fahru’d-Din Hasan, Malatya’da da bir zaviye 

yaptırmış, zaviyeye su temin etmek için de bir kuyu inşa ettirmiştir.  



51 
 

Sanatsal faaliyetleri yerine getirebilmek için bu mesleklerde eğitim almadan ya da 

bir ustanın önderliğinde çalışmadan herhangi bir sanat dalında ustalığa yükselmek 

mümkün değildi (Soysal, 2010:83).  

Böylece sadece eğitim ve öğretim değil bununla beraber sanatkâr yetiştirmek de 

hedeflenmiştir. Topluma kaliteli hizmet üretmenin önemini bu eğitim ocaklarında 

öğreniyorlardı. Bacılar, ahilikte olduğu gibi, sanat erbabı öğrencileri sırasıyla yamak, çırak 

ve kalfalık düzeyine göre yetiştiriliyorlardı. Çıraklıktan kalfalığa yükselen birisi şeyh 

denilen kişi tarafından terfi ettiriliyordu. 

Bacıların iş yerlerinde bir şeyh bulunurdu. Hiyerarşik olarak aralarında çırak, kalfa, 

yamak gibi büyür bir bağlılık vardı. Bu iş yerlerinde çalışan bacılara da ahlaki ve dinî 

bilgiler öğretilir ve bu bilgiler ışığında dinlerine çok büyük önem verirlerdi.  

Bu konu ile ilgili olarak “Letaif-i Hikmet”te şöyle denmektedir: “Birçok insanların 

bir arada çalışması sanatkârlar arasında rekabet ve münazaaya sebep olabilir çünkü 

bunların her biri kendi ihtiyacına yönelince menfaatler çatışması ortaya çıkar. Karşılıklı 

hoşgörü ve affetme olmadığı zaman münazaa ve ihtilaf zuhur eder. O halde bu insanlar 

arasındaki ihtilafı halledecek kanunlar koymak gereklidir. Bu kanun şeriata uygun olmalı 

ki ona uyulsun ve insanlar arasındaki ihtilafın halline vesile olsun. İhtilafsız bir ortam 

yaratılınca herkes rahatça umduğunu elde eder. İhtilaf zuhurunda ise bu kanuna müracaat 

ederek ihtilaflar ortadan kaldırılabilir. Peygamberlerin şeriat koymaları bundandır.” 

Şüphesiz bu uygulama ve prensipler bacılar için de çok büyük önem arz ediyordu 

(Tatlıoğlu, 2012:69). 

3.5.8.2. Örgücülük ve Dokumacılık Faaliyetleri 

Bacılar birliğinin Kayseri’de ahiler gibi kendilerine ait iş yerlerinde çeşitli sanat 

kollarının bulunduğu bilinmekteydi. Kendilerine ait iş yerlerinde sanatsal faaliyetlerini 

gerçekleştiriyorlardı. Buralarda kilim, halı ve giyim eşyaları gibi farklı sanatsal faaliyetleri 

sürdürmüşlerdir. 

Âşık Paşa-zade, “Ak Börk” denilen bir giysinin varlığından söz etmiştir. 

Yeniçerilerin başlarına giymekte olduğu bu giyeceğin Bilecik’te Orhan Gazi döneminde 

çıktığını belirtmektedir. Bektaşilerin şeyh olarak dile getirdiği Abdal Musa, Yeniçeriler ile 

savaşlara katıldığından, Yeniçerilerden bir “ak börk” aldığından ve sonra Kırşehir’e 

gelerek burada savaşlara katıldığından bahsetmiştir. Bu “ak börk” nedir diye kendisine 



52 
 

sorulduğu zaman, bundan “bükme elif tacı” diye bahsetmiştir (Menakubu’l-Arifun, I, 458-

486, tercümesinde I, 442). 

Fatma Bacı’nın, Bacılar Teşkilatının kurulduğu yer olarak Kayseri’de Külahduzlar 

mahallesi diye bilinen bir yerde bulunduğu ve bu alanda çeşitli örgü ve dokuma işleri ile 

uğraştığı bilinmektedir. Moğolların istilası ile Fatma Bacı’nın bu mahalleden ayrılarak 

Kırşehir’e geldiği ve mesleğini burada icra ettiği düşünülmektedir (Eflaki: 1973:775).  

Eflâkî de Uc Beyi Mehmed Bey’den bahsederken bu ak börkleri kastederek şimdi 

giyilen beyaz külahların Mehmet Bey’in icadı olduğunu ileri sürmektedir. Bu Mehmet 

Bey'in Denizlili Mehmet Bey olduğu kesinlik kazanmış bulunuyor (Konya, 2001:155). 

Gene Eflâkî'nin Muhammed-i Beg-i Uc hakkında verdiği bilgilerden bu zatın bir ara 

Kayseri’ye gittiğini bilahare Kayseri’den uc bölgelere gitmiş olduğunu öğreniyoruz. 

Dolayısıyla Eflâkî'nin bu açıklaması da Yeniçerilerin giydikleri ak börkün menşeinin 

Kayseri’ye dayandığını doğrulamaktadır. 

Bu açıklamalar ile bacıların külah ile beraber çeşitli giyim eşyaları imal ettiğini 

söylemek mümkündür. Yeniçeri askerlerinin ak börkleri ile çeşitli giyim eşyalarını 

bacıların imal ettiği ihtimali yüksektir. Böylelikle Osmanlılar dönemindeki askerlerin 

giymiş olduğu kıyafetlerin bacıların atölyelerinde işlendiği ihtimali ortaya çıkmaktadır 

(Eflaki, 1959-1961: 442). 

Bacıların diğer sanatsal faaliyetleri arasında dokuma ve örgücülük gelmektedir. Bu 

konuda Evhau’d-Din Kirmanî’nin “Menakibname”sinde, Kayseri’de imal edilmiş olan 

halılar ve kumaşların İstanbul’a ve Hıristiyanlara ihraç edildiği belirtilmiştir. Halı ve 

kumaşların Kayseri’deki kurulmuş olan atölyelerde dokunduğu, bu atölyelerin Külahduzlar 

çarşısı denilen yerde olduğu, bu çarşının da bacıların dokuma tezgâhlarının bulunduğu yer 

olduğu anlaşılmaktadır (Bayram, 2002: 78). 

Bacılar Teşkilatı ahilikle birlikte büyük yerleşim yerlerinde; Kayseri, Konya, 

Kırşehir, Ankara gibi merkezlerde kurulmuştur. Moğollar, Anadolu’yu işgal ettikten sonra 

onlara karşı direnmeye çalışanlara karşı katliam yapmışlardır. Ahiler ve bacılar bu işgalden 

sonra uc bölgelere kaçmışlardır. Moğollar, ahiler ve bacıların geride bıraktıkları iş 

yerlerini, mallarını, atölyelerini ellerinden alarak tahrip etmişlerdir (Sırım, 2015:118). 

Bu durum, ahi ve bacıların uc bölgelere veya Moğol zulmünün ulaşamayacağı ücra 

yerlere göçmelerine yol açmıştır. Bacıların lideri Fatma Bacı’nın da Kırşehir Emiri Moğol 

asıllı Nuru’d-Din Caca’nın takibatı sonunda Kırşehir’de duramayarak Sulucahöyük’e 



53 
 

göçtüğü Velâyet-name’de anlatılmaktadır. Keza, Niğdeli Kadı Ahmet de Türkmenlerin 

köylere kaçmış olduklarını bunların da yakalanıp yok edilmeleri gerektiğini yazıyor.  

Böylece ahiler ve bacılar uc bölgelere kaçarak Moğolların zulmünden kurtulmaya 

çalışmıştır. Fatma Bacı’nın da Kırşehir’e geldiği onu takip eden Kırşehir Emiri Moğol 

asıllı Nuru’d-Din Caca tarafından öğrenilince Fatma Bacı, Kırşehir’den tekrar göç etmek 

zorunda kalmıştır.  

Böylelikle halıcılık ve dokumacılık gibi bacıların el sanatları şehirden köylere kadar 

yayılmaya başlamıştır. Türkmen kadınların bu sanat faaliyetlerine yöneldiği kilim ve el 

sanatlarını icra etmeye başladıkları görülmektedir. Moğolların bu siyasal faaliyetleri, 

bacıların sanatsal faaliyetlerinin şehirlerden köylere uzanmasının önemli bir nedeni olarak 

gösterilir. Uc bölgelere göç eden bacıların bu bölgelerde de sanatsal faaliyetlerini devam 

ettirdikleri görülmüştür (Köprülü: 1976: 197). 

Konya’nın batısında, yaklaşık 40 km’lik mesafede Basara isimli bir köyde çeşitli 

desenlerde halılar bulunmuştur. Bu halılar o köyde dokunduğu için “Basara Halısı” diye 

adlandırılmıştır. Köyün ismi ise Ahi Basara’dan alındığı bilinmektedir. Bu kişinin 

Mevlânâ’nın dostu olan Hüsamu’d-Din Çelebi’nin amcası olduğu ifade edilmektedir. 

Konya’da yaşadığı yıllarda Moğolların istilasından kaçarak ahilerle bu köye 

yerleşmiştir. Burada dokunan halıların bacılar tarafından işlendiği ve isminin de Basara 

Halısı olarak adlandırıldığı söylenebilir (Köprülü, 1976: 201). 

Yine Konya’nın 20 km. batı istikametinde Ulu Muhsine ve Kiçi Muhsine adlarında 

yan yana iki köy var. Bu köylerin Selçuklular zamanına uzanan bir geçmişi var. Bu iki 

köyde de, bu iki köye has halı ve kilim model ve motifleri meşhurdur (Altın, 2020:123). 

 3.5.8.3. Askerî Faaliyetleri 

Bacılar birliği askerî faaliyette de bulunmuştur. İslam öncesi dönemlerde Türk 

kadınlarının atıcılık ve binicilikte oldukça usta birer savaşçı olduğu anlatılmaktadır. 

Savaşlara katılarak orduya yardım etmişlerdir. Ravendi, 594 (1197) yılında Harzemliler ile 

Iraklılar arasında meydana gelen bir savaşta, “Harzemli kadınlar zırhlarını giydi ve her 

kadın elli Iraklı’yı önüne katıp sürüyordu.” diyerek Türk kadınlarından bahsetmiştir. İbn-i 

Batuta da Türk illerinde Özbekler arasında “Havâtîn” (Hatunlar) diye adlandırdığı Türk 

kadınlarının faaliyetlerini dile getirmiştir (Köprülü, 1943:160). 



54 
 

Moğolların 640 (1243) yılında Kayseri’yi muhasarası sırasında bacı örgütüne 

mensup kadınların şehrin savunmasına fiilen katıldıklarını ve teşkilat olarak savaştıklarını 

görüyoruz. Dulkadiroğulları’nın otuz bin silahlı kadın askere sahip olduklarına dair 

haberde mübalağa olsa bile, bu beylik döneminde bacıların ne denli faal olduklarını 

göstermesi bakımından önem taşır.  

Moğollar 640’ta Kayseri’yi işgal ettikleri zaman bacıların şehrin savunması için 

teşkilat halinde savaştıkları bilinmektedir (Turan, 1971: 86). 

2.5.8.4. Misafir Ağırlama Faaliyetleri 

Bacıların en çok faaliyet alanlarından biri de misafir ağırlama, barındırma ile ilgili 

hizmetleridir. Ahi tekke ve zaviyelerinde misafir edilen insanların barınma, yeme içme gibi 

hizmetlerini yerine getirmişlerdir.  

Anadolu’nun Türkleşmesiyle hızla çoğalan nüfus, Anadolu’nun İslamlaşmasını 

hızlandırıyordu. Anadolu’ya gelen insanların kısa sürede barınmalarının ve 

ağırlanmalarının sağlanması bacıların işiydi. Ahi tekke ve zaviyelerine kısa bir süre için 

yerleşen bu insanların barınma hizmetlerini bacılar yerine getiriyordu (Günay, 2003:72). 

Hacı Bektaş, Anadolu’ya geldiği zaman Fatma Bacı henüz genç bir kızdır. Fatma 

bacı erenlere yemek pişirir sofra düzenler ve onlara hizmet edermiş. Hacı Beştaş’ın 

Velayet-name’sinde bacıların misafirhanelerde kalan insanlara hizmet ettiği görülmektedir.  

İbn-i Batuta Anadolu’da pek çok yörede ahilerin misafirperver olduğunu dile 

getirerek Türkmenlerin ve bacıların hizmette, izzet ve ikramda bulunduğundan bahsetmiş, 

onların bu cömertliklerini övgü ile anlatmıştır. Bu hizmetlerin bacılar birliğinde bulunan 

Türkmen kadınlar tarafından yapıldığı bilinmektedir. Bacılar birliğinin kimsesiz Türkmen 

kızlarını barındırdığı, onlara sanat öğrettiği de bilinmektedir (Köprülü, 1943: 162). 

Fatma Bacı’nın babası Şeyh Evhau’d-Din, etrafındaki insanlara, yolcuların ve 

kimsesiz insanların ihtiyaçlarının giderilmesi, yedirilmeleri ve içirilmeleri hatta onların 

barındırılmasına imkân sağlanması hususunda nasihatler vermiş, misafirlerin 

temizliklerine, çamaşırının yıkanmasına da değinerek, bu işleri yapanların çok büyük sevap 

kazanacağını dile getirmiştir  (İbn-i Batuta, 1971: 11). 

2.5.8.5. Dinî ve Tasavvufi Faaliyetleri 

Bacılar, dinî ve tasavvufi faaliyetlerini ahilerin içinde bulunduğu tarikat disiplin 

modeli içinde devam ettirmişlerdir. Bacılar da ahiler gibi bir tarikat olarak görülmüştür. Bu 



55 
 

nedenle bacılar teşkilatı da bir ahi teşkilatı gibi aynı vasıflara sahip olacaktır (Bayram, 

1972: 347). 

Bu bakımdan Bacıyân-ı Rûm için belirli bir tarikatın kadın müritlerinin meydana 

getirdiği bir cemaattir demek daha doğru olur inancındayız. Bacılar genel olarak Evhadiye 

tarikatına mensup idiler. Bunlara Evhadiler denilmekteydi. Bu cemaatin haliyle kadın 

mürşideleri ve şeyhleri olacaktır. İşte Fatma Bacı ve kız kardeşi Amine Hatun birer 

mürşide idiler. Babaları Şeyh Evhau’d-Din Kirmanî’nin tarikatını talim ediyorlardı. 

Bacı Teşkilatında bulunan üyeler ve genç kızlar bu sohbetlerde yer alarak 

erkeklerle beraber zikir ve sema ayinlerinde bulunuyorlardı. Kadınların ve erkeklerin 

birlikte sohbetlerde yer almalarının Anadolu Selçuklu zamanında görülmeye başladığı 

bilinmektedir.  

Anadolu Selçukluları zamanında bu meşrebin öncüsü, Fatma Bacı’nın babası 

Evhau’d-Din Kirmanî idi. Onun bu meşrebinden dolayı birçok defalar tenkitlere maruz 

kaldığı “Menâkıb-name”sinde anlatılmaktadır. Muhalifleri ona mubahi, zerrak, şahid-baz 

diyorlardı. Ona muhalif olanların başında da Mevlânâ gelmektedir. Mevlânâ’nın 

meclisinde Kirmanî'nin genç delikanlılarla semaha durduğu fakat çok iffetli olup, kötü bir 

şey yapmadığı söylendiği zaman Mevlânâ da: “Keşke o kötülüğü yapsaydı da bu adet sona 

erseydi. (Kötü bir yol olduğu bir an önce anlaşılmış olaydı.) Bu yolda gidenlerin günahı 

Kirmanî'nin boynuna” demiştir (Mevlana, 1944:789). 

 2.5.9. Bacıyân-ı Rûm ve Günümüzdeki Kadın İstihdamının Karşılaştırılması 

Günümüz isimlendirmesiyle “Anadolu Kadınlar Birliği” diyebileceğimiz Bacıyân-ı 

Rûm, etkinlik alanı ve faaliyetleri açısından bakıldığında sağlam bir sivil toplum 

örgütüdür. Günümüzde kadın emeği ve becerisini gerektiren pek çok alanda kadınlar 

örgütlenmişlerdir. Kadın sığınma evleri, kadınlar için meslek edindirme kursları ve çok 

amaçlı toplum merkezleri (ÇATOM) gibi faaliyetlerin, temel olarak özünde Bacıyân-ı 

Rûm bilincini taşıdığını söylemek mümkündür (Erdem ve Yiğit, 2010: 44). 

Kadınların genç kızlıklarından itibaren yeteneklerinin olduğu el sanatına 

yönlendirilmeleri, gerek mesleki gerek ahlaki eğitimlerinin sağlanması ve takip edilmesi, 

bir usta önderliğinde öğrendikleri mesleklerini icra ederlerken sahip oldukları ticari ahlak, 

Türkmen kadınlarının iş hayatına verdikleri önemi göstermektedir.  

 Kadına verilen değerin bir yansıması olan iş hayatında kadının yer alması, 

günümüzde aynı bilinçle sağlanmaya çalışılmaktadır. Bacı teşkilatında tüm kadınlara 



56 
 

yapılan “işine, aşına, eşine sahip çık” öğüdü, kadınların sadece ev işlerinde değil iktisadi 

hayatta da yer alabileceklerini göstermesi açısından önem taşımaktadır. 

Bacıyân-ı Rûm, ahilerin kadınlar kolu olarak yetim ve kimsesiz genç kızları 

himayesine almış, onların eğitimlerinden, ev-bark sahibi olmalarından sorumlu olmuştur. 

Bunun dışında kimsesiz ihtiyar kadınların bakımı, genç kızların evlendirilmesi gibi 

birtakım sosyal hizmetlerde yer alarak, maddi sıkıntı içinde olanlara ahiler tarafından 

oluşturulan orta sandıklarından yardımda bulunmuşlardır 

(http://istesob.org/ahilik/kadin.html). 

 Bugün birçok dernek tarafından söz konusu sosyal sorumluluk faaliyetleri 

yapılmakta ve ihtiyacı olan kadınlar belirlenerek yardım edilmektedir. Ancak, bu yardımlar 

bacılarda olduğu gibi tek elden yapılmadığından kontrolsüz olmakta ve yeterince kişiye 

ulaşılamamaktadır. 

 Yine projeler kapsamında kadınların korunma altına alınması, kızların okumaya 

yönlendirilmesi için çalışmalar yapılmakta ve bu şekilde eğitim seviyesi ve sosyal katılım 

düzeyi yüksek, bilinçli kadınlar yaratmak için girişimlerde bulunulmaktadır. 

 Günümüzde kadın istihdamını artırıcı çalışmalar birçok sivil toplum kuruluşu ve 

yerel karar alıcılar tarafından yapılmaktadır. Bu gibi çalışmalar, kadınların zaten daha 

önceden sahip oldukları çalışma ve eğitim haklarını yeniden kazanmaya çalışmaları 

anlamına da gelmektedir. Açılan mesleki kursların, bir eğitici eşliğinde öğretilen mesleğin 

kullanımına yönelik bir katkı sağlamadığı görülmektedir. Birçok kursiyerin aldıkları 

eğitimi ya yarıda bıraktığı ya da daha sonra sadece bir hobi olarak devam ettirdiği 

görülmektedir. 

 Bacıyân-ı Rûm’da görülen birlikte iş yapma kültürü, günümüzde etkin olarak 

uygulanamamaktadır. Bacılar, kadınlara ait sanayi sitelerinde yan yana dükkânlarda işlerini 

yürütmüşlerdir. Günümüzde uygulanmaya çalışılan “kümelenme modeli”nin ilkelerinin o 

dönem şartlarında etkin kullanımıyla kaynaklara kolay ulaşım, verimliliğin artması ve 

müşterinin ürüne kolay ulaşımı sağlanmıştır (Ecevit, 1993: 1-17).  

Çeşitli kurumlar tarafından verilen hibelerle desteklenen ve ÇSGB, İŞKUR, MEB 

gibi kurumlar aracılığı ile uygulanan projelerde kadınlara meslek edindirme kursları 

verilmektedir. Bu eğitimlerden sertifika alan kadınlar informel sektör içinde herhangi bir 

sosyal güvencesi olmaksızın çalışmaktadırlar. Kadınların birçoğunun ev eksenli çalışma 

yöntemi ile kendi gelirlerini elde etmeye yönlendirilmeleri ile pek çok kadın ya kendi 

http://istesob.org/ahilik/kadin.html


57 
 

ürettiklerini satarak ya da fason olarak firmalardan sipariş alarak para kazanmaya 

çalışmaktadır.  

Ancak, bu şekilde çalışan kadınlar, yasal olarak bir düzenlemeye tabi 

olmadıklarından iş gücü istatistiklerine yansımamakta, çalışan olarak görülmediklerinden 

uğradıkları iş kazaları, yakalandıkları meslek hastalıkları da istatistiklerde yer 

almamaktadır (Ev Eksenli Kadınlar Çalışma Grubu). Bu nedenle bu konuda yasal 

düzenlemeler yapılmalı ve ev eksenli çalışma da iş kanununa eklenmelidir (Gökakın, 2000: 

109-123). 

Sertifikalardan sonra hevesle çalışma hayatına başlamak isteyen kadınlar kısa 

süreli, esnek, sigortasız işlerde çalışmaya başlamaktadırlar. Ev eksenli çalışma ile 

girişimciliği teşvik eden projeler sonucunda kadınlar yasal korumanın kapsamadığı 

şekillerde çalışmaktadırlar (Kalaycıoğlu, 2012: 66).  

Çok iyi niyetlerle yapılan bu eğitimlerin sonunda kadınların proje süresinin 

bitiminden sonra takibi yapılmamakta, süreklilik arz eden girişimler kuramayan kadınlar 

hem maddi hem de manevi olarak yıpranmaktadır. 

Bacı Teşkilatında daha önce bahsedildiği gibi Ahilik Teşkilatındaki kurallar 

geçerlidir (Öztürk, 2002). Ahilik sisteminde uygulanan sosyal güvenlik uygulamaları 

bacılar için de yer almış ve sosyal güvenlik ahlaki bir sistem dâhilinde meslek yetkililerine 

bırakılmıştır (Çağatay, 1989: 25). Bu nedenle günümüzde de meslek yetkililerinin yasal 

düzenlemelerde söz sahibi olması ve doğrudan sorumlu olmasalar da sorumluluğu 

paylaşması gerekmektedir.  

Ataerkil toplumda, kadının çalışmaması gerektiği ön yargısı oldukça yaygındır. 

Bundan dolayı kadınlar kendilerini ispat edememekte, birçok çalışma girişimi sonuçsuz 

kalmaktadır (Erdem ve Yiğit, 2010: 44). 

Bu ön yargıyı aşmak ve kadınların çalışma korkularını yenmek için sadece eğitim 

seviyeleri değil aynı zamanda bilgi ve yeteneklerini gösterme ihtiyacının da ortaya çıkması 

gerekmektedir. Bu nedenle tıpkı Bacı Teşkilatında olduğu gibi kişisel gelişim ve psikolojik 

destek seminerlerinin de günümüzde uygulanan girişimcilik projelerine dâhil edilmesi 

gerekmektedir. 

 Bacıyân-ı Rûm’un felsefesi, tasavvuftan bağımsız olmayarak, çevrelerinde faaliyet 

içinde bulunmak isteyen kadınların bir arada olduğu ve topluma katkıda bulunabilecekleri 

bir düzen oluşturabilmektir (Gülmez, 2011: 65).  



58 
 

Dolayısıyla Bacı Teşkilatında yer alan kadınlar el sanatlarını ve ticari faaliyetlerini 

yürütmenin yanı sıra aynı zamanda aldıkları tasavvuf eğitiminin de etkisiyle İslamiyet’in 

yayılmasında da etkili olmuşlardır. Ayrıca, misafirlerin ağırlanmasında ve savaşlarda da 

erkeklerle eşit şartlarda yer almışlar ve önemli görevler üstlenmişlerdir. Bacıların bu 

faaliyetlerinden anlaşılacağı üzere, sadece bir meslek edindirme değil topyekûn bir kültür 

ve toplum yapısı sergilemektedirler. 

 Bacıyân-ı Rûm Teşkilatında eğitimler hem mesleki, hem kültürel ve sanatsal hem 

de tasavvufi eğitimi kapsadığı için kadınlar, kendilerini çok yönlü olarak geliştirebiliyor ve 

hayatlarına yön verecek kararları daha geniş bir bakış açısıyla alma imkânı buluyorlardı. 

Bugün kadınlara girişimci olmaları için verilen mesleki eğitimler, sadece teknik eğitimle 

sınırlı kalmakta ve sosyal olarak kadının kendini geliştirmesi için verilen danışmanlık 

hizmetleri zaman zaman yetmeyebilmektedir (Kalcı, 2016:34). 

Ayrıca günümüzdeki kadın sivil toplum örgütleri ve projeler çerçevesinde bir araya 

gelen kadınların faaliyetlerine bakıldığında, tek bir alana yönelmiş bir yapıdan söz etmek 

mümkündür. Sadece meslek edindirme, sosyal destekleme, kültürel faaliyetlerde münferit 

olarak faaliyet gösteren bir sivil toplum örgütlenmesi bulunmaktadır.  

Bacıların uzun dönemler etkin bir örgütlenme olarak faaliyet gösterebilmelerinin 

sebebinin birçok alanda faaliyet göstermeleri ve oluşturdukları çoklu yapının, kadınları her 

yönden geliştirerek birçok alanda etkin faaliyet göstermelerini sağlamış olması 

muhtemeldir. Hem Bacıyân-ı Rûm’un hem de günümüzdeki projeler kapsamında 

gerçekleşen kadın örgütlenmelerinin, kadınları yetiştirmek, onlara toplumda bir yer 

kazandırmak ve birlikte hareket ederek üretim yapmak gibi ortak bir amacı benimsemiş 

olmaları nedeniyle aralarında daha birçok benzerlikler kurulabilmektedir. Ancak tüm bu 

benzerliklerin yanı sıra, ekonomik koşulların da getirdiği bireyselcilik nedeniyle, ortak 

hareketin sağlanmasında günümüzde zorluklar yaşanmaktadır (Sarıkoyuncu, 1993: 19-41). 

2.5.10. Bacıyân-ı Rûm ve Kadın Girişimcilerin Ekonomiye Katkılarının 

Karşılaştırılması 

Bacıyân-ı Rûm Teşkilatı, Türkmenlerin göçebelikten yerleşik hayata geçmesi ile 

ihtiyaç dâhilinde oluşan, Ahilik Teşkilatının sahip olduğu ticaret ahlakının gereği 

debbağlanan deriden meydana gelen yünü israf etmemek adına, onların işlenmesinde 

kadınların yeteneklerinin ekonomiye katkı sağlaması düşüncesiyle meydana gelmiş bir 

teşkilattır. 



59 
 

Kadın girişimciler ise köyden kente göçün yaşanması, uluslararası gelişmenin 

etkisi, kadınların sosyal ve ekonomik hayattaki statüsünün yasalarla korunur hale gelmesi 

sonucu çağın gereği olarak ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla her ikisinin ortaya çıkış nedenleri 

birbirinden farklıdır.  

Bacıyân-ı Rûm Teşkilatı ekonomiye katkı sağlaması yanında sosyal yaşamda da 

etkin bir role sahiptir. Hem askerî alanda çalışmaları olduğu gibi, hem de dinî ve ahlaki 

alanda genç kızları eğitmek amaçlı faaliyetleri vardır. Yaşlı ve kimsesiz kadınların bakımı 

da bacılar tarafından üstlenilmiştir. Bu yönleriyle günümüzde devletin ve sivil toplum 

örgütlerinin yaptıkları faaliyetleri yerine getirdikleri söylenebilir. 

Bu faaliyetlerinin yanı sıra kendi iş atölyelerinde yaptıkları işlerle ekonomiye katkı 

sağladığı için hepsi birer kadın girişimci olarak adlandırılabilir. Selçuklu döneminde 

bacıların üstlenmiş oldukları görevler ve ekonomiye sağladıkları katkı o dönemin şartları 

dikkate alındığında önemli ve takdire değer bir ölçüdedir. Günümüz kadın girişimi ise 

sadece ekonomik faaliyet içermektedir. Ekonomiye sağladıkları katkı ise çok sınırlıdır ve 

gelişimi yavaştır (Yelkikalan, 2006. 79). 

Günümüzde kadın girişimciler, para kazanmak, başarı elde etmek, kadının gücünü 

ön plana çıkarmak amacı taşımaktadır. Bacılar için önemli olan Ahilik Teşkilatının da 

ticari faaliyetlerinde uyguladığı ahlak kurallarıdır. Dürüst olmak, haksız rekabet 

yapmamak ve üretimi en kaliteli haliyle sunmak arzusu içinde ticari faaliyetlerini 

sürdürmüşlerdir. Ahilik Teşkilatında olduğu gibi Bacıyân-ı Rûm Teşkilatı için de ekonomi 

onlar için bir amaç değil araçtır (Arat, 1993). 

Bacıyân-ı Rûm Teşkilatı, ekonomik faaliyetlerini gerçekleştirirken, Ahilik 

Teşkilatında olduğu gibi kalfalık, ustalık, çıraklık düzenini, ancak bir eğitimcinin eşliğinde 

işin yapılabileceğini ve bu şekilde kaliteli mal üretileceği düşüncesini taşımışlar ve 

uygulamışlardır. Günümüz kadın girişimciliğinde, ticari faaliyetler gerçekleştirilirken bu 

şekilde usta çırak ilişkisine dayanan bir eğitim sistemi yoktur (Tekin, 2009: 5). 

Selçuklu döneminde uygulanan ticari örf ve adet hukukunun yanında, Ahilik 

Teşkilatının kendi içinde sağlamış olduğu ahlaki değerleri barındıran ticari yapı, ticaretin 

gelişmesine katkı sağlamıştır. Bu alanda kadınlara da çalışma imkânı sağlanmıştır. 

Günümüz ticaret hayatında, ahlaki değerler hukuk kurallarıyla yeterince 

bütünleşemediğinden, haksız rekabet ve haksız kazanç önlenemediği gibi kadınların 

çalışma hayatındaki yeri olması gerekenden uzaktadır.  



60 
 

Bacıyân-ı Rûm Teşkilatı ile günümüzde kadın girişimcilerin ortak noktası ise her 

ikisinin de ekonomiye katkı sağlaması ve istihdamı attırmasıdır (Filiz, 2011: 14).  

 2.5.11. Ahilik ve Bacıyân-ı Rûm Kadın İstihdamı 

 Bacıyân-ı Rûm, 14. yüzyılda Anadolu’da kurulan dünyanın ilk iş kadınları 

örgütüdür veya ilk Türk kadın iktisadi teşkilatı olduğu söylenebilir (Uygur, 2012). 

Bacıyân-ı Rûm, Anadolu Selçuklu Devleti döneminde Türkmen kadınların kurduğu, 

ahiliğin kadın kolu olarak adlandırılan kurumdur (Erdem ve Yiğit, 2010: 30). Bu dönemde 

önemli bir kadın menşeli sivil toplum kuruluşu ve halk hareketi sayılan Bacıyân-ı Rûm 

Teşkilatının da ilk olarak Ahi Evran’ın eşi Fatma Bacı tarafından Kayseri’de kurulduğu 

tahmin edilmektedir (Erdem, 2009: 45).  

Bacıyân-ı Rûm hakkında ilk çalışma Franz Taeschner tarafından yapılmıştır.  Franz 

Taeschner, o dönemde Anadolu’da kadınların bir birlik oluşturamayacağını iddia ederek 

hatalı bir yazımdan kaynaklanmış olabileceğini söylemiştir (Odabaşı, 2008: 37). Ancak 

birçok Bektaşi menakıpnamesi ve Osmanlı kaynaklarında bu kadınlar birliğinin adı 

geçmektedir. Yine Ahi Evran’ın eserleri de Ahilik Teşkilatı ile birlikte Bacı Teşkilatının 

yapısı hakkında bilgiler vermektedir (Bayram, 2008: 22).  

14. yy. Anadolu beylikleri döneminde sosyal, kültürel ve iktisadi yapı, ahilik 

kültüründen etkilenmiştir. Türkmenlerin, toplumsal yapı içinde kadına verdikleri önem 

dikkate alındığında, Bacıyân-ı Rûm’un da toplumsal yapı üzerinde etkisi bulunduğu 

anlaşılmaktadır (Erdem ve Yiğit, 2010: 36). 

Kayseri’de Ahi Evran’ın öncülüğünde kurulan dericiler çarşısının yanında yer alan 

Külahduzlar çarşısında kadınlar, derilerden açığa çıkan yünleri kendilerine ait atölyelerde 

işleyerek, iktisadi hayatta varlıklarını göstermişlerdir. İbn-i Batuta’nın birçok Türk ilinde, 

Türkmen kadınların iş hayatındaki başarılarını gördüğü ve kadınların erkeklerle yan yana 

iş hayatını sürdürdükleri bilinmektedir (Yetim, 2002:79).  

Ahi Evran’ın eşi Fatma Bacı’nın Türkmen kadınları organize ederek örgücülük ve 

dokumacılığa özendirdiği ve böylece el sanatlarının yaygınlaşarak kadınların iş alanlarına 

yönlendirildikleri görülmektedir. Ahilerin birçok hizmet alanında kadınlara ihtiyaç 

duyması ile birlikte kadınlar da ahilerle aynı ticari ve ahlaki kültürle eğitim alarak hizmet 

etmeye başlamışlardır (Köken ve Büken, 2018:113). 

Bacıların da ahilik kültürü ile iş hayatını ve ticareti öğrendikleri bilinmektedir. O 

dönemde kadınlar erkeklerle sohbetlere ve diğer tasavvufi toplantılara katılamadıkları için 



61 
 

bacı teşkilatlarının başları olan ana-bacılar, şeyh ile kadınlar arasında aracı olarak, ahi 

ocaklarında verilen eğitimi Bacı Ocağında da kadınlara aktararak aynı eğitimi almalarını 

sağlıyorlardı. Buradan hareketle, bacıların da aynı ahilik ahlakına sahip olduklarını ve tıpkı 

ahilerde olduğu gibi ticari faaliyetlerinin belirli bir kural çerçevesinde kontrol edildiğini 

söylemek mümkündür.  

Yine ahilikte sanat geleneğinin öğrenilmesinin ustadan geldiği ve bir üstattan el 

almadan bir sanata sahip olunamayacağı geleneği bacılar için de geçerlidir. Her bacının 

sanatını öğrendiği bir üstadı bulunmakta ve bu usta, öğrencisinin ticari faaliyetlerinden, 

eğitiminden sonra da sorumlu olmaktadır. Bacı teşkilatı sadece eğitimin sürdürüldüğü bir 

birlik değil, aynı zamanda mal üretmek ve topluma hizmet sunmanın usul ve erkânının 

öğrenildiği bir yer olarak görülmektedir (Uygur, 2012:299).  

Bacıların ürettikleri ürünlerin bazılarının günümüze kadar ulaşabildiği düşünülürse, 

ürettiklerinin sağlam ve hilesiz oldukları, ticari ahlaka ve iktisadi girişimciliğe hile 

karıştırmadan çalışmaları ahilik teşkilatının öğretilerine göre yaşadıklarının göstergesidir 

(Erdem ve Yiğit, 2010: 44). 

14. yy. sonunda Moğol istilası sonrası yaşanan olaylardan sonra ahiler ve bacılar uc 

bölgelere dağılmışlardır. Gittikleri yerlerde de ahi ve bacı teşkilatları oluşturarak 

bildiklerini yerel halka öğretmişlerdir. Bacıların, el sanatlarının her yere yayılmasına ve 

yöre ekonomisinin gelişmesine büyük katkıları olmuştur. Bacılar sadece el sanatlarında 

değil aynı zamanda hayvan bakımı, tarla ekip biçme gibi alanlarda da faaliyet göstererek 

ve ürettiklerinin fazlalarını pazarlarda satarak hayatın içinde yer almışlardır (Erdem ve 

Yiğit, 2010: 34). 

 

 

 

 

 

 

 

 



62 
 

 

BÖLÜM IV 

4. SONUÇ, TARTIŞMA VE ÖNERİLER 

 4.1. SONUÇ VE TARTIŞMA 

 13. yüzyılda Anadolu’da kurumsallaşmaya başlayan ahilik, İslam inancıyla Türk 

örf ve adetlerinin sentezi olarak ortaya çıkmıştır. Bütün esnaf ve sanatkârları bir örgüt 

altında toplayan ahilik kurumu; devlet ve milletin bekasının sağlanmasında, 

kalkınmasında, bilimde, sanatta ve hatta askerlikte önemli bir rol oynamıştır.  

 Ahilik, devlet otoritesinin dışında bir sivil toplum kuruluşu olarak örgütlenmiş, 

eğitime özel bir önem vermiştir. Bu bağlamda, çırağın kalfa ve daha sonra usta olarak 

yetişmesi, ustanın onu hayat boyu eğitmesi ile mümkün olmuştur.  

 Bu sebeplerle ahiliğin teşkilatlanması, standartlarının olması, hiyerarşik yapısı, 

ustanın çırağa mentorluk yapması gibi birçok konu, günümüz iş dünyasında öne çıkan 

hiyerarşilere örnek olmaktadır.    

Ahilik, insanların dünyada ve ahirette daima güzele, hakikate ve doğruya ulaşması 

için çaba sarf etmiştir. Ahilik Teşkilatının kurucusu olarak benimsenen Ahi Evran bu 

anlayış ve felsefe ile insanları bir arada tutmasını bilmiştir. Böylece sadece esnaflığı değil 

bireylerin birbirlerine olan saygı, sevgi ve hoşgörüyü de benliklerine işlemiştir. Selçuklular 

döneminde ortaya çıkan Ahilik Teşkilatının fikirleri sadece Ahi Evran ile sınırlı kalmayıp 

ülkenin yönetiminde bulunan Osmanlı İmparatorluğu’nun yönetim biçimine örnek 

alınmıştır.  

Ahi birlikleri çeşitli teşkilatlarda bir araya gelerek o günün en büyük sivil toplum 

kuruluşlarının kurulmasına vesile olmuştur. Bu teşkilatların biri de konumuzda 

belirttiğimiz üzere Bacılar Teşkilatı yani Bacıyân-ı Rûm (Anadolu Kadınlar Teşkilatı) 

olarak günümüze gelmiştir. Fatma Bacı önderliğinde kurulan bu teşkilat, daha sonraları 

Kayseri’den memleketin çeşitli şehirlerine kadar ulaşarak, buralarda faaliyetlerini 

göstermeye başlamıştır. Bacılar, başta Kayseri, Konya ve Kırşehir olmak üzere köylerde ve 

kasabalarda faaliyetlerde bulunmuşlardır.  

Bacılar Teşkilatının sosyal hayattaki iş alanlarının başında şu iş kolları 

gelmekteydi; örgücülük, dokumacılık, keçecilik, halıcılık, kilimcilik, oya ve dantelcilik ve 

çeşitli kumaşlardan imal edilen giysiler yer alıyordu.  



63 
 

Derilerden ayrıştırılan yünler bu teşkilata mensup Türkmen kadınlar tarafından 

dokumacılık ve örgücülük alanında ekonomiye büyük katkılar sağlamışlardır. Bütün bu 

sanat dallarıyla meşgul olmuşlar ve bu mesleklerini günümüze kadar getirmeyi 

başarmışlardır.  

Bacılar Teşkilatı ekonomik alanlarda faaliyetlerde bulunduğu gibi farklı konularda 

da faaliyetlerini sürdürmüştür. Bunların yanı sıra askerî alanlarda, atıcılık ve binicilik gibi 

faaliyetleri de vardır. Askerî alanlarda bulunduğu başka bir faaliyet ise Moğolların istilası 

sırasında onlara karşı savunma yapmasıdır.  

Anadolu’nun İslamlaşmasında da büyük bir öneme sahip olan Bacılar Teşkilatı olan 

Bacıyân-ı Rûm birliği ekonomik yarar sağlamanın yanında sosyal hizmetlerde de görevler 

almıştır. Anadolu bacıları bu sosyal faaliyetler ile kimsesi olmayan, bakıma muhtaç olan 

yaşlı kadınların bakımını üstlenmişlerdir. Yetim ve kimsesiz çocukları yetiştirmiş onların 

eğitimlerine yardımcı olmuş, onları iş ve eş sahibi yapmışlardır.  

Bütün bu faaliyetlerin yanında Kadınlar Teşkilatı Anadolu’nun Türkleşmesinde 

öncü rol oynayarak tekke ve zaviyelerde misafir olarak kalan misafirlerin yeme içme gibi 

ihtiyaçlarının karşılanmasında da büyük rol oynamışlardır.  

Bacıyân-ı Rûm Teşkilatındaki kadınlar, kendi iş yerlerinde gerçekleştirdikleri 

ekonomik faaliyetleriyle kadın girişimci örneği, sosyal yaşamda üstlenmiş oldukları 

görevlerle sivil toplum örgütü örneği sunarlarken, yaptıkları ticari faaliyette kazanç elde 

etmekten ziyade, haksız kazancı ve rekabeti faaliyetlerine dâhil etmedikleri için hepsi, 

örnek ticaret ve sanatkârlığı benimsemiştir. Ahilik Teşkilatının sahip olduğu ticaret 

ahlakının gereği debbağlanacak deriden elde edilen yünün israf edilmemesi için Bacıyân-ı 

Rûm Teşkilatı kurulmuştur.  

Ahilik Teşkilatının kendi içinde sağlamış olduğu ahlaki değerler Bacıyân-ı Rûm 

Teşkilatında da uygulanmıştır. Bacılar, usta çırak ilişkisine dayanan bir hiyerarşi içerisinde 

faaliyet göstermişlerdir. Bu kurallar bütün iş kollarında uygulanmıştır.  

Ahilik kültür ve felsefesiyle hareket eden Bacıyân-ı Rûm Teşkilatında toplumun 

refahı ve sosyal sorumluluk, önemli ve öncelikli bir ilke olarak kabul edilmiş ve bu 

doğrultuda kaliteli mal ve hizmet üretimi teşvik edilmiştir.  

 



64 
 

 5.2. ÖNERİLER 

 Çalışmamızın neticesinde elde ettiğimiz sonuçlara dayanarak birkaç öneride 

bulunabiliriz: 

 1- Ahilik Teşkilatının kolu olan Anadolu Kadınlar Teşkilatı (Bacıyân-ı Rûm) 

hakkında daha geniş bir bilgiye sahip olmak için daha geniş kapsamlı kaynaklara ulaşmak 

gerekmektedir. Çünkü konu ile ilgili yapılan çalışmaların hepsi genel olarak aynı bilgileri 

vermektedir. 

 2- Kadınlar Teşkilatı olan Bacıyân-ı Rûm hakkında ekonomik ve sosyal açıdan bu 

birliğin faaliyetlerinin daha geniş çalışmaları yapılmalıdır.  

 3- Ahilik Teşkilatı ile ilgili faaliyetlerin sadece Ahilik Haftası kutlamalarında dile 

getirilen bir anlayış olmaması, hatırlatılmalıdır. 

 4- Ahiliğin temelini esas alan düşünce ve felsefeler üniversiteler arasında daha 

geniş sunumlar ve makaleler ile desteklenmelidir. 

 5- Ahiliğin kolu olan Kadınlar Birliğinin el sanatları ve ekonomik faaliyetleri 

sadece kendi döneminde değil günümüzde de uygulanarak kadın girişimcilere yol gösterici 

olarak anlatılmalıdır. 

 6- Kadın el sanatları gibi küçük işletmeler kurularak diğer şehirlerde de kadınlara 

yönelik istihdam ve teşviklerin artırılması sağlanmalıdır.  

 7- Üniversitelerde ya da liselerin ilgili bölümlerinde “Ahilik ve Meslek Erbabı” gibi 

seçmeli bir ders ile “Ahiliğin” daha geniş kitlelere ulaştırılması sağlanabilmelidir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



65 
 

KAYNAKÇA 

Ahmet-i Yesevi (1983), Divan-ı Hikmetten Seçmeler, (Haz) K. Eraslan) Ankara.  

Akdağ, M. (1979), Türkiye’nin İktisadi ve İçtimai Tarihi, Tekin Yayınevi, 3. Baskı, Cilt II, 

Ankara. 

Altın, K. (2020), Baciyan-ı Rumdan Günümüze Ulaşan Kadın Uygulamaları, VI. 

Uluslararası Ahilik Sempozyumu, Kırşehir. 

Aksarayi, (1944), Kerimü’d-din Mahmud, Müsameretu’l-Ahbar ve Müsayeretu’l-Ahyar, 

Nşr. O. Turan, Ankara.  

Ateş, S. (1977), Tasavvufta Fütüvvet, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, 

Ankara.  

Arat, N. (1993), Türkiye’de Kadın Girişimcilik, Tes-Ar Yayınları, Yayın No: 7, Ankara. 

Aslanboğa, K. (2017), Ahilik Teşkilatı, Yeni Kütahya Gazetesi, Şubat, Kütahya. 

Aşıkpaşaoğlu Tarihi, (1985), (Hzr. A. Nihat Atsız), KTB Yay., Ankara. 

Aytekin, E. (2018), Tarihten Günümüze Fütüvvet ve Ahilik, 2. Baskı, Kayıhan Yayıncılık, 

İstanbul. 

 Ögel, Bahaddin, (1982), Türklerde Devlet Anlayışı (13. yy. Sonlarına Kadar), Başbakanlık 

Basımevi, Ankara. 

Bayram, M. (2002), Bacıyân-ı Rûm ve Fatma Bacı, Türkler Ansiklopedisi, C. VI, Yeni 

Türkiye Yayınları, Ankara.  

Bayram, M. (2001), Türkiye Selçuklular Döneminde Bilimsel ve Ahiliğin Doğuşuna Etkisi, 

Türkiyat Araştırmaları Dergisi, Sayı: 10, Konya.  

Bayram, Mikail, (2008), Fatma Bacı ve Bacıyân-ı Rûm, İstanbul, Nüve Kültür Merkezi 

Yayınları.  

Bayram, M. (1991), Ahi Evran ve Teşkilatının Kuruluşu, Damla Matbaacılık, Konya.  

Bayram, M. (1986), Anadolu Selçuklular Zamanında Ahi Teşkilatının Kuruluşu ve 

Gelişmesi, Esnaf ve Sanatkârlar Derneği Birliği Yayınları, İstanbul.  

Bayram, M. (1972), Bacıyân-ı Rûm (Selçuklular Zamanında Genç Kızlar Teşkilatı), 

Konya.  



66 
 

Bayram, M. (1983), Sadreddin Konevi ile Şeyh Nasreddin Mahmud’un Mektuplaşması, 

Selçuk Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi Yayınları, Sayı: 2, Konya.  

Bayram, M. (1981), Anadolu Selçuklu Devrinde Anadolu Bacıları Örgütünün Kurucusu 

Fatma Bacı Kimdir?, Belleten, Sayı: 180, Ankara.  

Bayram, M. (1978), Ahi Evran Kimdir?, Türk Kültür Yayınları, Ankara.  

Bayram, M. (1978), Baba İshak Harekatının Gerçek Sebebi ve Ahi Evran ile İlgisi, Diyanet 

Dergisi, Cilt: 1, Ankara. 

Bayram, M. (1993), Şeyh Evhadu’d-din Hamid el-Kirmani ve Evhadiyye Tarikatı, Konya, 

1993. 

Bayram, M. (1993), Şeyh Evhadu’d-dun Hamid Kirmani ve Evhaddiye Tarikatı, Konya. 

Bayraktar, M. F. (1984), İslam Eğitiminde Öğretmen-Öğrenci Münasebetleri, Marmara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, Yayın No: 6, İstanbul.  

Barkan, Ö.L (1942), İstila Devirlerinin Kolanizatör Türk Dervişleri ve Zaviyeleri, Vakıflar 

Dergisi, Cilt II, Ankara.  

Birdoğan, N. (1995), Anadolu Aleviliğinde Kadın Bacılar “Bacıyân-ı Rûm”, Folklor, Halk 

Bilimleri Dergisi.  

Cebecioğlu, E. (1991), Osmanlı Ansiklopedisi, Osmanlı Devleti’nin 700. Kuruluş 

Yıldönümü, Cilt I.   

Çetin, Osman (1981), Selçuklu Müesseseleri ve Anadolu’da İslamiyet’in Yayılışı, İstanbul, 

Mağrifet Yayınları. 

Çağatay, N. (2000), Ahlakla Sanatın Bütünleştiği Türk Kurumu Ahilik Nedir?, Türkiye 

Esnaf ve Sanatkârları Konfederasyonu, Yayın No: 40, II. Baskı, Ankara.   

Çağatay, N. (1974), Bir Türk Kurumu Olarak Ahilik, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Yayınları, Yayın No: 123, Ankara.  

Çevik, İ. (1986), Endüstriyel Mesleki ve Teknik Öğretimde Örgütlenme Sorunları, 

TODAİE Basılmamış Uzmanlık Tezi, Ankara.  

Debbağoğlu, A. (1979), İslam İktisadına Giriş, Hareket Yayınları, İstanbul. 

Demir, Galip (2000), Osmanlı Devletinin Kuruluşu ve Ahilik, Ahi Kültürünü Arş. ve 

Eğitim Vakfı Yayınları, Sade Ofset Matbaası, İstanbul. 



67 
 

Galip Demir (2003), Osmanlı Devleti'nin Kuruluşu ve Ahilik, Ahilik Vakfı Yayınları, 

İstanbul. 

Döğüş, S. (2015), Kadın Alperenlerden Bacıyân-ı Rûm’a (Anadolu Bacılar Teşkilatı) 

Türkler’de Kadının Siyasi ve Sosyal Mevkii, KSÜ Sosyal Bilimler Dergisi.  

Durak İ, Yücel A. (2010), Ahiliğin Sosyo-Ekonomik Etkileri ve Günümüze Yansımaları, 

Süleyman Demirel Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Dergisi, Cilt: 15, Sayı: 2, 

İstanbul. 

Durak, İ. ve Yücel, A. (2010), Ahiliğin Sosyo-Ekonomik Etkileri ve Günümüze 

Yansımaları, Süleyman Demirel Üniversitesi, İktisadi ve İdari Bilimler Dergisi, 15 

(2). 

Evhadu’d-Din Hamid el-Kirmani, Fevaid, Ayasofya (Süleymaniye) Kitap No: 2910. 

Ebu’l Ferec,  Gregory, (1945-1950), Ebu’l Ferec Tarihi, (Ter. Ö. Rıza Doğrul), I-II, 

Ankara.  

Ecer, A. Vehbi (2001), Ahmet Yesevi Dervişi Ahi Evran ve Kayseri’de Kuruluşu, Erciyes 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, Sayı: 11, Kayseri.  

Ecevit, Y. (1993), Kadın Girişimciliğinin Yaygınlaştırılmasına Yönelik Bir Model Önerisi, 

Kadın Girişimciliğine Özendirme ve Destekleme Paneli Bildirileri, Devlet 

Bakanlığı Kadın ve Sosyal Hizmetler Müsteşarlığı Kadının Statüsü ve Sorunları 

Genel Müdürlüğü Eğitim Yayınları, Yayın No: 74, Ankara. 

Erdem, E. (2009a), Ahilik-Ahlakta Kalitenin Buluştuğu Bir Esnaf Teşkilatlanma Modeli, 

Detay Yayıncılık, Ankara.  

Erdem, Y. T. ve Yiğit, H. (2010), Bacıyân-ı Rûm’dan Günümüze Türk Kadınının İktisadi 

Hayattaki Yeri, İstanbul Ticaret Odası Yayınları, Yayın No: 69, İstanbul.  

Erdem, E. (2009b), Ahilik–Ahlakta Kalitenin Buluştuğu Bir Esnaf Teşkilatlanması Modeli, 

Detay Yayıncılık, Ankara. 

Eflaki, A. (1959-1961), Menakibu’l-Arifin, Nşr. T. Yazıcı, Ankara.  

Erkal, M. (1994), Ahiliğin Esnaf Teşkilatı Üzerindeki Sosyal ve Ahlaki Tezahürleri, 

İstanbul. 

Evliyaoğlu, G. (1972), Türk İktisadi Tarihi, Nakış Yayınevi, 4. Baskı, İstanbul. 



68 
 

Fayda, M. (1966), Anadolu Ahi Teşkilatı, İlahiyat Fakültesi Basılmamış Yüksek Lisans 

Tezi. 

Filiz, Y. (2011), Esnek Çalışma Biçimlerinin Kadın İstihdamına Etkileri: Avrupa Birliği 

İstihdam Politikaları ve Türkiye Karşılaştırması, Uzmanlık Tezi, Başbakanlık 

Kadının Statüsü Genel Müdürlüğü, Afşaroğlu Matbaası, Ankara.   

Gökakın, Z.Ö. (2000), Doksanlı Yılların Yeni Kahramanları: Türkiye’de Girişimci Kadın 

Profili, 8. Yönetim ve Organizasyon Kongresi Bildirileri Kitabı, Nevşehir.  

Günay, Ü. (1998), Dini Sosyal Bir Kurum Olarak Ahilik, Erciyes Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, Sayı: 10, Kayseri.  

Günay, A. (2003), Ahilikte Mesleki ve Sosyal Dayanışma, Yayınlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi, Sakarya Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Gürata, M. (1975), Unutulan Adetlerimiz ve Loncalar, Tisa Matbaacılık, Ankara.  

Güngör, E. (1980), Kültür Değişimleri ve Milliyetçilik, Töre Devlet Yayınları, Ankara. 

Güllülü, S. (1977), Ahi Birlikleri, Ötüken Yayınları, İstanbul. 

Gülerman, A. Taştekil, S. (1993), Ahi Teşkilatının Türk Toplumunun Sosyal ve Ekonomik 

Yapısı Üzerine Etkileri, Kültür Bakanlığı Halk Kütüphanelerini Araştırma ve 

Geliştirme Genel Müdürlüğü, Ankara.  

Gökbel, A. (2019), Bacıyân-ı Rûm (Anadolu Bacıları), T.C. Ticaret Bakanlığı Esnaf, 

Sanatkârlar ve Kooperatifçilik Genel Müdürlüğü Yayını, Ahiname, (6). 

Gültepe, N. (2008), Türk Kadın Tarihine Giriş–Amazonlardan Bacıyân-ı Rûm’a, İstanbul.  

Gülmez, D. (2011), Ortaçağ’da Kadın Örgütleri: Anadolu ve Avrupa Örneği, Ankara 

Üniversitesi Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi. 

Hacıgökmen, M.A. (2005), Ankara Ahilerinin Ticarî Faaliyetleri ve Bacıyân-ı Rûm 

Hakkında Bir Araştırma, Ankara Üniversitesi Tarihi Araştırma ve Uygulama 

Merkezi Dergisi, Sayı: 18, Ankara.   

İbn-i Batuta, (1971), İbn-i Battuta Seyahatnamelerinden Seçmeler, (Haz. İsmet 

Parmaksızoğlu), Milli Eğitim Basımevi, İstanbul.   

Kalaycıoğlu, S. (2012), Türkiye’nin Sosyolojik Yapılanması İçinde Kadın İstihdamının 

Enformel Niteliği, İstihdamda 3İ Dergisi, İŞKUR Yayınları, Sayı: 5, Ankara.  



69 
 

Karasay, Y. (2003), Ahi Kelimesi ve Türk Kültüründe Ahilik, Selçuk Üniversitesi Türkiyat 

Araştırmalar Dergisi, Sayı: 11, Konya.  

Kalcı, Y. (2016), Bacıyân-ı Rûm’dan Günümüze Anadolu Kadınının İktisadi, Sosyal ve 

Kültürel Alandaki Yeri, Esnaf ve Sanatkârlar Derneği Adına Tebliğ, Ankara. 

Kara, M. (1977), Din, Hayat, Sanat Açısından Tekke ve Zaviyeler, İstanbul. 

 Kemaloğlu M. (2011), XI.–XIII. Yüzyıl Türkiye Selçuklu Devletinde Sosyal Zümreler, 

Gümüşhane Üniversitesi Sosyal Bilimler Elektronik Dergisi, Sayı 4, s. 145- 158, 

Haziran. 

Kırpık, G. (2018), Anadolu Kadınlar Teşkilatı Bacıyân-ı Rûm (Belgeler ve Resimlerle), 

Türk Tarih Kurumu, Ankara.  

Koca, K. Y. (1998), Osmanlı’da Kadın ve İktisat, Beyan yayınları, İstanbul. 

Kutlu, Ş. (1954). Ankara Ahileri, Belediye Dergisi, Sayı: 11, Ankara.  

Kazıcı, Z. (2009), Esnaf Teşkilatı (Ahilik), Diyanet Dergisi Cilt: XVII, Sayı: 3. 

Köksal, M. (2007), Ahilik Kültürünün Dünü ve Bugünü, 3. Baskı, Ankara.  

Köprülü, F. (1991, Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar, TDİB Yayınları, Ankara. 

Köprülü, M.F, (1969), Abu İshak ve Anadolu’da İshakî Dervişleri, Cilt, 33, Ankara. 

Köprülü, M. F. (1928), Anadolu Beyliklerine Dair Bazı Notlar, Türkiye Mecmuası, 

İstanbul. 

Köken, A. H., ve Büken, N. Ö. (2018), XIII. Yüzyılda Güçlü Bir Toplumun Gelişmesine 

Katkı Sunan Fatma Bacı ve Dünyanın İlk Kadın Örgütlerinden: Bacıyân-ı Rûm 

(Anadolu Bacılar Teşkilatı), Mersin Üniversitesi Tıp Fakültesi Lokman Hekim Tıp 

Tarihi ve Folklorik Tıp Dergisi, 8(2). 

Kurtulmuş, Zekeriya (2011), Ahilik, (Editör: Çakır, Baki ve Gümüş, İskender), Ahilik ve 

Günümüze Yansımaları Kırklareli Üniversitesi Yayınları, Yayın No: 1. 

Kutlu, Ş. (1954), Ankara Ahileri, Belediye Dergisi, Sayı:1, Ankara. 

Küçükdağ, Y. (1975), Ahi Baba, Konya Ansiklopedisi, C.I, Konya. 

Yavuz, K., Yekta, S., (2003), Aşıkpaşazade, Osmanlı Oğullarının Tarihi, İstanbul.  

Muallim, C. (2008), İslam Fütüvvet ve Türk Ahiliği, İşaret Yayınları, İstanbul. 

Mevlana: Nasıri (1944), Futuvvet-name, Nşr, F. Teaschner, Leipzig.  



70 
 

Öztürk, N. (2002), Ahilik Teşkilatı ve Günümüz Ekonomisi, Çalışma Hayatı ve İş Ahlakı 

Açısından Değerlendirilmesi, Dumlupınar Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 

Aralık, Kütahya.  

Öztürk, N. (2014), Ahilik Teşkilatı ve Günümüz Ekonomisi, Çalışma Hayatı ve İş Ahlakı 

Açısından Değerlendirilmesi, Türk Tarihi Araştırmaları Dergisi, Haziran.  

Parmaksızoğlu, İ. (1981), İbn-i Batuta Seyahatnamelerinden Seçmeler, Kültür Bakanlığı 

Yayınları, Ankara.  

Sırım, V. (2015), Osmanlı Kadınının Ekonomik Hayata Etkin Katılımı: Baciyân-ı Rûm 

Örneği, Hak İş Uluslararası Emek ve Toplum Dergisi, 4(8). 

Sarıkoyuncu, A. (1993), Cumhuriyetin 75. Yılında Tarihsel Süreç İçinde Türk Kadının 

Dünü ve Bugünü, Atatürk Araştırma Merkezi Dergisi, Yayın No: 43, Ankara.  

Sivasi, M. (2008), Şeyh Ehadü’d-din’i Kirmani ve Menakıb-namesi, (Trc. Mikail Bayram), 

İstanbul. 

Soykut, R.H. (1971), Orta Yol Ahilik, Güneş Matbaacılık, Ankara. 

Soykut, R.H. (1978), Esnaf Kimdir? Afşaroğlu Yayınevi, 2. Baskı, Ankara. 

Soysal, A. (2010), Türkiye’de Kadın Girişimciler: Engeller ve Fırsatlar Bağlamında Bir 

Değerlendirme, Ankara Üniversitesi SBF Dergisi, 65(01). 

Soykut, R. H. (1980), İnsanlık Bilimi Ahilik, Ankara. 

Sümer, F. (1985), Yabanlu Pazarı, Selçuklular Devrinde Milletlerarası Büyük Bir Fuar, 

Türk Dünyası Araştırmaları Vakfı Yayınları, Yayın No: 14, İstanbul.  

Şeker, Mehmet (2006), Anadolu’nun Türkleşmesi ve Kültürel Hayatı, Ötüken Yayınları, 

s.176-196, İstanbul. 

Şanal Mustafa ve Güçlü, Mustafa (2007), Bir Toplumsallaştırma Aracı Olarak Ahilik, 

Erciyes Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 23 (2). 

Tarsus , İ. (1947), Ahilik, Çalışma Bakanlığı Yayınları, Ankara. 

Tatlılıoğlu, K. (2012), Ahilik Teşkilatında Anadolu Türk Kadınının Girişimciliği Üzerine 

Sosyal Psikolojik Bir Yaklaşım, Bingöl Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Dergisi, 2(4). 

Taş, H. (2011), Günümüz Bursa Esnafında Ahilik Kültüründen İzler, Gaye Kitapevi, Bursa.  



71 
 

Tekin. M. (2009), Hayallerin Gerçeğe Dönüşümü Girişimcilik, Güney Ofset Matbaası, 

Konya. 

Turan, O. (1971), Selçuklular ve İslamiyet, İstanbul. 

Turan, Osman (2003), Selçuklular Tarihi ve Türk İslam Medeniyeti, Ötüken Yayınları, 15. 

Basım, İstanbul. 

Torun, A. (1998), Türk Edebiyatında Türkçe Fütüvvetnameleri, Kültür Bakanlığı 

Yayınları, Ankara.  

Türkdoğan, O. (2003), Türk Tarihinin Sosyolojisi, I. Kitap Hasret Yayınları. 

Türkdoğan, O. (1981), Türkiye’nin Sanayileşmesi, Töre Devlet Yayınevi, Ankara. 

Tokmak, Ş. (2003), Horasan’dan Anadolu’ya Kırşehir, İlgi Matbaacılık, Kırşehir. 

Uzunçarşılı, H.I. (1972), Osmanlı Tarihi, Cilt I. Türk Tarih Kurumu Basımevi, Ankara. 

Ülgener, S.F. (1981), İktisadi Çözülmenin Ahlak ve Zihniyet Dünyası, Der Yayınları, 

İstanbul. 

Uygur, H. (2012), Dünyanın İlk İş Kadınları Örgütü; Anadolu Bacıları “Bacıyân-ı Rûm”, 

Altınşehir Adana Kent Kültürü ve Sanat Dergisi, 6. https://www.altinsehir 

adana.com/Makale/dunyanin-ilk-is-kadinlari-orgutuanadolu-bacilari-baciyan-i-

rum/299/ 

Uçma, İ. (2018), Bir Sosyal Siyaset Kurumu Olarak Ahilik, İşaret Yayınları, 4. Baskı, 

İstanbul. 

Uygur, H. (2012), Dünyanın İlk İş Kadınları Örgütü: Anadolu Bacıları “Bacıyân-ı Rûm”, 

Altınşehir Adana Kent Kültürü ve Sanat Dergisi, Sayı: 6. Adana. 

Varinli, I, ve Akgül, D. (2012), Günümüzde Uygulanan Kadınlar Yönelik İstihdam Projeleri ve 

Bacıyân-ı Rûmda Kadın, II. Uluslararası Ahilik Sempozyumu Bildiri Kitapçığı. 

Yelkikalan, N. (2006), Başarılı Girişimcilikte Cinsiyetin rolü: Kadın ve Girişimciler, 

Girişimcilik ve Kalkınma Dergisi, 1(1). 

Yetim, N. (2002), Sosyal Sermaye Olarak Kadın Girişimciler: Mersin Örneği, Ege 

Academik Bakış, 2(2). 

Yücel, A. (1999), Ahilikte Eğitim ve Amaçları, II. Uluslararası Ahilik Kültürü 

Sempozyumu Bildirileri, Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara.  



72 
 

(2001), I. Uluslararası Selçuklu Kültür ve Medeniyeti Kongresi Bildirileri, Konya. 

İnternet Kaynakları (Ek 1): 

- https://www.romankahramanlari.com/baciyan-i-rum-anadolu-bacilari/ 

- https://www.ahilik.net/anadolu-bacilari-baciyan-i-rum/ 

- https://ogrencigundemi.com/baciyan-i-rum-anadolu-kadinlar-birligi-nedir/ 

- https://www.haberkriz.com/fatma-baci-kimdir-kadincik-ana-kimdir-bacilar-teskilati-

nedir-baciyan-i-rum-tarihi-nedir-turk-kadin-tarihi-nedir/351/ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



73 
 

 

 

 

 

 

 

EKLER 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



74 
 

EK 1 

 

 

https://www.romankahramanlari.com/baciyan-i-rum-anadolu-bacilari/ 

 

 

 

 

 



75 
 

 

 

https://www.ahilik.net/anadolu-bacilari-baciyan-i-rum/ 

 

 

 

 

 



76 
 

 

https://ogrencigundemi.com/baciyan-i-rum-anadolu-kadinlar-birligi-nedir/ 

 

 

 

 

https://www.haberkriz.com/fatma-baci-kimdir-kadincik-ana-kimdir-bacilar-teskilati-nedir-

baciyan-i-rum-tarihi-nedir-turk-kadin-tarihi-nedir/351/ 

 



77 
 

ÖZ GEÇMİŞ 

 

 

Kişisel Bilgiler : 

 

Adı Soyadı  : Gülsüm YÜCEL 

 

 

Eğitim Durumu : 

 

Lisans   : Kırşehir Ahi Evran Üniversitesi Türkçe ve Sosyal Bilimler Eğitimi 

     Programı, Sosyal Bilgiler Öğretmenliği. 

Lisansüstü : Kırşehir Ahi Evran Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Tarih   

  Ana Bilim Dalı. 

 

 


	KABUL VE ONAY
	BİLDİRİM
	ÖZET
	ABSTRACT
	ÖN SÖZ
	SİMGELER VE KISALTMALAR
	BÖLÜM I
	1. GİRİŞ
	1.1. ARAŞTIRMANIN PROBLEMİ
	1.2. ARAŞTIRMANIN AMACI VE ÖNEMİ
	1.3. ARAŞTIRMANIN SINIRLILIKLARI
	1.4. TANIMLAR

	BÖLÜM II
	2. KURUMSAL AÇIKLAMALAR
	2.1. TANIMLAR VE TARİHÇE
	2.1.1. Ahiliğin Tanımı ve Kelime Anlamı
	2.1.2. Ahiliğin Tarihçesi
	2.1.3. Türklerin Anadolu’ya Gelişi
	2.1.5. Ahiliğin Ortaya Çıkışını Hazırlayan Sebepler
	2.1.5. Ahiliğin Anadolu’da Yayılışı ve Osmanlı Devleti’nin Kuruluşundaki Etkisi
	2.1.4. Ahilik ve Fütüvvet
	2.1.4.1. Fütüvvet ve Tarihçesi
	2.1.4.2. Fütüvvetin Tanımı
	2.1.4.3. Anadolu’da Fütüvvet
	2.1.4.4. Fütüvvet ve Ahilikte Mesleki Hiyerarşi
	2.1.7.1. Amaç
	2.1.7.2. Teşkilatlanma
	2.1.7.3. Üyelik
	2.1.7.4. Ekonomik Teşkilatlanma
	2.1.7.5. Yönetim
	2.1.7.5.1. Esnaf Şeyhi
	2.1.7.5.2. Yönetim Kurulu
	2.1.7.5.3. Büyük Meclis

	2.1.7.6. Seçimler
	2.1.7.7. Denetim ve Ceza

	2.1.8. Ahi Birliklerinin Faaliyetleri
	2.1.8.1. Siyasi ve Askerî Faaliyetler
	2.1.8.2. Ekonomik Faaliyetler
	2.1.8.3. Merasimler
	2.1.8.3.1. Çıraklık Merasimi
	2.1.8.3.2. Kalfalık Merasimi
	2.1.8.3.3. Ustalık Merasimi



	2.1.9. Ahi Evran-ı Veli
	2.1.9.1. Ahi Evran-ı Veli’nin Hayatı
	2.1.9.2. Ahi Evran’ın Fikirleri
	2.1.9.3. Ahi Evran’ın Eserleri



	BÖLÜM III
	3. YÖNTEM
	3.1. ARAŞTIRMANIN MODELİ
	3.2. ARAŞTIRMA EVREN VE ÖRNEKLEM
	3.3. VERİLERİN TOPLANMASI
	3.4. VERİLERİN ANALİZİ
	3.5. AHİ TEŞKİLATININ KADINLAR KOLU BACIYÂN-I RÛM
	3.5.1. Bacıyân-ı Rûm Kurucusu Fatma Bacı
	3.5.1.1. Fatma Bacı’nın Hayatı
	3.5.1.2. Fatma Bacı’nın Ahi Evran ile Evliliği

	3.5.2. Bacıyân-ı Rûm Teşkilatı
	3.5.3. Ahilik ve Bacıyân-ı Rûm Teşkilatının Kuruluşu
	3.5.4. Bacıyân-ı Rûm Teşkilatının Kuruluş Ortamı
	3.5.5. Bacıyân-ı Rûm Neden Kayseri’de Kuruldu?
	3.5.6. Bacıyân-ı Rum, Ahilik ve Bazı Siyasi Olayları
	3.5.7. Bacıyân-ı Rûm’un Kuruluş Zemini
	3.5.8. Bacıyân-ı Rûm’un Faaliyetleri
	3.5.8.1. Sanatsal Faaliyetleri
	3.5.8.2. Örgücülük ve Dokumacılık Faaliyetleri
	3.5.8.3. Askerî Faaliyetleri
	2.5.8.4. Misafir Ağırlama Faaliyetleri
	2.5.8.5. Dinî ve Tasavvufi Faaliyetleri

	2.5.9. Bacıyân-ı Rûm ve Günümüzdeki Kadın İstihdamının Karşılaştırılması
	2.5.10. Bacıyân-ı Rûm ve Kadın Girişimcilerin Ekonomiye Katkılarının Karşılaştırılması
	2.5.11. Ahilik ve Bacıyân-ı Rûm Kadın İstihdamı


	BÖLÜM IV
	4. SONUÇ, TARTIŞMA VE ÖNERİLER
	4.1. SONUÇ VE TARTIŞMA
	5.2. ÖNERİLER

	EKLER
	ÖZ GEÇMİŞ

