
 

KIRIKKALE ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANABİLİM DALI 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

FETRET DEVRİ’NDE TÜRK EDEBİYATI VE TÜRK KÜLTÜRÜ 

DAMLA PINAR 

1844401012 

DR. IŞILAY PINAR ÖZLÜK 

 

 

 

 

KIRIKKALE-2022



2 
 

 

KABUL-ONAY 

 Damla Pınar tarafından hazırlanan „FETRET DEVRİ‟NDE TÜRK EDEBİYATI VE TÜRK 

KÜLTÜRÜ‟ başlıklı tez jürimiz tarafından yüksek lisans tezi olarak oy birliği/ oy çokluğu ile 

kabul edilmiştir. 

 

Başkan 

Prof. Dr. Muhittin ELİAÇIK 

 

 

           Üye          Üye 

Dr. Öğr. Üyesi Işılay Pınar ÖZLÜK     Doç. Dr. İbrahim AKYOL 

 

 



3 
 

 

ETİK BEYAN 

Kırıkkale Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tez Yazım Kurallarına uygun olarak 

hazırladığım bu tez çalışmasında;  

o Tez içinde sunduğum verileri, bilgileri ve dokümanları akademik ve etik kurallar 

çerçevesinde elde ettiğimi,  

o Tüm bilgi, belge, değerlendirme ve sonuçları bilimsel etik ve ahlak kurallarına uygun 

olarak sunduğumu,  

o Tez çalışmasında yararlandığım eserlerin tümüne uygun atıfta bulunarak kaynak 

gösterdiğimi,  

o Kullanılan verilerde herhangi bir değişiklik yapmadığımı, o Bu tezde sunduğum 

çalışmanın özgün olduğunu, bildirir, aksi bir durumda aleyhime doğabilecek tüm hak 

kayıplarını kabullendiğimi beyan ederim. 

         

 

          Damla PINAR 

          21.04.2022 

      

 



4 
 

 

ÖZET  

    Fetret Devri‟nde Türk Edebiyatı ve Türk Kültürü 

Kırıkkale Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi 

Danışman: Dr. Işılay Pınar ÖZLÜK 

Nisan, 2022, 182 sayfa 

 Deprem, yangın, savaş, padişah değişikliği gibi toplumu direkt ilgilendiren her olayın 

edebiyata yansıdığı bilinmektedir. XIV. yüzyılın sonu XV. yüzyılın ilk yarısı Türk Edebiyatı 

ve Türk kültürü açısından kritik bir dönem olmuştur diyebiliriz. Çünkü edebiyat sahnesinde 

daha fazla özgün eser verilen, Türkçe şiir sayısının arttığı ve Türk şairlerin bizzat padişah 

tarafından desteklendikleri bu dönemde Osmanlı Devleti‟ni ve halkını derinden sarsan Fetret 

Devri yaşanmıştır. Osmanlı Devleti‟nin siyasî iktidarsızlık yaşadığı, halkın şehzadeler 

arasında seçim yaparak ayrıştığı bu dönemde „Türk Edebiyatı ve Türk Kültürü nasıl 

etkilenmiştir?‟ sorusu üzerine çalışmaya başlanmıştır. Fetret Devri edebî açıdan bakıldığında 

muğlak bir döneme tekabül etmektedir. Çalışmaya başlarken şairlerin ve eserlerin tespiti, 

eserlerde dönem ile ilgili unsurların ortaya çıkarılması, Fetret Devri‟ni konu alan kaynakların 

seçimi gibi pek çok açıdan zorlukla karşılaşılmış olsa da nihayete kavuşturulmaya 

çalışılmıştır. 

 Literatür taraması yapıldığında XIV. ve XV. yüzyılları çeşitli açılardan ele alan pek çok 

çalışmanın var olduğunu görmekteyiz. Aynı şekilde tarih kitapları incelendiğinde de Fetret 

Devri‟ni ele alan pek çok eser mevcuttur. Ancak bu dönemi hem tarihî olarak hem de edebî 

olarak ele alan tek bir eser bulunmamaktadır. Çalışma ile birlikte literatürdeki bu boşluğun 

doldurulması amaçlanmıştır. 



5 
 

Anahtar Sözcükler:  

Fetret Devri, Türk Edebiyatı, Türk Kültürü, XIV. Yüzyıl 

ABSTRACT 

Kırkkale University 

Social Sciences İnstitute 

Department of Turkish Language and Literature, Master Thesis 

Advisor: Dr. Işılay Pınar ÖZLÜK 

April, 2022, 182 pages  

 It is known that every incident that affects the society directly scuch as earthquake, fire, war 

or change of sultan is reflected in literature. We can say that the end of XIV. century and the 

first half of XV. century was a critical period both gor Turkish literature and Turkish culture. 

Because in that era, Fetret Era when more of literaty works was produced, the number of 

Turkish poems increased, and the Turkish poets were directly supported by the sultans was 

deaply experienced by the Turkish people. The question was how Turkish literature and 

Turkish culture affected in that period when the Ottoman Empire was going through political 

importence and the public was divided by making choices between sultan‟s sons, is tried to be 

answered via this work, Fetret Era is complicated is terms of literature. When I set to study an 

this thesis, although many difficulnes have been forced as to finding out the poots and their 

works or revealing literary aspech of the era in the works or the choice of soruces that are 

about Fetret Era, I have tried to complete the work succesfuly.  

 When we make the literature review, we can see that there are a lot of works that deal with 

XIV. and XV. centruies from different perspectives. İn the some way when the historical 

books are analysied, there are a lot of books about Fetret Era. However, there is not a single 

work that deals with the era in terms of both history and literature. With this study, it is aimed 

to fill this gap in literature.  

 



6 
 

Key Words:  

Fetret Era, Turkish Literature, Turkish culture, XIV. Century   

 

TEŞEKKÜR 

 Çalışmamda yol gösterici olarak emeklerini ve sabrını benden esirgemeyen, öğrencisi 

olduğum için her zaman gurur duyduğum danışman hocam Sayın Işılay Pınar ÖZLÜK‟e, 

kesintisiz çalışmalarıma müsaade ettiği için sevgili kızıma, yoğun çalışma dönemlerimde 

bana her zaman destek olan eşime ve tüm aileme teşekkürü borç bilirim.   

 

 

 

 

 

 

 



7 
 

 

 

     İÇİNDEKİLER 

ÖZET………………………………………………………………………………………...iv 

ABSTRACT……………………………………………………………………………….v 

TEŞEKKÜR…………………………………………………………………………………vi 

İÇİNDEKİLER……………………………………………………………………………..vii 

KISALTMALAR…………………………………………………………………………xiii 

GİRİŞ………………………………………………………………………………………...10 

I. BÖLÜM OSMANLI DEVLETİ’NİN İLK DÖNEM PADİŞAHLARI………………...12 

1.1. Osman Bey……………………………………………………………………………….14 

1.2. Orhan Gazî……………………………………………………………………………….17  

1.3. I. Murad…………………………………………………………………………………..20  

II. BÖLÜM YILDIRIM BÂYEZİD DÖNEMİ…………………………………………….26 

2.1. Yıldırım Bâyezid‟in Hayatı ve Şahsiyeti………………………………………………...27 

2.2. Yıldırım Bâyezid Dönemi‟nde Siyasî Hayat…………………………………………….30 

2.3. Yıldırım Bâyezid Dönemi‟nde Edebiyat…………………………………………………31 

2.4. XIV. Yüzyılda Türk Edebiyatı…………………………………………………………...33 

2.5. Mesnevi…………………………………………………………………………………..37 

2.6. XIV. Yüzyılda Yazılmış Mesneviler ve Yazarları……………………………………….41 

2.7. XIV. Yüzyıl Mensur Eserleri…………………………………………………………….45 

2.8. XIV. Yüzyıl Bilimsel Eserleri……………………………………………………………50 

2.9. Dönemin Dil Hususiyetleri………………………………………………………………51 

III. BÖLÜM FETRET DEVRİ……………………………………………………………..54 

3.1. Fetret Devri‟ni Hazırlayan Ortam………………………………………………………..55 



8 
 

   3.1.1. Ankara Savaşı ve Yıldırım Bâyezid‟in Ölümü………………………………………55    

IV. BÖLÜM FETRET DEVRİNDE KÜLTÜR VE EDEBİYAT………………………...70 

 4.1. Osmanlı Toplumunun Kültürel ve Ekonomik Yapısının Genel Özellikleri…………….71 

    4.1.1. Âhilik Teşkilatı……………………………………………………………………...71 

   4.1.2. Sosyal ve Kültürel Durum……………………………………………………………73 

4.2. Osmanlı Devleti‟nde İşret Meclisleri…………………………………………………….73 

4.3. Nüfus-Bürokrasi ve Ekonomik Düzen…………………………………………………...78 

4.4. Hayrat Mefhumu…………………………………………………………………………79 

4.5. Fetret Devri‟nde Edebiyat………………………………………………………………..83 

4.6. XV. Yüzyıl Mensur Eserleri……………………………………………………………..85 

4.7. XV. Yüzyıl Mesnevileri………………………………………………………………….86 

4.8. Dönemin Şairleri ve Eserleri……………………………………………………………..88 

 Ahmedî 

 Ahmed-i Dâ‟î 

 Nesimî 

 Şeyhoğlu Mustafa 

 Şeyyâd Hamza 

4.10. Dönemin Eserlerinde Geçen Çeşitli Unsurlar…………………………………………113 

 Âdetler 

 Ağaçlar 

 Atasözleri  

 Deyimler 

            Deniz ve Akarsular 

 Hayvanlar 

 Kozmik Âlem 

 Sevgili 



9 
 

 Yiyecekler 

 Zaman 

4.11. Dönemin Eserlerinde Geçen Giyim-Kuşam Örnekleri………………………………..122 

4.12. Dönemin Eserlerinde Geçen Meslek Grupları………………………………………...125 

4.13. Dönemin Eserlerinde Geçen Dinî, Efsanevî ve Tarihî Şahsiyetler……………………130 

4.14. Dönemin Eserlerinde Geçen Yer İsimleri……………………………………………..159 

SONUÇ……………………………………………………………………………………...166 

KAYNAKÇA……………………………………………………………………………….169 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



10 
 

 

KISALTMALAR 

A. Ahmedî 

Akt. Aktaran  

B. Beyit  

Bkz.  Bakınız 

c.  Cilt 

C.H. Cemşîd u Hurşîd 

G. Gazel 

H.  Hicrî 

İ.N. İskender-nâme 

K.  Kaside  

Ktp. Kütüphanesi 

M. Miladî 

M. Mesnevi  

M.N.  Marzuban-nâme 

Nr. Numara 



11 
 

Ö. Ölümü 

s.  Sayfa 

TDK Türk Dil Kurumu 

TTK  Türk Tarih Kurumu 

Y.Z.  Yusuf û Züleyha 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



12 
 

 

GİRİŞ 

 Elimizdeki verilere göre, Türklerin siyasî ve edebî tarihinin sekizinci yüzyıla dek uzandığı 

kesin olarak bilinmektedir. Ancak sekizinci yüzyıldan önceki dönemlerle ilgili kesin bilgiler 

elimizde bulunmamaktadır. Türkler, Osmanlı Devleti‟nden önce de tarih sahnesinde her daim 

karşılaşılan bir millet olmuştur. Örneğin Göktürkler, Karahanlılar ve hatta Uygurlar 

dönemlerinde Türk nüfusun olduğu bilinmektedir. Göçebe yaşam tarzını benimseyen Oğuz 

Türkleri, farklı dinlerden ve kültürlerden etkilenmiş oldukları kadar bulundukları her 

coğrafyada benliklerini yaşatmayı başarmışlardır (Köprülü, 1980: 210). 

 Osmanlı Devleti‟nin 1299 tarihinde kuruluşundan sonra Osman Bey, sınırları belli bir devlet 

kurmayı başarmıştır. Yerine gelen Orhan Bey, Osmanlı topraklarını kısa bir sürede dört katına 

çıkarmayı başarmıştır. Osmanlı Devleti bu başarıları sayesinde döneminde Avrupa için bir 

tehdit konumuna gelmiştir. I. Murad da ataları gibi siyasî başarılarını devam ettirmiştir. I. 

Murad‟ın yerine gelen Yıldırım Bâyezid ise tahta geçtiği ilk dönemde siyasî anlamda başarılı 

bir komutan olduğunu gösterirken; edebiyat ve sanatla da içiçe olmuş, sanatçıları daima 

desteklemiştir. Yıldırım Bâyezid‟den önceki padişahlar, hâlihazırda düzenli bir devlet 

olmadığı için sanatla ilgilenme şansı bulamamıştır. Buna rağmen Türk edebiyatı Beylikler 

Dönemi‟nden itibaren ivme kazanmıştır. Bu dönemde hükümdarların eliyle Türkçeye çeşitli 

dillerden eserler tercüme ettirilmiş, Türk şairler desteklenmiş ve şairlerin Oğuz Türkçesi ile 

şiir yazmalarına büyük önem verilmiştir. Bu açıdan baktığımızda Türk dilinin ve Türk 

edebiyatının gelişiminde Beylikler Dönemi yöneticilerinin önemi anlaşılmaktadır. Beylikler 

Dönemi öncesinde Oğuz Türkçesi konargöçer Türkler arasında zaten kullanılmaktaydı. Ancak 

edebiyat alanında kullanılacak kadar gelişmiş bir dil değildi. Bunun sonucunda da şairler, 

döneminde revaçta olan Arapça ve Farsça ile şiirler yazıyor, Türkçe şiir yazmayı uygun 

bulmuyorlardı. Şairler, Türk dilinin yeterince işlenmemiş olması sebebiyle şiir söylemeye 

uygun „inceliklere‟ sahip olmadığı düşüncesindelerdi. Öyle ki kimi şairler beylerin isteği 

üzerine Türkçe şiir yazmışlar ancak şiirlerinin sonunda Türkçe yazdıkları için özür 



13 
 

dilemişlerdir. Beylikler Dönemi‟nden sonra Türk şairlerini ve Türk Edebiyatını açıkça 

destekleyen ilk padişah Yıldırım Bâyezid olmuştur dememiz mümkündür. 

 Yıldırım Bâyezid‟in saltanatında siyasi ve edebî anlamda önemli gelişmeler yaşanmıştır. 

Siyasi alanda tarihteki yerini iyice sağlamlaştıran Türkler; edebî alanda, pek çok eser 

vermişlerdir. Ancak 1402 yılına gelindiğinde Timur ile Bâyezid arasında Ankara Savaşı 

yaşanır. Bu savaş neticesinde Yıldırım Bâyezid tutsak edilir. Padişahsız kalan Osmanlı 

Devleti, on bir yıl süren ve „Fetret Devri‟ olarak bilinen buhranlı bir sürece girer. Siyasi 

anlamda Osmanlı Devleti‟ni yıllarca geriye götüren bu devirde, çok başlılıktan doğan büyük 

bir kargaşa ortamı oluşmuştur. Ancak dönemin en dikkat çeken tarafı, buhranlı ortama 

rağmen edebiyatta bir gerileme yaşanmamış olmasıdır. Bu durumun sebebini edebiyatın 

konularını sosyal hayattan almasına bağlayabiliriz. Sosyal hayatta yaşanan her olay edebiyata 

nasıl yansıyorsa, siyasî alanda yaşanan olaylar da aynı şekilde dâhil edilmiştir. Fetret 

Devri‟nden önce siyasi ve edebî alanda yaşanan gelişmeler, kargaşa ile dolu bu dönemin 

edebiyata ve sosyal hayata olan yansımaları çalışmanın içeriğinde detaylı şekilde ele 

alınmıştır.  

 Osmanlı Devleti‟nin kurulmasından sonra Türklüğün, Türk edebiyatının ve Türk dilinin çetin 

bir mücadele verdiği bu dönemde, Fetret Devri‟nin Osmanlı edebiyatına nasıl yansıdığı, 

Osmanlı kültürüne nasıl bir tesiri olduğu gibi konuların temel alınarak hazırlandığı çalışmada, 

bahsi geçen sorulara cevap aranmıştır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



14 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

I. BÖLÜM 

 

OSMANLI DEVLETİ’NİN 

İLK DÖNEM PADİŞAHLARI 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



15 
 

 

 Selçuklu Devleti‟nin yıkılmasının ardından Anadolu‟da Moğol baskısı kendini iyiden iyiye 

hissettirmeye başlamıştır. XIII. yüzyılda Moğollar, İslâm ülkelerini egemenliği altına almış 

ancak yüzyılın ikinci yarısından sonra (1257) parçalanarak dağılmışlardır. Dağılan Moğolların 

çoğu ise Türkler tarafından asimile edilmiştir (Mengi, 2010: 71). XIII. yüzyılın ikinci yarısına 

doğru Anadolu‟da Moğol baskısı azalmaya başlamıştır. Bu durumdan yararlanmak isteyen 

Türkmen beyleri, uç bölgelere yerleşmiştir. Ayrıca Selçuklu Devleti ile olan tüm bağlarını 

kesip kendi içlerinde büyük küçük birçok beylik kurmuşlardır (Kartal ve Şentürk, 2016: 140).  

 1299-1301 tarihleri arasında Moğol etkisinin neredeyse yok olmasıyla birlikte Osman Bey ve 

diğer uç beyleri Bizans‟a karşı genel bir saldırıya başlamışlardır. 1302 tarihine gelindiğinde 

ise Osman Bey, İznik‟i kuşatmayı başarmıştır. Osman Bey 1324 yılında vefat ettiği zaman 

Osmanlı Beyliği; şehirleri, ordusu ve bürokrasisi olan bir „devletçik‟ görünümünü almıştır 

(İnalcık, 2009: 15). 

 Osmanlı‟nın kuruluşu ve gelişiminde gazâ ideolojisi çok önemliydi. Sınır toplumunda 

toplumsal erdemler gazâ ülküsü temeline dayanıyordu (İnalcık, 2009: 12). O dönemde, 

Müslüman yetişkin erler için gazâ zorunlu bir ödev olarak görülüyordu. Sefere gidemeyen 

erler ise devlet tarafından belirlenen ücreti ödemekle mükellefti (İnalcık, 2009: 26). Özellikle 

genç erkekler için „ödev‟ gibi görülen bu anlayış sayesinde Osmanlı, sınırları geniş bir alana 

yayılmıştır. Toplumun gazâ ve gazilik için belli başlı şartları vardı. Öncelikle gazî, niyetini 

temiz tutmalıdır. Savaşmaya gittiği topraklarda İslâm dini ve Müslüman halk için savaştığını 

unutmamalıdır. Yani düşüncesinde daima dinî hayır olmalıdır. Ayrıca bir gazî atılgan, 

dayanıklı, metanetli olmakla birlikte yoldaşlarına karşı da vefa duymalıdır (İnalcık, 2009: 25). 

Bu özellikler Dede Korkut, Dânişmend-nâme gibi Türk destanlarındaki kahraman tipinde 

gördüğümüz özelliklerdir. İnalcık‟ın da ifade ettiği üzere, gazâya giden kişi saf ve iyi niyetle 

gitmeli, dini için savaşmalıdır. Yani birilerine eziyet etmek veya onları kötü duruma 

düşürmek amacıyla gazaya gidilmemelidir. Ayrıca sadece para veya başka maddî/manevi bir 

kazanç amacıyla da gazaya çıkılmamalıdır. Kendilerini veya Müslümanlığı tehdit eden, 

kendilerine zararı dokunma ihtimali olan kişiler veya ülkeler üzerine gazaya çıkılmalıdır. 

Osman Bey bu gazâ anlayışıyla çıktığı yolda başarılı olmuş ve küçük bir Uç beyliği olan 

Osmanoğulları‟nın yedi iklime hükmeden büyük bir imparatorluk olması yolunda ilk adımı 

atar.  



16 
 

 Osmanlı Devleti‟nin düşünce yapısını, uç beyliğinden imparatorluğa götüren temel 

düşünceleri genel olarak ele aldığımıza göre ilk dönem Osmanlı padişahlarını sırasıyla 

inceleyebiliriz. 

1.1. Osman Bey 

 Osmanlı Devletini konu alan ilk kaynaklardan öğrenildiğine göre, Anadolu‟ya gelen bir 

Türkmen boyuna mensup Ertuğrul Gazî‟nin oğludur (İnalcık, 2007: 443). Osman Bey‟in 1258 

yılında dünyaya geldiği düşünülmektedir. Osman Bey‟in bilinen erkek çocukları şunlardır: 

Orhan Gazî, Alaaddin Bey, Savcı Bey, Çoban Bey, Melik Bey, Pazarlı Bey ve Hamid Bey. 

Kız çocuğu olarak ise Fatma Hatun bilinmektedir. 1324 yılında vefat eden Osman Bey‟in 

türbesi, Bursa‟da bulunan Tophane semtinde sur içerisindedir (Algül, 1999: 61). Ertuğrul 

Bey‟in vefat etmesinin ardından küçük beyliğin başına oğlu Osman Bey geçmiştir (Günal, 

2019: 27). Osman Bey‟i tasvir eden ilk dönem Osmanlı tarihçileri onun orta boylu, esmer 

tenli, yuvarlak çehreli, kara kaşlı kara gözlü olduğunu, bu yüzden de kendisine Kara Osman 

lakabının verildiğini belirtmektedir. Ayrıca ata binme konusunda meziyetli olduğu ve iyi bir 

silahşor olduğu da ulaşılan bilgiler arasındadır (Algül, 1999: 61).  

 Neşrî‟nin söz ettiği bir rivayete göre Ertuğrul Bey‟in ölümü üzerine Söğüt‟te saltanat üzerine 

bir karışıklık yaşanmıştır. 1299 yılında da Osman ile amcası Dündar arasında beyliğin bundan 

sonraki politikası üzerine fikir ayrılıkları yaşanmıştır. Amcası, Bilecik tekfuru ve Rum halkı 

ile iyi geçinmeyi teklif etmiş; Osman ise bu teklifi savaş ve egemenlik hakkını engelleme 

olarak görmüştür. Bu olayın neticesinde de Osman, amcasını öldürmüştür (İnalcık, 2010a: 

31). Bu durum bizlere Osman‟ın bağımsızlığına verdiği öneme ve doğru bulmadığı bir 

duruma asla boyun eğmediğine bir örnek teşkil etmektedir.  

 Osman Bey‟in yukarıda sayılan özelliklerine ek olarak zeki bir yönetici olduğunu da 

söyleyebiliriz. Çeşitli oyunlar ve aldatmacalarla adamlarını en güçlü kalelerin içine sokmayı 

başarırdı. Adamlarına kılık değiştirterek, köylü kadınlar gibi pazarlara yollar ya da güvenli bir 

yere gitmek amacıyla yola çıkan Söğütlü Bey‟in ailesindeki kadınlara eşlik ettirirdi. Düğün 

ziyafetleri, dostane ziyaretler gibi meclisleri de kendi lehine çevirme amacıyla kullanırdı. 

Osman Bey, devletin başına geçer geçmez fütuhat hamleleriyle elde ettiği şehirleri timar 

olarak silah arkadaşları ile bölüşürdü (Ayverdi, 1999a: 126). 



17 
 

 Bu dönemde Osman Bey'in manevi destekleyicisi, hukuki ve içtimaî hayatı örgütlemede 

kendisine yardımcı olan âhiler ve fakihler olmuştur. Osman Bey bir bölgeyi ele geçirdikten 

sonra o bölgenin nasıl örgütleneceğini ve dini kuralları yerine getirirken dikkat etmesi 

gereken hususları kendilerinden öğrenmiştir (İnalcık, 2007: 446). Bu ifadelerden iki çıkarım 

yapabiliriz. Birincisi: Osman Bey‟in dinine olan bağlılığıdır. Osman Bey fakihlerden akıl 

alarak, ele geçirdiği bölgeyi yönetirken dinî kuralları göz ardı etmemiştir. İkincisi: Adil 

oluşudur. Yöneteceği bölgede kimseye haksızlık etmek istemez ve bu sebeple de dinî 

kurallara uygun olarak herkese karşı adil olmak için çaba gösterir. Kısaca, Osman Bey, 

beyliğin genel karakterini oluştururken topraklarında bulunan askerî, içtimaî ve dinî grupların 

genel karakterine uygun olarak hareket etmiştir. 

 Osman Bey‟in siyasi başarılarını şu şekilde sıralayabiliriz: 1285-1291 yılları arasında 

Türkmenlerin eski Anadolu Selçuklu Sultanına ve Moğollara karşı isyan etmesini fırsat bilen 

Osman Bey, Karacahisar tekfurunu yenerek kalesini zapt etmiştir (İnalcık, 2007: 446). Osman 

Bey 1288-99 yılları arasında, içlerinde Karacahisar ve Bilecik-Yenişehir‟inde olduğu çok 

sayıda şehri egemenliği altına almıştır (İnalcık, 2007: 448). 1289 yılında İnönü ve Eskişehir‟i 

zapt edip Uç Beyi olduğunu ilan etmiştir (Günal, 2019: 15).  1299‟a kadar Göynük, 

Gölpazarı, Bilecik, Yenişehir, İnegöl, Yarhisar tekfurlarını ortadan kaldırmıştır (İnalcık, 

2010a: 30-31). Bapheus zaferiyle Osman, bütün Bitinya‟da Bizans egemenliğini tehdit 

etmiştir. Osman Bey, küçük bir beylikten daha ileride olduğunu, artık tarih sahnesinde önemli 

bir siyasî-askerî güç olarak ortaya çıktığını bu zaferle ispatlamıştır (İnalcık, 2010a: 36). 1284 

yılından 1325 yılına kadar geçen sürede toplamda on sekizden fazla kaleyi fethetmiş; askerî 

açıdan önemli bir bölge olan Bursa‟yı kuşatmıştır. Osman Bey, babasından aldığı toprakları 

kısa bir zaman zarfında dört katına çıkarmış, ülkenin yüzölçümü 16.000 km
2
‟ye ulaşmıştır 

(Algül, 1999: 64). Osman Bey‟in, „gâziyan‟ için gösterdiği son hedef İznik‟tir (İnalcık, 2009: 

10). İznik‟i kuşatma altına alsa da bu amacına ulaşamadan vefat etmiştir. Osman Bey vefat 

ettiği zaman devletin sınırı Sakarya ağzından Kütahya eteklerine, İzmir ve Marmara kıyılarına 

kadar genişlemiştir (Ayverdi, 1999a: 98). 

 Tüm söylenenlere ek olarak Osman Bey‟in,  Osmanlı hanedanında ilk şair-padişah olduğu 

iddiası vardır. Aşağıdaki şiiri oğlu Orhan Gazî‟ye vasiyet olarak yazdığı ifade edilmektedir. 

 



18 
 

Gönül kerestesiyle  

 Bir iki şehr ü bâzâr yap   

Zulm eyleme rençberlere  

Her ne ister isen var yap 

Eski Yenişehri barî  

İnegöl‟e dek hep var yap 

Kırıp geçirdik agyârı 

Bursa‟yı da yık tekrâr yap 

Kurd olup girme sürüye 

Arslan ol bakma geriye 

Çâr edip hayl-i çerîye 

Dil Geçidi‟ni hisâr yap 

İznik şehrine hor bakma 

Sakar(ya) suyu gibi akma 

İznikmid‟i de al yakma 

Her burcunda bir hisâr yap 

Osman Ertugrul oğlusun 

Oğuz Karahan neslisin 

Hakk‟ın bir kemter kulusun 

İslambol‟u aç gülzâr yap (İsen ve Bilkan, 199: 36-37) 

 Görüldüğü üzere, şiirde oldukça kafiyeli ve birbirine uyumlu sözcükler seçilmiştir. Ancak bu 

mısralar, Osman Bey‟in ilk şair-padişah olduğunu söylememiz için yeterli değildir. Şahsî 



19 
 

kanaatimizce, araştırmacıların bu iddiasındaki asıl sebep, kuruluş döneminden itibaren şiir ve 

edebiyatın revaçta olduğunu vurgulamak istemeleridir. 

1.2. Orhan Gazî 

 Osmanlı Devleti‟nin kurucusu Osman Bey‟in oğlu ve halefidir. Orhan Gazî‟nin doğum tarihi 

net değildir. 1299‟da Nilüfer Hatun ile evlendiğinde „yiğit‟ olarak geçmesinden yola çıkarak o 

tarihte on sekiz yaşlarında olduğu kanısına varılabilir. Osmanlı Devleti‟nde „Sultan‟ unvanını 

kullanan ilk padişahtır (İnalcık, 2009: 15). 

 Orhan Gazî; uzun boylu, çatık kaşlı, ela gözlü, koç burunlu, babayiğit birisi olarak tasvir 

edilir. Başına Bursa tülbendinden beyaz bir kavuk sarardı. Heybetli görüntüsü sebebiyle divan 

erkânı kendisine her zaman ihtiyatla yaklaşırdı. Sakin bir tabiata sahip olup kimseyi 

incitmemeye gayret ederdi. Ayrıca dostluk ve vefa duygusu çok kuvvetliydi (Algül, 2018: 

42). Bu özellikleri sayesinde de neredeyse herkes tarafından sevilen ve sayılan bir hükümdar 

olmuştur. Özellikle de kendi halkı tarafından daima saygıyla anılırdı.   

 Osmanlı kaynaklarında geçen bir rivayete göre, tutsak edilmiş Yarhisar tekfurunun kızı 

Nilüfer Hatun ile evlendirilen Orhan Gazî‟nin bu evlilikten Süleyman ve Murad isminde iki 

çocuğu vardır. 1346‟da Kantakuzenos‟un kızı Theodora‟yla ikinci evliliğini yaptı. Bu evlilik, 

Bizans imparatorluğunun geleneklerine göre düzenlendi. Kantakuzenos‟un bizzat yazdığı 

hatıratında kızının İslâmiyet‟i kabul etmediğini, bununla da kalmayıp esir olan birçok 

Hıristiyan‟ı fidye ödeyip kurtardığını yazdı. Kantakuzenos, muhtemelen kızının Orhan Gazî 

ile evlenmesini padişahtan alacağı askerî yardımı düşünerek kabul etti (Breyer, 486; akt. 

İnalcık, 2010a: 54). Âşıkpaşazâde eserinde Orhan Gazî‟nin ve oğullarının adaletini överek 

tam bir Müslüman‟a yakışır şekilde hareket ettiklerinden bahsetmiştir (Algül, 2018: 43). 

 Ünlü seyyah İbn Battuta da Seyahat-nâme adlı eserinde Orhan Bey‟in Türkmen 

hükümdarların en büyüğü, en üstünü olduğunu belirterek över. Ayrıca Orhan Bey‟in 

kalelerinden ve Bursa‟yı fethediş hikâyesinden de bahseder (Çevik, 2015: 230). İbn Battuta, 

Orhan Gazî ile ilgili verdiği bu bilgilerin yanı sıra İznik Kalesi‟nin tasvirini yapmış, bölgenin 

tarım ürünleri hakkında da bilgi vermiştir. Ayrıca kastalaya Türkler „kastana‟ der, cevize koz 

derler gibi bilgiler verip dönemin konuşma diliyle ilgili de bilgiler iletmiştir (Çevik, 2015: 

231). 



20 
 

 Türklerin, kadınlara değer verdiği ve kadınları hayatın her alanına dâhil ettikleri 

bilinmektedir. Osmanlı devletinin ilk dönemlerinde eski Türk devletlerinde de görüldüğü 

üzere kadının yeri mühimdir. Battuta‟nın Seyahatnâmesi'nde, Nilüfer Hatun‟un İznik gölü 

etrafında bir kalede yaşadığı ve askerleri yönettiği bilgisine ulaşılır. İbn Battuta, Nilüfer 

Hatun‟u dindar ve olgun bir hanımefendi olarak tanıtır (Çevik, 2015: 231). 

 Orhan Gazî de tıpkı babası gibi âlimlere ve mutasavvıflara saygı göstermiş, onların 

nasihatlerine uymaya gayret etmiştir. Döneminde yaşamış olan önemli âlimlerden bazıları 

şunlardır: Dâvûd-i Kayserî (Bayrakdar, 1994: 32), Alâeddin Ali Esved (Kara Hoca) (Özel, 

1988: 319), Çandarlı Kara Halil (Hayreddin Paşa) (Aktepe, 1993: 214), Seyyid Ahmed-i 

Kebîr-i Rufâî (Bayram, 1991a: 144), Karaca Ahmet (Şahin, 2001: 374), Âhi Evran (Şahin, 

1988: 530), Abdal Musa (Köprülü, 1988: 64).  

 Orhan Gazî‟nin adı geçen âlimlerle ve tasavvuf erbabları ile fikir alışverişlerinde bulunduğu, 

uzun sohbetler ettiği bilinmektedir. 

  Orhan Gazî‟nin siyasi hayatına bakıldığında: Babası Osman Bey‟in „gazâ‟ ve „fetih‟ siyaseti 

anlayışını devam ettirmeye çalışmıştır. Türkmen Beyleri, Balkan devletleri ve Bizans ile olan 

ilişkilerinde yeni stratejiler uygulamıştır. 1326 yılında Bursa‟yı topraklarına katmayı 

başarmıştır. Bölgede gittikçe büyüyen Türk gücünden rahatsız olan isimlerden biri olan III. 

Andronikos Paleogos‟u Gebze Darıcası mevkiinde yenilgiye uğratmıştır. Orhan Gazî‟nin, 

1329‟da protokolce birinci hükümdar sayılan Bizans imparatorunu meydan savaşında 

yenmesi sayesinde ünü neredeyse tüm dünyaya yayılmıştır (Algül, 2018: 69). 

 Orhan Gazî, Kocaeli‟nin tamamını ele geçirdikten sonra İznikliler zafer umutlarını tamamen 

yitirmiştir. 2 Mart 1331 yılında İznik‟i teslim almayı başarmıştır. Gerçekleştirilen bu fetih 

sayesinde İslâm dünyasında şöhret kazanan Orhan Gazî, Irak‟ın Celâyirli Sultanı Hasan 

Büzürg ile dostça ilişkiler kurmayı başarmıştır (İbn Kemal, I: 61; akt. İnalcık, 2010a: 48). 

İzmit‟in fethinden sonra ülkesini yeni baştan teşkilatlandıran Orhan Bey; İzmit‟in idaresine 

büyük oğlu Süleyman‟ı, Bursa sancağına ise ikinci oğlu Murad‟ı tayin edip bölgeye „bey 

sancağı‟ adını vermiştir. Eskişehir civarında ilk merkez olarak kabul edilen Karacahisar‟ın 

idaresine ise amcasının oğlu Gündüz Alp‟i atadı (İnalcık, 2010a: 51). 1357 yılında henüz on 

bir yaşında olan küçük şehzade Halil‟in Bizans tarafından İzmit Körfezi‟nde tutsak edilip 



21 
 

Eski-Foça‟ya götürüldüğü bilinmektedir. Halil‟in tutsak alınmasının sebebi, Orhan‟ı barışa 

zorlamaktır. Oğlu Halil‟i kurtardıktan sonra Orhan Gazî‟nin, Trakya‟da en önemli adımı olan, 

Edirne‟yi zaptı gerçekleşti. Kaynaklarda Edirne‟nin fethi ile ilgili 1363, 1364, 1369, 1371 gibi 

farklı tarihler olsa da, Edirne 1361 tarihinde Şehzade Murad ve lalası Şahin tarafından 

zaptedildi (İnalcık, 2010a: 69).  

 Edirne‟nin fethinden kısa bir süre sonra epey yaşlanmış olan Orhan Gazî‟nin 1362 yılının 

Mart ayında Bursa‟da veba hastalığına yakalanıp vefat etmiştir (Schreiner, II:20; akt. İnalcık, 

2010a: 71). Orhan Gazî‟nin ölümünden önce zaten bir hastalığı olduğu; 1354 yılında 

karaciğerinden rahatsızlanıp Taronites adında Rum bir doktor tarafından tedavi edilmiştir. 

Türbesi Bursa‟da babasının mezarının yanında bulunmaktadır. Orhan Gazî vefat ettiğinde altı 

şehzadesinden yalnızca Murad, İbrahim ve Halil hayatta idi (İnalcık, 2010a: 71). 

 Ölümünden önce oğlu Murad Bey‟e dinî görevlerini yerine getirmesini, halkının her 

kesiminin haklarını gözetmesini ve her daim doğru yoldan ayrılmamasını, kimseyi üzüp 

incitmemesini eğer bu dediklerine uyarsa iyi bir ad bırakacağını ifade etmiştir. Bu 

söylediklerine ek olarak „İlay-ı Kelimetullah‟ adına cihad yapmaya devam etmesi gerektiğini 

ancak kazandığı zaferler sebebiyle gururlanıp mağrur olmamasını tembihlemiştir. Bu sözlerini 

Sen iyi olursan beni de hayır dua ile andırırsın diye sonlandırmıştır (Abdülkadir, Bursa Tarihi 

1327: 68; akt. Algül, 1999: 71). Orhan Gazî, oğlu I. Murad‟a vasiyet-nâme türünde mısralar 

kaleme almıştır. Bu mısralar da Orhan Gazî‟nin şair-padişah olduğunu göstermese de 

edebiyata karşı ilgisiz olmadığını ispatlar niteliktedir. Bahsi geçen dizeler şöyledir: 

Elâ ey meyve-i bâg-ı murâdım 

Şeh-i âlî-neseb Sultan Murâdım 

Vasiyyet eylerim gûş eyle anı 

Benümçün eyleme âh u figânı 

Zuhûr-ı dinî dâim nasb-ı ayn et 

Vücûdın hil‟atin adl ile zeyn et 

Reayâ hıfzına sa‟y et hemîşe 

Şerî‟at etba‟ına eyle pîşe 

Resûllâh şer‟in pîşva kıl 

Muîn-i dîn olup nasb-ı livâ kıl  



22 
 

Çün istiklâl buldun saltanatda 

Adâlet eyle dâim memleketde  

Cihâd emrinde sarf-ı ictihâd et 

Cihânda namını Gâzî Murâd et 

Bu fânî mülkde magrûr olma zinhâr 

Tarîk-ı şer‟iden dûr olma zinhâr 

Fenâdır âkıbet dünyânın emri 

Ölür herkes ne denli olsa ömri 

İrişdi çün bana emr-i İlâhî 

Sen ol mesned-nîşîn-i taht-ı şâhî 

Kerem eyle bana celb-i du‟a kıl 

Muradım budur ey ferzend-i âkıl 

Nizâm-ı âleme dâim medâr ol 

Serîr-i saltanatda pâyidâr ol (İsen ve Bilkan, 1997: 37-38) 

 

 1.3. I. Murad 

 1326‟da Bursa‟da doğdu. Babası Orhan Gazî, annesi ise Yarhisar tekfurunun kızı Nilüfer 

Hatun‟dur. Osmanlı tarihlerinde Gazî Hünkâr ve Hüdâvendigâr isimleri ile de anılır. Abisi 

Süleyman ile aynı anneden doğduğu bilinmektedir (İnalcık, 2006a: 156). I. Murad‟ın beş 

erkek, iki kız olmak üzere toplam yedi çocuğu bulunmaktadır: Yıldırım Bâyezid, Yahşi Bey, 

Yakup Çelebi, Savcı Bey, Şehzade İbrahim, Nefise Melek Hatun ve Sultan Hatun (İnalcık, 

2006a: 156-164). 

 Orhan Bey‟in Bursa‟da vefat ettiğinin haberi şehzadeler arasında duyulunca, Bursa kadısı 

Çandarlı Kara Halil, Şehzade Murad‟ın yanında yer almıştır. Çandarlı Kara Halil, I. Murad‟ın 

Bursa‟da tahta geçmesi için derhal haber göndermiştir. Kadı‟nın bu yanlı tutumu Orhan 

Bey‟in oğulları arasında taht mücadelesine sebebiyet vermiştir. Anonim Tevârih-i Âl-i 

Osman‟da da bu konuya atıf yapılarak kardeşlerin birbirine düştüğü yazılmıştır (Azımat, 

1192: 22; akt. İnbaşı, 2018: 76). Sultan Murad‟ın kardeşleri Halil ve İbrahim ile mücadele 

etmek zorunda kaldığı ve onları yenerek tahta geçtiği bilinmektedir (İnbaşı, 2018: 76).  

  I. Murad‟ın siyasî hayatına bakılacak olunursa: İlk olarak on iki yaşından beri lalalığını 

yapan Şâhin Bey ile beraber Bursa Bey Sancağına gönderilmiştir. İzmit‟in fethinden sonra 

Sultanöyüğü/ Eskişehir sancağına tayin edilmiştir. Rumeli fâtihi olarak da bilinen kardeşi 



23 
 

Süleyman Paşa‟nın ölümü üzerine 1357‟de lalası Şâhin Bey ile birlikte Rumeli‟ye 

gönderilmiştir (İnbaşı, 2018: 73). Edirne halkı 5 Mayıs 1361 tarihinde Osmanlılara teslim 

olmuştur (İnbaşı, 2018: 74). Eretna‟ya ait Moğol kuvvetlerini Eskişehir civarında yenip, 

Karaman ordusunu da püskürtmüştür. Yaşanan bu olayların üzerine kuşatma altında olan 

Ankara ahîleri, kalenin anahtarlarını teslim etmişlerdir (İnalcık, 2010a: 83). I. Murad, 1362-

1389 yıllarında Tuna‟nın güneyindeki Balkan topraklarını fethedip yerel hanedanların büyük 

bir kısmını Osmanlı himâyesi altına almıştır (İnalcık, 2018: 4). 

 Edirne ve Filibe‟nin Osmanlılar tarafından fethedilmesinin ardından Sırplar ve Bulgarlar I. 

Murad‟ın gücünden dolayı korkuya kapılarak Papa‟ya başvurup Osmanlı Devleti‟ne karşı bir 

Haçlı Seferi düzenlemeye kalkışmışlardır (İnbaşı, 2018: 78). Murad, Osmanlı ve Sırp Devleti 

arasında yapılan Sırpsındığı Savaşı‟nı kazanmış ve 1365 yılında Biga Kalesini fethetmeyi 

başarmıştır (İnbaşı, 2018: 78). Osmanlıların kazandığı bu zaferlerin karşısında tedirgin olan 

İmparator Ionnes, Papa‟ya müracaat ederek yeni bir Haçlı Seferi‟ne kalkışmak istemişse de 

başarılı olamamıştır (İnbaşı, 2018: 78). I.Murad 1369 yılının bahar ayında Trakya‟da 

Pınarhisar, Kırıkkilise ve Vize kalelerini ele geçirmiştir (İnbaşı, 2018: 79). Çirmen Zaferi 

sayesinde Osmanlılara Makedonya‟nın yolu açılmıştır. Bu zafer, I. Murad‟ı Balkanlar‟da 

üstün bir hükümdar durumuna getirmekle kalmayıp Tuna ve Adriyatik‟e doğru yeni fetihlerini 

kolaylaştırmıştır (İnbaşı, 2018: 80). 

 Timar sisteminin ıslah edilmesinden sonra Kara Murat Paşa‟nın tavsiyesi üzerine ve vezir-i 

azam Çandarlı Halil Paşa‟nın da gayretleri neticesinde Acemi Ocağı kurulmuştur. Bu konuyu 

Osmanlı kroniklerinde ele alan Hadîdî, aşağıdaki beyitlerle haber vermiştir (Hadîdî, Tevarih-i 

Âl-i Osman: 88-89; akt. İnbaşı, 2018: 82-83): 

O dem Cenderelü Hayreddin var idi 

Murad-ı Han‟a kadr-asker idi 

Meğer kim Monla Rüstem adlı bir er 

Ol kadı-askere bu sözi söyler 

Ki mâl-ı pâdişâhiye niçün siz 

Hakkun emri iken taksir idersiz 

Didi takdir it ne maldur ol 

Ki ola şer ile almağa anı yol 



24 
 

Didi her gâzinin sayup esîrin 

Alasız begligiçün beşde birin 

Yigirmi beşer akça her esirün 

Beşe irmezse hakkıdur emirin. 

Bunu Sultan Murad‟a arz iderler 

Hakkun emr ise olun dir alurlar 

Gelibolu‟da korlar bir emini 

Şehün malına yarar âdemini 

O kullar penc ü yekden kim derilür 

Yazup defterler Etrâk‟a verilür 

Ki Türk‟e hizmet idüp öğrene dil 

Ola tâ hizmet-i sultâna kâbil 

Getürüp onlara ak börk geyürler 

Olara Yeniçeri ad verürler…    

 

 I. Murad, 1381 tarihinde Anadolu beyleri üzerindeki kontrolünü sağlamak amacıyla 

diplomatik girişimlere yönelmiştir. Germiyanoğulları‟ndan Süleyman Bey‟in kızı Devlet 

Hatun ile Şehzade Bayezid nişanlandıktan sonra Bursa‟da düğünleri yapılmıştır. Anadolu 

beylerinden Karamanoğlu, Hamîdoğlu, Menteşeoğlu, Tekeoğlu, Batı Anadolu‟da Saruhan ve 

Aydınoğlu Kastamonu‟dan İsfendiyar beyleri düğüne davet edilmiştir (İnbaşı, 2018: 84). 

Bayezid‟in evliliği tamamen siyasî amaçlar doğrultusunda yapılmıştır. Ayrıca, 

Germiyanoğulları‟nı da ilerlemesine engel olmaktan çıkarmıştır.   

 1380‟de İştib, 1382‟de Manastır ve Pirlepe, 1383‟te Sirez, 1386‟da Niş Osmanlı topraklarına 

katılmıştır (İnbaşı, 2018: 86-87). I. Murad, 1386 yılındaysa Karaman‟ı fethetmiştir. Yeni 

Macar Kralı Sigismund‟un Tuna‟nın diğer yakasında nüfuzunu sürdürmek üzerine 

şekillendirdiği siyaset anlayışı onu Lazar ve Bosna kralıyla karşı karşıya getirmiş; yaşanan 

olaylar I. Murad‟ın işine yaramıştır. Kosova Savaşı‟nı Osmanlı kuvvetleri kazanmıştır 

(İnalcık, 2010a: 104). Gazânâme‟den ulaştığımız bilgilere göre I. Murad hasekileriyle birlikte 

cesetler arasında dolaşırken Miloş Kobilovic tarafından yaralanıp vefat etmiştir. İç organları 



25 
 

çıkarıldıktan sonra şehit olduğu yere defnedilmiştir. Yıldırım Bâyezid‟in tahta çıktıktan sonra 

idam ettirdiği Germiyanoğlu II. Yakub Bey‟in cenazesi ile birlikte Bursa‟daki Çekirge 

türbesine defnedilmiştir (İnalcık, 2010a: 104-105). 

 I. Murad‟ın Osmanlı İmparatorluğu için yaptığı en büyük düzenleme hiç kuşkusuz ki Orhan 

Bey zamanında temelleri atılan düzenli ordunun, onun devrinde kurulmuş olmasıdır. Padişah, 

kurmuş olduğu bu düzenli orduyu, Hacı Bektâş Velî ocağına bağlayarak cihâd düşüncesini 

manevi bir otorite altında sağlamlaştırdı. I. Murad‟ın oluşturduğu bu düzenli ordunun Hacı 

Bektâş Velî‟ye bağlı olduğu bilgisine Âşık Paşa, Neşrî, Ahmedî gibi dönem şairlerinin yazmış 

olduğu tarihlerden de ulaşmamız mümkündür (Ayverdi, 1999a: 131).  

 Yanında daima ilim adamları bulunduran, sanatçı ve âlimlere hürmet gösteren I. Murad‟ın 

şiir yazdığı da iddia edilmektedir. Buna kanıt olarak ise Kosova Meydan Muharebesi 

öncesinde bizzat yazdığı iddia edilen şu mısralar verilmektedir: 

 

Âb-ı rûy-ı Habîb-i Ekrem içün 

Kerbelâ‟da revân olan dem içün 

Şeb-i firkatde ağlayan göz içün 

Reh-i aşkında sürünen yüz içün 

Ehl-i derdin dil-i hazîni içün  

Câna te‟sîr eden enîni içün 

Eyle yâ Rabbi lutfunu hem-râh 

Hıfzını eyle bize püşt ü penâh 

Ehl-i İslâma ol muîn ü nasîr 

Dest-i a‟dayı eyle bizden kasîr 

Bakma yâ Rab bizim günâhımıza 

Nazar et cân u dilden âhımıza  

Etme yâ Rab mücâhidîni telef 

Yeter a‟dâya kılma bizi hedef 

Çeşmimiz sakla gird-i ma‟rekeden 

Cünd-i İslâmı cümle mühlikeden 

Bunca yıl sa‟y ü ictihâdımızı 

Gazavât içre yahşi adımızı 

Etme yâ Rabbi kahrın ile tebâh 



26 
 

Yüzümü halk içinde etme siyâh 

Râh-ı dîn içre ben fedâ olayım 

Siper-i askere hüdâ olayım 

Dîn yolunda beni şehîd etke 

Âhiretde beni sa‟îd eyle 

Mülk-i İslâmı pâymâl etme 

Menzil-i fırka-i dalâl etme 

Keremin çokdur ehl-i İslâm 

Dilerim kim erişe itmâm (Atâ, 1293: 7; akt. İsen ve Bilkan, 1997: 39-40) 

 

 Ancak şu hususu da tekrar belirtmemiz gerekir ki bu şiiri söyleyenin I. Murad olduğu bir 

rivâyetten ibarettir. Sanata ve sanatçıya olan tutumu sebebiyle kendisine mâl edildiğini 

söylememiz mümkündür.   

  I. Murad devrinin temel kaynaklarına bakıldığında özellikle Türkçe kronikler dikkat 

çekicidir. Yıldırım Bâyezid zamanına kadar olan olayları kapsayan ve günümüzde kayıp olan 

Yahşı Fakih Menâkıbnâmesi, Âşıkpaşa-zâde Târihi içinde özetlenmiş şekilde bulunmaktadır. 

I. Murad devrinin çağdaş kaynakları açısından Esterâbâdî‟nin Rezm ü Bezm‟i, Neşrî‟nin 

Cihan-nümâ adlı eserinin içinde (I, 21-310) mevcut olan Ahmedî‟nin Gazânâme adlı eseri 

önemli bir yer tutmaktadır (İnbaşı, 2018: 95). 

  Âşıkpaşa-zâde Târihi üzerine yapılan çalışmalar şu şekildedir:   

 Âlî Bey, 1332 yılında İstanbul‟da eserin ilk neşrini yapan kişidir. 1502 yılına kadar 

geçen olayları konu edinmiştir. 

 Friedrich Giese, 1929 yılında Leipzig‟de eser üzerinde çalışmıştır. 1492 yılına kadar 

gerçekleşen olayları ele almıştır. 

 Hüseyin Nihal Atsız, 1949 yılında İstanbul‟da eser üzerinde çalışmıştır. Atsız, eserin 

161 babını ve Âlî Bey neşrinde son bölümde bulunan „Fasıl‟ bölümünü ele almıştır 

(Özcan, 1991: 7).  

Esterâbâdi‟nin eseri Rezm ü Bezm üzerinde yapılan çalışmalar şu şekildedir: 

 Mürsel Öztürk tarafından 1990 yılında Ankara‟da Türkçe‟ye tercüme edilmiştir. 

 İlk olarak 1330-1331 yılları arasında İstanbul‟da, Ahmed Tevhid tarafından parçalar 

halinde Târîh-i Osmânî Encümeni Mecmuasında 28-39. Cüzlerde yayınlanmıştır. 



27 
 

 Kilisli Muallim Rifat 1928 yılında İstanbul‟da, Ayasofya Kütüphanesi‟ndeki nüshası 

(nr. 3465), Topkapı Sarayı Müzesi‟ndeki nüshası (III. Ahmed, nr. 2822), 

Süleymaniye‟deki nüshası (Esad Efendi, nr. 2079) ve Râgıb Paşa kütüphanesindeki 

nüshası (nr. 982) karşılaştırılarak yazmıştır. 

 Heinz Helmut 1940 yılında Leipzig‟de, eseri özet olarak Almanca ‟ya tercüme etmiştir 

(Yazıcı, 1995: 438). 

 Neşrî‟nin Cihan-nümâ adlı eseri üzerinde yapılan çalışmalar şu şekildedir: 

 Faik Reşit Unat ve Mehmet Altay Köymen, Fatih Sultan Mehmed‟in ölümüne kadar 

olan kısmı Kitâb-ı Cihannümâ-Neşrî Tarihi ismiyle eski ve yeni harflerle iki cilt olarak 

yayımlamıştır, 

 Franz Taeschner, Theodor Menzel metniyle Manisa nüshasının faksimile neşrini 

yapmıştır (Özcan, 2007: 22). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



28 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

II. BÖLÜM 

 

Yıldırım Bâyezid Dönemi 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



29 
 

 2.1. Yıldırım Bâyezid’in Hayatı, Şahsiyeti  

 Daha çok ‘Yıldırım‟ lakabıyla bilinen I. Bâyezid, 1354‟te doğdu. I. Murad‟ın büyük oğlu 

olduğu bilinen Yıldırım Bâyezid‟in annesi Gülçiçek Hatun‟dur. Bâyezid ismi, Ebu Yezid 

veya Ebâ Yezid şeklinde geçen Yezid‟in babası anlamında Emevi hanedanının kurucusu 

Muaviye‟i anımsatmaktadır. Bunun da ötesinde, Anadolu‟da İslam‟ın şekil almasında 

Melami-Kalenderi anlayıştaki zühd ve takvayı ön plana alan ve tasavvufta çok önemli bir yere 

sahip olan mutasavvıflardan olan Bâyezid-i Bistamîden ve onun etkisinden esinlenilmiştir 

diyebiliriz (Taş, 2015: 166-167). I. Murad‟ın bu bilgiler ışığında oğluna Bâyezid ismini 

verdiği düşünülmektedir. 

 Yıldırım Bâyezid‟in kişiliği pek çok araştırmaya konu olmuş, konu üzerinde farklı fikirler 

öne sürülmüştür. Kimi araştırmacılar kendisini ahlak açısından değerlendirip müspet ve 

mazbut olarak kabul ederken kimi araştırmacılar ise kendisinin hoş olmayan bazı 

düşkünlüklerinin olduğu üzerinde durmuşlardır (Yılmaz, 2015: 3250). Tarihi kaynaklarda 

Yıldırım Bâyezid‟in kişisel ve fiziksel özellikleri şu şekilde ifade edilmiştir: 

 Ahmet Cevdet Paşa, Yıldırım Bâyezid‟i arslan simalı, ela gözlü, kumral sakallı, beyaz ve 

yuvarlak yüzlü, kuvvetli vücuda sahip birisi olarak tasvir eder. Ayrıca muharebe alanında 

cesur, öfkeli, tedbirli bir tabiatta olduğuna da vurgu yapar. Bahsi geçen eserde, işret 

meclislerine ve zevk ü sefaya dalmasının sebebi olarak Sırp Prensesi gösterilir (Ahmet Cevdet 

Paşa, 1985: 303-309; akt. Baştürk, 2015: 326). 

 Anonim Tevârih-i Âl-i Osmân‟da, Yıldırım Bâyezid‟in sinirli bir tabiatı olduğundan 

bahsedilir. Ayrıca kibirli bir yapıda olduğunun üzerinde durulur (Azamat, 1992: 30; akt. Taş, 

2015: 167). 

Oruç Bey ise tez canlı bir tabiatı olduğundan bahsederek, Ankara Savaşı‟nın sebebini akıl 

hocalarının sözünü dinlememesine bağlar (Öztürk, 2007: 36-41). Oruç Bey bahsi geçen 

eserde Yıldırım Bâyezid‟in tez canlı olduğunu aynı zamanda da şefkatli ve bağışlayıcı 

olduğunu söyler (Azamat, 1992: 30; akt. Taş, 2015: 167). 

Solakzâde, Yıldırım Bâyezid‟i ela gözlü, arslan simalı, kumral sakallı, derisi kırmızıya dönük, 

güçlü kuvvetli ve savaş meydanında korkusuz bir padişah olarak tasvir eder (Çubuk, 1989: 

71; akt. Taş, 2015: 167).  



30 
 

 Yıldırım Bâyezid dünyadaki en iyi hükümdarlardan birisidir. Kendisinden çekinildiği kadar 

şefkatine ve gölgesine de sığınılırdı. Şikâyeti olan bir kişi bizzat kendisine ulaşabilirdi. 

Toprakları o kadar güvenliydi ki bir kişi hiçbir zarara uğramadan tek başına yolculuk 

yapabilirdi (Çoruh, 157; akt. Baştürk, 2015: 327). 

 Halkını ayırt etmeden huzur içinde yaşamasını sağlar, zengin fakir, güçlü zayıf ayrımı 

yapmazdı (Neşri, 1995: 331-361; akt. Baştürk, 2015: 238). 

 Yıldırım Bâyezid‟in içki içme hevesi sebebiyle mizacı değişmiş, asabi, hırçın ve inatçı birisi 

olmuştur. Bu duruma rağmen ani gelişen olaylar karşısında pratik zekâlı olmuştur. Soğukkanlı 

bir tabiatı vardır. Ayrıca azim ve irade sahibi, adil, cesur ve başarılı bir kumandandı 

(Uzunçarşılı, 1988: 280-81). 

 Yıldırım Bâyezid, Anadolu‟da ve Rumeli‟de fırtına gibi esen, neredeyse tüm Türk 

beyliklerini kendi himayesine katan, Bizans‟ı kuşatıp Roma‟da Osmanlı Devleti‟nin 

menfaatlerini koruyan siyasi zekâsı çok yüksek bir kumandı. Yıldırım Bâyezid‟e Abbasi 

Halifesi tarafından „Sultân-ı İklîm-i Rum‟ unvanı verildi. Ancak daha sonra eğlence ve işret 

meclislerine olan tutkusu sebebiyle büyük bir gaflete düşüp siyasi işleriyle ilgilenmedi. Bunun 

sonucunda da Ankara Savaşı yaşandı (Ayverdi, 1999a: 186). 

 Yıldırım Bâyezid‟in içki sarhoşu olmasından daha vahim olan husus kendisinin gurur sarhoşu 

olmasıdır. Bu zaafı sebebiyle de ülkesini ve halkını Fetret Devri‟ne sürüklemiş, büyük 

kargaşalara sebebiyet vermiştir (Ayverdi, 1999a: 186).  Ayverdi, Türk Tarihinde Osmanlı 

Asırları adlı eserinde Yıldırım Bâyezid‟in işret meclisi tutkusu olduğunu itiraf eden 

araştırmacılardandır. Kendisinin güçlü ve zeki bir asker olduğunu kabul etmekle birlikte 

siyasî politikalarının yanlış olduğunu belirtmektedir. Anadolu beylikleri halkını tek bir çatı 

altında birleştirmeden Timur‟a karşı büyük bir savaşa kalkışmasını da „basiretsiz‟ bir karar 

olarak değerlendirmektedir (Ayverdi, 1999a: 186-187)  

 Yıldırım Bâyezid‟in birden fazla kez evlendiği bilinmektedir; İlk evliliğini 1381-82 yılları 

arasında Germiyanoğlu Yakub Bey‟in kızı Devlet Hatun ile yapmıştır. 1381 yılı civarında 

Germiyanoğlu Süleyman Çelebi‟nin kızı Mal Hatun ile evlendikten sonra eşinin çeyizi olarak 

Osmanlılar‟a bırakılan topraklarda sancak beyliği vazifesini yerine getirmiştir (İnalcık, 2010a: 

111). Bâyezid ile Mal Hatun‟un evlenmesinin sebeplerini ve bunun karşılığında I. Murad‟ın 



31 
 

diğer beylikler üzerinde nasıl bir etki yarattığını daha önce belirtmiştik.
1
 İkinci evliliğini, 

1387 yılında Bizans İmparatoru Ioannes Palaiologos‟un üç kızından biriyle yapmıştır. 

Babasının vefatından sonra ise Sırbistan Kralı‟nın kız kardeşi Olivera ile evlenmiştir. 

Kaynaklarda geçen bilgiye göre son eşi de Olivera olmuştur (Refik, 2005: 171). Yıldırım 

Bâyezid, Sırp prensesine tutkun olmuştur. Ahmet Refik‟ten göre Yıldırım Bâyezid şarap ve 

kebap meclislerini Olivera‟dan öğrenmiştir (Refik, 2005: 172). Yıldırım Bâyezid‟in saray 

hayatında da iptidaî eğlenceler devam etmektedir. Damadı Emîr Sultan, Yıldırım Bâyezid‟in 

bu zaaflarını hoş karşılamamaktadır. Yıldırım Bâyezid, Ulu Camiiyi yaptırdığı dönemde Emîr 

Sultan‟la camii gezmeye gider. Camiinin her yerini dolaştıktan sonra aralarında şu diyalog 

geçer: 

-Caminin düzeni hoşunuza gitti mi? 

Emîr Sultan şu cevabı verir: 

-Gayet güzel düzenlenmiş. Ancak bir eksiği var: dört köşesinde birer meyhane eksik. 

Yıldırım Bâyezid şaşırır ve sorar: 

-Cami Allahın evidir. Orada Allah‟ın yasakladığı şeyler olur mu? 

Emîr Sultan cevap verir: 

-Allah‟ın evi gerçekte Müslümanın kalbindedir. Siz neden kalbinize haram şeyler 

sokuyorsunuz? (Refik, 2005: 174-75).  

 Yukarıda aktarulan husus bir rivâyetten ibarettir. İncelediğimiz kaynaklarda Yıldırım 

Bâyezid‟in, içkiyi ve işret meclislerini bıraktığına dair herhangi bir hususa rastlanmamıştır.  

 Osmanlı padişahlarına genel olarak bakıldığında, çoğunun bir lakabının olduğunu 

görmekteyiz. Örneğin, I. Murad Hüdavendigâr, II. Selim Sarı Selim, I. Mustafa Deli Mustafa 

lakapları ile de bilinmektedir. Bu lakapların verilmesinde padişahların kişisel ve fiziksel 

özellikleri belirleyicidir. Bazen padişaha halk tarafından verilen lakapların kullanıldığı da 

görülmüştür. Yıldırım Bâyezid‟in  „Yıldırım‟ lakabını alması ile ilgili görüşler şu şekildedir: 

                                                           
 

 



32 
 

  1386 yılında Karamanoğlu Alâeddin Bey‟e karşı yapılan savaşta ve Frenk Yazısı Savaşı‟nda 

gösterdiği başarı ve cesaret sebebiyle kendisine „Yıldırım‟ lakabı takılmıştır (Çınar, 2015: 

349). 

 Düşman, Yıldırım Bâyezid‟i başka bir yerde zannederken, O bir anda yanlarına yetişirdi. Bu 

sebeple de komutanlar kendisine „Yıldırım‟ lakabını takmıştır (İz, 1985: 303-309; akt. 

Baştürk, 2015: 326). 

 Karamanoğlu Alâeddin Bey‟in 1386 yılında sebep olduğu karışıklığı bastırmak üzere çıkılan 

savaşta büyük bir başarı ve cesaret gösterdiği için „Yıldırım‟ lakabı verilmiştir (Sevim, 2015: 

383). 

 Cesur ve öfkeli bir tabiata sahip olduğu için „Yıldırım‟ lakabı verilmiştir (Müneccimbaşı, 

1995: 127-28; akt. Refik, 2005: 171).  

 Yukarıda farklı kaynaklardan edinilen bilgilerin tamamında müşterek olan nokta Yıldırım 

Bâyezid‟in, “1386‟da Karamanoğlu Âlaeddin‟in üzerine düzenlenen sefer sonrası” bu lakabı 

aldığıdır. Çeşitli kaynaklardan aldığımız bilgiler ışığında mizacı sayesinde bu lakabın hakkını 

verdiği sonucuna ulaşmaktayız. Bir de Bâyezid‟in kendisi için seçtiği lakap konusu vardır. 

Yıldırım Bâyezid‟in kendisi için “Celâlleddîn Bâyazid Hân” lakabını seçtiği bilinmektedir 

(Taş, 2015: 167).  

 2.2. Yıldırım Bâyezid Döneminde Siyasî Hayat 

 Yıldırım Bâyezid şehzade olduğu dönemde, 1381 yılı civarında, Germiyanoğlu Süleyman 

Çelebi'nin kızı Sultan Hatun ile evlendikten sonra, çeyiz olarak Osmanlılar'a bırakılan 

topraklara sancak beyi olarak gönderilmiştir. Yerleştiği Kütahya'da Osmanlılar'ın doğu 

sınırlarını korumakla görevlendirilmiştir (İnalcık, 1992: 231-232).  

 15 Haziran 1389‟da yapılan ve Türklerin Rumeli‟deki yayılma politikaları için önemli olan 

Kosova Savaşı‟nın kazanılmasında başarı göstermiştir. Savaş esnasında, I. Murad ağır bir 

şekilde yaralanınca (kardeşinden yaşça büyük olması sebebiyle) kendisinin yerine oğlu 

Bâyezid‟in getirilmesini vasiyet etmiştir (İnalcık, 2013: 129). Bu vasiyet üzerine Yıldırım 

Bâyezid, babasının yerine tahta geçerek padişah olmuştur. Devlet büyüklerinin tavsiyesi ile, 

hayatta bulunan tek kardeşi Yâkub‟u, herhangi bir iç savaş yaşanmaması için öldürtmüştür 

(İnalcık, 2013: 130).  



33 
 

 Yıldırım Bâyezid Anadolu‟da faaliyetlere başlamadan önce, Sırp Stefan Lazarevic ile 

müzakereye girişerek kız kardeşi Olivera/Maria Despina ile evlenmiştir. Bunun üzerine 

Sırplar‟dan yardımcı kuvvet olarak faydalanmak için bir anlaşma yapmıştır. Bu antlaşma 

üzerine Anadolu‟ya geçen Yıldırım Bâyezid, 1389-1390 yılının kış aylarında Alaşehir‟i 

zaptedip Batı Anadolu‟daki Aydın, Saruhan, Menteşe, Hamîd ve Germiyan ülkelerini 

Osmanlı‟nın hâkimiyeti altına almayı başarmıştır (İnalcık, 2013: 130). Yunanistan‟ın üzerine 

yürüyüp, Salone, Neopatrai gibi şehirleri topraklarına katmıştır. 1394 yılında İstanbul‟u 

kuşatmış; 1395 yılında Sırbistan‟a savaş açmış; 1395 yılının Haziran ayında Bulgaristan, 

resmî olarak Osmanlılar‟ın himâyesine girmiştir (İnalcık, 2013: 133). Yıldırım Bâyezid‟in 

gerçekleştirdiği fetihler sonucu tedirgin olan Macarlar ve Venedikliler yeni bir Haçlı İttifakı 

kurmuşlardır. 1396 yılında Yıldırım Bâyezid, İstanbul‟u fethetmek için büyük çaba 

gösterirken, Macar Kralı Sigmund‟un yönettiği Haçlı kuvvetleri Niğbolu‟yu kuşatmıştır. 

Yıldırım Bâyezid bu durumdan haberdar olunca derhal İstanbul kuşatmasını kaldırıp, Haçlı 

ordusu üzerine yürüyüp 25 Eylül 1396 yılında saldırıyı bozguna uğratmıştır (İnalcık, 2013: 

134). Haçlı Ordusunu bertaraf eden padişah, tekrar İstanbul kuşatmasına dönmüştür. 

Kuşatmanın iyice hız kazandığı ve şehrin düşmesinin an meselesi olduğu dönemde bu sefer 

de Doğu taraflarından gelen Timur tehlikesi baş göstermiştir. Timur 1394 yılında 

Anadolu‟nun doğu kesiminde ilk işgalini gerçekleştirdikten sonra batı taraflarını da ele 

geçirmeyi planlamıştır. İran hâkimi Timur, Büyük Selçuklular‟ın ve İlhanlılar‟ın vârisi 

olduğunu iddia ederek Anadolu‟da hâkimiyet sağlamak istemiştir (İnalcık, 2013: 135).  

 Yıldırım Bâyezid‟in siyasî başarıları şu şekilde özetlenebilir: Bulgaristan‟ı fethedip Arnavut 

beylerini Osmanlı‟ya bağlamış ve Sırp kralını itaati altına almıştır. Ayrıca Germiyan, 

Saruhan, Aydın, Menteşe ve Candaroğlu Beyliklerinin merkezlerini Osmanlı Devleti‟nin 

sınırları içine almıştır. Merkeziyetçi bir devlet tesis etme sürecine girmiştir. Tokat, Amasya ve 

Sinop‟u denetimi altına alarak İpek Yolu‟nun bağlantısını sağlamıştır. Bunun sonucu olarak 

da Bursa, İpek Yolu‟nun batıdaki yeni üssü haline gelmiştir (İnalcık, 1992: 231-234). 

2.3. Yıldırım Bâyezid Döneminde Edebiyat 

 Oğuz Türkçesi, Osmanlı Devleti kurulmadan önce de sosyal ve siyasi hayatta kullanılan bir 

dildi. Türklerin göçebe bir hayat sürmesi sebebiyle Oğuz Türkçesi, yazı dili olarak 

işlenmemiş bir dil hüviyetindeydi. Sanat ve edebiyatın gelişmesi ve bu alanlarda ürün 

verilebilmesi için elbette yerleşik kültüre geçmek gerekmekteydi. Türklerin yerleşik kültüre 



34 
 

geçişlerinin gecikmesi sebebi ile sanat ve edebiyatta o döneme kadar ciddi bir ilerleme 

sağlanmadı. Oğuz Türkçesi, konuşma dilinde ve sözlü edebî ürünlerde varlığını gösterse de 

yazılı numuneler çok azdı. Beylikler Dönemi‟nde ivme kazanan Türk dili ve edebiyatı, 

Osmanlı Devleti kurulduktan sonraki ilk yıllarda gerileme yaşanmasa da gözle görülür bir 

gelişme de söz konusu değildir. Bu dönemde sanatçının eser vermesi, bir hâmi bulması ile 

doğrudan bağlantılıydı. Şair, hâmisinin zevki doğrultusunda eserler vermekte, maddî/manevî 

karşılığını da yine hamisinin beğenisine bağlı olarak almaktaydı. Osmanlı‟nın uç beyliği 

olduğu dönemlerden, Yıldırım Bâyezid‟in saltanat dönemine kadar geçen sürede hâmi-nedim 

şair ilişkisine çok sık rastlanmaz. Osmanlı Devleti‟nin kurulduğu dönemlerde padişahlar, 

zamanlarının neredeyse tamamını savaşlarda geçirmekteydi ya da siyasî başarılarını 

sürdürmek için devlet işleri ile ilgilenmekteydiler. Devletin sınırlarını korumak ve geliştirmek 

için çaba gösteren padişahların, saraylarında oturup sanatla ve sanatçılarla ilgilenmeye 

fırsatları bulunmuyordu (İpekten, 1996: 15). Özellikle Osman Gazî, Orhan Bey ve I. Murad 

dönemlerinde sınırları belli olan, düzeni kurulmuş bir devlet henüz yoktu. Padişahlar kendi 

sınırlarını büyütüp, düşmanlara karşı savaşmak ve ayakta kalmak zorunda oldukları için 

edebiyatla ilgilenmeye, şiir yazmaya fazla zaman bulamıyorlardı. Bahsi geçen konuyla ilgili 

Gelibolulu Âli „Künhü‟l-Ahbar‟ adlı eserinde kısaca şu sözleri söyler: Osman Bey, Orhan 

Gazî ve I. Murad‟ın şairlerden birisini himâye ettiği bilinmemektedir. Yıldırım Bâyezid 

zamanına gelinceye kadar şair denilebilecek kabiliyette bir kişi yoktur. Ancak Yıldırım 

Bâyezid döneminde pek çok şair ve sanatçı yetişmiştir (İsen, 2000: 101).   

 Yıldırım Bâyezid dönemine gelindiğinde sınırları daha belli, geçmiş dönemlere göre 

sistemleşmeye başlamış ve gücünü diğer devletlere karşı ispat etmiş bir “devlet” oluşmuştu. 

Bu sayede de Yıldırım Bâyezid sanatla, sanatçıyla ve özellikle de edebiyatla ilgilenme fırsatı 

bulmuştur. Bazı araştırmacılara göre Yıldırım Bâyezid, padişah-şairlerdendir. Osmanlı 

kaynaklarında ve şuara tezkirelerinde Yıldırım Bâyezid‟in şair olduğuna dair bir bilgi 

bulunmamakla birlikte kendisine atfedilen mısralar şu şekildedir: 

Yâri rind-i zamânedir sandım 

Bahs-i vaslı terânedir sandım 

Ehl-i hicrâne fitne-i agyâr 

Ortada bir bahânedir sandım 



35 
 

Göz ucuyıla kın kın bakışı 

Dil alıp kasdı cânadır sandım 

Kıssayı anlamamış âhir-i kâr  

Anı da fesânedir sandım 

   Hışm ile zahm-nâk-i dil-sûzi 

   Yıldırım‟dan nişanedür sandım (Atâ, 1293:8; akt. İsen ve Bilkan,  

            1997: 40-41). 

 Yukarıdaki mısraların gerçekten Yıldırım Bâyezid‟e ait olup olmadığı yahut şiirin devamının 

olup olmadığı bilinmemektedir. Ancak kendisine bir şiirin atfedilmesinden yola çıkarak, 

padişahın edebiyata karşı ilgisinin olduğunu net bir şekilde söylemek mümkündür. Şiir 

yazımını desteklemesinin yanında Yıldırım Bâyezid‟in himâye ettiği şairler de vardır. Bu 

şairleri şu şekilde sıralamamız mümkündür: Ahmed-i Dâ‟î, Ahmedî, Bursalı Niyâzi, Hamzavî, 

Mehmed, Şeyhoğlu Mustafa. 

 Yıldırım Bâyezid‟in himâye ettiği şairlerin yanı sıra, O‟na sığınan ilim adamlarının olduğu da 

bilinmektedir. Yıldırım Bâyezid‟in hüküm sürdüğü dönemde Doğu‟da Moğol sorunu vardır. 

Moğol baskısı sebebiyle farklı coğrafyalardaki sanatçıların ve ilim adamlarının Anadolu‟ya 

gelmeleri, Yıldırım Bâyezid‟in himâyesine girmek için çaba göstermeleri, padişahın 

sanatçılara ve ilim adamlarına verdiği kıymetin neticesidir. Moğol baskısı sebebiyle 

Anadolu‟ya gelen ilim adamları şunlardır: Ahmedî, Tacüddin İbrahim b. Hızır, Ali b. İsâ el-

Büstî, eş-Şeyh Abdurrahman b. Ali, eş-Şeyh Şemseddin el Buharî, eş-Şeyh Yâr Ali eş- Şirazî, 

Hafızuddin İbnü‟l-Bezzâzi el-Kerderî, Mecdüddin el-Firûzâbâdî, Mevlâ Abdülvâcid b. 

Muhammed el-Kütâhî, Şemseddin b. el-Cezerî, Şemseddin Sağîr (Refik, 2005: 170).  

       2.4. XIV. Yüzyılda Türk Edebiyatı 

 Mengi‟den edindiğimiz bilgilere göre, XIV. yüzyıl Türkçenin gelişmesi ve edebî bir kisve 

kazanması açısından önemli bir yüzyıl olmuştur. Şair ve yazarlar bu asırda, te‟lif ve tercüme 

birçok eser yazmışlar, Türk edebiyatını geliştirmek adına çalışmalarda bulunmuşlardır 

(Mengi, 2010: 80). Daha önce de bahsedildiği üzere Türkçe bu dönemde ivme kazanmıştır. 

Beylerin, şairlere Türkçe şiir yazmaları için emir vermeleri sayesinde Türkçe yazan şairlerin 

sayısında da artış yaşanmıştır. Beylikler arasında bir kıyaslama yapılacak olursa, en fazla telif 



36 
 

esere Osman Oğulları bölgesinde rastlanmıştır. Bu dönemde Âşık Paşa‟nın Garib-nâme adlı 

eserinde olduğu gibi beylerin isteği üzerine Türkçe yazılan eserler mevcuttur. Ancak 

Gülşehrî‟nin Mantıku‟t-Tayr adlı eserinde olduğu gibi şuurlu bir şekilde Türkçe eser veren 

şairler sayesinde Anadolu‟da millî edebiyatın zeminini oluşmuştur (TDEK, 1992: 111; akt. 

Kartal, 1999: 32). Bu yüzyılda edebiyat henüz klasik bir görünüm almamıştır. Hem dil 

açısından hem de nazım şekilleri açısından daha sonraki yüzyıllarda görülen gelişmeler bu 

yüzyılda daha başlangıç safhasındadır. XIV. yüzyılda divan sahibi üç şair: Kadı Burhaneddin, 

Ahmedî ve Nesimî‟dir (Bayram, 2009d: 47). Bayram‟ın da ifade ettiği üzere, XV. yüzyıl 

sonrasında şairliğin gücü ve simgesi olan „divân sahibi‟ olmak, XIV. yüzyılda her şair 

tarafından fazla önemsenmemiştir. Bu sebeple de XIV. yüzyılda divân sahibi olan şair sayısı 

azdır. Ancak şairlik gücüyle daha sonraki dönemlere damga vuran şairlerden olan bu üç isim 

(Kadı Burhaneddin, Nesimî, Ahmedî), çağdaşları arasında bu yönleriyle yükselip dikkat 

çekmeyi başarmıştır.  

 Oğuz Türkçesi‟nin bir edebiyat dili olmasında en büyük katkı şüphesiz ki Beylikler Dönemi 

yöneticilerinindir. Ancak bu dönemde desteklerini gözardı edemeyeceğimiz şairler de 

mevcuttur. Örnek olarak şu şairleri verebiliriz: Âşık Paşa, şairliğinin yanı sıra yeni bir Türk 

devleti oluşurken, temel meseleleri ele alan orijinal fikirleri ile tam bir fikir adamı olduğunu 

ispatlamıştır. Devlet ricâline ve halka iyiyi doğruyu göstermek; ordunun düzeninin nasıl 

olacağını tayin etmek; padişahın sahip olması gereken özellikleri de yorumlayarak bir nevî 

halkı eğitme amacı gütmüştür diyebiliriz (Kartal ve Şentürk, 2016: 166-67). O dönem 

Anadolu‟daki bazı şairler, Türkçenin Arapça ve Farsçaya göre daha kaba ve ifade bakımından 

daha yetersiz olduğunu düşünürken, Gülşehrî bu şairlerin tam tersi bir düşüncedeydi (Özkan, 

1996: 250). Bu açıdan baktığımızda Gülşehrî, edebiyatımızın gelişmesine büyük katkı 

sağlamış dönemin en önemli şairlerinden bir tanesidir. Şiirlerini yalın ve akıcı bir Türkçe ile 

yazan Hoca Mes‟ûd, bu tutumu ile Türkçenin gelişmesine de önemli katkılar sağlamıştır 

(Erdem, 2015). Son olarak Kadı Burhaneddin, XIV. yüzyılda Türk edebiyatının gelişmesinde 

katkı sağlayan bir şair olmasına rağmen Osmanlı Devleti‟nin sınırları dışında yaşadığı için 

Osmanlı kaynaklarında kendisinden çok fazla bahsedilmemiştir (Tören, 2001: 75). Kadı 

Burhaneddin, Hoca Dehhânî ile başlayan Türk şiirine İran şiirinin teşbihlerini ve 

mazmunlarını getirmiş; ancak, tamamen Arapça ve Farsça ile yazmayıp Türkçenin anlatım 

olanaklarından da yararlanmıştır (Mengi, 2010: 93). 



37 
 

 XIV. yüzyıla genel olarak bakıldığında edebî türlerde ve edebiyatın konularında pek çok 

gelişme ve yenileşme hareketi yaşanmıştır. Şairler, başka dillerde yazılmış farklı edebî türleri 

Türkçe‟de denemekten çekinmemişlerdir. Ancak bu dönemde kaside ve gazel tarzı birkaç 

örnekten ibarettir. Şentürk ve Kartal bu durumu, XIV. yüzyılda gazel ve kaside nazım 

şekillerini anlayıp yorumlayabilecek kadar sanat anlayışı ve edebî zevki gelişmiş bir 

yöneticinin veya halkın olmamasına bağlamıştır (Kartal ve Şentürk, 2008: 76). Bu ifadeden şu 

sonucu çıkarmamız mümkündür: Fars kültürünün etkisinde kalan edebî zevk Türkçeye adapte 

edilmiştir. Daha önce örneğine rastlanmadığı için bu tarzdan anlayabilecek estetik zevke sahip 

kişilerin bulunmaması sebebiyle gazel ve kaside nazım türleri ilk dönemde kullanılmamıştır. 

Şairler, beylerin ve halkın bildiği, daha tanıdık olan türleri kullanarak eser yazmaya 

çalışmışlardır. Bu yüzyılda sadece şiir üzerine yoğunlaşma olmamış, dinî konular başta olmak 

üzere tıp, astronomi gibi lâdini konular üzerine de mensur eserler kaleme alınmıştır. XIV. 

yüzyılda Dâstân-ı Geyik, Dâstân-ı Ejderha, Dâstân-ı Kesikbaş gibi peygamber mucizeleri ve 

dini hikâyeler halk tarafından ilgiyle okunmuştur (Mengi, 2010: 80-81). XIV. yüzyıla 

baktığımızda Türkçenin ve Türk edebiyatının ivme kazandığını görmemiz mümkündür. 

Beylerin isteği üzerine çeşitli dillerden, farklı konu ve türde eserler te‟lif ve tercüme 

edilmiştir.  

 XIV. yüzyılda manzum eserler rağbet görmüş olsa da mensur eserlerin sayısında da artış 

yaşanmıştır. Özellikle Beylikler Döneminde Kur‟an çevirileri ve şerhleri, en çok bilinen ve 

okunan surelerin Türkçeye çevirileri yapılmıştır (Mengi, 2010: 81). Kur‟an ve sure 

çevirileriyle bir nevi Türk halkının kendi dilinde dua etmesi, ettiği duayı anlaması 

amaçlanmıştır. Okuduğunu anlamadan dua eden bir halk yerine bilinçli şekilde dua eden, 

Allah‟ı ve dini kendi dilinde tanıyıp bilen bir halk oluşturulmaya çalışılmıştır.  

 Dönem şairleri, konu ve tür açısından farklı şekilleri denemeye çalışmışlardır. Dinî, destanî 

ve ahlâki konularda eser veren şairleri Kartal ve Şentürk müşterek eserlerinde üç gruba 

ayırmıştır: 

 Birinci grupta, yalnızca Türkçe bilen Türkmen Beyleri için Arapça ve Farsça eserleri telif ve 

tercüme eden şairler bulunmaktadır. İkinci grupta, kendi düşüncelerini ve tasavvufî 

görüşlerini yaymak isteyen şeyhler ve dervişler bulunmaktadır. Üçüncü grupta ise, içinde yer 

yer dinî ve ahlâkî unsurların da bulunduğu Arap ve İran kökenli aşk hikâyelerini halka aktaran 



38 
 

kıssahanlar bulunmaktadır (Kartal ve Şentürk, 2008: 78). Bu tasniften yola çıkarak, dönemin 

Türkçesinin edebiyat dili oluşturması açısından (söz sanatları, ahenk vb. konularda) henüz 

gelişmediği açıktır. Ancak bu duruma karşın Türk Edebiyatının birçok çevre tarafından 

benimsendiğini ve Türklerin kendi dünya görüşleri ile harmanlayarak eserler ürettiklerini 

söyleyebiliriz. Bu gruplamada üçüncü madde dikkat çekici bir husustur. Türk dili ile Türkçe 

edebiyat yaratmaya çalışılan bir dönemde dahi Arap ve Fars edebiyatlarının etkisinden tam 

anlamıyla bir çıkış olmadığını göstermektedir. Bu edebiyatlardan alınan hikâyeler, Türk 

motifleriyle süslenip halka anlatılıyor olsa da şairlerin aslında Arap ve Fars edebiyatlarını 

takip ettiklerinin açık bir kanıtıdır. Daha doğru bir tespitle bu bir geçiş dönemidir. Yüzyıllar 

boyunca aynı topraklarda farklı kültürlerle iç içe yaşayan Türkler, özellikle İslâm‟ın kabul 

edilmesiyle birlikte Fars ve Arap diline ve edebiyatına daha da yakınlaşırlar. Anadolu 

Selçuklu Devleti‟nde de komşuluk ilişkisiyle dostça yaşayan bu toplumların Beylikler 

Devri‟nde aniden birbirlerinden kopmaları mümkün değildir. Siyasî manada bir ayrılık 

yaşansa da sosyal ve kültürel anlamda bu ayrılığın olması söz konusu değildir. XIV. yüzyılda 

dönemin gelenekleri çerçevesinde yazılan astronomi, matematik, tarih, tasavvuf ve İslâmî 

ilimlerle ilgili eserlerin çoğunda yazılış tarihi verilmediği için günümüzde yazılma tarihlerinin 

tespiti konusunda zorluklar yaşanmaktadır (Şehsuvaroğlu, 1960: 26; akt. Kartal, 1999: 31).  

 Bahsi geçen dönemde, revaçta olan bir diğer nazım şekli ise mesnevidir. Yazılış kolaylığı, 

aruzun kısa ve kolay kalıpları ile yazılabilmesi vb. sebepler neticesinde çok sık başvurulan bu 

nazım türü aşağıda detayları ile birlikte ele alınacaktır.  

        2.5. Mesnevi  

 Arapça „s, n, y‟ kökünden türemiş olan mesnevi kelimesi, Arapçada kendi içinde kafiyeli 

mısralardan oluşan nazım şeklini ifade etmek için kullanılır. İlk örneklerini Arap 

Edebiyatı‟nda gördüğümüz mesneviye, Araplar farklı isimler verdiler. Verilen bu isimler: 

Kendi arasında kafiyeli olmasından dolayı „müzdevice‟, aruzun recez bahri ile kaleme alındığı 

için „recez‟ veya çoğul hali olan „urcûze‟ şeklindedir (Çetin, 1973; akt. Ünver, 1986:430). 

Dilçin mesnevinin tanımını, her beyit kendi arasında uyaklı, aruzun kısa kalıplarıyla yazılan, 

uzun nazım biçimidir şeklinde yapar (Dilçin, 2009: 167). Her beyit kendi arasında 

uyaklanabildiği için beyit sayısı fazla olan bu şiirlerde, tüm beyitlerin birbirine uyumlu 

kâfiyelenmesine gerek yoktur. Bu nokta da tabiî olarak sanatçıyı rahatlatan bir husustur. Kılıç 



39 
 

da mesnevi türündeki beyitlerin ayrı ayrı kafiyelenmesi ve her beyitin anlamının kendi içinde 

tamamlanması sebebiyle tercih edilen bir tür olduğunu ifade etmektedir (Kılıç, 2011: 224). 

Sonuç olarak, mesnevi nazım biçiminde her beyit kendi içinde kafiyelense de metnin 

tamamında bir konu birliği söz konusudur. Konu aynı olmak şartıyla kafiyeler farklı şekilde 

yazılabilmektedir. Destanlar, uzun aşk hikâyeleri, şehrengizler, didaktik dinî ve ahlâki konular 

ve ansiklopedik bilgiler veren eserlerde yazış kolaylığı göz önüne alınarak bu nazım şekli 

daha çok tercih edilir (Kılıç, 2011: 225).  Beyitler arasında kafiye bağlantısının olmaması, 

beyit sayısının sınırsız olması ve şairlerin istediği konuyu işlemekte serbest olmaları sebebiyle 

çokça kullanılan mesnevi nazım şeklinde, aruzun hangi bahrinden olursa olsun daima kısa 

kalıplar tercih edilmiştir. 

Mesnevi, menşei açısından bakıldığında asıl olarak İran edebiyatına aittir. Arap ve Türk 

edebiyatçılarına da İranlılar tarafından öğretilmiştir (Dilçin, 2009: 167). Arap edebiyatında ilk 

mesnevi Harun Reşid devrinde Aban b. Abdülhamid Lâhikî‟nin Pehlevî dilinden çevirdiği 

Kelile ve Dimne sayesinde görülmüştür (Kılıç, 2011: 225). Türk Edebiyatı‟na genel anlamda 

baktığımızda daha çok İran Edebiyatından etkilenmiştir. İranlılarla siyasî yakınlıktan ziyade 

aradaki sosyal ve kültürel bağ, edebiyata ve dile de yansımıştır.  

  Mesnevi türünde asıl hikâyeye hemen geçilmez. Asıl konuya geçmeden önce geleneklerin 

kurallarına göre konuların anlatıldığı bazı sıralı bölümler vardır. Bu bölümleri genel olarak 

giriş, gelişme ve sonuç olarak sınıflandırabiliriz. Ancak özellikle XIII.-XIV. yüzyıllarda 

yazılmış mesnevilerde bu bölümler kesin çizgilerle birbirinden ayırmamız mümkün değildir 

(Ünver, 1986: 432). Giriş bölümündeki başlıkları şu şekilde sıralayabiliriz:  

 Besmele: İslâmî gelenek çerçevesinde yazılan bu eserler, geleneğe uygun olarak Besmele ile 

başlamıştır. Ancak Besmeleyi konu edinen mısralar mesnevide ilk beyit olabileceği gibi 

mesnevinin asıl konusundan ayrı bir şiir olarak da ele alınabilir. Bu bölümde besmelenin 

erdemi, her işe besmele ile başlamanın önemi vurgulanır (Ünver, 1986: 434). 

 Tevhîd: Tevhîd bölümünün yeri, mesnevide değişkenlik gösterebilir. Mesnevide tevhîd veya 

münâcât bölümlerinden hangisinin önce işleneceğine şair karar verir. Kimi mesnevilerde 

tevhîd bölümüne hiç rastlanmaz. Ancak çoğu şair bu bölümü kaleme almayı tercih etmiştir. 



40 
 

Tevhîd bölümünde şairler, esmâ-i hüsnâ‟yı sıralar, Allah‟ın varlığına kanıt olarak dünyanın 

varlığını gösterirler (Ünver, 1986: 434-35).  

 Münâcât: Allah‟a yalvarma anlamına gelen „münâcât‟ bölümünde şairler, insanların güçsüz 

olduğunu ve her konuda Allah‟ın yardımına ihtiyaç duyduklarını bildirirler. Bazı 

mesnevilerde ise şair, eserini tamamlayabilmek için, eserinde yanlış ve eksiklerin olmaması 

için ve halk tarafından beğenilmesi için Allah‟a yalvarmıştır (Ünal, 1986: 435).  

 Na’t: Daha çok Hz. Muhammed‟i övmek amacıyla yazılan bu bölümde dört halife ve diğer 

din büyüklerinin de övüldüğünü görmemiz mümkündür (Ünver, 1986: 435). 

 Mirâc: Cebrail‟in Hz. Muhammed‟in yanına gelip Burak getirmesi, Peygamber‟in Mescid-i 

Aksâ‟da namaz kıldıktan sonra göğe yükselmesi, her felekten geçerken yaşadığı olaylar, Hz. 

Muhammed‟in Allah‟a iki ay kadar uzak oluşu, tüm bu olaylar yaşandıktan sonra yatağına 

geri döndüğünde yatağının hala sıcak olması gibi olayları konu edinen bölümdür (Ünver, 

1986: 435). 

 Mu’cizât: Her peygamberin kendine has bir mucizesi olduğu bilinmektedir. Bu başlık altında 

ise Hz. Muhammed‟in doğumundan önce ve doğumu sırasında yaşanan olağanüstülükler, 

parmağı ile ayı ikiye ayırması, parmağından su akması, diktiği hurma fidanının hemen meyve 

vermesi gibi mucizelerden bahsedilmiştir (Ünver, 1986: 436). 

 Medh-i Çehâr-yâr: Hz. Ebû Bekir‟in dürüstlüğü ve cömertliği; Hz. Ömer‟in adaleti; Hz. 

Osman‟ın edebi ve Kur‟an‟ı yazdırması; Hz. Ali‟nin cesareti gibi mefhumları övmek 

maksadıyla yazılmış şiirlerdir. Bu övgüler, ayrı başlıklar altında verilebileceği gibi bir başlık 

altında da toplanabilir (Ünver, 1986: 436).  

 Padişah İçin Övgü: Neredeyse her mesnevide bulunan bu bölümde şair, eserinin padişah 

tarafından beğenilmesini diler. Padişahı „Allah‟ın yeryüzündeki gölgesi, Hz. Muhammed‟in 

halifesi, gelmiş geçmiş en büyük padişah‟ gibi mübalağalı sözlerle över (Ünver, 1986: 436). 

 Devlet Büyüğüne Övgü: Şairler, padişahtan sonra devlet ricâli içerisinde önemli mevkiide 

bulunan devlet adamlarına da övgülerde bulunmuşlardır (Ünver, 1986: 436). 



41 
 

 Sebeb-i Te’lif: Neredeyse her mesnevide bulunan bu bölümde şair eserini yazma sebeplerini 

sıralar. Şairlerin eser yazma sebepleri birbirine benzerlik göstermektedir. Bu sebepler şu 

şekilde sıralanabilir: Şair rüyasında büyük mesnevi üstatları ile konuşur ve üstatlar 

kendisinden bu eseri yazmasını ister; Şair uyurken veya kendi hayal âlemine dalmışken 

gaipten gelen bi ses tarafından bu eserin yazılması istenmiştir; Şairin dostları tarafından eser 

yazılması istenmiştir; Dönemin sultanı veya devlet büyüğü tarafından bu eserin yazılması ya 

da başka bir dilden çeviri yapması istenmiştir (Ünver, 1986: 436-37). 

 Mesnevinin asıl konusunun işlendiği bölüm ise şu şekilde açıklanabilir: 

 „Âgâz-ı dâstân‟, „matla-ı dâstân‟, „âgâz-ı kıssa‟, „âgâz-ı kitâb‟ gibi isimlerle adlandırılan 

bölüm, asıl konunun anlatıldığı bölümdür. Ancak bu bölümde, bir önceki bölümde yapıldığı 

gibi uyulması gereken belli başlı kurallar bütünü yoktur (Ünver, 1986: 438). Ünver asıl 

konunun işlendiği bölümü, ele alınan konulara göre şu şekilde kategorize etmiştir: 

I. Grup: Konu olarak dinî-tasavvufî eserler, ansiklopedik bilgiler, eski bilimlerle ilgili 

olan eserlerden oluşan mesnevilerdir. Daha çok halkı eğitmek ve bilgi vermek amacıyla 

yazılmışlardır (Ünver, 1986: 438). 

II. Grup: Konusunu menkıbelerden ya da tarihî konulardan alan mesnevilerdir. Bu 

konuda yazılan mesneviler okuyucunun kahramanlık duygusuna hitap ederek şanlı 

tarihlerinden haberdar ederler (Ünver, 1986: 440). 

III.  Grup: Daha çok edebî zevki ön plana çıkaran, macera ve aşk hikâyelerini konu 

edinen mesnevilerdir.  Bu tarz mesneviler, konusunu daha çok Arap ve İran edebiyatından 

almışlardır (Ünver, 1986: 441).  

IV.  Grup: Şairlerin yaşadığı ve bizzat gördüğü olayları konu edinen mesnevilerdir. Bu 

tarzdaki mesneviler, dönemin toplum hayatı, halkı, düğünleri ve meslekleri gibi konular 

hakkında bilgi vermesi açısından çok önemlidir (Ünver, 1986: 442). 

 Bitiş bölümü ile ilgili bilgileri ise şu şekilde sıralayabiliriz: 

 Bitiş bölümlerine plan açısından baktığımızda, kuralları belli bir düzene uyulduğunu 

görmekteyiz (Ünver, 1986: 447).  Bu bölüm şu şekilde maddelendirilebilir:  

 Tanrı’ya Hamd ü Senâ ve Dua: Bu bölüm mesnevinin başında, tevhid veya münâcât 

şiirlerinde bulunabileceği gibi son bölümde de yer alabilmektedir. 



42 
 

 Sultana Övgü ve Saltanatının Daim Olması İçin Dua: Bu bölümde sadece padişah 

övülmekle kalmaz, şair eseri kim için yazdıysa (Şehzade, devlet adamları vb.)  onunla ilgili de 

övgülerde bulunur. 

 Şairin Eseri ve Şairliği ile Övünmesi: Şair, bu alanda tanınmış sanatçıları örnek verir. 

Kendini o şairlerle karşılaştırıp, onlardan daha kâbiliyetli olduğunu vurgular. 

 Tanınmış Mesnevi Şairleri ve Eserlerinin Övülmesi: „Hamse‟ sahibi olan büyük mesnevi 

yazalarından bahsedilir. 

 Şairin Eserine Bizzat Verdiği İsim: Şairlerin eserlerine verdikleri isimleri öğrenmekteyiz. 

Bu isimlendirme ebced hesabıyla birlikte verilip eserin yazılış tarihini de sunması açısından 

önemlidir.  

 Hasetçilere, Acemi ve Dikkatsiz müstensihlere vb. Karşı Allah’a sığınma: Şair, kendisini 

kıskanan kişilerden, eserdeki önemli konulara karşı dikkatsiz ve beceriksiz olan 

müstensihlerden ve kendisini anlamayan okuyuculardan korunmak için Allah‟a dua eder. 

 Mesnevinin Beyit Sayısı: Bazı mesnevilerde şair, eserini kaç beyit kaleme aldığını bizzat 

bildirir. Ancak, nüshalar arasında ve farklı müstensihlerce yazılmış olan eserlerde beyit 

sayıları karşılaştırıldığında farklı sayılar görülebilir. 

 Mesnevinin Asıl Yazılma Tarihi: Eserin yazılma tarihini ilk dönem şairleri hicrî yıl olarak 

açıkça belirtirken, sonraki yüzyıllarda „ebced‟ hesabı ve tarih düşürme konusunda bilinen her 

türden yararlanarak bildirmişlerdir.  

 Okuyucudan Hayır Duası İsteme: Şair, en büyük isteğinin öldükten sonra iyi bir adla 

anılmak olduğunu belirtip okuyucularından dua beklediğini bildirir. 

 Mesnevinin Vezni: Çoğunlukla mesnevinin son beyitinde, vezinle ilgili bilgiler verilir 

(Ünver, 1986: 448-450). 

 Mesnevi nazım şekli ile alakalı unutulmaması gereken en önemli husus şudur: XIV. yüzyılda 

nazım şekilleri ve Türk edebiyatı tam anlamıyla oluşmadığı ve klasik görünümünü almadığı 

için bu yüzyıldaki mesnevilerin hepsinde bu sıralama kusursuz şekilde bulunmaz. XIV. 

yüzyıldaki mesneviler, döneminin sosyal, siyasî ve kültürel özellikleri hakkında bizlere ışık 

tutan kaynaklar olması açısından önemlilerdir. Özetlemek gerekirse, yukarıda özellikleri 

sıralanan mesnevi nazım şekli zamanla klasik görünümünü alır. XIV. yüzyılda birçok 

mesnevi yazıldığını, bu türün döneminde şairlik gücü olarak görülebilecek kadar 

önemsendiğini yukarıda detaylı şekilde açıklamaya çalıştık. XIV. yüzyılda yazılmış 

mesnevilerin büyük bir kısmı günümüze dek gelebilmiştir. Âmil Çelebioğlu‟nun tespitine 



43 
 

göre bu dönem yazılmış mesnevilerin 58‟i mevcuttur. Bu mesnevilerden 15‟inin müellif ve 

telif tarihi; 29‟unun müellifi; 1‟inin ise telif tarihi bellidir (Kartal ve Şentürk, 2008: 94). 

2.6. XIV. Yüzyılda Yazılmış Mesneviler ve Yazarları 

 XIV. yüzyılda yazılmış mesnevileri şu şekilde kategorilendirip sıralamak mümkündür: 

Ünver, okuyucuya bilgi verme ve halkı eğitme amacıyla yazılmış mesnevileri şu şekilde 

sıralar (Ünver, 1986: 458): 

- Şeyyâd Îsâ, Ahvâl-i Kıyâmet 

- Meddâh Şâzi, Maktel-i Hüseyn 

- Nakiboğlu, Dâstân-ı Adn der-Hikâyet-i Hasan ve Hüseyn 

- Kemâloğlu, Ferah-nâme 

- Âşık Paşa, Garîb-nâme 

- Gülşehrî, Mantıku‟t-tayr 

- Elvan Çelebi, Menâkıbu‟l kudsiyye 

- Mes‟ûd bin Ahmed, Ferheng-nâme-i Sa‟dî 

 Kahramanlık konusunu ele alan mesnevileri ise şu şekilde sıralamamız mümkündür (Ünver, 

1986: 459): 

- Kıssa-i Mukaffa 

- Hz. Muhammed‟in Ebu Cehl ile Güreş Tuttuğu 

- Gazavât-ı Emîrü‟l-mü‟minîn Ali 

- Tursun Fakih, Muhammed Hanefî Cengi 

- Feth-i Kal‟a-i Selâsil  

- Maazoğlu Hasan, Cenâdil Kal‟ası Cengi 

- Ahmedî, İskender-nâme 

 XIV. yüzyılda yazılmış aşk konulu mesneviler ise şu şekilde sıralanabilir (Ünver, 1986: 460):  

- Şeyyâd Hamza, Kadı Darir, Fakih, Haliloğlu Ali, Yûsuf u Zelîha 

- Fahrî, Husrev û Şîrîn 



44 
 

- Şeyhoğlu Mustafa, Hurşîd-nâme 

- Yusuf-ı Meddâh, Vark vû Gülşâh 

- Mes‟ûd bin Ahmed, Süheyl ü Nevbahar  

 Bu yüzyılda yazılmış çeşitli konulardaki diğer mesneviler ise şu şekilde sıralanabilir:    

- Kırşehirli/Kayserili İsâ- Dâstân-ı Vefât-ı İbrâhim (Koncu, 2001: 128-158), 

-  Tutmacı- Gül ü Hüsrev (Mengi, 2010: 95), 

-  Elvan Çelebi-Menâkıbu‟l Kudsiyye Fî Menâsibi‟l Ünsiyye (Mengi, 2010: 96), 

- Ladikli Mehmed bin Âşık Süleyman- Keşfü‟l-Me‟âni (Mengi, 2010: 96), 

- Kadı Darîr- Kıssa-i Yusuf (Mengi, 2010: 96), 

-  Mehmed- Işk-nâme (Kartal ve Şentürk, 2016: 184), 

-  Kemaloğlu İsmail- Ferah-nâme (Mengi, 2010: 97), 

- Pîr Mahmud – Bahtiyâr-nâme  (Mengi, 2010: 97). 

 XIV. yüzyılda mesnevi yazmak şairler için güç olarak kabul edilirken her sanatçının mesnevi 

yazacak birikimi, donanımı ve daha da önemlisi kabiliyeti yoktu. Bu sebeple küçük çaplı 

mesnevi ya da Bayram‟ın deyimiyle „mesnevicik‟ olarak isimlendirilebilecek tarzda ürünler 

de verilmiştir. „Mesnevicik‟ ile ilgili Bayram, sadece küçük hikâyeler olarak kabul 

edilebilecek kısa mesneviler yazılmıştır der (Bayram, 2009d: 53). Yukarıda ele alınan 

mesnevilere ek olarak Yavuz Bayram‟ın XIV. yüzyılda tespit ettiği ve sebebini belirtmemekle 

birlikte „mesnevicik‟ olarak tanımladığı örnekleri şu şekilde sıralayabiliriz (Bayram, 2009d: 

53-54): 

- İbrahim- Dasitân-ı Yiğit: 350-420 beyitlik didaktik mesnevidir.  

- Tursun Fakı- Hz. Peygamber Ebû Cehil ile Güreş Tuttuğudur: 269 beyitten 

oluşan dinî-destânî içerikli alegorik bir mesnevidir. 

- Tursun Fakı- Muhammed Hanefî Cengi (Kıssa-i Mukaffa): 673 beyitten oluşan 

dinî-destânî bir gazavatnâmedir. Müellifi bilinmeyen bu mesnevinin birkaç nüshasına 

ulaşılmıştır. 

- Kirdeci Ali- Dasitân-ı Hamâme: 43 beyitten oluşan mücizât-ı Nebevî‟yi konu alan 

dinî-destânî bir mesnevidir. 



45 
 

- Kirdeci Ali- Dasitân-ı Kesikbaş: 110 beyitten oluşan gâzâvât-ı Ali türünde bir dinî-

destânî mesnevidir. 

- Kirdeci Ali- Dasitân-ı Ejderhâ: 116 beyitten oluşan gâzâvât-ı Ali örneğidir. 

- Kirdeci Ali- Hikâye-i Delletü’l- Muhtel: 304 beyitten oluşan Binbir Gece 

Masalları‟na benzeyen bir mesnevidir. 

- İzzetoğlu- Tavus Mucizesi: 60 beyitten oluşan mucizât-ı Nebevî‟yi konu alan dinî-

destânî mesnevidir. 

- Sadreddin- Mucize-i Muhammed Mustafa: 32 beyitten oluşan ve mucizât-ı 

Nebevî‟yi konu alan dinî-destânî mesnevidir. 

-  Sadreddin- Dasitân-ı Geyik: 15 beyitten oluşan ve mucizât-ı Nebevi‟yi konu alan 

dinî-destânî halk mesnevisidir. 

-  Kayserili İsa- Dasitân-ı İbrahim (Vefât-ı İbrahim): 106 beyitten oluşan dinî-

destânî halk mesnevisidir. Müellifi meçhul olan bu mesnevinin günümüze ulaşmış 

birkaç nüshası vardır. 

-  Ömeroğlu- Şefaat-nâme: 125 beyitten oluşan dinî-destânî halk mesnevisidir. 

-  Yusuf Meddah- Dasitân-ı İblis: 200‟den fazla beyit sayısı olan ve mucizât-ı 

Nebevî‟yi konu alan dinî mesnevidir. 

-  Yusuf Meddah- Hikâyet-i Kız ve Cehûd: 200‟ün üzerinde beyitten oluşan ve 

mucizât-ı Nebevî‟yi konu alan dinî mesnevidir. 

-  Yusuf Meddah- Kadı ve Uğru Destânı: Beyit sayısı 200-250 arasında olan Arapça 

kökenli münazara türünde olan bir mesnevidir. 

-  Beypazarlı Maazoğlu Hasan- Gazâvât-ı Emire’l- Mü’minîn Ali, Feth-i Kal’a-yı 

Selâsil: 629 beyitten oluşan ve gazâvât-ı Ali‟ye örnek olarak kabul edilebilecek dinî-

destânî bir mesnevidir. 

-  Beypazarlı Maazoğlu Hasan- Cenâdil Kalesi: Beyit sayısı nüshaları arasında 474-

700 arasında değişen gazâvât-ı Ali örneği dinî-destânî mesnevidir.  

-  Dâvud- Gazâvât-ı Emirel- Mü’minîn Ali, der Memleket-i Sind bâ Mukâtil Şah: 

588 beyitten oluşan gazâvât-ı Ali örneği olarak kabul edilebilecek dinî-destânî 

mesnevidir. 

-  Nakîboğlu- Dâsitân-ı Adn der-Hikâyet-i Hasan ve Hüseyn: 380‟den fazla beyitten 

oluşan gazâvât-ı Ali örneği olan dinî-destânî mesnevidir. 

-  Gülşehri- Kerâmât-ı Ahi Evrân: 167 beyitten oluşan ve menakıb-nâme türünde olan 

bir mesnevidir. 



46 
 

- Gülşehri- Kudûri Tercümesi: Bu mesnevinin herhangi bir nüshasına günümüze dek 

ulaşılamamıştır. 

-  Âşık Paşa- Fakrnâme: 201 beyitten oluşan dinî-tasavvufi ve alegorik içerikli 

mesnevidir. 

-  Âşık Paşa- Dâstân-ı Vasf-ı Hâl: 31 beyitten oluşan dinî, tasavvufi ve didaktik 

mesnevidir. 

-  Âşık Paşa- Hikâye Risâlesi: 59 beyitten oluşan didaktik-ahlâki bir mesnevidir. 

-  Âşık Paşa- Kimyâ Risâlesi: 98 beyitten oluşan ve ulûm-ı garibe türünde olan bir 

mesnevidir. 

-  Niyâzî-i Kadîm- Mansurnâme: 549 beyitten oluşan ve tasavvufî destâni türünde 

menâkıb-nâme örneğidir. 

-  Süleyman- Nasihatnâme: 203 beyitten oluşan ve faziletnâme türünde olan dinî-

destânî bir mesnevidir. 

-  Aremrem bin Musallat Cengi: Müellifi meçhul olan mesnevi 89 beyitten oluşur ve 

gazâvât-ı Ali içerikli dinî-destânî bir hikâyedir. (Hz. Ali ceng-nâmesi) 

- Kıssa-i Kahkaha: Müellifi meçhul olan mesnevi 587 beyitten oluşur ve gazâvât-ı Ali 

içerikli dinî-destânî bir hikâyedir. 

- Dasitân-ı Hz. İsâ (Cimcime Sultan): Müellifi meçhul olan mesnevi, 113 beyitten 

oluşur ve dinî- destânî, didaktik içeriklidir. 

  Bayram‟ın mesnevicik olarak adlandırdığı kısa mesnevi örnekleri yukarıda sıralanmıştır. 

Burada dikkat çeken birkaç husus vardır. Bunlardan birincisi, Mengi‟nin eserinde ve Kartal ve 

Şentürk‟ün müşterek eserlerinde „mesnevi‟ olarak kabul edilen bazı eserleri Bayram, 

„mesnevicik‟ olarak görmüş ve bu kategoride değerlendirmiştir. Örneğin Sadreddin‟in 

Dasitân-ı Geyik, İzzetoğlu‟nun Tavus Mucizesi ve Tursun Fakı‟nın Hz. Peygamber Ebû Cehil 

ile Güreş Tuttuğudur adlı eserleri Mengi‟nin eserinde ve Kartal ve Şentürk‟ün müşterek 

eserinde mesnevi olarak geçmiştir. Ancak Bayram‟ın eserine baktığımızda aynı eserlerin 

mesnevicik olarak kabul edilmiştir. Bayram‟ın bu kategorisinde dikkatimizi çeken ikinci 

husus ise şu olmuştur ki; 587 beyitlik Kıssa-i Kahkaha mesnevisi, 623 beyitlik Muhammed 

Hanefî Cengi (Kıssa-i Mukaffa) mesnevisi, 549 beyitlik Mansurnâme mesnevisi ve beyit 

sayısı 474-700 arasında değişen Cenâdil Kalesi gibi mesneviler de „kısa hikâye‟ başlığı 

altında toplanmıştır. Beyit sayısı esasen uzun olan bu mesneviler de „mesnevicik‟ adı altında 

sıralanmıştır. Bayram „mesnevicik‟ kategorisi yaparken bu tanımdan kastının ne olduğunu ve 



47 
 

beyit sayısının kaç olması halinde mesnevi olarak değerlendirileceğini açıkça belirtmeyip 

„kısa hikâye‟ demekle yetinmiştir. Yani kaç beyitli bir hikâyenin uzun sayılacağını açıkça 

belirtmemiştir. Bu sebeple onun bakış açısıyla hangi mesneviler aslında mesnevi, hangileri 

„mesnevicik‟ tespit etmemiz mümkün değildir. Söylediklerimizi kısaca toparlamamız 

gerekirse Ahmet A. Şentürk ve Ahmet Kartal‟ın müşterek çalışmasında ve Mine Mengi‟nin 

eserinde, mesnevi başlığı ile aynı eserler yer almaktayken Yavuz Bayram, sözü geçen iki 

eserdeki bazı mesnevileri „mesnevicik‟ adı altında kategorize etmiştir. Bu detaya takılmadan 

elimizdeki eserlere bakar isek tek bir gerçeği görmemiz mümkün olur; döneminde mesnevinin 

gördüğü rağbet, hemen her şair tarafından çokça kullanılmış olması ve dahası hemen her 

konuda mesnevi yazılması dönemini aydınlatması açısından önem arz eder. XIV. yüzyılın 

tarihî ve sosyal olaylarını bu mesnevilerden görmemizin yanı sıra o dönem insanlarının 

inançlarını, korkularını, severek dinlediği aşk ve kahramanlık hikâyelerini bu mesneviler 

üzerinden tahmin etmek hiç de güç değildir. Bu açıdan bakıldığında mesneviler, tarihî ve 

edebî açıdan dönemini aydınlatan birer ışık olarak kabul edilebilir.  

2.7. XIV. Yüzyıl Mensur Eserleri  

 XIV. yüzyılda Anadolu‟da mensur eserlerin sayısında da bir artış olduğu görülür. Bu eserlere 

muhteva açısından baktığımızda çoğunun dinî ve tasavvufî içerikli olduğunu söylememiz 

mümkündür (İsen ve Horata, 2011: 71). Türklerin İslâmiyet ile yeni yeni tanışması sonucu 

dinlerini daha yakından tanımaları adına dinî ve tasavvufî eserlere rağbet edildiği 

düşünülebilir.  

 Mensur eserlerin en önemli özelliklerinden birisi Arapça ve Farsçadan çevrilmiş olmalarıdır. 

Bu durum tabiî karşılanmalıdır. Çünkü ayrı ayrı medeniyetleri, kültür ve edebiyatı bir araya 

getiren, gittikçe daha geniş alana bağlı bir tefekkür fikri vardır (İsen ve Horata, 2011: 71). 

İsen ve Horata‟nın da bu sözlerinden anlaşılacağı üzere, bu dönemde yeni bir edebiyatı 

benimseyen Türk şairlerin Arapça ve Farsçadan tercümeler yapmaları kabul edilebilir bir 

durumdur. Daha önce kendi dillerinde bir edebiyatları olmadığı için şairler, deneme yanılma 

yoluyla kendi edebiyatlarını oluşturmaya çalışırlar. Bu çalışmalarında da siyasî ve edebî 

olarak komşulukları olan ve belli sebeplerden dolayı iç içe yaşamış oldukları toplumların 

edebiyatlarından etkilenirler. 



48 
 

 Şairler çeviri yoluyla yazdıkları bu eserlerde, çevirdikleri eserin aslına sadık kalmış ancak 

bunu yaparken de serbest hareket etmişlerdir. Kişisel tercihleri doğrultusunda bazı ekleme ve 

çıkarmalar yapabilmişlerdir. Şair, asıl metinde olmasına karşın bazı kısımları çeviriye 

almazken bazen de kendi kişisel zevk ve istekleri doğrultusunda eklemelerde bulunmuşlardır 

(İsen ve Horata, 2011: 73).  Yani sanatçılar, çevirdikleri eserin orijinalinde bulunan her şeyi 

kelime kelime çevirmekle kalmamış kendi edebî zevklerini, toplumun daha çok beğeneceğini 

düşündüğü konuları eklemiş veya eserden çıkarmışlardır. 

XIV. yüzyılda yazılmış olan mensur eserler ve yazarları şu şekildedir:  

- Kul Mes’ûd- Kelile ve Dimne: Sanskritçe yazılan ve öğretici hayvan hikâyelerinden 

oluşan Kelile ve Dimne hikâyesini Kul Mes‟ûd Farsçadan çevirmiştir. Döneminde 

hükümdar olan Umur Bey‟e takdim edilmiştir (Mengi, 2010: 98).  

 

- İshak bin Muhta- Evdiye-i Müfrede: Tıp tarihini konu alan eser, Umur Bey‟e 

sunulmuştur. Mustafa Canpolat bu eser üzerinde çalışma yapmıştır (Polat, Can (1973), 

XIV. Yüzyılda Yazılmış Değerli Bir Tıp Eseri Evdiye-i Müfrede, DTCF Türkoloji 

Dergisi, s. 21-47) (Mengi, 2010: 98).  

 

- Şeyhoğlu Mustafa- Marzuban-nâme: Germiyan Beyi Süleyman Şah‟ın isteği 

üzerine Varavinî‟nin metnine dayanılarak Türkçeye tercüme edilmiştir. Didaktik 

mahiyette olan bu eser, hayvan hikâyelerine dayanarak devlet idaresi ve ahlâkî 

öğütleri ihtiva eder. Konusu açısından Kelile ve Dimne‟ye benzemektedir. Eser 

üzerinde 1973 yılında Zeynep Korkmaz çalışmıştır (Sadru‟d-din Şeyhoğlu, Marzuban-

nâme Tercümesi) (Kartal ve Şentürk, 2008: 101). 

 

- Şeyhoğlu- Kâbus-nâme: Germiyan Beyi Süleyman Şah‟ın isteği üzerine tercüme 

edilmiştir. Eserin bilinen tek nüshası Kâhire‟de Dârü‟l-kütüb, Fünûn-ı Mütenevvie, 

Türkî, mim. 22‟de kayıtlı olduğu bilinmektedir (Kartal ve Şentürk, 2016: 195). 

 

- Şeyhoğlu- Kenzü’l–küberâ ve Mehekkü’l-ulemâ: Necmeddîn Dâye‟nin Mirsâdü‟l-

ibâd‟ından serbest bir tercümedir. Geniş bir devlet tecrübesine dayanan eser, Kutadgu 

Bilig‟den sonra devlet idaresi ve cemiyet işlerini ele alan ikinci eser olarak kabul 

edilmektedir. Başta padişah olmak üzere tüm devlet adamlarına nasihat veren eser, 



49 
 

Yıldırım Bâyezid dönemi devlet adamlarından Paşa Ağa bin Hoca Paşa‟ya 

sunulmuştur (Kartal ve Şentürk, 2016: 195). 

 

- Erzurumlu Mustafa Darir: Çeviri yoluyla oluşturulan eserin aslı Arapça Ebu‟l 

Hasan Ahmed b. Abdullah el-Bekrî‟nin el-Envâr ve Miftâhu‟s-sürûr ve‟l-efkâr fî 

Mevlidi‟n-nebiyyi‟l-muhtâr adlı eserdir (İsen ve Horata, 2011: 72).  

 

- Erzurumlu Mustafa Darir- Fütuhu’ş-şam Tercümesi: Ebu Abdullah Muhammed b. 

Ömer b. Vâkıdî‟nin eserinin tercümesidir (İsen ve Horata, 2011: 72) 

 

- Erzurumlu Mustafa Darir- Yüz Hadis Tercümesi: Devrik ve kısa cümlelerle 

kaleme alınan eser, yine bu dönemki örneklerinin çoğu gibi isim ve fiil soylu 

kelimelerin yoğun kullanımıyla oluşturulmuştur (İsen ve Horata, 2011: 73). Eser, 

Fazlullah bin Nâsıru‟l-gavri‟l-imâdî‟nin Tuhfetü‟l-mekkiye ve Ahbâru‟n-nebeviyye 

adlı eserinin kaynaklığı ile yazılmıştır (Kartal ve Şentürk, 2016: 196). 

 

- Kutbuddîn-i İznikî- Mukaddime-i Kutbuddîn: Âyet-i kerime ve hadis-i şeriflerin 

ışığı altında „âkil ve bâliğ‟ tarafından bilinmesi farz olan İslâm dininin vaz‟ ettiği 

esasları açıklamıştır. Eserdeki asıl amaç, her „âkil ve bâğil‟in azmini 

kuvvetlendirmektir. Eser, „namaz, zekât, oruç, hac ve umre konularına değinmiştir 

(Kartal ve Şentürk, 2016: 197).  

 

- Cevâhirü’l- asdâf: Kur‟an tercümesi ile Fâtiha, Yâsin, Tebâreke, İhlâs gibi Kur‟an‟ın 

yaygın olarak bilinen surelerinin tefsirlerini içerir (Kartal ve Şentürk, 2016: 197). 

 

- İshak bin Murad- Edviye-i Müfrede: Bilinen ilk telif tıp kitabıdır. 1390 yılında 

Gerede yöresinde yazılmıştır  (Kartal ve Şentürk, 2016: 197). 

 

- Hamzavî- Hamza-nâme: Din uğruna yapılan savaşlardaki fedakârlıkları, 

kahramanlıkları ve kerametleri ile halkın muhayyilesinde yer alan Hz. Hamza‟nın 

kişiliği etrafında kurulmuştur. Hz. Hamza‟nın kahramanlığı, cesareti, dürüstlüğü, 

zayıftan yana olması, din uğruna yaptığı fedakârlıklar gibi konuları ele getiren dinî-

destanî bir türdür (İsen ve Horata, 2011: 73). 

 



50 
 

- Battal-nâme ve Danişmend-nâme: Her iki menkabe de Anadolu‟nun Türkleşmesi 

sırasında yazılmış dinî, hamasi eserlerdir. Battal-nâme Türk halkı arasında yüzyıllar 

boyu sözlü olarak yaşamış olup, Seyyid Battal Gazî‟nin kahramanlıkları ve onun 

menkabevi kişiliği etrafında geliştirilmiştir. İslâm birliği adına yazılmış destani bir 

eserdir. Danişmend-nâme‟de ise Selçuklularla Anadolu‟ya gelen Dânişmend Ahmed 

Gazî‟nin Erzincan, Sivas ve Tokat yöresinde Anadolu‟yu Türkleştirmek ve 

Müslümanlaştırmak amacıyla yaptığı savaşlar anlatılmıştır (Mengi, 2010: 99).  

 Çeşitli kaynaklardan yaptığımız araştırmalar üzerine görülüyor ki bu dönemde mesnevilerin 

ve şiirlerin yanında mensur eserler de rağbet görmüştür. Mensur eserlerde gözümüze çarpan 

en önemli nokta, ağırlıklı olarak dinî-tasavvufî konular işlenirken halkı eğitmek amacıyla tıp 

gibi müspet bilimler de atlanmamıştır. Bu durum da yazarların bilinçli kişiler olduğunu, Türk 

halkını her açıdan diğer kültürlerle -özellikle Arap ve Fars kültürüyle- aynı seviyeye getirmek 

için çaba göstermiştir. Ayrıca Dânişmend-nâme ve Battal-nâme örnekleriyle de halkın savaşçı 

kişiliklerini gözler önüne serip, Türk halkına bir nevi kendi gücünü göstermek istemişlerdir.  

 Söylenenleri özetlemek gerekirse; Beylikler Döneminde saf Türkçe edebiyat revaçtadır. 

Sanatçılar, yöneticilerin desteği ile Türkçe manzum ve mensur eserler kaleme almışlardır. 

Mensur eserlerde halkı eğitmek amacıyla başta dinî-tasavvufî konular olmak üzere çok çeşitli 

konularda eserler yazılmıştır. Kısacası, Beylikler Dönemi‟nde Türkçe edebiyat gelişmiştir 

diyebiliriz.  

      2.8. XIV. Yüzyıl Bilimsel Eserleri 

 Farklı dillerden Türkçeye birçok konuda çevirilerin yapıldığını daha önce belirtmiştik. Bu 

bölümde XIV. yüzyılda sağlık, dil, fıkıh ve edebiyat gibi konular üzerine yazılmış eserler 

Mikail Bayram‟ın kitabından hareketle ele alınacaktır (Bayram, 2009a: 59): 

- Tervîhü’l-ervâh (Ahmedî): Ahmedî, eserini „mefâîlün mefâîlün feûlün‟ kalıbıyla ve 

mesnevi tarzında yazmıştır. Eser, I. Mehmed‟e sunulmak üzere kaleme alınmıştır. Bursa‟da 

yazılan eser, ilk bölümünde anatomi, pataloji, farmakoloji ve temizlik gibi tıbbın farklı alan 

ve aşamalarına dair bilgileri açıklamıştır. Klasik mesnevi formuna uygun olarak yazılmıştır. 

Elde bulunan nüshalara göre 4.000 civarında olduğu düşünülen beyit sayısı, şairin bizzat 

belirttiğine göre 10.100‟dür.  



51 
 

- Edviye-i Müfrede (İshak bin Murad): Eser, Anadolu sahasında yazılmış ilk telif tıp kitabı 

olarak tanınmaktadır. 1390 yılında Gerede civarında yazıldığı bilinmektedir.  

- Menâkıbü’l-‘ârifîn (Eflâkî): Farsça olarak kaleme alınan eser, Mevlevîlik ve Mevlevî 

büyükleri hakkında önemli bilgileri ihtiva eder. Eseri önemli kılan bir diğer özellik ise XIII. 

ve XIV. yüzyıllarda yaşanan dinî, tarihî, sosyal durumlar hakkında ışık tutan önemli bilgileri 

içermesidir. 

- Müfredât-ı İbni Baytar Tercümesi: Eser, çeviri yoluyla yazılmış olmasına karşın 

Anadolu‟da yazılmış ilk tıp kitabı olarak kabul edilmektedir. Umur Bey adına çevrilen eserin 

aslı İbn Baytar‟ın Arapça bir eseridir. 

- Kâmilü’s-sınâ‘a: Orijinali Arapça yazılmış bir tıp kitabıdır. Ali bin Abbâs el-Mecûsî‟nin 

Kâmilü‟s-sınâtü‟t-tıbbiyye adlı kitabının içinde bulunan bir bölümün çevirisidir. Sade bir dille 

çevirisi yapılmıştır.  

- Müntahab-ı Şifâ (Celâlüddîn Hızır/Hacı Paşa): Sade bir Türkçe ile yazılmış tıp kitabıdır. 

Arapçadan çeviri yoluyla yazılmış olan eserde, bazı fıkhî konular dört mezhebe göre 

açıklanmıştır.  

- Yüz Hadis Tercümesi (Erzurumlu Mustafa Darîr): Arapça yazılmış Tuhfetü‟l-mekkiyye 

ve Ahbâru‟n-nebeviyye adlı eserin çevirisi yoluyla yazılmıştır. Eserde, hadislere yer 

verilmekle birlikte her hadise uygun didaktik içerikli bir hikâye de anlatılmıştır.  

- Bedâyiu’s-sihr fî-Sanâyii’ş-şi‘r (Ahmedî): Aslı Farsça olan mensûr risâlenin muhtevasını 

edebî sanatlar oluşturmaktadır. XII. yüzyılda yaşamış Reşîdüddîn Vatvât‟ın Hadâiku‟s-sihr 

adlı eseri temel alınarak yapılmış uyarlama bir çeviridir.  

 Yukarıdaki eserler konu ve dil açısından incelendiğinde, şairlerin bilinçli bir şekilde Türk 

halkına çeşitli konularda bilgi vermeyi amaçladıklarını görmekteyiz. Türkçe‟ye tercüme 

edilen farklı konulardaki eserler sayesinde hem Türk Edebiyatı zenginleşmiş hem Türk halkı 

ilmî ve dinî bilgilere kendi dillerinde ulaşma fırsatı yakalamıştır diyebiliriz. 

 



52 
 

     2.9. Dönemin Dil Hususiyetleri 

 Türklerin İranlılarla kurduğu sosyal, ekonomik ve edebî ilişkinin ne zaman başladığı kesin 

olarak bilinmemekle birlikte çok eski tarihlere dayandığı düşünülmektedir. Türkler ve 

İranlılar asırlarca komşu olup aynı topraklarda yaşamıştır. İran halkı kendi topraklarında, 

Türk soyundan yöneticilerin himâyesi altında uzun yıllar yaşamıştır. Uzun süre iç içe yaşayan 

iki farklı toplumun birbirlerinden dil, edebiyat, kültür, ticaret gibi konularda etkilenmeleri 

tabii bir durumdur (Kartal, 1999: 36).  

 İki devlet arasında eskiden beri var olan dostluk, müşterek bir din çatısı altında birleştikten 

sonra güçlenmiştir. Gazneli Devleti yıkıldıktan hemen sonra kurulan Selçuklu Devleti ve 

Hicaz, Yemen, Umman dâhil birçok İslâm-Arap ülkesinin Türk yönetimine girmesi gibi 

durumlar, Türklerin ve Oğuz Türkçesi‟nin İslâm âleminde itibar kazanmasına vesile olmuştur. 

Bu dönemde Selçuklu Devleti‟nde resmî dil Farsça idi. Ancak hanedan içerisinde, orduda ve 

konuşma dilinde genel olarak Oğuz Türkçesi kullanılmıştır. Selçuklu himâyesine girmek 

isteyen âlim ve sanatkârlar da Türkçe öğrenmeye başlamıştır (Kartal, 1999: 37). Safeviler 

döneminde padişahların Türk asıllı olmasının yanı sıra, idari ve askerî teşkilatta da Türkler 

var olmuştur. Bu sayede halk arasında ve askerî dilde Türkçe kullanımı devam etmiştir. Bu 

dönemde padişahlar tarafından büyük ilgi gören Türkçe, gelişmiş bir dil özelliği göstermiştir 

(Kanar, 1994: 57-8).  

 1360-1453 yılları arasında Osmanlı ordusunun en aktif unsurları olarak kabul edilen Uç 

Beyleri, Osmanlı Devleti‟nin iç ve dış siyasetinde önemli rol oynamışlardır. XIV. yüzyılın 

başları, Anadolu‟da belli bir devletin olmadığı; halk üzerinde Beyliklerin egemen olduğu bir 

yüzyıldır (Bayram, 2009c: 33). Uçlardaki bu beylikler belirli ailelerin yönetimi altında 

örgütlenmiştir (İnalcık, 2018: 6). Beylikler Dönemi‟ne edebiyat ve dil açısından bakıldığında 

ise Türkçenin ağırlık kazanması göze çarpar. Arapça ve Farsçayı çok iyi bilmeyen Türk 

beyleri, şair ve yazarları Türkçe yazmaları konusunda teşvik etmişlerdir (Bayram, 2009c: 35). 

Mengi de bahsi geçen konuya ilişkin Bayram ile benzer ifadelerde bulunmuştur. Mengi‟den 

ulaşılan bilgiler kısaca şu şekildedir: Selçuklular‟ın aksine, Beylerin çoğu Arapça ve Farsça 

bilmiyordu. Edebî zevkten uzak kalmak istemeyen beyler kendi dillerinde eser verilmesini 

istemişlerdir.  Bu sebeple de şairleri ve yazarları Türkçe eser vermeye ve Farsçadan çeviriler 

yapmaya teşvik etmişlerdir (Mengi, 2010: 80). Beyler, savaş ve mücadele ile geçen 

ömürlerinde sanata ve sanatçıya da gereken değeri vermişlerdir. Kendi dillerinin gelişmesi 



53 
 

için şairleri desteklemişler, kendilerine sunulan eserlerin Türkçe olmasını tercih etmişlerdir. 

Bu tutumları ile de Türkçenin zenginleşmesine katkıda bulunmuşlardır (Uzunçarşılı, 1961:  

91). Yeni bir dine alışma sürecinde olan Türk halkının her kesiminin bu durum karşısında 

aydınlatılması hedeflenmiştir. Bu sebeple de edebî faaliyetler, çoğunlukla çeviriler ve telif 

eserler üzerine yoğunlaşmıştır. Dinî eserlerin ve mesnevilerin çoğu, başta uyarlama veya 

tercüme olarak yapılmıştır. Ancak bu dönem Türkçe telif eser sayısı da göz ardı edilemeyecek 

kadar fazladır (Bayram, 2009c: 39). 

 Bu dönemde beyler kendilerini ilgilendiren eserlerin tercüme edilmesini emrettiler. Tefsire 

ait eserlerin, evliya menkıbelerinin, tıp ve avcılık kitaplarının İslam tarihine ait eserlerin 

Türkçeye tercüme edilmeye başladığını görmek mümkündür (Köprülü, 1980: 344). 

Beyliklerin merkezleri aynı zamanda kültür merkezi görevini de görmekteydi. Kütahya, 

Karaman, Konya, Edirne, İznik ve Bursa‟da bulunan medreselerde yalnızca İslâmî bilgiler 

öğretilmekle kalmamış; şair ve diğer sanatçılara da bu medreselerde eğitim verilmekteydi 

(Mengi, 2010: 71). Medreselerde yalnızca dinî eğitimle ve sanatlarla ilgilenilmemiş, hukuk, 

dil, fizik, matematik gibi bilimlere de önem verilir (Karaman, 2015: 26).  Bu dönemde her 

beyliğin medrese açıp, sanatçı yetiştirmesinin sebebi, beyliklerin kendi içlerinde ilmî ve 

kültürel alanda rekabet halinde olmalarıdır (Karaman, 2015: 27). Beyliklerin ana 

merkezlerinde açılan medreselerin yanı sıra daha küçük yerleşim yerlerinde de medreselerin 

açıldığı bilinmektedir. Açılan medreseler teşkilat ve işleyiş bakımından Selçuklu geleneğine 

bağlı kalır (Karaman, 2015: 27). Beyler, Türkçe eser verilmesine bu denli önem verip dikkat 

çekerken, kimi şairlerin de yöneticilere nedim olmak amacıyla özellikle Türkçe eserler 

sundukları bilinmektedir. Kimi şairler eserlerini Türkçe yazarken veya bir eseri Türkçeye 

çevirirken Türk yazı dilinin yetersiz oluşundan şikâyette bulunsalar da Türkçe eser vermekten 

vazgeçmemişlerdir. XIV. yüzyılın başlarında Türkçe konuşma dilinden yazı diline geçiş 

safhasındaydı. Bu sebeple de henüz olgunlaşmış bir şiir diline sahip değildi. Türkçenin şiir 

dilinde yetersiz kaldığı ile ilgili şikâyetler, Beylikler Devri şairlerinden Âşık Paşa ve Hoca 

Mes‟ûd‟un eserlerinde de karşımıza çıkmaktadır (Korkmaz, 1981: 585). Mikail Bayram‟ın da 

ifade ettiği gibi, XIV. yüzyılda henüz klasik Türk edebiyatı asıl formuna ulaşmadığı için, 

“Klasik Edebiyat” kavramına uygun eserler verilmedi. Birkaç örnek hariç, nazım 

şekilleri/türleri açısından ve ayrıca konu ve vezinler açısından klasik edebiyat formundaki 

örnekleri bu yüzyılda tespit etmemiz söz konusu değildir (Bayram, 2009d: 34).  Türk 

edebiyatı, Fars ve Arap şiirinin, tabiri caizse, gölgesi altında yetişen bir edebiyatken Beylikler 



54 
 

Dönemi‟nde kendi oluşumunu çeviri yoluyla da olsa tamamlamaya çalışan bir edebiyat 

şeklinde karşımıza çıkmaktadır. XIV. yüzyılın ilk dönemlerinden itibaren klasik İran 

edebiyatını örnek alan ve sanat gayesi ile Türkçe şiirler yazan şairlerin sayısı da artmaya 

başlar (Köprülü, 1980: 346).  

 Kısaca, Anadolu Beylikleri Devri‟nde Türkçe şiir yazma konusu önem kazanmıştır. Bu 

dönem, yerli ve millî yazı dilinin revaçta olması sebebiyle „geçiş devri‟ olarak 

adlandırılmıştır. Anadolu Selçuklu Devri‟nde sadece halka yararlı eserlerin Türkçe 

yazılmasına karşın, Beylikler Döneminde, her konudaki eser için bilinçli bir şekilde Türkçe 

kullanılmış ve Türkçenin yazı dili haline gelmesi hedeflenmiştir (Korkmaz, 1981: 585). Bu 

dönemde şairler anadilleri olan Anadolu Türkçesi ile eser vermişlerdir. XIV. yüzyıl Türkçesi 

genel hatları ile şu şekildedir: Beylikler Devri‟nde en dikkat çeken husus, Arapça ve 

Farsçanın yerini Türkçenin almasıdır. Türkler, tarihleri boyunca edebiyatı seven bir millet 

olmuştur. Ancak bir dönem kullandıkları dil olan Oğuzca, sadece konuşma dilinde 

kullanıldığı için edebî dil olacak seviyede işlenmiş bir dil değildi. Bu sebeple de şiirde ilk 

olarak Farsçanın, XI. yüzyıldan sonra da Arapçanın etkisi altında kalmışlardır. Türkçenin, 

Farsça ve Arapçadan bu denli etkilenmesinin sebebi sadece halkların siyasî yakınlıkları değil, 

yüzyıllar boyunca aynı topraklarda sosyal ve kültürel olarak kurdukları ilişkilerdir. Yaşanan 

tarihî olaylar neticesinde Fars dili ile birlikte oluşan bu edebiyat, Anadolu‟da gelişen 

edebiyatın temelini oluşturmaktadır (Arı, 2007: 295). 

 

 

 

 

 

 

 

 



55 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

III. BÖLÜM 

 

 

FETRET DEVRİ 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



56 
 

3.1. Fetret Devri’ni Hazırlayan Ortam  

3.1.1. Ankara Savaşı ve Yıldırım Bâyezid’in Ölümü 

 1402 Ankara Savaşı, Yıldırım Bâyezid ile Timur‟un çarpışması sonucunda Osmanlılar‟ın 

mağlup olduğu savaştır. Bu savaşın neticesinde Osmanlılar on bir yıl boyunca siyasî ve sosyal 

karışıklık içinde yaşamış, taht kavgalarına tanıklık etmiştir. Döneme ait tarihlerin yazarlarının 

bağlı olduğu ırk ve hükümdar, bilgilerin her zaman objektif şekilde aktarılmamasına sebep 

olmuştur. Detaylarını aşağıda işleyeceğimiz bu hususa, en açık örnek Hammer ve Hoca 

Sadeddin Efendi‟dir. Hammer, olayları Timur yanlısı olarak aktarırken; Hoca Sadeddin 

Efendi‟nin aktardığı bilgilerin de Yıldırım Bâyezid yanlısı olarak kaleme alındığı görülür. 

Kısaca özetlememiz gerekirse; Dönemin olayları, tüm detaylarıyla pek çok tarih yazarınca ele 

alınmışsa da objektif olarak anlatan bir yazar neredeyse yoktur.    

 Tarihte karşılaşılan her savaşta olduğu gibi Ankara Savaşı da birden bire ortaya çıkmamıştır. 

1399 yılında Timur‟un gazabından kaçan Karakoyunlu hükümdarı Kara Yusuf ve Celâyir 

hükümdarı Ahmet Celâyir, Yıldırım Bâyezid‟e sığınmışlardı. Timur ise bu iki ismin kendisine 

teslim edilmesi için Yıldırım Bâyezid‟e mektup yazar. Ancak Yıldırım Bâyezid, Timur‟u 

önemsemediği için mektuplarını alaycı bir tavırla cevaplar. Yıldırım Bâyezid ile Timur 

arasında geçen mektupların içeriği ile ilgili farklı bilgiler bulunmaktadır. Ancak eldeki 

bilgilerden yola çıkarak mektupların içeriği ile ilgili şunlar söylenebilir (Öztuna, 1946: 7-8): 

 Timur, Yıldırım Bâyezid‟a yazdığı mektuplarda emrivaki bir üslup kullanmıştır, 

 Yıldırım Bâyezid, yazdığı mektupta kendi adını büyük harfle ve kırmızı mürekkeple 

yazarken Timur‟un adını küçük harfle ve siyah mürekkeple yazmıştır, 

 Yıldırım Bâyezid, Timur‟a ağır hakaretler etmiştir, 

 Timur, Anadolu sınırındaki Osmanlı topraklarını tahrip edip kendi himâyesine 

almıştır, 

 Timur ilk başta nazik bir tavırla birkaç küçük istekte bulunmuşsa da Yıldırım Bâyezid 

kendisine her mektubunda daha ağır hakaretlerde bulunmuştur, 

 İki taraf da mizacı itibariyle, savaşıp gücünü göstermek için fırsat arıyorken bu savaş 

kaçınılmaz olmuştur. Timur‟un “Ben acunda silâh taşımak ve benden önde bulunanı 

mutlaka yenmek için doğmuşumdur.” sözü savaşı kaçınılmaz kılmıştır. 



57 
 

 Öztuna‟dan öğrendiğimize göre, Yıldırım Bâyezid mektuplarında Timur‟a „Timur-lenk‟ yani 

Topal Timur, “Timur-lenk denilen kelb-i akur” yani Topal Timur denilen kudurmuş köpek ve 

“Tanrı‟nın laneti senin ve sana biat eden ilâ yevm-il-kıyam üstüne olsun” gibi tahrik edici 

ifadeler kullandığı bilinmektedir. Timur, yazdığı mektuplarda ağır hakaretlerde bulunmasa da 

“Emirlerimi dinlemelisin, Bâyezid denilen yaramaz çocuk cezasını bulacaktır.” mihvalinde 

küçük gördüğünü belirten ifadeler kullanmıştır (Öztuna, 1946: 9). 

 Yıldırım Bâyezid‟in Ahmet Celâyir ve Kara Yusuf‟u teslim etmemesinin ardından Timur‟ 

ağır hakaretlerde bulunduğu mektuplar yollamasının neticesinde Ankara Savaşı‟nın başladığı 

düşünülmektedir. Ankara Savaşı‟nı konu edinen birkaç kaynak, yaşanan olayları şu şekilde 

aktarmaktadır: 

 Öztuna, „1402 Ankara Muharebesi Bâyezid ile Timur‟un Ölümü ve Fetret Devri‟ adlı 

eserinde Ankara Savaşı‟nı kısaca şu şekilde aktarmıştır:  

 Savaş, 20 Temmuz 1402 yılının Perşembe günü sabah beş sularında Timurluların hücumu ile 

başlamıştır. Osmanlı Devleti‟nin idaresine sonradan geçen Anadolu Beylikleri, eski beylerinin 

Timur tarafında olduğunu ve o tarafın daha güçlü olduğunu görünce Timur‟un tarafına 

geçmişlerdir (Öztuna, 1946: 26-28).  

 Öğle vakti Osmanlılar genel bir hücuma başlamış ve Timurluları epey geriye düşürmüşlerdir. 

Ancak Osmanlı Devleti‟nin merkezinde bir kargaşa baş göstermiş, Timur da bu kargaşayı 

fırsat bilip genel hücum emri vermiştir. Yenileceklerini anlayan Süleyman Çelebi, Ali Paşa, 

Murat Paşa ve Hasan Ağa ordusunu çekip kaçmaya başlamıştır (Öztuna, 1946: 29). 

 İkindi vaktine doğru, Mehmet Çelebi de ordusunu savaş alanından çekip kaçmaya başladı. 

Savaş sırasında on iki yaşında olan Mustafa Çelebi, kayboldu. İsa Çelebi de ordusunu çekerek 

kaçmaya başladı. Musa Çelebi ise merkez kuvvetlerle birleşip savaştan çekildi (Öztuna, 1946: 

30). Güneş batarken Yıldırım Bâyezid‟in etrafında yalnızca 300 kişilik bir kuvvet vardı. Bu 

sebeple kendisi de kaçma kararı aldı (Âli, 90; akt. Öztuna, 1946: 31). Yıldırım Bâyezid 

kaçarken atı köstekler ve atsız bir şekilde kaçmaya başlar. Bu durumu fırsat bilen Timurlular 

Yıldırım Bâyezid‟i arkasından gürz darbesiyle yere yıkar. Başına bez sarıp ellerini de arkadan 

bağlarlar (Öztuna, 1946: 31). Savaşı kaybeden Yıldırım Bâyezid, yatsı vakti Timur‟un 

karşısına elleri bağlı şekilde çıkar (Hammer, 66; akt. Öztuna, 1946: 36).  



58 
 

 Yıldırım Bâyezid‟in demir kafese konulup konulmadığı olayı tartışmalıdır. Osmanlı 

tarihçileri –biraz da itibarlarını düşünerek- bu olayı ya kesin bir dille reddetmişlerdir ya da 

üzerinde hiç durmamışlardır. Yabancı araştırmacılar ise Osmanlı‟nın düştüğü bu duruma 

sevinerek, olayı kabul etmekle kalmamış abartılı bir dille tasvir etmişlerdir. Kısacası, Ankara 

Savaşı‟nı anlatan tarihçilerin ırkı, Yıldırım Bâyezid‟in demir kafese konulması olayını 

değerlendirmelerinde de etkili olmuştur. 

 Öztuna, Yıldırım Bâyezid‟ın daha önce kaçma teşebbüsünde bulunduğu için tedbir amaçlı 

demir bir kafese konulduğunu kabul eder (Öztuna, 1946: 38). Ayrıca Osmanlı tarihçilerinin 

büyük bir kısmının bu konuya ya hiç değinmediğini ya da Yıldırım Bâyezid‟in taht-ı revan ile 

getirildiğini belirtir. Ancak Evliya Çelebi gibi sarayla ilişiği bulunmayan yazarlar ve olayları 

Timur tarafından ele alan tarihçiler Yıldırım Bâyezid‟in demir kafese konduğunu açıkça 

belirtir (Öztuna, 1946: 39). 

 Öztuna‟nın eserinden öğrendiğimize göre, Yıldırım Bâyezid‟in ölümü ile ilgili iki rivâyet 

mevcuttur. Birinci rivâyete göre, üzüntüsünden, yaralarından, romatizmadan, nekristen, 

hummadan veya astımdan dolayı eceliyle ölmüştür. İkinci rivâyet ise başını taşa veya 

kafesinin demirlerine vurarak veya yüzüğünde sakladığı zehiri içerek intihar ettiğidir. Ancak 

İslâm inancına göre intihar etmek günah olduğu için Osmanlı tarihçileri Yıldırım Bâyezid‟in 

eceliyle öldüğünü aktarmıştır (Öztuna, 1946: 40). Öztuna 9 Mart 1403 tarihinde yüzüğünde 

sakladığı zehirle intihar ettiği iddiasını kabul eden tarihçilerdendir. Akşehir‟de vefat eden 

Yıldırım Bâyezid‟in cesedi, oğlu Musa Çelebi‟ye verilmiştir. Musa Çelebi, babasını Bursa‟da 

bulunan aile türbesine gömdürmüştür (Öztuna, 1946: 42). 

 Fetret Devri‟ni ve Yıldırım Bâyezid‟in ölümünü ele alan bir diğer tarihçi ise Dukas‟tır. 

Dukas, “Bizans Tarihi” adlı eserinde Ankara Savaşı‟nı kısaca şu şekilde aktarmıştır: 

 Yıldırım Bâyezid, Galatia taraflarındayken Timur‟un Ankara‟ya gelip karargâhını kurduğunu 

öğrendi. Kendisi de Ankara civarında bulunan ovanın, nehre yakın olan bölgesine karargâhını 

kurdu. Yıldırım Bâyezid, Timur‟un gelmesini beklerken birden ava çıkmaya karar verdi. Üç 

gün boyunca askerleriyle avlanan Yıldırım Bâyezid, karargâhına döndüğünde Timur‟un 

nehrin karşı tarafına karargâh kurduğunu gördü (Dukas, 1956: 37). Dukas‟ın eserini çeviren 

Mirmiroğlu ise bu olaya not düşerek, hiçbir Osmanlı tarihinde böyle bir kaydın 

bulunmadığını, Yıldırım Bâyezid‟in pek çok savaşa katıldığı için tecrübeli bir kumandan 

olduğunu ve böyle bir zamanda ava çıkılmayacağını bildiğini belirtir (Dukas, 1956: 31).  



59 
 

 Şahsî kanaatimizce de Yıldırım Bâyezid gibi tecrübeli bir askerin yerinde herhangi bir 

kumandan da olsa, bu kadar büyük bir savaş öncesinde ava çıkılmayacağını bilirdi. Ancak bu 

olaya farklı bir açıdan bakıldığında Yıldırım Bâyezid‟in, Timur‟u küçümsediği ve ona karşı 

mutlak bir zafer kazanacağını düşündüğü için ava çıkması da olası bir durumdur.  Bu olayı 

değerlendirirken, Dukas‟ın Ankara Savaşı‟nı Timur yanlısı olarak anlattığı; Timur‟un yaptığı 

hazırlıkların detayına girip Yıldırım Bâyezid ile ilgili hususlardan kısaca bahsettiği 

unutulmamalıdır.  

 Timur ordunun idaresini kendi üzerine alıp savaşın her detayını planlamıştır. Ordusuna ertesi 

sabah bütün askerlerinin hazır olmasını emretmiştir. Ayrıca savaş başlamadan önce 

askerlerine moral konuşması yaparak kendilerini arslana, Osmanlı Devletini çekirgeye 

benzetmiştir (Dukas, 1956: 33-34).  

 Güneş doğar doğmaz hücuma başlayan Yıldırım Bâyezid, İskitlerin nasıl mücadele ettiğini 

izliyordu. İskitler verilen her emri yerine getirmelerine rağmen Yıldırım Bâyezid, savaşı iyi 

yönetemediklerinden bahsedip komutanlara ve çavuşlarına küfürler edip kendilerini 

dövüyordu (Dukas, 1956: 39). 

Dukas‟ın bu ifadelerinden iki sonuç çıkarılabilir. Birincisi, Timur‟un savaşa başlamadan önce 

yaptığı tüm hazırlıkları, askerlerine yaptığı moral konuşması vb. detayların tamamını ele 

alırken, Yıldırım Bâyezid‟in sadece savaş anından kısaca bahsetmiştir. Yani Dukas, Ankara 

Savaşı‟nı anlatırken objektif kalamamıştır. İkinci husus ise, bilindiği üzere Yıldırım 

Bâyezid‟in yanında bulunan bazı beylikler –Aydınoğulları, Saruhan Beyliği, Menteşeoğulları, 

Germiyanlılar- savaşta Timur‟un yanına geçerek Osmanlı‟nın yenilmesine sebebiyet 

vermişlerdir. Bu geçiş bazı kaynaklarda, askerlerin tâbi oldukları beyleri karşı tarafta 

görmeleri ve kendilerini ihanet ediyormuş gibi hissetmeleri veya kendilerini Osmanlı‟ya ait 

hissetmemeleri gibi sebeplere dayandırılmaktadır. Dukas‟ın değindiği önemli nokta daha ise 

savaş anında Yıldırım Bâyezid‟in birçok kişiye hakaretler savurup kimilerini darp etmesidir. 

 Yıldırım Bâyezid, etrafındaki askerlerini kaybetmeye başlayınca köşeye sıkıştı. Yıldırım 

Bâyezid yanına bukendi askerlerini ve Süleyman Çelebi‟yi alarak düşmanlara karşı çıkmaya 

başladı. Stefanos, Bursa‟ya doğru kaçıyor, Süleyman Çelebi de kendisini takip ediyordu.  

Yıldırım Bâyezid daha fazla direnemeyeceğini anlayınca, yanında bulunan on bin kadar 

yeniçeri ile birlikte ovanın ortasındaki bir dağa çıktı. İskitler, kimsenin kimseyi 

öldürmemesini sadece elbiselerini çıkararak çıplak bırakılmalarını emrettiler. Kötü bir hale 



60 
 

düşen Yıldırım Bâyezid, İskitler‟in „Ey Yıldırım Bâyezid, Timur seni davet ediyor‟ sözlerine 

karşılık atından inip Timur‟a teslim olmayı kabul etti. Timur, Yıldırım Bâyezid‟in 

yakalandığını öğrenince hemen bir çadır kurdurur. Timur‟un askerleri, Yıldırım Bâyezid‟i 

çadırın önüne kadar getirdikten sonra Timur‟un medhini yapar ve Türklerin başbuğunun elleri 

bağlı olarak karşısında olduğunu söylerler (Dukas, 1956: 39-41). 

 Dukas‟ın Yıldırım Bâyezid yakalandıktan sonra anlattığı olaylara da başka kaynaklarda 

rastlanmamıştır. Bu nokta, Dukas‟ın eserini orijinal kılmakla birlikte olayların gerçekliği ile 

ilgili soru işaretleri barındırmaktadır. 

 Yıldırım Bâyezid, Timur‟un hediye ettiği çadıra girer. Timur, çadırın etrafına hendek 

kazılmasını, hendek ile çadır etrafında bin kişilik İran askerlerinin muhafız olarak 

konulmasını emreder. Ayrıca hendeklerin başına, iyi silahlanmış ve savaşmaya hazır bulunan, 

geceleri de nöbet değiştiren beş bin asker koydurur. Mehmed Çelebi, babasının esir düştüğünü 

öğrenince hünerli lağımcılar bulur ve babasını kurtarmaya çalışır. Ancak başarılı olamaz.  Bu 

duruma çok sinirlenen Timur, Yıldırım Bâyezid‟in yüzüne karşı küfürler eder ve geceleri 

boynuna zincir, ellerine kelepçe takılmasını emreder (Dukas, 1956: 42-43). 

Dukas‟ın aktardığı Yıldırım Bâyezid‟ın kaçırılma olayı diğer kaynaklarda aktarılıyor olsa da 

uyurken boynuna zincir takılması ve ellerinin kelepçelenmesi hususu, incelediğimiz diğer 

kaynaklarda mevcut değildir. Şahsî kanaatimizce Dukas, yine, bağlı olduğu Timur‟u 

yüceltmek ve Osmanlılar‟ı küçük göstermek amacıyla böyle bir yol izlemiştir.  

 Dukas, Ankara Savaşı‟nı ve Timur‟u anlatırken tarafını açık bir şekilde belli etmiş, 

Timur‟dan yana olduğunu pek çok sözle gerek açık bir şekilde gerek imalarla göstermiştir. 

Ancak dikkat çeken nokta, demir kafes olayına hiç değinmemiş olmasıdır. Daha çok yabancı 

kaynaklarda geçen ve o kaynakların doğruluğundan emin olarak okuyucuya sundukları bu 

olay ile ilgili, Dukas bir yorumda bulunmamıştır.  

 Timur, Yıldırım Bâyezid‟i İran‟a götürüp kendisini yakaladığını herkese göstermek ve onu 

rezil etmek daha sonra da hayatını tahammül edilemez bir hale sokarak öldürmek istiyordu. 

Ancak Yıldırım Bâyezid, Timur‟a bir not göndererek „Ben hayatıma son veriyorum, Sen 

cesedime sevinçle bak ve cesedimi kendi adamlarıma ver. Beni yaptırmış olduğum türbeme 

gömsünler.‟ der. Bu sözler karşısında çok duygulanan Timur, Yıldırım Bâyezid‟in yüz kadar 

kölesini azad edip cenazesini nakledip gömmeleri için görevlendirdi. Yıldırım Bâyezid, 

Bursa‟da bulunan türbeye defnedildi (Dukas, 1956: 47). 



61 
 

 Ankara Savaşı‟nı ve Yıldırım Bâyezid‟in ölümünü konu edinen başka bir kaynak ise Hoca 

Sadeddin Efendi‟nin Tacü‟t-Tevarih adlı eseridir. Bahsi geçen eserde olaylar kısaca şu şekilde 

aktarılmıştır: 

 Timur, 1400 yılının Ağustos ayında Sivas‟ı yıkmak amacıyla yola çıkar. Bu sırada Sultan 

Ahmet Celayır, kaçmayı planlıyor ancak Suriye ve Anadolu‟nun sınır boyları Timur 

tarafından zaptedildiği için kaçamıyordu. Varını yoğunu toplayıp çocuklarıyla birlikte 

kaçmanın bir yolunu bulan Sultan Ahmet Celayir, Kara Yusuf‟la anlaşıp Yıldırım Bâyezid‟in 

himayesine girer. Yıldırım Bâyezid tarafından pek çok iltifata mahzar olan Sultan Ahmet 

Celayir‟in kızı ile Şehzade Mustafa Çelebi arasında söz kesilir (Hoca Sadeddin Efendi, 1979: 

230-231). Taharten ise bu duruma Timur‟a anlatır. Timur ise kendisini göklere çıkaran, 

Yıldırım Bâyezid‟i ise yeren bir mektup gönderir. Savaş da bu mektuplar neticesinde alevlenir 

(Hoca Sadeddin Efendi, 1979: 230-231). Ardından Timur, Yıldırım Bâyezid‟den Kara 

Yusuf‟un ve Ahmed Celâyir‟in kendisine verilmesini, hiç olmazsa kendi ülkesinde 

tutmamasını istemiş ancak Yıldırım Bâyezid bu isteğini de reddetmiştir. Bu ve bunun gibi 

olaylar Ankara Savaşı‟na sebep olmuştur.  

 Timur, yaklaşık yirmi tane hükümdarı arkasına alarak Yıldırım Bâyezid‟in üzerine yürümeye 

karar verir. Bu haberi alan Yıldırım Bâyezid ise Tokat‟ta bulunan derbentleri kapatıp 

düşmanın gelişini engellemeye çalışır. Bunun üzerine Timur da Kayseri üzerinden Ankara‟ya 

gelmeyi hedefler 

  

Anadolu diyarından askerini topladı 

                       Kendini göklerde İskender‟den de üstte yazdı (Hoca Sadeddin Efendi,  1979: 

 261)  

 Mustafa Çelebi, Hamidili ve Tekeili valisi olarak; Musa Çelebi ve İsa Çelebi Yıldırım 

Bâyezid‟in merkez kuvvetlerinde durarak Yıldırım Bâyezid‟e destek olurlar  

                      Birlikler geldi ardında durdular 

                     Musa‟dan, İsa‟dan, Mustafa‟dan (Hoca Sadeddin Efendi, 1979: 262)  

Şeyh İbrahim, Taharten, Bayındırlı Kara Osman ise bağımsızlıklarını ilan eden beyler, savaşa 

Timur‟un yanında girmişlerdir. 

 



62 
 

Kaldı iki tac sahibinin arasında  

Yaklaşınca üç fersah bir uzaklık 

                       İki taraf birden mahşer gibi karıştı 

                      Var mı bunlarda Elbürüzlere benzerlik (Hoca Sadeddin Efendi, 1979: 263) 

 Timur ordu açısından Yıldırım Bâyezid‟den daha güçlü olmasına rağmen Yıldırım 

Bâyezid‟in asker kişiliğinden çekiniyordu. Bu sebeple de konakladıkları her bölgeye hendek 

kazdırıyordu. Ayrıca Osmanlı ordusunun konakladığı bölgelerde bulunan su kaynaklarını 

pislikle doldurarak orduyu susuz bırakıyordu.  

 

Vuruşma, askerlerinle haddinden fazla 

Yumruk, vurmada bıçaktan elbet zayıf kalır 

Düşmanı yenmeye kuvvetin yetmez ise 

                       İşi bastırmaya başka çare araştır (Hoca Sadeddin Efendi, 1979: 264). 

 Nihayet 20 Temmuz 1402 yılında iki padişah karşı karşıya gelerek savaş başlar, 

Doğu ülkelerinde padişah sancakları açınca 

Gündüzün kılıcı gecenin ensesine iniverdi 

Zemane bu gökkubbeyi o demde aydan boş koyunca 

Cihan Abbasîlerin siyah kılığını değiştiriverdi (Hoca Sadeddin Efendi, 1979:  

 265-266). 

 

  Savaş meydanında karşı tarafa geçen ilk beylik Germiyanoğulları idi. Aydınoğulları, 

Menteşeoğulları, Saruhan beyleri de Timur tarafına geçtiler (Hoca Sadeddin Efendi, 1979: 

267). Yıldırım Bâyezid‟in ordusu düşmanı öldürdükçe Timur yeni askerler gönderiyordu. 

Beyler tarafından ihanete uğrayan Yıldırım Bâyezid‟in ordusu sayıca küçülmekle kalmamış 

yanında savaşan askerlerde de bir ümitsizlik oluşmuştur (Hoca Sadeddin Efendi, 1979: 268). 

 Ali Paşa, Murad Paşa, İne Bey Subaşı, Hasan Ağa ve Emir Süleyman Rumeli tarafına kaçar. 

Muharebe alanında yalnız kalan Yıldırım Bâyezid ilk başta kaçmayı kabul etmese de 

durumun vehametini anlayarak kaçmaya başlar (Hoca Sadeddin Efendi, 1979: 269). Bu haberi 

alan Timur, Yıldırım Bâyezid‟in peşine askerler yollar. Mahmut Han adında bir asker 



63 
 

Yıldırım Bâyezid‟i ve yanında bulunan Firuz Bey‟i, Mustafa Bey‟i, Minnet Bey‟i, Ali Bey‟i 

Timurtaş Paşa ve oğullarını yakalar (Hoca Sadeddin Efendi, 1979: 274-275). 

En sonunda buyruğuyla Tanrı 

Düşmana verdi Yıldırım Han‟ı 

Varı yaradan o, buyruk onun 

Hükmü herkese eğdirir boyun 

Düşmanı gerçi galip eyledi 

Ama ülkeye el sürdürmedi 

Düşman her yanı çiğnemiş iken 

Acıması yok, öyle ezmişken 

Bu fesat ateşini bastırttı 

Tahtına evlâdını oturttu 

Gözetmeseydi Osman soyunu 

Ta o zaman yıkardı boyunu 

Peygamber uğruna baş koyunca 

Bunlara verdi devleti soyca 

Olunca dilekleri iyilik  

Sürüp gitmedi bu kargaşalık 

Allah sevgisinden Osmanlılar 

Hanlığı Haktan böyle aldılar 

Osmanlı devleti süre dursun 

Gözeten de onu Allah olsun (Hoca Sadeddin Efendi, 1979: 277) 

 Yıldırım Bâyezid feleğin şanssızlığı sonucu yakalanıp Timur‟a teslim edilmek üzere 

götürüldüğünü muştucular duyurduğu zaman,  

Timur dahi ulu otağında ayağa kalktı 

Özüne denk kişi önünde saygı ile durdu (Hoca Sadeddin Efendi, 1979: 286). 

Hoca Sadeddin Efendi, Yıldırım Bâyezid‟in Timur‟a teslim edilmesinin ardından şu mısraları 

yazmıştır: 



64 
 

Gam değil ey akıl idrak sahibi 

Kaynasa coşsa fitneler denizi 

Allah korursa ardını önünü  

Elbet batmaz mutluluğun gemisi  

Tanrı buyruğuyla gerçi padişah 

Sultanlık otağından ayrıldı ah 

Bak ona olgunluğundan göz değdi 

Devletin güneşi batıya döndü 

Ancak, düşmana da el attırmadı 

Ülkeyi koruyan Tanrı oldu 

Parçaladı bak devlet gemisini 

Hanlığını yağıya veriverdi 

Gamın kemendine şahı bağladı 

Bu, yetti uyarmaya evlâdını 

Gerçi o sultana zarar değdi 

Ama, bunu soyu için denedi 

Geriye kaldı soylu çocukları 

Anılmaktadır hep hayırlı adı 

İyi bir ad bırakmak ona yeter 

Unutulmamak her kederi örter 

Düşmanına başını hiç eğmedi 

Yüz yüze savaşmaktan çekinmedi 

Yele verip devleti çerağını 

Kınında gizlemedi kılıcını 

Gayret korudu namusunu 

Şerefiyle vermedi konuğunu 

Düşmana zaferi verdiyse de Hak 

Tahtına soyunu etti müstehak (Hoca Sadeddin Efendi, 1979: 283).  



65 
 

 Hoca Sadeddin Efendi, Yıldırım Bâyezid‟in demir kafese konulmasını kabul etmez ve bu 

durumu kısaca şu şekilde açıklar: Kimi tarih yazarları Yıldırım Bâyezid‟in hapse atıldığını, 

kafese kapatıldığını yazsa da bunlar yalandır. Yıldırım Bâyezid, Tatar askerlerinin kaba 

yüzlerini görmemek için ve onların kıyafetlerinden nefret ettiği için yolculuk ederken 

tahtırevana binmeyi tercih eder (Hoca Sadeddin Efendi, 1979: 292). Kısacası Hoca Sadeddin 

Efendi, bu konuyu kesin bir dille redder. Hatta öyle ki Yıldırım Bâyezid‟in kendi isteğiyle 

tahtırevana bindiğini aktarır. 

 Ankara Savaşı‟nı ve Bâyezid‟in öldürülüşünü konu alan bir diğer kaynak ise Uzunçarşılı‟nın 

Osmanlı Tarihi adlı eseridir. Eserde Ankara Savaşı, kısaca şu şekilde aktarılmıştır: 

 Timur, Kırşehir‟e doğru ilerlerken Osmanlı Devleti ordusunun üzerine doğru geldiğini haber 

alır. Bu durum karşısında telaşa kapılan Timur, ordusunu toplayıp derhal Ankara‟ya gelir ve 

kaleyi kuşatma altına alır. Ancak Ankara Kalesinde bulunan Yakub Bey sayesinde kale 

verilmez (Uzunçarşılı, 1988: 269). 

 Timur, Osmanlı ordusunum güneydoğudan geleceğini düşünürken Osmanlı ordusu 

Kuzeydoğudan gelir. Ankara Savaşı diye bilinen bu savaş böylelikle 20 Temmuz 1402 veya 

28 Temmuz 1402 Cuma günü başlar (Uzunçarşılı, 1988: 269-270). Savaşın ilk saatlerinde 

Osmanlı Devleti büyük bir başarı gösteriyordu. Yıldırım Bâyezid‟in ordusu galip gelecekti ki 

Anadolu Beylerine ait tımarlı sipahiler Timur tarafına geçti ve bu durumda ordu büyük 

sarsıntı yaşadı (Neşrî, 350-351; akt. Uzunçarşılı, 1988: 272). 

 Savaşın kaybedildiğini gören Ali Paşa, Murat Paşa, Yeniçeri Ağası Hasan Ağa ve Süleyman 

Çelebi birlikte kaçar. Mehmed Çelebi de maiyyetindeki kuvvetlerle birlikte Amasya‟ya doğru 

kaçar. Savaş meydanını terk etmeyen tek kişi Yıldırım Bâyezid‟dir (Uzunçarşılı, 1988: 272). 

İlk başta kendisine kaçmayı teklif edenleri kesin bir dille reddeden Yıldırım Bâyezid, savaş 

ilerledikçe durumun vehametini anlar ve kaçmaya karar verir. Ancak etrafı zaten Timur‟un 

orduları ile çevrili olduğu için başarılı olamaz ve yakalanır. Timur, Yıldırım Bâyezid‟i 

karşılar, kendisine hürmet gösterip teselli verir (Uzunçarşılı, 1988: 273). 

 Uzunçarşılı da Yıldırım Bâyezid‟in intihar ettiği görüşünü savunan tarihçilerdendir. Yıldırım 

Bâyezid‟in ölüdürülüşü ile ilgili kısaca şunları söylemiştir: Timur‟un kendisini Semerkand‟a 

götüreceğini anlayınca, parmağındaki yüzükte taşıdığı zehiri içerek intihar etmiştir. Kayıtlara 

göre 9 Mart 1403 Perşembe günü vefat ettiği bilinmektedir (Uzunçarşılı, 1988: 279). 



66 
 

 Bahsi geçen konuyu ele alan bir diğer kaynak Hammer‟dır. Büyük Osmanlı Tarihi adlı eserde 

Ankara Savaşı‟nı kısaca şu şekilde aktarmıştır: 

 Şerefü‟d-din‟in rivâyetine göre Timur, Yıldırım Bâyezid‟e bir mektup yazarak Kara 

Yusuf‟un idam edilmesini, hapsedilmesini veya memleketinden kavulmasını ister. Ancak 

Yıldırım Bâyezid bu isteklerin hiçbirini kabul etmez ve bariz bir şekilde savaşa davet çıkarır 

(Hammer, 1989: 355-356). Osmanlı sefirlerinin önünde Timur‟un askerleri bir resmî geçit 

yaparak, güç gösterisinde bulunurlar. Resmi geçitin ardından Timur, Osmanlı askerlerine 

„Emir Taharten‟in esir olarak tuttuğu tebaasını bırakır ve bir oğlunu bana verirse kendisini 

affederim (Şerefü‟d-dîn, 419; akt. Dukas, 1956: 357) ve savaş çıkmaz der (Hammer, 1989: 

357). 

 Mektuplaşarak anlaşamayan iki hükümdar için savaş kaçınılmaz olur. Timur, Ankara 

surlarının önüne gelerek ilk önce lağım açtırmaya başlar. Böylelikle Ankara‟ya su veren 

Küçük Çubuk ırmağının yatağını değiştirir. Ancak tam bu sırada Yıldırım Bâyezid‟in 

Ankara‟ya yaklaştığını duyar ve bu bölgeyi terkederek Çubuk ırmağının karşı tarafına geçer. 

Yıldırım Bâyezid ise düşmanına önem vermediğini göstermek amacıyla Timur‟un bulunduğu 

bölgede bir av tertip eder (Hammer, 1989: 539). 

 Sabah altı sıralarında iki ordu hücuma geçer. Timur‟un ordusu trampet sesleri ve „Sürün!‟ 

nidalarıyla savaşa atılırken Yıldırım Bâyezid‟in ordusundan Türk davullarının sesleri ve 

„Allah!‟ nidaları yükseliyordu. Osmanlı ordusunun sol cenahındaki Rumeli askerleri büyük 

bir cesaretle savaşırken sağ cenahındaki Aydınoğlu Beyliğinin askerleri Timur tarafına geçer. 

Savaş Yıldırım Bâyezid‟in aleyhine dönmeye başlayınca kendisine kaçması teklif edilir. İlk 

başta bunu kesin bir dille reddeden Yıldırım Bâyezid savaşın vehametini farkedince kaçmaya 

karar verir. Yanında on bin Yeniçerisi ile birlikte bir tepenin yamacına sığınan Yıldırım 

Bâyezid burada da direnmeye devam eder. Ancak atının tökezlemesi sonucu Mahmûd isimli 

bir Timur yanlısı tarafından yakalanır (Hammer, 1989: 360-361). 

 Yıldırım Bâyezid ile birlikte Şehzade Musa, Minnet Bey, Mustafa Bey, Ali Bey, Firûz Bey, 

Beylerbeyi Timurtaş ve oğlu Yahşi Bey de tutsak edilir. Şehzade Süleyman denize doğru, 

şehzade Mehmed Amasya‟ya, şehzade İsa ise Karaman‟a doğru kaçmayı başarır. Şehzade 

Mustafa ise savaş alanında kaybolur. Yıldırım Bâyezid, teslim edilmek üzere götürüldüğünde 

Timur tarafından büyük hürmetle karşılanır. Kendisine zarar vermeyeceğini, onun bir 

felekzede olarak kabul edileceğini bildirir. Yıldırım Bâyezid ise oğullarından haber almak 



67 
 

istediğini ve diğer mahkûmlarla birarada olmak istediğini belirtir. Timur, bu isteklerini yerini 

getirir (Hammer, 1989: 362). 

 Mehmed Çelebi, babasını kurtarmak amacıyla lağımcılar tutar. Lağımcılar Yıldırım 

Bâyezid‟in çadırına girmek üzereyken Timur‟un askerleri tarafından farkedilirler. Bu sebeple 

de kaçırılma teşebbüsü olumsuz neticelenir. Timur bu duruma çok sinirlenir ve Firûz Bey‟in 

başını kestirir (Hammer, 1989: 365). 

 Kimi araştırmacılar,  bu konuyla ilgili Timur‟un Yıldırım Bâyezid‟i sadece kafese 

kapatmakla kalmayıp geceleri ellerini ve boynunu da zincirle bağladığını ifade ederler. Ancak 

Hammer, Schildberger‟den ulaştığı bilgiler ışığında bu durumu kesin bir dille redder 

(Hammer, 1989: 366). 

 Hammer, Yıldırım Bâyezid‟in ölümü ile ilgili çok detaya girmemiş, onun yerine Timur‟un 

işgallerinden ve şehzadelerin durumundan bahsetmeyi tercih etmiştir. Yıldırım Bâyezid‟in 

ölümü ile ilgili aktardığı bilgilerde dikkat çekici olan nokta, Yıldırım Bâyezid‟in 8 Mart 1403 

tarihinde nüzul sebebiyle öldüğünü iddia etmesidir (Hammer, 1989: 379). 

 Ayrıca Hammer, Yıldırım Bâyezid‟in ölümünün ardından İran‟ın önemli şâirlerinden olan 

Hadidî‟nin yazdığı şiiri not olarak eklemiştir: 

Meğer lâyık görüp Tatar-ı şûmu 

Timur Tatar‟a verdi mülk-i Rûm‟u 

Ki Rûm‟a Tâhirü‟d-din ola sultân 

Kala Tatar elinde mülk-i Osmân 

Bu hâle Yıldırım Hân oldu agâh 

Timur çağırup dedi ki <Ey Şâh, 

Gerekmez mülk-i Osmân içre Tatar 

Dile al git, kavm-i Tatar‟ı, zinhâr!> 

Timur didi: <Kâbul etdim sözünü 

Semer-kand‟a kim eyledim özünü 

Seni Tatar ile bile salam ben 

Gelesen tahtına sağ ve esen sen> 

Semerkand‟ı işidüp Yıldırım Hân 



68 
 

Görüp kaydın Hakk‟a teslim eder cân 

Meğer kim hâteminde vardı kaatil 

Adüvden pes âdem yeğ! Oldu mâil 

Kodu bu kahr-ı dehr-i bî-vefâyı 

Anun ol zevk ü sevk-i pür-safâyı 

Bilün kim Ak-şehir‟de Yıldırım Hân 

Fenâdan bâkî mülke etdi seyrân 

 Temâm altmış yaşa kim ömrü yetdi 

Fenâdan ol beka mülkine gitdi  (Hammer, 1989: 379, dipnot 64) 

 Konu ile alakalı bir diğer kaynağımız Ahmet Refik‟tir. “Bizans Karşısında Türkler” adlı 

eserde Ankara Savaşı şu şekilde aktarılmıştır: 

 Yıldırım Bâyezid, Timur‟a ilk önce alay eden ve hareket içeren mektuplar yazar ancak 

sonraları dostça yaklaşır. Fakat Timur ilk başta kendisine edilen hakaretleri affetmez ve 

aralarında çekişme başlar. Bu çekişme de Ankara Savaşı‟nın ilk kıvılcımını oluşturur. 

Ankara‟da Yıldırım Bâyezid ve Timur karşılaşırlar. Ancak başta Yıldırım Bâyezid‟in yanında 

olan Tatar kuvvetleri, Erzincan Beyi Mutahharten Bey‟in yanına geçer. Bu olaydan sonra 

Germiyanoğulları, Menteşeoğulları ve Saruhanoğulları da Timur tarafına geçer (Refik, 2005: 

180). 

 Ahmet Refik, Yıldırım Bâyezid‟in ölümünü Enverî‟den aldığı bilgiler ışığında şu şekilde 

açıklar: Savaş Osmanlıların tersine döner. Yıldırım Bâyezid tutsak edildikten sonra 

Timur‟dan hürmet görür ancak esir olmak gururunu incitmeye devam eder. Yıldırım Bâyezid, 

Ankara Savaşı‟nda yaşadığı ihanetler sebebiyle çok üzgündü. Timur‟un esiri olarak 

Semerkant‟a gitmek istemiyordu. Bu sebeple de intihar ederek yaşamına son verdi (Enverî, 

2003: 41; akt. Ahmet Refik, 2005: 181). 

 Yıldırım Bâyezid‟in, Timur tarafından demir bir kafese konulduğu olayı günümüzde de 

tartışmalıdır. Böylesi önemli bir konuda Ahmet Refik‟in bir yorumda bulunmaması, konuya 

hiç değinmemesi dikkat çekici olmuştur.  

 Ankara Savaşı‟nı ve Yıldırım Bâyezid‟in ölümünü ele alan bir diğer araştırmacı ise Âşık 

Paşazâde‟dir. Tevârih-i Âl-i Osmân adlı eserde, olaylar kısaca şu şekilde aktarılmıştır: 



69 
 

 Ankara Savaşı sırasında Osmanlı ordusunun yanında savaşması için, Emir Süleyman Aydın 

sancağı, Karasi sancağı ve Sarıhan sancağı ile birlikte gelir. Şehzade Mustafa, Hamid sancağı 

ve Teke sancağı ile birlikte gelir. Mehmed Çelebi ise Amasya‟da bulunan Rum askerleri ile 

birlikte gelir. Perşembe günü sabah saatlerinde savaş başlar. Ancak eski Anadolu 

Beyliklerinden gelen askerler, kendi beylerini Timur tarafında görünce taraf değiştirirler. Bu 

durum savaşın seyrini değiştirir.  

 Yenileceğini anlayan Osmanlı devlet büyükleri kaçmaya başlar. Şehzade Mustafa savaş 

meydanında kaybolur. Emir Süleyman‟ı paşalar alarak güvenli bir yere kaçırır. Mehmed 

Çelebi Amasya‟ya kaçar. Yıldırım Bâyezid ise sadece kapı kullarıyla birlikte kalır. 

Germiyanoğulları, Yıldırım Bâyezi‟in yalnız kalmasını fırsat bilip yakalayıp atıyla birlikte 

Timur‟a teslim ederler. Timur, Yıldırım Bâyezid‟e karşı oldukça ılımlı yaklaşır ve birlikte 

halının üstünde oturup sohbet ederler. İki hükümdar da askerlerine haber gönderip savaşın 

bitmesini emreder (Âşıkpaşazade, 2013: 105-107; akt. Oğuzoğlu, 2015: 296-297). 

 Oğuzoğlu‟nun, Âşıkpaşazade‟den aktardığı bilgilerde savaşın başlama sebepleri, şehzadelerin 

durumu, Yıldırım Bâyezid‟in demir kafese konulup konulmadığı ve ne şekilde öldüğü ile 

ilgili bilgiler bulunmamaktadır. Savaşa dair çok kısa bilgiler vermiş olduğunu görmekteyiz.  

 Konu ile ilgili malumat barındıran son kaynak ise Şerefüddin Ali Yezdî‟nin “Emîr Timur” 

(Zafer-nâme) adlı eseridir. Eserde Ankara Savaşı şu şekilde aktarılmıştır:  

 Timur, ordusuyla birlikte zırhlanarak Kayseri‟den Ankara‟ya geldi. Yulgun nehri 

civarındayken Yıldırım Bâyezid‟in ordusunun yaklaştığını haber aldı. Bunun üzerine Timur, 

savaş emri verdi. Yıldırım Bâyezid ise Timur‟un ordusunun üzerlerine doğru geldiğini haber 

alınca askerlerini yanına çağırarak ağır sözler söyledi (Yezdî, 2013: 388).  

 Sabah saatlerinde etrafı teftiş eden Timur, Ankara Kalesi‟nin alınmasını emretti. Askerleri 

kalenin etrafında lağımlar açarak kalenin suyunu kestiler. Ankara Kalesi düşmeye yakınken 

Yıldırım Bâyezid‟in ordusunun yaklaşması üzerine orayı bırakıp geri döndüler. Akşam 

namazını kılan Timur, savaşı kazanmak için Allah‟a dualar etti (Yezdî, 2013: 390-391). 

 Savaş ilerledikçe Yıldırım Bâyezid‟in ordusunda pek çok kayıp verildi. Bir tepeye çıkan 

Yıldırım Bâyezid, akşam namazına yakın bir saatte aşağı inip düşmanla çarpışmaya devam 

etti. Ancak askerlerinin birçoğu öldürüldüğü için daha fazla direnemedi (Yezdî, 2013: 392-

393). Sultan Mahmud Han, Yıldırım Bâyezid‟i yakaladı ve Sahipkıran‟a (Timur‟a) getirdi. 



70 
 

Timur, Yıldırım Bâyezid‟e büyük hürmet gösterdi. Timur, bu savaşın asıl sebebinin Yıldırım 

Bâyezid olduğunu, kendisini bu savaş için tahrik ettiğini anlattıktan sonra Yıldırım Bâyezid 

utanıp hatasını kabul etti. Ayrıca Timur‟dan af dileyip hizmetine girmeyi istedi (Yezdî, 2013: 

393-394).  

 Yezdî‟den alıntıladığımız bu kısım dikkat çekicidir. Çünkü daha önce ne Osmanlı tarih 

yazarlarınca ne Timur‟un tarih yazarlarınca böyle bir konuya değinilmiştir. Yezdî‟nin açık bir 

şekilde Timur taraftarı olduğu ona hitabından (sahipkıran, hazret vb.) ve olayları anlatış 

şeklinden anlaşılmaktadır. Şahsî kanaatimizce Yezdî burada Timur‟u abartılı bir üslupla 

övmüş ve okuyucuya da sevdirmek istemiştir. Yıldırım Bâyezid‟in Timur‟dan af dilemesi 

olayı gerçeklik barındırmış olsaydı, konuyu ele alan diğer eserlerde de bununla ilgili 

malumata ulaşmamız gerekirdi. 

 Fetret Devri, Bunalım Devri ve Fasıla-i Saltanat isimleriyle de anılan, Osmanlı Devleti‟nin 

on bir yıl boyunca hükümdarsız kaldığı bir dönemdir. Osman Bey‟in güçlükle bir devlet 

haline getirdiği Osmanlı Devleti bu dönemde yıkılmanın eşiğine gelmiştir. Yıldırım 

Bâyezid‟in tutsak edilişinin ve ölümünün ardından hayatta kalan oğulları Emir Süleyman, İsa 

Çelebi, Musa Çelebi ve Mehmed Çelebi arasında çetin bir mücadele başlamıştır. Tabii olarak 

her şehzade tahta çıkmak istemiş, bu gaye uğrunda karşısına çıkan her engeli aşmaya 

çalışmıştır. Timur, Ankara Savaşı‟nı kazanmasının ardından Anadolu beylerine ait toprakları 

geri vermiş ve kalan bölgeleri de Yıldırım Bâyezid‟in oğulları arasında paylaştırmıştır. 

Şehzadeler kendi paylarına düşen bölgede kendilerini padişah ilan etmiş ve halkın kendisine 

itaat etmesini beklemiştir. Ancak bu çokbaşlılık uzun sürmemiş ve şehzadeler kendi içlerinde 

savaşmaya başlamıştır. On bir yıl süren bu iç karışıklığın ardından tahta çıkmayı hakeden 

şehzade Mehmed Çelebi olmuştur. Bu başarısı sebebiyle de Çelebi Mehmed devletin ikinci 

kurucusu olarak da görülmüştür.  

 Başvurduğumuz kaynaklar vasıtasıyla Ankara Savaşı‟nı detayları ile ele almaya çalıştık. 

Bunu yaparken dikkat çeken husus her tarihçinin bağlı bulunduğu yahut yakın hissettiği 

hükümdara iltimas ederek olayları ele alması idi. Bazı abartılı anlatımlar göz ardı edildiğinde 

ortaya çıkan sonuç, Ankara Savaşı‟nın Osmanlı Devleti için siyasi anlamda vahim sonuçlar 

doğurmuş olmasıdır. Savaşın ardından yaşanan siyasi, askerî ve toplumsal kargaşa tabii olarak 

dönemin edebî hayatına da yansımıştır.  

 



71 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

IV. BÖLÜM 

 

FETRET DEVRİ’NDE KÜLTÜR 

VE EDEBİYAT 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



72 
 

 

4.1. Osmanlı Toplumunun Kültürel ve Ekonomik Yapısının Genel Özellikleri 

 Türk toplumu, Osmanlı Devleti kurulmadan önce de kendi kültürünü, dilini, örf ve âdetlerini 

her coğrafyada yaşatmış bir millettir. Tarih boyunca pek çok milletle siyasi ve kültürel 

bağlamda komşuluk ilişkisi içerisinde bulunan Osmanlı toplumu, farklı milletlerden 

etkilendiği kadar başka milletlere de kendi kültürünü tanıtmış ve yaymıştır.  

 Bir toplumun sosyo-kültürel yapısını anlayabilmek için ilk olarak bu yapıları oluşturan 

dinamiklerin tespit edilmesi gereklidir. Bu çerçevede baktığımızda Osmanlı Devleti‟nin XIV. 

yüzyıldaki sosyo-kültürel yapısını şekillendiren en önemli unsurlardan biri olarak Âhilik 

Teşkilatı karşımıza çıkmaktadır. Âhilik Teşkilatı‟nı kısaca şu şekilde açıklayabiliriz: 

4.1.1. Âhi Teşkilatı 

 Âhi Teşkilatı, XII. yüzyılın ikinci yarısında başlayıp XIX. yüzyılın sonlarına kadar Türk 

halkını sanat ve meslek dalları açısından eğitmiş, ayrıca ahlaki yönden de katkılar sağlamış 

olan sosyal bir kurumdur (Kızıler, 2015: 409). Bu kuruma bağlı olan meslek gruplarının ve 

üyelerin uyması gereken belli başlı kurallar bulunmaktaydı. Âhiler, dinî ibadetlerini uygun bir 

şekilde yerine getirmeleri, günlük hal ve hareketleri, konuşmaları vs. gibi konularda bile bu 

kurallara bağlıydılar. Âhiler istedikleri renkte kıyafeti giyme konusunda dahi özgür değillerdi. 

Örneğin ipek giymez ve altın yüzük takmazlardı. Ayrıca kıyafetlerinde sarı ve kırmızı rengini 

çok tercih etmezlerdi. Kısa ve temiz don giyer, yedi veya dokuz arşın sarık takarlardı. Mavi, 

beyaz, siyah ve yeşil renkler en çok tercih edilen renklerdendi. Yeşil rengi müderris, kadı 

veya hükümdar giyerdi. Beyaz rengi kalem erbabları ve hafızlar giyerdi. Siyah renk ise Âhilik 

mertebesine yetişmemiş kişiler yani yiğitler tarafından tercih edilirdi (Çağatay, 1981: 141; 

akt. Kızıler, 2015: 416).   

 Sosyal ve ekonomik açıdan bir ihtiyaç doğrultusunda oluşan bu kurum, ihtiyaçları gidermek 

ve eksiklikleri tamamlamak için çaba sarf etmiştir. Anadolu‟da kültürel ve siyasi bağlamda 

değişmelerin yaşandığı dönemde, kişiler arasında çatışma yaşanmamasını; aşiret bağlarını 

güçlendirmeyi; yerleşik hayata geçişi hızlandırmayı ve benimsetmeyi; Bizanslılara karşı 

Müslüman-Türk tüccar ve sanatçıların lehine yer alıp toplumsal düzeni ve huzuru sağlamayı 

amaç edinmişlerdir (Ekinci, 2008: 72). Âhilik kurumu, „insanın dünya hayatında ve ahiret 



73 
 

hayatında mutlu olmasını sağlamak‟ temelleri üzerine kurulmuştur. Bu düşüncenin sonucu 

olarak da Âhiler, dünya için ahiretlerini; ahiretleri için de dünya hayatlarını terk etmemiş, 

dengeli bir yaşamı seçmişlerdir (Kızıler, 2015: 410). 

 Bu dönem Anadolu‟ya yoğun şekilde Türkmen göçleri yaşandığı bilinmektedir. Âhiler, yeni 

gelen göçmenlere sanat ve iş edinmeleri konusunda yardımcı olmuşlardır. Âhiler, göçmen 

Türkmenlerin kendi kültürlerini ve geleneklerini, Osmanlı‟nın sosyal dokusuna zarar 

vermeden yaşatmasını sağlamışlardır. Türkmenler, geldikleri Anadolu topraklarında örf ve 

adetlerini özgürce yaşama fırsatı bulmuştur. Anadolu‟da hâlihazırda yaşayan halka 

geleneklerini öğretmekle kalmamış buradaki kültürden de etkilenmişlerdir (Kızıler, 2015: 

413). Âhiler, dayanışmayı ilke edinmişlerdir ve bunun sonucu olarak da birey ve devlet 

kurumları arasındaki ilişkiyi iyi tutup toplumdaki tüm bireylerin mutlu yaşaması için çaba 

göstermişlerdir (Ekinci, 2008: 76).  

 Daha çok Avrupa‟da görülen soylular, burjuvalar, bürokratlar ve din adamları gibi devletle 

doğrudan bağlantısı olan kesim Osmanlı Devleti‟nde bulunmamaktaydı. Var olan sosyal 

katmanlar ise üreticiliği esas almaktaydı. Âhilerin dayanışmaları ve yardımları ile bu 

toplumsal dengeye de katkıda bulundukları görülmektedir (Kızıler, 2015: 414). 

 Âhilerin kültürümüze kazandırdığı en önemli mefhumlardan birisi de „misafirperverlik‟ 

anlayışıdır. Kendi topraklarına gelen yabancıları, sahip oldukları en iyi imkânlarla ağırlamayı 

şeref olarak görmüşler ve topluma da bu düşünceyi yaymışlardır (Aksoy, 2018b: 26).  

 Bahsi geçen kurumun, fert üzerinden beklentileri üç hususa dayanmaktadır: Dürüst ve 

çalışkan bireyler yetiştirmek, meslek ve sanat becerisine sahip bireylerin yetişmesine destek 

sağlamak, kültür ve sanat erbabı yetiştirmektir (Şimşek, 2002: 134). Fütüvvet anlayışı 

çerçevesinde oluşturulmuş olan bu kurumun temeline indiğimizde, fertlere dinî eğitim vererek 

önce ahlaklı, namuslu kişiler yetiştirip askerî, sanatsal ve toplumsal olarak da donatma amacı 

taşıdığını görmemiz mümkündür. Kısacası Âhiler insanın önce kendisi için sonra da toplumu 

ve vatanı için verimli kişiler olması amacıyla hareket etmişlerdir.  

 Âhilik Teşkilatı kurulmadan önce de hâlihazırda okuma-yazma bilen bir kesim vardı. Âhiler 

ise, Osmanlı toplumunun okuma-yazma alanında daha da gelişmesine katkıda bulunmuştur. 

Âhi dergâhlarında, kışlalarda, misafirhane ve kervansaraylarda sesli olarak Siyer-i Nebi, 

Hamzanâme, Fütüvvetnâme gibi eserler okunmuştur. Bahsedilen ortamda daha kültürlü kişiler 

varsa hamseler, mesneviler, gazavatnâmeler ve letaifler gibi daha sanatsal içerikli eserler 



74 
 

tercih edilmiştir (Demirpolat ve Akça, 2004: 368). Zaviyelerde verilen eğitimde, İslam 

inancını öğretip Allah‟ın buyruklarına uyarak yaşamayı tavsiye etmişlerdir. Ayrıca Âhiler 

sadece zaviye açıp halka dinî ve ilmî bilgiler öğretmekle kalmamış, halkın dinî vecibelerini 

yerine getirmesi amacıyla pek çok yere cami ve mescit açılmasına da öncülük etmişlerdir 

(Kızıler, 2015: 418). 

   4.1.2. Sosyal ve Kültürel Durum 

 Türkler, Rumeli‟ye gelip yerleştiği zaman yalnızca savaş aletlerini getirmekle kalmamış 

dinlerini, yaşayış tarzlarını, kültür ve sanat anlayışlarını, kültürel değerlerini de yanlarında 

getirip Anadolu halkına tanıtmışlardır (Ayverdi, 1999a: 155). Bu doğrultuda baktığımızda 

nüfus politikasını kısaca şu şekilde özetleyebiliriz: Fethedilen ülkelerdeki bazı mıntıkalardan 

üretici ve sanatkârlar seçilip başka ülkelere gönderilmiştir. Kendi isteği ile giden üretici ve 

sanatkârlar da mevcuttur. Bu anlayış çerçevesinde Türk medeniyetini tanıtıp işlemek ve bir 

yandan da iktisadi kalkınmaya destek sağlamak amacı ile toprak siyaseti oluşturulmuştur 

(Ayverdi, 1999a: 167). Selçuklu Devleti‟nin Türk kültür tarihi açısından önemli bir yeri 

vardır. Selçuklu mirası olan pekçok unsur Osmanlı Devleti‟ne sirayet etmiştir. Yabancı 

etkilere rağmen Türk dili varlığını daima sürdürmüştür.  XIV. yüzyılın sonlarında Osmanlılar, 

Türk siyasî birliğini genişletmek amacıyla Anadolu‟nun Batısından Doğusuna doğru 

ilerlemiştir. Osmanlı Devleti bu ilerleyişi sırasında göçebe Türklerle karşılaşınca, XV. 

yüzyılın ilk yıllarında milli kültür bilincinde bir yükseliş yaşanmıştır (Günay, 2003: 26). 

Osmanlı Devleti‟nin temel yapısını İslâm prensiplerine uygun olarak düzenlenmiş 

kanunnâmeler oluşturmaktaydı. Bu kanunnâmeler aynı zamanda fıkıhla yoğurulup millî ve 

mahallî unsurlarla eş zamanlı olarak yürütülmeye çalışılmıştır. Osmanlı toplumu, bazı olayları 

da toplumun kendi vicdanına bırakmıştır (Ayverdi, 1999a: 95-96). Osmanlı Devleti‟nde gerek 

padişah ve yönetici kesim gerekse de reaya, gayrimüslimlere karşı oldukça hoşgörülüydü. 

Farklı dinlerden olmalarına rağmen asırlar boyunca bir arada yaşayan halk doğal olarak 

karşılıklı kültür alışverişinde bulunmuştur.           

4.2. Osmanlı Devleti’nde İşret Meclisleri 

 Tarihî kayıtlara bakıldığında, Osmanlı Devleti kurulmadan çok önce Türkler arasında şarap 

içme âdetinin olduğu bilgisine ulaşılmaktadır. Türkmen beyliklerinde nadiren de olsa şarap 

içildiği; Saruhanoğlu‟nun açık açık şarap meclisleri kurdurduğu; Orhan Bey‟e Cenevizliler 

tarafından şarap ikram edildiği; Yıldırım Bâyezid‟in 1392 Anadolu seferinde İmparator II. 



75 
 

Manuel ile birlikte işret meclisi kurup şarap içtiği bilinen diğer bilgiler arasındadır (İnalcık, 

2010a: 273). Görüldüğü üzere Türkler tarafından sevilen ve sıkça tekrar edilen bir adet olarak 

görülen şarap içme mefhumunu Al-„Umarî abartılı bir üslupla şu şekilde anlatmaktadır: „Bu 

memleket ahalisi sanki içki için yaratılmıştır, içki içmek ve kızlara saldırmaktan başka bir şey 

düşünmezler (İnalcık, 2010a: 273)‟. Al-„Umarî‟nin bu denli abartılı bir üslupla anlatışının 

sebebi, şahsî kanaatimizce, siyasî sebeplere dayanmaktadır.   

 Türkler, Anadolu‟ya yerleşmeden önce İslâm dinini kabul etmişlerse de, bir anda bu dinin 

tüm kaidelerini özümseyip katı bir şekilde uyguladıklarını söylemek mümkün değildir. Bu 

dönemde yaşayan halk, eski inanç ve sosyal hayatlarında yaptıkları davranışları büyük ölçüde 

devam ettirmiştir. Bu geçiş süreci konar-göçer halk ve şehirlerde yaşayan halk için de aynı 

şekilde ilerlemiştir (Öztürk, 2017: 15). 

 XIII. yüzyılda bir uç beyliği olarak tarih sahnesinde gördüğümüz Osmanlı Devleti, bu 

yüzyılda idarecilerinin İslâm anlayışı, geleneksel ve kabilevi anlayış içerisinde 

şekillenmekteydi (Öztürk, 2017: 15). Daha sonraki yüzyıllarda ise İslâmiyet inancı 

sağlamlaşmış; siyasî ve sosyal hayatta hâkimiyetini arttırmıştır.  İslâm dinini kabul etmiş bir 

toplum olan Osmanlı Devleti‟nde „içki içme‟ mefhumunun, halk ve seçkinler arasında zaman 

zaman bazı tartışmalara sebep olduğunu bilmekteyiz (Turan, 2012: 38-39). XIII. ve XIV. 

yüzyıllarda Germiyanlı musâhib şairlerin yazmış olduğu didaktik mesnevileri, özellikle de 

„işret meclisi‟ geleneğinin temelini anlamak için İslâm‟ın kültürleşme sürecine göz atmamız 

gerekmektedir (İnalcık, 2010b: 3). Bu süreci İnalcık‟tan öğrendiğimiz bilgiler ışığında şu 

şekilde özetlememiz mümkündür:  İslâm egemenliği içerisinde Arap kültürünün güçlü 

etkisine karşı İran geleneğini temsil eden Şu‟ûbiyye hareketi baş göstermiştir. IX. yüzyılda 

Abbasi egemenliğinin merkeziyetçi otoritesinin azalması ile Horasan‟da, Maverâünnehir‟de, 

Samânîler‟de, Buveyhiler‟de ve Gazneviler‟de İran geleneğinin etkileri görülmeye 

başlamıştır. Arap geleneklerinin bu denli revaç görmesi ve yazıya dökülmesi ile birlikte 

özellikle Cahiz‟in eserleri „adab‟ adıyla bağımsız bir edebiyat oluşturmuştur (İnalcık, 2010b: 

4). Adab terimini „düşünce, söz ve davranışta zerafet‟ olarak tanımlamamız mümkündür. 

Adab‟a yani edebe ulaşmamız için uyulması gereken belli kurallar içinde en önemlisi itidal 

yani orta yoldur diyebiliriz. İnsan hayatı boyunca her alanda (yemek, içmek v.b.) itidalden 

ayrılmamalıdır. İtidal ile duygu ve düşüncelerimizi de kontrol altında tutmamız mümkündür. 

Bu kurallar yalnızca sıradan halk için geçerli olmamakla birlikte, en çok da padişah ve devlet 

erkânının uyması gereklidir (İnalcık, 2010b: 7). Adab edebiyatı, temelinde faziletli ve 

yetenekli atalardan yani İran‟dan gelen kültür ve davranışları içeriyordu. Bu davranışlar ve 



76 
 

kültürler Arap, İran, Hint ve hatta Klasik Yunan‟a kadar götürülebilir. Adabın asıl amacı etik 

kültür ve beceriler çerçevesinde Müslümanları eğitmektir. Bahsi geçen bu edebiyat çeşitli 

kollarla gelişmiştir. Bir kısım seçkinler, etik davranışları belirleyip açıklarken bir kısım da bu 

konuyu sadece şiir ve edebî zevk açısından ele almıştır. Bu iki kısıma ek olarak bir de ikisini 

birleştiren şairler de mevcuttur (İnalcık, 2010b: 4-6).   

 Bezm, sohbet ve işret meclisi anlamında kullanılan bir kelimedir. Bu anlam doğrultusunda 

işret meclisi, „bezm-i cem‟, „bezm-i nûşânûş‟, „bezm-i işret‟, „bezm-i mey‟, „bezm-i safa‟ gibi 

terkiplerle de karşımıza çıkmaktadır (Levend, 2017: 303). Bezm, yani işret meclisi için en 

uygun mevsim bahar ayıdır. Güneşin tekrar yüzünü göstermesi, çiçeklerin açması gibi olaylar 

silsilesiyle içkiye tövbe edenlerin bile bu mevsimde tekrar içki içmeye başladığı 

görülmektedir (Levend, 2017: 310). İçki içiminin tekrar başlaması da bazı dönemlerde 

toplumsal olarak tepki çekmiştir (Turan, 2012: 41). Bezm meclisinde müzik ve dans 

vazgeçilmez bir öge olarak karşımıza çıkmaktadır. Müzik ve dansın yanı sıra mum, micmer, 

buhur, çeşitli sazlar, kokular, kadeh, Zühre gibi konular da işret meclislerinde önemli bir yere 

sahiptir (Tolasa, 2001: 120). Şairlerin beyitlerinde de işret meclisleri yukarıda ismi zikredilen 

mefhumlarla birlikte anılmıştır. Şarap içmenin seçkinler arasında bu denli revaçta oluşu tabiî 

olarak edebiyata ve müziğe de yansımıştır. „Şarap‟ mefhumunu konu edinen kaside ve gazel 

gibi nazım türlerinin yanında sâkînâme ve işretnâme gibi müstakil eserlerde de içki meclisleri 

konu edinmiştir. Özellikle sâkînâme türündeki eserlerde içki meclislerinin en önemli 

unsurlarından olan mey, sâkî, mutrib, kadeh gibi mefhumların üzerinde durulmuştur (Turan, 

2012: 40).  

 Yukarıda söylediklerimizi özetlemek gerekirse: İşret meclisleri Türk kültürüne Fars 

kültüründen geçmiştir. Fars kültüründe „adab‟ adıyla ünlenen bu buluşmalarda ana prensip 

itidal yani orta yoldur. İtidalli olmak özellikle padişah ve devlet adamları için önemli kabul 

edilen bir mefhumdur. Döneminde bezm meclisleri çok revaçtaydı. Padişah ve devlet 

adamları tarafından farklı sebeplerle eğlenceler düzenlenmiştir. Örneğin savaşa hazırlık amacı 

da güden askerî mahiyetteki eğlenceler (atıcılık ve binicilik gibi etkinlikler yapılırdı); daha 

çok dinlenme amacıyla yapılan geziler (bu gezilerde daha çok avcılık yapılırdı) ve son olarak 

bu eğlencelerin içerisinde en önemli mefhum olarak işret meclisleri karşımıza çıkmaktadır.  

İşret meclisi sadece halk tarafından benimsenip uygulanan bir eğlence olarak kalmaz. 

Padişahın ve devlet erkânının da severek düzenlediği bir eğlencedir. İşret olarak da anılan bu 

içkili toplantılarda asıl amaç hoşça zaman geçirmektir diyebiliriz.  Bu toplantılarda padişahın, 

şairlere, devlet adamlarına ve askerlere para, rütbe, hâmilik gibi maddi ve manevi kazançlar 



77 
 

verdiği görülmektedir (Boz, 2014: 60-61). Yıldırım Bâyezid‟in de işret meclisleri kurdurup 

sarayında eğlenceler düzenlediği bilinmektedir. 

 İşret meclisleri saray ricâli tarafından bu kadar önemsenirken edebiyata yansımamış olması 

düşünülemezdi. Ahmedî‟nin İskender-nâme adlı eserinde işret meclisinin hususiyetlerinden şu 

şekilde bahsedilmiştir: 

 

DER SIFAT-I BEZM-İ İSKEN DER VE ÂRÂYİŞ-İ ÂN 

Çünki itdiilmde şâh-ı cihân 

Feylesûf-ıla tabî‟i imtihân 

Çıhdı halvet-hânesinden şâd-kâm 

Bârıgâha geldi cümle hâs u âm 

Düzdi bir meclis k‟anı Erdebehişt 

Görse diye-y-di ki zî hurrem-Behişt 

Bâde Kevserdi vü sunan cümle hûr 

Ehl-i cennet big‟içen tolu sürûr (İskender-nâme., M., b.2787-2790, s.175) 

 

DER SIFAT-I ÇENG 

Elin‟aldı câm kıldı bezme sâz 

Çengini sâza getürdi nagme-sâz 

Sâz-zen çün çenge itdi râst-çeng 

Dürlü dürlü sözler âgâz itdi çeng 

Her lugatde sûz-ıla söz söyledi 

Cümle uşşâkı muhayyer eyledi 

Çünki düşdi cânına derd-i fîrâk 

Toldı sûz-ıla Sıfâhân u „Irâk 

Zahm yiyüp key zaîf olmış özi 

Kâmeti egri velî togrı sözi 

Her yana seyrân ider bî-pâ vü ser 

Dili yoh her nesneden virür haber 

Kendü huşk ü söyledügi cümler ter 

Zahm yidükçe olur hoş nagme-ger 

Pîre-zen şeklinde fi‟li nev-cüvân 

Vâlih olmış ışkına akl-ıla cân 



78 
 

Zühre bigi menzili işret yiri 

Mihr-ile mâh olmış ana Müşteri (İskender-nâme, M., b.2791-2799, s.175) 

 

 Aşağıdaki beyitlerde de mesnevi kahramanı İskender‟in kurdurduğu bir eğlence meclisi 

işlenmektedir: 

      

  SIFAT-I BEZM-İ İSKENDER-İ ZÜLKARNEYN 

 

Geldi Zülkarrneyn şehre şâd u kâm 

Hurrem oldı vü eline aldı câm 

Çün yüridi bâde-i anbar-buhûr 

Aksi-y-ile oldı meclis tolu nûr 

Sâgar-ı zerrîne içinde şarâb 

Diyedün yâkût u dür yâ la‟l-i nâb 

Bâde saçardı dem-i müşg ü abîr 

Ûd nagme ider-idi bemm ü zîr 

Çeng inilerdi vü gülerdi câm 

Ol benefşe-kadd olup bu lâle-fâm 

Yüridi câm-ıla yâkût-ı revân 

Kim ol olur kuvvet ü kût-ı revân 

Şâh eline sundı bir sâkî şarâb 

Kim yüzi tâbına döymezd‟âfitâb 

Gül yanagında kemend-i anberin 

Gâh sayd-ı cân iderdi gâh dîn 

Tutagı cânlara jânûn-ı şifâ 

Zülfi gönüllere zencîr-i belâ  

Agzınun penhânı râzın kim bile 

K‟Âb-ı Hayvân-ıdı ol Kevser bile 

Çünkü hoş-vakt oldı şâh-ı nâm-ver 

Virdi Çîn şâhına tâc-ıla kemer 

Çoh nüvâziş kıldı vü hoş söyledi 

Girü Çîni ana mukarrer eyledi 

Her kime kim vardı anda ser-te-ser 



79 
 

Virdi şehr ü mülk ü mâl u sîm ü zer 

Virmeyince memleket girmez ele 

Vire mâlın her ki diler mülk ala 

Memleket tahtı ele girse belaş 

Tâc uruna-y-di bilâ-şek cümle baş 

Halka çünkim bâde eyledi eser 

Gitdiler şeh meclisinden ser-te-ser 

Çün kişiyi tayyibü‟l-vakt ide câm 

Hoş-durur şeb-hoş dimeklik şâd-kâm 

Çün buhâr-ı mey dimâgı kıla germ 

Gide başdan akl u yüzden dahı şerm 

Söylenen sözden gelür câna hatar 

İşlenen işden dahı olur bîm-i ser (İskender-nâme, M., b.3589-3607, s.225-226) 

4.3. Nüfus-Bürokrasi ve Ekonomik Düzen  

 Siyasi nüfuz ayrılmaya başlamış olsa da Anadolu Türklüğü‟nü oluşturan ve elinde tutan 

düşünce yapısı Selçuklu Devleti sona erdikten sonra da „Türklüğü yaşatma‟ düşüncesi altında 

farklı yerlerde yaşayan Türkleri bir araya getirmiştir (Ayverdi, 1999a: 93). Osmanlı 

bürokrasisi oluşturulurken âlimler aktif bir rol oynamıştır. Bu âlimler, Selçuklu ve İlhanlı 

Devletlerinden tecrübeli olmakla birlikte Karaman, Aydın, Germiyan gibi Türk Uç 

beyliklerinin idaresini bilen kişilerden seçilmiştir (Ayverdi, 1999a: 103). 

 Osmanlı Devleti‟nde nüfus üç gruptur. Birinci grupta bulunan askerî ve yönetici sınıfı 

oluşturan „askeriler‟, sultanın her emrini yerine getirir ve her türlü vergiden muaf tutulurlardı. 

İkinci grup ise tüccar, zanaatkâr ve köylülerdir. Bu grup üretici sınıf olduğu için vergi ödemek 

mecburiyetindelerdi. Üçüncü grupta ise halk vardır. Bir sıralama yapmak gerekirse askerilerin 

altında, reayanın üstünde yer alıyorlardı diyebiliriz. Bahsedilen temel üç gruptan ayrı olarak 

muaf ve müsellem adıyla bilinen bir kesim daha vardı. Bu kesim, dağ geçitlerini ve hisarları 

korumak, ordunun ve sarayın bazı özel isteklerini yerine getirmekle mükelleflerdi. (İnalcık, 

2018: 10). 

 Osmanlı Devleti‟nin diğer küçük Uç beyliklerinin arasından yükselip bu denli büyük bir 

devlet olmasını din, ilim, hukuk ve idare sınıfının harmanlanıp bir bütün olarak görülmesine 

ve bu anlayış çerçevesinde işleyişe alınmasına bağlamamız mümkündür (Ayverdi, 1999a: 



80 
 

107).  Ek olarak, Osmanlı Devleti‟nin kurulduğu zamanlardan itibaren mahallî oluşumlara 

izin vermeyip daha „merkeziyetçi‟ bir tutum içerisinde olduğu bilinmektedir. Bu tutumun 

İstanbul‟un fethinden sonra daha da katılaştığını görmekteyiz (Günay, 2003: 30). 

 XV. yüzyılda Osmanlı nüfusuna dair bilgileri, vergi tahrirlerinden ve gayrimüslim baş vergisi 

için tutulmuş defterlerden öğrenmekteyiz (Barlas, 1964; akt. İnalcık, 2018: 21). Bu defterlerin 

ışığında öğrendiğimiz bilgilere göre, Türkmen kökenli halkın yerleşik hayata geçtiği Batı 

Anadolu‟da buğday, pamuk, kuru üzüm, incir, şap, halı, yün ve deri ihracatı aracılığıyla 

Avrupa‟yla temaslar başlamıştır (İnalcık, 2018: 39). 

 Son olarak Osmanlı Devleti‟ndeki ekonomik düzeni genel hatlarıyla şu şekilde 

özetleyebiliriz: Köy topluluklarından oluşan tarım alanları teritoryal, komünal ve fiskal 

birimlerinden birini ifade etmektedir. Her köy kendi içinde yaşayan köylü ailelerin ya nüfus 

sayısına göre ya da kendi içinde çiftlik birimlerine göre ayrılmaktadır. Her köyün, tarım 

arazisine, kesim ve koşum hayvanları için otlağa, çayıra, harman yerine, çeşmeye ve 

mezarlığa sahip olması gerekmekteydi (İnalcık, 2018: 211). Açık tarla sistemi olarak da 

adlandırılan bu sistemde sahip olunan her eşya, mal-mülk önce Allah‟a sonra da padişaha 

aitti. 

4.4. Hayrat Mefhumu 

 Osmanlı Devleti, küçük bir Uç beyliği olduğu dönemlerden itibaren İslâmiyet dinini kabul 

etmiş ve bu inanç doğrultusunda hareket etmiş bir devlettir. Devletin sınırları içerisinde farklı 

dinden tebaa yaşıyor olsa da halkın büyük bir çoğunluğu Müslümandı. Padişahlar ve hânedan 

mensupları da İslâm dinine bağlı kişilerden oluşmaktaydı. Böyle bir ortamda tabii olarak, 

halkın dini vecibelerini yerine getirebilmesi adına pek çok cami yaptırılmıştır. Özellikle 

padişahlar sadece cami yaptırmakla kalmamış, pek çok hayır işleri ile ilgilenmiştir. Orhan 

Gazî döneminde kurulan veya desteklenen hayır ve eğitim kurumları şu şekilde sıralanabilir: 

- Asporça Hatun vakfiyesi- 1323, 

- Mekece vakfiyesi- 1324
2
 (İnalcık, 2010a: 71),  

- Orhan kadı yetiştirmek üzere İznik‟te mutasavvıf Dâvûd-i Kayserî idaresinde ilk 

medreseyi kurmuştur- 1333 (İnalcık, 2010a: 72),  

- Geyikli Baba köyü vakfı (İnalcık, 2010a: 73),  

                                                           
2
  Bu vakıfların Osman Gazî zamanında başladığı, Orhan Bey zamanında da devam ettiği anlaşılmıştır (İnalcık, 2010: 71)  



81 
 

- Orhan‟ın oğlu Süleyman için yaptığı vakıfları (1361) içeren vakfiyede Süleyman, 

„seyyidü‟l guzât ve‟l-mücâhidîn… Süleyman b. Orhan‟ adıyla anılır. Vakıflar 

Süleyman‟ın ruhu ve Bolayır‟da mezarı yanında inşa edilen zâviye için tahsis 

edilmiştir (İnalcık, 2010a: 76),  

- 1329 yılında Orhan Gazî‟nin Pelekanon savaşının ardından Gebze‟nin, Kocaeli‟nin 

merkez şehri olarak kabul edildiğini, burada bir külliye inşa ettirmesinden 

anlaşılmaktadır. Külliyenin bir bölümü olan cami ve hamam günümüze ulaşmıştır 

(İnalcık, 2010a: 77),                

- Bursa Hisar Medresesi (İnalcık, 2010a: 77). 

           

 I. Murad‟ın „emîr-i kebîr-i a‟zam melikü mülûki‟l-Arab vel-Acem‟ gibi sıfatlarla 

anıldığı 1385 tarihli vakfiyesine göre: 

- Bursa‟da Çekirge‟de bir cami, medrese, imaret, misafirhaneden meydana gelen bir 

külliye (İnbaşı, 2018: 95), 

- Bursa hisarında sarayın yanında Hisâr Camii (İnbaşı, 2018: 95), 

- Bilecik‟te bir camii (İnbaşı, 2018: 95), 

- Yenişehir‟de bir camii (İnbaşı, 2018: 95), 

- İznik‟te 1388‟de annesi adına bir imaret (İnbaşı, 2018: 95), 

- 1396‟da Edirne‟de bir saray (İnbaşı, 2018: 95), 

- Edirne‟de fetihten sonra kale içindeki kiliseyi Halebî/Ayasofya Câmii adıyla camiye 

çevirmiştir (İnbaşı, 2018: 95), 

- İpsala, Hudâvendigâr Camii (Eyice, 1988: 290),  

- Keles, Uludağ‟ın güney tarafında Bursa-Tavşanlı yolu üzerindeki küçük bir yerleşim 

yerindedir (Eyice, 1988: 290),  

- Umurbey, Çanakkale Lapseki yolu üzerindeki Burgaz‟da bulunmaktadır (Eyice, 1988: 

290),  

- Yenişehir, Postinpûş Baba Zaviyesi (Karakaya, 2007: 334).  

 

Ona izâfe edilen diğer camiiler vardır: 

  

- Ayvacık- Hudâvendigâr Câmii (İnbaşı, 2018: 95), 

- Filibe- Hudâvendigâr Câmii (İnbaşı, 2018: 95), 

- Karaferye- I. Murad Câmii (kiliseden çevrilmiştir) (İnbaşı, 2018: 95). 

 



82 
 

 Yıldırım Bâyezid‟in Bursa ve civarında yaptırdığı vakfiyeleri Sevim şu şekilde sıralar 

(Sevim, 2015: 386):  

- Ulubad Kalesi içinde ve dışında buraya bağlı her şey, 

- Ulu Caminin her yönünde, bitişindeki tüm dükkânlar, 

- Vâiziye Medresesi‟nin bitişiğindeki tüm dükkânlar, 

- Yıldırım Külliyesi Vakfiyesi (Öcalan vd., 2013: 386):  

- Bursa Bedesteni içinde ve çevresindeki dükkânların tamamına yakını, 

- Bursa Hamamı, 

- Bursa civarında otlayan 500 manda, 

- Kuyuluca civarında otlayan 2000 sığır, 

- Direkli (Triglea veya Tirilye şimdiki adıyla Zeytinbağı) Köyü,  

- Gemlik Kasabası, 

- Tuzla Köyü ve bu köydeki aynı adlı tuzlanın yarı hissesi, 

- Abalyanut Kalesi, 

- Samanlu Köyü ve civarında oturan yüzlerce köle, 

- Mirahur Ali Bey Köyü, 

- Devrek Köyü,  

- Yassıöyük Köyü, 

- Sultanöyüğü‟ndeki Metalip Korusunda otlayan 32 000 koyun, 

- Niğde Köyü. 

 Yıldırım Bâyezid‟in atalarından kalma birçok vakfa destek olduğunu belirtilmiştik (Sevim, 

2015: 387-399): 

Babasının Çekirge’deki Külliyesine Destek 

 Çekirge‟de bulunan bu külliye ilk başta ibadethane ve misafirhane binası olarak inşa 

edilmiştir. I. Murad bu yapının üstüne daha sonra ikinci bir kat daha yaptırmıştır. Bu ikinci 

kat medrese işlevini de yerine getirmesi için yapılmıştır. Bâyezid ise Mudanya‟ya bağlı 

Kurşunlu Köyü‟nü bir ek ile I. Murad vakıflarına bağışlamıştır. 

 Cumalıkızık Köyü ve Dedesinin (Orhan Gazî) Bursa’daki Külliyesine Destek 

 Yıldırım Külliyesi vakfiyesinin ekibinde bulunan belge de şu sözler geçmektedir: 



83 
 

 „… Sultan Yıldırım Bayezid Han ibn Sultan Murad Han ibn Sultan Orhan aleyhimü‟r-

rahmet-i ve lehümü‟l-ğufrân Zaviye-i mezbûre evkafından olub mahrûse-i Burusa‟da 

vâki‟lede‟l-ahâli ma‟lûmu‟l-hudûd olmakla, tahdîd ve tavsîfden müstağni olub Şüşteri 

Bağçesi dimekle ma‟rûf bağçede bir câmi‟ bina eylemek murâdı oldıysa, …‟ 

 Yukarıdaki ifadelerden yola çıkarak Yıldırım Bâyezid‟in asıl isteğinin cami yaptırmak 

olduğu ortadadır (Sevim, 2015: 393-394). 

Dedesinin Eserlerine Yaptığı Ek Vakıflar 

 Yıldırım Bâyezid, dedesinin vakıflarındaki gelir eksikliklerini tespit ettikten sonra bu 

kurumlar için ek gelir kaynakları vakfetmiştir (Sevim, 2015:395). Sevim‟in bu ifadelerinden 

de anlaşılıyor ki Yıldırım Bâyezid vakıf ve hayır işlerinde sadece kendi eserlerine değil, 

kendinden önceki eserlere de önem vermekteydi. Eksiği olan eserleri değiştirmek veya 

kapatmak yerine atalarının isimleri ile devam ettirmesi onlara verdiği değeri göstermektedir. 

Orhan Gazî‟nin Aşağı Hisarda yaptırdığı külliyeye, Yıldırım Bâyezid‟in gelir sağlaması 

amacıyla yardımda bulunduğu Osmanlı vesikalarında geçmektedir (Sevim, 2015: 396).  

Başkalarının Vakıflarına Yaptığı Ekler  

 Sanatçılara karşı hassas davranan Yıldırım Bâyezid, toplumdaki derviş gruplarını da göz ardı 

etmemiş, onlara da çeşitli yardımlarda bulunmuştur. Yıldırım Bâyezid‟in dervişler adına 

yaptırdığı vakıflar şu şekildedir (Sevim, 2015: 396):   

 İshâkiye Dervişleri Vakfiyesi‟nde: 

- Kite‟ye bağlı Bolad Köyü, 

- Gemlik‟e bağlı Tuzla Köyü ve bu köydeki Tuzla adlı bölgenin yarı hissesi, 

- Bu köylerde bulunan 1000 baş koyun, 30 baş manda ve 100 baş inek, 

- Kocaili-Koçadağ civarında Belaye Kilise, Felikzin, Şile ve Eriklice Köyleri, 

  Yukarıda sıralanan vakıflardan ayrı olarak Yıldırım Bâyezid‟in yaptırdığı hayratlar şu 

şekilde sıralanabilir  (Sevim, 2015: 396-397): 

- Edirne‟de bir cami ve imaret, 

- Balıkesir‟de bir cami ve bir medrese, 

- Karaferye‟de bir cami, 

- Dimetoka‟da bir cami, 



84 
 

- Kütahya‟daki Ulucami, 

- Alaşehir‟de bir cami ve imaret, 

- Mihaliç‟te bir cami ve hamamının yanında fetih olunan yerlerde de birçok cami ve 

imaret, 

- İstanbul‟da Güzelce Hisar, 

- Alaşehir Kasabasında mescid ve medrese (Öcalan ve Sevim, 2013: 212; akt. Sevim, 

2015: 397), 

- Alaşehir Kasabası sınırları içindeki her şey.  

 Osmanlı Devleti‟nde hayrat mefhumu Orhan Gazî döneminden itibaren devam ettirilen 

önemli bir unsurdur. Padişahların, halkına faydalı olmak adına yaptırdığı veya eskiden kalma 

kurumları desteklediği görülmektedir. Bu kurumlar zaman içinde padişahların bir güç simgesi 

haline de gelmiş dememiz mümkündür.  

4.5. Fetret Devri’nde Edebiyat 

 Edebiyatın malzemesi dildir.  Dil içerisinde bulunduğu sosyal, siyasi, ekonomik ve kültürel 

ortamdan, daha doğru bir ifadeyle insanla alakalı olan her türlü faktörden etkilenen, değişen, 

gelişen, dönüşen adeta canlı bir varlık özelliği gösterir. Dilin malzemesi, her türlü edebî ve 

ilmî faaliyet; ait olduğu toplumun yeme içme kültüründen dinî inanışlarına, âdetlerinden ticari 

hayatına uzanan geniş bir yelpazenin etkisi altında gelişir ve şekillenir. Fetret Devri 

öncesindeki siyasi ve toplumsal yapıya bakıldığında henüz sınırlarının güvenliğini tam olarak 

sağlayamamış, içeride toplumsal işleyişi kanunlar ve yasalarla tam olarak oturtamamış, 

gelişmekte olan bir devlet görürüz. Bu devlet için sınır güvenliğinin ve mevcudiyetini koruma 

çabasının öncelikler sıralamasında önde olması edebî ve ilmî faaliyetlere yeterince ihtimam 

göstermemesi şaşırtıcı değil, beklenen bir sonuçtur. Fetret Devri‟nin öncesinde şair ve sultan 

arasındaki hâmilik geleneğinin Osmanlı Devleti‟nde henüz yerleşmediği görülür.   

 Osmanlı İmparatorluğu‟nda bir şairin şiir yazmaya devam etmesi ve şair olarak geçimini 

sağlaması, bir hâmi bulmasıyla doğrudan bağlantılıydı. Bu sebeple de şairler, ne kadar iyi şair 

olsalar da kendilerini koruyacak, maddi ve manevi destek verecek bir hâmi arayışında 

olmuşlardır. Bu olayın tabii sonucu olarak, yazılan şiirlerde başta padişah olmak üzere devlet 

büyüklerine bol bol yer verilmiştir. Padişah ve devlet büyükleri adına yazılan methiyeler 

Osmanlı Dönemi şiirinin en başta gelen konularındandır. Ankara Savaşı yaşanırken ve savaşın 

sonrasında devletin başında bir padişah yokken, şairlerin de sığınabileceği ve maddi manevi 



85 
 

destek bulacağı bir büyük bulunmuyordu. Şehzadeler, yanlarında birkaç sanatçı bulundursa da 

daha çok taht mücadelesi içinde bulundukları için sanatla çok fazla ilgilenememişlerdir. Bu 

dönemde, siyasal olaylara karşı kayıtsız kalan çok az şair olduğu, yazdıkları şiirlerden 

görülmektedir.  

 Fetret Devri 1413 yılında saltanat birliğinin sağlanması ile bitmiştir. Çelebi Mehmed‟in tahta 

geçmesiyle birlikte Anadolu tekrar tek bir gücün altında birleşmeye başlamıştır. XV. yüzyılda 

sadece siyasî olarak değil edebî anlamda da ilerlemeler görülmüştür. Eserlerde şuurlu bir 

şekilde Türkçe yazılmasına önem veren II. Murad sayesinde Türk Edebiyatı ilerlemeye devam 

etmiştir (İsen ve Horata, 2011: 74-75). XV. yüzyılın ilk yarısında tahta çıkan II. Murad başta 

olmak üzere diğer padişahlar, şehzadeler ve devlet adamlarının birçoğu şiir yazan, sanata 

meraklı kişilerdir. Bu sebeple de XV. yüzyılda edebiyat ve sanat etkinliklerinde bir artış 

yaşanmıştır (Mengi, 2010: 110-111). Orhan Gazî döneminde başlayıp Yıldırım Bâyezid 

döneminde hayli gelişmiş olan saray hayatı, bu dönemde de ilerlemeye devam etmiştir. Çelebi 

Mehmed, Ahmedî, Ahmed-i Dâ‟î ve Şeyhî gibi şairleri himâye etmekle kalmamış, tercüme 

eserlerin yazılmasına da vesile olmuştur. Mehmed Çelebi adına yazılmış eserleri şu şekilde 

sıralayabiliriz: 

 Abdülvâsi Çelebi- Halil-nâme(Kartal ve Şentürk, 2016: 215).  

 Abdülvehhâb bin Yûsuf bin Ahmed el-Mardanî- Kitâbü’l-müntehab: Çelebi 

Mehmed‟in hazinesi için telif edilmiştir. Tıbbî eserleri ihtiva etmektedir. Tire‟de Necib 

Paşa Kütüphanesi‟nde (nr.591) bir nüshası mevcuttur. 

 Ahmedî- Cemşîd ü Hûrşîd 

 Hatiboğlu- Rûhu’l-kulûb: İlmihâl kitabıdır. 

 Rükneddin Ahmed- Acâ’ibü’l-mahlûkat: Zekeriya bin Mehmed-i Kazvînî‟nin olan 

eseri Rükneddin Ahmed Türkçe‟ye çevirmiştir. Eser ansiklopedi tarzında yazılmış ve 

heyet, coğrafya, tıp, botanik, madenler ve ilaçlarla meşhur olan şehir ve kasabalardan 

bahseder. 

 Yazıcı Sâlih- Şemsiyye: Melhame tarzında yazılan eser İskender bin Hacı Paşa‟ya 

ithaf edilmiştir. 

 Mehmed Çelebi Türk Edebiyatı‟nın ve Türk Dili‟nin ilerlemesine sadece şairleri himâye 

ederek değil aynı zamanda medreseler açtırarak da katkıda bulunmuştur. 1414 yılında 

Merzifon‟da, 1420 yılında Bursa‟da medrese kurdurmuştur. Özellikle Bursa‟da Yeşil Medrese 



86 
 

olarak bilinen bu yer devrinin en revaçtaki medresesi olmuştur. Molla Hüsrev ve Molla 

Hayalî gibi büyük ilim adamları dersler vermiştir. Bursa, ilim merkezi olarak İznik‟in yerini 

almaya başlamıştır (Kartal ve Şentürk, 2016: 215-216). 

 XV. yüzyılda şairler, şiir dilini İran şiirindeki ahenge ulaştırmak istemişlerdir. Bu sebeple de 

XIV. yüzyılda varolan saf Türkçe yerini yavaş yavaş yabancı kelimelere bırakmaya 

başlamıştır. Bunun yanı sıra Necâtî gibi şairler,  şiirde atasözü ve deyimleri sıkça 

kullanmışlardır. Aydınlı Visali sadece saf Türkçe ile şiir yazmış. Şehzade Korkut şiirlerinde 

yabancı terkipleri çok az kullanmıştır. XV. yüzyıldaki nesir örneklerine bakıldığında, şiirde 

gelinen seviyeye ulaşamadıkları görülmüştür (İsen ve Horata, 2011: 81). Nesir dili, genel 

olarak ikiye ayrılmıştır. Halkın faydalanabilmesi için yazılan eserlerde yalın bir Türkçe 

kullanılırken; şairler sanatını göstermek amacıyla bazı eserlerinde sanatkârane bir üslup tercih 

etmiştir (Mengi, 2010: 112). 

  4.6. XV. Yüzyıl Mensur Eserleri 

 Bu dönemdeki mensur eserlerin birçoğu Arapça ve Farsça‟dan çeviri olsa da te‟lif eserlerin 

sayısında da bir artış yaşanır (Mengi, 2010: 147). Konu olarak incelendiğinde çoğunlukla 

dinî, tasavvufî eserler olduğu görülmektedir. Ayrıca Dede Korkut Hikâyeleri ve Danişment-

nâme gibi kahramanlık hikâyelerine ve münşeât türündeki eserlere de rastlanmaktadır (İsen ve 

Horata, 2011: 81). Bu konulara ek olarak tıp, veterinerlik, astroloji ve musiki gibi alanlarda 

yazılan pek çok eser Türkçenin zenginliğini ve anlatım gücünü göstermesi açısından 

önemlidir. İlk dönem mensur eserleri kısmen daha sade bir Türkçe ile yazılmış olsa da 

özellikle İstanbul‟un fethinden sonra edebiyatın klasik forma ulaşmasının ardından daha 

sanatlı bir dil kullanılmaya başlanır (Mengi, 2010: 147). 

 XV. yüzyılda yazılan mensur eserler şu şekildedir: 

- Âşık Paşazâde- Tevârih-i Âl-i Osman 

- Ebu’l-Hayr Rûmî- Saltuk-nâme 

- Mercimek Ahmed- Kâbus-nâme Çevirisi: II. Murad‟ın isteği üzerine Farsça‟dan 

Türkçe‟ye çevrilmiştir. Eser, sade nesrin en başarılı örneklerinden birisi olarak kabul 

edilir (Mengi, 2010: 148).  

- Neşrî- Cihân-nümâ 



87 
 

- Sinan Paşa- Tezkiretü’l-Evliyâ Ve Nasihat-nâme: Nasihat-nâme adlı eseri Maarif-

nâme olarak da bilinir. Eserin tıpkıbasımı, önsöz ile birlikte 1961 yılında İstanbul‟da 

Hikmet Ertaylan tarafından yayımlanmıştır. Tezkiretü‟l-Evliyâ adlı eserin üzerinde ise 

doktora çalışması yapılmıştır (Gürsoy, Emine (1979), „Tezkiretü‟l-Evliya‟so‟, C. I-II) 

(Mengi, 2010: 147). 

- Sinan Paşa-Tazarruat: Dinî-tasavvufî bir mensur eserdir. Eserde Arapça ve Farsça 

kelimeler kullanılmış olmakla birlikte sanatkârane üslubun en güzel örneklerinden 

biridir. Bu eser büyük beğeni aldığı için secili nesire „Sinan Paşa Üslubu‟ adı 

verilmiştir. Eser, 1971 yılında Mertol Tulum tarafından yeni harflerle tekrar 

basılmıştır (Mengi, 2010: 147). 

- Uzun Firdevsî- Süleyman-nâme 

- Yazıcıoğlu Ahmed-i Bican- Envârü’l-Âşıkîn: Eser, Ahmediye ismiyle de tanınır. 

Dili süslü bir eser olup çok sayıda yazması vardır (Mengi, 2010: 148). 

- Yazıcıoğlu- Selçuk-nâme 

 Çeviri veya tercüme yoluyla Türk Edebiyatı‟na kazandırılan bu eserler ile edebiyatımız 

genişlemiştir diyebiliriz. Türk halkı, bahsi geçen mensur eserlerden yalnızca edebî anlamda 

faydalanmamış aynı zamanda dinî ve ilmî bilgileri de öğrenmiştir. Türk halkının, çeşitli 

konulardaki bilgileri kendi dillerinde öğrenmeleri önemli bir gelişmedir. 

4.7. XV. Yüzyıl Mesnevileri 

 Mesnevi türünün XIV. yüzyıldaki gelişimi bu dönemde de devam etmiştir. Dinî-tasavvufî, 

ahlâki, âşıkane, destanî türlerde mesneviler yazıldığı gibi tarih konulu mesneviler de 

revaçtadır. XV. yüzyıl Osmanlı Devleti‟nin büyüdüğü ve güçlendiği bir dönem olduğu için 

tarihi olaylara çok sık değinilmiştir. Bu dönemki mesnevi yazarları ve eserleri şu şekildedir: 

- Abdülvâsî Çelebi- Halil-nâme/Dâstân-ı İbrahim Nebî: Hz. İbrahim‟in kıssalarını 

içeren eser I. Mehmed döneminde yazılmıştır. 

- Ahmed Rıdvan- Hamse: Hamsenin içerisinde Hüsrev ü Şîrîn, Leylâ vü Mecnûn, 

İskender-nâme, Seb‟a-yı Seyyâre ve Mahzenü‟l-Esrâr adlı mesneviler bulunmaktadır. 

- Akşemseddinoğlu Hamdullah Hamdi- Hamse: Akşemseddinoğlu Hamdullah 

Hamdi Anadolu sahasında hamse sahibi olan ilk şairdir. Hamse‟de Yusuf u Züleyha, 



88 
 

Leylâ vü Mecnûn, Mevlid, Kıyâfet-nâme ve Tuhfetü‟l-Uşşâk adlı mesneviler 

bulunmaktadır. 

- Behiştî- Hamse: Hamsenin içerisinde Leylâ vü Mecnûn, Yusuf u Züleyha, Hüsn ü 

Nigâr, Süheyl ü Nevbahâr ve Vâmık u Azrâ adlı mesneviler bulunmaktadır. 

- Dede Ömer Rûşenî-Çoban-nâme: Mevlana‟nın ünlü eseri Mesnevi‟de yer alan 

Musa ile Çoban hikâyesinin genişletilmiş çevirisidir. 

- Dede Ömer Rûşenî- Miskin-nâme: Tasavvufi öğütler veren ve dervişliği anlatan 

didaktik mahiyetli bir eserdir. 

- Dede Ömer Rûşenî- Ney-nâme: Mevlana‟nın ünlü eseri Mesnevi‟deki „ney‟ 

sözünden etkilenerek kaleme alınmıştır. 

- Hatiboğlu- Bahrü’l-Hakâyık: Hacı Bektaş-ı Velî‟nin Farsça kaleme aldığı Makalât 

adlı eserinin manzum çevirisidir.  

- Hatiboğlu- Letâif-nâme: Eserin aslı Arapça Sure-i Mülk tefsiridir. Hatiboğlu bu 

tefsiri Türkçe‟ye çevirmiştir. 

- Hatiboğlu- Ferah-nâme: Mev‟ize ve nasihat türünde bir eserdir. Eserin aslının 

Arapça olduğu bilinmektedir. 

- Süleyman Çelebi- Vesiletü’n-Necat: 1409 yılında Bursa‟da yazılmıştır. Süleyman 

Çelebi bu eserini yazarken diğer dini-tasavuffi eserlerden faydalanmıştır. 700 beyitten 

fazla olan bu eser, aruzun fâ‟ilâtün/fâ‟ilâtün/fâ‟ilün kalıbıyla yazılmıştır. 

- Şeyh Elvân-ı Şîrâzî- Gülşen-i Râz: Mahmud Şebusterî‟nin Farsça Gülşen-i Râz adlı 

eserinin tercümesidir. Eserde tasavuffî konular ele alınmıştır. Onbeş ve onbeş 

cevaptan ibarettir. 

- Tâcizâde Ca’fer Çelebi- Heves-nâme: Fatih Sultan Mehmed dönemini ve o 

dönemki İstanbul‟u anlatan orijinal bir eserdir.  

- Yazıcıoğlu Mehmed- Muhammediye: Mehmed Efendi‟nin Megâribü‟z-Zaman adlı 

eserinin Türkçe‟ye çevirisidir. 1449 yılında yazılan eser, II. Murad‟a takdim 

edilmiştir. Eser 900 beyitten fazladır. Asıl itibariyle mesnevi şeklinde yazılan 

Muhammediye içerisinde kaside, müstezat, terkib-i bend ve terci-i bend şeklinde 

yazılmış şiirlere de rastlanmaktadır. 

- İbrahim Tennurî- Gülzâr-ı Ma’nevi/ Gülzâr-ı Şerîf: Abdest, namaz, oruç gibi 

ibadetler ayet ve hadislerle açıklanmıştır. 



89 
 

 Yukarıdaki mesnevilerin konularına bakıldığında halkı hem dinî açıdan bilgilendiren 

kıssalara hem eğlenmesine vesile olan aşk hikâyelerine hem de o dönemi anlatan tarihî 

olayların ele alındığı eserleri görmekteyiz. Bu eserler vasıtasıyla Türk Edebiyatı‟nın 

döneminde daha güçlü olduğunu, kendi kurallarını çizdiğini ve bağımsız bir hüviyet 

kazandığını söylememiz mümkündür.  

 XV. yüzyılın ilk çeyreğinden sonra Fetret Devri‟nin etkilerinin azaldığı, Osmanlı‟nın tekrar 

güç kazandığını görürüz. Bu dönemde fetihler devam etmiş, halk da paralel olarak refaha 

kavuşmuştur. Dönemin tarihini konu alan eserler şu şekilde sıralanabilir: 

- Zaîfî- Gazâ-nâme 

- Enverî- Düstur-nâme 

- Mahremî- Şeh-nâme 

- Uzun Firdevsî- Kutub-nâme 

 Tarih konulu bu eserler sayesinde o dönemde yer alan pek çok unsura ulaşmamız 

mümkündür. Ayrıca birden fazla eserin varolması da bir eserde geçen unsurun gerçekliğini 

karşılaştırarak elde etmemize katkı sağlamaktadır. 

 XV. yüzyılda farklı türden eserlerin denendiği, Türk Edebiyatının ilerleme yaşadığı yukarıda 

belirtilmiştir. Sayıca az olsa da bu yüzyılda yazılmış olan ansiklopedik eserlere de 

rastlanmaktadır: 

- Bedr-i Dilşad- Murad-nâme, 

- Antepli İbrahim bin Bali- Hikmet-nâme (Mengi, 2010: 139-146). 

 Ansiklopedik eserlerin varolması Türk milletinin her dönem edebiyata, ilime ve bilime 

verdiği önemin açık bir göstergesidir. Fetret Devri gibi bir dönemden sonra dahi halkın ilmî 

bilgilerini arttırmaya yönelik çalışmaların olması, bilinçli ve gelişmeye açık bir toplumun 

varolduğunu gösterir. 

 

 



90 
 

4.8. Dönemin Şairleri ve Eserleri 

Ahmedî 

 Ahmedî hakkında bilgiler yetersiz ve tutarsızdır. Hayatı hakkındaki bilgilere kendi 

eserlerinden yola çıkarak ulaşabilmekteyiz. 1334-35 yılında doğduğu bilinmektedir. Asıl adı 

İbrâhim, lakabı Tâceddin, babasının adı Hızır‟dır. Mısır‟da Şeyh Ekmeleddin el-Bâbertî‟nin 

öğrencisi olup kendisinden dersler almıştır. Îsâ Bey‟in (1360-1391) oğlu Hamza için 

Mîzânü‟l-edeb ile Miʿyârü‟l-edeb adlı Arap sarf ve nahvine dair kaside tarzında Farsça iki 

ders kitabı yazmıştır. Bu bilgiden yola çıkarak, Ahmedî‟nin bir dönem Aydınoğulları‟nın 

sınırları içinde olduğunu söylememiz mümkündür (Kut, 1989: 65).  

 Saray erkânı ve padişahlarla arasının iyi olduğunu, padişahlarla savaşlara katılma şerefine 

nail olduğunu,  devrinde kendisine hâmi bulmakta zorlanmadığını eserlerinde anlattığı 

olaylardan öğrenmekteyiz. İnalcık da eserlerini Germiyan beyleri Süleymanşâh ve II. 

Yakub‟a; Osmanlılardan I. Mehmed ve II. Murad‟a sunmuş olduğunu belirtir (İnalcık, 2007: 

265).  

 Ahmedî, Süleymanşâh ile birlikte I. Murad‟ın bir savaşına katılmış, bu savaşta 

Süleymanşâh‟ın ölümü üzerine de kendisine bir hâmi arayışına girişmiştir. Bu arayışı, 

İskendernâme‟de şu sözlerle ifade etmiştir (Beyit 294-295): 

   Uc‟dan uca araduk bu „âlemi  

   Bulamadık ehl-i kerem bir âdemi 

   Kim kerem-ehli kim ölmüş durur 

   Kimi yokluktan nihân olmuş durur (İnalcık, 2007: 266) 

 Emir Süleyman‟ın ölümünün ardından Ahmedî‟nin hâmi aradığını, Bursa‟ya gelen I. 

Mehmed‟in çevresine girmeye çalıştığını Günay Kut da belirtmektedir. Ayrıca Kut‟tan 

öğrendiğimize göre seksen yaşından fazla yaşamış olan Ahmedî, Amasya‟da vefat etmiştir 

(Kut, 1989: 165). 



91 
 

 Ahmedî‟nin eserlerine geçmeden önce onun şairlik kudretini görmemiz açısından yazdığı bir 

bahariyyatı görmemiz -kanaatimizce- önemlidir: 

Subh-dem „Îsî nefes olup eser bâd-ı sabâ  

Bülbüle virür haber gül geldüginden merhabâ  

Zî-sabâ kim Huld bâgından gelüp bagışladı  

Topraga pîrâne ser-pîrâye-i „ahd-i sabâ  

Sebze olmış hulle-pûş u gonca-gül-gûn pîrehen   

Şâh-ı gül gûher-nisâr u lâle yâkût-ı kabâ  

Cennet-i „Aden oldı gül-zâr âb-ı kevser cûyibâr  

Ebr lü‟lü-yi  „Aden saçdı vü yil müşg-i Hıtâ  

Gül urunmış tâc-ı la‟l ü nergis almış câm-ı zer   

Hâre pîrûze-selebdür hâr mînâyî-ridâ  

Gül serâ-perde düzetmiş girü cilve urmaga   

Ol serâ-perde içinde bülbül uş perde-sirâ  

Yâr zülfine sabâ yili güzer kıldı meger   

Kim anun enfâsı-y-ıla hoş mu‟attardur hevâ  

Gonca „ışkından lebinün her gice uş teng-dil  

Gül yanagı hacletinden her seher gark-ı hayâ  

Gül bigi keşf istesen nergis-misal itgil nazar   

Rahmet âsârına kim tolmış-durur arz u semâ  

İsdesen berk ü nevâ „ıyşe varalum bâga kim   

Toludur gül-zâr u bâg ucdan uca berk ü nevâ  



92 
 

Varsa gönlünde küdûret câm-ı mey nûş eyle kim   

Ol küdûret mahv olup gönlün tola nûr-ı safâ  

Fikrin encâmun unıt Cem bigi câm-ı la‟l iç  

Kim bu derde dahı nesne olmadı olmaz devâ  

Lâle vü nergis bigi ildin koma bir lahza kadeh  

Yile virüp „ömrüni gül bigi itmegil hebâ  

Mevsim-i gül fursat-ı  „işretdür itme fevt anı  

 Çün güli bildün ki bes nâzükdür ü endek bekâ  

Ahmedî cân sana mihmândur düriş hoş dut anı  

Kim  „azîzi hâr dutmah olmadı olmaz revâ (Ahmedî D., K., VII:25-26) 

Ahmedî‟nin eserleri ve bu eserler üzerinde yapılan çalışmalar şu şekildedir: 

 Türkçe Divan: Farklı nüshaları bulunan Divan'ın Vatikan Kütüphanesi (Vat. Turco 196) 

ile Süleymaniye Kütüphanesi'nde (Hamidiye, nr. 1082 m.)  bulunan nüshaları önemli 

kabul edilen nüshalardır (Kut, 1989: 165).  

 

 İlk olarak Tunca Kortantamer Divan‟ın yazmalarını tanıtmış ve şiirlerden yola çıkarak 

Ahmedî‟nin iç dünyasını anlamaya çalışmıştır (Kortantamer, Tunca (1973) Leben und 

Weltbild des Altosmanischen Dichters Ahmedî und Besonderer Berücksichtigung Seines 

Diwans).  

 

 Daha sonra Kortantamer bu doktora çalışmasını özetleyip „Yeni Bilgilerin Işığında 

Ahmedî‟nin Hayatı‟ adıyla Türkçeye çevirmiştir (Özer, 2018: 230). 

 

  Yaşar Akdoğan da Ahmedî Dîvânı‟nın tenkitli metnini hazırlayıp eserin dil özellikleri 

üzerinde durmuştur (Mengi, 2010: 90). 

 



93 
 

 İskender-nâme: Eser, 1390 tarihinde, Yıldırım Bâyezid‟in oğlu Emir Süleyman‟a 

sunulmak üzere yazılmıştır. Müellif eserini tamamladıktan sonra bazı eklemeler yapmıştır. 

Bu eklemelere „Mevlid‟ ve „Dâstân-ı Tevârîh-i Mülûk-i Âl-i Osmân‟ bölümleri örnek 

olarak verilebilir (Kemikli, 2018: 13). Şentürk ve Kartal 2008 yılında yazdıkları eserde, 

İskender-nâme‟yi mesnevi türünün ilk ve en başarılı örneği olarak nitelendirir (Kartal ve 

Şentürk, 2008: 172). Nizâmî‟nin eserine olduğu gibi bağlı kalmayan Ahmedî, bazı olayları 

çıkartırken bazı yeni olaylar eklemiştir. Yaptığı değişiklikler sonucunda eser te‟lif bir 

görünüm kazanmıştır (Mengi, 2010: 90).  

 

 İsmail Ünver, incelemesini yapmış ve tıpkıbasımını yayımlamıştır (İsmail Ünver (1983), 

Ahmedî-İskender-nâme).  

 

 Yaşar Akdoğan, 1989 yılında eser üzerinde çalışmıştır (Yaşar Akdoğan, Mi‟rac-nâme ve 

Ahmedî‟nin Bilinmeyen Mi‟rac-nâmesi, Osmanlı Araştırmaları Dergisi) (Kemikli, 2018: 

13). 

 

 Ayrıca „İskender-nâme'den Seçmeler‟ adıyla yayımlanan, halka hitap eden bir yayımı da 

bulunmaktadır (Kut, 1989: 166). 

  

 Tervîhü’l- Ervâh: Ahmedî‟nin tıp konulu mesnevisidir. Emir Süleyman adına yazılmış 

olup 10.000 beyit dolaylarındadır. Dil çalışmaları ve tıp tarihi açısından önemli olan eser; 

mefâ‟îlün/ mefâ‟îlün/ fa‟ûlün kalıbıyla yazılmıştır (Mengi, 2010: 91). Emir Süleyman 

adına 1403-1410 yılları arasında kaleme alınmış, daha sonra bazı ilavelerle birlikte I. 

Mehmed'e sunulmuştur (Kut,1989: 166). Tıpla alakalı pek çok konuya değinen eserde, 

teşrih, teşhis ve tedavi ile ilgili geniş bilgiler mevcuttur. Bu eser, edebî yönünden çok 

Ahmedî‟nin tıp alanındaki becerisini gözler önüne sermesi açısından önemli bir eseridir 

(Kartal ve Şentürk, 2016: 174).  

 

 Eser hakkında en geniş çalışma, B. Şehsuvaroğlu‟nun Şair ve Hekim Ahmedî (İst.1954) 

adlı kitabıdır. Tervîhü‟l- Ervâh‟ın biri İstanbul- Ayasofya, diğeri Topkapı Saray Müzesi 

Kitaplığı‟nda iki yazması vardır (Mengi, 2010: 91). 

 



94 
 

 Cemşîd ü Hûrşîd: Cemşîd ü Hûrşîd adlı eserin var olduğunu ilk olarak Sehi
3
 ve Kâtip 

Çeleb
4
‟den öğrenmekteyiz. Şair tarafından 1403 yılında tamamlandığını öğrendiğimiz bu 

mesnevinin yazımını Emir Süleyman istemiştir. Ancak Banarlı‟nın bulduğu tek nüshada, 

ilk bölümünde değişiklikler yapılarak I. Ahmed‟e sunulduğu veya sunulmak üzere bazı 

değişikliklerin yapıldığı bilgisine ulaşmaktayız (Özer, 2018: 232). Âşıkane konulu olan 

Cemşîd ü Hurşîd‟de Çin fağfurunun oğlu Cemşid ile Rum kayzerinin kızı Hurşid 

arasındaki aşk anlatılır (Mengi, 2010: 90). Eseri ilk defa Nihad Sami Banarlı tanıtmıştır.  

 

 Mehmet Akalın ise 1969 yılında eser ile ilgili bir doktora çalışması hazırlamıştır. 

Gramerini inceleyerek metin kısmını neşretmiştir (Kut, 1989: 166). 

 

 Esrâr-nâme Çevirisi: Eserle ilgili eski kaynaklarda herhangi bir bilgi bulunmamaktadır 

(Özer, 2018: 232). Attâr‟ın Musibet-nâme adlı eserinin bazı bölümlerinin çevirisinden 

oluşmaktadır. Esrâr-nâme‟den ilk kez Bursalı Mehmet Tahir‟in Osmanlı Müellifleri adlı 

eserinde bahsedilmiştir.  

 

 Gönül Ayan 1996 yılında eser üzerinde çalışma yapmıştır (Gönül Ayan, Tebrizli Ahmedî- 

Esrâr-nâme, İnceleme-Metin, AKM Yayınları)  (Mengi, 2010: 91).  

 

 Mirkatü’l- Edeb: Arapça-Farsça sözlük olan eser, Aydınoğullarından Hamza Bey adına 

yazılmıştır (Mengi, 2010: 91). Mirkatü‟l- Edeb‟in varlığını ilk olarak Bedâyi‟u‟s–sihr fî 

sanâyi‟i‟ş-şi‟r adlı mecmuadan öğrenmekteyiz  (Kut,1989: 166).  

 Mirkatü‟l- Edeb‟ten ilk bahseden ve tanıtan kişi Nihad Çetin olmuştur (Nihad Çetin 

(1952), Ahmedî‟nin Bilinmeyen Birkaç Eseri, Tarih Dergisi).   

 

 Ali Alparslan 1960 yılında eser üzerinde çalışma yapmıştır (Ahmedî‟nin Yeni bir Eseri, 

Mirkatü‟l-Edeb, İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi, Türk Dili ve Edebiyatı Dergisi) 

(Mengi, 2010: 92). 

 Aşağıda sıralayacağımız eserlere, Ahmet Atillâ Şentürk ve Ahmet Kartal‟ın müşterek 

çalışması olan kitapta ve Mine Mengi‟nin eserinde rastlanmaması dikkat çekicidir. 

                                                           
3
 Sehi, Heştbehişt, İstanbul 1325, s.54 

4
 Gökyay, O.Ş. Kâtip Çelebi’den Seçmeler, s.198 



95 
 

 Bedâyi’u’s–sihr fî sanâyi’i’ş-şi’r: Ahmedî, Reşîdüddin Vatvat'ın (1177-78) Ha-

da'iku's-sihr adlı eserinde bulunan edebî sanatları özetleyip Farsça şiir örneklerini 

arttırarak tekrar yazmıştır. Bu eserin tek nüshası, Konya Mevlana Müzesi'nde bulunan 

bir mecmuada yer almaktadır (nr 2540/1 vr. 1b_ 71a). Ahmedî‟nin "tevşih"  sanatını 

açıkladıktan sonra kitaptaki tek Türkçe örnek olarak kendi kasidesinden şu beyitleri 

vermesi, eserin göze çarpan özelliğidir: 

 

"Ey ki âfak senün hamdün iderler yekser  

 

V' ey ki kuldur sana ber-beste-kemer Rum u Hazer  

Cümle eşraf-ı zaman senden alur izzet ü cah 

Kamu etraf-ı zemîn kadr ü ala senden umar".  

 Yazmada kırmızı mürekkeple geçen harf ve kelimeler bulunmaktadır. Bu kelimeler 

birleştirilince şu beyit ortaya çıkmaktadır: "Ahmedî kuldur sana beste kemer / izzet ü cah ü 

ala senden umar''. Bu mısraların başındaki kelimeleri okumadığımızda ise rubaî nazım 

şekliyle yazılmış bir dörtlük oluşmaktadır (Kut, 1989: 166).  

 Mizanü'l-edeb: Arapça‟nın kullanımına dair yazılmış Farsça bir kasidedir. Konya 

Mevlânâ Müzesi‟nde bulunan mecmuada 113b-121b varakları arasında yer almaktadır 

(Kut, 1989: 166). 

 

 Mi’yarü 'l-edeb: Arapça ile ilgili yazılmış Farsça bir eserdir. Aydınoğlu İsa Bey'in oğlu 

Hamza Bey için yazılmıştır. Mirkâtü‟l-edeb 'e bağlı olarak kaleme alınan eser bir ders 

kitabı halinde yazılmıştır (Kut, 1989: 166). 

 Ahmedî'ye ait olduğu düşünülen Kaside-i Sarsari Şerhi ile Hayretü'l-ukalâ adlı eserleri ise 

günümüze dek bulunamamıştır. Bu iki eserden Kâtip Çelebi (Keşfü 'z zunan, 1, 694; ll, ı 340) 

ve Kâtip Çelebi‟nin verdiği bilgi doğrultusunda Mehmet Tahir, Sadeddin Nüzhet Ergun, Fuad 

Köprülü de eserin var olduğunu bildirmişlerdir (Kut, 1989: 166-167). Ayrıca bir dönem 

Süleyman-nâme, Hayretü‟l-Ukala, Kânun-u Şifâ Tercümesi ve Çeng-nâme adlı eserler de 



96 
 

Ahmedî‟ye atfedilmiş olsa da daha sonraki çalışmalarla bu eserlerin kendisine ait olmadığı 

ortaya çıkarılmıştır (Özer, 2018: 234). 

Ahmed-i Dâ’î 

 XIV. yüzyılın sonu ile XV. yüzyılın başında yaşadığı bilinmektedir (Kartal ve Şentürk, 2016: 

226). Babasının adının İbrahim, dedesinin adının Mehmed olduğu bilinmektedir. Ahmed-i 

Dâ‟î ile ilgili bilgi veren kaynakların tamamında Germiyanlı olduğu yazılmaktadır (Kut, 

1989: 56). Doğum tarihi ve yeri ile ilgili bilgiler yetersiz ve tutarsızdır. Sehî Bey ve Latîfî 

Emir Süleymân devri (1402-1410) şairlerinden olduğunu belirtirken Hasan Çelebi ve 

Mehmed Süreyyâ I. Murad devri (1362-1389) şairi olduğunu belirtir. Ahmed-i Dâ‟î‟nin ölüm 

yeri ve tarihi de net olarak bilinmemekle birlikte Bursa‟da ismini taşıyan bir mahalle, bir cami 

ve bir hamam oluşundan mütevellit kabrinin Bursa‟da olduğu düşünülmektedir (Kartal ve 

Şentürk 2016: 226).  

Dâ‟î; Türkçe‟yi başarılı bir şekilde kullanmış, Türkçenin kaba ve ifadeye elverişsiz olduğunu 

söyleyenlere cevap niteliğinde pek çok eser yazmıştır. Bu eserleriyle Türkçenin Arapça ve 

Farsça karşısındaki ifade kabiliyetini ispatlamıştır. Türkçenin bir edebiyat ve ilim dili olarak 

gelişmesinde önemli bir rol oynamıştır (Akyol, 2015: 590). Ahmedî Dâ‟î, kimi şairlerin 

Türkçe‟yi şiir söylemek için yetersiz bulduğu ve Türkçe şiir yazmaktan kaçındığı bir 

dönemde bilhassa Türkçe eserler yazmıştır. Fars şiirine hâkim olan şair, Farsça eserleri 

başarılı bir şekilde Türkçe‟ye çevirerek klasik tarz şiirinin Anadolu‟da oluşumuna katkı 

sağlayan en önemli şairlerden birisi olmuştur (Kartal ve Şentürk, 2016: 226).  

 Ahmed-î Dâ‟î‟nin eserleri şu şekildedir: 

 Türkçe Divan: Eserin bilinen iki nüshası vardır. Birincisi, Ahmet Ateş tarafından 

1948 yılında Burdur Vakıf ve Halkevi Kitaplığı‟nda nr. 735‟te kayıtlıdır. Bu nüsha 

Ahmedî Dâ‟î Külliyatı içinde bulunan eksik bir divandır. İkinci ve tam olan nüsha ise, 

Tunca Kortantamer tarafından bulunmuştur. Kahire‟de Mısır Millî Kütüphanesi 

Dârü‟l-kütüb ve‟l-Vesâ‟ik el-Kavmiyye‟de 8658/23 numarada kayıtlıdır (Kartal ve 

Şentürk, 2016: 227). Divan üzerine pek çok çalışma yapılmıştır 

 Divanın tıpkıbasımı 1952 yılında İ. H. Ertaylan tarafından yapılmıştır (Ahmed-i Dâ‟î, 

Hayatı ve Eserleri), 



97 
 

 Tenkitli metni ise 2001 yılında Mehmet Özmen tarafından yapılmıştır. (Ahmed-i Dâ‟î 

Divânı I) (Kartal ve Şentürk, 2016: 227). 

 Farsça Divan: 1413 tarihinde, Çelebi Mehmed‟in tahta çıkması sebebiyle Sadrazam 

Halil Bey‟e sunulmuştur. 10 kaside, 24 gazel ve tamamlanmamış şiirler 

bulunmaktadır. Eser üzerine yapılan çalışmalar şu şekildedir: 

 İsmail Hikmet Ertaylan, 1992 yılında tıpkıbasımını yayımlamıştır (Ahmed-i Dâ‟î, 

Hayatı ve Eserleri), 

 Tolga Ocak ise eser üzerine doktora çalışması yapmıştır (Ahvâl ve Âsâr ve Tahlîl-i 

Eş‟âr-i Dîvân-i Fârisi-yi Ahmed-i Dâ‟î) (Kartal ve Şentürk, 2016: 227). 

 Çeng-nâme: 1405 yılında aruzun „mefâilün mefâilün feûlün‟ kalıbı ile kaleme 

alınmış olup 1446 beyitten oluşmaktadır. Eser, Emîr Süleyman adına kaleme 

alınmıştır. Emîr Süleyman‟ın eğlence meclislerinden yola çıkılarak kaleme alınan 

eser, döneminde telif edilen eserler arasında ilk orijinal mesnevidir.  

 Çeng-nâme‟nin bilinen üç nüshası Sivas, Burdur ve Konya‟da bulunmaktadır. İ. 

Hikmet Ertaylan‟ın, V. Mahir Kocatürk‟ten aldığını belirttiği nüshanın Koyunoğlu 

nüshası olduğu ortaya çıkmıştır. 

 İsmail Hakkı Ertaylan, 1952 yılında Burdur nüshasının tıpkıbasımını diğer eserleriyle 

yayımlamıştır ( Ahmed-i Dâ‟î, Hayatı ve Eserleri), 

 Gönül Alpay, Koyunoğlu nüshasını Ahmed-i Dâ‟î ve eser hakkında yazılan bir tetkik 

ile birlikte 1975 yılında tıpkıbasım olarak yayımlamıştır (Ahmed-i Dâ‟î and His 

Çengnâme), 

 Gönül Alpay, 1992 yılında Burdur ve Koyunoğlu nüshalarını kullanarak tenkitli bir 

metin daha yayımlamıştır (Ahmed-i Dâ‟î, Çengnâme; A Critical Edition and Textual 

Analysis, Sources of Oriental Languages and Literatures) (Kartal ve Şentürk, 2016: 

227-228). 

 Câmâsb-nâme: Nasîruddîn Tûsî‟nin yıldız-nâme türündeki eserinin genişletilmiş 

şeklidir. Timur‟un Anadolu‟yu istila etmesinin ardından yazıldığı düşünülmektedir. 

 İsmail Hakkı Ertaylan, 1952 yılında eser üzerine çalışma yapmıştır (Ahmed-i Dâ‟î, 

Hayatı ve Eserleri) (Kartal ve Şentürk, 2016: 227). 

 Ukûdü’l-cevâhir: II. Murad‟ın şehzadeliği sırasında kaleme alınmış Arapça‟dan 

Farsça‟ya manzum bir sözlüktür.  

 1952 yılında İ. H. Ertaylan tarafından faksimile metin şeklinde yayımlanmıştır. 

(Ahmed-i Dâ‟î, Hayatı ve Eserleri) (Kartal ve Şentürk, 2016: 227). 



98 
 

 Vasiyyet-i Nûşirevân-ı Âdil be-Püsereş Hürmüz-i Tâcdâr: Mesnevi türünde 

yazılmış 115 beyitlik bir eserdir. Aruzun „mefaîlün mefaîlün feûlün‟ kalıbıyla 

kaleme alınmış olup didaktik mahiyettedir. Mesnevinin başında yer alan dokuz 

beyitlik mukaddime ve hatime kısmı Farsça‟dan tercüme edilmiştir. Bu eser, 

çocukları muhatap alarak yazılan ilk nasihatnâme olarak kabul edilmiştir.  

  İlk olarak 1952 yılında İ. H. Ertaylan tıpkıbasım olarak yayımlamıştır (Ahmed-i 

Dâ‟î, Hayatı ve Eserleri), 

 Mahmut Kaplan 1993 yılında, eseri Türkiye Türkçesi ile tekrar yayımlamıştır. 

(Ahmed-i Dâî‟nin Vasiyyet-i Nuşirevân Tercümesi: Metin), 

 Emine Yeniterzi de 2006 yılında, eseri Türkiye Türkçesi ile yayımlamıştır. (Ahmed-

i Dâ‟î ve Vasiyyet-i Nûşirevân Adlı Mesnevisi, Selçuk Üniversitesi Türkiyat 

Araştırmaları Enstitüsü Türkiye Araştırmaları Dergisi) (Kartal ve Şentürk, 2016: 

227). 

 Dâ‟î‟nin, Şentürk ve Kartal‟ın müşterek eserinde yer almayan ancak Kut‟tan ulaştığımız 

bilgilere göre diğer eserleri şu şekildedir:  

 Tercüme-i Tefsîr-i Ebü’l-Leys es-Semerkandî: Emîr Süleyman‟a sunulan bu eser, 

Anadolu‟da Türkçe‟ye tercüme edilen ilk Kur‟an tefsiridir. Eser Eski Anadolu 

Türkçesi‟nin tüm özelliklerini barındırmaktadır.  

 Çok fazla nüshası bulunan eserin en önemli nüshaları İstanbul Üniversitesi 

Kütüphanesi‟nde (TY, nr. 8248) ve Süleymaniye Kütüphanesi‟nde (Fâtih, nr. 631) 

bulunmaktadır.  

  Miftâhu’l-cenne: Lü‟lü Paşa adına Arapça‟dan Türkçe‟ye tercüme edilmiştir. Eser 

sekiz bölümden oluşmaktadır. 

 Eserin pek çok nüshası vardır. Bu nüshalardan birkaç tanesi Süleymaniye 

Kütüphanesi‟nde bulunmaktadır (Esad Efendi, nr. 1726; Fâtih, nr. 2853; Bağdatli 

Vehbi Efendi, nr. 1565).  

 Tercüme-i Kitâbü’t-Ta’bîrnâme: Ebû Bekir b. Abdullah el-Vâsıtî‟nin Arapça 

eserinin Farsça‟ya yapılan tercümesinden Türkçe‟ye çevrilmiştir. Rüya tabirlerini 

ele alan eser Germiyanoğlu II. Yakub‟a takdim edilmiştir.  

 Eserin iki nüshası olduğu bilinmektedir. Birisi, Süleymaniye Kütüphanesi‟nde 

(Hekimoğlu Ali Paşa, nr. 588); diğeri ise Atatürk Kitaplığı‟nda (Eski Belediye Ktp., 

Muallim Cevdet, nr. O. 26) bulunmaktadır. 



99 
 

 Tercüme-i Eşkâl-i Nasîr-i Tûsî (Tercüme-i Sî fasl fi’t-takvîm): Nasîrüddîn-i 

Tûsî‟ye ait Sî Fasl adlı eseri Türkçe‟ye tercümesidir.  

 Birçok nüshası bulunan eserin bir nüshası Süleymaniye Kütüphanesi‟nde (Lâleli, nr. 

2735) bulunmaktadır. 

 Teressül: En eski ve en güzel inşâ örneklerini içermesinden dolayı çok önemli bir 

eser olarak kabul edilir.  

 Eksik bir nüshası Manisa İl Halk Kütüphanesi‟nde (Muradiye, nr. 1856/3, vr. 113-

121) bulunmaktadır. 

 Tercüme-i Tezkiretü’l-evliyâ: II. Murad adına yazılmıştır. Ferîdüddin Attâr‟ın 

aynı isimde yazılmış eserinin tercümesidir.  

 Bilinen tek nüshası Süleymaniye Kütüphanesi‟nde (Serez, nr. 1800) mevcuttur. 

 Tercüme-i Tıbb-ı Nebevî: Dâ‟î bu eserinde babasının ve dedesinin adını açıkça 

zikretmektedir.  

 Bilinen dört nüshasından birisi İstanbul Üniversitesi Tıp Tarihi Kütüphanesi‟nde 

(nr. 90) bulunmaktadır.  

 Vesîletü’l-mülûk fî ehli’s-sülûk: Âyetü‟l-Kürsî‟nin tefsiri olan eserde ayrıca Şerh-i 

Esmâü‟l-hüsnâ da yer almaktadır. Eserde bahsi geçen emirin kim olduğu net olarak 

bilinmese de Germiyanoğlu II. Yakub olduğu düşünülmektedir. 

 Bilinen tek nüshası Konya‟da İzzet Koyunoğlu Kütüphanesi‟nde bulunmaktadır 

(Kut, 1989: 57-58).  

Nesimî 

 Doğum yeri ve doğum tarihi belli değildir. Nesimî ile ilgili bu hususlar günümüzde hala 

tartışmalıdır. Asıl şöhretini Fazlûllah-ı Hurûfî‟ye bağlandıktan ve Timur tarafından 

öldürüldükten sonra kazanmıştır. Hurûfî inancı sebebiyle Câvidannâme adlı eserinde bu 

düşüncelerine çok sık yer vermiş ve Hurûfîlik sembollerini kullanmıştır (Üzüm, 2007: 5). 

Anadolu‟da fikirlerini yayacak ortam bulamayınca, Hurûfîlerin en önemli merkezi olan 

Halep‟e gitmiştir. Halep‟te Dulkadiroğlu ve Karakoyunlu hükümdarları ile bizzat tanışma 

imkânı bulmuş ve buradaki hükümdarları da etkisi altına almıştır (Bilgin, 2007: 3).  

 Nesimî şiirlerini, inancını yaymak için bir araç olarak kullanmıştır. „Tanrı‟nın insan yüzünde 

tecelli etmesi‟ ve „vücudun bütün organlarını harfle izah etme‟ gibi fikirleri Sünnî inancından 

kişiler tarafından hoş karşılanmamıştır. Hurûfîliğin merkezi olan Halep‟te de tepkiye maruz 



100 
 

kalmıştır. Halep‟te ulûhiyyet iddia ettiği ve görüşlerinin İslâma aykırı görüldüğü için 

öldürülmesi için fetva verilmiştir (Bilgin, 2007: 4). Ölüm tarihi de net olmamakla birlikte 

1404 tarihinde vefat ettiği düşünülmektedir. Ölümü ile ilgili net olan tek husus, inancı 

sebebiyle derisi yüzülerek öldürüldüğüdür. Nesimî‟nin hayatı, onun izinden giden şairler 

tarafından efsaneleştirilmiş ve özellikle Alevi şairler arasınd a „Şah-ı Şehid‟ olarak anılmıştır 

(Mengi, 2010: 78). Nesimî‟nin şiirlerinde Hallâc-ı Mansur‟a ve „enelhak‟ kelimesine sıkça 

gönderme yapması ve kendi ölümünün de onun gibi dramatik bir şekilde gerçekleşmesi 

sebebiyle II. Hallâc-ı Mansur olarak görülmesine sebebiyet vermiştir (Üzüm, 2007: 5). 

 Ağırlıklı olarak Azeri Türkçesi özelliklerini kullanan Nesimî, Oğuz Türkçesi ile de şiirler 

yazmıştır. Oğuz Türkçesini açık ve ahenkli bir şekilde kullanarak klasik şiirin oluşumuna 

büyük katkıda bulunmuştur. Şiirlerinde kullandığı tasavvufi kelimeler ve Hurûfîlik terimleri 

göz ardı edildiğinde, kullandığı dil halk diline çok yakındır. Nesimî, insanı, varlığın güzellik 

aynası olarak niteler. Bu sebeple de insanın kendisini her türlü kötü alışkanlıktan, kötü 

huylardan koruması gerektiğini ve kendisine saygı göstermesi gerektiğini vurgular. Çünkü 

Nesimî‟nin inancında Allah, insanın yüzünde görülebilir. Nesimî‟ye göre insan ceset ve 

ruhtan ibaret gibi gözükse de aslına bakıldığında daha yüce bir varlıkla, Allah‟la, 

karşılaşılmaktadır (Bilgin, 2007: 4). 

Nesimî‟nin eserlerini şu şekilde sıralayabiliriz: 

 Türkçe Divân: Türkçe Divân üzerine pek çok çalışma yapılmıştır. 

 

 Biri Azerbaycan'da, diğerleri İstanbul'da olmak üzere beş defa basılan divanın 

Azerbaycan'da yapılan ilk baskısından sonra (nşr. Selman Mümtaz, Bakü 1926) 

Cihangir Gehramanov 1970 yılında eserin sözlüğünü yayımlamıştır (Nesimi Divanı 

Leksikası). İlk tenkitli neşri ise 1973 yılında Arap harfleriyle gerçekleştirilmiştir 

(İmadeddin Nesimi, Eserleri, I-lll).  

 

 Hüseyin Ayan, 1990 yılında üzerinde doktora çalışması yaptığı divanı (1970, AÜ 

DTCF) önce tek cilt (Nesîmî Divanı), ardından iki cilt halinde yayımlamıştır. Bu 

yayıma göre divanda üç mesnevi, 457 gazel, dört müstezad, bir murabba, üç terciibend, 

315 tuyuğ, dört beyit bulunmaktadır.  



101 
 

 

 Fatih Köksal Türkiye'de basılan Nesimî divanlarında yer almayan otuz altı, Ömer Zülfe 

de on altı yeni tuyuğ tespit etmiştir.  

 

 Farsça Divân: Ayasofya Kütüphanesi‟nde 3977 numarada kayıtlı olan bir nüshasının 

1b-86a arasında yer alan divanda 2 mesnevi, 202 gazel, 1 terci-i bend, 1 kıt‟a, 20 rubaî 

bulunmaktadır (Kartal ve Şentürk, 2016: 154). Nesîmî Farsça şiirlerinde Fazlullah-ı 

Hurufi'yi sıkça anmıştır. Eserde Hurufilik'le ilgili konulara geniş yer vermiş, on iki 

imamı ve Hz. Ali'yi öven şiirler yazmıştır.  

 

 Hamid Mehmedzade (Divan-ı Farsf-yi Nesîmî, 1972), Perviz Abbasi-yi Dakani 

(Divan-ı Seyyid 'imadüddin Nesîmî, Tahran 1369 hş. ) ve Yedullah-i Celall-i Penderi 

(Zindegî ve Eş 'ar-ı 'imadüddin Nesîmî, Tahran 1371 ş., 1382 hş.) tarafından neşirleri 

yapılan divanın Türkçe çevirisini Veyis Değirmençay gerçekleştirmiştir (İmadüddin 

Nesîmî ve Farsça Divanı‟nın Türkçe Çevirisi) (Bilgin, 2007: 4). 

 

 Mukaddimetü’l hakaîk: Fazlullâh-ı Hurûfi'nin Câvidânnâme'si esas alınarak yazılan 

bu Türkçe mensur eserde dini meseleler, itikada ait konular harflerle açıklanmaktadır. 

Nesîmî'ye aidiyeti kesinlik kazanmayan eserin birçok nüshası bulunmaktadır (Ayan, 

Nesîmî, 1. 140-141; ayrıca bk. Yapı ve Kredi Bankası Sermet Çifter Araştırma Ktp., 

nr. 185; Adana il Halk Ktp., nr. 1711; Süleymaniye Ktp., Tarlan, nr. 162/1; Hacı Selim 

Ağa Ktp., Kemankeş Emir Hoca, nr 249/ 1) (Bilgin, 2007: 5). 

  İnançlarını okuyucularına aktarması açısından dikkate değer şiirleri mevcuttur. Nesîmî‟nin 

aşağıda ele alınacak şiirleri, Hûrûfilik inancı çevresinde yazılmıştır. Nesîmî‟nin Türkçe 

Divanı‟ndan alınan şiirleri şu şekildedir: 

  Çeşme-i hayvân menem mendedür âb-ı hayât 

  Dur neçe bir yatasan fi zülümatil memat 

  Cennet ü hûri menem Kevser ü Tûbâ menem 

  Nârı vü nûri menem hem susuzam hem Fırât 

  Kıble-i imân menem sûret-i Rahmân menem 



102 
 

  Levh ile Kur‟ân menem hem orucam hem salât 

  Hüccet ü bürhân menem Musi-i „İmrân menem 

  Yûsuf-ı Ken‟an menem Mısr ile kand ü nebât 

  Genc-i nihân uş menem kevn ü mekân uş menem 

  Cism ile cân uş menem vâcib ile mümkinât 

  Bag ile bustân menem tâze gülistân menem 

  Kâfire Tufân menem mü‟mine Nûh u necât 

  „Arş-ı münakkaş menem çâr ü nüh ü şeş menem 

  Hem hasenat işlerem hem kıluram seyyi‟ât 

  Bây ile yohsul menem yolcı ile yol menem 

  Kim ki bu manşûbeyi oynamadı oldı mât 

  Mülk ile mâalik menem muhyî vü hâlik menem 

  Mürşid ü sâlik menem „abid-i eşnâm ü Lât 

  Kâf ile „Ankâ menem âb ile sakka menem 

  Cümlede Hakka menem uşta tanuk şeş cihât 

  Haşr ile mahşer menem sâhib-i Kevser menem 

  Hem gezerem der-be-der k‟ehl-i zekâtem zekât 

  Şem‟ ile pervâneem bahr ile dür-dâneem 

  Mescid ü mey-hâneem ma‟bed ile Sumenât 

  Çarh-ı Mu‟allah menem fa‟il-i mutlak menem  

  Hakk ilem Hak menem âyetile beyyinât 

  Hem yetüren hem yeten hem bitürem hem biten 



103 
 

  Cümle menem cümle men dehr ile hem kâ‟inât 

   Ehseni tegvime çün kılmadı şeytân sücûd 

  Uyma ana secde kıl la‟netini nâra at 

  Kim ki dil-ârâm ile „ömrini sarf eyledi 

  Her güni „ıyd oldı „ıyd her gice Kadr ü Berât 

  Mü‟mine mü‟min durur gözgü arıt gözgüni 

  Ta göresen sen seni zât olasam hşüem sıfât 

  Nefsini her kimse kim tanımadı şübhesüz 

  „Arif-i Rab olmadı yetmedi ol bi-sebât 

  Kendü vücudında çün buldı Nesîmî seni  

  Bildi yakîn kendüdür mazhar-ı envâr-ı zât ( Nesimî Divanı, K. 25, 211) 

         X  X  X 

  Kevserün „ayninden ahar çeşme-i âb-ı hayât 

     Zulmetün devrânı geçdi aradan gitdi memât 

  Da‟ima Hak söylerem hem Fazl-ı Hakdan gelmişem 

  Hak menem Hak mendedür hem âyet ile beyyinât 

  Tûbiyem hem selsebilem hem menem cennât u hûr 

  Heme şerâbem hem ser-bem hem susuzam hem Fırât 

  Hem menem Mûsiye ateş hem menem  

  Hem kelîmün nûrıyam men hem temennâyem necât 

  Genc-i pinhânem bu sırrı men ne pinhân söylerem 

  Cism ü cânm kun fe yekûn em vâcibem hem mümkinât 

  Şem‟iyem hem „âlemün şem‟ina hem pervâneyem 

  Mısr-ı câmi‟ uş menem hem ma‟bed ile Sümenât 



104 
 

  Hem menem manşube çarh u „âleme muhkem uyan 

  Bir ruhı oynamadın hem eylerem men şâh-mat 

  Hem menem Mûsi-i „İmrân hem menem Hakdan kelâm 

  Hem menem ol la‟l ü mercân şekkerem kand ü nebât 

  Hem menem ins ü melek hem Âdem-i Hakî ilen 

  Bulmışam hem „Arş-ı Rahmân cümle oldum ka‟inât 

  Levh-ı mahfûzam hurûfam ebceden men hem hecâ 

  Hem Halîle ka‟be oldum hem menem şavm ü salât 

  Âdemem hem Âdeme kıldum sicud ez-emr-i Hak 

  Dutmadı ol emri şeytân-ı la‟in ü oldı mât 

  Mü‟minün kalbi şafadur hem menem Ruhü‟l-Kudüs 

  Hem sıfatumdan olupdur „âleme zât ü sıfat 

  Hem menem haşr ile mahşer hem menem yevmü‟l-hisâb 

  Hem bu yevmün sâhibi hem olmışam ehl-i zekât 

  Nefsini her kimse kim tanıdı ol Hakkı bilür 

  „Arif-i Rabb oldı ol kim tanıdı buldı sebât 

  Bildi kim sensen Nesîmî senden öze yoh vücud 

  Her yanadan bildi sensen mazhar-ı envâr-ı zât (Nesîmî Divanı, K. 26,  

        s.213)  

  Yukarıdaki şiirlerde görüldüğü üzere, Nesîmî dünya üzerinde yaratılmış her şeyin insanın 

kendi içinde olduğunu, her nesnenin bir parçasını insanın kendi bedeninde taşıdığını ifade 

etmektedir. Özellikle ele aldığımız bu şiirinde „Hak menem Hak mendedür hem âyet 

beyyinât‟ mısrası ile dünya görüşünü açık bir şekilde ifade etmiştir. Şahsî kanaatimizce Allah 

ile bütünleştim, Allah benim içimdedir gibi bir anlamı bulunan bu mısralar, döneminde yanlış 

anlaşılıp derisinin yüzülerek öldürülmesine sebebiyet vermiştir. Nesîmî‟nin şiirlerini halkı 

eğitmek ve onlara öğüt vermek amacıyla yazdığı belirtilmişti. Halka, tarikata girmeleri ve 

oradaki kurallara göre yaşaması gerektiğini anlattığı şiirleri de mevcuttur. Bahsi geçen 

konudaki şiirlerinden bir tanesi şu şekildedir: 



105 
 

  Ayâ latîf-i zemâne ayâ hulâsa-i zât 

  İşit bu sözlerümi ta bulasan anda necât 

  Şeri‟at emrini mürşid idin tarikata gir 

  Kim ol tarikat ilen sen içesen âb-ı hayât 

  Hakikat ehli olursan görüne her ne ki var 

  Demünde ma‟rifetünde bulına min hasenât 

  Bu gün düriş özün içün eyü „amel ide gör 

  Yarınkı ma‟rekelerde behişt ola „araşât 

  Bu gün bu dâr-ı fenâ bir nefes durur bilünüz 

  Bu bir nefesde kılün şad hezâr savm u salât 

  Seni diri dutanı sen bilürsen iy „aziz 

  Ki her nefesde bulasan anunca Kadr ü Berât 

  Resûl ü seyyid-i kevneyn ki mü‟min ayînedür 

  Bu mü‟min ayînesinden görindi cümle sıfât 

  Fenâ vefât ile nefsün bu üçi gicedür 

  Bekâ hayât ile gündüz bu „akl ile mir‟at 

  Bekâ ilinden irişdün fenâda „ilm ohıdun 

  Bu „ilm ile seni bildünse „ömrüne berekât 

  Eger bu „ilm bilüp bilmedünse kendözüni 

  Götür bu defrerüni tîz bâzârda bu pula sat 

  Hazer kıl anla seni sen özüni bilmek içün 

  Sakın ki cennet içün olmaya yirün derekât (Nesîmî D., K. 20, s.203) 



106 
 

Şeyhoğlu Mustafa 

 XIV. yüzyılda Germiyan Beyliği sahasında yetişmiş ve Şeyhoğlu (Sadrüddin) Mustafa adıyla 

ünlenmiştir (Mengi, 2010: 86).  Hurşîdnâme‟nin 7869-7873. Beyitlerinde verdiği bilgilere 

göre, soy olarak hem anne hem baba tarafından ulu kişilerle kan bağı vardır. Bu sebeple de 

“Şeyhoğlu” mahlasını kullanmaktadır. Bazı şiirlerinde ise “İbn Şeyhî” mahlasını kullanması 

dikkat çekicidir (Yavuz, 2010: 86). Mutluluk ve refah içinde yaşamıştır. Aile mensupları 

dindar ve cömert kişilerdir (Doğan, 2013). 1401 yılında yazdığı Kenzü‟l-küberâ‟da bizzat 

kendisinin altmış iki yaşında olduğunu belirttiğinden yola çıkarak 1340‟da doğduğu 

söylenebilir (Yavuz, 2010: 88). 1340-1410 tarihleri arasında Süleyman Şah‟ın himâyesinde 

nişancılık ve defterdarlık hizmetlerinde bulunmuştur. Daha sonra Yıldırım Bâyezid‟e 

bağlanmış ve bilinen üç eserini de Yıldırım Bâyezid‟e sunmak üzere kaleme almıştır (Mengi, 

2010: 86). 

 Şiirlerinde aşk konusunu işleyen, güzeller ve güzellikler için en doğru kelimeleri kullanan 

Şeyhoğlu Mustafa, sanat gayesi taşımasının yanı sıra halk diliyle yazmış, Türkçeyi doğal 

biçimde kullanmaya çalışmıştır. Şiiriyle daha sonraki şairleri etkilemiştir. Eserlerinde halkın 

dilini kullanmaya özen gösteren Şeyhoğlu, şiirlerinde atasözlerine de geniş yer vermiştir. 

Döneminde Türkçenin şiir söylemek için yetersiz olduğunu düşünen şairlerin tam tersine 

eserlerini Türkçe yazmakla övünmüştür (Yavuz, 2010: 88). 

Şeyhoğlu Mustafa‟nın eserlerini şu şekilde sıralamamız mümkündür:  

 Marzubânnâme Tercümesi: XIV. yüzyılda yazılmış önemli mensur eserlerdendir. 

Aslı Farsça olan eser, Süleyman Şah adına Türkçeye çevrilmiştir (Mengi, 2010: 86). 

Orijinali dokuz bâb olan eserin tercümesine bir bölüm daha ekleyerek eserinin adını 

Düstûr-ı Şâhî koyduğunu kendisi belirtmiştir (Yavuz, 2010: 88). 

 

 Zajackowski eserden ilk kez söz eden kişi olmakla birlikte eserin Varşova Üniversitesi 

İslâm Eserleri Kütüphanesi‟ndeki nüshasını tanıtmıştır (Yavuz, 2010: 89). 

 

  Zeynep Korkmaz tarafından 1973 yılında Merzübânnâme Tercümesi yayımlanmıştır 

(Marzuban-nâme Tercümesi, İnceleme-Metin-Sözlük-Tıpkıbasım) (Mengi, 2010: 86).  



107 
 

 

 Hurşîdnâme: Şeyhoğlu Mustafa‟ya asıl ününü kazandıran eseri Hurşid-nâme, 

Süleyman Şah zamanında yazılmaya başlanmışsa da 1387 yılında tamamlanabilmiştir. 

Şeyhoğlu Mustafa, eseri Yıldırım Bâyezid‟in çok beğendiğini söyler ve kendisinin 

Yıldırım Bâyezid‟e olan yakınlığını da bizzat belirtir (Mengi, 2010: 86). Şeyhoğlu 

Mustafa, her ne kadar Türkçe eser yazmış olsa da adı geçen bu eserde nazım dili 

olarak Türkçenin elverişsizliğinden dolayı şikâyet etmiştir (Yavuz, 2010: 89). 

Mesnevi türünde kaleme alınan esere kahramanlarının ağzından söylenen 19 gazel ile 

1 terc-i bend de eklemiştir. Araya eklediği bu gazellerde 9 ayrı aruz kalıbını kullanmış 

olması, Şeyhoğlu Mustafa‟nın sanat zevkine sahip ve usta bir şair olduğunu ispatlar 

(Mengi, 2010: 86). Şair, mesnevisinde dönemin örf ve âdetlerine, saray teşrifatına da 

yer vermiştir. 

  

 Hurşîd-nâme üzerinde 1979 yılında Hüseyin Ayan çalışmıştır (Şeyhoğlu Mustafa, 

Hurşid-nâme, İnceleme-Metin-Sözlük) (Yavuz, 2010: 89). 

 

 Kâbusnâme: Şeyhoğlu Mustafa, bu eserini Süleyman Şah adına tercüme ettiğini 

söyler. Ayrıca tercüme yaparken kelime kelime çevirmeyip, özetleme yoluna gittiğini 

kendisi bizzat belirtmiştir. Kâbûs-nâme‟nin yazım tarihi belli değildir. Eser, 

Farsçadaki orijinali gibi kırk dört bâbtan oluşmaktadır.  

 

 Kâbûs-nâme Tercümesi‟nin ilmî basımını Enfel Doğan 2011 yılında yapmıştır 

(Doğan, 2013).   

 

 Kenzü’l-Küberâ ve Mehekkü’l-Ulemâ: Şeyhoğlu Mustafa‟nın en son yazdığı 

mensur eseridir. Yıldırım Bâyezid döneminde devletin ileri gelenlerinden Paşa Ağa 

bin Hoca Paşa‟ya sunmak üzere kaleme almıştır (Mengi, 2010: 86). Şeyhoğlu 

Mustafa, şeriatın unutulduğunu, büyüklerin yolunda gidilmediğini ve âlimlerin de bu 

duruma tepkisiz kaldığını görmesi üzerine eserini yazma ihtiyacı duyduğunu belirtir. 

Eserde doğru yola uyulmasını öğütlemek amacıyla peygamberlerden ve geçmiş 

padişahlardan örnekler verilmiş; halkı aydınlatmak amacıyla devlet idaresiyle ilgili 

terim ve deyimler kullanılmıştır (Yavuz, 2010: 89).  

 



108 
 

 Kenzü‟l-Küberâ ile ilgili bilimsel çalışma Kemal Yavuz tarafından 1999 yılında 

yayımlanmıştır (Mengi, 2010: 87).  

 

 Eserin tek nüshası ise Köprülü‟nün hususi kütüphanesinde bulunurken daha sonra 

Yapı Kredi Sermet Çifter Araştırma Kütüphanesi‟ne verilmiştir (Doğan, 2013).  

 Anadolu sahasında Oğuz Türkçesi ile şiir yazan ilk şairlerden birisi olması açısından, 

Şeyhoğlu Mustafa‟nın önemli bir yeri vardır. Türk Edebiyatı için kıymetli bir şahsiyetin 

Ahmet Kartal ve Ahmet Atilla Şentürk‟ün 2008 yılında yazmış olduğu ortak eseri 

„Üniversiteler İçin Eski Türk Edebiyatı‟ adlı kitapta yer almaması dikkat çekicidir.  

Şi’r-hânden-i Hurşîd ü Zârî-kerden 

Câna cân olmayıcak dünyâda cânı n‟iderem 

Çün ki cânı n‟iderem her dü cihânı n‟iderem 

Hüsni devri bana şol devr idi kim bedr-i temâm 

Çün ki şakk oldı dahı devr-i zemânı n‟iderem 

Yâr elinden bana çün gelmedi bir nâme nişân 

Giderem dünyede ben nâm u nişânı n‟iderem 

İki âlemde murâdum benüm ol kândur kân 

Çü kenâremde degül kevn ü mekânı n‟iderem 

Çü ziyân oldı bana assı vü ser-mâye kamu 

Satu bâzârı kodum assı ziyânı n‟iderem 

Bu gün ol cân ile ger tatluya dirlerse girem 

Yarın ansuz çü na‟îm hûr u cinânı n‟iderem 

Çü emîn oldı medârında hemîşe Hurşîd 



109 
 

Yâr emîn olmayıcak ömr-i imânı n‟iderem (Ayan, 1979: 381; akt. Doğan, 

2013) 

Şeyyâd Hamza  

 Anadolu sahası Türk edebiyatının ilk şairlerinden biri olarak kabul edilen Şeyyâd Hamza 

hakkındaki bilgiler kısıtlıdır. Asıl adının Hamza olduğu bilinmektedir (Gürbüz, 2010). XIII. 

asırda Anadolu Selçuklu Devleti döneminde yaşamıştır (Kartal ve Şentürk, 2016: 157). 

Akşehir Mezarlığı‟nda bulunan bir mezar taşı Şeyyâd Hamza‟nın Aslı Hatun adında bir 

kızının olduğunu işaret etmektedir. Taşın üzerindeki 1348 tarihi Şeyyâd Hamza‟nın en ünlü 

mersiyesinin yazılış tarihiyle aynıdır. Bu da şairin anılan tarihte yaşadığını ve söz konusu 

mersiyeyi de veba salgınında ölen kızı için yazdığını göstermektedir (Tavukçu, 2010: 105).  

 Şeyyâd Hamza‟nın Anadolu halkına dinî-tasavvufî şiirler söyleyen ve kendilerine „şeyyâd‟ 

denilen, döneminin gezgin dervişleri arasında olduğu düşülmektedir. Ahmed Fakîh‟i örnek 

almıştır. Şiirlerini dinî-tasavvufî muhtevada yazan Şeyyâd Hamza‟nın iki tane de lâdinî 

şiirinin bulunması, onun dinî-tasavvufî bakış açısının yanında dünyevî bakış açısına da sahip 

olduğunun bir ispatıdır. Yaşadığı çalkantılı dönemde çok fazla acı çekmiş olan şair, bu 

acıların sebebi olarak dönemin idarecilerini görmüş ve onlara karşı büyük bir öfke duymuştur. 

Eserlerinde dünyanın ve dünya nimetlerinin geçiciliğini vurgulayarak, halkın Allah‟a ve dine 

sarılması gerektiğini belirtir (Gürbüz, 2010). Genel bir yargıya varılması gerekirse denilebilir 

ki şiirlerini halkı eğitmek amacıyla yazmıştır. Eserleri, Saadettin Buluç, Metin Akar ve 

Necmeddin Halil Onan tarafından yayımlanmıştır (Kartal ve Şentürk, 2016: 157-58).  

Şeyyâd Hamza‟nın eserleri şunlardır:  

 Yûsuf u Züleyhâ /Destân-ı Yûsuf: Şeyyâd Hamza‟nın bilinen beş mesnevisinden en 

tanınmış eseridir. Adından da anlaşılacağı üzere Yûsuf ve Züleyhâ arasında yaşanan 

aşkı anlatmaktadır. Şair bu eserini yazarken sanat kaygısı gütmemiş ve sade bir üslûp 

tercih etmiştir. Yûsuf u Züleyhâ mesnevisi 1529 beyitten oluşmaktadır (Tavukçu, 

2010: 105).   

 

 Eserin belirlenebilen tek nüshası 952/1545 yılında yazılmış olup, Türk Dil Kurumu 

Kütüphanesi Yz A 301/02‟de kayıtlıdır.  

 



110 
 

 Dehri Dilçin‟in 1946 yılında eserin dil özelliklerini ele aldığı çalışmayla ilgili Talat 

Tekin 1951 yılında tez çalışması yapmıştır. 

 

  Stephanie Bowie Thomas 1992 yılında yaptığı yüksek lisans tez çalışmasında eseri 

İngilizceye tercüme etmiştir. 

 

 Ümit Özgür Demirci-Şenol Korkmaz (2008), Osman Yıldız (2008) ve İbrahim Taş 

(2010) eser üzerinde çalışma yapan diğer isimlerdir (Gürbüz, 2010). 

 

 Dâsitân-ı Sultan Mahmud: Eserde tasavvuf felsefesi konu alınır. Gazneli Mahmûd 

ile bir derviş arasında geçen konuşmalar esas alınarak „madde‟ ile „mânâ‟ 

karşılaştırması yapılmıştır. Dönemin yöneticilerinin zulümlerine de göndermelerde 

bulunan Şeyyâd Hamza, eserini nefsine hükmetmesini bilen dervişi varlık ve kudret 

sahibi sultandan üstün göstererek bitirmiştir (Gürbüz, 2010). Mesnevi yetmiş dokuz 

beyitten oluşmaktadır (Tavukçu, 2010: 105). 

 

 Ahvâl-i Kıyâmet: Bir hadisten yola çıkarak oluşturulan eserde, kıyametin nasıl 

kopacağı, ölülerin nasıl dirileceği, Hz. Peygamber‟in ümmetine nasıl şefaatçi olacağı 

ve hangi kavimlerin cennete veya cehenneme gideceği gibi dinî konular ele alınmıştır 

(Kartal ve Şentürk, 2016: 159). 289 beyitlik eser, „Fâ‟ilâtün fâ‟ilâtün fâ‟ilün‟ vezniyle 

kaleme alınmıştır. Eserde sade bir dil hâkimdir (Gürbüz, 2010). Bilinen tek nüshası 

Ankara‟da Millî Kütüphane‟de nr. 3772, vr. 69b -80b‟da bulur.  

 

 Esra Durmaz, 1994 yılında, eser ile ilgili yüksek lisans çalışması yapmıştır (Şeyyâd 

Hamza‟nın Ahvâl-i Kıyameti, MÜ Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü) (Tavukçu, 2010: 

105).  

 

 Mirâc-nâme: Miraç hadisesini sade bir dil ve yalın bir üslupla anlatılmıştır. 545 

beyitten oluşan mesnevî „fâ‟ilâtün fâ‟ilâtün fâ‟ilün‟ vezniyle yazılmıştır (Gürbüz, 

2010).  

 



111 
 

 Eser ile ilgili Gülten Feşel Güzelışık 1996 yılında yüksek lisans tezi hazırlamıştır 

(Şeyyâd Hamza: Mi„rac-nâme, MÜ Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü) (Tavukçu, 2010: 

105). 

 

 Vefât-ı Hazret-i Muhammed Aleyhi’s-selâm: 483 beyitten oluşan mesnevinin ilk 356 

beyitini Şeyyâd Hamza, geri kalan beyitleri ise müstensih yazmıştır (Tavukçu, 2010: 

105). Günümüze ulaşmış tek nüshası Millî Kütüphane Yz A 3772‟de kayıtlı 

mecmuanın 101b- 121a sayfaları arasındadır (Gürbüz, 2010). 

  

 Eser ile ilgili Fatma Turhal Güler tarafından 1996 yılında yüksek lisans çalışması 

yapılmıştır (Vefât-ı Hazret-i Muhammed aleyhi‟s-selam, MÜ Türkiyat Araştırmaları 

Enstitüsü) (Tavukçu, 2010: 105). 

 Fetret Devri‟nin meydana geldiği dönemde yaşayıp bu dönemde eser veren beş şair 

bulunmaktadır. Bu şairler dönemin edebiyatını canlı tutmuş ve yaşanan olaylar karşısında eser 

vermeye devam etmişlerdir. Yukarıda isimleri zikredilen şairler, padişah ve şehzadeler 

tarafından da –olabildiğince- korunmuş ve eser vermeleri desteklenen kimselerdir. Bu 

sanatçılar vasıtasıyla dönemin tarihî olaylarının yanı sıra Osmanlı halkının birçok inancını, 

gelenek ve göreneklerini, kıyafetlerini, atasözlerini vb. unsurları görebilmekteyiz. Fetret Devri 

şairlerinin eserlerinde tespit edilmiş unsurlar aşağıda sıralanmıştır.  

4.10. Dönemin Eserlerinde Geçen Çeşitli Unsurlar 

Âdetler 

Bayramda hediye verme âdeti: Bayramlar, hediyeleşmenin yaşandığı zamanlardı. Büyükten 

küçüğe herkes birbirine çeşitli hediyeler vermekteydi (Günyüz, 2001:568). 

„(Ey sevgili!) Bayram hediyesi olarak ayağına serecek kıymetli bir şeyim yok.‟  

Nesnem yog-ıdı ayaguna itmege nisâr  

Îdâne birbidem sana bu silk-i gevheri (Ahmedî, Türkçe Divan, b. 

        10: 591) 

 



112 
 

Yaka yırtma âdeti: Yaka yırtmak üzüntünün ve yasın dışa vurumudur. Üzüntü içinde olan 

kişiler, kıyafetlerinin yakalarını yırtarlar (Günyüz, 2001:568). 

„Laleye benzeyen gül yüzünün hayalini görünce (utancından) yakasını yırtar.‟  

 

Yüzün hayâlini anuban lâle bigi gül  

Ol tag urur yüregine yırtar bu pîrehen (Ahmedî, Türkçe Divan, b. 8: 

         517) 

 

 

Ağaç ve Çiçekler 

„Öd ağacı misk kokulu saçının hevesiyle ateşte yandı. Şeker kamışı da tatlı ağzının 

berraklığıyla suya vardı.‟ 

 

Müşgîn sacun hevâsıyile oda yandı ‘ûd 

Şîrîn lebün safâsiyle suya vardı kand (Şeyhî Divanı, XVIII, b. 2: 

         97) 

 

„O Hotan ayı gül yaprağı üzerine sümbülünü saldıkça, sanki Çin çölünün üstüne ceylan misk 

kokusunu saçar.‟ 

 

Sünbülin saldukca gül-berg üzre ol mâh-ı Hoten 

Sanki âhû dest-i Çîn üstine müşg-i ter saçar (Şeyhî Divanı,  

       LXXXI, b. 2: 130) 

 

„Çam fıstığı boyunu posunu gördüğü için secde etti. Ey müezzin! Şu boya posa karşı kamet 

edilmez mi?.‟ 

 

Çü kaddün kâmetin gördi sanevber secdeler kıldı 

Şu kadd ü kâmete karşu mü‟ezzin bu ne kâmetdür? (Şeyhî Divanı, 

       LXXII, b. 2: 126) 

 

„Yüzündeki benleri görmeyen kişiler, mis kokulu yanağının üzerinde karanfilin işi nedir deyip 

anlam veremez. 

 

Her kim yüzünde benlerün görmiş degül bilmez nedür 



113 
 

Kâfur-ı „ârız üzre ol hâl-i karanfül nicedür (Şeyhî Divanı,  

       LXXVIII, b. 2: 129) 

  

„Yay mı gökteki hilal mi yoksa senin kaşın mı (daha) eğri? Ok mu elif mi yoksa senin salınan 

selviye benzeyen boyun mu (daha) doğru?‟ 

 Yay mı eğri yâ kaşun yâ gökdeki şekl-i hilâl 

Ok mu togru yâ elif yâ serv-i reftârun senün (Ahmed-i Dâî Divanı, 

       Şentürk, 2007: 18) 

 

„Saçının rengi sümbül gibidir. Hint ve Habeş gibi simsiyahtır. Yanağı gül (gibidir), Huten ve 

Berber gibi bembeyazdır.  

 Sünbül saçunun rengi hind ü habeş ü zengi 

Gül yanağunun rengi rûm u huten ü berber (Ahmed-i Dâî Divanı, 

       Şentürk, 2007: 46) 

 

„Narçiçeği yanağındaki benin tohumudur. O bir tohum (sayesinde) yüzlerce kötü göz def 

edilir.‟ 

 

         Gül-nâr yanagunda benün dâne-i sipend 

         Def‟ eyle yüz yavuz gözi ol bir sipend ile (Ahmed-i Dâî Divanı, 

         Şentürk, 2007: 60) 

  

„Selvi boylu (Sevgili) öd ağacı (gibi) yanar. Gözyaşı kırmızı boya ağacı (gibi) olur.‟ 

Ol serv boylu boyına yanmakda ‘ûd olup 

Aglamag ile gözyaşı bekam gerek(Ahmed-i Dâî Divanı, Şentürk, 

        2007: 65) 

 

„Susam çiçeği, menekşeyi Çin sürahisine sorar; nergis (ise) elinde altın bir kadeh tutar.‟ 

 

  Sûsen sorar benefşeyi çînî-sürahiden 

  Nergis elinde bâde-i zerrîn-kadeh dutar(Ahmed-i Dâî Divanı, 

        Şentürk, 2007: 82) 

  

„Tuba ağacı (sevgilinin) boyuna benzemeye çalışır. Bu durum çınar ile kabak arasındaki 

atasözüdür (atasözünü anımsatır). 

Boyuna Tûbâ teşebbüh itdügi 



114 
 

Sol meseldür kim çenâr-ıla kedü (Ahmedî Divanı, TK. 537, b. 4: 

         523) 

 

„Nergis sevgilinin gözlerine imrenmekten yapraklarını dökmüştür. Nergisin başına bu olayın 

gelmesi kendi basiretsizliğidir.‟ 

  

Gözüne ne „aceb öykünse nergis 

Hayâ olur mı olmayanda bînâ (Ahmedî Divanı, LXXII, b. 20: 187) 

Şairler, şiirlerinde ele aldıkları hususların doğruluğunu ispatlamak, söylediklerini daha 

vurgulu bir şekilde ifade etmek ve okuyucuyu belli durumlar karşısında uyarmak v.b. 

amaçlarla atasözleri ve deyimlere yer vermişlerdir.  

 Atasözü 

 TDK atasözünün tanımını, uzun deneme ve gözlemler sonucu söylenmiş, halka mal olmuş 

öğüt veren sözlerdir şeklinde yapar (TDK).  

 Mahallî unsurlardan oluşan ve ilerleyen zamanlarda en genel halini alan atasözlerinin her biri 

bir tecrübe sonucu ortaya çıkmıştır. Ayrıca söyleyen kişinin hayat felsefesini belirtmesi 

açısından da önemlidir (Sertkaya, 1968: 101; akt. Kaya, 2011: 13). 

 Şairler, atasözlerini şiirlerine dâhil ederken olduğu gibi almamış çeşitli edebî sanatlarla 

birleştirip bu sözleri daha da güzelleştirmeye çalışmışlardır. Atasözlerine yapılan bu 

eklemeler sonucu asılları tabiî olarak bozulsa da şiir içerisindeki varlıkları farkedilir (Kaya, 

2011: 14).  

 Atasözlerinin şiirde tercih edilmesinin anlamı güçlendirme, söylemek isteneni açık ve net bir 

şekilde ifade etme, söylenenlerin doğruluğuna inandırmak vb. gibi sebepleri vardır (Kaya, 

2011: 15). Bilindiği üzere Osmanlı şiirinde uyulması gereken bazı kurallar vardı ve beyit 

kendi içerisinde tamamlanmalıydı. Şairler de böylesi zor bir durum karşısında, belirtmek 

istediklerini kısa ve net bir şekilde atasözlerini kullanarak vurgulamışlardır. Bunlara ek olarak 

atasözlerinin bir işlevi daha vardır; okuyucuyu uyarmak. Şairler çoğu zaman „bu meseldür, 

meşhur meseldür, meseldür atalardan, meseldür evvelden …‟ vs. gibi sözler kullanarak 

muhataplarının dikkatini çekerler (Kaya, 2011: 16). Dönemin eserlerinde geçen atasözleri şu 

şekildedir: 



115 
 

Atılan ok geri dönmez: Etraflıca düşünmeden yapılan işlerden sonra pişman olabiliriz. 

Ancak düzeltmek için geç kalınmıştır (TDK). 

   

  Atıldukda girü ok dönse olmaz 

  İdilmiş işlere yok dinse olmaz ( Şeyhî, Hüsrev ü Şirin, b. 5759; akt. Çeribaş, 

       2019: 75) 

 

Beş parmağın beşi bir olmaz: Bir toplulukta bulunan insanların hepsi aynı değildir (TDK). 

 

  Degül bir kısm her şahsun ezelde 

  Berâber bitmedi biş barmak elde (Şeyhî, Hüsrev ü Şirin, b. 5901; akt. Çeribaş, 

       2019: 76) 

 

Gözden ırak olan gönülden de ırak olur: Ayrı düşen kişiler arasındaki sevgi zamanla 

azalabilir (TDK). 

 

  Gönül kim „ışka düşdi aglamasun 

  Gözden ırak düşe vü gönülden ferîd ola (Ahmed-i Dâî, Türkçe Divan, 19-39, 

        s.56; akt. Bağrıaçık, 2009: 66) 

 

Kendi düşen ağlamaz: Kendi kendine zarar veren kimsenin yakınmaya hakkı yoktur (TDK). 

   

  Mustâk-ı hazret ola dahı ol firâk ile 

  Neye aglar çü miskîn kendü düşdi (Ahmed-i Dâî, Türkçe Divan, b. 6, s. 165-

       168; akt. Bağrıaçık, 2009: 66) 

 

İki karpuz bir el ile tutulmaz: Aynı anda iki farklı iş ile ilgilenilmez (TDK). 

 

  Tutulmaya iki karpuz bir elde 

  Tapılmaya iki şeh bir „amelde (Şeyhî, Hüsrev ü Şirin, b. 4135; akt. Çeribaş, 

       2019: 83) 

 

Sabreden muradına erer: Beklemesini bilen kişi isteklerine kavuşur (TDK). 

 

  Eytdiler sabr eyle eresin ana 

  Sabr eden hayra erer öndin sona (Şeyyad Hamza, Yusuf u Züleyhâ, b. 365: 42) 



116 
 

 

Tok açın halinden bilmez: Varlıklı kişiler, yoksul kişilerin çektiği sıkıntıları bilmez, acılarını 

anlamaz (TDK).  

 

  Nite anlar gani muhtâc hâlin 

  Ne bilsün tok olanlar ac hâlin (Şeyhî, Hüsrev ü Şirin, b. 77; Çeribaş,  

      2019:87) 

 

Vakit nakittir: Zaman çok değerlidir, boş işlerle ilgilenerek geçirilmemelidir (TDK). 

 

  İşret it „îş ü safâ sür ki ganîmetdür vakt 

  Sâdiyi bir yana ko guşşayı bir yana bırak (Ahmed-i Dâî, Türkçe Divan, b. 4: 

        206-224) 

Deniz ve Akarsular 

„Gözlerimden akan kanlı yaş Nil ve Fırat‟ın suyunu oluşturdu. Ayrılığında (çektiğim acıyla) 

inleyişimle gözyaşlarım deniz oldu.‟  

  Nîl ü Furât kanı ki kan yaşı gözlerüm 

 Bahr eyledi kılalı firâkunda nâlei (Şeyhî Divanı, CLXXIII, b. 4: 

         180) 

  

„(Ey sevgili!) Sen güldüğün zaman dişinin ateşiyle Aden incileri erir. Ben ağladıkça 

gözümden akan kanlı yaşlara Umman güler‟ 

 

Sen gülicek dîşün odından erir dürr-i „Aden 

Aglayam ben gözümün kan yaşı „Ummân‟a güler (Ahmedî Divanı, 

       TK. 232, b. 3: 367) 

  

„Kirpiklerimden dökülen yaşlar o kadar çoktur ki Nuh Tufan‟ı gibi dünyayı suya boğabilir.‟ 

 

Her kirpügüm ucundan ahar Nil-ile Furât 

Tûfâna viriser bu cihânı eger yaşum (Ahmedî Divanı, TK. 438, b. 2: 

         474) 

 

Deyim 



117 
 

 TDK deyimin tanımını, çoğu zaman gerçek anlamından ayrılan, kendine özgü anlamları olan 

kalıplaşmış sözlerdir şeklinde yapar (TDK). 

 Deyim, iki veya daha fazla sözcükten oluşan, gerçek veya mecaz anlamlı bir olayı anlatmaya 

yarayan kalıplaşmış söz gruplarıdır (Parlatır, 2008: 1). 

 Deyimlerin, atasözlerine yardımcı söz grubu oluşturduğunu da görmemiz mümkündür. 

Deyimlerin atasözlerinden tek farkı, yargı bildirmiyor oluşlarıdır (Öge, 2001: 1-2).  

 Deyimler de atasözleri gibi, şiirlerde anlamı güçlendirme, söylenenlerin doğruluğunu 

ispatlama gibi çeşitli sebeplerle kullanılmışlardır. Divanlarda geçen deyimler şu şekildedir: 

Belaya düşmek/çatmak: Hesapta olmayan sıkıntılarla/belalarla karşılaşmak (TDK). 

Gönül ki „ışk-ıla zülf-i dil-rübâya düşer 

Hevâ-yı „âlem-i cândur diyü belâya düşer (Ahmedî, Türkçe Divan, M. 

 237/1: 371) 

Derde derman olmak: Bir soruna çözüm bulmak. 

Derd ü belâdadur niçe kim tende ola cân 

Fikr eylegil bu derde ki ne nesnedür devâ (Ahmedî, Türkçe Divan, G.20/5: 

 14) 

 Kan ağlamak: Çok büyük üzüntü içerisinde olmak (TDK). 

Anun-çun subh itdi tonını çâk  

Gice kara geyüp kan ağlar uş zâr (Ahmedî, Türkçe Divan, K. 7/6-5: 214) 

Mazur görmek /Mazur Tutmak: Bir kişinin kusuruna bakmamak, hoş görmek (TDK). 

„Dahı nâzırînden iltimâs ve kâriʿînden mütemennî olunan oldur ki ʿayn-ı 

rızâ-y-ıla nazar idüp Dâʿî fakîri maʿzûr tutalar (Ahmedi Dâî, Vesiletü‟l 

müluk Fî Ehli‟s-süluk; akt. Gacsi, 2011: 421).” 

Tövbe kılmak: Bir kişinin bir suçu/günahı yapmamaya söz vermesi (TDK). 

Tevbe kılun bu işe gelün yola 



118 
 

Yoksa tanrıdan gelür size belâ (Şeyyâd Hamza, Yusuf u Züleyhâ, M.,  

  b.0090: 95) 

Yüreği parça parça olmak: Bir kişinin bir durum karşısında çok üzülmesi/acıması (TDK). 

„Aceb mi „ûd bigi itse Ahmedî nâle 

Ki oldı ney bigi derdünle pâre pâre yürek (Ahmedî, Türkçe Divan, M. 

   373/7: 441) 

Yüz vermemek: Bir kişiye yakınlık göstermemek, önemsememek (TDK). 

İşvesinden gözlerinün fitnesinden zülfinün 

İnledüm yüzine karşu ol yana virmedi yüz (Ahmedî, Türkçe Divan  

  M.277/2: 394) 

Hayvanlar 

 

„Sevgili, (âşık için) benim eşiğimde köpek gibi değersizdir demiş. Allahım! Benim gibi 

değersiz birisine bu kadar değer nasıl verilir?‟ 

 

Dimiş ki itüm gibi hor olsun işigümde 

Ben hora bu „izzetler yâ Rab neden olmışdur (Şeyhî Divanı, LIII, b. 

       5: 115) 

 

„Put gibi güzel sevgili! Sabah rüzgârına bülbülün halini sor. (Bülbül) Yüz güzelliğinin 

bahçesine gelip kızıl gülün nasıl olduğunu görsün.‟ 

Sorgıl sabâdan iy sanem kim hâl-i bülbül nicedür 

Gelsün cemâlün bâgına görsün kızıl gül nicedür (Şeyhî Divanı, 

       LXXVIII, b. 1: 129) 

   

„Benin ile lale gibi kırmızı olan dudaklarının hilesine şaşırma. Sinek, şekere düşkün olur.‟ 

 Hâl ile lâle lebleri alınun âl itdügin 

Tanlama kanda var ise kanda harîs olur meges (Şeyhî Divanı,  

       LXXXVII, b.5: 134) 



119 
 

 

„Şeyhî‟yi ateşlerde yakan şey yanak mumundur. Buna şaşılmaz çünkü mum nerede yansa 

(orada) kelebek olur.‟ 

 

Tal‟atun şem‟i durur Şeyhî‟yi odlara yakan 

Tan mı pervâne yakılsa nirede kim ola mûm (Şeyhî Divanı,  

       CXXXII, b. 7: 159) 

  

„Bahçelerde kumru ve bülbüller ötüşürken içki için ki devrin kötülüklerini unutun.‟ 

 

Bâgda bülbül ü kumrı ider-iken nagme 

Bâde iç ki unıdasın fitne-i devr-i kameri (Ahmedî Divanı, LXXIII, 

        b. 17: 190) 

  

„Tavuğu yanlışa düşüren ihtilâttır; Anka‟yı şerefli kılan inzivâdır.‟ 

 

 Tavukı zillete düşüren nedür ihtilât 

„Ankâyı „izzete çıharan nedür inzivâ (Ahmedî Divanı, V., b. 46: 16) 

 

„Eğer bir memlekette Süleyman zamanı olursa, karıncaya bile kötü gözle baktığında hata 

etmiş olur.‟  

Ger memleketde kişi Süleymân-ı vakt ola 

Bir mûra dahı h‟âr baharsa hatâ ide (Ahmedî Divanı, TK. 616, b. 6: 

         560) 

Kozmik Âlem 

„O öylesine benzersiz bir güneştir ki yüzünü nereye çevirse dünya ona bakakalır. Manzara 

ancak bu kadar güzel olur‟ 

Ne bî-nazîr güneşdür ki kanda yüz tutsa 

Cihân nazar bıragur manzar ise ancag ola  (Şeyhî Divanı, V, b. 2: 

         90) 

 

„Ey sevgili! Ne kadar mutluluk verici yıldızın var. Onu görene fal uğurlu olur.‟  

Ne sa‟âdetlü ılduzun var kim 

Kutlu olur görene fâl iy dost (Şeyhî Divanı, X, b. 3: 92) 



120 
 

  

„Ey şah! Gölgeni bahtımın yıldızına kavuştur. Ay konuştuğu zaman Ülker yıldızı gelir.‟ 

 

Sâyeni tâli‟üm ılduzına vasl eyle sehâ 

Ki konuşdugı zamân ey süreyyâya gelür (Şeyhî Divanı, XXXI, b. 

        5: 104) 

„Katışıksız içki mi gönlün mü yoksa şahın sürekli içtiği içki mi (daha) saf? Ay mı güneş mi 

yoksa senin kutlu yüzün mü (daha) parlak?‟ 

Yâ dem-i sâfî ya gönlün yâ şehün ayşı müdâm 

Ay mı ruşen ya güneş yâ kutlu dizârun senün (Ahmed-i Dâî Divanı, 

       Şentürk, 2007: 15) 

„Bu iyilikle tenimdeki can sensin, başka can görmedim. İşte bu bakımdan dolunay sensin 

başka dolunay bulmadık.‟  

İşbu lutf ile ki sensin görmedük bir tende cân 

İşbu vech ile ki sensin bulmaduk bedr-i tamâm (Ahmed-i Dâî 

      Divanı, Şentürk, 2007: 22) 

 

„Parlak çoban yıldızı da (sevgiliye) kavuşmak için isteklidir. (sevgilinin) Alnı aydan parlak, 

kendisi güneşten cazibelidir.‟ 

 

        Zühre-i zehrâ anun vaslına dâyim müşteri 

        Alnıdur aydan arı kendü güneşden görklürek (Ahmed-i Dâî Divanı, 

               Şentürk, 2007: 25) 

 

„Güzeller şahının güneş tacı, Merkür ise rakibidir. Bu mutluluk ona yakışırdı.‟ 

 

       Sâhi kim ol sa‟âdet ile yaraşur ana 

                      Hûrşîd tâcıdâr „utârid rikâb-dâr(Ahmed-i Dâî Divanı, Şentürk, 

            2007: 29; akt. Özmen, 2001: 79) 

 

„Sevgilinin yüzünün ışığı bütün ışıkların kaynağıdır. Güneş de ışığını (sevgilinin) yüzünden 

almıştır.‟ 

 

       Mâhiyyetini sûretinün kim bile kim gün 



121 
 

       Nûr andan alur şöyle ki günden bu kevâkib (Ahmedî Divanı, TB 

              336, b. 1: 437) 

 

„Feleklerin dönmesi ve yıldızların hareket etmesi Allah‟ın emriyle gerçekleşmektedir.‟ 

 

      Emri-y-ile yürür anun encüm 

      Hükmi-y-ile döner anun edvâr (Ahmedî Divanı, XXI, b. 41: 58) 

„Dedim ki bu kadın Zühre yıldızıdır. Yedi (büyük) yıldız (arasında) şöhretlidir.‟ 

 

  Didüm ana kim bu hâtûn Zühredür  

  Yidi encüm arasında şöhredür (Ahmedî, İskender-nâme, M., b. 4489: 

           281) 

 

„Âhiretin ve dünyanın övünç kaynağı bir gün otururken, gökyüzünden haber geldi.‟ 

 

  Oturudı bir gün ol Fahr-i cihân 

  Geldi hazretden o peyk-i âsmân (Şeyyad Hamza, Vefât-ı Hzret-i  

    Muhammed aleyhi‟s-selam; akt. Tavukçu, 2009: 598) 

Sevgili 

„Gönül uzun zamandır cefa görür ama yine de yok demez. Ben (sevgiliye) tutulmuşum, bela ile 

hoş gelir.‟ 

   Çokdur gönül ki cevr görür lâ dimez veli   

   Ben mübtelâyem ol ki belâyile hoş geçer (Şeyhî Divanı, LII, b. 3: 115) 

 

„Günde yüz bin kez ölsem de sen göğsüme bir kürek toprak at. Ben o zevkle dirilirim.‟ 

 

  Günde yüz bin kez ölürsem dirilem ol zevk ile 

  Sînemün üstine çün toprak atasın bir kürek (Ahmed-i Dâî Divanı,  

         Şentürk, 2007: 24) 

 

„ Güneş, sevgilinin ayağının toprağını ele geçirip baş tacı yapmak için yıldızları para olarak 

sunar.‟ 

 

         Gün ayagı tozını eylemeg-içün tâc-ı ser 



122 
 

         Encümün nakdini virüp bulsa olur erzân ana (Ahmedî Divanı, VI, 

                 b.  25: 21) 

 

„Yüzün nurlu, sözün şeker, gözün nergis, kendin ulu dağ selvisi; kokun amber, dişin inci, saçın 

kara.‟ 

 

Yüzün enver sözün şekker gözün „abher özün server 

Boyun „ar‟ar  büyun „anber dişün gevher sacun Hindû (Şeyhî 

      Divanı, CL, b. 4: 168) 

 

Yiyecekler 

 

„Tûtiye benzeyen dudakların, Hindistan‟dan gelirken gül tatlısı getirdi.‟ 

 

Lebün tûtisi us Hindüstân‟dan 

Gelüben teng-i gül-şekker getürdi (Şeyhî Divanı, CCIII, b. 4: 197) 

  

„Benini ve saçını görenler, taze sümbül karabibere düşmüş der.‟ 

Zülfü vü hâlin her ki göredir 

Sünbül-i ter şu fülfüle düşdi (Şeyhî Divanı, CLXXIV, b. 3: 181) 

  

„Gül mü yasemin çiçeği mi yoksa senin yanağının rengi mi daha nazik? Bal mı şeker mi yoksa 

senin inci saçan dudağın mı (daha) tatlı?‟ 

Gül mi nâzük yâ semen yâ reng-i ruhsârun senün 

Bal mı tatlu yâ şeker yâ la‟l-i dür-bârun senün (Ahmed-i Dâî  

      Divanı, Şentürk, 2007: 15) 

 

„Dudaklarının peltesi benim zorluklarımı helva (gibi) yapar. Dudakları şekerli börek gibi 

olan sevgili, (o dudaklarla) bana bir öpücük ver.‟ 

 

           Leblerün pâlüdesi hep müşkilüm helva kılur 

           Dek bana sen buse vir iu lebleri şekker börek (Ahmed-i Dâî 

                 Divanı, Şentürk, 2007: 24) 



123 
 

 

„Dâ‟î, keremde bulun (ve) soylu kişilerin verdiği nöbet şekerinden iç.‟ 

 

            Dâ‟î kerem it nebât-ı germi 

            Nûş eyle beni kiram elinden (Ahmed-i Dâî Divanı, Şentürk,    

                    2007: 51) 

 

„O kıskanç ile barışıp tuz ekmek yiyeyim dedim ama (o) köpek tok (olduğu için) ekmek 

yemedi.‟ 

 

Hâsid ile barışup yiyem didüm nân u nemek 

Lîk şâhâ ni‟metünden tokdur it etmek yimez (Ahmed-i Dâî 

     Divanı, Şentürk, 2007: 73) 

 

„Ey saki! İçki içene meze olarak badem ve şeker ikram et. Her içkiye (o sevgilinin) bal 

dudağının şekerinden kat.‟ 

 Tolu içene nukl gerek kim suna sâki  

    bâdâm u şekerden 

Her mey kim anun şebd-i lebün ola lisânı 

    Şekkürdür idâmı(Ahmed-i Dâî Divanı 

       Şentürk, 2007: 77) 

  

„Ey Dâî! Sana verilen öğütlerden nasibini al. (Bu öğütler) Önce zehir gibi (gelse de) sonu bal 

(gibidir)‟ 

Eyâ Dâ‟î nasîhatden nasîb al  

Nasihat agudur evvel sonı bal (Ahmedi Dâî, Vasiyyet-i Nuşirevân, 

     b. 113; akt. Yeniterzi, 2006: 2)  

  

„Allahın rahmeti çoktur, içki getir. Balın ve yağın üstüne (içki içmek) Sufilerce ayıp 

karşılanır.‟ 

Rahmeti çohtur Hakun sâgar-ı şekker getür 



124 
 

Sûfiye la‟net ki olur bal-ıla yag üstine (Ahmedî Divanı, TK. 597, b. 

        8: 551) 

  

„Yemeği yağlı ve taze balıkla, yumuşak ve beyaz ekmek (ile yesin.) Semizi (yemeğini) et (ile) 

yapın.‟ 

 

Ta„âmın yaglu vü hem yaş balıh it  

Latîf vü pâk etmekle semiz et (Ahmedî, Tervihü‟l- ervah, b.19; akt. 

      Acıduman, 2018: 224)

  

„Kim suyu ölümsüzlük içkisi yaptıysa helal olsun. Bu hikâye (sayesinde) tamamlandı.‟ 

Hoş helâl olsun ne kim su kıldı nûş 

Hem tamâm olsun bu kıssa bunda uş (Şeyyad Hamza, Mi‟râc-nâme; 

      akt. Tavukçu, 2009: 599) 

Zaman 

 

„Güz yelleri güzelliğinin gül (gibi olan) kokusunu ilkbaharda bir kere koklasaydı ona zarar 

vermezdi.‟ 

 

Hüsnünün güli kohusını bir şemme nev-bahâr 

Kesb itse kılmayayıdı güz yilleri gezend (Şeyhî Divanı, XVIII., b. 

         6: 97) 

 

„Şeyhî! Yaz ve kış düşüncesini bırak, zamandan keyif al. Her baharın sonunda sonbahar 

vardır.‟ 

 

Yaz u kış fikrini ko vakti safâ bil Şeyhî 

Her bahârun sonı hod fasl-ı hazân olsa gerek (Şeyhî Divanı, CII, 

       b. 6: 142) 

 

„Süheyl-i Yemen‟de felekler doğup battı. (Şimdi) bahar mevsimi geldi, ilkbaharda hoş olalım.‟ 

 

        Felekde toğdı tulundı nice süheyl-i yemen 

                      Bahar mevsümidür nev-bahârı hoş görelüm (Ahmed-i Dâî Divanı, 

                        Şentürk, 2007: 36) 



125 
 

  

„Bahar mevsimi geldi, şarap getir (Ey saki!), Bu mevsimde şarap içmemek olmaz.‟ 

 

Bahâr oldı getür gülgün şarâbı 

Ki olmaz zerk bu mevsümde ma‟zûr (Ahmedî Divanı, XLVIII, b. 1: 

         116) 

4.11. Eserlerde Geçen Giyim-Kuşam Örnekleri 

 

 Giyim-kuşam mefhumu günlük yaşamda ve özel günlerde her daim dikkat edilen bir husus 

olmuştur. Kişinin giyimi, zevkinden başlayarak sosyo-ekonomik düzeyine kadar pek çok 

konuda bize bilgi vermektedir. Hatta kıyafetlerin türünün yanı sıra renkleri de ayrı bir öneme 

sahiptir. Osmanlı döneminde halkın ve padişahın giydiği kıyafetler birbirinden farklıydı. 

Günümüzde olduğu gibi geçmişte de önemli kabul edilen bu konunun izlerini pek çok eserde 

görmekteyiz. Dönemin eserlerinde kıyafetlerden bahseden beyitlerden bazıları şu şekildedir:  

  

Atlas: İpekten daha sık dokunan bir kumaş türüdür. Ön kısmı parlak ve daima düz renkli olup 

üstünde hiçbir motif bulunmayan sertçe, tüysüz bir kumaştır (Ayverdi, 2006b: 207).   

Nesic ü nâh ile kemhâ hâse‟l-hâs 

Kadife vü harîr ü atlas u hâs 

Kab u Bağdadî vü hârâ vü dü-reng 

Se-reng ü kırmız dirme yüz teng 

Murabbalar eyü çuha vü dîbâ 

Vala meftûn-ı Mısri şarb-ı zîbâ (Şeyhoğlu Mustafa, Hurşid-nâme, b.1254-   

1256; akt. Türkdoğan 2011: 124-125) 

 

 

Dahı nesic, kemhâ, atlas geyerem, 

Dürlü Dürlü tu‟melerden ben yirem (Ahmedi Dâî, Dasitân-ı Sultân Mahmûd, 

b. 23; akt. Yıldız, 2007: 142) 



126 
 

Bürka’: Peçe ile aynı anlama gelen bürka, kadınların kullandığı yüz örtüsüdür. Herhangi bir 

sebepten dola.yı yüzünü göstermek istemeyen erkekler de bürka kullanırlardı. Bu işlevi 

bakımından „Günümüzün maskesidir.‟ diyebiliriz (Koçu, 1967: 46) . 

   Gice örtüpdür saçı-y-la gündüzi 

   Şöyle kim bürka‟da dil-dârun yüzi (Ahmedî, İskender-nâme, M. b. 1525: 97) 

 

Dibâc: Dibâc, ıstufa ya da ustufa denilen kumaşın iyi cinsleri için kullanılan bir tabirdir. 

Genellikle mefruşatta kullanılan, ipek veya sırma ile nakışlanarak dokunan bir kumaş olarak 

bilinmektedir (Arseven, 1958: 764). 

Getürdi bir yaşıl ton geydi dîbâc 

Kemişdi başı üzre hem yaşıl tâc  

Biline kıldı bir kılıç hamâ‟il  

Seni görmeğe oldı gönlü mâ‟il (Şeyhoğlu Mustafa, Hurşid-nâme, b.2918-2919: 

1979; akt. Türkdoğan, 2011: 125) 

Kefen: İslâmiyet inancında ölen kişilerin gömülmeden önce sarıldığı bezdir. Erkeğin kefeni 

üç parçadan oluşurken kadının kefeni beş parçadan oluşur. Bunlardan kamîs boyundan ayağa 

uzanır ve gömlek yerine geçer; îzâr ise don veya eteklik yerini tutar ve baştan ayağa kadar 

uzanır. Lifâfe ise sargı amaçlı olup baştan ayağa kadar uzanır. Baş ve ayak kısmından 

düğümlenir. Her üç parçanın yensiz, yakasız ve etrafları dikişsiz olması gerekir. Kadınlarda 

ise ek olarak yüzü kapatacak bir başörtüsü ile göbekle göğüs arasını kapatacak genişlikte bir 

göğüs örtüsü vardır (Keskin, 2002: 184-185). 

 

  Yusuf eydür ana ey Katı yürek 

   Ölürem tonumı koy kefen gerek (Şeyyâd Hamza, Yusuf u Züleyhâ, M., b. 97: 

       24) 

 

Kuşak: Erkeklerin kuşakları iki gruba ayrılmaktadır: İç donun ve iç gömleğin üstüne sarılan 

iç kuşak; şalvar çakşır, potur ve mintan üstüne sarılan dış kuşak. Dış kuşak saran kişinin 

maddi gücü ve sosyal mevkiine göre kuşak kumaşının kalitesi de artardı. Eski Türk giyiminde 

en alt tabakadan başlayarak padişaha kadar her kesimden erkek kuşak takardı. Kadınlar ise 

entarilerinin üstüne kendi kumaşlarından yapılan dar kuşaklar bağlardı. Ayrıca kayıkçılar, 



127 
 

hamallar, fırın uşakları, dellâklar gibi esnaf tabakasından olanlar beyaz, siyah, kırmızı tek 

renk kuşaklar bağlamışlardır. Yani her meslek grubunu ayıran bir kuşak rengi mevcuttu 

(Koçu, 1967: 161).  

Girürdi dem-be-dem er tonına kız 

Dir idi dutsak âhır degülüz biz 

Bilinde kuşağı eğninde kürki 

 Yüzinde burkaı başında börki 

Kuşanurdı kılıcı vü sadağı 

  Aluban hâdîmi koyup otağı( Şeyhoğlu Mustafa, Hurşid-nâme, b.749-753: 1979; 

      akt. Türkdoğan, 2011: 125) 

 

Libâs: Esvap, giysi (Doğan, 2011:628). 

  Kılalar güneş nıkâbını pelâs 

   İdeler aya eşek çulın libâs(Ahmedî, İskender-nâme, M., b.1095: 70) 

 

Nikab: Arapça bir kelime olan nikab, yüz örtüsü, peçe anlamlarına gelir (Devellioğlu, 

2001:836).  Nikab için özellikle siyah, beyaz veya yarı şeffaf kumaşlar tercih edilirdi. Nikabı 

takan kişi etrafını net şekilde görür ancak uzaktan bakanlar nikab takan kişinin yüzünü 

seçemezdi (Koçu, 1967: 181-182). 

Ol zamânda kâ‟ide eyle-y-idi 

Yüzine sultân nikâb eyler-idi (Şeyyad Hamza, Yusuf u Züleyhâ, M., b.1130: 

 233)   

 

Ton/Don: Sözlük anlamı olarak, 1. Belden aşağıya giyilen iç çamaşırı. 2. Elbise; kılık, 

kıyafet; biçim 3. Çamaşır anlamlarına gelir.  Ton şeklinde de kullanılır. Osmanlı Dönemi‟nde 

erkek iç donları sosyal seviyeye göre bürüncükten, patiskadan, kaba bezden yapılmaktaydı. 

Bu donlar; Ağı bol, paçaları mutlaka ayak bileklerine kadar uzun; beli uçkurlu, paça ağızları 

ayağın rahat geçmesi için yırtmaçlı olur ve paçaların iki başına birer paça bağı dikilirdi. 



128 
 

Kadınların iç donlarında ise paçalar topuğa kadar inmez, baldırların yarısına kadar gelir ve 

paça ağızları dantelâlar ve oyalarla süslenirdi (Çağbayır, 2007: 1274). 

Dahı hil‟atları getürdü biş on 

Getürdü tîz dikilmiş cevherî ton (Şeyhoğlu Mustafa, Hurşid-nâme, b.1259; akt. 

Türkdoğan, 2011: 124)  

   

Hil’at: Arapça bir kelimedir. Türkçe karşılığı kaftan olarak geçmektedir. Genellikle süslü ve 

pahalı kumaşlardan yapılan kaftanın boyu diz kapağına veya topuklara kadar iner. Ön tarafı 

açık, bazısının kolları yarıya kadar yırtmaçlı, astarsız hafif bir üst giyeceğidir (Ayverdi, 

2006b: 1513).  

Görklü hil‟at geydürün halk tanlayu 

Getürün anı bana agırlayu (Şeyyad Hamza, Yusuf u Züleyha, M., b.0734: 181) 

Hırs soydurur selâmet hil‟atin  

Hamr giydürür melâmet kisvetin (Ahmedî, İskender-nâme, M. b. 214: 52) 

Hulle: İslâm inancına göre cennet elbisesi olarak bilinir. İki parçadan oluşan hullenin bir 

parçası belden yukarı sırta, diğeri ise belden aşağı bacaklara giyilen bir elbisedir. 

(Pakalın,1946: 854).  Cennetteki hurilerin her birinin yetmiş kat hullesi olacağına ve her 

birinin yetmiş renkte görüneceğine inanılmaktadır (Pala, 2007: 211). 

  Hızr bigi hulle geydi mürg-zâr 

  Nagme-i Dâvûd ider her mürg zâr (Ahmedî, İskender-nâme, M., b. 1939: 122) 

 

    Cebre‟il endi yere tutdı anı  

    Egnine geyürdi ol hulle tonı (Şeyyad Hamza, Yusuf u Züleyhâ, M., b. 104: 153) 

4.12. Dönemin Eserlerinde Geçen Meslek Grupları 

 Günümüzde olduğu gibi Osmanlı Devleti‟nde de halk farklı meslekler sayesinde geçimini 

sağlamaktaydı. Her meslek grubu kendi içinde dayanışma içinde olup, herkesin uyması 

gereken bazı kurallar bulunmaktaydı. Daha önce de belirtildiği üzere edebiyat halktan kopuk 



129 
 

olmadığı için dönemin eserlerinde de bu meslek gruplarına yer verilmekteydi. Bahsi geçen 

meslek grupları şu şekildedir: 

Bahçıvan: Bahçelerin düzenlenmesi ve bakımıyla ilgilenerek geçimini sağlayan kimse  

(TDK). 

Meger bir gün kaza-yı nâ-gehânî 

Çıka geldi şu bâgun bâgubânı 

Keserden bıçkudan yatı yaragı 

Bilesinde Ebû Müslim nacâgı  

Çıkardı baltasın bilinden ol dem 

Ayağuma benüm zahm urdı muhkem 

Kanırdı zor ile kesdi bırakdı 

Cefâ odı bile cânumı yakdı (Ahmedi Dâî, Çeng-nâme M., b.1125; akt. Tekin, 

 1992: 190) 

Kadı/Müftü:  

 Kadı: Tanzimat Dönemi‟ne kadar her türden davaya bakan; Tanzimat Dönemi ile 

Medenî Kanun arasındaki dönemde ise sadece evlenme, boşanma, nafaka ve miras 

davalarına bakan mahkeme başkanı (TDK). 

 Müftü: Müslüman memleketlerde din konusunda fetva veren görevli (TDK). 

Buyurdı kâdı ve müftî dirildi  

Sarâya girdiler çün yol virildi (Şeyhoğlu Mustafa, Hurşîd-nâme, M., b.7556; 

 akt. Türkdoğan, 2011:119)  

Eger kız bâligaysa sordurun siz 

İkisinden ki kangısın diler kız (Şeyhoğlu Mustafa, Hurşîd-nâme, M., b. 7562; 

 akt. Türkdoğan, 2011:119) 



130 
 

Küttab ve Tezhipçiler:  

 Küttab: Kâtipler (Özön, 1988:428)  

 Tezhipçi: Tezhip yapan kimseler (TDK). 

Alup ba‟zısını ol rakk üzre küttâb 

Yazıldı „ilm ü hikmet fenn ü âdâb (Ahmed-i Dâî, Çeng-nâme, M., b.1209; akt. 

 Tekin,1992: 188) 

Kimine düzdi zer-kûb âleti zer 

Kimine yazdılar divân u defter (Ahmed-i Dâî, Çeng-nâme, M., b.1212; akt. 

 Tekin,1992: 188) 

 Marangoz: Ağaçtan eşyalar yapan usta (TDK). 

Alup andan son ol üstâd dürger 

Kesüp bıçguyile kat‟-ı mükerrer (Ahmed-i Dâî, Çeng-nâme, M., b.1136; akt. 

 Tekin,1992: 188) 

Mimar/Mühendis:  

 Mimar: Çeşitli yapıların taslağını hazırlayan ve uygulamaya sokulmasına vesile olan 

kimse (TDK).  

 Mühendis: İnsanların her ihtiyacını karşılamaya yönelik çalışmalar yapan, bellir bir 

eğitim alıp teknik ve sosyal alanlarda uzmanlaşmış kimseler.  

Bir mühendisdi Sikender kim cihân  

Cev cev olmışdı kıyâsından ayân (Ahmedî, İskender-nâme, M., b. 4768: 298) 

Mu’abbir: Rüya yorumlayan kimse (Doğan, 2011: 747) İnsanoğlu yüzyıllar önce de şimdi 

olduğu gibi gördüğü rüyaları yorumlamayla ilgilenmiştir. Rüya tabirlerinin kökenine 

indiğimizde gelecekten haber alma, gördüklerimizin hayır mı şer mi olduğunu öğrenme gibi 



131 
 

mefhumlar üzerine şekillendiğini söylememiz mümkündür. Rüya tabirciliğini konu edinen 

eserlerde, Hz. Muhammed‟den önce ilm-i rüyanın çok önem verilen bir ilim olduğunu 

öğrenmekteyiz (Levend, 2017: 234). Rüya tabiri kişinin isteği doğrultusunda her vakitte 

yapılabilir. Ancak en münasip zaman olarak fecr-i sadık ile güneşin doğması arasındaki 

saatler belirlenmiştir (Levend, 2017: 235). 

Didiler düşde n e gördün haber vir 

Anı ta‟bir eylesün mu‟abbir (Ahmedî, Cemşîd ü Hurşîd, M., b.518: 287) 

Mutrib: Çalgı çalan veya şarkı söyleyen kimse (Doğan, 2011: 797). 

Tolu mutribler idi şâhid-i şeng 

Rebâb u „üd idi vü hem ney ü çeng (Ahmedî, Cemşid ü Hurşîd, M., b.469: 283) 

Yüz dahı mutrib kamu bülbül-nüvâ  

Bâg-ı îşe her biri berg ü nevâ (Ahmedî, İskender-nâme, M., b. 4689: 293) 

Müneccimlik: Osmanlı Dönemi‟nde sosyal hayatı oluşturan önemli unsurlardan birisi de 

yıldızlardan haber almaktır. Gerek padişah gerekse de halk, kendileri için önemli gördükleri 

olaylarda müneccimlere başvururlardı. Bu sayede gelecekten haber aldıklarına inanırlardı. 

Padişahlar cülûs, savaşa çıkma, gemi indirilmesi, sultan düğünleri gibi önem arz eden 

konularda müneccimlere başvurup eşref saatinin belirlenmesini istemişlerdir. Devlet müessesi 

içinde önemli bir yeri olan müneccimlerin en önemli görevleri arasında senelik takvimlerin ve 

Ramazan ayında imsakiyelerin hazırlanması vardır (Morkoç, 2018: 31). İmsakiyelerin 

hazırlanışı, namaz vakitlerini ve Ramazan ayını belirtmesi, müneccimliğin toplumdaki dinî 

hayat üzerindeki rolünü de belirtmesi açısından önemlidir (Morkoç, 2018: 32). 

Müneccimbaşıların Osmanlı sarayında ne zamandan beri var olduğuyla ilgili kesin bir bilgi 

yoktur. En eski kaynakların II. Murad devrine dayanması hasebiyle, 1420‟li yıllarda da önem 

gören bir kurum olduğunu söylememiz mümkündür (Tunç, 2012: 10).  Zamanla sistemleşen 

müneccimlik mevkiinde takvimlere „ihtiyarat‟ bölümü ve gelecek yıl olacak olaylarla ilgili 

yorumları bulunan „ahkâm‟ bölümü eklenmiştir (Tunç, 2012: 4).  

 Hekimbaşılara bağlı olan bu kesim, Fatih Sultan Mehmet‟in İstanbul‟u kuşatmasının 

ardından sarayda da çeşitli görevlerle yer almaya başlamıştır (Morkoç, 2018: 32). Sarayda 



132 
 

bîrun erkânına mensup olan müneccimbaşılar, asıl olarak ilmiyye sınıfına ait olan medrese 

mezunu kişiler arasından seçilmekteydi (Tunç,2012: 7). Müneccimbaşılığın, Osmanlı 

sarayında önemli bir mevkii olarak kabul edilmesi XV. yüzyılın ortalarına denk gelmektedir. 

Bunda hiç şüphesiz, müneccimlerin isabetli yorumları olmuştur diyebiliriz (Morkoç, 2018: 

37). Tabii müneccimbaşıların konumuna; tahta geçen padişah tarafından farklı değerler 

atfedilmesi, yorumlarının gerçekleşip gerçekleşmemesi, devlet düzenine uygun hareket 

etmeleri gibi hususlar etki etmektedir (Morkoç, 2018: 38). Müneccimler, dinî hayatın 

ayrılmaz bir parçası olan muvakkithanelerin yönetiminde de rol almaktaydı (Morkoç, 2018: 

34). Müneccimbaşı olmak için belli bir süreçten geçilmesi gerekmekteydi. Bu süreçte devletin 

çeşitli kademelerinde görev alan müneccimler, görevinin statüsüne göre de ayrı bir önem 

taşımaktaydılar (Morkoç, 2018: 36). Osmanlı sarayında müneccimbaşılara özellikle padişah 

tarafından çok önem verilir; müneccimlerin fikri alınmadan, eşref saati belirlenmeden bir 

karar almazlardı. Müneccimbaşılar her zaman isabetli tahminlerde bulunmamasına rağmen 

gördükleri itibar Osmanlı Devleti‟nin yıkılış yıllarına kadar devam etmiştir (Aydüz, 2006: 3). 

 Osmanlı sarayında müneccimlerin görevlerini temel olarak iki bölümde incelememiz 

mümkündür. Birincisi, takvim ve imsakiyelerin oluşturulmasıdır. İkinci görevleri ise, 

astronomi (güneş tutulması, ay tutulması, kuyruklu yıldızlar v.b.), deprem ve yangınlarla ilgili 

olayları inceleyip kendi yorumları ile padişaha bildirmeleridir (Tursun Bey, 1977: 12 akt; 

Morkoç, 2018: 36). Ancak müneccimbaşıların en önemli görevi eşref saatinin belirlenmesidir. 

Eşref saati, sultanların tahta çıkışı, düğünler, doğumlar gibi önemli sayılan günler için tespit 

edilirdi (Morkoç, 2018: 39). Padişahın cülûsu için de uğurlu saatin tespit edilmesine ayrıca 

dikkat edilirdi (Uzunçarşılı, 1984: 369). Padişahtan sonra en yetkili kişi olarak kabul edilen 

sadrazamın mühür alması için de uğurlu saatin ihtimamla hazırlandığı bilinmektedir. 

Sadrazamın mühür alması için Müneccimbaşı ve Müneccim-i Sânî‟nin ayrı ayrı zayiçe 

hazırlaması, onlara uygun olarak hareket edilmesi, Osmanlı sarayında önem verilen bir 

gelenektir (Aydüz, 1993: 109; akt. Morkoç, 2018: 39).  

Ehl-i reml-ile müneccimler ayân  

Didiler kim şöyledür hükm-i kırân (Ahmedî, Türkçe Divan, b. 173: 638) 

Pes müneccim getürüp her bâb-ıla 

Tâli‟in gördürdi usturlâb-ıla (Ahmedî, İskender-nâme, M., b. 497: 34) 



133 
 

Nakkâş: Yapıların duvarlarını süsleyen kimse (TDK). 

Er oldur kim görüben sûret ü kaş 

Bile kim var durur ol nakşa nakkâş (Ahmedî, Cemşid ü Hurşîd, M., b.888: 

    325) 

Koydı ne nakşın anun ne nakkâşın  

Şöyle öger Yusuf‟un gözin kaşın (Şeyyad Hamza, Yusuf u Züleyhâ, M., b. 492: 

    51) 

Sâki: İçki dağıtan kimse (TDK). 

Didiler sâkiye kim getüre mey 

Rebâb u erganûn u çeng ü hem ney (Ahmedî, Cemşîd ü Hurşîd, M., b.3534: 

    580) 

Câm sun sâkî ki olup bî-haber  

Unıdam encâm fikrin ser-te-ser (Ahmedî, İskender-nâme, M., b., 4040: 253) 

Sâkî hon-salâr Yûsuf ol üçi  

Söyleşür her biri kıldugı suçı (Şeyyad Hamza, Yusuf u Züleyhâ, M., b. 623: 

    59)  

Tacir: Geçimini ticaret yoluyla sağlayan kimse (TDK). 

Nicesi ola tâcirden be-didâr 

Bilürüz hûblarda neyse mikdâr (Ahmedî, Cemşîd ü Hurşîd, M., b. 1814: 413) 

4.13. Dönemin Eserlerinde Geçen Şahsiyetler 

 4.13.1. Dinî Şahsiyetler 

Ali: Beş yaşlarındayken Hz. Muhammed‟in himâyesine girmiştir. Hz. Muhammed‟in 

peygamberliğine iman eden ilk insanlardandır. Hz. Peygamber kendisini kardeş olarak seçmiş 

ve kızı Fatıma ile evlendirmiştir. Alevilerin inancına göre, Allah‟ın emri üzerine Hz. 



134 
 

Muhammed kendisini ümmetin imamı ve halifesi olarak görevlendirmiştir. Ancak bu görüş 

İslâmiyetin genel prensiplerine uymamaktadır (Fığlalı, 1984: 371-374). Şah-ı merdan olarak 

da anılmaktadır.  

„ „Ali eyitti (6) –radiya‟llâhu „anh- ki: „Resûl buyurdı –salla‟llâhu „aleyhi ve –

sellem-: „Leyse‟l-bey‟u „alâ (7) ebnâi‟l-mulûki‟ (Şeyhoğlu Mustafa, Kâbus-

  nâme, M.: 202)‟ 

Asaf: Hz. Süleyman‟ın hikmetleri ile tanınan veziridir. Vezirler ve sadrazamlar övülmek 

istendiğinde genel olarak Asaf‟a benzetilirlerdi (İpşirli, 1991: 455). 

     Mîr Sülmân-ı Süleymân-kadr ü Âsaf-ma‟rifet  

    Kim halîfe itdi cihâna Hak anı Dâvud-vâr (Ahmedî Divanı, XXV/32: 72) 

Peri: Daha çok çeşme, pınar ve hamamlarda olduğuna inanılan, göze görünmeyen ve ölümsüz 

olan varlıklardır. Ayrıca çok güzel olduğuna inanılır. Bu sebeple de şiirlerde sık sık sevgiliye 

benzetilir (Tolasa, 2001: 54). 

 „çevreden periler katına derilüb bir dem sohbet itdiler (Ahmed-i Dâî, Çeng-

 nâme, M., 12b: 216)‟ 

Pir: Pir terimi mürşid, murad, veli, mürebbi şeyh, kutub, gavs, dell-i rah, hızr-ı rah gibi zahiri 

ve batıni anlamlara gelir. Tarikatların kurulmasının ardından, „pir‟ mefhumu kurumsal bir 

anlam kazanmış. Tarikat kurucularına pir/pir-i tarikat adı verilmiştir. Meslek grupları, 

fütüvvet erbabı ve Âhi teşkilatında da her esnaf zümresinin ilk manevi ustasına, o zanaatın 

piri denilmiştir (Arpaguş, 2007: 273). 

 „Çün pîr oldum; anlar anı (6) gerü isterleri, ben dilemezem (Şeyhoğlu 

Mustafa, Kâbus-nâme, M., 9.bab:145)‟ 

 Melekler 

Cebrail: İslâmiyet inancına göre en büyük melektir. Beyitlerde, Hz. Muhammed‟e vahiy 

getirmesi, Hz. İbrahim ateşe atıldığında yardım teklif etmesi, Meryem‟i nefesiyle hamile 

bırakması ve dinî makamı gibi özellikleri ile anılmaktadır (Tolasa, 2001: 32). 

Buyruk oldı Cebrea‟îl tez en yere  



135 
 

Komagıl Yûsuf‟ı ki yere ere  (Şeyyad Hamza, Yusuf u Züleyhâ, M., b. 102: 24) 

İfrit: Arapça „afr‟ kökünden türetilen kelime, „kurnaz, şerir, yaratılışı güçlü, kızgın ve öfkeli 

kimse‟ anlamlarına gelir. Cin ve şeytanlar için kullanıldığı gibi, kötülükte ileri giden insanları 

mecâzi anlamda tanımlamak için de kullanılır (Erbaş, 2000: 516).  

Dahı yüzbin gûl-i ifrît ol la‟în  

Cem‟itdi anda ol bed-hâh-ı dî (Ahmedî, İskender-nâme, M., b. 4112: 257) 

Şeytan: Şiirlerde genel olarak rakiple eşdeğer olarak görülür. İslâm inancına göre ise 

insanlara musallat olup onları dinden çıkarmaya çalışır. Dua edildiği zaman kaçar ve 

Ramazan ayında insanlara zarar veremez (Tolasa, 2001: 54). 

Ol bitigi çıkarur açar okur  

Tanrı adıyla sözin şeytân tokur (Şeyyad Hamza, Yusuf u Züleyhâ, M., b. 1387: 

 110) 

„şeytân çagırdı kim: girü neye geldün, vâr fârig ol kim sana (7) ol menfa‟ati 

degürü bilen ziyândahı degüribilür (Şeyhoğlu Mustafa, Marzuban-nâme, M., 

 35a: 241)‟ 

  Peygamberler 

Adem: İnsanlığın atası ve ilk peygamberidir. Beyitlerde genel olarak, yaratılışı sırasında 

çamur halinde kalması, meleklerin secde etmesi, Allah‟ın emrini dinlemeyip suç işlemesi, 

şeytana uyup cennetten kovulması ve uzun yıllar boyunca eski yaşamını arayıp ağlaması gibi 

konularla ele alınır (Tolasa, 2001: 37). 

Fikre düşdekde ol Âsaf-râ-y-ıdı   

Cenge girdüginde saff-ârâ-y-ıdı (Ahmedî, İskender-nâme, M., b. 6972: 436) 

„ya (11) uçmakdagı bugday agacıdur ki, Âdem anunçün uçmak ni‟metlerin terk 

eyledi (Şeyhoğlu Mustafa, Marzuban-nâme, M., b. 34: 241)‟ 

„Pes çün Âdemi yaradup tamâmet ni‟metleri (6) ana erzâni kıldı; anun-ıla dahı 

komadı, bilmedügin bildürdi (Şeyhoğlu Mustafa, Kâbus-nâme, M., b. 2: 113).‟ 



136 
 

Davud: Beyitlerde genel olarak sesi ve kendisine indirilen Zebur‟u okumasıyla ele alınır. 

Ayrıca âşığa veya mutribe benzetildiği de görülmektedir (Tolasa, 2001: 39). 

      Tab‟ kim ol perdelerden düşe dûr  

     Ne bile Dâvûdı nic‟okur Zebûr (Ahmedî, İskender-nâme, M., b. 452: 31-32) 

Hızır: Hızır beyitlerde genel olarak şu özellikleri ile ele alınmaktadır: Âb-ı hayatı arayıp 

bulması sonucu ölümsüzlüğe ulaşması, İskender‟le birlikte Zulmata girmesi, seccadesini su 

üzerine serip gezebilmesi, müşkül durumda olanların yardımına koşması (Tolasa, 2001: 40). 

 „Eydürmiş bî-vefâdur, nâ-sipâs,‟ahd ve kavl bilmez, benüm ucumdan dirildi 

ni‟metüm yiyüb (11) semridi, Hızır gibi âb-ı hayât benden içti dahı bu dükelîle 

gümürdeni-durur (Şeyhoğlu Mustafa, Marzuban-nâme, M., 33a: 239).  

İbrahim: İslâmiyet, Yahudilik ve Hıristiyanlık tarafından kabul edilen peygamberdir 

(Harman, 2000:266). Edebiyatta daha çok tevhid mücadelesi, Allah‟a teslimiyeti, zekâsı, 

sofrasının bereketi, misafirperverliği ile ele alınmıştır (Uzun, 2000: 273). 

       Çünki İbrâhîm oddan çıhdı sag  

      Düşdi Nemrûdun içine derd ü dâg (Ahmedî, İskender-nâme, M.,b. 5522: 344) 

İsa: Hz. İsa, edebiyatta dünyaya gelişinden başlayarak sahip olduğu özellikleri ile ele alınan 

büyük peygamberlerden birisidir (Uzun, 2000: 473). Divan edebiyatında Hz. İsa, sevgiliyi, 

dudağını, nefesini, sözlerini, şairin övdüğü kişileri anlatmak için ele alınmıştır. Babasız 

doğması, çarmıha gerilerek öldürülmesi ve kıyamet zamanı tekrar ortaya çıkacağı inancına da 

şiirlerde rastlanmaktadır (Uzun, 2000: 474). 

         Çeşmün öldürse ne gam çeşme-i cândur tudagun   

         Melekü'l-mevt ise ol bu dem-i „İsî mi degül (Şeyhî Divanı, CXIII, b. 2: 148) 

Muhammed: İslâm dininin son peygamberidir. Beyitlerde Hz. Muhammed ile ilgili çeşitli 

olaylar, mekânlar, Ehl-i beyt'i ve ashabı birer remiz ve mazmun olarak geçmektedir. Gül, 

bülbül, ayine, servi, nihai, şems, kamer, mah, çerağ, nur, kimya, muallim, imam, fahr-i kâinat, 

ekmel-i âdem, şefi-i ümmet, sultan-ı kevneyn gibi kelime ve terkiplerle de geçmektedir 

(Uzun, 2005: 457). 



137 
 

Gele Muhammed bularun katına  

Deye âzâd oldunuz ümmetine (Şeyyad Hamza, Yusuf u Züleyhâ, M., b. 797: 

    71) 

Sana geldi Dâ‟î Muhammed safî 

Habîbdür o hazretde yavlak vafî (Ahmedi Dâî, Tercüme-i Tefsir-i Ebü‟l-Lyes, 

b. 90; akt. Özkan, 2000: 135) 

Musa: Musa peygamber beyitlerde genel olarak şu hususlar ile ele alınmaktadır: Allah‟ın ona 

nur olarak görünmesi ve O‟nunla konuşması, istediği zaman ejderhaya dönüşen asası, nurlu 

eli, Firavun‟u suda helak etmesi (Tolasa, 2001: 42). 

İmdi bundan sonra dinle haberi  

İmdi eydeyüm Mûsâ peygâmberi (Şeyyad Hamza, Yusuf u Züleyhâ, M., b. 

   1513, s. 119) 

Nuh: Kur‟an-ı Kerim‟de, Tevrat‟ta ve İncil‟de geçen peygamberdir. Hz. Nuh, Kur'an-ı 

Kerim'de ve hadislerde geniş şekilde tanıtılan ve "ülü'l-azm" olarak bilinen beş büyük 

peygamberden biridir. Kavmini putperestlikten uzaklaştırıp tevhid inancına döndürmek için 

gönderilmiştir. Kur‟an-ı Kerim'e göre Hz. Nuh çok şükrederdi (el-isra 17/3); güçlükler 

karşısında gösterdiği sabırla insanlara örnek olmuştur (Hud 11/49). Ayrıca kafirlere karşı çok 

serttir (Harman, 2007: 224-227).  

Şöyle tûfân kopdı Tûfân-ı Nûh  

                       Feth-idi katında anun bel fütûh (Ahmedî, İskender-nâme, M., b. 7839: 489) 

Ömer: Hz. Ömer aşere-i mübeşşeredendir. Ayrıca vahiy kâtibi, Resûllullah‟ın en yakın 

sahabelerindendir. Hz. Ömer‟in kızı Hafsa ile Hz. Muhammed‟in evlenmesi ile dostlukları 

pekişmiştir. Hz. Ömer‟in en meşhur lakabı „Fârûk‟tur (Fayda, 2007: 46). Ayrıca Hz. Ömer 

çok adaletli ve kul hakkına çok dikkat eden bir yapıdaydı. Hz. Âişe‟nin kendisi ile ilgili 

„Ömer anılınca adalet anılmış olur, adalet anılınca Allah anılmış olur, Allah anılınca da 

rahmet iner‟ dediği rivâyet edilmiştir (Fayda, 2007: 47). Edebiyatta da adaleti ile birlikte 

anılmaktadır.     



138 
 

 „Ömer radiya‟llâhu „anh- buyurdı ki satalar (Şeyhoğlu Mustafa, Kâbus-nâme       

    M., 202)‟ 

Süleyman: Süleyman peygamber parmağında bulunan yüzükle ins ü cinne hâkimdir. 

Beyitlerde genel olarak, yüzüğünün cinler tarafından çalınması, padişah olarak sonsuz 

iktidarasahip olması, tahtı ve ordusuyla birlikte rüzgarla uçması ve karınca ile konuşması gibi 

mucizeleri ile geçmektedir (Tolasa, 2001: 39).    

Ne Süleymânlarun ol tahtın yile  

Virdi vü mülkini dîve kim bile (Ahmedî, İskender-nâme, M., b. 420: 29) 

Ol ikinün biri Yûnus‟ı yudar  

Biri Süleymân yüzügin yudar (Şeyyad Hamza, Yusuf u Züleyha, M., b. 322: 40) 

Yakub: Edebiyatta duasının bereketli oluşu, duasıyla dağları yerinden oynatması, uzak 

mesafeden Yusuf‟un kokusunu alması, sesinin çok gür olması gibi hususlarla ele alınmıştır. 

Klasik Türk Edebiyatında gam ve hüznün sembolü haline gelen Hz. Yakub, sabrıyla âşıklara 

örnek olmuştur (Uzun, 2013: 276). 

Döndi Yakkûb söyledi eytdi cânum 

 Sakla düşün sözümi eşit benüm (Şeyyad Hamza, Yusuf u Züleyhâ, M., b.25: 

    20) 

Yunus: Yunus peygamber Allah tarafından, Ninova halkına kötü yoldan dönmemeleri 

halinde kırk gün sonra helak olacaklarını bildirmek üzere gönderilmiştir. Ancak Hz. Yunus bu 

halkı uyarmak istememiş (Dictionnaire encylopedique:581; akt. Harman, 2013: 597) yani 

Allah‟ın emrine uymamıştır. Tarşiş‟e gitmek amacıyla gemiye bindiğinde büyük bir fırtına 

çıkar ve Hz. Yunus denize düşer. Hz. Yunus denizdeyken büyük bir balık tarafından yutulur 

ve üç gün üç gece balığın karnında kalır (Yunus, bâb 1). Balığın karnındayken yaptığı hatayı 

anlayıp tövbe eder. Allah tövbesini kabul eder ve balık Yunus‟u karaya bırakır (Yunus, bâb 

2). Hz. Yunus‟un hata yapması, hatasını anlayıp af dilemesi ve Allah yoluna tekrar dönmesi 

gibi özellikleri ile edebiyatta yer almaktadır (Harman, 2013: 597). 

Ol ikinün biri Yûnus‟ı yudar  

Biri Süleymân yüzügin yudar (Şeyyad Hamza, Yusuf u Züleyhâ, M., b. 32: 39) 



139 
 

Yusuf: Hz. Yakub‟un oğlu ve İsrâiloğulları‟na gönderilen peygamberdir. Yusuf kıssası 

Kur‟an‟da ve Tevrat‟ta benzer şekilde ele alınmıştır. Konusunu kutsal kitaplardan alan bir aşk 

mesnevisi ile anılmaktadır. Bu hikâyede, Yusuf‟un kardeşlerinin tuzağına düşerek kuyuya 

atıldığı, Tevrat‟a göre İsmâilî kervanına köle olarak satıldığı, bu kervanın yöneticisinin eşi 

Züleyha‟nın Yusuf‟a âşık olması ve onu elde etmek için pek çok kez karşısına çıkması 

anlatılır. Yusuf, Züleyha‟ya karşı her daim temkinli olmuştur ve ona aldanmamıştır. Tevrât‟ta 

geçen olayların gerçekliği arkeolojik kazılar ile desteklenmektedir (Harman, 2013: 1-3). 

Yûsuf peygâmber nece düş gördügin 

Yâhu Ya‟kûb anı gine yordugın (Şeyyad Hamza, Yusuf u Züleyhâ, M., b. 30: 

    20) 

Efsanevî Şahsiyetler 

Azra vü Vâmık: Türk Edebiyatı‟nda XVI. yüzyılın başlarından sonra Türkçe yazılmaya 

başlanmıştır. Hikâyenin özeti şu şekildedir: Çocuğu olmayan Çin Hakanı Taymus, Turan 

Şahı‟nın kızını görür ve evlenir. Nihayet bir oğlu olur ve adını Vâmık koyar. Vâmık o kadar 

güzel yüzlüdür ki bu güzelliği dilden dile dolaşır. Gazne hükümdarının kızı da bu güzelliğe 

âşık olur. Azra kendi portresini yaptırıp Vâmık‟a yollar. Vâmık da Azra‟ya âşık olur. Vâmık 

dayanamaz ve Azra‟yı bulmak için Behmen ile birlikte yolculuğa çıkar. Bu yolculukta 

düşmanlarla ve doğaüstü varlıklarla savaşır. Yolda Sultan Erdeşîr‟in kızı Dilpezîr kendilerine 

yardımlarda bulunur. Behmen ile Dilpezîr aşk yaşamaya başlar. Behmen, Belh sultanı Tûr 

tarafından esir edilince Dilpezîr ile Vâmık Kal‟a-i Dİlkûşa‟ya giderler. Ayrılığa dayanamayan 

Azra, sevgilisini aramaya çıktığında Dilpezîr ile karşılaşıp yerini öğrenir. Vâmık ile Azra 

kavuşur ancak Vâmık, Behmen‟i aramak için tehlikeli bir maceraya daha atılır. Azra ile 

Dilpezîr de Vâmık ile birlikte yola koyulur. Hikâyenin sonunda Azra ile Vâmık, Dilpezîr ile 

de Behmen birbirlerine kavuşurlar  (Ayan, 2012: 504). 

Sâz eyle nâle-i dil-sûz-ıla  

Vâmık eyle akl Azrâ söz-ile (Ahmedî, İskender-nâme, M., b. 1335: 85) 

Behrâm-ı Gûr: I. Yezdicerd‟in oğlu ve halefidir. Beyitlerde genel olarak güçlü bir padişah 

olması özelliği ile ele alınmaktadır (Konukçu, 1992: 356). 

Dutdı tâc u tahtını Behrâm anun  



140 
 

Mülk fermânına oldı râm anun (Ahmedî, İskender-nâme, M., b. 5868: 365) 

Câdû: „1. Geceleri dolaşarak insanlara kötülük ettiğine inanılan hortlak. 2. Kötülük yaparak 

başkalarına zarar veren kadın. 3. Çok güzel göz (TDK)‟. 

       Câdû gözin çün fitneye binüp atar hadeng  

        Sihr ile ay olur yayı kamçısı ejdehâ ( Şeyhî Divanı, I, b. 4: 88) 

Cemşîd:  Mesnevi kahramanı olan Cemşid, başından geçen pek çok zorluk neticesinde 

sevgilisine kavuşmuştur. Beyitlerde de genel olarak âşık vasfı ile geçmektedir (Aksoy, 1993a: 

341-342). 

Pâdişahlık bende çün bî-bâk ola  

Kullarum Cemşîd ile Dahhâk ola (M.T., M., b.1241: 77) 

Kul bu resme olmaya Cemşîd olab 

İlçi böyle gelmeye hurşîd ola (Ahmedî, İskender-nâme, M., b. 1374: 87) 

Dahhâk: Hint-İran ortak mirasının bir motifidir (Demirci, 1993: 408). Edebiyatta kötülük 

timsali olarak geçer. Aşığa eziyet etmeyi seven sevgili de Dehhâk‟a benzetilmiştir. Dinî-

tasavvufî metinlerde ise daha çok insanın nefsinde gizlenen kötü duygular olarak geçmektedir 

(Uzun, 1993: 409).  

Çün cihân mülkine Dahhâk oldı şah 

Mârlar günini itdiler siyâh (Ahmedî, İskender-nâme, M., b. 4973: 310) 

Ejderha: „Türlü biçimlerde tasarlanan korkunç bir masal canavarı, ejder, dragon (TDK)‟. 

Mâr-durur mâl terk eyle anı  

Yohsa yudar ejdehâ olup seni (Ahmedî, İskender-nâme, M., b. 5017: 313) 

Ferîdun: İran‟ın efsaneleşmiş hükümdarlarından Atbîn‟in oğludur. Hükümdar Dahhâk 

tarafından tehlikeli görüldüğü için öldürülmek istenmiştir. Feridun‟un Dahhâk‟ı yendiği gün 

olarak kabul edilen Mihrigân bayramında çeşitli eğlenceler düzenlenmiştir (Yazıcı, 1995: 

369). 



141 
 

Bir dahı aslum Ferîdûndur benüm  

Mülke istihkâkum efzûndur benüm (Ahmedî, İskender-nâme, M., b. 1049: 67) 

İskender: Beyitlerde daha çok Hızır ile birlikte âb-ı hayatı ararken yaşadığı maceralarla ele 

alınmaktadır. Ayrıca bazı beyitlerde ordusunun çokluğu, baht sahibi oluşu ve cihangirliği gibi 

özelliklerine de değinilmiştir (Tolasa, 2001: 85). 

Girü İskender sözin söyleyelüm  

Fûr-ı Hind‟e n‟itdi şerh eyleyelüm (Ahmedî, İskender-nâme, M., b. 2971: 186) 

Keyhüsrev: İran‟ın ünlü hükümdarı Siyavuş‟un oğludur. Şehnâme‟de doğumu, savaşları ve 

Afrasiyâb ile olan mücadelesi anlatılmıştır. Genelde Övülen kişinin kuvveti ve yüceliğinden 

bahsedilirken kullanılır. Şairler dünyanın geçiciliğinden bahsederken dünyanın Keyhüsrev‟e 

bile kalmadığını belirterek öğütler verir  (Erzen, 2013: 845). 

Kim gele Keyhüsrev İrân‟a penâh  

Mülk-i Tûrân‟dan ola anlara şâh (Ahmedî, İskender-nâme, M., b. 5535: 345) 

Leylâ vü Mecnûn: Türk, Arap, Fars ve Urdu edebiyatlarında ele alınmış bir aşk hikâyesidir. 

Mecnûn, 689 yılında öldüğü tahmin edilen Kays b. Mülevvah el-Âmirî‟nin lakabıdır. 

Leylâ‟ya duyduğu takıntılı aşk sebebiyle Mecnûn lakabını almıştır. Leylâ‟nın ise Mecnûn‟un 

amcasının kızı Leylâ bint Mehdî el-Âmiriyye olduğu düşünülmektedir. Hikâye kısaca şu 

şekildedir: Leylâ‟ya bir türlü kavuşamayan Mecnûn, aşkından delirir ve kendisini çöllere 

vurarak hayvanlarla konuşmaya başlar. Bir süre sonra da Mecnûn aşkından dolayı vefat eder 

(Durmuş, 2003: 159).  

    Bana irmez renc ü mihnetde sana irmez şekl ü sûretde  

   Eger Mecnûn eger Vâmık eger Leylî v‟eger  „Azrâ (Ahmedî Divanı, 8/8: 220) 

Nerîmân: Daha çok dedesi Rüstem ile birlikte ele alınır. İran mitolojisinin meşhur pehlivan 

ve kahramanıdır. Beyitlerde daha çok cesareti ve kahramanlıkları ile ele alınmaktadır (Tolasa, 

2001: 85). 

Sor bu çarh-ı zâle Destân kandadur  



142 
 

N‟oldı Rüstem yâ Nerîmân kandadur (Ahmedî, İskender-nâme, M., b. 4032: 

252)  

Rüstem: Hakkında en geniş bilgiyi Firdevsî‟nin Şâhnâmesi‟nden öğrenmekteyiz. Zâl ile 

Kâbil hükümdarının kızı Rûdâbe‟nin çocuğudur. Annesi doğumunu gerçekleştiremeyince, bir 

simurg annesinin karnı yararak dünyaya gelmesini sağlamıştır. Hayatı başarılarla doludur. 

Beyitlerde genel olarak 700 batman ağırlığındaki gürzü, kemendi, kaplan postundan 

kıyafetleri ve hızlı atı Rahş ile anılmıştır. Ayrıca İran hükümdarları ne zaman sıkışsa 

yardımlarına koştuğu ve İran halkını pek çok tehlikeden kurtardığı rivâyet edilir (Yıldırım, 

2008: 294). 

Kasdı ol kim id‟anı Rüstem helâk  

Kıla hancerle ciger-gâhını çâk (Ahmedî, İskender-nâme, M., b. 5667: 353) 

Ye’cüc ü Me’cûc Ve Zu’l-karneyn: Kehf Suresi‟nde Ye‟cûc ve Me‟cûc‟un geçmişte 

yaşamış bir topluluk olduğu ve etrafa zarar verdiklerinden bahsedilmiştir. Bu zararlar 

Zülkarneyn‟in yaptırdığı bir sed sayesinde engellenmiştir (18/93-97) Enbiyâ suresinde ise 

gelecekte ortaya çıkacak bir topluluk olarak geçmektedir. Kıyamet kopmasına yakın bir 

zamanda ortaya çıkacakları söylenecektir. Ortaya çıktıklarında insanlar arasında fitne ve 

karışıklık çıkaracaklarının haberi verilmektedir (Çelebi, 2013: 374). 

Ye‟cüc ü Me‟cûc sedden anaru   

Kaldılar hergiz geçemezler berü (Ahmedî, İskender-nâme, M., b. 3961: 248) 

Tarihî Şahsiyetler 

Attar: İranlı şair ve mutasavvıf olan Attar ile ilgili bilgiler kısıtlıdır. Eczacılık ve tıpla 

ilgilendiği için Attar lakabını aldığı düşünülmektedir. Eserlerinden öğrenildiğine göre, 

gençken hem attarcılıkla ilgilenmiş hem de tasavvufi ilim öğrenmiştir. Ayrıca birçok şeyhe 

hizmet ettiği de bilinmektedir (Şahinoğlu, 1991: 95). Bilinen eserleri şunlardır: İlâhinâme, 

Esrârnâme, Musîbetnâme, Hüsrevnâme, Muhtarnâme, Mantıku‟t-tayr, Dîvân ve Tezkiretü‟l-

evliyâ (Şahinoğlu, 1991: 97-98). 

İşit sana diyeyim kuş dilinde hoş sırlar  

Ki yırta Mantık-ı Tayr‟ı işitse anı  „Attâr (Ahmedî Divanı, XXII/3: 60)  



143 
 

 

Bilal-i Habeşi: Siyahî olması sebebiyle beyitlerde genel olarak dudak üzerindeki bene 

benzetilir (Tolasa, 2001: 46). 

„ lîkin Peygamber „aleyhi‟s-selâm Bilâl-i Habeşîye didigü cânuma irdi 

(Şeyhoğlu Mustafa, Marzuban-nâme, M., b. 39: 247)‟.  

Eflatun: İslâm felsefesine etki eden ilkçağ Yunan filozofudur. Aristo‟nun torunudur. 

Omuzlarının ve alnının genişliği sebebiyle daha çok Platon ismiyle tanınmıştır. Eflâtun, 

bilginin bir hatırlama olayı olduğunu dolayısıyla daha önceki hayatımızdan edindiğimiz 

tecrübeleri şimdiki hayatımıza yansıttığımıza inanır. Bu felsefesi ile beyitlerde yer alır 

(Olguner, 1994: 469-470). 

„Bir gün hâslardan bir kişi Eflâtun ziyâretine vardı (10) ve bir dem anunıla 

sohbet eyledi (Şeyhoğlu Mustafa, Kâbus-nâme, M., hikâyet, s. 129)‟ 

Didi Eflâtûn ki bilgil iy ulu  

Kim kamu mevcûdun aslı oldı su (Ahmedî, İskender-nâme, M., b. 602: 40) 

İsa Bey: Kaynaklarda İshak Beyoğlu Îsâ Bey veya Gazî Îsâ Bey olarak da anılır. XV. yüzyıl 

ortalarına kadar Üsküp ve Bosna bölgesinde sancak beyliklerinde bulunan bir uç beyidir 

(Pelidija, 2000: 475). 

Devletin ve milletin şanı ve şerefi Îsâ Bey –Allah ömrünü uzun etsin, şanını 

yüceltsin ve işlerini düzgün kılsın-,  

Kendi emriyle işleri yürüten 

Kendine karşı yapılan suçları affeden  

Der tuhfe-i muhtasar dârem hadîs-i besi 

 Ve hüve‟d-duâ ellezî edrectühü fîhâ  

Mâ-râ be-gayr ez duʿâ ço dest-res ne-bûd „ş 

İnne‟l hedâyâ ʿâlâ mikdâri mühdîhâ (Ahmedi Dâî, Ukûdü‟l Cevâhir akt; Özdemir, 

2015: 24). 



144 
 

Mehmed Çelebi: 1386 veya 1387 yılında dünyaya geldiği düşünülen Osmanlı padişahıdır. I. 

Bâyezid‟in Devlet Hatun‟dan doğan dördüncü oğludur. Fetret Devri‟nde Tokat, Amasya ve 

Bursa‟yı yönetmiştir. Fetret Devri‟nden sonra tahta çıkan Mehmed Çelebi, Osmanlı Devleti‟ni 

tekrar birleştirmeyi başarmıştır (İnalcık, 2003: 391). 

Baht-ıla geldi tahtına ol tâc-dar-ı mülk  

Toldı ziyâ vü nur u sa‟âdet diyâr-ı mülk 

Leşker-keş ü hasûd-küş ü memleket-güşây  

Sultan Muhammed ol melik-i nâm-dâr-ı mülk 

Bercîs-i mihr-güster ü Behrâm-ı intikâm  

Mihr-i sipihr-i devlet ü kutb u medâr-ı mülk 

Ol Rüstem-i zemân ü Nerîmân-ı rûzigâr  

Küştâsb-i zemâne vü Sâm-ı süvâr-ı mülk 

Ol şeh-süvâr kim atı na‟li hilâl-var 

Hem tâc-ı fark-ı çarh-durur hem sivâr-ı mülk 

Şi‟raya irdi şer‟ bulup andan asl u fer‟  

Ki oldur mülûk içinde şerî‟at-şi‟âr-ı mülk  

Anun yesârı oldı sehânun yemîni kim  

„Adli-y-le buldı yümni yemîn ü yesâr-ı mülk  

Âb-ı hayat oldı anun zâtı lâ-cerem   

„Azm i Fırât oldı kamu cûyibâr-ı mülk  

Hak ihtiyar itdi ezelde vücûdını  

Anun-çun oldı ol ebeda bahtiyâr-ı mülk  

Bâ‟de h‟ab bâce-i serddür ü ateş-nihâd kim  

Gark-âb oldı lâ-cere-i hâk-zâr-ı mülk  

Lutf-ı sehâbı çün döke bâran „aceb degül  

Ger sebzesin zümürrüd ide mürg-zâr-ı mülk  

Ol yaraşur memâlike mâlik ki anun-ıla  



145 
 

Oldı dürüst rast kamu kar u bâr-ı mülk  

Ol râst itdi halk işin ü Hak itâ‟atin  

Her ki oldı rast-kar olur reste-kâr-ı mülk  

Bekler murâdı mâl u murâdı anun key ad  

Şehler şikârı vuhş u anundur şikâr-ı mülk  

Bu kâr u bârdan dahı artuk hezâr-bâr   

Feth ü fütûh virür ana kirdigâr-ı mülk  

Bu şeh bigi nigâr getürmedi surete  

Nakş ideli mezâhiri sûret-nigâr-ı mülk  

Deyyâr memleketde yog-ıdı sen irmedin  

Sinünle oldı şükr „imâret diyâr-ı mülk  

Cümle mülûke fahr ider memleket velî  

İşbu melek-sıfat melik oldı iftihâr-ı mülk  

Gül-zâr-ı mülke bakdum u gördüm mülûkini  

Sensin güli arada vü bâkîsi hâr-ı mülk  

Sudur kılıcun uş şehâ lîkin ki berk-vâr   

Şeytân bigi şerarına yanar şirâr-ı mülk  

Her kanda kim kılıcun irer topraga döker   

La‟l-i müzâb zi güher-i âb-dâr-ı mülk  

Zer-bahş elünde her ki kılıcunı göre dir  

Zî bî-karâr ki anun-ıladur karar-ı mülk  

Pîruz ideli Hak seni iy şâh-ı dil-fürûz   

Hoş rûşen oldı „adlün-ile rûzigâr-ı mülk  

Rûşen-durur yolun toz-ıla memleket gözi   

Kim bunca vakt sana yidi intizâr-ı mülk  

Şehler kamusı müftekır-ı mülkdür velî  



146 
 

Sinün „inayetüne-durur iftikâr-ı mülk  

İrdi şitâ vü kalbi katında duramazam   

Kim tal bigi bürehneyem iy nev-bahâr-ı mülk  

Bir kaç gün âsitanene komadum-ısa baş  

Ma‟zûr dut bu kulunı iy şehr-i yar-ı mülk  

Getürdi Ahmedi ayaguna nisâr ıçün   

Dürr ü güher tavîlesin iy kâm-kâr-ı mülk  

Nîçe ki gide fasl-ı zim-istân gele bahâr  

Olsun murâdun-ıla bu leyl ü nehar-ı mülk  

Düşmen neam bigi sana kurbân olıbanun  

 Olsun sana fidî ni‟am-ı bî-şümâr-ı mülk (Ahmedî, Türkçe Divan, XLIX/1: 119-

       122) 

 Mehmed Çelebi‟nin tahta çıkması ile Fetret Devri sona ermektedir. Ahmedî bu şiiri ile 

Mehmed Çelebi‟nin tahta çıkmasıyla Osmanlı Devleti‟nin saadet diyarına döndüğünü, 

karışıklıkların bittiğini belirtmektedir. Şiirde Mehmed Çelebi güç, saygınlık, cesaret v.b. 

mefhumlar ile tanınmış kişilerle birlikte anılmıştır. Şiirin alt metninde padişahın da onlar 

kadar değerli olduğu vurgulanmaktadır. 

Şeyhî, bu şiirinde kısaca Mehmed Çelebi‟nin tahta geçmesi ile Fetret Devri‟nin son bulmasına 

sevindiğini; Osmanlı Devleti‟nde artık huzurun, mutluluğun hâkim olacağını söylemektedir. 

Şiirde Mehmed Çelebi abartılı bir üslupla övülmüş olmakla birlikte dönemin dil 

hususiyetlerine göre kaleme alınmıştır. Bu şiirde geçen „ben sana kurban olayım, sana sevgi 

mülkleri feda olsun‟ gibi sözlerden yola çıkarak hâmi- musâhip şair ilişkisini görmemiz 

mümkündür.  

Mevlana: Mevleviyye tarikatının kurucusu, mutasavvıf, âlim ve şairdir. Horasan‟ın Belh 

şehrinde dünyaya gelen Mevlana, Konya‟ya göçmüş ve ölene kadar orada kalmıştır (Öngören, 

2004: 441) Kur‟an ve Sünnet‟e dayanan dinî tasavvufi görüşü ile günümüze dahi etki etmeyi 

başarmıştır (Öngören, 2004: 445). Eserleri şu şekildedir: Divan-ı Kebir, Mesnevi, Fîhi mâ fîh, 

Mecâlis-i Seb‟a ve Mektûbat (Öngören, 2004: 446-447). 

İçe ol ayagı Sultân Veled 



147 
 

Mevlânâ sizde olısardur eved (Şeyyad Hamza, Ahval-i Kıyâmet; akt. Tavukçu, 

 2005: 186) 

Murad: I. Mehmed‟in bir cariyeden doğan oğludur. 1421- 1451 yılları arasında hüküm 

sürmüştür (İnalcık, 2006b: 164). 

„Sultan Murâd bin Muhammed han içün mezkûr kitâb-ı (9) şerîfi Fârisîden 

Türkîye tercüme itdüre. ... Tâ kim (12) ...mahfûz (13) ve mütte‟iz ola (Ahmedi Dâî, 

Tezkiretü‟l-Evliyâ Tercümesi; akt. Çetin, 2014: 113)‟ 

Nizâmi: 1435-1440 yılları arasında Konya‟da doğmuştur. Şiir yazmaya başladığı ilk 

dönemlerde Fars şairlerinden etkilenmiştir. Türk Edebiyatı‟ndan Ahmed Paşa ve Şeyhî‟yi ör 

nek almıştır  (Bilgin, 2001: 453).  

Boza-y-ıdı nizâmını sözinün  

İşitse Ahmedî nazmın Nizâmî (Ahmedî Divanı, 654/9: 580) 

Sultan Veled: Mevlana‟nın büyük oğludur. Babasının ölümünden sonra Mevlana‟nın yerine 

geçmesi istense de kabul etmeyip Hüsâmeddin Çelebi‟ye intisap etmiştir. Veled‟in ifadesine 

göre tüm bilgileri babasından öğrenmiştir. Eserlerinde de muhteva ve üslûp olarak 

Mevlana‟nın etkisi altında kalmıştır. Türkçe şiirleri de olmakla birlikte daha çok Farsça şiir 

yazmayı tercih etmiştir (Değirmençay, 2009: 521). Eserleri şu şekildedir: Divan, Veled-nâme, 

Rebâbnâme, İntihânâme, Ma‟arif (Değirmençay, 2009: 521-522). 

İçe evvel ayagın Sultan Veled 

İçemeyiserdür kâfir asla pelîd (Şeyyad Hamza, Ahvâl-i Kıyâmet; akt. Tavukçu, 

   2005: 186) 

Süleyman Çelebi: Yıldırım Bâyezid‟in ikinci oğludur. İçkiye olan düşkünlüğü, cömertliği ve 

iyiliği ile tanınır. Sanata ve sanatçıya daima destek olmuştur. Fetret Devri sırasında yaşça en 

büyük şehzade olduğu için tahta kendisinin çıkacağı düşünülmüştür. Ancak Mehmed Çelebi 

tarafından öldürülmüştür (Kayapınar, 2010: 82-85).  

Yüzüne nice diyem kim kamerdür  

 Kim andan şems dahı bir eserdür 



148 
 

Saçun  „anber benündür dâne-i müşg  

Lebün la‟l ü dişün silk-i güherdür 

Kaşun yayından atılan ol ohdur  

Ki ana cân u dîn ü dil siperdür 

Kaşunı  „akl benzetmiş hilâle  

Gör ol bârîk-bîn ne kej-nazardur 

Gözüm görmek diler dâyim yüzüni   

Kamunun dilegi nûr-ı basardur 

Irah senden yanarken şem‟ bigi  

Bu ne hûn-ı dil ü ne bîm-i serdür 

Gözümdür feth-i bâb iden oduma  

Bu ter-dâmen  „aceb deryâ-cigerdür 

Gözün cânları ider sayd dâyim   

Bu kanlu nîşe ana böyle hederdür 

Nazar idüp cemâlün görmeyincek  

Giceden gündüzüm târîk-terdü 

Getür câmı ki irdi „îd ü nev-ruz   

Çiçekden yir yüzi pür-zîb ü ferdür 

Çemen hem-şek-i tûtîdür ü lâle   

Tezerv ü şâh-ı gül tâvus-ı perdür , 

Kelîm olup kelâma geldi bülbül  

Ki karşusına anun nâr u şecerdür 



149 
 

Hevâdan her ne kim tagıla  „anber   

Bulıtdan her ne kim irer dürerdür 

Virelüm bâde-y-ile  „ömr dâdın   

Bögün kim devr-i şâh-ı dâe-gerdür 

Emîr Sülmân e‟azz‟allahü nasra  

Ki fazlı anun  „Alî  „adli  „Ömerdür 

Sipâhına muc‟în  „izz-ile nusret 

Livâsına karîn feth ü zaferdür 

Sünüsi dâfi‟ -i her zulm ü fitne  

Kılıcı kâmi‟ -i her-şûr u şerdür 

Kemer baglamayan kullıgına anun   

Nice kim ney veger Rüstem kem-erdür 

Fütûhı dâsitânı uş görinür   

Hadîsi İskenderün cümle semerdür  

Görüp işitmege medh ü du‟âsın 

Dime nergis benefşe kûr u kerdür 

 Anun şükrin diyen dillerde oldı  

 Sözün tâcını ne resme kim şekerdür 

İşigi kıble-i erbâb-ı devlet  

Kapusı melce-i ehl-i hünerdür  

Eline ebr nice diyeyim kim   

Anun feyzı su bunun sîm ü zerdür 



150 
 

 Dekâyık sırrınadur  „aklı mahzen   

Hakâyık dürrine gönli makardur 

Anun-çun sebze-durur „adli bâgı   

Ki şâhun kılıcı ana bahûrdur  

Urınsa tâc hasmı girü hasdür   

Horûs uş dûn egerçi tâc-verdür  

Kılıcından „adû cân kurtara mı   

Ki boynı bu kılıca reh-güzerdür  

«enâsı eflâk tûmârında merkûm  

Medîhi levh üzere müstetardur  

Kulına şeh bir at in‟âm itdi   

Ne diyeyim ne zîba cânavardur  

Yürise su-durur yügürse yildür  

Velîkin berk şöyle kim hacerdür 

 Kazâ bigi irişür düşmene ol   

Sanasın kim meger pey-i kaderdür 

N‟ireye kişi irmek diler-ise  

Burâk-ı fikr bigi râh-berdür  

Hilâl-i feth-durur na‟li anun   

Anun-çun çarh ana bî-siperdür 

Kayada taşda oldur âhenîn-pây  

Anun-çun yiryüzi andan pür-şererdür  



151 
 

İrer bir kâmile bir mülke gerçi   

Binen yüridüginden bî-haberdür  

Eger sarsarla koşılur olursa  

Anı bin mîl bir demde geçerdür 

Gereklüden ne kim dirler var anda 

Eger eksügi varsa bir eyerdür 

 Kayurma Ahmedî kim anı virenden  

 Ol eksük dahı kim dirsin biterdür 

 Seni deryâ bigi bayıda dürre   

Melik kim pâdişâh-ı bahr u berdür 

 Anun in‟âmı h‟ânın sorar-ısan   

Cihânun varı ana mâ-hazardur 

Du‟âsın her seher vird it anun kim  

Duânun mevsümi vakt-i seherdür (Ahmedî, Türkçe Divan, K. XXXIII. s.89-91) 

 Ahmedî, Süleyman Çelebi‟nin fiziksel özelliklerini abartılı bir üslupla övdükten sonra siyasi 

başarılarından bahsetmiş ve daim olması için dua etmiştir. Ahmedî‟nin, Yıldırım Bâyezid‟in 

padişahlığı döneminde şiirlerini kendisine ithafen yazdığı bilinmektedir. Daha önce de 

bahsedildiği üzere, o dönemde şairler sadece şiir yazarak geçimlerini sağlayamıyorlardı. Şiir 

yazmaya devam etmeleri için bir hâmiye ihtiyaç duyarlardı. Fetret Devri şairleri içinde şair-

hâmi anlayışını en iyi Ahmedî‟de görmekteyiz. Ahmedî Fetret Devri‟nin ilk dönemlerinde 

yaşça büyük olduğu için Süleyman Çelebi‟nin himâyesine girmek adına kendisini yücelten 

şiirler sunmuştur. Fakat Mehmed Çelebi‟nin güçlenmesinin ardından hâmisiz kalmamak adına 

şiirlerini Mehmed Çelebi adına kaleme almaya başlamıştır. Ayrıca şiirde geçen „duânun, bigi, 

kayurma, irer‟ gibi kelimeler incelendiğinde dönemin dil hususiyetlerinin yansıtıldığını da 

görmekteyiz. 



152 
 

Sohbetlerümüzün bizüm iy cân yaraşugı 

Sen cân ile hoşdur 

Zîrâ ki kulun derdine dermân yaraşugı 

Sultân ile hoşdur 

Her dem sanemâ kaddüni cân bagına „arz it 

Kim bitse çemenler 

Togrı didiler serv-i hırâmân yaraşugı 

Bustân ile hoşdur 

Sünbül saçunı lâle yanagunda göricek 

Sevdâ-zede gönlüm 

Hayrân olup eydür gül-i handân yaraşugı 

Reyhân ile hoşdur 

Hikmet eyesi pirden eyle işidürüz 

Kim sohbet idicek 

Halvetce mey ü sâz u gülistân yaraşugı 

Oglan ile hoşdur 

Cevr ile cefâ „âşıka lâyık durur ammâ 

Haddiyle gerekdür  

Bî-çârelere zulm ile bühtân yaraşugı 

Oran ile hoşdu…………..r 

Çün baht sarâyında hükûmet süre ol şâh 

Karşusına kullar 

Bin bin dura çün taht-ı Süleymân yaraşugı 

Dîvân ile hoşdur 

Dîvâneleri defter idene haber eylen 

Rükn itsüm adumuz 

Şeyhî gözet âyîni ki dîvân yaraşugı 

Erkân ile hoşdur 

Ger hüsn zekâtında nasîb ire garîbe 



153 
 

N‟ola çün ganîsen 

İn‟âmunı „âm it ki bu devrân yaraşugı 

İhsân ile hoşdur (Şeyhî, Türkçe Divan, LXII, 119-120) 

 Şeyhî, şiirinde Süleyman Çelebi‟nin fiziksel tasvirini övdükten sonra kendisine 

yakın olmaktan mutlu olduğunu belirtip başarılarının daim olmasını temenni 

etmektedir. Bu şiirden yola çıkarak Şeyhî‟nin hâmi arayışında olduğunu 

söylememiz mümkündür. Abartılı sayılabilecek bir üslupla yazılmış olan şiirde 

bulunan „arz it, yaraşug, togru, didiler‟ gibi kelimelerden yola çıkılarak dönemin 

düzlük-yuvarlaklık, sertleşme gibi ses olaylarını görmemiz mümkündür.  

                             X X X  

Ne cân kim dil-beri vaslın müyesser kıldı devr anun 

Hoş olsun vakti „âlemde ki zevkin sürdi devrânun 

Gedâ kim hâk-i pâyını nigârun tâc-ı ser kıldı 

Gözine çöbce görinmez bu taht u bahtı sultânun 

Gel iy hûr-i sıfat bir dem cihân bâgını seyr eyle 

Ki kıldı ravzadan ra‟nâ sabâ şahnın gülistânun 

Lebün yâkutı renginden düzilmiş göncenün la‟li 

Saçun müşgi gubârından yazılmış hattı reyhânun 

Sikender „işin istersen çemende câm-ı Cem nûş it 

Ki sâkî Hızr-ı hâdîdür lebine âb-ı hayvânun 

Yüzün suyını toğraga ko döksün âteş-i bâde 

Ki virdi tahtını bâda cihân dîvi Süleymân‟un 

„Amel defterlerin Şeyhî riyâ vü zerk oda yakdı 

Ne denlü şu saça ana kuru söz ile dîvânun (Şeyhî, Türkçe Divân, C,  

 140) 

 Şiirde Süleyman Çelebi‟nin tahta çıkıp çıkmamayı önemsememesine rağmen 

padişah olmayı hak ettiğinden bahsedilmiştir. Süleyman Çelebi‟nin hem yaşça 

büyük şehzade olmasından dolayı hem halkın çoğunluğunun kendisini 

desteklemesinden dolayı padişah olarak başa geçeceği düşünülmekteydi. Şiir, 

döneminde kullanılan Türkçe‟nin özelliklerini barındırmaktadır. 



154 
 

Yakub Bey: 1387 yılında tahta çıkmıştır. Fetret Devri‟nin ilk yıllarında Osmanlı‟ya karşı 

vaziyet almışsa da sonradan Mehmed Çelebi tarafına geçmiştir (Varlık, 1996: 34). 

„Biz kemter duʿâcı bi-çârelere dahı şöyle işâret oldı ol sultândan kim oldur 

Hudâvendigâr-ı muʿazzam hurşid talʿat-ı ʿâlem-efrûzı hüsrev-i âfâkı pâdişâh-ı bi-

istihkâki, hasib ü nesib-ü zamân, server-i devrân, vâfirü‟l-eyâdi ve‟l-ihsân, el-

mahsûsı bi-ʿinâyeti‟r-rahmân ʿâli‟l-kaderi ʿazime‟ş-şân Sultân-ı Âl-i Germiyân 

Sultân Yaʿkûb bin Şâh Süleymân bin Muhammed bin Yaʿkûb Hân edâma‟l-lâhu 

taʿâlâ zıllehu ʿaleynâ ve ʿalâ cemiʿi‟l-müslimine. Âmin yâ Rabbe‟l-ʿâlemin. 

Türkîye dönder diyü işâret oldı, Türkîye dönderildi (Ahmed-i Dâî, Kitâbü‟t Tâbir 

Tercümesi s. 1b6 -2a4; akt. Çebi, 2019: 26). 

Yıldırım Bâyezid: (bkz. S. 27) 

DER-MEDH-İ SULTÂN MUHAMMED BİN BÂYEZÎD HÂN  

İy husrev-i memâlik iy server-i yegâne 

Kim sana misl ü hem-tâ getürmedi zemâne  

Sensin emîr-i mutlak hem dâver-i muhakkak  

Virdibi lutf idüp Hak sini bugün cihâne  

Hak fazlı irüp zuhûra sini ana irüre   

Kim emrüni yitüre her mülk ü her mekâne  

Hûn-rîz kılıcundan kaçar olursa düşmen   

Kılıc irüp mu‟ayyen anun kanına kane  

İy vâkıf-ı hakâyık fazl itdi sana Hâlik  

Kim kıble-i halâyık oldı bu âsitâne  

Anmaz  „adû ki anı ahdâs-ı âsümânî  

İder be-nâ-gehânî kahr ohına nişâne  

İy şâh elün sehâda her-dem olup ziyâde   

Tâc ne urur „atâda ebr-ile bahr u kâne  

Sinün senânı eydür sinün du‟ânı ider   

Her nesnede ki cân var tâ mürg-i âşiyâne  

Hem kıdve-i ümemsin hem menba‟ -ı keremsin   



155 
 

Cam-ı mey iç ki Cemsin tahta otur şeh-âne  

İtdün „adûyı iz„âc başuna koyalı tâc   

Şehler kamusı muhtâc oldı bu hânedâne  

Sünün ki oldı erkam ider hasûdunı kem  

Katunda rezm-i Rüstem olup-durur fisâne  

Sender-durur sac adet hem sendedür siyâdet  

Vâcib-durur itâ‟at sen şâh-ı kâmu-râne  

Envârı devletünün âsârı ni‟metünün   

Ahbârı râfetünün irişdi her kerâne  

Lutfunla her müsülmân derdine buldı dermân  

Sensin bugün Süleymân fermân it ins ü câne  

Yakdı beni bu gurbet i menba‟-ı mürüvvet   

Vaktı-durur ki icâzet irüp bulam revâne  

Nazm-ıla nesr-i zîbâ pîşem-durur hem inşâ   

Adunı şah-ı vâlâ irürem âsümâne  

Şöyle ola nazm-ı Çimşîd ki anı işitse hûrşîd   

Şöyle ki mâh u nâhid nakş ide levh-i câne  

Çün Ahmedî du‟âna başlaya ya senâna  

Nakdin nücûmun ana ide felek revâne  

Gûş ol işit mac ânî terkîb ü hem beyânı   

Benzetmegil sen anı festân u yâ fülâne  

Niçe ki bite sünbül niçe ki açıla gül   

Niçe ki gele bülbül bâgıla bû-sitâne 

„Îşun güli açılsun emrün nefâz bulsun   

„Ömrün bahârı olsun ser-sebz câvizâne  

Mülkün kazâsı bî-had bahtun bekâsı sermed  

Olsun i şâh-ı evhad iy server-i yig-âne (Ahmedî Divanı: 173-175)  

 Ahmedî; bağlı olduğu Yıldırım Bâyezid‟ı Cem Sultan, Cemşîd, Rüstem gibi güçlü 

şahsiyetlere benzeterek övmektedir. Gücünün devam etmesi, bahtının açık olması için dualar 



156 
 

etmektedir. Ayrıca dil hususunda şiir incelendiğinde, XVI., XVII. yüzyıllarda görülen abartılı 

üslubun bulunmadığını ve Arapça Farsça kelime sayısının az olduğunu görmekteyiz. Zuhalıla, 

idicek ve fisâne v.b. kelimelerde görülen düzlük-yuvarlaklık ve fonetik uyumları açısından 

bakıldığında, dönemin dil özelliklerinin şiirde yer aldığı görülmektedir. 

DER-MEDH-İ SULTÂN MUHAMMED BİN BÂYEZÎD HÂN  

Lebünden olalı sırr-ı nihân-ı cân rûşen   

Yüzünden oldı bu hûrşîd-i âsümân rûşen  

Niçe ki râzumı cânumda kıluram penhân   

Gözüm yaşı ider anı yigân yigân rûşen  

Yüzün ne âyînedür kim anun safâsında  

Olur ana nazar idene nakş-ı çân rûşen  

Diler ki fehm ide cân agzunun hakîkatini   

Ne vehm-ile ola bu nükte-i nihân rûşen  

Gözümi ko ki yüzüne nazar ide bir dem  

 Ki âb-ı ebr-ile olur rû-yı gül-sitân rûşen  

Sabâ saçun nefesini irürse hâke ola   

Çirâg-ı rûh-ıla eczâ-yı üstühân rûşen  

Lebüni zikre getürdükde cân olur şîrîn   

Yüzüni yad idicek olur revân rûşen  

Çü kimse bilmedi mâhiyyetini sûretünün 

„Aceb güneşe neden oldı bu nişân rûşen  

Saçun nikâbı yüzünden gidicegez görinür   

Ki gitdi gice vü gün oldı nâ-gehân rûşen  

Yüzün hayâli zebân uralı yüregümde  

Çirâg u şem‟ bigi olmışam zübân rûşen  

Yüregüme urdugu okı ider gözün inkâr  

Gözüme karşıy-iken tir-ile kemân rûşen  

Bu âh-ı serd-ile yaşum ne-çün ola tîre   

Kamu suları çün ider dem-i hazân rûşen  



157 
 

Hayâli serv-kadünün gele diyü gör kim  

 Ne çeşmeler bu gözümden olur revân rûşen  

Kusûr u hûrı göremeye göz olup hîre  

 Yüzün bigi olur-ısa gülşen-i cinân rûşen  

Saçun hevâsıy-ıla gün bigi „âlem oldun   

Nite ki rayet-i şâhinşeh-i cihan rûşen  

Muhammed-i melikü‟l-mülk şems-i devlet-i dîn   

Ki „adli nûrıy-ıla oldı her mekân rûşen  

Selîl-i şâh-ı cihân Bâyezîd İbni Murad   

Sülâle-i şeh-i İslâm u Orhan-ı rûşen  

Serir-bahş-i selâtîn u tâc-dâr-i mülûk   

Ki olur likâsı-y-ıla çeşm-i hânedân rûşen  

Ayagınun tozını sürme eylese nergis  

Sitâre bigi gözi ola câvizân rûşen  

Hayâlüni görür-ise karanulık düşde  

Ola ziyasıy-la anun hemân zemân rûşen 

Sabâh mihrün-ile urdi dem „aceb gündür 

Bu ki itdi şemc bigi nûr-ıla dehân rûşen  

Zuhûrı buldı huzûrun çü gaybet itdi „adû 

Bulıt gidicek olur şems bî-gümân rûşen  

Mu‟ammeyât-ı mac‟ânî zamîrüne iy şâh  

Olur, niçe kim ider fikrin imtihân rûşen  

Kılıcunun suyına irdi âb-ı bahr meger 

Ki oldı âyîne-vâr anda her kerân rûşen  

Siper yire sala lâle-misâl çünkim ola  

Gözine düşmenün ol tîg ü ol sinân rûşen  

Ne âsitân-durur ol devlet-âşiyân ki ider 

Gözine encümün ol hâk-i âsitân rûşen  

Nicesi münkir olur hasm sana görir-iken  



158 
 

Yüzünde âyet-i baht-ı ebed „ayân rûşen  

Kişiye kim ola ol rûz kur çün huffâş  

Ne nef‟ i oldugı şah-ı sitâre-gân rûşen  

Kapun ki hidmet-içün anda cem‟ olur encüm 

Olup-durur nite kim râh-ı kehkeşân rûşen  

Kılıcunun odına muhterik olur düşmen   

Nite ki gün zühal-ıla idicek kırân rûşen  

Fisâne oldı Nerîmân u Sâm ol demden 

Ki nusretün kılıcı oldı bî-fisân rûşen  

Senün her işde gören „azmüni ki hazmi ola  

Bilür ki nice olur emri kün-fe-kân rûşen  

Yiter bu hüccet-i kâtı‟  kılıcuna ki oldı  

Fütûhı âyeti tâ hadd-i Kîrivân rûşen  

Diler ki ola bu eyvâna pâsü-bân keyvân  

Ne yüce himmet ider gör bu pâsü-bân rûşen  

Güher sehâvetünün korhusından oldı nihân  

İde-durur bu işi râst bahr u kân rûşen  

Senün kemâlünün evsâfı bî-nihâyetdür  

Burada „acz olur „özr-i medhi-hevân rûşen  

Bu rûz-nâmene yirinme Ahmedî sâce ol  

Ki rûzigârun ide subh-ı kâmu-rân rûşen  

Nüvaht itse beni şehri-yâr sözümden  

Kamu cihânda ola hûb dâsitân ruşen  

İde bu pir-i cüvân-dil cüvân-ıla pîre  

Ki ne keremler ider ol şeh-i cüvân rûşen  

Güneş bigi söz içinde benem müşârün ileyh  

İder bu da‟iviyi tasdik ins ü cân rûşen  

Nite ki şem‟-dilüm cümle nûrdur gerçi  



159 
 

Ki var-durur nefesümde ateş ü duhân rûşen  

Nice ki „ahber ola bâg u bû-sitân efzûn   

Niçe ki ola gül-ile bu hâk-dan rûşen  

Bahâr-ı devletüne irmesün hazân kim anun 

Olur, hevâsı-y-ıla bâg u bû-sitan rûşen  

„Adûna ki oldı kıyâmına mahşeün münkir  

Kıyâmet eylesün iy merd-i ser-giran rûşen  

Sitâreye çerinün tozı rûşinâyi-yi çeşm  

Niçe kim ide gözi hâk-i Isfahân rûşen  (Ahmedî Divanı: 169-173) 

 Ahmedî bu şiiri ile Yıldırım Bâyezid‟in fiziksel özelliklerini abartılı bir dille tasvir etmiştir. 

„Şehinşeh‟ olduğunu, ayağını bastığı toprağın bereketlendiğini söyleyerek Yıldırım Bâyezid‟e 

methiyelerde bulunmuştur. Şiirin döneminde varolan arkaik, fonetik ve düzlük-yuvarlaklık 

uyumlarını yansıttığı görülmektedir. Ayrıca şiirde yer alan şahıs ekleri ve iyelik ekleri de 

yüzyılın özelliklerini taşımaktadır. 

Yıldırım Han ebâyezîdü‟l-vakt 

Hâmiyü‟l-mülk ü mâhiyü‟l-a‟dâ 

Tû Tehemten tenî vü Âsaf-saf 

Tû Sikender-derî vü Dârâ-râ (Bursalı Niyazi, 2015: 587)  

 Bursalı Niyazî, dörtlüğünde Yıldırım Bâyezid‟i güçlü, adil olan zatlara benzeterek övgüde 

bulunmaktadır. Sade bir Türkçe ile yazılmış olması da dönemin dil hususiyetlerine ışık 

tutmaktadır.  

4.14. Dönemin Eserlerinde Geçen Yer İsimleri 

Acem: Acem kelimesi başlarda Araplar tarafından Arap olmayan kişiler için kullanılmıştır. 

IX. yüzyıldan itibaren Arap olmayan toplumların İslâm dünyasında sosyal, kültürel ve politik 

alanda güç kazanmalarıyla birlikte coğrafî bir tabir haline gelmiştir. Acem memleketi, 

İsfahan, Hemedan ve Tahran arasında kalan merkezi bölgedir. Daha sonraki dönemlerde 

Acem kelimesi ile tüm İranlılar kast edilmiştir (Karaismailoğlu, 1988: 321). 

Kûreler getürdüben şâh-ı Acem 



160 
 

Her tarafdan ürdi ol dîvâra dem (Ahmedî, İskender-nâme, M., b. 3958: 248), 

„Pes „Arab‟dan „Acem‟den elçiler kim gelürdü‟ (Ahmedi Dâî, Tıbb-ı Nebevî, 

13a 2-3; akt. Çağıran, 1997: 355) 

Babil: Harut‟un asıldığı kabul edilen kuyunun Babil‟de olduğuna inanılır. Bu sebeple 

beyitlerde çoğunlukla Harut ve asıldığı kuyu ile birlikte ele alınmaktadır (Tolasa, 2001: 94).  

„dostlık dahı garazıçundur kim andan assı göre. Anun dahı sonı düşmanlık 

olur. Nite kim Bâbil (6) pâzişâhile, pâzişâhzâde arasında oldı (Şeyhoğlu 

Mustafa, Marzuban-nâme, M., 12a: 215)‟ 

Çin: Çin beyitlerde daha çok resim sanatının merkezi olarak geçmektedir. Mani‟nin hayatının 

büyük bir kısmı Çin‟de geçtiği için resim sanatı ile birlikte anıldığı düşünülmektedir. Öyle ki 

bazı beyitlerde Çin şehrinin zikri tamamen Mani‟ye dayanmaktadır. Ayrıca Çin kelimesi 

kıvrım, büklüm anlamında da kullanılmaktadır. Bu anlamıyla sevgilinin saçı, yüzü ya da 

yüzündeki ayva tüyler kastedilmektedir (Tolasa, 2001: 93). 

Aldı bî-hadd gevher ü dürr-i semîn  

Tazı itlerle zer ü dîbâ-yı Çîn (Ahmedî, İskender-nâme, M., b. 1704: 107) 

„ (2) vârıdı kim Çin nakkâşları cemâl-i nakşın hayâl tahtasına yazamazdı ve 

gözler âyînede musavver idemezdi (3) ve güneş oğurdubânlıgın (4) iderdi 

(Ahmed-i Dâî, Çeng-nâme, M., 17a: 221).‟ 

Hindistan: Beyitlerde genel olarak uzaklığı, deniz ticareti, zengin tabiatı, papağanları ve 

baharatlarıyla ele alınan şehirdir. Bazen ülke değil içinde yaşayan halk ve onların halinden 

bahsedilir. Bu durumda siyahlık mefhumu ve saç ile birlikte kullanılır (Tolasa, 2001: 92). 

Bahr-ı Hind ü Fâris ü deryâ-yı Rûm  

Bahr-ı Cürcân Kulzüm iy dânâ-yı Rûm (Ahmedî, İskender-nâme, M., b. 4848: 

 302) 

„(8) Hindustân otlarından bir ot vârdur, bir zerre andan virürsen derhâl ölür; 

kurtulursın (Ahmed-i Dâî, Çeng-nâme, M., 14b: 218)‟ 



161 
 

Horasan: İran‟ın kuzeydoğu bölgesinde bulunan bir eyalettir. Horasan kelimesinin Sâsânîler 

zamanında ortaya çıktığı düşünülmektedir. Günümüzde bölgenin toprakları Türkmenistan, 

Afganistan ve İran olmak üzere üçe ayrılmıştır (Çetin, 1998: 234). Özellikle İslâmiyet‟in 

yayılmasından sonra büyük bir din merkezi konumuna gelmiştir. Horasan‟da pek çok ilim 

adamı yetişmiştir (Çetin, 1998: 239).  

„ammâ Horâsân ilinde bir dost vardur: cihân (12) görmiş, işlerde sınanmış, 

hulkı eyü, kavli dürüst, dilersen seni ana ısmarlayayın (Ahmed-i Dâî, Çeng-

 nâme, M., 11a: 214)‟ 

„Sen ne (11) eylesin? Horasan iklimin esenlemek gereksin (Şeyhoğlu Mustafa, 

Kâbus-nâme, M., b. 19: 174)‟ 

İsrâil: Yahudi halkının doğum yeri olan topraklardır. Milletin tarihi bu topraklarda 

şekillenmiştir. İlk iki bin yılı kutsal kitaplarında yer almaktadır (Ben-Haim, 2008: 7). 1517 

yılında Kanunî Sultan Süleyman tarafından fethedilmiştir. O dönemde dört bölüme ayrılan 

topraklar, idari olarak Şam‟a bağlıydı ve İstanbul‟dan yönetilmekteydi. Kanunî Sultan 

Süleyman‟ın ölümüne dek hükümet idaresinde iyileşmeler yaşanmıştır. Yahudi göçleri 

sayesinde Safed şehri tekstil merkezi ve entelektüel faaliyetlerin canlandığı bir yer olmuştur 

(Ben-Haim, 2008: 25). 

Çün Benî İsrâile irdi ol belâ  

Oldılar mihnet elinde mübtelâ (Ahmedî, İskender-nâme, M., b. 7065: 442) 

Kudüs: Kudüs‟ü kutsal kılan sebeplerin başında peygamberlerin çoğunun bu şehirde yaşamış 

olmasıdır
5
 (Öztürk, 2017: 40). Kudüs, Klasik Edebiyatta genel olarak Hz. Muhammed‟in 

Miraç hadisesi, Mescid-i Aksa ve İsra kavramları ile anılmaktadır (Öztürk, 2017: 41). Kudüs 

şiirde, dinî ve sosyal açıdan önemli görülen diğer şehirler gibi bir mazmun haline gelmiştir 

(Öztürk, 2017: 42). 

Çünki alur Yûsuf‟ı Kuds‟e varur  

Eşit imdi ne kerâmet gösterür (Şeyyâd Hamza, Yusuf u Züleyhâ, M., b. 277: 

37) 

                                                           
5
 Hz. Davut, Hz. Süleyman, Hz. Yahya, Hz. Zekeriya, Hz. İsa ve Hz. Muhammed. 



162 
 

Mekke: Mekke, Hz. Muhammed‟in mezarını bulundurması ve bu bölgeye Müslümanlardan 

başka kimsenin girememesi gibi hususlarla ele alınmaktadır. Divan şiirinde sevgilinin 

mahallesi de Kâbe‟ye benzetilerek yabancıların giremediğinden bahsedilmiştir (Tolasa, 2001: 

94-95). 

Ehl-i Mekke baglayup anunla kîn  

Katline kasd itdiler anun yakîn  (Ahmedî Divanı, b. 273: 644) 

Mısır: Mısır şehri, Hz. Yusuf ile Züleyha‟nın hikâyesinin geçtiği şehir olarak ele 

alınmaktadır. Beyitlerde daha çok Şam, Rum, Bağdad, Habeş gibi şehirlerle birlikte 

geçmektedir. Ayrıca şehir olarak güzelliği, şeker kamışı ihracatı ve kılıç üretimi ile de 

bahsedildiği görülmektedir (Tolasa, 2001: 93).  

Sûrat eydür ol benem Mısr Azìzi  

İster-isen Mısr‟a gel görgil bizi (Şeyyad Hamza, Yusuf u Züleyhâ, M., b. 342: 

 41) 

Nil Nehri: Mısır‟ın hayat kaynağı olan nehirdir (Seyyid, 2007: 122). Klasik Türk 

edebiyatında Mısır‟ı anlatan eserlerde Nil nehrine dair bilgiler, özel bir bölümde verilmiştir 

(Şahin, 2017: 277)
6
 Klasik edebiyatta Nil nehri çoğu zaman âşığın gözyaşlarıyla teşbih 

oluşturacak şekilde kullanılmıştır. Mısır bölgesinde yaşadığı için Yusuf ve Musa 

peygamberlerin kıssalarına atıfta bulunacak şekilde de kullanıldığı görülür. Nil nehrinin 

bulunduğu topraklar çok bereketliydi. Beyitlerde orada yetişen tarım ürünlerinden ve halkın 

kültürel özelliklerinden de bahsedilmiştir (Şahin, 2017: 306).  

Bir yer-idi Nìl suyından ayrılu 

Anda bünyâd kıldı şârın ol ulu (Şeyyad Hamza, Yusuf u Züleyhâ, M., b. 1487: 

 117) 

Nîl Irmagın dah‟anda gördi şâh  

Menba‟ın kandan diyüben sordı şâh (Ahmedî, İskender-nâme, M., b. 4333: 

 271) 

                                                           
6
 Evliyâ Çelebi- Seyahatnâme adlı eserinin 10. Cildini Nil nehrine ayırmıştır; İbrahim b. Balî- Hikmetnâme adlı 

eserinde Nil nehrine ait özel bir bölüm vardır.  



163 
 

Rey şehri: Tahran‟ın 7-8 km. güney-güneydoğu tarafında, Elburz dağlarının kuzeyinde 

bulunan şehirdir (Özgüdenli, 2008: 40). Reh Darphânesi‟nde yapılan yoğun sikke basım 

faaliyetleri ise ekonomik olarak güçlü olduklarını göstermektedir (Özgüdenli, 2008: 40). Rey 

şehrinde pek çok devlet kurulmuştur  (Özgüdenli, 2008: 41). 

„Eşitdüm ki Rey şehrinde bir derzi var-ıdı (Şeyhoğlu Mustafa, Kâbus-nâme, 

 M., s. 146).‟  

Rum: „Diyar-ı Rum‟, „milk-i Rum‟ tabirleri ile de anılan şehirdir. Beyitlerde geçen Rum şehri 

ile genelde orada yaşayan halk kastedilmektedir. Rum kelimesi ile düşünülen asıl şey 

beyazlıktır. Daha çok Hint, Şam, Mısırx kelimeleri ile birlikte kullanılarak tenasüp veya 

tevriye sanatı yapılır (Tolasa, 2001: 92). 

K‟urdı Keyhüsrev anun başına tâc  

Rûm u Şâm ana virürlerdi harâc (Ahmedî, İskender-nâme., M., b. 1048, s. 67) 

„ (10) egerçi, sen Rûm mü‟ezzini isen (Şeyhoğlu Mustafa, Marzuban-nâme., 

 M., 39b, s. 246)‟ 

„Rum (15) hakimlerinün „âdeti ve resmi eyledür ki çün hammâmdan çıkarlar; 

bir zamân [72] câmekende yatmayınca taşra çıkmazlar (Şeyhoğlu Mustafa, 

Kâbus-nâme, M., 17.b, s. 169)‟ 

İy ki âfâk senün hamdü n iderler yekser  

İy ki kuldu r sana berbeste kemer Rûm u Hazer (Ahmedî, Bedayi‟u‟s sihr fî 

sanâyi‟i‟ş-Şi‟r; akt. Temizel, 2002:165-166) 

“Çün müşâhede olundı Rûm şehirlerinde Pârsî lügat kavâ‟idinde halel yol 

iltmişdür. Dahı rekiklik ve sekimlik lafızlarında dahı ma‟nilerinde karâr 

bulmış. Ol ki tavâyif-i muhtelifelerün ağzından işidildi sınâ‟at isleri katında 

tashihine ve tahkikine ihtimâm göstermediler. Bir cemâat kardaşlarun 

üründüsinden dahı dostlarun üründüsinden dilek itdiler ki bir muhtasar düzile 

Pârsi lügatün tashihine. Şöyle ki fasahat ehlinün tasniflerinde dahı belâgat 

ehlinün te‟liflerinde degzine ve isti‟mâl ola ve dahı haberler defterlerinde dahı 

eş‟âr divânlarında zikr olunmış ve yazılmış ola. Ben kul dahı anlarun dilegine 



164 
 

imtisâl itmegi vâcib görüp dahı lâzım anlayup tâ bir muhtasar te‟lif itdi. Şol 

lugatları ki [kâmil edibler] dahı fâzıl şâirler manzûm ve mensûr ibâretde ta‟bir 

ü takrir ü tastîr ü tahrir itmişlerdi, cem eyledi (Ahmed-i Dâ‟î, Müfredât; akt. 

 Çetin, 2006:119) 

Sistan: Orta Farsçada „sakaların ülkesi‟ anlamına gelen sakastân kelimesinden gelmektedir. 

Günümüzde bir kısmı İran‟da bir kısmı Afganistan‟da olan bölgedir (Özgüdenli, 2009:274). 

Sistan şehri beyitlerde, İran‟ın millî destanı Şâhnâme‟nin meşhur kahramanı Rüstem-i Zal‟ın 

memleketi olarak geçmektedir (Özgüdenli, 2009:275).  

Ol aradan kıldı azm-i Sîstân 

İrte gice durmadı oldı revân (Ahmedî, İskender-nâme, M., b. 1705, s.108) 

Şam: Şam kelimesi, şehirden başka „akşam‟ anlamına da gelmektedir. Beyitlerde hem şehir 

olarak hem de sevgilinin saçı olarak geçmektedir. Ayrıca beyitlerde Mısır, Bağdad ve Rum 

şehirleri ile birlikte ele alınmaktadır. Şam şehri zırh, şişe ve gül suyu gibi ürünleri ile de 

dikkat çekmektedir. Mekke‟ye giderken uğrak yeri olarak da beyitlerde yer almaktadır 

(Tolasa, 2001: 94). 

 „(2) dâsitân-ı Nevhara: melik-zâde eyitdi: işitdüm ki Şâm vilâyetinde bir 

pâzişâh vârımış ki dânâ ve „âkil (3) „adl ü insafile ârâste ol pâzişâhun 

nedimeleri arasında bir kişi vârıdı (Ahmed-i Dâî, Çeng-nâme, M., 11b, s. 

 214)‟ 

Taberistan: İran‟ın kuzeyinde bulunan ve XIII. yüzyıldan itibaren Mâzenderan adıyla anılan 

bölgedir (Özgüdenli, 2010:322). Tâberistan siyasî olarak pek çok savaş yaşamıştır. En son 

Hârizmşahlar‟a bağlanmıştır. Bu bölgede Muhammed b. Cerîr et-Taberî, Ebû‟t-Tayyib et-

Taberî, Ali b. Rabben et-Taberî gibi ünlü âlimler yetişmiştir. Taberistan‟dan ünlenen âlimler 

genel olarak Taberî nisbesiyle anılmaktadır  (Özgüdenli, 2010:323). 

„ Ve Taberistân dervîşleri insâf (5) verürler, insâf almazlar (Şeyhoğlu Mustafa, 

 Kâbus-nâme, M., s. 282)‟ 

Türkistan: Horasan, Pamir ve Hindukuş-Kunlun dağları, Çin‟in Tun-huang bölgesi, 

Mançura‟nın batısı, Moğolistan, Sibirya‟nın tamamı, Ural dağları ve Volga ırmağının Hazar 

denizine ulaştığı noktayı kapsayan bölgedir (Taşağıl, 2012:556). İslâm öncesinde 



165 
 

Türkistan‟da Hun, Akhun, Göktürk, Uygur gibi Türk boyları yaşamıştır (Taşağıl, 2012:557). 

Ayrıca günümüzde Kazakistan‟da bulunan Yesi şehrinin adı Türkistan olarak da geçmektedir. 

Yezdî‟nin Zafernâmesi‟nde de bu bölge Türkistan olarak verilmiştir. Bu şehrin ünlenmesinin 

sebebi, Türkler‟in İslâmiyete geçişini sağlayan Ahmed Yesevî‟nin yaşadığı şehir olmasıdır. 

Ahmed Yesevi bu bölgede „Hazret-i Türkistan‟ adıyla anılmaktadır (Taşağıl, 2012:560).
7
 

Lal-i cân-bahşuna yagmâ-yı cihân ister gözün  

Ne bilür cân kıymetin hindû-yı Türkistânìdür (Şeyhî Divanı, IX, b. 19, s. 40) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
7
  Şiirlerin alıntılandığı eserlerde şapkalı yazılması gereken bazı harflerin şapkasız yazıldığı tespit edilmiştir. 

Dikkatimizi çeken bu harflere müdahelede bulunulmuştur.  



166 
 

 

SONUÇ 

 Osman Bey küçük beyliğini, büyük gayretler sarfederek sınırları belli olan bir devlet 

konumuna yükseltmiştir. Osman Bey‟den sonra tahta geçen her padişah da bu devletin 

sınırlarını korumakla kalmamış topraklarını genişletmiş ve aynı zamanda devletin kurallarını, 

geleneklerini belirlemiştir. XIV. yüzyıla gelindiğinde belli bir refah seviyesinde olan halk ve 

siyasî otoritesi kesinleşmiş bir devlet ile karşılaşılır. Batı‟da Yıldırım Bâyezid, Doğu‟da ise 

Timur büyük zaferler kazanarak gücünü gösterme arzusunda olmuşlardır. Her iki padişah da 

sınırlarını genişletmeye devam ettikçe birbirleri için bir tehdit halini almaya başlamışlardır. 

Bu durumda da Yıldırım Bâyezid ve Timur, güçlerini birbirine kabul ettirmek için bir süre 

mektuplaşmışsa da bir çözüm getirememişlerdir. İki büyük gücün çarpışmaması kaçınılmaz 

olmuştur. 1402 yılında Yıldırım Bâyezid ile Timur arasında kanlı Ankara Savaşı yaşanmıştır. 

Savaşın sonunda Yıldırım Bâyezid yenilmiştir. Timur, savaşın ardından Anadolu 

Beylikleri‟ne eski topraklarını iade etmiş, kalan toprakları da dört şehzade arasında 

paylaştırmıştır. Her şehzade başka bir şehire verilmiş ve orada kendisine ait bir saray tahsis 

edilmiştir. Bunun sonucunda da dört şehzade „gerçek padişah‟ olmak için birbiriyle savaşmak 

durumunda kalmış ve Osmanlı Devleti on bir yıl boyunca başsız kalmıştır. İç karışıklıklarla 

geçen bu dönem „Fetret Devri‟, „Fasıla-ı Saltanat‟ gibi isimler ile anılmıştır. Şehzadeler, bir 

yandan kardeşlerine karşı savaş verirken bir yandan da saraylarında sanatla ve edebiyatla 

ilgilenmeye çalışmışlardır. Hoca Sadeddin Efendi, Dukas, Hammer gibi tarih yazımı ile 

ilgilenen sanatçılardan bu dönem ile ilgili detaylı bilgilere ulaşılmıştır. Burada unutulmaması 

gereken en mühim nokta, olayları ele alan sanatkârın bağlı olduğu hükümdar ve hangi ırktan 

geldiğidir. Osmanlı Devleti‟ne daha yakın olan tarih yazarları Yıldırım Bâyezid‟in gücüne 

vurgu yaparken Timur‟un yakınında olan tarih yazarları ise Yıldırım Bâyezid‟in 

öldürülüşünü, tutsak edilişini vb. konuları abartarak ele almışlardır. 

 Türk Dili, Beylikler Dönemi‟ne gelinceye dek Arapça ve Farsça‟nın himâyesi altında gelişen 

bir dildi. Tabii olarak da şairler, ilk edebî örneklerini Arapça ve Farsça vermişlerdir. Ancak 

Beylikler Dönemi yöneticileri bilhassa Türkçe eser yazılmasına destek vermiş, yabancı dilden 

pek çok eseri Türkçe‟ye tercüme ettirmişlerdir. Beylerin bu isteğine her şair olumlu 

bakmamıştır. Kimi şairler Türkçenin şiir yazmak için elverişsiz bir dil olduğundan yakınırken 

kimi şairler de eserlerinin sonunda bu dilde yazdıkları için okuyucularından özür 



167 
 

dilemişlerdir. Bilinçli olarak Türkçe yazan ve bunu telkin eden şairler de mevcuttu. Beylerin 

bu tutumu Türkçenin gelişmesine katkı sağlamakla kalmamış Türk milletinin dinini kendi 

dilinde okuyup anlamasını da kolaylaştırmıştır diyebiliriz. Türkçenin gelişmesine bu denli 

eğilen beyler, şairlerle daima içiçe olmuş ve beğendikleri şairleri himâyelerine almışlardır. 

Osmanlı Devleti‟nin ilk padişahları olan Osman Bey, Orhan Bey ve I. Murad,  yeni kurulmuş 

ve büyüme aşamasında olan bir devletle karşı karşıya oldukları için sanatla ve edebiyatla 

ilgilenmeye çok fazla zaman ayıramamışlardır. Osmanlı Devleti‟nin şairlerle olan ilk ciddi 

teması Yıldırım Bâyezid döneminde başlamıştır diyebiliriz. Elimizde varolan kayıtlara göre 

Bursalı Niyazî Divanı‟nı Yıldırım Bâyezid‟e takdim etmiştir. Yine var olan kaynaklardan 

öğrenildiğine göre, Şeyhoğlu Sadreddin Mustafa Hurşid ü Ferahşad adlı mesnevisini Yıldırım 

Bâyezid‟e sunmuştur. Yıldırım Bâyezid‟in şaire ve sanatçıya karşı tutumu sayesinde Osmanlı 

topraklarına pek çok yabancı sanatkâr gelmiştir. Yıldırım Bâyezid‟in bu tutumu oğullarına da 

örnek teşkil etmiştir. Özellikle Süleyman Çelebi taht kavgası verdiği bir dönemde dahi 

sarayında pek çok sanatçı barındırmıştır. Süleyman Çelebi‟nin sarayında şairlerin yanı sıra 

hünerli çalgıcıların da var olduğu bilinmektedir. 

 Dönemin şairleri, şiir yazmaya devam etmek ve yazdığı şiirlerden para kazanmak için bir 

hâmiye ihtiyaç duyarlardı. Şairler tüm hünerlerini göstererek padişahtan, devlet büyüğünden 

veya nüfuzlu bir kimseden himâye beklerlerdi. Şair, himâyesine girdiği kişinin istekleri 

doğrultusunda şiirler yazar, çoğu şiirini de hâmisine ithaf ederdi. Selçuklu Devleti‟nden gelen 

bu geleneğin Yıldırım Bâyezid ile birlikte tekrar canlandığını görmemiz mümkündür. 

Yıldırım Bâyezid öldükten sonra Süleyman Çelebi yaş olarak diğer şehzadelerden büyük 

olduğu için halk onun tahta çıkacağını düşünmüş, sanatçılar da kendisine kasideler sunup 

onun himâyesine girmeye çalışmışlardı. Ahmedî‟nin ilk önce Yıldırım Bâyezid‟in himâyesine 

girip ölümünden sonra da güçlü olan şehzadeye kaside sunup himâyesine kabul beklemesi, 

tespitimizi doğrular niteliktedir. Mehmed Çelebi‟ye de Ahmedî ve Şeyhî‟nin şiirler sunduğu, 

kendisine hayır dualarda bulunduğu bilinmektedir. 

 XIV. yüzyıla edebiyat perspektifinden bakıldığında konu ve tür çeşitliliğinin artmaya 

başladığı görülmektedir. XV. yüzyılda ortaya çıkıp XVI. yüzyıldan sonra ivme kazanan gazel 

ve kaside nazım şekilleri bu dönemde görülmese de mesneviler, Hz. Muhammed‟in hayatını 

konu edinen manzum hikâyeler, hamseler, öğretici hayvan hikâyeleri gibi pek çok tür 

edebiyatımıza girmiştir. Bu dönemde bir şairin mesnevi sahibi olması itibarını arttıran bir 



168 
 

olguydu. Bu sebeple de şairler mesnevi yazmaya çok önem veriyorlardı. Dinî-tasavvufî, 

kahramanlık, aşk konulu mesneviler revaçtaydı. Ek olarak halkı eğitme gayesi güden şairler 

de vermek istedikleri öğütleri, bilgileri yine mesnevi nazım şeklini kullanarak iletiyorlardı. 

Dönemin eserlerinde, özellikle de mesnevilerinde halkın çeşitli inançları, korkuları, giyim-

kuşamları, meslek grupları gibi hususlara da rastlamaktayız. Sonraki yüzyıllarda olduğu gibi 

bu dönemde de şairler söylediklerinin doğruluğunu teyit etmek, daha inandırıcı olmak gibi 

amaçlarla şiirlerinde sıkça atasözleri ve deyimlere başvurmuşlardır. Dönemin eserleri dikkatle 

incelendiğinde, revaçta olan dinî, efsanevî ve tarihi kişiliklere, yer adlarına dair bilgilere de 

ulaşılmaktadır. Bahsi geçen eserlerde, on altıncı ve sonraki yüzyıllarda olduğu gibi tam ve 

başarılı örnekler değillerdir. Örneğin Ahmedî, Yıldırım Bâyezid‟i bir şiirinde Cem‟e benzetir: 

Cam-ı mey iç ki Cemsin tahta otur şeh-âne  

İtdün „adûyı iz„âc başuna koyalı tâc   

 Bursalı Niyazî de, Yıldırım Bâyezid‟i adaletli oluşu ile bilinen efsanevî bir kişilik olan 

Âsaf‟a benzetir: 

Tû Tehemten tenî vü Âsaf-saf 

   Tû Sikender-derî vü Dârâ-râ 

 Ahmedî bir başka şiirinde de Emir Süleyman‟ı Hz. Ömer ve Hz. Ali‟ye benzeterek övmüştür: 

  Emîr Sülmân e‟azz‟allahü nasra  

  Ki fazlı anun „Alî  „adli  „Ömerdür 

 Türk kültürü ve edebiyatı her daim başka kültür ve edebiyatlarla iç içe olmuştur. Türkler, 

siyasî ve sosyal olarak komşuluk yaptığı devletlerden etkilendiği kadar kendi kültürleriyle  de 

komşu ülkeleri etkilemişlerdir. Örneğin sosyal hayatta Fars kültüründeki İşret Meclisleri‟nden 

etkilenirken edebî anlamda ise hem Fars hem Arap edebiyatlarından etkilenmiştir. İşret 

meclislerinin tasvirlerini de yine dönemin eserlerinden öğrenmekteyiz. Örneğin Ahmedî‟nin 

İskender-nâme adlı eserinde İskender‟in kurdurduğu işret meclisi detaylı bir şekilde gözler 

önüne serilmiştir. Oğuz Türkleri, kendi örflerini, dillerini bu kültürler ışığında harmanlamıştır 

diyebiliriz. Osmanlı halkı, başka kültürlerden aldıkları unsurları, kendi benlikleriyle yoğurup 

özgün bir „Türk kültürü‟ oluşturmuşlardır. Osmanlı Devleti‟nin kuruluşundan Fetret Devri‟ne 



169 
 

kadar olan süreçte de Türk kültürü benliğini kaybetmediğini ve şekil değiştirmediğini 

görebilmekteyiz. Türk kültürü oluşurken Âhilerin büyük katkısı olmuştur. Âhiler, döneminde 

hem meslek erbapları yetiştirmiş hem de müşgül durumda olan herkese yardım eli 

uzatmışlardır. Türk kültüründe hayrat mefhumu da önemli bir yere sahipti diyebiliriz. 

Özellikle padişahların yaptırdığı hayratlar, dönemin eserlerinde açıkça tasvir edilmiş, 

kayıtlara geçmiştir.   

 Çalışmaya, „Devleti derinden etkileyen bir olayın edebiyata ve kültüre yansıması nasıl olur?‟ 

sorusu üzerine başlandı. Dönemin tarih yazarları ve sanatçıları incelendikten sonra bir takım 

çıkarımlarda bulunuldu. Çalışmanın sonucunda ulaştığımız sonuç ise şu şekildedir: On ikinci 

yüzyıldan on dördüncü yüzyıla kadar yükselişte olan Türk Edebiyatı, yaşanan siyasî 

olaylardan olumsuz manada etkilenmemiş olup sanatçılar eser vermeye devam etmiştir. Bu 

dönemde yazılmış eserlerde gördüğümüz örneklerde sadece konular ve sunulan kişiler 

değişmiştir dememiz mümkündür. Türk Edebiyatı, Ankara Savaşı‟na dek yöneticiler 

tarafından, özellikle de Yıldırım Bâyezid tarafından destek görmüştür. Ankara Savaşı 

sonrasında da Yıldırım Bâyezid‟in tutsak edilişi ile kesintiye uğramayan edebiyat, yalnızca 

konu açısından değişmiştir denilebilir. Hâmi edinmek isteyen şairler için büyük bir fırsat olan 

bu dönemde, şairler güçlü gördükleri şehzadenin himâyesine girmek için kendilerine şiirler 

yazmışlardır. Ayrıca şehzadelerin, böylesi karışık bir ortamda dahi yanlarına gelen şairlere 

olabildiğince destek vermesi ve himâyelerine almaları Osmanlı Devleti‟nin sanatçıya olan 

bakış açısını göstermesi hususunda dikkat çekicidir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



170 
 

 

                                                              KAYNAKÇA 

Abdülkadir (1327), Bursa Tarihi [Aktaran: Algül, Hüseyin (1999), „Osman Gazi ve Orhan 

Gazi‟nin Şahsiyeti‟, Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, S.8, c.8, s. 60-66 

Ahmet Cevdet Paşa, „Kısas-ı Enbiya‟, cilt 6, [Hazırlayan. İz, M. (1985), KB Yayınları] 

[Aktaran Baştürk, Sadettin (2015), „Osmanlı‟da Devlet-Tekke İlişkisi Bağlamında Yıldırım 

Bayezid-Emir Sultan Örneği‟ Uluslararası Yıldırım Bayezid Sempozyumu Bildirileri, s. 319-

345]  

Aka, İsmail (2012), „Timur‟, TDVİA, cilt 41, s. 173-177 

Akbıyık, Hayrunnisa A., „Timurluların Bilim ve Sanata Yaklaşımları ve Bazı Son Dönem 

Sanatkârları‟  

http://bilig.yesevi.edu.tr/yonetim/icerik/makaleler/3283-published.pdf erişim tarihi: 

04.01.2019 

Akdoğan, Yaşar, „Ahmedî Dîvânı‟, Kültür ve Turizm Bakanlığı Kütüphaneler ve Yayımlar 

Genel Müdürlüğü,  

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/10591,ahmedidivaniyasarakdoganpdf.pdf?0  erişim tarihi: 

08.03.2019 

Akdoğan, Yaşar, „Ahmedî- İskendernâme‟, Kültür ve Turizm Bakanlığı Kütüphaneler ve 

Yayımlar Genel Müdürlüğü,   

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/10667,ahmediskendernameyasarakdoganpdf.pdf?0  Erişim 

tarihi: 26.11.2019 

Aksoy, Hasan (1993a), „Cemşîd ü Hurşid‟, TDVİA, cilt 7, s. 341-342 

Aksoy, Aysel (2018b), ‟13. ve 14. Yüzyıllarda Anadolu‟da Ahi Teşkilatı, Etkisi ve Siyaseti‟, 

Medeniyet ve Toplum Dergisi, C. 2, S.1, s. 19-35 

Aktepe, Münir (1993), „Çandarlı Kara Halil Hayreddin Paşa‟ TDvİA, cilt 8, s. 214-215 

Akyol, İbrahim (2015), „Yıldırım Bâyezid ve Oğlu Emir Süleyman Döneminde Himaye 

Edilen Şairler‟ Uluslararası Yıldırım Bayezid Sempozyumu Bildirileri, s. 583-595 

Albayrak, Nurettin (1997), ‘Hamzanâme‟ TDVİA, cilt XV, s. 516-517 

Algül, Hüseyin (1999), „Osman Gazi ve Orhan Gazi‟nin Şahsiyeti‟, Uludağ Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi, S.8, c.8, s. 59-73 

Alp, Ali Rıza, Alp Sabahat (1958), „Büyük Osmanlı Lügâtı‟, Türk-Ar Yayınları 

Altınay, Ahmet R. (2005), „Bizans Karşısında Türkler‟, [Hzr. Başar, Fahameddin], Kitabevi 

Yayınları 

Arı, Ahmet (2007), „Horasan‟dan Anadolu‟ya: Klasik Şiirin Doğuşu‟, T.C. Kültür ve Turizm 

Bakanlığı Yayınları 

http://bilig.yesevi.edu.tr/yonetim/icerik/makaleler/3283-published.pdf
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/10591,ahmedidivaniyasarakdoganpdf.pdf?0
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/10667,ahmediskendernameyasarakdoganpdf.pdf?0


171 
 

Arseven, Celal Esad (1958), „Sanat Ansiklopedisi‟, cilt 3, Maarif Basımevi 

Atâ (1293), „Târîh-i Atâ‟, cilt 4 [Aktaran: İsen, Mustafa, Bilkan, A. Fuat (1997), „Sultan 

Şaiirler‟, Akçağ Yayınları] 

Ayan, Hüseyin (1979), „Şeyhoğlu Mustafa Hurşîd-nâme (Hûrşîd ü Ferahşâd) (İnceleme-

Metin-Sözlük-Konu Dizini)‟ Atatürk Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi  

Ayan, Hüseyin (2014), „Nesîmî Hayatı, Edebî Kişiliği, Eserleri ve Türkçe Divanının Tenkitli 

Metni‟, Türk Dil Kurumu Yayınları  

Aydüz, Salim (2006), „Muvakkithane‟ TDVİA, cilt 31, s. 1-3 

Aydüz, Salim (1993), „Osmanlı Devleti‟nde Müneccimbaşılık ve Müneccimbaşılar‟, İstanbul 

Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi [Aktaran: Morkoç Özçelik, Esma (2018), „Osmanlı 

Devleti‟nde Müneccimbaşılık ve Müneccimbaşı Hüseyin Efendi‟, Hacettepe Üniversitesi, 

Yüksek Lisans Tezi] 

Aykut, Nezihi (2016), „İsa Çelebi‟ TDVİA, cilt 2, s. 645-647 

Ayverdi, Semiha (1999a), „Türk Tarihinde Osmanlı Asırları‟, Kubbealtı Neşriyâtı 

Ayverdi, İlhan (2006b), „Misalli Büyük Türkçe Sözlük‟, cilt 3, Kubbealtı Neşriyat 

Baron J. V. Hammer, Purgstall (1989), „Büyük Osmanlı Tarihi‟, cilt 1, Üçdal Neşriyat  

Başar, Fahameddin (2006), „Musa Çelebi‟, TDVİA, cilt 31, s. 216-217 

Baştürk, Sadettin (2015), „Osmanlı‟da Devlet-Tekke İlişkisi Bağlamında Yıldırım Bâyezid-

Emir Sultan Örneği‟ Uluslararası Yıldırım Bayezid Sempozyumu Bildirileri, s. 238-327 

Bayrakdar, Mehmed (1994), „Dâvûd-i Kayserî‟ TDVİA, cilt 9, s. 32-35 

Bayram, Mikâil (1991a), „Ahi Evren ve Ahi Teşkilatının Kuruluşu‟, Damla Matbaası 

Bayram, Yavuz (2009a), „14. Yüzyılda Bilimsel Eserler‟, Kültür ve Turizm Bakanlığı Türkiye 

Kültür Portalı Projesi 

Bayram, Yavuz (2009c), „Selçuklu Sonrası Anadolu‟, Kültür ve Turizm Bakanlığı Türkiye 

Kültür Portalı Projesi 

Bayram, Yavuz  (2009d), ‟Türk Klasik Edebiyatı (XIV. Yüzyıl) Beylikleri Dönemi Edebiyatı, 

Kültür ve Turizm Bakanlığı Türkiye Kültür Portalı Projesi 

Bilgin, A. Azmi (2007), „Nesîmî‟, TDVİA, cilt 33, s. 3-5 

Biltekin, Halit, „Şeyhî Dîvânı‟, Kültür ve Turizm Bakanlığı Kütüphaneler ve Yayımlar Genel 

Müdürlüğü https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/61044,seyhi-divanipdf.pdf?0 erişim tarihi 

05.11.2020 

Biltekin, Halit (2010), „Şeyhî‟, TDVİA, cilt 39, s. 80-82 

Boz, Murat (2014), „XIII-XV. Yüzyıllarda Anadolu Kentleri ve Kentliler‟, Kırklareli 

Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi 

Canım, Rıdvan (2014), „Ahmed-i Dâ‟î‟ Türk Edebiyatı İsimler Sözlüğü,  

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/61044,seyhi-divanipdf.pdf?0


172 
 

http://www.turkedebiyatiisimlersozlugu.com/index.php?sayfa=detay&detay=2005 erişim 

tarihi: 26.12.2019 

Çağatay, Neşet (1981), „Bir Türk Kurumu Olan Ahilik‟ Selçuk Üniversitesi Basımevi 

[Aktaran: Kızıler, Hamdi (2015), „Osmanlı Toplumunun Sosyal Dinamiklerinden Ahilik 

Kurumu‟, İnsan ve Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi, cilt 4, s. 408-423] 

Çağbayır, Yaşar (2007), „Osmanlıca-Türkçe Sözlük‟, Ötüken Neşriyat  

Çağıran, Önder (1997), „Tıbb-ı Nebevi‟de İsim Çekimi‟, Türk Dili Araştırma Yıllığı- 

BELLETEN, cilt 45, s. 354-384 

Çebi, İ. Sabri (2019), „Ahmed-i Dâî‟nin Kitâbü‟t-Ta‟bir Tercümesi‟, Türk Dili Araştırmaları 

Yıllığı- BELLETEN, c. 68, s. 23-47 

Çeribaş, Hatice (2019), „Şeyhî‟nin Hüsrev ü Şîrîn Mesnevisindeki Atasözü ve Deyimler‟, 

Dumlupınar Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi  

Çetin, Abdülbaki (2006), „Ahmed-i Dâî‟nin Farsça Öğretmek Amacıyla Yazdığı Bir Eser: 

Müfredât‟, Türkiyat Araştırmaları Dergisi, c. 20, s. 113-128 

Çetin, Abdülbaki (2014), „Sultan II. Murat‟a Sunulan Tezkiretü‟l-Evliyâ Tercümesi Üzerine‟, 

Atatürk Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Sosyal Bilimler Dergisi, s. 95-124 

Çevik, Mümin (2015), „İbn Battuta Seyahat-nâmesi‟, Bilge Kültür Sanat Yayınları 

Çınar, Hüseyin (2015), „Kütahya Yıldırım Bâyezid Camii ve Vakıfları‟, Uluslararası Yıldırım 

Bayezid Sempozyumu Bildirileri, s. 347-368  

Demirci, Kürşat (1993), „Dahhâk‟, TDVİA, cilt 8, s. 408-409 

Devellioğlu, Ferit (1994), „Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lûgat‟, Aydın Kitabevi 

Devellioğlu, Ferit (2001), „Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lügat‟, Aydın Kitabevi 

Dilçin, Cem (2009), „Örneklerle Türk Şiir Bilgisi‟, Türk Dil Kurumu Yayınları  

Doğan, Ahmet (2011), „Osmanlı Türkçesi Sözlüğü‟, Akçağ Yayınları  

Doğan, Enfel (2013), „Şeyhoğlu Mustafa‟ Türk Edebiyatı İsimler Sözlüğü,  

http://www.turkedebiyatiisimlersozlugu.com/index.php?sayfa=arama_sonuc&genel_arama=

%C5%9Feyho%C4%9Flu , erişim tarihi: 26.11.2019 

Dukas (1956), „Bizans Tarihi‟, [Çev. VL. Mirmiroğlu], İstanbul Fethi Derneği-İstanbul 

Enstitüsü Yayınları 

Ekinci, Yusuf (2008), „Ahilik‟, Özgün Matbaacılık 

Doğan, Enfel (2011), „ Şeyhoğlu Sadrüddin‟in Kâbus-nâme Tercümesi: Metin, Sözlük, Dizin, 

Notlar, Tıpkıbasım‟, Mavi Yayıncılık 

Ekinci, Yusuf (2008), „Âhilik‟, Özgün Matbaacılık 

Erdem, Mehmet Dursun (2015), „Hoca Mesud‟ Türk Edebiyatı İsimler Sözlüğü  

http://www.turkedebiyatiisimlersozlugu.com/index.php?sayfa=detay&detay=6774 erişim 

tarihi: 09.12.2020 

http://www.turkedebiyatiisimlersozlugu.com/index.php?sayfa=detay&detay=2005
http://www.turkedebiyatiisimlersozlugu.com/index.php?sayfa=arama_sonuc&genel_arama=%C5%9Feyho%C4%9Flu
http://www.turkedebiyatiisimlersozlugu.com/index.php?sayfa=arama_sonuc&genel_arama=%C5%9Feyho%C4%9Flu
http://www.turkedebiyatiisimlersozlugu.com/index.php?sayfa=detay&detay=6774


173 
 

Ergin, Muharrem (1980), „Kadı Burhaneddin Divanı‟, İstanbul Üniversitesi Edebiyat 

Fakültesi Yayınları 

Ertaylan, İsmail Hikmet (1952), „Ahmed-i Dâî, Hayatı ve Eserleri‟, İstanbul Üniversitesi 

Edebiyat Fakültesi Yayınları 

Erzen, Mehmet Halil (2013), „Divan Şiirinde Mitolojik ve Efsanevî Şahısların Kullanımına 

İyi Bir Örnek: Nev‟izâde Atâyî Divanı‟, International Periodical For The Languages, 

Literature and History of Turkish or Turkic Volume 8/4, s. 835-854 

Eyice, Semavi (1988), „Hudâvendigâr Camii‟, TDVİA, cilt 18, s. 289-290 

Fığlalı, Ethem Ruhi (1989), „Ali‟, TDVİA, cilt 2, s. 371-374 

Gacsi, Serap (2011), „Ahmed-i Dâî‟nin „Vesîletü‟l-mülûk‟ Adlı Eseri (60a-115b) Metin-

Kelime Grupları İncelemesi‟, İstanbul Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi 

Giese, F. (1192), „Anonim Tevârih-i Âl-i Osmân‟ (Haz. Azımat, Nihat) [Aktaran: İnbaşı, M.,  

Vd. (2018), „İslam Tarihi ve Medeniyeti- 12/ Osmanlılar Siyasi Tarihi‟, (Ed. Alioğlu, M. A., 

Severcan, Ş.), Gül Yayıncılık 

Gülüm, Emrah (2021), „Ahmedî Hakkında Bibliyografya Denemesi, Uluslararası Sosyal 

Araştırmalar Dergisi, c.14, s. 175-206 

Günyüz, Melike E. (2001), „Ahmedî Divanı‟nın Tahlili‟, İstanbul Üniversitesi, Doktora Tezi 

Gürbüz, Mehmet (2015), „Şeyyad Hamza‟ Türk Edebiyatı İsimler Sözlüğü, 

http://www.turkedebiyatiisimlersozlugu.com/index.php?sayfa=detay&detay=7073 , erişim 

tarihi: 26.11.2019  

Hammer, Joseph Von, „Büyük Osmanlı Tarihi‟ C. I.   

https://www.academia.edu/38263482/HAMMER_TAR%C4%B0H%C4%B0_CILT1?auto=d

ownload erişim tarihi: 04.12.2019  

Hoca Sadeddin Efendi, „Tâcü‟t-Tevârih‟, [Yalınlaştıran: Parmaksızoğlu, İsmet (1979), KB 

Yay. Bilim Dizisi I] 

İbn Kemal/Kemalpaşazâde Ahmed, Tevârih-i Âl-i Osmân [Neşreden: Turan, Şerafettin 

(1954)] [Aktaran: İnalcık, Halil (2010), „Kuruluş Dönemi Osmanlı Sultanları 1302-1481‟, 

Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Araştırmaları Merkezi (İSAM) Yayıncılık] 

İnalcık, Halil (1992), „Bayezid I‟, TDVİA, cilt 5, s. 231-234 

İnalcık, Halil (2003), „I. Mehmed‟, TDVİA, cilt 28, s. 391-394 

İnalcık, Halil (2006a), „I. Murad‟, TDVİA, cilt 31, s. 156-164 

İnalcık, Halil (2006b), „II. Murad‟, TDVİA, cilt 31, s. 64-172 

İnalcık, Halil (2007), „I. Osman‟, TDVİA, cilt 33, s. 443-453 

İnalcık, Halil (2009), „Devlet-i „Aliyye Osmanlı İmparatorluğu Üzerine Araştırmalar- I Klasik 

Dönem (1302-1606): Siyasal, Kurumsal ve Ekonomik Gelişme‟, cilt 1, Türkiye İş Bankası 

Kültür Yayınları 

http://www.turkedebiyatiisimlersozlugu.com/index.php?sayfa=detay&detay=7073
https://www.academia.edu/38263482/HAMMER_TAR%C4%B0H%C4%B0_CILT1?auto=download
https://www.academia.edu/38263482/HAMMER_TAR%C4%B0H%C4%B0_CILT1?auto=download


174 
 

İnalcık, Halil (2010a), „Kuruluş Dönemi Osmanlı Sultanları 1302-1481‟, Türkiye Diyanet 

Vakfı İslâm Araştırmaları Merkezi (İSAM) Yayıncılık  

İnalcık, Halil (2010b), „Seçme Eserleri: III, Has-Bağçede „Ayş u Tarab Nedimler, Şairler, 

Mutribler‟, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları 

İnalcık, Halil (2013), „Kuruluş Dönemi Osmanlı Sultanları 1302-1481‟, İsam Yayınları 

İnalcık, Halil (2018), „Osmanlı İmparatorluğu‟nun Ekonomik ve Sosyal Tarihi-I, [Çeviren: 

Halil Berktay, Kültür Yayınları]  

İnalcık, Halil (2019), „Osmanlı İmparatorluğu Klasik Çağ (1300-1600)‟, [Çeviren: Ruşen 

Sezer, Kronik Yayınları] 

İpekten, Haluk (1996), „Divan Edebiyatında Edebî Muhitler‟, MEB Yayınları 

İpşirli, Mehmet (1991), „Asâf‟, TDVİA, cilt 3, s. 455 

İsen, M., Horata, M., Macit, M., Kılıç, F., Aksoyak, İ.H. (2011), „Eski Türk Edebiyatı El 

Kitabı‟, Grafiker Yayınları 

İsen, Mustafa(2000), „Gelibolulu Âli, Künhü‟l Ahbar‟ın Tezkire Kısmı‟, Kültür Bakanlığı 

Yayınları 

İsen, Mustafa, Bilkan, A. Fuat (1997), „Sultan Şaiirler‟, Akçağ Yayınları 

İsen, Mustafa (1994), Künhü‟l-Ahbâr‟ın Tezkire Kısmı, AKM Yayınları [Aktaran: Savran, 

Ömer (2014), „Bursalı Niyâzî‟ Türk Edebiyatı İsimler Sözlüğü, 

http://www.turkedebiyatiisimlersozlugu.com/index.php?sayfa=detay&detay=6321 , Erişim 

Tarihi: 27.12.2019 

İz, Fahir (1985), KB Yayınları [Aktaran: Baştürk, Sadettin (2015), „Osmanlı‟da Devlet-Tekke 

İlişkisi Bağlamında Yıldırım Bâyezid-Emir Sultan Örneği‟ Uluslararası Yıldırım Bâyezid 

Sempozyumu Bildirileri, s. 326] 

Kanar, Mehmet (1994), „Çağdaş İran Edebiyatının Doğuşu ve Gelişmesi‟, İletişim Yayınları 

Karahan, Abdülkadir (1980), „Trabzonlu Figânî‟de Atasözleri ve Deyimler‟, Eski Türk 

Edebiyatı İncelemeleri, İstanbul Üni. Edebiyat Fakültesi Matbaası 

Karakaya, Ebru (2007), „Postinpûş Baba Zâviyesi‟ ,TDVİA, cilt 34, s. 334-335 

Karaman, Suat (2015), „İbn Battûta‟ya Göre 14. Yüzyılda Anadolu Sosyal ve Kültürel Hayat‟, 

Kozmos Yayınları 

Kartal, Ahmet (1999), „Osmanlı Medeniyetini Besleyen Kültür Merkezleri –Edebi Açıdan- 

(XI. Asırdan XVI. Asrın Sonuna Kadar Türk Edebiyatı ve Fars Edebiyatının Münasebetleri), 

Gazi Üniversitesi, Doktora Tezi 

Kartal, Ahmet (2020), „Kadı Burhaneddin‟ Türk Edebiyatı İsimler Sözlüğü, 

http://www.turkedebiyatiisimlersozlugu.com/index.php?sayfa=detay&detay=6458  

erişim tarihi: 15.12.2020 

Kartal, Ahmet, Şentürk, Ahmet Attila (2008), „Eski Türk Edebiyatı Tarihi‟, Dergâh Yayınları 

Kartal, Ahmet, Şentürk, Ahmet Attila (2016), „Eski Türk Edebiyatı Tarihi‟, Dergâh Yayınları,  

http://www.turkedebiyatiisimlersozlugu.com/index.php?sayfa=detay&detay=6321
http://www.turkedebiyatiisimlersozlugu.com/index.php?sayfa=detay&detay=6458


175 
 

Kaya, B. Ali (2011), „Atasözleri ve Deyimlerin Divan Şiirinde Kullanımı ile Dîvânların Bu 

Söz Varlıklarımız Bakımından Önemi‟, Divan Edebiyatı Araştırmaları Dergisi, S. 6, s. 11-54  

Kayapınar, Levent (2010), „Süleyman Çelebi‟, TDVİA, cilt 38, s. 82-85 

Kemikli, Bilal (2018), „Bir Kurucu Şair: Ahmedî, Dönemi ve Eserleri‟, „Ahmedî 

Sempozyumu-Sivas Cumhuriyet Üniversitesi, Sivas Cumhuriyet Üniversitesi Matbaası 

Keskin, Mehmet (2002), „Kefen‟, TDVİA, cilt 25, s. 184-185 

Kılıç, Filiz (2010), „Âşık Çelebi, „Meşâ‟irü‟ş-Şu‟arâ‟, cilt 1 [Aktaran: Akyol, İbrahim (2015), 

„Yıldırım Bâyezid ve Oğlu Emir Süleyman Döneminde Himaye Edilen Şairler‟ Uluslararası 

Yıldırım Bayezid Sempozyumu Bildirileri] 

Kızıler, Hamdi  (2015), „Osmanlı Toplumunun Sosyal Dinamiklerinden Ahilik Kurumu‟, 

İnsan ve Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi, cilt 4, S. 2, s. 408-423  

Koçu, Reşat Ekrem (1967), „Türk Giyim Kuşam ve Süslenme Sözlüğü‟, Sümerbank Kültür 

Yayınları 

Koncu, Hanife (2001), „Edebiyat- Tarih Bağlamında Bir Mesnevi: Dâstân-ı Vefât-ı İbrâhim‟, 

TİK Dergisi, Sayı 4, s. 125-258 

Konukçu, Enver (1992),  „Behrâm-ı Gür‟, TDVİA, cilt 5, s. 356 

Korkmaz, Zeynep (1981), „Anadolu Yazı Dilinin Tarihî Gelişmesinde Beylikler Devri 

Türkçesinin Yeri‟, Türk Tarih Kurumu Basımevi 

Korkmaz, Zeynep (1973), „Sadru‟d-din Şeyhoğlu, Marzubân-nâme Tercümesi İnceleme-

Metin-Sözlük, Tıpkıbasım‟, Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Yayınları 

Köksal, M. Fatih (2014), „Âşık Paşa‟ Türk Edebiyatı İsimler Sözlüğü 

http://www.turkedebiyatiisimlersozlugu.com/index.php?sayfa=detay&detay=6411 , erişim 

tarihi: 07.03.2020 

Köksal, M. Fatih (2013), „Gülşehrî‟ Türk Edebiyatı İsimler Sözlüğü, 

http://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/gulsehri erişim tarihi: 29.11.2019 

Köprülü, M. Fuad (1980), Türk Edebiyatı Tarihi, Ötüken Yayınları 

Köprülü, M. Fuad (1992), „Türk Dünyası El Kitabı, Üçüncü Cilt: Edebiyat‟, Türk Kültürünü 

Araştırma Enstitüsü Yayınları 

Köprülü, O. Fuad (1988), „Abdal Mûsâ‟, TDVİA, cilt 1, s. 64-65 

Kut, Günay (1989a), „Ahmed-i Dâ‟î‟, TDVİA, cilt 2, s. 56-58 

Kut, Günay (1989b), „Ahmedî‟, TDVİA, cilt 2, s. 165-167 

Kut, Günay (1991), „Âşık Paşa‟, TDVİA, cilt 4, s. 1-3 

Levend, Agâh Sırrı (2017), „Divan Edebiyatı Kelimeler ve Remizler, Mazmunlar ve 

Mefhumlar‟, Dergâh Yayınları 

http://www.turkedebiyatiisimlersozlugu.com/index.php?sayfa=detay&detay=6411


176 
 

Lugal, N (1877). „Devletşah, Devletşah Tezkiresi‟ [Aktaran: Aksoycuk (2019), Neslihan, 

„Emîr Timur, Kişisel Özellikleri ve Askerî Dehâsı‟, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Dergisi, S. 10(2), s. 5-13]  

Mansuroğlu, Mecdut (1956), „Ahmed Fakih, Çarh-nâme‟, İstanbul Üniversitesi Edebiyat 

Fakültesi Yayınları 

Mecdî Mehmed Efendi (1269), „Tercüme-i Şakâyık-ı Nu‟mâniyye‟ [Aktaran: Savran, Ömer 

(2014), „Bursalı Niyâzî‟ Türk Edebiyatı İsimler Sözlüğü 

http://www.turkedebiyatiisimlersozlugu.com/index.php?sayfa=detay&detay=6321 , Erişim 

Tarihi: 27.12.2019 

Mengi, Mine (2010), „Eski Türk Edebiyatı Tarihi‟, Akçağ Yayınları 

Morkoç, Özçelik Esma (2018), „Osmanlı Devleti‟nde Müneccimbaşılık ve Müneccimbaşı 

Hüseyin Efendi‟, Hacettepe Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi 

Neagoe, M. (2010), „Üç Bozkırlı Attila, Cengiz Han, Timur‟, [Çeviren: M. Ülküsal, Bilge 

Oğuz Yayınları] 

Ocak, Ahmet Yaşar (1991), „Âşık Paşa‟, TDVİA, cilt 4, s. 3 

Oğuzoğlu, Yusuf (2015), „Koca Naib‟in Ankara Savaşı‟nı Aydınlatan Tanıklığı‟, Uluslararası 

Yıldırım Bayezid Sempozyumu Bildirileri, s. 295-303 

Oruç Bey Tarihi, [hz. Öztürk, Necdet (2007) [Aktaran: Taş, K. Ziya (2015), „Fıtrat ve Fetret 

Arasında Bir Sultan: Yıldırım Bâyezid Han‟, Uluslararası Yıldırım Bayezid Sempozyumu 

Bildirileri, s. 163-172 

Öcalan, H. Basri, Sevim Sezai, Yavaş Doğan (2015), „Bursa Vakfiyeleri-I‟, Bursa Büyükşehir 

Belediyesi Yayını 

Öge, S. (2001), ‟15. Yüzyıl Şairlerinden Mesihi, Cem Sultan, Ahmed Paşa, Necati Beg, 

Üsküblü İshak Çelebi ve Şeyhi‟nin Divanlarında Atasözleri ve Deyimler‟, Trakya 

Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi 

Ördek, Şerife (2017), „Cemşid ü Hurşid Mesnevileri ve Ahmedî ile Selmân-ı Sâveci‟nin 

Cemşid ü Hurşid Mesnevilerinin Mukayesesi‟, Nevşehir Hacı Bektaş Veli Üniversitesi, 

Doktora Tezi, c. 1-2 

Özaydın, Abdulkerim (2001), „Kadı Burhaneddin‟, TDVİA, cilt 24, s. 76-77 

Özdemir, Şükrü (2015), „Ahmed-i Dâî‟nin Ukûdü‟l Cevâhir‟i İnceleme-Tenkitli Metin- 

Sözlük‟, Dumlupınar Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi 

Özel, Ahmet (1988), „Alâeddin Ali Esved‟, TDVİA, cilt 2, s. 319 

Özer, Osman (2018), „Ahmedî ve Tervîhü‟l Ervah‟, Ahmedî Sempozyumu, [Ed. Yıldız, Ali 

Sivas Cumhuriyet Üniversitesi, Sivas Cumhuriyet Üniversitesi Matbaası] 

Özkan, Mustafa (1996), „Gülşehrî‟, TDVİA, cilt 14, s. 205-252 

Özkan, Mustafa (2000), „Ahmed-i Dai‟nin Tercüme-i Tefsir-i Ebü‟l-Leys Es-Semerkandi 

Mukaddimesi‟, Türk Dili ve Edebiyatı Dergisi, cilt 29 

http://www.turkedebiyatiisimlersozlugu.com/index.php?sayfa=detay&detay=6321


177 
 

Özmen, Mehmet (2001), „Ahmed-i Dâ‟î Divanı I-II (Metin-Gramer-Tıpkı Basım) [Aktaran: 

Şentürk, Mustafa (2007), „Ahmed-i Dâ‟î Divânı‟nda 50 Gazelin Şerhi (28-77), Dumlupınar 

Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi 

Özön, Mustafa N. (1971), „Osmanlıca-Türkçe Sözlük‟, Bilgi Yayınevi 

Özön, Mustafa N. (1988), „Küçük Osmanlıca Türkçe Sözlük‟, İnkilâp Kitabevi, Stil 

Matbaacılık 

Öztuna, T. Yılmaz (1946), „1402 Ankara Muharebesi Bayazıt ile Timur‟un Ölümü ve Fetret 

Devri‟, Kenan Matbaası 

Öztürk, Yeter (2017), „XIX. Yüzyıl Arşiv Belgelerine Göre Osmanlı Devleti‟nde İçki ve 

Yasakları‟, Ordu Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi Ordu Üniversitesi 

Öztürk, Mustafa (2017), „Türk Edebiyatında Kudüs Teması‟, Journal of İslamic Studies, s. 

39-57 

Pakalın, Mehmet Zeki (1946), „Osmanlı Tarih Deyimleri ve Terimleri Sözlüğü‟, cilt 3, Milli 

Eğitim Basımevi 

Pala, İskender (2007), „Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü‟, Kapı Yayınları 

Parlatır, İsmail (2006), „Osmanlı Türkçesi Sözlüğü‟, Yargı Kitabevi 

Parlatır, İsmail (2008), „Atasözleri ve Deyimler Sözlüğü-II deyimler‟, Yargı Yayınevi 

Pelidija, Enes, Emecen, Feridun (2000), „Îsâ Bey‟, TDVİA, cilt 22, s. 475-476 

Purgstall, B. J. V. Hammer (1989), „Büyük Osmanlı Tarihi‟, cilt I, Gündoğdu Matbaası 

Redhouse (2000), „Türkçe/Osmanlıca-İngilizce Sözlük, Sev Matbaacılık 

Refik, Ahmet (2005), Bizans Karşısında Türkler, (Hazırlayan Başar, Fahameddin), Kitabevi 

Roux, Jean-Paul (2004), „Türklerin Tarihi Pasifikten Akdeniz‟e 2000 Yıl‟, Kabalcı Yayınevi 

[Aktaran: Tuncay, Rabia, „Timur Rönesansı‟]   

https://www.academia.edu/20272730/Timur_R%C3%B6nesans%C4%B1 erişim tarihi: 

04.01.2019 

Sa‟düd‟din, Tâcü‟t-tevârih, vr. 9 [Aktaran; Hammer, Joseph Von, „Büyük Osmanlı Tarihi‟, 

cilt 1]    

https://www.academia.edu/38263482/HAMMER_TAR%C4%B0H%C4%B0_CILT1?auto=d

ownload erişim tarihi: 04.12.2019  

Sami, Şemseddin, „Kâmûs-ı Türkî‟, [Hzr. Gündoğdu, Raşit, Adıgüzel, Niyazi, Önal Ebul 

Faruk (2012), İdeal Kültür Yayıncılık] 

Saraç, M.A. Yekta (2010), „Klâsik Edebiyat Bilgisi Belâgat‟, Gökkubbe Yayınları 

Savran, Ömer (2014), „Bursalı Niyâzî‟ Türk Edebiyatı İsimler Sözlüğü 

http://www.turkedebiyatiisimlersozlugu.com/index.php?sayfa=detay&detay=6321 , Erişim 

Tarihi: 27.12.2019 

https://www.academia.edu/20272730/Timur_R%C3%B6nesans%C4%B1
https://www.academia.edu/38263482/HAMMER_TAR%C4%B0H%C4%B0_CILT1?auto=download
https://www.academia.edu/38263482/HAMMER_TAR%C4%B0H%C4%B0_CILT1?auto=download
https://www.academia.edu/38263482/HAMMER_TAR%C4%B0H%C4%B0_CILT1?auto=download
http://www.turkedebiyatiisimlersozlugu.com/index.php?sayfa=detay&detay=6321


178 
 

Sertkaya, O. Fikri (1989), „Ahmed Fakîh‟, TDVİA, cilt 2, s. 65-67 

Sevim, Sezai (2015), „Cumalıkızık Köyü (Yıldırım/Bursa) ve Yıldırım‟ın Desteklediği 

Vakıflar‟, Uluslararası Yıldırım Bayezid Sempozyumu Bildirileri, s. 382-402 

Sertkaya, F. Osman (1968), „Çukurova‟da Derlenmiş Mahallî Atasözleri ve Deyimler‟, 

İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Türk Dili ve Edebiyatı Dergisi, cilt 16, s. 101-131 

Sezen, Lütfi (1991), „Halk Edebiyatında Hamzanâmeler‟, KB Yayınları akt; Canım, Rıdvan 

(2015), „Hamzavî‟ Türk Edebiyatı İsimler Sözlüğü, 

http://www.turkedebiyatiisimlersozlugu.com/index.php?sayfa=detay&detay=6698 Erişim 

tarihi:28.12.2019 

Solak-zâde Mehmed Hemdemi Çelebi (1989), Solak-zâde Tarihi, cilt 1, [Hzr. Çabuk Vahid] 

[Aktaran: Taş, K. Ziya (2015), „Fıtrat ve Fetret Arasında Bir Sultan: Yıldırım Bâyezid Han‟, 

Uluslararası Yıldırım Bayezid Sempozyumu Bildirileri, s. 163-172 

Şahin, Esma (2017), „Klasik Türk Edebiyatı Metinlerinde Nil Nehri, Divan Edebiyatı 

Araştırmaları Dergisi, s. 275-312 

Şahin, Haşim (2001), „Karaca Ahmed‟, TDVİA, cilt 24, s. 374-375  

Şahin, Haşim (2013), „Yahşı Fakih‟, TDVİA, cilt 43, s. 180-182  

Şahin, İlhan (1988), „Ahî Evran‟, TDVİA, cilt 1, s. 529-530 

Şahinoğlu, M. Nazif (1991), „Ferîdüddin Attâr‟, TDVİA, cilt 4, s. 95-98 

Şami, Nizamüddin, „Zafernâme‟ [Çeviren: Lugal, Necati (1949), Türk Tarih Kurumu 

Yayınları]  

Şeyyad Hamza (2008), „Yûsuf u Zelîhâ‟, Kaknüs Yayınları 

Şimşek, Muhittin (2002), „TKY ve Tarihteki Bir Uygulaması, Ahilik‟, Hayat Yayınları 

Tanpınar, A. Hamdi (1989), „Beş Şehir‟, MEB Yayınları [Aktaran: Baştürk, Sadettin (2015), 

„Osmanlı‟da Devlet-Tekke İlişkisi Bağlamında Yıldırım Bayezid-Emir Sultan Örneği‟ 

Uluslararası Yıldırım Bayezid Sempozyumu Bildirileri, s. 319-345] 

Taş, K. Ziya (2015),  „Fıtrat ve Fetret Arasında Bir Sultan: Yıldırım Bâyezid Han‟, 

Uluslararası Yıldırım Bayezid Sempozyumu Bildirileri, s. 166- 177  

Taşköprizâde, M. Kemâlüddin (1287), „Tarih-i Saf-Tuhfetü‟l-Ahbâb‟ [Aktaran: Algül, 

Hüseyin (1999), „Osman Gazi ve Orhan Gazi‟nin Şahsiyeti‟, Uludağ Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi, S.8, c.8, s. 59-73 

Tatçı, Mustafa (2008), „Niyâzî-i Kadîm, Hallâc-ı Mansûr Menâkıbnâmesi‟, H Yayınları 

[Aktaran: Savran, Ömer (2014), „Bursalı Niyâzî‟ Türk Edebiyatı İsimler Sözlüğü, 

http://www.turkedebiyatiisimlersozlugu.com/index.php?sayfa=detay&detay=6321 , Erişim 

Tarihi: 27.12.2019 

Tavukçu, Orhan Kemal (2010), „Şeyyad Hamza‟, TDVİA, cilt 39, s. 104-105 

http://www.turkedebiyatiisimlersozlugu.com/index.php?sayfa=detay&detay=6698
http://www.turkedebiyatiisimlersozlugu.com/index.php?sayfa=detay&detay=6321


179 
 

Temizel, Ali (2002), “Ahmedî‟nin Farsça Eserleri-Tenkitli metin, inceleme, tercüme ve 

indeks”, Ankara Üniversitesi, Doktora tezi   

Tolasa, Harun (2001), „Ahmet Paşa‟nın Şiir Dünyası‟, Akçağ Yayınları 

Topaloğlu, Bekir (1995), „Esmâ-i Hüsnâ‟, TDVİA, cilt 11, s. 404-418 

Tunç, Şafak (2012), „Mekteb-i Fenn-i Nücûm‟, İstanbul Araştırmaları Enstitüsü, s. 4-10 

Turan, Namık Sinan (2012), „Osmanlı Toplumunda İçki‟, Evrensel Kültür, Sanat-Edebiyat 

Dergisi, S.252, s. 39-41 

Tursun Bey, „Tarih-i Ebü‟l-feth‟, [Hazırlayan: A. Tulum, Mertol (1977), Baha Matbaası] 

[Aktaran: Morkoç, Özçelik Esma (2018), „Osmanlı Devleti‟nde Müneccimbaşılık ve 

Müneccimbaşı Hüseyin Efendi‟, Hacettepe Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi] 

Türkdoğan, Gökcan Melike (2011), „Ahmedî‟nin Cemşid ü Hurşid ve Şeyhoğlu Mustafa‟nın 

Hurşidnâme Adlı Eserlerinin Perspektifinden XIV. Yüzyılda Sosyal Hayat‟, Turkish Studies, 

s. 119-124 

Türk Dil Kurumu, „Atasözü‟, https://sozluk.gov.tr/ Erişim tarihi 12.03.2020 

Türk Dil Kurumu, „Atılan ok geri gelmez‟ https://sozluk.gov.tr/ erişim tarihi: 02.12.2021 

Türk Dil Kurumu, „Bahçıvan‟, https://sozluk.gov.tr/ erişim tarihi: 08.04.2020 

Türk Dil Kurumu, „Belaya düşmek/çatmak‟, https://sozluk.gov.tr/ erişim tarihi: 02.12.2021 

Türk Dil Kurumu, „Beş parmağın beşi bir olmaz‟, https://sozluk.gov.tr/ erişim tarihi: 

02.12.2021 

Türk Dil Kurumu, „Derde derman olmak‟, https://sozluk.gov.tr/ erişim tarihi: 02.12.2021 

Türk Dil Kurumu, „Deyim‟, https://sozluk.gov.tr/ Erişim tarihi 12.03.2020 

Türk Dil Kurumu, „Fetret‟ https://sozluk.gov.tr/ erişim tarihi: 06.01.2020 

Türk Dil Kurumu, „Gözden ırak olan gönülden de ırak olur‟, https://sozluk.gov.tr/ erişim 

tarihi: 02.12.2021 

Türk Dil Kurumu, „İki karpuz bir koltuğa sığmaz‟, https://sozluk.gov.tr/ erişim tarihi: 

02.12.2021 

Türk Dil Kurumu, „Kadı‟, https://sozluk.gov.tr/ erişim tarihi: 08.04.2020 

Türk Dil Kurumu, „Kan ağlamak‟, https://sozluk.gov.tr/ erişim tarihi: 02.12.2021 

Türk Dil Kurumu, „Kendi düşen ağlamaz‟, https://sozluk.gov.tr/ erişim tarihi: 02.12.2021 

Türk Dil Kurumu, „Marangoz‟, https://sozluk.gov.tr/ erişim tarihi: 08.04.2020 

Türk Dil Kurumu, „Mazur görmek‟, https://sozluk.gov.tr/ erişim tarihi: 02.12.2021 

Türk Dil Kurumu, „Mimar‟, https://sozluk.gov.tr/  erişim tarihi: 08.04.2020 

Türk Dil Kurumu, „Müftü‟, https://sozluk.gov.tr/ erişim tarihi: 08.04.2020 

https://sozluk.gov.tr/
https://sozluk.gov.tr/
https://sozluk.gov.tr/
https://sozluk.gov.tr/
https://sozluk.gov.tr/
https://sozluk.gov.tr/
https://sozluk.gov.tr/
https://sozluk.gov.tr/
https://sozluk.gov.tr/
https://sozluk.gov.tr/
https://sozluk.gov.tr/
https://sozluk.gov.tr/
https://sozluk.gov.tr/
https://sozluk.gov.tr/
https://sozluk.gov.tr/
https://sozluk.gov.tr/
https://sozluk.gov.tr/


180 
 

Türk Dil Kurumu, „Mühendis‟, https://sozluk.gov.tr/ erişim tarihi: 08.04.2020 

Türk Dil Kurumu, „Nakkaş‟ https://sozluk.gov.tr/ erişim tarihi: 08.04.2020 

Türk Dil Kurumu, „Sabreden derviş muradına ermiş‟, https://sozluk.gov.tr/ erişim tarihi: 

02.12.2021 

Türk Dil Kurumu, „Saki‟ https://sozluk.gov.tr/ erişim tarihi: 08.04.2020 

Türk Dil Kurumu, „Tacir‟ https://sozluk.gov.tr/ erişim tarihi erişim: 08.04.2020  

Türk Dil Kurumu, „Tezhipçi‟, https://sozluk.gov.tr/ erişim tarihi: 08.04.2020 

Türk Dil Kurumu, „Tok açın halinden anlamaz‟, https://sozluk.gov.tr/ erişim tarihi: 

02.12.2021 

Türk Dil Kurumu, „Tövbe kılmak‟, https://sozluk.gov.tr/  erişim tarihi: 02.12.2021 

Türk Dil Kurumu, „Vakit nakittir‟, https://sozluk.gov.tr/ erişim tarihi: 02.12.2021 

Türk Dil Kurumu, „Yüreği parça parça olmak‟, https://sozluk.gov.tr/ erişim tarihi: 02.12.2021 

Türk Dil Kurumu, „Yüz vermemek‟,  https://sozluk.gov.tr/ erişim tarihi: 02.12.2021 

Türk Tarih Kurumu, „Osmanlı Padişahları‟  https://www.ttk.gov.tr/tarihveegitim/osmanli-

padisahlari/ erişim tarihi: 21.12.2019  

Uzun, Mustafa İsmet (1993), „Dahhâk‟, TDVİA, cilt 8, s. 409 

Müneccimbaşı Ahmed b. Lütfullah, „Camiü‟d-düvel‟, Osmanlı Tarihi (1299-1481), 

[Hazırlayan Ağırakça, Ahmet (1995)], İnsan Yayınları 

Uzunçarşılı, İsmail Hakkı(1961), Osmanlı Tarihi, I. Cilt, Türk Tarih Kurumu Basımevi 

Uzunçarşılı, İsmail Hakkı (1984), „Osmanlı Devleti Saray Teşkilatı‟, TTK Yayınları,  

Uzunçarşılı, İsmail Hakkı (1988), „Osmanlı Tarihi‟, I. Cilt, Türk Tarih Kurumu Basımevi 

Ünver, İsmail (1986), „Mesnevi‟, Türk Dili Dergisi, cilt LII, s. 430-460  

Üzüm, İlyas (2007), „Nesimî‟, TDVİA, cilt 33, s. 5-6 

Varlık, M. Çetin (1996), „Germiyanoğulları‟, TDVİA, cilt 14, s. 33-35 

Yavuz, Kemal (2010), „Şeyhoğlu‟, TDVİA, cilt 39, s. 88-89 

Yazıcı, Tahsin (1989), „Ahmed Eflâkî‟, TDVİA, cilt 2, s. 62 

Yazıcı, Tahsin(1995), „ESTERÂBÂDÎ, Azîz b. Erdeşîr‟, TDVİA, cilt 11, s. 438  

Yeniterzi, Emine (2006), „Ahmed-i Dâî‟nin Vasiyyet-i Nûşirevân Adlı Mesnevisi‟, Türkiyat 

Araştırmaları Dergisi, s. 1-25 

Yezdî, Şerefeddin Ali, „Emîr Timur (Zafer-nâme)‟, [Çeviren: Batur, Ahsen (2013)] Selenge 

Yayınları 

https://sozluk.gov.tr/
https://sozluk.gov.tr/
https://sozluk.gov.tr/
https://sozluk.gov.tr/
https://sozluk.gov.tr/
https://sozluk.gov.tr/
https://sozluk.gov.tr/
https://sozluk.gov.tr/
https://sozluk.gov.tr/
https://sozluk.gov.tr/
https://sozluk.gov.tr/
https://www.ttk.gov.tr/tarihveegitim/osmanli-padisahlari/
https://www.ttk.gov.tr/tarihveegitim/osmanli-padisahlari/


181 
 

Yıldız, Osman (2007), „Dâsitân-ı Sultân Mahmûd Mesnevisi‟nde Fiiler‟, SDÜ Fen Edebiyat 

Fakültesi Sosyal Bilimler Degisi, s. 129-150 

Yılmaz, Ömer (2015), „Osmanlı‟da Devlet-Tekke İlişkisi Bağlamında Yıldırım Bayezid- Emir 

Sultan Örneği‟, Uluslararası Yıldırım Bayezid Sempozyumu Bildirileri, s.319-345 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



182 
 

 

ÖZGEÇMİŞ 

Adı Soyadı:           Damla PINAR 

Yabancı Dil:          İngilizce 

Eğitim Durumu: 

Lisans:                         Kırıkkale Üniversitesi Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü, 2012-2016 

Yüksek Lisans:     Kırıkkale Üniversitesi Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü, Eski Türk 

Edebiyatı 2018-2022 

Yayınları (SCI):         

TUDOK VIII. Uluslararası Türk Dünyası Araştırmaları Sempozyumu   (Yıldırım Bâyezid 

Dönemi Türk Edebiyatı) 

Araştırma Alanları:   Divan Edebiyatı, Şairler, Şiir, Dönem Edebiyatları  


