
 

TC. 

KIRIKKALE ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

SOSYOLOJİ ANABİLİM DALI 

 

 

DEĞİŞEN TOPLUMDA KADININ KÜLTÜR AKTARIMINDAKİ 

ROLÜ 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

HAZIRLAYAN 

MELEK SÜMER 

 

 

 

DANIŞMAN 

DANIŞMAN: DOÇ. DR. FAHRİ ATASOY 

 

 

KIRIKKALE 

2022



i 
 

 

  



ii 
 

 

                                                        TC.  

                        KIRIKKALE ÜNİVERSİTESİ 

                     SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ  

                       SOSYOLOJİ ANABİLİM DALI  

 

 

DEĞİŞEN TOPLUMDA KADININ KÜLTÜR AKTARIMINDAKİ 

ROLÜ 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

 HAZIRLAYAN  

MELEK SÜMER 

 

 

 

DANIŞMAN  

DANIŞMAN: DOÇ. DR. FAHRİ ATASOY 

 

 

KIRIKKALE 

 2022           



iii 
 

 

KABUL-ONAY SAYFASI 

Melek Sümer tarafından hazırlanan ‘‘DEĞİŞEN TOPLUMDA KADININ KÜLTÜR 

AKTARIMINDAKİ ROLÜ’’ adlı tez çalışması, aşağıdaki jüri tarafından  OY 

BİRLİĞİ ile Kırıkkale Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Sosyoloji Anabilim 

Dalında YÜKSEK LİSANS TEZİ olarak kabul edilmiştir. 

 

Danışman: Doç. Dr. Fahri ATASOY 

Kırıkkale Üniversitesi, Sosyoloji Anabilim Dalı                                İmza:            

Bu tezin kapsam ve kalite olarak Yüksek Lisans Tezi olduğunu onaylıyorum/onaylamıyorum. 

Başkan: Prof. Dr. Dolunay ŞENOL 

Kırıkkale Üniversitesi, Sosyoloji Anabilim Dalı                                İmza:            

Bu tezin kapsam ve kalite olarak Yüksek Lisans Tezi olduğunu onaylıyorum/onaylamıyorum. 

Üye: Doç. Dr. Esra GEDİK 

Yozgat Bozok Üniversitesi, Sosyoloji Anabilim Dalı                        İmza:            

Bu tezin kapsam ve kalite olarak Yüksek Lisans Tezi olduğunu onaylıyorum/onaylamıyorum. 

 

 

Tez Savunma Tarihi: 13.04.2022 

Jüri tarafından kabul edilen bu tezin Yüksek Lisans Tezi olması için gerekli şartları 

yerine getirdiğini onaylıyorum. 

 

Doç. Dr. Abdussamed YEŞİLDAĞ 

Sosyal Bilimler Enstitü Müdürü 

  



iv 
 

ETİK BEYANI 

 

  

Kırıkkale Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tez Yazım Kurallarına uygun 

olarak hazırladığım bu tez çalışmasında; 

o Tez içinde sunduğum verileri, bilgileri ve dokümanları akademik ve etik 

kurallar çerçevesinde elde ettiğimi, 

o Tüm bilgi, belge, değerlendirme ve sonuçları bilimsel etik ve ahlak 

kurallarına uygun olarak sunduğumu, 

o Tez çalışmasında yararlandığım eserlerin tümüne uygun atıfta bulunarak 

kaynak gösterdiğimi, 

o Kullanılan verilerde herhangi bir değişiklik yapmadığımı, 

o Bu tezde sunduğum çalışmanın özgün olduğunu, 

bildirir, aksi bir durumda aleyhime doğabilecek tüm hak kayıplarını kabullendiğimi 

beyan ederim. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                                Melek SÜMER 

11.05.2022 

  



v 
 

ÖZET 

Sümer, Melek, “Değişen Toplumda Kadının Kültür Aktarımındaki Rolü”, 

Yüksek Lisans Tezi, Kırıkkale, 2021. 

 

Değişen Toplumda Kadının Kültür Aktarımındaki Rolü adlı bu çalışmada 

toplumlar hızlı veya yavaş değişimler geçirmiş olsalar dagerek geleneksel gerekse de 

modern toplumlarda kadının toplumda oynamış olduğu roller her zaman önemini 

korumaktadır. Bir milleti millet yapan o toplumun ortaya koymuş olduğu değerler 

olduğuna göre bu değerlerin toplamına kültür diyebiliriz. Bir toplumun değer ve 

inançlarının dolayısıyla kültürünün gelecek kuşaklara aktarılması bu değerlerin 

gelişerek yaşatılması açısından önemlidir. Günümüz kitle iletişim araçlarının hızla 

geliştiği toplumlarda sanayileşme, kentlileşme, modernizm, postmodernizm, tüketim 

kültürü, moda, kitle iletişim araçları, sosyal medya gibi gelişmeler kadının özel 

hayattan çıkarak kamusal hayata dâhil olmasına ve tüm bunların sonucunda eğitim 

seviyesinin yükselmesine, ekonomik olarak özgürlüğe kavuşmasına neden olmuştur. 

Toplum içerisinde kadının kültürel değerleri gelecek kuşaklara aktarmasını bu 

kavramlar çerçevesinde değerlendirerekgünümüz dünyasında toplumsal ve kültürel 

gelişmelerin bunlara göre şekil alarak devam ettiğini söyleyebiliriz. 

Araştırmamız toplumun en önemli yapı taşı olan, aslında toplumu toplum yapan 

kültür kavramı, kültürün aktarımı ve bu aktarımda en önemli unsur olan kadının 

kültür aktarımında ne tür rol üstlendiği, bu rolün kültür ve toplumun devamlılığı 

açısından önemleri üzerine olacaktır. 

 

Anahtar Kelimeler: Kültür, Kültür Aktarımı, Sosyalleşme, Kültürlenme, Aile, 

Geleneksel, Modernizm. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vi 
 

ABSTRACT 

 

Sümer, Melek, “The Role of Women in Cultural Transfer in a Changing 

Society”, Master Thesis, Kırıkkale, 2021. 

 

In this study titled The Role of Women in the Transfer of Culture in a Changing 

Society, although societies have undergone rapid or slow changes, the roles played 

by women in society in both traditional and modern societies are always important. 

Since it is the values that the society has put forward that makes a nation a nation, we 

can call the sum of these values culture. Transferring the values and beliefs of a 

society and thus its culture to future generations is important in terms of developing 

and keeping these values alive. In societies where today's mass media are developing 

rapidly, developments such as industrialization, urbanization, modernism, 

postmodernism, consumer culture, fashion, mass media, social media have caused 

women to leave private life and participate in public life and as a result of all these, 

the educational level of women has increased and gained economic freedom. . By 

evaluating the transfer of cultural values to future generations by women within the 

framework of these concepts, we can say that in today's world, social and cultural 

developments continue taking shape accordingly. 

Our research will focus on the concept of culture, which is the most important 

building block of society, which actually makes society a society, the transfer of 

culture and what kind of role women play in the transfer of culture, which is the most 

important factor in this transfer, and the importance of this role in terms of the 

continuity of culture and society. 

 

Keywords: Culture, Cultural Transfer, Socialization, Acculturation, Family, 

Traditional, Modernism 

 

 

 

 

 

 

 



vii 
 

TEŞEKKÜR 

 

 

Tez yazım sürecinde yaşadığım tüm zorluklara rağmen desteğini esirgemeyen, farklı 

bakış açıları kazanmamı sağlayan danışmanım ve kıymetli hocam Fahri ATASOY’a, 

Üniversiteye ilk adım attığım günden bu zamana kadar uzakta da olsak her daim 

desteğini ve samimiyetini hissettiren kıymetli hocam Dolunay ŞENOL’a, 

Eğitim ve sosyal hayatımda en büyük rol modelim kıymetli abim İsa SÜMER’e, 

Eğitim hayatım boyunca maddi ve manevi desteklerini esirgemeyen kıymetli aileme, 

Manevi desteklerini tüm süreç boyunca hissettiren hayat arkadaşım Emir Özesen’e 

ve arkadaşlarıma teşekkür ederim. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



viii 
 

TABLOLAR 

 

Tablo 1 ....................................................................................................................... 79 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ix 
 

İÇİNDEKİLER 

 

ÖZET ............................................................................................................................ i 

ABSTRACT ................................................................................................................ ii 

Tablolar ...................................................................................................................... iii 

İçindekiler .................................................................................................................. iv 

Giriş ............................................................................................................................. 1 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

TOPLUM KÜLTÜR İLİŞKİSİ 

 

1.1. Kültür Nedir? ............................................................................................................. 11 

1.1.1. Kültürün Tarihçesi ............................................................................. 17 

     1.1.2. Farklı Kültür Tanımlamaları. .......................................................... 24 

1.2. Kültürün Önemi  .......................................................................................... 27 

  1.3. Kültürün Özellikleri ..................................................................................... 30 

1.4. Kültürün Oluşum Süreci ............................................................................. 42 

       1.5. Kültürün Unsurları ...................................................................................... 44 

       1.6. Kültür Toplum İlişkisi ................................................................................. 54 

 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

KÜLTÜRÜN AKTARILMASI 

 

2.1. Kültür Nasıl Aktarılır? ..................................................................................... 58 

2.1.1. Sosyalleşme ......................................................................................... 59 

     2.1.2. Kültürlenme. ....................................................................................... 68 

2.2. Ailenin Kültürü Aktarması. ................................................................................... 71 

 2.3. Eğitimin Kültürü Aktarması ....................................................................... 76 

2.4. Teknolojinin Kültürü Aktarması ............................................................... 80 

2.5. Kültür Aktarımında Halk Edebiyatı Ürünlerinin Etkisi  ......................... 84 



x 
 

2.5.1. Kültür Aktarımında Sözlü Anlatımın Rolü ............................................ 89 

2.5.1.1. Kültür Aktarımı Temelinde Ninnilerin Rolü ...................... 93 

2.5.1.2. Kültür Aktarımı Temelinde Masalları Rolü ....................... 97 

2.5.2. Kültür Aktarımında Yazılı Anlatımın Rolü ........................................ 100 

 

 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

KÜLTÜR AKTARIMINDA KADININ ROLÜ 

 

3.1. Kültür Aktarımı ve Kadın ................................................................................... 102 

 3.2. Kültür Aktarımında Kadının Geleneksel Rolü  ............................................ 110 

 3.3. Modernleşme Sürecinde Kadının Kültür Aktarımında Değişen Rolü  . 121 

3.3.1. Kentleşme ve Çekirdek Aile .................................................................... 126 

3.3.2. Basın Yayın Organlarının Etkisi  .......................................................... 129 

3.3.3. Ailede Kadının Değişen Rolleri .............................................................. 136 

 3.4. Dijitalleşen Dünyada Sanal Toplumda Kadının Yeni Rolü ................... 143 

3.4.1. İnternetin Aile Üzerinde Etkisi ............................................................... 146 

3.4.2. Sosyal Medyanın Kültür Aktarımında Etkisi  ................................... 150 

     3.5. Geleneksel Toplumlardan Modern Toplumlara Geçiş Sürecinde Kadının 

Kültür Aktarımındaki Değişmeyen Rolü ..................................................................... 159 

 

  

SONUÇ .................................................................................................................... 165 

KAYNAKLAR ....................................................................................................... 173 

ÖZGEÇMİŞ ............................................................................................................ 184 

 

 

 

 



1 
 

GİRİŞ 

 

Neda Armanergöre (akt. Ağçoban, 2016: 16) J. Stuart Mill’in "Bir uygarlığın 

hangi noktaya evrildiğini bilmek isterseniz eğer o uygarlık içinde kadının durumunun 

ne olduğunu gözlemleyiniz”dediğini ifade eder. Armaner’in göre Mill ve bu konuda 

eser vermiş pek çok düşünür kadın konusu hakkında sadece biyolojik bir açıdan 

değil, bununla birlikte olaya sosyolojik açıdan da yaklaşma ihtiyacının bir gereklilik 

olduğunu ifade etmeleridir. Gerçekten de yapılan bilimsel araştırmalarda meydana 

gelen tarihi, kültürel veya sosyolojik olarak ortaya konan çalışma ve incelemelerde, 

kültürün bir toplumsal yapıda izlediği seyri takip etmek için, o toplumda ve kültürde 

erkek durumlardan daha fazla kadın durumlarının üzerinde durulması gerekir. Bu 

sebepten bir toplumdaki kültürün sahip olduğu medeniyet zihniyetinin 

anlaşılabilirliği o toplumda kadın söylemi çerçevesinde oluşturulur.  

Kültür kavramı bir sosyal gerçekliğe karşılık olarak kullanılır. Yoğun bir şekilde 

kültür kavramı üzerinde antropologlar, sosyologlar ve felsefeciler kafa yormuşlar ve 

kelimenin ne anlama geldiğini bulmaya ve ortaya koymaya çalışmışlardır. Tüm bu 

sosyal bilim disiplinlerinin ortak olarak ifade ettikleri husus, kültür kavramının geniş 

ölçüde insanın kendi eliyle yapıp ettiği, ortaya koyduğu, değiştirerek yeni bir şekil 

verdiği doğa ile birlikte tasarım ile meydana getirilmişher bir ürün, yapıt olduğudur. 

Kültür insan varlığının, var oluşunun bir aynası hükmündedir. Ontolojik olarak 

Tanrı, evren, dünya, doğa ve insan kategorik sıralamasında yer alır. İnsanı 

tanımlarken kullanılabilen en güçlü özelliklerden birisidir. İnsan ise yeryüzünde 

tarihi süreç içinde farklı toplumsal birlikler içinde hayatını sürdüren bir varlıktır. 

İnsanın bu özelliği açık bir gerçekliktir ve sosyolojinin temellendirilmesinde temel 

dayanak noktalarından birisidir. Dolayısıyla kültürün tek biçimli olmadığı ortadadır. 

Kültür bu bağlamda toplumlara özgü bir farklılık taşımaktadır (Atasoy, 2019: 298). 

Kültür, toplumların ortaya koymuş oldukları, meydan getirdikleri maddi ve 

manevi değerlerin toplamı durumundadır. Bir topluma has olarak var olan inanç, 

üretim, tüketim, yaşam tarzlarıdır. Herhangi bir toplumda, aile de dünyaya gelen 

insan, o toplumda hazır bir şekilde var olan kültürün içinde dünyaya gelmiş olur. İşte 

bireyin hazır olarak bulduğu bu kültür, tarih içerisinde geçmişten birikerek 

oluşturulmuştur. İnsan topluluklarının yaşamış oldukları doğal afetler, üzüntü, sevinç 

ve kederlere karşı geliştirmiş oldukları her olay ve durum kültürü meydana 

getirmektedir. Dil, din, edebiyat, ahlak, tarih, gelenek, görenek, töre, hukuk, sanat, 



2 
 

şehircilik, spor, eğlence, eğitim, yemek, giyim, vatan, folklor, ekonomi gibi 

toplumların ortaya koymuş oldukları değerler kültürel yapı içerisinde değerlendirilir. 

Saymış olduğumuz bütün bu toplumsal değerler o toplumların maddi ve manevi 

kültürünü oluştururlar. Toplumlar, bütün bu maddi ve manevi kültürel değerleri 

koruyup geliştirdikleri ölçüsünde yaşamlarını sürdürürler. Herhangi bir toplumu 

diğerinden ayıranda meydana getirdikleri kültürel yapılarıdır. Bu kültürel yapılar ve 

değerler, toplumun her katmanında ailede, okul yaşamında, iş hayatında, sanat ve 

mimarisinde yaşatılarak gelecek nesillere devredilir, aktarılır. Bu nedenle, toplum 

hayatında genel olarak ortalama bir yaşam, üretim ve değerler ortaya koyulur. 

Toplumda yaşamını devam ettiren bireylerin de kimlik, karakter ile dil gelişimleri de 

bu kültüre göre şekil almaya başlar. 

Geçmişten günümüze bütün toplumlarda kadının en başta ve en önemli görevi 

annelik görevidir. Çocuğunu hem maddi olarak yaşamını devam ettirmesi amacıyla 

beslerken hem de manevi olarak besler. Ahlaki açıdan, toplumların destansı 

özelliklerinden oluşan, bir millete ait olan, tarihi ve sosyal olarak ortaya çıkmış 

önemli özellikleri, çocuk daha anne kucağında annesinden masal, ninni, hikâye 

şeklinde dinleyerek manevi ve ruhsal açıdan beslendiği için, çocuk büyüdüğünde de 

vatan, toprak, bayrak gibi değerlere karşıda sevgi ve saygı ile dolmuş olur. Asırlardır 

tarihten günümüz toplumlarına varıncaya dek kültürel değerlerin yeni kuşaklara 

aktarılmasında en önemli faktör kadındır. Kadının toplumlar içindeki en öncelikli ve 

en yaşamsal rolünün bu olduğu söylenebilir (Ergun, 2017: 2). Bu düşünceler 

çerçevesinde Türk aile yapısında da kadın, kocası ile değer biçilen, onunla birlikte 

çalışarak ona yardım eden, çocuklarını büyüten bir aile üyesi konumundadır. 

Delaney (2012)’ın Türkiye’de bir köyde Türk ailesi üzerine yapmış olduğu 

çalışmada aile üyelerinin rollerini çok iyi şekilde analiz etmiştir. Buna göre erkeği 

tohum, kadını da toprak benzetmesi ile ifade ederek kadının toprak gibi tohumu 

besleyip geliştiren, büyüten bir rolü benimsediğini, kadının bu açıdan annelik görevi 

dolayısıyla fizyolojik olarak soyun devamını sağlayıcı olduğundan erkekten sonra 

ikincil bir konumda bulunduğunu çok iyi bir şekilde ortaya koyar (akt. Can, 2013: 

227).    

Kadınlar sadece biyolojik olarak çocuk doğurmak suretiyle toplumların 

hayatiyet kazanmalarını sağlamış olmazlar; bununla birlikte içinde yaşadıkları 

toplumların meydan getirmiş oldukları kültürü de kendi çocuklarına anne karnında 

iken vermeye başlayarak kültürel değerlerin yani millet olmanın bilinç ve anlayışını 



3 
 

da sağlamış olurlar. Bu özellikleri ile toplumda kadın; millet olmanın garantisi 

durumundadır. Çocuğuna ve dolayısı ile gelecek kuşaklara kadın, öncelikle 

konuşulan dili aktarır, öğretmeye çalışır. Toplumda konuşulan dilin yeni nesillere 

aktarılması kadınların görev ve sorumluluklarının sadece bununla sınırlı kaldığı 

anlamına gelmemektedir. Kültürel değerlerin hemen hemen bütün özelliklerinin 

gelecek nesillere katarımı anneler aracılığıyla olmaktadır (Ergun, 2017: 2). 

Kadına verilen değer, kadının toplum içerisinde ki konumu o toplumun kültürü 

hakkında bizlere bilgi vermektedir. Bu nedenle toplumları gerçek manada değerli 

kılan kadının o toplum içindeki konumu ve dolayısı ile kültürün kadına vermiş 

olduğu değerdir (Acar, 2019: 395). Toplumların mevcudiyetlerini sürdürebilmeleri 

kültür kavramına vermiş oldukları değer ölçüsündedir. Kültürlerini koruyup gelecek 

nesillere aktarabilen toplumlar kendi milli ve tarihi değerlerini koruyan toplumlardır. 

Kültürel değerlerin gelecek nesillere aktarımında ise toplum bir bütün olarak hareket 

etmekte ve bununla irtibatlı olarak da toplumun kadınlar ve erkeklere özgü olarak 

daha önceden oluşturulmuş, hazır, var olan birtakım faktörleri dikta ettiği, 

benimsetmeye çalıştığı görülmektedir. Bu faktörler içerinde ise kadının rolünü 

toplum içinde belirleyen o toplumun kadından beklediği davranış kalıplarıdır. İşte bu 

davranış kalıplarına ve rollere toplumsal cinsiyet diyebiliriz (Şahin, 2009b:233). 

İster erkek isterse de kadın olarak dünyaya gelen bireyler doğuştan getirmiş 

oldukları cinsiyete dayalı olarak yerine getirdikleri rolleri toplum içerisinde edinirler. 

Bu nedenle cinsiyete dayalı olarak yerine getirilen roller toplumdan topluma, farklı 

kültürlerde ve zamana göre değişiklik göstermektedir. Toplumsal cinsiyet rollerine 

göre toplum içinde hareket eden bireyler, kültürel olarak toplumu oluşturan değer 

yargılarına dayalı olarak kendilerini ifade ederler. Özellikle toplum içerisinde kadın 

ve erkek olarak cinsiyet temel alınarak oluşturulan ayrımcılık ilk aile yapısı 

içerisinde kendini göstermektedir. Toplumsal yapıyı meydana getiren değer yargıları 

erkek ve kadın arasında bireylere, yaşamlarının ta çocukluklarından itibaren cinsiyet 

ayırımcılığını dayatarak, bunun bireyler tarafından onaylanmasını sağlanmaktadır. 

Kültürel değerler ile de kız ve erkek çocuklar farklı yönlendirilerek sonuçta 

toplumsal cinsiyet eşitsizliğine onay veren kadınlar ve erkekler yetiştirilmektedir. 

Toplum özellikle kadın bireylere çeşitli roller biçerek birtakım beklentiler 

oluşturmakta, bu da kadının sosyal hayatında verdiği kararlara etki ederek yaşamını 

bu etki üzerine kurmasına sebep vererek kadının gerek aile, evlilik hayatında gerekse 



4 
 

de çalışma hayatında birtakım engellerle karşılaşmasını doğurmaktadır (Kahraman, 

2010: 30). 

Terim olarak kadın ifadesi cinsiyete dayalı olarak karşı cins olarak erkek ile eşit 

bir durumda iken toplumsal yaşamda kültürel olarak kendine has bir özelliğe sahiptir. 

Tarihi yapısı içerisinde toplumlarda kadın farklı anlamlara gelebilecek şekilde kimi 

durumlarda özgürlük, kimi durumlarda tam karşıtı olarak esaret veya bolluk bereket 

anlamında bazen de gizemli mistik duygu ve mesajların aktarıldığı bir sembol 

halinde ifade edilmektedir. Gelenek ve göreneklerin, dini ve kültürel yapıların 

anlayışında kadına yüklenilen değerde sürekli değişimler yaşanması durumu kadına 

sadece bir cinsiyete bağlı bir birey olması yanında toplumsal bir olgu olması 

açısından da bakılmasına neden olmaktadır.“Kadın” konusunda yapılan birçok 

çalışmaların bu konuyu toplumsal süreç boyutu ile beraber ortaya koyması 

bundandır. Kimi tarihi çalışma ve belgelerde bazı toplumlarda kadınların felaket 

getireceğine inanılmış, insani bir varlık olup olmadığı tartışılarak insan olarak kabul 

edilmemiştir. Bu sebeplerden dolayı bu konuda araştırma yapan bilim adamları 

özellikle İslam dininin kadına vermiş olduğu değerden dolayı İslam kültür ve 

medeniyetiyle birlikte kadına yaklaşım konusunda büyük bir ivme kazandığını, 

günümüz toplumlarında kadının elde etmiş olduğu birçok hakların bu ivme 

sonucunun bir uzantısı olduğu belirtilmiştir (Ağçoban, 2016: 14). 

Tarihi yapı içerisinde genel olarak dünyada kadının var olan konumu ve 

fonksiyonu özel yaşam alanı ile irtibatlandırılmış ve sınırlandırılmıştır. Kamusal alan 

içerisinde kadının var olabilmesi için hem toplumsal ve kültürel yaşamda hem de 

ekonomik yaşamda bir savaş vermesi gerektirmiştir. Kadının toplumsal açıdanbir 

kimliğinin var olduğunun kabul edilmesi, onun ontolojik açıdan var olduğunun 

bilincine varılmasıyla mümkün olur. Bu da ancak özel yaşamdan daha çok kamusal 

yaşamda oluşacak olan bir benlik bilincidir. Kadınlar, toplumda her yönden özgür bir 

kişilik olarak kendisinin var olduğu bilincine ancak diğer insanlarla girmiş olduğu 

iletişim bağlamında varabilir. Bu durum, Batı Avrupa için karşıtlıklar, İslami 

anlayışa göre ise de birbiri ile bütünleşme ve tamamlama olarak gerçekleştirilmiştir. 

Geleneksel toplum yapısında var olan ataerkil dünya görüşü, kadını tamamen özel 

yaşam alanı ise sınırlandırırken, modern toplumsal yaşamın yaygınlık kazanmasıyla 

da kadının kamusal alan içinde yerini almaya başladığı görülmüştür (Mengü, 2004: 

98). 



5 
 

Kocasına eş, çocuklarına ana olan, kendisini ailesine ve evine adayan kadın köle 

mi yoksa özgür birey midir? Meslek ve iş sahibi olmakla birlikte geleneksel aile 

rollerini üstlenen kadınların durumu hangi kavramla açıklanmalıdır? Çalışan, 

kariyerini ilerleten ama bu arada ya hiç evlenmeyen ya da evlendiği halde toplumun 

beklediği geleneksel aile rollerini yerine getirmeyen kadınlar ne düzeyde özgür bir 

birey haline gelebilmiştir? Modernizmin öncülüğünü yapan Batı kültürü, kendi 

ürettiği sekülerkriterlerlekadınıtanımlamakta, önermelerini çağdaşlık ve evrenselliğin 

gereği olarak sunmaktadır. Kuşkusuz Batı kültürünün kadın algısı modernitenin 

çağdaşlık anlayışına uygundur. Ancak evrenselliği ne oranda içerdiği tartışmalıdır. 

Özellikle seküler, pozitivist ve feminist yaklaşımlar dini dışlayan tutumlarıyla sosyal 

hayatta, kadına yer açmaya çalışırken “hakikatin orada olduğu” düşüncesinden 

hareket etmektedir (Yapıcı, 2016: 11-12). 

Kadının, tarihsel süreç içerisinde bir dönüşüm ve gelişim geçirmesi toplumsal 

değişim ile birlikte meydana gelmiştir. Bu gelişim ve dönüşüm ile birlikte meydana 

gelen değişim, kadının tarihi ve kültürel değerlerini, içinde yaşadığı toplumun 

popüler kültür ya da kitle kültürü altında şekil vermekte olup, beslediği çeşitli simge, 

kod ve imgelerle dönüşüme uğratan kitle iletişim araçlarının ve onların ortaya 

koyduğu ürünlerinin beslediği ideoloji ve anlayışlarla gerçekleşmektedir. Genel 

anlamda toplumsal değişme, toplumsal yapıyı oluşturan kurumların ve buna bağlı 

olarak oluşan ilişkilerin zaman içerisinde birtakım değişimler göstermesidir. 

Toplumsal değişim denildiğinde, toplum içerisinde ki bireylerin birtakım değer 

kalıplarının, bu kalıplara göre oluşan yaşam biçimlerinin, kültürel anlayışlarının ve 

toplumsal ilişki biçimlerinin değişimi olduğu anlamlarına gelmektedir. 

Toplumsallaşmanın bir sonucu olarak toplumsal değişim meydana gelmektedir 

(Mengü, 2004: 6-7). 

Esasında kadın hem gelişmenin hem de geriliğin bir göstereni olarak kabul 

edilir.  Örneğin Türk toplumunda kadın, dinî muhafazakâr çevrelerce geleneksel dinî 

kültürün -muhafazasının olduğu kadar yozlaşmasının da-bir ölçüsüdür. Benzer 

şekilde, değişim taraftarlarınca da kadın bedeni gelişmenin ya da geriliğin 

gözlemlenebileceği en elverişli mekândır.  Elbette bu durumun kaynakları insan 

kültürünün cinsiyetçi kökenlerinde, yani ataerkil ideolojide yatmaktadır. Ancak 

kadının bu sembolik öneminde, modernlik-dindarlık/modernlik-geleneksellik 

arasında bir çatışma olduğu yönündeki yaygın ideolojik kanının da etkileri büyüktür. 

Bu ilişkide -sorumlulukları, tavırları, görünüşü gibi-kadına dair her şey sembolik ve 



6 
 

ideolojik bir çerçevede seyretmiştir. Oysa kadının ikincilliğinin kökenleri söz konusu 

olduğunda genellikle başvurulan gelenek-modern ya da din-modernite ayrımının 

sınırları, özellikle günümüz toplumlarında son derece bulanıktır. “Geleneksel” ve 

“modern”,cinsiyetçilik konusunda uzlaşmış gibi görünmekle birlikte, geleneksel 

toplumda kadının ikincilliği çok daha belirgindir. Nitekim kültürel ve dinî mitlerde, 

kadının temel dışsallığının belirgin bir şekilde ortada olduğu kabul edilmektedir. 

Modern toplum yapısında kadının dışsal konumu bu denli belirgin olmasa da 

genellikle örtük, kimi zaman ise açık formlarda ve yeni stratejilerle devam 

etmektedir (Cirhinlioğlu ve Zengin, 2020: 67). 

Yaşadığımız yüzyıl ile birlikte sanayileşmenin sonucu meydana gelen 

kentlileşme ve kentsel yaşam içerisindeki hızlı sosyal değişmeler modernite ile 

birlikte kadınların toplum içerisinde ki rolü ve konumunu da değiştirmiştir. Buna 

bağlı olarak kadınların kamusal hayata katılımı artmış, bu artış ile birlikte kadınların 

sosyal alanda yaşadığı sorunlarda artmaya başlamıştır (Kozlu, 2009: 1). 

Kitle kültürü olarak kitle toplumunu üç süreç içinde görebiliriz, bu süreçlerle 

birlikte 19. Yüzyıl beraberinde sanayi devrimine bağlı olarak sanayileşmeyi meydana 

getirmiş, sanayileşme beraberinde köyden kente göçü hızlandırarak kent yaşamında 

değişmeler ortaya çıkarmış ve bu iki süreçle birlikte modernleşme sürecini 

başlatmışlardır. Modernleşme ile birlikte sosyal, kültürel ve ekonomik açıdan 

geleneksel ne varsa ortadan kaldırarak modern yaşam koşulları toplumun her 

alanında özellikle de toplumsal kurumlar olan aile, din, ekonomi, eğitim gibi 

alanlarda önemli toplumsal çözülmelere sebep olmuştur. Bu süreçlerin yaşanmasında 

kitle iletişim araçlarının önemli etkisi olduğu görülmektedir (Mengü, 2004: 8). 

Toplumsal süreç içerisinde kadının bulunduğu konum bahsedilen sanayileşme, 

kentlileşme ve modernleşme kavramların ne anlama geldikleri noktasındayapılmış ve 

yapılacak çalışmalar için birer sembol durumundadır. Yani, başka bir deyişle 

modernizm, bireylerin özgür iradeleri haricinde bulunan başka her türden irade ve 

otoriteyi kabul etmeyerek, özgürlük ve bireysel iradenin önünde bulunan engelleri 

aşarak, bireysel özgürlüklerle aynı ortamda hayatı devam ettirmenin zorunlulukları 

içinde bir dünyanın hayali olarak ifade edilebilir. Modernleşme süreci içerisinde 

kadının bulunduğu konum ise, bireysel irade ve özgürlükler ile sosyal yaşamda 

erkekle aynı hayatı saygınlık içerisinde devam ettirebilmek şeklinde tanımlanabilir 

(Karakaya, 2017: 155). 



7 
 

Çağdaş post-modern kültürde modern kültür esaslarına bir saldırı 

gerçekleşmekte ve bu saldırının sonucunda toplumsal değerlerde sınırların 

kaybolduğu bir yaşam biçimi oluşmaktadır. Bu süreç içinde kültür kavramı toplumsal 

deneyimlerin paylaşılması ve yaşam biçimi olarak tanımlanmaktadır (Mengü, 2004: 

77). 

Feminizm modernizm ile birlikte var olma mücadelesi verirken, bunun tam tersi 

olarak da post-modernizm, feminizmin kendi aydınlanma anlayışı ve düşüncesine 

karşı gelmek suretiyle bir karşıtlık oluşturmuştur. Feminizmle birlikte modernizmin 

bir arada yürümesi sebebiyle, feminizm post-modernizmle bir arada düşünülemez. 

Fakat post-modern düşünce yapısı içerisinde bir feminizm anlayışının oluşturulması 

için feminist düşünürler çalışmışlardır. Aydınlanma felsefesi ile onun meydana 

getirdiği yapıya her iki anlayış da karşı gelmektedir. En başta feminist düşünce 

aydınlanma düşüncesine ve bu düşüncenin ortaya koyduğu erkek merkezli cinsiyet 

anlayışına karşı durmaktadır. Diğer taraftan bütünüyle aydınlanma düşüncesini post-

modernizm kabul etmemektedir. Feminizm cinsiyete dayalı olarak kadının değerini 

yüceltirken, post-modernizm de cinsiyete dayalı olarak erkek ve kadın cinsiyeti gibi 

herhangi bir ayrımı kabul etmemektedir. Post-modern feministler ise, 

modernizminortaya koymuş olduğu kadın ve erkeklerin birbirine eşitliği konusunda 

kadınların toplumda yer edindikleri ikincil konumlarındankurtulamadığını 

savunmuşlardır. Kadın ve erkekler arasında Post-modern feminist anlayış bu eşitliğin 

ortadan kalkmasına neden olabilecek söylem ve eylemlerden kaçınmaya 

çalışmışlardır. Kadın odaklı anlayışı savunan post-modern feminist yaklaşımlar, bu 

anlayışa engel olabilecek sosyal, siyasal, kültürel ve ekonomik düzeni eleştirmişler 

ve kadın taraflı bir zihniyeti oluşturmaya çalışmışlardır. Modernizm toplum yapısı 

içinde ataerkil anlayışın, devam etmesini savunan yanını eleştirmişlerdir. Post-

modern feminist anlayış uyarınca çok değişik düşünce yapıları içinde kadınların 

haklarının savunusu ön plana çıkarılmalıdır. Günümüz modern çağda kadınların var 

olan sorunları tek tip olarak algılanmamalı ve bu sebeple de bu sorunların 

genelleştirilmesine karşı çıkılmalıdır. Irk, sınıf, cinsiyet, etnik köken gibi temel 

farklılıklar post-modern feminist anlayış çerçevesinde değerlendirilir. Bu anlayış 

içinde var olan bireysel birtakım farklılıklar ve tekil sistem muhafaza edilerek, 

kadınların var olan ve devam eden sorunları çözüme kavuşturulmalıdır. Kadınların 

kendilerine ait evrensel ve genel doğrularının bulunmadığı, ırksal, etnik ve yerel 



8 
 

özelliklere sahip bazı farklılıkların dikkate alınması gerektiğini ifade ederler (Kozlu, 

2009: 8). 

Post-modernite ırk ve cinsellik konularında farklı görüşler sunmuştur. Post-

modernizm, modernizminkeskin olarak görülen yönlerine karşı, modernitenin meta 

söylemlerini bileşenlerine ayırmaya, analizini çıkarmaya; bununla 

birliktesakinleştirici bir özellik arz eden kesinliklerin yapılarınıyıkıp dağıtmaya ve 

herşeyi tutarlı ve ölçülü bir şekilde izah etmeye ve anlatmaya çalışan grand teorinin 

esasında rasyonaliteden çok uzak olduğunu göstermeye yönelir. Kadın kendini 

diğerlerinin bakışı ile tanımlamaktadır. Ona farklı pek çok rol yüklenmiştir. Kadın 

konumunu ev kadını, anne, iş kadını, eş gibi toplumun yüklediği rollerle 

somutlaştırmıştır. Post-modernite dünyanın anlamsızlaşmasına neden olmaktadır. 

Parçalanmış, farklılaşmış ve belirsizleşmiş olanın dışında bir anlam yoktur. Bu 

parçalanmadan birey-özne de payını almaktadır... Toplumsal kimlik de belirsiz ve 

kırılgan hale gelirken, öznellik toplumsal olarak kurgulanmış bir şey olarak algılanır. 

Özneyi sökmek ya da yapı bozuma uğratmak, öznelliklerin, kimliklerin 

çoğulluğunun tanınması demektir. Modernleşme, toplumsal yapıdaki kurumsal 

değişmeleri ve kişiler arası düzeyde tutum ve davranış değişikliklerini içerir. Kadına 

yüklenen roller ve değerler sürekli yeniden üretilmektedir. Bu bağlamda, Türk 

toplumu kendine özgü gelenek ve kültürel özelliklerine uygun rol ve değerleri kadına 

yüklemektedir (Mengü, 2004: 72-73). 

Kültür kavramı geçmişten bu yana kullanılmakta ve toplumda var olmaktadır. 

Fakat düşünürler, felsefeciler ve sosyologlar tarafından yorumlanmış yüzlerce 

tanımına rastlayabiliriz. Kültür sözcüğü çağımızın çokça kullanılan ama az anlaşılan 

yüklü kavramlarından birisidir. İnsanoğlunun her davranışına ve yarattığına kültür 

deniyor. Aynı zamanda, bir insan ve toplum kuramıdır. Kültür kavramı ve olgusu 

insan ve toplum bilimlerinin vazgeçemeyeceği ve görmezden gelemeyeceği bir 

gerçekliktir. Kültür sadece bireysel bir üretim ve bireysel bir olgu değildir; 

toplumsallıktan soyutlanamaz. Anlaşılması da sadece toplumsal zeminle 

sınırlandırılamaz. Tanımlamalarının çokluğu gibi kültür, çok yönlü ve çok boyutlu 

bakış açılarına sahiptir. Bireyler ve toplum için, toplumun geçmişini ve şimdiki 

zamanı anlayabilmemiz için hemen hemen her bilim adamının başvurması gereken 

kavramlardan ve araştırmalardan biridir “kültür”. Kültürü araştırmadan geçmişi, 

tarihi ve bugünkü yaşamımızı anlamamız mümkün değildir. Kültür hemen hemen her 

bilim dalıyla tarih, felsefe, sosyoloji, antropoloji ve psikoloji gibi bilim dallarıyla 



9 
 

yakından ilişkilidir. Özellikle antropoloji ve sosyoloji alanlarında sıkça ele alınan bir 

konudur. Kültür kavramı tanımlanması, kavranması zor ve uğraş gerektiren bir konu 

olduğu için çok çok fazla ele alınmamıştır.  

Araştırmamız da kültürün tanımlamalarını, ögelerini, kültür ile ilgili her unsuru, 

kültür aktarımındaki rol alan unsurları araştırılıp, kültür ve kadın arasındaki ilişkinin 

ve kültür aktarımında kadının rolünün geçmiş ve günümüz karşılaştırılıp 

araştırılmasına yöneliktir. Kadın kültürü nasıl aktarır? Kültür aktarımında kadın bu 

rolü gerçekleştirebiliyor mu? Bu rolü gerçekleştirirken ne gibi engel ve sorunlarla 

karşılaşıyor? Geçmiş ve günümüzdeki kadının rolü ne denli değişime uğramıştır ya 

da farklılıkları nelerdir? gibi sorular temelinde incelenmiştir. 

Aynı zamanda kültür kavramı nesilde nesle aktarımı da önemli bir konudur. Bu 

aktarımda önemli birçok unsur yer almaktadır. Fakat en önemli unsurlardan birisi 

“kadın”dır. Kadının sadece doğurganlık özelliği ile toplumun devamını sağlamakla 

kalmaz, oluşturulan kültürü daha anne karnındayken çocuğuna aktarır. Önce dili, 

daha sonra diğer unsurları çocuklarına aktararak kültürün devamlılığını sağlar. 

Araştırmada kadın ve kültür arasındaki bağlantılar ve kadının kültür aktarımındaki 

rollerinin neler olduğu incelenecektir.  

Çalışmada “Değişen Toplumda Kadının Kültür Aktarımındaki Rolü” genel 

başlığı altında öncelikle birinci bölümde kültür konusu ele alınmıştır. Geniş bir 

çerçevede kültür konusu incelenmeye çalışılmış olup kültürün tanımından, kültürün 

tarihçesinden, kültürün önemi ve özelliklerine yer verilmiştir. Ayrıca bu bölümde 

hem sosyolojik hem de antropolojik olarak kültürün tarihi seyir içerisinde geçirmiş 

olduğu ve çeşitli milletler ile düşünürlerin kültüre yükledikleri anlamlar farklı 

yaklaşımlar açısından incelenmiştir. Bunların yanında kültürün oluşum süreci, 

kültürün unsurları ve kültür toplum ilişkileri de birinci bölümde ele alınan konular 

arasındadır. 

Çalışmanın ikinci bölümünde ise kültür kavramı çerçevesinde kültürün bir 

kuşaktan bir kuşağa aktarılması süreci ele alınmış, özellikle de sosyalleşme, 

kültürlenme kavramları incelenerek kültürün aktarımı konusunda aile, okul ve 

teknolojinin almış olduğu fonksiyonların neler olduğu ortaya koyulmaya 

çalışılmıştır. Sosyalleşmenin ilk olarak aile içerisinde başladığı vurgulanarak 

özellikle ailede annenin çocuğa kültür aktarımında temel yapıya sahip olduğu 

görülmektedir. Ailede anne çocuğa ilk eğitimi vermekte ve bu sayede toplumda 

yerleşik olan değer, inanç ve tutumlar yeni bireylere aktarılmaktadır. Eğitim 



10 
 

açısından ise kültürün aktarımı okul yoluyla gerçekleşmekte ve okul sürecinde 

bireylerin toplumun kültürel değerlerini benimseyip öğrenmeleri ifade edilerek 

okulun bu konudaki işlevi belirtilmiştir. Yine teknolojinin kültürü aktarması alt 

başlığında teknolojinin tarihsel süreç içerisinde geçirmiş olduğu ilerlemeler göz 

önünde bulundurulmuştur. Özellikle günümüzde kitle iletişim araçlarının çok yaygın 

bir şekilde toplum içerisinde kullanılması kültürel yaşamı derinden etkilediği ve 

geleneksel topluma nazaran modern zamanlarda toplumsal ve kültürel değişimi 

hızlandırmakta olduğu ifade edilerek, yaşadığımız bu çağın hız çağı olduğu şeklinde 

adlandırılmıştır. 

Üçüncü bölümde ise “Kültür Aktarımında Kadını Rolü” konusu başlığı altında 

kültür aktarımında kadının geçirmiş olduğu süreç geleneksel toplumdan günümüz 

sanal toplumuna doğru nasıl evrimleştiği anlatılmaya çalışılmıştır. Geleneksel toplum 

içerisinde kadının rolü, konumu ataerkil aile yapısı içerisinde kadının evde çocuk 

baktığı, kamusal alan içerisinde pek fazla yer almadığı, aile ekonomine katkı amaçlı 

sınırlı geçim amaçlı bir işte çalıştığı, daha fazla erkek egemenliğinde bir yaşam 

sürdüğü belirtilmiştir. Günümüz sanal dünyasında ise kadının rolü ve kültür aktarımı 

konusu sanayileşme, şehirleşme, modernizm, post-modernizm, kitle iletişim 

araçlarının gelişmesi, tüketim kültürü ve sosyal medyanın etkisi ile bağlantılı olarak 

kadına yüklenen anlamlar çerçevesinde ifade edilmiştir. Kadının geleneksel 

bağlarından kurtulması, modern zamanların moda ve tüketim kültürü anlayışıyla 

kadına yeni anlamlar ve roller yüklenmesi, toplum içerisinde kendine yer açmaya ve 

var olmaya çalışması anlatılmaya çalışılmıştır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 
 

BİRİNCİ BÖLÜM 

TOPLUM KÜLTÜR İLİŞKİSİ 

 

1.1.Kültür Nedir? 

 

Kültür kavramı geçmişten bu yana kullanılmakta ve toplumda var olmaktadır. 

Fakat düşünürler, felsefeciler ve sosyologlar tarafından yorumlanmış yüzlerce 

tanımına rastlayabiliriz. Yaşadığımız çağda kültür kelimesi çok kullanılmasına 

rağmen daha az anlaşılan bir kelime olmuştur. İnsanoğlunun her davranışına ve bu 

davranışları sonucunda meydana getirdiklerine kültür deniyor. Bununla birlikte 

kültür, bir insan ve toplum kuramıdır. Kültür kavramı ve olgusu insan ve toplum 

bilimlerinin vazgeçemeyeceği ve görmezden gelemeyeceği bir gerçekliktir. Kültür 

sadece bireysel bir üretim ve bireysel bir olgu değildir; toplumsallıktan 

soyutlanamaz. Anlaşılması da sadece toplumsal zeminle sınırlandırılamaz. 

Tanımlamalarının çokluğu gibi kültür, çok yönlü ve çok boyutlu bakış açılarına 

sahiptir (Köktürk, 2014: 343). 

Kültür kelimesi, günlükyaşamda ifade edilen dilde, bedensel alanla ilgili -

“kültür-fizik” terimlerinde kullanıldığı gibi- ve yazihinsel–matematikle ilgili 

bölümlerde kullanıldığı gibi- yetilerinkullanılması veya daha da ilerigeliştirilmesi 

manalarında kullanıldığı görünmektedir. Ayrıca, “kültürlü kişi, kültür sahibi birisi” 

gibi ifadelerde anlaşıldığı üzere, ayın, okumuş yazmış ve bununla birlikte birtakım 

sanatsal ürün açısından bir donanım sahibi, görmüş geçirmiş, kavrayış, anlayış ve 

muhakeme gücü normalden yüksek ve olaylara eleştirel bakabilme yeteneğine sahip 

bir birey olma niteliklerini bünyesinde barındıran gibi anlamlarda kullanılmaktadır. 

Ancak sosyal bilimler içerisinde kültür kavramı farklı anlamalar içerisinde 

değerlendirilmektedir (Aslantürk, 1999: 193). 

Sosyal bilimlerin en tartışmalı ve tanımı konusunda en zorlanılan kavramlardan 

biri hiç şüphesiz kültür kavramıdır. Bu yüzden kültür konusunda kafa yoran ne kadar 

düşünür var ise o kadar kültür tanımı vardır diyebiliriz. Kültür konusu sosyal bilimler 

içerinde öncelikle sosyolojinin ilgi alanına girmekle birlikte antropoloji ve arkeoloji 

gibi bilimler de kültür kavramını inceleme konusu yapmıştır. Bu yüzden kültür 

tanımında bile ortak bir kabul olmayıp düşünür ve filozoflar yüzlerce kültür tanımı 

ortaya koymuşlardır (Ergur ve Gökalp, 2011: 25). 



12 
 

Antropoloji alanında ve bu bilimin eserlerinde, kültür kelimesi soyut bir anlam 

içerisinde aşağıdaki ana terimler karşılığında ifade edilen bir kelimedir.  

1. Kültür, toplumların ortaya koymuş olduğu uygarlık birikimlerinin toplamı ve 

bir sonucudur. 

2.Kültür, herhangi bir toplumun yansıyan aynası gibidir, bizzat toplumun 

kendisidir. 

3. Kültür, toplumda sosyal süreçlerin oluşturmuş olduğu bir bileşendir. 

4. Kültür, kuramsal açıdan insan ve toplumun düşünce ve eylem ürünüdür 

(Güvenç, 1979: 95). 

Kültür konusu sosyal bilimler alanı içinde, toplumsal olarak cinsiyet açısından 

biyolojik açıdan değil, fakat toplumsal açıdan birtakım vasıtalarla aktarılan ve iletilen 

her türlü şeyi ifade eder (Marsall, 1999: 442). 

Antropoloji biliminde net bir tanımlama yapılamayan kültür kelimesi, gündelik 

dilimizde ise "gelişkinlik, inceltilmişlik, genel bilgi, görgü" gibi manalara geldiği 

görülmektedir. Fakat kültürsüz diye ifade edilen şekliyle bir insan olmadığı gibi, 

kültürden yoksun bir toplumda olamaz. Geçmişten günümüzü her toplumsal yapıda 

toplumlar ve bireyler doğal çevreyle baş edebilmek için maddi araç ve gereçler, 

donanımlar, eğitim sistemi, zihniyet yapısı gibi etkenleri kullanmışlar ve zaman 

içinde geliştirmişlerdir. Toplumda fertler doğup yetiştikleri toplumların kültürünü 

ister istemez benimseyip içselleştirirler.  Bundan dolayı insanlar içinde bulundukları 

toplumun kültürü tarafından farkında olmadan kuşatılır; ancak farklı bir mekâna 

girdiklerinde bunun farkına varabilirler (Özbudun ve Uysal, 2012: 72-73).  

Kültür terimi genellikle insan topluluklarının duygusal, düşünsel ve yargısal 

birlikteliğini var eden sosyal değerlerin birleşimi olarak ifade edilmektedir. Kültürün 

bu şekilde tanımı, gelenek, örf, adet, düşünce, edebiyat ve sanat değerleri gibi bir 

toplumun bütün sanatsal etkinlik ve değerlerini içine alır. Başka bir deyişle bilgi 

anlamını taşır, konuşma dilinde ise kültürlü insan, kültürlü ve bilgili insan manasına 

gelir. Felsefe açısından ise bu bilginin derinliklerine bakıldığında, insanların doğayı, 

doğal yaşamı kendi teknik ve ürettikleri ile değiştirip yeniden ve kendi düzenine göre 

işlediği baştan aşağı yeni olan bir doğayı ortaya koyar. Alet kullanan, araç yaparak 

yaşamını kolaylaştıran ve bunları kendi menfaatine kullanan insanoğlu, aletsiz, 

araçsız yaşamını devam ettiremediğinden insanlar doğadan daha çok kültür ile bir 

aradadırlar. İnsanların kendi elleri ile var ettikleri değerlerin toplamı olarak kültür, 

doğanın karşısında, doğaya hükmedebilmek için, onu kendine göre değiştirebilmek 



13 
 

adına bir düzen koyar. İnsan kendi eliyle, kendi gücü ile doğayı kendi çıkarına göre 

değiştirebilen ve düzenleyebilen tek varlıktır. İnsan doğayı dönüştürerek, yaparak, 

üreterek kültürel değerleri meydana getirmiş ve yaşam için bir gereklilik olan 

sorumluluklarını ortaya koyabileceği baştan aşağı yeni olan bir doğa kurmaya 

çalışmıştır. İnsan ilkel doğadan, kültür nesneleri meydana getirerek kendi çabasıyla 

kendi kültürel düzenini oluşturmaya çalışmıştır (Çeçen, 1996: 11). 

Kültür kavramının kökeninin Latin dili olduğu sanılmaktadır. Türk diline ise 

Fransız dilinden geçtiği bilinen bir gerçektir. Türkçe olarak da kültür kavramının 

birebir karşılığı ise ekin kelimesidir (Aslantürk, 1999: 195). Kültür, genellikle her 

dilde olduğu gibi Türkçede de geniş bir anlam içinde yaygın olarak kullanılmaktadır. 

Kültür kelimesibelli bir dönem içerisinde ‘ekin’ kelimesi karşılığındaifade edilmiştir. 

Ancak zamanla ekin kelimesi yerine kültür kelimesi tercih edilerek kullanılmaya 

başlanmıştır. Bununla birlikte Ziya Gökalp de eserlerinde kültür kelimesinin 

karşılığında ‘hars’ kelimesini kullandığı görülmektedir. Hars kelimesi, Arapça bir 

kelime olup, ‘harese’ kökünden gelmektedir. Harese ile kültür kelimeleri ile Latince 

bir kelime olan colere arasında anlam itibariyle benzer özellikler bulunmaktadır. 

Harese, anlam olarak toprağı ekip biçmek, toprağı sürmek, toprağa tohum atmak, 

ekmek, ziraat ve tarımla uğraşmak, ürün toplamak, çalışmak, biriktirmek, araştırma 

yapmak gibi birtakım manalara gelmektedir. Arapça da Kültür kelimesi manasında 

kullanılan bir başka kelime ise ‘sekafetü’ kelimesi olup, aynı yöne doğru yönelmek, 

anlamak, bulmak, düzeltmek, idrak etmek, kavramak, anlamlarında kullanılmaktadır. 

Bu nedenle kültür kelimesi yetenek, maharet, beceri, eğitim, kavramak gibi 

anlamalara gelmektedir. Farsça dilinde ise kültür ‘ferheng’ kelimesi ile aynılık 

taşımaktadır. Aynı Arapçada kullanıldığı gibi Farsçada da kültür kelimesibeceri, 

hüner, yetenek, maharet, bilgi, akıl, edep manalarına gelmektedir. Bu açıklamalardan 

da anlaşıldığı gibi kültür, ortak birtakım nitelik ve özelliklere sahip bir kelime olarak 

diğer birçok farklı dillerde de kullanılmaktadır. Bu farklı dillerin hemen tümünde 

insanlarındavranış ve eylemine, insanın çalışmasına, biriktirmesine, üretmesine, icra 

etmesine yönelik bir anlamlandırma görülmektedir (Alver, t.y.:9). 

Kültür konusu, sosyolojinin temel başlıklarından biridir. Kültür, bilimi, bilgiyi, 

güzel sanatları, ahlak ve değerleri, gelenek, görenek ile hukuku, örf ve adetleri içine 

aldığı gibi, insanın toplumun bir bireyi olması nedeniyle elde ettiği diğer bütün 

yetenek, ilgi ve alışkanlıkları da bünyesinde barındıran bir bütündür. Kültür, insanın 

kendi cinsinden olan diğer insana ve insanın ortaya koyduğu maddeye karşı tavır 



14 
 

takınmasını belirleyen bir bütündür (Erkal, 1999: 134). Kültürün maddi ve manevi 

olmak üzere iki tane ögesi bulunmaktadır. Kültür insanın kendisi tarafından ortaya 

koyulmuş ve meydana getirilmiş olan çevresini belirtir (Bilgiseven, 1995: 15). 

Kültür, herhangi bir toplumun karakter yapısını oluşturandüşünceler, fikirler, 

bilgi ve inançlar, teknik ve ürünleri, davranış ve kalıp yargı tiplerini oluşturanbir 

sistemin ürünüdür. Toplumsal miras yoluyla kazanılan kültür, elde edilmesi ve 

korunması biyolojik bir yolla mümkün olmayan, tamamen toplumsal bir süreçtir. 

İnsanlar arasında iletişimi sağlayan sembolik bir karaktere sahip olan dil kültürün 

temel yapısıdır. Toplumlar dil olmadan hiçbir sosyal kurum ile değer ve yargılarını 

geliştirip ilerletemezler. Ekonomik, teknik, sosyal ve kültürel unsurlara ait işlemler 

dil faktörü olmadan ilerleme kaydedemezler. Fakat bu arada kültürel yapının iki 

unsuruarasında çok kuvvetli bir bağ olsa da yine de birbirleri ile ayrıldığı noktalar 

olabilir: Birincisi maddî kültür olarak, var olan üretilmiş araç gereç gibi teknik 

unsurlar bu alanda bulunur. İkincisi manevi kültür içerisine de düşünce inanç, değer, 

duygular gibi birtakım davranışlar girer. Kültür üzerine araştırma yapanlar maddi ve 

manevi kültürü birbirlerinden ayırmakla beraber, bu iki kültürü birbirleri ile iç içe 

geçmiş, birbirine bağlı bir bütün olduğunu ortaya koyarlar (Ülken, 1969: 185). 

Kültür, toplum olarak ifade edilen genel çerçeve içinde ya da bu çerçeveyi 

meydana getiren toplumsal gruplarda yaşamını devam ettiren bireylerin hem kendi 

kimliklerini, hem de grup davranışlarını ve sosyal kurumları ne şekilde 

şekillendirdiğini ve bu şekillendirme biçimlerinin ifade eder. Bu tanımdan hareketle 

birbirleriyle ilişkili olan biri maddi kültür diğeri de manevi kültür olarak iki farklı 

kültürden söz edebiliriz. Maddi kültür, somut kültür olarak ifade edilirken, manevi 

kültür de soyut kültür olarak da ifade edilebilinir (Erdoğan ve Alemdar, 2011: 25). 

Medeniyet yapısı içinde kuşaktan kuşağa aktarılıp öğrenilmiş olan kültür, sosyal 

olarak bir yaşam biçimidir. Toplumların maddi olarak ortaya koydukları gelişimlerin 

ürünü bilinci medeniyeti oluştururken; kuşaktan kuşağa aktarılarak ve öğrenme 

yoluyla elde edilen ise kültürdür. Kültür, sosyal yaşam tarzının düşünce ve fikirsel 

olarak örgütlenmesidir. Kültür, toplum hayatı içinde biçimlendirilmiş bir yaşam 

biçimidir (Ergun, 2015: 70). 

Kültür insanlarla ilgili her şeyi içeriğine dâhil eder. İnsanların kendi elleri ile var 

ettiklerihemen hemen her şey ve geliştirip insanlığın hizmetine soktukları bütün 

değer yargıları kültürün anlamını ve değerini ifade eden ögelerden oluşmuştur. 

Ancak bütün bunlarla beraber kültürün tanımı konusunda bir ittifak olmayıp çok 



15 
 

değişiş ve çeşitli tanımlarla birlikte çeşitli yaklaşımlar olmuştur. Bu tanımlar 

içerisinde öne çıkan ve genel olarak kabul edilen yaklaşım Taylor'un kültür 

tanımıdır. Çok çeşitli kültür tanımlarıolmasına rağmenTaylor’ın kültür tanımı 

bütüncül bir anlayışla genellikle benimsenen ve kabul edilen önemli bir tanım 

olmaktadır. Taylor kültürü şu şekilde tarif etmektedir; kültür, toplum içerisinde onun 

bir üyesi olarak insanlarınortaya koyduğu bilgi, estetik, sanat, etik, gelenek, görenek 

ve benzeri diğer yetenek ve kabiliyetleri kapsayan tümel ve karmaşık bir bütündür 

(Çeçen, 1996: 321-322). 

Antropolog Kroeber ve Kluckhohn, kültürünanlamlarınailişkinbaşka birçok 

bilim adamı antropolog tarafından oluşturulmuş birçok sayıda kültür ile ilgili tanımı 

toparlamışlardır. Bu birçok sayıda var olan tanımlar arasından altı tane temel 

oluşturacak tanımı belirlemişlerdir. 

1. Betimleyici olarak ortaya koyulan tanımlar kültürü gündelik sosyal yaşamın 

tamamını kapsayan bir bütün olarak görme ve kültürü meydana getiren çeşitli 

alanları sıralama şeklindedir. Bu tanımın çıkış noktası Tylor’ın 1871 yılında yapmış 

olduğu kültür tanımıdır. 

2. Diğer bir tanım olan tarihsel tanımlar, kültürü nesilden nesile aktarmak 

şeklinde zaman süreci içinde nakledilenbir miras şeklinde tanımlama olarak 

anlaşılmaktadır. 

3. İki şekil alabilme özelliğine sahip normatif tanımlardan birincisi, somut 

eylem ve davranış kuralları şeklinde olan kültürün, bir yaşam tarzı olduğunu ifade 

eder. İkincisi ise, davranış ve eylemler bulunmadan sadece değerlerin önem ve 

rolünü açıklamaya çalışır. 

4. İletişim süreci, öğrenme, ihtiyaçların belirlenmesi, duygusal ve zihinsel 

açıdan sorun çözme aracı olarak kültürün psikolojik tanımı vurgulanır. 

5. Yapısal olarak tanımlamalarise “kültürün birbirinden ayrılabilen kısımlarının 

var olan karşılıklıiletişimine” işaret eder ve bununla birlikte kültürün somut olarak 

davranış ve eylemlerden ayrı bir soyutlama olduğu üzerinde vurgu yapar. Bundan 

dolayı bu şekildeki tanımlamalar, kültür diye ifade edilen şeyleri basitçe 

listeleyenlerve olması gereken ile davranış alanı arasında hiçbir fark gözetmeyenler 

ile karşılaştırılabilir. 

6. Sonuncusu olarak da genetik tanım üzerine oluşturulan kültürün, nasıl var 

olması gerektiği ya da varoluşunune şekilde sürdürmesi gerektiği bakımından bir 

tanım ortaya koyar. Genetik tanımın biyoloji ile pek bir ilgisi yoktur, bu 



16 
 

nedenlekültürü insanlar arasında iletişim ve etkileşim sonucunda ortaya çıkan ya da 

kuşaktan kuşağa aktarım ile sonucunda meydana gelen bir ürün olarak var oluşunu 

devam ettiren bir şeymiş gibi ifade eder (Smıth, 2007: 15-16). 

İnsanların ne şekilde düşünmesi gerektiği, işittiği, duyduğu, yapıp ettiği, 

istekleri; insanın kendisini ne şekilde değerlendirdiği, öz varlığını, benliğini nasıl 

ifade ettiği; değer yargılarını, ideal ve hedeflerini, arzu ve isteklerini nasıl düzene 

koyduğu gibi sıralanan tüm duygu eylem ve davranış ile düşünceler kültürü meydana 

getiren ögelerdir. İnsanoğlunun yaşam tarzının nasıl olduğu, kendini toplumda nasıl 

var ettiği, hangi eylemleri benimseyip uyguladığı bütünüyle kültürdür.  Teknik, 

iktisat, örf, adet, gelenekler, hukuk sistemi, sanat, etik ve estetik, bilimsel çalışmalar, 

yönetim şekli devlet düzeni, kısaca insanın kendi eliyle ortaya koymuş olduğu her 

türden şeyler kültüre girer. Toplumdaki organizasyon ve örgütler, dernek faaliyetleri, 

toplumsal kurumlar, eğitim ve öğretim yani okullar, bütün olarak meydana gelen her 

şey kültürden sayılırlar. İnsanlar arasında meydana gelen maddi ve manevi olarak 

toplumda üretilen eser ve ürünlere kültür denir (Uygur, 1996: 17). 

Kültür, aynı kaderi ve aynı geleneksel yapıyı paylaşan bireylerin, o toplumda bir 

kuşaktan başka kuşaklara aktardıkları öğrenilmiş olan tutum ve davranışlar 

sistemidir. Kültürlerin oluşması, saklanması, gelecek kuşaklara aktarılması gibi 

hususlar sosyal bir bütünlük içinde gerçekleşen bir süreçtir, biyolojik değildir (Erkal, 

1999: 134-135).  

Kültür, insanın doğumu ile değil, toplum içerisinde ailede, okulda ve çevrede 

almış olduğu eğitim sonucunda tamamen sosyalleşme yoluylaelde edilen ve 

toplumsal bir miras anlayışı ile gelecek nesillere iletilen bir durumdur. Kültür, bireye 

ait ve bireyselyanı ağır basmaktan ziyade, daha çok ve genellikle toplumsal değerler 

iletutum ve davranış sistemi olarak ifade edilir. Toplumsal yaşam içerisinde kültür, 

tarihi süreç içinde birikerek oluşan bir yapıdır. Bir milletin ve toplumun bütün ülkü 

ve ideallerinin ve toplumsal kimlik ve kişiliğinin bir göstergesi durumundadır. 

İnsanların meydana getirdiği kültürel değerler tutucu yani dogmatik bir yapıda 

bulunmayıp, günün ve tarihin ihtiyaç ve gereklerine göre ana damarını yitirmeden 

değişikliğe uğrayabilir. Kültürü meydana getiren ana maddeler içinde yer alan dil, 

din, gelenek, örf, inanç, adet, edebiyat, mimari yapı ve musiki anlayışı, sanat 

birikimleri, ülküler ve idealler, iktisadi yaşam gibi öğelerin meydana getirdiği geniş 

kapsamlı doğal bir yapıdır. Kültürü ne sadece dil olarak görebiliriz ne de sadece din 

ve diğerleri. Kültür, kendisini meydana getiren bütün bu değerlerin bir arada 



17 
 

olmasından meydana gelmiş çok kapsamlı bir sentezdir (Erkal, B. Baloğlu ve F. 

Baloğlu, 1997: 170). 

Kültür, bir toplumun sahip olduğu maddi ve manevi değerlerdenmeydana gelen 

öyle bir bütünlüklü yapıdır ki, toplumsal yaşam içinde, var olan her türlü bilgiyi, 

alışkanlıkları, itiyatları, değer ölçülerini, umumi atitüd, görüş ve zihniyet ile her türlü 

davranış biçimlerini içine alır. Bütün bunlar sayılanlarla birlikte, o toplumüyelerinin 

genelin de ortak olan ve onu diğer toplumlardan ayırt eden özel bir hayat tarzı temin 

eder (Turhan, 1994: 45). 

Kültür bir toplumu oluşturan bireylerinin ya da toplum içindekisosyal grupların 

hayat tarzlarına göndermede bulunur. Kültür, toplumdaki insanların nasıl ve ne 

şekilde giyindiklerini, evlilik ve evlilik törenleriyle birlikte aile hayatlarını, çalışma 

biçimlerini, dini ibadet ritüel ve törenlerini ve boş zaman faaliyetlerini içermektedir 

(Giddens, 2000: 11). Kültür geçmişten günümüze herhangi bir toplumu ya da 

toplumsal gurubu belirleyen ve konusunu bilgi, örf ve adetler ile gelenekler, kural ve 

normlar ile değer yargıları ve inançların meydana getirdiği, yaşam biçimidir 

(Giddens ve Sutton, 2014: 259). Kültür, toplum içerisinde insanların insanlara ve 

insan dışı maddelere karşı, yapmış olduğu tutum ve davranış ile tavırları oluşturan bir 

bütündür, kısaca yaşama tarzıdır (Erkal, B. Baloğlu ve F. Baloğlu, 1997: 170). 

 

1.1.1. Kültürün Tarihçesi 

 

Kültür kelimesinin tarihi süreç üzerinde oldukça çok uzun ve bir o kadar da 

ilginç bir geçmişi bulunmaktadır (Güvenç, 1979: 96). Kültür kavramının bugünkü 

anlamını ve sosyal bilimlerde kullanımını alanını bilmek istiyorsak, toplumlar da 

doğuşunu, jenealojisini başından beri bilmek gerekmektedir. Başka deyişle sözcüğün 

ve bağıntılı olduğu bilimsel kavramın nasıl oluştuğunu gözden geçirmek, sözcüğün 

kökenini, semantik evrimini ortaya çıkarmak gerekir (Cuche, 2014: 11).  

 İnsanları diğer canlılar âleminden ayıran ve üstün kılan özellik, Antropoloji 

bilimine göre kültürün toplumda var olmasıdır. İnsanoğlu fiziksel olarak diğer 

canlılardan daha zayıf bir şekilde dünyaya gelmekte ve kendini koruma noktasında 

daha uzun süre bir başkasına muhtaç olmakta, kültür sayesinde de doğal yaşam 

içerisinde kendisini tehlikelerden koruyabilmekte ve hayatta kalabilmektedir. Tüm 

bu sebeplerden dolayı antropologlar, bir alet yapabilme becerisine sahip olan insanın, 

bu özelliğinin başka tür canlılardan ayıran bir özelliği olduğunu belirterek, kültürü de 

https://www.kitapyurdu.com/yazar/denys-cuche/160491.html


18 
 

bu aleti yapabilme yeteneği olarak tanımlamaktadırlar (Özbudun ve Uysal, 2012: 71-

72). 

Dilbilimi üzerinde çalışanlar “kültür” kelimesinin Latin dilinde toprak kültürü 

karşılığında kullanılan edere-cultura kelimesinden türediğini ifade etmektedirler. 

Buna paralel olacak nitelikteki bir başka kültür çalışmasında ise kültür sözcüğünün 

geçmişinin Latince deoturmak, ikamet etmek, büyütmek, yetiştirmek, koruyup 

kollamak gibi anlamlara gelen colere kökünden geldiği sanılan cultura kelimesi 

olduğu bildirilmektedir. Colere; bir şeyi işlemek, tamir etmek, onarmak, yapma veya 

inşa etmek, özen göstermek, tarlayı ekip biçmek, güzelleştirmek, öğretmek ve 

eğitmek gibi anlamlara gelen çok değişik bir anlam bütünlüğüne sahiptir. Bu fiil 

yapısından türetilen cultura kelimesi, ilk defa tarım içifaaliyet ve etkinlikleri 

açıklamakta kullanılmıştır. Roma döneminde cultura kelimesi doğal yaşamda kendi 

kendine büyüyen herhangi bir bitkiden farklı olarak, insanın kendi emek gücüyle, 

kendi eliyle çalıştığı tarlada bir ürünü ekip yetiştirmesi sonucu oluşan bitkileri ifade 

etmek için kullanmışlardır. Bugün için de bağ bahçe ve tarla, sera ilelaboratuar 

ortamlarında üretilmeye çalışılan bitkilere de kültür bitkisi ismi verilmektedir (Oğuz, 

2011: 125). 

Latince cultura kelimesinden türeyen kültür, genel anlam itibariyle tarlayı ekme 

veya toprağı işleme anlamına gelmektedir. İnsanin doğal yaşama karşı kendi emeği 

ve kendi etkili çabası ile ilişkisi bulunan kültür, diğer bir anlamda insanın yapmış 

olduğu birtakım etkinlikler neticesinde meydan gelen ikinci bir doğaolarak ifade 

edilebilinir. Kültürün geçmişten günümüze tarihi gelişimi içerisinde, insanların etkin 

çalışma faaliyetleriyle, yaşamış olduğu kendi sosyal ve doğal şartlarını etkili bir 

şekilde dönüşüme uğratmasıyla ve kendi ihtiyaçlarını giderebilecek tüm toplumsal 

değerleri ve davranışları meydana getirmesiyle yakından ilişkilidir. Tüm bu 

nedenlerle kültür, insanların bütün olarak oluşturmuş oldukları yaratıcı faaliyetlerini 

ve sosyal ve kültürel değerlerin meydana getirilmesindeki faaliyetlerinin bizatihi 

kendisini de kapsamaktadır (Çeçen, 1996: 321). 

Eski Yunan, kültür kavramının ortaya çıkışını ayırt etmemize olanak tanır. 

Platon, toplum ile kültür arasında sıkı bir ilişki bulunduğunu kaydeder, zira ona göre 

insan kendini yalnızca kentin, sitenin hayatı içinde gerçekleştirebilir. İnsanı politik 

hayvan olarak tanımlarken Aristo bu kavramı yineler. Buna karşılık Roma Dönemi, 

insan aklının verimli kılınması anlamında bir kültür nosyonunun derinleştirilmesinde 

bariz bir ilerleme kaydetmemiştir. Daha ziyade, yalnızca eğitime indirgenmiş olan 



19 
 

kültür, özellikle, az sayıda insana verilen bir ayrıcalık, seçkinlere özgü bir 

incelmişlik olarak kabul edilmiştir (Adıgüzel, 2001: 107-108). Kültürü, ilk defa 

olarak insanın eğitim açısından yetiştirilmesi, eğitilmesi, öğretilmesi manasında 

kullanan Romalı iki düşünür de Cicero ve Horatius olmuşlardır (Özlem, 1993: 110). 

Kültür’ün Fransızcada kullanımı üzerinde özellikle durmak yerinde olur. 

Görünen o ki -kavramın bulunuşuna yol açacak olan- sözcüğün belirleyici semantik 

evriminin, dilbilimsel alımla komşu dillere (İngilizce, Almancaya) geçmeden önce, 

Aydınlanma devri Fransız dilinde ortaya çıktığıdır. 18. yüzyıldakültür kelimesine 

çağdaş manasının gelişim dönemi olarak görülse de, yine de 17oo’lü yıllarda "kültür" 

kelimesi Fransız dilinde (vokabüler) tarihi eski bir kelimedir. Latince de cultura 

kelimesinden türeyen kültür kelimesi tarlada yetiştirmek ve çiftlik içerisinde bulunan 

hayvanlarınbakımı, eğitilmesi gibi anlamlara gelmekte olup, kelime XIII. yüzyıldan 

itibaren de tarlada ekilmiş biçilmiş gibi manalarda kullanılmaya başlanmıştır (Cuche, 

2004: 15). Culture kelimesi Fransızca’da XVII. yüzyıla kadar aynı anlama gelecek 

şekilde kullanılmıştır. İlk defa Fransız ünlü düşünür Voltaire, Culturekelimesini, 

insan zekâ yapısının (esprit) gelişimi, geliştirilmesi ve bunun yüceliği anlamında 

kullanmıştır(Güvenç, 1979: 96). 

XVI. yüzyıl başında artık bir durum (ekili biçili yer) manasında kullanılmıyor; 

etkinlik, hareket, eylem ve faaliyet bildiriyor, bir tarlayı veya bir toprağı ekmek, 

işlemek eylem ve faaliyeti gibi. Mecazi anlamda kullanımı XVI. yüzyılda meydana 

geliyor ve bir zihin ve zekâ yapısının işlenmesine, geliştirilmesine yönelik çalışmak 

anlamı taşıyor. Fakat buradaki değişmeceli anlam XVII. yüzyılda çok fazla yaygın 

değil ve devrin sözlüklerinden birçoğunda görülmediği üzere pek de akademik kabul 

görmüyor (Cuche, 2004: 15). 

Cicero’dan, yani M.Ö. 1.yüzyıldan 18. Yüzyıla kadar, kültür teriminin “tekil 

kültür” anlamında kullanıldığını görüyoruz. 18.yüzyıl, aydınlanma 

düşüncesininrasyonalizme ve akla verdiği değerle ilişkiliolarak, kendisine lazım 

gelen bilgileri edinen, zekâ ve aklını kullanabilen, rasyonalist ilke ve değerlere göre 

faaliyette bulunabilen, nefsine ve arzularınazeka ve aklıyla hâkim olabilen ve bu 

manada kimlik ve kişilik sahibi olmuş insanlara aydın ve ya entelektüel denmiştir. 

18. Yüzyılla birlikte, kültür terimin tekil anlamının yanı sıra, çoğul anlamı olarak da 

kullanılmaya başlandığı belirtilir. Bunun sonucunda yeni anlamıyla birlikte kültür 

kelimesi artık, insan topluluklarının, bir milletin, bir ulus içerisindeki halkın ve de 

belli başlı birtakım milletler topluluğunun duyuşsal, düşünsel ve değer yapısını 



20 
 

oluşturan fikri, edebi, sanatsal, ahlaki, felsefi, töresel, bilimsel ve teknikselbütün 

üretim değerleri ve varlıkları olarak tanımlanmaktadır. Bu nedenle kültür terimi, tek 

tek insanlar için değil de, bir insanlar topluluğu için kullanılmış olmakla birlikte, bir 

bakıma sosyolojik bir terim olarak diyebileceğimiz bir yeni anlam kazanmış 

oluyordu (Özlem, 1993: 110). 

"Kültür" kelimesi değişmeceli manada öncelikle XVIII. yüzyılda ortaya çıkmaya 

başlıyor. Bu doğrultuda Fransız Akademisi Sözlüğüne giriyor (1718 basımı). O 

yıllarda daha çok bir tamlama ile ele alınıyor: mesela "sanat kültürü" deniyor, "edebi 

kültür", "bilim ve teknik kültürü" gibi ifadeler yer alıyor. Sözcük Aydınlanma dilinde 

sözlüğe girmiştir, ancak filozoflar tarafından pek kullanılmıyor (Cuche, 2004: 

16).Kelimebu yapısı ile Almanca diline geçmiş ve 1793 tarihli bir Alman Dili 

Sözlüğünde Cultur şeklinde yer almış. Etnolog G. Klemm, (1843-52) “İnsanın Genel 

Kültür Tarihi” adlı on ciltlik eserinde Cultur kelimesini uygarlık ve kültürel değişim 

anlamında kullanmıştır. Kelime bu yapısından, İspanyolca, İngilizce ve Slav dillerine 

geçti. Antropoloji Bilimleri ailesinde günümüzde de genellikle kullanılan ilk olarak 

bilimsel kültür tanımını yapan İngiliz antropoloğu Tylor'un, (1871) kültür kavramını 

Alman dilinden aldığı, özellikle Klemm'den esinlendiği görüşü oldukça geçerli olan 

bir kanıdır (Güvenç, 1979: 96). 

Karmaşık bir yapısı olan kültür kavramının tarihi ve ne şekilde bir kullanımı 

olduğu, Kroeber ve Kluckhohn ile Williams'ın eserlerinde görülebilir. Bir yetiştirme 

ve işleme sürecinin adı olarak ilk başlangıçta -ürün yetiştirimi (cultivation) ya da 

hayvan yetiştirimi (çobanlık ve besicilik) ve zihin yetiştirimine (etkin cultivation'a) 

doğru anlamını genişleterek- özellikle Alman ve İngiliz dilinde 17. yüzyılın sonlarına 

doğru belirli bir insan topluluğunun genel bir hayat tarzı anlamına gelen bir tin 

konfigürasyonunun ya da genellemesinin ismi oldu. Herder, ilk önce kavramı, her 

türlü tekil ve bireysel anlamından ya da bugün ifade ettiğimiz yönüyle uygarlık’ın 

tek-çizgili (unilinear) ve düz manası olmaktan çıkararak, bilinçli bir şekilde ayrımla, 

anlam yüklü bir çoğulluk ve tümel kültürleri kastetmek üzere kullanmıştır. Daha 

sonra, özellikle de 18. yüzyılda antropoloji biliminin gelişimiyle birlikte, daha geniş, 

çoğulcu ve tümel bir terim olarak, bütüncül ve ayrı bir sosyal yaşam tarzını ifade 

etme niteliğini devam ettirmiştir (Williams, 1993: 9). 

Bununla birlikte XIX. yüzyılın sonlarına doğru ve XX. yüzyılın ilk çeyreğinde, 

İngiliz ve Fransızlar, kültür kelimesi yerineuygarlık (civilisation) kelimesini daha 

fazla kullanıyorlardı. Fransız dilinde Culture kelimesinin uygarlık kelimesi 



21 
 

karşılığında AcademieFrimçaise sözlüğünde yer alması ancak 1932 yılında meydana 

geldi. Uygarlık terimi, bilim, teknik, felsefe, teknoloji ve sanayi gibi uzmanlık 

alanlarında önde giden İngiliz ve Fransızlar tarafından, vahşilik, barbarlık, ilkel 

yaşam ya da az gelişmiş bir medeniyet gibi anlamların karşılığı olarak kullanılır.  

Toplumsal gelişme ve refah seviyesinde İngiliz ve Fransızların biraz gerisinden takip 

eden Almanlar ise, “Cultur” kelimesini kullanarak, Fransız veya İngiliz uygarlığına 

karşıt olarak, Alman kültürünü ön plana çıkardılar. Batılı etnolog olan bilim 

adamları, XIX. Yüzyıldan itibaren, keşfedip meydana çıkardıkları ve de ilkel ya da 

barbar sayılmayan kendilerine göre barış yanlısı, sıradan uygarlıklara da Kultur ya da 

Culture adını verdiler (Güvenç, 1979: 96-97). 

Kültür terimi 18. Yüzyıl ile birlikte medeniyet kavramının eş anlamlısı olarak 

özelliklede Almanya’da kullanılmaya başlanmıştır. Kültürel yaşamlar ile kültür 

unsurlarının gelişimiyle birlikte 19. Yüzyılda, kültür terimi özellikle sosyal bilimler 

alanında çok sık kullanılmaya başlanmıştır. Sosyal bilimlerde kullanılan anlamda 

kültür, bir toplumu oluşturan bireylerce meydana getirilen yaşam tarzları ile 

bireylerin kendi aralarında ki inanç ve değerleri, konuşulan dil, toplumsal örf, adet ve 

kurallarıyla genel olarak ilgilidir (Giddens ve Sutton, 2014:259-260). 

Kültür kelimesi 18. Yüzyıla gelinceye kadar tarım alanıyla ilgili olarak daha çok 

toprağı ıslah etme, ürün ekmek, ürün yetiştirmek anlamlarına gelecek şekilde 

kullanılmıştır. Yani kültür kelimesi 18. Yüzyıla kadar toplumsal bir anlamda değil de 

başka anlamlarda özellikle de tarımsal faaliyetlere yönelik olarak, ürün ekme, 

yetiştirme, büyütme, işleme gibi manalara gelecek şekilde kullanılmıştır. İngilizcede 

tarım, ziraat kelimelerine karşılık gelen agriculture kelimesinin kullanılıyor olması, 

kültür yerine Arapça hars kelimesinin ise tarla sürmek, ürün anlamlarına gelmesi 

tesadüf değildir (Ergur ve Gökalp, 2011: 25-26). 

Kültür kelimesi ve olgusuyla ilgili fikirler sosyal antropologlar tarafından 

genellikle 1871 tarihinde Tylor tarafından yapılan kültür üzerine yaptığı genel tanıma 

dayanmaktadır. Tylor’un tanımında daha çok kültür ile medeniyetin birbirleriyle 

benzer özelliklere sahip olduğu ifade edilir. Bu kültür ve medeniyet ikilemi, İngilizce 

ve Fransızcada olanaklı iken, Alman dili için olanaklı değildir. Burada somut 

nesneleri ifade eden maddi kültür ile gelenek ve görenekler ile inançlar olarak maddi 

olmayan kültür arasında bir ayrım söz konusudur. 19. yüzyıl antropologlarından olan 

Tylor ve Lewis Henry Morgan göre kültür toplumda bireylerin zihinsel 

faaliyetlerinin bir sonucudur. Bu antropologlara göre medeniyet ve kültür ile 



22 
 

toplumdaki genel ahlaki zihniyet arasında süreklilik arz eden bir ilişki 

bulunmaktadır. Bu ilişki sonuçta görece üst seviyede kabul edilen Batı sömürgeci 

medeniyetinin temelini meydana getiren kültür ve uygarlık durumlarını belirliyor.   

Kültür alanında ortaya koyulan modern düşünceler, yeni yüzyıla girilirken Franz 

Boas gibi bilim adamlarının çalışmalarıyla gelişmiş ve göreceliğe doğru yönelmişti. 

Boas ve ondan sonraki diğer Kuzey Amerikalı antropologlar, kültürel özelliklerin 

başka toplumlardan alınabilmesini ya da toplumlar arasında aktarılabilmesini 

sağlayan süreçlere de ilgi duymalarına rağmen, buradaki amaç kültürleri 

derecelendirmekten ziyade, onları betimlemek, karşılaştırmak ve farklılıklarını 

sergilemekti. Nitekim Britanya sosyal antropolojisinde görülmeyen kültür alanları 

fikrinin ve Kuzey Amerika'ya özgü karşılaştırmalı bir etnografının ortaya çıkmasının 

kaynağı budur. Britanya'da genel olarak kültür, aynı disiplin içerisinde toplumsal 

yapıdan ayrılan fikirlerle sembollerin birlikte bir toplamı şeklinde değerlendirilir ve 

bu ayrıma, kültür teriminin Avrupa'daki ve Kuzey Amerika'daki kullanımlarında da 

temel bir olgu olarak rastlanır (Marsall, 1999: 442). 

Sözcüğün XIX. yüzyıldaki evrimi Fransa'da çok farklıdır. O sıralar parlak 

dönemini yaşayan Alman felsefesi ve edebiyatına kültürlü çevrelerde duyulan ilgi 

kuşkusuz Fransızcada sözcüğün anlamını genişletmiştir. "Kültür" kolektif bir boyut 

kazanıyor ve yalnızca bireyin entelektüel gelişimini anlatmıyor. Bir insan 

topluluğuna özgü niteliklerin bütününü de anlatmaya başlıyor, fakat daha geniş ve flu 

bir biçimde. Hem "Fransız kültürü" (ya da Alman kültürü), hem de "insanlığın 

kültürü" türünden deyişlere rastlıyoruz. "Kültür" "uygarlık"a çok yakın anlamda, 

kimi zaman da onun yerine kullanılıyor. Fransızca kavram insan türünün birlik-

bütünlüğü fikri ile vurgulanır. Fransa'da XVIII. ve XIX. yüzyıllar arasında evrenselci 

düşüncenin sürekliliği vardır. Kolektif anlamda kültür her şeyden önce insanlığın 

kültürüdür. Alman etkisine rağmen birlik fikri farklılık bilincine ağır basıyor: 

"Alman kültürü" ve "Fransız kültürü" arasında gözlemlenecek ayrımların ötesinde 

var olan "insan kültürü" birliğidir (Cuche, 2004: 22). 

XX. yüzyılda Fransız ve Alman ulusçuluğunun rekabeti ve 1914-1918 savaşında 

sert çatışmaları iki kültür anlayışı arasındaki ideolojik tartışmayı alevlendirecektir. 

Sözcükler böylece silah niyetine kullanılan sloganlara dönüşüyor. (Anlayışlarındaki) 

kültürü savunuyoruz diyen Almanlara, Fransızlar uygarlık savaşçılarıyız diye karşılık 

veriyor. Bu, Fransız ulusalcı ideoloji sözcük düzeyinde de Alman hasmından açık 

biçimde ayrılmak zorunda olduğundan, XX. yüzyılın başında Fransa’da ki, 



23 
 

“kültür“ün kolektif anlamda kullanımındaki göreli gerilemeyi açıklar. Ancak 

sözcükler çatışması silahlı çatışmanın sonunda da sürecek, basit bir savaş 

propagandasına indirgenemeyecek derin ideolojik bir karşıtlık gösterecektir. XVIII 

ve XIX. yüzyıl arasındaki Fransız-Alman tartışması özgünlük taraftarı ve evrenselci 

iki kültür tasavvurunun arketipi, başlangıç noktasıdır; bu iki biçim çağdaş sosyal 

bilimlerdeki kültür kavramının iki türlü tanımlanmasının temelidir de (Cuche, 2004: 

23). 

Williams, kültür kelimesinin anlam olarak üç farklı şekilde olduğunu belirtir 

(akt. Ergur ve Gökalp, 2011: 27): birinci olarak uygarlık manasına gelecek şekilde 

düşünsel ve tinsel, ikinci olarak yüksek kültür anlamında sanatsal pratikler ve de 

üçüncü olarak da hayat şekli anlamlarında bir medeniyeti temsil edecek manasında 

kullanılan kültür kelimesi. Bununla birlikte Alman düşünce çevresinde kültür ile 

medeniyet terimleri arasında bir ayrışma yapılması söz konusu iken, günümüz 

düşünce çevresinde ise bir ayrımdan ziyade kültür kavramının medeniyet kavramını 

içine alacak şekilde kapsadığını ifade edebiliriz. Türkiye düşünce geleneğinde ise ilk 

defa sosyolojik olarak Ziya Gökalp tarafından kültür ve medeniyet ayrımı yapılmış 

olup bu şekilde kültür kavramı açıklanmaya çalışılmıştır. Ziya Gökalp’e göre, kültür 

kelimesine karşılık gelen kelime “hars”olup bir milletin geleneklerini, örf ve adetler, 

edebiyat ve tarihi, estetik, sanat ve de ekonomik olarak ortaya konan ürünlerden 

meydana gelmektedir. 

Özellikle son yirmi otuz yıldır kültür kavramının toplumsal alanda geçerli bir 

şekilde kullanımının yayıldığı, genişlediği gözlenmekte olup, daha önceden ifade 

edilen zihniyet, düşünce şekli ve ya ideoloji gibi anlamların yerine kullanıldığı 

görülmektedir. Çok farklı ve çeşitli alanlarda kullanılması nedeniyle, geçmişte 

kullanılan anlamlarından farklı olarak değerlendirilmiş olsa da kültür kelimesinin 

başarılı bir şekilde yaygınlığını ortaya koymak gerekir (Ergur ve Gökalp, 2011: 27). 

Kültür bir milletin varlığının en önemli ve vazgeçilmez unsurlarından biridir. 

Latince “toprağı işlemek” anlamına gelen kültür, Avrupa toplumlarında yüksek 

düzey ve genel bilgi anlamlarında da kullanılmıştır. Kısaca “bir milleti diğer 

milletlerden ayıran, her milletin kendine has kimliği” şeklinde de ifade edilebilen 

kültür terimi uzun zamandır bilim adamlarının tanımlamaya çalıştıkları bir kavram 

olagelmiştir. Bu konuda E. B. Taylor, C. Wiesler, E. Sapir, A. Young R. Thurnwald, 

A.K. Kohen, F.A. Wolf, A. Vierkandt gibi yabancı fikir adamlarının yanı sıra 

ülkemizde de en başta Ziya Gökalp olmak üzere, İbrahim Kafesoğlu, Mümtaz 



24 
 

Turhan, AmiranKurtkanBilgiseven, Erol Güngör, Sadık Tural gibi düşünce ve fikir 

adamları kültür kavramı üzerinde düşünceler meydana getirmişlerdir (Yılmaz, 2004: 

111). 

 

 

1.1.2. Farklı Kültür Tanımlamaları 

 

 Günümüzde varılan noktada, antropoloji literatüründe kültür kavramının kesin 

bir tanımdan yoksun olduğunu söyleyebiliriz. 1952 yılında yayımladıkları Culture: A 

Critical Review of Concepts and Definitions (Kültür: Kavram ve Tanımların Eleştirel 

Değerlendirmesi) başlıklı kitaplarında, Clyde Kluckhohn ve Alfred Kroeber 160'ın 

üzerinde kültür tanımı vermektedirler. Bu tanımlardan bazıları birbirine çok yakın da 

olsa, bu durum, kavramın ne denli karmaşık çağrışımlarla yüklü olduğunu gösterir. 

Ancak "başlangıçta tümüyle materyalist bir süreci imlemiş" olan "kültür", "zamanla 

mecazi olarak tinsel meselelere kaymıştır." Bir başka deyişle, kavramın insanın 

üretimci pratiğinden insan tahayyüllerinin örüntüsüne dek çok geniş bir kapsama 

alanı vardır.  

 Edward B. Tylor, kültür kavramını şöyle tanımlamıştır: "Kültür ya da uygarlık, 

insanın bir toplum üyesi olarak edindiği, bilgi, inançlar, sanatlar, ahlak, yasalar, 

adetler ve diğer yeti ve alışkanlıkları içeren karmaşık bir bütündür." Tylor, kültür ile 

uygarlığı özdeş kavramlar olarak ele almaktadır; bu, toplumların tek-hatlı ve evrensel 

bir ilerleme ölçeği üzerinde daha ileri ya da geri noktalara yerleştirildiği 19. yüzyıl 

evrimci düşüncesinin bir ürünüdür. İlerleme fikri görecilikc4ı karşısında zemin 

kaybetmeye başladığındaysa, antropologlar artık tek bir "kültür"den değil, çoğul 

"kültürler" den söz etmeye koyulacaklar; kavram, her bir ulus, giderek etnik gruba 

"ruhu"nu veren tikel duyuş, düşünüş, davranış, örgütlenme ve teknoloji örüntüleri 

anlamını yüklenecektir (Özbudun ve Uysal, 2012: 72). 

19. ve 20. yüzyılda kültür üzerine düşünen Fransız aydınları kavramı geçmiş 

anlamına yakın bir anlamda kullanmışlardır. Yani Fransa’da aydınlar kavramı 

bilişsel anlama gelecek şekilde elitist özellikte kullanmışlardır. Fransa’da sosyolog 

Durkheim İngiliz dilinden kültür kelimesinin anlamını uygarlık anlamına gelecek 

şekilde çevirmiş, sosyal olguların kültüre dayandığını söylemek istemişse de bu 

şeklide kültür kavramını çok az kullanmıştır. (Oğuz, 2011: 133). 



25 
 

Günümüzde artık klasik olmakla birlikte kültür üzerine yapılan tanımların en 

bilineni ve kuşatıcı bir tanım olan antropoloji biliminin temel konusunun kültür 

olduğunu vurgulayan Tylor tarafından yapılmış olan tanımdır (akt. Güvenç, 1979: 

102): Kültür veya kültüre bağlı olarak uygarlık, üyesi olduğu toplumun bünyesinde 

bireyin edindiği, öğrendiği sanat, örf, hukuk, gelenek-görenek, ahlak, bilgi gibi 

kabiliyet, tutum, davranış ve ustalık ile alışkanlıkları da kapsayan çok girift bir 

bütünsel yapıdır. Tylor’a göre, inancı, ahlakı, sanatı, örfü, gelenek ve görenekleri, 

adetleri, bilgiyi içeren kültür, bireylerin toplumların bir üyesi olarak bulunmaları 

nedeniyle, elde ettiği alışkanlıkları ve becerileri kapsayan bir bütün olarak tanımlar 

(Turhan, 1994: 35). 

Kültürün, miras olarak kuşaktan kuşağa aktarıldığını, dolayısıyla da bireylerin 

doğuştan getirmediğini, ancak birtakım eğitim ile öğretim yoluyla kazanıldığını ve 

aktarıldığını ifade eden sosyal antropolog Malinowski kültür kavramını şu şekilde 

açıklamaya çalışırken bir örnek üzerinden gitmektedir. Malinowski’ye göre, doğup 

büyüdüğü sosyal dünyasından bir zenci çocuğun alınarak başka bir yere, Fransa’ya 

götürülmek suretiyle, daha önce yaşamış olduğu doğal ortamından edineceği şekil ve 

suretten bambaşka bir kişiliğe sahip olacaktır. Bu yeni ortamında eski yaşamından 

bambaşka bir dil, gelenek, değer, tutum ve davranış kalıpları öğrenecek olan bu zenci 

çocuk, daha önce bulunmuş olduğu yaşantısından çok değişik bir toplumsal yapı ile 

iletişim halinde olacaktır (Erkal, 1999: 135).  

Yine meşhur Antropoloji âlimi olan C. Wissler kültürü, bir toplumun yaşam 

biçimi şeklinde tarif etmektedir. Thurnwald da kültürü şu şekilde tarif etmektedir 

(akt. Turhan, 1994: 35): Kültür, değer biçimlerinden, zihniyet yapısından, tutum ve 

davranışlardan, örf ve adetlerden, bir olaya tavır alışlardan, düşünce ve duygulardan, 

anlama şekillerinden, ahlaki anlayıştan meydana gelmiş bir sistemdir. Kültür, tarihsel 

olarak oluşan, geleneklere bağlı bir toplumda modern teknik ve aletler ile karşılıklı 

etkileşim içerisinde oluşmuş ve tüm unsurlarının birbirleriyle uyum sağlaması 

sayesinde sistemli bir bütün haline gelmiştir.  

Kluckhohn,(akt. Geertz, 2010: 18) kültürü şu şekilde tanımlamaktadır:  

(1) bir toplumun yaşam tarzı;  

(2) toplumda insanların geçmiş kuşaktan devraldıkları toplumsal miras;  

(3) bir inanç, zihniyet, duygu ve hissetme şekli;  

(4) soyutlanmış bir davranış;  

(5) antropologların geliştirdikleri davranış kuramı; 



26 
 

(6) toplu şekilde gerçekleşen öğrenmeler için bir kaynak;  

(7) toplumda bireylere öğretilmiş tutum ve davranışlar;  

(8) davranışların çizgisel olarak düzenlenmesi için bir sistem;  

(9) toplumda uyum sağlama aracı olarak teknik;  

(10) bir tarihsel bir harita, bir elek bir benzetme. 

Alman kültürbilimci Gerhard Maletzke kültürü, fertlerin tutum, davranış ve 

alışkanlıklarında, meydana getirmiş oldukları hem maddi hem de manevi nesne ve 

araçlarda kendini bulan inanç sistemi, ahlaki değerler anlayışı ve kalıp yargı ve 

tutumlar şeklinde tanım yapmaktadır. Alexander Thomas, kültürü, bir topluluğun, 

grubun, bir ulusun veya bir milletin müşterek yönlendirme düzeneği olarak 

tanımlamaktadır. Çok çeşitli simge ve sembollerden meydana gelen bu 

yönlendirilmiş düzenek milletten millete, topluluktan topluluğa bir kuşaktan başka 

bir kuşağa aktarılır. Aidiyet ve mensubiyet duygusunu oluşturan bu kültürel sistem 

toplumda fertlerin zihinsel, ahlaki, tutumlarını, yargılarını ve değerler sistemi ile 

inançlarını etkilemektedir. Kültürlerarası alanın önemli temsilcilerinden Geert Hofste 

de kültürü  “düşünsel yapıların kolektif programlanması” şeklinde tanımlamaktadır 

(Çetintaş, 2016: 241) 

Kültür kavramı izah edilirken, birçok düşünür tarafından, maddi ve manevi 

olmak üzere kültürün iki veçhesine işaret edilmiştir. Ziya Gökalp, kültürü hars ve 

medeniyet olmak üzere iki kısma ayırırken, Mümtaz Turhan da bu ayırıma katılarak, 

medeniyet ile kültür arasında farklılığın olmadığını söylemenin ilmi temele 

dayanmayan doğmatik bir düşünce olduğunu söyler (Özkul ve Tatar, 1999: 70). 

Ziya Gökalp düşüncesinin ana merkezini kültür ve uygarlık üzerine ortay 

koyduğu fikirler oluşturmuştur. Türk düşüncesinde hars kelimesini kültür kelimesi 

yerine kullanan ve bu konuda bir karşıtlık içinde olan kişi Gökalp’dir. Gökalp bir 

milletin özünde bulunan dil, edebiyat, töre, örf ve adetler, din, hukuk, güzel sanatlar 

gibi unsurlar bütününe kültür demektedir. Burada sayılan bütün unsurların temeli 

halk, millet zihniyeti olduğu için kültür kavramının içeriğinde demokrasi anlayışı 

vardır. Kültürel sistemin temelinde hisler, moral değerler, duygular, birtakım 

inançlar, toplum heyecanları bulunmaktadır. Bu sebepten dolayı Gökalp (akt. Aslan, 

2005: 11-19), Kültürün bir milletin milli ve yerli değerlerini taşıdığını ve bir milletin 

kültürel değerlerinin de başka milletlere aktarılamayacağını ifade eder. Kültürü 

meydana getiren kurumların ve temel niteliklerin kendi iç dünyalarında bir bütünlük 

vardır.  Bu yüzden kültürel değerlere sahip kurumlar bünyesinde var olduklara o 



27 
 

millete aittirler ve her millette birbirlerinden farklı özelliklere sahiptir. Bir milleti 

birlik ve beraberlik içinde yaşatan temel unsur ve özellik kültürdür. 

Kültür üzerine Türkiye’de çalışmaları esas alınan Ziya Gökalp, hars (kültür) ile 

medeniyet arasındaki farklılıkları ortaya koyarak kültürün tarifini şu şekilde 

yapmaktadır Türkçülüğün Esasları isimli kitabında (akt. Yılmaz, 2004: 112): “Hars 

yani kültür; bir topluluğun ya da milletin dinî, muakelevî, fennî, ahlâkî, bediî, iktisadî 

ve hukukî yaşamlarının düzenli ve ahenkli bi bütünüdür.”  

Amiran Kurtkan (akt. Özkul ve Tatar, 1999: 70) ise şu tarifi yapar: “Kültür, 

insanın, insanlar tarafından yaratılmış olan bütün çevre unsurlarını içine alan bir 

kavramdır. Bu unsurların gözle görülmeyen, düşünceler, adetler, zihniyetler halinde 

beliren iç veçhesine manevi kültür, bu manevi unsurların binalar, teknikler, yollar, 

vasıtalar halinde maddi kalıplara bürünerek dışlaşmış olan dış veçhesine de maddi 

kültür denir”. 

Mümtaz Turhan’da kültürü şu şekilde tarif etmektedir (Turhan, 1994: 45): 

Kültür, bir toplumun bünyesinde bulunan maddi ve manevi değerler ve unsurlardan 

meydana gelmiş bir bütündür ki, toplumda, var olan bilgi ve hikmeti, değerleri, 

ilgileri, ahlakı, itiyatları, zihniyet yapısı ile edebi metinleri ile ilgili her tür davranış 

biçimlerini ele alır.  

 

1.2. Kültürün Önemi 

 

Kültür, değer hükümleri, tutum ve davranışlar, dini ve seküler birtakım inançlar 

ile beraber ortaya çıkmakta olan gelenek, örf, adet, değer yargıları, kurallar ve 

kurumları beraber ele aldığımızda, toplumsal olarak insanların yaptıkları ve 

ürettikleri alanlara gönderme yaparak çok çeşitli davranış kalıpları hazırlar. Bu 

nedenledir ki kültürden doğan normlar bireylerde dayanışma duygusu meydana 

getirerek bir araya getirmekte, bireyleri zihinsel ve davranışsal etki altına alarak 

onlara baskıda bulunabilmekte,  zorlama yoluyla onlara kendilerini 

benimsetebilmektedir. Bu nedenle, kültür üzerinden kimlik ve şahsiyetleri 

belirlenmiş bireylerin toplumsal yaşantının her türlü faaliyet yönüne ilişkin birtakım 

ortak diye ifade edilip kabul ettikleri davranış kalıpları mevcuttur. Evlenme 

merasimleri, gelenek, örf ve adet ile ilgili ve bunlarla birlikte çalışma hayatının ana 

yönleri kültür tarafından oluşturulmaktadır (Özkul ve Tatar, 1999: 71). 



28 
 

Kültür, toplumsal düzeni sağlayan ve bireylere belirli bir kurallar bütünü 

sunarak, onları bu kurallar çerçevesinde yaşamaya tabi tutmakta olan bir unsurdur. 

Bireylerin sosyal hayat içerisindeki davranışları, yürüyüşleri, kıyafetleri kültürün 

toplum üzerinde oluşturduğu davranış kalıplarıdır. Bu davranışlar, sosyal hayat 

üzerine her alanda kendini gösterebilmektedir. Aile kurumu da bu davranışların 

sürdürüldüğü, kültürün bilhassa özenle işlendiği önemli bir kurumdur. Ailedeki her 

birey, birbirleri arasındaki ve aile dışı bireylerle olan ilişkileriyle kültürün birer 

parçasını oluşturmaktadır. Topluma katılan her yeni birey bu davranışlar, bu kurallar 

içerisinde yaşamaya başlayarak, doğal bir süreç içerisinde bulunduğu toplumun 

kültürüne adapte olmaktadır (Narcı, 2018: 8). 

Toplum tarafından ortaya koyulan her türlü maddi ve manevi diyebileceğimiz 

temel esaslar kültürü oluşturmaktadır. Bir topluma ait olan kendine has inançsal, 

duyusal, yaşam ve üretim biçimidir. Bir toplum içerisinde varlığını sürdüren insan 

bununla birlikte bir kültür çevresi içinde var olmaya çalışır. Bir kültür çevresinde 

doğan insan, var olan kültürün asırlar boyunca işlenerek süregeldiğini bilir. 

Toplumların hayatlarını devam ettirdikleri coğrafyalarda meydana gelen doğal 

afetler, müşterek duygu, üzüntü ve sevinçler üzerinden ortaya koydukları bütün her 

şey kültürel yapıyı şekillendirir. Din, sanat, müzik, örf, adet, gelenek, hukuk, ahlak, 

giyim kuşam, iktisat, dil ve edebiyat, eğitim ve öğretim, şehircilik, gastronomi, 

evlilik merasimi, tarih, töre, spor gibi daha sayılabilecek birçok unsur kültürel yapıyı 

oluşturmaktadır.  Bu kültürel yapıyı oluşturan bütün bu elemanlar bir milleti diğer 

milletlerden ayıran maddi ve manevi kültürel değerleri meydana getiriler. Bu nedenle 

bir milletin varlığını sürdürebilmesi bu kültürel unsurlara sahip çıkabilmesine 

bağlıdır. Bir toplumu millet yapan da bu kültürel yapıdır. Biyolojik olarak insanların 

bir arada olmaları bir topluluğu milli bir yapı ya da millet olmada yeterli değildir. 

İşte milli kimlik denilen şey de bu açıdan bakıldığında ortaya çıkmaktadır.  

Bu nedenle bir milletin geçmişten yıllar boyunca gelen ört, adet, görenek ve 

gelenekler o milletin kimliğini meydana getirmekte ve o topluluğu 

milletleştirmektedir. Bir toplumun tarih boyunca gelen bu kültürü herhangi bir yolla 

ortadan kaldırmaya çalışılsa yani kimliksizleştirmeye tabi tutulsa, o toplum millet 

olmaktan çıkmış; değerler sistemi çökmüş, kimliksiz ve kişiliksiz bir hale getirilmiş, 

ahlaki yapısı bozulmuş kuru bir kalabalık olarak ortaya çıkmış olur. Başka bir deyişle 

güruh! Güruhun bir kişilik ve kimliği yok olmuştur; değerler sistemi çökmüştür, 

toplumsal hiyerarşisi yoktur; sevgi ve saygısı kalmamıştır; sınırları, hududu ve 



29 
 

hakları yoktur, yani toplumsal ve bireysel olarak ilişkilerde bir hudut, sınır yoktur; 

ahlaki ve manevi değerler istenilen seviyede oluşmamıştır. Bir milleti millet yapan 

en temel unsur olan kültürü ortadan kalkan bir millet, kişiliğini ve kimliğini 

yitirmekle birlikte; maddi ve manevi değerleri ile tarihsel şuurunu da kaybederek 

tarihten silinir gider (Ergun, 2015: 79). 

Bütünleştirici ve birleştirici bir yapıya sahip olan kültür, içinde oluştuğu toplum 

insanlarını kenetleyerek bir arada tutar. Kültür, topluma has ve toplumlara özgüdür. 

Bir milleti diğer milletlerden ayıran kültürü meydana getiren unsurları, fertlerin 

neşede, kederde, iyi veya kötü gününde ortaya koydukları davranış ve sözlerle 

birlikte bir anlam kazanır. Meydana gelen olayların kişiler tarafından bireysel mi 

yoksa toplumsal mı olarak algılanışı; üzüntü ve keder ifade eden bir olayın fertlere ne 

şekilde yansıdığı, üzüntü veya mutluluğu paylaşma gibi durumlar toplumdan 

topluma farklılık göstermektedir. Mesela, kahve ve kahve ile ilgili oluşan kültür her 

toplumda diğerine göre bir farklılık gösterir. Kahve tarihsel açıdan Yemen gibi uzak 

bir ülkeden gelmiştir ancak Türk toplumunda Türk kahvesi olarak ünlenerek Türk 

kültür yaşantısının çok önemli bir unsuru haline gelmiştir. Yağlı güreş, hasat zamanı, 

horoz dövüşü, hacıvat ve karagöz, bağ bozumu, çocukların oynadıkları oyunları, 

meddah gösterimi, orta oyunu, cenaze ve düğün merasimi, dini yaşantılar, kına 

geceleri… Bütün bu saymış olduğumuz bizim kültürümüze ait olan temel kültürel 

davranışlar olup, kendine has özellikleriyle diğer başka kültürlerden farklılık gösterir. 

Bir sözlüğe benzetilebilen kültür, nasıl ki, manasını bilemediğimiz ya da 

anlamadığımız bir kelimenin anlamını öğrenmek için sözlüğe bakarız, bunun gibi 

herhangi bir hayat tarzının hangi millete has bir durum olduğunu, p kültürün 

karakteristik niteliklerine bakmak suretiyle öğrenebilir, tanıyabilir ve bir çıkarıma 

gidebiliriz. Toplum içinde kültür, çok yönlü olarak değişime uğramaya sahip bir yapı 

özelliği taşır. Bu nedenle kültür, dinamik ve değişken bir niteliktedir. Toplumların 

bünyelerinde barındırdıkları dönemin genel özelliği ve fertlerin zaman içinde oluşan 

birtakım ihtiyaçları karşısında kültürün değişebilme gibi bir özelliği bulunmaktadır. 

“Kültüründe değişim yaşayan bir toplumun buna bağlı olarak dili, edebiyatı, ahlaki 

yapısı, düşüncesi, hukuk ve töresi, örf, adet ve gelenekleri de değişime uğrar”. 

Kültür, toplumda fertlerin hayatlarındaki ihtiyaçlarından, o toplumda ortaya çıkan 

olgu ve olay ile yaşantılardan etkilenerek farklı bir boyuta dönüşebilir. Bir 

medeniyetin oluşum ve gelişimine en önemli katkıyı veren temel kaynak da 

kültürdür.   



30 
 

Valery’e göre (akt. Göçer, 2012: 52), “Aslanın bedeni avlayıp yediği 

hayvanlardan meydan gelmektedir.” Medeniyetlerin oluşumu da milletlerin maddi ve 

manevi kültürel kaynakların birikmelerinin bir sonucu olarak bütünlemek tarzında bir 

bütün haline gelmesi ile ortaya çıkar. Kafesoğlu’na göre ise (akt. Göçer, 2012: 52), 

“Medeniyeti doğuran ‘kültür’lerdir. Güvenç’e göre de (akt. Göçer, 2012: 52), 

“Uygarlık kültürlerden meydana gelir; kültürler medeniyetin bir bölümü ve 

parçasıdır”. “Kültür, sadece diğer milletlerden ayrı olarak bir milletin dili, dinî, 

edebiyatı, ahlakı, düşünsel, sanatsal ve estetik, iktisadi ve fenni yaşamlarının düzenli 

bir birlikteliği olarak değerlendirilirken medeniyet, aynı medeniyet çerçevesinde 

bulunan birçok farklı milletin toplumsal yaşantılarının ortak bir toplamıdır. Kültür, 

milli bir karaktere sahip iken, medeniyet ise milletlerarası bir yapıya sahiptir.” Her 

toplumun medeniyete vermiş olduğu katkı bağlamında kendi ferlerinin hayat 

tarzlarını iyileştirecek uygulamaları, davranış kalıplarını, maddi manevi kültür 

değerleri, sanat ve teknik buluşları gibi yaşantıları vardır. Kültür, yüksek ve kaliteli 

düzeyde bir hayat biçimini yansıtır. Kültür, yerel, milli bir yapıya sahip evrensel 

olmayan diğer milletlerden ayrı ve ayırt edici kendine özgü niteliksel yapıdadır. 

 

1.3. Kültürün Özellikleri 

 

Kültürün vasıflarını, niteliklerini şöyle ifade edebiliriz.  

1.Kültürün bir başkası tarafından öğrenilme özellik ve vasfı (bir toplumda 

kültür, o toplumun yeni bireyleri tarafından öğrenilebilir), 

2. Kültürün aktarılma vasfı (kültür gelecek nesillere öğretilip aktarılabilir),  

3. Toplumsal bir yapıya sahip olma vasıf ve niteliği (bireylerin tavır ve 

davranışları kadar, toplulukların davranışlarında ortaya çıkan tavır ve alışkanlıklar da 

kültürün belirleyiciliği ile ortaya çıkar),  

4. Kültürel yapının fikri temeli (kültür, topluluğu oluşturan bireyler için 

oluşturulmuş ideal olabilecek bir davranış örneği teşkil eder),  

5. Kültürün doyum sağlayıcı vasfı (kültür, insanın fizyolojik, toplumsal ve 

bireysel birtakım arzu ve isteklerinin tatmin ederek doyum sağlar),  

6. Kültürün uyum sağlayıcı, alıştırıcı vasfı (kültür değişime uğrar ve dış dünyaya 

uyum sağlama, intibak etmeye çalışır),  

7. Kültürün bütünleştirici özelliği (kültürü oluşturan unsurlar düzenli bir 

bütünsellik meydana getirir) (Eröz, 1982: 121). 



31 
 

Kültür bir yandan evrensel diğer yandan da özeldir: Kültür yaşantısının 

dışında kalmış bir topluluk ya da bir birey düşünülemez ve tanımlanamaz. Bu 

nedenle kültür, tüm toplumlara ve insanlara dair ortak diyebileceğimiz belirleyici bir 

yapıdır. Bu sözden hareketle toplumda kullanıldığı anlamda görgüsüz, kaba saba, 

eğitimsiz bir insan için kullanılan kültürsüz kelimesi doğru değildir ve saçmadır. 

İnsanın kültür dışında yaşadığı ortama ve dünyaya anlam vermesi, bu dünyada 

yaşamını devam ettirmesi, yaşadığı çevreye şekil vermesi bakımından başka bir fırsat 

ve olanağı yoktur. Bu nedenle kültürün kapsamı etki alanı dışında bir insan 

bulunamaz. Fakat kültüre uyum sağlama ve uyarlanma olarak bakıldığında, çok 

değişik ortam, zaman ve koşullarda var olmuş ve var olmaya devam eden büyük bir 

uyarlanma ile dolayısıyla buna bağlı olarak da çok daha geniş bir kültürel çeşitlilik 

ile karşı karşıya kalırız. Bundan dolayı insan kültürsüz olmayıp her insanın bir 

kültürü vardır ancak her insanın ve bireyin içinde yaşadığı toplumların maddi ve 

manevi kültürel özellikleri birbirinden farklıdır.  

Antropoloji biliminin uğraş alanı içinde sorduğu sorulara baktığımızda şu 

şekilde bir önerme kurabiliriz; çok çeşitli kültürler hem birbirleri ile benzer 

özelliklere sahipler yani birbirlerine benziyorlar hem de sahip olduğu özelliklere göre 

de birbirlerinden farklıdırlar. Keza var olan kültürler birtakım özellikleri dolayısıyla 

birbirlerine benzedikleri gibi, buna bağlı olarak da bir kültür çevresi içinde bireylerin 

kişilik ve kimlikleri de var olan farklılıklara göre bir anlam kazanıyor ve oluşuyor. 

Üstelik yeryüzünün tüm yer ve coğrafyalarına dağılmış bir şekilde çok değişik 

mekân ve yöreler de çok değişik uyarlanma olgularına sahip olan kültürler, birtakım 

göçlerle, yer değiştirmelerle ve temas halindeki kültürlerle oluşan iletişim sonucunda 

yeniden farklılaşma sürecine giriyorlar.  Kültürlere yeni gelen ya da o kültürel 

yapının içinden ortaya çıkan yeniliklerle birlikte kültürler yeni şekiller, yeni formlar 

alıyorlar. Tüm bunlardan dolayı etkileşim halindeki kültürler arasında birbirleriyle 

aralarında bir uyum hali ile ayrışma halinden ve bu hal ve durumların 

devamlılığından bahsedebiliriz (Üstündağ, 2013: 30). 

Öncelikle var olan bütün kültürler özgündür, kendindendir, kendine has 

özelliklerine sıkı sıkıya bağlı kalmak şartıyla oluşur. Her toplum, toplumsal grup, 

sınıf,  katman ve toplumsal tabaka kendine ait temel kültürel süreçlerini ortaya koyar 

ve buna göre belirlemiş olan bir yaşamı devam ettirmeye çalışır. Kendine ait vasıf, 

özellik ve nitelikleri toplumların oluşturduğu kültürler sergilemeye çalışır. Böylece 

kültürün bir özgün olma durumu meydana gelir. Var olan ve var olmaya devam ettiği 



32 
 

sürece sadece o topluma, zamana ve bölgeye ait kültürel değerlerden ve yapıdan 

bahsetmek söz konusu olur. Sadece zaman içinde bütün coğrafyalarda, herhangi bir 

toplumda, bir ülkenin belli bir bölgesinde ya da bütün toplumsal gruplarda kendisine 

ait tek ve bağımsız bir kültürel yapıdan söz edilemez. Kültürel çalışmalarda göz 

önünde bulundurulması gereken en önemli konu, araştırmaya tabi tutulan kültürün 

yaşadığı ortamın göz ardı edilmemesi, ait olduğu topluma göre değerlendirilmesi, bu 

kültürün ovar olduğu toplumsal yapı için ne gibi manalara geldiğinin belirlenmesidir 

(Alver, t.y.:23). 

Belirli zamanlarda kültürler kendilerine yakın hissettikleri diğer kültürlerden 

farklılaşıp başka kültürlerle ilişki içinde olabiliyorlar, yani sarmaşık olma hali; çoğu 

zaman da bir stratejisi değişikliği sonucunda kendilerine yakın oldukları ya da daha 

önce etkileşim içinde bulundukları kültürlerden ayrışabiliyorlar. Bu süreç süreklilik 

arz eden bir durum oluyor. Bu sebeple sadece saf bir öz kültür ortaya koymak, yani 

geçmişten günümüze kadar geçen süre içerisinde az veya çok hiçbir değişiklik 

yaşamadan, kendisini meydana getiren dinamiklerle irtibatını hiç kaybetmeden gelen 

öz bir kültür bulmak imkânsızdır. Bununla birlikte, meydana gelen değişme ve 

uyarlanma süreci içerisinde, “herhangi bir kültürün kendine ait nitelikleri şöyledir” 

tarzında bir sıralama yapmak olası değildir. Oluşturacağımız bir liste var olan 

zamana ait bulunacak ve kendi hayat düşüncemizle bağlantılı bir şekilde göreceli 

olacaktır. Böyle tanımlama ve uğraşlara özcülük diyebiliriz. Eğer değişme devam 

etmekte ise, özcülük mantık ve bilim dışı olarak kabul edilir (Üstündağ, 2013: 30). 

Kültür diğer kültürlerle etkileşim ve iletişim içinde var olan bir sistemdir. Özgün 

bir yapıya sahip olduğu kadar çoğu zamanlarda iletişime, etkileşime ve diğer 

kültürlerle karşılaşmaya hazır bir niteliğe sahiptir. Kültür ve medeniyet konusunda 

geçmişten günümüze kültürlerin birbirleriyle karşılaşarak etkileşim içinde olmaları 

en temel konudur. Ticaret, savaşlar, göç gibi nedenlerden dolayı toplumların sahip 

oldukları kültürler farklı toplumların kültürleri ile karşılaşmışlardır. Hem yakın 

coğrafyalar hem de uzak bölge kültürleri için bu durum geçerlidir. Geçmişte olduğu 

gibi günümüzde de teknoloji ve iletişim araçlarının toplumlarda kullanılması farklı 

kültürlerin birbirleri ile etkileşim içinde olmalarına olanak veren durumlardır.  

Günümüzde küreselleşmeyle birlikte, bütün kültürler ve kültürel haritalar daha fazla 

göz önünde belirgin hale gelmiş, evrensel olanla yerel olanın, büyük toplumsal grup 

ve yapılar ile daha küçük yapıların, alt kültür ile daha genel bir kültürün birbirleri ile 

iç içe bulunmaları ortaya serilmiştir. Küreselleşme gibi süreçlerde bir kültüre ait 



33 
 

özgünlük durumlarının giderek azalma eğilimi içinde olduğu görülmüştür. 

Kültürlerin birbirleri ile karşılaşma durumları, karşılaşan kültürlerin kendilerine yeni 

yollar belirlemelerine, yeni nitelik ve özellikler elde etmelerine neden olmuştur. Bu 

manada kültürlerin birbirlerini taklit etmeleri gibi bir durum ortaya çıkmıştır. 

Kültürlerin taklit edilmesi, empoze edilen kültür, kültürel değerlerin erozyona 

uğraması, toplumların kültürel asimilasyonu, yabancılaşma ve anomi, modernleşme 

gibi süreçler kimi zaman saf ve özgün kültürlerin değişime uğramasına, özelliklerini 

yitirmesine ve farklılaşmasına ortam ve olanak sağlamıştır (Alver, t.y.: 23). 

Toplumsaldır: Kültür herhangi bir kişiye, ferde ait olmayıp toplumsaldır. Bu 

nedenle kültür bireysel değil toplumsal olarak oluşur, devam eder ve toplumsal 

olarak gelecek kuşaklara aktarılır. İnsanlar sadece kendileri yalnız başlarına bir 

kültürel ürün ortaya koyabilirler. Ancak bu insanın ortaya koymuş olduğu, icat ettiği 

bu kültür toplumdaki hâkim kültüre göre farklılığından dolayı dışlanmasına neden 

olabilir. Bütün bireylerin tek tek diğerlerinden ayrıldıkları farklılıkları bulunur; fakat 

bu farklılıkların onay alması toplumsal yaşamın çizdiği sınırlar çerçevesinde 

mümkündür. Bu nedenle bu sınırların aşılması ancak toplumsal bir faaliyet sürecini 

gerektirebilir.  Diğer yandan insanoğlu diğer canlılar gibi hayatlarını yalnız devam 

ettirmeleri de mümkün olmayıp, yaşamlarının ilk anlarından itibaren bir başkasının 

yardım ve desteğine uzun süre ihtiyaç duyan bir yapıdadır. Bu destek sayesinde insan 

hayatta kalmasını, yaşamını ne şekilde devam ettirebilmesini, nasıl davranmasını, ne 

gibi faaliyetlerde bulunmasını yaşamış olduğu toplumdan, toplum içindeki 

birlikteliklerden öğrenecektir. Tüm bu sebeple toplumsallık zorunlu olarak kültürün 

ön koşuludur (Üstündağ, 2013: 31). 

Kültürel yapı ve bu yapının ürettiği sistem toplumsaldır. Yani, kültürel yapı 

içerisinde üretilen bu değerler, toplumsal gruplarda ve bu gruplar içerisinde hayatını 

devam ettiren insanlarca ortaklaşa oluşturulur ve aktarılır. Toplumsal birliktelik ve 

grup tarafından zaman içinde oluşan alışkanlıklar, tutum ve davranış şekilleri ile 

toplumsal değerler o birliktelik ve grupların ortaya koydukları kültürüdür diyebiliriz. 

Bir kültürün zaman içindeki gelişimi ve gelecekte alacağı şekil içinde doğduğu ve 

yaşadığı topluma bağlıdır. Var olan hemen hemen tüm kültürler, varlıklarını devam 

ettirmek isterler ve bu konuda bir çaba içerisinde olmaları yönünden diğer kültürlerle 

ortak özelliklere sahiptirler. Bu ortak özelliklere baktığımızda, grup içinde birlik ve 

beraberliği ifade eden duygu ve düşünceler, toplumsal denetleme sistemleri, 

düşmanlara karşı savunma mekanizmaları, gelecek nesillerin devamının sağlanması 



34 
 

gibi tedbirleri ifade edebiliriz (Güvenç, 1979: 103). Kültür toplumsal öğretiler olarak 

varlığını devam ettirirler. Bir toplumu oluşturan bireylerin değer ve inançları, ahlakı, 

tutum ve davranış şekilleri, sanat ve edebiyatı, örf, adet ve töresi kültürel yaşamı 

meydana getirir (Barutçugil, 2011: 21). 

Öğrenilir: Kültür, biyolojik ve kalıtımsal olarak değil, toplum içindeki fertlerin 

dünyaya geldikten sonraki hayatı süresince elde etmiş olduğu alışkanlıklar ve 

davranışlardır. Bu nedenle kültür öğrenilen, eğitim ve öğretimle kazanılıp yine 

eğitim yoluyla gelecek kuşaklara aktarılan bir şeydir (Güvenç, 1979: 103). 

Fertler, üyesi oldukları aileleri başta olmak üzere toplumda hazır bir şekilde 

bulduğu kültürün sistemleri kanalıyla, büyüdükten sonra çeşitli şekillerde meydana 

getirmiş oldukları sosyal ilişkilerle, toplumsal iletişim ve etkileşim yoluyla var olan 

kültürü öğrenmeye çalışır ve öğrenir. Süreklilik ve devamlılık Öğrenmede en önemli 

unsur olup, hayat boyu devam eden bir süreçtir. Bu nedenle öğrenme devam ettikçe 

bu öğrenilenler gelecek nesillere aktarılır (Üstündağ, 2013: 32). O yüzden Kültürü şu 

şekilde ifade edebiliriz; kültür üyelerden oluşan bir toplumun hayatları süresince 

edindikleri, öğrendikleri, sahip oldukları ve bir kuşaktan diğerine öğrenme yoluyla 

aktardıkları tutum, değer, kimlik, davranış ve alışkanlıklardır. Kültürel açıdan eğitim 

ve bu eğitim yoluyla kültürün kuşaktan kuşağa aktarımı bilinçli, sistemli, düzenli ve 

sürekli bir emek sonucu gerçekleşir (Barutçugil, 2011: 21). 

Öğrenilir bir yapıya sahip olması kültürün bir özelliğini ifade eder. Herhangi bir 

toplumda her birey başka bir bireyi tanımadan ve görmeden, o insanla müşterek bir 

alanı ve yaşamı değerlendirmeden, onun taklit ve takip etmeden, ondan yeni birtakım 

bilgi ve beceri öğrenmeden toplumda bir kültürün içine dâhil olamaz. O toplumun 

kültürünü de öğrenemez. Kültür toplum içinde öğrenme yoluyla elde edilen bir 

sistem olduğundan dolayı örf ve adetleri, gelenek ve görenekleri, ortak bir yaşam 

alanını esas alır. Öğrenme ile kültür arasında bir ilişki bulunmaktadır. Kültür 

toplumda yaşamın içinde, günlük hayatta öğrenilen, deneyimlenen, yaşanılan bir 

durum arz eder yoksa yaşamın dışında deneyimlenip öğrenilmesi olası değildir. Bu 

nedenle toplumsal yaşamı ve ilişkileri kültür düzenler. Kültürün öğrenilmesi 

toplumsal yaşamda aile, mahalle, komşu, akraba, eğitim ortamı, akran ilişkileri, 

çeşitli gruplar içinde gerçekleşir. Yani öğrenme birtakım mekân ve ortamlarda 

gerçekleştiği için bu ortam ve mekânlara anlam katan bireyleride zorunlu tutar. 

Toplumsal yaşamda bir nesilden başka bir nesile, kuşaktan kuşağa, bir gruptan başka 



35 
 

bir gruba kültür aktarılma yoluyla gerçekleşen bir sistemdir; bu yolla yani aktarılma 

yoluyla kültür öğrenimi sağlanmış olmaktadır (Alver, t.y.: 25). 

Değişkendir: Kültür değişken bir yapıya sahiptir. Değişme, diğer şart ve 

koşullara uyum süreciyle birlikte gerçekleşir. Kültürler, göç, yayılma, savaşlar, 

ödünç alma, ticaret ve öykünme gibi nedenlerle iletişimde bulundukları toplumlara 

da benzerler; bununla birlikte durum ve şartlara göre fizyolojik, sosyal ve psikolojik 

ihtiyaçlar da göz önünde bulunduracak şekilde uyum gösterirler. Koşul ve şartlar 

değişime uğradıkça, yeni istek ve ihtiyaçlar belirir. İşte bu istek ve ihtiyaçları 

karşılayabilecek toplumda yeni kurum ve işletmeler ortaya çıkabilir.  Kültürel yapılar 

hep ileriye doğru devam eden evrimci değişimlere değil; genel anlamda geriye doğru 

giden değişimlere de uyum sağlayabilirler. Bir toplumda, kültürel ihtiyaçlar ile 

kültürel yapı içindeki kurumlar arasında birbirleriyle örtüşen bir ilişki ağı yoktur 

(Güvenç, 1979: 106). Kültür, toplumda ortaya çıkan değişim ve dönüşümler 

sonucunda oluşan gereksinimler doğrultusunda ve çevresel, sosyal, ideolojik ve 

teknik birtakım farklılık ve ihtiyaçlar nedeniyle değişebilme özelliğini bünyesinde 

barındırır (Barutçugil, 2011: 21). 

Kültürler kimi zaman daha yavaş, kimi zamanlar ise daha hızlı değişime 

uğrayabilirler. Teknolojik ve maddi değişimler karşısında kültürel değişimler daha 

yavaştır (Üstündağ, 2013: 31). Değişim içinde olmak kültürün belki de en önemli 

niteliklerindendir. Kültür sürekli değişen, bir dönüşüm içinde olan ve yeni şekil ve 

formlar kazanmaya çalışan bir yapıdadır. Kültürel değişme kültürün kendisi kadar 

içten ve doğal bir süreçtir. Kültürün varlığını devam ettirme şekillerinden biride 

değişimdir. Mümtaz Turhan (akt. Alver, t.y.: 28), iki farklı kültür değişmesinden söz 

eder: serbest kültür değişmeleri ile mecburi kültür değişmeleri. Serbest kültür 

değişmeleri herhangi bir zorlama olmadan meydana gelen değişme olup, mecburi 

kültür değişmesi ise serbest kültür değişimlerinden farklı olarak norm, ahlak, yasal 

kanun şeklinde zorlayıcı nedenler sonucunda meydana gelen değişmelerdir.  

Tarihsel bir boyuta sahiptir ve süreklidir: Bütün canlılar herhangi bir şekilde 

bir öğrenme ilgi ve yeteneği ile var olurlar. Ancak bu canlılar içerisinde sadece insan 

kazanmış olduğu davranış ve alışkanlıklar ile öğrenmiş olduğu bilgileri bir başka 

insana aktarabilen tek varlıktır.  'Bir hayvan bir köpek evcil hale getirilebilir, kimi 

alışkanlık ve davranışları edinebilir, öğrenebilir. Lakin bir hayvan bütün bunları 

kendi yavrusuna öğretme durumunda olamaz. İnsanların ise bu konudaki yetenek ve 

üstünlüğü ortadadır ve bunu da sahip olduğu konuşma diline borçludur. Eğer, bir 



36 
 

kuşaktan diğer kuşağa kültür geçebiliyorsa yani sürekli bir yapıya sahipse, onun her 

kültürel sistemde müşterek birçok sebepleri ve neticeleri bulunur. Bir bireyin ya da 

çocuğun eğitimi, onun kendi başına bakım ve yetiştirlmesini değil, doğal yollarla 

yani doğuştan getirmiş olduğu yatkınlıkların ve duyguların toplumsal yaşamın 

şartları içinde sınırlanmasını içerir. Toplumda kültürel yapı kendisini oluşturan 

üyelerini korur ve besler fakat bu üyelerin ne zaman, nerede, neleri, ne şekilde 

yiyeceklerini yine o kültür ortaya koyar. Kültürel sürekliliği töreler, gelenek ve 

görenekler belirler (Güvenç, 1979: 104). Kültürün meydana gelişinde ve 

oluşmasında, toplumların geçmişten günümüze gelen tarihi, elde ettiği başarıları, 

savaşlarda ki yenilgileri, iç ve dış göçleri, siyasi olayları, büyük doğal afetleri önemli 

etkenlerdir. Bir toplumun kültürünü ve değerlerini bilmek için o toplumun tarihini 

bilmek gerekir (Barutçugil, 2011: 21). 

İhtiyaçları karşılayıcı ve tatmin sağlayıcıdır: İnsanların, yaşamış oldukları 

çevreye her açıdan uyum sağlamalarında kendilerine yardımcı olan en temel etken 

kültürdür. Yaşadıkları çevreye uyum sağlamada en temel şart fizyolojik ihtiyaçların 

giderilmesi meselesidir. Temel biyolojik ihtiyaçlar kültürel kurumlar vasıtasıyla 

sağlanır. Bu nedenle kültürün en birinci görevi bu temel diyebileceğimiz ihtiyaç ve 

gereksinimlerin karşılanmasıdır. Biyolojik gereksinimlerin karşılanmasında herhangi 

bir işlevi bulunmayan ve tatmin sağlayıcı olmayan bir kültür kendi varlığını devam 

ettiremez. Kültür bir taraftan bu gereksinimlerin karşılanmasını sağladığı gibi diğer 

taraftan bu ihtiyaçların en üst noktadan tatmin edilmesi ile sorumludur. Bundan 

dolayı meydana gelen tatmin, kültüre ait tutum ve davranışları, yaşanmışlıkları 

sağlamlaştırıp pekiştirecek ve onların sürekliliğini temin edecektir. Bu sebeple, en 

önce kültür aracılığıyla biyolojik ihtiyaçların karşılanması ve tatmin edilmesi durumu 

göz önüne alınırsa, bütün diğer var olan kültürlerde bu gereksinim ve ihtiyaçların 

karşılanması ve tatmin edilmesine yönelik yönelik araçlar açısından birtakım 

müşterek yollar ortaya koymak olasıdır. Yaşamı bu açıdan kolaylaştırmayıp 

zorlaştıran kültürel değerlerin var olması hiç de kolay değildir (Üstündağ, 2013: 32). 

Kültür, herhangi bir toplumda üyelerin gereksinim duydukları ve bu nedenle 

ortaya çıkan sosyal, iktisadi, dini, sanatsal veya bireysel birtakım ihtiyaçlarını 

giderme ve onları karşılama görevini yerine getirir. İnsanlar toplumda kendi 

gereksinimlerini gidermeyen ve bu gereksinimleri tatmin etmeyen bir kültürel yapı 

içinde hayatlarını devam ettirmek istemezler (Barutçugil, 2011: 21). 



37 
 

Anlam: Anlamlı sistemler bütünü oluşturması kültürün önemli özellikleri 

arasında sayabiliriz. Kültürün yapısı gereği anlamlı olması zorunlu bir şarttır. Bir 

şeyin anlamlı olması, anlamı üzerinde taşıması, anlam üzerine yorumlanması ve 

anlamı anımsatması kültürel olduğunu gösteren bir husustur. Yoksa o şeyin kültürü 

ifade etmesi olası değildir. Sorokin’in göre (akt. Alver, t.y.: 24), bir olay ya da 

olgunun, nesnenin kültürel bir yapıda olmasının delili anlam içermesi, anlamlı 

olmasıdır. Anlam sistemi bulunmadan toplumsal-kültürel bir sınıflamadan 

bahsedemeyiz. Dünyada var olan maddi ve manevi ögelere, nesnelere, olgulara bir 

anlam verilmesi, yüklenmesi ile toplumsal kültürel bir unsur haline gelirler. Bu 

nedenle kültürün en temel özelliği bir anlam bütünlüğüne sahip olmasıdır.    

Anlam, bir olgunun işaret ettiği ve belirttiği ya da ortaya koyduğu araçlar ve 

nesneler sistemi anlamına gelir. Dildeki belirtileri, göstergeleri söylediği, ifade etmek 

istediği her şeydir. Bir bireyi nesneyi, olguyu belirten, kelimelerle oluşturulmaya 

çalışılan manadır. Bunun yanında bir açıklamadır; bir şeyin nasıl meydana geldiğini 

gösterendir anlam. Anlam çok farklı şekillerde meydana gelir. Tutum ve davranışlar, 

alışkanlıklar, yaşanmışlıklar, deneyim ve tecrübeler, iletişim sistemleri, etkileşim 

gibi unsurlar anlamların ortaya çıkmasına ortam oluşturur. 

Kültür anlamlı hale getiren,  bir şeyi anlamlandırmaya çalışan, anlam veren, 

anlamın sınırlarını belirleyen bir bütündür. Bireysel ve toplumsal her durum, kültür 

kapsamı içinde anlamını bulur. Kültürün en önemli göstergelerinden biri anlamdır. 

Bir toplumda ortak kabul edilen kültürel çevre ekseninde hayatını devam ettiren 

bireylerin belirlenmiş anlamlar bütününü benimsemiş olmaları ve bilmeleri, buna 

göre davranışlar geliştirmeleri kültürün yerine getirmek istediği hedeflerdendir. 

Tutum ve davranışlar ile eylem ve etkinliklerin değişmesi demek anlamın da 

değişmesi demek olduğundan kültür, anlam bütünlüğü kurmak ister. Herkes 

nesnelere, şeylere, sembollere, eylemlere, durumlara, hareketlere, göstergelere, tutum 

ve davranışlara, jest ve mimiklere, işaret kalıplarına gibi unsurlara ne gibi anlamları 

verilmiş olduğunu öğrenmek zorundadır. Tüm bu sebeplerden dolayı kültür 

anlamlandırma, anlam verme, anlamlı kılma sürecidir (Alver, t.y.: 24-25). 

İdeal ya da idealleştirilmiş kurallar sistemidir: Kültür, normları, yasaları, 

kuralları ve toplumsal kurumları ile genel olarak ideal olanı hedef olarak gözetir. 

Kültürün amacı kendi bünyesi altında hayatını devam ettiren bireylere ideal olanı 

vermek, iletmek ve sunmaktır. Kültür,  kurumsal sistem itibariyle en başından beri 

hedef olarak ideal olanı belirler ve bireylerin kültüre uygun, uyumlu bir şekilde ayak 



38 
 

uydurmalarını bekler. Kültür, toplum içinde yanlışı, doğruyu haklı ve haksızı, iyiyi, 

kötüyü, çirkini, güzeli birbirinden ayıran sınırları belirler. Toplumun genel anlamda 

birlik olmasını, bütünlüğünü ve dirliğini bu ideal dediğimiz sınırlara yerleştirir. 

Toplum üyelerinden de bu belirlenmiş ideal sınırlar içerisinde uygun davranışlar 

göstermesini bekler. Bu da sonuçta kültürel sistemin en önemli özelliğidir. Onlar bir 

ayna görevi görerek toplum bireylerinin nasıl olması, ne şekilde hareket etmesi 

gerektiğini bildirirler. İdeal sınırlar/ayna, kültürel sapmaları, ayrılıkları, kopmaları ve 

bütünleşmeleri ifade eder. İdeal sınırla birlikte gerçekçilik anlayışı da kültürün bir 

yönünü belirler. Kültür var olan yaşantının gerçekliğinde meydana gelir, gerçek ile 

yüz yüze gelerek kendini ortaya çıkarır. Kültürel yasa ve kuralların toplumsal olarak 

belirlenen gerçeklikle yüz yüze gelmesi, bununla yüzleşmesi farklı davranış kalıpları 

ile düşüncelerin meydana gelmesine sebep olur. Gerçek yaşantıda kültürel sistemin 

ideal özelliği kimi durum ve şartlarda bütünüyle karşılık gelmeyebilir. İnsanlar ideal 

olanı kendi koşul ve şartlarına göre farklı yorumlayabilir, değiştirebilir, esnetebilir 

veya farklı bir duruma sokabilir. Bundan dolayı kültür, kendisini ve varlığını devam 

ettirebilmek için gerçek olan ile ideal olan arasında yeni biçim ve formlar kazanması 

gerekir (Alver, t.y.: 28-29). 

Bütünleştirici bir eğilime sahiptir: Kültür bütünleştirici bir eğilime sahip 

olması sebebiyle çatışmayı esas almaz. Çatışma toplumsal yaşantıda gruplar arasında 

kaçınılmazdır. Toplumda sınıf, grup, statü, tabaka, gelir dağılımı, cinsiyet, eğitim 

düzeyi ve yaş gibi özelliklere dayalı olarak birtakım farklılıkların oluşmasına neden 

olmuş ve bu oluşan farklar da çatışma ihtimalini toplumda arttırmıştır. İşte 

toplumdaki bu çatışma olasılığını kültür ve kültürün oluşturduğu sistem azaltırken 

çatışmacı anlayışın görmezden gelinmesini ve dayanışmacı, birleştirici özellikleriyle 

kültür, oluşan farkları önemsiz hale getiren bir bütünlük sağlar (Üstündağ, 2013: 33). 

 Toplum yaşamında belli bir kültürün unsurlar sistemi, uyum sağlayıcı, düzenli 

ve dengeli olacak şekilde bir kolektif yapı meydana getirme sürecindedir (Barutçugil, 

2011: 21). 

Kültür, bir toplum içinde veya bir grup da üye olan fertleri birleştirir,  onların 

aralarında bir bütünlük meydana getirir, müşterek noktalarda onları bir arada tutmaya 

çalışır. Farklı kimlik ve karaktere sahip olan bireylerin aynı kültür şemsiyesi altında 

birleşmelerine neden olur. Bu sayede bireylerde birleşme, bütünleşme, ahenk, uyum, 

birlik, bütünlük, uzlaşı ve kabul edilme gerçekleşmiş olur. Sıradan gündelik 

yaşantıda siyasetten eğitime, sağlıktan ticari hayata, sanat ve edebiyattan ahlaka 



39 
 

kadar kültür bireylerin toplumda nasıl davranmaları gerektiğinin sınırlarını belirler.  

Dolayısı ile kültür bütünleşme ve uyum sağlamayı gerçekleştirmiş olur. Kültür 

bütünleştirmeyi sağladığı gibi diğer toplum ve kültürlerden ayrı olmayı da içerir. 

Farklı kültür ve yaşam tarzlarının ayrıştığı sınırların çizgisini de belirler kültür. 

Kültür, bir toplumda yer alan çeşitli alt sosyal yapıların birbirlerinden farklılıklarını 

vurgulayan ana faktördür. Buna alt kültür toplulukları, birtakım gruplar ve toplumda 

popüler kültür taşıyıcıları örnek olabilir (Alver, t.y.: 24). 

Kültür Bir Soyutlamadır: Kültür bir sistemler bütünüdür. Bu sistemin 

anlamlandırması ise kolay değildir. Bunun nedeni kültürün tüm unsurlarıyla beraber 

tamamen somut, elle tutulur, maddi, gözlemlenebilen nesnelerden oluşmuş bir olgu 

olmamasından kaynaklanır.  Kültür soyut bir sistemdir. Bireylerin zihinlerinde 

soyutlanmış bir düşünce ve fikir olarak kültür kavramı vardır. Kültür teriminin soyut 

bir sistem olarak var olması bilim adamları tarafından farklı değerlendirilebilir. Bu 

soyut özelliği destekleyen ve besleyen her tür olay, olgu, konu ve süreçler 

gözlenebilen, elle tutulabilen niteliktedir. Bu özelliğinden dolayı kültür kavramını bir 

haritaya benzetebiliriz.  Nasıl ki herhangi bir coğrafi harita, bir bölgenin dağları, 

ovaları, denizleri, gölleri, yolları ve ormanları ile yerleşim birimlerini ayrıntılı bir 

şekilde gösteriyorsa; bunun gibi kültür terimi de içinde yaşadığı bir toplumun 

üyelerinin maddi ve manevi kültürel değerlerini, kurum ve gelenekleri ile bunlar 

arasında meydana gelen karşılıklı etkileşimleri ifade eder. Ancak bir coğrafya 

haritası bir bölgenin bizzat kendisini değil de o bölgenin küçültülmüş soyut bir 

sembolü ise; kültür terimi de sosyal sistem ve kurumların, değerlerin soyut bir 

şeklidir (Güvenç, 1979: 108). 

Kültür kavramını soyutlama olarak değerlendiririz. Çünkü kültür kavramı 

müşterek ve bütünsel bir anlayış ile değerlendirildiği için somut değil bir 

soyutlamadır. Kültürü toplumsal yaşantı içerisinde somut, maddi bir şekilde 

belirleyemeyiz. Kültürü, toplumda yapmış olduğumuz herhangi bir davranış, eylem, 

tutum ve değer kalıpları vasıtasıyla anlar ve o şekilde duyumsarız. Bir kültürel 

sistemden söz ettiğimizde aslında, bir toplumun gündelik hayatında ona şekil veren 

kural, norm, değerlerden bahsetmekteyiz.  Gündelik hayatımızda meydana gelen 

eylem, davranış ve tutumların altında yatan sebeplere, yani soyut olana varmak için 

bir araç olarak kullanmaktayız (Üstündağ, 2013: 31). 

Tarif ve Tanımlama: Kültür kendisini oluşturan unsurları tarif eder, onları 

tanımlamaya çalışır. Kültür insan topluluklarının genel ve geçer özelliklerine vurgu 



40 
 

yapar. İnsan topluluklarının ne zaman, ne şekilde, nerede ve nasıl bir yapıda 

olduklarını, tutum ve davranışlarını, kişiliklerini, değerlerini, düşüncelerini en geniş 

anlamda ortaya koymaya çalışır. Bu yönüyle ele alındığında kültür, insanların 

birbirleri ile iletişim kurma ve ilişkilerini sürdürme temelini oluşturur. Toplumsal 

ilişkilerin genel sınırları o toplumda var olan kültürler vasıtasıyla belirlenir.  

 Kültür içinde yaşadıkları toplumun kişilik ve kimliklerini, genel özelliklerini, 

hayat tarzlarını, zihinsel haritalarını tanımlamaya çalışır.  Kültürel değerler bir 

toplumun diğer toplumla ilişkilerinde en önemli vasıtadır. Bir toplum başka hangi 

toplumla ne şekilde bir ilişki ve etkileşim kuracağına, bu ilişkinin ne düzeyde 

olacağına dair kararı kültür vasıtasıyla verir. Bu nedenle kültürler, toplumun üyesi 

olan bireyleri, toplumsal grupları, toplumsal yapı ve kurumları tanımlar ve 

açıklamaya çalışır (Alver, t.y.: 23). 

Sınır: Kültür sınırları belirli koşullar altında belirler. Kültür sınırlayıcı bir 

yapıya sahip olmasından dolayı hayatın genel çerçevesini hatlarıyla birlikte çizmeye 

çalışır. Hangi ortamda ne şekilde hareket ve davranışlarda bulunulacağını, hangi şart 

ve koşullarda hangi eylemlerin yerine getirileceğini, gündelik yaşam ritüelleri, 

davranış rutinleri, eylem ve hareketleri bir değer biçimi olarak hesaba katar. 

Böylelikle ortaya konulan tutum ve davranışları, statü, rol ve aktörleri, mekân ve 

ortamları uygun olan doğal ortamına yerleştirir. Düzensizlik ve karmaşayı önceden 

tespit ederek önlemeye çalışır. Her şeyi, her kişiyi, her hali yerli yerine oturtmayı 

yeğler. Bu da kesin bir sınır meydana getirme durumudur; toplumların kargaşa ve 

düzensizlikten uzak yaşamlarını sürdürebilmeleri ancak sınırları belirlenmiş bir 

yapıda olduğunu, sınırlar kaldırıldığında veya tanınmadığında bir düzensizlik 

ortamının yaşandığını ifade eden bir durumdur. Kültür, kesin sınırları belirlemeyi, bu 

sınırları bilmeyi, sınır çizmeyi, araya iletişimi koparmayan belli bir mesafe koymayı 

arzu eder. Kültür insanlara zihinsel açıdan da sınır çizer; insanın düşünmesini, 

davranış ve eylemlerini, görüş açısını, zihniyetini de sınırlandırır. Onu belirli bir 

dünya görüşünün, yaşam biçiminin insanı haline getirir. İnsan her kültürel yapının, 

her toplum veya milletin, medeniyetin bir bireyi olarak yaşayamaz; belli bir kültüre, 

topluma veya millete yani bir sınıra ve sınırlara aittir. Bunun gibi diğer bütün 

insanlar gibi eylem ve hareket içinde olamaz, yalnızca kendisini kuşatan kültürel 

sistemin belirlemiş olduğu sınırlardan yola çıkarak eylemde bulunur (Alver, t.y.: 24). 

Kültürün hem maddî hem de manevî yönü vardır, bu iki yön arasında bir 

ikilik yoktur: Kültürün hem manevi hem de maddî yönü vardır. Maddi değerler ve 



41 
 

varlıklar olarak kabul ettiğimiz ürün ve nesneler yanında tutum ve davranışlar, 

değerler, zihniyetler şeklinde, somut olmayan ama toplum içinde uyum sağlanan ve 

takip edilen unsurları vardır.  Fakat maddi ve manevi yön arasında karşılıklı 

diyebileceğimiz bir iletişim ve etkileşim söz konusudur. Bu sebeple maddi kültür ve 

manevi kültür arasında Kıta Avrupası’nda ortaya çıkan ve kabul edilen ayrım doğal 

değil sonradan oluşan yapay bir ayırımdır. Özellikle klasik bir anlayışla Japon 

toplumunun modernleşmesi üzerinden yürütülen tartışmada, Japon toplumunun 

teknolojik alanda yani maddî olarak modernleşen ve Batılılaşan ancak manevi 

anlamda kendi kültürel inanç ve değerlerini kaybetmeden koruyan bir Japonya algı 

ve görüntüsü, doğru değerlendirme sonucu oluşan bir algı ve görüntü değildir. 

Sanayileşme ve kapitalizmin gelişmesine bağlı olarak Japonya, algı ve görüntünün 

aksine zihniyet, değerler, tutum ve davranışlar ile alışkanlıklar açısından da bir hayli 

değişime uğramış ve bu değişim hala devam etmektedir (Üstündağ, 2013: 35). 

Simge ve Sembol: Semboller iletişim alanında insanlar tarafından kullanılan 

anlam içeren her şeydir. Maddi nesneler, görüntü, ses, koku, tat alma duyusu gibi 

hemen hemen her şey semboller arasına girebilir. Semboller kültürel sistemin, 

değerlerin en önemli unsurunu meydana getirir. İnsanlar arasında meydana gelen 

iletişimin kaynağı sembollerdir. İnsanların iletişimde önemli bir unsur olan 

mimiklerden meydana gelen beden dili de sembollerden oluşur (Özkalp, 2004: 61). 

Kültür, simge ve anlam sistemi meydana getirme faaliyetidir. İnsan zihinsel 

faaliyet içerisinde düşünce gücü ile simgeler meydana getirmekte bu simgeler ile de 

yeni anlam bütünlüğü ortaya çıkarmaktadır (Ertürk, t.y.: 12). 

Genellikle Türkçe’de simge kelimesiyle ifade edilmeye çalışılan sembol 

kelimesi ile bir toplumda kültürün bir kuşaktan gelecek kuşaklara aktarılmasında çok 

önemli bir etkiye sahip olmakla birlikte semboller maddi ve manevi değerlerin 

karşılanması ve bu değerlerin zihinsel olarak inşa edilmesi maksadıyla 

oluşturulmuştur (Koca, 2012: 88). Sembol herhangi bir nesnenin veya bir olgunun 

yerini kullanılan desendir. Bu nedenle kullanılan dil bir semboldür, sözcükler de 

birer semboldürler (Aydın, 2013: 62). 

Kültür insanlara anlamlarıyla birlikte simgeleri öğretir. Biz de öğrendiğimiz 

simgeleri anlamaya çalışır, bunlara uygun olarak davranış geliştiririz. Tabi ki 

davranışlarımıza yön veren bu simgeler de bir kültürden başka bir kültüre, bir 

zamandan başka bir zaman değişiklik gösterir. Bununla birlikte simgeler toplumda 

gösterilen davranışların göstergeleridir. Gösterge olarak davranışlara yön veren 



42 
 

simgenin kodlarını çözdüğümüzde geriden gelen tutum ve davranışları da 

anlayabiliriz. Mesela Hristiyanlar için Pazar günü çalan çan sesi kiliseye bir davet 

iken, ezan sesi de Müslümanlar için camiye, namaza bir davettir. Bir insan herhangi 

bir kültürel değere aşina değil de yabancıysa, yani o kültüre ait temel simge ve 

simgenin anlamını bilmiyor, çözememişse, simgenin işaret ettiği anlamı ve buna 

bağlı olan davranış ve eylemleri bilemez, bu davranışlara ayak uyduramaz. Simgeyi 

meydana getiren insandır ve insan devamlı bir şekilde toplumda simge meydana 

getirir.  

İnsanın konuştuğu dil ile üretilen her şey birer simgedir. Simge ile simgenin 

belirttiği, vurguladığı şey arasında açık, doğal ve zorunlu bir ilişki yoktur. Türkçe’de 

ev diye ifade ettiğimiz nesneye, İngilizce ’de home, Almanca’da haus, Arapça’da 

hane veya dâr deniliyor. Farklı dillerde farklı bir şekilde ifade edilmesine rağmen 

tüm insanların düşüncelerinde bu kelime söylenince farklı bir anlam değil aynı 

anlama gelen şey beliriyor. Ancak bu kelimeleri herhangi bir dilde ifade ettiğimiz de 

pek bir şey gelmiyor aklımıza. Bundan dolayı varlık ve nesneleri kullanılan dil 

açısından simgelere dönüştürüp düşünsel bir çevre ve yaşam alanı meydana 

getiriyoruz ve bu düşünsel çevre her kültür de farklı ve ayrı bir yaşam alanı ve dünya 

oluşturuyor (Üstündağ, 2013: 35) 

Semboller ve simgeler tarihi bir yapıya sahip olduğu kadar, günü ve zamanı 

temsil etmesi bakımından da günceldir. Nasıl ki kültürel yapı dinamik bir sistem ise, 

semboller sistemi de dinamik, canlı bir yapı arz eder. Tarihten günümüze devamlı bir 

şekilde değişime uğrayan, dönüşebilen, kendini yenileyen bir sembol şeması 

bulunmaktadır. Tarihi ve güncel sembolleri bünyesinde her daim besleyen kültür, 

sembollerin birbiri arasına geçişli olmasını, zamansallığını, bir mekân ve ortamdan 

başka bir yere nakledilmesini ifade eder. Simgelere yüklenen anlamlar, simgelerin 

tanınması, yeni simgelerin toplumsal, kültürel, iktisadi vb. dönüşümlerle birlikte 

ortaya çıktığı görülür. Doğal yaşamın bütün unsurlarını kültürel olarak 

dönüştürebilen insanlar, buna benzer şekilde hemen hemen her şeyi sembol aracı 

olarak değerlendirebilirler. Yaşam içinde var olmuş olan nesne ve varlıklar uygun 

zemin ve şartlar meydan geldiğinde sembol şekline dönüşebilirler. Bu da toplumda 

bireylerin kültürel sistem ve değerleri oluşturabilme ve sembolleştirebilme 

yeterliliğine sahip olduklarını gösterir. İnsanlar diğer canlılardan ayrı olarak sembol 

meydana getiren varlıklardır; bütün nesne ve varlıkları kültürel ve sembolik bir 

anlamlandırmaya sokabilen tek canlı yine insanlardır (Alver, t.y.: 30). 



43 
 

 

1.4. Kültürün Oluşum Süreci 

 

İlk olarak başlangıç aşamasında insan edilgen ve alıcı durumundadır. İnsan 

kendisini çevreleyen bir coğrafya içinde yaşıyor, beslenme ile barınma ihtiyaçlarını 

bu coğrafya içerisinde gideriyordur. İnsanın doğa ile kurmuş olduğu bu zorunlu 

ilişki, yani ihtiyaçlarını giderebilmek için elde ettiği bilgi, dili, tutum ve davranışları 

ile maddi açıdan oluşan üretim ve tüketim alet ve edevatları kültürün meydana 

getirilmesinde birinci aşama olarak önümüzde durmaktadır. İnsan alıcı konumunu 

birinci aşamadan sonra terk ederek üretime ve üretmeye başlar. Hayatını devam ettiği 

ve anlam kattığı çevre içinde etkin ve aktif olarak katılmaya çalışır. Bu aşama 

insanın kendi eliyle var ettiği aletlerin oluşturulmasıyla sınırlı bir alan içinde başlayıp 

Neolitik Çağ’la birlikte hız kazanarak devam etmiştir. Kültür, tarihi süreç içerisinde 

birikerek devam eden, hızı sürekli artma yönünde olan bir toplumsal yapı bütünüdür. 

Geçmişten gelerek her çağda nesiller, miras aldıkları kültüre ait maddi ve manevi 

değerlere yeni bir katkı yapar ve bu katkı ile birlikte oluşan yapıyı gelecek kuşaklara 

aktarır miras olarak devreder. 

Kültür dinamiktir. Kuşaklar ve anlayışlar değiştikçe o da değişir. Farklı kültürel 

özellikler gösterdiği gibi, bir kültür de zaman içerisinde farklılaşır ve yeniden üretilir. 

Kültürün yeniden üretimi ile bireyin kimlik inşası birbirinden bağımsız değildir. 

Karşılıklı olarak birbirlerini şekillendirir ve yeniden üretirler. Kültür ve kültürel 

bağlam bireyin kimlik inşası için malzeme ve bağlam sunarken, birey kendi 

özgünlüğü ve farklılıkları ile kültürü edinir ve yorumlayarak, onu yaşamının bir 

parçası kılar.  

Kültürel Üretim: Birey kültürü aynı şekilde yeni kuşağa transfer etmez. Birey, 

zamanın ve mekânın bağlamı içerisinde kültürü yeniden üretir, farklılaştırarak 

sonraki kuşağa aktarır. Temel ton aynı kalsa da kültür yeniden üretilerek değişir 

veaktarılır. Kültürel değişim ve aktarım çoğu zaman planlı bir programın ürünü 

değildir. Gündelik yaşamın olağan akışı içerisinde rutinlerle üretilir (Ertürk, t.y.: 17). 

Toplumsal olarak kültür etkileşim içinde oluşan bir süreçtir. Yaşanılan zamanda 

ortaya çıkan olay, olgu ve durumların birbiriyle etkileşim içerisinde pay edilmesi ve 

bunların toplumda kabul görerek, benimsenerek yaygın hale gelmesi beraberinde 

yeni kültürel değerlerin ve unsurların meydana gelmesini sağlamaktadır. Kültür 

birikim sonucu oluşan bir durumdur. İster toplumlar açısından ele alalım isterse de 



44 
 

bireysel ve toplumsal açıdan ele alalım, kültür birikim sonucu ortaya çıkar ve 

toplumda kalıcı bir özelliğe sahiptir. Kültür ortaya koyulan değerlerin birlikte 

paylaşılması ile farklı bireylerce elde edilir. Bu durumda dahil olunan toplum içinde 

elit, yüksek seviyede ve zengin değerlerden oluşan bir kültür birikimi meydana gelir. 

Bu açıdan bakınca kültür, bireyler arasında paylaşılan, öğrenilen, öğretilen veya 

edinilip aktarılan bir özelliğe sahiptir. “Konuşmalarınıza dikkat edin davranışınıza 

dönüşebilir. Davranışınıza dikkat edin karakterinize dönüşebilir. Karakterinize dikkat 

edin yaşamınıza dönüşebilir” özdeyişi dilin kültür oluşumundaki etkisini ortaya 

koymaktadır (Göçer, 2012: 51). 

Kültür işlevsel olma özelliğinden dolayı, insanların tutum, davranış ve 

alışkanlıklarına yön vermekte ve ona toplumsal yaşam içinde nasıl hareket etmesi 

gerektiğini öğretmektedir. Bu yolla insanlar kendi toplumlarında var olurlarken, 

başka toplumlarla da sosyalleşme süreci içerisine girmektedirler. Fertler biz 

duygusuna erişmeye öncelikle kendi kültürü içinde ve sonrada diğer kültürler 

arasında sosyalleşme süreci boyunca kazanmaya başlamaktadırlar. Bir kültürün 

toplumda yaşamını devam ettiren en temel etken dildir. Kültürler birbirleriyle 

iletişim ve etkileşimlerinde ya da kültürel değerlerin nesilden nesile aktarılmasında 

dil çok önemli bir rol oynamaktadır.  Kültürler toplumda kullanılan dili meydana 

getirirken, dil de yapısı gereği toplumdaki kültürün nesiller boyu aktarılmasında en 

önemli etkiyi oynamaktadırlar (Narcı, 2018: 10). 

 

1.5. Kültürün Unsurları 

 

Maddi ve manevi olmak üzere kültürü meydana getiren unsurlar iki şekilde ele 

alınabilir. Değerler, zihniyet, inanç sistemi, ahlaki normlar, birtakım simge ve 

semboller manevi kültür olarak ifade edilebilir. Normlar da folklor, örf ve adetler, 

kanunlar şeklinde ele alınabilir. Bir milletin kendine has olan ve diğer milletlerden 

ayrılmasına neden olan, zihniyet yapısı, örf ve adetler, değerler sistemi, ortak tutum 

ve davranışlar ahlaki anlayış, toplumsal norm ve kurallar manevi kültürü oluşturur. 

Maddi kültür ise soyut olmayan nesne ve varlıkları yani somut olanı ifade eder. 

Maddi kültür unsuru olarak televizyon vericisini örnek verebiliriz. Maddi bir kültür 

unsurudur. Ancak televizyon vericisi ile yapılan programlar, birtakım çalışmalarla 

birlikte manevi kültürü ifade edebilir. Manevi kültürün yapısı ve çehresi daha 



45 
 

karışıktır ve soyut bir yapıya sahiptir. Bununla birlikte manevi kültüre göre maddi 

kültürün yapısı daha fazla değişime uğrayabilmektedir (Erkal, 1999: 141). 

Kültür farklı bileşenlerden oluşur. Bu bileşenler hem işlevsel hem de tarihsel 

bağlarla birbirine bağlanmıştır. Kültürün özünde varoluşla ilgili sorular vardır. Bu 

sorular, insanın varlık ve evreni anlama çabasına dönüktür. Bu nedenle, varlık ve 

evren konularındaki açıklama şemalarının yanında onları oluşturan inançları anlamak 

kritik bir değere sahiptir. İnançlar, toplumsal alışkanlıkları ve sorun çözme tarzlarını 

şekillendiren değerleri oluştururlar. Değerler ise bir toplumun işleyişi açısından 

büyük bir önem taşır. Toplumsal düzenin sağlanması, değerlerin yaptırım gücü 

kazanmalarına bağlıdır. Değerlerin yaptırım gücü kazanması ise o değerlerin norm 

haline gelmesiyle mümkündür. 

Kültür, birbirleriyle sürekli etkileşim içinde olan, tarihi ve fonksiyonel bağlarla 

birbirine bağlı birtakım bileşen ve unsurlardan meydana gelir. Din, dil, sanat, ahlak, 

norm, simge, örf ve adetler, inançlar, tutumlar, teknik, değerler, kurallar bu bileşen 

ve unsurlardır.   Kültürün öncelikle temelinde varlık ve nesneleri açıklama konusu 

olarak inançlar vardır. Bu inançlar, toplumsal yapı içinde alışkanlıkları 

biçimlendirerek değerleri meydana getirirler. Bu toplumsal değerlerin toplum içinde 

yaptırım gücü ile hareket etmeleri norm şeklinde olur. Doğal yaşamı yani doğayı 

insanın hizmetinde, onun yaşamını kolaylaştırmak için dönüştürülmesi ise teknoloji 

sayesinde mümkün olur. Bütün olarak açıklamış ve saymış olduğumuz bu unsur ve 

bileşenler, kendilerini oluşturan soyut ifadeler ile simgeleri meydana getirirler. 

Bununla birlikte kültür kendisini dil ile açıklamaya, ifade etmeye çalışır. İşte bu 

sayılan bileşenlerin tümü birden kültürü oluştururlar (Ertürk, t.y.: 9-10). 

Din: Din ile kültür tarihi süreç içerisinde daima karşılıklı bir etkileşim içinde 

olmuşlardır. Din, kültürün en temel unsurlarından biridir ve ondan etkilenir. Örneğin 

dinlerin ibadet ritüellerini gerçekleştirdikleri mekânlar yani mabetler, o dinin içinde 

bulunduğu toplumun kültürü tarafından şekillenir. İslam’ın erken dönem cami 

mimarisinde tarihi süreç içerisinde gözlenen birçok değişikliğin, farklı toplumların 

içinde gelişen kültürlerin dini yapılar ve camiler üzerindeki etkisinin olduğu bir 

gerçektir. Buna benzer bir şekilde farklı dinler ve inançların kendilerine göre 

giydikleri elbise ve kıyafetler içinde bu durum geçerlidir. Din içinde var olduğu 

kültürü, hem iman, dini ritüeller, inanç ve ahlak konuları ile hem de bu konuların 

şekillendirmesi sonucu meydana gelen yaşam tarzı ile şekillendirmeye çalışırken 



46 
 

diğer taraftan da kültür kendisini oluşturan unsurlarla beraber dini etkisi altında 

bırakabilmektedir (Kılıç, 2011: 8). 

Dinsel sisteme bütünüyle kültür penceresinden bakanlar olmuştur. Din bu bakış 

açısına göre, sabit kültür olarak ifade edilen değerler arasındadır. Durkheim, dini 

kültürün temeline oturtmuştur. Kültür insan üretimidir, evrensel din vahiyle başlar. 

Kültür, sosyal yaşantı sonucu bir kuşaktan diğer kuşağa geçtiği için, bireyler kültürü 

içinde yaşadıkları toplumsal çevreden öğrenir. Bunun gibi dini yapı da benzer şekilde 

aynı verasete tabi olur, ancak birey iman ve inanç esasında herhangi bir dine kendi 

hür iradesiyle inanır veya inanmaz. Fakat kültürel bir sistem karşısında birey bu 

kadar özgür değildir (Sezen, 2004: 164-165). 

Din ve kültür arasında buluna ilişki çift taraflı olup, tek taraflı değildir. Düşünce 

sistemi ve hayatı açısından din, toplumda oluşmuş olan kültüre göre şekil 

almıştırDinsel yapı ve zihniyette meydana gelen değişmeler kültürel sistemde 

değişikliklere neden olduğu gibi, kültürel sistemde oluşan değişimlerde dini yapı ve 

zihniyette değişikliklere neden olmaktadır (Tanrıverdi, 2018: 599). 

Kültür ile din arkadaşlığının bozulma sebeplerinden biri sırf dini olan 

istisnalardır. Mucize bunlardandır. Ama öbür taraftan evrensel dinde sosyal bir olgu 

haline gelmiş, mucizeyi kullansa bile, imanın sosyal fonksiyonları olarak, normal 

hayata katılmıştır. Kültürle din münasebetinin problemlerinden biri de teşkilat ve 

uzmanlıklarla öğretile gelen ve öğretim sistemi içine giren din ile halk tabakasındaki 

din arasındaki bazı farklılıklardır. Kültürün merkezinde din bulunmaktadır, bununla 

birlikte din geleneksel bir görüntüye dönüşebilir, başka bir deyişle kültürleşir (Sezen, 

2004: 165-166). 

Dil: Dil, zamandan ve dünyanın olumsuzluklarından sıyırmasını sağlayarak 

insanların bir kültür meydana getirmelerine yardımcı olur. Dil, insanların kendi 

aralarındaki iletişim ve etkileşimleri sağlamanın en önemli temelidir. Bu ise 

sembollerden oluşan bir durumdur. Bireyler toplumsal eylem ve amaçlarını 

bütünüyle dil vasıtasıyla diğer bireylere iletmeye çalışır.  Dil yapısı içinde kullanılan 

her sözcük onu anlamlandıran ve şekillendiren birer semboldür (Özkalp, 2004: 62). 

Dil; kültürel varlıklar olarak kabul edilen din, sanat, teknoloji, bilim, ahlak, 

edebiyat, felsefe, gelenekler gibi unsurlarını, meydana getiren ve zamanla da 

gelişmesini sağlayan bunun sonucunda da toplumda bir kuşaktan bir kuşağa 

aktarılmasında görev yapan beşeri bir yapıdır (Aydın, 2013: 47). 



47 
 

Kültürü meydana getirip, belirli bir seviyede gelişmesini sağlayan toplumun 

kullandığı dildir. Bunun yanında dil, toplumda bireylerin sosyalleşmesini de 

sağlamakta çok önemli bir etkiye sahiptir. Bir toplumun ya da bir topluluğun üyesi 

olarak aynı dili konuşup anlaşan insanlar, aynı dili konuşmaları ve aynı toplum 

içinde yaşamaları nedeniyle ortak bir kültürün üyesi olduklarını bize gösterebilir. Dil, 

kültürü geliştirir, onu korur, bunun yanında dil, kültürün toplumda zaman içinde 

yayılıp gelişmesine katkı sağlar (Yazoğlu, 2002: 40). 

Ziya Gökalp de eserlerinde kültürün en temel yapısı olarak dili görür. Gökalp, 

bu söylediğinde haklıdır. Dil, düşünce, his ve duygularımızın birer kalıbıdır 

diyebiliriz. Bu yüzden bir milleti diğer milletlerden ayıran duygular ve zihniyet 

biçimleri, dil kalıbı içinde şekillenir ve bu şekillenme kuşaktan kuşağa gelecek 

nesillere aktarılır (Kaplan, 1983: 186). 

Dilin, var olan diğer toplumsal olgularla birlikte kültürel sistem ile bir bağlantısı 

vardır kuşkusuz. Bu nedenle toplumsal tutum ve davranışların, toplumsal anlayış ve 

eğilimlerin, zihniyet kalıplarının, yaşanan topluma özgü bir şekilde dilde karşılığı 

vardır.  Bu yüzden de bir toplumda başka toplumlardan farklı şekilde destanlar, 

deyim ve atasözleri, edebi metinler, sanat ve mimari eserleri ortaya çıkmıştır (Aydın, 

2013: 48). 

Tüm bunlarla birlikte kültür birliğinin temin edilmesinde dil birliği çok önemli 

bir rol oynamaktadır. Çünkü dil, kültürün kodlanması suretiyle, toplumda bireylerin 

bu kodları ortak bir amaç etrafında kullanılmasını sağlamaktadır (Tuna, 2013: 227). 

Tutum: Tutum bireylerin psikolojik bir durum veya bir obje karşısında 

göstermiş oldukları olumlu ve olumsuz; iyi veya kötü, beğenme veya beğenmeme 

eğilimlerini ifade eden yaklaşım tarzıdır.   Tutumu Schmit şu şekilde ifade 

etmektedir (akt. Aslantürk ve Amman, 1999: 141): Tutum, bir bireyin bir psikolojik 

durum veya obje karşısındaki tavır, düşünce, davranış ve eğilimlerini sistemli bir 

şekilde organize eden bir tavır alma biçimidir. Zihinsel, duygusal ve davranışsal 

olmak üzere tutumun üç temel elemanı bulunmaktadır.  

Toplumsal bir gruba ait olan bireylerin olay ve olgulara, varlık ve nesnelere karşı 

ortak olarak kabul edilen zihinsel, duygusal ve davranışsal bir tutum ve eylem içinde 

olmaları herhangi bir kültürel sistemde bu bireylerin birlik ve bütünlük içinde 

olduklarının göstergesidir. Toplumsal olarak toplumun bünyesindeki sosyal değerler 

toplumun ve grupların müşterek olarak benimsediği değerler olmuştur. Bu değerler 

bireylerin duygu ve davranışlarına yön veren tutumların gelişmesine katkı sağlarlar. 



48 
 

Toplumda bireylerin müşterek bir tutum içinde hareket etmelerinin ve bu tutumların 

merkezi bir rol oynamasının nedeni, tutumların temelinin inanç ve değerler sistemine 

dayanmasından kaynaklanmaktadır. Bu sebeple bir toplumda, toplumun zihniyet 

yapısını, değerlerini ve tutumlarını öğrenip bilmek, o toplumun bireylerinin 

davranışlarını önceden tanımaya yardımcı olur (Aslantürk ve Amman, 1999: 141-

143). 

Değerler: Bireyler arası ilişkiler, toplumsal değerlere göre işler. Bireyler bu 

değerlere dayanarak, doğrudan iletişime ihtiyaç duymadan eylemlerinin anlamlarını 

üretebilir, algılayabilir, paylaşabilir ve yeniden inşa edebilirler.  

Değerler sadece sabit olanı değil, aynı zamanda değişeni veya değişmesi 

gerekeni de harekete geçirir. Örneğin küçüklerin büyüklere saygı duyması değerinin 

yaşaması, o değerin toplumda bir karşılık bulmasına bağlıdır. Arkadaşlık, aile ve iş 

ilişkilerinden, daha geniş bağlamdaki ulusal ve küresel ilişkilere kadar hepsi bir 

değer sistemine dayanır. Tarım toplumunun, sanayi toplumunun ve bilgi toplumunun 

kendine göre bir değer sistemi vardır. İnsanların geliştirdiği küçük yerel bağlardan, 

ulusal ve uluslararası bağlara kadar bütün ilişkilerini geliştirdikleri değerlere göre 

yaşarlar. 

 Toplu yaşam temelde iyiye, doğruya ve güzele dayanan değerlere bağlıdır. 

Bunlar, var olmak ve düzen içinde kalmanın temel koşullarıdır. İki bireyin özel 

ilişkisinde bile, belli kurucu değerlere ihtiyaç vardır. Bireyler arası ilişkiler, 

toplumsal değerlere göre işler. Bireyler bu değerlere dayanarak, doğrudan iletişime 

ihtiyaç duymadan eylemlerinin anlamlarını üretebilir, algılayabilir, paylaşabilir ve 

yeniden inşa edebilirler. Değerler, sadece sabit olanı değil, aynı zamanda değişeni 

veya değişmesi gerekeni de harekete geçirir. Örneğin küçüklerin büyüklere saygı 

duyması değerinin yaşaması, o değerin toplumda bir karşılık bulmasına bağlıdır 

(Ertürk, t.y.: 10-11). 

Bir toplumda bireylerin benimsemiş olduğu değerler sistemini bilmek, öğrenmek 

demek, o toplumdaki bireylerin kültürel yaşantılarını bilmek, anlamak demektir. 

Değerler toplumda insanların iyi ve kötüyü, güzel ve çirkini, doğru ve yanlışı ortaya 

koymak adına tanımlayıp belirledikleri standartlardır.  Başka bir deyişle değerler, 

toplumda kişiler arası ilişki ve yaşantıda hangi davranışların iyi, güzel, ahlaki ve 

istenilen davranış olduğunu ifade eden ölçüt ve düşüncelerdir.  

Değerlerin, gündelik hayat üzerinde çok önemli bir etkisi vardır, çünkü bir 

toplumda normları biçimlendiren özellik o toplumun benimsemiş olduğu değerlerdir. 



49 
 

Toplumların kendi tarihi ve sosyal özelliklerinden kaynaklı benimsemiş oldukları 

kendilerine özgü değerleri bulunmaktadır. Günümüzde Batı Avrupa toplumlarının 

maddeye önem vermek ve başarıyı elde etmek üzere benimsemiş oldukları iki değeri 

bulunmaktadır.  

Değerler sistemi toplumda zaman içinde değişikliğe uğrayabilir, eskimeye yüz 

tutan değerler yenileri ile yer değiştirebilir. Fakat her toplumun kendisini başka 

toplumlardan ayıran kendine ait değerler sistemi vardır. Bu değerler toplumda bilerek 

veya bilmeyerek bozulabilir ve toplumda bireyler bu değerlere uygun gelecek şekilde 

davranışta bulunmayabilirler. Bireylerin değerlere uygun bir şekilde 

davranmamalarından dolayı değerler çatışması meydana gelir. Genç ve yetişkin 

nesiller birbirleri arasında meydana gelen çatışma ve gerginlikler buna en iyi örenktir 

(Özkalp, 2004: 64-65). 

Ahlak: Bütünsel manada sosyal hayatta ahlaki olarak türlü değerlendirme ve 

incelemeler yapılmıştır. Ahlak, toplumdan topluma, aynı toplumda zaman içerisinde 

ve farklı mekânlara göre değişikliğe uğrayabilir. Günümüz modern toplumların 

benimsemiş oldukları ahlaki anlayışlar geleneksel toplumların ahlaki anlayışlarından 

farklıdır. Batı Avrupa toplumları Orta çağda dini temele alan bir ahlak anlayışını, 

daha sonra ise Aydınlanma temelli rasyonalist ve hümanist ahlakını terk ederek 

günümüzde kapitalist diyebileceğimiz madde temelli bir anlayışı benimsemiştirler.  

Türk toplumu ise geçmişten günümüze Osmanlı kültürel değerlerine sahip olan bir 

ahlak anlayışını terk ederek seküler diyebileceğimiz bir yapıyı benimsemiştir.   

Kültür toplumda bireyler arası bir tekilleşme ve tümelleşme eserinin çıktısıdır. 

Ahlak da bu çıktının en önemli elemanlarındandır. Ahlak sistemi sonuçta kültürü 

meydana getirmektedir. Davranışta bulunan, sürekli bir eylem içinde olan insanın bu 

davranışları birtakım değerler sistemine dayanmak durumundadır. İşte bu değerler 

sistemine göre de toplumun kültürü meydana gelmekte, oluşan bu kültüre göre de 

değerler şekil kazanmaktadır (Çetin, 2016: 67). 

Norm: Yaptırım gücüne sahip olan toplumsal kurallar bütününe norm adı 

verilmektedir. Toplumda normların meydana gelmesinde ahlaki yapı, zihniyet 

sistemi, inanç, adalet anlayışı önemli rol oynamaktadır. Toplumda normların geçerli 

olabilmesi için ille de yazılı bir şekilde olmasına gerek yoktur. Bir toplumda bir 

normun bireyler tarafından kabul edilmesi için, o norma bireyler toplumsal olarak 

uymadıklarında veya ihlal ettiklerinde, normun bir baskı oluşturabilmesi ve aynı 

zamanda bir yaptırım gücüne sahip olması gerekmektedir (Ertürk, t.y.: 10). 



50 
 

Bireyler toplumun bir üyesi olarak rol ve statü yetkisi ile toplumda yer edinirler. 

Yani bireylerin rol ve statü yetkileri toplumda bulunan normlara göre biçimlenir.  

Toplumsal olarak belirlenen normlar, bireylere verilmiş senaryolara benzer. Bireyler 

bu verilmiş senaryolara göre rollerinin gereğini yaparlar ve bu şekilde toplum içinde 

bir statü elde ederler. Bundan dolayı hem yazılı kural ve normlar açısından hem de 

sözlü geleneksel kural ve normlar açısından durgun, değişmez yani statik şekilde 

değil, canlı, hareketli, değişken yani dinamik bir süreçtir (Aslantürk ve Amman: 

1999: 134-135). 

Normlar, kültürlerin meydana getirip belirlediği, toplumda yerleşmiş olan 

davranış kurallar bütünüdür. Herhangi bir kültürün içinde var olduğu toplumda, o 

toplumun sosyal düzenini temin eden, bireylerin davranışlarına yön veren, iyi ve 

kötüyü, doğru ve yanlışı belirterek yol gösteren ahlaki anlayış, zihniyet yapısı ve 

kurallar bütünü bulunmaktadır. İşte bunların hepsine birden norm adı verilmektedir. 

Normun en önemli özelliği yaptırım gücüne sahip olmasıdır. Bütün toplumsal 

yapılarda fertlerin gündelik yaşantılarına yön veren, yemek yeme, oturup kalkma, 

giyim kuşam gibi davranışlarını belirleyen normlar bulunmaktadır. Şimdi kendimize 

"Genel olarak toplumlarda niçin kadın bireyler etek giyerken, erkek bireyler pantolon 

giymekte veya yemek yeme aracı olarak niçin çatal, kaşık belirlenmiştir”, gibi 

sorular ortaya koyduğumuzda “toplumlarda insanların doğuştan hazır olarak 

buldukları davranış kalıpları vardır, örf, adet ve gelenekler bireylerin davranışlarını 

şekillendirir” diye cevaplandırırırz. Yani normlar bireylerin tutum ve davranışlarının 

ne şekilde olması gerektiğine dair kurallardan meydana gelmektedir. Norma göre 

uygun gelen davranışlar toplum tarafından ödüllendirilirken, norma aykırı olan 

davranışlar ise cezalandırılır. Yani normların temelinde ödül ve ceza sistemi vardır.  

Diğer yandan normlar sosyalleşme süreci içinde bireyler tarafından elde edilir ve 

bu normlar alışkanlık elde ederler. Toplumda insanlar bu normlara farkında olmadan, 

otomatik bir şekilde uyarlar. Normlar toplumda gündelik yaşantılarımız içinde 

davranışlarımızı düzenleyen kurallardır (Özkalp, 2004: 62-63). 

Zaman: Zaman, doğal varlık çerçevesi içinde, tek boyutlu bir süreçtir ve 

mekânla ele alındığında doğal olay ve olguların ölçülebilmesini ifade eder. Zamanın 

tek boyutlu olmasına karşılık, bireylerin davranış ve eylemleri sonucu sosyal alan 

meydana geldiği için sosyal alan üç boyutludur. Yaşanmış olan dün, şuan yaşanılan 

bugün ve yaşanılacak olan yarın bu üç boyutu oluşturur. Bütün toplumların ve 

bireylerin olaylarını bu üç boyutlu zaman belirleyip yönetir. Çünkü toplumlar ve 



51 
 

insanlar arasında meydana gelmekte olan bütün olay ve olgular bu üç boyut 

çerçevesinde bulunur.  

Zamanın dün, bugün ve yarından oluşan üç boyutu arasında çok sıkı bir ilişki 

bulunmaktadır. Geçmiş günlerin ve olayların tesiri altında kalan yarın ve diğer 

günler, zamanın anı, yaşanan bugünün ve bugünün olaylarının etkisi altındadır. Bir 

geçiş aşaması olan şimdi, bugün, hem geçmiş dünün hem de gelecek yarının bir 

bileşeni olmaktadır.  

İnsanların doğumu ile toplumsal yaşam içerisinde meydana gelen sosyalleşme 

süreci de zaman olgusunun tesiri altındadır.  Fakat zamanın insan için anlamı farklı 

bir boyut kazanarak farklı bağlar kurmamıza sebep olur. Bu bir çeşit animizmdir, 

yani insanın cansız olan maddeye ya da zamana bir değer veya kutsallık atfetmesi 

biçimindedir. Örneğin sevdiğimiz ya da bizim için değerli olan insanların doğum 

günlerini uğurlu olarak atfetmek gibi. Bu durum beraberinde zaman algımızın da 

görecelik kazanmasına sebep olur. Böylece mikro anlamda birey için hayatı 

anlamlandırma ve algıma durumu olan bu animizm, makro anlamda toplumsal ve 

tarihsel bir etki ile karşımıza çıkar ve insanlık tarihi ile birlikte toplumları da belirli 

bir yöne kanalize eder (Aslantürk ve Amman, 1999: 130-131). 

Örf ve Adetler: Toplumda örf ve adetler, toplumsal değer ve normlar üzerinden 

şekillenir ve meydana gelirler. Herkes tarafından bilinen norm ve değerlere örf 

denirken, aşina olan, alışılmış olan norm ve değerlere ise âdet denir. Yani halkın 

meydan getirdiği, halk tarafından oluşturulan hukuktur örf ve âdetler. Adet, zihinsel 

olarak akıl ile bir alakası olmadan tekrarlanan kurallar iken, örf ise zihinsel olarak 

akıl ile ilgili olup, aklın desteği ile meydana gelmiş olan kurallardır (Sezen, 2004: 

215). Böylece yemek yemenin, konuşmanın, halk toplantıları yapmanın, evlenme 

teklif etmenin, gençleri yetiştirmenin, yaşlılara bakmanın hemen hemen sınırsız 

olarak kabul edilmiş olduğu sosyal bakımdan itibar edilen hareket tarzları, toplumun 

adetlerini oluşturur (Özkul ve Tatar, 1999: 42). 

Farkına varmadan, çoğu zaman bilincinde olmadan uyduğumuz adetler, 

toplumun çok bağlı olduğu ve benimsediği kurallardır. Örfler ise toplum adetlerinden 

oluşan kurallar bütünüdür. Örnek vermek gerekirse, toplumda çıplak gezmemek 

değerinin benimsenmiş olması örf iken, hangi tarzda olursa olsun insanların kıyafet 

giyinmiş olmaları âdettir (Bilgiseven, 1995: 14). Eğer halk adetlerini davranış 

düzenleyicisi olarak telakki edersek, onlara örfler olarak bakıyoruz demektir. Her 

sosyal alışkanlık, her halk âdeti bir dereceye kadar aynı zamanda bir sosyal 



52 
 

kontroldür. Bundan dolayı örfleri halk adetlerinden farklı şeyler olarak 

düşünmemeliyiz. Örfler bir gurup ya da cemaatin üyeleri üzerinde şuurlu veya 

şuursuz şekilde etkili bulunan yaşayan karakterini temsil eder. Bunlar davranışı hem 

zorlar hem de yasaklar (Özkul ve Tatar, 1999: 44). 

Örf ve adetlere kültür açısından baktığımızda, örf ve adetlerin manevi kültürü 

oluşturduklarını ifade edebiliriz. Ziya Gökalp’e göre medeniyet yani maddi kültür 

unsurları evrensel olup toplumlar arasında alınıp verilebilen kültürel unsurlardır. 

Buna karşılık bir toplumu diğer toplumdan ayıran, o topluma has özellikler manevi 

kültürü oluşturmaktadır ki bunlar örfler, adetler, ortak tutum ve davranışlardan 

oluşan moral değerlerdir (Bilgiseven, 1995: 15). 

Örf ile adetler, toplumlarda bireyler tarafından defalarca tekrar edilmekle 

kalıplaşmış davranış biçimleridir. Örf tanınma, bilme gibi manalara gelirken, adet ise 

alışkanlıklar anlamına gelmektedir. Örf ve adetler, herhangi bir devlet yapısının 

dışardan bir girişimi olmaksızın, toplumların günlük hayat akışı içinde kendi ortak 

ihtiyaçlarının gerekleri sonucunda, toplumsal ilişkilerin bir düzen içinde 

gerçekleşmelerini sağlayan toplumda doğal olarak ortaya çıkan norm ve değerlerdir. 

Bu yüzden örf ve adetler toplumdan topluma, hatta bir toplumdaki farklı gruplar 

arasında bile farklılık göstermektedir (Ertürk, t.y.: 12). 

Gelenek ve Görenek: Kültürel açıdan bir sürekliliği ifade eden gelenek, 

toplumsal olgu olarak kabul edilir tıpkı görenek ve töreler gibi. Gelenek, modern 

kültürün karşıtı olarak güncel olanın ötesinde bulunan her şeydir. Bu nedenle 

geleneksel ve modern olmak üzere ikili bir yapı meydan gelmektedir (Aydın, 2013: 

50). 

Davranış biçimlerinin en önemli tipleri gelenek ve göreneklerdir, buna töreleri 

de ekleyebiliriz. Toplumda zorunlu davranışlara töre, yapılması daha az zorunlu olan 

davranışlara gelenek, bunlara karşılık yapılması uygundur denilen davranışlara da 

görenek denir.  Bu sıralama aynı zamanda yaptırımlarının güç sıralamasına göredir. 

Bu sıralamada yaptırım gücü en yüksek olan töreler iken, yaptırım gücü en az olan 

ise göreneklerdir (Aydın, 2013: 55). 

Coğrafya ve Mekân: Mekân, üç boyutlu bir yapıya sahiptir. Çevremizde 

meydana gelen bütün olaylar, nesne ve varlıklar mekân diye ifade edilen boyutun 

içinde gerçekleşebilir ve ölçülebilir. Mekân, toplumsal olay ve olguları ortaya 

koymada iki farklı şekilde etkili olmaktadır. İlki, insanların bir fiziki ve coğrafi 

çevrede yaşamlarını devam ettirmeden kaynaklanan çevre mekân tesiri iken, diğeri 



53 
 

ise insanların üzerinde yaşamış oldukları mekan yükledikleri anlamdan dolayı 

meydana gelen determinasyondur. 

İklimsel çevre koşulları, toprağın kimyasal yapısı gibi mekânsal özellikler insan 

topluluklarını ister istemez olumlu veya olumsuz etkiler. Fakat mekânın bir değer 

meydan getirmesi yani bir medeniyet anlayışı oluşturması tek bir sebebe bağlanamaz. 

Nasıl ki fiziki mekân toplumsal olay ve olguları, toplumsal ilişkileri etkiliyorsa, 

coğrafi koşullarda toplumsal ilişkileri ve toplumsal olayları etkilemektedir. Coğrafya 

sisteminin toplumsal olay ve olgulara tesiri dolaylı veya dolaysız olarak iki şekilde 

olabilir. Örneğin, fizyolojik temel ihtiyaçlar olan barınma-korunma, yemek-içmek, 

giyinmek, gibi temel ihtiyaçlar ile coğrafi koşulları arasında doğrudan kesin bir ilişki 

vardır. Buna karşılık toplumda aile yapısı, siyasal örgütlenmeler, dinsel biçimler, 

ahlaki ve hukuki değerler, sanat, mimari, edebiyat ile bilim ve teknik gibi olay ve 

olgular ile coğrafya koşulları arasında doğrudan, kesin bir ilişki değil, dolaylı 

yollardan meydan gelen bir ilişkidir. Toplumsal yapı ve sistemler tarihten günümüze 

karmaşıklaştıkça coğrafi koşulların sosyal olay ve olgular üzerinde meydana getirdiği 

etkileşim kesinlik ve netten uzaklaşmakta; toplumsal yapı karmaşık bir durum arz 

ettikçe coğrafi koşullar yerini başka etkenlere bırakmaktadır (Aslantürk ve Amman, 

1999: 131-132). 

Teknoloji: Teknoloji denilen toplumların doğal yaşam üzerinde kurmuş 

oldukları hâkimiyettir. Teknoloji, doğayı insanların yaşamına, menfaatine 

dönüştürme işidir. Doğa ise simgeler dünyası üretir. Bu yüzden teknoloji vasıtasıyla 

doğa üzerinde tesirini insan artırır ve simgeler meydana getirir. Ancak doğayı 

insanlar lehine dönüştürebilmek için bilim, bilgi, kabiliyet ve teknik araçların olması 

gerekir. İnsan maddi şartları kendisinde bulunan bilgi yeteneği sayesinde teknolojiyi 

kullanarak değiştirir. Daha önce de temas edildiği gibi, teknoloji sadece alet edevat 

üretiminden ibaret değildir. Teknoloji, toplumların ve insanların bakış açılarını 

değiştirerek doğayı şekillendirmelerine yardımcı olur. Teknoloji bu dönüşüm ve 

değişmede hem insanlara fırsatlar sunar hem de birtakım kısıtlamalar getirebilir.  

Sümerler tarafından icat edilen ve Mezopotamya’da geliştirilen yazı insanlığın 

en değerli buluşlarından bir tanesidir. Aynı zaman diliminde Mısır’da papirüs kâğıdı 

üzerinde kullanılan yazı Sümerler de ise kil tabletler üzerinde denenmiştir. Sümerler 

ve Mısırlıların birbirinden farklı yöntem ve teknikler ile geliştirdikleri bu kültür, 

içinde yaşadıkları coğrafi şartlarının bir ürünüdür. Kültürel yapının maddi değer ve 

şartları ile teknoloji kullanımı ve gelişiminin arasında önemli bir ilişki 



54 
 

bulunmaktadır. Fakat toplumsal yapıda var olan her şey maddi değer ve şartlara göre 

değerlendirmez ve buna da bağlı değildir. Toplumsal sistemlerin ahlaki değerleri ve 

inanç yapıları da teknolojik sistemlerin gelişimlerini ve uygulamalarını 

yönlendirebilir. Kültürlerin varlığı ve kültürün ortaya koymuş olduğu eserler, doğal 

yaşamdan, doğadan ayrı, bağımsız bir şekilde değerlendirilip düşünülemez. İnsan 

edinmiş olduğu bilim, bilgi ve araçlar vasıtasıyla doğayı kendi çıkarına dönüştürmek 

suretiyle kültürel üretimi gerçekleştirir. Yani insan maddi denilen elle tutulur somut 

kültürel değerleri teknoloji kullanımı sayesinde bilgi, beceri ve araçları kullanarak 

ortaya koyar (Ertürk, t.y.: 13). 

 

 

1.6. Kültür Toplum İlişkisi 

 

İnsanlar yalnız başlarına hayatlarını devam ettiremezler. Bu nedenle toplumda 

insanlar başka insanlara muhtaç bir şekilde yaşamını sürdürürler. Toplumsal iş 

bölümü de bu anlayışın sonucunda ortaya çıkmıştır. Toplum içerisinde insanların 

yapıp ettiği her şey, yani sosyal, kültürel, ekonomik, psikolojik, dinsel olarak yaptığı 

ve ortaya koyduğu her şey bir başka insanı ya da insan guruplarını işaret etmektedir. 

İşte bu işaret kültür kavramının ortaya çıkmasında ve insan toplumlarının sosyal bir 

varlık olmalarını gerektiren en önemli kavramlardan birisidir. Bu yüzden kültür bir 

topluda ki insanların bir arada var olmalarına kaynaklık eden bir süreçtir (Okumuş, 

2016: 274). Kültür, toplumu oluşturan üyelerinin ya da toplumdaki grupların hayat 

tarzlarına göndermede bulunur. Kültür, toplumdaki insanların nasıl ve ne şekil 

giyindiklerini, evlilik, çocuk yetiştirme gibi gelenekleriyle aile hayatlarını, çalışma 

ve iktisadi kalıplarını, dinsel ibadet ve törenleri ile boş zaman faaliyetlerini nasıl 

değerlendirdiklerini içermektedir (Giddens, 2000: 18). 

Toplumsal yapılar ile kültür kavramı arasında sosyoloji biliminin tarihi gelişimi 

içerisinde gözlemlenen karşılıklı çok önemli bir ilişki vardır. Bu nedenle de kültür ve 

toplum arasındaki ilişki sosyolojinin ilgi alanı içindedir diye ifade edebiliriz 

(Okumuş, 2016: 274). Sosyolojinin bir alt dalı olarak kültür sosyolojisi, kendisine 

kültür konusu ile birlikte kültür ve toplum arasındaki karşılıklı ilişkiyi ele alan bir 

disiplindir.  Kültür ve toplum ilişkisine baktığımızda kültürün, toplumsal alanı ve 

onun çevresini oluşturduğunu ve bu konuda temel olduğunu, kültürün devamlı bir 

toplumsal üretim alanı olması anlamında, belirli bir toplumsal yaşam alanında 



55 
 

bulunan insanların, meydana getirdikleri her türden bireysel ve sosyal ilişki 

içerisinde ortaya çıktığı görülür. Toplumsal ilişkilerin, karşılıklı olarak var olan ve 

insanların yaşamlarına etki eden bir düzeyde olması nedeniyle kültürel yapının 

oluşumunun en önemli göstergelerinden birisi, o kültürü var eden, onu hayatlarında 

uygulayan insan gruplarının var olmasıdır (Akın, 2013: 128). 

Toplumsal sistemi sosyal ve kültürel yapı ikisi birlikte meydana 

getirmektedirler. Bunlardan ilki olan toplumsal yapı, toplumda insanların hiyerarşik 

sistem olarak bulundukları mevki ve kuruluşlarını ifade ederken, kültürel yapı ise 

oluşan bu kuruluşun içeriğini belirtir. Sosyoloji bilimi, kültürel ve sosyal yapıyı, 

kültür ve toplum arasındaki karşılıklı ilişkiyi, birbirinden ayrı toplumların farklı 

kültürlerini ve bu farklı kültürlerin kendi aralarındaki ilişkilerini kendisine konu 

edinir (Aslantürk ve Amman, 1999: 194). 

Kavramsal açıdan bakıldığında kültür ile toplum arasında bir ayrım söz konusu 

olsa da yine de kültür ve toplum arasında çok sıkı bir bağ vardır. Toplumlar olmadan 

kültürler meydana gelemez, aynı şekilde toplumlar da kültür olmadan varlıklarını 

sürdüremez ve koruyamazlar. Kültür var olmadan, toplumların ve insanların bir 

dilleri, sanatı, edebiyatı, ahlakı, zihniyet yapısı, değerleri, örf ve adetleri, teknik 

aletleri ile bir mimari yapıları olamaz (Giddens, 2000: 18). 

Toplumu, kendine özel ve has, sosyal etkileşimler ağı olarak ifade edersek, 

kültürü de sosyal yaşamı insanlar arasında anlamlı ilişkiler çerçevesinde oluşturan 

semboller olarak ifade edebiliriz. Geertz’in yaklaşımıyla kültür (akt. Okumuş, 2016: 

274), sosyal ilişkilerin etkisi ile gerçekleşmiş olan anlamlı semboller bütünü, sosyal 

sistem ise sosyal ilişkiler çerçevesinde oluşan bir ağ veya kalıp şeklinde 

düşünülebilir. Kültürel sistem içindeki sembol, simge ve araçlardan, toplum 

içerisinde insanların oluşturdukları ve yerine getirdikleri tutum ve davranışları, olay 

ve olguları algılamada, ifade etmede, değerlendirmede ve anlam vermede 

yararlanmaktadır (Akın, 2013: 128). 

Kültür, toplumların ve insanların eylem, tecrübe, tutum ve davranışlarını 

oluşturdukları bir anlamlar bütünü ise, sosyal yapı ve sistem de sosyal ilişkiler 

biçimidir,  eylem, tecrübe, tutum ve davranışların almış olduğu şekildir.  Bundan 

dolayı kültür ile sosyal yapı ve sistem toplumsal olay ve olguların farklı biçimlerini 

ifade ederler. Kültür ile sosyal yapının, toplumsal olay ve olguların farklı biçimlerini 

ifade etmelerini anlamanın bir yolu da toplumlar değişim yönünde bir irade 

gösterdiklerinde kültür bu değişime bazen çok farklı tepkiler verebilmekte, mesela 



56 
 

var olan sosyal değerleri muhafaza etme yönünden oluşan değişime direnç gösterdiği 

görülebilmektedir (Okumuş, 2016: 274). 

Kültür değişmesi yalnızca toplumların kendi iç bünyelerinde meydana gelen 

olaylar sonucunda oluşmayabilir. Toplumlar ve milletler arası ilişkiler sonucunda bir 

kültürün başka kültürle temas etmesi sonucu oluşan iletişim ve etkileşim de 

toplumlarda dıştan kaynaklı olarak kültür değişmelerine neden olabilir (Aslantürk ve 

Amman, 1999: 200). Bununla birlikte toplumlar gelecek inşa ederken her zaman 

kültüre muhtaçtırlar, ihtiyaç duyarlar. Yani toplum, iç ve dış temas ve etkileşimlerin 

sonucu olarak tamamen yeni dil, yaşam tarzı, ahlak, sanat, mimari, inanç, zihniyet 

yapısı gibi unsurları benimsemeye ihtiyaç duyabilir; bu koşullarda var olan kültürün 

bir kısmını veya tamamını değiştirebilir veya yeniden yapılandırabilir. Bu beyanda 

kültürden ayrı olarak toplumların da kendi bağımsızlığı vardır diyebiliriz. Kültür 

sosyolojisinin inceleme alanı olan kültür, sosyal yapı ve sistemin şekillenmesinde, 

tutum ve davranışların belirlenmesinde, sosyal ilişkilerin anlam kazanmasında etkili 

olur.  Bu nedenle fertlerden oluşan toplumları kültürel sistemden ayrı, bu sistemin 

dışında ve kültür olmadan tasarlamak ve düşünmek olası değildir (Okumuş, 2016: 

274). 

Esasında bizatihi toplumun toplum olarak var olması kültürel bir durumu ifade 

eder. Toplumsal yapı dediğimiz bireylerin karşılıklı ilişkilerinden meydana gelen bir 

bütünsel süreci ifade ettiğinden dolayı, toplumsal konum, statü, rol ve toplumsal 

kurumlardan müteşekkil bir toplumsal sistem hep birlikte birey tarafından ortaya 

koyulmuştur. Böylelikle kültür ve toplum karşılıklı olarak birbirleri ile iletişim 

içerisinde birbirlerine sınırlar çizmekte ve çizilen bu sınırlar ile bir bütünsel yapının 

iki ayrı görüntüsü olmaktadır. Bu bütünsel yapı bir taraftan adaptasyon, doğal yaşamı 

dönüştürme ve doğaya hükmetme olarak kültürü oluştururken diğer taraftan sosyal 

hayatın kurulup yaşatılması ve devam etmesi açısından toplumu oluşturmuştur 

(Aslantürk ve Amman, 1999: 196). 

Kültür, sosyal üretim yapısının en önemli özelliği ve bu üretim yapısının 

çıktılarını içinde barındıran bir toplumsal realite tarzı olarak, toplumda meydan gelen 

değişimlere şekil labilmektedir. Kültür ile toplum arasında olan ilişkiler ele 

alındığında, sosyal normlar, yaşam tarzı, değerler sistemi, sanatsal faaliyetler, 

zihninsel yapı gibi kimi unsurlar hatıra gelmektedir. Bu saymış olduğumuz toplumsal 

gerçeklikler kültürel değerlerin bir millet içinde var olduğunun ve yaşadığının en 

önemli kanıtlarıdır (Akın, 2013: 128). 



57 
 

Toplumda bireyler o topluma ait olan kültürel değerler ile baskı altına alınırlar. 

Toplumda oluşan ortak bilinç, kültürel unsurlarla birleşerek toplumda rol oynayan 

aktörleri etkisi altına almaya çalışır. Bundan dolayı sosyalleşme süreciyle birlikte 

toplumda kültürün süreklilik kazanması sağlanmış olur. Sosyalleşmenin etkisiyle 

birlikte bireyler kültürü öğrenir ve benimser, toplumsal uyum gerçekleşmiş olur. 

Kültür, toplumda bireylerin oynamış olduğu roller ile sosyal aktörler arasındaki 

ilişkiler meydana gelmekte ve bundan dolayı toplumda bireylerin doğumuyla birlikte 

başlayan toplumsallaşma süreciyle birlikte kültürün öğrenildiği ve bu şekilde 

kültürün hayatiyetini devam ettirdiği söylenebilir.  

Sınırları, kültürün belirlediği çerçevede, insanlar ile kültürler arasındaki 

etkileşim devam etmektedir.  Fakat hayatın günlük akışı içinde insanlar, kültürel 

yapının kimi özelliklerine, değerlerine, unsurlarına karşı itiraz ve sorgulama 

içerisinde olabilmektedirler. Bu sorgulama ve itiraz kimi zaman günlük yaşamda kısa 

bir şekilde meydana geldiği için kalıcı değildir. Fakat toplumda güçlü bir kişilik 

yapısına sahip olan, toplumun önünden giden kimi liderler, kanaat önderleri, aydınlar 

kültüre karşı daha ciddi sorgulama ve itiraz geliştirerek, kültürde değişiklik meydana 

getirmek için şartları zorlayabilir ve bu değişimi sağlayabilirler (Okumuş, 2016: 

274). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



58 
 

İKİNCİ BÖLÜM 

KÜLTÜRÜN AKTARILMASI 

 

2.1. Kültür Nasıl Aktarılır? 

 

Tarihi süreç içerisinde kültürün değişiklik geçirdiği bilinen bir gerçekliktir. Bu 

konuda çalışan bazı araştırmacılar toplumsal yönden meydana gelen değişim ve 

dönüşümleri birçok yönden biyolojik değişim ya da evrim kuramına benzeterek, 

bunu daha çok kültürel açıdan değişim ya da evrim olarak ifade etmeyi tercih 

etmişlerdir. Bu açıdan bakıldığında toplumda bireyler tarafından meydana getirilen 

bir davranışın o toplum içinde ki bir kültürel çevrede kişiler tarafından yaygın bir 

şekilde yapılması anlamına gelen “memes” terimi mesela Dawkins’in ifade ettiğine 

göre biyolojik gen terimini belirtmektedir. Bireyler arasında maddi ve manevi 

kültürün toplumda aktarımının daha çok taklit şeklinde meydana geldiğini ifade 

edenlerde olmaktadır. Bu görüşte olanlara göre geleneksel anlayış içerisinde 

öğrenme durumlarının örneğin herhangi bir grup yapısı içinde öğrenim, deneyerek, 

yaparak ve yaşayarak öğrenme ya da şartların sonuna kadar zorlanılması 

durumundaki öğrenme, sosyal ya da kültürel değişimleri analiz etmede yetersiz 

kalmaktadır. Sosyal açıdan modeller çok çeşitli sebeplerle birlikte belirli şartlar 

yüzünden taklit edilip model alınır ve en sonunda kültürel yapı kendini ortaya çıkarır. 

Yine böyle bir anlayış adı altında alışkanlık ve tutumlara dayalı izah türü ifade 

edilmiştir. Model alınacak, taklit edilecek olan herhangi bir davranışın bireyler 

yönünden biçim, içerik ve işlev yönünden ilgi uyandırıcı bulunması durumundadır. 

Biyolojik ve kültürel etkileşime ilişkin olarak ise doğal yaşamdan daha çok özneye 

doğru bir yönelim içinde olur ve bu görüşte olan antropologlarda insan hareketleri 

büyük oranda esnek bir yapıya sahip olurlar görüşündedirler. Onu, ifade edilen kısa 

çerçevede değerlendirmek toplumda kültür ile kültürün aktarılmasını kavramada ve 

algılamada birtakım sorunların ve noksanlıkların oluşmasına zemin hazırlar (Çetin, 

2016: 73-74). 

Kültürün sürekliliği bir kuşaktan bir kuşağa aktarmakla mümkün olabilmektedir. 

Bu ise sosyalleşme süreci olarak isimlendirilmektedir. Bireyin toplumda yer edinmiş 

olan zihinsel yapıları, değerler sistemini, inanç kalıplarını, tutum, davranış ve 



59 
 

alışkanlıkları benimseyip öğrenmesi bebeklik ve çocukluk çağlarından itibaren başlar 

ve devam eder (Özkul ve Tatar, 1999: 75). 

Kültür, toplumda bireyler ve gruplar tarafından ortaklaşa olarak yapılan 

davranışların kurumsal hale gelmesidir. Günlük yaşamın akışı içinde birçok 

davranışlarımızı farkında olmadan, gelişi güzel ve düşünmeden yapmaya 

çalışmaktayız. Öğrenip benimsemek durumunda kaldığımız turum, davranış ve 

kuralları sıradan eylem biçimleri haline sokan yapılara kurumlar denilmektedir ve 

bunların yani kurumların öğrenilmeye ve benimsenmeye başlanılması sonucu da 

artık kültür aktarımı gerçekleşmiş olur. Kültür aktarımı ifadesinden anlatılmak 

istenen mana kültürel sürekliliğin devam ettirilmesidir. Toplumda kültür aktarımının 

gerçekleşmesi doğrudan doğruya kültürel süreçlerin işlevini yerine getirmesiyle ilgili 

bir durumdur. Kültürel süreçlerin işlevini yerine getirmesi ise, kültürel sistemin 

meydana gelmesi ve dönüşümünde önemli bir güç olarak etkisini ve baskısını 

hissettirmektedir. Bu etki ve baskılar kültürel süreç içerisinde kültürlenme sayesinde 

ortaya koyulur. Bütün insan gurupları bir kültür içerisinde kendini geliştirir. Bu 

açıdan birey ile toplum etkileşiminde tam bir uyum gözlemlenir. Bu uyumun ortaya 

çıkması için toplumda nesiller arasında gelenek ve göreneklerin devam ettirilmesi, 

alışkanlık ve tutumların aktarılması gerekir. Böylelikle kültürel süreçlerde bir 

devamlılık sağlanmış olur. Bundan dolayı kültürleme ve kültürlenme, toplumda 

bireylerce öğrenilen, bireylere öğretilen ve kültürel süreç kapsamında ise 

benimsetilip özümsenen düşünme, duyma ve davranış biçimleridir (Şahin, 2019b: 

241). 

Kültürün en önemli taşıcısı dildir. Gerek sözlü gerekse yazılı kültür unsurlarını 

gelecek nesillere taşıyarak kültürün sadece geçmişte kalmasının önüne geçmiyor, 

aynı zamanda dil, bu fonksiyonu dışında sosyalleşme süreci ile toplumun bir parçası 

haline getirdiği bireyi, toplumsal karakterle şekillendirerek ona milli bir kimlikte 

kazandırıyor. Dil bir toplumsal yapı unsuru olarak, yerine getirdiği tüm bu 

fonksiyonlarını dün olduğu gibi bugün ve yarında devam ettirecektir. Dil, bu yönü ile 

geçmiş ve gelecek arasında bir köprü görevi görmektedir (Göçer, 2012: 51-52). 

 

2.1.1. Sosyalleşme 

 

Sosyalleşme, bir bireyin toplumsal ilişkilerde, grup etkinliklerinde kendisinden 

yapılması istenen ve beklenen uygun davranış ve rol ile ilgili norm ve kuralları 



60 
 

önceden haberdar olarak benimsemedir. Sosyalleşme toplumda sosyal bir süreç 

olarak toplumda bireyin doğumundan başlayarak toplum üyeliğini elde etmesinde 

geçirdiği aşamaların bütününe birden verilen isimdir.  İnsanoğlu şahsiyetini doğuştan 

dünyaya getirmez bunu yaşarken elde eder. Her toplumda toplumdaki bireylerin nasıl 

hareket etmeleri gerektiği ile ilgili davranış kuralları ve buna bağlı olarak normları 

vardır.  Sosyalleşme süreci çocuğun doğuşundan itibaren başlar (Erkal, 1999: 93). 

 Sosyalleşme, topluma yeni katılan bireylerinin toplumsal norm, kural ve değerler 

açısından farkındalık oluşturmalarını sağlayan ve ayrı birer kişilik, kimlik ile benlik 

duygusuna kavuşmalarına yardım eden bir durumu kapsamaktadır. Sosyalleşme 

insan hayatı boyunca devamlılığı olan bir süreçtir. Sosyalleşme, doğuştan 

savunmasız bir şekilde dünyaya gelen insanların toplumda yaşam için gerekli olan 

kültürel becerileri kazanarak öz bilinç ve öz farkındalığa erişmiş, kişilikli bir insana 

dönüşmesini sağlayan bir yapıyı ifade etmektedir. Sosyalleşme, zaman içinde 

toplumun devamlılığını muhafaza etmek suretiyle sosyal üretim için kaçınılmazdır 

(Giddens ve Sutton, 2014: 254). 

Sosyalleşme süreci pasif bir süreç değildir. Sosyalleşme süreci, sosyalleşenin de 

karşılıklı tepkileri ile dâhil olduğu etkin bir süreci ifade eder. Bu süreçte sosyalleşen 

edilgen bir durumda değildir, sosyalleşen de tepkileri ile sürece aktif katılım 

sağlayarak süreç içerisinde etkin bir varlık olduğunu göstermektedir (Giddens, 2000: 

25). 

Yeni doğan insan yavrusu, sosyal tarafı olamayan, benlik merkezli bir canlıdır. 

Etrafında bulunan her şeye kendine verdikleri zevke ve ızdıraba göre değer biçer. 

Böylece kendini kendi küçük kâinatının merkezi olarak görür. Sosyalleşme sürecinde 

çocuğun tamamen benlik merkezli olduğu, bu ilk safhadan çıkışı canlı ve cansız 

varlıklar arasında ayırım yapabilmesiyle başlar. Çünkü sosyalleşme, ferdin, başka 

fertlerle sosyal münasebetlere girebilmesi demektir ki, bu da ancak ferdin, diğer 

şahısları da belirli haklara sahip birer fert olarak tanıyabilmesi ile mümkün olur. 

Çocuğun sosyalleşme sürecinin ikinci aşaması tek yönlü meydana gelen ön 

yargıların, karşılıklı kabule ve onaya dayanan değer yargılarına izin vermeye 

başlaması ile karakterleşen safhadır. Bu toplumda birey ile cemiyetin bütünleşmeye 

başlaması halidir (Özkul ve Tatar, 1999: 75). 

Sosyalleşmenin en önemli işlevlerinden birisi de bireyi kültürün bir parçası 

haline getirip o kültür alanı içerisine uyumlu bir ögeye dönüştürmektir. Böylece 



61 
 

birey o kültürün diğer parçaları ile uyumlu bir unsur olarak toplumun kendisinden 

beklentilerini ve toplumun ihtiyaçlarını karşılayabilir bir duruma gelir (Aslantürk ve 

Amman, 1999: 144). 

Sosyalleşme kavramı, genellikle birbirinden az-çok farklı üç manada kullanılmıştır.  

1. Bireyi, soysa-kültürel âleme sokma süreci olarak geniş anlamlı bir kavram olmak.  

2. daha çok, bebeğin ve çocuğun sadece ilk yıllarda olan sosyal eğitimine işaret 

etmek.  3. büyüyen çocuk ve gencin ahlaki eğitimi ile ilgili sosyal öğrenme 

şekillerine mana vermek üzere kullanılmıştır. Sosyalleşme bütün bir toplum için, 

kültür ve tali-kültür açısından bireye normatif davranış tarzları aşılama olayıdır, bu 

bakımdan ferdi değil toplumsaldır ve öğrenmenin daha ziyade okul duvarlarının 

dışında kalan kısmına işaret etmektedir (Yörükan, 2013: 46-48). Bu anlamda toplum 

kültürünün öğrenilmesi ve özümsenmesi süreci olan sosyalleşme, tek yönlü, 

taraflardan birinin edilgen olduğu bir süreç değil; aksine süreç içerisindeki tarafların 

tamamının etkin olduğu aktif bir süreçtir (Okumuş, 2014: 430). 

Toplumsallaşma süreci içinde birey, bir yandan sınırlamalara maruz kalırken, 

diğer yandan süreç, toplumsallaşan bireyin verili olan ilişki ve değer yargılarını 

dönüştürmesi için de olanaklar sunar. Bir bireyin toplumsallaşması, “bir dili 

kavramsal düşünmenin kurallarını, topluluk tarihinin bir bölümünü, yaşamak ve 

gelişmek için zorunlu pratik alışkanlıklarını, topluluğun diğer ilişkilerini düzenleyen 

ahlaki kuralları öğrenebileceği ve edinebileceği bir çevre yaratmak anlamına gelir. 

Toplumsallaşma, doğumla başlar. Dünyaya gelen bir çocuğun kendi benliğinin 

farkında olması, içinde bulunduğu aile ve toplum hayatında kimlik ve kişilik elde 

etmesi ve hayata ait birtakım değerleri benimsemesi, öğrenmesi manasına gelir. Aile 

içinde, okulda, işyerinde, kitlesel iletişim araçlarıyla toplumsallaşma süreci 

çeşitlenmiştir.” Bu süreçte kültür, kültüre bağlı roller, tutum ve davranışlar 

içselleştirilir (Mengü, 2004: 10). 

Sosyalleşme, tüm bu gerekçelerle karşılıklı bir etkileşim süreci olarak ifade 

edilebilir. Sosyalleşme süreci ile birey ve toplum arasında bir köprü kurulur. Bu 

köprü o denli önemlidir ki ne birey ne de toplum bu köprüden vazgeçebilir. Bu köprü 

birey ve toplum için yaşamsaldır. Birey olmadan toplum var olamaz toplum olmadan 

da birey varlığını koruyamayacaktır. O halde bu karşılıklı etkileşim sürecinde birey 

kişilik kazanırken kültürde yeniden şekillenmektedir. Bu durumda sosyalleşme 

bireysel anlamda kimlik kazanma süreci de denilebilir (Özkalp, 2004: 77). 



62 
 

Sosyalizasyon (toplumsallaşma), sosyologların temel ilgi alanlarındandır, çünkü 

birey ile grup ve toplum arasında iletişimi sağlar. Birey yönünden olaya bakıldığında 

diğer insanlarla iletişim ve etkileşim içinde olma, bireysel yönden ilgi ve 

yeteneklerin meydana gelmesi ve gerçekleşmesi açısından bir araç konumundadır. 

Toplum yönünden baktığımızda ise toplumsal olarak var olan düzen ve istikrarın 

devam etmesi yönünde bir işleve sahiptir. Buyüzden toplumsallaşma süreci iki çok 

önemli faktörü ortaya koymaktadır: 1.Sosyalleşmesi istenen insanları (çocukları) ve 

2. Sosyalleşmenin oluşumunu sağlayan araçları. Toplumsallaşma araçları, bireyin 

toplumun yapısını ve kültürünü öğrenmesinde, öz kavramının (benlik) 

şekillenmesinde önemli rol oynar (Sezal, 2002: 117).  Aile ilişkileri, akran grupları, 

okul yaşantısı, çalışma alanları sosyalleşmenin unsurlarını oluşturan araçlar olarak 

ifade edebiliriz (Erkal, B. Baloğlu ve F. Baloğlu, 1997: 266). 

Sosyalleşme etkenleri, araçları ya da ajanları kavramları ise sosyolojik anlamda 

yaşantımızda planlı, düzenli veya bir sistem dâhilinde değil de rastlantısal yollarla 

sosyalleşmemize etki eden kişi ya da kurumları ifade eder. Bu bağlamda aile, 

ekonomi, din, eğitim ve siyaset kurumları, arkadaşlar, akrabalar, antrenörler, okul 

müdürleri, yönetim kurulu başkanları, çocuk bakıcıları, komşular, liderler, 

öğretmenler, öğretim üyeleri, bilim adamları, âlimler, uzmanlar, siyasetçiler, 

yöneticiler, devlet, film yıldızları, sanatçılar, spikerler, müzik starları, spikerler, din 

görevlileri vs. birer sosyalleşme etkenleridir (Okumuş, 2014: 437). 

Kültürel aktarım açısından konu ele alındığında, toplumda yetişen çocuklar, 

sosyalleşmenin aile, eğitim, okul, kitle iletişim araçları gibi vasıtalarla oluşturdukları 

ilişki ve etkileşim neticesinde, toplumsal olarak kendilerinden beklenilen tutum ve 

davranışları cinsiyet yapılarına uygun olup olmama durumlarına göre aşama aşama 

benimsemeye çalışırlar. Bu noktadan konuya bakıldığında toplumsal cinsiyet 

açısından ortaya çıkan birtakım farklılıklar fizyolojik olarak oluşmazlar, bunlar 

toplum içinde yaşanan kültürel değerler etrafında meydana gelir. Bu bakış açısına 

göre, toplumsal cinsiyet açısından oluşan eşitsizlikler toplumda erkek ile kadınların 

sahip oldukları farklı sosyal roller, alışkanlıklar ve davranışları benimseyip kabul 

etmeleri sonucu sosyalleşmelerinin bir neticesidir. Bu anlayış feminist düşüncelerin 

de genel anlayışını yansıtmaktadır. Çünkü kültürel yaşantının sonucuna göre 

toplumsal cinsiyet farklılıkları toplumda yerleşmeye başlamaktadır. Yani başka bir 

ifadeyle, sosyal ve kültürel hayatın yaşanmışlıklaraına göre toplumsal cinsiyet 

oluşmaya başlamaktadır. Bu anlayış içinde kültürel yapının toplumsal cinsiyet 



63 
 

durumuna göre toplumda kadının ve erkeğin, yer aldığı konum açısından çok önemli 

bir görev ve sorumluluğu bulunmaktadır. Toplumda kadın ve erkeğin oynadığı bu rol 

ile görev ve sorumluluğu, kültürün asıl elamanı olan kurumsal yapı içindeki 

işlevleriyle ele almak gerekir. Örneğin toplumun temel yapısı olan aile kurumu 

içerisinde annelik rolünü, iş yaşamında çalışan, üreten bir kadın rolünü yerine 

getirerek, toplumda kadından istenen ve beklenen rollere uygun bir şekilde yer 

alarak, kültürün gelecek kuşaklara aktarımında çok önemli görevi yerine getirerek 

kadını ele alabiliriz (Şahin, 2019b: 243-244). 

Sosyalleştirme toplumda birbirini takip eden üç yolla oluşur. Birincisi 

başlangıçta daha sosyalleştirmenin bulunmadığı, gerçekleşmediği veya 

sosyalleştirmenin ilk başlangıç dönemi olarak ifade edilir. Bu aşama öncelikli, 

birincil grup olan ailede oluşmunu gösterir ve temel, esas (primer) bir sosyalleştirme 

olma durumu söz konusudur. Tabiri caiz ise sanki boş bir levha içerisinde zihniyet 

kalıpları, tutum ve davranış anlayışları baştan inşa edilir (Aslantürk ve Amman, 

1999: 322). Birincil sosyalleşme aşamasında çocuklar bir kreş ya da bakımevine 

gitseler de bu aşama esnasında ana aracı ailedir. Modern toplumlarda sosyal konum 

doğumla miras alınmaz, fakat etnik köken, toplumsal cinsiyet, ailelerin toplumsal 

sınıfı ve doğum yeri 

Çocuklar açısından önem derecesi yüksek olan bu birincil ve ana sosyalleşme 

tipi, çocuğun bundan sonraki yaşamı için gerekli olan sosyalleşmesinin temelini 

oluşturur. Bir çocuk davranış kalıplarını, tutumları, değer yargılarını ve herhangi bir 

toplumda kültürün ana üyeleri olarak bireylerden yapılması beklenen, uygun eylem 

ve fiilleri öğrenip uyguladığında, birincil denilen sosyalleşme ortaya çıkmaya başlar. 

Çocuk bu aşama içerisinde, bilhassa çok yakın aile bireyleri ve yakın arkadaşlarının 

doğrudan tesiri altında bulunur. Örneğin herhangi bir çocuk, kendi annesinin etnik 

gruplar hakkında eşitlikçi olmayan, ayrımcı bir tutum ve görüş içerisinde olduğunu 

anladığında ya da duyduğunda, bu tutum ve davranışların normal, sıradan kabul 

edilebilir bir eylem olduğunu düşünebilir ve etnik gruplar konusunda benimsediği 

ayrımcı görüşü bu görüşü devam ettirmeye çalışabilir.  Berger ve Luckmann’ın 

ortaya koyduğu (akt. Okumuş, 2014: 439) birincil ve ikincil sosyalleşme tipi 

konusunda birincil sosyalleşme, daha çok birey, çocukluktan itibaren toplumun bir 

üyesi konumuna geldiği anda gerçekleşir. Bu aşamada bireyin yani çocuğun 

hayatında önemli derecede yer edinen insanlar, çoğunlukla anne babalar, hayatın 

gerçekliği tanımlarını çocuğa dikta ederler ve çocuk da bu empoze edilenleri 



64 
 

benimser ve özümser, yaşantısında çok önemli olan bu aktörlerin oynadığı rol ile 

tutum ve davranışlar çocuğun dünyasını şekillendirmeye başlar. 

Aile kurumu toplumun çekirdeği ve sosyalleşme sürecinin ilk basamağıdır. Aile 

içerisinde sosyalleşmenin de ilk adımı anne ile gerçekleşir. Toplumsal bir kişilik 

kazanma yolunda bireyin sosyalleşme serüveni anne ile başlar. Bu anne çocuk 

sosyalleşmesi, güven hissi ile başlayıp dil gelişimi gibi daha somut bir alanda 

gerçekleşerek devam etmektedir (Özkalp, 2004: 84). 

Ailenin sosyalleşmede oynadığı rol açısından iki önemli nokta vardır: Birinci 

durum, ailenin topluma göre daha küçük ölçekli yapısının toplumla olan 

çelişkileridir. Yani ailenin toplumdaki hâkim kültürden farklı olarak başka bir kültüre 

sahip olması bu durumun sebebidir. İkinci durum ise ailenin toplumdaki hâkim 

kültür içerisinde kendine özgü alt kültürünü devam ettirmesi ile toplumda büyük 

ölçekli bir etki oluşturmasıdır. Bu etki ise toplumda alt kültür unsurlarının 

oluşturduğu çeşitliliktir.  

Büyük ölçekte düşünüldüğünde sosyalleşme, alt kültürlerin varlığı ile toplumda 

homojen bir kültürün hâkim olmamasını sağlayacaktır. Eğer bir toplumsal yapıda 

sosyalleşme tekelleşir ve sadece resmi kurumlar ve onların ideolojileri biçiminde 

bireylere aktarılırsa aktarılan bu değer yargıları yalnızca bilinir bir hale gelmesine 

karşın uygulamada ailelerin mensubiyet bağı ile bağlı oldukları farklı toplumsal 

sınıflar, etnik ya da siyasi grupların değer yargıları, yine aileler yoluyla yeni 

kuşaklara aktarılacaktır.  

Bununla birlikte bu durumun başka durumlara da sebep olacağını unutmamak 

gerekir. Sebep olduğu bu durumlardan birisi de toplumsal çatışmalardır. Şunu da 

unutmamak gerekir ki sosyalleşme süreci çatışmalarla parçalanan bir toplumda değil, 

toplumsal bütünlüğü sağlama sürecinde etkindir. Parsons’un dediğine göre (akt. 

Bustan, 2015: 86-87): Toplumsal yapının çekirdeği ailenin toplumsal yapı 

içerisindeki en önemli işlevi ise yeni nesilleri gerek duygusal yönden gerekse 

kültürel yönden toplumsal yapının bir parçası haline getirmektir. Bunun için de aile 

ilk olarak çocuğu toplumla olan bağını güven duygusu üzerinden kurar.   İkinci 

olarak toplumsal cinsiyetin öğrenilmesinde de ailenin önemli bir fonksiyonu vardır. 

Yeni nesiller hem aile hem de sosyal öğrenme yoluyla toplumsal cinsiyet rollerini 

öğrenirler. Ailede bu görevi ebeveynler yerine getirirken sosyal öğrenme ile hem 

akranlar hem de toplumdaki diğer rol modeller bu görevi yerine getirmektedir 

(Bustan, 2015: 87). 



65 
 

Daha önceden de belirttiğimiz üzere ailenin toplumsal bir kurum olarak birçok 

işlevi bulunmaktadır. Bu işlevler arasında en önemlisi ise yeni nesillerin 

sosyalleşmesini sağlamaktır. Yeni nesillerin sosyalleşmesinde ailenin yerini ve 

önemini anlayabilmek için bebeğin hem kültürel hem de fiziki olarak bir ailede 

dünyaya geldiğini hatırlamak yeterli olacaktır. Toplumdaki diğer kurumlar gibi aile 

kurumu da toplumsal değişmeden etkilenmektedir. Bu değişimin etkisi ile bazı 

işlevlerini yitirmiş olsa da toplumun çekirdeği olma özelliğini koruyan aile kurumu 

halen yeni nesilleri toplumun bir parçasına dönüştürme işlevini yitirmemiştir. Bu 

anlamda aile halen, çocuğun bakımının yapıldığı, ilk eğitimlerinin verildiği ve 

sosyalleştirme görevine devam etmektedir (Okumuş, 2014: 437).  

Sosyalleştirme sürecinde ikinci aşama olarak, birincil sosyalleştirmenin ardından 

gelen, devamlı bir sosyalleştirmenin sorumluluğunun alındığı toplumun diğer üyeleri 

ile ilişkilidir. Sosyalleştirmenin bu tipine daha çok tali diye ifade edilebilen ikincil 

sosyalleştirme süreci denilmektedir. Örneğin okul yaşantısı, dinsel hayat, iş ve 

meslek süreci, evlilik gibi yaşantılar bu ikincil aşamayı yansıtır. Bununla birlikte 

birinci tip sosyalleştirme sürecinde ortaya çıkan yapıların düzeltilmesi ve 

dönüştürülmesi, genişletilerek yayılması ya da sınırlar koyulması bu aşamada 

meydana geldiği için, bireyler arasında dayanışma ve uyum sağlama ile birlikte 

çatışma ve rekabet süreçlerinin de meydana geldiği bir aşamadır bu ikincil 

sosyalleşme (Aslantürk ve Amman, 1999: 322). 

Aile dışında gerçekleşen önem derecesi bakımından birincil öneme sahip 

olmayan bu sosyalleşme, sosyalleşenin toplumsal yapı içerisinde farklı grupların 

değer yargıları ve davranış kalıplarının özümsemesi anlamına gelir. Esasında bu 

sosyalleşme, ailenin yeterince pekiştirmediği sosyalleşen davranışlarının, 

sosyalleşmenin diğer aktörleri ve araçları ile pekiştirilmesi anlamına gelir. İkincil 

sosyalleşme mekânları, yine aile ortamı olan ev dışında da sosyalleşenin nerede nasıl 

davranacağına ilişkin yeni davranış kalıplarını öğrendiği mekânları ifade eder 

(Okumuş, 2014: 439).  İkinci tip sosyalleşme, diğer toplumsal aracıların ön planda 

olduğu çocukluk evresinin sonlarına doğru ve yetişkinlik evresinde oluşmaya başlar. 

Bu farklı düzlemlerdeki toplumsal ilişki ve etkileşimler, bireylerin içinde yaşadığı 

kendi toplum ve kültürlerinin ana unsurlarını meydana getiren değerleri, normları ve 

inançları benimsemelerine yardımcı olur. Okul önemli bir sosyalleşme aracıdır. 

Okullar bir gizli müfredat sayesinde daha girift bir sosyalleşme aracıdır (Giddens ve 

Sutton, 2014: 256). 



66 
 

Sosyalleşmenin önemli etkenlerinden biri olan eğitim, sosyalleşenin bu süreçte 

toplumsal davranış kalıplarını ve değer yargılarını öğrenmesini sağlayarak toplumla 

bütünleşmesinde önemli bir görev üstlenmiş olur. Sosyolojik anlamda, eğitim 

sosyalleşme ilişkisine baktığımızda öz itibari ile bu iki süreci birbirinden bağımsız 

düşünmek neredeyse imkânsızdır; çünkü eğitimin kendisi bir sosyalleşme süreciyken 

diğer taraftan da sosyalleşme sonucunda bir eğitim durumu açığa çıkmaktadır. 

Eğitimin sosyalleşme ile bu ilişkisi göz önüne alındığında eğitim ve dolayısıyla 

okullar sosyalleşme sürecinde aile kadar önemli bazen de aileden daha etkin hale 

gelmektedir (Okumuş, 2014: 438).  

Din, sosyolojik bir kurum olarak sosyalleşmenin gerçekleşmesini sağlayan 

evrensel sosyalleşme ajanlarından birisidir. Özellikle ahlaki değer yargılarının 

sonraki kuşaklara aktarımında önemli bir görev üstlenmektedir. İnsanlar düzenli 

olarak ibadethanelere gitmeseler dahi kültürün önemli öğelerinden biri olarak din 

kurumu biçimlendirdiği kültür vasıtasıyla dolaylı olarak ya da yakın çevrelerindeki 

aile ve toplum fertleri ile etkileşim sonucunda bu değer yargılarını özümserler. 

Önceden de belirttiğimiz üzere bir başka resmi ve örgütlü sosyalleşme kurumu da 

eğitim kurumudur. Eğitim kurumu dolayısıyla da okul ve öğretmenlerdir. Bu 

anlamda okul sadece bilgilerin transfer edildiği bir yer değil aynı zamanda sosyal 

norm ve davranışların da kazanıldığı bir yerdir (Özkalp, 2004: 86). 

Sosyalleşmenin önemli etkenlerinden biri de din kurumudur. Din kurumu 

toplumdaki tüm fertler üzerinde hangi toplumsal sınıfa ya da hangi toplumsal 

tabakaya dâhil olursa olsun kuşatıcı bir etkiye sahiptir ve böylece toplumsal yapının 

tüm fertlerine ulaşarak sosyalleşmede etkili olur. Bir başka sosyalleşme aracı da 

ekonomi kurumudur. Ekonominin doğası gereği insan ekonomik faaliyetlerde 

bulunurken diğer insanlarla ve kurumlarla işbirliği içerinde hareket etmek 

zorundadır. Bunun sonucunda da ekonomi kurumu insanları sosyalleştirirken diğer 

toplumsal kurumlarla da işbirliği içerisinde hareket eder. Bunun sonucunda ekonomi 

kurumu salt ekonomik faaliyetler yoluyla bireyin sosyalleşmesi görevini yerine 

getirmiş olur (Okumuş, 2014: 437-438). 

Sosyalleştirmenin birinci ve ikinci aşamasından sonra meydana gelen üçüncü tür 

aşamasına ise yeniden sosyalleştirme denir. Bu yeniden sosyalleştirme aşamasında 

bireyde, ara sıra yaşanılan geçmişin aksine yeni bir tarzda zihniyet, tutum ve 

davranış kalıplarının benimsetilerek kazandırılmaya çalışılır. Var olan bir inanç 

kalıbından başka bir inanç kalıbına, bir ideolojik anlayıştan başka bir ideoloji 



67 
 

anlayışa, bir sosyal ülkü ve değerlerden başka bir sosyal ülkü ve değere dönüşüm 

aşamaları bu yeniden sosyalleştirme dediğimiz sürece uygun örneklerdir (Aslantürk 

ve Amman, 1999: 322). Yetişkinlikte sosyalleşme, insanlar, kendi iş çevreleri ve 

politik inançlar gibi sosyal yaşamın yeni alanlarıyla bağlantılı olarak nasıl 

davranacaklarını öğrendikleri sürece devam eder. Radyo, televizyon, internet gibi 

kitle iletişim araçlarının, görüşleri, tutumları ve davranışları şekillendirme anlamında 

sosyalleşme sürecinde artan bir rolü olduğu görülmektedir (Giddens veSutton, 2014: 

256). 

Yeniden sosyalleşme kavramı, esasında sosyalleşmenin ömür boyu devam eden 

bir süreç olduğunu bize hatırlatır. Yeniden sosyalleşme, kişinin eski davranış 

kalıplarının yerine yenisini benimsemesi ya da kabul etmesi şeklinde gerçekleşir. 

Mesela belirli ekonomik koşulların oluşturduğu durumlardaki davranış değişiklikleri 

de olabilir, zengin bir kişinin fakirleşmesi ile ortaya çıkan yeni duruma uyum 

sağlaması buna örnek olur. Yeniden sosyalleşmede kişi bazen geçmiş yaşantısından 

kültürel anlamda tamamen bir kopuş da yaşayabilir. Mesela kendi kültür ortamından 

çeşitli sebeplerle daha önceden hiç bilmediği bir kültür ortamına kişinin geçmiş 

olması ve eski kültür ortamını oluşturacak koşulların ya da sosyal çevrenin yeni 

geçilen sosyal ortamda bulunmaması bu duruma sebep olabilir. Almanca ve Alman 

kültürünü bilmeden Almanya’ya işçi olarak giden ilk Türk işçilerin durumu buna 

örnek olabilir. Yeniden sosyalleşme süreci yetişkinlerin kısmen ya da daha keskin 

davranış değişiklikleri gerçekleştirdikleri bu süreci ifa eder (Okumuş, 2014: 439).  

Sosyalleşme sürecinin en önemli sonucu kişiye kimlik kazandırmasıdır. 

Sosyalleşme, kişiye tek bir alandan tek bir kimlik kazandırmaz, kişinin birçok alanda 

kimlik kazanmasını sağlar. Bu toplumsal kimlikler sosyalleşme sonucunda ortaya 

çıkmaktadır. Örneğin kişinin meslek kazanması ya da toplumdaki alt kültürlerden 

birinin parçası haline gelmesi de bir kimlik edinimidir. Bu anlamda sosyalleşme 

sonucu kazanılan bu kimlikler bireyi toplumla benzer kılarken bir yandan da 

toplumdan farklılaştırabilir (Yörükan, 2013: 48). Sosyalleşme, kesintisiz bir şekilde 

insan hayatı boyunca devam eder. Bu süreç her ne kadar bireyin hayatı boyunca 

devam etse de süreç içerisinde diğerlerinden daha önemli dönemler vardır. Bu 

önemli dönemler bebeklik ve çocukluk dönemidir. Kişilik oluşumunda da bu iki 

dönemin sağlam temellerle oluşturulmuş olması önemlidir. Çünkü kişilik bu temeller 

üzerine inşa edilir (Özkalp, 2004: 78).  



68 
 

Genel bir ifade kullanarak söyleyecek olursak, sosyalleşme, sosyal öğrenme 

açısından içinde cereyan ettiği toplumun kazanılmış sâiklerini, bir bireyin ne zaman 

ve ne gibi bir tepkide bulunacağını tayin edecek olan işaretleri ve tepkide bulunduğu 

zaman hangi kazanılmış mükâfatlarla takviye edeceğini hesaba katmayı öğreten bir 

süreçtir (Yörükan, 2013: 48).  

 

 

 

 

2.1.2. Kültürlenme 

 

Kültürlenme kavramı, bireyin kendi kültürünün yani içerisinde dünyaya geldiği 

kültürün bir parçası olması sürecidir. Bu süreç bireyin hem eğitim yoluyla hem de 

toplumsal etki ile koşullanması olarak ifade edilir (Güvenç, 1979: 132). Kültürlenme 

süreci halka halka genişleyerek devam eden bir süreçtir. Bu sürecin ilk halkası ailedir 

dolayısıyla anne ve baba ile başlayan bu süreç toplumdaki diğer kurumlar yoluyla 

sistemli olarak toplumun tamamına doğru yayılarak devam eder. Bu süreç doğumla 

başlayıp ölünceye kadar devam eden bir süreçtir (Üstündağ, 2013: 38). Bu durumda 

insan kültürün hem öznesi hem de nesnesi durumundadır. Yani insan bir yandan 

kültürü inşa ederken diğer yandan da bu kültürden etkilenmektedir. Kültür kendisini 

oluşturan birey ve öğelerle bağlantılı olduğu kadar bu öğe ve bireylerden de kısmen 

bağımsız bir yapıdadır. Kültürü oluşturan öğeleri kültürün objektif yanı olarak 

alabiliriz. Her nesil geçmiş nesillerin kültürünü öğrenirken bu kültürü gelecek 

nesillere de taşımayacaktır (Aslantürk ve Amman, 1999: 197). 

Kültürel yapı unsurlarını toplumsal kurumlar meydana getirmektedir. Her 

toplumsal kurumun hem kendi bünyesi içinde hem de diğer toplumsal kurumlarla 

iletişim ve etkileşimi ile bir bütünsellik meydana getirirler. Ancak her toplumu diğer 

toplumlardan ve kültürlerden ayıran kendi yapısına ait bir mana ve değerler 

bütünlüğü vardır. Bu mana ve değerler bütünlüğüne ait olarak toplumda toplumsal 

cinsiyet bağlantılı çok çeşitli roller bütünlüğü yer almaktadır. Bu da kültürel yapı ve 

unsurları nasıl ve ne şekillerde geleceğe aktarımının yapılacağını bize anlatmaktadır. 

Bireylerin toplumsal yaşam içerisinde sosyal gurup faaliyetlerinde bulundukları 

iletişim ve etkileşim süreçlerinin hepsinde kurumsallaşma sürecini görmek olasıdır. 

Tutum, davranış ve eylemlerimizin çok büyük bölümünün, yine düşünce ve duyuş 



69 
 

açılarımızın bile toplumsal süreç içerisinde sosyal davranış ve alışkanlıklara 

dönüştüğü görülmektedir. Öğrendiğimiz ve öğrenmek ihtiyacı içinde bulunduğumuz 

eylem ve davranışlarımız zamanla sıradan, normal hale gelmekte ve bunun 

sonucunda oluşan eylem ve davranış tarzlarımız, toplumsal kurumlar ile birlikte 

anlam kazanmaktadır. Bütün bunların bireyler tarafından benimsenip öğrenilmesi 

aşamasına da kültürlenme diye ifade ediyoruz. İşte bir kültürün nesillerce aktarımı, 

burada bahsettiğimiz kültürlenme ile birlikte ortaya çıkan bir süreçtir. Her toplumun 

kültürel yapısı sonucu meydana gelen toplumsal cinsiyet rolleri de kültürlenme 

aşamasıyla beraber öğrenilmesi ve bunun sonucunda nesilden nesile gelecek kuşaklar 

aktarılması söz konusudur.  

Geleneksel toplumlarda bireyler önceki kuşakların deneyim ve tecrübeleri 

üzerine bir toplumsal yaşam sürdürürken, modern toplumlarda bu alışkanlık 

değişmeye başlamıştır. Modernleşme öncesi dönemde eski kuşakların davranış 

kalıpları toplum açısından çok önemli bir yere sahiptir. Bu davranış kalıpların 

toplumsal alandaki nerede ise her şeyin belirleyicisiydi. Modernleşmeyle birlikte 

toplumda ortaya çıkan süreç, insan ve toplumsal kurumlar arasındaki etkileşimleri 

çok derinden etkileyerek köklü bir değişim ortaya çıkarmıştır. Bu değişim anlayışı 

içerisinde kültürün kendini koruyarak devamlılığının sağlanabilmesi ancak 

kurumsallaşma denilen yapı içinde mümkün olabilmektedir. Kültürel sürecin 

devamlılığın sağlanması ancak kurumsallaşmayla ancak sağlanabilen bir durumu 

ifade eder (Şahin, 2019b: 241-242). 

Kültürlenme kavramının ilk defa kullanılmak üzere önerilmesi antropolog 

Herkovits tarafından 1948 yılında gerçekleştirilmiştir. Kültürlenme kavramının, 

sosyalleşme kavramından farkına bakarsak, kültürlenme, sosyalleşmeden daha geniş 

ve kapsamlı bir kavramdır. Sosyalleşme sadece bir topluma uyum sağlamayı ifade 

ederken, kültürlenme, o toplumdaki tüm kurumlar ve kurumsal davranış örüntüleri 

tarafından bireye bilinçli ve bilinçsiz olarak o toplumun kültürünün empoze edilme 

sürecidir. Bu anlamı ile kültürlenme en genel anlamda eğitim ve öğrenme süreci 

olarak tanımlanabilir (Güvenç, 1979: 132).  

Kültürlenme sürecinin, belirli bir zaman kesitine hapsedilemeyeceği birçok 

sosyal bilim çalışmasında da görülmektedir; çünkü insan yaşantısının her anında 

kültürel unsurların benimsenmesi, mekân ve zaman boyutunun değişime uğraması 

açısından birtakım olayların yeniden benimsenmesi gerekmektedir. Mesela dünyaya 

geldiğimiz zamandan başlayarak var olan cinsiyet rol ve görevlerini öğrenmeye 



70 
 

başlarız; bu açıdan bakıldığında kadın ve erkeklerin sahip oldukları roller kişilerin 

doğumu ile gelen fizyolojik görevler değil, bir kültürel sistem içinde öğrenilmiş 

kalıplardır. Günümüz modern toplumlarında bu davranış ve rol kalıplarını öğrenip 

benimseme daha hızlı ve devamlılığı olan bir süreçtir. Çünkü değişim ve değişikler 

çok hızlı olmakta ve insanlar bunları takip etmekte zorlanmaktadır (Üstündağ, 2013: 

38). 

Kültürün bir nesilden başka bir nesile aktarılması aşamasına kültürlenme denir. 

Başka bir deyişle bir toplumun kültürel değerlerinin öğrenme süreciyle gelecek 

nesillere aktarılması kültürlenme olarak ifade edilir. Kültürün toplum içerisinde 

benimsenmesi ve devamlılığın sağlanması ancak kültürlenme süreci ile olmaktadır. 

Fertlerin toplumsal yaşamda o topluma ait kültürel değerleri benimsemeleri 

sosyalizasyon süreci ile gerçekleşir. Kültürel değerlerin gelecek kuşaklara miras 

bırakılması yoluyla insanlar var olan kültürü özümser. Toplumda diğerleriyle olan 

ilişkileri nispetinde fertlere, iyi ile kötü, güzel ile çirkin,  doğru ile yanlış, gibi 

toplumun kabul ettiği değerler benimsetilmeye çalışılır. Bu benimsetilmeye çalışılan 

kültürel değerler sosyalizasyon süreci içerisinde birey ve toplum arasındaki iletişim 

sayesinde istenilen yönde ve biçimde kültürün aktarılması amacıyla kullanılmaktadır. 

Kültür, doğumlarıyla birlikte insanların getirdiği biyolojik bir süreci ifade etmez. Bir 

toplum bünyesinde dünyaya gelen birey toplumda nasıl yaşaması gerektiği ile ilgili 

temel davranış ve tutumlar ile duygusal süreçleri diğer insanlardan görerek öğrenir. 

İşte tüm bu öğrenme sürecine biz kültürlenme diyebiliriz (Avcıoğlu, 2020: 313-326). 

Kültürün devamlılığının ön koşulu kültürlenme sürecidir. Kültürlenme süreci 

kültürün yeni nesillere aktarılmasında bir köprü görevi görmektedir. Tüm bunlar 

ışığında kültürlenme sürecini insanı tüm boyutları ile kuşatan bir etkileşimli ve 

birçok boyutu olan bir öğreneme ve öğretilme süreci olarak tanımlayabiliriz. 

Kültürlenme sonucu oluşan süreç de var olan kültürel yapı ve unsurlarının aynen, hiç 

değişmeye uğramadan bir sonraki kuşağa aktarılması anlamına gelmez. Kültürlenme 

bununla birlikte geçmiş ve geleceğin, eski ile yeninin bir araya getirilmesi, 

sentezlenmesi sonucu oluşan yeni bir aşamayı ifade etmektedir. Kültürlenme süreci, 

kültürün dinamik bir yapı olması ve değişmesiyle ilişkilidir. Toplumsal hareketliliğin 

etkisiyle farklı toplumsal gruplara mensup bireylerin ortak bir grupta bir araya 

gelmeleri ve sosyal ilişkilerde bulunmalarının bir sonucu olarak kültürlenme kavramı 

ortaya çıkmaktadır. Bu durun sonucunda da farklı gruplarda farklı oranlarda 

değişmeler meydana gelmektedir (Şahin, 2019a: 461).  



71 
 

Kurumsallaşma denilen süreç toplumda bireylerin zihinsel, ahlaki, sosyal, 

psikolojik değerlerini yapılandırmak için kültürlerin sürekliliğinin devamının 

sağlanmasıdır. Bu nedenle toplumda kültürün değerler oluşturabilmasi için aile, 

sağlık, din, eğitim, siyaset gibi kurumlar alt kültürel değer grupları meydana gelir. 

Toplumsal olarak alt kültür değer grupları toplumda birbirlerinden ve kendi 

dünyalarında özerk bir yapıya sahip değildir ve bu kurumların merkezinde bulunan 

insanlardır. Toplumsal kurumların bir anlam dünyası vardır ve her bir kurum 

toplumun zihinsel yapısı, değerler sistemi, ahlaki anlayışı, kural ve normlar bütünü 

ile alakalıdır. Bu bakımdan toplumsal kurumların o topluma ait olan geçmişi ve 

gelenekleri ile yakından ilgilidir ve bunları meydana getirir. Toplumların tarihsel ve 

geleneksel yapılarının sürekliliğinin oluşabilmesi, toplumsal cinsiyet rollerinin 

meydana gelmesine de bağlıdır. Toplumsal cinsiyet rol ve görevlerinin yapılarına 

göre toplumda bulunan kültürel sistemin içinde yargı kalıpları, değerler dünyası, 

zihinsel yapı, norm ve kurallar oluşturulur. Böylece oluşturulan bu siğstem sayesinde 

toplumda bir kuşaktan başka bir kuşağa kültürün aktarımı gerçekleşmiş olur (Şahin, 

2019b: 242). 

 

2.2. Ailenin Kültürü Aktarması 

 

Birincil ilişkilerin hüküm sürdüğü aile en temel toplumsal kurum olma 

özelliğine sahiptir. Aile içerisindeki rol ve statülere bağlı ilişkiler ağı, aile kurumunu 

meydana getirmektedir (Aslantürk ve Amman, 1999: 265). Toplumsal yapının 

oluşumunda ve toplumsal sistemin devam etmesinde aile kurum olarak çok etkin bir 

yere sahiptir. Aile kurumu birçok işlevi olan sosyal bir kurumdur (Erkal, 1999: 100). 

Ailenin bu işlevlerinden bazıları, neslin devamını sağlamak, toplumun tarafından 

oluşturulmuş maddi ve manevi unsurları gelecek nesillerle aktarmaktır. Bu işlerini 

yerine getirirken aile kurumu aynı zamanda toplumda var olan birçok kurumla da 

işbirliğine giden sosyal bir birim olarak karşımıza çıkmaktadır (Sayın, 1990; akt. 

Aydın, 2000: 36). 

Aile kurumu yerine başka hiçbir kurumun ikame edemediği ve bu yönüyle de 

evrensel olan tek sosyal kurumdur. Sosyal birliktelik olması yönüyle bir grup olan 

aile, toplumda sahip olduğu konumu ve işlevleri dikkate alındığında da bir kurum 

olarak karşımıza çıkar (Sezen, 2004: 257). Toplumların evrildiğini savunan 

düşünürlere göre zamanla aile kurumunun bazı işlevleri farklı kurumlar tarafından 



72 
 

yerine getirilmeye başlandı böylece aile kurumu toplumsal kurumlar açısından da bir 

çekirdek görevi gördü (Aydın, 2000: 37).  

Bireysel ve toplumsal hayatın en önemli ve temel kurumlarından olarak vaz 

geçilmez bir yapıya sahip olan aile kurumu bütün bir sosyal hayatın görünümünü 

temsil edebilme özelliğine sahip bir sistemdir. İktisat, din, siyaset, eğitim, gibi sosyal 

yaşantımızı oluşumunda önemli yerlere sahip olan kurumlar ve bu sosyal kurumların 

bünyesinde meydana gelen alışkanlık ve davranış kalıplarının en küçük düzeylerde 

temsil ve örneği aile kurumu içinde mevcuttur. Bir toplumda hayatın devam 

edebilmesi ve düzenin sağlanması için ihtiyaç olan kurallar, normlar ve değerler ilk 

önce aile içinde bireylere öğretilir. Toplumda aileyi meydana getiren üyeler, nasıl ki 

bütün toplumsal hayatta insanlar görev, sorumluluk ve rollere göre yaşamını devam 

ettiriyorsa, bunun gibi görev, sorumluluk ve rollere sahiptirler (Çağan, 2011: 83). 

Kültür, bir toplumun ortaya koyduğu yaşam biçimi, maddi ve manevi olarak 

yapıp ettiklerinin tamamını ifade eden bir kavramdır. Kültür bir bayrak yarışı gibidir. 

Bir kuşağın bıraktığı yerden başka bir kuşak kültürü devralır ve devam ettirir. Tabi ki 

de bu bayrak yarışında kültür bayrağını aktardığımız, araçlar da önemlidir. Dil bu 

araçların belki de en önemlisi ve en temel olanıdır. Dilin ilk kazanılması ve kültürün 

aktarımı noktasında en önemli sosyal yapı ise ailedir (Kır, 2011: 402). 

Toplumsallaşma olgusuyla birlikte, toplum üyeleri içinde doğup büyüdükleri, 

öğrenip benimsedikleri kültürel değerlerinin gereği olarak uygun tutum, davranış ve 

eylemlede bulunmaktadırlar. Toplumsal yapılarda sosyalleşmek bir bireyin 

doğumundan yaşlılığına kadar süren bir süreç olmakta ya da hiç olmazsa aile içinde 

bir bireyin dilsel gelişimi ile toplumun temel değer ve yargılarını öğrenmesi ve 

kimlik ve kişiliğinin biçimlenmesi için bir ortam oluşturmaktadır. Tüm bunlarla 

birlikte net bir şekilde aile, diğer sosyalleşme unsurlarından önce bir çocuğun tutum 

ve davranışlarını şekillendirmesi açısından öncelikli bir sırada bulunmaktadır 

(Bustan, 2015: 85-86). 

Ailenin sosyal, iktisadi, kültürel, bireylerin ruh sağlığı açısından psikolojik ve 

fizyolojik gibi sayabileceğimiz birçok işlevleri olan bir kurumdur (Erkal, 1999: 100). 

Ailenin bu işlevlerinin yanında eğitim işlevi ile de ilintili olarak bireyin toplumun bir 

üyesi haline getirilmesi ve geçmişten gelen kültürün ona aktarılması sürecine ise 

“sosyalleşme” adı verilmektedir. Aileyi sosyal bir kurum olarak önemli kılan 

hususların başında ailenin işlevleri gelmektedir. Sosyalleşme, biyolojik bir varlık 



73 
 

olan insanın belirli bir kültürün unsur ve gereklerine uygun biçimde hareket eden bir 

varlık haline gelişini sağlayan sürecin adıdır (Birekul, 2014: 142).  

Ailenin işlevleri arasında eğitim işlevi önemli bir yere sahiptir. Bireylerine 

eğitim yolu ile de bazı davranışlar kazandıran ve onlara bu yolla içinde yaşadıkları 

kültürü de öğreten aile kurumu, modernleşme ile eğitime dair birtakım işlevlerini de 

farklı toplumsal kurumlara devretmiştir. Bu işlevlerden birisi meslek edindirme 

işlevidir. Ailenin bu işlevi modernleşme ile artık daha çok eğitim kurumunun yerine 

getirdiği bir işleve dönüşmüştür (Çağan, 2011: 88). 

Ailenin en önemli görevlerinden biri, çocukları toplumsal yaşam için uygun 

görülen bir tarzda yetiştirmek ve içinde bulundukları topluma uygun hale getirmektir. 

Anne ve baba olarak ebeveynlerin, kız ve erkek çocuklarını toplum ile uyumlu, kabul 

gören bir bireyler olarak hazırlamalarında önemli etkileri vardır. Anne ve babalar 

çocuklarını gerekli eğitimlerden geçirerek gelecekte kendilerinden beklenen rollere 

hazırlarlar (Özkalp, 2004: 113).  

Bireyin toplumun bir parçası haline geldiği ve dil öğreniminin gerçekleştiği yer 

ailedir. Toplumsal devamlılığın sağlanması toplumlar için çok önemlidir. Bu 

devamlılık sadece neslin devamı şeklinde gerçekleşmez, kültürel devamlılık da 

önemlidir. Çünkü toplumlar kültür sayesinde toplumsal bütünlüğü ve canlılığı 

sağlamaktadır (Kır, 2011: 396). 

Bütün dünyada olduğu gibi, bizim toplumumuzda temel kültür eğitimi ailede 

verilir. Kısaca töre şeklinde adlandırabileceğimiz kültürel genetik kodlar nesilden 

nesle ailede öğretilir. Ahlaki değerler, kahramanlık, yiğitlik, mertlik, 

misafirperverlik, tutumluluk gibi karakteristik özellikler aile içinde çeşitli vesileler 

ile yaşanarak ve kurgusal metinler içinde işlenerek aktarılır. Yer ve zamana göre 

masal, ninni, tekerleme, hikâye, destan, anı ve fıkralar içinde vatan, millet, bayrak 

sevgisi gibi temel kültürel değerler benimsetilir. Bu sayede millî kültürün normları 

ve toplumsal genel doğrular ile yanlışlar benimsetilir. Bu toplumsal açıdan değerler, 

bir toplumun millet olma bilincini ve bu bilincin sürekliliğini temin eder. Bu 

sebepten dolayı aile, bir bakıma bir topluluğun millet olma, milli olma sürecinin 

garantisidir (Ergun, 2015: 79). Aile, sosyalleştirme görevi yapar. Ferdin topluma 

yabancılaşmasını önler. Milli, dini ve ahlaki kültürü nakleder (Sezen, 2004: 259). 

Aile yeni kuşakların sosyalleştirilmesinden sorumlu olan en önemli kurumdur. 

İnsanın gelişme sürecine doğrudan etkili oldukları için sosyalizasyon aşamasında en 

son söz onlara aittir. Kurallara uyum sağlamak ve benimsemek ilk önce aile içinde 



74 
 

öğrenildiği gibi, bireylerde vicdanın oluşması de aile yapısı içindeki sosyalleşme 

sürecinde ortaya çıkar. Bireylerin eğitilmesi ve topluma hazır hale getirilmesi 

geleneksel toplum tiplerinde aile tarafından gerçekleştirilir. Çocuğun ihtiyacı olan 

her türlü eğitim ve öğretim uygulamaları aile aracılığıyla sağlanır. Gelişmiş modern 

toplum tipinde çocuğun eğitilmesi görevi belli bir yaşa kadar aile tarafından yerine 

getirmekte, bilhassa sosyal ve kültürel değer ve normların büyük bir kısmı çocuğa 

ailesi tarafından verilmektedir (Aslantürk ve Amman, 1999: 270-271).  

Bununla birlikte insanın toplumun kültürünü özümsemesi hayat boyu devam 

eden bir süreci ifade etmektedir. Ancak birey yaşadığı toplumda mevcut olan bilgi ve 

mahareti öğrenmek zorundadır. Diğer dış etkenlerin de varlığını gözeterek ailenin bu 

aşamadaki önemi bireye ilk temas alanına sahip oluşudur. Bu anlamda aile, kültürel 

mirasın ihtiva ettiği unsurlarla bireyin ilk tanıştığı alan olarak önemini korumaktadır. 

Bu unsurların başında dil gelmektedir. Dil toplumsal kültürün çok değerli bir unsuru, 

elemanı ve toplumdaki semboller ve simgeler diye bilinen sisteminin en 

önemlilerinden biridir. Dili yeterli ve etkili bir biçimde kullanma, toplumsal 

etkileşimin en önemli ön koşullarından biridir. Çocuğa dilin öğretilmesi ilk olarak 

aile içerisinde gerçekleşir (Birekul, 2014: 142). 

Ailede kültürel unsurlardan öncelikle anadili eğitimi verilir. Ailenin en temel 

eğitimi olan dil öğretimi aynı zaman da bireyin kültürel kimliğini de inşa etmeye 

başlar. Hatta ailede bu dil eğitimin merkezinde yer alan anne, çocuğun dil gelişimine 

anne karnında başlamaktadır. Bu eğitimin birer unsuru olan ninniler ve türküler anne 

tarafından çocuğa henüz dünyaya gelmeden anne karnında anne tarafından 

söylenmeye başlanır. Araştırmalar da bu bilgileri destekler niteliktedir. 

Araştırmacıların ortaya koyduğu verilere göre hamileliğin altıncı ayından itibaren 

çocuğun anne karnında, annenin yaptığı bu tip davranışlardan etkilendiği bulgusuna 

ulaşılmıştır (Ergun, 2015: 80). 

Bunun yanında, kültürel mirasın önemli unsurlarından birisi de topluma has 

geleneksel davranış kalıplarıdır. Çocuk bu davranış örüntüleri ile ilk olarak ailede 

karşılaşır ve bunları ilk uygulamaya koyduğu mekân da ailedir. Bu noktada aile, 

topluma uyumu hususunda ilk adımlarını atarken çocuğun yanındadır. Çocuğun 

toplum içerisinde farklı konumlarda oynayacağı rollerin ortaya çıkardığı çatışmanın 

normalleştirilmesinde de aile çocuğa yön vermektedir. En önemlisi kültürel mirasın 

dayandığı değerler sisteminin, ahlaki normların ve dünya görüşünün çocuğa 

aktarılmasında ailenin oynadığı roldür. Aile bu işlevsel yönü ile toplumun yeni bir 



75 
 

bireyi olarak dünyaya gelen ferdin biyolojik ihtiyaçlarının ötesinde sosyal 

ihtiyaçlarını karşılayan ve böylelikle onu toplumsal bünyeye adapte eden bir 

kurumsal yapı olarak karşımıza çıkmaktadır (Birekul, 2014: 142). 

Aile kurumu, toplumsal koşullara bağlı olarak farklı toplumsal yapılarda farklı 

konuma sahip olabilir. Geleneksel toplum yapısı içerisinde dünyaya gelmiş bir 

bireyin yaşamında aile daha etkin bir konuma sahipken, modern toplumsal yapıda 

dünyaya gelmiş bir birey için aile kurumu aynı etkiye sahip olmayacaktır. Yani aile 

kurumunun sosyalleşme üzerinde oynadığı rol ve görevi aynı olsa dahi toplumsal 

yapıyı belirleyen faktörler değiştiğinde ailenin bireyin yaşamı üzerindeki etki oranı 

da değişmektedir (Giddens, 2012: 2005). 

Toplumsal koşulların değişmesine bağlı olarak aile kurumu da bu değişimden 

payına düşeni almakta ve değişmektedir. Bu değişime yönelik ortaya çıkan 

tartışmalarda aile kurumunun geniş aileden çekirdek aileye doğru değişeceği ileri 

sürülmektedir. Fakat bu değişimin, geniş aile yapısını ortadan kaldıracağına yönelik 

tartışmalar geçmiş dönemlerde çekirdek aile yapısı ile geniş aile yapısının bir arada 

bulunduğuna dair bulgularla geçersiz kılınmıştır. Ama bu durumun çekirdek ailenin 

yaygın hale gelmesine engel olmadığı da bir gerçektir. Geleneksel aile yapısına göre 

daha hassas bir yapıda olan çekirdek aile yapısı aile kurumundaki parçalanmalara da 

zemin hazırlamaktadır. Değişim sürecinin geldiği nokta da artık değil çekirdek aile, 

aile kurumu bile tartışılır hale gelmiştir (Aslantürk ve Amman, 1999: 294). 

Değişim sürecinin sonucu olarak geleneksel ailelerin azalması ve çekirdek 

ailelerin yaygınlaşması ile birlikte ailenin yapısı, aile bireylerinin sayısı, aile 

içerisindeki roller gibi aileye dair birçok unsurda değişmeler meydana gelmiştir. 

Modernizm ve sanayileşme gibi etkenlerle geleneksel aileden çekirdek aileye doğru 

değişen aile kurumunda erkeğin otoritesinden demokratik bir aile yapısına geçiş, aile 

içerisindeki statü ve rol dağılımında değişmeler meydana gelmeye başlamıştır. Artık 

kadın ailede sadece ev işleri ve çocuğun eğitimi gibi rolleri yerine getiren bir 

statüden erkekle eşit konuma gelmeye başlamış, ailede alınan karalarda söz hakkına 

ortak olmuştur. Böylece geleneksel ailedeki statü ve rol farklılıkların belirgin olduğu 

bir yapıdan statü ve rollerin ortak olduğu bir yapıya doğru aile kurumu evrilmiştir 

(Bayer, 2013: 101-129). 

Aile toplumların geçirmiş olduğu değişim ve dönüşümler sonucunda yerine 

getirmesi gereken önemli görevlerden bazılarını başka kurumlara bırakmıştır. 

Toplumsal değişim açısından sanayileşme sürecinin yaşanması ile birlikte ailenin en 



76 
 

önemli görevlerinden sayılan eğitim görevleri kısıtlanmış, eğitim anlayışının ve 

görevinin önemli bir bölümü örgün eğitim kurumları tarafından yerine getirilmeye 

başlanmıştır. Ancak yeni modern veya çekirdek aile geleneksel yapıya oranla eğitim 

ve öğretim görevi konusunda daha donanımlı, ilgili, bilinçli ve bilgilidir. Demokratik 

değerlere sahip modern toplum da bulunan ailede bireylere verilen insani değer 

giderek artış göstermiştir. Aile bireylerin kültürel ve toplumsal hayatını tanımasını, 

bu hayattan en uygun bir şekilde yararlanmasını ve kendini yetiştirmesini sağlar. Aile 

bireylere verdiği eğitimle birlikte, zihinsel, sosyal, bedensel, kültürel ve duygusal 

yönden gelişimlerini sağlar. Bireyin var olan temel ihtiyaçlarının giderilmesi için 

uygun bir ortam hazırlar, bireye bilgi, alışkanlık, beceri, kural, norm, davranış ve 

tutum kazandırır. Birey ailesinden almış eğitimle birlikte çevresine faydalı kişi haline 

gelir, yeteneğine uygun bir mesleğe yerleştirilir, toplumda kendisi için uygun statü 

kazanır, kendisi ve ailesinin geçimini sağlar ve kendini gerçekleştirmiş bir birey 

haline gelir (Kır, 2011: 401). 

Aile kurumundaki yapısal bu değişiklikler aile üyelerinin çalışma hayatına 

katılımı üzerinde de etkili olmuştur. Geleneksel aile yapısı içerisinde ev işleri ve 

çocuk bakımı ile ilgilenen kadın, bu değişimle beraber çalışma hayatına dâhil olmuş 

kadının da kariyer sahibi olduğu bir aile yapısına doğru geçilmiştir. Bu durumun 

doğal bir sonucu olarak çalışma hayatında küçük çocuklu kadın sayısında bir artış 

meydana gelmiştir. Bu sebeple de kadınların erkeklerin yaptığı işlerde de çalışması 

beraberinde birtakım sorunlar ortaya çıkarmıştır. Bu sorunlar da kadınların yükünün 

artmasına sebep olmuştur. Yani kadın iş hayatında erkekle aynı işi yaparken evde 

annelik rollerini, eş rollerini ve ev hanımı rollerini de yerine getirmeye çalışarak 

büyük bir yükün altında kalmıştır (Bayer, 2013: 107-108).    

 

2.3. Eğitimin Kültürü Aktarması 

 

Eğitimin tarifinde, okulun görev ve sorumluluk alanları nedir diye bir soru 

sorulduğunda, eğitim biliminin çerçevesinde olması gereken ya da öğretilmesi lazım 

gelen içerikler tespit edildiğinde, kültür kendisini devamlı bir şekilde ön planda 

tutmaktadır. Bütün bu gelişmelerle birlikte, eğitim için programlar belirlenirken 

kültür kavramı sosyoloji, felsefi ve psikoloji açısından değerlendirilerek ortaya 

koyulur. Mesela; bir toplumun geleceğe yönelik koymuş olduğu hedefleri, toplumsal 

faydalar,  iktisadi ve teknik olarak meydana gelen dönüşümler toplumda kültürel 



77 
 

unsurlarla irtibat halindedir. Başka bir deyişle eğitim ve kültür arasında anlamlı bir 

ilişki vardır (Şahin, 2019a: 461).  

Kültür çok geniş kapsamı olan bir kavramdır. Kültür kavramı içerisinde eğitim, 

kültür unsurlarını meydana getirmede önemli bir role sahiptir. Bunun dışında 

ekonomi ve politika kavramları da kültür kavramı içerisinde yer alır. Bu noktadan 

bakıldığında kültürün dinamik bir yapı olarak toplumsal etkileşimle yeniden 

şekillenerek işlediği görülmektedir. Sosyolojinin kurucularından birisi olan 

Durkheim'a göre, eğitim çocukların sosyalleşmelerinde önemli bir yere sahiptir. 

Durkheim’e göre, toplumsal bütünlüğü sağlamada ortak bir geçmişin olması, bu 

ortak geçmişin oluşturduğu ortak duygu ve düşüncelerin varlığı, tarihle ortaya konur. 

Tarih yoluyla ortaya konulan bu ortak duygu ve düşünceler eğitim yoluyla da sonraki 

nesillere de aktarılır. Bu yolla yani eğitim yoluyla toplumsal yapının birleştirici 

unsurları olan ortak değerlerin yeni kuşaklara geçmesi ve onlarda içselleştirilmesi 

sağlanır (Giddens, 2012: 732).  

Eğitim kurumu toplumla ilişkisi açısından toplumsal bir konum içinde bulunur, 

onun beklenti ve isteklerine göre şekil alır. Eğitim ile toplumun en etkin şekilde 

birbirleriyle ilişkisi eğitimin kültürel bir yapı içinde olmasıdır. Çünkü toplumsal bir 

yapıya sahip olan bir durum kültürel ve değişken bir özellik arz eder.  Burada 

kültürel yapı ile belirtilen onun kuşaktan kuşağa aktarılmasıdır. Değişim süreci ise 

eğitim sisteminin doğal bir özelliğidir. Hem eğitenler hem de eğitilenler doğal olarak 

değişim içinde yer alırlar (Aydın, 2000: 186). 

Biz çevreye, özelliklerimizin açığa çıkması ve gelişip ileriye gitmesi için 

muhtacız. Nesilden nesile aktarılan kültür ortamına aynı zamanda genel olarak eğitim 

diyoruz. Doğumdan başlayarak, eğitimin merhale merhale görevleri şunlardır: 

1.İnsan cinsinin özelliklerini ona kazandırmak. Dik durma, konuşma, düşünme, insan 

olmanın temel özellikleridir. 2.Bireyin sosyalleşmesini sağlamak, kültürel bir kimlik 

oluşumunu sağlamak. 3.Bireyi bir iş, bir meslek sahibi kılmak, fonsiyoner hale 

getirmek. 4.Bireyin duygu ve zihni bakış açısını genişletmek. Ruhun 

zenginleştirilmesi sağlamak. 5.Toplumsal kurumların gelişmesini ve iş birliğini 

temin etmek, toplumsal düzeni maddi ve manevi anlamda kurmak (Sezen, 2004: 

269). 

Eğitimin kendine özgü ilk ve genel işlevi, yeniden kurmaktan çok, toplu halde 

yaşayan insanların birbirine benzetmek, sosyalizasyon sürecini düzenlemektir. Bu 



78 
 

açıdan bakıldığında eğitimin en önemli işlevlerinden birisi kültür naklidir, bu ise sırf 

bilgi aktarımından farklı bir şeydir. Gerçekten de bilgi toplumu olarak nitelenen 

toplumsal yapılarda eğitimin görevi, öğrenmeyi öğretmektir (Aydın, 2000: 191).  

Hemen hemen bütün toplumlarda eğitimin temel fonksiyonu, tarihten günümüze 

birikerek gelen kültürün mirasını korumak, devamlılığını temin etmektir. Bu mirası 

her nesil bir önceki nesilden aktarım yoluyla alarak gelecek nesilllere ulaştırmak 

suretiyle sürdürmektedir. Bu gelecek nesillere ulaştırma ve devretme, ilgili toplumun 

yapılması ve öğrenilmesi istenen zihinsel yapısını, değerler sistemini ve sosyal kural 

ve normlarının benimsetilmesi ile gerçekleşir. Bu durum bir yandan topluma yararlı 

olabilecek değerler ve alışkanlık ile davranışların yaygınlaşmasını, istenilen düzenin 

bu şekilde sağlanmasını, diğer yönden ise faydalı olmayacak, düzen bozacak sosyal 

davranışlara karşı alınacak tedbirleri içinde barındırmaktadır. Toplumsal olarak 

kültürün bu şekilde kuşaktan kuşağa aktarımı toplumun dili, sosyal deneyim, tecrübe 

ve toplumsal bilgi ile olmaktadır. Dil, tecrübe ve bilgi ile gerçekleşen kültürün 

aktarımı daha kısa zamanda sağlıklı bir şekilde yapılır. Kişiler dil aracılığıyla eğitim 

sisteminde ister örgün isterse de örgün olmayan yollarla bilgi alışverisşini 

gerçekleştirir. Bu yüzden eğitim kurumunun birikerek meydan gelen kültürel 

dokunun gelecek nesillere aktarımının sağlaması en önemli fonksiyonlarından biridir. 

Eğitim yoluyla kültürel sistemlerin zihinsel ve ahlaki yapıları, teknik bilgileri, 

değerler anlayışı toplumsal olarak aktarılmaktadır. Toplumları kültürel mirası örgün 

veya yaygın bir şekilde çocuklara aktarılmaya çalışılır. Geleneksel ya da dah ilkel 

toplumlarda ise kültür değişimleri yavaş olup, kültürel aktarma ise deneyim ve 

tecrübe ile gerçekleşir. Günümüz modern toplumlarında ise toplumsal değişim hızı 

geleneksel toplumlara göre daha hızlıdır ve meydana gelen değişim ile düzen 

sağlama konusundaki istikrar arasında bir denge oluşturulması gerekir (Tezcan, 

1985: 66-67). 

Eğitim yoluyla bilgi ve kültür aktarımı yapılmaktadır. Örgün ve yaygın eğitim 

şeklindeki eğitimin uygulanması eğitimden kültür naklinde faydalanılması, cemiyete 

ait kültürün eğitim çağındaki genç kuşaklara aktarılması gayesini taşımaktadır. 

Eğitimin sosyal fonksiyonu arasında kültürün aktarılması, aynı zamanda cemiyetlerin 

devamlılığını sağlayan bir sosyal fonksiyon olarak kabul edilmektedir. Fert, 

cemiyetin kültüründen pay almaktadır ve sosyal mirası taşıyan bir elemandır. Yine 

eğitim bireyleri ortak toplumsal yaşamın birbirine benzer yönlerini bildirerek ferdi 

davranışlarda yeter miktarda yeknesaklık kazandırmaktadır. Eğitimin gayesi fertleri 



79 
 

uyumlu hale getirmek, fertleri yaratıcı olmak için yeterli ve hazır hale sokmaktır. 

Burada kültür naklinden kastettiğimiz, belirli kurallara göre çeşitli eğitim 

kademelerinde, eğitim politikasının üstünde kalan, kültürün manevi unsurunun, 

belirli bir kültür politikası uygulaması ile cemiyetin sürekliliğini temin etmesidir. 

Aynı zamanda kültürün manevi unsurunu eğitim yoluyla nakledilmesidir (Özkul ve 

Tatar, 1999; 64-65). 

Eğitimin işlevleri okul düzeyinde ele alınabilir. Özellikle modern dönemlerde 

okullar; bireyi eğitir, belli kimlikte bir vatandaş haline getirir, daha belirgin bir 

biçimde de uzmanlık gerektiren bu ortamda meslekler kazandırır. Bunların gerisinde 

de hep bir genel kültür düzeyi yükselir (Aydın, 2000: 192). 

Okullar eğitim kurumun formel bir biçime büründüğü toplumsal alanlardır. 

Okullarda bireyler meslek edinme kültür birikimi gibi eğitimin açık işlevlerini 

kazanırken bunun yanında eğitimin gizli işlevlerini de kazanırlar. Bu işlevler arkadaş 

edinme, kurallara uyma, toplumsal yaşam içerisinde nasıl davranılacağı gibi. 

Okulların gizli işlevleridir. Okulun bu işlevlerini de alan bireyler bu davranış 

kalıplarını da içselleştirerek bu davranış kalıplarını yaşamlarının farklı alanlarına da 

taşıyacaklardır (Giddens, 2012: 206). 

Bireyin sosyalleşmesinde eğitim kurumu dolayısıyla da okulun etkisi çok 

büyüktür. Özellikle modern yaşamla birlikte zamanlarının büyük çoğunluğunu 

okulda geçiren bireyler, okulun hem açık işlevleri ile yeni bilgiler öğrenirken aynı 

zamanda okulun örtük ya da gizli işlevi ile de hem akranlarından hem de okuldaki 

diğer kişilerin oluşturduğu sosyal ortamdan yeni beceriler ve  değer yargıları ile 

davranış kalıpları öğrenirler (Coşkun, t.y.: 34-35). 

Genel olarak eğitimin özel olarak ise okulun açık birtakım işlevlerinin yanında 

gizli işlevleri de bulunmaktadır. Müstakbel eş adaylarıyla tanışılması, dostluklar 

kurulması, statü kazanmak, işsizliği önlemek tutum ve davranış değişikliği gibi 

işlevler de okulun gizli işlevleri olarak kabul edilebilir (Aydın, 2000: 193). 

 

Tablo 1. Eğitimin Açık ve Gizli İşlevleri 

Okulun Açık İşlevleri Okulun Gizli İşlevleri  

Toplumsallaştırma  Evlenilecek kişinin seçimi 

Kültür aktarımı  Toplumsal gruplara üye olma 

Toplumsal kontrol  Grup veya takım çalışmaları 



80 
 

Toplumsal konum kazandırma  Kuşaklar arası çatışma 

Yenilikçilik kültürü aşılama  Siyasi ve toplumsal bütünleşme 

Not.Website,Http://Auzefkitap.İstanbul.Edu.Tr/Kitap/Sosyoloji_Lisans_Ao/Egitim_Sosyoloji

si.Pdf 

Durkheim’e göre modernleşme ile birlikte eğitimin işlevlerinde de farklılaşmalar 

meydana gelmiş ve eğitim kurumu sadece bireyin sosyalleşmesinden başka işlevler 

de üstlenmiştir. Eğitimin bu yeni işlevi ise bireyin mesleki becerileri de edinmesini 

sağlamaktır. Geleneksel toplum yapılarında bugün eğitimin yerine getirdiği bu işlevi 

aile kurumu yerine getirmekteydi. Toplumların modernleşmesinin de etkisiyle 

modern toplumlar daha karmaşık bir yapı haline gelmiştir. Böylece de bu karmaşık 

toplumsal yapıya sahip toplumlarda da uzmanlık gerektiren yeni mesleklerin 

gerektirdiği becerileri de bireylere eğitim kurumu tarafından öğretilmeye 

başlanmıştır (Giddens, 2012: 732-733).  

“Okulsuz toplum” adlı eseri ile eğitim kurumuna farklı bir bakış getiren Ivan 

Illich, okulların dört temel işlev için kullanıldığını belirtir (akt. Giddens, 2012: 752): 

Bireyleri kontrol altında tutmak, mesleki rol dağılımını sağlamak, toplumun baskın 

değer yargılarını bireye öğretmek, toplum tarafından onaylanan bilgi ve davranış 

kalıplarını bireye empoze etmektir. Okulun, Illich tarafından ortaya atılan işlevlerine 

bakacak olursak ona göre okulun ilk işlevi olan bireyleri kontrol altında tutmak, 

çocuğu sokaktan uzaklaştırarak günlük beceri ve olumsuz davranış kalıplarını 

çocuğun öğrenmesine engel olmaktadır. Böylece Illich’e göre okulların disipline 

etme ve düzene sokma biçimiyle onun “edilgen tüketim” adını verdiği bir durum 

bireylerde ortaya çıkar yani artık bu okullarda eğitim gören bireyler, toplumun 

kendisine verdiği buyrukları sorgulamadan yerine getirmeye başlarlar. Bu okullarda 

bilinçli olarak öğretilen bir davranış değildir. Bu davranış kalıpları okulda bireye 

farkında olmaksızın empoze edilir. Böylece gizli müfredat birey davranışları 

üzerinde egemen olmaya başlar.  

İvan Illich’in “gizli müfredat” kavramının farklı etkilerini daha iyi 

gözlemleyebileceğimiz başka bir kavram olarak “kültürel yeniden üretim” kavramını 

karşımıza çıkarmaktadır. Bu kavramı ortaya çıkaran da Bourdieu’dür. “Kültürel 

yeniden üretim”, okulun işlevlerinden olan “gizli müfredat” yoluyla sosyal ve 

ekonomik eşitsizliklerin kuşaklar arasında geçiş yaptığını ifa eden kavramdır. Okul 

daha önceden toplumda ortaya çıkmış ve hakim olan kültürel değerlerdeki ve bakış 

açılarındaki değişimleri pekiştirir. Böylece okuldan mezun olan bireylerin bir kısmı 

http://auzefkitap.i̇stanbul.edu.tr/Kitap/Sosyoloji_Lisans_Ao/Egitim_Sosyolojisi.Pdf
http://auzefkitap.i̇stanbul.edu.tr/Kitap/Sosyoloji_Lisans_Ao/Egitim_Sosyolojisi.Pdf


81 
 

için bu durum fırsatlara dönüşürken bir kısmı için ise dezavantaja dönüşecektir. 

Illich’in vurguladığı gibi zamanın büyük bir kısmını okulda geçiren birey okulun 

resmi müfredatı dışında da okul tarafından biçimlendirilmeye devam edecektir 

(Giddens, 2012: 758-759). 

 

2.4. Teknolojinin Kültürü Aktarması 

 

Teknoloji, insanın doğaya hâkim olma düşüncesinin bir sonucu olarak ürettiği her 

türlü araç-gereci ve bu araç-gereçlerin üretiminde kullandığı bilgileri ve bu bilgilere 

yönelik olarak kullanılan yöntem ve teknikleri ifade eder (Acar, 1993: 399). Kültür, 

en genel anlamı ile toplumların doğada bulunmayan ve doğaya kattıkları yapıp 

etmelerinin tamamını ifade eder. Bu yapıp etmeler maddi ve manevi unsurlardan 

oluşur. Bu maddi yapıp etmeler de genel olarak teknoloji olarak tanımlanabilir 

(Alver, t.y.: 47). 

Toplumsal değişimlerin meydana gelmesindeki en önemli etkenlerden biri de 

günümüzde özellikle teknolojik yeniliklerdir. Teknoloji, günümüz dünyasında yeni 

kriterler, değerler ve sistemler meydana getirerek, bireylerin doğaya karşı kendi 

üstünlüğünü kurmasını, kontrolü ele almasını sağlar; insanın dünyaya karşı bakışını, 

zihinsel ve duygusal yapısı ile tutum ve davranışlarını, insanlar arası sosyal 

ilişkilerini değiştirir. Dolayısıyla geleneklerini, edebi metinlerini, sanat anlayışını, 

dilini, müziğini, ahlakını, estetik değerlerini de etkilemektedir. Bu nedenle teknolojik 

gelişme ve yenilikler ile kültürel değerler arasında önemli bir etkileşim söz 

konusudur;  kültür teknolojinin ne şekilde olması gerektiğini belirlemekte, teknolojik 

ilerlemeler de kültürel değişime neden olmaktadır (Çamkara, 2007: 27). 

Teknoloji ile toplum arasındaki bağ ise beş farklı görüş ile ifade edilmektedir. 

Bunlar Enstrümantal, Substantive, Eleştirel (Critical), Determinist ve Sosyal 

Yapılandırmacı görüşlerdir. Enstrümantal görüş, teknolojinin nötr olduğunu, 

kültürden etkilenmediğini savunur. Teknoloji bir araçtır, yansızdır. Teknolojiyi 

kullanan bireyler onu iyi ya da kötü amaçlı kullanmaktadırlar. Substantive görüş, 

teknolojinin düşüncelerini topluma, aşılandığını ifade eden görüştür. Teknolojinin 

kaderine mahkûm olduğumuz ifade edilir. Substantive görüşe göre, teknoloji 

kullanılmayarak insanların özüne dönüşü sağlanmalıdır. Eleştirel görüş, teknolojinin 

insanlar tarafından kontrol edildiğini, tek taraflı bir fikre hitap ettiğini belirtmektedir. 

Bu görüşe göre, teknoloji karmaşıktır, dizaynının insanlar tarafından yapılması 



82 
 

gerekmektedir. Determinist görüşe göre, Topluma yön veren teknoloji, her şeyin 

nedeni olarak görülmektedir. Nötrlük vardır. Ancak üreticilerin, teknoloji sayesinde 

düşüncelerinin topluma yön verdiği düşünülünce, nötrlük kırılır. Sosyal 

yapılandırmacı görüş ise; teknoloji ve toplum arasında çift yönlü etki olduğu, her 

ikisinin de birbirini etkilediği söylenmektedir (Özaydın, 2010: 13). 

20.yüzyıldaki teknolojik gelişmeler, toplumların daha önceden deneyimlemediği 

farklı teknolojileri insanların hizmetine sunmuştur. Bu teknolojik gelişmelerden birisi 

de bilgisayar teknolojisidir. Teknolojik gelişmelerle birlikte bilgisayar teknolojisi ilk 

ortaya çıktığında kullanıldığı sınırlı alandan farklı ve geniş kullanım alanlarına doğru 

yayılmaya başladı. Bilgisayarın bu şekilde yayılması iletişim alanında kendisinden 

önceki döneme göre çok farklı bir deneyim ortaya çıkardı. Artık küresel bir iletişim 

ağı ortaya çıktı. Bununla birlikte toplumsal alanda birçok değişimde yaşanmaya 

başladı. Eğlenceden ekonomiye kadar bilgisayar ve iletişim teknolojilerinin etkisi 

görülmeye başlandı (Gündüz, 2017b). 

Teknolojinin, toplum ve toplumsal yapı unsurları üzerinde bir etkisi olduğu açık 

bir biçimde belli olmasına karşın bu etkinin tek taraflı ve yegâne bir etki olduğunu 

söyleyemeyiz. Daniel Bell, teknolojinin bu etkisinin karşılık bir etkileşim süreci 

olduğunu belirtir. Burada teknolojik gelişmeleri ortaya çıkaran toplumsal koşullar ve 

kültürün ortaya konulması daha geniş bir analiz yapmamızı sağlayacaktır (Kaymas, 

2018: 25). 

Teknoloji devamlı bir şekilde gelişerek, üreterek yeni buluşlar ile birtakım şeyler 

oluştururarak, toplumda kültürel sisteme yön ve biçim verir, kültürün toplumda 

dönüşüm sağlayarak yer almasına neden olur. Günlük yaşamda hayatımızı 

kolaylaştıran basit alet ve nesnelerden tutun da daha karmaşık tenolojik alet ve 

nesnelere kadar her türlü buluş ve yenilik, o toplumun kültürüne ve değerlerine katkı 

sunarak dâhil olur. İnsanların ihtiyaçlarını gidermek amaçlı üretilen bir mendil, 

bununla birlikte toplumda mendil üzerine üretilen maniler, şiirler, deyimler, masallar, 

atasözleri, türküler ve hikâyeler de o toplumun temel kültürel objelerinden biri 

durumuna gelmiştir. Buna benzer şekilde üretilen diğer nesne, obje ve teknik aletler 

içinde aynı değerlendirmeleri yapabiliriz. Yine günümüzde çok kullanılan teknolojik 

yeniliklerden biri sayılan cep telefonu da benzer şekilde bir kültürel yaşantının 

toplumda yaşatılmasına sebep olmaktadır. Dünyada evrensel bir şekilde kullanımı 

çok yaygın olan cep telefonlarının toplumlarda kültürel bir nesneye dönüştüğüne 

şahit oluyoruz (Alver, t.y.: 48). 



83 
 

Toplumda ideolojik söylemlerin oluşturulmasını sağlayan en önemli araçlardan 

bir de kitle iletişim araçları ve medyadır. Kitle iletişim araçları bilgiyi öğrenme, elde 

etme, iletme, kullanma, dağıtma, denetleme ile toplumsal olarak gerçekliğin ve 

kültürel manada değişimin sağlanmasında çok önemli bir fonksiyon görevi 

görmektedir. Toplumların tarihi, kültürel ve bilimsel gelişmelerinden ayrı 

tutulamayacak olan teknoloji, bu sebepten dolayı kültürel değişimlerin meydana 

gelmesinde etkin bir role sahiptir. Teknolojik dünyada meydana gelen yenilikler, 

buluşlar ve yeni gelişmeler, gündelik toplumsal hayatın yapısını, tarzını, değer 

biçimlerini ve düşünce sistemlerini, alışkanlıkları değiştirmektedir (Mengü, 2004: 

116). 

Küreselleşmenin etkisi ile git gide birbirine benzeyen toplumsal yapıların ortaya 

çıkacağı iddiası, teknolojik gelişmeler ve bunlara bağlı iletişim araçlarının 

oluşturduğu etkiyle gerçekleşecektir. Bu benzeşim de hangi toplumsal yapıların rol 

model olacağı ise şöyle öngörülmektedir: Amerikan toplumsal yapısı ve diğer Batılı 

toplum yapıları diğer toplumlar için rol model olacaktır. Batı kültürü haricindeki 

kültürlerin de yok olacağı öngörülmektedir (Atasoy, 2019: 304). 

Teknolojik gelişmeler ve bu teknolojik gelişmeler ile birlikte gelişen kitle 

iletişim araçları bireylerin dünyaya yönelik bakışını da biçimlendirmektedir. Bu kitle 

iletişim araçları içerisinde belki de en popüler olanı ve bu sebeple de üzerinde 

araştırmalar yapılan araç da televizyondur. Ulaştığı kitleler ve etki alanı açısından 

televizyon programlarının toplumlar üzerindeki etkisi fark edilmiştir. Bu farkındalık 

sonucu televizyon programları birçok araştırmaya konu olmuştur. ABD’de 1967’den 

itibaren her yıl yaptığı çözümlemelerle Gerbner ve arkadaşları toplumsal şiddet ve 

televizyon programları arasında pozitif bir korelasyon olduğunu tespit etmiştir. Bir 

kitle iletişim aracı olarak televizyonun toplum ve toplumsal davranış üzerindeki 

etkilerini araştıran başka bir araştırmada da Robert Hodge ve David Tripp 1986 

yılında çocukların izledikleri televizyon programlarından nasıl etkilendiklerini 

araştırmışlardır. Onlara göre çocuklar izledikleri televizyon programlarını salt bir 

program olarak algılayıp okumamaktadır. Onlara göre çocuklar bu programları 

toplumdaki anlam biçimleri ile ilişkilendirerek, toplumsal bir bağlam içerisinde 

algılamaktadırlar. Bu durum da televizyon programlarının çocuklar tarafından 

toplumsal bir gerçeklik olarak algılandığını ve çocuklarda toplumsal davranışların 

gelişmesinde etkili olduğu sonucuna bizi ulaştırır (Giddens, 2000: 210). 



84 
 

Günümüzde kitle iletişim araçlarından biri olarak kabul edilen medya ve 

özellikle de televizyon, aile üyelerinden çocuklar üzerinde etki ederek toplumda 

yaygın bir şekilde kullanılan toplumsal cinsiyet rollerini yani kadın ve erkeklik 

rollerini ve davranış kalıplarını sunmak ve öğretmekle birlikte bir nevi 

toplumsallaşma aracı şeklinde fonksiyon görmektedir. Toplumsal yaşam sürecinde 

çocuklar kitle iletişim araçları ve televizyon üzerinden tutum ve davranış modellerini 

almak suretiyle sosyalleşme sürecini gerçekleştirirken aslında kendisine empoze 

edilmeye çalışılan ataerkil değerleri benimsenmesi istenmektedir. Bu şekilde 

televizyon ve medya üzerinden bireylere sunulan tutum, davranış ve roller 

öğrenilerek, benimsenmeye çalışılacaktır. Toplumsal sistem tarafından meydana 

getirilen ve kitle iletişim araçları tarafından sunulan ataerkil ve eril söylem ve 

eylemler toplumda hem kadınların hem de erkeklerin birtakım kalıplaşmış 

davranışları ve inançları benimsemelerine sebep olmuştur (Şenol, S. Erdem, Uzun, E. 

Erdem, 2016: 66). 

Walter J. Ong, Sözlü ve Yazılı Kültür adlı kitabında (akt. Çamkara, 2007: 28), 

“elektronik teknoloji”nin hayatımıza kattığı çeşitli araçlar vasıtasıyla, “ikincil sözlü 

kültür çağı”na girdiğimizden bahsetmektedir. Ona göre birincil ve ikincil sözlü 

kültürler hem birbirlerine benzemekte hem de birbirlerinden farklılardır. Bu 

benzerlik iki sözlü kültürün de bir grup bilinci oluşturmasıyken farkı ise ikincil sözlü 

kültürün birincil sözlü kültüre göre çok daha geniş bir kitleye ulaşmasıdır. 

Yeni iletişim teknolojilerinin, geleneksel iletişim araçlarından en önemli farkı 

etkileşime imkân sağlayarak iletişimi çift yönlü bir hale getirmesidir. Geleneksel 

iletişim teknolojilerinde edilgen olan alıcı yeni iletişim teknolojileri ile aktif hale 

gelmiştir. Yeni iletişim teknolojileri gittikçe yaygınlaşarak geniş kitlelere ulaşmıştır. 

Bu durumun sonucu olarak da sürekli güncellenen internet sayfaları ve bilgiler, 

kültürel değişim üzerinde ve dolayısıyla da günlük yaşam üzerinde de etkili olmuştur 

(Turan, 2006: 73). 

Kültür ile teknik gelişmeler ve toplumsal olgular arasında meydana gelen 

ilişkiler beraberinde teknik açıdan oluşan yeni gelişmeler kültürleri ne şekilde etkiler, 

oluşumlarına kaytkısı nedir? Gibi soruları da getirmektedir. Levy'e göre (akt. Turan, 

2006: 73); toplumsal olarak kültür ile tekniknolojik açıdan ortaya koyulan ürünler 

arasında bir ilişki vardır ve teknikle kültür birbirlerinden ayrı düşünülemez. Yani 

teknolojik gelişmeler, yenilikler kültürden soyutlanamaz, ayrı düşünülemez ve bu 

şekilde teknolojinin bir anlam bütünlüğü yoktur, kültür ile değer kazanır. 



85 
 

Bilişim teknolojilerinin oluşturduğu devrimsel yenilikler toplumların birbirleriyle 

olan etkileşimini de önemli ölçüde etkiledi. Özellikle soğuk savaş sonrasında bu 

etkilerle birlikte toplumlar kimlikleri olarak kabul ettikleri kültürlerini de diğer 

toplumlara karşı koruyamaz hale gelmeye başladılar. Böylece toplumların 

kültürleriyle oluşturdukları milli kimliklerinin yerini diğer toplumlarla ortak olan 

evrensel kimlikler almaya başladı. Küreselleşmenin de iddia ettiği gibi artık birçok 

iletişimsel faktörün de etkisiyle birçok alanda toplumlar birbirlerine benzemeye 

başladılar (Atasoy, 2019: 305). 

 

2.5. Kültür Aktarımında Halk Edebiyatı Ürünlerinin Etkisi  

 İnsanlar yaşamlarını devam ettirmek, barınmak, soyunu sürdürmek, sanatsal 

faaliyetlerde bulunmak, sevinmek ve üzülmek gibi pek çok tutum ve davranışı 

toplumda tarih içinde elde ettiği kültürel aktarımlarla öğrenmiştir. Bu kültürel 

aktarımımda zaman ilerledikçe biçimi, şekli, konusu, boyutu ve anlamı değişse de 

geçmişten mirasla gelen geleneksel kültürel değerlerin, öğretilerin ve aktarımların 

bireyler açısından çok büyük bir değer ve anlamı bulunmaktadır. Bir toplumun 

kültürel açıdan bir şeması ya da belleğini ortaya koymaya çalıştığımızda geleneksel 

değerleri, temeli geçmişle ilişkili yapıları araştırmak en doğru bilgileri bize 

gösterecektir (Karagöz ve İşcan, 2016: 1037). 

 Kültürel değerlerin aktarılmasıyla birlikte bireyler toplumsal yaşantılarına daha 

kolay uyum sağlama yani sosyalleşme yeteneği elde etmiş olmaktadırlar. Böylece 

bireyler, çok yönlü kişisel ve sosyal açıdan gelişim sağlarken, aktarılan kültürel 

değerler ile yaşantısında neyin doğru ve yanlış olduğuna emin olabilir, toplumsal 

yaşantısını bu normalar uyarınca belirlemeye çalışır. Böylece verilen kararlarda 

kişisel menfaatlerin bir tarafa bırakılıp toplumsal düzenin varlığını sağlayacak 

düşünce ve davranışların sergilenmesini sağlar. Toplumun var olan kültürel 

değerlerinin gelecek kuşaklara aktarılması bir toplumun bir milletin varlığının 

sürmesini temin eden en temel konulardan biridir. Kültürel değerlerin toplumda 

aktarılması herşeyden önce temel olarak bebeğin doğumuyla birlikte aile yaşantısı 

içinde başlar. Aileler, geçmişten aldıkları millî ve manevî kültürel değerleri 

çocuklarına öğretirler. Ailede başlayan bu aktarım toplumun kültürel açıdan 

sürekliliğini ortaya koyar. İlk bakışta bu kültürel değerlerin önemini anlamakta 

zorluk çeken çocuk, soyut düşünme özelliğinin kendisinde başlamasıyla birlikte bu 



86 
 

konunun önemini ve zorunluluğunu değerlendirebilmektedir. Yaşamda karşısına 

çıkan sorunların aşılmasında bu kültürel değerleri kullandıkça bunlara daha çok 

sarılmaktadır (Bars, 2017: 221). 

 Halk edebiyatı eserleri, millî kültürel değerlerin aktarılmasında hem yerel hem 

de evrensel bir kaynak konumundadır. Bascom, (akt. Bars, 2017: 221-222) 1954 

yılında “Folklorun Dört İşlevi” adlı çalışmasında folklorun dört işlevini açıklar:  

 1. Hoş Vakit Geçirme, Eğlence ve Eğlendirme İşlevi,  

 2. Değerlere, Toplum Normlarına ve Törelere Destek Verme İşlevi,  

 3. Eğitim veya Kültürün Gelecek Kuşaklara Aktarılarak Eğitilmesi İşlevi,  

 4. Kişisel ve Toplumsal Baskılardan Kaçıp Kurtulma İşlevi. 

 Bascom’a göre (akt. Bars, 2017: 222) eğlence ve eğlendirme işlevi folklorun en 

temel işlevlerindendir. Kültürün onaylanması, ritüellerin ve kurumların 

doğrulanması, değerlere, toplum normlarına destek folklorun ikinci işlevidır. 

Örneğin, mitler ilkel toplum ve kültürlerde vazgeçilmeyen temel bir işlevi yerine 

getirmiştir. Folklorun üçüncü işlevi eğitimle ilgilidir ve özellikle okuma yazması 

olmayan kültürlerde çok önemlidir. Doğu Afrika’da Chagalar arasında Raum 

tarafından yapılan araştırma eğitsel bir araç olarak folklorun ne kadar önemli 

olduğunu ortaya koyar. Bu toplumda ki dev masallarından çocukları eğitmek ve 

disipline etmek için yararlanılır ve onların iyi bir insan olma ile iyi bir kişiliğe sahip 

olmaları için ninniler söylenir. Ahlakî mesajlar içeren fabl ve masallar, bireylere 

güzel davranışlar elde etmelerini, kötü kabul edilen davranışlardan uzak durmaları 

için anlatılır. Folklorun dördüncü işlevi ise toplumca kabul edilmiş davranış 

kalıplarını devam ettirmektir. Tutum ve davranışları, inanç ve değerleri olumlamanın 

yanında, folklorun bazı biçimleri toplumsal baskı yapması ve toplumsal kontrol 

bakımından önemlidir. Birçok ülkenin atasözleri toplumsal kontrolü 

gerçekleştirmede oldukça önemlidir. Onlar, zekice nasıl hareket edileceğini söyler. 

Toplumsal onay ve reddetmeyi sağlarlar.  

 Burada ifade edilen dört temel işlev aslında birbiriyle yakın bir ilişkili 

içerisindedir. Mesela bir halk edebiyatı eseri olan fıkra bir yandan eğlendirme gibi 

işlev görürken diğer taraftan sosyal değerlerin, toplumsal kültürün gelecek nesillere 

aktarılması işlevini yerine getirmektedir. İnsanlar doğrudan iletemedikleri ya da ifade 



87 
 

edemedikleri fikirlerini fıkralarla ifade ederek sosyal kontrol ve baskılardan 

kurtulabilmektedir. Bu nedenle de folklorun sahip olduğu dört işlevin özelliklerini 

halk edebiyatı eserlerinden olan fıkrada tamamen bulabilmekteyiz (Bars, 2017: 222). 

Anlaşılacağı üzere folklor ürünleri toplumun kültürel değer yargılarının 

benimsenmesini, sağlamlaşmasını, onaylanmasını, güncelleşmesini ve gelecek 

nesillere aktarımının sağlanmasını temin eder (Aday ve Akçalan, 2018: 240). 

 Halk edebiyatı ürünleri aynı toplumda yaşayan ve aynı dili telaffuz eden 

bireylerin hislerini, düşüncelerini, inançlarını ve düşlerini açığa vurur. Bu his, inanç 

ve düşüncelerin bir başkası ile paylaşımını, iletilmesini sağlar. Bu yüzden kişilerarası 

ilişkide paylaşım temel bir ihtiyaçtır. İhtiyaç olan bu paylaşım bir bireyle başlar ve 

artarak toplumsal bir boyut kazanır ve giderek bu paylaşımlar kollektif fikir ve 

kanaatler şeklini alır. Toplumda herhangi bir ürünü benimsediğinde onu koruyarak 

yaşatmaya başlar. Halk edebiyatı ürünleri de toplumun değerlerinin destekçisi 

olduklarından yüzyıllardır yaşamlarını devam ettirmişlerdir. Toplumlarda geçerli 

olan yazısız kurallar, halk edebiyatı ürünlerinde hayatiyetini sürdürür. Bu yazısız 

kurallar günlük yaşantımıza ve toplumun geleceğine yön verir. Halk edebiyatı 

ürünleri toplumun kültürel değerlerini ön planda tutar. Bir kültür için en büyüyk 

tehlike o toplumda kültürüne yabancılaşan bir nesilin varlığıdır. Bir toplumun en 

büyük amacı kendi olarak yarına ulaşabilmektir. Bunu da ancak kültürel sistem ve 

değerlerinin neler olduğunu, bu değerlerin önemini kişilere anlatabildiğinde yerine 

getirebilir (Bars, 2017: 224). 

 Folklor ürünlerinin toplumsal yapı açısından toplumda benimsenmiş kültürel 

değerlere uyma, bunları onaylayıp kabul etme ve gelecek nesillere aktarılma gibi çok 

önemli birtakım işlevleri yer almaktadır. Bu işlevlerden özellikle kültürün devamlılık 

ve sağlamlığını sağlama gibi temel işlevler folklorun masal türünde de 

bulunmaktadır (Çıblak, 2008, 40). Diğer yandan folklorun bir diğer işlevi, toplumda 

eğitim sisteminin gelecek nesillere aktarımı konusudur. Özellikle yazılı kültür 

analayışının bulunmadığı veya sözlü kültür geleneğinin hâkim kültür biçimi 

bulunduğu toplumlarda, folklorun bünyesinde yer alan bilgiler tarihi açıdan gerçek 

ve bu bilgilerin öğretimi toplum açısından çok önemli eğitimsel konular olduğu 

bilinen bir gerçektir (Aday ve Akçalan, 2018: 242).  



88 
 

 Toplumda mizah anlayışı yoluyla halk edebiyatı ürünleri, eleştirel, analitik ve 

senteze dayalı yaratıcı düşünme becerisini geliştirmektedir. Bu anlatıların tamamına 

yakını kıssadan hisse yoluyla ders vermekte ve böylece toplumun kültürel değerlerini 

gelecek kuşaklara aktarmaktadır. Burada insanın yapısında olan, hangi davranış ele 

alınırsa alınsın, doğrudan bireylere öğüt verme anlayışına karşı olumsuz bir tavır 

takınıldığı görülmektedir. Bu sebepten herhangi bir kültürel değerin aktarımasında 

bireylere buyurgan ve öğüt veren bir tutum ve davranışa girilmeden, dolaylı açıdan 

kültürel değerlerin aktarılması önem arz etmektedir. İşte bunu yerine getirmenin en 

güzel yolu da halk edebiyatı ürünlerinden istifade etmektir. Halk edebiyatı eserleri bu 

temel işlevi ninni, fıkra, atasözü, bilmece, tekerleme, masal, hikâye, gibi türleri ele 

alarak daha kolay bir şekilde ifade etmektedir. Halk edebiyatı ürünleri bireylere 

buyurgan ve doğrudan öğüt vermek şeklinde değilde bunun yerine bireyleri 

eğlendirmek, güldürerek, merak ettirmek, neşelendirmek, heyecanlandırarak, 

düşündürmek, sıkmadan değerlerin çok iyi bir şekilde aktarılmasını gerçekleştirmeye 

çalışır. Toplumun yetkin bir bireyi olarak öğreticilik, eğiticilik yönü daha belli olan, 

açıkça öğüt vermiş bilgiler veya satır arasında bulunan gizli iletiler, bireyler 

tarafından sıkıcı gelebilecek; bireyler satır arasında gizli olan mesajı veya iletiyi 

bulmaya çalışarak mutlulu olacaktır (Bars, 2017: 223). 

 Bir toplumda milli kültürün sürekliliği, değerlerin, inançların ve bunlara ait 

bireylerde oluşan bilincin gelecek kuşaklara aktarılmasıyla ancak mümkün olabilir. 

Kültür aktarımı, bir milletin tarihi geçmişinin, değer ve inanç yapısının, kurallar, örf, 

adet ve normlarının, aile şekli ve yapısının gelecek kuşakların benimsetilmesi, 

içselleştirilmesi, kabul edilmesi ve millet anlayışının devamlılığının oluşması 

yönünden çok etkili bir aygıttır. Bir millete ait olan milli kültür; eğitim, edebiyat, 

tarih, sanat, müzik, resim gibi araçlarla yeni kuşaklara aktarılır (Akman, 2019: 86). 

 Halk edebiyatı ürünlerinden olan Oğuz Kağan, Uluğ Türk, Dede Korkut, 

Nasrettin Hoca gibi çok önemli kahramanlar birer rol model şeklinde karşımızda 

çıkmaktadır. Toplum olarak bizlerin bu halk edebiyatı ürünlerinden ve bu 

kahramanlardan almamız gereken çok önemli dersler bulunmaktadır. Nasrettin Hoca 

hem güldürürken düşündürür hem de işin içinden çıkılmaz sorunlarımıza çözüler 

bulur, Oğuz Kağan’ın cesareti ile zorlandığımız bir engeli aşabilir, Uluğ Türk/Dedem 

Korkut’un bilgisinden, yol göstericiliğinden yaralanabilir, Keloğlan’ın uyanıklığı ve 

saflığı ile de başımıza gelebilecek tuzaklardan kurtulabiliriz (Bars, 2017: 223). 



89 
 

 Zaman içinde toplumsal ve bireysel açıdan birçok değişiklikler yaşanırken, buna 

bağlı olarak geleceğe dair bilginin aktarımı çerçevesinde yaşanacak değişim ve 

dönüşüm de zorunlu bir durum alacaktır. Bu değişim ve dönüşüm, folklor ürünlerini 

yapısından ve özünden kopmadan, yaşanan ve konuşulan bir dil ile gelecek nesillere 

aktarılabilecek alt yapı zemini olmadan gerçekleştirilebilecek bir süreç değildir. 

Sosyal iletişimin ve ilişkinin görece çok iyi şekilde yaygın olduğu bir zamanda sözlü 

kültür şeklinde aktarılan unsurlar, bireyin günümüz zaman koşullarında kitle iletişim 

organları aracılığıyla aktarılmak zorundadır (Arslan, 2020: 1049). 

 Millî, maddi ve manevî, dinî, iktisadi, sanatsal, sosyal ve kültürel değerleri 

ortaya koyan, besleyen ve geleceğe aktaran ürünler halk edebiyatı ürünleridir. Bu 

ürünler, yukarıda da ifade ettiğimiz gibi W. Bascom’da değerlendirmesini çok açık 

bir şekilde bulan folklorun dört işlevini de yerine getirerek, toplumda kültürel 

değerlerin geleceğe aktarılmasında önemli bir vasıta olurken, aynı zamanda halk 

edebiyatı ürünleri, milli ve manevi halk kültürümüzün önemli ve vazgeçilmez temel 

ögelerindendir. Halk edebiyatı bağrında beslediği verimli kültür unsurlarıyla yerel ve 

evrensel inanç ve değerleri yansıtmaktadır. Hızlı bir şekilde gelişerek toplumda 

giderek daha fazla yaygınlaşan ve bu nedenle de toplum bireyleri içindeki toplumsal 

bağları gittikçe zayıf düşüren teknolojik gelişme bünyesinde bireyler kendilerini, 

ailelerini, akrabalık ve sosyal ilişkilerini, çevrelerini hızla kaybederken, bireyler halk 

edebiyatı ürünleri yoluyla içine düştükleri bu yabancılaşma probleminden 

kurtulabilirler (Bars, 2017: 227). 

 Türk kültür ve dilinin milli değerleri ve var olma zeminini en temel anlamda 

kapsayan ve bunu özümseyen türkü, ninni, masal, destan, atasözü, halk hikâyesi, 

mani ve bilmece gibi edebi eserler, Türk milletinin en önemli hafıza ürün ve 

mekânlarıdır. Bu kültürel hafıza mekânları, "hem sosyal açıdan hem de zaman ve 

mekân boyutu açısından toplumda birleştirici, bütünleştirici ve bağlayıcı 

durumundadır. Kollektif deneyim, beklenti, tutum, davranış ve eylem mekânları da 

"sembolik mana dünyası" oluşturarak, birleştirici, bütünleştirici ve bağlayıcı azmiyle 

güven ve dayanak fırsatı sağlayarak toplumda sosyal grup ve insanları birbirine 

bağlar." (Assmann, 2001; akt. Şahin, 2013: 104). 

 

 



90 
 

2.5.1. Kültür Aktarımında Sözlü Anlatımın Rolü 

 

 Halkbiliminin konusunu, halkın meydana getirdiği, başlangıçta sözlü olan ve 

zaman içinde yazıyla ifade edilen ya da sözlü şekilde yaşamaya devam eden 

elemanların hepsi belirlemektedir. Burada en önemli husus milletin ya da halkın 

meydana getirdiklerinin başlangıçta sözlü olarak yer almasıdır. Bunların çoğu genel 

olarak anonim olmakta (şifahî) ve bu şekilde sözlü kültüre dairdir. Sözlü kültür, yeni 

biçimlere girerek yazıyı desteklemeye çalışmıştır ya da söz uçup gitmeden gelecek 

kuşaklara yeni bir anlayış ya da çıkarımlarla aktarılmaktadır (Tuna, 2013: 1348-

1349). 

 Sözlü halk ürünlerü, bir toplumun ya da milletin kültürel inanç ve değerlerinin 

geleceğe aktarımında büyük önem arz etmektedir. Bu ürünler güncel konuşulan dilin 

ve yaşanılan kültürün taşıyıcısı konumundadırlar. Mesela Nasrettin Hoca fıkraları bu 

açıdan kültür yaşantımızda güldürme ve güldürürken düşündürmenin yanında 

topluma sosyal ve kültürel açıdan eğitici mesajlar vermektedir. Nasreddin Hoca, 

ortaya koyduğu yaşantı ve fıkralarında toplum bilgesi olarak çeşitli şekillerde genel 

geçerliği kabul görmüş değer yargılarını ve inançlarını yansıtmaktadır. Nasreddin 

Hoca fıkraları geçmişten gelen tarihi birikimi ve anlamı ile canlılığını muhafaza 

etmiş, yerel, milli ve evrensel değer ve inançların taşıyıcısı konumunda olmuştur. 

Halk edebiyatı ürünleri toplumda zaman içinde yaşana değişimle kişiler tarafından 

yeniden oluşturulup üretilmiş, yeniden dile getirilmiştir (Bars, 2017: 223). 

 Sözlü kültür ürünleri kendi içerisinde de; malzemesi tamamen sözlü kültüre 

dayanan ürünler: destanlar, atasözleri, bilmeceler, ninniler, fıkralar, hikâyeler, 

masallar, türküler vb.yine malzemesi kısmen diyebileceğimiz şekilde sözlü kültüre 

dayanan ürünler: merasimler, birtakım ritüeller, inanç ve âdetler, figürler, oyunlar, 

danslar, şenlikler, panayırlar vb. ve malzemesi tamamen sözsüz kültürel ürünler: 

mimarlık, el sanatları, giyim kuşam, yiyecek vb. şeklinde genel olarak üç temel 

başlık halinde toplanmaktadır (Yıldırım, 1998: 41). 

 Sözlü kültürel ürünlerinden destan, hikâye, masal, atasözü, fıkra, şarkı, türkü, 

ninniler, bilmeceler gibi ürünler, bireylerin yetişmelerinde ve karakter eğitiminde de 

çok temel bir öneme sahiptir. Çocuklar daha okul öncesinden başlayarak kendileri 

için ilk rol model olarak kabul edebilecekleri dede ve ninelerinden masalları, 



91 
 

destanları, anne-babalarından tekerleme, bilmece, türküleri dinleyip öğreneceklerdir. 

Zaman geçtikçe kişiler kendi tutum ve davranışları ile değerleri, inançları ve 

beklentileri uyarınca benimsedikleri bu rol modelleri değerlendirip kendilerini bu 

kültürel düşünce olgusuna göre konumlandıracaklardır. Toplumsal ve kültürel inanç 

ve değerlerin benimsetilmesinde, kazandırılmasında ve aktarılmasında sözlü kültürel 

miras çok temel bir rolü yerine getirmektedir (Bars, 2017: 223-224). 

 Sözlü kültürel ürünlerimizde olan “atasözleri, en önemli kültürel 

değerlerimizdedir. Yeni kuşaklara bu değerler iletilip aktarılmazsa birbiri ile konuşup 

anlamayan, kültürel açıdan birbiri ile kopuk, farklı inanç ve değerlere inanan 

kuşaklar meydana gelmektedir. Bu gibi nedenlerle toplumda atasözlerinin korunup, 

öğretilip geleceğe aktarılması önem arz etmektedir. Toplumda kişilere sadece telkin 

ve dayatma yoluyla bazı kültürel ve milli değerlerin kazandırılması olası değildir. 

Bireylerin çoğu zaman ortaya çıkan değişime karşı gösterdikleri direnç nedeniyle 

oluşan durum önce reddedilme yönündedir. Bu nedenle dirençle karşılaşma 

olasılığına karşı bireyin önüne getirilen yeni olay ve durumlar doğrudan değil de bazı 

ikna edici ve yumuşatıcı elemanlarla birlikte verilmelidir (Bulut, 2011: 63).  

 Atasözlerinde aklı olarak yine sözlü kültür değerlerinden fıkraların ve 

tekerlemelerin de bireylerin yetiştirlmesi ve eğitimde büyük etkileri bulunmaktadır. 

Fıkralar ve tekerlemeler bireyler açısından kısa metinler olduğu için öğrenilmesi 

kolaydır. Bu nedenle özellikle çocuklar bakımından çok cazip ve sihirli bir niteliğe 

sahiptir. Fıkralar ve tekerlemeler toplumda, aile de hem çocuklar hem de yetişkinler 

açısından ahlaki değerlerin benimsenmesi ve uygulanması açısından çok önemlidir. 

Ahlaki bir eğitim, doğrudan doğruya öğüt verici durumlara dayandığı gibi fıkra ve 

tekerlemeler gibi kişilerin merak ve ilgisini çekebilecek ürünler vasıtasıyla da 

yapılabilinir. Bu tür ürünler daha çok ders verme, ders çıkarma, eğitme, kültürel 

inanç ve değerlerin aktarılması gibi gayelere hizmet etmiştir. Tarihimize 

baktığımızda II. Meşrutiyet dönemi yazılı eserlerde ve özelliklede dergilerde 

insanların toplumsal ve ahlakî eğitimlerine ve gelişimine önemli katkılar veren 

fıkralara yer verildiği görülmektedir. Günün bu dergilerinde tek olarak fıkra ve 

tekerlemelere bulunmamakta, bunun yanında geleneksel, milli, dinî ve toplumsal 

ahlakı da yakından alakadar eden hikâye ve masal türlerinde de eserler 

bulunmaktadır. Bu eserlerde hem hoşgörü, çalışkanlık, sabır, tedbir, temizlik, cesaret, 

tevazu, doğruluk, yardımseverlik, kanaatkârlık, iyilik, dürüstlük, ümit gibi bazı 



92 
 

değerler üstün tutularak övülürken; yalan, hırsızlık, kötülük, tembellik, iftira, 

bencillik, hırs, tamah, basitlik, kıskançlık, kibir, cahillik gibi yapılmaması ve 

kaçınılması gereken tutum, davranış ve özellikler de belirtilmiştir. Bir birey dünyaya 

geldiğinde yanında hiçbir şey getirmez.  Birey sosyal, dinî, ahlâkî, milli, hukukî, 

estetik, lisanî, iktisadî, mantıkî gibi özellik ve nitelikleri yaşadığı toplumda milletinin 

güncel kültürü gereğince elde eder. Bireyler, ilk çocukluk zamanlarından itibaren 

uyurken halk edebiyatı ürünlerinden ninnilerini dinler; masallarla, tekerlemelerle, 

atasözleriyle, müzik ve şarkılarla, fıkralarla, bilmecelerle, manilerle hayal kurmayı 

öğrenir. Çocuğa ya da genç bireylere yüksek derece toplumun ahlakî inanç ve 

değerleri benimsetmede Nasreddin Hoca fıkraları, atasözleri, Keloğlan masalları 

etkili bir biçimde rol oynamıştır (Bars, 2017: 222-223). 

 Medya son yıllarda önemli bir işlev yerine getirerek kültürel açıdan değişim ve 

aktarımı meydana getiren temel dinamiklerden biri omaya başlamıştır. Günümüz 

teknoloji çağında kitle iletişim araçları ve özelliklede sosyal medyanın içinde 

olmadığı herhangi bir kültür el değer ile kültür aktarımı düşünülemez duruma 

gelmeye başlamıştır. Gümüzde artık toplumlar modern ve post-modern olarak ifade 

edilirken bu toplumların ana gövdesinde ise medya yer almaktadır. Artık yaşadığımız 

zamanda televizyon ekranlarında sözlü kültür ve sözlü edebiyatın son derece önemli 

kişi ve eserleriyle alakalı her tür programlarla karşılaşmaktayız. Bunlar içerisinde 

“Dede Korkut filmi (1988)”, “Köroğlu Destanı (1991)”, “Anadolu Masalları (1999)”, 

“Masal Çiftliği (2000)”, “Dede Korkut dizisi (2007)” gibi sayabileceğimiz türden 

çalışmalar yapılmaktadır. Televizyonlar Hacı Bektaş Veli, Mevlana, Yunus Emre, 

Hacı Bayram Veli gibi Türk tasavvuf önderlerini anlatana yayınlara yer 

vermektedirler. Bu gibi televizyon programlarında, birincil sözlü kültürel değerlerin 

efsane, menkıbeleri yer almaktadır (Özdemir, 2012: 299).  

 Önemli bir kültür aktarım vasıtası da sözlü anlatımlardır. Anonim olan halk 

kültürü eserleri, adetler, gelenek ve görenekler yıllar boyunca  bir kuşaktan bir başka 

nesile aktarıldı. Öncekle gerçekleşen sanayileşme olgusu sonra da kitle iletişim 

araçlarının özelikle de radyo, sinema ve televizyonun gittikçe toplumda yaygın hale 

gelmesi ile var olan süreçte değişiklikler meydana gelmeye başladı. Sanayileşme ve 

şehirleşme süreciyel birlikte geleneksel değerlerden uzaklaşmaya başlayan 

toplumlar, buna bağlı olarak artık her eve giren ve giderek de gelişen teknoloji ile 

yaygınlan film, dizi ile beslenen televizyon programlarının tesiri altıan girmiş 



93 
 

görülmektedirler. Toplumların ve bireylerin geleneksel oyunlarından düğün 

merasimlerine, doğum ritüellerinden cenaze törenlerine varıncaya kadar 

yaşamlarındaki hemem heme her şey üzerinde bir başkalaşım ve değişim ile kitle 

iletişim araçlarının sunduğu şekle ve kalıba uygun olacak bir benzemenin başladığı 

ifade edilmektedir. Sözlü kültür değerlerinin gelecek nesillere aktarımının giderek 

zayıflaması, yazılı-görsel ve basılı eserlerin yetersiz kalması, televizyon ekranındaki 

yabancı türlerin olumsuz etkileri  ve milli kültürel inanç ve değerleri aktarıp yeniden 

değerlendirememekten dolayı gelecek nesiller yabancısı oldukları bir kültürün etkisi 

altına girme tehlikesiyle yüz yüze gelme durumu ile karşılaşacaktır. Halk kültürü 

ürünleri küreselleşme sürecinin olumsuz etkisiyle birlikte giderek değişmeye ve hatta 

yok olmaya doğru ilerlemektedir. Halk kültürünün ve değerlerinin mirası durumunda 

olan bu milli kültürel ürünlerin gelecek nesillere aktarılması gerektiği bir zorunluluk 

haline gelmiştir. Halk kültürü ve halk edebiyatı eserleri Türk milletinin ruhunun ve 

dünyaya bakış açısının en çok aksettirildiği ürünlerdir (Artun, 2005). 

 Arslan (2020, 1050) “Sözlü Kültür Ürünlerinin Aktarımında Medya, Toplum Ve 

Kuşaklararası Etkileşim” adlı çalışmasında, kültürel aktarımın yetişkin ve yaşlı nesil 

ile genç nesiller arasında düz, tek yönlü değil çift yönlü bir iletişim ve etkileşim ile 

meydana geldiği sonucuna varmıştır. Masal ve ninni gibi sözlü kültürel eserlerinin 

yetişkin ve yaşlı nesilde uygulama zeminine sahip bulunmadığı halde, genç nesil 

tarafından içinde bulunulan toplumsal çevre etkenlerinin tesiriyle benimsenmiş 

bulunması; ayrıca yaşlı nesilin de aile içinde çocuklarından ziyade torunlarına masal 

ve ninni gibi ürünleri anlatmaya başlaması; doğal akışa gerek duyulmadan, 

yönlendirme ve biçimlendirme yapılarak gelecek kuşaklara kültür aktarımının titiz ve 

başarılı bir şekilde yapılabileceğini göstermektedir. Geleneksel unsurların günümüz 

dünyasının gereksinim ve ihtiyaçlarına cevap olacak şekilde kalıplara dökülmesi ve 

dönüştürülmesi, hem genç nesillerin karşı karşıya kaldığı meselelerde geleneksel 

değerlerin tecrübesi ve bilgisinden yararlanmasını sağlayacak hem de böylece 

kuşaklararası kültür aktarımını kolay hale getirecektir. 

 

 

 

 



94 
 

2.5.1.1. Kültür Aktarımı Temelinde Ninnilerin Rolü 

 

 Ninniler toplumda sözlü kültür geleneği içinde çok önemli bir yer tutmakla 

birlikte kültürel hafızanın ve değerlerin gelecek kuşaklara aktarılması ve 

taşınmasında da etkili bir yoldur. Ninniler yaşanan çağın hâkim dünya görüşünü, 

sosyal algı anlayışını, örf ve adetler ile gelenek ve görenekleri, toplumun temel 

yapısını geleceğe ve kuşaklara aktarır. Çocuğun ilk olarak alışık olduğu annesinin 

sesiyle birlikte toplumun kültürel değerlerini kavramaya başlar. Çocuğun doğal 

yaşam alanı içinde yeni hissetmeye ve özümsemeye başladığı aile gibi ortamlarda, 

müziğin o büyülü ve hisli havasını bünyesinde duyumsaması, hayatın ilk yıllarında 

beslenme düzeni kadar faydalı olan uykuya, sözün müzik ile uyuşmuş hali ile 

dalması, çocuğun ruh ve bedensel sağlığı yönünden çok büyük önem teşkil ettiği 

söylenebilir (Ungan, 2009; akt. Karagöz ve İşcan, 2016: 1039). 

 Ninniler geleneksel toplumsal yapıların belirleyici olduğu milli kültürel 

değerlerin damıtılmış edebî eserlerindendir. Geleneksel değerlerin işlevsel hale 

gelmesi ve bir toplumun milli benliğinin canlı tutulup geliştirilmesi açısından 

ninnilerin çok öncelikli bir önemi bulunmaktadır. Anneler yaşantı ve deneyimlerle 

meydana gelmiş bilgiyi annelik içgüdüsüyle bütünleştirerek çocukta manalı 

öğrenmeler oluşturur. Sözün büyülenmiş düzeni olan ninniler,  geçmiş ile bugün ve 

gelecek arasındaki köprü olarak yer alıken anne ile çocuğu arasındaki sevgi bağını 

güçlenmesini; duygu, his ve düşünce dünyasının bilinçli hale gelmesini sağlar. 

Ninniler vasıtasıyla tarihsel değerler zihinsel yapıda yeniden ifade bulur, canlanır ve 

kollektif tarihin bağlayıcı tarafı desteklenir. İfade edilen bu uğraşlar çocuğun hayatı 

kavrama, bilme ve anlam verme muradını destekler. Çocuk aile de anne ile kurduğu 

ilişki de dilsel estetik bir uyarıcı zemini olan ninninin şahitliğinde kişiliğini, 

kimliğini meydana getirir; kendi varlığını anlamlandırark geleceğe taşımaya çalışır 

(Karagöz ve İşcan, 2016: 1039-1040). 

 Geleneksel toplumsal yaşantıda kadın, aile içerisinde kendi cinsleriyle özellikle 

de kayınvalidesiyle çok yoğun bir şekilde vakit geçirmektedir. Bu geleneksel yapıda 

kaynana, kendisinin de sonradan katıldığı yeni aile ve düzen sistemindeki toplumsal 

hiyerarşi öğretilerini kendi gelinine öğretmek, aktarmak rolünü benimsemiştir. Başka 

bir aileden gelerek kendi eşinn ailesi tarafına dâhil olan gelinden, mevcut ailevi 



95 
 

sistemi eleştirmek ve sorgulamaktan çok göründüğü ve olduğu gibi benimseyip kabul 

etmesi kesinlikle beklenilen bir durumdur. Herhangi bir çatışma ve uymsuzluktan 

çok, gelin geldiği aileye ve kayınvalideye boyun eğmesi ve saygı içerisinde 

davranması beklenmektedir. Bu sosyal uyum ve kaynaşma durumunun sorunsuz bir 

şekilde geçilemediği zamanlarda -ki çoğu zaman böyle- mutlu olamayan kadın 

bakımından ninniler, mutsuzluğun ve dertlerin ifade edildiği ve paylaşıldığı özlü 

sözlerdir. Aynı bu sıkıntı, biraz daha hafifletilmiş bir şekilde, erkek tarafı açısından 

diğer kadın akrabalarıyla da olmaktadır. Bu zorlu ve sıkıntılı geçiş sürecinde kadının, 

en önemli destekçisi kendi bebeğidir. Kadın bebeğini uyutmak maksadıyla onunla 

baş başa kaldığı zamanlarda içini ninniler vasıtasıyla bebeğine dökerek kendini 

rahatlatmaya çalışmaktadır. Böylece kadını ya da annesini sessiz bir şekilde dinleyen 

ve sıkıntısını başka biriyle paylaşmayan ve bundan emin olunan kişi elbette bebektir 

(Töret, 2017: 187). 

 Sözlü edebi bir tür olan ninni, yeni öğrenmelerin meydana gelmesinde temel bir 

rol oynar. Ninnilerin duygusal, dilsel, zihinsel, bedensel, duygusal gelişim alanları 

bakımından önemi şu şekilde ifade edilir: 

1. “Dilin bir bakıma ilk boğumlama çalışmaları açısından içinde anne sevgisi 

olan bir müzik veya ezgiyle bebeğin kulağına hoş gelmeye başlaması, dil eğitiminin 

ilk aşamasını meydana getirir”. 

2. Ninniler bebek ve çocukların zaman içinde kendi annelerinin ağzından sözlü 

kültürel değerlere ve milli edebiyata aşinalık kazanmasını, böylece duyu algılarının 

açık kalmasını sağlar.  

3. Ninniler anne ile çocuğu arasında olması gereken ilişkinin olumlu duygusal 

bir ilişki ve iletişim şeklinde başlaması ve devam ettirilmesi bakımından aracılık 

edecek kadar samimi ve doğal bir öğrenme vasıtası olarak kabul edirlir.  

4. Ninniler bireylerin kimlik ve kişilik özelliklerinin temel yapısını oluşmasında, 

bireysel ve toplumsal ihtiyaçların belirlenmesinde dilsel ve işitsel uyarıcı görevi 

yüklenir.  

5. Çocuk ninniler vasıtasıyla anadilinin söz öbeklerini öğrenmeye başlar, onları 

tanır; insanı, doğayı ve evreni anlamlı hale getirmeye başlar.  

6. Erken çocukluk çağındaki çocuklar ninniler aracılığıyla, bireysel gelişmenin 

ilk aşamalarından başlayarak hayatın bilinmesi gereken genel bilgisiyle donatılır. 



96 
 

İnce his ve duygu eserleri olarak kabul edilen ninnilerle dil, kültür ve sanat eğitimi 

yerine getirilerek “örnek insan” olmanın yolu gösterilmektedir.  

7. Çocuğun dil açısından zihinsel gücünü geliştirir ve pratik bir dil kazanmasını 

sağlar. 

8. Çocuklara “kulak açısından “işitsel sanatlar” şiir, müzik ve söz sanatlarını” 

duyurmak, milli kültürün belirleyicisi olacak şekilde ilk sanatsal tecrübeleri 

yaşatmak açısından önem arz eder. Çocuğun maddi ve manevi kültüre dair duymuş 

olduğu estetik tecrübe, yaşantı ve deneyimle ortaya çıkar (Karagöz ve İşcan, 2016: 

1040-1041). 

 Ninnilerin içeriğinde ve bünyesinde kadına dair olan gelecek hayalleri, istekleri, 

idealleri, hüzünleri, mutlulukları, şikâyetleri, sevgi ve ilgisi, toplumun sosyal ve 

kültürel yaşamına göre olan pek çok etken bulunmaktadır. Kadınlar aile içinde anne 

rolü ile kendilerine has bir tavır ve söyleyiş ile ninniyi söylemektedir. Burada temel 

gaye, annelerin, bebeklerini huzurlu bir şekilde uyutması ve varsa huzursuz olduğu 

bir durumda sakinleştirmesi olduğu için annenin o zamanki psikolojik durumunu 

ifade eden bir şarkı, türkü ya da doğaçlama yoluyla ifade edilen bir müzik ve özlü 

sözler bile ninni olarak kabul edilir. Ninnileri, türkü, ağıt, mani, şarkı, ezgi gibi 

türlerden ayıran temel özellik annelerin/kadınların onu ifade eme şekli ve söyleyiş 

amaçlarıdır. Bu durumda anne/kadın, sakin bir şekilde,  yumuşak tonda, 

sakinleştirici, uyku getirici, gevşetici bir söylem ya da ezgi ile ninni meydana 

getirmekte ve söylemektedir. Bu açıdan bakıldığında ninniler, anne veya kadının 

yaşadığı kültüre ait toplumsal cinsiyete dayalı olarak kabul edilen statü ve rollerini 

bünyesinde barındıran edebi türlerdir (Töret, 2017: 175-176). 

 Sosyal yaşamda gerek aile içinde gerekse de toplumda önemli görevleri yerine 

getiren kadın, öncelikle içinde yaşadığı toplumun norm, inanç ve kültürel değerlerine 

göre çocuğunu büyütmeye gayret gösterirken, kadınlara toplum vasıtasıyla verilmeye 

çalışılan toplumsal cinsiyet rollerinin benimseyip kazandırılmasında ninnileri birer 

araç olarak değerlendirdikleri görülür. Bu yüzden özellikle kız çocukları anneleri 

tarafından kendilerine dinletilen ninniler aracılığıyla toplumun kültürel değerleri ile 

geleneksel cinsiyet rollerini özümsemektedirler. Bu açıdan ninniler, özellikle kız 

çocuklarına, toplumda kültürel değerler içindeki konumlarını benimsetmek adına 

işlevsel bir durumdadır (Töret, 2017: 179). 



97 
 

 Günümüzde kitle ileteşim araçlarında, sosyal medya da ninniler yoğun bir 

şekilde yer almaya başlamıştır. Ninniler, annelerin çocuklarını gerçek yaşamda 

önlerine çıkabilecek sıkıntı ve zorluklara karşı önlem açısından iyi dilek ve istekte 

bulundukları ezgilerdir. Ninniler günümüzde özelliklede televizyon ekranlarında ve 

birtakım dizilerde gerek annelerin bu dileklerini duyurmak gerekse de sıkıntılı 

iletişim kuran anne ve çocukların birbirleri ile iyi iletişim kurmalarını sağlamak için 

kullanıldığı birer mekanizmadır. Televizyon ekranlarında izlediğimiz ‘‘Yüksek 

Sosyete’’, ‘‘Vatanım Sensin’’ ‘‘Yasak Elma’’ ‘‘Diriliş Ertuğrul’’, ‘‘Muhteşem 

Yüzyıl’’, “Kadın”, “Gönül Dağı”, ‘‘Kiralık Aşk’’, ‘‘Aşka Sürgün’’, ‘‘Sen Anlat 

Karadeniz’’, ‘‘İstanbullu Gelin’’ gibi onlarca dizi filmlerde oynayan karakterler 

yukarıda bahsettiğimiz anne çocuk ilişkisi açısından ninni söylemekte olduğunu 

görmekteyiz. Modern anlamda Toygar Işıklı’nın bestelediği ninni ise bir bebeğe 

yaşamı süresince karşılaşabileceği sıkıntılar için güçlü olma, sabretme dileği 

sunulmaktadır (Arslan, 2020: 1048-1049). 

 Anne/kadın ninnilerde, geleneksel kültür içinde kız çocuğuna, söz hakkını elde 

edebilmenin yolunun ancak erkek çocuk doğurmak olduğunu anlatmaktadır. 

Anlayışa göre erkek çocuk dünyaya getiren kadın, toplum içinde ancak kendine yer 

bulabilmekte ve buna göre bir statü elde edebilecektir. Diğer taraftan annelerin erkek 

çocuğuna mırıldadığı ninnilerde de, büyüdüğünde anneye, babaya bakması, 

barındırması, yaşlılık ve hastalık zamanlarında onları koruma altında tutması gibi 

durumlar bir beklenti olarak verilmektedir. Bu durumda kadın, geleneksel yaşamda 

her ne kadar pasif, edilgen ya da silik bir karakter şeklinde bulunsa da, ninniler 

vasıtasıyla toplumsal ve kültürel değerlerin aktarılmasında ve benimsetilmesinde, 

yeni kuşakların bunlara uyarak kabul etmesinde aktif ve önemli bir rol 

üstlenmektedir. Geleneksel sistemde kadın/anne, görünürde aile ve toplumda aktif rol 

yerine getirmesede esasında gelecekte aktif rol üstlenebilecek bireyleri yetiştiren 

kişidir. Kadının bu görevi yerine getirirken kullandığı ve söylediği ninnilere 

bakıldığında, zekice söz ve ifadelerle, aile üyeleri içindeki uyumu sağlamaya, 

bireyleri bir arada, birbirine bağlı tutmaya ve kendi isteği ile yönlendirmeye dair 

birtakım sözler sarfettiği bilinmektedir (Töret, 2017: 187). 

 

 

 



98 
 

2.5.1.2. Kültür Aktarımında Masalların Rolü 

 

  Masal; gerçek ve hayal dünyasının bir varmış bir yokmuş zaman anlayışı ile 

başlatıldığı, bireylerin hayal ürünü olan cin, dev, peri vb. gibi karakterlerle doğal bir 

ilişki kurduğu, mekân ve zaman tasavvurlarının tek boyutlu işlendiği, başlangıç ve 

bitiş kalıplarının olduğu, kaybolmaya yüz tutan dayanışama, yardımlaşma, iyilik, 

ahlak, sır tutabilme, sevgi, saygı, hoşgörü vb. gibi kültürel değerleri bünyesinde 

barındıran ve dinleyenlere iletmeye çalışan, bir nebze simgesel ve sembolik motif ve 

tarzlardan meydana gelen ve çoğunlukla mutlu bir son ile bitirilen belli olay öyküsü 

uzunluğundaki sözlü kültür eserine denir. Tarihten günümüze doğru bakıldığında 

çoğunlukla iyi ve hoşça zaman geçirmek maksadıyla anlatılan masalların birçok 

işleve shaip olduğu söylenebilir. Masal millî değerlerin ve kültürün aktarımında, 

evrensel anlayışların kabulünde ve belirlenmesinde, dinleyenlerin ve özelliklede 

çocuğun hayal dünyasının zengin kılmasında çok önemli bir yer tutar (Aday ve 

Akçalan, 2018: 238). 

  Masallar, çoğunlukla “adalet, hoşgörü, doğruluk, dürüstlük, ahlak, iyilik, sabır, 

güzellik, metanet vb.” kültürel değer yargılarını konu olarak öne çıkartır. Bu yüzden 

bireyleri psiko-sosyal açıdan derinden etkilemeye çalışarak onlara gelenek ve 

görenekleri benimsetip ahlâkî değer yargı ve inançlarının öğretilmesinde, görev ve 

sorumluluklarını hatırlatmada, kişilikli ve topluma yararlı bir vatandaş olma 

konusunda duyarlılık sağlamanın yanında günlük yaşam koşulların meydana 

getirdiği sorunlardan kurtulmada önemli bir işlev görmektedir (Çıblak, 2008: 40). 

 Masallar; kültürel değerleri, toplumsal kurumları ve örf ve adetleri besleyen ve 

destekleme görevini yapan edebi türlerden birisidir. Masal kahramanları içimizden, 

ailemizden biri gibidir. Olağanüstü bir olaylar örgüsü varken; masal karakterleri, 

tabiatüstü olarak işlenen varlıklardır. Bunların yanında masallar bir toplumun bir 

milletin kültürel ve ahlaki değer, inanç ve yargılarını ortaya koyar. Ahlaki değerleri, 

inançları muhafaza ederek toplumda bunların nasıl yer etmesi gerektiğini anlatır. 

Zorlu olaylar önünde bireylere yol gösterir, hayatın içerisinde bireylerin 

uygulayabileceği pratik yaşam kuralları içerir. Bununla birlikte masallar manileri, 

ninnileri, atasözlerini, değerleri, örf ve adetleri de kapsar şekilde bir yapıya sahiptir. 

Bu nedenle masallar, kesinlikle basit, uydurulmuş ve anlamsız saçma olaylar örgüsü 

değil; bunun tam tersine bilinçli bir şekilde kurgulanmış, anlamlı ve çok etkili bir 



99 
 

güçtür. Masallar gelenekler ve geleneksel değerler ışığında meydana gelir ve 

geleceğe dair önemli mesajlar verir. 

 Masalların bünyesinde insanın var olma durumuna dair tüm özellikler bir arada 

görülmektedir. Bunlar arasında aile ve toplumsal düzen; kadın, erkek ve çocukların 

aile ve toplumdaki görev ve sorumlulukları; insanın yaşamında doğum, evlenme, 

askerlik, ölüm gibi dönüm noktaları; insani olan sevgi, hayret, öfke, kızgınlık, hayret, 

kin gibi duygular; ahlaki ve toplumsal innanç ve değerler gibi elemanlar yer alır. 

Masallar, insanı ve dolayısıyla da insanın oluşturduğu toplumları tüm yönleri ve 

biçimleriyle içinde bulundurur. Bir toplumun ve milletin bütüm örf, adet, gelenek ve 

görenekleri, iktisadi özelliği, üretim-tüketim yapısını, ahlaki değer sistemleri 

masallarda yer alır (Aday ve Akçalan, 2018: 240). 

 Bascom’un da ifade ettiği gibi eğlence, eğlendirmek masalların önemli bir 

işlevleri arasındadır. Masalların okunduğu ortamlara ve konusuna bakıldığında 

eğlence, eğlendirme ve boş vakit geçirme işlevinin doğal olarak meydana çıktığını 

belirtmek mümkündür. Masalların geleneksel ortamlarda anlatılmasından 

günümüzün modern ortamlarında anlatılmasına doğru geçildikçe eğlence ve 

eğlendirme işlevinin tesirinin daha bariz bir şekilde görüldüğü söylenebilir. Bununla 

birlikte toplumsal kurum ve müesseselere ve kültürel değerlere destek sağlaması 

masalların diğer bir işlevidir. Masallar her icra edildiğinde bahsedilen geleneksel 

değerler bir şekilde kabul edilmiş ve dinleyicilerin zihnine kazınmış olmaktadır. 

Masalların bu işlevini sadece içeriğinden dolayı değil de bununla birlikte 

okunmasının da bir gelenek hali olduğu kabul edilmektedir. Masalın anlatılması, icra 

edilmesi ve dinlenilmesi geleneğinin insanları bir araya getiren bir uğraş olması ve 

bu şekilde hem anlatıcı hem de dinleyici arasında karşılıklı bir iletişim ve etkileşimin 

meydana gelmesi ile geleneksel değerlerin aktarımın sağlandığını ifade etmek 

mümkündür. Geleneksel olarak masalların anlatıldığı ve dinlenildiği mekânlarda 

hemen hemen her yaştan bireyler karşılıklı birbirleri ile sözlü ve sözsüz çok çeşitli 

şekillerde iletişim sağlamakta ve bir taraftan masalı dinleyip anlamaya çalışırken 

diğer yandan da yaşlı ve genç nesiller arasındaki mesafeler ortadan kaldırılarak 

masalların konu olarak içersinde var olan mistik temaların gelecek kuşaklara 

aktarımı sağlanmaktadır. Masalların diğer bir işlevi de eğitim ve kültür konularının 

gelecek nesillere aktarımının sağlanması işlevidir. Buna göre anlatılan dev masal 

türleri daha çok çocukları disiplin altıan almak amacıyla kullanılır ve çocukların 



100 
 

güzel ve iyi bir kimlik ve kişilik sahibi olmak için de ninniler söylenir. Ahlaki 

değerler ve inançlar konu edinen fabllar ve masallar ise dürüstlük, çalışkanlık, iyilik, 

dindarlık ve evlat olma ile ilgili öğretileri vermek ve bunun tam tersi olan kurnazlık, 

asilik, kötülük tembellik gibi nitelikleri yermek amacıyla anlatılmaktadır. Bascom’un 

ifade ettiği dördüncü işlev de ise toplumsal ve bireysel zorlama ve baskılardan 

kurtulma işlevidir. Bu işlev esasında toplumda ve o kültürde yasak olan bazı söz, 

fikir, tutum ve davranış anlayışlarının halk kültürü eserleri ile dışarıya yansıtıldığı 

anlamına gelmektedir (Oğuz ve Özünel, 2019: 12-13). 

 Çocuk, toplumsal kurallar ve kültürel değerleri doğumla birlikte getirmez, 

doğduktan sonra toplumda bunları hazır bir şekilde bulur. Bu açıdan çocuğun 

kimliğinin ve kişiliğinin meydana gelmesinde ve değerler sisteminin oluşmasında en 

etkili faktör annesi, ailesi ve sosyal çevresidir. Çocuk, içinde bulunduğu sosyal 

hayatta geçerli kabul edilen ve paylaşılan anlayış çerçevesinde kültürel değerlerini 

meydana getirir. Bir toplumun gelenek ve göreneklerinin gelecek nesillere 

aktarımında masal anlatıcısının yanında bulunan çocuklar, bir nevi özel eğitim almiş 

gibidirler. İnsanlar, benimsenen ve ayıplanan davranış biçimlerini masal konularında 

dinleyerek kendisi için yaşadığı toplumda kabul edilmiş ve istenilen bir kişilik 

oluşturmaya başlar. Kabul edilmeyen ve benimsenmeyen davranışlar kalıplarını ve 

bunların sonuçlarının da farkına vararak toplum içinde dışlanan davranışları kendi iç 

yaşantısında reddeder. Toplumsal yaşamın belli başlı kurallardan oluştuğunu 

anlamaya başlar ve bu kurallara uyulmadığında ne gibi sonuçların olacağına masallar 

ile anlamaya çalışır. Diğer taraftan bir toplumun dinî, milli ve ahlaki öğretileri de 

masallarla geleceğe taşınır, aktarılır. Bir toplumda geçerli olan gelenek ve 

görenekler, örf ve âdetler, yaşam tarzı, yemek kültürü, giyim kuşam şekli, beslenme 

alışkanlıkları, sanat ve müzik zevki, konut tipi, edebi eserleri vb. gibi alışkanlık ve 

davranışlarda yine masallarla gelecek kuşaklara aktarılır. Bu açıdan masalların, 

geleneğin inşasında ve gelceğe aktarımında ile toplumda bireylerin eğitiminde çok 

temel bir işlevi olduğu söylenebilir. 

 Masallar, bireysel gelişim ile toplumsal kontrolü sağlama kişiler için etkili birer 

rol model geliştiriler. Masallar, toplumda kabul edilen ve onaylanan, toplumsal 

normlara, örf ve adetlere, inançlara ve ahlaki değerlere uygun tutum ve davranışları 

pekiştirmeye çalışır. Masallar kültürel ve ahlaki inanç ve değerlere aykırı 

davrananları eleştirmek de, onları ayıplayıp alaya almakta ve bazen onları 



101 
 

cezalandırmaktadır. Ayrıca masallar bireylerin zorluklar karşısında göğüs germesini, 

kişinin karşılaştığı tüm zorlukların üstesinden gelmesini toplumsal ve bireysel 

düşüncelerin oluşmasında biçimlendirici bir rol oynar. Masalların dil eğitimi 

açısından işlevleri ise çocukların dil öğrenmesi, hafıza gelişimi, kelime telaffuzu, 

bireylerin hayal kurması, zihinsel canlandırma yapması şeklinde açıklanabilir (Aday 

ve Akçalan, 2018: 241-243). 

 Kültürel değerler dünyasının her geçen gün daha fazla zayıflamaya başladığı 

günümüzde bu değerlerin tamamen kaybolmaması adına temel kaynaklardan istifade 

etmenin bir kimlik elde etme ve koruma yolu olarak idrak etmek gerekmektedir. İşte 

temel bir kaynak olarak masallar, günümüz modern kent yaşamında teknoloji 

karşısında kaybolmuş çocukların kendi milli folklorunu, inançlarını, değerlerini 

bilmelerine, öğrenmelerine ve benimsemelerine fırsat sağlayacaktır. Bu nedenle 

kültürel değerlerimizi ve kazanımlarımızı gelecek kuşaklara aktarıp millî kültürü 

ayakta tutabilmek için masallarımıza gereksinim vardır (Kartal, 2017: 494).  

 Bunu da toplum hayatı içinde özellikle aile kurumunu canlı tutarak, ailede de 

kadınların/annelerin aktif rolleri ile gerçekleştirileceği bilinen bir gerçektir. Çocuk 

toplumsallaşma sürecinde kendi ve başka bireylerin sosyal ilişkilerdeki rollerini 

öncelikle aileden ve sonrası çevreden öğrenmektedir. Bu yüzden masal, çocukların 

akranlar arası ilişkilerinde birtakım etkileşimleri sağlamakta, kendi arkadaş 

ilişkilerinde annelerinden ve aile büyüklerinden edindikleri veya duydukları 

masalları anlatarak toplumsal etkileşim alanlarını genişletmektedirler (Aday ve 

Akçalan, 2018: 244). 

 

2.5.2. Kültür Aktarımında Yazılı Anlatımın Rolü 

 

 Halk Edebiyatı ürünleri aslında sözlü bir edebiyat geleneği olarak yer almakla 

birlikte bu edebiyat geleneğiyle ilgili olarak tarihi açıdan yapılmış olan çok çeşitli 

yazılı kayıt ve eserlerde vardır. Halk Edebiyatına ait bilgi ve belgeler barındıran bu 

kaynaklar, Halk Edebiyatının yazılı kaynak ve ürünleri şeklinde isimlendirilir. Halk 

Edebiyatı incelemeleri yapan araştırmacılar inceledikleri alanla ilgili olarak bu yazılı 

ürün ve kaynaklara da bakmaları ve onları da incelemeleri bir zorunluluktur. Halk 

Edebiyatıyla ilgili olarak yapılan incelemelerde, kütüphanelerde, özel kütüphanelerde 

bulunan cönk, dergi, kitap, belge, mecmua ve pek çok alanda bilgiler içeren 



102 
 

yazmalarla, daha önce derlemesi yapılarak çeşitli kitap ve dergilerde yayınlanmış 

veya ortaya koyulmuş bu yazılı kaynaklardan yararlanılır. 

 Burada kısaca Türk Halk Edebiyatının yazılı kaynaklarından bir kısmını şöyle 

sıralayabiliriz: “Çin Yıllıkları”, “Bengütaş Yazıtlar (Göktürk Abideleri)”, “Eski 

Uygur Metinleri”, “Kutadgu Bilig (Yusuf Has Hacib)”, “Dîvânu Lügâti’t-Türk 

(Kaşgarlı Mahmud)”, “Atabetü’l-Hakâyık (Edip Ahmet)”, “Dîvân-ı Hikmet (Hoca 

Ahmet Yesevi)”, “Codex Cumanicus: Karpatlar ile Kıpçaklar hakkında XIV. 

yüzyılda misyoner Fransiskan rahipleri tarafından yapılmış dil bilgisi örnekleri”, 

“Dede Korkut Kitabı (Oğuz-nâme)”, “Tarih Kitapları: (Câmi’ü’t-Tevârîh, Dürerü’t-

Tîcân, Tevârîh-i Âl-i Selçuk, Tevârîh-i Âl-i Osman, Târîh-i Cihan-Güşâ, Şecere-i 

Terâkime, Şecere-i Türk)”,  “Atasözü Kitaplar (Kitab-ı Atalar, Atalarsözü veya 

Durûb-ı Emsâl)”, “Masal Kitapları (Kelile ve Dimne, Binbir Gece, Binbir Gündüz, 

Mantıku’t-Tayr)”, “Osmanlı ve Cumhuriyet Yıllıkları”, “Fıkra Kitapları (Nasreddin 

Hoca Fıkraları)”, “Menâkıb-nâmeler”, “ Şâir-nâmeler”, “Destan Kitapları 

(Battalnâme, Hamza-nâme, Saltuk-nâme, Hz. Ali Cenk-nâmeleri ve Hikâye-i Geyik, 

Hikâye-i Göğercin, Hikâye-i Deve, Dâsitân-ı Ejderha)”, “Seyahat-nâmeler”, “Divan 

Edebiyatı Eserleri”, “Günlük Gazeteler”, “Cönkler ve Mecmualar” (Çobanoğlu, 

2018: 27-29). 

 Yukarıda ifade edilen Türk Halk Edebiyatına ait olan bu yazılı kaynaklar Türk 

toplumunda kültürün gelecek kuşaklara akatarımasında ve kültürel değerlerin 

benimsenip onaylanmasında çok önemli birer rol oynamışlardır. Geleneksel 

değerlerin bu şekilde yazılı kaynaklar aracılığı ile aktarılması tarihsel açıdan kültürel 

değerlerin süreklilik kazanmasında en önemli etkendir. Bu şekilde bir milletin 

kültürel değerleri daha uzun süre korunup toplumların geleceğine ışık tutacaktır. 

 

 

 

 

 

 

 

 



103 
 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

KÜLTÜR AKTARIMINDA KADININ ROLÜ 

 

3.1. Kültür Aktarımı ve Kadın 

 

Kültür, toplumsal organizasyon, hatta medeniyeti çözümlemek için, kadının söz 

konusu yapılarda nasıl konumlandığı, nasıl algılandığı dahası onun nasıl 

özneleştirildiği veya özneleştirilemediği açığa çıkarıldıkça, bunların mahiyeti 

hakkında da önemli veriler elde edilebilir. Diğer bir deyişle, kadın konusu üzerinden 

toplumsal yapıyı analiz etmek olasıdır ve bu konuda bir indirgeme söz konusu 

değildir. Bundan dolayı, bireyleri biyolojik olarak dünyaya getirdiği gibi, insan 

tekinin diğer cinsleri için de önemli bir ayna hatta onun ruhsal ve kişisel doğumuna 

da tanıklık eden bir merkezi konuma sahiptir kadın. Bundan dolayı, toplumu anlamak 

ve çözmenin en etkili yollarından biri, antropolog Lêvi Strauss’a göre, toplumda 

birey olarak kadının konumunu, varlığını ve durumunu analiz etmek ve anlamaktan 

geçtiğini ifade eder (Köysüren, 2013: 59-60). 

Kadın, toplumsal sistemin temel faktörü bulunan aileye biçim veren, onu 

etkileyen ana faktör olmakla birlikte, kültürel ve toplumsal mirasın temeli ve bu 

mirası gelecek kuşaklara aktarma rolünün sorumluluğunu geçmişten günümüze her 

zaman üstüne alan bir duruma sahip olmuştur. Bu sebepten dolayı toplumda 

kadınların geçirmiş olduğu değişim ve dönüşümler, sosyal ve psikolojik çelişkiler, 

kadınlarla birlikte tüm toplumsal kesimleri olumlu veya olumsuz etkisi altında 

bırakacaktır (Tayanç, 2010: 1). 

Şenol (2018), “Toplumsal Bütünleşmede Göz Ardı Edilen Gerçek: Kadın” adlı 

makalesinde kadınların özellikle sosyalleşme sürecinde ki önemine dolayısıyla da 

annenin çocuk yetiştirmedeki baskın rolüne vurgu yapmıştır. “Kadın, anneliği ile en 

önemli yol göstericidir. Bu sebep ile de karnında büyüttüğü çocuğunu en sağlıklı ve 

mutlu şekilde nasıl büyütebileceğini bilmesi gerekir. Aksi hâlde ruhen ve bedene 

sağlıklı bir çocuk doğuramayacaktır. Nasıl sağlıklı bir birey yetiştirebileceğini 

öğrenmesi onun eğitimi ile doğru orantılıdır. Doğduktan sonra çocuğun 

sosyalleşmesinde en önemli kişi yine annedir. Anne çocuğuna neleri yapması 

gerektiğini neleri yapmaması gerektiğini öğreten ilk ve en önemli kişidir. Çocuk ile 

anne karnında başlayan eğitim sürecine özellikle ilk üç yaşına kadar birebir devam 



104 
 

etmektedir. Neyi yapıp yapmaması gerektiğini öğretirken, yani çocuğunu topluma 

uyumlu hâle getirirken son derece önemli bir fonksiyon yüklenmektedir. Bu süreçte 

annenin yapacağı yanlışlar veya annenin yetersizlikleri doğrudan çocuğa ve onun 

eğitimine yansıyacaktır. Yasaklarla öğretilen şeylerin kalıcılığının olmadığı, aksine 

tahribatlarının son derece yüksek olduğu bugün bilimsel çalışmalarla ispatlanmış 

bulunmaktadır. Neleri yapıp neleri yapmaması gerektiğini öğretirken gerekçeleri ile 

ortaya koyabilen, çocuğun sorularına cevap verebilen bir anne, çocuğuna sağlıklı bir 

eğitim verebilen annedir. Ama bu gerekçeleri sağlıklı bir şekilde ortaya koyabilmesi 

ve tatminkâr cevaplar verebilmesi için öncelikli olarak annelerin arzu edilen bu bilgi 

düzeyine sahip olmaları gerekmektedir” (Şenol, 2018: 24).  

Her toplumsal yapı içerisinde var olan kültürel değerlerde “kadın ve erkek ne 

gibi davranışlarda bulunur? Giyim tarzı nasıldır? Kadın ve erkeklere has tutum ve 

davranışlar nelerdir?” gibi soruların toplumlara göre çok değişik şekillerde cevapları 

bulunabilir. Kültürel yapının bu sorulara vermiş olduğu farklı cevaplar ve bu 

farklılıkların toplum içerisindeki cinsiyetin var olmasına ve şekil almasına da etki 

etmesiyle bir değişiklik meydana gelir. Kültürlerin toplumda cinsiyetlere karşı 

yaklaşımı, o toplumsal yapıda cinsiyet kültürü denilen olguyu ortaya çıkarmaktadır. 

Cinsiyet kültürü, bu anlam içinde toplumda cinsiyetlerle ilgili durumlarda kültürün 

kendisini açıklayabilme şeklidir. Bir toplumsal sistem içinde müşterek olan kültürün 

cinsiyetlere dair takındığı tavırlar, davranış şekilleri, değer yargıları, zihniyet yapısı 

gibi anlayışla geliştirilen genel toplumsal cinsiyet yaklaşımı, cinsiyet kültürü içinde 

yer alır. Cinsiyet kültürü, toplumda kadın ve erkeklerin nasıl tanımlandığı, kadın ve 

erkeklerin imajları, cinslerin karşılıklı ilişki şekilleri, tutum ve davranış biçimleri, 

kişilik ve kimlik yapıları, kişilerin evlenme gelenekleri, kılık kıyafet şekli, estetik 

zevkleri, aile yapılarını da içeren kapsamı çok geniş bir durumu anlatır (Ersoy, 2009: 

214-215). 

Toplumda bireylerin zihinsel yapılarında oluşan kadın görüntü ve imajı, yine 

toplumda bireylerin kadın erkek arasındaki münasebetlerin kültürel karşılığı, 

toplumun en temel yapı taşı olarak kabul edilen aile kurumu içinde şekillenip 

oluşmaktadır. Toplumun en temel yapı taşı olan ailede kadınlar erkeklere bağlı ve 

bağımlı kişilikler olarak kabul edilmektedir; yoksa kadın erkek eşitliği söz konusu 

değildir, bu yüzden de toplumda kuşaklar arasındaki kültürel aktarım böyle 

gerçekleşmektedir. Bu anlayış toplumda ister kamusal alanda isterse de özel alanda 

olsun, toplumun en küçük birimden başlayarak toplumun en üst katmandaki 



105 
 

söylemlerine kadar ulaşabilmektedir. Kadın, kapıların kendisine kamusal alanda yani 

dış dünyada kapalı olduğunun farkındadır, bununla birlikte özel alanda ise aile 

içerisinde kadın baskılanmakta, erkek bireye göre geri planda tutulmakta olduğu 

görülmektedir. İktidar sisteminin otorite kurma özelliği, bireyleri terbiye etme 

yolları, mutlak itaat etme tezleri bu olgusal anlayışta kullanılan yöntem olarak ifade 

edilir. Bu yöntemler ele alındığında, bir topluma ait inanç, zihniyet yapısı, örf, adet, 

gelenekler ve gündelik rutin alışkanlıklar toplumsal cinsiyetin belirlenmesine yönelik 

olarak kurulan baskılara şekil veren faktörler olarak sayabiliriz. Özellikle geleneksel 

toplumların odağında yer alan din olgusu, toplum içerisinde kadının konumunu da 

belirlemektedir. Bu toplumsal olgu, ataerkil yapının anlaşılmasında ve 

pekiştirilmesinde kadınların egemen düşüncenin anlayışına uygun düşecek şekilde 

yaşamlarını devam ettirmelerine yönelik bir süreci oluşturmaktadır. Kadın ve erkeğe 

dair ana hükümlerin meydana gelmesi, toplumda bu hükümlerin yaşama aktarılması, 

benimsetilmesi temeli ekseninde kurulmaktadır. Bir nesne olarak kabul edilen kadın 

bedeni, hâkim ideolojik söylem aracılığıyla oluşturulmuş, erkek egemen söylemin 

kadını haz öğesi, sadece doğum yapan ve çocuk bakan anne durumuna düşürmek 

istemesi ile inşa edilmiştir (Akbaş ve Atalay, 2020: 63-64). 

Toplumda bireylerin yanlış anlayıştan ve algılamalardan kaynaklı olarak kabul 

ettikleri birtakım düşüncelerden biri de kadınların “kırılgan, nazik ve narin, duygusal 

olarak daha hassas” erkek bireylerin ise “daha akılcı ve rasyonel” yönlerinin 

bulunduğuna dair düşünceler olmaktadır. Kadın ve erkek arasındaki var olan 

ayrımlar, bu tür algılar ve düşünceler ile daha da artmakta ve kadınlar açısından 

eşitsizlik meydana getirmektedir. Örneğin yönetici seçiminin olduğu bir şirkette 

kadın sadece “narin, duygusal” algısından dolayı yönetici olamamakta bu konuma bir 

erkek tercih edilebilmektedir (Şenol, S. Erdem, Uzun ve E. Erdem, 2016: 65). 

Toplumsal yaşantıda kadın ve aile konusunda son zamanlarda dünyada ve 

ülkemizde yaşanan gelişmeler ve değişimler, bu konuda daha fazla araştırma 

yapılmasını gerekli kılmıştır. Modernizm, post-modernizm, kapitalizm ve popüler 

kültürün küreselleşen dünyada daha fazla etkinlik göstermesi sonucu yaşanan 

ekonomik sıkıntılar, geleneksel aile yapılanmasındaki cinsiyete dayalı eğitimsel ve 

sosyal hakların elde edilmesinde ve korunmasında kadınları önemli ölçüde 

etkilemiştir. Eğitimin önemli etken olarak sürekli bir şekilde ön plana getirilmesi 

kadınların toplum içinde dolayısıyla da aile içinde hem kişisel hem de sosyal olarak 

güçlenmesini beraberinde getirecektir. Bu sebeple günümüzde toplumda meydana 



106 
 

gelen değişim süreçlerini doğru bir şekilde analiz edebilmenin şekli, kuşaklar 

arasında kültürün aktarımını sağlamada önemli görevler üstlenen kadın konusunun 

problemlerini iyi değerlendirebilmektir (Aktaş, 2013: 55).  

Kültürün toplumda kuşaklar arasında aktarımı toplumsal bir süreci 

belirtmektedir. Bu süreçte en önemli etkenlerden bir tanesi de cinsiyet rolleridir. 

Cinsiyet, biyolojik bir bakış açısını ifade eden bir kavramdır. Sosyoloji ise toplumsal 

cinsiyet kavramını esas almaktadır. Kültür aktarımının toplumda yerine getirilmesi, 

kültürel olarak çeşitli rol ve davranışların anlaşılmasına, yapılmasına ve 

benimsenerek uygulanmasına bağlıdır. Cinsiyet rolleri olarak ifade edilen, bir 

toplumda ve kültürde yaşayan kadın ve erkeklerin tutum ve davranışlarını, 

zihniyetlerini, değerleri ve beklentileri, inançları ile sosyal diye bilinen özellikleri 

belirtir. Cinsiyet rolleri bir toplumdaki bireylerin cinsiyet yapılarına göre sahip 

oldukları, toplumların onayını ve beklentisini ifade eden, her tür davranış, eylem, 

tutum, alışkanlık, değer, tavır ve zihniyet yapısını barındırır. Bu noktada toplumda 

var olan ve benimsenen cinsiyet rolleri o toplumun istek ve beklenti şekillerine göre 

oluşmaktadır. Toplum arzu ettiği, istediği ve beklenti içine girdiği roller ise 

geçmişten günümüze toplumların tarihi birikimi sonucu elde edilen değerlere göre 

belirlenmektedir. Kültür toplumsal cinsiyet açısından bireylerin yerine getirmesi 

gereken rollerin açığa çıkmasında kültür önemli bir etki oluştururken, toplumsal 

cinsiyet rolü de kültürün nesiller boyu devamlılık sağlanmasında temel etkenlerden 

birisidir (Şahin, 2019b: 244-245). 

Biyolojik olarak cinsiyetine vurgu yapılan kadının, hane içine ve buna bağlı 

olarak anneliğe uygun gelecek şekilde toplumsal cinsiyet rollerine layık 

görülmektedir. Toplumda bu düşünceler katılaşmış bir anlayış içinde kadının 

bedeninin erkeğe göre zayıflığı ve annelik rolü üzerinden adeta kadını toplumda 

düşük bir sınıf ve statüde değerlendirmektedir. Oluşmuş olan bu düşünceler kadının 

toplumda bağımsız, kendine güvenen, kendi ayakları üzerinde duran bir birey olarak 

değil de, tamamen toplumun belirlemiş olduğu yaşamın kadına vermiş olduğu 

annelik rolü çerçevesinde oluşan bir yaşamı ifade eder (Yeter, 2015: 197). Kadın 

söylemi, kadının toplumsal ve kültürel yönüdür, kadınlık toplum ve kültürle kazanılır 

(Demirel ve Sözen, 2014: 58). 

Kadınlar, doğurganlık özelliklerinden dolayı toplumda nesillerin devam etmesi 

için önemli bir özne olurken, bunun yanında ekonomik olarak da çalışma hayatında 

üretime katkı sağlamışlardır. Bu sebepten dolayı toplumda kadının hem özel 



107 
 

yaşantısında yani aile içinde hem de genel yaşantısı içinde yani toplum hayatında yer 

aldığı temel rol inkâr edilemez. Kadın, genel yaşantı olarak toplum içinde bağımsız 

bir fert olarak yer almaya çalışırken; özel yaşantısı içinde annelik, ev kadını, eş 

olmak gibi değişik rolleri de yerine getirmeye çalışmaktadır. Bu saymış olduğumuz 

kadının yerine getirdiği roller, cinsiyete dayalı rol dağılımı anlayışı içinde benzer bir 

şekilde kadından beklenilen rollerdir (Günay ve Bener, 2011: 167). 

Kültür ve medeniyet anlayışı kadını meydana getirendir, yoksa kadını oluşturan, 

meydana getiren doğa değildir. İnsanların kendilerine ait bazı özellikleri bulunur; 

göz, saç, ten rengi, cinsiyetimiz, fiziksel, bilişsel eğilimlerimiz, ilgi ve 

yeteneklerimiz gibi özelliklerimiz hep diğer insanlardan bizi ayıran farklı 

özelliklerimizdir. Ancak bu saymış olduğumuz bizi diğer insanlardan ayıran farklı 

özellik ve niteliklerimiz şekil alması, biçimlenmesi ve anlam kazanması kültürel, 

sosyal ve tarihi birikimlerin sonucudur. Simone de Beauvoir’in “İkinci Cinsiyet” adlı 

kitabında (akt. Köysüren, 2013: 16),“kadın doğulmaz, kadın olunur” ifadesinden 

çıkarılabilecek sonuç, kültürel, sosyal ve tarihsel bir olgu olduğudur. Kadın 

doğulmaz, kadın olunur ifadesinin altında gizil olarak toplumsal cinsiyet adı verilen 

gerçek yer almaktadır. 

Günümüzde dünyasında, kadın ve erkek bireylerin kişilik ve kimliklerinin 

oluşması ve toplumsal rollerini öğrenmeleri konusunda toplumsal cinsiyet anlayışı 

temel etkenlerden bir tanesidir. Bu, toplumun bireylerden beklediği ve dolayısıyla 

toplum tarafından verilmiş kadınlık ve erkeklik davranış ve rolleri, geçmişten 

günümüze oluşmuş olan örf, adet, zihniyet ve değerler ile gelenek ve göreneklerin 

birer sonucu ve parçası hem de ürünüdürler (Berktay, 2014: 16). 

Toplumda kurallar, gelenek ve görenekler, değerler ile anlayış sisteminden 

meydana gelen kültürün bireyler tarafından öğrenilmesi ve benimsetilmesi sonucu 

toplumda kültürün bir nesilden diğer nesillere aktarılması, iletilmesi durumu ortaya 

çıkmaktadır. Toplumda bir erkek çocuğuna babanın erkek rol model olması, kız 

çocuğuna ise annenin kız rol model olması ve bu rol modellerin benimsetilmesi ile 

beraber sosyal sistemde toplumsal cinsiyet anlayışının meydana gelmesi sonucunda 

kültür gelecek kuşaklara öğretilip aktarılmaktadır. Bundan dolayı toplumsal 

cinsiyetin, kültürün öğretilmesi, aktarılması ve devamı konusunda çok önemli rolü 

olduğu görülmektedir. Toplum da değer, zihniyet, kural ve normlar toplumsal 

cinsiyet anlayışına göre belirlenirken, bu anlayış sonucunda toplum sistemli ve 

anlamlı bir bütünlük arz eder (Şahin, 2019b: 234-235). 



108 
 

Bir kültürün yaşam tarzları, değer sistemleri, örf ve adetleri, düşünce biçimleri; 

düzenli ve yaşanabilir bir ortam oluşturma, anlamlı bir hayat ortaya çıkarabilme 

sürecidir. Sosyal ve sınıfsal anlam ile toplumsal cinsiyet ilişkileri, bu düzenli ve 

anlamlı bir ortam ve hayat meydana getirme içinde yer alır. Bir kültürün diğerleri, 

zihniyeti ve ideolojisi ile hayat anlayışı, kadın düşüncesini de kapsar ve tüm bu 

sayılanlar kültürel yaşamın geneli bakımından kadınlara dair tutum, davranış ve 

düşünceleri oluşturmada önemli bir rol oynarlar. Burada ifade edilen kadına dair 

düşünce ve imgeler ise kaynağını ve önemini daha çok dini temelden almakta, tüm 

bunlar ise daha çok kadınlar tarafından değil de erkekleri tarafından 

belirlenmişlerdir. Bu yüzden, kadınların toplumda kendilerini bağımsız bir şekilde 

ifade etmeleri, kimlik ve kişiliklerini oluşturmaları, yani kendi dünyalarını ve 

isimlerini kendilerinin belirlemesi olası değildir (Berktay, 2014: 17).  

Kadının toplumda etkin olarak var olduğu aile kurumu, yapmakla sorumlu 

olduğu vazifelerini tam bir şekilde yapması ile toplumdaki sosyal yapının tam olarak 

düzen içerisinde devam etmesine katkıda bulunur. Sosyal sistem ve yapı, sosyal 

kurumlardan teşekkül etmiş bir yapıdır. Sosyal kurumlar birbirleri ile ahenk içinde 

uyumlu ve anlamlı ilişkisi, sistemsel yapının bozulmadan uyum içerisinde düzenli bir 

şekilde çalışmasına katkı sağlar. Sosyal kurumlarda oluşacak olan dengesizlikler tüm 

sosyal sistem ve yapıyı olumsuz bir şekilde etkilemektedir. Bu sebeple bir kadının 

toplum içindeki yeri ve temel rollerini ifade ederken öncelikle kadının bir birey 

olarak olması gereken kişiliği ve şahsiyeti kazanmasının sağlanması gerekmektedir 

(Kayadibi, 2003: 21). 

İnsanlar, yani kadın ve erkekler farklı cinsiyetlerde dünyaya geldiklerinden 

dolayı, erkek ve kadınların kendilerine has özellikleri bulunmaktadır. Bu kendilerine 

has özelliklerinden erkeğin fiziksel olarak daha güçlü ve yapılı, rasyonelliği temsil 

ettiği, kadının ise daha fazla üretime katılarak üretkenliği ile duygusal bir yapıya 

sahip olduğu kabul edilirken aslında kadın ve erkeğin fiziksel/bedensel ve 

psikolojik/ruhsal açıdan farklı durumları ifade ederler. Cinsiyet açısından en önemli 

farklılık neslin devam etmesi konusundaki farklılıktır. Bu nedenler geleneksel 

toplum yapısında kadın doğurganlığı temsil etmesi açısından toprak ile erkeklerde 

yine buna benzer şekilde tohum ile benzerlik kurulmuştur. Yine bazı toplumlarda 

kadın yaratılıştan gelen özelliklerden dolayı daha fazla mahrem bir canlı olarak kabul 

edilmektedir (Can, 2013: 215-216). 



109 
 

Geçmişten günümüze toplumsal süreç açısından kadınlar kimi toplum ve 

kültürlerde bereket, toprak, ürün, esaret, mahrem gibi manalara gelecek şekilde ifade 

edilirken, kimi toplumlarda ise ezoterik sembollerin oluşturduğu iletilerin karşılığı 

olarak anlaşılmıştır. Kadın yalnız başına sadece biyolojik olarak cinsiyet açısından 

değil, toplumsal bir değer ve olgu olarak biçimlendirildiği için kültürel, tarihi, 

zihinsel, ahlaki ve dinsel alanların kadınlara vermiş olduğu değer devamlı şekilde 

değişmektedir (Ağçoban, 2016: 14). Bir ailede çocuğu doğup büyüten, yetiştiren 

daha çok annedir. Geleneksel olarak daha çok kırsal kesimde, bağ ve bahçede, orman 

ve tarla işlerinde, hayvanların bakımı ile ev işlerinde kadının görev sorumlulukları 

daha ağır ve fazladır. Modern şehir hayatında ise kadın toplumda yaşamın her 

kademe, statü ve mesleğinde görülmekte hemen hemen her mesleği yerine 

getirmektedir (Kayadibi, 2003: 20). 

Kadın; aynı mekân içerisinde eş ve çocuklarının uyum, düzen ve ahenk olacak 

şekilde birbirleriyle iletişim ve etkileşim kurmaları konusunda önemli bir görev 

üstlenmektedir.  Bu görevi ailede kadından başka yapacak yoktur. Yine 

annenin/kadının çocuğun doğup büyütülmesi, kişiliğinin ve kimliğinin 

geliştirilmesinde anne aktif rol oynamaktadır. Bu nedenden ötürü sorumluluk sahibi 

olarak annelik; çocuğun belli bir yaşa gelinceye kadar gelişimi bir başkasına 

aktarılmayacak bir görev ve roldür. Sosyalleşmenin ve çocuğun ilk eğitiminin 

alındığı yer aile ve aile içinde de annenin, çocuklarına ilk eğitimi veren öğretmen ve 

terbiyeci edici olduğuna ve bu eğitim ve terbiyenin; çocukların ilerideki yaşantısını 

tayin etmede, kimlik ve kişiliğinin oluşmasında kültürel olarak temel 

oluşturmaktadır.  Bundan dolayı da geleceğini belirlemede ve kişilik kazanmada en 

temel kültürel alt yapı olduğunu, ailede, kadına ilişkin fonksiyonlarını 

gideremediğimizde sosyal düzen konusunda sorun ve sıkıntıların oluşmaya 

başladığını görebiliriz. Tüm bu nedenlerden dolayı sosyal sisteminin düzen içerisinde 

devam edebilmesi için insanların yetiştirildiği aile ortamında çocuğa ilk eğitim ve 

terbiyeyi veren kadının üstlendiği rol ve sorumluluklar ile topluma çok önemli katkı 

ve destek sağladığını ifade edebiliriz (Şener, 2009: 470-471). 

Kadın aile yaşamının vazgeçilmez üyelerinden biridir, çünkü ailenin iki temel 

unsurundan birisi de kadındır. Kadının doğumdan öce ve doğum sonrasında belli bir 

süre evde kalma zorunluğu bulunmaktadır. Antropologlar, kadınların toplumda en 

temel geçim kaynağı olarak, tarım döneminde ev işlerindeki faaliyetleri ile çok 

önemli yarar sağladıklarını ve böylece de ilk aile yapısının anaerkil olduğunu ifade 



110 
 

etmişlerdir (Can, 2013: 216). Kadın millî kültürün değer hükümlerini öğrenerek ve 

benimseyerek millî ve dinî ideallere ulaşmış bir kişilik seviyesine vardığı takdirde 

gerek aile içinde gerek daha geniş çerçeve olan toplum içinde görevlerini yerine 

getirebilir. Bu özellikleri kazanan kadın, sosyalleşip toplum üyeliğini 

geliştirebilmektedir. Böylece aile ve toplumda daha fonksiyonel ve daha verimli 

duruma gelmektedir. Kadın bir birey olarak özellikle aile ve toplum arasında 

etkileşimi sağlayarak köprü görevi gören en önemli etkendir. Kadın toplum 

yaşamında kendi çocuğunu yetiştirmesi açısından bakıldığında, eğitimci rolü açığa 

çıkar. Bir bireyin yaşamının ilk yıllarında özellikle de ilk altı yaşında aldığı eğitim 

çok önemlidir ve bu eğitimi çocuğa ilk olarak anne verir (Kayadibi, 2003: 20). 

Kültürel sermaye diye bilinen Bourdieu kuramında kadınların kültürel 

sermayenin meydana getirilmesinde anne olarak rolü çok önemli bir etkiye sahiptir. 

Bu kuramda iktisadi sermayeyi kültürel sermayeye çeviren kadınlar ailenin 

vazgeçilmez üyesidirler. Ötesi, kültürel sermayenin aile içinde etkili olarak aktarımı 

da sadece kültürel sermayenin miktarına değil, özellikle annenin sahip olduğu 

kullanılabilir zaman miktarına bağlıdır. Aile içinde, çocukların akademik başarılar 

elde etmesinde annelerin almış oldukları sorumluluklar, toplumda sosyal sınıfların 

dağılımı konusunda önemli bir etkiye sahiptir (Ecevit ve Karkıner, 2011: 92). Diğer 

yandan günümüz modern toplumlarında teknolojik ve akademik fırsatların gelişmiş 

olması göz önüne alındığında, kadınların doğal annelik rol ve görevlerini ihmal 

ettikleri ve bundan uzaklaştıkları görülmektedir (Bustan, 2015: 113). 

Kadın hem geleneksel hem de modern toplumlarda kültürel ve toplumsal yapıda 

belirleyici olmuştur. Feodal yapıda kadın, namus olgusu üzerinden sahiplenme ve 

dışlanma; dolayısıyla onur veya onursuzluk anlatısından hareketle toplumsal 

örüntüde bir yandan sınırın dışına öte yandan da merkezi bir konuma 

yerleştirilmiştir. Yine bu yapı içinde kadın, işgücü bakımından ikincil değilse de 

varoluş bakımından ya fazlasıyla yüceltilerek ya da dışsallaştırılarak toplumsal ağın 

kenarında veya kuytu köşelerinde konumlanmıştır. Modern toplumlarda ise, özellikle 

üretim ve emek anlatısı üzerinden kadın, sömürülen özne veya ikincil konumuyla 

nesneleştirilmiştir. Sanayi toplumunun üretim ve akıl fetişizmi ise kadını sorunlu bir 

alana itmiştir. Kadın ya emek üzerinden ya da eksik olan düşünme yetisinden dolayı 

sömürü odağında konumlanmıştır. Kısacası iki toplumsal örgüde de kadın “sınır” bir 

konuma yerleştirilmiştir (Köysüren, 2013: 9). 



111 
 

Kadınlar hem kendi iç dünyalarında hem de dışsal diyebileceğimiz egemen, 

baskın kültürün meydana getirdiği dünyada, oluşturulmaya çalışılan kadın imgelerini 

değiştirebilmek adına sürekli bir mücadele içinde olurlar. Bu baskın ve egemen 

kültürün oluşturduğu düşünce ve imgeler, meydana gelen toplumsal değişimler 

sonrasında da kendilerini hissettirmek için ellerinden geleni yapmaya çalışırlar; 

çünkü bireylerin zihinlerinde geçmişten günümüze bu kalıplar yer edinmişler ve 

bizlerin de kimi zaman bilinçli olmadan bu kalıplara uyma davranışları gösterdiğimiz 

olmuştur (Berktay, 2014: 18).   

Tüm bunların yanında toplumdaki teknolojik ilerlemeler ve sosyal medya 

araçları, kadınların birbirleriyle dayanışma içerisinde olmalarını sağlayan imkânlar 

ortaya koymaktadır. Sosyal medya araçları, kadınların birbirleriyle daha kolay ve 

hızlı bir şekilde zaman ve mekân fark etmeden her koşulda iletişim sağlamalarına 

fırsat vermektedir. Sosyal medya aracılığıyla yaygın hale getirilen paylaşım ve 

içerikler, kadını edilgen olarak gören toplumsal anlamları yeniden ortaya 

koymaktadır (Akbaş ve Atalay, 2020: 61). 

 

3.2. Kültür Aktarımında Kadının Geleneksel Rolü  

 

G.H. Mead, yapmış olduğu çalışmalar neticesinde toplumda bireylerin temel 

özellikleri arasında olan rol kelimesi üzerinde durmuş; Ralph Linton ise 1936 

tarihinde yayınlamış olduğu kitabından itibaren de, toplumsal açıdan bireysel rol 

kavramı sosyolojinin temel ilgi alanı haline gelmiştir. Rol kelimesi toplumda 

bireylerden beklenen tutum ve davranışları, bir toplumsal sistemde davranış olarak 

bireylerden beklenen ile bireylerin gerçek durumda yapmış oldukları davranışların 

toplamı veya beklenen, yapılması gereken davranış yargıları gibi çok değişik 

tanımlamaları ifade etmektedir. Rol kelimesini değişik tanımlarından anlaşılacağı 

gibi genel olarak bireylerden beklenen, bireylerin yapması gereken davranış kalıpları 

ön plana çıkmaktadır ki, bu da bize toplumda bireylerin yerine getirdiği rollerin, bir 

yanıyla bireysel diğer yanıyla da toplumsal olduğunu göstermektedir. Toplumsal 

cinsiyet ile rol ilişkisi açısından baktığımız da ise toplumda bireylerin cinsiyet olarak 

erkek/er veya kadın/dişi olması önem kazanmaktadır. Yani erkek/er rolü ile 

kadın/dişi rolü olmak üzere iki farklı cinsiyet rolü bulunmaktadır (Vatandaş, 2007: 

33-34). 



112 
 

Toplumda gündelik yaşam süreci içinde biyolojik nedene bağlı olarak bireylerin 

erkek ve kadın cinsiyetlerine sahip olmalarının yanı sıra bu durum bireylerin 

toplumun kendilerinden beklenen rolleriyle de ilgili ve bağlantılı bir durum olduğunu 

gösterebilmektedir. Toplumlarda, toplumsal cinsiyet konusunun meydana 

gelmesinde ve de rollerin ortaya çıkmasında etkin olan tutum ve davranışların neye 

dayandığını ortaya çıkarmak önemlidir. Toplumda var olan dinsel inanışlar, zihniyet 

yapıları, ahlaki değer sistemleri, iktisadi yapı, politik ve ideolojik örgütlenme gibi 

bireyleri etkileyip, bireylerin davranışlarına yön veren olay ve olgular toplumsal 

cinsiyet rolleri olarak ortaya çıkabilmektedirler. Bu nedenle toplumsal cinsiyet 

açısından bireylerden beklenen rollerin oluşturulması ve devam ettirilmesi toplumsal 

sistemde geçerli olan norm ve ritüeller çerçevesinde gerçekleşmektedir. 

Geleneksel toplum yapısı içinde ataerkil aile, bireylerin çocukluk yaşlarından 

başlayarak, beklenen davranış kalıpları yoluyla toplumsal cinsiyet rollerinin nasıl 

oluşacağını, bu rollerin nasıl devam edeceğini, hangi tür tutum ve edimlerin toplum 

için geçerli olacağını belirlemektedir.   Toplumun en küçük yapı taşı olan aile 

içinden başlayarak, yakın akraba çevresi, arkadaş grupları, eğitim sistemi ve kitle 

iletişim araçları dâhil çeşitli sosyalleşme ajanları sayesinde bireyler kadın ve erkek 

rollerini öğrenmektedirler. Sosyalleşme sürecinde ailede, özellikle de çocukluk 

çağında oynanan oyunlar, oyunda kullanılan oyuncaklar, anlatılan masal ve 

hikâyeler, aile bireylerinin birbirlerine yaklaşımı ve iletişim yöntemleri, kültürel 

faaliyetler gibi durumlar çocukların küçük yaşlardan itibaren erkek ya da kadın 

olarak belirlenen rol ve özellikleri öğrenip benimsemelerine neden olmaktadır 

(Akbaş ve Atalay, 2020: 60). 

Toplumsal cinsiyet rolleri bireylerin, sırf kadın ya da erkek olmaları nedeniyle, 

kadınların ve erkeklerin nasıl davranmaları gerektiğini ve onlardan beklenen farklı 

sorumlulukları, görevleri ortaya koyan bir kavramdır. Her toplumun kadın ve erkeği 

biçimlendiren, yönlendiren, denetleyen, birbirinden ayıran ve en önemlisi de 

toplumsal rollerini oluşturan sosyo-kültürel değerler dizisi vardır. Toplumsal cinsiyet 

örüntüleri, toplumsal değişmeyle birlikte değişen kültürel bir olgudur. Toplumsal 

cinsiyetin elde edilmesi ve rollerin öğrenilmesi aşamasında aile ile birlikte, var olan 

diğer toplumsal kurumlar da söz sahibi olabilmektedir. Toplumsal cinsiyet rollerini 

kazanan fertler, toplumun kendisinden beklediği tutum ve davranışları yerine 

getirirken herhangi bir zorluk yaşamamakta, çoğu durumda bu davranışları yaparken 

bunun farkında olamamaktadır. Toplumsal cinsiyet toplumda devamlı şekilde 



113 
 

bireyler tarafından öğrenilen ve kendini yenileyerek üretilen bir durumu ifade eder 

(Zeybekoğlu, 2010: 3). 

Biyolojik ve fiziksel olarak bireylerin birbirlerinden farklı olmalarını ifade eden 

cinsiyet kavramı, sosyologlar tarafından erkek ya da kadın şeklinde bedenin farklı 

yönlerini vurgulamak ve açıklamak için kullanılır. Bununla birlikte cinsiyet 

kavramından farklı olarak toplumsal cinsiyet ise, toplumsal ve kültürel açıdan erkek 

ve kadın da meydana gelen değişiklikleri ifade eder. Bireylerin fizyolojik 

cinsiyetlerinden bağımsız bir şekilde oluşan toplumsal cinsiyet, toplumda kültürel 

olarak meydana gelmiş kadınlık ve erkeklik anlayışlarıyla ilişkilidir (Giddens, 2012: 

205). Toplumun üyesi olan bireylerin meydana getirdiği kültür; toplum yaşantısında 

erkek ve kadından beklenilen, yapılması uygun olan davranışların neler olduğuna, ne 

şekilde düşünmeleri gerektiğine dair bireyden beklentilerini ortaya koymakta, erkek 

ve kadın için toplumsal sistemde yapılandırılmış durumları belirleyip 

şekillendirmektedir (Günay ve Bener, 2011: 158). 

Toplumlar ve kültürlerde kadın ve erkeklerin tutum ve davranışlarına yön veren, 

onları bu konuda yönlendiren cinsiyete dayalı rol ve statüler bulunmaktadır.  Rol ve 

statüler toplumlarda ayrıştırıcı, farklılaştırıcı birtakım özellikleri bünyelerinde 

barındırırlar. İfade edilen özelliklerin bir toplumda meydana gelmesi statü sonucunda 

oluşan roller sayesinde geçerli bir durum kazanır. Sosyolojinin bir konusu olarak 

toplumsal statüler ve roller arasındaki ilişkide roller statülere göre belirlenir. 

Herhangi bir statüye bağlı olarak oluşan ve belirli temel değerleri bünyesinde 

saklayan roller toplumda bireylerden beklenilen, yapılması istenilen davranışları 

içerir. Bundan dolayı toplumsal cinsiyet rolleri bireylerin cinsiyet özelliklerine göre 

yapılması gereken ve toplumda bireylerden beklenen tutum, davranış, değer, 

zihniyet, ahlaki tavır gibi durumları kapsar (Ersoy, 2009: 215). 

Toplumsal cinsiyet rolleri en iyi şekilde kendisini toplumsal yapı içinde aile 

ilişkilerinde ortaya çıkarır. Aile, üyeleri arasında oluşan farklı roller ışığında 

aralarında etkileşimin olduğu sosyal bir kurumdur. Toplumsal bir kurum olarak aile 

üyelerinin ortaya koymuş olduğu faaliyet ve etkinlikler fertlerin birbirleri arasında 

roller olarak taksim edilmiştir. Aile içinde iktisadi, ahlaki, sosyal meselelerde 

alınması gereken karar, yapılması gereken tutum ve davranışlar hem kadın hem de 

erkek bireylerin kendi üzerlerine almış oldukları roller ile ilişkilidir (Günay ve 

Bener, 2011: 159). 



114 
 

Geleneksel yapıya sahip toplumlara baktığımızda kadın ve erkek cinsiyetlerin 

rolleri konusundaki özellikler, özel alan diye ifade edilen ev içerisinde ev-içi işlerin 

kadınlar tarafından, diğer yandan ise kamusal alan diye ifade edilen ev-dışı alanlarda 

ise işlerin erkekler tarafından yerine getirildiği görülmektedir. Toplumda kadın 

bireylerden beklenilen davranışlar özel alan içinde ev içi işleri düzenlemek suretiyle 

özel alanlarında kalmaları iken, erkek bireylerden istenilen davranışlar ise ev dışı 

faaliyetlerde, kamusal alan içinde evin geçimini sağlayan davranışlardır. Fakat 

günümüz modern toplumların oluşumuna zemin hazırlayan sanayi inkılabı, göç ve 

savaşlar gibi nedenlerden dolayı toplumda kadınların iktisadi faaliyetlere katılmaları 

toplumsal değişimi gerçekleştirmiştir (Zeybekoğlu, 2010: 4).  

Ataerkil yapı, sosyal, iktisadi, kültürel ve cinsel türden tüm ilişki biçimlerinde 

dönüşüm yaşanmasına neden oldu ve tüm zihinsel ve düşünsel yapılara egemen 

olarak, bireylerde cinsiyete bağlı kişilik, kimlik ve rollerinin ortaya çıkması 

noktasında bir kısım temel şartların oluşmasına neden oldu. Burada ifade edilen 

ataerkil yapının temel şartlarını şöyle ifade edebiliriz: 

Kadınlar ve erkekler, davranış, tutum, değerler, ilgi ve yetenekler, ahlaki yapı, 

zihinsel yapı açısından da farklı özelliklere sahiptir, yani farklılık sadece fizyolojik 

cinsiyete bağlı değildir. Bununla birlikte kadınlar ile erkeklerin yaratılma şekilleri ile 

yaratıcının onlara kazandırdığı sosyal fonksiyonlarda farklıdır. Erkekler yapısal 

olarak güçlü, kuvvetli ve rasyonel bir düşünce sistemine sahip olduklarından hüküm 

verme, tahakküm kurma, hükmetme gibi donanımlarla dünyaya gelmişlerdir. 

Kadınlar ise daha zayıf, zihinsel ve rasyonel düşünce gücü erkeklere göre daha geri 

seviyede, daha çok duygusal bir yapıda yaratılmışlardır. Erkekler, akılcı ve zihinsel 

kabiliyetleri sayesinde yaşadığı dünyaya bir düzen ve sistem verir. Kadınlar ise 

doğum, çocuğun bakımı ve yetiştirilmesi ile toplumda üretimin yeniden sağlanması 

görevini görürler. Tüm bunlarla birlikte, erkekler aşkın, dışsal, ev dışı eylem ve 

faaliyetlerle, kadınlar da içkin, içsel, duygusal, ev içi eylem ve davranışlar uğraş 

alanlarıdır (Berktay, 2014: 26-27). 

Kandiyoti, “Türkiyeli kadınlara ilişkin karşılaştırmalı bir değerlendirme” alt 

başlığı altında yapmış olduğu çalışmasında (Kandiyoti, 2015: 25), toplumsal 

değişmenin kadınlar üzerindeki etkisine ilişkin olarak ülkemizde bu bağlamda kırsal 

kesimde yaşamını göçebe yoluyla devam ettiren aşiret düzeninden kentsel şehirlerin 

merkezlerine varıncaya dek, birbirinden farklı düzeylerde çeşitlilikleri gösterir. 

Kırsal Göçebe aşirette ekonomik üretimin gerçekleşmesinde kadınların desteği 



115 
 

yüksek düzeydedir. Kadınlar fazla sayıda çocuk dünyaya getirerek hayvancılık ve 

tarıma dayalı iktisadi sistemlerde ekonomik iş gücüne katkı sağlarlar. Yazlık ve 

kışlık yiyecekler, giyeceklerin dikimi, su doldurup taşıma, ormandan yakacak odun 

getirme, çocukları ve hayvanları besleme, temizlik gibi işleri yerine getirir.  

Kadınlar ve çocuklar aile bütçesini yalnızca destekleyici yönde ekonomik 

faaliyetlerde bulunmaktadırlar. İş bölümü ve ailede emeğe verilen değer, yapılan işin 

niteliği, herhangi bir gereksinim ya da yetenek ölçütünden çok aile bireyinin yaşı, 

cinsiyetine ve aile içindeki konumuna dayanmaktadır. Özel alanda kadının toplumsal 

rolü, aile içinde şekillenmektedir. Kadının çalışma hayatında istihdam edilmesinde 

ailenin çok önemli bir rolü vardır.  Bunun nedeni ise aile, kadınların çalışma hayatına 

katılmaları konusundaki fikirlerinin oluşmasında ve ekonomik iş gücü piyasasında 

kendi emek gücünün kalitesini ortaya çıkarmada önemli etken olmaktadır.  Aile 

yaşantısı bireyler arasında hem biyolojik olarak cinsiyete bağlı hem de toplumsal 

cinsiyete bağlı oluşan farklılıkların meydana geldiği bir kurum şeklinde 

tanımlanmaktadır. Aile içinde, özel alanında kadın, aile üyelerinin kendisi için uygun 

gördüğü ve aynı zamanda kimliğini oluşturan gereksinimleri, düşünceleri, duyguları, 

tutum ve davranış biçimlerini kabullenmekte ve benimsemektedir (Mengü, 2004: 

69).  

Türkiye’de tarım alanında meydana gelen makineleşmenin kırsal bölgelerde 

kadınlar üzerindeki en önemli etkisi kadınların boş zamanlarının giderek artış 

göstermesidir. Bir yılın belirli aylarında kadın ve erkeklerin birlikte çalıştığı tarımsal 

üretimin yapıldığı zamanlar dışında kalan kış aylarında kadınlar daha fazla ev 

işlerinde vakit geçirirken, erkeklerin daha fazla boş zamanları olabilmektedir. 

Geleneksel toplumda boş zaman kavramı kadınlar için biraz tanımsız kalıyordu. 

Kırsal kesimde tarım alanında yaşanan makineleşme ile birlikte, insan iş gücüne 

ihtiyaç azalırken, kadınların ev çevresinde baktıkları hayvanlar haricinde tarımsal 

alanın dışında kaldıkları görülmektedir.  Yaşanan değişimle birlikte tarım alanında 

geçimini sürdüren aileler artık ihtiyaçlarını kendi ürettikleri ürünlerden değil de, 

pazarda satılan ürünlerden elde etmeye başlamışlardır. Bunun sonucunda hazır 

giyim, hazır tüketim maddeleri, hazır gıdalar kırsal alanların en ücra köşelerine kadar 

yaygınlık gösterdi. Yani artık kadınların tarımsal üretimde iş gücüne ihtiyaç 

kalmadığı için komşuları ile daha fazla iletişimde bulundukları boş vakitleri 

bulunmaktadır (Kandiyoti, 2015: 32). 



116 
 

Toplumları özelliklerine göre geleneksel ve modern toplum diye 

nitelendirdiğimizde modern toplum tipinde geleneksel topluma göre değişim daha 

hızlıdır. Geleneksel toplumlarda ani değişimlere rastlanmaz. Geleneksel toplum 

yapısın içinde bulunan kadın bireylerde bu yapının bir üyesi olarak geleneksel kadın 

kimliği açısından değişime daha kapalı olan ve bu kapalı yapı içerisinde kültür 

aktarımını gerçekleştirmeye çalışan bir kimliğe sahiptir (Metin, 2011: 90). Cinsiyet 

ayırımına sahip olarak iş bölümünün etkin bir şekilde gerçekleştiği geleneksel 

toplum yapılarında kadınlar ve erkekler kendi aralarında, sınırları net belirlenmiş 

farklı eğitim ve çalışma koşullarına sahip olurlar, rolleri kesin çizgilerle çizilmiştir ve 

toplum için farklı görevleri yerine getirmeye çalışırlar (Karahan ve Adak, 2019: 2). 

Antropolojik araştırmalarda öncelikle toplumların ana soyundan geldiği, yani 

anaerkil bir yapıya sahip topluluklar olduğu, zamanla yerleşik hayata geçilmesi ve 

tarımın gelişmesiyle birlikte mülkiyet olgusunun gelişmesiyle anaerkil aile tipi yerini 

erkek soyuna dayalı olan ataerkil toplum tipine bırakmış olduğu kabul edilir. Özel 

mülkiyetin gelişmesi ile toprağın işlenmesi, ekilmesi toplumda işbölümünün 

gelişmesine zemin hazırlamış, böylece insan gücüne gereksinim duyan tarım sektörü, 

kadınlardan daha çok erkekler tarafından uğraşılan bir meslek haline gelmiştir. 

Bundan dolayı da yani kadınların daha fazla tarım dışı alanlarda uğraşması sonucu, 

bu durum kadınların toplumda statüsünün düşmesine neden olmuştur. Zamanla 

özellikle de orta çağda ekonomik olarak üretim faaliyetleri ailenin temel yapının 

tekrardan oluşmasına zemin hazırlamıştır. Orta çağda derebeyleri ekonomik hayatı 

yönlendiren faktör olduğu için aile yapısını da etkilemişlerdir. Ortaçağ Avrupa’sında 

dinsel bir kurum olan kilisenin toplum üzerindeki etkisinin sonucu olarak, kadının 

var olan statüsünü kilise tarafından düşük kabul edilmesi, erkeklerin toplumda 

yüksek bir statüye çıkmalarına neden olmuştur (Can, 2013: 218-219). Yani ataerkil 

yapı ile ilişkisi olan dinsel sistem, feodal sistem ile birlikte toplumda kadının düşük 

statüsünü beslemiştir. Feodal toplumsal yapıda erkek, ekonomik olarak hayatta 

kalabilmek için önce avcılık dönemindeyken, toprağı işlemek için gerekli olan bilek 

gücüne gereksinim duyan bir konumdaydı. Bu toplumsal ve düşünsel yapının 

değişmesi, kadının toplumda daha fazla ön planda olduğu bir anlayışın hemen 

gelişmesi beklenen bir durum değildi  (Köysüren, 2013: 11). 

Ataerkil toplum yapısında erkek daha çok ev dışı alanlarda çalışırken, daha 

özgür bir alana sahiptir; kadınlar ise ev içi alanda, ev işleri ile uğraşırken eve bağımlı 

olması gerektiği kabul edilmiştir. Yani kadının ev dışında bağımsız bir şekilde 



117 
 

hareket etmesi ataerkil yapıda kabul edilmeyen bir durum olmakta, evine, ailesine 

bağımlı olan kadın daha fazla benimsenip toplum tarafından onaylamamaktadır. 

Toplumda erkek bireylerin bağımsız olduğu o kadar fazla şekilde benimsenen bir 

durum olmuştur ki kadınlar sosyal ve ekonomik olarak kendi ayakları üzerinde duran 

kendilerini özgür bir şekilde ifade eden bir konuma geldikçe, kadınların erkekleştiği 

kabul edilmiştir. Toplumda kadınların bağımsız hareket etmeleri, erkekler tarafından 

pek kabul edilen ve istenen bir olgu değildir (Şenol, S. Erdem, Uzun ve E. Erdem, 

2016: 65). 

Ataerkil toplum yapısı içindeki aile sisteminde özel mülkiyetin varlığı açısından 

kadın ve bedeninin kontrol altına alınması ile dinsel sistemin bu denetimdeki etkisi 

göz önüne alındığında, özellikle de Batı Avrupa toplumlarının dini olan Hristiyanlık, 

kadın bedeninin kontrolünün ve denetiminin ana gereci sayılmıştır.  Bryan Turner, 

Batı Avrupa toplumlarındaki kilise anlayışında kadınların statü olarak, erkeklerden 

daha düşük bir statü yapısına sahip olduklarına dair düşüncenin geçerliliğini 

koruduğunu ifade eder (Berktay, 2014: 24). 

Kadının tarihte özelliklede Orta çağ Avrupa toplumlarında birer canlı varlık 

olarak insan olduğu tartışma konusu yapılmış ve kadın cinsel olarak kimliği 

görmezden gelinmiştir. Yine bu dönemde özellikle de evlenmiş kadınlar ekonomik 

olarak kocasına bağımlı, herhangi bir mal varlığı bulunmamakta, tamamen kocasının 

denetimi altında bir köle gibiydi. Hatta Avrupa toplumlarında çok sayıda kadının 

cadı olduğu, bedenlerinde kötülük olduğu inancıyla kaynar suyun içine atılmak 

suretiyle hayatlarına son verildiği ifade edilir. Dini anlayış ve toplumda kötülüğün 

önüne geçmek adına kadınların eylem ve davranışları kısıtlanmış, bu anlayış 

düzeyinden, günümüzde kadınların bedenlerinin birer cinsel anlamda meta olarak 

algılandığı anlayış düzeyine ulaşılmış oldu.  Günümüzde kadın bedeninin cinsel bir 

nesne olarak algılanması anlayışına bir tepki olarak feminizm denen karşı tepki 

oluşmuştur (Tayanç, 2010: 5). 

Toplumsal bir kurum olan din kadınların hem kamusal hayatta hem de özel 

hayatta tutum ve davranışlarını belirleyen en etkili faktörlerden biri olmuştur. Din 

başka diğer konular yanında kadın konusunda da birtakım dini vaazlarda 

bulunmaktadır. Tarihi açıdan Orta çağ zamanında çocuk ve kadının toplumsal 

yaşamda erkeklerden farklı bir şekilde birbirine denk statüde olduğu kabul edilmiştir. 

Kadın ve çocuk toplumda erkeklere göre aklı yetilerinin zayıf olduğu, kavrama 

yeteneğinin bulunmadığı gerekçesiyle babanın otoritesi altında yaşamaya mahkûm 



118 
 

olmuşlardır. Kız çocuklarına nazaran erkek çocuk toplumda ve ailede farklı bir 

şekilde görülmekte ve annenin statüsünün üstünde bulunmaktadır. Dinsel sistemler 

statüden kaynaklanan farklılığı meşru ve yararlı kabul etmişler, ailede ve toplumda 

kadın ve çocukların baba otoritesini kabul etmelerini dini bir gereklilik sayarak, 

sonuçta ceza veya ödül sistemini koymuşlardır.  Bu nedenle ailede kadın ve çocuğun 

otoritesi altında oldukları babaya karşı içgüdüsel bir yakınlık geliştirmeleri çok zor 

olmaktadır. Babanın statüsünün kadın ve çocuğun üstünde konumlandırılması, bunun 

sürekli olarak dini metinlerle düzenleme ihtiyacı bunu ispatlar niteliktedir (Çelik ve 

Geçer, 2017: 3). 

Tarihi gelişim süreci içinde 17. ve 18. Asırlarda pre-kapitalizm döneminde 

ailenin en önemli fonksiyonlarından biri de kendine yeter derecede bir üretim ve 

tüketim ekonomisine sahip olması idi (Can, 2013: 219). 19.yüzyıla doğru ekonomik 

anlamda üretim araçlarının değişimiyle birlikte toplumda kadının annelik konumu 

sağlamlaştırılmaya ve sürekli bir şekilde hatırlatılmaya çalışılır. Bu hatırlatma 

günümüze kadar etkisini devam ettirir ve kadınlar üzerinde toplumsal bir baskı 

unsuru olarak kendi sloganını üretir: Annelik İçgüdüsü! (Çelik ve Geçer, 2017: 5). 

19. Yüzyıla varıncaya dek Batı Avrupa toplum zihniyetini oluşturan “kadının işi 

evidir” anlayışında birtakım değişiklikler yaşanmaya başlamış, buna bağlı olarak da 

kadının statü ve rollerinde farklılıklar meydana gelmiştir. Ekonomik geliri yüksek 

aileler evlerinde yardımcı hizmetçiler almaya başlarken, orta sınıfa sahip ailelerde 

kadınlar evdeki yapılması gereken temizlik, yemek gibi işleri ve çocukların bakımı 

konusunda bu tür uğraşları birer iş tarzında kabul etmemeye başlamışlardır (Can, 

2013: 219). 

Ataerkil sistem, erkeklerin otoriter şekilde kadınlara itaat etmelerini telkin ettiği 

kadınlar üzerinde baskı oluşturdukları bir sistem olarak, saygınlığın erkek merkezli 

ve yaşlı bireylere göre düzenlendiği, kadın ve erkekler için toplumda iki farklı alan 

ve mekânların belirlendiği, ailede erkeklerin mutlak söz sahibi bilindiği bir yapıdır.   

Tarihi gelişimi içerisinde ataerkil toplum yapılarında kadınların alanı ev ile ev işleri 

ile sınırlı kalmıştır. Erkeklerin ise ev dışı işlerde yoğunlaşmaları geçmişten 

günümüze gelen bir durum olarak doğa üzerinde egemenlik kurmasına neden olmuş 

bu egemenliği kadın üzerinden de genellemiştir. Bundan dolayı toplum ve aile içinde 

kadının görevi olarak annelik, temizlik, yemek, çocuk bakımı gibi ev içi işler bahane 

edilerek kadınların kamusal alanlarda, ekonomik faaliyetlerde görülmeleri 

kısıtlanmıştır (Can ve Koz, 2018: 360). 



119 
 

Toplumda kadınların, ataerkil yapı ile kapitalist ekonomik sistem içindeki 

erkeklerle eşitsiz durumları, kadınların hem toplumda hem de aile içinde daha düşük 

statüye sahip olmalarına neden olmaktadır. Ekonomik üretim faaliyetlerinde kadınlar 

ev içi işlerde çalışırken biyolojik sebeplerden dolayı kadınlar hem sosyal hayattan 

hem de iktisadi hayattan soyutlanmış bir şekildedirler. Kadınların doğum yaptıktan 

sonra herhangi bir mesleki hayatı bulunsa da öncelikle olarak çocuğun sorumluluğu 

üstlenmeleri beklenir.  Bu yüzden aile içinde anne harici diğer üyeler çocuk bakımı 

sorumluluğunu üstlenmezken bu sorumluluk annenin üzerinde kalmakta ve anne 

ailede çocuk yetiştirmede tek sorumlu kişi olarak yalnız kalır (Kasapoğlu ve 

Karkıner, 2011: 85). 

Geleneksel değerlerin hâkim olduğu toplumlarda, insan bedeni özellikle de 

kadın bedeni erkek egemen anlayışın ve zihniyetin adı olan patriarşi sisteminin 

gerektirdiği biçimde düzenlenmektedir. Bu nedenden dolayı patriarşi sistemin 

şekillendirdiği kadın bedeninin geleneksel toplumda çeşitli sosyal rolleri yapması 

beklenmekte, böylece kadın bedeni cinsiyete bağlı kimi rollerle ilişkilendirilmektedir 

(Bilgin, 2016: 222). Aile içinde soyun devamını sağlama da kadının önemli bir işleve 

sahip olması, kadının yine cinsel tatmin için kullanılması, çocuğun yetiştirilmesi, 

temizlik, yemek gibi ev işlerini yürütmesi, kadın bedeninin bu temel faaliyetler 

üzerinden toplumsal anlam ve beklentileri ile toplumsal cinsiyet rollerinin içeriğini 

şekillendirmektedir. Toplumsal anlam ve beklentilerin temeli erkeğin her türlü 

alanda egemen olduğu patriarşik sistemdeki örf, adet, gelenek ve göreneklerin içini 

dolduran öğelerdir. Toplumsal anlam ve beklentiler, sosyal değer ve normlar 

çerçevesinde şekillenmekte ve toplumda fertlerden bu değer ve normlara uygun bir 

şekilde istenilen davranışları yerine getirmesi bireylerden beklenmektedir. Patriarşik 

değerlerin hâkim olduğu toplumsal sistemlerde kadınların bedenleri için biçilen 

roller, bu değerlerden meydana gelen ve oluşturulan norm, kural, örf, adet ve 

geleneklerdir. Bundan dolayı geleneksel toplumlarda kadınlar ergenlik döneminden 

itibaren evlilik, anne olmak, eş olmak gibi durumlarla karşı karşıya gelmektedir 

(Nazlı, 2015: 39). 

Geleneksel yapıya sahip toplumlarda kadından beklenen ve yapması uygun olan 

roller, kadının sömürülmesi olayını meşrulaştırmakta ve içselleştirmesini 

sağlamaktadır.  Bu durum geleneksel toplumlarda var olan güç dağılımının adalet 

ölçüsü içerisinde yapılmamasından kaynaklanmaktadır. Dolayısıyla bu, kişilerin 

bilinçaltına yerleşmekte ve kadının her alanda daha alt konum ve statüde olduğuna 



120 
 

yol açmaktadır. Fizyolojik olarak meydana gelen çeşitli farklı durumların dışında 

meydana gelen erkek ve kadın arasında ki farklılıklar o toplumların sosyal ve 

kültürel çevreleri tarafından kişilere dikta edilmektedir. Kalıp haline gelen bu 

toplumsal cinsiyet rolleri yalnızca tek tek bireyler açısından kimlik ve kişiliği değil, 

bununla birlikte erkekliğin ve kadınlığın kültürel tutum davranış ve eylemlerine 

varıncaya kadar geniş bir alana sirayet etmektedir (Bilgin, 2016: 223). 

Günlük yaşamın ağırlığı altında bulunan kadınlar zor koşulların vermiş olduğu 

olumsuz yaşantılardan kurtulmaya çalışabilirler, bunun için bir çaba içerisinde 

olabilirler; fakat her şart ve durumda gündelik hayatın getirdiği olumsuz yaşantıları 

omuzlarında taşımaya devam ederler.  Kadınları adeta esir almıştır hayatın çekilmez 

ağırlığı. Bazı kadınlar için bu olumsuz durumları, hayatın ağırlığını düşünmemek 

demek; bundan kaçınmak, görmemezlikten gelmek, unutmaya çalışmak, yok 

saymak, onları ısrarla kendi içine çeken çamuru algılamamak, hissetmemek 

demektir.  Kadınlar gündelik yaşam şartları altında hem özne konumundadırlar hem 

de sosyal yaşamın gündelik telaşın, yaşam şartlarının kurbanıdırlar; bundan dolayı da 

nesne durumuna indirgenirler, cinsellik, moda, alışveriş gibi olguların hem öznesi 

hem de ikamesidirler, bunlar çoğaldıkça da süreç kadınların aleyhine işlemektedir. 

Bunların yanı sıra geçmişten günümüz kadınlar, tüketimin bir unsurudurlar, hem 

alınıp satılan birer meta haline dönüşmüşlerdir, hem de bu metaların, nesnelerin 

simgesi ve sembolü durumundadırlar; bedeni, güzelliği reklamın ana ögesidir. 

Gündelik hayat içindeki durumlarının belirsizliği (ki bu da gündeliğin ve 

modernliğin parçasıdır), anlamaya giden yolu onlara kapatır (Metin, 2011: 90). 

Öznelliğin ve anlamın toplumsal olarak oluşturulmasında ev önemli bir yer 

tutmaktadır; ev toplumsal üretimin ve toplumsal düzenin maddesel ve sembolik 

sunumudur. Kadınlar yaşamlarında ve genel olarak toplumda kendilerine ait özel 

alanlara itilerek bu alanlarla özdeş hale getirilmekteler ve bunu bazen de zorunlu bir 

şekilde kabul etmeleri beklenmektedir. Bu zorlamalar neticesinde özel alana sıkışan, 

özel alanla âdete bütünlük arz eden kadın, kamusal alanın sahibi konumundaki 

erkeğe ve erkekle birlikte çeşitli haklar, sorumluluklar, değerler, güç, kuvvet, 

zihniyet ve mülkiyet ilişkilerine göre ikincil konuma düşmektedir (Mengü, 2004: 

63). 

Toplumun içinde bulunduğu kültürel yapıda, ev üzerinden anlamlandırılan ve 

tanımlanan kadın, ev anlayışı dışında kalan statü, yaş, eğitim durumu, ekonomik 

seviye gibi olgulardan ayrı ve bağımsız olarak değerlendirilir.  Kadınların özellikle 



121 
 

ev işleri üzerinden yaptığı faaliyetler kadınların öznel olarak var olabilmelerini 

sağlayan en önemli alandır. Ev ve ev işleri üzerinden oluşturulan kadın öznelliği 

kadınlar açısından önemli kabul edilse de, kadının toplumda yer aldığı statüye, sınıfa, 

hiyerarşiye, ekonomik ve sosyal seviyeye göre değişiklik oluşturur. Bu anlamda 

kadınların evde yürüttükleri ev işleri kadınların kişilik ve kimliğinin oluşumu ve 

gelişimi için odak durumunda ve merkezi bir konumdadır. Bundan dolayı erkeklerin 

baskın olduğu, onların görüş ve zihniyetlerine göre oluşan kadın erkek ilişki 

biçimleri, ailede üyelerin görevleri, ev içi işler, çocukların yetiştirilmesi gibi 

tamamen geleneksel paylaşımlar içinde olan sosyal roller, kız ve erkek bireylerin 

çocukluklarından itibaren birtakım cinsiyete bağlı rol ve değerler ile yetiştirilmesi 

sonucunu ortaya çıkarmıştır. Yani geleneksel aile yapısı içinde öncelikle baba sonra 

da erkek kardeşlerinin baskı ve zorunlu egemenliği altında kalan kadın, bu şartlar 

çerçevesinde gerçekleşen sosyalleşme sürecini evlilik yaşantısında da kocası ile 

ilişkilerinde aynı baskı ve egemenlik durumlarını yaşayarak da tamamlamaya 

çalışmaktadır.  

Toplumda ve ailede gerek bireylerin birbirleri ile etkileşim ve ilişkilerinde 

gerekse de sosyal kurumların yapılarındaki eylem ve faaliyetlerinde kadınlar önüne 

ataerkil anlayış ve geleneksel değerler çıkartılırken, kadınların aile içerisinde daha 

aktif bir yaşam sürmesi, toplumsal alanda ise daha pasif bir yaşamı olması, 

kadınların hayatında kısır bir döngü oluşturmaktadır.  Bu anlamda sosyal hayatta ve 

aile içinde kadınlara yönelik olarak yapılan birtakım kültürel değerlendirmelerdeki 

değişiklikler toplumsal yapı ve sistemin birer sonucu olduğu ve dışlayıcı bir şekilde 

kadını toplumdan soyutlayan geleneksel değer ve anlayışların kadınların yaşamsal 

ortamlarına da sınır çektiği realitesidir. Tüm bunlardan dolayı ataerkil yapıda erkek 

otoritesi üzerine bina edilmiş geleneksel sistem kadına baskı kurup, kadını annelik ve 

çocuk bakımı rolleriyle sınırlamaya zorlamakta, böylece kadını toplumsal hayatta 

çok dar bir alan içinde tutmaya çalışmaktadır (Aktaş, 2013: 55-57). 

Geleneksel aile tipinde dünyaya gelen çocuklar, ailenin büyük çocuklarıyla 

birlikte kadınlar tarafından bakılır, annenin özel alandan çıkarak kamusal alanda 

görülmesi, bir işte çalışması, eğitimini sürdürmesi, kariyerini tamamlaması 

onaylanmaz ve bu konuda kadından bir beklenti içinde olunmazdı. Bu dönemin 

koşullarında en gelişmiş bilgi tanımı ise aile büyüklerinin ön gördüğü geleneksel 

pratiklerden oluşmaktadır. Anne ev içi emeğini sürdürürken çocuk aile büyüklerinin 

tecrübeleri ile sınanmış pratiklerle büyütülür, bu doğrultuda aile büyüklerinin çocuk 



122 
 

bakım pratiklerini uygulamak "iyi ve onaylanan anne" olma yolunda atılan büyük bir 

adım olarak yeterli görülürdü. Dolayısıyla geleneksel ailelerde geleneksel anne, 

çocuk bakımına ilişkin birçok sorumluluğu daha çok aile büyükleri ile paylaşan, bu 

yönü ile onaylanan, çocuk bakımına ilişkin çok yönlü beklentilerden uzak, çocuğunu 

her halükârda kendisinden önce çok çocuk büyütmüş, tecrübeli ve bilirkişi 

büyüklerine bırakmaya yakın bir şekilde konumlanmaktadır. Bu yönleriyle sosyal 

hayatı daha çok ev içi emek ile örtüşen geleneksel ailedeki annenin çocuk sahibi 

olmanın çelişkili, zorlayıcı yönlerini günümüz annesine nazaran çok daha az 

deneyimlediğini belirtmek mümkündür (Altaş, 2018a: 23). 

Günümüz modern toplumlarında statü ve roller, geçmişin ve geleneksel 

anlayışın dışında tamamen yeniden düzenlenmiş, tekrar meydana getirilmiş fakat bu 

düzenlenmiş rol ve statüler kadına toplumda kamusal yaşam alanını tam olarak 

açmamıştır. Modern toplumda annelik rolleri yeniden oluşturulmuş, kadın anne 

ilişkisi tekrardan sağlam bir bağ ile bağlanmıştır. Toplumda kadınlar yardımcı 

elemanlar olarak ekonomik alanda ucuz emek gücü şeklinde çalıştırılmıştır. Kadınlar 

açısından yapılan değerlendirme ve çıkarımlar, göç, kentleşme, savaş, ekonomik kriz 

ve gelişmelere, işsizlik rakamlarına göre, zikzaklı ve dengesiz bir yol izlemiştir 

(Çelik ve Geçer, 2017: 8). Günümüzde geleneksel yapıların yıkılıp modern ve hatta 

post modern yaşamların egemen olduğu toplumlarda, kadınların her açıdan özgür 

oldukları, bilim ve teknik gelişmelerin toplumsal cinsiyette değişiklikler meydana 

getirdikleri, cinsellik anlayışlarının ve tabuların değişikliğe uğradığı, bekâretin 

öneminin kalmadığı, aile değerlerinin yıkılmaya başladığı bir durumla karşı 

karşıyayız. Geleneksel inanç ve değerlere göre oluşan kadın ve erkek rolleri 

değişmekte, cinsiyet farklılıkları azalmakta, annelik ve babalık rol modelleri birbirine 

karışmakta, androjen kişilik ve kimlik tipleri toplumda ön plana çıkmaktadır 

(Demirel ve Sözen, 2014: 67). 

 

3.3. Modernleşme Sürecinde Kadının Kültür Aktarımında Değişen Rolü  

 

Geçmişten gelen ve 19. Yüzyıla varıncaya dek süregelen değişik toplumsal 

yapıların meydana gelişlerini ifade etme, anlam verme ve devam ettirme süreçleri, 

Batı dünyasının kendi düşünsel açıklamalarıyla, giderek sarsılmış sonra doğru 

olduğundan ve geçerliliğinden kuşku duyulmuş ve en nihayetinde ise Batı’ya rağmen 

yenilgiye uğramıştır. Başka bir ifadeyle söylersek sosyolojide kullanıldığı üzere 



123 
 

toplum olarak geleneksel olan yapılar, günümüz dünyasında geçerli modern olan 

yapıların temel dayanaklarına göre yeniden oluşturulmaya ya da dönüşüme uğramaya 

zorlanmış başlamıştır. Toplumların bünyelerinde meydana gelen bu dönüşüm ve 

değişim, 19.yüzyılla birlikte egemenliğini bilim çevrelerinde kurmaya başlayan 

pozitivizm sayesinde geleneksel ile modern toplumsal yapılar evrimci-gelişmeci 

diyebileceğimiz bir anlayış içerisinde anlamlandırılmaya ve açıklanmaya 

çalışılmıştır. İlk olarak pozitivizm anlayışının temelinde tarihi süreçte insanlar batı 

zihniyetine göre ilkel, barbar, insanlıktan aşağı bir hayat ile gelişmiş, modern, ileri 

seviyede bir hayat biçimi şeklinde sınıflandırmaya tabi tutulmuş, böylece meydana 

gelen değişim tek boyutlu bir olaya veya nedene bağlı olarak tekil şeklinde açığa 

çıktığı kabul edilmiştir.  Diğer taraftan ise Batı dünyası pozitivizm kuramına bağlı 

kalarak özellikle de değişimin evrim ile değişimin zorunlu ve tek yönlü olması gibi 

sıra dışı değerler yükleyerek, geleneksel toplum yapısı ve sistemini, modern ve ileri 

toplum yapısı ve sistemine çevirmek, dönüştürmek zorunluluğunda bulunduğunu 

sapmaz bir inançla geliştirmeye çalışmaktadır (Akgül, 2000: 155). 

Avrupa’da modernleşme adını verdiğimiz süreç karşımıza yeni bir toplumsal 

gerçeklik çıkarmıştır. Bilim alanındaki gelişmeler teknolojik devrimlere yol açmış, 

bunun ardılları olarak demokrasi alanında Fransız Devrimi, üretim alanında Sanayi 

Devrimi ortaya çıkmıştır. Modernleşme, sömürgecilik ve kapitalizm 18 ve 19. 

Yüzyıla damgasını vurmuştur. 20. Yüzyıl ise sıcak savaşların çok can aldığı ve ikinci 

yarısından sonra Soğuk Savaş’ın yaşandığı bir dönemdir. Bu dönemin sonunda 

küreselleşme adı verilen yeni bir süreç başlamıştır. İçinde bulunduğumuz çağın 

olayları artık bu isim altında tartışılmaktadır. Küreselleşme toplumsal hayatımızın 

her yönünü etkilemektedir. Kültür üzerinde de büyük etkisi vardır ve bu etkinin 

boyutları analiz edilmesi gerekmektedir. Kültür bizim insan olmamızdan 

kaynaklanan bir sosyal gerçekliktir. Sosyoloji kurulduğundan beri üzerine daha çok 

düşünülmekte ve yapısı hakkında bilgi üretilmektedir (Atasoy, 2019: 299). 

Sosyal kurum ve yapıların durgun ve statik değil de dinamik bir bünyeye sahip 

olması, yapıları ve kurumları meydana getiren toplumdaki sosyal ilişki ve değerler 

sistemini de değişim yönünden etkisi altına almakta ve değişimlerini sağlamaktadır.  

Bu açıklamalar ışığında toplum yaşamında tutum ve davranışların oluşumunu 

belirleyen kadın ve erkek cinsiyeti ile ilişkili norm ve değerler, statü ve roller de 

zaman içinde bazı nedenlerden dolayı değişime uğrayabilmektedir. Bu değişimlerin 

en başında ise günümüzde önemli bir yere sahip olan modernizm, küreselleşme ve 



124 
 

modernleşme süreçlerinin sosyal ve kültürel sistem ve yapıları değişim için zorladığı 

durumlar gelmektedir (Ersoy, 2009: 217). Modernleşme ile birlikte etkisi artan 

kapitalizm ve küreselleşen dünya hayatımıza yeni oluşumları getirmiştir. İnternet ve 

berberinde gelen sosyal medya kullanımı, değişen iletişim teknolojileri 

yaşamlarımızı küresel köye dönüştürmüştür (Altaş, 2018a: 28). 

Bir toplumda toplumsal yapıyı meydan getiren kurumların bünyelerinde 

meydana gelen bir değişiklik o toplumda ilk olarak aile yapısını etkilemekte, aile 

içerisinde ise en fazla kadını etkisi altına aldığından dolayı toplumlardaki sosyal 

değişimlerin en temel aktörünü kadınlar oluşturmaktadır. Bu meydana gelen 

toplumsal değişim süreçlerinde çocuğun yetişmesinde annenin çok önemli rolü 

olması, bunun yanında analık rolünün toplumlarda önem arz etmesi sonucu kadının 

değişimlerde kilit rolü oynayacağı düşünüldüğünden dolayı değişimde propagandaya 

öncelikle kadın söylemi üzerinden başlanır (Coşkun, 2011: 28). 

Toplumsal cinsiyete ait olan roller geleneksel toplum yapısından modern toplum 

yapısına geçildikçe değişime uğradığı görülmektedir. Bu değişimle birlikte 

kadınların geleneksel toplum yapısında geri planda kalarak edildiği, yok sayıldığı, 

günümüz modern toplumlarında ise bütünüyle özgürlüğüne kavuştuğu, daha ileri bir 

seviyeye ulaştığı söylenemez. Bunun nedeni olarak geçmişten günümüze 

baktığımızda çok değişik sosyal ve kültürel sistemlerde birbirlerinden çok farklı 

kadın imaj ve imgesi ile buna bağlı süreçler yaşandığını söyleyebiliriz. Tüm bunlara 

ilaveten tarihi süreç içerisinde kadının cinsel bir nesne olması, ezilmesi, köle haline 

getirilmesi, ekonomik bir araç olarak kullanılması, toplumdan soyutlanması 

durumları günümüz modern toplumlarında da mevcut olan durumlardır (Yapıcı, 

2016: 90). 

Toplumsal değişim ile kadının modernleşme süreciyle birlikte daha fazla özgür 

hale geldiği anlayışı yaygındır. Kadın ve kadın hakları söylemi modernizmin en 

önemli söylemleri arasındadır (Yapıcı, 2016: 91). Yaşadığımız yüzyılda kadınların 

özel alandan kamusal alana geçişiyle birlikte, geçmişte kadınların yaşamış olduğu 

sorun ve sıkıntılar içerik yönünden değil ama şekil yönünden değişmiştir. Kamusal 

alanda daha fazla görünmeye başlayan kadının, özne haline gelmiş olan kendini 

kamusal alanın her aşamasında görünür kılması, dönüştürmesi, tartışması ve 

değerlendirmesi şeklinde algılanması gerektiği anlayışı, 1970’li yıllar sonrasında 

feminist hareketlerin en önemli sorunları haline gelmiştir (Tayanç, 2010: 5). 



125 
 

Modernite paradigmasından etkilenen sanayi devrimi sonrasında yeni sosyal 

sınıflaşma ve kadın emeği önemli bir sosyal problem olarak varlık göstermiştir. 

Kadın emeğinin sömürülmesi, gerçekte onun zihinsel ve bedensel bakımdan 

sömürülmesinin somut dışa vurumu olarak okunmaya başlandı. İşçi sınıfı ve 

kapitalist ilişkisi, bir başka bağlamı daha açığa çıkardı; kadınların emekçi oluşu ve 

varoluşlarına yabancılaştırılması. Kârın üreticiye değil de sermaye sahibine 

verilmesi, üretimin bir tür ilişkiler ağı oluşturması, özel mülkiyetin gelişmesi ve 

devletin ortaya çıkışı da emek ekseninde kadının ikincilleştirilmesine ortam 

hazırlamıştır. Bu değişim kadınların tamamen aleyhine olmuştur. Marxizm bakış 

açısıyla bu, kadın cinsinin dünya çapında yenilgisi olarak nitelendirilmektedir. 

İdeolojik bir anlatıya bürünen feminizm ise kendini gerek geleneksel algıdaki ve 

gerek modern yaşantıdaki erki karşısına alıp, kadın kimliğinin teşekkülünden ziyade, 

bütün ideolojilerde olduğu gibi, gücünü hedef aldığı yapıyı eksik gösterme savaşına 

adadı. Ataerkillik gücü kaba güçle ifade ediliyorsa, kadın doğal olarak, ikincil 

olacaktır.  

Modern ideolojik anlatılar dini algıyı büyük oranda ataerkil bir zihniyetin ürünü 

olarak gördüğünden, hedef olarak da bu zihniyeti görecektir. Kendi varlığını, hedef 

aldığı zihniyeti zayıflatmaktan alacaktır. Modern ve geleneksel zihniyetin kadın 

konusunda karşı karşıya gelişi büyük oranda bu eksende dönmektedir. Kadını ikincil 

gördüğü gerekçesiyle geleneksel yapıyı eleştiren modernist ideolojiler, aynı ikileme 

kendileri de düşecektir. Onlar da eşitlik söylemi üstünden, esasında eşitsizliği daha 

çok derinleştirmekten başka bir şey yapmamışlardır (Köysüren, 2013: 13). 

Modernitede önemli olan bireylerdir. Bu durum, aydınlanmanın getirdiği bir 

özelliktir. Bireylerin tek tek akıllarının önemli hale gelmesi, bir aklın bir diğerine 

indirgenmemesi, tek başına haklılık durumu aydınlanmanın özellikleridir. Bilimsel 

rasyonellik ön plana çıkmaktadır (Mengü, 2004: 71). 

Modernizmin ilkelerinden birisi olan eşitlik, toplumda cinsel kimliklere bağlı 

olarak meydana gelen sosyal rollerin dağılımına da etki edecektir. Sosyal, ekonomik, 

eğitsel ve hukuksal alanlara katılım noktasında kadınlar, toplumlarda modernleşme 

süreçleriyle birlikte erkek bireylerle eşit konuma gelmektedirler. Modernizm ve 

demokrasinin öncüsü olan gelişmiş düzeydeki toplumların anayasal düzenlemeleri 

kadın ve erkek arasındaki eşitlik düzeyinin derecesini ayarlayan hukuksal 

içerikleridir.    Eğitim politikaları da bu sürece destek verirken, aile de modern 

yaşamda kadın bireylerin eşitlik söylemlerine göre rollerin yeni bir şekilde dağıtıldığı 



126 
 

kurumlardır. Bu yeniden şekillenen roller içinde kadının ailede erkek bireylerle her 

türden eşit hak ve sorumluluklara sahip olması gerektiği ilkesi yer almaktadır. 

Modern toplumun ve kamusal alanın hemen hemen her alanında kadının daha fazla 

aktif ve etkin olması istek ve gerekliliği, bunu ödüllendirmektedir. Bu nedenle erkek 

ile kadınların özellikle aile içindeki konumu, aynı ve benzer roller çerçevesinde 

oluşmaya başlar. Toplumda böylece kadın sadece anne olarak bir konuma 

yerleştirilmez; bununla birlikte bir işte çalışan, üreten, karar alan, yöneten, mesleği 

olan bir kişilik haline gelir. Ev idaresinde erkekle eşit hak ve sorumluluklara sahip 

olur.  Ataerkil aile yapısı giderek önemi ve konumunu yitirmeye başlar (Yıldırım, 

2009: 125-126). 

Günümüz modern kadınına dair yapılan bir sınıflandırma da Gilbert (akt. Altaş, 

2018a: 27-28) tarafından kadınların hayat tarzları, işe ve aileye verdikleri önem 

kriterlerine göre gerçekleştirilmiştir. Gilbert bu kriterler doğrultusunda bir devamlılık 

oluşturan dört ideal tipten bahseder ve "continuum" olarak kavramsallaştırır. Bu 

kavramla kastedilen ise sınıflandırmanın sürekliliği ve belli bir boyutta devam etme 

halidir. Continuum’ un dört ideal tipinin iki aşırı ucunda gelenekseller ve post 

modernler vardır.  

Gelenekseller: Gilbert’ e göre geleneksel kadın profili üç veya daha çok çocuğa 

sahip olan kalabalık bir aileye sahiptir. Bizim kültürümüzde ise bu profil daha çok üç 

ve daha çok çocuğa sahip ev kadınlarından ya da yine üç ve daha çok çocuğa sahip 

olup çalışma hayatını çocuk bakımı sebebi ile noktalayan kadınlar tarafından temsil 

edilmektedir. Gelenekseller daha önce çalışma hayatları olsa da tam zamanlı anne 

olmak için kariyerlerine ara vermiş ya da tamamen sonlandırmışlardır. Onlara göre 

çocukların bakımı ve çocuklara ilişkin günlük etkinlikler hayatlarının en önemli 

eylemleridir. Çalışmalarını gerektiren maddi ve manevi ihtiyaçları olsa da, 

geleneksel kadınların çoğu anneliğin bir statüsü ve ayrı bir değeri olduğunu, 

çocukların bakımı ve eğitiminin kendi başyapıtları olduğunu düşünürler. Anne 

olduktan sonra çalışma hayatını sonlandıran kadınlar ise genellikle iş yaşamlarının 

kendilerini tatmin etmediğini, hak ettiği mevki, umduğu sosyal statü ve ekonomik 

özgürlüğü kendilerine sağlamadığını düşünürler. Gilbert'e göre bu kategoride 

konuşlandırılabilecek kadınların sayısı özellikle son otuz yıldır ciddi bir şekilde 

azalmış ve azalmaya devam etmektedir.  

Postmodernler: Continuum' un diğer aşırı ucunda postmodernler vardır. Bu 

grup çocuksuz kadınlar tarafından temsil edilir. Bu kadınlar tamamen kariyer 



127 
 

odaklıdır ve bireycidirler. Geleneksel kadınların aksine bu kadınlar bireyin 

tamamlanma ve kendini gerçekleştirme sürecini aile hayatıyla değil profesyonel 

mesleki yaşamla bağdaştırırlar.  

Neo-gelenekseller: Kariyerlerine annelikten vazgeçecek kadar bağlı olmayan 

neo-gelenekseller iş ile aile arasında bölünen kadınları temsil ederler, öncelikleri 

daha çok aile yaşamından yana olur.  

Modernler: Modern kadınlarda neo-gelenekseller gibi kariyerlerine annelikten 

vazgeçecek kadar bağlı olmasalar da onlar önceliklerine iş yaşamından yana 

kullanırlar.  

Gilbert günümüz kadın profilini daha çok neo-gelenekseller ve modernler 

tarafından oluşturulduğunu ve sayılarının gittikçe arttığını vurgulamaktadır. Her ne 

kadar ona göre günümüz kadınına ilişkin bu sınıflandırmalar daha çok İngiliz ve 

Amerikalı kadınlara uysa da Türkiye açısından da geçerli olabilecek niteliktedir. 

Gilbert' in bu tespitine ilaveten değişen yaşam koşullarının özellikle internet, sosyal 

medya, küreselleşme gibi dinamikler aracılığı ile üretilen güncel annelik 

sınıflandırmalarının gittikçe arttığı gözlemlenmektedir (Altaş, 2018a: 28). 

Etnik ırk ve bireylerin cinsiyetleri konusunda postmodernite çok çeşitli görüş ve 

öneriler getirmektedir. Bu bağlamda modernizmin daha fazla kesinlik içeren bir 

anlayış içinde olması karşısında postmodernizm, modernizmin üst düzey anlatılarını 

analiz etmeye, bunları parçalamaya, olay ve olgularda ortaya çıkan kesinlikleri 

kökünden alıp atmaya ve her şeyi mantık içerisinde birbirleriyle tutarlı olacak şekilde 

açıklayan birtakım öğretilerin akıldan uzak olduğunu ifade etmeğe çalışır. Kadın 

kendini diğerlerinin bakışı ile tanımlamaktadır. Ona farklı pek çok rol yüklenmiştir. 

Kadın konumunu ev kadını, anne, iş kadını, eş gibi toplumun yüklediği rollerle 

somutlaştırmıştır. Postmodernite dünyanın anlamsızlaşmasına neden olmaktadır. 

Parçalanmış, farklılaşmış ve belirsizleşmiş olanın dışında bir anlam yoktur. Bu 

parçalanmadan birey-özne de payını almaktadır. Toplumsal kimlik de belirsiz ve 

kırılgan hale gelirken, öznellik toplumsal olarak kurgulanmış bir şey olarak algılanır. 

Özneyi sökmek ya da yapı bozuma uğratmak, öznelliklerin, kimliklerin 

çoğulluğunun tanınması demektir (Mengü, 2004: 72). 

 

 

 

 



128 
 

3.3.1. Kentleşme ve Çekirdek Aile 

 

İnsanlığın baş döndürücü bir hızla geliştiği ve bu hızlı değişim ve gelişimlerin 

özelliklede toplumda aile kurumunu da yakından etkilediği söylenebilir. Bu yüzden 

hem toplum ve hem de sosyoloji bilimi açısından aile kurumu çok önemli bir değere 

sahiptir (Karslı, 2019, 6).  

Sanayileşme çağı ile birlikte çekirdek aile içinde modernleşmeyi de barındıran 

en önemli sistemlerden birisidir. Her şeyden önce çekirdek aile yapısı gereği aile üye 

sayısı ile dikkat çekmektedir. Günümüz modern çekirdek aile yapısı esasında karı-

koca ailesinden meydana gelmektedir. Bu aile yapısında anne, baba ve ergin yaşa 

ulaşmayan çocuklardan oluşmaktadır. Sanayileşmenin ve sanayi toplumlarının 

özelliği çekirdek ailenin bu toplum tipine uygun olmasından ileri gelmektedir (Sayar, 

2010: 3). Çekirdek ailenin var olmasını sağlayan koşulların en başında 

sanayileşmenin ve üretim sisteminin getirdiği tüketim toplumu olma durumuna göre 

düzenlenmiş bulunması gelmektedir. Aile tüketici konumundadır. Parsons, modern 

çekirdek aile ile sanayi toplumu arasında bir uyumun var olduğunu ifade etmektedir. 

Ona göre çekirdek aile sanayileşmenin ve sanayi toplumunun hem maddi hem de 

manevi gereksinimlerine olağanüstü bir uyum sağlamaktadır. Bu uyum iki türde 

gerçekleşmektedir. Bunlardan birincisi, sanayi toplumu ve kültürünü meydana 

getiren ekonomik koşullar geleneksel geniş aile ile bağdaşmaz olup onun yerine 

modern çekirdek aile ile ideal bir şekilde yerine getirilir. İkincisi ise, çekirdek aile 

ekonomik sistemlerde ve toplumsal ilişkilerde ortaya çıkan çatışmaları önler 

niteliktedir (Yıldırım, 2011, 74). 

Bunlarla birlikte çekirdek ailenin temel fonksiyonlarını dört başlık halinde ifade 

edebiliriz:  

1. Kadın ve erkek bireylerin kendilerine toplum tarafından verilmiş rolleri en 

uygun şekilde yerine getirdikleri ortamı sağlamak;  

2. Toplum tarafından kabul edilen ve onaylanan kadın ve erkek arasındaki cinsi 

ihtiyaç ve beraberliklerini meşru bir zemine yerleştirmek;  

3. Çocukların doğum, bakım ve yetiştirilmesi ile sosyalleşmelerinin sağlandığı 

bir ortamı oluşturması;  

4. Toplumların maddi ve manevi kültür değerlerini bir kuşaktan başka kuşaklara 

aktarmada en etkili değişken olmak (Sezai, 2003: 144; akt. Çağan, 2011, 91-92). 



129 
 

Bunun yanında çekirdek aile, sanayileşme çağıyla birlikte ele alındığında 

kentlileşmenin de bir sonucu da oluşan, kent ailesi olarak da ifade edilmektedir. 

Sanayi toplumu ve kültürel yapısının ortaya çıkardığı kent yaşamında ve çevresinde 

gelişen bir aile biçimidir çekirdek aile. Bu sebeple çekirdek aile modern kentsel 

yapıların özellikleriyle kuşanmaktadır. Kentin hayat tarzı, ekonomi ve çalışma şekli, 

toplumsal ilişkileri, konut düzeni vs. aile’yi büyük çapta etki etmektedir (Yıldırım, 

2011, 76). 

Toplumda kadın ve erkek bireylerden beklenen, istenen toplumsal roller 

günümüz dünyasında hem küresel hem de yerel düzeyde etkili olan küreselleşme ve 

kentleşme oluşumların meydana getirdiği faktörler sonucu büyük bir hızla değişme 

uğramaktadır. Bu değişimler neticesinde bireylerin ev hayatı ile çalışma hayatında 

çeşitli rollerin değişmesini ve bireylerin bu süreçlere uyumlarını peşinden 

sürüklemektedir. Şehirde yaşayan aileler büyük şehirlerin ayırıcı özelliklerinden olan 

farklılaşmanın ve iş bölümünün yaygınlaştığı ve örgütlü hale gelmiş bir alan içinde 

çok daha etkin bir teknolojinin oluşturduğu kurumlarla birlikte varlığını sürdürmekte 

ve hemen hemen hepsi de çeşitli değişimlere uğramaktadır. Geleneksel yapıya sahip 

kırsal bölgelerde kadın tarafından yapılan ev işleri ve kadının annelik rolünü, şehir 

hayatı içinde iş hayatına dâhil olan kadınların bulunduğu ailelerde eşler kendi 

aralarında iş bölümü ile paylaşmışlar ve ailede kadınların şartlara uygun olacak 

şekilde farklı roller edinmesi durumu ortaya çıkmıştır (Günay ve Bener, 2011: 159). 

Kentsel yaşamda ise sanayileşmenin sonucunda oluşan şehirleşme sonucu ile 

kültürel ve sosyal yapı kadının iş hayatına atılmasını, eğitimini devam ettirerek 

kariyerini sürdürmesini hem kolaylaştırmış hem de hızlandırmış, ekonomik gelir 

seviyesi artan kadınlar, toplumsal koşulları ve şartları her açıdan kendi menfaatleri 

yönünde değerlendirmişlerdir (Aktaş, 2013: 59). Kentleşmeyle birlikte her ne kadar 

özgürlük ve bireysellik alanları açılmış olsa da değerlerin korunması bağlamında aile 

hep önemli olagelmiştir. Ailenin en önemli yapılandırıcı figürü olarak kadın, 

kentleşme, eğitim ve dindarlık durumlarında, belirlenen ve belirleyici olacaktır 

elbette (Köysüren, 2013: 60). 

Toplumda bireylerin ihtiyaç duyduğu şartlarda değişiklik olması ister istemez 

kadınların toplumdaki birtakım önemli rollerinde de değişimler meydana getirmiştir.  

Kadınların aile de birtakım görevlerinin olmasının yanında, çalışmaya başlamaları ile 

de ekonomik hayata katılımları gerek aile de gerekse de toplumsal yapıda kimi 

durumlarda sorunların oluşmasına sebep olmaktadır (Şener, 2009: 469). Sanayi 



130 
 

inkılabıyla beraber köyden kente doğru meydana gelen göç olgusu doğmuş ve 

geleneksel toplumda önemli yer edinen geniş aile yapısından modern toplumda 

giderek önem kazanan çekirdek aile yapısına doğru bir değişme yaşanmıştır. Kadının 

bir işte çalışması sonucu ekonomik hayata girmesiyle aile içerisinde üyeler arasında, 

rol ve görevler dağılımında çok çeşitli değişimler meydana gelmiştir. Ataerkil 

yapının eski ağırlığını kaybetmesinden evde çocuk bakımı ve yetiştirilmesine kadar 

çok çeşitli alanlarda geleneksel anlayıştan farklı yollara sapılmış ve modern 

anlayışlarla değerlendirilmeye başlanmıştır (Çelik ve Geçer, 2017: 1).  

Kadınların bir işte çalışmasıyla birlikte ekonomik hayatta yer alması, geleneksel 

anlayışların yıkılmasına neden olmuş, geleneksel kadın erkek rollerinin sert olarak 

ayrılması yerine eşitliğe dayanan, paylaşıma açık toplumsal cinsiyet rollerinin 

oluşmasını sağlamıştır (Günay ve Bener, 2011: 160). Diğer yönden ekonomik 

koşulların zorlaşmasıyla beraber ev işleri ile erkek rolleri arasında bir ayrım meydana 

gelmiş, ev işlerinin yürütülmesinde değişik görev, rol ve yetkileri kadınlara vermiştir. 

Çağımızda sanayileşme, küreselleşeme, teknoloji ve kitle iletişim araçlarının 

gelişmesi, kentsel dönüşümler gibi süreçler toplumsal cinsiyet rollerinin 

oluşturulmasında, değişikliğe uğramasında etkili olgulardır. Toplumsal sistemde 

geleneksel olandan modern olana doğru geniş aileden çekirdek aileye geçiş meydana 

gelmiş, çekirdek aile ile birlikte kadın ve erkek rol dağılımında eşitlik gözetilmeye 

başlanmış, bireylerin konum ve rollerinde farklılık oluşmuş, kadınların toplumsal 

statülerinde gözle görünür ilerlemeler kaydedilmiştir (Yapıcı, 2016: 111). 

Kadın üzerine geliştirilmiş çok çeşitli ve farklı düşünceler ortaya koyulmuş 

olursa olsun günümüz dünyasında artık gittikçe geleneksel toplum yapısından 

tamamen farklı düşünceler geliştirildiği ve kadınların daha fazla şekilde kamusal 

alanın her yerinde görünür olduğu ortaya çıkmaktadır. Kadınlar toplumda 

çocukluklarından itibaren kendileriyle ilgili çok çeşitli tartışmalarda kendilerinin 

olduğunu biliyorlar ve televizyon ekranında, sosyal medyada, radyolarda, görsel 

basında, kitaplarda bu tartışmaları takip etmeye çalışıyorlar. Artık kadınlar okul 

yaşantılarından sonraki hayatlarını bir iş yaşamıyla devam ettireceklerinin bilincinde 

hareket ediyorlar ve toplumda bağımsız hareket etmenin garantisi olarak mesleklerini 

görüyorlar (Çelik ve Geçer, 2017: 4).  

Kadınların ve kız çocuklarının eğitim olanaklarından yararlanmaları kendi 

yaşamları adına önemli kararlar almalarında etkili olacaktır. Eğitimlerini devam 

ettiren kız çocuklarına eğitimli olmaları hayatlarının tüm alanlarında iktisadi, sosyal 



131 
 

ve kültürel açıdan onlara faydalı ve yararlı olurken, bunun yanında toplumda kişilik 

ve kimliklerinin gelişmesinde, kendilerine karşı güven duymalarında ve iş hayatında 

başarılı olmalarında en önemli katkıyı sağlayacaktır. Geleneksel birtakım değerler ve 

anlayışların kadınları ve kız çocuklarını engellediği, baskıladığı bir durumda 

özellikle kadınların eğitim yoluyla yaşamlarına yön vermeye çalışmaları bir 

zorunluluk olmaktadır (Aktaş, 2013: 62).  

Postmodern anlayışa sahip toplumlarda teknolojinin hızla ilerlemesi ve 

kentleşmenin gelişmesiyle birlikte toplumsal ilişkilerde birtakım değişiklikler 

yaşanmış özellikle de kadının sosyal olarak varlığını ispat etmesi ciddi manada 

gerçekleşmiştir. Kadının toplumsal olarak varlığını ekonomik, sosyal, kültürel, 

eğitimsel ve kitle iletişim araçları alanları üzerinden göstermeye çalışması, olumlu 

bir durum iken bu, medya tarafından kadının reklam ürünü olarak kullanılmasında 

suiistimale sebep olabilmektedir. Toplumda kadın hakları, eşitlik gibi ifadeler 

olmasının yanında aile de ev işleri, çocuğun bakımı ve yetiştirilmesi, iş yaşamında 

kariyer yapması gibi görev ve sorumlulukları hep birden üstlenmesi kadınların 

kendilerinden beklenen rollerin karmaşıklığına, çokluğuna ve de daha fazla 

sorumluluk almalarına işaret etmektedir (Tayanç, 2010: 6). 

 

3.3.2. Basın Yayın Organlarının Etkisi 

 

Sınırların tamamen ortadan kaldırılıp adeta dünyanın bütün ülkelerinin büyük bir 

köye döndüğü ve bu şekilde algılandığı sürece küreselleşme adı verilmektedir. Bu 

küreselleşen, , küresel köye dönen dünyada farklılıkların yerine birbirine benzeşen 

kalıplar, yargılar, değerler ve gruplar bulunmaktadır. Bu benzeşmenin diğer bir 

boyutu da tüketim kültürü bazında yaşamaktadır. Böyle bir zihinsel yapıda yani 

küreselleşen dünyada temel değerler tehdit edildiği, rekabete dayalı vahşi 

kapitalizmin hüküm sürmekte olduğu, insanların aile ve toplumda sosyalleşmesinden 

ziyade sanal sosyalleşmenin gerçekleştiği, egoizm, bireycilik, yalnızlaşma, anomi ve 

yabancılaşmanın görüldüğü, toplumsal birlik ve beraberliğin yok olma tehlikesi ile 

baş başa kaldığı bir düzen oluşmuştur. İnsanlığa dayatılan bu küresel düzeydeki 

sistem, tamamen toplumların tüketim kültürü ilkelerine göre oluşturulmuş, 

toplumların birbirlerine benzer tüketim alışkanlıklarının olduğu Hobbes’in ifade 

ettiği insan insanın kurdudur temel felsefesine dayanan bir oluşumu anlatmaktadır. 



132 
 

Ulus devlet anlayışını ve yerel milli kültürleri zayıflatacağı, toplumsal ve 

kültürel alanlarda aynılaşma ve birbirine benzer bir yaşantı meydana getireceği ifade 

edilen küreselleşme yerel kültür yerine dünya kültürü ortaya koymaktadır. Kültürel 

değerleri benimseyip taşıyanlar içerikle çok fazla ilgilenmedikleri için iletişim tek 

yönlü değil karşılıklı olmaktadır. Bundan dolayı da toplumlar da kitle iletişim 

araçlarının, sosyal medya ve internet dünyasının, televizyon ve görsel basının çok 

hızlı bir şekilde gelişmesi ve yayılması küreselleşme süreci açısından toplumlarda bir 

homojenleşme yönünde değil de ters istikamette bir heterojenleşmenin yaşandığını 

gösterebilmektedir. Günümüzde küreselleşme sürecinin etkisi ile Batı Avrupa ve 

Amerika toplumlarının yaşam tarzı ve kültürel değerlerinin, zihinsel yapılarının ve 

tüketim alışkanlıklarının dünyanın geri kalan diğer ülkelerine transfer edilmesi ile 

tüm dünya milletlerinin homojen bir yapıya sahip olacağı, homojenleşen 

toplumlarında kendi özlerini kaybederek, hâkim kültürün özelliklerini gösterecekleri 

bir toplumsal düzen öngörülmektedir. Bu toplumlar kendi kültürel değeri, özgün 

anlayış yapıları, ahlaki sistemleri ile milli yapıları erozyona uğrayacaktır. Bu şekilde 

farklılıkların ortadan kalktığı birbirine benzer tutum, davranış ve yaşam tarzlarının 

oluştuğu toplumlarda bireyler hâkim ve küresel kültür değerlerinin gönüllü 

taşıyıcıları olacaklardır (Atasoy, 2019: 303-304). 

Kadınların sosyal yaşamlarında önemli etkileri olan küreselleşme süreci ve onun 

etkileri birçok değişimi beraberinde getirmiştir. Küreselleşmenin hızla yayılması ile 

meydana gelen popüler kültür alanındaki gelişmeler kadınların toplumsal rollerini de 

etkilemiş ve değişimlere uğratmış; kapitalizm süreciyle birlikte kadınlar alınıp satılan 

bir meta gibi sadece kâr amaçlı bir eşyaya indirgenmiştir. Küreselleşme ve 

kapitalizmin gelişimi ile cinsiyet rol ve değerlerinden daha çok kadınların cinsel birer 

obje olarak değerlendirilmesi ön plana çıkarılmaktadır. Kadın, toplumda tüketim 

kültürü ile popüler kültürün etkisi altında, cinsel isteklerin arzuladığı tamamen cinsel 

bir obje olarak değerlendirilen bakış açısıyla adeta köle gibi algılanmak ve sahip 

olunmak istenmektedir. Popüler ve kitle kültürünün ahlaki değerden yoksun anlayışı 

aile hayatı üzerinde olumsuz etkilere sebep olmuş, aile yapısında önemli değişmeler 

meydana gelmiştir (Ersoy, 2009: 218). 

Sözel medya da kadınlarla ilgili çıkan haberler üzerinden özellikle kadınların rol 

ve statülerine yönelik araştırmalar ortaya koyulmuştur. Bu çalışmaların en 

önemlilerinden biri de Keller tarafından, kadın temalı dergilerde annelik söyleminin 

tarihi gelişimi araştırılmıştır (akt.  Erbaş, 2018: 79-80); 1960’lı yıllardan sonra her on 



133 
 

yıl başka bir ideoloji ile ifade edilir olmuştur. Klasik geleneksel yapıyı ifade eden 

ideoloji 1960’lı yıllarda, Feminizmin ön plana çıktığı ve gelişmeye başladığı ideoloji 

1970’li yıllarda ve neo-geleneksel ile annelik söylemini destekleyen ekonomik 

ideoloji de 1980’li yıllarda ortaya çıkmaya başlamıştır. Geleneksel toplum yapısına 

karşılık gelen anne profili, ev içi işler ile çocuk bakımı konusunda sorumlulukları 

olan, evli kalan, belirli bir eğitim almış, dışarıda bir işte çalışmayan, kontrol altında 

tutulan şeklindedir. Evde aile içinde baba profili disiplinli baba profili şeklinde 

irtibatlandırılan geleneksel toplum yapısındaki anne profili şeytanla mücadele 

anaforuna benzetilmektedir. Bu benzetmeye göre evde çocuk üyeler disipline 

edilecek, sürekli kontrol altında tutulacak, gerekli sınırlandırmalara tabi olacak 

şekilde ahlaki toplum değerlerine göre yetiştirilmeleri sağlanacaktır. Feminizmin 

geliştiği yıllar olan 1970’li yıllarla birlikte kadın ve erkekler ev işleri ve çocuk 

bakımında ortak sorumluluk sahibi olduğu, aile içi ilişkilerin güçlü olduğu, 

ödüllendirme sisteminin kullanıldığı bir aile ve anne modeli gelişmeye başlamıştır. 

Bununla birlikte diğer iki modelden farklı olarak neo-geleneksel anne modelinde ise 

geleneksel değerler yeniden yorumlanmakta, kadın ev dışından tekrar ailesine, 

yuvasına geri gelen, çocuk yetiştirilmesi konusunda daha bilinçli olmak adına 

araştırmalarda bulunan, okuyan ve internetten faydalanan şeklinde ifade edilir. 

1980’li yıllarda gündemde olan diğer bir ideolojide ekonomiyi besleyen ideoloji; 

ailede kadının temel görevinin ev içi ile ilgili olduğu, bunun yanında lüks tüketim 

için de üst ve orta sınıfa mensup annelerin çalışmak zorunda olduğu bir modeldir.  

Eşitlik anlatısı sözde kadın lehine gibi görünse de kapitalist ideolojilere hizmet 

etmiştir. Her bakımdan erkekle eşit haklar ve yaptırımlara sahip olduğunu 

varsayan/varsayılan kadınlar, cinsel özgürlükten tutalım da fiziki yapısını zorlayan 

işlere varıncaya kadar tam bir tahakküm veya şiddete maruz bırakılmıştır. Ancak bu, 

özgürlük ve eşitlik söylemi altında eşitsizliği iyice belirginleştirmiştir (Köysüren, 

2013: 13).  

Diğer taraftan toplumlarda itici bir kuvvet olarak medyanın insanların hayatları 

üzerindeki dönüştürücü etkisi çok önemli boyutlardadır. Özellikle ideolojik bir aygıt 

olarak kabul edilen medya, okul ve aile ile birlikte bireylerin rollerinin değişiminde, 

hiyerarşik yapının oluşumunda, değerler ve zihinsel sistemin kurulmasında toplumu 

yeniden düzene sokmaktadır. Bu nedenden dolayı medya da kadın ve erkek rolleri ile 

ilgili konular ve söylemler yoğun bir şekilde ele alınmaktadır (Can ve Koz, 2018: 

364). Sosyalleşmenin yerine getirilmesinde çok önemli tesiri olduğu düşünülen 



134 
 

medya ve onun kültürü, toplumun kural ve normları ile değerlerini kendi izleyicisine 

ve takipçilerine ileten, yansıtan ve bildiren bir duruma erişmiştir. Teknolojik 

gelişmeler, toptan bir şeklide sosyal sistemlerde değişmelere neden olurken 

medyanın da toplum da giderek güçlendiği görülmektedir. Medya, tüketim kültürünü 

empoze eden bir anlayış ile bireylerde istenilen yaşam kalıplarının ve arzu edilen 

kişiliğin oluşumu yönünde bir rol oynamaktadır. Toplumda bireylerin tutum ve 

davranışlarında günümüzde en fazla etkide bulunarak değişikliğe neden olan kuvvet 

medya olarak ifade edile bilinir. Özellikle kitle iletişim araçlarının toplumda 

kullanımının artması tüketim kültürü ve alışkanlıklarında ciddi boyutlara varan 

dönüşümün yaşanmasına neden olmuştur. Tüketim kültürünün oluşumunda kitle 

iletişim araçlarından özellikle sosyal medyanın önemli bir rolü bulunmakla birlikte 

günümüz sosyal yaşantısını da büyük ölçüde şekillendirmektedir (Yılmaz, 2019: 29).  

Bu bağlamda kadınlar medya da çoğunlukla ya çocuklarının annesi, kocasının 

eşi olacak şekilde geleneksel yapılardaki rollerde, ya cinsel bir obje olarak bedenlerin 

ön planda olduğu ya da ezilen, cinayete kurban giden, dövülen, tecavüz edilen 

mağdur duruma düşürülmüş kadın şeklinde resmedilmektedir. Fedakâr anne, sadık, 

iyi eş ve serbest-müsait kadın tipi olmak üzere iki kadın tipi ön plana çıkmaktadır. 

Serbest müsait kadın tipinde kadının cinselliği ön plana çıkarılmakta, kadın tamamen 

pasif konumunda, kolaylıkla elde edilebilir, el altında tutulabilir şekilde cinsel tatmin 

öğesi ve nesnesi olarak sunulmaktadır. Dolayısıyla toplumda hem kadın açısından 

hem de erkek açısından sahip olunan kişilik ve kimliklerin ne şekilde olacağı, ayrıca 

nasıl olması gerektiğine dair kabuller, mesajlarla yeniden üretilmekte, kadınlara ve 

erkeklere özdeşim kurabilecekleri rol modeller sunulmaktadır. Bu sunumlarda kadın 

bedeni, kadının kimliğinin tanımlanmasının yegâne aracı olarak kabul edilmekte, 

sonuçta ise kadınların dış görünüşlerine dikkat etmeleri, güzel görünmeye çalışmaları 

ve ideal beden ölçülerinde kalmaya gayret etmeleri aile içinde çocuğuna iyi bir anne 

ve kocasına da ideal bir eş olmanın da temeli şeklinde algılanmaktadır (Kaylı, 2015: 

153).   

Güzel görünme ile kadınların bakımlı olmaları gibi durumlar ataerkil toplum 

yapısı üzerinden kültürel olarak temsil edilirken, bunun günümüzde kitle iletişim 

araçlarıyla ekonomik amaçlı metaya indirgenmesi toplumun kabullenmek zorunda 

kaldığı bir durumu ifade eder. Medya mesajlarının ve iletilerinin yoğun bir şekilde 

etkisinde kalan kadınlar, kadın olarak toplumda var olabilmeleri için kişilik, kimlik 

ve fizyolojik olarak bedenlerini ön plana çıkararak yaşadıkları dünya düzeninin kimi 



135 
 

zihniyet yapılarına uyum sağlamaları gerekmektedir. Artık günümüz dünyasında 

kadının bedeni üzerinden cinsel bir obje olması geleneksel toplum yapılarından farklı 

olarak kendi isteği ile meta haline gelmektedir ve kadın bu konuda gönüllü hale 

getirilmiştir (Yılmaz, 2019: 40). 

Medya üzerinden kadınlara verilen mesajlar bedeni ile barışık olması adına, 

moda sistemi, kozmetik ürünler, sıfır beden anlayışı, kilo vermek gibi kimi zaman 

gerçekten uzak iletiler, paylaşımlar ve reklamlar ile kadınların bedenlerini ortaya 

koymaları, açığa çıkarmaları, sergilemeleri istenirken, medya kadınların bedenlerini 

beğenmeyip sürekli değişiklik yapılması gerektiği fikrini de vermeye çalışmaktadır. 

Toplumda kadınlar istenilen ve arzu edilen bedensel ölçü ve yapıya ulaşabilmek için 

medya tarafından kendisine ideal kadın bedenleri cinsel obje olarak sunulmakta ve 

bu bedenler sürekli gündemde tutularak, bu standartlara ulaşmak isteyen kadınlar 

sadık birer tüketici olarak algılanmaktadır (Erbaş, 2018: 85). 

Günümüzde bir şeyler üretmek değil sürekli tüketim durumunda olmak değer 

kazanmada en belirgin olgu durumuna gelmiştir. Bireyler, toplumda tükettikleri 

kadar var olmaktadırlar. Tüketilen meta kadar değerli olan bireylerin hayat tarzları, 

değerler dünyası, ahlaki yapıları, zihinsel sistemleri de buna göre biçimlenmektedir. 

Yani kullanılan ve tüketilen meta bireylerin dünyasında göstergesi olarak yer 

almaktadır. Kültürel değerlerin meydana getirilmesinde kitle iletişim araçlarının 

etkili kurumlardan biri olan televizyon, bireylere verdiği ve ilettiği mesajlar ile 

toplumu yönlendirmektedir. Ancak bu yönleniş topluma bağımlı, verili bir toplumda 

gerçekleşmektedir. Böylece standartlaşma, basite indirgeme ve kavramların gerçek 

anlam içeriklerinden soyutlanması gerçekleşmektedir. Bu da kitle kültürünün 

reklamla bütünleştiğini göstermektedir. Toplumda bireylerin sahip olduğu roller ve 

statülerin reklamlarla oluşturulmasında televizyonun önemli bir işlevi bulunmaktadır. 

Toplum, sürekli olarak bireylerden önce vardır ve bireylerin eylemi için gerekli 

çerçeveyi sağlar. Ekonomik sistemin oluşturmuş olduğu tüketim ve üretim yapıları, 

televizyonda etkileme gücü olarak işlev gören reklamlar yoluyla bireylerin ne tarz 

düşüneceğini ve ne şekilde hareket edeceğini belirleyerek toplumsal uyumu 

gerçekleştirmeye çalışır. Televizyon reklamlarının en önemli görevi toplumu tüketim 

kültürüne alıştırmaya çalışırken hâkim resmi ideolojinin de yeniden sağlanmasını 

temin etmektir. Yeniden üretim sırasında reklam, bilgisini toplumsal gerçeklikten 

almakta ve onu kendine uygun biçimde yeniden dönüştürmektedir (Mengü, 2004: 8-

9). 



136 
 

Kitle iletişim araçları içinde, fonksiyonları açısından değerlendirildiğinde en 

önemli etkiye sahip olan ve işlev gören aygıt televizyondur. Çok geniş kitlelere 

ulaşabilir olması hemen hemen bütün evlerde yer alması onun önemini arttırmıştır. 

Kitle iletişim araçları ve televizyonlar yardımı ile toplumsal cinsiyet rolleri özellikle 

vurgulanarak bunlar toplumda yaygın bir şekilde benimsenmesi çalışılmaktadır 

(Akkaş, 2009: 107).  

Günümüzde sosyalleşmenin gerçekleşmesinde çok önemli etkiye sahip olan 

araçlardan biride kitle iletişim araçları ve medyadır. Medya toplumsal kuralların, 

norm ve değerlerin bireylere aktarılmasında temel işlev görmektedir. Günümüz 

dünyası iletişim çağı olarak özellikle de sosyal medya çağı olarak adlandırılırken 

yoğun bir mesaj iletimi söz konusudur. Kitle iletişim ve medya çağı daha fazla 

şekilde görüntünün önem arz ettiği bir iletişim dünyasına dayanmaktadır. Medyada 

çok sık vurgulanan ve işlenen konulardan biri de cinsellik olgusudur. Toplumda 

bireylere özellikle de kadın bireylere medya tarafından vurgulanan cinsellik olgusu 

yoluyla, bir kadın algısı ve resmi inşa edilmeye çalışılmakta ve inşa edilen bu kadın 

algısını elde edebilmek içinde ne gibi tutum ve davranışlarda bulunulması gerektiği 

söylenerek, bireylerin dünyaya bakışlarını değiştirmeye çalışılmaktadır (Yılmaz, 

2019: 28). 

Kültürel anlamların ve değer yargılarının üreticisi olan kitle iletişim araçları, 

eğlence ve bilgi sunan, kadınlara yönelik en belirgin izlenimleri oluşturan güçlerdir. 

Medya ve özellikle de televizyon bu gücünü erkek egemen söylemden almaktadır. 

Bu biçimde erkekler kendi düşüncelerini, değerlerini ve bakış açılarını öncelikle 

üretimi ardından da değerlerin sunumunu medya aracılığıyla denetim altına alarak 

yansıtmaktadırlar. Reklam, erkek egemen ideolojinin aktarımıyla bu denetimin 

gerçekleştirildiği en önemli alanlardan biridir. “Kadınlar kendilerini ev içinde ve 

cinsel rol ağırlıklı gösteren geleneksel tanıtımlara Batı’da büyük tepki gösterdiler. 

Çünkü bu şekilde sınırlandıklarının farkındaydılar (Mengü, 2004: 116-117). 

Toplumda bireylerin tutum ve davranışlarına yön veren tüketim alışkanlıklarının 

gelişmesinde kitle iletişim araçlarının özellikle de reklamlar ve sosyal medyanın çok 

önemli tesiri vardır. Medya üzerinden reklamlar toplumlarda zihinsel değişimin, 

toplumu dönüştürmenin itici gücü olarak hâkim ideolojik anlayışı yansıtmaktadır.  

Bu sebepten toplumların hâkim ideoloji ekseninde kapitalist anlayış içinde 

yönlendirilmesi ve dönüştürülmesi reklamlar yoluyla olmaktadır. Reklamlarda 

özellikle kadın bedenlerin sunumu da farklı şekilde olmaktadır. Reklamlarda 



137 
 

bedenler kimliksiz olarak sunulur; kimlik oluşumu için toplumsal güç ilişkileri 

gerekmektedir. Bu yüzden medya ve reklamlarda kadınlar kimlik oluşumu için 

gerekli güç ilişkileri haricinde değerlendirilir ve sunulur. Toplumsal yaşamda yaygın 

olan popüler kültürün yansıması şeklindeki reklamlar bireylerin gündelik sosyal 

alanlardaki tutum ve davranışlarından, ahlaki ve zihinsel değerlerine kadar 

eylemlerini etkileyip dönüştürmektedir.   

Kitle iletişim aracı olarak medya üzerinden reklamlarda kadınlar iki farklı 

anlayış içinde sunulmaktadır; ilk olarak kadınlar reklam mesajlarının hedefindeki 

kitledir. İkinci olarak ise kadınlar tüm hedef kitleyi tesir altına almak adına araç 

olarak kullanılmaktadır. Kitle iletişim araçlarında kadınlar en başta anne, kocasına ve 

evine sadık bir eş en son olarak da cinsel bir obje olarak bedensel çekiciliğe sahip bir 

birey.  Kamusal alan dışında özel alan içinde değerlendirilen kadınlar, beden ölçüleri, 

zarafet, cinsellik, makyaj, aşk, anne olmak, mağdur ve kurban, sıfır beden, dişilik 

gibi ifadeler ile anımsatmaktadır (Alyakut, 2016: 699). 

Ervin Goffman’ın yapmış olduğu bir araştırmaya göre (akt. Mengü, 2004: 129), 

kadınların reklamlarda zayıf gösterildiği 6 kategori belirlenmiştir; 1) göreceli ölçüt: 

kadınlar fiziksel olarak erkeklere göre daha küçük ve kısa boylu olarak 

gösterilmektedir. 2) kadınsı dokunuş: kadınlar sık sık kendilerine dokunurlar. 3) 

işlevsellik (meslek). 4) aile içinde gösterim. 5) önemsizlik ya da ikincilliğin 

törenselleştirilmesi. 6) geri çekilme. 

Günümüz modern dünyasının toplumsal yaşamında çok etkili olmaya başlayan 

ve bireylerin davranışlarına yön veren popüler kültürün çok fazla yaygınlaşmasıyla 

birlikte, medyanın en önemli işlevlerinden olan reklamlar,  tanıtımlar, yoğun iletilen 

mesajlar, dizi ve filmler ile sosyal medya kullanımının artması, erkek egemen bir 

zihinsel anlayışın dünyaya ve hayata bakışını üretmektedir. John Berger’e göre (akt. 

Akbaş ve Atalay, 2020: 65-66): sosyal medyada, görsel basında, radyo ve televizyon 

gibi çok yaygın kullanılan araçlarda ilginin çok yoğun bir şekilde kadınlara çekilmesi 

için kadınlar dikkat çekecek tarzda anlatılır ve aktarılır. Bu durum fizyolojik 

farklılıklardan kaynaklı bir cinsiyet farklılığı değildir. Bu durum kadın cinselliğinin, 

kadın bedeninin erkek alıcı ve seyirci için yeniden düzenlenmesi ve buna göre kadın 

görüntüsünün cazip hale getirilmesidir.  

Günümüzde reklamlar üzerinden kadınların algılanma biçimleri de değişiklik 

göstermiş, kadınlar daha önceleri eril anlayış içinde pasif, dişil, cinselliği hatırlatıcı, 

fedakâr anne gibi imgelerle çağrışım kurularak ifade edilmiştir. Artık günümüz kitle 



138 
 

iletişim araçları ile bedensel açıdan güçlü ve kuvvetli, aktif, kariyer sahibi, başarılı, 

ekonomik olarak kendi ayakları üzerinde duran, kendine güvenen, yöneten bir 

konumda gibi algılarla ifade edilir olmuştur (Şener, 2019: 148). 

Geleneksel cinsiyet ideolojisine sahip olan kadınlar kendilerini reklamlardaki 

geleneksel rol gösterimleri ile özdeşleştirmektedirler. Eşitlikçiliği savunan kadınlar 

evliliklerinde de eşit bir paylaşım istediklerinden, ev işlerini paylaşan çiftlere yönelik 

gösterimleri benimseyeceklerdir. Başka bir deyişle, daha çağdaş cinsiyet ideolojisine 

sahip olan kadınlar, geleneksel cinsiyet ideolojisine sahip olanlara göre ev işlerine 

yönelik olarak daha eşitlikçi bir paylaşım istemektedirler. Geleneksel anlamda ev 

dışında sürekli çalışmayan kadınlar politik kimliklerini eşlerinin iş deneyimlerinden 

edinmekte, bilinçlerini onlara göre yönlendirmektedirler. Sandra Harding’e göre (akt. 

Mengü, 2004: 82), bir kültürün kadınsı olarak tanımladığı her şeyin yadsınması ve 

kadınsı olarak tanımladığı her şeyin yasal olarak denetlenmesi söz konusudur. 

Cinsiyet, insan düşüncesinin, toplumsal örgütlenmenin ve bireysel kimlik ve 

davranışın asimetrik bir kategorisidir. 

 

3.3.3. Ailede Kadının Değişen Rolleri 

 

Modern yaşam ile birlikte meydan gelen değişimler, aile yapısında da ciddi 

değişimlerin yaşanmasına neden olmuştur. Ailede görülmeye başlanan bu zorunlu 

değişim ve dönüşümler aile üyelerinden en fazla kadını etkilenmiş ve birtakım 

değişimler yaşanmasına neden olmuştur. Toplumun vazgeçilmez kurumu olan aile 

üyeleri arasında kadın, diğer üyelerle birlikte modernleşme sürecinin değiştirici etkisi 

sonucu dönüşümler göstermiş, aile hayatında geleneksel rol ve davranışlar yerini 

modern yapılara bırakmıştır. Modernleşme süreciyle birlikte ev içindeki rolleri 

değişikliğe uğramaya başlayan kadının, çalışma yaşamına katılmasıyla birlikte, 

sosyal ve kamusal alanda kendini göstermiş; evde yapmış olduğu üretim şekilleri ve 

süreci öneminden düşmeye başlamıştır (Karslı, 2019: 1).  

Günümüz toplumlarında aile üyeleri olarak kadın ve erkeğin geleneksel 

toplumlarda birbirinden ayrı ve farklı olan görev, sorumluluk ve rollerini eşit kılma 

durumları çok çeşitli biçimlerde ortaya çıkmaktadır.  Bu durumun bir örneği olarak 

modern toplumsal yaşam biçimlerine sahip olan İsviçre’de 2002 tarihinde yapılmış 

araştırma sonuçlarında görmek mümkündür. Bu araştırma sonuçlarına göre toplumda 

kadınlar daha fazla ev içi işlerde yoğunlaşırlarken, erkekler ise ev ve aile dışında 



139 
 

işlerde yoğunlaşmaktadırlar. Tipik olarak kadınlar çocuk bakımı, ev işleri, temizlik, 

yemek erkekler ise ev dışındaki alışveriş, bankacılık, araba tamiri vb. işlerden 

sorumlu olmaktadırlar. Tüm bu veriler ışığında günümüz toplumlarında ve 

ailelerinde modern özellikler ile geleneksel özelliklerin iç içe geçtiğini, çok fazla 

ayrışmadığını, birlikte var olduğunu söyleyebiliriz (Yıldırım, 2009: 126). 

Modern toplumlarda küçülen ailelerde birey sayısı azalmakta, aile içi ilişkiler 

süre olarak daralmaktadır. Aile fertleri günün büyük bir kısmını aile dışında 

geçirmek zorunda kalmaktadırlar. Çünkü modern ailelerde kadın ve erkek ev dışında 

çalışmakta olup, günün önemli bir kısmını birbirlerinden ayrı geçirmektedirler. 

Bundan dolayı da anne baba çocuk ilişki ağı da uzun süreleri kapsamamaktadır. 

Anne baba ev dışında profesyonel olarak çalıştıkları işlerinden arta kalan 

zamanlarında ev içi işler ve kendi kişisel gelişimleri için ayırmak durumunda 

kalmaktadırlar. Günümüz modern toplumlarında çekirdek ve tek ebeveynli aile 

hayatlarının daha yaygın olarak yaşanıyor olması sebebi ile sosyal annelik de 

farklılaşmaktadır. Geleneksel geniş aileden farklı olarak anne, baba ve çocuklardan 

meydana gelen çekirdek ailede, aile fertlerinden birisinin aileden herhangi bir sebep 

ile ayrılmış olması, ayrılan kişinin fonksiyonlarının ev içindeki kişiler tarafından tam 

olarak karşılanamaması problemini de beraberinde getirmiştir. Çekirdek aile, anne 

kaybı durumunda annenin fonksiyonlarını yüklenecek olan kişiyi ev dışından temin 

etmek durumunda kalmaktadır. Bu temin genellikle profesyonel bakıcılar, kreşler 

veya ailenin hısım veya akrabaları arasından çocuğun bakımını üstlenen kadınlar, 

koruyucu veya evlat edinen ailelerin anneleri, vb. şeklinde gerçekleşebilmektedir 

(Şenol, 2017: 35). 

Günümüz modern dünyasında toplumun her alanında etkisini gittikçe daha fazla 

hissettiren kapitalist düzen ile birlikte, özel alanda yer alan kadınlar, 20.yüzyılın 

ikinci yarısından itibaren gerek kamusal alanda gerekse de ekonomik alanda aktif 

katılım gösterecek şeklinde varlığını sürdürmeye başlamıştır. Artık geçim şartlarının 

zorlaştığı ağır ekonomik koşullarda ailede sadece babanın bir işte çalışarak gelir elde 

etmesi yetmemekte aile ekonomisine destek amaçlı anne de bir işte çalışmak 

durumunda kalmaktadır.  Bu sebeplerden dolayı toplumda tüketime yönelik oluşan 

bir kültür, ailede hem erkekleri hem de kadınları kapsamına alan genişleme 

göstermektedir. Oluşan bu tüketim piyasası, toplumda bir tüketim nesnesi olan kadını 

keşfetmiştir. Kadının geleneksel rolleri yanında tamamen aktif bir şekilde katıldığı 



140 
 

tüketim kültürü sayesinde, tüketim adına yeni roller elde edebilmesi için onun algı ve 

tercihlerini etkileme ve şekillendirme uğraşı içine girilmiştir (Altaş, 2018b: 3). 

Tarihi süreç içerisinde toplumların oluşumlarına etki eden kültür, toplumsal istek 

ve ihtiyaçların sonucunda meydana gelen bir sistemdir. Kültürel değerler sonucu 

oluşan toplumlar, bu değerler ile bir nitelik elde ederler ve bu niteliklerde toplumun 

dini, ahlaki, sanatsal, hukuksal, örfi, coğrafi, iktisadi gibi değerlerini meydana getirir. 

Günümüz dünyasında toplumsal değişimler çok hızlı gerçekleşmektedir. Bu değişme 

ile birlikte toplumda popüler kültür içinde bir tüketim kültürü ortaya çıkmıştır. 

Bireyleri tüketime yönlendiren ve bunu her fırsatta teşvik eden tüketim kültürü, 

ekonomik piyasanın bir ajanı olarak kültür endüstrisine kaynaklık etmektedir. 

Tüketim kültürü bir virüs gibi toplumlarda hızla yayılmakta, insanlar üzerinde 

bunalım ve yabancılaşmaya sebep olmaktadır. Tüketim kültürü ihtiyaçtan fazla 

nesnenin üretilmesini sağlamakta, insanlar ürünlere ihtiyaçları olmadığı halde sahip 

olup tüketme ihtiyacı hissetmektedirler (Alyakut, 2016: 698). 

Bu açıdan bakıldığında bireyler sosyalleşmenin dolayısıyla da birtakım sosyal 

kural, norm ve değer kalıplarının öğrenilip benimsendiği ortam olarak aile, tüketim 

alışkanlıklarının da öğrenildiği, kazanıldığı ve şekillendiği bir kurum olmaktadır. 

Toplumda aile içinde kazanılan tüketim alışkanlıkları ve kültürü konusunda özellikle 

kadınların görev, sorumluluk ve rolleri açısından da dikkat edilmesi gereken bir etki 

söz konusudur (Altaş, 2018b: 8). 

Günümüz dünyasının modern toplumlarında kadınların toplumsal kişilik ve 

kimliğinin oluşumu ve görünümünde “çocuk” faktörü temel bir ölçütü 

yansıtmaktadır. Modern toplumsal yaşamda küreselleşmeye rağmen ulus-devlet 

yapısının önem kazanması, anneliğin konum ve anlamında da değişimlere neden 

olmuştur. Bu değişimlerden bir tanesi de modern ulus devletle birlikte, kendine 

uygun, makbul, istenilen vatandaş ve bireyler meydana getirme isteği üzerinde 

anneye de görevler vermiş, ulus devlete bağlı kadını iyi annelik rolü ile 

özdeşleştirmeye çalışmıştır. Böylece kadından istenen, bu konuda zorlanan aslında, 

vatandaşlıkla birlikte modern değerlere sahip makbul anne rol ve görevidir. Modern 

toplumda annenin omuzladığı yük geleneksel yapıdaki kadınlara göre çok daha 

fazladır. Modern kadın veya anne, çağın gereklerine uygun bir şekilde modern sağlık 

hizmetlerinden yararlanmalı ve çocuğuna en gelişmiş bilgileri uygun bir şekilde 

vermeli ve modern bir anlayışla çocuğunun bakımını üstlenmelidir. Tüm bunları 

yerine getirirken de kariyerini ihmal etmemeli sosyal yaşamını, kişisel bakımını en 



141 
 

uygun şekilde yerine getirmelidir. Bu noktada kadınların annelik rolünü layıkıyla 

yerine getirirken çevresinden çocuk bakımı ve yetiştirilmesi konusunda yardım ve 

destek alacağı gerçeğini doğurur. Burada annenin gerek kendi ailesi gerekse de 

eşinin ailesinden yarım görmesi geleneksel değerlerle değerlendirilerek kabul 

edilmezken, annenin bakım evi, kreş, anaokulu gibi kurumlardan destek alması da 

pek onaylanmayan ve çocuğun ihmali anlamına gelen bir durum olarak 

değerlendirilir (Sever, 2015:72-73). 

Nicolson' a göre (akt. Altaş, 2018a: 22-25) "çağdaş annelik, XIX. ve XX. 

yüzyılın tıp, biyoloji, psikoloji ve sosyal bilimlerin ürünüdür ve çeşitli şekillerde 

görülebilir”. Günümüz annesi geleneksel, kalabalık ailelere kıyasla hem daha yalnız 

hem de anneliğe ilişkin yükünün çok daha ağır olduğu bir durumla karşı karşıyadır. 

Günümüzde çocuk konusunda doğal yollardan gelen bilgilerle kültürel yollarla gelen 

bilgiler arasında gittikçe büyüyen bir uçurum bulunmaktadır. Geleneksel ve modern 

çocuk yetiştirme pratikleri arasında süre giden bu çatışma sayesinde çocuk bakım 

pratikleri sürekli yeniden üretilmektedir. Bu pratikler modern koşullarca yeniden 

üretildiğinde, geleneksel uygulamalarda son derece rutin, kolay ve doğal karşılanan 

süreçler karmaşıklaşmaktadır. Modern zamanlarda anneliğin zorlayıcı karakteri 

yanında belirtilmesi gereken bir diğer yönü de anneliğin artık bir seçim, tercih ve 

zamanlama meselesi olduğu gerçeğidir. Modernleşen anneliğin belki de en tipik 

özelliği anne olmanın artık kadının bir tercihi olarak karşımıza çıkmasıdır. Zaten 

çağımızın gerçeği olan tercihlerin çeşitliliği hali söz konusu annelik olduğunda da 

kendisini göstermektedir. 

Kuşkusuz toplumsal cinsiyet rollerinde gözlenen değişimin motor gücünü 

modernleşme sürecinde kadının ev dışına çıkarak çalışma yaşamına girmesi 

oluşturmaktadır. Kadınların günümüz modern toplumlarında çocuğuna annelik, 

kocasına eş ve evinin kadını olarak üç farklı rolünün yanına dördüncü bir rol 

eklenmiştir; iş hayatında çalışan kadın rolü. Bu durumda kadının gerek ve içinde 

gerekse de ev dışında görev ve sorumlulukları artmakta ve rolleri çoğalmakta iken, 

aynı zamanda kadının mücadele etmesi gereken alanları çoğaltmış ve zor koşullarla 

daha fazla karşı karşıya gelmesine neden olmuştur. Sonuçta bu durum geleneksel 

toplumun kadına biçmiş olduğu görev ve rollerin kimi zaman değiştirilmesine, 

eleştirilmesine, sorgulanmasına neden olmuştur (Yapıcı, 2016: 101). 

Günümüzde dünyasında içinde bulunduğumuz toplum ve kültürel yapıda 

kadınlar, statü, ekonomik seviye, eğitim, yaş gibi değerlerden ayrı olarak daha fazla 



142 
 

bir şekilde yaşadığı aile ve ev ekseninde değerlendirilmektedir. Bu değerlendirme 

sonucu ev yaşantı dünyası kadınların kimliğinin anlaşılmasında ve oluşmasında 

önemli bir etkiye sahip olurken, kadının evi ile kurmuş olduğu derin bağlantı 

toplumda kadının yer aldığı statüye, konuma, gruba, ekonomik seviyeye, toplumsal 

hiyerarşiye ve eğitime göre değişebilmektedir.  Ev içi ortamın kadın için oynadığı bu 

önemli rolden dolayı, ev ortamı ve mekânı cinsiyete bağlı birtakım adaletsizlik ve 

eşitsizliklerinde merkezi olabilmektedir. Bu sebeple kadının ilk olarak sosyalleştiği 

yer olan aile hayatı ayrıca kadınların kimlik oluşumlarını da etkileyen yerlerdir. Bir 

anlamda ev ve ev işleri, kadınların ortak deneyimlerinin odağında durmakta ve 

kadınlık kimliğini ev içine bağlamakta ve sosyal yaşam alanı içinde edilgin hale 

getirerek kısır bir döngü içine hapsetmektedir (Alyakut, 2016: 698). 

Artık günümüz koşullarında ekonomik zorluklar, kapitalist sistemin azgınlığı, 

sanayileşme, geleneksel değerlerin yaşamdan uzaklaşması, eğitim seviyesinin 

yükselmesi, tüketim kültürü gibi sebeplerden dolayı artık kadınların ekonomik ve 

sosyal hayatta daha fazla görünür kılınmalarına olanak vermektedir. Özelliklede 

erkek bireylerin aile ve toplumdaki rollerinde meydana gelen değişimle birlikte 

kadınında gelecek kaygısı yaşaması ve ekonomik özgürlüğe sahip olma isteği, bir 

işte çalışma nedenini ortaya çıkarmıştır (Şener, 2009: 477). Kadınlar için toplumsal 

statü ve seviyelerini yükseltebilmenin, toplumsal hiyerarşide üst basamaklara 

çıkabilmenin ve bir meslek sahibi olabilmenin en önemli aracı eğitimdir. Ancak 

yapılan araştırmalarda kadınların eğitimli olmaları, bir meslek sahibi olmaları her 

zaman için toplumların kültürel olarak geleneksel yapılarından kaynaklı engellemeler 

ile karşılaşabileceklerini, bu tür engeller ile mücadele içinde olabileceklerini ve 

sosyal olarak bu konuda kendi üzerlerinde bir baskının olacağını göstermektedir 

(Pekel, 2019: 34). 

Toplumda kadınların çocuk doğurmaları ile toplumsal cinsiyet rolleri açsından 

kadınlara annelik ve ev işleri ile ilgili birtakım sorumluluklar yüklemektedir. Eğitim 

düzeylerini yükselmesi, toplumlarda ekonomik zorluklar gibi nedenlerden dolayı 

ekonomik hayata dâhil olan kadınlar bir işte çalışmak suretiyle kamusal alanda daha 

fazla görünür olmaktadırlar. Kadının çalışma hayatında iş kadını olması evinde 

annelik rollerinde değişimlerin yaşanmasını beraberinde getirmekte, çalışan anne 

enerjisinin büyük kısmını çalıştığı işte harcarken, evde çocuğun bakımına çalışmayan 

kadınlara göre daha az zaman ayırabilmekte, bu durumda da erkeklerin çocuk 

yetiştirmedeki rolleri değişebilmektedir. Bu durum yani kadınların evli olarak ya da 



143 
 

iş hayatındaki rolleri ile kadın ve erkeklerin sosyal, ekonomik ve kültürel rollerinin 

yeniden yapılanmasını, oluşturulmasını ve kendi arasında bir denge kurulmasını 

gündeme getirerek kadın üzerinde baskı unsuru oluşturabilmektedir. Annenin baskı 

altında olması stres yaşamasına neden olurken tüm bunlar aile içinde anne, karı koca 

ile anne çocuk ilişki ve iletişimini olumsuz yönde etkilemektedir (Şener, 2009: 476-

477). 

Modern toplumlarda oluşan zihinsel anlayışlar ile toplumsal şartların 

oluşturduğu ortamlarda özellikle de kadınların eğitim ve iş hayatında görülmeleri ile 

birlikte sosyal rollerinde köklü değişikler yaşanmış; erken evlilikler ile çocuk sahibi 

olma konusunda bir azalma meydana gelmiştir. Kadının eğitimlerini devam 

ettirmeleri ve iş hayatında kadının daha fazla yer alması geleneksel değerlere ait 

rollerin değişmesine ve kimi zamanda yıkılmasını beraberinde getirmiştir. Böylece 

kadınlar toplumsal yaşantının hemen hemen her alanında aktif rollere sahip olurken 

geleneksel olarak yapmış olduğu görev ve sorumlulukların bazılarını toplumda 

kurum ve yapılara aktarmak suretiyle dönüşüm gerçekleşmiştir (Ersoy, 2009: 217). 

Çağımızın postmodern anlayışında kadının sahip olması gereken kişilik ve 

kimlik kendi kişisel bakımı ve güzelliğine dikkat eden, şık giyinen, modayı takip 

eden, kariyer sahibi, üretken, başarılı, dış dünyaya açık bir profil olmaktadır. Bu 

kadın profil ve görüntüsü tüketim kültürü içinde kapitalizmin beslediği ve 

desteklediği genç ve güzel görünmek, sağlıklı yaşam, daha fazla tüketerek var olmak 

anlayışını ister istemez bireylerden istemektedir. Makyaj ürünleri, günün modası, 

moda ikonlar, estetik ameliyatları, sağlıklı yaşam, sıfır beden, diyet gibi gelişmeler 

kadınlar üzerinden bir beklenti oluşturarak, toplumda kadınların kendilerini görünür 

kılmalarını ve bu sayede değerli atfedilmelerini besleyen olaylardır. Bir ironi olarak 

kapitalizm ve postmodern yaşam kadınların günümüzde aile, eş, anne olarak değişen 

ve bozulan ilişki ve rolleri üzerinden oluşan durumu yine kadınların sorunlarına 

çözüm önerileri olarak geri pazarlamaya çalışmaktadır (Alyakut, 2016: 698). 

Tüketim kültürünün günümüz koşullarında geldiği nokta, cinsel bir meta haline 

getirilen kadın bedeninin özellikle de toplumda bu bedenin dikkat ve ilgi çekmesi 

için kadınların kitle iletişim araçlarında ve medya da yoğun bir şekilde ön planda 

tutulması ile sıradanlaşmadır. Günümüzde medya bireylerin ve özelliklede ikinci 

sınıf olarak algılanan kadınların toplumda var olmaları ve hayatta onaylanmaları 

adına önemli bir rol üstlenmektedir. Diğer taraftan onaylanma isteği olan kadının 

cinsel yönden bir meta haline getirilmesi, bedenini metalaştırılması medya 



144 
 

aracılığıyla yapılmaktadır. Kadınlar medyada, kendi gündemlerini aktif bir şekilde 

belirleyen değil, tüketici konumunda kendilerinden istenileni yerine getiren pasif 

bireylerdir. Bu yüzden kendi kişilik ve kimliklerini medya üzerinden kendilerine 

verilen cinsel objeleri taklit etme yoluyla oluşturmaya çalışmaktadırlar. Kitle iletişim 

aracı olarak sosyal medyada kadınlar daha çok ev içinde çalışan kadın, çocuk bakan, 

fedakâr anne ve kocasına sadık eş şeklinde açıklanmaktadır, yani bir başka birey 

üzerinden roller verilmektedir. Bu görev ve sorumluluk dışında ifade edilen kadınlar 

ise ihmal edilmiş, suiistimale açık, mağdur, cinsellik uyandıran gibi tamamen kadın 

için olumsuz algı oluşturan özellikler olmaktadır. Ekonomik özgürlüğünü eline alan 

kadınlar ise hem iş hayatını hem de aile hayatını dengede tutarak iş kadını olarak bir 

işte çalışıp evde annelik görevini de yapan kadın başarılı olarak kabul edilir. Bu 

durumda kadınlar belirtilen roller ve bedensel olarak nesne gibi algılanmalarından 

dolayı kimliksizleşmektedir (Can ve Koz, 2018: 365). 

Günümüz modern çağın kapitalist düzeninde kadın modanın etkisi ile sürekli 

değişim gösteren güzel olma, güzel görünme anlayışına ayak uydurabilmek ve takip 

edebilmek için büyük bir gayret göstermesi gerekmektedir. Kadınların fiziksel olarak 

toplumda kabul edilmeleri ve var olabilmeleri günümüz için modern kalabilmenin 

modern olabilmenin tek gerçeğidir. Bu nedenle tarihte eşine pek rastlanmayacak 

şekilde modern toplumlarda kadın, bedensel özellikleri açısından değerlendirilmekte 

ve cinsel bir meta haline getirilmektedir. Yani kısaca kadın kişilik ve kimliği ile değil 

dişiliği ve bedeni ile toplumda var olabilmekte ve bu durum kadınların bedenlerini 

her açıdan değiştirme boyutlarına ulaşmaktadır (Aktaş, 1992: 201-211). 

Medeniyet, bir beğeni ve nesne objesi olarak kadını algılamış, kadına saygı 

duyulması ve değer verilmesi gereken bir kişilik ve şahsiyet olarak bakılmasını 

ondan esirgemiştir. Şahsiyetten yoksun bırakılan kadınlar ile her geçen gün 

yüzleşmekteyiz. Özelliklede güzellik yarışmaları, mankenlik ve moda defileleri gibi 

kadınları hedef alan uğraşlarda bu durumlarla daha fazla karşılaşmaktayız. Bu 

alanlarda kadınlar tamamen farklı algılanmakta şahsiyet açısından değil de kadınlara 

cinsel açıdan bakılmaktadır. Yani kadın insan dışı bir varlık olarak düşünülmektedir. 

Bu durum kadınların annelik rollerini de olumsuz etkilemiş, uygarlık annelik algısını 

aşağıya çekmiştir. Toplumda kadınların yapması uygun olmayan daha ağır meslekler 

olan anneliğe tercih edilmiştir. Medeniyet anneliği kadın için kölelik, esaret, kadının 

kurtulması gereken bir statü olarak kabul etmektedir (İzzetbegoviç, 1992: 210-211). 



145 
 

Günümüzde çalışan kadınlar hem iş yaşamlarında hem de ev yaşantılarında bir 

denge sağlamak suretiyle hayatlarını devam ettirmeye çalışmaktadırlar. Kadının anne 

olarak rolleri bir işte çalışmasını sürdürüyor olsa bile devam etmekte, çocuklarına 

karşı annelik duygusu azalmamaktadır. Diğer taraftan kitle iletişim araçları ve sosyal 

medya çalışan veya çalışmayan bütün kadınlara anne ve ev hanimi olsa dahi ideal 

beden ölçülerine sahip, sağlıklı, çekici görünen kadın görüntüsü baskısı ile kadınların 

ev içi ve ev dışı yaşamlarında koşuşturma içinde kalmalarını sağlayarak psikolojik 

sorunlara neden olmaktadır.  Modern toplumlarda kadınların içinde bulunduğu 

durum süper aile sendromu şeklinde ifade edilirken, kadının belli bir eğitimden 

geçmiş olması, titiz ve çalışkanlık, tuttuğunu koparan, hırslı kişilik yapısına sahip 

olması, gibi özellikler gösteren bu sendromun en temel belirleyicileri ekonomik 

zorluklar, küreselleşen dünya, teknolojinin hızlı gelişimi, annelik süreci, sosyal rol ve 

beklentilerdir. Bu belirleyicilerin toplumsal yaşamda kendilerini önemli derecede 

hissettirmeleri, yine toplumda eğitim ve iş fırsatlarının artmasına rağmen kadınların 

geleneksel aile rollerinde bir azalma olmamasının meydana getirmiş olduğu durumlar 

bu tarz çelişki ve sendromların ortaya çıkmasına neden olmuştur. Kadın eğitim 

sistemi içinde çok iyi bir eğitim almasına rağmen aldığı eğitimle ilgili gelecek planı 

kurmakta, çoğu zaman da bir işte çalışması ve kariyer yapması evlilik ve çocuk 

yapmaya engel değildir anlayışını ispat etme çabası içine girmektedir. Tüm bunlarla 

birlikte kadınların ev dışında bir işte çalışmaları erkek bireylerle bir rekabet halinde 

olmalarına neden olurken, aile içinde ise kadın geleneksel rollere göre belirlenen 

davranışları yapmakta, kocasına eş olabilmek adına onun gerisinde, ona tabi olarak 

hayatını devam ettirmeye çalışmaktadır (Gündüz, 2017a: 82). 

 

3.4. Dijitalleşen Dünyada Sanal Toplumda Kadının Yeni Rolü  

 

Medyanın en önemli toplumsal işlevleri içerisinde kültür aktarımı da 

bulunmaktadır. Bir toplumda kültür sosyal açıdan sürekliliğin sağlanmasında temel 

bir etkiye sahiptir. Toplumsal açıdan bireyler yaşadıkları toplumun kültüründen 

etkilenmektedirler ve sosyal mirası gelecek kuşaklara aktaran bir unsur olmak 

suretiyle toplumun devamlılık ve sürekliliğini gerçekleştirmektedirler. Kültür 

aktarımını gerçekleştiren sosyal etkenler günümüzde aile, eğitim kurumları ve medya 

şeklinde ifade edebiliriz. Özellikle de son yıllarda yazılı ve görsel medya ile birlikte 

sosyal medyanın toplumsal yaşamda oynadıkları etkin roller, sosyal yaşamın hemen 



146 
 

hemen her unsurunu ve her alanını çok derinden etkileyebilir ve birtakım değişikler 

meydana getirebilir duruma gelmiştir. Bu nedenle yaşadığımız sosyal hayatta 

toplumun kültürel dinamikleri de bu doğrultuda etkilenmektedir. 

Toplumsal yaşamın bünyesinde meydana gelen değişimler zorunlu bir şekilde 

aile yaşantısı ve anlayışında da birtakım farklılaşmalara zemin hazırlamaktadır. 

Özellikle günümüz toplumlarda hızlı teknolojik gelişme ve yenilikler kadınların aile 

içindeki görev, sorumluluk ve rollerinde de hem kolaylıklar sağlamış hem de nitelik 

olarak değişimini beraberinde getirmiştir. Diğer taraftan toplumda eğitim 

olanaklarının artması, bilgiye ulaşımın daha kolay hale gelmesi, kültür hayatındaki 

gelişmeler hem erkek bireyleri hem de kadın bireyleri yeni arayışlar içerisine 

sokmuştur. Bilgi teknolojilerinde meydana gelen gelişmeler, bilimin hızla ilerlemesi, 

bilgiye ulaşımın kolaylaşması; kadınların kendilerinde bulunan potansiyellerinin 

açığa çıkarmalarına, kadının bu potansiyellerini ev dışı işlerde kullanabilmesine 

zemin hazırlamıştır. Bu bilgiler ışığında günümüzde kadınların daha fazla bir şekilde 

sosyal ve kültürel etkinlikler içinde ve sosyal hayatta birtakım görev ve 

sorumlulukları yerine getirmeye hazır olduğu görülmektedir (Şener, 2009: 474-475).  

Günümüz dünyasında insanların geçmiş geleneksel toplumlara göre en belirgin 

özellikleri arasında teknolojik açıdan gelişmiş olmaları ve interneti sanal ve siber 

alanlarda kullanarak iletişim sağlama fırsatlarının bulunması diyebiliriz. İletişimin 

sanal olarak sağlanması beraberinde internet ortamı üzerinden toplumda insanların 

sosyalleşme süreçlerini de doğurmaktadır. Daha çok sanal sosyalleşmesi olarak 

adlandırılan bu süreçte fiziksel bir ortam içerisinde olmadan, diğer insanlarla fiziksel 

bir yakınlık kurmadan, tamamen fizik dışı, siber denilen alanda, bu alanın kendine 

has özellik ve kuralları içerisinde öğrenme, uyum sağlama ve adapte olma durumları 

yaşamaktadırlar. Yaşanan bu sosyalleşme süreci gerçek dünyada veya hayatta 

yaşanan sosyalleşme sürecinden farklı olmaktadır; ancak sanal âlemde yaşanan 

sosyalleşme gerçek hayatta gerçekleşen sosyalleşmeleri etkileyecek şekilde 

değişikliğe uğratabilmektedir. İnsanlar boş zamanı değerlendirmek, bilgi edinmek, 

oyun oynamak, sosyal medya kullanmak, iletişim ihtiyacını gidermek gibi çok çeşitli 

nedenlerle internet ortamında birden fazla kişilerle etkileşim kurmakta bu da çok 

değişkenli bir sosyalleşme sürecini meydana getirebilmektedir. Sanal ortamda 

gerçekleşen bu tür bir sosyalleşme kişilerin yaşamlarını, tutum ve davranışlar ile 

alışkanlıklarını ve sosyalleşmelerini etkisi altına alacak düzeye sahip olabilmektedir.  



147 
 

Sanal ortamda gerçekleşen sosyalleşmenin, ferdi veya sosyal olarak insanların 

internette harcadıkları zaman süresine bakıldığında, gerçek yaşamdaki yüz yüze 

gerçekleşen sosyalleşmenin devamı ya da bir parçası durumunda olduğu söylenebilir.   

Günümüz dünyasının karşı karşıya kaldığı küreselleşme olgusu ile meydana çıkan 

toplumsal etkileşim ve ilişkiler, bireylerin veya toplumsal grupların çerçevelerini 

yıkacak düzeyde bir sosyalleşme sürecinin yaşandığını ortaya koymaktadır. Bireyler 

artık küreselleşme süreciyle birlikte TV, radyo, internet gibi kitle iletişim araçlarıyla 

sosyal, kültürel, iktisadi, dini, ailevi, ahlaki, vs. çok boyutlu uluslararası düzeylerde 

ağ oluşturabilmektedir. Oluşturulan bu ağ yerel ortamdan küresel ortam doğru devam 

eden bir sosyalleşme sürecini meydana getirmektedir (Okumuş, 2014: 442). 

Farklı kavramlarla açıklanan post-modernizmde kadın, farklı ve erkeğe göre 

öteki olandır. “Post-modernizmin farklılığı vurgulaması ve otonom kültür alanları ya 

da farklı uzmanlık alanları konusundaki şüpheciliği bütünleştirici modernite 

söyleminin daha derin olarak eleştirilmesine neden olduğu gibi, tüm grupların 

konuşma hakları olduğu ve kendi seslerini duyurmalarının da yasal kabul edilmesi 

gerektiği fikrine katkıda bulunmuştur (Mengü, 2004: 78). 

Postmodern çağda nesne konumuna indirgenen kadın, nesne olma durumunu 

cinsel yönden metalaştırılarak yaşamakta, böylece kapitalist düzen içerisinde bir 

çıkmaz içine sürüklenmektedir.  Toplumda kadın üzerinden cinsellik ön plana 

çıkarılarak kamusal alanda bir rekabet ortamı oluşturulmaya çalışılmaktadır. 

Geleneksel toplumda kadının aile içinde mahrem alandan modernizm yoluyla farklı 

alanlara çekilmesi, bir yer belirlenmesi söz konusudur. Kadınların farklı alanlara 

çekilmesinde modern yaşamın belirlemiş olduğu ölçütler önemlidir. Bu ölçütlerden 

biri de kadının cinsel obje olması ve bedeni üzerinden meta haline 

dönüştürülmesidir. Medya ile birlikte modernizm anlayışı kadına cinselliği ve 

cinselliğin getirdiği yaşam kalıplarını empoze etmekte, beden ölçülerinin yaşamın 

tek ölçütü olduğu anlayışı ile madde ve ruh ikileminde her şeyin temelinde maddenin 

olduğunu, ruhun ancak madde ile huzura kavuşacağını, bu maddenin ise kadın bedeni 

olduğunu ifade eder (Yeter, 2015: 199). 

Söz konusu edilen eril zihniyetin kitle iletişim araçları ve sosyal medya 

aracılığıyla toplumsal yaşantıda yayılmakta ve bu zihniyetin devamı için 

çalışılmaktadır. Kitle iletişim araçları özellikle de sosyal medya popüler kültürün 

yayılmasında geleneksel toplum yapısındaki iletişim araçlarından farklı şekil ve 

özellik de bilginin, hızın, iletişimin, değerlerin ve etkileşimlerin iletildiğini 



148 
 

görmekteyiz. Kullanılan sosyal medya dünyasında oyun, verilerin saklanması, 

verilerin tekrar değerlendirilmesi, iletilmesi, ortak akıl gibi unsurlar bulunmaktadır. 

Kitle iletişim araçları arasında sosyal medyayı diğer iletişim türlerinden farklı kılan 

ekonomik anlamda izleme, gözetleme, takip etme durumlarının tüketim kültürü 

açısından da kullanılmasıdır. Sanal âlemde insanların sosyal medya yoluyla iletişim 

içerinde bir dünya kurmaları bu alana ait kültürel bir çevrenin meydana gelmesinde 

de önemli bir rol oynamaktadır. Meydana gelen bu kültürel çevreye, bireylerin 

cinsiyet rollerini toplumun beklediği şekilde ve istenildiği gibi yerine getirmesinde, 

hâkim olan ideolojik düzenin oluşmasında ve devamının sağlanmasında, toplumda 

kişilere ve gruplara kendilerinden beklenilen tutum, davranış ve rollerinin 

anımsatılmasında etkin görev düşmektedir (Akbaş ve Atalay, 2020: 66). 

 

3.4.1. İnternetin Aile Üzerinde Etkisi 

 

Sosyal medya, kullanıcılar yoluyla meydana getirilen içeriğin internet ortamında 

paylaşılması ve bu sayede daha fazla sayıda iletişim ve etkileşim imkânı sağlaması 

ile oluşan çevrimiçi bütün uygulamalara denilmektedir. Sosyal medya; bireylerin 

kendi aralarında içerik, bilgi, tecrübe ve farklı duygu ve düşüncelerini paylaşıp 

sundukları çevrimiçi sanal mekânlar, bildirimler, uygulamalar, teknolojiler ve 

guruplar olarak adlandırılmaktadır. İçerikten kasıt ise fotoğraf, kısa video ve kişisel 

düşünce ile yorumlardan meydana gelmektedir (Öztürk, 2013: 122). 

Sosyal medyanın bireyler arasında iletişim şekillerinde, kişilerin boş zamanı 

değerlendirme aktivitelerinde, sosyal etkileşimlerin iyileştirilmesinde, bazı sosyal 

konularda kamuoyu meydana getirmede söz sahibi olduğu ortak görüş olarak kabul 

edilmektedir. Sosyal medyanın bireylerin benlik ve kimlik oluşumunda, sosyal 

medya kullanıcıları tarafından kabul edilen bir temsil sistemi gibi anlaşıldığı 

görülmektedir. Günümüz toplumunda gündelik hayat içerisinde sosyal medyanın, 

gün geçtikçe çok fazla ve yaygın bir şekilde kullanılması, toplumsal yaşantının bir 

parçası olması, bu toplumsal yaşantıyı düzenleyen ve dönüştüren bir güç haline 

gelmesi, siyasi, sosyal, iktisadi ve psikolojik birçok düzenleme ve uygulamayı da 

beraberinde gündeme getirmiştir (Göker, 2015: 394-395). Toplumsal yaşamda bu 

işleve sahip olan ve yoğun bir şekilde kullanılan internet, toplumun önemli bir 

kurumu olan aileyi ve bununla birlikte üyelerini de hem bireysel hem de sosyal 

olarak etkilemektedir. 



149 
 

Geleneksel medyadan farklı olarak günümüzde çok yaygın bir şekilde kullanılan 

sosyal medya, kullanıcılar arasında en az iki taraflı ve aynı anda, eş zamanlı bilgi 

birikimi ve aktarımı olmasını sağlamaktadır. İnternet ve akıllı cihazlar sayesinde 

sosyal medya, bireyler arasında sanal ortamlar oluşturarak zamanı ve mekânı aşan 

imkânlar meydana getirmektedir. Eğlence amaçlı boş zaman aktivitelerinden eğitim 

olanaklarına, iş yaşamından yardımlaşmaya dek birçok yönden sosyal medya 

yaşantımızı kolaylaştıran, bireylere hemen hemen her konuda destek sağlayan ve 

gündelik yaşamımıza şekil veren bir etkiye sahiptir. Sosyal medya olarak ifade 

edildiğinde, Facebook, Twitter, Instagram, Whatsapp vb. sanal ortamlar bireylerin ilk 

olarak aklına gelmekte, bununla birlikte internet ortamlarındaki forum sayfaları, 

kişisel bloglar, sözlükler, mikro-bloglar da sosyal medya şeklinde 

değerlendirilmektedir. Sosyal medya ortamlarını kendi içinde sınıflandırdığımızda 

sekiz farklı başlık altında toplandığı görülmektedir;  

Bloglar,  

Mikrobloglar (Twitter),  

Internet forum sayfaları (Google Grupları gibi), 

İnceleme, araştırma ve değerlendirme sayfaları (Yelp gibi), 

Sosyal haber ve sosyal işaretleme siteleri (Digg, StumpleUpon, Pinterest gibi),  

Sosyal ağ kurma siteleri (Facebook, LinkedIn, Google+ gibi),  

Medya paylaşım siteleri (YouTube, Flickr, Slideshare gibi),  

Sanal dünyalar (Second Life gibi) (Tuncer ve diğer.) (akt. Özmen, t.y.: 146-147). 

Toplumda gündelik hayatta bireyler, sosyal ağlar ile kurdukları ilişkide, 

mekânsal ve zamansal şartları soyutlayarak bir iletişim içine girmektedirler. Bu 

noktada, sosyal medya günümüzde sosyalleştirme işlevini yerine getirirken, bu 

sosyalleştirme işlevi de geleneksel mananın çok ötesinde bir anlam kazanarak yeni 

bir format ile ortaya çıkmasına sebep olduğu ifade edilir. Diğer taraftan sosyal medya 

sosyalleştirmeyle birlikte zaman ve mekân soyutlamasından dolayı bireyler üzerinde 

asosyalliğin üretilmesi ve yaygınlaştırılmasında etkin olduğu bilinen bir gerçektir. 

Ancak yine de sosyal medyanın daha önce görülmediği kadar yeni bir sosyallik ve 

sosyalleşme sürecine sebep olduğu kabul gören bir görüştür.  Bu görüşe temel olan 

etkenler ise; sosyal medyanın artık günümüzde toplumsal ilişkilerin merkezinde yer 

almaya başlaması, yüz yüze iletişimin giderek kaybolmaya başlaması ve bunun 

sosyal medya aracılığıyla yerine getirilmesi olgusu olduğu görülmektedir (Göker, 

2015: 394-395). Bunun etkileri ilk önce toplumda aile üyeleri üzerinde görülmekte, 



150 
 

aile üyeleri arasında internette geçirilen zamanın giderek artması ile yüz yüze 

iletişimin kaybolmaya başladığı anlaşılmaktadır. 

Küreselleşmenin artmasında ve yaygınlaşmasında sosyal medyanın toplumlarda 

çok fazla kullanımının etkisi vardır. Sosyal medyanın çok fazla kullanımı sonucu 

yaygınlaşan küreselleşme ise dünya üzerinde hem toplumlar hem de bireyler 

açısından politik, sosyal, kültürel ve ekonomik birçok yenilik ve köklü değişikliğe 

sebep olmuştur. Küreselleşme ile birlikte, dünya küresel bir köye dönüşmüş, çok 

değişik ve farklı, yerel kültürler, yaşam tarzları giderek aynılaşmaya, birbirlerine 

benzemeye başlamıştır. Hayat tarzları, zevkler, giyim kuşam, uğraş alanları, yeme-

içme, müzik, sanat anlayışı, jest ve mimiklerin kullanımı gibi alanlarda giderek var 

olan farklılıklar azalırken birbirinden ayrılmayan bir stil, üslup ve yaşam alanı 

meydana çıkmaktadır (Uluç ve Yarcı, 2017: 92-93). Küreselleşmenin yukarıda 

sayılan özellikleri günümüz modern aileleri içinde bir tehdit oluşturarak, aileler 

arasında gelenek ve göreneklerden gelen birtakım farklılıklar, kültürel ayrılıklar 

ortadan kalkmakta, bununla birlikte birbirleri ile aynı yaşam tarzına sahip aileler 

ortaya çıkmaktadır. Bu da aileler üzerinden birbirinin aynı yaşam tarzlarına sahip 

olan ve tüketim kültürünü besleyen bir yapıyı meydana getirmektedir.  

Sosyal medya üzerine yapılan araştırmalar incelendiğinde ortaya çıkan bulgular, 

kültürel değer ve inanışların (yüksek kültür veya alçak kültür değerlerinin) sosyal 

medyanın kullanılışını yakından etkilediği şeklindedir. Yüksek içerikli ve alçak 

içerikli iletişim terimlerini kullanan Hall’a göre yüksek içerikli kültürün daha fazla 

şekilde dolaylı iletişim kurmakta olduğunu, alçak içerikli kültürlerin ise tersi yönde, 

daha fazla doğrudan iletişim kurduğunu belirtmiştir. Güçlü bireylerarası iletişim, 

yüksek içerikli kültürlerde meydana gelirken, zayıf bireylerarası iletişim ise alçak 

içerikli kültürlerde bulunmaktadır (Uluç ve Yarcı, 2017: 94). Günümüzde gittikçe 

aile üyeleri arasında internetin çok yaygın şekilde kullanımı sonucu güçlü 

bireylerarası iletişimin azaldığı, zayıf bireylerarası iletişimin gittikçe arttığı 

görülmektedir. Bu sebeple de aile içinde alçak içerikli kültürel değerlerin hâkim 

olmaya başladığı ifade edilmektedir. 

Diğer taraftan sosyal medya (Twitter-Instagram) kullanıcıları hem üretici hem de 

izleyici durumundadırlar. Sosyal medya da kullanıcılar kendi içeriğini ve profilini 

meydana getirip geleneksel iletişim araçlarına muhtaç olmadan kendini bir şekilde 

ifade edebilir. Bununla birlikte sosyal medya karşılıklı etkileşim sağlamakta iken, 

sosyal ağlarda kullanıcılar zaman ve mekânsal herhangi bir sınır bulunmadan iletişim 



151 
 

kurabilmektedirler. Sosyal medya üzerinden ticaret yapılmakta, mal alınıp 

satılabilmekte, firmalar kendi reklamlarını yine sosyal medya üzerinden 

yapabilmekteler. Sosyal medya bunların yanı sıra bilgi vermekte, bu mecrada her 

türlü bilgiye ulaşım kolaylaşmaktadır. Bu açıdan hem yazılı mesaj ve uyarıcılar ile 

görsel mesaj ve uyarıcıların sosyal medya üzerinden üretilip verilmesi mümkündür 

(Özmen, t.y.: 126-127). 

Günümüzde sosyal medya ile birlikte genel olarak medyanın sosyalleşme 

olgusuna etkisi inkâr edilemez bir şekildedir. Medyanın ve giderek artan bir şekilde 

sosyal medyanın hem erken yaşlardaki bireyler hem de yetişkinler üzerindeki 

sosyalleşme etkisinin gücü hissedilmektedir. Medya bu güçlü etkisini toplumda 

bulunan diğer sosyalizasyon ajanları ile etkileşim içinde yerine getirmektedir 

(Arslan, 2011: 9). Aile içerisinde internet artık bir sosyalleşme aracı olarak kabul 

edilerek anne ve babaların çocuğun hayata hazırlanma sürecinde kendilerinin sahip 

olması gereken rollerini ve görevlerini sosyal medyaya, internete devrettikleri 

anlaşılmaktadır. 

İnternet, günümüzde kendi oluşum sistemini ve kendi kültürünü meydana 

getirmektedir. Bu sistem ve kültüre her geçen gün dünyada yeni bireyler dâhil 

olmaktadır. Özellikle de internet teknolojisi ve sosyal medyanın gücü ile yaşam 

tarzlarında, zevklerde, tutum ve davranışlarda, giyim ve kuşamda büyük değişimler 

yaşanmaktadır. Sosyal medyanın ortaya koyduğu sanal ortamla birlikte bireyler, 

farklı algı ve davranış geliştirme sürecine dâhil olmuşlardır. İnternet günümüz 

dünyasından bireyler üzerinde o kadar çok etkiye sahip olmaktadır ki artık gerçek 

yaşam ile sanal yaşam birbirine girmiş durumdadır (Günüç, 2012: 395). Bu durumun 

ortam olarak ilk ve somut bir şekilde görüldüğü aile yaşantısında, aile üyeleri 

arasındaki iletişimde ve de çocuğun sosyalleşme sürecinde görmek mümkündür.  

Sosyal medya ile birlikte insan yaşamında önemli birçok değişiklikler 

yaşanmaya başladı. Artık sosyal medya ile ilişkiler ağı yeniden oluşturuldu ve yeni 

bir iletişim kültürü ve jargonu meydana gelmeye başladı. Bireyler sosyal medyada 

müstear isim kullanarak kullanmaya başlamışlar, bu da insanlara hem özgüven hem 

de ifade özgürlüğü sağlamış, bununla birlikte mahremiyetin göz ardı edildiği bir 

ortama zemin hazırlamıştır. Tüm bunlarla birlikte anne baba ile çocukları arasındaki 

iletişim de çok yönlü bir şekilde değişti. Artık anne babalar teknolojik gelişmeler ile 

birlikte bazı yenilikleri çocuklarından öğrenmeye başladılar. Bu öğrenme yoluyla 



152 
 

birlikte anne babalar çocuklarıyla birlikte sanal ortamı birlikte kullanmaya başladılar 

(Özmen, t.y.: 96-97). 

 

3.4.2. Sosyal Medyanın Kültür Aktarımında Etkisi  

 

Maddi ve manevi değerleri gelecek kuşaklara aktarmada kullanılan tüm araçları 

da içine alan kültür, aynı zamanda bünyesinde toplumu birleştirici ve uzlaşma 

sağlayan hedefler etrafında toplayarak geleceğe iletme potansiyeline sahip tüm 

araçları da barındırmaktadır. Kültürün taşıyıcı araçlarından biri ve kültürün 

devamlılığı için son derece önemli bir rolü sahip olan “medya” ve özellikle de son 

yıllarda daha fazla kullanılan sosyal medya oluşturmaktadır. Kültür ve iletişim 

disiplinleri kendilerine has normlara ve üretim şekillerine sahip olmaları nedeniyle, 

bireyler ve toplumlar açısından büyük bir etki oluşturabilecek yol ve yöntemleri 

bünyelerinde barındırmaktadırlar. Kültür, devamlılığı sağlayabilmek açısından 

medyanın desteğini yanına almak isterken medyada, kültürel hayatın yansıtılmasını, 

iletilmesini ve kültüre ait girdi ve çıktıların yaygınlaştırılmasını temin ederek 

zenginleşmektedir (Şahangil, 2019: 221).  

İnternet ile birlikte kullanılmaya başlayan “sanal” terimi fiziksel olmayan bir 

mekân ve zamanı ifade ederken, gerçek dünyanın dışında çok farklı bir dünyayı ifade 

etmektedir.  1960 yılından itibaren kullanılmaya başlanan internet, artık günümüz 

dünyasında hem insanların hem de toplumların yaşam tarzları, ilgi, tutum ve 

davranışlarını değişime uğratmıştır. İnternet teknolojisindeki hızlı gelişim ile birlikte 

toplumlar birçok yönden bir değişim süreci içerisine girmişlerdir (Günüç, 2012: 

396). 

Batty (akt. Markoç, 2020: 31) sanal kavramını geleneksel fiziksel mekânın 

içinde bulunan ve fiziksel mekânın kendisinden daha önemli olan bir alan şeklinde 

ifade etmiştir. Sanal ortam, bizzat yaşanılan, tecrübe edilen fiziksel bir yeri ifade 

etmek yerine, internet ve bilgisayar tarafından ortaya çıkarılmış, fiziksel yaşantıdan 

farklı olmasına rağmen internet kullanıcıları tarafından gerçek gibi algılanan bir 

mekânı anlatmaktadır. Sanal dünyada bireyler kendilerini ifade eden profiller 

oluşturmaktalar, bu profilleri ile birlikte diğer kullanıcılar ile iletişim için bir araya 

gelmekteler, kendilerine ve başka olaylara dair paylaşımlarda bulunmaktadırlar. 

Sanal ortam ve dünyada gerçekleştirilen bu iletişim, Maslow'un İhtiyaçlar 

Hiyerarşisinin ‘sosyal’ katmanını ifade etmektedir. Bireylerin sosyal medyayı yoğun 



153 
 

bir şekilde kullanmalarının ana sebebi ise diğer kullanıcılar ile iletişimde olarak bu 

bağlamda doyuma ulaşıyor olmalarıdır. Konda araştırma şirketinin 2019 yılında 

yapmış olduğu bir araştırmada, Türkiye genelinde yetişkin erkeklerin %70’i, 

kadınların %69’u sosyal medya katılımında bulunmaktadır. Bu bakımdan değişen 

teknolojilerin sosyal hayata katılım yollarını çeşitlendirdiği görülmektedir (Markoç, 

2020: 31). 

Karl Weick kültürel yapı ve kültürel kimliğin sosyal medyayı kullanma tarzını 

ve şeklini değiştirdiğini ifade etmektedir. Weick’e göre, farklı etnik kimliğe sahip 

bireylerin sosyal medyayı kullanma şekilleri de farklılık arz etmektedir. Yine 

toplumsal sınıf düzeyi ile eğitim seviyesi sosyal medyayı kullanma tarzını 

etkilemekte olup bu konuda yapılan araştırmalarda bu etkinin en önemli yanının 

kültür olduğu görülmektedir.  Chen’in araştırmalarına göre ise, düşünce şekilleri, 

ifade etme tarzları ve kültürel yaşam, kişilerin kültürel yapı ve değerlerini ve buna 

bağlı olarak sosyal medyadaki tutum ve davranışlarını belirleyen kültürel 

yaklaşımlardır (Uluç ve Yarcı, 2017: 95). 

Kullanıcıları ile birlikte sürekli güncellenen ve giderek bireylerin yeni bir uğraşı 

haline gelen sanal ortamlar, yeni bir teknoloji olmanın yanında kendine has kuralları, 

jargonu, dili, alışkanlıkları, şeması olan bilişsel ve sosyal bir uzam, sanal bir 

gerçeklik olarak karşımızda durmaktadır. Sanal ortam içerisinde gerçek toplumsal 

yaşama ait kültür ile sanal ortama ait kültür arasında bir kopukluk ve iletişimsizliğin 

olduğu bir gerçektir. Sanal ortamın oluşturduğu kültürel yaşam, toplumsal ve 

gündelik hayatı tutum ve alışkanlıklarını da etkileyip değiştirmektedir. Buna göre 

okuma, yazma ve yüz yüze iletişim kurmak gibi günlük yaşam alışkanlıkları 

değişmeye başlamıştır. Günümüzde artık gerçek yaşam ve kültür yerini sanal ortam, 

yaşam ve kültüre bırakmaya başlamıştır (Özdemir, 2012: 19-20). 

Günümüz dünyasına egemen olan kapitalizm ile birlikte postmodernizm medya 

olgusu ile iç içe geçmiş durumdadır. Medya ve özelliklede son on yıllarda sosyal 

medya postmodernizmin merkezi konumundadır (Kurtdaş ve Kurtdaş, 2011: 593). 

Bu nedenle günümüz postmodern dünyada bireyin gündelik yaşamda sahip olduğu 

gerçek kimliği ile birlikte sosyal medyada da bir sanal kimliğinin var olduğu 

gözlemlenmektedir. Bu sanal kimlikler de her an değişime uğramakta ve insanlar da 

oluşturdukları görüntü ile kimliklerini tekrar tekrar düzenleyebilmektedirler (Bilis, 

2018: 316). Sanal ortam da veya internette zaman geçiren bireyler yeni bir kimlik 

içerisine girmektedirler. Bu konuda çalışma yapan araştırmacılar sosyal medyayı 



154 
 

kullanan bireylerin iletişim, profil, bilgi paylaşımı, buluşma, sanal alış-veriş, bilgiyi 

öğrenme ve iletme, araştırma yapma, analiz ve sentez, ifade etme gibi başlık 

alanlarında farklı olduklarını ve davrandıklarını ifade etmişlerdir. Sosyal medya 

yerlileri yaşam tarzı, saç stili, giyim kuşam, müzik, sanat, sanal ortamda kullanılan 

dil ve simgeler gibi birçok konuda da çok değişik yaşam tecrübelerine sahiptirler 

(Günüç, 2012: 397). 

Sanal ortamda yer almak, paylaşımda bulunmak, iletişimi sanal bir şekilde 

gerçekleştirmek, gerçek yaşamdaki kural, sınır ve normların bulunmamasından 

dolayı bireylerin kendilerini sanal dünyada daha rahat hissetmelerine, düşünce ve 

duygularını paylaşırken gerçek yaşamda olduklarından daha rahat davranmalarına 

sebebiyet vermektedir. Sanal dünyanın yaşamımızda ve toplumsal hayatta giderek 

daha fazla bulunması iki farklı yaklaşımı meydana getirmiştir. İlk olarak sosyal 

medya, sanal çevrimiçi ortam içinde tüketilen zamanın, çevrimdışı zamandan daha 

fazla şekilde olmasının bireylerin gündelik yaşamlarında ki ilişki ve iletişimlerini 

etkileyeceği ve bundan dolayı bireylerin yalnızlığını artıracağı ifade edilerek, bunun 

kişisel refah seviyesinde bir düşüşe neden olacağını belirten yaklaşımdır. İkinci 

yaklaşım ise sanal ortam ve sosyal medya da geçirilen zamanın bireylerin toplumsal 

ilişkilerini ve arkadaşlık ilişkilerini artıracağını, yalnızlık duygusunu azaltacağını ve 

bu durumun tatmin sağlayacağını ifade etmektedir (Markoç, 2020: 28). 

Sanal ortamın ve bunun sonucunda oluşan kültürün, bireylere gerçek yaşamdan 

sanal dünyaya doğru bir kaçış sağladığını görüyoruz. Bireyler sanal ortamda bir 

kimlik meydana getirirken kendilerini sanal ortamlarda zaman ve mekândan 

soyutlayarak ifade etmeye çalışmaktadırlar. Sosyalleşme olgusu yönünden gerçek 

yaşamdan farklı bir alanı ifade eden sosyal medya ve sanal ortamın, gündelik 

yaşamın sınırlamalarına sahip olmaması ve bu sebeple oluşan özgürlük hissi ve sanal 

dünyada statü ve sınıf farklılıklarının göz ardı ediliyor oluşu en önemli özellikleri 

arasındadır. Yani kısaca “özgürlük ve eşitlik” en önemli özelliğidir sanal âlemin. 

Özellikle internet ve sosyal medyanın bireysel ve toplumsal kimlik oluşumuna etki 

ettiği bilinmektedir. Bu nedenle sanal dünyanın bu kadar yaygın olmasının nedeni 

bireylerin bu ortamlarda kimliklerini kendilerinin oluşturması ve bu kimliklere 

istedikleri yönde şekil verebilmeleridir. Bu yüzden bir kimlik esnekliği durumu söz 

konusudur. Yeni kimliklerin oluşturulduğu bir alan olarak çevirim içi ortamda 

kimlikler, istenilen şekilde meydana gelmekte, değiştirilmekte ve bu şekilde 



155 
 

bireylerde bu kimliklerinden çok yönlü olarak yararlanabilmektedir (Özdemir, 2012: 

20-21). 

Günümüz sanal ortamlarda bireyler, paylaşımda bulunmaktalar, sosyal medya 

üzerinden paylaştıkları görsel ve bilgilerin de beğenilebilir olmasına özen 

göstermektedir. Her ne kadar kimlik üretimi çevrimiçi bir ortamda gerçekleşse de 

bireylerin tanımlanabildikleri ortamlarda, toplumsal kurallara uygunluk dereceleri 

daha yüksektir. Yani bireyler tanımlanabildikleri sanal ortam ve mekânlarda kimlik 

üretimini sağlarken toplumsal kural ve kültürü göz ardı edemezler ve bunlara uygun 

gelebilecek kimlikler üretmeye çalışacaklardır (Uluç ve Yarcı, 2017: 94-95). 

Bireylerin sosyal medya üzerinden beğenilme ihtiyacı,  başkaları tarafından 

takdir edilme, tanınmak gibi eğilimlere yol açabilmektedir. Popüler beğeni 

normlarına kişinin daha fazla önem vermesi sonucunda ise beğeni normlarına göre 

oluşan esnek kimlik özellikleri karakter aşınması ile kendine yabancılaşmaya kadar 

varan sorunlara yol açmaktadır (Özdemir, 2012: 24). 

İnternetin bilgiyi edinme, kullanma ve paylaşma ile iletişim açısından insanlara 

sağladığı sınırsız imkânlar yanında ayrıca bireyciliği ön plana çıkaran ve güçlendiren 

ve bireylere daha fazla tüketimi dayatan durumu, insanlar arasında daha fazla 

iletişimsizliği üretmektedir (Özdemir, 2012: 28). 

Kısaca genel anlamda medya ve özel de ise sosyal medya toplumsal yaşamda 

gün geçtikçe daha fazla yer etmesiyle birlikte, insanların tutum ve davranışlarından 

değer yargılarına, düşüncelerinden inançlarına, giyim ve kuşamdan sanata ve dahi 

hayata bakış açılarını genel anlamda yönlendiren bir özelliğe sahiptir. Medya ile 

birlikte günümüzde giderek daha fazla kullanılan sosyal medyanın etki alanının geniş 

olmasıyla birlikte, bir toplum içindeki maddi ve manevi tüm değer alanlarını 

kapsayan kültürün bir kuşaktan diğer kuşağa aktarılmasında, iletilmesinde ve 

geliştirilmesinde çok önemli bir role sahip olduğu açıktır. Bir toplumda kültürel 

sürekliliği temin eden unsurlardan biri de medya ve özellikle de sosyal medyadır. 

Sahip olduğu geniş ve farklı kullanıcı kitlelerinin ortak tüketimine sunulabilen 

televizyon, internet, sosyal medya gibi elemanlar kolay erişilebilme özelliğinden 

dolayı kişilerin dünyayı algılama, tanıma ve değerlendirme biçimini de 

şekillendirebilmektedir. Bundan dolayı genelde medya özelde ise televizyon ile 

birlikte sosyal medya, toplumsal cinsiyet anlayışının da bir kültür olarak 

aktarılmasında bir araç kullanılmaktadır (Şahangil, 2019: 220). Dolayısıyla sosyal 



156 
 

medya toplumda kadınların kültürü kuşaktan kuşağa aktarımında belirleyici bir rol 

oynamaktadır diyebiliriz.  

Tüm bunlarla birlikte sosyal medya dünyası ve çağdaş web iletişimi kimliğinin 

kazanılması ve yansıtılması açısından önemli bir rol oynarken sosyal medya, 

bireylerin toplumsallaşmasına ciddi bir şekilde katkı sağlamıştır diye ifade edebiliriz. 

Demokratik katılımı destekleyen sosyal medya ayrıca, toplumsal ilişkileri ve 

etkileşimleri düzenleyerek, rastgele olan gündelik yaşam olaylarını, sosyal eylemler 

açısından kolektif bir zemine taşımıştır. Geleneksel medya diye ifade edebileceğimiz 

kitle iletişim araçlarında açığa çıkan ideal kadın görüntü ve temsiline karşılık, 

gündelik hayattaki gerçek ve doğal kadınların kendilerini anlatıp tanıtabilecekleri bir 

ortam hazırlayan sosyal medya ortamı çok sayıda insanlara ulaşılmasına fırsat 

tanımıştır (Karabacak ve Sezgin, 2016: 315).  

 

3.4.3. Kadının Kültür Aktarımında Azalan Rolü 

 

Tüm bunlarla birlikte kitle iletişim araçlarının bireylerin sosyalleşmesi ve 

eğitimi ile kültürün üretimi ve yaygınlaştırılması konusunda her zaman olumlu 

işlevlere sahip olduğunu ifade etmek mümkün değildir. McQuail’in de belirttiği gibi 

bazen medya, insanların sosyalleşmesini engelleyici, toplumun kültürünü 

yozlaştırıcı, bireylerin kişiliklerini bozucu bir etkiye sahip olabilmektedir. Kitle 

iletişim araçları ve medya okulda öğretmenlerin, aile içinde anne babaların ve öteki 

toplumsal kontrol (sosyalizasyon) ajanlarının öğrettiklerinin tam aksi yönünü ön 

planda tutarak, çocukları ve genç nesilleri çelişkiler içinde bırakabilmektedirler 

(Arslan, 2011: 9-10). 

Medya, kültür unsurlarını toplumsal hayatın her alanında etkin hale getirmek 

amacıyla toplumda bireylere, toplumdaki egemenlik yapısını oluşturan bir ideoloji 

iletme ve benimsetme işlevi olarak söylenebilecek kültürel bir işleve sahiptir (Oskay, 

2000) (akt. Şahangil, 2019: 222).  Medyanın toplumda kitleler üzerindeki değiştirici, 

geliştirici ve dönüştürücü etkisi olduğu kabul edilen bir gerçektir. Bu nedenle medya; 

toplumsal, siyasal ve kültürel konuların sunulması, tartışılması ve irdelenmesi için 

alanlar yer almaktadır. Medya da hangi konuların toplum açısından hangi aralıklarla 

ve hangi açılardan ele alınıp alınmayacağı medya eliyle gerçekleşmektedir. Bu 

bağlamda kadın ve erkek, kadınsı ve erkeksi olmak, kadın ve erkek rolleri gibi 



157 
 

konular da medyanın sıklıkla dillendirdiği konular içinde bulunmaktadır (Can ve 

Koz, 2018: 365). 

Tüm hayatımızı gittikçe etkisi altına alan medya (internet, televizyon, sosyal 

medya, gazete, dergi, kitap, sinema, radyo vb. gibi) gündelik yaşantının önemli bir 

ögesi durumuna gelmiştir. Genel olarak medya da cinsel kimliği ve genellikle de 

kadın konusunun ön plana getiriliyor olması, bu yöntemler arasında en ilgi çeken 

konunun kadın kullanımı olduğunu bize göstermektedir (Fidan, 2000: 123). Medya 

bu açıdan kadını cinsellik konusuna indirgeyerek, kadının anne rolünü 

önemsizleştirmekte ve buna bağlı olarak da ailede çocuğun sosyalleşmesinde gittikçe 

artan bir işleve sahip olmaktadır. 

Diğer yandan günümüzde medya kadın olgusunu şu şekilde yansıtmaktadır: 1. 

Fedakâr, eşine sadık veya kutsal, saygıdeğer anne gibi durumların vurgulanması ile 

geleneksel kadın rollerinin ifade edilmesi sürecini hızlandırmaktadır. 2. Diğeri ise, 

kadınların cinsel kimliklerini ön plana çıkarmak, kadının medya da cinselliği ile var 

olmalarıdır (Saktanber, 1995: 215). Bunlardan birincisinde kadına daha çok 

geleneksel roller biçilmekte, kadının toplumda pasif bir konumda olduğu işlenmekte 

olup, ikincisinde ise yukarıda ifade ettiğimiz gibi kadın bedeni üzerinden 

değerlendirilerek cinselliği ön plana çıkarılmaktadır. Tüm bunlarla birlikte toplumsal 

sistemde kadın kimlik ve kişiliğinin konumlanış şekli sosyal, siyasal, iktisadi ve 

kültürel birçok faktöre bağlı olmakla birlikte, kadının toplumda yer alma şekli 

farklılıklar gösterebilmektedir. Medya ve kadın ilişkisi açısından kadının medya 

içinde yer alış şekli toplumda genellikle düzenin, ataerkil sistemin devamını 

gerektirecek şekildedir (Aytekin, 2018: 449). 

Genel anlamda medyada ve televizyon da kadınların ya “fettan, sıradan, kötü, 

basit” bir karakterle ifade edilmekte veya toplumsal cinsiyetin kadınlara yüklemiş 

olduğu rollere uygun şekilde “saf, masum, korunması gereken iyi eş/anne” olarak 

ifade edildiği görülmektedir. Zoonen’e göre (1996) (akt. Şahangil, 2019: 222-223) 

kadın bedeni ile ön plana getirilmekte eğer gençse güzel, bir işte çalışıyorsa bile ev 

işlerinde başarılı olan, annelik rolü her zaman en önemli birinci görev olarak kabul 

edilen kalıp yargılar içinde anlatılmaktadır. İdeal kadın algısını bu kalıplar içinde 

kitlelere veren medya ve televizyonlar, bir nevi sosyalleştirme aktörü olarak bireylere 

uygun toplumsal cinsiyet rollerini vermektedir. Genel olarak toplumsal açıdan bir 

başkasına bağımlı olan, karşılaştığı sorunlar açısından güçsüz, motivasyonunu düşük, 

kolay ikna olabilen bir karakter örneğini ön plana çıkaran medyada kadınlar, 



158 
 

toplumsal, siyasal ve kültürel alanda kendine ait bir ifade biçimine sahip 

olamamaktadır. Böylece medya da oluşturulan bu kalıplar ile toplumda genellikle 

genel-geçer normlara göre meydana gelmiş olan roller; kadın, erkek ve çocuklara 

aktarılır. Toplumda neyin, ne zaman, nasıl yapılması gerektiği, kimin ne şekilde 

görevinin olduğu, kimin yapması ya da yapmaması gerektiği bu şekilde belirtilmiş 

olur (Aytekin, 2018: 454).   

Günümüz modern dünyasında, sanayileşme ve kapitalizmin gelişimi ile birlikte 

kadın daha önceden çalışarak aktif bir şekilde yer almaya çalıştığı üretim sürecinden 

daha çok tüketim kültürü aşamasında karşımıza çıkmaktadır. Tüketim kültürü 

açısından kadın hem özne, aktif hem de nesne, pasif olarak konumlanmış, isteyerek 

ya da istemeyerek bir çıkmazın içine doğru çekilmiştir. Kadına dayatılan salon 

kadınlığı, moda tutkusu onu kozmetiğin, moda aksesuarlarının, çok katlı zincir 

marketlerin müdavimi durumuna getirmiştir. Bunlar olurken onları bu çerçevede her 

zaman daha fazlasını elde etmesini isteyecek bir konuma getirmek için onların 

hedefine ulaşılması çok zor olan rol modeller önüne hedef olarak konulmuştur 

(Ceylan, 2011: 567). Günümüz dünyasında bu sürecin kadınlara iletilmesinde ve bir 

nevi dayatılmasında en etkili araçlar ise kuşkusuz kitle iletişim araçları ve giderek 

artan kullanımı ile kadınların aktif olduğu sosyal medya gibi sanal ortamlardır. Bu 

sanal ortamlarda kadın için moda, tüketim, gibi kriterler önemli olmakta, bu kriterler 

de günümüzde tek tip hale gelen modern yaşam tarzı tarafından kadınlara ve topluma 

sunulmaktadır. Böylece kadının en önemli görevi tüketim kültürüne hizmet etmek 

olmaktadır.  

Kültürle çok yakın bir ilişkisi olan medya, toplumsal cinsiyet açısından sosyal, 

siyasal, kültürel ve iktisadi rollerin topluma iletilmesi ve aktarılmasında işlevsel bir 

araç konumundadır. Bu işlev ataerkil ve erkek egemen bir nitelik taşıyan ve kadını 

geri plana iten cinsiyet anlayışının kuşaktan kuşağa aktarılarak yeniden üretilmesine 

neden olmaktadır. Buna bağlı olarak medyanın kadın ve erkeğe yönelik 

tanımlamaları veya çizdiği sınırlar, toplumsal cinsiyete ait genel anlayışların 

oluşmasında çok önemli olmaktadır (Şahangil, 2019: 222). Kısaca medya toplumda 

önemli oranda toplumsal yapı ve dinamiklerle karşılıklı bir ilişki içinde olduğundan 

kadının toplumsal temsil ve görünürlüğü konusu açısında da önemli bir belirleyici 

etken durumundadır (Aytekin, 2018: 462).   

Zoonen göre kadınlar, medyada ifade edildiği şekilde egemen baskın kültürün 

kurbanı şeklinde algılanır ve kadınların güçsüzleştirici simgeler tarafından eleştiriye 



159 
 

tutuldukları düşünülür. Ancak, bireyler medyayı sadece egemen kültürün açısından 

seçmezler, medyayı ayrıca kadınlar ve erkekler olarak kendileri açısından birtakım 

şeyler ifade etmek için de seçer ve kullanırlar. Sonuç olarak kadın sosyal medya ya 

da televizyon ekranında; kendi yaşantısında hayatını, hayatında olması gerekeni, 

yaşamak istediğini ya da yaşayamadığı şeyleri düşündüğü ve gördüğünde onunla 

özdeşim kurma yoluyla sanal ortamda da olsa bir rahatlama ihtiyacı duyabilir. 

Zoonen (akt. Aytekin, 2018: 454-455) toplumsal cinsiyetin toplumda farklılaşması 

açısından medyaya biçilen rolün; medyanın iktisadi sistemler içindeki konumuna, 

niteliklerine, yayınladığı programın türüne ve izleyicilerin gündelik hayatlarında 

bulunduğu yere göre değiştiğini belirtmektedir.  

Medyanın seslendiği eğitimli kadına hem bir işte çalışması hem de bir 

çocuğunun olması, ev işlerini yerine getirerek ailesini ihmal etmemesi gerektiği ifade 

edilirken; daha düşük sosyal sınıftan, eğitimsiz kadına ise sınıf atlaması şeklinde bir 

mesaj verilir. Bunu yerine getirirken oldukça sade bir dil kullanmaya gayret gösteren 

medya, bu dil kullanımıyla birlikte hemen hemen her kesimden kadına etkili şekilde 

ulaşabilmekte ve onlara yaşamaları gereken ideal hayatları göstermektedir (Aytekin, 

2018: 454). Diğer yönden sosyal medya hegemonya bağlantılar ve toplumsal cinsiyet 

ülküsüyle şekillenmiş olmasına rağmen “kadınlar için özgürlüğün, kurtuluşun, 

kendini gerçekleştirmenin imkânlarıyla doludur (Göker, 2007: 206). Kadınlar, dijital 

teknolojilerin, internetin vermiş olduğu fırsatlarla kolay ve hızlı bir şekilde ulaştıkları 

bilgileri yönlendirip yöneterek daha kolay örgütlenebilmekte ve bu da kadın 

dayanışmasına neden olabilmektedir (Akbaş ve Atalay, 2020: 66). 

Kadının sosyal medya ortamında yer alma şekline yönelik yapılan çalışmalarda 

aktivist hareketler, kadının kendine özgürleşme ortamı oluşturması, sosyal kimlik 

ortamı meydana getirmesi ve “yakın kamular" gibi tartışma ve yorumlar öne 

çıkmaktadır. Kadın açısından sosyal medya üzerine yapılan çalışmalarda öncelikle 

hashtag # kullanımı ile kadınların iletişimin açısından önemi göze çarpmaktadır. 

Rebecca Munford (2014) bu olguyu post feminizm şeklinde değerlendirmektedir. 

Bernadette N. Lim (2014) ise hashtag’ler yoluyla gündelik yaşamın bir parçası 

olmayan sosyal ve siyasi olay ve durumların, gündelik yaşam içindeki konuşmaların 

bir parçası halini almasını “Hashtag Devrimi” olarak ifade etmektedir. Bu açıdan 

interneti kullanan kadınlar coğrafi ve yerel ile ulusal sınırların ötesine geçilmesine, 

aralarında bağ oluşturulmasına, ortak bir dil ile ortak bir eylem meydana getirme 

yolunda olanak sağlamaktadır. Dünya ile birlikte ülkemizde de uygulamalarına 



160 
 

rastladığımız hashtag paylaşımları, #MeToo, #sendeanlat, #AskHerMore, 

#HeForShe, kadınların yaşadığı önemli olaylara, taciz, tecavüz, istismar, dayatma ve 

zorlamalara, toplumsal cinsiyet gibi baskın egemen ideolojiye karşı sosyal 

medyalarda yürütülmeye çalışılmakta, kadınların bir arada, dayanışma ile mücadele 

etmelerine fırsat vermektedir (Akbaş ve Atalay, 2020: 67). Böylece sosyal medyanın 

ve yeni iletişim ve internet teknolojilerinin toplumda kadınlar tarafından çok yoğun 

ve aktif bir şekilde kullanımı kadınlara ilişkin var olan sorunların medyada daha 

fazla bir şekilde görünür olmasını sağlamıştır (Karabacak ve Sezgin, 2016: 316). 

Günümüz iletişim çağında medya dördüncü kuvvet olarak karşımızda durmakta 

popüler kültürün ve kapitalizmin toplumlarda geniş kitlelere ulaşmasında en etkili 

araç olarak görülmektedir. Bu düzen içinde daha fazla şekilde işgücü ve tüketici 

bireyler olarak kadın ve erkeğe belirlenmiş roller biçilmiştir (Fidan, 2000:122). Bu 

bakış açısından karşımıza toplumsal cinsiyet yaklaşımı çıkmakta ve bu durumda da 

özellikle sosyal medyanın etkisi ve popüler kültürün gücü karşısında bireylere 

empoze ettiği rollerin neler olduğu konusunda bir farkındalığın kazandırılması çok 

önemli bir durum teşkil etmektedir. Medya içeriklerinde her yayın ve programın 

toplumsal cinsiyet rollerine dair bir anlayışı bulunmaktadır. Bu yayınlar da erkek 

hâkimiyeti bir anlayışın yanında kadın hâkimiyetini vurgulayan bir anlayışla da 

hareket edebilmektedir. Medya tüm bu anlayışların içerisinde yeni bir cinsiyet algısı 

meydana getirebilir veya var olan algıyı da değiştirebilir (Güler ve Uludağ, 2020: 

346). 

İzleyici konumunda olan kadın değerlendirildiğinde kadının izleyici olarak 

gerçek hayatında mevcut olan rollere uygun gelecek şekilde yer aldığı görülür. Bu 

demektir ki geleneksel ataerkil toplumsal yapı içinde yer almakta olan bir ev hanımı 

“kurgusal iletileri” gerçek yaşamı yansıttığı farz edilen haber programlarına 

yeğlemektedir. Bu sebeple medya ve özellikle televizyonun içeriği kadın ve erkek 

yaşantısını birbirinden ayırmaktadır. Yerli drama ve diziler, magazin ve eğlence 

programları, kadın yaşantısını aksettirdiği iddia edilerek ev kadınlarına iletilirken, 

haber ve haber içeren programları erkek yaşantısına ait oldukları belertilerek dışlanır. 

Böylece erkek yaşantısına ait olan iş hayatı ve politika gibi konulara göre kadınsı 

özellikleri içeren değerler ikinci planda kalarak önemsiz hale gelir (Aytekin, 2018: 

454).   

Mevcut tarihsel bilgiler çerçevesinde geleneksel, kültürel ve sosyal değerlerle 

çok yoğun bir şekilde ilişkilisi olan toplumsal cinsiyet rollerinin ortaya çıkması, 



161 
 

aktarılması ve devam ettirilmesinde aile, toplumsal çevre ve günümüzde özellikle 

sosyal sistemi önemli şekilde tesiri altına aldığı bilinen medya içeriklerinin büyük bir 

işleve sahip olduğu ortadadır. Toplumsal cinsiyet rollerinin oluşturulması ve 

aktarılmasında var olan dil ve söylemlerin her iki cinsiyet içinde eşit olup olmama 

derecesine göre farklı sosyal yapılarda farklılık gösterebildiği bilinmektedir. Fakat 

her sosyal sistem ve yapıda, toplumsal cinsiyet rollerinin oluşturulması ve 

aktarılmasında kullanılan dil/söylemin egemen kültürün yanında ve etkisinde 

olabileceği düşünülür. Ayrıca toplumsal cinsiyet rollerinin aktaran birey ve 

kurumların sergiledikleri dili/söylemi egemen kültürel yapının lehine olacak şekilde 

üretip, yaygınlaştırıp, aktarılmasını sağlayabilir. Toplumsal cinsiyet rollerinin 

kuşaktan kuşağa iletilmesi ve aktarılmasında çok önemli bir role sahip olan aile, 

sosyal çevre ve medya içeriğinin belli kaynak ve kişilerden yararlanarak 

geliştirdikleri dil/söylem, toplumsal cinsiyet eşitsizliği veya tam tersi bir gelişimin 

meydana gelmesinde büyük bir önem arz etmektedir (Yeşil ve Yıldırım, 2018: 238-

239). 

Tüm bu görüşler ışığında kitle iletişim araçları ve özellikle de günümüzde sosyal 

medya toplumsal açıdan bireyleri sosyal, ekonomik, kültürel ve siyasi yönlerden çok 

farklı koşullarda derinden etkilemektedir. Gelişen teknolojik imkânlar, sanal iletişim, 

internet erişimi, akıllı iletişim araçları ile bireyler sosyalleşmekte ve yeni kültürel 

değerler ortaya koymaktadırlar. Bu da beraberinde küreselleşmenin etkisiyle birlikte 

hem özgürlük, kendini ifade edebilme gibi sanal ortamlar oluştururken hem de 

farklılıkların ortadan kalktığı, tek tip yaşam tarzlarının sınır tanımadan yaygın hale 

geldiği bir gerçek yaşam meydana getirmektedir. Sosyal medyanın bu etkileri 

toplumda aileyi ve buna bağlı olarak da kadın erkek ilişkilerini ve toplumsal cinsiyet 

anlayışını da derinden etkilemektedir. Geleneksel ataerkil aile yapıları değişmekte, 

kadının hem aile içinde hem de toplumdaki rolleri sosyal medya içeriklerine göre 

yeniden biçimlendirilmektedir. Kadın bir yandan çalışma hayatı, ekonomik özgürlük, 

kendini ifade edebilme, toplumda yer edinebilme, kariyer sahibi, sosyal medyayı 

yoğun kullanan, bağımsız, hırslı, ön planda vb. gibi özeliklerle toplumda daha aktif 

bir yaşam alanı bulmaktadır. Diğer yandan bedeni ve cinselliği üzerinden 

kullanılmakta, tüketimin bir nesnesi konumunda metaya indirgenmekte ve tüm bu 

dayatmalar sosyal medya üzerinden yerine getirilmektedir. Yaşanan bu değişimler 

kadının geleneksel ailedeki rollerini, anne olmasını, çocuk doğurup yetiştirmesini, ev 

işleri, temizlik, akrabalık, anne baba ilişkilerini de derinden sarsmıştır. Tüm buna 



162 
 

bağlı olarak da kültürel değerlerin oluşumunu ve aktarılmasını kadın sosyal medya 

üzerinden sanal âlemin kendisine sunduğu imkânlar ve küreselleşmenin etkisiyle 

oluşan tek tipleştirme, tüketim kültürü anlayışı ile topluma iletmeye çalışmaktadır.   

 

3.5. Geleneksel Toplumlardan Modern Toplumlara Geçiş Sürecinde 

Kadının Kültür Aktarımındaki Değişmeyen Rolü 

 

Geleneksel toplum yapısından modern toplum yapısına geçişle birlikte yaşanan 

toplumsal ve siyasal değişimler toplumda aile içinde kadın ve erkeğin rollerinde 

farklılaşmalara sebebiyet vermekle birlikte özellikle de kadının konumu ve rollerinde 

değişmeyen yönlerinde olduğunu gözler önüne sermektedir. Kadın üzerine yapılan 

çalışmalar da olduğu gibi toplumsal cinsiyet üzerine yapılan çalışmalarda da sosyal 

yaşamda geçmişten gelen toplumsal cinsiyete dair kalıp yargıların özellikle kadınları 

olumsuz nitelikte etkilediği görülmektedir. Bu nedenle kadınların toplumun her 

alanın da ikincil bir statüde değerlendirilmeye devam edildiği, bu konuda çok fazla 

gelişme kaydedilmediği ve cinsiyet özelliklerine dayalı ayrımcılığın etkisini 

sürdürdüğü şeklinde yorumlanmaktadır (Zeybekoğlu, 2013: 298). Bu sebeple de 

geçmişten günümüze, geleneksel yapıdan modern toplum yapısına geçilmesiyle 

birlikte birtakım değişimler meydana gelmesine rağmen, kadınların hem fiziksel hem 

de sosyal olarak yerine getirdikleri, kalıplaşmış rolleri gerek aile içinde ve gerekse de 

aile dışında devam etmekte, bu roller de kadınların kültür aktarımında değişmeyen 

yönünü ifade etmektedir.  

Toplumlarda sanayileşme ve kentleşme süreçleriyle birlikte meydana gelen 

değişimlere rağmen, kadın ve erkeği hem fiziksel açıdan hem de sosyal açıdan ayıran 

uygulamalarla, toplumsal cinsiyet ile ilgili kalıp yargıların varlığı devam etmektedir. 

Çünkü özellikle kendi toplumumuza baktığımızda; aile içinde geleneksel eğitim 

düzeninin etkin bir şekilde ayrımcı gücünü devam ettirdiği anlaşılmaktadır. 

Toplumlar da aile bir taraftan üretim, tüketim gibi hem ekonomik işlev görürken hem 

de neslin devamı için fizyolojik işlevi sürdürmekte olup diğer taraftan da sosyal ve 

kültürel değerleri ve bu değerlere göre şekillenen cinsiyet rollerini meydana getirip 

yeniden üretmektedir. Geleneksel toplumsal yapıdaki aile içinde kız çocukları hem 

kendi ailesinde hem de gelin olarak gittiği ailede ataerkil anlayışa uygun olacak 

şekilde yetiştirilmektedirler. Bu aile yapısında kız çocuğu, genç kız veya kadın, ev 

içinde daha fazla olarak ev işlerinden (temizlik, yemek, çocuk bakımı vb. gibi) 



163 
 

sorumlu tutulmaktadır. Bu sebeple kızlar, çok küçük yaşlardan itibaren ev işlerinde 

annelerine yardımcı olmakta, onları örnek almakta ve bu konuda çevresinden 

özendirilmekte ve ev işlerine alıştırılmaya çalışılmaktadır. Kız çocuklarının bu 

anlayış açıdan sosyalleşmelerini sağlayan en etkili unsur oyun ve oyuncaklardır. Bu 

oyun ve oyuncaklar aracılığı ile kız çocukları, küçük yaşlardan itibaren ev içinde ev 

işlerine alıştırılırken, erkek çocuklar daha çok silah, araba, bisiklet gibi oyuncaklarla 

saldırganlık ve savaş gibi ev dışı alanlara yönlendirilmektedir (Tolan, 1991; akt. 

Vatandaş, 2007: 39). Böylelikle erkek ve kadınlar kendi cinsiyetlerine ait toplumun 

belirlemiş olduğu rolleri erken yaşta öğrenme, benimseme ve hayatında uygulama 

yoluna giderek, bu rolleri de gelecek kuşaklara ilk önce kendi ailesinden başlayarak 

aktarmaya çalışmakta, bu ise kültür aktarımında kadınların değişmeyen rollerini 

ifade etmektedir.  

Fertlerin sosyalleşme olgusu içerisinde yer alan en önemli kurumlardan biri aile, 

diğeri de okul şeklinde değerlendirilir. İlk olarak aile içinde gerçekleşen rol 

bölünmesi, okul içinde de eğitim süreciyle de pekiştirilmektedir. Özellikle okullarda 

derslerin konuları ele alış biçimi ile ders kitaplarının içeriği ve genel anlamda 

öğretmenlerin geleneksel kalıpları eleştiriz kabul etmeleri cinsiyet rollerinin kalıp 

halinde kabul edilmesinde etkili olmuştur. Eğitim sisteminin ilk sınıf düzeyindeki 

ders kitaplarında, sosyalleşmenin daha başlanıç aşamasında yer alan çocuklara, 

bilinçli ve düzenli bir şekilde, toplumsal cinsiyet rolleri ile nasıl ve ne şekilde kadın 

ve erkek olacakları, hangi rolleri benimsemeleri gerektiği öğretilmektedir (Vatandaş, 

2007: 39). 

 Kadın ve erkekler sosyal olarak birlikte aynı havayı teneffüs etmelerinden 

dolayı sosyal ve kültürel sistemin aynı değer yargılarının etkisi altında kalarak genel 

olarak benzer tutum ve davranışlar sergilemelerine neden olmaktadır. Fakat yaşamış 

oldukları toplumsal sistem cinsiyetlere farklı roller ve bu rollere tesir eden değişim 

süreçleri, birtakım konularda cinsiyete dair tutum ve davranışların oluşmasına 

sebebiyet vermektedir. Bunun da erkek ve kadın cinsiyetlerin birbirlerinden farklı 

oranda özelliklere sahip roller içerisinde olduğunu göstermektedir (Ersoy, 2019: 

219). 

Geleneksel toplum yapısında oluşmaya başlayan kadının fiziksel özellikleriden 

dolayı hamile kalması, çocuk doğurması, çocuğu emzirip büyütmesi gibi biyolojik 

özellikler kadın ile erkek arasında birtakım farklılıkların oluşmasına ve buna bağlı 

olarak da toplumsal açıdan cinslerden beklenen rol ve görevlerin kalıplaşmasına 



164 
 

neden olmuştur. Sonuçta, erkekler genellikle cesaretli, güçlü kuvvetli, bağımsız ve 

özgür hareket eden şeklinde değerlendirilirken; kadınlar ise sıcakkanlı, aktif olmayan 

edilgen, sessiz ve bakıcı şeklinde değerlendirilmeye başlanmışlardır (Vatandaş, 

2007: 37-38). 

Gelişmiş veya gelişmekte olan tüm geleneksel toplumsal yapılarda kadınlardan 

yerine getirmesi beklenen roller özel yaşam alanı çerçevesinde ev işleri, çocuğun 

bakımı ve ailenin duygusal/ psikolojik ihtiyaçlarını sağlamak şeklinde iken, 

erkeklerden yerine getirmesi beklenen roller kamusal yaşamda başarılı olmak ve 

ailenin ekonomik geçimini temin etmektir. Kadının ekonomik olarak iş yaşamına 

katılmasıyla beraber erkekle birlikte evin geçimini temin etmeye başladığı 

gözlenmektedir. Toplumda geleneksel aile düzeninde kadın, daha çok ev içinde yani 

özel alanda konumlanırken kadınlar, çekirdek aile yapısı gittikçe artmaya başladıkça 

erkekle özdeşleştirilen kamusal alanda yer almaya başlamıştır (Zeybekoğlu, 2013: 

298).  

Geleneksel toplumlarda iş bölümü bakımından kadın daha yoğun bir şekilde ev 

içi işleri yerine getirirken, modern toplumsal yapı ile birlikte kadının durumu 

değişime uğrayarak erkekler ile birlikte ve benzer iş kollarında çalışmaya, meslek 

edinmeye başlamıştır. Kadınlar erkeklerle beraber, onlarla aynı işlerde yer almış ve 

cinsiyet rolleri birbirine yakın hale gelmiştir. Günümüz modern toplumsal yapılarla 

birlikte çalışma yaşamına katılan kadın, toplumsal hayatta daha fazla yer almaya 

başlarken, bu durum giderek sorumluluklarının artması ile beraber sorunların 

artmasına neden olmuştur. Geleneksel sosyal rol ve görevlerin daha tam olarak 

değişikliğe uğramadığı ve aile üyelerinin birbirleri ile ilişkilerinde geleneksel 

birtakım rollerin devam ettiği bir düzende kadınların, çalışma hayatına katılmaları, ev 

içi görev ve sorumluluklarla birlikte artan bir yükü de beraberinde getirmiştir. Bu 

yaşanan durumda, aile içinde eşler arasında çatışmalara sebebiyet verirken, çocuklar 

da bu süreçten olumsuz bir şekilde etkilenmektedir (Ersoy, 2019: 217-218). 

Vatandaş’ın (2007) “Toplumsal Cinsiyet ve Cinsiyet Rollerinin Algılanışı” adlı 

41 kentte yapmış olduğu araştırmada ev içi işler, meslek/iş, davranış, görünüm ve 

öznitelik ile ilgili niteliklerin teker teker daha çok hangi cinsiyet ile ilgili olduğunu 

belirlemeye çalışılmıştır. Çalışmada toplumsal cinsiyet ve ev içi iş bölümü arasındaki 

ilişki incelendiğinde ev içi özel alanda kadın iş bölümünün genel olarak değişikliğe 

uğramadığı, geleneksel yapısı içinde devam ettiğini ortaya çıkmaktadır. Kadının ev 

dışında kamusal alan ve çalışma yaşamına katılması biraz olsada bu olguyu 



165 
 

değiştirecek en temel etken olmasına rağmen, yine de çok ciddi bir değişime neden 

olmamıştır. Ev dışında ekonomik olarak bir işte çalışan kadınların ev içinde ki 

temizlik, çocuk bakımı, yemek gibi işlerde belirleyici rollerinin değişmedi ve devam 

ettiği anlaşılmaktadır. Bunun içindir ki, gerçekleşen bütün sosyal, kültürel ve 

ekonomik değişikliklere, ev kadını tabiri ortadan kalkmamış; ev içinde yapılan işlerin 

bütünüyle kadınsı bir nitelik taşıdığı, bu işlerin kadının rolü ve görevi olduğu anlayışı 

devam etmekte olup ev erkeği tabiri ancak mizahi açıdan kullanılmaktadır (Vatandaş, 

2007: 37-38). Böylece cinsiyet açısından geleneksel rol ve görevler değişime uğrasa 

da devam etmekte, bu durum ise kadınların kültürel değerleri aktarma konusunda ki 

görev ve sorumluluklarının kalıp yargılar şeklinde değişmeden sürdüğünü 

göstermektedir. 

 Modernleşme olgusunun yaşanmasıyla beraber kadınlar çalışma yaşamında 

daha fazla aktif hale gelmekte, eğitim seviyeleri gittikçe artmakta vebunların 

sonucunda doğal olarak cinsiyet açısından rol ve görevlerde değişimlerin 

yaşanmasına neden olmaktadır. Bu değişim sürecinde kadın ve erkek rolleri 

birbirlerine yaklaşmakta her iki cins birbirlerinin rollerini üstlenmektedir. Kadınlar 

bir işte çalışarak evin geçimi için sorumluluk üstlenirken, erkekler de ev işlerinde, 

çocuk bakımı ve yetiştirilmesinde sorumluluk almaktadırlar. Bu sürecin yaşanması 

nedeniyle geleneksel toplum yapısında kadın ve erkek rolleri değişmekte olup 

rollerin birbirine yaklaşması ve benzemesi durumu kendini göstermektedir. Bununla 

birlikte geleneksel kadın ve erkek rollerinin ortadan tamamen kalktığını söylemek 

imkânsız olup rollerin birbirine yaklaşmasıyla beraber geleneksel rollerin de varlığını 

devam ettirdiği yapılan çalışmalarda da görülmektedir. Ersoy (2019) Malatya 

özelinde yapmış olduğu “Cinsiyet Kültürü İçerisinde Kadın ve Erkek Kimliği” adlı 

çalışmasında elde ettiği sonuçlar da bu düşünceyi destekler niteliktedir. Buna göre 

araştırmanın yapıldığı toplumsal çevrede bir değişim söz konusu olmakla birlikte 

geleneksel değerlerin etkisi devam ettiği gözlenmektedir. Değişikliğe uğrayan 

normlara bağlı olarak erkek ve kadının bakış açısı farklılaşma göstermekte ve erkek 

ile kadın kendi cinsiyet özellikleri uyarınca tutum ve davranışlar sergilediği 

anlaşılmaktadır. Araştırma da ev içinde erkeğin baskın olması ve sözünün geçmesi 

konusunda kadınlar, ev işlerinde erkeğin sorumluluk alarak kadına yardım etmesine 

ise daha fazla erkekler karşı bir tutum sergilemekte oldukları tespit edilmiştir. Fakat 

genellikle kadınlar, gerek aile içi rol, görev ve durumlarda ve gerekse de aile dışı 

sosyal yaşamda erkeklerin baskın olduklarını kabul etmekte ve bu durum için itirazda 



166 
 

bulunmaktalar ve bu konuda eşitliği savunarak erkeklerin baskın olduğu alanlarda 

varlık göstermeye çalışmatadırlar. Tüm bunlara rağmen toplumda kadının fiziksel 

diyebileceğimiz doğal ve geleneksel yapıdan kaynaklı rollerinin devam ettiği bir 

ortam içinde bun rollere ek olarak yeni roller kazanmaya çalışması, kadın üzerinde 

daha fazla sorumluluk ve yükü de beraberinde getirmesine neden olmaktadır (Ersoy, 

2019: 228). Bu çalışma sonucuna göre de kadınların gerek aile içi gerekse de aile dışı 

sosyal hayatında değişimlerin yaşanmasına rağmen geleneksel rollerin bir kısmının 

devam etmesi nedeniyle kültür aktarımı açısından kadınların öneminin göz ardı 

edilmemesi gerektiğini ortaya koymaktadır.  

Vatandaş’ın (2007) toplumsal cinsiyet ile meslek arasındaki ilişkiyi incelediği 

çalışmasında ise yine geleneksel yargıların modern zamanlarda da devam etme 

eğilimi gösterdiğini ortaya koymaktadır. Mesleklerde, cinsiyetlerin durumu ve 

görevleri eşitlik değil, farklılık ve ayrımcılığa varan uygulamalar üzerine 

temellenmektedir. Günümüz modern toplumlarda meydana gelen gelişmeler ve 

değişimler sonucu kadınların bir meslek sahibi olmalarına ve çalışma hayatına 

katılmalarına rağmen, çoğunlukla bu durum kadınlar için zamanı değerlendirmek, ev 

ekonomisine katkı için eşlerine yardım etmek gibi ikincil bir olaymış gibi 

görülmektedir. Bu ise toplumsal sistemde kadınların geleneksel rol ve konumunun 

devamlılığını sağlamaktadır.  Kadınların geleneksel görev ve rollerini devam 

ettirmeleri mesleki açıdan erkeklere kıyasla olumsuz statülere ve yeterli olmayan 

imkânlara, daha düşük ücretli işlerde çalışmaya neden olmaktadır (Vatandaş, 2007: 

42-43). Bu değerlendirmeler ışığında görülmektedir ki meslek seçimi ve çalışma 

yaşamı açıdan da kadınların sosyal hayatta geleneksel görev ve rolleri sürmekte, 

böylece kültür aktarımında kadının modern zamanlarda da geleneksel kalıp rollerinin 

değişmeden devam ettiği anlaşılmaktadır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



167 
 

SONUÇ 

 

Geçmişten günümüze bakıldığında toplumsal süreç içerisinde kadın ve erkek 

algı ve imgeleri, toplumsal yaşamın örf, adet ve gelenekleri, zihinsel yapıları, 

değerleri, ahlaki anlayışı ile oluşturulmaya çalışılmaktadır. Bu oluşturma biçimleri 

bir taraftan toplumsal cinsiyet sistemini diğer taraftan ise dil, din, ahlak, gelenek, 

muhafazakarlik, üretim ve tüketim süreçleri gibi sosyal yapi ve değerleri meydana 

getirmekte, yine kadin ve erkek arasındaki güç ilişkilerini ve bu ilişkilerin sonucu 

oluşan dengesizliği ortaya koymaktadır. Hayatta tek gerçeğin görüntü olduğunu 

vurgulayan medya, kadin ve erkeklerin sahip olması gereken değer kalıplarını, hâkim 

olan ideoloji ekseninde topluma sunmakta, zihinsel yapıları dönüştürürken bu hâkim 

ideolojileri yeniden yapılandıran bir kurum görevi görmektedir (Kaylı, 2015: 143). 

“Cariyeler, Bacılar, Yurttaşlar” adlı yapıtında Kandiyoti, Türkiye de Osmanlıdan 

Cumhuriyete modernleşme ve toplumsal cinsiyet bağlamında toplumun geçirmiş 

olduğu değişmeleri anlattığı “Modernin Cinsiyeti” bölümünde Türkiye de toplumsal 

cinsiyet üzerinden meydana gelen değişimlerin çok fazla araştırma konusu 

olmadığını şu şekilde ifade etmektedir (Kandiyoti, 2015: 241). Toplumun geleneksel, 

kırsal ve azgelişmiş bir yapıdan, modern, kentli ve sanayileşmiş, buna bağlı bir 

şekilde kalkınmış bir seviyeye, başka bir deyişle geleneksel dokudaki feodal 

sisteminden yine modern diyebileceğimiz kapitalist sisteme geçişi sonrasında 

meydana gelen kimi düzensizliklerin, geçiş dönemine ait olan emareler olarak 

gözden kaçabileceği görülüyordu. Kadın ve aile üzerinde yapılmış akademik 

araştırmlar geniş ve çekirdek aile konusunda geniş ailenin geleneksel değerlere sahip 

hiyerarşik özellikte, çekirdek ailenin ise modern değelere sahip, eşler arasındaki 

ilişkilerin eşitliğe dayalı olduğunu göstermektedirler. Öznelliğe sahip cinsiyete dayalı 

toplumsal ilişkiler ve kadın ile erkek bireylerin kişilik ve kimliklerinin önemi 

toplumlarda değişme açısından dile getirilmedi; nedeni ise kimlik ve kişilik konuları 

ne Marksizm ne de Parsonscu kuram ve söylemlerine uymuyordu.   Bundan dolayı 

toplumsal cinsiyet ilişkileri ile sosyal hiyerarşiye dayayı statü ve sınıflara ait olası 

değerlendirmeler anlam içersede herhangi bir araştırma için ele alınmamışlardır. 

 Kültür, sosyolojik olarak toplumsal gruplar açısından insanların tutum ve 

davranışlarına kaynaklık eden kural, norm, değer, zihniyet, anlam ve glenek 

kalıplarıdır. Kültürü analiz ettiğimizde onun üç farklı özelliğinin olduğunu 

görebiliriz. Bunlardan birinci kültür bir milletin tarihi geçmişi içinde meydana 



168 
 

gelmektedir. İkinci olarak kültür kendi kalıpları çerçevesinde farklı özellikleri ön 

planda tutmaya çalışır. Üçüncü özelliği ise kültür bir milletin bütün fertleri tarafından 

ortak bir şekilde oluşan bir olaydır. Bu üç özelliğinden dolayı kültür toplumsal yapı 

sürecinde pasif değil dinamik bir sistem olduğundan dolayı değişime her zaman açık 

bir yapıdadır. Kültür değişime açık olduğundan dolayı geleneksel değerler ile güncel 

değerler arasında bir bütünlük oluşturmaktadır. Bu bakımdan bir nesilden başka bir 

nesile aktarılan kültür toplumda devamlılık kazanabilmek için bireylere öğretilmesi 

gerekmektedir. Kültür toplumsal yaşantıda ortaklaşa eylem ve davranışların sonucu 

ortaya çıkar ve bütün toplumlar kendi kültürlerini devam ettirme isteğindedir. Bu 

isteği gerçekleştirmenin tek koşuluda kültürün akrarımı meselesidir. 

 Toplumsal kurum ile bu kurumların meydana getirdiği sosyal ilişkiler bir 

kültürün değerler etrafında bütünlük kazanmasında etkili olmuşlardır.  Bu nedenle 

kültür gündelik yaşantı içinde toplumsal kurumlar yoluyla kendini ifade 

edebilmektedir. Toplumsal kurumlar aile, iktisat, siyaset, eğitim gibi alalnlarda 

kendini bulmaktadır. Bu kurumlar da hem kendi içlerinde hem de kendi aralarında 

sürekli bir ilişki ve etkileşim içinde varlıklarını devam ettirirler yani her kurum başka 

bir kurama muhtaç bir yapıdadır. Bu toplumsal kurumlar kendi içlerinde bireylerden 

beklenilen ve yapılması arzu edilen toplumsal cinsiyet rollerini barındırır. Bu 

beklenen ve arzu edilen roller bireylerce öğrenme sonucu alışkanlık kazanmaktadır. 

Diğer taraftan kültürü oluşturan unsurlardan bazıları da kurallar, örfler, zihniyet 

yapısı, norm ve değerler şeklindedir.  Bu kültür unsurlarının, kültürün bir kuşaktan 

diğer kuşağa aktarımında bireylerden beklenilen ve arzu edilen toplumsal cinsiyet 

rollerinin çok önemli bir etkisi bulunmaktadır. Çünkü toplumu iki temel cinsiyet 

olarak kadın ve erkek oluşturmaktadır. Bu iki temel unsur kültürü meydana getirir. 

Sembol ve simgelerin meydana getirmeye çalıştığı değerler her toplumun kültürel 

sisteminde değişiklik gösterebilir. Bu sembol ve simgeler çerçevesinde kadınlardan 

ve erkeklerden yerine getirilmesi istenen ve yapılması beklenen birtakım davranış ile 

roller vardır.  Tarihi yapıları itibariyle her toplumun erkek ve kadınlardan beklediği, 

istediği toplumsal cinsiyete ait davranış ve rolleri birbirinden farklılık arz edebilir. 

Toplumsal beklenti ve istekler kadınlardan ve erkeklerden hangi tür kadınsı ve 

erkeksi özelliklere ilişkin tutum ve davranışları göstemeleri gerektiğini belirtir 

(Şahin, 2019b: 245-246). 

 Modern aile yapılarında aile üyelerinin yani kadın ve erkeklerin rol, görev, 

sorumluluk ve statülerinde birtakım gelişmeler açığa çıkmaya başlamıştır. Geçmişte 



169 
 

geleneksel toplum yapısından kaynaklı insan emeği ve bedensel güce dayalı iktisadi 

faaliyetler zamanla değişerek günümüz toplumlarında işbölümü sonucu belli bir 

eğitimden geçerek elde edilen meslekler ön plana çıkmaya başlamıştır. İktisadi 

faaliyetledeki bu değişimler bireylerin cinsiyet farklılıklarından kaynaklı mesleki 

çalışmalarını birbirine yakın olabilecek seviyeye ulaştırmıştır. Ailede artık kadınların 

iş hayatına atılarak çalışmaları, iş yaşamının istediği gerekli özveri ile işe ayrılan 

zamanın artması, ailde çocukların yetiştirlmesi ve eğitilmesine ayrılan zamanı 

azaltmıştır. Bu nedenlerden dolayı kadının iktisadi faaliyetler içinde bulunması, 

bununda ailede çocuklar için olumsuz sonuçlarının olması, baba olarak erkeklerin 

görev ve sorumluluk ile rollerinde değişiklik meydana gelmesi ve aile yapısında 

birtakım dönüşümlerin yaşanmasını beraberinde getirmiştir. Bütün olarak 

bakıldığında ailede meydana gelen dönüşümler, aile bireylerinin görev ve 

sorumlulukları ile rollerindeki değişiklikler ailenin temel yapısını döünştürsede 

sosyal bir kurum olarak aile toplumdaki değerini ve önemini korumaktadır (Bayer, 

2013: 126). 

 Bu aşamada tarihsel süreç içerisinde günümüze baktığımızda toplumsal 

yapımızda cinsiyet rolleri bağlamında ataerkil bir aile sisteminin varlığı, kadınların 

ekonomik üretime katkısının son derece yüksek, kadın ve erkeklerin birbirlerinden 

fiziksel ve fizyolojik farklılıkları düşük olduğu bir durum söz konusudur. Geleneksel 

yapıya sahip olan köy tipi ataerkilde; ekonomik yönden kadınların katkı sağlaması ve 

üretim sisteminin içine dâhil olmaları bölgelerin özelliklerine göre değişiklik 

göstermekle birlikte, fiziksel manada cinsler arasındaki ayrım ise az nufüslu kasaba 

yerleşimlerinden daha az şeklindedir. Her koşul ve durumda şartlar ne olursa olsun 

kadınların bulundukları toplumssal konumları belirleyen unsurlar çocuk dünyaya 

getirme ve erken yaşlanma sürecidir. Bu bağlamda ekonomik anlamda kadınların 

katkısı ve üretime katılımı yüksek seviyelerde olsa da bu durum çoğu zaman 

önemsenmeyerek görmezden gelinir ve daha uzmanlaşma isteyen toplumda kamusal 

alanda oluşan ekonomik uğraşlar ise erkekler tarafından yapılan meslekler 

olmaktadır.  Ekonomik olarak üretim ile neslin devamını sağlamada üreme 

konularında kadının bir söz hakkı yoktur; ortaya çıkan hem ekonomik ürün hem de 

dünyaya gelen çocuk baba soyunun mülkiyetine girmektedir. Bu nedenden dolayı 

ataerkil bir özelliğe sahip olan geleneksel toplumun çökmesi, işlevsiz hale gelmesi 

kadınların dünyası yönünden haklarını almalarına, daha fazla özgürlük ve özerklik 

kazanmalarına olanak tanır. Fakat bu öğürlük ve özerklik hala gerçekleşmiş değil, 



170 
 

çünkü kadınlar ataerkil sistemde ekonomik üretimden, uzmanlaşma sonucu elde 

ettiği çalışan konumuna ulaşması gerçekleşmemiştir. Bunun tam tersine, kadınlar 

şehir hayatlarında geleneksel olarak ekonomik uğraşlarından kurtuldukça boş 

zamanları daha fazla artarken, uzmanlaşma yoluyla toplumsal üretim sürecine 

girrmektense popüler kültürün ve kapitalizmin kıskacında gösterişçi tüketime 

yönelerek erkek bireylere saygınlık yönünden destek oluyorlar (Kandiyoti, 2015: 49-

50). 

 Geleneksel ile modern toplumsal yapılarda kamusal ve özel alan ilişkileri 

farklılık göstermektedir; geleneksel yapıya sahip toplumlarda bu iki alan sınırları 

birbirlerinden çok net bir şekilde ayrılırken, modern toplumsal yapıya sahip 

toplumlarda ise kamusal ve özel alan ilişkileri iç içe geçmiş şekilde 

karmaşıklaşmıştır. Geleneksel yapıdan modern toplumsal yapılara geçilmeye 

başlandıkça kadının alan ilişkilerindeki konumu değişiklik göstermekte, kadın 

20.yüzyılın ikinci yarısından itibaren aile içinde yani özel alan konumundan kimi 

hakları elde etmesiyle birlikte kamusal alan konumuna doğru geçişi sağlanmaya 

çalışılmıştır. Bunun nedeni geleneksel toplumsal yapıda daha fazla şekilde kadın ile 

aile ve özel alan birbiriyle aynı kabul edilmiştir. Ancak sanayileşme ve bunun 

sonucunda oluşan kentlileşme süreciyle ekonomik üretim ilişkilerinin değişmesiyle 

birlikte ekonominin merkezi olarak kendine yeten aile ekonomisinden kapitalist 

sanayi ekonomisine geçilmesi, ailenin özel alandan kamusal alana taşınmasının 

önünü açmıştır. Bunun sonucu kadınların özel alandan kamusal alana doğru geçiş 

yapmaya başlaması kadına yönelik yapılan tipolojileride arttırmıştır. Mesela 

öncesinde sadece aile içinde değerlendirilen kadın rolleri günümüzde kamusal alan 

ile birlikte çalışan, okuyan, memur, işçi, şehirli, köylü, evli, öğrenci gibi rolleri 

yerine getiren kadın olarak çeşitlilik göstermiştir.  Bu tipolojik sınıflandırmaları 

arttırmak mümkündür. Bu sınıflandırmalarda evli kadın ya da ev kadını tipinin bile 

sadece aile içinde yer alması gerektiğine dair bir kaygı bulunmamaktadır. Zaten 

günümüz insanlarının zihinlerinde evli kadın ya da ev kadını tipi denilince sadece 

özel alan içine hapsolmuş bir kadın durumu oluşmamaktadır (Can, 2013: 246). 

 Kapitalizm, sanayi inkılabı, şehirleşme, ekonomik gelişmeler ve krizler, 

modernleşme, devrimler, savaşlar ve göçler gibi sebepler günümüz dünyasında 

kadınların kamusal alan içine yani çalışma ve toplum yaşamına dâhil olmasını 

zorunlu kılmıştır. Erkek bireylerin geleneksel rollerinde meydana gelen değişmeler 

sonucu, kadınların ekonomik özgürlüğe kavuşma, bir meslek ve iş sahibi olma, 



171 
 

gelecek kaygısı gütmeye başlama, toplumda ve kamusal alanda kendisine yer açma 

uğraşı, erkek ile kadın arasında toplumsal rekabetin oluşmasına neden olmuştur. Bu 

rekabet ile birlikte de, ailede ve toplumsal yapıda bireylerin görev, sorumluluk, rol ve 

statülerinde zamanın şartlarına göre dönüşümler yaşanmaya başlamış, artık kadın 

sadece evde çocuk doğuran, çocuğun bakımı ve eğitimi ile ilgili roller dışında iş ve 

meslek yaşamına dönük rollere de sahip olmaktadır. Erkek eğemen yapıdan kadın 

erkek eşitliğini esas alan bir yapı söz konusu olmuştur (Bayer, 2013: 125). 

 Toplumlarda modernizm, modernleşme olgusu ve sanayileşmeyle birlikte 

ekonomik gelişmeler sonucu, kadınların üretim süreçlerine katılması, eğitim 

imkânlarından daha fazla yararlanması, toplumsal cinsiyet rollerinde, zihinsel 

yapılarda ve değerler sisteminde değişiklik yaşanmasına neden olmuştur. Bu 

toplumsal değişim sürecinde geleneksel kadın ve erkek rolleri iç içe geçerek 

karmaşıklaşmıştır. Artık kadınlar çalışma hayatında, ev ekonomisine ve evin 

geçimine katkı sağlarken, erkek bireyler de ev içi işler, temizlik, yemek ve çocuk 

balımı ve eğitimi gibi konularda çeşitli roller yerine getirmeye çalışmaktadırlar. 

Başka bir deyişle artık geleneksel toplum yapısından modern toplum yapısına geçiş, 

erkek ve kadın rollerin uzaklığını kısaltmış ve roller arasında aynılaşma 

oluşturmuştur (Ersoy,2009: 228). 

 Günümüzde yasama, yargı ve yürütme erklerinden sonra dördüncü kuvvet olarak 

toplumsal gerçekliğin oluşturulmasında önemli bir payı olan medya, insanların anlam 

dünyasını şekillendirip yorumlarken, bireylere yeni boyutlar da kazandırmakta ve 

toplumda hâkim ideoloji ve değerleri yeniden üreten bir kurum olarak işlev 

görmektedir. Bu bağlamda, kadınlara yönelik, eğitim, istihdam politikalarını 

düzenlemenin yanı sıra mevcut kültürün kadını erkeğe göre ve erkekten aşağıda 

kodlayan ataerkil yapısını dönüştürmek gerekmektedir. Dolayısıyla toplumsal yaşamı 

dönüştürme, egemen iktidar ilişkilerine ve egemen iktidarın önceliklerine göre 

zihinleri şekillendirme noktasında medyanın gücü tartışıldığı gibi oldukça önemlidir.  

Egemen ideoloji ve iktidar ilişkileri ile oluşturulan medya ürünleri, ünlü kadınların 

bedenlerini sayfalarında kullanarak erkek merkezli bakışı pekiştirmektedir. Böylece 

kadın bedeni seyirlik bir meta olarak kodlarken, bir yandan kadın okura ideal kadın 

modeli sunmaktadır (Kaylı, 2015: 165). 

 Değişen toplumda kadının kültür aktarımındaki rolü adlı çalışmamızda öncelikle 

kültür kavramını açıklamaya çalıştık. Kültürün gerek antropolojik ve gerekse de 

sosyolojik olarak tanımları yapılmış olup bu konuda var olan farklı yaklaşımlar 



172 
 

çerçevesinde konuyu irdelemeye çalıştık. Bununla birlikte kültürün önemi, kültürün 

unsurları, kültürün özellikleri, kültürü açıklamaya çalışan farklı yaklaşımlar, kültürün 

oluşum süreci ile birlikte kültür toplum ilişkisini sosyolojik olarak ortaya koymaya 

çalıştık. 

 Çalışmamızın ikinci bölümünde ise kültürün aktarım süreci içerisinde 

sosyalleşme ve kültürlenme kavramları bağlamında aile ve eğitim kurumu ile 

teknolojinin kültürü aktarımındaki rolleri sosyolojik olarak açıklanmaya çalışılmıştır. 

Bu bağlamda sosyalleşmenin ilk aşamasında ailenin önemi vurgulanmış, aile 

içerisinde ise özellikle kadının kültürü gelecek kuşaklara aktarımındaki rolünde 

çocuk ile iletişimin tarihi süreç içerisinde toplumsal değişimlere uğramış olsa da hala 

devam ettiği görülmüştür. Bireylerin ilk sosyalleşme yeri olarak anne ve ailenin 

önemi görüldükten sonra ikinci olarak okul ortamı ile eğitim kurumunun oynadığı rol 

okulun ve eğitimin işlevi bağlamında sosyalleşme sürecindeki rolü belirtilmiştir. 

Bununla birlikte günümüzde kitle iletişim araçlarının hızla artması, teknolojik 

çalışmaların hızla hayatımızı etkilemesi gibi nedenlerle sosyalleşme sürecinde 

bireyleri etkileyen unsurlardan biri olarak da teknoloji ile kültür iletimi konusu 

açıklanmaya çalışılmış bu konuda günümüz toplumlarında teknolojinin bireyler 

üzerindeki etkisinin gittikçe arttığı görülmüştür. Ayrıca kültür aktarımında halk 

edebiyatı eserlerinin katkısıda bu bölümde incelenmiştir. Bu bağlamda kültür 

aktarımında sözlü ve yazılı anlatımın etkisinin neler olduğu ifade edilmiştir. 

Özellikle sözlü anlatımın içinde yer alan ninniler ve masallar üzerinden 

kadın/annenin aile ve toplum içindeki kültürü nasıl aktarıldığından bahsedilmiştir. 

Yine yazılı kaynakların önemi vurgulanmış ve kültür akarımı açısından Türk Halk 

Edebiyatının yazılı kaynaklarından tarihten günümüze doğru gelecek şeklinde 

bahsedilmiştir. 

 Kültürün bir kuşaktan bir kuşağa aktarılması bir süreci ifade eder. Bu süreç 

içerisinde toplumsal cinsiyet rolleri önemli bir etkendir. Kültür aktarımının gelecek 

kuşaklara sağlanması, kültürel rol, tutum ve beklentilerin edinilmesine, 

öğrenilmesine ve yerine getirilmesine bağlı bir durumdur. Toplumsal cinsiyet 

bireylerin sahip oldukları cinsiyetlerine göre toplumun bireyden beklediği hal, tavır, 

tutum ve davranışları kapsamaktadır. Toplumsal cinsiyet rolleri toplumun bireyden 

istediği roller çerçevesine göre şekillenmektedir. Toplumun isteği ve beklentisi ise 

toplumun geçmişten bugüne kadar getirmiş olduğu tarihi süreç içerisindeki değerlere 

göre belirlenmektedir. Bu değerler de toplumun kültürüne dayanmakta olup, bu 



173 
 

değerlerden beslenen kültür ve kültür aktarımı da buna bağlı olarak toplumsal 

cinsiyetin belirleyicisi olmaktadır. Kısaca kültür toplumsal cinsiyet rolünün ortaya 

çıkmasında ve bir toplumda toplumsal cinsiyet rollerinin belirlenip benimsenmesinde 

önemli bir etken olmaktadır. 

 Çalışmamızın üçüncü bölümünde ise geleneksel toplumdan günümüz post 

modern toplumlarına doğru meydana gelen hızlı sosyal değişmeler ışığında kadının 

kültür aktarımında ki rolü geleneksel ataerkil, modernizm, tüketim toplumu, kitle 

iletişim araçları, post modernizm bağlamında açıklanmaya çalışılmıştır. Toplumsal 

değişim sürecinde kadın ekonomik hayata atılarak üretime katılmış, kendi özgürlüğü 

çerçevesinde kadının daha fazla kamusal hayata katıldığı, eğitim seviyesinin 

yükseldiği ve bunlara bağlı olarak da toplumsal cinsiyet rolleri açısından önemli 

değişikler yaşandığı görülmüştür. Toplumsal cinsiyet rollerinde gözlenen değişimin 

modernleşme bağlamında kadının ev dışına çıkarak çalışma yaşamına girmesi ile 

kadınların annelik, eş, ev kadını rolleri yanında bir de çalışan kadın rolünün var 

olduğu ve böylece bu durumun kadını daha mücadeleci olma ile karşı karşıya 

bırakmıştır. Bu yaşanan değişimler geleneksel değer ve yargıların sorgulanmasını, 

eleştirilmesini, yumuşatılmasını ve sonuçta reddedilmesi ile sonuçlanmıştır. 

Modernizm de ve dolayısı ile günümüzde bireyönemli hale gelmiştir. Bu durum, 

Avrupa da baş gösteren aydınlanma sürecinin bir özelliği olmuştur. Aydınlanma ile 

birlikte bilimsel çalışmalar ve bilimsel akıl ön plana geçmiştir. Kadın, modernleşme 

ile birlikte ekonomik hayata erkek ile katılma, eğitim seviyesinin yükselmesi, sosyal 

ve siyasal hayata katılım konularında önemli kazanımlar elde etmiştir. Eğitim süreci 

ile birlikte kadının kültürel seviyesinde önemli değişiklikler gözlemlenmiştir. Aile 

kurumu içerisinde de kadınların eşitlik taleplerine uygun düşen roller dağıtımına 

neden olmuştur. Kadının ailede ki rolü geleneksel toplumların aksine “erkekle eşit 

haklara sahip olma” anlayışı ile birlikte yediden oluşturulmaya çalışılmıştır. 

Kuşkusuz modern yaşamın ve toplumun kadını kamusal alanda daha fazla aktif 

olarak var etme talebi ile pekiştirmektedir. Bunun sonucunda kadın aile yaşamı 

içerisinde erkek ile eşit haklara sahip olarak, roller açısından bir eşitlik söz konusu 

olmaya başlar. Kadın böylece sadece annelik rolü yanında bu role ek olarak bir işte 

çalışan, kendi kararlarını kendi veren, ekonomik özgürlüğünü kazanan ve sonuçta 

bağımsız ve daha özgür bir birey haline gelir. 

Tüm bu değerlendirmeler sonucunda toplumsal olarak kültür ve kültürün 

aktarılmasında geleneksel toplumlardan günümüz modern ve post modern toplumlara 



174 
 

doğru gelindikçe her yönden hızlı bir değişimin yaşandığı ve bu değişim içerisinde 

ise özellikle kadının toplumsal konumu, statüsü, rolleri değiştiği görülmektedir. Bu 

değişimi etkileyen en önemli faktörler arasında aydınlanma, sanayi devrimi ile 

birlikte toplumlarda meydana gelen sosyal ve kültürel değişimlerdir. Bununla birlikte 

toplumların modernleşme çabaları, sanayileşmenin hızla artması ve sanayileşmeye 

bağlı olarak kentlileşme, kente yoğun bir göçün meydana gelmesi, ekonomi alanında 

hizmet sektörünün çok hızlı bir şekilde büyümesi kadının toplumsal konumu ve 

rollerini çok ciddi şekilde etkilemiştir. Diğer yandan kitle iletişim araçlarının hızlı bir 

şekilde gelişmesi, medyanın işlevinin gittikçe artması ve buna bağlı olarak 

reklamcılık sektörünün gelişmesi, insanların sosyal medyayı yaygın bir şekilde 

kullanmaları, moda, tüketim toplumu ve tüketim kültürünün toplumu içine çektiği, 

tüketim kültürü ile birlikte bedensel algılamaların çok hızlı bir şekilde değiştiği, post 

modernizm ile birlikte küreselleşme süreçlerinin yaşandığı bir dünyanın var olduğu 

anlaşılmaktadır. Tüm bu faktörler sonucunda kadının toplumsal rollerinin aile, 

eğitim, ekonomi ve kültür içerisinde değiştiği ve bu rollere göre kültürel yaşantısını 

devam ettirdiği ifade edilmektedir. Sonuç olarak günümüz toplumlarında yaşanan 

tüm bu gelişmeler toplumsal cinsiyet rollerini değiştirmekte, değişen toplumsal 

cinsiyet rolleri de kadının kültür ve kültür aktarımındaki rolünü geliştirerek değişime 

uğratmaktadır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



175 
 

KAYNAKLAR 

 

Acar, H. (2019). Türk kültür ve devlet geleneğinde kadın. İnsan ve İnsan, 21, 

395-411. 

Acar, M. ve Demir, Ö. (1993). Sosyal bilimler sözlüğü. Ankara: Vadi Yayınları. 

Aday, H. ve Akçalan, E. (2018), Masalları yeniden işlevsel kılmak: “masal evi” 

projesi. Dumlupınar Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 55, 237-246. 

Adıgüzel, Y. (2001). Kültür endüstrisi. İstanbul: Şehir Yayınları. 

Ağçoban, S. (2016). Kadın olgusunun kültürel gelişimi ve islam’da kadının yeri 

üzerine tartışmalar. Uluslararası Kültürel ve Sosyal Araştırmalar Dergisi (Uksad), 2 

(1), 14-24. 

Akbaş, Ö. U. ve Atalay, G. E. (2020). Geleneksel kadınlık rollerinin sosyal 

medyada yeniden üretimi: kendine yardım temalı youtube kanallarına yönelik çok 

modlu eleştirel söylem analizi. Kültür ve İletişim Dergisi, 23 (45), 58-86. 

Akgül, M. (2000). Türk toplumunun değişim sürecinde kamusal alan ve kadın. 

Selçuk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 10, 155-180. 

Akın, M. H. (2013). Bir kültür bilimi olarak sosyoloji ve kültür sosyolojisi. 

İçinde K. Alver ve N. Doğan (Edt.), Kültür sosyolojisi (ss. 121-132). Ankara: Hece 

Yayınları. 

Akkaş, İ. (2009). Cinsiyet ve toplumsal cinsiyet kavramları çerçevesinde ortaya 

çıkan toplumsal cinsiyet ayrımcılığı. Ekev Akademi Dergisi, Icoaef Özel Sayısı, 97-

118. 

Akman, F. (2019) Kültür aktarımında çocuk edebiyatının önemi ve Kutadgu 

Bilig. Yazılışının 950. Yılı Anısına Uluslararası Kutadgu Bilig Ve Türk Dünyası 

Sempozyumu, Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi, Ankara, Türkiye,  3-5 Ekim 

2019. 

Aktaş, C. (1992). Modernizmin evsizliği ve ailenin gerekliliği. İstanbul: Beyan 

Yayınları. 

Aktaş, G. (2013). Feminist söylemler bağlamında kadın kimliği: erkek egemen 

bir toplumda kadın olmak. Hacettepe Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, 3(1), 

53-72. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/kulturveiletisim


176 
 

Altaş, B. (2018a). Tüketim toplumunda anneliğin yeni görünümleri. 

Yayımlanmamış Doktora Tezi. Akdeniz Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Antalya. 

Altaş, B. (2018b). Kutlama ve armağanlarca kuşatılan annelik: diş buğdayı, 

babyshowerve annelik eksenindeki diğer ritüeller. Akdeniz İnsani Bilimler Dergisi, 

VIII, 1-31. 

Aluş, Y. (2015). Kültürel ve toplumsal gerçekliğimiz açısından aile 

anlayışlarının ve türk ailesinin değerlendirmesi. PESA Uluslararası Sosyal 

Araştırmalar Dergisi, 1(1), 15-24. Arslan, A. (2020). Sözlü kültür ürünlerinin 

aktarımında medya, toplum ve kuşaklararası etkileşim. USBAD Uluslararası Sosyal 

Bilimler Akademi Dergisi, 2(4), 1037-1053. 

Alver, K. (t.y.). Kültür sosyolojisi ve kültürel çalışmalar felsefe lisans programı. 

Http://Auzefkitap.İstanbul.Edu.Tr/Kitap/Felsefe_Ao/Kultursosyolojisivekult.Calisma

lar.Pdf, ty./İndirilme Tarihi 25.01.2021 

Alver, K. ve Doğan, N. (2013). Kültür sosyolojisi. Ankara: Hece Yayınları. 

Alyakut, Ö. (2016). Postmodern toplumda kadın kimliğinin bedeni üzerinden 

inşası. Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, 9 (47), 696-708. 

Arslan, A. (2011). Medyanın birey, toplum ve kültür üzerine etkileri. 

Uluslararasıİnsan Bilimleri Dergisi, 8(1), 1-12. 

Artun, E. (2005). Halk kültürlerinin gelecek kuşaklara taşınması. Halk 

Kültürlerini Koruma-Yaşatma ve Geleceğe Aktarma Uluslararası Sempozyumu, 

Kocaeli, 16-17-18 Aralık 2005. 

Aslan, M. (2005). Ziya Gökalp’te kültür ve uygarlık anlayışı, İstanbul 

Üniversitesi Sosyoloji Dergisi, 3(10), 11-19. 

Aslantürk, Z. ve Amman, T. (1999). Sosyoloji, İstanbul: İfav Yayınları. 

Atasoy, F. (2019). Küreselleşmenin kültürün biçimlenmesine etkisi. Turkish 

Steadies Social Science, 14(3), 295-310. 

Avcıoğlu, G. Ş. (2020). Türk sosyolojisinde kültür ve medeniyet anlayışlar. 

Selçuk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Dergisi, 48, 313-326. 

Aydın, M. (2000). Kurumlar sosyolojisi, Ankara Vadi Yayınları.  

Aydın, M. (2013). Kültür sosyolojisinin temel kavramları. İçinde K. Alver ve N. 

Doğan (Edt.),  Kültür sosyolojisi (ss. 47-68). Ankara: Hece Yayınları. 

http://auzefkitap.i̇stanbul.edu.tr/Kitap/Felsefe_Ao/Kultursosyolojisivekult.Calismalar.Pdf
http://auzefkitap.i̇stanbul.edu.tr/Kitap/Felsefe_Ao/Kultursosyolojisivekult.Calismalar.Pdf
http://turkoloji.cu.edu.tr/HALKBILIM/49.php


177 
 

Aytekin, P. E. (2018). Yerli dizilerde kadın kimliğinin temsili üzerine bir örnek; 

“yaprak dökümü” dizisi. Erciyes İletişim Dergisi, 5 (4), 447-463. 

Bars, M. E. (2017). Kültürel değerlerin aktarımında halk edebiyatı ürünlerinden 

yararlanma. Erzincan Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi (ERZSOSDE), 

X(II), 217-228. 

Barutçugil, İ. (2011). Kültürler arası farklılıkların yönetimi. İstanbul: Kariyer 

Yayıncılık. 

Bayer, A. (2013). Değişen toplumsal yapıda aile. Şırnak Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, IV (8), 101-129. 

Berger, J. (2010). Görme biçimleri. İstanbul: Metis Yayınları. 

Berktay, F. (2014). Tek tanrılı dinler karşısında kadın. İstanbul: Metis Yayınları.  

Bilgin, R. (2016). Geleneksel ve modern toplumda kadın bedeni ve cinselliği. 

Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 26 (1), 219-244. 

Bilgiseven, A. K. (1995). Genel sosyoloji. İstanbul: Filiz Kitabevi.  

Bilis,  P. Ö. (2018). Facebook sitesinde kullanılan profil resimleri aracılığıyla 

sanal dünyada kadın kimliğinin temsili.  Akdeniz Üniversitesi İletişim Fakültesi 

Dergisi, (29), 314-331. 

Birekul, M. (2014). Aile ve dinî sosyalleşme. İçinde M. Aydın (Edt.), Aile 

sosyolojisi yazıları (ss.141-156).  İstanbul: Açılım Kitap. 

Bulut, S. (2011). Atasözlerinin değerler eğitimindeki yeri. Yayınlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi. Karadeniz Teknik Üniversitesi, Eğitim Bilimleri Enstitüsü, 

Trabzon. 

Bustan, H. (2015). İslam ve aile sosyolojisi. İstanbul: El-Mustafa Yayınları.  

Can, İ. (2013). Tarih, toplum ve kültür bağlamında aile ve kadın. İçinde M. 

Aydın (Edt.), Sistematik aile sosyolojisi (ss.215-248). Konya: Çizgi Kitapevi. 

Can, S. ve Koz, K. A. (2018). Medya ve kadın. İçinde B. Ayhan (Edt.), İletişim 

sosyolojisi (ss 359-382). Konya: Literatürk Yayınları. 

Cirhinlioğlu, Z. ve Zengin, A. Ç. (2020). Modernlik-dindarlık ikiliğini yeniden 

düşünmek: “kadın dindarlığı”. Journal Of Modernism And Postmodernism Studies 

(JOMOPS), 1(1), 66-79. 

Coşkun, A. (2011). Sosyal değişme kadın ve din, İstanbul: Rağbet Yayınları. 



178 
 

Coşkun, A. E. (t.y.). Eğitim sosyolojisi. İstanbul Üniversitesi Açık ve 

Uzaktan 

EğitimFakültesi,Http://Auzefkitap.İstanbul.Edu.Tr/Kitap/Sosyoloji_Lisans_Ao/Egiti

m_Sosyolojisi.Pdf, /İndirilme Tarihi 27.12.2020. 

Cuche, D. (2014). Sosyal bilimlerde kültür kavramı (Çev: T. Arnas). İstanbul: 

Bağlam Yayınları. 

Çağan, K. (2011). Ailenin işlevleri. İçinde K. Canatan ve E. Yıldırım (Edt.), Aile 

sosyolojisi (ss.83-94). İstanbul: Açılım Kitap. 

Çağan, K. (2011). Ailenin işlevleri. İçinde K. Çanatan ve E. Yıldırım (Edt.), Aile 

sosyolojisi (ss. 83- 95). İstanbul: Açılım Kitap. 

Çamkara, A. (2007). Teknoloji ve kültürel endüstri: “web”ten “cep”e alkışların 

dönüşümü. Millî Folklor, 19(75), 7-29. 

Çeçen, A. (1996). Kültür ve politika. İstanbul: Gündoğan Yayınları. 

Çelik, C. ve Geçer, H. (2017). Kadının çalışma hayatına girmesiyle oluşan aile 

içi roller sistemindeki değişim ve din ilişkisi (Niğde örneği). Gümüşhane 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 6(12), 1-30. 

Çetin, A. (2016). Ahlak ve kültür üzerine bir değerlendirme. Kırıkkale 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 6(1), 65-78. 

Çetintaş, B. (2016). Kültür kavramının kapsamı, anlam ve tanımları. Turkish 

Studies, 11(18), 227-248. 

Çıblak, N. (2008). Teknoloji çağında kültürel miras olan masalların korunması. 

TÜBAR, XXIII, 39-50. 

Çınar Köysüren, A. (2013). Kültürel ve dini algıda toplumsal cinsiyet. Ankara: 

Sentez Yayıncılık. 

Çobanoğlu, Ö. (2018). Halk edebiyatına giriş I. Eskişehir: Anadolu Üniversitesi 

Yayınları. 

Delaney, C. (2012). Tohum ve toprak, türk köy toplumunda cinsiyet ve 

kozmoloji, İstanbul: İletişim Yayınları. 

Demirel, Ş. (2016). Şukasaptati’de kadın motifi. Selçuk Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Dergisi, (35), 81-86.  

http://auzefkitap.i̇stanbul.edu.tr/Kitap/Sosyoloji_Lisans_Ao/Egitim_Sosyolojisi.Pdf
http://auzefkitap.i̇stanbul.edu.tr/Kitap/Sosyoloji_Lisans_Ao/Egitim_Sosyolojisi.Pdf


179 
 

Demirel, Z. E. B. ve Sözen, O. B. (2014). Büyük Britanya'nın yüksek kültür ve 

popüler kültüründe kadın söylemi. Gaziantep Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler 

Fakültesi Dergisi, (1), 57-69. 

Ecevit, Y. ve Karkıner, N. (Edt.) (2011). Toplumsal cinsiyet sosyolojisi. 

Eskişehir: Anadolu Üniversitesi. 

Erbaş, S. (2018). Var olmanın dayanılmaz zorluğu: kadın olmak. LAÜ Sosyal 

Bilimler Dergisi, 9(1), 75-88. 

Erdoğan, İ. ve Alemdar, K. (2011). Kültür ve iletişim. Ankara: Erk Yayınları.  

Ergun, P (2015). Ailede kültür eğitimi. İçinde S. Sakaoğlu, M. Aça ve P. Ergun 

(Edt.), Aile Yazıları/7 (ss.79-86), Ankara: T.C. Aile ve Sosyal Politikalar Bakanlığı 

Aile ve Toplum Hizmetleri Genel Müdürlüğü. 

Ergun, P. (2017). Kültür aktarımında kadının rolü. 

https://silo.tips/download/kltr-aktariminda-kadinin-rol,/İndirilme Tarihi 20.03.2021. 

Ergur, A. ve Gökalp, E. (Edt.) (2011). Kültür sosyolojisi. Eskişehir: Anadolu 

Üniversitesi. 

Ergün, D. (2000). Kimlikler kıskacında ulusal kişilik. Ankara: İmge Yayınları. 

Erkal, M. E. (1999). Sosyoloji. İstanbul: Der Yayınları. 

Erkal, M. E., Baloğlu, B. ve Baloğlu, F. (1997). Ansiklopedik sosyoloji sözlüğü. 

İstanbul: Der Yayınları. 

Eröz, M. (1982). İktisat sosyolojisine başlangıç. İstanbul: Filiz Kitapevi. 

Ersoy, E. (2009). Cinsiyet kültürü içerisinde kadın ve erkek kimliği (Malatya 

örneği). Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 19(2), 214-215. 

Ertürk, S. A. (t.y.) Kültürel coğrafya: insan kültür-mekân coğrafya lisans 

programı 

Http://Auzefkitap.İstanbul.Edu.Tr/Kitap/Cografya_Lisans_Ao/Kulturel_Cografya_İn

san_Kultur_Mekan.Pdf/İndirilme Tarihi 01.12.2020. 

Fidan F. (2000). Kapitalizmin gelişme sürecinde kadının çok yönlü konumu 

(medya örneği). Bilgi, 1(2), 117-133. 

Geertz, C. (2010). Kültürlerin yorumlanması (Çev: H. Gür). Ankara: Dost 

Kitabevi. 

Gıddens, A. (2000). Sosyoloj. Ankara: Ayraç Yayınevi. 

Gıddens, A. Ve Sutton, P. W. (2014). Sosyolojide temel kavramlar (Çev: A. 

Esgin). Ankara: Phoenix Yayınevi. 

Giddens, A. (2012). Sosyoloji (Çev: C. Güzel). İstanbul: Kırmızı Yayınları.  

https://dergipark.org.tr/tr/pub/euljss
https://dergipark.org.tr/tr/pub/euljss
https://dergipark.org.tr/tr/pub/euljss/issue/38233
https://silo.tips/download/kltr-aktariminda-kadinin-rol,/İndirilme
http://auzefkitap.i̇stanbul.edu.tr/Kitap/Cografya_Lisans_Ao/Kulturel_Cografya_İnsan_Kultur_Mekan.Pdf/İndirilme
http://auzefkitap.i̇stanbul.edu.tr/Kitap/Cografya_Lisans_Ao/Kulturel_Cografya_İnsan_Kultur_Mekan.Pdf/İndirilme


180 
 

Göçer, A. (2012). Dil kültür ilişkisi ve etkileşimi üzerine. Türk Dili Dil ve 

Edebiyat Dergisi, 50-57. 

Göker, G. (2015). İletişimin mcdonaldlaşması: sosyal medya üzerine bir 

inceleme. Turkish Studies, 10(2), 389-410. 

Günay, G. ve Özgün, B. (2011). Kadınların toplumsal cinsiyet rolleri 

çerçevesinde aile içi yaşamı algılama biçimleri. Türkiye Sosyal Araştırmalar Dergisi, 

153(153), 157-171. 

Gündüz, S. (2017b). Dijital çağın kültüre etkisi. 

Http://Www.Azizmsanat.Org/2017/11/07/Dijital-Cagin-Kulture-Etkisi-Selin-

Gunduz/ İndirme Tarihi 12.12.2020. 

Gündüz, Ş. (2017a). Kariyer basamaklarında kadının düşmanı olarak kendisi: 

süper anne sendromu, görünmez kadın sendromu ve külkedisi sendromu. Karadeniz 

Uluslararası Bilimsel Dergi, 35(35), 84-94. 

Günüç, S.(2012). Sanal toplumda birlikte yaşama kültürü. İçinde B. Günay 

(Edt.), Genç akademisyenlerin perspektifinden birlikte yaşama (ss. 393-421). 

İstanbul: Da Yayıncılık. 

Güvenç, B. (1979). İnsan ve kültür. İstanbul: Remzi Kitabevi. 

İzzetbegoviç, A. (1992). Doğu ve batı arasında islam (Çev: S. Şaban). İstanbul: 

Nehir Yayınları. 

Kahraman, S. D. (2010). Kadınların toplumsal cinsiyet eşitsizliğine yönelik 

görüşlerinin belirlenmesi. Dokuz Eylül Üniversitesi Hemşirelik Fakültesi Elektronik 

Dergisi, 3 (1), 30-35. 

Kandiyoti, D. (2015). Cariyeler, bacılar, yurttaşlar. İstanbul: Metis Yayınları.  

Kaplan, M. (1983). Kültür ve dil, İstanbul: Dergâh Yayınları. 

Karabacak, Z. İ. ve Sezgin, A. A. (2016).   Sosyal medyada ve reklam içeriğinde 

kadın bedeninin alternatif temsili: fatkini kampanyası. Çukurova Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Dergisi, 25 (3), 307-322. 

Karagöz, B. ve İşcan, A. (2016). Kültürel bellek aktarımı temelinde ninnilerin 

rolü: anneler ninnileri biliyor mu?. Erzincan Üniversitesi Eğitim Fakültesi Dergisi, 

18 (2), 1036-1055. 

Karahan, F. D. ve Adak, N. (2019). Tüketimin cinsiyeti: tüketim toplumunda 

gençlerin tüketim eğilimleri. Akdeniz Kadın Çalışmaları ve Toplumsal Cinsiyet 

Dergisi, II(1), 118-148. 

http://www.azizmsanat.org/2017/11/07/Dijital-Cagin-Kulture-Etkisi-Selin-Gunduz/%20İndirme
http://www.azizmsanat.org/2017/11/07/Dijital-Cagin-Kulture-Etkisi-Selin-Gunduz/%20İndirme
https://dergipark.org.tr/tr/pub/deuhfed
https://dergipark.org.tr/tr/pub/deuhfed


181 
 

Karakaya, H. (2017). Türkiye’de ulusalcılık, islamcılık vemodernizm açısından 

kadın. Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi,  27(2), 155-166. 

Karslı E. (2019). Modernleşme sürecinde çözülen aile yapısı ve kadının yeniden 

inşası. Uluslararası Hukuk ve Sosyal Bilim Araştırmaları Dergisi, 1(1), 1-14. 

Karslı, E. (2019). Modernleşme sürecinde çözülen aile yapısı ve kadının yeniden 

inşası. Uluslararası Hukuk Ve Sosyal Bilim Araştırmaları Dergisi, 1(1), 1-14. 

Kasapoğlu, A. ve Karkıner, N. (2011). Aile sosyolojisi. Eskişehir: Anadolu 

Üniversitesi Yayını. 

Kayadibi, F. (2003). Kadın eğitiminin önemi ve kalkınmadaki rolü. Sosyoloji 

Konferansları Dergisi, 28, 19-31. 

 Kaylı, D. Ş. (2015). Medyanın toplumsal cinsiyetle ilişkisi: tempo dergisinde 

beden temsilleri. İçinde F. Z. Fidan ve D. Alptekin (Edt.), Kadın bedeni ve istismarı 

(ss.143-169). İstanbul: Opsiyon Yayınları. 

Kaymas, S. (2018). Teknoloji ve kültürün diyalektiğini izlemek: teknolojik 

kültürün inşasında, iletişim teknolojileri reklamları. Ege Üniversitesi İletişim 

Fakültesi Medya ve İletişim Araştırmaları Hakemli E-Dergisi, 2, 19-35. 

Kılıç, R. (2011). Din ve kültür ilişkisi: analitik bir değerlendirme. Türk Yurdu 

Dergisi, 100(286), 6-13. 

Kır, İ. (2011). Toplumsal bir kurum olarak ailenin işlevleri. Elektronik Sosyal 

Bilimler Dergisi, 10(36), 381-404. 

Koca, S. K. (2012). Genel hatları ile kültür ve sembol ilişkisi. Saü Fen Edebiyat 

Dergisi, 12(2), 87-94. 

Kozlu, D. (2009). Modernizm sonrası postmodern hareket içinde kadının yeri. 

Art-e Sanat Dergisi, 2(3), 1-15. 

Köktürk, M. (2014). Kültür ve sembol (bir cassirer incelemesi). Ankara: Aktif 

Düşünce Yayınları. 

Kurtdaş, E. M. ve Kurtdaş, M. Ç. (2011). Bir tüketim nesnesi olarak kadın 

bedeni. 4. Uluslararası Bir Bilim Kategorisi Olarak Kadın: Edebiyat, Dil, Kültür, 

Sanat, Peyzaj ve Tasarım Çalışmalarında Kadın Sempozyumu. İnönü Üniversitesi, 

Malatya, Türkiye, 4-5-6 Mayıs.  

Markoç, İ. (2020). Kadının sosyal medya kullanımı ve sosyal yaşama 

katılımında konutun rolü: Bağcılar, İstanbul. EKSEN Dokuz Eylül Üniversitesi 

Mimarlık Fakültesi Dergisi,  1(1), 26-41. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/sduarte


182 
 

Marsall, G. (1999).  Sosyoloji sözlüğü (Çev: O. Akınhay ve D. Kömürcü). 

Ankara: Bilim Sanat Yayınları. 

Mengü, S. Ç. (2004). Televizyon reklamlarında kadına yönelik oluşturulan 

toplumsal kimlik. İstanbul: İstanbul Üniversitesi İletişim Fakültesi Yayınları. 

Metin, A. (2011). Kimliğin toplumsal inşasıve geleneksel kadın kimliğinin 

aktarımı. Çankırı Karatekin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 2(1), 74-

92. 

Narcı, F. D. (2018). Çerkes kültürünün aktarımında kadının rolü. 

Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi. Kırıkkale Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Kırıkkale. 

Nazlı, A. (2015). Kadın bedeni ve toplumsal izdüşümleri: sosyolojik bir bakış. 

İçinde F. Z. Fidan ve D. Alptekin (Edt.), Kadın bedeni ve istismarı (ss.33-55). 

İstanbul: Opsiyon Yayınları. 

 Oğuz, E. S. (2011). Toplum bilimlerinde kültür kavramı. Hacettepe Üniversitesi 

Edebiyat Fakültesi Dergisi, 28(2), 123-139. 

Oğuz, M. Ö. ve Özünel, E. Ö. (2019). Halk masalları. Eskişehir: Anadolu 

Üniversitesi Açıköğretim Fakültesi Yayını. 

Okumuş, E. (2014). Din ve sosyalleşme. Turkish Studies, 9(11), 429-454. 

Okumuş, E. (2016). Toplum bağlamında din-kültür etkileşimi. Turkish Studies, 

11(7), 269-292. 

Özaydın, B. (2010). Teknoloji kültürü ve etik. Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi. Süleyman Demirel Üniversitesi, Fen Bilimleri Enstitüsü, Isparta. 

Özbudun, S. ve Uysal, G. (2021). 50 soruda antropoloji, İstanbul: Bilim ve 

Gelecek Kitaplığı. 

Özdemir, N. (2012). Medya kültür ve edebiyat. Ankara: Grafiker Yayınları. 

Özkalp, E. (Edt.) (2004). Davranış bilimlerine giriş. Eskişehir: Anadolu 

Üniversitesi. 

Özkul, M. ve Tatar, T. (1999). Kurumlar sosyolojisi ders notları. 

Özlem, D. (1993). Felsefe yazıları. İstanbul: Anahtar Kitaplar Yayınevi.  

Özmen, S. (t.y.). Kültürler Arası İletişim Ve Sosyal Medya, 

http://auzefkitap.istanbul.edu.tr/kitap/kok/kuliletisvesosyalmedyaau259.pdf./İndirilm

e Tarihi 12.01.20222.  



183 
 

Öztürk, M. C. (2013). Dijital iletişim ve yeni medya. Eskişehir: Anadolu 

Üniversitesi Yayınları. 

Saktanber, A. (2010). Türkiye’de medyda kadın: serbest, müsait kadın veya iyi 

eş, fedakar anne. İçinde Ş. Tekeli (Edt.), 1980’ler Türkiyesinde kadın bakış açısından 

kadınlar (ss. 187-206). İstanbul: İletişim Yayınları. 

Sayın, Ö. (1990). Aile sosyolojisi ailenin toplumdaki yeri. İzmir: Ege 

Üniversitesi Basımevi. 

Sever, M. (2015). Kadınlık, annelik, gönüllü çocuksuzluk: Elisabeth 

Badinter’den kadınlık mı annelik mi? Tina Miller’dan annelik duygusu: mitler ve 

deneyimler ve Corinnemaier’den no kid üzerinden bir karşılaştırmalı okuma 

çalışması. Fe Dergi: Feminist Eleştiri, 7(2), 72-86. 

Sezal, İ. (2002). Sosyoloji. İstanbul: Beta Basım Yayın. 

Sezen, Y. (2004). İslam’ın sosyolojik yorumu. İstanbul: İz Yayıncılık. 

Smıth, P. (2007). Kültürel Kuram (Çev: S. Güzelsarı ve İ. Gündoğdu). İstanbul: 

Babil Yayınları. 

Şahin, M. (2019a). Kültür değişimleri ve eğitim. Eğitim Kuram ve Uygulama 

Araştırmaları Dergisi, 5(3), 458- 466. 

Şahin, M. (2019b). Kültür aktarımında toplumsal cinsiyetin rolü. Akademik 

Hassasiyetler, 6(11), 233-249. 

Şahin, V. (2013). Kültürel bellek mekânı olarak türküler. Kültürümüzde Türkü 

Sempozyumu Bildirileri, Sivas, 22-25 Ekim.  

Şahnagil, S. (2019). Kültür ve medya ilişkisi kapsamında kadın imgesi: 

geleneksel cinsiyet rejiminin dizilerle yeniden üretimi. II. Uluslararası Ampirik 

Ekonomi ve Sosyal Bilimler Konferansı, Bandırma, Türkiye, 20-21-22 Haziran. 

Şener, G. (2019). Metalaşmış feminizm kadınları güçlendirir mi? 8 Mart dünya 

emekçi kadınlar günü reklamlarının feminist eleştirel söylem analizi. Kültür ve 

İletişim Dergisi, (44), 146-172. 

Şener, S. (2009). Kadının aile içi ve sosyal rollerinin dengelenmesi. Kadın 

Çalışmaları Kongresi.  Sakarya. 

Şenol, D. (2017). Küreselleşen dünyada türk ailesindeki değişim. Türk Yurdu 

Dergisi, 106(357), 34-36. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/kulturveiletisim/issue/49260/629080
https://dergipark.org.tr/tr/pub/kulturveiletisim/issue/49260/629080
https://dergipark.org.tr/tr/pub/kulturveiletisim
https://dergipark.org.tr/tr/pub/kulturveiletisim


184 
 

Şenol, D. (2018). Toplumsal bütünleşmede göz ardı edilen gerçek: kadın. Türk 

Yurdu Dergisi, 107(374), 23-25. 

Şenol, D., Erdem, S., Uzun, Z., ve Erdem, E. (2016). Toplumsal cinsiyetin bir 

aktarım aracı olarak çizgi filmler: sindirella ve pamuk prenses. KADEM: Kadın 

Araştırmaları Dergisi, 2(2),  62-88. 

Tanrıverdi, H. (2018). Din-kültür ilişkisi üzerine bir değerlendirme. Ordu 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi, 8(3), 595- 601. 

Tayanç, D. A. (2010). Modernizm ve postmodernizmin kadın kimliği üzerindeki 

etkisi. Köprü Üç Aylık Fikir Dergisi, (110), 1-10. 

Tezcan, M. (1985). Eğitim sosyolojisi. Ankara: Ankara Üniversitesi Eğitim 

Bilimleri Fakültesi Yayınları. 

Töret, A. B. (2017). Kadının toplumsal cinsiyet rollerinin türk halk ninnilerine 

yansımaları. Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Veli Araştırma Dergisi, (8),173-191. 

Tuna S. T. (2013). Sözlü kültürden yazılı kültüre bir metin aktarımı örneği: 

Muğla’dan derlenmiş bir efsane ile kurumuş ağaçlar hikâyesinin mukayeseli 

ı̇ncelemesi. Turkish Studies, 8(8), 1347-1361. 

Tuna, K. (2013). Dil ve kimlik. İçinde K. Alver ve N. Doğan (Edt.), Kültür 

sosyolojisi (ss.223-236). Ankara: Hece Yayınları. 

Turan, S. (2006). Bir meşrulaştırma aracı olarak bilişim ve kitle iletişim 

teknolojileri: eleştirel bir bakış. Eskişehir Osmangazi Üniversitesi İİBF Dergisi, (1-

2), 71-86. 

Turhan, M. (1994). Kültür değişmeleri. İstanbul: İfav Yayınları. 

Uluç, G. ve Yarcı, A. (2017). Sosyal medya kültürü. Dumlupınar Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Dergisi, 52, 88-102.   

Uygur, M. (1996). Kültür kuramı. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları.  

Ülken, H. Z. (1969). Sosyoloji Sözlüğü. İstanbul: Milli Eğitim Basımevi. 

Üstündağ, H. (2013). Antropoloji. Eskişehir: Anadolu Üniversitesi Yayınları. 

Vatandaş, C. (2007). Toplumsal cinsiyet ve cinsiyet rollerinin algılanışı. 

Sosyoloji Konferansları Dergisi, (35), 29-56. 

Williams, R. (1993). Kültür. Ankara: İmge Kitabevi. 

Yapıcı, A. (2016). Toplumsal cinsiyet, din ve kadın.  İstanbul: Çamlıca 

Yayınları. 

https://app.trdizin.gov.tr/dergi/TmpBM053PT0/turk-kulturu-ve-haci-bektas-veli-arastirma-dergisi


185 
 

Yazoğlu, R. (2002). Dil-kültür ilişkisi. Ekev Akademi Dergisi, 6(11), 123-143. 

Yeter, E. (2015). Toplumsal cinsiyet bağlamında kadının özneliği ve din. 

Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 15(2), 189-210. 

Yıdırım, E. (2009). Toplumsal değişme sürecinde aile. İçinde K. Canatan ve E. 

Yıldırım (Edt.), Aile sosyolojisi (ss.121-138). İstanbul: Açılım Kitap. 

Yıldırım, D. (1998). Türk bitiği “araştırma/inceleme yazıları”. Ankara: Akçağ 

Yayınları.  

Yıldırım, E. (2011). Aile ve evlilik türleri. İçinde K. Çanatan ve E. Yıldırım 

(Edt.), Aile Sosyolojisi (ss. 65- 83). İstanbul: Açılım Kitap.  

Yılmaz, A. (2004). Türk kültüründe kadın. Milli Folklor, (61), 111-123. 

Yılmaz, C. (2011).  Modern çağda tüketim kültürü ve kadın. 4. Uluslararası Bir 

Bilim Kategorisi Olarak Kadın: Edebiyat, Dil, Kültür, Sanat, Peyzaj ve Tasarım 

Çalışmalarında Kadın Sempozyumu. İnönü Üniversitesi, Malatya, Türkiye, 4-5-6 

Mayıs.  

Yılmaz, M. (2019). Popüler kültür ve sosyal ağlar aracılığıyla kadın ikonlarda 

beden ve kendilik sunumuna yönelik bir ınstagram analizi. Yayımlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi. İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

Yörükân, T. (2013). Sosyolojik ve sosyal psikolojik görüş açısıyla öğrenme, 

etkileşme, sosyalleşme, kültür ve kişilik. Ankara: Atatürk Kültür Merkezi Yayını. 

Zeybekoğlu, Ö. (2010). Toplumsal cinsiyet rolleri bağlamında türk toplumunun 

erkeklik algısı. ETHOS: Felsefe ve Toplumsal Bilimlerde Diyaloglar, 3 (1), 1-14. 

Zeybekoğlu, Ö. (2013). Günümüzde erkeklerin gözünden babalık ve aile. 

Akdeniz İnsani Bilimler Dergisi, 3(2), 297-328. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


