
Die Bedeutung der negativen Religionsfreiheit im deutsch-türkischen  
Verfassungsvergleich 



 

 



Berçin Kuzu 
 
 
 

 

 

 
 

 
Die Bedeutung der negativen  
Religionsfreiheit im deutsch-

türkischen Verfassungsvergleich 
mit Rücksicht auch auf die Europäische 

Menschenrechtskonvention 
 
 
 
 
 



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation  
in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische  
Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar. 
 
 
 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

ISBN 978-3-631-86691-7 (Print) 
E-ISBN 978-3-631-87557-5 (E-PDF) 
E-ISBN 978-3-631-87558-2 (EPUB) 

DOI 10.3726/b19568 

© Peter Lang GmbH 
Internationaler Verlag der Wissenschaften 

Berlin 2022 
Alle Rechte vorbehalten. 

 

Peter Lang – Berlin ∙ Bern ∙ Bruxelles ∙ New York ∙ 
Oxford ∙ Warszawa ∙ Wien 

 
Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich  
geschützt. Jede Verwertung außerhalb der engen Grenzen des  

Urheberrechtsgesetzes ist ohne Zustimmung des Verlages  
unzulässig und strafbar. Das gilt insbesondere für  

Vervielfältigungen, Übersetzungen, Mikroverfilmungen und die  
Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen. 

Diese Publikation wurde begutachtet. 

www.peterlang.com 



 
 

Die Bedeutung der negativen Religionsfreiheit  

im deutsch-türkischen Verfassungsvergleich –  

mit Rücksicht auch auf die Europäische  

Menschenrechtskonvention 
 
 
 
 

INAUGURAL-DISSERTATION 
 

zur Erlangung des akademischen Grades eines Doktors der Rechte 
durch die Juristenfakultät der Universität Leipzig 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Vorgelegt von 
Berçin Kuzu Soysal 

August 2019 
 

 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Dekan: Prof. Dr. Tim Drygala 

Erster Gutachter: Prof. Dr. Christoph Enders 

Zweiter Gutachter: Prof. Dr. Jochen Rozek 

Datum der mündlichen Prüfung: 15.07.2021 



Inhaltsverzeichnis

		Abkürzungsverzeichnis ...................................................................................  11

		Vorwort ...................................................................................................................  15

		Einleitung ..............................................................................................................  17

		Erster Teil:  Einführung in den Gegenstand, 
Begriffsbestimmung und Problemstellung ............................................  21

	 A.	 Das Grundrecht der negativen Religionsfreiheit .....................................  21
	 I.	 Untersuchungsgegenstand ..................................................................  21
	 II.	 Begriffsbestimmung .............................................................................  27
	 III.	 Problemaufriss ......................................................................................  30
	 IV.	 Gang der Untersuchung ......................................................................  33

	 B.	 Grundzüge der negativen Seite von Freiheitsrechten ..............................  34
	 I.	 Herausbildung der negativen Freiheit und ihr Umfang ..................  35
	 1.	 Herleitung nach dem Wortlaut ......................................................  36
	 2.	 Negative Rechte in Beziehung zu positiven Rechten ...................  37
	 II.	 Bedeutung der negativen Religionsfreiheit .......................................  38
	 III.	 Rechtsgeschichtlicher Hintergrund ...................................................  39
	 IV.	 Beziehung zu anderen Freiheitsrechten ............................................  44

		Zweiter Teil:  Negative Religionsfreiheit in Deutschland ................  47

	 A.	 Allgemeine Religionsfreiheit nach Art. 4 GG ...........................................  47
	 I.	 Begrifflichkeit und Inhalt von Art. 4 GG ..........................................  47
	 1.	 Glaubensfreiheit ..............................................................................  48
	 2.	 Religiöse und weltanschauliche Bekenntnisfreiheit ....................  49
	 3.	 Ungestörte Religionsausübung ......................................................  50
	 4.	 Gewissensfreiheit ............................................................................  52



6

	 II.	 Begriffliche Fragen bzgl. Religion und Weltanschauung ................  53

	 B.	 Schutzbereiche von Art. 4 Abs. 1 und 2 GG .............................................  55
	 I.	 Persönlicher Schutzbereich .................................................................  55
	 II.	 Sachlicher Schutzbereich .....................................................................  57
	 1.	 Differenzierter Schutzbereich ........................................................  57
	 2.	 Definitionskompetenz ....................................................................  59
	 a.	 Definitionsverbot –​ Das religiöse oder 

weltanschauliche Selbstverständnis .......................................  60
	 aa.	 Das Selbstverständnis des Grundrechtsträgers 

als Beurteilungsmaßstab für die Bestimmung 
des Schutzbereiches ..........................................................  60

	 bb.	 Stellungnahme ..................................................................  61
	 b.	 Definitionsgebot .......................................................................  62
	 III.	 Die Pflicht des Staates zu religiös-​weltanschaulicher  

Neutralität .............................................................................................  63

	 C.	 Eingriffe in den Schutzbereich ...................................................................  64
	 I.	 Diskussionen um das religiös geprägte Verhalten ...........................  65
	 1.	 Konflikte zwischen dem Staat und dem Individuum ..................  66
	 a.	 BVerfGE 33, 23 –​ Eidesverweigerung aus 

Glaubensgründen .....................................................................  66
	 b.	 BVerfGE 35, 366 –​ Kreuz im Gerichtssaal .............................  67
	 c.	 BVerfGE 79, 69 –​ Eidespflicht .................................................  68
	 2.	 Konflikte zwischen dem Staat und mehreren Privatpersonen ...  69
	 a.	 BVerfGE 52, 223 –​ Schulgebet ................................................  70
	 b.	 BVerfGE 93, 1 –​ Kruzifix .........................................................  72
	 aa.	 Kritik und abweichende Meinungen ..............................  75
	 bb.	 Kruzifixe in der Rechtsprechung des EGMR ................  76
	 c.	 BVerfGE 108, 282 –​ Kopftuch .................................................  77
	 aa.	 Kritik und Argumente des Sondervotums ....................  78
	 bb.	 Erziehungsrechtliche Betrachtung .................................  80
	 d.	 BVerfGE 138, 296 –​ Kopftuchverbot Nordrhein-​

Westfalen ...................................................................................  81
	 aa.	 Kritik und Argumente des Sondervotums ....................  82

Inhaltsverzeichnis



7

	 bb.	 Stellungnahme ....................................................................  85
	 e.	 BVerfGE 153, 1 –​ Kopftuchverbot für 

Rechtsreferendarinnen ..............................................................  86
	 aa.	 Darstellung und Analyse der Entscheidung ...................  87
	 bb.	 Vergleich mit Kopftuch-​Entscheidungen des BVerfG ...  89
	 f.	 Resümee .......................................................................................  90
	 3.	 Konflikte zwischen Privatrechtssubjekten .....................................  92
	 II.	 Kollidierende Rechte und verfassungskräftige Positionen ...............  94
	 1.	 Rechte der Schüler nach Art. 4 Abs. 1 und 2 GG ..........................  95
	 2.	 Das Erziehungsrecht der Eltern nach Art. 6 Abs. 2 GG im 

Sinne der negativen Glaubensfreiheit .............................................  96
	 3.	 Sonderstatusverhältnisse des Beamtentums ..................................  98

	 D.	 Rechtfertigungsprobleme ............................................................................  99
	 I.	 Verfassungsimmanente Schranken ...................................................  100
	 II.	 Geschriebene Gesetzesvorbehalte .....................................................  101

		Dritter Teil:  Negative Religionsfreiheit in der Türkei ....................  103

	 A.	 Einführung ..................................................................................................  104

	 B.	 Rechtsgeschichtlicher Hintergrund .........................................................  109
	 I.	 Religiosität und Religionsfreiheit im Osmanischen Reich .............  110
	 1.	 Das islamische Recht im Osmanischen Reich .............................  113
	 a.	 Glaubens-​ und Religionsfreiheit bei Dhimmis ....................  115
	 b.	 Glaubens-​ und Religionsfreiheit bei Muslimen ...................  117
	 2.	 Konstitutionelle Menschenrechte ab dem 19. Jh. im 

Osmanischen Reich ........................................................................  118
	 a.	 Die erste Phase der konstitutionellen 

Entwicklung: Tanzimat-​Ära ....................................................  120
	 b.	 Die erste Osmanische Verfassung von 1876 .........................  121
	 c.	 Die Verfassungsänderungen von 1909 ..................................  123
	 3.	 Stellungnahme ................................................................................  123
	 II.	 Religions-​ und Gewissensfreiheit in den türkischen 

Verfassungen ........................................................................................  124
	 1.	 Die Verfassung von 1921 und die Doppelverfassungsperiode ...  125

Inhaltsverzeichnis



8

	 a.	 Exkurs: Der Zerfall des Osmanischen Reichs vor 
seinem rechtspolitischen Hintergrund .................................  126

	 b.	 Die Lausanner Friedenskonferenz und das Ende des 
Osmanischen Reiches ..............................................................  127

	 c.	 Radikale Reformen nach der Proklamation der  
Republik ....................................................................................  128

	 2.	 Die Verfassung von 1924 ...............................................................  129
	 a.	 Der laizistische Charakter der TVerf von 1924 ....................  133
	 b.	 Vom Einparteiensystem zum Mehrparteiensystem 

unter Betrachtung des laizistischen Aspektes ......................  134
	 c.	 Das Ende der Verfassung von 1924 .......................................  136
	 d.	 Stellungnahme ..........................................................................  137
	 3.	 Die Verfassung von 1961 ...............................................................  138
	 a.	 Menschenrechte in der Verfassung von 1961 mit 

Fokus auf Religionsfreiheit .....................................................  139
	 b.	 Die Entstehung des Amtes für religiöse 

Angelegenheiten (DIB) ...........................................................  142
	 c.	 Der Türkische Verfassungsgerichtshof in der 

Verfassung von 1961 ................................................................  143
	 4.	 Fazit zur Entwicklung der aktuellen Verfassung von 1982 ........  144

	 C.	 Der Inhalt der individuelle Gewissens-​ und Religionsfreiheit .............  146
	 I.	 Allgemeine Religionsfreiheit nach Art. 24 TVerf von 1982 ...........  146
	 II.	 Die Religionsfreiheit im Lichte der allgemeinen 

Grundrechtsdogmatik .........................................................................  149
	 1.	 Die in der TVerf von 1982 niedergelegten Schutzbereiche ........  149
	 a.	 Schutzbereich der einzelnen Teilbereiche im Sinne 

der Verfassung ..........................................................................  150
	 aa.	 Religions-​ und Glaubensfreiheit ....................................  150
	 bb.	 Gewissensfreiheit .............................................................  152
	 cc.	 Meinungs-​ und Überzeugungsfreiheit ..........................  152
	 2.	 Eingriff in den Schutzbereich –​ auch auf internationaler 

Ebene ...............................................................................................  154
	 3.	 Rechtfertigung ................................................................................  154
	 a.	 Das Laizismus-​Prinzip als Rechtfertigungsgrund ...............  155

Inhaltsverzeichnis



9

	 b.	 Schutzbereichsbegrenzungen ................................................  156
	 aa.	 Begrenzung gemäß der Verfassung ..............................  156
	 bb.	 Gerichtliche und gesetzliche Begrenzungen ...............  159
	 c.	 Verhältnismäßigkeitsprüfung ...............................................  160
	 aa.	 Verhältnismäßigkeitsprüfung nach dem Recht 

der EMRK ........................................................................  161
	 bb.	 Beurteilungsspielraum als Besonderheit im 

Recht der EMRK .............................................................  162
	 cc.	 Die individuelle völkerrechtliche Garantie .................  163

	 D.	 Die negative Religionsfreiheit in Einzelfällen .........................................  167
	 I.	 Das unverzichtbare Laizismusprinzip der Verfassung ..................  169
	 1.	 Das türkische Verständnis von Laizismus ..................................  169
	 2.	 Das Verhältnis zwischen negativer Religionsfreiheit und 

Laizismus .......................................................................................  171
	 II.	 Die verpflichtende Religiöse Kultur und Sittenlehre in 

Art. 24 Abs. 4 TVerf von 1924 ..........................................................  172
	 1.	 Die TVerf in Verbindung mit der völkerrechtlichen 

Gewährleistung .............................................................................  176
	 2.	 Befreiung vom Religionsunterricht auf Antrag nur für 

Christen und Juden .......................................................................  178
	 3.	 Aktuelle Problematik ....................................................................  180
	 III.	 Obligatorische Angabe der Religionszugehörigkeit in 

Ausweisen ............................................................................................  181
	 IV.	 Bedeckung mit dem islamischen Kopftuch in öffentlichen 

Einrichtungen .....................................................................................  182
	 V.	 Existenz des Amtes für religiöse Angelegenheiten (DIB) .............  183

		Vierter Teil:  Die individuellen Garantien der negativen 
Religionsfreiheit in der EMRK ..................................................................  187

	 A.	 Die EMRK als völkerrechtlicher Vertrag ................................................  187

	 B.	 Das Ziel des EGMR und seine Besonderheiten .....................................  188
	 I.	 Die Bedeutung der EMRK ................................................................  188
	 II.	 Beurteilungsspielraum .......................................................................  189

Inhaltsverzeichnis



10

	 C.	 Religionsfreiheit in Art. 9 der EMRK ......................................................  191
	 I.	 Der Schutzbereich des Art. 9 EMRK und die negative 

Religionsfreiheit ...................................................................................  192
	 II.	 Einschränkung des Schutzbereichs ...................................................  193
	 1.	 Rechtsfertigungsmaßstab der EMRK ...........................................  194
	 a.	 Gesetzliche Grundlage .............................................................  194
	 b.	 Legitimes Ziel ...........................................................................  195
	 c.	 Die Bedingung der Notwendigkeit in einer 

demokratischen Gesellschaft ..................................................  196
	 2.	 Verhältnismäßigkeit und Abwägung ............................................  198

	 D.	 Rang und Geltungsanspruch der EMRK im deutschen Recht .............  199
	 I.	 Art. 9 EMRK im Vergleich mit Art. 4 GG ........................................  200
	 II.	 Die Stellung der EMRK und Urteile des EGMR in der 

deutschen Rechtsordnung ..................................................................  202

	 E.	 Rang und Geltungsanspruch der EMRK im türkischen Recht ............  203
	 I.	 Die Stellung der EMRK in der türkischen Rechtsordnung ............  203
	 II.	 Die Bedeutung der EMRK im türkischen Rechtssystem ................  204
	 a.	 Laizismus im Spiegel der Rechtsprechung des EGMR ........  205
	 b.	 Negative Religionsfreiheit im Spiegel der 

Rechtsprechung des EGMR ....................................................  206

		Fünfter Teil:  Zusammenfassung der Ergebnisse und 
Schlussfolgerung ..............................................................................................  209

		 
 
 
 
 
 
 

		Literaturverzeichnis .......................................................................................  219

		Anhang 1 –​ Entscheidungsauswahl .........................................................  241

		 ..........  245

Inhaltsverzeichnis



Abkürzungsverzeichnis

	a. a. O.	 Am angegebenen Ort
	ABD	 Ankara Barosu Dergisi (Zeitschriften der Anwaltskammer 

Ankara)
	Abs.	 Absatz
	Abschn.	 Abschnitt
	AEMR	 Die Allgemeine Erklärung der Menschenrechte
	AIHS	 türkische Abkürzung für EMRK
	AnwBl.	 Anwaltsblatt
	AöR	 Archiv des Öffentlichen Rechts
	Appl. No.	 Application Nummer
	APuZ	 Aus Politik und Zeitgeschichte
	Art.	 Artikel
	AÜSBFD	 Ankara Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi Dergisi (Zeitschrift 

der Staatswissenschaftlichen Fakultät Ankara)
	AYMK	 türkische Abkürzung für TVerfGE
	BAG	 Bundesarbeitsgericht
	BAGE	 Bundesarbeitsgericht –​ Entscheidung
	BayGVBl	 Bayerisches Gesetz-​ und Verordnungsblatt
	BayVBl.	 Bayerische Verwaltungsblätter
	BayVerfGH	 Bayerische Verfassungsgerichtshof
	BGB	 Bürgerliches Gesetzbuch
	B.N.	 Başvuru Numarası (Beschwerdenummer)
	bspw.	 beispielsweise
	bzgl.	 bezüglich
	bzw.	 beziehungsweise
	BVerfG	 Bundesverfassungsgericht
	BVerfGE	 Bundesverfassungsgericht –​ Entscheidung
	BVerwG	 Bundesverwaltungsgericht
	BVerwGE	 Bundesverwaltungsgericht –​ Entscheidung
	C.	 Cilt (Bund)
	ca.	 circa
	ders.	 derselbe
	d.h.	 das heißt
	DIB	 Diyanet İşleri Başkanlığı (Das Amt für religiöse Angelegenheiten)
	Diss.	 Dissertation



12

	djbZ	 Zeitschrift des Deutschen Juristinnenbundes
	DÖV	 Die öffentliche Verwaltung
	DVBl.	 Deutsches Verwaltungsblatt
	E.	 Entscheidung
	EGMR	 Europäischer Gerichtshof für Menschenrechte
	EKMR	 Europäische Kommission für Menschenrechte
	EMRK	 Europäische Menschenrechtskonvention
	erw.	 erweitert
	erg.	 ergänzen
	ESVGH	 Entscheidungssammlung des Verwaltungsgerichtshofes
	EU	 Europäische Union
	EuGRZ	 Zeitschrift für Europäische Grundrechte
	f.	 folgende
	FamRZ	 Zeitschrift für das gesamte Familienrecht
	ff.	 fortfolgende
	Fn.	 Fußnote
	FS	 Festschrift
	Jh.	 Jahrhundert
	JöR	 Das Jahrbuch des öffentlichen Rechts der Gegenwart
	G.	 Grundlage
	GBeD	 Gesetz über Bevölkerungsdienste
	gem.	 gemäß
	GG	 Grundgesetz
	ggf.	 gegebenenfalls
	grdl.	 grundlegend
	GÜHFD	 Gazi Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi (Zeitschrift der 

Rechtswissenschaftlichen Fakultät Gazi)
	GVBl.	 Gesetz-​ und Verordnungsblatt
	h. M.	 herrschende Meinung
	HBG	 Hessisches Beamtengesetz
	Hess.	 Hessisch
	HessStGH	 Hessischer Staatsgerichtshof
	HbStR	 Handbuch des Staatsrechts
	HdbStKirchR	 Handbuch für Staats-​ und Kirchenrecht
	Hrsg.	 Herausgeber
	i.d.R.	 in der Regel
	i.d.S.	 in dem Sinn
	İHAS	 Avrupa İnsan Hakları Sözleşmesi (EMRK)
	IPbpR	 Der Internationale Pakt über bürgerliche und politische Rechte

Abkürzungsverzeichnis



13

	İÜHKM	 İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi Mecmuası (Magazin der 
Rechtswissenschaftlichen Fakultät Istanbul)

	i.V.m.	 in Verbindung mit
	JA	 Juristische Arbeitsblätter
	JCSW	 Jahrbuch für christliche Sozialwissenschaften
	JURA	 Juristische Ausbildung
	JuS	 Juristische Schulung
	JZ	 Juristen-​Zeitung
	KErzG	 Gesetz über die religiöse Kindererziehung
	KJ	 Kritische Justiz
	KritV	 Kritische Vierteljahresschrift für Gesetzgebung und 

Rechtswissenschaft
	Lit.	 Literatur
	LG	 Landesgericht
	LKV	 Landes-​ und Kommunalverwaltung
	NJW	 Neue Juristische Wochenschrift
	Nr.	 Nummer
	NRW	 Nordrhein-​Westfalen
	NT	 Neues Testament
	NVwZ	 Neue Zeitschrift für Verwaltungsrecht
	NZS	 Neue Zeitschrift für Sozialrecht
	o. g.	 oben genannte -​r/​-​n/​-​s
	RGBl.	 Das Reichsgesetzblatt
	Rn.	 Randnummer
	S.	 Satz oder Seite
	sog.	 sogenannte-​r/​-​n/​-​s
	StGH	 Staatsgerichtshof
	StPO	 Strafprozessordnung
	TBBD	 Türkiye Barolar Birliği Dergisi (Zeitschrift der Vereinigung der 

Rechtsanwaltskammern der Türkei)
	TBMM	 Türkiye Büyük Millet Meclisi (Große Nationalversammlung der 

Türkei)
	ThürVBl.	 Thüringische Verwaltungsblätter
	TVerf	 Türkische Verfassung
	TVerfG	 Türkisches Verfassungsgericht
	TVerfGE	 Türkisches Verfassungsgericht-​Entscheidung
	u. a.	 unter andere/​-​m
	u. ä.	 und ähnlich
	Urt.	 Urteil

Abkürzungsverzeichnis



14

	usw.	 und so weiter
	u.U.	 unter Umständen
	v.	 versus oder von
	VG	 Verwaltungsgericht
	VGH	 Verwaltungsgerichtshof
	Vgl.	 Vergleiche
	VRÜ	 Die Zeitschrift Verfassung und Recht in Übersee
	vs.	 versus
	VSO	 Volksschulordnung
	VVDStRL	 Veröffentlichungen der Vereinigung der Deutschen Staatsrechtler
	WRV	 Weimarer Reichsverfassung
	WVK	 Wiener Vertragsrechtkonvention
	VerwG.	 Verwaltungsgericht
	VwGO	 Verwaltungsgerichtsordnung
	z. B.	 zum Beispiel
	ZaöRV	 Zeitschrift für ausländisches öffentliches Recht und Völkerrecht
	ZR&I	 Zeitschrift für Recht und Islam
	ZRP	 Zeitschrift für Rechtspolitik
	ZProt.	 Zusatzprotokoll

Abkürzungsverzeichnis



Vorwort

Die vorliegende Arbeit wurde der Juristenfakultät der Universität Leipzig im Jahre 
2019 als Dissertation vorgelegt. Die mündliche Prüfung fand im Juli 2021 statt. 
Rechtsprechung und Literatur sind damit bis August 2021 berücksichtigt.

Für mich war die Erstellung dieser Arbeit eine Herausforderung und persönlich 
bereichernde Erfahrung zugleich. Den zahlreichen Personen, die mich in vielfältiger 
Art und Weise unterstützt haben, möchte ich an dieser Stelle ganz herzlich danken.

Mein besonderer Dank gilt zunächst meinem Doktorvater, Herrn Professor Dr. 
Christoph Enders, für seine hervorragende Unterstützung und sein persönliches 
Engagement bei der Betreuung dieser Arbeit. Durch seine konstruktiven Anmer-
kungen und Hinweise sowie nicht zuletzt seine jederzeitige Diskussionsbereitschaft 
hat er entscheidend zum Gelingen meiner Arbeit beigetragen. Ebenfalls herzlich 
bedanken möchte ich mich bei Herrn Professor Dr. Jochen Rozek, für die freund-
liche Übernahme des Zweitgutachtens und für sein Mitwirken in der Prüfungskom-
mission. Mein größerer Dank gilt auch Herrn Professor Dr. İbrahim Ö. Kaboğlu für 
die moralische Unterstützung aus der meilenweit entfernten Türkei bedanken.

Ein herzlicher Dank gebührt weiterhin meinen Kollegen und Freunden, durch 
die ich meine Promotionszeit in bester Erinnerung behalten werde. Meine gute 
Freundin und ehemalige Kollegin danke ich Dr. Anna Mrozek für ihre Hilfsbereit-
schaft, für netten Kaffeepausen zusammen, insbesondere für ihre unbeschreibliche 
Hilfe zur Vorbereitung der Doktorprüfung. Mein größter Dank gilt auch Frau Hülya 
Kunig, dass sie in schwierigen Zeiten -​offiziell und inoffiziell-​ immer für mich da 
war und mich unterstützt hat.

Ganz herzlich möchte ich mich an dieser Stelle bei Dr. Funda Özdin und Dr. 
Arzu Deveci Kaygusuz für ihre unbezahlbare Freundschaft, ihre Unterstützung und 
insbesondere für ihre motivierenden Zuspruch bedanken. Für die unzähligen Auf-
heiterungen während unseres gemeinsamen Zusammenwohnens in meinen letz-
ten zwei Jahren in Leipzig und für die lebenslange Freundschaft muss ich auch Dr. 
Canan Karakoç herzlich danken.

Meinen Eltern und insbesondere meinen lieben Ehemann Ata Soysal danke ich 
von Herzen, dass sie mich auf meinem bisherigen Lebensweg vorbehaltlos unter-
stützen. Durch ihren steten Rückhalt, ihre Ermutigung und ihre Liebe haben sie im 
wesentlichen Maße zum Gelingen der Arbeit beigetragen. Ihnen widme ich diese 
Arbeit.

Istanbul, im Januar 2022
Berçin Kuzu Soysal





Einleitung

Seit dem Zweiten Weltkrieg hat der Gedanke des Schutzes der Menschenrechte 
sowohl auf der internationalen als auch auf der nationalen Ebene verstärkt an 
Bedeutung gewonnen. Menschenrechte nehmen einen zentralen Platz in interna-
tionalen Schriftstücken ein, z.B. in Konventionen, Erklärungen und Verträgen, und 
die Klärung von Fragen rund um ihren Schutz hat sich zu einem wichtigen Rechts-
zweig entwickelt. Vor allem die Glaubens-​ und insbesondere die Religionsfreiheit 
gehört zum unverzichtbaren Kernbestand neuzeitlicher Grundrechtserklärungen. 
Angesichts der fortschreitenden Säkularisierung und Entwicklung hin zu einer plu-
ralistischen Gesellschaft ist es sehr wichtig geworden, in modernen, demokratisch 
verfassten Staaten mit vielen unterschiedlichen gesellschaftlichen Gruppen und 
deren politischen, kulturellen und religiösen Interessen in Frieden und Eintracht 
zusammenzuleben. Um bei möglichen Konflikten, welche einer Lösung auf juristi-
scher Ebene bedürfen, gewappnet zu sein, erscheint es bedeutsam, Kenntnisse über 
verschiedene Religionen, Weltanschauungen und Kulturen zu erlangen. Die Frage 
nach dem verfassungsrechtlichen Schutz der Freiheit von Religion und Weltan-
schauung ist jedoch eine juristische Frage, die nur unter Bezugnahme auf die jeweils 
spezifischen Verfassungsordnungen beantwortet werden kann.1

Grundsätzlich gilt: Zwar sind alle Menschen von Geburt an gleichberechtigt und 
besitzen dieselbe Freiheit; niemand darf aber die Rechte anderer Grundrechtsträ-
ger einschränken oder mit seinem Handeln andere Grundrechtsträger an der Aus-
übung ihrer Rechte hindern.2 An der Religions-​ und Weltanschauungsfreiheit sowie 
an der Meinungsfreiheit lässt sich dieser Balanceakt beispielhaft demonstrieren: Die 
Religions-​ und Meinungsfreiheit zusammen bezieht sich nicht nur auf die Privat-
sphäre des Einzelnen, sondern auch für viele auf die höchsten Werte des Lebens 
allgemein. Zudem besteht Übereinstimmung darüber, dass die Religions-​ und Welt-
anschauungsfreiheit sowie die Gewissensfreiheit in untrennbarer Verbindung mit 
der menschlichen Persönlichkeit3 und Würde4 stehen.5

	1	 Badura, Der Schutz von Religion und Weltanschauung, S. 3.
	2	 Vgl. detailliert bei Enders, Menschenrecht als Glaubensfrage?, S. 15 ff.
	3	 BVerfGE 32, 98 (111 f.), in: NJW 1972, 327–​330; Enders, in: Merten/​Papier (Hrsg.), § 

89, Rn. 64 ff.; Starck, v. Mongoldt/​Klein/​Starck (Hrsg.), Art. 4, Rn. 77.
	4	 BVerfGE 12, 45 (61 f.), in: NJW 1961, 355–​359; BVerfGE 32, 98 (108); Zippelius, Art. 4, 

Rn. 56.
	5	 Zippelius, Art. 4, Rn. 20, 64, 74; Kästner, Stern/​Becker (Hrsg.), Art. 4, Rn. 21.



18

In einer pluralistischen Gesellschaft, in der Anhänger sehr unterschiedli-
cher religiöser und ideologischer Richtungen zusammenleben, ist es notwen-
dig, gesetzliche Vorschriften, die verhindern, dass eine spezifische Richtung eine 
besonders privilegierte Position einnimmt, zu erlassen. Solange die Verfassung 
die Religionsfreiheit garantiert, gilt dieses Recht für jeden religiösen oder auch 
areligiösen Menschen gleichermaßen.

Das Grundgesetz (GG) der Bundesrepublik Deutschland und die türkische 
Verfassung (TVerf) normieren die Glaubens-​, Gewissens-​ und Religionsfreiheit 
und sind weitgehend deckungsgleich mit der Europäischen Menschenrechts-
konvention (EMRK). Diese Grundrechte sichern einen geschützten Raum der 
individuellen Freiheitsentfaltung auf Basis des Selbstverständnisses des Grund-
rechtsträgers. Insbesondere die Glaubens-​ und Religionsfreiheit steht allerdings 
im Zentrum schwieriger Auseinandersetzungen: Sie tritt regelmäßig in Konflikt 
mit Wertentscheidungen des verfassungsrechtlich neutralen Staates und Einzel-
personen, denn von jedem Einzelnen kann nicht erwartet worden sein, dass er 
ein einheitlicher Typus ist. Demokratische und republikanische Staaten (Gegen-
stand dieser Studie sind die Länder Deutschland und Türkei) müssen damit 
gegenüber den unterschiedlichen Religionen und Weltanschauungen neutral 
und gerecht sein. Ein gerechtes und friedliches Zusammenleben gründet auf 
dem Respekt gegenüber der Pluralität der religiösen und moralischen Perspek-
tiven der Einzelnen. Zudem muss ein Rechtsstaat alle Bürger gleich behandeln, 
egal, ob sie auf der Grundlage ihres religiösen Glaubens handeln oder nicht. Im 
Bezug darauf hat das Bundesverfassungsgericht (BVerfG) eine angemessene 
Leitentscheidung6 getroffen und betont, dass „der Staat dem Einzelnen einen 
Glauben oder eine Religion weder vorschreiben noch verbieten dürfe.“ Zur 
Glaubensfreiheit gehört aber nicht nur die Freiheit, einen Glauben zu haben, 
sondern auch die Freiheit, nach den eigenen Glaubens-​ oder Nichtglaubensvor-
stellungen zu leben und zu handeln.7

Religiosität ist jedoch nicht nur eine Glaubens-​, sondern auch eine kulturelle 
Frage. In diesem Sinne könne die Religionszugehörigkeit eine wichtige Voraus-
setzung des gesellschaftlichen Zusammenlebens darstellen. Jede Gesellschaft hat 
sich über die Jahrhunderte hinweg eine eigene religionsbasierte Kulturordnung 
auf-​ und ausgebaut und sich im Laufe der Zeit mehr oder weniger an dieses 
spezifische religiös-​kulturelle Erbe gewöhnt. Erst nach dem Ende des Zweiten 
Weltkriegs begann ein Prozess der Öffnung hin zu einem religiösen Pluralismus 

	6	 BVerfGE 93, 1 (15 f.) = NJW 1995, 2477–​2483.
	7	 BVerfGE 32, 98 (106 f.) = NJW 1972, 327.

Einleitung



19

und einer umfassenderen Toleranz gegenüber unterschiedlichen religiösen, 
weltanschaulichen, politischen Überzeugungen. Im Zuge dieses tiefgreifenden 
Wandels hat sich zunehmend eine neu gestaltete, multikulturelle Gesellschaft 
herausgebildet, in der nicht nur unterschiedliche Religionsgemeinschaften, son-
dern auch viele andere Weltanschauungsgruppierungen ihren Platz haben.
In der vorliegenden Arbeit soll versucht werden, das Grundrecht auf Religions-
freiheit, aus einer juristischen Perspektive herauszuarbeiten  –​ der Fokus liegt 
dabei auf der negativen Seite der Religionsfreiheit. Somit nimmt die Rechtspre-
chung des BVerfG und TVerfG sowie des EGMR einen zentralen Platz in der 
folgenden Analyse ein.

Einleitung





Erster Teil:  Einführung in den 
Gegenstand, Begriffsbestimmung und 
Problemstellung

A. � Das Grundrecht der negativen Religionsfreiheit
I. � Untersuchungsgegenstand

Die zentralen Ausgangspunkte für die Untersuchung der rechtlichen Ausge-
staltung der negativen Religionsfreiheit sind zunächst ihre Bedeutung und ihr 
Umfang in den einschlägigen Ländern und später ein eingehender Vergleich 
diesbezüglicher Rechtsprechungen sowie eine interpretierende Analyse der 
Ergebnisse und ein Blick auf mögliche zukünftige Konsequenzen. In Anbe-
tracht der Rechtsprechung des Europäischen Gerichtshofs für Menschenrechte 
(EGMR) wird der diesbezügliche Nutzen des Schutzes der Grundrechte bewer-
tet. Der Hauptgrund, warum es als notwendig erachtet wurde, ein eigenes Kapi-
tal über die EMRK und seine Rechtsprechung in diese Studie aufzunehmen, liegt 
darin, dass dieser gerichtlichen Methode im türkischen Rechtssystem eine große 
Bedeutung zur Gewährleistung der Grundrechte zukommt.

Die Religionsfreiheit wird in Art. 4 Abs. 1 und 2 im deutschen Grundgesetz 
gewährleistet –​ allerdings wird der Begriff der negativen Religionsfreiheit nicht 
ausdrücklich genannt. In dem durch Art.  140 GG in das Grundgesetz inkor-
porierten Art. 136 Abs. 3 und 4 der Weimarer Reichsverfassung (WRV) wird 
diese negative Religionsfreiheit in folgenden Anweisungen jedoch ausdrück-
lich garantiert: „[…] (3) Niemand ist verpflichtet, seine religiösen Überzeugun-
gen zu offenbaren […] (4) Niemand darf zu einer kirchlichen Handlung oder 
Feierlichkeit oder zur Teilnahme an religiösen Übungen oder zur Benutzung 
einer religiösen Eidesform gezwungen werden.“ In der türkischen Verfassung 
von 1982 (im Folgenden: TVerf von 1982) verbirgt sich die negative Religions-​ 
und Gewissensfreiheit in Art. 24 Abs. 3 S. 1 TVerf von 1982 in der Formulie-
rung: „Niemand darf gezwungen werden, […] seine religiöse Anschauung und 
seine religiösen Überzeugungen zu offenbaren.“8 Es handelt sich dabei in erster 
Linie um Abwehrrechte9 gegen den Staat, der auf der einen Seite das positive 

	8	 Für die einschlägigen Artikel (Auswahl) aus türkischen Verfassungen siehe Anhang 2.
	9	 Die klassischen Grundrechte sind als subjektive Abwehrrechte gegen Eingriffe der 

staatlichen Gewalt anerkannt.



22

Recht auf freie Religionswahl und -​ausübung schützen und, auf der anderen 
Seite die negative Freiheit sicherstellen muss, sodass niemand gegen ihren oder 
seinen Willen zur Religionsausübung gezwungen werden darf. Diesbezügliche 
Unterschiede werden von der Literatur als negative oder positive Verpflichtung 
des Staates gekennzeichnet.10 Rechtlich bedeutet das allerdings nicht, dass die 
Rechte aus einer als positiv kennzeichneten Definition einen absoluten Vorrang 
gegenüber den Rechten aus einer als negativ bezeichneten Definition genießen 
oder umgekehrt.11

Das BVerfG entschied bereits im Jahre 1973, dass das Anbringen eines 
Kreuzes im Gerichtsaal das Grundrecht eines Prozessbeteiligten auf nega-
tive Religionsfreiheit gemäß Art. 4 Abs. 1 GG verletzen könne.12 Der zentrale 
Konflikt in der Debatte über das Verhältnis zwischen positiver und negati-
ver Religionsfreiheit in Deutschland aber begann mit dem Kruzifix-​Urteil des 
BVerfG:13 Der sog. Kruzifix-​Beschluss des BVerfG vom 16. Mai 1995 besagte, 
dass die Anbringung eines Kreuzes bzw. Kruzifixes in den Unterrichtsräu-
men einer staatlichen Pflichtschule, die keine Bekenntnisschule ist, gegen das 
Grundrecht auf Religionsfreiheit gemäß Art. 4 Abs. 1 GG verstoße.14 Der Staat 
widerspricht damit den Anforderungen des Neutralitätsprinzips, dem zufolge 
staatliche Einrichtungen keine spezifischen religiösen Ansichten vertreten dür-
fen. Das Aufhängen von Kreuzen in Klassenzimmern konfligiert demnach mit 
der religiös-​weltanschaulichen Neutralität des Staates. Das BVerfG betonte in 
seiner Entscheidung aber auch, dass der Staat nicht vollkommen auf religiöse 
Bezüge verzichten müsse. Einige Bundesländer haben diese Aussage des BVerfG 
als Orientierung genommen und die Pflicht zum Aufhängen von Kreuzen bei-
behalten, z.B. das Land Bayern. Das europaweit Aufsehen erregende Urteil des 
EGMR vom 18. März 2011 hingegen sah in der in Italien vorgeschriebenen 

	10	 Boyar, in: İnceoğlu (Hrsg.), IHAS ve Anayasa, S. 56 ff.
	11	 Steiger, in: FS für Martin Kriele, 1997, 105 (120).
	12	 BVerfGE 35, 366 (376 f.), in: NJW 1973, 2196–​2198; Kritik bei Renck, NVwZ 1994, 

544, (546), „dass im republikanischen und demokratischen Rechtsstaat im Namen des 
Volkes und nicht im Zeichen des Kreuzes judiziert wird, sodass das Kreuz im gericht-
lichen Sitzungssaal wohl nicht eben am Platz ist“.

	13	 BVerfGE 93, 1 (37); Czermak, Religion und Weltanschauung in Gesellschaft und Recht, 
S. 256.

	14	 BVerfGE 93, 1 (37), Rn. 52; für detaillierte Kritik siehe Badura, BayVBl. 1996, 33 
(33 ff.); Classen, Religionsfreiheit, Rn. 162 ff.; Freiherr/​v. Campenhausen, AöR 1996, 
448 (448 ff.).

Einführung



23

Anbringung von Kruzifixen in öffentlichen Schulen keinen Verstoß gegen die 
EMRK.15 Anders als das BVerfG geht der EGMR besonders auf die positive Seite 
der Religionsfreiheit ein. Diese äußerst kontroverse Diskussion soll im Folgen-
den näher erläutert werden.

Des Weiteren kommt auch bei der Frage nach dem Tragen von Kopftüchern 
muslimischer Lehrerinnen die Auseinandersetzung über die negative bzw. pos-
itive Seite von Freiheitsrechten zum Ausdruck; hier zu nennen sind sowohl 
die viel diskutierten Kopftuch-​Entscheidungen des BVerfG im Jahre 2003 und 
2015, sowie 2020 als auch der nicht zur Entscheidung angenommene Fall über 
eine kopftuchtragende Erzieherin aus dem Jahre 2016,16 die vom BVerfG gebil-
ligt wurde. Das BVerfG war im Jahr 2003 der Meinung,17 dass das Tragen eines 
Kopftuchs aus Glaubensgründen zwar in den vom GG garantierten Schutzbe-
reich des Grundgesetzes falle, dadurch aber das Grundrecht der Schülerinnen 
und Schüler auf negative Religionsfreiheit, das Erziehungsrecht der Eltern nach 
Art. 6 Abs. 2 GG sowie die Verpflichtung des Staates zu weltanschaulicher und 
religiöser Neutralität eingeschränkt werde. Dieses Thema war zuvor bereits viel-
fach diskutiert worden.

Im Jahr 2015 kam das BVerfG zu einer neuen Entscheidung18 und vertrat 
damit einen neuen Standpunkt: Das Tragen einer religiösen Bekleidung bedeute 
nicht von vornherein eine Einschränkung der negativen Glaubens-​ und Bekennt-
nisfreiheit der Schülerinnen und Schüler nach Art. 4 Abs. 1 und 2 GG sowie ihrer 
Eltern nach Art. 6 Abs. 2 GG. Diesem abwägenden Ansatz kommt eine hohe 
Akzeptanz zu. Zwar seien bei der Prüfung der Angemessenheit auch gegenläu-
fige, verfassungsrechtlich geschützte Positionen, wie die negative Glaubensfrei-
heit der Schüler, das elterliche Erziehungsrecht oder die Pflicht zur religiösen 
Neutralität des Staates zu berücksichtigen, allerdings müsse der Gesetzgeber im 
Rahmen der ihm zustehenden Einschätzungsprärogative insbesondere auch die 
Grenze der Zumutbarkeit berücksichtigen.19 Das BVerfG stellt dazu fest:  „[A]
llerdings kommt keiner der gegenläufigen verfassungsrechtlich verankerten 
Positionen ein solches Gewicht zu, als dass bereits die abstrakte Gefahr ihrer 

	15	 EGMR, Lautsi v. Italien, Urt. vom 18. März 2011, Appl. No. 30814/​06; in: NVwZ 2011, 
737 ff.

	16	 BVerfG, Beschluss der 2. Kammer des Ersten Senats vom 18. Oktober 2016 –​ 1 BvR 
354/​11 = NJW 2017, 381.

	17	 BVerfGE 108, 282 (349 ff.) = NJW 2003, 3111–​3117.
	18	 BVerfGE 138, 296 (376 ff.) = NJW 2015, 1359–​1369.
	19	 BVerfGE 138, 296 (376), Rn. 103.

Das Grundrecht der negativen Religionsfreiheit



24

Beeinträchtigung ein Verbot zu rechtfertigen vermöchte, wenn auf der anderen 
Seite das Tragen religiös konnotierter Bekleidung oder Symbole nachvollziehbar 
auf ein als imperativ verstandenes religiöses Gebot zurückzuführen ist.“20

Nachdem das BVerfG bereits in zwei Senatsentscheidungen über das Verbot 
des Kopftuchs von Lehrerinnen befunden hat, hat es im Jahr 2020 nunmehr erst-
malig darüber zu entscheiden, ob es den Grundrechten von Rechtsreferendarin-
nen widerspricht, ihnen für bestimmte Tätigkeiten im Rahmen ihrer Ausbildung 
zu verbieten, ein Kopftuch zu tragen.21

In den Jahren 2014 und 2015, sowie 2018 hat das TVerfG in der Kopftuch-​
Frage geurteilt. Das allgemeine Kopftuchverbot im öffentlichen Dienst –​ konkret 
im Fall einer kopftuchtragenden Rechtsanwältin im Gerichtsverfahren aus dem 
Jahr 201422 und im Fall der Entlassung aus dem öffentlichen Dienst wegen des 
Tragens eines Kopftuchs aus religiösen Gründen aus dem Jahre 201823  –​ und 
im öffentlichen Bereich  –​ konkret im Fall aus dem Jahr 2015,24 als eine Frau 
während einer Sicherheitskontrolle darauf bestand, ihren religiösen Mantel, der 
ihren Körper vollständig bedeckt, nicht auszuziehen –​ wurde vom TVerfG als 
verfassungswidrig beurteilt.

Neben dem völkerrechtlichen Rahmen25 enthält die TVerf von 1982 natio-
nalrechtliche Regelungen mit direktem oder indirektem Bezug zum Thema der 

	20	 BVerfGE 138, 296 (376), Rn. 103.
	21	 Sachs, JuS 2020, 992 (992); Classen, JZ 2020, 417 (417); Kukuczka/​Herbolsheimer, DÖV 

2020, 724 (724); Muckel, JA 2020, 555 (556); BVerfGE 153, 1.
	22	 TVerfGE B.N. 2014/​256, Urt. vom 25. Juni 2014.
	23	 TVerfGE B.N. 2015/​8491, Urt. vom 18. Juli 2018.
	24	 TVerfGE B.N. 2013/​7443, Urt. vom 20. Mai 2015.
	25	 Der Internationale Pakt über bürgerliche und politische Rechte (IPbpR) vom 16. Dezem-

ber 1966, der am 23. März 1976 in Kraft getreten ist, wurde von der Republik Türkei am 
15. August 2000 unterzeichnet und am 23. September ratifiziert; von Deutschland war 
der IPbpR bereits am 8. November 1973 unterzeichnet und 17. Dezember ratifiziert 
worden. Die Individualbeschwerde nach dem Fakultativprotokoll vom 16. Dezember 
1966, also das Recht einer Einzelperson, sich beim Menschenrechtsausschuss wegen 
einer Verletzung ihrer im Pakt niedergelegten Rechte durch einen Vertragsstaat zu 
beschweren, ist im Gegensatz zur Staatenbeschwerde (Art. 41 f. IPbpR) nicht im Pakt 
selbst, sondern in einem separaten völkerrechtlichen Vertrag geregelt, dem Fakultativ-
protokoll zum Internationalen Pakt über bürgerliche und politische Rechte. Sie ist von 
der Türkei am 3. Februar 2004 unterzeichnet und am 24. November 2006 ratifiziert 
worden. Die Europäische Menschenrechtskonvention vom 4. November 1950, die am 3. 
September 1953 in Kraft treten ist, ist von der Republik Türkei am 4. November 1950 
unterzeichnet und 10. März 1954 ratifiziert worden.

Einführung



25

positiven bzw. negativen Religionsfreiheit. Aktuell besteht eine verfassungs-
rechtliche Problematik besonders im verpflichtenden Religionsunterricht, in der 
obligatorischen Angabe der Religionszugehörigkeit in Ausweisen, in der Exis-
tenz des Amtes für religiöse Angelegenheiten sowie in der Bedeckung mit dem 
islamischen Kopftuch in öffentlichen Einrichtungen. Im Folgenden soll daher 
gezeigt werden, wie Göztepe darstellt, „vor welchem politischen Hintergrund das 
Laizismusprinzip in der Türkei durchgesetzt wird, wie die staatlichen Organe 
der Türkischen Republik mit Religionsfragen umgehen und in welchem Verhält-
nis religiöse Symbole, wie das Kopftuch zum politischen Islam stehen.“26 Auf 
weitere Urteile des TVerfG und gesellschaftliche Debatten mit Bezug auf Reli-
gionsfreiheit und Laizismus wird später eingegangen.

In Deutschland gilt verpflichtender Religions-​ und Ethikunterricht nicht 
als Verletzung des Grundrechts auf negative Religionsfreiheit. Das BVerfG ist 
der Meinung, dass die negative Religionsfreiheit und das Erziehungsrecht der 
Eltern durch Ethikunterricht nicht verletzt werden.27 In Art.  7 Abs.  3 GG ist 
der Religionsunterricht das einzige Unterrichtsfach im Grundgesetz, welches 
als ordentliches Lehrfach für öffentliche Schulen abgesichert ist und unter 
staatlicher Aufsicht in Übereinstimmung mit den Grundsätzen der Religions-
gemeinschaften erteilt wird. Aus der Bezeichnung des Religionsunterrichts als 
ordentliches Lehrfach in Art. 7 Abs. 3 S. 1 GG folgt, dass er ein Pflichtfach und 
kein Wahlfach ist.28 Es bedarf grundsätzlich keiner gesonderten Anmeldung 
zum Religionsunterricht, weil eine Teilnahmepflicht besteht. Allerdings steht 
den Erziehungsberechtigten nach Art.  7 Abs.  2 GG und unter der Vorausset-
zung der Religionsmündigkeit im Grunde auch den Schülerinnen und Schülern 
das Abmelderecht zu, und damit die Möglichkeit, über die Teilnahme des Kin-
des bzw. die eigene Teilnahme am Religionsunterricht zu bestimmen. Auf diese 
Weise werden die Schüler von einer absoluten Notwendigkeit der Teilnahme am 
Religionsunterricht befreit.29 Es ist verfassungsrechtlich zulässig, einen Ethik-
unterricht für diejenigen Schüler vorzusehen, die am Religionsunterricht nicht 
teilnehmen wollen.30 Hiermit garantiert der Staat die Freiheit jeder Religions-​ 
und Weltanschauungsausübung.

	26	 Göztepe, APuZ 2004, 32 (33).
	27	 BVerfG, Beschluss der 2. Kammer des Ersten Senats vom 15. März 2007 –​ 1 BvR 2780/​

06 = NVwZ 2008, 72.
	28	 Jarass/​Pieroth, Art. 7, Rn. 11; Unruh, Religionsverfassungsrecht, Rn. 429.
	29	 Robbers, v. Mangoldt/​Klein/​Starck (Hrsg.), Art. 7, Rn. 136.
	30	 BVerwGE 107, 75; kritisch Badura, in: Maunz/​Durig, Art. 7, Rn. 78.

Das Grundrecht der negativen Religionsfreiheit



26

Dies ist in der Türkei etwas komplizierter. Nach Art. 24 Abs. 4 S. 2 TVerf von 
1982 gehört das Unterrichtsfach ‚Religiöse Kultur und Sittenlehre‘ zu den Pflicht-
fächern. Obwohl in der Verfassung ausdrücklich nicht von einem Bekenntnis 
oder einer bestimmten Religion die Rede ist, hat die praktische Anwendung 
dieses Paragrafen dazu geführt, dass ausschließlich islamischer Religionsunter-
richt von Staats wegen angeboten wird. Deswegen wird der Religionsunterricht 
von einem großen Teil der Literatur als Pflichtfach interpretiert, was wiederum 
gegen das staatliche Neutralitätsprinzip verstoße.

Das Bildungswesen steht unter staatlicher Aufsicht und sollte gegenüber 
allen religiösen und weltanschaulichen Richtungen gleichermaßen objektiv sein 
und sie alle gleichbehandeln. Die Türkei wurde bereits zweimal wegen nicht-​
objektiven Religionsunterrichts von religiösen Minderheiten vor dem EGMR 
verklagt.31 Die Begründung lautete, dass der derzeitige Unterricht ausschließlich 
auf dem sunnitischen Verständnis des Islam32 basiere.33 Darüber hinausgehend 
hatte der EGMR auch entschieden, dass die Lehrpläne objektiv und pluralistisch 
zu sein hätten und der Staat die Möglichkeit einer Befreiung für jeden vorsehen 
müsse. Trotz dieser Entscheidung des EGMR im Jahr 2007 entwickelte die Türkei 
keine neue diesbezügliche Formulierung. Im jüngsten Fall forderte der EGMR34 
die Türkei schließlich auf, das Schulsystem dahin gehend zu reformieren, dass 
Schüler vom obligatorischen Religionsunterricht befreit werden können, ohne 
dass Eltern ihre religiöse oder weltanschauliche Überzeugung offenlegen müs-
sen. Das Gericht betonte die Pflicht des Staates, neutral und unabhängig bei 
der Regulierung religiöser Angelegenheiten zu agieren.35 Die Rechtsprechung 
des EGMR spielt für die Mitgliedstaaten besonders hinsichtlich des Ziels, eine 
gemeinsame Standardisierung des Grundrechtsschutzes zu entwickeln, eine 
bedeutsame Rolle. In den folgenden Kapiteln wird daher diskutiert, welche 
Rolle die EMRK und die Rechtsprechung des EGMR für den Grundrechtsschutz 

	31	 EGMR, Hasan und Eylem Zengin v. Türkei, Urt. vom 09. Dezember 2007, Appl. No. 
1448/​04; Mansur Yalçın und Andere v. Türkei, Urt. vom 16. September 2014, Appl. 
No. 21163/​11.

	32	 Die Sunniten bilden die größte Glaubensrichtung im Islam. Ihre Glaubensrichtung 
selbst wird als Sunnitentum oder Sunnismus bezeichnet.

	33	 EGMR, Hasan und Eylem Zengin v. Türkei, Urt. vom 09. Dezember 2007, Appl. No. 
1448/​04.

	34	 EGMR, Mansur Yalçın und Andere v. Türkei, Urt. vom 16. September 2014, Appl. No. 
21163/​11.

	35	 Özenç, Dini Açıklamama Hakkı, S. 20.

Einführung



27

spielen und inwieweit die Urteile des EGMR für die Türkei und Deutschland 
relevant und verbindlich sind.

In den Eidespflicht-​Fällen in den Jahren 1972 und 1988 etwa stellte die Ver-
pflichtung zum Ableisten eines Schwurs in Strafprozessverfahren und nach 
Kommunalwahlen laut Urteil des BVerfG einen Eingriff in die Glaubensfreiheit 
dar.36 Zwar ist diese Frage in Deutschland heute nicht mehr umstritten, denn 
es gab seitdem auf verfassungsrechtlicher Ebene keinen weiteren Fall bezüglich 
des Eideszwangs aus religiösen Gründen. Im Kontext der vorliegenden Unter-
suchung scheint dieses Thema aber dennoch erwähnenswert, da es ebenfalls ein 
Gegenstand der Debatte um die negative Religionsfreiheit war. Für die Türkei 
wiederum ist die Frage nach einem Eideszwang nicht weiter relevant, da zum 
einen gesetzliche Regelungen sowohl bezüglich des Abgeordnetenzwangs im 
Parlament als auch der Eidesleistung vor Gericht bereits abgeschafft wurden37 
und die Türkei zum anderen hinsichtlich dieser Angelegenheit noch niemals vor 
den EGMR geladen wurde.

Obwohl der Status der Religionsgemeinschaften für eine Studie über eine 
religiöse Thematik nicht uninteressant ist, ist es nicht Aufgabe der vorliegenden 
Untersuchung, diesem Sujet weiter nachzugehen.38 Die Frage der korporativen 
Religionsfreiheit bildet einen solch umfangreichen Problemkreis, dass er im 
Rahmen dieser Arbeit nicht zufriedenstellend erörtert werden kann.

II. � Begriffsbestimmung

Bevor auf das Grundrecht der Religionsfreiheit näher eingegangen wird, muss 
geklärt werden, wie sich dieses Menschenrecht theoretisch und historisch 
entwickelt hat.

Laut Kant gilt die Freiheit als „angeborenes Recht“, welches die Grundlage 
für alle anderen Rechte bildet: „Freiheit. Sofern sie mit jeder anderen Freiheit 
nach einem allgemeinen Gesetz zusammen bestehen kann, ist dieses einzige, 
ursprüngliche, jedem Menschen Kraft seiner Menschheit, zustehende Recht.“39 

	36	 BVerfGE 33, 23 (42 f.) = NJW 1972, 1183–​1185; 79, 69 (79 f.) = NJW 1989, 827–​828.
	37	 Die Eide der Abgeordneten mussten auf Allah geschworen werden; diese Bestimmung 

wurde im Jahr 1928 aufgehoben. Die Eide in Gerichtssälen wurden mit der Änderung 
des Strafprozessgesetzes im Jahr 2008 aufgehoben.

	38	 Ausführlicher zu den Religionsgemeinschaften bzw. der korporativen Religionsfreiheit 
siehe Walter, Religionsverfassungsrecht, S. 537 ff.; Czermak, Religions-​ und Weltan-
schauungsrecht, 99 ff.; v. Campenhausen/​de Wall, Staatskirchenrecht, S. 149 ff.; Classen, 
Religionsrecht, S. 117 ff.

	39	 Kant, Metaphysik der Sitten, Anfangsgründe der Rechtslehre B, AA VI, S. 237.

Das Grundrecht der negativen Religionsfreiheit



28

Ähnlich betont Schmitt, dass Freiheit etwas Naturgegebenes sei, das bereits vor 
der Institutionalisierung des Staates existiert habe.40 Auf diese Weise garantiert 
die Freiheit nicht nur ein aktives Handeln des Einzelnen, sondern auch ein 
Unterlassen. Die Freiheit bedeutet die Möglichkeit, dass jeder Einzelne zwischen 
Handeln und Nichthandeln wählen kann.41 Wenn die Grundrechte darauf abzie-
len, Freiheit zu gewährleisten, müssen diese auch eine negative Freiheit inkludie-
ren; sonst ist nicht von einer umfassenden Freiheitsgewährleitung auszugehen.

Unter negativer Religionsfreiheit ist sodann zu verstehen: Niemand darf vom 
Staat oder von Dritten im öffentlichen Raum oder in der Privatsphäre gezwun-
gen werden, einen religiösen Glauben zu haben, religiöse Handlungen auszu-
üben, an einer Religionsgemeinschaft teilzunehmen, seine Religion zu wechseln 
oder religiöse Riten und Äußerungsformen zu vollziehen.42 Entscheidend ist 
allerdings, dass die negative Religionsfreiheit sich als grundrechtlicher Aspekt 
vor allem auf staatliches Handeln bezieht.43 Der Staat darf sich außerhalb seiner 
eigenen Grundprinzipien grundsätzlich nicht in die religiöse weltanschauliche 
Meinungsbildung einmischen.44

Eine generelle Anerkennung der negativen Seite der Religionsfreiheit kann 
durchaus problematisch sein.45 In der Literatur und Rechtsprechung ist ein sol-
ches negatives Freiheitsrecht im Allgemeinen einheitlich anerkannt, allerdings 
fehlt es an einer allgemeingültigen Erklärung des generellen negativen Freiheits-
rechts. Darauf hinzuweisen, dass sich auch keine einheitliche Terminologie hat 
durchsetzen können. Czermak fasst zusammen, dass als Sammelbegriff für die 
individuellen Freiheitsrechte nach Art. 4 GG meist der Begriff ‚Religionsfreiheit‘, 
manchmal auch ‚Glaubensfreiheit‘ u.a. verwendet wird.46

Im Vergleich zum deutschen Verfassungssystem verwendet das TVerfG in 
seiner Terminologie nicht den Begriff der negativen Freiheitsrechte, sondern die 
negative Verpflichtung des Staates im Sinne der Theorie Jellineks, welche auch 
die von der EMRK geschützten Grundrechte und Freiheiten ihrem Wortlaut 

	40	 Schmitt, Verfassungslehre, S. 126; ders. Verfassungsrechtliche Aufsätze, 174 ff.; vgl. auch 
Bethge, Der Staat 1985, 351 (375).

	41	 Vgl. Klein, Grundrechte im demokratischen Staat, S. 10; Suhr, EuGRZ 1984, 529 
(532 ff.); Siering, Die negative Religionsfreiheit, S. 35.

	42	 Demgegenüber ist die positive Grundrechtsfreiheit als Recht zu verstehen, eine Hand-
lung vorzunehmen.

	43	 Mückl, Der Staat 2001, 96 (96 f.).
	44	 Czermak, Religion und Weltanschauung in Gesellschaft und Recht, S. 257.
	45	 Kritik bei Hellermann, Die sogenannte negative Seite der Freiheitsrechte, S. 130 ff.
	46	 Czermak, Weltanschauung, S. 21; Kloepfer, Verfassungsrecht II, § 60, Rn. 19.

Einführung



29

und ihrem ursprünglichen Ziel und Zweck nach darauf gerichtet sind.47 Dabei 
bezeichnet dieser Status den Zustand der Freiheit vom Staat, in dem die Indi-
viduen ihre individuellen Probleme ohne den Staat lösen können.48 Dieser 
Zustand wird durch die Grundrechte ausgeformt, wenn und soweit sie als 
Abwehrrechte bestimmte Freiheiten oder Rechtsgüter vor staatlichen Eingriffen 
oder Beschränkungen schützen.49 Nach Ansicht einiger Autoren müsste aber 
die negative Grundrechtsfreiheit begrifflich zu unterscheiden sein vom status 
negativus der Grundrechte.50 Gemäß der Auffassung von Renck ist die Bekennt-
nisfreiheit ein klassisches Freiheitsrecht, das dem Berechtigten eine bestimmte 
Rechtsstellung eingeräumt, die man einen Status nennt. Genauer betrachtet ver-
mittelt die Bekenntnisfreiheit somit einen status negativus, nämlich ein staats-
gerichtetes Abwehrpotenzial.51

Die Grundrechte der EMRK stellen Abwehrrechte dar, die auch den status 
negativus schützen sollen.52 Die EMRK schützt schwerpunktmäßig die Freiheit 
des Einzelnen vor dem Staat, indem sie dem Einzelnen eine bestimmte Freiheits-
sphäre und einen Anspruch auf Unterlassung rechtswidriger Eingriffe vonsei-
ten des Staates garantiert.53 Damit folgt das TVerfG in grundrechtsimmanenten 
Entscheidungen dieser Auffassung ständig. In einer seiner jüngsten Entschei-
dungen erklärte das türkische Gericht und zitierte aus dem EGMR, „der EGMR 
vertritt in ständiger Rechtsprechung die Auffassung, dass Staaten bei Regelungen 
zur Religions-​ und Gewissensfreiheit einen weiten Ermessensspielraum haben, 
der Staat positive und negative Verpflichtungen im Rahmen der Religions-​ und 
Weltanschauungsfreiheit hat, der Staat zwar einen Ermessensspielraum im 
Bereich der Religions-​ und Weltanschauungsfreiheit, aber das Gleichgewicht 
zwischen individuellem und öffentlichem Interesse ist genau ausgewogen.“54

	47	 Georg Jellinek unterscheidet in seinem „System der öffentlichen Rechte des einzelnen“ 
den passiven Status (status subiectiones), den negativen Status (status libertatis), den 
positiven Status (status civitatis) und den aktiven Status (Status der aktiven Zivität), 
System der subjektiven öffentlichen Rechte, S. 87, 94 ff.; auch in: Cremer, Freiheits-
grundrechte, Fn. 38 ff.; Kalabalık, İnsan Hakları Hukuku Ders Notları, S. 30.

	48	 Kingreen/​Poscher, StR II, Rn. 96.
	49	 Kingreen/​Poscher, StR II, Rn. 96.
	50	 Fenchel, Negative Informationsfreiheit, Fn. 4; daher wird auch nicht ohne Weiteres aus 

dem Abwehrcharakter der Grundrechte das Bestehen einer negativen Komponente 
gefolgert.

	51	 Renck, NVwZ 1994, 544 (545).
	52	 Ehlers (Hrsg.), Europäische Grundrechte und Grundfreiheiten, § 14, Rn. 41.
	53	 Ehlers (Hrsg.), Europäische Grundrechte und Grundfreiheiten, § 2, Rn. 26.
	54	 TVerfGE B.N. 2013/​7443, Urt. vom 20. Mai 2015, Rn. 37.

Das Grundrecht der negativen Religionsfreiheit



30

Art. 4 Abs. 1 und 2 GG liefern keine explizite begriffliche Erklärung der nega-
tiven Religionsfreiheit. Allerdings existiert auch keine Definition der positiven 
Religionsfreiheit. Jedoch werden in Art. 140 GG i.V.m. Art. 136 Abs. 3, 4 und 
Art. 141 WRV sowie in Art. 7 Abs. 2 und 3 S. 3 GG explizite negative religiöse 
Freiheiten genannt. Die TVerf von 1982 enthält zwar, ebenso wie das GG, keine 
direkte Norm, wohl aber einen Bezug zum Thema Laizismus in Art.  2 TVerf 
von 198255 und zur negativen Religionsfreiheit in Art. 24 Abs. 3 S. 1 TVerf von 
1982, der besagt, dass „niemand gezwungen werden darf, an Gottesdiensten, 
religiösen Zeremonien und Feiern teilzunehmen, seine religiöse Anschauung 
und seine religiösen Überzeugungen zu offenbaren“.56

Des Weiteren ergeben sich Schwierigkeiten beim verfassungsrechtlichen 
Begriff der negativen Religionsfreiheit. Bemerkungen zur negativen Religions-
freiheit werden allgemein eher knappgehalten. Das BVerfG meidet in seiner 
Rechtsprechung eine allgemeine Aussage über negative Freiheitsrechte.57 Auch 
in der Literatur werden glaubensbezogene kontroverse Meinungen ausführlich 
diskutiert, wie etwa Kruzifixe in öffentlichen Einrichtungen, kopftuchtragende 
islamische Lehrkräfte oder Schülerinnen sowie Gebetsräume in öffentlichen 
Schulen. Obwohl diese Themen bereits Gegenstand zahlreicher juristischer Aus-
einandersetzungen sind, sind sie nach wie vor relevant. Den Schutzbereich des 
Grundrechts der Religionsfreiheit durch eine präzise Definition genau festzule-
gen, ist kompliziert, auch weil das religiöse Leben in pluralistischen Gesellschaf-
ten schnellen Veränderungen unterworfen ist.

III. � Problemaufriss

Im Gegensatz zur langen Historie des Grundrechtsschutzmechanismus in 
Deutschland ist dessen Geschichte für die Republik Türkei rasch erzählt. In 

	55	 Art. 2 TVerf von 1982: „Die Türkische Republik ist ein im Geiste des Friedens der 
Gemeinschaft, der nationalen Solidarität und der Gerechtigkeit die Menschenrechte 
achtender, dem Nationalismus Atatürks verbundener und auf den in der Präambel 
verkündeten Grundprinzipien beruhender demokratischer, laizistischer und sozialer 
Rechtsstaat.“, Übersetzung zitiert unter http://​www.verfassungen.eu/​tr/​verf82.htm 
(letzter Zugriff am 01.07.2021).

	56	 Übersetzung zitiert unter http://​www.verfassungen.eu/​tr/​verf82.htm (letzter Zugriff 
am 01.07.2021).

	57	 Das BVerfG hat erstmals in seiner Entscheidung über das Schulgebet im Jahr 1968 
den Begriff der negativen Bekenntnisfreiheit verwendet (BVerfGE 24, 289 –​ Hessi-
sches Schulgebet). Seitdem wird dieser Begriff kontinuierlich in Urteilen des BVerfG 
gebraucht.

Einführung



31

Einzelfällen wurde die negative Religionsfreiheit von der deutschen Rechtspre-
chung nicht nur vor Höchstgerichten, sondern auch vor ordentlichen Gerichten 
bereits mehrfach behandelt. Die sozialen und politischen Veränderungen in den 
vergangenen Jahren spiegelten sich auch in gerichtlichen Entscheidungen wider. 
Doch obwohl sich die politischen Veränderungen auch in der Türkei auf juristi-
scher Ebene bemerkbar machten, kamen sie zumeist nicht direkt dem Schutz des 
Grundrechts zugute, sondern waren auf den Schutz der staatlichen Interessen 
ausgerichtet. Aus diesem Grund kommt dem Vergleich der türkischen mit der 
deutschen Rechtsordnung, die für viele Länder als Vorbild gedient hat,58 eine 
große Bedeutung zu.

Die Türkei ist verfassungsrechtlich eine laizistische Republik. Gleichwohl 
bringt die dortige Verquickung staatlicher und religiöser Angelegenheiten einige 
verfassungsrechtliche Probleme mit sich:  So verwaltet das Amt für religiöse 
Angelegenheiten als Bestandteil der öffentlichen Verwaltung den Islam. Daher 
ist das Amt in erster Linie als eine Institution im Dienste des Islam konzipiert. 
Gleichzeitig ist der sunnitische Religionsunterricht in der Grundschule Pflicht-
fach.59 Überdies gehört ein großer Teil der Bevölkerung der muslimischen Re-
ligion an, aber unterschiedliche Konfessionen des Islams. An dieser Stelle stellt 
sich die zentrale Frage, ob und inwieweit es in der Türkei tatsächlich eine strikte 
Trennung von Staat und Religion gibt, wie sie das Prinzip des Laizismus eigent-
lich vorschreibt. Demgegenüber ist die Republik Deutschland kein verfassungs-
rechtlich säkularer Staat. Gemäß Art.  137 Abs.  1 WRV gibt es jedoch keine 
Staatskirche, was zu einer angemessenen Trennung von Staat und Kirche führt. 
„Jede institutionelle Verbindung bzw. Verflechtung zwischen den Organen der 
öffentlichen Hand und jenen der Religions-​ und Weltanschauungsgemeinschaf-
ten ist verboten.“60

Um allerdings für die Türkei eine Analyse der negativen Religionsfreiheit vor-
nehmen zu können, muss man vorweg den Begriff Laizismus bzw. das türkische 
Verständnis von Laizismus erläutern.61 Der türkische Laizismus verfügt über eine 
eigene spezifische Bedeutung, obwohl er ursprünglich von der französischen laï-
cité, der Trennung von Kirche und Staat infolge der Französischen Revolution, 

	58	 Häberle, in: FS 50 Jahre BVerfG, 311 (311).
	59	 Yaşar, DIB, in:  Die politische Aufgabe von Religion, 103 (116); Göztepe, Das 

Kopftuchverbot, S. 51.
	60	 Czermak, Religions-​ und Weltanschauungsrecht, S. 78 f.
	61	 Göztepe, APuZ 2004, 32 (32); Dinçkol, Laiklik, Aydınlanma, Modernleşme ve Türkiye 

Modeli, 653 (657).

Das Grundrecht der negativen Religionsfreiheit



32

übernommen wurde. Rumpf beschreibt die spezifische türkische Variante des 
Laizismus wie folgt: „Das Laizismusprinzip hat zusammen mit dem Nationalis-
musprinzip die Funktion, sich ideologisch gegen eine Religion durchzusetzen, 
die im Verdacht steht, mit der republikanisch-​säkularen Struktur des modernen 
türkischen Staates nicht in Einklang zu stehen und die Rückkehr zur Einheit von 
Staat und Religion zu fordern.“62 Dieses Staatsverständnis hatte in den Grün-
dungsjahren der Republik eine völlige Abkehr vom islamisch fundierten Osma-
nischen Reich und zu einer Adaption westlicher Normen zur Folge –​ obwohl 
zu jener Zeit 98 Prozent der Bevölkerung dem Islam angehörten und von ihm 
kulturell-​religiös geprägt waren. Die Verankerung des Laizismusprinzips 1937 
in Art. 2 TVerf von 1982 kann als erste verfassungsrechtliche Garantie der nega-
tiven Religionsfreiheit gelten. Diese laizistische Grundlage wurde von den tür-
kischen Verfassungen der Jahre 1961 und 1982 sowie von der Rechtsprechung 
des türkischen Verfassungsgerichts unterstützt und fortgeführt. Die Türkei gilt 
somit seit ihrer Gründung als ein Staat, der trotz seiner muslimischen Bevölke-
rungsmehrheit eine weitgehende Trennung von Staat und Religion anstrebt.63 
Allerdings scheint die Realität in der Praxis bzw. in einem großen Teil der Ge-
sellschaft ganz anders auszusehen. In diesem Zusammenhang sind zunächst die 
kontroversen Ansichten und fraglichen Begriffe zu erfassen und zu erörtern.

Darüber hinaus besteht in Deutschland mit der Verfassungsbeschwerde 
bereits eine sehr lange Rechtstradition zugunsten des Schutzes der Grund-
rechte –​ im Gegensatz zu dem sog. Individualantrag des türkischen Rechts. Die 
Verfassungsbeschwerde ist in demokratischen Staaten eines der effektivsten Mit-
tel, um den Einzelnen vor staatlichen Eingriffen oder Unterlassungen zu schüt-
zen. So haben die Bürger das Recht, sich zum Schutz der eigenen Freiheitsrechte 
auf die Verfassungsbeschwerde zu berufen, bspw., um gegen Eingriffe der öffent-
lichen Gewalt vorzugehen. (Zudem können sie aufgrund der Ausstrahlungswir-
kung64 der Grundrechte dieses Recht auf Schutz des Freiheitsrechts mittelbar 
sogar unter Privatpersonen anwenden.)

Die Türkei hat diese Beschwerdemöglichkeit durch eine Verfassungsände-
rung erst im September 2012 gesetzlich verankert. Bis zu diesem Zeitpunkt wur-
den in der Türkei menschenrechtliche Konflikte vor dem EGMR ausgetragen. 
Aufgrund von Höchstwerten bei der Anzahl solcher Beschwerden und weil die 
Türkei sich teils großer Kritik ausgesetzt sah, war eine verfassungsrechtliche 

	62	 Rumpf, VRÜ 1999, 164 (166).
	63	 Muckel, Der Islam im öffentlichen Recht, S. 207.
	64	 Vgl. BVerfGE 7, 198 (208), in: DÖV 1958, 153–​156.

Einführung



33

Weiterentwicklung erforderlich. Somit lässt sich eine vergleichende Betrachtung 
zwischen dem deutschen und dem türkischen Rechtssystem vornehmen; zudem 
ist der Schutz der Menschenrechte anlässlich der Verfassungsbeschwerde vor 
dem BVerfG hinreichend erforscht.

Ein weiterer wichtiger Punkt ist die Verbindlichkeit der Entscheidungen des 
EGMR für die betroffenen Länder. Die Türkei genoss bis zur Etablierung einer 
eigenen nationalen Verfassungsbeschwerdemöglichkeit den Grundrechtsschutz 
des EGMR. Obwohl die verfahrensgemäß in Kraft gesetzten völkerrechtlichen 
Verträge nach Art. 90 TVerf von 1982 Vorrang vor dem staatlichen Recht haben 
und gegen sie nicht der Vorwurf der Verfassungswidrigkeit erhoben werden 
kann, ist in der Literatur umstritten, welchen Rang die völkerrechtlichen Ver-
träge und die Rechtsprechung des EGMR innerhalb des türkischen Rechtssys-
tems einnehmen. Auf die unterschiedlichen Ansätze der türkischen Literatur 
wird im späteren Verlauf der Arbeit eingegangen. Das BVerfG hingegen hat 
im Jahr 2004 entschieden, dass Entscheidungen des EGMR nicht unbedingt 
bindend für die deutsche Rechtsprechung seien.65 Das Gericht begründet dies 
wie folgt: „In Deutschland hat die EMRK nach gängiger Auffassung den Rang 
eines einfachen Bundesgesetzes, welches aber erst durch ein einfaches, zeitlich 
nach dem Zustimmungsgesetz erlassenes Gesetz gemäß der lex-​posterior-​Regel 
in nationales Recht überführt werden musste. Die deutsche Verfassung selbst 
gewährt einen intensiven Schutz der Religionsfreiheit und genügt so den durch 
die Anerkennung staatlicher Ermessensspielräume geprägten Anforderungen 
der Konvention. Darüber hinaus hält es das BVerfG für geboten, die Gewähr-
leistungen der EMRK und die Rechtsprechung des EGMR als Auslegungshilfe 
für die Bestimmung von Inhalt und Reichweite der deutschen Grundrechte 
heranzuziehen.“66

IV. � Gang der Untersuchung

In der vorliegenden Untersuchung soll nach einer rechtshistorischen Erklärung 
kurz dargestellt werden, auf welchem Weg die Grundrechte, hier spezifisch die 
Religionsfreiheit bzw. die negative Religionsfreiheit, entstanden sind und wie sie 
die betroffenen Länder beeinflusst haben.

	65	 BVerfGE 111, 307 (332), in: NJW 2004, 3407–​3412.
	66	 BVerfGE 74, 358 (370); 111, 307 (332), 128, 326 (409), in: NJW 2011, 1931–​1946; 

Cremer, Islam & Europa Zusammenarbeit X 2012, 9 (28); Muckel, Der Islam im öffent-
lichen Recht, S. 214.

Das Grundrecht der negativen Religionsfreiheit



34

Im Folgenden werden Deutschland und die Türkei in jeweils eigenen Kapi-
teln behandelt und somit das jeweilige Staats-​ und Verfassungsverständnis der 
negativen Seite der Religionsfreiheit zunächst separat betrachtet. Die negative 
Religionsfreiheit spielt heute in einem säkular und demokratisch organisier-
tem Staat, in dem jeder frei von staatlichen Zwängen seine Religion ausleben 
darf, eine besondere Rolle. Im Kontext des Kampfes um die Verwirklichung von 
Grundrechten ist es ebenso bedeutsam, die Entwicklung des Grundrechts der 
Religionsfreiheit näher zu untersuchen. Zu diesem Zweck wird vom Schutzbe-
reich der negativen Religionsfreiheit, bis hin zur verfassungsrechtlichen Recht-
fertigung von staatlichen Eingriffen, eine große Bandbreite an unterschiedlichen 
Facetten des Themas erläutert. Der vorliegenden Arbeit liegt ein Vergleich 
zugrunde, denn sie befasst sich mit den verfassungskonformen Elementen zum 
Schutz der negativen Religionsfreiheit in der deutschen sowie der türkischen 
Rechtsordnung. Daher stützt diese Untersuchung sich auf diesbezügliche Urteile 
des BVerfG, des TVerfG und des EGMR.

Wie oben bereits erwähnt, ist die türkische Republik konstitutionell zwar ein 
streng laizistischer Staat, allerdings ist die Mehrheit der Bevölkerung islami-
schen Glaubens. Im deutschen Rechtssystem hingegen gibt es kein spezifisches 
Gesetz, das die Beziehungen zwischen Staat und Religion regelt, aber gleich zu 
Beginn der Verfassung  –​ in der ebenfalls nicht die Rede von Laizismus oder 
Säkularismus ist –​ heißt es: „[…] im Bewusstsein der Verantwortung vor Gott 
und den Menschen […].“ Die vorliegende Arbeit will versuchen, das bestehende 
Definitionsdefizit zu beheben.

Auf Basis der obigen Ausführungen haben sich bereits zahlreiche Aufsätze, 
Kommentare und Rechtsbücher aus unterschiedlichen Perspektiven mit der 
deutschen Verfassungslehre befasst und diese fortgeschrieben. Entsprechend 
der politischen und sozialen Konjunktur entwickelt sich die deutsche Rechtspre-
chung Jahr für Jahr weiter.67 Davon ausgehend kann das deutsche Rechtssystem 
als Auslegungshilfe für die Türkei verwendet werden.

B. � Grundzüge der negativen Seite von Freiheitsrechten
In dem folgenden Abschnitt werden, insbesondere vor dem rechtsgeschicht-
lichen Hintergrund und in Verbindung mit anderen Freiheitsrechten, in ers-
ter Linie die deutsche Terminologie und Verfassungslehre untersucht. Eine 

	67	 Vgl. folgende Kopftuch-​Entscheidungen BVerfGE 108, 282 und 138, 296 sowie BVerfG 
27.06.2017 –​ 2 BvR 1333/​17.

Einführung



35

diesbezügliche detaillierte Analyse der Republik Türkei findet sich im dritten 
Teil der vorliegenden Arbeit.

I. � Herausbildung der negativen Freiheit und ihr Umfang

Nach wie vor gestaltet sich eine genaue Definition von Freiheit kompliziert. 
Freiheit spielt als wesentlicher Begriff der praktischen Philosophie auch in der 
Grundrechtsdogmatik eine prominente Rolle.68 Ein vornehmliches Problem 
dabei ist die Unterscheidung zwischen positiver und negativer Freiheit. Oftmals 
wird davon ausgegangen, dass Freiheit grundsätzlich nur positiv zu verstehen 
ist –​ eine negative Seite im Sinne des Unterlassens wäre folglich grundsätzlich 
abzulehnen. Das heißt aber nicht, dass ein positives Recht das negative Recht 
beschränken könnte.

In der Grundrechtstheorie wird unter der negativen Seite von Freiheitsrecht 
oder Grundrechtsfreiheit verstanden, mit Grundrechtsnormen nicht nur die 
zumeist ausdrücklich gewährte aktive Handlung oder die explizite Garantie, 
etwas „haben“ zu dürfen, sondern auch die jeweils entsprechende Nichtaus-
übung bzw. das „Nicht-​Haben“ zu schützen.69 Während also die positive Grund-
rechtsfreiheit als das Recht zu verstehen ist, eine aktive Handlung vorzunehmen, 
gewährleistet die negative Grundrechtsfreiheit den grundrechtlichen Schutz 
der Entscheidung darüber, ob man ein Grundrecht auszuüben verlangt.70 In 
der deutschen Literatur und Rechtsprechung ist eine solche negative Seite von 
Freiheitsrechten des GG im Allgemeinen anerkannt,71 jedoch fehlt es an einer 
allumfassenden Begründung einer grundsätzlichen negativen Seite der Grund-
rechte.72 Die höchstrichterliche Rechtsprechung trifft regelmäßig begriffliche 
Unterschiede zwischen positiver und negativer Religionsfreiheit, ohne jedoch 

Grundzüge der negativen Seite von Freiheitsrechten

	68	 Vgl. hierzu Alexy, Theorie der Grundrechte, S. 194 ff.; Borowski, Grundrechte als 
Prinzipien, S. 37.

	69	 Mager, v. Münch/​Kunig (Hrsg.), Art. 4, Rn. 18; Herzog, Maunz/​Dürig (Hrsg.), Art. 4, 
Rn. 24; Starck, v. Mangoldt/​Klein/​Starck (Hrsg.), Art. 1, Rn. 171; Merten, HdbStR VI, 
§ 144, Rn. 53 ff.

	70	 Starck, v. Mangoldt/​Klein/​Starck (Hrsg.), Art. 1, Rn. 171; Merten, HdbStR VI, § 144, 
Rn. 57.

	71	 AK-​Preuß, Art. 4, Rn. 17; v. Campenhausen, Isensee/​Kirchhof (Hrsg.), HdbStR VI, 
§136, Rn. 44; Jarass/​Pieroth, Art. 4, Rn. 11; Herzog, Maunz/​Dürig (Hrsg.), Art. 4, Rn. 78; 
Sachs, Art. 4, Rn. 28; Zippelius, Art. 4, Rn. 33.

	72	 Bezüglich Art. 4 GG vgl. BVerfGE 12, 1 (5 f.), in: NJW 1961, 211 ff.; BVerfGE 24, 236 
(252 f.), in: NJW 1969, 31–​33; 30, 415 (428 f.), in: NJW 1971, 931–​932; 32, 98 (106); 
33, 23 (28); 41, 29 (49), in: NJW 1976, 947.



36

diese näher darzulegen und zu begründen.73 Das BVerfG verwendet auch im 
Terminus ständig den Begriff der „negativen Religionsfreiheit“. Dieser beinhaltet 
das Recht, keiner Religion angehören zu müssen, an keiner religiösen Hand-
lung teilnehmen zu müssen, sowie die jeweilige Überzeugung verschweigen zu 
dürfen.74

Diese Differenzierung von positivem und negativem Freiheitsrecht und 
dessen Formulierung liegen auch dem EGMR zugrunde. Mitgliedsstaaten der 
EMRK müssen bestimmte Maßnahmen ergreifen, um sicherzustellen, dass die 
Bürger in ihrem Hoheitsbereich tatsächlich in den Genuss der Grundrechte 
kommen, welche die EMRK garantiert. Diese Maßnahmen bezeichnet man als 
positive Pflichten des Staates, da der Staat hier positiv, d.h. aktiv handeln muss, 
etwa in Form der Festlegung gesellschaftlich unentbehrlicher Regulierungsmaß-
nahmen. Die Rechte der EMRK sind grundsätzlich Abwehrrechte gegen den 
Staat. Staaten sind verpflichtet, bestimmte Eingriffe in die Rechte der Bürger zu 
unterlassen. Dieses Unterlassen ist die negative Verpflichtung des Staates auf der 
EMRK-​Ebene.

1. � Herleitung nach dem Wortlaut

Die Grundrechte sind in der Regel positiv formuliert. Diese positive Formulie-
rung liegt in der Ansicht begründet, dass das Unterlassen einer Handlung keines 
besonderen Schutzes bedürfe, da das ‚Nichtgebrauchen‘ eines Rechtes nieman-
den beeinträchtige.75 So enthält auch der Wortlaut von Art. 4 GG keinen unmit-
telbaren, schriftlich festgehaltenen Hinweis zum Recht auf Religionslosigkeit 
oder Unglauben. Das Fehlen dieser Angabe bedeutet jedoch nicht, dass ungläu-
bige Menschen nicht vom Schutzbereich des Art. 4 GG Gebrauch machen dürf-
ten. In der Literatur und Rechtsprechung ist das Recht auf das „Nicht-​Haben“ 
eines Glaubens sowie darauf, die eigenen Glaubensüberzeugungen verschwei-
gen zu dürfen, zweifelsfrei geschützt.76 Der durch Art.  140 GG inkorporierte 
Art.  136 Abs.  3 WRV garantiert eine klare negative Bekenntnisfreiheit. Die 
Religionsfreiheit umfasst auch das Recht darauf, von Glaubensangelegenhei-
ten unbehelligt zu bleiben und religiösen bzw. weltanschaulich geprägten Ver-
einigungen und Veranstaltungen fernzubleiben. Dieser Aspekt wird oftmals als 

	73	 Erstmalige ausdrückliche Bezeichnung als ‚negative Bekenntnisfreiheit’ im Urteil vom 
HessStGH; folgend BVerfGE 24, 289 (293 ff.).

	74	 Näher Merten, in: Merten/​Papier (Hrsg.), § 42, Rn. 62 ff.
	75	 Siering, Die negative Religionsfreiheit, S. 31.
	76	 Renck, ZRP 1996, 205 (205).

Einführung



37

negative Religionsfreiheit bezeichnet. Indes ist das komplett inkorrekt, denn die 
Religionsfreiheit hat als Abwehrrecht stets einen negatorischen Gehalt. Dem 
Wortlaut ist jedoch in Bezug auf die oftmals kritisierte sprachliche Ausführung 
bei der Auslegung der Grundrechte keine große Bedeutung beizumessen.77 Die 
Grundrechtsnormen skizzieren den Gewährleistungsgehalt bewusst kurz und 
wenig detailliert, weil sie sich dadurch auch im Falle gesellschaftlicher Änderun-
gen fortwährend dem Wandel der Zeit anpassen können.

In Art.  2 Abs.  1 GG findet sich ebenfalls ein mehrdeutiger Wortlaut. Das 
Recht auf freie Entfaltung der Persönlichkeit kann nicht nur ein positives Tun, 
sondern auch das Unterlassen einer Handlung umfassen.78 Auch derjenige, der 
etwas nicht tun will, kann damit seine Persönlichkeit entfalten. Einem solchen 
Verständnis zufolge würde Art. 2 Abs. 1 GG schon seinem Wortlaut nach aus-
drücklich eine negative Seite beinhalten.79

2. � Negative Rechte in Beziehung zu positiven Rechten

Jedes Lebensführungsmodell soll vor staatlichen  –​ und auch privaten  –​ Ein-
griffen geschützt werden. Die grundrechtliche Freiheitsvielfalt soll sowohl den 
Schutz des Tuns als auch die Freiheit des Nichtstuns umfassen. Einer Ansicht 
zufolge beinhalte jedes positive Bekenntnis zu einer bestimmten Religion dem-
nach zugleich eine negative Auffassung gegenüber einer anderen Religion bzw. 
einer anderen Glaubensrichtung.80 Damit gehöre zu jeder positiven Seite auto-
matisch eine korrespondierende negative Seite.81 Denn jedes anti-​ oder areli-
giöse Verhalten könne zugleich als eine Form der Glaubensüberzeugung gezählt 
werden, sodass der Grundrechtsträger sich stets auf ein positives Grundrecht 
berufen könnte.82 Was das Grundrecht auf Religions-​ und Weltanschauungsfrei-
heit betrifft, so sei damit eine negative Komponente als Bestandteil der Garan-
tie der freien Religions-​ bzw. Weltanschauungswahl strukturell unausweichlich 
vorgegeben.83 Dieses Argument führt zu der Schlussfolgerung, dass man einer 

	77	 BVerfGE 74, 51 (57), in: NVwZ 1987, 573–​574; 74, 102 (116), in: NJW 1988, 45–​48; 
Böckenförde, NJW 1974, 1529 (1530); Badura, StaatsR, A 14.

	78	 Kunig, v. Münch/​Kunig (Hrsg.), Art. 2, Rn. 1; Jarass/​Pieroth, Art. 2, Rn. 2.
	79	 Näher bei Enders, in: Merten/​Papier (Hrsg.), § 89, Rn. 1 ff.
	80	 Heckel, in: FS 50 Jahre BVerfG, 379 (398).
	81	 V. Campenhausen/​de Wall, Staatskirchenrecht, S. 60 ff.; Isensee, DÖV 1982, 609 (615).
	82	 Starck, v. Mongoldt/​Klein/​Starck (Hrsg.), Art. 4, Rn. 23, 43; Morlok, Dreier (Hrsg.), 

Art. 4, Rn. 65.
	83	 Kästner, AöR 1998, 408 (421); grundsätzlich kritisch bei Hellermann, Die sogenannte 

negative Seite der Freiheitsrechte, S. 127 ff.

Grundzüge der negativen Seite von Freiheitsrechten



38

negativen Seite der Freiheitsrechte überhaupt nicht bedürfe, gerade weil der 
Wortlaut der Grundrechte meist nur auf den Schutz der positiven Komponente 
ausgerichtet ist und sich die Gewährleistung der negativen Grundrechtsfreiheit 
nicht unmittelbar aus dem Wortlaut ableiten lässt.84 Jedes anti-​ oder areligiöse 
Verhalten könnte zugleich zu irgendeiner Glaubensüberzeugung gezählt wer-
den, sodass der Grundrechtsträger sich auf ein positives Grundrecht berufen 
könnte.85

II. � Bedeutung der negativen Religionsfreiheit

Die negative Seite der Grundrechte stellt selbst einen Teil des grundrechtlichen 
Schutzbereiches dar, der gleichwohl nicht eigenständig und förmlich geregelt 
ist.86 Allerdings sind im Rahmen der grundrechtlichen Negativierungen der 
Religions-​ und Weltanschauungsfreiheit im modernen Rechts-​ und Verfassungs-
staat die Voraussetzungen für die Chance auf ein gelungenes Zusammenleben 
unterschiedlicher religiöser bzw. weltanschaulicher Gruppierungen geschaffen.

Die negativen Grundrechte schützen einerseits ein Unterlassen im religiösen 
Kontext, andererseits garantieren sie das Fernhalten eines religiösen Einflusses 
bzw. religiöser oder weltanschaulicher Indoktrination vonseiten des Staats oder 
anderer Dritter. Sie gewähren somit die Möglichkeit, dass religionslose und anti-
religiöse mit gläubigen Menschen in einem Staat friedlich zusammenleben. Eine 
aktuelle Frage bezüglich des Stellenwerts der negativen Religionsfreiheit ergibt 
sich aus dem Wandel der Bevölkerungsstruktur und dem damit einhergehen-
den Anstieg des prozentualen Anteils der Menschen ohne religiöses Bekennt-
nis.87 Angesichts dessen ist es unabdingbar, möglichst unvoreingenommen auf 
diese Veränderungsprozesse zu reagieren und Antworten auf die sich ständig 

	84	 Zur Kritik näher Renck, NVwZ 1994, 544 (544 f.).
	85	 Starck, v. Mongoldt/​Klein/​Starck (Hrsg.), Art. 4, Rn. 23, 43; Morlok, Dreier (Hrsg.), 

Art. 4, Rn. 65.
	86	 Gebräuchlich ist zwar die Bezeichnung als „negatives Grundrecht“, ein Teil des Schrift-

tums bezeichnet aber die negative Grundrechtsfreiheit als „negative Komponente“, 
bspw. bei Herzog, Maunz/​Dürig (Hrsg.), Art. 5, Rn. 40; Merten, HbStR VI, § 144, 
Rn. 53; Scholz, Maunz/​Dürig (Hrsg.), Art. 9, Rn. 43; Starck, v. Mangoldt/​Klein/​Starck 
(Hrsg.), Art. 5, Rn. 12; als „negative Dimension“ bei Kunig, v. Münch/​Kunig, Art. 2, 
Rn. 17; v. Campenhausen, Isensee/​Kirchhof (Hrsg.), HdbStR VI, § 136, Rn. 93.

	87	 https://​fowid.de/​meldung/​religionszugehoerigkeiten-​2020 (letzter Zugriff am 
23.09.2021); die Zahlen zeigen damit, dass sich die Anteile der Religionszugehörig-
keiten Jahr für Jahr verringern; https://​fowid.de/​meldung/​religionszugehoerigkeiten-​
2019 (letzter Zugriff am 23.09.2021).

Einführung



39

ändernden Bedürfnisse der Gesellschaft zu finden. In der vorliegenden Stu-
die soll aber die juristische Perspektive im Vordergrund stehen; daher müssen 
sozialwissenschaftliche Fragen in den Hintergrund treten und an anderer Stelle 
beantwortet werden.

Ein Teil der Literatur ist der Meinung, dass die Religionsfreiheit nicht als 
negativ oder positiv bewertet werden sollte.88 Es gebe nur eine einheitliche Reli-
gionsfreiheit und ihre unterschiedlichen Ausprägungen.89 Eine negative Religi-
onsfreiheit sei bloß ein Aspekt einer positiven weltanschaulichen Überzeugung. 
Die Freiheit, einen Glauben als richtig zu akzeptieren, setze selbstredend die 
Freiheit zur Ablehnung eines anderen religiösen Bekenntnisses voraus. Aus die-
sem Grund enthalte die Religionsfreiheit immer sowohl das positive Recht, sich 
zu einem Glauben zu bekennen, als auch das negative Recht, sich nicht zu einem 
Glauben bekennen zu müssen.

Hier wird allerdings der Ansicht gefolgt, dass dort, wo es eine positive Welt-
anschauungsfreiheit gibt, auch von einer negativen Religionsfreiheit gesprochen 
werden muss. Die negative Religionsfreiheit, die das Recht gewährleistet, keiner 
Religion anzuhängen, sei zugleich positives Weltanschauungsrecht, da areligiöse 
und/​oder antireligiöse Haltung eine Weltanschauung ist.90 Die Weltanschau-
ungsfreiheit im Sinne von Religionsfreiheit bedeutet in diesem Sinne religions-
freie Überzeugungen, die das Leben, die Welt und den Menschen ohne einen 
Gottesbegriff auf der Basis sozialer, kultureller und individueller Faktoren, also 
rein irdischer Aspekte bestimmen. Die Freiheit, einen Glauben als wahr ein-
zunehmen, setzt notwendigerweise die Freiheit zur Ablehnung einer anderen 
religiösen Überzeugung voraus. Aus diesem Grund enthält die Religionsfreiheit 
immer sowohl das positive Recht, einen Glauben wählen zu können, als auch die 
negative Seite, sich nicht zu einem anderen Glauben bekennen zu müssen. So sei 
negative Religionsfreiheit zugleich positive Weltanschauungsfreiheit. Sogar der 
EGMR unterteilt, genau wie das BVerfG, schon seit Jahren die Religions-​ und 
Weltanschauungsfreiheit in eine negative und positive Freiheit.

III. � Rechtsgeschichtlicher Hintergrund

Die Entwicklung des Grundrechts der Religionsfreiheit in Abhängigkeit von der 
jeweiligen Staatsform ist für die heutigen Rechtssysteme und die gegenwärtige 

	88	 Czermak, Religions-​ und Weltanschauungsrecht, Rn.  124; Renck, ZRP 1996, 205 
(205 ff.).

	89	 Czermak, Religions-​ und Weltanschauungsrecht, Rn. 124.
	90	 Starck, Religionsfreiheit in Deutschland, S. 4.

Grundzüge der negativen Seite von Freiheitsrechten



40

Rechtsprechung von hoher Relevanz, da die Religionsfreiheit historisch weit 
intensiver, als andere Grundrechte (z. B. Versammlungsrecht, Frauenrecht, Rei-
serecht usw.) diskutiert wurde und bei zahlreichen historischen Ereignissen eine 
Rolle spielte.91

Die Entwicklung der Religionsfreiheit in Deutschland begann mit Luthers 
These zur Staatsreligion im Jahr 1517.92 Obwohl damals eine Trennung von Staat 
und Kirche zumindest nicht in der heutigen Form existierte, spielte die staatli-
che Gewährleistung der Religionsfreiheit dennoch nicht nur für die Gläubigen, 
sondern auch für die Minderheit, die nicht der vorherrschenden Staatsreligion 
angehörten, eine zentrale Rolle. Allerdings ging es dabei weniger um die indivi-
duelle Freiheitsgewährleistung oder die negative Seite des Grundrechts, als viel-
mehr um die durch die Reformation aufgeworfene Frage nach dem Verhältnis 
von Staat und Kirche und die begrenzte Toleranz gegenüber anderen Konfes-
sionen.93 Mit dem Frieden von Kraków 1525 tauchte erstmals die Bezeichnung 
„Dissidenten“ auf.94 Als Dissidenten wurden zunächst diejenigen Protestanten 
bezeichnet, die nicht der herrschenden römisch-​katholischen Kirche angehör-
ten; bis ins späte 18. Jahrhundert war „Dissident“ dann der gängige Begriff für 
alle nichtkatholischen Christen.

	–​	 Exkurs: Dissidenten

An dieser Stelle ist ein kurzer historischer Rückblick auf die Geschichte der Dissiden-
ten geboten,95 weil sie für die Geschichte der Konfessionslosigkeit eine wichtige Rolle 
gespielt haben. Nachdem der Begriff 1525 erstmals verwendet worden war, bezeichnete 
er nach dem Westfälischen Frieden von 1684 alle Angehörigen christlicher und tolerier-
ter Religionsgemeinschaften außerhalb der katholischen und evangelischen Konfession 
und des Judentums.96 Groschopp betont, dass „die ersten Dissidenten bis zum Ende des 

	91	 Stern, StaatsR, Bd. IV/​2, S. 912.
	92	 Starck, v. Mangoldt/​Klein/​Starck (Hrsg.), Art.  4, Rn.  2; Morlok, Dreier (Hrsg.), 

Art. 4, Rn. 3.
	93	 V. Campenhausen, Isensee/​Kirchhof, HdbStR VI, § 157, Rn. 3; Barczak, JURA 2015, 463 

(465); v. Campenhausen/​de Wall, Staatskirchenrecht, S. 99 ff.; die absolute Religions-
freiheit war von Luther selbst ungewollt, sein Ziel war nur die Trennung der kirchlichen 
von der weltlichen Ordnung.

	94	 Groschopp, Konfessionsfreie und Weltanschauungspflege, in: Groschopp (Hrsg.), Kon-
fessionsfreie und Grundgesetz, S. 147.

	95	 Vgl. detailliert bei Groschopp, Dissidenten, Freidenkerei und Kultur in 
Deutschland, 1997.

	96	 Groschopp, Konfessionsfreie und Weltanschauungspflege, in: Groschopp (Hrsg.), Kon-
fessionsfreie und Grundgesetz, S. 147.

Einführung



41

18. Jh. demzufolge keine Konfessionsfreien nach heutiger Auffassung, sondern Angehö-
rige christlicher Sondergruppen waren.“97 Die bürgerlichen Freiheiten, die im Zuge der 
Revolution von 1918/​1919 errungen wurden, umfassten diejenigen Rechte, die aus der 
Abschaffung der Staatskirche für die Dissidenten resultierten.98 Dies führte dazu, dass 
sich in den 1920ern der Begriff des Dissidenten umgangssprachlich nur noch auf die 
Konfessionslosen, eine stark gewachsene Gruppe, bezog.99 Überdies errichteten nun die 
freidenkenden Organisationen ein eigenes soziales und kulturelles Dienstleistungssys-
tem; bereits vor dem Ersten Weltkrieg gerieten die organisierten Dissidenten gegenüber 
den Konfessionslosen insgesamt in die Minderheit. Reformer in der Freidenkerbewe-
gung forderten und beantragten schon in den 1920ern den Körperschaftsstatus, was ein 
positives, unterstützendes Verhältnis zum demokratischen Staat und ein neues, prag-
matisches Verständnis der Trennung von Kirche und Staat implizierte.100 Der Deutsche 
Freidenkerband (DFV) erhielt im Jahr 1930 im Freistaat Braunschweig den Status einer 
Körperschaft. 1933 jedoch entzogen die regierenden Nationalsozialisten dem DFV die-
sen Status bereits wieder und verboten die Freidenker insgesamt. Der standesamtliche 
Begriff des Dissidenten wurde am 26. November 1936 abgeschafft; nach dem Zweiten 
Weltkrieg wurde schließlich die Bezeichnung ‚Konfessionslose‘ eingeführt.101

Des Weiteren garantierte der Augsburger Religionsfrieden von 1555 eine Koexis-
tenz der Religionsgemeinschaften katholischer und evangelischer (lutherischer) 
Konfession. Dementsprechend war damals zutreffend von ‚Religionszweiheit‘, 
also nicht von Religionsfreiheit die Rede.102 Diese Regelung gewährte jedoch 
nicht den Bürgern die Wahl ihres Glaubens, sondern ermöglichte den Landes-
herren, sich für ihr Territorium zwischen dem römisch-​katholischen Bekenntnis 
und dem evangelischen Augsburger Bekenntnis zu entscheiden.103 Der Augs-
burger Religionsfrieden hat somit zwar nicht der Gesamtbevölkerung das Recht 
auf Religionsfreiheit gebracht, aber dennoch eine geschichtlich bedeutsame 

	 97	 Groschopp, Konfessionsfreie und Weltanschauungspflege, in: Groschopp (Hrsg.), Kon-
fessionsfreie und Grundgesetz, S. 147.

	 98	 Vgl. Groschopp, Adolph Hoffmann aus heutiger Sicht, Groschopp (Hrsg.), Los von der 
Kirche!, 2009, S. 23 ff.

	 99	 Groschopp, Konfessionsfreie und Weltanschauungspflege, in: Groschopp (Hrsg.), Kon-
fessionsfreie und Grundgesetz, S. 149.

	100	 „Am 30. November 1920 erging ein neues Gesetz über den Austritt aus Religions-
gemeinschaften und am 15. Juli 1921 wurde die Religionsmündigkeit im Reich ein-
heitlich geregelt“, Groschopp, Dissidenten, S. 25.

	101	 Groschopp, Konfessionsfreie und Weltanschauungspflege, in: Groschopp (Hrsg.), Kon-
fessionsfreie und Grundgesetz, S. 151; Groschopp, Dissidenten, S. 25.

	102	 Anschütz, Religionsfreiheit, S. 676.
	103	 Hillgruber, DVBl. 1999, 1155 (1164); Merten, in: Merten/​Papier (Hrsg.), § 42, Rn. 63; 

Barczak, JURA 2015, 463 (463).

Grundzüge der negativen Seite von Freiheitsrechten



42

Rolle gespielt, da in diesem Kontext Religionsfreiheit zumindest in einer spezi-
fischen Form erstmals als Grundrecht aufgefasst wurde.104

Die konfessionellen Spannungen gipfelten schließlich 1618 im Dreißigjäh-
rigen Krieg, dem Höhepunkt der Epoche der Religionskriege. Erst durch den 
Westfälischen Frieden von 1648, einer Regelung zwischen dem Kaiser, den 
Reichsständen sowie Schweden und Frankreich, konnte dieser Krieg und mit ihm 
die Zeit der Religionskriege des 16. und 17. Jahrhunderts beendet und insbeson-
dere eine Grundlage für das Zusammenleben von Katholiken und Protestanten 
geschaffen werden.105 Auf Basis der christlich-​konfessionellen reichsrechtlichen 
Parität (Gleichheit) wurde im Westfälischen Friedensvertrag von 1648 neben 
der katholischen und der lutherischen Kirche die reformierte Kirche (insbeson-
dere die Calvinisten) als dritte Religionspartei berücksichtigt.106 Darüber hinaus 
blieb für Nicht-​Angehörige der dieser drei anerkannten Konfessionen das Recht, 
im privaten bzw. häuslichen Rahmen nach der Religion ihrer Wahl zu leben und 
diese private oder häusliche Religion nach den Bedingungen der Großkirchen 
auszuüben, obwohl der Konfessionszwang für die Untertanen in den Territorien 
bestehen blieb.107 Somit hatte der Staat kein Recht, über die Religion der Bür-
ger zu bestimmen. Der Westfälische Friede bedeutet daher einen großen Schritt 
zum grundrechtlichen Schutz der Religionsfreiheit –​ allerdings war es noch ein 
weiter Weg bis zur individuellen und negativen Religionsfreiheit.

Für die weitere Entwicklung der Religionsfreiheit begann mit dem Jahr 1848 
eine neue Phase im Verhältnis zwischen Staat und Kirche. Die Paulskirchenver-
fassung bzw. Frankfurter Reichsverfassung sicherte nicht nur die nicht an staatli-
che Anerkennung gebundene religiöse Vereinigungsfreiheit zu,108 sondern zielte 
auf eine volle religiöse Freiheit für jeden Bürger ab. Die entsprechende Passage 
im Normtext des § 147 lautete klar:  „[…] Keine Religionsgesellschaft genießt 
vor anderen Vorrechten durch den Staat; es besteht fernerhin keine Staatskir-
che. Neue Religionsgemeinschaften dürfen sich bilden […].“ Wie Czermark 
zutreffend formuliert, war diese ihrer Zeit weit vorauseilende freiheitliche Rege-
lung unmittelbares Vorbild für die normative Weiterentwicklung der religiösen 

	104	 V. Campenhausen, Isensee/​Kirchhof (Hrsg.), HdbStR VI, § 136, Rn. 13.
	105	 V. Campenhausen/​de Wall, Staatskirchenrecht, S. 13 f.
	106	 Czermak, Religions-​ und Weltanschauungsrecht, Rn. 4.
	107	 Jeand’Heur/​Korioth, Grundzüge des Staatskirchenrechts, Rn. 16; Czermak, Religions-​ 

und Weltanschauungsrecht, Rn. 4.
	108	 Kühne, Die Reichsverfassung der Paulskirche, S. 474; Czermak, Religions-​ und Welt-

anschauungsrecht, Rn. 11.

Einführung



43

Freiheitsrechte in der Weimarer Reichsverfassung; da die Paulskirchenverfas-
sung aber niemals in Kraft trat, wurde auch diese Regelung niemals wirksam.

Groschopp interpretiert an dieser Stelle aus historischer Sicht:  „Einige Frei-
religiöse, gebildete und freidenkerische Angehörige des städtischen Bürgertums, 
wesentlich motiviert durch die Theorien von Charles Darwin, haben sich seit 
den 1860er-​Jahren nicht mehr nur frei in der Religion, sondern als frei von der 
Religion gesehen.“109

Nach dem Ende des Ersten Weltkriegs wurde in der Weimarer Reichsverfas-
sung von 1919 das Religionsverfassungsrecht auf eine moderne und reichsein-
heitliche Basis gestellt.110 Weil die Verkennung von Grundrechten nicht mehr 
beiseitegeschoben werden konnte. In dieser Verfassung befand sich auch eine 
strikte Norm der verfassungsrechtlichen Garantie einer negativen Religionsfrei-
heit.111 Es war nunmehr möglich, Schüler vom Religionsunterricht abzumelden. 
Gleichzeitig galt diese Regelung ihren Kritikern als eine „neue kulturkämpferi-
sche Gewalttat gegen Religion und Kirche“ und als ein „Eingriff in das inner-
kirchliche Rechtsgebiet“.112 Diese erste demokratische Verfassung Deutschlands 
spielt aufgrund der Übernahme der religiösen Bestimmungen der WRV in das 
GG in Art.  140 GG bei der Auslegung des Grundrechts der Religionsfreiheit 
nach Art. 4 Abs. 1, 2 GG auch heute noch eine maßgebliche Rolle.113

Die religiöse Betätigung bedurfte jedoch zu jener Zeit gar nicht der Gewähr-
leistung einer positiven Religionsfreiheit, da die Religionszugehörigkeit der Nor-
malfall war und keinen institutionellen Schutz benötigte. Historisch betrachtet 
stand am Anfang gar nicht die positive Seite dieses Rechts, sondern die nega-
tive,114 da es ursprünglich zunächst um die Abwehr der kirchlichen und staat-
lichen Machtansprüche ging.115 Dabei ist, mit den Worten Campenhausens, 
besonders darauf hinzuweisen, dass „lange Zeit nur die Wahl zwischen aner-
kannten religiösen Auffassungen geschützt war. Erst im 18. Jahrhundert wurde 

	109	 Groschopp, Konfessionsfreie und Weltanschauungspflege, in: Groschopp (Hrsg.), Kon-
fessionsfreie und Grundgesetz, S. 148.

	110	 Jeand’Heur/​Korioth, Grundzüge des Staatskirchenrechts, Rn. 30; Stern, Stern/​Becker 
(Hrsg.), Einl., Rn. 14.

	111	 Merten, in: Merten/​Papier (Hrsg.), § 42, Rn. 63.
	112	 Czermak, Religions-​ und Weltanschauungsrecht, Rn. 19; Huber/​W. Huber, Staat und 

Kirche im 19. und 20 Jh., Bd. IV, S. 59 ff.
	113	 Siering, Die negative Religionsfreiheit, S. 21 f.
	114	 V. Campenhausen/​de Wall, Staatskirchenrecht, S. 59.
	115	 Listl/​Isensee, Kirche im freiheitlichen Staat, S. 66.

Grundzüge der negativen Seite von Freiheitsrechten



44

auch die Möglichkeit der Ablehnung jeder anderen Religion aufgrund einer anti-​ 
oder areligiösen Weltanschauung in die Religionsfreiheit aufgenommen“.116

IV. � Beziehung zu anderen Freiheitsrechten

Art.  4 GG ist mit einer Vielzahl von anderen Grundrechten eng verbunden. 
Badura stellt diesbezüglich fest, dass in Art. 1 Abs. 1, Art. 2 Abs. 1, Art. 3 Abs. 3 
und Art. 4 Abs. 1 GG die Wertentscheidung der Verfassung für Toleranz, die ein 
tragendes Prinzip der freiheitlichen Demokratie ist, zum Ausdruck kommt.117 
Das Grundrecht der Glaubensfreiheit muss wegen seines hohen Ranges, den 
es durch die enge Beziehung zur Menschenwürde als dem obersten Wert im 
System der Grundrechte erhält, extensiv ausgelegt werden.118 Als spezifischer 
Ausdruck der in Art. 1 Abs. 1 GG garantierten Menschenwürde schützt Art. 4 
Abs. 1 GG gerade auch die vereinzelt auftretende Glaubensüberzeugung, die von 
den Lehren der Kirchen und Religionsgemeinschaften abweicht.119 Dem Staat 
ist es verwehrt, bestimmte Bekenntnisse zu privilegieren oder den Glauben oder 
Unglauben seiner Bürger zu bewerten.120 Wie Zippelius betont, ist die Nähe zur 
Menschenwürdegarantie für alle Gehalte des Art.  4 GG hervorzuheben, ohne 
dass sich daraus Konkurrenzprobleme ergäben.121 Der religiös-​weltanschauliche 
Schutzgehalt ist im Vergleich mit der allgemeinen Handlungsfreiheit nach Art. 2 
GG, der Meinungsfreiheit nach Art.  5 GG, dem Erziehungsrecht nach Art.  6 
GG, den Religionsunterricht betreffenden Regelungen des Art. 7 Abs. 2 und 3 
GG sowie der Versammlungs-​ und Vereinigungsfreiheit von Art. 8 und 9 GG 
spezieller.122

Auch die Diskriminierungsverbote aufgrund des religiösen und weltanschau-
lichen Bekenntnisses in Art. 3 Abs. 3 und Art. 33 Abs. 3 GG sind Konsequenzen 
der Freiheitsgarantie. Ein eigenständiger Gehalt von Art. 3 Abs. 3 GG ergibt sich 

	116	 V. Campenhausen/​de Wall, Staatskirchenrecht, S. 59 f.
	117	 Badura, Der Schutz von Religion und Weltanschauung, S. 33.
	118	 Badura, Der Schutz von Religion und Weltanschauung, S. 33.
	119	 BVerfGE 33, 23 (28 f.).
	120	 Vgl. BVerfGE 19, 206 (216); in: NJW 1966, 147–​149; 12, 1 (4).
	121	 Vgl. Zippelius, Art. 4, Rn. 56; BVerfGE 12, 45 (53 ff.); 48, 127 (163), in: DÖV 1978, 

507–​513; 52, 223 (247), in: NJW 1980, 575–​579.
	122	 Übereinstimmend in der TVerf von 1982: Unantastbarkeit, materielle und ideelle 

Existenz der Person von Art. 17, Meinungs-​ und Überzeugungsfreiheit von Art. 25, 
Schutz der Familie und Kinderrechte von Art. 41, Religions-​ und Gewissensfreiheit 
von Art. 24 Abs. 4, Versammlungsrechte und -​freiheiten von Art. 33 und Versamm-
lungs-​ und Demonstrationsfreiheit von Art. 34 TVerf von 1982.

Einführung



45

aus dem Verbot der Bevorzugung wegen des Glaubens, der insbesondere auch 
Ungläubige oder Andersgläubige vor Diskriminierung schützt, die nach der hier 
vertretenen Auffassung hinsichtlich des Habens eines Glaubens nicht in den 
Schutzbereich des Art. 4 Abs. 1 GG fallen.123

In ihrer Dimension des Rechts auf Äußerung der eigenen Überzeugung über-
schneidet sich die Religionsfreiheit mit dem religiös-​weltanschaulichen Erzie-
hungsrecht der Eltern, ihre Kinder gemäß ihren Glaubensvorstellungen zu 
erziehen.124 Zugleich steht das gesamte Schulwesen nach Art. 7 Abs. 1 GG unter 
der Aufsicht des Staates. Der Religionsunterricht ist in Art. 7 Abs. 2 und 3 GG 
verankert. Das BVerfG hat in der ständigen Rechtsprechung bereits klar ent-
schieden: „Art. 6 Abs. 2 S. 1 GG garantiert den Eltern die Pflege und Erziehung 
ihrer Kinder als natürliches Recht und umfasst zusammen mit Art. 4 Abs. 1 und 
2 GG auch das Recht zur Kindererziehung in religiöser und weltanschaulicher 
Hinsicht; daher ist es zuvörderst Sache der Eltern, ihren Kindern diejenigen 
Überzeugungen in Glaubens-​ und Weltanschauungsfragen zu vermitteln, die sie 
für richtig halten.125 Dem entspricht das Recht, die Kinder von Glaubensüber-
zeugungen fernzuhalten, die den Eltern als falsch oder schädlich erscheinen.“126 
Obwohl dem Staat nach Art. 7 Abs. 1 GG die Aufsicht über das gesamte Schul-
wesen übertragen ist, darf die öffentliche Hand nicht ohne verfassungskonfor-
men Grund in die Erziehung eingreifen. Die öffentlichen Schulen sollen soweit 
wie möglich die religiös-​weltanschaulichen Erziehungsvorstellungen der Eltern 
berücksichtigen.

	123	 Mager, v. Münch/​Kunig (Hrsg.), Art. 4, Rn. 91.
	124	 Zum Verhältnis des Art. 4 Abs. 1 zu Art. 6 Abs. 2 GG siehe BVerfGE 93, 1 (17); 108, 

282 (340); 138, 296 (376); Mager, v. Münch/​Kunig (Hrsg.), Art. 4, Rn. 24.
	125	 Vgl. BVerfGE 41, 29 (47 ff.); 52, 223 (236); 93, 1 (17).
	126	 Vgl. BVerfGE 93, 1 (17).

Grundzüge der negativen Seite von Freiheitsrechten





Zweiter Teil:  Negative Religionsfreiheit in 
Deutschland

A. � Allgemeine Religionsfreiheit nach Art. 4 GG
Unter dem auch allgemeinsprachlich häufig verwendeten Begriff Religionsfrei-
heit ist juristisch präzise die Religions-​ und Weltanschauungsfreiheit zu ver-
stehen. Diese Grundrechtsgewährleistung des Art. 4 GG –​ die Gewährleistung 
religiöser Freiheit –​ ist eines der ältesten grundrechtlichen Prinzipien und wird 
von manchen gar als Ursprung des Grundrechtsdenkens angesehen.127 In der 
durch Art.  140 GG inkorporierten Vorschrift des Art.  136 WRV ist die Rede 
von individueller Religionsfreiheit, was sich wiederum bezieht auf das Freiheits-
recht in Art. 135 WRV128, das in Art. 4 Abs. 1 und 2 GG geregelt ist. Auch die 
religiösen Gleichheitsrechte Art. 3 Abs. 3 und Art. 33 Abs. 3 GG werden durch 
den Sammelbegriff Religionsfreiheit bzw. „Religions-​ und Weltanschauungsfrei-
heit erfasst.129

I. � Begrifflichkeit und Inhalt von Art. 4 GG

Art.  4 Abs.  1 und 2 GG drückt die dort enthaltene Schutzgarantie durch die 
unterschiedlichen Formulierungen der Freiheit des Glaubens und Gewissens, 
der Freiheit des religiösen und weltanschaulichen Bekenntnisses und der unge-
störten Religionsausübung aus. Diese Schutzgarantie umfasst auch das freie 
Denken, Reden und Handeln, das mit den Rechten anderer und den Bedürf-
nissen der Allgemeinheit in Einklang zu bringen ist. Die Freiheit als subjektive 
Grundrechtsgewährleistung geht mit der privaten Sphäre einher, die vor Ein-
griffen des Staates und der anderen öffentlichen Gewalten zu schützen ist. Daher 
wird in folgenden religionsrechtlichen Erörterungen in diesem Sinne auch die 
negative Seite der Religionsfreiheit berücksichtigt.

	127	 Kästner, Stern/​Becker (Hrsg.), Art. 4, Rn. 35; Sachs, VerfR II, Abschn. 16, Rn. 1.
	128	 Zugunsten des neuen Art. 4 GG, der die Religions-​ und Gewissensfreiheit umfas-

sender geregelt, wurde in Art. 140 GG auf den Verweis auf Art. 135 WRV verzichtet. 
Art. 135 WRV lautete: „Alle Bewohner des Reichs genießen volle Glaubens-​ und 
Gewissensfreiheit. Die ungestörte Religionsausübung wird durch die Verfassung 
gewährleistet und steht unter staatlichem Schutz. Die allgemeinen Staatsgesetze blei-
ben hiervon unberührt.“

	129	 BVerfGE 105, 279.



48

1. � Glaubensfreiheit

Die Glaubensfreiheit ist das Hauptgrundrecht, das die in Art.  4 Abs.  1 GG 
geschützte Freiheit des religiösen und weltanschaulichen Bekenntnisses 
umfasst.130 Die positive Bekenntnisfreiheit schützt auch das Recht des Ein-
zelnen, sein gesamtes Verhalten an den Lehren seines Glaubens auszurichten 
und seiner inneren Glaubensüberzeugung gemäß zu handeln131 sowie zu ver-
schweigen, dass und was er glaubt oder nicht glaubt.132 Die Freiheit des Glau-
bens schützt die Freiheit der inneren religiösen Überzeugungen –​ unabhängig 
davon, ob diese nun religiös, nicht-​ oder antireligiös sind. Geschützt wird damit 
das sog. forum internum. Auch dem BVerfG ging es schon immer auch um die 
innere Freiheit, zu glauben oder nicht zu glauben.133 Zum einen wird dieser 
Schutz relevant für die Abwehr staatlicher Einflussnahmen auf die Bildung von 
Glaubensüberzeugungen in Gestalt von zwangsweisen Indoktrinationen, mittel-
barer oder unmittelbarer Art.134 Zum anderen lässt sich das Recht auch auf den 
Schutzaspekt beziehen, den eigenen Glauben zu wechseln und entsprechende 
mitgliedschaftliche Konsequenzen hinsichtlich der betreffenden Religionsge-
meinschaften zu ziehen.135 Weil mitunter aber das Recht auf Austritt aus einer 
Religionsgemeinschaft –​ z.B. aus dem Islam oder Christentum –​ von der Ge-
meinschaft selbst nicht anerkannt wird oder einer andere weltanschauliche Ver-
einigung den jederzeitigen Austritt nicht genehmigt,136 ist dieser Schutzaspekt 
gerade aktuell von besonderer Bedeutung; insbesondere die negative Glaubens-
freiheit betreffend.

Im Sinne von Art.  4 Abs.  1 GG schützt die negative Religionsfreiheit das 
Recht, keinen Glauben haben zu müssen. Das BVerfG erwähnt zudem in seiner 
ständigen Rechtsprechung, Art. 4 GG könne beeinträchtigt werden durch „eine 

	130	 BVerfGE 24, 236 (245); BVerfGE 32, 98 (106); Mager, v. Münch/​Kunig (Hrsg.), Art. 4, 
Rn. 12.

	131	 BVerfGE 32, 98 (106); 108, 282 (297); das Gericht fügt hinzu: „Dies betrifft nicht nur 
imperative Glaubenssätze, sondern auch solche religiösen Überzeugungen, die ein 
Verhalten als das zur Bewältigung einer Lebenslage richtige bestimmen.“

	132	 BVerfGE 12, 1 (4); Morlok, Dreier (Hrsg.), Art. 4, Rn. 65.
	133	 BVerfGE 12, 1 (4); Schmidt, Grundrechte, Rn. 373.
	134	 BVerfGE 93, 1 (37); Czermak, Religions-​ und Weltanschauungsrecht, Rn. 119; Unruh, 

Religionsverfassungsrecht, Rn. 81; anders bei v. Campenhausen, AöR 1996, 448 (455); 
Listl, in: HdbStKirchR I, 2. A., S. 455.

	135	 BVerfGE 12, 1 (3 ff.); Classen, Religionsrecht, Rn. 146.
	136	 BVerfGE 44, 37 (49).

Zweiter Teil:  Negative Religionsfreiheit in Deutschland



49

vom Staat geschaffene Lage, in der der Einzelne ohne Ausweichmöglichkeiten 
dem Einfluss eines bestimmten Glaubens, den Handlungen, in denen sich dieser 
manifestiert, und den Symbolen, in denen er sich darstellt, ausgesetzt wird.“137 
Magers Ansicht im Kommentar von Münch/​Kunig zufolge brauchen Glaubens-
lose oder religiös Indifferente keinen Schutz vor Diskriminierungen, die an das 
Haben eines bestimmten Glaubens anknüpfen –​ vor Diskriminierungen wegen 
Unglaubens seien sie durch Art. 3 Abs. 3 geschützt –​; sie bedürften aber ebenso 
wie Gläubige des Schutzes vor staatlicher Beeinflussung in Glaubensfragen.138

2. � Religiöse und weltanschauliche Bekenntnisfreiheit

Die Bekenntnisfreiheit nach Art.  4 Abs.  1 GG (und ebenso die Religionsaus-
übungsfreiheit nach Art. 4 Abs. 2 GG) gewährleistet dem Einzelnen das Recht, 
die eigene religiöse und weltanschauliche Überzeugung in vielfältiger Form 
nach außen zu tragen (= forum externum), also den eigenen Glauben nicht nur 
zu haben und zu bekennen, sondern auch nach außen zu kommunizieren.139 Die 
spezifische Form der Kundgabe des eigenen Glaubens oder Nicht-​Glaubens ist 
für den Gegenstand des Schutzbereiches irrelevant. Der Schutzbereich umfasst 
jede verbale Kundgabe, auch die Werbung für einen Glauben, z.B. in Form von 
Missionierung,140 das Tragen von Symbolen einer bestimmten religiösen Über-
zeugung oder künstlerische Ausdrucksformen.141

Die Bekenntnisfreiheit gewährt nicht nur die Ungestörtheit des aktiven 
Bekennens, sondern auch die Selbstbestimmung hinsichtlich der Entscheidung, 
ob man sich bekennt. Das Recht auf die negative Bekenntnisfreiheit, seine reli-
giöse Überzeugung nicht offenbaren zu müssen, wird ausdrücklich verbürgt 
in Art. 140 GG (bzw. in dem an dortiger Stelle ins GG inkorporierten Art. 136 
Abs. 3 S. 1 WRV),142 der neben der Bekenntnisfreiheit in Art. 4 Abs. 1 GG aller-
dings nur deklaratorischen Charakter hat.143 In seinem Anwendungsbereich 
bleibt der Artikel insofern zurück, als er die negative Bekenntnisfreiheit nur 
für die religiöse, nicht aber für die weltanschauliche Überzeugung umfasst. Da 

	137	 BVerfGE 138, 296 (104); 93, 1 (16).
	138	 Mager, v. Münch/​Kunig (Hrsg.), Art. 4, Rn. 18.
	139	 BVerfGE 12, 1 (4); v. Campenhausen, Isensee/​Kirchhof (Hrsg.), HdbStR VI, § 136, 

Rn. 52; Zippelius, Art. 4, Rn. 95 ff.
	140	 BVerfGE 12, 1 (8); Morlok, Dreier (Hrsg.), Art. 4, Rn. 60.
	141	 Classen, Religionsrecht, Rn. 149; Jeand’Heur/​Korioth, Staatskirchenrecht, Rn. 77.
	142	 Herzog, Maunz/​Dürig (Hrsg.), Art. 4, Rn. 56; Sachs, VerfR II, Abschn. 16, Rn. 3.
	143	 V. Münch/​Mager, StR II, Rn. 382.

Allgemeine Religionsfreiheit nach Art. 4 GG



50

durch diesen Artikel die negative Bekenntnisfreiheit ausdrücklich gewährleistet 
wird, haben die Behörden nur soweit das Recht, nach der Zugehörigkeit zu einer 
Religionsgemeinschaft zu fragen, als davon Rechte und Pflichten abhängen oder 
eine gesetzlich angeordnete statistische Erhebung dies erfordert.144

Die negative Bekenntnisfreiheit hat in Art. 7 Abs. 2 und Abs. 3 S. 3 GG eigen-
ständige Ausformungen gefunden. Nach Art. 7 Abs. 2 GG entscheiden die Eltern 
frei über die Teilnahme des Kindes am Religionsunterricht und gemäß Art. 7 
Abs.  3 S.  3 GG können Lehrer nicht gegen ihren Willen verpflichtet werden, 
Religionsunterricht zu erteilen.145 Fragen bezüglich religionsbezogener Sym-
bole, etwa an Arbeitsplätzen, resultieren nicht nur im innerstaatlichen bun-
desrepublikanischen Recht, sondern mit Blick auf die EMRK auch in anderen 
Mitgliedsländern in Rechtsproblemen.146

Im Einzelfall ist somit die Abgrenzung zwischen Bekenntnis-​ und Religions-
ausübungsfreiheit mitunter unscharf.147 So kann etwa das Tragen von religiöser 
Kleidung nicht nur der Bekenntnisfreiheit, sondern auch der Religionsaus-
übungsfreiheit zugeordnet werden. Die Frage, welche Konflikte zu welchem 
Schutzbereich gehören, ist aber für das Thema der vorliegenden Arbeit weitest-
gehend belanglos, da die Kriterien einer erforderlichen Grundrechtsbegrenzung 
dieselben sind.

3. � Ungestörte Religionsausübung

Auch wenn das Grundrecht auf eine ungestörte Religionsausübung dem Wort-
laut und der Entstehungsgeschichte148 nach nur die ungestörte Ausübung einer 

	144	 Vgl. hierzu auch Herzog, Maunz/​Dürig (Hrsg.), Art. 140, Rn. 91 f.; eine Pflicht zur 
Offenbarung bspw. im Rahmen einer Volkszählung zulässig bei BVerfGE 65, 1, (38 ff.); 
auch auf der Lohnsteuerkarte BVerfGE 49, 375 (376); eine Frage nach der Religionszu-
gehörigkeit bei Aufnahme in ein Krankenhaus ist nur dann zulässig, wenn ausdrück-
lich auf die Freiwilligkeit der Angabe hingewiesen wird, BVerfGE 46, 266 (267 ff.).

	145	 Starck, v. Mongoldt/​Klein/​Starck (Hrsg.), Art. 7 Abs. 3, Rn. 164.
	146	 Für die Kopftuch tragenden Schülerinnen siehe EGMR, Dogru v. Frankreich, Urt. 

vom 04. Dezember 2008, Appl. No. 27058/​05; Kervanci v. Frankreich, Urt. vom 04. 
Dezember 2008, Appl. No. 31645/​04; Aktas und Andere v. Frankreich, Urt. vom 30. 
Juni 2009, Appl. No. 43563/​08; für religiöse Symbole am Arbeitsplatz siehe EGMR, 
Eweida und Andere v. Vereinigte Königreich, Urt. vom 15. Januar 2013, Appl. No. 
48420/​10, 36516/​10, 51671/​10, 59842/​10.

	147	 Czermak, Religions-​ und Weltanschauungsrecht, Rn. 130.
	148	 Die gesonderte Hervorhebung der Religionsausübung beruht auf der besonderen 

deutschen Rechtstradition, nach der sich ein Schutz des öffentlichen und gemein-
schaftlichen Gottesdienstes (exercitium religionis publicum „mit Turm und Glocken“) 

Zweiter Teil:  Negative Religionsfreiheit in Deutschland



51

Religion garantiert, erfasst die ungestörte Religionsausübung und ihr Schutz-
bereich im Sinne von Art.  4 Abs.  2 GG aufgrund der fehlenden Möglichkeit, 
Religion und Weltanschauung trennscharf voneinander abzugrenzen, und der 
damit eng verknüpften Gleichberechtigung religiöser und nichtreligiöser Welt-
anschauungen in Art. 4 Abs. 1 GG auch die Ausübung einer Weltanschauung.149 
Bei Annahme eines einheitlichen Grundrechts ist das sowieso selbstverständlich.

Historisch bedeutete die Religionsausübungsfreiheit Kultusfreiheit. Heute 
beinhaltet sie unstreitig auch öffentliche Gottesdienste, Kollekten, sakrales Glo-
ckengeläut, religiöse Bräuche und religiöse Bestattung. Die negative Seite der 
Religionsausübungsfreiheit findet sich ebenfalls in der WRV wieder. Art.  136 
Abs. 4 WRV, der die freie Religionsausübung voraussetzt, gewährleistet die neg-
ative Seite der Religionsausübungsfreiheit. Nach diesem Artikel darf niemand 
zu einer kirchlichen Handlung oder Feier oder zur Teilnahme an religiösen 
Praktiken oder zur Ableistung eines religiösen Eides gezwungen werden. Dies 
gilt nicht nur für religiöse Handlungen einer Religionsgemeinschaft, sondern 
auch für solche, die nicht von einer Religionsgemeinschaft, sondern staat-
lich organisiert sind.150 Zudem verfügt Art.  137 Abs.  7 WRV i.V.m 140 GG 
klar: „Den Religionsgesellschaften werden die Vereinigungen gleichgestellt, die 
sich die gemeinschaftliche Pflege einer Weltanschauung zur Aufgabe machen.“ 
Das BVerfG hat ausdrücklich erwähnt,151 dass sich somit nicht nur die christ-
lichen Kirchen, andere Religionsgemeinschaften und ihre Mitglieder auf Art. 4 
Abs.  2 GG berufen können, sondern, auf Grundlage ihres quasi-​religiösen 
Selbstverständnisses, auch alle anderen weltanschaulichen Gemeinschaften und 
Vereinigungen.152 Auf diese Weise sind Glaubens-​, Bekenntnis-​ und Religions-
ausübungsfreiheit in der Sache als Synonyme des einheitlichen Grundrechts 
der Religionsfreiheit aufzufassen.153 Dies kommt seitens des BVerfG in der 
ständigen Rechtsprechung zum Ausdruck:  Zur Religionsfreiheit „gehört auch 
das Recht der Einzelnen, ihr gesamtes Verhalten an den Lehren ihres Glaubens 

zu einer besonderen Verfassungsgarantie entwickelt hat, in: Listl, HdbStKirchR I, 
S. 460; Mager, v. Münch/​Kunig (Hrsg.), Art. 4, Rn. 40.

	149	 Jarass/​Pieroth, Art. 4, Rn. 10; Wolff, Artikel 4, Rn. 8; vgl. BVerfGE 24, 236 (252 ff.).
	150	 Bspw. zur Eröffnung des Schutzbereiches der negativen Religionsfreiheit von Schülern 

und ihren Eltern wegen einer kopftuchtragenden Lehrerin siehe BVerfGE 108, 282 
(302) und 138, 296 (303); zur religiösen Eidesformel siehe BVerfGE 33, 23 (29 f.).

	151	 BVerfGE 24, 236 (245).
	152	 Czermak, Religions-​ und Weltanschauungsrecht, Rn. 132.
	153	 Zippelius, Art. 4, Rn. 96 ff., der zudem Art. 4 Abs. 1 GG eng interpretiert; Starck, v. 

Mongoldt/​Klein/​Starck (Hrsg.), Art. 4, Rn. 57.

Allgemeine Religionsfreiheit nach Art. 4 GG



52

auszurichten und dieser Überzeugung gemäß zu handeln, also glaubensgeleitet 
zu leben; dies betrifft nicht nur imperative Glaubenssätze.“154 Zur Religionsaus-
übung gehören zunächst kultische Handlungen und Praktiken wie Gottesdienst, 
kirchliche Kollekten, Gebete, Prozessionen, das Läuten von Kirchenglocken usw. 
Heutzutage ist aber das Recht, nicht an religiösen Handlungen teilnehmen zu 
müssen, im Allgemeinen gesellschaftlich weniger relevant als früher; insbeson-
dere wird es z.B. nicht dadurch berührt, dass jemand nicht vermeiden kann, 
eine kirchliche Prozession zu sehen, die in seiner Umgebung stattfindet.155 Auch 
kann unter Berufung auf die negative Komponente der Religionsfreiheit nicht 
eine religionslose Umgebung ohne Glockenläuten, Muezzinruf, religiöse Sym-
bole usw. verlangt werden.156 Das BVerfG hat 2003 in einer Entscheidung zum 
Ausdruck gebracht, dass aus Art. 4 GG kein Recht folge, „von fremden Glau-
bensbekundungen, kultischen Handlungen und religiösen Symbolen verschont 
zu bleiben.“157

4. � Gewissensfreiheit

Neben der Glaubens-​ und Bekenntnisfreiheit wird auch die Gewissensfreiheit 
garantiert. In der Vergangenheit war es schwierig, zwischen Glauben, Religion 
und Weltanschauung einerseits und Gewissen andererseits zu trennen. Erst mit 
Anerkennung der Religionsfreiheit als Grundrecht hat die Gewissensfreiheit 
allmählich eine eigenständige Bedeutung gewonnen.158 Aus diesem Grund lau-
tet die herrschende Meinung, dass die Gewissensfreiheit üblicherweise als ein 
selbstständiges Grundrecht anzusehen ist, da die Gewissensfreiheit, anders als 
die Glaubensfreiheit, keine kollektiven oder korporativen Elemente aufweist.159

Das BVerfG hat sich zum Verhältnis der Religions-​ und Weltanschauungsfrei-
heit zur Gewissensfreiheit bisher nicht explizit geäußert. Laut Rechtsprechung 
ist eine Gewissensentscheidung eine ernsthafte und sittliche, „d.h. an den Kate-
gorien von ‚Gut‘ und ‚Böse‘ orientierte Entscheidung […], die der Einzelne in 
einer bestimmten Lage für sich bindend und unbedingt verpflichtend erfährt, 

	154	 BVerfGE 138, 296 (329); vgl. auch BVerfGE 108, 282 (297); m.w.N. 137, 273 (305), 
in: JuS 2015, 665–​666.

	155	 Starck, Religionsfreiheit in Deutschland, S. 296.
	156	 Isensee, ZRP 1996, 10 (10 f.).
	157	 BVerfGE 108, 282 (302).
	158	 Czermak, Religions-​ und Weltanschauungsrecht, Rn. 131; Sachs, VerfR II, Abschn. 

16, Rn. 55.
	159	 Jarass/​Pieroth, Art. 4, Rn. 44.

Zweiter Teil:  Negative Religionsfreiheit in Deutschland



53

sodass er gegen sie nicht ohne ernste Gewissensnot handeln könnte“.160 Nach 
Auffassung des BVerfG gewährleistet das Recht auf Gewissensfreiheit nicht nur 
die Freiheit, ein Gewissen zu haben (= forum internum), sondern auch die Frei-
heit, von der öffentlichen Gewalt nicht verpflichtet zu werden, gegen Gebote und 
Verbote des Gewissens zu handeln (= forum externum).161 Hier darf nicht außer 
Acht gelassen werden, dass der Charakter der Gewissensfreiheit mit dem nega-
torischen Grundrecht verbunden ist. Die Gewissensfreiheit gibt dem Einzelnen 
das Recht darauf, die Ausführung der staatlichen Gebote aus Gewissensgründen 
zu verweigern.

Eine wichtige Abgrenzung des Schutzbereiches des Rechtes auf Gewissens-
freiheit ergibt sich daraus, dass das Handeln für den Betroffenen aufgrund einer 
Gewissensentscheidung verpflichtend sein muss bzw. ein objektivierbarer Bezug 
zu einem persönlichen Verantwortungsbereich bestehen muss.162 Ein derarti-
ger Zusammenhang gilt bspw. bei der Schulbesuchspflicht,163 beim ärztlichen 
Bereitschaftsdienst164 oder bei der Pflicht zur Zahlung von Steuer-​ und Sozial-
versicherungsbeiträgen als nicht vorhanden.

Das Recht auf Kriegsdienstverweigerung aus Gewissensgründen stellt eine 
spezielle Regelung der Gewissensfreiheit dar,165 und richtet sich auf den mit dem 
Kriegsdienst verbundenen ‚Zwang zum Töten‘ bzw. den ‚Kriegsdienst mit der 
Waffe‘,166 wozu jede Tätigkeit in unmittelbarem oder mittelbarem Zusammen-
hang mit dem Einsatz von Kriegswaffen zu zählen ist.167

II. � Begriffliche Fragen bzgl. Religion und Weltanschauung

Neben der Religionsfreiheit schützt Art.  4 GG auch das weltanschauliche 
Bekenntnis. Das GG macht von beiden Begriffen –​ ‚religiös‘ und ‚weltanschau-
lich‘  –​ zum Teil in Wortzusammensetzungen entweder nebeneinander, wie in 

	160	 BVerfGE 12, 45 (55); 48, 127 (137); BVerwGE 127, 302 (325 ff.); BAGE 62, 59 (68); 
Czermak, Religions-​ und Weltanschauungslexikon, S. 93.

	161	 BVerfGE 78, 391 (395); BVerwGE 127, 302 (327); Hellermann, Die sogenannte nega-
tive Seite der Freiheitsrechte, S. 141; Mager, v. Münch/​Kunig (Hrsg.), Art. 4, Rn. 52.

	162	 Jarass/​Pieroth, Art. 4, Rn. 46; Mager, v. Münch/​Kunig (Hrsg.), Art. 4, Rn. 58.
	163	 BVerfGE 34, 165 (195).
	164	 BVerfGE 41, 261 (268).
	165	 Näher bei Kloepfer, Verfassungsrecht II, § 60, Rn. 31 ff.
	166	 BVerfGE 28, 243 (262); 32, 40 (45); 69, 1 (54).
	167	 Barczak, JURA 2015, 463 (471 ff.); die Kriegsdienstverweigerungsproblematik ist ein 

zu weit von der Frage dieser Arbeit wegführendes Thema, deshalb wird sie hier nicht 
weiter vertieft.

Allgemeine Religionsfreiheit nach Art. 4 GG



54

Art. 4 Abs. 1 und Art. 33 Abs. 3 GG, oder isoliert, wie in Art. 3 Abs. 3 und Art. 7 
Abs. 3 und 5 GG, Gebrauch.168 Das heißt, dass Religion und Weltanschauung 
rechtlich als begriffliche Alternativen bzw. Parallelen zu verstehen sind.169 Dar-
aus ergibt sich, dass die Weltanschauung170 als Oberbegriff nicht nur die religi-
öse, sondern auch die areligiöse Sinndeutung von Welt und Mensch umfasst.171

Verfassungsrechtlich spielt eine begriffliche Differenzierung von Religion und 
Weltanschauung letztlich keine Rolle.172 Entsprechend verwendet das BVerfG 
seit Jahrzehnten den Terminus ‚weltanschaulich-​religiös‘ –​ oder umgekehrt ‚reli-
giös weltanschaulich‘ ohne ihn genauer zu definieren. Das BVerfG fügt hinzu, 
dass es im Rahmen von Art. 4 Abs. 1 und 2 GG einer klaren Abgrenzung zwi-
schen Religion und Weltanschauung nicht bedürfe, weil die Weltanschauung 
der Religion in den Grundrechten rechtlich gleichgesetzt sei.173 Während das 
BVerfG sich bisher also noch nicht genötigt sah, Religion und Weltanschauung 
eindeutig zu definieren, hat das BVerwG hingegen den Versuch einer Definition 
unternommen: „Unter Religion und Weltanschauung sei eine mit der Person des 
Menschen verbundene Gewissheit über bestimmte Aussagen zum Weltganzen 
sowie zur Herkunft und zum Ziel des menschlichen Lebens“174 zu verstehen.175

Der Begriff Religion wird als ein Konzept angenommen, das anerkannter-
maßen alle Formen der Religion in Bezug auf den Ursprung und den Zweck 
des menschlichen Lebens und ein auf der Gesellschaft basierendes Ideensystem 
abdeckt. Diese metaphysischen Erklärungsmodelle führen zu Kommunikation 
und gemeinsamen Anwendungen. Der entsprechende Gegenbegriff, der seit 
Kant verwendete philosophische Begriff Weltanschauung, bedeutet ebenfalls das 
Bewusstsein für die Realität als eine ganze Welt-​, Lebens-​ und Werteordnung.176 
Er hat eine Bedeutung für die Selbsterklärung des Menschen über seine Existenz 

	168	 Czermak, Religions-​ und Weltanschauungslexikon, S. 289; Entsprechendes gilt für die 
über Art. 140 GG inkorporierten Art. 136, 137, 138 und 141 WRV.

	169	 Czermak, Religions-​ und Weltanschauungslexikon, S. 289.
	170	 Der philosophische Begriff Weltanschauung wird seit Kant verwendet und meint das 

Bewusstsein der Wirklichkeit als einer ganzheitlichen Welt-​, Lebens-​, Sinn-​ und Wer-
teordnung, Czermak, Religions-​ und Weltanschauungslexikon, S. 290.

	171	 BVerwGE 89, 368 (370).
	172	 So auch bei BVerfGE 90, 1 (4).
	173	 Kästner, Stern/​Becker (Hrsg.), Art. 4, Rn. 45.
	174	 BVerwGE 90, 112 (115 f.); mit Hinweis auf BVerfGE 32, 98 (108); zustimmend v. 

Campenhausen/​de Wall, Staatskirchenrecht, S. 55.
	175	 Classen, Religionsrecht, Rn. 84.
	176	 Czermak, Religions-​ und Weltanschauungslexikon, S. 290.

Zweiter Teil:  Negative Religionsfreiheit in Deutschland



55

und zielt auch auf die Lebensgestaltung ab. In diesem Sinne ähnelt die Weltan-
schauung der Religion.

B. � Schutzbereiche von Art. 4 Abs. 1 und 2 GG
Der Schutzbereich der grundrechtlichen Gewährleistung und die aus ihr ableit-
baren Rechte und Freiheiten werden durch das Grundgesetz bestimmt. Wel-
che Überzeugungen und Handlungen des Einzelnen und welche Ziele und 
Tätigkeiten von Gemeinschaften den Schutz der garantierten Religionsfreiheit 
genießen, ist Gegenstand des Verfassungsrechts.177 Badura betont des Weite-
ren, dass Religion und Weltanschauung als Grenzbestimmung für den grund-
rechtlichen Garantiegehalt nicht dem subjektiven Befinden derjenigen Personen 
und Gruppierungen, die den Schutz der Garantie in Anspruch nehmen wollen, 
unterliegen.178

Zur Bestimmung des Schutzbereiches von der negativen Religionsfreiheit 
erfolgt durch das Erfinden des positiven Schutzbereiches, weil die beiden Seiten 
gleichrangig geschützt sind.179

I. � Persönlicher Schutzbereich

Die Religionsfreiheit nach Art.  4 Abs.  1 und 2 GG ist ein sog. Jedermann-​
Grundrecht. Deutsche Staatsangehörige sowie Ausländer können sich gegenüber 
der deutschen Staatsgewalt auf dieses Grundrecht berufen.180 Die Grundrechts-
trägerschaft für den Nasciturus spielt hier keine Rolle  –​ anders als für seine 
Eltern –​, da ungeborenes Leben offensichtlich nicht über die Voraussetzungen 
für die Bildung und Ausübung einer Religion verfügt.181 Nach dem Lebensende 
hingegen kann sich die Schutzwirkung der Glaubensfreiheit durchaus zugunsten 
des verstobenen Grundrechtsträgers entfalten, da hier ein postmortaler Glau-
bensschutz gilt, der die religiösen Überzeugungen von Verstorbenen als einen 
persönlichen Schutzbereich nach Art. 4 Abs. 1 und 2 GG berücksichtigt.

Schutzbereiche von Art. 4 Abs. 1 und 2 GG

	177	 Badura, Der Schutz von Religion und Weltanschauung, S. 40.
	178	 a.a.O. S. 40.
	179	 Kästner, Stern/​Becker (Hrsg.), Art. 4, Rn. 88.
	180	 Kahl/​Waldhoff/​Walter (Hrsg.), Art. 4, Rn. 58; es werden drei Dimensionen des per-

sonellen Schutzbereiches unterschieden: (1) die individuelle Religionsfreiheit, (2) die 
kollektive Religionsfreiheit, (3) die religiöse Vereinigungsfreiheit. In dieser Arbeit 
wird nur die individuelle Religionsfreiheit ausführlich behandelt.

	181	 Unruh, Religionsverfassungsrecht, Rn. 70.



56

Ein wichtiges Sonderproblem der Religionsfreiheit von Minderjährigen 
betrifft nicht die Grundrechtsträgerschaft, sondern die Grundrechtsausübung. 
Nach Unruh besteht aus der Perspektive der Betroffenen im Hinblick auf die 
praktische Auswirkung kein bedeutsamer Unterschied, sodass die folgenden 
Sonderprobleme auch im Rahmen des persönlichen Schutzbereiches behandelt 
werden können.182 Gemäß der Dogmatik des Grundrechts sind die Entschei-
dungsbefugnisse der Eltern in religiösen Fragen als Eingriff in die Religionsfrei-
heit der Kinder anzusehen, wobei die Eltern sich verfassungsrechtlich auf Art. 6 
Abs. 2 GG berufen können.183 Bezüglich des Verhältnisses zwischen der Glau-
bensfreiheit des Kindes und dem Erziehungsrecht der Eltern hat der Gesetzgeber 
mit dem Gesetz über die religiöse Kindererziehung (RelKEG) eine verfassungs-
konforme Regelung gefunden.184 Nach § 5 S. 2 RelKEG kann ein Kind mit Voll-
endung des zwölften Lebensjahres nicht mehr gegen seinen Willen gemäß einem 
religiösen Bekenntnis erzogen werden. Mit Vollendung des vierzehnten Lebens-
jahres ist es in vollem Umfang religionsmündig und verfügt somit selbst über die 
uneingeschränkte Entscheidungsbefugnis in religiösen Fragen.

Bezüglich der religiösen oder weltanschaulichen Erziehung der Kinder gibt 
das BVerfG also den Eltern bis zu einem bestimmten Alter der Kinder, wie 
oben ausgeführt, das Recht zur Vermittlung derjenigen Überzeugungen, die sie 
für richtig halten.185 Hier stellt sich bspw. die Frage, ob die religiös motivierte 
Beschneidung von Jungen verfassungsrechtliche zulässig ist. Im Islam und auch 
im Judentum gehört diese Beschneidungszeremonie  –​ die zumeist an Klein-
kindern durchgeführt wird –​ zu den unentbehrlichen Inhalten der Religion.186 
Diese Praxis wurde vom Landgericht Köln im Jahre 2012 als strafbare Köperver-
letzung des Kindes nach § 223 StGB angesehen. Denn im Rahmen einer vorzu-
nehmenden Abwägung überwiege das Grundrecht des Kindes auf körperliche 
Unversehrtheit die Grundrechte der Eltern.187 Die negative Religionsfreiheit des 
Kindes nach Art. 4 GG und auch das Grundrecht auf körperliche Unversehrtheit 
nach Art. 2 GG können als Argumente für das Verbot der Beschneidung vor-
gebracht werden. Dagegen steht aber das Recht der positiven Religionsfreiheit 

	182	 Unruh, Religionsverfassungsrecht, Rn. 71.
	183	 BVerfGE 41, 29 (44 ff.); 52, 223, (236); 93, 1 (17).
	184	 Mager, v. Münch/​Kunig (Hrsg.), Art. 4, Rn. 20; Borowski, Die Glaubens-​ und Gewis-

sensfreiheit des GG, S. 366.
	185	 BVerfGE, 108, 282 (301).
	186	 Unruh, Religionsverfassungsrecht, Rn. 71; zu den Beschneidungsgrundlagen im Islam 

und Judentum siehe Kuntze, ZevKR 58/​2013, 47 (50 ff.).
	187	 LG Köln, JR 2012, 434.

Zweiter Teil:  Negative Religionsfreiheit in Deutschland



57

der Eltern nach Art. 4 GG und das Erziehungsrecht nach Art. 6 Abs. 2 GG. Das 
Landgericht Köln entschied bei der gegenseitigen Abwägung dieser kollidieren-
den Grundrechte, dass „die Religionsfreiheit und das Erziehungsrecht der Eltern 
nicht unzumutbar beeinträchtigt würden, wenn sie gehalten seien abzuwarten, 
ob sich das Kind später selbst für eine Beschneidung entscheidet.“188

Der mit der Taufe verbundene Beitritt zu einer Religionsgemeinschaft189 ist eine 
weitere umstrittene Praxis, denn es stellt sich die Frage, ob diese Zeremonie die 
negative Religionsfreiheit des Kindes verletzt. In Teilen der Literatur wird hier kein 
Problem mehr gesehen, da das Kind mit vierzehn Jahren, wenn es rechtlich reli-
gionsmündig ist, die Zugehörigkeit zu einer Religionsgemeinschaft beenden kann.

II. � Sachlicher Schutzbereich

In Bezug auf die Darstellung des sachlichen Schutzbereiches der negativen Reli-
gionsfreiheit stellt sich ebenfalls die Frage, welche Bestimmungen dieser umfasst. 
Jedenfalls enthält der Schutzbereich des Grundrechts der Religionsfreiheit eine 
Trias von Aspekten, die sich zwar an den in Art. 4 Abs. 1 und 2 GG enthaltenen 
Begriffen analytisch festmachen, dogmatisch aber zu einem einheitlichen und 
umfassenden Schutzgehalt zusammenführen lassen.190 Mithin sind die in Art. 4 
Abs. 1 und 2 GG aufgezählten Schutzaspekte nicht absolut voneinander abzu-
grenzen.191 Sie können jeweils als Synonyme der einheitlichen und umfassenden 
Religionsfreiheit nach dem Grundgesetz aufgefasst werden.192

1. � Differenzierter Schutzbereich

Die Religionsfreiheit nach Art. 4 Abs. 1 und 2 GG umfasst nicht ausschließlich 
nur die Religion als solche, sondern auch die Freiheit des Glaubens und religiö-
sen Bekenntnisses sowie die ungestörte Religionsausübung. Ebenso wird neben 
der positiven Seite der Religionsfreiheit das Recht, eine religiöse oder weltan-
schauliche Überzeugung abzulehnen, keine Religion oder Weltanschauung zu 
vertreten, oder kein Bekenntnis zu äußern, geschützt.193

	188	 Pressemitteilung vom LG Köln v. 26.06.2012.
	189	 BVerfGE 30, 415, 424.
	190	 Unruh, Religionsverfassungsrecht, Rn. 80; Wolff, Artikel 4, Rn. 5
	191	 Mager, v. Münch/​Kunig (Hrsg.), Art. 4, Rn. 9.
	192	 Mager, v. Münch/​Kunig (Hrsg.), Art. 4, Rn. 9; nur Gewissensfreiheit ist in Art. 4 Abs. 1 

und 2 GG als selbstständiges Grundrecht gewährleistet, sie schützt nur natürliche 
Personen –​ anders als Religions-​ und Weltanschauungsfreiheit.

	193	 Starck, v. Mongoldt/​Klein/​Starck (Hrsg.), Art. 4, Rn. 22; Jarass/​Pieroth, Art. 4, Rn. 11.

Schutzbereiche von Art. 4 Abs. 1 und 2 GG



58

Bezüglich der Religionsfreiheit besteht Uneinigkeit bezüglich der Frage, ob 
es sich hierbei um ein einheitliches Grundrecht handelt. Eine Meinung vertritt 
die Ansicht, dass Art. 4 Abs. 1 und 2 GG lediglich die aufgezählten Garantien 
gewährleiste, also kein einheitliches Grundrecht vorliege.194 Nach der stän-
digen Rechtsprechung des BVerfG und der überwiegenden Auffassung in der 
Literatur handelt es sich jedoch bei der Religionsfreiheit um ein einheitliches 
Grundrecht.195 Das BVerfG z.B. betont mehrfach, dass die Religionsausübung 
den ganzen Glauben umfasse.196 Die in Art. 4 Abs. 2 GG verankerte Religions-
ausübungsfreiheit ist ein Bestandteil der in Art. 4 Abs. 1 GG genannten Glau-
bens-​ und Bekenntnisfreiheit197 und sie umfasst alle Aspekte der Glaubens-​ und 
Weltanschauungsfreiheit –​ sowohl die innere Freiheit, zu glauben oder nicht zu 
glauben, als auch die Freiheit des Handelns, des Werbens und der Propaganda.198

Das Grundgesetz setzt die in Art. 4 genannten Freiheiten in einer Gesamt-
freiheit gleich. Daher wäre es unpassend, die Religionsfreiheit aufgrund eines 
eigenständigen Schutzbereiches durch Art. 4 Abs. 2 GG besonders hervorzuhe-
ben. Damit würde die Religionsfreiheit gegenüber der Weltanschauungsfreiheit 
privilegiert, weil sich die Gewährleistung freier Ausübung in Abs. 2 nur auf Re-
ligion, nicht aber auf Weltanschauung bezieht.199 Die einzelnen Teilbereiche von 
Art. 4 GG lassen sich zudem nicht überzeugend voneinander abgrenzen. Bei-
spielsweise kann man kaum den exakten Moment bestimmen, wann ein Glau-
ben zu einem Bekenntnis wird.200 Somit ist davon auszugehen, dass für jede in 
Art. 4 Abs. 1 und 2 GG genannte Handlungsalternative der gleiche und einheit-
liche Schutzbereich einer allgemeinen religiösen Handlungsfreiheit Anwendung 
findet.

Borowski weist jedoch darauf hin, dass in der Grundrechtsinterpretation 
sowie der Verfassungsinterpretation bzw. in der rechtswissenschaftlichen 

	194	 v. Campenhausen, Isensee/​Kirchhof (Hrsg.), HdbStR VI, § 136, Rn. 36.
	195	 Czermak, Religions-​ und Weltanschauungsrecht, Rn.  110; Kästner, Stern/​Becker 

(Hrsg.), Art. 4, Rn. 49; ders., JZ 1998, 974 (974 ff.); Mager, v. Münch/​Kunig (Hrsg.), 
Art. 4, Rn. 9; Stern, StaatsR, Bd.  IV/​2, S. 928; Unruh, Religionsverfassungsrecht, 
Rn. 78; Steiner, JuS 1982, 157 (157 ff.); Jarass/​Pieroth, Art. 4, Rn. 1; v. Campenhausen, 
Isensee/​Kirchhof (Hrsg.), HdbStR VI, § 136, Rn. 36; Mikat, HdbVerfR, § 29, Rn. 7; 
Walter, Religionsverfassungsrecht, S. 502 ff.

	196	 BVerfGE 12, 1 (3 ff.); 19, 129 (132); 24, 236 (245); 35, 366 (376).
	197	 BVerfGE 19, 129 (132).
	198	 BVerfGE 12, 1 (3 ff.).
	199	 Kästner, Stern/​Becker (Hrsg.), Art. 4, Rn. 50.
	200	 Siering, Die negative Religionsfreiheit, S. 77.

Zweiter Teil:  Negative Religionsfreiheit in Deutschland



59

Interpretation generell gilt, dass Wortlautargumente durch andere Argumente 
übertroffen werden können.201 Würde man Art. 4 Abs. 1 und 2 GG dem Wortlaut 
nach auslegen, liefe man Gefahr, diese Passage zu einem endlosen Grundrecht 
geraten zu lassen:  Jedes religiöse Handeln wäre sodann umfassend und nicht 
einschränkbar unter Schutz gestellt. Aufgrund der Tatsache, dass religiöses Han-
deln auch immer eine individuelle Frage ist, wäre damit jedes Handeln, was nach 
subjektivem Verständnis religiös motiviert ist, unter Art. 4 Abs. 1 und 2 GG zu 
fassen und damit der Schutzbereich sehr schwer einzugrenzen.202 Bei allen Dif-
ferenzen besteht im Wesentlichen Übereinstimmung darin, so Mager, dass „die 
Glaubensfreiheit das Haben und Bilden eines Glaubens umfasst, die Bekenntnis-
freiheit das öffentliche Äußern der religiösen und/​oder weltanschaulichen Über-
zeugung einschließlich der Werbung für den eigenen Glauben garantiert und die 
Religionsausübungsfreiheit jedenfalls die Kultusfreiheit meint.“203

2. � Definitionskompetenz

Zunächst ist zu klären, wem und inwieweit überhaupt die Befugnis zukommt, 
ein Grundrecht der Religionsfreiheit als Verfassungsrecht zu definieren.204 
Übereinstimmung besteht darüber, dass die Religions-​ und Weltanschauungs-
freiheit nicht nur für die schon etablierten Religionen oder Weltanschauungen 
gelten darf, sondern auch offen für die Aufnahme neuer religiöser Strömungen 
sein muss.205 Es ist klar, dass nur große Weltreligionen ungeschützt sind.206 Die 
Entstehung neuer Religionen und Sekten wirft ebenfalls die Frage auf, ob der 
Religionsbegriff neu definiert werden sollte. Darüber hinaus stehen sich zwei 
Ansichten gegenüber. Diese werden im Folgenden unter den Abschnitten zum 
Definitionsverbot und -​gebot differenziert und analysiert.

	201	 Borowski, Die Glaubens-​ und Gewissensfreiheit des GG, S. 374; die Ausdrücke Glau-
bens-​ und Bekenntnisfreiheit sowie Religionsausübung können als Extensionen des 
einheitlichen Grundrechts der Religionsfreiheit aufgefasst werden.

	202	 Kästner, Stern/​Becker (Hrsg.), Art. 4, Rn. 49.
	203	 BVerfGE 83, 341 (354 ff.); Anschütz, Religionsfreiheit, S. 681 f., Mager, v. Münch/​

Kunig (Hrsg.), Art. 4, Rn. 9.
	204	 Unruh, Religionsverfassungsrecht, Rn. 92; Isensee, Wer definiert die Freiheitsrechte?, 

S. 47 ff.
	205	 Höfling, Offene Grundrechtsinterpretation, S.  42; Müller-​Volbehr, DÖV 1995, 

301 (302).
	206	 Jeand’Heur/​Korioth, Grundzüge des Staatskirchenrechts, Rn. 88.

Schutzbereiche von Art. 4 Abs. 1 und 2 GG



60

a. � Definitionsverbot –​ Das religiöse oder weltanschauliche 
Selbstverständnis

Die erste Ansicht stellt ganz wesentlich auf das Selbstverständnis der Grundrechts-
träger ab.207 Der zu religiöser und weltanschaulicher Neutralität verpflichtete 
Staat darf kein bestimmtes Bekenntnis bewerten oder/​und gar privilegieren. Das 
BVerfG äußert sich dazu folgendermaßen: „[…] Zwar hat der religiös-​neutrale 
Staat grundsätzlich verfassungsrechtliche Begriffe nach neutralen, allgemeingül-
tigen, nicht konfessionell oder weltanschaulich gebundenen Gesichtspunkten zu 
interpretieren […]. Wo aber in einer pluralistischen Gesellschaft die Rechtsord-
nung gerade das religiöse oder weltanschauliche Selbstverständnis wie bei der 
Kultusfreiheit voraussetzt, würde der Staat die den Kirchen, den Religions-​ und 
Weltanschauungsgemeinschaften nach dem Grundgesetz gewährte Eigenstän-
digkeit und ihre Selbstständigkeit in ihrem eigenen Bereich verletzten, wenn 
er bei der Auslegung der sich aus einem bestimmten Bekenntnis oder einer 
Weltanschauung ergebenden Religionsausübung deren Selbstverständnis nicht 
berücksichtigen würde.“208 Wenn der Staat eine Begriffsbestimmung von Reli-
gion vornehmen würde, hätte er die Möglichkeit, den betroffenen Lebensbereich 
selbst auszugestalten  –​ und somit wäre die staatliche Garantie der Religions-
freiheit von vornherein auch staatlich begrenzt. Dies könnte das Vertrauen in 
den Staat unterminieren. Dies wiederum könnte ein anderes Problem verursa-
chen: Die Bundesrepublik Deutschland ist ein christlich geprägtes Land und das 
Christentum könnte in diesem Fall im Vergleich zu anderen Religionen einen 
Ausgangspunkt markieren, an dem sich andere Religionen und Weltanschau-
ungen zu messen hätten, wodurch die christliche Religion in unzulässiger Weise 
privilegiert würde.209

aa. � Das Selbstverständnis des Grundrechtsträgers als 
Beurteilungsmaßstab für die Bestimmung des Schutzbereiches

Das BVerfG hat mehrfach entschieden, zur Bestimmung des Schutzbereiches 
den Begriff Religion als einen Mantelbegriff210 maßgeblich durch das religiöse 

	207	 Grdl. Morlok, Selbstverständnis als Rechtskriterium, S. 78 ff., passim, der davon aus-
geht, dass das Selbstverständnis des Grundrechtsträgers bei allen Abwehrrechten zu 
berücksichtigen sei; Michael/​Morlok, Grundrechte, § 9, Rn. 188.

	208	 BVerfGE 24, 236 (247 f.); ähnlich BVerfGE 12,1 (3); 18, 285 (386); 46, 73 (85); 53, 
366 (401).

	209	 Kästner, Stern/​Becker (Hrsg.), Art. 4, Rn. 35; Siering, Die negative Religionsfreiheit, S. 90
	210	 Begriff nach: Müller-​Volbehr, DÖV 1995, 301 (302).

Zweiter Teil:  Negative Religionsfreiheit in Deutschland



61

Selbstverständnis des Grundrechtsträgers auszufüllen und auf objektive Kor-
rektive weitgehend zu verzichten.211 Im Einzelfall ist hinsichtlich der Ausübung 
einer Religion und/​oder Weltanschauung das Selbstverständnis der Religions-​ 
und Weltanschauungsgemeinschaften somit besonders zu berücksichtigen.212 
Gleichzeitig weist das BVerfG aber darauf hin, dass „nicht allein die Behauptung 
und das Selbstverständnis, eine Gemeinschaft bekenne sich zu einer Religion 
und sei eine Religionsgemeinschaft, für diese und ihre Mitglieder die Berufung 
auf die Freiheitsgewährleistung des Art. 4 Abs. 1 und 2 GG rechtfertigen kön-
nen; vielmehr muss es sich auch tatsächlich, nach geistigem Gehalt und äußerem 
Erscheinungsbild, um eine Religion und eine Religionsgemeinschaft handeln.“213 
Demnach muss sich bei der konkreten Rechtsanwendung der Voraussetzungen 
und des Umfangs der grundrechtlichen Gewährleistung die Definitionsmacht 
des Staates jedenfalls auf bestimmte äußere, rechtlich erfassbare Kriterien der 
Norminterpretation erstrecken.214

Die Definitionskompetenz des Staates beschränkt sich auf eine säkulare, 
lediglich formelle Zuständigkeit. Die materielle Definitionskompetenz über 
Glaubensinhalt sowie Art und Weise der Religionsausübung steht jedoch dem 
Grundrechtsträger zu.215

bb. � Stellungnahme
Auch in der Rechtsprechung und Literatur herrscht darüber Übereinstimmung, 
dass sich die Definitionskompetenz des Staates nicht auf die Bewertung der Re-
ligion und Weltanschauung nach den Maßstäben von „richtig“ oder „falsch“ 
erstrecken darf. Da die Religionsfreiheit die frei gewählte und selbstbestimmte 
religiöse Anschauung schützt, kann sie nicht ohne Rückgriff auf das Selbst-
verständnis der Einzelnen oder einer Religionsgemeinschaft mit Leben gefüllt 
werden.216 Es gilt auch als sehr umstritten, ob es für eine Definition dieser 
Begriffe überhaupt neutrale und allgemeingültige Kriterien geben kann.217 Das 
religiöse Selbstverständnis des Grundrechtsträgers ist somit der maßgebliche 

	211	 Schleder, Die Religionsfreiheit, S. 11.
	212	 BVerfGE 24, 236 (247 ff.); v. Campenhausen/​de Wall, Staatskirchenrecht, S. 55 f.; 

Müller-​Volbehr, DÖV 1995, 301 (302).
	213	 BVerfGE 83, 341 (353); Jeand’Heur/​Korioth, Grundzüge des Staatskirchenrechts, 

Rn. 95.
	214	 Müller-​Volbehr, DÖV 1995, 301 (302).
	215	 Müller-​Volbehr, DÖV 1995, 301 (302).
	216	 Schleder, Die Religionsfreiheit, S. 9.
	217	 Kästner, JZ 1998, 974 (978).

Schutzbereiche von Art. 4 Abs. 1 und 2 GG



62

Ausgangspunkt für die inhaltliche Bestimmung des Schutzbereiches. In der viel-
diskutierten oben erwähnten Kopftuch-​Entscheidung hat das BVerfG noch ein-
mal betont,218 dass „bei der Würdigung dessen, was im Einzelfall als Ausübung 
von Religion und Weltanschauung zu betrachten ist, […] das Selbstverständnis 
der jeweils betroffenen Religions-​ und Weltanschauungsgemeinschaften und des 
einzelnen Grundrechtsträgers nicht außer Betracht bleiben [darf].219 Die Musli-
minnen, die ein in der für ihren Glauben typischen Weise gebundenes Kopftuch 
tragen, können sich auf den Schutz der Glaubens-​ und Bekenntnisfreiheit aus 
dem Grundgesetz berufen. Darauf, dass im Islam unterschiedliche Auffassungen 
zum sogenannten Bedeckungsgebot vertreten werden, kommt es insoweit nicht 
an, da die religiöse Fundierung der Bekleidungswahl jedenfalls hinreichend 
plausibel ist.“220

b. � Definitionsgebot
Andererseits wird die Definitionskompetenz des Staates der zweiten Ansicht 
zufolge zur Vermeidung der o.g. Konsequenzen und zur Bereitstellung objekti-
ver und justitiabler Maßstäbe zur Definition von Religion herangezogen,221 da 
diese Kompetenz nicht auf den Einzelnen bzw. die Religions-​ oder Weltanschau-
ungsgemeinschaft übertragen werden sollte. Da die Religionsfreiheit eine staat-
liche Garantie und eine durch das staatliche Recht zu gewährleistende Freiheit 
ist, ist auch die Ordnung und Abgrenzung der Religionsfreiheit Sache des Staa-
tes und der staatlichen Rechtsordnung.222 Badura geht davon aus, dass „sonst 
[…] der Rechtsgehalt der Garantie nicht in justiziabler Weise identifiziert wer-
den und […] der religiös und weltanschaulich neutrale Staat seine Schutzpflicht 
gegenüber jedermann und seine Garantiepflicht für den inneren Frieden nicht 
erfüllen [könnte].“223

Das BVerfG erachtet ebenfalls eine Berufung auf das Selbstverständnis des 
Einzelnen bzw. der Religions-​ oder Weltanschauungsgemeinschaft als nicht 

	218	 BVerfG, Beschluss der 2. Kammer des Ersten Senats vom 18. Oktober 2016 –​ 1 BvR 
354/​11.

	219	 Vgl. BVerfGE 24, 236 (247 f.); 108, 282 (98 ff.).
	220	 BVerfG, Beschluss der 2. Kammer des Ersten Senats vom 18. Oktober 2016 –​ 1 BvR 

354/​11, vgl. BVerfGE 108, 282 (298 ff.); 138, 296 (330).
	221	 BVerfGE 83, 341 (362); Muckel, in: Merten/​Papier (Hrsg.), § 96, Rn. 55; Unruh, Reli-

gionsverfassungsrecht, Rn. 93.
	222	 Badura, Der Schutz von Religion und Weltanschauung, S. 49.
	223	 Badura, Der Schutz von Religion und Weltanschauung, S.  49; auch bei Muckel, 

in: Merten/​Papier (Hrsg.), § 96, Rn. 55 ff.

Zweiter Teil:  Negative Religionsfreiheit in Deutschland



63

ausreichend, um den Schutzbereich der Religionsfreiheit des Art.  4 GG zu 
eröffnen; es müsse „sich auch tatsächlich, nach geistigem Gehalt und äußerem 
Erscheinungsbild, um eine Religion und Religionsgemeinschaft handeln […]. 
Dies im Streitfall zu prüfen und zu entscheiden, obliegt […] den staatlichen 
Organen, letztlich den Gerichten, die […] den von der Verfassung vorausge-
setzten, dem Sinn und Zweck der grundrechtlichen Verbürgung entsprechenden 
Begriff der Religion zugrunde zu legen haben.“224

Die vom Staat ausdrücklich definierten und dadurch voneinander abgrenz-
baren Tatbestände sind von der Rechtsprechung leicht zu bewerten und kön-
nen so die Neutralität des Rechts gewähren.225 Der Staat muss jedoch prüfen, 
ob zwischen einer religiösen oder weltanschaulichen Überzeugung und einem 
entsprechend motivierten Handeln eine hinreichend enge Verbindung besteht 
und ob diese Ableitung nachvollziehbar begründet wird. In einem rechtspositi-
vistischen Kontext scheint dieses Verhalten des Staates, das das Primat der Praxis 
und des Streitfalls betont, legitim und unerlässlich zu sein. Das Recht muss hier 
unterscheiden, was das Recht tun muss. Dafür sprechen vor allem funktional-​
positivistische Argumente. Allerdings führt kein Weg daran vorbei, dass der 
Staat damit über seine Kompetenz hinausgeht.

III. � Die Pflicht des Staates zu religiös-​weltanschaulicher  
Neutralität

Die religiöse und weltanschauliche Neutralität des Staates ist zwar kein explizit 
im Verfassungstext genannter Begriff, aber sie ist ein wesentlicher Aspekt des 
Gleichheitsgrundsatzes.226 Sie ist mit der Auslegung des BVerfG normativ aus 
Art. 3 Abs. 3, Art. 4 Abs. 1, Art. 33 Abs. 3 GG und Art. 136. Abs. 1 und 4 WRV 
sowie Art. 137 Abs. 1 und 7 WRV i.V.m. Art. 140 GG abzuleiten. Der Gleich-
heitssatz wird bekräftigt durch Art. 3 Abs. 3 GG, wonach „niemand wegen seines 
Geschlechtes, […] Glaubens, seiner religiösen oder politischen Anschauungen 
benachteiligt oder bevorzugt werden darf.“

	224	 BVerfGE 83, 341 (353); Kritik bei Müller-​Volbehr, DÖV 1995, 301 (302), Fn. 11; es 
müsse etwa dargelegt und nachgeprüft werden, dass im Rahmen islamischer Glau-
bensrichtungen inhaltliche Anknüpfungspunkte für das Verbot des Genusses von 
Fleisch nicht geschächteter Tiere existieren. Näher Kuhl/​Unruh, Religionsfreiheit 
versus Tierschutz –​ Anmerkungen zum Schächten, DÖV 1994, 644 (648).

	225	 Kunig, Rechtsstaatsprinzip, S. 224.
	226	 Czermak, Religions-​ und Weltanschauungslexikon, S. 257.

Schutzbereiche von Art. 4 Abs. 1 und 2 GG



64

Im weitesten Sinne bedeutet die staatliche Neutralität religiös-​weltanschauliche 
Unparteilichkeit. Der neutrale Staat unterliegt damit in religiöser und weltanschauli-
cher Hinsicht einem Identifikationsverbot.227 Daneben bedeutet die Neutralität auch 
Säkularität in dem Sinne, dass das Recht keinen religiösen oder weltanschaulichen 
Ideen verpflichtet sein und keine solchen Inhalte enthalten sollte.228 Das BVerfG 
prüft dies seit seinen ersten Entscheidungen: „Der ethische Standard des Grund-
gesetzes ist vielmehr die Offenheit gegenüber dem Pluralismus weltanschaulich-​
religiöser Anschauungen angesichts eines Menschenbildes, das von der Würde des 
Menschen und der freien Entfaltung der Persönlichkeit in Selbstbestimmung und 
Eigenverantwortung bestimmt ist. In dieser Offenheit bewährt der freiheitliche Staat 
des Grundgesetzes seine religiöse und weltanschauliche Neutralität.“229

Aus den oben genannten Vorschriften ergibt sich, dass das Neutralitätsgebot 
nicht Indifferenz oder Laizismus wie im französischen Staatsgrundsatz bedeutet.230 
Der Staat muss nur regulatorische Maßnahmen ergreifen, um sicherzustellen, dass 
die Menschen ihre Glaubensfreiheit ausüben können. Das gilt auch für vertragliche 
Verpflichtungen gegenüber allen öffentlich-​rechtlichen Religionsgemeinschaften.

C. � Eingriffe in den Schutzbereich
In erster Linie richten sich die Freiheiten des allgemeinen Art. 4 GG gem. Art. 1 
Abs.  3 GG an die drei Staatsgewalten. Gesetzgebung, vollziehende Gewalt und 
Rechtsprechung sind nach dem abwehrrechtlichen status negativus verpflichtet, 
Eingriffe in verfassungsrechtlich geschützte Freiheiten zu unterlassen.231 Sobald der 
Staat Glaubensbetätigungen verbietet oder beträchtlich erschwert oder selbst mis-
sioniert, und damit in die negative Glaubensfreiheit eingreift, ist der Schutzbereich 
des Art. 4 GG betroffen. Dazu gehören an erster Stelle Verbote, religiöse oder welt-
anschauliche Überzeugungen zu äußern oder auszuüben; Gleiches gilt für Gebote, 
eine solche Überzeugung abzulegen oder gegen sie zu handeln.232 Eingriffe können 
damit generell sowohl hinsichtlich verbaler Äußerungen in Form des Zwanges zum 
Offenbaren oder Verschweigen von Glaubensüberzeugungen als auch hinsichtlich 

	227	 BVerfGE 108, 282 (300); v. Campenhausen/​de Wall, Staatskirchenrecht, S. 370 f.
	228	 Badura, Der Schutz von Religion und Weltanschauung, S. 81 f.; Muckel, Religiöse 

Freiheit und staatliche Letztentscheidung, S. 80 f.
	229	 BVerfGE 41, 29 (50).
	230	 Badura, Der Schutz von Religion und Weltanschauung, S. 81; Rux, Der Staat 1996, 

523 (529).
	231	 Barczak, JURA 2015, 463 (472); Kloepfer, Verfassungsrecht II, § 60, Rn. 52 ff.
	232	 Germann, Epping/​Hillgruber (Hrsg.), Art. 4, Rn. 37; Barczak, JURA 2015, 463 (472).

Zweiter Teil:  Negative Religionsfreiheit in Deutschland



65

des Denkens in Form der Beeinflussung von Wertvorstellungen stattfinden.233 
Verhaltensmäßige Eingriffe bestehen im Zwang zu einem bestimmten Handeln/​
Unterlassen, das gegen verbindliche Wertvorstellungen eines Glaubens oder einer 
Weltanschauung verstößt.234 Darüber hinaus gelten als Beispiele etwa die Zwangs-
mitgliedschaft in einer Religionsgemeinschaft, die Eidesleistung235 oder die Pflicht 
zum Schulbesuch236 bzw. die Teilnahme am koedukativen Sportunterricht mit 
geeigneter Bekleidung.237 Zudem sei hier auf mögliche Kollisionen der negativen 
Religionsfreiheit im Arbeitsleben hingewiesen werden.238

Besonders problematische Konstellationen beschäftigen sowohl die allgemeine 
grundrechtsdogmatische Diskussion als auch das BVerfG in jüngerer Zeit sehr stark, 
wie der folgende Abschnitt zeigen wird.

I. � Diskussionen um das religiös geprägte Verhalten

Beispielsweise geht es um die Frage, unter welchen Voraussetzungen die Verbrei-
tung von religiösen Symbolen und religiös begründetes Handeln durch den Staat 
einen Eingriff in die Religionsfreiheit des Individuums in ihrer negativen Schutz-
bereichsdimension darstellt.

Insbesondere geht es um die Problemstellung, ob und inwieweit Personen, die 
keinem christlichen Glauben anhängen, durch die staatliche angeordnete Anbrin-
gung von Kreuzen239 bzw. Kruzifixen240 in öffentlichen Einrichtungen, Bekennt-
nisschulen und religiöse Kleidung im staatlichen Dienst in ihrem Grundrecht auf 
negative Religionsfreiheit tangiert sein könnten. Im Mittelpunkt stehen dabei die 
Neutralitätspflicht des Staates und die positive Religionsfreiheit betroffener Bürger 
einerseits und die negative Religionsfreiheit derjenigen, die den christlichen Glau-
ben ablehnen, gleichwohl aber in öffentlichen Einrichtungen etwa als Organe der 
Rechtspflege oder als Schüler mit dem Kreuz konfrontiert werden, andererseits.241

Eingriffe in den Schutzbereich

	233	 Kingreen/​Poscher, StR II, Rn. 628.
	234	 Kingreen/​Poscher, StR II, Rn. 628.
	235	 BVerfGE 33, 23 (29 ff.); 47, 144 (145); 79, 69 (76).
	236	 BVerfGE 41, 29 (48).
	237	 BVerwGE 94, 82 –​ Muslimin im Sportunterricht; in: NVwZ 2014, S. 70 ff.
	238	 Classen, Religionsrecht, Rn. 231; Unruh, Religionsverfassungsrecht, Rn. 110.
	239	 Im Regelfall das sog. lateinische Kreuz als Symbol des Christentums, bei Bayer, Reli-

gions-​ und Gewissensfreiheit, S. 206, Fn. 365.
	240	 Lateinisch ‚crucifixus‘, der Gekreuzigte, in der christlichen Kunst die gemalte oder 

plastische Darstellung Jesu am Kreuz –​ vgl. Bertelsmann, Neues Lexikon, Band 5, 
S. 427; Stichwort Kruzifix, in: Bayer, Religions-​ und Gewissensfreiheit, S. 206, Fn. 366.

	241	 Bayer, Religions-​ und Gewissensfreiheit, S. 206, Fn. 365.



66

Hier wird einsichtig, dass es problematische Konstellationen zwischen den 
einzelnen, jeweils freiheitsberechtigten Individuen oder grundrechtsberech-
tigten Zusammenschlüssen von Individuen, also Konflikte zwischen Privat-
rechtsubjekten geben kann. Doch auch staatliches Verhalten oder Unterlassen 
verursacht häufig Grundrechtsverletzungen, beispielsweise durch die Abwe-
senheit von Normen oder eine fehlerhafte Auslegung der Normen durch die 
Gerichte. Bezüglich des Freiheitsgebrauchs sind daher die unterschiedlichen 
Grundstrukturen von religionsfreiheitsrelevanten Konflikten zu differenzieren.

1. � Konflikte zwischen dem Staat und dem Individuum

Prinzipiell gibt es zahlreiche dieser Staat-​Individuum-​Konfliktbereiche; bspw. 
das materielle Strafrecht,242 das steuerliche Verfahrensrecht,243 staatliche War-
nungen vor als gefährlich eingestuften Religionsgemeinschaften,244 Ausnahmen 
vom gesetzlichen Verbot des Schächtens von Tieren245 und allgemein um gesetz-
liche Regelungen des Gerichtsverfahrens.246 Bei all diesen Bereichen geht es um 
staatliche Eingriffe in die Religionsfreiheit, aber nur die Gerichtsverfahren, auf 
die im Folgenden ausführlicher eingegangen wird, betreffen die negative Seite 
der Religionsfreiheit.

a. � BVerfGE 33, 23 –​ Eidesverweigerung aus Glaubensgründen
Regelungen bzgl. des Gerichtsverfahrens können bspw. Pflichten von Adressa-
ten, deren Prozessvertretern oder Zeugen betreffen. Im Jahr 1972 hat das BVerfG 
entschieden, dass ein Zeuge in einem Gerichtsverfahren nicht gezwungen wer-
den durfte, seine Aussage zu beeiden.247 In Deutschland müsse verfassungs-
konform gemäß § 70 Abs. 1 StPO auch das Grundrecht der Glaubensfreiheit als 
‚gesetzlicher Grund‘ zur Verweigerung des Eides verstanden werden.248 Die vom 
BVerfG gegebene Begründung folgt aus dem für den Staat verbindlichen Gebot 
weltanschaulich-​religiöser Neutralität, demzufolge die zahlenmäßige Stärke oder 
soziale Relevanz einer bestimmten Glaubenshaltung keine Rolle spielen darf.249

	242	 BVerfGE 32, 98 –​ Gesundbeter.
	243	 EGMR, Wasmuth v. Germany, Urt. vom 17. Februar 2011, Appl. No. 12884/​03.
	244	 BVerfGE 105, 279 –​ Osho.
	245	 BVerfGE 104, 337 –​ Schächten.
	246	 BVerfGE 33, 23 –​ Eidesverweigerung aus Glaubensgründen; 35, 336 –​ Kreuz im 

Gerichtssaal; 79, 69 –​ Eidespflicht.
	247	 BVerfGE 33, 23 (26); Cremer, Islam & Europa Zusammenarbeit X 2012, 9 (15).
	248	 BVerfGE 33, 23 (42).
	249	 BVerfGE 33, 23 (42).

Zweiter Teil:  Negative Religionsfreiheit in Deutschland



67

In diesem konkreten Sachverhalt, aus dem die obige Entscheidung resultierte, 
hatte der Beschwerdeführer, ein evangelischer Pfarrer, sich unter Berufung auf 
sein Grundrecht der Glaubens-​ und Gewissensfreiheit geweigert, den Zeugeneid 
vor Gericht zu leisten, weil ihm nach den Worten der Bibel250 jedes Schwören 
untersagt sei.251 Auch wenn die Sachlage den Anschein eines religiös motivierten 
Handelns eines Bürgers hatte, ist der Bezug dieser Entscheidung zur negativen 
Religionsfreiheit sehr klar, weil niemand von der staatlichen Gewalt gezwungen 
werden darf, gegen seine eigene religiöse oder weltanschauliche Überzeugung 
zu handeln.

Diese Regelung in Bezug auf Eidesverweigerungen aus Glaubensgründen ist 
nicht nur durch Art. 4 Abs. 1 GG, sondern auch durch Art. 9 EMRK geschützt.252 
Der EGMR hatte in seiner Entscheidung später auch eine Verletzung von Art. 9 
EMRK festgestellt,253 da eine Verpflichtung zur Ablegung des Eids gegen das 
Recht verstößt, den religiösen Glauben nicht bekunden zu müssen.

b. � BVerfGE 35, 366 –​ Kreuz im Gerichtssaal
Ein Jahr später, im Jahr 1973, wurde eine weitere Entscheidung bezüglich 
gerichtlicher Verfahren getroffen. Die Verfassungsbeschwerde ging von zwei an 
einem Verwaltungsprozess Beteiligten jüdischen Glaubens aus, die sich gewei-
gert hatten, in einem Gerichtsaal zu verhandeln, der mit einem Kreuz auf dem 
Richtertisch ausgestattet war. Es wurde die Begründung angeführt, dass „das 
Kreuz von alters her als symbolischer Inbegriff des christlichen [gilt]. […] Denn 
jedenfalls liegt dann, wenn ein Gebäude oder ein Raum mit einem Kreuz ver-
sehen wird, auch heute der Eindruck nahe, dadurch solle eine enge Verbunden-
heit mit christlichen Vorstellungen bekundet werden.“254

	250	 Vgl. NT, Matth. 5, 33–​37; Hollerbach, AöR 1981, 218 (232).
	251	 Kritisch hierzu Hollerbach, AöR 1981, 218 (232): Richter von Schlabrendorff hält 

in seinem Sondervotum daran fest, dass der Eid auch ohne Anrufung Gottes durch 
die Worte „Ich schwöre“ einen metaphysischen Bezug habe und dass er zum „reli-
giösen Minimum“ gehöre, auf das kein Staat ohne Gefährdung seiner Existenz 
verzichten dürfe.

	252	 EGMR, Alexandridis v. Griechenland, Urt. vom 21. Februar 2008, Appl. No. 19516/​
06.

	253	 In dem Fall geht um den religiösen Eid der Parlamentsabgeordneten auf die Verfas-
sung, vgl. EGMR, Buscarini v. San Marino, Urt. vom 04. Mai 2000, Appl. No. 31657/​
96.

	254	 BVerfGE 35, 366 (374).

Eingriffe in den Schutzbereich



68

Bei der verfassungsrechtlichen Beurteilung des vorliegenden Falles könnte 
davon ausgegangen werden, dass „weite Kreise der Bevölkerung gegen die 
Anbringung von Kreuzen in Gerichtssälen nichts einzuwenden haben. Denn 
das bloße Vorhandensein eines Kreuzes verlangt von ihnen weder eine eigene 
Identifizierung mit den darin symbolhaft verkörperten Ideen noch ein irgend-
wie geartetes aktives Verhalten […]. Dennoch muss anerkannt werden, dass sich 
einzelne Prozessbeteiligte durch den für sie unausweichlichen Zwang, entgegen 
eigenen religiösen oder weltanschaulichen Überzeugungen ‚unter dem Kreuz‘ 
einen Rechtsstreit führen und die als Identifikation empfundene Ausstattung in 
einem rein weltlichen Lebensbereich tolerieren zu müssen, in ihrem Grundrecht 
aus Art. 4 Abs. 1 GG verletzt fühlen können.“255

Schließlich hat das BVerfG eine Beeinflussung im Sinne von Zwangswirkungen 
durch Kruzifixe im Gerichtssaal bejaht und einen Eingriff in den Schutzbereich 
der negativen Religionsfreiheit angenommen. Man könne in der Verwendung 
des Kreuzessymbols im Gerichtsverfahren zudem ein Instrument zur Gewähr-
leistung der Wahrheitsfindung256 sehen, dann liege lediglich darin schon ein 
Missbrauch der Religion begründet, den niemand hinzunehmen gezwungen 
werden könne.257 Aktuell ist das Aufhängen von Kruzifixen in Gerichten nicht 
gesetzlich geregelt, aber die Prozessbeteiligte können verlangen, das bereits auf-
gehängte Kreuz abzuhängen. Die Richter haben einen Ermessenspielraum.

c. � BVerfGE 79, 69 –​ Eidespflicht
Die Eidespflicht wurde mit dem Argument eines unverhältnismäßigen Eingriffs 
in die Religionsfreiheit infrage gestellt. Die Eidespflicht bei Übernahme eines 
Kommunalmandats bspw. kann die Glaubensfreiheit des Betroffenen verletzen, 
der den Eid aus religiösen Gründen ablehnt, und lässt sich nicht durch einen 
Amtszwang rechtfertigen. Kästner plädiert dafür, dass auch eine feierliche Beteu-
erung anstelle des Eides für die staatliche Gemeinschaft annehmbar sei; auch auf 
diesem Weg werde das öffentliche Interesse daran gewahrt, dass Kreistagsmit-
glieder bezüglich der Beachtung ihrer Amtspflichten, insbesondere der Bindung 
an Gesetz und Recht, persönlich Verantwortung übernehmen.258

	255	 BVerfGE 35, 366 (375).
	256	 Vgl. hierzu Hollerbach, AöR 1981, 218 (233); Renck, NVwZ 1994, 544 (546).
	257	 Renck, NVwZ 1994, 544 (546).
	258	 Kästner, AöR 1998, 408 (441); BVerfGE 79, 69 (76 ff.).

Zweiter Teil:  Negative Religionsfreiheit in Deutschland



69

Im Lichte dieser Entscheidung259 von 1988 kann man davon ausgehen, dass 
das Verbot der Verweigerung der Offenbarung einer Überzeugung auch höchst-
gerichtlich nicht für verfassungsmäßig gehalten werden kann. Auch der EGMR 
hat im Jahr 1999 eine diesbezügliche Entscheidung getroffen.260 In diesem Fall 
ging es um einen Mandatsträger, der 1993 in das Parlament von San Marino 
gewählt wurde. Er hatte dann gerügt, dass man ihm auferlegt hatte, einen Eid 
auf die Bibel abzulegen, um seinen Sitz im Parlament einnehmen zu können. 
Der EGMR hat entschieden, dass die Verpflichtung zur Ablegung eines Eids in 
einer demokratischen Gesellschaft im Sinne von Art. 9 EMRK nicht notwendig 
sei, da „es einen Widerspruch darstelle, die Ausübung eines Mandats, mit dem 
unterschiedliche Ansichten der Gesellschaft in einem Parlament repräsentiert 
werden sollen, einem vorherigen Bekenntnis zu einem bestimmten Glauben zu 
unterwerfen.“261

2. � Konflikte zwischen dem Staat und mehreren Privatpersonen

Problematiken bezüglich der negativen Religionsfreiheit treten besonders 
deutlich im Schulwesen auf, soweit dort unterschiedliche religiöse bzw. welt-
anschauliche Ansichten von Schülern oder Lehrern aufeinandertreffen.262 Im 
Schulbereich erweist sich eine religions-​ bzw. weltanschauungsbedingte Span-
nungslage zwischen verschiedenen Grundrechten und/​bzw. Grundrechtsträgern 
oftmals als unvermeidlich.263 Im Folgenden wird auf die staatlich angeordnete 
Anbringung des Kreuzes in öffentlichen Klassenzimmern, das Schulgebet in 
öffentlichen Schulen sowie sich nach islamischer Art bedeckende Lehrerinnen 
eingegangen. In der Rechtsprechung besteht insoweit Uneinigkeit, ob von einer 
Verletzung des Erziehungsrechts der Eltern bzw. des Elternrechts nach Art.  6 
Abs.  2 S.  1 GG und von einer Verletzung des Selbstbestimmungsrechts der 
Kinder bzw. minderjährigen Schüler im Rahmen des staatlichen Erziehungsan-
spruchs nach Art. 7 Abs. 1 und 2 GG auszugehen ist.

Aktuell bleibt umstritten, ob in den hier behandelten Fällen ein Eingriff in den 
Schutzbereich der negativen Religionsfreiheit Betroffener für möglich gehalten 

	259	 BVerfGE 79, 69 (79 ff.); an sich wendete sich der Beschwerdeführer jedoch nur gegen 
die Eidesform; er war bereit, die Inhalte der Verpflichtungserklärung nach o.g. Ord-
nungen in feierlicher Weise zu beteuern.

	260	 EGMR, Buscarini v. San Marino, Urt. vom 04. Mai 2000, Appl. No. 31657/​96.
	261	 EGMR, Buscarini v. San Marino, Urt. vom 04. Mai 2000, Appl. No. 31657/​96, Rn. 39.
	262	 Magen, Häberle/​Hattler (Hrsg.), in: Islam –​ Säkularismus –​ Religionsrecht, S. 98.
	263	 Kästner, Stern/​Becker (Hrsg.), Art. 4, Rn. 106.

Eingriffe in den Schutzbereich



70

wird und ob dieser als zulässig gilt bzw. durch verfassungsimmanente Beschrän-
kungen gedeckt wird oder nicht.264 Zentral ist aber in den folgenden Fällen, dass 
sich die negative Religionsfreiheit, wie alle Grundrechte, zunächst einmal gegen 
den Staat und nicht gegen die Mitbürger richtet.

a. � BVerfGE 52, 223 –​ Schulgebet
Im Jahre 1975 wurden drei Entscheidungen zu schulrechtlichen Regelungen 
getroffen.265 Der Fall der ‚Simultanschule mit christlichem Charakter‘, in dem 
es um die Verfassungsmäßigkeit dieser Schulform ging, ist hier bemerkenswert, 
weil die sog. ‚Simultanschule mit christlichem Charakter‘ im überlieferten badi-
schen Sinn durch die Verfassungsnovelle vom 8. Februar 1967 als einheitliche 
Schulform für die öffentlichen Volksschulen in Baden-​Württemberg eingeführt 
worden ist. Die Problematik dieser Entscheidung von 1975 liegt darin, dass 
diese christlichen Gemeinschaftsschulen auch von der Minderheit von Schü-
lern besucht werden muss, die keinem christlichen Glauben angehören. Das 
BVerfG stellte fest, dass „die Religionsfreiheit auch das Recht der Eltern umfasst, 
ihren Kindern die von ihnen für richtig gehaltene religiöse oder weltanschau-
liche Überzeugung zu vermitteln.“266 Dies müsse hier besonders berücksichtigt 
werden, wenn der Gesetzgeber, d.h. der Staat, eine bestimmte Schulform vor-
schreibt. „Die Erziehungsberechtigten können kraft ihres Freiheitsrechts aus 
Art. 4 GG staatliche Maßnahmen abwehren, die beeinträchtigend in ihren per-
sönlichen, grundrechtlich geschützten Bereich hineinwirken.“267 Das BVerfG 
hatte in dieser Entscheidung zum Ausdruck gebracht, dass „es die Aufgabe 
des Landesgesetzgebers ist, das im Schulwesen unvermeidliche Spannungs-
verhältnis zwischen ‚negativer‘ und ‚positiver‘ Religionsfreiheit und den ver-
schiedenen verfassungsrechtlich geschützten Rechtsgütern zu lösen.“268 Das 
BVerfG hat allerdings zu Recht darauf abgestellt, dass Indoktrinationsgefahren 
durch Offenlegung und Kommunikation am besten zu begegnen sei.269 Damit 
hat es anerkannt, dass die Willensentscheidungsfreiheit durch die Zugabe von 

	264	 Bayer, Religions-​ und Gewissensfreiheit, S. 206.
	265	 BVerfGE 41, 29 –​ Simultanschule (Baden-​Württemberg); 41, 65 –​ Gemeinsame Schule 

(Bayern); 41, 88 –​ Gemeinschaftsschule (Nordrhein-​Westfalen).
	266	 BVerfGE 41, 29 (47).
	267	 BVerfGE 41, 29 (49); 35, 366 (375 ff.).
	268	 BVerfGE 41, 29 (49).
	269	 BVerfGE 41, 29 (52); 41, 29 (51); 41, 65 (78).

Zweiter Teil:  Negative Religionsfreiheit in Deutschland



71

Informationen nicht verletzt, sondern ganz im Gegenteil gefördert wird, solange 
Raum für abweichende Meinungen und Darstellungen bleibt.270

Wenige Jahre später im Jahr 1979 wurde eine Entscheidung über das Schulge-
bet getroffen: Hierbei ging es um die Frage, ob ein gemeinsames überkonfessio-
nelles Schulgebet in einer öffentlichen Schule in die negative Bekenntnisfreiheit 
eingreift, da ein Schüler dem Gebet fernbleiben wollte bzw. stellvertretend für 
ihn seine Eltern wollten, dass er nicht daran teilnähme.271 Das BVerfG hat in 
einer Entscheidung aus dem Jahre 1979 diesen Eingriff schlechterdings für ver-
fassungsrechtlich gerechtfertigt erklärt272 und wichtige Leitlinien zur die Zuläs-
sigkeit von Glaubensmanifestationen in öffentlichen Schulen aufgestellt.273 Der 
Fall des Schulgebetes berührte auf der einen Seite die Religionsfreiheit der Eltern 
und ihr Erziehungsrecht nach Art.  6 Abs.  2 GG sowie die negative Bekennt-
nisfreiheit des Schülers,274 der das Schulgebet ablehnte. Denn wenn die über-
wiegende Mehrheit der Schüler das Gebet spricht, wird der Einzelne, der nicht 
daran teilnehmen will, mit der Religionsausübungsfreiheit der Mehrheit kon-
frontiert, und muss nun seinerseits versuchen, seinem Recht auf negative Reli-
gionsausübungsfreiheit Geltung zu verschaffen.275 Auf der anderen Seite betraf 
es auch die positive Religionsfreiheit der Schüler, die in das Schulgebet einstim-
men. Bei der Abwägung zwischen diesen Rechten ist das BVerfG zu dem Ergeb-
nis gelangt, dass in der Schule durchaus Raum für religiöse Bekenntnisse sei bzw. 
sein müsse.276 Jedenfalls könne nicht davon ausgegangen werden, dass das Aus-
weichen vor dem Schulgebet für den Andersdenkenden unzumutbar und dis-
kriminierend sei.277 Mit diesem Urteil hat das Gericht zugunsten der positiven 
Glaubensfreiheit der Eltern und einer glaubensbasierten Erziehung entschieden.

Einer anderen Auffassung zufolge stellt das Schulgebet durchaus eine Ver-
letzung der staatlichen Neutralitätspflicht dar, als es durch die Beteiligung der 
Lehrer als Amtsträger zu einer hoheitlichen Veranstaltung werde und dadurch 

	270	 Ipsen, in: FS für Martin Kriele 1997, 301 (316); Rox, Schutz religiöser Gefühle, S. 129 f.
	271	 Diskussion über die Entscheidung des BVerfG siehe Böckenförde, DÖV 1980, 323 ff. 

und Scheuner, DÖV 1980, 513 ff.
	272	 BVerfGE 52, 223 (255 ff.).
	273	 Muckel, in: Merten/​Papier (Hrsg.), § 96, Rn. 72.
	274	 Darüber besteht eine Einigkeit in der Rechtsprechung und Literatur, näher Böcken-

förde, DÖV, 323 (323); Scheuner, DÖV 1980, 513 (514).
	275	 Bayer, Religions-​ und Gewissensfreiheit, S. 223.
	276	 BVerfGE 52, 23 (247).
	277	 BVerfGE 52, 223 (253); Heckel, DVBl. 1996, 453 ff. (462); Muckel, in: Merten/​Papier 

(Hrsg.), § 96, Rn. 72.

Eingriffe in den Schutzbereich



72

der Staat unzulässigerweise für eine bestimmte Religion Partei ergreife.278 Das 
BVerfG erkennt im christlichen Schulgebet eine Bevorzugung des Christen-
tums279 und damit ein religiöses Element in der Schule. Deshalb darf das Schul-
gebet nicht zum Bestandteil des amtlichen Lehrplans gehören und muss aus 
verfassungsrechtlichen Gründen vollkommen freiwillig sein. Gleichwohl sieht 
das BVerfG hierin keine Verletzung der staatlichen Neutralität, da es entspre-
chend Art. 7 Abs. 1 GG zur rechtlichen Freiheit des schulischen Trägers gehöre, 
der Ausübung der positiven Bekenntnisfreiheit ‚Raum‘ innerhalb der Schule zu 
gewähren.280

Czermak hat das auf den Punkt gebracht: „Wenn Schüler mit Genehmigung 
der Schulleitung und des Lehrers einvernehmlich ein Gebet sprechen wollen, 
mögen sie das tun […]. Die Schulen hätten allerdings anderen Möglichkeiten, 
religiöse Andachten auf rein freiwilliger Basis außerhalb der Unterrichtsklasse 
zu gestatten. Der Integration und als Denkanstoß würden nichtreligiös-​
philosophische oder allgemein religiös-​weltanschauliche und pluralistische 
Sinnsprüche statt eines Gebets mehr helfen.“281

b. � BVerfGE 93, 1 –​ Kruzifix
In der viel diskutierten Kruzifix-​Entscheidung des BVerfG von 1995 über Kreuze 
in Klassenzimmern wurde grundsätzlich ein Eingriff in den Schutzbereich der 
negativen Religionsfreiheit Betroffener angenommen.282 In dem diesem Urteil 
zugrunde liegenden Fall ging es um die Nichtigerklärung von § 13 Abs. 1 S. 3 
der bayerischen VSO vom 21.06.1983 wegen Verstoßes gegen Art.  4 Abs.  1 
GG. Die betreffende Vorschrift hatte gelautet:  „[…] in jedem Klassenzimmer 
ist ein Kreuz anzubringen. Lehrer und Schüler sind verpflichtet, die religiösen 
Empfindungen aller zu achten.“283 Ein Elternpaar und seine Kinder in Bayern, 
die Anhänger einer anthroposophischen Weltanschauung waren, hatten eine 
Verwaltungsklage erhoben mit dem Ziel, dass aus Klassenräumen in öffentli-
chen Schulen die Kreuze abgehängt würden, weil durch die Darstellung eines 

	278	 Zezschwitz, JZ 1971, 11 (13–​15); Renck, BayVBl. 1980, 338 (339); Bayer, Religions-​ und 
Gewissensfreiheit, S. 225; Czermak, Religions-​ und Weltanschauungsrecht, Rn. 256.

	279	 BVerfGE 41, 29 (52).
	280	 BVerfGE 52, 223 (240 ff.).
	281	 Czermak, Religions-​ und Weltanschauungsrecht, Rn. 293.
	282	 V. Campenhausen, AöR 1996, 448 (453); Ipsen, in:  FS Für Martin Kriele 1997, 

301 (305).
	283	 Die Schulordnung für die Volksschulen in Bayern (Volksschulordnung –​ VSO) vom 

21.6.1983; BayGVBl. 1995, S. 850.

Zweiter Teil:  Negative Religionsfreiheit in Deutschland



73

„sterbenden männlichen Körpers“ im Sinne des Christentums auf die Kinder 
eingewirkt werde. Die Verfassungsbeschwerde richtete sich gegen o.g. § 13 Abs. 1 
der bayerischen VSO, der zufolge in jedem Klassenraum ein Kreuz anzubringen 
sei.284 Die bayerischen Instanzgerichte285 haben nach dem Abwägungsmodell im 
Rahmen eines zugestimmten Mehrheitswillens entschieden und dabei verneint, 
dass die bloße Anwesenheit einer Kreuzesdarstellung weder eine Identifikation 
mit den darin verkörperten Ideen und Glaubensvorstellungen noch ein irgend-
wie sonst darauf gerichtetes Verhalten erfordere.286 Die VGH fügte hinzu, dass 
Angehörige anderer Glaubensvorstellungen oder Weltanschauungen durchaus 
diskriminiert würden. Anschließend stellte das BVerfG fest, dass „das Anbrin-
gen von Kreuzen in Unterrichtsräumen dazu führe, dass die Schülerinnen und 
Schüler während des Unterrichts von Staats wegen und ohne Ausweichmöglich-
keit mit diesem Symbol konfrontiert seien und dazu gezwungen würden, ‚unter 
dem Kreuz‘ zu lernen.“287 Die Wirkung des Kreuzes in Klassenzimmern sei 
zudem viel größer als diejenige von Kreuzen im Gerichtssaal, sodass vor dem 
Hintergrund der Rechtsprechung zum Kreuz im Gerichtssaal hier erst recht ein 
Eingriff in die Religionsfreiheit anzunehmen sei.288

Die Ausstattung eines staatlich-​öffentlichen Raumes mit einem Kreuz sei als 
gesteigertes Bekenntnis des Besitzers zum christlichen Glauben zu verstehen. 
Hierin liege ein staatliches Bekenntnis zu diesen Glaubensinhalten, dem somit 
auch Dritte bei Kontakten mit dem Staat ausgesetzt würden; aus diesem Grund 
sei die Religionsfreiheit berührt.289 Entscheidend an dem Beschluss ist, dass er 
das Anbringen des Kreuzes in Schulräumen wegen der besonderen Bedeutung 
und Wirkung des christlichen Kreuzessymbols als eine staatliche Handlung wer-
tet, mittels derer eine Gemeinschaftsschule mit religiösen Elementen versehen 
werden soll.290 Anders als im Fall des freiwilligen Schulgebets, das das BVerfG für 
verfassungskonform erklärt hat,291 bewertet dieser Beschluss das staatlich ange-
ordnete Anbringen von Kreuzen in Schulräumen als eine den andersgläubigen 

	284	 Badura, BayVbl. 1996, 33 (33); v. Campenhausen, AöR 1996, 448 (450 ff.); Czermak, 
in: Der Streit um das Kreuz in der Schule, S. 17; Muckel, in: Merten/​Papier (Hrsg.), § 
96, Rn. 68 ff.

	285	 VG Regensburg, BayVbl. 1991, 345.
	286	 Renck, NVwZ 1994, 544 (546).
	287	 BVerfGE 93, 1 (18); Müller-​Volbehr, JZ 1995, 996 (998).
	288	 BVerfGE 93, 1 (18); Renck, NVwZ 1994, 544 (546).
	289	 BVerfGE 93, 1 (19).
	290	 Badura, BayVbl. 1996, 33 (34).
	291	 Vgl. Böckenförde, DÖV 1980, 323 (324).

Eingriffe in den Schutzbereich



74

Schüler und seine Eltern unausweichlich mit der Identifikation des Staates mit 
dem Christentum konfrontierende Zwangssituation.292 Das BVerfG formulierte, 
dass das Schulkreuz nicht bloß als allgemeines Zeichen abendländischer Kultur-
tradition zu verstehen sei, sondern ein christliches Glaubenssymbol mit appel-
lativem Charakter darstelle.293 Für den Nichtchristen oder Atheisten werde das 
Kreuz zum sinnbildlichen Ausdruck bestimmter Glaubensüberzeugungen und 
zum Symbol ihrer missionarischen Ausbreitung.294 Dadurch weise das Kreuz 
auch die von ihm symbolisierten Glaubensinhalte als vorbildhaft und befol-
gungswürdig aus, was besonders für junge Menschen, die in ihrer Persönlichkeit 
noch wenig gefestigt seien und ein kritisches Urteilsvermögen erst noch erler-
nen müssten, und deren Beeinflussungsmöglichkeit relevant sei.295

Das BVerfG sieht einen zusätzlichen Eingriff in den Schutzbereich der negativen 
Religionsfreiheit durch von staatlicher Seite angebrachte Kreuze in Unterrichtsräu-
men darin, dass damit in das ebenfalls durch Art. 4 Abs. 1 und Art. 6 Abs. 2 GG 
garantierte Rechte der Eltern auf das Kindererziehungsrecht in religiöser oder welt-
anschaulicher Hinsicht eingegriffen werde, da dieses Recht auch beinhalten kann, 
die Kinder von Glaubensüberzeugungen fernzuhalten, die die Eltern für falsch oder 
schädlich halten.296

In der Literatur ist die Frage des Eingriffs in die negative Religionsfrei-
heit durch das staatlich angeordnete Anbringen von Kreuzen sehr umstritten. 
Czermak hat aus der Problemkonstellation den richtigen Schluss gezogen: Das 
Schulkreuz hat nach Auffassung des BVerfG einen appellativen Charakter, zielt 
somit auf eine emotionale Wirkung ab. Wenn das Schulkreuz keinesfalls eine 
negative oder positive Wirkung entfalten würde, gäbe es auch keinen verständ-
lichen Grund, warum es angebracht werden sollte. Ein gewisses Einflusspoten-
zial ist also wesentliches Charakteristikum von Symbolen und kann somit nicht 
ignoriert werden  –​ und da die Anbringung der Kreuze hoheitlich veranlasst 

	292	 Badura, BayVbl. 1996, 33 (34); Czermak, Religions-​ und Weltanschauungsrecht, 
Rn. 307.

	293	 BVerfGE 93, 1 (19); Kritik aus dem Schrifttum Isensee, ZRP 1996, 10 (13 ff.); Heckel, 
DVBl. 1996, 453 (467 ff.); v. Campenhausen, AöR 1996, 448 (453).

	294	 BVerfGE 93, 1 (21).
	295	 BVerfGE 93, 1 (20); kritisch Lindner, Theorie der Grundrechtsdogmatik, S. 268 ff.; 

Badura, BayVbl. 1996, 33 (34 ff.).
	296	 Indem ein Eingriff in den Schutzbereich im Prinzip anerkannt, jedoch über die 

Schrankenebene für zulässig qualifiziert wird, BVerfGE 91, 1 (70).

Zweiter Teil:  Negative Religionsfreiheit in Deutschland



75

und daher dem öffentlichen Schulträger zuzurechnen ist,297 ergibt sich hier ein 
Problem für die Glaubensfreiheit nach Art. 4 Abs. 1 GG.

Eine pädagogische Betrachtung kann an dieser Stelle hilfreich sein. Weil 
sich sämtliche Wirkungen von Symbolen auf der geistigen, psychischen Ebene 
abspielen, ist die Empfindsamkeit der Betroffenen von hoher Bedeutung. Wer 
gefühlsmäßig leichter zu treffen oder gedanklich leichter zu beeinflussen ist, ist 
auch eher empfänglich für die soeben beschriebenen Symbolwirkungen. Weil 
es sich im Ausgangsfall des Schulkreuzes um 6-​ bis 10-​jährige Kinder handelt, 
muss einerseits eine höhere emotionale Schutzbedürftigkeit, anderseits aber 
auch eine geringere rationale Konfliktwiderstandsfähigkeit in Rechnung gestellt 
werden.298 Somit ist zu bedenken, dass Kinder zu einer geistigen Auseinander-
setzung mit der symbolisierten Idee erst mit zunehmendem Alter in der Lage 
sind. Der Gesetzgeber berücksichtigt dies in puncto religiöse Erziehung, indem 
dort die Altersschwelle für eigenverantwortliche Entscheidungen auf 12 bzw. 14 
Jahre festgesetzt wird.299

Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass das BVerfG mit diesem Beschluss, 
unbeeindruckt von politischen und gesellschaftlichen Beeinflussungsversuchen, 
einen konsequent neutralen Rechtsweg fortsetzt, der sich folgerichtig aus dem 
Bekenntnisrecht ergibt.300

aa. � Kritik und abweichende Meinungen
Das Minderheitenvotum, die von einer Richterin und zwei Richter vertretene 
abweichende Meinung, folgte nicht der Argumentation der Senatsmehrheit und 
lehnte folglich die Annahme eines Eingriffs in das Grundrecht der Religions-
freiheit durch das Anbringen eines Kreuzes in Klassenzimmern ab.301 Zunächst 
richtete sich die abweichende Meinung gegen die Begründung der Senatsmehr-
heit bezüglich der Zulässigkeit der Verfassungsbeschwerde und gegen die Aus-
führungen zum Anordnungsgrund. Die kritisierten Gerichtsbeschlüsse und 
die beanstandete Vorschrift des § 13 Abs. 1 VSO würden kein Grundrecht der 

	297	 Czermak, Religions-​ und Weltanschauungsrecht, Rn. 304.
	298	 Heckmann, JZ 1996, 880 (883).
	299	 Heckmann, JZ 1996, 880 (883); §§ 5, 6 RKEG; vgl. dazu Würtenberger (Fn. 5), S. 397 ff. 

(402 Fn. 23); ders., Religionsmündigkeit, in: Festschrift für Klaus Obermayer, 1986, 
S. 113 ff.; Hofmann, FamRZ 1965, 61 (64 ff.).

	300	 Renck, ZRP 1996, 205 (206).
	301	 BVerfGE 93, 1 (25 ff.) –​ Abweichende Meinung der Richter; v. Campenhausen, AöR 

1996, 448 (461).

Eingriffe in den Schutzbereich



76

Beschwerdeführer verletzen, weil das Schulrecht Sache der Länder sei. Die christ-
liche Gemeinschaftsschule gehe nicht zwangsläufig einher mit einem durch spe-
zifisch christliche Glaubensinhalte geprägten Erziehungsziel. Die abweichende 
Meinung der Richter und der Richterin des Ersten Senats lautete: „Da der Lan-
desgesetzgeber in verfassungsrechtlich unbedenklicher Weise den Schultyp der 
christlichen Gemeinschaftsschule einführen darf, kann es ihm nicht verwehrt 
sein, die Wertvorstellungen, die diesen Schultyp prägen, in den Unterrichts-
räumen durch das Kreuz zu symbolisieren.“302 Weiter wurde betont, dass der 
bayerische Verordnungsgeber den verfassungsrechtlichen Grundsätzen über 
einen Ausgleich im Spannungsverhältnis zwischen negativer oder positiver Reli-
gionsfreiheit gerecht worden ist.303 Die notwendige Abwägung mit den Interes-
sen von Nicht-​ und Andersgläubigen lasse keinen Verstoß gegen die Verfassung 
erkennen. Das Symbol des Kreuzes habe für Christen eine andere Bedeutung als 
Andersgläubige. Das Kreuz sei nur ein Sinnbild für die Vermittlung der Werte 
der christlich geprägten abendländischen Kultur.304 In diesem Sinne könne 
durch das Anbringen von Kreuzen in Klassenzimmern die Pflicht des Staates zu 
Neutralität nicht verletzt werden.305 Bei dem Anbringen von Kreuzen würden 
die negative und positive Religionsfreiheit unterschiedlicher Schülergruppen 
aufeinandertreffen und müssten zu einem entsprechenden Ausgleich gebracht 
werden, ohne dass dabei die negative Religionsfreiheit als Obergrundrecht anzu-
sehen sei.306

bb. � Kruzifixe in der Rechtsprechung des EGMR
Der Rechtsstreit vor dem EGMR um das Kruzifix in öffentlichen Schulen wurde 
durch eine Individualbeschwerde von Frau Lautsi vs. Italien angestoßen. Die 
Beschwerdeführerin, eine italienische Staatsangehörige finnischer Abstam-
mung, hatte verlangt, dass die Kruzifixe in den Klassenräumen öffentlicher 
Schulen, in denen ihre Kinder unterrichtet wurden, abgehängt werden müss-
ten. Die erhobene Klage wurde vom italienischen Verwaltungsgericht aus ver-
fahrensrechtlichen Gründen mit der materiellen Rechtsfrage zurückgewiesen.307 
Nach Erhebung der Individualbeschwerde gegen Italien hat der EGMR durch 

	302	 BVerfGE 93, 1 (28).
	303	 BVerfGE 93, 1 (32).
	304	 Badura, BayVbl. 1996, 33 (35).
	305	 BVerfGE 93, 1 –​ Sondervotum; Badura, BayVbl. 1996, 33 (35).
	306	 Müller-​Volbehr, JZ 1995, 996 (998); v. Campenhausen, AöR 1996, 448 (451).
	307	 EGMR, Lautsi v. Italien, Urt. vom 18. März 2011, Appl. No. 30814/​06.

Zweiter Teil:  Negative Religionsfreiheit in Deutschland



77

sein Urteil vom 3. November 2009 einstimmig entschieden, dass das in Italien 
durch eine Rechtsverordnung angeordnete Anbringen von Kreuzen in öffentli-
chen Schulen gegen Art. 2 Protokoll Nr. 1 zur EMRK in Verbindung mit Art. 9 
EMRK verstößt.308

Nach Art. 2 des ersten Zusatzprotokolls zur EMRK309 „darf niemandem das 
Recht auf Bildung verwehrt werden. Der Staat hat bei der Ausübung der von ihm 
auf dem Gebiet der Erziehung und des Unterrichts übernommenen Aufgaben 
das Recht der Eltern zu achten, die Erziehung und den Unterricht entsprechend 
ihren eigenen religiösen und weltanschaulichen Überzeugungen sicherzustel-
len.“310 Das Recht auf Gedanken-​, Gewissens-​ und Religionsfreiheit gemäß 
Art.  9 EMRK umfasst die Freiheit, die eigene Religion oder Weltanschauung 
einzeln oder gemeinsam mit anderen öffentlich oder privat durch Gottesdienst, 
Unterricht oder Praktizieren von Bräuchen und Riten zu bekennen. Als Kehr-
seite ist davon auch die negative Religionsfreiheit geschützt. Der EGMR hat in 
seiner Rechtsprechung betont, dass die religiöse Dimension von Art. 9 EMRK 
eines der wichtigsten Elemente für die Identität von Gläubigen und für ihre 
Lebenskonzeption sei, ebenso aber einen besonders wertvollen Schutz für Athe-
isten, Agnostiker, Skeptiker und Ungläubige darstelle.

c. � BVerfGE 108, 282 –​ Kopftuch
Im Unterschied zum Kreuz handele es sich laut BVerfG beim Kopftuch nicht um 
ein genuin religiöses Symbol, sondern es erhalte diese Funktion erst in Verbin-
dung mit einer Person, die es aus religiösen Gründen trage. Die sog. Kopftuch-​
Entscheidungen fokussieren in erster Linie auf die positive Religionsfreiheit von 
Lehrkräften.311 Im Folgenden wird im Kontext zweier Kopftuch-​Entscheidungen 
jedoch besonders die negative Religions-​ bzw. Glaubensfreiheit von Minderjäh-
rigen und ihren Eltern betrachtet.

Die erste diesbezügliche Entscheidung des BVerfG im Jahr 2003 nimmt Bezug 
auf Fereshta Ludin: Die deutsche Muslimin afghanischer Abstammung hatte nach 
ihrem Lehramtsstudium 1997 in Baden-​Württemberg ihren Vorbereitungsdienst 

	308	 De Wall, JURA 2012, 960 (960).
	309	 Zum Zusatzprotokoll zur Konvention zum Schutz der Menschenrechte und Grund-

freiheiten lautet die redaktionelle Abkürzung „1. EMRK-​ZProt.“
	310	 Erreichbar unter https://​www.menschenrechtskonvention.eu/​zusatzprotokoll-​emrk-​

9251/​ (letzter Zugriff am 28.07.2021).
	311	 BVerfGE 108, 282 (300); 138, 296 (315); Mückl, Der Staat 2001, 96 (96 ff.); Kritik bei 

Pofalla, NJW 2004, 1218 (1218 ff.).

Eingriffe in den Schutzbereich



78

für das Lehramt aufgenommen. Bereits zu diesem Zeitpunkt stellte das von ihr 
getragene Kopftuch, welches für sie Ausdruck ihres muslimischen Glaubens ist, 
ein Problem dar, denn die zuständige Schulbehörde wollte die Muslimin gerade 
aufgrund ihres Kopftuchs nicht einstellen. Weiterhin fiel es ihr schwer, eine 
Schule zu finden, die sich bereit erklärte, eine kopftuchtragende Lehramtsan-
wärterin unterrichten zu lassen. So lehnten einige Schulen ab, die Muslimin aus-
zubilden.312 Das BVerfG befand: „[D]ie Beschwerdeführerin [machte] geltend, 
das Tragen des Kopftuchs sei nicht nur Merkmal ihrer Persönlichkeit, sondern 
auch Ausdruck ihrer religiösen Überzeugung. Nach den Vorschriften des Islam 
gehöre das Kopftuchtragen zu ihrer islamischen Identität. Die Ablehnungsent-
scheidung –​ von Vorinstanzen –​ verletze das Grundrecht auf Religionsfreiheit 
nach Art. 4 Abs. 1 und 2 GG. Trotz der Verpflichtung des Staates, in Glaubens-
fragen Neutralität zu bewahren, müsse er bei der Erfüllung des Erziehungsauf-
trags nach Art. 7 Abs. 1 GG nicht völlig auf religiös-​weltanschauliche Bezüge 
verzichten, sondern habe einen schonenden Ausgleich zwischen den wider-
streitenden Interessen zu ermöglichen.“313 Allerdings wurde diese Entscheidung 
nicht nur von der Literatur, sondern auch vom Sondervotum bzw. von der von 
der Entscheidung abweichenden Meinung dreier Richter heftig diskutiert.

aa. � Kritik und Argumente des Sondervotums314

Die seit Jahren unterrichtende Beschwerdeführerin Ludin war von den Schul-
behörden, den drei vorangegangenen verwaltungsgerichtlichen Instanzen und 
dem Prozessvertreter des Landes vor dem BVerfG in Zweifel gezogen worden.315 
Das BVerfG hat im Kontext des Ämterzugangs nach Art. 33 Abs. 2 und 3 S. 2 GG 
festgestellt, dass ein Verbot für Lehrerinnen, in der Schule ihrer religiösen Über-
zeugung entsprechend ein Kopftuch zu tragen, einen Eingriff in die Religionsfrei-
heit darstelle. Jedenfalls hatte es aber das Fehlen einer hinreichend bestimmten 
gesetzlichen Grundlage für ein Verbot beanstandet.316 Ein Verbot des Tragens 
des islamischen Kopftuchs für Lehrer in der Schule und im Unterricht erfordert 

	312	 Mager, v. Münch/​Kunig (Hrsg.), Art. 4, Rn. 50; Oestreich, Der Kopftuch-​Streit, S. 36.
	313	 BVerfGE 108, 282 (284); Kästner, Stern/​Becker (Hrsg.), Art. 4, Rn. 68 ff.
	314	 Abweichende Meinung der Richter Jentsch, Di Fabio und Mellinghoff zum Urteil des 

BVerfG BVerfGE 108, 282, (340 ff.).
	315	 BVerwGE 116, 359; zuvor VGH Mannheim, NJW 2001, 2899 und VG Stuttgart NVwZ 

2000, 969, in: Czermak, Religions-​ und Weltanschauungsrecht, Rn. 350.
	316	 Sachs, JuS 2015, 571 (571).

Zweiter Teil:  Negative Religionsfreiheit in Deutschland



79

dem Beschluss zufolge einer Gesetzgebung im jeweiligen Bundesland.317 Da hier 
unterschiedliche Grundrechtsnormen miteinander konkurrieren, muss die kon-
krete Ausgestaltung des Kopftuchverbots auf eine Rechtsgrundlage gestellt wer-
den. Obwohl im Sondervotum die Notwendigkeit besonderer Gesetze abgelehnt 
wurde, wurden in der Folge in mehreren Ländern solche Gesetze erlassen.

Die Neutralitätspflicht der Beamten ergibt sich unmittelbar aus der Ver-
fassung und bedarf damit keiner weiteren landesgesetzlichen Regelung.318 
In diesem Sinne unterrichten die beamteten Lehrerinnen gerade nicht nur in 
Wahrnehmung der eigenen Freiheit, sondern auch im Namen der Allgemeinheit 
und damit in der Verantwortung des Staates. Wer im öffentlichen Dienst tätig 
ist, stellt sich in freier Willensentscheidung auf die Seite des Staates.319 Deswe-
gen steht die freiheitssichernde Wirkung seiner Grundrechte regelmäßig unter 
dem Funktionsvorbehalt des öffentlichen Dienstes.320 Auch wurde verneint, dass 
von den Staatsdienerinnen getragene religiöse Symbole auch als Ausdruck eines 
staatlichen Selbstverständnisses verstanden werden können, das Religion hoch-
schätzt und die Religiosität des staatlichen Personals in seiner Vielfalt ausdrück-
lich zulässt.321 Die abweichende Meinung der drei Richter geht hingegen davon 
aus, dass eine beamtete Lehrerin bezüglich ihrer subjektiven Rechtspositionen 
den Schülern und ihren Eltern als gleichberechtigte Grundrechtsträgerin gegen-
übertritt.322 Die negative Glaubensfreiheit gebe den Grundrechtsträgern indes 

	317	 Baden-​Württemberg, Niedersachsen, Saarland, Hessen und Bayern haben sofort, 
Berlin, Bremen und Nordrhein-​Westfalen in den folgenden Jahren die Gesetze zum 
Kopftuchverbot verabschiedet; siehe zudem die Textdokumentationen, https://​www.
uni-​trier.de/​index.php?id=24373#c48122 (letzter Zugriff am 29.07.2021); als ein Bei-
spiel § 51 III und IV des SchulG für Niedersachsen vom 29. April 2004 (GVBl. S. 140–​
142, Nr. 12): „Das äußere Erscheinungsbild von Lehrkräften in der Schule darf, auch 
wenn es von einer Lehrkraft aus religiösen oder weltanschaulichen Gründen gewählt 
wird, keine Zweifel an der Eignung der Lehrkraft begründen, den Bildungsauftrag der 
Schule (§ 2) überzeugend erfüllen zu können.“

	318	 BVerfGE 108, 282 (319); Beaucamp/​Beaucamp, DÖV 2015, 174 (175); kritik bei 
Pofalla, NJW, 2004, 1218 (1219).

	319	 So die abweichende Meinung der Richter Jentsch, Di Fabio und Mellinghof, BVerfGE 
108, 282 (314 f.)

	320	 Der sog. Funktionsvorbehalt regelt den „Einsatzbereich“ von Beamten, denn nur 
diese stehen in dem benannten öffentlich-​rechtlichen Dienst-​ und Treueverhältnis, 
in:  https://​www.dbb.de/​lexikon/​themenartikel/​f/​funktionsvorbehalt.html (letzter 
Zugriff am 28.07.2021).

	321	 Unruh, Religionsverfassungsrecht, Rn. 115.
	322	 Pofalla, NJW 2004, 1218 (1219 f.).

Eingriffe in den Schutzbereich



80

kein Recht darauf, in der Öffentlichkeit von religiösen Symbolen und fremden 
Glaubensbekundungen verschont zu bleiben.323 Sie erlaube keine generelle Reli-
gionsverhinderung oder richte sich, anders gefasst, nicht unmittelbar gegen 
andere Bürger.324 Die religiös motivierte Bekleidung sei als Teil religiöser Vielfalt 
hinzunehmen.325 Das Problem bestehe, so Czermak, darin, dass „Beamte zwar 
grundsätzlich ihre Grundrechte ausüben können, aber andererseits zu ihren 
Pflichten jedoch die Wahrung der religiös-​weltanschaulichen Neutralität gehört 
und Schüler bzw. ihre Eltern einen grundrechtlichen Anspruch haben, nicht 
durch Verhaltensweisen, die dem Staat zuzurechnen sind, gezielt beeinflusst zu 
werden.“326 Daher spielt die „Interpretation des Kopftuchs für die Feststellung 
der konkreten Schranken der Religionsfreiheit und die beamtenrechtliche Ein-
stellungsprognose“ eine entscheidende Rolle.327

bb. � Erziehungsrechtliche Betrachtung
Im Bereich Schule können nicht nur der Erziehungsauftrag des Staates und das 
Elternrecht einander gegenübergestellt werden, sondern hier kommt noch ein 
weiteres Spannungsverhältnis zum Tragen. Mädchen muslimischen Glaubens, 
die, als Ausdruck der Gleichberechtigung, gegen den Willen ihrer Eltern ohne 
Kopftuch in die Schule kommen, dürften sich durch eine Lehrerin mit Kopf-
tuch nicht gerade ermutigt fühlen.328 Sacksofsky ist der Ansicht, dass auch eine 
befürchtete Beeinflussung eines muslimischen Mädchens „ambivalent“ zu 
beurteilen sei. Es könne sein, dass eine kopftuchtragende Lehrerin den (elter-
lichen) Druck, ein Kopftuch zu tragen, für ein Mädchen verstärkt.329 Demnach 
könnte also die Gefahr bestehen, dass die Befreiungsbemühungen dieser Mäd-
chen durch die Konfrontation mit einer weiteren kopftuchtragenden Autoritäts-
person nicht unterstützt, sondern, im Gegenteil, sogar eingeschränkt werden. 
Ebenso könnte eine Lehrerin, die mit Kopftuch unterrichtet, islamischen Mäd-
chen den Wert von Bildung gerade für sie selbst vermitteln. Weiter argumen-
tiert Sacksofsky zurecht, dass „[a]ußerdem […] gut vorstellbar [ist], dass eine 

	323	 BVerfGE 108, 282 (302); Enders, Urteilsanmerkung, JZ 2012, 363 (365); Kästner, Stern/​
Becker (Hrsg.), Art. 4, Rn. 90.

	324	 Beaucamp/​Beaucamp, DÖV 2015, 174 (179).
	325	 Sacksofsky, VVDStRL 68 (2009), 7 (33).
	326	 Czermak, Religions-​ und Weltanschauungsrecht, Rn. 346 [Hervorhebung im Original].
	327	 Czermak, Religions-​ und Weltanschauungsrecht, Rn. 346.
	328	 Sacksofsky, VVDStRL 68 (2009), 7 (37).
	329	 Sacksofsky, NJW 2003, 3297 (3399).

Zweiter Teil:  Negative Religionsfreiheit in Deutschland



81

Lehrerin mit Kopftuch gegenüber islamischen Familien, die ihren Töchtern Bil-
dungschancen als unislamisch verwehren wollen, eher die Chance hat, Mädchen 
aus solchen Familien eine höhere Schulbildung zu ermöglichen.“330

d. � BVerfGE 138, 296 –​ Kopftuchverbot Nordrhein-​Westfalen
Seit dem Kopftuch-​Urteil schien bei Vorliegen einer gesetzlichen Grundlage ein 
Verbot des Einbringens religiöser oder weltanschaulicher Bezüge durch Lehr-
kräfte an öffentlichen Schulen, welche den in Neutralität zu erfüllenden staat-
lichen Erziehungsauftrag aus Art. 7 Abs. 1 GG, das elterliche Erziehungsrecht 
aus Art. 6 Abs. 2 GG und die negative Glaubensfreiheit der Schülerinnen und 
Schüler aus Art. 4 Abs. 1 und 2 GG abstrakt gefährden, möglich zu sein.331 Im 
Jahr 2015 hat das BVerfG (1. Senat) seine Rechtsprechung dahin gehend geän-
dert, dass im verhältnismäßigem Ausgleich der eben genannten Verfassungs-
schutzgüter mit der kollidierenden Religionsfreiheit aus Art. 4 Abs. 1 und 2 GG 
der Lehrkräfte für die Verfassungsmäßigkeit der die Religionsfreiheit einschrän-
kenden Regelungen in den Schulgesetzen der Länder eine verfassungskonforme 
Auslegung notwendig ist, die im Einzelfall zur Rechtfertigung eines Kopftuches 
mindestens eine hinreichend konkrete Gefahr für die geschützten Verfassungs-
güter verlangt.332

Diesem Beschluss lag folgender Sachverhalt zugrunde: Die beiden Beschwer-
deführerinnen sind türkischer Abstammung und muslimischen Glaubens 
mit deutscher Staatsangehörigkeit. Eine Beschwerdeführerin ist seit 1997 als 
Sozialpädagogin,333 die andere seit 2001 als Lehrerin334 an einer öffentlichen 
Gesamtschule des Landes Nordrhein-​Westfalen angestellt. Nachdem sich 
die Beschwerdeführerinnen weigerten, das Kopftuch während des Dienstes 
abzulegen, sprach das Land zunächst eine Abmahnung und dann die Kündi-
gung aus.335 Die Verfassungsbeschwerden stellten zugleich mittelbar die in 
Nordrhein-​Westfalen nach der o.g. Kopftuch-​Entscheidung des BVerfG vom 
September 2003 erlassene gesetzliche Regelung über die Zulässigkeit und die 
Grenzen religiöser Bekundungen durch im Schulwesen beschäftigte Personen 

	330	 Sacksofsky, NJW 2003, 3297 (3299).
	331	 Vgl. BVerfGE 102, 282 (303); Enzensperger, NVwZ 2015, 871 (871 f.). Sachs, JuS 6/​

2015, 571 (571); Volkmann, JURA 2015, 1083 (1085).
	332	 Enzensperger, NVwZ 2015, 871 (872).
	333	 Das Verfahren 1 BvR 471/​10 (der Beschwerdeführerin zu I.).
	334	 Das Verfahren 1 BvR 1181/​10 (der Beschwerdeführerin zu II.).
	335	 BVerfGE 138, 296 (308).

Eingriffe in den Schutzbereich



82

zur verfassungsrechtlichen Prüfung.336 Diese ist Grundlage der in den fachge-
richtlichen Ausgangsverfahren überprüften arbeitsrechtlichen Maßnahmen.337 
Die dagegen gerichteten Klagen der Beschwerdeführerin blieben vor den 
Arbeitsgerichten ohne Erfolg.

Bezüglich des Ergebnisses der Entscheidung wurden kontroverse Meinun-
gen ausgetauscht.338 Rusteberg vertritt die Ansicht, dass es sich beim Tragen des 
Kopftuchs durch die Lehrkraft um eine individuelle Grundrechtsausübung han-
dele.339 Allerdings dürfe diese private Grundrechtsausübung der Lehrerin weder 
die negative Glaubensfreiheit der Eltern oder Schüler noch die staatliche Neu-
tralität gefährden. Dies sei z.B. dann der Fall, wenn die Lehrkraft ihre Dienst-
pflichten verletzt, etwa indem sie die Autorität des ihr anvertrauten Amtes dazu 
missbraucht, missionarisch tätig zu werden, Schüler wegen ihres Glaubens dis-
kriminiert oder aktiv Inhalte vermittelt, die mit den Erziehungszielen der Eltern 
nicht in Einklang stehen. Auch in diesem Falle bedürfe es aber keines speziellen 
Verbots religiöser Kleidung. Vielmehr wäre die Lehrkraft aufgrund des jeweili-
gen Verhaltens arbeits-​ bzw. beamtenrechtlich zur Verantwortung zu ziehen.340

aa. � Kritik und Argumente des Sondervotums341

Muslimische Lehrerinnen, die mit Kopftuch an öffentlichen Schulen unterrich-
ten, waren über viele Jahre ein kontroverses Thema. Die meisten Bundesländer 
haben das Kopftuch im Unterricht mittlerweile generell untersagt. Demgegen-
über entschied das BVerfG, dass ein pauschales Kopftuchverbot für Lehrerinnen 
verfassungswidrig sei, weil es die Religionsfreiheit nicht ausreichend berücksich-
tige. An dieser von der Senatsmehrheit getragenen Lösung wurde seitens des 
Sondervotums und in Stellungnahmen seitens des Schrifttums Kritik geübt.342 

	336	 § 57 Abs. 4 des Schulgesetzes für das Land Nordrhein-​Westfalen (SchulG NW) vom 
15. Februar 2005 (GV.NRW, S. 102) in der Fassung des Ersten Gesetzes zur Änderung 
des Schulgesetzes vom 13. Juni 2006.

	337	 BVerfGE 138, 296 (376 ff.).
	338	 Pro Neureither, Über Kopftücher, Segelanweisungen und das Pech, zur falschen Zeit 

am falschen Ort und vor dem falschen Senat zu sein; Rusteberg, JZ 2015, 636 ff.; Klein, 
DÖV 2015, 464 ff.; Muckel, JA 2015, 476 ff.; Contra Volkmann, JURA 2015, 1083 ff.; 
Ladeur, JZ 2015, 633 ff.; Enzensperger, NVwZ 2015, 871 ff.; Kritik Beaucamp/​Beau-
camp, DÖV 2015, 174 ff.

	339	 Rusteberg, JZ 2015, 636 (641).
	340	 Rusteberg, JZ 2015, 636 (641 f.).
	341	 Abweichende Meinung des Richters Schluckebier und der Richterin Hermanns zum 

BVerfGE 138, 296 (376).
	342	 Rusteberg, JZ 2015, 636 (640).

Zweiter Teil:  Negative Religionsfreiheit in Deutschland



83

Der zentrale Kritikpunkt liegt darin, dass durch die Verlegung des Verbots 
auf den konkreten Einzelfall der Konflikt in die einzelne Schule hineingetra-
gen werde. Dies führe zu Befunderhebungs-​ und Beweisführungsproblemen 
für Rechtsgüter in der Schulpraxis und verstärke eine dem Erziehungsauftrag 
eher abträgliche Personalisierung des Konflikts.343 Hiervon ausgehend stellt 
sich die Frage, ob und wodurch man aus verfassungsimmanenten Religionsfrei-
heitsschranken wie der negativen Religionsfreiheit, dem staatlichen, religiös-​
weltanschaulich neutral auszuführenden Bildungs-​ und Erziehungsauftrag und 
dem elterlichen Erziehungsrecht einen Schutz vor einer nur gefühlten Bedro-
hung ableiten kann.344 Nach einer verfassungskonformen Auslegung müsse statt 
einer abstrakten Gefährdung der Neutralität des Staates gegenüber Schülerinnen 
und Schülern sowie deren Eltern oder einer abstrakten Gefährdung des poli-
tischen, religiösen und weltanschaulichen Schulfriedens eine hinreichend kon-
krete Gefahrensituation zu befürchten sein.345 Richtet man den Blick zunächst 
jedoch auf das Schutzgut der Neutralität, so scheint das Kriterium der ‚Gefahr‘ 
dafür bedeutungslos, da sowohl religiöse Bekundungen einer einzelnen Lehr-
kraft nicht dem Staat zugerechnet werden, als auch zwischen dem Staat und den 
Handlungen seiner Repräsentanten nicht bedeutungsvoll differenziert werden 
kann.346 Zudem könnte sich denknotwendig aus der religiösen Bekundung eines 
Einzelnen auch keine Gefahr für die staatliche Neutralität ergeben. Durch das 
einseitige Bekenntnis zu einer bestimmten Religion wäre die Neutralität immer 
schon beeinträchtigt.347 Die in manchen Bundesländern getroffenen Verbote 
stellen auf eine durch das Tragen von religiös konnotierten Kleidungsstücken 
oder Symbolen entstehende abstrakte Gefährdung der staatlichen Neutralitäts-
pflicht und des Schulfriedens oder der religiösen und weltanschaulichen Emp-
findungen der Schülerschaft ab.348 Bei der Auflösung der Kollisionslage steht 
den Landesgesetzgebern ein Einschätzungsspielraum zu:349 Einerseits können 
religiöse und weltanschauliche Bezüge in die Schule aufgenommen werden, um 
der gewachsenen Vielfalt gerecht zu werden und Toleranz unter den Schülern 

	343	 Sondervotum in BVerfGE 138, 296 (359 ff.).
	344	 Volkmann, JURA 2015, 1083 (1085); Klein, DÖV 2015, 464 (468).
	345	 Enzensperger, NVwZ 2015, 871 (872); Klein, DÖV 2015, 464 (468); Beaucamp/​Beau-

camp, DÖV 2015, 174 (177).
	346	 Volkmann, JURA 2015, 1083 (1085).
	347	 Volkmann, JURA 2015, 1083 (1086).
	348	 Kritik bei Chahrokh, Human Rights Watch, Diskriminierung im Namen der 

Neutralität, 2009.
	349	 Vgl. EGMR, Aktas v. France, Urt. vom 30. Juni 2009, Appl. No. 43563/​08.

Eingriffe in den Schutzbereich



84

zu fördern.350 Andererseits kann dem gesteigerten Konfliktpotenzial dadurch 
begegnet werden, dass der staatlichen Neutralitätspflicht eine distanzierende 
Funktion zugeschrieben wird und religiöse bzw. weltanschauliche Bezüge von 
vornherein vermieden werden.351 Insofern weisen die Bundesverfassungs-
richter Schluckebier und Hermanns zu Recht in ihrer Begründung zum Son-
dervotum darauf hin, dass der Senat den durchaus vorhandenen politischen 
Gestaltungsspielraum des Gesetzgebers missachtet, wenn er die im Rahmen 
der kollidierenden Verfassungsgüter getroffene Abwägungsentscheidung des 
Landesgesetzgebers durch seine eigene Abwägungsentscheidung korrigiert bzw. 
sogar ersetzt.352 „Die vom Senat geforderte einschränkende Auslegung […], dass 
nur eine hinreichend konkrete Gefahr für den Schulfrieden und die staatliche 
Neutralität ein Verbot religiöser Bekundungen durch das äußere Erscheinungs-
bild von Pädagogen zu rechtfertigen vermag, wenn es um die Befolgung eines 
imperativ verstandenen religiösen Gebots geht, misst den zu dem individuellen 
Grundrecht der Pädagogen gegenläufigen Rechtsgütern von Verfassungsrang bei 
der Verhältnismäßigkeitsprüfung zu geringes Gewicht bei.“353 Zu Recht weist das 
Sondervotum darauf hin, dass es hauptsächlich Sache des Landesgesetzgebers 
ist, im Rahmen seiner weiten Gestaltungsfreiheit eine Regelung für das Schul-
wesen zu finden.354 Dieser Anforderung wurde die Senatsmehrheit durch ihre 
einschränkende Auslegung der landrechtlichen Verbotsnormen nicht gerecht.355

Das Sondervotum erwähnt zudem einen einschlägigen Vergleich mit dem 
EGMR:  „Das vom Gesetzgeber beabsichtigte Verständnis der Norm, das das 
Bundesarbeitsgericht mit seiner Auslegung in den Ausgangsverfahren aufge-
nommen hat und wonach schon eine abstrakte Gefahr für den Schulfrieden 
und die staatliche Neutralität für die Untersagung einer religiösen Bekundung 
genügt, steht auch im Einklang mit der Rechtsprechung des Europäischen 
Gerichtshofs für Menschenrechte.356 Dieser hat den Mitgliedstaaten einen 
erheblichen Beurteilungsspielraum zugestanden und zu sogenannten Kopftuch-
verboten unterstrichen, aufgrund des besonderen Status einer Lehrperson als 
‚representative of the state‘ komme deren Religionsfreiheit in der Abwägung ein 

	350	 Näheres Baer/​Wrase, KVfGR 2007, 401 (382).
	351	 Beaucamp/​Beaucamp, DÖV 2015, 174 (177).
	352	 Sondervotum in BVerfGE 138, 296 (376); Enzensperger, NVwZ 2015, 871 (873).
	353	 BVerfGE 138, 296 (359); Enzensperger, NVwZ 2015, 871 (872).
	354	 BVerfGE 138, 296 (362), Rn. 21.
	355	 Enzensperger, NVwZ 2015, 871 (872).
	356	 Vgl. nur EGMR, Dahlab v. Schweiz, Urt. vom 15. Februar 2001, Appl. No. 42393/​98.

Zweiter Teil:  Negative Religionsfreiheit in Deutschland



85

geringeres Gewicht zu. Auch hat er es für nicht relevant befunden, ob aus der Sit-
uation des Einzelfalls heraus konkrete Anhaltspunkte für eine Gefährdung der 
Rechte der Schüler bestünden. Ausreichend sei vielmehr, dass sich solche Effekte 
nicht ausschließen ließen. Bezogen auf das Tragen religiöser Symbole könne dies 
dann angenommen werden, wenn es sich dabei um starke äußerliche Zeichen 
handele […].357“358

bb. � Stellungnahme
Die Senatsmehrheit erachtet als legitimes Ziel des Gesetzgebers, den Schulfrie-
den und die staatliche Neutralität zu wahren; zu diesem Zweck sei die Verbotsre-
gelung auch geeignet.359 Allerdings bestehe ein Dilemma darin, dass das Gesetz 
keine konkrete Gefährdung der genannten Schutzgüter verlange, sondern reli-
giöse Bekundungen schon abstrakt als gefährlich betrachte.360 Auf der Ebene der 
Verhältnismäßigkeit im engeren Sinne sieht der Erste Senat für ein allgemeines 
Verbot ohne jegliche konkrete Anhaltspunkte für Gefährdungen oder Störungen 
des Schullebens keine tragfähigen Gründe mehr, die einer Abwägung mit dem 
Grundrechten der Kopftuchträgerinnen standhalten könnten.361 Damit grenzt 
er sich von den Ausführungen zur ersten Kopftuch-​Entscheidung ab, die es dem 
Gesetzgeber anheimgegeben hatten,362 bereits eine abstrakte und nicht konkret 
belegbare Gefährdung des Schulfriedens zum Anlass zu nehmen, um das Kopf-
tuch durch Regelungen zu verbieten.363

	357	 EGMR, Dahlab v. Schweiz, Urt. vom 15. Februar 2001, Appl. No. 42393/​98.
	358	 Sondervotum in BVerfGE 138, 296 (376).
	359	 Geeignetheit bedeutet, dass das verwendete Mittel den verfolgten Zweck wenigstens 

fördert, in: Kingreen/​Poscher, StR II, Rn. 324; ‚Geeignet‘ kann ein Verbot, das den 
Schutz eines Rechts-​ bzw. Verfassungsguts bezweckt, also nur sein, wenn die von dem 
Verbot erfasste Verhaltensweise ihrerseits überhaupt geeignet ist, das zu schützende 
Gut zu gefährden, in: Rusteberg, JZ 2015, 636 (641).

	360	 Wrase, Kopftuch revisited, https://​www.juwiss.de/​15-​2015/​ (letzter Zugriff am 
28.07.2021); Enzensperger, NVwZ 13/​2015, 871 (872).

	361	 Wrase, Kopftuch revisited, https://​www.juwiss.de/​15-​2015/​ (letzter Zugriff am 
28.07.2021).

	362	 BVerfGE 108, 282 (310 f.)
	363	 Wrase, Kopftuch revisited, https://​www.juwiss.de/​15-​2015/​ (letzter Zugriff am 

28.07.2021); Neureither, Über Kopftücher, https://​verfassungsblog.de/​ueber-​
kopftuecher-​segelanweisungen-​und-​das-​pech-​zur-​falschen-​zeit-​am-​falschen-​ort-​
und-​vor-​dem-​falschen-​senat-​zu-​sein/​ (letzter Zugriff am 28.07.2021).

Eingriffe in den Schutzbereich



86

Der Zweite Senat hat im ersten Kopftuch-​Urteil deutlich bekundet, dass in 
staatlichen Schulen auf Basis der Glaubensfreiheit dem Staat als Schulträger 
eine alle Bekenntnisse gleichermaßen fördernde Haltung nahegelegt werde.364 
Zudem hatte er bei seiner Entscheidung im Jahre 2003 ziemlich klar eine gesetz-
liche Grundlage –​ an der sich die verschiedenen Landesgesetzgeber zu orien-
tieren hatten –​ nur für den Fall gefordert, dass einer bloß abstrakten Gefahr im 
Sinne einer theoretischen Möglichkeit der Beeinträchtigung der Schutzgüter 
vorgebeugt werden sollte.365 In dem Fall im Jahre 2015 suchte er allerdings nach 
einer konkreten Gefahr für das Kopftuchverbot, sodass die Landesgesetze aus-
reichend waren, die bis dato gültig waren.

e. � BVerfGE 153, 1 –​ Kopftuchverbot für Rechtsreferendarinnen
Das BVerfG hat in seiner letzten Entscheidung im Jahr 2020 entschieden, dass 
das Verbot des Tragens eines Kopftuchs durch eine Referendarin in der juris-
tischen Ausbildung bei öffentlichkeitswirksamen Tätigkeiten verfassungsrecht-
lich zulässig ist.366 Der Gegenstand der Verfassungsbeschwerde ist das an die 
Beschwerdeführerin, die deutsche und marokkanische Staatsangehörige ist, 
gerichtete Verbot, während bestimmter Ausbildungsabschnitte ihres in Hessen 
abgeleisteten Rechtsreferendariats den islamischen Schleier zu tragen.367 Nach 
§ 27 des hessischen Juristenausbildungsgesetzes gelten für Rechtsreferendare 
grundsätzlich die Bestimmungen des Hessischen Beamtengesetzes (HBG) vom 
27. Mai 2013. § 45 dieses Gesetzes verpflichtet die Beamten, sich im Dienst reli-
giös neutral zu verhalten und verbietet ihnen, Kleidungstücke zu tragen, die 
objektiv geeignet sind, das Vertrauen in die Neutralität ihrer Amtsführung zu 
beeinträchtigen.368

Seit längerem Gegenstand gerichtlicher Entscheidungen und verfassungs-
rechtlicher Diskussionen ist das muslimische Kopftuch. Das BVerfG hatte bereits 
in zwei Senatsentscheidungen –​ wie oben erwähnt –​ über die Untersagung des 
Kopftuchs von Lehrerinnen befunden.369 Nun musste das BVerfG erstmals 

	364	 Ladeur, JZ 2015, 633 (636).
	365	 Volkmann, JURA 2015, 1083 (1085).
	366	 Classen, JZ 2020, 417 (417); Hecker, NVwZ 2020, 423 (423); Kukuczka/​Herbolsheimer, 

DÖV 2020, 724 (724); Sachs, JuS 2020, 992 (992); Muckel, JA 2020, 555 (556); Leit-
meier, NJW 2020, 1036 (1036).

	367	 BVerfGE 153, 1 (2); Muckel, JA 2020, 555 (556)
	368	 BVerfGE 153, 1 (18); Sachs, JuS 2020, 992 (992).
	369	 Muckel, JA 2020, 555 (556); Sachs, JuS 2020, 992 (992); Leitmeier, NJW 2020, 1036 

(1036).

Zweiter Teil:  Negative Religionsfreiheit in Deutschland



87

entscheiden, ob das Verbot des Tragens von Kopftüchern für Rechtsreferenda-
rinnen bei bestimmten Tätigkeiten im Rahmen ihrer Ausbildung ihre Grund-
rechte verletzt.370 In der letzten Entscheidung vom 2020 wird hier deutliche 
Unterschiede zum Schulbereich gesehen, denn die Richter seien im Vergleich 
mit Lehrern stärker auf eine Rolle als Repräsentanten des Staats verpflichtet, was 
auch in der besonderen Amtstracht zum Ausdruck kommt.371

aa. � Darstellung und Analyse der Entscheidung
Ein Verbot für Rechtsreferendarinnen, religiöse Symbole oder Kleidungsstü-
cke wie das islamische Kopftuch bei Tätigkeiten zu tragen, bei denen sie als 
Repräsentantinnen des Staates wahrgenommen werden können, bewirkt einen 
Eingriff in ihre Religionsfreiheit von Art. 4 Abs. 1 und 2 GG, der durch kolli-
dierendes Verfassungsrecht gerechtfertigt werden kann.372 Das BVerfG sieht als 
kollidierendes Recht an: die weltanschaulich-​ religiöser Neutralität des Staates, 
die Funktionsfähigkeit der Justiz und die negative Religionsfreiheit Dritter.373

Das Gebot weltanschaulich-​religiöser Neutralität ist ein Grundprinzip eines 
Rechtsstaates. Damit der Staat alle Bürger gleich behandeln muss, muss er abso-
lut weltanschaulich-​ und religionsneutral sein. Diese Hinsicht fordert zwar 
keine strikte Trennung von Staat und Kirche, verbietet dem Staat aber, sich mit 
einer bestimmten Religion oder Religionsgemeinschaft zu identifizieren.374 Das 
BVerfG betont jedoch, dass „die Verpflichtung des Staates auf Neutralität keine 
andere sein als die Verpflichtung seiner Amtsträger auf Neutralität kann, denn 
der Staat kann nur durch Personen handeln.“375 Zwar sei das GG auf eine offene, 
die Glaubensfreiheit fördernde Haltung hin angelegt, vor Gericht gibt es aber 
einen Sonderfall, denn werde hier schon beim äußeren Auftreten der Richterin 
die Einnahme einer distanzierende Rolle erwartet.376 Zwar müsse sich der Staat 
die Ausübung des Grundrechts seiner Amtsträger nicht unter allen Umständen 
als eigene zurechnen lassen, doch sollte etwas anderes gelten, wenn der Staat 
„auf das äußere Gepräge einer Amtshandlung besonderen Einfluss“ nehme.377

	370	 Sachs, JuS 2020, 992 (992).
	371	 Hecker, NVwZ 2020, 423 (423).
	372	 Brosius-​Gersdorf/​Gersdorf, NVwZ 2020, 428 (428).
	373	 Classen, JZ 2020, 417 (417); Brosius-​Gersdorf/​Gersdorf, NVwZ 2020, 428 (428).
	374	 Muckel, JA 2020, 555 (557); Brosius-​Gersdorf/​Gersdorf, NVwZ 2020, 428 (428); Hecker, 

NVwZ 2020, 423 (423); Kukuczka/​Herbolsheimer, DÖV 2020, 724 (725).
	375	 BVerfGE 153, 1 (1 ff.).
	376	 BVerfGE 153, 1 (13); Hecker, NVwZ 2020, 423 (423).
	377	 BVerfGE 153, 1 (38); Hecker, NVwZ 2020, 423 (423).

Eingriffe in den Schutzbereich



88

Die Funktionsfähigkeit der Rechtspflege sieht sodann das BVerfG als weitere 
verfassungsimmanente Schranke der Religionsfreiheit an.378 Nach dem Zweiten 
Senat werde die Funktionsfähigkeit der Rechtspflege werde beeinträchtigt, wenn 
das gesellschaftliche Vertrauen nicht nur in die einzelne Persönlichkeit, sondern 
in die Rechtsprechung insgesamt erschüttere.379 Das Gericht ergibt sich, dass 
dieses Vertrauen strenge formalisierte Bestimmungen erfordert. Der Staat darf 
daher Maßnahmen ergreifen, die die Neutralität der Justiz aus der Sicht eines 
objektiven Dritten betonen sollen. Das Verbot religiöser Bekundungen oder der 
Verwendung religiöser Symbole durch den Staat und seine Amtsträger kann 
legitimer Ausdruck einer solchen Konzeption sein, wenn es sich auf Gleichheit 
aller Äußerungen und Zeichnen im Gerichtssaal bezieht.380

Eine andere Rechtfertigung für das Ergebnis der Entscheidung bildet die neg-
ative Religionsfreiheit der Verfahrensbeteiligten. Es stimmt, dass der Einzelne 
in einer multireligiösen Gesellschaft kein Recht auf Schutz vor fremden Glau-
bensbekundungen, Kulthandlungen und religiösen Symbolen hat. Davon zu 
unterscheiden ist aber eine vom Staat geschaffene Lage, in der Individuen dem 
Einfluss einer bestimmten Überzeugung unterliegen, die Handlungen, in denen 
sie sich manifestiert, und die Symbole, in denen sie dargestellt wird, ohne Ent-
kommen hervortreten.381

Diskutiert wird ebenfalls, dass die verfassungsdogmatische Kopftuchfrage auf 
das Aufeinanderprallen der positiven Religionsfreiheit des jeweiligen Amtsträ-
gers und der negativen Religionsfreiheit Dritter schrumpft.382 Angesichts des im 
Sondervotum des Richters Maidowski ausgeführten Umstands hätte diese Kol-
lision dabei zugunsten der Religionsfreiheit der Amtsträgerin aufgelöst werden 
müssen. Da die Wirkung einer das Kopftuch tragenden Amtsträgerin auf die 
negative Religionsfreiheit der Betroffenen kaum über den „Bereich des bloßen 
Konfrontationsschutzes“ hinausgehe, steht nämlich ein Verbot des Kopftuch-
tragens in keinem angemessenen Verhältnis zum angestrebten Schutz negativer 
Religionsfreiheit.383

	378	 BVerfGE 153, 1 (40).
	379	 Muckel, JA 2020, 555 (557).
	380	 Kukuczka/​Herbolsheimer, DÖV 2020, 724 (727).
	381	 BVerfGE 153, 1, Rn. 94; vgl. BVerfGE 93, 1 (15 f.); 108, 282 (301 f.); 138, 296 (336 

Rn. 104); BVerfG, Beschluss der 2. Kammer des Ersten Senats vom 18. Oktober 2016 –​ 
1 BvR 354/​11 –​ Rn. 64); Hecker, NVwZ 2020, 423 (424).

	382	 Kukuczka/​Herbolsheimer, DÖV 2020, 724 (729); Brosius-​Gersdorf/​Gersdorf, NVwZ 
2020, 428 (428 f.).

	383	 Kukuczka/​Herbolsheimer, DÖV 2020, 724 (730);

Zweiter Teil:  Negative Religionsfreiheit in Deutschland



89

bb. � Vergleich mit Kopftuch-​Entscheidungen des BVerfG
Der Zweite Senat hat in seinem ersten Urteil aus dem 2003, das sich auf Leh-
rerinnen bezog, das Kopftuchverbot verboten, weil die Rechtsgrundlage nicht 
ausreichend definiert war.384 In der Entscheidung wurde jedoch die folgende 
maßgebliche Auslegung vorgenommen, die die Begründung vom Beschluss des 
Ersten Senats von 2015, mit dem ein pauschales Kopftuchverbot für Lehrkräfte 
an öffentlichen bekenntnisoffenen Gesamtschulen als verfassungswidrig angese-
hen wurde,385 enthält: „Die dem Staat gebotene religiös-​weltanschauliche Neu-
tralität ist [...] nicht als eine distanzierende im Sinne einer strikten Trennung 
von Staat und Kirche, sondern als eine offene und übergreifende, die Glaubens-
freiheit für alle Bekenntnisse gleichermaßen fördernde Haltung zu verstehen. 
Art. 4 Abs. 1 S. 2 GG gebietet auch in positivem Sinn, den Raum für die aktive 
Betätigung der Glaubensüberzeugung und die Verwirklichung der autonomen 
Persönlichkeit auf weltanschaulich-​religiösem Gebiet zu sichern.“386 Später in 
der zweiten Kopftuch Entscheidung hat das BVerfG eine gesetzliche Regelung 
nur in verfassungskonformer Auslegung gebilligt, die ihre Anwendung auf Fälle 
konkreter Gefahren für kollidierende Verfassungsgüter einschränkte. Bei der 
Bewertung der Neutralität des Staates und der positiven Religionsfreiheit der 
Beschwerdeführerin kam das Gericht zu folgendem Schluss: „Der Staat, der eine 
religiöse Aussage einer einzelnen Lehrerin oder pädagogischen Mitarbeiterin, 
die mit dem Tragen eines Kopftuchs verbunden ist, akzeptiert, macht sich diese 
Aussage nicht zu eigen und muss sie nicht als von ihm gewollt annehmen.“387

Schließlich hat es erstmalig entschieden, ob das Verbot des Tragens von Kopf-
tüchern für Rechtsreferendarinnen bei bestimmten Tätigkeiten im Rahmen 
ihrer Ausbildung gegen ihre Grundrechte verstößt.388 Insbesondere im Hinblick 
auf Richterinnen und Staatsanwältinnen bestätigte auf eine Popularklage hin der 
BayVerfGH in einer Entscheidung vom 14. März 2019 das in Bayern geltende 
gesetzliche Kopftuchverbot.389 Es wurde argumentiert, dass das Kopftuch nicht 
vollständig in den privaten Bereich fallen würde und dass der Amtsausübung 
berücksichtigt werden müsse. Ausdrücklich heißt es im BVerfG auch:  „Der 

	384	 BVerfGE 108, 282 (307); Sacksofsky NJW 2017, 3072 (3072).
	385	 BVerfGE 138, 296 (339).
	386	 BVerfGE 108, 282 (300); Leitmeier, NJW 2020, 1036 (1036).
	387	 BVerfGE 138, 296 (337).
	388	 Sachs, JuS 2020, 992 (992);
	389	 Vgl. auch BayVerfGH, Entscheidung vom 14. März 2019 –​ Vf. 3-​VII-​18 -​, juris, 

Rn. 27 f.

Eingriffe in den Schutzbereich



90

Glaubensfreiheit der betroffenen Amtsträger kommt hierbei ein hoher Wert zu, 
zumal sie in enger Verbindung mit der Menschenwürde als dem obersten Wert 
im System der Grundrechte steht und wegen ihres Ranges extensiv ausgelegt 
werden muss.“390 Das BVerfG lege „für den Staat als Heimstatt aller Staatsbür-
ger [...] die Pflicht zu weltanschaulich-​religiöser Neutralität“391 fest, gehöre die 
Funktionsfähigkeit der Rechtspflege insgesamt zu den Grundbedingungen des 
Rechtsstaats und setze voraus, dass gesellschaftliches Vertrauen nicht nur in die 
einzelne Richterpersönlichkeit, sondern in die Justiz insgesamt existiere.392 Es 
wurde vorgebracht, dass Maßnahmen ergriffen wurden, um die Neutralität der 
Justiz im Sinne einer objektiven Dritten zu unterstreichen. Das Gericht warnte 
davor, dass die Verwendung religiöser Symbole und religiöser Bekundungen 
durch den Staat und seine Beamten diese solche Konzeption legitimieren würde. 
Das BVerfG erklärte wie folgt; auch wenn das religiöse Bekenntnis einzelner 
Amtsträger allein nicht gegen deren sachgerechte Amtswahrnehmung spricht 
[...], kann die erkennbare Distanzierung des einzelnen Richters und der einzel-
nen Richterin von individuellen religiösen, weltanschaulichen und politischen 
Überzeugungen bei Ausübung ihres Amtes zur Stärkung des Vertrauens in die 
Neutralität der Justiz insgesamt beitragen und ist umgekehrt die öffentliche 
Kundgabe von Religiosität geeignet, das Bild der Justiz in ihrer Gesamtheit zu 
beeinträchtigen, das gerade durch eine besondere persönliche Zurücknahme der 
zur Entscheidung berufenen Amtsträger geprägt ist.“393

f. � Resümee
Das BVerfG betont ausdrücklich, dass man „in einer Gesellschaft, die unterschied-
lichen Glaubensüberzeugungen Raum gibt, kein Recht darauf [habe], von fremden 
Glaubensbekundungen, kultischen Handlungen und religiösen Symbolen ver-
schont zu bleiben.“394 Eine negative Glaubensfreiheit, die unmittelbar die Freiheiten 
anderer Bürger unterdrückt, gibt es also nicht. Was die wechselseitige Konfronta-
tion der Bürger mit ihren religiös-​ oder areligiösen Überzeugungen angeht, hat der 
Staat nur Schutzpflichten, die unterhalb der Schwelle von Nötigung oder psychi-
schem Zwang kaum greifen.395 Entscheidend dafür, dass im Zusammenhang von 

	390	 BVerfGE 153, 1 (46).
	391	 BVerfGE 153, 1 (36); Leitmeier, NJW 2020, 1036 (1037).
	392	 BVerfGE 153, 1 (40); Leitmeier, NJW 2020, 1036 (1037).
	393	 BVerfGE 153, 1 (41); Leitmeier, NJW 2020, 1036 (1038).
	394	 BVerfGE 108, 282 (302).
	395	 BVerfGE 108, 282 (302); Magen, Häberle/​Hattler (Hrsg.), in:  Islam  –​ Säkular-​ 

ismus –​ Religionsrecht, S. 98.

Zweiter Teil:  Negative Religionsfreiheit in Deutschland



91

Kopftuch oder Kreuzen in öffentlichen Einrichtungen überhaupt von einer Beein-
trächtigung der negativen Religionsfreiheit gesprochen werden kann, ist vielmehr 
die Verantwortung des Staates für das Vorhandensein des religiösen Symbols, oder, 
wie es das BVerfG formuliert, für die „vom Staat geschaffene Lage, in welcher der 
Einzelne ohne Ausweichmöglichkeit dem Einfluss eines bestimmten Glaubens, den 
Handlungen, in denen dieser sich manifestiert, und den Symbolen, in denen er sich 
darstellt, ausgesetzt ist.“396 „Insofern entfaltet Art. 4 Abs. 1 und 2 GG seine frei-
heitssichernde Wirkung gerade in Lebensbereichen, die nicht der gesellschaftlichen 
Selbstorganisation überlassen, sondern vom Staat in Vorsorge genommen worden 
sind.“397

Das BVerfG versucht in seiner Entscheidung, zwischen dem staatlich geduldeten 
Tragen eines Kopftuchs einer Lehrerin und dem staatlich angeordneten Anbrin-
gen eines Kreuzes in Schulräumen zwischen einer abstrakten und einer konkreten 
Gefahr zu differenzieren. Diese Differenzierungskriterien wurden von der Literatur 
meist nicht akzeptiert.398 Auch gibt es in der Literatur Kritik an der Politisierung 
des BVerfG. Die verschiedenen politischen Strömungen in den Senaten könnten im 
Rahmen der Verhältnismäßigkeitsprüfung, in der es vor allem darauf ankommt, wie 
das urteilende Gericht die kollidierenden Verfassungsgüter gewichtet, das Ergebnis 
der gerichtlichen Entscheidung beeinflussen.399 Das Recht lässt sich entsprechend 
der politischen Anschauung des jeweiligen Anwenders auslegen.400

Gleichzeitig hat der Islam, in dem die Trennung von Politik und Religion 
in einer mit dem Christentum vergleichbaren Weise nicht akzeptabel ist, nach 
Ladeurs Auffassung auch in seinen orthodoxen Varianten immer Strategien der 
Anpassung seiner Regelbestände an sich wandelnde gesellschaftliche und kul-
turelle Umgebungen formuliert.401 Daraus ergibt sich die weitere Problematik, 
dass der Islam keine einheitlichen Regelungen beinhaltet, wie beispielsweise eine 
Muslimin ihren Kopf bedecken soll oder ob und in welcher Form sie sich in der 
Öffentlichkeit verhüllen muss.402

	396	 BVerfGE 93, 1 (15 f.); 138, 296 (336).
	397	 BVerfGE 108, 282 (302); vgl. BVerfGE 41, 29 (49).
	398	 Mückl, Der Staat 2001, 96 (97 ff.); Pofalla, NJW 2004, 1218 (1219); Lothar, JZ 2003, 

256 (256 ff.).
	399	 Enzensperger, NVwZ 2015, 871 (873).
	400	 Näheres Wagner, Ersatzgesetzgeber oder nicht?, S. 38 f.
	401	 Ladeur, JZ 2015, 633 (634).
	402	 Scheer, Musliminnen müssen sich nicht verhüllen, FAZ, 10.04.2015.

Eingriffe in den Schutzbereich



92

3. � Konflikte zwischen Privatrechtssubjekten

In den Konflikten zwischen Privatrechtssubjekten ist der Staat zwar keiner der 
unmittelbaren Beteiligten –​ also nicht der Eingreifer (!) in den Schutzbereich –​, 
aber er ist dennoch mittelbar beteiligt. Das Kopftuch ist, wie oben gesehen, ein 
sehr kontroverses Thema. Die Frage nach seinem Verbot wird in vielen gesell-
schaftlichen Bereichen diskutiert und ist besonders relevant im Arbeitsleben. 
Daher soll im Folgenden eine diesbezügliche Beispielentscheidung vorgestellt 
werden.403

Das Tragen eines Kopftuchs aus religiösen Gründen darf per se kein Grund 
für eine personenbedingte Kündigung des Arbeitsverhältnisses sein. Diese Ent-
scheidung hat das Bundesarbeitsgericht (BAG) im Jahre 2002 getroffen.404 Der 
Sachverhalt der Entscheidung lautet: „Die Klage einer Muslimin lag zugrunde, 
die jahrelang in einer hessischen Kleinstadt als Verkäuferin in der Parfümerie-
abteilung eines Kaufhauses angestellt war. Im Anschluss an einen Erziehungs-
urlaub teilte sie ihrer Arbeitgeberin mit, dass sie bei ihrer Tätigkeit künftig ein 
Kopftuch tragen werde; ihre religiösen Vorstellungen hätten sich gewandelt, 
der Islam verbiete es ihr, sich in der Öffentlichkeit ohne Kopftuch zu zeigen. 
Die Arbeitgeberin lehnte dies wegen des Risikos wirtschaftlicher Nachteile 
ab. Eine Weiterbeschäftigung sei ausgeschlossen, denn das Verkaufspersonal 
sei gehalten, sich dem Stil des Hauses entsprechend gepflegt und unauffällig 
zu kleiden. Gerade in der Parfümerieabteilung sei eine Verkäuferin mit Kopf-
tuch nicht tragbar.“405 Als die Klägerin bei ihrer Auffassung blieb, wurde das 
Arbeitsverhältnis gekündigt. Das Arbeitsgericht hat die Klage abgewiesen, das 
Landesarbeitsgericht hat die Berufung der Klägerin zurückgewiesen. Schließ-
lich wurde die Revision der Klägerin vor dem BAG erhoben, denn das Tragen 
eines Kopftuchs aus religiöser Überzeugung fällt in dessen Schutzbereich. Zwar 
ist auch die Unternehmerfreiheit der Beklagten verfassungsrechtlich geschützt, 
aber zwischen beiden Positionen ist ein möglichst weitgehender Ausgleich zu 
suchen. Allein die Befürchtung der Beschwerdeführerin, hier also der Arbeits-
geberin, reicht bei dieser Abwägung nicht aus, um schon auf einen bloßen Ver-
dacht hin die Glaubensfreiheit der Angeklagten ohne Weiteres zurücktreten zu 
lassen. Auch unter Berücksichtigung der vom Landesarbeitsgericht festgestell-
ten örtlichen Gegebenheiten gibt es keine empirischen Beweise dafür, dass es 

	403	 Vgl. BVerwGE 131, 242 (251).
	404	 BAGE 103, 111.
	405	 BAG, Abs.-​Nr. 1 ff., zusammengefasst nach BVerfG, 2. Kammer des Ersten Senats, 

vom 30.7.2003 –​ 1 BvR 792/​03.

Zweiter Teil:  Negative Religionsfreiheit in Deutschland



93

bei der Beschäftigung einer Verkäuferin mit einem ‚islamischen Kopftuch‘ in 
einem Kaufhaus notwendigerweise zu einem schwerwiegenden wirtschaftlichen 
Schaden für das Unternehmen etwa durch nachteilige Reaktionen von Kunden 
kommt.406 In der BAGE wird zutreffend dargestellt:  „Unter Berücksichtigung 
des besonders hohen Stellenwertes der grundrechtlich und auch nach Art.  9 
der EMRK gewährleisteten Glaubens-​ und Religionsfreiheit ist es demnach der 
Beklagten zuzumuten, die Klägerin als Verkäuferin weiterhin einzusetzen und 
ggf. abzuwarten, ob sich ihre Befürchtungen in entsprechendem Maße realisie-
ren.407 Zu prüfen wäre nach dem Verhältnismäßigkeitsgrundsatz dann zunächst 
auch, ob etwaigen Störungen nicht auf andere Weise als durch eine Kündigung 
zu begegnen wäre.“408

Die gegen das Urteil des BAG gerichtete Verfassungsbeschwerde nahm das 
Bundesverfassungsgericht nicht zur Entscheidung an,409 da die Abwägung 
der kollidierenden Grundrechte zulasten der Berufsfreiheit der Arbeitgeberin 
(Art. 12 Abs. 1 i.V.m. Art. 19 Abs. 3 GG) und zugunsten der Glaubensfreiheit der 
Verkäuferin verfassungsrechtlich nicht zu beanstanden sei.410

Vor allem bezieht sich die nicht-​rechtmäßige Kündigung eines Arbeitsver-
hältnisses aus religiösen oder weltanschaulichen Gründen auf die Verletzung 
der Rechte des Grundrechtsträgers der positiven Freiheitsrechte. Auf die obige 
Entscheidung ist hier besonders einzugehen, weil der Staat in diesem Fall ein 
passiver Akteur ist und es nicht darum geht, dass ein Grundrecht von einer 
staatlichen Gewalt verletzt wird. Allerdings sind bei der Urteilsfindung im Fall 
der ‚kopftuchtragenden Kaufhausverkäuferin‘ die zwei hier widerstreitenden 
gesetzlich geschützten Positionen –​ die Glaubens-​ und Bekenntnisfreiheit sowie 
die unternehmerische Freiheit –​ von wesentlicher Bedeutung. Die Lösung dieses 
Falles bestand –​ basierend auf der Anwendung der Abwägungslehre –​ aus der 
vorrangigen Anerkennung des vorbehaltlos geschützten Grundrechts. Bei der 
Festlegung der Kleiderordnung durch die Arbeitgeberin ist das Grundrecht der 
Klägerin auf Glaubensfreiheit mit der ebenfalls verfassungsrechtlich geschützten 
unternehmerischen Freiheit des Beklagten in Einklang zu bringen. Allein die 

	406	 BAGE 103, 111 (123).
	407	 Vgl. hierzu EGMR, Dahlab v. Schweiz, Urt. vom 15. Februar 2001, Appl. No. 42393/​

98.
	408	 BAGE 103, 111 (123).
	409	 BVerfG, Beschluss v. 30.07.2003 –​ 1 BvR 792/​03.
	410	 BVerfG, Beschluss v. 30.07.2003 –​ 1 BvR 792/​03, Abs.-​Nr. 15 ff.

Eingriffe in den Schutzbereich



94

Befürchtung von Arbeitgebern aber reiche bei dieser Abwägung nicht aus, die 
geschützte Position der Klägerin ohne Weiteres zurücktreten zu lassen.

II. � Kollidierende Rechte und verfassungskräftige Positionen

In der ständigen Rechtsprechung vertritt das BVerfG zutreffend, dass auch vor-
behaltlos garantierte Grundrechte beschränkbar sind, allerdings nur durch „kol-
lidierende Grundrechte Dritter und andere mit Verfassungsrang ausgestattete 
Rechtswerte […] mit Rücksicht auf die Einheit der Verfassung und die von ihr 
geschützte gesamte Wertordnung […].“411 Das Ergebnis ist, dass die Grund-
rechte, die im verfassungsrechtlichen Gleichgewicht stehen, zwangsläufig nicht 
einander über-​ oder untergeordnet sein können.412

Auf das Grundrecht der negativen Religionsfreiheit kann sich der Grund-
rechtsträger sowohl gegenüber staatlichem Handeln als auch gegenüber dem 
Grundrecht beeinträchtigenden Privatpersonen berufen. Die mit der negativen 
Religionsfreiheit kollidierenden Rechte werden besonders im staatlichen Schul-
system, nämlich von einzelnen Schülern und deren Eltern, beansprucht. In 
dieser Hinsicht beachtenswert sind das Neutralitätsgebot des Staates oder ggf. 
des Lehrers, das allgemeine Toleranzgebot und nicht zuletzt die Sonderstatus-
verhältnisse413, in denen sich die Lehrer befinden. Obwohl die Verpflichtung 
zu einem Eid das einschlägige Grundrecht der Betroffenen verletzt, kommen 
keine Ansprüche Dritter infrage, da an dieser Stelle nur das Handeln des Staates 
und das –​ angeblich –​ verletzte Grundrecht kollidieren. Hier kommen als ent-
gegenstehende Rechtspositionen der Erziehungsauftrag des Staates nach Art. 7 
Abs. 1 GG und das Erziehungsrecht der Eltern nach Art. 6 Abs. GG (i.d.S. der 
negativen Religions-​ und Weltanschauungsfreiheit der Eltern) sowie die negative 
Religionsfreiheit der Schüler nach Art. 4 Abs. 1 GG in Betracht.

Bevor auf die Schranken der negativen Religionsfreiheit eingegangen wird, 
sollen zunächst die potenziell kollidierenden Rechte in kontroversen Konstella-
tionen näher betrachtet werden.

	411	 BVerfGE 28, 243 (261 und Leitsatz 2).
	412	 Kögl, Religionsgeprägte Kleidung des Lehrers, S. 102.
	413	 Ein Sonderstatusverhältnis ist eine starke Bindung des Bürgers an den Staat. Beispiele 

sind Schüler in der Schule, Gefangene im Strafvollzug, Beamte im Beamtenverhältnis 
oder Soldaten im Wehrdienst, http://​www.lexexakt.de/​index.php/​glossar/​besonder-
esgewaltverhaeltnis.php (letzter Zugriff am 28.07.2021).

Zweiter Teil:  Negative Religionsfreiheit in Deutschland



95

1. � Rechte der Schüler nach Art. 4 Abs. 1 und 2 GG

Wie bereits erwähnt, ist die negative Religionsfreiheit der Schüler durch das 
staatlich veranlasste Anbringen eines Kreuzes im Schulgebäude, das Tragen 
eines Kopftuchs seitens einer Lehrerin sowie das Schulgebet in öffentlichen 
Volksschulen berührt.

Auch die Entscheidung des Hessischen Staatsgerichtshofs (HessStGH) vom 
27.10.1965 betrifft die Schule.414 Es ging hier um die Vereinbarkeit eines kon-
fessionell unspezifischen Schulgebetes in den öffentlichen Schulen mit der 
Hessischen Verfassung. In der viel kritisierten Entscheidung hat der HessStGH 
entschieden, dass die positive Ausübung der Religionsfreiheit hinter der nega-
tiven zurückzutreten habe. Daraus ergibt sich, dass ein allgemeines Schulgebet 
auszubleiben hat, wenn Mitschüler die Unterlassung des Gebets verlangen, und 
dass sie nicht entgegen ihrem Willen am Schulgebet teilzunehmen gezwungen 
werden dürfen, also ihnen z.B. erlaubt ist, erst nach dem Gebet das Klassenzim-
mer zu betreten. Der Gerichtshof erklärte weiter, dass die Hessischen Volksschu-
len nicht als christliche Gemeinschaftsschulen bezeichnet werden könnten.415 
Obwohl der HessStGH entschieden hatte, dass die negative Religionsfreiheit 
unbedingt und ausnahmslos gewährleistet sei und daher nicht eingeschränkt 
werden dürfe,416 hat das BVerfG dem Recht auf Schweigen nicht den absolu-
ten Vorrang vor der Religionsausübung anderer gegeben.417 Der Konflikt zwi-
schen negativer und positiver Religionsfreiheit sei nur im Geiste der Toleranz zu 
lösen.418 Mit seinen Schulentscheidungen hat das BVerfG nachträglich die tole-
ranten und auf Ausgleich bedachten Regelungen in mehreren weiteren Urteilen 
bestätigt.419

Die negative Religionsfreiheit der Schüler hat vor allem mit der Kruzifix-​
Entscheidung auf juristischer Ebene viel Aufmerksamkeit gefunden. Das BVerfG 
hat betont, dass die Religionsfreiheit nicht nur die Teilnahme einer kultischen 
Handlung, sondern umgekehrt auch das Fernbleiben gewährleistet.420 Die 

	414	 Hess. StGH, ESVGH 16, 1, NJW 1966, 31 (31).
	415	 V. Campenhausen/​Christoph, Gesammelte Schriften, S. 382.
	416	 Hess. StGH, NJW 1966, 31 (34).
	417	 Fischer, KJ 1989, 296 (299 f.).
	418	 BVerfGE 24, 278 (289).
	419	 V. Campenhausen/​Christoph, Gesammelte Schriften, S. 382; BVerfGE 41, 88 –​ Gemein-

schaftsschule; 41, 65  –​ Gemeinsame Schule; 41, 29  –​ Simultanschule, Urteile v. 
17.12.1975.

	420	 BVerfGE 93, 1 (15).

Eingriffe in den Schutzbereich



96

staatlich angeordnete Anbringung eines Kruzifixes in den Unterrichtsräumen 
verstoße gegen die Religionsfreiheit. Auch der erste Senat des EGMR hatte dies 
einstimmig als rechtswidrig angesehen.421 Minderjährige könnten das Kreuz 
leicht als religiöses Zeichen interpretieren. Schüler anderer Religionen oder 
Bekenntnislose könnten das Kreuz als störend empfinden. Die Freiheit, keiner 
Religion anzugehören, brauche jedoch auch einen Schutz. Es sei nicht zu erken-
nen, wie das Zeigen eines „Symbols, das vernünftigerweise mit dem Katholi-
zismus verbunden werden kann“, dem für eine demokratische Gesellschaft 
wesentlichen Bildungspluralismus dienen könne.422

Obwohl nicht nur die Straßburger Organe, sondern auch das BVerfG in die-
ser Frage einig sind, dauert die Urteilsfindung in der umstrittenen Frage nach 
dem Recht der negativen Glaubensfreiheit der Schüler gegenüber einer religiös 
motivierten Lehrerin immer noch an. In seiner Begründung der  –​ ersten  –​ 
Kopftuch-​Entscheidung betont das Gericht, dass die Schüler im Unterricht ohne 
Ausweichmöglichkeiten religiösen Symbolen ausgesetzt seien; hier schützt das 
Gebot staatlicher Neutralität vorrangig die negative Bekenntnisfreiheit anders-
gläubiger Schüler und das Recht der Eltern zur Kindererziehung nach eigenen 
religiösen und weltanschaulichen Überzeugungen.423 Im Fall des nordrhein-​
westfälischen Kopftuchverbots fiel das Urteil des BVerfG jedoch etwas anders 
aus: Ein angemessener Ausgleich der verfassungsrechtlich verankerten Positio-
nen –​ der Glaubensfreiheit der Lehrkräfte, der negativen Glaubensfreiheit der 
Schülerinnen und Schüler sowie deren Eltern –​ erfordere eine einschränkende 
Auslegung der Verbotsnorm, nach der nicht nur eine abstrakte, sondern auch 
eine hinreichend konkrete Gefahr für die Schutzgüter vorliegen müsse.

2. � Das Erziehungsrecht der Eltern nach Art. 6 Abs. 2 GG im Sinne 
der negativen Glaubensfreiheit

Laut Art. 6 Abs. 2 i.V.m. Art. 4 Abs. 1 und 2 GG haben Eltern424 das Recht zur 
Kindererziehung425 auch in eigener religiös-​ oder weltanschaulicher Hinsicht. 

	421	 EGMR, Lautsi v. Italien, Urt. vom 18. März 2011, Appl. No. 30814/​06, Rn. 4.
	422	 EGMR, Lautsi v. Italien, Urt. vom 18. März 2011, Appl. No. 30814/​06, Rn. 41.
	423	 BVerfGE 108, 282 (340 ff.).
	424	 Das sind nicht nur die biologischen Eltern, sondern auch diejenigen, die zur Erziehung 

der Kinder berechtigt sind.
	425	 Begrifflich bezieht sich die Pflege auf das körperliche Wohl und die Erziehung auf die 

seelische und geistige Entwicklung, Gröschner, Dreier (Hrsg.), Art. 6, Rn. 77.

Zweiter Teil:  Negative Religionsfreiheit in Deutschland



97

Das BVerfG bekräftigt ebenfalls, dass die Eltern ein umfassendes Recht haben,426 
die Erziehung und Pflege ihrer Kinder nach eigenen Vorstellungen frei zu gestal-
ten.427 Im Prinzip wird das Erziehungsrecht des Art. 6 Abs. 2 S. 1 GG jedoch 
nicht vollkommen schrankenlos gewährleistet. Es gibt zwar keine festgeschrie-
bene Schranke, aber es besteht die verfassungsimmanente Schranke, die eine 
Einschränkung nur zum Schutze von kollidierendem Verfassungsrecht erlaubt. 
Allerdings muss der Anspruch des Staates auf Erfüllung der Schulpflicht und 
sein Recht auf die autonome Definition von Bildungs-​ und Erziehungszielen 
grundsätzlich hinter dem vorbehaltlos gewährten Recht der Eltern nach Art. 6 
Abs. 2 S. 1 GG zurücktreten.

Eltern üben als Treuhänder ihrer Kinder grundsätzlich auch deren Grund-
rechte aus, wobei es freilich zu Spannungen im Verhältnis der Kinderrechte 
zum Elternrecht kommen kann.428 Als Abwehrrecht umfasst Art. 6 Abs. S. 1 GG 
einen Anspruch der Eltern, dass der Staat sich nicht in die Erziehung der Kinder 
in der Familie einmischt. Obwohl der Staat insbesondere den verfassungs-
rechtlichen Schranken des staatlichen Wächteramts gemäß Art.  6 Abs.  2 S.  1 
GG unterliegt, darf er die Kinder trotzdem grundsätzlich im Sinne bestimmter 
Wertvorstellungen beeinflussen. Er muss dies sogar tun, um seinen Bildungs-​ 
und Erziehungsauftrag nach Art.  7 Abs.  1 GG zu erfüllen. Soweit die Eltern 
ihr Recht nicht tatsächlich missbrauchen oder die Grenze der Gefährdung des 
Kindes nicht überschritten ist,429 hat das Elternrecht jedoch absoluten Vorrang 
vor jeglicher staatlichen Handlung.430 Dies gilt auch für die negative Glaubens-
freiheit. Dies ergibt sich nicht nur aus Art. 6 Abs. 2 S. 2 GG, sondern auch aus 
Art. 4 Abs. 1 GG, wonach die Eltern das Recht haben, ihren Kindern diejenigen 
Überzeugungen in Glaubens-​ und Weltanschauungsfragen zu vermitteln, die sie 
für richtig halten. Dessen ungeachtet ist der Eintritt der „Religionsmündigkeit“ 
nach § 5 des Gesetzes über die religiöse Kindererziehung (KErzG) maßgeb-
lich: Ab Vollendung des 14. Lebensjahres kann ein Kind von seinen Eltern nicht 

	426	 Das GG kennt im Gegensatz zur Weimarer Verfassung wegen der Erfahrungen 
in der NS-​Zeit, als die sog. „arische“ Jugend zu „rassebewussten Volksgenossen“ 
geformt werden sollte, keine konkreten Erziehungsziele in Bezug auf das elterliche 
Erziehungsrecht.

	427	 BVerfGE 24, 119 (143), in ständiger Rechtsprechung; vgl. auch Gröschner, Dreier 
(Hrsg.), Art. 6, Rn. 68; Coester-​Waltjen, v. Münch/​Kunig (Hrsg.), Art. 6, Rn. 60.

	428	 Kögl, Religionsgeprägte Kleidung des Lehrers, S. 132.
	429	 a.a.O., S. 132.
	430	 BVerfGE 24, 119 (145); Ossenbühl, Erziehungsrecht, S. 71 ff.

Eingriffe in den Schutzbereich



98

mehr dazu gezwungen werden, sein Verhalten an bestimmten Glaubensgeboten 
auszurichten.

Das BVerfG hat insoweit Bezug auf den Kruzifix-​Beschluss genommen, als 
das Spannungsverhältnis zwischen positiver und negativer Religionsfreiheit unter 
Berücksichtigung des Toleranzgebotes nach dem Prinzip der Konkordanz gelöst 
werden müsse. Auch die Grundrechte der Eltern nach Art. 6 Abs. 2 GG und Art. 4 
Abs. 1 GG seien verletzt, wenn diese ihre Kinder einem ihren Erziehungsvorstel-
lungen widersprechenden religiösen oder weltanschaulichen Einfluss aussetzen 
müssten. Demnach sei in solchen Fällen der negativen Bekenntnisfreiheit der 
nicht-​christlichen Schüler der absolute Vorrang gegenüber der positiven Bekennt-
nisfreiheit der christlichen Schüler einzuräumen.431

3. � Sonderstatusverhältnisse des Beamtentums

Die religiöse und weltanschauliche Neutralität im öffentlichen Dienst wird 
garantiert in Art. 4 Abs. 1 und 2 GG. Die im öffentlichen Dienst tätigen Bediens-
teten genießen selbst die Glaubensfreiheit. Art. 33 Abs. 3 GG lautet, dass deshalb 
„[…] die Zulassung zu öffentlichen Ämtern sowie die im öffentlichen Dienst 
erworbenen Rechte sind unabhängig von dem religiösen Bekenntnis [sind]. 
Niemandem darf aus seiner Zugehörigkeit oder Nichtzugehörigkeit zu einem 
Bekenntnis oder einer Weltanschauung ein Nachteil erwachsen.“ Art. 33 Abs. 3 
GG kann nicht nur als individuelles Diskriminierungsverbot, sondern vor allem 
auch als Grundsatzentscheidung des GG gelesen werden, Angehörige aller in der 
Gesellschaft vertretenen religiösen Gruppen gleichermaßen an der Ausübung 
öffentlicher Gewalt zu beteiligen.432 Die institutionelle Garantie des Berufsbeam-
tentums433 stellt mit seinen hergebrachten Grundsätzen, woraus sich Einschrän-
kungen ergeben, nach Art. 33 Abs. 5 GG ein verfassungsrechtlich geschütztes 
Rechtsgut dar.434 Nach allgemeiner Grundrechtsdogmatik handelt es sich um 
ein Sonderstatusverhältnis, das wechselseitige Rechte und Pflichten begründet. 
In ihm sind auch Beamte, beispielsweise Zugehörige der Bundeswehr, Polizis-
ten, im Schuldienst oder Strafvollzug Beschäftigte, Träger der staatsbürgerlichen 
Grundrechte.435 Dem Beamten kann verboten werden, während des Dienstes 

	431	 BVerfGE 93, 1 (22).
	432	 Rusteberg, JZ 2015, 636 (642).
	433	 BVerfGE 121, 205 (219); 130, 263 (292); 139, 64 (148).
	434	 Jarass/​Pieroth, Art. 33, Rn. 44 f.; Kunig, v. Münch/​Kunig (Hrsg.), Art. 33, Rn. 50 f.
	435	 Czermak, Religions-​ und Weltanschauungsrecht, Rn. 497.

Zweiter Teil:  Negative Religionsfreiheit in Deutschland



99

auf seine Kollegen oder z.B. auf ihm Unterstellte einzuwirken.436 Ihm kann auch 
verboten werden, außerhalb des Dienstes in Dienstkleidung (z.B. in Richterrobe 
oder Polizeiuniform) für eine Glaubensrichtung zu werben.437

Lehrerinnen treten den Schülern als vom Staat berufene und ihn repräsentie-
rende Autoritätspersonen gegenüber.438 Daher solle nach Ansicht des BVerwG 
den Lehrern an staatlichen Schulen verboten werden, die ihnen anvertrauten 
Kinder weltanschaulich einseitig zu beeinflussen.439 Entsprechendes gilt, wenn 
die Beeinflussung durch spezifisch religiöse Kleidung geschieht, wobei davon 
auszugehen ist, dass Lehrer als Vorbilder wirken und Schüler sich mit ihnen 
identifizieren.440 In ähnlicher Weise kann das Tragen einer Kippa oder eines 
Kreuzes gleiche Wirkungen bei Schülern hervorrufen, insbesondere bei Kin-
dern aus Familien, die zu einer weltanschaulichen oder religiösen Minderheit 
gehören.

Unter Berücksichtigung der sachlichen und persönlichen Unabhängigkeit 
des Richters nach Art. 97 Abs. 1 und 2 GG sowie des Rechts auf einen gesetz-
lichen Richter nach Art. 101 Abs. 1, S. 2 GG und dessen Neutralitätspflicht hat 
das BVerfG einen Antrag auf Erlass einer einstweiligen Anordnung gegen ein 
Kopftuchverbot für Rechtsreferendarinnen abgewiesen.441 Als verfassungsim-
manente Schranke der Religionsfreiheit hat der Zweite Senat sodann die Funk-
tionsfähigkeit der Rechtspflege insgesamt angesehen, die beeinträchtigt werde, 
wenn das gesellschaftliche Vertrauen nicht nur die einzelne Richterpersönlich-
keit, sondern in die Justiz insgesamt unterminierte.442

D. � Rechtfertigungsprobleme
Eine besondere Relevanz erhält die Beschränkungsproblematik des Art. 4 GG 
durch das Spannungsverhältnis, in dem positive und negative Religionsfrei-
heit zueinanderstehen können. Rechtskonflikte ergeben sich daraus, dass in 

	436	 V. Campenhausen, Isensee/​Kirchhof, HdbStR VI, § 157, Rn. 114.
	437	 Starck, v. Mangoldt/​Klein/​Starck (Hrsg.), Art. 4, Rn. 117.
	438	 BVerfGE 108, 282 (306); vgl auch das Sondervotum von Schluckebier in der BVerfGE 

138, 296.
	439	 Anders Kloepfer, Verfassungsrecht II, § 60, Rn. 69, „anders zu beurteilen wäre aber 

eine vollständige Verschleierung des Kopfes oder gar des ganzen Körpers (z. B. durch 
eine Burka)“.

	440	 Starck, v. Mangoldt/​Klein/​Starck (Hrsg.), Art. 4, Rn. 118.
	441	 BVerfG [K] NJW, 2017, 2333 (2336).
	442	 Muckel, JA 2020 (555) 557.

Rechtfertigungsprobleme



100

bestimmten Lebensbereichen die Ausübung des Rechtsguts der positiven Glau-
bensfreiheit durch ein anderes Rechtsgut, die Ausübung der negativen Glau-
bensfreiheit, eingeschränkt werden kann. Dies gilt auch für den umgekehrten 
Fall: Die Ausübung der positiven Religionsfreiheit kann unter Umständen mit 
dem Recht auf negative Religionsfreiheit kollidieren.

In Art.  4 Abs.  1 und 2 GG ist keine Schrankenregelung enthalten.443 Ver-
einzelte Grundrechtsschranken und vor allem ein Vorbehalt der allgemeinen 
Gesetze finden sich in den Vorschriften der Weimarer Reichsverfassung, die 
grundsätzlich über Art. 140 GG Anwendung findet. Die vorbehaltlos gewährte 
Glaubensfreiheit darf aber nicht dazu führen, dass andere wichtige Verfassungs-
güter oder Grundrechte Anderer unangemessen beschränkt oder beeinträchtigt 
werden.444 Deshalb unterliegt auch die Glaubensfreiheit einer verfassungsimma-
nenten Schranke, wobei es wegen des Grundsatzes vom Vorbehalt des Gesetzes 
einer gesetzlichen Grundlage bedarf.

I. � Verfassungsimmanente Schranken

Verfassungsimmanente Schranken können sich jedoch aus kollidierenden 
Rechten Dritter und anderen mit Verfassungsrang ausgestatteten Rechtswer-
ten ergeben.445 Allerdings muss der Eingriff gleichwohl auf der Grundlage 
eines Gesetzes erfolgen.446 Dies gilt insbesondere in mehrpoligen Sonderstatus-
rechtsverhältnissen wie der Schule, in der verschiedene Rechtspositionen von 
Schülern, Eltern und Lehrern unter Berücksichtigung des staatlichen Neutrali-
tätsgebots in Verbindung mit der Erfüllung des staatlichen Erziehungsauftrags 
auszugleichen sind. Glaubensfreiheit und widerstreitendes Verfassungsgut sind 
im Wege praktischer Konkordanz in einen gerechten Ausgleich zu bringen,447 
durch den beide möglichst weitgehend zur Geltung gelangen.448 Nach dem 
BVerfG braucht ein Ausgleich eine gesetzliche Norm. Das BVerfG hatte in der 

	443	 Lediglich Art. 4 Abs. 3 GG enthält einen Regelungsvorbehalt durch ein Bundesgesetz, 
der allerdings nur auf die Kriegsdienstverweigerung Anwendung findet, vgl. BVerfGE 
105, 279 (294 ff.); BVerwGE 82, 76 (79 ff.); BVerwG NJW 1991, 1770 ff.

	444	 Mager, v. Münch/​Kunig (Hrsg.), Art. 4, Rn. 35.
	445	 Morlok, Dreier (Hrsg.), Art. 4, Rn. 123; Kloepfer, Verfassungsrecht II, § 60, Rn. 56; 

Mager, v. Münch/​Kunig (Hrsg.), Art. 4, Rn. 47; Steiner, JuS 1982, 157 (162).
	446	 Vgl. BVerfGE 108, 282 (303); 138, 296 (376); BVerwGE 141, 223 (229).
	447	 Vgl. BVerfGE 41, 29 (33); Hesse, Grundzüge des VerfR, Rn. 72; Schmidt, Grundrechte, 

Rn. 384 ff.
	448	 Jarass/​Pieroth, Art. 4, Rn. 30; Schmidt, Grundrechte, Rn. 371.

Zweiter Teil:  Negative Religionsfreiheit in Deutschland



101

ersten Kopftuch-​Entscheidung befunden, dass das Verbot des Kopftuchtragens 
im Unterricht nicht behördlich, sondern nur gesetzlich angeordnet werden 
könne.449 Aus dem in Art. 33 Abs. 2 und 5 GG verankerten Grundsatz der neut-
ralen Diensterfüllung durch Beamte folgt ein verfassungsimmanenter Vorbehalt, 
der den Raum für die Ausübung der Grundrechte von Beamten einschränken 
kann, etwa im Hinblick auf das Tragen religiös motivierter Kleidung im Dienst.

II. � Geschriebene Gesetzesvorbehalte

Grundsätzlich ist Art. 4 Abs. 1 und 2 GG vorbehaltlos verfasst. Trotzdem besteht 
Einigkeit dahin gehend, dass eine Begrenzung der Religionsfreiheit in der WRV 
enthalten ist. Art.  4 Abs.  1 GG wird inhaltlich ergänzt durch Art.  140 GG und 
Art. 136 bis 139 WRV.450 Die sogenannten inkorporierten Normen der WRV wer-
den damit zwar als vollgültige Bestandteile in das geltende Verfassungsrecht integ-
riert,451 entfalten aber ihre verfassungsrechtliche Wirkung gleichsam am Rande der 
Grundrechtsdogmatik.

Allerdings normieren Art. 136 ff. WRV keine eigenständigen grundrechtlichen 
Schutzbereiche und sind nicht mit der Verfassungsbeschwerde einklagbar: Sie sind 
weder dem Grundrechtsabschnitt von Art. 1 bis 19 GG zugeordnet, noch sind sie als 
grundrechtsgleiche Rechte in Art. 93 Abs. 1 Nr. 4 a GG dargestellt.452 Deshalb kann 
auf Basis von Art. 4 Abs. 1 und 2 GG eine Verfassungsbeschwerde erhoben werden.
Der gesamte Art. 136 WRV stellt eine verfassungsrechtliche Garantie der negativen 
Religionsfreiheit dar. Von den Schrankenregelungen der Artikel der WRV hat sich 
lediglich Art. 136 Abs. 3 S. 2 WRV in der Rechtsprechung des BVerfG ausgewirkt. 
Eingriffe in die negative Religions-​ und Weltanschauungsfreiheit werden durch ihn 
gerechtfertigt.

	449	 BVerfGE 108, 282 (306 ff.); 138, 296 (333 ff.), Morlok, Dreier (Hrsg.), Art. 4, Rn. 128 
und Fn. 323.

	450	 Kingreen/​Poscher, StR II, Rn. 634 f.
	451	 BVerfGE 19, 206 (219); v. Mangoldt/​Klein/​Starck (Hrsg.), Art. 140, Rn. 8; Mager, v. 

Münch/​Kunig Hrsg.), Art. 140, Rn. 7; Jarass/​Pieroth, Art. 140, Rn. 1.
	452	 Michael/​Morlok, Grundrechte, § 9, Rn. 188.

Rechtfertigungsprobleme





Dritter Teil:  Negative Religionsfreiheit in 
der Türkei

Das Konzept der „Grund-​ und Menschenrechte“ umfasst nicht nur die durch 
Gesetze und Verfassungen anerkannten und eingeschränkten Rechte und Frei-
heiten, sondern auch diejenigen Rechte und Freiheiten, die alle Menschen mit 
der Geburt erwerben und über die sie jederzeit verfügen. Alle Menschen verfü-
gen über die gleichen, unveräußerlichen Rechte und Grundfreiheiten. Das heißt, 
auf sie kann niemand verzichten, sie sind unteilbar und gelten weltweit. Diese 
Rechte hat der Mensch also auch ohne, dass der Staat sie gewährt. Deshalb sind 
sie ungeschriebenes Recht, ihre Grenzen sind somit nicht genau definiert. Daher 
ist dieses Konzept ein supranationales Konzept und hat universelle Bedeutung. 
In der Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte haben die Vereinten Nati-
onen in klaren und einfachen Worten jene Grundrechte festgehalten, auf die 
jedermann gleichermaßen Anspruch hat.

Das Recht auf Religions-​ und Glaubensfreiheit ist möglicherweise das am 
schwierigsten zu definierende Grundrecht, was sich auch in nationalen und inter-
nationalen Menschenrechtskatalogen zeigt.453 Die Religions-​ und Gewissensfrei-
heit umfasst nicht nur praktische religiöse Verhaltensweisen, sondern auch alle 
Rechte und Freiheiten der inneren abstrakten Gedankenwelt des Einzelnen, d.h. 
religiöse Überzeugungen, Ideen und Einstellungen, die sich mitunter nur schwer 
in Worte fassen lassen. An dieser Stelle sei noch einmal darauf hingewiesen, dass 
die Religionsfreiheit nicht nur für diejenigen gilt, die einer Religion anhängen, 
sondern auch für diejenigen, die keinen religiösen Glauben haben oder diesen 
nicht bekunden möchten. Diese Freiheit, die in der juristischen Terminologie 
als negative Religionsfreiheit bezeichnet wird, zielt darauf ab, die Menschen vor 
Zwängen durch staatliche Institutionen und/​oder Privatpersonen aufgrund ihres 
Glaubens oder ihres Unglaubens zu schützen.454 Die durch Art. 9 EMRK garan-
tierte Religionsfreiheit stellt demnach eine Grundlage der von der Konvention 
garantierten demokratischen Gesellschaft dar. „In seiner religiösen Dimension 

	453	 Obwohl also eine Definition des Begriffes der Religion durchaus erforderlich wäre, 
mangelt es an einer etablierten Definition dieses Begriffes. Auch die Straßburger 
Organe halten sich bei der Definition von in Art. 9 EMRK enthaltenen Begriffen 
zurück; siehe auch Kästner, JZ 1998, 974 (978).

	454	 Özenç, AİHS ve İnanç Özgürlüğü, S. 10.



104

ist sie eines der wichtigsten Elemente, das die Identität von Gläubigen und ihre 
gesamte Sicht des Lebens ausmacht. Sie ist allerdings auch eine wertvolle Errun-
genschaft für Atheisten, Agnostiker, Skeptiker und Gleichgültige. Der mit einer 
demokratischen Gesellschaft untrennbar verbundene Pluralismus, welcher über 
Jahrhunderte hart erkämpft wurde, hängt von der Religionsfreiheit ab.“455

Aufgrund ihrer Geografie ist die Türkei seit Jahrhunderten Heimat einer 
großen Vielfalt unterschiedlicher Bevölkerungsgruppen. Angesichts dieser Ver-
schiedenartigkeit ist es notwendig, unterschiedliche Ansichten zu tolerieren und 
diese gesellschaftliche Pluralität weiterzuentwickeln und zu schützen; nur so 
kann die Glaubens-​ und Meinungsfreiheit in einer demokratischen Gesellschaft 
funktionieren.

Die folgende Darstellung soll dem Leser einen Überblick über die rechtlichen 
und historischen Grundlagen der Religionsfreiheit in der Türkei verschaffen und 
ein Verständnis hierfür vermitteln. Die Arbeit folgt dabei der rechtsdogmati-
schen Methode und orientiert sich an den Urteilen türkischer Verfassungs-​ und 
Verwaltungsgerichte und der Rechtsprechung des EGMR. Zentraler Bezugs-
punkte für die weitere Untersuchung der rechtlichen Ausgestaltung der nega-
tiven Seite der Religionsfreiheit ist Art. 24 TVerf von 1982. Vorweg ist jedoch 
mit einer Einführung in die Verfassungsgeschichte der Republik Türkei auch das 
gegenwärtige Verhältnis von Staat und Religionsausübung zu erläutern.
Zudem muss auch berücksichtigt werden, welche Situationen von der türkischen 
Gesellschaft als Verletzung der negativen Religionsfreiheit aufgefasst werden 
können. Zu den wichtigsten zählen folgende: die Institution des Amtes für reli-
giöse Angelegenheiten (Diyanet İşleri Başkanlığı, im Folgende: DIB),456 die ver-
pflichtende Religiöse Kultur und Sittenlehre in der Schule, die vorgeschriebene 
Bedeckung mit dem Islamischen Kopftuch in öffentlichen Einrichtungen und 
die obligatorische Angabe der Religionszugehörigkeit in Ausweisen sowie der 
Status anderer Religionen Weltanschauungen.

A. � Einführung
Die Türkische Verfassungsgeschichte begann grundsätzlich mit der ersten Ver-
fassung des Osmanischen Reiches im Jahre 1876.457 Die erste umfangreiche 

	455	 EGMR, Kokkinakis v. Griechenland, Urt. vom 25.05.1993, Appl. No. 14307/​88, Rn. 31; 
dies folgt der Übersetzung bei Ottenberg, Der Schutz der Religionsfreiheit, S. 70.

	456	 In der Literatur wird es als Direktorium, Amt oder Präsidium bezeichnet.
	457	 Zitiert nach von Kraelitz-​Greifenhorst, Die Verfassungsgesetze des Osmanischen Rei-

ches handelt formell es sich im Folgenden somit um die Verfassung von 1876.

Dritter Teil:  Negative Religionsfreiheit in der Türkei



105

Verfassungsänderung fand 1909 statt.458 Mit dem Beginn des Befreiungskriegs 
der Republik Türkei begann eine Doppelverfassungsperiode –​ es galten parallel 
die Verfassungen des Osmanischen Reichs und der neu gegründeten Türkei auf 
anatolischem Gebiet.459 Die Verfassung von 1921 (im Folgenden:  TVerf von 
1921) besteht aus nur 23 Artikeln und enthält damit keine Grundrechtsregelun-
gen.460 Diese kurz gehaltene TVerf von 1921 galt allerdings nur kurze Zeit. Dann 
wurde die neue Verfassung der Republik Türkei von 1924 (im Folgenden: TVerf 
von 1924) verkündet, deren demokratischer Geist seitdem gilt.461

Die Etablierung eines ausgefeilten Systems der Religionsfreiheit sowie der 
anderen Grundrechte und dessen Bekräftigung durch institutionelle Garantien 
war das zentrale Merkmal der folgenden TVerf von 1961.462 Art. 19 Abs. 3 TVerf 
von 1961 lautet: „Niemand darf zur Teilnahme an Andachtsübungen, religiösen 
Zeremonien und Feiern, zur Offenbarung seines religiösen Glaubens und seiner 
religiösen Überzeugung gezwungen werden. Niemandem darf sein religiöser 
Glaube und seine religiöse Überzeugung zum Vorwurf gemacht werden“.463

Dieses Recht hat sich durch die Verfassungsänderungen von 1970 und 1973 
nicht wesentlich geändert.464 Heute garantiert Art. 24 der aktuell gültigen Ver-
fassung von 1982 der Republik Türkei das Recht auf Religionsfreiheit. Darüber 
hinaus garantiert Art. 9 der EMRK die Gedanken-​, Religions-​ und Gewissens-
freiheit. Die Regelungen der europäischen Menschenrechtskonvention sind sehr 
bedeutsam für die Türkei, weil die verfahrensgemäß in Kraft gesetzten völker-
rechtlichen Verträge Gesetzeskraft haben und das Verfassungsgericht mit der 
Behauptung der Verfassungswidrigkeit nicht gegen sie angerufen werden kann.

Einführung

	458	 Von Kraelitz-​Greifenhorst, Die Verfassungsgesetze des Osmanischen Reiches, S. 5.
	459	 Die neue Türkische Versammlung trat am 23.04.1920 in Ankara als „Große Türkische 

Nationalversammlung“ zusammen und verabschiedete am 20.01.1921 die Verfassung 
des Osmanischen Reichs.

	460	 Hirsch., Die Verfassung der Türkischen Republik, in: Die Staatsverfassungen der 
Welt, S. 26.

	461	 Tanör, Osmanlı-​Türk Anayasal Gelişmeleri, S. 290.
	462	 Sabuncu, AÜSBFD 1985, 155 (156).
	463	 Die Verfassung von 1961 wurde ins Deutsche übersetzt von Hirsch, Die Verfassung 

der Türkischen Republik, in: Die Staatsverfassungen der Welt, Bd. 7, 1966, auch 
unter: http://​ www.verfassungen.eu/​ tr/​ verf61.htm (letzter Zugriff am 29.07.2021).

	464	 Verfassungsänderungen der Jahre 1971 und 1973 machten größere Grundrechtsein-
griffe möglich und gestanden der Regierung die Möglichkeit zu, Rechtsverordnungen 
mit Gesetzeskraft zu erlassen.



106

Sich aufgrund einer Verletzung der Grundrechte an den EGMR zu wenden, ist 
ein bei den Bürgern der Türkei populäres Mittel und charakteristisch für das tür-
kische Rechtssystem. Die EMRK ist von der Türkei im Jahr 1950 unterzeichnet 
und 1954 ratifiziert worden. 1987 erkannte die Türkei das Recht der Individual-
beschwerde beim EGMR an, hat jedoch mehrfach erfolglos in einer bis dahin 
in der Praxis komplett unbekannten Weise versucht, durch spezifische Bedin-
gungen die Zuständigkeit und Interpretationsgewalt der EMRK zu begrenzen.465 
Bürger können sich, nachdem die innerstaatlichen Rechtsbehelfe vollständig 
erschöpft sind, mit Beschwerden direkt an den Straßburger Gerichtshof wenden. 
Obwohl den türkischen Bürgern seit 2012 das Instrument der Verfassungsbe-
schwerde zur Verfügung steht, lässt sich bei der Zahl der Beschwerdevorbrin-
ger aus der Türkei in Straßburg bis dato noch kein nennenswerter Rückgang 
beobachten.466

Generalisierend dürfte aber die teilweise Entlastung des Straßburger Gerichts 
auch internationale Auswirkungen haben. Der Rechtsbehelf der EMRK dürfte 
wegen verbesserter Effektivität aufgewertet werden, „wenn mit den aktuell sehr 
zahlreichen Beschwerden gegen die Türkei auch ein erheblicher Bearbeitungs-
aufwand für den EGMR entfällt und die Bearbeitungsdauer von Verfahren 
verkürzt werden kann. Ein großer Vorteil der Einführung der Verfassungs-
beschwerde in der Türkei ist die tatsächliche Durchsetzbarkeit der nach Ent-
scheidung festgestellten Verstöße gegen Grundrechte  –​ im Gegensatz zu den 
Feststellungen des EGMR.“467

Nach der allgemeinen Definition umfasst die negative Religionsfreiheit das 
Recht, keinen Glauben haben, den Glauben nicht offenbaren, an keinen reli-
giösen Ritualen teilnehmen oder keine religiösen Handlungen ausführen zu 
müssen. Ebenso wie das deutsche Grundgesetz enthält die türkische Verfassung 
den Grundsatz der negativen Religionsfreiheit nicht ausdrücklich. Daraus sollte 
jedoch nicht gefolgert werden, dass dieses Grundrecht keinen verfassungsrecht-
lichen Schutz genießt.

Auf der einen Seite gehört die Bevölkerungsmehrheit in der Türkei der 
islamischen Religion an und auf der anderen Seite ist die Republik Türkei ein 

	465	 Rumpf, Die Anerkennung des Individualbeschwerderechts gemäß Art. 25 EMRK 
durch die Türkei, ZaöRV 47/​4, 778 (779).

	466	 Details in Şirin, Anayasa Şikâyeti, S. 9 ff.
	467	 Manzel/​Wintermeier, Verfassungsbeschwerde in der Türkei: Countdown für mehr 

Menschenrechte?, https://​www.lto.de/​persistent/​a_​id/​6294/​ (letzter Zugriff am 
29.07.2021).

Dritter Teil:  Negative Religionsfreiheit in der Türkei



107

verfassungsrechtlich laizistischer (säkularer) Staat. An diesem Punkt prallen die 
gesellschaftlichen Werte und die verfassungsrechtlichen Bestimmungen häufig 
aufeinander. Deshalb sind das türkische Verfassungsgericht und der Staatsrat 
(Danıştay)468 mit diesem Thema sehr beschäftigt. Wenn die türkischen Justiz-
behörden die Verletzung eines Grundrechts beurteilen, haben sie jedoch bislang 
nicht in negative oder positive Rechte unterschieden. Die von der türkischen Jus-
tiz bevorzugten Formulierungen, um das Grundrecht wörtlich zu klassifizieren, 
sind die „negative oder positive Verpflichtung des Staates“, die auch der EGMR 
in seinen Urteilen mehrfach verwendet hat. Grundsätzlich überschneidet sich 
auch das Schutzfeld, auf das die beiden Terminologien abzielen. Die sog. nega-
tive Religionsfreiheit bezieht sich aus grundrechtlicher Perspektive nur auf staat-
liches Verhalten. Beiden Terminologien zufolge darf der Staat außerhalb seines 
eigenen grundrechtlich garantierten Wirkungsraums keinen Einfluss ausüben.

Die Einzelfälle, in denen in religiösen Angelegenheiten Menschenrechtsver-
letzungen verhandelt wurden, sind folgende:

Nach Art. 24 Abs. 4 TVerf von 1982 (1) der verpflichtende Religionsunterricht 
und (2) Erzieherinnen mit religionsbedingtem Kleidungsstück als Lehrkräfte 
von minderjährigen Schülerinnen und Schülern (und ihren Eltern) an öffent-
lichen Schulen, (3) nach Art. 136 TVerfG von 1982 die Institution des DIB als 
Bestandteil der allgemeinen Verwaltung und die Problematik seiner Neutralität 
und (4) die Frage, ob nach Art. 7 Abs. e des Gesetzes über Bevölkerungsdienste 
(im Folgenden: GBeD) die Religionszugehörigkeit im Personalausweis notiert 
sein muss. Die soeben aufgezählten Situationen sind sowohl auf der interna-
tionalen als auch auf der inländischen Ebene die bekanntesten Fälle. Darüber 
hinaus können auch die folgenden Fälle als Verletzung der negativen Religions-
freiheit genannt werden: keine Anerkennung bzw. keine Autonomie und keine 
Kultstätten für einige religiöse und sektiererische Gruppen, keine Alternative 
zur Beerdigung mit religiösen Zeremonien sowie der fünf Mal am Tag mit hoher 
Lautstärke ertönende Aufruf zum islamischen Gebet.

Der Muezzinruf in der islamischen Welt ist als Aufruf zum Gebet mit dem 
Glockengeläut in christlichen Regionen vergleichbar. Obwohl der Muezzinruf 

	468	 Zur türkischen Verfassungs-​ und Verwaltungsgerichtsbarkeit sowie zum Staatsrat 
siehe Rumpf, Einführung in das Türkische Recht, S. 59 ff.; nach Art. 155 TVerf von 
1982 ist der Staatsrat die letzte Prüfungsinstanz für Entscheidungen und Urteile, wel-
che durch Verwaltungsgerichte gefällt und nicht durch Gesetz einer anderen Verwal-
tungsgerichtsinstanz überlassen werden; außerdem sind seine gerichtlichen Aufgaben 
mit dem deutschen Bundesverwaltungsgericht vergleichbar.

Einführung



108

für die Türkei landestypisch ist und über eine sehr lange Tradition verfügt, ist das 
Thema für die türkische Rechtsprechung nicht besonders relevant, im Gegensatz 
zu Deutschland.469 Besonders kirchennahe Anwohner erheben diesbezügliche 
Beschwerden, insbesondere wenn sie das Glockenläuten als überflüssig, zu laut, 
zu lange oder zu häufig kritisieren.470 Eine ähnliche Klage betreffend den Muez-
zinruf wurde vom TVerfG mit der Begründung ‚offensichtlich unbegründet‘ 
zurückgewiesen.471 Abschließend ist zu bemerken, dass in diesen Fällen sowohl 
die deutsche als auch die türkische Rechtsprechung in den liturgischen Klängen 
von religiösen Kultstätten keine Grundrechtsverletzung erkannt haben.

Um die Bedeutung der Religionsfreiheit bzw. vor allem die negative Religi-
onsfreiheit in der türkischen Gesellschaft zu verstehen, muss man insbesondere 
das Laizismusverständnis der türkischen Republik nachvollziehen. Die Türkei 
ist das einzige laizistische Land, in dem die Mehrheit der Bevölkerung musli-
misch ist. Das Laizismusverständnis in der Türkei bedeutet als staatsideologi-
scher und verfassungsrechtlicher Grundsatz die nicht-​religiöse Legitimierung 
und Ordnung der staatlichen Herrschaftsgewalt, die Nichteinmischung des 
Staates in religiöse Angelegenheiten und die Fernhaltung religiöser Einflüsse 
aus den Angelegenheiten des Staates.472 Daraus kann gefolgert werden, dass 
das Laizismusprinzip zuvorderst dem Schutz der Gewährleistung der negativen 
Religionsfreiheit diene. Aus einer anderen Perspektive lässt sich zeigen, dass das 
Laizismusprinzip viel früher als das Grundrecht der Religionsfreiheit in die Ver-
fassung eingegangen ist.473

Im Rahmen der Verfassungsbeschwerde im TVerfG gehört zu den Auf-
gaben des türkischen Hochgerichts nur das Normenkontrollverfahren. Daher 
hat das Gericht bis dato relativ wenige Fälle bearbeitet, die die Religionsfreiheit 
zum Gegenstand hatten.474 Das TVerfG hat sich unter Zurückstufung der auf 

	469	 VerwG. Hannover, Urt. vom 09.11.2005 –​ 12 A 389/​04; Landgericht-​Heilbronn, Urt. 
vom 19.11.2007 –​ 6 O 252/​06; VerwG. Stuttgart, Urt. vom 13.12.2010 –​ 11K 1705/​10.

	470	 Czermak, Religion und Weltanschauung in Gesellschaft und Recht, S. 97.
	471	 TVerfGE, B.N. 2014/​3977, Urt. vom 30. Juni 2016; Entscheidungen des türkischen 

Verfassungsgerichts werden im Folgenden als TVerfGE abgekürzt. Übersetzungen 
der türkischen Quellen in der Regel durch die Verfasserin.

	472	 Rumpf, JöR 1987, 180 (183).
	473	 In den folgenden Kapiteln wird auf die Geschichte und Entwicklung des Laizismus 

näher eingegangen.
	474	 Unter den wenigen Fällen sind vor allem jene bedeutsam, bei denen das TVerfG eine 

Auslegung der Religionsfreiheit vorgenommen hat: Anfechtungsklagen (sog. abstrakte 
Normenkontrolle) v. TVerfGE über Bedeckung mit den Kopftüchern an den Hoch-
schulen G. 1989/​1, E. 1989/​12, Urt. vom 05. Juli 1989/​20216; G. 1990/​36, E. 1991/​

Dritter Teil:  Negative Religionsfreiheit in der Türkei



109

die Religionsfreiheit bezogenen subjektiven Rechte an die zweite Stelle stets vor 
allem auf die Frage konzentriert, was denn der laizistische Charakter der Repu-
blik vorschreibt.475

Die Religionsfreiheit wurde in einer Entscheidung des TVerfG476 folgender-
maßen schriftlich festgehalten: Religionsfreiheit ist demnach „[e]ine Annahme 
der grundlegenden Überzeugung, gemäß der die Religion in Staatsangelegenhei-
ten nicht souverän agiert und keinen Einfluss ausübt; Die Tatsache, dass jede Re-
ligion ohne Unterschied im Hinblick auf ihre Glaubensauffassung als Bestandteil 
des spirituellen Lebens des Individuums in unbeschränkter Form unter den 
Schutz der Verfassung zu stellen ist; Eine Beschränkung der Religionsausübung 
in dem Falle, in dem die Religion nicht nur das spirituelle Leben des Einzelnen 
berührt, sondern auch in der Form von Aktivitäten oder Verhaltensweisen das 
gesellschaftliche Leben beeinflusst, zum Zwecke des Schutzes der öffentlichen 
Ordnung, der Sicherheit und des öffentlichen Interesses, desgleichen ein Ver-
bot des Missbrauchs der Religion sowie ihrer rücksichtslosen Ausnutzung; In 
dieser Hinsicht ist der Laizismus das charakteristische Prinzip, das dem Staat in 
seiner Eigenschaft als Beschützer der öffentlichen Ordnung und der Rechte die 
Ermächtigung zur Oberaufsicht und Kontrolle von religiösen Rechten und Frei-
heiten verleiht.“477

Auf diese Definition wurde unter dem Aspekt einer laizistischen Rechtspre-
chung bei vielen später getroffenen Entscheidungen verwiesen. Diese Auslegung 
des Gerichtes läuft parallel zu den Schutzstandards des internationalen Rechts-
systems und findet auch in vielen nationalen Verfassungen seinen Niederschlag.

B. � Rechtsgeschichtlicher Hintergrund
Um die Religionsfreiheit in der türkischen Gesellschaft en détail verstehen zu 
können, muss man sich zunächst mit der Geschichte des Osmanischen Reiches 

8, Urt. vom 31. Juli 1991/​20946; G. 2008/​16, E. 2008/​116, Urt. vom 05. Juni 2008; 
Eintrag der Religion im Personenstandregister TVerfGE, G. 1979/​9, E. 1979/​44, Urt. 
vom 27. November 1979; TVerfGE, G.1995/​17, E. 1995/​16, Urt. vom 21. Juni 1995; 
Entscheidung über die Buchreligionen, die eine Trennung zwischen den einzelnen 
Glaubensauffassungen verbietet, G. 1986/​11, E. 1986/​26, Urt. vom 04. November 1986.

	475	 Vural, Islam & Europa als Thema der deutsch-​türkischen Zusammenarbeit X 2012, 
49 (73).

	476	 TVerfGE, G. 1970/​53, E. 1971/​76, Urt. vom 21. Oktober 1971.
	477	 Vural, Islam & Europa als Thema der deutsch-​türkischen Zusammenarbeit X 2012, 

49 (67).

Rechtsgeschichtlicher Hintergrund



110

befassen. Der Herrschaftsbereich des Osmanischen Reichs umfasste über mehr 
als sechshundert Jahre vor ihrer Gründung denselben geografischen Raum wie 
die spätere Republik Türkei. Die Türkei ist somit quasi der Nachfolgestaat des 
Osmanischen Reiches. Angesichts der sehr lang zurückreichenden Geschichte 
des Osmanischen Reichs soll die Betrachtung hier erst mit dem Beginn der 
Geschichte der Menschenrechte einsetzen. Dadurch kann eine Verbindung 
zwischen den letzten Jahren des Osmanischen Reichs und der neuen Ära der 
türkischen Republik im Sinne der Menschen-​ und Grundrechte bzw. der Reli-
gionsfreiheit hergestellt werden.

Die Erörterung der deutschen Geschichte der Religionsfreiheit im ersten 
Kapitel dieser Studie beginnt mit den Thesen Luthers im Jahr 1517. Im Gegen-
satz dazu hat die türkische Historie der Religionsfreiheit keine so weit zurück-
reichenden Wurzeln. Deswegen soll hier –​ nach dem Rückblick auf die religiöse 
Entwicklung im Osmanischen Reich  –​ mit den Anfängen eines verfassungs-
mäßigen Grundrechtsschutzes im 19. Jahrhundert in der sog. Reformperiode 
zwischen 1839 und 1856, die als Tanzimat bezeichnet wird,478 und in der erst-
mals allgemeine Bürgerrechte verfasst wurden und die Gleichheit aller Bürger 
auch hinsichtlich der Religionszugehörigkeit ins Bewusstsein geriet, begonnen 
werden.

I. � Religiosität und Religionsfreiheit im Osmanischen Reich

Das Osmanische Reich erhielt seine Legitimität vom Islam und basierte auf 
einem Staatskonzept, welches nach islamischem Recht verabschiedet wurde.479 
Damit waren alle Bereiche des politischen und sozialen Lebens den Regelungen 
des Islams unterworfen. Aus diesem Grund ist es hilfreich, zunächst mit einer 
Darstellung der Menschenrechte im Islam zu beginnen, bevor wir die Entste-
hung und Entwicklung der Menschenrechte im Osmanischen Reich betrachten.

In der islamischen Theologie gibt es gelegentlich die Auffassung einer isla-
mischen Ur-​Natur. Häberle zitiert, dass „jeder Mensch ursprünglich als Muslim 
geboren sei; wenn nun jemand Christ, Jude oder Anhänger einer anderen 

	478	 Tanör, Osmanlı-​Türk Anayasal Gelişmeleri, S. 75 ff.; v. Morr, in: FS für Karl Josef 
Partsch, 1989, 459 (461).

	479	 Das islamische Recht heißt Scharia. Scharia wurde vom Ulema (Religiöser Rechts-
gelehrte) interpretiert. Neben Scharia wurden die anderen Rechtsbereiche, beispiels-
weise das Kriminalrecht, durch moderne Verordnungen, die auf der weltlichen Macht 
des Sultans beruhten, das sog. Örf-​i Kanun (Gesetz) oder Sultansrecht (örf-​i sultâni –​ 
Gewohnheit des Sultans-​), geregelt, Günay, Die Geschichte der Türkei, S. 37.

Dritter Teil:  Negative Religionsfreiheit in der Türkei



111

Religion sei, entspreche er letztlich nicht seiner ursprünglichen Existenz und 
verrate vielmehr seine ursprüngliche Natur.“480 Aus einer solchen Perspektive 
lässt sich nachvollziehen, warum Nicht-​Muslime mit Muslimen in der islamisch 
geprägten Gesellschaft nicht gleich behandelt werden.481

Das Konzept der Grundrechte und Grundfreiheiten, im Sinne der Menschen-
rechte, in der islamischen Religion unterscheidet sich vom Konzept der Men-
schenrechte in Europa. Wie bereits mehrfach erwähnt, hat jeder Mensch von 
Geburt an Rechte. Seit dem 19. Jahrhundert hat sich mit einem Schwerpunkt in 
der westlichen Welt die Vorstellung durchgesetzt, dass die Menschenrechte ein 
Teil der menschlichen Natur seien. Aber aus der islamischen Sicht sind sie von 
Gott gegeben.482 Alle diese Rechte sind im Koran festgeschrieben, der als Verfas-
sung des Islam gilt, und dürfen nicht verändert werden, weil sie als Worte Allahs 
gelten.483 Während die Menschenrechte in der westlichen Philosophie meist 
eine individuelle Bedeutung haben, scheinen sie in der islamischen Ansicht vor 
allem der Sicherheit in der Gesellschaft und dem allgemeinen Wohl der Gemein-
schaft zu dienen. Da der Islam darauf abgezielt hatte, die Atmosphäre von Chaos 
und Misstrauen in der vorislamischen Zeit in der arabischen Welt zu beseiti-
gen, stehen im Islam nicht die einzelnen Individuen im Vordergrund, sondern 
die Gemeinschaft. In dieser Atmosphäre, in der das individuelle menschliche 
Leben nicht unbedingt am wichtigsten ist, verwundert das Nicht-​Vorhandensein 
anderer Grundrechte, wie Eigentumsrecht, Glaubens und Meinungsfreiheit 
usw., kaum.

Seit dem frühen 19. Jahrhundert war die religionspolitische Debatte von 
den Auswirkungen des Nationalismus in Europa geprägt, der einen Vielvölker-
staat wie das Osmanische Reich bedrohte. In gewisser Hinsicht wurden einige 
konstitutionelle Regelungen als Reaktion auf diese Bedrohung erstellt.484 Wie 
viele andere Länder wurde auch das Osmanische Reich von der Erklärung der 
Menschen-​ und Bürgerrechte im Zuge der Französischen Revolution von 1789 
inspiriert. Die ‚Neuordnungen‘ in der Tanzimat-​Reformperiode zwischen 1839 
und 1856 garantierten die Unverletzlichkeit der Person, des Eigentums und der 
Würde der Untertanen egal welchen Standes und welcher Religion, des Weiteren 
die Öffentlichkeit von Gerichtsverhandlungen, die Abschaffung der Steuerpacht 

	480	 Häberle, Der Staat 2018, 35 (41).
	481	 Häberle, Der Staat 2018, 35 (41).
	482	 Konan, GÜHFD 2011, 253 (258).
	483	 Lütem, AÜHFD 1952, 68 (72 f.).
	484	 Demir, Din ve Vicdan Özgürlüğü, S. 21.

Rechtsgeschichtlicher Hintergrund



112

und die einheitliche Regelung des Steuerwesens sowie die Herabsetzung des 
Militärdienstes von Nicht-​Muslimen.485 Zum Beispiel wurde die Todesstrafe für 
die Apostasie vom Islam abgeschafft und vor den Handelsgerichten erstmals das 
Zeugnis eines Nicht-​Muslimen dem eines Muslimen als gleichberechtigt angese-
hen sowie die beratende Vertretung der Untertanen, unter denen es auch Nicht-
muslime gab, am Hof des Sultans und am Sitz der Gouverneure eingerichtet.486

Im Jahr 1876 wurde die Staatsform von der absoluten Monarchie in eine 
konstitutionelle Monarchie umgewandelt. Die Forderungen nach einer osma-
nischen Verfassung und einem Parlament konnten aber erst infolge einer weite-
ren Verschärfung der Sicherheitsprobleme des Reiches durchgesetzt werden.487 
Günay führt weiter aus, dass die Einführung des Parlamentarismus ebenso wie 
die Reformen, deren Inhalt den Geist der Aufklärung widerspiegelte, nicht die 
Folge eines wachsenden Druck aus der Bevölkerung waren, sondern eine Maß-
nahme, die den Druck, den die europäischen Großmächte auf das Reich ausüb-
ten, verringern sollte.488

Obwohl diese Reformen in Bezug auf die Religionsfreiheit und Minderhei-
tenrechte sehr wichtig waren, waren sie nicht vollkommen erfolgreich, weil die 
Osmanen in der Vergangenheit, anders als die europäischen Mächte im Mittel-
alter, nicht für die Erreichung religiöser Freiheiten gekämpft hatten. Im Grunde 
war diese Auslegung des Islams daher nicht innovativ.489

Wenn wir kurz den Status der Religionsfreiheit und ihrer negativen Dimen-
sion im Osmanischen Reich bewerten wollten, so kann von einer (negativen) 
Religionsfreiheit für die damalige Zeit keine Rede sein, da das islamische Gesetz 
den Muslimen keine unbedingte Religionsfreiheit einräumt. Innerhalb des Rei-
ches waren keine sonstigen Überzeugungen oder Weltanschauungen außer den 
himmlischen Religionen akzeptiert. Rechtspolitisch waren im Osmanischen 
Reich, in dem der Islam zweifellos die einzige privilegierte Religion war, nur 
das Judentum und das Christentum als weitere Religionen bekannt. Die größ-
ten nicht-​muslimischen Gruppen waren griechische und armenische Christen 
sowie Juden. Sie durften eigene Schulen und Krankenhäuser sowie Kultstätten 

	485	 Seufert/​Kubaseck, Die Türkei, S. 71; Seufert, Diyanet, S. 8.
	486	 Seufert/​Kubaseck, Die Türkei, S. 71; Seufert, Diyanet, S. 8.
	487	 Günay, Die Geschichte der Türkei, S. 79.
	488	 a.a.O., S. 79.
	489	 „Das Fehlen der despotischen religiösen Institutionen der westlichen Welt ermög-

lichte es den Nicht-​Muslimen, religiöse Toleranz und Privilegien zu genießen“, Konan, 
GÜHFD 2011, 253 (269).

Dritter Teil:  Negative Religionsfreiheit in der Türkei



113

besitzen und ihre geistigen Oberhäupter durften Recht unter ihren Angehörigen 
sprechen, solange sie die muslimischen Untertanen nicht beeinträchtigten. Man 
nannte dieses System Millet (Nation). Ein gemeinsames Staatsbürgerbewusst-
sein, wie es moderne Nationen kennen, ist bei einer derart organisierten Gesell-
schaft kaum zu erwarten.490 Allerdings hat es im Osmanischen Reich niemals 
systematische Verfolgungen von Nicht-​Muslimen gegeben. Im Gegenteil hat die 
osmanische Regierung auf einen religiösen Ausgleich geachtet und, abgesehen 
von einigen Ausnahmen, Toleranz gegenüber anderen anerkannten Religionen 
postuliert und geübt. Das Osmanische Reich war ein multireligiöses Gebilde, das 
seine Religionen in der Regel mit Toleranz behandelte.

1. � Das islamische Recht im Osmanischen Reich

Das Osmanische Reich war ein theokratischer Staat491 und unterlag den Rege-
lungen der Scharia.492 Nicht eindeutig Scharia-​rechtlich geregelte Straftaten 
waren Gegenstand des Sultansrechts (Örf-​i Kanun).493 Im Osmanischen Reich 
bezeichnete man mit Kanun jene Gesetze, die, in Ergänzung zu den Bestim-
mungen der Scharia, als Sultansrecht vom Sultan erlassen wurden. Diese Kanun 
betrafen die Organisation des Staates, die Aufrechterhaltung der öffentlichen 
Ordnung und die Regelung des Handels und der Landwirtschaft.494 Der Sultan 
ist in diesem Sinne der einzige und allmächtige Eigentümer aller Produktions-
mittel im Namen Gottes und die alleinige Person mit politischer Entscheidungs-
kraft. Selbst wenn er seine Macht missbräuchte, wäre dem Sultan unter allen 
Umständen zu gehorchen.

	490	 Seufert/​Kubaseck, Die Türkei, S. 69.
	491	 In der Literatur bestehen kontroverse Meinungen darüber, ob das Osmanische Reich 

ein theokratischer Staat war. „Obwohl der Islam ein entscheidender Faktor im poli-
tischen Leben war, wurde immer darauf geachtet, die Beteiligung von Geistlichen 
an Politik und Regierung zu verhindern“, Yurtseven, GÜHFD 2007, 1255, (1258); 
ebenso bei Can, Islam & Europa als Thema der deutsch-​türkischen Zusammenarbeit X 
2012, 106 (107); abweichende und dominante Meinungen: „Das osmanische Reich ist 
ein theokratischer Staat in voller Bedeutung“, Kapani, İnsan Haklarının Uluslararası 
Boyutları, S. 123; Göğer, AÜHFD 2005, 1 (11); Hafızoğulları, AÜHFD, 833 (834); Arsel, 
Teokratik Devlet Anlayışından Demokratik Devlet Anlayışına, S. 5.

	492	 Das Schariarecht wurde erst nach dem Tod Mohammeds entwickelt, beginnend 
im 8. Jh., näher bei Arsel, Teokratik Devlet Anlayışından Demokratik Devlet 
Anlayışına, 1994.

	493	 Fendoğlu, Türk Hukuk Tarihi, S. 239.
	494	 Ortaylı, in: Gedenkschrift Doğanay I, 1982, 495 (489).

Rechtsgeschichtlicher Hintergrund



114

Dar-​ül Islam, das Haus des Islam, bezeichnet das Osmanische Reich, welches 
damit gleichzeitig als islamisches Reich galt, in dem der Islam den kulturellen, 
formellen und legalen Rahmen bildete. Dem Sultan und seinen Untertanen über-
trug die Ideologie des dar-​ül Islam die Aufgabe, die islamische Gemeinschaft 
nach außen zu verteidigen und innerhalb des Reiches für Recht und Ordnung zu 
sorgen.495 Nachdem im Jahr 1517 die Funktion des Kalifats vom Osmanischen 
Reich übernommen wurde, gewann das Reich an Macht hinzu. Nunmehr war 
der Sultan nicht nur der Herrscher des Osmanischen Reiches, sondern auch der 
Führer der islamischen Gemeinschaft. Damit stand er an der Spitze der weltli-
chen sowie geistlichen Hierarchie.496 Der Scheich Ül-​Islam, der in der geistlichen 
Hierarchie des Reiches dem Kalifen folgte, bekleidete auch die höchste Position 
in religiösen Angelegenheiten. Er hatte die Aufgabe, Entscheidungen des Mon-
archen nach der Scharia zu begründen und zu verkünden.497

Obgleich die Mehrheit der Bevölkerung im Osmanischen Reich der islami-
schen Religion angehörte, gehörten sie unterschiedlichen Ausrichtungen inner-
halb des Islams an. Die große Mehrheit der Muslime gehörte zu der sunnitischen 
Richtung; auch das Reich selbst gehörte zum sunnitischen Islam. Die Toleranz, 
die gegenüber Nicht-​Muslimen geübt wurde, galt mitunter nicht für musli-
mische Bürger:  Bei Konfliktfällen zwischen muslimischen Richtungen agierte 
die Rechtsprechung des Reichs härter als gegenüber anderen Religionen.498 Im 
Islam galt zudem: Wenn jemand als Muslim geboren wurde, musste er bis zum 
Lebensende Muslim bleiben. Ein Religionswechsel vom Islam zu einer anderen 
Religion wurde in jedem Fall mit dem Tod bestraft.

Bis ins 19. Jahrhundert waren Nicht-​Muslime demnach nicht gleichberech-
tigte Bürger des Staates, sondern geduldete Einwohner im Staat, der sich explizit 
als islamisch definierte. Ein großer Teil der nicht-​muslimischen Bevölkerung 
des Osmanischen Reiches hatte den Status der sog. Dhimmi (Schutzbefohlen) 
inne:499 Angehörige der Buchreligionen, also Christen und Juden, galten als 
Schutzbefohlene des islamischen Staates.500 Da diese beiden Gruppen in Bezug 

	495	 Günay, Die Geschichte der Türkei, S. 36.
	496	 a.a.O., S. 36.
	497	 Arsel, Teokratik Devlet Anlayışından Demokratik Devlet Anlayışına, S. 22 f.
	498	 Zürcher, Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, S. 38.
	499	 Fendoğlu, Türk Hukuk Tarihi, S. 205 f.; Günay, Die Geschichte der Türkei, S. 39.
	500	 Zürcher, Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, S. 27.

Dritter Teil:  Negative Religionsfreiheit in der Türkei



115

auf die Religionsfreiheit nicht gleichberechtigt waren, sollen sie im Folgenden 
einzeln untersucht werden.501

a. � Glaubens-​ und Religionsfreiheit bei Dhimmis
Christen und Juden galten, als Anhänger anderer Buchreligionen, in islamischen 
Staaten als tributpflichtige Schutzbürger (Dhimmis).502 Als solche genossen sie 
insoweit Religionsfreiheit, als sie nicht zum Verzicht auf ihre Religion und zur 
Annahme des Islam gezwungen werden durften.503 Die Dhimmis mussten dem 
islamischen Staat eine besondere Personensteuer entrichten, was im Osmani-
schen Reich durch die Erhebung einer Kopfsteuer bei der arbeitsfähigen männ-
lichen Bevölkerung erfolgte.504 Das hatte zur Folge, dass sie das Recht hatten, 
innerhalb der Grenzen des Osmanischen Staates zu leben und vor inneren und 
äußeren Feinden geschützt zu werden.505 Im Allgemeinen wurden sie nicht zur 
Konversion zum Islam gezwungen, durften allerdings ihre Religion nur privat 
ausüben.506 Das heißt, sie durften keine lautstarke religiöse Propaganda betrei-
ben und keine öffentlichen Ämter übernehmen.507 Die Anhänger polytheis-
tischer Religionen oder Weltanschauungen waren von diesen sog. Dhimmis 
ausgenommen, weil ihre Religionen keine bekannte heilige Schrift hatten.

Im multikonfessionellen Gemeinwesen des Osmanischen Reiches regelte das 
Millet-​System den Status nichtmuslimischer Gemeinschaften auf der Grundlage 
des islamischen Rechts. Zudem weißt Günay darauf hin, dass die nichtmusli-
mischen Religionsgemeinschaften innerhalb des Millet-​Systems eine gewisse 
Autonomie genossen, die es ihnen erlaubte, ihre rechtlichen Angelegenheiten 
selbst zu erledigen.508 Die religiösen Würdenträger waren verantwortlich für 

	501	 Cin/​Akyılmaz, Türk Hukuk Tarihi, S. 161, 162; Zürcher, Modernleşen Türkiye’nin 
Tarihi, S. 27.

	502	 Häberle, in: Häberle/​Hattler, Islam –​ Säkularismus –​ Religionsrecht, S. 14; Binswanger, 
Nichtmuslime im Osmanischen Reich, S. 64.

	503	 Mit der Zunahme der Missionsaktivitäten ab dem 16. Jahrhundert war die interkon-
fessionelle Leugnung von Nicht-​Muslimen aus Gründen der Staatssicherheit sogar 
verboten, Konan, GÜHFD 2011, 253 (172).

	504	 Cin/​Akyılmaz, Türk Hukuk Tarihi, S. 161; Demir, ABD 2013, 271 (268).
	505	 Günay, Die Geschichte der Türkei, S. 39.
	506	 Zürcher, Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, S. 27; Mumcu/​Küzeci, İnsan Hakları ve 

Kamu Özgürlükleri, S. 154.
	507	 Binswanger, Nichtmuslime im Osmanischen Reich, S. 22.
	508	 Fendoğlu, Türk Hukuk Tarihi, S. 207; Günay, Die Geschichte der Türkei, S. 40.

Rechtsgeschichtlicher Hintergrund



116

die Gerichtsbarkeit in ihrer eigenen Religionsgemeinschaft.509 Sie waren auch 
zuständig für Ehe-​ und Erbrechtsfragen. Andererseits galten für die Dhimmis 
eine Reihe von Einschränkungen, z. B. war ihnen das Tragen von Waffen oder 
das Reiten eines Pferdes verboten. Von den Schutzbefohlenen wurde erwartet, 
sich in bestimmten Stadteilen anzusiedeln und sich in spezifischen Berufen zu 
bestätigen, die von Muslimen kaum ausgeübt wurden und nach denen großer 
Bedarf bestand. Die Errichtung neuer Gebetshäuser oder das Renovieren oder 
Erweitern alter Häuser waren ohne eine entsprechende Genehmigung unter-
sagt.510 Zudem galten für Dhimmis lange Zeit bestimmte Kleidungs-​ und Ver-
haltensregeln, die das Ziel hatten, sie von Muslimen zu unterscheiden.511 Einige 
Arten von Bekleidung, Stoffen und Farben durften von Dhimmis nicht getragen 
werden, da sie Muslimen vorbehalten waren.512 Außerdem war christliches Glo-
ckengeläut während des Muezzinrufes strikt verboten. Einerseits konnten die 
Nicht-​Muslime zwar ihre Traditionen, Sprachen und vor allem ihre religiösen 
Praktiken trotz jahrhundertelanger islamischer Herrschaft erhalten, andererseits 
blieben sie von der muslimischen Bevölkerung isoliert. Das hatte zur Folge, dass 
sogar mehr als 500 Jahre nach der Eroberung Konstantinopels durch die Osma-
nen viele Dhimmis in der Stadt der türkischen Sprache nicht oder nur in sehr 
bescheidenem Ausmaß mächtig waren.513

Alles in allem ist diese Toleranz gegenüber Nicht-​Muslimen eine einheitliche 
Auffassung in der türkischen Rechtsliteratur.514 Es sei aber darauf hingewiesen, 
dass die vom Osmanischen Reich geübte Toleranz nicht unbedingt bedeutet, 

	509	 „Christen und Juden wandten sich an muslimische Gerichte, wenn sie es zu ihrem 
Vorteil erachteten. Der muslimische Justizträger (Kadi) konnte entweder nach dem 
allgemeinen anerkannten islamischen Recht urteilen oder nach dem christlichen und 
jüdischen Recht interpretieren. Jede andere Situation, ein Muslim an jüdischen oder 
christlichen Gerichten, war geschlossen, weil der Islam das hegemoniale Rechtssystem 
darstellte“, Rodrigue, Princeton University Press 1995, 238 (240).

	510	 Demir, ABD 2013, 271 (277); Konan, GÜHFD 2011, 253 (270).
	511	 Demir, ABD 2013, 271 (278); Günay, Die Geschichte der Türkei, S. 41.
	512	 Im Prinzip gehörte diese Praxis zur früh-​islamischen Tradition. Aber aus Sicherheits-

gründen war diese von Osmanen übernommen worden, Bozkurt, AÜHFD 1993, 49 
(50 f.).

	513	 Günay, Die Geschichte der Türkei, S. 40.
	514	 Cin/​Akyılmaz, Türk Hukuk Tarihi, S.  161; Toker, Türkiye’de Din ve Vicdan 

Hürriyeti, S. 68.

Dritter Teil:  Negative Religionsfreiheit in der Türkei



117

dass die Religionsfreiheit vollständig geschützt war, denn die Toleranz allein ver-
leiht den Menschen noch kein Recht auf Religionsfreiheit.515

b. � Glaubens-​ und Religionsfreiheit bei Muslimen
Während Nicht-​Muslime, die zum Islam konvertieren wollten, ihren Glauben 
unkompliziert ändern konnten, war den muslimischen Osmanen der Religions-
wechsel streng verboten;516 mitunter stand auf Apostasie sogar die Todesstrafe.517 
Das islamische Rechtssystem kannte für Muslime keine negative Religionsfrei-
heit und erkannte auch nicht den Anspruch an, einer anderen Religion oder 
Weltanschauung anzugehören zu dürfen.

Nach den Scharia-​Regelungen bezeichnete man einige Strafen, die zum 
Schutz des Eigentums, der öffentlichen Sicherheit und der öffentlichen Moral 
verhängt wurden und als „Rechtsansprüche Gottes“ galten, als Hadd-​Strafe 
(Hadd suçları).518 Diese Hadd-​Strafen werden im Koran eindeutig benannt; ob 
es sich dabei aber um die Todesstrafe handeln muss, ist nicht immer eindeu-
tig geklärt. Ein Grund, warum die Apostasie oder Verleugnung der Religion die 
Todesstrafe nach sich zog, liegt darin, das diese Tat mit Landesverrat verglichen 
wurde.519 Laut muslimischen Juristen seien Hadd-​Strafen als Worte Gottes zu 
charakterisieren, sodass ihre Durchsetzung nicht im Interesse einer Privatperson 
erfolge, sondern im Interesse der Allgemeinheit liege.520

	515	 Tanör, in: Insan Hakları, S. 98 (98); Demir, ABD 2013, 271 (279); Dönmez/​Altuntaş/​
Enneli, Dinsel ve Etnik Kimlikler, S. 128.

	516	 Cin/​Akyılmaz, Türk Hukuk Tarihi, S. 219; Konan, GÜHFD 2011, 253 (269).
	517	 Nach einem Fetwa von Ebusuud Efendi, einem der berühmtesten geistlichen Ober-

häupter des Osmanischen Reiches, der im 16. Jahrhundert lebte; er wurde gefragt: „Wie 
ist der Status der Person, die zunächst die Regeln des Islam akzeptiert und dann zu 
einer anderen Religion übertritt?“ Er antwortete „Er wird zum Islam zurückgerufen, 
wenn er seine Entscheidung nicht zurücknimmt, wird er getötet.“ Ihm wurde eine 
weitere Frage über Frauen gestellt: „Wenn eine Dhimmi, Nicht-​Muslima, nach der 
Annahme des Islam wieder konvertieren würde, würde sie getötet werden?“ Er ant-
wortete: „Nein, aber sie wird niemals aus dem Kerker herauskommen und ist über-
wältigt von der Welt, bis sie stirbt.“ Die früh-​islamische Ordnung der Todesstrafe bei 
Religionswechsel wurde im Laufe der Zeit, also bis zum Ende 17. Jh., schrittweise zu 
reduzieren versucht, Aslan, Din Değiştirme, S. 17 f.

	518	 Diebstahl, außerehelicher Geschlechtsverkehr, falsche Bezichtigung des außerehe-
lichen Geschlechtsverkehrs, Alkoholkonsum, Straßenraub und Apostasie, Akbulut, 
AÜHFD 2003, 167 (173).

	519	 Konan, GÜHFD 2011, 253, Fn. 48.
	520	 Akbulut, AÜHFD 2003, 167 (173 f.).

Rechtsgeschichtlicher Hintergrund



118

Im Osmanischen Staat wurden die soziale Ordnung und der Frieden sowie 
die Sicherheit von Leben und Eigentum im Allgemeinen durch Bestrafung und 
Einschüchterung gewährleistet. An dieser Stelle unterscheidet sich die islami-
sche Tradition von anderen monotheistischen Religionen. Nach islamischem 
Verständnis gelten für das Individuum nicht nur Richtlinien bezüglich des Glau-
bens, sondern es werden auch disziplinierende Maßnahmen eingesetzt, um die 
Regeln der sozialen Ordnung durchzusetzen.521 Kapani betont, dass die den 
Menschen anerkannten Rechte Zugeständnisse Gottes seien, somit von seiner 
Gnade abhingen und sich in einem sehr engen Rahmen bewegten. Diese Rechte 
unterschieden sich sowohl hinsichtlich der Qualität als auch hinsichtlich der 
Quantität von Menschenrechten im westlichen Sinne. Sie tendierten dazu, das 
Ziel zu verfolgen, den Menschen vor verschiedenen Gefahren zu schützen und 
ihn in einer disziplinierten Gesellschaftsordnung abzusichern, anstatt ihm die 
Freiheit zu geben, seine materielle und spirituelle Existenz nach eigenen Vor-
stellungen zu entwickeln.522

2. � Konstitutionelle Menschenrechte ab dem 19. Jh. im 
Osmanischen Reich

Während der Akzent der amerikanischen Unabhängigkeitserklärung von 1776 in 
ihrem Unabhängigkeitsstreben eher auf den Freiheitsverbürgungen liegt, betont 
die französische Menschenrechtserklärung vom 1789 die angeborene Gleich-
heit und die Freiheit aller Menschen gleichermaßen.523 Auch ist die französische 
Erklärung präziser und in größerer Allgemeingültigkeit formuliert.524 Sie ist der 
wichtigste Meilenstein der Geschichte der Menschenrechte und eine Weichen-
stellung für die Entwicklung des Verfassungsstaates im Osmanischen Reich.

Ende des 18. Jahrhunderts verstärkte sich im Osmanischen Reich –​ beeinflusst 
von den europäischen Mächten und den Ideen der Französischen Revolution –​ 
die Forderung nach Grund-​ und Menschenrechten. Die Doktrin der Menschen-
rechte zielt darauf ab, die unbegrenzte Staatsmacht einzuschränken und die 
Bürger vor Unterdrückung durch die beherrschende Macht zu schützen.525

	521	 Kapani, İnsan Haklarının Uluslararası Boyutları, S. 120.
	522	 Kapani, İnsan Haklarının Uluslararası Boyutları, S. 119.
	523	 Hattenhauer, Europäische Rechtsgeschichte Rn. 1644; Hofmann, JuS 1988, 841 (844); 

Pieroth, JURA 1982, 568 (578).
	524	 Pieroth, JURA 1982, 568 (574).
	525	 Kapani, İnsan Haklarının Uluslararası Boyutları, S. 19.

Dritter Teil:  Negative Religionsfreiheit in der Türkei



119

Der Beginn der modernen Entwicklung der Menschenrechte lässt sich in 
der Regel auf den Sened-​i Ittifak (Bündnisvertrag) von 1808 datieren. Doch 
auch wenn dieser Vertrag der erste Schritt auf dem Weg zu einer Verfassung 
im Osmanischen Reiches war und meist an den Beginn der türkischen Verfas-
sungsgeschichte gestellt wird,526 ist er noch nicht als Verfassung im Sinne des 
Konstitutionalismus des 19. Jh. anzusehen.527 Wäre die Vereinbarung erfolg-
reich gewesen, hätte dies die Umwandlung des Osmanischen Reiches von einer 
Sultansherrschaft in eine feudale Zentralgewalt bedeutet. Der Osmanische Staat 
brachte eine Vielfalt von religiösen, sprachlichen und ethnischen Gemeinschaf-
ten zusammen; doch der immer stärker werdende Nationalismus der unterwor-
fenen Länder führte zu vielgestaltigen Unabhängigkeitsbestrebungen, die meist 
von den westeuropäischen Mächten unterstützt wurden, da diese sich davon 
Vorteile erhofften.

Die Geschichte der osmanischen Modernisierung ist weitgehend mit der fort-
schreitenden Verwestlichung identisch. Aber das Osmanische Reich wurde von 
den europäischen Großmächten im 19. Jh. nicht mehr als ein ernsthafter Gegner 
angesehen, denn Letztere hatten erkannt, dass sie den Osmanen auf politischer, 
wirtschaftlicher und militärischer sowie rechtlicher Ebene weitaus überlegen 
waren. So kam es, dass das Osmanische Reich immer mehr zum Spielball zwi-
schen den europäischen Großmächten wurde. Toynbee weist darauf hin, dass 
eine Zivilisation, die einer überlegenen Zivilisation gegenübersteht, stets nur 
zwei Möglichkeiten hat: Eine Möglichkeit besteht darin, die Tore gegenüber der 
stärkeren Macht vollständig zu schließen, um sich im Glanz der eigenen Vergan-
genheit zu sonnen.528 Die zweite Möglichkeit ist, die Macht der fremden Zivilisa-
tion zu akzeptieren und ihre Institutionen anzunehmen.529 In diesem Fall wählte 
das Osmanische Reich die zweite Option. Zwar wollte das Osmanische Reich die 
westlichen Institutionen nicht komplett übernehmen; es wollte aber die europäi-
schen Modernisierungs-​ und Entwicklungsbewegungen auch nicht vollständig 
verpassen –​ denn anderenfalls drohte ein niemals aufzuholender Rückstand.530

	526	 Kreiser, Der Osmanische Staat 1300-​1922, S. 36.
	527	 Plagemann, Von Allahs Gesetz zur Modernisierung, S. 84; Rumpf, Das türkische 

Verfassungssystem, S. 37.
	528	 Toynbee, Medeniyet Yargılanıyor, S. 31.
	529	 a.a.O., S. 31.
	530	 Erdoğan, Cogito (27) 2001, 252 (252).

Rechtsgeschichtlicher Hintergrund



120

a. � Die erste Phase der konstitutionellen Entwicklung: Tanzimat-​Ära
Im späten Osmanischen Reich war die religionspolitische Debatte geprägt von 
den Auswirkungen des Nationalismus, der den Vielvölkerstaat seit dem frü-
hen 19. Jahrhundert bedrohte. Als Reaktion auf diese Bedrohung vom Westen 
wurden in der Reformperiode zwischen 1839531 und 1856532, die unter dem 
Namen Tanzimat zusammengefasst wird, erstmals allgemeine Bürgerrechte 
wie der Schutz des Lebens, der Ehre, des Eigentums und des Vermögens sowie 
die Gleichheit vor dem Gesetz formuliert und die Gleichheit aller Untertanen 
unabhängig von der Religionszugehörigkeit garantiert. Neben dem Recht auf ein 
faires gerichtliches Verfahren wurde im Zuge dieser Reformen auch das Rechts-
institut „keine Strafe ohne Gesetz“533 normiert.534

Mit dem im Jahr 1839 erlassenen Handschreiben535 wurde als Ziel der Geset-
zesreformen festgeschrieben, dass alle Osmanen, Muslime oder Nicht-​Muslime, 
vor dem Gesetz gleichgestellt seien.536 Der Reformerlass von 1839 enthielt zudem 
Folgendes: Der Sultan und seine Regierung verpflichteten sich, allen Bürgern die 
eben genannte Basis der Grundrechte ohne Unterschied der Rasse und Religion 
zuzuerkennen und Steuergerechtigkeit gegenüber jedem Bürger auszuüben. Die 
Verwaltung musste alle notwendigen verwaltungsrechtlichen und gesetzlichen 
Maßnahmen ergreifen, um diese Regelungen politisch zu realisieren.537

Da die demographische Struktur des Osmanischen Reiches einen sehr hete-
rogenen Charakter aufwies, trugen die versprochenen Freiheiten, welche ohne 
Rücksicht auf Geschlecht, Rasse und Religion gewährt wurden, jedoch nur 
zur Stärkung der nationalistischen Aspiration der in Europa beheimateten, 
nicht assimilierten fremden Volksgruppen bei.538 Hieraus lässt sich folgendes 
Fazit ziehen:  Eine Reformbewegung, die ohne Rücksicht auf die sozialen und 

	531	 Im Jahr 1839 wurde das ‚Kaiserliche Handschreiben‘ (sog. Gülhane Hatt-​i Hümayunu 
vom 03.11.1839) veröffentlicht, das die ‚Neuordnungen‘ (kurz: Tanzimat) verkündet.

	532	 Sog. Islahat Fermani vom 28.2.1856.
	533	 Nach allgemeinem Rechtsverständnis bezeichnet nulla poena sine lege das Gesetz-

lichkeitsprinzip des Strafrechts.
	534	 Rumpf, Einführung in das türkische Recht, S. 26.
	535	 Übersetzung zitiert nach von Kraelitz-​Greifenhorst, Die Verfassungsgesetze des Osma-

nischen Reiches, auch einsehbar unter http://​www.verfassungen.eu/​tr/​verf76-​index.
htm (letzter Zugriff am 27.07.2021).

	536	 Detailliert bei Ursinus, in: Baumgärtner/​Lorenz (Hrsg.), S. 153 (156 f.); Jacob, Minder-
heitenrecht in der Türkei, S. 125; Abadan, JöR 1960, 353 (357).

	537	 Abadan, JöR 1960, 353 (357); Seufert/​Kubaseck, Die Türkei, S. 71.
	538	 Abadan, JöR 1960, 353 (357).

Dritter Teil:  Negative Religionsfreiheit in der Türkei



121

politischen Realitäten bloß der persönlichen Initiative und den Ansichten Ein-
zelner entspringt, ist als vorübergehender Versuch zum Schreiten verurteilt.539

Die Versprechen des Reformerlasses von 1839540 wurden jedoch kaum einge-
halten. Allerdings inspirierte der Erlass spätere Reformbewegungen. Vor allem 
der sog. Erneuerungserlass von 1856 erhielt wichtige Ergänzungen. Das zentrale 
Anliegen dieses Erneuerungserlasses war, wie beim Reformerlass von 1839, ein-
mal mehr, den Status der nichtmuslimischen Minderheiten zu verbessern, auch 
über eine Kombination von Gleichstellung mit den muslimischen Einwohnern, 
die sich durch die Erlasse nun langsam von Untertanen zu Bürgern emanzipier-
ten, und das Versprechen der garantierten Grundrechte.541 Die strikte Untertei-
lung der Gesellschaft in Muslime und Nicht-​Muslime und die damit verbundene 
Privilegierung der Muslime wurde im Grunde beseitigt. Nichtmuslimische 
Gemeinden durften von nun an eigene Schulen gründen und unterhalten, der 
Zugang zum öffentlichen Dienst sollte für jeden möglich sein.542 Auch den geist-
lichen Würdenträgern nichtmuslimischer Religionsgemeinschaften wurde ein 
feststehendes Einkommen zugesichert.

b. � Die erste Osmanische Verfassung von 1876
Mit der ersten echten Verfassung im Sinne des europäischen Konstitutionalis-
mus des 19. Jh. wurde die theokratische Legitimation staatlicher Herrschafts-
gewalt durch ein demokratisches Legitimationselement erstmals eingeschränkt, 
ohne allerdings dadurch ersetzt zu werden.543

Die Verfassung von 1876 (Kanun-​u Esasî, im Folgenden: Verf von 1876) ent-
hielt sowohl Bestimmungen zur Staatsorganisation als auch zur Regelung der 
Beziehungen zwischen Bürger und Staat.544 Zudem wurde mit ihr eher das Ziel 
verfolgt, dem Sultan eine starke Machtstellung zu verschaffen, als die Rechte 
der Nation und Bürger zu gewährleisten.545 „Zwar gab es ein aus zwei Häusern 
bestehendes Parlament, doch hatte der Sultan vollkommen in der Hand, ob der 
Wille des Parlaments auch Gesetz wurde; stimmte der Sultan nicht zu –​ sei es 

	539	 Abadan, JöR 1960, 353 (357).
	540	 Übersetzung zitiert nach von Kraelitz-​Greifenhorst, Die Verfassungsgesetze des Osma-

nischen Reiches, auch einsehbar unter: http://​www.verfassungen.eu/​tr/​verf76-​index.
htm (letzter Zugriff am 27.07.2021).

	541	 Rumpf, Das türkische Verfassungssystem, S. 40.
	542	 Rumpf, Das türkische Verfassungssystem, S. 40 f.
	543	 Rumpf, Das türkische Verfassungssystem, S. 41; Seufert/​Kubaseck, Die Türkei, S. 77.
	544	 Rumpf, Rezeption und Verfassungsordnung: Beispiel Türkei, S. 8.
	545	 Abadan, JöR 1960, 353 (358).

Rechtsgeschichtlicher Hintergrund



122

ausdrücklich, sei es durch bloßes Schweigen –​, trat das Gesetz nicht in Kraft. 
Er war Oberbefehlshaber der Armee und der Flotte. Eine Verantwortlichkeit 
der vollziehenden Gewalt, auch nur des Ministerrats, gegenüber dem Parlament 
gab es nicht; ein wichtiges Machtinstrument des Sultans war das Verbannungs-
recht, das keiner richterlichen Aufsicht unterlag. Die Gerichtsbarkeit wurde als 
unabhängig mit nicht absetzbaren Richtern konzipiert; dabei setzte die Verfas-
sung diejenige Gerichtsorganisation voraus, die zum Zeitpunkt der Verkündung 
der Verfassung bestand, also die weltliche und die nach wie vor existierende 
Gerichtsbarkeit der Scharia.“546

Diese erste türkische Verfassung von 1876, in der die Grundrechte im zweiten 
Abschnitt „allgemeine Rechte der osmanischen Untertanen“ geregelt werden, 
lässt eindeutig erkennen, dass sie den Grundrechtsschutz der Religionsfreiheit in 
heutigem Sinne nicht garantierte. Gemäß Art. 4 Verf. von 1876 war der Sultan als 
Kalif Beschützer der islamistischen Religion, Beherrscher und Padischah aller 
osmanischen Untertanen.547 Gemäß Art. 5 Verf. von 1876 galt seine Person als 
heilig und er war niemandem verantwortlich. In Art. 7 Verf. von 1876 wurden 
ferner zu seinen Hoheitsrechten gezählt: die Erklärung von Krieg und Frieden, 
die Ausübung der Gerichtsbarkeit nach den Vorschriften des Scharia-​Rechts 
und der Gesetze, die Aufstellung der Richtlinien für die öffentliche Verwaltung, 
die Berufung, Vertagung und notwendigenfalls die Auflösung des Parlaments.548 
Art. 8 Verf. von 1876 definierte zunächst den Begriff ‚Osmane‘. Osmanen waren 
demnach alle Untertanen des Osmanischen Reiches, egal, welcher Religion oder 
konfessionellen Ausrichtung sie auch angehören mochten. Art.  11 bestimmte 
zwar den Islam als Staatsreligion, sprach jedoch allen Angehörigen anerkann-
ter Religionen die freie Ausübung ihrer Religion zu, sofern dies nicht gegen die 
öffentliche Ordnung und Sittlichkeit verstieß. Da er jedoch weder durch das 
Parlament noch durch irgendein Gericht kontrolliert wurde, verfügte der Sultan 
durch Art. 113 Verf. von 1876 über die Möglichkeit, jede Person des Landes zu 
verbannen, die für die Regierung eine (vermeintliche) Gefahr darstellte.549 Bis 

	546	 Rumpf, Rezeption und Verfassungsordnung: Beispiel Türkei, S. 9.
	547	 Übersetzung zitiert nach von Kraelitz-​Greifenhorst, Die Verfassungsgesetze des Osma-

nischen Reiches, S. 31, auch einsehbar unter: http://​www.verfassungen.eu/​tr/​verf76-​
index.htm (letzter Zugriff am 29.07.2019).

	548	 Übersetzung zitiert nach von Kraelitz-​Greifenhorst, Die Verfassungsgesetze des Osma-
nischen Reiches, S. 32, auch einsehbar unter: http://​www.verfassungen.eu/​tr/​verf76-​
index.htm (letzter Zugriff am 29.07.2019).

	549	 Rumpf, Das türkische Verfassungssystem, S. 43 ff.

Dritter Teil:  Negative Religionsfreiheit in der Türkei



123

zur Verfassungsänderung von 1909 war der Sultan berechtigt, diese Verbannun-
gen auszusprechen.550

c. � Die Verfassungsänderungen von 1909
Die Verfassungsänderungen von 1909 stärkten den demokratischen und frei-
heitlichen Charakter der Verf. von 1876 und förderten die Modernisierung des 
Osmanischen Staates.551 Die Modifikationen, die im August 1909 in Kraft traten, 
zeichneten sich faktisch durch eine viel stärkere Neigung zum Parlamentaris-
mus und zum Gedanken der Volkssouveränität aus.552 Hauptsächlich wurden 
die Herrscherrechte des Sultans beschränkt und die Befugnisse der Volksver-
tretung erweitert. Beispielsweise wurde die Auflösung des Parlaments durch den 
Sultan erschwert, indem die Zustimmung des Senats zur zusätzlichen Bedin-
gung wurde.553

Dennoch ist darauf hinzuweisen, dass der Sultan nach wie vor das hohe Amt 
des islamischen Kalifats nach Art. 4 Verf. von 1876 behielt. Bestehen blieb damit 
auch der Dualismus zwischen geistlicher und weltlicher Verwaltung. Insgesamt 
blieb das Hoheitsrecht des Sultans über den Schutz und Vollzug des religiösen 
Rechts und über die Ausarbeitung von Gesetzen und Vorschriften, die in voller 
Übereinstimmung mit dem religiösen Recht stehen mussten, unberührt. Auch 
gab es keine Änderung betreffend Art. 11 Verf. von 1876 über die Staatsreligion 
des Osmanischen Reiches, die der „Islam“ ist.

3. � Stellungnahme

Mit dem Beginn des Niederganges des Osmanischen Reiches im 17. Jahrhundert 
begann auch die politische und religiöse Einheit des Staates zu zerfallen. Unter 
Einfluss der Französischen Revolution bzw. des erstarkenden Nationalismus 
nahmen europäische Länder die nicht-​muslimischen Untertanen vor den Osma-
nen in Obhut. Eine große Anzahl dieser Nicht-​Muslime zog den europäischen 
Schutz der osmanischen Verwaltung vor. Den Grund für diesen Wandel sah die 
osmanische Regierung darin, dass das Scharia-​Recht seit geraumer Zeit nicht 
richtig angewandt worden sei. Sie glaubten, dass man mit Neuordnungen den 

	550	 Konan, GÜHFD 2011, 253 (277 f.).
	551	 Hirsch, Die Verfassung der Türkischen Republik, in:  Die Staatsverfassungen der 

Welt, S.  28; von Kraelitz-​Greifenhorst, Die Verfassungsgesetze des Osmanischen 
Reiches, S. 62.

	552	 Abadan, JöR 1960, 353 (359).
	553	 Von Kraelitz-​Greifenhorst, Die Verfassungsgesetze des Osmanischen Reiches, S. 55.

Rechtsgeschichtlicher Hintergrund



124

alten Zu-​ und Wohlstand wiederherstellen könne. Auf Vorschlag der europäi-
schen Mächte sollte ein Kompromiss zwischen Muslimen und Nicht-​Muslimen 
gefunden werden, um alle osmanischen Bürger ohne Diskriminierung zu verei-
nen. Jedoch verliefen alle Versuche wenig erfolgreich. Die Gemeinden waren für 
eine Gleichstellung noch nicht bereit. Den nicht-​türkischen Muslimen gefiel es 
genauso wenig, mit Nicht-​Muslimen gleichgesetzt zu werden, wie es den nicht-​
muslimischen Gemeinden nicht passte, mit den anderen Gruppierungen gleich-
gestellt zu werden. Somit schlossen sich unterschiedliche Konfessionen und 
Nationalitäten zusammen und die Zivilbevölkerung mischte sich in die Gemein-
deverwaltungen ein; das Auseinanderfallen des Osmanischen Reiches war nicht 
mehr zu verhindern. Nun erstarkte unter den Türken das Nationalbewusstsein. 
Zur Kräftigung der Einheit und Solidarität der Türkischen Nation wurde eine 
türkische Nationalitätspolitik angewendet, und der Islam wurde zu einem Teil 
des türkischen Nationalitätsverständnisses.

Der Zweck dieser rechtshistorischen Zusammenfassung besteht nicht darin, 
den Zustand der Religions-​ und Gewissensfreiheit im Osmanischen Reich wäh-
rend des betrachteten Zeitraums komplett gutzuheißen oder zu kritisieren. Viel-
mehr ging es darum, die historischen Entwicklungen, die zur Gründung der 
Republik führten, zu erläutern, um die heutigen Debatten über Religionsfreiheit 
und Säkularismus in der Türkei zu verstehen.

II. � Religions-​ und Gewissensfreiheit in den türkischen 
Verfassungen

Nach dem Ersten Weltkrieg besetzten die Siegermächte das besiegte Osmanische 
Reich. Gegenüber der auf dem Waffenstillstand nach Art.  8 des Abkommens 
von Mudros554 basierenden Besatzungspolitik der Alliierten formierte sich eine 
Widerstandsbewegung unter Führung Mustafa Kemal Paschas.555 Am 23. April 

	554	 Der Text des Waffenstillstandsabkommens ist in englischer Fassung abgedruckt 
in: Helmreich, Paul C., From Paris to Sèvres, The Partition of the Ottoman Empire at 
the Peace Conference of 1919–​1920, Ohio State University Press., der gesamte Ver-
einbarungstext befindet sich auf S. 341 ff.

	555	 Angesichts der Niederlage des Reiches im Jahre 1919 wurde von Mustafa Kemal Pascha 
ein Befreiungskrieg initiiert, in dem er eigenen Angaben zufolge für die Befreiung des 
Sultanats und Kalifats von den Besatzungsmächten kämpfte, Kreiser/​Neumann, Kleine 
Geschichte der Türkei, S. 398. Jedoch kam es kurze Zeit später zu Konflikten zwischen 
Mustafa Kemal und der Istanbuler Regierung des Sultans; Hirsch, Die Verfassung der 
Türkischen Republik, in: Die Staatsverfassungen der Welt, S. 25.

Dritter Teil:  Negative Religionsfreiheit in der Türkei



125

1920 wurde in Ankara ein ‚Alternativparlament‘556 von Mustafa Kemal und sei-
nen Gefolgsleuten gegründet. Sie beriefen als ein zweites Verwaltungszentrum 
die große Türkische Nationalversammlung mit Sitz in Ankara (Türkiye Büyük 
Millet Meclisi, im Folgenden abgekürzt: TBMM) ein.

1. � Die Verfassung von 1921 und die Doppelverfassungsperiode

Nach Gründung der TBMM wurde am 20.01.1921 die erste provisorische Ver-
fassung der neuen Türkei verabschiedet.557 Da die Osmanische Verfassung von 
1909 noch nicht außer Kraft gesetzt war, sondern ebenfalls galt, wird in die-
sem Zusammenhang von einer Doppelverfassungsperiode gesprochen. Hirsch 
zufolge standen sich damit zwei Regierungen gegenüber, die beide für sich das 
Recht in Anspruch nahmen, die allein legitimierte Sprecherin für die Türkei 
zu sein –​ zum einen die Istanbuler Regierung im Namen des Sultans und zum 
anderen die Regierung in Ankara im Namen der Türkischen Nation.558

Die TVerf von 1921 besteht aus insgesamt 23 Artikeln559 und enthält keinen 
Grundrechtekatalog. Sie hob formell die Verf. von 1876 nicht auf und wurde 
faktisch zur ‚leeren Worthülse‘.560 Trotz der Konkurrenzsituation zwischen der 
Ankaraner und der Istanbuler Regierung wurde mit der TVerf von 1921 ein 
neues Regime gegründet, das nicht auf theokratischer Grundlage, sondern auf 
der Volkssouveränität beruhte. Laut Art. 1, S. 1 TVerf von 1921 stand die Souve-
ränität ohne Einschränkung und Bedingung der Nation zu.

Die TVerf von 1921 verkörperte den Typus einer parlamentarischen Demo-
kratie in radikaler Form.561 Sie beabsichtigte lediglich, die dringendsten 

	556	 Rumpf, Einführung in das türkische Recht, S. 27.
	557	 Tanör, Osmanlı-​Türk Anayasal Gelişmeleri, S. 259.
	558	 Hirsch, Die Verfassung der Türkischen Republik, in:  Die Staatsverfassungen der 

Welt, S. 26.
	559	 In 23 Artikeln und 7 Abschnitten geht es um grundlegende Bestimmungen, die Ver-

waltung, Provinzen, Kreise, Gemeinden, Generalinspektionen und besondere Arti-
kel, Hirsch, Die Verfassung der Türkischen Republik, in: Die Staatsverfassungen der 
Welt, S. 26.

	560	 Hirsch, Die Verfassung der Türkischen Republik, in: Die Staatsverfassungen der Welt, 
S, 26; Perçin, Die Kompatibilität des säkularen Staates mit dem Islam, S. 181.

	561	 Wie beispielsweise folgende Artikel nachweisen: Art. 2 TVerf von 1921: „Die voll-
ziehende Gewalt und das Recht der Gesetzgebung sind in der Großen Nationalver-
sammlung, die die alleinige und wirkliche Repräsentantin der Nation ist, einheitlich 
verkörpert“, Art. 3 TVerf von 1921: „Das Türkische Reich wird von der Großen Natio-
nalversammlung regiert“, Art. 8 S. 2 TVerf von 1921: „Die Versammlung erteilt in 

Rechtsgeschichtlicher Hintergrund



126

Organisationsprobleme während des Befreiungskampfs in provisorischer Weise 
zu regeln.562 In diesem Rahmen lässt sich die TVerf von 1921 mit dem deutschen 
Gesetz über die vorläufige Reichsgewalt vom 10. Februar 1919 vergleichen.563

a. � Exkurs: Der Zerfall des Osmanischen Reichs vor seinem 
rechtspolitischen Hintergrund

Die Unterzeichnung des Friedendiktates von Sèvres vom 10. August 1920 durch 
die Istanbuler Regierung, das die Aufteilung des Osmanischen Reiches unter den 
Besatzungsmächten vorsah, wurde als Vaterlandsverrat aufgefasst und führte 
schließlich zu der von der Regierung in Ankara und Mustafa Kemal organisier-
ten Verteidigung Anatoliens gegen die Besatzung.

Bis zum letzten Sieg gegen Griechenland vom 09. September 1922 kämpfte die 
neue türkische Armee im Befreiungskrieg zwei Jahre lang an vielen Fronten564 
in Anatolien; während dieser Zeit wurden einige Verträge565 abgeschlossen. Der 
Vertrag von Sèvres war damit zugleich hinfällig. Mit dem Waffenstillstand von 
Mudros war der Erste Weltkrieg beendet und die Alliierten besetzten die Darda-
nellen und den Bosporus/​Istanbul. Die Alliierten der Entente verhandelten über 
die Aufteilung des Osmanischen Reiches. Bevor endgültige Entscheidungen 
getroffen wurden, begann die türkische Nationalbewegung. Schließlich wurde 
am 11. Oktober 1922 das Waffenstillstandsprotokoll in Mudanya unterzeich-
net.566 Mit diesem Abkommen nahmen die Alliierten der Entente ihre Zustim-
mung zu der Rückgabe von Istanbul an die Ankaraner Regierung, also TBMM 
zurück und erkannten damit die türkische Obrigkeit innerhalb der nationalen 
Grenzen an.567

Verwaltungsangelegenheiten den Ministern Anweisungen und ersetzt sie erforder-
lichenfalls durch andere“.

	562	 Abadan, JöR 1960, 353 (364).
	563	 Das Gesetz über die vorläufige Reichsgewalt vom 10. Februar 1919 (RGBl. S. 169) 

regelte die Regierungsgewalt in der Übergangsphase vom Deutschen Kaiserreich zur 
Weimarer Republik. Am 14. August 1919 wurde es von der Weimarer Verfassung 
außer Kraft gesetzt (Art. 178 Satz 1 WRV); vgl. auch Abadan, JöR 1960, 353 (364).

	564	 Erste Inönü-​Schlacht im Januar 1920, Zweite Inönü-​Schlacht im März 1921, Schlacht 
am Sakarya im September 1921, Schlacht von Dumlupınar im August 1922.

	565	 Vertrag von Gümrü am 3. Dezember 1921 mit Armeniern, Moskauer Vertrag am 16. 
März 1921 mit den Sowjets, Angora-​Vertrag am 20. Oktober 1921 mit Franzosen.

	566	 Hirsch, Die Verfassung der Türkischen Republik, in:  Die Staatsverfassungen der 
Welt, S. 26.

	567	 Abadan, JöR 1960, 353 (366).

Dritter Teil:  Negative Religionsfreiheit in der Türkei



127

b. � Die Lausanner Friedenskonferenz und das Ende des Osmanischen 
Reiches

Die Einladung zur Friedenskonferenz in Lausanne erging sowohl an die Istanbu-
ler als auch an die Ankaraner Regierung. Die Regierung von Ankara protestierte 
mit der Begründung, dass sie die einzige Vertreterin der türkischen Nation sei, 
und fasste daraufhin am 13. Oktober 1922 folgenden Beschluss: „Das osmani-
sche Reich ist untergegangen und die Große Nationalversammlung der Türkei 
hat sich konstituiert; die neue Regierung der Türkei ist an die Stelle des Osmani-
schen Reichs getreten und innerhalb seiner nationalen Grenzen sein neuer Erbe 
geworden […].“568

Die Regierung in Ankara erließ kurz im Anschluss an den oben erwähnten 
Beschluss das Gesetz zur Abschaffung des Sultanats vom 1. November 1922.569 
Das Gesetz lautete wie folgt:  „Da das türkische Volk mit dem Verfassungsge-
setz beschlossen hat, dass seine Souveränitäts-​ und Herrschaftsrechte von der 
TBMM, die seine wahre Präsentantin ist, in der Weise wahrgenommen und aus-
geübt werden, dass sie nicht aufgegeben, geteilt oder übertragen werden kön-
nen, und da es keine Macht oder Körperschaft duldet, die sich nicht auf den 
Willen der Nation gründet, erkennt es nur die Regierung der TBMM innerhalb 
der Grenzen des Nationalpaktes an. Deshalb betrachtet das türkische Volk die 
Form der Regierung in Istanbul, die sich auf die Souveränität einer Einzelperson 
gründet, seit dem 16. März 1920 als für immer der Geschichte angehörend.“570 
Diese Deklaration postulierte ferner, dass jeder von Istanbuler Regierung nach 
dem 16. März 1920 abgeschlossene Vertrag für nichtig zu erklären sei. Dadurch 
wurde vor allem das Sèvres-​Friedensdiktat für ungültig erklärt.571

Alles in allem war die Regierung in Ankara auf der Friedenskonferenz in Lau-
sanne alleiniger Verhandlungspartner und konnte den Friedensvertrag vom 23. 
Juli 1923 im Namen der Türkei unterzeichnen. Mit dem Friedensvertrag von 
Lausanne wurden sämtliche Bestimmungen des Friedensvertrags von Sèvres 
revidiert und die Souveränität und die Gleichberechtigung des neuen türkischen 
Staates zum größten Teil entsprechend dem Nationalpakt verwirklicht.

	568	 Amtlicher Text zitiert nach Hirsch, Die Verfassung der Türkischen Republik, in: Die 
Staatsverfassungen der Welt, S. 26.

	569	 Übersetzung zitiert unter:  http://​www.verfassungen.eu/​tr/​tuerkei22.htm (letzter 
Zugriff am 29.07.2021); Seufert, Diyanet, S. 8.

	570	 Übersetzung zitiert nach Abadan, JöR 1960, 353 (366 f.).
	571	 Abadan, JöR 1960, 353 (367).

Rechtsgeschichtlicher Hintergrund



128

c. � Radikale Reformen nach der Proklamation der  
Republik

Die Schaffung eines neuen Regimes, das auf einer demokratischen Volkssouve-
ränität statt auf einer theokratischen Monarchie beruhte, war zu einer Notwen-
digkeit geworden. Dementsprechend wurde am 29. Oktober 1923 die Republik 
Türkei proklamiert.572 Nach der offiziellen Proklamation galt es, eine den neuen 
Bedingungen entsprechende Verfassung vorzubereiten.573 Durch Gesetz Nr. 364 
vom 29. Oktober 1923 wurde die folgende Passage der TVerf von 1921 beibehal-
ten: In Art. 1 blieb die Formulierung bestehen, dass die Staatsgewalt von der Na-
tion ausgehe, allerdings wurde als Regierungsform die Republik hinzugefügt.574 
Daneben bestätigte Art. 2 S. 1, dass die Religion des türkischen Staates der Islam 
sei. Dieser Satz war ein Zugeständnis an eine starke Minderheit, die wegen der 
Abschaffung des Sultanats, der Gleichstellung von Scheich Ül-​Islam mit dem 
Amt des Ministerpräsidenten sowie der Ausrufung der Republik schwerwie-
gende Befürchtungen für die Zukunft hegte.575

In Vorbereitung auf die neue Verfassung mussten die religiösen Angelegen-
heiten erneut unter die Lupe genommen werden, da sich hier Widersprüche 
zu dem Wesen der nationalen Bewegung, die sich anfangs für die Aufhebung 
des Dualismus zwischen weltlicher und geistlicher Verwaltung eingesetzt hatte, 
auftaten.576 Der Fortbestand des Kalifats war wegen seiner dualistischen Struk-
tur ein Hindernis für die Modernisierung des staatlichen und sozialen Lebens. 
Zunächst musste die TBMM beschließen, eine Klärung dieser Frage herbeizu-
führen. Die rechtliche Trennung des Staates von der Religion sollte bei der Aus-
schaltung des theologischen Einflusses auf die Politik helfen.577 Am 3. März 1924 
verabschiedete das TBMM drei Gesetze: (1) Das seit 1920 bestehende Ministe-
rium für geistliche Angelegenheiten und fromme Stiftungen wurde vom Gesetz 
Nr. 429 aufgelöst. An seiner statt wurde das Direktorium für Religionsangele-
genheiten gegründet. (2) Durch das Gesetz Nr. 430 über die Vereinheitlichung 

	572	 Vgl. Jäschke, Der Islam in der neuen Türkei 1951, S. 1ff.
	573	 Hirsch, Die Verfassung der Türkischen Republik, in:  Die Staatsverfassungen der 

Welt, S. 30.
	574	 Übersetzung zitiert nach Hirsch, Die Verfassung der Türkischen Republik, in: Die 

Staatsverfassungen der Welt, S. 208; auch unter: http://​www.verfassungen.eu/​tr/​tuer-
kei21.htm (letzter Zugriff am 22.12.2021).

	575	 Abadan, JöR 1960, 353 (370).
	576	 Abadan, JöR 1960, 353 (370); Tanör, Osmanlı-​Türk Anayasal Gelişmeleri, S. 285.
	577	 Abadan, JöR 1960, 353 (371).

Dritter Teil:  Negative Religionsfreiheit in der Türkei



129

des Unterrichtswesens wurden alle geistlichen und militärischen Schulen ein-
heitlich dem Bildungsministerium zugeordnet. (3) Durch das Gesetz Nr.  431 
wurde das Kalifat abgeschafft. Einen Tag später, am 4. März 1924, wurden auch 
die Scharia-​Gerichte abgeschafft.578

Die Abschaffung des Kalifats und das Ende der provisorischen Verfassung 
ermöglichten die Vorbereitung einer neuen Rechtsordnung, die das Verhältnis 
zwischen den Individuen und dem Staat mit besonderem Fokus auf der Wah-
rung der Grundrechte regeln sollte.579

2. � Die Verfassung von 1924

Die am 24. April 1924 verkündete erste Verfassung der Republik Türkei war bis 
zum militärischen Putsch von 1960 in Kraft. Weil die erste republikanische Ver-
fassung vom Grundsatz der absoluten Herrschaft des Parlaments, welches auch 
die gesetzgebende und vollziehende Gewalt innehatte, ausging, galten ihr Geist 
und ihre Methodik als demokratisch. Diese Verfassung bestand aus 6 Abschnit-
ten. Unter dem 5. Abschnitt wurden erstmalig die Grundrechte der Türken 
gesetzlich geregelt. Dafür orientierte man sich an einem bereits bestehenden 
Grundrechtekatalog, der auch aus der Weimarer Verfassung von 1919 bekannt 
war.580 Indessen wurde noch kein Verfassungsgericht gegründet.

Im Wesentlichen übernahm die Verfassung von 1924 die Lehre des ‚natür-
lichen Rechts‘, welche die Philosophen des 18. Jahrhunderts über die Ursprünge 
der Grundrechte und Grundfreiheiten entwickelt hatten.581 Abadan bemerkt, 
dass der status negativus oder libertatis nach Jellineks Terminologie, d.h. die 
Grundrechte der türkischen Verfassung, im 5. Abschnitt der Grundrechte der 
Türken zusammengefasst wurde.582 Art. 68 TVerf von 1924, der die Freiheits-
rechte für die türkischen Staatsbürger enthält, stimmt übrigens fast wörtlich 
mit der Definition von Kant sowie mit Art. 4 der Französischen Erklärung der 

	578	 Jäschke, Der Islam in der neuen Türkei 1951, 1 (95 f.); Seufert, Diyanet, S. 8.
	579	 Abadan, JöR 1960, 353 (372).
	580	 „Wenn die Verfassung von 1924 auch kein Plagiat einer anderen europäischen Verfas-

sung darstellt, so steht sie zweifellos in der Tradition europäischer Einflüsse im Prozess 
der Rezeption ausländischen Rechtsgedankenguts“, kritisch bei Rumpf, Rezeption und 
Verfassungsordnung: Beispiel Türkei, S. 15 f.

	581	 Bspw. bei Montesquieu: „Die Freiheit ist das Recht, alles zu tun, was die Gesetze erlau-
ben“; in der Erklärung Jellineks ist die Rede von der „Freiheit gegen gesetzwidrigen 
Zwang“.

	582	 Abadan, JöR 1960, 353 (414).

Rechtsgeschichtlicher Hintergrund



130

Menschen-​ und Bürgerrechte583 überein.584 Daher wurde die Definition der 
Freiheit im Grundgesetz direkt von der aus der Französischen Revolution von 
1789 hervorgehenden Erklärung der Menschen-​ und Bürgerrechte inspiriert.585 
Grundsätzlich sind die Grundrechte somit in die Verfassung von 1924 einge-
gangen; es war jedoch nicht ausdrücklich geregelt, unter welchen Bedingungen 
und nach welchen Kriterien diese Grundrechte eingeschränkt werden können. 
Nach Art.  86 Abs.  4 TVerf von 1924 lassen sich diese Freiheiten nur durch 
Gesetze beschränken. Dem Individuum wies dies allerdings noch keine umfas-
send durch rechtsstaatliche Garantien geschützte Position gegenüber dem Staat 
zu.586 Mit anderen Worten bedeutet das, dass der status negativus der Verfas-
sung nicht persönliche Freiheiten gewährte, die gegenüber dem Staat bestehen, 
sondern nur innerhalb der Gesellschaft geltende Bürgerrechte anerkannte.587 So 
lässt sich auch erklären, dass der Gesetzgeber auf Basis einfacher Gesetze unbe-
gründet in die Rechte des Einzelnen eingreifen konnte.588 Daher handelt es sich 
bei der Verfassung von 1924 noch überwiegend um eine Staatsorganisations-
verfassung, die sich auf die Festlegung bestimmter Organe und ihrer Befugnisse 
beschränkte und die Existenz anderer Organe, wie bspw. diejenigen der ordent-
lichen Gerichtsbarkeit, voraussetzte.589

	583	 Art. 4 lautet, dass die Freiheit darin besteht, alles tun zu dürfen, was einem anderen 
nicht schadet: Die Ausübung der natürlichen Rechte eines jeden Menschen hat also 
nur die Grenzen, die den anderen Mitgliedern der Gesellschaft den Genuss ebendieser 
Rechte sichern. Diese Grenzen können nur durch das Gesetz bestimmt werden.

	584	 Abadan, JöR 1960, 353 (414).
	585	 Gözübüyük/​Sezgin, 1924 Anayasası Hakkındaki Meclis Görüşmeleri, S. 179; Art. 68 

TVerfG von 1924: „Jeder Türke wird frei geboren und lebt frei. Freiheit bedeutet, nach 
Belieben handeln zu dürfen, soweit nicht ein anderer dadurch geschädigt wird. Die 
Grenze der Freiheit, die zu den natürlichen Rechten gehört, ist für jedermann die 
Grenze der Freiheit der anderen. Diese Grenze wird nur durch das Gesetz bestimmt“, 
Übersetzung zitiert nach Hirsch, Die Verfassung der Türkischen Republik, in: Die 
Staatsverfassungen der Welt, S.  208; auch unter:  http://​www.verfassungen.eu/​tr/​
verf24-​index.htm (letzter Zugriff am 26.07.2021).

	586	 Rumpf, Rezeption und Verfassungsordnung: Beispiel Türkei, S. 16; vgl. auch Art. 75, 
S. 2 TVerf von 1924, demnach ist eine Einschränkung bspw. eines Gottesdienstes unter 
der Voraussetzung möglich, dass er gegen die öffentliche Ordnung, die guten Sitten 
oder die Gesetze verstößt. Dies enthält keine hinreichend klaren Bestimmungen für 
die gerichtliche Beurteilung.

	587	 Abadan, JöR 1960, 353 (415).
	588	 Gözler, Türk Anayasa Hukuku, S. 41.
	589	 Rumpf, Rezeption und Verfassungsordnung: Beispiel Türkei, S. 16.

Dritter Teil:  Negative Religionsfreiheit in der Türkei



131

Die Säkularisierung der Türkischen Republik erfolgte schrittweise im Zuge der 
neuen verfassungsrechtlichen Regelungen der TVerf von 1924. Zunächst sah Art. 2, 
S. 1 TVerf von 1924 noch den Islam als Staatsreligion vor. Für diesen Zeitpunkt lässt 
sich kaum von einer strikten Trennung von Staat und Religion sprechen: Auf dem 
Weg von der Staatsreligion zur Säkularisation entspann sich der innere Konflikt, 
Staat und Religion zwar trennen, aber mithilfe der Staatsreligion die nationale Ein-
heit sicherstellen zu wollen.590 Allerdings garantierte Art. 75 TVerf von 1924 die 
Religionsfreiheit.591 Ungeachtet der islamischen Staatsreligion waren alle Türken 
gemäß Art. 69 TVerf von 1924592 vor dem Gericht gleichgestellt und hatten nach 
Art. 70 TVerf von 1924593 Gewissens-​ und Gedankenfreiheit.

Erste Kulturreformen, die den Weg für den Säkularismus bzw. Laizismus 
ebnen sollten, fanden 1925 durch bestimmte neu verkündete Gesetze statt. Die 
umstrittenen Bruderschaften (Derwisch-​Orden) und die religiösen Wallfahrts-
grabstätten (Tekke) wurden mit Gesetz Nr. 677 vom 30. November 1925 –​ Ver-
bot und Schließung der Derwisch-​Orden, Klöster und Mausoleen –​ verboten. 
Im selben Jahr wurde durch ein Reformgesetz die europäische Zeitrechnung 
nach dem internationalen Kalender eingeführt. Im nächsten Jahr wurden das 
Schweizer Zivilrecht und damit die Einehe und Gleichgestellung der Geschlech-
ter eingeführt sowie in diesem Zusammenhang die religiöse Eheschließung und 

	590	 Dinçkol, 1982 Anayasası Çerçevesinde ve AYMK Laiklik, S. 35.
	591	 Art. 75 TVerf von 1924: „Niemand darf wegen seiner Religion, Konfession, Ordens-

zugehörigkeit oder philosophischen Forschung getadelt werden. Jeder Gottesdienst ist 
frei, soweit er nicht gegen die öffentliche Ordnung, die guten Sitten oder die Gesetze 
verstößt“, Übersetzung zitiert nach Hirsch, die Verfassung der Türkischen Republik, 
in: Die Staatsverfassungen der Welt, S. 216; auch unter: http://​www.verfassungen.eu/​
tr/​tuerkei24.htm (letzter Zugriff am 26.07.2021).

	592	 Art. 69 TVerf von 1924: „Die Türken sind vor dem Gesetz gleich und ausnahmslos 
verpflichtet, das Gesetz zu achten. Klassen-​, Stände-​, Familien-​ und Personenvor-
rechte jeder Art sind abgeschafft und verboten“, Übersetzung zitiert nach Hirsch, Die 
Verfassung der Türkischen Republik, in: Die Staatsverfassungen der Welt, (216), auch 
unter: http://​www.verfassungen.eu/​tr/​tuerkei24.htm (letzter Zugriff am 26.07.2021).

	593	 Art. 70 TVerf von 1924: „Unverletzlichkeit der Person, Freiheit des Gewissens, des 
Gedankens, der Rede, der Veröffentlichung, des Reisens, Vertragsfreiheit, Freiheit der 
Arbeit, des Eigentums und des Besitzes, Vereins-​ und Versammlungsfreiheit gehören 
zu den natürlichen Rechten der Türken“, Übersetzung zitiert nach Hirsch, Die Ver-
fassung der Türkischen Republik, in: Die Staatsverfassungen der Welt, S. 216; auch 
unter: http://​www.verfassungen.eu/​tr/​tuerkei24.htm (letzter Zugriff am 26.07.2021).

Rechtsgeschichtlicher Hintergrund



132

religiös gebundene Standesämter verboten.594 Außerdem sah das erste Türki-
sche Bürgerliche Gesetzbuch von 1926 innerhalb der Familie gleiche Rechte für 
Mann und Frau vor. Mädchen wurde die Möglichkeit der höheren Schulbildung 
eröffnet; sie konnten die Universität besuchen und ins Berufsleben eintreten. 
Die weibliche Kleidung wurde zum Symbol der Modernisierung: Bislang tru-
gen Frauen auf offener Straße Schleier und schwarzen Überwurf –​ für Mustafa 
Kemal äußere Zeichen der Rückständigkeit und Hindernis auf dem Weg zur 
Emanzipation. Er meinte:  „Die Frauen sollen ihre Gesichter der Welt zeigen, 
und sie sollen die Welt mit ihren Augen aufmerksam betrachten können. Dabei 
gibt es nicht zu befürchten.“595

Im Jahre 1928 betraf die erste Verfassungsänderung von 1924 einige Arti-
kel, die das Prinzip der Trennung von Staat und Religion regelten. Der zunächst 
noch als Staatsreligion verankerte Islam wurde aus der Verfassung verbannt, die 
rechtsprechende Gewalt unabhängigen und ausschließlich säkularen Gerichten 
übertragen. Aus Art. 26 TVerf von 1924 wurde der Satzteil „Inkraftsetzung von 
Scharia-​Rechtsbestimmungen“ gestrichen. Darüber hinaus wurde in Art. 16 die 
religiöse Formel der Eidesleistung der Abgeordneten in ‚eine Eidesleistung auf 
Ehre‘ umgewandelt. Als eine weitere einfachgesetzliche Reform im Jahr 1928, die 
eine Abkehr von der islamischen geprägten Tradition darstellte, wurde das bis-
lang verwendete arabische Alphabet durch das lateinische ersetzt.596 Während 
all diese Säkularisierungsreformen im Gange waren, bildete eine Verfassungs-
änderung im Jahr 1927 eine konstitutionelle Grundlage für das Staatsprinzip 
des Laizismus. Schließlich wurde Art.  2 S.  1 TVerf von 1924 wie folgt geän-
dert: „Das Türkische Reich ist republikanisch, nationalistisch, volksverbunden, 

	594	 Adal, Hukukun Temel İlkeri, S. 299, der durch das Türkische Zivilgesetzbuch Nr. 743 
vom 17. Februar 1926 angenommene Grundsatz der Eheschließung vor dem Standes-
beamten. Insbesondere führte dies zum Schutz der Frauenrechte. Die Regelmäßige 
Ehefähigkeit von Mädchen wurde auf 17 Jahre festgesetzt, Dinçkol, 1982 Anayasası 
Çerçevesinde ve AYMK Laiklik, S. 35; durch das Gesetz für Frauenrechte vom 24. 
März 1930 wurde den Frauen das aktive und passive Wahlrecht für die Kommunal-
wahlen und am 1934 für die Parlamentswahlen zuerkannt. 1935 wurden 15 Frauen ins 
türkische Nationale Parlament gewählt, was im europäischen Vergleich als progressiv 
bezeichnet werden kann.

	595	 Steinbach, Die Türkei im 20. Jahrhundert, S. 130.
	596	 Das Gesetz Nr. 1353 vom 1. November 1928 über die Annahme und Anwendung des 

türkischen Alphabets.

Dritter Teil:  Negative Religionsfreiheit in der Türkei



133

interventionistisch, laizistisch und revolutionär.“597 1928 wurde eine Kommis-
sion an der Theologischen Fakultät in Istanbul beauftragt, Vorschläge für eine 
Reform der islamischen Gebetsformen mit dem Ziel auszuarbeiten, den Muez-
zinruf von Moscheen von nun auf Türkisch statt auf Arabisch erklingen zu lassen 
(Adhan ist der islamische Gebetsruf –​ auf Türkisch lautet er Ezan).598 Ab 1932 
durfte nicht mehr auf Arabisch, sondern nur noch auf Türkisch zum Gebet geru-
fen werden; und ab 1934 war es nur noch den Oberhäuptern der anerkannten 
Religionsgemeinschaften erlaubt, in religiösen Bekleidungen aufzutreten.599 Auf 
einem Kongress der Regierungspartei (CHP600) im 1931 wurde sogar betont, 
dass die Religion nur eine Frage des Gewissens sei, und es sollte vereinbart wer-
den, dass religiöse Erziehung nicht in der Verantwortung des Staates, sondern in 
der Verantwortung der Familien liege.601

a. � Der laizistische Charakter der TVerf von 1924
Die Aufnahme des Laizismus in die Verfassung beruhte auf sozialen und histo-
rischen Gründen. Der Laizismus als Staatsprinzip sei keineswegs theoretische 
Formel oder Produkt abstrakter geistiger Spekulation, sondern ein aus der Praxis 
abgeleiteter Grundsatz, dessen günstige Auswirkungen durch Beobachtung und 
Erfahrung gewonnen worden seien.602 Nach Ansicht der Gründer des Landes 
konnte ein moderner Staat nur mit den Gesetzen und Verordnungen regiert 
werden, die den weltlichen Bedürfnissen, den wissenschaftlichen Erkenntnis-
sen und Anforderungen einer modernen Gesellschaft entsprachen. Die Reli-
gion wurde als Gewissensangelegenheit betrachtet, welche keinen Einfluss auf 
die weltliche und staatliche Sphäre haben sollte. Mit dem Prinzip des Laizismus 

	597	 Übersetzung zitiert nach Hirsch, in: Die Verfassung der Türkischen Republik, in: Die 
Staatsverfassungen der Welt, S. 209, auch unter: http://​www.verfassungen.eu/​tr/​tuer-
kei24.htm (letzter Zugriff am 26.07.2021).

	598	 Näher bei Jäschke, Der Islam in der neuen Türkei 1951, 1 (79 ff.); laut informellen 
Quellen wurde der erste Adhan am 20. Januar 1931 in Babaeski (Edirne) auf Türkisch 
ausgerufen. Offiziellen Angaben zufolge wurde der erste türkische Gebetsruf am 23. 
Januar 1932 in Istanbul ausgerufen.

	599	 Das Gesetz Nr. 2596 vom 5. Dezember 1934 bestimmt: „Geistliche irgendeiner Reli-
gion oder Religionsgemeinschaft dürfen außerhalb der Gotteshäuser und religiösen 
Feierlichkeiten keine geistliche Kleidung tragen“; vgl. Seufert, Diyanet, S. 10.

	600	 Cumhuriyet Halk Partisi (Die republikanische Volkspartei). Sie wurde in Jahr 1923 
als erste türkische Partei gegründet und ist somit die älteste aktive Partei der Türkei.

	601	 Özdalga, Modern Türkiye’de Örtünme Sorunu, S. 39 ff.
	602	 Abadan, JöR 1960, 353 (380).

Rechtsgeschichtlicher Hintergrund



134

wurde zugleich auf die Beseitigung des religiösen Dogmatismus und auf die 
Gleichbehandlung von Muslimen und Nichtmuslimen abgezielt. Im Zuge der 
Säkularisierungspolitik sollte die Religion nunmehr eine untergeordnete Rolle 
im Alltagsleben spielen.603 Davon erhoffte man sich, den Widerspruch zwi-
schen den Angehörigen verschiedener Religionsgemeinschaften zu beseitigen 
und unter ihnen als Angehörige der türkischen Nation ein Solidaritätsgefühl zu 
schaffen.604

Viele dieser Maßnahmen führten zu einer Dissoziation von kontroversen Mei-
nungen, was Kapani verdeutlicht: Wollte die Türkei eine moderne Republik wer-
den, konnte sie nicht sowohl das Scharia-​Recht beibehalten, als auch das westliche 
Rechtssystem adaptieren; ebenso wenig war es möglich, von staatlicher Ebene aus 
strenge und statische religiöse Regeln in der Gesellschaft anzuwenden und gleich-
zeitig eine dynamische Entwicklung mit dem Ziel einer libertären Ordnung anzu-
streben.605 Daher wurde eine Reihe staatlicher Maßnahmen als notwendig erachtet, 
um die oben genannten Ziele zu erreichen. Ein weiteres Argument ist laut Başgil 
Folgendes: Der Staat dürfe zwar sehr harte Maßnahmen ergreifen, um seine Sicher-
heit und sein Regime zu schützen, müsse sich jedoch unmittelbar nach den obli-
gatorischen Bedingungen für solche Ausnahmemaßnahmen wieder normalisieren 
und dürfe keine zerstörerischen Maßnahmen ohne zwingende Gründe ergreifen. 
Sollte er gezwungen sein, solche Maßnahmen anzuwenden, dürfe er seine Macht 
nicht unterdrückend anwenden.606

b. � Vom Einparteiensystem zum Mehrparteiensystem unter Betrachtung des 
laizistischen Aspektes

Die Türkei hielt sich aus dem Zweiten Weltkrieg heraus und führte nach 1945 
die Mehrparteiendemokratie ein. Ab 1945 gelang die Etablierung eines Mehr-
parteiensystems und in der Folge auch die Herausbildung einer Opposition. Am 
07. Januar 1946 gründete sich die Demokratische Partei (Demokrat Partisi, im 

	603	 Akkaya/​Özbek/​Şen, Länderbericht Türkei, S. 10.
	604	 a.a.O., S. 10.
	605	 Kapani, İnsan Haklarının Uluslararası Boyutları, S. 130.
	606	 Armağan, Din –​ Vicdan Hürriyeti ve Laiklik, Fn. 23; bspw. war der Scheich-​Said-​Auf-

stand im Jahre 1925 eine Reaktion kurdischer Stammesgruppen unter der Leitung 
eines streng-​sunnitischen Ordensscheichs auf die Säkularisierungstendenzen der tür-
kischen Republik. Danach wurde viel diskutiert, ob dies ein wichtiger Wendepunkt 
in der Verhärtung der offiziellen Haltung war, Özdalga, Modern Türkiye’de Örtünme 
Sorunu, S. 37.

Dritter Teil:  Negative Religionsfreiheit in der Türkei



135

Folgenden abgekürzt als DP). Nach den Wahlen im Mai 1950607 kam die DP an 
die Macht und verfolgte eine Politik, die stark auf ausländische, d.h. vor allem 
westliche Unterstützung setzte.608

Die DP verstand sich gleichzeitig als Kraft der demokratischen Erneuerung 
der Republik und als eine Volkspartei aus dem rechten Spektrum mit viel Ver-
ständnis für die islamischen Wurzeln der Bevölkerung.609 Besonders nach den 
Erfahrungen des Zweiten Weltkriegs wurde argumentiert, dass die Religion 
gegen die vermeintliche Gefahr des Kommunismus in den Vordergrund treten 
sollte.610 Die DP fand große Sympathie und Unterstützung in der Bevölkerung, 
da nach Jahren der Verdrängung der Religion aus dem öffentlichen Raum der 
Islam nun wieder mehr Freiheit gewann.611 Die DP-​Regierung wurde getragen 
von einer starken Re-​Islamisierungsbewegung, die sich unter anderem in zahl-
reichen staatlich geförderten Moschee-​Neubauten und der Gründung theologi-
scher Fakultäten äußerte.612

Sofort kehrte der Islam ins öffentliche und gesellschaftliche Leben zurück. 
Die bis dato allein regierende CHP sah sich politisch gezwungen, ihre laizisti-
sche Haltung teilweise aufzugeben und beschloss auf einem Parteikongress eine 
Liberalisierung ihres Laizismus.613 Infolge der vormaligen Verbote konnte der 
Bedarf an gut ausgebildeten Religionsgelehrten und Imamen (geistlichen Ober-
häuptern) nicht gedeckt werden.614 Mit dem Ziel der Verbesserung der religiö-
sen Lage wurde an der Universität Ankara das Theologiestudium 1948 wieder 
zugelassen. Im Jahr 1949 wurde der Religionsunterricht in den Schulen –​ als frei-
williger Unterricht –​ wieder erlaubt.615 Daraufhin begannen in zehn Bezirken 

	607	 Bei den Wahlen von 1950 erhielt die oppositionelle Demokratische Partei 53,3% und 
damit 408 Sitze im Parlament, die Regierungspartei bekam 39,9% und lediglich 69 
Sitze im Parlament, Abadan, JöR 1960, 353 (387).

	608	 Für die historischen und wirtschaftlichen Details siehe Seufert/​Kubaseck, Die Türkei, 
S. 91 ff.; Seufert, Diyanet, S. 11.

	609	 Buhbe, Türkei, S. 67; Dinçkol, 1982 Anayasası Çerçevesinde ve AYMK Laiklik, S. 37.
	610	 Tunaya, Türkiye’de Siyasi Partiler 1859–​1952, S. 20.
	611	 Details Tezcan, Verwaltete Religion, S. 65 ff.
	612	 Rumpf, Laizismus und Religionsfreiheit in der Türkei, S. 19; Hirsch, Orient 1974, 

106 (106).
	613	 Näher bei Oehring, Die Türkei im Spannungsfeld, S. 121 ff.
	614	 Seufert, Diyanet, S. 10; Dinçkol, 1982 Anayasası Çerçevesinde ve AYMK Laiklik, S. 37 

Fn. 198; Jäschke, Die Türkei in den Jahren 1942–​1951, S. 82; Perçin, Die Kompatibilität 
des säkularen Staates mit dem Islam, S. 208.

	615	 Tarhanlı, Müslüman Toplum, „Laik“ Devlet, S. 23. Im Zuge der Säkularisierung wurde 
der Religionsunterricht Anfang der 1930er-​Jahre vollständig von den Lehrplänen 

Rechtsgeschichtlicher Hintergrund



136

Imam-​Hatip-​Kurse, d.h. Ausbildungsgänge zum Imam (Vorbeter) und Prediger. 
Auch der Koranunterricht wurde in den schulischen Lehrplan eingefügt. Das 
erste Gesetz der neuen Nationalversammlung ließ im Jahre 1949 wieder den 
arabischen Gebetsruf von den Minaretten ertönen. Das Verbot religiöser Orden 
wurde aufgehoben. Diese Orden handelten wieder offen und nahmen ihre tradi-
tionell starke Stellung in der Gesellschaft erneut ein.

Hirsch weist darauf hin, dass die DP unter dem Deckmantel der Religion 
die Bestrebungen und Bewegungen, die auf eine Beseitigung der sog. laizisti-
schen Reformen gerichtet waren, förderte.616 Mit einem Ministerratsbeschluss 
im Jahr 1950 wurde der freiwillige Religionsunterricht an staatlichen Schulen 
erneut obligatorisch, sofern keine Befreiung beantragt wurde. Für die Befreiung 
mussten die Eltern der Schülerinnen und Schüler eine Petition schreiben. Auf 
diese Weise waren die Eltern im Zuge der Frage, ob ihre Kinder den Religions-
unterricht belegen sollten oder nicht, gezwungen, ihre religiöse Überzeugung 
zu offenbaren.617 Diese Praxis verletzte die Religionsfreiheit im einfachsten 
Sinne: Der Zwang, religiöse Überzeugungen zu offenbaren, wird als Verletzung 
der Menschenrechte gewertet und sowohl von inländischen als auch internatio-
nalen Menschenrechtsgerichten verurteilt.618

Im Jahr 1950 wurde das strafrechtliche Verbot des arabischen Gebetsrufes 
aufgehoben. Die Sprachreform, die Einführung des lateinischen Alphabets, 
wurde rückgängig gemacht, die ursprünglich in arabischen Schriftzeichnen ver-
fasste TVerf von 1924 im Jahr 1952 wiederhergestellt.619

c. � Das Ende der Verfassung von 1924
Die islamischen Elemente wurden sowohl im Alltagsleben der Bevölkerung 
als auch in der politischen Sphäre zunehmend sichtbar. Ende der 1950er-​Jahre 

der Grund-​ und Mittelschulen gestrichen. Wann genau er aus der Literatur entfernt 
wurde, ist umstritten, Özenç, AİHS ve İnanç Özgürlüğü, S. 121 –​ laut Yilmaz, Din 
Eğitimi ve Sosyal Baris, S. 75 im Jahre 1932, laut Bilgin, Eğitim Bilimi ve Din Eğitimi, 
S. 72 im Jahre 1928.

	616	 Hirsch, Die Verfassung der Türkischen Republik, in:  Die Staatsverfassungen der 
Welt, S. 31.

	617	 Özenç, AİHS ve İnanç Özgürlüğü, S. 122.
	618	 Vgl. EGMR, Hasan und Eylem Zengin v. Türkei, Urt. vom 09. Oktober 2007, Appl. 

No. 1448/​04, Rn. 53; Mansur Yalçın und Andere v. Türkei, Urt. vom 16. September 
2014, Appl. No. 21163/​11.

	619	 Hirsch, Die Verfassung der Türkischen Republik, in: Die Staatsverfassungen der Welt, 
S. 31; Perçin, Die Kompatibilität des säkularen Staates mit dem Islam, S. 209.

Dritter Teil:  Negative Religionsfreiheit in der Türkei



137

verhärteten sich die Fronten zwischen dem republikanischen und dem religiö-
sen Lager, was zu heftigen Auseinandersetzungen führte. Die Verschlechterung 
der wirtschaftlichen Lage,620 verbunden mit dem Prestigeverlust der Regierung, 
spitzten die Gesamtsituation zu. Schließlich führten die Verhängung des Aus-
nahmezustandes und die Erschießung protestierender Studenten am 27. Mai 
1960 zum Putsch des Militärs.621 Die Armee stürzte die Regierung der DP, löste 
das Parlament auf und übernahm die Macht. Bis zur Ausarbeitung einer neuen 
Verfassung wurden auch die politischen Parteien verboten.

Letztlich wurde entschieden, den Verfassungsentwurf am 9. Juli 1961 zur 
Volksabstimmung zu stellen, um den Verfassungsentwurf in der Bevölkerung 
bekannt zu machen und seine Akzeptanz zu fördern. Über die Verfassung wurde 
am vorgesehenen Datum abgestimmt und sie wurde mit einer Zustimmung von 
rund 60% der Stimmberechtigten angenommen. Die Verfassung von 1961 war 
die erste türkische Verfassung, die mit einem Referendum in Kraft trat.

d. � Stellungnahme
Innerhalb kurzer Zeit wurden kulturelle, politische und wirtschaftliche Neue-
rungen eingeführt, die trotz des Widerstandes reaktionärer und theokratischer 
Kreise von breiten Bevölkerungsschichten akzeptiert wurden.622 Steinbach wirft 
kritisch ein, dass die Reformen, trotz aller Bemühungen, von der breiten Land-
bevölkerung kaum verstanden worden seien, und gibt dafür eindrückliche Bei-
spiele. Beispielsweise habe ein Schäfer in Anatolien keine Meinung zu einem 
Fes-​Verbot gehabt,623 da er in seinem Leben nie ein Fes getragen hatte. Und da 
seine Frau keinen Schleier trug, seien auch Bestrebungen, diesen abzuschaffen, 
für sie und ihn ohne Bedeutung gewesen. Da er weder lesen noch schreiben 
konnte, sei ihm die Art der Schrift gleichgültig gewesen. Zwar wurde er gezwun-
gen, einen Familiennamen anzunehmen, aber jeder im Dorf habe ihn trotzdem 
bei seinem Vornamen genannt. Und wenn schließlich das neue Familiengesetz 
die Polygamie verbot, nahm jemand, der es sich leisten konnte, eben heimlich 

	620	 Details zur Wirtschaftskrise bei Adanır, Geschichte der Republik Türkei, S. 83 f.; 
Akkaya/​Özbek/​Şen, Länderbericht Türkei, S. 26 ff.

	621	 Hirsch, Die Verfassung der Türkischen Republik, in: Die Staatsverfassungen der Welt, 
S. 31; Tanör, Osmanlı-​Türk Anayasal Gelişmeleri, S. 364.

	622	 Şen, Türkei, S. 40 f.
	623	 Das Gesetz Nr. 671 vom 25. November 1925 über das Huttragen ist eines der Revo-

lutionsgesetze, die das Tragen islamischer Kleidungsstücke verboten.

Rechtsgeschichtlicher Hintergrund



138

eine zweite Frau ins Haus und überschrieb die Kinder, wenn es denn sein musste, 
auf die legale Frau.624

Die Modernisierungsreformen wurden –​ worin auch ein großer Teil der Litera-
tur übereinstimmt –​ nicht von der Bevölkerung erkämpft, sondern von oben einge-
führt; sie waren gewissermaßen ein ‚Geschenk‘ Atatürks, des ‚Vaters der Türken‘.625

3. � Die Verfassung von 1961

Obwohl die Verfassung von 1961 auf einem militärischen Putsch beruhte, 
symbolisierte sie das System eines echten Rechtsstaates.626 Im Unterschied 
zur TVerf von 1924 ist der Grundrechts-​ und Grundpflichtenteil dem staats-
organisationsrechtlichen Teil vorgelagert.627 Die Einrichtung eines detaillierten 
Grundrechtssystems und dessen Festigung durch institutionelle Garantien ist 
das augenfälligste Merkmal der Verfassung von 1961.628

Wie oben bereits erwähnt, setzte sich das Mehrparteiensystem auf nationaler 
Ebene erst 1946 durch. Sodann zeigte sich, dass die Verfassung von 1924 für die 
Funktionsanforderungen einer mehrparteiischen und ausbalancierten Demo-
kratie nicht ausreichte.629 Auf der verfassungsrechtlichen Ebene gab es keinen 
staatlichen Mechanismus zum Schutz der Menschenrechte; ebenso fehlte eine 
übergeordnete Macht zur Kontrolle des Parlaments. Tanör führt in dieser Hin-
sicht aus, dass „die Intervention vom 27. Mai im Hinblick auf ihre Verwirkli-
chung antidemokratisch ist. Es ist jedoch eine demokratische Orientierung 
hinsichtlich seines Wesens und der Art seiner Akkumulation […]. Obwohl die 
TVerf von 1961 nach einem militärischen Putsch in Kraft getreten ist, beinhal-
tete sie einen sehr modernen und umfassenden Grundfreiheitenkatalog, der mit 
der vorherigen Periode nicht vergleichbar ist.“630 Er fährt fort: „Der Putsch im 

	624	 Steinbach, Die Türkei im 20. Jahrhundert, S. 76.
	625	 Dieser Ehrenname wurde dem Staatsgründer im November 1934 von der Großen 

Nationalversammlung verliehen.
	626	 Die Verfassung von 1961 wurde ins Deutsche übersetzt von Hirsch, Die Verfassung 

der Türkischen Republik, in: Die Staatsverfassungen der Welt, Bd. 7, 1966, auch 
unter: http://​www.verfassungen.eu/​tr/​verf61.htm (letzter Zugriff am 29.07.2021); 
Rumpf, Rezeption und Verfassungsordnung: Beispiel Türkei, S. 17.

	627	 Hirsch, Die Verfassung der Türkischen Republik, in: Die Staatsverfassungen der Welt, 
S. 79 ff.

	628	 Sabuncu, AÜSBFD 1985, 155 (156).
	629	 Tanör, İki Anayasa 1961–​1982, S. 10.
	630	 Tanör, İki Anayasa 1961–​1982, S. 9: „Dennoch erhielt die Verfassung von 1961 auf-

grund ihrer sozial-​ und rechtsstaatlichen Elemente viel Zustimmung, da sie dazu 

Dritter Teil:  Negative Religionsfreiheit in der Türkei



139

27. Mai beruhte auf einer Zivilgesellschaft, die die politische Demokratie insti-
tutionalisieren wollte.“631 Andererseits postuliert Erdoğan, dass es keinen Grund 
für das Militär gegeben habe, gewaltsam in die Zivilverwaltung einzugreifen.632 
„Ziel des Staatsstreiches vom 27. Mai war es nicht, die politische Demokra-
tie zu institutionalisieren, sondern den Staat von oben eingeführt zu werden, 
unabhängig vom Willen der Menschen. Dies ist bloß ein Ausdruck einer anti-
demokratischen Mentalität und Haltung.“633 Trotz zahlreicher unterschiedlicher 
Meinungen ist der Aufbau einer neuen demokratischen Verfassung nicht von 
der Hand zu weisen.

a. � Menschenrechte in der Verfassung von 1961 mit Fokus auf 
Religionsfreiheit

Die Verfassung von 1961, die im Vergleich zu den zeitgenössischen Verfassun-
gen als eine des liberalsten Europas bezeichnet werden kann, beruhte auf den 
Menschenrechten und betonte die Freiheitsrechte des Einzelnen.634 In Art.  2 
TVerf von 1961 wurde die Republik unter anderem als ein ‚auf den Menschen-
rechten beruhender Staat‘ bezeichnet und so ‚der Geist‘ hervorgehoben, der den 
Staat im Bereich der Grundrechte beherrschen sollte.635

Zur Rechtsstaatlichkeit, die in der Verfassung von 1961 zu einem Wesens-
merkmal der Republik erhoben wurde, gehört im materiellen Sinne ein ausge-
bauter Grundrechtsschutz. Die Verfassung nahm die Allgemeine Erklärung der 
Menschenrechte von 1948 zum Vorbild. In diesem Sinne hat die Türkei später, 
also im Jahre 1954, die Europakonvention zum Schutz der Menschenrechte und 
Grundfreiheiten und das Zusatzprotokoll ratifiziert. Die Verfassung von 1961 
enthielt nicht nur alle zu ihrer Zeit bekannten klassischen und sozialen Grund-
rechte, sondern sicherte auch ihre Durchsetzung durch zusätzliche Schutz-
maßnahmen.636 Der Grundrechtsschutz war mit einem umfassenden Katalog 
an Bürgerrechten sowie sozialen, wirtschaftlichen, kulturellen und politischen 
Rechten verbunden.

beitrug, dass sich das politische Leben in der Türkei freier als in den 50er-​Jahren 
entfalten konnte.“

	631	 Tanör, Osmanlı-​Türk Anayasal Gelişmeleri, S. 305.
	632	 Erdoğan, Liberal Toplum Liberal Siyaset, S. 396.
	633	 Erdoğan, Liberal Toplum Liberal Siyaset, S. 396.
	634	 v. Morr, in: FS für Karl Josef Partsch, 1989, 459 (466).
	635	 Sabuncu, AÜSBFD 1985, 155 (157).
	636	 Sabuncu, AÜSBFD 1985, 155 (157).

Rechtsgeschichtlicher Hintergrund



140

Die Garantie der Religionsfreiheit, wie sie in Art.  19 TVerf von 1961 fest-
geschrieben ist,637 findet sich bereits im Wesentlichen in Art.  12 Abs.  1 
TVerf von 1961 bezüglich des Gleichheitsgebots.638 Hirsch betont in diesem 
Zusammenhang:  Auch wenn die Bestimmung über die negative Religions-
freiheit in Art. 19 Abs. 3 S. 1 TVerf von 1961 eine natürliche Folge der allge-
meinen Religionsfreiheit sei, so sei das explizite Zwangsverbot im Hinblick 
auf die durch die traditionelle Mentalität eines großen Teils der Bevölke-
rung geprägten besonderen türkischen Lebensverhältnisse keineswegs eine 
überflüssige Bestimmung, sondern vor allem für die wichtige Einschrän-
kung des Kerns dieses Grundrechts gemäß Art.  11 Abs.  2 TVerf von 1961639  

	637	 Art. 19 TVerf von 1961: „(1) Jedermann hat das Recht, frei den Geboten seines Gewis-
sens zu folgen, sein eigenes Glaubensbekenntnis zu wählen und seine eigenen Über-
zeugungen zu haben. (2) Alle Arten des Gottesdienstes sowie religiöse Zeremonien 
und Riten sind frei, sofern sie nicht gegen die öffentliche Ordnung oder Moral oder 
gegen die zu ihrer Aufrechterhaltung erlassenen Gesetze verstoßen. (3) Niemand darf 
zum Gottesdienst oder zur Teilnahme an religiösen Zeremonien und Riten oder zur 
Kundgabe seines Glaubens und seiner religiösen Überzeugung gezwungen werden. 
Niemand darf seines Glaubens und seiner religiösen Überzeugung wegen getadelt 
werden. (4) Religiöse Erziehung und Religionsunterricht bleiben dem Willen und 
der Entscheidung der Einzelnen überlassen, bei Minderjährigen ihren gesetzlichen 
Vertretern. (5) Niemand darf die Religion, religiöse Gefühle oder von der Religion 
als heilig betrachtete Gegenstände in irgendeiner Weise zum politischen oder per-
sönlichen Nutzen, zum Gewinn von Macht oder mit der Absicht, die grundlegende 
soziale, wirtschaftliche und rechtliche Ordnung des Staates auf religiöse Prinzipien 
zu gründen, ausbeuten oder missbrauchen. Wer gegen dieses Verbot verstößt oder 
andere dazu veranlasst, ist gemäß den zuständigen Gesetzen strafbar; Vereine werden 
auf Anordnung der zuständigen Gerichte, politische Parteien auf Anordnung des Ver-
fassungsgerichtshofes aufgelöst“, Übersetzung zitiert nach Hirsch, Die Verfassung der 
Türkischen Republik, in: Die Staatsverfassungen der Welt, S. 98, auch unter: http://​
www.verfassungen.eu/​tr/​verf61.htm (letzter Zugriff am 29.07.2021).

	638	 Art. 12 Abs. 1 TVerf von 1961: „Alle sind vor dem Gesetz gleich, ohne Rücksicht auf 
Unterschiede aufgrund von Sprache, Rasse, Farbe, Geschlecht, politischer Ansicht, 
Weltanschauung, Religion und Bekenntnis“, Übersetzung zitiert nach Hirsch, Die 
Verfassung der Türkischen Republik, in: Die Staatsverfassungen der Welt, S. 98, auch 
unter: http://​www.verfassungen.eu/​tr/​verf61.htm (letzter Zugriff am 29.07.2021).

	639	 Art. 11 Abs. 2 TVerf von 1961: „Ein Gesetz darf ein Recht oder eine Freiheit in ihrem 
Kern nicht antasten, selbst nicht im Hinblick auf das öffentliche Wohl, die allgemeinen 
Sitten, die öffentliche Ordnung, die soziale Gerechtigkeit, die nationale Sicherheit 
oder aus ähnlichen Gründen“, Übersetzung zitiert nach Hirsch, Die Verfassung der 
Türkischen Republik, in: Die Staatsverfassungen der Welt, S. 98, auch unter: http://​
www.verfassungen.eu/​tr/​verf61.htm (letzter Zugriff am 26.07.2021).

Dritter Teil:  Negative Religionsfreiheit in der Türkei



141

unentbehrlich.640 Laut Hirsch drückt Art. 19 Abs. 5 TVerf von 1961 aus, dass „die 
Gewissensfreiheit nicht missbraucht und nicht zu einer Quelle der Ausbeutung 
werden dürfe. Das Ziel der Anerkennung der Religionsfreiheit dürfe nicht darin 
bestehen, die Möglichkeit dafür zu schaffen, religiöse Gefühle auf politischem 
Gebiet zu einem Mittel der Täuschung zu machen und die Religion durch Reli-
gionskrämer in den Dreck ziehen zu lassen.“641

Das Laizismusprinzip in Art. 2 TVerf von 1961 sicherte –​ gemäß dem Wort-
laut des Gesetzgebers –​ auch die Glaubensfreiheit.642 In Art. 2 TVerf von 1961 
wurden die Wesensmerkmale der Republik und des Laizismus als einige der 
wichtigsten und noch heute relevanten Merkmale der Verfassung bestimmt. 
Obwohl der türkische Typ des Laizismus seinen Ursprung in Frankreich hat, hat 
er seine ganz eigene spezifische Bedeutung im türkischen Verfassungsrecht.643 
Hirsch formuliert diese wie folgt:  „Laizismus bedeutet nicht etwa Atheismus 
oder politische Kampfstellung des Staates gegen die Religion […]. Er bedeutet 
vielmehr Nichteinmischung des Klerus und sonstiger religiöser Kreise in die 
Politik, insbesondere Verhinderung des Missbrauches der Religion im politi-
schen Leben. Gegenüber der Verfassung von 1924, in der ebenfalls das laizis-
tische Element des Staates ausdrücklich hervorgehoben war, ist das Gewicht 
dieses Wesensmerkmals des säkularisierten Rechtsstaats in sachlicher Hinsicht 
erheblich verstärkt worden.“644 Wenngleich der Laizismus in der Verfassung von 

	640	 Hirsch, Die Verfassung der Türkischen Republik, in:  Die Staatsverfassungen der 
Welt, S. 98.

	641	 Hirsch, Die Verfassung der Türkischen Republik, in:  Die Staatsverfassungen der 
Welt, S. 98.

	642	 Art. 2 TVerf von 1961: „Die Türkische Republik ist eine auf den Menschenrechten und 
den in der Präambel festgesetzten Grundprinzipien begründeter nationaler, demo-
kratischer, laizistischer und sozialer Rechtsstaat“, Übersetzung zitiert nach Hirsch, Die 
Verfassung der Türkischen Republik, in: Die Staatsverfassungen der Welt, S. 98; auch 
unter: http://​www.verfassungen.eu/​tr/​verf61.htm (letzter Zugriff am 26.07.2021).

	643	 Kritik des Verhältnisses zwischen Religionsfreiheit und Laizismus in der Literatur 
bei Sezer, Türkiye’de Din-​ Vicdan Özgürlüğü, 2004; Tanör, Türkiye’nin İnsan Hakları 
Sorunu, 1994; Tarhanli, Müslüman Toplum, „Laik“ Devlet, 1993; Din-​Devlet İlişkileri 
ve Türkiye’de Din Hizmetlerinin Yeniden Yapılanması Uluslararası Sempozyumu (26–​
27 Mart 1996); Mert, Laiklik Tartışmasına Kavramsal Bir Bakış: Cumhuriyet Kuru-
lurken Laik Düşünce, 1994; Basgil, Din ve Laiklik, 2003; Berkes, Teokrasi ve Laiklik, 
1997; „Laiklik“, Cogito, Sayi I, Yaz 1994; Kaboglu (Hrsg.), Laiklik ve Demokrasi, 2001; 
Şirin/​Duymaz/​Yıldız, Türkiye’de Din ve Vicdan Özgürlüğü, 2016.

	644	 Hirsch, Die Verfassung der Türkischen Republik, in:  Die Staatsverfassungen der 
Welt, S. 84.

Rechtsgeschichtlicher Hintergrund



142

1961 an Bedeutung gewonnen hat, so wurde sich auch um einen Ausgleich zwi-
schen säkularen Staatszielen und religiösen Individualinteressen bemüht.645

b. � Die Entstehung des Amtes für religiöse Angelegenheiten (DIB)
Mit Art. 154 TVerf von 1961646 wurde das bereits existierende Amt für religiöse 
Angelegenheiten als integrierter Bestandteil der allgemeinen Staatsverwaltung in 
die Verfassung aufgenommen.647 Zum ersten Mal seit der Gründung der Repu-
blik erhielt das Amt für religiöse Angelegenheiten einen Verfassungsrang. Über 
diese verfassungsrechtlichen Garantien bestehen zwei kontroversen Meinungen. 
Zum einen wird die Ansicht vertreten, dass diese Regelung den Laizismus nicht 
schwäche, sondern dessen Schutz diene, da auf diese Weise ein Konflikt, der 
durch die Erstarkung religiöser Organisationen entstehen könnte, vermieden 
werde.648 Zum anderen wird der Standpunkt eingenommen, dass diese Rege-
lung verfassungswidrig sei, weil sie das Prinzip der Gleichheit des Art. 12, der 
Glaubens-​ und Gedankenfreiheit des Art. 19 und Wesensmerkmale des Art. 2 
TVerf von 1961 verletze.

Im Jahr 1965 wurden die Aufgaben des Amtes für religiöse Angelegenhei-
ten gesetzlich konkretisiert.649 Gemäß Art. 1 vom Gesetz über Organisation und 
Aufgaben dieses Amtes war das DIB für alle Aufgaben, die im Zusammenhang 
mit Fragen des Glaubens, der religiösen Praxis und der Sittlichkeit im Islam 
anfallen, für die Bildung der Gesellschaft in religiösen Fragen und für die Ver-
waltung religiöser Anliegen zuständig.650 Über die Entstehung des Amtes für 
religiöse Angelegenheiten kursieren in der Literatur berechtigterweise kontro-
verse Meinungen. Auf der einen Seite wird das DIB von denjenigen befürwor-
tet, die den Laizismus als eine besondere Anforderung des türkischen Staates 

	645	 Rumpf, JöR 1987, 180 (185).
	646	 Art. 154 TVerf von 1961: „Das Amt für religiöse Angelegenheiten, welches in die allge-

meine Verwaltung eingegliedert ist, nimmt die ihm durch ein besonderes Gesetz vor-
geschriebenen Aufgaben wahr“, Übersetzung zitiert nach Hirsch, Die Verfassung der 
Türkischen Republik, in: Die Staatsverfassungen der Welt, S. 187, auch unter: http://​
www.verfassungen.eu/​tr/​verf61.htm (letzter Zugriff am 29.07.2021).

	647	 Näheres im dritten Teil, unter D, Abschnitt V; Seufert, Diyanet, S. 7 ff.
	648	 Perçin, Die Kompatibilität des säkularen Staates mit dem Islam, S. 219.
	649	 Gesetz Nr. 633 über Organisation und Aufgaben des Amtes für religiöse Angelegen-

heiten vom 22.06.1965; zuletzt geändert durch Gesetz Nr. 6002 vom 01.07.2010; Yaşar, 
DIB, in: Die politische Aufgabe von Religion, 103 (111).

	650	 Die Handlungsfelder und Aufgaben des DIB sind heute noch umfassender. Dies wird 
in den folgenden Abschnitten ausführlich erörtert.

Dritter Teil:  Negative Religionsfreiheit in der Türkei



143

verstehen. Sie verteidigen das Amt als ein Organ innerhalb der staatlichen Ver-
waltung, das religiöse Angelegenheiten organisiert und kontrolliert. Auf der 
anderen Seite ist das Vorhandensein des DIB in der Verfassung für seine Kritiker 
ein Nachweis dafür, dass sich der Staat in die Religion einmischt und in der tür-
kischen Republik ein vom Staat abhängiges Religionssystem vorhanden ist. Mit 
der gesetzlichen Verankerung des DIB erhalte die Religion bzw. der Islam einen 
besonderen Status in der allgemeinen Verwaltung.

c. � Der Türkische Verfassungsgerichtshof in der Verfassung von 1961
Die Gründung eines Verfassungsgerichts war eines der Ziele und Resultate des 
Putsches vom 27. Mai 1960 und entsprach den Forderungen vieler führender 
Verfassungs-​ und Staatsrechtler.651 Das türkische Verfassungsgericht (TVerfG) 
nahm seine Tätigkeit etwa ein Jahr nach dem Inkrafttreten der Verfassung von 
1961 auf Basis eines Gesetzes über die Aufgaben des Verfassungsgerichts, das 
in Art. 145 ff. TVerf von 1961 geregelt war, auf. Die bedeutsamsten Aufgaben 
des Gerichtshofs bestanden in der Überprüfung der Verfassungsmäßigkeit von 
Gesetzen im Wege der abstrakten Normenkontrolle des Art. 149 TVerf von 1961 
und der konkreten Normenkontrolle des Art. 151 TVerf von 1961. Für Strafver-
fahren wegen Amtsdelikten gegen den Präsidenten der Republik, gegen Minister 
und gegen den obersten Richter wurde es als Staatsgerichtshof tätig. Die Ent-
scheidungen des TVerfG wurden unverzüglich im Amtsanzeiger veröffentlicht 
und waren für alle verbindlich. Zum damaligen Zeitpunkt gab es keine Gelegen-
heit zur Verfassungsbeschwerde und zum Erlass der einstweiligen Anordnung.

Obwohl die Gewährleistung des Schutzes der Grundrechte auf der indi-
viduellen Ebene noch nicht existierte, versuchte das Verfassungsgericht, die 
Grundrechte auf der höchstrichterlichen Ebene durch die Überprüfung der Ver-
fassungsmäßigkeit zu schützen. In Fällen betreffend den Schutz der Religions-
freiheit bzw. der negativen Seite dieses Freiheitsrechts bemühte sich das TVerfG 
um die Darstellung und Ausschöpfung des Laizismus-​Prinzips als normatives 
Leitprinzip der Verfassung.652

Im ersten Urteil zum Laizismus-​Prinzip ging es um die Frage, ob den Mit-
arbeitern des Amts für religiöse Angelegenheiten der Beamtenstatus verliehen 
werden könne.653 Das Amt wurde dem Premierministerium zugeordnet, galt 

	651	 Rumpf, EuGRZ 1990, 129 (130).
	652	 Rumpf, EuGRZ 1990, 129 (143).
	653	 TVerfGE, G. 1970/​53, E. 1971/​76, Urt. vom 21. Oktober 1971 –​ Verbeamtung von 

Religionsbediensteten.

Rechtsgeschichtlicher Hintergrund



144

allerdings als eigenständige staatliche Behörde für die staatliche Aufsicht über 
das religiöse Leben.654 Dieses Urteil, das die obige Frage bejahte, wurde von 
den radikalen Laizisten stark kritisiert; sie bezweifelten, dass es mit dem laizis-
tischen Prinzip vereinbar sei. Jedenfalls ist umstritten, ob mit einer Verbeam-
tung der Religionsbediensteten die Funktion der Kontrolle des Art. 154 TVerf 
von 1961 zulasten des laizistischen Rechtsstaats unterlaufen werde, indem der 
Staat den Islam zur Staatsangelegenheit macht.655 Dies schaffe unfaire Vorteile 
für Bedienstete anderer Religionsgemeinschaften, würde die Partei vom Verfas-
sungsgerichtshof aufgrund des weitgehend islamisch ausgerichteten Parteipro-
gramms verboten.

Eine Entscheidung über den Eintrag der Religionszugehörigkeit im Personalaus-
weis656 besagt, dass die Information über die Religion, der eine bestimmte Person 
angehört, bei der Eintragung in den Personalausweis nicht gegen das Verbot des 
Zwangs zur Offenbarung einer religiösen Überzeugung verstößt, also nach diesem 
Verständnis keine Verletzung der negativen Religionsfreiheit entsteht.

Weitere Entscheidungen zu diesem Thema fallen in die neue Verfas-​ 
sungsperiode.

4. � Fazit zur Entwicklung der aktuellen Verfassung von 1982

Während der Gedanke der Grundrechte sich im Westen fortentwickelte, hat-
ten die Grundrechte, insbesondere die Religions-​ und Religionsfreiheit, sowohl 
im Osmanischen Reich als auch in anderen Ländern, die durch Scharia-​Gesetze 
verwaltet wurden, keine Bedeutung. Die Grundrechte und -​freiheiten erhiel-
ten erst im späteren Osmanischen Reich verfassungsrechtliche Garantien. Der 
Absicht dahinter war allerdings nicht das Wohlergehen der Bevölkerung, son-
dern die Anpassung an den sich entwickelnden Westen. Zudem geschahen diese 
grundrechtlichen Entwicklungen unter der Kontrolle der westlichen Mächte. 
Für diesen Zeitraum, die Ära vor der Gründung der türkischen Republik, kann 
jedoch keine Rede sein von einer negativen Religionsfreiheit, da nicht nur die 

	654	 Rumpf, EuGRZ 1990, 129 (144).
	655	 Rumpf, EuGRZ 1990, 129 (144).
	656	 TVerfGE, G. 1979/​9, E. 1979/​44, Urt. vom 27. November 1979 –​ Eintrag der Religion 

im Personenstandsregister.

Dritter Teil:  Negative Religionsfreiheit in der Türkei



145

Abkehr vom Islam, also das Eintreten in eine andere Religion, sondern auch 
die komplette Abkehr von der Religion mit der Todesstrafe geahndet wurden.657

Die Gründungsphase der türkischen Republik wurde dominiert von interna-
tionalen und nationalen Kriegen. Deshalb wurden gesetzliche Regelungen aller 
Arten von Grundrechten von den Gesetzgebern immer wieder zurückgestellt. 
Das grundsätzliche Anliegen bestand in den ersten Jahren der Republik darin, 
eine unabhängige und moderne Türkei zu institutionalisieren. Von diesem Zeit-
punkt bis zur Verfassung von 1982 war das Land, über einen Zeitraum von ca. 
60 Jahren, mit einer sehr turbulenten politischen Konjunktur konfrontiert. Dazu 
zählen: zwei Militärputsche und ein Memorandum und in diesem Zusammen-
hang drei neue Verfassungen und eine umwälzende Verfassungsänderung.

Die Verfassung von 1961 führte, wie oben bereits erwähnt, umfassende 
Grund-​ und Freiheitsrechte ein, und erstmals wurden in Bezug auf die Ein-
schränkung der Grundrechte verfassungsrechtliche Garantien festgelegt. Der 
hohe demokratische Wert der Menschenrechte, der in der Verfassung von 1961 
offensichtlich war, lässt sich an zwei Aspekten zeigen:  Zum einen wurde die 
EMRK im Jahr 1954 ratifiziert und zudem wurde Art. 65 der TVerf von 1961 
zur Ratifizierung internationaler Verträge durchgesetzt. Zum anderen sollte 
die neue Verfassung die negativen und antidemokratischen Praktiken der DP-​
Regierung zukünftig verhindern.

Am 12. März 1971 griff das Militär zum zweiten Mal in den politischen Pro-
zess ein.658 Der Staatsstreich richtete sich jedoch nicht gegen religiöse, sondern 
gegen linke Kräfte, die an den Universitäten und in den Gewerkschaften domi-
nieren. Insbesondere die staatlichen Eingriffe, die vor allem auf die Gedanken-​ 
und Meinungsfreiheit abzielten, waren bei den Verfassungsänderungen von 
1971 und 1973 maßgeblich. Die wesentliche Bedeutung der Gedanken-​ und 
Meinungsfreiheit in der Verfassung von 1961 ist auf diese Weise zurückgegangen 
und die Autorität des Staates hat zusammen mit diesen Verfassungsänderun-
gen eine staatliche Hegemonie gegenüber dem Einzelnen und auch der Gesell-
schaft begründet.659 Nach der Verfassungsänderung vom 1971 hat das TVerfG 
denn auch die in Art. 11 der TVerf von 1961 niedergelegten Bestimmungen über 
einen Missbrauch von Grundrechten in folgender Weise interpretiert: „Der im 

	657	 „Der aus dem Islam zurückkehrende Mann wird getötet. Die Frau wird eingesperrt 
und alle drei Tage geschlagen, bis sie zum Islam zurückkehrt“, Akbulut, AÜHFD 2003, 
167 (178).

	658	 V. Morr, in: FS für Karl Josef Partsch, 1989, 459 (466).
	659	 Tanör, İki Anayasa 1961–​1982, S. 47.

Rechtsgeschichtlicher Hintergrund



146

3. Absatz aufgeführte vorsätzliche Gebrauch der Rechte und Grundfreiheiten 
wird als ‚Missbrauch‘ definiert und ist demnach verboten. Mit anderen Worten 
hat der Verfassungsgeber den in Abs. 3 vorgestellten vorsätzlichen Gebrauch der 
Grundrechte und -​Freiheiten in entschiedener Form verboten und so eine all-
gemeine verfassungsgebundene Grenze gezogen.“660

Die Möglichkeiten der Einschränkung der Grundrechte wurden ausgeweitet. 
Freiheiten wurden willkürlich einschränkbar.661

Durch die Verfassungsänderung von 1971 konnten Gerichtsurteile sowie die 
Anordnungen einer gesetzlich für zuständig erklärten Behörde nun gemäß dem 
geänderten Art. 15 Abs. 2 TVerf von 1961 in Fällen, in denen es die nationale 
Sicherheit oder die öffentliche Ordnung erforderlich mache, die Grundrechte 
einschränken. Auf diese Weise ließ sich eine weite Auslegung potenziell bedroh-
licher Situationen vornehmen. Schließlich wurden zunehmende Unruhen und 
Rechtswidrigkeiten, organisierte Terrorakte, die Polarisierung der Gesellschaft 
und wirtschaftliche Ausschweifungen im Land von der Armee als Bedrohung 
angesehen. Im Jahre 1980 wurde zum dritten Mal ein Putsch von der Militär-
regierung durchgeführt.

Die 1982 beschlossene neue Verfassung, die auch in einer Volksabstimmung 
bestätigt wurde, gilt in Grundzügen bis heute.

C. � Der Inhalt der individuelle Gewissens-​ und 
Religionsfreiheit

Die TVerf von 1982 enthält in Art. 24 das Recht auf Religionsfreiheit. Die All-
gemeine Erklärung der Menschenrechte (AEMR), die die Türkei durch ihren 
Beitritt zu den Vereinten Nationen im Jahr 1945 anerkannt hat, schreibt die 
Gedanken-​, Gewissens-​ und Religionsfreiheit in Art. 18 als individuelles Recht 
ebenso fest wie Art. 9 der von der Türkei im Jahre 1954 ratifizierten EMRK.

I. � Allgemeine Religionsfreiheit nach Art. 24 TVerf von 1982

Die im Jahre 1982 verabschiedete Verfassung der Republik Türkei regelt den 
Gegenstand der Religionsfreiheit in Art.  24 unter der Überschrift „Religions-​ 
und Gewissensfreiheit“. Dieser Artikel, der im mit „Grundrechte und Aufgaben“ 
betitelten zweiten Teil der Verfassung und dort im zweiten Abschnitt mit der 

	660	 TVerfG, G. 1980/​59, E. 1979/​31, Urt. vom 27. November 1980; v. Morr, in: FS für Karl 
Josef Partsch, 1989, 459 (467).

	661	 Tanör, İki Anayasa 1961–​1982, S. 47.

Dritter Teil:  Negative Religionsfreiheit in der Türkei



147

Überschrift „Rechte und Aufgaben der Person“ enthalten ist, hat die Freiheit einer 
Person, eine Religion anzunehmen oder abzulehnen, sowie bestimmte Freihei-
ten im Hinblick auf Gottesverehrung und religiöse Bildung als ein Grundrecht 
unter den Schutz der Verfassung gestellt.662 Jedoch ist die Religionsfreiheit in 
der Verfassung von 1982 nicht nur über die direkte Erwähnung in den Bestim-
mungen von Art.  24 enthalten, sondern muss als eine normative Einheit ver-
standen werden, die aus einem von grundlegenden Normen geformten Umfeld 
hervorgeht, an deren erster Stelle das Prinzip der Gleichheit vor dem Gesetz in 
Art. 10663 steht, unmittelbar gefolgt von den staatlichen Charakteristiken eines 
die Menschenrechte achtenden laizistischen Rechtsstaates aus der Präambel und 

Der Inhalt der individuelle Gewissens-​ und Religionsfreiheit

	662	 Art. 24 TVerf von 1982: „(1) Jedermann genießt die Freiheit des Gewissens, der reli-
giösen Anschauung und Überzeugung. (2) Soweit nicht gegen die Vorschriften des 
Art. 14 verstoßen wird, sind Gottesdienste, religiöse Zeremonien und Feiern frei. (3) 
Niemand darf gezwungen werden, an Gottesdiensten, religiösen Zeremonien und Fei-
ern teilzunehmen, seine religiöse Anschauung und seine religiösen Überzeugungen zu 
offenbaren; niemand darf wegen seiner religiösen Anschauungen und Überzeugungen 
gerügt oder einem Schuldvorwurf ausgesetzt werden. (4) Die Religions-​ und Sitten-
erziehung und -​lehre wird unter der Aufsicht und Kontrolle des Staates durchgeführt. 
Religiöse Kultur und Sittenlehre gehören in den Primar-​ und Sekundarschulanstalten 
zu den Pflichtfächern. Darüber hinaus ist religiöse Erziehung und Lehre vom eigenen 
Wunsch der Bürger, bei Minderjährigen vom Verlangen der gesetzlichen Vertreter 
abhängig. (5) Niemand darf, um die soziale, wirtschaftliche, politische oder recht-
liche Ordnung des Staates auch nur zum Teil auf religiöse Regeln zu stützen oder 
politischen oder persönlichen Gewinn oder Nutzen zu erzielen, in welcher Weise 
auch immer, Religion oder religiöse Gefühle oder einer Religion als heilig geltende 
Gegenstände ausnutzen oder missbrauchen“, zitiert nach http://​www.verfassungen.
eu/​tr/​ (letzter Zugriff am 26.07.2021).

	663	 Art. 10 TVerf von 1982: „(1) Alle sind vor dem Gesetz gleich, ohne Rücksicht auf 
Unterschiede aufgrund von Sprache, Rasse, Farbe, Geschlecht, politischer Ansicht, 
Weltanschauung, Religion, Bekenntnis und ähnlicher Gründe. (2) Frauen und Män-
ner sind gleichberechtigt. Der Staat ist verpflichtet, die Gleichheit zu verwirklichen. 
Maßnahmen, die zu diesem Zweck ergriffen werden, dürfen nicht als Verstoß gegen 
den Gleichheitsgrundsatz ausgelegt werden. Maßnahmen zum Schutz von Kindern, 
Alten, Behinderten, Witwen und Waisen von Gefallenen oder im Dienst Verstorbenen 
sowie von Invaliden und Veteranen gelten nicht als Verstoß gegen den Gleichheits-
grundsatz. (3) Weder einer Person noch einer Familie, Gruppe oder Klasse darf ein 
Vorrecht eingeräumt werden. (4) Die Staatsorgane und Verwaltungsbehörden haben 
bei all ihren Akten gemäß dem Prinzip der Gleichheit vor dem Gesetz zu handeln“, 
zitiert nach http://​www.verfassungen.eu/​tr/​ (letzter Zugriff am 26.07.2021).



148

Art. 2 der TVerf von 1982.664 Desgleichen sind einige Völkerrechtsnormen, die 
sich auf den Schutz der Religionsfreiheit beziehen und die Achtung vor den 
Menschenrechten als einen Teil des Rechtsstaates ausweisen, sowie der Verweis 
auf Art. 90 TVerf von 1982 im Ergebnis zu den Grundlagen des verfassungs-
rechtlichen Schutzes zu zählen.665

Das Grundrecht auf Religionsfreiheit ist in Art. 24 TVerf von 1982 geregelt, 
der seit ihrem Inkrafttreten nicht geändert wurde. In diesem Artikel wird die 
negative Seite der Religionsfreiheit durch Abs.  3 ausdrücklich garantiert. Die 
Religionsfreiheit sei auch eine wichtige Funktion des Laizismus und stehe mit 
ihm zugleich in einem Spannungsverhältnis.666 Es komme die Notwendigkeit 
eines Kompromisses zwischen dem Erfordernis der säkularen Gleichheit und 
den religiösen Bedürfnissen zum Tragen.667

In internationalen Menschenrechten sind solche als Standard angesehene 
Formen der Darstellung der Religionsfreiheit als Gottesdienst, religiöse Lehre, 
Religionspraxis und Erfüllung der religiösen Pflichten aufgeführt; die TVerf von 
1982 dagegen spricht nur von „Gottesdienst, religiösen Zeremonien und Feiern“. 
Auf den ersten Blick kann dieser Unterschied mit einem vom Grundgesetz noch 
enger gefassten Schutz der Grundrechte in Bezug auf die Formen der Darstellung 
religiösen Verhaltens erklärt werden. Aber der türkische Kassationsgerichtshof 
hat in seinen Entscheidungen bezüglich einer Beschränkung der Rechte auf 
Religionsfreiheit bei den Zeugen Jehovas668 Formen religiöser Darstellung, die 
nicht ausdrücklich in Art. 24 aufgeführt sind, als mit in den durch Art. 24 TVerf 
von 1982 geschützten Bereichen enthalten definiert. Der Kassationsgerichtshof 
ist dabei der Meinung, dass auch Freiheiten wie Überzeugung, Gottesdienst, 
Bildung einer religiösen Vereinigung, des Weiteren Verbreitung, sowie Lernen 
und Lehren religiöser Inhalte durch den Umfang der in Art. 24 TVerf von 1982 

	664	 Art. 2 TVerf von 1982: „Die Republik Türkei ist ein im Geiste des Friedens der Ge-
meinschaft, der nationalen Solidarität und der Gerechtigkeit die Menschenrechte 
achtender, dem Nationalismus Atatürks verbundener und auf den in der Präambel 
verkündeten Grundprinzipien beruhender demokratischer, laizistischer und sozia-
ler Rechtsstaat“, zitiert nach http://​www.verfassungen.eu/​tr/​ (letzter Zugriff am 
26.07.2021).

	665	 Vural, Islam & Europa als Thema der deutsch-​türkischen Zusammenarbeit X 2012, 
49 ff. (56 ff., 89 ff.).

	666	 Rumpf, Das türkische Verfassungssystem, S. 110.
	667	 a.a.O., S. 110.
	668	 Allgemeiner Strafausschuss des Kassationsgerichtshofes, G. 1985/​9-​596, E. 1986/​293, 

Urt. vom 26. Mai 1986.

Dritter Teil:  Negative Religionsfreiheit in der Türkei



149

niedergelegten Anordnungen geschützt sind. Er geht dabei davon aus, dass Akti-
vitäten wie die Verbreitung religiöser Lehren und Propaganda zu den in Art. 24 
der Verfassung zugestandenen Rechten gehören.669

II. � Die Religionsfreiheit im Lichte der allgemeinen 
Grundrechtsdogmatik

Das typische Vorgehen, um auf juristischer Ebene zu untersuchen, ob Grund-
rechtsverletzungen vorliegen, besteht aus den folgenden Prüfungspunk-
ten:  Schutzbereich, Eingriffe in den Schutzbereich und verfassungsrechtliche 
Rechtfertigung des Eingriffs sowie Schutzbereichsbegrenzungen. Eine solche 
Aufteilung –​ wie sie die deutsche Grundrechtsdogmatik kennt –​ wird in der tür-
kischen Rechtsprechung und Literatur nicht ausdrücklich vorgenommen. Den-
noch soll diese Struktur der Untersuchung im Folgenden zugrunde liegen.

1. � Die in der TVerf von 1982 niedergelegten Schutzbereiche

Der Schutz der Religionsfreiheit garantiert die ideologische und religiöse Neu-
tralität des Staates und trägt so zur Stabilisierung von Werten wie Demokratie 
und Gleichheit bei, die für das politische Leben unerlässlich sind. Die Religions-
freiheit wird in Art. 24 umfassend definiert und garantiert. Der Text enthält ins-
gesamt fünf Grundrechte: Gewissensfreiheit, Religionsfreiheit, Bekenntnis-​ und 
Meinungsfreiheit, Religionsausübung und Freiheit des religiösen Unterrichts.670 
Artikel 24 der TVerf von 1982 ist kompatibel mit internationalen Verträgen, bei 
denen die Türkei Vertragspartner ist. Artikel 9 EMRK, Art. 18 der Allgemeinen 
Erklärung der Menschenrechte und die Rechtsprechung des TVerfG vertreten 
die einheitliche Auffassung, dass jedermann das Recht auf die Verbundenheit 
oder Nichtverbundenheit mit einer Religion, auf die Annahme eines Glaubens 
oder die Ablehnung desselben oder auf den Vollzug der Gottesverehrung oder 
seine Unterlassung hat.671 In dieser Hinsicht ist der Schutzbereich des Art. 24 
TVerf von 1982 in zwei Schutzbereiche aufzugliedern:  Zum einen dient der 
Artikel dem Schutz der inneren Überzeugungsbildung (forum internum) und 

	669	 Vural, Islam & Europa als Thema der deutsch-​türkischen Zusammenarbeit X 2012, 
49 (66, 94).

	670	 Kanadoğlu, TBBD 2013, 353 (357).
	671	 TVerfGE, B.N. 2014/​256, Urt. vom 25. Juni 2014, Abs. 55; TVerfGE, B.N. 2013/​7443, 

Urt. vom 20. Mai 2015, Abs. 47; vgl. TVerfGE, G.1997/​62, E. 1998/​52, Urt. vom 16. 
September 1998.

Der Inhalt der individuelle Gewissens-​ und Religionsfreiheit



150

zum anderen dem Schutz der Verwirklichung und Betätigung der Überzeugung 
nach außen (forum externum).672 Glaubensfreiheit ist die Freiheit, einen Glau-
ben oder eine Weltanschauung zu bilden und zu haben (forum internum) sowie 
die eigene religiöse bzw. weltanschauliche Überzeugung kundzutun, zu prak-
tizieren und ihr entsprechend zu handeln (forum externum). Die Verfassung 
gewährleistet zwar die positive Religionsfreiheit, aber negative Religionsfreiheit 
findet keine explizite Erwähnung. Allerdings ist geschützt darüber hinaus, also 
das Recht, keinen Glauben zu bilden und zu haben, sowie das Recht, sich nicht 
zu einem Glauben bekennen zu müssen.

a. � Schutzbereich der einzelnen Teilbereiche im Sinne der Verfassung
Der sachliche Schutzbereich der Religionsfreiheit nach Art. 24 TVerf von 1982 
nachfolgend dargestellt. Geregelt sind in Abs.1 die Freiheit des Gewissens, der 
religiösen Anschauung und der Überzeugung, in Abs. 2 und 3 die Freiheit des 
Gottesdienstes und die religiöse Zeremonie und Feier sowie in Abs. 4 die Religi-
ons-​ und Sittenerziehung und -​lehre. Art. 24 Abs. 3 untersagt die Diskriminie-
rung und Art. 24 Abs. 5 den Missbrauch religiöser Gefühle oder Gegenstände, 
die der jeweiligen Religion als heilig gelten.

Mithilfe der bisherigen Erkenntnisse sollen nun die einzelnen Teilbereichs-
garantien der Religionsfreiheit im türkischen Verfassungsrechtsystem näher 
definiert werden. Auf eine allgemeine Definition jedes Teilbereichs wurde 
bereits in den ersten zwei Abschnitten eingegangen. Deshalb soll es hier nur um 
besondere Charakteristiken der türkischen Rechtsprechung und gesetzlichen 
Bestimmungen gehen.

aa. � Religions-​ und Glaubensfreiheit
Die Glaubensfreiheit gilt u.a. für das forum internum, d.h., es herrscht innere 
Gedankenfreiheit in Glaubensfragen unabhängig davon, ob diese nun religiös, 
areligiös oder antireligiös sind. Im Regelfall darf der Staat weder Einfluss auf eine 
Glaubensbildung nehmen noch an einen Glauben oder Nichtglauben bestimmte 
Vor-​ oder Nachteile knüpfen. Im Jahr 1986 versuchte das TVerfG in seiner Ent-
scheidung ‚Himmlische Religionen‘, eine Definition von Glauben zu bestimmen. 
Der Gerichtshof definiert einen Glauben folgt: Das Glaubenssystem einer Religi-
onsgemeinschaft muss eine heilige Schrift, einen Propheten bzw. einen Gründer 
und ein Konzept von Gott umfassen; zudem gilt es, dieses System zu verehren 

	672	 TVerfGE, B.N. 2014/​256, Urt. vom 25. Juni 2014, Abs. 57.

Dritter Teil:  Negative Religionsfreiheit in der Türkei



151

und eine Reihe von moralischen Regeln zu erfüllen.673 In Übereinstimmung mit 
dieser Entscheidung hat das Verfassungsgericht mindestens zwei Bedingungen 
bestimmt, damit ein Verhalten als Religion gezählt werden kann: Es bedarf einer 
Religionsgemeinschaft und eines Glaubenssystems. Der Gerichtshof verwies in 
der vorgenannten Entscheidung auch auf den Unterschied zwischen Religion 
und Religionsfreiheit: Bei der Frage nach einer Verletzung der Religionsfreiheit 
geht es nicht darum, die Religion selbst zu schützen, sondern darum, den reli-
giösen Glauben und die religiösen Gefühle des Einzelnen zu schützen. Auf diese 
Weise hat das TVerfG nun ausdrücklich die religiösen Freiheiten geschützt, 
nicht die Religion als eine Institution. Dies ist als eine positive Entwicklung für 
die Verfassungsjustiz zu bewerten.

Seit einer Verfassungsbeschwerde aus dem Jahre 2012 hat das Gericht seine 
Auffassung über die Religions-​ und Glaubensfreiheit geändert.674 Das Verfas-
sungsgericht hat beschlossen, dass gemäß dem konkreten Fall von nun an das 
TVerfG in Bezug auf religiöse Fragen tätig werden solle und dass es nicht Auf-
gabe der Justizbehörden sei, sich in Bezug auf Religionen zu äußern.675 Das 
Gericht kommt darüber hinaus zu dem Schluss, dass „der Staat die in der Ge-
sellschaft existierenden Ansichten oder Lebensstile nicht als richtig oder falsch 
bezeichnen darf. Auf diese Weise kann der Pluralismus mit seinen unterschiedli-
chen gesellschaftlichen Interessen –​ egal, ob es Interessen der Mehrheit oder von 
Minderheiten sind –​ fortexistieren.“676 Die vom Gerichtshof insoweit geltende 
neue Rechtsprechung soll gewährleisten, dass die Religions-​ und Glaubensfrei-
heit für alle gleichermaßen gilt. Obwohl das TVerfG feststellte, dass die flexible 
laizistische Auslegung seiner Entscheidung die Garantie der Glaubensfreiheit ist, 
interpretierte er die von der Verfassung festgelegte positive Verpflichtung des 
Staates im Sinne der Glaubensfreiheit, ohne die Freiheiten verschiedener Glau-
bensgruppen, insbesondere derjenigen in der Minderheit zu berücksichtigen. 
Eine solche sanfte Interpretation der Religionsausübungsfreiheit könnte einige 
Regeln des Laizismus aus dem Rechtsleben streichen.677 Wenn die Anwen-
dungsfelder der Religionsausübungsfreiheit vom Gericht nicht konkreter geklärt 

	673	 TVerfGE, G. 1986/​11, E.1986/​26, Urt. vom 4. November 1986.
	674	 Özenç, İnancını Açıklamama Hakkı, S. 30.
	675	 TVerfGE, B.N. 2014/​256, Urt. vom 25. Juni 2014, Abs. 72; Şirin/​Duymaz/​Yıldız, Tür-

kiye’de Din ve Vicdan Özgürlüğü, S. 113.
	676	 TVerfGE, B.N. 2014/​256, Urt. vom 25. Juni 2014, Abs. 54.
	677	 Özenç, İnancını Açıklamama Hakkı, S. 31.

Der Inhalt der individuelle Gewissens-​ und Religionsfreiheit



152

werden, kann es schwierig sein, im konkreten Fall zwischen Rechtsstaatlichkeit 
und religiösen Werten zu unterscheiden.

bb. � Gewissensfreiheit
Artikel 24 TVerf von 1982 unter dem Oberabschnitt ‚Religions-​ und Gewis-
sensfreiheit‘ besagt in Abs. 1, dass jedermann die Freiheit des Gewissens, der 
religiösen Anschauung und Überzeugung genießt.678 Damit drückt es auch das 
Verständnis aus, wonach Religion allein als Gewissensgelegenheit anzusehen ist.

Der Gerichtshof hat in seiner ersten Entscheidung über das Kopftuch ohne 
Einzelheiten folgende Definition vorgenommen:  Die Gewissensfreiheit ist das 
Recht zu glauben, was man will.679 Auch wenn die Gewissensfrage eher mit den 
Bereichen der Ethik und Philosophie als mit dem juristischen Dogma verbun-
den zu sein scheint, ist es möglich, einen gemeinsamen Terminus zu erstellen, 
der auf den Definitionen von EGMR, VN-​Menschenrechtskommission (MRK) 
und BVerfG basiert. Die Gewissensfreiheit ist die Freiheit, eigene sittliche Wert-
vorstellungen zu bilden und sich diesen entsprechend zu betätigen. Dies führt 
jedoch nicht dazu, dass Rechtsnormen, die dem Gewissen des Einzelnen wider-
sprechen, für ihn nicht gelten, sie dürfen nur nicht gegen sein Gewissen durch-
gesetzt werden.680

cc. � Meinungs-​ und Überzeugungsfreiheit
Die Überzeugungsfreiheit wird nicht nur von Art. 24, sondern auch von Art. 25 
TVerf von 1982 garantiert. Die Überzeugungsfreiheit ist die Freiheit, die auf der 
Verhaltensebene geschützt wird, jedoch der internen Sphäre (forum internum) 
zugehörig ist. Sie beinhaltet das Recht einer Person, ihre religiösen oder philo-
sophischen Überzeugungen zu bekunden und entsprechend zu handeln. In der 
deutschen Rechtsdogmatik ist dies mit der ‚Weltanschauungsfreiheit‘ i.d.S. Art. 4 
Abs. 1 GG vergleichbar. Artikel 25 TVerf von 1982 gewährleistet explizit, dass 
niemand, aus welchem Grund und zu welchem Zweck auch immer, zur Äuße-
rung seiner Meinungen und Überzeugungen gezwungen werden darf; er darf 
wegen seiner Meinungen und Überzeugungen nicht gerügt oder einem Schuld-
vorwurf ausgesetzt werden. Die Überzeugungsfreiheit wird nicht mit Art.  24 

	678	 Vgl. TVerfGE, G. 1970/​53, E. 1971/​76, Urt. vom 21. Oktober 1971.
	679	 TVerfGE, G. 1989/​1, E. 1989/​12, Urt. vom 7. März 1989, das türkische Verfassungs-

gericht vertritt die Ansicht, dass eine gegen den Laizismus verstoßende Handlung 
nicht Gegenstand einer Freiheit sein könne.

	680	 BVerfGE 12, 45 (55).

Dritter Teil:  Negative Religionsfreiheit in der Türkei



153

zusammen betrachtet, sondern als gesonderte Angelegenheit erörtert, weil die 
Überzeugung selbst unabhängig von religiösen oder ideologischen Ansichten 
sei und direkt die Gedanken des Einzelnen betreffe.681 Zwar mag sie auf diese 
Art und Weise der Gewissensfreiheit ähneln, aber die Überzeugungsfreiheit 
umfasst das Recht, nach außen das, was man denkt, glaubt oder nicht glaubt, 
zu äußern oder zu verschweigen. Da die Überzeugung nicht zwangsläufig einer 
Religion oder Weltanschauung zugeordnet werden muss, können auch Kommu-
nismus in der Türkei682, die Osho-​Bewegung in Deutschland683 sowie Atheismus 
oder Vegetarismus684 in Hinblick auf die Überzeugungsfreiheit bewertet wer-
den. Somit wäre es nicht irreführend, die Überzeugungsfreiheit mit dem Begriff 
der Weltanschauungsfreiheit in der deutschen Menschenrechtsterminologie zu 
vergleichen.

Die Entscheidung des TVerfG über die Frage der Gewissensfreiheit und der 
Religionsfreiheit (die Entscheidung fiel mit 8:7 Stimmen knapp aus) in Hinblick 
auf den Personalausweis geht davon aus, dass die Person bei der Registrierung 
nicht gezwungen ist, ihre religiösen Überzeugungen im Sinne der Verfassung zu 
äußern.685 Dies gilt aber nur, soweit davon keine Rechte und Pflichten abhängen. 
Das TVerfG hielt die Eintragung für zulässig, zumal diese nur einen geringen 
Informationswert habe. Nach dem Sondervotum von Güngör habe es hingegen 
niemanden etwas anzugehen, wenn ein Bürger an Gott glaubt oder die Anfor-
derungen seiner Religion erfüllt. Andernfalls könne von Gewissens-​ und Reli-
gionsfreiheit keine Rede sein. „Der Einzelne muss sich mit seiner Religion für 
sich selbst auseinandersetzen, sie ist ein Teil seiner Welt und gehört zu seiner 
Privatsphäre. Die EMRK unterstützt diese Ansichten […] Das Recht, diese Frei-
heiten einzuschränken und aufzuheben, wird niemandem außer der Verfassung 
gewährt. Jeder ist für sein eigenes Gewissen verantwortlich. Der Staat darf darü-
ber nicht urteilen […] Der Schutz des Staates vor angeblichen religiösen Zerstö-
rungseffekten und der Schutz der Religion vor äußeren Einflüssen sind an Regeln 

	681	 TVerfGE, G. 1986/​11, E.1986/​26, Urt. vom 4. November 1986.
	682	 EKMR, Hazar und Açık v. Türkei, Urt. vom 11. Oktober 1991, Appl. No. 16311/​90, 

16312/​90, 16313/​90; Şirin/​Duymaz/​Yıldız, Türkiye’de Din ve Vicdan Özgürlüğü, S. 24.
	683	 EGMR, Leela Förderkreis v. Deutschland, Urt. vom 06. November 2008, Appl. No. 

58911/​00.
	684	 EGMR, Arrowsmith v. England, Urt. vom 16. Mai 1977, Appl. No. 7050/​75.
	685	 TVerfGE, G. 1995/​25, E. 1996/​5, Urt. vom 02. Februar 1996; Özenç, İnancını 

Açıklamama Hakkı, S. 10 ff.

Der Inhalt der individuelle Gewissens-​ und Religionsfreiheit



154

gebunden. In der Volkszählung oder in einer anderen staatlichen Erhebung die 
‚Religion‘ abzufragen, berührt somit die Religions-​ und Gewissensfreiheit.“686

2. � Eingriff in den Schutzbereich –​ auch auf internationaler Ebene

Die Freiheitsrechte werden als unverletzlich und unantastbar proklamiert. Doch 
sind sie weder schrankenlos noch eingriffsresistent.687 Zwar ist die Freiheit der 
Person unverletzlich, aber in diese Freiheitsrechte bzw. in den von der Verfassung 
geschützten Schutzbereich darf aufgrund eines Gesetzes eingegriffen werden.

Ein Eingriff in den Schutzbereich der Religionsfreiheit liegt vor, wenn die 
Handlungen, die in Verbindung mit der Religionsausübung stehen, verboten 
oder mit Strafe oder anderen Konsequenzen bedroht werden. Ein Eingriff in 
die geschützte negative Religionsfreiheit liegt ebenfalls dann vor, wenn der Staat 
Handlungspflichten bestimmt, die die Religionsfreiheit betreffen. Der EGMR 
nahm Eingriffe in die negative Religionsfreiheit etwa auch in den folgenden Fäl-
len an: beim obligatorischen Religions-​ und Ethikunterricht688, bei der Bekun-
dung der Religionszugehörigkeit auf dem Personalausweis689 und beim Tragen 
des islamischen Kopftuchs in öffentlichen Einrichtungen.690

3. � Rechtfertigung

Im Allgemeinen beschränken Grundrechtseingriffe des Gesetzgebers die 
Gewährleistungen eines Grundrechts und bedürfen daher der verfassungsrecht-
lichen Rechtfertigung durch eine Grundrechtsbegrenzung. In der türkischen 
Verfassung impliziert Art. 24 Abs. 5 TVerf von 1982 das Missbrauchsverbot mit-
telbar, neben der Beschränkung der Grundrechte und -​freiheiten in Art. 13 und 
dem Missbrauch der Grundrechte und -​freiheiten in Art. 14 TVerf von 1982. So 
darf der Staat sich z.B. nicht auf religiös motivierte Aussagen stützen.

In der Verfassung kommt auch die Problematik des Laizismus als Rechtfer-
tigungsgrund gemäß Art. 2 in Verbindung mit Art. 24 TVerf von 1982 deutlich 
zum Ausdruck.

	686	 TVerfGE, G. 1979/​9, E. 1979/​44, Urt. vom 27. November 1979.
	687	 Rumpf, JöR 1987, 180 (192).
	688	 EGMR, Hasan und Eylem Zengin v. Türkei, Urteil vom 09. Oktober 2007, Appl. No. 

1448/​04; Izzettin Dogan und Andere v. Türkei, Urteil vom 26. April 2016, Appl. No. 
62649/​10.

	689	 EGMR, Sinan Işık v. Türkei, Urteil vom 02. Februar 2010, Appl. No. 21924/​05.
	690	 EGMR, Leyla Şahin v. Türkei, Urteil vom 10. November 2005, Appl. No. 44774/​98 (2); 

vgl. Dahlab v. Schweiz, Urteil vom 15. Februar 2001, Appl. No. 42393/​98.

Dritter Teil:  Negative Religionsfreiheit in der Türkei



155

a. � Das Laizismus-​Prinzip als Rechtfertigungsgrund
In der TVerf von 1982 verweisen bereits die Präambel und Art. 2, 13, 14, 68, 
81, 103, 136 sowie 174 auf den Laizismus. Gemäß Art.  2 TVerf von 1982 ist 
die Republik Türkei ein laizistischer Rechtsstaat. Der ‚Laizismus‘ als ein Verfas-
sungsprinzip hat im Jahr 1937 Eingang in die Türkische Verfassung von 1924 
gefunden. Was heute in der Republik Türkei unter Laizismus zu verstehen ist, 
ergibt sich bereits aus der Präambel der TVerf von 1982, wonach aufgrund der 
Erfordernisse „des Prinzips Laizismus […] heilige religiöse Gefühle […] auf 
keine Weise mit den Angelegenheiten der Politik und des Staates vermischt wer-
den“ dürfen.691 Das Türkische Verfassungsprinzip Laizismus ist ausgehend vom 
französischen Vorbild der ‚laicité‘, der Trennung von Kirche und Staat infolge 
der Französischen Revolution, entwickelt worden.

Das TVerfG versucht, den ideologischen Charakter durch eine eher prakti-
sche Auffassung zu relativieren: „Der Laizismus ist eine zivilisierte Lebensform, 
die die Grundlage für eine Freiheits-​ und Demokratieverständnis, für das Heran-
wachsen zur Nation, für die Unabhängigkeit, die nationale Souveränität und das 
humanistische Ideal bildet, die sich mit der Überwindung des mittelalterlichen 
Dogmatismus zugunsten des Primats der Vernunft und einer aufgeklärten Wis-
senschaft entwickelt haben […] Auch wenn man den Laizismus in einem engen 
Sinne als Trennung von Staats-​ und Religionsangelegenheiten begreift und es 
darüber verschiedene Interpretationen und Definitionen geben mag, so handelt 
es sich beim Laizismus um einen progressiven gesellschaftlichen Schritt, der auf 
dem Souveränitäts-​, Demokratie-​ und Freiheitsgedanken und auf der Ansamm-
lung von Wissen beruht […] Er ist der Grundsatz, der dem Individuum, indem 
er dessen Würde den höchsten Platz einräumt, Persönlichkeit und die Möglich-
keit freien Denkens vermittelt […] In der laizistischen Ordnung wird die Reli-
gion von der Politisierung befreit, als Führungsinstrument verdrängt und ihr 
der richtige und ehrenvolle Platz im Gewissen der Bürger zugewiesen […] Die 
Umsetzung des Laizismus-​Prinzips in der Türkei ist von der Praxis des Laizismus 
manche westlichen Staaten durchaus verschieden. Das Laizismus-​Prinzip wird 
unter den jeweiligen Bedingungen eines jeden Staates von den Besonderheiten 
der dort vorherrschenden Religionen mit beeinflusst […] Obwohl die klassische 
Bedeutung diejenige von der Trennung weltlicher und religiöser Angelegenhei-
ten ist, haben sich infolge der unterschiedlichen Besonderheiten des Islams und 
des Christentums in unserem Land und in den westlichen Staaten die Umstände 

	691	 Verfassungsabänderungsgesetz Nr. 3115 vom 5. Februar 1937.

Der Inhalt der individuelle Gewissens-​ und Religionsfreiheit



156

und Folgen hieraus verschieden entwickelt […] Selbst in den westlichen Län-
dern, wo die gleiche Religion vorherrschend ist, weist das Laizismusverständnis 
der Staaten Unterschiede auf […] Der Laizismus wird in dem Staat, in dem er 
zur Anwendung kommt, durch die religiösen, sozialen und politischen Bedin-
gungen beeinflusst und wirkt seinerseits auf diese zurück […] In der Türkei ist 
er durch die Verfassung mit einer eigenen und gegenüber dem Westen verschie-
denen Struktur übernommen worden […].“692

b. � Schutzbereichsbegrenzungen
Die Religionsfreiheit in der türkischen Verfassung ein Grundrecht mit quali-
fiziertem Gesetzesvorbehalt, anders als im deutschen Recht.693 Es existieren 
unterschiedliche Ansätze zur Einschränkung des Schutzbereiches des Grund-
rechts der Religionsfreiheit –​ zum einen solche, die der türkischen Verfassung 
inhärent sind, zum anderen solche, die gerichtlichen und gesetzlichen Regelun-
gen entspringen. Daher soll diese Thematik im Folgenden in zwei Abschnitten 
betrachtet werden.

aa. � Begrenzung gemäß der Verfassung
Nach Art.  24 Abs.  2 TVerf von 1982 ist die Ausübung der Religion gewähr-
leistet, soweit nicht gegen die Vorschriften des Artikels 14 verstoßen wird.694 
Dem ersten Anschein nach erfährt die Religionsfreiheit eine Einschränkung nur 
durch Art. 24 Abs. 5 TVerf von 1982, wonach „niemand, in welcher Weise auch 

	692	 TVerfGE, G.1989/​1, E.1989/​12, Urt. vom 7. März 1989, in leicht gekürzter deutscher 
Übersetzung in EuGRZ 1990, S. 146 ff.; TVerfGE, G.1970/​53, E.1971/​76, Urt. vom 
21. Oktober 1971, in Auszügen bei Hirsch, Orient 1974, 106 ff.; vgl. auch TVerfGE, 
G.1980/​19, E.1980/​48, Urt. vom 3. Juli 1980; G.1986/​11, E.1986/​26, Urt. vom 4. No-
vember 1986; Übersetzung zitiert nach Rumpf, VRÜ 1999, 164 (166 f.).

	693	 Göztepe, das Kopftuchverbot, S. 53.
	694	 Art. 14 TVerf von 1982: „(1) Von den Grundrechten und -​freiheiten dieser Verfassung 

darf keines gebraucht werden, um Aktivitäten mit dem Ziel zu entfalten, die unteilbare 
Einheit von Staatsgebiet und Staatsvolk zu zerstören und die auf den Menschenrechten 
beruhende demokratische und laizistische Republik zu beseitigen. (2) Keine Vorschrift 
der Verfassung darf so ausgelegt werden, als erlaube sie dem Staat oder den Personen 
Tätigkeiten zu entfalten zu dem Zweck, die durch die Verfassung gewährten Grund-
rechte und –​freiheiten zu beseitigen oder über das in der Verfassung vorgesehene Maß 
hinaus zu beschränken. (3) Die Sanktionen, die gegen diejenigen anzuwenden sind, 
welche gegen diese Verbote handeln, werden durch Gesetz geregelt“, Übersetzung 
zitiert nach http://​www.verfassungen.eu/​tr/​ (letzter Zugriff am 29.07.2021).

Dritter Teil:  Negative Religionsfreiheit in der Türkei



157

immer, Religion oder religiöse Gefühle oder einer Religion als heilig geltende 
Gegenstände ausnutzen oder missbrauchen darf, um die soziale, wirtschaftliche, 
politische oder rechtliche Ordnung des Staates auch nur zum Teil auf religiöse 
Regeln zu stützen oder politischen oder persönlichen Gewinn oder Nutzen zu 
erzielen.“ Damit verbunden sind die in Art. 13 aufgeführten Bestimmungen in 
Bezug auf eine Beschränkung695 sowie die in Art. 14 aufgeführten Bestimmun-
gen in Bezug auf den Missbrauch der Religion, die bei der Festsetzung einer 
Einschränkung der Religionsfreiheit herangezogen werden können. Gesetzliche 
Beschränkungen der Grundrechte nach Art. 13 Abs. 2 TVerf unterliegen selbst 
verfassungsrechtlichen Schranken-​Schranken. Sie bleiben gemäß Art. 13 TVerf 
der Wesensgehalt geschützt, also der Kern eines Grundrechts, das Verhältnis-
mäßigkeitsprinzip und die Erfordernisse einer demokratischen Gesellschaft. 
Das türkische Grundrechtesystem ähnelt daher dem System der EMRK und die 
deutschen Grundgesetze.

Der Schrankenkomplex des Art.  13 der TVerf von 1982 produziert in der 
Praxis einige Schwierigkeiten. Nach der Verfassungsänderung im Jahr 2001 ist 
eine Einschränkung der Grundrechte nach Art. 13 TVerf von 1982 nur unter 
Verweis auf die in den betreffenden Artikeln aufgeführten Begründungen mög-
lich. Das heißt, dass die allgemeine Bindung an das Gesetz aufgehoben worden 
ist. In Art. 24 ist jedoch keine Begründung enthalten, warum die Glaubensfrei-
heit durch ein Gesetz beschränkt werden könne. Deswegen muss akzeptiert 
werden, dass es nicht mehr möglich ist, die Religionsfreiheit durch ein Gesetz 
einzuschränken. Beschränkungen der Freiheit können nur noch unter Ver-
weis auf die in der Verfassung niedergelegten Einschränkungsbestimmungen 
formuliert werden. In der Rechtsdogmatik hat sich nach der Verfassungsände-
rung im Jahr 2001 die Überzeugung durchgesetzt, dass Beschränkungen nicht 
von der Gesetzeslage unterliegenden Freiheiten als nur durch die Verfassung 
eingeschränkt anzusehen sind; aber über die Art und Weise der Festsetzung 

	695	 Art. 13 TVerf von 1982: „Die Grundrechte und -​freiheiten können mit der Maßgabe, 
dass ihr Wesenskern unberührt bleibt, nur aus den in den betreffenden Bestimmungen 
aufgeführten Gründen und nur durch Gesetz beschränkt werden. Die Beschränkun-
gen dürfen nicht gegen Wortlaut und Geist der Verfassung, die Notwendigkeiten einer 
demokratischen Gesellschaftsordnung und der laizistischen Republik sowie gegen den 
Grundsatz der Verhältnismäßigkeit verstoßen“, Übersetzung zitiert nach http://​www.
verfassungen.eu/​tr/​ (letzter Zugriff am 29.07.2021).

Der Inhalt der individuelle Gewissens-​ und Religionsfreiheit



158

verfassungsgebundener Einschränkungen gehen die Meinungen auseinander.696 
Im Hinblick auf diese Diskussion hat das TVerfG bis jetzt noch keine Recht-
sprechung erlassen.

Eine weitere Problematik der Schrankenkomplexe ergibt sich aus Art.  24 
Abs. 2 TVerf von 1982 weist darauf hin: „Soweit nicht gegen die Vorschriften des 
Artikels 14 verstoßen wird, sind Gottesdienste, religiöse Zeremonien und Feiern 
frei.“ Art. 14 Abs. 1 TVerf von 1982 hingegen regelt:  „Von den Grundrechten 
und -​freiheiten dieser Verfassung darf keines gebraucht werden, um Aktivitäten 
mit dem Ziel zu entfalten, die unteilbare Einheit von Staatsgebiet und Staatsvolk 
zu zerstören und die demokratische und laizistische Republik zu beseitigen.“ 
Im Grunde ist diese Definition zu umfassend, als dass man daran verlässlich 
messen könnte, ob irgendein Verhalten das Grundrecht missbraucht.697 Dies 
ist eine alarmierende Situation, weil die Einschränkung eines Grundrechts auf-
grund der drohenden Zerstörung der unteilbaren Einheit von Staatsgebiet und 
Staatsvolk auf einer sehr diffusen Begründung basiert. Auf diese Weise kann der 
genannte Artikel zu willkürlichen Anträgen und zum Vertrauensverlust in die 
Justiz führen. Dagegen wird hier die Auffassung vertreten, dass die Verfassung 
auch dann den Missbrauch der Grundrechte nicht gewährleisten würde, wenn 
sie diese Vorschrift nicht enthielte, weil die Ausübung eines Grundrechts mit 
den genannten Absichten selbstverständlich außerhalb des Schutzbereichs der 
betreffenden Grundrechtsnorm liegen würde.698

Laut Art. 14 Abs. 2 TVerf von 1982 ist eine Auslegung der Verfassungsbe-
stimmungen in der Form, dass sie zu einer Beschränkung der in der Verfassung 
aufgeführten Grundrechte führt, unzulässig. Es scheint möglich und vernünf-
tig, vom Verbot einer Auslegung der verfassungsgebundenen Beschränkungen 
von Grundfreiheiten hinsichtlich der Herangehensweise an das o.g. Problem 
auszugehen.699

Artikel 24 Abs. 4 TVerf von 1982 –​ obligatorisches Religionsunterricht –​ hin-
gegen kann zu den konkreten Begrenzungsmethoden gezählt werden. In der 
Literatur ist die Frage, ob Art. 24 Abs. 4 in Verbindung mit Art. 2 TVerf von 1982 

	696	 Vural, Islam & Europa als Thema der deutsch-​türkischen Zusammenarbeit X 2012, 
49 (68, 95).

	697	 Kanadoğlu, TBBD 2013, 353 (368).
	698	 Eine Auslegung vor der Änderung 2001 des Artikels, näher Sabuncu, AÜSBFD 1985, 

155 (166).
	699	 Erst durch die Verfassungsänderung von 2001 enthielt Art. 14 das Auslegungsverbot.

Dritter Teil:  Negative Religionsfreiheit in der Türkei



159

als ein Prinzip des Staates verfassungswidrig sei, immer noch ein kontroverses 
Spannungsfeld.700

Art. 16 TVerf von 1982 regelt die Lage von Ausländern. Dementsprechend 
können die Grundrechte und -​freiheiten für Ausländer in Einklang mit dem 
Völkerrecht durch Gesetz beschränkt werden.

bb. � Gerichtliche und gesetzliche Begrenzungen
Die der Religionsfreiheit durch die Verfassung gesteckten Grenzen kamen in 
der vom Verfassungsgericht getroffenen Rechtsprechung zum Ausdruck. Eine 
im Jahre 1971 getroffene Entscheidung fungiert unter dem Aspekt einer laizis-
tischen Rechtsprechung bis heute als Schrankenmittel. Das in der Verfassung 
der Republik Türkei niedergelegte Prinzip des Laizismus beinhaltet demnach im 
Besonderen:  „a) Eine Annahme der grundlegenden Überzeugung, gemäß der 
die Religion in Staatsangelegenheiten nicht souverän agiert und keinen Einfluss 
ausübt, b) Die Tatsache, dass jede Religion ohne Unterschied im Hinblick auf 
ihre Glaubensauffassung als Bestandteil des spirituellen Lebens des Individuums 
in unbeschränkter Form unter den Schutz der Verfassung zu stellen ist, c) Eine 
Beschränkung der Religionsausübung in dem Falle, in dem die Religion nicht 
nur das spirituelle Leben des Einzelnen berührt, sondern auch in der Form von 
Aktivitäten oder Verhaltensweisen das gesellschaftliche Leben beeinflusst, zum 
Zwecke des Schutzes der öffentlichen Ordnung, der Sicherheit und des öffentli-
chen Interesses,701 desgleichen ein Verbot des Missbrauchs der Religion sowie 
ihrer rücksichtslosen Ausnutzung, d) In dieser Hinsicht ist der Laizismus das 
charakteristische Prinzip, das dem Staat in seiner Eigenschaft als Beschützer der 
öffentlichen Ordnung und der Rechte die Ermächtigung zur Oberaufsicht und 
Kontrolle von religiösen Rechten und Freiheiten verleiht.“702

Zum Schutz der öffentlichen Ordnung und des öffentlichen Interesses seien 
Beschränkungen hinzunehmen. Doch die genannten Entscheidungen wurden 

	700	 Näher in Abschnitt D unter II.
	701	 Alte Version des Art. 13 Abs. 1 TVerf von 1982: „Die Grundrechte und -​freiheiten 

können zum Schutz der unteilbaren Einheit von Staatsgebiet und Staatsvolk, der natio-
nalen Souveränität, der Republik, der nationalen Sicherheit, der öffentlichen Ordnung, 
der Sicherheit der Allgemeinheit, des öffentlichen Interesses, des Sittengesetzes und 
der öffentlichen Gesundheit und aus besonderen Gründen, welche darüber hinaus in 
den entsprechenden Artikeln der Verfassung vorgesehen sind, in Einklang mit Wort 
und Geist der Verfassung durch Gesetz beschränkt werden.“

	702	 TVerfGE, G. 1970/​53, E. 1971/​76, Urt. vom 21.10.1971, Übersetzung zitiert nach Islam 
& Europa als Thema der deutsch-​türkischen Zusammenarbeit X, 2012, S. 67.

Der Inhalt der individuelle Gewissens-​ und Religionsfreiheit



160

während der Gültigkeit der Verfassung von 1961 und damit vor der Verabschie-
dung der Verfassung von 1982 getroffen. Deshalb sehen wir uns gewissen techni-
schen Problemen in Bezug auf die Anwendung dieser Standards auf die aktuelle 
Verfassung gegenüber:  Die genannten Entscheidungen gehören nämlich alle 
einem Zeitraum an, in dem die Religionsfreiheit an Gesetzeserlasse gebunden 
war; seit 2001 ist die Möglichkeit einer Beschränkung durch Gesetze nicht mehr 
vorhanden.703 Außerdem erachteten einige Rechtswissenschaftler die ‚öffentli-
che Gesundheit‘ als eine notwendige Beschränkungsmöglichkeit, die ebenfalls 
nicht mehr im Schrankenkatalog enthalten ist. Wie in allen muslimischen Län-
dern, wird auch in der Türkei jedes Jahr das Opferfest gefeiert. Der einzige Zweck 
dieses Feiertags ist es, einige Schlachttiere aus religiösen Gründen zu opfern. 
Das Fehlen einer verfassungsrechtlichen Beschränkung eröffnet die Möglich-
keit, dass dieser Schlachtprozess auf öffentlichen Straßen, in Parks oder privaten 
Gärten unkontrolliert ausgeführt wird. So blieb die Religionsausübungsfreiheit 
hier außerhalb staatlicher Aufsicht. In dieser Angelegenheit machten sich bald 
Schwierigkeiten bemerkbar und im Jahr 2002 trat eine diesbezügliche Verord-
nung vom Präsidium für religiöse Angelegenheiten und später, im Jahr 2018, ein 
Kommuniqué des Ministerpräsidenten in Kraft.704

c. � Verhältnismäßigkeitsprüfung
Die bedeutsamste Gewährleistung der Grundrechte in der Verfassung ist die 
„Wesensgehaltsgarantie“, d. h. „die Unantastbarkeit der Grundrechte in ihrem 
Kern“.705 Im Rahmen der Verfassungsänderung von 2001 wurden die Wesensge-
haltsgarantie und als Schranken-​Schranke das Verhältnismäßigkeitsprinzip ein-
geführt.706 Im Unterschied zur EMRK wurde das Laizismusprinzip als weitere 
Schranken-​Schranke aufgenommen.

Die Anwendung der Verhältnismäßigkeitsprüfung ist sehr wichtig für die 
Balance zwischen dem individuellen und dem öffentlichen Interesse, da der 
Grundsatz der Verhältnismäßigkeit der abschließenden Rechtmäßigkeitskont-
rolle durch Gesamtabwägung aller durch die Maßnahme berührten Rechtsgüter 

	703	 Gözler, ABD, 2001/​4, S. 65.
	704	 Gesetz Nr. 6771 vom 21. Januar 2017, Amtsblatt Nr. 29976 vom 11. Februar 2017; in 

einem Verfassungsreferendum wurde am 16. April 2017 das verfassungsändernde 
Gesetz Nr. 6771 angenommen und damit insgesamt 69 Artikel der Verfassung abge-
ändert. Im Juni 2018 trat das Präsidialsystem in Kraft.

	705	 Sabuncu, AÜSBFD 1985, 155 (62).
	706	 Rumpf, Einführung in das Türkische Recht, S. 67.

Dritter Teil:  Negative Religionsfreiheit in der Türkei



161

und Rechtsziele dient. Das Verhältnismäßigkeitsgebot, das bis 2003 nur im Son-
dervotum sowie in der Klagebegründung einer Entscheidung erwähnt wurde, 
wurde vom TVerfG zum ersten Mal in einer Entscheidung von 2002 angewen-
det. Das Gericht betont, dass „alle Artikel der Verfassung dieselbe Wirkung und 
denselben Wert haben. Daher ist es nicht möglich, einem von ihnen in der Praxis 
einen Vorrang zu gewähren. Somit kann eine von zwei Verfassungsregeln, die 
manchmal zwangsweise zusammen angewendet werden, die Grenze der ande-
ren bilden. Diese Beschränkungen dürfen jedoch nicht das Wesen der Grund-
rechte und -​freiheiten berühren, nicht die Anforderungen einer demokratischen 
Gesellschaft überschreiten und sie müssen den gewünschten Zielen angemessen, 
d.h. sie müssen jedenfalls mit dem Grundsatz der Verhältnismäßigkeit vereinbar 
sein.“707 Das TVerfG hat sich bei der Verhältnismäßigkeitsprüfung am Schema 
der drei Kriterien Geeignetheit, Erforderlichkeit und Angemessenheit orientiert; 
der Freiheitsanspruch des Bürgers darf von der öffentlichen Gewalt nur soweit 
beschränkt werden, dass diese drei Bedingungen erfüllt sind.708 In seinen spä-
teren Verfassungsbeschwerden prüfte das TVerfG auch, ob ein angemessener 
Zusammenhang und ein ausgewogenes Verhältnis zwischen Zweck und Rechts-
mittel besteht, mit anderen Worten, ob die Gründe für die Rechtfertigung der 
Handlungen der öffentlichen Gewalt angemessen und ausreichend erscheinen 
und dem verfolgten legitimen Ziel angemessen sind.709

Beispielsweise hatte das BVerfG in einem konkreten Urteil im Jahr 2003 ent-
schieden, dass es im Fall des Zugangs zu einem öffentlichen Amt keine offene 
Abwägungssituation gleichwertiger Rechtsgüter gibt. Das für die Grundrechts-
verwirklichung wesentliche Rechtsverhältnis in der Schule wird in erster Linie 
durch den Grundrechtsschutz von Schülern und Eltern geprägt.710

aa. � Verhältnismäßigkeitsprüfung nach dem Recht der EMRK
Nach dem Wortlaut des Art.  9 Abs.  2 EMRK steht nur das Recht der Religi-
onsausübung unter einem Gesetzesvorbehalt; systematische Gründe sprechen 

	707	 TVerfGE, G. 2002/​91, E. 2001/​309, Urt. vom 15. Oktober 2002.
	708	 Näher in Rumpf, Das Türkische Verfassungssystem, S. 232; er behauptet in seinem 

Werk, dass das TVerfG sich unter dem Einfluss der türkischen Literatur an dem in 
Deutschland entwickelten Schema der drei Kriterien orientiert.

	709	 TVerfGE, B.N. 2013/​7443, Urt. vom 25. Mai 2015, Rn. 77.
	710	 BVerfGE 108, 282 (340), in diesem Fall erachtet das Gericht den Eingriff als unver-

hältnismäßig, sodass die Glaubensfreiheit der Beschwerdeführerin in der Abwägung 
ein erheblich größeres Gewicht erhält.

Der Inhalt der individuelle Gewissens-​ und Religionsfreiheit



162

allerdings dafür, die äußere Gewissensfreiheit ebenfalls dem Vorbehalt zu unter-
werfen. Die innere Religions-​ und Gewissensfreiheit allerdings sind schran-
kenlos gewährleistet, um jedermann in einer pluralistischen Gesellschaft die 
Religionsfreiheit als solche und auch den Wechsel der Religion ohne Einschrän-
kungen zu gewährleisten.711 Eines der Ziele der Verfassungsänderung von 2001 
war, Art. 13 TVerf von 1982 in Einklang mit den Grundsätzen des EMRK umzu-
gestalten und anstelle der „allgemeinen Beschränkungsregel“ nun die „allge-
meine Schutzregel“ zu bringen. Auf diese Weise wurde eine Anpassung an Art. 8 
und 11 EMRK versucht.

bb. � Beurteilungsspielraum als Besonderheit im Recht der EMRK
Der Straßburger EGMR hat den Konventionsstaaten einen großzügigen Beurtei-
lungsspielraum gewährt und keine feste Auslegung der einzelnen Grundrechte 
vorgenommen. Die Konvention bildet so den ordre public, der sich mit jedem 
Urteil der Vertragsländer weiter konkretisiert und wandelt.712 Der Europäische 
Gerichtshof berücksichtigt die Prinzipien, die eine demokratische Gesellschaft 
ausmachen, und hat zu prüfen, ob die staatliche Beschränkung verhältnismäßig 
ist.713 Er berücksichtigt aber nicht jedes Mal die Entscheidungen des nationalen 
Gerichtes oder sonstigen Urteilsträgers, sondern entscheidet im Einzelfall ver-
tragsgemäß oder legt den Fall vertragsgemäß aus.714

Zwei Entscheidungen des EGMR über das Kopftuchverbot in der Türkei 
sind daher scharf kritisiert worden. Es ging dabei um die Frage, ob der Aus-
schluss von Studentinnen mit Kopftuch von staatlichen türkischen Universi-
täten konventionskonform war. Das TVerfG hatte im Jahr 1991 entschieden, 
dass Kopftuchverbote aufgrund des in der türkischen Verfassung verankerten 
Laizismusprinzips verfassungskonform sind. Der EGMR hat sich weitgehend 
angeschlossen und festgestellt, dass der Beschluss der Hochschulleitung, Stu-
dentinnen mit Kopftüchern auszuschließen, keinen Verstoß gegen die Religi-
onsfreiheit darstelle. Das verfassungsrechtlich verankerte Laizismusprinzip, die 

	711	 Grabenwarter/​Pabel, EMRK, § 22, Rn. 124; EGMR, Kokkinakis v. Griechenland, Urteil 
vom 25. Mai 1993, Appl. No. 14307/​88, Rn. 59.

	712	 Ottenberg, Der Schutz der Religionsfreiheit, S. 159.
	713	 EGMR, Handyside v. Vereinigtes Königreich, Urt. vom 19. Februar 1976, Appl. No. 

5493/​72, Rn. 49.
	714	 EGMR, Handyside v. Vereinigtes Königreich, Urt. vom 19. Februar 1976, Appl. No. 

5493/​72.

Dritter Teil:  Negative Religionsfreiheit in der Türkei



163

Trennung von Religion und Staat, sei mit dem Grundrechtsvorbehalt des Art. 9 
Abs. 2 EMRK konform.715

cc. � Die individuelle völkerrechtliche Garantie
Wie bereits erwähnt, ist die Türkei für jegliche unterzeichneten internationalen 
Verträge auf der Verfassungsebene verantwortlich, da nach Art. 90 Abs. 5 S. 1 
TVerf von 1982 die verfahrensgemäß in Kraft gesetzten völkerrechtlichen Ver-
träge Gesetzeskraft haben. Die internationalen Verträge über Meinungs-​, Reli-
gions-​ und Glaubensfreiheit, bei denen die Türkei ein Vertragspartner ist, sind 
folgende:

(1) � Art. 18 Allgemeine Erklärung der Menschenrechte vom 10. Dezember 
1948 (AEMR)716

Die erste maßgebliche Formulierung der Religionsfreiheit findet sich in Art. 18 
AEMR; Art. 18 des IPbpR (s. unten) konkretisiert diese Freiheit, zeigt aber auch 
Beschränkungsmöglichkeiten auf. Die 1948 von der Menschenrechtskommis-
sion erarbeitete AEMR ist das grundlegende internationale Menschenrechts-
dokument. Viele Mitgliedstaaten nehmen in ihren Verfassungen auf die AEMR 
Bezug, wodurch die moralische, politische und rechtliche Bedeutung der in ihr 
niedergelegten Grundsätze unterstrichen wird.

In der Erklärung wird die Notwendigkeit deutlich hervorgehoben, die Glau-
bensunterschiede des Einzelnen zu respektieren, und betont, dass der Staat 
in religiösen Angelegenheiten neutral sein sollte. Artikel 18 AEMR sieht im 
Zusammenhang mit der Glaubensfreiheit eine doppelte Unterscheidung vor, die 
sodann die Grundlage für die Ausarbeitung von zukünftigen internationalen 
oder nationalen Menschenrechtsdokumenten bilden soll.717 Diese Trennungs-
form hat in der Literatur als forum internum und forum externum an Bedeutung 

	715	 EGMR, Leyla Şahin v. Türkei, Urt. vom 10. November 2005, Appl. No. 44774/​98; 
Übersetzung der EuGRZ, 2005, 31 (39); EKMR Karaduman v. Türkei, Urt. vom 3. 
Mai 1993, Appl. No. 16278/​90.

	716	 Artikel 18: „Jeder Mensch hat Anspruch auf Gedanken-​, Gewissens-​ und Religions-
freiheit; dieses Recht umfasst die Freiheit, seine Religion oder seine Überzeugung 
zu wechseln, sowie die Freiheit, seine Religion oder seine Überzeugung allein oder 
in Gemeinschaft mit anderen, in der Öffentlichkeit oder privat, durch Lehre, Aus-
übung, Gottesdienst und Vollziehung von Riten zu bekunden“. Außerdem gibt es in 
den Artikeln 2, 16 und 26 AEMR Regelungen hinsichtlich der Religionsfreiheit.

	717	 Özenç, AİHS ve İnanç Özgürlüğü, S. 17.

Der Inhalt der individuelle Gewissens-​ und Religionsfreiheit



164

gewonnen. Geschützt ist durch Art. 18 Abs. 2 AEMR sowohl das forum inter-
num, die eigene Religion oder Überzeugung zu wechseln, als auch das forum 
externum, die eigene Religion oder Überzeugung zu bekunden. Diese Erklärung 
trat in der Türkei am 04. Juni 1949 in Kraft.

Dritter Teil:  Negative Religionsfreiheit in der Türkei



165

(2) � Art. 18 Internationaler Pakt über bürgerliche und politische Rechte 
vom 6. Dezember 1966 (IPbpR)718

Hier sei kurz auf Art. 27 IPbpR719 hingewiesen. In einer Gesellschaft, in der die 
Mehrheit der Bevölkerung einer bestimmten Religion angehört, wie in Deutsch-
land und der Türkei, ist das Vorhandensein eines internationalen Textes zum 
Schutz der Rechte von Minderheiten von großer Bedeutung. Dieser Pakt trat in 
der Türkei am 23. Dezember 2003 in Kraft.

(3) � Art. 6 der Erklärung über die Beseitigung aller Formen von 
Intoleranz und Diskriminierung aufgrund der Religion oder der 
Überzeugung vom 25. November 1981720

Schwieriger gestaltet sich die Definition des Begriffes der Religions-​ oder Welt-
anschauungsausübung. Als Interpretationshilfe kann Art. 6 der o.g. Deklaration 

	718	 Artikel 18: „(1) Jedermann hat das Recht auf Gedanken-​, Gewissens-​ und Religions-
freiheit. Dieses Recht umfasst die Freiheit, eine Religion oder eine Weltanschauung 
eigener Wahl zu haben oder anzunehmen, und die Freiheit, seine Religion oder Welt-
anschauung allein oder in Gemeinschaft mit anderen, öffentlich oder privat durch 
Gottesdienst, Beachtung religiöser Bräuche, Ausübung und Unterricht zu bekunden. 
(2) Niemand darf einem Zwang ausgesetzt werden, der seine Freiheit, eine Religion 
oder eine Weltanschauung seiner Wahl zu haben oder anzunehmen, beeinträchtigen 
würde. (3) Die Freiheit, seine Religion oder Weltanschauung zu bekunden, darf nur 
den gesetzlich vorgesehenen Einschränkungen unterworfen werden, die zum Schutz 
der öffentlichen Sicherheit, Ordnung, Gesundheit, Sittlichkeit oder der Grundrechte 
und -​freiheiten anderer erforderlich sind. (4) Die Vertragsstaaten verpflichten sich, 
die Freiheit der Eltern und gegebenenfalls des Vormunds oder Pflegers zu achten, die 
religiöse und sittliche Erziehung ihrer Kinder in Übereinstimmung mit ihren eigenen 
Überzeugungen sicherzustellen“. Außerdem gibt es in den Artikeln 20, 26 und 27 
IPbpR Regelungen hinsichtlich der Religionsfreiheit.

	719	 Artikel 27: „In Staaten mit ethnischen, religiösen oder sprachlichen Minderheiten darf 
Angehörigen solcher Minderheiten nicht das Recht vorenthalten werden, gemein-
sam mit anderen Angehörigen ihrer Gruppe ihr eigenes kulturelles Leben zu pflegen, 
ihre eigene Religion zu bekennen und auszuüben oder sich ihrer eigenen Sprache zu 
bedienen“.

	720	 Artikel 6: „Im Einklang mit Artikel 1 und vorbehaltlich von Artikel 1 Absatz 3 die-
ser Erklärung schließt das Recht auf Gedanken-​, Gewissens-​, Religions-​ und Über-
zeugungsfreiheit unter anderem die folgenden Freiheiten ein: a) im Zusammenhang 
mit einer Religion oder Überzeugung einen Gottesdienst abzuhalten oder sich zu 
versammeln sowie hierfür Versammlungsorte einzurichten und zu unterhalten; 
b) entsprechende Wohltätigkeitseinrichtungen oder humanitäre Institutionen zu 
gründen und zu unterhalten; c) die für die Riten oder Bräuche einer Religion oder 

Der Inhalt der individuelle Gewissens-​ und Religionsfreiheit



166

herangezogen werden. „Darin werden die Abhaltung religiöser Versammlungen 
sowie die Gründung und Unterhaltung entsprechender wohltätiger oder huma-
nitärer Einrichtungen als durch die Religions-​ und Weltanschauungsfreiheit 
gedeckte Aktivitäten angesehen. Damit wird gewährleistet, dass der Einzelne 
nicht nur allein, sondern auch in Gemeinschaft mit anderen seine Überzeugung 
bekunden kann. Jedoch führt dies nicht dazu, dass sich eine Religionsgemein-
schaft als juristische Person auf Art. 18 AEMR oder Art. 18 Abs. 1 IPBPR beru-
fen kann. Geschützt wird nur das Individuum.“721

(4) � Art. 9 Europäische Menschenrechtskonvention vom 4. November 
1950 (EMRK)722

Die Türkei hat als Mitglied des Europarates die EMRK im Jahr 1954 ratifiziert 
und sich somit verpflichtet, einen grundrechtlichen Schutz in der Türkei zu 
gewährleisten, welcher mindestens den in der Konvention verbürgten Standards 

Überzeugung erforderlichen Gegenstände und Geräte in angemessenem Umfang 
herzustellen, zu erwerben und zu gebrauchen; d) auf diesen Gebieten einschlägige 
Publikationen zu verfassen, herauszugeben und zu verbreiten; e) an hierfür geeigneten 
Orten eine Religion oder Überzeugung zu lehren; f) freiwillige finanzielle und andere 
Spenden von Einzelpersonen und Institutionen zu erbitten und entgegenzunehmen; 
g) im Einklang mit den Erfordernissen und Maßstäben der jeweiligen Religion oder 
Überzeugung geeignete Führer und Leiter auszubilden, zu ernennen, zu wählen oder 
durch Nachfolge zu bestimmen; h) im Einklang mit den Geboten seiner Religion oder 
Überzeugung Ruhetage einzuhalten sowie Feiertage und Zeremonien zu begehen; 
i) in religiösen oder weltanschaulichen Fragen auf nationaler und internationaler 
Ebene Beziehungen zu Einzelpersonen und Gemeinschaften aufzunehmen und zu 
unterhalten.“

	721	 Deutscher Bundestag, Ausarbeitung 2006, einsehbar unter https://​www.bundestag.de/​
resource/​blob/​419238/​984dbe1aaf380872c1cc68d9467c971a/​WD-​3-​292-​06-​pdf-​data.
pdf (letzter Zugriff am 29.07.2021).

	722	 Art. 9 EMRK: „(1) Jede Person hat das Recht auf Gedanken-​, Gewissens-​ und Reli-
gionsfreiheit; dieses Recht umfasst die Freiheit, seine Religion oder Weltanschauung 
zu wechseln, und die Freiheit, seine Religion oder Weltanschauung einzeln oder 
gemeinsam mit anderen öffentlich oder privat durch Gottesdienst, Unterricht oder 
Praktizieren von Bräuchen und Riten zu bekennen. (2) Die Freiheit, seine Religion 
oder Weltanschauung zu bekennen, darf nur Einschränkungen unterworfen werden, 
die gesetzlich vorgesehen und in einer demokratischen Gesellschaft notwendig sind 
für die öffentliche Sicherheit, zum Schutz der öffentlichen Ordnung, Gesundheit oder 
Moral oder zum Schutz der Rechte und Freiheiten anderer.“

Dritter Teil:  Negative Religionsfreiheit in der Türkei



167

entspricht. Im Folgenden wird untersucht, wie die EMRK das türkische Recht 
beeinflusst und was dies für den Grundrechtsschutz in der Türkei bedeutet.

D. � Die negative Religionsfreiheit in Einzelfällen
Art.  24 Abs.  3 TVerf von 1982 schützt direkt die negative Religionsfreiheit 
mit folgender Aussage: „[…] niemand darf gezwungen werden, seine religiöse 
Anschauung und seine religiösen Überzeugungen zu offenbaren; niemand darf 
wegen seiner religiösen Anschauungen und Überzeugungen gerügt oder einem 
Schuldvorwurf ausgesetzt werden.“ Art.  25 Abs.  2 TVerf von 1982 stützt das 
Recht der negativen Überzeugungsfreiheit mit folgender Aussage:  „[…] nie-
mand darf, aus welchem Grund und zu welchem Zweck auch immer, zur Äuße-
rung seiner Meinungen und Überzeugungen gezwungen werden; er darf wegen 
seiner Meinungen und Überzeugungen nicht gerügt oder einem Schuldvorwurf 
ausgesetzt werden.“ Die türkische Verfassung differenziert, ebenso wenig wie das 
deutsche Grundgesetz, nicht in negative oder positive Freiheiten. Es ist jedoch 
nicht falsch zu behaupten, dass das Wesen der türkischen Verfassung die nega-
tive Religionsfreiheit schützt. Der Auslegung von Art. 2 TVerf von 1982 zufolge 
besitzt die Religionsfreiheit neben dieser positiven auch eine negative Kompo-
nente. Diese besagt etwa, dass niemand vom Staat oder Dritten dazu gezwungen 
werden darf, ein bestimmtes Glaubensbekenntnis abzulegen oder bestimmte 
religiöse Handlungen auszuüben. Die negative Komponente entspricht zugleich 
dem Kerngehalt der Religionsfreiheit, nämlich der absoluten und unbedingten 
inneren Freiheit jedes Menschen, jede beliebige Überzeugung oder Religion 
zu haben. Außerdem garantieren Art. 10 TVerf von 1982, dem zufolge alle vor 
dem Gesetz gleich sind, und Art. 15 TVerf von 1982, dem zufolge niemand in 
den Fällen von Krieg, Ausnahmezustand oder Notstand zur Offenbarung seiner 
Religion, seines Gewissens, seiner Meinung und seiner Ansichten gezwungen 
werden darf, offensichtlich die negativen Freiheitsrechte. Die EMRK unterteilt 
die Grundrechte ebenfalls nicht in negative oder positive Rechte. Aber in seiner 
Rechtsprechung verwendet das Straßburger Gericht ständig den Terminus der 
negativen oder positiven Grundrechte.723

Die negative Religionsfreiheit in Einzelfällen

	723	 Beispielsurteile über Religionsfreiheit: EGMR, Angelina v. Schweden, Urt. vom 03. 
Februar 1986, Appl. No. 10491/​83; Kokkinakis v. Griechenland, Urt. vom 25. Mai 
1993, Appl. No. 14307/​88; Dahlab v. Schweiz, Urt. vom 15. Februar 2001, Appl. No. 
42393/​98; Sinan Işık v. Türkei, Urt. vom 02. Februar 2010, Appl. No. 21924/​05.



168

In Art. 24, Abs. 4 TVerf von 1982 wird postuliert, dass ‚Religiöse Kultur und 
Sittenlehre‘ in den Primar-​ und Sekundarschulanstalten zu den Pflichtfächern 
gehört und unter der Aufsicht und Kontrolle des Staates durchgeführt wird. Das 
gilt sowohl für öffentliche Schulen als auch für Privatschulen. Diese staatliche 
Kontrolle zählt zu einem der wichtigsten verfassungsimmanenten Eingriffe in 
die negative Religionsfreiheit.

In einem von alevitischen Eltern angestrengten Verfahren gegen die Republik 
Türkei, das sich gegen den Inhalt des Religionsunterrichts in der Türkei und die 
Nichtgewährung der Befreiung von diesem Unterricht richtete, hat der EGMR 
im Jahr 2007 festgestellt, dass der vom Staat angebotene Unterricht als nicht ver-
einbar mit den Kriterien der Objektivität und des Pluralismus erachtet werden 
könne. Die Türkei wurde verurteilt, den Unterricht entsprechend anzupassen 
und gleichzeitig allen Schülerinnen und Schülern (bzw. ihren Eltern) die Mög-
lichkeit der Befreiung von der Teilnahme an diesem Unterricht zu gewähren. 
Die Türkei hat dieser Forderung bislang allerdings nicht Folge geleistet, und 
auch die mittlerweile erfolgte Überarbeitung der Lehrbücher entspricht nicht 
den an diese Überarbeitung gestellten Erwartungen.724

Im Rahmen dieser Arbeit werden im Folgenden die ‚obligatorische Angabe 
der Religionszugehörigkeit in Personalausweisen‘ und ‚die Existenz des Amtes 
für religiöse Angelegenheiten‘ hinsichtlich der negativen Freiheit näher unter-
sucht. Das Thema der Bedeckung in den öffentlichen Einrichtungen wird nur im 
Rahmen der Rechtsprechung des EGMR behandelt. Das Thema des Eideszwangs 
wird ebenfalls nicht näher betrachtet; zum einen, weil die gesetzliche Regelung 
bereits abgeschafft worden,725 zum anderen, weil die Türkei in dieser Angelegen-
heit nicht mit der Behauptung der Grundrechtsverletzung vor dem EGMR ver-
urteilt worden ist. Religiöse Beerdigungszeremonien und tägliche Muezzinrufe 
wären zwar interessante Gegenstände für eine Betrachtung aus Perspektive der 
negativen Grundrechte, da aber zu diesen Themen keine gerichtlichen Entschei-
dungen vorliegen, können sie in dieser Arbeit nicht untersucht werden.

	724	 Länderberichte Religionsfreiheit [6]: Türkei /​ Otmar Oehring (Hrsg.), S. 21.
	725	 In der Verfassungsperiode von 1924 mussten die Abgeordneten ihren Eid auf Allah 

leisten, aber diese Bestimmung wurde im Jahr 1928 durch eine Verfassungsänderung 
aufgehoben. Seitdem enthalten die stellvertretenden Gelübde keinen religiösen Bezug 
mehr. Die Eide in Gerichtssälen wurden mit der Änderung des Strafprozessgesetzes 
im Jahr 2008 aufgehoben.

Dritter Teil:  Negative Religionsfreiheit in der Türkei



169

I. � Das unverzichtbare Laizismusprinzip der Verfassung

Bevor man sich dem Thema Religionsfreiheit in der Türkei widmen kann, muss 
zunächst geklärt werden, was genau der türkische Laizismus ist. Als ein juristi-
scher Begriff bedeutet der Laizismus die Trennung von Religion und Staat. Poli-
tisch ist der laizistische Staat völlig unabhängig von religiösen Autoritäten.726

1. � Das türkische Verständnis von Laizismus

Obwohl Laizismus und Säkularisierung mitunter als Synonyme verwendet wer-
den, umfasst der weite, meist soziologisch gebrauchte Begriff der Säkularisie-
rung mehr als der rechtliche Begriff des Laizismus. So „handelt es sich bei der 
Säkularisierung um die Lösung des Einzelnen, des Staates sowie der Wirtschaft 
aus dem Sinnkontext der Religion, um die Verweltlichung der Legitimität der 
öffentlichen Gewalt. Der Laizismus hingegen definiert seit der Französischen 
Revolution eine bestimmte, rechtlich verankerte Bewegung, die alles Religiöse 
aus Staat, Kultur und Erziehung heraushält. Dieser mit der Säkularisierung 
moderner Gesellschaften im Einklang stehende Grundsatz ist in der Türkei zur 
Staatsideologie erhoben worden. Das Prinzip des Laizismus gilt im türkischen 
Verfassungssystem neben dem Nationalismus als eines der wichtigsten Staats-
prinzipien und wird in engem Zusammenhang mit dem Modernisierungsziel 
der Türkischen Revolution verstanden.“727

Göztepe fasst die aufklärerischen historischen Hintergründe folgenderma-
ßen zusammen: „Mit der Gründung der Republik wurden die säkulare Rechts-
ordnung und die festgelegten Staatsziele mit Modernismus und fortschrittliche 
Einstellung gleichgesetzt, wogegen die frühere Einheit von Staat und Religion 
in Form eines theokratischen Staates als rückschrittlich galt. Nach der Grün-
dung des neuen türkischen Staates im Jahre 1923 wurde im Rahmen der Säku-
larisierung im Jahr 1924 […] das Bildungssystem normiert und europäisiert 
[…] und eine auf der Gleichberechtigung der Geschlechter beruhende zivile 
Rechtsordnung geschaffen. Im Jahr 1928 wurde der Islam als Staatsreligion aus 
der ersten türkischen Verfassung von 1921 gestrichen und zuletzt im Jahr 1937 
das Laizismusprinzip als Leitprinzip in der Verfassung verankert. Das Prinzip 
des institutionellen Säkularismus und seine Umsetzung im Staat wurde jedoch 

	726	 Şimşek, in: Deppenheuer/​Dogan/​Can (Hrsg.), Zwischen Säkularität und Laizismus, 
S. 121 (121).

	727	 Göztepe, APuZ 2004, 32 (33); Dinçkol, Laiklik, Aydınlanma, Modernleşme ve Türkiye 
Modeli, 653 (657).

Die negative Religionsfreiheit in Einzelfällen



170

als inkonsistent angesehen. Diese Inkonsistenz war in erster Linie im Amt für 
religiöse Angelegenheiten verkörpert, dass laut Verfassung seine Aufgaben als 
Bestandteil der allgemeinen Verwaltung […] erfüllen soll. Mit dieser Institution 
werden die Religionsangelegenheiten unter staatliche Aufsicht gestellt, wobei 
anzumerken ist, dass das Gesetz zur Gründung des Amtes nur den Islam zum 
Verantwortlichkeitsbereich des Amtes zählt […]. In der Praxis entwickelte sich 
auch die Religions-​ und Sittenlehre als Pflichtfach aus Art. 24 Abs. 4 TVerf von 
1982 zu einer dogmatischen Islamerziehung im Einklang mit der sunnitischen 
Konfession.“728

Das TVerfG hat sich mehrfach mit dem Laizismusprinzip befasst. Als einer 
der wichtigsten Grundsätze spielt es vor allem durch seine Verankerung in Art. 2 
TVerf von 1924, 1961 und 1982 für die türkische Rechtspraxis eine herausra-
gende Rolle.729 In einschlägigen Entscheidungen bemühte sich das TVerfG um 
die Darstellung und Ausschöpfung des Prinzips Laizismus als normatives Leit-
prinzip der TVerf. Die Frage des Schutzes der Grundrechte war dabei jedoch 
nicht sehr relevant.

Rumpf merkt dazu an: „Das TVerfG definiert den Laizismus als eine zivili-
sierte Lebensform, die die Grundlage für ein Freiheits-​ und Demokratieverständ-
nis, für die Unabhängigkeit, die nationale Souveränität und das humanistische 
Ideal bildet, die sich mit der Überwindung des mittelalterlichen Dogmatismus 
zugunsten des Primats der Vernunft und einer aufgeklärten Wissenschaft entwi-
ckelt haben.“730 Weiter stellt das Gericht fest, dass in der laizistischen Ordnung 
die Religion von der Politisierung befreit, als Führungsinstrument verdrängt 
und ihr der ihr angemessene Platz im Gewissen der Bürger zugewiesen wird.731 
Er äußert weiter, dass „das Verfassungsgericht eine Wechselwirkung zwischen 
Laizismus und vorherrschender Religion sieht:  Je stärker die Religion ihrem 
Wesen nach in die staatlichen Angelegenheiten einzugreifen neigt, desto stren-
ger und härter stellt sich das laizistische Prinzip dar.“732 Der türkische Laizismus 
müsse also in der Lage sein, die vorherrschende Religion, den Islam, zum Rück-
zug aus einer Domäne zu zwingen, die von der Religion schon aufgrund ihres 
Selbstverständnisses beansprucht wird.733

	728	 Göztepe, APuZ 2004, 32 (33).
	729	 Rumpf, EuGRZ 1990, 129 (143).
	730	 TVerfGE, G. 1989/​1, E.1989/​12, Urt. vom 7. März 1989; Rumpf, Das türkische Ver-

fassungssystem, S. 106.
	731	 TVerfGE, G. 1989/​1, E.1989/​12, Urt. vom 7. März 1989.
	732	 Rumpf, VRÜ 1999, 164 (166).
	733	 Rumpf, VRÜ 1999, 164 (167).

Dritter Teil:  Negative Religionsfreiheit in der Türkei



171

2. � Das Verhältnis zwischen negativer Religionsfreiheit und Laizismus

Um die Spannungen zu reduzieren, die sich aus unterschiedlichen Religions-
zugehörigkeiten ergeben, wäre der Laizismus ein vorstellbarer Lösungsweg. 
Religion würde aus dem öffentlichen Raum verdrängt und der Privatsphäre 
zugewiesen in der Hoffnung, dass durch die geringere Sichtbarkeit religiöser 
Unterschiede auch das Konfliktpotenzial reduziert würde.734 Der Laizismus 
müsste in der Verfassung das Recht auf Nichtglauben oder das Verschweigen 
des eigenen Glaubens garantieren. Die Religionsfreiheit und der Laizismus sind 
somit eng miteinander verbunden. Frei von Religion zu sein, ist das Recht des 
Individuums, und das laizistische Wesen ist die Sache des Staates. Dies liegt 
daran, dass der Laizismus die rechtliche Garantie für die Religionsfreiheit ist und 
es der Staat derjenige ist, der Rechtssicherheit bietet. Im Namen des Laizismus 
wird der Staat säkular legitimiert, das Recht vollständig säkularisiert und die 
Religion der Politik untergeordnet, dabei vom Staat organisiert und kontrolliert. 
Das ist die wichtigste Garantie der negativen Religionsfreiheit.

Ein großer Teil der Bevölkerung in der Türkei betrachtet den Laizismus 
jedoch skeptisch, weil damit für sie die Sorge um eine Beschränkung der –​ posi-
tiv konnotierten –​ Religion verbunden ist. Theoretisch wäre dies jedoch nicht 
möglich. Denn der Laizismus ist die Absicherung aller in der Gesellschaft vor-
handenen Überzeugungen und Religionen –​ ebenso wie des Nichtglaubens. Auf 
diese Weise trägt der Staat die Verantwortung für die Gleichbehandlung aller 
Bürger. Wenn behauptet wird, dass in einem Land ein Streit Islam vs. Säkula-
rismus existiere, ist dies aber auch praktisch nicht möglich –​ weil ein staatliches 
Prinzip nicht mit einer Religion vergleichbar ist. Der Säkularismus als Prinzip 
des Staates zielt darauf ab, alle Arten von Glauben gleich zu behandeln, sodass 
keine Religion oder Weltanschauung miteinander in Konflikt gerät und es zu 
einer Dissimilation in der Gesellschaft kommt. Kongar gibt zu bedenken: „Wenn 
es wirklich einen Kampf zwischen Säkularisten und Muslimen gäbe, könnte dies 
nur von denen ausgehen, die den Staat angreifen und ihn gemäß den islamischen 
Regeln wiederherstellen wollen. Ein solcher Kampf wäre kein Religions-​ oder 
Glaubenskonflikt, sondern ein politischer Kampf.“735 In diesem Fall wäre der 
Konflikt allerdings nicht Gegenstand der Menschenrechtswissenschaft, sondern 
der Politikwissenschaften, die nicht Gegenstand dieser Studie ist.

	734	 Sacksofsky, VVDStRL 2009, 7 (33).
	735	 Kongar, Demokrasi ve Laiklik, 1997, S. 21 ff.

Die negative Religionsfreiheit in Einzelfällen



172

Die Notwendigkeit des Laizismus wurde in einem Urteil des TVerfG aus dem 
Jahr 1986 wie folgt klargestellt: „In den Gründungsjahren der Republik Türkei 
nach dem Befreiungskrieg verfolgten Atatürk und andere revolutionäre Intellek-
tuelle Vorstellungen wie die Trennung von Religions-​ und Staatsangelegenheiten 
sowie die Verhinderung des Eingreifens der Religion in Aufgaben des Staates. 
Aufgrund dieses Ziels wurde der Laizismus als Mittel zur Neutralisierung von 
Weltanschauungen betrachtet, das jegliche Bemühungen zur Verbesserung der 
Gesellschaft in allen Bereichen und zur Erreichung des Niveaus der modernen 
Zivilisation unterstützen wird.“736

„Der Laizismus ist nicht nur ein philosophisches und ideologisches Konzept, 
sondern auch ein staatliches Prinzip. Somit beeinflussen die Religion, Politik 
und die gesellschaftlichen Bedingungen des betroffenen Staates unmittelbar 
das Konzept des Laizismus. Das führt dazu, dass das Konzept des Laizismus in 
verschiedenen Ländern, in verschiedenen Zeiträumen und in verschiedenen 
Bedeutungen bzw. sogar in ein-​ und demselben Land in unterschiedlichen Vari-
anten angewendet wird, jeweils abhängig vom landesspezifischen Verständnis 
des Prinzips oder politischen Präferenzen.

Nach dem Unabhängigkeitskrieg wurde die demokratische Struktur der tür-
kischen Republik mit dem Abschied vom theokratischen Verständnis von unter-
schiedlichen Reformbewegungen akzeptiert. In der türkischen Gesellschaft, die 
überwiegend muslimisch ist, wird der Laizismus gemäß der türkischen Verfas-
sung anders gehandhabt als in der westlichen Welt.“737

II. � Die verpflichtende Religiöse Kultur und Sittenlehre in Art. 24 
Abs. 4 TVerf von 1924

In den 1930er-​Jahren wurde der Religionsunterricht an den Gymnasien und 
den Gymnasien gleichgestellten Schulen abgeschafft und in den Mittelschulen 
als wählbares Fach aus den Lehrplänen genommen. Bei diesem System ohne 
irgendeine Form des offiziellen Religionsunterrichtes in den Schulen blieb es 
bis zum Jahr 1949. Ab dem Jahr 1949 wurde der Religionsunterricht in der 4. 
und 5. Klasse in den Grundschulen als ein Wahlfach wieder zugelassen. Der 
Praxis zufolge konnten die Familien mit einer Erklärung an die Schulverwaltung 
ihren Kindern ermöglichen, die die letzten zwei Grundschulklassen besuchten, 
am Religionsunterricht teilzunehmen. Der Unterricht hatte den Vorgaben des 

	736	 TVerfGE, G. 1986/​11, E. 1986/​26, Urt. vom 4. November 1986.
	737	 TVerfGE, G. 1986/​11, E. 1986/​26, Urt. vom 4. November 1986.

Dritter Teil:  Negative Religionsfreiheit in der Türkei



173

Erziehungsministeriums zu folgen und unterstand vollständig der staatlichen 
Aufsicht. Danach war im Wahlkampf für die Wahl im Mai 1950 die Wieder-
einführung des Religionsunterrichts ein zentrales Wahlkampfthema. Mit einem 
Beschluss des Ministerrates aus dem Jahr 1950 wurde an diesem Verfahren, das 
auf dem freiwilligen Wunsch der Eltern basierte, eine wesentliche Änderung 
vorgenommen. Nun mussten die Familien, die nicht wollten, dass ihre Kinder 
am Religionsunterricht teilnehmen, dies mit einer Erklärung der Schulverwal-
tung melden. Der Unterschied zwischen diesen beiden Anwendungen ist mehr 
als eine Formalität. In der zweiten Anwendung wurden die Eltern vom Staat 
gezwungen, ihren Glauben zu offenbaren.738 Daher bedeutet dies, dass die unter 
forum internum zu schützender Glaubensfreiheit untergraben wird. Im Jahre 
1956 wurde Religionsunterricht als für die Klassenversetzung relevantes Pflicht-
fach wieder an den Schulen eingeführt. Im Jahr 1982 kam es dann zur Veran-
kerung des Religionsunterrichtes als ordentliches Lehrfach in der türkischen 
Verfassung und gemäß Art. 24 TVerf von 1982 ist die Teilnahme am Religions-
unterricht an Primar-​ und Sekundarschulen Pflicht.739

In Art. 24 TVerf von 1982 heißt es: „Die Religions-​ und Sittenerziehung und 
-​lehre wird unter der Aufsicht und Kontrolle des Staates durchgeführt. Religiöse 
Kultur und Sittenlehre gehören in den Primar-​ und Sekundarschulanstalten zu 
den Pflichtfächern.“ Dies hat in Bezug auf die Ausübung des Rechts auf Reli-
gionsfreiheit zu zahlreichen Problemen geführt, unter anderem zu Urteilen der 
nationalen Gerichte und des EGMR gegen die Türkei.740

Der Staatsrat beschäftigte sich in einer Entscheidung aus dem Jahr 1987 mit 
der Frage, ob die Anordnung eines Schulverbotes gegen einen Schüler alevi-
tischen Glaubens wegen der verweigerten Teilnahme am Fach der Religiösen 
Kultur und Sittenlehre rechtmäßig ist.741 Der Staatsrat entschied sich, in dem 
Schulverbot keinen Verstoß gegen geltendes Recht sehen, und wies deshalb die 
Klage ab.742 Der Staatsrat wies die Revision mit einer sehr knapp gehaltenen Ent-
scheidungsbegründung zurück:  Laut Art.  24 TVerf von 1982 und Art.  12 des 
nationalen Erziehungsgesetzes sei das Unterrichtsfach der Religiösen Kultur 

	738	 Özenç, AİHS ve İnanç Özgürlüğü, S. 121 f.
	739	 Gözler, Türk Anayasa Hukuku, S. 69.
	740	 EGMR, Hasan und Eylem Zengin v. Türkei, Urt. vom 09. Dezember 2007, Appl. No. 

1448/​04; Mansur Yalçın und Andere v. Türkei, Urt. vom 16. September 2014, Appl. 
No. 21163/​11.

	741	 Perçin, Die Kompatibilität des säkularen Staates mit dem Islam, S. 254.
	742	 Staatsrat, 8. Kammer (Sekizinci Daire), Urt. vom 10.02.1987, E. 518, G. 54; auch im 

Urt. vom 04.03.2008, E. 2008/​1461, G. 2007/​679.

Die negative Religionsfreiheit in Einzelfällen



174

und Sittenlehre obligatorisch, weshalb jeder Schüler verpflichtet sei, an diesem 
Unterricht teilzunehmen. An dieser Stelle wurde keine Überprüfung seitens des 
Gerichts vorgenommen, ob der Lehrplan und Unterrichtsinhalt rechtmäßig 
sind. Der Staatsrat hat sich nur mit der Frage beschäftigt, ob die Anordnung des 
Schulverbots der formalen Rechtslage entspricht.743 Der Staatsrat müsste jedoch 
auf der einen Seite prüfen, ob der Lehrplan und Unterrichtsinhalt rechtmäßig 
sind –​ zumal der Schüler dem Unterricht ferngeblieben war, weil er darin, anders 
als im Verfassungstext vorgesehen, einen Bekenntnisunterricht sah und sich in 
seiner negativen Religionsfreiheit verletzt fühlte.744 Auf der anderen Seite müsste 
geprüft werden, ob der obligatorische Religionsunterricht gegenüber jeglichen 
Glaubensrichtungen neutral ist. Dann erst könnte der Staatsrat erklären, ob der 
obligatorische Religionsunterricht gegen den verfassungsmäßigen Laizismus 
verstößt, mithin gegen die negative Religionsfreiheit und das Neutralitätsgebot. 
In einer früheren Entscheidung aus dem Jahr 1971 sah das TVerfG im Zusam-
menhang mit der obligatorischen religiösen Erziehung in der Vermittlung eines 
bestimmten Glaubens und der Durchsetzung ihrer Anbetung einen Verstoß 
gegen die Freiheit der Un-​ und Andersgläubigen.745

Auch in seiner letzten Entscheidung im Jahre 2014 über die verpflichtende 
Religiöse Kultur und Sittenlehre setzte sich der EGMR mit der Frage ausein-
ander, ob die obligatorische Teilnahme der andersgläubigen Minderheiten an 
diesem Unterrichtsfach gegen das Vertragsrecht verstößt.746 Der EGMR bejahte, 
ebenso wie in seiner früheren Entscheidung aus dem Jahr 2007, einen Verstoß 
gegen Art. 2 der 1. EMRK-​ZProt.747 Im o.g. Fall hatte eine Gruppe von türki-
schen Aleviten geklagt, der derzeitige Unterricht basiere ausschließlich auf dem 
sunnitischen Verständnis des Islam. Der Klage ging eine Aufforderung an die 
türkische Regierung im Jahr 2005 voraus, die Kultur und Philosophie der Ale-
viten mit in den Lehrplan aufzunehmen. Dieser Aufforderung war die Türkei 

	743	 Özenç, IÜHKM 2008, 191 (216).
	744	 Perçin, Die Kompatibilität des säkularen Staates mit dem Islam, S. 256.
	745	 TVerfGE, G. 1971/​1, E. 1971/​1, Urt. vom 20. Mai 1971.
	746	 EGMR, Mansur Yalçın und Andere v. Türkei, Urt. vom 16. September 2014, Appl. No. 

21163/​11.
	747	 EGMR, Hasan und Eylem Zengin v. Türkei, Urt. vom 09. Dezember 2007, Appl. No. 

1448/​04; Art. 2 1. EMRK-​ZProt –​ Recht auf Bildung: „Niemandem darf das Recht auf 
Bildung verwehrt werden. Der Staat hat bei Ausübung der von ihm auf dem Gebiet 
der Erziehung und des Unterrichts übernommenen Aufgaben das Recht der Eltern 
zu achten, die Erziehung und den Unterricht entsprechend ihren eigenen religiösen 
und weltanschaulichen Überzeugungen sicherzustellen“.

Dritter Teil:  Negative Religionsfreiheit in der Türkei



175

jedoch nicht nachgekommen. Daraufhin wurde der Fall vor den EGMR gezogen, 
mit der Begründung, die Teilnahme am Islamunterricht sunnitischer Prägung 
stürze die Kinder in unlösbare Wertekonflikte.

Der EGMR stellte dann fest, dass es das Recht, von religiösem Bekenntnis-
unterricht verschont zu bleiben, gibt. So hat der EGMR entschieden, dass Ale-
viten nicht gezwungen werden dürfen, an sunnitischem Religionsunterricht 
teilzunehmen. Zur Begründung verweist er darauf, dass der alevitische Glaube 
„Aspekte aufweist, die ihm eigen sind“, und er sich „daher vom sunnitischen 
Verständnis des Islam unterscheidet, wie er in den Schulen gelehrt wird“. „Der 
Gerichtshof unterstreicht, dass in einer demokratischen Gesellschaft nur Plu-
ralismus in der Erziehung die Schüler befähigen kann, einen kritischen Geist 
in Bezug auf religiöse Fragen zu entwickeln, und dass ein Verfahren, das den 
Kindern nicht völlige Wahlfreiheit gibt, an einem solchen Bekenntnisunterricht 
teilzunehmen oder nicht, einen Konventionsverstoß darstellt.“748 Bezüglich des 
Rechts der Eltern auf Achtung ihrer religiösen und weltanschaulichen Überzeu-
gung urteilt der EGMR, „wenn es sich wirklich um einen Unterricht über ver-
schiedene Religionen handelt, macht es keinen Sinn, den zwingenden Charakter 
des Unterrichts auf islamische Kinder zu beschränken. Wenn dagegen der Unter-
richt im Wesentlichen den Islam lehren soll, also der Unterricht über eine beson-
dere Religion erfolgt, dürfte es zwingend geboten sein, die Religionsfreiheit der 
Kinder und ihrer Eltern zu achten.“749 Schließlich betont der Gerichtshof, dass 
„das Befreiungsverfahren vom religiösen Unterricht kein angemessenes Mittel 
sei und Eltern keinen ausreichenden Schutz biete. Der Staat hat bei Ausübung 
der von ihm auf dem Gebiet der Erziehung und des Unterrichts übernomme-
nen Aufgaben das Recht der Eltern zu achten, die Erziehung und den Unterricht 
entsprechend ihren eigenen religiösen und weltanschaulichen Überzeugungen 
sicherzustellen.“750

Eine ähnliche Entscheidung wurde 2007 in Berlin getroffen. Beim BVerfG 
wurde von den Eltern einer Schülerin eine Verfassungsbeschwerde zum Ethik-
unterricht in Schulen eingereicht, weil der Ethikunterricht als Pflichtfach ohne 

	748	 Hector, in: Meng/​Ress/​Stein (Hrsg.), Europäische Integration und Globalisierung, 249 
(253); Akbulut, in: İnceoğlu (Hrsg.), İHAS ve Anayasa, S. 537.

	749	 EGMR, Hasan und Eylem Zengin v. Türkei, Urt. vom 09. Dezember 2007, Appl. No. 
1448/​04, Rn. 74, Übersetzung zitiert nach NVwZ 2008, 1327 (1329).

	750	 EGMR, Hasan und Eylem Zengin v. Türkei, Urt. vom 09. Dezember 2007, Appl. No. 
1448/​04, Rn. 75.

Die negative Religionsfreiheit in Einzelfällen



176

Abmeldemöglichkeit neben den Religionsunterricht tritt.751 Die Verfassungs-
beschwerde wurde vom Gericht nicht zur Entscheidung angenommen, da die 
Einführung eines verbindlichen Ethikunterrichts ohne Abmeldemöglichkeit 
weder die Religionsfreiheit der Schülerin noch das Erziehungsrecht ihrer Eltern 
verletze.752

1. � Die TVerf in Verbindung mit der völkerrechtlichen Gewährleistung

Der Wortlaut von Art.  2 der 1. EMRK-​ZProt. und Art.  41 TVerf von 1982753 
sind im Prinzip mit dem Recht auf Kindererziehung kongruent. Außerdem ist 
dies mit der ‚Erklärung über die Beseitigung aller Formen von Intoleranz und 
Diskriminierung aufgrund der Religion oder der Überzeugung‘ der Generalver-
sammlung der VN am 25. November 1981 kongruent.754 Artikel 5 Abs. 2 der 
o.g. Deklaration lautet: „Jedes Kind hat auf religiösem oder weltanschaulichem 
Gebiet das Recht auf Zugang zu einer den Wünschen seiner Eltern […] entspre-
chenden Erziehung und darf nicht gezwungen werden, auf religiösem oder welt-
anschaulichem Gebiet gegen die Wünsche seiner Eltern unterrichtet zu werden 
[…].“ Gemäß Art. 5 Abs. 3 S. 1 ist das Kind von allen Formen der Diskriminie-
rung aufgrund der Religion oder der Überzeugung zu schützen. Darüber hinaus 
schützt eine andere Deklaration der VN, das Übereinkommen über die Rechte 
des Kindes, den Willen des Kindes. In Art. 14 wird dort das Recht auf Gedanken-​, 
Gewissens-​ und Religionsfreiheit des Kindes festgeschrieben.755 Schließlich gibt 

	751	 BVerfG, Beschluss der 2. Kammer des Ersten Senats vom 15. März 2007 –​ 1 BvR 2780/​
06, Rn. 15 ff.

	752	 Pressemitteilung Nr. 48/​2007 vom 19. April 2007, Beschluss vom 15. März 2007, 1 
BvR 2780/​06.

	753	 Art. 41 TVerf von 1982: „(1) Die Familie ist die Grundlage der türkischen Gesell-
schaft. Die Familie ist die Grundlage der türkischen Gesellschaft und beruht auf der 
Gleichheit von Mann und Frau. (2) Der Staat trifft die notwendigen Maßnahmen und 
gründet die notwendigen Einrichtungen, um das Wohl und Heil der Familie sowie 
insbesondere den Schutz der Mutter und der Kinder und die Lehre und Anwen-
dung der Familienplanung zu gewährleisten. (3) Jedes Kind hat das Recht auf Schutz 
und Fürsorge sowie unter Vorbehalt seiner offensichtlichen höheren Interessen auf 
Begründung und Führung einer persönlichen und direkten Beziehung zu Mutter 
und Vater (Eltern). (4) Der Staat ergreift die erforderlichen Maßnahmen zum Schutz 
der Kinder gegen Missbrauch und Gewalt“, Übersetzung zitiert nach http://​www.
verfassungen.eu/​tr/​verf82.htm (letzter Zugriff am 01.07.2021).

	754	 A/​RES/​36/​55 vom 25. November 1981.
	755	 Art. 14: „(1) Die Vertragsstaaten achten das Recht des Kindes auf Gedanken-​, Gewis-

sens-​ und Religionsfreiheit. (2) Die Vertragsstaaten achten die Rechte und Pflichten 

Dritter Teil:  Negative Religionsfreiheit in der Türkei



177

Art. 341 des türkischen Zivilgesetzbuchs dem Kind das Recht auf Religionsfrei-
heit mit folgenden Worten: „Das Recht des Kindes, die religiöse Erziehung zu 
bestimmen, liegt bei den Eltern. Jeder Vertrag, der die Rechte der Mutter und 
des Vaters in dieser Hinsicht einschränkt, ist ungültig. Ein Geschäftsfähiger756 
kann seine Religion frei wählen.“

Die oben angegebenen Artikel aus internationalen Verträgen zeigen deut-
lich, dass der türkische Staat als Vertragsstaat verantwortlich für Kinder bzw. 
für die religiöse Erziehung des Kindes ist. Aber das Problem besteht in der 
staatlichen Praxis des obligatorischen Religionsunterrichts. Der Staatsrat 
befasste sich in den Jahren 2007 und 2008 erneut mit der Rechtmäßigkeit der 
verpflichtenden Religiösen Kultur und Sittenlehre.757 Im Anschluss an die Ent-
scheidung des EGMR Hasan und Eylem Zengin kam der Staatsrat, anders als in 
seiner früheren Entscheidung aus dem Jahr 1987, nun zu dem Ergebnis, dass 
die verpflichtende Religiöse Kultur und Sittenlehre verfassungswidrig sei.758 
Nach der Entscheidungsbegründung zitiert der Staatsrat die Entscheidung des 
TVerfG im 1998, „wonach ein laizistischer Staat naturgemäß keine offizielle Re-
ligion haben und keiner Religion Überlegenheit zuerkennen darf. Gesetze und 

der Eltern und gegebenenfalls des Vormunds, das Kind bei der Ausübung dieses 
Rechts in einer seiner Entwicklung entsprechenden Weise zu leiten. (3) Die Frei-
heit, seine Religion oder Weltanschauung zu bekunden, darf nur den gesetzlich vor-
gesehenen Einschränkungen unterworfen werden, die zum Schutz der öffentlichen 
Sicherheit, Ordnung, Gesundheit oder Sittlichkeit oder der Grundrechte und -​freihei-
ten anderer erforderlich sind“, Übersetzung zitiert nach https://​www.bmfsfj.de/​blob/​
93140/​78b9572c1bffdda3345d8d393acbbfe8/​uebereinkommen-​ueber-​die-​rechte-​des-​
kindes-​data.pdf (letzter Zugriff am 01.07.2021).

	756	 Laut Art. 11 des türkischen Zivilgesetzbuchs beginnt die Geschäftsfähigkeit mit dem 
18. Lebensjahr.

	757	 Staatsrat 8. Kammer (Sekizinci Daire), Urt. vom 28.12.2007, G. 2006/​4107, E. 2007/​
7481; Urt. vom 29.02.2008, G. 2007/​679, E. 2008/​1461; vgl. Staatsrat 8. Kammer, Urt. 
vom 10.02.1987, G. 1986/​518, E. 1987/​54; in diesem Fall ging es um die Frage, ob die 
Anordnung eines Schulverbotes gegen einen Schüler des alevitischen Glaubens wegen 
der verweigerten Teilnahme am Fach ‚Religiöse Kultur und Sittenlehre‘ rechtmäßig 
ist. Der Staatsrat sah in seinem Schulverbot keinen Verstoß gegen geltendes türkisches 
Recht und wies die Klage ab. Das Gericht betont aber auch, sofern der Unterrichts-
inhalt des Unterrichtsfaches ‚Religiöse Kultur und Sittenlehre‘ über den Rahmen 
der religiösen Kultur hinausgehe, können die betroffenen Personen den Rechtsweg 
beschreiten.

	758	 Staatsrat 8. Kammer (Sekizinci Daire), Urt. vom 28.12.2007, G. 2006/​4107, E. 2007/​
7481.

Die negative Religionsfreiheit in Einzelfällen



178

sonstige Verwaltungsvorgänge müssen den Notwendigkeiten des laizistischen 
Staats Geltung verschaffen. In diesem Zusammenhang dürfe in einem laizisti-
schen Staat ein bestimmter Religionsunterricht nicht verpflichtend sein. Das in 
Art. 24 Abs. 4 S.2 TVerf von 1982 vorgesehene Unterrichtsfach ‚Religiöse Kultur 
und Sittenlehre‘ sei, anders als darüber hinausgehende religiöse Erziehung nach 
Art. 24 Abs. 4 S. 3 TVerf von 1982, verpflichtend, um den Missbrauch der Reli-
gionserziehung und -​lehre zu verhindern. Das Unterrichtsfach ‚Religiöse Kultur 
und Sittenlehre‘ sei verpflichtend eingeführt worden, um objektives Wissen über 
Religionen zu erteilen. Die Unterscheidung des Art. 24 Abs. 4 S. 3 TVerf von 
1982 sei ein Beleg für diese Absicht. Daher sei zunächst festzustellen, ob es sich 
bei dem streitgegenständlichen Unterrichtsfach oder um einen Bekenntnis-
unterricht handelt […] Gleichwohl müssten die Lehrpläne verfassungsgemäß, 
sachlich und pluralistisch sein. Es dürfe keine Diskriminierung und Ungleich-
behandlung stattfinden und der Staat müsse allen Religionen gegenüber neutral 
bleiben sowie alle Religionen gleichwertig betrachten. Ein Unterricht, dessen 
Lehrplan eine bestimmte Religion zum Unterrichtsgegenstand macht, sei kein 
Religionskundeunterricht, sondern Bekenntnisunterricht.“759

2. � Befreiung vom Religionsunterricht auf Antrag nur für Christen 
und Juden

Nach Art. 24 TVerf von 1982 gehört das Unterrichtsfach der Religiösen Kultur 
und Sittenlehre zu den Pflichtfächern. Die nach der Entscheidung des Hohen 
Erziehungsrats aus dem Jahre 1990 eingeräumte Gelegenheit zur Befreiung des 
Unterrichts gilt nur für Kinder türkischer Nationalität, die der christlichen oder 
jüdischen Religion angehören. Eine Befreiung setzt jedoch voraus, dass die reli-
giöse Überzeugung der zuständigen Verwaltung bekannt gemacht wird.760 Bei 
diesem Verfahren können jedoch inkonsistente und willkürliche Praktiken auf-
treten, da der Prozess der Zertifizierung einer Religion oder Weltanschauung 
nicht gesetzlich geregelt ist. Obwohl Christen und Juden ihre Religionszugehö-
rigkeit in ihren Personalausweisen nachweisen, können einige Schulen während 
der Registrierung zusätzliche offizielle Dokumente, z.B. Taufurkunden, von 

	759	 Staatsrat 8. Kammer (Sekizinci Daire), Urt. vom 28.12.2007, G. 2006/​4107, E. 2007/​
7481, dies folgt der Übersetzung bei Perçin, Die Kompatibilität des säkularen Staates 
mit dem Islam, S. 264 f.

	760	 Staatsrat, 8. Kammer (Sekizinci Daire), Urt. vom 04.03.2008, E. 2008/​1461, G. 2007/​
679.

Dritter Teil:  Negative Religionsfreiheit in der Türkei



179

religiösen Institutionen oder Vereinigungen anfordern.761 Dies bedeutet, dass 
selbst für Nicht-​Muslime die Freiheit, die Religion nicht offenbaren zu müssen, 
beeinträchtigt wird.762

Problematisch dabei ist, dass es sich bei dem Fach der Religiösen Kultur 
und Sittenlehre nicht um einen Unterricht über Religion und Ethik, sondern 
schlichtweg um nur eine Konfession des Islams bzw. sunnitischen Religions-
unterricht handelt. Da das Fach Pflichtfach ist, müssen alle Schüler, auch die 
Angehörigen islamischer Minderheitengruppen oder anderer Konfessionen, an 
diesem Unterricht teilnehmen. Den nichtmuslimischen Minderheiten, d.h. den 
Christen und Juden, wird seit dem Frühjahr 1990, nach jahrelanger Interven-
tion insbesondere vonseiten der Kirchen, auf Verfügung des Erziehungsminis-
teriums die Befreiung von der Teilnahme an diesem Unterricht gewährt.763 Das 
TVerfG hat in einem diesbezüglichen Urteil keinen Eingriff in die Grundrechte 
von Schülern und Eltern gesehen764 –​ im Gegensatz zum EGMR.765

In der Praxis hat sich noch keine einheitliche Haltung durchgesetzt, ob eine 
Möglichkeit der Befreiung vom Religionsunterricht besteht, wenn der Religions-
kasten auf den Personalausweisen leer bleibt oder wenn eine nicht-​christliche 
oder nicht-​jüdische Religion  –​ oder Weltanschauung  –​ vermerkt ist. Wenn 
gemäß Art.  24 Abs.  4 TVerf von 1982 der Religionsunterricht unter Aufsicht 
des Staates stattfinden soll, führt die oben erwähnte Durchführungsform zu 
einer negativen Diskriminierung verschiedener Glaubensgruppen. Diese Situa-
tion verursacht offensichtlich Unzufriedenheit bei Anhängern anderer Religio-
nen. Um vom Religionsunterricht befreit zu werden, ist das einzige Kriterium 
die Angabe der Religionszugehörigkeit im Personalausweis. Dies verletzt die-
jenigen, die ihre Glaubensrichtung aus rechtlichen Gründen oder aufgrund 
des sozialen Drucks nicht in den Ausweis eintragen wollen. Dies betrifft zum 
Beispiel Protestanten oder Zeugen Jehovas, die in der Türkei noch nicht lange 
verwurzelt sind. Angehörige dieser Religionen und Weltanschauungen wollen 
ihre Religion aufgrund von sozialem Druck nicht entlarven und können nicht 
von Ausnahmeregelungen profitieren, ohne die standardmäßige Angabe ‚Islam‘ 

	761	 Öcal, Osmanlı’dan Günümüze Türkiye’de Din Eğitimi, S. 475.
	762	 Şirin/​Duymaz/​Yıldız, Türkiye’de Din ve Vicdan Özgürlüğü, S. 33.
	763	 Länderberichte Religionsfreiheit [6]: Türkei /​ Otmar Oehring (Hrsg.), S. 21.
	764	 TVerfG, G. 2012/​65, E. 2012/​128, Urt. vom 20. September 2012, Amtsblatt vom 12. 

April 2013.
	765	 EGMR, Hasan und Eylem Zengin v. Türkei, Urt. vom 9. Oktober 1997, Appl. No. 1448/​

04.

Die negative Religionsfreiheit in Einzelfällen



180

in ihren Ausweisen zu ändern. In ähnlicher Weise dürfen beispielsweise einige 
Baha’i ihre Religion nicht auf ihren Personalausweis schreiben lassen, weil das 
Baha’itum nicht als Religion zählt. Und so können auch sie nicht von der Befrei-
ung profitieren. Das gilt auch ebenso für Muslime, die nicht an einem stark vom 
Islam geprägten Religionsunterricht teilnehmen möchten.

3. � Aktuelle Problematik

Die Struktur des Bildungssystems wurde im Jahre 2012 durch Gesetz Nr. 6287 
grundsätzlich geändert. Als eine positive Entwicklung wurde die Pflichtschule 
von 8 auf 12 Jahre angehoben. Das sog. 4+4+4 Bildungssystem (je 4 Jahre Grund-
schule, Mittelschule und Oberschule) wurde etabliert.766 Nachdem das Gesetz 
Nr. 6287 durch die Parlamentsmehrheit verabschiedet worden war, wurde von 
den Oppositionsparteien das Normenkontrollverfahren mit der Begründung 
des Verstoßes gegen Art. 2, 24 und 25 TVerf von 1982 prozessiert.767 Aus folgen-
den Gründen haben sie die Angelegenheit vor das TVerfG gebracht:

Die Schulreform habe zum Ersten dazu beigetragen, die Stellung der Imam-​
Hatip-​Schulen im Schulsystem den anderen Schulen gleichzustellen. Durch 
die Reform dürfen Schüler eine solche Schule bereits nach der 4. Klasse, statt 
bisher nach der 8. Klasse, besuchen. Darüber hinaus wurden zahlreiche regu-
läre Gymnasien zu Imam-​Hatip-​Gymnasien umgeformt. Zum Zweiten müssen 
die Schüler nun bereits im Alter von 66 Monaten eingeschult werden. In der 
Urteilsbegründung wurde dies auch durch eine gutachterliche Stellungnahme 
von Hochschulpädagogen stark kritisiert.768 Zum Dritten wurde bemängelt, dass 
in den Lehrplänen ab der 5. Klasse unter den belegbaren Wahlfächern ‚Koran-
kunde‘ und ‚das Leben unseres Propheten Mohammed‘ explizit aufgeführt wer-
den, während andere Wahlfächer nicht ausdrücklich genannt werden.769 Dass 
einige Wahlfächer direkt mit dem Islam verbunden zu sein scheinen, wurde als 
Verstoß gegen Art. 2 und Art. 10 TVerf von 1982 angesehen. Während die mit 

	766	 Şirin/​Duymaz/​Yıldız, Türkiye’de Din ve Vicdan Özgürlüğü, S. 42 ff.
	767	 TVerfGE, G. 2012/​65, E. 2012/​128, Urt. vom 20. September 2012.
	768	 „[…] Kinder zwischen 60 und 72 Monaten unterscheiden sich erheblich in Bezug auf 

geistige, körperliche, sozial-​emotionale und Persönlichkeitsmerkmale. In der Kind-
heit bedeutet sogar ein Zeitraum von drei Monaten einen sehr wichtigen Unterschied 
[…] In sozialer Hinsicht wird dies zu Ungleichheiten gegenüber Kindern aus unteren 
sozioökonomischen Schichten in der Gesellschaft führen, in der große soziale Unter-
schiede bestehen“, TVerfGE, G. 2012/​65, E. 2012/​128, Urt. vom 20. September 2012.

	769	 Özenç, İnancını Açıklamama Hakkı, S. 29.

Dritter Teil:  Negative Religionsfreiheit in der Türkei



181

dem Islam verbundenen Wahlfächer vom Gesetzgeber eindeutig geregelt wur-
den, wurde bspw. die allgemeine Kultur und Ethik, das zu den anderen Wahl-
fächern gehört, dem Ermessenspielraum des Ministeriums überlassen. Auf diese 
Weise werde eine hierarchische Reihenfolge zwischen diesen Wahlfächern her-
gestellt. Dies schade dem Grundsatz der Staatsneutralität. Allerdings hat das 
TVerfG andersherum argumentiert, dass „die Namen dieser Wahlfächer […] 
nicht für ein Zugehörigkeitsverständnis zwischen Staat und Religion [stehen]. 
Denn es ist zuallererst ein optionales Fach, das durch die Regel eingeführt wird. 
Die Fachteilnehmer sind die Studenten, die diesen Kurs wählen. Daher wird 
davon ausgegangen, dass der Name des Faches durch die Teilnahme am Kurs 
bestimmt wird.“770

III. � Obligatorische Angabe der Religionszugehörigkeit in 
Ausweisen

Gemäß Art. 7 des GBeD besteht eine Pflicht der Anmeldebehörde, die Religi-
onszugehörigkeit jeder Person in den Ausweis einzutragen. Nach Art. 35 Abs. 3 
GBeD ist es erst nach der Volljährigkeit möglich, diesen Eintrag aufgrund eines 
schriftlichen Antrags ändern oder löschen zu lassen. Das TVerfG hat in den Jah-
ren 1979 und 1995 durch das konkrete Normenkontrollverfahren entschieden, 
dass diese Gesetzregelung mit der negativen Religionsfreiheit vereinbar sei.771 
Das Gericht sieht hier keinen Zwang, sondern nur eine staatliche Leistung bzw. 
eine Äußerung des Bürgers, welcher Religionsgemeinschaft sie angehören. Hin-
gegen hat das TVerfG in einem Normenkontrollverfahren die damalige Rege-
lung der Strafprozessordnung,772 die das Erfragen der Religion von Zeugen 
vorschrieb, für verfassungswidrig erklärt.773 Mit der Entscheidung des Ver-
fassungsgerichts wurde diese Bestimmung aus dem Gesetz gestrichen, da die 
Bekanntgabe der Religion neben dem Namen, des Alters, der Beschäftigung und 
des Wohnortes vor der Aussage des Zeugen ein staatlicher Zwang sei und die in 
Art. 24 Abs. 2 TVerf von 1982 garantierte negative Religionsfreiheit verletzte.774

	770	 TVerfGE, G. 2012/​65, E. 2012/​128, Urt. vom 20. September 2012.
	771	 TVerfGE, G. 1979/​9, E. 1979/​44, Urt. vom 27. November 1979; G. 1995/​17, E. 1995/​

16, Urt. vom 21. Juni 1995; Göztepe, das Kopftuchverbot, S. 52 ff.
	772	 § 61 des Gesetzes Nr. 1412 vom 04.04.1929 (Die Strafprozessordnung und das Straf-

gesetzbuch wurden im Jahr 2004 komplett neu gefasst).
	773	 TVerfGE, G. 1995/​25, E. 1996/​5, Urt. vom 02. Februar 1996.
	774	 TVerfGE, G. 1995/​25, E. 1996/​5, Urt. vom 02. Februar 1996; Göztepe, das 

Kopftuchverbot, S. 53.

Die negative Religionsfreiheit in Einzelfällen



182

Nach dem Urteil des EGMR im Jahre 2010 über die Angabe der Religions-
zugehörigkeit auf Personalausweisen hat die Türkei seit dem Ende des 2016 
den Vermerk der Religionszugehörigkeit abgeschafft. Obwohl es keine Rubrik 
auf den Personalausweisen mehr für die Religionszugehörigkeit gibt, bleiben 
allerdings die Religionen auf dem Chip in der Karte gespeichert und sind damit 
für Behörden immer noch maschinenlesbar.775 Dementsprechend können die 
berechtigten Ämter in „gesetzlich vorgesehenen Fällen“ im Rahmen des Daten-
schutzgesetzes Informationen über den Glauben verarbeiten, ohne die aus-
drückliche Zustimmung von Einzelpersonen einzuholen.

IV. � Bedeckung mit dem islamischen Kopftuch in öffentlichen 
Einrichtungen

Anders als in Deutschland werden in der Türkei schon seit Längerem grund-
sätzliche Auseinandersetzung über das Gebot und Verbot des Kopftuchs und des 
Schleiers in öffentlichen Räumen geführt. Das TVerfG erklärte in seiner ersten 
Entscheidung über die islamische Bedeckung an Hochschulen im Jahr 1989 die 
Bestimmungen des Hochschulgesetzes für verfassungswidrig, welche das Tragen 
von Kopftüchern aus Glaubensgründen an Universitäten ausdrücklich erlaubt 
hatten.776 Das Gericht stützte seine Entscheidung primär auf den verfassungs-
rechtlichen Laizismus, daneben auf das Demokratieprinzip, den Gleichheitssatz 
und die Glaubensfreiheit.777 Das Kopftuch avanciert zum umkämpfen Symbol 
der Laizisten und der islamischen Bewegung.778 Mehrere Versuche, das Kopf-
tuchverbot zu lockern oder aufzuheben, scheiterten bis 2008 entweder an einem 
Veto des Staatspräsidenten oder am TVerfG, welches das Kopftuch als einen 
Verstoß gegen den Verfassungsgrundsatz des Laizismus betrachtet.779 Im Feb-
ruar 2008 verabschiedete das türkische Parlament mit einer großen Mehrheit 
zwei Verfassungsänderungen, die darauf abzielten, das Tragen des islamischen 
Kopftuchs an Universitäten zu erlauben.780 Angesichts der Situation, dass etwa 
50–​60% der türkischen Frauen ein Kopftuch tragen, wurde die Abschaffung 

	775	 Özenç, İnancını Açıklamama Hakkı, S. 11.
	776	 Mückl, Staat 2001, 96 (99); allererstes Kopftuchverbot durch Beamtinnen wurde vom 

Ministerratsbeschluss vom 2. September 1925 angekündigt.
	777	 Rumpf, EuGRZ 1990, 129 (146).
	778	 Wrase, in: Religionskonflikt im Verfassungsstaat, 360 (361).
	779	 a.a.O., 360 (361).
	780	 Zweite Verfassungsänderung auch über Kopftuchverbot aber in öffentlichen 

Einrichtungen.

Dritter Teil:  Negative Religionsfreiheit in der Türkei



183

des Kopftuchverbots von der Regierung und der Parlamentsmehrheit mit dem 
Grundsatz der Gleichbehandlung und dem Menschenrecht auf Bildung gerecht-
fertigt.781 Gleich darauf hat das TVerfG in seiner Entscheidung vom Juni 2008 
mit einer Richtermehrheit von 9:2 die Verfassungsänderung des Parlaments 
dennoch für nichtig erklärt.782 Daneben wurde das Kopftuchverbot vom EGMR 
trotz Eingriffs in die Religionsfreiheit der Studentinnen für vereinbar mit der 
EMRK gehalten. Das Straßburger Gericht hat auch betont, dass die Beurteilung 
eines solchen Verbotes sehr stark vom jeweiligen länderspezifischen Kontext 
abhängig sei. Wrase führt weiter aus, dass es in der Türkei extremistische poli-
tische Bewegungen gebe, die der ganzen Gesellschaft „ihre religiösen Symbole 
und ihre Konzeption einer auf religiöse Gebote gegründeten Gesellschaft aufzu-
zwingen“ suchten.783

Das Kopftuchverbot an Schulen und Universitäten wurde im Jahr 2010 auf-
gehoben. Die Hochschulbehörde der Türkei teilte mit, dass Studentinnen bei 
Verstößen gegen die Kleiderordnung künftig nicht mehr von Vorlesungen aus-
geschlossen werden.784 Im Jahr 2013 wurde angekündigt, das Kopftuchverbot 
für Frauen in Staatsdiensten aufzuheben. Mittlerweile besteht es nur noch für 
Richterinnen und Staatsanwältinnen. Außerdem besteht seit dem Jahr 2018 kein 
Verbot mehr für Polizistinnen.

V. � Existenz des Amtes für religiöse Angelegenheiten (DIB)

Das DIB ist ein Verfassungsorgan, das nach Art. 136 TVerf von 1982 als Bestandteil 
der allgemeinen Verwaltung im Sinne des „laizistischen Prinzips, ohne sich nach 
politischen Ansichten und Auffassungen zu richten, zur nationalen Solidarität und 
Integration beitragen“ soll.785 Das Amt besteht seit dem Jahre 1924 unter unter-
schiedlichen Bezeichnungen; als Verfassungsorgan wurde es erst in die Verfassung 
von 1961 aufgenommen. Die Struktur und Aufgaben des Amtes wurden durch 

	781	 Wrase, in: Religionskonflikt im Verfassungsstaat, 360 (Fn. 6).
	782	 TVerfGE, G. 2008/​16, E. 2008/​116, Urt. vom 06. Juni 2008.
	783	 EGMR, Leyla Şahin v. Türkei, Urteil vom 10. November 2005, Appl. No. 44774/​98; 

Wrase, in: Religionskonflikt im Verfassungsstaat, 360 (362).
	784	 Trenkamp, Sümeyra legt das Kopftuch an, unter https://​www.spiegel.de/​lebenundler-

nen/​uni/​verbotsstopp-​in-​der-​tuerkei-​suemeyra-​legt-​das-​kopftuch-​an-​a-​723590.html 
(letzter Zugriff am 01.07.2021).

	785	 Art. 136 TVerf von 1982, Übersetzung zitiert nach Rumpf, Die Verfassung der Repu-
blik Türkei, S. 38 f.; Göztepe, das Kopftuchverbot, S. 51; Dinçkol, Laiklik, Aydınlanma, 
Modernleşme ve Türkiye Modeli, 653 (659).

Die negative Religionsfreiheit in Einzelfällen



184

Gesetz Nr. 633 im Jahre 1965 ausführlich geregelt.786 Gemäß Art. 1 des Organisati-
onsgesetzes ist das Amt ausschließlich für die Betreuung der islamischen Religions-
gelegenheiten zuständig: „Zur Durchführung des Glaubens, des Gottesdienstes und 
zur Ethik der islamischen Religion, zur Aufklärung der Bevölkerung in religiösen 
Belangen und zur Leitung der Gotteshäuser wurde, angesiedelt beim Ministerprä-
sidenten, das Präsidium für religiöse Angelegenheiten gegründet.“787 Das rein sun-
nitische Amt für religiöse Angelegenheiten gab damit seine frühere Positionen auf. 
Denn, anstatt nur Religion zu kontrollieren, hat es den Islam unter seiner eigenen 
Verwaltung übernommen und regiert.

In erster Linie ist das Amt als eine Institution der islamischen Religion konzipiert. 
Die Religion ‚Islam‘ enthält viele Konfessionen. Im DIB sind ausschließlich Sunni-
ten, darunter vor allem die Hanafiten, vertreten. Darüber hinaus wird eine Privi-
legierung des Islams nicht nur gegenüber islamischen Konfessionen, sondern auch 
gegenüber anderen Religionen sehr deutlich. Die zweitgrößte Glaubensrichtung 
des Islam in der Türkei, die Aleviten, ist weder personell vertreten, noch enthält sie 
eine Förderung aus dem immensen Haushalt des Amtes.788 Der EGMR hat auch in 
seiner jüngsten İzzettin Doğan-​Entscheidung789 die Finanzierung und Organisation 
des religiösen Lebens von Aleviten untersucht und festgestellt, dass der Konventi-
onsstaat im Umgang mit dem Alevitentum gegen die Religionsfreiheit gemäß Art. 9 
EMRK und das Diskriminierungsverbot gemäß Art. 14 EMRK verstößt.790 Seit dem 
Urteil aus dem Jahr 2016 bleibt immer noch abzuwarten, wie das DIB dieses Urteil 
vom Straßburger Gericht umsetzen wird, um zukünftig die Religionsausübung der 
anderen Glaubensgemeinschaften mit der Konvention in Einklang zu bringen –​ die 
Entscheidungen des EGMR sind unanfechtbar und damit ist dieses Urteil für die 
Türkei auf alle Fälle bindend.791

	786	 Yaşar, DIB, in: Die politische Aufgabe von Religion, 103 (105); Tezcan, Veraltete 
Religion, S. 63.

	787	 Übersetzung zitiert nach Perçin, Die Kompatibilität des säkularen Staates mit dem 
Islam, S. 237.

	788	 Göztepe, das Kopftuchverbot, S. 51.
	789	 EGMR, İzzettin Doğan und Andere v. Türkei, Urt. vom 26. April 2016, Appl. No. 

62649/​10.
	790	 Simsek, EGMR: Türkei diskriminiert 20 Millionen Aleviten, https://​voelkerrechts-

blog.org/​europaischer-​gerichtshof-​fur-​menschenrechte-​turkei-​diskriminiert-​20-​
millionen-​aleviten/​ (letzter Zugriff am 01.07.2021).

	791	 Simsek, EGMR: Türkei diskriminiert 20 Millionen Aleviten, https://​voelkerrechts-
blog.org/​europaischer-​gerichtshof-​fur-​menschenrechte-​turkei-​diskriminiert-​20-​
millionen-​aleviten/​ (letzter Zugriff am 01.07.2021).

Dritter Teil:  Negative Religionsfreiheit in der Türkei



185

Eine andere Problematik, die auch heute noch aktuell ist, stellt die Trennung von 
Staat und Religion dar. Als Trennungsmodell zielt das verfassungskonforme Prinzip 
des Laizismus auf keinerlei Bevorzugung einer Religion ab. In Form des DIB ist eine 
Privilegierung einer Richtung des Islam gegenüber anderen jedoch deutlich gege-
ben. Es ist auch unumstritten, dass diese Privilegierung hinsichtlich des Gleichheits-
satzes in Art. 10 TVerf von 1982 zumindest bedenklich ist. In Übereinstimmung 
mit den verfassungsmäßigen Werten und den universellen Regeln des Pluralismus 
sollten die Aufgaben und der Status dieser Institution ganz gewiss objektiv sein.

Die negative Religionsfreiheit in Einzelfällen





Vierter Teil:  Die individuellen Garantien 
der negativen Religionsfreiheit in 
der EMRK

A. � Die EMRK als völkerrechtlicher Vertrag
Die EMRK ist ein multilateraler völkerrechtlicher Vertrag, für den die Regeln 
der Wiener Vertragsrechtkonvention (WVK) gelten.792 Als solcher ist er für 
sämtliche Vertragsstaaten verbindlich und gemäß Art.  1 EMRK haben diese 
sich verpflichtet, allen ihrer Hoheitsgewalt unterstehenden Personen die in der 
EMRK aufgeführten Rechte und Freiheiten zuzusichern.793 Unter den völker-
rechtlichen Gewährleistungen der Grundrechte ist die EMRK von besonderer 
Bedeutung.794 Der wichtigste Grund für die hohe Relevanz der EMRK ist, dass 
gemäß Art. 34 EMRK jede natürliche Person, nicht-​staatliche Organisation oder 
Personengruppe, die behauptet, durch eine der Vertragsparteien, d. h. einen Ver-
tragsstaat, in einem der in der Konvention oder den zusätzlichen Protokollen 
anerkannten Rechte verletzt worden zu sein, eine Beschwerde vor dem EGMR 
erheben kann.795 Betrachtet man die Wirkungskreise der Gewährleistungen der 
EMRK in den Konventionsstaaten, findet man prima facie ein Bild des Einklangs. 
Bei einer detaillierten Analyse zeigt sich aber, dass sich hinsichtlich des Verhält-
nisses des nationalen Rechts zu Normen des Völkerrechts die unterschiedlichen 
Traditionen des jeweiligen nationalen Verfassungsrechts auswirken.796 Ziel und 
Zweck der Konvention bestehen darin, für jeden Vertragsstaat einen bestimmten 
Mindeststandard in Bezug auf Menschenrechte zu garantieren. In Verbindung 
mit Art.  54 EMRK wird angeordnet, dass die Konvention nicht dazu benutzt 
werden darf, bestehende Grundrechte zu beschränken oder zu beeinträchtigen. 
Die konkrete Rechtsprechung des EGMR vermeidet, konkrete Vorgaben für die 
innerstaatliche Umsetzung der Konventionsrechte zu machen.

	792	 EGMR, 12.12.2001, Große Kammer des EGMR (GK) –​ 52207/​99, Rn. 55, 58.
	793	 Die EMRK kennt Staatenbeschwerden laut Art. 33 EMRK.
	794	 Siehe zur Entstehungsgeschichte Karpenstein/​Mayer, EMRK und Grundfreiheiten. 

Konvention zum Schutz der Menschenrechte und Grundfreiheiten; Dörr/​Grote/​
Marauhn (Hrsg.), EMRK/​GG.

	795	 Meyer-​Ladewig/​Nettesheim/​Raumer (Hrsg.), EMRK, Einleitung, Rn.  47; Muckel, 
in: Merten/​Papier (Hrsg.), § 96, Rn. 17.

	796	 Hoffmann, EMRK, S. 7.



188

B. � Das Ziel des EGMR und seine Besonderheiten
Zum einen besteht ein Hauptziel des Kontrollmechanismus des EGMR selbst-
verständlich im Individualrechtsschutz, d.h. darin, den Einzelnen vor staatli-
chen Eingriffen in den Grundrechtsbereich zu schützen. Hier steht das Prinzip 
der Einzelfallgerechtigkeit im Vordergrund.797 Dieser Grundsatz beinhaltet 
neben dem Schutz vor staatlichen Eingriffen auch, dass die Entscheidungen des 
EGMR –​ insoweit sie nicht Teil einer offensichtlich gefestigten Rechtsprechung 
des Gerichtshofs sind –​ nicht vorbehaltlos generalisiert werden dürfen, sondern 
vor allem im konkreten Einzelfall anwendbar sind.798 Zum anderen hat der 
EGMR die Aufgabe, Entscheide im allgemeinen Interesse und zum Zweck der 
öffentlichen Ordnung zu fällen.

I. � Die Bedeutung der EMRK

Der EGMR hat in seiner ständigen Rechtsprechung entschieden, dass in der 
Konvention verwendete Begriffe sehr häufig variabel auszulegen sind.799 Die 
nationalen Rechtsordnungen können für diese Auslegung zwar Anhaltspunkte 
bieten, aber nicht entscheidend sein.800 Die EMRK stellt somit einen europäi-
schen ‚ordre public‘ dar, weshalb keine nationale Rechtsordnung Vorrang vor 
der anderen haben soll. Andernfalls ließe sich bei 47 Mitgliedstaaten801 die Ein-
heitlichkeit der Anwendung des Konventionsrechts nicht sicherstellen.802 Der 
EGMR hat wiederholt betont, dass er die EMRK als lebendes Instrument (living 
instrument) versteht. Das bedeutet, dass er bei seiner Rechtsprechung hinrei-
chend flexibel bleibt und den gewandelten wirtschaftlichen und sozialen Ver-
hältnissen und ethischen Auffassungen Rechnung trägt.803 Der EGMR muss auf 
veränderte Bedingungen in den Vertragsstaaten generell Rücksicht nehmen, weil 

	797	 Vgl. dazu z. B. Dröge, Positive Verpflichtungen der Staaten in der EMRK, S. 3; G. Ress, 
Die Einzelfallbezogenheit in der Rechtsprechung des EGMR, in: Bernhardt/​Geck/​
Jaenicke/​Steinberger (Hrsg.), Völkerrecht als Rechtsordnung, 1983, 719 (722).

	798	 Keller/​Kühne, ZaöRV 2016, 245 (257).
	799	 Bspw. EGMR, Engel u.a v. Niederlande, vom 8. Juni 1976, Appl. No. 5100-​02/​71; 

Schilling, Internationaler Menschenrechtsschutz, Rn. 44 ff.
	800	 Ottenberg, Der Schutz der Religionsfreiheit, S. 64.
	801	 Gesamte Liste der Mitgliedstaaten unter https://​www.coe.int/​de/​web/​conventions/​

full-​list/​-​/​conventions/​treaty/​005/​signatures?p_​auth=pHWlcipN (letzter Zugriff am 
07.07.2021).

	802	 Ottenberg, Der Schutz der Religionsfreiheit, S. 64.
	803	 Meyer-​Ladewig/​Nettesheim/​Raumer (Hrsg.), EMRK, Einleitung, Rn. 24.

Vierter Teil:  Die individuellen Garantien der negativen



189

die EMRK in erster Linie ein System zum Schutz der Menschenrechte ist. Bei 
dieser Methode der Auslegung könne laut Kritikern die Gefahr bestehen –​ da die 
Rechtsprechung des Gerichtshofs nicht vorhersehbar ist –​, dass die Vertragsstaa-
ten zu etwas verpflichtet werden, das sie anfangs nicht beabsichtigt hatten. Die-
ses Gegenargument ist zwar richtig, verkennt aber den Zweck der Konvention. 
Auf der einen Seite überprüft der Gerichtshof, ob sich in bestimmten Fragen 
ein europäischer ‚ordre public‘ herausgebildet hat. Auf der anderen Seite geht es 
allerdings darum, dass der Einzelne Abwehrrechte gegen den Staat erhält, welche 
auf europäischer Ebene durchgesetzt werden können.804 Mit dieser Durchset-
zung kann Rücksicht auf neue Entwicklungen in den Vertragsstaaten und deren 
Gesellschaft genommen werden.

II. � Beurteilungsspielraum

Obwohl die Beurteilungs-​Doktrin im Text der Konvention nicht ausdrücklich 
verankert und erst durch die Rechtsprechung des EGMR entwickelt worden ist, 
hat sie sich in Verbindung mit den Schranken zu den Artikeln 8–​11 EMRK gut 
etabliert.

Im Rahmen der Prüfung der Notwendigkeit (Verhältnismäßigkeit) und auch 
angesichts der großen Vielfalt unterschiedlicher historischer und kultureller 
Traditionen in Europa verweist der EGMR nahezu seit seinen ersten Entschei-
dungen in seiner ständigen Rechtsprechung auf einen Beurteilungsspielraum 
der Mitgliedstaaten –​ ‚marge d’appréciation/​margin of appreciation‘ –​, der Hand 
in Hand mit einer europäischen Kontrolle durch den EGMR gehen müsse.805 
Dies gilt namentlich in solchen Bereichen, in denen erhebliche Unterschiede 
in der Bewertung der betroffenen Rechtsgüter zwischen den Mitgliedsstaaten 
bestehen. Dies muss gerade im Bereich der Einordnung der Religion in die 
Öffentlichkeit gelten, wo zwar der Grundsatz der religiösen Neutralität des Staa-
tes gilt, wo aber die Neutralitätskonzepte der Länder ganz erheblich voneinan-
der abweichen.806 Auch wenn der Gerichtshof mit seinem Prüfungsmaßstab und 
den Untersuchungskriterien der gesetzlichen Grundlage, der legitimen Zwecke 
und der Notwendigkeit einer staatlichen Maßnahme verfassungsgerichtliche 
Funktionen ausübt, so könnte sich in der „margin of appreciation“-​Doktrin auf 

Das Ziel des EGMR und seine Besonderheiten

	804	 Ottenberg, Der Schutz der Religionsfreiheit, S. 65.
	805	 EGMR, Handyside v. Vereinigte Königreich, Urt. vom 7. Dezember 1979, Appl. No. 

5493/​72, Rn. 47 ff.; Grabenwarter/​Pabel, EMRK, § 18, Rn. 20 ff.
	806	 De Wall, JURA 01/​2012, 960 ff. (963).



190

den ersten Blick eine Begrenzung des EGMR im Vergleich mit einem Verfas-
sungsgericht zeigen.

Der EGMR setzt sich ständig mit dem Recht auf Religionsfreiheit auseinander. 
Er kommt in den konkreten Bewertungen zur Reichweite der Religionsfreiheit 
jedoch zu unterschiedlichen Ergebnissen je nach Mitgliedsland. Konkret hatte das 
Gericht in folgenden vier Fällen –​ die sich alle auf Großbritannien beziehen –​ zwi-
schen dem Recht auf Freiheit der Religionsausübung und dem Diskriminierungs-
verbot abzuwägen.807

	–​	 Zu den Kreuz-​Fällen von Frau Eweida und Frau Chaplin

In den folgenden Fällen geht es um das Tragen eines Kreuzes als Schmuckstück am Arbeits-
platz: Zum einen hat der EGMR im Fall Nadia Eweida geurteilt,808 von einer Kette mit 
Kreuz, die eine Angestellte von British Airways trug, gehe keine Behinderung Dritter am 
Arbeitsplatz aus, obwohl die Kleidungsvorschrift der Fluglinie vorsah, dass keine religiösen 
Symbole unter der Uniform akzeptabel seien. Für die konkrete Arbeitssituation konnte der 
Arbeitgeber aber nicht nachweisen, dass der Anhänger die Interessen anderer beeinträch-
tigte. Zudem seien beispielsweise Muslima das sichtbare Tragen religiöser Kleidungsstücke 
explizit erlaubt. Der Arbeitgeber habe daher den Aspekt der Religionsfreiheit, die Religion 
frei ausüben zu dürfen, zu achten. Zudem hatte die Fluggesellschaft bereits das Tragen eines 
Kreuzes oder Davidsterns allgemein erlaubt.

Zum anderen wurde eine weitere Klage der britischen Krankenschwester Shirley 
Chaplin, die ebenfalls eine Halskette mit Kreuz während der Arbeit tragen wollte, hinge-
gen abgelehnt.809 Die Richter begründeten ihr Urteil allerdings nicht damit, dass dieses 
Kreuz eventuell die Gefühle von andersdenkenden Patienten verletzen könnte, sondern 
mit der Verletzungsgefahr der Patienten, die nach der offen getragenen Kette greifen 
und daran ziehen könnten. Zudem könnte diese in offene Wunden geraten und diese 
infizieren, wenn sich die Krankenschwester bei einer Behandlung über eine verletzte 

	807	 Die Klage gegen das Vereinigte Königreich wurde von den Briten Nadia Eweida, 
Shirley Chaplin, Lillian Ladele und Gary McFarlane (Beschwerdeführerinnen) beim 
EGMR am 10. August 2010, 3. September 2010 und 29. September 2010 eingereicht. 
Am 24. Juni 2010 wurden vier Anträge nach Art. 34 der Konvention zum Schutz der 
Menschenrechte und Grundfreiheiten gestellt (Nr. 48420/​10, 59842/​10, 51671/​10 und 
36516/​10).

	808	 EGMR, Eweida u.a. v. Vereinigte Königreich, Urt. vom 15. Januar 2013, Appl. No. 
48420/​10, 36516/​10, 51671/​10, 59842/​10.

	809	 EGMR, Eweida u.a. v. Vereinigte Königreich, Urt. vom 15. Januar 2013, Appl. No. 
48420/​10, 36516/​10, 51671/​10, 59842/​10, Rn. 18 ff.

Vierter Teil:  Die individuellen Garantien der negativen



191

Person beuge. Insoweit betonte das Gericht, dass die Religionsfreiheit stets gegen vor-
rangige Rechte anderer abzuwägen ist.810

–​   Zu den Fällen von Frau Ladele und Herrn McFarlane

Nachdem der ‚Civil Partnership Act 2004‘ in Großbritannien in Kraft getreten war, wei-
gerte sich die Beschwerdeführerin Lilian Ladele, Standesbeamtin in einem Londoner 
Bezirk, staatliche Registrierungen für homosexuelle Partnerschaften vorzunehmen,811 
da gleichgeschlechtliche Partnerschaften gegen göttliche Gesetze verstoßen würden. In 
der Folge wurde ein Disziplinarverfahren gegen sie eingeleitet. Ein ebenfalls britischer 
Sexualberater, Gary McFarlane, ist der festen Überzeugung, dass die Bibel homosexuelle 
Aktivitäten für sündhaft erkläre und dass er Partner gleichgeschlechtlicher Beziehun-
gen nicht beraten wollte.812 Zu Unrecht, wie der EGMR feststellte. Denn die EMRK 
schütze auch vor Diskriminierungen oder einer unzulässigen Einschränkung aufgrund 
der sexuellen Orientierung.

C. � Religionsfreiheit in Art. 9 der EMRK
Art. 9 EMRK garantiert drei Freiheitsrechte: Die Gedankenfreiheit schützt der 
Herausbildung von Überzeugungen vor staatlicher Indoktrinierung. Die Gewis-
sensfreiheit bedeutet heute die Freiheit der Gewissensbildung und -​bestäti-
gung.813 Die Religionsfreiheit garantiert jeder Person allgemein das Recht, einer 
Religion oder Weltanschauung anzuhängen und diese zu praktizieren. Dieses 
Recht umfasst auch die Freiheit, seine Religion oder Weltanschauung zu wech-
seln, und die Freiheit, seine Religion oder Weltanschauung einzeln oder gemein-
sam mit anderen öffentlich oder privat durch Gottesdienst, Unterricht oder 
Praktizieren von Bräuchen und Riten zu bekennen. Dass damit auch die negative 
Religionsfreiheit, also die Freiheit, keine Religion zu haben, gewährleistet wird, 
verdeutlichte der EGMR in den Entscheidungen Darby und Buscarini. Demnach 
müssen Nichtmitglieder keine Kirchensteuer an die Staatskirche zahlen und Par-
lamentarier keinen religiösen Amtseid leisten.

	810	 Günther, Dürfen Arbeitgeber das Tragen religiöser Symbole verbieten?, unter https://​
www.anwalt.de/​rechtstipps/​egmr-​urteil-​duerfen-​arbeitgeber-​das-​tragen-​religioeser-​
symbole-​verbieten_​036967.html (letzter Zugriff am 31.07.2021).

	811	 EGMR, Eweida u.a. v. Vereinigte Königreich, Urt. vom 15. Januar 2013, Appl. No. 
48420/​10, 36516/​10, 51671/​10, 59842/​10, Rn. 23 ff.

	812	 EGMR, Eweida u.a. v. Vereinigte Königreich, Urt. vom 15. Januar 2013, Appl. No. 
48420/​10, 36516/​10, 51671/​10, 59842/​10, Rn. 31 ff.

	813	 Karpenstein/​Mayer, EMRK und Grundfreiheiten, Art. 9, Rn. 1.

Religionsfreiheit in Art. 9 der EMRK



192

I. � Der Schutzbereich des Art. 9 EMRK und die negative 
Religionsfreiheit

Ebenso wie im deutschen Verfassungsrecht wird in der EMRK neben der positi-
ven auch die negative Religionsfreiheit geschützt. Zur negativen Religionsfreiheit 
gehört ganz ausdrücklich, nicht gezwungen zu werden, sich zu einer bestimmten 
Religion zu bekennen,814 aber auch bereits, seine Religion nicht offenbaren zu 
müssen und nicht gezwungen zu werden, in einer bestimmten religionskonfor-
men Weise zu handeln.815 Nicht nur das Recht auf Verschweigen der eigenen 
Religion, sondern auch das Verbot, jemanden zu einer Handlung zu zwingen, 
aus der man eine bestimmte Überzeugung oder ihr Fehlen ableiten könnte, fällt 
unter das beschränkbare Recht der Religionsfreiheit, da die Religionszugehörig-
keit der Bürger für den Staat irrelevant sein sollte.

In der areligiösen Dimension schützt die Freiheit einen der wesentlichen 
Aspekte der Identität von Atheisten, Agnostikern und Skeptikern sowie religiös 
Indifferenten und ihrer Sicht des Lebens. Sie haben dasselbe Recht wie Gläubige, 
ungehindert zu leben und ihre Auffassungen zu verbreiten. Anhand eines die 
Weltanschauung betreffenden Falles grenzte die Rechtsprechung den Begriff der 
positiven Religionsfreiheit näher ein:816 So genießt die Weltanschauung des Pazi-
fismus denselben Schutz wie die Lehren der großen Religionsgemeinschaften.817

Weitere Handlungsverpflichtungen, die der Staat dem Einzelnen auferlegt 
und die Religionsfreiheit betreffen, stellen Eingriffe in die negative Religionsfrei-
heit dar.818 Zum Beispiel liegt eine Beschränkung von Art. 9 EMRK vor, wenn in 
einem Strafprozess ein Eid grundsätzlich auf die Bibel zu leisten ist und Nicht-​
Christen stets ihre Nichtzugehörigkeit zur christlichen Religion angeben müssen, 

	814	 EGMR, Buscarini v. San Marino, Urt. vom 04. Mai 2000, Appl. No. 31657/​96, Rn. 34.
 	815	EGMR, Alexandridis v. Griechenland, Urt. vom 21. Februar 2008, Appl. No. 19516/​

06, Rn. 38.
	816	 EKMR, Arrowsmith v. Vereinigte Königreich, Urt. Vom 16. Mai 1977, Appl. No. 7050/​

75, „Die Pazifistin Arrowsmith hatte Angehörige der britischen Armee in Flugblättern 
zur Verweigerung des Dienstes in Nordirland aufgefordert. Die Kommission erkannte 
den Pazifismus als eine von Art. 9 EMRK geschützte Weltanschauung des Inhaltes 
an, dass Ziele unter allen Umständen ohne Gewalt oder Drohung erreicht werden 
sollten. Gemessen an dieser Vorstellung sei das Verteilen von Flugblättern, die nicht 
generell zur Gewaltlosigkeit, sondern nur zur Verweigerung des Dienstes in Nordir-
land aufriefen, kein Bekenntnis des Pazifismus, sondern eine politische Äußerung“, 
Ungern-​Sternberg, Religionsfreiheit in Europa, S. 50.

	817	 Schilling, Internationaler Menschenrechtsschutz, Rn. 388.
	818	 Grabenwarter/​Pabel, EMRK, § 22, Rn. 122.

Vierter Teil:  Die individuellen Garantien der negativen



193

um den Eid ohne religiöse Beteuerung leisten zu können.819 Entsprechendes gilt 
für den Zwang zur Angabe der Religionszugehörigkeit im Personalausweis.820

Fallweise sieht der EGMR die negative Religionsfreiheit als beschränkbar an. 
Zulässig bspw. sei die Erhebung einer allgemeinen Kirchensteuer zur Finanzie-
rung öffentlicher Aufgaben nichtreligiöser Natur, die von der Kirche wahrge-
nommen werden. Grundsätzlich berührt jedoch der Zwang, eine Religion oder 
Weltanschauung bekennen zu müssen, zugleich auch das absolut geschützte 
forum internum und ist daher nicht zu rechtfertigen.821

II. � Einschränkung des Schutzbereichs

Der Staat greift in die durch 9 EMRK garantierte Religions-​ und Weltanschau-
ungsfreiheit ein, wenn er Handlungen, die im Zusammenhang mit der Religions-
ausübung stehen, verbietet oder mit anderen negativen Konsequenzen belegt.822 
Einen Eingriff in die negative Religionsfreiheit bilden Handlungsverpflichtun-
gen, die der Staat dem Einzelnen auferlegt und die Religionsfreiheit betreffen. 
Eine solche Einschränkung von Art. 9 EMRK liegt beispielsweise vor, wenn die 
Eidesleistung im Parlament823 oder im gerichtlichen Prozess824 verpflichtet wer-
den, einen religiösen Eid zu leisten. Wenn der Staat eine Person in eine Situa-
tion bringt, in der sie unmittelbar oder mittelbar offenlegen muss, dass sie nicht 
gläubig ist, nimmt der EGMR zu Recht einen weitgehenden einen Eingriff in die 
negative Religionsfreiheit an.

Die in Deutschland bestehende Verpflichtung, auf der Lohnsteuerkarte die 
Zugehörigkeit zu einer Kirchensteuer erhebenden Religionsgemeinschaft oder 
die Nichtzugehörigkeit anzugeben, stellte eine Beschränkung des Schutzbereichs 
gemäß Art. 9 EMRK dar.825 Entsprechendes gilt für die Angabe der Religionszu-
gehörigkeit im Personalausweis.826

	819	 EGMR, Dimitras u.a. v. Griechenland, Urt. vom 06. Dezember 2012, Appl. No. 42837/​
06, 3237/​07, 3269/​07, 35793/​07, 6099/​08, 34207/​08, 6365/​09.

	820	 EGMR, Sinan Işık v. Türkei, Urt. vom 02. Februar 2010, Appl. No. 21924/​05.
	821	 Karpenstein/​Mayer, EMRK und Grundfreiheiten, Art. 9, Rn. 23.
	822	 Grabenwarter/​Pabel, EMRK, § 22, Rn. 120.
	823	 EGMR, Buscarini v. San Marino, Urt. vom 04. Mai 2000, Appl. No. 31657/​96, Rn. 34.
 	824	EGMR, Dimitras u.a. v. Griechenland, Urt. vom 06. Dezember 2012, Appl. No. 42837/​

06; Alexandridis v. Griechenland, Urt. vom 21. Februar 2008, Appl. No. 19516/​06.
	825	 EGMR, Wasmuth v. Deutschland, Urt. vom 17. Februar 2011, Appl. No. 12884/​03.
	826	 EGMR, Sinan Işık v. Türkei, Urt. vom 02. Februar 2010, Appl. No. 21924/​05.

Religionsfreiheit in Art. 9 der EMRK



194

Während die Pflicht zur Teilnahme am Ethikunterricht in Berliner Schulen 
keinen Eingriff in die negative Religionsfreiheit darstellt, da der Unterrichts-
inhalt keiner bestimmten Religion folgt, verletzt der verpflichtende Religions-
unterricht in der Türkei Art. 9 EMRK als solchen und in Verbindung mit Art. 14 
EMRK. Die Kleine Kammer des EGMR ist zu der Auffassung gelangt, dass der 
Religionsunterricht die religiösen Überzeugungen von Eltern, die einer der 
religiösen Minderheit und nicht dem sunnitischen Glauben angehören, nicht 
respektiere.827

1. � Rechtsfertigungsmaßstab der EMRK

Der Tatbestand der Schrankenregelung des Art.  9 Abs.  2 EMRK umfasst for-
melle und materielle Voraussetzungen, die gegeben sein müssen, um eine Ein-
schränkung der Religionsfreiheit rechtfertigen zu können. Die Rechtfertigung 
setzt voraus, dass der Eingriff auf einer gesetzlichen Grundlage erfolgt und 
zur Verwirklichung eines legitimen Ziels in einer demokratischen Gesellschaft 
notwendig ist.

a. � Gesetzliche Grundlage
Eine Einschränkung muss in einem Gesetz vorgesehen sein, das zugänglich und 
mit hinreichender Präzision formuliert ist.828 Der Staat muss für eine Einschrän-
kung eine Ermächtigungsgrundlage geschaffen haben, die nicht nur die Art des 
Eingriffs regelt, sondern auch dessen Umfang. Daher stellt der EGMR in einer 
Leitentscheidung fest,829 dass das Gesetz im Sinne der Konvention nicht not-
wendig ein formelles, vom Parlament beschlossenes Gesetz sein muss, sondern 
dass ein Gesetz im materiellen Sinn ausreicht. Das EGMR nimmt die Unter-
schiede in den nationalen Rechtsordnungen wahr, legt aber Mindeststandards 
fest, die von den Staaten einzuhalten sind.830

Die gesetzliche Grundlage muss hinreichend bestimmt sein –​ dies ist auf den 
ersten Blick ein unumstrittenes Kriterium.831 Da der Gerichtshof nicht fordern 

	827	 EGMR, Hasan und Eylem Zengin v. Türkei, Urt. vom 09. Dezember 2007, Appl. 
No. 1448/​04; İzzettin Doğan und Andere v. Türkei, Urt. vom 26. April 2016, Appl. 
No. 62649/​10.

	828	 EGMR, Sunday Times v. Vereinigtes Königreich, Urt. vom 26. April 1979, Appl. No. 
6538/​74, Rn. 49.

	829	 EGMR, Sunday Times v. Vereinigtes Königreich, Urt. vom 26. April 1979, Appl. No. 
6538/​74.

	830	 Ottenberg, Der Schutz der Religionsfreiheit, S. 143.
	831	 Ottenberg, Der Schutz der Religionsfreiheit, S. 144.

Vierter Teil:  Die individuellen Garantien der negativen



195

kann, dass der Gesetzgeber des Vertragsstaats an alle möglichen Eventualitä-
ten denkt, muss es dem Gesetzgeber möglich sein, flexibel auf sich ändernde 
Umstände zu reagieren. Daher würde es ausreichen, wenn die gesetzliche 
Grundlage durch die Rechtsprechung weiter präzisiert wird und der Betroffene 
daraufhin sein Verhalten so ausrichten kann, dass er nicht mit dem Gesetz in 
Konflikt kommt.832 Der EGMR hat bereits anerkannt, dass Gesetze konkretisie-
rungsbedürftige Begriffe enthalten, um die notwendige Anpassungsfähigkeit des 
Rechts zu ermöglichen.833 In einem bekannten Fall des EGMR wurde die Rege-
lung des Mitgliedstaats hinsichtlich des Proselytismusverbots für hinreichend 
bestimmt gehalten, da die Obergerichte des betreffenden Vertragsstaats, in die-
sem Fall Griechenland, das Verbot als ausreichend präzise bestimmt erachtet 
hatten.834 Hinsichtlich einer gesetzlichen Grundlage für einen Eingriff hat das 
EGMR entschieden, dass nur eine gefestigte und zugängliche Rechtsprechung 
hinreichende Eingriffsgrundlage sein kann, denn ein Gesetz könne die Anforde-
rungen an die Zugänglichkeit und Vorhersehbarkeit nicht erfüllen.835

b. � Legitimes Ziel
Jede Einschränkung muss einem der in der Schrankenklausel in Art. 9 Abs. 2 
EMRK abschließend genannten legitimen Eingriffsziele dienen. Im Allgemei-
nen kommt den nationalen Behörden ein großer Beurteilungsspielraum dahin 
gehend zu, ob die staatliche Maßnahme wirklich einen der in Art. 9 Abs. 2 EMRK 
verankerten Eingriffszweck verfolgt.836 Art. 18 EMRK unterstreicht diesbezüg-
lich, dass die Rechte und Freiheiten der Konvention nur zu den vorgesehenen 
Zwecken eingeschränkt werden dürfen.837 Aufgrund der textlichen Erkenntnisse 
ist jedoch festzuhalten, dass die Konvention ein ausdifferenziertes System von 
Eingriffszwecken enthält.838 Insbesondere wird der Begriff der öffentlichen Ord-
nung nur sehr eingeschränkt verwendet, allgemein wohl nur in Art.  9 Abs.  2 

	832	 EGMR, Kokkinakis v. Griechenland, Urteil vom 25. Mai 1993, Appl. No. 14307/​88, 
Rn. 40; Ottenberg, Der Schutz der Religionsfreiheit, S. 144.

	833	 Grabenwarter/​Pabel, EMRK, § 22, Rn. 126.
	834	 Daher ausreichend die Umschreibung des Proselytismus nach griechischem Straf-

recht, EGMR, Kokkinakis v. Griechenland, Urteil vom 25. Mai 1993, Appl. No. 14307/​
88, Rn. 40.

	835	 Grabenwarter/​Pabel, EMRK, § 22, Rn. 126.
	836	 Grabenwarter/​Pabel, EMRK, § 22, Rn. 127.
	837	 Dörr/​Grote/​Marauhn (Hrsg.), EMRK/​GG, Kap. 7, Rn. 38; Ehlers (Hrsg.), Europäische 

Grundrechte und Grundfreiheiten, § 14, Rn. 68.
	838	 Dörr/​Grote/​Marauhn (Hrsg.), EMRK/​GG, Kap. 7, Rn. 38.

Religionsfreiheit in Art. 9 der EMRK



196

EMRK, also der Gedanken-​, Gewissens-​ und Religionsfreiheit, in enger Weise 
dagegen in Art. 8 Abs. 2 und in Art. 10 Abs. 2 EMRK gefasst.839 Darin unter-
scheidet sich die Konvention weitgehend vom IPbpR, der ausgiebig vom Begriff 
der öffentlichen Ordnung Gebrauch macht. Jedenfalls lässt sich daraus zunächst 
der Schluss ziehen, dass die Konvention „die Aushöhung des Schutzes der Kon-
ventionsrechte durch einen sehr weit gezogenen allgemeinen Ordnungsbegriff 
verhindern will“.840 Abgesehen von dieser allgemeinen Schlussfolgerung ist es 
nicht immer einfach, die verschiedenen legitimen Ziele zu erklären. Der Inhalt 
der betroffenen Grundrechte hat einen entscheidenden Einfluss, der zu unter-
schiedlichen Gefährdungslagen und Eingriffszielen des Gesetzgebers führt.841

c. � Die Bedingung der Notwendigkeit in einer demokratischen 
Gesellschaft

Die Religionsfreiheit darf nur zugunsten der öffentlichen Sicherheit, des Schut-
zes der öffentlichen Ordnung, der Gesundheit und der Sitten oder des Schutzes 
der Rechte und Freiheiten anderer eingeschränkt werden. Die Rechtsprechung 
der EGMR zu Art. 9 EMRK zeigt, dass in der Praxis der Mitgliedstaaten Maß-
nahmen zur Beschränkung der Religionsfreiheit zu sämtlichen der in Art.  9 
Abs. 2 EMRK genannten Zwecke ergriffen werden.842

Das Ziel des Schutzes der öffentlichen Ordnung liegt staatlichen Maßnahmen 
zugrunde, die zur Durchsetzung und Aufrechterhaltung der Rechtsordnung 
getroffen werden. Hier nimmt die positive Verpflichtung des Staates Gestalt an. 
Dem Bürger stehen Gewährleistungspflichten des Staates zur Seite –​ dieser hat 
sich sowohl Interventionen in die geschützte Sphäre des Einzelnen zu enthalten, 
als auch hat dessen geschützte Rechte in bestimmtem Umfang zu wahren und 
zu fördern.843 Stellt der EGMR fest, dass die staatliche Maßnahme einem der 
in Art. 9 Abs. 2 EMRK genannten Ziele dient, so wird geprüft, ob im Hinblick 
auf das Erfordernis „notwendig in einer demokratischen Gesellschaft“ schon ein 
europäischer Konventionsstandard besteht und ob sich der Mitgliedsstaat noch 

	839	 Dörr/​Grote/​Marauhn (Hrsg.), EMRK/​GG, Kap. 7, Rn. 38.
	840	 Darauf weisen Frowein, in: Frowein/​Peukert, Vorb. Zu Art. 8–​11, Rn. 11 hin.
	841	 Dörr/​Grote/​Marauhn (Hrsg.), EMRK/​GG, Kap. 7, Rn. 38; Grabenwarter/​Pabel, EMRK, 

§ 18, Rn. 13.
	842	 Grabenwarter/​Pabel, EMRK, § 22, Rn. 127.
	843	 Siehe dazu ausführlich Dröge, Positive Verpflichtungen der Staaten in der EMRK, 

2003; Boyar, in: İnceoğlu (Hrsg.), IHAS ve Anayasa, S. 55.

Vierter Teil:  Die individuellen Garantien der negativen



197

im Rahmen der ihm bezüglich Rechtsnorm und deren Anwendung zugestande-
nen Beurteilungsspielraum hält.844

Ein Eingriff kann auch zum Ziel des Schutzes der Gesundheit in der Gesell-
schaft oder des Grundrechtsträgers selbst erfolgen und deshalb gerechtfertigt 
sein. Diese Problematik bezieht sich auf die Praxis des religiösen Schächtens in 
der jüdischen und islamischen Religion. Obwohl das betäubungslose Schlach-
ten warmblütiger Tiere in mehreren Ländern grundsätzlich gesetzlich verboten 
ist, kennen das Judentum und der Islam bestimmte Regeln, nach denen nur das 
Fleisch von geschächteten Tieren verzehrt werden darf.845 In diesem Rahmen 
kommt es zu einem Konflikt zwischen der Religionsfreiheit und dem Tierschutz. 
In einem diesbezüglichen Urteil hat das EGMR in einem obiter dictum ent-
schieden, dass das Eingriffsziel der öffentlichen Gesundheit auch das Recht des 
Staates erfasst, über die Erlaubnis des Schächtens zu entscheiden und dessen 
Durchführung zu überprüfen.846 Der EGMR sah den Schutzbereich des Art. 9 
EMRK zwar als eröffnet an, da rituelle Schlachtungen als religiöse Bräuche und 
damit als Ausprägung der Religionsfreiheitenausübung anzusehen seien, ver-
neinte im Ergebnis jedoch eine Verletzung in die Religionsfreiheit. Der Gerichts-
hof prüfte allerdings nicht vertieft, ob das Eingriffsziel bei der Fallgestaltung 
überhaupt einschlägig sein konnte oder ob die Beschwerdeführerin hygienisch 
arbeitete.847 Das ist ein Umstand, der von den dissentierenden Richtern kritisch 
gewertet wird.848 Dies könnte darauf hindeuten, dass der EGMR den Vertrags-
staaten einen Spielraum bei der Annahme von Eingriffszielen zubilligt und nur 
eine Plausibilitätskontrolle vornimmt.

Der Schutz der Rechte und Freiheiten anderer wird, wie oben erwähnt, als 
legitimes Ziel des Proselytismusverbots angesehen. Der Gerichtshof geht davon 
aus, dass der Staat die Freiheiten seiner Bürger, insbesondere ihre Religionsfrei-
heit, vor missbräuchlicher religiöser Einflussnahme schützen darf.849

	844	 Grabenwarter/​Pabel, EMRK, § 22, Rn. 122.
	845	 König, in: Kadelbach/​Parhisi, Freih. Relig. im Eur. Verfassungsrecht, S. 123 (129).
	846	 EGMR, Cha’re Shalom Ve Tsedek v. Frankreich, Urt. vom 27. Juni 2000, Appl. No. 

27417/​95; Ottenberg, Der Schutz der Religionsfreiheit, S. 153.
	847	 Ottenberg, Der Schutz der Religionsfreiheit, S. 153.
	848	 EGMR, Cha’re Shalom Ve Tsedek v. Frankreich, Urt. vom 27. Juni 2000, Appl. No. 

27417/​95, Fn. 446, Sondervotum der Richter Sir Bratza, Fischbach, Thomassen, Tsatsa-​
Nikolowska, Pantîru, Levits, Traja.

	849	 EGMR, Kokkinakis v. Griechenland, Urteil vom 25. Mai 1993, Appl. No. 14307/​88, 
Rn. 41.

Religionsfreiheit in Art. 9 der EMRK



198

In einem Turban-​Fall ordnete der EGMR das Verbot der Vollverschleierung 
in öffentlichen Bereichen nicht nur dem Ziel der Aufrechterhaltung der öffent-
lichen Sicherheit, sondern auch dem Ziel des friedlichen und funktionierenden 
Zusammenlebens in einer Gesellschaft unter. Das Verbot könne daher mit dem 
legitimen Zweck des Schutzes der Rechte und Freiheiten anderer verbunden 
werden.850

2. � Verhältnismäßigkeit und Abwägung

Eingriffe in die Religionsfreiheit unterliegen schließlich dem Erfordernis, in 
einer demokratischen Gesellschaft notwendig zu sein. Dieses Erfordernis ver-
steht die Judikative als Ausdruck des Prinzips Verhältnismäßigkeit und formu-
liert, der Eingriff müsse ‚grundsätzlich gerechtfertigt und verhältnismäßig‘851 
sein, das heißt einem ‚dringenden gesellschaftlichen Bedürfnis‘ entsprechen.852

Anders als die deutsche Grundrechtsdogmatik unterscheidet der EGMR hier-
bei nicht drei Stufen der Geeignetheit, Erforderlichkeit und Angemessenheit, 
sondern nimmt eine allgemeine Abwägung zwischen der Religionsfreiheit und 
dem gegenläufigen Ziel vor.853 Ein Eingriff ist nur dann gerechtfertigt, wenn die 
Maßnahme verhältnismäßig zum verfolgten Ziel ist.854 Bei der Beurteilung der 
Angemessenheit einer die Religionsfreiheit beschränkenden Maßnahme steht 
den Vertragsstaaten ein Beurteilungsspielraum zu. In Konfliktbereichen der 
negativen Religionsfreiheit betont die Rechtsprechung des EGMR insofern, dass 
die Pluralität der Glaubensrichtungen eine bestimmte Absicherung verlange. 
Aufgabe des Staates sei es, den gegenseitigen Respekt und die wechselseitige 
Toleranz der verschiedenen Überzeugungen zu sichern.855 Diesem Verständnis 
nach beurteilte der Gerichtshof bspw. das Verbot, in der Universität das islami-
sche Kopftuch zu tragen, als verhältnismäßig. Er stellte insofern insbesondere 
auf die Bedeutung des Laizismusprinzips für die demokratische Ordnung in der 
Türkei ab, verwies dabei aber auf die Garantie von Ruhe und Ordnung an Uni-
versitäten.856 Auch das Verbot für Krankenschwestern, eine Halskette mit Kreuz 

	850	 EGMR, S.A.S. v. Frankreich, Urt. vom 01. Juli 2014, Appl. No. 43835/​11, Rn. 121.
	851	 EGMR, Kokkinakis v. Griechenland, Urteil vom 25. Mai 1993, Appl. No. 14307/​88, 

Rn. 47.
	852	 Karpenstein/​Mayer, EMRK und Grundfreiheiten, Art. 9, Rn. 38.
	853	 Karpenstein/​Mayer, EMRK und Grundfreiheiten, Art. 9, Rn. 38.
	854	 Ungern-​Sternberg, Religionsfreiheit in Europa, S. 69.
	855	 Grabenwarter/​Pabel, EMRK, § 22, Rn. 130.
	856	 EGMR, Leyla Şahin v. Türkei, Urt. vom 10. November 2005, Appl. No. 44774/​98, 

Abs. 31; Pabel, EuGRZ 2005, 12 (15).

Vierter Teil:  Die individuellen Garantien der negativen



199

zu tragen, sah der EGMR wegen des dahinter stehenden Zweckes des Schut-
zes der Gesundheit und der Sicherheit in einem Krankenhaus als gerechtfer-
tigt an.857 Das Verbot der Vollverschleierung in öffentlichen Bereichen hält der 
EGMR zwar nicht in Bezug auf den Zweck der Wahrung der öffentlichen Sicher-
heit, allerdings in Bezug auf den Zweck der Wahrung der Voraussetzungen des 
Zusammenlebens für gerechtfertigt.858

D. � Rang und Geltungsanspruch der EMRK im 
deutschen Recht

Die EMRK enthält keine Vorgaben über ihre Stellung, ihren Rang und ihre Wir-
kungsweise im nationalen Recht. Die Stellung der EMRK im Recht der Mitglied-
staaten und im Besonderen ihr Verhältnis zum nationalen Verfassungsrecht sind 
daher uneinheitlich.859 Die Konventionsrechte genießen in der nationalen Nor-
menhierarchie bisweilen Überverfassungsrang, es findet sich aber auch eine Ver-
ankerung auf der Ebene der Verfassung oder einfachen Gesetze. Daher lassen 
sich unter den Mietgliedstaaten drei Gruppen von Staaten unterscheiden: erstens 
Staaten, in denen die EMRK selbst nur im Rang eines einfachen Gesetzes steht, 
gleichwohl aber als Hilfe bei der Auslegung nationaler Grundrechte herangezogen 
wird860  –​ zu diesen Staaten gehört Deutschland; zweitens Staaten, in denen die 
Rechte im Rang über den Gesetzen, nicht aber im Verfassungsrang stehen;861 drit-
tens Staaten, in denen die Konvention insgesamt Bestandteil der Verfassung ist oder 
einen vergleichbaren Status genießt.862

Nach Auffassung des BVerfG sind mithilfe der EMRK Inhalt und Reich-
weite der Grundrechte und der rechtsstaatlichen Grundsätze des GG zu 
konkretisieren.863 Dies ergebe sich aus den Artikeln 23–​26 GG sowie aus  

	857	 EGMR, Eweida u.a. v. Vereinigte Königreich, Urt. vom 15. Januar 2013, Appl. No. 
48420/​10 u.a.

	858	 EGMR, S.A.S. v. Frankreich, Urt. vom 01. Juli 2014, Appl. No. 43835/​11, Rn. 139.
	859	 Grabenwarter/​Pabel, EMRK, § 3, Rn. 1.
	860	 So wie Italien und skandinavische Staaten.
	861	 Beispielsweise die Schweiz, Griechenland, Liechtenstein, Belgien, Frankreich, Malta, 

Luxemburg, Portugal, Spanien, Slowenien, Russland, Kroatien und Zypern.
	862	 Grabenwarter/​Pabel, EMRK, § 3, Rn. 1; die Türkei wäre einer dieser Staaten, aber 

heute herrscht weder in der Literatur noch in der Rechtsprechung eine diesbezügliche 
Einigkeit, für Details siehe Kapitel 3.

	863	 Vgl. BVerfGE 111, 307 (332); 138, 296 (376); BVerfGE 137, 273 (345); BVerfG, 144, 
20 (367).

Rang und Geltungsanspruch der EMRK im deutschen Recht



200

der der Präambel zu entnehmenden Völkerrechtsfreundlichkeit des  
GG.864

Voraussetzung des EMRK-​Schutzes ist die Erschöpfung des innerstaatlichen 
Rechtswegs. Die Feststellung eines Verstoßes gegen die EMRK in Deutschland 
bedeutet meist zugleich eine Feststellung unzureichenden Grundrechtsschutzes 
durch das BVerfG, denn dieses ist in aller Regel zuvor mit dem entsprechen-
den Fall befasst.865 Das Verhältnis von BVerfG und EGMR ist dementsprechend 
nicht reibungsfrei.866 Hier besteht ein Spannungsverhältnis zwischen dem Sinn 
und Zweck der EMRK als Reserve-​ und Auffangordnung gegenüber innerstaat-
lichen Verfassungsgarantien und dem Selbstverständnis eines Verfassungs-
gerichts als Letztentscheidungsinstanz infragen der verfassungsrechtlichen 
Grundordnung.867

I. � Art. 9 EMRK im Vergleich mit Art. 4 GG

Zunächst sei darauf hingewiesen, dass der EGMR bislang keinen Verstoß 
Deutschlands gegen Art.  9 EMRK festgestellt hat, was mit dem umfassenden 
Schutz der Religionsfreiheit nach dem Grundgesetz zu erklären ist. Die Gewähr-
leistungen aus Art. 9 EMRK und Art. 4 GG weisen viele Gemeinsamkeiten auf, 
wobei das Schutzniveau des GG insgesamt deutlich über demjenigen der Konven-
tion liegt. Die Rechtspositionen in der negativen Religionsfreiheit sind ähnlich. 
Die Rechtsprechung des EGMR in den beispielhaften Fällen des Religions-​ und 
Ethikunterrichts sowie des Eides mit oder ohne religiöse Beteuerung fällt mit 
dem deutschen Verfassungsrecht zusammen. Hinsichtlich der Präsenz von 
Kreuzen in Klassenräumen öffentlicher Schulen hatte der Erste Senat des EGMR 
in der Lautsi-​Entscheidung zunächst entschieden, dass das Anbringen eines 
Kreuzes im Klassenzimmer konventionswidrig sei. Der Große Senat des EGMR 
hat später seine erste Entscheidung revidiert und geurteilt, dass die Präsenz von 
Kreuzen in Klassenräumen doch konventionskonform sei. In ihrer endgültigen 
und rechtskräftigen Entscheidung stellte die große Kammer keine Verletzung 
des in Art. 2 1. ZProt. EMRK geschützten Rechts auf Bildung fest. Zwar stimmt 
es, dass das Aufhängen des Kruzifixes in den Anwendungsbereich der Praxis 

	864	 Kadelbach, JURA 2005, 430 (485); Ress, in: Maier, Europäischer Menschenrechts-
schutz, S. 284.

	865	 Karpenstein/​Mayer, EMRK und Grundfreiheiten, Einleitung, Rn. 71.
	866	 Siehe dazu etwa Sauer, Jurisdiktionskonflikte, S. 281 ff; Klein, NVwZ 2010, 221 ff.; 

Karpenstein/​Mayer, EMRK und Grundfreiheiten, Einleitung, Rn. 71.
	867	 Karpenstein/​Mayer, EMRK und Grundfreiheiten, Einleitung, Rn. 71.

Vierter Teil:  Die individuellen Garantien der negativen



201

fällt, die den Staat verpflichtet, das Recht der Eltern zu respektieren, ihre Kinder 
nach ihren eigenen religiösen und weltanschaulichen Überzeugungen zu erzie-
hen. Das Kruzifix ist auch in erster Linie ein religiöses Symbol, obwohl die ita-
lienische Regierung es als Ausdruck der Prinzipien und Werte sieht, auf denen 
Demokratie und westliche Zivilisation basieren.868 Die Staaten haben jedoch 
einen Ermessensspielraum, wie sie ihre Erziehungs-​ und Unterrichtspflichten 
mit dem Recht der Eltern verbinden, diesen Unterricht in Übereinstimmung 
mit ihren religiösen und weltanschaulichen Überzeugungen zu vermitteln. Zu 
beachten ist, dass in dieser Frage kein Konsens zwischen den Vertragsstaaten 
besteht. Darüber hinaus kam Deutschland im Jahr 1995 in derselben Frage zu 
einem gegenteiligen Ergebnis. Die deutsche Rechtslage ist damit nicht von dem 
Urteil des EMRK berührt. Hierfür sind weiterhin die deutschen Gesetze und die 
Rechtsprechung des BVerfG und des BVerwG der Maßstab. Daher sind keine 
Änderungen etwaiger landesrechtlicher Regelungen notwendig.

Der EGMR hat in einer seiner jüngeren Entscheidungen die Freiheit gestärkt, 
nicht zur Offenbarung der eigenen Überzeugung gezwungen werden zu dürfen 
und sich unerwünschter religiöser und weltanschaulicher Einflüsse erwehren zu 
können.869 Trotz einiger Formulierungsunterschiede umfasst der Schutzbereich 
der individuellen Religionsfreiheit in der EGMR sowie im GG jeweils das ab-
solute Recht, eine Religion oder Weltanschauung anzunehmen oder innezuha-
ben (= forum internum), ohne von staatlicher Seite indoktriniert zu werden. 
Der EGMR definiert den Schutzbereich von Art.  9 EMRK zur Religionsfrei-
heit allerdings nicht wie das BVerfG als das umfassende Recht des Einzelnen, 
„sein gesamtes Verhalten den Lehren seines Glaubens auszurichten und seiner 
inneren Glaubensüberzeugung gemäß zu handeln.“870 Der Schutzbereich der 
EMRK beinhaltet nicht jede durch Religion oder Weltanschauung motivierte 
oder beeinflusste Handlung, sondern nur jene, in denen die Überzeugung zum 
Ausdruck kommt.871 Allerdings zählen die Straßburger Organe solche Handlun-
gen, welche die Erscheinungsformen religiöser oder weltanschaulicher Praxis in 
einer allgemein anerkannten Form darstellen und die eng mit der persönlichen 
Sphäre von Religion und Weltanschauung verbunden sind, zum forum exter-
num. Jedoch schützt Art. 9 EMRK nicht immer das Recht, sich in der öffentli-
chen Sphäre so zu verhalten, wie es die eigene Überzeugung verlangt.872

	868	 De Wall, JURA 01/​2012, 960 ff. (963).
	869	 Karpenstein/​Mayer, EMRK und Grundfreiheiten, Art. 9, Rn. 5.
	870	 BVerfGE 108, 282 (297).
	871	 Karpenstein/​Mayer, EMRK und Grundfreiheiten, Art. 9, Rn. 18.
	872	 Karpenstein/​Mayer, EMRK und Grundfreiheiten, Art. 9, Rn. 18.

Rang und Geltungsanspruch der EMRK im deutschen Recht



202

II. � Die Stellung der EMRK und Urteile des EGMR in der 
deutschen Rechtsordnung

Für Deutschland wurde noch kein Verstoß gegen Art. 9 EMRK festgestellt, was 
sich durch den intensiven Schutz der Religionsfreiheit nach dem Grundgesetz 
erklären lässt.873 Das GG gewährt einen umfassenden Schutz der Religionsfrei-
heit und genügt so den durch die Anerkennung staatlicher Ermessensspielräume 
geprägten Anforderungen der Konvention. In Einzelfallen wurde von deutschen 
Gerichten und dem Gerichtshof in Straßburg bisweilen unterschiedlich geur-
teilt.874 Diese Unterschiede seien i.d.S. allerdings nicht weiter relevant; wichtig 
sei, dass deutsche Gesetze im Einklang mit den völkerrechtlichen Verpflichtun-
gen der Bundesrepublik Deutschland auszulegen und anzuwenden seien.875 Das 
BVerfG hat in seiner Entscheidung von 2004 über die ‚Beachtung der EGMR-​
Rechtsprechung‘ betont,876 dass die Entscheidungen des EGMR für die deutsche 
Rechtsprechung nicht in jedem Fall bindend seien.

Der deutsche Gesetzgeber hat die EMRK und die jeweils ratifizierten EMRK-​
ZProt. durch Zustimmungsgesetze gemäß Art. 59 Abs. 2 GG in das innerstaat-
liche Recht integriert. Sie gelten damit in der deutschen Rechtsordnung im 
Rang von Bundesgesetzen und haben als solche unmittelbare innerstaatliche 
Geltung. Die deutschen Gerichte haben daher die EMRK bei der Auslegung 
des nationalen Rechts und insbesondere bei der Bestimmung von Inhalt und 
Reichweite von Grundrechten zu beachten und anzuwenden. Auch nach der 
ständigen Rechtsprechung des BVerfG und insbesondere seit der Entscheidung 
im Fall Görgülü877 ist die Bindung aller staatlichen Organe der Bundesrepublik 

	873	 Die Konventionsrechtsprechung erkannte die sogar folgenden Fälle an: die Befrei-
ung katholischer und evangelischer Pfarrer, nicht aber eines nebenamtlichen Pre-
digers der Zeugen Jehovas von Militär-​ und Zivildienst, EKMR, 12.12.1966 –​ 2299/​
64 –​ Grandrath; zum konventionskonformen Verbot der Totalverweigerung, ferner 
EKMR 5.7.1977 –​ 7705/​76 –​ X./​DE; die Bemühungen um die religiöse Betreuung 
eines Gefängnisinsassen, EKMR 16.12.1966 –​ 2413/​65 –​ X./​DE; die staatliche Aufklä-
rung über religiöse Jugendbewegungen bzw. Scientology, EKMR 27.11.1996 –​ 29745/​
96 –​ Universelles Leben; 4.3.1998 –​ 36283/​97 –​ Keller; EGMR, 6.11.2008 –​ 58911/​
00 –​ Leela Förderkreis; die allgemeine Schulpflicht, EGMR, 11.9.2006 –​ 35504/​03 –​ 
Konrad; den Einzug von Kirchensteuern über den Arbeitgeber, EGMR, 17.2.2011 –​ 
12884/​03 –​ Wasmuth.

	874	 Vgl. Lautsi-​Entscheidung von EGMR und Kruzifix-​Entscheidung von BVerfG.
	875	 BVerfGE 74, 358 (370); BVerfGE 111, 307 (324).
	876	 BVerfGE 111, 307.
	877	 EGMR, Görgülü v. Deutschland, Urt. vom 26. Februar, Appl. No. 2004 –​ 74969/​01.

Vierter Teil:  Die individuellen Garantien der negativen



203

Deutschland an die EMRK anerkannt. Jedoch sind die Konvention und deren 
Zusatzprotokolle kein unmittelbarer verfassungsrechtlicher Prüfungsmaßstab.

E. � Rang und Geltungsanspruch der EMRK im 
türkischen Recht

I. � Die Stellung der EMRK in der türkischen Rechtsordnung

Artikel 90 TVerf von 1982 regelt den Status der völkerrechtlichen Verträge. Nach 
Art. 90 Abs. 5 S. 1 TVerf von 1982 haben die verfassungsmäßig in Kraft getre-
tenen völkerrechtlichen Verträge Gesetzeskraft.878 In Art. 90 Abs. 5 S. 2 TVerf 
von 1982 kommt die Besonderheit hinzu, dass gegen sie das Verfassungsgericht 
mit der Behauptung der Verfassungswidrigkeit nicht angerufen werden kann. 
Die sich daraus ergebende Frage, ob die internationalen Verträge gegenüber 
nationalen Bestimmungen verfassungsrechtlich Vorrang haben, hat in der Lite-
ratur zu scharfen Auseinandersetzungen geführt. Im Rahmen der Verfassungs-
reform von 2004 wurde aber zudem, um hier mehr Eindeutigkeit herzustellen, 
dem Art.  90 Abs.  5 TVerf von 1982 ein Satz angefügt, der in Kollisionsfällen 
den Vorrang internationaler Menschenrechtsübereinkommen gegenüber natio-
nalen Bestimmungen verfassungsrechtlich verankert. Im Jahr 2004 wurden dem 
Art. 90 Abs. 5 (nach dem ersten Satz) folgende Sätze angefügt: „Soweit Grund-
rechte und -​freiheiten regelnde Vorschriften verfahrensmäßig in Kraft gesetzter 
völkerrechtlicher Verträge mit nationalen Bestimmungen mit gleichem Rege-
lungsgehalt nicht übereinstimmen, finden die Bestimmungen der völkerrecht-
lichen Verträge vorrangig Anwendung.“879 Obwohl die Debatte in der Literatur 
noch immer andauert, besagt der Verfassungstext ziemlich klar, dass in Kolli-
sionsfällen die EMRK gegenüber dem nationalen Recht vorrangig einzuordnen 
sei. Im türkischen Rechtssystem haben die EMRK und andere Menschenrechts-
konventionen in der Normenhierarchie somit Überverfassungsrang.880

Dennoch ist diese Vorrangstellung in der Lehre weiterhin strittig. Ein Teil 
des Schrifttums ist der Ansicht, dass die Türkei das monistische Verfassungs-
modell angenommen habe und demnach völkerrechtliche Verträge im Ver-
hältnis zum nationalen Recht grundsätzlich einen Vorrang genießen.881 In der 

Rang und Geltungsanspruch der EMRK im türkischen Recht

	878	 Can, EMRK und das türkische Verfassungssystem, Parg. 13.
	879	 Durch Gesetz Nr. 5170 vom 7. Mai 2004 wurde Artikel 90 Absatz 4 geändert.
	880	 Yüzbaşıoğlu, IHMD, Bd. 2, S. 34; Gölcüklü/​Gözübüyük, AIHS ve Uygulaması, S. 22.
	881	 Gözübüyük, IHY, 1987, S. 3 ff. (7); Batum, AIHS ve Türk Anayasa’sina Etkileri, S. 41; 

Can, EMRK und das türkische Verfassungssystem, Parg. 17 ff.



204

Praxis fehlt es in der TVerf jedoch an einem klaren Bekenntnis zum monisti-
schen System. Überdies hat das TVerfG in einer Entscheidung im Jahre 2013 
festgelegt: „[…] gegen sie [völkerrechtliche Verträge] kann das Verfassungsge-
richt mit der Behauptung der Verfassungswidrigkeit nicht angerufen werden. 
Diese Bestimmung ist eine absolute Aussage und schließt die Möglichkeit aus, 
sich gegen die Verträge an das Verfassungsgericht zu wenden. Da die Verfassung 
keine Ausnahmeregelungen für die Normenkontrolle von Verträgen enthält, ist 
es im Gegensatz zu dieser Bestimmung nicht möglich, einen Antrag durch Aus-
legung zu stellen.“882

II. � Die Bedeutung der EMRK im türkischen Rechtssystem

Die EMRK beeinflusst wie keine andere Menschenrechtskonvention das inner-
staatliche Recht. Seit dem Jahr 1954, als die EMRK und das erste Zusatzprotokoll 
von der Türkei ratifiziert wurden, wirkt die Konvention auch auf das türkische 
Menschenrechtssystem ein. Die Türkei ermöglichte aber erst relativ spät, näm-
lich am 23. Januar 1987 das Individualbeschwerdeverfahren des Art. 34 EMRK 
gegen Akte der türkischen öffentlichen Gewalt seinen Bürgern.883 In jüngs-
ter Zeit sind in der türkischen Justiz die Einflüsse der Straßburger Instanzen 
besonders deutlich zu spüren.884 Das heißt, dass das TVerfG seine Argumente 
durch Berufung auf die EGMR-​Rechtsprechung bekräftigt, um Verletzungen des 
Wesensgehalts des Menschenrechts festzustellen. Dies wurde unweigerlich für 
notwendig erachtet, weil die türkische Rechtsprechung bis September 2012 keine 
Institution der Verfassungsbeschwerde kannte. Bis dahin gab es kein nationales 
Rechtsmittel zum individuellen Schutz der Grundrechte. Seit seiner Gründung 
im Jahre 1961 hatte sich das TVerfG vor allem mit dem Normenkontrollver-
fahren befasst. Folglich war im Normenkontrollverfahren zwar das Menschen-
rechtsgrundprinzip aus Präambel und Art. 2 TVerf von 1982 Prüfungsmaßstab, 
doch betonte das Gericht in dieser Entscheidung, dass bei der Würdigung eines 
Gesetzes die Allgemeine Erklärung der Menschenrechte und die Europäische 
Menschenrechtskonvention in Betracht zu ziehen seien.885 Es ging davon aus, 

	882	 TVerfGE, G. 2011/​47, E. 2012/​87, Urt. vom 31. Mai 2012, Amtsblatt vom 22.11.2013/​
28829.

	883	 Rumpf, Die Anerkennung des Individualbeschwerderechts gemäß Art. 25 (a.F.) EMRK 
durch die Türkei, ZaöRV 1987, 778 (779).

	884	 Zum ersten Mal hat das TVerfG im Urteil vom 29.12.1999 eine Entscheidung des 
EGMR zitiert; TVerfGE G. 1999/​33, E. 1999/​51, Urt. vom 29. Dezember 1999.

	885	 TVerfGE G. 1979/​38, E. 1980/​11, Urt. vom 29. Januar 1980.

Vierter Teil:  Die individuellen Garantien der negativen



205

dass die Konvention aufgrund ihrer höherrangigen und universellen Normen 
rechtlich bindend sei. So spielt die EMRK eine interpretationsleitende Rolle, die 
auf die Mitgliedsstaaten zumindest eine subtile normative Wirkung hat.

a. � Laizismus im Spiegel der Rechtsprechung des EGMR
Die Große Kammer des EGMR unterstreicht in ihren Entscheidungen vor allem 
die besondere Relevanz des Laizismus für die Türkei. Gerade im Refah Partisi886-​ 
(Wohlstandspartei) und Leyla Şahin-​Urteil887 sieht der Gerichtshof eine Bestäti-
gung der bisherigen Rechtsprechung, wonach das Prinzip des Laizismus in der 
Türkei unzweifelhaft eines der fundamentalen Prinzipien des Staates bilde und 
mit der Rechtsstaatlichkeit und der Beachtung der Menschenrechte in Einklang 
stehe. Dem Laizismus hat der Gerichtshof im Fall Leyla Şahin einen Vorrang 
vor der durch Art. 9 EMRK geschützten Glaubensfreiheit zugestanden, soweit 
sie dazu genutzt wurde, an einer türkischen Universität das islamische Kopftuch 
zu tragen.888 Das generelle Kopftuchverbot an der Universität sei konventions-
gemäß, weil es vom Gesetz vorgesehen sei, mit dem Schutz der öffentlichen Ord-
nung und der Rechte und Freiheiten anderer ein legitimes Ziel verfolge und den 
Anforderungen der Verhältnismäßigkeit entspreche.889

	–​	 Der Leyla Şahin-​Fall

Der EGMR hat seine Meinung in Bezug auf türkischen Laizismus in seiner Kopftuch-​
Entscheidung konsequent durchgesetzt. Das Urteil lautet, dass das Kopftuchverbot auf 
den Prinzipien des Laizismus und der Gleichheit beruht, die sich gegenseitig ergänzen 
und bekräftigen. Das Prinzip des Laizismus stehe mit den der EMRK zugrunde liegen-
den Werten im Einklang und sei für den Schutz des demokratischen Systems in der 
Türkei erforderlich.890

Pabel fasst zusammen, dass sich die beklagte türkische Regierung im Fall Leyla Şahin 
wie schon im Verfahren wegen des Verbots der Wohlfahrtspartei (siehe folgenden 

	886	 EGMR, Refah Partisi und Andere v. Türkei, Urt. vom 13. Februar 2003, Appl. No. 
41340/​98, 41342/​98, 41343/​98, 41344/​98.

	887	 EGMR, Leyla Şahin v. Türkei, Urt. vom 10. November 2005, Appl. No. 44774/​98.
	888	 EGMR, Leyla Şahin v. Türkei, Urt. vom 10. November 2005, Appl. No. 44774/​98, 

Abs. 39 f.
	889	 Pabel, EuGRZ 2005, 12 (14); Verbot des islamischen Kopftuchs an türkischen Univer-

sitäten bestätigt/​Laizismus-​Prinzip als zulässige Beschränkung der Religionsfreiheit/​
Şahin gegen Türkei, Übersetzung EuGRZ, 2005, S. 31 ff., Rn. 106.

	890	 EGMR, Großer Senat, Leyla Şahin v. Türkei, Urt. vom 29. Juni 2004, Appl. No. 44774/​
98, Abs. 39 ff.

Rang und Geltungsanspruch der EMRK im türkischen Recht



206

Abschnitt) zur Rechtfertigung auf die Verteidigung des Laizismusprinzips beruft.891 
Insbesondere in der Entscheidung des Parteiverbots und Bezug nehmend hierauf auch 
in der Kopftuch-​Entscheidung setzt sich der EGMR mit dem Laizismusprinzip ausein-
ander und misst seine Auswirkungen an den konventionsrechtlichen Ansprüchen, die 
sich insbesondere aus der Religionsfreiheit nach Art. 9 EMRK ergeben.892 Er betont die 
positive Verpflichtung des Staates gegenüber den Religionen. Dieser soll die Funktion 
eines neutralen und unparteiischen Organisators der Religionsausübung von unter-
schiedlichen, in einem Staat vorhandenen Religionen ausüben. Somit hat der Laizis-
mus beim Verbot des Tragens religiöser Trachten an den Universitäten eine große Rolle 
gespielt.

–​   Der Refah Partisi-​Fall

Im Refah-​Partisi-​Fall äußerte das Gericht sich folgendermaßen: „Das Gericht bemerkt 
weiterhin, dass es bereits ein islamisches theokratisches Regime unter der osmanischen 
Regierung gab. Als das ehemalige theokratische Regime abgebaut und das republikani-
sche Regime errichtet wurde, entschied sich die Türkei für eine Form vom Säkularis-
mus, die den Islam und andere Religionen auf den Bereich der privaten religiösen Praxis 
begrenzt […].893 In Anwendung der oben genannten Prinzipien auf die Türkei haben 
die Konventionsinstitutionen die Meinung geäußert, dass der Säkularismus zweifellos 
eines der fundamentalen Prinzipien des Staates ist, was mit dem Rechtsstaat, mit der 
Achtung der Menschenrechte und der Demokratie im Einklang steht. Eine Haltung, die 
diese Grundregel nicht respektiert, kann nicht den Schutz von Art. 9 EMRK genießen, 
wodurch die Ausübung der Religionsfreiheit garantiert wird.“894

b. � Negative Religionsfreiheit im Spiegel der Rechtsprechung des EGMR
Schließlich bleibt die negative Religionsfreiheit, also die Religionsfreiheit des 
Einzelnen  –​ der Anspruch, nicht mit den Erscheinungsformen der Religion 
konfrontiert zu werden-​ gewahrt. Dies stellt zusammen mit dem Grundsatz des 
Laizismus einen wichtigen Teil der Rechtsprechung des EGMR zur Religions-
freiheit für die Türkei dar. Zu den wichtigsten Erscheinungsformen negativer 
Religionsfreiheit gehören, wie bereits erwähnt:

Es ist sehr nachdenklich, dass die Türkei in den Fällen von Hasan und Eylem 
Zengin, Sinan Işık und Mansur Yalçın und Andere, die sowohl in der nationalen 

	891	 Pabel, EuGRZ 2005, 12 (15).
	892	 Pabel, EuGRZ 2005, 12 (15).
	893	 EGMR, Refah Partisi und Andere v. Türkei, Urt. vom 13. Februar 2003, Appl. No. 

41344/​98, Abs. 125.
	894	 EGMR, Refah Partisi und Andere v. Türkei, Urt. vom 13. Februar 2003, Appl. No. 

41344/​98, Abs. 93; Übersetzung zitiert nach Sağlam, in: Depenheuer (Hrsg.), Zwi-
schen Säkularität und Laizismus, S. 98.

Vierter Teil:  Die individuellen Garantien der negativen



207

als auch in der internationalen Rechtswelt große Auswirkungen hatten, immer 
noch nicht reagiert. Zum Schutz des Einzelnen vor der Einflussnahme Dritter 
auf seine religiösen Überzeugungen, insbesondere durch mehr oder weniger 
subtilen Druck, gehört es zu seinen Rechten diese Überzeugungen nicht offen-
baren zu müssen. Daher ist zum Beispiel der Eintrag der Religionszugehörig-
keit in offiziellen Dokumenten, die zur allgemeinen Verwendung vorgesehen 
sind, wie einem Personalausweis, unzulässig. Dies gilt ausdrücklich auch dann, 
wenn die entsprechende Rubrik frei bleiben kann, da dies ebenfalls Rück-
schlüsse auf religiöse Überzeugungen zulässt.895 Das Recht auf Befreiung vom 
Religionsunterricht ist auch im Hinblick auf negative Rechte geschützt. Dies gilt 
insbesondere für den Religionsunterricht anderer Glaubensrichtungen. So hat 
der EGMR beispielsweise entschieden, dass Aleviten nicht gezwungen werden 
sollten, am sunnitischen Religionsunterricht teilzunehmen.896 Zur Begründung 
führt er an, dass der alevitische Glaube „seine Eigenheiten hat“ und „daher vom 
sunnitischen Islamverständnis, wie es in der Schule gelehrt wird, abweicht“. Der 
Gerichtshof betonte, dass in einer demokratischen Gesellschaft nur ein Pluralis-
mus in der Erziehung die Schüler befähigen kann, kritisch gegenüber religiösen 
Fragen zu sein, und einen Verstoß gegen einen Prozess darstellt, der Kindern 
keine vollständige Wahlfreiheit lässt, ob sie einer solchen Gesellschaft beitreten 
oder nicht sektiererische Klasse.

	895	 EGMR, Sinan Işık v. Türkei, Urt. vom 02. Februar 2010, Appl. No. 21924/​05.
	896	 EGMR, Hasan und Eylem Zengin v. Türkei, Urt. vom 09. Dezember 2007, Appl. No. 

1448/​04.

Rang und Geltungsanspruch der EMRK im türkischen Recht





Fünfter Teil:  Zusammenfassung der 
Ergebnisse und Schlussfolgerung

Zusammenfassung

	(1)	 In diesem abschließenden Teil der Arbeit sollen die in der Analyse darge-
stellten Themen mit besonderem Fokus auf aktuelle Perspektiven zusam-
mengebracht werden. Ziel der vorliegenden Arbeit war es, zu zeigen, warum 
die negative Religionsfreiheit in pluralistischen und demokratischen Staa-
ten ein elementares Grundrecht ist. Als wichtigstes Rechercheinstrument 
wurden einschlägige Gerichtsurteile und die aus ihnen folgenden Entwick-
lungen in den letzten Jahren herangezogen. Wie im Analyseteil deutlich 
geworden ist, haben sich die Gerichte zu einem Thema, bspw. zur Kopftuch-​
Frage, im Laufe der Jahre wechselhaft geäußert und, in Abhängigkeit von 
gesellschaftlichen und politischen Entwicklungen, die Gesetzeslage unter-
schiedlich interpretiert. Der Vergleich dieser Differenzen –​ auch bezüglich 
der Entscheidungen verschiedener Hochgerichte wie BVerfG, TVerfG und 
EGMR –​ macht die vorliegende Arbeit beachtenswert. Anhand der Unter-
suchung dieser gerichtlichen Entscheidungen können die religiösen und 
weltanschaulichen Vorstellungen, die in der Gesellschaft vorhanden sind, 
auf der juristischen Ebene betrachtet, die sich daraus ergebenden Forderun-
gen formuliert und auch die Mängel der normativen Anordnungen identi-
fiziert und behoben werden.

	(2)	 Die Entscheidung, ob und inwieweit Bürger von einer grundrechtlich 
garantierten Freiheit Gebrauch machen, bestimmen die Grundrechtsträ-
ger für sich selbst. Die grundrechtlich normierten Freiheiten, die der Dis-
position des Einzelnen überlassen sind, werden vor staatlichen Eingriffen 
geschützt (status negativus). Deshalb gibt es neben der ‚positiven‘ Religi-
onsfreiheit unabweislich auch die ‚negative‘ Religionsfreiheit. Die negative 
Religionsfreiheit umfasst das Recht, sich religiös oder weltanschaulich nicht 
zu betätigen, nicht zu interessieren, nicht zu bekennen, sich keiner Religi-
onsgemeinschaft anzuschließen usw. Beide Religionsfreiheiten, die positive 
und die negative, sind in derselben Weise bedeutungsvoll, und das Bestre-
ben, sie in eine Rangordnung zu bringen oder sie abstrakt gegeneinander 
auszuspielen, würde trägt nicht zu einer weiteren Förderung der Men-
schenrechte bei. Würde man sich nur auf die positive Seite der Religions-
freiheit konzentrieren, würde man unausweichlich nicht nur das komplette 



210

Toleranzprinzip unterminieren, sondern auch dem Interesse der Allge-
meinheit zuwiderhandeln. Der Staat muss somit Distanz wahren zu jedem 
religiös geprägten gesellschaftlichen Verhalten, und zwar unabhängig von 
der Religionszugehörigkeit der jeweiligen Bevölkerungsmehrheit. Wenn 
die öffentliche Hand alle Religionen und nichtreligiösen Weltanschauungen 
gleich behandelt, kann dies auch den Forderungen bis dato dominierender 
Religionsgemeinschaften nach fortgesetzter staatlicher Privilegierung und 
Unterstützung eine Absage erteilen.

	(3)	 Sowohl Art. 4 GG als auch Art. 24 TVerf garantieren im Allgemeinen die 
Religionsfreiheit. Auch wenn die Überschriften dieser Artikel nicht identisch 
sind –​ Glaubens-​, Gewissens-​ und Bekenntnisfreiheit in Art. 4 GG und Religi-
ons-​ und Gewissensfreiheit in Art. 24 TVerf –​, verbürgen sie doch insgesamt die 
Freiheit von Religion, Gewissen und Weltanschauung sowie Überzeugung. 
Nach dem Wortlaut der Verfassungen werden nicht nur das forum internum, 
sondern auch das forum externum, auch im Sinne der EMRK, geschützt. Das 
Recht auf Religionsfreiheit garantiert eine umfassende Freiheit, die unter 
bestimmten Voraussetzungen eingeschränkt werden kann. Kein Grund-
recht kann uneingeschränkt ausgeübt werden –​ es stößt an seine Grenzen, 
wenn andere gesetzliche Interessen oder Rechte Dritter berührt werden.  
Auch dem BVerfG und dem TVerfG ging es immer auch um „die Frei-
heit, zu glauben und nicht zu glauben“. Dabei ist den Ländern die Ein-
mischung in die höchstpersönliche Spähe des Einzelnen verboten. Daher 
müsste die Weltanschauungs-​ und Religionsfreiheit jegliche Form der 
staatlichen Indoktrination und auch der mittelbar einseitigen religiös oder 
weltanschaulich konnotierten Beeinflussung verbieten. Somit müssten sich 
alle staatlichen und öffentlichen Organe und Entscheidungsträger gegen-
über jedweden religiösen oder areligiösen Ansichten unbedingt neutral 
verhalten.

	(4)	 Es wäre nicht angemessen, aus einem der in dieser Arbeit erwähnten Fälle 
Schlussfolgerungen bezüglich eines Gebots oder Verbots für beide betrach-
teten Länder gleichermaßen zu ziehen. Aus der geschilderten Kopftuch-
frage ein allgemeines Kopftuchverbot für Deutschland abzuleiten, wäre 
ebenso falsch, wie für eine allgemeine Akzeptanz des Kopftuchs in der 
Türkei zu plädieren. Die rechtlichen Mechanismen und sozialen Werte bei-
der Länder sind zu unterschiedlich, um eine allgemeingültige Antwort zu 
finden. Ein pauschales Kopftuchverbot in Deutschland könnte das Prinzip 
des Pluralismus und Toleranzgebotes sowie die Religionsausübungsfrei-
heit auf Basis einer verfassungsrechtlichen Garantie unterminieren. Denn 
die deutsche Bevölkerung gehört nicht mehrheitlich einer spezifischen 

Fünfter Teil:  Zusammenfassung der Ergebnisse und



211

Religion bzw. Konfession an. Vor allem in den letzten Jahren ist durch den 
steigenden Anteil der Konfessionslosen und die hohe Migration von außen 
eine ausgeprägte religiöse Heterogenität in der Gesellschaft entstanden. 
Die Anbringung von Kreuzen in Schulklassen oder Gerichtssälen könnte 
dazu führen, dass inmitten dieser Vielfältigkeit eine Religion in den Vor-
dergrund tritt. Auch die Türkei muss die religiöse Vielfalt der Gesellschaft 
bewahren. Wenn die Entwicklung nur in eine Richtung verläuft, droht die 
vormalige Neutralität gegenüber unterschiedlichsten Ausprägungen zu 
verschwinden –​ was man in den letzten Jahren bereits beobachten konnte. 
Gesellschaftlich-​religiöser Pluralismus und Toleranz gehen Hand in Hand 
bzw. bedingen einander. Daher sind zusätzliche Anstrengungen erforder-
lich, um den Pluralismus auf rechtlicher Ebene aufrechtzuerhalten. Dabei 
sind anspruchsvolle Güterabwägungsfragen (praktische Konkordanz) zu 
erörtern.

Deutschland

	(5)	 Die eklatantesten Probleme im Zusammenhang mit der negativen Reli-
gionsfreiheit treten an öffentlichen Schulen auf. Und in der Tat sind reli-
giöse Symbole und religiös motiviertes staatliches Verhalten eng mit dem 
Schulwesen verknüpft. Der Streit zwischen Staat und Grundrechtsträger 
in religiösen Fragen hat noch lange nicht an Relevanz verloren. Das Span-
nungsfeld im Schulwesen umfasst sowohl kopftuchtagende Lehrkräfte oder 
Erzieherinnen als auch Kreuze im Klassenzimmer sowie Religionsunter-
richt. Diese Diskussionen bilden die Grundlage für Grundrechtskonflikte 
in Einzelfällen nicht nur in Verbindung mit Art. 4 Abs. 1 und 2 GG, sondern 
auch mit dem Gleichheitssatz in Art. 3 Abs. 1 und 3, dem Elternrecht nach 
Art. 6 Abs. 2, der Staatsaufsicht über Religionsunterricht nach Art. 7 Abs. 3 
sowie dem Berufsbeamtentum nach Art. 33 Abs. 3 GG.

	(6)	 Im öffentlichen Dienst tätige Menschen genießen zwar selbst die Glau-
bensfreiheit, zugleich sind sie aber auch öffentliche Amtsträger und 
Repräsentanten des  –​ in religiösen Angelegenheiten zu Neutralität bzw. 
Unparteilichkeit verpflichteten –​ Staates. Aus der Verpflichtung des Staates 
zur Neutralität könnte daher eine strikte Verpflichtung des Amtsträgers zu 
Neutralität folgen. Das GG garantiert zwar die Zulassung zu öffentlichen 
Ämtern unabhängig von dem religiösen Bekenntnis; Einschränkungen 
der Glaubensfreiheit der Amtsträger können jedoch mit der verfassungs-
rechtlichen Neutralität des Staates und der für ihn handelnden Beamten 
gerechtfertigt werden. In der Folge müsste ein Angestellter, der sich auf eine 

Zusammenfassung



212

Beamtenstelle bewirbt, sich verpflichten, die Anforderungen des Grundsat-
zes der Neutralität des Staates zu erfüllen. Für Beamte gilt der Grundsatz 
der religiös-​weltanschaulichen Neutralität, sodass bei der Wahrnehmung 
amtlicher Aufgaben die Religionsfreiheit in Abhängigkeit von den Erfor-
dernissen des jeweiligen Amtes erheblich eingeschränkt werden kann. 
Die Bedeutung des Neutralitätsgebots im Sonderstatusverhältnis des 
Beamtentums in der Kopftuchfrage wurde vom BVerfG zwar in der ers-
ten Kopftuch-​Entscheidung wahrgenommen, in der zweiten Entscheidung 
jedoch leider nicht ausreichend berücksichtigt.

	(7)	 Abgesehen von möglichen Spannungen zwischen der Gleichberechtigung 
der Geschlechter einerseits und der Religionsfreiheit andererseits kann es 
auch zu Konflikten zwischen zwei Aspekten innerhalb des Rechts auf Reli-
gionsfreiheit kommen, nämlich zwischen der ‚positiven Religionsfreiheit‘ 
einer Lehrerin und der ‚negativen Religionsfreiheit‘ von Schülerinnen und 
Schülern, sowie ihre Eltern. Unter der positiven Religionsfreiheit versteht 
man das Recht, das eigene Leben nach den eigenen religiösen Vorstellun-
gen auszurichten; die negative Religionsfreiheit umfasst demgegenüber das 
Recht, nicht zu religiösen Handlungen gedrängt oder gar gezwungen zu 
werden. Hinzu kommt selbstverständlich das Erziehungsrecht der Eltern, 
mit dem sie über die religiöse oder nicht-​religiöse Erziehung ihrer Kinder 
entscheiden. In einer Situation wie der oben erwähnten (eine kopftuch-
tragende Lehrerin und ihre Schüler bzw. Schülerinnen, deren Eltern ihre 
Kinder von jedweden religiösen Einflüssen fernhalten wollen) steht das 
Grundrecht auf negative Religionsfreiheit der Eltern infrage (die religiöse 
und weltanschauliche Neutralität des Staates bildet eine weitere Säule dieses 
Konflikts). In diesem Spannungsfeld von negativer und positiver Religions-
freiheit können die unterschiedlichen Rechtsansprüche aufeinanderprallen. 
Der gerechteste Weg zur Lösung des Problems ist die Abwägungslehre. Das 
BVerfG entschied sich letztlich, zur Rechtfertigung eines Kopftuchverbots 
mindestens eine hinreichend konkrete Gefahr für die geschützten Verfas-
sungsgüter zu verlangen; eine bloß abstrakte Gefahr reiche nicht aus. Den-
noch bleibt hier eine gewisse Unsicherheit darüber, wann genau die vom 
BVerfG geforderte konkrete Gefahr für den Schulfrieden oder die staatli-
che Neutralität in der Schule gegeben ist. Beim Sondervotum der zweiten 
Kopftuch-​Entscheidung wird entschieden geäußert, dass die Lehrerinnen 
als vorbildliche Autoritätspersonen handelten, dass gerade jüngere Schü-
lerinnen und Schüler besonders beeinflussbar und formbar seien und dass 
und dass der Verzicht auf das Kopftuch seitens der Lehrerinnen muslimi-
schen Mädchen dabei helfen könnte, sich dem Zwang zum Kopftuch in 

Fünfter Teil:  Zusammenfassung der Ergebnisse und



213

ihrem streng religiösen Elternhaus zu widersetzen. Da seitdem zunehmend 
umstritten ist, wann der Schulfrieden hinreichend konkret gefährdet ist, 
denkt man wieder intensiv über eine generalisierende Lösung nach, bei der 
der Lehrerin zugemutet werden darf, ihr Kopftuch abzulegen.

	(8)	 Ein religiöser Einfluss kann nicht nur von religiöser Kleidung, sondern 
auch von religiösen Motiven oder Gegenständen ausgehen. Nach der ersten 
Entscheidung über das Kopftuch des BVerfG im Jahre 1995 ist auch das 
Anbringen eines Kruzifixes in Klassenzimmern oder früher in Gerichtssä-
len zu einem kontroversen Thema in der Rechtsprechung geworden. Beson-
ders die Frage nach Kruzifixen an öffentlichen Schulen wird noch heute 
viel diskutiert. Sowohl das Kopftuch als auch das Kruzifix symbolisierten 
Befürworten eines Verbots zufolge einer religiösen Haltung in öffentlichen 
Einrichtungen, die die Neutralität des Staates untergrabe. Unterschied-
liche Gerichte erkannten in der Anbringung eines Kreuzes jedoch weder 
eine Identifizierung mit den darin symbolhaft verkörperten Ideen noch 
ein irgendwie geartetes aktives religiöses Verhalten. Zwischen der objektiv-​
rechtlichen Neutralität des Staats, um die es bei der Anbringung von 
Kruzifixen geht, und dem persönlichen Grundrecht der positiven Religi-
onsfreiheit, die eine kopftuchtragende Lehrerin für sich selbst proklamiert, 
bestehe zudem auch juristisch ein Unterschied. Auf der einen Seite erkläre 
der Staat einseitig seine Präferenz und privilegiere eine Religion gegenüber 
anderen Religionen oder Weltanschauungen, auf der anderen Seite fühle 
sich ein individueller Grundrechtsträger in seinem subjektiven Grundrecht 
verletzt. Doch auch die gegenteilige Interpretation scheint möglich.

Türkei

	 (9)	 In diesem Zusammenhang ist jedoch zu beachten, wieso die negative Seite 
der Religionsfreiheit für die Türkei besonders in Verbindung mit dem Lai-
zismusprinzip und garantierten Grundfreiheiten von Bedeutung ist. Wie 
im Analyseteil festgestellt wurde, offenbarten sich in der Türkei im Laufe 
der letzten Jahre gravierende Unterschiede in Bezug auf die Grundrechte; 
das galt gleichermaßen für Gesetzeserlasse sowie für die Rechtsprechung. 
Problematische Fälle sind seit Jahren Gegenstand des Verfassungsrechts 
bzw. Religionsverfassungsrechts, ohne an Bedeutung zu verlieren. Der 
erste dieser kontroversen Fälle ist das DIB.

	(10)	 Einem Präsidium für religiöse Angelegenheiten sollte in einem demokrati-
schen, laizistischen und sozialen Rechtsstaat nicht der Status einer Körper-
schaft des öffentlichen Rechts zukommen. Denn ein solches Präsidium, das 

Zusammenfassung



214

nur eine bestimmte Religion, sogar nur eine bestimmte Richtung einer Re-
ligion, privilegiert, droht, das Grundrecht von Einzelnen zu beschneiden. 
Aufgrund seiner Verortung in der Generalverwaltung handelt es sich um 
eine Einrichtung, die einen Anteil aus dem Staatshaushalt erhält. Tatsäch-
lich sollte dieses Amt, das über ein höheres Budget als viele andere staat-
liche Behörden verfügt, diese Position objektiv nutzen. Anderenfalls sollte 
sein Verfassungsstatus abgeschafft werden. Einst im Zuge der Gründung 
der Republik Türkei zwecks Regulierung der religiösen Angelegenheiten 
eingerichtet, sollte in einem heutigen demokratischen, pluralistischen und 
grundrechtsorientierten Land keine solche Institution mehr vorhanden 
sein. Ein Träger öffentlicher Gewalt dürfte weder eine religiöse noch eine 
nicht-​religiöse Weltanschauung bevorzugen oder benachteiligen, d.h., er 
müsste auf alle Formen der einseitigen Einflussnahme verzichten. Das gilt 
auch für Justiz und Militär, für alle öffentlichen Schulen sowie kommunale 
Einrichtungen.

	(11)	 Ein weiterer bedeutender Aspekt ist der verfassungskonforme obligato-
rische Religionsunterricht in der Türkei. Einerseits ist der Anspruch der 
Eltern auf konfessionellen Unterricht ein Bestandteil der Religionsfrei-
heit. Andererseits haben Eltern das Recht, ihre Kinder nach ihren eigenen 
weltanschaulichen Überzeugungen zu erziehen. Dieses Grundrecht wird 
auch durch Art. 9 EMRK sowie Art. 2 des angenommenen ersten Zusatz-
protokolls geschützt. Das verfassungsmäßige Prinzip des Laizismus ver-
bietet dem Staat nicht, die Religionserziehung im Rahmen des öffentlichen 
Schulwesens zu untersagen. Im Gegenteil, der Staat muss alle notwendigen 
Maßnahmen ergreifen, um den Religionsunterricht zu objektivieren. Daher 
sollte der Inhalt des Religionsunterrichts dahin gehend verbessert werden, 
dass er sich objektiv an alle Schüler richtet. Das Unterrichtsfach der ver-
pflichtenden religiösen Kultur und Sittenlehre sollte durch einen religiös 
neutralen Werteunterricht, ähnlich dem Ethikunterricht in Deutschland, 
ersetzt werden. In diesem Unterricht, der auch als ordentliches Lehrfach 
angeboten werden könnte, sollten die Schülerinnen und Schüler die Wer-
teordnung der Verfassung mit dem Grundsatz der Menschenwürde und 
Freiheit für alle sowie das Prinzip des Laizismus und des sozialen Rechts-
staats kennenlernen. Darüber hinaus sollten Ausweichmöglichkeiten bzw. 
Befreiungsmöglichkeiten für Andersdenkende vorgesehen werden. Bis-
lang müssen –​ im Gegensatz zu Kindern von Mitgliedern der beiden vom 
Bildungssystem anerkannten nicht-​muslimischen Religionsgemeinschaf-
ten, den Christen und den Juden  –​ die Kinder von Anhängern anderer 
Glaubensrichtungen, wie Aleviten, Zeugen Jehovahs oder Buddhisten bzw. 

Fünfter Teil:  Zusammenfassung der Ergebnisse und



215

anderer Weltanschauungen, wie Atheisten oder Agnostiker, an öffentli-
chen und privaten Schulen am obligatorischen sunnitischen Religionsun-
terricht teilnehmen. Wie das EGMR in seiner Rechtsprechung im Hinblick 
auf Rechte der religiösen Minderheiten mehrfach erwähnt hat, ist es uner-
lässlich, nicht nur die Konfession der Mehrheit anzusprechen, sondern als 
ein Erfordernis des Pluralismus besteht die Verpflichtung, jeden Glauben 
gleich zu behandeln.

	(12)	 Das erste strikte Kopftuchverbot in öffentlichen Einrichtungen, das sogar 
für Studentinnen an Universitäten galt, wurde nach dem Militärputsch von 
1980 erlassen. Das TVerfG entschied im Jahr 1991 zudem, dass das Kopf-
tuchverbot aufgrund des in der Verfassung verankerten Laizismusprinzips 
verfassungskonform sei. Ein generelles Kopftuchverbot an der Universität 
wurde vom EGMR im Jahr 2005 trotz des Eingriffs in die Religionsfrei-
heit für vereinbar mit der EMRK gehalten. Allerdings scheint  –​ zu die-
sem Schluss kommt die vorliegende Arbeit –​ ein generelles Verbot für alle 
nicht gerechtfertigt. hätte vergleichen können. Es verspräche interessante 
Erkenntnisse, die Vorteile einer Abwägung der kollidierenden Grund-
rechte, wie sie nach deutschem Recht vom BVerfG vorgenommen wird, 
einem Verfahren nach türkischem Recht gegenüberzustellen. Das TVerfG 
hat in seinen jüngeren Entscheidungen zu häufig betont, dass die Entschei-
dungsbegründung des Gerichts im Hinblick auf religiös motivierte Klei-
dungsstücke oder religiös konnotiertes Verhalten der öffentlichen Hand 
der türkischen Historie und dem Interesse der Bevölkerungsmehrheit 
entspricht. Entscheidungen, die unter Berücksichtigung des historischen 
Hintergrunds und der Interessen der Mehrheit der Gesellschaft gerecht-
fertigt scheinen, müssen jedoch nicht zwangsläufig dem Wesen des Rechts 
entsprechen. Dies wäre, im Gegenteil, sogar sehr schädlich für die oben 
genannten Prinzipien des Pluralismus und der staatlichen Neutralität.

	(13)	 Hinsichtlich der Erfassung der Religionszugehörigkeit in amtlichen Unter-
lagen gibt es ein deutliches Muster. Kinder von Eltern, die als Muslime 
registriert sind, werden automatisch auch als Muslime erfasst. In den 
Registern sind de facto nur drei Religionen zulässig: Islam, Christentum 
und Judentum. Eine Registrierung als Atheist und Konfessionsloser sowie 
als Anhänger anderer, nicht-​religiöser Weltanschauungen ist in der Praxis 
nicht möglich. Das gilt auch für die Registrierung als Bahai oder Zeuge 
Jehovas, um nur zwei Beispiele zu nennen. Ob sich dies in Zukunft ändern 
wird, lässt sich noch nicht beurteilen. Es ist jedoch davon auszugehen, 
dass jede Entscheidung der Politik durch Beamtenwillkür außer Kraft 
gesetzt werden kann. Beantragt ein Bürger die Änderung der Angabe der 

Zusammenfassung



216

Religionszugehörigkeit in seinem Personalausweis, ist nicht garantiert, 
dass diese Änderung auch in den Daten des Bürgers im Einwohnermel-
deregister erfolgt. Wird ein amtliches Dokument benötigt, ist die erste 
Anlaufstelle für die Behörden immer das Melderegister.

	(14)	 Die konsequente Anwendung des Prinzips der Säkularität wäre ein neut-
rales Rechtsmittel, um die Spannungen zu reduzieren, die sich aus unter-
schiedlichen Religionszugehörigkeiten ergeben. Religionen würden 
weniger Einfluss auf öffentliche Einrichtungen ausüben und stärker in die 
Privatsphäre gezogen; durch die geringere öffentliche Sichtbarkeit religiö-
ser Unterschiede würde auch das Spannungspotenzial reduziert. Die Aus-
wirkungen des seit in den letzten Jahren erstarkenden politischen Islam 
auf die Gesellschaft und die Rechtsstaatlichkeit könnten mithilfe des Säku-
larismus verringert werden.

	(15)	 Obwohl diese Begriffe, also der Laizismus und Säkularismus in dieser 
Studie generell fast synonym verwendet werden, enthalten sie tatsächlich 
einige Unterschiede in der Literatur. Laizismus bedeutet die institutionelle 
Trennung von Staat und Religion, allerdings hat sich eine eigene türki-
sche Interpretation entwickelt. In Ländern mit strengen Laizismusregeln, 
wie Frankreich, wird der Laizismus als notwendige Voraussetzung für die 
Sicherung der Glaubens-​ und Gewissensfreiheit angesehen. Die rechtliche 
Gleichstellung aller religiösen, politischen und weltanschaulichen Ansich-
ten ist gewährleistet. Daher gilt ein striktes Neutralitätsgebot gegenüber 
allen Religionen. Säkularismus hingegen ist ein sanfter Übergang zwi-
schen Staat und Religion und/​oder Kirche, meist wie in Deutschland. So 
handelt es sich bei der Säkularisierung um die Lösung des Einzelnen, des 
Staates sowie der Wirtschaft aus dem Sinnkontext der Religion, um die 
Verweltlichung der Legitimität der öffentlichen Gewalt. Das heißt, Laizis-
mus unterscheidet sich vom Säkularismus dadurch, dass es keine staatliche 
Finanzierung für religiöse Gemeinschaften gibt.

EMRK

	(16)	 Die EMRK ist nach ihrer Rechtsnatur ein völkerrechtlicher Vertrag. 
Gegenstand der vorliegenden Arbeit ist u.a. die Problematik der inner-
staatlichen Geltung dieser Konvention. Die Stellung der EMRK in 
den Rechtsordnungen der Beispielländer dieser Arbeit unterscheidet 
sich deutlich. Die Konvention nennt selbst keine Bestimmungen über 
ihren Rang in den nationalen Rechtsordnungen der Vertragsstaaten. 
Deutschland und die Türkei haben indes eigene Rechtspositionen und 

Fünfter Teil:  Zusammenfassung der Ergebnisse und



217

Auslegungen. Die EMRK bietet damit nur einen Mindeststandard an Men-
schenrechtsschutz, der von den Vertragsstaaten ausgedehnt werden kann. 
In der Normenhierarchie der deutschen und türkischen Rechtsordnung 
erhält die EMRK unterschiedlichen Positionen. Während ein völkerrecht-
licher Vertrag in Deutschland im Verhältnis zum innenstaatlichen Recht 
den Rang eines einfachen Gesetzes hat, hat er in der Türkei zwar auch 
Gesetzeskraft, jedoch fügt die TVerf die Besonderheit hinzu, dass gegen 
völkerrechtliche Verträge das Verfassungsgericht mit der Behauptung 
der Verfassungswidrigkeit nicht angerufen wird. So lautet eine Meinung 
im Schrifttum, dass völkerrechtliche Verträge in der Türkei generell und 
eindeutig Vorrang vor dem nationalen Recht hätten. Ein anderer Teil des 
Schrifttums ist der Meinung, dass die EMRK eine Position zwischen der 
Verfassung und einfachen Gesetzen einnehme, weil die türkische Verfas-
sung internationalem Recht prinzipiell keinen Vorrang gegenüber natio-
nalem Recht einräume. Bis dato herrscht zwischen beiden Seiten keine 
Einigkeit über den genauen Rang der EMRK. In Deutschland könnte der 
Menschenrechtsschutz der EMRK eigentlich durch ein einfaches deutsches 
Gesetz gemäß der Lex-​posterior-​Regel innerstaatlich aufgehoben werden.

Schlussfolgerung

	(17)	 Mitunter haben Mädchen aus konservativ-​islamischen Familien keine 
Möglichkeit, ihre eigenen Glaubensüberzeugungen auszudrücken. 
Unter dem Druck der Familie müssen sie z.B. das islamische Kopf-
tuch tragen.897 In solchen Situationen wäre es angebracht, in den Schu-
len der Schülerin im Einzelfall ausdrücklich zu verbieten, sich aus 
religiösen Gründen auf eine bestimmte Art und Weise zu verhalten, 
wenn es der Schülerin nur so ermöglicht werden kann, sich gegen den 
Druck oder die Gewalt der eigenen Familie durchzusetzen. Eine sol-
che Regelung kann etwa bei Bekleidungsvorschriften bedeutsam wer-
den, wenn eine Schülerin sich aus religiösen Gründen verschleiern 
soll, obwohl sie selbst sich nicht an den Islam nicht gebunden fühlt 
und unter der sozialen Ausgrenzung leidet. Das Verschleierungsverbot 
durch die Schule könnte ihr ermöglichen, die Verantwortung abzugeben. 
An dieser Stelle muss kurz erwähnt werden, dass das öffentliche Leben 

Schlussfolgerung

	897	 Sacksofsky, Religion und Emanzipation, S. 111 (120).



218

nicht nur in Deutschland, sondern auch in der Türkei seit Jahren fast 
ausschließlich von nicht-​religiösen Weltanschauungen geprägt ist. Dies 
zeigt sich auch daran, dass sich die Anteile der Religionszugehörig-
keiten Jahr für Jahr verringern. In Deutschland gehören den beiden 
großen Kirchen nur noch etwa 54 Prozent der Bevölkerung an, gleich-
zeitig bestimmen diese beiden Kirchen das öffentliche Leben in deut-
lich geringerem Maße als vor zehn Jahren.898 Mehr als ein Drittel, 40,7 
Prozent, der Bevölkerung ist konfessionsfrei, danach stellen die kon-
fessionsgebundenen Muslime mit 3,5 Prozent bzw. gut 3 Millionen 
Gläubigen eine der größten Gruppe; weitere 4,8 Prozent gehören sons-
tigen Religionen an.899 In der Türkei ist die Atheistenquote in den 
letzten zehn Jahren von 1 Prozent auf 3 Prozent gestiegen; die Religio-
sität der Jugendlichen sank hingegen von 53 Prozent auf 45 Prozent.900  
Aus all diesen Zahlen geht hervor, dass in den beiden betrachteten Gesell-
schaften ein steigender Bedarf an religionsunabhängigem Raum besteht. 
Besonders kirchen-​ oder moscheennahe Anwohner bspw. könnten eine 
Beschwerde erheben, wenn sie das Glockengeläut oder den Muezzinruf als 
überflüssig, zu laut, zu lange oder zu häufig kritisieren.901 Dieses Thema 
war bis jetzt von den Rechtsprechungen beider Länder für nicht beson-
ders relevant gehalten worden. Angesichts der sich wandelnden Werte in 
der Gesellschaft in Verbindung mit den oben angegebenen Zahlen sollten 
diese Fragen jedoch auch von juristischer Stelle erneut überdacht werden. 
Ein komplettes Verbot von Glockengeläut und Muezzinruf wäre zwar 
keine Lösung, die dem Toleranzgebot gegenüber jedem entspräche, aber 
die Situation sollte differenziert abgewogen und für gläubige sowie ungläu-
bige Menschen gleichermaßen auf ein akzeptables Maß eingestellt werden.

	898	 Laut Statistischem Jahrbuch 2007 betrug der Anteil der beiden großen Kirchen 
etwa 60%.

	899	 Vergleiche die Zahlen unter https://​fowid.de/​meldung/​religionszugehoerigkeiten-​
2020 (letzter Zugriff am 03.09.2021).

	900	 Vergleiche die Angaben unter https://​interaktif.konda.com.tr/​tr/​Gencler2018/​
#secondPage/​7 (letzter Zugriff am 30.07.2021).

	901	 Czermak, Religions-​ und Weltanschauung, Rn. 509 ff.

Fünfter Teil:  Zusammenfassung der Ergebnisse und



Literaturverzeichnis

Abadan, Yavuz, Die Entstehung der Türkei und ihre verfassungsrechtliche Ent-
wicklung bis 1960, JöR 1960, 353–​422.

Adal, Erhan, Hukukun Temel İlkeri (Grundprinzipien des Rechts), 12. Baskı, 
İstanbul 2012.

Adanır, Fikret, Geschichte der Republik Türkei, Mannheim 1995.
Akbulut, Ilhan, İslam Hukukunda Suçlar ve Cezalar (Delikte und ihre Strafe im 

islamischen Recht), AÜHFD 2003, 167–​181.
Akbulut, Olgun, Eğitim Hakkı (Das Recht auf Bildung), in:  İnceoğlu (Hrsg.), 

IHAS ve Anayasa, 533–​542.
Akkaya, Çiğdem/​ Özbek, Yasemin/​ Şen, Faruk, Länderbericht Türkei, 

Darmstadt 1998.
Alexy, Robert, Theorie der Grundrechte, 3. Aufl. 1996 (3. Nachdruck 2011).
Alexy, Robert, Grundrechte, Demokratie und Repräsentation, Der Staat 54 

(2015), 201–​212.
Anschütz, Gerhard, Die Religionsfreiheit, in:  Anschütz/​Thoma (Hrsg.) Hand-

buch des deutschen Staatsrechts, Tübingen 1932, 675–​689.
Ariëns, Elke/​ König, Helmut/​ Sicking, Manfred, Glaubensfragen in Europa: Reli-

gion und Politik im Konflikt, 2014.
Armağan, Servet, Din  –​ Vicdan Hürriyeti ve Lâiklik:  Teori ve Pratik (Religi-

ons-​ und Gewissensfreiheit und Laizismus:  In der Theorie und Praxis), 
İstanbul 2014.

Arsel, Ilhan, Teokratik Devlet Anlayışından Demokratik Devlet Anlayışına 
(Vom Verständnis des theokratischen Staates zum demokratischen Staat, 3. 
Baskı, İstanbul 1994.

Aslan, Halide, Tanzimat Döneminde Din Değiştirme Hareketleri 1839–​
1876 (Apostasie in der Tanzimat-​Ära 1839–​1876), 1. Baskı, Ankara 2010 
(Zit.: Aslan, Din Değiştirme).

Aybars, Ergün, Atatürk, Çağdaşlaşma ve Laik Demokrasi (Atatürk, Modernisie-
rung und laizistische Demokratie), Izmir 1994.

Badura, Peter, Der Schutz von Religion und Weltanschauung durch das 
Grundgesetz, 1989.

Badura, Peter, Staatsrecht:  Systematische Erläuterung des Grundgesetzes 
für die Bundesrepublik Deutschland, 7. überarb. Auflage, München 2018 
(Zit.: Badura, StaatsR).



220

Badura, Peter, Das Kreuz im Schulzimmer, BayVbl. 1996, 33–​40.
Badura, Peter/​Dreier, Horst (Hrsg.), Festschrift –​ 50 Jahre Bundesverfassungs-

gericht, Bd. 2, 2001.
Baer, Susanne/​ Wrase, Michael, Zwischen Integration und „westlicher“ Emanzi-

pation: Verfassungsrechtliche Perspektiven zum Kopftuch(-​verbot) und der 
Gleichberechtigung, KritV 2006, 401–​416.

Barczak, Tristan, Die Glaubens-​ und Gewissensfreiheit des Grundgesetzes, 
JURA 2015, 463–​476.

Barczak, Tristan, „Zeig mir dein Gesicht, zeig mir, wer du wirklich bist“, DÖV 
2011, 54–​61.

Bärsch, Claus-​Ekkehard/​ Berghoff, Peter/​ Sonnenschmidt, Reinhard (Hrsg.), „Wer 
Religion verkennt, erkennt Politik nicht“: Perspektiven der Religionspolito-
logie, Würzburg 2005.

Bayer, Klaus Dieter, Das Grundrecht der Religions-​ und Gewissensfrei-
heit: Unter besonderer Berücksichtigung des Minderheitenschutzes, 1. Auf-
lage, Baden-​Baden 1997.

Beaucamp, Guy/​ Beaucamp, Jakob, In dubio pro libertate –​ Überlegungen zur 
Kopftuch-​ und Burkaverbotsdebatte, DÖV 2015, 174–​182.

Beilschmidt, Theresa, Gelebter Islam:  eine empirische Studie zu DITIB-​
Moscheegemeinden in Deutschland, Bielefeld 2015.

Bergmann, Danja/​ Uçar, Bülent (Hrsg.), Islamischer Religionsunterricht in 
Deutschland:  fachdidaktische Konzeptionen:  Ausgangslage, Erwartungen 
und Ziele, Osnabrück 2010.

Bezwan, Naif, Türkei und Europa: die Staatsdoktrin der Türkischen Republik, ihre 
Aufnahme in die EU und die kurdische Nationalfrage, Baden-​Baden 2008.

Bielefeldt, Heiner, Streit um die Religionsfreiheit, in: Erlanger Universitätsreden 
77/​2012, 3. Folge.

Binswanger, Karl, Untersuchungen zum Status der Nichtmuslime im Osma-
nischen Reich des 16. Jahrhunderts:  mit einer Neudefinition des Begriffes 
„Dimma“, München 1977.

Bleckmann, Albert, Von der individuellen Religionsfreiheit des Art.  9 EMRK 
zum Selbstbestimmungsrecht der Kirchen: Ansätze zu einem „Europäischen 
Staatskirchenrecht“, Köln 1995.

Böckenförde, Ernst-​Wolfgang, Der säkularisierte Staat:  sein Charakter, seine 
Rechtfertigung und seine Probleme im 21. Jahrhundert, 2007.

Böckenförde, Ernst-​Wolfgang, Zum Ende des Schulgebetsstreits –​ Stellungnahme 
zum Beschluss des BVerfG, DÖV 1980, 323–​327.

Borowski, Martin, Die Glaubens-​ und Gewissensfreiheit des Grundgesetzes, 2006.

Literaturverzeichnis



221

Boyar, Oya, Devletin Pozitif Yükümlülükleri ve Dolaylı Yatay Etki (Die Posi-
tive Verpflichtung des Staates und unmittelbare Drittwirkung), in: İnceoğlu 
(Hrsg.), IHAS ve Anayasa), 53–​80.

Bozkurt, Gülnihal, Türk Hukuk Tarihinde Azınlıklar (Die Minderheiten in der 
türkischen Rechtsgeschichte), AÜHFD 1993, 49–​61.

Brosius-​Gersdorf, Frauke/​Gersdorf, Hubertus, Kopftuchverbot für Rechtsreferen-
darin: Unanwendbarkeit des Neutralitätsgebots, NVwZ 2020, 428–​432.

Bucher Dinç, Gabriele, Religion ein deutsch-​türkisches Tabu? = Türk-​Alman 
ilişkilerinde din tabu mu?, Hamburg 1997.

Buhbe, Matthes, Türkei: Politik und Zeitgeschichte, Opladen 1996.
Campenhausen, Axel Freiherr von, Der heutige Verfassung und die Religion, 

in: Listl/​Pirson (Hrsg.) Handbuch des Staatskirchenrechts der Bundesrepub-
lik Deutschland, Band I, 2. Auflage, Berlin 1994, 47 ff. (Zit.: v. Campenhausen, 
in: Listl/​Pirson (Hrsg.) HdbStKirchR).

Campenhausen, Axel Freiherr von, Religionsfreiheit, in:  Isensee, Josef/​Kirchhof, 
Paul (Hrsg.), Handbuch des Staatsrechts der Bundesrepublik Deutschland, 2. 
Auflage, Heidelberg 2001, § 136, S. 369–​434 (Zit.: v. Campenhausen, Isensee/​
Kirchhof (Hrsg.) HdbStR, Band VI).

Campenhausen, Axel Freiherr von, Zur Kruzifix-​Entscheidung des Bundesver-
fassungsgerichts, AöR 1996, 448–​464.

Campenhausen, Axel Freiherr von/​ Christoph, Joachim E., Gesammelte Schriften, 
Tübingen 1995.

Campenhausen, Axel Freiherr von/​ Wall, Heinrich de, Staatskirchenrecht:  eine 
systematische Darstellung des Religionsverfassungsrechts in Deutschland 
und Europa, 4. überarb. und erg. Aufl., 2006 (Zit.: v. Campenhausen/​de Wall, 
Staatskirchenrecht).

Can, Osman, EMRK und das Türkische Verfassungssystem, E-​akademi, Haziran 
2005, Sayı 40.

Can, Osman, Das Türkische Verfassungsgericht als Wächter der Raison d’Etat” 
Zeitschrift des Max-​Planck-​Instituts für europäische Rechtsgeschichte, Band 
18, 2011, 162–​184.

Can, Osman, Erwartungen an die geplante Verfassungsreform in der Religions-
politik, Islam & Europa als Thema der deutsch-​ türkischen Zusammenarbeit 
X 2012, 106–​131.

Chahrokh, Haleh, Diskriminierung im Namen der Neutralität: Kopftuchverbote 
für Lehrkräfte und Beamte in Deutschland, Human Rights Watch 2009.

Cin, Halil/​ Akyılmaz, Gül, Türk Hukuk Tarihi (Türkische Rechtsgeschichte), 10. 
Baskı, Konya 2018.

Literaturverzeichnis



222

Classen, Claus Dieter, Religionsrecht, 3. Auslage, Tübingen 2021.
Classen, Claus Dieter, Anmerkung zu einer Entscheidung des BVerfG, Beschluss 

vom 14.1.2020 (2 BvR 1333/​17), JZ 2020, 417–​419.
Cremer, Hans-​Joachim, Die Türkei vor dem Europäischen Gerichtshof für Men-

schenrechte, Jahrbuch Bitburger Gespräche 2005 II, 2006, 153–​177.
Cremer, Hans-​Joachim, Die Religionsfreiheit nach deutschem Verfassungs-

recht im Spiegel der Europäischen Konvention zum Schutz der Menschen-
rechte und Grundfreiheiten (EMRK), Islam & Europa Zusammenarbeit X 
2012, 9–​48.

Cremer, Wolfram, Freiheitsgrundrechte:  Funktionen und Strukturen, 
Tübingen 2004.

Czermak, Gerhard, Der Kruzifix-​Beschluss zwischen Neutralität und Glaubens-
förderung sowie Spielball der Emotionen, ZRP 1996, 201–​205.

Czermak, Gerhard, Der Streit um das Kreuz in der Schule, in: Zur Unzulässig-
keit des Kreuzes in der Schule aus verfassungsrechtlicher Hinsicht, 1. Auflage, 
Baden-​Baden 1998, 13–​40.

Czermak, Gerhard: Zur Ethikunterricht-​Entscheidung des Bundesverwaltungs-
gerichts, DÖV 1999, 725–​730.

Czermak, Gerhard, Das System der Religionsverfassung des Grundgesetzes, KJ 
33/​2000, 229–​247.

Czermak, Gerhard, Das Religionsverfassungsrecht im Spiegel der Tatsachen, 
ZRP 2001, 565–​570.

Czermak, Gerhard, Religions-​ und Weltanschauungsrecht:  Eine Einführung, 
Berlin 2018.

Czermak, Gerhard, Religion und Weltanschauung in Gesellschaft und Recht: Ein 
Lexikon für Praxis und Wissenschaft, 1. Auflage, Aschaffenburg 2009 
(Zit.: Czermak, Religions-​ und Weltanschauungslexikon).

Czermak, Gerhard, Weltanschauung in Grundgesetz und Verfassungswirklich-
keit, 1. Auflage, Aschaffenburg 2016 (Zit.: Czermak, Weltanschauung).

Dawletschin-​Linder, Camilla/​ Dietert, Amke (Hrsg.), Begegnungen:  Hamburg 
und die Türkei in Geschichte und Gegenwart = İlişkiler, Hamburg 2010.

Debus, Anne, Das Verfassungsprinzip der Toleranz unter besonderer Berück-
sichtigung der Rechtsprechung des Bundesverfassungsgerichtes, Frankfurt 
am Main, New York 1999.

Demir, Hande Seher, Avrupa İnsan Hakları Mahkemesi Kararları Işığında Tür-
kiye’de Din ve Vicdan Özgürlüğü (Religions-​ und Gewissensfreiheit in der 
Türkei –​ Im Licht der EGMR), 1. Baskı, Ankara 2011.

Literaturverzeichnis



223

Demir, Hande Seher, Klasik Dönem Osmanlı Devleti’nde Din-​Devlet İlişkilerinin 
Laiklik, Sekülerizm, Teokrasi ve Din Devleti Sistemleri Kapsamında 
İncelenmesi (Eine Untersuchung der Beziehungen zwischen Staat und Reli-
gion im Rahmen des Laizismus, Säkularismus, Theokratie und des Religions-
staats im Osmanischen Reich), ABD 2013, 271–​288.

Depenheuer, Otto/​Dogan, Ilyas/​Can, Osman (Hrsg.) Zwischen Säkularität und 
Laizismus, Münster 2005.

Depenheuer, Otto/​Dogan, Ilyas/​Can, Osman (Hrsg.) Deutsch-​Türkisches Forum 
für Staatsrechtslehre I, Münster 2004.

Di Fabio, Udo, Verwaltung und Verwaltungsrecht zwischen gesellschaftlicher 
Selbstregulierung und staatlicher Steuerung. In: Veröffentlichungen der Ver-
einigung der deutschen Staatsrechtslehrer, VVDStRL 56 (1997), 235–​282.

Dinçkol, Bihterin, 1982 Anayasası Çerçevesinde ve Anayasa Mahkemesi 
Kararlarında Laiklik (Der Laizismus im Rahmen der Verfassung von 1982 
und den Entscheidungen des Verfassungsgerichts), İstanbul 1992.

Dinçkol, Bihterin, Laiklik, Aydınlanma, Modernleşme ve Türkiye Modeli, in: İş 
Dünyasi ve Hukuk, Prof. Dr. Tankut Centel‘e Armağan, İÜHKM, 2011, 
653–​661.

Dingel, Irene/​ Tietz, Christiane (Hrsg.), Die politische Aufgabe von Religion: Per-
spektiven der drei monotheistischen Religionen, Göttingen 2011.

Dönmez, Rasim Özgür/​ Altuntaş, Nezahat/​ Enneli, Pinar (Hrsg.), Türkiye’de 
Kesişen-​Çatışan Dinsel ve Etnik Kimlikler (Die Kongruierende und Kol-
lidierende religiös-​ und ethnische Identifikation in der Türkei), 1. Baskı, 
İstanbul 2010.

Dörr, Oliver/​ Grote, Rainer/​ Marauhn, Thilo (Hrsg.), EMRK/​GG: Konkordanz-
kommentar zum europäischen und deutschen Grundrechtsschutz, 2. Auflage, 
Tübingen 2013 (Zit.: Dörr/​Grote/​Marauhn (Hrsg.), EMRK/​GG)

Dreier, Horst/​ Bauer, Hartmut, Grundgesetz:  Kommentar, 3. Auflage, 
Tübingen 2018.

Dressler, Markus, Die civil religion der Türkei:  kemalistische und alevitische 
Atatürk-​Rezeption im Vergleich, Würzburg 1999.

Dröge, Cordula, Positive Verpflichtungen der Staaten in der Europäischen Men-
schenrechtskonvention = Positive obligations of states under the european 
convention on human rights, Berlin 2003.

Duncker, Anne, Menschenrechtsorganisationen in der Türkei, 2009.
Eckertz-​Höfer, Marion, Kein Kopftuch auf der Richterbank?, DVBl. 2018, 

537–​545.
Eckertz-​Höfer, Marion, Kein Kopftuch auf der Richterbank, djbZ 2018, 1–​3.

Literaturverzeichnis



224

Ehlers, Dirk (Hrsg.), Europäische Grundrechte und Grundfreiheiten, 4. überarb. 
und erg. Auflage, 2015.

Enders, Christoph, Islamische Gebete in der Schule, JZ 7/​2012, 358–​366.
Enders, Christoph, Die Privatisierung des Öffentlichen durch die grundrechtli-

che Schutzpflicht –​ und seine Rekonstruktion aus der Lehre von den Staats-
zwecken, Der Staat 35 (1996), 351–​387.

Enders, Christoph, Toleranz als Rechtsprinzip? Überlegungen zu den verfas-
sungsrechtlichen Maßgaben anhand höchstrichterlicher Entscheidungen, 
in:  Toleranz als Ordnungsprinzip?  –​ Die moderne Bürgergesellschaft zwi-
schen Offenheit und Selbstaufgabe, Paderborn 2007, 243–​265.

Enders, Christoph/​ Kahlo, Michael (Hrsg.), Toleranz als Ordnungsprinzip? 
die moderne Bürgergesellschaft zwischen Offenheit und Selbstaufgabe, 
Paderborn 2007.

Enders, Christoph, Menschenrecht als Glaubensfrage? Die Geburt des Rechts mit 
der Moralität des Subjekts, in: Härle/​Vogel (Hrsg.), Begründung von Men-
schenwürde und Menschenrechten, Freiburg 2008, S. 9–​26.

Enders, Christoph, Schutz der Persönlichkeit und der Privatsphäre, in:  Mer-
ten, Detlef/​Papier, Hans-​Jürgen (Hrsg.), Handbuch der Grundrechte  –​ in 
Deutschland und Europa, Bd. IV, Heidelberg 2011 (Zit.: Enders, in: Merten/​
Papier (Hrsg.), § 89).

Enders, Christoph, Das Bekenntnis zur Menschenwürde im Bonner Grundge-
setz  –​ ein Hemmnis auf dem Weg der Europäisierung? JöR, Bd. 59, 2011, 
245–​257.

Engel, Christoph (Hrsg.), Erosion von Verfassungsvoraussetzungen: Berichte und 
Diskussionen auf der Tagung der Vereinigung der Deutschen Staatsrechtsleh-
rer in Erlangen vom 1. bis 4. Oktober 2008, Berlin 2009.

Enzensperger, Daniel, Verfassungsmäßigkeit eines pauschalen Kopftuchverbots 
für Lehrkräfte an öffentlichen Schulen, NVwZ 13/​2015, 871–​873.

Epping, Volker/​ Hillgruber, Christian (Hrsg.), Grundgesetz: GG Kommentar, 3. 
Auflage, 2020.

Erdoğan, Mustafa, Liberal Toplum Liberal Siyaset (Liberale Gesellschaft Liberale 
Politik), Ankara 1998.

Erdoğan, Tamer, Buhranlı Bir Serüven:  Osmanlı-​Türk Modernleşmesi (Ein 
beklommener Abenteuer:  osmanisch-​türkische Modernisierung), Cogito 
(27) 2001, 252–​256.

Fenchel, Jörg, Negative Informationsfreiheit, Berlin 1997.
Fendoğlu, Hasan Tahsin, Türk Hukuk Tarihi (Türkische Rechtsgeschichte), 1. 

Baskı, İstanbul 2000.

Literaturverzeichnis



225

Feroze, Muhammad Rashid/​ Rustow, Dankwart Alexander, Türkiye’de İslâm 
ve laiklik:  Derleme (Islam und Laizismus in der Türkei:  eine Abfassung), 
İstanbul 1995.

Fischer, Erwin, Das Bundesverfassungsgericht und das Gebot der Trennung von 
Staat und Kirche, KJ 1989, 296–​308.

Friauf, Karl Heinrich/​ Höfling, Wolfram (Hrsg.), Berliner Kommentar zum 
Grundgesetz, Berlin 2000.

Goerlich, Helmut, Laizität und Religionsfreiheit, JöR 2018, 651–​667.
Göğer, Erdoğan, Günümüz Türk Devletinin Lâiklik Anlayışı (Das Verständnis 

des Laizismus im heutigen türkischen Staat), AÜHFD 2005, 1–​52.
Gölcüklü, A. Feyyaz/​ Gözübüyük, A. Şeref, Avrupa Insan Hakları Sözleşmesi ve 

Uygulaması (EMRK und ihre Anwendung), Ankara 2016.
Göle, Nilüfer, Republik und Schleier: Die Muslimische Frau in der Moderne, 1. 

Auflage, München 1995.
Göle, Nilüfer, Europäischer Islam: Muslime im Alltag, Berlin 2016.
Gözler, Kemal, Anayasa Değişikliğinin Temel Hak ve Hürriyetlerin 

Sınırlandırılması Bakımından Getirdikleri ve Görürdükleri (Die Verfassungs-
änderung in Bezug auf die Einschränkung der Grundrechte und Freiheiten), 
ABD 2001, 65–​83.

Gözler, Kemal, Türk Anayasa Hukuku, 22. Baskı, Bursa 2018.
Göztepe, Ece, Die Kopftuchdebatte in der Türkei. Eine kritische Bestandsauf-

nahme für die deutsche Diskussion, APuZ 2004, 32–​38.
Göztepe, Ece, Das Kopftuchverbot: Die letzte Bastion des türkischen Laizismus, 

in: Die Stellung der Frau im islamischen Religionsunterricht, Janbernd Oeb-
becke/​ Muhammad Sven Kalisch/​ Emanuel Towfigh (Hrsg.), 2007, S. 49–​65 
(Zit.: Göztepe, das Kopftuchverbot).

Grabenwarter, Christoph/​ Pabel, Katharina, Europäische Menschenrechtskon-
vention: ein Studienbuch, 7. Auflage, München 2021.

Groschopp, Horst (Hrsg.), „Los von der Kirche!“ Adolph Hoffmann und die Staat-​
Kirche-​Trennung in Deutschland; Texte zu 90 Jahre Weimarer Reichsverfas-
sung, 1. Auflage, Aschaffenburg 2009.

Groschopp, Horst (Hrsg.), Konfessionsfreie und Grundgesetz, 1. Auflage, 
Aschaffenburg 2010.

Groschopp, Horst, Dissidenten: Freidenker und Kultur in Deutschland, 2. verb. 
Auflage, Marburg 2011.

Günay, Cengiz, Die Geschichte der Türkei: von den Anfängen der Moderne bis 
heute, Wien 2012 (Zit.: Günay, Die Geschichte der Türkei).

Literaturverzeichnis



226

Häberle, Lothar, Religionsfreiheit und Toleranz:  Herausforderungen durch 
Islam, Relativismus und Säkularismus, Der Staat 57 (2018), 35–​76.

Häberle, Lothar/​ Hattler, Johannes (Hrsg.), Islam  –​ Säkularismus  –​ Religions-
recht: Aspekte und Gefährdungen der Religionsfreiheit, Heidelberg 2012.

Häberle, Peter, Das Bundesverfassungsgericht als Muster einer selbständigen 
Verfassungsgerichtsbarkeit, in:  Badura/​Dreier (Hrsg.), Bd. 1, Festschrift 50 
Jahre Bundesverfassungsgericht, 311 ff. (Zit.: Häberle, in: FS 50 Jahre BVerfG)

Hafızoğulları, Zeki, Atatürk ve Laiklik, AÜHFD 2008, 833–​843.
Hattenhauer, Hans, Europäische Rechtsgeschichte, 4., durchges. und erw. Auf-

lage, Heidelberg 2004.
Haupt, Katharina, Verfassungsfragen zum muslimischen Kopftuch von Erziehe-

rinnen in öffentlichen Kindergärten, Frankfurt am Main 2010.
Heckel, Martin, Das Kreuz im öffentlichen Raum: Zum „Kruzifix-​Beschluss“ das 

Bundesverfassungsgericht, DVBl. 1996, 453–​482.
Heckel, Martin, Religionsfreiheit im säkularen pluralistischen Verfassungsstaat, 

FS für Martin Kriele 1997, 281–​299.
Hecker, Wolfgang, Das BVerfG, das Kopftuchverbot im Justizbereich und die Fol-

gen für die öffentliche Verwaltung, NVwZ 2020, 423–​427.
Heckmann, Dirk, Eingriff durch Symbole? Zur Reichweite grundrechtlichen 

Schutzes vor geistiger Auseinandersetzung, JZ 1996, 880–​889.
Heimbach-​Steins, Marianne, Religionsfreiheit: ein Menschenrecht unter Druck, 

Paderborn 2012.
Heinrich, Thomas, Weltanschauung als Diskriminierungsgrund  –​ Begriffsdi-

mensionen und Diskriminierungsrisiken, Antidiskriminierungsstelle des 
Bundes, Berlin, August 2016.

Heit, Alexander/​ Pfleiderer, Georg, Religions-​Politik II, 2012.
Hellermann, Johannes, Die sogenannte negative Seite der Freiheitsrechte, 

Berlin 1993.
Hermann, Rainer T., Wohin geht die türkische Gesellschaft?: Kulturkampf in der 

Türkei, 2008.
Hesse, Konrad, Grundzüge des Verfassungsrechts der Bundesrepublik Deutsch-

land, Neudr. der 20. Auflage, Heidelberg 1999 (Zit.:  Hesse, Grundzüge des 
VerfR).

Hirsch, Ernst E., Die Verfassung der Türkischen Republik, in: Die Staatsverfas-
sungen der Welt, Berlin 1966.

Hirsch, Ernst E., Verfassungsänderung in der Türkei, Verfassung und Recht in 
Übersee 1972, 195–​216.

Literaturverzeichnis



227

Hirsch, Ernst E., Laizismus (Layiklik) als verfassungsrechtlicher Begriff in der 
Türkischen Republik, Orient 1974, 106–​111 (Zit.: Hirsch, Orient 1974).

Hirsch, Ernst E., Menschenrechte und Grundfreiheiten im Ausnahmezu-
stand: eine Fallstudie über die Türkei und die Agitation „strikt unpolitischer“ 
internationaler Organisationen, Berlin 1974.

Hirsch, Ernst E., Die Verfassung der Türkischen Republik vom 9. November 
1982, JöR 1983, 507–​623.

Hoffmann, Jan Martin, Die Europäische Menschenrechtskonvention und natio-
nales Recht: ein Vergleich der Wirkungsweise in den Rechtsordnungen des 
Vereinigten Königreichs und der Bundesrepublik Deutschland, Köln 2010.

Hofmann, Hasso, Zur Herkunft der Menschenrechtserklärungen, JuS 1988, 
841–​848.

Hofmann, Werner, Die religiöse Kindererziehung in verfassungsrechtlicher 
Sicht, FamRZ 1965, 61–​67.

Hollerbach, Alexander, Das Staatskirchenrecht in der Rechtsprechung des Bun-
desverfassungsgerichts (II), AöR 1981, 218–​283.

Hollerbach, Alexander/​ Bohnert, Joachim (Hrsg.), Verfassung, Philosophie, Kir-
che: Festschrift für Alexander Hollerbach zum 70. Geburtstag, Berlin 2001.

Huber, Ernst Rudolf/​ Huber, Wolfgang (Hrsg.), Staat und Kirche im 19. und 20. 
Jahrhundert. Bd. 5: Register, Darmstadt 2014.

İnceoğlu, Sibel (Hrsg.), İnsan Hakları Avrupa Sözleşmesi ve Anayasa:  Anayasa 
Mahkemesine Bireysel Başvuru Kapsamında Bir İnceleme (EMRK und Ver-
fassung: Eine Studie über den Individualantrag beim Verfassungsgericht), 2. 
Baskı, İstanbul 2013 (Abkürzung: İnceoğlu (Hrsg.), IHAS ve Anayasa).

İnceoğlu, Sibel, Birinci Yılında Anayasa Mahkemesine Bireysel Başvuru 
Kararlarının Analizi (Eine Analyse von Individualantrag beim Verfassungs-
gericht in dem ersten Jahr), Anayasa Hukuku Dergisi 2014, C. 3, S. 5.

Ipsen, Jörg, Glaubensfreiheit als Beeinflussungsfreiheit?  –​ Anmerkungen zum 
„Kruzifix-​Beschluss“ des Bundesverfassungsgerichts, Festschrift für Martin 
Kriele 1997, 301–​319.

Isensee, Josef, Bildersturm durch Grundrechtsinterpretation:  Der Kruzifix-​
Beschluss des BVerfG, ZRP 1996, 10–​15.

Isensee, Josef/​ Kirchhof, Paul (Hrsg.), Handbuch des Staatsrechts der Bundesrepu-
blik Deutschland, 3. völlig neubearbeitete und erw. Auflage, Heidelberg 2003.

Jacob, David, Minderheitenrecht in der Türkei: Recht auf eigene Existenz, Reli-
gion und Sprache nichtnationaler Gemeinschaften in der türkischen Verfas-
sung und im Lausanner Vertrag, Tübingen 2017.

Literaturverzeichnis



228

Jakobs, Christine, Kreuze in der Schule: Glaubensfreiheit und Benachteiligungs-
verbot, Frankfurt am Main, New York 2000.

Jarass, Hans D., Bausteine einer umfassenden Grundrechtsdogmatik, AöR 1995, 
345 ff.

Jarass, Hans D./​ Pieroth, Bodo, Grundgesetz für die Bundesrepublik Deutsch-
land, 15. Auflage, München 2018.

Jäschke, Gotthard, Der Islam in der neuen Türkei:  Eine Rechtsgeschichtliche 
Untersuchung, Der Islam in der neuen Türkei 1951, 1–​174.

Jäschke, Gotthard, Die Türkei in den Jahren 1942–​1951, 1955.
Jäschke, Gotthard, Auf dem Wege zur türkischen Republik: Ein Beitrag zur Ver-

fassungsgeschichte der Türkei, in:  Die Welt des Islam, NS Vol. V, Nr.  3–​4, 
1958, 206–​218.

Jeand’Heur, Bernd/​ Korioth, Stefan, Grundzüge des Staatskirchenrechts:  Kurz-
lehrbuch, Stuttgart 2000.

Jellinek, Georg, Allgemeine Staatslehre, 3. Auflage, Tübingen 1914.
Jellinek, Georg, System der subjektiven öffentlichen Rechte, Nachdr. der 2. durch-

ges. und vermehrte Aufl. von 1905, Tübingen 2011.
Jestaedt, Matthias, Staatliche Rollen in der Eltern-​Kind-​Beziehung, DVBl. 1997, 

693–​697.
Kaboğlu, Ibrahim Ö., Anayasa Hukuku Dersleri: Genel Esaslar (Verfassungsrecht 

AT), 12. Baskı, 2016.
Kadelbach, Stefan (Hrsg.), Die Freiheit der Religion im europäischen Verfas-

sungsrecht, 1. Auflage, Baden-​Baden 2007.
Kahl, Wolfgang/​ Waldhoff, Christian/​ Walter, Christian (Hrsg.), Bonner Kom-

mentar zum Grundgesetz, 135. Aktualisierung August 2008, Heidelberg 1999.
Kanadoğlu, Korkut, Laiklik ve Din Özgürlüğü (Laizismus und Religionsfreiheit), 

TBBD 2013, 353–​384.
Kant, Immanuel, Metaphysik der Sitten, Anfangsgründe der Rechtslehre B, AA 

VI, 1784.
Kapani, Münci, İnsan Haklarının Uluslararası Boyutları (Internationale Dimen-

sionen der Menschenrechte), 4. Baskı, Ankara 2011.
Karpenstein, Ulrich/​ Mayer, Franz C. (Hrsg.), Konvention zum Schutz der Men-

schenrechte und Grundfreiheiten: Kommentar, 2. Auflage, München 2015.
Kästner, Karl-​Hermann, Das Grundrecht auf Religions-​ und Weltanschau-

ungsfreiheit in der neueren höchstrichterlichen Rechtsprechung, AöR 1998, 
408–​443.

Kästner, Karl-​Hermann, Gesammelte Schriften, 2011.

Literaturverzeichnis



229

Kästner, Karl-​Hermann, Hypertrophie des Grundrechts auf Religionsfreiheit?, 
JZ 1998, 974–​982.

Keller, Helen/​ Kühne, Daniela, Zur Verfassungsgerichtsbarkeit des Europäischen 
Gerichtshofs für Menschenrechte, ZaöRV 76 2016, 245–​307.

Kingreen, Thorsten/​ Poscher, Ralf, Grundrechte –​ Staatsrecht II, 36., neu bearbei-
tete Auflage 2020 (Zit.: Kingreen/​Poscher, StR II)

Kinzinger-​Büchel, Christine, Der Kopftuchstreit in der deutschen Rechtspre-
chung und Gesetzgebung:  eine verfassungsrechtliche Analyse, 1. Auflage, 
Bonn 2009.

Klein, Tonio, Das Kopftuch im Klassenzimmer:  konkrete, abstrakte, gefühlte 
Gefahr?, DÖV 2015, 464–​470.

Kloepfer, Michael, Verfassungsrecht, Bd. II, München 2010.
Konan, Belkıs, İnsan Hakları ve Temel Özgürlükler Açısından Osmanlı Devletine 

Bakış (Blick zum Osmanischen Reich in Bezug auf die Menschenrechte und 
Grundfreiheiten), GÜHFD 2011, 253–​288.

Kögl, Michael, Religionsgeprägte Kleidung des Lehrers:  eine Betrachtung der 
Neutralitätspflicht des Staates und der Religionsfreiheit im Sonderstatusver-
hältnis, Frankfurt am Main 2006.

König, Doris, Der Schutz der Religionsfreiheit im europäischen und deutschen 
Recht, in: Kadelbach, Stefan/​Parhisi, Parinas (Hrsg.), Die Freiheit der Religion 
im europäischen Verfassungsrecht, 123–​141.

König, Helmut (Hrsg.), Gehört die Türkei zu Europa? Wegweisungen für ein Eu-
ropa am Scheideweg, Bielefeld 2005.

Kraelitz-​Greifenhorst, Friedrich von, Die Verfassungsgesetze des Osmanischen 
Reiches, aus dem Osmanisch-​Türkischen übersetzt und zusammengestellt, 
Leipzig 1909.

Kramer, Heinz/​ Reinkowski, Maurus, Die Türkei und Europa: eine wechselhafte 
Beziehungsgeschichte, 1. Auflage, Stuttgart 2008.

Kreiser, Klaus, Der Osmanische Staat 1300-​1922, München 2008.
Kreiser, Klaus/​ Neumann, Christoph K. (Hrsg.), Kleine Geschichte der Türkei, 

Bonn 2006.
Krülle, Ines Margret, Religiöse und weltanschauliche Freiheit, Abweichung und 

Kontrolle: eine Untersuchung der Möglichkeiten rechtsstaatlichen Umgangs 
mit sogenannten neureligiösen und -​weltanschaulichen Gruppen in der Bun-
desrepublik Deutschland, Tübingen 2003.

Kühne, Jörg-​Detlef, Die Reichsverfassung der Paulskirche:  Vorbild und Ver-
wirklichung im späteren deutschen Rechtsleben, 2. überarbeitete und um ein 
Nachwort erg. Auflage, Neuwied 1998.

Literaturverzeichnis



230

Kukuczka, Christian/​ Herbolsheimer, Volker, Von der zunehmenden Dogmatisie-
rung verfassungstheoretischer Postulate, DÖV 2020, 724–​730.

Kunig, Philip, Staat und Religionen in Deutschland und Europa, in: Ein neuer 
Kampf der Religionen?, 161–​185.

Kuntze, Johannes, Rechtsfragen zur religiösen Knabenbeschneidung, ZevKR 
2013, 47 ff.

Ladeur, Karl-​Heinz, Negative Freiheitsrechte und gesellschaftliche Selbstorgani-
sation: die Erzeugung von Sozialkapital durch Institutionen, Tübingen 2000.

Ladeur, Karl-​Heinz, Das islamische Kopftuch in der christlichen Gemeinschafts-
schule, JZ 2015, 633–​637.

Langer, Lorenz, EGMR, Affaire Osmanoğlu et Kocabaş c. Suisse, Requête no 
29086/​12:  Religionsfreiheit und obligatorischer Schwimmunterricht, AJP/​
PJA 2017, 410–​421.

Leitmeier, Lorenz, Das Kopftuchverbot für Rechtsreferendarinnen, NJW 2020, 
1036–​1038.

Lepsius, Oliver, Die Religionsfreiheit als Minderheitenrecht in Deutschland, 
Frankreich und den USA, Leviathan 2006, 321–​349.

Lindner, Josef Franz, Theorie der Grundrechtsdogmatik, 2005.
Listl, Joseph/​ Isensee, Josef, Kirche im freiheitlichen Staat: Schriften zum Staats-

kirchenrecht und Kirchenrecht, Berlin 1996.
Lütem, Ilhan, Ferdin Milletlerarası Himayesi, AÜHFD 1952, 68–​125.
Maclure, Jocelyn, Laizität und Gewissensfreiheit, 1. Auflage, 2011.
Mahlmann, Matthias/​ Rottleuthner, Hubert (Hrsg.), Ein neuer Kampf der Reli-

gionen? Staat, Recht und religiöse Toleranz, Berlin 2006.
Mangoldt, Hermann v./​ Klein, Friedrich/​ Starck, Christian (Hrsg.), GG Grund-

gesetz, Band I, 7. Auflage, 2018 (Zit.: v. Mangoldt/​Klein/​Stark (Hrsg.), Art.)
Dürig, Günter /​ Herzog, Roman /​ Scholz, Rupert (Hrsg.), (vormals Maunz, 

Theodor/​ Dürig, Günter) Grundgesetz:  Kommentar, Band I, 95 Auflage, 
München 2021.

Mert, Nuray (Hrsg.), Laiklik Tartışmasına Kavramsal Bir Bakış:  Cumhu-
riyet Kurulurken Laik Düşünce (Eine konzeptuelle Perspektive auf die 
Debatte über den Laizismus: das laizistische Denken in der Begründung der 
Republik), 1994.

Merten, Detlef, Negative Grundrechte, in: Merten, Detlef/​ Papier, Hans-​Jürgen 
(Hrsg.), Handbuch der Grundrechte in Deutschland und Europa, Bd. II, Hei-
delberg 2006 (Zit.: Merten, in: Merten/​Papier (Hrsg.), § 42).

Literaturverzeichnis



231

Merten, Kai, Untereinander, nicht nebeneinander: das Zusammenleben religiö-
ser und kultureller Gruppen im Osmanischen Reich des 19. Jahrhunderts, 
Berlin 2014.

Mertesdorf, Christine, Weltanschauungsgemeinschaften: eine verfassungsrecht-
liche Betrachtung mit Darstellung einzelner Gemeinschaften, Frankfurt am 
Main, New York 2008.

Meyer-​Ladewig, Jens/​ Nettesheim, Martin/​ Raumer, Stefan von, EMRK:  Euro-
päische Menschenrechtskonvention:  Handkommentar, 4. Auflage, Baden-​
Baden –​ Basel 2017 (Zit.: Meyer-​Ladewig/​Nettesheim/​Raumer (Hrsg.), EMRK)

Michael, Lothar, Kopftuch einer Lehrerin, JZ 2003, 254–​258.
Michael, Lothar/​ Morlok, Martin, Grundrechte, 7. Auflage, Baden-​Baden 2020.
Möllers, Christopf, Religiöse Freiheit als Gefahr?, VVDStRL 2009, 47–​87.
Morlok, Martin, Selbstverständnis als Rechtskriterium, Bd. 6, Tübingen 1993.
Morr, Hubertus von, Die Grundrechte in der Türkischen Verfassungsgeschichte, 

Festschrift für Karl Josef Partsch zum 75. Geburtstag 1989, 459–​469.
Muckel, Stefan, Religiöse Freiheit und staatliche Letztentscheidung: die verfas-

sungsrechtlichen Garantien religiöser Freiheit unter veränderten gesellschaft-
lichen Verhältnissen, Berlin 1997.

Muckel, Stefan (Hrsg.), Der Islam im öffentlichen Recht des säkularen Verfas-
sungsstaates, Berlin 2008.

Muckel, Stefan, Schutz von Religion und Weltanschauung, in:  Merten, Detlef/​
Papier, Hans-​Jürgen (Hrsg.), Handbuch der Grundrechte  –​ in Deutsch-
land und Europa, Bd. IV, Heidelberg 2011 (Zit.:  Muckel, in:  Merten/​Papier 
(Hrsg.), § 96).

Muckel, Stefan, Pauschales Kopftuchverbot an öffentlichen Schulen verletzt die 
Religionsfreiheit –​ Anmerkung zum Beschluss des BVerfG vom 27.1.2015, JA 
2015, 476–​478.

Muckel, Stefan, Kopftuchverbot in öffentlichen Kindertagesstätten, JA 5/​2017, 
393–​396.

Muckel, Stefan, Kopftuchverbot für Rechtsreferendarinnen verfassungsgemäß, 
JA 7/​2020, 555–​558.

Mückl, Stefan, Religionsfreiheit und Sonderstatusverhältnisse –​ Kopftuchverbot 
für Lehrerinnen?, Der Staat 40 (2001), 96–​127.

Mückl, Stefan, Europäisierung des Staatskirchenrechts, Baden-​Baden 2005.
Müller-​Volbehr, Jörg, Das Grundrecht der Religionsfreiheit und seine Schranken, 

DÖV 1995, 301–​310.
Müller-​Volbehr, Jörg, Positive und negative Religionsfreiheit, JZ 1995, 996–​1000.

Literaturverzeichnis



232

von Münch, Ingo/​ Mager, Ute, Staatsrecht II, 7., überarb. Auflage 2018 (Zit.: v. 
Münch/​Mager, StR II).

Mumcu, Ahmet/​ Küzeci, Elif, İnsan Hakları ve Kamu Özgürlükleri: Kavramlar, 
Evrensel ve Ulusal Gelişimleri, Bugünkü Durumları (Menschenrechte und 
öffentliche Freiheit:  Konzepte, universelle und nationale Entwicklungen, 
aktuelle Situationen) 7. Baskı, 2015.

Münch, Ingo von/​ Kunig, Philip, Grundgesetz Kommentar, 6., neubearbeitete 
Auflage 2012.

Nieuwland, Herwig van, Darstellung und Kritik der Theorien der immanenten 
Grundrechtsschranken, Göttingen 1981.

Oehring, Otmar, Die Türkei im Spannungsfeld extremer Ideologien (1973–​
1980): eine Untersuchung der politischen Verhältnisse, Berlin 1984.

Oestreich, Heide, Der Kopftuch-​Streit:  das Abendland und ein Quadratmeter 
Islam, 1. Auflage, Frankfurt am Main 2004.

Ortaylı, Ilber, Osmanlı Devletinde Lâiklik Hareketleri Üzerine (Über die laizisti-
che Bewegungen im Osmanischen Staat), in: Gedenkschrift Doğanay I 1982, 
495–​509.

Ossenbühl, Fritz, Das elterliche Erziehungsrecht im Sinne des Grundgesetzes, 
Berlin 1981.

Ottenberg, Daniel, Der Schutz der Religionsfreiheit im internationalen Recht, 1. 
Auflage, Baden-​Baden 2009.

Öcal, Mustafa, Osmanlı’dan Günümüze Türkiye’de Din Eğitimi (Religiöse Erzie-
hung vom Osmanen bis zur Gegenwart in der Türkei), İstanbul 2016.

Özdalga, Elisabeth, Modern Türkiye’de Örtünme Sorunu: Resmi Laiklik ve Popü-
ler Islam (Bedeckungsproblem in der modernen Türkei: offizieller Laizismus 
und Populärer Islam), İstanbul 1998.

Özenç, Berke, Avrupa İnsan Hakları Sözleşmesi ve İnanç Özgürlüğü: Başörtüsü, 
Zorunlu Din Dersleri, Diyanet İşleri Başkanlığı (EMRK und Glaubensfrei-
heit:  Kopftuch, obligatorische Religionsunterricht, DIB), 1. Basım, İstanbul 
2006 (Zit.: Özenç, AİHS ve ve İnanç Özgürlüğü).

Özenç, Berke, AİHM ve Danıştay Kararlarının Ardından Zorunlu Din Dersleri 
Sorunu (EGMR und Problematik der Religionsunterricht im Lichte der Ent-
scheidungen des Staatsrats), İÜHKM 2008, 191–​226.

Özenç, Berke, İnancını Açıklamama Hakkı Açısından Türkiye Cumhuriyeti Kim-
lik Kartlarındaki Din Hanesi (Angabe der Religionszugehörigkeit auf Perso-
nalausweisen bzgl. des Rechts auf Nicht-​Offenbarung des Glaubens), TBBD 
2019 (141), 9–​42 (Zit.: Özenç, İnancını Açıklamama Hakkı).

Pabel, Katharina, Islamisches Kopftuch und Prinzip des Laizismus  –​ Bespre-
chung des EGMR-​Urteils im Fall Leyla Sahin, EuGRZ 31/​2005, 12–​17.

Literaturverzeichnis



233

Payendeh, Mehrdad, Das Kopftuch der Richterin aus verfassungsrechtlicher Per-
spektive, DöV 2018, 482–​488.

Perçin, Müjgan, Die Kompatibilität des säkularen Staates mit dem Islam: am Bei-
spiel der Türkei unter besonderer Berücksichtigung des deutschen Religions-
verfassungsrechts, Berlin 2013.

Peters, Anne/​Tilmann, Altwicker, Europäische Menschenrechtskonvention, 2. 
Auflage, 2012.

Pieroth, Bodo, Geschichte der Grundrechte, JURA 1982, 568–​578.
Plagemann, Gottfried, Von Allahs Gesetz zur Modernisierung per Gesetz: Gesetz 

und Gesetzgebung im Osmanischen Reich und der Republik Türkei, 
Berlin 2009.

Pofalla, Ronald, Kopftuch ja –​ Kruzifix nein? Zu den Widersprüchen der Recht-
sprechung des BVerfG, NJW 2004, 1218–​1220.

Renck, Ludwig, Zum Erkenntniswert der staatlichen Bekenntnisneutralität, 
ThürVBl. 2008, 247–​251.

Renck, Ludwig, Staatliche Religionsneutralität und Toleranz –​ BVerfGE 35, 366 
und 52, 233, JuS 1989, 451–​455.

Renck, Ludwig, Über positive und negative Bekenntnisfreiheit, NVwZ 1994, 
544–​547.

Renck, Ludwig, Positive und negative Bekenntnisfreiheit und Glaubens-​ oder 
Rechtsstaat, ZRP 1996, 205–​206.

Reuter, Astrid, Säkularität und Religionsfreiheit —​ ein doppeltes Dilemma, Le-
viathan 2007, 178–​192.

Reuter, Astrid/​ Kippenberg, Hans Gerhard (Hrsg.), Religionskonflikte im Verfas-
sungsstaat: Tagung am Max-​Weber-​Kolleg der Universität Erfurt im Februar 
2008, Göttingen 2010.

Richter, Justus, Konflikte aus laizistischem und islamischem Staatsverständnis, 
dargestellt am Beispiel der Türkei, 1991.

Rill, Bernd (Hrsg.), Türkische Innenpolitik:  Abschied vom Kemalismus?, 
München 2013.

Rodrigue, Aron, From Millet to Minority: Turkish Jewry in the 19th and 20th 
Centuries, Princeton University Press 1995, 238–​261.

Rox, Barbara, Schutz religiöser Gefühle im freiheitlichen Verfassungsstaat?, 2012.
Rumpf, Christian, Laizismus und Religionsfreiheit in der Türkei:  rechtliche 

Grundlagen und gesellschaftliche Praxis, 1987.
Rumpf, Christian, Das türkische Verfassungsgericht und die Grundzüge seiner -​

Rechtsprechung, EuGRZ 1990, 129–​155.

Literaturverzeichnis



234

Rumpf, Christian, Das Nationalismusprinzip in der türkischen Verfassung, Ver-
fassung und Recht in Übersee 1992, 407–​445.

Rumpf, Christian, Das türkische Verfassungssystem: Einführung mit vollständi-
gem Verfassungstext, 1996.

Rumpf, Christian, Laizismus, Fundamentalismus und Religionsfreiheit in der 
Türkei in Verfassung, Recht und Praxis, VRÜ 1999, 164–​190.

Rumpf, Christian, Rezeption und Verfassungsordnung: Beispiel Türkei, 2002.
Rumpf, Christian, Einführung in das Türkische Recht, 2. grundlegend überarb. 

Auflage, München 2016.
Rumpf, Christian, Das Laizismus-​Prinzip in der Rechtsordnung der Republik 

Türkei, JöR 1987, 180–​217.
Rusteberg, Benjamin, Kopftuchverbote als Mittel zur Abwehr nicht existenter 

Gefahren, JZ 2015, 636–​644.
Rux, Johannes, Positive und negative Bekenntnisfreiheit, Der Staat 35 (1996), 

523–​550.
Sabuncu, Yavuz, Grundrechte und -​Freiheiten in der neuen Verfassung der Tür-

kei –​ Eine Übersicht, AÜSBFD 1985, 155–​171.
Sachs, Michael, Grundrechte: Kein allgemeines Kopftuchverbot für Lehrerinnen 

in der Schule, JuS 6/​2015, 571–​574.
Sachs, Michael, Verfassungsrecht II –​ Grundrechte, 3. Auflage, Berlin –​ Heidel-

berg 2017 (Zit.: Sachs, VerfR II).
Sachs, Michael, Grundgesetz: Kommentar, 9. Auflage, 2021.
Sachs, Michael, Grundrechte: Religionsfreiheit und staatliche Neutralitätspflicht, 

JuS 10/​2020, 992–​994.
Sacksofsky, Ute, Die Kopftuch-​Entscheidung –​ von der religiösen zur föderalen 

Vielfalt, NJW 2003, 3297–​3301.
Sacksofsky, Ute, Religion und Emanzipation –​ (k)ein Widerspruch?, in: Kadel-

bach, Stefan/​Parhisi, Parinas (Hrsg.), Die Freiheit der Religion im euro-
päischen Verfassungsrecht, 2007, 111–​121 (Zit.: Sacksofsky, Religion und 
Emanzipation).

Sacksofsky, Ute, Religiöse Freiheit als Gefahr?, VVDStRL 2009, 7–​46.
Sacksofsky, Ute, Lehrerin mit Kopftuch, Anmerkung zum BVerfG-​Urteil v. 

24.9.2003 –​ 2 BvR 1436/​02, NJW 2017, 3072–​3073.
Sağlam, Fazıl, Religionsfreiheit und Laizismus nach den Entscheidungen des 

türkischen Verfassungsgerichts im Vergleich mit der Rechtsprechung des 
Europäischen Gerichtshofes für Menschenrechte, in:  Deppenheuer/​Dogan/​
Can (Hrsg.), Zwischen Säkularität und Laizismus, 2005, 95–​101.

Literaturverzeichnis



235

Sağlam, Fazıl, Die Türkei auf dem Weg zum Rechtsstaat  –​ Stand und prakti-
sche Umsetzung der Reformen, Jahrbuch Bitburger Gespräche 2005 II, 2006, 
179–​198.

San, Adnan, Die Stellung der Türkei im Rahmen der Internationalen Verträge 
seit dem Ersten Weltkrieg, 1963.

Schachtschneider, Karl Albrecht, Grenzen der Religionsfreiheit am Beispiel des 
Islam, 2., überarb. Auflage, Berlin 2011.

Scheuner, Ulrich, Nochmals: Zum Ende des Schulgebetsstreits –​ Bemerkungen 
zur Abhandlung von Ernst-​Wolfgang Böckenförde, DÖV 1980, 513–​515.

Schilling, Theodor, Internationaler Menschenrechtsschutz: das Recht der EMRK 
und des IPbpR, 3., erweiterte und überarb. Auflage, Tübingen 2016.

Schleder, P., Die Religionsfreiheit im Sonderstatusverhältnis: eine Untersuchung 
der Problematik am Paradigma der Zulässigkeit eines Kopftuchverbotes für 
Lehrerinnen an öffentlichen Schulen, 2007.

Schleder, Pascal, Die Religionsfreiheit im Sonderstatusverhältnis: Eine Untersu-
chung der Problematik am Paradigma der Zulässigkeit eines Kopftuchverbo-
tes für Lehrerinnen an öffentlichen Schulen, Marburg 2007.

Schmidt, Rolf, Grundrechte  –​ sowie Grundzüge der Verfassungsbeschwerde, 
Hamburg 2019.

Scholler, Heinrich, Die staatliche Warnung vor religiösen Bewegungen und 
die Garantie der Freiheit der Religion, Festschrift für Martin Kriele 1997, 
321–​340.

Schwabe, Winfried, Staatsrecht II: Grundrechte und die Verfassungsbeschwerde; 
Materielles Recht & Klausurenlehre, 7., überarbeitete Auflage, 2020.

Seufert, Günter, Politischer Islam in der Türkei:  Islamismus als symbolische 
Repräsentation einer sich modernisierenden muslimischen Gesellschaft, 1997.

Seufert, Günter/​ Kubaseck, Christopher, Die Türkei: Politik, Geschichte, Kultur, 
Lizenzausgabe, Bonn 2006.

Seufert, Günter, Teilgutachten über das türkische Präsidium für religiöse Ange-
legenheiten (Diyanet İşleri Başkanlığı) in seiner Eigenschaft als Institution 
religiöser Orientierung für den DITIB-​Landesverband Hessen e.V., 2017 
(Zit.: Seufert, Diyanet).

Sezer, Abdullah, Türkiye’de Din-​Vicdan Özgürlüğü ve Din-​Devlet İlişkisi 
(Religions-​Gewissensfreiheit und Religion-​Staat-​Beziehungen in der Türkei), 
in: Gedenkschrift für Bülent Tanör 2004, 561–​609 (Zit.: Sezer,Türkiye’de Din-​
Vicdan Özgürlüğü).

Sezgin, Hilal, Von Religion sprechen und schweigen in: Heit/​Pfleiderer (Hrsg.), 
Religions-​Politik II, 171–​187.

Literaturverzeichnis



236

Sicko, Corinna, Das Kopftuch-​Urteil des Bundesverfassungsgerichts und seine 
Umsetzung durch die Landesgesetzgeber: zur Vereinbarkeit des an Lehrkräfte 
gerichteten Verbots religiöser Bekundungen im Dienst mit den Vorgaben des 
Grundgesetzes, Frankfurt am Main 2008.

Siering, Lea Maria, Die negative Religionsfreiheit und ihre Bedeutung bei auf-
enthaltsbeendenden Maßnahmen, 2011.

Sinder, Rike, Das Kopftuchverbot für Richterinnen, Der Staat 57 (2018), 459–​476.
Spiess, Christian, Religionsfreiheit und Toleranz, JCSW 2009, 225–​248.
Starck, Christian, Die Religionsfreiheit in Deutschland als positive und negative 

Freiheit, in: María Elósegui Itxaso (Coord.), La neutralidad del Estado y el 
papel de la Religión en la Esfera pública en Alemania, Zaragoza, 2012, S. 291–​
302 (Zit.: Starck, Religionsfreiheit in Deutschland).

Steiger, Heinhard, Religion und Religionsfreiheit im neutralen Staat, Festschrift 
für Martin Kriele 1997, 105–​123.

Steinbach, Udo, Die Türkei im 20. Jahrhundert:  schwieriger Partner Europas, 
Orig.-​Ausg., Bergisch-​Gladbach 1996.

Steinbach, Udo, Die Türkei, der Nahosten und das Wasser, Verschiebung des 
Kräftegleichgewichts, Internationale Politik 1998, 9–​16.

Stern, Klaus, Das Staatsrecht der Bundesrepublik Deutschland, München 2011 
(Zit.: Stern, StaatsR, Bd. IV/​2).

Stern, Klaus/​ Becker, Florian (Hrsg.), Grundrechte-​Kommentar, 2. Auflage, 
Köln 2016.

Sürek, Tunay, Die Verfasssungsbestrebungen der Tanzimat-​Periode: das Kanun-​i 
Esasi –​ die osmanische Verfassung von 1876, Frankfurt am Main 2016.

Şen, Faruk, Türkei, 4., neubearb. u. erw. Auflage, München 1996.
Şimşek, Oğuz, Die Kommunikation zwischen Staat und Religionsgemeinschaf-

ten  –​ Der rechtliche Status des Präsidiums für Religionsangelegenheiten, 
in:  Deppenheuer/​Dogan/​Can (Hrsg.), Zwischen Säkularität und Laizismus, 
2005, 121–​128.

Şirin, Tolga, Türkiye’de Anayasa Şikâyeti:  İHAM ve Almanya Uygulamalarıyla 
Mukayeseli Bir İnceleme (Individualantrag in der Türkei:  EGMR und eine 
vergleichende Studie mit deutschen Praktiken), İstanbul, 2013 (Zit.:  Şirin, 
Anayasa Şikâyeti).

Şirin, Tolga/​ Duymaz, Erkan/​ Yıldız, Deniz, Türkiye’de Din ve Vicdan Özgürlüğü 
Sorunlar Tespitler ve Çözüm Önerileri, TBBD, 2016 Ankara (Zit.: Şirin/​Duy-
maz/​Yıldız, Türkiye’de Din ve Vicdan Özgürlüğü).

Tanör, Bülent, Türkiye’nin İnsan Hakları Sorunu (Menschenrechtsproblematik 
in der Türkei), 3. Baskı, 1994.

Literaturverzeichnis



237

Tanör, Bülent, İnanç ve Din Özgürlüğü (Glaubens-​ und Religionsfreiheit), 
in: İnsan Hakları, 1. Baskı, 2000, 98–​105.

Tanör, Bülent, İki Anayasa 1961–​1982 (Zwei Verfassungen 1961–​1982), 5. 
Auflage, 2013.

Tanör, Bülent, Osmanlı-​Türk Anayasal Gelişmeleri (Osmanisch-​ türkische kons-
titutionelle Entwicklungen), İstanbul 2016.

Tanör, Bülent/​ Tankuter, Korkut, Osmanlı-​Türk Anayasal Gelişmeleri:  1789–​
1980 (Osmanisch-​ türkische konstitutionelle Entwicklungen: 1789–​1980), 11. 
Baskı, İstanbul 2011.

Tarhanlı, İştar B., Müslüman Toplum, „Laik“ Devlet: Türkiye’de Diyanet İşleri 
Başkanlığı (Muslimische Gesellschaft, Laizistischer Staat), İstanbul 1993.

Tezcan, Levent, Religiöse Strategien der „machbaren“ Gesellschaft, Verwaltete 
Religion und islamistische Utopie in der Türkei, 1. Auflage, Berlin –​ Boston 
2015 (Zit.:Tezcan, Verwaltete Religion).

Teziç, Erdoğan, Anayasa Hukuku –​ Genel Esaslar (Verfassungsrecht –​ Allgemei-
ner Teil), İstanbul 2018.

Theurer, Daniel, Grundrechtsgemeinschaft ohne Grenzen? Die Bedeutung der 
(Gemeinschafts-​) Grundrechte bei der Erweiterung der Europäischen Union; 
das Beispiel der Türkei, Baden-​Baden 2009 (Zit.:  Theurer, Grundrechtsge-
meinschaft ohne Grenzen?).

Toker, Yalçın, Türkiye’de Din ve Vicdan Hürriyeti (Religions-​ und Gewissensfrei-
heit in der Türkei), İstanbul 1993.

Toprak, Binnaz, Die Institutionalisierung des Laizismus in der türkischen 
Republik, 1984.

Toynbee, Arnold Joseph, Medeniyet Yargılanıyor (Beurteilung der Zivilisation), 
İstanbul 1991.

Tunaya, Tarık Zafer, Türkiye’de Siyasi Partiler: 1859–​1952 (Die politischen Par-
teien in der Türkei: 1859–​1952), İstanbul 1995.

Ungern-​Sternberg, Antje von, Religionsfreiheit in Europa: die Freiheit individu-
eller Religionsausübung in Großbritannien, Frankreich und Deutschland: ein 
Vergleich, 2008.

Unruh, Peter, Religionsverfassungsrecht, 4. Auflage, 2018.
Ursinus, Michael, Byzanz, Osmanisches Reich, türkischer Nationalstaat:  Zur 

Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen am Vorabend des Ersten Weltkrie-
ges, in: Baumgärtner, Ingrid/​Lorenz, Richard (Hrsg.), Das Verdämmern der 
Macht: vom Untergang großer Reiche, Orig.-​Ausg., Frankfurt am Main 2000, 
153–​172.

Literaturverzeichnis



238

Veelken, Sebastian, Das Verbot von Weltanschauungs-​ und 
Religions-​gemeinschaften, 1999.

Volkmann, Uwe, Dimensionen des Kopftuchstreits, JURA 2015, 1083–​1094.
Vosgerau, Ulrich, Freiheit des Glaubens und Systematik des Grundgesetzes: zum 

Gewährleistungsgehalt schrankenvorbehaltloser Grundrechte am Beispiel 
der Glaubens-​ und Gewissensfreiheit, Berlin 2007.

Vural, Hasan Sayim, Der Schutz der Religionsfreiheit in der Türkei als Verfas-
sungsgarantie, Islam & Europa als Thema der deutsch-​ türkischen Zusam-
menarbeit X 2012, 49–​105.

Wagner, Stefan, Ersatzgesetzgeber oder nicht? Die problematische Stellung 
des Bundesverfassungsgerichts im politischen System der Bundesrepublik 
Deutschland, Hamburg 2013.

Wall, Heinrich de, Die Lautsi-​Entscheidungen des Europäischen Gerichtshofs 
für Menschenrechte, JURA 2012, 960–​965.

Walter, Christian, Religionsverfassungsrecht Tübingen 2006.
Wedel, Heidi, Der türkische Weg zwischen Laizismus und Islam: zur Entwick-

lung des Laizismusverständnisses in der türkischen Republik, Opladen 1991.
Weithmann, Michael W., Atatürks Erben auf dem Weg nach Westen: die Türkei 

im Spannungsfeld zwischen Nahost und Europa, Orig.-​Ausg., München 1997.
Weller, Pauline, Entweder Robe oder Kopftuch: gläserne Decke für muslimische 

Frauen?, 2016.
Wilms, Heinrich, Selbstverständnistheorie und Definitionsmacht bei Grund-

rechten, dargestellt am Beispiel der Glaubensfreiheit, Festschrift für Martin 
Kriele 1997, 341–​355.

Winter, Jörg, Staatskirchenrecht der Bundesrepublik Deutschland: eine Einfüh-
rung mit kirchenrechtlichen Exkursen, 2., völlig neu bearb. Aufl., 2008.

Wolff, Heinrich Amadeus (Hrsg.), Grundgesetz für die Bundesrepublik Deutsch-
land: Handkommentar, 13. Auflage, Baden-​Baden 2021.

Wrase, Michael, Die Kontroverse um das Kopftuch der muslimischen Lehrerin –​ 
religiös-​kultureller Pluralismus als Verfassungsproblem, in: Religionskonflikt 
im Verfassungsstaat, Göttingen 2010, 360–​392.

Yaşar, Aysun, Das Präsidium für religiöse Angelegenheiten der türkischen Repu-
blik: eine Institution zwischen Staatspolitik und Religion, in: Die politische 
Aufgabe von Religion –​ Perspektiven der drei monotheistischen Religionen, 
Beiheft 87, 2011, 103–​122.

Yurtseven, Yılmaz, Osmanlı Klasik Döneminde İdeoloji, Din ve Siyasi Meşruiyet 
Üzerine Kısa Bir Değerlendirme, GÜHFD 2007, 1255–​1283.

Literaturverzeichnis



239

Zacharias, Diana, Schutz vor religiösen Symbolen durch Art. 4 GG? Ein Beitrag 
zu den negativen religiösen Freiheitsrechten, in: Festschrift für Wolfgang Rüf-
ner zum 70. Geburtstag (Hrsg. von Stefan Muckel), Berlin 2003, 987–​1007.

Zezschwitz, Friedrich von, Glaubensfreiheit und schulische Erziehung  –​ Staat 
oder Eltern?, JZ 1971, 11–​16.

Zimmermann, Ralph, Gesetzesvorbehalt für schulordnungsrechtliche Maßnah-
men gegen religiöse Äußerungen von Schülern?, LKV 2010, 394–​400.

Zippelius, Reinhold, Kommentierung des Art.  4 GG, in:  Dolzer/​Vogel (Hrsg.), 
Bonner Kommentar zum Grundgesetz, Drittbearbeitung, 1989 (Zit.: Zippe-
lius, Art. 4).

Zürcher, Erik Jan, Modernleşen Türkiye’nin Tarihi (Die Geschichte der moderni-
sierenden Türkei), 32. Baskı, İstanbul 2010.

Webquellen
Heinrichs, Thomas, Weltanschauung als Diskriminierungsgrund –​ Begriffsdimen-

sionen und Diskriminierungsrisiken, http://​www.antidiskriminierungsstelle.
de/​SharedDocs/​ Downloads/​DE/​publikationen/​Expertisen/​Uebersichtsarti-
kel_​Weltanschauung_​als_​DiskrGrund_​20160922.pdf?_​_​blob=publication-
File&v=6 (letzter Zugriff am 22.07.2021).

Günther, Christian, Dürfen Arbeitgeber das Tragen religiöser Symbole verbie-
ten?, https://​www.anwalt.de/​rechtstipps/​egmr-​urteil-​duerfen-​arbeitgeber-​
das-​tragen-​religioeser-​symbole-​verbieten_​036967.html (letzter Zugriff am 
20.07.2021).

Martin Wintermeier, Martin Manzel, Verfassungsbeschwerde in der Tür-
kei:  Countdown für mehr Menschenrechte?, in:  Legal Tribune Online, 
31.05.2012, https://​www.lto.de/​persistent/​a_​id/​6294/​ (letzter Zugriff am 
20.07.2021).

Möllers, Christoph, A Tale of two Courts, https://​verfassungsblog.de/​a-​tale-​of-​
two-​courts/​ (letzter Zugriff am 01.07.2021).

Neureither, Georg, Über Kopftücher, Segelanweisungen und das Pech, zur fal-
schen Zeit am falschen Ort und vor dem falschen Senat zu sein, https://​
verfassungsblog.de/​ueber-​kopftuecher-​segelanweisungen-​und-​das-​pech-​
zur-​falschen-​zeit-​am-​falschen-​ort-​sund-​vor-​dem-​falschen-​senat-​zu-​sein/​ 
(letzter Zugriff am 22.07.2021).

Samour, Nahed, Rechtsreferendarin mit Kopftuch:  Rosa Parks im Zuschau-
erraum des Gerichts, https://​verfassungsblog.de/​rechtsreferendarin-​mit-​
kopftuch-​rosa-​parks-​im-​zuschauerraum-​des-​gerichts/​ (letzter Zugriff am 
22.07.2021).

Webquellen



240

Scheer, Ursula, Musliminnen müssen sich nicht verhüllen, https://​www.faz.net/​
aktuell/​ feuilleton/​debatten/​emel-​zeynelabidin-​ueber-​den-​kopftuchstreit-​
13527525.html (letzter Zugriff am 31.07.2021).

Şimşek, Çilem, EGMR:  Türkei diskriminiert 20 Millionen Aleviten, https://​
voelkerrechtsblog.org/​europaischer-​gerichtshof-​fur-​menschenrechte-​turkei-​
diskriminiert-​20-​millionen-​aleviten/​ (letzter Zugriff am 31.07.2021).

Trenkamp, Oliver, Sümeyra legt das Kopftuch an, https://​www.spiegel.de/​ lebe-
nundlernen/​uni/​verbotsstopp-​in-​der-​tuerkei-​suemeyra-​legt-​das-​kopftuch-​
an-​a-​723590.html (letzter Zugriff am 30.10.2021).

Wrase, Michael, Kopftuch revisited –​ Karlsruhe ebnet Weg für religiöse Vielfalt in 
der Schule, https://​www.juwiss.de/​15-​2015/​ (letzter Zugriff am 31.10.2021).

Literaturverzeichnis



Anhang 1 –​ Entscheidungsauswahl

Deutschland
BVerfGE 7, 198 = DÖV 1958, 153 –​ Lüth-​Entscheidung
BVerfGE 12, 1 = NJW 1961, 211 –​ Tabak-​Fall
BVerfGE 12, 45 = NJW 1961, 355 –​ Kriegsdienstverweigerung I
BVerfGE 19, 129 = NJW 1965, 2339 –​ Umsatzsteuerpflicht
BVerfGE 19, 206 = NJW 1966, 147 –​ Kirchenbausteuer
BVerfGE 24, 236 = NJW 1969, 31 –​ Aktion Rumpelkammer
BVerfGE 24, 289 = NJW 1969, 289 –​ Hessisches Schulgebet
BVerfGE 28, 243 = NJW 1970, 1729 –​ Dienstpflichtverweigerung
BVerfGE 30, 415 = NJW 1971, 931 –​ Mitgliedschaftsrecht (Kirchenaustritt)
BVerfGE 32, 40 = NJW 1972, 93 –​ Kriegsdienstverweigerer
BVerfGE 32, 98 = NJW 1972, 327 –​ Gesundbeter
BVerfGE 33, 23 = NJW 1972, 1183 –​ Eidesverweigerung
BVerfGE 35, 366 = NJW 1973, 2196 –​ Kreuz im Gerichtsaal
BVerfGE 41, 29 = NJW 1976, 947 –​ Simultanschule BW
BVerfGE 41, 65 = NJW 1976, 950 –​ Gemeinsame Schule Bayern
BVerfGE 41, 88 = NJW 1976, 952 –​ Gemeinschaftsschule NW
BVerfGE 44, 37 = NJW 1977, 1282 –​ Kirchenaustrittserklärung
BVerfGE 47, 46 = NJW 1980, 807 –​ Sexualkunde
BVerfGE 48, 127 = DÖV 1978, 507 –​ Wehrpflichtnovelle
BVerfGE 49, 375 = NJW 1979, 209 –​ Lohnsteuerkarte
BVerfGE 52, 223 = NJW 1980, 575 –​ Schulgebet
BVerfGE 59, 360 = NJW 1982, 1375 –​ Schülerberater
BVerfGE 74, 51 = NVwZ 1987, 573 –​ Nachfluchttatbestände
BVerfGE 74, 102 = NJW 1988, 45 –​ Erziehungsmaßregeln
BVerfGE 74, 244 = NJW 1987, 2359 –​ Religionsunterricht
BVerfGE 78, 391 = NJW 1989, 1211 –​ Totalverweigerung
BVerfGE 79, 69 = NJW 1989, 827 –​ Eidespflicht
BVerfGE 83, 341 = NJW 1991, 2623 –​ Bahá’í
BVerfGE 93, 1 = NJW 1995, 2477 –​ Kruzifix
BVerfGE 104, 337 = NJW 2002, 663 –​ Schächtverbot
BVerfGE 105, 279 = NJW 2002, 2626 –​ Osho-​Entscheidung
BVerfGE 108, 232 = NJW 2003, 3111 –​ Kopftuch
BVerfGE 111, 307 = NJW 2004, 3407 –​ EGMR-​Entscheidungen
BVerfGE 128, 326 = NJW 2011, 1931 –​ EGMR Sicherungsverwahrung



242

BVerfGE 137, 273 = JuS 2015, 665 –​ Katholischer Chefarzt
BVerfGE 138, 296 = NJW 2015, 1359 –​ Kopftuch in Westfallen
BVerfGE 144, 20 = NJW 2017, 611 –​ NPD-​Verbotsverfahren
BVerfGE 153, 1 = NJW 2020, 1049 –​ Kopftuchverbot für Rechtsreferendarinnen
BAGE 62, 59 = NJW 1990, 203 –​ Gewissenskonflikts des Arbeitnehmers
BAGE 103, 111 = NJW 2003, 1685 –​ Verkäuferin mit islamischem Kopftuch
BAGE 137, 164 = NJW 2011, 3319 –​ Kündigung wegen Glaubenskonflikts
BAGE 139, 144 = NJW 2012, 1099 –​ Kündigung wegen Kirchenaustritts
BVerwGE 68, 62 = NJW 1983, 2580 –​ Liturgisches Glockengeläut
BVerwGE 89, 368 = NVwZ 1992, 1192 –​ Weltanschauungsschule
BVerwGE 90, 112 = NJW 1992, 2496 –​ Osho
BVerwGE 90, 163 = NJW 1992, 2779 –​ Zeitschlagen von Kirchturmuhr
BVerwGE 94, 82 = NVwZ 1994, 578 –​ Muslimin im Sportunterricht
BVerwGE 99, 1 = NVwZ 1996, 61 –​ Schächtverbot I
BVerwGE 105, 117 = NJW 1997, 2396 –​ Zeugen Jehovas und Körperschaftsrechte
BVerwGE 107, 75 = NJW 1999, 769 –​ Ethikunterricht in Baden-​Württemberg
BVerwGE 109, 40 = NJW 1999, 3063 –​ Kruzifix in der Schule
BVerwGE 112, 227 = NJW 2001, 1225 –​ Schächtverbot II
BVerwGE 116, 359 = NJW 2002, 3344 –​ Islamisches Kopftuch I
BVerwGE 121, 140 = NJW 2004, 3581 –​ Islamisches Kopftuch II
BVerwGE 127, 302 = NJW 2006, 77 –​ Befehlsverweigerung aus Gewissensgründen
BVerwGE 131, 242 = NJW 2008, 3654 –​ Kein Pauschales Kopftuchverbot
BVerwGE 141, 223 = NVwZ 2012, 162 –​ Verrichtung von Gebeten in der Schule

Türkei
TVerfGE, G. 1970/​53, E.1971/​76, Urt. vom 21. Oktober 1971  –​ Personale im 
Amt für religiöse Angelegenheiten
TVerfGE, G. 1971/​1, E. 1971/​11, Urt. vom 20. Mai 1971 –​ Parteiverbot
TVerfGE, G. 1979/​9, E.1979/​44, Urt. vom 27. November 1979 –​ Obligatorische 
Angabe der Religionszugehörigkeit in Ausweisen
TVerfGE, G. 1986/​11, E.1986/​26, Urt. vom 4. November 1986  –​ Himmlische 
Religionen
TVerfGE, G. 1989/​1 E.1989/​12, Urt. vom 07. März 1989 –​ Islamische Bedeckung 
an Hochschulen
TVerfGE, G. 1990/​36 E.1991/​8, Urt. vom 09. April 1991 –​ Kleiderordnung von 
höherer Bildung
TVerfGE, G. 1995/​17, E.1995/​16, Urt. vom 21. Juni 1995 –​ Bahai –​ Glauben auf 
Personalausweisen

Anhang 1 –​ Entscheidungsauswahl



243

TVerfGE, G. 1995/​25, E.1996/​5, Urt. vom 02. Februar 1996 –​ Offenlegung der 
Religionszuständigkeit
TVerfGE, G. 1997/​62, E.1998/​52, Urt. vom 16. September 1998 –​ Erlaubnis für 
Religionsschule
TVerfGE, G. 2002/​91, E. 2001/​309, Urt. vom 15. Oktober 2002 –​ Anwaltsrecht
TVerfGE, G. 2005/​16, E.2009/​139, Urt. vom 08. Oktober 2009 –​ Das Amt für 
religiöse Angelegenheiten und Korankurse
TVerfGE, G. 2008/​16 E. 2008/​116, Urt. vom 06. Juni 2008 –​ Kleiderordnung von 
höherer Bildung
TVerfGE, G. 2012/​65, E.2012/​128, Urt. vom 20. September 2012 –​ Gesetz über 
der Grundschulbildung
TVerfGE, Mehmet Güler Başvurusu, B.N. 15950/​2015, Urt. vom 02. 
Oktober 2015.
TVerfGE, Esra Nur Özbey Başvurusu, B.N. 2013/​7443, Urt. vom 20. Mai 2015.
TVerfGE, Sevim Akat Eşki Başvurusu, B.N. 2013/​2187, Urt. vom 19. 
Dezember 2013.
TVerfGE, Tuğba Arslan Başvurusu, B.N. 2014/​256, Urt. vom 25. Juni 2014.
TVerfGE, B.S. Başvurusu, B.N. 2015/​8491, Urt. vom 18. Juli 2018.

EGMR
EGMR, Engel und Andere v. Niederlande, Urt. vom 8. Juni 1976, Appl. No. 
5100-​02/​71.
EKMR, Arrowsmith v. Vereinigte Königreich, Urt. Vom 16. Mai 1977, Appl. No. 
7050/​75.
EGMR, Sunday Times v. Vereinigtes Königreich, Urt. vom 26. April 1979, Appl. 
No. 6538/​74.
EGMR, Angelina v. Schweden, Urt. vom 03. Februar 1986, Appl. No. 10491/​83.
EKMR, Hazar und Açık v. Türkei, Urt. vom 11. Oktober 1991, Appl. No. 16311/​
90, 16312/​90, 16313/​90.
EGMR, Kokkinakis v. Griechenland, Urt. vom 25. Mai 1993, Appl. No. 14307/​88.
EGMR, Buscarini v. San Marino, Urt. vom 04. Mai 2000, Appl. No. 31657/​96.
EGMR, Cha’re Shalom Ve Tsedek v. Frankreich, Urt. vom 27. Juni 2000, Appl. 
No. 27417/​95.
EGMR, Dahlab v. Schweiz, Urt. vom 15. Februar 2001, Appl. No. 42393/​98.
EGMR, Refah Partisi und Andere v. Türkei, Urt. vom 13. Februar 2003, Appl. 
No. 41344/​98.
EGMR, Görgülü v. Deutschland, Urt. vom 26. Februar 2004, Appl. No. 74969/​01.

EGMR



244

EGMR, Leyla Şahin v. Türkei, Urteil vom 10. November 2005, Appl. No. 44774/​
98 (2).
EGMR, Hasan und Eylem Zengin v. Türkei, Urt. vom 09. Dezember 2007, Appl. 
No. 1448/​04.
EGMR, Alexandridis v. Griechenland, Urt. vom 21. Februar 2008, Appl. No. 
19516/​06.
EGMR, Leela Förderkreis v. Deutschland, Urt. vom 06. November 2008, Appl. 
No. 58911/​00.
EGMR, Dogru v. Frankreich, Urt. vom 04. Dezember 2008, Appl. No. 27058/​05.
EGMR, Kervanci v. Frankreich, Urt. vom 04. Dezember 2008, Appl. No. 31645/​
04.
EGMR, Aktas und Andere v. Frankreich, Urt. vom 30. Juni 2009, Appl. No. 
43563/​08.
EGMR, Sinan Işık v. Türkei, Urt. vom 02. Februar 2010, Appl. No. 21924/​05.
EGMR, Appel-​Irrgang und Andere v. Deutschland, Urt. vom 06. Oktober 2009, 
Appl. No. 45216/​07.
EGMR, Wasmuth v. Deutschland, Urt. vom 17. Februar 2011, Appl. No. 12884/​
03.
EGMR, Lautsi v. Italien, Urt. vom 18. März 2011, Appl. No. 30814/​06.
EGMR, Dimitras und Andere v. Griechenland, Urt. vom 06. Dezember 2012, 
Appl. No. 42837/​06
EGMR, Eweida und Andere v. Vereinigte Königreich, Urt. vom 15. Januar 2013, 
Appl. No. 48420/​10, 36516/​10, 51671/​10, 59842/​10.
EGMR, S.A.S. v. Frankreich, Urt. vom 01. Juli 2014, Appl. No. 43835/​11.
EGMR, Mansur Yalçın und Andere v. Türkei, Urt. vom 16. September 2014, 
Appl. No. 21163/​11.
EGMR, İzzettin Doğan und Andere v. Türkei, Urt. vom 26. April 2016, Appl. 
No. 62649/​10.

Anhang 1 –​ Entscheidungsauswahl



Anhang 2 –​ Artikelauswahl der türkischen 
Verfassungen

Türkische Verfassung von 1924
Art. 2 TVerf von 1924: „Religion des Ttürkischen Reiches ist der Islam, offizielle 
Sprache das Türkische, Hauptstadt die Stadt Angora.“902

Art.  26 TVerf von 1924:  „Die Große Nationalversammlung handelt selbst 
bei Staatsakten wie Inkraftsetzung von Scheriatrechtsbestimmungen, Abfas-
sung, Abänderung, Auslegung und Aufhebung von Gesetzen, Abschluss von 
Staats-​ und Friedensverträgen, Kriegserklärung, Prüfung und Genehmigung der 
Gesetze über den Staatshaushaltsplan und den Rechnungsabschluss, Anordnung 
von Münzprägungen, Genehmigung und Aufhebung von Verträgen und Kon-
zessionen betr. Monopole und finanzielle Verpflichtungen, Erlass einer allge-
meinen oder besonderen Amnestie, Milderung oder Umwandlung von Strafen, 
Aufschub von Ermittlungen und Strafvollstreckungen, Anordnung der Vollstre-
ckung rechtskräftiger gerichtlicher Todesurteile.“903

Art. 68 TVerf von 1924: „(1) Jeder Türke wird frei geboren und lebt frei. (2) 
Freiheit bedeutet, nach Belieben handeln zu dürfen, soweit nicht ein anderer 
dadurch geschädigt wird. (3) Die Grenze der Freiheit, die zu den natürlichen 
Rechten gehört, ist für jedermann die Grenze der Freiheit der anderen. Diese 
Grenze wird nur durch das Gesetz bestimmt.“

Art. 69 TVerf von 1924: „Die Türken sind vor Gesetze gleich und ausnahmslos 
verpflichtet, das Gesetz zu achten. Klassen-​, Stände-​, Familien-​ und Personen-
vorrechte jeder Art sind abgeschafft und verboten.“

Art. 70 TVerf von 1924: „Unverletzlichkeit der Person, Freiheit des Gewissens, 
des Gedankens, der Rede, der Veröffentlichung, des Reisens, Vertragsfreiheit, 

	902	 Durch Gesetz Nr. 1222 vom 10. April 1928 erhielt der Artikel 2 folgende Fassung: „Die 
Amtssprache des Türkischen Reiches ist Türkisch; seine Hauptstadt ist die Stadt 
Ankara.“

		  Durch Gesetz Nr.  3115 vom 5. Februar 1937 erhielt der Artikel 2 folgende Fas-
sung: „Das Türkische Reich ist republikanisch, nationalistisch, volksverbunden, inter-
ventionistisch, laizistisch und revolutionär. Seine Amtssprache ist türkisch. Seine 
Hauptstadt ist die Stadt Ankara.“

	903	 Durch Gesetz Nr. 1222 vom 10. April 1928 wurden im Artikel 26 die Worte „Inkraft-
setzung von Scheriatrechtsbestimmungen“ gestrichen.



246

Freiheit der Arbeit, des Eigentums und des Besitzes, Vereins-​ und Versamm-
lungsfreiheit gehören zu den natürlichen Rechten der Türken.“

Art. 75 TVerf von 1924:  „Niemand darf wegen seiner Religion, Konfession, 
Ordenszugehörigkeit oder philosophischen Forschung getadelt werden. Jeder 
Gottesdienst ist frei, soweit er nicht gegen die öffentliche Ordnung, die guten 
Sitten oder die Gesetze verstößt.“

Art. 86 TVerf von 1924:  „(1) Im Krieg oder im Zustand drohender Kriegs-
gefahr oder bei einem Aufstand oder in dem Falle, dass sichere Anzeichen für 
gegen das Vaterland und die Republik gerichtete starke und tatsächliche Unter-
nehmungen vorhanden sind, kann der Ministerrat über das ganze Land oder 
örtlich beschränkt für höchstens einen Monat der Annahmezustand verkünden 
und hat dies unverzüglich der Nationalversammlung zur Bestätigung mitzutei-
len. Die Nationalversammlung kann die Dauer des Ausnahmezustandes erfor-
derlichenfalls verlängern oder verkürzen. Wenn die Nationalversammlung nicht 
tagt, so ist sie unverzüglich zur Tagung einzuberufen. Die weitere Fortdauer des 
Ausnahmezustands unterliegt der Entscheidung der Versammlung. (2) Ausnah-
mezustand bedeutet die vorübergehende Beschränkung oder Aufhebung der 
Unverletzlichkeit der Person und der Wohnung, der Freiheiten der Presse, des 
Briefgeheimnisses und der Gründung von Vereinen und Gesellschaften. (3) Der 
Bereich des Ausnahmezustandes und die Art und Weise der Ausführung der in 
diesem Bereich anzuwendenden Vorschriften und Maßnahmen und im Kriegs-
fall auch die Art der Einschränkung und Aufhebung der Unverletzlichkeiten und 
der Freiheiten sind durch Gesetz zu bestimmen.“904

Türkische Verfassung von 1961
Art. 2 TVerf von 1924: „Die Türkische Republik ist eine auf den Menschenrech-
ten und den in der Präambel festgesetzten Grundprinzipien begründeter natio-
naler, demokratischer, laizistischer und sozialer Rechtsstaat.“

Art. 11 TVerf von 1961: „(1) Die Grundrechte und -​freiheiten dürfen allein 
durch Gesetz und nur nach Maßgabe und des Wortlautes und Sinnes der Ver-
fassung eingeschränkt werden. (2) Ein Gesetz darf ein Recht oder eine Freiheit 
in ihrem Kern nicht antasten, selbst nicht im Hinblick auf das öffentliche Wohl, 

	904	 Durch Gesetz Nr. 4695 vom 10. Januar 1945 wurde der Wortlaut des Artikels 86 gemäß 
dem modernen türkischen Sprachgebrauch formuliert. Die deutsche Übersetzung 
blieb unberührt.

Anhang 2 –​ Artikelauswahl der türkischen Verfassungen



247

die allgemeinen Sitten, die öffentliche Ordnung, die soziale Gerechtigkeit, die 
nationale Sicherheit oder aus ähnlichen Gründen.“905

Art. 12 TVerf von 1961: „(1) Alle sind vor dem Gesetz gleich, ohne Rücksicht 
auf Unterschiede aufgrund von Sprache, Rasse, Farbe, Geschlecht, politischer 
Ansicht, Weltanschauung, Religion und Bekenntnis. (2) Weder einer Person 
noch einer Familie, Gruppe oder Klasse darf ein Vorrecht eingeräumt werden.“

Art.  15 TVerf von 1961:  „(1) Die Geheimsphäre des Privatlebens ist unan-
tastbar. Die infolge eines gerichtlichen Verfahrens erforderlichen Ausnahmen 
bleiben vorbehalten. (2) Sofern nicht ein ordnungsgemäß erlassenes Gerichts-
urteil in den im Gesetz ausdrücklich vorgesehenen Fällen vorliegt oder die 
Anordnung einer gesetzlich für zuständig erklärten Behörde in Fällen, in denen 
es die nationale Sicherheit oder öffentliche Ordnung erfordert, dürfen weder die 
Person noch die Privatsphäre durchsucht oder die persönliche Habe und Privat-
papiere eines Individuums einer Durchsuchung oder Beschlagnahme unterzo-
gen werden.“906

Türkische Verfassung von 1961

	905	 Durch Gesetz Nr. 1488 vom 20. September 1971 wurde der Artikel 11 wie folgende 
Fassung geändert: „ (1) Die Grundrechte und -​freiheiten können zum Schutze des 
Bestandes von Staatsgebiet und Staatsvolk, der republikanischen Staatsform, der nati-
onalen Sicherheit, der öffentlichen Ordnung, des öffentlichen Wohls, der allgemeinen 
Sitten und der öffentlichen Gesundheit oder aus den in anderen Bestimmungen der 
Verfassung aufgeführten besonderen Gründen allein durch Gesetz und nur nach 
Maßgabe des Wortlauts und Sinnes der Verfassung eingeschränkt werden. (2) Das 
Gesetz darf den Kern der Grundrechte und -​freiheiten nicht antasten. (3) Keines der 
in dieser Verfassung aufgeführten Grund-​ und Freiheitsrechte darf in der Absicht 
gebraucht werden, die Menschenrechte und -​freiheiten oder den Bestand des türki-
schen Staatsgebietes und Staatsvolks oder die republikanische Staatsform mit ihren in 
der Verfassung festgelegten Wesensmerkmalen unter Berufung auf die Verschieden-
heit von Sprache, Rasse, Klasse, Religion und Konfession zu beseitigen. (4) Die Strafen 
für Handlungen und Verhaltensweisen, die gegen diese Bestimmungen verstoßen, 
werden durch Gesetze bestimmt.“

	906	 Durch Gesetz Nr. 1488 vom 20. September 1971 wurde der Artikel 15 wie folgende 
Fassung geändert: „(1) Die Geheimsphäre des Privatlebens ist unantastbar. Die infolge 
eines gerichtlichen Verfahrens erforderlichen Ausnahmen bleiben vorbehalten. (2) 
Sofern nicht ein ordnungsgemäß erlassenes Gerichtsurteil in den im Gesetz ausdrück-
lich vorgesehenen Fällen vorliegt oder die Anordnung einer gesetzlich für zuständig 
erklärten Behörde in Fällen, in denen es die nationale Sicherheit oder öffentliche 
Ordnung erfordert, dürfen weder die Person noch die Privatsphäre durchsucht oder 
die persönliche Habe und Privatpapiere eines Individuums einer Durchsuchung oder 
Beschlagnahme unterzogen werden.“



248

Art. 19 TVerf von 1961: „(1) Jedermann hat das Recht, frei den Geboten sei-
nes Gewissens zu folgen, sein eigenes Glaubensbekenntnis zu wählen und seine 
eigenen Überzeugungen zu haben. (2) Alle Arten des Gottesdienstes sowie reli-
giöse Zeremonien und Riten sind frei, sofern sie nicht gegen die öffentliche Ord-
nung oder Moral oder gegen die zu ihrer Aufrechterhaltung erlassenen Gesetze 
verstoßen. (3) Niemand darf zum Gottesdienst oder zur Teilnahme an religiö-
sen Zeremonien und Riten oder zur Kundgabe seines Glaubens und seiner reli-
giösen Überzeugung gezwungen werden. Niemand darf seines Glaubens und 
seiner religiösen Überzeugung wegen getadelt werden. (4) Religiöse Erziehung 
und Religionsunterricht bleiben dem Willen und der Entscheidung der Einzel-
nen überlassen, bei Minderjährigen ihren gesetzlichen Vertretern. (5) Niemand 
darf die Religion, religiöse Gefühle oder von der Religion als heilig betrachtete 
Gegenstände in irgendeiner Weise zum politischen oder persönlichen Nut-
zen, zum Gewinn von Macht oder mit der Absicht, die grundlegende sozialen 
wirtschaftliche und rechtliche Ordnung des Staates auf religiöse Prinzipien zu 
gründen, ausbeuten oder missbrauchen. Wer gegen dieses Verbot verstößt oder 
andere dazu veranlasst, ist gemäß den zuständigen Gesetzen strafbar; Vereine 
werden auf Anordnung der zuständigen Gerichte, politische Parteien auf Anord-
nung des Verfassungsgerichtshofes aufgelöst.“

Art. 57 Abs. 4 TVerf von 1961: „Hinsichtlich des Verfassungsgerichtshofs und 
deren Entscheidung über die Auflösung von Parteien, müssen politische Parteien 
dem Gericht ihre Einnahmequellen und ihre Ausgaben offengelegt werden.“

Art.  145 TVerf von 1961:  „(1) Der Verfassungsgerichtshof besteht aus 15 
ordentlichen und 5 Ersatzmitgliedern. Vier den ordentlichen Mitgliedern wer-
den vom Kassationshof und drei von der Vollversammlung des Staatsrates aus 
der Mitte ihrer Präsidenten und Mitglieder einschließlich der beiden General-
staatsanwälte mit absoluter Mehrheit der Gesamtmitgliederzahl in geheimer 
Abstimmung gewählt. Auf die gleiche Weise wird ein Mitglied von der Voll-
versammlung des Rechnungshofes aus der Mitte seiner Mitglieder und des 
Präsidenten gewählt. Die Nationalversammlung wählt drei und der Senat der 
Republik zwei Mitglieder. Zwei Mitglieder werden vom Präsidenten der Repu-
blik gewählt. Eines von diesen Mitgliedern wird vom Präsidenten der Republik 
aus drei Kandidaten gewählt, die von der Vollversammlung des Militärkassati-
onshofs mit absoluter Mehrheit der Gesamtmitgliederzahl in geheimer Abstim-
mung aufgestellt werden. Die von den beiden Gesetzgebenden Versammlungen 
außerhalb des Kreises der Abgeordneten und Senatoren zu wählenden Mitglie-
dern werden mit absoluter Mehrheit der Gesamtmitgliederzahl in geheimer 
Abstimmung gewählt. Die Aufstellung der Kandidaten sowie die Grundsätze 
und das Verfahren bei den seitens der von den Gesetzgebenden Versammlungen 

Anhang 2 –​ Artikelauswahl der türkischen Verfassungen



249

vorzunehmenden Wahlen sind durch Gesetz zu regeln. (2) Das Verfassungsge-
richt wählt aus der Mitte seiner eigenen Mitglieder in geheimer Abstimmung 
mit absoluter Mehrheit für eine Amtsperiode von vier Jahren einen Präsidenten 
und einen stellvertretenden Präsidenten; eine Wiederwahl ist zulässig. (3) Ein 
ordentliches sowie ein Ersatzmitglied muss das 40. Lebensjahr vollendet haben 
und Präsident, Mitglied oder Generalstaatsanwalt am Kassationshof, Staatsrat, 
Militärkassationshof oder Rechnungshof gewesen sein oder mindestens fünf 
Jahre lang dem Lehrkörper einer Universitätsfakultät für Rechts-​, Wirtschafts-​ 
oder Politische Wissenschaft angehört haben oder 15 Jahre lang in der Rechts-
pflege tätig gewesen sein.  (4) Der Kassationshof wählt zwei, der Staatsrat und 
jede der beiden Gesetzgebungskörperschaften je ein Ersatzmitglied für den 
Verfassungsgerichtshof. Das Verfahren bei der Wahl der Ersatzmitglieder ist 
dasselbe wie für die Wahl der ordentlichen Mitglieder.  (5) Die Mitglieder des 
Verfassungsgerichtshofes dürfen keinerlei öffentliche oder private Aufgaben 
übernehmen.907

Art.  149 TVerf von 1961:  „Der Präsident der Republik, die Fraktionen der 
politischen Parteien in den Gesetzgebenden Körperschaften, die politischen 
Parteien, die in der Türkischen Großen Nationalversammlung eine Fraktion 
haben, sowie diejenigen politischen Parteien, die bei den letzten allgemeinen 
Wahlen zur Nationalversammlung mindestens ein Zehntel der gültigen Stim-
men erhalten haben, ferner ein Sechstel der gesamten Mitgliederzahl der bei-
den Gesetzgebenden Körperschaften und –​ auf den Gebieten, die ihre Existenz 
und ihre Aufgaben berühren –​ der Hohe Richterausschuss, der Kassationshof, 
der Staatsrat, der Militärkassationshof und die Universitäten können unmittel-
bar vor dem Verfassungsgericht Nichtigkeitsklage erheben mit der Behauptung, 
dass Gesetze oder die Geschäftsordnungen der Türkischen Großen Nationalver-
sammlung oder bestimmte Artikel oder Bestimmungen davon verfassungswid-
rig sind.“908

Art.  151 TVerf von 1961:  „(1) Wenn ein mit einer Sache befasstes Gericht 
die Bestimmungen eines für den betreffenden Fall zur Anwendung kommen-
den Gesetzes für verfassungswidrig hält oder zu der Überzeugung kommt, dass 
der von einer der Prozessparteien erhobene Einwand der Verfassungswidrigkeit 
ernstlich in Betracht kommt, so hat es den Prozess bis zur diesbezüglichen Ent-
scheidung des Verfassungsgerichtes auszusetzen. (2) Ist das Gericht der Auf-
fassung, dass die Behauptung der Verfassungswidrigkeit nicht ernst zu nehmen 

	907	 Der Artikel wird durch das Gesetz Nr. 1488 vom 20. September 1971 geändert.
	908	 Der Artikel wird durch das Gesetz Nr. 1488 vom 20. September 1971 geändert.

Türkische Verfassung von 1961



250

sei, wird über sie von der Revisionsinstanz zusammen mit dem Urteil in der 
Hauptsache entschieden. (3) Das Verfassungsgericht fällt und begründet seine 
Entscheidung innerhalb von sechs Monaten seit Eingang der Sache. (4) Kann 
in dieser Frist nicht entschieden werden, führt das Gericht nach seiner eigenen 
Überzeugung das Verfahren gemäß den in Kraft befindlichen Vorschriften zu 
Ende. Geht jedoch die Entscheidung des Verfassungsgerichts ein, bevor die Ent-
scheidung in der Hauptsache rechtskräftig wird, hat das Gericht der Entschei-
dung des Verfassungsgerichts Folge zu leisten.“909

Art. 154 TVerf von 1961: „Das Amt für religiöse Angelegenheiten, welches in 
die allgemeine Verwaltung eingegliedert ist, nimmt die ihm durch ein besonde-
res Gesetz vorgeschriebenen Aufgaben wahr.“

Türkische Verfassung von 1982
Präambel Abs. 5 TVerf von 1982:  „[…] dass keinerlei Aktivität gegenüber den 
türkischen nationalen Interessen, der türkischen Existenz, dem Grundsatz der 
Unteilbarkeit von Staatsgebiet und Staatsvolk, den geschichtlichen und ideellen 
Werten des Türkentums und dem Nationalismus, den Prinzipien und Refor-
men sowie dem Zivilisationismus Atatürks geschützt wird und heilige religiöse 
Gefühle, wie es das Prinzip des Laizismus erfordert, auf keine Weise mit den 
Angelegenheiten und der Politik des Staates werden vermischt werden…“910

Art. 2 TVerf von 1982: „Die Republik Türkei ist ein im Geiste des Friedens der 
Gemeinschaft, der nationalen Solidarität und der Gerechtigkeit die Menschen-
rechte achtender, dem Nationalismus Atatürks verbundener und auf den in der 
Präambel verkündeten Grundprinzipien beruhender demokratischer, laizisti-
scher und sozialer Rechtsstaat.“

Art.  10 TVerf von 1982:  „(1) Alle sind vor dem Gesetz gleich, ohne Rück-
sicht auf Unterschiede aufgrund von Sprache, Rasse, Farbe, Geschlecht, politi-
scher Ansicht, Weltanschauung, Religion, Bekenntnis und ähnlicher Gründe. (2) 
Frauen und Männer sind gleichberechtigt. Der Staat ist verpflichtet, die Gleich-
heit zu verwirklichen.911 Maßnahmen, die zu diesem Zweck ergriffen werden, 
dürfen nicht als Verstoß gegen den Gleichheitsgrundsatz ausgelegt werden.912 

	909	 Der Artikel wird durch das Gesetz Nr. 1488 vom 20. September 1971 geändert.
	910	 Der Absatz wird durch Artikel 1 des Gesetzes Nr. 4709 vom 3.10.2001 geändert.
	911	 Durch Gesetz Nr. 5170 vom 7. Mai 2004 wurde im Artikel 10 nach dem Abs. 1 fol-

gender Absatz eingefügt.
	912	 Durch Art. 1 des Gesetzes Nr. 5982 vom 7. Mai 2010 wurde der Artikel 10 geändert. 

Der Satz wurde dem Abs. 2 angefügt.

Anhang 2 –​ Artikelauswahl der türkischen Verfassungen



251

Maßnahmen zum Schutz von Kindern, Alten, Behinderten, Witwen und Waisen 
von Gefallenen oder im Dienst Verstorbenen sowie von Invaliden und Vetera-
nen gelten nicht als Verstoß gegen den Gleichheitsgrundsatz.913 (3) Weder einer 
Person noch einer Familie, Gruppe oder Klasse darf ein Vorrecht eingeräumt 
werden. (4) Die Staatsorgane und Verwaltungsbehörde haben bei all ihren 
Akten914 gemäß dem Prinzip der Gleichheit vor dem Gesetz zu handeln.“

Art. 13 TVerf von 1982:  „Die Grundrechte und -​freiheiten können mit der 
Maßgabe, dass ihr Wesenskern unberührt bleibt, nur aus den in den betreffen-
den Bestimmungen aufgeführten Gründen und nur durch Gesetz beschränkt 
werden. Die Beschränkungen dürfen nicht gegen Wortlaut und Geist der Ver-
fassung, die Notwendigkeiten einer demokratischen Gesellschaftsordnung und 
der laizistischen Republik sowie gegen den Grundsatz der Verhältnismäßigkeit 
verstoßen.“915

Art. 14 TVerf von 1982:  „(1) Von den Grundrechten und -​freiheiten dieser 
Verfassung darf keines gebraucht werden, um Aktivitäten mit dem Ziel zu entfal-
ten, die unteilbare Einheit von Staatsgebiet und Staatsvolk zu zerstören und die 
auf den Menschenrechten beruhende demokratische und laizistische Republik 
zu beseitigen. (2) Keine Vorschrift der Verfassung darf so ausgelegt werden, als 
erlaube sie dem Staat oder den Personen Tätigkeiten zu entfalten zu dem Zweck, 
die durch die Verfassung gewährten Grundrechte und –​freiheiten zu beseitigen 
oder über das in der Verfassung vorgesehene Maß hinaus zu beschränken. (3) 
Die Sanktionen, die gegen diejenigen anzuwenden sind, welche gegen diese Ver-
bote handeln, werden durch Gesetz geregelt.“916

Art. 24 TVerf von 1982: „(1) Jedermann genießt die Freiheit des Gewissens, 
der religiösen Anschauung und Überzeugung. (2) Soweit nicht gegen die Vor-
schriften des Art.  14 verstoßen wird, sind Gottesdienste, religiöse Zeremo-
nien und Feiern frei. (3) Niemand darf gezwungen werden, an Gottesdiensten, 

Türkische Verfassung von 1982

	913	 Durch Art. 1 des Gesetzes Nr. 5982 vom 7. Mai 2010 wurde der Artikel 10 geändert. 
Der Satz wurde dem Abs. 2 angefügt.

	914	 Durch Gesetz Nr. 5735 vom 9. Februar 2008 wurde im Artikel 10 Abs. 4 nach den 
Worten “ihren Akten” die Worte “und im Hinblick auf die Inanspruchnahme öffent-
licher Leistungen” eingefügt. Durch Entscheidung des Verfassungsgerichts Nr. 2008/​
116 vom 5. Juni 2008 wurde der Artikel 1 des Gesetzes Nr. 5735, der den Artikel 10 
Abs. 4 ergänzt hätte, als verfassungswidrig aufgehoben.

	915	 Der Artikel wird durch Artikel 2 des Gesetzes Nr. 4709 vom 3.10.2001 grundlegend 
geändert.

	916	 Der Artikel wird durch Artikel 3 des Gesetzes Nr. 4709 vom 3.10.2001 grundlegend 
geändert.



252

religiösen Zeremonien und Feiern teilzunehmen, seine religiöse Anschauung 
und seine religiösen Überzeugungen zu offenbaren; niemand darf wegen seiner 
religiösen Anschauungen und Überzeugungen gerügt oder einem Schuldvor-
wurf ausgesetzt werden. (4) Die Religions-​ und Sittenerziehung und -​lehre wird 
unter der Aufsicht und Kontrolle des Staates durchgeführt. Religiöse Kultur 
und Sittenlehre gehören in den Primar-​ und Sekundarschulanstalten zu den 
Pflichtfächern. Darüber hinaus ist religiöse Erziehung und Lehre vom eigenen 
Wunsch der Bürger, bei Minderjährigen vom Verlangen der gesetzlichen Vertre-
ter abhängig. (5) Niemand darf, um die soziale, wirtschaftliche, politische oder 
rechtliche Ordnung des Staates auch nur zum Teil auf religiöse Regeln zu stützen 
oder politischen oder persönlichen Gewinn oder Nutzen zu erzielen, in welcher 
Weise auch immer, Religion oder religiöse Gefühle oder einer Religion als heilig 
geltende Gegenstände ausnutzen oder missbrauchen.“

Art.  25 TVerf von 1982:  „(1) Jedermann genießt Meinungs-​ und Überzeu-
gungsfreiheit. (2) Niemand darf, aus welchem Grund und zu welchem Zweck 
auch immer, zur Äußerung seiner Meinungen und Überzeugungen gezwungen 
werden; er darf wegen seiner Meinungen und Überzeugungen nicht gerügt oder 
einem Schuldvorwurf ausgesetzt werden.“

Art. 41 TVerf von 1982:917 „(1) Die Familie ist die Grundlage der türkischen 
Gesellschaft. Die Familie ist die Grundlage der türkischen Gesellschaft und 
beruht auf der Gleichheit von Mann und Frau.918 (2) Der Staat trifft die notwen-
digen Maßnahmen und gründet die notwendigen Einrichtungen, um das Wohl 
und Heil der Familie sowie insbesondere den Schutz der Mutter und der Kinder 
und die Lehre und Anwendung der Familienplanung zu gewährleisten. (3) Jedes 
Kind hat das Recht auf Schutz und Fürsorge sowie unter Vorbehalt seiner offen-
sichtlichen höheren Interessen auf Begründung und Führung einer persönlichen 
und direkten Beziehung zu Mutter und Vater. (4) Der Staat ergreift die erforder-
lichen Maßnahmen zum Schutz der Kinder gegen Missbrauch und Gewalt.“

Art. 90 Abs. 5 TVerf von 1982: „(5) Die verfahrensgemäß in Kraft gesetzten völ-
kerrechtlichen Verträge haben Gesetzeskraft. Gegen sie kann das Verfassungsge-
richt mit der Behauptung der Verfassungswidrigkeit nicht angerufen werden. 
Soweit Grundrechte und –​freiheiten regelnde Vorschriften verfahrensgemäß in 

	917	 Durch Art. 4 des Gesetzes Nr. 5982 vom 7. Mai 2010 wurde der Artikel 41 mit Wir-
kung vom 13. Mai 2010 geändert: Die Überschrift erhielt die Fassung: „I. Schutz der 
Familie und Kinderrechte“ (Früher: Schutz der Familie).

	918	 Durch Gesetz Nr. 4709 vom 3. Oktober 2001 erhielt der Artikel 41 Absatz 1 den 
folgenden Satz.

Anhang 2 –​ Artikelauswahl der türkischen Verfassungen



253

Kraft gesetzter völkerrechtlicher Verträge mit nationalen Bestimmungen mit 
gleichem Regelungsgehalt nicht übereinstimmen, finden die Bestimmungen der 
völkerrechtlichen Verträge vorrangig Anwendung.“

Art. 136 TVerf von 1982: „Das Präsidium für Religionsangelegenheiten erfüllt 
als Bestandteil der allgemeinen Verwaltung im Sinne des laizistischen Prinzips 
außerhalb aller politischen Ansichten und Auffassungen sowie gerichtet auf die 
nationale Solidarität und Integration die in einem besonderen Gesetz vorgese-
henen Aufgaben.“

Türkische Verfassung von 1982





 

 

Lebenslauf 
 

 
Persönliche Daten 

 
Geburtsdatum : 02.05.1986 
Geburtsort : Istanbul/Türkei 
 
Ausbildung 

 

2013 – 2021 : Promotionsstudium an der  
  Universität Leipzig Juristenfakultät 
 
2010 – 2012 : LL.M. (Magister Legum) an der  
  Universität Bayreuth Die Rechts-  
  und Wirtschaftswissenschaftliche  
  Fakultät 
 
2009 – 2010 : Carl Duisberg Sprachzentrum Berlin  
 
2009 – 2021 : Stipendiatin des türkischen  
  Erziehungsministeriums für  
  Auslandsausbildung 
 
2004 - 2008 : Gazi Universität Ankara  

  Volkswirtschaft- und 
Verwaltungswissenschaftlische 
Fakultät 

 
2000 - 2004                          : Bahçelievler Anadolu Lisesi  

(Gymnasium) in Istanbul 
 
Berufserfahrung 

 

Seit Dezember 2021 : Wissenschaftliche Mitarbeiterin an 
der Marmara Universität – 
Juristenfakultät 

 


