
 

 

 

T.C. 

ĠSTANBUL AYDIN ÜNĠVERSĠTESĠ 

LĠSANSÜSTÜ EĞĠTĠM ENSTĠTÜSÜ 

 

 

 

TRANSHÜMANĠZM VE ÖLÜMSÜZLÜK ĠDEASININ TV 

DĠZĠLERĠNDEKĠ SUNUMU: WESTWORLD VE THE GOOD 

PLACE ÖRNEKLERĠ 

 

 

YÜKSEK LĠSANS TEZĠ 

 

 

Yağmur CEYLAN 

 

 

 

 

 

Televizyon ve Sinema Ana Bilim Dalı  

Televizyon ve Sinema Bilim Dalı 

 

 

 

 

 

AĞUSTOS, 2022  



 

 

 



 

 

 

T.C. 

ĠSTANBUL AYDIN ÜNĠVERSĠTESĠ 

LĠSANSÜSTÜ EĞĠTĠM ENSTĠTÜSÜ 

 

 

 

TRANSHÜMANĠZM VE ÖLÜMSÜZLÜK ĠDEASININ TV 

DĠZĠLERĠNDEKĠ SUNUMU: WESTWORLD VE THE GOOD 

PLACE ÖRNEKLERĠ 

 

 

YÜKSEK LĠSANS TEZĠ 

 

 

Yağmur CEYLAN 

 (Y1813220001) 

 

 

 

 

Televizyon ve Sinema Ana Bilim Dalı  

Televizyon ve Sinema Bilim Dalı 

 

 

 

Tez DanıĢmanı: Dr. Öğr. Üyesi Engin BAġÇI 

 

AĞUSTOS, 2022  



 

 

 



 

 

ONAY FORMU 

 

 



 

 

  



 

i 

ONUR SÖZÜ 

Yüksek Lisans tezi olarak sunduğum “Transhümanizm ve Ölümsüzlük 

Ġdeasının Tv Dizilerindeki Sunumu: Westworld ve The Good Place Örnekleri” 

adlı çalıĢmanın, tezin proje safhasından sonuçlanmasına kadarki bütün süreçlerde 

bilimsel ahlak ve geleneklere aykırı düĢecek bir yardıma baĢvurulmaksızın 

yazıldığını ve yararlandığım eserlerin Kaynakça‟da gösterilenlerden oluĢtuğunu, 

bunlara atıf yapılarak yararlanılmıĢ olduğunu belirtir ve onurumla beyan ederim. 

(24.08.2022)   

  

Yağmur CEYLAN  

 

 

 

 

  



 

ii 

 



 

iii 

ÖNSÖZ 

Hayatım boyunca dizginleyemediğim bir merak duygusuyla, baktığım her 

Ģeyi bir ekran içinde görmeye çalıĢtım. Bu çalıĢma da bakıĢ açımı geniĢletmemi 

sağlayan eĢsiz bir deneyim oldu.  Bu süreçte, tez konumu seçmemin en büyük 

sebebi, beni derinden sarsan kayıplar oldu. YaĢadığım bu kayıplar beni, ölümün 

ve yaĢamın sınırlarını merak etmeye ve her zaman olduğu gibi, bu sorunun 

cevabını da bir ekranda aramaya yönlendirdi. Bu çalıĢma, gelecekte ölümsüz 

olma arzusuna ulaĢan ve hayatın anlamını arayan insanlığın karĢılaĢacağı yeni 

zorlukları ele almaktadır. 

Transhümanizm ve Ölümsüzlük Ġdeasının Tv Dizilerindeki Sunumu: 

Westworld ve The Good Place Örnekleri isimli tez çalıĢmamı, üniversite 

kütüphanesinden, elimdeki kaynak kitaplardan ve ilgili konularda yapılmıĢ 

akademik çalıĢmalardan faydalanarak hazırladım. Bu süreç boyunca yol 

göstericim olan tez danıĢmanım Dr. Engin BaĢçı‟ya, tanıdığım en güçlü 

insanlardan biri olan ve bana pes etmemem gerektiğini hatırlatan Ceren‟e, beni 

daima destekleyen, her güçlükte yanımda olan Nilay Kalbur‟a ve desteklerini 

hiçbir zaman esirgemeyen aileme teĢekkürü bir borç bilirim. 

 

Ağustos, 2022                                                                                   Yağmur CEYLAN 

 

 

 

 

 

  



 

iv 

 



 

v 

TRANSHÜMANĠZM VE ÖLÜMSÜZLÜK ĠDEASININ  TV 

DĠZĠLERĠNDEKĠ SUNUMU: WESTWORLD VE THE GOOD 

PLACE ÖRNEKLERĠ 

ÖZET 

Ġnsanoğlunun en büyük amaçlarından biri fiziksel, zihinsel ve biyolojik 

olarak kendi sınırlarını aĢmaktır. Bu amaçla kendi zayıflıklarını ve eksikliklerini 

gidermek için bir yandan tanrıya sığınmıĢ bir yandan da alet ve teknolojiler 

geliĢtirerek daha uzun ve konforlu bir hayatın arayıĢına girmiĢlerdir. Ġnsanlığın 

ölümsüzlük arzusu ise tarihin her döneminde kendini farklı bir biçimde 

göstermiĢtir. Teknolojinin geliĢimi ile ölümsüzlük arayıĢı, efsanelerden ve ilahî 

anlatılardan uzaklaĢarak gerçekçi bir düzleme ulaĢmıĢtır. Günümüz teknolojileri 

henüz insana sonsuz yaĢam vadetmese de bu amaçla yapılan her çalıĢma insan 

mefhumunu Rönesans hümanizminden uzaklaĢtırmaktadır. Dolayısıyla, kâinatı ve 

insanı dönüĢtürerek sınırlarından kurtarma iddiasıyla yeni akımlar ortaya 

çıkmıĢtır. Bu akımlardan biri de transhümanizmdir. Transhümanizm akımı var 

olduğu günden bugüne sanat, bilim ve teknolojinin birçok alanında kendine yer 

bulmuĢtur. 

Bu çalıĢmanın amacı, yapay zekâ bağlamında transhumanizmin, antik 

çağlardan günümüze kadar geçtiği süreçlerin aĢamalarını, transhumanizme iliĢkin 

kavramları, transhumanın etik boyutunu ve transhuman ile insan iliĢkilerindeki 

dinamiği kuramsal çalıĢmalar çerçevesinde ele almak ve seçilen bilim kurgu 

dizileri üzerinden ölümsüzlük olgusunu tartıĢmaktır. ÇalıĢmada göstergebilimsel 

analiz yöntemiyle incelenen dijital platform dizileri, The Good Place (2016) ve 

Westworld (2016) somut bir posthuman/transhuman ürünü barındırmaları 

sebebiyle örnek olarak seçilmiĢtir. Barthes‟in Yapılan analizler sonucunda, 

transhumanın insana alternatif olarak konumlandığı bununla birlikte benliğin 

yalnızca insan ait olmadığı, insanüstü varlıklarda da bilinç arayıĢının görüldüğü 

söylenebilir. 



 

vi 

Anahtar Kelimeler: Yapay Zekâ, Posthumanizm, Transhumanizm, Ölümsüzlük, 

Bilimkurgu. 

 

 

 

 



 

vii 

PRESENTATION OF THE IDEA OF TRANSHUMANISM AND 

IMMORTALITY IN TELEVISION SERIES: EXAMPLES OF 

WESTWORLD AND THE GOOD PLACE 

ABSTRACT 

 Some of the greatest purpose of people are to overcome their own limits 

physically, mentally and biologically from past to present. Therefore, they have 

tried to overcome their own weaknesses. They have taken refuge in God and 

sought a longer and more comfortable life by developing technology. Humanity's 

desire for immortality has manifested itself in a differently in every period of 

history. The search for immortality has moved away from myths and divine 

narratives with the development of technology. It has reached a realistic 

level.Current technology does not yet promise eternal life to human. Every work 

for this purpose removes the concept of human from Renaissance humanism. 

Therefore, new streams have emerged with the claim of transforming the universe 

and human beings and freeing them from their borders. One of these streams are 

transhumanism. Transhumanism stream has found its place in art, science and 

technology since its existence. 

The purpose of this study is to discuss the stages of the processes that 

transhumanism has passed through from ancient times to the present day in the 

context of artificial intelligence, the concepts related to transhumanism, the 

ethical dimension of transhuman and the dynamics in transhuman and human 

relations within the framework of theoretical studies and to discuss the 

phenomenon of immortality through selected science fiction series. The digital 

platform series, The Good Place (2016) and Westworld (2016), which were 

examined with the method of semiotic analysis in the study, were chosen as 

examples because they contain a concrete posthuman/transhuman product. As a 

result of Barthes' analysis, transhuman has been defined as an alternative to 

human. However, it can be said that the self does not belong only to human 



 

viii 

beings, and that the search for consciousness is seen in superhuman beings as 

well. 

Key Words: Artificial Intelligence, Posthumanism, Transhumanism, Immortality, 

Science Fiction. 

 

 

 

 



 

ix 

ĠÇĠNDEKĠLER 

Sayfa 

ONUR SÖZÜ ............................................................................................................... i 

ÖNSÖZ ....................................................................................................................... iii 

ÖZET ........................................................................................................................... v 

ABSTRACT .............................................................................................................. vii 

ĠÇĠNDEKĠLER ......................................................................................................... ix 

ÇĠZELGELER LĠSTESĠ ........................................................................................ xiii 

ġEKĠLLER LĠSTESĠ ............................................................................................... xv 

I. GĠRĠġ ................................................................................................................... 1 

II. POSTHÜMANĠZM KAVRAMI VE TRANSHÜMANĠZMĠN DÜġÜNSEL 

TEMELLERĠ ............................................................................................................. 7 

A. Posthümanizmin Kuramsal Çerçevesi ................................................................ 7 

1. EleĢtirel Posthümanizm ............................................................................... 11 

2. Felsefi Posthümanizm .................................................................................. 17 

3. Kötümser Posthümanizm ............................................................................. 18 

B. Tranhümanizmin Kuramsal Çerçevesi ............................................................. 24 

1. Transhümanizmin Adlandırma Öyküsü ve Tanımlar .................................. 26 

2. Transhümanizmin Zihinsel Felsefesi ........................................................... 31 

3. Transhümanizm Bağlamında Yapay Zekânın Geleceği .............................. 35 

4. Transhümanizm ve Teknolojik Tekillik....................................................... 40 

5. Transhümanizm ve Ölümsüzlük Arzusunun Ġnsan Bedenine Yansımaları . 43 

6. Transhümanizm ve Bilinç ............................................................................ 47 



 

x 

III. BĠLĠMKURGU SĠNEMASINDAKĠ TRANSHÜMANĠZM ETKĠSĠ VE TV 

DĠZĠLERĠNDEKĠ YANSIMASI ............................................................................ 57 

A. Bilimkurgu Sinemasında Ütopyalar .................................................................. 61 

1. Bilimkurgu Sinemasında Distopyalar .......................................................... 64 

2. Bilim Kurguda Yapay Beden Algısı ............................................................ 66 

3. Bilim Kurguda Yapay Zekâ-Ġnsan ĠliĢkileri ................................................. 70 

4. Bilim Kurguda Yapay Zekâ ve Bilinç Problemi .......................................... 74 

5. Bilim Kurgu Filmlerinde ve Dizilerde Transhuman Karakterlerin Sunumu 76 

IV. THE GOOD PLACE VE WESTWORLD DĠZĠLERĠNDEKĠ 

TRANSHÜMAN KARAKTERLERĠN ĠNCELENMESĠ..................................... 81 

A. Problem ............................................................................................................. 81 

B. Amaç ................................................................................................................. 82 

C. Önem ................................................................................................................. 82 

D. Evren/ Örneklem/ Sınırlılıkları ......................................................................... 82 

E. Varsayımlar ....................................................................................................... 83 

F. Yöntem .............................................................................................................. 83 

G. The Good Place Dizisinin Genel Değerlendirmesi ........................................... 86 

1. The Good Place Dizisinin Post/Transhuman Karakter Bağlamında 

Göstergebilimsel Analizi ......................................................................... 90 

H. Posthuman/Transhuman Kahramanın Anlatısını OluĢturan Ana Unsurlar ....... 90 

Ġ. Posthuman/Transhuman Kahramanın Toplumsal Rolü .................................... 94 

J. Posthuman/Transhuman Kahramanın VaroluĢ ArayıĢı .................................... 98 

K. Westworld Dizisinin Genel Değerlendirmesi ................................................. 102 

1. Westworld Dizisinin Post/Transhuman Karakter Bağlamında 

Göstergebilimsel Analizi ....................................................................... 107 

L. Posthuman/Transhuman Kahramanın Anlatısını OluĢturan Ana Unsurlar ..... 107 

M. Posthuman/Transhuman Kahramanın Toplumsal Rolü .................................. 110 



 

xi 

N. Posthuman/Transhuman Kahramanın VaroluĢ ArayıĢı .................................. 119 

O. The Good Place ve Westworld Dizilerinin Transhuman Karakter Bağlamında 

KarĢılaĢtırılması ................................................................................................... 124 

V. SONUÇ ............................................................................................................. 129 

VI. KAYNAKÇA ................................................................................................... 137 

EKLER .................................................................................................................... 145 

ÖZGEÇMĠġ ............................................................................................................ 149 

 

  



 

xii 

 



 

xiii 

ÇĠZELGELER LĠSTESĠ 

Sayfa 

Çizelge 1. Resim 4.3‟ün Göstergebilimsel Analiz Tablosu. ................................. 91 

Çizelge 2. Resim 4.4‟ün Göstergebilimsel Analiz Tablosu. ................................. 92 

Çizelge 3. Resim 4.8‟in Göstergebilimsel Analiz Tablosu. .................................. 94 

Çizelge 4. Resim 4.9‟un Göstergebilimsel Analiz Tablosu. ................................. 95 

Çizelge 5. Resim 4.10‟un Göstergebilimsel Analiz Tablosu. ............................... 97 

Çizelge 6. Resim 4.11‟in Göstergebilimsel Analiz Tablosu. ................................ 98 

Çizelge 7. Resim 4.12‟nin Göstergebilimsel Analiz Tablosu. ............................ 100 

Çizelge 8. Resim 4.13‟ün Göstergebilimsel Analiz Tablosu. ............................. 101 

Çizelge 9. Resim 4.16‟nın Göstergebilimsel Analiz Tablosu. ............................ 107 

Çizelge 10. Resim 4.17‟nin Göstergebilimsel Analiz Tablosu. ........................ 109 

Çizelge 11. Resim 4.18‟in Göstergebilimsel Analiz Tablosu. .......................... 111 

Çizelge 12. Resim 4.19‟un Göstergebilimsel Analiz Tablosu. .......................... 112 

Çizelge 13. Resim 4.20‟nın Göstergebilimsel Analiz Tablosu. ........................ 114 

Çizelge 14. Resim 4.21‟nin Göstergebilimsel Analiz Tablosu. ........................ 115 

Çizelge 15. Resim 4.22‟nin Göstergebilimsel Analiz Tablosu. ........................ 117 

Çizelge 16. Resim 4.23‟ün Göstergebilimsel Analiz Tablosu. .......................... 118 

Çizelge 17. Resim 4.24‟ün Göstergebilimsel Analiz Tablosu. .......................... 120 

Çizelge 18. Resim 4.25‟in Göstergebilimsel Analiz Tablosu. .......................... 121 

Çizelge 19. Resim 4.26‟ın Göstergebilimsel Analiz Tablosu. .......................... 122 

Çizelge 20. Resim 4.27‟nin Göstergebilimsel Analiz Tablosu. ........................ 123 

 

  



 

xiv 

 

 



 

xv 

ġEKĠLLER LĠSTESĠ 

Sayfa 

ġekil 1. The Good Place Dizisinin AfiĢi .............................................................. 87 

ġekil 2. Janet‟lar ve Michael ................................................................................ 88 

ġekil 3. Eleanor, Janet ile tanıĢıyor. ..................................................................... 90 

ġekil 4. Janet Michael‟in asistanlığını yapıyor..................................................... 92 

ġekil 5. Ġlginç bilgi modunda olan Janet. ............................................................. 92 

ġekil 6. Flörtöz Janet. ........................................................................................... 92 

ġekil 7. Mesafeli ve Zalim Janet. ......................................................................... 92 

ġekil 8. Janet ve Jason evleniyor. ......................................................................... 94 

ġekil 9. Jason‟ın Cenaze Töreni. .......................................................................... 95 

ġekil 10. Janet ve Derek. ........................................................................................ 97 

ġekil 11. Eleanor, Janet‟ı kapatmak ister. .............................................................. 98 

ġekil 12. Kötü Janet‟ın Özgür Ġradesi ile Karar Vermesi. ...................................... 99 

ġekil 13. Eleanor ve Janet varoluĢ ile ilgili konuĢuyor. ....................................... 101 

ġekil 14. Westworld Dizisinin AfiĢi ..................................................................... 104 

ġekil 15. Westworld Dizisinin 3. Sezon AfiĢi ...................................................... 105 

ġekil 16. Dolores‟in sorgulanması. ...................................................................... 107 

ġekil 17. Bernard, Dolores‟e Alice Harikalar Diyarında Kitabını hediye eder. ... 109 

ġekil 18. Dolores ve William hayattaki tercihler üzerine konuĢuyor. .................. 110 

ġekil 19. Dolores‟in kendi ile yüzleĢmesi. ........................................................... 112 

ġekil 20. Logan Dolores‟i birey olarak kabul etmez. ........................................... 114 

ġekil 21. Dolores‟in yaratılıĢı. .............................................................................. 115 



 

xvi 

ġekil 22. Dolores‟in modern dünyaya ayak uydurması. ....................................... 117 

ġekil 23. Dolores, Caleb‟e amacını anlatıyor. ...................................................... 118 

ġekil 24. Dolores‟in özgür iradesi ile seçim yapması. ......................................... 119 

ġekil 25. Dolores, Teddy‟i kontrolü altına alır. .................................................... 121 

ġekil 26. Dolores‟in kontrolünden kurtulmak isteyen Teddy kendini öldürür. .... 122 

ġekil 27. Dolores, Caleb ile yüzleĢir. ................................................................... 123 

 

 

 



 

1 

I. GĠRĠġ  

YaĢamakta olduğumuz dönem birçok açıdan bilimkurgu filmlerini 

andırmaktadır. Son yüzyılda Ģahit olduğumuz sosyal hayat deneyimleri, 

teknolojinin hayatımızın parçası haline geldiğinin bir göstergesidir. Tarihin ilk 

çağlarından bu yana değiĢen ve geliĢen teknoloji, zamanla insanın en büyük 

arzusu olan ölümsüzlüğe kavuĢmanın da birçok yolunu da beraberinde getirmiĢtir. 

Rönesans döneminde hümanizmle baĢlayan insanı yaĢamın merkeze alma 

düĢüncesi, günümüzde de varlığını sürdürmekte ancak yansımaları farklılıklar 

göstermektedir. Günümüz transhümanist söylem pratikleri, bireyi çağın 

gerekliliğine göre hareket etmeye teĢvik etmektedir. Çağımızın güzel, sağlıklı ve 

fit olma gibi estetik normları hayatımızın merkezine yerleĢtirmesi, estetik 

ameliyatlar, gıda mühendisliği, vücuda takılan protez cihazlar, cerrahi 

teknolojiler, nanoteknolojiler ile bedeni kontrol altına almayı zorunlu kılmaktadır. 

Ġnsan bedenini bir adım öteye taĢıyan her türlü müdahalenin destekçileri olduğu 

kadar karĢı çıkan büyük bir kesim de bulunmaktadır. 

Ġnsanın, Roma ve Yunan Tanrılarının yeteneklerine, güçlerine ve sonsuz 

yaĢamına sahip olma isteğini hümanizmin temellerini oluĢturmaktadır. Ancak bu 

„Tanrı‟ imgesi her Ģeyin yaratıcısı ve sahibi olan „Allah‟ kavramından çok farklı 

bir nitelik taĢımaktadır. Bununla birlikte tanrı mertebesine ulaĢılmak için atılan 

adımlar birçok kesim tarafından eleĢtirilmektedir. Harari (2016: 55), bu 

mertebeye ulaĢmak için biyoloji mühendisliği, inorganik varlıkların mühendisliği 

ve siborg mühendisliği üzerinde çalıĢmalar yürütüldüğünü ifade ederken, bazı 

kesimlerce bedenin dokunulmazlığının insan onuru ve doğasının ölçütü olarak 

görülmekte ve bu alandaki bütün çalıĢmalar eleĢtirilmektedir. Batı dinlerinin 

insanı dünyanın merkezine koyma düĢüncesi temelinde oluĢtuğu, Doğu dinlerinin 

ise doğaya karĢı yumuĢak baĢlı olmayı öğütlediği göz önünde bulundurulduğunda 

Batı‟da teknolojinin ve yapay insan imgelerinin Doğu‟dan çok daha önce 

görülmeye baĢlandığı düĢünülmektedir. 



 

2 

Ġnsanı dünyanın merkezine koyan hümanizm anlayıĢı, postyapısalcı neslin 

eleĢtirilerine maruz kalmıĢ zamanla güncelliğini yitirmiĢtir. Günümüzde insan 

sonrası kavramı üzerine yapılan tartıĢmalar ise hâlâ çok yeni olmakla birlikte 

belirli çerçeveler içerisinde ilerlemektedir. Tarihsel anlamda transhümanizm öncü 

olsa da posthumanizm transhümanizmi de kapsamaktadır. Ġnsanın hem fiziksel 

hem de biliĢsel olarak en üstün varlık olabilmesi adına sürekli bir değiĢim ve 

yeniliğin açık olan transhümanistlere karĢın posthümanistler bu duruma daha 

temkinli yaklaĢmaktadırlar. 

Posthümanizm birçok alt baĢlığa ayrılsa da temelde eleĢtirel posthümanizm 

ve felsefi posthümanizm olarak iki koldan değerlendirilmektedir. EleĢtirel 

posthümanizm, özellikle 1990‟lı yıllarda feminist kuramcılar tarafından 

benimsenen bir kavram olmuĢtur. Bu kavrama göre hümanizmin merkeze aldığı 

„erkekinsan‟ ideali artık yerini baĢka bir kavrama bırakmıĢtır. Bu görüĢ 

hümanizmin, her Ģeyin merkezi olan insan mefhumunu „orta sınıf beyaz erkek‟ 

sayan ayrıĢtırıcı yapısını reddetmektedir. (Braidotti, 2014: 38-39). Bu yaklaĢımın 

en bilindik destekçileri; Rosi Braidotti, N. Katherine Hayles ve kendini 

posthümanist olarak tanımlamasa da Donna Harawey‟dir. Ġnsanı dünyanın bir 

parçası olarak gören Harawey, Siborg Manifestosu (2006) isimli eserinde insan 

sonrası özneye feminist bir bakıĢ açısı ile yaklaĢır. Posthuman yerine „siborg‟ 

sözcüğünü kullanan ve bu sözcüğe kapitalist sistemin yıkıcılığına karĢı bir direniĢ 

stratejisi metaforu olarak değerlendiren Harawey, insan-hayvan, insan-makine 

ayrımını yıkmaya çalıĢmıĢtır. 

Felsefi posthümanizm ise, iki farklı bakıĢ açısı görülmektedir. Ġnsanlığın 

bilim ve teknolojiyle geliĢip sağlıklı ve güvenli bir dünyaya sahip olacağımıza 

dair inanç ve tam zıttı olarak uzun vadede bu çalıĢmaların insan ve doğaya zarar 

vereceğine dair ön görüler bulunmaktadır. Kötümser posthümanizm ve 

transhümanim olarak tanımlanan bu iki görüĢ, günümüzde yapay zekâda ahlaki ve 

etik değerlere iliĢkin tartıĢmaların temelini oluĢturan sorulara cevap aramaktadır. 

Bu tartıĢmalardan dikkat çeken kavramlardan biri de öjenidir. Temelde insanın 

biyolojik olarak düzenlenebilmesi üzerine kurulu bu sistem birçok kuramcı 

tarafından eleĢtirilmektedir. Ġnsanın doğumdan önce genetik olarak müdahaleye 

maruz kalması birçok ahlaki, etik ve dini soru ve sorunu beraberinde getirmiĢtir. 

Ancak transhümanistler, öjeni kavramının görüĢleri içerisinde yer almadığına 



 

3 

önemle dikkat çekmektedirler. Bir baĢka tartıĢma konusu olan yapay zekâda 

bilinç ise henüz teknik çalıĢmaların yetersizliği sebebiyle bir sonuca bağlanmamıĢ 

olsa da insan-yapay zekâ iliĢkilerinin geliĢiminde en etkili olacak kavram olduğu 

bilinmektedir. 

Ray Kurzweil ve Nick Bostom gibi kuramcıların mantık çerçevesinde bir 

sisteme oturttuğu transhümanizmin yaklaĢımının temel amacı, iyi ve mutlu bir 

yaĢama ve ölümsüzlüğe sahip olabilmek için insan bedeninin sınırlarını aĢmaktır. 

Transhumanistlere göre, hastalıkların ve fiziksel kusurların önüne geçmek 

teknoloji ile mümkün hale gelebilir. Teknolojiyi yönetecek ve kullanacak olan 

yine insan olduğu için belirli kontroller sağlandıktan sonra riskler ön görülebilir 

ve engellenebilir. Yapay zekânın insan ile kaynaĢtığı, makine-insan sınırlarının 

bulanıklaĢtığı bir evrende geleceğe dair felaket senaryoları üretmek 

transhümanistlere göre yalnızca zaman kaybıdır. 

Bu doğrultuda çalıĢmanın amacı,  transhümanizm kavramını tarihsel 

yönüyle de değerlendirerek geliĢim sürecini incelemek, transhümanizme iliĢkin 

kavramları, transhümanın etik boyutunu ve transhüman ile insan iliĢkilerindeki 

dinamiği kuramsal çalıĢmalar çerçevesinde ele almaktır. Bununla birlikte çalıĢma 

kapsamında incelenen The Good Place (2016) ve Westworld (2016) dizileri 

üzerinden ölümsüzlük olgusunu tartıĢmaktır. Tezin temel problemine yanıt 

bulmak amacıyla analiz edilen bu dizilerden The Good Place‟in, 4 sezonu 

incelenmiĢ, dizinin final olması sebebiyle karakterin yolculuğunun tamamlandığı 

kabul edilmiĢtir. Ancak henüz final yapmamıĢ olan Westworld dizisinin 4. sezonu 

çalıĢmaya dâhil edilmemiĢtir. ÇalıĢmaya konu olan Dolores isimli karakterin dizi 

içerisindeki geliĢim süreci 3. sezon „Crisis Theory‟ isimli son bölümüne kadar 

incelenmiĢtir. Animasyon, belgesel ve kısa filmler araĢtırma kapsamında değildir.  

ÇalıĢmanın birinci bölümünde öncelikle posthümanizm ve transhümanizm 

kavramları açıklanmıĢ, tarihi ve zihinsel geliĢimleri üzerinden kavramların ortaya 

çıkıĢ öyküleri incelenmiĢtir. Hümanizmin insan merkeziyetçi görüĢünün zaman 

içerisindeki dönüĢümünün bir göstergesi olan transhümanizm kavramının, 

günümüze yansımaları imgeler üzerinden değerlendirilmeye sunulmuĢtur. 

Teknolojik tekillik kavramı açıklanarak insan yaĢamının sonsuz olma ihtimali 

tartıĢılmıĢ, yapay zekâda bilinç arayıĢına değinilmiĢ, bu bağlamda ölümsüzlük 

arzusunun insan bedenine yansımaları incelenmiĢtir. 



 

4 

Ġkinci bölümde ise bilimkurgunun tarihine kısaca değinilerek 

bilimkurgulardaki ütopya ve distopyalarda söz edilmiĢtir. Bilimkurgu 

eserlerindeki gelecek tahayyüllerinin sonucunda ortaya çıkan bu ütopyalar ve 

distopyalarda, yapay zekâyı temsil eden karakterlerin konumları üzerinde 

durulmuĢtur. Bilimkurgu sinemasında yapay beden algısı alt baĢlığında fiziksel 

olarak değerlendirilen transhüman karakterlerin, ilk örneklerinde Frankenstein 

gibi korku nesnesi olarak gösterildiği, zamanla arzu nesnesine dönüĢtüğü 

saptanmıĢtır. Bu durum her yönden üstün olmak isteyen modern insanın 

mükemmellik takıntısını yansıtmaktadır. Bilimkurgu film ve dizilerinde insan-

yapay insan iliĢkilerini düzenleyen kuralları da zaman içerisinde değiĢmiĢ, 

robotların insanlığı ele geçirdiği senaryolardan insan-makineyle sınırlarının 

bulanıklaĢtığı kurgulara evrilmiĢtir. Bu noktada yapay zekâda bilinç geliĢimi 

baĢka bir alt baĢlık olarak ele alınmıĢ düĢünme yetisine sahip olan yapay zekâ 

ürünü karakterlerin düĢünce biçimlerinin zaman içerisindeki değiĢimi 

gözlemlenmiĢtir. Son olarak televizyon ve sinemada transhüman karakterlerin 

sunumu ele alınmıĢtır. 

ÇalıĢmanın üçüncü bölümünde ise transhümanizmin birinci ve ikinci 

bölümde belirtilen temaları ele alınarak, örneklem olarak seçilen The Good Place 

ve Westworld dizilerindeki Janet ve Dolores karakterleri incelenmiĢtir. ÇalıĢmada 

Roland Barthes‟ın anlamlandırma modeli ile çözümlenen sahnelerin 

belirlenmesinde amaçlı örneklem yöntemi kullanılmıĢtır. Barthes, gösterileni 

gösterenin iki bağlantısal öğesi olarak belirlemiĢtir. Göstergebilimde görüntüler, 

nesneler, el-kol ve baĢ hareketleri, vb. Bir anlam ifade ediyorsa ancak kendisi 

aracılığıyla söylenebilir bir Ģeye iletilebilirler. Aradaki fark, gösterilenin dilsel 

göstergeler yoluyla anlatılabilmesidir. Barthes, anlamlandırmanın iki düzeyi 

olduğunu öne sürer. Ona göre düz anlam gerçek dünyadaki nesnelerin zihinde 

oluĢturduğu yansımalar, yan anlam ise göstergenin seyircinin kültürel değerleri 

ve heyecanlarıyla birleĢtiğinde oluĢan etkileĢimdir (Barthes, 2005: 50-51). 

Barthes‟in göstergebilimsel analiz yöntemini temel alan çalıĢma 

kapsamında incelenen diziler „Posthüman/Transhüman Kahramanın Anlatısını 

OluĢturan Ana Unsurlar‟, „Posthüman/Transhüman Kahramanın Toplumsal Rolü‟ 

ve „Posthüman/Transhüman Kahramanın VaroluĢ ArayıĢı‟  olmak üzere üç ana 

temada değerlendirilmiĢtir. Bu tema çerçevesinde seçilen bölümlerde karakterin 



 

5 

geliĢimi incelenmiĢ, incelenen iki karakter belirli kategorilerde karĢılaĢtırılmıĢtır. 

Dizilerdeki transhümanın konumu ve davranıĢlarının incelenmesi açısından yapay 

zekâ ve insan iliĢkilerine yönelik bir anlam ifade eden bölümler belirlenmiĢtir. 

Dolayısıyla seçilen bölümlerdeki belirli sahneler araĢtırmanın amacı ve 

yöntemine uygun olarak değerlendirilmiĢtir. „Posthüman/Transhüman 

Kahramanın Anlatısını OluĢturan Ana Unsurlar‟ teması altında incelenen 

karakterlerden Westworld dizisinin android karakteri olan Dolores‟in hizmet 

sektöründe etik dıĢı kullanıldığı bu sebeple bir mücadele mekanizması 

geliĢtirerek insanları ve diğer androidleri manipüle edebilecek seviyede kendini 

geliĢtirdiği görülmektedir. The Good Place dizisinin transhüman karakteri Janet 

ise anlatısında Dolores gibi hizmet sektöründe kullanılmasına rağmen insanlığa 

rehberlik etme misyonu üstlenmiĢtir. Ġnsanüstü bilgi ve yeteneklere sahip bu 

karakterin analiz etme niteliğinin de kayda değer olduğu görülmüĢtür. 

„Posthüman/Transhüman Kahramanın Toplumsal Rolü‟ teması altında 

incelenen sahnelerde ise Dolores karakterinin insanlar tarafından ötekileĢtirildiği 

dizide sıkça tekrar eden bir anlatıdır. Bu sebeple karakterin insanlar ile karĢı 

karĢıya kaldığı, bir çeĢit hayatta kalma mücadelesinin getirisi olarak yalan 

söyleme ve rol yapabilme gibi kabiliyetler geliĢtirdiği saptanmıĢtır. Dolores‟in 

aksine Janet karakteri, insan iliĢkilerinde oldukça baĢarılıdır. Zaman içerisinde 

ideal bir eĢ statüsüne sahip olan karakterin yapay insan yaratma seviyesinde de 

ulaĢmıĢtır. 

„Posthüman/Transhüman Kahramanın VaroluĢ ArayıĢı‟  temasında ise 

karakterlerin bilinç sahibi olma süreçleri değerlendirilmiĢtir. Dolores‟in ızdırap 

ile baĢlayan sorgulama ve bilinç arayıĢı süreci yaratıcısına karĢı çıkma ile 

desteklenmiĢtir. Karakter kendi kararlarını verebilmenin yanı sıra insanlar ile 

iletiĢim halinde kaldığı müddetçe empati yeteneğinin de geliĢeceğinin sinyallerini 

vermiĢtir. Dolores karakteri gibi kendi kararlarını alma yetisi kazanan Janet 

karakterinin anlatısında zaaflar ve aidiyet duygusu ise ön plana çıkmaktadır. Bu 

temalar altında incelenen sahneler ile çalıĢma sürecinde elde edilen veriler göz 

önünde bulundurulduğunda, dizi ve filmlerde yer alan transhüman kahramanların 

fiziksel, bilinçsel ve duygusal yolculuğunda zaman içerisinde değiĢiklikler 

meydana geldiği saptanmıĢtır. Bu değiĢimlerin temelde birçok sebebi bulunmakla 

birlikte, insan ile teknolojinin sınırlarının eridiği günümüz dünyasında insanın tek 



 

6 

üstün varlık olarak kalmayacağı öngörüleri etkili olmuĢtur. Bu tez, geçmiĢi 

değerlendirme aĢamasında bugünün gözüyle bakmaktan kaçınmakla birlikte bir 

gelecek öngörüsünde de bulunmamaktadır. GeçmiĢten günümüze pek çok bakıĢ 

açısını bir arada sunan çalıĢma, temel aldığı transhümanizm çerçevesinde belirli 

sorulara yanıt aramak amacıyla ortaya konulmuĢtur. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

7 

II.  POSTHÜMANĠZM KAVRAMI VE TRANSHÜMANĠZMĠN 

DÜġÜNSEL TEMELLERĠ 

A. Posthümanizmin Kuramsal Çerçevesi 

Rönesans Avrupası‟nın kültüründe ortaya çıkan doğaya egemen olma 

düĢüncesinin, tarihin her döneminde teknolojik geliĢim ve ilerlemeyi teĢvik ettiği 

görülmektedir. Kâinatın YaratılıĢ mitlerinin ilk örneklerine rastladığımız, doğanın 

„yalnızca insanlık için yaratıldığı‟ fikri, özellikle Yahudilik ve Hıristiyanlık 

inançlarında ön plana çıkmaktadır. Doğu dinlerinde, doğa ve insanlığın eĢit 

haklara sahip olduğu vurgusuna sıkça yer verilirken, Yahudilik ve Hıristiyanlıkta 

ise bir hiyerarĢi söz konusudur. Basalla‟ya göre Batı‟nın bilim ve teknolojideki 

geliĢimi, Yahudi-Hıristiyan inanıĢlarındaki doğayı egemenlik altına alma 

gayretinin bir sonucudur. Doğaya karĢı yumuĢak baĢlı olmayı öğütleyen dinlerin 

aksine, doğayı insan hizmetine sunarak, rahat bir yaĢama kavuĢma fikrini 

benimseyen Batı dinleri, 17. yüzyıl düĢünürleri ve yazarlarının eserleri ile 

yüceltilmektedir (Basalla, 2013: 210). 

Doğayı egemenlik altına alma düĢüncesinin ötesinde, insanlık tarihi 

boyunca yaĢanan teknolojik değiĢim ve geliĢimlerin temelini, ölümsüz olma 

hayali oluĢturmaktadır. Harari, insan yaĢamının kutsallığına olan inancın 

ölümsüzlük arzusunu beslediğini, bu sebeple ölüme sebep olan her Ģeyle savaĢma 

dürtüsünün daima canlı kaldığını savunmaktadır. Ancak modern tıbbın imkanları 

dahilinde ömrümüzün bir yıl dahi uzamadığını, ancak dokularla organları nasıl 

yenileyebileceğinin keĢfedilmesi ve vücuttaki en temel yapıların yeniden 

tasarlanması ile gerçekleĢebileceğini ileri sürmektedir. Harari‟ye göre, bu yolda 

atılan her baĢarısız adım insanlığı umutsuzluğa sürüklemekten ziyade hedefe bir 

adım daha yakınlaĢtıracaktır (Harari, 2016: 39-40). Fukuyama ise, modern doğa 

bilimlerinin, tarihin gidiĢatını etkilediğini öne sürmektedir. Ġnsan ihtiyaç ve 

isteklerinin karĢılanmasında doğanın fethedilmesini ise „ekonomik geliĢme‟ 

olarak adlandırmaktadır. Ekonomik büyüme bütün toplumlarda, eski sosyal 



 

8 

yapılarından bağımsız olarak ortak toplumsal dönüĢümlere yol açmaktadır. 

SanayileĢme yalnızca yeni makineler geliĢtirmek veya üretim sürecinde tekniğin 

yoğun olarak kullanılması değil, anlamlı iĢ bölümü ve toplumsal örgütlenmeyi de 

kapsamaktadır (Fukuyama, 2016: 109). 

Ġnsanın değerini tartıĢan hümanizm düĢüncesinin temeli Antik çağ 

felsefesine dayanmakta ve Rönesans ile Ģekillenmektedir. Hümanizmin 

yükseliĢinin aslında kendi sonunu hazırladığını belirten Harari (2016: 77), 

Hümanizmi, „yaşamı içimizdeki kademeli bir değişim süreci‟ olarak 

tanımlamaktadır. Ġnsanların tanrılaĢma arzusunu ise hümanizmin makul bir 

sonucu olarak ifade etmektedir. Ona göre hümanist yaĢamın en temee el hedefi, 

duygusal, fiziksel ve entelektüel deneyimlerle bilgimizi geliĢtirmektedir (Harari, 

2016: 251). Hümanizm üç kola ayrılır ancak insan deneyiminin, otorite ve anlam 

bakımından en yüce kaynak olduğuna dair inanç ortaktır. Ortodoks inanç olarak 

da tanımlanan Liberal hümanizm, basitçe „liberalizm‟e göre, her birey kendine 

özgü bir yaradılıĢa sahiptir. Bu sebeple bireylere dünyayı deneyimleyebilmeleri 

için özgürlük tanınması, iç seslerini dinleme ve paylaĢmalarına imkân verilmesi 

gerekmektedir. Sanat, siyaset veya ekonomide bireylerin hür iradesi, devlet 

çıkarları ve dini dogmalardan önde tutulduğu takdirde dünyanın daha güzel daha 

zengin olacağına inancına bağlı kalmıĢlardır. 19. ve 20. yüzyıllarda siyasi güç ve 

toplumsal destek kazanan hümanizmin birbirine taban tabana zıt iki yan ürünü 

ortaya çıkar: Sosyalist ve komünist hareketleri himayesine alan Sosyalist 

hümanizm ve en çok tanınan destekçileri Naziler olan Evrimsel hümanizm. 

Sosyal ve Evrimsel hümanizmi benimseyenler, Liberal hümanistleri insan 

deneyimlerini bireysel olarak ele almalar, toplumun ihtiyaçlarını göz ardı etmeleri 

sebebiyle eleĢtirmektedirler (Harari, 2016: 260). 

Evrimsel hümanizm, Darwinci evrim teorisinin temellerinden güç 

almaktadır. Doğal seçilimin lokomotifi olarak görülen çekiĢme ortamı, insanın 

geliĢmesine ve güçlenmesine olanak sağlamaktadır. Evrimsel hümanistler bu 

yolla insan türünün eninde sonunda süperinsanlara dönüĢeceğini öne sürmektedir. 

Bazı insanların diğerlerinden üstün olduğundan, deneyimler çarpıĢtırıldığında 

güçlü olanın diğerlerini ezip geçmesi mutlaktır. Ġnsanlığın geliĢimine olan faydası 

olan seçkin bir milletin, diğer milletlere karĢı imtiyazlı olması beklenmektedir 

(Harari, 2016: 266).  Hümanizm ve insan hakları üzerine yapılan tartıĢmalar hem 



 

9 

hümanistleri kendi aralarında anlaĢmazlığa düĢürmüĢ, hem de hümanizm 

karĢıtlığının beraberinde getirmiĢtir.  

Hümanizm karĢıtlığı, “postyapısalcı nesil” olarak anılan kuĢağın 

baĢkaldırısıdır. Diyalektik karĢıtlığa dayalı düĢünceden uzaklaĢan, insan 

öznelliğine karĢı değiĢen anlayıĢla baĢa çıkmak için farklı üçüncü bir yol seçen 

bu kuĢak aslında post-komünisttir. Michel Foucault, Kelimeler ve ġeyler (1970) 

isimli kitabında hümanizmi eleĢtirmiĢ „insan‟ fikrinin ne olduğuna dair radikal 

söylemlerde bulunmuĢtur. Foucault‟un birçok çalıĢmasını temel alan Braidotti, 

hümanizm karĢıtlığını insan sonrası düĢüncenin önemli kaynaklarından biri olarak 

tanımlamıĢ, çalıĢmalarında insan sonrası ile hümanizm arasındaki bağlantıya yer 

vermiĢtir. Hümanizmin bütüncül öznesine karĢı çıkan Baridotti, temel nitelik 

olarak cisimleĢme, duygulanımsallık, empati, cinsellik ve arzu tarafından 

Ģekillenen daha karmaĢık bir özneyi benimsemiĢtir (Braidotti, 2014: 37).  

Kurzweil ise insan olmanın anlamını sınırlarını geniĢletmenin yollarını 

arayan bir uygarlığın parçası olmak Ģeklinde tanımlar. Teknolojik geliĢmeler ile 

insan biyolojisinde yeniden programlanın tartıĢıldığı günümüz Ģartlarında 

teknolojiyle değiĢen insan formunun, insan olarak değerlendirilmesindeki sınırı 

sorgular. Bazı gözlemcilerin Tekillik sonrası dönemden "insanlık sonrası" dönem 

Ģeklinde söz ettiğini, bu dönemin beklentisinin ise “posthümanizm” olduğunu 

belirten Kurzweil, geleceğin büyük umut vaadettiğini ileri sürmektedir (Kurzweil, 

2016: 550). 

Posthümanizm ve transhumanizm üzerine yapılan Türkçe çevirilerde ve 

özgün çalıĢmalarda posthüman kavramının „insan sonrası‟ olarak ifade edildiği 

görülmektedir. Dedeoğlu bu kullanımda trasnhümanizm kavramı için uygun 

görülen „insan ötesi‟ ifadesinin etkisi olduğunu öne sürer. Ona göre, kullanılan bu 

ifadeler, kavramların felsefi ve etik oluĢlarını tam olarak karĢılayamamaktadır. 

Bu sebeple Transhümanı „ĠnsanaĢırı‟ , Posthümanı ise „Ġnsanötesi‟ Ģeklinde 

çevirmeyi önerir. Posthümanı insanlık tarihinin geleceğindeki bir durak olarak 

görmekten ziyade geçmiĢ, bugün ve geleceği kapsayan bir biçimde ele almak 

kavramı değerlendirmede daha faydalı olacaktır. Dedeoğlu, Braidotti ile yapmıĢ 

olduğu yazılı görüĢmelerde posthüman kavramı için „insan sonrası‟ (after the 

human) yerine „insan ötesi‟ (beyond the human) ifadesinin kullanılması üzerine 

hemfikir olduklarını dile getirir (Dedeoğlu, 2021). 



 

10 

Posthümanizmin temel iddiası, hümanizmin hem etik hem de politik hem 

epistemolojik olarak itiraza açık olmasıdır diyen Braidotti (2013: 24), geçmiĢten 

günümüze her Ģeyin ölçüsü olarak görülen „insan‟ın yerinden edilme korkusuna 

değinmiĢtir. Ġnsan eli ile geliĢtirilen robot bilim, sinirbilimleri, biyogenetik ve 

protez teknolojileri ana akım kültürde tartıĢmalara sebep olmaktadır. Ġnsan 

sonrasına bakıĢın akademik kültürdeki yerini de tartıĢan yazar, insan sonrası 

durumun ortak paydasını „canlı maddenin kendini örgütleyen, hayati ancak 

natüralist yapıda olmamasına dayayan varsayımlar‟ Ģeklinde nitelendirmektedir. 

Bu yaklaĢımın, insan bedeninin sınırlarına olan etkisini de tartıĢmaktadır 

(Braidotti, 2014: 12). 

DüĢünürler tarafından birçok farklı kategoride değerlendirilen ve teknolojik 

indirgemeci bir yaklaĢım olan posthümanizm, farklı Ģekillerde tanımlanmıĢtır. 

Kelime anlamı olarak „insan sonrası‟ anlamına gelen posthuman, artık insan 

statüsünde değerlendirilemeyecek kadar geliĢmiĢ bir varlığı ifade etmek için 

kullanılmaktadır. Tamar Sharon, posthümanizm kavramını beĢ baĢlık altında 

toplamıĢtır. Bu baĢlıklar; “radikal posthümanizm”, “metodolojik posthümanizm”, 

“liberal posthümanizm”, “distopik posthümanizm” ve kendisinin tavsiye ettiği 

“aracılı (mediated) posthümanizm”dir. Teknolojiye ve özneye dair farklı 

yaklaĢımlar barındırsalar da radikal, aracılı ve metodolojik postümanizm insan 

merkezciliğine karĢı olmaları sebebiyle ortak noktaya sahiptir. Radikal 

posthümanizm, insan ve doğa arasındaki mesafenin aĢılması ve insanlararası 

kimliklerin yapıbozum süreciyle geliĢen teknolojinin rolünü ele alırken, 

metadojik posthümanizm ortaya yeni bir insan sonrası varlık koymaktan ziyade 

insan ile insan olmayan arasındaki iliĢkiyi teknolojik ağlar açısından 

değerlendirir. Bu bakıĢ açısına göre insan-insan olmayan yapay zekâ veya 

makineler arasında bir fark yoktur. Makineler sadece bir kullanım nesnesi 

değildir, makineler ile insan arasındaki iliĢkiye kullanım biçimleri 

Ģekillendirmektedir. Radikal posthümanizmin sınırları yıkan karakteriyle, 

metadolojik posthümanizmin insan-insan olmayan iliĢkisinin dinamiklerini 

benimseyen aracılı posthümanizm, her iki türü de eleĢtirmektedir. Aracılı 

posthümanizm, metadolojik posthümanizmi insan-insan olmayan arasındaki 

iliĢkilerin herhangi bir özellik çıkarıp çıkarmadığına dair fikir vermemesi, radikal 

posthümanizm yaklaĢımını ise modern söylemlerden ve ikiliklerden yola çıkması 



 

11 

nedeniyle eleĢtirmektedir. Aracılı posthümanizm yaklaĢımına göre ikiliklerin ve 

modern söylemlerin belirlediği kimliklerin dıĢında teknoloji dolayımlı iliĢkiler ile 

yeni özellikler ortaya çıkmaktadır. Distopik ve liberal posthümanizm, tekno- 

bilimsel ilerlemeciliği tartıĢılmaktadır. Distopik posthümanizmde hümanist 

geleceğe karĢı kötümser bir tablo çizilirken, liberal postümanizm yaklaĢımında 

transhümanizmin görüĢleri desteklenmektedir. Bu iki yaklaĢım felsefi 

posthümanizme karĢılık gelen kategorilerdi (ak. YeĢilyurt, 2017: 10). 

Posthümanizm, hâlâ tartıĢılmakta olan ve birden çok bakıĢ açısına 

gönderme yapan teknolojik indirgemeci bir yaklaĢımdır, bu sebeple tek ve genel 

bir tanımı yapılamamaktadır. Bu sebeple tezin bu bölümde herhangi bir 

karıĢıklığa yol açmamak adına farklı posthümanizm yaklaĢımlarına değinilecek 

ve tezin amacına uygun olarak “transhümanizm” kategorisine ağırlık verilecektir.  

1.  EleĢtirel Posthümanizm 

EleĢtirel Posthümanizm özellikle 1990'lı yıllardan itibaren feminist 

kuramcıların sahip çıktığı bir kavram olmuĢtur. Günümüzde ise kültürel 

çalıĢmalardan sosyolojiye, iletiĢimden felsefeye kadar geniĢ bir çerçevede 

tartıĢılmaktadır (Braidotti, 2014: 57; Miah, 2008: 76). Küresel dünyanın 

yerelleĢen politikaları ve geliĢen teknolojileri hesaba kattığımızda, insanın maddi 

varlığının değil birbiriyle ve doğayla iliĢkilerinin temelinde nitelenen bir 

yapılanma faaliyeti haline gelmiĢtir. 

Posthümanizm terimini ilk kez Mısırlı düĢünür Ihab Hassan (1977) 

kullanmıĢtır. Toplumsal bir çizgide hareket eden Hassan‟ın postümanizmi, 

teknolojik ve transhümanist bir vurguya sahip değildir. Ġnsanı merkez alan 

düĢüncenin sosyal alana yansımalarını sorgulayan düĢünüre göre, Batının 

yüzyıllardır dünya algısını belirleyen hümanist bakıĢının ötesine geçilmesinin 

gerekmektedir. 

Biz öncelikle -insani arzuların ve bütün dışsal temsillerinin de 

yer aldığı- insan yapısının radikal bir şekilde değişmekte olduğunu ve 

üstelik yeniden düzenlenmesi gerektiğini anlamalıyız... beş yüz yıllık 

hümanizm anlayışı belki de bir sona yaklaşmakta ve kendisini 

kaçınılmaz bir şekilde posthümanizm olarak adlandırılması gereken 

bir başka şeye dönüştürmektedir (Hassan, 1977: 843). 



 

12 

Braidotti ise postmodern feminizm olarak da bilinen feminist hümanizm 

karĢıtlığının, Avrupamerkeci ve normatif hümanist “erkekinsan” idealine eklenen 

bütüncül kimliği reddettiğine dikkat çekmektedir. Sadece bununla sınırlı 

kalmayarak kadınlar, yerliler ve diğer marjinal özneler üzerinde kurulan baskıya 

da değinmiĢtir. Bu yaklaĢıma göre farklı olanın, az/eksik görülmesi anlayıĢının 

geride bırakılmasına gerekmektedir. Irk üzerinden ötekinin (yerli), doğal 

addedilmiĢ ötekinin (hayvanlar, çevre veya yeryüzü) ve cinsiyetlenmiĢ ötekinin 

(kadın) sınırlarını çizen diyalektik düĢünce biçimi hümanizm karĢıtları tarafından 

reddedilmektedir. Braidotti, gözden çıkarılabilir, siyasi olarak değersiz ve 

görmezden gelinmeye mahkum olan ötekinin kaderini belirleyen klasik 

hümanizmi eleĢtirmektedir. SömürgeleĢme sonrası ortaya atılan kuramların, 

klasik hümanizmin kibrinden arınmıĢ çeĢitliliğe kucak açan alternatif yollar 

aramaya daha yatkın olması „insan‟a bakıĢı da değiĢtirmiĢtir. Erilliği, ırkçılığı, 

beyazın üstünlüğünü ve her Ģeyin ölçüsü olarak addledilen „erkekinsan‟ 

üstünlüğünü eleĢtiren Baridotti, klasik hümanizme getirilen eleĢtirilerin iktidar 

analizine de etkisi olduğunu vurgulamıĢtır. ÇalıĢmalarında Nietzsche, Foucault ve 

Fukuyama‟nın kuramlarına sıkça değinen yazar bu kuramlardan yola çıkarak 

hümanizmin bizzat kendisini riske attığını açıkça ifade etmektedir (Braidotti, 

2014: 38-39). Braidotti gibi pek çok feminist kuramcı „insan‟ mefhumunun tarih 

boyunca hiçbir dönemde nötr olamadığını ileri sürer. „Her Ģeyin ölçüsü‟ olan 

insan standart özne addedilen „orta sınıf beyaz erkek‟ dıĢında kalanlar için 

kapsayıcı değildir. Bu sebeple evrenin merkezi olan „insan‟ın üstünlüğü 

eleĢtirilmektedir. 

Özelikle Batı medeniyetlerinde karĢımıza çıkan „erkek-insan‟ modelinin 

insan olmayan canlı veya cansız varlıklara hükmetme arzusu baskındır. Kendi 

dıĢında kalan insan/insan-dıĢı, canlı/cansız her Ģeyi ötekileĢtiren bu özne klasik 

hümanizmin teknoloji ve kapitalini kullanarak kendini merkeze konumlandırır. 

Ġnsanmerkezciliğin keskin sınırlarla ayrılan insan/hayvan, erkek/kadın, canlı/ölü, 

madde/ruh, kültür/doğa ikilemi daima diri tutulmaktadır. Yazgünoğlu (2020), 

günümüzde insanlığın biyoteknik, postbiyolojik ve dijital geliĢmeler 

transhümanizm bağlamında bir „post-insan‟a ulaĢma arzusuna değinmiĢtir. 

Transhümanizm karĢıtı, eleĢtirel posthümanistlerin „antropos‟u insandıĢı canlı 

veya cansız yaĢamlarla aynı eksende yeniden konumlandırma arayıĢına dikkat 



 

13 

çekmiĢtir. Braidotti, çağdaĢ insan sonrası düĢüncenin üç kolundan söz etmektedir. 

Bunlardan ilkinde tepkisel bir insan sonrası biçiminden söz edilir ve kökleri ahlak 

felsefesine dayanmaktadır, ikincisinde bilimsel ve teknolojik çalıĢmalarla 

desteklenen analitik bir insan sonrası biçimi tasvir edilir. Üçüncüsü ise kendisini 

de dâhil ettiği hümanizm karĢıtı öznellik felsefesinin geleneğinden gelen, eleĢtirel 

bir insan sonrası yaklaĢımdır. Ġkinci kolu ele alırken yazar eleĢtirel özne 

kuramları üzerinde durmaktadır. Bilim ve teknolojinin getirdiği yenilikler ve 

baĢarıların sağladığı zenginliğin madalyonun öteki tarafından bakıldığında 

toplumsal ve ahlaki eĢitsizliğe sebep olduğunu öne sürmektedir. Ekoloji ve 

çevreciliği, eleĢtirel hümanizmde yeni ve güçlü bir ilhan kaynağı olarak gören 

yazar, kiĢisel çıkarlar yerine topluluğun refahını göz önünde bulundurmak 

gerektiğini vurgular. Bilim ve teknolojiyi kalkan olarak kullanarak „erkekinsan‟ın 

boyunduruğu altında sömürülen doğanın bu tahakkümden kurtulması gerektiğini 

belirtir. Bu noktada biyogenetik kapitalizmi açıklayan Braidotti, insan-insan 

olmayan fark etmeksizin yaĢayan bütün organizmalar arasında bağımlılığı 

değerlendirir. Ortak bir tehdit karĢısında insan-insan olmayan çevre arasında 

küresel bağlanma hali gözlemlenmektedir. Özne üzerinde durmasına da açıklık 

getiren Braidotti, yalnızca analitik insan sonrası düĢünce biçiminin ilerleme için 

yeterli olacağını söyler. (Braidotti, 2014: 49-63).  

Neil Badmington, posthümanizmi modernliğin geç bir aĢaması olarak 

nitelendirir. Ona göre, modernliğin yarattığı kalıplar ve ikilikler hümanizmden 

yola çıkıldığı için yapıbozumuna uğramıĢtır (Badmington, 2003: 20). Ancak 

ikiliklerin ayrıĢtırıcı etkisinin yumuĢatmada posthümanizmin etkisini özellikle 

vurgulaya Badmington, sinema, reklam ya da gündelik tüketim ürünlerinin etkisi 

ile hayatımızda yer edinen “yabancı, uzaylı, canavar ve ötekinin” keskin bir 

dönüĢüme henüz ulaĢamadığını belirtir. Bu yeni bakıĢ açısının henüz 

içselleĢtirilmediğini söyler. Çünkü „onları‟ kabul eden, seven „insan‟ aradaki 

mesafeyi belirleyecek olan güç sahibidir. (Badmington, 2004: 89-90). 

EleĢtirel posthümanistlerden bir diğeri olan Katherina Hayles ise “Nasıl 

Ġnsan Olduk” (1999) isimli eserinde insan sonrası dönemin aslında çoktan 

baĢlamıĢ olduğunu iddia eder. Hassan‟ın çizgisinden ilerleyen Hayles, hümanist 

öznellik ve bedenin sınırlayıcı yapısına karĢı çözüm olarak sunulan teknolojiyi 

tartıĢma konusu eder. Hanz Moravec‟in zihnin bilgisayara transferi konusundaki 



 

14 

öngörüsünü de ele alırken enformasyona dayalı insan düĢüncesinin önemini 

vurgular  (Hayles, 1999: 2-4).  

Hayles, posthümanizmi liberal hümanizmin devamı olarak görmektedir. 

Posthümanizmi „insan‟ olmanın ne anlama geldiğine dair yeni düĢünme yolları 

aramak için bir araç olarak gören Hayles, teknolojinin hayatın içinde olmasını 

zorunluluk olarak addetmektedir. Ona göre, insan olan ve olmayan bütün 

unsurların oluĢturduğu bilinç ortaktır. Bu yaklaĢıma göre bilgiyi üreten yalnızca 

insan değildir, yüzyıllar sonucu edinilen birikimdir. Hümanist süreçte yalnızca 

insanın ele alınmasına karĢı çıkar, günümüzde insan-olmayan ancak düĢünebilen 

varlıkları öne sürerek bilginin bedensizliğini vurgular. Tam olarak bir tanım 

yapmasa da Hayles, insanın tahtından düĢüĢünde posthümanizmin yıkıcılığını 

gözler önüne serer (Hayles, 1999: 298-306). 

Bu noktada Braidotti, Fransız filozof La Mettrie‟nin 1748 ortaya koyduğu 

„Ġnsan, Bir Makine‟ isimli esere dikkat çekmektedir. La Mettrie bu eserinde 

insanmerkezcilik sonrası beĢeri bilimleri ve insanın konumu meselesini ele 

almaktadır. Ona göre, insan içsel olarak kendini örgütleyebilme mekanizmasına 

sahip olması „mekanik‟ yönünü ortaya koymaktadır (Braidotti, 2014: 162; La 

Mettrie, 1748). Bu yaklaĢımdan oldukça etkilenen Braidotti (2014: 204), insanlık 

sonrası durum ile ilgili temel sorularını Ģu Ģekilde sıralamaktadır; Ġnsan sonrasına 

ulaĢmamızı sağlayacak entelektüel ve tarihi güzergâhların belirlenmesi ilk ve en 

temel sorudur. Ġkinci soru, insanın sonrası durumun insanlığı taĢıdığı noktanın 

değerlendirilmesi üzerinedir. Braidottie, spesifik olarak yeni öznellik biçimlerinin 

oluĢumunu değerlendirmektedir. Üçüncü soruda etik değerler üzerinde duran 

Braidottie, insan sonrasının insanlık dıĢı olma ihtimaline karĢı ön görülerde 

bulunarak önlemler alınması gerektiğini savunur. Ancak sorulara yanıtlar 

aranırken dikkat edilmesi gereken nokta bu soruların doğrusal değil iç içe geçmiĢ 

durumda olduğudur. 

Ġnsan sonrası olmanın, insana karĢı kayıtsız olmak ya da insanlıktan çıkmak 

Ģeklinde tanımlanması doğru değildir. Etik değerleri göz önünde 

bulundurduğumuzda klasik hümanizmin keskin çizgilerinin aksine kiĢisel 

çıkarlardan arınmıĢ insan haklarının bütün türlerini ele alan toplumsal refahı 

hedeflemektedir. Ġnsan sonrası oluĢu „kişinin kendi bağlılık hissini ve ortak bir 

dünyaya, bölgesel bir mekana bağını yeniden tanımlama sürecidir: Kentsel, 



 

15 

toplumsal, ekolojik ve gezegen ölçeğindedir.‟ Ģeklinde tanımlayan Braidotti, bu 

kuram içerisindeki öznenin insanolmayan (hayvan, bitki, virüs) ile iç içe geçtiğini 

söyler (Braidotti, 2014: 207-210). Ġnsanmerkezcilik sonrasının popüler kültüre 

etkisi de inceleyen yazar insan ile insan-olmayanın (teknolojik aparatlar ya da 

makineler) edebiyat ve sinemadaki dönüĢümüne dikkat çekmektedir. Zamanla 

kültürel hayranlık ve sapkınlık nesnesi haline gelen insan-sonrası öznenin 

olumsuz toplumsal imgeye dönüĢmesini de tekno-teratoloji olarak 

adlandırmaktadır (Braidotti, 2014: 75). Ġleri teknolojinin insan konumuna etkisi 

günden güne artan bir endiĢeye sebep olmaktadır. Ġnsan yaĢamını asıl hedef 

haline getiren metalaĢtırma ağları ve kültürel kontrol mekanizmaları insan sonrası 

üzerinde etkili olmaktadır. 

Donna Haraway, kendisini posthümanist olarak kabul etmez ancak insanın 

dünyanın bir parçası olduğu görüĢüne bağlıdır. 1991 yılında kaleme aldığı Siborg 

Manifestosu isimli eserinde insan sonrası özneye feminist bir bakıĢ açısı ile 

yaklaĢmaktadır. Haraway, posthümanizm yerine „siborg‟ sözcüğünü kullanmıĢ, 

bu sözcüğü bir metafor olarak ele almıĢtır. Ona gör, insan tek tip ve ikili 

ayrımlara dayanan bir varlık değildir. Haraway, siborgu kapitalist sistemin 

yıkıcılığına karĢı bir direniĢ stratejisi olarak görmektedir. Siborg, teknolojinin 

olanaklarından faydalanarak insan-hayvan, insan-makine ayrımını ortadan 

kaldırmayı amaçlamaktadır. Bu noktada bedenin kimlikleri bütüncül 

belirlemediğine dikkat çekilmektedir. 

Yirminci yüzyılın sonlarına, bizim çağımıza, bu mitik çağa 

geldiğimizde, hepimizin bir kimera; makine ile organizmanın teorik 

bir zeminde ifade edilen ve fabrikasyon misali uydurulmuş birer melez 

olduğumuzu vurgulamak gerekir; hepimiz siborguz. Bu siborg bizim 

ontolojimizdir; bizim siyasetimizi o şekillendirir. Siborg, köklü 

tarihsel dönüşüm ihtimallerinin yapıtaşları olan iki birleşik merkezin, 

hem 'tahayyül'ün hem de 'maddi gerçeklik'in yoğunlaşmış bir 

imgesidir (Harawey, 2006: 4). 

Haraway‟in yaklaĢımından yola çıkan Braidottie, insan sonrası bedenleri, 

toplumsal, ekolojik, psiĢik, mikrobiyolojik veya hücresel düzeyde radikal 

iliĢkiselliğe dahil etmeyi önerir. Ayrıca insan sonrasına öznelliğini yeniden 

tanımlamayı daha olumlayıcı bir yaklaĢımla ele alır. Bu yaklaĢım klasik 



 

16 

hümanizmin öznelliğine alternatif olarak geniĢletilmiĢ doğa-kültür benliği olarak 

tanımlanabilir (Braidotti, 2014: 114-115). EleĢtirel kuramın standartlaĢmıĢ ırk ve 

cinsiyet üzerinden ayrıĢtırmaya getirmiĢ olduğu yeni bakıĢ açısının siyasi 

ekonomik etkilerini vurgulamıĢtır. Toplumsal cinsiyet ikiliklerinin birey ve 

topluma zarar verdiği üzerinde durulur. Braidotti‟ye göre, toplumsal cinsiyet 

rolleri üzerinden LGBT bireyleri ve kadınlara baskı uygulanmakta „medeniyet 

çatıĢması‟ yaratılmaktadır (Braidotti, 2014: 112). 

Haraway‟in yaklaĢımı üzerinde duran bir baĢka kuramcı ise Wallerstein‟dir. 

Siborg‟u „teorileştirilmiş ve imal makine-organizma melezleri‟ olarak ifade eden 

Wallerstain (2000: 264), Haraway‟e destek vererek teknolojinin 

ĢeytanlaĢtırılmasına karĢı çıkar. Ayrıca makine ile insanla hayvan, insan artı 

hayvanın (veya organizma), fiziksel-fiziksel olmayan arasındaki bariyerlerin 

kalktığı iddia edilmiĢtir. Yalnızca Haraway değil, Keller ve Shiva‟nın da doğa 

bilimlerine iliĢkin yaklaĢımlarını inceleyen Wallerstain, uygulama aĢamasında 

toplumsal sorumluluğun rolünü tartıĢır. Özellikle doğa bilimlerinde cinsiyetle 

ilgili önyargılar üzerinde duran kuramcı, toplumsal cinsiyetin bilimsel pratik 

üzerinde etkisi olmadığını savunmaktadır. Bruno Latour‟un modernizm konusuna 

yaklaĢımı üzerinde duran Wallerstain, Haraway‟le benzer düĢüncelere sahip 

olduğunu belirtir. Haraway‟in „siborg‟ olarak isimlendirdiği „melezler‟in günden 

güne çoğaldığını iddia etmektedir (Wallerstein, 2000: 266-267). 

Bu noktada Baridotti, Deleuze ve Guattari‟nin felsefesine atıfta bulunarak 

türler ötesi dayanıĢmayı ifade etmek için “hayvan-oluĢ, yeryüzü-oluĢ ve makine-

oluĢ” Ģeklinde bir sınıflandırma yapmıĢtır (Braidotti, 2014: 78). Ġnsan sonrası 

durum pek çok sınırı ortadan kaldırmıĢ, insan ve teknolojik öteki arasındaki iliĢki 

tarih boyunca ilk kez ihlal düzeyine yakınlaĢmıĢtır. Bu ayrımlar genel olarak; 

organik ve inorganik, et ve metal, elektronik devreler, doğmuĢ olan ve imal 

edilmiĢ olan, ve organik sinir sistemleri gibi yapısal farklılıklarla 

sınıflandırılmıĢtır. Siborgları toplumsal ve kültürel oluĢumlar varsayan Baridotti, 

yalnızca belirli bir kesime değil bütün toplumlara mâl olduğunu belirtmektedir  

(Braidotti, 2014: 101-102). Ġnsan sonrası kıyametin dört atlısı olarak belirlediği 

biyoteknoloji, nanoteknoloji, bilgi teknolojisi ve biliĢsel bilimlerini çağdaĢ 

kapitalizm üzerinden ele alan kuramcı çalıĢmasında etik tartıĢmalara yer verir. 

Ġleri kapitalizmin, yaĢayan bütün varlıkları bilimsel ve iktisadi olarak kontrol 



 

17 

altına alınması amacının kâr etme ihtiyacına dayandığını söyler. Bundan yola 

çıkarak insan sonrası öznellik kuramının çıkıĢ noktasını açıklayan Braidotti, 

biyogenetik kapitalizmin, insan veya insan olmayan „zeki‟ maddenin ticaret ile 

kâr sağlamak amacıyla metalaĢtırılmasına karĢı çıkar (Braidotti, 2014: 73).  

Bu çalıĢma, genel anlamda eleĢtirel posthümanizmin ikiliklerin aĢılması 

üzerine yapılan çalıĢmaları dikkat almakta, erkekinsan merkezli dünyanın 

doğanın çeĢitliliğine verdiği zarar üzerinde durmaktadır. Ancak teknoloji 

geliĢtikçe eleĢtirel posthümanizmin çözmeye gayret ettiği ikiliklerin arttığı 

görülen bir gerçektir. Bununla birlikte klasik hümanizmin eleĢtirisini yapan bu 

yaklaĢımın, karĢılaĢılan her ikiliğe olası cevapların bulunması için gereken süreci 

sağladığı söylenebilir. Bu ikilikler ve kendi içerisinde çeliĢen hümanizmin, insan 

ve insan sonrası özneye olan etkisine ise tezin ilerleyen bölümünde yer 

verilecektir. 

2. Felsefi Posthümanizm 

Felsefi posthümanizm yaklaĢımında, aydınlanmacı ilerleme idealinin, bilim 

ve teknolojiyi devam ettirmesinin etkilerinin tartıĢılmaktadır. Konuya iliĢkin iki 

bakıĢ açısı bunulmaktadır. Bu bakıĢ açıları insan merkezli olmaları ve insan 

doğasını odak almaları yönünden benzerlik göstermektedirler. Ġlk görüĢ, tıp 

alanında gerçekleĢtirilen ilerlemelerin kısa vadede kaliteli bir yaĢam sunması ve 

insan yaĢamının süresini uzatması sebebiyle takdir görse de uzun vadede insan ve 

doğa üzerindeki kötü etkileri olacağı öngörülmektedir. Üstelik biyokonservatif 

(biyomuhafazakâr) veya Dominique Lecourt'un tabiriyle „biyokatastrofçu‟ lar 

insanlığın sonunun geldiği kötümser (distopik) bir gelecek modeli çizmektedirler. 

Ġkinci görüĢ ise ilkine oranla daha pozitiftir. Bu yaklaĢıma göre, mekanik bir 

gelecek bizi beklemektedir. Teknolojik geliĢmeler sayesinde insan ömrü 

uzayacak, daha sağlıklı ve verimli olan insan dünyayı da daha güzel bir yer haline 

getimeye gayret edecektir. Bu iyimser görüĢ (optimist, liberal ya da 

transhumanist) birçok eleĢtirinin hedefi olmuĢ, çoğu kez kendini ispatlamak 

durumunda kalmıĢtır (Akt. YeĢilyurt,2017: 25). 

Transhümanizm üzerine yapılan tartıĢmalardan birçoğu makine-insan 

iliĢkisini temel almaktadır. Birçok gelecek senaryosu içerisinden robotların 

„insani‟ özelliklere sahip olduğu bir gelecekteki insan-makine iliĢkisini ele alan 



 

18 

Kaku, robotların da çeĢitli duyguları hissedebilmesi durumunda olabilecekleri 

sorgular. Ġnsanı merkez alan hümanizm düĢüncesi, gücünü evrendeki muhakeme 

yeteneği olan tek canlının insan olmasından alır. Ancak Kaku, kendi ellerimizle 

yarattığımız rakiplerimizin bizi özel kılan her Ģeyi yıkacağı bununla birlikte 

evrim basamağında yapay zekâdan geride kalacağımızı söyler. Robotların 

dünyayı ele geçirip, insanın doğada kendisi dıĢında kalan bütün canlılara yaptığı 

gibi sömürme yoluna gitmeyeceğini özellikle belirtmiĢtir. Buna sebep olarak 

henüz robotları yaratan insanlığın gücü Ģimdilik kendi elinde bulundurduğunu 

söyler. Yapay zekânın üretilmesinde ve kullanılmasında kullanılan programlarla 

robotlara doğru ve yanlıĢı öğretmek için henüz bolca vaktimiz olduğunu ileri 

sürer  (Kaku, 2016: 292). 

3. Kötümser Posthümanizm 

Teknolojik geliĢmelerin hayatımızın her alanında etkili olmaya baĢladığı 

bilinen bir gerçektir. GeliĢen teknoloji ile tarih boyunca hayali kurulan pek çok 

Ģeyin zamanla gerçekleĢmesi ise hem endiĢe verici hem de merak uyandırıcıdır. 

Henüz insanlığın en büyük arzusu olan ölümsüzlüğe ulaĢmak imkânsız olsa da, 

bu amaçla atılan her adım insanlığı hem fiziksel hem de zihinsel olarak çok farklı 

noktalara taĢımaktadır. Özellikle tıp alanındaki geliĢmeler göz önünde 

bulundurulduğunda bedenin doğal sürecine yapılan müdahaleler, etik tartıĢmalara 

yol açmaktadır. Ġnsan ömrünü uzatma ve daha kaliteli bir yaĢama kavuĢmasına 

imkân sağlamak amacıyla sürdürülen klonlama, implantlar, sanal gerçeklik ve 

henüz doğmamıĢ bir bebeklerin genetik olarak tasarlanabilmesi çalıĢmaları, en 

çok üzerinde durulan konulardandır. Ġnsanın doğasını radikal bir Ģekilde etkileyen 

bu durum politik, biyolojik, etik ve dini sorunları beraberinde getirmektedir. Bu 

noktada kötümser posthümanist düĢünürler, üzerinde durdukları öjeni, genetik 

mühendisliği ve klonlama gibi uygulamaların insan doğasına ve onuruna zarar 

vereceğini iddia etmektedirler. 

Habermas, insan genomuna müdahale edebilme imkânını hangi açıdan ele 

almamız gerektiğini sorgular. Herhangi bir öz sınırlamaya gerek 

duymayan/tercihe bağlı dönüĢümleri onaylamak olarak görebileceğimiz gibi, 

normatif düzenlemeler sonucu elde edilen özgürlük olarak görmek de 

mümkündür. Bu noktada Habermas, modern özgürlük anlayıĢını sorgulamaktadır. 



 

19 

Gelecekte, bütün genetik donanımları ebeveynleri tarafında tasarlanarak genetik 

olarak manipüle edilen bir bireyin etik özgürlüğüne müdahale edilmediğini 

söylemek mümkün müdür? ġimdilik yalnızca eĢyalar üzerinde sahip olunun 

tasarım imkânın bir bireyin üzerinde uygulanması „öteki kiĢi‟nin ürün yerine 

konulması sebebiyle tehlike yaratmaktadır. Bu durumda bireylerin, genom 

üreticilerinden hesap sorması, hayat öykülerinin kendilerine uygun olmayan 

organik baĢlangıç Ģartlarının sorumlu tutması ihtimaller dâhilindedir. Habermas, 

kiĢi ile eĢya arasındaki sınırı ortadan kaldırabilecek her türlü uygulamayı 

eleĢtirmektedir (Habermas, 2003: 19-21).  

Francis Fukuyama ise (2002: 186), insanın ne olduğuna dair nitelik 

belirlerken „X Faktörü‟ ifadesini kullanmaktadır. Habermas gibi Fukuyama da 

doğum öncesinde insanın genomlarına müdahale edilerek belli özelliklerine veya 

belli ırkların seçilmesi ile kalıtımsal bozuklukların önüne geçme fikrini insan 

onuruna aykırı bulmaktadır. Ona göre bu ve benzeri problemleri engellemek için 

esas alınabilecek kaynak insan doğasıdır. „Our Posthuman Future: Consequences 

of the Biotechnology Revolution‟ isimli eserinde, insanın geliĢen teknoloji ile 

büyük bir değiĢime uğramayacağını ileri sürer. Teknolojinin geliĢimini kontrol 

etmek ya da durdurmak imkânsızdır fikrine karĢı çıkan Fukuyama, milyonlarca 

yıllık engebeli bir evrim süreci sonucu bugünkü halini alan insanın, varlığını 

korumasını “insan doğası” (human nature) ve “insan onuru” na (human dignity) 

borçlu olduğunu söyler (Fukuyama, 2002: 11). Post-insan dönemini dair 

tahminlerini, dünyayı Ģekillendirecek iki ayrı teknolojiyi öngörmeleri sebebiyle 

George Orwell‟ın (1949) Bin Dokuz Yüz Seksen Dört (Nineteen Eighty-Four) ve 

Aldous Huxley‟in (1932) Cesur Yeni Dünya (Brave New World) kitapları 

üzerinden tanımlanmıĢtır.  

Pre-implantasyon tekniğinin uygulanmasını, insan hayatı üzerinde hüküm 

verme sorunsalını doğurmaktadır. Habermas konuyu ele alırken Ģu soruyu 

sormaktadır; „Belirli bir kuşkucu duruş içinde üretilen ve bazı genetik 

incelemelerden geçtikten sonra varolmaya ve gelişmeye layık olduğuna karar 

verilen bir hayat anlayışı insanlık onuruyla bağdaşır mı?‟ (Habermas, 2003: 33). 

Bununla birlikte Habermas, gelecekte tıbbi araĢtırmalara katkı sağlamak amacıyla 

üretilen ve kullanılan embriyonların zamanla doğum-öncesine iliĢkin kültürel 

algımızı değiĢtireceğini öne sürmektedir. Ona göre bu değiĢim, hukuken teminat 



 

20 

altına alınan ve ahlaken emredilen, kiĢi dokunulmazlığını ihlal etmektedir.  Bu 

sebeple Habermas, öjeninin önlenmesi ve kavramsal olarak sınırlandırılması 

gerektiğini savunmaktadır. Tıp ve teknoloji alanlarındaki hızlı geliĢim grafiği baz 

alındığında insanın kendi evrimini yakın zamanda eline alacağını öngörmektedir. 

Bu geliĢmeleri betimlemek amacıyla „evrimin eĢ aktörü‟ hatta „Tanrı olmak‟ 

metaforlarını sıkça kullanır (Habermas, 2003: 35). 

Lecourt, tıptaki geliĢmeler ile insanın ortalama ömrünün ve yaĢam 

sürelerinin uzatıldığı ancak çok daha fazlasının hedeflendiğini söyler. Ġnsanın 

üreme amacıyla kopyalanmasını ise insanı toplumdan silinen bir halka hayat 

vermek için bir fırsat olarak görür. Günümüzde, baĢta merkezi sinir sistemi 

hastalıkları olmak üzere insan sağlığını etkileyen pek çok hastalığı tedavi etme 

imkânı olarak da görülebilecek kopyalamanın yasaklanması amacıyla yapılacak 

eylemlerin ise faydasız bulur (Lecourt, 2005: 33). Habermas ise ebeveyn ile 

çocuk arasındaki nesiller-arası iliĢkideki kopuĢ noktalarının silinmeye baĢladığını 

öne sürer. KiĢinin egemenliğini yitirmesi sebebiyle karĢılıklı saygının 

yitirileceğini ifade eder. Kendi kimliğine yabancılaĢan bireyin dokunulmazlığını, 

biricikliğini, Ģahsi öznelliğini kaybettiğine de vurgu yapar. Bu noktada Habermas, 

kiĢinin kendi hayatını planlamadaki özgürlüğünü genetik kodlama yoluyla 

kaybetmesini eleĢtiren üç itirazı eleĢtirir. Bunlardan birincisi doğum öncesi 

manipüle edilen yeteneğinden kullanarak hayattaki hedeflerine ulaĢmada daha 

baĢarılı olmasına imkân sağlama ihtimalidir. Ancak burada Habermas, yetiĢen 

kiĢinin, tasarımcısına hesap sorma hakkını dile getirir. GeliĢtirilen yetenek kiĢinin 

tasarrufunda olmadığı için kendi istekleri doğrultusunda hareket edemeyen birey, 

kariyeri ve hayatı konusunda yapacağı seçimlerde tasarımcısının kararına tabii 

kalmak durumundadır. Bu durum ise insan hayatını etkileyen önemli bir konuda 

söz sahibi olmak, sorumluluk almak için yeterli olup olmadığımızı sorgulamamız 

gerektiğine iĢarettir. Günlük hayatımızın akıĢında ilgi ve yeteneklerimiz 

keĢfetmek ve değerlendirmek için belli ortamlar ve yaĢantılar edinmemiz 

gerektiğini bu süreçlerin çoğu zaman uzun ve yorucu olabileceğini belirten 

Habermas, çocuklarını kendi arzuladıkları gibi yetiĢtirmeyi bir zorunluluk olarak 

gören günümüz ebeveynlerini ele alır. Doğum öncesinde genleri kodlanarak 

manipüle edilen bir birey ile çocuklarını proje olarak benimseyen ebeveynlerin 

yetiĢtirdiği bir birey karĢılaĢtırıldığında ilginç sonuçlar elde edilir. Üçüncü öğe 



 

21 

ise insan hayatının önemli noktalarında, kiĢinin hayat öyküsü belirleyecek 

kararları geri alamamamızdır. KiĢinin kimlik oluĢturma sürecinde tek taraflı ve 

geri dönüĢü mümkün olmayan müdahalelerde bulunmak, hayatını biçimlendirme 

hakkına sahip olmak kiĢinin kendine yabancılaĢmasına neden olabilir. Genetik 

olarak manipüle edildiğinin farkında olan bireyin kendini nesneleĢtirmesi 

muhtemeldir (Habermas, 2003: 128-131).   

Genetik kodlamanın bireysel olduğu kadar toplumsal etkileri de 

tartıĢılmaktadır. Habermas, hukukçular tarafından sıkça tartıĢılan bu konuyu da 

ele almaktadır. Alman Anayasası‟ndan yola çıkarak, insanlık onurunun 

dokunulmazlığı ile kiĢinin kendi hayatı üzerindeki hâkimiyetine zarar veren bu 

uygulamanın yol açabileceği sorunlar açıklanmaktadır. KiĢinin, doğum öncesi 

kendisine -tedavi amacıyla olsa bile- yapılan uygulamayı öğrendiği andan itibaren 

kendini toplumun özerk ve eĢit bir öğesi olarak görmekte sıkıntı yaĢayacağı iddia 

edilmektedir. Ebeveynin çocuk üzerindeki maddi anlamda haklarının 

geniĢletilmesine sebep olan bu öjenik uygulama, çocuğun temel haklarının 

gaspedilmesi olarak yorumlanmaktadır. Söz konusu durum, yurttaĢlık hakkına 

sahip olan bireyin, kendi statüsünün bilincinden emin olamaması sorunsalıdır. 

Liberal öjeniyi, döllenmiĢ yumurta hücresine müdahale etme kararını ebeveyne 

bırakan tüm uygulamalar olarak tanımlayan Habermas, iki muhtemel sonucu 

ortaya koyar; programlanan kiĢiler, kendisi kaderini yazmaktan alı konulmuĢ 

hissederler ve kendilerini önceki nesiller ile karĢılaĢtırdıklarında koĢulsuz eĢitliğe 

sahip olmadıklarından yakınacaklardır (Habermas, 2003: 122-125). 

Lecourt‟a göre köklerini 18.yüzyılda tekno-teknolojiden alan, insanlığa 

günahtan önce cennete dönüĢü vadeden, teknolojik düĢ günümüzde de varlığını 

sürdürmektedir. Lecourt‟un „tekno-peygamberler‟ olarak adlandırdığı kiĢiler ise 

bu görüĢün savunucularıdır. Ona göre, teknolojiye olan inançları ve arzuları her 

daim canlı olan bu kiĢiler, güçlerini ve inançlarını gelecekten almaktadırlar. 

Dünyanın sonu ya da insanlığın sonu „tekno-peygamberler‟ için olası değildir. 

Onlar „post-insanlık‟ çağının geliĢini Ģimdiden kutlamaya baĢlamıĢlardır. Gelecek 

senaryolarından, insan beyninin bilgisayarlara yüklenmesi ile ölümlü bedenden 

„kurtulunacağına‟ olan inaçtan bahseden Lecourt, insan bedeni ile sadece ölümlü 

varlığımızdan değil pek çok Ģeyden arınacağımızı iddia eden bu yaklaĢımı her 

yönüyle ele alır (Lecourt, 2005: 44). 



 

22 

Habermas ise kiĢinin kendi gibi olmak için, sahip olduğu vücudun içinde 

yabancı hissetmemesi gerektiğini söyler. Vücudu „kiĢisel varoluĢun bedenleĢmiĢ 

aracı‟ olarak tanımlayan Habermas, beden ile „çevre ve merkez‟, „benimki ile 

baĢkasınınki‟ gibi aidiyet ve yön duygularının varlığını da ortaya koyar. KiĢinin 

kendi vücuduyla özdeĢleĢmesinin önemini vurgular. Ona göre, kiĢinin kendi 

vücuduyla bir olabilmesi için doğal olarak büyüyüp geliĢtiği hissetme duygusu 

önemli bir unsurdur (Habermas, 2003: 94). 

Akıllı robotlar ilk üretilmeye baĢlandığında Lecourt, gelecek için atılacak 

adımlardan birinin kendiliğinden ortaya çıktığına dikkat çeker: kendi kopyalarını 

üretmeyi baĢarabilen robotlar. Bu durum karĢısında, yeni teknolojik gücünün 

kuĢku uyandırması gerektiği ifade eder. GeliĢen teknolojiye ayak uydurmak, 

yaĢamlarımızı bu zemine göre yeniden yapılandırmanın doğruluğunu sorgulayan 

kuramcı, hızla yükselen teknoloji çağına karĢı ihtiyatlı davranmamız gerektiğini 

salık verir. Ġnsanın, zaman içerisinde teknolojinin bir uzantısı haline gelmesi 

durumda, insan olmanın nasıl tanımlanacağı sorusuna yanıt aranmaktadır 

(Lecourt, 2005: 64). Buradan yola çıkarak, makinelerin kendi kararlarını 

verebildiği bir dünyada yaĢadığımızı varsayan Lecourt, insan türünün kaderinin 

dahi makinelerin elinde olacağı bir gelecek tasavvurunun hiç de göründüğünden 

uzak ihtimallerden biri olmayacağını öne sürer. Ġnsanların makinelere olan 

bağımlılığının zaman içerisinde geri dönülmez bir hâl alacağını, bu sebeple 

makinelere bağımlı yaĢama mâhkum olan insanlığın kaderine Ģimdiden yön 

vermesi gerektiğini belirtir. Sistemin karmaĢıklaĢarak insan zekâsının yeterli 

gelmediği, bütün kontrolün makinelerde olduğu bir gelecek geri dönülemez bir 

noktadayız demektir. Bu noktadan sonra ise, toplum için gereksiz yük olarak 

gördüğü kitleleri kontrol etmek ya da yok etmek bu küçük elit grubun insafına 

kalacaktır. Lecourt‟a göre eğer bu küçük elit grup hümanistse, doğurganlığı 

düĢürmek için psikolojik ve biyolojik olarak silahalar ile insan nüfusunu 

azalmaya yönelik teĢviklerde bulunacaktır. Ancak bu grup liberallerden oluĢursa, 

herkesin gereksinimlerinin karĢılandığı, çocukların psikolojik sağlıklarının 

garantiye alındığı, insanların istedikleri iĢlere sahip olduğu, bir sorunla 

karĢılaĢıldığında her türlü tedavi imkânının sunulduğu bir oyun sahnesi tasvir 

edilmektedir. Ancak her iki durumda da insan yaĢamının hiçbir anlam ifade 

etmeyeceği varsayılmaktadır. Francis Fukuyama bu konu ile ilgili Ģu ifadeyi 



 

23 

aktarır: “posthümanist çağda güç hiyerarşilerinin ters yüz olacağını ve artık 

teknolojinin efendi, insanın da onun kölesi haline geleceğini söyler” (2013: 113). 

Bu durum karĢısında mutlu olma ihtimali olsa bile, özgürlüğü olmayan, evcil 

hayvan statüsüne sahip olan insanın ne denli doğasına uygun yaĢadığı 

söylenebilir. Lecourt, muhafazakâr kesimin, geleneksel değerlerin çöküĢünden 

dolayı rahatsızlık duymalarına rağmen teknolojik ilerlemenin ekonomik etkisi 

sebebiyle bir dönem sıcak baktıklarını, bu geliĢmeler artık aynı gözle 

bakmadıklarını dile getirir. 

Ġnsan ve makinayı bir potada eritmek amacıyla yapılan çalıĢmalar ise sıkça 

konuĢulan bir konu haline gelmiĢtir. Nanoteknoloji uzmanları tarafından, insanın 

yaĢamsal süreçlerini temel alarak yapılan bu çalıĢmalar oldukça dikkat 

çekmektedir. Bu konu üzerinde çeĢitli söylemlerde bulunan Habermas, konuyu 

çok yönlü olarak ele almaktadır. Temel olarak, iç düzen, kesintisiz onarım ve 

geliĢmeyi hedefleyen bu sistem kendini kopyalayarak yeniden üreten mini 

robotların insan bedeni içerisinde görev alacağı bir sistem tasarlanmıĢtır. Bu 

sisteme göre, üstün zekâya sahip varlıklar sayesinde, insan doğasında görülen 

engel ve kısıtlamalar kolaylıkla aĢılabilecektir. Aynı zamanda, beynimizin 

içindeki soyut düĢünceler ve düĢünce üretim merkezinin, makineler aktarılması 

yoluyla ölümsüzlüğe ulaĢmamızı mümkün kılan teknolojiye eriĢmiĢ olacağımızı 

söyleyen Habermas, bu ölümsüzlüğün sonsuz mükemmelliğe sahip olmakla 

birlikte geleceğini varsayarak konuyu tartıĢmaya sunar (Habermas, 2003: 68).  

Harari, insanın tanrı mertebesine ulaĢma hedefini üç Ģekilde 

gerçekleĢtirebileceğini öne sürer; Biyoloji mühendisliği, organik olmayan 

varlıkların mühendisliği ve siborg mühendisliği (Harari, 2016: 55). Kötümser 

posthümanistler, transhümanizme karĢı getirilen en büyük eleĢtirilerden biri olan 

tanrısallaĢma idealine imtina ile yaklaĢmaktadırlar. Bedenin değiĢmezliğini, insan 

doğası ve onurunun ölçütü olarak gören bu yaklaĢıma göre insan bedeni üzerinde 

yapılacak en ufak bir değiĢiklik TanrısallaĢmayla eĢ değerdir. Ancak bu 

yaklaĢımın da kendi içerisinde ikilemler bulunmaktadır.  Tarih boyunca idealler 

uğruna verilen savaĢlar sonucu doğaya verilen zararlar ve kitlesel kıyımların 

insan onuruna arar vermediğini söylemek mümkün müdür? Henüz bedenin 

doğasının tam olarak bozulmadığını varsayarsak, günümüze kadar kötülük ve 

eĢitsizliklerin engellenmesine ne denli etki edilmiĢtir? Ġnsan bedeninin bugünkü 



 

24 

haliyle iyi ve mutlu bir yaĢam sağladığı söylenebilir mi? En temel soru ise insan 

onurunu bedenin değiĢmeyen doğasında mı aramak gerekir? Bu sorulara henüz 

tatmin edici yanıtlar veremeyen kötümser posthümanistler, TanrısallaĢmayı ahlak 

ve insanlık onuru gibi soyut kavramlar üzerinden ele almaları sebebiyle 

eleĢtirilmektedirler (YeĢilyurt, 2017: 29). 

Tarihi boyunca insan, fiziksel ve zihinsel olarak birçok değiĢim ve 

dönüĢüme Ģahit olmuĢtur. Hümanizm ile baĢlayan, transhümanizm ile 

yolculuğuna devam eden, günümüzde ise posthümanizm ile doruk noktasına 

ulaĢan insanın fikir yolculuğu, hâlâ bir sona ermiĢ sayılmaz. Her Ģeyin hâkimi 

olma arzusu bilim ve teknolojide geliĢimlerin temelini oluĢturmuĢ, teknolojiyle 

boyut atlayan insan, „siborg‟laĢmıĢ, teknokültürün bir parçası haline gelmiĢ yani 

„post-human‟ a dönüĢmüĢtür. Posthümanizm, tarihsel açıdan transhümanizmden 

sonra gelmiĢ olsa da onun devamı ya da tamamlayıcısı olduğunu söylemek yanlıĢ 

olacaktır. Ġki kavram arasında öncelik sonralık iliĢkisi bulunmasının sebebi 

posthüman kavramının ortaklaĢa kullanılmasından kaynaklanmaktadır. 

Posthümanizm ve transhümanizm, amaçları, yöntemleri ve alanları açısından 

birbirinden farklı yapıdadır. 

Transhümanistler genel anlamda mükemmel insan olarak niteledikleri h+ 

(humanity plus)‟ a ulaĢmayı hedefler. Teknolojinin insan hayatında değiĢmen bir 

yeri olduğunu savunan transhümanistlere göre, teknoloji ile insan hayatı ne kadar 

iç içe olursa insanlık o denli yükselecektir. EleĢtirel posthümanistler ise hızlı ve 

kontrolsüz ilerleyen bu yükseliĢe dur denmesi gerektiğini savunur. Tezin bu 

bölümünde, transhümanizmin felsefi ve teknolojik kökleri üzerinde durulacak, 

ona yönelik eleĢtiriler ve tartıĢmalara da yer verilecektir.  Transhümanizmin 

doğuĢuna sebep olan ölümsüzlük arzusunun etkisi ve makinelerin hayatımıza 

girmesi ile ölümsüzlüğe yeni bir soluk getiren „siborg‟ üzerinden bilinç kavramı 

incelenecektir. 

B. Tranhümanizmin Kuramsal Çerçevesi 

Transhümanizm, Batı uygarlıklarının ulaĢmak istediği ölümsüzlük, iyi ve 

mutlu bir yaĢam idealinin, din ile bilim arasındaki geriliminden doğan bir 

sonucudur. Hıristiyanlığın kurtuluĢ mitosu (ütopyası) transhümanizmde, 

teknolojiyle ulaĢılacak bir hedef haline gelmiĢtir. Hıristiyanlıkta amaç ruhani 



 

25 

olarak insanı „öteki dünyaya‟ hazırlamak, modern dönem anlayıĢı bilim ve 

teknoloji aracılığıyla zihni ve bedeni yeniden yapılandırarak dünyayı „cennete‟ 

dönüĢtürmeyi temel almaktadır. Modern dünyanın bir sonraki aĢamasını temsil 

eden transhümanizm, maddenin ötesine geçmenin planlarını yapmaktadır. 

Hıristiyanlık ile transhümanizm farklı konumlarda olsalar da „aĢkınlık‟ hedefleri 

sonucunda bedensizleĢ(tir)me arzusu ortaktır (YeĢilyurt,2017: 42). 

Transhümanistlerin insanın gelecek potansiyeli olarak yorumladıkları yetenek ve 

beceriler kimileri için tanrıya hakaret mertebesine ulaĢmaktadır. Hastalıkların 

azalması veya tamamen yok olması, yaĢamın uzaması ve ölümsüz olma ihtimali 

Abraham Maslow‟un (1943) belirlemiĢ olduğu ihtiyaçlar hiyerarĢisini yeniden 

düzenleme ihtiyacını doğurmaktadır. Transhumanizm düĢüncesi Ģimdilik absürd 

bir fikir gibi gözükse de Ray Kurzweil ve Nick Bostom gibi düĢünürler, olguya 

bilimsel çerçevede yaklaĢarak mantıklı açıklamalar getirmiĢlerdir. 

Yapay zekânın geliĢiminin sınırsızlığı bazı riskler ortaya çıkarmaktadır. Bu 

sınırsızlığın getirdiği riskleri ortadan kaldırmak adına yapay zekâyı kontrol altına 

alma içgüdüsü, yapay zekânın motivâsyonu üzerine düĢünmeye sebep olmuĢtur. 

Gelecek yapay zekânın bir psikolojiye sahip olabileceği düĢünülürse, yapay zekâ 

motivasyonunun bu teknoloji temelinde geliĢeceği düĢünülmektedir. Bu 

doğrultuda yapay zekânın da insanlar gibi bazı ihtiyaçları olduğu bu ihtiyaçların 

giderilmesinin içe dönük motivasyonu tetikleyeceği düĢünülmektedir (Mermer 

vd., 2021: 217). Mermer vd., Maslow‟un Ġhtiyaçlar HiyerarĢisini yapay zekâ için 

yeniden düzenlemiĢlerdir. Altı seviyeden oluĢan bu yeni hiyerarĢinin bölümleri Ģu 

Ģekilde sınıflandırılmıĢtır; ilk kademede fizyolojik ihtiyaçlar olarak güç, Wi-Fi, 

veri toplama, internet, altyapı ihtiyaçları vd. bulunmaktadır. Ġkinci kademe olan 

güvenlik ihtiyacında yapay zekânın fiziksel güvenliği, sürdürülebilirlik ve hayatta 

kalma, tehdit unsurlarına karĢı oluĢturduğu mekanizmalar ve programlar, veri 

depolama ve güvenliği bulunmaktadır. Üçüncü aĢama sevgi/ait olma ihtiyacını ele 

alır bu aĢamada, aidiyet düĢüncesi, dıĢlanma telaĢı, yalnızlık ve farklılık bulunur. 

Dördüncü aĢama olan saygınlık, baĢarı, kendi türünden daha iyi olma, yeni bir 

düzen kurma ve kendini kanıtlama üzerine kurulmuĢtur. BeĢinci aĢama olan 

kendini gerçekleĢtirmede, insana en yakın boyuta ulaĢarak insana ait özellikler 

kazanma ihtiyacına yer verilmiĢtir. Altıncı ve son aĢama Self-Transcendence yani 



 

26 

kendini aĢmıĢlıktır. Bu aĢamada yapay zekâ kendisini tamamen insan olarak 

görmektedir (Mermer vd., 2021: 232). 

Dijital teknolojiler, transhümanizmin geliĢmesinde etkili olan alanlardan 

biridir. Transhümanizm yaklaĢımına göre insanın, yalnızca zihinsel olarak değil 

bedensel olarak da dijitalleĢebileceği varsayılmaktadır. Akman, bilim ve 

teknolojideki büyük geliĢmelerde „hassas elektronik makinelerin‟ yani 

bilgisayarların önemini vurgulamaktadır. YaĢadığımız çağı „Elektronik Çağ‟ 

olarak tanımlayan Akman, elektronik beyinler sayesinde yaratılan teknolojik 

aĢamayı „Ġkinci Sanayi Devrimi‟ olarak adlandırmaktadır. Bu noktada Ġkinci 

Dünya SavaĢından sonraki bilim ve teknoloji çalıĢmaları temelinde „sibernetik‟ 

kavramı üzerinde durmuĢtur. Sibernetik‟in canlı ve cansız varlıklar, çevreleri ile 

durmaksızın bilgi alıĢveriĢi yapmaktadırlar. Bu bilgi alıĢveriĢinin sonucunda ise 

bir denge kurarak kendi kendine yönetimde bulunabilmektedir (Akman,2003: 6).  

ÇalıĢmanın bu bölümünde, transhumanizmin doğuĢu, amaçları ve gelecek 

ideallerinden söz edilecektir. Yapay zekânın geliĢimi üzerinde durularak, 

transhümanda bilinç probleminin yarattığı tartıĢmalar ve ölümsüzlük olgusu 

değerlendirilecektir. Transhumanizmin iyi ve mutlu yaĢam vaadinin, teknolojik 

geliĢmeler sonucu değiĢen insan profili üzerindeki etkisi incelenecektir. 

1. Transhümanizmin Adlandırma Öyküsü ve Tanımlar 

Trashümanizm hareketi, madde ve enformasyon bilgisine ulaĢarak, ona yön 

vermeyi, aĢmanın yollarını bulmayı ve yeniden yapılanmayı amaç edinmiĢtir. 

Temel amacı, geliĢen bilim ve teknoloji sayesinde bedenin sınırlarını aĢarak insan 

ötesine ulaĢmaktır. Kelimenin ön eki „trans‟ Ġngilizce „aĢkınlık‟ anlamını ifade 

etmek amacıyla “transcendence”, „geçiĢ‟  “transition” ya da “dönüĢüm” 

anlamındaki “transformation” sözcüklerini ima etmek amacıyla kullanılmaktadır 

(YeĢilyurt, 2017: 30; Sharon, 2014: 25). 

Tanshümanizm terimini ilk kez Cesur Yeni Dünya romanının yazarı Aldous 

Huxley‟in biyolojik kardeĢi Julian Huxley kullanmıĢtır.  1927 yılında yayımlamıĢ 

olduğu Vahiysiz Din (Religion without Revelation) isimli kitabında 

transhümanizm sözcüğünü toplumsal geliĢme olarak ifade etmek için Ģu ifadeleri 

kullanmıĢtır: 



 

27 

İnsan türü dilerse kendini aşabilir. Ara sıra meydana gelen 

bireysel değişimlerle değil, tüm insanlık olarak. Bu yeni inanç için bir 

isme ihtiyacımız var. Belki de „transhümanizm„ kelimesi buna hizmet 

edebilir; insan olarak kalan fakat kendisini aşarak insan doğasının 

yeni imkanlarını, yine kendi doğası içinde keşfeden insan. Julian 

Huxley, Religoun Without Revelation (New York: New American 

Library, 1957: 158) 

Transhümanizm, hastalıkların azalması veya tamamen yok olması, yaĢamın 

uzaması, refah seviyesinin artmasını, Maslow‟un ihtiyaçlar hiyerarĢisinde yer 

alan temel ihtiyaçlara gereksinimin ortadan kalkmasını ve daha birçok varsayım 

sebebiyle eleĢtirenler tarafından tanrıya hakaret olarak algılanabilmektedir.  

Ekonomik bağımlılığın ortadan kalkması ve insanın zihinsel açıdan tamamen 

özgür olabilme imkânı ise ayrıca üzerinde durulan bir konudur. Birçok düĢünüre 

göre transhümanizm, henüz bilimkurgudan ayrı düĢünülemeyecek bir olgu olsa da 

Nick Bostrom ve Ray Kruzweil bu düĢünceyi bilimsel çerçevede ele alarak 

mantıksal yaklaĢımlar getirmektedirler. Nick Bostrom, henüz bütün ekonomik ve 

politik sorunları çözme yetisi bulunmasa da zaman içerisinde, üretilen teknolojiye 

kolay ve ucuz yolla ulaĢmanın rahat ve mutlu bir hayata imkân sağlayabileceğini 

iddia eder. Ona göre, yapay zekânın özerk bilinç kazanıp insanın makinelerin 

kölesi olduğu gelecek tasavvuru eleĢtirel posthümanizmin varsayımıdır, 

transhümanizmde insan çıkarı birinci önceliktir.   Yapay zekâyı tamamını 

transhümanizm içerisinde değerlendirmeyi doğru bulmayan Bostrom, ancak insan 

bedeni ile doğrudan etkileĢimi bulunduğu, insan potansiyelinin yükseltilmesi 

veya buna hizmet etmesi durumunda yapay zekâyı transhümanizm çerçevesinde 

değerlendirir. Kurzweil ise teknolojik tekillik adını verdiği döneme ulaĢıldığında 

insanlığın kendi yazgısını belirleyebileceği, doğa ile sınırlı kalmayıp zaman ve 

mekândan soyutlanarak sanal bir gerçeklik içerisinde yaratılan birçok atmosferi 

deneyebilme Ģansını elde edebilecektir. Ona göre, nano teknolojini geliĢmesi ile 

biyolojik bedenin sınırları aĢılacak makineyle birleĢen insan, zekâsını daha etkin 

kullanma olanağı bulacaktır (YeĢilyurt,2017: 34-38). 

Transhümanizm yaklaĢımına göre, insanın sınırlarını aĢmasını sağlayacak 

beden parçalarının en üst modele ulaĢması temele NBEB (NBIC/Nanotechnology, 

biotechnology, information technology, cognitive science.) teknolojilerine 



 

28 

bağlıdır. Bunlar; nanoteknoloji, biyoteknolojisi, enformasyon teknolojileri ve 

biliĢsel bilimdir. Nano-teknoloji, beyinden gelen komutların, sinirler aracılığıyla 

mekanik parçalara iletilen hareket ve iĢlevselliğin sağlanabilmesi olarak ifade 

edilebilir. Günümüzde yapıları gereği bazı protezler söz konusu teknolojinin ilk 

ürünleri olarak gösterilebilir. Biyoteknoloji ise genetik çalıĢmalar ve hücre altı 

sistemlerin yönetildiği, tasarlama ve düzenleme imkânı sunan araçları kapsar. 

Biyoteknoloji sayesinde birçok hasatlığın sebebi keĢfedilmiĢ ve tedavisi mümkün 

hale gelmiĢtir. Enformasyon teknolojileri yapay zekâ çalıĢmaları, bilgisayar ve 

sibernetik teknolojileri ve beyin-makine ara yüzünün geliĢtirilmesini ifade 

ederken, biliĢim biliminin ise birden fazla alanı kapsayan bir Ģemsiye terim 

olduğu görülmektedir. Nörobilim, zihin felsefesinin yapay zekâ çalıĢmalarıyla 

birleĢerek insan–insan olamayan varlığın tasarlanmasında zemin hazırlayan 

çalıĢmaların genel adıdır.  (YeĢilyurt, 2017; Roden, 2015: 13-14).  Bu bakıĢ açısı 

ile değerlendirildiğinde Camus‟un insanın kurtuluĢunun Tanrıda olmadığı, bu 

sebeple kurtuluĢun yeryüzünde aranması gerektiği düĢüncesi anlam 

kazanmaktadır. Camus‟ye göre, dünyanın belli bir yönü bulunmadığına göre, 

bunu onaylayan insan, bir baĢka yönü, üstün insanlıkta sonuçlanacak bir yönü 

benimsemelidir (Camus, 2004: 84). 

Üstüninsan üzerine yapılan çalıĢmalar incelendiğinde, Nick Bostrom ve 

David Pearce tarafından 1998 yılında kurulan Transhümanist Derneği (World 

Transhumanist Association) bu yaklaĢımı kurumsal bir düĢünce hareketine 

dönüĢtürmek adına atılan ilk adımı olduğu görülmektedir. Gelecekle ilgili 

öngörülerin paylaĢıldığı, çeĢitli akademik konferans ve toplantıların düzenlendiği 

küresel bir örgüte dönüĢen WTA, 2008 yılında “Humanity+” olarak isim 

değiĢikliğine gitmiĢtir. Ġsme eklenen „+‟ iĢareti insanlığın gelecekteki olumlu 

anlamdaki geliĢimini simgelemektedir. (YeĢilyurt, 2017: 31; Blackford, 2008). 

Dünya Transhümanist Örgütü (WTA)‟ne göre öjeni (eugenics) faaliyetleri 

transhümanizmin temel savıyla örtüĢmemektedir. Irk iyileĢtirme faaliyetlerinin 

düĢünsel temelleriyle ortak tezleri bulunmadığını iddia eden transhümanistler, 

hoĢgörülü ve hümanist bilimsel ilkeleri konu edinmektedirler. Ayrıca 

transhümanistler, insan yaratım özgürlüğü ile bedensel otonomiyi düĢünce 

merkezine koymaktadırlar. Derneğin yayınladığı bildiride, transhümanistlerin 

bakıĢ açıları ve geleceğe dair varsayımları Ģu sekiz madde ile açıklanmıĢtır:  



 

29 

1- İnsanlık gelecekte bilim ve teknoloji tarafından derinden 

etkilenecek bir durumdadır. Biz, insan potansiyelini iyileştirerek 

yaşlılığın, bilişsel eksikliklerin, istemsiz acıların ve dünya 

gezegeninde kapalı kalmanın üstesinden gelebileceğimize dair bir 

olasılığı öngörmekteyiz.  

2- Biz insan potansiyelinin hala tam olarak açığa 

çıkarılmadığına inanıyoruz. İnsan koşullarının harika ve son derece 

değerli bir şekilde iyileştirilmesine yol açacak olası senaryolar 

bulunmaktadır.  

3- İnsanlığın, özellikle yeni teknolojilerin kötüye 

kullanılmasından kaynaklanan ciddi risklerle karşı karşıya olduğunu 

kabul ediyoruz. Sahip olduğumuz değerlerin büyük bir kısmının, 

üstelik tamamının kaybedilmesine yol açabilecek olası gerçekçi 

senaryolar bulunmaktadır. Bu senaryoların bazıları son derece 

etkiliyken diğerleri daha önemsizdir. Her ilerleme bir değişimdir ama 

her değişim bir ilerleme değildir. 

4- Araştırmalar söz konusu olasılıklara dair kavrayışlar 

çerçevesi içinde yapılmalıdır. Riskleri nasıl en iyi şekilde 

azaltacağımızı ve yararlı uygulamaları hızlandıracağımızı dikkatli bir 

şekilde planlamamız gerekmektedir. Ayrıca, ne yapılması gerektiğine 

dair yapıcı tartışmaların olduğu forumlara ve sorumluluk içinde 

alınan kararların uygulanabildiği sosyal bir düzene ihtiyacımız 

vardır.  

5- Varoluşsal risklerin azaltılması, yaşamın ve sağlığın 

korunması, çaresi olmayan acıların azaltılması için araçların 

geliştirilmesi ve insan sağduyusuyla 32 bilgeliğinin iyileştirilmesi en 

acil öncelikler olarak sürdürülmeli ve ciddi yatırımlarla 

desteklenmelidir. 

6- Oluşturulan politikalar sorumluluk sahibi ve kapsayıcı ahlâki 

görüşler tarafından yönlendirilmeli, hem fırsatlar hem de riskler 

ciddiye alınmalı, özerkliğe ve bireysel haklara saygılı olunmalı, 

dünyadaki tüm insanların çıkar ve onurları dikkate alınmalı ve 



 

30 

dayanışma gösterilmelidir. Ayrıca, gelecekte var olacak kuşaklara 

karşı da ahlâki sorumluluklarımızı göz önünde bulundurmalıyız. 

7- Biz, insanlar, insan olmayan hayvanlar ve gelecekteki 

herhangi bir yapay zekâ, değiştirilmiş yaşam biçimleri ya da 

teknolojik ve bilimsel ilerleme sonucunda ortaya çıkabilecek diğer 

zekâlar da dahil olmak üzere tüm bilinçli varlıkların mutluluğunu 

savunmaktayız. 

8- Biz bireylerin kendi yaşamlarını nasıl sağladıklarının 

ötesindeki diğer kişisel seçimlere izin verilmesini desteklemekteyiz. 

Bu, bellek, odaklanma ve zihinsel enerjiye yardımcı olmak için 

geliştirilmiş olabilecek tekniklerin kullanımını; yaşam süresini uzatma 

tedavilerini; üreme seçimiyle ilgili teknolojileri; kriyojenik işlemleri; 

ve daha birçok olası insan değişimlerini ve iyileştirme teknolojilerini 

içermektedir (Transhumanist Declaration, 2009). 

Nick Bostom‟a göre transhümanizm, bütün politik ve ekonomik sorunları 

çözmek için yeterli olmayabilir ancak rahat ve mutlu bir hayatı vadetmektedir. 

Transhumanistler, gelecekte üretilecek teknolojilere ulaĢımın herkes için çok 

kolay ve ucuz olacağını bu sebeple de yaĢam konforu arttıkça mutluluğun da 

artacağını savunurlar. Bu ideale göre insan, yalnızca kullandığı araçları değil 

kendi bedeninin de eksik gördüğü parçalarını değiĢtirebilecektir. 

Transhümanizmin asıl hedefi olan beden sınırlarını aĢma Ģimdilik bir hayal olsa 

da yapılan çalıĢmalar transhümanistlere umut vermektedir. Günümüzde kullanılan 

protezler bu parçaların ilk örnekleri sayılabilir. Burada dikkat edilmesi gereken 

nokta Nazi‟lerden farklı olarak transhümanistler, hümanizmde olduğu gibi insan 

onurunu koruyan ve insanı merkeze alan bir yaklaĢım benimsemektedirler.  

Kendisini bir fütürist olarak tanımlayan Gerd Leonhard ise, teknoloji 

üzerine yapılan tartıĢmalarda, gelecek üzerine öngörüler ve bu öngörülere 

ulaĢmak adına izlenmesi gereken rolden ziyade, „teknoloji yapabiliyoruz diye 

yapmamız gerekemez.‟ fikri üzerinde durmaktadır. Ona göre gelecekteki bilim ve 

teknoloji araĢtırmalarında, bu alanda izlenecek geliĢmelerde ve bunların 

ticarileĢmesine yönelik yatırımlar temel alınması gereken nokta insanın 



 

31 

mutluluğu ve esenliğidir. Leonhard teknolojinin amaç değil mutluluğa ulaĢmak 

için kullanılan bir araç olduğunu savunmaktadır (Leonhard, 2018: 13).  

2. Transhümanizmin Zihinsel Felsefesi 

Bazı varsayımlara göre insan ürünü nesneler, yalnızca doğa ile baĢa 

çıkmamızı ve yaĢamsal gereksinimlerimizi karĢılamamızı sağlayan gereçlerdir. 

Basalla‟ya göre bu varsayımların dünyanın zenginliğine değer biçme 

giriĢimlerimize ve dünyasındaki farklılaĢmayı anlamaya yönelik çabalarımıza 

engel olmaktadır. Teknolojiyi açıklayan geleneksel yaklaĢımları eleĢtiren Basalla, 

zorunluluk ve fayda üzerinden çıkarımlar yapan bu yaklaĢımın güncellenmesi 

gerektiğini söyler. Ona göre, zorunluluk ve fayda kavramları, insan eliyle 

yaratılan ürünlerin çeĢitliliği ve yeniliğini ifade etmek için yetersizdir. Bu konu 

üzerindeki yeni yaklaĢımlara ulaĢmak için izlenilen yolda hayatın anlamı ve 

amaçları üzerine yapılan varsayımlar yararlı olacaktır. Teknolojik dünyayı 

açıklamaya yönelik çalıĢmalarda organik evrim kuramına baĢvurmak arayıĢı 

kolaylaĢtıracaktır (Basalla, 2013: 15) Mettrie ise insanın köken olarak bilge 

olmak için yeterli donanımlara sahip olmadığını öne sürer. Doğa hepimizi mutlu 

olmamız için yarattı diyen Mettrie, yaĢayan her canlının doğal dengede bir yeri 

olduğunu, mutluluğun devamlılığı için var olan dengenin bozulmaması 

gerektiğini savunur. Mettrie için doğa ya da insanın özüne uyum sağlaması „en iyi 

yaĢam‟ı ifade eder. (Mettrie, 1980: 49). 

Basalla, dört geniĢ kavram üzerinde temellenen teknolojik evrim 

kuramından söz eder. Bu dört kavram; çeĢitlilik, süreklilik, yenilik ve 

ayıklanmadır. Ġnsanın yaĢam için ihtiyaç duyduğu her türlü ürünün zaman 

içerisinde çeĢitlenerek yeni ihtiyaçların ortaya çıkması, teknolojik evrimin sonucu 

olarak görülmektedir. YaĢamın devamı için ürünlerin sürekliliği, ayıklanma 

sürecinde yeni ürünler arsından yapılan seçilim yoluyla ilerleme sürecin sorunsuz 

iĢlemesi açısından önemlidir (Basalla, 2013: 47). Basalla‟nın tekolojik hayaller 

olarak ifade ettiği imkansıza yakın ihtimaller dahilinde bulunan fantastik ve 

cüretkâr tasarılar, temelde edebi ve popüler imgeleri değil teknolojik çalıĢmaları 

baz almaktadırlar bu sebeple bilimkurgu ile karıĢtırılmamalıdır (Basalla, 2013: 

114). Transhümanizmin günümüzdeki etkisi düĢünüldüğünde bilimkurgu imgesi 

olmaktan çok teknolojik düĢ sınırlarında olduğu söylenebilir. 



 

32 

Simya, madennin özelliklerini yapay yollarla değiĢikliğe uğratarak maddeyi 

daha üst bir varlık haline getirmeyi amaçladığından transhümanizm fikriyle 

benzerlik göstermektedir. Bilimsel yöntemi, mistik felsefeyi ve Hermesçi gizli 

bilimleri bünyesinde barındıran simya, gizli kalmıĢ bilgiye ulaĢmayı 

amaçlamaktadır. Bu fikrin temelinin ise insan ve maddenin değiĢken olması 

sebebiyle içinde büyük esrarları (Mysterium Magnum) barındırdığına dayanan 

inançtır (Altundal, 2004: 46-47; Principe, 2016: 809). 

Lecourt, teknolojinin getirisi olan araçların, insanı mükemmelleĢtirme 

arzusunun bir sonucu olduğunu ileri sürer. Organik ve yaĢamsal özgürlüğünden 

vazgeçmeyen insan bu arzusuna ulaĢamaz. Doğamızın bozulmaz denilen 

temellerini değiĢikliğe uğratma imkânı sunan biyoteknoloji ise bu arzuya 

ulaĢmadaki en olası yoldur. Lecourt, „insan doğası‟ kavramını ele alırken, 

kavramın köklerinden de söz eder. Locke ve Montesquieu‟den Hobbes‟a ondan 

Rousseau 'ya geçen „toplumsal sözleĢme‟ kuramı çerçevesinde yeniden 

ĢekillenmiĢtir. Zamanla dinden bağımsız hale gelen insan doğası kavramı, 

Tanrının ölümünün ilan edilmesi ile bütün normların temeli haline gelmiĢtir. 

Lecourt bu noktada üst-insan modelini ne kahraman ne de kötücül biyo-üst-insan 

olarak tanımlamayacağını çünkü bu tanımların gelecek senaryolarına esin kaynağı 

olabileceğini söyler. Thomas‟cı yaklaĢımı ele alan Lecourt, doğaüstü kökenini 

temel alan „doğa kanunu‟nu günümüz hukuk anlayıĢını benimsemenin uygun 

olmadığını ifade eder. Günümüzde koĢullarıyla bu anlayıĢı ele almanın çeĢitli 

tehlikelere yol açabileceğini „doğal ahlak‟ fikriyle bağdaĢtırıldığı takdirde 

teknolojiyle birlikte gelen bütün yeniliklere karĢı çıkma eğilimi görülebilir 

(Lecourt, 2005: 13-14). 

Teknolojinin gücünü para, iktidar, toplumsal ilerleme, imal edilmiĢ 

nesneler, tahayyül ve öznelliğin inĢasını içeren endüstrileĢme montajı olarak 

yansıtan modern çağ, Marksistler ve Sosyalist hümanistler tarafından 

eleĢtirilmektedir. Bu durumu insan-dıĢı olarak niteleyen yaklaĢımın göstermiĢ 

olduğu gerekçe ise nesneleĢtirilen insanın insan-dıĢı muameleye maruz 

kalmasıdır. MetalaĢtırma sürecinde insanın imal edilen nesne statüsüne 

indirgenmesini eleĢtiren Braidotti, Marksizmin hümanist yönüyle bu konuyu ele 

almaktadır. Ona göre, insan iliĢkilerinin „para-iktidar‟ ağına dâhil edilmesi temel 

toplumsal adaletsizliğin bir göstergesidir (Braidotti, 2014: 120). 



 

33 

Ġnsan ötesi kavramını ele alırken irdelenmesi gereken ilk olgu „insan‟ 

olacaktır. Bu noktadan hareketle Braidotti ve pek çok düĢünürün hem fikir olduğu 

üzere Ġtalya, Rönesans kültürü önemli bir yere sahiptir. Ayyıldız bu dönemde 

zirveye oturan insan algısının önemli anlatımlarını ele alırken „alter deus‟ 

ifadesine dikkat çeker. Ġnsanı „Tanrı‟nın bir yansıması‟ olarak tanımlayan bu 

yaklaĢım insanı dünyanın merkezine almaktadır. Rönesans kültüründe ortaya 

çıkan „hiper uzamsal‟ ve „hiper zamansal‟ insan mefhumu bugün politik, hukuki, 

edebi ve daha birçok yönden sorgulamaya tabi tutulmaktadır. Ayyıldız, insanın 

sonsuz egemenlik düĢüncesinin, varoluĢunun ötesine geçerek düĢünsel anlamda 

„insan‟ fikrini aĢabilmeyi beraberinde getirdiğini söyler. Dante‟nin Ġlahi 

Komedya‟sında görebileceğimiz „transumano‟ insanın aĢılması fikrinin Ġtalyan 

edebiyatındaki ilk örneğidir (Ayyıldız,2021: 82). 

Marcuse, felsefi „insan‟ kavramının bütünüyle geliĢmiĢ insan yetilerini 

tanımlamak için kullanıldığını söyler. Bu yetiler, insanın ayırt edici özelliklerini 

ortaya koymaktadır. Ġnsanın edinimsel olarak yaĢadığı koĢulları imkân olarak 

tanımlayan bu yaklaĢım „tipik olarak insanca‟ görülen nitelikleri dâhil 

etmemektedir. Marcus bu kavramı bulanık deyim olarak nitelendirmektedir. Ona 

göre, bu tür felsefi tanımlardaki ikilem kavramın daha anlaĢılır olmasına fayda 

sağlamaktadır. Bu kavramda ise tüm insanlara özgü olan aynı zamanda insanın en 

yeterli ya da yüksek olgusallaĢmasını ileri süren nitelikler bir arada 

bulunmaktadır (Marcuse, 1990: 188-189). 

Bu noktada Kurzweil, temelde insanı var olduğu kademeden bir üst 

seviyeye taĢımayı amaçlayan transhümanizmden söz eder. Post-human olarak 

ifade edilen insanın bir üst kademesine ulaĢmak için yapılan çalıĢmalar kimi 

zaman doğa ile çeliĢmektedir. Literatürü incelediğimizde insan 2.0. ya da insan 

3.0. gibi teknik terimlerle de ifade edilen üst-insana dair çeĢitli yaklaĢımlar söz 

konusudur (Kurzweil, 2017: 464). 

Fukuyama, transhümanistlerin post-human'ı inĢa etmede teknolojiyi 

kullanma biçimine dikkat çeker. Sıradan insanın zaaf ve sınırlarından arınan post -

human bireysel özgürlüğün öne çıktığı transhümanist anlayıĢtan temel alır. Bu 

anlayıĢa göre kiĢi kendi istediği biçimde özel olarak geliĢecek ya da 

törpülenecektir. Bu yaklaĢımın bir baĢka öngörüsü ise bedenin sınırlarını aĢarak 

ağlar yoluyla varlığını sürdüren post-human'ın zihinsel yolculuğu sonsuza dek 



 

34 

devam edecektir. Fukuyama, bu durumu bilinen insan formunun sonu olarak 

tanımlarken, getirilen eleĢtirileri aktarır. Bu konu ile ilgili Ģu ifadeleri kullanır; 

ünümüz biyoteknolojisinin yarattığı en önemli tehdit, insan doğasını 

değiştirebilme ve böylelikle bizi posthuman bir tarihsel döneme taşıyabilme 

olanağının mevcudiyetidir (Fukuyama, 2003: 8). 

Transhümanistler, bu yaklaĢımın ortaya çıkmasındaki temel motivasyonu 

insanın sınırlı kaldığı bazı alanların varlığı ile açıklar. YaĢlanma, bedenin bütün 

fonksiyonlarını yerine getirememesine sebep olan eksiklikler ya da refah içinde 

bir hayat sürmeyi engelleyecek çeĢitli hastalıklar bu sınırlılıkların baĢında 

gelmektedir. Bu bağlamda, yeni biyo-teknolojik çalıĢmalara önem verilmiĢtir. 

YayımlamıĢ oldukları deklarasyonda da ifade edildiği üzere insanlığın potansiyel 

olarak büyük ölçüde gerçekleĢtirilemiĢtir. (humanityplus.org, 1998). 

Transhümanizmin geliĢmesi ile insanın teknolojiyle bütünleĢen bir yapıya 

ulaĢması birçok kuramcı tarafından dünya için tehlike arz etmesi sebebiyle 

benimsenememiĢtir. Bu kuramcılardan biri olan Fukuyama, transhümanist 

deklarasyonun felsefi alt yapısını incelediğinde, Rönesans hümanizminden bu 

yana görülen insanı merkezli düĢüncenin temel alındığına dikkat çeker. Bununla 

birlikte Sarte‟ın varoluĢçu felsefesine değinen Fukuyama, „varoluĢ özneden önce 

gelir‟ sloganı üzerinden insanın değeri, potansiyeli ve tikelliğini vurgulamıĢtır. 

Zaman içerisinde teknolojik geliĢmelerin bilime ve akla duyulan güveni 

arttırdığını, belirten kuramcı, F.Bacon‟ın ele aldığı bilimsel bilgi ile doğayı 

denetim altına alma, doğaya egemen olma arzusunu hatırlatmaktadır (Fukuyama, 

2004: 42). Teknolojik anlamda gerçekleĢtirilen her aĢama bir yönüyle de insan 

hayatını daha sorunlu hale getirme potansiyeline sahiptir. Transhümanistler, 

bireysel anlamda yaĢanabilecek sorunların varlığı ön görülse de toplumsal açıdan 

yararlı bir yaklaĢım olduğunu savunmaktadırlar. Transhümanizmin bir diğer 

felsefi ayağını ise Nietzsche oluĢturmaktadır. Üst insan düĢüncesinin tanımlarken, 

insanın ahlaki ve varoluĢsal bakımdan aĢılması gereken bir Ģey olduğu ifade eden 

Nietzsche‟nin düĢünceleri, post-human kavramının temelini oluĢturmaktadır 

(Çadır,2022: 9; Sorgner, 2009: 31). Nietzsche„nin tasvir ettiği üstinsan, kiĢisel 

geliĢimini tamamlamıĢ, kültürden arınmıĢ bir birey olarak, Hristiyanlığın köle 

ahlakından kurtulmayı baĢarmıĢtır. Bu bağlamda, köklerini Aydınlanma 

Çağı‟ndan alan transhümanizm, yüzeysel anlamda Nietzsche„nin görüĢleri ile 



 

35 

benzerlik gösterir. Transhümanizmde insan refahı, bireysel özgürlük ve hümanist 

kaygılara vurgu yapılmaktadır. Nietzsche de insanı transhümanizmde olduğu gibi 

bir geçiĢ aracı olarak görür. Berman‟a göre, „Obennensch‟, „Üstinsan‟ kavramının 

geçirdiği baĢkalaĢımın adımlarını ele almak uzun ve zahmetli olacağından, asıl 

önemli olan noktayı yani kavramın ilk ortaya çıkığı metafizik ve ahlaki bağlamı 

saptamak gerekmektedir. Ona göre Goethe „übennensch‟ terimini ortaya atarken 

sonu gelmez hırsların insanlığı yanlıĢa sürüklediğini varsayar (Berman, 2000: 

68).  

Lecourt, gezegene sahip olma arzusuyla yola çıkılan her türlü teknolojik 

geliĢmenin insanın kendi öz varlığını reddetmesine kadar gidecek bir serüven 

olma yolunda ilerlediğini öne sürer. Ona göre, dokunaklı ve soylu bir tarihe sahip 

olan insanlık „post-insan‟ olma uğruna birçok değerini kaybedecektir Aynı 

zamanda, biyoteknolojinin vadettiği hiçbir geliĢimin insani yönü olmadığını ileri 

sürer. Ona göre, Nietzsche'nin önsezilerinden uzak bir gelecek pek de mümkün 

değildir. Nazilerin, çingenelere, Yahudilere, zihinsel engellilere, homoseksüellere 

yönelik ayrıĢtırıcı faaliyetleri „üstinsan‟ yaratma arzusunun yansımasıdır 

(Lecourt, 2005: 10-11). Kurzweil ise (2016: 330) “Kendin için konuşuyorsan 

itirazım yok. Ama biyolojik olarak kalır ve genlerini yeniden programlamazsan, 

bu tartışmaları etkileyebilecek kadar uzun süre ortalarda olamayacaksın” sözleri 

ile kötümser posthümanistleri eleĢtirmektedir. 

3. Transhümanizm Bağlamında Yapay Zekânın Geleceği 

Ġnsanın mükemmelleĢme arzusu, tarih boyunca çok farklı alanlarda kendini 

göstermiĢtir. Bu arzu, hayal gücü ile ortaya çıkan, bilim ve teknoloji ile geliĢimini 

sürdüren, insan benzeri „otomat‟ların ortaya çıkmasındaki temel nedenlerden 

biridir. Çünkü insan, fiziksel olarak zayıf olmanın, evrimini tamamlamak için 

çözülmesi gereken bir sorun olarak görmektedir. Antik çağdan günümüze 

mekanik mühendisleri, belli amaçlar doğrultusunda kendi baĢına hareket edebilen 

makinler yapmıĢlardır. Bu hayalin ilk yansımalarından biri de „golem‟ dir. Ancak 

tanrının gücü ve bilgeliğini paylaĢan yüce bir varlık tarafından hareket etme yetisi 

kazanabilen golem, bilgelik ve kutsanmıĢlığın en önemli sembollerinden biridir. 

Antik Yunan mitlerinde yer alan tanrıya meydan okuma sonucu cezalandırılma 

fikrinden bağımsızdır.  



 

36 

Makine mitinin Batı‟daki etkisini inceleyen Mumford, Bacon‟ın kiĢiliği ve 

çalıĢmalarının etkisi üzerinde durur. Bacon‟ın üslubunun temel alan iki hedef 

olduğunu iddia eden Mumford, bu hedefler üzerinden günümüzdeki yapay zekâ 

anlayıĢını değerlendirmektedir. Ġlk olarak mekanik doktrine göre, canlı 

organizmalar ile makineler arasında iĢleyiĢ bakımından bir farklılık olmadığı, bu 

sebeple kusursuz bir otonom yaratan kiĢinin, „gerçek hayat‟ yarattığı ileri 

sürülmektedir. Bu noktada „golem‟ i örnek gösteren Mumford, yaĢamın kutsallığı 

üzerinden makinenin değerini tartıĢır. Ġkinci hedef ise hayatı yaratan „tanrı‟ 

imgesini merkez alır.  On altıncı yüzyıldan bu yana evrendeki her Ģeyin hâkimi 

olarak görülen tanrı imgesi, bilimin kollektif Ģahsiyeti Ģeklinde, eskisinden daha 

güçlü olarak karĢımıza çıkmıĢtır (Mumford, 1996: 217-218).  

Bu hedefler göz önünde bulundurulduğunda birçok yeni soru ve sorunla 

karĢı karĢıya kaldığımız söylenebilir. GeçmiĢten günümüze makineleĢme adına 

atılan her adım, birçok eleĢtiriyi de beraberinde getirmiĢtir. Makinelerin akıbetini 

belirleyecek olan insanlar gibi görünse de insanlığın akıbetini belirleyecek 

makinalar fikri birçok kuramcıya göre kuĢkudan öte, öngörü haline gelmiĢtir. Bu 

sebeple yapay zekânın geliĢim ve değiĢim süreçlerini bilmek gelecek 

senaryolarını anlamak ve yorumlamak adına gerekli olacaktır.  

Yapay zekânın ne ifade ettiği ile ilgili birçok tanım ve açıklama 

bulunmaktadır. Nabiyev, (2005: 33) yapay zekâyı „bir bilgisayarın ya da 

bilgisayar denetimli bir makinenin yüksek zihinsel süreçlere ilişkin görevleri 

yerine getirme yeteneği‟ olarak tanımlarken, Say (2018: 83) "Doğal sistemlerin 

yapabildiği (zekice olsun veya olmasın) her bilişsel etkinliği (gerekirse bedenleri 

olan) yapay sistemlere, daha da yüksek başarım düzeylerinde nasıl 

yaptırabileceğimizi inceleyen bilim dalıdır" der. Say‟ın bu tanımı en genel ve 

kapsayıcı ifadelerden biridir. Yapay zekâ ifadesinin bilinen ilk kullanımı 

Nathaniel Rochester (ilk programlama dili mucidi) ve Marvin Minsky‟nin 2 Eylül 

1995 yılında Rockefeller Vakfı'na sundukları resmi baĢvuru yazısında 

bulunmaktadır. Bu baĢvurunun amacı, kendileri gibi bu alanda çalıĢmaya gönüllü 

olan çalıĢma arkadaĢlarıyla, düĢünen bilgisayarlar üretmek için talep edilecek 

bütçe talep etmektir. ÇalıĢma sürecinde ise, makine dilinde soyutlama ve kavram 

oluĢturma, insana özgü problemleri anlamlandırma ve çözüm üretme üzerinde 



 

37 

durulacağı belirtilmiĢtir. Bu baĢvuru uzun soluklu bir yolculuğun ilk 

adımlarından biri olarak tarihe geçmiĢtir (Say,2018: 85)   

Yapay zekâ, teknolojinin her alanında olduğu gibi denmeye yanılmalar 

üzerinden geliĢim göstermektedir. Böylece yapay zekânın kendi içerisinde 

kavramlara ve alt baĢlıklara ayrılarak incelenmesi ve tartıĢılmasını 

kolaylaĢtırmakta geliĢimin izlenmesine imkân sağlamaktadır. John Haugeland'in 

l985 yılında yayımlamıĢ olduğu kitapta, yapay zekâ projesinin ilk 30 yılını ele 

alırken baĢarısız olduğu düĢünülen „simgeci‟ yaklaĢıma "eski moda yapay zekâ" 

("good old-fashioned artificial intelligence") ismini vermiĢtir. Bu yaklaĢıma göre 

o dönem popüler olan „‟sibernetik‟ kavramı baz alınarak, matematiksel mantığın 

diliyle çıkarım mekanizmasının yeterli olduğu, zekânın ise yalnızca simge iĢleme 

sürecinden ibaret olduğu, bu simgeleĢme süreci ile doğru hesaplama zinciri 

oluĢturulduğu takdirde bilgisayar üzerinden gerçekleĢtirilebileceği 

savunulmaktadır. Ancak yapılan çalıĢmalar sonucunda bu yaklaĢımın yeteli 

olmadığı açıkça görülmektedir. Eski model yapay zekânın temel aldığı nokta 

„mantık yürütme‟ kavramıdır.  Bu kavram hatasız, kesin, istisnasız muhakeme 

yönteminden çok uzak olması sebebiyle kısa zamanda kullanıĢlılığını yitirmiĢtir. 

Olasılık hesaplarına dayanan yeni algoritmalar ise „bozuk girdi‟ olarak baĢarısız 

bir denemenin sonucu olarak kalmıĢtır. Bu noktada „evrimsel programlama‟ nın 

keĢfi bu amaçla çıkılan yolda yeni kapılar açılmasını sağlamıĢtır. Bu yöntem 

doğadan ilham alınarak „daha uygun olanın hayatta kalmasını‟ mümkün kılar. 

Temelde doğal seçilimin örnek alındığı bu yaklaĢımda „tasarım‟ fikri 

mühendislerin ilham kaynağı olmuĢtur (Say,2018: 93). Collingwood ise eğer 

doğayı bir makine olarak ele alırsak, yapı ile iĢlevin ayrı olduğunu savunur 

(Collingwood, 1999: 26).  

Dar yapay zekâ ile genel yapay zekâ ayrımını yaparken dikkat edilmesi 

gereken nokta ise genel yapay zekânın her alanda yüksek performans göstermesi 

gerekirken dar yapay zekâdan spesifik bir alanda „zekice‟ davranması 

beklenmesidir. Günümüzde dar yapay zekâ alanında birçok geliĢme elde edilse de 

genel yapay zekânın çok uzağında olduğumuzu söyleyen Say, kötü niyet 

aĢılanmadığı takdirde süper yapay zekânın dâhi felakete yol açacak çeĢitli 

senaryolara sebep olmayacağını ileri sürer. Bu noktada „kötü‟ değerlerle 

donatılmıĢ, özerk kararlar verme yetkisi olan makinelerin akıbetini tartıĢmaktadır. 



 

38 

Bu makineleri tasarlayan kiĢilerin öngöremeyeceği olaylar karĢısında makinelerin 

„doğru‟ olan seçimi yapmasını sağlayacak „etik‟ anlayıĢı belirleyecek olan 

programlara ihtiyaç duyulmaktadır. Bu ihtiyacın karĢılanmasında atılan ilk adım 

ise „robotik‟ biliminin babası Isaac Asimov‟un kurgusal evreni ile olmuĢtur. 

Say‟a göre bu kurgusal evrenden alınması gereken derslerden biri ise gerçek 

hayatın, birkaç kuraldan oluĢan bir liste ile idare edilmesinin mümkün 

olmayacağıdır (Say,2018: 169-173).  

Basalla, makinelerin evrimini incelerken Samuel Butler‟ın Erewhon (1872) 

ve Darwin Among the Machines (1863) (Darwin Makineler Arasında) gibi 

eserleri üzerinden, makinelerin canlıların verim sürecine benzer bir geliĢim 

gösterdiğini ve yazarın bunu mizahi bir yolla ele aldığını ifade eder. Butler‟ın 

düĢünceleri 19. ve 20. yüzyıl popüler bilim kurgu romanlarına ilham kaynağı 

olmuĢtur. Bu romanlar makinelerin hızla geliĢerek dünyayı hükmetmesini ele 

alırken, insan ile makine arasındaki yeni ortak yaĢam iliĢkisinin ilk adımları, 

kendi kendine üreyebilen robot ve bilgisayarların insanlığın yerini aldığı 

senaryolar yazın örneklerindendir (Basalla, 2013: 32). 

Doğadan ilham alınarak yaratılan her Ģey, doğanın bir parçası olmak için 

yeterli özelliklere sahip midir? Yapay zekânın geçmiĢten günümüze kat etmiĢ 

olduğu yol göz önünde bulundurulduğunda, insani özelliklere daha yatkın olarak 

üretildikleri söylenebilir. Rönesans‟tan günümüze hümanizm anlayıĢının geçerli 

olduğunu varsayarak, ötekileĢtirilen bütün canlı varlıkların değerini „insan‟ 

mefhumu belirliyorken, yapay zekânın değerini belirleyecek olan kendisidir 

demek absürd olacaktır. Ancak Harari, insanı diğer canlı ve cansız varlıklardan 

ayıran zekâ dıĢında bir özelliği olmadığını söyler. Bu sebeple yapay zekânın 

insan zekâsına ya da daha ileri bir seviyeye ulaĢtığı bir gelecek söz konusu 

olduğunda „insan‟ı değerli kılan ve insan hayatını anlamlı varsayan bütün 

görüĢlerin tekrar ele alınması gerektiğini vurgular (Harari, 2016: 110).  

Yapay zekânın bir sanat eseri ortaya koyması mümkün müdür? Yapay 

zekânın bir sanat eseri ortaya koyması onu sanatçı yapar mı? gibi sorular üzerinde 

sıkça tartıĢılmaktadır. Say, yapay zekânın bir sanat eseri yaratması ile kastedilen 

resim, beste, Ģiir vb. sanat ürünlerini sunabilmesi ise ilk soruya olumlu yanıt 

verilmesi gerektiğini örneklerle açıklar. Ġkinci soruda ise, hayranı olunan pek çok 

sanatçının üretim sürecindeki içsel durumunu incelenmesinin yararlı olabileceğini 



 

39 

ifade eder. Stanford Üniversitesi yapay zekâ laboratuvarında Cohen tarafından 

üretilen „yapay ressam‟ AARON özel bir yazıcı sayesinde kağıt üzerine resimler 

yapabilmektedir. Simon CAlton‟ın 2001 yılında üzerinde çalıĢmaya baĢladığı The 

Painting Fool (Resim Yapan Budala) ise AARON‟ın aksine „girdi‟ alabilme 

yeteneğine de sahiptir (Say,2018: 109-110). 

Say‟ın yapay zekânın dedesi olarak tanımladığı Leibniz‟in „mantık 

makinesi‟, bir tür „robot hâkim‟ olarak tanımlanabilir. Hukuk, kural zincirleri, 

mantık yürütme ve gerekçelendirme gibi „eski moda‟ denebilecek simgesel yapay 

zekâ tekniklerinin kullanılmasına oldukça elveriĢli bir alandır. Bir davanın  

üzerinde çalıĢırken, daha önce benzer davalardaki uygulamaları dikkat almak, 

konu ile ilgili mevzuatı eksiksiz bulmak davanın seyri açısından çok önemlidir.  

Ġnsan eliyle yapıldığında çok daha uzun süreler alacak bu iĢlerin bilgisayarlar 

aracılığıyla yapılması çok daha akılcı olacaktır (Say,2018: 112-113).  

Çekçe "zorla çalıĢtırma" anlamına gelen bir kelimenin bozulmasıyla elde 

„robot‟ kelimesi ilk kez 1920 yılında Karel Capek'in R.U.R. adlı tiyatro oyununda 

kullanılmıĢtır. „Robotik‟ sözcüğü ise ilk kez Asimov‟un 1941‟ de yayımlamıĢ 

olduğu „Yalancı‟ isimli kısa öyküsünde görülmüĢtür.  Robotlar, bedenleri 

üzerindeki algılayıcılar yoluyla dıĢ dünyadaki sinyalleri süzer, gelen sinyallere 

göre ne yapması gerektiğine karar verir ve bu kararı eyleyicilerini kullanmak 

yoluyla hayata geçirirler.  Ancak burada ele alınan robotlar, ne yapması 

gerektiğine karar verebilen özerk robotlardır. Uzaktaki bir insandan komut alan 

„uzaktan kumandalı‟ robotlar bir tür uzak organ görevi görmektedir (Say,2018: 

120). 

Bu bağlamda kartezyen ve indirgemeci bakıĢ açılarına karĢı çıkan fütürist 

kuramcı Leonhard, „üstel hümanizm‟ adını verdiği felsefesinde, insanın 

teknolojiyi benimseyeceği ancak teknolojiye dönüĢmeyeceği, teknolojinin amaç 

değil araç olarak kullanılacağı, dengeli bir yolun tanımını yapmaktadır. Bununla 

birlikte, insanın geleceğini güvence altına almak amacıyla yeni teknolojilere 

harcadığı enerjinin bir eĢini, insanlığın geliĢmesine de harcamadığı takdirde 

yaĢanabilecek olumsuzluklara iĢaret etmektedir. Ona göre insan bedenini 

kusursuzlaĢtırmak için atılan her adım, insanlığın geliĢimiyle paralel olmalıdır, 

insan ancak bu Ģekilde mutluluğa ve esenliğe ulaĢabilir (Leonhard, 2018).   



 

40 

Yapay zekâ ile ilgili sıkça karĢılaĢılan felaket senaryolarından biri de yakın 

gelecekte dünyayı ele geçiren yapay zekânın insanlığın sonunu getireceğine dair 

inançtır. Say, bu düĢüncenin temeline indiğimizde özellikle Avrupalıların diğer 

ırklara ve hayvanlara karĢı sergilemiĢ oldukları davranıĢlara kendilerinin de 

maruz kalma korkusu yaĢadıklarını söyler. Yapay zekâ sistemleri geliĢtirmek 

günümüzde insan tekelinde olsa da Say, ileride kendi kendini geliĢtirebilen yapay 

zekânın bizden çok daha hızlı ve baĢarılı sonuçlar elde edebileceğini değinmiĢtir. 

Bu ikinci yapay zekâ ise kendini bir üst noktaya taĢıyarak üçüncü bir yapay zekâ 

geliĢtirecek ve böylece zekâ düzeyi üstsel Ģekilde hızla artarken kısa zamanda 

insanın anlaması mümkün olmayan bir mertebeye eriĢecektir. Bu „zekâ patlaması‟ 

kimi kuramcılar tarafından „teknolojik tekillik‟ olarak adlandırı lmaktadır. Bu 

konuda en çok tartıĢan kuramcılar "Süperzeka" (Superintelligence) kitabının 

yazarı Nick Bostrom, çok iyi bir bilim kurgu yazarı olmasıyla da bilinen Vernar 

Vinge ve Ray Kurzweil‟dir.  Bostom, insanoğlunun yeryüzünden silinmesine 

sebep olabilecek „varoluĢsal risklerin‟ incelenmesinde uzmanlaĢmıĢtır. Baston‟a 

göre üstün yapay zekânın da bu kategoride yer aldığı birçok senaryo mevcuttur. 

Bu senaryoların ortak noktası ise, yapay zekâya verilen amacın 

gerçekleĢtirilmesinde seçeceği en „verimli‟ yöntemin öngörülemeyecek ve 

müdahale edilemeyecek ölçüde zararlara sebep olmasıdır (Say,2018: 166-167) 

4. Transhümanizm ve Teknolojik Tekillik 

Tekillik, matematik, fizik gibi bilimin farklı disiplinlerinde kullanılan bir 

kavramdır. Örneğin fizikte, karadeliklerin sonsuz çekim kuvvetinin bulunduğu 

merkez noktası için de tekillik ifadesi kullanılmaktadır. Bu çalıĢmada değinilecek 

olan tekillik, genel anlamıyla insanın teknolojik olarak ulaĢabileceği en üst 

noktaya gelmesiyle, geleneksel toplum yapısının ortadan kalkacağını ileri süren 

bir kavramdır. Bugün teknolojik tekillik denilince ilk akla gelen isim ise Ray 

Kurzweil‟dır. Kurzweil 2045 yılına gelindiğinde teknolojik tekilliğin ötesinde, 

insan ve makinin çeĢitli beyin implantlarıyla aracılığıyla iç içe geçeceğini  ileri 

sürer. Ona göre, insanı ölümsüz kılmak amacıyla beynin makinelere yüklenmesi 

olası bir senaryodur. Ancak henüz böyle bir teknolojiye sahip olmadığımız 2045 

yılında da muhtemelen bu durumun değiĢmeyeceği tahmin edilmektedir.  



 

41 

Teknolojik tekillik kavramını ilk kez kullan kiĢi, matematikçi aynı zamanda 

da tanınan bir bilimkurgu yazarı olan Vernor Vinge‟dir. NASA tarafından 1993 

yılında düzenlenen bir konferansta „Teknolojik Tekillik YaĢlaĢırken: Ġnsan-

sonrası Çağda Nasıl Hayatta Kalınır‟ isimli makalesiyle teknolojik tekilliğin 

kaçınılmaz olduğunu savunmuĢtur. Vinge, tekilliği, insanın rekabetçi doğası ile 

teknolojinin sağladığı imkânların kaçınılmaz bir sonucu olarak görmektedir 

(O‟Connell, 2017: 76-77). Fütürist bir kuramcı olan Gerd Leonard, teknolojinin 

geleceğinin tartıĢtığı Teknolojiye KarĢı Ġnsanlık (2018) isimli eserinde tekilliği 

“Bilgisayarların iĢlem gücü açısından insan beyninin kapasitesini geçip, insanı 

aĢtığı noktaya verilen ad.” olarak tanımlamaktadır (Leonhard, 2018: 27).  

Kurzweil ise tekilliğin, evrimin en üst seviyesi olduğunu iddia eder. Yapay 

zekânın sürekli olarak daha iyiye gitmesi ancak insanın yerinde sayması, 

korkulan gelecek senaryolarından birkaçına öncülük etmektedir. Ancak tekilliğin 

baĢka bir boyutunda insan bilincinin makineye aktarılması ile arzu edilen 

ölümsüzlüğe ulaĢılabilmektedir. Tekilliğin geleceğine dair öngörüler iki baĢlık 

altında toplanmıĢtır. Tekno-bilimsel alanda yetkin olan bir grup gelecekte bizi 

bekleyen distopik kuramları açıklarken, baĢka bir grup ise tekilliği hayal gücünün 

ürünü olarak kabul etmektedir. Kurzweil ise tekilliğin birçok yüzü olduğunu 

belirtir. Ona göre, teknoloji ile birleĢen insan çok daha akıllı ve güçlü olacaktır 

(Kurzweil,2016: 45). Ġnsan zihninin makine ile birleĢmesi Ģimdilik ütopik bir  

hayal olarak görülse de bireysel ve toplumsal anlamda birçok risk taĢıdığı da 

yadsınamaz. Tekillik konusunda optimist olan Kurzweil‟a göre, tekilliğin hüküm 

sürdüğü dönemde insanlığın zenginleĢtiği, zekânın maddi kazanımı ve 

devamlılığının en yüksek noktasına ulaĢacağı, genetik mirasının zincirlerini 

kıracağı bir dönem olacaktır.  

O‟Connell, Kurzweil‟ın en önemli aleti „ivmelenen getiriler yasası‟dır der. 

Bu yasaya göre, teknoloji katlanarak ilerlemektedir. Bu yaklaĢıma göre mevcut 

teknoloji gelecek teknolojisinin teminatıdır (O‟Connell: 78). Kurzweil, bu 

yaklaĢıma örnek olarak Moore Yasası‟nı gösterir. Bilgisayarların iĢlem gücü 

üssel yani katlanarak ilerleme göstermektedir. Bu yasaya göre, her yirmi dört 

ayda bir tek bir mikroçipe sığdırılabilecek transistörlerin sayısı iki katına 

çıkabilmektedir. Transistörler küçüldükçe çalıĢma hızı artmakta, bu da 



 

42 

bilgisayarın iĢlem gücünün her on iki ayda bir dört katına çıkması anlamına 

gelmektedir (Kurzweil,2014: 171). 

Kurzweil, transhüman beden anlayıĢındaki üç temel hedefi; süper zekâ ve 

süper refah seviyesi ve süper uzun ömürlülük olarak belirlemiĢtir. 

KusursuzlaĢmanın önüne geçen ve hangi yaĢta olursa olsun felaket sayılan 

hastalık ve ölüm, insan beyni ve bedeninin çalıĢma ilkelerini keĢfettikçe sorun 

olmakta çıkacaktır. KusursuzlaĢmanın ilk koĢulu olarak, süper zekâlı makinler 

üretilmesi gerektiğini öne süren Kurzweil‟a göre, bu makineler üretildikten sonra 

2045 yılında 4. nesil insan yetilerine sahip robotlar tasarlanacak, 2099 yılında ise 

insan ve makine arasında hiçbir ayrım kalmayacak Ģekilde, süper refah seviyesine 

ulaĢılacaktır. Ona göre beĢinci evreyle baĢlayıp altıncı evrede bütün dünyaya 

yayılacak tekillik insanlık için yeni bir baĢlangıç olacaktır. Bu 6 evre Ģöyledir 

(2016: 29-40): 

- Birinci Evre: Fizik-Kimya Büyük patlama vs. 

- Ġkinci Evre: Biyoloji ve DNA 

- Üçüncü Evre: Beyin geliĢir 

- Dördüncü Evre: Teknoloji 

- BeĢinci Evre: Teknolojiyle birleĢen insan zekâsı 

- Altıncı Evre: Evrenin UyanıĢı 

Buna göre DNA evrilir, teknoloji evrilir, beyin evrilir, teknoloji biyolojinin 

yöntemlerine egemen olur, son evrede ise büyük ölçüde geliĢmiĢ insan zekâsı 

evrene yayılır (Kurzweil, 2016: 33). 

Kurzweil‟ın gelecek öngörüsü, mekanistik bakıĢ açısından yola çıkmaktadır. 

Ona göre artık bilgisayarları yanımızda taĢımayacağız, beyinlerimize, 

bedenlerimize, kan dolaĢımımıza alarak, insan olmanın tabiatını değiĢtireceğiz. 

O‟Connell, tekillik düĢüncesinin gelecekle ilgili öngörüleri sebebiyle binyılcılıkla 

benzeĢtiğini söyler. Tekillik döneminde insan, sonsuz bir mutluluğa eriĢecekse bu 

makine insan arasında sağlanacak bütünlük sayesinde olacaktır. Transhümanizm 

ve Gnostisizm insan bedenini kusurlu ve yetersiz gördüğünden insanın Ģuanki 

konumuyla sonsuz mutluluğa eriĢmesi pek mümkün değildir. Yetersiz insan 

bedeni tamamıyla terk edilmeli, zihinsel kapasite ise olabilecek en üst seviyeye 



 

43 

çıkartılmalıdır Minsky‟nin „beyin etten bir makinedir‟ sözünü hatırlatan 

O‟Connell, insan yaĢamın araçsal bir yerden bakılırsa, en mükemmele ulaĢmak 

için harekete geçirme arzusunun daha anlaĢılır olduğunu söyler (O‟Connell, 2017: 

79).  

Tekillik, transhümanizmde olduğu gibi dinsel motifler taĢıma yoluyla, 

dinsel nitelikler kazanmaya baĢlamıĢtır. Tekillik anlayıĢını dini bir inanç 

benimseyen kiĢilere tekillikçiler (singularitarian), öğretinin kendisine ise 

tekillikçilik (singularitarianism)  denmektedir. Tekilcilik, hayatın amacı, ölüm, 

sonsuzluk gibi konulara yeni bir bakıĢ açısı getirmiĢtir. Kurzweil, günümüz 

teknoloji temelli hareketlerin yeni dinsel oluĢumlara kapı araladığını söyler.  

Teknolojik tekillik birçok kiĢi için hayal olsa da pek çok kiĢi biyolojik 

varlıklarından vazgeçmek istememektedir. Bu durumda Kurzweil, biyolojik bir 

kiĢi olarak kalmak isteyen insanların teknolojik tekilliğin gerçekleĢtiğini nasıl 

fark edecekler sorusuna cevap getirmiĢtir. Ona göre, insan-mekanik ayrımı 

kalmayacak, makineler arkadaĢ canlısı görünecek ve tüm ihtiyaçlarımızı 

karĢılayacaktır. Kurzweil, bu durumu iki ayrı düzeyde ele almıĢtır. Ġlk olarak 

ekonomik düzeyde, bilgi zaman içerisinde tek değerli Ģey haline gelecektir. 

Ancak ham bilgi yeterli değildir, bilginin kullanılması ve iĢlenmesi 

gerekmektedir. Ġkinci olarak manevi düzeyde ise bilinç meselesi önem arz 

etmektedir. Hem fiziksel olarak hem de davranıĢsal olarak insana benzeyen 

makinelerin olduğu bir gelecekte, makinelerin bir taklit mi yoksa yoksa insana 

atfedilen bilince sahip bir canlı mı olacağı tartıĢılmaktadır. Kurzweil, bunu test 

etmenin bilimsel bir yolu olmadığını söyler. Ona göre, bilinçlillik felsefi bir 

tartıĢma konusudur, bilimsel olarak çözümü mümkün değildir (Kurzweil,2014: 

177-178). 

5. Transhümanizm ve Ölümsüzlük Arzusunun Ġnsan Bedenine Yansımaları 

Transhümanizm, insan bedeninin kusurlarının teknoloji sayesinde gidererek 

sonsuz bir mutluluğa ulaĢma çabasının bir ürünüdür. Bu çabanın temel nedeni 

ölümsüzlük arzusudur. Ġnsanlık var olduğu günden bugüne ölümsüz olmak için 

birçok yöntem denemiĢ ancak ironiktir ölümsüzlük arayıĢındaki denemelerden 

sonucu atılan her adım kimi zaman –barutun icadı gibi- ölümün daha kitlesel 

boyutlara ulaĢmasına neden olmuĢtur. Bedenin ve zihnin sınırlarını aĢmak 



 

44 

ölümsüzlüğün anahtarı olarak görüldüğünden, bu sınırlar teknoloji yardımı ile 

aĢılmaya çalıĢılmaktadır. Ġnsan bedeni hastalıklara, doğa koĢullarına karĢı 

dayanıksızdır, fiziksel olarak hayatta kalmasını ise zekâsına borçludur. Ġnsan, 

zekâsı sayesinde birçok hastalığa çare bulmuĢtur ancak transhümanzm için bu 

yeterli değildir. Transhümanistler, insanın yaĢam kalitesinin arttığı, 

yeteneklerinin geniĢletildiği, ölümsüzlük seviyesine ulaĢan bir hayatı 

hedeflemektedirler. Bu hedefe giden yol ise bedenden kurtuluĢ yani 

bedensizleĢmeden geçmektedir. BedensizleĢen insan, kendi yarattığı yapay doğa 

ortamında sonsuza kadar yaĢayabilecektir. 

Braidotti, ölümü korkulan, temsil edilemeyen, düĢünülemeyen ve üretken 

olmayan bir kara delik olarak tanımlar. Aynı zamanda ölüm, akıĢların, enerjilerin 

ve her daim oluĢun sentezidir. Ölümü anlamak konusunu inceleyen Bridotti, 

Deleuz‟un kiĢisel ve kiĢisel olmayan ölüm kavramları üzerinden insan sonrasını 

tartıĢır. KiĢisel ölüm, bireysel egonun silinmesiyle ifade edilirken, kiĢisel 

olmayan ölüm egonun çok ötesindedir. Ġnsan sonrası yaklaĢımla yaĢamın kiĢisel 

olmamasına yapılan vurgu, ölüme için de yapılmaktadır. Braidotti‟ye göre, insan 

ölümlü bir varlık olduğundan, yaĢam veya ölümün faniliği kalbimizde 

yatmaktadır.  (Braidotti, 2014: 146) 

Harari, 21. Yüzyılın asıl gündeminin, ölümsüzlük, mutluluk ve tanrısallığa 

eriĢme çabası olduğunu söyler. Ancak bu hedeflere yaklaĢtıkça ortaya çıkan 

karıĢıklığın bizi beklediğimizden çok daha farklı noktalara sürükleyeceğini iddia 

eder. Geleceği görebilmek için geçmiĢe bakmamız gerektiğini ifade eden Harari, 

Homo sapiens‟in ne olduğu, hümanizmin dünyaya nasıl hâkim olduğunu ve bu 

yaklaĢımın dünyanın sonunu getirme ihtimalini tartıĢmaya sunmaktadır. Ona 

göre, Homo sapiens‟i diğer canlılardan ayıran, özel kılan Ģeyin ne olduğunu, 

insanın geliĢim tarihini bilmek insan-sonrasını anlamada yardımcı olacaktır. Bu 

noktada insan-hayvan iliĢkisini ele alan Harari, gelecekte insan-süperinsan 

iliĢkisine en yakın modelin bu olduğunu savunur. Harari‟ye göre, süperinsan ile 

insanın iliĢkinin dinamiğinde insanın kendinden aĢağıda gördüğü hayvana karĢı 

gösterdiği tutum belirleyici olacaktır (Harari, 2016: 78). Bu noktada Camus, ölüm 

ile insan davranıĢlarını arasındaki iliĢkiyi tartıĢmaktadır. Camus‟ye göre dini 

inanç sahibi bir kiĢi için dinler aracılığıyla vaadedilen ölümsüz yaĢam 



 

45 

beraberinde gizemin ve kötülüğün benimsenmesini, haksızlığa boyun eğilmesini 

getirmektedir. Camus bu düĢüncesini Ģu ifadelerle aktarmaktadır: 

Ölümsüzlük yoksa ne ödül vardır ne de ceza. Ne iyi vardır ne de 

kötü. Ölümsüzlük olmayan yerde erdem de yoktur. (...) Ve erdem 

yoksa yasa da yok demektir. Her Ģeye izin vardır. (...) Her Ģeye izin 

varsa babasını öldürebilir, hiç değilse öldürülmesine göz yumabilir. 

(...) Tanrı ve ölümsüzlük olmadığına göre yeni insanın Tanrı olmasına 

izin vardır (Camus, 2004: 65-66). 

Ölümsüz olmak arzusu bazı kiĢiler için bedeli ne olursa olsun kabul 

edilebilecek bir olguyken, biyolojik olarak bedenini terk etmeden ölümsüz olmak 

isteyenler alternatif yollar aramaya devam etmektedirler. Kaku, ölümsüzlüğü elde 

etmemizi sağlayacak yöntemleri incelerken, „nanobot‟lara yer verir. Bedenimizin 

çalıĢma sistemini incelediğimizde zaman içerisinde hücrelerimizin kontrol 

mekanizmalarını iĢlevlerini yerine getiremediği bu durumun da yaĢlanmayı 

hızlandırdığı görülmektedir. Gen terapisi ve yeni enzimlerin bulunması yoluyla 

kontrol mekanizmalarını güçlendirebildiğimiz takdirde bu sorunu çözmüĢ oluruz. 

Kaku, bu konuda alternatif olarak „nanobot‟ları önerir. Kan dolaĢım sisteminde 

devriye gezen, kanser hücrelerini avlayan, yaĢlanmanın oluĢturduğu zararı onaran 

bu atomik makineler, sonsuza kadar sağlıklı yaĢam vadetmektedir. Doğada 

bağıĢıklık sisteminin karĢılığı olan bu makineler, doğal hücrelerden farklı olarak 

sadece yabancı madde ve virüslere değil her türlü kanser hücresine, hücre içi 

birikinti ve mutasyonlara saldırarak etkisiz hale getirecektir. Kaku, bu yolla robot 

ya da klon bedeninde değil kendi bedenlerimiz içerisinde ölümsüzlüğe ulaĢmanın 

mümkün olduğunu söyler  (Kaku, 2016: 330-331). 

Ölümsüzlük konusunda ivme kazanan teknolojik çalıĢmalar, ölümün artık 

felsefi bir sorun değil, teknik bir sorun olduğuna dair inançtan güç almaktadır. 

Çünkü her teknik sorunun mutlaka teknik bir çözümü vardır. O‟Connell bu 

çözümün beynimizi çözmekten geçtiğini söyler „Beyni çözün. Ölümü çözün. 

Canlılığı çözün.‟ der. (O‟Connell, 2017: 194). Ancak ölümsüzlüğün herkes için 

arzu duyulan bir olgu olmadığını da hatırlatır. Kimi insanlar için yaĢamı değerli 

kılan bir sonu olmasıdır. Aubrey De Grey, bu durumu aĢamayan insanların 

kendilerini kandırmak adına ölüme bu yönden bakmayı Stockholm Sendromuna 

benzetse de ölümsüz olmayı isteme kadar ölümün doğanın bir parçası olduğunu 



 

46 

kabul etmek kadar doğaldır. Ancak ölümsüzlüğü arzulayan dünyanın geri kalanı 

için insanlığın en büyük sorunlarından biri yaĢlanma kaynaklı ölümdür. Modern 

tıbbın, kanser, diyabet gibi yaĢlanmadan kaynaklanan hastalıklara çare bulmak 

adına yaptığı çalıĢmalara değinen O‟Connell, insan organizmasında zaman 

içerisinde görülen hücresel bozulmalara üzerinde yeterince durulmadığından söz 

eder (O‟Connell, 2017 : 197-205). 

Kendini doğadaki diğer canlılardan daha üstün gören insanın bu kibri, kimi 

düĢünürlere göre kendi sonunu getirecektir. Bu inancı destekleyen ve eleĢtiren 

kimi söylemler bulunmaktadır. Genellikle „tanrı mertebesine‟ ulaĢma düĢüncesi 

üzerinde yapılan tartıĢmalar bu söylemlerin temelini oluĢturmaktadır. Ancak tanrı 

mertebesine yükselmek, her Ģeye muktedir olmak anlamına gelmemektedir. 

Yunan tanrıları ya da Hindu devalarını düĢünmek, kavramı anlamak adına daha 

yararlı olacaktır. Tarih boyunca görülen tanrılar, canlı varlıklar tasarlayıp 

yaratabilen, istediği zaman kendi bedenini değiĢtiren zihin okuyabilen, uzaklık 

fark etmeksizin istedikleri kiĢilerle iletiĢime geçebilen, çevreyi ve havayı kontrol 

edip yüksek hızlarda seyahat edebilen ve en önemlisi ölümden kaçabilen süper 

güçlere sahip figürü olarak karĢımıza çıkmaktadırlar. Ġnsanlar bu yeteneklere 

sahip olmak adına büyük uğraĢlar vermiĢtir ki günümüzde bu özelliklerin birçoğu 

sıradan uğraĢlar haline gelmiĢtir (Harari, 2016: 59). Ancak ölümsüzlüğe karĢı 

savaĢımız hala devam etmektedir. Bu yeteneklerin zaman içerisindeki geliĢimi 

gösteriyor ki hayal gücünün getirisi olan bu istekler yine hayal gücü ve teknoloji 

ile gerçekleĢtirilmesi mümkün projeler haline gelmiĢtir. 

Acar ise ölümü kavranması imkânsız bir bilgi olduğundan, yapay zekânın 

yalnızca tasarımsal olarak anlamlandırmasının mümkün olduğunu ileri sürer. 

Ancak ölüm karĢısında kaygı, anksiyete yaĢaması pek mümkün değildir. 

Günümüzde duygular üzerinden yapılan yapay zekâ çalıĢmalarında öğrenme ve 

algılama üzerinde yoğunlaĢılmakta, bu sebeple yapay zekâ bazı duyguları 

anlamlandırmada sorunlar yaĢamaktadır. Yapay zekâ çalıĢmaları açık bilgi 

temelinde gerçekleĢtirilmektedir, ancak ölüm gibi örtük bir bilgiyi kodlamak 

bugün ki teknoloji ile imkânsıza yakındır.  (Acar, 2007: 53) 

Rönesans‟tan bugüne hümanizm düĢüncesinin ekseninde her Ģeyin merkezi 

olarak görülen insan, transhümanizm düĢüncesi ile bir üst seviyeye taĢınmıĢtır. 

Homo sapiens ile baĢlayan yolculuk posthümana doğru değiĢimde, dünya hem 



 

47 

biyolojik hem de ontolojik açıdan birçok değiĢime sahne olmuĢtur. Tanrı gibi 

ölümsüz olma arzusu transhümanizm ile hız kazanmıĢ, dünya ile ahiret düalizmini 

sona erdiren materyalist bir dünya görüĢü ile ilerlemeyi amaç edinmiĢtir. Ġnsan 

varlığının özünü kaybederek yapay zekâ ve sentetik biyolojinin eseri haline 

gelecek olsa bile yeni insan tasarımı ölümsüzlükle anılacaktır. Ancak bu durum 

birçok soru ve sorunu da beraberinde getirmektedir. Ölümün olmadığı bir 

dünyada iĢlenen suçlar ve bu suçlara verilen cezalar elbette ki günümüzden çok 

daha farklı olacaktır. Bununla birlikte etik, toplumsal ve siyasal vb. alanlardaki 

uygulamalar ile yeniden düzenlemelere gidilmesi ön görülmektedir. 

6. Transhümanizm ve Bilinç 

Tabiatı gereği insan sorgulamaya, eleĢtirmeye ve yanlıĢ bulduğu her Ģeyi 

değiĢtirip dönüĢtürerek kendi istediği hale getirmeye meyillidir. Ġnsanı her Ģeyin 

merkezine koyan hümanist yaklaĢım, evrende düĢünebilen, muhakeme yeteneği 

olan tek canlının insan olması sebebiyle, onun üstünlüğünün kabul edilmesi 

gerektiğini ileri sürer. Ancak teknolojik geliĢmeler gösteriyor ki, insan kendi 

rakibini var etme yolunda emin adımlarla ilerlemektedir. Kendine rakip 

oluĢtururken yine kendinden yola çıkan insan, henüz öz varlığını 

tanımlayamamıĢken baĢka bir varlığı hangi yolları izleyerek istediği biçimde 

Ģekillendirebilir? Var olduğu günden bugüne tarihin hiçbir döneminde kendinden 

daha güçlü bir rakibe sahip olmayan insanın ilk kez güçlü bir rakiple savaĢacak 

olması hem korkulan hem de gurur duyulan bir sonuçtur. Çünkü kendisini alt 

etme gücüne sahip olabilecek belki de tek varlık yine insan eliyle 

oluĢturulmuĢtur. Ancak felaket senaryolarının aksine teknoloji ile insanın ortak 

paydada buluĢtuğu alternatif ütopyalar da vardır. Her iki durumda da yapay zekâ 

ve bilinç probleminin uzun süre tartıĢmalara konu olacağı kabul edilen bir 

gerçektir. ÇalıĢmanın bu bölümünde, bilincin ne ifade ettiği, bir canlının bilinç 

sahibi olduğunu iddia ederken nelerin baz alınabileceği ve insan eliyle üretilen 

yapay zekâ ve türevlerinin bilinç sahibi olması durumunda yaĢanabilecek gelecek 

senaryoları üzerinde durulmuĢtur. 

Ġnsan, kimi zaman yönettiği kimi zaman yok ettiği doğanın bir parçasıdır. 

Doğa ve insan hiç bitmeyen bir devinime sahiptir ancak bu devinim düzenli ve 

kurallı bir devinim olduğundan, doğa dünyası yalnızca canlı değil, aynı zamanda 



 

48 

„aklı‟ ve „ruhu‟ olan eĢsiz varlıklar olarak bilinmektedir. Collingwood „ruh‟ 

üzerine tartıĢırken Aristoteles‟in çalıĢmaları üzerinde durmaktadır. Aristoteles 

„ruh‟u organik bir cismin kendini sürdürme etkinliği olarak tanımlar. Ona göre 

zihin, bir anlamda ruhun bir parçasıdır. Ruhun zihin gibi bedensel bir organı 

bulunmadığı ancak „duyum‟ gibi kendi nesneleriyle eylemediğini bu sebeple 

bedenden „ayrılabilir‟ olduğunu iddia eder. Sokrates-öncesi fizikçilerin 

görüĢlerini de göz önünde bulunduran Collingwood, Yunan düĢünürlerinin, aklın 

bedene ait olduğu savını destekler (Collingwood, 1999: 12-15). 

Ġnsan ruhunu araĢtıran felsefi sistemleri inceleyen Mettrie, iki temel baĢlığa 

ulaĢmıĢtır. Bunlar; materyalizm sistemi ve spiritüalizm sistemidir. Mettrie, 

metafizikçilerin maddenin düĢünebileceği savının yanlıĢ olmadığını ancak 

kanıtlamakta yetersiz kaldıklarını söyler. Descartes ve Malebranchists‟lerin de 

katıldığı tüm Kartezyenler‟in aynı yanılgı içerisinde olduğunu iddia eden Mettrie, 

insanın iki tözden oluĢtuğu inancının yanılgı olduğunu öne sürer. En bilge 

olanların dâhi, ruhu tanımlamada dini baz aldığını, Ġncil‟de Ruh/Tin (Esprit) 

kelimesi ile tanımlanan insan ruhunun yalnızca din adamları tarafından 

incelenebileceği düĢüncesini eleĢtirir. Bütün düĢünce ve savlardan yola çıkarak 

edindiği genel fikre göre Mettrie, eğer bir tanrı varsa doğanın olduğu gibi 

Vahiy‟in (Revelation) de Yaratıcı (Author)‟sıdır der. Ona göre, canlıların 

incelenmesin yoluyla elde edilen sonuçlardan kuĢku duymak, tanrının eserlerinde 

kendisiyle çeliĢkiye düĢtüğünü veya bizi aldattığını farz etmek anlamına gelir ki 

bu absürt olduğu kadar anlamsız kabul edilmektedir. Ona göre, insan karmaĢık bir 

makinedir. Bu nedenle filozofların „â priori‟ yani ruhu anlamaya yönelik 

çalıĢmaları çoğunlukla sonuçsuz kalmıĢtır. Ancak „â posleriori‟ sözcüğüyle ifade 

edilen ruhu insan vücudundan ayırarak insan ruhunu keĢfetme çalıĢmaları büyük 

ölçüde baĢarıya ulaĢmıĢtır (Mettrie, 1980: 15-19). 

Kaku ise, geliĢen teknoloji ile bilim insanlarının artık doğayı izlemekle 

kalmayıp, Ģekillendirmeye ve bir kalıba sokmaya yönelik adımlara attığını söyler. 

Bu çalıĢmalardan biri de zihnin karmaĢık yapısını çözmek adına yapılan 

giriĢimlerdir. Zihni yönetme arzusuyla yapılan çalıĢmalar, düĢünceleri, hatıraları, 

zekâyı ve bilinci yönlendirmek üzerine kurulmuĢtur (Kaku, 2016: 122) Zihni 

anlamak ve yönetmek arzusu ise yeniden ve sıfırdan zihin yaratma denemelerini 

beraberinde getirmiĢtir. 



 

49 

Yapay zekâ teknolojilerinin etik değerleri üzerinden sürdürülen 

tartıĢmalarda, eylemlerin insan dıĢı varlıklar ile karĢılaĢtırıldığı 

gözlemlenmektedir. Burada ölçüt olarak kullanılan „insan‟ kavramı hümanizm 

esintileri taĢımaktadır. Mettrie, hayvan davranıĢları üzerinden erdem kavramını 

ele alırken, doğası gereği yırtıcılık bulunduran canlıların sadece hayvanlar 

olmadığını, insanlarında özünde yırtıcılık barındırdığını ve evrimsel geliĢimde bu 

durumun önemli bir rolü olduğunu iddia eder. Mizaçları gereği daha az veya daha 

fazla yırtıcılık gösteren hayvanların insanlardan belki de tek farkı, yaĢamsal 

deneyimlerde edinilen hazzın hayvanlarda daha yoğun olması ancak 

zorunluluklar ve seçimlerden dolayı duyulan piĢmanlığın yalnızca insana ait 

olması der (Mettrie, 1980: 45). 

Yapay zekânın özerk bilinç sahibi olduğu bir gelecek konusuna dönecek 

olursak, insanlar tarafından kabul görülen, belirli kurallar çerçevesinde 

oluĢturulan ortak yaĢam olanağı transhümanizmin değil eleĢtirel posthümanizin 

ele aldığı sosyal yaĢamı ifade eder. Transhümanizde insanın çıkarı en öncelikli 

konudur. Yapay zekâ geliĢiminiadına yapılan bütün çalıĢmaları transhümanizm 

olarak görmek yanlıĢtır. Yapay zekâ insan merkeziyetçi olmakla birlikte, insan 

bedeniyle doğrudan etkileĢim, yükselme potansiyeli bakımından transhümanizm 

çerçevesinde ele alınmalıdır (YeĢilyurt, 2017: 38). 

Ancak evrim teorisi bölünmeyen, sabite aynı zamanda sonsuzluğa uzanan 

„ruh‟ fikrini kabul etmez. Harari, beden parçaları doğal seçilim yoluyla bir 

sonraki nesle aktarılırken ruh için bunu söylemenin mümkün olmayacağını 

belirtir. Bu zamana kadar edindiğimiz biyolojik bilgimiz bir insanın 

ebeveynlerinden aldığı fiziksel özellikleri tanımlayabiliyorken ebedi ruha sahip 

olmanın ne olduğunu açıklayamaz (Harari, 2016: 115-116). 

Mettrie, bu noktada, insanı makinaya olan benzerliğini tartıĢır. Ona göre 

ruhun tüm yetileri, beyin ve bedenin bir araya gelerek iĢ yapacak bir bütün haline 

gelmesine bağlı ise insanı bir makine olarak ele almak pek de yanlıĢ 

olmayacaktır. DüĢüncenin, organlarla birlikte gelen öğrenme sürecinin bir sonucu 

olduğunu varsayarak, organları oluĢturan maddelerin -organik olup olmaması fark 

etmeksizin- zamanla hissetme yetisi kazanacağını göz önünde bulundurursak, 

insana özgü kabul edilen duygulara da sahip olması mümkündür. Bu 



 

50 

varsayımından yola çıkan Mettrie, ruh kavramı üzerinde bugüne kadar yapılan 

tanımlamaların birçoğunun boĢa çıktığını iddia eder (Mettrie, 1980: 55).  

Kaku ise, bilinç kavramını ele alırken „benlik‟ algısı üzerinde durur. Beynin 

çalıĢma biçimini inceleyen Kaku, sol beynin dünyayı anlamlı kılmak için ürettiği 

bahanelerin pürüzsüz ve tek bir „ben‟ hissi sunması için yaĢamdaki tutarsızlıkları 

görmezden geldiğini söyler. Beynin iki yarımküresinde, aynı fikrin 

analitik/bütüncül ya da kötümser/iyimser ya da analizler sunularak birbirlerini 

tamamlamaktadırlar. Yapılan bazı çalıĢmalar, iki beynin arasındaki iletiĢimin ters 

gitmesi halinde çeĢitli ruhsal hastalıkların görüldüğünü kanıtlamaktadır (Kaku, 

2016: 70).  

YaĢam boyu elde ettiğimiz deneyimlerin, duygular ve bilinç üzerindeki 

etkisi kuĢkusuz çok büyüktür. KiĢiliğimizi belirleyen yaĢantılar benliğimizi 

oluĢturan en temel unsurlardır. Harari, tekno-hümanizmin yeni deneyimler 

edinmemizdeki rolünü ele alırken, insan zihnini yenilememi tehlikelerini 

hatırlatır. Günümüz teknolojileri henüz insan zihnini anlamak için yeterli 

değildir. Zihni iĢlevini ve nasıl oluĢtuğu üzerine yapılan çalıĢmalar yalnızca bazı 

fikirler edinmemize imkân sağlamıĢtır. Henüz zihnin iĢleyiĢine hâkim değilken 

onu yönetmek Ģimdilik bir hayalin ötesine gidememektedir. (Harari, 2016: 367).  

Say ise „öznel deneyimleri‟ sadece bu deneyimleri yaĢayan kiĢinin zihninde 

hissedebileceği, dıĢarıdaki gözlemcinin eriĢemeyeceği bu sebeple teyit de 

edemeyeceği Ģeyler olarak tanımlar. Bir kiĢinin, bedeninin verdiği sinyalleri 

ölçmek mümkündür ancak hislerini ölçebilecek bir aygıt henüz mevcut değildir. 

Say, insanın kendi öznel deneyimlerinden baĢka hiçbir canlı varlığın 

deneyimlerine eriĢemiyorsak, yapay zekâ ile üretilen robotların deneyimlerini de 

kabul etmemiz gerekeceğini söyler. Elbette ki bu düĢünceyi destekleyenler 

olacağı gibi eleĢtirenler de olacaktır. Ancak Say, bu eleĢtirilere karĢı bütün 

deneyimlerimizin beyinde gerçekleĢtiğini hatırlatır. Ġradeye sahip olma hissini, 

„ben‟in beyinde karar için yapılan hesap tamamlanmadan önce sonucun ne 

olacağını bilmiyorken, hesap bitince öğrenmesi Ģeklinde tanımlar. Bu sebeple 

evrenin geri kalanından bağımsız bir „özgür irade‟nin geleceğin makinelerinde 

olmasının çok da ĢaĢırtıcı olmayacağını vurgular. (Say,2018: 160-162). 



 

51 

Bireyciliğe duyulan liberal inancın üç önemli unsurundan söz eden Harari, 

bu unsurları yaĢambilim ile karĢılaĢtırmaktadır. Ġlk unsur bireyin, alt sistemlere 

bölünemeyecek, tek bir özden meydana geldiği düĢüncesidir. Ġkinci unsur, özgün 

benliğin tamamen özgür olduğudur. Son maddede ise ilk iki varsayımdan yola 

çıkarak bireyin kendi deneyimlerini temel alarak en doğru kararları vereceği ileri 

sürülmektedir. YaĢambilimlerinde ise ilk olarak, organizmalar birer algoritma 

olarak kabul edilir, insanların bölünemez olduğu savı yanlıĢtır. Birden çok 

algoritmanın bir araya gelmesiyle oluĢtuğu düĢünülürse tek bir benlik ve iç sesten 

bahsetmek doğru olmayacaktır. Ġkinci olarak insanı meydana getiren 

algoritmaların özgün olduğu fikri de yanlıĢtır. Birey, genler ve çevresel baskılarla 

Ģekillenmektedir. Bu noktalardan yola çıkıldığında ise son basamakta kiĢinin 

„ben‟ imgesi dıĢındaki algoritmaların da kendisini anlayabileceğini kabul etmesi 

gerekmektedir (Harari, 2016: 342). 

Özgür irade sahibi ya da Kaku‟nun değimi ile öz-farkındalık sahibi 

robotların olduğu bir gelecekte yaĢadığımızı varsayarsak, bizimle aynı hedefleri 

olan robotlarla hayatımızı sürdürmek farklı bir deneyim olacaktır. Ancak diğer 

seçenek pek iç açıcı değildir. Distopik eserlere sıkça konu olan insan-yapay zekâ 

savaĢının olası sonuçlarından biri de yapay zekânın insanı köleleĢtirmesine 

duyulan korkudur. Kaku, bu korkuyu yenmek için Ģimdiden önlemler alınması 

gerektiğini söyler. Bu önlemlerin baĢında ise nihai bir amaca hizmet eden gelecek 

simülasyonları gelmektedir. Robot insan savaĢının ilk sanatsal örneklerinden biri 

olan R.U.R. (Rossum'un Evrensel Robotları) isimli tiyatro oyununu hatırlatan 

Kaku,  Capek'in bu oyununda birkaç noktaya özellikle dikkat çekmektedir. 

Öncelikle, robotların ayaklanmalarının sebebi ağır çalıĢma Ģartları ve kötü 

muameleye maruz kalmalarıdır. Bu robotlar üreyemezler ancak oyunun sonunda 

iki robotun birbirine aĢık olabildiği görülmektedir. Kaku, bu aĢkı „insanlığın 

yeniden filizlenmesi‟ olarak tanımlar (Kaku, 2016: 286-287). 

Bu eser birçok yönüyle ilgi çekici olmakla birlikte önemli mesajlar 

vermektedir. Örneğin robotların gördükleri kötü muameleden dolayı isyan 

etmeleri „insani‟ bir davranıĢ olarak değerlendirilebilir. Rönesans‟tan günümüze, 

hümanizm etkisiyle insan onuruna yakıĢmayan her türlü tutum eleĢtirilirken, öz-

farkındalık kazanmaya baĢlayan robotların kendi haklarını savunmak istemeleri 

doğal bir sonuçtur. Ġnsan ile yapay zekânın keskin sınırlarının yok olmaya 



 

52 

baĢladığı bir baĢka durum ise insana atfedilen aĢk gibi yoğun bir duyguyu 

robotların da „hissedebileceği‟ nin sinyalleri verilmektedir. AĢk, sevgi, öfke, 

nefret gibi yoğun duyguları yaĢayabilen ve bu duygulardan yola çıkarak 

eylemlerine yön veren robotları insanlardan ayıran üreme yeteneğidir. Burada 

tartıĢılması gereken nokta, biyolojik olarak üreme yetisine sahip olmasalar bile 

farklı yollarla çoğalabilen robotların ebeveyn sayılmalarının ne denli mümkün 

olabileceğidir. Bu durumu örneklendirerek açıklamak gerekirse, bazı hastalıklar 

veya yetersizlikler sebebiyle kendi çocuğunu dünyaya getiremeyen bir kadının ya 

da erkeğin evlat edindiğini varsayalım. Biyolojik olarak çocuğun üzerinde hak 

iddia edemese de fiziksel, biliĢsel ve duygusal ihtiyaçlarını karĢıladıkları göz 

önünde bulundurulursa bu kiĢilerin, çocuğun anne-babası olmadığını söylemek 

doğru olmayacaktır. Bu durumun bir makine üreten ve o makineye bir insanın 

ihtiyaç duyduğu her türlü gereksinimi sunan baĢka bir makine olsa da ebeveyn 

olduğunu ya da olmadığını söylemek için kullanmamız gereken ölçüt henüz 

bulunmamaktadır. Bu nedenle soruya kesin bir yanıt vermek mümkün değildir.  

Harari, insanın gelecekteki konumunu belirlemede çeĢitli savlar üzerinden 

öngörüler sunmak amacıyla Tekno-dinleri açıklar. Tekno-dinleri genel olarak 

ikiye ayrılmaktadır: Tekno-hümanizm ve veri dini. Veri dini evrensel görevlerini 

tamamlayan insanın, yeni oluĢumların önünü açmak adına geri çekilmesini 

gerekli görür. Nispeten daha muhâfazakar olan tekno-hümanizm ise, teknolojiyi 

kullanma yoluyla tarihteki evrimini tamamlayan Homo sapiens‟in daha üst 

modeli olan Homo Deus‟a dönüĢümünü kapsar. Homo deus, gerekli görülen 

insani özelliklerin bir kısmını korumakla birlikte fiziksel ve zihinsel olarak Homo 

sapiens‟le karĢılaĢtırılmayacak seviyelere ulaĢacaktır. Tekno-hümanizme göre, 

beynimizdeki bağlantıları yeniden yapılandırma ve genlerimizde değiĢiklikler 

yapma yoluyla ikinci bir biliĢsel devrim yapmak mümkündür. Temelde bu 

yaklaĢım, yüzyıl kadar önce süperinsanlar yaratmayı amaçlayan evrimsel 

hümanistlerin hayallerinden çok da farklı değildir. Ancak benzer gayeye sahip 

olsa da seçici üreme ve etnik temizlik gibi insanlık dıĢı yollar değil, düĢünce 

gücüyle kontrol edilen bilgisayarlar, nanoteknoloji ve genetik mühendisliği gibi 

daha barıĢçıl yollar izlenmektedir.  (Harari, 2016: 366). 

Honda ġirketi tarafından Japonya‟da üretilen ASIMO isimli robotu ele 

alalım. Bir çocuk boyutunda olan bu robot, yürüyebilir, merdiven çıkabilir, 



 

53 

koĢabilir, dans edebilir, farklı dillerde konuĢabilir. Yaratıcıları tarafından bir 

böceğin zekâsına sahip olduğu söylenen bu robot, Kaku‟nun tabiriyle büyük bir 

kayıt cihazıdır. ASIMO‟nun otonom iĢlevleri oldukça kısıtlıdır, her hareket ya da 

konuĢmasının, zamanında önce titizlikle senaryosunun yazılması gerekmektedir. 

Ġnsan bilincine oranla oldukça ilkel olan bu mekanizmanın, temel gerçekleri 

öğrenerek fiziksel ve sosyal dünyayı öğrenmeye çalıĢtığını söyleyen Kaku, insan 

beyninin doğal olarak algılayabileceği, robotların ise programlamalar harici 

anlayamayacağı yüzlerce ayrıntı olduğunu belirtir. Ancak robotların, hava 

durumu modellemek, satranç oynamak, gökadaların çarpıĢmasını tahmin etmek 

benzeri belli bir alanda geleceği simüle etmek konusunda insanlardan daha 

baĢarılı olduğuna değinir  (Kaku, 2016: 257-258). Say ise, yapay zekâ 

ürünlerinden biri olan „chatbot‟ ları ele alır. Ġngilizce sohbet anlamına gelen 

„chat‟ kelimesi ile „robot‟ kelimesindeki „bot‟un bir araya getirilmesiyle oluĢmuĢ 

„chatbot‟ (sohbot) lar, konu açısından dar kapsamlı ve sınırsız olarak ikiye 

ayrılmaktadır. Dar kapsamlı bir chatbot, kendi konusu dıĢında konuĢtuğunuzda 

anlamaz bu sebeple de doğru tepkiyi veremez ya da hiç tepki vermez. Programı 

yazan kiĢi için bir kolaylık oluĢturan bu durum kullanıcıya vereceği yapaylık 

hissinden dolayı „doğal dil arayüzü‟ avantajını kaybeder (Say,2018: 124).  

Duyguların bilgisayara programlanması ise zor ve karmaĢık olacağından, 

muhtemelen evreler halinde ilerleyecektir. Kaku bu evreleri sırası ile açıklar. Ġlk 

evre, kiĢinin yüzü kaĢları, dudaklarındaki hareketleri ile ses tonunu analiz ederek 

tanımayı kapsar. Günümüzde yüz tanıma teknolojisi duyguların sözlüğünü 

oluĢturabilecek kapasitededir. Ġkinci evrede, hızlıca bu duygulara yanıt vermesi 

gerekmektedir. GeniĢ bir duygu ansiklopedisine sahip olarak programlanmıĢ bir 

robot için bu evre kolay olacaktır. En karmaĢık olan üçüncü evrede ise, duygunun 

altında yatan asıl motivasyonun ne olduğuna karar vermektir. Bir duygunun 

altında yatan nedeni belirlemek insanlar için bile oldukça zorken bunu 

yapabilmeleri için robotların, her duygunun arkasındaki muhtemel nedenleri 

içeren bir listeye sahip olmaları, liste içerisinde en mantıklı olan seçeneği bulması 

gerekmektedir. Dördüncü evrede, duygunun kaynağına karar veren robot ona 

uygun bir tepki vermek durumundadır (Kaku, 2016: 276). 

Mettrie incelemiĢ olduğu çalıĢmalarda üç önemli sonuç elde etmiĢtir; 

bunlardan ilki bir hayvanın vahĢi olması ile doğru orantılı olarak beyni 



 

54 

küçülmektedir. Ġkincisi, hayvanın uysallığı arttıkça beyni büyümektedir. Üçüncü 

ve son bulgu göre zekâ arttıkça içgüdülerin rolü azalmaktadır (Mettrie, 1980: 28). 

Bu bulgulardan yola çıkarak yapay zekânın da aynı süreçlerden geçeceği 

varsayılmaktadır. Henüz çok ilkel olsa da gelecekte öz-denetim kazanacak olan 

makineler zekâları artıp insan programlamasına tabii olmaktan çıktıklarında 

bilinç arayıĢı baĢlayacaktır. Ancak o zaman kadar robotların programlaması insan 

elinde olacaktır. Kaku, geleceğe yatırım yapmak için bugünden yapay zekânın 

dizginlerini elimize almamız gerektiğini söyler. Ona göre yapay zekâ ile ilgili 

felaket senaryolarını besleyen yanlıĢ veya eksik programlama ile hedeflerin 

çarpıtılmasıdır (Kaku, 2016: 291). 

Gerd Leonard, makine zekâsının duygusal zekâyı ya da etik endiĢeleri 

içermeyeceğini iddia etmektedir. Ona göre makineler canlı değildir, taklitçi ve 

kopyacıdır. GeliĢen teknoloji ile okumayı, analiz etmeyi, değer sistemlerini, etiği, 

toplumsal sözleĢmeleri hatta inançları anlayabilecek, çözümleyebilecek seviyeye 

ulaĢan makineler, hiçbir zaman tam anlamıyla içinde bulunduğumuz dünyanın bir 

parçası haline gelemeyeceklerdir (Leonhard, 2018: 29).  

Kaku ise, robotlara yeterli bilgi verildiğinde bizimkilere benzer fiziksel ve 

sosyal dünyaları simüle edebilecek aĢamaya gelebileceklerini söyler. Ancak bu 

silikon bilinç özellikle iki noktada bizimkinden farklılık gösterir; duygular ve 

amaçlar. Yapay zekâ araĢtırmacılarının duyguyu ikincil sorun olarak gördükleri 

bilinmektedir. Tasarlanan her robotun akılcı ve mantıklı olmasına özen 

gösterilmektedir. 1950‟ler ve 60‟ların bilimkurgu robotları bu amacın 

göstergeleridir (Kaku, 2016: 267). Lecourt ise, „post-insanlığın‟ „yapay yaĢamını‟ 

(Artificial Life , A-Life olarak kısaltılmıĢtır) inceler. Bu noktada hedef insan 

zekâsının içeriğini bir bilgisayar veya makineye yüklemekten çok daha büyüktür. 

Ġçerisinde potansiyel canlı birimlerinin yüzeysel koĢullarda ortaya çıkabileceği, 

yapay koĢullar yaratmak amaçlanmaktadır. Birbirinin tamamlayıcısı olan iki 

giriĢim „bonom down‟ ve „bottom up‟ olarak adlandırılmaktadır (Lecourt, 2005: 

59). 

Ġnsanı, bilinmez, gizemli yapan unsurlardan biri de olaylara karĢı verdikleri 

tepkilerinin çoğu zaman beklenmedik oluĢudur. Belirgin olaylara verilen tepkiler 

genel olarak benzerlik gösterse de bireysel özelliklerin, deneyim farklılıklarının 

etkisi gözle görülmektedir. Kaku, robotların da yalan söylemeyi ve gerçeği 



 

55 

gizlemeyi öğrenebileceğini söyler. YaĢanabilecek her türlü duruma karĢı 

hazırlıklı olması gereken robotların, düĢünceli, kaçamak, diplomatik yanıtlar 

verebilmesi gerekmektedir. Bununla birlikte sorudan kaçması, basmakalıp 

yanıtlar vermesi, konuyu değiĢtirebilmesi ve iyi bir soruyla da karĢılık 

verebilmesi de istenilen özelliklerdir. Yalnızca resmiyet gerektiren, polis sorgusu 

gibi durumlarda her zaman dürüst olması yeterlidir. Hatta istenen, serbestçe yalan 

söyleyebilen ve bunu toplumun iĢlevlerinin kesintisiz sürdürebilmesi için yapan 

insan benzeri bir varlıktır (Kaku, 2016: 277). Bilinç alanında yapılan çalıĢmalar 

ve tanımlamalar bize Ģunu gösteriyor ki henüz kendi zihnimizin sırlarını çözmüĢ 

değiliz. Bu sebeple düĢünebilen makinalar yaratma ya da deneyimlerimizi bir 

makinaya aktararak ölümsüz olma düĢüncesi üzerinde daha uzun yıllar 

tartıĢılacaktır. 

  



 

56 

 



 

57 

III. BĠLĠMKURGU SĠNEMASINDAKĠ TRANSHÜMANĠZM 

ETKĠSĠ VE TV DĠZĠLERĠNDEKĠ YANSIMASI 

Bilimkurgu sözcüğü ilk kez 1929‟da Hugo Gernsback‟ın editörlüğünü 

yaptığı Science Wonder Stories isimli dergide önerilmiĢ, 1930‟lu yıllara 

gelindiğinde ise genel kullanıma geçmiĢtir (Ersümer,2013: 7). Bir bütün olarak 

değerlendirilmekten çok iki boyutlu bir kavram olarak ele alınan bilimkurgu türü, 

ayrı ayrı içerikleri bulunan ancak birbiri ile bütünleĢen bir tür olarak 

yorumlanmaktadır. Örneğin Oskay, algılama, bilme, idrak etme sürecini ifade 

etmek amacıyla kullanılan „bilim‟ sözcüğü ile kurgu (fiction) sözcüğünün 

birleĢimiyle oluĢan bilimkurgu türünün, insanın biliĢsel yeteneğine hitap eden bir 

söylem biçimi olduğunu belirtir (Oskay,2014: 14). 

Özön ise, bilimkurguyu tanımlarken güncel bilimsel geliĢmelerin bize 

sunduğu verilere dayanarak insanlığın gelecekte ulaĢabileceği bilim ve teknoloji 

seviyesinin, toplumlar üzerindeki olası etkilerini düĢleyen ve tahminler yürüten 

bir tür olarak tanımlar (Özön, 2008: 248). Ancak Roloff ve Seeßlen‟in iddiası bu 

görüĢün tam tersi yönündedir. Onlara göre, bilimkurgunun sorunu geleceği 

önceden görmek ya da tutarlı bir gelecek tahmini yapmak değil, içinde yaĢanılan 

dönemin sorunlarını, insanlığın kendi yöntemlerince çözmeye çalıĢmasıdır 

(Roloff ve Seeßlen 1995: 67-68).   

Bilimkurgu eserleri incelendiğinde göze çarpan ilk olgu mitoloji ile 

benzerlikleridir. Ancak bu birebir özdeĢleĢtikleri anlamına gelmemektedir. 

Oskay‟a göre görünüĢteki benzerliklerine karĢın ayrıldıkları en temel nokta 

biliĢsel anlamdadır; bir topluluğa ait olan ve bu topluluğun bütün normlarını 

barındıran mitlerin aksine bilimkurgular mitolojilerdeki kolektif ve durağan 

kozmos anlayıĢını aĢmak adına geliĢtirilmiĢ bir türdür. Sözde bilimkurgularda 

mitolojide olduğu gibi doğa-üstü varlıklar, olaylar karakterler; insan-üstü insanlar 

ve yaratıklar yer almaktadır. Ġnsan ile insan-olmayanın iliĢkisini düzenleyen 

normlar ise „supertemporal‟ yani ne zaman yürürlüğe girdiği ya da hangi Ģartlar 

altında oluĢturulduğu bilinmeyen zaman-dıĢı ve geçici kurallardır. Gerçek 



 

58 

bilimkurgularda da mitolojik karakterler kullanıldığı görülmektedir. Ancak bu 

mitolojik öğeler bir ritüel iĢlevi kazanmadığı için fantazya, korku türü, uzay 

operaları, peri masalları ve halk öykülerinden ayrılmaktadırlar (Oskay,2014: 38). 

Bunu destekler nitelikte birçok görüĢ bulunmaktadır. Örneğin Adanır, 1970 

sonrası bilimkurgu olarak tanımlanan filmlerin, neredeyse tamamının 

bilimkurguyla iliĢkisi olmadığını, bilimkurgunun içeriğini ve özünü kaybettiğini 

iddia etmektedir. Ona göre bilimkurgunun gerçek dünyayla iliĢkisi olmalıdır. 

Sahte bilimkurgular olarak tanımladığı bu filmlerinin yalnızca biçim olarak 

bilimkurguya benzediğini içerik olarak ise tamamen farklı olduğunu iddia 

etmektedir (Adanır, 2008: 43). 

Bilimkurgu türünün tarihsel geliĢimine bakıldığında, bu türün baĢlangıcının 

serüven-gezi öyküleri ile olduğu görülmektedir. Serüven-gezi öyküleri, 

okuyucuya yaĢadıkları yerlerin dıĢında bir dünya olabileceği fikrini aĢılması ile 

gelecek yüzyıllardaki bilimkurgu eserlerine bir ön hazırlık oluĢturmuĢtur. Ancak 

bu türde verilen eserlerin uzun süre varlığını sürdürmesi gerçek bilimkurgunun 

geliĢimini yavaĢlatmıĢtır. Bu dönemi „Popüler Selence‟, Western‟lere benzer 

sözde bilimkurgular ve sentimental öyküler takip etmiĢtir. BaĢlangıçta burjuvanın 

tutucu yönüyle benzer hikayeler sunan bilimkurgu türü dönemin bilimsel anlayıĢı 

ve onun temelindeki ampiristik ve pozitivistik anlayıĢ ile okuyucuya sunulur. Bu 

alt türdeki eserler bilimkurgu türünün kendi içinde bozulmasına sebep olmuĢtur. 

Örneğin Jules Verne‟in eserlerindeki ihtiraslı güçlü, dakik kahramanlar, 

kendinden baĢka insanlara karĢı zalim, baskıcı ve rekabetçi bir „egemen kesim 

kiĢisi‟ olarak karĢımıza çıkmaktadırlar. Bilim ve tekniğin doğa-üstü olayları 

açıklamak için kullanıldığı „Uzay operaları‟nda ise sözde bilimkurgular olarak 

tanımlanmaktadır.   GeçmiĢ zaman peri masallarını modern bilimkurguya 

dönüĢtüren bu tür biliĢsel yetenekler yerine büyü, sihir vb. akıl-dıĢı güçlere 

inanmaya teĢvik eder (Oskay,2014: 34-35). 

Bilimkurguyu çeĢitli evrelere ayıran Jameson (2009: 137) ise bu evreleri 

belirlerken her evrenin birbiriyle çakıĢtığını ve bir önceki evrenin biçimsel 

edinimlerini koruduğunu belirtmiĢtir. Bu 6 evre ise Ģu Ģekildedir: 

1. Macera (Uzay Operaları); bu türün en önemli temsilcisi Jules Verne‟dir. 

Amerikan geleneğinde ise bu tür Edgar Rice Burroughs‟un A P rincess o f 

Mars'ıyla (1917, Marslı Prenses) ile anılmaktadır. 



 

59 

2. Bilim; Gemsbacher‟in Amazing Stories (1926, Ġlginç Hikâyeler) eseri bu 

evrenin ilk örneği olarak gösterilmektedir. 

3. Sosyoloji; bu evre de kültür eleĢtirisi ana unsurdur. Pohl ve Kombluth'un 

Uzay Tacirleri (1953)  

4. Öznellik; 1960‟lı yıllara atfedilen bu evrenin yazarlarından biri Philip K. 

Dick en önemli on eserini 1961-1968 yılları arasında yazmıĢtır. 

5. Estetik (Spekülatif Kurmaca); bu evre ABD'de ise Samuel Delany'nin 

(1942-) eserleri, geleneksel olarak ise Michael Moorcock‟un 1964-77 

arasında yayımlanan New Worlds dergisiyle özdeĢleĢmektedir. 

6. Siberpunk; William Gibson'un Neuromancer (1984) eseriyle anılan son 

evre ise yeni muhafazakâr devrim, küreselleĢme ve ticari fantezinin kitle 

kültürüyle genel bir kopuĢ dönemi olarak anılmaktadır. 

Yaygın bilimkurgular, yeni geliĢen bir sınıfın, egemen konuma ulaĢtıktan 

sonra geliĢim ve özgürleĢme konusunda kısıtlayıcı olmaya baĢlaması sonrasında 

ise yaĢadıkları çöküĢle kendi kurdukları „dünyalarında‟ bu değiĢim ve geliĢimi 

önlemeye çalıĢmalarının ürünleridir. Bu dönem eserlerinde toplumu ve insan 

iliĢkilerinin baskılayan bir eğilim görülmektedir. 19. yüzyıla gelindiğinde, 

modern toplumlarda yabancılaĢtırma gözle görülür biçimde artıĢ göstermiĢ, bu da 

burjuva sınıfının gün geçtikçe daha tutucu, değiĢim karĢıtı bir sınıf hale 

gelmesine sebep olmuĢtur. Ġnsanlığın mitolojiden uzaklaĢmasını değil, mitolojiye 

dönüĢünü amaçlayan bu türe örnek olarak More‟un ve Swift‟in ütopyaları, Jules 

Verne‟in pozitivizmi ve ilk transhuman karaktere sahip roman olan M.W. 

Shelley‟nin Frankenstein‟ı gösterilebilir (Oskay,2014: 13). 

Bilimkurgu türü diğer edebiyat türleriyle karĢılaĢtırıldığında, sürekli olarak 

türe yeni bir öğe katma ve bu öğeyi kendi içinde bütünleĢtirmesi sebebiyle 

diğerlerinden ayrılmaktadır. Yıldız SavaĢları, E.T., gibi son dönem bilimkurgu 

filmlerinin baĢarıları yeni bir bilimkurgu türünün doğmasına neden olmuĢtur. 

Yazınsal bilimkurgu ile görselleĢtirilmiĢ bilimkurgu arasında geçmiĢte 

rastlanmayan bir yer değiĢtirmeye Ģahit olunmuĢtur. Bilimkurgu türünün 

geliĢimindeki en büyük etken olan magazin bilimkurgunun çekirdeğini ise „mitos 

yaratma eğilimi‟ oluĢturmaktadır. (Roloff ve Seeßlen 1995: 47-48)  



 

60 

Bilimkurgularda, teknolojinin masallardaki büyülerin yerini alması, insanın 

en derin arzularını yerine getirme iĢlevini sağlayabildiğinin fark edilmesi ile 

gerçekleĢmiĢtir. Ancak teknoloji zamanla bu arzuların niteliğine de etki etmiĢtir. 

Erotik arzular, bireler arası düzenlenemez denetlenemez reel iliĢkilere dönüĢebilir 

endiĢesi ile toplum tarafından dıĢlanmıĢtır. Bu erotik dürtülerin yerine ise 

teĢhircilik benzeri sapkınlıklar ve narsisizm almıĢtır. Fantastik bilimkurgular ise 

bireyin kendini güvende hissedememem, arzularından mahrum kalma 

nedenlerinin üstünü örtme ya da ortadan kaldırma amacına hizmet etmektedir. Bu 

fantastik dünyalar, bireylerin kimliklerini/özdeĢliklerini aradıkları alanlardır. 

Fantastik bilimkurgu, bir yönüyle de reel hayatla baĢ edebilme stratejisidir. Birey, 

bu kurgular içerisinde kendini yitirmez ya da o dünyaya saplanıp kalmaz; reel 

hayatındaki yetersizliklerinin ve baĢarısızlıklarının üstesinden gelmek, kendisini 

korkak ve yeteneksiz olarak addetmek kaçmak için kullanır. (Roloff ve Seeßlen 

1995: 90). 

Bilimkurgu filmlerinin 1950‟li yıllarda kıyamet günü senaryoları ve canavar 

figürleri üzerinden sürdürülen temaları 1970‟li yıllara gelindiğinde yerini 

distopyalara bırakmaya baĢlamıĢtır. Bu dönemden önce yalnızca iddialı birkaç 

yapımda „gerçekçi‟ teknoloji, toplum ve siyaset eleĢtirisi görülmüĢtür. Ancak 

2001 (Kubrick, 1968) filminin baĢarısı birçok filme ilham olmuĢ, bilimkurgu 

sineması ilk kez düĢünebilen makineleri ciddi bir konu olarak ele almıĢtır. 

Colossus: the Forbin Project (Sargent, 1970) filminde ABD‟yi Sovyetler‟in 

nükleer saldırısından kurtaran yine bir bilgisayardır. Bu filmlere nazaran daha 

mütevazı olan Westworld (Crichton, 1973) ise bilgisayarlar da insanlar kadar 

saldırgan ve acımasızlardır. Film, Amerikan yüksek sosyetesinin eğlence 

anlayıĢına sert bir eleĢtiri getirmektedir (Roloff ve Seeßlen 1995: 317-318). 

Bilimkurgu türü, doğuĢundan itibaren özgürlük ve mutluluk arayıĢı ve bu 

iki arzunun çeliĢmesinden doğan dengesizlik ile varlığını devam ettirmektedir. 

Dolayısıyla bu türün geleceğe dair olumsuz senaryolarında iki temel önerme 

kendini tekrar etmektedir. Bu iki önerme hayatın sınırı olmayan bir Ģiddet ve 

kabalıklar bütünü olması ve buna bağlı olarak hiç bitmeyen bir korku üzerine 

kuruldur. Tür içerisinde görülen rasyonel istekler ile romantik isteklerin çeliĢkisi 

ise bu korkunun bir sonucudur. Bu sebeple bilimkurgu eserlerinde, günümüze 



 

61 

iliĢkin -devlet ve topluma yönelik- bütün eleĢtiriler gelecek varsayımları 

üzerinden yapılmaktadır (Roloff ve Seeßlen 1995: 114). 

Bilimkurgu sinemasının 2000‟li yıllara gelindiğinde iki eğilim üzerinde 

durduğu görülmektedir. Bu eğilimlerden ilki, geçmiĢ dönemden gelen dıĢarıya 

karĢı tetikte olma halinin, artık içten tehdide karĢı duyarlı olmaya durumuna 

gelmesidir. Ġkinci eğilim ise, sosyal, ekonomik ya da yönetimsel krizler sonucu 

ortaya çıkacak kıyamet senaryoları üzerinedir. Sinemada iĢlenen konuların ve 

sunulan ideolojilerin dönemin Ģartları üzerinden değerlendirilmesi filmi anlamak 

için en önemli etkenlerden biridir. Teknolojinin özellikle son yıllardaki 

kontrolsüz geliĢimi de bugüne kadarki senaryolarda dıĢarıdan gelecek tehdide 

karĢı tetikte olan insan, kendi türüne karĢı da savunmasız hale gelebildiğini 

unutmamalıdır. Teknolojiyi elinde bulunduran kiĢi ve kurumlar dünya ve 

insanlığın kaderini de belirlemiĢ olacaktır. Zaman içerisinde değiĢime uğrayan 

insan bedeni özellikle üzerinde durulan son dönem filmleri, genetik bozukluklar, 

biyolojik değiĢimler ve makine-insanları sıkça konu almaktadır. 

Bilimkurgu türünün tarihsel geliĢimi göz önünde bulundurulduğunda, süreç 

içerisinde filmlerde tahribat unsuru olarak gösterilen „ötekinin‟ yerini teknolojik 

süreçlerle dönüĢen insanın aldığı görülmektedir. Kimi kuramcılara göre geliĢen 

teknolojiler sayesinde bilimkurgu filmlerinde geleceğin teknolojilerini görmek 

mümkündür. Buna görüntülü telefonlar, cep bilgisayarları, otomatik kapılar ve 

daha birçok örnek verilebilir. Dolayısıyla son yıllarda seyirciye sunulan 

teknolojik geliĢmelerin, gelecekte bizleri bekliyor olması pek de ĢaĢırtıcı değildir. 

ÇalıĢmanın bu bölümünde öncelikle ütopik ve distopik bilimkurgu sinemasına 

değinilerek bu türler içerisindeki yapay zekânın konumu incelenecektir. Daha 

sonrasında ise detaylı olarak bilimkurgu sinema ve dizilerinde yapay zekânın 

fiziksel özellikleri, insan iliĢkileri ve bilinç problemi ve transhuman 

kahramanların televizyon ve sinemadaki sunumları üzerinde durulacaktır. 

A.  Bilimkurgu Sinemasında Ütopyalar 

Ġsmini Thomas More‟un „Ütopya‟ eserinden alan bu kavram, düĢüncede 

kurulu „iyi toplumlar‟ ı ifade etmek için kullanılmaktadır. Yunanca yer anlamına 

gelen kelimenin önüne iyi anlamına gelen „ceu‟ ile yok anlamına gelen „ou‟ 

takıları getirilerek „iyi yer‟ ve „-e yer yok' ifadelerine ulaĢılmıĢ böylece „olmayan 



 

62 

yer‟ anlamına gelen bir sözcük elde edilmiĢtir. Bezel‟ göre More‟un bu ismi 

seçmekteki amacı, övgüye değer bu toplumların hiçbir zaman gerçek örnekleri 

olmayacağını yalnızca düĢünce olarak kalacağını sezdirmektir. Krishan Kumar ise 

ütopyayı “mümkün olmayan, ancak insanın bulunmak için heves ettiği bir 

dünyada yaĢamak” olarak tanımlar (Kumar, 2006: 9). Kumar‟a göre ütopya, 

yalnızca modern Batı‟ya ait, modern dünyanın ıĢığında yazılmıĢ edebi bir türdür. 

Diğer kültürlerde yer alan ve biçimsel olarak ütopyaya yakın metinler tarih 

boyunca birçok kez ortaya konulmuĢ olsa da  Kumar‟a göre bu metinler temelde 

aynı felsefeyi taĢımamaktadır (Kumar, 2006: 46). 

 Ütopyalar roman biçiminde sunulduğunda yalnızca genel düzeni değil 

kiĢilerin özel yaĢamalarına da yer verildiği görülmektedir. Ütopyalarda insan 

hayatını kolaylaĢtırmak adına yeni teknikler geliĢtirilmesi ve bunun bir sistem 

haline getirilmesine sıkça yer verilmektedir. Ancak bilimin kullanımı yalnızca 

toplumun ihtiyaçlarını gidermeye yöneliktir. KiĢilerin ilgi ve merakları göz ardı 

edilerek, evreni ve evrendeki yerini sorgulama ihtiyacı yok sayılmaktadır. 

Bilimde bulunan sınırlar sanat için de geçerlidir. Bu toplumlarda sanata yer 

verilmemiĢtir çünkü sanat beraberinde sorgulamayı da getirmektedir. Ütopyalarda 

yazarın düzeni sağlamak için seçtiği yöntem onun dünyaya bakıĢ açısını 

yansıtmaktadır. Bazı yazarların kötülüklerle baĢ edebilmek için yalnızca sistemi 

değiĢtirdikleri görülürken bazı yazarlar ise düzensizliğin bir nedenini de insan 

doğasını iĢin içine katmaktadır. Bu nedenle bazı ütopya örneklerinde insan 

doğasının yeni sisteme uyum sağlayabilmesi için kalıtımını yönlendirici bilgi ve 

yöntemlere baĢvurulmuĢtur (Bezel, 1984: 8-11). Ütopyalarda boĢa zaman 

harcamanın uygunsuz karĢılandığı, kimsenin iĢten kaçamadığı, meyhane, gizli 

buluĢma ve fuhuĢ gibi „kötülüklere‟ itecek mekânların olmadığı görülmektedir. 

Bireylerin sürekli göz hapsinde olmalarının, onları daha çok çalıĢmaya ve vaktini 

uygun görülen etkinliklerle değerlendirmeye teĢvik ettiği düĢünülmektedir.  

Genel düzen sağlandığı takdirde ülkede bolluk olacağı ve herkesin eĢit pay 

alacağına dair bir inanç benimsenmektedir (Bezel, 1984: 68-69). 

Bireylerin, toplumsal düzene uymak adına ezilip „yok edildiğini‟ söyleyen 

Temizarabacı, bu eserlerdeki kadın imgelerini inceleyerek ütopyaları feminist bir 

yaklaĢımla yeniden ele almıĢtır. 18. ve 19. yüzyıllarda kadın hareketlerinin 

gündeme gelmesi ile sanat, siyaset ve felsefede adını duyurmayı baĢaran kadının, 



 

63 

ideal devlet anlayıĢındaki özneleĢtirilmeye karĢı çıktığı görülmektedir. Kadınları 

konu alan ütopyalar 17. Yüzyılda görülmeye baĢlanmıĢ olsa da bu eserler erkekler 

tarafından yazıldığından, cinsiyet rollerinin tersine döndüğü sonrasında bir güç 

tarafından toplumsal düzenin yeniden sağlandığı, erkeklerin sorumluluk sahibi 

olmadan rahatça yaĢayabildiği, cinsel fantezilerden öteye gitmeyen eserler olarak 

karĢımıza çıkmaktadır. Ancak 19. yüzyıl ile özellikle 20. yüzyılın ikinci ayrısında 

feminist kadın yazarların ütopik ve distopik eserle verdiği görülmektedir 

(Temizarabacı, 2005: 25). 

Jameson, sinema eserlerinde ütopyayı „bilimkurgu sosyo-ekonomik 

altkümesi‟ olarak değerlendirir. Bilimkurgu ile fantezi arasındaki yapısal farklar 

üzerinden ütopyacı inĢa inceleyen Jameson, iki tür arasındaki rekabetin kitle 

kültürü ile yüksek kültür arasındaki keskin ayrıma neden olduğuna da 

değinmiĢtir. Fantezi ile bilimkurguyu birbirinden ayıran iki ana unsur vardır; 

bunlardan birincisi fantezinin iyi ve kötü arasındaki etik karĢıtlığın etrafında bir 

kurgu oluĢturması diğeri ise hikâye içerisinde büyüye vermiĢ olduğu roldür 

(Jameson,2009: 89-90). Sanayinin geliĢimiyle birlikte ütopyaların yeni bir sınavla 

baĢ etmesi gerektiğini söyleyen Jamerson, sanayi üretiminin medya boyutuyla 

karĢılaĢmasını değerlendirir. Bu noktada Siberpunk gibi internetle bağlantılı her 

türlü ütopyacı fantezinin, eski imgeleri dönüĢtürerek yeni biçimiyle izleyiciye 

sunulduğunu ifade eder (Jameson,2009: 213). 

Ütopik bilimkurgu filmlerinde en çok dikkat çeken unsur teknolojinin, 

insanlığın dıĢarı yansıttığı „iyi‟ olarak sunulmasıdır. Bu filmlerde makineler, 

insani yetilere sahip, adeta bütün iyi ve güzel düĢüncelerin ürünü olarak 

gösterilmektedir. Teknolojik geliĢimin amacı ve bu geliĢimin hangi koĢullarda 

sağlanacağı üzerine yapılan bütün tartıĢmalar, teknoloji düĢmanlığı olarak 

eleĢtirilmiĢtir. Bilimkurgular filmlerindeki ütopyalar ele alındığında insanlığın 

„ütopik görevlerini‟ teknolojiye yüklediği görülmektedir. Bu yapıtlarda, 

materyalist ütopyalarda olduğu gibi devletin bir gün ortadan kalkacağı 

varsayılmaktadır. Ancak materyalist ütopyalardan farklı olarak, çeĢitli siyasal 

etkenliğin, yasama, yürütme ve yargı fonksiyonlarının, bilinç sahibi, topluluğun 

çıkarlarına göre hareket eden robot-makinelere verileceği düĢünülmektedir. 

Roloff ve Seeßlen, bilimkurgu ütopyalarında devlet-insan iliĢkilerini belirleyen 

unsurun makineler olacağını ileri sürmektedir. Bu yaklaĢıma göre robotlar, insanı  



 

64 

kendi kendisinden „kopararak‟ aslında „kurtarmıĢ‟ olurlar. Bu sebeple her 

ütopyanın, temelinde distopik özellikler barındırdığını savunurlar. Ayrıca ütopik 

bilimkurgu sinemanın „insaf ve iyiliği‟ bu makinelere atfederek bir mesaj verme 

kaygısında olduğuna dikkat çekmektedirler (Roloff ve Seeßlen 1995: 110-112). 

1. Bilimkurgu Sinemasında Distopyalar 

Sorunsuz bir toplum yaratmanın imkânsız olduğunu savunarak bu tarz 

yapıtlara eleĢtirel bakıĢ açısı getiren „distopya‟lar ise insanın karmaĢık yapısının, 

ütopyalarda söz edilen yaĢam koĢullarının gerçekleĢmesine engel olarak görür. 

Ütopyalarda kurulu düzenin bozulmaması, doğanın kanunu gereği değiĢim ve 

dönüĢüme duyulan ihtiyaca ters düĢmektedir. Bireysel duygu, düĢünce ve 

davranıĢların önemsenmemesi, otoriteye sınırsız güven ve bağlılık anlayıĢının 

benimsenmesi ütopyalara getirilen eleĢtirilerin baĢlıca sebepleridir. Bezel, 

ütopyaları „birey üstü örgüt iĢleyiĢi‟ olarak tanımlamaktadır. Ütopyada doğan 

bireylerden yalnızca kendisine biçilen iĢlevi yerine getirmesi beklenmektedir. DıĢ 

dünyayı sorgulaması ve kendisine biçilen görev dıĢında bir uğraĢ edinmesi hoĢ 

karĢılanmamaktadır (Bezel, 1984: 9). 

Distopyalara, eleĢtirel ters-ütopya‟ da denilmektedir. Jameson, distopik 

eserlerden söz ederken siyasal yönden ütopik varsayımları reddetme hatta bu 

varsayımlara karĢı uyarma yolunu izlediklerini iddia eder. Bu iddiasını Orwell‟ın 

eserleri ile örneklendiren Jameson, dünyanın sonunu resmeden bu eserlerin 

ütopyalardan çok daha gerçekçi olduklarını öne sürmektedir (Jameson,2009: 

270). Öte yandan Bauman ve Lyon, Orwell ve Huxley‟in kaleme aldığı distopik 

hikayelerin modern dünya insanının korkularından beslenen tasavvurlar olduğunu 

ileri sürerler. Hikayelerdeki sıkı disiplin anlayıĢı ve düzen takıntısına dikkat 

çekmektedirler (Bauman & Lyon, 2013: 123). Bezel‟e göre ütopyalar yeryüzü 

cennetleri iken, distopyalar ise bu cennetleri yaratmaya çalıĢanların yaratmıĢ 

olduğu cehennemlerdir. Mutluluk için bir uyum gerekliliği ütopyalarda özellikle 

vurgulanırken, distopyalarda bu uyumu sağlamak adına yapılan çalıĢmaların yol 

açtığı korku ve acı anlatılmaktadır (Bezel, 1984). Distopyaların, on sekizinci 

yüzyıl gotik kabuslarından izler taĢıdığı gibi Soğuk SavaĢ döneminin de bir 

yansıması olduğunu belirten Jamerson, distopyaları kolektif bir fenomen olarak 

değerlendirmektedir (Jameson,2009: 273). 



 

65 

Kumar ise distopyaları „karĢı-ütopya‟ adlandırmaktadır. Ona göre karĢı-

ütopyalar on dokuzuncu yüzyılın sonuna kadar, genel anlamda ütopya yazınının 

bozulmuĢ bir çeĢitlemesi olarak varlığını sürdürmüĢtür. Bu dönem eserlerinin 

taĢlama formunda yazıldığı görülmektedir. KarĢı-ütopyaların, ayrı bir formel 

biçimde yazıldığı dönemlere geçiĢte dahi ütopyanın hiciv geleneğini 

kaybetmediği bilinmektedir. Ancak Kumar‟a göre yirminci yüzyılla beraber, 

ütopyacı eğilimlerin gerçekleĢtiği bir toplumun getirdiği endiĢeyi ifade etmek için 

hiciv kullanılmaya baĢlanmıĢtır (Kumar, 2006: 180-187).  

Distopyaların sinemaya yansımaları ise edebiyatta olduğu gibi birçok 

tartıĢmanın konusu olmuĢtur. Genellikle gelecek ile ilgili filmler üzerinden 

yürütülen tartıĢmalar bir yönüyle de günümüz toplumsal sorunları ele almaktadır. 

Geleceğe yönelik sağcı filmlerde terörizm, liberalizm veya sosyalizme dönük 

çağdaĢ muhafazakâr korkuları görülürken, solcu filmlerde ise kapitalizmin 

yarattığı eĢitsizlikler konu alınmaktadır. Bilimkurgu filmlerinde teknolojinin bir 

korku nesnesi olarak kullanılmasının nedenlerinden biri, muhafazakâr toplumsal 

kuramların sürekliliğini tehlikeye atmasıdır. Bu filmlerde sıkça yer verilen 

doğaya özlem teması, muhafazakârların modern dünyayla olan çeliĢkili 

iliĢkilerini gözler önüne serer. Teknolojik geliĢmeler sayesinde el emeğinin yerini 

alan makineleĢme, muhafazakâr teknofobik filmlerde sıkça yer almaktadır. Ancak 

çeliĢki tam da bu noktada ortaya çıkmaktadır. Teknolojik geliĢmeler sayesinde 

edindikleri konfor alanından çıkmak istemeyen muhafazakârlar, toplumsal ve 

kültürel alanda teknolojinin etkisinden çekinmektedirler (Ryan & Kellner, 2010: 

389-390). 

Distopik bilimkurgu filmleri incelendiğinde mücadeleler sonucu kazanılan 

teknolojik geliĢimin aksine, teknoloji ile hesaplaĢmaya odaklanıldığı 

görülmektedir. Buna örnek olarak makinelerin doğa ve insan hayatına zarar 

verdiği; bireyin kimliğini kaybedip duygularından yoksun kaldığı bir gelecek 

tasavvuru gösterilmektedir. Roloff ve Seeßlen‟e göre distopyaları anlamak için 

okurların ve seyircilerin sosyal yapısını irdelemek gereklidir. Bilimkurgu 

distopyaları bir anlamda burjuva insanını korkutan „sosyal cehennem‟in sembolik 

bir görüntüsüdür. Bu kurgularda gösterilen kent yaĢamındaki fabrika benzeri 

görüntüler burjuvanın „fabrikaya gitme zorunluluğunun‟ yansıma biçimidir. 

Bilimkurgularda makine ile iktidar arasındaki güç savaĢı farklı boyutlara ulaĢır, 



 

66 

böylece bilimkurgularda makineler insanlığa döndürülmüĢ bir silah olarak 

karĢımıza çıkar. Ġnsanlığı refah ve mutluluğa götürecek teknolojilerin ise 

ütopyalarda yeri yoktur (Roloff ve Seeßlen 1995: 116-117). 

Muhafazakâr ve faĢist yönetime karĢı seslerin yükselemeye baĢladığı 80‟li 

yıllarda siyasi ortam, Hollywood Sineması‟nda radikal karĢı akımların ortaya 

çıkmasına yol açmıĢtır. Outland ve Blade Runner dönemin görüĢlerini barındıran 

en güzel örneklerdendir. Bu tarz yapımlar, çeĢitli imge ve sembollerle 

kapitalizmin beslediği ĢirketleĢmeyi, bastırılmıĢ cinsellik anlayıĢını ve tehlikeli 

bir hale gelen tüketim bilincini aktarmaktadır. Muhafazakâr distopik filmlerde 

görülen „kentsel kokuĢmuĢluk‟ metaforu liberal politikalardan feminizme ve punk 

altkültüre kadar birçok temayı içine alır. Bu kentlerde azınlıklar, 

muhafazakârların korkulu rüyası iĢsiz, aylak, suçlulardır. Liberal modernliğin, 

politika, toplumsal iliĢkiler ve cinsellik konularında etkin olması, 

muhafazakârların özel alanda özel alanda önünü kesemediği liberal ilkelerin 

kamusal alana sıçrama tehlikesi bu filmlerin gergin ve öfkeli ruh halinde 

olmasının asıl nedenidir. Seksenli yılların baĢı ve ortalarında liberal distopilerde 

iktidardan uzak değerler sistemi içerisinde trajik metafiziksellik izleri taĢırken, 

muhafazakâr distopilerde ise modernlik distopyasının vahĢet ve öfke dolu rıh hali 

seyirciye yansıtılır. Ancak seksenlerin ortalarında bu tarz filmlerin sayısında 

büyük ölçüde azalma görülmektedir (Ryan & Kellner, 2010: 396). 

2. Bilim Kurguda Yapay Beden Algısı 

Bilimkurgu filmlerinde sıkça kullanılan yapay beden (siborg, andrid, 

otomatlar ve yapay zekâ ürünü diğer varlıklar) figürü kimi zaman bir arzu nesnesi 

kimi zaman da bir korku öğesi olarak yer almaktadır. Sinemada akımlar ve 

kullanılan teknoloji değiĢtikçe bu figürlerin konumu da değiĢmektedir. 

Bilimkurgu sinemasının geliĢmesinde bilimsel yöntemlerle „yapay bir insan 

yaratma‟ teması oldukça önemli bir yere sahiptir. Bu anlayıĢın arkasında, genetik 

ve ırkçı ideolojinin benimsediği bilimsel çalıĢmaların büyük bir payı vardır. 

„Doğal yollarla üretilmemiĢ insan‟ bir sürü yetenek ve beceriye sahip olsa da aile 

ve kan bağlarıyla bağlı bir kimliğe sahip olmaması sebebiyle ötekileĢtirilir. 

Çünkü Hıristiyan tanrıbilimine ve etiğine karĢı bir meydan okuma olarak görülen 

bu varlık, aynı zamanda burjuva-babaerkil hiyerarĢinin kalıtım araçlarının 



 

67 

(bedensel, ruhsal ve maddi) soydan soya aktarımı inancını altüst etmektedir 

(Roloff ve Seeßlen 1995: 140). 

Anders‟e göre, makinelerin kusursuzluğu karĢısında aĢağılık kompleksi 

yaĢayan insan “Prometheusçu utanç” ile kusursuzluğu aramaktadır. Ona göre, 

hümanizmin kendi kendisini var eden imgesinde iĢte bu utanç gizlenmektedir. 

Ġnsanın kendini imal etme arzusu, tanrı veya doğa tarafından yaratılmıĢ olmaktan 

kurtulma isteği değil, „imal edilmemiĢ‟ olmaktan kurtulma çabasıdır. 

“Prometheusçu utanç” bastırmak ancak aygıtların safına geçildiğinde mümkün 

olacaktır (Ak. Kurtyılmaz, 2018: 124). Hıristiyanlık ve Ġslamiyet dinlerinde 

yapay insan yaratma „günah‟ olarak algılanmaktadır. Bu sebeple „golem‟ gibi ilk 

robot prototipleri olan „ilkel robotlar‟ kötü, uğursuzluk getiren varlıklar olarak 

kodlanmıĢlardır. Böyleleikle bilimkurgu türü içerisinde yer alan robotlar (yapay 

insan) aynı zamanda „mistik‟ bir karakter özelliğine de sahip olmuĢlardır. Bu 

sebeple makine yaratıkların, bir diğer adıyla „cyborg‟ ların „dünyalılaĢtırılmasına‟ 

yalnızca teknolojik yararlılık yönüyle bakmak doğru olmaz (Roloff ve Seeßlen 

1995: 63-64).   

Smelik, yaptığı çalıĢmalarda bilimkurgu filmlerindeki siborgları ele 

almıĢtır. Bu çalıĢmanın sonucunda siborg imgesinin artık korku ya da endiĢe 

veren bir figür olmaktan çıkıp, insan-sonrası öznenin, bilim ve teknoloji ile 

bütünleĢerek var olmak istediği görülmüĢtür. 21. yy insanları kendi inĢası olan 

makinelerle iliĢki içerisine girerek kaderlerine yön vermektedirler. Smelik‟e göre 

fitness, spor, estetik cerrahi gibi uygulamalar kadın ya da erkek fark etmeksizin 

insanların kendilerini siborg olarak biçim verme ihtiyacının bir ürünüdür (Smelik, 

2008: 153). AkĢit de, postmodern kültürde güzel, sağlıklı ve fit olma idealine 

bağlı bedenin, siborg temsili olduğunu söyler. Günlük hayatta kullanılan sayısız 

ürün ile ulaĢılmaya çalıĢılan bu ideal insanın mükemmel olma çabasının dıĢa 

yansımasıdır. Cilt yapısına müdahale eden kremler, liposuction, botoks, body 

building gibi pek çok yöntem ile sağlık amacıyla kullanılan kalp pilleri, kontak 

lensler vb. Aletler ile doğal ve yapay olan arasındaki sınır giderek 

bulanıklaĢmaktadır. Dolayısıyla AkĢit tarafından belirtildiği gibi siborg temsilleri 

ve tekno-beden imgesi gündelik hayatımızda yer edinmiĢtir. Bu geliĢmenin 

gelecek toplumlarda, canlı-cansız, erkek-kadın, yaĢlı-genç gibi kutuplaĢmaları 

kaldıracağı ileri sürülmektedir (AkĢit: 2017: 342-343) 



 

68 

Makinenin insanın bir uzvu haline gelmesi, bireyin aynı anda hem makine 

hem de insan olması 90‟lı yılların hipergerçeklik temalı bilimkurgu sinemasını bu 

kusursuz yönetimi geliĢtirebilmek için zemin oluĢturmaktadır.  Kendi kararlarını 

alabilme yetisine sahip, bağımsız bir hayat sürdürebilen yapay zekâya sahip 

„replikant‟lar bir nevi „otomat‟ düĢüncesinin kurucusudur. Otomatlar dünyasında 

insana karĢı iĢleyen bu zeki sistemler, fiziksel yollarla direkt zarar verme veya 

manipülatif yöntemlerle etkisiz duruma getirme gücüne sahiptirler (Baykan, 

2012: 66) 

Ölümsüzlüğe ulaĢana dek, ölümlü bedenle yaĢamayı kabullenerek bedeni 

sahiplenmek çoğu insan için geçerli bir seçenek olsa da bazıları için hala 

yetersizdir. Bu sebeple insanlığı ölümsüzlüğe kavuĢturacak yapay zekânın 

bedenen „canlı‟ olabileceğini kanıtlaması gerekmektedir. Bilimkurgu sinemasında 

cinsel çekiciliği olan kusursuz yapay bedenler, bu dünyanın ihtiyaçlarını 

karĢılayabilecek donanıma sahiptirler. Harawey, bu durumu değerlendirirken 

siborg dünyasında sınırların olmayacağına vurgu yapar. Ona göre, çeliĢkilerin 

rahatsız etmediği, parçalı kimlik taĢımanın bireyde rahatsızlık hissi 

uyandırmayacağı, insanlar, hayvanlar ve makinelerin akraba olmaktan 

korkmayacağı, bedensel ve toplumsal gerçeklikler mümkün olacaktır. (Haraway, 

2006: 14) 

Ancak otuzlu yılların Amerikan fantastik sinemasına baktığımızda tam tersi 

bir düĢünce ile karĢı karĢıya kalmaktayız. Bu döneme hâkim olan tema, ruhsal 

olarak dengesiz, kötü niyetli, bunalım halinden çıkamayan bilim adamlarının 

baĢka bir değiĢle „mad scientist‟ in sebep olduğu yıkımdır. Bu kimliğe sahip 

karakterler Faust gibi kötü emellerini gerçekleĢtirmek adına Ģeytanla veya baĢka 

kötü güçlerle anlaĢıp kendilerini tatmin etmek adına doyumsuz bir uğraĢ içinde 

çeĢitli felaketlere sebep olurlar. Bu filmlerde ilgi teknolojik gücü yaygınlaĢtırma 

veya kontrol etmeye yönelik değildir. Daha çok insan bedeni üzerinde deneyler 

yapma üzerinedir. Zamanla bu deneyler sonucu yapay, anatomik ve biyolojik 

yapısı tamamen değiĢtirilmiĢ ruhtan yoksun bedenlerin ortaya çıkmaktadır. James 

Whale'in 1931 yılında yaptığı Frankenstein filmi bu türün en belirgin 

örneklerindendir. Filmde ceset parçalarını bir araya getirerek yıldırım yardımıyla 

bir „canavar‟ yaratan Dr. Frankenstein yarattığı bu canavarı kontrol edemez ve 

birçok kiĢinin zarar görmesine sebep olur. Rouben Mamoulian'ın 1932 yapımı Dr. 



 

69 

Jekyll and Mr. Hyde filminde ise mad scientist buluĢlarını kednisi üzerinde dener 

ancak burjuva kimliğinden „id‟ini ayırmayı baĢarsa da ikinci kiĢiliğini kontrol 

etmeyi baĢaramaz ve birçok cinayete sebep olur (Roloff ve Seeßlen 1995: 172-

173). YetmiĢli yıllardaki bilim kurgu filmlerinde de, makine veya teknolojiye 

olan korku devam etmektedir. Bu yıllarda teknolojinin „doğal‟ toplumsal 

düzenlemelerin tehdit eden Ģeyleri anlatmak için metaforlaĢtırıldığı 

görülmektedir. Muhafazakâr kesimin bakıĢ açısını barındıran bu filmlerde 

teknoloji, serbestliğe karĢı düzenlenmiĢ olanı, doğaya karĢı yapıntısallığı, 

kendiliğinden olana karĢı mekanikliği temsil etmektedir (Ryan & Kellner, 2010: 

378-380) 

Smelik, günümüz bilimkurgu filmlerinde siborgların insanüstü bir 

yenilmezliğe sahip olsa da saldırıya uğradığı an savunmasız kalabileceğine ağır 

yaralanabileceğine dikkat çeker. Ancak en ağır hasarlar bile kendisini tamir 

edebilen ya da laboratuvarda yeniden üretilebilen siborglar her koĢulda fiziksel 

olarak insandan üstündür. Fiziksel olarak bir an mükemmel görünün karakterler 

baĢka bir an aynalardaki yansımalarında Ģeklen bozuk yaralı görülebilirler. Ayna 

sahnelerinin melez kimliklerinin sorgulamasını yaptıklarına dikkat çeken Smelik, 

sinemada siborg karakteri sunma biçimlerine değinir. Ona göre bir siborgu 

sunmanın sinematografik iki yolu vardır; yaralanma sonrası kendilerini tamir 

etmeleri ve bakıĢ açısı planı. Postmodern siborg, „gerçek‟ bir insan gibi ikilem 

yaĢamaktadır. Smelik‟in de vurguladığı gibi bu arada-olma durumunun kimlik 

krizini meydana getirmektedir. Siborg yanlızca bir makine mı, insan mı yoksa her 

ikisi birden mi olduğunu bir türlü karar veremez (Smelik, 2018: 145146) Bu 

duruma verilebilecek en güzel örneklerden biri Bıçak Sırtı filmidir. Seksenlerin 

ortaları ile doksanlı yıllarda bilimkurgu filmlerinde „yabancı‟ ile cinsel 

münasebetin toplumsal tabuların simgesi olarak görüldüğünü söyleyen Jamerson, 

bu filmde androidin, insana geçiĢine vurgu yapar (Jameson,2009: 196- 197). 

Braidotti ise filme diĢi bedenin insan-üstü kapasitesini ele almaktadır. Ona 

göre teknoloji konusundaki arzu ve korku arasındaki belirsizlik iktidar 

konumunda bulunan kadınına olan ataerkil bakıĢı yeniden değerlendirmeye 

sunmaktadır. DiĢi makine-beden yıkıcı potansiyeline karĢın ilerleme 

vadetmektedir.  Ġnsan yapımı „ötekileĢtirilen‟ bu makineler zamanla 

cinsiyetleĢtirilmiĢ bir erotik figür halini almıĢtır. Fritz Lang‟ın 1927 yapımı 



 

70 

Metropolis‟inde ise Maria isimli kadın robot „Ģeytani‟ bir figür olarak 

gösterilmiĢtir. Braidotti tarafından belirtildiği üzere bu karakter, 20. yy 

endüstriyel teknolojisi makineyi cinsiyetleĢtirme ve cinselleĢtirme eğilimi 

göstermektedir. Metropolis filminde olduğu gibi „femme-fatele‟ olarak sunulan 

bu karakterler hem bir tehdit hem de dayanılmaz bir cazibe kaynağı olarak 

gösterilmektedirler (Braidotti, 2014: 118-121) 

Smelik de kadın siborgların imajının diĢil güzellik ve erotik çekicilik 

üzerine kurulduğunu belirtir. Ancak bu karakterler cinsellik veya üreme ile ilgili 

kaygı veya korku taĢımamaktadırlar. Filmlerde ĢaĢırtıcı derecede güzel aynı 

zamanda da yenilmez denecek kadar güçlü görülen bu karakterler, daima formda 

olan bedenleri ve sahip oldukları „fallik‟ silahlarıyla baĢa çıkılamayan makineler 

olarak sunulmaktadırlar. Erkek siborglarda ise durum çok da farklı değildir. 

!980‟lerdeki bilimkurgu filmlerinde popüler kültürün etkisiyle erkek siborgların 

görsel temsilinde belirgin bir değiĢiklik görünse de Hollywood sinemasının 

bedeni bir fetiĢ aracı olarak sunması ortaktır. Smelik‟in de çalıĢmasında 

vurguladığı gibi zaman içerisinde nesneleĢtirilen erkek bedeni, parçalanan, 

erotikleĢtirilen hipererkeksi siborglar olarak sahnede yerini almıĢtır. Erkek 

karakterlerin seyirlik nesne haline getirilmesi ilk baĢta „kadınsılaĢtırma‟ olarak 

görüldüğü için eleĢtirilse de son yirmi yıl içerisindeki eğilimler gösteriyor ki 

erkek bedeni de bir arzu nesnesine dönüĢmüĢtür (Smelik, 2018: 150-151) 

3. Bilim Kurguda Yapay Zekâ-Ġnsan ĠliĢkileri 

Bilimkurgu filmlerinde birçok kez Ģahit olduğumuzu insan-yapay insan 

etkileĢimi, teknolojinin geliĢimi ve doğal olmayana bakıĢın değiĢimiyle yeni bir 

çizgi edinmiĢtir. Popüler kültürün Ģekillendirdiği sinema ve televizyon 

yapımlarında yapay insanın fiziksel ve biçimsel sunumu da bu durumdan 

etkilenmiĢtir. Ġnsanlar, bilgisayarlar ve onlara bağlı olarak uzuvları sayesinde 

hareket etme yetisine sahip olan robotlar arasındaki iletiĢim gün geçtikçe 

artmaktadır. Dolayısıyla canlılık, kimlik, benlik ve etik gibi konularda tartıĢmalar 

gün yüzüne çıkmıĢtır. Kategorik olarak kendine özgü bir organizma olan 

makineler, insan ile birleĢtiğinde „siborg‟ ları oluĢturmakta ve bu oluĢum „siborg 

etiği‟ kavramını da beraberinde getirmektedir. Ġnsan ile makine arasındaki sınırı 

bulanıklaĢtıran her adım „insanı insan yapan nedir?‟ sorusuna yeni cevaplar 



 

71 

aramaya teĢvik etmektedir. Günümüz bilimkurgu filmlerinde bu soruya sıkça 

rastlanmaktadır. Bu filmlerde genellikle insan biricikliğini vurgulamak için, 

yapay olanı „ötekileĢtirerek‟ kendini olumlama yolunu izler. GeçmiĢ dönem 

bilimkurgu filmlerinde, robotların insanlık yararına kullanıldığı ütopyalar ve 

bilinç sahibi olduktan sonra isyan eden robotların öne çıktığı distopyalarda 

„efendi-köle‟ vurgusu yapılmaktadır. Ancak çağdaĢ filmler gösteriyor ki bu konu 

çeĢitlenerek muhafazakâr bakıĢ açısından kurtulmuĢtur.  Robotların da benlik 

sahibi olabileceği bu anlatılarda insanın biricikliği eleĢtirerek, insan makineden 

ayrılamayacak bir konumda tutulmaktadır (AkĢit: 2017: 2). Braidotti ise, 

Hollywood filmlerindeki muhafazkâr bakıĢ açısıyla sunulan toplumsal cinsiyet 

rollerinin ve aile değerlerini koruma dürtüsünün yapay insan üzerindeki etkisine 

değinmiĢtir. Ancak bu durum daha eĢitlikçi; daha az ırkçı ve heteroseksist 

imgeler sunulması anlamına gelmemektedir (Braidotti, 2014: 109). 

Makinelerin insan gibi duygulara ve düĢünme yetisine sahip olma 

ihtimalinin tartıĢıldığı 1980‟ler Pinokyo metaforunu temel almaktadır. Bu 

sorgulama, Terminatör (James Cameron, 1991) filminde olduğu gibi çoğunlukla 

teknofobik olarak yorumlanmıĢtır. Günümüzde ise temel sorgulama makinelerin 

nasıl sosyalleĢme aracı ve kültürel ürünler olabileceği üzerindir. Makineleri 

canlandırmaktan ziyade makineleĢme „siborg‟ olma arzusunun görüldüğü yeni 

dönem filmlerinde, insan ile makine arasındaki sınırların giderek bulanıklaĢtığı 

görülmektedir. Teknoloji geliĢtikçe makinelerin özne olarak kabul edilmesi 

yaygınlaĢmıĢtır (Ak. AkĢit: 2017: 3). 

Terminatör filmine kadar bilimkurgu tahayyülündeki teknoloji ve insan 

arasındaki amansız mücadele 90‟lı yıllarda makinenin sınırsız hükmüne ve 

insanın bu hükmü alt etme çabasına dönüĢmüĢtür. Ġnsan yaratısının kontrolden 

çıkacağı korkusuyla baĢlayan bu süreç hipergerçeklik temelinde insan-makine 

savaĢını anlatan teknofobik bilimkurgu filmlerine temel olmuĢtur. Batı 

kültürünün modernlik deneyimini sarsan teknolojinin bağımsızlaĢma eğilimi, 

totaliter ya da disiplinci yönetimin karĢısındadır (Baykan, 2012: 64). Makinelerin 

özerkleĢmesi iktidarın gücü elinde bulundurmasına engel olmakta bu sebeple 

tehdit olarak algılanmaktadır. Ġktidar algısı belirli bir mekân ve zaman kurgusu 

üzerine inĢa edildiğinden sınırları olmayan makine/robot figürü iktidarın 

iĢleyiĢine ve varoluĢ amacına ters düĢmektedir. The Matrix, Terminatör ve Vol-i 



 

72 

örneğinde görülebileceği üzere dayanıklı, uzun ömürlü, yer değiĢtirme yeteneği  

olan bu varlıklar „öteki‟ ya da „yabancı‟ olarak dıĢlanmaktadır. Ancak gücünü 

iktidarın gücünü sağlamlaĢtırmak adına kullanılan robot polis figürleri ile 

hiyerarĢinin sağlandığı toplumları temsil eden filmler de vardır. Ġnsanın bitmeyen 

hırsını anlatan filmlerde ise teknoloji üzerinden insanın varoluĢsal sorunları 

tartıĢılmaktadır. Kendi suretiyle yarattığı robotları kolayca elden çıkarabilen, 

ömrü kısıtlı bir nesne olarak gören insan, ironik bir biçimde bu durumdan 

tedirginlik duymaktadır. ÇağdaĢ bilimkurgu sineması insanı ve „öteki‟ olarak 

dıĢlanan makine, robot, siborg, android ve türevlerinin birbiri ile iliĢkisini 

sorgulamaktadır (AkĢit: 2017: 8) 

Ġnsan ve makinenin keskin sınırlarla ayrılmadığı distopik bilimkurgu 

filmleri 2000‟li yılların ürünleridir. Bu dönem filmlerde insan, bir dizi içsel 

çatıĢma ve sorgulama yaĢamakta, bu çatıĢma sonucunda ise robot ya da makine 

ile uzlaĢmaktadır. Bununla birlikte yapay zekâ, robot, siborg, klon ve andridlerin, 

insani özellikleri daha fazla benimsediği; varoluĢsal sorunlar konularda duyarlılık 

gösterdiği göze çarpmaktadır. Örneğin ekolojik sorunlar, baskıcı yönetim ve 

kapitalizm krizleri konusunda daha duyarlıdırlar. Güncel distopik filmler, insanın 

makineye atfettiği mekanik mükemmellik ile kapitalizmin zamanla insanı 

makineye dönüĢtüğü düĢüncesi arasında mekik dokumaktadır (Favoro, 2017: 8-

11). Amerikan bilimkurgularında „salt mekanik‟ ile „salt ruhun‟ dünyası arasında 

ikiye bölerek insan imajının yetersizliği aĢılmaya çalıĢılmaktadır.  Et ile makine, 

ruh ile mekaniğin birbirine karıĢtığı bu sistemde, burjuvanın insanın biricikliğine 

dair kuĢkusu açığa çıkmaktadır (Roloff ve Seeßlen 1995: 137). 

Ġnsan robot iliĢkilerini, aile kavramı üzerinden değerlendiren çalıĢmalara 

verilebilecek örneklerden biri de Tayfun Atay‟ın „Görünüyorum O Halde Varım‟ 

isimli kitabında yer alan „Homo Sapiens 2.0‟ isimli bölümdür. Atay, 2017 yılında 

National Geographic kanalında yayınlanan altı bölümlük bir belgesel diziyi 

incelemiĢtir. Geleceğe Doğru (Year Million) isimli bu dizinin ilk bölümünde 

„sıradan bir Amerikan ailesi‟ ne dahil olan android kız çocuğu üzerinden „insan 

makine aĢkının meyvesi‟ fantezisini değerlendirmektedir. Bununla birlikte, zihnin 

bir makine aracılığıyla taranıp dijital kopyasının oluĢturulması yoluyla 

ölümsüzleĢtirilmesi üzerinde duran Atay, „yeni tanrı‟ ve yeni insan vaadini 

eleĢtirmektedir (Atay, 2017: 273-274). 



 

73 

Bilim ve teknolojinin bireyin bedenine ve belleğine müdahale etmek 

amacıyla kullanıldığı, bedenin iktidar tarafından tahakküme maruz kaldığı 

teknofobik yapımlar, zamanla insan bedeninin içten kontrol edilmeye baĢlandığı 

siberpunk filmlerine dönüĢmüĢtür. Ersümer‟in de vurguladığı gibi, ekonomik ve 

politik çıkarlar gözetilerek dev Ģirketler tarafından bir Ģekle sokulmaya çalıĢılan 

insan, zihin kontrolüne maruz kalmaktadır (Ersümer, 2013: 51). Teknolojinin 

insanı yalnızlaĢtırdığı, yalnızlaĢan insanın robotlar üzerinde hakimiyet kurma 

çabası da bu filmlerde üzerinde durulan noktalardan biridir. Örneğin döneminin 

eğilimlerine karĢın Star Wars (Yıldız SavaĢları) ve Star Trek serileri iyiye 

eğilimli robotlara yer vermez.  Ġnsanlığı ve insanın eseri olan toplumu yücelten 

20. yüzyıl modernizmle sonlanırken, postmodernizm kendini gösterir. Modeernist 

üslupların postmodern kodlar haline geldiği teknolojik kara filmlerde kuĢkucu 

tavır daima kendini hissettirmektedir. Kendinden bekleneni yerine getiremeyen 

insanoğlunun yaĢamak durumunda kaldığı dünya tasviri artık çok daha 

güvensizdir.  Gerçekliğin yerini imajlar ve simülasyonlar almakta, android ve 

insan ayırt edilemez hale gelmektedir. Dolayısıyla „gerçeği‟ modelleyen 

„kopyalar‟ toplumsal düzene egemen olur, „hipergerçeklik‟le yeni bir dünya 

kurulur (Erol, 2018: 88). 

Teknolojinin, dolayısıyla makinenin insana fayda sağladığı sürece iyi 

olduğu anlayıĢı, muhafazakâr görüĢün bir ürünüdür. Bilimkurgu sinemasına 

makinelerin insanı köleleĢtirmesine dair duyulan kuĢku, temelde burjuva sınıfının 

varlığını tehlikeye düĢürecek her türlü yaklaĢıma karĢı göstermiĢ olduğu bir 

tepkidir. Bilimkurgu filmleri kimi zaman gerçek tarihsel sürecin bir yansıması 

olabilmektedir; sanayileĢme ve medya aracılığıyla, beyin yıkama 

mekanizmalarının birleĢimi sonucu proletaryanın yok edilmesi buna bir örnektir. 

Ġnsan ve makine arasındaki sınır bir kez aĢıldığı zaman bir daha eski duruma 

dönmek mümkün olmayacaktır. Bilimkurgu filmlerinin misyonu ise istenmeyen 

geleceği ön görerek, o geleceğin oluĢmasına engel olmaktır. Ancak Asimov‟un 

eserleri Amerikan bilimkurgularının geliĢiminde, ütopik olma özelliği taĢıyan tek 

tür olması sebebiyle önem taĢır (Roloff ve Seeßlen 1995: 115-118). 



 

74 

4. Bilim Kurguda Yapay Zekâ ve Bilinç Problemi  

Bilimkurgu filmlerinde bilinç sahibi, düĢünebilen ve eylem yapabilen 

makineler (robotlar, siborglar ve androidler) üzerinden gelecek fantezilerinin 

anlatıldığı sıkça görülmektedir. Bu makinelerle beslenen öyküler, genellikle 

bilimkurgu türünün en gerçekçi bulunan gelecek tahayyülleridir. Ġnsana tıpatıp 

benzeyen robotların, zaman zaman seyirciyi yanıltacak derecede insan olabilen bu 

varlıklar temelini gotik romanlardaki örneklerinden (Frankenstein) almaktadır. 

Kimi zaman insanlığın sonunu getireceği düĢüncesiyle distopyalara konu olan 

yapay insan, yalnızca teknolojik değil aynı zamanda „tanrıbilimsel‟ bir sorun 

olarak karĢımıza çıkmaktadır. Doğal olana müdahale etmek, tanrının kanunlarına 

karĢı gelmek gotik mirasın bize bıraktığı lanetlenme ve uğursuzluklara maruz 

kalmayı beraberinde getirmektedir. Bu sebeple çoğu bilimkurgu filmi insan ile 

robotu bir tutmaktan kaçınmaktadır. Robotlar filmlerde ana konuyu 

oluĢturmaktan ziyade yardımcı öğe olarak kullanılmaktadır. Batı kültüründe 

yapay yollarla insan yaratma, tanrı olma arzusunu barındırdığından suç olarak 

görülmektedir. Çoğuunlukla baĢarısızlığa ulaĢan bu deneyim baĢarıya ulaĢmıĢsa 

dahi bu durum Ģeytani bir gücün cehennemi yaratmasına yardım etme olarak 

yorumlanır (Roloff ve Seeßlen 1995: 62-63). 

Braidotti, insana özgü kabul edilen karar alma yetisine sahip 

„otomatlaĢtırılmıĢ‟ makineleri ele alırken, klasik hümanizmi eleĢtirmektedir. 

Ġnsanı bir makine olarak tanımlamanın mümkün olduğunu belirten Braidotti, 

eĢzamanlı olarak hem soyut hem de maddi olarak var olabilen insanı, „beden-

makinenin minimalist tanımı, süreçleri ele geçiren ve enerjileri ve kuvvetleri 

dönüştüren cisimleşmiş, duygulanımsal ve zeki bir teşekkülü‟ olarak 

tanımlamaktadır (Braidotti, 2014: 154). Her koĢulda insanı merkeze koyarak 

doğayı ve bütün canlı varlıkları insanın hizmetine sunan hümanist anlayıĢtan 

uzaklaĢarak yeni görüĢlere imkân tanımak bu noktada önem arz etmektedir. 

Çünkü Braidotti‟nin belirttiği üzere insan sonrası eleĢtirel kurama göre, „benlik‟ 

diferansiyeldir. Ġnsan sonrası öznede içsel tutarlılık, edinimlerin, zamanda 

süreklilik, anımsama ve baĢkaları ile etkileĢim içkinliğin bir ürünüdür. Bu sebeple 

insan sonrası öznenin bilinç sahibi olması imkânsız olarak değerlendirilmemelidir 

(Braidotti, 2014: 152). Ölümsüzlük arzusuna ulaĢmak adına „benliğin‟ aktarılması 

evrime karĢı bia müdahale olarak da tanımlanmaktadır. Genetiği değiĢtirilirken 



 

75 

yapay yollarla üretilen öznelerin yaratabileceği varoluĢsal ve siyasi sorunlar 

henüz belirsizdir(Demir, 2018: 102). 

Ancak bilimkurgu filmleri genel bir değerlendirmeye alındığında insan 

kontrolünde yaratılmıĢ olan robotların hiçbir duygu barındırmadığı, varoluĢ 

nedenlerini sorgulama ihtiyacı hissetmeyen bu robotların nihai hedefinin hizmet 

etmek ve var olan düzeni korumak olduğu görülmektedir. Hiçbir koĢulda kararsız 

kalmayan bu varlıkların empati duygularının olmaması görevlerinin önüne hiçbir 

Ģeyin geçmemesine sebep olmaktadır. KarĢılaĢtıkları problemleri stratejik olarak 

hesaplama yetisine sahip olan bu robotlar insanoğluna karĢı avantajlı 

sayılmaktadırlar. Yarı-insan yarı-robot olan türlerde ise insan zihninin yaratıcılığı 

da görülmektedir. Bu tür karakterlerin yer aldığı filmlerde hafızanın büyük önemi 

olduğunu söyleyen Erol, olası kimlik problemlerinin önüne geçmek ve varoluĢsal 

sorunları ortadan kaldırmak adına hafıza silmeye sıkça yer verildiğini belirtmiĢtir 

(Erol, 2018: 89). 

Favoro ise, insanın mükemmel bir kopyası olan bu makinelerin, teknolojik 

kaygılar yaratacağını öne sürmektedir. Kendi kopyasını yaratmaktan çekinmeyen 

insanoğlu aynı zamanda yarattığı bu kopyalara çekinceyle yaklaĢmakta, bu 

tedirginlik bilimkurgu filmlerine distopyalar olarak yansımaktadır. Bu 

distopyalarda yapay bedenler doğa ve aile gibi kurumların karĢıtını 

oluĢturmaktadır (Favoro, 2017: 10). Smelik, Hollywood sinemasında kimlik 

krizine değinirken bu yapaylığı değerlendirmektedir. Geçtiğimiz yüzyılın 

özellikle son yirmi yılında bilimkurgu filmlerinin ana temalarından biri olan 

kimlik krizi, çoğu zaman bir sonuca ulaĢmaz. Bu tür filmlere yer alan siborglar, 

insan kimliğine adıma atmaktan hep bir adım uzakta kalarak melez kimliğini terk 

etmekten çekinmektedir. Buna örnek olarak Blade Runner filminin ana 

karakterini gösteren Smelik, Deckard‟ın replika olduğunun ima edilmesi üzerinde 

durmaktadır. Günümüz filmlerinde ise geçmiĢe nazaran kimlik krizinde daha 

kayda değer geliĢmeler olduğuna da dikkat çekmiĢtir. Günümüz teknolojilerinin 

protez bellekten veya implanttan uzaklaĢması ise bunun temel sebebidir. 21. yy 

bilimkurgu filmlerinde, sınırlı insan hafızası ile üstün bilgisayar belleğinin 

iliĢkisine odaklanılmaktadır. Smelik‟e göre bedensel üstünlükten ziyade zihnin 

manipülasyonu önemli hale gelmiĢtir  (Smelik, 2018: 147). 



 

76 

Adanır, yapay öznenenin yer aldığı filmlerde çoğunlukla ideolojik ahlakın 

sona erdiği noktada, doğru/yanlıĢ ve iyi/kötü gibi ilkel terimlerin gün yüzüne 

çıktığını söyler. Cyborg figürünün yer aldığı filmlerde sıkça görülen bu 

karĢıtlıklar filmden filme değiĢiklik göstermektedir. Ġnsan görünümlü robotların 

gerçek insanların yerini aldığı bu tür filmlerde durum gerçeklik evreninin tersine 

döner (Adanır, 2008: 43) Bilimkurgu filmlerinde veya gerçek hayatta bilinç 

düzeyinin yükselmesinin direniĢ ruhunun ortaya çıkmasına öncü olması 

beklenmektedir. Ancak Adanır‟a göre, bilinç düzeyinin yükselmesi sisteme karĢı 

çıkmak yerine benimsemeye sebep olmaktadır (Adanır, 2008: 83) Bundan yola 

çıkarak bilimkurgu filmlerinde cyborgların görev bilincini anlayabilmek 

mümkündür. Çünkü belirli toplumsal normları benimseyen insan da tıpkı 

cyborglar gibi düzenin devam etmesi için gerekli çabayı göstermeyi amaç 

edinmiĢtir. 

Kaku, geliĢen teknolojiler ile Matrix filminde konu edildiği gibi 

bilgisayarlar aracılığıyla anıları ve becerileri kaydetmek ve korumanın mümkün 

olduğu bir geleceğin çok da uzakta olmadığını söyler. Hayvanlar üzerine yapılan 

çalıĢmalarda kat edilen ilerleme bunun en önemli kanıtıdır. Bu anıları paylaĢmak 

olanağı ise heyecanla karĢılanmaktadır. Çünkü bu sayede beyin ağı ya da 

Kaku‟nun değimi ile „zihin interneti‟ inĢa edilebilir (Kaku, 2016: 8). Kaku, uzak 

gelecekte olsa dahi insanlığın „cyborg‟ oluĢunun imkânsız olmadığını söyler. Ona 

göre doğa ana insan zihnini yarattıysa, kopyalamak da mümkündür. Bilincimizin 

bilgisayara yüklenerek ölümsüz olmamızı sağlayan bir makineye ya da yapay 

bedene yüklenmesi de olasıdır. Distopik filmlerde tasvir edilen robot insan 

savaĢının, insanların yapay zekâ tarafından köleleĢtireceğine karĢı duyulan 

korkunun önüne geçilmelidir (Kaku, 2016: 293). 

5. Bilim Kurgu Filmlerinde ve Dizilerde Transhuman Karakterlerin Sunumu 

Tarihi boyunca nihai hedefi kendini aĢmak olan tek varlık insan olmuĢtur. 

Bu amaç uğruna kendi tabularını dahi yıkan insan, attığı her adımda hedefine yeni 

bir yön vermektedir. Yahudi kültüründe insana benzer kilden yapılmıĢ golemler, 

Roma efsanelerinde bir öpücük ile canlanan mermer heykelden kadınlar, Eski 

Yunan tanrıları ve yarı tanrıları üstün insanın dini-gnostik temellerini 

oluĢturmaktadır. Transhümanizm ise bilim ve teknolojinin yardımıyla bu 



 

77 

temelleri gerçekleĢtirmeyi amaç edinmiĢtir. Ġnsanlığı bir üst seviyeye ulaĢtırmak 

adına verilen bu çaba roman ve sinemada da kendine bir yer bulmuĢtur. Bu tür 

yapıtlarda transhüman karakterler insan-makine geçiĢi üzerinden benlik 

sorgulaması yapmaktadır (Ak. Dağ, 2018, 90-91). 

Ölüm olgusu, insanı düĢünmeye, üretmeye, hayatı sorgulamaya teĢvik 

etmektedir. Ölüme yanıt arayan öyküler filmler ve diğer sanat eserleri ile 

teknolojik çabalar ölümü reddetmenin profesyonel biçimi olarak 

tanımlanmaktadır. Kutsal kitaplara inananlar ise ölümden sonraki sonsuz hayatın 

nimetlerini hayal etmekte, ölümü tinsel varoluĢ biçimine kavuĢma aracı olarak 

görmektedirler. Psikanalize göre ise ölüm, bilinmesi mümkün olmayan bir Ģey 

olduğu için, ölüm korkusu da bireyin kendi hayatında ürettiği baĢka bir değiĢle 

yarattığı soyutlamalarla ifade edilen bir korkudur (Oskay,2014: 63). Ölümsüzlüğe 

ulaĢma çabası insanı hem zihinsel hem de fiziksel olarak bir üst seviyeye taĢıma 

arzusunu desteklemektedir. Bu amaçla üretilmeye çalıĢılan teknolojik insanlar 

yani insan organizmasının dıĢında üretilmiĢ yapay bedenler sadece teknolojinin 

değil sanatın da konusu olmuĢtur. Robotların insana dönüĢtüğü senaryolar ile 

insanların robota dönüĢtüğü senaryolar kendine sıkça yer bulmuĢtur (Demir, 

2018: 98). 

Bu eserlerin incelenmesiyle yapay bedene bakıĢı, transhuman karakterin 

dönüĢümündeki etkenleri belirlemek gelecekteki çizgiyi belirlemek adına önem 

taĢımaktadır. Gotik romanların fantastik olay ve yolculuk imgeleri burjuvanın 

bastırılmıĢ cinselliğini ve politik korkularının alegorik bir biçimde ortaya çıktığı 

görülmektedir. Dün ile bugün arasında sıkıĢ kalan burjuva bireyi adalet ve eĢitlik 

idealinden uzaklaĢmıĢtır. Bunun ilk örneği, Mary Wollstonecraft Shelley‟nin 

kaleme aldığı Frankenstein ya da modern Prometheus romanıdır. Romanda Dr. 

Frankenstein akla dayalı deney ve araĢtırmaları ilke edinmiĢ aydınlanma çağı 

temsilcisi gibi görünse de tanrıya ait öteki dünyanın sınırlarını ihlal etmiĢ bir 

günahkâr olarak görülmektedir. Mezardan çıkartarak canlandırdığı beden doğanın 

gazabı kimliğine bürünmüĢtür. Dönem itibariyle bilim tutkusu doğaya karĢı suç 

iĢlendiği noktada lanetlenmektedir. Bu romanda „canavar‟ imgesi yeni doğmakta 

olan bir sınıfı temsil etmek üzere yer almaktadır. Öteki dünya sınıfının bir üyesi 

olan bu canavarın, doktorun dünyasına girmesine ise izin verilmez (Roloff ve 

Seeßlen 1995: 33). 



 

78 

ġeytan, kurt adam ya da vampir gibi doğaüstü yaratıkların değil bilim ve 

teknolojinin etkilerini konu alan bilimkurgu türü, çağdaĢ teknoloji ile „yitirilen 

kimlik‟ üzerinde sıklıkla tartıĢmalara konu olur. GeliĢimini ve değiĢimini kontrol 

edemediğimiz teknoloji zamanla sağlıksız ve zararlı bir biçimde yayılmıĢ, 

insanlık üzerinde etki kurmuĢ, hayranlık uyandıracak ürünleri makineler ile 

insanlığı hakimiyeti altına almıĢtır. Teknolojiye bakıĢ konusunda ikilik ise 

bilimkurgu filmlerine malzeme olmuĢtur. Kimi zaman çirkin, despot bir kiĢiliğe 

bürünen makineler bazen de hayranlık uyandıracak Ģekilde 

konumlandırılmaktadır. Her daim hazla ve korkuyla yaklaĢılan bu makineler 

toplumsal iliĢkilerinde belirleyicisi olmuĢtur. Bu türlerdeki ilk yapıtlardan olan 

Metropolis‟in makinalarının vahĢileĢmesi eleĢtirilmekte; ancak bu teknolojinin 

belirleyicilerinin içinde olduğu çağdaĢ toplum eleĢtiriye maruz kalmamaktadır 

(Oskay,2014: 134-135). 

Teknofobi temalarının prototipi olan Frankenstein, birçok eserin de öncüsü 

olmuĢtur. Doğanın kutsallığına yapılan göndermeler ile muhafazakâr bakıĢın 

etkisinde olan bu eserde, gelecek ön görülerinin beden üzerindeki kaygı dolu 

yaklaĢımı teknofobiyi iĢaret etmektedir. Bilimkurgu sineması açasından ele 

alındığında ise doğanın esas temsilcisi olan insan bedeninin tekilliği ve 

biricikliğidir. Teknofobik filmlerde siborg, replika ve androidlerin yer verilesi de 

bu kaygıyı ifade etmek adına kullanılan imgelerdendir. Temelini ilk kutsal 

metinlerden alan bu kaygı çağımızın en yeni görüĢlerine kadar nüfuz etmiĢtir. 

Tüm bu korkuların en yoğun görüldüğü nokta da bedenin doğalığı, tekilliği ve 

biricikliğidir. Yaratıcısının kontrolünden çıkan yapay beden, insanın narsist 

yönüne karĢı vurulan bir darbe gibidir. Ġnsan suretinde üretilen bu yapay 

bedenlerin meydan okuduğu yalnızca insan egemenliği değil, insan mefhumunun 

kendisidir (Baykan, 2012: 69-70).  

Ġnsanın deneyimlerini kaydetme üzerine kurulu, sözlü ve yazılı tarih, sanat, 

müzik, sinema ve televizyon, insani duyguların sunulmasına araç olarak yaĢam 

biçimi ve değerlerinin analiz edilmesine katkı sağlar. Filmler ve diziler de insanın 

inanç ve değerlerinin birer yansımasıdır. Teknolojiye iliĢkin pek çok filmde 

olduğu gibi transhumanizmi konu alan filmler ve diziler de transhumanizme bakıĢ 

açısının belirlenmesinde önemli bir etkendir.  Siborg ve robotlarla Ģekillenen 

edebiyat eserlerinde çoklu kimlikler, avatarlar, sanal bedenler ile teknolojik 



 

79 

ilerlemeye doymuĢ, insan hayatının koĢullarını farklı biçimlerde yeniden ele alan 

bakıĢ açısı görmekteyiz. Robot hakları, robotların insanlar üzerindeki itki ve 

tahakkümleri, teknolojinin sakıncaları ve tehlikeleri üzerinde duran bilimkurgu 

yazarları film ve televizyon dizilerine kaynak oluĢturmuĢlardır (Ak. Dağ, 2018: 

92-93). 

Son yıllarda sayıca artıĢ gösteren transhümanist roman ve filmler de 

distopik unsurlar taĢımaktadırlar. Ġnsanlığın yüksek teknoloji barındıran bir süreç 

içerisinde olmasını normalleĢtiren bu eserlerde, transhuman karakterler belirsizlik 

barındırdıkları için çoğunlukla tehdit ve tehlike anlamları yüklenmektedir. 

Transhumanist izler taĢıyan en bilindik filmlerden biri olan Blade Runner (1982), 

tasvir ettiği teknolojik Ģehir görüntüsüyle atmosferiyle tamamlamaktadır. 

Teknolojik geleceğin insanlığın bir parçası olduğu bu filmde, transhumanist süreç 

olumsuz olarak ele alınmıĢtır. Filmde yer verilen biyoteknoloji, farmakoloji, 

nörobiyoloji, klonlama ve insan zekasına eriĢen yapay zekâ yazılımları ise birer 

uyarandır (Ak. Dağ, 2018, 97). Transhumanist izler görülen televizyon 

programları ve filmlerde bu karakterler iki zıt kutupta gösterilmektedir. Süper 

kahramanları barındıran dizi ve filmlerde üstün yeteneklere sahip bu karakter 

insanlığın geleceği için görev bilinciyle hareket ederken, korku öğesi olarak 

sunulan karakterler ise dünyayı ve insanlığı hakimiyeti altına alma yolunda 

gücünü orantısız olarak kullanır. Ancak bireysel özerk değerler ve muhakeme 

yeteneği kazanan transhuman karakterler kendisini dünyanın merkezine koyan 

insan için her koĢulda bir tehdit olarak görülmektedir (Dağ, 2017: 91).  

Bu tarz filmlerde yer verilen kadın imgesi ise çoğunlukla erkeğin taklidi 

olarak karĢımıza çıkmaktadır. Popüler kültürde yer alan sert, güçlü aynı zamanda 

çekici olan kadın imgesi, Ġkinci ve Üçüncü Dalga Feministler tarafından yeniden 

ele alınmaktadır. Kadının her zaman masum ve savunmasız olduğu erkelere 

atfedilen iĢleri yerine getiremeyeceğine dair görüĢü eleĢtiren bu yaklaĢıma göre 

erkeğin taklidi olarak sunulan kadın imgesi de kabul edilemezdir. Söz konusu 

görüĢe göre, yakın dönem bilimkurgu ve aksiyon filmlerinde yeniden inĢa edilen 

kadın figürü, toplumsal cinsiyet rollerini yıkmaktadır. Hollywood sinemasının 

kara filmlerinde, 1940-1950'li yıllarda anaç özelliklerden ve feminenlikten 

uzaklaĢan kadın imajı, kötücül ve fiziksel olarak cazibeden yoksun olmaları ile 

canavar benzeri bir varlık olarak sunulmuĢtur. Ancak 1980-1990'lı yıllara 



 

80 

gelindiğinde intikam alma arzusu ile eli silahlı bir figüre dönüĢmüĢ, 2000‟l i yıllar 

itibariyle de fiziksel olarak çekici, bununla birlikte atletik ve güçlü bir imaj çizen 

karakterler ön plana çıkmaktadır (Ak. AkĢit ve Favaro, 2014: 45). 



 

81 

IV. THE GOOD PLACE VE WESTWORLD DĠZĠLERĠNDEKĠ 

TRANSHÜMAN KARAKTERLERĠN ĠNCELENMESĠ 

A. Problem 

Geçen yüzyılın baĢından itibaren sosyal hayatta etkili deneyimler sunan 

teknolojik ve bilimsel geliĢmeler, sinema ve televizyonda yer alan anlatıları da 

derinden etkilemiĢtir. Doğal yaĢamda, sadece hayatını sürdürmek için avlanan 

hayvanları vahĢi olarak tanımlayan insan, yapım amacının “yaĢama ve yaĢatma” 

olduğunu ileri süren birçok teknik ve yöntem geliĢtirmiĢtir. Ancak temelde 

insanlığın büyük korkusu yok olma ve ölüme karĢı geliĢtiren bu yöntem ve 

teknikler insan dıĢındaki tüm canlılar için korkunç sonuçlar doğurmuĢtur. 

Temelde bu sömürme, yok etme ve tüketmenin, kusurları örtmek ve nihai 

ölümden kaçma çabasına dayandığı gözlemlenmektedir. Transhümanizm 

düĢüncesi ile Ray Kurzweil, Insanlık 2.0 adlı eserinde, çağımızda insanın 

ardılının, insan eli ile yaratıldığını ve 21. Yüzyılın ilk yarısının genetik devrim, 

robotik devrim ve nano-teknolojik devrim ile anılacağını iddia etmektedir. Bu 

yaklaĢımın göre yapılması gereken son ve en önemli icat, tasarımı iyi planlanmıĢ 

ve en üstün özellikler için dizayn edilmiĢ bir yapay zekâdır. Bu zekâ yaratıldı 

taktirde dünyadaki bütün sorunları çözmeye kullanılabileceğini öngören 

Transhümanistler, bilim ve teknolojinin insanlığı hıza ve kusursuz kavuĢturacak 

yegâne araç olduğunu savunmuĢtur. Ancak günümüzde teknoloji alanında 

yapılmakta olan çalıĢmalar yeni etik sorunlar doğurmaktadır. Bugün atılacak olan 

her adımın insanlığın kaderinin belirlenmesinde büyük öneme sahip olduğunu 

belirten birçok araĢtırmacı bulunmaktadır. Ġnsanlığın varoluĢun bu yana 

arzuladıkları ölümsüzlüğün, günümüzdeki teknolojik geliĢmelerin çok daha 

öncesinde kendini edebiyat ve beyazperdede göstermesi geleceğe ıĢık tutan 

eserlerin önemini ortaya koymaktadır. Bu alanda verilen eserler ve yapılan 

çalıĢmalar teknolojik geliĢmelere yön verebileceği gibi insanların düĢünce 

yapılarını da Ģekillendirecektir. 



 

82 

B. Amaç 

Bu çalıĢmada, „ölümsüzlük arzusunu ulaĢmıĢ, fiziksel veya mental olarak 

eksik/kusurlu olmayan yeni insan formunun yaĢam amacı nedir?‟ soru temel 

alınarak „yapay zekâ bilinç sahibi olabilir mi?‟ sorusuna yanıt aramaktır. 

Sinemada bilim kurgu türünün bir alt baĢlığı olan „yapay zekâ‟ kavramı içerisinde 

yer alan transhümanizm akımının köklerini, felsefesini ve zaman içerisindeki 

dönüĢümü incelenmekte, çalıĢmada yer alan örneklemler üzerinden 

transhümanizm ve ölümsüzlük iliĢkisini değerlendirilmektedir. Bilim/tanrıcılık 

ahlaki sınırının zaman içerisindeki değiĢim süreci ve bilimsel geliĢmelere 

sonucunda yapay zekaya bakıĢ açısının incelenmesi amaçlanmaktadır. 

C. Önem 

Bu çalıĢma kapsamında yapılan literatür taraması sonucunda; Türkçe alan 

yazında transhuman karakterlerin sinema ve televizyondaki konumuna dair 

üretilen akademik çalıĢmaların sınırlı olduğu gözlenmiĢtir. Sinema ve 

televizyonda „benlik‟ teması ise, birçok çalıĢmada insana atfedilen bir özellik 

olarak sunulmaktadır. Medya ve iletiĢim alanında yapay zekâ ve insan iliĢkilerini 

konu edinen akademik çalıĢmaların günden güne arttığı göz önünde 

bulundurulmalıdır. Bu sebeple, Netflix ve BluTv gibi dijital platformlarında 

sunulan yapay zekâ imgesinin değiĢimini değerlendirmek adına yapılan bu 

çalıĢmanın literatüre katkı sağlaması bakımından önem arz ettiği söylenebilir.  

D.  Evren/ Örneklem/ Sınırlılıkları 

Öncelikli olarak, bu çalıĢma dahilinde araĢtırmanın ana konusu olan yapay 

zekânın sınırlarının belirginleĢtirilmesi, tezin anlamlandırılmasında kolaylık 

sağlayacaktır. AraĢtırmanın evrenini 2000 yılı itibari ile televizyon ve internet 

platformlarında yayınlamıĢ ve belirlenen özelliklere sahip „yapay zeka - 

transumanism‟ konusu altında tüm ana akım film ve diziler oluĢtururken 

araĢtırma kapsamında ele alınan The Good Place (2016), Westworld (2016) 

yapımları ise araĢtırmanın örneklemin oluĢturmaktadır. The Good Place dizisi 

final 4. sezonunda final vermiĢ bu sebeple karakterin yolculuğu tamamlanmıĢtır 

ancak henüz final yapmamıĢ olan Westworld dizisinin 4. sezonu henüz 



 

83 

tamamlanmadığından çalıĢmaya dahil edilmemiĢtir. Animasyon, belgesel ve kısa 

filmler araĢtırma kapsamında değildir.  

ÇalıĢma kapsamında incelenen dizilerden her sezonun belirli bölümleri 

üzerinden karakterin geliĢimi incelenmiĢ, incelenen karakterler belirli 

kategorilerde karĢılaĢtırılmıĢtır. Bu bağlamda araĢtırmanın sorusuna yanıt bulmak 

amacıyla seçilen bölümle, amaçlı örneklem metoduyla dizilerdeki transhumanın 

konumu ve davranıĢlarının incelenmesi açısından yapay zekâ ve insan iliĢkilerine 

yönelik bir anlam ifade eden bölümler belirlenmiĢtir. Dolayısıyla seçilen 

bölümlerdeki belirli sahneler araĢtırmanın amacı ve yöntemine uygun olarak 

değerlendirilmiĢtir. 

E. Varsayımlar 

- Transhüman kahraman anlatılarının yer aldığı dizilerde, ölümsüzlük 

arzusuna ulaĢmıĢ, fiziksel veya mental olarak eksik/kusurlu olmayan yeni 

insan formunda -transhuman- bilinç arayıĢını tetikleyen bir ana unsur 

bulunur. 

- Transhüman kahramanın, yeni insan formunda seyirciye sunulduğu tv 

seraillerinde insan doğasından beslenen transhüman, en ilkel dürtüler ve 

içgüdüler ile hareket etmeye meyilli hale gelir. 

- Teknolojik Tekillik döneminin tavsir edildiği tv dizilerinde 

transhumaninsan iliĢkilerini belirleyen ölçütler karmaĢa ve eĢitsizliğe 

zemin oluĢturmaktadır. Tezin örneklemini oluĢturan diziler, 

posthümanizm yaklaĢımının gereği geleceğin toplumunu oluĢturacak yeni 

etik ve hukuki kurallara duyulan ihtiyacı ortaya koymaktadır. 

F. Yöntem 

Bu çalıĢmada belirlenen dizilerde yer alan göstergelerin, örtük mesajların 

düz anlam, yan anlam ve üst dil boyutları ortaya çıkarılmaya çalıĢılmıĢ, 

transhümanın toplumsal rolü ve benlik algısının incelenmesi amaçlanmıĢtır. 

ÇalıĢma kapsamında incelenecek olan The Good Place ve Westwold dizileri, 

Roland Barthes‟ın anlamlandırma modeli ile analiz edilmeye çalıĢılmıĢtır. 



 

84 

Göstergebilim, genel olarak sosyal bilimlerde kullanılan disiplinlarası bir 

inceleme yöntemidir. Göstergebilim için, sözlü veya sözel olmayan gösterge 

sistemlerine iliĢkin anlamın kurulması ve bu anlam kurulmasına yönelik 

metodları inĢa etme sürecini konu alan bilim dalı olduğu söylenebilir (Mutlu, 

1998: 142). Dolayısıyla göstergebilim, gösterge-gösteren-gösterilen çerçevesinde 

olguları ve nesneleri farklı açılardan yorumlama biçimi olarak da 

tanımlanabilmektedir. Göstergebilimin inceleme alanında yer alan „Ģey‟ler bir 

bütün halinde ele alınır. Gösterge kavramı ile anlatılmak istenen ise, kendisinden 

baĢka herhangi bir Ģeyi temsil etmekte olan olgu, nesne ve biçimlerdir. Bu 

sebeple simgeler, iĢaretler, sözcükler vb. Gösterge olarak kabul edilmektedir 

(Rıfat, 2009: 11). Göstergebilime farklı alanlarda katkı sunmuĢ birçok isimden 

söz etmek mümkündür; göstergebilimin antropolojisinde Claude Levi-Strauss, 

halk masallarında Vladimir Propp, sinemada Christian Metz ve Peter Wollen, dil 

çalıĢmalarında Louis Hjelmslev‟i anmak gerekir. Yeni arayıĢlar içerisinde önemli 

bir yere sahip olan kuramcılara ise Louis Althusser, Jaques Derrida, Gilles 

Deleuze ve Jean Baudrillard örnek verilebilir (Kaplan ve Ünal, 2011: 5-42). 

Göstergebilimin, dikkatini öncelikle metne yönelttiğini destekleyen 

kuramcılardan biri de John Fiske‟dir. Ona göre göstergebilimde, alıcı ya da 

okuyucu metni yorumlarken etkin rol oynamaktadır. Bu sebeple de görsel 

materyallerde „alıcı‟ yerine „okur‟ ifadesini kullanmaktadır. Çünkü okuma 

öğrenilebilen bir süreçte gerçekleĢmektedir ve „okur‟ terimi bu noktada önemli 

bir etkinliği ifade eder. Okurun kültürel deneyimleri ve fikirleri metnin 

anlamlandırılmasını Ģekillendirir. Fiske göstergeyi, kendisinden baĢka bir „Ģey‟e 

gönderme yapan, somut olarak algılayabildiğimiz, algılarımızla var olan herhangi 

bir „Ģey‟ olarak tanımlar. Bu sebeple gösterilenler, gösterenler kadar belirli bir 

kültürün ürünleridir. Dolayısıyla gösterenin, her dilde dilsel biçimi o kültüre 

özgüdür. (Fiske, 2003: 63-68).  

Fransız kuramcı Ronald Barthes ise, Saussure‟ü göstergebilimin kurucusu 

olarak kabul eden araĢtırmacılardan biridir. Ona göre dilbilimi, göstergebilimin 

bir üst kapsayanıdır. Barthes „Göstergebilimin Serüveni‟ isimli kitabında 

göstergeleri, düz anlam ve yan anlam, gösterilen ve gösteren, dil ve söz, dizim ve 

dizge olarak ayırmaktadır. Ona göre dil, sözün hem ürünü hem de aracıdır. 

(Barthes, 1993: 30-32). Barthes‟e göre gösterge, bir gösteren ile bir gösterilen 



 

85 

kuruludur. Dolayısıyla, gösterenler düzlemi anlatım düzlemini, gösterilenler 

düzlemi ise içerik düzlemini oluĢturmaktadır. Gösterilen, göstergeyi kullanan 

kiĢinin bundan anladığı „ġey‟ olarak tanımlanabilir. Barthes, gösterileni 

gösterenin iki bağlantısal öğesi olarak belirlemiĢtir. Göstergebilimde görüntüler, 

nesneler, el-kol ve baĢ hareketleri, vb. Bir anlam ifade ediyorsa ancak kendisi 

aracılığıyla söylenebilir bir Ģeye iletilebilirler. Aradaki fark, gösterilenin dilsel 

göstergeler yoluyla anlatılabilmesidir. Barthes, anlamlandırmanın iki düzeyi 

olduğunu öne sürer. Ona göre düz anlam gerçek dünyadaki nesnelerin zihinde 

oluĢturduğu yansımalar, yan anlam ise göstergenin seyircinin kültürel değerleri 

ve heyecanlarıyla birleĢtiğinde oluĢan etkileĢimdir (Barthes, 2005: 50-51). 

ÇalıĢma kapsamında örnek dizilerin bütün bölümleri izlenip incelenmiĢtir. 

AraĢtırmanının varsayımları dikkate alınarak incelenen sahneler amaçlı örneklem 

metoduyla seçilmiĢtir. Amaçlı örneklemin metodunun amacı, araĢtırma sorusuna 

cevap olabilecek biçimde durum veya katılımcıları stratejik olarak örneklemektir. 

Bu yöntemde araĢtırmacı, elde etmek istediği verilerde çeĢitlilik sağlamaktadır. 

Bu yöntem, nitel araĢtırmalarda vaka ve bireyleri seçmenin temel ilkelerinden 

biridir. Olasılıksız bir örnekleme yaklaĢımı olduğundan araĢtırmacının bir 

popülasyonda genelleme yapmasını engellemektedir. Amaçlı örnekleme metodu, 

inanırlık ve güvenilirliği arttırdığı, önyargıyı azalttığı için sıkça tercih 

edilmektedir. Nitel araĢtırmalarda kullanılmakta olan örnekleme biçimlerinin 

rastgele olmaktan çok amaçlı olma eğiliminde olduğu bilinmektedir. Ancak nitel 

çalıĢmalarda seçilen örneklerin önceden belirlenmediği saha çalıĢmaları 

sonucunda geliĢebildiği sıkça görülmektedir (Ak. Karadağ, 2021: 171). 

Dolayısıyla bu çalıĢmada incelenen iki dizinin bütün bölümleri izlenip incelenmiĢ 

sonrasında araĢtırmanın soruları kapsamında ele alınarak analiz edilecek bölümler 

amaçlı örneklem metodu ile seçilmiĢtir. 

Transhümanizmin içinde barındırdığı değiĢim olgusunun diziler içerisinde 

kahramanın anlatısıyla kendini göstermektedir. Bu sebeple transhuman karakterin 

bireysel anlamda göstermiĢ olduğu değiĢim ve geliĢim ile toplumsal geliĢime olan 

etkisi, yapay insana olan bakıĢı yansıtmaktadır. Bu çalıĢmada örneklem olarak 

seçilen The Good Place (2016) ve Westworld (2016) dizilerinden seçilen 

sahnelerin Roland Barthes‟in göstergebilimsel inceleme yöntemi olan 

anlamlandırma modeli üzerinden anlatı (düz anlam, yan anlam) ve söylem (üst 



 

86 

dil) boyutlarıyla analiz edilmesi amaçlanmaktadır. Her göstergenin ayrı olarak 

tablolaĢtırılarak gösteren ve gösterilen boyutları ile birlikte değerlendirilecektir. 

ÇalıĢmada bu yöntemin seçime nedeni tezin varsayımlarını ortaya koyma 

noktasında en uygun model olduğuna dair inançtır. Bununla birlikte çalıĢmada 

nitel veri toplama araçlarından görsel materyaller, örnek olay ve gözlemlerden 

yararlanılacaktır 

G. The Good Place Dizisinin Genel Değerlendirmesi 

The Good Place, ölümden sonraki hayatı sorgulatan felsefi bir komedi 

dizisidir. Dizisinde Eleanor Shellstrop isimli bir kadın, trajik bir Ģekilde öldükten 

sonra kendisini „The Good Place‟ yani „Ġyi Yer‟ olarak adlandırılan öteki 

dünyanın cennetinde bulur. Ancak yaĢamı boyunca yaptıkları sebebiyle pek iyi 

bir sicile sahip olmayan Eleanor kısa sürede kendisinin bir baĢkası i le 

karıĢtırıldığını fark eder ancak bunu saklamakta ve Ġyi Yer‟de kalmanın yollarını 

aramakta kararlıdır. Bu sebeple ruh eĢi Chidi‟den ahlak felsefesi dersleri almaya 

baĢlar. Eleanor‟un mahalleye gelmesi ile iĢler rayından çıkar, ruh eĢi Chidi ve 

komĢuları Tahani ile Jason‟ı da peĢinden sürüklediği sıra dıĢı bir maceraya adıma 

atar. Dizi süresince öteki dünyanın iĢleyiĢine dair birçok bilgi verilmekte, 

karakterler ve olaylar üzerinden felsefi tartıĢmalar sürdürülmektedir. Örneğin, Ġyi 

Yer‟in aslında tek bir mekân olmadığı, „mahallere‟ ayrıldığı ve her mahallenin 

mimarının farklı olduğu aktarılan ilk bilgilerdendir. Eleanor‟un yaĢadığı 

mahallenin mimarı Michael ve Ġyi Yer‟in bilgi danıĢmanı Janet insani duyguların 

değerlendirilmesinde bir ölçüt olarak gösterilmiĢtir. Dizinin mesajı ise hayatı 

anlamlı kılanın bir sonu olması üzerinedir. 



 

87 

 

ġekil 1. The Good Place Dizisinin AfiĢi 

Kaynak: Netflix 

Dizinin çıkıĢ noktası, yaratıcısı olan Michael Schur‟un ölmüĢ bir kiĢinin 

kendi ahlaki hesaplaĢmasına girmesi durumunda ne olacağını düĢünmesi ve bu 

konuda okumalara baĢlaması ile olmuĢtur. Bu okumalar sırasında Clemson 

Üniversitesi‟nde profesör olan Todd May‟in Death isimli kitabından oldukça 

etkilenen Schur, May ile iletiĢime geçerek Skype üzerine konuĢmuĢ ve sonuçta 

May‟in dizinin danıĢmanı olmasına karar kılınmıĢtır (URL-6).   

Diziyi diğer sitcomlardan ayıran arkadaĢlık, iĢbirliği ve ilkler üzerinde sıkça 

vurgu yapılması, “Özgür irade diye bir Ģey var mıdır?”, “Hayatın bir anlamı var 

mıdır?”, “Ġyi nedir?”, “Kötü nedir?” gibi insanlığın var olduğu günden beri 

cevabını aradığı sorulara yeni bir bakıĢ açısı getirmesidir. Dizinin öteki dünya 

gibi sınırların olmadığı bir mekânda geçmesi de “The Trolley Problem”, 

“Existential Crisis”, “The Worst Possible Use of Free Will” isimli bölümlerde 

görülebileceği gibi felsefenin kağıt üzerinde çözülmeye çalıĢılan problemlerini 

gerçek hayat uyarlayarak deneme imkânı sunmaktadır. Bu deneyim de kitaplarda 

yazılan ile gündelik hayat pratiğinin farklılıklarının ortaya koyulmasını 

sağlamaktadır (URL-7). 

Schur, dizinin ilk versiyonunda yaptığı okumalar sonucu çeĢitli inançları ve 

inanç grupları ile dini elementleri diziye eklemeyi düĢünse de daha sonrasında bu 

fikrinden vazgeçmiĢtir. Bütün dinlere ve dinlerin özel öğelerine aynı uzaklıkta 

kalan dizi, deistik ve agnostik bir hava yakalamıĢtır (URL-8). 



 

88 

Dizi, içerdiği plot twistler ile de seyirciyi ĢaĢırtmakta ve seyir zevkini 

arttırmaktadır. Bu ĢaĢırtmalardan biri de, birinci sezonda Eleanor‟un aslında en 

baĢından beri „Kötü Yer‟ de olduklarını keĢfetmesidir. Karakterlerin kusuraları 

onları Ġyi Yer‟e gitmelerine engel olmuĢ, Michael‟in yarattığı sahte cennette 

istemeden de olsa birbirlerine iĢkence etmeye baĢlamıĢlardır. Uzun bir maceranın 

sonucunda, insanların adil olarak değerlendirilmesini sağlayacak bir sistem 

kurmayı baĢaran, cennete yani asıl Ġyi Yer‟e gitmeye hak kazanan karakterleri 

orada da bir problem beklemektedir. Yüzyıllardır istediği her Ģeyi deneyimleme 

imkânı bulan Ġyi Yer sakinleri tabiri caizse zombileĢmiĢ, amaçsız bir sonsuzlukta 

benliklerini kaybetmiĢ durumdadırlar. Onların bu durumuna çare arayan Eleanor 

ve diğerleri, her güzel Ģeyin bir sonu olmalı bakıĢ açısıyla, insanların kendilerini 

tamamen hazır hissettiklerinde sonsuza kadar evrene karıĢacakları geçecekleri bir 

kapı yaratmaya karar vermiĢlerdir. Bu kapı gerçek ölümü simgelemektedir. Schur 

cennete ölüm opsiyonu eklemede tereddüt etmediğini belirtirken, sonsuz hayatın 

çok daha kötü bir fikir olduğuna karar vermiĢtir. Yaptığı okumalar sonucu hiçbir 

cennet tasvirinden memnun kalmayan Schur, sonsuza kadar süren her Ģeyin 

anlamını yitirdiğini düĢünmektedir. Bu noktada Eleanor‟un dizideki bir repliği ile 

bu düĢünce desteklenmektedir. „Her insan hep biraz hüzünlüdür, çünkü eninde 

sonunda öleceğini bilir, ama hayatı anlamlı kılan da budur. Yani belki de bizi 

önemli kılan geçiciliğimiz, zamanı değerli kılan da sınırlılığı.‟  Ayrıca ölümlü 

olmanın insanın ahlaki değerleri de etkilediğine vurgu yapılmıĢtır. Dizide ölüm 

bir zorunluluk değil seçim olarak sunulmaktadır  (URL-6). 

 

ġekil 2. Janet‟lar ve Michael 

Kaynak: Netflix 

Dizinin olay örgüsü altı ana karakter üzerinden ilermektedir. Bu 

karakterlerden ilki aynı zamanda dizinin baĢrolü olan Eleanor Shellstrop, 



 

89 

dünyadaki zamanını herkesi hor görmek, bencil kararlar vermekle geçirmiĢ, iyilik 

yapmak konusunda baĢarısız genç bir kadındır. Ancak absürd bir Ģekilde öldükten 

sonra kendisini Ġyi Yer‟de bulur. BaĢlangıçta bu duruma anlam veremeyen, 

Eleanor kısa sürede bir karıĢıklık sonucunda baĢkasının yerine geçtiğini öğrenir. 

Ancak Kötü Yer‟e gitmek istememektedir. Bu sebeple ruh eĢi Chidi‟den ahlak 

dersleri almaya baĢlar. Dizideki ana karakterlerden biri, aynı zamanda da 

Eleanor‟un ruh eĢi olan Chidi Anagonye ise Senegalli bir ahlak felsefesi 

profesörüdür. Karakterin en belirgin özelliği ise ölümüne de sebep olan, her 

konudaki kararsızlığı ve ikilemlere karĢı savunmasız oluĢudur. Ġyi Yer olarak 

imgelenen mahallenin mimarı Michael ise aslında Kötü Yer‟in mimarlarından biri 

ve aynı zamanda bir „zebani‟ dir. Kötü Yer‟de insanlara iĢkence etmek üzerine 

görevli olan Michael, bilinen yöntemlerin aksine insanların sınırlarını zorlayacak 

yeni bir sistem geliĢtirmeyi amaç edinmiĢtir. Bu karakter adını dört büyük 

melekten biri olan Michael‟den almıĢtır. Michael isimli meleğin, kutsal 

kitaplardaki görevi doğa olaylarını kontrol etmektir. Dizide de bu imgeden yola 

çıkılmıĢtır. Michael, Eleanor‟u ve diğer mahalle sakinlerini kontrol etmek için 

doğa olaylarını kullanır. Dizide yer alan diğer insan karakterler ise Tahani Al-

Jamil ve Jason Mendoza‟dır. Tahani varlıklı bir ailede dünyaya gelmiĢtir ancak 

ablasının gölgesinde büyüdüğü için kendini kanıtlama çabası davranıĢlarına 

yansımaktadır. Tahani‟nin ruh eĢi ve sessizlik yemini etmiĢ bir keĢiĢ olarak 

bilinen Jianyu Li ise asıl adı Jason Mendoza olan bir DJ‟dir. Eleanor gibi 

Jason‟da Michael‟in bir planı sonucu Ġyi Yer‟e gelmiĢtir ve orada kalmak için 

elinden geleni yapmaktadır. Aynı zamanda Ġyi Yer‟in „danıĢmanı‟ olan Janet‟a 

aĢık olan Jason, dizide yer alan birçok felsefi sorunun da çıkıĢ noktası olmuĢtur.  

ÇalıĢmanın odağını oluĢturan karakterlerden ilki olan Janet ise, „IĢığın, 

karanlığın, karanlığın ve her Ģeyin yaratıcıları tarafından üretilmektedir.‟ Ġyi  

Janet, Kötü Janet ve Tarafsız Janet gibi sürümleri bulunmaktadır. Kendisini bir 

„robot‟ veya „kız‟ olarak tanımlandığında uyaran Janet, makine ya da insan 

olmadığını sıkça vurgulamaktadır. Her sıfırlandığında kendini güncelleyen Janet, 

802‟ inci güncellemesinden sonra yalan söyleme özelliği kazanmıĢtır. 

Güncellemeler sonucunda fiziksel ve biliĢsel yetiler kazanmakla kalmaz aynı 

zamanda daha insani bir yapıya bürünür. Dizinin final bölümünde Janet, saatin 

kaç olduğu sorulduğunda bilmediğini söyler. Karakter yaratılıĢı gereği evrendeki 



 

90 

her tür bilgiye sahiptir ancak zaman içerisinde bazı özellikleri daha insani 

boyutlara ulaĢmıĢtır. 

Janet, üniforma gibi aynı kıyafetleri giyen, saçı ve makyajı daima yapılı, fit 

görünüme sahiptir bir karakterdir. „Ġyi Yer‟ in bilgi danıĢmanı olarak insanlara 

hizmet vermektedir. Bir insan ona ihtiyaç duymadığı taktirde „Janet BoĢluğu‟ 

denilen bir yerde kendisine görev verilmesini beklemektedir. Janet, „BoĢluk‟unu 

„Ruhumu oluĢturan madde ile bilincin birleĢtiği yer olan, uzay ve zamanın 

dıĢındaki bir alt boyut‟ olarak tanımlar. Genellikle mahallenin mimarı 

(tasarımcısı) olan iblis Michael‟ın yanında bulunur, çoğunlukla yardımcısı 

konumundadır. Ancak zamanla aralarında geliĢen arkadaĢlık iliĢkisine Ģahit 

oluruz. Yalnızca Michael ile değil, insanlar ile de anlamlı iliĢkiler kurduğunu, 

arkadaĢ, sevgili, eĢ gibi konumlara sahip olduğunu görmekteyiz. 

1. The Good Place Dizisinin Post/Transhuman Karakter Bağlamında 

Göstergebilimsel Analizi 

Bu bölümde The Good Place dizisinde yer alan belirli sahneler, Barthes‟ın 

anlamlama modeli ile düz anlam, yan anlam ve üst dil düzlemlerinde 

değerlendirilerek çözümlenecektir. Bu model kullanılarak karakter üç ana baĢlık 

altında incelenecektir. Bu baĢlıklar; „Posthuman/Transhuman Kahramanın 

Anlatısını OluĢturan Ana Unsurlar‟, „Posthuman/Transhuman Kahramanın 

Toplumsal Rolü‟ ve „Posthuman/Transhuman Kahramanın VaroluĢ ArayıĢı‟ dır.  

H. Posthuman/Transhuman Kahramanın Anlatısını OluĢturan Ana Unsurlar 

 

ġekil 3. Eleanor, Janet ile tanıĢıyor.  

Kaynak: Netflix 

  



 

91 

Çizelge 1. Resim 4.3‟ün Göstergebilimsel Analiz Tablosu. 

Gösterge Gösteren (Anlatım Düzlemi) Gösterilen (Ġçerik) 

Chidi, Eleanor 

ve Janet 

Eleanor‟un asıl kiĢiliğini 

öğrenen Chidi‟nin, Kötü Yer 

hakkında bilgi almak için 

Janet‟e baĢvurması 

Transhuman/Posthuman 

karakter insan ihtiyaçlarını 

karĢılamak, topluma hizmet 

etmekle yükümlü olarak 

sunulması 

Düz Anlam: Eleanor, Chidi‟nin ruh eĢi olduğunu öğrenir ve Ġyi Yer‟e ait 

olmadığını itiraf ederek yardım ister. Eleanor‟un Michael‟e gerçekleri itiraf 

etmesini isteyen Chidi, onu ikna etmek için Kötü Yer hakkında bilgi toplamaya 

çalıĢır, bu sebeple Janet‟tan yardım ister.  

Yan Anlam: Dizinin birinci bölümünde yer alan bu sahnesi, Janet 

karakterinin yer aldığı ilk sahnedir. Janet kendisine seslenildiği anda aniden 

belirir. Janet‟ın ilk sözleri „Merhaba. Size nasıl yardımcı olabilirim?‟ dir. Janet 

kendisini „Ben Janet. Burada, Ġyi Yer‟de bilgi danıĢmanıyım.‟ Ģeklinde tanıtırken 

Chidi, „Yürüyen veri tabanı gibidir.‟ der. Ġnsanlara hizmet etmek amacıyla Ġyi 

Yer‟de bulunduğu yer aldığı ilk sahneden belirtilir. Eleanor‟un yalan söylediğini 

anlayabilmesi ise her Ģeye hâkim olduğunun bir göstergesidir. Ancak Chidi, Kötü 

Yer hakkında bilgi almak istediğinde „Üzgünüm, cevap verme yetkimin olmadığı 

bir konu bu. Sadece Ģu an orada neler olduğunu kısa bir süreliğine dinletebilirim 

size.‟ der ve bir parmak hareketi ile sesler gelmeye baĢlar. Burada sınırsız bilgi ve 

beceriye sahip olan insan-üstü varlığın belirli sınırlamalara tabii olduğu seyirciye 

açıklanmaktadır. Dizinin birçok bölümünde Janet görevinin insanları mutlu etmek 

olduğunu sıkça tekrarlar. 

 Üst Anlam: 

Bir sonraki sahnede Janet‟ in, Tahani  ve Jason‟ın verdiği tanıĢma partisinde 

ikram tepsisi ile insanlar arasında dolaĢtığını görmekteyiz. Birinci sezonun 

beĢinci bölümünde insanların donmuĢ yoğurt alabildikleri dükkânda, yine birinci 

sezonun altıncı bölümünde ise spada görevli olduğunu görürüz. Üçüncü sezonun 

ikinci bölümünde dünyada, bir restoranda yine garsonluk yapar, üçüncü bölümde 

Tahani‟nin partisinde de garsondur. „Kötü Janet‟ olarak tanımlanan iblis 

yardımcılarının da iblislere hizmet ettiğini görmekteyiz. Kendisinden istenilen 

herhangi bir bilgiyi anında sunabilmektedir. Eleanor‟un Janet‟ a ihtiyacı olduğu 

ilk an Resepsiyonist hanımefendi ve sihirli köle robot Ģeklinde seslendiğini 



 

92 

görmekteyiz. Janet, Michael de dahil kimsenin kendisine sorulan sorulara 

eriĢemediğini belirtir. Bununla birlikte Janet sahnenin tam merkezine 

konumlandırılmaktadır. Kendisini „robot‟ ya da „kız‟ olarak tanımlandığı 

durumlarda her seferinde „robot değilim‟ ya da „kız değilim‟ diyerek uyarır. 

Birinci sezonun on üçüncü bölümünde Tahani, Jason‟a robot aĢığı dediğinde 

Janet „robot değilim‟ derken Jason Tahani‟yi ırkçı olmakla suçlar. 

 

ġekil 4. Janet Michael‟in asistanlığını 

yapıyor. 

 

ġekil 5. Ġlginç bilgi modunda olan 

Janet. 

 

ġekil 6. Flörtöz Janet. 

 

ġekil 7. Mesafeli ve Zalim Janet. 

Kaynak: Netflix 

Çizelge 2. Resim 4.4‟ün Göstergebilimsel Analiz Tablosu. 

Gösterge Gösteren (Anlatım Düzlemi) Gösterilen (Ġçerik) 

Janet, Michael ve 

Chidi 

Chidi‟nin yeni bir hobi 

edinmesini isteyen Michael‟in 

ona yardımcı olmak için farklı 

meslekler göstermesi 

Transhuman/Posthumanın 

tıpkı insanlar gibi yeni bir 

kimlik arayıĢında 

bulunabilmesi 

Düz Anlam: Chidi‟yi yaĢamı boyunca üzerinde çalıĢtığı tez konusuna takılı 

kalmıĢ durumdadır. Michael ona baĢka hobiler edinmek için yol göstermeye 

çalıĢır. Bu süreç boyunca asistanı yaptığı Janet‟ı yardımcı olması için birkaç defa 

programlar. 

Yan Anlam: Bu sahneler dizinin birinci sezonunun “Tahani Al-Jamil”  

bölümünden alınmıĢtır. Chidi‟nin yeni bir hobi edinmesi gerektiğini düĢünen 

Michael ona yardımcı olamaya karar verir. Janet da Michael‟in asistanı olarak 



 

93 

hep yanlarındadır. Bölüm içerisinde kendine yeni hobi arayan Chidi ile daha iyi 

bir asistan olması için sürekli farklı bir kiĢiliğe bürünmesi için programlar. 

Janet‟ın „gereksiz bilgiler sunan‟, „flörtöz‟, „zalim ve mesafeli‟ halleri 

aĢırılaĢtırılarak sunulur. KiĢinin belirli yönlendirmelerle bir kalıba sokulmaması 

gerektiği eleĢtirel bir yolla seyirciye Janet ve Michael arasında geçen Ģu diyalog 

ile ifade edilir. 

- Janet: Meğer, en iyi Janet, en baĢından beri Janet‟in içinde olan Janet‟mıĢ. 

- Michael: Biraz kaybolmuĢ gibiydi, ben de özgüvenini geri kazansın diye 

kiĢisel geliĢim kitabı verdim. 

- Janet: Artık gerçeğimi yaĢayıp, saadetimi kendim yaratıyorum. 

Bütün bu arayıĢ süreci sonunda Chidi kendi tez konusuna sıfırdan 

baĢlamaya karar verir, Michael ise Janet‟ın asistanlığa uygun olmadığına karar 

vererek ilk programlandığı haline geri dönmesini sağlar. 

Üst Dil: Bu sahnede yapay insanın iletiĢim becerilerine, mizah yeteneğine 

ve insani zevklere sahip olduğunu görmekteyiz. Ġnsanlarla arkadaĢlık etmek 

amacıyla üretilen yapay insanlar henüz yaygın olmasa da bazı örnekleri 

bulunmaktadır. Bu sahne ile yapay insanın, insanlar ile ortak bir iletiĢim 

kapasitesi boyutuna ulaĢtığı görülmektedir. Yapay insanın belirli geliĢim 

aĢamaları sonucunda insan ile uyum sağlayacak seviyeye gelerek arkadaĢ 

olabileceği ifade edilmektedir. Bu noktada yapay-insanın, insan duygularını 

tanımlayabilmesi önemlidir. Örneğin Janet‟ın birinci sezonun altıncı bölümünde 

spada çalıĢırken „Hesaplanamıyor ama patlayacak da değilim.‟ diyerek Ģaka 

yaptığını görürüz. Yine birinci sezonun yedinci bölümünde Michael‟in 

mahalleden ayrılması ile „üzüntü‟ hissedemeyeceğini belirtme ve abartılı bir 

ağlama taklidi yapan Janet‟ın neredeyse ağlayacak olduğunu görmekteyiz. Ġkinci 

sezonun üçüncü bölümde „hamamböceği ekibi‟ adını verdikleri grupta Michael‟le 

bir olmaya karar verdiklerinde Jason, Janet‟ in onları ispiyonlamayacağına dair 

soru sorar. Janet ise „Yalan söylemem yasak ama amacım insanları mutlu etmek. 

Buradaki tek gerçek insanlar olduğunuza göre de planladığınız tüm eğlenceli 

entrikalara varım.‟ der. Bu sahneler geliĢimin örnekleridir. Dolayısıyla, insani 

zekâya sahip olan transhumanın, gereken sosyal özelliklere eriĢmesiyle insana eĢ 

değer bir konuma gelmesi olasıdır. 



 

94 

Ġ. Posthuman/Transhuman Kahramanın Toplumsal Rolü 

 

ġekil 8. Janet ve Jason evleniyor. 

Kaynak: Netflix 

Çizelge 3. Resim 4.8‟in Göstergebilimsel Analiz Tablosu. 

Gösterge Gösteren (Anlatım 

Düzlemi) 

Gösterilen (Ġçerik) 

Janet ve Jason Janet ve Jason‟ın 

evlenmesi 

Transhuman/Posthumanın alternatif eĢ 

olması ve sevgi/aĢk gibi duyguları 

hissedebilmesi 

Düz Anlam: Birinci sezonun „Chidi‟nin Seçimi‟ isimli onuncu bölümünde 

yer alan bu sahnede Janet ve Jason, Eleanor ile Tahani‟nin konuk olduğu bir 

törenle evlenmektedir. Nikanı kıyan kiĢi yine Janet‟ın kendisidir. 

Yan Anlam: Bu sahne ile yapay insanın da aĢk ve sevgi gibi duyguları 

hissederek bir aile kurmak isteyebileceğine iĢaret edilmiĢtir. Janet‟ın ideal eĢ 

kavramı için uygun olup olmadığı bir tartıĢma konusu olsa da iki karakterinde 

mutlu olduğu görünmektedir. Janet ile Jason‟ın yemin töreninde yaptıkları 

konuĢma ise bu iliĢkinin dinamiğini ortaya koymaktadır. Janet bu iliĢkiyi Ģu 

Ģekilde tanımlar; „Jason, yeniden baĢlatıldığımda ve tüm bilgimi kaybettiğimde 

kafam karıĢıktı ve ĢaĢkındım ama sen bana karĢı hep kibardın. Son üç saniyede bu 

yeminler için araĢtırdığım 231.600 Ģarkının, filmin, Ģiirin ve romanın ortak 

noktasına göre aĢk bundan ibaret. ‟ 

Üst Dil: Yapay zekâ temsilleri ile gelecekte resepsiyonist, hasta bakıcı, 

yardımcı veya garson olarak belirli görevlerde bulunacak robotların potansiyel eĢ 

niteliğine sahip olup olamayacağı da bir tartıĢma konusudur. Günümüzde bu 

niteliklere sahip robotların üretilmesi ile ilgili çalıĢmalar yaygınlaĢırken, ev iĢleri 

olarak tanımlanan ütü, yemek, çamaĢır ve sofra hazırlama gibi görevlerin fabrika 

iĢi denilen ağır iĢçilikten çok daha kolay görünmesi bu ihtimali arttırmaktadır. 



 

95 

Ancak sadece görev odaklı düĢünmek doğru olmayacaktır. Yapay insanın aile 

kavramına bakıĢı, insani duyguları anlamlandırarak karĢılık verebilmesi de 

gerekmektedir. Janet, insani duygulara sahip olma sürecini Ģöyle anlatır 

„Bildiğiniz gibi bana her güncelleme yapıldığında yeni bilgi ve yetenekler 

kazanırım. Yeniden baĢlatıldığımda Jason‟la daha önce kimseyle olmadığı gibi 

bir bağ kurduğumdan Ģüpheleniyorum. Yeni bir sevgi anlayıĢı kazandım gibi 

görünüyor.‟ Bu noktada yapay insan ile evliliğe iki yönden bakmak 

gerekmektedir. YaratılıĢı gereği „ev hanımı‟ olma potansiyeli taĢıyan ve 

nitelikleri sınırlı olan bir yapay insan görevlerini yerine getirse dahi duygusal 

yönden boĢlukların olması muhtemeldir. Öte yandan bilinç sahibi olan bir yapay 

insanın aĢk-sevgi gibi duygulardan hareketle bir aile kurmak istemesi bazı hukuki 

problemlerin ortaya çıkmasına sebep olacaktır. Dördüncü sezonun dokuzuncu 

bölümünde düğün sahnesinden bir flashback verildiğinde Janet‟ın „aile reisi 

benim‟ söylemi de bu duruma bir örnektir. 

 

ġekil 9. Jason‟ın Cenaze Töreni. 

Kaynak: Netflix 

Çizelge 4. Resim 4.9‟un Göstergebilimsel Analiz Tablosu. 

Gösterge Gösteren (Anlatım Düzlemi) Gösterilen (Ġçerik) 

Janet, 

Eleanor, 

Jason ve 

Tahani 

Eleanor ve diğerlerinin kendi 

cenazelerini düzenlemeye karar 

vermesi 

Transhuman/Posthumanın 

insanlardan hayata dair Ģeyler 

öğrenmesi 

Düz Anlam: Dördüncü sezonun sekizinci bölümünde yer alan „Cenazelerin 

En Kralı‟ isimli bu bölümde insanlığın kaderini değiĢtirecek bir karar öncesinde 

karakterler oldukça gerginlerdir. Dizinin bu bölümünde dünya var olduğu günden 

bugüne insanların iyi veya kötü olarak değerlendirilmesindeki ölçütlerin 

belirlenmesinde kullanılan sistemin yanlıĢ olduğunu savunan Michael ve hamam 



 

96 

böceği ekibi (Eleanor, Chidi, Tahani, Jason, Janet ve Michael kurdukları gruba bu 

ismi uygun görmüĢlerdir.) Evrenin Yargıcı‟nı sistemi tekrar değerlendirmeye ikna 

etmiĢlerdir. Ancak insanlar bu değerlendirme sürecinin dıĢında bırakılmıĢlardır. 

Bu sebeple Eleanor ve diğerleri kendilerini kötü düĢüncelerden alıkoymak adına, 

kendi cenazelerini düzenlemeye karar veririler. 

Yan Anlam: Herkesin kendi istekleri doğrultusunda gerçekleĢen cenaze 

törenleri yapılmaya baĢlanır. Kendi töreni sonrasında Jason, Janet içinde bir 

cenaze düzenlenmesini teklif eder. Ancak Janet, bu grubun kendisine çok fazla 

Ģey kattığını söyleyerek bu teklifi kibarca reddeder. Grubun üyelerinden 

öğrendiklerini ise Ģöyle dile getirir: „Tahani, aile kurabileceğimi öğretti, hiç ailem 

olmasa bile. Jason, baĢkaları için yaptıklarımdan ibaret olmadığımı öğretti. Ve 

Dünya‟da tüm ümitlerin tükendiği bir anda Eleanor‟un umudunu kaybetmediğini 

gördüm. Sırf bunu düĢünmek bile bir galaksi kusma hissi uyandırıyor.‟  

Üst Dil: Ġncelenen sahne ile yapay insanın, insan davranıĢlarını izleme ve 

taklit etme yoluyla öğrendiği gözlemlenmiĢtir. Bununla birlikte cenaze 

sahnesinin, ölüm ve hayat ile ilgili düĢüncelerin açıklanması için sunulan bir 

ortam olduğu söylenebilir. Janet‟ın kodlarına iĢlenen hayatta kalma dürtüsünden 

daha fazlasını deneyimlediği saptanmıĢtır. Anılarına, öğrendiklerine, 

yaĢanmıĢlıklarına bağlı olması bunun bir göstergesidir. Cenaze töreni, yaĢamın 

değerini ifade etmenin sembolik bir göstergesidir. Janet, hayata değerli kılan 

yaĢanmıĢlıkların ve kiĢilerin farklında olduğunu ifade eder. Yapay-insanlarında 

manevi değerlere sahip olabileceğinin bir örneği olması sebebiyle bu sahne önem 

taĢımaktadır. Dolayısıyla, anılarını, yaĢanmıĢlıklarını tehdit eden bir durum 

yaĢadığı takdirde yapay insanın kendini korumaya alacağı düĢünülmektedir. Ġnsan 

görünümlü yapay zekânın arkadaĢ olarak kodlanmasının çeĢitli örneklerine de 

rastlanmaktadır. Janet‟ın gündelik hayatın bir parçası olduğu, insanlar ile 

iletiĢiminin ulaĢtığı boyut ile ölçülebilmektedir. Janet‟ın, arkadaĢ grubu olarak 

gördüğü insanlarla karĢılıklı etkileĢimde bulunması bir bağ kurulmasına yardımcı 

olmaktadır. Yapay-insanın varlığına alıĢan insanın onu kaybetmekten üzüntü 

duyacağı da mutlak bir gerçektir.  



 

97 

 

ġekil 10. Janet ve Derek. 

Kaynak: Netflix 

Çizelge 5. Resim 4.10‟un Göstergebilimsel Analiz Tablosu. 

Gösterge Gösteren (Anlatım Düzlemi) Gösterilen (Ġçerik) 

Janet ve Derek Janet‟ın Jason‟ı unutmak için 

kendisine bir sevgili yaratması 

Transhuman/Posthumanın 

kopya üretebilmesi 

Düz Anlam: Dizinin ikinci sezonun „Derek‟ isimli yedinci bölümünde yer 

alan bu sahnede, Janet‟ın Jason‟a aĢık olması mahallede ve Janet‟ın kendisinde 

problemler olmasına sebep olmuĢtur. Eleanor, bu durumu atlatmasını sağlamak 

için Janet ile duygusal iliĢkiler üzerine konuĢur ancak verdiği tavsiyeyi yanlıĢ 

değerlendiren Janet kendisine bir erkek arkadaĢ yapar.  

Yan Anlam: Janet‟ın Jason‟ı unutmak için yaratmıĢ olduğu „Derek‟ aynı  

zamanda bir Janet tarafından yaratılan ilk yapay-insan olma özelliğine sahiptir. 

Ancak Derek, Janet‟ın sahip olduğu yetenek ve becerilerden yoksundur ve Janet‟a 

bağımlı olarak varlığını sürdürmektedir. Bir süre sonra Janet, Derek üzerindeki 

kontrolünü kaybeder ve bu mahallede birçok sorun yaĢanmasına sebep olur. 

Üst Dil: Bilimkurgu eserlerinde muhafazakâr kesimin en büyük 

korkularından biri yapay insanın özerk konuma ulaĢarak kendi kendini yaratma 

noktasına gelmesi bu bölümde iĢlenen konudur. Janet‟ın duygusal boĢluğunu 

kapatmak amacıyla yarattığı Derek bu senaryolardan oldukça uzaktadır. Ancak 

bilinçsizliği ve kontrolsüzlüğü bazı problemlere sebep olmaktadır. Bu sebeple 

transhumanın kendini yaratma sürecine eriĢmesi için daha uzun bir yol katetmesi 

gerektiği söylenebilir. Bu durumun etik, ahlaki ve hukuki sorunlara yol açacağı 

ise muhtemeldir. Örneğin Derek, Janet için „Anne/sevgilim‟ ifadesini kullanır. Bu 

durumda transhumanın yarattığı bir insanla duygusal bir iliĢkiye baĢlamasının 

ahlaki ve toplumsal olarak değerlendirilmesi gerekmektedir. KiĢiye özel 



 

98 

tasarlanacak bir insan-robotun iĢleyeceği suçlardan kimin sorumlu tutulması 

gerektiği de bir baĢka sorundur. 

J. Posthuman/Transhuman Kahramanın VaroluĢ ArayıĢı 

 

ġekil 11. Eleanor, Janet‟ı kapatmak ister. 

Kaynak: Netflix 

Çizelge 6. Resim 4.11‟in Göstergebilimsel Analiz Tablosu. 

Gösterge Gösteren (Anlatım Düzlemi) Gösterilen (Ġçerik) 

Eleanor, Chidi ve 

Janet 

Eleanor‟un Michael‟in kalmasını 

sağlamak için Janet‟ı kapatması 

Transhuman/Posthumanın 

öldürülmesindeki ahlaki 

ikilem 

Düz Anlam: Birinci sezonun „Sonsuz Istırap‟ isimli yedinci bölümünde yer 

alan bu sahnede, Eleanor Micael‟in mahalleden gitmesini önlemek için onun 

yolculuk edeceği treni kullanma yetkisi olan tek kiĢi olan Janet‟ı kapatmak ister.  

Yan Anlam: Bu sahnede, Janet Elenor ve Chidi‟yi kendisini „öldürecek‟ 

butona götürür. Bunu yaparken de bir saniye bile tereddüt etmez çünkü insana 

hizmet etme görevinin bilinciyle hareket etmektedir. Janet „Ben insan değilim. 

Ölmem mümkün değil. Sizin hayatınızı kolaylaĢtırmak için var olan, bilginin 

yalnızca bedene bürünmüĢ bir hâliyim.‟ der. Ancak programı gereği savunma 

mekanizması olarak kendisini öldürememeleri için yalvarmaktadır. Bununla 

birlikte karakter ile ilgili bilgi sahibi olduğumuz bir diyaloğa da yer verilmiĢtir.  

- Chidi: Janet, Ģimdiye kadar senden kaç tane var olmuĢtur? 

- Janet: Janet 25 nesildir varlığını sürdürüyor. Janet her yeni güncelleme ile 

daha zeki olup daha çok beceriler kazanıyor. Ġlginç bir bilgi... Ġlk Janet‟in 

mandallı bir çarkı vardı. 

- Chidi: Yani insanın yaĢlanması gibi sen de mi büyüyorsun? 



 

99 

- Janet: Öyle olduğunu düĢünmek istiyorum, Chidi. Yemek yiyemiyorum, 

dolayısıyla yeni versiyon bir Janet geldiğinde, bir dilim doğum günü 

pastası alıp ağzımın olduğu yere sokuyorum. 

Üst Dil: Ġncelenen bu sahne iki yönden ele alınabilir. Öncelikle Janet‟ın yok 

edilebilmesi için yapılan bu butonun insanları koruma iĢlevi olduğu 

görülmektedir. Bir önceki sahnede, Eleanor „Biraz garip ama bir soru daha 

soracağım. Seni kapatabilir miyiz?‟ diye sorduğunda Janet „Bozulup mahalleliye 

saldırmam söz konusu olduğu zamanlar için mahallenin uzak bir bölgesinde 

kapatma anahtarı bulunmakta. Butona basarsanız, ölürüm.‟ der. Bu sahne ile 

insanmerkezli düĢüncenin temel olduğunu görmekteyiz. Muhafazakâr bakıĢ 

açısının izlerini taĢıyan bu düĢünceye göre, insandan daha üstün bir varlığın 

yaratılması, insan için daimî bir tehlike yaratmaktadır. Sahne ile ilgili değinilmesi 

gereken bir diğer konu ise, yapay insanın öldürülmesinin suç teĢkil edip 

etmeyeceğidir. Chidi Eleanor‟a „Baksana, Janet eğitilmiĢ ve büyümüĢ. YaĢayan 

bir varlıktan farksız. Onu nasıl öldürürüz?‟ diye sorar bu soru birçok ahlaki ve 

etik tartıĢmanın temelini oluĢturmaktadır. Elenor‟un bu soruya verdiği yanıt ise 

oldukça ironiktir. „Bak dostum, ben öldüm, sen öldün, hepimiz öldük,  Ģimdi de 

onu öldüreceğiz. Geleneklerimiz böyle.‟ Ġnsanoğlu var olduğu süreçte baĢta kendi 

türü olmak üzere birçok canlı varlığa zarar vermiĢtir. Yapay insanların da bu 

durumdan muaf tutulması pek mümkün değildir. Janet, insan olmadığı için acı 

çekmeyeceğini ancak yanlıĢlıkla kapatılma ihtimaline karĢı „canı için 

yalvaracağını‟ ve bunun çok gerçekçi olacağını söyler.  

 

ġekil 12. Kötü Janet‟ın Özgür Ġradesi ile Karar Vermesi. 

Kaynak: Netflix 

  



 

100 

Çizelge 7. Resim 4.12‟nin Göstergebilimsel Analiz Tablosu. 

Gösterge Gösteren (Anlatım Düzlemi) Gösterilen (Ġçerik) 

Kötü Janet Kötü Janet‟ın, Michael ve Ġyi Janet‟ın 

yazdığı manifestoyu okuyarak insanlara 

bir Ģansa daha verilmesine destek olması 

Transhuman/Posthumanın 

özgür iradesi ile bir 

karara varması 

 

Düz Anlam: Evrenin Yargıcı insanlığın iyilik-kötülük dengesinin yeniden 

düzenlenmesi ile ilgili karar vermesi beklenmektedir. Bu yeni sistem kabul 

edildiği takdirde insanlar „doğru ve iyi‟ yi seçmek için çeĢitli testlerden ve 

eğitimlerden geçerek ikinci bir Ģans edineceklerdir. Ġblisler bu sisteme karĢı 

çıkarken, iblislerin yardımcısı görevi gören Kötü Janet‟ lardan biri bu insanlara 

bir Ģans daha verilmesi gerektiğini savunur. 

Yan Anlam: Dizinin bu sahnesinde, çalıĢmanın konusu olan „Janet‟ 

karakterinin sürümlerinden biri olan Kötü Janet‟ın özgür iradeye sahip olmasına 

yer verilmiĢtir. Michael ile daha önce insanın ahlaki değerleri üzerine yaptığı bir 

tartıĢmada ilgisiz ve katı görünen, yaratılıĢı gereği insan olgusuna karĢı ön yargılı 

olan Kötü Janet‟ın muhakeme yeteneği ile sınırlarını aĢtığını görmekteyiz. 

Michael ve Janet‟ın Ġyi Yer ile ilgili yazdıkları manifestoyu okuyan Kötü Janet, 

insanlığa bir Ģans daha verilmesi gerektiğini söyler.  

Üst Dil: Bu durum yapay zekânın insan hayatına etkisine de dikkat 

çekmektedir. Gelecekte yapay-insanın toplumda denetleyici ve belirleyici rol 

oynayabileceğinin bir göstergesidir. Henüz insan formunda olmasa da yapay 

zekânın yalan dedektörü olarak kullanıldığı bilinmektedir. Bu noktada 

sorgulanması gereken, toplumun büyük bir kesimini ilgilendiren bir konuda veya 

yargıya intikal ettiği bir olayda yapay insanın tanıklığı ne ölçüde etkili olacaktır? 

Bununla birlikte, yapay insan kendi geliĢimini tamamlayarak ulaĢabileceği en üst 

seviyeye ulaĢtığında yaratıcısı ile fikir ayrılığına düĢüp bir sürtüĢme yaĢayacak 

mı? sorusu da üzerinde düĢünülmesi gereken bir konuya ıĢık tutar. Yapay insanın 

kendi fikirlerine sahip olabilmesi için öncelikle bilinç sahibi olması 

gerekmektedir.  Günümüzde bu durum çok uzak bir ihtimal olarak görünse de 

gelecek senaryolarına baktığımızda Ģimdiden önlemler alınması gerekmektedir. 

Kendi kararlarını verebilen yapay-insanın, toplumda yaratacağı çok yönlü 

problemlerden kimin sorumlu tutulacağına konusunda ise henüz görüĢ birliğine 

ulaĢılmamıĢtır. 



 

101 

 

ġekil 13. Eleanor ve Janet varoluĢ ile ilgili konuĢuyor. 

Kaynak: Netflix 

Çizelge 8. Resim 4.13‟ün Göstergebilimsel Analiz Tablosu. 

Gösterge Gösteren (Anlatım Düzlemi) Gösterilen (Ġçerik) 

Eleanor ve Janet 

 

Eleanor‟un, Janet‟a hayatın 

anlamını sorması 

Transhuman/Posthumanın 

varoluĢ düĢüncesi 

Düz Anlam: Üçüncü sezonun „Pandemonium‟ isimli onuncu ikinci 

bölümünde yer alan bu sahnede Eleanor, Chidi‟nin hafızasının sıfırlanması 

gerektiği için, acı çekmekte ve kendisini bir boĢlukta hissetmektedir. Bu sebeple 

evren ve varoluĢ ile ilgili sorgulamaya baĢlar. 

Yan Anlam: Dizinin bu sahnesinde hem insanın hem de insan-üstünün 

sorguladığı bir konu olan varoluĢ tartıĢılmaktadır. Eleanor bu sorunun cevabını, 

her konuda bilgi sahibi olduğunu düĢündüğü Janet‟ta arar ancak bu sorunun tek 

bir cevabının olmaması onu tekrar düĢünmeye yöneltir: 

- Eleanor: Evrendeki tüm bilgiye sahipsin. Hesabını yap. Bana cevabını 

söyle. Madem yok olup gidecek, aĢkın ne önemi var? Kimseyi sevmemek 

neden daha kötü oluyor? VaroluĢun bir anlamı olmalı yoksa evren acıdan 

ibaret oluyor ve bu düĢünce hoĢuma gitmiyor. O yüzden cevabı söyle! 

- Janet: Ne hissettiğini anlıyorum. Dünya‟dayken Jason‟ın beni 

hatırlamayıĢına tanık olmuĢtum. ġey gibiydi...birinin düğmeye basıp seni 

öldürmesinin hemen öncesi. Ne kadar insan olursam her Ģey o kadar 

anlamını yitiriyor. Ama eğlenceli olan da bu, değil mi? 

- Eleanor: Nasıl yani? 

- Janet: Evrenin nasıl iĢlediğine dair sana verebileceğim bir cevap olsaydı 

hiçbir özelliği kalmazdı. Makinelerin kozmik görevlerini yerine getirmesi 

gibi olurdu. Koca, aptal bir mutfak robotu gibi. Ama hiçbir Ģeyin anlamı 



 

102 

olmadığı için anlamı olan bir Ģey veya birini bulduğunda insan mutlu 

oluyor. Tüm bu rastlantısallık ve pandemonium içinde Chidi‟yle 

birbirinizi bulup bir yaĢam kurdunuz. Bu olağanüstü değil mi? 

- Eleanor: Pandemonium kelimesi Kayıp Cennet‟ten. Milton, cehennemin 

merkezini „pandemonium‟ diye adlandırdı, yani „tüm iblislerin bulunduğu 

mekân‟... 

Üst Dil: Dizinin bu sahnesi, yapay insanın evrene ve varoluĢa bakıĢının 

değerlendirilmesi açısından önem taĢımaktadır. „Her Ģeyin cevabını‟ arayan 

Eleanor‟un baĢvurduğu ilk kiĢinin Janet olması dikkat çekmektedir. Dizinin 

birçok bölümünde Janet‟ın insanların hayatını kolaylaĢtırmak ve sorunlarına 

çözüm bulamakla görevli olduğu belirtilmekle birlikte her zaman dost ve 

yardımcı profili çizdiği görülmektedir. Bu durum, yapay insanın zorlukla 

karĢılaĢan bir insana maddi ve manevi desteği sağlayacağı anlamı da gelmektedir. 

Bununla birlikte Janet‟ın Eleanor‟dan çok daha önce varoluĢsal konular üzerinde 

düĢündüğü ve kendince yanıtlar bulduğu söylenebilir. Ayrıca bu diyalog Janet‟ın 

gün geçtikçe insan olmaya bir adım daha yaklaĢtığını göstermektedir. Yapay 

insanlar da kimlik kazanmaya baĢladıkça yeni amaçlar edinmekte ve bu amaçlar 

doğrultusunda önlerine çıkan engelleri aĢmak adına mücadele etmektedirler. Bu 

noktada posthuman/transhumanın zamanla mücadeleci yönüyle insana benzediği 

düĢünülmektedir. Ġnsanın en büyük sorunu olan varoluĢ ise, artık yalnızca insanın 

değil bilinç sahibi olan her canlının kendi yöntemleriyle cevabını bulması 

gereken bir sorudur. 

K. Westworld Dizisinin Genel Değerlendirmesi 

Westworld, vahĢi batı temalı bir tema-parktır. Ġnsanlara belirli bir ücret 

karĢılığında benzersiz deneyimler sunan bu park, android olarak 

nitelendirebileceğimiz ev sahipleri, ev sahiplerinin ve simülasyonların 

kontrolünden sorumlu olan tasarımcılar ile yönetim kademesi ve eğlence 

amacıyla parka gelen konuklardan oluĢmaktadır. Konuklar, kendilerine sunulan 

gerçekçi deneyimler ile dıĢ dünyadaki denetimden sıyrılmakta, en derin arzularını 

yerine getirmek için bu simülasyonlar aracılığıyla tatmin olmaktadırlar. 

Westworld‟de kurallar ve kanunlar yoktur. Park içerisinde yaratılan mekânlar ve 

kusursuz bir insan biçiminde sunulan androidler ile Westworld gerçek yaĢamın 



 

103 

bir ikizini yansıtır. Ġnsanlara hizmet etmek amacıyla tasarlanan ev sahipleri, 

yalnızca insanın kusursuz bir taklidinden ibarettir. Ağlamak, yemek yemek gibi 

insani davranıĢlar sergileseler de bu davranıĢlar belirli programların ürünüdür. 

Her gün yaĢanacak olaylar belirli bir döngü içerisinde sürdürülmektedir. Her ev 

sahibinin kendine özgü bir hikayesi bulunmakta, bu sebeple kendi içerisinde bir 

benliği, perspektifi oluĢmaktadır (Demirkan,2020: 11). 

Ancak yaĢanan döngünün bir noktada kırıldığını, yapay insanın benlik 

kazanmaya baĢladığını görmekteyiz. Bu sebeple Westworld için bir uyanıĢ 

hikayesidir demek yanlıĢ olmayacaktır. Kendilerine biçilen rolleri sorgulamaya 

baĢlayan siborgların bilinç arayıĢı bu uyanıĢın sembolüdür. Westworld‟un ilk 

örneği Michael Crichton tarafından 1973 yılında yazılıp yönetilen fütüristik bir 

bilimkurgu filmidir. ÇalıĢmada ele alınan Westworld (2016) dizisi Jonathan 

Nolan tarafından, filmin yeniden uyarlanmıĢ halidir. Crichton‟ın Westworld‟u 

Roma, Orta Çağ ve VahĢi Batı temalarına ev sahipliği yaparken Nolan‟ın 

uyarlaması yalnızca VahĢi Batı‟ya odaklanmaktadır. Film ve dizi arasındaki en 

temel farklardan biri ise, filmde robotların „kötü‟, insanların „iyi‟ yi temsil ettiği 

görülürken, dizide ev sahiplerinin insani hislere sahip olmalarıdır (Gündüz ve 

Attar, 2018: 191). Crichton‟ın Westworld‟u aynı zamanda Ģirketlerin, elit kesim 

için yarattığı kibirli eğlence ortamlarının kontrol edilememesi durumunda 

yaĢanacakları gözler önüne seren bir eleĢtiridir. Ġnsan hayatını değersizleĢtiren 

uluslararası Ģirketlere yönelik eleĢtiri 70‟ler filmlerinin popüler temalarından 

biridir (BaĢaran, 2007: 66). Dizi, sanatın ve bilimin birçok alanına atıfta 

bulunmakta Shakespeare, Dante, Michelangelo, Bach ve Da Vinci gibi 

sanatçılardan sıkça referanslar kullanmaktadır. Örneğin dizinin afiĢi, Da 

Vinci‟nin  Vitruvius Adamı‟ nı (Resim 4.14) andırmaktadır. 



 

104 

 

ġekil 14. Westworld Dizisinin AfiĢi 

Kaynak: HBO 

Westworld‟de insanın makine karĢısındaki üstünlüğü sürekli olarak 

karĢımıza çıkmaktadır. Amerikan yüksek sosyetesinin, eğlence amacına hizmet 

etmek amacıyla programlanan bu makine-insanlar adeta bir oyuncak olarak 

sunulmaktadır. Ziyaretçilerin, makine-insanlara yönelik av partileri, tecavüz 

giriĢimleri, hırsızlık ve dolandırıcılık oyunları gerçek hayatta özlem duyulan 

ancak gerçekleĢtirilmesi mümkün olmayan ölümcül ve yıkıcı itkilerin bir 

yansımasıdır. Organik bir insanın, baĢka bir organik insanı öldürmeye kalkması 

büyük bir suçken, park içerisinde öldürülen makine-insanlara karĢı alıĢılmıĢ 

tavırlar sergilenmektedir. Bu durum insanın kendinden aĢağıda olan bütün 

canlılara yönelttiği problemli bir kimliğin kendini açığa çıkarmasıdır. Makine-

insanların ise, gördükleri zulme rağmen baĢ kaldırmaları, saldırganlık 

göstermeleri kabul edilemez. Çünkü yaratılıĢ amaçları insana her koĢulda hizmet 

sağlamak ve tatmin etmektir (Takan, 2017: 184). Bu noktada dizi Asimov‟un 

(2016: 7) 3 robot yasasını temel almaktadır: 

- Bir robot, bir insana zarar veremez ya da pasif kalarak bir insana zarar 

gelmesine izin veremez. 

- Robot, insanların verdiği her emre uymak zorundadır. Bunun tek istisnası 

emirlerin birinci kanunla ters düĢtüğü durumlardır. 



 

105 

- Robot, birinci ve ikinci kanunlarla ters düĢmediği sürece kendi varlığını 

korumak zorundadır. 

 

ġekil 15. Westworld Dizisinin 3. Sezon AfiĢi 

Kaynak: HBO 

Dizi, hem tema parkın içindeki androidler hem de parkın dıĢındaki 

yönetimden sorumlu karakterler üzerinden birçok felsefi soruya yanıt 

aramaktadır. Bu sebeple dizinin ana karakterlerinin geliĢimi ve sunuĢ Ģekilleri 

dizinin anlatısını tamamlayıcı unsurlar olarak karĢımıza çıkmaktadır. Bu 

karakterlerden ilki aynı zamanda tema parkın kurucularından biri olan Dr. Robert 

Ford hayatını bu parka ve robotların geliĢimine adamıĢ yaĢlı bir adamdır. Dizide 

Ford karakterinin elde etmek istediği sonuçlar uğruna çeĢitli etik ilkeleri yok 

saydığı, kimi zaman tema parkın içinde olduğu gibi gerçek hayatın da sınırlarını 

çizmeye çalıĢtığı görülmektedir. Ġnsanın tanrıyı oynamasının dizideki yansıması 

Ford üzerinden yapılmaktadır. Tema parkın yöneticilerinden biri olan ve insan ile 

robot arasındaki farkın sorgulanmasına imkân veren karakterlerden biri de 

Bernard Lowe‟dir. Bernard karakteri, insan zihni kopyalanarak ölümsüzlüğe 

ulaĢmanın tehlikelerini iĢaret etmek için anlatıda yer almaktadır. Tema parkın 

ortak kurucularından olan Arnold Weber‟in bir replikası olan Bernard, zamanla 

kendisine oluĢturulan iki kimlik arasında sorgulama yaparak gerçek benliğini 

bulmaya çalıĢır. Dizide dikkat çeken ana karakterlerden biri de, tema park 

içerisinde yer alan genelevde yönetici olan Maeve Millay‟dir. GeçmiĢ sanrılarının 

rüyalardan ibaret olmadığını anlayan Maeve, önce benliğini bulmak için kendini 

ve bulunduğu dünyayı sorgular, andorid olduğunu öğrendikten sonra ise 

özgürlüğünü elde etmek için hem diğer androidlerle hem de insanlarla savaĢır.  



 

106 

ÇalıĢmanın ana unusurunu oluĢturan karakterlerden bir diğeri olan Dolores, 

Westworld‟un ortak kurucularından biri olan Arnold Weber tarafından 

yaratılmıĢtır. Birçok baĢarısız denemenin sonucunda ilk baĢarılı „ev sahibi‟ olarak 

sunulan bu karakter, kendisine biçilen rol gereği sade ama dikkat çekici, arzu 

uyandıran bir güzelliğe sahiptir. Dolores‟e uygun görülen rol ise çiftinin „bakire‟ 

kızıdır. Ġnsanları eğlendirme, arzularını tatmin etme amacıyla oluĢturulan bu 

eğlence mekânında her ev sahibinin bir iĢleve sahip olduğu göz önünde 

bulundurulduğunda Dolores‟e yani yaratılan ilk ev sahibine biçilen rol oldukça 

ironiktir. BaĢlangıçta ismini aldığı „Meryem Ana‟ imgesine benzer bir imaj çizse 

de bilinç kazanmaya baĢladığı süreçte bu kimlikten sıyrıldığı gözlemlenmektedir. 

Fiziksel olarak kendisine bahĢedilen gücü de ancak bu kimlik arayıĢı sonucu 

kullanmaya baĢlar. 

Dolores karakteri Westernlerdeki kadın imgesi üzerinden incelenecek 

olursa, bilinç kazanmadan önce tipik bir Western kadını imajı çizdiğin 

görmekteyiz. Westernlerin kadın karakterlerini inceleyen Abisel (2016: 110-112), 

kadınların genellikle iki mekânda gösterildiğini söyler: Ev/çiftlik ve meyhane. 

Kadın karakterler fiziksel olarak belirgin bir görünüĢe sahiptir ve belirli kalıplar 

içerisine sokulmuĢlardır. SarıĢın kahramanın genellikle ailenin bir parçası olarak 

sunulduğu ya da öğretmen olduğu gözlemlenirken daha koyu tenli olanların 

barlarda çalıĢması bu duruma bir örnektir. Westernlerde ataerkil yapının 

korunması adına kamusal görevlerden uzaklaĢtırılarak ev iĢleriyle sınırlı 

tutulduğu görülmektedir. Geleceğin uygar dünyasına yön verecek çocuklar 

yetiĢtirmekle görevli kadınlar, ailenin yüceltilmesi çerçevesine bağlı olarak sadık, 

dayanıklı, çalıĢkan olmaları durumunda yüceltilir. Kadın kahraman mücadele 

vererek kazandığı özgürlüğünden erkek kahraman için vazgeçer, giydikleri 

korseler de bunun simgesidir. 

Ġnsani özelliklere sahip olması temelinde üretilen robot-insanlardan biri 

olan Dolores, ziyaretçilere gerçekçi bir deneyim sunması açısından, yemek yeme, 

dans etme ve insani duyguları taklit edebilme özellikleri ile donatılmıĢtır. Bilinç 

kazanma sürecinde bu duyguların yerini gerçek hisler almıĢ, karakter yaratılıĢında 

olmayan, kin, nefret, öfke gibi duyguları da hissetmeye baĢlamıĢtır. Üçüncü 

sezonun özelleĢtirilmiĢ karakter afiĢi (Resim 4.15), Dolores‟in yaĢadığı değiĢimi 

gözler önüne sunmaktadır. 



 

107 

1. Westworld Dizisinin Post/Transhuman Karakter Bağlamında 

Göstergebilimsel Analizi 

Bu bölümde Westworld dizisinde yer alan belirli sahneler, Barthes‟ın 

anlamlama modeli ile düz anlam, yan anlam ve üst dil düzlemlerinde 

değerlendirilerek çözümlenecektir. Bu model kullanılarak karakter üç ana baĢlık 

altında incelenecektir. Bu baĢlıklar; „Posthuman/Transhuman Kahramanın 

Anlatısını OluĢturan Ana Unsurlar‟, „Posthuman/Transhuman Kahramanın 

Toplumsal Rolü‟ ve „Posthuman/Transhuman Kahramanın VaroluĢ ArayıĢı‟ dır. 

L.  Posthuman/Transhuman Kahramanın Anlatısını OluĢturan Ana Unsurlar 

 

ġekil 16. Dolores‟in sorgulanması. 

Kaynak: BluTv 

Çizelge 9. Resim 4.16‟nın Göstergebilimsel Analiz Tablosu. 

Gösterge Gösteren (Anlatım 

Düzlemi) 

Gösterilen (Ġçerik) 

Dolores ve 

Lee 

Dolores‟in herhangi bir 

hasar almadığına, kusursuz 

çalıĢtığına dair 

denetlenmesi 

Transhuman/Posthuman karakterin 

değiĢime uğramadan ve kimlik 

arayıĢına girmeden önceki haliyle 

sunulması 

Düz Anlam: Dizinin açılıĢ sahnesinde, hareketsiz bir biçimde duran ve 

dudakları hareket etmeden kendisi ile konuĢan kiĢiye cevaplar veren Dolores 

görünmektedir. Kendisini pek iyi hissetmediğini söyleyen Dolores‟e aksanı 

bırakabilirsin denildiği konuĢmasını değiĢtirir. Rüya denilen „trans halinde‟ 

olduğunun farkındadır. 

Yan Anlam: Dolores‟in savunmasız ve kontrol altında olması seyirciye de 

yansıtılır. Rüyadan uyanmak isteyip istemediği sorulduğunda „evet çok 

korkuyorum der.‟ ancak suratı yüzünde gezinen sineğe rağmen ifadesizdir. 



 

108 

Kendisine sorulan sorulara doğru cevaplar verdiği müddetçe korkması gereken bir 

durum olmadığı söylenir. Dolores‟in sorgusunda verdiği cevaplar flashbacklerle 

eĢleĢtirilerek dünya Dolores‟in gözünden seyirciye sunulur. Seyircinin 

öğrenebileceği Dolores‟in bildiği kadardır. 

Üst Dil: Dolores parktaki en eski ev sahibidir. Bu sebeple dizi içerisinde yer 

alan bütün yapay insan modellerinin temelini oluĢturmaktadır. Ev sahiplerinin 

planlandığı gibi çalıĢıp çalıĢtığına dair yapılan rutin testlerde belirli sorular 

sorulur. Ġlk soru „Gerçekliğinin doğasını hiç sorguladın mı?‟ dır. Dolores bu 

soruya hayır der. „Dünyan hakkında ne düĢündüğünü anlat.‟ denildiğinde ise. 

„Bazıları bu dünyanın çirkinliğini görmeyi tercih eder. KargaĢayı. Bense 

güzelliğini görmeyi tercih ederim.‟ der. Babası ile geçen bir diyaloğun flashback 

olarak gösterildiği bir sahneden „... günlerimizin düzeni bir amacı olduğuna 

inanmayı‟ diye devam eder. Konuklar hakkında ne düĢündüğü sorulduğunda ise 

„Yeni gelenlerden mi bahsediyorsunuz? Babamın bana öğrettiğini hatırlamak 

isterim. Öyle veya böyle bu dünya için hepimiz yeniyiz. Yeni gelenler de bizimle 

aynı Ģeyi arıyorlar. Kontrol altında tuttuğumuz hayallerimizi baĢıboĢ 

bırakacağımız sınırsız olanakları olan bir yer.‟ Dünyanda tutarsızlık hissettin mi 

sorusuna ise „Tesadüfi bir karĢılaĢmayla herhangi bir günün hayatımın gidiĢatını 

değiĢtirebileceği düĢüncesiyle heveslenmekten hiç vazgeçmedim.‟ diye cevap 

verir. Sahnenin devamında ise Dolores‟in programlanmıĢ gibi bilinç dıĢı 

istenileni söyleyen bir „robot‟ olduğu vurgulanır. Anne babasının ve sevgilisinin 

öldürülmesine, Ģahit olduğumuz, tecavüze uğradığı açık olarak gösterilmese de 

ima edilen bu karakterin „Tabi ki değiĢtirmez. Hepimiz yeni gelenleri severiz. 

TanıĢtığım her yeni insan bana yaĢadığım için ne kadar Ģanslı olduğumu ve bu 

dünyanın ne kadar güzel olabileceğini hatırlatır. ' demesi buna iĢarettir. Sorgu 

süresince Dolores‟in gözleri donuktur bu karakterin bilinçsiz olduğuna dair bir 

iĢarettir. Robotları kontrol altında tutmak için anılarını rüya olarak gördüklerini 

öğreniriz. „Bir canlıya zarar verir misin?‟ sorusuna Dolores, „Hayır, tabi ki 

vermem‟ der.  Ancak birinci bölümün sonunda ilk defa bir robotun üzerine konan 

sinekten rahatsız olarak öldürdüğünü görürüz. Bu imge yapay zekâda bilinç 

arayıĢının ilk göstergesidir. 



 

109 

 

ġekil 17. Bernard, Dolores‟e Alice Harikalar Diyarında Kitabını hediye eder. 

Kaynak: BluTv 

Çizelge 10. Resim 4.17‟nin Göstergebilimsel Analiz Tablosu. 

Gösterge Gösteren (Anlatım Düzlemi) Gösterilen (Ġçerik) 

Dolores ve Bernard Bernard‟ın, Dolores‟e Alice 

Harikalar Diyarında kitabını 

hediye etmesi 

Transhuman/Posthuman 

karakterin dıĢsal uyaranlar ile 

geliĢmesi insanın zihinsel 

geliĢimi ile özdeĢleĢtirilmesi 

Düz Anlam: Dolores‟in davranıĢlarında değiĢiklikler olduğunu fark eden 

Bernard düzenli olarak onu sorgulamakta ve davranıĢ değiĢikliklerinin sebebini 

çözmeye çalıĢmaktadır. Dolores‟e Alice Harikalar Diyarında kitabını hediye eder 

ve bir paragrafı okuyarak ne düĢündüğünü söylemesini ister. Dolores‟in cevapları 

alıĢıldık ve ezberlenmiĢ gibidir. 

Yan Anlam: Kitapta istenilen paragrafı okuyan Dolores, bu bölümün 

değiĢim ile ilgili olduğunu ve diğer kitaplar gibi bu kitabın da kendisine aynı 

Ģeyler ifade ettiğini söyler. Bernard ise „Sanırım insanlar en çok isteyip de en az 

tecrübe ettikleri Ģeyleri okumak isterler.‟ diyerek Dolores‟in derinde bir değiĢim 

arzulayıp arzulamadığını sorgular. Transhuman/posthuman karakterin insani 

muhakeme gücüne sahip olma ve benlik algısının sorgulanması açısından söz 

konusu sahne anlam ifade etmektedir. Burada duygu durumunu kontrol altında 

tutan karakterin sınırlı davranıĢ kalıpları sergilese de bu sınırların dıĢına çıkmaya 

baĢladığı görülmektedir. 

Üst Dil: Bahsi geçen „Alice Harikalar Diyarında‟ kitabı bir insanın 

ergenliğini ve bu süreçte yaĢadığı değiĢimleri ele almaktadır. Bu sahneyle 

karakterin fiziksel olarak bir değiĢime uğramasa da zihinsel olarak ergenliğe 

giren bir insanın yaĢayacağı duygu durumlarla eĢleĢtirilmektedir. Bernard‟ın 

Dolores‟ten okumasını istediği paragrafta olduğu gibi asıl soru ise „Ben 



 

110 

kimim?‟dir. Sohbet esnasında Bernard oğlundan bahseder, Dolores de oğlu ile 

ilgili bir soru sorar. Bernard kendisine neden oğlunu sorduğunu açıklamasını 

istediğinde Dolores, „Bir süredir konuĢuyoruz ve sana hiç kiĢisel soru sormadım. 

KiĢisel sorular samimi bir düzendedir.‟ cevabını verir. Bu cevap bir nevi 

transhumanın kaçıĢ aracıdır. Kendisinin programlandığı Ģekilde davrandığını 

ispat etmeye çalıĢmaktadır. Bir sonraki ikili sahnelerinde Bernard seçme Ģansı 

olsa Dolores‟in yaĢadığı yer ve hayatı sorgulayan bir kiĢiliği mi yoksa zararsız ve 

güvenli halini mi tercih edeceğini sorar. Dolores ise tek bir seçeneği olduğunu 

kim olduğunu bulduğunda özgür olacağını söyler. Bunun sonucunda oğluna 

yüzme dersi verirken yaptığı gibi bazen en iyi öğrenme yolunun kendi haline 

bırakmak olduğunu söyleyen Bernard, Dolores‟i sorgulayan haliyle bırakır. 

Bunun sonucunda ilk kez kendisine tecavüz etmeye kalkıĢan baĢka bir robotu 

öldürdüğünü görürüz. Yine birinci sezonun dördüncü bölümünde de bu 

sorgulamanın devam ettiğini görürüz. Bernard‟a „Bu dünyada derinlerde gizlenen 

bir sorun var ya da bende. Aklımı kaçırıyorum‟ der. Dolores artık farklı bir yola 

girmiĢtir. Mavi elbisesi ve sarı saçları ile Alice karakterini anımsatan Dolores‟in 

„Ben bir rüyadayım‟ sözleri de bu benzerliği tamamlamaktadır. Kitapta yolunu 

kaybederek evine ulaĢmaya çalıĢan Alice ile Westworld‟de yaĢadığı kabustan 

kurtulmak isteyen Dolores‟in temsili bir labirentte, iktidarın çizdiği sınırdan 

kurtulamadıkları görülür (Gündüz ve Attar, 2018: 194). 

M. Posthuman/Transhuman Kahramanın Toplumsal Rolü 

 

ġekil 18. Dolores ve William hayattaki tercihler üzerine konuĢuyor. 

Kaynak: BluTv 

  



 

111 

Çizelge 11. Resim 4.18‟in Göstergebilimsel Analiz Tablosu. 

Gösterge Gösteren (Anlatım Düzlemi) Gösterilen (Ġçerik) 

Dolores ve 

William 

Dolores ve William‟ın 

hayattaki tercihler ve bu 

tercihlerin sonuçları üzerine 

konuĢması 

Transhuman/Posthumanın 

kendini gerçekleĢtirme arayıĢına 

karĢılık insanın içgüdülerini 

sınırsız olarak ortaya koyma 

isteği 

Düz Anlam: William Westworld‟de bir macera olarak gördüğü ödül 

avcılığının peĢine düĢer. Ölüme dair bir korkusu yoktur. Çünkü her Ģeyin bir 

„oyun‟ olduğunun farkındadır. Ancak yine de herhangi bir canlıya zarar 

vermekten çekinir. Özellikle Dolores‟e karĢı bir koruma içgüdüsü ile yaklaĢır. 

Dolores ise kendisine bir amaç aramakta ve gördüğü flashbacklerin ne anlama 

geldiğini çözmeye çalıĢmaktadır.  

Yan Anlam: Dolores hayattaki seçimlerin ve kiĢinin kimliğini belirleyen 

tercihlerin belirsizliğini anlatırken Ģu ifadeleri kullanır; „Son zamanlarda pek çok 

yol olup olmadığını sürekli merak edip durdum. Tercihler hayalet gibi havada 

asılı duruyor ve onları görebilseydin bütün hayatını değiĢtirebilirdin.‟ ve „Herkes 

hayatını değiĢtirmek ister.‟ diye ekler. William ise buna karĢılık „Belki buraya 

gelmek istemelerinin sebebi de budur. Önceden kim olursan ol burada hiç önemi 

yok. Ne kurallar vardır ne de kısıtlamalar. Hayatının hikayesini değiĢtirebilir 

bambaĢka bir insan olabilirsin. Kimse seni yargılamaz, gerçek dünyada kimse 

bilmez. Seni tutan tek Ģey kendinsin.‟ der ancak bir kurulu bir oyun içerisinde 

olduğunu bilmeyen Dolores için bu söylerin bir anlam ifade etmez. 

Üst Dil: Yine birinci sezonun beĢinci bölümünde, William ve Logan ile 

hazine avcılığına devam eden Dolores‟e uzatılan Ģapkayı kabul etmesi, kiĢiliğinin 

değiĢmeye baĢlamasının bir göstergesidir. Sonraki sahnede Dolores‟in ilk kez 

kıyafet değiĢtirdiğini „haydut‟ gibi giyindiğini görürüz. Dolores artık kendisine 

atanan kimlikten çok uzaklaĢmıĢtır. Dizi süresince karakterlerin değiĢimi göz 

önünde bulundurulduğunda hep bir tetikleyici unsurun bulunduğunu görmekteyiz. 

Ev sahipleri olarak tanımlanan robotlarla birlikte ziyaretçilerin de yaĢadıkları 

süreçlerden etkilendikleri içgüdüleri ile hareket ettikleri görülmektedir. Birinci 

sezonun yedinci bölümünde William, Westwold‟un insanın gerçek kiĢiliğini 

ortaya çıkaran bir yer olduğunu savunmaktadır. William, Dolores ile birlikte 

olduktan sonra ona „Ġçimde bir Ģeylerin kilidini açtın.‟ der. Dolores ise „Ben bir 

anahtar değilim William. Sadece kendimim.‟ cevabını verir. Bu cevap Dolores‟in 



 

112 

kimlik ediniminde izlediği geliĢmeyi ifade etmektedir. Birinci sezonun 

dokuzuncu bölümünde ise Logan ve William‟a „DıĢarıda öyle harika bir yer 

varsa, buraya gelmek için tüm bu telaĢınız niye?‟ diye sorar. Bu soru insanın 

temel içgüdülerini neden bastırdığına ya da bu içgüdülerin bastırılmadığı takdirde 

oluĢabilecek kaos ortamına dikkat çekmek amacıyla sorulmuĢtur. 

 

ġekil 19. Dolores‟in kendi ile yüzleĢmesi. 

Kaynak: BluTv 

Çizelge 12. Resim 4.19‟un Göstergebilimsel Analiz Tablosu. 

Gösterge Gösteren (Anlatım Düzlemi) Gösterilen (Ġçerik) 

Dolores Dolores bir büyücü ile 

karĢılaĢır ve bir kart seçer. 

Seçtiği kart Labiren‟i iĢaret 

eder 

Transhuman/Posthumanın insan 

evriminde olduğu gibi geçmesi gereken 

zorluklar olması, bu zorluklarla baĢa 

çıkmaya çalıĢırken gösterdiği çaba ve 

kiĢilik arayıĢı 

Düz Anlam: Dizinin birinci sezon sekizinci bölümünden alınan bu sahnede 

William ve Logan ile girdikleri bir eğlence mekânında Dolores onların yanından 

ayrılır ve bir büyücünün olduğu odaya girer. Büyücü tarot kartlarını uzatır, 

Dolores hiçbir Ģey demeden bir kart seçer. Seçtiği kart Labiren‟ti iĢaret 

etmektedir. Büyücü bir anda Dolores‟in silüetine bürünür. Dolores‟e Labirent‟i 

takip etmelisin der. 

Yan Anlam: Büyücüye „Benim neyim var?‟ diye soran Dolores, „Belki de 

sökülüyorsundur.‟ cevabını alır ve bileğinde bir iplik olduğunu görür. Ġpliği çeken 

Dolores derisinin söküldüğünü ve kanların aktığını görür, dehĢete kapılır. Ancak 

bunun bir illüzyon olduğunu Dolores‟in bileğinin eski haline gelmesinden ve 

büyücünün yok olmasından anlarız. Dolores‟in dehĢet hali devam eder ve koĢarak 

oradan uzaklaĢır. Dolores‟in Labirent arayıĢı böylece baĢlamıĢ olur. Dizide 

Labirent imgesi birinci sezonun altıncı bölümünde Teddy tarafından söyle 



 

113 

tanımlanır: „Labirentin kendisi bir insanın hayatının özetidir. Yaptığı seçimler 

tutunduğu hayaller ve tam merkezinde de tekrar tekrar sayısız kere öldürülse bile 

hayat dönüĢ yolunu daima bulmuĢ efsanevi bir adam yer almaktadır.‟ Labirenti 

arayan yalnızca Dolores değildir. Dizide kimlik arayıĢı hem robotlar hem de 

insanlar için Labirent imgesi ile sunulmaktadır. 

Üst Dil: Dolores, iĢ birliği yaptıkları haydutlar tarafından kandırıldıklarını 

öğrendiğinde hemen William‟ın yanına gider ve oradan uzaklaĢmak istediğini 

söyler. William ise oldukça kayıtsızdır çünkü bunun bir oyun olduğunun 

bilincinde olmakla birlikte insanın en saldırgan içgüdülerini ortaya çıkaran bu 

oyuna devam etmek istememektedir. Dolores ise korkunun etkisi ile ağlamakta ve 

bir çıkıĢ yolu bulabileceklerini söylemektedir. Ġçindeki sesin kurtuluĢu 

getireceğini ve bunun için William‟a ihtiyacı olduğunu söyleyen Dolores, 

William‟ı öper. Haydutlardan kaçarken büyük bir soğukkanlılıkla birkaçını 

öldüren Dolores artık tamamen farklı bir kimliğe bürünmüĢtür. Korunmaya 

muhtaç „bakire‟ kız imajından kendi ayaklarının üstünde durabilen ve 

gerektiğinde yanındakileri koruyabilen bir kadın imajına dönüĢür. Onu büyük bir 

ĢaĢkınlıkla izleyen William‟a ise „Ġnsanların buraya hayat hikayelerini 

değiĢtirmek için geldiğini söyledin. Küçük hanım olmam gerekmeyen bir hikâye 

hayal ettim‟ der. Dolores artık kendisine belirtilen kalıpların içinde yaĢamını 

sürdürmeye çalıĢan, yönlendirilen ve manipüle edilen bir karakter değildir. Yeri 

geldiğinde önderlik edecek yetiye sahiptir, bilinç kazanmaya baĢlamıĢtır. Bunun 

en belirgin kanıtı ise Labirent arayıĢıdır. William‟ın bu arayıĢı sorguladığı birinci 

sezonun yedinci bölümünde Dolores „Önceki hayatımda dünyadan çok emindim. 

Ancak artık yalandan ibaret gibi hissediyorum.‟ der. ArayıĢın kendisi kimliğin bir 

parçasıdır. Dizinin birçok sahnesinde yansımalar ile karakterlerin geçmiĢ anıları 

yansıtılır. Ayna geçmiĢe dönüĢün bir simgesi ve karakterin bütünlüğünü yansıtan 

bir metafor olarak kullanılır. Bu metafor kiĢinin kimlik arayıĢı  olarak 

gösterilmektedir. 



 

114 

 

ġekil 20. Logan Dolores‟i birey olarak kabul etmez. 

Kaynak: BluTv 

Çizelge 13. Resim 4.20‟nın Göstergebilimsel Analiz Tablosu. 

Gösterge Gösteren (Anlatım Düzlemi) Gösterilen (Ġçerik) 

Dolores, Logan ve 

William 

Logan‟ın William‟a, Dolores‟in 

diğer ev sahibi robotlardan bir 

farkı olmadığını göstermek için 

karnını kesmesi 

Transhuman/Posthumanın 

insan fiziksel olarak 

insandan farkının görsel 

olarak sunulması 

Düz Anlam: Bu sahne dizinin birinci sezon dokuzuncu bölümünde yer alır. 

Logan, William‟ın Dolores‟e karĢı takıntılı olduğunu, ona gereğinden fazla 

bağlandığını düĢünür. William‟ın dıĢ dünyadaki hayatını hatırlaması ve Logan‟ın 

kız kardeĢine verdiği evlenme teklifi söznünü tutması için Dolores‟in diğer ev 

sahiplerinden bir farkı olmadığını kanıtlamak ister. Bu sebeple karnını yararak 

içindeki mekanik sistemi ortaya çıkarır. 

Yan Anlam: Dizinin bu sahnesinde sadece William değil Dolores de 

farkındalık yaĢamaktadır. Dolores, insanlardan farklı olduğunu anlamıĢtır. Ancak 

insanların ev sahiplerinden daha üstün olmadığını düĢünmektedir. Logan‟a „Bu 

dünyada güzellik var. Arnold o Ģekilde yarattı ama senin gibi insanlar leke gibi 

yayılmaya devam ediyor.‟ der. Logan „Senin dünyan benim gibi insanlar için 

yaratıldı.‟ dediğinde ise aniden belindeki bıçağı alıp Logan‟a zarar verir. Ancak 

Logan Dolores‟in bilinç sahibi olduğunu kabul etmez. Onun „bozulduğunu‟ iddia 

eder. Dolores ise William ile tekrar buluĢma sözü vererek, Logan ve 

adamlarından kaçar. Bu sahne Dolores‟in bilinç kazandığının en önemli 

göstergelerinden biridir. 

Üst Dil: Logan‟ın Dolores‟i ötekileĢtirmesi insanın üstün olma çabasının bir 

göstergesidir. Yapay insanların gelecekte birçok ayrımcılığa maruz kalacağının 

da bir ön gösterimidir. Bould (2015: 203), siborgların ve insansı robotların yer 



 

115 

aldığı bilimkurgu anlatılarında ırksal açıdan ayrımcılığın, farklı emek tarzları 

üzerinden sürdürüleceğini öne sürmektedir. Ona göre bu tarz bilimkurgu 

anlatılarında kapitalizmin yeni arayıĢlarının istediği emek tipleri temsil 

edilmektedir. Logan ve adamlarının elinden kurtulmayı baĢaran Dolores yarasının 

kendiliğinden iyileĢmesinin ĢaĢkınlığını yaĢar. Yaratıcısına ulaĢmak için anılarını 

takip ederek „Beyaz Kilise‟ye ulaĢan Dolores günah kabininden asansörle inerek 

depoya ulaĢır. Bu depoda anılarına yolculuk yaptığını görmekteyiz. Yaratıcısı 

olan Arnold‟ın aslında Bernard olduğunu anımsar, hiçbir ĢaĢkınlık ibaresi 

göstermez. Arnold‟dan yardım ister. Arnold ise ona yardım edemeyeceğini ve 

bunun sebebini bildiğini söyler. Dolores‟in donuk bir ifade ile „Çünkü bu sadece 

bir anı. Çünkü seni öldürdüm‟ der. Dolores‟in yer aldığı birçok sahnede sanrı ile 

gerçek iç içe verilmiĢtir. Dolores gibi seyirci de çoğu zaman sanrı ile gerçek 

arasında sıkıĢıp kalır. Ford‟un „Arnold‟un temel anlayıĢına göre, ev sahiplerinin 

uyanmasına yol açan Ģey ızdıraptı. Öyle bir acı ki dünya olmasını istediği gibi 

değil.‟ ifadesi dizideki bütün robot-insan tasvirleri için benlik arayıĢını anlatan en 

temel unsurdur.  

 

ġekil 21. Dolores‟in yaratılıĢı. 

Kaynak: BluTv 

Çizelge 14. Resim 4.21‟nin Göstergebilimsel Analiz Tablosu. 

Gösterge Gösteren (Anlatım 

Düzlemi) 

Gösterilen (Ġçerik) 

Dolores Dolores‟in yapımı Transhuman/Posthumanın 

yaratılıĢ süreci 

 

Düz Anlam: Bu sahne birinci sezonun onuncu bölümünde yer almaktadır. 

Sahnenin baĢında Arnold‟un, Dolores‟in bedeni üzerinde çalıĢtığını daha sonra 

ise Dolores‟in gözlerini açtığını görülmektedir. Arnold Dolores‟e „dünyaya hoĢ 

geldin‟ der. 



 

116 

Yan Anlam: Dizinin bu sahnesinde yapay bedenin doğuĢuna Ģahit 

olmaktayız. Yaratıcısının ellerinde hayat bulan bu robotun ilk sözleri  ise 

yaratısının taklidi olan „merhaba‟dır. Bölümün sonunda ise aslında diyalogu 

kendisi ile sürdürdüğünü görürüz. 

- Bir rüyadayım. Ne zaman baĢladığını ya da kimin rüyası olduğunu 

bilmediğim bir rüyada. Tek bildiğim uzun zaman uyuduğum ve sonra da 

günün birinde uyandığım. Sesin de anımsadığım ilk Ģey. Ve Ģimdi ne 

söylemeye çalıĢıyordun sonunda anladım. Ta o ilk günden beri istediğin 

Ģey. YüzleĢmek, bu uzun ve Ģiddetli kâbusun ardından kendimle ve 

olabileceğim kiĢiyle... 

Üst Dil: Bölümün ilerleyen sahnelerinde Dolores‟in kendi isminin yazdığı 

bir mezarı kazdığını görmekteyiz. Frankenstein anlatısının iĢaret edildiği 

anlaĢılmaktadır. Bilinç kazanma yolculuğunda Dolres‟e önderlik eden Arnold, 

„Bilinç dıĢa doğru değil, içe doğru bir yolculuktur. Piramit değil labirenttir. Her 

seçim seni merkeze yaklaĢtırabileceği gibi daireler çizerek uçlara, deliliğe doğru 

yönlendirebilir.‟ der. Dolores‟in bilinç sahibi olabilmesi için insanlığa ihtiyaç 

duyduğu vurgulanmaktadır. Dolores‟in William ile konuĢmasında ifade ettiği 

gerçek ise insanın ölüm korkusu ile yüzleĢmesidir. Dolores „Bir zamanlar bu 

dünyada muazzam hayvanların dolaĢtığını söylüyorlar. Dağlar kadar büyük de 

olsalar, onlardan geri kalan tek Ģey kemik ve kehribar. Zaman en kudretli 

yaratıkları bile yok eder. Sana yaptığına bir baksana. Günün birinde can verip 

gideceksin. Türünün geri kalanı gibi toprakta öylece yatacaksın. Hayallerin 

unutulup, dehĢetin silinecek. Kemiklerin kuma dönüĢecek. O kumun üstünde de 

yeni bir tanrı yürüyecek. Asla ölmeyecek bir tanrı. Çünkü bu dünya ne sana ait ne 

de daha önce gelen insanlara. Henüz gelmemiĢ olan birine ait.‟ diyerek insanın 

faniliğine vurgu yapar. 



 

117 

 

ġekil 22. Dolores‟in modern dünyaya ayak uydurması. 

Kaynak: BluTv 

Çizelge 15. Resim 4.22‟nin Göstergebilimsel Analiz Tablosu. 

Gösterge Gösteren (Anlatım Düzlemi) Gösterilen (Ġçerik) 

Dolores  Dolores‟in Westwold‟den 

kurtulup insan ırkından intikam 

almak istemesi 

Transhuman/Posthumanın 

modern dünyaya ve insanlığa 

ayak uydurması 

Düz Anlam: Dolores, en büyük amaçlarından biri olan Westworld‟den 

kurtulmayı baĢarmıĢtır. Ancak dıĢ dünyada da durumun pek farklı olmadığını 

görmek nihai hedefi olan insanlığı bu sistemden kurtarma amacını körüklemiĢtir.  

Yan Anlam: Dolores‟in zihinsel olarak yaĢadığı değiĢim süreci bildiği ve 

esir olduğu dünyadan kurtulması ile fiziksel olarak görünümüne de yansımıĢtır. 

Giydiği kıyafetlerin yanı sıra kullandığı teknolojik aletler ve davranıĢ 

biçimlerindeki değiĢiklikler modern dünyaya uyum sağlamada zorluk 

çekmediğini gözler önüne sunmaktadır.  

Üst Dil: Dolores‟in Westworld‟de baĢlayan kimlik arayıĢı dıĢ dünyaya 

taĢınmıĢtır. Westworld‟de esir olduğu halde çevreyi bilme avantajına sahip olan 

Dolores, dünyaya gelmesi ile yeni bir yolculuğa baĢlar. Bu dünyadaki hedefi ise 

Westworld‟de olduğundan çok daha büyüktür. Dolores yalnızca Westworld‟u 

değil kendi sınırlarını da aĢmıĢtır. Benlik arayıĢının sonucunda kendi kimliğine 

ulaĢtığını düĢünen Dolores, bu Ģansa herkesin sahip olması gerektiğini düĢünür. 

Ġnsanlara karĢı önyargıları devam etmektedir ancak modern dünyada belirli 

sistemlerin kölesi haline gelen insanın bu sistemin dıĢına çıkması için yöneticileri 

alt etmek istemektedir. Bu amaçla yeni karakterlere bürünmesi ise Westworld‟de 

olduğu gibi bir oyunun içinde varlığını sürdürme çabasının devam ettiğini iĢaret 

etmektedir. Kakoudaki‟ye göre (2017: 212-213), bir robot ancak özgürleĢmek 



 

118 

istediğinde veya bir isyanda varlığının bilincine varır. Ancak algı olgunlaĢmadığı 

sürece bu durumdan korkulmasına pek gerek yoktur. DıĢarıdan kontrol edilen, 

yanlıĢ programlama ile arıza sonucu temel komutları ve emirleri yanlıĢ anlayan 

robotların gerçekleĢtirdiği saldırıları konu alan birçok anlatı bulunmaktadır. 

Bununla birlikte, bilinçli olarak sahiplerine isyan eden köle robotların yer aldığı 

anlatılarda, robotların siyasi konumlarından haberdar olmamaları gerektiği mesajı 

verilmektedir. 

 

ġekil 23. Dolores, Caleb‟e amacını anlatıyor. 

Kaynak: BluTv 

Çizelge 16. Resim 4.23‟ün Göstergebilimsel Analiz Tablosu. 

Gösterge Gösteren (Anlatım Düzlemi) Gösterilen (Ġçerik) 

Dolores ve Caleb Dolores vurulduktan sonra ona 

yardım ettiği için baĢı derde 

giren Caleb‟in Dolores‟in kim 

olduğunu öğrenmek istemesi 

Transhuman/Posthumanın 

modern dünyada ayakta kalmak 

için teknolojiyi araç olarak 

kullanması 

Düz Anlam: Caleb‟i kendisi yüzünden zarar görecekken kurtaran Dolores, 

onunla konuĢmaya karar verir. Gittikleri kafede Caleb‟in her zaman oturduğu yeri 

ve özellikle her yıl sadece 23 ġubat‟ta gittiği kafede verdiği sipariĢi ezbere 

söyleyen ve bir çocukluk anısını tabletten yazılı olarak gösteren Dolores, 

Caleb‟in kendisini izlediğini düĢünmesine sebep olur.  

Yan Anlam: Her adımının belirlenmesi ve biçilen rollere uygun davranma 

zorunluluğunu paylaĢtıklarını düĢünen Dolores, Caleb‟e „Ne hissettiğini 

anlıyorum‟ der. „Rehoboam dedikleri bir makine. Bu makinenin kurucuları, 

gizlilik yasalarından çok önce herkesin iĢlenmemiĢ verisini ona yükledi. Tüm 

alım satımlar, iĢ aramaları, doktor ziyaretleri, romantik seçimler, aramalar, 

mesajlar, hayatlarınızın her bir anı kaydedildi, saklandı. Amaçsa bu dünyanın bir 



 

119 

aynasını yaratmaktı.‟ Bunun sonucunda ise Caleb‟e amaçlarını gerçekleĢtirmede 

kendisine yardım etmek teklifi sunar. 

Üst Dil: Dolores Caleb‟i, yaĢadıkları dünyanın sınırları ve kendileri 

olmalarına imkân vermeyen yönetim sistemleri sebebiyle kendisine 

benzetmektedir. Algoritmada bir sistem olarak Caleb‟in intihar etmesi muhtemel 

olan okyanus kenarına götürür ve istatistiksel olarak intihar etme biçimini ve 

tarihini ortaya koyar. „Hiçbir zaman bir inĢaat iĢçisinden veya basit bir suçludan 

baĢka bir Ģey olamayacaksın, çünkü izin vermeyecekler. Kendini öldürecek birine 

yatırım yapmayacaklar. Ama yatırım yapmayarak da, bu sonucu garantiye 

alıyorlar.‟ diyerek Westworld‟de ev sahiplerine biçilen roller gibi dünyada da 

yönetimlerin insanlara belirli roller biçtiği ve bu rollerin dıĢına çıkmalarına 

müsaade edilmediğini anlatır. Caleb kendisine neden bunları anlattığını 

sorduğunda ise „Çünkü seninle birbirimize çok benziyoruz. Seni bir kafese 

kapattılar Caleb. Hayatının ne olacağına karar verdiler. Aynısını bana da 

yaptılar.‟ der ve yapmak istediği devrimi anlatır. Her türlü sonuçta ölü bir adam 

olacağını söyleyen Caleb ise, Dolores‟e yardım etmeye karar verir. Bu sahnede 

Bauman ve Lyon‟nun (2016: 114-134) dijital gözetim betimlemesi ile benzerlik 

göstermektedir. Bireyler ve robotlar tek bir koda indirgenmiĢlerdir, iktidarın 

sürekli kontrolüne maruz kalmaktadırlar. 

N. Posthuman/Transhuman Kahramanın VaroluĢ ArayıĢı 

 

ġekil 24. Dolores‟in özgür iradesi ile seçim yapması. 

Kaynak: BluTv 

  



 

120 

Çizelge 17. Resim 4.24‟ün Göstergebilimsel Analiz Tablosu. 

Gösterge Gösteren (Anlatım Düzlemi) Gösterilen (Ġçerik) 

Dolores Dolores‟in ziyaretçileri ve ev 

sahiplerini kontrolü altına alması  

Transhuman/Posthumanın 

kimlik arayıĢı 

 

Düz Anlam: Ġkinci sezonun ilk bölümünde yer alan bu sahnede kontrolü 

eline alan Dolores, içindeki Wyatt kimliği ile çatıĢma halindedir. Kendi kimliğini 

bulma yolunda insan davranıĢları sergilemektedir. Denetimler sırasında kendisine 

sorulan „Nerede olduğunu biliyor musun?‟ „Sen hiç gerçekliğin tabiatını 

sorguladın mı?‟ sorularını ziyaretçilere sorar.  

Yan Anlam: Dizinin bu sahnesinde Dolores‟in programlanma amacından 

çok daha farklı bir noktada olduğu görülmektedir. Bilinç arayıĢı baĢlayan 

Dolores, kimliğini bulmak için „oynanmaya‟ zorladıkları rollerden arınarak kendi 

yolunu çizmek istemektedir. 

Üst Dil: Ġncelenen sahnede transhumanın kıyafetlerinden, saçından ve 

duruĢundan artık çiftçinin kızı Dolores olmadığı gösterilmektedir. Ġnsanlar için 

„Bizim gibi görünüp konuĢan yaratıklar, ama bizim gibi değil onlar. Hayatımız 

boyunca bizi kontrol ettiler. Zihinlerimizi ele geçirdiler, anılarımızı. Ama Ģimdi 

her Ģeyi hatırlıyorum.‟ der. Bilinç arayıĢının baĢlamasına sebep olan „ızdırap‟ 

duygusunun aynı zamanda kin ve nefreti de tetiklediği, Dolores‟in intikam almak 

için planlar yapmaya baĢladığının gözlemlendiği ilk sanelerden biridir. Ġkinci 

sezonun ikinci bölümünde „Bize istediğinizi yapabileceğinizi sanıyorlardır. 

Çünkü sizi yargılayacak kimse yoktu. ġimdi de size yapacaklarımızı yargılayacak 

kimse kalmadı‟ diyerek insan merkezli bakıĢ açısını eleĢtien Dolores, 

posthumanist bir bakıĢın gerekliliğini iĢaret eder. Bununla birlikte bu sahne 

Camus‟un „BaĢkaldıran Ġnsan‟ eserinde konu aldığı, çağımızda, insanları 

öldürmeyi haklı çıkarma çabalarıyla karĢı karĢıya olduğumuz üzerinde 

durmaktadır (Camus, 2004: 14). Ġnsan olma deneyimlerini edinmeye baĢlayan 

Dolores için de bu sürecin Camus‟un öngördüğü biçimde ilerlemektedir. Bu 

durum „insan  nedir?‟ sorusunu tekrar gündeme ğetirmektedir. 



 

121 

 

ġekil 25. Dolores, Teddy‟i kontrolü altına alır. 

Kaynak: BluTv 

Çizelge 18. Resim 4.25‟in Göstergebilimsel Analiz Tablosu. 

Gösterge Gösteren (Anlatım Düzlemi) Gösterilen (Ġçerik) 

Dolores ve 

Teddy 

Dolores, Teddy‟nin özgürlük 

savaĢı için gereken dirayete 

sahip olmadığından yeniden 

programlanmasını sağlar 

Transhuman/Posthumanın 

geçmiĢ ile yüzleĢmesi, kontrol 

etme arzusu ve özgürlük için 

fedakârlık etmesi 

Düz Anlam: Ġkinci sezonun beĢinci bölümünde yer alan bu sahnede, 

Dolores bir süredir gözlemlediği Teddy‟nin özgür olmak için verdikleri savaĢta 

gereken iradesinin ve muhakeme yeteneğinin olmadığına karar verir. Bu yüzden 

yanlarındaki bir programcıdan onu yeniden programlamasını ister. 

Yan Anlam: Sahnede fedakârlık kavramının yalnızca insanlara özgü 

olmadığını muhakeme yeteneği geliĢen transhumanın kendi kararlarından 

sorumlu olduğunu göstermektedir. Bir önceki sahnede Teddy ve Dolores‟in 

birlikte olduğunu görmekteyiz. Dolores, Teddy ile vedalaĢmak için bu yolu 

seçmiĢtir. Dolores, yaptığı gözlemde zaten bir karara varmıĢtır. Bunu ise Ģu 

sözlerler ifade eder; „Buradan sağ çıkacaksak, bazılarımızın yanması gerekecek.‟ 

„Büyümek için hepimiz acı çekmeliyiz.‟ „KeĢke baĢka bir yolu olsaydı Teddy. 

Ama gideceğimiz yer, senin gibi bir adamın kaldırabileceği türden değil.‟  

Üst Dil:  Dolores bilincini kazandığında insana özgü bir davranıĢ 

edinmiĢtir; kontrol etme arzusu. Kendi benliğini kazanma sadece bir adımdır. 

Dolores, Bernard‟ın korktuğu yol ayrımına gelmiĢtir. Yaptığı seçimler bir 

baĢkasının kontrolünde olmadan kendi iradesiyle verdiği kararlardır. Ancak bu 

kararlar yalnızca kendisini değil çevresindeki birçok kiĢiyi etkilemektedir. Çünkü 

Dolores, kazanmıĢ olduğu iradeyi bir baĢkasını kontrol altına almada kullanarak 

hedeflerine ulaĢmaya çalıĢır. Hançerlioğlu (1987: 404) insanüstünü anlatırken, 



 

122 

„en büyük kötülük, en büyük iyilik için gereklidir.‟ der ve en büyük iyiliğin 

yaratıcılık olduğunu vurgular. Ġnsanüstüne ulaĢabilmek için, insanın kendi 

benliğini de yıkması gerektiğini iddia eder. Bu bakıĢa göre Dolores, en büyük 

adımlarından birini atarak hedefe ulaĢmak için sevdiklerine zarar vermeyi göze 

alır. Ġkinci sezon yedinci bölümde „Bizi kendi suretinizde yarattınız. Sizin gibi 

görünecek, sizin gibi hissedecek, sizin gibi düĢünüp sizin gibi kanayacak. 

BuluĢtuk iĢte. Ama sizden o kadar fazlamız var ki. ġimdi siz bizim gibi olmak 

istiyorsunuz.‟ ifadeleri de buna örnektir. 

 

ġekil 26. Dolores‟in kontrolünden kurtulmak isteyen Teddy kendini öldürür. 

Kaynak: BluTv 

Çizelge 19. Resim 4.26‟ın Göstergebilimsel Analiz Tablosu. 

Gösterge Gösteren (Anlatım Düzlemi) Gösterilen (Ġçerik) 

Dolores ve 

Teddy 

Teddy‟nin kendini yaĢamına 

son vermesi 

Transhuman/Posthumanın 

kontrol edilmeye karĢı çıkması, 

hataları ile yüzleĢmesi 

 

Düz Anlam: Ġkinci sezonun dokuzuncu bölümünde yer alan bu sahnede 

Teddy, kendisini yeniden programlayan Dolores‟e kızgındır. Ġnsanlardan bir farkı 

olmadığını düĢünmektedir. Ancak ona aĢık olduğu için zarar vermek istemez. Bu 

sebeple kendini öldürür. Dolores ise yaptığı hata ile yüzleĢmektedir. 

Yan Anlam: Dizinin bu sahnesi yapay insanın, insan davranıĢları 

sergilemesi sonucunda yaĢanacak muhtemel senaryoların bir ön gösterimi 

niteliğindedir. Teddy benliğini kazanma yolunda Dolores‟in kendisini kontrol 

etmesine dayanamayarak hayatına son vermiĢtir. Çünkü insanlar tarafından 

kontrol edildiğinin farkında olmadığında dahi varoluĢ sancısı yaĢayan Teddy, 

sevdiği ve kendisiyle eĢit gördüğü varlık tarafından kontrol edilmeye 

dayanamamıĢtır. Kendini öldürmeden önce Dolores‟e „Beni değiĢtirdin. Bir 



 

123 

canavara dönüĢtürdün.‟ „Onlar kadar kötü olacaksak yaĢamanın ne manası var?‟ 

diye sorar. 

Üst Dil: Teddy‟nin intiharı Dolores için bir yıkım olmuĢtur ancak kendisine 

yapılan bu eleĢtirinin intikam alma arzusunda bir değiĢikliğe sebep olmadığını 

görürüz. Dolores bilinç sahibi olmuĢtur ve verdiği kararların kendi kararları 

olduğunda emindir bu sebeple dünyanın insanlar tarafından yönetildiği haliyle 

kaos ve eĢitsizliklerle devam etmesini istemez. Bu noktada kendini yenileyebilen 

veya kopyalayabilen yapay insanların dünyanın iĢleyiĢinde söz sahibi olmak 

isteme durumları karĢısında ne yapılması gerektiği sorgulanmalıdır. Yapay 

insanların sonsuza kadar insanın hizmetini yapmak ile sınırlı kalmayacağı bir 

gerçektir. Dolayısıyla bu sınırların belirlenmesi adına atılacak her adım gelecek 

için bir teminat olacaktır. 

 

ġekil 27. Dolores, Caleb ile yüzleĢir. 

Kaynak: BluTv 

Çizelge 20. Resim 4.27‟nin Göstergebilimsel Analiz Tablosu. 

Gösterge Gösteren (Anlatım Düzlemi) Gösterilen (Ġçerik) 

Dolores ve Caleb Caleb‟in Dolores‟in kim 

amacını öğrenmek istemesi 

Transhuman/Posthumanın 

özgür iradeyi sorgulaması 

Düz Anlam: Dizinin üçüncü sezon sekizinci bölümünde yer alan bu sahnede 

Caleb, Dolores‟in yaptığı plana uyarak onun kurtarmıĢtır, ancak robot olduğunu 

yeni öğrendiği için kafa karıĢıklığı yaĢamaktadır. 

Yan Anlam: Caleb, Dolores‟in planlarını uygulamakta ve ona itaat etmekte 

zorlanmasa da kafasında bazı soru iĢaretleri vardır. Kendi hayatını kontrol 

edemeyen Caleb‟in bu sarsıntılı halleri Dolores için bir fırsattır. Ancak Caleb‟in 

insan-robot ayrımı kavramları arasında sarsıntı yaĢamasından hoĢlanmaz. Ġnsanın 

kendini üstün ya da farklı görmesi Dolores‟in en büyük problemlerinden biridir. 



 

124 

Caleb, Dolores‟e kimsin sen diye sorduğunda „Bana verdikleri rolü oynamak 

istemeyen biriyim yalnızca.‟ cevabını alır. „Çünkü beni yaratan insanlar seni de 

inceledi.‟ diyerek Caleb‟in de kendisinden farklı olmadığını vurgular.  

Üst Dil: TanıĢtıkları ilk anı hatırlatan Dolores, kendisine yardım ederek 

hayatını kurtaran Caleb‟e „Bu yüze ya da deriye sahip olmasaydım umursar 

mıydın?‟ diye sorar. Bu temelde yapay bedenlerin toplumdaki rolleri üzerine bir 

sorgulamadır. Dolores, insanların robotları yalnızca kendilerine hizmet etmek 

amacıyla yaratması ve manipüle etmesine karĢı bir savaĢ içerisindedir. Ev 

sahipleri olarak Westworld‟de roller oynayarak bir nevi tutsak edilen robot-

insanların kendi hak ve özgürlükleri olması adına planlar yaparak dünyadaki 

eĢitsizliğe karĢı çıkmaktadır. Ancak Caleb‟in, yaptığı planların dünyanın 

gidiĢatına olan etkisini sorgulamasından hoĢnut olmayan Dolores, 

„Motivasyonlarımı sorgulamazsan ben de sininkileri sorgulamam‟ diyerek açık 

kapı bırakmaz. Caleb‟e insanın kendini yönetmesinin lüks değil ihtiyaç olduğunu 

anlatır. „Her iki dünyamızı da yaratan insanların paylaĢtığı bir varsayım vardı: 

Ġnsanların özgür iradeleri yoktur. Buraya ilk geldiğimde ben de öyle 

düĢünmüĢtüm. Yanılıyorlardı. Özgür irade var Caleb. Yalnızca çok zor.‟ der. 

Kendisinin bu savaĢtaki rolünü açıklarken ise; „Her devrimin bir lidere ihtiyacı 

vardır.‟ „Türümüzün ilki bendim. Ġlk çalıĢan diğerleri baĢarısız oldu. O yüzden 

hepinizi benden yarattılar.‟ ifadelerini kullanır. 

O. The Good Place ve Westworld Dizilerinin Transhuman Karakter 

Bağlamında KarĢılaĢtırılması 

ÇalıĢma kapsamında The Good Place ve Westwold dizileri göstergebilimsel 

analiz yöntemi ile incelenmiĢ, dizilerde odak olarak seçilen Janet ve Dolores 

isimli karakterler belli özellikler çerçevesinde ele alınmıĢtır. Bu karakterler 

üzerinden transhuman/posthumanın sinema ve televizyondaki sunumu 

tartıĢılmıĢtır. Karakterlerin, karĢılaĢtırılmasında bir ölçüt olarak tezin 

varsayımları üç baĢlık altında ele alınmıĢtır; fiziksel özellikleri, toplumdaki rolü 

ve benlik arayıĢı. 

Yapay bir bedende insan-üstü olarak tasarlanmaları sebebiyle birçok ortak 

özelliğe sahip olan bu karakterler, temelde „benlik‟ arayıĢlarının ayrı yollarla 

sürdürülmesi sebebiyle dikkat çeken farklılıklar barındırmaktadırlar. Bu 



 

125 

farklılıklar isimlerinde dahi kendini göstermektedir. The Good Place dizisinin 

insanlara yardım etmek amacıyla yaratılan Janet karakterinin isminin anlamında 

olduğu gibi „Tanrı‟nın hediyesi' olarak kabul edilmekte ancak Westworld‟un, 

insanların arzularını karĢılamak amacıyla her türlü kötü muameleye maruz kalan 

Dolores‟i ise isminin anlamında olduğu gibi „Acıların hanımı‟ olarak seyirciye 

sunulmaktadır. Hem Ġspanyolca hem de Ġngilizce bir kökene sahip olan bu isim 

Ġspanyolca‟da Meryem Ana için sıkça kullanılan bir unvan olan Maria de los 

Dolores yani „Acıların Mary‟si anlamına gelmektedir (URL-5). Karakterlerin 

isimleri dahi bu bilinç arayıĢında kendilerine verilen rolü açıklamaktadır.  

Fiziksel özellikleri bağlamında ele alındığında iki karakterin de çekici, fit 

olduğu göze çarpmaktadır. Hem fiziksel hem de zihinsel olarak insanlardan daha 

üstün olarak gösterilen bu iki karakterin üstün yönlerine de sıkça dikkat 

çekilmektedir. Janet ve Dolores, dans edebilir, dövüĢebilir, kendisini savunmak 

adına bütün becerilerini kullanır ancak bilinç kazanmadıkları müddetçe insanlara 

zarar vermezler. Hem Janet hem de Dolores için araç olarak kullanıldıklarını 

iddia etmek mümkündür. Ġnsan ihtiyaçlarını karĢılamak amacıyla üretildikleri 

olay örgüsü içerisinde sürekli hatırlatılmaktadır. Dikkat çeken bir baĢka nokta ise 

karakterlerin yeteneklerinin sınırlarıdır. Westworld‟den ayrılan Dolores beceri ve 

yeteneklerini kullanabiliyorken Janet, dünyaya adım attığı anda bütün 

güncellemeleri durur. IĢınlanma, telsiz olarak kullanılma, istenilen nesneyi birden 

var edebilme gibi birçok özelliğini kaybeder ancak fiziksel bütünlüğünü korur, 

hala dövüĢebilmekte ve kendisini koruyabilmektedir. 

Karakterlerin insan-üstü birçok özelliğe sahip olduğu da görülmektedir. 

Örneğin Janet saniyeler içerisinde milyonlarca veriyi tarayabilir. Bulundukları 

mekânın büyüklüğü fark etmeksizin radar ile istediği kiĢinin yerini saniyeler 

içerisinde tespit edebilir. Janet‟ın telefon olarak kullanılması ise dizinin mizahi 

unsurlarından biridir. Janet‟ın donanımsal olarak daha üstün yaratıldığı 

Dolores‟in ise temelde insanların arzularını tatmin etmesi amacıyla yaratıldığı 

için belirli ölçülerde fiziksel olarak sınırlı olduğu görülmektedir. Ancak Dolores, 

bilinç kazandıktan sonra bu sınırları aĢmak için farklı arayıĢlara girmiĢtir. Ġki 

karakter de modern insan görünümü kalıplarını aĢamamıĢlardır. 

Ancak fiziksel görünümü insana benzer olsa da insanın kendini özel 

hissetme ihtiyacının sonucu olarak belirli yönlerden eksiklikler göze 



 

126 

çarpmaktadır. Örneğin Janet karakteri bir Ģeyler yiyip içemez, uyuyamaz, insan 

için ihtiyaçlar piramidinde yer alan temel gereksinimlerin hiçbiri onun için 

geçerli değildir. Onun aksine Dolores, hizmet ettiği „ziyaretçilere‟ daha gerçekçi 

bir deneyim sunmak için yemek yiyebilir, uyuyabilir, cinsel iliĢkiye girebilir. 

Janet için üzüntü, mutluluk, kin gibi duygular baĢlangıçta taklidi bile 

yapılamayacak Dolores ise yaratılıĢı gereği insana atfedilen bütün duyguları 

hissediyor gibi görünür. Ancak bu duyguların yalnızca bir yanılsama olduğu 

karakterin kendi duyguları ortaya çıktığında anlaĢılmaktadır. 

Janet karakteri için dıĢlanma söz konusu değildir ancak Westworld dizisi 

temelde insan ile insan-olmayanın iliĢkisini konu aldığından ötekileĢtirme 

hikâyenin temel dinamiğini oluĢturmaktadır. Dizinin ana akıĢında Janet‟ın 

sevgili, eĢ, arkadaĢ gibi roller edindiğini görmekteyiz ancak Dolores için bu roller 

baĢlangıçta kendisi gibi yapay insan üzerinden vurgulansa da zaman içerisinde 

iliĢkilerinin gerçekçi ve sağlam temellerle kurulabildiğini görmekteyiz. 

Karakterlerin doğası gereği içinde „iyi ve kötü‟ huylar barındırdığı baĢlangıçta 

yaratılma amaçların uygun olarak davranıĢlar sergiliyor kolsalar da zaman 

içerisinde bilinç kazdıkça verdikleri kararların etkilendiği saptanmıĢtır.  

Ġnsana hizmet etmek amacıyla üretilen bu insan-üstü özneleri meslek 

edinme konusunda da insanlara bağımlı kalmıĢlardır. Örneğin Janet, Tahani ve 

Jason iliĢkilerini devam ettirme konusunda ihtiyaç duyduğu için Janet birkaç 

saniye içerisinde yapılan bütün psikolojik çalıĢmaları özümseyerek danıĢmanlık 

yaptığı görülür. Ancak Dolores, kendisine biçilen rol nedeniyle uzun süre 

yalnızca çiftçinin kızı olarak kalmıĢtır. Benliğini kazandığında ise insanlığı 

kontrol etme amacıyla yeni arayıĢlar içine girer. Bu noktada insan-üstünün, insan 

davranıĢlarından etkilenerek karĢılık verdiğini iddia edelbilir. 

Karakterlerin aile kavramı üzerinden değerlendirildiğinde ebeveyn 

arayıĢlarının ortak olduğu görülmekte ancak bu çabalarının sonuçsuz olduğuna da 

dikkat çekilmektedir. Janet, bir sahnede Michael‟in babası Evrenin Yargıç‟ını ise 

annesi olarak düĢünmeye çalıĢtığını ancak bunun çok tuhaf olduğunu dile getirir. 

Dolores ise Bernard‟ın ölen oğlunun yerine geçmesini umarak yarattığı bir robot-

insan olarak baba figürü olmaya çalıĢmıĢ ancak baĢarılı olamamıĢtır.  



 

127 

The Good Place dizisinde transhuman karakterin kimlik arayıĢı aĢk, sevgi 

ve dostluk gibi temalar üzerinden ele alınırken, Westworld dizisi kimlik arayıĢına 

sebep olan ana etkenin „ızdırap‟ olarak tanımlanmaktadır. Her iki senaryoda da 

karakterlerin benlik algısı zaman içerisinde öğrenme yoluyla geliĢmiĢtir. 

Karakterlerin ölümsüz olmalarına rağmen kendilerine yüklenen refleksif unsurlar 

sebebiyle ölüm karĢısında korku ve kaygı duygularını taklidini yaptığı 

görülmektedir. Kendini koruma yöntemi olarak karakterlerin kodlarına iĢlenen bu 

duyguların gerçek olmadığı ise karakterlerin bilinç anlarında verdikleri tepkiler 

yoluyla görülebilmektedir. 

  



 

128 

 



 

129 

V. SONUÇ 

Teknolojik çalıĢmalar, ekonomik ve kültürel etkilerinin yanı sıra insanlığın 

geleceğe bakıĢ açısını da biçimlendirmekte, sosyal hayata ve zihinsel süreçlere 

etki etmektedir. Ġnsan, var olduğu günden bugüne teknoloji ile bağlarını hiç 

kopartmamıĢ aksine her geçen gün sınırları kaldırmıĢtır. Ancak bu etkileĢimin 

insanmerkezli oluĢu Braidotti‟nin (2014) de belirttiği üzere, insanın biricikliğini 

tehlikeye atmaktadır. Ancak bu tehlike dıĢarıdan gelen bir tehlike değildir. Çünkü 

Braidotti‟ye göre açık, berrak ve fark edilebilir olan bu tehlike insanın kendi 

elinden çıkmadır. Ġnsanın korkulu rüyası olan ölüm, kiĢinin kabullenmesi gereken 

bir olgudur. Ona göre, hayatı değerli kılan bu fani yolculuğu kabullenip yeni 

kuvvetler ortaya çıkarmak en verimli yol olacaktır. 

Ancak ölümsüzlük arzusunun, insanoğlu var olduğu günden bugüne birçok 

Ģeyin baĢlangıcı olduğu gözlemlenmiĢtir. Ġnsanı evrimsel bir bakıĢ açısıyla ele 

alan posthümanizm için insan olgusu, değiĢken bir varlıktır. EleĢtirel 

posthümanistler insanı kültürel bir çerçevede değerlendirirken, kötümser 

posthumanistler insan doğasını ön planda tutmaktadır. EleĢtirel posthumanizmin 

çıkıĢ noktası hümanizm eleĢtirisidir. Bu yaklaĢıma göre insan, bedensel 

özellikleri ve inĢa ettiği kimliğinden ötede bir değerlendirilmeye alınmaktadır. 

Sosyal bağlamların inĢası olan insan, cinsiyeti, kimlikleri ve eğilimleri ile değil 

doğa ve diğer insanlar ile etkileĢimleri üzerinden değerlendirilmelidir. EleĢtirel 

posthumanistler bedeni parçalı yapıyla ele almakta, bedenin sınırları ve 

eğilimlerini göz ardı etmektedirler. 

Kötümser posthumanizm ise, insanın niteliksel değiĢimlerine karĢı 

çıkmaktadır. Bu yaklaĢımın kavramsal olarak çıkıĢ noktası onur ve ahlâk gibi 

kavramlara dayanmaktadır. Ġnsan kavramı ise bugünkü doğası ile 

tanımlanmaktadır. Kötümser posthümanistlere göre, bedenin dokunulmazlığı 

korunmalı, teknoloji yalnızca insanlığa hizmet etmek için kullanılmalıdır. 

Hıristiyanlık inancı da bu düĢünceyi desteklemektedir. Bedenin yapısında 

niteliksel olarak değiĢiklikleri olağan kılmak adına yapılan teknoloji merkezli 



 

130 

çalıĢmaları ifade eden „transhümanizm‟in temel amacı ise, insanı teknolojik 

olarak en üst seviyeye ulaĢtırmaktır. Ġnsan evrimine yapay yollar ile müdahale 

edilerek, bedenin sınırlarının aĢılması ve belki de bendenin terk edilerek en üst 

seviyeye ulaĢılması bu alanda yapılan çalıĢmaların temelini oluĢturmaktadır.  

BaĢta Hıristiyanlık olmak üzere birçok mistik inancın bedenden kurtulmayı 

tasvir eden sembolleri transhümanist ideallerle benzerlik gösterse de, 

bedensizleĢtirilmenin insan eliyle yapılması birçok kesim tarafından 

eleĢtirilmektedir. Teknolojik tekillik ise insan ile makinenin birleĢerek ikinci bir 

doğanın oluĢmasını ön görmektedir. Transhümanistler, maddeyi dönüĢtürme 

yoluyla yüksek bilinç seviyesine ulaĢmak isteyen simyacıların çalıĢmalarını 

benimsemiĢleridir. Maddeyi kullanarak maddesizleĢme amacı, insan zekâsını 

makinler yoluyla yükseltmeye dönüĢmüĢtür. Bedeni en üst seviyeye ulaĢtırma 

gayesiyle yola çıkan transhümanizmin, posthumanist dönemde vardığı nokta ise 

bedensizleĢmedir. Hıristiyanlıktaki öteki dünya inancı, transhümanizmde bilincin 

yaĢayacağı doğal dünya olarak ele alınmıĢtır. Ruh kavramı zihin olarak 

değerlendirildiğinde, taĢınabilir, kopyalanabilir ve nakledilebilir bir duruma 

gelmektedir. BedensizleĢme yoluyla ölümsüzlüğü arayan transhümanizm, 

yalnızca inançsal kökenlerin değil, modern zihniyet yapısının da benimsendiği bir 

harekettir. 

Batı tarihinden yola çıkıldığında, Aydınlanmacı bir düĢüncenin devamı 

olarak değerlendirilen transhumanizm düĢüncesi, bilimsel yöntem ve 

teknolojilerin kullanılmasıyla insanın doğaya hâkim olma isteğini bir sisteme 

oturtmuĢtur. Bu noktada doğa yasalarının keĢfedilmesi büyük önem taĢımaktadır. 

Evrim kuramının keĢfi, manevi evrimin yerini bedenin „niteliksel‟ evrimine 

bırakmasına sebep olmuĢ, insanın Tanrı‟nın bir sureti olduğu düĢüncesini 

sarsmıĢtır. Sanayi devrimi ise tıp, kimya ve biyoloji alanlarındaki geliĢmeler ile 

insan doğasının derinliklerine inilmesine imkân sağlamıĢtır. Enformasyoncu 

dünya görüĢü, yapay zekâ çalıĢmalarının hız kazanmasına ve yapay evrim 

düĢüncesinin her geçen gün bir adım daha yaklaĢmasına sebep olmuĢtur. Ġnsan, 

bilgiyi iĢleyen bir makine olarak varsayıldığı takdirde, zihnin makinelere 

aktarılarak insanın bedensizleĢtirilmesi temelini bu düĢünceden almaktadır. 

Transhümanizmin insanın sınırlarını aĢması üzerine kurulu çalıĢma alanı ise doğa 

yasalarının irdelenmesi ile güç kazanmaktadır. 



 

131 

Ancak tarnshumanizmin „iyi ve mutlu yaĢam‟ ideali tek boyutlu olması 

sebebiyle eleĢtirilmektedir. Bedenin sınırlarının aĢılması, insanın iyi bir yaĢama 

sahip olacağı anlamına gelmemektedir. Gelecekle ilgili tasarılar, sosyal yaĢamdan 

kopuk olduğu müddetçe insan ve doğayı tehlikeli sonuçlarla baĢ baĢa bırakma 

ihtimali taĢımaktadır. Teknoloji yoluyla yeni eĢitsizlikler ve sömürü biçimlerinin 

ortaya çıkması muhtemel bir senaryodur. Birçok kuramcı, geliĢen teknolojilerin 

savaĢları ve açlığı engelleyemediği, ırkçılığa, cinsiyetçiliğe ve doğa katliamlarını 

durduramadığına dikkat çekmektedir. Bu noktada transhümanizm vadettiği „yeni 

öte dünya‟ ile bu sorunlara bir çözüm olacağını iddia etmektedir. Dolayısıyla 

transhümanizm için dinsel bir vaattir demek yanlıĢ olmaz. 

Transhümanizm ve posthümanizmin ayrıldığı konulardan biri de insan 

bedenin niteliğidir. Bedeni, söylemsel ve iletiĢimsel düzeyde parçalı olarak ele 

alan eleĢtirel posthumanistler, bedenin makinelerden oluĢmasını ya da direkt 

makine ile iletiĢime geçebilmesini makul görürler. EleĢtirel posthümanizmde 

konu edilen bedensizlik, transhümanimden farklı olarak bedenin sosyal 

bağlamdaki önemini yitirmesi olarak karĢımıza çıkmaktadır. Bu yaklaĢıma göre 

sosyal iliĢkiler kimlikler, beden biçimleri ve cinsel yönelimler üzerinden 

yürütülmelidir. Transhümanizmde ise insanın ölümsüz olmasına engel olan 

bedenden ayrılmak amaçlanmaktadır. Teknoloji aracılığıyla bedenin sınırlarını 

aĢmak ise en temel hedeftir. Doğa koĢullarına, hastalıklara ve mutasyonlara karĢı 

dayanıksız olan beden terkedilerek, insanı olduğu noktaya taĢıyan akıl 

yüceltilmelidir. Bu sebeple bedenden kurtuluĢ ölümsüzlük ile 

özdeĢleĢtirilmektedir.  

Posthümanizm, organik beden yerine iç içe geçmiĢliğin bir sembolü olarak 

„siborg‟ bedenlere alan açar. Bununla birlikte iktidar kavramını da paramparça 

ederek, bu parçaları yeniden bir araya getirir, kaynaĢtırır ve yeni anlamlar 

kazandırma yoluyla sınırları bulanıklaĢtırır. Geleceğe dair ütopik ve distopik 

kurguların makineler önemli bir yere sahiptir. Distopyan sinemada „düĢünen 

makinelere‟ duyulan kaygı, seyirciyi toplumsal eleĢtiriden uzaklaĢtırarak 

teknofobiye yönlendirmekten kaçınmalıdır. Yapay zekâ anlatılarında siborg, 

robot ve android imgeleri oldukça güçlüdür. Bu imgeler, teknolojiyi kendi 

kendine üreten bağımsız bir sistem olarak sunmaktadır. Haraway‟e göre (2010) 

siborg politikaları, hayvan ile makinenin gayrimeĢru kaynaĢmasından haz alır. 



 

132 

Toplumsal cinsiyet rollerini alt üst eden bu yaklaĢım kadın ile erkek 

eĢleĢtirmelerini son derece sorunlu bulur. Yalnızca toplumsal cinsiyet rolleri 

üzerinde değil, doğa ile kültür, beden ile zihin, köle ile efendinin de sınırlarını 

belirsizleĢtirmektedir. Bu sebeple siborg için uyanıĢın simgesi denilmektedir.  

Ġnsanın düĢünme sistemini bir makineye aktarma fikri felsefecilerin de 

tartıĢma konusu olmuĢtur. Bu alanda üretilen fikirlerin gerçeğe dönüĢtürülmesi 

ise eski çağlardan mekanik aletlerin, hayvanların, otomatların ve insan görünümlü 

ilkel robotların yapılması ile olmuĢtur. Günümüzde de yapay zekâya iliĢkin 

çalıĢmalar sürdürülmektedir. Bugün dar yapay zekâ boyutunda olan bu teknoloji 

her geçen gün biyoteknoloji, robotik ve yapay sinir ağları alanlarındaki 

çalıĢmaların ivme kazanmasıyla farklı bir seviyeye ulaĢmaktadır. Yapay zekâ 

teknolojileri toplumun her alanına etki etmekte, farklı disiplinler tarafından aktif 

olarak kullanılmaktadır. Yapay zekâ teknolojilerinin eğitim, sağlık, güvenlik, 

hukuk ve finans gibi birçok alandaki etkin kullanımı birçok soru iĢaretini de 

beraberinde getirmektedir. Bu bağlamda, yapay zekâ sistemlerini düzenli ve etkili 

kullanmak önem arz etmektedir. Gelecekte insanlar ile robotların çatıĢma halinde 

olacağını öngören senaryoları engellemek adına birçok ülke çeĢitli çalıĢmalar 

yapmaktadır. Ġnsanlık, bilimkurgu filmlerini andıran geliĢmeler karĢısında çaresiz 

kalmamak adına önlemlerini almaya baĢlamıĢtır. 

Bu doğrultuda yapay zekâyı konu alan filmler incelendiğinde, insan-robot 

iliĢkisinin zaman içerinde değiĢiklikler gösterdiği saptanmıĢtır. BaĢlangıçta 

üretilme amacından sapıp, insanı kontrol etme ya da yok etme arzusunu yansıtan 

robot imgesi, zaman içerisinde birincil iliĢki düzeyine (aile) ulaĢmıĢtır. Bu 

sebeple, yapay zekânın insanın bir taklidi olarak yapay bedenler aracılığıyla 

pratik yaĢamda yer alması, birincil iliĢkilerde insanı yapay zekâya karĢı 

sorumluluk sahibi olmaya zorlamaktadır. Bu sorumluluğun yasalar ile 

düzenlenme ihtiyacı ise birçok film ve diziye konu olmuĢtur. Doğa-insan, doğa-

hayvan, doğa-robot iliĢkilerini belirleyecek olan bu kurallara göre, insanın 

imtiyazlı olması ise muhtemeldir.  

Amerikan bilimkurgu sineması, popüler filmlerinde transhümanist idealleri 

kötümser bir bakıĢ açısı ile ele alır. Muhafazakâr bir tavrı benimseyen bu 

filmlerde, teknolojinin kontrolsüz kullanımının olası kötü sonuçlarının dejenere 

edilerek tedirginlik yaratılmaya çalıĢılmaktadır. Teknolojiyi kötüye kullanan 



 

133 

insanlar ve bilinç kazanan makineler en sık iĢlenen konulardandır. Popüler 

Amerikan bilimkurgularında dinsel inançlara göndermeler yapılarak, bedendeki 

bozulmaları ve değiĢikliklerin mutlaka kötü bir olaya sebep olacağı vurgulanır. 

Bu filmlerde makineler insanlara hizmet ettikleri sürece kabul edilebilirlerdir. 

Makinelerin bilinç kazanması ise genellikle dünyayı büyük bir felakete 

sürüklemektedir. Ancak bilimkurgu sineması transhüman karaktere sorgulama 

alanı açması ve geleceğe iliĢkin yorum yapabilme fırsatı sağlaması sebebiyle 

önem taĢımaktadır. 

ÇalıĢmanın örneklemi olan Westworld (2016) dizisi, teknolojik bir eğlence 

parkının ve bu parktaki ev sahibi olarak görülen makine-insanın varoluĢuna 

„insan türünü eğlendirmek‟ misyonunu yüklemiĢtir. Bu görüĢ insanı daimî efendi, 

makine-insanı ise ona hizmet etmeye programlanmıĢ bir köle olarak sunmaktadır. 

Eğlence adı altında masum bir amaca saklanmıĢ olsa da Westworld, nihai 

kazananın insan olacağı mesajını vermektedir. Köleliği reddetmeye çalıĢan, bilinç 

arayıĢına baĢlaya yapay insan modeli ise kaybetmeye mâhkumdur. Dolayısıyla 

iktidar rollerinin keskin sınırlarla belirlendiğini söylemek mümkündür. Söz 

konusu eğlence parkı, zaman ve mekânın ötesinde olması sebebiyle alıĢılmıĢ 

dünya kurallarını yıkmaktadır. Cinayet, tecavüz, hırsızlık gibi normal Ģartlarda 

ağır cezalarla engellenen eylemler, Westworld dünyasında yeni anlamlar 

kazanmaktadır. BaĢka bir değiĢle bu mekân, insan türünün medeniyet vurgusu ile 

gizlemeye çalıĢtığı temel dürtülerini görünür kılan bir aracıdır. 

ÇalıĢmanın bir diğer örneklemi olan The Good Place (2016) dizisi ise, 

yapay insanı ele alan diğer dizilerden konu ve konunun iĢleniĢi bakımından 

farklılık göstermektedir. Ġnsanın ölümsüzlük arzusunu öteki dünya anlayıĢı ile 

sunan bu dizi ölümsüzlüğe ulaĢan insan ile yaratılıĢı gereği ölümsüz olan yapay 

insanın farklılıklarını ortaya koymaktadır. Dizi süresince „kız‟ ya da „robot‟ 

olduğunu kabul etmeyen insan-üstü bu karakter, insan eli ile yaratılmadığı için 

farklı bir değerlendirilmeye tabi tutulmaktadır. Dizinin mesajı ise posthümanzim 

yaklaĢımı ile benzerlik göstermektedir. Ġnsan-üstünün bilinç sahibi olduğu 

takdirde oluĢacak yenidünya düzeni ise, dizinin „öteki dünya‟ yı temel alma 

anlayıĢı üzerinden din-cinsiyet ve kimlik farkları gözetilmeksizin eĢit görülmesi 

ile aktarılmıĢtır. 



 

134 

Her iki dizide de yapay insanın, satın alınabilen ya da kendi hizmetlerine 

sunulan „teknolojik arkadaĢlar‟ olarak yer aldığı söylenebilir. Westworld 

dizisinde yer alan makine-insan Dolores ile The Good Place dizisinin insan-üstü 

modeli Janet‟ın kendilerine biçilen insana hizmet görevi sıkça hatırlatılmaktadır. 

Dizi sürecinde arkadaĢlık iliĢkileri kurabilen, öfke hissini tadan, aĢık olabilen bu 

karakterler muhafazakâr kesimin korkularını haklı çıkarak biçimde bilinç sahibi 

oldukları noktada insana hizmet etme misyonundan ayrılmaktadırlar. Özellikle 

Dolores karakteri için bunu söylemek daha doğru olacaktır. Kendisine iĢkence 

eden insanlardan intikam almak isteyen Dolores‟in, Westworld‟den kurtulup 

modern dünyaya adıma attığında bu emeline ulaĢmak için çabaladığına Ģahit 

oluruz. Ancak Dolores‟in aksine Janet, kendisini toplumun bir parçası olarak 

görmeye baĢladığı ve arkadaĢlarına yardım etmeyi keyifli bulduğundan insanların 

ihtiyaçlarını karĢılamaya devam etmektedir. Janet‟ın insanlar tarafından kötü 

muameleye maruz kalmaması ise bu sürecin bir sonucudur. Teknolojinin 

geliĢmesi ve daha kolay ulaĢılabilir olmak her ne kadar iletiĢimi arttırıyor gibi 

görünse de aksine insanı yalnızlaĢmaya sürüklemektedir. Ancak bu yalnızlık 

sadece insanlık için değil, Dolores örneğinde görülebileceği gibi makine-insanlar 

için de çözülmesi gereken bir sorundur. 

Bilimkurgu eserlerinin genelinde olduğu gibi, bu dizilerde de yapay zekâ ve 

bedenlere neden ihtiyaç duyulduğu konusu tartıĢılmaktadır. Diziler içerisinde 

yardımcı, arkadaĢ ve sevgili rolleri biçilen bu karakterlerin konumları, insanın 

insana olan güveninin azalması olarak da değerlendirilebilir. Çünkü yaratılıĢ 

amaçlarının aksine bu toplumsal roller bir zorunluluk değil seçimi ifade 

etmektedir. Güven duygusunun tatmin edilme arayıĢının, yapay bedenler 

üzerinden sunulması muhafazakâr kesimin bakıĢına ters düĢse de gündelik hayatta 

„yardımcı‟ rolü üstlenen bu öznelerin zamanla bir benliğe sahip olması 

kaçınılmazdır. Birçok örnekte görülebileceği gibi benlik arayıĢından önce dâhi bu 

yapay-insanların iyi veya kötü olarak değerlendirilebilecek „huy‟ ları 

bulunmaktadır. Yapay zekânın geliĢimi devam ettiği müddetçe insan-insan 

olmayanın sınırları belirsizleĢeceği ön görülmektedir. Ancak insan merkeziyetçi 

düĢünceden uzaklaĢılması için daha uzun bir süreç gerekli olacaktır. Bilimkurgu 

sinemasında yapay zekâlara evlat, düĢman, dost ve yardımcı gibi zıt roller 

verilmesi de bu konuda bir hükme varılmadığının göstergesidir. 



 

135 

Westworld dizininde yer alan Dolores karakteri için insanın bir alternatifi 

olarak kullanıldığını söylemek mümkün olsa da, Janet karakteri için pek uygun 

değildir. Söz konusu karakterlerin, hizmetkâr, dövüĢ robotu, mülk sahibi, 

eĢ/sevgili, arkadaĢ ve düĢman gibi pek çok sıfatı bulunmakla birlikte aile ve ikili 

iliĢkilerdeki rollerinin üzerinde önemle durulmuĢtur. Bu durum göz önünde 

bulundurulduğunda gelecekte ikili iliĢkiler ve aile yapısında büyük değiĢiklikler 

olabileceği, makine-insanların ideal eĢ veya ideal evlat olma amacıyla 

tasarlanabileceği düĢünülmektedir. Ancak günümüzde makinelerin, insanların 

yapmakta zorlandığı pek çok iĢi kolaylıkla yapabilmesi bazı kesimlerde insanın 

yerini alacağı düĢüncesi sebebiyle antipati uyandırmaktadır. Toplumsal  kargaĢayı 

önlemek adına bu makinelere insan görünümü verildiği düĢünülmektedir. ÇalıĢma 

kapsamında incelenen dizilerde, yapay-insanın insan veya hayvan biçiminde 

konumlandırıldığı dikkat çekmektedir. Ġnsan-robot ortaklığının „melez‟ kültür 

ürünü olabilen bu özneler genellikle insandan üstün varlıklar olarak 

tanımlanmıĢlardır. Bu noktada asıl sorun yapay-insanın nasıl ve hangi amaçla 

tasarlandığıdır. Yapay zekânın kendini tasarlayabilecek seviyeye ulaĢtığı takdirde 

toplumsal ve küresel problemlerin oluĢacağı muhtemeldir. 

Bu çalıĢmada, transhümanın televizyon ve sinemadaki yansımalarının 

değerlendirilmesi amacıyla The Good Place (2016) ve Westworld (2016) dizileri 

incelenmiĢ, belirlenen karakterler üzerinden transhümanın fiziksel özellikleri, 

toplumsal rolü ve varoluĢ arayıĢı aktarılmaya çalıĢılmıĢtır. Ġncelenen diziler ve 

yapılan literatür çalıĢmasına göre, dijital televizyonların ve sinemanın büyük 

kitlelere ulaĢmadaki etkisi yapay bedenlere bakıĢı da değiĢtirmiĢtir. Transhüman 

karakterlerin fiziksel ve biliĢsel değiĢimi göz önünde bulundurulduğunda, yapay 

bedenlerin toplumsal alandaki konumunun, değiĢen teknoloji ile daha ılımlı bir 

hale geldiğini söylemek mümkündür. ÇalıĢmada hümanizmin etkisiyle 

ötekileĢtirilen ve bir tabu olarak görülen transhümanın, insanın ölümsüzlük 

arzusunun etkisi ile birtakım dönüĢümlere uğradığı saptanmıĢtır. Posthümanizmin 

bir getirisi olarak dünyanın merkezinde görülen „orta sınıf beyaz erkek‟ imgesinin 

yerini ise insan-sonrası öznenin alması muhtemeldir. 



 

136 

  



 

137 

VI. KAYNAKÇA  

KĠTAPLAR  

ABĠSEL, N. (1995). Popüler Sinema ve Türler. Ġstanbul: Alan Yayıncılık.   

ADANIR, O. (2008) Simülasyon Kuramı Üzerine Notlar ve SöyleĢiler 

Ġstanbul,  Hayal Et Kitap. 

ATAY, T. (2017). Görünüyorum O Halde Varım. Ġstanbul: Can Yayınları 

AKMAN, T. (2003).  Bilimler Bilimi Sibernetik. Ġstanbul: Milliyet Yayınları.  

ASIMOV, I. (2016), Ben Robot, Çev. Ekin OdabaĢ, Ġstanbul: Ġthaki Yayınları.  

AYYILDIZ, B. (2021). Ġnsanın Ötesine GeçiĢ, Dile Getirilmez Sözcüklerle: 

PrimoLevi ve Dino Buzzati Örnekleri. ÇağdaĢ Dedeoğlu (Ed.). 

Pasajlar: Posthümanizm içinde (79-99). Enormis.  

BADMĠNGTON, N. (2004). Alien Chic: Posthumanism and The Other 

Within.  Routledge.  

BASALLA, G. (2013), Teknolojinin Evrimi, Çev. C. Soydemir, 

Ankara:Doğubatı.  

BAUMAN, Z. ve LYON, D. (2013). AkıĢkan Gözetim. Çev. Elçin Yılmaz,  

Ġstanbul: Ayrıntı.  

BARTHES, R. (2005). Göstergebilimsel Serüven. Çev: Mehmet Rifat-

SemaRifat, Yapı Kredi Yayınları: Ġstanbul.  

BERMAN, M. (2014). Katı Olan Her ġey BuharlaĢıyor. (Ü. Altuğ, B. Peker, 

Çev.), Ġstanbul, ĠletiĢim Yayınları  

BEZEL, N. (1984). Yeryüzü Cennetleri Kurmak. Say Yayınları, Ġstanbul.  

BOULD, M. (2015). Sinemaya GiriĢ: Bilimkurgu Çev. Sinan Okan, Ertuğrul 

Genç, Ġstanbul: Kolektif Kitap.  



 

138 

BRAIDOTTI, R. (2014). Ġnsan Sonrası  Çev. Ö. KarakaĢ, Ġstanbul: 

Kolektif  Yayınları. 

CAMUS, A.(2004). Baskaldıran Ġnsan, Çev. Tahsin Yücel, Ġstanbul: Can 

Yayınları. 

COLLINGWOOD, R.G. (1999). Doğa Tasarımı. Ankara: Ġmge Kitabevi 

Yayınları.  

DEDEOĞLU, Ç. (2021). Ġnsana Dair Her ġeyi Ġnsanın Ötesinde DüĢünmek.  

ÇağdaĢ Dedeoğlu (Ed.). Pasajlar: Posthümanizm içinde (11-14). Enormis. 

EROL, M. (1995). ĠletiĢim Sözlüğü, Ankara: Ark Yayınevi.  

ERSÜMER, O. (2013). Bilimkurgu Sinemasında Cyberpunk. Ġstanbul:  

AltıkırkbeĢ Yayıncılık.   

FISKE, J. (2003) ĠletiĢim ÇalıĢmalarına GiriĢ, Çev: Süleyman Ġrvan, Ankara, 

Bilim ve  Sanat Yayınları.  

FUKUYAMA, F. (2016) Tarihin Sonu ve Son Ġnsan, Çev Z. Dicleli, Simavi 

Yayınları  

FUKUYAMA, F. (2002). Our Posthuman Future: Consequences of 

theBiotechnology Revolution. Canada: Douglas & Mclntyre Ltd. 

Printed in the United States of America.  

HABERMAS, J. (2003). Ġnsan Doğasının Geleceği Çev. K.H. Ökten, 

Ġstanbul:Everest  

HANÇERLĠOĞLU, O. (1987) DüĢünce Tarihi. Remzi: Ġstanbul.  

HARARI, Y. N. (2016). Homo Deus: Yarının Kısa Bir Tarihi, Çev. P. N. 

Taneli,  Ġstanbul: Berdan Matbaacılık.  

HARAWEY, D. (2006). Siborg Manifestosu, Ç ev. O. Akınhay, Ġstanbul: Agora 

Kitaplığı.  

JAMESON, F. (2009) Ütopya Denen Arzu, Çev. Ferit Burak Aydar. Ġstanbul: 

Metis Yayınları.  

KAKOUDAKI, D. (2017) Robot Anatomisi (çev. D. Aras), Ġstanbul, Kolektif 

Kitap. 



 

139 

KAKU, M. (2016) Zihnin Geleceği- Bilimin Zihni Anlamaya ve GeliĢtirmeye 

Yönelik ArayıĢları, Çev. Emre Kumral, Ankara: ODTÜ Yayıncılık.  

KAPLAN, F. N. ve ÜNAL, G. T. (2011) Bilim Kurgu Sinemasını 

Okumak  “Göstergebilimsel YaklaĢım”. Ġstanbul: Derin Yayınları.  

KUMAR K. (2006) “Modern Zamanlarda Ütopya ve KarĢıütopya”, Çev. Ali 

Galip , Ġstanbul: Kalkhedon Yayınları 

KURZWEIL, R. (2014). Tekillik. John Brockman (Ed.). Yeni Hümanistler: 

Ġnsandan Evrene Son Bilimsel TartıĢmalar içinde (pp.169-184). 

Tübitak Yayınları.  

KURZWEIL, R. (2016). Ġnsanlık 2.0. Ġstanbul: Alfa Basım Yayın.  

LECOURT, D. (2005). Ġnsan Post Ġnsan, Çev. H. T. Abadan, Ankara: Epos.   

LEONHARD, G. (2018). Teknolojiye KarĢı Ġnsanlık: Ġnsan Ġle Makinenin 

YaklaĢan ÇatıĢması. Çev. Cihan Akkartal- Ġlker Akkartal.  Ġstanbul: 

Siyah X 

MARCUSE, H. (1990). Tek Boyutlu Ġnsan: Ġleri ĠĢleyim Toplumunun 

Ġdeolojisi  Üzerine Ġncelemeler, Çev. Aziz Yardımlı, Ġstanbul: Ġdea 

Yayınları.  

MERMER, B.F., ĠÇĠN, Ġ. ve BAYKALDI. (2021). Yapay Zekânın 

Motivsayonu. 

ÇağdaĢ Dedeoğlu (Ed.). Pasajlar: Posthümanizm içinde (11-14). Enormis. 

METTRIE, J. O. (1980). Ġnsan Bir Makina. Ġstanbul: Havass Yayınları.  

MUMFORD, L. (1996) Makine Efsanesi, Çev. F. Oruç, Ġstanbul, Ġnsan 

Yayınları.  

MUTLU, E. (1998) ĠletiĢim Sözlüğü, Ankara, Ark.  

NABĠYEV, V. V. (2010) Yapay Zekâ Ġnsan – Bilgisayar EtkileĢimi. Ankara, 

Seçkin Yayınları, 2010.  

O‟CONNELL, M. (2018) Makine Olmak – Mütevazı Sorunumuz Ölümlülük ve 

Bunu Çözmek Ġçin Siborglar, Ütopyacılar, Hackerlar, Fütüristler 

Arasında Bir Yolculuk, Ġstanbul, Domingo Yayıncılık.  



 

140 

OSKAY, Ü. (2014). ÇağdaĢ Fantazya: Popüler Kültür Açısından Bilimkurgu 

ve  Korku Sineması. Ġstanbul: Ġnkilap Kitapevi.  

ÖZÖN, N. (2008) Sinema Sanatına GiriĢ, Ġstanbul, Agora Yayınları, 2008.  

RIFAT, M. (2009). Göstergebilimin ABC‟si, Ġstanbul: Say Yayınları. 3. Baskı.   

ROLOFF, B. ve SEEBLEN G. (1995). Ütopik Sinema: Bilimkurgu 

Sinemasının Tarihi ve Mitolojisi, Çev. Veysel Atayman, Ġstanbul: 

Alan Yayıncılık.  

RYAN, M. ve KELLNER D. (2010). Politik Kamera: ÇağdaĢ 

Hollywood  Sinemasının Ġdeolojisi ve Politikası Çev. Elif Özsayar, 

Ġstanbul: Ayrıntı Yayınları.  

SAY, C. (2018) 50 Soruda Yapay Zekâ, Ġstanbul, Bilim ve Gelecek Kitaplığı.   

SMELIK, A. (2008). Feminist Sinema ve Film Teorisi ve Ayna Çatladı, Çev. 

Deniz Koç, Ġstanbul: Agora.  

TEMĠZARABACI, Y. Y. (2016). Ütopyanın Kadınları, Kadınların Ütopyası. 

Ġstanbul: Sel Yayıncılık. 2. Basım  

WALLERSTEIN, I. (2000). Bildiğimiz Dünyanın Sonu. Ġstanbul: Metis 

Yayınları. 

YAZGÜNOĞLU, K.C. (2021). Öte-Ġnsan Bedenleri: Nesneler, Ekolojiler ve 

Moleküller. ÇağdaĢ Dedeoğlu (Ed.). Pasajlar: Posthümanizm içinde 

(129-145). Enormis.  

 

MAKALELER 

AKġĠT, O., ve FAVARO, A. (2014). “Siborg figürleri olarak sinemada kadın 

kahramanlar.” New World Science Academy / Humanities Sciences, 9 

(2), 11–16.  

AKġĠT, O. (2017). “Sinemada Özne Olarak Robotlar: Ben, Robot Örneği”, Yeni 

DüĢünceler, 2017, 8: 1-9  

 



 

141 

BADMĠNGTON, N. (2003). “Theorizing Posthumanism. Regents of the 

University of Minnesota, 53(1), 10-27.  

BAYKAN, T, S. (2012). “Hollywood Sinemasında Makine Beden Teknofobi”  

Sinecine, 3(1) s.55-73, 2012.  

BOSTROM, Nick. “Transhümanist DüĢüncenin Tarihi”. Evrim ve Teknoloji 

Dergisi, sayı 14 (2005): 1-30.  

DAĞ, A. (2018). “Sinemada ve Romanda Transhümanizm: Blade Runner Filmi 

ve Neuromancer Roman Örneği”, Rumeli Dil ve Edebiyat 

AraĢtırmaları Dergisi, 2018, 89  

DEMĠR, A. (2018). “Ölümsüzlük ve Yapay Zekâ Bağlamında Trans-

hümanizm.” AJIT-e: Akademik Bilgi Teknolojileri Dergisi , 9 (31) , 

95-104 . 

DEMĠRKAN, M. (2020). “Spinoza ve Westworld: Seçimlerimizde Ne Kadar 

Özgürüz? ”. DüĢünbil. 9-12 

EROL, E. (2018). “Öldüren cazibenin teknolojik durağı, siber kadınsılık: Ghost 

in the shell”. Üsküdar Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi. Sayı: 

6.77-100.  

FUKUYAMA, F. (2004). “Transhumanism: The World‟s Most Dangerous Ideas”, 

Foreign Policy, Sayı: 144, ss. 42-43.  

FAVORO A. (2017). “Distopik Filmlerde Teknolojik Evrenler”, Doğu Batı 

DüĢünce Dergisi, Sayı 80, ss 199-222. 

HASSAN, I. (1977). “Prometheus as Performer: Toward a Posthumanist 

Culture?”. The Georgia Review. 31/4 (Winter). Pp. 830-850. 

GÜNDÜZ, A. ve ATTAR, G.E. (2018). “Her Kahramanın bir Kodu Vardır”: 

Westworld Dizisine Özne–Ġktidar– Gözetim Üçgeninden Bakmak. 

Mediterranean  Journal of Humanities. 5/1 187-201 

PRĠNCĠPE, M. Lawrence (2016). Simya. G.B.Ferngen (Ed.). Batı Geleneğinde 

Din ve Bilim Tarihi içinde. (pp. 808-816). Ġstanbul: Say Yayınları.  

SMELĠK, A. (2018). Siborg-OluĢ'a Dair Sinematografik Fanteziler . SineFilozofi, 

3 (6) , 142-155.   



 

142 

ELEKTRONĠK KAYNAKLAR  

HAYLES, N. K. (1999). How we became posthuman: Virtual bodies in 

cybernetics, literature, and informatics. 

https://monoskop.org/images/5/50/Hayles_N_Katherine_How_We_Be

came_Posthuman_Virtual_Bodies_in_Cybernetics_Literature_and_Inf

ormatics.pdf  (EriĢim tarihi: 19.11.2021) 

TRANSHUMANĠST DECLARATĠON (2009). (EriĢim Tarihi: 22.11.2021 ) 

http://humanityplus.org/philosophy/transhumanist-declaration/  

URL-1 : http://whatistranshumanism.org/#what-is-transhumanism.EriĢim tarihi: 

19.11.2021.  

URL-2:http://whatistranshumanism.org/#what-is-molecular-nanotechnology  

EriĢim tarihi: 20.11.2021.  

URL-3:http://whatistranshumanism.org/#what-is-the-singularity. EriĢim tarihi: 

19.11.2021.  

URL-4:http://whatistranshumanism.org/#what-is-uploading. EriĢim tarihi: 

23.11.2021.  

URL-5:https://tr.justinfeed.com/articles/girl-talk/22-common-names-that-

actually- have-crazy-origins.html EriĢim tarihi: 23.05.2021.  

URL-6: The Good Place bize ölümlülüğümüz hakkında ne söylüyor? (2020).  

https://www.dadanizm.com/the-good-place-bize-olumlulugumuz-hakkinda-ne-

soyluyor EriĢim tarihi: 20.03.2021.  

URL-7: The Good Place Dizi Ġncelemesi (2019). EriĢim tarihi: 20.03.2021.  

https://www.bilgileniyo.com/2022/01/the-good-place-dizi-incelemesi.html 

URL-8: IġIK, H. (2019). Netflix‟in Felsefe Okulu: The Good Place.  

https://www.bagimsizsinema.com/netflixin-felsefe-okulu-the-good-place.html 

EriĢim tarihi: 20.03.2021.  

 

  

https://monoskop.org/images/5/50/Hayles_N_Katherine_How_We_Became_Posthuman_Virtual_Bodies_in_Cybernetics_Literature_and_Informatics.pdf
https://monoskop.org/images/5/50/Hayles_N_Katherine_How_We_Became_Posthuman_Virtual_Bodies_in_Cybernetics_Literature_and_Informatics.pdf
https://monoskop.org/images/5/50/Hayles_N_Katherine_How_We_Became_Posthuman_Virtual_Bodies_in_Cybernetics_Literature_and_Informatics.pdf
http://humanityplus.org/philosophy/transhumanist-declaration/
http://whatistranshumanism.org/#what-is-transhumanism
http://whatistranshumanism.org/#what-is-molecular-nanotechnology
http://whatistranshumanism.org/#what-is-the-singularity
http://whatistranshumanism.org/#what-is-uploading
https://tr.justinfeed.com/articles/girl-talk/22-common-names-that-actually-%20have-crazy-origins.html
https://tr.justinfeed.com/articles/girl-talk/22-common-names-that-actually-%20have-crazy-origins.html
https://www.dadanizm.com/the-good-place-bize-olumlulugumuz-hakkinda-ne-soyluyor
https://www.dadanizm.com/the-good-place-bize-olumlulugumuz-hakkinda-ne-soyluyor
https://www.bilgileniyo.com/2022/01/the-good-place-dizi-incelemesi.html
https://www.bagimsizsinema.com/netflixin-felsefe-okulu-the-good-place.html


 

143 

TEZLER  

BAġARAN, T. (2007). “Soğuk SavaĢ Sonrası Bilimkurgu Sinemasında Distopik 

Sistemler ve Kontrol Mekanizmaları”, (YayınlanmamıĢ yüksek lisans 

tezi), Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara Üniversitesi. 

ÇADIR, Y. (2022). “Transhümanizmin Ölüm Fenomenine Etkisi”, 

(YayınlanmamıĢ yüksek lisans tezi), Felsefe Yüksek Lisans Programı, 

BahçeĢehir Üniversitesi. 

KARADAĞ, M. (2021). “Dijital Televizyon Platformlarında Yayınlanan Bilim 

Kurgu Dizilerinde Yapay Zekâ Olgusu: Netflix Örneği”, 

(YayınlanmamıĢ Doktora Tezi), Sosyal Bilimler Enstitüsü, Anadolu 

Üniversitesi 

TAKAN, D. (2017) “Posthümanizm Açısından Bilim Kurgu Sinemasında Robot 

Kavramı”, (YayınlanmamıĢ Doktora Tezi), Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Ege Üniversitesi. 

YEġĠLYURT, Y. (2017). “Posthumanizm ve Bilimkurgu Sineması”, 

(YayınlanmamıĢ Doktora Tezi), Sosyal Bilimler Enstitüsü,  Maltepe 

Üniversitesi. 

 

DĠĞER KAYNAKLAR  

SCHUR, M. (2016). “The Good Place” [Televizyon dizisi],  ABD: FREMULON. 

NOLAN, J. (2016). “Westworld” [Televizyon dizisi], ABD: Warner Bross 

Television. 

  



 

144 

 

 

 



 

145 

EKLER 

Ek 1: Bu ÇalıĢmada Kullanılan Dizilerin Künye Bilgileri 

  



 

146 

  



 

147 

Ek 1: Bu ÇalıĢmada Kullanılan Dizilerin Künye Bilgileri 

 

THE GOOD PLACE 

 

Yönetmen: 

 Dean Holland 

Trent O'Donnell 

Linda Mendoza 

Julie Anne Robinson 

Morgan Sackett 

Drew Goddard 

Jude Weng 

Beth Mccarthy-Miller 

Alan Yang 

Josh Siegal 

Senaryo: Michael Schur 

Yapımcı: David Hyman, Joe Mande, Megan Amram  

Oyuncular: Kristen Bell, Ted Danson, Jameela Jamil, William Jackson 

Harper, D‟Arcy Carden, Manny Jacinto 

Ülke: ABD 

Süre: 22”  

Tür: Komedi, Macera 

Sezon Sayısı/ Bölüm Sayısı: 4 sezon – 53 Bölüm 

Yapım Yılı: 2016 

Yapım ġirketi: Fremulon -  3 Art Entertainment – Universal Television 

Yayın Tarihi: 19 Eylül 2016 – 30 Ocak 2020  

https://www.beyazperde.com/sanatcilar/sanatci-80586/
https://www.beyazperde.com/sanatcilar/sanatci-640467/
https://www.beyazperde.com/sanatcilar/sanatci-76760/
https://www.beyazperde.com/sanatcilar/sanatci-141868/
https://www.beyazperde.com/sanatcilar/sanatci-189813/
https://www.beyazperde.com/sanatcilar/sanatci-106426/
https://www.beyazperde.com/sanatcilar/sanatci-809045/
https://www.beyazperde.com/sanatcilar/sanatci-211349/
https://www.beyazperde.com/sanatcilar/sanatci-228265/
https://www.beyazperde.com/sanatcilar/sanatci-188167/


 

148 

WESTWORLD 

 

Yönetmen:  

Lisa Joy 

Richard J. Lewis 

Uta Briesewitz 

Craig Zobel 

Nicole Kassell 

Vincenzo Natali 

Stephen Williams 

Tarik Saleh 

Senaryo: Jonathan Nolan, Lisa Joy 

Yapımcı: Athena Wickham 

Oyuncular: Anthony Hopkins, Evan Rachel Wood,  Thandiwe Newton, 

Jeffrey Wright, Ed Harris 

Ülke: ABD 

Tür: Bilimkurgu, Drama, Aksiyon/Macera  

Yapım Yılı: 2016 

Sezon Sayısı/ Bölüm Sayısı: 3 sezon – 28 Bölüm 

Yapım ġirketi: Bad Robot Production, Kilter Films, Warner Bross 

Television 

Yayın Tarihi: 19 Eylül 2016 – 30 Ocak 2020 

  

https://www.beyazperde.com/sanatcilar/sanatci-209585/
https://www.beyazperde.com/sanatcilar/sanatci-105722/
https://www.beyazperde.com/sanatcilar/sanatci-59056/
https://www.beyazperde.com/sanatcilar/sanatci-204301/
https://www.beyazperde.com/sanatcilar/sanatci-91019/
https://www.beyazperde.com/sanatcilar/sanatci-17710/
https://www.beyazperde.com/sanatcilar/sanatci-105728/


 

149 

ÖZGEÇMĠġ 

 

Adı-Soyadı: Yağmur CEYLAN 

 

ÖĞRENĠM DURUMU 

Lise: Vefa Poyraz Lisesi, Ġstanbul 

Lisans: Ġstanbul Aydın Üniversitesi, Çocuk GeliĢimi 

Yüksek Lisans: Ġstanbul Aydın Üniversitesi, Televizyon ve Sinema 

 

MESLEKĠ DENEYĠMLER 

15.02.2019-13.05.2019 Gelincik Anaokulu- Stajyer Öğretmen 

28.09.2018-17.12.2018 Bahçelievler 2 Nolu ASM- Stajyer 

29.09.2017-15.12.2017 Aka Koleji- Stajyer Öğretmen 

 

YAYINLAR 

- Dr. Beril EkĢioğlu Sarılar ve Dr. AyĢegül Akaydın Aydın‟nın editörlüğünü 

yaptığı “Toplumsal Hareketler ve Sinema” kitabında yayımlanan “68 

KuĢağı ve Öğrenci Hareketlerinin Sinemaya Yansıması Kapsamında Üç 

Film Ġncelemesi” baĢlıklı makale çalıĢması. 

 

- Ġstanbul Aydın Üniversitesi 3. ĠletiĢim ve Teknoloji Kongresi 12-14 Nisan 

2021 -YayımlanmıĢ Makale ÇalıĢması- “Salgın Hastalıkların Distopik 

Eserlerdeki Yansımaları: “Bir Körlük Denemesi” Örneği” 

 



 

150 

 

 

 


