
T.C. 

KASTAMONU ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TURİZM İŞLETMECİLİĞİ ANA BİLİM DALI 

İNANÇ TURİZMİ BİLİM DALI 

 

TARİHTEN GÜNÜMÜZE HAC KAVRAMI: BENZERLİKLER 

VE FARKLILIKLAR 

 

HATİCE MURAD 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

DOÇ. DR. CANAN TANRISEVER YİĞİT 

 

 

EYLÜL - 2022   

KASTAMONU   



i 

 

 

 

 

 

TAAHHÜTNAME 

Bu tezin tasarımı, hazırlanması, yürütülmesi, araştırmalarının yapılması ve 

bulgularının analizlerinde bütün bilgilerin etik davranış ve akademik kurallar 

çerçevesinde elde edilerek sunulduğunu; ayrıca tez yazım kurallarına uygun olarak 

hazırlanan bu çalışmada bana ait olmayan her türlü ifade ve bilginin kaynağına 

eksiksiz atıf yapıldığını, bilimsel etiği uygun olarak kaynak gösterildiğini bildirir ve 

taahhüt ederim. 

 

 

 

HATİCE MURAD 

 

 

 

 

 

 



ii 

 

 

 

 

 

ÖZET 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

TARİHTEN GÜNÜMÜZE HAC KAVRAMI: BENZERLİKLER VE 

FARKLILIKLAR 

HATİCE MURAD 

KASTAMONU ÜNİVERSİTESİ SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TURİZM İŞLETMECİLİĞİ ANA BİLİM DALI  

İNANÇ TURİZMİ BİLİM DALI 

DANIŞMAN: DOÇ. DR. CANAN TANRISEVER YİĞİT 

 
İnsanlık tarihinden günümüze kadar inanç kavramı farklılıklar göstererek ilerlemiştir. Bu 

çalışmada inan sistemleri çok tanrılı inanç sistemleri, tek tanrılı inanç sistemleri ve diğer inanç 

sistemleri olarak üçe ayrılmıştır. Çok tanrılı inanç sistemleri başlığı altında Sümerler, Akadlar, 

Asurlar, Babiller, Eski Mısır, Hititler, Frigyalılar, Urartular, Harraniler, Eski Yunanlılar, Eski 

Romalılar, Keltler, İskandinavlılar, Aztekler, Mayalar, İnkalar ve Kızılderililer. Tek tanrılı 

inanç sistemleri başlığı altında Yahudilik, Hrıstiyanlık ve Müslümanlık. Son olarak diğer inanç 

sistemleri başlığı altında Hinduizm, Budizm, Caynizm, Shizm, Konfüçyanizm, Taoizm, 

Şintoizm, Tibet Budizm’i (Lamanizm), Zerdüştlük ve Sabiilik dinleri incelenmiştir. Toplamda 

30 farklı toplumun dini ritüelleri ve hac kavramı araştırılmıştır. Bu çalışma iki amaçtan 

oluşmaktadır. Çalışmanın birinci amacı, inanç sistemlerinde yer alan hac kavramının benzerlik 

ve farklılıklarını tespit etmektir. İkinci amacı ise inanç sistemleri alanında ulusal yazında 

yapılan çalışmaları sistematik bir literatür taramasıyla incelemektir. Bu amaçlar doğrultusunda 

öncelikle ulusal alan yazın taranarak özetinde ve anahtar kelimelerinde dini ritüeller, hac, adak 

ve kurban kavramları geçen 75 çalışmanın içerik analizi gerçekleştirilmiştir. Ardından bu 

çalışmalar araştırmaya dâhil edilerek bibliyometrik analize tabi tutulmuştur. Elde edilen tam 

metinler MAXQDA analiz programına aktarılarak kodlamalar gerçekleştirilmiştir. Çalışmanın 

sonucunda inanç sistemlerindeki hac kavramında adak ve kurbanda en çok benzerlik 

görülürken, en farklı kavramın oruç olduğu görülmüştür. Ayrıca bibliyometrik bulgular 

sonucunda çalışma türünün en fazla tez, yayın yılının en çok 2020 yılı en fazla yayıncı 

kuruluşun Ankara Üniversitesi, en fazla yayın yapan dergilerin “Archivum Anatolicum- 

Anadolu Arşivleri” ve “Milel ve Nihal İnanç, Kültür ve Mitoloji Araştırmaları Dergi”leri ve 

en fazla kitap yayını yapan yayın evinin “Kabalcı Yayınevi” olduğu tespit edilmiştir.  

ANAHTAR KELİMELER: İnanç Sistemleri, Dini Ritüeller, Hac Kavramı 

Eylül 2022,  193 Sayfa 



iii 

 

 

 

 

 

 

 

 

ABSTRACT 

MSC THESIS 

THE CONCEPT TO HAJJ FROM HISTORY TO THE PRESENT: 

SIMILARITIES AND DIFFERENCES 

HATİCE MURAD 

KASTAMONU UNIVERSITY INSTITUTE OF SOCIAL SCIENCE 

DEPARTMENT OF TOURISM MANAGEMENT 

RELIGIOUS TOURISM 

SUPERVISOR: DOÇ. DR. CANAN TANRISEVER YİĞİT 

 

From the history of humanity to the present day, the concept of belief has progressed 

by showing differences. In this study, belief systems are divided into three as 

polytheistic belief systems, monotheistic belief systems and other belief systems. 

Under the title of polytheistic belief systems, Sumerians, Akkadians, Assyrians, 

Babylonians, Ancient Egypt, Hittites, Phrygians, Urartians, Harranians, Ancient 

Greeks, Ancient Romans, Celts, Scandinavians, Aztecs, Mayans, Incas and Indians. 

Judaism, Christianity and Islam under the title of monotheistic belief systems. Finally, 

under the title of other belief systems, the religions of Hinduism, Buddhism, Jainism, 

Shism, Confucianism, Taoism, Shintoism, Tibetan Buddhism (Lamanism), 

Zoroastrianism and Sabism were examined. In total, the religious rituals of 30 different 

societies and the concept of pilgrimage were investigated. This study consists of two 

purposes. The first aim of the study is to determine the similarities and differences of 

the concept of pilgrimage in belief systems. The second aim is to examine the studies 

in the national literature in the field of belief systems with a systematic literature 

review. For these purposes, first of all, the national literature was reviewed and the 

content analysis of 75 studies in which the concepts of religious rituals, pilgrimage, 

religious offering and sacrifice were included in the abstract and keywords. Then, these 

studies were included in the research and subjected to bibliometric analysis. The 

obtained full texts were transferred to the MAXQDA analysis program and coding was 

carried out. As a result of the study, while the most similarity was seen in the concept 

of pilgrimage in belief systems, it was seen that the most different concept was fasting. 

In addition, as a result of the bibliometric findings, it has been determined that the 

most thesis of the study type, the maximum year of publication is 2020, Ankara 

University of the publisher company, the most published journals are “Archivum 

Anatolicum- Anadolu Arşivleri” ve “Milel ve Nihal İnanç, Kültür ve Mitoloji 



iv 

 

 

 

Araştırmaları Dergi”and the publishing house that publishes the most books is 

“Kabalcı Press”. 

 

 

KEYWORDS: Belief Systems, Religious Rituals, Concept of Hajj 

September 2022, 193 Page 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



v 

 

 

 

 

 

TEŞEKKÜR 

Hatice MURAD  

    Kastamonu, 2022 

 

Öncelikle öğrencisi olmaktan gurur duyduğum, bu tezin oluşmasında ve öğrenme 

sürecinde her çıkmaza girdiğimde beni yönlendiren çok değerli danışmanım Sn. 

Doç. Dr. Canan TANRISEVER YİĞİT’e, yüksek lisans ders döneminde engin 

bilgilerini biz, öğrencilerine sunan Doç. Dr. Hüseyin PAMUKÇU’ya, yoğun 

çalışmalarında dahi bana zaman ayıran çok kıymetli Arş. Göv. Dilara Eylül KOÇ’a, 

Kastamonu Turizm Fakültesi Anabilim Dalı Başkanı Burhan SEVİM’e, Arş. Göv. 

Dr. Emrah YAŞARSOY’a, tez jüri üyelerimden Dr. Öğr. Üyesi Muharrem AVCI’ya 

Eğitim ve öğretim hayatım boyunda hiçbir fedakarlıktan kaçınmayan babam Ahmet 

ve annem Şengül KÜPELİ çiftine, beni her zaman destekleyen kardeşlerim Hüseyin, 

Hakan ve Ertuğrul KÜPELİ’ye, tez çalışma süresince bana gönülden inanan, maddi 

ve manevi olarak yanımda olan sevgili eşim Edris MURAD’a  

Son olarak tez çalışma dönemim boyunca yanımda olan ve beni motive eden 

arkadaşlarım; Züref ENVER, Semra KÜPELİ, Yusra MURAD, Büşra MURAD ve 

Mariam AL- QADDİ’e teşekkürlerimi sunarım.  



vi 

 

 

 

 

 

İÇİNDEKİLER 

Sayfa 

TAAHHÜTNAME .................................................................................................................. i 
ÖZET ...................................................................................................................................... ii 
ABSTRACT .......................................................................................................................... iii 
TEŞEKKÜR ........................................................................................................................... v 
TABLOLAR DİZİNİ .......................................................................................................... xiii 
KISALTMALAR DİZİNİ .................................................................................................. xiv 
1. GİRİŞ .................................................................................................................................. 1 
2. İNANÇ ve DİNİ RİTÜELLER ......................................................................................... 4 

2.1. İnanç Kavramı ................................................................................................... 4 
2.2. İnanç Sistemleri ................................................................................................. 6 

2.3. Çok Tanrılı İnanç Sistemleri ve Dini Ritüelleri ................................................ 8 
2.3.1. Eski Mezopotamya Dinleri ............................................................................. 8 

2.3.1.1. Sümerler .......................................................................................................... 9 

2.3.1.2. Sümer Mitosları ............................................................................................. 12 

2.3.1.2.1. Tanrı Nanna’nın Baştapınak Ekur’a Yaptığı Yolculuk ................... 12 
2.3.1.2.2. Su Tanrısı Enki’nin Kusal Şehir Nippur’a Yaptığı Yolculuk .......... 13 
2.3.1.2.3. Kral Gudea’nın Rüyası ........................................................................ 16 

2.3.1.3. Akadlar .......................................................................................................... 17 

2.3.1.4. Asurlular........................................................................................................ 17 

2.3.1.5. Babiller .......................................................................................................... 19 

2.3.1.6. Eski Mezopotamya’da Dini Ritüeller ............................................................ 20 

2.3.1.6.1. Arınma Ritüelleri ................................................................................. 20 
2.3.1.6.2. Cenaze Ritüelleri .................................................................................. 20 
2.3.1.6.3. Kötülükleri Def Etme Ritüelleri ......................................................... 23 
2.3.1.6.4. Yeni Yıl Kutlamaları: Akitu (Zagmuk) ............................................. 24 
2.3.1.6.5. Diğer Dini Ritüeller .............................................................................. 25 

2.3.2. Eski Mısırlılar ............................................................................................... 25 
2.3.2.1. Eski Mısır Dini Ritüelleri .............................................................................. 27 

2.3.2.1.1. Osiris’in Boğulması, Bulunması, Canlanması ................................... 27 
2.3.2.1.2. Günlük Ritüeller .................................................................................. 28 
2.3.2.1.3. Opet Festivali ........................................................................................ 29 
2.3.2.1.4. Khoiak Festivali.................................................................................... 30 

2.3.3. Eski Anadolu Dinleri .................................................................................... 33 
2.3.3.1. Hititliler ......................................................................................................... 33 

2.3.3.2. Hitit Dini Ritüelleri ....................................................................................... 36 



vii 

 

 

 

2.3.3.2.1. AN.TAH.SUM/ Çiğdem Bayramı ....................................................... 36 
2.3.3.2.2. Nuntarriyasha/ Hız Bayramı ............................................................... 37 
2.3.3.2.3. Purilli/ Yeni Yıl Bayramı ..................................................................... 38 
2.3.3.2.4. Diğer Bayramlar .................................................................................. 38 
2.3.3.2.5. Cenaze Ritüelleri .................................................................................. 39 

2.3.3.2. Frigyalılar ...................................................................................................... 40 

2.3.3.3. Frigya Dini Ritüelleri .................................................................................... 41 

2.3.3.3.1. Tanrıça Matar (Kybele) ile Tanrı Attis’in Kavuşma Bayramı ........ 41 
2.3.3.4. Urartular ........................................................................................................ 42 

2.3.3.5. Urartular Dini Ritüelleri ................................................................................ 42 

2.3.3.5.1. Cenaze Ritüelleri .................................................................................. 42 
2.3.3.6. Harraniler ...................................................................................................... 43 

2.3.3.7. Harraniler Dini Ritüelleri .............................................................................. 45 

2.3.4. Eski Avrupa Dinleri ..................................................................................... 45 
2.3.4.1. Eski Yunanlılar ............................................................................................. 45 

2.3.4.2. Eski Yunan Dini Ritüelleri ............................................................................ 47 

2.3.4.2.1. Festivallerde Gerçekleştirilen Dini Ritüeller ..................................... 47 
2.3.4.2.2. Cenaze Ritüelleri .................................................................................. 49 
2.3.4.2.3. Arınma Ritüelleri ................................................................................. 49 

2.3.4.3. Eski Romalılar ............................................................................................... 51 

2.3.4.4. Eski Roma Dini Ritüelleri ............................................................................. 53 

2.3.4.4.1. Ludi/ Oyun Festivalleri ........................................................................ 53 
2.3.4.4.2. Vinailia Festivali ................................................................................... 54 
2.3.4.4.3. Tanrı Mars Adına Düzenlenen Festivaller ........................................ 54 
2.3.4.4.4. Ceres Adına Düzenlenen Festivaller ................................................... 55 
2.3.4.4.5. Bacchus Adına Düzenlenen Festivaller .............................................. 55 
2.3.4.4.6. Vesta Adına Düzenlenen Festivaller ................................................... 56 
2.3.4.4.7. Apollo Adına Düzenlenen Festivaller ................................................. 56 
2.3.4.4.8. Magna Mater Adına Düzenlenen Festivaller ..................................... 56 
2.3.4.4.9. Faunus Adına Düzenlenen Festivaller ................................................ 57 
2.3.4.4.10. Saturnus Adına Düzenlenen Festivaller ........................................... 57 
2.3.4.4.11. Cenaze Ritüelleri ................................................................................ 57 

2.3.4.5. Keltler............................................................................................................ 58 

2.3.4.5. Kelt Dini Ritüelleri ........................................................................................ 58 

2.3.4.5.1. Samhain Festivali ................................................................................. 58 
2.3.4.5.2. Beltane Festivali ................................................................................... 59 

2.3.4.6. İskandinavlılar ............................................................................................... 59 

2.3.4.7. İskandinav Dini Ritüeller .............................................................................. 60 

2.3.4.7.1. Yule-Yul Festivali ................................................................................. 60 
2.3.4.7.2. Cenaze Ritüelleri .................................................................................. 60 
2.3.4.7.3. Kurban Ritüelleri ................................................................................. 61 

2.3.5. Eski Amerika Dinleri.................................................................................... 62 
2.3.5.1. Aztek- Maya- İnka ........................................................................................ 62 



viii 

 

 

 

2.3.5.2. Aztek- Maya- İnka Dini Ritüelleri ................................................................ 63 

2.3.5.2.1. Yağmur Ritüelleri ................................................................................ 63 
2.3.5.2.2. Toxcatl Ritüelleri .................................................................................. 64 
2.3.5.2.3. Aztek- Maya- İnkalara Ait Diğer Dini Ritüeller ............................... 65 

2.3.5.3. Kızılderililer .................................................................................................. 66 

2.3.5.4. Kızılderili Dini Ritüelleri .............................................................................. 67 

2.3.5.4.1. Doğum-Ergenlik-Evlenme Ritüelleri .................................................. 67 
2.3.5.4.2. Cenaze Ritüelleri .................................................................................. 68 
2.3.5.4.3. Kızılderililere Ait Diğer Dini Ritüeller ............................................... 68 

2.4. Tek Tanrılı İnanç Sistemleri ve Dini Ritüelleri ............................................... 69 
2.4.1. Yahudilik İnancı ........................................................................................... 69 

2.4.1.1. Yahudilik İnancının Dini Ritüelleri .............................................................. 73 

2.4.1.1.1. Günlük ve Haftalık Ritüeller .............................................................. 73 
2.4.1.1.2. Yıllık Ritüeller- Hac Ritüelleri ............................................................ 74 
2.4.1.1.3. Yahudilik İnancının Diğer Yıllık Ritüeller ........................................ 76 
2.4.1.1.4. Cenaze Ritüelleri .................................................................................. 76 

2.4.2. Hristiyanlık İnancı ........................................................................................ 77 
2.4.2.1. Monofizitler (Tek Tabiatçılık) ...................................................................... 81 

2.4.2.2. Diofizitler (İki Tabiatçılık) ............................................................................ 82 

2.4.2.3. Hristiyanlık İnancının Dini Ritüelleri ........................................................... 82 

2.4.2.3.1. Günlük ve Haftalık Ritüeller .............................................................. 83 
2.4.2.3.2. Yıllık Ritüeller- Noel/ Christ’s Mass Kutlamaları ............................ 84 
2.4.2.3.3. Epifani Bayramı ................................................................................... 84 
2.4.2.3.4. Paskalya Kutlamaları .......................................................................... 84 
2.4.2.3.5. Ascension ve Pentekost Kutlamaları .................................................. 85 
2.4.2.3.6. Haç Yortusu (Haçın Bulunması) Bayramı ......................................... 85 
2.4.2.3.7. Meryem Ana Kutlamaları ................................................................... 85 
2.4.2.3.8. Hac Ritüelleri........................................................................................ 86 
2.4.2.3.9. Cenaze Ritüelleri .................................................................................. 87 

2.4.3. Müslümanlık İnancı ...................................................................................... 87 
2.4.3.1. Müslümanlık İnancının Dini Ritüelleri ......................................................... 89 

2.4.3.1.1. Günlük ve Haftalık Ritüeller .............................................................. 89 
2.4.3.1.2. Yıllık Ritüeller ...................................................................................... 90 
2.4.3.1.3. Oruç Ayı-Ramazan Bayramı .............................................................. 91 
2.4.3.1.4. Hac Ayı- Kurban Bayramı .................................................................. 92 
2.4.3.1.5. Cenaze Ritüelleri .................................................................................. 94 

2.5. Diğer İnanç Sistemleri ve Dini Ritüelleri ........................................................ 95 
2.5.1. Hinduizm ...................................................................................................... 95 

2.5.1.1. Hinduizm’in Dini Ritüelleri .......................................................................... 97 

2.5.1.1.1. Günlük Ritüeller .................................................................................. 97 
2.5.1.1.2. Yıllık Ritüeller ...................................................................................... 98 
2.5.1.1.3. Hac Ritüelleri........................................................................................ 99 
2.5.1.1.4. Cenaze Ritüelleri ................................................................................ 100 

2.5.2. Budizm ....................................................................................................... 101 
2.5.2.1. Budizm’in Dini Ritüelleri ........................................................................... 103 



ix 

 

 

 

2.5.2.1.1. Hac Ritüelleri...................................................................................... 104 
2.5.2.1.2. Cenaze Ritüelleri ................................................................................ 105 

2.5.3. Caynizm (Jainizm) ..................................................................................... 105 
2.5.3.1. Caynizm’in Dini Ritüelleri .......................................................................... 106 

2.5.3.1.1. Hac Ritüelleri...................................................................................... 106 
2.5.4. Shizm .......................................................................................................... 107 

2.5.5. Konfüçyanizm ............................................................................................ 108 
2.5.5.1. Konfüçyanizm’in Dini Ritüelleri ................................................................ 109 

2.5.6. Taozim ........................................................................................................ 110 
2.5.6.1. Taozim’i Dini Ritüelleri .............................................................................. 110 

2.5.7. Şintoizm ..................................................................................................... 111 
2.5.7.1. Şintoizm’in Dini Ritüelleri .......................................................................... 112 

2.5.7.1.1. Yıllık Festivaller ................................................................................. 112 
2.5.7.1.2. Cenaze Ritüelleri ................................................................................ 113 

2.5.8. Tibet Budizm’i (Lamaizm) ......................................................................... 113 

 113 

Görsel 33. Budist Rahipler (URL- 44, 2022) ....................................................... 113 
2.5.8.1. Tibet Budizm’inin Dini Ritüelleri ............................................................... 115 

2.5.8.1.1. Hac Ritüelleri...................................................................................... 115 
2.5.8.1.2. Cenaze Ritüelleri ................................................................................ 115 

2.5.9. Zerdüştlük ................................................................................................... 116 
2.5.9.1. Zerdüştlük’ün Dini Ritüelleri ...................................................................... 117 

2.5.9.1.1. Günlük Ritüeller ................................................................................ 117 
2.5.9.1.2. Yıllık Ritüeller .................................................................................... 117 
2.5.9.1.3. Ayin Ritüelleri .................................................................................... 118 
2.5.9.1.4. Cenaze Ritüelleri ................................................................................ 118 

2.5.10. Sabiilik ..................................................................................................... 118 
2.5.10.1. Sabiilik’in Dini Ritüelleri .......................................................................... 119 

2.5.10.1.1. Vaftiz Ritüelleri ................................................................................ 120 
2.5.10.1.2. Cenaze Ritüelleri .............................................................................. 120 
2.5.10.1.3. Kutsal Bayramalar ........................................................................... 121 

3. YÖNTEM ....................................................................................................................... 122 
3.1. Araştırmanın Amacı ve Önemi ..................................................................... 122 

3.2. Araştırmanın Yöntemi ................................................................................... 122 
3.3. Araştırmanın Sınırlılıkları ve Varsayımları ................................................... 123 
3.4. Verilerin Analizi ............................................................................................ 124 

4. BULGULAR ................................................................................................................... 125 
4.1.  Tarihten Günümüze Hac Kavramı: Benzerlikler ve Farklılıklara Yönelik 

Bulgular .................................................................................................... 125 

Tablo 1.4.12.’de yer alan inanç sistemlerinin dini ritüelleri sırasında dini 

kıyafet ya da Tanrı tarafından bildirildiğine inanılan kutsal kıyafetler 

giymek tarihten günümüze kadar süre gelmiştir. ..................................... 141 
4.2 Bibliyometrik Analizlere Yönelik Bulgular ................................................... 141 

5. SONUÇ VE ÖNERİLER .............................................................................................. 152 
KAYNAKÇA ...................................................................................................................... 157 



x 

 

 

 

EKLER ............................................................................................................................... 179 

 

 

 

GÖRSELLER LİSTESİ 

Sayfa 

Görsel 1. Tanrıça İnanna ............................................................................................ 14 

Görsel 2. Lagaş Kralı Gudea' nın Heykeli ................................................................. 16 

Görsel 3. Dua Eden Adak Heykelleri ......................................................................... 20 

Görsel 4. Hastalıkları Def Etme Ritüeli ..................................................................... 25 

Görsel 5. Ölümün ve Yeniden Doğuşun Tanrısı Osiris ............................................. 27 

Görsel 6. Eski Mısır Festivallerinden Bir Çizim ........................................................ 29 

Görsel 7. Eski Mısır Festivallerinden Bir Çizim ........................................................ 30 

Görsel 8. Bir Mısırlı Mumyası ................................................................................... 31 

Görsel 9. Yazılıkaya 12 Hitit Tanrısı Tasviri ............................................................. 33 

Görsel 10. Hititlerin Bin Tanrılı Yolculuğu ............................................................... 36 

Görsel 11. AN.TAH.SUM Bayramının Hac Rotası ................................................... 37 

Görsel 12. Nuntarriyashas Bayramının Hac rotası ..................................................... 38 

Görsel 13. Tanrıça Kybele Heykeli ............................................................................ 41 

Görsel 14. Aslan Üzerinden Tasvir Edilen Kral Haldi .............................................. 42 

Görsel 15. Yunan Koşucularının Betimlendiği Vazo ................................................ 47 

Görsel 16. Atlı Cenaze Arabası ve Arkada Ağlayıcı Kadınların Betimlendiği Bir Vazo

 .................................................................................................................................... 49 

Görsel 17. Remus ve Romulus Adındaki İki Erkek Kardeşi Emziren Dişi Kurt ....... 51 

Görsel 18. Tapınak Piramidinin Üstünde Aztek İnsan Kurbanı ................................ 62 

Görsel 19. Güneş Dansı Ritüelinde Acı Çekme Sahnesi ........................................... 66 

Görsel 20. Mısır'dan Çıkışın Bir İlüstrasyonu ........................................................... 69 

Görsel 21. Yıkılmadan Önce Süleyman Mabedi........................................................ 74 

Görsel 22 Muallak Taşı, Taşın Sol Üst Köşesinde Adak Kanı Akıtılan Oyuk .......... 75 

Görsel 23. El Grego Çizimden, İsa’nın Çarmıha Geriliş Tablosu Louvre Müzesi .... 77 

file:///C:/Users/admin/Documents/3%20Ekim%20H.%20Murad.docx%23_Toc115696598
file:///C:/Users/admin/Documents/3%20Ekim%20H.%20Murad.docx%23_Toc115696599


xi 

 

 

 

Görsel 24. (19. yy.) Filistin- Beytülahm  ................................................................... 87 

Görsel 25. Ramazan Ayında Ayasofya Caminde Kurulan Mahya ............................ 91 

Görsel 26. Mustafa Uzun'un Fotoğraf Arşivinden Kabe ............................................ 92 

Görsel 27. Ganj Nehrinde Yıkanan Hidular ............................................................... 95 

Görsel 28. Hindistan Kumbh Mela Festivali ............................................................. 98 

Görsel 29. Oturan Buddha Heykeli .......................................................................... 101 

Görsel 30. Caynizm Mensupları .............................................................................. 105 

Görsel 31. Altın Tapınak ve Shizm Mensupları....................................................... 107 

Görsel 32. Konfüçyüs............................................................................................... 108 

Görsel 33. Budist Rahipler ....................................................................................... 113 

Görsel 34. Sağda Ahura Mazda ve Solda I. Ardeşir Kraliyet Halkası Alırken ........ 116 

Görsel 35. Sabii Dinine Mensup Kişiler İbadet Yaparken ....................................... 118 

 

 

 

 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



xii 

 

 

 

 

 

 

ŞEKİLLER LİSTESİ 

Sayfa 

Şekil 1. Çalışmaların Yayınlandığı Yıllara Göre Dağlımı. ...................................... 141 

Şekil 2. Çalışma Türlerine Göre Dağlımı ................................................................ 142 

Şekil 3. Çalışmaların Yayınlandığı Kuruluşlara Göre Dağlımı ............................... 142 

Şekil 4. Makalelerin Yayınlandığı Dergilere Göre Dağlımı. ................................... 143 

Şekil 5. Kitapların Yayınlandığı Yayınevlerine Göre Dağlımı ................................ 144 

Şekil 6. Tezlerin Yayınlandığı Üniversitelere Göre Dağlım .................................... 145 

Şekil 7. Çalışmalara Ait Sayfa Aralıklarına Göre Dağlımı ...................................... 145 

Şekil 8. Çalışmaların Konu Başlıklarına Göre Dağlım. ........................................... 146 

Şekil 9. Görsel 35 Konu Başlıklarına Ait Kod Modeli ............................................ 147 

Şekil 10. Özet/ Abstract Kısımlarına Ait Kod Modeli ............................................. 149 

Şekil 11. Çalışmada Yer Alan Anahtar Kelimelere Göre Dağılım .......................... 150 

Şekil 12. Kod Bulutu- 1 ........................................................................................... 151 

Şekil 13. Kod Bulutu- 2 ........................................................................................... 151 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

file:///C:/Users/admin/Documents/3%20Ekim%20H.%20Murad.docx%23_Toc115698644
file:///C:/Users/admin/Documents/3%20Ekim%20H.%20Murad.docx%23_Toc115698645


xiii 

 

 

 

 

 

 

TABLOLAR DİZİNİ 

Sayfa 

Tablo 4.1.1.Tarihten Günümüze Hac Kavramı ........................................................ 125 

Tablo 4.1.2. Tarihten Günümüze Hac Kavramı: Hac Mekânları ............................. 129 

Tablo 4.1.3. Tarihten Günümüze Hac Kavramı: Tavaf ........................................... 130 

Tablo 4.1.4. Tarihten Günümüze Hac Kavramı: Adak- Kurban .............................. 131 

Tablo 4.1.5. Tarihten Günümüze Hac Kavramı: Örtünme ....................................... 133 

Tablo 4.1.6. Tarihten Günümüze Hac Kavramı: Arınma Ritüelleri ve Perhiz- Oruç

 .................................................................................................................................. 135 

Tablo 4.1.7. Tarihten Günümüze Hac Kavramı: Hac Mekânı ................................. 136 

Tablo 4.1.8. Tarihten Günümüze Hac Kavramı: Tavaf 1 ........................................ 137 

Tablo 4.1.9. Tarihten Günümüze Hac Kavramı: Tavaf  2 ....................................... 138 

Tablo 4.1.10. Tarihten Günümüze Hac Kavramı: Adak- Kurban Ritüelleri ............ 138 

Tablo 4.1.11. Tarihten Günümüze Hac Kavramı: Örtünme ..................................... 139 

Tablo 4.1.12. Tarihten Günümüze Hac Kavramı: Ritüel Kıyafeti ........................... 140 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xiv 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

KISALTMALAR DİZİNİ 

 

TDK   : Türk Dil Kurumu 

M.S   : Millattan Sonra 

M.Ö    : Millattan Önce 

H.Z    : Hazreti 

S.A.V   : Sallallahu Aleyhi ve Sellem 

R.A   : Radiyallahu Anh 

Vd.                  : Ve diğerleri 

St.                     : Saint 

Çev.              : Çeviren 

Ed.             : Editör  

Vd.                  : Ve diğerleri 

St.                     : Saint 

Çev.              : Çeviren 

Ed.             : Editör 

 

 

 

 



1 

 

1. GİRİŞ 

İlkel dönemlerden bu yana insanlar çevresinde olup biten olayların kaynağını merak 

etmiştir. Dolayısıyla bu merak insanlığı araştırmaya yönlendirmiştir. Doğa olaylarının 

neden ve sonuçlarını merak edip araştıran insanlar sorularına içsel bir ihtiyaç olan 

inançla cevap bulmuşlardır. Yağmurun, rüzgârın, güneşin ya da ölümün bir sebebi bir 

kaynağı olmalıydı. İnsan gücünün ve idrakının üstünde olan bu olayların kaynağının 

ne olduğu merak konusu olmuştur. İnsanların bu doğa olaylarını anlamlandırmada 

zorluk çekmesinden kaynaklı olacak ki ilk doğaya tapınmalar başlamıştır. “Doğa 

insandan üstündür ve onu kızdırmak felaketlere neden olabilir” inancı doğrultusunda 

gelişen din kavramı günümüz dünyasına kadar sorgulanan, merak edilen ve araştırılan 

bir konu olduğu söylenebilir (Peker, 2000; Aydın, 2009; Kaplan, 2018). 

Doğa olaylarının inançla anlamlandırıldığı dönemlerde insanlar suya, güneşe, aya, 

toprağa ve diğer doğa unsurlarına büyük saygı duymuşlar ve karşısında aciz kaldıkları 

bu unsurları tanrılaştırmışlardır. Mutlu ve huzurlu yaşamalarındaki yegâne sebep olan 

doğa unsurlarından sorumlu mitolojik tanrılar için zamanla kutsal evler (tapınaklar) 

kurmuşlardır. Amaçları tanrılarını rahat ettirmek ve karşılığında güzel bir hayat 

sürmektir (Demirci, 2019). 

İnsanlık ilerledikçe değişen ve gelişen inanç kavramı zamanla şekillenmeye ve 

sistemleşmeye başlamıştır. Farklı coğrafyalardaki farklı toplulukların kendilerine özgü 

inanç sistemleri ortaya çıkmıştır. Bu çalışma kapsamında çok tanrılı inanç sitemleri, 

tek tanrılı inanç sistemleri ve diğer inanç sistemleri ele alınmıştır. Bu inanç sistemleri 

içindeki, din anlayışı, ibadetler, dini bayram ve bunların hepsini içine alan dini ritüeller 

kapsamında hac kavramı araştırılmıştır. 

Eski Mezopotamya, Eski Mısır, Eski Anadolu, Eski Avrupa ve Eski Amerika yerlileri 

hakkında genel bilgiler verildikten sonra, çok tanrılı toplumların dini ritüelleri 

çalışmada anlatılmıştır. Çok tanrılı toplumların oldukça kalabalık tanrıları vardır ve bu 

tanrılarında bir baş tanrısı vardır. Yıl içinde baş tanrı adına düzenlen festivallerde yine 

baş tanrının evi olması amacıyla inşa edilen tapınaklar ziyaret edilmiştir. Bu dini 

ziyaretlerde dilek ve istekler tanrıya iletilmektedir. Daha sonra baş tanrıyı memnun 



2 

 

etmek için hayvan ya da bazı toplumlarda insan kurban edilmesinin yanında kansız 

(değerli obje, çiçek, yiyecek, içecek) adaklar sunulmuştur (Altuncu, 2011; Cığ, 2014; 

Dilek, 2019).  

Çok tanrılı inanç sisteminden sonra üç büyük kitaplı din olan Yahudilik, Hristiyanlık 

ve Müslümanlık dinleri tek tanrılı inanç sistemleri başlığı altında ele alınmıştır. Bu 

çalışmada Yahudilik, Hristiyanlık ve Müslümanlık dinlerinin nasıl kurulduğu, 

nerelerde ortaya çıktığı, misyonerlik faaliyetleri, ibadetleri ve dini ritüelleri 

anlatılmıştır. Çalışmanın konusu itibariyle hac ritüelleri hakkında bilgi verilmiştir. 

Tek tanrılı inanç sistemlerinden sonra diğer inanç sistemleri başlığı altında Hinduizm, 

Budizm, Caynizm, Shizm, Konfüçyanizm, Taoizm, Şintoizm, Tibet Budizm’i 

(Lamanizm), Zerdüştlük ve Sabiilik inanışları araştırılmıştır. Bu inanışların genel 

özellikleri ve ritüelleri hakkında bilgiler verilmiştir. 

Çalışmada inanç sistemlerinde hac kavramı konusundaki benzerlikler ve farklılıkların 

ortaya konulması amaçlanmıştır. Çalışmanın bir diğer amacı ise inanç sistemlerinin 

dini ritüellerinde en çok benzerlik gösteren dini ritüeli (ibadet, din uygulama) ortaya 

çıkarmaktır. Yapılan araştırmada inanç sistemlerinin dini ritüellerinde yıl içinde 

düzenlenen festivallerde ziyaret edilen kutsal yerlerde tanrı ya da tanrıça için adak ve 

kurban sunumları dinler arasında en fazla benzer uygulamadır. 

Yapılan literatür taramasında çok tanrılı inanç sistemleri, tek tanrılı inanç sistemleri ve 

diğer inanç sistemlerinin dini ritüelleri incelenmiştir. Çalışma kapsamı çok tanrılı 

inanç sistemleri içinde yer alan Eski Mezopotamya dinleri; Sümer, Akad, Asur ve 

Babil, Eski Mısır, Eski Anadolu dinlerinden; Hititler, Frigyalılar, Urartular ve 

Harraniler, Eski Avrupa dinleri; Eski Yunanlılar, Eski Romalılar, Keltler ve 

İskandinavlar, Eski Amerika dinleri; Aztek- Maya- İnkalar, Kızılderililer; tek tanrılı 

inanç sistemleri içinde yer alan Yahudilik, Hristiyanlık ve Müslümanlık; diğer inanç 

sistemleri içinde yer alan Hinduizm, Budizm, Caynizm, Shizm, Konfüçyanizm, 

Taoizm, Şintoizm, Tibet Budizm’i (Lamanizm), Zerdüştlük ve Sabiilik dinleri ile 



3 

 

sınırlı tutulmuştur. Çalışma kapsamında çalışmanın literatüründe yukarıda adı geçen 

inanç sistemlerinin hakkında genel bilgiler verildikten sonra dini ritüeller anlatılmıştır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 

 

2. İNANÇ ve DİNİ RİTÜELLER 

2.1. İnanç Kavramı 

İnanç kavramının herkes için aynı anlama gelen ortak bir tanımını yapmak pek 

mümkün görünmemektedir. Buna göre, inanç kavramı en temel manasıyla yeterince 

nedeni bulunmayan, net olmayan bir bilgiyi doğru kabul etme; herhangi birinin 

şahitliğindeki bir bilgiyi akıl yürütmeden kuşkusuzca doğrulama anlamına 

gelmektedir (Akarsu, 1988: 104; Artun, 2007: 1). Belkıs (2017) ise inancı, güven 

duyma ve emin olma duygusu içerisinde yorumlamıştır. TDK’ye göre inanç (itikat), “ 

bir düşünceye gönülden bağlı bulunma, birine duyulan güven, inanma duygusu, 

inanılan şey, görüş, öğreti. Tanrı’ya, bir dine inanma” olarak tanımlanmaktadır 

(URL- 1, 2021). İnanç kuramı gelişiminin savunucusu olan Fowle ise inanı şu şekilde 

tanımlamıştır: “Paylaşılan güven ve bağlılıklar içinde bizi ötekine, paylaşılan 

değerlere, anlam ve gücün aşkın çatısına bağlayan ve başkalarıyla ilişkilerimiz 

içerisinde şekillenen varoluşsal bir yönelimdir” (Fowle, 2000). Fowle ile aynı bakış 

açısına sahip Allpor (2004) ise inanç kavramının kesin olarak emin olunan durumlarda 

kullanıldığını ileri sürmüştür ( Memedoğlu, 2010: 130-132-136-137). 

Yukarıda tanımı yapılan ve yalın bir şekilde ele alınan inanç kavramı burada dini 

boyutta değerlendirilecektir. Dinsel olarak inanç kavramı, dinlerin temel 

kavramlarından biri olarak yorumlanır. Dini tanımlarda da yer alan inanç kelimesi, 

dinlerin vazgeçilmez kavramlarından biridir. İnanç gibi olan diğer bir din kavramı ise 

imandır. İnanç ile iman her kadar birbirlerinin yerine kullanılsa da anlamsal olarak 

birbirlerine benzememektedir. Türkçede iki ayrı kelime olarak karşımıza çıkan inanç 

ve iman İngilizcede de belief (inanç) ve faith (iman) olarak birbirinden ayrılmaktadır. 

Allport, bu iki kavram arasındaki farklılığa açıklık getirirken kesin olarak emin olunan 

durumlarda inancın, eminliğinden şüphe duyulan durumlarda ise iman kavramının 

kullanılmakta olduğunu ifade etmiştir. İnanç ve iman arasındaki bu kesinlik inançta 

daha net şekilde görülmekte fakat iman bu konuda daha zayıftır. Allport, inanç ve 

imanın birbirinden farklı kavramlar olduğunu belirttiği gibi iman ve bilginin de 

birbirinden farklı iki kavram olduğunu ifade etmektedir. Duyularla algılanabilen, 

zihinsel çıkarımlarla yeni önermelere ulaşılabilen ve diğer bireylerin inançlarıyla 



5 

 

uyumlu olan inançlara bilgi; bu inançlar dışındaki inançlara kuruntu; gerçek olma 

olasılığı taşıyan inançlara da iman denilmektedir. Kuruntu, desteklenemez bir inançtır 

fakat iman kesin olmasa dahi kanıtlara sahip olmasıyla desteklenebilir bir inançtır. 

İnanç ve iman kavramını ele alan bir diğer kişi de Catalan’dır. Catalan’a göre (1994) 

iman, farklı dinler içinde farklı biçimlerde yer almaktadır. Yani iman, kişiye özgü olma 

özelliğiyle bireyseldir. İnanç ise bir toplumun içinde yaşadığı kültüre göre 

gelişmektedir. Buna göre toplumun kültürel değerleri inanç olarak ifade edilirken, 

bireyin bu inançları duygularıyla pekiştirmesi haline iman denilmektedir. W.H. Clark 

adlı psikolog inanç ve iman kavramları üzerine yaptığı çalışmada bu iki kavram 

arasındaki ayrımın anlamsal farklılık da olduğunu tespit etmiştir. Bu farkın psikolojik 

olduğunu ifade eden Clark, inancı durağan bir kavram olarak değerlendirmiş ve 

inanılan objeye sıkı sıkıya güçlü, olumlu ve duygusal bir bağ içermediğini ifade 

etmiştir. Tanrıya inanmak ve Tanrıya iman etmek farklı anlamlar taşıyan cümlelerdir. 

İnanmak daha bilimsel bilgi iken iman risk alınan ihtimaller karşısında duyulan 

sadakattir (Allport, 1950: 157; Allport, 40; Clark, 1961: 224- 225; Catalan, 1994: 98-

100; Kayıklı, 2005: 134- 135- 136).  

İnsan, varlık itibarıyla beden ve ruhtan oluşmaktadır. Bedensel aktiviteler koşma, 

gülme, acıkma ve konuşma iken ruhsal aktiviteler sevme, üzülme, mutlu olma ve 

inanmadır. Diğer tüm canlılardan insanı bariz bir şekilde ayıran aktivitelerin başında 

ruhen yapılan aktiviteler gelmektedir. Bunlar arasında en ön planda yer alan aktivite 

ise inançtır. İnsana özgü bir davranış olan inanç, insan yaşamın her alanında önemli 

olmuştur. Yaradılış itibarıyla insanın içinde var olan inanç duygusu, günlük yaşama 

‘nedenleri sorgulama ihtiyacı’ hususunda yansımaktadır (Peker, 2000: 27; Aydın, 

2009: 88). İnsan biyolojisi, doğal çevresinde gerçekleşen olayları sorgulamış ve bu 

olaylara bir neden aramıştır. Bu biyolojik yetinin getirdiği öz arayışındaki insan, 

çevresinde gerçekleşen olaylara merak duymuştur. Olayların kaynağını sorgulayan 

insan, sorularına bir cevap aramış ve yanıt bulamadığı veyahut da kontrol edemediği 

olaylar karşısında kendinden üstün varlıkların varlığına inanmıştır (Kaplan, 2018: 66). 

Bu görüşü doğrular nitelikteki bir yorum Din Antropolojisi alanında geliştirilmiştir.  

Din Antropolojisi çalışmalarında kabul gören çoğul görüşe göre insan inançlarını 

doğaüstü güçlerle ilişki içerisindedir. Her bireyin ve her toplun bir inancı vardır. 



6 

 

Bunun aksini söylemek neredeyse imkânsızdır. Çünkü bir insanın bir şeylere dair 

inancının olmamasını söylemesi düşünme eylemi sonucunda ulaştığı bir değer 

yargısıdır. Dolayısıyla inanmamak da bir inançtır. Aynı şekilde ulaşılan bilgiler 

ışığında inançsız bir topluma henüz rastlanılmamıştır (Belkıs, 2017: 302- 304- 305). 

2.2. İnanç Sistemleri  

Dünya üzerindeki bütün insanlar geçmişten günümüze kadar yaşamlarını güven içinde 

daim ettirmeyi ve gelecekten emin olmayı istemiştir. Güvenme ve gelecekten emin 

olma isteği ölümden sonraki yaşamı da kapsamaktadır. Hem dünyada hem de ölümden 

sonraki yaşamda şimdi ve gelecekte güvende olma ihtiyacı dinin en temeldeki yapı 

taşıdır. Toplumsal bir bütünün parçası olan insanın çevresinde gerçekleşen kargaşalar, 

savaşlar, kıtlık ve doğal afetler insanı korkutmuştur. İnsan, kontrol altına alamadığı bu 

olaylar karşısında kendisini güçsüz hissetmiştir. Bu nedenle insan doğaüstü güçlerin 

varlığına inanmış ve bu varlıkların kendilerini kötülüklerden koruyacağını 

benimsemiştir. Nitekim insan farklı nedenlerle inanma gereksinimi duymaktadır. Bu 

gereksinimin giderilmesi ise din ile gerçekleşmiştir. Çünkü dinde her şeyin cevabı 

vardır. Fakat insanın bunu duyularıyla anlaması imkânsızdır. Tarihsel dönemlerdeki 

koşullar ve coğrafyanın etkisiyle ortaya çeşitli inançlar ve bu inançlara özgü 

uygulamalar çıkmıştır. Önceleri somut nesnelerin kutsallığı kabul edilirken sonraları 

soyut bir kavram olan Tanrı inancı etrafında dinler çeşitlenmiştir. İlk toplumlar 

yaşamlarını sürdükleri yerin iklim koşullarına uyum sağlamışlardır. Bu uyum daha 

sonrasında yaşam tarzlarını ortaya çıkarmıştır. Bu durum da toplumlarda farklı yaşam 

tarzlarının ve diğer inanç sistemlerinin ortaya çıkmasına neden olmuştur. Örneğin, 

pagan (çok tanrılı) kültüründe bitki ve hayvanlar çok önemli unsurlar olmuştur. Bunun 

nedeni ise insanların besin kaynağını avcılık ve toplayıcılıkla karşılamasıdır. 

Dolayısıyla yaşamak için verimliliğin sürmesi gerekmektedir. Bu nedenle pagan 

kültürünün dini odağı bereket olmuştur. Bu bereketin devam etmesi için ayinlerinde 

tanrılarına adaklar sunmuşlardır. Ünlü bir antropolog olan Anthony Wallece, 

toplumların kültürlerindeki yaşam tarzlarına göre şekillenmiş olan dört dini sistemden 

söz etmektedir. Wallece kategorize ettiği bu dört dini şöyle açıklamıştır: Birinci 

sıradaki şamanistik inanç sistemi henüz yerleşik yaşama geçmemiş yaşam tarzını 



7 

 

yansıtan ve zamanlarının çoğunu dinsel alanda harcayan din ehli toplumların 

oluşturduğu inanç sistemidir. İkinci sırada yer alan komünal inanç sistemi birinci inanç 

sisteminin aktivitelerinin bu sistemde kurumsal niteliğe gelmesiyle oluşmuştur. Belirli 

dönemlerde ayinler için insanlar bir araya gelmiştir. Üçüncü sıradaki olymposçu inanç 

sistemi bir önceki inanç sistemde düzenlenen ayinlerin bu sistemde uzmanlaşmış din 

adamları tarafından yönetilmektedir. Dördüncü ve son sıradaki tek tanrı inanç sistemi 

ise günümüzdeki inanç sistemidir. Yeryüzündeki her şeyin yaratıcısı tek bir tanrıya 

bağlıdır ve her şey tanrının kontrolünde gerçekleşir (URL- 2, 2021).  

Yaşam tarzlarına göre şekillenen inanç sistemleri, savaşta yaşanan istilalar, kıtlık ve 

hastalık gibi nedenlerle toplumlar bulundukları yerleri terk etmişlerdir. Bu hareket 

bazen de toplumların birbirine yakın olmalarını sağlamıştır. Bu yakınlık ile kültürel 

iletişim sağlanmıştır. Bilerek ya da bilmeyerek meydana gelen bu iletişim toplumların 

dinleri arasında da bir etkileşimi doğurmuştur. Bu noktada farklı dini yorumlardan 

kaynaklı mezhepler ve yeni inanç sistemleri ortaya çıkmıştır (Gündüz, vd. 2010: 30).  

Din ve inanç sistemleri üzerine yapılan ilk çalışmalar Batı’da başlamış ve 19. yüzyılda 

yavaş yavaş dinler betimlenmeye başlamıştır. Toplumların inandıkları tanrıların 

sayısına göre şekillenen dinlerde politeizm (çok tanrılı), birden çok tanrının olduğuna 

inanılan sistemdir. Honoteizm’de tanrılar arasında bir sınıflandırma söz konusudur ve 

en yüce tanrıya ibadet edilir. Henoteizm, Hinduizm inancının da yapısında olan bir 

sistemdir. Henoteizm’e ara form yani çok tanrılıdan tek tanrılıya geçiş aşamasındaki 

inanç sistemi de denilebilir. Bu sistemin kurucusu Max Müller’dir (Demirel, 2017: 

566- 567). Düalizm’de iki tanrı vardır ve bu tanrılar savaş halindedir. Birinin diğerine 

galip gelmesi söz konusudur. Bu tanrıların bir iyiliği temsil ederken diğeri de kötülüğü 

temsil etmektedir. Kısacası Düalizm’de iyilik ve kötülük sürekli savaş içindedir. 

Düalizm’e örnek olarak Zerdüştlük verilebilir. Monoteizm (tek tanrı), Kosmos’un tek 

bir tanrısı vardır. İlk tek tanrı inancı Yahudilik’te başlamıştır (URL- 3, 2021). 

 

 



8 

 

2.3. Çok Tanrılı İnanç Sistemleri ve Dini Ritüelleri  

Çok tanrılı dine politezm de denilmektedir. Bu inanç sisteminde hayatın çeşitli kısmına 

hakim olan birçok tanrı vardır (Dhavamony, 208). 

2.3.1. Eski Mezopotamya Dinleri 

Fırat ve Dicle nehirleri arasında kalan bölgeye “iki nehrin arası” anlamına gelen 

Mezopotamya adı verilmektedir. Mezopotamya bölgesi oldukça gelişmiş, tarih 

boyunca pek çok kültür ve medeniyeti içerisinde barındırmıştır. Bu bölgede uzun yıllar 

boyunca Sümerler, Akadlar, Asurlar, Babiller gibi farklı kültürden milletler ve ırklar 

yaşam sürmüştür. Eski Mezopotamya dinlerinin oluşmasında ilk akla gelen millet 

Sümerlerdir. Sümerlerden sonra Mezopotamya dinlerinin biçimlenmesinde rol 

oynayan önemli milletler Sami kökenli olan Akadlar, Asurlar ve Babiller olmuştur. 

Mezopotamya din sisteminin bir kurucusu olmadığı gibi ortaya çıkışına dair net bir 

bilgi de yoktur. Eski Mezopotamya dini, toplumun yaşam koşulları çerçevesinde 

şekillenen doğaüstü inanç yapısına sahip bir dindir. Eski Mezopotamya dininde çok 

kalabalık bir tanrı ve tanrıça hiyerarşisi bulunmaktadır. Hiyerarşinin en üstünde 

yaratıcı tanrı yer almaktadır.  Bu hiyerarşik düzen sabit değildir. Bazı durumlarda 

değişiklik gösterebilir ve aşağıda olan bir tanrı veyahut da tanrıça üst sınıfa geçebilir. 

Mezopotamya halkı, tanrılarını insan biçimindeki benzetmelerle şekillendirmiştir. 

Mezopotamya inancında her şehrin koruyucu bir tanrısı vardır. Bu tanrılar için 

tapınaklar inşa edilmiştir. İnsanın varoluşundaki yegâne sebep tanrıları memnun 

etmektir. Tanrıların hizmeti için çalışan insanlar eğer tanrılarını memnun edemez ve 

onları sinirlendirirlerse kendilerini bir felaketin beklediğine inanmaktadırlar. Bu 

yüzden rahipler eşliğinde dini ritüellerini eksiksiz bir şekilde yerine getirmektedirler. 

Mezopotamyalılar iyi bir hayat yaşamak, kötülüklerden ve sıkıntılardan korunmak için 

ibadet etmeye büyük önem vermiştir. Eski Mezopotamya dinleri bir bütün içinde 

değerlendirilmelidir. Her ne kadar pek çok fenomenlerin isimlerine bakıldığında 

farklılıklar olsa da mitler ve kültlerde bu durum tam tersinedir. Dolayısıyla 

Mezopotamya’da yaşam sürmüş olan Sümer, Akad, Asur ve Babil uygarlıklarının 

yaşam tarzlarına bakıldığında birbirine benzer birçok unsurla karşılaşılmaktadır. 



9 

 

Dolayısıyla bu uygarlıkların din sistemlerini ele alırken birbirinden ayırmak doğru 

değildir (Demirci, 2019: 11). Mezopotamya dinlerinde uygulanan çeşitli ritüeller 

arınma ritüelleri, kötülükleri def etme ritüelleri, kem gözden korunma ritüelleri, yeni 

yılı karşılama ritüelleri, kutsal evlilik ritüelleri ve cenaze ritüellerden meydana 

gelmiştir (Bottero ve Kramer, 2017: 55; Dilek, 2019: 15-16-17-32-33-34). 

2.3.1.1. Sümerler 

Genel Bilgiler: Güney Mezopotamya’da M.Ö. 4000- 2000 yılları arasında yaşamış 

olan Sümerler yazıyı bulan ilk toplumdur. Sümerler hemen hemen her konuda döneme 

ışık tutacak bilgileri tabletlere yazmışlardır. Bugün, Sümerlerin çivi yazısını 

keşfetmeleri Sümer toplumunun yaşantısı ve dini inançları hakkında bilgi sahibi 

olunmasında büyük bir etkendir. Sümerler hakkında öğrenilen bilgiler arkeolojik 

araştırmalar sonucunda ortaya çıkan tabletler üzerindeki şekillerin çözümlenmesiyle 

mümkün olmuştur. Tabletler, kapsamlı ve sistemli bir şekilde incelenmiş ve 

çözümlenmeye başlanmıştır. Tabletlerden edinilen bilgilere göre dini inanç Sümerlerin 

hayatında büyük bir öneme sahiptir. Yine edinilen bilgiler arasında Sümerlerin dini 

inançlarının mitolojik bir anlatıma sahip olduğu yer almaktadır. Bu bilgilere ek olarak 

tabletlerde anlatılanlara göre Sümerler için din, hayatın merkezinde yer almaktadır. 

Sümerlerin hem özel hem de sosyal yaşantılarında dini inançlar esas olmuştur. Öyle ki 

Sümerlere göre kurulan medeniyetlerin gelişmesi dini inançla sıkı sıkıya ilişkilidir.  

Sümerlerin yaşantılarının merkezinde bulunan dinin önemi günümüze kadar süre 

gelmiş batıl olarak nitelendirilen bazı inançlarla kavranabilir. Örneğin nazar, büyü, 

bereket gibi kültler Sümerlerde olduğu gibi bu günün inançlarına da yansıdığı 

görülmektedir (Kramen, 2002: 17; Sarıkçıoğlu, 2002: 19; Altuncu, 2011: 14-15-26). 

Sümer tabletlerinin gün yüzüne çıkarılıp çözümlenmesiyle birlikte birçok tanrının 

adına ulaşılmıştır. Sümer dininde her şeyin bir tanrısının olmasından kaynaklı olarak 

kalabalık bir tanrı hiyearşisi vardır. Fakat yüzlerce tanrı arasındaki yedi tanrı 

diğerlerine göre daha ön planda yer almaktadır. Bu yedi tanrının içinde en önemli dört 

tanrı sırasıyla An, Enkil, Ninhursag ve Enki adlarındaki tanrılardır. Diğer üç tanrı ise 

Nanna- Sin, Utu ve İnanna’dır. Yüzlerce tanrı arasındaki bu yedi tanrı, kaderden 



10 

 

sorumlu tanrılar olması nedeniyle tanrılar panteonunun en üstünde yer almaktadır. 

Tanrılar hakkında daha kapsamlı bilgiler ise mitolojik hikâyelerde yer almaktadır. 

İnsansı özelliklere sahip olan Sümer tanrıları ayrıca otoritelerini korumak amaçlı 

evlenmeler yapmakta ve çocuk sahibi olabilmektedir. Bu da kalabalık bir tanrı 

panteona neden olmuştur. Tanrılar ziggurat adı verilen tapınaklarda yaşamaktadırlar.  

Ayrıca hiçbir tanrının yetkisi sınırsız yetki olmamıştır. Yasalara aykırı davranışlarda 

tanrıların yetkileri alınarak cezalandırılmıştır. Çoğu dinde olduğu gibi Sümer dininde 

de tanrıların elçileri vardır. Sümer tanrıları ve Sümer insanları arasındaki elçiler, 

rahipler ve krallardır  (Eliade, 2003: 79; Altuncu, 2011: 32- 36).  

Sümerlerin dini inancında insan sadece tanrıya hizmet etmek için var olmuştur. Bu 

nedenle Sümer’deki en üst tabakadan en alt tabakaya kadar her birey tanrılarına karşı 

ödev ve sorumluluklarını eksiksiz bir şekilde yerine getirmelidir. Aksi halde başlarına 

gelecek felaket, insanlığın sonunu getirecek kadar büyük olacaktır. Bu nedenle 

Sümer’de din korkutucu bir etkiye sahiptir. Ayrıca Sümerlerin dini inancında kişilerin 

statüsüne göre yapacakları ibadetler de değişmekteydi. Kralın veya bir din adamının 

ibadeti ile bir Sümerlinin ibadeti aynı değildir. Örneğin, sıradan bir Sümerli bireyin 

yerine getirdiği ibadetler dua etmek, kurban adamak ve gerçekleştirilen dini ritüellere 

katılmaktır. Her dinde olduğu gibi dini ritüellere katılmadan önce yapılması zorunlu 

olan hazırlıklar Sümerlerde de vardır. Bunlar ibadete başlamadan önce temizlenmek 

veya yıkanmak, kutsal olduğuna inanılan yağı sürünmek, yine ibadete özgü kutsal 

kabul edilen kıyafetleri giyinmek, günahların affı için tanrıya kanlı veya kansız adaklar 

adamak ve bazı diyetleri yerine getirmektir. Sümer’de yapılan dini ritüeller bayramlar, 

adaklar, gelecekten bilgi almak için yapılan ayinler, ölüm törenleri ve ölüler 

diyarından ruh çağırmadan oluşmaktadır. Bu ibadetlerin yerine getirilmesinde din 

adamları ve mabetler/tapınaklar oldukça önemli unsurlardır (Schmökel, 1953: 216; 

Altuncu, 2011: 66- 81-83). 

Bazı inanç sistemlerde yaşanılan yerlerin en yüksek tepesine kurulan mabetlerin 

örneklerine rastlanılmıştır. Sümerlerde de bunun örneği görülmektedir. Dünyanın 

merkezi olarak kabul ettikleri, yedi kattan oluşan ve adına ziggurat dedikleri mabetler 

inşa etmişlerdir. Yüksek tepelere yapılan bu zigguratlar gökyüzündeki tanrılar ve 



11 

 

yeryüzündeki ölülerin buluştuğu merkez olduğuna inanılmıştır (Altuncu, 2011: 80). 

Bu ve bunun gibi diğer mabetlerin önünde tanrılarının heykelleri bulunmaktadır. 

Sümerler, bayramlarda ya da önemli günlerde dilek ve isteklerini yazar ve tanrılarını 

memnun etmek için et, ekmek gibi yiyecekler; şarap, süt gibi içecekler bırakır, tanrı 

heykelleri için süslü takılar ve kıyafetler getirirlerdi. Tanrı heykellerin önüne yiyecek 

ve içecek bırakma ritüeli gün içinde birden fazla kez yapılabilmekteydi. Bu ritüelin 

devamında tanrılarına bırakılan yiyecekler ve içecekler bir perdenin kapanmasıyla 

toplanır ve tanrıların elleri suyla temizlenirdi (Çığ, 2014: 87-92). 

Sümerler, dünya üzerindeki bütün iyiliklerin ve mutlulukların bedenlerinin içinde var 

olan koruyucu tanrılardan geldiğine inanmaktaydılar. Aksi bir durumda yaşadıkları 

felaketlerin ve kötülüklerin koruyucu tanrılarını kızdırmaları sonucunda bedenlerini 

terk etmesiyle ve boş kalan bedenlerine cinlerin veya ifritlerin girmesinden 

kaynaklandığına inanmaktaydılar. Bir Sümerlinin yalan söylemesi, haksızlık ya da 

hırsızlık gibi ahlaksal eylemlerde bulunması tanrılarının öfkesine sebep olan bazı 

günahlardandır. Bunlardan birini yapan Sümerli günahlarından arınmak için mabede 

giderek tövbede bulunması, adak adaması veyahut da tanrıya kurban vermesi 

gerekmektedir. Ancak böylelikle bedenleri temizlenmiş olur ve koruyucu tanrı geri 

gelirdi (Günaltay, 1987:502- 503; Altuncu, 2011: 64).  

Sümerlerde bedene giren hastalıklar Aşipu adındaki rahiplerin yardımıyla tedavi 

edilirdi. Tedavi esnasında hastalığa neden olduğunu düşünülen cinler kovulurdu. Aynı 

zamanda kötü büyülerden kurtulmak için maklu denilen ateş yakılır ve şurpu denilen 

yalatmak gibi ritüellerin yanında yine tanrıya kurban da sunulurdu (Günaltay, 1987: 

205- 489; Altuncu, 2011: 74- 75).  

Sümer mitolojisinde anlatılan tanrıların yaşamları ve çektikleri sıkıntılar tapınaklarda 

yapılan törenlerde sahnelenmekteydi (URL- 4, 2021). Buna en güzel örnek her yıl 

ilkbaharın gelmesiyle birlikte hazırlanan törenlerdir. Tanrıça İnnanna’nın kocası olan 

Çoban Tanrısı Dumizi’nin ölüler diyarından yarım yıl koşuluyla çıkması ve İnanna ile 

birleşmesinden sonra doğanın uyanıp koyunların kuzulamasını anlatan miti 

görmekteyiz. Dönemin rahibesi İnanna’yı sembolize ederken rahip de Dumuzi’yi 



12 

 

temsil eder. İnanna ve Dumuzi’nin kutsal birleşmesiyle başlayan verim ve bereketin 

gelmesi Dumuzi’nin ölüler diyarına gitmesiyle, yasa giren doğanın solmasıyla son 

bulur (Çığ, 2021: 109-123).  

2.3.1.2. Sümer Mitosları 

2.3.1.2.1. Tanrı Nanna’nın Baştapınak Ekur’a Yaptığı Yolculuk 

M.Ö. 3000 yıllarında Nippur şehri Sümerler için çok önemli bir dini merkez 

konumundaydı. Dolayısıyla diğer şehrin tanrıları bu şehre gelerek Enlil tarafından 

kutsanırlardı. Böylece şehirleri refaha ve berekete kavuşması için temel bir görevi 

yerine getirirlerdi. Nippur şehrinin Ekur tapınağına gitmek için yola çıkan tanrıların 

yanlarında hediyeler de getirdiklerinden söz edilmektedir. Nanna, kutsanmak üzere 

gemisiyle yola çıkar. Nanna, seyahatine kısa bir ara vermek için Nippur’a varmadan 

beş şehirde durur ve bu şehirlerin tanrılarıyla görüşür. Bu şehirlerden yalnız İm, Larsa 

ve Uruk adları okunmuştur. Nippur’a gelen koruyucu tanrı beraberinde hediyeler de 

getirmiştir. Nanna ve Enlil birlikte ziyafet verirler. Bu ziyarettin sonrasında sıra dilek 

ve isteklere gelmiştir. Nanna isteklerini Enlil’e belirtir. Nanna’nın istekleri şöyledir: 

‘‘Irmaktan bol su ver bana, 

Tarlada daha çok tahıl ver bana, 

Bataklıkta ot ve kamış ver bana, 

Ormanlarda … ver bana, 

Hurma bahçelerinde, bağlarda bal ve şarap ver bana, 

Sarayda uzun ömür ver bana, 

Gideceğim Ur’a.’’ 

 

Bunun üzerine baş tanrı Enlil koruyucu tanrı Nanna’ya istediklerini verir. Tablette 

yazan mitin devamı tanrı Enlil’in söylevleriyle devam eder. Enlil Nanna’ya seslenir ve 

şöyle der: ( Kramer, 2001: 95- 98) 

 



13 

 

‘‘Ona verdi ,Enlil ona verdi, 

Ur’a gitti 

Irmakta ona bol su verdi, 

Tarlada ona daha çok tahıl verdi, 

Bataklıkta ot ve kamış verdi, 

Ormanlarda ona … verdi, 

Ovada ona … verdi, 

Hurma bahçelerinde, bağlarda ona bal ve şarap verdi, 

Sarayda ona uzun ömür verdi.’’ 

2.3.1.2.2. Su Tanrısı Enki’nin Kusal Şehir Nippur’a Yaptığı Yolculuk 

Denizde yaşayan koruyucu tanrı Enki bir gün deniz evinden çıkar ve Eridu adındaki 

bu şehri ve mabeti kurar. Kurduğu bu şehri kutsatmak için gemisine biner ve 

Nippur’un yolunu tutar. Fakat ilk önce yeni şehri Eridu’da kurbanlar keser. Nippur’a 

vardığında ise tanrı Enlil’i ziyaret eder ve hazırladığı içkiyi ona sunar. Diğer tanrıların 

da olduğu bir sofrada yiyip içen Enlil neşesini bulmuştur. En sonunda ise Enki’nin 

isteğini yerine getirmek üzere Eridu şehrini kutsar (Kramer, 2001: 119- 122). 

Mehmet Turhan Özdemir’in çevirdiği ve açıkladığı Hartmurh Schmökel’in Sümer 

Dini başlıklı yazısında anlatılan bir yolculuk da şöyledir: Bir yolcu eşeğiyle yola 

çıktığı zaman ağıldaki hayvanlardan, Fırat nehri kıyılarında mal indirip yükleyen 

gemilere kadar yolda gördüğü her şeyin tek sahibinin tanrı olduğunu bilir. Bu yolcu 

yaklaştığı şehrin surlarından geçip, artık şehre girdiğinde yürüdüğü sokaklarda 

papazın kurban veyahut da ibadet için melodik çağrısını duyar. Bundan sonra yolcu 

tanrı ve tanrıçaya artık yakın olmuştur. Tanrılar için Sümerce ilahiler söylenmektedir. 

Kurban sofraları kurulmuştur. Bu sofralarda memleketten gelen hediyeler vardır. 

Şehre gelen veya şehre dönen tacir ve tüccarlar tanrıları tarafından kabul edilmektedir. 

Yolculuğu sırasında barbar toplumların haydutlarından kendisini koruyan ve 

yolculuğu sırasında şansının yaver gitmesini sağlayan Kiş şehrinin savaşçı baş tanrısı 

Zababa ‘yı selamlar. Yolcu, Fırat nehrinin sularında yoluna devam eder. Umma’nın 

doğusundan geçerek Şuruppak’dan geçer. Yolcu artık Uruk şehrindedir. İnanna’nın 



14 

 

ziguratı bütün ihtişamıyla karşısında durmaktadır. Şehrin surları açılır ve Hacı tekrar 

Göktanrı Anna’nın şehrine girmek için geminin dümenini limana doğru çevirir. 

İnanna’yı ziyaret eden yolcu adağını da oracıkta sunar. Bu ziyaretten sonra yolcu 

Larsa’ya doğru yönelir. Yaptığı ticaretin iyi geçmesini sağlayan Utu’ya teşekkür eder. 

Henüz yolculuk bitmemiştir. Sabahın erken saatlerinde yola çıkan yolcu yarım günlük 

yol aldıktan sonra artık tanrı Ningirsu ve tanrıça Baba tapınağına ulaşır. Artık yaşadığı 

şehir olan Ur’a dönme zamanı gelmiştir. Onu sağ salim bekleyen şehrine ulaşan yolcu 

kurban keser, ibadetlerde bulunur ve tanrılarına hediyeler sunar. Son olarak iki saatlik 

bir yol daha giden yolcu Enki ve Tanrıça Damgalnunna’ya yolculuğu esnasında 

zorluklarla baş etmesi için yardımlarından dolayı teşekkür eder (Schmökel, 1953: 207-

211). 

1.3.1.2.3. Bereket Tanrıçası İnanna’nın Çoban Tanrısı Dumuzi İle Evliliği                                       

 

Görsel 1. Tanrıça İnanna (Cemiloğlu, 2010) 

Kutsal evlilik olarak da bilinen bu evlilik ayrıca Sümer dini inanç sisteminde yeni yılın 

başlangıcı olarak da bilinmektedir. Sümerler ilkbaharın gelmesiyle bir araya gelir ve 

törenler düzenlerler. Düzenlenen törenlerde dönemin başrahip ve rahibesi Tanrı 

Dumuzi ve Tanrıça İnanna’yı sembolize ederek canlandırmada bulunurlar. Sümerlerin 

her yıl gerçekleştirdikleri bu ritüel mit şöyledir: Tanrıca İnanna etrafına sevgi saçan, 

cilveli, yapmak istediğini yapan yapmak istemediğini ise yapmayan bir tanrıçadır. 

Uruk’un baş tanrıçası ile evlenmek isteyen adaylar bulunmaktadır. Seçim yapmak için 

adayları çağıran İnanna’nın karşısına her tanrı hünerleriyle çıkar ve tanrıça çiftçi 



15 

 

tanrısını seçer. Fakat İnanna’nın kardeşi Güneş Tanrısı Utu, Çoban Tanrısı 

Dumuzi’den yanadır. Utu, İnanna’ya Dumuzi’yle evlenmesini söyler. İnanna bu isteğe 

karşı çıkar. Dumuzi ise çiftçi tanrısının verebileceği her şeyi kendisinin de vereceğini 

söyleyerek İnanna’yı evliliğe ikna eder. Bundan sonra tutkulu bir aşk yaşayan tanrıça 

ve tanrı görkemli bir düğünle evlenirler. İnanna’nın ölüler diyarındaki kız kardeşi 

Ereşkigal’ı görmeye gitmesiyle bu mutlu birliktelikleri yerini ısdıraba bırakır. Çünkü 

ölüler diyarına giden tekrar oradan çıkamaz. İnanna kız kardeşine güvense de 

hizmetkârına üç gün içinde dönmez ise tanrılar meclisine gitmesini ve durumu büyük 

bir üzüntüyle yalvararak anlatmasını söyler. Bu durum üzerine eğer İnanna yerine 

ölüler diyarına gidecek birini bulursa serbest kalacaktır. İnanna yanında cinler ile 

yeryüzüne çıkar ve yerine gidecek birini arar. Fakat İnanna, onun yokluğundan ötürü 

perişan olan tanrı ve tanrıçaları görür ve kimseden onun yerine ölüler diyarına 

gitmesini isteyemez. Nihayet Kullab’a varan Tanrıça İnanna, gördüğü manzara 

karşısında adeta deliye döner ve bir sinirle ölüler diyarına yeni elbiseler içinde başında 

tacıyla tahta kurulmuş Dumuzi’nin götürülmesini emreder. Bu emir üzerine cinler 

yaka paça Dumuzi’yi ölüler diyarına götürür. Dumuzi Güneş Tanrısı Utu’ya durumu 

anlatır ve onu kurtarmasını söyler. Utu, Dumuzi’nin ölüler diyarından kaçmasını 

sağlar. Dumuzi, kız kardeşi Rüya Tanrıçası Geştinanna’nın yanına saklanır. Bu arada 

cinler onu aramaktadır. Dumuzi bir kez yakalanır ama kaçarak kırların içine saklanır. 

Fakat bu durum çok uzun sürmez ve cinler onu bulur. Zamanla siniri dinen İnanna 

yaptığı şey yüzünden pişman olur ve Dumuzi’nin hiç olmazsa yarım yıllığına 

yeryüzüne çıkmasını ister. Eğer Dumuzi yerine birini bulursa yarım yıllığına ölüler 

diyarından yeryüzüne çıkabilecektir. Dumuzi’nin kız kardeşi Geştinanna yarım 

yıllığına ölüler diyarına gitmeyi kabul eder ve Dumuzi yer yıl yarım yıllığına ölüler 

diyarından çıkar. Dumuzi yeryüzüne çıktığı zaman İnanna ile birleşir ve bu birleşme 

bereketi ve verimi sembolize etmektedir. Doğa uyanır, toprak canlanır, koyunlar 

kuzular. Dumuzi’nin yeryüzündeki zamanının dolup da ve ölüler diyarına gitmesiyle 

yapraklar dökülür, verim durur, dağa adeta yas tutar (Çığ, 2021: 109- 128). 

Bu mitolojik hikâyenin bir başka uyarlaması Babil kaynaklarında görülmektedir. 

Babiller, Kral Marduk adına düzenledikleri Akitu Bayramı’nda Tanrıça İnanna/İştar, 

Tanrı Dumuzi/Temmuz kutsal evlenme ritüelini yerine getirmektedirler.  



16 

 

2.3.1.2.3. Kral Gudea’nın Rüyası  

 

Görsel 2. Lagaş Kralı Gudea' nın Heykeli (Dilek 2019) 

Sümerler yeni inşa edecekleri tapınakları yapmadan önce birtakım ritüelleri yerine 

getirmişlerdir. Bunu en iyi Largaş Kralı Gudea’ın rüyasını anlatan ilahi tarzı şiirde 

görmekteyiz. Ayrıca bu şiir ilk ilahi örneği olarak bilinmektedir.  

Şiirde anlatılan olay şöyledir: Lagaş şehrine hâkim olan Kral Gudea bir gün onu 

ürküten bir rüya görür. Rüyasına, tanrı olduğu anlaşılan çok büyük birisi girer ve kral 

korkar. Gudea’ya kendisi için bir tapınak yaptırmasını söylemesiyle rüya son bulur. 

Gudea her ne kadar bu rüyadan etkilense de pek üzerinde durmaz. Fakat aynı mesajı 

taşıyan farklı bir rüya daha görür. Bunun üzerine Gudea rüyasını merak eder ve 

yorumlatmak ister. Rüya yorumlayan Tanrıça Nanşe’yi ziyaret etmek için gemisine 

biner ve yola koyulur. Çıktığı bu yolda tanrıların desteği için yol üzerindeki başka 

tanrılara uğrar ve kurban sunar. Nihayet Nanşe’nin huzuruna varan Gudea oracıkta 

kurban sunar ve rüyasını anlatır. Rüyayı yorumlayan Tanrıça Nanşe, Kral Gudea’nın 

rüyasına girenin Tanrı Ningursu olduğunu söyler ve kendisi için bir tapınak inşa 

etmesini istediğini ekler. Tapınağın yapımına başlanmadan önce şehir kötülüklerden 

temizlenir. Şehirde yaşayan halk şimdi huzur içindedir. Çocuklara kızılmaz, kölelere 

emredilmez. Kurbanlar sunulur. Artık tapınağın inşasına başlamak için gerekli ritüeller 

yapılmıştır. Tapınağın inşası sone erince bir bayram havası içinde yedi gün yedi gece 



17 

 

devam eden törenler yapılır. Bu törenlerde dualar edilir kurbanlar sunulur (Çığ, 2021: 

190-191). 

2.3.1.3. Akadlar  

Genel Bilgiler: Sami kökenli topluluklarda olan Akadlar, kesin olmamakla birlikte 

M.Ö 2350- 2150 yılları arasında Güney Mezopotamya’ya yavaş yavaş gelmeye 

başlamışlardır. Akadlar, yeni geldikleri coğrafyada karşılaştıkları Sümer kültürüne 

ayak uydurmuşlardır. Sümerlerin buldukları çivi yazılasını benimsemelerinin yanında 

idari ve dini işlerde de Sümerceyi kullanmışlardır. Bununla sınırlı kalmayan Akadlar, 

Sümerlerin tanrı adlarını kendi dillerine aktararak Sümerlerin dini inançlarını da kabul 

etmişlerdir. Dolayısıyla Akadlar, Sümer kültürünü ve inancını benimseyerek 

yayılmasında etkili olmuştur. Akadların ilk ve en önemli kralı Sargon’dur. Kral Sargon 

için anlatılan mitolojik hikâye dahi vardır. Sargon’un yaşam öyküsünden oluşan bu 

hikâyede kralın çocukken bir sepetin içine konularak nehre bırakıldığı anlatılmaktadır. 

Hikâyenin geri kalan kısmı, köylülerin sepeti bulması, çocuğu büyütmesi ve daha 

sonra Sargon’un Kiş şehrinin sarayına vezir olması ve sonrasında tahtı ele geçirmesi 

şeklinde motiflenmektedir (Köroğlu, 2015: 75-77; Dilek, 2019: 83).     

2.3.1.4. Asurlular 

Genel bilgiler: Asur devleti Mezopotamya’nın kuzeyindeki Asur şehrinde M.Ö. 2000 

yıllarında kurulmuş bir Sami topluluktur. Asurluların başkenti Ninova’dır. Bölgede 

daha önce yaşamış olan Sümerlerin benimsediği inanç sistemi Asurluları da 

etkilemiştir. Dolayısıyla Asurluların kurdukları devlet yapısının oluşmasında Sümer 

dininin sistemleri ve kültürleri çokça görülmektedir. Asurlular ilk önce Babil tanrısı 

olan Marduk’a inanmış ve tapınmış olsalar da zamanla güçlenen devlet otoritesi kendi 

gibi güçlü olan Asur adındaki tanrıyı benimsemiştir. Bu tanrı Asur coğrafyasına adı 

vermiş, Mezopotamya’nın en güçlü ve büyük tanrısı olarak kabul görmüştür. Asur 

tanrısı yaratıcı bir tanrıdır ve dünyanın hâkimiyeti onun elindedir. Savaşçı bir tanrı 

olan Tanrı Asur aynı zamanda Asur devletine siyasi ve askeri güç vermiştir. Asur 

hâkimiyetini ret eden ve isyanlar çıkaran toplumlar üzerine sefer düzenlemesini de 



18 

 

Tanrı Asur istemiştir. Bu toplumların Asur egemenliğini kabul etmemesi seferler 

sonucunda onların cezalandırılmasına neden olmuştur. Savaşçı bir toplum olan 

Asurlular din, devlet ve askeri işlerini birlikte yönetmiştir. Tanrı Asur’un emriyle 

savaşa çıkan Asur kralı zafer sonrası tanrıya adaklar adar tapınak inşa ettirirdi. Eğer 

zafer kaybedilmişse hiçbir dini eylemde bulunulmazdı. Bu da gösteriyor ki dini 

ritüeller Asur devletinin güçlenmesiyle artmış zayıflamasıyla da azalmış ve zamanla 

kaybolmuştur. Dolayısıyla din kavramı siyasal bir kavram haline gelmiştir (Horunlu, 

2017: 1-10).  

Asurlularda inanç sisteminin en önemli faktörü tapınaklarda yapılan ritüellerdir. Bu 

ritüeller tanrılara gösterilen saygının bir timsali olarak değerlendirilmektedir. Kralın, 

din adamlarının ve halkın katıldığı ritüeller tanrıyı memnun etmek için 

düzenlenmekteydi. Bu ritüellerde kurbanlar tanrıların huzurunda kesilir ve adeta 

tanrının ritüelin gerçekleştiği anı izlediğine inanılırdı (Horunlu, 2017: 75-77). 

Asurluların önem verdikleri diğer tanrılar bereketi simgelen Tanrıça İştar, ay tanrısı 

Sin, başkent Nippur’un koruyucusu Enlil, Ea, Adad ve Şamaş tanrılarıdır. Asurlular 

düzenledikleri seferleri tanrının emriyle yapmaktadırlar. Bir savaşın kazanılmasından 

sonra dini ritüellerin gerçekleştiğini içeren metinler mevcuttur. Aşağıda bir savaş 

sonrasında yazılan metinde tanrılar için yapılan ritüellerden söz edilmiştir: 

‘‘………. Tanrı Enlil’in emriyle ve ….Arapha seferimde…. 

7. günü ve….. kurbanlar sundum. Onun kalesine girdim. 

Efendim tanrı Adad’ın ayağını öptüm. 

Ve o ülkeyi düzenledim. 

Her yere benim idarecilerimi gönderdim ve 

Arapha’da tanrı Şamaş ve Adad için festivaller sundum. 



19 

 

Adar ayının 20. gününde nehri geçtim ve 

Oabra’daki topraklara bir akım yaptım. 

Oradaki mahsülleri harap ettim ve 

Magrarum ayı içinde (harman yerinde) 

Arbela’daki kuvvetlendirilmiş tüm şehirleri ele geçirdim. 

Her yerde kendi garnizonlarımı kurdum….’’ 

(Grayson, 1987:64; Gökçek, 2015: 45; Horunlu, 2017: 83-84)  

 

2.3.1.5. Babiller 

Genel Bilgiler: Babiller, Amurrular tarafından M.Ö. 1850 yıllarında Mezopotamya’da 

kurulmuş bir Sami topluluktur. Babil adı Akadcada “tanrının kapısı” manasına 

gelmektedir (Memiş,2015: 25-26-27). Babil’in koruyucu tanrısı Marduk’dur. Devlet 

yönetiminde din ve siyaset birliktedir. Tarihçesi Sümerlere kadar dayanan Akitu 

Bayramı hakkındaki en kapsamlı bilgilere Babil yazıtlarından ulaşılmıştır. Sümerler 

zamanında yılın nisan ve ekim aylarında kutlanan Akitu Bayramı, Babiller döneminde 

yılda bir kez yapılmaktadır. On iki gün süren Akitu Bayramı Tanrı Marduk adına 

düzenlenmekteydi. Ayrıca Akitu Bayramı’nda birçok ritüeli bir arada görmek 

mümkündür. Bunlar arasında en önemli sayılan Tanrıça İştar ve Tanrı Dumuzi için 

düzenlenen kutsal evlilik ritüelidir (Pekşen, 2017:109-110; Demirci, 2013: 61-62). 

 

 

 



20 

 

2.3.1.6. Eski Mezopotamya’da Dini Ritüeller  

 

Görsel 3. Dua Eden Adak Heykelleri (Dilek, 2019) 

2.3.1.6.1. Arınma Ritüelleri 

Birçok inanç sisteminde dini bir ritüelden ya da tanrıya yakarmadan önce birtakım 

hazırlıkların yapılması zorunludur. Bu tür hazırlıklar arınmak için yapılmaktadır. 

Arınma olmadan yapılan dini bir ritüel, tanrı tarafından kabul görmemektedir.  

Bunların dışında hastalık ve kötü ruhlardan kurtulmak için de arınma ritüelleri 

önemlidir. Eski Mezopotamya dininde de dini bir eylemden önce arınmak için 

yapılması gerekli hazırlıklar vardı. Arınmak, temizliği ve saflığı sembolize etmektedir. 

Bu yüzden tanrıyla buluşan kişinin saf ve temiz bir şekilde olması gerekmektedir. Eski 

Mezopotamya’da önemli arındırıcı sudur. Bununla birlikte kutsal yerlerin 

temizlenmesi, tütsü yakmak, tıraş olmak, el yıkamak, belirli bitkileri çiğnemek ve 

birebir tanrı ile iletişime geçen rahiplerin ağızlarını temizlemesi diğer arınma 

türleridir. Eski Mezopotamya’da arınmak için nehirde yıkanmanın dışında sadece 

kraliyete mahsus banyo evi denilen Bit-Rimki ritüelleri arınma ritüeline has 

oluşturulan bir ritüeldir. Eski Mezopotamya’da arınma ritüeli diğer ritüellerin içinde 

de görülmektedir. (Dilek, 2019: 114-120). 

2.3.1.6.2. Cenaze Ritüelleri  

Toplumların kültürlerine ait cenaze ritüellerinde gerçekleştirilen adetler o kültüre dair 

bilgiler taşımaktadır. Bu adetin önemli olduğu kültürlerden biri olan Mezopotamya’da 



21 

 

hangi sosyal sınıfın bireyi olunursa olunsun uygun şekilde törenlerin düzenlenmesi 

gerekmektedir. Rahipler ölen kişinin ruhunu ölüler diyarına göndermek için ritüelleri 

eksiksiz bir şekilde yerine getirmektedir. Aksi taktirde ölüler diyarına gönderilmeyen 

ruhun yer yüzünde kalarak insanlara zarar vereceği inancı vardır. Taklimtu 

ritüellerinde, kraliyet mensubundan bireylerin cenaze törenleri yapılmaktadır. Bir 

kraliyet ailesinden ölen kişinin vücudu kutsal yağ denilen yağ ile yağlanır ve 

hazırlanır. Daha sonra güneş doğumundan bir saat sonra tanrının ölen kişiyi görmesi 

için cenaze sergilenir. Ölen kişi sevdiği eşyalar ve tanrılara armağan edeceği eşyalarla 

birlikte lahitte yerleştirilir. Aynı zamanda ölen kişinin ruhu, müzik eşliğinde söylenen 

şarkılarla ölüler diyarına yolcu edilmektedir. Cenaze ritüellerinden sonra bir süre yas 

da tutulmaktadır (Mandacı, 2020: 66- 67). Aşağıda cenaze ritüellerinde yer alan 

yağlama ritüeline ait bir örnek yer almaktadır.                                                         

‘‘Babamı krala layık yağladım, 

Yavaşça o gizemli mezara koydum. 

Onun sert bronzdan dinlediği yeri 

Ve güçlü bir büyü için dökümden lahit girişini mühürledim. 

Altın ve gümüş nesneler, 

Bir mezara layık her şey, eskiden sevdiği regalia, 

Samas’a gösterdim ve babamla mezara yerleştirdim. 

Asil Anunnaki ve yer altında yaşayan ruhlara hediyeler sundum’’ 

(Ginnis, 1987: 4).  

Anadolu’da tüccarlık yapan Asurlulara ait tabletlerde bir cenaze ritüeline ilişkin 

bilgiler edinilmiştir. Kültepe’de ortaya çıkan bu tabletlerden edinilen bilgilere göre 

cenaze törenlerinde yemek ikramları da yapılmaktadır. Kültepe kazılarında bulunan 

bir diğer tablette cenaze ritüellerinden sonra düzenlenen yas törenlerinde ağıt yakıldığı 

ve sonrasında ağıt yakan kişiye ücret verildiği yer almaktadır (Veenhof, 2017: 266; 

Kahya, 2018: 52; Mandacı, 2020: 66- 68). 

Sümer’in dini merkezi Nippur’da dünya edebiyatının ilk ağıt örneklerine 

rastlanılmıştır. Ölümden sonra duyulan acıyı anlatan bu eserler dönemin cenaze 



22 

 

törenleri hakkında bilgiler de taşımaktadır. Aşağıda 40 dizeden oluşan şiirde, bir genç 

kızın ulağının ölümünden sonra duyduğu üzüntü anlatılmıştır. Şiirdeki gir sözcüğü 

ulak, haberci anlamında kullanılmıştır. Ayrıca şiirde dini bir ritüel olan cenaze 

törenleri de betimlenmiştir (Kramer, 1999: 405-411).  

Senin gir’in gelmek üzere, hazırlan,  

Senin gir’in gelmek üzere, genç kız, hazırlan, 

Senin sevgili gir’in gelmek üzere hazırlan, 

Ah, gir, Ah, gir! 

Senin çok uzaklarda olan gir’in, 

Senin uzak tarlalarda, yaban ellerde olan gir’in, 

Senin uzak günlere ermeyecek kırlangıcın, 

Senin ırmağın yükselen surlarında sürüklenen yusufçuğun, 

Senin sıra dağların üzerinde kümelenen sisin, 

Senin ırmakta yüzüp, ırmaklar geçen otun, 

Senin dağlar aşan yaban keçin, 

Senin .…, 

Senin .…, 

Senin kara yazgılı gir’in, 

Senin gözü yaşlı gir’in, 

Senin yüreği kederli gir’in, 

Senin, kemiklerini azgın dalgaların yuttuğu gir’in, 

Senin, başı azgın dalgalara çarpmış, sürüklenen gir’in, 

Senin, geniş göğsüne darbe yiyen gir’in.’’ 

‘‘Gir’im geldikten sonra, onun için pek çok şey yapacağım: 

Ona çörekler ve ..sunacağım, 

Onun için tarlaların meyvelerini hazır edeceğim, 

Onun için kavrulmuş arpa ve hurmalar hazır edeceğim, 

Onun için sert-tatlı bira hazır edeceğim, 

Onun için asmayla üzüm hazır edeceğim, 

Onun için engin toprağın elmalarını hazır edeceğim, 

Onun için engin toprağın incirlerini hazır edeceğim, 



23 

 

Onun için engin incir ağacının .. hazır edeceğim, 

Onun için salkımıyla hurma hazır edeceğim, 

Onun için meyve bahçesinden bal (ve) şarap hazır edeceğim, 

Gir’im geldikten sonra, onun için pek çok şey yapacağım: 

Onun için sıcak su (ve) soğuk su hazır edeceğim, 

Onun için dizgin ve kırbaç hazır edeceğim, 

Onun için temiz bir giysi ve hoş kokulu yağ hazır edeceğim, 

Onun için bir iskemle (ve) ayak taburesi hazır edeceğim, 

Onun için yeşil bir yatak hazır edeceğim, 

Onun için ahır ve ağıldan kaymak ve süt hazır edeceğim.’’ 

Gir’im benim – geldi, yürümüyor; geldi, yürümüyor,. 

Gözleri var – beni göremiyor, 

Ağzı var – benimle konuşamıyor. 

Gir’im geldi – yaklaşıyor! Gerçekten geldi – yaklaşıyor! 

Ekmeği ufaladım, onunla ovalayıp temizledim onu, 

Kirlenmemiş bir içki kabından, 

Pislenmemiş bir tastan, 

Su döktüm – suyun döküldüğü yerdeki toprak emdi onu. 

Hoş kokulu yağımla onun için duvarı yağladım, 

Yeni örtümle sandalyeyi örttüm. 

Ruh içeri girdi, ruh ayrıldı, 

Benim gir’im dağda, dağın yüreğinde darbe yedi, (şimdi de) yatıyor (öldü).’’ 

 

2.3.1.6.3. Kötülükleri Def Etme Ritüelleri 

Mezopotamya’da ve Anadolu’da çokça örneğine rastlanan Namburbi ritüeli, 

uğursuzluk getireceğine inanılan bir olay sonrasında kötülükleri def etmek için 

uygulanan bir ritüeldir. Örneğin, evin kuzey yamacında yetişen bir mantar, nisan 

ayında ortaya çıkan yılan, kusurlu görülen doğumlar gibi durumların uğursuzluğun 

habercisi olmasından dolayı ve gerçekleşecek uğursuzluktan kurtulmak için bazı 

ritüeller yapılmaktaydı. Ritüel kısa süreceği gibi maliyetli olup uzun da 



24 

 

sürebilmektedir. Ritüeli eksiksiz yerine getirmek uğursuzluğu kovmak için önemlidir. 

Ritüelin yapılacağı mekân öncesinde temizlenir ve arındırılır. Daha sonra kim 

uğursuzluktan etkilenmişse o kişi tıraş olur, yıkanır ve temiz kıyafetler giyer. En son 

aşamada tütsü yakılarak kişi arındırılır. Ritüelde tanrı ve tanrıçalar için yiyecek içecek 

sunumları yapılır. Daha sonra uğursuzluktan korunmak için dualar edilir. Tanrı ve 

tanrıçaya yalvarılır ve kötülüklerden korunma dileğinde bulunulur (Çeçen vd., 2020: 

160-163).  

2.3.1.6.4. Yeni Yıl Kutlamaları: Akitu (Zagmuk)  

Eski Mezopotamya kültürüne ait olan ve yılın belirli günlerinde kutlanan Akitu 

bayramı en önemli kutlamalardandır. Akitu bayramının ilk ortaya çıkışı Sümerlere 

kadar uzanmaktadır. Babiller tarafından da yeni yıl kutlamaları olarak kutlanan bu 

bayramı Akadlar düzenli hale getirmiştir. Akitu bayramı, günümüzdeki Nevruz 

bayramını karşılamaktadır. Akitu bayramı şehrin başkentinde gerçekleştirilen ve on iki 

gün süren bir şenliktir. Nisan ayında doğanın uyanmasıyla başlayan kutlamalarda 

arınma ritüelleri yapılır, rahipler tarafından ayinler yapılır, kurbanlar kesilir ve 

yemekler yenir. Akitu bayramında mitolojik bir hikaye olan Tanrıça İştar ve Tanrı 

Tammuz’un kutsal evliliği rahip ve rahibe tarafından canlandırılır. Eski 

Mezopotamya’da baharın gelmesi yeni bir yılın gelmesi demektir. Yeni yılın gelişin 

özenle hazırlanılan ve çok önemli bir ritüel olan Akitu bayramıyla karşılamaktadır 

(Yücel, 2020: 1-3). 

 

 

 

 

 



25 

 

2.3.1.6.5. Diğer Dini Ritüeller   

 

Görsel 4. Hastalıkları Def Etme Ritüeli (Dilek, 2019) 

Eski Mezopotamya dininde birçok ritüelden söz etmek mümkündür. Mezopotamya 

halkı hasta olduğunda bunun nedenini tanrıya karşı kötü davranışta bulunmalarına 

bağlıyordu. Demonlardan kaynaklı olduğu düşünülerek hastalıktan kurtulmak 

amacıyla bazı ritüeller yapılmaktaydı. Aynı şekilde tedavi ritüelleri de vardır. Bunların 

yanında kehanet ve alamet ritüelleri, rüya ritüelleri, Mis- Pi ve Pit- Pi ritüelleri, kralın 

aşağılandığı ritüeller ve tapınak davulu yapımı ritüeli ve mitsel ritüeller gibi çeşitli 

ritüeller mevcuttur (Dilek, 2019). 

2.3.2. Eski Mısırlılar 

Genel Bilgiler: Eski Mısır, M.Ö. 3100 - M.Ö. 663 yılları arasında otuz sülale dönemi 

geçirmiş köklü bir medeniyettir. Nil nehrinin kenarında kurulan Eski Mısır’ın etrafı 

çöllerle çevrilidir. Bu nedendendir ki pek istilaya uğramamıştır. Bu coğrafik durum 

uzun ömürlü olmasının nedenlerinden biri olarak sayılabilir. Eski Mezopotamya 

dinlerinde görülen her şehrin tanrısı olduğu inancı Eski Mısır’da da hâkimdir. Bu 

tanrılar için tapınaklar inşa edilmiştir. Din olgusu eskiçağ medeniyetlerinde ne denli 

önemli ise Mısır kültüründe de durum değişmemiştir. Pagan bir toplum olan Eski 

Mısırlılar, Mezopotamya dinlerinde de görülen Güneş (Ra) ve Ay’ı tanrı olarak kabul 

etmişlerdir. Bunların yanında animizm inancı da vardır. Tanrı olduğuna inandıkları 

hayvanlara tapmışlardır. Bir diğer tanrı ise firavunlar olmuştur. Firavunun baş tanrı 

tarafından yeryüzüne yollanıldığına inanılır. Firavunlar, tanrılık özelliklerini 



26 

 

yitirmemek için evliliklerini kız kardeşleriyle yapmışlardır. Eski Mısır inancında 

tanrılar panteonu oldukça kalabalıktır. Her ailenin, her köyün-şehrin bir tanrısı vardır. 

Bunun yanında Eski Mısır’da ahiret inancı da oldukça baskın bir faktördür. Eski 

Mısırlılar ölümü, daha iyi bir yaşama geçiş evresi olarak görmektedirler. Dolayısıyla 

hem zaman hem de maliyet açısından ölüm için büyük hazırlıklar yapmışlardır. 

Ölümden sonraki yaşam inancından dolayı cenaze ritüellerine büyük önem verilmiştir. 

Ölen bir kişi eğer bu dünyada yaşar iken lanetlendiyse ölümden sonra iyi bir yaşama 

geçemez. Dolayısıyla Eski Mısırlılarda da iyi ve kötü davranış kavramları önemlidir. 

Hatta Tanrı Osiris’in iyiliği ve kötülüğü bir tüyle tarttığı söylenir. Bu inanç bir 

dünyadan diğer bir dünyaya geçiş için bir eşiktir (Dedeş, 2021: 1- 43).  

Eski Mısır’da tanrılar ve tanrıçalar oldukça fazladır. Fakat en önemli tanrı yer altı 

tanrısı olarak kabul edilen Tanrı Osiris’dir. Eski Mısır’ın en önemli bereket tanrıçası 

ise Isis’dir. Tanrıça Isis hem Tanrı Osiris’in kız kardeşi hem de karısıdır. Ayrıca 

Tanrıça Isis sembolik olarak kralın annesi olarak sayılmaktadır. Bir diğer önemli tanrı 

ise Osiris ve Isis’in oğulları şahin başlı gökyüzü tanrısı Horus’dur. Bu üç tanrı aynı 

zamanda Eski Mısır’ın üç birlik tanrısı olarak bilinmektedir. Ayrıca Osiris ilk mumya 

olarak kabul edilmektedir. Bundan dolayı Osiris’e hacıların mumyalanmış başını 

ziyaret ettiği ve zaman zaman mucizelerin gerçekleştiği Abydos’da ibadet edilmektedir 

(URL- 5, 2022).  

 

 

 

 

 

 



27 

 

2.3.2.1. Eski Mısır Dini Ritüelleri  

2.3.2.1.1. Osiris’in Boğulması, Bulunması, Canlanması   

 

Görsel 5. Ölümün ve Yeniden Doğuşun Tanrısı Osiris (URL- 30, 2022) 

Tanrı Osiris ve erkek kardeşi Set arasında monarşi kaynaklı bir düşmanlık başlar. Set, 

yanındaki yardımcılarıyla Osiris’i bir şekilde kandırarak bir sandığa kapatır ve sandığı 

Nil nehrinin sularına bırakır. Sandık suda sürüklenerek Biblos’a ulaşır. Kocasını 

bulmak isteyen Isis onu aramaya çıkar. Isıs arayışından sonra kocasının cansız 

bedenini Biblos’da bulur ve bir tabutla Buto’ya taşır. Daha sonra Set, Osiris’in cesedini 

bulur parçalara ayırır ve Mısır’ın dört bir yanına atar. Isis, Osiris’in dağılan parçalarını 

arar ve birleştirir. Isis’in kız kardeşi olan Nefitis’den yardım istemesi üzerine Osiris’i 

bir sihir yaparak canlandırır. Daha sonra Osiris’in oğlu Horos babasına yapılanın 

intikamını almak için Set ile uzun süre savaşır. En nihayetinde Horos galip gelir. Bu 

mitolojik hikâye Atir ayında altın bir kadehle rahiplerin Nil Nehri sularında 

düzenledikleri gösteriyle anılır. Rahipler Nil Nehri sularına girip kadehi suyla 

doldurur. Bu ritüeli izleyen halk ‘‘Osiri’i buldun’’ der. Tanrı Osiri’in bu mitolojik 

hikâyedeki boğulması ardından bulunmasını ve yaşama döndürülmesi Eski Mısır’daki 

mevsimsel döngüyle ilgili ritüeldir. Nil Nehri’nin yükselme ve alçalma dönemlerinde 

bu mitos oyunlarla canlandırılmaktadır (Hooke, 2015: 81-93). 

Mevsimsel döngüyle ilişkili olan bu mitolojik hikâyede, Osiris’in ölümü Nil Nehri’nin 

sularının çekildiği dönemde bitkilerin kurumasını ve dökülmesini temsil etmektedir. 



28 

 

Osiris’in hayata dönmesi ise Nil Nehri’nin sularının yükseldiği dönemi kapsayan 

bitkilerin yeşerip büyüdüğü zamanı temsil etmektedir. M.Ö. 1850 yıllarında Tanrıça 

İsis’in uzun arayışlardan sonra kocası Tanrı Osiris’in kafasını Mısır’ın kuzeyinde 

Abdos’da bulması üzerine burası kutsal kabul edilir. Yılın belirli zamanında dini bir 

festivalle Abdol’ya ziyaret edilir. Bu dini festivale Abdol Festivali de denilmektedir. 

Abdol’ya o kadar kutsal ve önemli bir merkeze dönüşmüştür ki Mısır’ın zengin eşrafı 

öldükten sonra mumyalarının buraya gömülmesini istemektedirler (Rosenberg, 2003: 

314- 319). 

2.3.2.1.2. Günlük Ritüeller 

Eski Mısır’da tapınakların yapılma sebepleri ibadet amaçlı olmamıştır. Tapınaklar, 

tanrıların evi olarak inşa edilmiştir. Dolayısıyla tapınaklar, tanrıların ihtiyacının 

görüldüğü yerler olmuştur. Günlük ritüeller içerisinde yer alan tapınak temizliğinden 

her ne kadar firavunlar sorumlu olsalar da bu görevi rahiplere de verebiliyorlardı. 

Tapınakların her yerine sadece firavunlar girebilmekteydi. Sıradan bir Mısırlının 

tapınağa girmesi yasaktı. Bu kişilerin sadece en dış avluya kadar girmesine izin 

veriliyordu. Ayrıca günlük ritüeller apaçık yapılmazdı. İnanç gereği ritüellerin gizli 

saklı yapılması gerektiğine inanılırdı. Günlük ritüellerde tanrılara bırakılan oldukça 

fazla yiyecek ve içecekler de olmaktaydı (Adolf, 1894: 273; Bierbrier, 2008: 235; 

Teeter, 2011: 53; Schwars, 2012: 104; Wilkinson, 2016: 43- 45; Gezmez, 2019: 65- 

66).  

 

 

 

 

 



29 

 

 

2.3.2.1.3. Opet Festivali   

 

Görsel 6. Eski Mısır Festivallerinden Bir Çizim (URL- 25, 2022) 

Mısırlı halkın tapınak ritüellerine katılmasının yasak olması durumu bu tür 

ritüellerinde geçerli olmamıştır. Yılın belirli zamanında, Nil Nehri’nin en yüksek 

seviyede olduğu dönemde düzenlenen bu festival yeni yıl kutlaması olarak bilinir. Üç 

hafta boyunda kutlanan bu festivalde kurbanlar kesilir ve büyük bir yemek şöleni 

hazırlanır.  Bölgesel bir festival olan Opet kutlamaları, Mısırlı halkın söylediği şarkılar 

eşliğinde Nil Nehri kıyısına toplanmasıyla devam eder. Nil Nehri’nde yüzen kayıkta 

Karnak tapınağından Luksor tapınağına bir yolculuk gerçekleştiren Amon heykeli 

halkın, önünden geçer ve geçiş sırasında halk diz çöker. Son olarak törenlerde koç ve 

boğa gibi hayvanlar kurban edilmektedir (Bell,1997:160; Brewer ve Teeter, 2011: 51; 

Gates, 2015: 158; Gezmez, 2019; 69). 

 

 

 

 



30 

 

 

2.3.2.1.4. Khoiak Festivali   

 

Görsel 7. Eski Mısır Festivallerinden Bir Çizim (URL- 26, 2022) 

Osiris’in boğulması, bulunması ve canlandırılmasını anlatan mitolojik hikâyenin bu 

festivalde canlandırması yapılmaktadır. Nil Nehri’nin sularının azaldığı dördüncü 

ayda mevsimsel değişmelerin başlaması ve bitkilerin yeşermesiyle kutlamalar 

başlardı. Ülke çapında olan bu kutlama ritüellerine Mısır’ın her yerinden katılanlar 

vardır. Khoiak festivali, Tanrı Osiris adına inşa edilen en önemli tapınak olan Adbol 

tapınağında kutlanmaktadır. Kutlamalar esnasında gerçekleştirilen ritüellerin bazı 

kısımları Mısır halkının girmesi yasak olan tapınaklarda yapılır, daha sonra halkın da 

içinde bulunduğu kısımlarda kutlama devam ederdi. Rahipler tarafından Nil Nehri 

sularında Osiris’in mitolojik hikâyesi canlandırılırdı. Osiris’in boğulduğu anın 

canlandırılması sırasında Mısırlı halk ağlar, feryat ederdi. Osiris’in canlandığı esnada 

ise halk mutluluk yaşardı. Savaş bölümüne gelindiğinde de halk birbirine saldırırdı. 

Eski Mısır inançlarında boğularak yaşamını yitiren kişi tanrının yanında yüksek bir 

mertebeye ulaşmış demektir. Bu anlayış Osiris mitosundan gelmektedir (Halman, 

1995: 36-37; Bryan, 2000: 211; Rosenberg, 2003: 257; Teeter, 2011: 59-61; Gezmez, 

2019: 65- 71).   

 



31 

 

 

2.3.2.1.5. Cenaze- Mumyalama- Ağız Açma Ritüelleri    

 

Görsel 8. Bir Mısırlı Mumyası (URL- 24, 2022) 

Eski Mısırlılar ölümden sonraki hayatı o kadar önemsemişlerdir ki bunu günlük 

hayatlarında dahi görmek mümkündür. Yaşadıkları her an diğer dünyaları için hazırlık 

içinde olmuşlardır. İnanışları gereği doğum, bir gün elbette ölümü getirecektir. Ölüm 

ise doğumla sonsuz bir yaşamı getirecektir. Bu inanışa sıkı sıkıya bağlıdırlar ve 

yaşarken olabilecek her türlü durum için önlem almıştırlar. Eski Mısır’daki sosyal statü 

anlayışı ölümden sonraki hayat inanışında da ortaya çıkmaktadır. Örneğin, zengin bir 

Mısırlı öldükten sonra kavuşacağı yeni hayatında da statüsünü korumak istemektedir. 

Bunun için hazırlattığı mezarına küçük heykeller de koyar. Olurda öteki dünyaya bir 

çifti olarak gelirse onun yerine çalışacak hizmetkârlara ihtiyacı olabilir. Aksi kabul 

edilmesi zor bir durumdur (Schimmel, 1999: 42-43; Çiftçi, 2010: 46-47).  

Eski Mısır inançlarında diğer dünya için yapılan hazırlıklara verilen önemden yukarıda 

bahsedilmiştir. Şimdi de ölümle başlayan mumyalama ve ağız açma ritüellerinden söz 

edilecektir.  

Eski Mısır’da ölen kişilerin mumyalanması ve bu mumyalama işleminin eksiksiz ve 

güzel bir şekilde yerine getirilmesi çok önemli bir husus olmuştur. Öncelerde ruhun 

ölü bedene tekrar dönmesi için mumyalamanın iyi olması kuralı etrafında gelişen inanç 



32 

 

sonralarında değişmiştir. İlk inanışa göre iyi mumyalanmış olan cesede ruhun 

döneceği düşüncesi var iken sonraki inanışta iyi korunmuş bedenin sorgulanma 

gününde ruhsal bedeninin de o kadar iyi olacağı düşüncesi vardır. Ölen bir kişinin 

bedeninde meydana gelecek çürümeler ve bozulmaları engellemek için yapılan 

mumyalama ritüelleri şöyledir: Mumyalama sadece bu işle ilgilenen meslek sınıfı 

tarafından yapılmaktadır. İlk önce ölen kişinin burnundan sokulan bir aparat 

yardımıyla beyni çıkarılır ve bir kavanoza koyulur. Bu işlem, karından açılan yarıkla 

iç organların çıkartılmasıyla devam eder. Boşaltılan beden güzel kokulu esanslarla 

doldurulur. Bu işlemler gerçekleştirildiği sırada rahipler ölüler kitabından okumalar 

yaparlar. Hazırlanan mumya 7 ay sodyum karbonatta bekletilir. Eğer ölen firavunda 

sodyum karbonatta bekletme süresi 10 ayı bulmaktadır. Bu işlem bittikten sonra sıra 

son işlem olan ketenle bedenin sarılmasına geçilir. Ketenle sarılan beden artık 

mumyalanmıştır (Champdor, 2006: 63-72; Çiftçi, 2010: 49-50-51).  

Yedi aylık süre dolduktan sonra sıra ağız açma ritüelindedir. Rahip tarafından yapılan 

bu ritüel sembolik tarzdandır. Bu ritüelde heykeller kullanılır. Ölüler kitabı okunur ve 

ağız açma eylemi gerçekleşir. Ağız açmadan sonra ölü sorgulanabilir veyahut da 

yemek yiyebilir. Eski Mısır’da cenaze ritüellerinde kiralanan ağlayıcı kadınlardan da 

söz edilmektedir ve bu ritüelde yer alırlar. Ağlayıcı kadınların gözyaşlarıyla yapılan 

ağız açma törenin sonunda artık heykel canlı olarak görülür (Champdor, 2006: 47- 52; 

Çiftçi, 2010: 53- 54). 

Mumyanın üzerine Horus’un gözü denilen tılsım konur ve lahite yerleştirilir. 

Mumyanın konulduğu lahit üzerinde de inanç esanslı yapılan çizimler vardır. Lahitin 

üstüne bakan göz çizilir. Amaç ölen kişinin çevreyi görebilmesini sağlamaktır. 

Bunlara ek olarak ruhun lahitten çıkması için bir kapı çizilir. Eğer bütün bu işlemler 

eksiksiz, doğru ve güzel bir şekilde yerine getirildiyse ölen kişinin diğer dünyada 

mutlu olacağına inanılmaktadır (Champdor, 2006: 72- 91; Çiftçi, 2010: 52-53). 

 

 



33 

 

 

2.3.3. Eski Anadolu Dinleri 

2.3.3.1. Hititliler   

 

Görsel 9. Yazılıkaya 12 Hitit Tanrısı Tasviri (URL-28, 2022) 

Genel Bilgiler: Hititler eski krallık olarak M.Ö. 1650- 1450 yılları arasında, 

imparatorluk olarak da M.Ö. 1450- 1200 yılları arasında Tunç Çağı’nda yaşamışlardır. 

Hitit devletinin ilk kralı olan Anitta, Çorum’un Sungurlu ilçesine bağlı Boğazkale 

bölgesini ele geçirmiştir. Hititliler bu yere yaşadıkları dönemde başkentleri de olan 

Hattuşa ismini vermişlerdir. Hititliler kendilerine Hitit ya da Hatti dememiş Neşali 

demişleridir. Hititliler, Anadolu kökenli bir toplum değildir. Tabletlerde kullandıkları 

dil araştırılınca kökenlerinin Hint- Avrupa olduğu ortaya çıkmıştır (Özbaşaran vd., 

2011: 41; Demirci ve Falay, 2016: 39; Özdemir, 2020: 7). Hititliler aynı zamanda Mısır 

Kraliçesi II. Ramses ile tarihin ilk yazılı anlaşması olan Kadeş Anlaşması’nı yapmıştır. 

Hitit inancına göre kral, yaşarken tanrının elçiliğini yapmaktadır. Kral, öldükten sonra 

ise tanrılaşmaktaydı. Kralların ülke yönetiminden ayrı olarak başrahiplik görevi ve 

dini bayramları yönetme işleri de vardır (Reyhan ve Cengiz, 2015: 81; Özdemir, 

2020:14- 15).  

Hitit inanç sistemindeki tanrılar panteonu oldukça kalabalıktır. Panteonun kalabalık 

olmasının nedeni Hititlileri ele geçirdikleri kültürlerin de tanrılarını kabul etmesi 

olmuştur. Mezopotamya uygarlıklarıyla etkileşimde olan Hititliler Sümer, Akad, Asur 



34 

 

gibi toplumların tanrılarına da inanmışlardır. Tanrı panteonun en üstündeki baş tanrı 

Teşup’dur. Tanrı Teşup fırtına tanrısı olarak bilinmektedir. Baş tanrıça ise Tanrı 

Teşup’un karısı Hepat’dır. Hoşgörülü bir din olan Hitit dini aynı zamanda Anadolu 

inançlarından kendilerine uygun gördüklerini benimsemiştir. (Kınal, 1998: 207-208; 

Arıkan, 1998: 272; Akurgal, 2005: 119; Reyhan vd., 2015: 92; Özdemir, 2020: 84- 85- 

86).. 

Hitit inanç sistemine göre hastalık, kıtlık, mutluluk ve bereket gibi olumlu ve olumsuz 

durumların hepsinin kaynağı tanrıdır. Dolayısıyla Hititliler tanrılara büyük saygı 

göstermişlerdir. Tanrıların evi olan tapınaklara girmeden, dini bir ritüele başlamadan 

ve kurban kesmeden önce temiz olmaya dikkat etmişlerdir. Aynı zamanda tapınakların 

girişinde temizlenmek maksadıyla yıkanma bölümleri vardır (Özdemir, 2020: 89). 

İslam dininde cinsel münasebetten sonra yapılan gusül abdesti inancı Hititlerde de 

vardır. Hititliler cinsel ilişkiden sonra arınma ritüelini yapmazsa temiz kabul edilmez 

ve dini hiçbir uygulamaya katılamazdı. Hititlerin, rüyalarına tanrıların gelmesi için 

yaptıkları temizlik de yine temizliği vurgulayan başka bir inançtır olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Eğer dinsel temizliği yapıp ardından uyunursa tanrıyı rüyada 

görebilirlerdi (Dinçöl, 1982: 85; Arıkan, 1998: 282; Brandau vd., 2018: 72; Özdemir, 

2020: 87- 99). 

Hititlerde bir dini törene ilk önce kral ve kraliçenin ellerinin yıkanması ve kurulanması 

ritüelinden sonra başlanırdı. Bu törenlerde ritüellere eşlik eden müzik ve dans da 

bulunmaktaydı. Rahip ve rahibelerden oluşan bir koro ilahiler söylerken ellerini 

gökyüzüne kaldırmış dansçılar dönerek dans ederdi. Törenin devamı için kral ve 

kraliçenin emriyle tapınağa geçilirdi. Bir saygı gösterisinde bulunan kral ve kraliçe 

tanrının huzurunda eğilerek tapınağa girerdi. Törenin devamında kral kendisine 

verilen şarabın içine parmağını dokundurur ve şarabı kutsal yerlere serperdi. Bundan 

sonra törenin ziyafet kısmına geçilirdi. Bir masanın üzerine tatlı ekmek ve biranın eşlik 

ettiği yemekler konulurdu. Kral ailesi ve Hitit halkı tanrının onuruna kadehlerini 

kaldırırdı. Törenin sonunda birtakım yarışmalar ve güldürü oyunları düzenlenerek 

tanrıların eğlenmesi amaçlanırdı (Sönmez, 2008: 34; Özdemir, 2020: 133). 



35 

 

Hititlerde bazı hayvanlar kutsal sayılırken bazılarının da kötü ruhlara karşı koruyucu 

olduğuna inanılmıştır. Özellikle boğa, Tanrı Teşup’u timsal etmektedir. Bugün bunu 

arkeolojik kazılarda çokça çıkan Hitit eserlerinde görmekteyiz.  Günümüzde de büyük 

ya da küçükbaş boynuzlu hayvanların kafataslarının evlerin dış kapılarına asılmasının 

altında yatan sebep kötü ruhlardan korunmadır (Alp, 2009: 38; Kılıç vd., 2016: 780; 

Özdemir, 2020: 96 ).  

Hititlerin dini inançlarında günlük olarak uyguladıkları bir ritüele henüz 

rastlanmamıştır. Bunun yanı sıra yıllık ve dönemsel olarak yapılan dini ritüellerin 

varlığı ulaşılan bilgiler arasındadır. Bu ritüellerde duayı sadece kral ve kraliçe 

yapabilir. Dua esnasında sol el başparmak yukarı göstererek dua edilir. Dua sonunda 

Hitit halkı ‘‘öyle olsun’’  derdi. Bu tıpkı duadan sonra denilen amin gibidir. Bunlara 

ek olarak Hitit inanç sisteminde kanlı ve kansız adaklar vardır. Hatta insan 

adaklarından dahi söz edilmektedir. Ak ve kara büyü, fal ve kehanetler gibi inançlar 

da vardır (Kınal, 1998: 221-222; Demirci, 2016: 53-54; Özeser, 2018: 4; Özdemir, 

2020: 90-91-94).  

Hititleri dini bayramları kutlamalarındaki hassasiyet tanrılarına duydukları saygıdan 

ötürü gelmektedir. Kral, kutsal bayramlarda tanrı ile iletişime geçer. Bu sayede ülkeye 

bereket ve refahın geleceği inancı oluşur. Bu bayramlar aksatılmaz. Hititlerde kutlanan 

bayramların en önemlileri mevsimsel döngüyle ilişkili olan bayramlardır. ‘‘Mevsimsel 

kült gezinti’’ dinilen kutsal yolculuklara bu bayramlarda çıkılmaktadır. Bu yolculuğa 

kraliyet mensupları ve Hitit halkı katılmaktaydı. Kutsal sayılan yerlerin sırasıyla 

ziyaret edilmesi, hac hareketi olarak görülmektedir. Sonuç olarak bu geziye katılanlar 

hacı makamına ulaşmış sayılırdı (Kaya, 2017: 338; Reyhan vd., 2015: 96; Falay, 2016: 

146; Özdemir, 2020: 97-98).  

 

 

 



36 

 

2.3.3.2. Hitit Dini Ritüelleri   

 

Görsel 10. Hititlerin Bin Tanrılı Yolculuğu (URL- 27, 2022) 

 

2.3.3.2.1. AN.TAH.SUM/ Çiğdem Bayramı 

Hititliler mevsimsel döngüye bağlı olarak ilkbahar mevsiminde 38 gün süren 

AN.TAH.SUM bayramını kutlarlardı. Bu bayram ayrıca kutlamaları çiğdem çiçeğinin 

açtığı döneme denk gelirdi. Dolayısıyla bu bayrama Çiğdem Bayramı da 

denilmektedir. Hitit’te her yıl ilkbahar mevsiminde kral, kraliçe, saray ailesi, rahip, 

rahibeler ve diğer yönetici sınıfın önde olduğu bir kutsal yolculuğa çıkılır. Bu kutsal 

yolculukta ziyaret edilecek merkezlerin rotaları bellidir ( Falay, 2016: 135).  

AN.TAH.SUM bayramında kutsal ziyaretlerin izlendiği rotalar şöyledir: ‘‘Hattuşa- 

Tahurpa- Tippuva Dağı yolu- Hattuşa, Hattuşa- Arinna- Matilla- Arinna- Hattuşa- 

Tapala Dağı- Hattuşa, Hattuşa- Pişkurunuva Dağı- Haitta- Pişkurunuva Dağı- 

Haranaşşa- Zippalanda- Ankuva’’ (Gavaz Sir, 2012: 57; Flay, 2016: 135- 136).  

AN.TAH.SUM bayramının her bir gününde dini törenler yapılırdı. Kurban sunumları, 

tanrı ve tanrıçalara taze yiyecek içecek sunumları, baş tanrı ve diğer tanrılar için dini 

ayinler ve ekmek bölme ritüeli gibi törenlerin yanında müzik ve dansın olduğu 

akrobasi gösterileri de yapılmaktaydı. Hitit halkı bu tür bayramlarda düzenledikleri 

eğlencelerle tanrılarını sevindirdiklerine inanmaktaydılar. Dolayısıyla bu bayramlara 

çok önem verilmektedir. Hatta savaşlar dahi bu bayramlara göre düzenlenir veyahut 

da ertelenirdi (Falay, 2016: 136-137-138).  



37 

 

Görsel 11. AN.TAH.SUM Bayramının Hac Rotası (URL- 50, 2022) 

 

 

 

 

 

2.3.3.2.2. Nuntarriyasha/ Hız Bayramı 

Nuntarriyasha Bayramı, kış başlamadan önce sonbahar döneminde kutlanan 

bayramdır. Bu bayrama Hız Bayramı da denilmektedir. Hız, adını alma sebebi kutsal 

yerlere kral ve kraliçenin hızlıca gitmesi kaynaklı olabileceği belirtilmiştir. Hitit Kralı, 

tören için hazırlanan beyaz renkteki kıyafetini ve siyah ayakkabılarını giyer, takılarını 

takar ve sabahın erken saatlerinde kutlamaları başlatır. Aynı zamanda Hitit Fırtına 

Tanrı tapınağında tanrı putları ve tapınağın temizliği sırasında din adamları başlarına 

beyaz renkte bant taktıkları ve beyaz kıyafet giyindikleri bilinmektedir. (URL- 51, 

2022).  

Bayramın ilk günü Kitap’a şehrinde hazırlanan kültürel faaliyetlerle başlar. Daha sonra 

hac da denilen yolculuğa çıkılmaktadır. Bayramın üçüncü günü kutsal yolculuk 

zamanıdır. Bu ve buna benzer kült bayramlarda, oturma törenleri de düzenlenir. (Bu 

oturma törenlerine toplantı da denilmektedir.) Oturma törenlerinde altın testide kral ve 

kraliçeye su getirilir ve el yıkama ritüelleri yapılır (URL- 6, 2022).  Nantariyaşha 

Bayramının, ziyaret rotası yönüne bakıldığında, güneşin hareketi örnek alınarak, 

doğudan batıya doğru yapılmıştır (Arazinba, 2010: 34; Falay, 2016: 139).  



38 

 

 

 

 

2.3.3.2.3. Purilli/ Yeni Yıl Bayramı 

Mitsel bir hikâyede geçen olayların canlandırmasının yapıldığı Purilli Bayramı yeni 

bir yılın başlangıcında yapılırdı. Kral ve kraliçenin katıldığı bu bayramda dövüş ritüeli 

gerçekleştirilirdi. Bu dövüş ritüeli kış mevsiminden sonra gelen bahar ayını 

simgelemektedir (Falay, 2016: 140).  

2.3.3.2.4. Diğer Bayramlar 

KI.LAM Bayramı ‘‘Pazar Yeri Bayramı’’ anlamına da gelmektedir. Sonbahar 

mevsimine denk gelen fakat kesin tarihi bilinmeyen bu bayram üç gün sürmektedir. 

KI.LAM Bayramı Hititlerin görkemli bayramları arasında yer almaktadır. Bu 

bayramda da yine başkent Hattuşa, Arinna ve Zippalanda’daki kutsal mekânlar ziyaret 

edilirdi (Arıkan, 2002: 16; Falay, 2016: 141-142). 

Hişuva Bayramı ne zaman kutlanıldığı belli olmayan ve sekiz gün süren bir bayramdır. 

Bu bayramda gerçekleştirilen ritüellerden biri de kralın sırtına bir sopa ile vurulmaktır. 

Buradaki amaç kralın tanrı karşısındaki güçsüzlüğünü ve küçüklüğünü göstermektir 

(Dinçol, 1982: 86; Demirci, 2019: 66; Falay, 2016: 142-143). 

Görsel 12. Nuntarriyashas Bayramının Hac rotası (URL- 49, 2022) 



39 

 

Haşşumaş/Üreme Bayramı’ prensin yönetiminde gerçekleştirilen bir bayramdır. Bu 

bayramdaki ritüeller on iki tanrıyı temsil eden rahiplerin hazırlanan yemek sofrasına 

oturması, kutsal ekmekten yemesi ve tanrıların şerefine on iki kez içmesinden 

meydana gelirdi. Hitit din sisteminde Ay Bayramı, Teteşhapi Bayramı, Yağmur 

Bayramı, Orman Bayramı ve Gök Gürlemesi Bayramı gibi pek çok bayram 

bulunmaktadır. Bu bayramların dışında Hitit metinlerde birçok farklı bayramdan da 

söz edilmektedir (Falay, 2016: 144-148). 

2.3.3.2.5. Cenaze Ritüelleri  

Hititler krallık döneminde ölülerini gömmekte iken imparatorluk döneminde bu 

adetini değiştirmiştir. Hitit imparatorluk döneminde kral ve kraliçe ölünce büyük bir 

törenle yakılmaktaydı (Demirci vd., 2016: 55; Kaya, 2017343). Ölü yakma geleneğine 

ilk olarak Hititlerde rastlanılmıştır. Hitit metinlerinden elde edinilen bilgiler kraliyet 

mensuplarına ilişkin uygulamalardan bahsetmektedir. Kraliyet mensubu olmayan 

kişiler için nasıl bir tören düzenlendiğine dair yazılı bir kaynak henüz yoktur. Hititler 

cenaze ritüellerini ayrıntılı bir şekilde yazıya geçirmiştir. Özenle hazırlanan bu 

ritüeller eksiksiz bir şekilde yerine getirilmiştir. Kral veyahut da kraliçenin ölümünden 

sonra başlayan cenaze ritüelleri on dört gün sürmektedir. Cenazenin ilk günü ceset 

henüz yakılmadan önce yanında sığır kesilirdi. Daha sonra birtakım ritüeller 

tamamlandıktan sonra gece yakım işleminin yapılacağı yere götürülürdü. Bu sırada 

ülke genelinde yas ilan edilir ve oruç tutulurdu. Bu orucun üzüntüden kaynaklı ya da 

zorunlu olduğu düşünülmektedir. Gece boyunca yanan cesettin geriye kalan kemikleri 

güneşin ilk ışıklarıyla beraber toplanır ve özel bir odaya götürülürdü. Cenaze ritüelleri 

arasında kanlı ve kansız kurbanlar, sessiz konuşma, ilahi söyleme, cenaze yemeği 

verme ve ağıtçı kadınlar yer almaktadır. Ayrıca cenazenin dördüncü günü 

gerçekleştirilen ritüellere imparatorluğun yeni kralının ve ailesinin özel kıyafet giyerek 

katıldığı ve eşlerinin başlarını bir örtüyle kapattığı bilinmektedir (Sevinç, 2007: 2779-

2786).  

 



40 

 

2.3.3.2. Frigyalılar 

Genel Bilgiler: Frigler, M.Ö. 1200-1000 yıllarında kesin olmamakla birlikte 

Makedonya’dan Anadolu’ya akın etmişlerdir. Frig devletinin ilk kralı olan Gordios 

aynı zamanda başkent olan Gordion şehrine adını vermiştir. Kral Gordios’dan sonra 

devletin başına oğlu Midas geçmiştir.  Hitit devletinin zayıflaması ve çökmesiyle 

siyasi bir güç haline gelen Frigler, Homeron’un İlyada destanında anlattığı Troia 

savaşlarının başladığı sıralarda Anadolu kavimlerinden biri olarak bu savaşta 

Troia’nın yanında yer almış ve Akalara karşı savaşmıştır (Bülbül, 2009: 80- 85). 

Çok tanrılı bir inanç sistemine sahip olan Frigyalılar, tarım ve bağcılık gibi unsurlara 

büyük önem vermişlerdir. Bunu baş tanrıçaları olan Matar’a (Matar Kubilaya, Agdistis 

(Taş Kadın)) Toprak Ana demelerinden de anlayabiliriz. Bunun yanı sıra Frigyalılarda 

bağcılık da oldukça gelişmiştir. Her bağ bozumu sezonunda şarap tanrısı Dionizos 

adına kutlama törenleri düzenlemişlerdir (Sevin, 2007: 211; Bülbül, 2009: 87). 

Frigyalıların tanrılar penteosu çok kalabalık olmamıştır. Penteonun başında ana tanrıça 

Matar yer almaktadır. Matar’ın en büyük tapınağı ise Pessinus’dur. Matar’ın Eski 

Yunan’daki adı Kybele’dir. Ayrıca tanrı ve tanrıçalar her ne kadar insani tasvir ve 

özelliklere sahip olsa da ölümsüzlerdir. Mezopotamya dinlerinde görülen Tanrıça 

İnanna ve Tanrı Dumuzi’nin mevsimsel döngüyü simgeleyen kutsal evlilik mitolojisi 

ve kutlama ritüelleri Frigya kültüründe de vardır. Matar, her yılın ilkbahar mevsiminde 

sevgilisi Tanrı Attis’e kavuşur ve doğa canlanır. Ayrılmaları takdirinde de doğa kış 

uykusuna dalar (Birecikli, 2010: 220). 

Frigyalılar, birçok dinde olduğu gibi gelecekten haber almak için fal, büyü ve kehanete 

inanıyorlardı. Frigyalılar aynı zamanda diğer dünya yaşamına da inanmıştır. Fakat iyi 

ve kötü kavramlarını karşılayan cennet ve cehennem hakkında herhangi bir bilgi 

yoktur. Bunlara ek olarak birkaç dinde görülen gökten gelen kutsal taş inancı 

Frigyalılarda da vardır. Merkez tapınak Pessinus ana tanrıçanındır ve bu taş özenle 

korunmaktadır (Kaya, 2020: 89-93).  

 



41 

 

2.3.3.3. Frigya Dini Ritüelleri 

2.3.3.3.1. Tanrıça Matar (Kybele) ile Tanrı Attis’in Kavuşma Bayramı   

 

Görsel 13. Tanrıça Kybele Heykeli (URL- 29, 2022) 

Evrensel bir nitelik taşıyan Tanrıça Matar, toprağı, doğayı ve bereketi 

simgelemekteydi. Frigyalılar, her yıl doğanın yeşillenmeye başladığı sıralarda büyük 

kutlamalar yapmışlardır. Yeterli yazılı belge olmadığı için bu kutlamalara ilişkin 

bilgilere ulaşılmamıştır. Sadece antik dönem yazarlarından Herodot, Diodoros Siculus, 

Plutarchos ve Strabon’dan Frigyalıların bayram törenlerine dair bilgilere ulaşırız. Bu 

yazarların eserlerinden edinilen bilgilere göre her yıl baharın gelmesiyle bayram 

hazırlıklarına başlanılmaktadır. Tanrıça Matar ve Tanrı Attis’in her yıl bu mevsimde 

bir araya geldiğine inanmaktadırlar. Matar ve Attis’in buluşmasıyla doğa uyanır ve 

yeni bir yıl başlar. İlk baharda gerçekleştirilen bu dini ritüel büyük bir coşkuyla 

kutlanmaktaydı. Frigyalılar,  bahar bayramında flüt, zil ve davul gibi çalgı aletleriyle 

müzik yapar ve dans ederlerdi. Bayramın belki de en önemli ritüellerden birisi erkek 

cinsel organının Tanrıça Matar için kesilmesidir. Tanrı Attis’in cinsel organını 

Tanrıçası Matar için kurban ettiği inancı vardır. Bu nedenle Matar’ın rahipleri 

kendilerini hadım etmişlerdir. Bunlara ek olarak kanlı ve kansız olarak sunulan 

kurbanlar da gerçekleştirilen ritüeller arasında yer almaktadır (Çintiriz, 2010: 59-63). 

 

 



42 

 

2.3.3.4. Urartular   

 

Görsel 14. Aslan Üzerinden Tasvir Edilen Kral Haldi (URL- 30, 2022) 

Genel Bilgiler: Urartular M.Ö. 860-580 yılları arasında çetin ve sert bir coğrafyaya 

sahip olan Van Gölü ve çevresinde kurulmuştur. Urartu adı Asur kaynaklarında 

geçmektedir. Urartular kendilerine Biainili demektedirler. Devletin başkenti 

Tuşpa’dır. ‘Bütün ülkelerin kralı’ olarak anılan Kral I. Sardur, Urartu devletini 

kurmuştur. Urartular hakkında bilgi taşıyan tabletlerin çift dilli olması (Urartuca-

Asurca) dönemin anlaşılması açısından büyük kolaylık sağlamıştır. Bu tabletlerden 

edinilen bilgilere göre devletin tanrısı ve tanrılar panteonunun baş tanrısı Haldi’dir. 

Urartular her ne kadar çok tanrılı olsalar da en önemli üç tanrısı Haldi, Teşeba 

(Göktanrı) ve Şivini (Güneş tanrısı)’dir. Aynı zamanda tanrıları için tapınaklar inşa 

etmişlerdir. Bu tapınakların içini tanrı heykelleriyle süslemişlerdir (Akurgal, 2014: 

169-170).   

2.3.3.5. Urartular Dini Ritüelleri 

2.3.3.5.1. Cenaze Ritüelleri  

Urartuların dini ritüelleri hakkındaki bilgilere arkeolojik kazılar sonucu ortaya çıkan 

buluntulardan ulaşılmıştır. Bu konu hakkında yeterli yazılı belge olmayışı bu 

buluntuları oldukça önemli bir hale getirmektedir. Arkeolojik kazılar sonucunda çoğu 

diğer medeniyetlerde olduğu gibi Urartuların da ölümden sonra yaşamın olduğuna 



43 

 

inandığı ve diğer dünya için hazırlılar yaptığı ortaya çıkmıştır. Bu hazırlıkların en 

güzel örneğini mezarlarda görmek mümkündür. Urartu mezarları tıpkı bir ev gibi 

hazırlanmıştır. Mezarlarda mobilyalardan en küçük süs eşyasına kadar her şeyi bulmak 

mümkündür. Bunlara ek olarak Urartuların cenaze törenlerinde kurbanlar kesilir ve 

ölen kişinin ardından günümüz Anadolu coğrafyasında da görülen cenaze yemeği 

ikram edilirdi (Yiğitpaşa, 2010: 178- 190). 

Urartular, ölümü ve doğumu bir ağaca benzetmişlerdir. Ağaç her ilkbaharda yeşerir, 

her sonbaharda solar. Bu durum tıpkı doğumla başlayan hayatın ölümle son bulması 

gibidir. Fakat sonbahardan sonra nasıl ki ağaçlar ilkbaharda yeşeriyorsa insan hayatı 

da son bulsa dahi tekrar ağaç gibi yeşereceği inancı vardır. Bu simgesel ağaç ‘‘Hayat 

Ağacı’’ olarak bilinmektedir (Hakbilen Ası, 2019:50; Yiğitpaşa, 2010: 178).  

Urartuların ölü gömme öncesi ve sonrasına ilişkin diğer bilgileri içerisinde kan, şarap 

veya su bulunan kaplarla yapılan libasyon ritüellerine sahip olduklarıdır. Cenaze 

ritüelleri dahil olmak üzere diğer dini ritüellerde özellikle de kutsal mekânlarda 

yapılan libasyon ritüeli bir kabın içinde olan kan ya da şarabın yere saçılması işlemidir 

(Yiğitpaşa, 2010: 189).  Bu libasyon ritüeli tapınaklarda gerçekleştirilen dini 

törenlerde de uygulanmaktaydı. Dini bir tören yapılacağı zaman ilk önce tapınağa 

girmeden arınmak için Hititlerde de görülen su ile yıkanılırdı. Böylece bedensel 

temizlik yapılmış olunur daha sonra da libasyon yapılırdı (Çilingiroğlu, 2007: 36- 37). 

2.3.3.6. Harraniler 

Genel Bilgiler: Mezopotamya kavimlerinde olan Harraniler, Keldani ya da Nebati 

olarak da bilinmektedir. Bu kavme Harrani adının verilmesi Harran’da yaşamalarından 

kaynaklıdır. Keldani ismini de yine daha önce yaşadıkları Kelda şehrinden almışlardır. 

Harraniler, M.Ö. 9. yüzyıllarda Asur kaynaklarında adından söz ettiren bir 

medeniyettir (Kardoğan, 2021:31). Burada, Güney Mezopotamya’da yaşadıkları 

dönem içerisinde adından Keldaniler olarak söz edilecek, Harran’da yaşadıkları 

dönem içerisinde de adından Harraniler olarak söz edilecektir.  



44 

 

Harraniler ve Sabiililer karıştırıldıkları için tartışmalara sebep olmuşlardır. İlk önce bu 

karışlığa sebep olan hususu açıklamak gerekmektedir. Bir rivayete göre Abbasi 

Halifesi Me’mun ileri yaşlarında Bizans üzerine sefere çıkar. Yol ürerinde karşılaştığı 

topluluğun kim olduğu ve hangi dine mensup olduklarını sorar. Bu topluluk ne 

Hristiyan’dır ne Musevi’dir ne de diğer ilahi dine mensup kişilerdir. Bunun üzerine 

Halife Me’mun, Harranilere Bizans seferi dönüşüne kadar dinlerini değiştirmelerini 

söyler. Harraniler halifenin yapacaklarından korkar ve grup farklı dinlere geçerler. 

Harraniler arasından bir grup Sabiilik dinine geçmiştir. Dolayısıyla Sabiiler ve 

Harranilerin dinleri birbirlerinden farklı iki gruptur (Kardoğan, 2021: 33- 34).  

Keldaniler, gökyüzünü ciddi anlamda araştıran bir kavim olmuşlardır. Öyle ki 

araştırmalarını kolaylaştırmak adına yüksek yapılar inşa etmişlerdir. Araştırmaları 

sonucunda kehanet ya da alametlerde bulunmuşlardır. Bu nedenle bir bakıma 

Keldanilerin müneccim oldukları söylenebilir. Haran bölgesine göç eden Keldaniler, 

bu bölgenin ana dili olan Süryaniceyi kullanmışlardır. Süryanice, Aramicenin bir 

lehçesidir (Kardoğan, 2021: 32- 33).  

Asur ve Babillerin dininden etkilenen Keldaniler, gezegen ve yıldızların tanrı 

olduğuna inanmış ve bunlara tapınmıştır. İnanç kültleri bu çerçevede şekillenmiştir. 

Keldaniler, daha sonra Harran’a göç edip burada yaşamaya başlayınca Harraniler 

olarak bilinmeye başlamışlardır. Harraniler, Mezopotamya putperestlik inancının son 

mümessili olmuştur (Şeşen, 1993: 48- 49; Kardoğan, 2021: 43- 44).  

Harranilerin yedi önemli tanrısı vardır. Tanrılar panteonunun en üstünde Ay tanrısı Sin 

yer almaktadır. Sin’den sonra gelen Şamas (Şems) Güneş tanrısıdır. Daha sonra Sümer 

ve Asur’unda tanrıçası olan İşar, Venüs gezegenidir. Bir diğer önemli tanrıça da Tanrı 

Sin’in eşi Tanrıça Ningal’dır. Harraniler diğer dinlerde olduğu gibi tanrılarına büyük 

saygı duymuşlardır. Tanrıları için kurbanlar kesmiş, tanrı heykellerin karşısında 

bayramlar düzenlemişlerdir (Ekinci, 2011: 46; Kardoğan, 2021: 44). 

 

 



45 

 

2.3.3.7. Harraniler Dini Ritüelleri 

Harranilerin dini inançlarında öteki dünya ve cennet cehennem anlayışı yoktur. Her 

kim yaşarken iyi eylemlerde bulunursa ölümden sonra tekrar dirilme inancı 

doğrultusunda yeni hayatında iyilikler ile karşılaşır. Kim kötü eylemlerde bulunursa 

da yeni hayatında onu kötülükler beklemektedir. Günümüzde hala bu inanç devam 

etmektedir. Hint dinleri buna örnek olabilir (Kardoğan, 2021: 63- 64).  

Harraniler, tanrıları için kurbanlar kesmişlerdir. Bu kurbanlar tapınakta bulunan tanrı 

heykellerinin karşısında kesilmiştir. Heykeller tanrı ile insan arasında bir nevi elçi 

(aracı) olarak görülmüştür. Kurban olacak hayvanın ağzındaki dişlerin tam olması 

önemli bir husus olmuştur. Kurban olarak dört ayaklı hayvanlar (koyun, keçi, sığır) ve 

kanatlı hayvan olarak da pençeliler (güvencin dışında) seçilmektedir (Gündüz, 2004; 

Kardoğan, 2021: 65). 

Harraniler haftanın yedi gününün her bir gününü tanrılarına adamışlardır. Güneş 

tanrısı Pazar, Ay tanrısı Sin Salı, Mars (Merih) tanrısı Çarşamba, Jüpiter (Müşteri) 

tanrısı Perşembe, Venüs (Zühre) tanrısı Cuma ve Satürn (Zühal) tanrısı Cumartesi 

olarak adanmıştır. Harraniler bayramlarda tanrıları adına kurbanlar kesmiş dini 

ritüeller düzenlemiştir. Aynı zamanda Harranilerin üç vakit namaz ibadeti dini 

ritüellerinin arasında yer almaktadır. Dini ritüeller arasında sünnet ritüeline 

rastlanmamıştır (Kardoğan, 2021: 66-68). 

2.3.4. Eski Avrupa Dinleri 

2.3.4.1. Eski Yunanlılar 

Genel Bilgiler: (M.Ö. 1050-30). Eski Yunanlıların atası olan Akadlar, Myken 

uygarlığını kurmuşlardır. Yunanlılar, Mora yarımadası, Orta Akdeniz ve Doğu 

Akdeniz ile ticari ve kültürel faaliyetler içerisinde olmuşlardır. Fakat Eğe göçleriyle 

Eski Yunan uygarlığı büyük bir gerileme yaşamıştır. Üç boy halinde başlayan göç 

sonucu Anadolu’ya ilk göçmenler böylelikle gelmiştir (M.Ö. 1050-100). Bu boyların 

adları Dor, İyon ve Aiolar’dır. Bu boylar arasında İyonlar hızlı bir şekilde gelişmiş ve 



46 

 

diğer medeniyetler tarafından tanınmaya başlamıştır. Öyle ki Mısır, Mezopotamya ve 

İran medeniyetleri İyon boyuna Helen demişlerdir. Tıpkı günümüzde Helenlere 

Yunanlılar denilmesi gibi (Akurgal, 2014: 196).  

Arkeolojik kazılar sonucu ilk dönemlerde (M.Ö. 1050-750) yeni yerleşmelerden 

dolayıdır ki bir buluntudan söz edilememektedir. Fakat daha sonraki dönemlerde Eski 

Yunan uygarlığının geldiği noktayı Homeros’un İlyada adlı eserinin (M.Ö. 750-700) 

ortaya çıkmasıyla anlamak mümkündür. Eski Yunan uygarlığı her ne kadar gittikçe 

gelişmeye başlamış olsa da bir dönem Kirmenlerin neden olduğu duraklama dönemini 

yaşamışlardır. M.Ö. 600 yıllarında Athena şehrinde görkemli tapınaklar inşa 

edilmiştir. Yine M.Ö. 3000 yıllarda Mısır ve Mezopotamya gibi medeniyetlerin kültür 

öncülüğü doğudan batıya geçmiştir (Akurgal, 2014: 196). 

Eski Yunan dini mitolojik bir din olup, tanrıları insani özelliklere sahip olmuştur. 

Tanrılar tıpkı bir insan gibi mutlu olur, üzülür, sinirlenir ve kıskanırdı. Tanrıları 

insanlardan ayıran en önemli özellik tanrıların ölümsüz olması olmuştur. Baş tanrı 

Zeus dahi özgür düşünce anlayışının getirdiği etkiler sonucu her istediğini 

yapamamıştır. Doğayı inceleyen Yunan filozofları doğaüstü (cin, peri gibi) varlıkları 

dinden ayrıştırarak doğa olaylarının asli nedenlerini özgür düşünce akımı sayesinde 

incelemişlerdir. Böylece günümüz Batı uygarlığı oluşmaya başlamıştır (Akurgal, 

2014: 197).  

Eski Yunan dinindeki inançlarda yer alan tanrılara adını verenin ve ritüelleri tespit 

edenin Hemeros ve Hesiodos olduğu görüşüne inanılmaktadır. Homeros için Yunan 

tanrıları kutsal Olimpos dağında yaşamaktadır. Burada yaşayan tanrılar on iki tanedir.  

Bu on iki tanrı başta Zeus olmak üzere günümüzde genel olarak bilinen on iki burçla 

ilişkilendirilmektedir (Ahmed, 2016: 68; URL- 7, 2022).  

Eski Yunan tanrı panteonunun en üstünde Zeus yer almaktadır. Panteondaki diğer 

tanrılar ise Zeus’un eşi Hera, kızı Athena, Apollo, ölüler efendisi Hades, Demeter, 

elinde çatallı mızrak tutan denizlerin efendisi Poseidon, Hestia, Hephaistos, Ares, 

Afrodit, Artemis, Hermes ve Dionysios’dır (Ahmed, 2016: 68- 73).  



47 

 

 

2.3.4.2. Eski Yunan Dini Ritüelleri 

2.3.4.2.1. Festivallerde Gerçekleştirilen Dini Ritüeller                       

 

Görsel 15. Yunan Koşucularının Betimlendiği Vazo (URL- 47, 2022)      

Eski Yunan dininde gerçekleştirilen festivaller mitolojik hikâyelere dayanmaktadır. 

Dolayısıyla tanrılar adına düzenlenen bu festivaller dini ritüelleri de içinde 

barındırmaktadır. Aşağıda bahsi geçen festivaller tanrıların konu olduğu mitolojik 

hikâyelerden yola çıkarak oluşturulan festivallerdir.  

Tanrıça Athena adına düzenlenen festivallerin başında 15 Temmuz-15 Ağustos 

tarihleri arasında Attika’da yaşayan kabile üyelerinin Atina vatandaşı olmalarını 

kutlamak için katıldığı Synoikia festivali gelmektedir. Bir diğer festival Atina’da 

gerçekleştirilen önemli ve büyük bir festival olan Panathenaia festivalidir. Bu festivale 

çok sayıda kadın ve erkek katılmaktadır. Panathenaia festivalinde hayvan kurbanları 

ve Olimpiyat oyunları da düzenlemektedir. Aynı zamanda bu festivalde 9 ay önceden 

seçilmiş olan kız çocukları festival gününe kadar Athena’ya sunmak için ‘‘Peplos’’ 

dokumaktadır. Önceden tanrı heykeli yıkanıyorken sonraları sadece tanrı heykeline ait 

kıyafetlerin yıkandığı Plynteria festivali bir temizlenme festivalidir. Bu festivalin 



48 

 

devamı olan ve ilkbahar temizliği anlamına gelen Kallynteria festivali de Athena adına 

yapılan festivallerden birisidir (Takımcı, 2016: 6-10). 

Tanrıça Demeter ve kızı Persephone adına düzenlenen festivallerden karşımıza ilk 

çıkanı Thesmophoria festivalidir. Bu, ekim zamanı bereket için yapılan bir festivaldir. 

Bu festival üç gün sürmektedir. İlk gün kadınlar festivalin yapılacağı yerde kalmak 

için çadır kurarlar. İkinci gün oruç tutarlar ve son günde şenliklerin yapılır ve yemekler 

yenir. Ayrıca domuz kurban edildiğinden de söz edilmektedir. Bu festivale yalnız 

kadınlar katılabilir. Erkeklerin katılması katiyen yasaktır. Bir diğer festival de Haloa 

festivalidir. Yine bu festivale de erkeklerin katılması yasaktır. Kutlamalar kışın yapılır 

(Takımcı, 2016: 13-20).  

Adı mitolojik bir hikâyeden gelen ve iki kez doğan anlamında olan Zeus’un oğlu 

Dionysia adına düzenlenen festivallerden ilki kurban olarak insanların tanrıya adandığı 

Agrionio festivalidir. Diğer festivaller sırasıyla Kır Dianysis festivali, Anthesteria 

festivali, Büyük Dionysia festivali ve doğanın canlanması için kutlanan Lenaca 

festivalidir ( Takımcı, 2016: 26- 45).  

Güneş Tanrısı Apollon adına düzenlenen festivallerden ilki ikinci dini spor 

müsabakalarının yapıldığı Pythiadır. Diğer festivaller ise Boedromia festivali, 

Pyanopsia festivali ve Thargelia (tarım) festivalidir (Takımcı, 2016: 27-50). 

 

 

 

 

 

 



49 

 

2.3.4.2.2. Cenaze Ritüelleri                             

 

Görsel 16. Atlı Cenaze Arabası ve Arkada Ağlayıcı Kadınların Betimlendiği Bir 

Vazo (Ahmed, 2016) 

Eski Yunan’da ölen kişinin vücudunu kadınlar yıkar ve ölü vücuda hoş kokular 

sürülürdü. Daha sonra bir kumaş ile beden sarılır ve dualar söylenirdi. Bir gün süren 

bu ritüelin ardından defin ritüeli gerçekleştirilirdi. Eski Yunan dininde ölen kişi bir 

takım eşya ve yiyecek-içecek ile birlikte gömülmektedir. Dolayısıyla ölümden sonra 

yaşam inancı var olduğu görülmektedir. Diğer dinlerde görülen defin işleminde ya da 

sonrasında yenilen yemek Eski Yunan inancında da görülmektedir (URL- 8, 2022).  

2.3.4.2.3. Arınma Ritüelleri 

Eski Yunan dini inancında arınmak oldukça önemli olmuştur. Doğum yapan, doğum 

yaptıran ve birini öldüren kişiler mutlaka arınmak için gerekli olan ritüelleri 

yapmalıdır. Bunlara ek olarak arınmayı gerektiren başka durumlarda vardır. Arınma 

ritüellerinin ana maddeleri su, kan ve kükürttür (Yıldıran, 2020: 55). 

Eski Yunan’da bir kişinin kasten başka bir kişiyi öldürmesi durumunda kan ile kirlenen 

katil yine kan ile temizlenir. Böyle bir durumda gerçekleştirilen arınma ritüeli bir 

domuzun kanı ile katilin yıkanmasıdır. Bu ritüele örnek olarak günümüze kadar ulaşan 

ve Louvren Müzesi’nde sergilenen Orestes’in arınmasının resmedildiği vazo 

gösterilebilir (Burkert, 2012: 68-69; Yıldıran, 2020: 58). 



50 

 

Tanrıların evi olan tapınaklar içinde temizlik kuralları vardır. Kutsallığı bozamamak 

için bu kurallara dikkat edilmesi gereklidir. Tapınağın etrafında doğum yapılamaz, 

kimse cinsel ilişkiye giremez. Tapınağın yanında kimse ölmemelidir. Bu yasaklara ek 

olarak hamile veya emziren kadınlar tapınağa girmemesi yer alır. Aksi taktirde 

tapınağın ruhaniliği, maneviyatı bozulur. Dolayısıyla tapınağa girmeden önce arınmak 

gerekmektedir (Cole, 2004: 130; Eco, 2017: 597-679; Yıldıran, 2020: 59).  

Eski Yunan inancında evlilik törenlerinde de arınma ritüelleri bulunmaktadır. Kış 

aylarında yapılan ve iki ya da üç gün süren evlilik törenlerinde kızın babası tanrı Zeus 

ve tanrıça Hera adak sunar. Gelin olan kişi ondan yaşça büyük bir kadının yardımı ile 

yıkanır, hazırlanır ve kokular sürülür. Sonuç olarak bu ritüeller arınma ritüeli için 

yapılması gerekenleri oluşturmaktadır (Emir, 2012: 20-21; Eco, 2017: 597-679; 

Yıldıran, 2020: 60).  

Eski Yunan inancında doğumun kirlenmeye yol açtığı düşüncesi vardır. Dolayısıyla 

doğum yapan bir kadın arınma ritüeli ile temizlenmiş olur. Bu ritüelde aynı zamanda 

yeni doğan bebeğin temizlenip tanrılar tarafından kabul edildiği inancı da vardır (Emir, 

2012: 71; Yıldıran, 2020: 61). 

Bir diğer arınma ritüeli de kurban kesimi sırasında yapılan uygulamalardır. Eski Yunan 

dininde olduğu gibi diğer dinlerde de kurbanlar tanrı için adanır ve çok önemlidir. 

Tanrı için kurban adağı yapan kişi öncelikle temiz olmalıdır. Temiz olmaması halinde 

tanrının kurbanı kabul etmeyeceği inancı vardır. Kurbanı kesecek olan kişi ellerini 

güzel bir şekilde yıkayarak temizler. Daha sonra kurban hayvanının üzerine su 

saçıldıktan sonra alnından kıl kesilir. Ayrıca kurban kesiminde arpa taneleri saçılır ( 

Olgun, 2016: 88; Yıldıran, 2020: 61- 62).  

 

 

 



51 

 

2.3.4.3. Eski Romalılar                                         

 

Görsel 17. Remus ve Romulus Adındaki İki Erkek Kardeşi Emziren Dişi Kurt (URL- 

34, 2022) 

Genel Bilgiler: Roma şehrinin kuruluş tarihi mitolojik bir tarih olarak M.Ö. 753’tür. 

Birçok devletin kuruluş hikâyesi olduğu gibi Roma’nın da bir kuruluş hikâyesi vardır. 

Bu mitolojik hikâyede adı geçen kahramanın Roma’yı nasıl kurduğu anlatılmaktadır. 

Bir savaş sonrasında yakılan Truva şehrinden kaçan Truvalı prens Aeneas’ın babası 

ve oğlunu almasıyla hikâye başlar. Kutsal olduğu düşünülen Latium adındaki bir yer 

tanrılar tarafından Aeneas’a bildirilir. Mitolojiye göre daha sonra Aeneas, Latium’da 

Lavinium adında yerleşim kurar ve burada tanrılaşır. Dolayısıyla Aeneas, Roma’nın 

tanrılar katına yükselip tanrılaşan ilk lideri olmuştur. Kuruluş mitolojisinin daha 

sonraki kısımlarında ise Aeneas’ın oğlu Askanios’un Latium bölgesinde Alba Longo 

adında bir şehir kurduğu anlatılır. Uzun yıllar Askanios’un ardından gelenler 

yönetimde olmuştur. Daha sonraki yıllarda iki erkek kardeşin ortaya çıkmasıyla 

Roma’nın kuruluş tarihi başlar. Bu kardeşlerin adı Numitor ve Amulius’dur. 

Mitolojiye göre Amulius tek varis olmak ister ve bunun için kardeşi Numitor’un tahtan 

indirir ve bütün çocuklarını katleder. Geriye yalnızca Numitor’un kızı olan Rhea 

Silvia’yı bırakır. Silvia’yı da zorlayarak Vesta tapınağına rahibe olmasını ister. Vesta 

tapınağında rahibe olan Silvia kurallar gereği bakireliğini korumalıdır. Fakat işler 

böyle gitmez ve Silvia savaş tanrısı Mars’dan hamile kalır. Bu hamileliğin sonunda 

Remus ve Romulus adında iki erkek bebek dünyaya gelir. Amcası Amulius bu durumu 

öğrenir öğrenmez bebekleri bir sepete kor ve Tiber Nehri’ne bırakır. Bir zaman sonra 

nehirde sürüklenen sepet kıyıya vurur. Sepeti ilk bulan bir dişi kurttur ve kurt bebekleri 

emzirerek besler. Daha sonra bebekleri bir çoban bulur ve onları büyütür. Hakikati 

öğrenen iki erkek kardeş intikam için amcaları Amulius’u öldürürler. Tahtın gerçek 



52 

 

sahibi olan dedeleri Numitor’u başa geçirirler. Sonraları bu iki kardeş arasında her 

nedense tartışması çıkar. İki kardeş arasında başlayan tartışmanın sonu kanlı biter ve 

Romulus Remus’u öldürür. Romuslu’un başa geçmesiyle sıra şehri nüfuslandırmaya 

gelir. Bunun için şehri eşkıya ve suçlu erkeklerle doldurulur. Daha sonra bir tuzak 

gereği düzenlenen davete Sabinler çağırılır. İyice sarhoş olan Sabinli erkeklerin 

kadınlarını kaçırırlar (Tekin, 2019: 190-192; URL- 9, 2022). 

Eski Roma dini çok tanrılı bir inançtır. Ayrıca Yunan mitolojisinden oldukça 

etkilenmişlerdir. Öyle ki Yunan tanrısı olan Zeus, Roma inancında da vardır ve adı 

Jüpter’dir. Yine Yunan tanrısı olan Afrodit, Venüs olarak Roma tanrıları arasında 

yerini almıştır. Deniz tanrısı Poseidon’ın Roma tanrıları arasındaki adı Neptunus’dur. 

Eski Romalılar tanrının çok güçlü olduğuna inanır ve tanrıdan oldukça çekinirler. 

Diğer inançlarda da görüldüğü gibi kehanetlere karşı tedbirlidirler. İbadetleri 

esnasında söylenen sözler ve yapılan her şeyin doğru ve tam olmasına dikkat ederler. 

Neredeyse bütün inançlarda görülen uğurlu ve uğursuz kavramlar Eski Romalılarda da 

vardır. Örneğin uğurlu veyahut da uğursuz bir günde dükkanları açar ya da kapatırlar. 

Bunlara ek olarak bir Romalı asker savaş öncesi kendi tanrıya adayabilir. Dolayısıyla 

savaşta ölmesi gerekir ve ölür. Eski Roma inancında birçok koruyucu tanrı vardır. 

Örneğin bitkiler, meyveler, şehir sınırları ve tarım alanları bir koruyucu tanrı ile 

korunmaktadır (Estin ve Laporte, 2010: 204-205-206).  

Eski Romalılar dini ritüellerini bir düzen ve disiplin içerisinde yerine getirmiş, bununla 

beraber ritüelleri doğru yapmak amacıyla 15 kişilik rahipten oluşan Pontif yönetimi 

kurmuşlardır. Bu yönetim kutsal bayramların takvimini yapar. Aynı zamanda Vesta 

rahibelerin ve Flamenlerin ataması da görevleri arasında yer almaktadır (Konuk, 2008: 

34-35).  

Eski Roma dini kaynağını Yunan ve Etrüsk dinlerinden almıştır. Yunan dininde 

görülen tanrıların adlarının değişmiş halleri şöyledir: Yunan tanrısı Zeus Roma 

dininde Jupiter olmuştur. Hera Juno, Ares Mars, Aphrodite Venüs, Athena Minerva, 

Poseidon Neptune, Demeter Ceres, Artemis Diana, Apollon Apollo, Kybele Magna 



53 

 

Mater, Hades Platon, Hermes Mercury son olarak da Hestia Vesta olarak 

değiştirilmiştir (Sevgi, 2006: 7-210-212; Takımcı, 2016: 61).  

Eski Roma’da üç dönemden söz etmek mümkündür: Krallık dönemi, Cumhuriyet 

dönemi ve İmparatorluk dönemi. Cumhuriyet dönemine kadar Roma’da din ile ilgili 

yazılı belgeler oluşturulmamıştır. Ancak dönemin yazarlarından Cicero zamanında 

dinle ilgili yazılı kaynaklar oluşturulmaya başlanmış. Cumhuriyet dönemine kadar 

sistematik bir dinin oluşmamasının nedeni olarak Eski Roma’nın sürekli farklı 

toplumların kültürleriyle olan ilişkileri gösterilmektedir (Gürsoy, 2010: 13-14; 

Takımcı, 2016: 62).  

Roma tanrılar panteonunun en üstünde yer alan Jüpiter adına festivaller 

düzenlenmektedir. Tanrı Jüpiter, Roma halkı için oldukça saygı değer bir tanrıdır. Öyle 

ki göreve yeni seçilen konsüller ona yakarır. Yine ocak ayında göreve başlayan 

yönetici sınıfından kimseler tanrı Jüpiter’e yakarır. Bunlara ek olarak kazanılan zafer 

sonrası Jüpiter için kurbanlar kesilmektedir (Erhat, 1993: 164; Takımcı, 2016: 70)  

Farkı inançların dinlerinde var olan tanrı ve tanrıçalar etkileşimde olunan toplumların 

dinlerine aynı isimle ya da farklı isimle geçmektedir. Öğreğin, Eski Mısır tanrıçası 

olan İsis, Roma tanrı inancında da görülmektedir. Hristiyanlığın başlangıç 

dönemlerinde dahi İsis, tanrılar arasında en yüksek konumda olmuş ana tanrıça olarak 

kabul edilmiştir.  Eski Mısır’da hac merkezi olan Memphis, tanrıça adına yapılan bir 

dini merkezdir. Buna benzer İsis tapınakları Eski Romalılarda da vardır. Bu yapılarda 

dini ritüeller dine karşı olan kişilerden uzak bir yerde rahipler, din mensupları ve 

hacıların kullanımı için ilave eklerin yapıldığı mekânlardır (Gürsoy, 2010: 34-127). 

2.3.4.4. Eski Roma Dini Ritüelleri 

2.3.4.4.1. Ludi/ Oyun Festivalleri 

Ludi festivalleri dini bayramlarla ilişkili olup daha önceki dönemlerde bütünüyle 

dinsel olarak rahiplerin kontrolüyle yapılmaktaydı. Bu festivaller sırasında araba 



54 

 

yarışları, gladyatör savaşları ve tiyatro gösterileri gibi eğlencelerin yanı sıra hayvan 

avı gibi oyunları kapsayan festivaller de sergilenirdi (Öğüt, 2006; Takımcı, 2016: 67).  

Ölen bir kişinin ölümün dokuzuncu gününde de Ludi Novendialedi adında oyunlar 

düzenlenmektedir. Bir diğer festival ise Romanın bir zamanlar en büyük bayramı 

olarak da bilinen ve Jüpiter için eylül ayında düzenlenen ve iki hafta süren Ludi 

Romani festivalidir. Bu festival sırasında tapınakta kurbanlar kesilir ve ziyafet 

verilirdi. İnsanlar ve tanrı heykelleri aynı sofrada yerini alırdı (Sevgi, 2006: 47-48; 

Takımcı, 2016: 70-71). Jüpiter adına düzenlenen bir diğer festival de her yıl kasım 

ayında bir kez düzenlenen ve tiyatro oyunlarının ağırlıkta olduğu Lidi Plebei 

festivalidir. Bu festival daha sonraki dönemlerde savaş sonrası zafer kutlamalarında, 

düğünlerde ya da cenaze törenlerinde düzenlenmiştir (Öğüt, 2006; Takımcı, 2016: 69-

70.). 

Yapılan adaklar için de festivaller düzenlenmektedir. Bu festivallerin adı Ludi Votivi 

festivalidir. Tanrılar adına düzenlenen festivaller ise Tanrıça Ceres için Lodi Cres, 

Tanrı Apollo için Ludi Apollinares ve Tanrıça Flora için Ludi Floriales festivalleridir 

(Öğüt, 2006; Takımcı, 2016: 69).  

2.3.4.4.2. Vinailia Festivali 

Yıl içerisinde iki kez tekrarlanan bu festivalin iki önemli tarihi vardır. İlki ağustos 

ayının on dokuzunda yapılan üzüm hasadı, ikincisi de üzümler toplandıktan sonra 

ağustos ayının yirmi üçünde yapılan şarap zamanıdır. Üzümler de şarap da baş tanrıya 

adanır ve bu festival başrahip tarafından yönetilirdi (Schilling, 2000: 116-117-462; 

Takımcı, 2016: 71).   

2.3.4.4.3. Tanrı Mars Adına Düzenlenen Festivaller 

Savaşçı bir toplum olan Romalılar için savaş tanrısı Mars oldukça önemli bir tanrıdır. 

Adına sunaklar ve tapınaklar yapılmıştır. Ayrıca Regia denilen kutsal bir alanda savaş 

tanrısı Mars’ın savaşta kullandığına inanılan bir takım savaş aletleri yer almaktadır. 



55 

 

Romalı askerler savaşmaya gitmeden buraya gelerek Mars’ın savaş aletlerine 

dokunarak ondan yardım isterler (Schilling, 2000: 732; Takımcı, 2016: 72). 

Romalılar için önemli olan Mars adına birçok festivaller düzenlenmektedir. Yılın belli 

tarihlerinde düzenlenen bu festivallerde ilahiler söylenir, dans edilir, arınma ve kurban 

ritüelleri gerçekleştirilir.  Her kesimden insanın katılımının yasak olduğu bu festivale 

köleler, kadınlar ve Romalı olmayanların katılması kesinlikle yasaktır (Schilling, 

2000: 731; Sevgi, 2006: 28- 41; Takımcı, 2016: 73).  

Önceden bahsi geçen toplumların inançlarında görülen kurban ritüellerinde yapılması 

gereken hususlar Romalılarda da vardır. Bir kurban ritüeli esnasında ilk önce kurban 

olacak hayvanın boynuzlarına ve kutsal bıçağa un ve tuz serpilir. Daha sonra kurban 

esnasında yapılması gereken her ne varsa eksiksiz yerine getirilmelidir (Sevgi, 2006: 

29; Takımcı, 2016: 74). 

2.3.4.4.4. Ceres Adına Düzenlenen Festivaller 

Bitki tanrıçası olan Ceres adına Cerialia adıyla düzenlenen kutlamalar her yıl nisan 

ayının on dokuzunda gerçekleştirilmektedir. Hasat mevsiminden önce tanrıçanın 

kutsal hayvanı olan hamile bir inek kurban edilir (Schilling, 2000: 659: Sevgi, 2006: 

27; Takımcı, 2016: 76).  

2.3.4.4.5. Bacchus Adına Düzenlenen Festivaller 

Bir Yunan tanrısı olan üzüm-şarap tanrısı Dionysos’un Roma tanrıları arasındaki adı 

Bacchus’dur. Her yıl üzüm hasadının başladığı mevsim olan ilkbaharda uyanan ve 

sonbaharın gelmesiyle bir sonraki ilkbahara kadar uykuya dalan tanrı Bacchus adına 

festivaller düzenlenmektedir. İlk zamanlarda festivale sadece kadınlar katılırken 

erkeklerin büyük merakı sonucu sonraları erkekler de festivale katılmaya başlamıştır. 

Bu festivalde uygun olmayan eylemlerin olması nedeniyle Roma yönetiminde gizli 

yapıldığından söz edilmektedir (Dürüşken, 2000: 84- 97; Sevgi, 2006: 61-78; Takımcı, 

2016: 78-79).  



56 

 

2.3.4.4.6. Vesta Adına Düzenlenen Festivaller 

Her yıl 1 Mart’ta düzenlenen festivalde şehrin göbeğinde yanan ateş yenilenir ve yıl 

boyunca asla sönmesine izin verilmez. Ayrıca bu festivallerde Romalı seçkin ailelerin 

kızları Vesta rahibesi olmak için hayatlarının geri kalan kısmında bakire olmayı kabul 

ederler. Bu festivalin yok olmasında Romalıların I. Theodosius’un resmi dini 

Hristiyanlık yapmasının rolü büyüktür. Hristiyanlığın kabulüyle yüzyıllar boyunca 

yanan ateş söndürülmüştür (Özçelik, 2004: 227-228; Takımcı, 2016: 81).  

2.3.4.4.7. Apollo Adına Düzenlenen Festivaller 

Her yıl 3 Haziran’da Tanrı Apollo adına Ludi Apollionares festivalleri 

düzenlenmektedir. Aynı zamanda bu festivalin ne zaman başladığı bilgisi de 

bulunmaktadır. Apollo adına düzenlenen festivaller M.Ö. 212 yılında meydana gelen 

Katraca Savaşı zamanında başlamıştır. Bu festivaller sırasında gerçekleştiren 

ritüellerde kızlar şarkılar söyleyerek Apollo tapınağından yuvarlak bir sunumu olan 

Capitol ve Palatinus tepelerine giderler. Tanrı Apollo adına düzenlenen bu 

festivallerde gerçekleşen diğer ritüeller ise tanrı adına adanan yiyecek ve kurban 

adaklarının yapılmasıdır. İlerleyen dönemlerde bu festival Yüzyıl Oyunları olarak 

devem etmiştir (Sevgi, 2006: 24-109; Takımcı, 2016: 82 -83).  

2.3.4.4.8. Magna Mater Adına Düzenlenen Festivaller 

Doğu kökenli bir tanrıça olan Kybele, Roma’ya getirilerek Magna Mater adını almıştır. 

Yine bu tanrıça adına festivaller düzenlenmiştir. Bu festivaller 4- 10 Nisan arasında 

yapılan tatillerle ve tiyatro oyunlarıyla kutlanır. Festival esnasında rahiplerin sokakta 

gezmesi ve Romalı halktan para talebinden bulunması Cicero tarafından hoş 

karşılanmamış ve kutlamalar yasaklanmıştır. Fakat sonraki dönemlerde Roma 

İmparatoru Claudius’un emriyle 15- 27 Mart arasında Magna Mater adına festivaller 

düzenlenmeye başlamıştır. Bu festivallerde kurban ritüellerinin yanı sıra oruç da 

tutulmuştur. Romalıların ayinler sırasında vücutlarına fiziksel zarar verdikleri 

görülmüştür (Çapar, 1978: 178-179; Takımcı, 2016: 84- 86).  



57 

 

2.3.4.4.9. Faunus Adına Düzenlenen Festivaller 

Eski Roma’nın kurulma hikâyesinin anlatıldığı Remus ve Romulus adındaki iki 

kardeşin bir dişi kurt tarafından emzirildiği hikâyenin geçtiği Lupercal mağarası Eski 

Roma’nın eski ve önemli yerleşim yeri olan Palatinus tepesinde yer almaktadır. Faunus 

adına tertip edilen Lupercalia festivalinde tanrıların dini ritüel işlerinden sorumlu 

yöneticiler olan Luperciler festival sırasında tanrı adına kesilen koçların postlarını 

giyerek Palatinus tepesinin etrafında koşarak dönmektedirler. Bu festivallerde 

günahlardan arınma ve toprağın verimli olması amaçlanır (Takımcı, 2016: 88-89). 

2.3.4.4.10. Saturnus Adına Düzenlenen Festivaller 

Saturnalia adında 17 Aralık’ta kutlanan festivaller yedi gün sürmektedir. Bu festivalin 

Hristiyanlar için önemli olan Noel Bayramı’na oldukça benzediği bilinmektedir. Tanrı 

Saturnus adına düzenlenen bu festivalde insanlar çalışmaz ve hediyeleşirler. Aynı 

zamanda büyük yemek ziyafetleri yapılmaktadır (Friedell, 1999: 155; Necatigil, 2006: 

137-138; Takımcı, 2016: 87- 88).  

2.3.4.4.11. Cenaze Ritüelleri 

Eski Roma’da ölen bir kişi ilk önce yıkanır ve yağlanır. Daha sonra kişiye temiz ve 

güzel kıyafetler giydirilir. Cenaze evi belli olsun diye kapılar kapatılır ve bahçede 

yanan ateş söndürülür. Diğer dinlerde görülen ağıt yakan kadınlar Roma kültüründe 

de vardır. Bir süre sergilenen cenaze daha sonra gömme aşamasına getirilir. Cenazenin 

taşınması sırasında ortamda müziğin de olduğu bilinmektedir. Roma dininde ölüleri 

gömme geleneklerinde, mumyalama, yakılma ve diğer gömme şekli de 

kullanılmaktadır. Ölü, pis kabul edildiği işin bu işlemlerin 12 Levha Kanunlarınca 

şehrin dışında yapılma gerektiği belirlenmiştir. Cenazenin gömme işlemi bittikten 

sonra domuz kurban edilir. Daha sonra cenaze evinde yemek ikramları yapılmaktadır. 

Eski Roma’da mezarlara içecek ve içecek gibi armağan bırakma geleneği vardır. 

Ayrıca yas süresi de yine kanunlarda yer alan bir husustur. Eğer ölen kişi altı yaşını 

geçmişse yas süresi 1 yıl olup, altı yaşından küçük ise yas süresi 1ayla sınırlıdır. Aynı 



58 

 

zamanda yas tutan kişi yas süresi boyunca herhangi bir yemek davetinde bulunamaz. 

Kişi beyaz ve mor renkte kıyafetler giyemez (Civelek, 2007: 72-78). 

2.3.4.5. Keltler 

Latinlerin Galyalı, Helenlerin Kelt dedikleri toplum Orta Avrupa’da yaşamaktaydı.   

Yunan ve Romalıların barbar kavim olarak bahsettikleri Keltler, savaşı ve savaşmayı 

bir tutku halile getirmiş, kabileler halinde yaşan bir topluluktu. İyi bir savaşçı 

olmalarının nedeni ölümden korkmamaları olarak gösterilebilir. Diğer dünya inancına 

sahip olmaları Keltlere güç vermiştir. Öldükten sonra bu dünyada sahip oldukları 

eşyalarla birlikte gömülmeleri de ölümden sonraki yaşam inancına sahip olduklarını 

göstermektedir. Keltler, savaşlar sonrasında elde ettikleri ganimetlerin yanı sıra 

çiftçilikle uğraşmış, Avusturya sınırları içinde olan tuz madenlerini işlemiş ve sanatta 

da oldukça iyi bir ilerleme kaydetmişlerdir. Keltler, bugünkü Avrupalıların atası olarak 

bilinmektedir (Delibaş, 2008: 3-4).  

Kelt dini inanç sisteminin merkezinde natüralizm vardır. Deniz, nehir, dağ ve ağaçlar 

onlar için kutsaldır. Dolayısıyla dinin kaynağı doğa olmuştur. Çok tanrılı bir inanç 

sistemi olan Keltler güneşe tapmaktadır ve 300’ü aşan tanrı listeleri vardır. Tanrılar 

onlar için gökyüzünde değil yeryüzünde İrlanda’dadır. Keltler tanrılarını memnun 

etmek için kurban adamaktadırlar. Bu kurbanlar arasında insan kurbanları da vardır. 

Keltlerin dini liderleri, rahipleri, peygamberleri ve şifacıları Druidlerdir (Delibaş, 

2008: 4-5).  

2.3.4.5. Kelt Dini Ritüelleri 

2.3.4.5.1. Samhain Festivali 

Keltlerin, güneşin yıl içerisinde yaptığı harekete bağlı olarak kutladıkları festivaller 

vardır. Bu festivaller Keltler için önemli ve büyük bayramlardır. Bu festivaller dört 

tanedir. Güneşin hareketine bağlı olarak gelişen ve güneşin dünyaya en yakın olduğu 

yaz gün dönümü ile en uzak olduğu kış gün dönümü zamanında kutlanırlar. Ayrıca 

bugünkü adıyla Halloewen olarak bilinen Samhain festivali Kelt inancında kışın 



59 

 

gelmesiyle başlayan soğuk, kıtlık ve beraberinden gelen erken ölümlerden kurtulmak 

için kutlanan bir festivaldi. Bu festivallerde insanlar birer şeytan gibi giyinirler ve 

çocukları kovalarlardı. Yakaladıkları bazı çocukları tanrıya bir hediye olarak kurban 

ederlerdi. Bu inançta gerçekleşen ritüeller sayesinde tanrının onları ve hayvanlarını aç 

bırakmayacağı inancı vardır. Keltler, dini ritüellerini gerçekleştirmek için zengin bir 

mimari yapı çeşitliliği kullanmamışlardır. Bunun nedeninin doğaya tapmaları ve 

doğada ibadet yapmaları olduğu söylenebilir. Fakat bugün İngiltere için önemli ziyaret 

merkezlerinden biri olan Stonehenge kutsal alanının Kelt kabileleri için önemli bir dini 

merkez olduğundan söz edilmektedir (Rosenberg, 2003: 496-497-498). 

2.3.4.5.2. Beltane Festivali 

Kutlanılmaya hala devam eden Beltane Bayramı 1 Mayıs’ta ateşlerin yakıldığı, yazın 

gelişinin kutlandığı bir bayramdır. Havaların ısınmasıyla şenlik ateşi yakılır. Ateşin 

arındırıcı özelliği olduğuna inanıldığı için ateş bu festivallerde oldukça önemli bir 

unsurdur. Ayrıca bu festivalde ateş yakmak kış mevsiminde ısısını kaybeden Güneş’in 

ısısını geri kazanmasını simgeler (George, 2020: 125-126). 

Kelt kültür ve dinine ilişkin her ne kadar yazılı kaynaklar olmasa da Keltlere ait birçok 

bilgiler Kelt rahipleri tarafından söylencelerle nesiller arası aktarılmıştır. Keltlere ait 

birçok bilgiye Yunan ve Romalıların yazılı kaynaklarından da ulaşılmıştır (Delibaş, 

2008: 11). 

 

2.3.4.6. İskandinavlılar 

Genel Bilgiler: İskandinav bölgesi Danimarka, Norveç, İsveç, Finlandiya ve 

İzlanda’yı içine alan bölgeyi kapsamaktadır. 9.-11. yüzyıllarda bölgede Yunan ve 

Romalıların barbar olarak nitelendirdikleri Ortaçağ toplumlarından biri olan 

Vikinglerin olduğu bilinmektedir. Çok tanrılı inanç sistemini benimseyen 

İskandinavlıların tanrılar panteonunun en üstünde yer alan tanrı ve tanrıçalar Roma 

tanrı inancından örnek alınmış ve isimleri değiştirilmiştir. Panteonun en üstünde tanrı 



60 

 

Odin yer alır ve devamında Freya ve Tyri gelir. Ayrıca birçok inanç sisteminde görülen 

ana tanrıça İskandinavlılarda da vardır. Bereket ve kader tanrıçası Frigg, Sümer 

inancındaki Tanrıça İnanna’ya çok benzemektedir (Yavaş, 2018: 2-8-25-32). 

İskandinavya’daki ilk tapınakların Sigtuna ve Uppsala adındaki tapınaklar olduğu 

bilinmektedir. Bu tapınaklar şekil olarak dikdörtgendir. Biri büyük diğeri küçük iki 

odadan oluşan bu tapınakları birbirinden bir kapı ayırmaktadır. Büyük oda tanrının evi 

iken küçük oda dini ritüellerin yapıldığı yer olarak bilinmektedir. Küçük odada 

gerçekleştirilen kurban, ziyafet ve ayin gibi ritüelleri uzun sakallı Godi adındaki 

rahipler yönetmektedir. Yeni doğan bebekler de burada üzerlerine biraz su serpilerek 

vaftiz edilmektedir. Aynı zamanda kutsal mekânlarda saygısızlık yapılması asla hoş 

karşılanmaz. Burada hiç kimse kötü eylemlerde bulunmaz (Yavaş, 2018: 32-56-60).  

2.3.4.7. İskandinav Dini Ritüeller 

İskandinavlılar dini ritüellerini kült olan yerlerde gerçekleştirmektedir. Örneğin, dağ, 

nehir, göl, tarla, tepe ve mezarlar İskandinavlılar için kült yerlerdir. Bu kült yerlere 

üzerinde çizimler olan dikilitaşlar yapmışlardır. İskandinavlılar, ilk önceleri açık 

alanlarda dini törenler yapmış daha sonraki dönemlerde tapınaklar inşa etmiş ve dini 

törenleri orada gerçekleştirmişlerdir (Yavaş, 2018: 60).  

2.3.4.7.1. Yule-Yul Festivali 

En uzun gece olan 21 Aralık tarihinden sonra gündüzün uzamasıyla başlayan 

kutlamalardan biri olan Yul festivali İskandinavlıların kış bayramıdır. Bu günde 

evlerin süslendiği ve insanların birbirine hediye verdiği bilinmektedir. Bu bayram hala 

paganlarda kutlanmaya devam etmektedir. Yul festivalinin Hristiyanlıkla birlikte 11. 

yüzyılda Noel olarak kutlanılmaya devam etmiştir (Kürkçü, 2020: 169). 

2.3.4.7.2. Cenaze Ritüelleri 

İskandinavlar ölüye büyük saygı göstermektedir. Her ne sebepten olursa olsun ölen bir 

kişi mutlaka gören kişi tarafından gömülmelidir. Aksi taktirde bu çok kötü karşılanır. 



61 

 

Cenaze ritüeli İskandinavlar için öylesine önemlidirki kurban ritüelinden sonra en özel  

ritüel olarak kabul edilmektedir. Hayatını kaybeden bir kişi çoğu dinde olduğu gibi 

yıkanır, ağız ve burun delikleri kapatılır. Ölüye en güzel ayakkabı ve kıyafetler 

giydirilir. Daha sonra cenaze sergilenir. Bu sırada müzikal bir ağıt yakılır. Ölen kişi en 

fazla 4-5 gün bekletilebilir. Bu ritüeller sona erdikten sonra cenazeyi gömme 

aşamasına geçilir (Yavaş, 2018: 61-62-63). 

İskandinavlar hem yakarak hem de toprağa gömerek defin işlemini 

gerçekleştirmektedir. Gömme işlemi bittikten sonra yapılan diğer ritüellerden ilki 

cenaze yemeğidir. Diğer önemli ritüel de cenaze gömüldükten itibaren yedinci ve 

otuzuncu günde yemek yapılmasıdır. İskandinavlarda diğer çoğu milletin cenaze 

gömme geleneğinde olduğu gibi eşyalarıyla birlikte gömülme geleneği vardır. 

Dolayısıyla ölümden sonra bir yaşamın varlığına inanmaktadırlar (Yavaş, 2018: 64-

78-83).  

2.3.4.7.3. Kurban Ritüelleri 

İskandinav inancında en önemli ibadet olarak bilinen kurban törenlerinin en büyüğü 9 

yılda bir Uppsala’da yapılan ulusal festivaldir. Bütün eyaletlerden katılımın sağlandığı 

bu festival son derece önemlidir. Festivalde insanlar kurban edilmekteydi. İnsan 

dışında koyun, keçi, at, domuz ve köpek de kurban edilebilmekteydi. Kurban edilen 

hayvanın kanı tapınağın duvarına sürülmektedir. Sonrasında kurban edilen hayvanın 

eti ile yemek yapılır ve yenir. Kurban eti kutsal olduğu için eti yiyenin de kutsanacağı 

düşünülmektedir (Yavaş, 2018: 78-80). 

 

 

 

 



62 

 

2.3.5. Eski Amerika Dinleri 

2.3.5.1. Aztek- Maya- İnka   

 

Görsel 18. Tapınak Piramidinin Üstünde Aztek İnsan Kurbanı (URL-35, 2022) 

Genel Bilgiler: XVI. yüzyılda İspanyolların altın bulma ve zengin olma hayalleriyle 

çıktıkları yolculuk Güney Meksika ve Orta Amerika yerlileriyle tanışmakla 

sonuçlanmıştır. Bu coğrafyada yaşayan birçok medeniyet vardır. Bunlardan biri de 

Aztekler’dir. Aztekler’in kültürlerine bakıldığında hiyeroglif yazı kullandıkları, 

takvimlerinin olduğu ve hiç de küçük olmayan şehirlerde yaşadıkları ortaya çıkmıştır. 

Aztekler’in başkentleri kendi inşa ettikleri Teotihuacan şehridir.  Bu şehre ‘‘insanların 

ilahlar haline geldiği yer’’ de denilmektedir. Bölgede Aztek, Maya ve İnkalar’dan 

önce yaşamış olan başka kavimlerden de söz edilmektedir. Örneğin başkente daha 

önce Olmek ve Zapotek uygarlıkları yaşamıştır. Bu uygarlıklar mabetler inşa etmiş ve 

tanrı heykelleri yapmışlardır. Ayrıca yazı ve takvim örneklerinin ilk örneklerini 

vermişlerdir. Aztekler, Teotihuacan şehrinde iki adet büyük piramit inşa etmişlerdir. 

Mitolojik kaynaklara göre Güneş ve Ay’ın burada yaratıldığına inanmışlardır. Fakat 

başkent Teotihuacan şehri 1521 yılında İspanyollar tarafından yağmalanmış ve 

yıkılmıştır (Taube, 2012, 7-11).  

Bugün Meksika’nın ulusal bayrağında yer alan bir kaktüsün üzerine konan ve 

gagasında yılan olan kartal resminin hikâyesi Aztekler’e kadar ulaşmaktadır. 



63 

 

Aztekler’in yapmış olduğu bir göç sırasında kaktüs üzerindeki bir kartal 

Teotihuacan’ın kuruluşunun alameti olarak görülmüştür (Taube, 2012: 16).  

Aztek ve Maya mitolojilerinde bazı inanış unsurları bulunmaktadır. Bunlardan bazıları 

gece ve gündüzün ardı kesilmeyen bir savaşta olduğunu anlatan mitlerdir. Güneşin 

doğmasıyla tanrı ve diğer varlıkların (demonlar) taşlaşarak yok olduğu ve daha sonra 

güneşin batışıyla gece taşlaşan tanrılar ve diğer varlıklar can bulduğu anlatılır. Aynı 

zamanda uykuda olan insan ruhlarının bedenlerinden çıkarak geceleri dolaştıklarına 

da inanmaktadırlar. Bir diğer dinsel inanış ise ikiz doğumlardır. İkiz doğumlar bir 

felaket alameti olarak görülmüş ve doğan ikizlerden birini doğar doğmaz 

öldürmüşlerdir (Taube, 21-24).  

Aztek tapınakları oldukça önem verilen yerler olmuştur. Takvimsel döngüye göre 

Aztekliler her yıl var olan tapınaklarını dinsel ritüellerle onarmış ve yenilemiştir. Bu 

tapınak onarma ritüelleri tıpkı kıştan sonra gelen bahara, yenilenen doğaya 

benzetilmiştir. Monte Alban’da bulunan ve Aztek dilinde ‘‘çiçek evinin olduğu yer’’ 

olan Xochicalco tapınağı, civardaki tapınakların hepsinin merkez noktasında yer alan 

muhteşem bir külttür. Yine bu tapınağın yapılmasına ilişkin nedenler takvimseldir. Bu 

kült merkezde dokuz adet piramit, rahiplerin barınacağı mekânlar, dini bir unsur olan 

ve duvarla çevrili top sahası vardır. Tapınağın duvarlarına tanrıların resimleri 

çizilmiştir. Duvarlar fresklerle süslenmiştir.  Burada gerçekleştirilen adak ve kurban 

ritüelleri dışında sadece ayakla oynanan top oyunu da dini bir özellik taşımaktadır ve 

törenlerin bir parçasıdır (Krickeberg 1998:50). 

2.3.5.2. Aztek- Maya- İnka Dini Ritüelleri 

2.3.5.2.1. Yağmur Ritüelleri 

Aztek kültüründe yağmurun yağmadığı, verimin düştüğü ve kuraklığın geldiği 

zamanlarda yağmur tanrısı adına yapılan dini ritüeller vardır. Yağmur tanrısının 

gönlünü almak için kurban kuyusu denilen çukurlara insanlar atılmış, bu insanlar tanrı 

yolunda kurban edilmiştir. Tanrı adına insanların kurban edildiği benzer bir ritüel de 

kaya üzerine yatan insanın kalbinin taş bıçakla çıkarılması olmuştur. Bu ritüelde 



64 

 

çocukların da kurban edildiği bilinmektedir. Ritüellerin bir parçasını da rahiplerin göle 

girip yıkanmaları ve gece kuşlarının ötüşünü taklit etmeleri oluşturmaktadır 

(Krickeberg, 1998: 67- 98).  

2.3.5.2.2. Toxcatl Ritüelleri  

Aztek takvimleri 18 aydan oluşur. Her ayda 20 gün bulunmaktadır. Bu ayların 

bitiminde yıl dönümü şenlikleri denilen törenler yapılmaktadır. Bunlardan biri mayıs 

ayında güneşin en tepede olduğu zamanda yapılan kutlamalardır. Her yılın kasım 

ayında da dramatik tasvirlerin yapıldığı Panquetzalitli törenleri düzenlenmektedir 

(Krickeberg, 1998: 98-99-100). 

Azteklerde olduğu gibi Mayalıların takviminde de 18 ay vardır. Her ayın bitişi olan 

yirminci günün sonunda kutlanılan bayramlar Mayaların inancında da vardır. 

Mayalılar bu bayram törenlerinde insan kurban etmenin yanında köpekleri de kurban 

etmektedirler. Büyük ve küçük olarak ayrılan bu bayramlardan en büyüğü savaş tanrısı 

adına düzenlenen törenlerdir. Bu bayrama katılmak için büyük merkezlerin kabile 

reisleri gelmektedir. Bir diğer önemli bayram da mart ayının on üçünde düzenlenen 

kutlamalardır. İlkbaharın gelişiyle başlayan bu bayramda Güneş Tanrısı 

uyandırılmaktadır. Bunun için ateş yakılır. Bu ateş adak ateşidir. Bu adak ateşine 

hayvan kalpleri çıkarılarak atılmaktadır. Daha sonra suyla söndürülerek bu ritüel son 

bulur. Mayalıların kasım ayında tanrı Kukulcan adına düzenledikleri kutlamalara diğer 

şehirlerden de insanların geldiği bilinmektedir. Maya dini inancında önemli olan 

Güneş, Savaş ve Yağmur tanrıları için inşa edilen tapınaklar da vardır. Bunlardan batı 

yönünde bulunan tapınağın iyileştirme ve diriltme gücüne sahip olduğuna inanılır 

(Krickeberg, 1998: 140-143).  

İnka uygarlığındaki Güneş festivali gün dönümleriyle ilişkili olup haziran ve aralık 

aylarında kutlanmaktadır. Ayrıca ekim ayında Ay festivali yapılmaktadır. İnkalar 

festivallerde gerçekleştirilen kurban törenleri için hem köylerden hem de şehirlerden 

merkeze gelmektedirler. Törenlerin bir ritüeli olan insan kurbanı İnkalarda da vardır. 

Bu ritüel için rahipler ilk önce seçilen kurbanları kutsar. Tören kafilesi kurulur, kurban 



65 

 

edilecek insanlar yürüyerek ritüelin gerçekleşeceği yere gider. İspanyolların 

kaynaklarına göre bu insanlar ya diri diri gömülerek ya da dövülerek tanrıya kurban 

edilmişlerdir (Urton, 2009: 19). 

İnka İmparatorluğu içerisinde yaşayan farklı etnik sınıflar dini törenler için geniş tören 

alanları inşa etmiş, tören esnasında bu alanlarda toplanmıştır. İnşa edilen bu yerlerin 

bölgeye ait bir hac merkezleri görevinde kullanıldığı düşünülmektedir. Bu tören 

yerlerine örnek olarak Titicaca Gölü ve Tiahuanaca viranelerindeki asa tutan tanrı 

heykelleri ve kaya duvarlarına kazınan heykeller verilebilir. İnkalar zamanında buraya 

gelen hacılar ve seyyahlar gördükleri karşısında oldukça etkilenmiştir. İnka 

mitolojisinde anlatılan kâinatın, güneşin, ayın ve insanın yaratıldığı bir yaradılış 

hikâyesine göre Titicaca Gölü’nde yaşayan Viracacha, ilk önce dev insanlar 

yaratmıştır. Fakat bir sebepten dolayı insanlara öfkelenmiş ve gelen selle insanları taşa 

çevirmiştir. Bu olaydan sonra ilk önce güneşi ve ayı daha sonra insanı yaratmıştır. 

Dolayısıyla Titicaca Gölü kutsal kabul edilmiştir. Burada senelik hac ziyaretleri için 

tapınak inşa edilmiştir (Urton, 2009: 28-30-53). 

2.3.5.2.3. Aztek- Maya- İnkalara Ait Diğer Dini Ritüeller   

Azteklilerin dini inanışlarında tanrılara karşı sorumlulukların yerlerine getirilmesi ve 

iyi bir insan olmalarının dışında yapması gereken başka sorumlulukları da vardır. Bu 

sorumlulukların başında yıkanmak gelmektedir. Yıkanmak bir nevi kötülüklerden 

arınmaktır. Bir bebek dünyaya geldiğinde ilk yapılan şey bebeği annesinden ve 

babasından geçtiği düşünülen kötülüklerden arındırmaktır. Bu olaya vaftiz edilmek de 

denilebilir. Yine bir başka ritüel de tanrı için aç kalmaktır. Buna oruç tutmak da 

denilebilir. Orucun süresi 20 ile 80 gün arasında değişmektedir. Bu ibadet için oruç 

tutan kişi izole olur ve tanrıya yakarır. Aynı zamanda bu ritüellerin gerçekleştirilmesi 

için özel evler vardır. Bunlara ek olarak Azteklerde cinsel ilişkilerden uzak durmak 

ibadet için gerekli bir kuraldır. İbadet için öncesinde yapılması gerekli olan bu kurallar 

Mayalıların inancında da vardır. (Krickeberg, 1998: 93- 138).  



66 

 

Azteklerin cenaze ritüellerine ilişkin eldeki bilgiler onların ölülerini yaktıktan sonra 

bir lahite koyduğudur. Yalnızca yağmur tanrısına adanmış ölüler yakılmamaktadır. 

Ölen kişinin 4 yıl yolculuk yaptığına inanılır. Bu nedenle 4 yıl yas törenleri 

düzenlenmektedir (Krickeberg, 1998: 99-100). Mayalılar da tıpkı Azteklerde olduğu 

gibi ölen kişileri sınıflara ayırmışlardır. Örneğin savaş ve doğum sırasında ölenlerin 

ayrıcalıklı olduğu kabul edilir (Krickrberg, 1998: 144-145).  

İnkalar, imparatorlarının ve önem verdikleri kişilerin mumyalarına oldukça saygı 

göstermektedirler. Onların mumyaları şehir merkezinde veyahut da mağaralarda 

sergilenmektedir. Öyle ki dünyanın dönmesi, yaşamın devam etmesi ve tarlalardaki 

ürünlerin verimli olması için ataların mumyalarına büyük bir saygıyla hizmet ettikleri 

bilinmektedir (Urton, 2009: 14).  

2.3.5.3. Kızılderililer  

 

Görsel 19. Güneş Dansı Ritüelinde Acı Çekme Sahnesi (URL- 48, 2022) 

Genel Bilgiler: Kızılderililer, Berng boğazı üzerinden Asya’dan Amerika’ya geçerek 

bu topraklara yerleşen topluluklardır. Bu topluluklar farklı isimlerdeki birçok 

kabileden oluşmaktadır. Her kabilenin kendine has dilleri vardır. Dolayısıyla 

konuşulan yüzlerce farklı dilden bahsetmek mümkündür. Bazı kabileler birbirlerinin 

dillerini anlıyorken bazıları anlamamaktadır. Konuşma dillerinde heceler yoktur. Dil,  

yalnızca kelimelerle konuşulmaktadır. Kızılderililer yazıyı kullanmamışlardır. 

Dolayısıyla sözlü edebiyat, kültürlerin ve inançların bir sonraki nesillere 

aktarılmasında etkin olmuştur. Kızılderililer hakkında öğrenilen bilgiler 1492 



67 

 

yıllarında Kristof Kolomb’un Hindistan diye yola çıkıp Amerika kıtasına ayak 

basmasından sonra başlar. Kristof Kolomb keşfettiği yeni kıtayı Hindistan zannederek 

burada gördüğü insanlara da Hintli demiştir. Hala Kızılderililere ‘‘Amerika Hintlileri’’ 

denildiği bilinmektedir. Keşfedilen bu yeni kıta sömürgeciler ve koloni kurmak 

isteyenler tarafından istila edilmiştir (Kekevi, 2019: 5-10).  

Kızılderililerin inanç sistemlerini, doğadaki her şeyin bir ruhu olduğu inancı olan 

Animizm, Kuzey Amerika’daki yerlilerine ait Totomizm ve Şamanizm 

oluşturmaktadır. Kızılderili yerlileri gezegenlere, Güneş’e ve Ay’a,  suya, ateşe tapmış 

ve ayinler düzenlemişlerdir (Kekevi, 2019: 12- 39). Her nasıl Tevrat, İncil ve Kur’an 

kutsal kitap ise Kızılderililer için de mitolojik hikâyeler kutsal ve öğreticidir.  

2.3.5.4. Kızılderili Dini Ritüelleri 

Kızılderililer için yaşamın her anı önemli görülmektedir. Hayatın içinde olan 

döngülere ve geçişlere büyük önem vermişler, bunları törenlerle kutlamışlardır. 

Kızılderililerin insan hayatında önemli buldukları dört önemli geçiş vardır. Bunlar 

doğum, ergenliğe geçiş, evlenme ve ölümdür. 

2.3.5.4.1. Doğum-Ergenlik-Evlenme Ritüelleri 

İnanç gereği hamile bir kadının dikkat etmesi gereken unsurlar vardır. Örneğin bebeği 

korumak için hasta insanlara ve hayvanlara temas edilmemelidir. Bebek doğduktan 

sonrada ayinler yapılır, bu ayinlerde bebek anne ve kabile tarafından kabul edilir 

(Eliade, 1991: 161; Kekevi, 2009: 54).  

Kızılderililer erkek çocuklar ilk av avladıklarında, kız çocuklar ise ilk bitki 

yetiştirdiğinde bunu kutlamaktadırlar (Bonvillain, 2011: 43; Kekevi, 2009: 56). 

Ergenlik dönemine geçen erkek çocuklar ormana gönderilir ve yaşamının geri kalan 

kısmında yardıma ihtiyacı olduğunda koruyucu ruhun ona öğreteceği şarkı için 

koruyucu ruhun ona görünmesini bekler. Ruhun, ergenliğe giren çocuğa görünmesi 

için yapılması gerekenlerden bazıları soğuk suda yıkanmak, uykusuz kalmak ve oruç 



68 

 

tutmakdır. Ancak bu şartlar yerine getirildiğinde koruyucu ruh şarkı verecektir 

(Bonvillain, 2011: 44; Kekevi, 2009: 57). 

Kızlar için ergenlik ritüelleri adet görmeleriyle başlar. Adet olan bir kız adet evi 

denilen evde dört gün kalır. Evli kadınlar da adetli olduğu zaman eşiyle aynı yerde 

uyumaz ve bu adet evlerinde kalır. Çoğu inançta var olan adet olan kadının adeti bitene 

kadar kirli olduğu inancı Kızılderililerde de vardır. Eğer adetli bir kadın komşusunun 

çadırına kazayla girerse o çadırı arındırmak için tütsüler yakarlar. Bir diğer geçiş ritüeli 

de evlenerek bekarlıktan aile olmaya geçişte yapılır (Grinnell, 2008: 42-43; Kekevi, 

2009: 59-61).  

2.3.5.4.2. Cenaze Ritüelleri 

İnsanın dünyadaki son geçiş ritüeli ölümle başlar. Fakat Kızılderililer için bu bir son 

değildir. Ölüm, yeni bir yaşama geçiş olarak görülmektedir. Ölümle birlikte beden 

Toprak Ana’ya, ruh ise diğer dünyaya kavuşur. Bir kişi öldüğünde cenaze hemen 

gömülmez, üç ya da dört gün bekletilir. İlk önce ölen kişi gömülmek için hazırlanır. 

Bu hazırlıklar ölünün yıkanmasıyla başlar. Daha sonra ölüye en güzel kıyafetleri 

giydirilir ve elleri, yüzleri beyaz ve kırmızıya boyanır. Cenazenin başında ağlayan 

kadın ve erkekler saçlarını keser. Ayrıca kan akıtmak için vücutlarında da yaralar 

açarlar. Ölen kişi bazı eşyalarıyla birlikte gömülür. Erkekler av eşyalarıyla gömülüyor 

iken kadınlar ev ve mutfak eşyalarıyla gömülmektedir. Kızılderili inançlarında da yas 

yemeği vardır. Cenazenin gömülmesinden sonra birlikte yemek yenmektedir 

(Hultkrantz, 1987: 65; Bonvillani, 2011: 48; Kekevi, 2019: 62-65).  

2.3.5.4.3. Kızılderililere Ait Diğer Dini Ritüeller 

Kızılderililer mevsim döngüleriyle ilişkili törenler düzenlemektedirler. Bunların 

başında yaz döneminde yaptıkları ve 9-10 süren dini törenler gelmektedir. Bu 

törenlerde güneş dansı ritüelleri yaparak ruhların yeniden uyanmasını sağladıklarına 

inanırlar. Bereket, hastalık, zafer ve evlilik için danslar ederler. Bu ritüel dans ettikleri 

ve şarkı söyledikleri sosyal bir ritüeldir. Ayrıca ritüeller içerisinde bedenlerine acı 

verecek uygulamalarda yaptıkları bilinmektedir. Diğer bir tören de inançlarını 



69 

 

korumak ve bozulmaları önlemek için düzenledikleri Nidah törenidir (Wesson, 2005: 

195; Waldman, 2006: 220-230; Kekevi, 2019: 69-71).  

2.4. Tek Tanrılı İnanç Sistemleri ve Dini Ritüelleri 

2.4.1. Yahudilik İnancı   

 

Görsel 20. Mısır'dan Çıkışın Bir İlüstrasyonu (URL- 37, 2022) 

Genel Bilgiler: Yahudilik dininin ilk menşei Hz. İbrahim ve onun oğulları İshak ve 

Yakup’la başlamıştır. Dolayısıyla Yahudi dinine mensup kişilerin ilk atası Hz. İbrahim 

kabul edilmektedir. Ayrıca Hz. İbrahim dönemi Yahudi tarihçesi içindeki birinci 

dönemdir. Yahudi tarihinin ikinci dönemi İsrail dönemidir. Bu dönem Hz. İbrahim’in 

oğlu Hz. İshak’ın evladı olan Hz. Yakup ile başlamaktadır.  Aynı zamanda Hz. 

Yakup’un bir diğer adı İsrail’dir. O dönemde hem Mısır hem de Mısır’dan çıktıktan 

sonra Kenan topraklarında yaşamaya başlayan Yahudilere Ortaçağa kadar İsrailler/ 

İsrail oğulları denilmiştir. Tevrat’ta yazılan bilgilere göre İsrail’in on iki oğlu vardır. 

Bunlar: Ruben, Şimeon, Levi, Yahuda, İssakar, Zebulun, Yusuf, Benyamin, Dan, 

Naftali, Gad ve Aşer’dir. İsrail oğulları, Mısır’dan çıktıktan sonra Kenan topraklarında 

yaşarken bir zaman sonra bir kral istemişlerdir. Yahudilerin ilk kralı Benyamin 

soyundan seçilen Saul olmuştur. Kral Saul öldükten sonra krallık ikiye ayrılmıştır. 

Ayrılan krallığın on iki kabilesinden kuzeyde kalanlarına da İsrail denilmiştir. Üçündü 

dönem ise hem Hz. Yakup’un oğlu Yahuda’nın soyundan gelenler hem de Babil 



70 

 

topraklarından sürgün edilen İbranilere verilen Yahudiler dönemidir (Ceylan, 2019: 4-

5; URL- 10, 2022).  

İbrahim soyundan İsrail oğullarının doğuşu, Kavimler göçü ile başlamıştır. 

Mezopotamya’dan Akdeniz’e doğru başlayan göç dalgasının içinde İbraniler de vardır. 

Nehri geçenler anlamına gelen İbraniler Hz. İbrahim önderliğinde Eski Ahit’e göre 

Babil topraklarından bugün Şanlıurfa’nın da ilçesi olan Harran’a gelmişlerdir. Daha 

sonra Hz. İbrahim’e Tanrı’dan gelen emirle Kenan topraklarına gitmeleri söylenmiştir. 

Nihayet Kenan’da Tanrı ile ilk sözleşme (ahit) yapılmıştır (Graves, 2009: 7; Armtrong, 

2017: 36; Ceylan, 2019: 6).   

Yine Eski Ahit’e göre Mısır topraklarında rahat içinde yaşam süren İsrail oğulları 

Mısır yönetimine yeni geçen ve Tanrı’nın hoşuna gitmeyen kötülükler yapan firavun 

zamanında köle yapılmışlardır. Tanrının bir elçisi olan Hz Musa ile birlikte firavunun 

ordusu tarafından Kızıldeniz’e sürülen İsrail oğulları, Tanrı’nın denizi ikiye 

yarmasıyla firavunun ordusundan kurtulmuşlardır. Sina bölgesine varan İsrail oğulları 

ikinci kez Tanrı ile sözleşme yapmıştır. Eğer sözleşmeye sadık kalınırsa Tanrı, İsrail 

oğullarının yaşayacağı bir toprak verecektir. Böylece kendi milletlerini 

kurabileceklerdir. Hz. Musa Tanrı ile sözleşmeye gittiği vakit İsrail oğulları 

umutsuzluğa düşerek bir buzağı heykeli yapıp ona tapmaya başlamışlardır. 

Sözleşmeye sadık kalmayan İsrail oğulları vaat edilen topraklardan mahrum kalmış ve 

kırk yıl sürecek olan çöl yaşamına başlamıştır. İsrail oğulları çöldeki yaşamlarında Hz. 

Musa’nın Tanrı ile yapmış olduğu on emirlik sözleşmenin yer aldığı tabletlerin de 

içinde bulunduğu ahit sandığını koydukları, bir mabet inşa ettiklerinden 

bahsedilmektedir (Ceylan, 2019: 6-7).  

Hz. Musa’nın ölümünden sonra İsrail oğullarına gelen peygamber Yeşu, Tanrı ile 

yapılan sözleşmeyi tekrar hatırlatmıştır. Dolayısıyla Yeşu tekrar İsrail oğullarını 

Kenan topraklarına yerleştirmiştir. Peygamber Yeşu döneminde üçe ayrılan Hz. 

Yakup’un on iki oğullarından Yehuda, Bünyamin ve Şimon sülalesi güneye 

yerleşirken diğer sülaleler kuzeye yerleşmiştir. Hz. Yakup’un on iki oğlunun dışında 

olan ve din adamları ya da kâhinler olarak bilinen Levililer de Ürdün nehri yakınlarına 



71 

 

yerleşmişlerdir. Hz. İbrahim ile başlayan peygamberlik, İsrail oğullarına gönderilen 

son peygamber Malaki’ye kadar devam etmiştir (Nana, 2014: 145; Harman ve Çift, 

2016: 23; Ceylan, 2019: 7-8).  

Yukarıda da sözü edildiği gibi İsrail oğullarının bir kral istemeleri üzerine İsrail 

oğullarına ilk krallı olan Saul iyi bir yönetici olamamasından dolayı tahttan 

indirilmiştir. Saul yerine Tanrı’nın emri doğrultusunda Yahuda sülalesinden Davut 

kral olmuştur. Davut’un dönemi krallığın adeta altın çağı olmuştur. Davut zamanında 

topraklar genişletilmiş ve şehrin merkezi Kudüs olmuştur. Siyasi olarak önem kazanan 

Kudüs’e Davut bir de Ahit Sandığı’nı getirerek dinsel olarak da Kudüs’e önem 

kazandırmıştır. Davut döneminde Tanrı ile üçüncü sözleşme (ahit) yapılarak Davut 

soyu kutsanmış ve aynı zamanda krallık onun soyuna bahşedilmiştir. Davut döneminin 

sona ermesiyle babasının yerine geçen Süleyman kral olmuştur. Bu dönemde 

babasının Kudüs’e getirdiği Ahit Sandığı için Süleyman bir mabet inşa ederek 

Kudüs’ün önemini artırmıştır (Gürkan,2015: 29; Ceylan, 2019: 9-10).  

Süleyman’ın ölümüyle ortaya çıkan iç karışıklıklardan kaynaklı kavgalar sonucunda 

krallık ikiye ayrılmıştır. İsrail oğulları daha önce olduğu gibi Tanrı’yla yaptıkları 

sözleşmeyi unutmuş ve ahdi bozmuşlardır. M.Ö. 722 yılında tanrının bir cezası olarak 

Asurlular boyunduruğu altına giren İsrail oğulları vaat edilen topraklardan sürgün 

edilmiştir. Bir asır sonra da İsrail oğullarının yerleştiği güneyde çıkan iç karışıklıklar 

ve çok tanrılı dine yöneliş nedeniyle Tanrı’nın gazabına uğrayan İsrail oğulları, bu 

seferde M.Ö. 597 yılında Babiller tarafından yıkılarak 70 yıl sürecek olan ilk büyük 

sürgünü yaşamışlardır (Ceylan, 2019: 10-11). 

İsrail oğullarının sürgün dönemlerinde kimileri Tanrı’ya isyan ederek onu ve 

emirlerini terk etmiş, kimileri Babil inancının baş tanrısı Marduk’a tapınmıştır (Kurt, 

2007: 51). Kimileri de bu yaşanılanların tanrıları tarafından verilen bir ceza olduğunu 

kabul edip, affedilecekleri zamanı beklemişlerdir. İnançlarını diri tutmaya çalışan bu 

etnik grup asimile olmamak için birtakım dini ritüeller yerine getirmişlerdir. Örneğin 

kimliklerini tanımlamak için erkek çocuklarını sünnet etmişleridir. Bir diğer uygulama 

ise düzenli yapılan dini ibadet uygulamalarını belirlemek olmuştur. Bu sürgün 



72 

 

döneminde her ne kadar İsrail oğulları etnik kimliklerini ve inançlarını korumaya 

çalışmış olsalar da Zent Avesta adındaki Zerdüştlerin dini kitaplarından 

etkilenmişlerdir (Ceylan, 2019: 11-12).  

Yahudilerin sürgünün sona ermesi Perslerin vaat edilen kutsal topraklara dönmelerini 

ve yıkılan mabetlerini tekrar inşa etmelerine izin vermeleriyle başlamıştır. Böylece 

Yahudiler tekrar varlıklarını diriltmişlerdir. Yahudi kimliklerini unutmamak için Eski 

Ahit’e bağlı kalmış ve Davut’un soyundan ilerlemişlerdir. Aynı zamanda kendi 

kavimleri dışından yapılan evlilikleri kötü karşılamış ve bu tür evlilik yapanları 

dışlamışlardır (Ceylan, 2019: 13).  

Yahudi dini inancının temellerinin atıldığı dönem ‘‘İkinci Musa’’ da denilen Ezra 

zamanında olmuştur. Sistemli bir din haline getirilen Yahudi inancı ‘‘Büyük Meclis’’ 

adında bir sınıf oluşturarak Eski Ahit’te yorumlanmıştır (Ceylan, 2019:13-14).  

Yahudiler üzerinde Perslerin hâkimiyetinin son bulmasından sonra Grek hâkimiyeti 

başlamıştır. Büyük İskender’in ölmesiyle askerler arasında paylaşılan topraklar içinde 

Yahudilerin yaşadığı topraklar da vardır. Bu nedenle Yahudiler farklı topraklara 

yerleştirilmişlerdir. Bu dönemde ‘‘Diaspora Yahudiliği’’ başlamıştır. Eski Ahit, Grek 

diline çevrilmiş. Grek kültürüyle böylesine etkileşim içinde olan Yahudiler tamamen 

asilime olma ile karşı karşıya gelmişlerdir. Fakat küçük bir grup olan Makabiler bu 

duruma karşı çıkarak etnik kimliklerini korumayı başarmışlardır (Ceylan, 2019: 14-

15).  

Yahudiler bir dönem Grek hâkimiyetinde yaşadıktan sonra bir diğer güçlü devlet olan 

Roma İmparatorluğu’nun hakimiyetine girmişlerdir. Fakat Roma kralı Herod 

döneminde oldukça rahat bırakılan Yahudiler tekrar Kudüs’e giderek etrafını surlarla 

çevirdikleri mabedi inşa edebilmişlerdir. Ne var ki Herod döneminin sona ermesiyle 

Yahudiler Roma baskılarına maruz kalmışlardır. Daha fazla baskıya dayanamayan 

Yahudiler isyan etmiştir. Bu isyana karşılık Yahudiler Kudüs’ten kovulmuşlardır. 

Daha sonra Yahuda adındaki bölge Filistin olarak değiştirilmiştir (Ceylan, 2019: 15-

16).  



73 

 

2.4.1.1. Yahudilik İnancının Dini Ritüelleri 

Yahudi dini ritüellerini üç başlığa ayırmak mümkündür. Bunlar günlük ritüeller, 

haftalık ritüeller ve yıllık ritüellerdir. Bu ritüeller içerisinde Yahudilerin tarihlerindeki 

önemli buldukları olayları unutmamak adına yaptıkları ritüeller de vardır.  

2.4.1.1.1. Günlük ve Haftalık Ritüeller 

Mabet öncesi dönemlerde yapılan ibadetler çok tanrılı dinlerde de görülen şekilde 

olmuştur. Örneğin elleri açarak tanrıya yalvarma, arınma ritüelleri, kanlı ve kansız 

kurbanlar bu ibadetlerden bazılarıdır. Fakat bu dönemde ibadetlerin nasıl, ne şekilde 

ve ne zaman yapılacağı hakkında düzenli bir bilgi Torah’da ifade edilene kadar yoktur. 

M.Ö. 971-931’de Kral Süleyman zamanında ilk mabet inşa edildikten sonra düzenli 

olarak yapılan ritüel kurban törenleri olmuştur. Bunun yanı sıra mabette şahsi yapılan 

ibadetler de vardır. Birçok dinde olduğu gibi kutsal mekânlarda bulunma halinde 

temizlik şartı Yahudi inanında da vardır. Mabede giriş kurallarını  dönemin din 

adamları Kohen ve Leviler belirlemiştir. Kirlilik durumunda mikvede yıkanıp 

arındıktan sonra mabede giriş yapılmaktadır. Babil sürgününden sonra tekrar Kudüs’te 

inşa edilen mabet döneminde günlük ibadetler belirlenmiştir (Gündüz, 2018: 220-223-

234).  

Yahudi inancında namaz, anlık ve bireysel olarak herhangi bir yerde yapılabilir. 

Yahudi inancında en az on erkeğin toplanıp yaptığı namaz ikiye ayrılmaktadır. Bu 

sayının bazı kaynaklarda değişmesine rağmen günün üç bölümünde madet yıkıldıktan 

sonra farz olan namaz ritüeli sabah, öğle ve gece yapılmaktadır. Gün doğumuyla 

başlayan şaharit’ den (sabah namazı) sonra öğleden sonra minha (öğle namazı) ve gün 

batımından sonra yapılan maariv (akşam namazı) Yahudi inancı içinde günlük yapılan 

ibadet ritüelleridir. Günlük ibadetler Kudüs’e yönelerek yapılmaktadır (Eş- şeyhali ve 

Ölmez, 2018). 

Her ne kadar dualar ayakta öne arkaya hafifçe sallanarak yapılsa da bazı Yahudi 

gruplarının Müslüman inancındaki namaza benzer şekilde eğilme, oturma ve secde 

yaptığı bilinmektedir (Gündüz, 2018: 220-223-234).  



74 

 

On Emir’de yer alan haftalık ibadet Yahudilerin cumartesi gününü kapsayan Şabat 

günüdür. Bu günde Yahudiler toplu halde dua eder ve emredilen yasaklardan uzak 

dururlar. Şabat günü Yahudilerin Tanrı’yla yaptıkları sözleşmenin (ahitleşmenin) bir 

simgesi olmaktadır. Tanrı, dünyayı altı günde yaratıp yedinci günde dinlenmesinden 

kaynaklı bu günde dünyevi işler neredeyse tamamen bırakılır ve Tanrı’ya dualar edilir 

(Eşmeli, 2019: 36). 

2.4.1.1.2. Yıllık Ritüeller- Hac Ritüelleri   

 

Görsel 21. Yıkılmadan Önce Süleyman Mabedi (URL- 38, 2022) 

Pesah (Fısıh-Mayasız), Şavuot (Haftalar) ve Sukot (Çardak) Bayramları Yahudilerin 

hac bayramlarıdır. Yahudiler bu üç bayramda mabedi ziyaret etmektedirler. Hac 

mekânı olan ve Yahudilerin ziyaret ettikleri yerlerden ilki Kudüs ve etrafındaki tarihi 

yerlerdir. Ayrıca Tevrat’ta geçen mekânlar da hac için ziyaret edilen yerlerdir. İkinci 

ziyaret edilen yer ise Galile’de bulunan bilgelerin kabirleridir. Bu bilgeler Talmud ve 

Kabala’da adı geçenlerdir. Üçüncü ziyaret yeri de İsrail topraklarının farklı 

bölgelerinde Diaspora aziz ve bilge kişilerine vakfedilen mekânlardır (Erbaş, 2002: 

107). 

Hac ziyaretinin tam anlamıyla ilk başladığı dönem Hakimiler zamanına 

dayanmaktadır. O dönemde Şilo, hac için ziyaret edilen yer olmuştur. Krallık 

dönemine gelindiğinde Fısıh Bayramı nedeniyle İsrail’de yaşayan halk Kudüs’e 

toplanmıştır. Mabedin yıkıldığı dönemde dahi bu bayram kutlanmıştır. Bir zaman 

Babil esaretine giren Yahudiler özgürlüklerine kavuştuktan sonra tekrar Fısıh 



75 

 

Bayramı’nı kutlayarak hac ziyaretinde bulunmuşlardır. Yahudiler, Roma’nın 

işgalinde sonra yıkılan mabetten geriye kalan batı duvarını ziyaret etmişlerdir. Ancak 

Selahattin Eyyübi Kudüs’ü aldıktan sonra Yahudileri özgür bırakarak hac ibadetlerini 

yerine getirmelerine izin vermiştir. Yahudiler, hac ibadeti yaparken dualar eder ve 

isteklerde bulunur ve adaklar adar. Ayrıca ibadetler arasında mabet yıkılmadan önce 

tavaf uygulaması da bulunmaktadır. Mabet yıkıldıktan sonra simgesel olarak kutsal 

kitab Tora etrafında dönerek yapılmaktadır. Aynı zamanda Kubbet- üs Sahra içinde 

bulunan Muallak taşı hem Yahudilik hem de Müslümanlık dinlerinde oldukça kutsal 

ve önemli taştır. Muallak taşının üzerinde bir oyuk bulunmaktadır. Bir inança göre bu 

oyuk adak kanlarının akıtıldığı yerdir. Dolayısıyla Muallak taşı geçmişte Yahudilerin 

sunak taşıdır. Muallak taşı hala Yahudiler için önemini korumaktadır ve ibadetlerde 

bu taşın etrafında dönmektedirler. Mabetten geriye kalan Batı duvarı şimdilerde 

Ağlama duvarı olarak ziyaret edilen kutsal yerlerdir. Yahudiler ziyaretleri sırasında 

bu duvarın karşısında dualar etmektedirler. Yahudilik dininde hac ritüelleri mabet 

yıkılmadan önce yılda üç kez yetişkinlik çağına gelmiş sağlıklı erkeklere farz 

kılınmıştır. Kadın ve çocuklar hac ritüeli yapmazken günümüzde bu durum 

değişmiştir. Ayrıca günümüzde simgesel olarak hac ritüelleri yerine getirilmektedir. 

Hac ibadeti 17 Temmuz- 19 Ağustos tarihlerinde 23 gün boyunda ağlama duvarı 

karşısında dualarla yapılır (Erbaş, 2002; Küçük, 2013: 112-116; URL- 36; URL- 55, 

2022).  

 

Görsel 22 Muallak Taşı, Taşın Sol Üst Köşesinde Adak Kanı Akıtılan Oyuk (URL- 

56, 2022) 



76 

 

2.4.1.1.3. Yahudilik İnancının Diğer Yıllık Ritüeller 

Roş Aşana Bayramı diğer bir adıyla Yılbaşı Bayramı dinsel bir bayramdır. Yahudilerin 

yedinci ayın birinci ve ikinci gününde kutladıkları bu bayram Mısır boyunduruğundan 

kurtuluşun yıl dönümüdür. Yunanlıların, Grekler karşısında kazandıkları 

özgürlüklerini kutladıkları bayram ise Hanuka-Kandil Bayramı’dır. Bayram, Kislev 

ayının yirmi beşinci gününde başlar. Sekiz gün süren bu bayramda soldan sağa doğru 

törenin her bir gününü temsil eden mumlar sırasıyla söndürülür. Aynı zamanda bu 

bayramda yardıma ihtiyacı olan Yahudilere yardımda bulunulur. Sessizlik ve sükûnet 

içinde dua eden Yahudilerin bir de sessizliklerini bozarak ettikleri duaların olduğu 

Purim-Şeker Bayramı vardır. Bu bayram gürültülerin yapıldığı şarkıların söylendiği 

ve dansların edildiği bir bayramdır. Yahudiler bu bayramı milletlerinin yok olmasını 

isteyenlere ve Yahudilerin acı çekmesini isteyenlere karşı kutlarlar. Bir diğer bayram 

da Büyük Oruç ya da Kipur adı verilen bayramdır. Bu bayramda Yahudiler 25 saat 

oruç tutmaktadırlar. Tanrıya duaların edildiği bu bayramda akşam saatlerinde 

sokaklarda beyaz elbiseler giyen Sinagoglar dolaşmaktadır (Kaya, 1999: 16-17-18-

20).  

2.4.1.1.4. Cenaze Ritüelleri 

Yahudi dini inancında normal bir şekilde ölen kişiye sekiz dakika dokunulmaz. Bu 

sekiz dakika boyunca öldüğünden emin olunmak için burnuna bir tüy konur ve 

beklenir. Eğer konulan tür hiç hareket etmez ise sekiz dakikanın sonunda ölen kişinin 

en yakını tarafından ağız ve gözleri kapatılır. Ölen kişi asla yalnız bırakılmamalıdır. 

İnanca göre şeytani ruhların ölen kişiyi rahatsız edeceği düşünülür. Aynı zamanda 

ölünün bulunduğu evdeki aynalar ters çevrilir ya da üzerleri kapatılır. Ölen kişinin 

bekletilmesi iyi sayılmaz. Bir an önce toprağa verilmesi gerekmektedir. Gömme işlemi 

için yetkilendirilen görevliler tarafından ölen kişi yıkanır ve tırnakları, saçı kesilir. 

Yıkama işlemi bittikten sonra cenaze beyaz bir kumaşa sarılır. Fakat daha önceki 

dönemlerde kıyafetle birlikte gömülme işleminin yapılığı bilinmektedir. Hala bu 

geleneği yapan bir grup Yahudiler vardır. Kefene sarılan cenaze tabuta bir avuç İsrail 

toprağının konulmasıyla birlikte gömülmek üzere mezarlığa götürülür. Bu esnada din 



77 

 

adamlar ölüye dokunmaz ve de mezarlığa girmez. Bu işlemler cenaze yakınları 

tarafından gerçekleştirilir. Mezarlıkta yiyecek ve içecek tüketilmemesinin dışında bir 

de Tevrat okunmaz. Yahudi inancında ailenin yanına gömülmek önemli olduğu için 

aile mezarlıkları vardır. Cenaze gömüldükten sonra eve dönülür ve 7 gün sürecek olan 

yas başlar. Aile dostları yas evine yemek yapıp getirirler. Yas tutan kişi yıkanmaz, 

saçını, sakalını ve tırnaklarını kesmez ve yas elbisesi denilen özel bir elbise giyer. Bu 

bilgilere ek olarak Yahudilerin dini inancında ölümle beden toprağa karışır, ruh diğer 

dünyaya gider. Ayrıca ölüm bir kefarettir. Aynı zamanda Yahudiler tekrar dirilmenin 

olacağı inancına sahiptirler (Dosick, 1998; 304- 305; Örs, 2000: 304; Robinson, 2000; 

188; Rabinowicz, 2007: 512- 513; Güre, 2015: 73-93). 

Ölüm Yahudiler için her ne kadar önemli olsa da yaşamın ilk evresi doğumla başlar. 

Doğum öncesi ve sonrası yapılan birtakım ritüeller vardır. Yahudi inancında soyun 

devamı niteliğindeki gördükleri erkek bebeğin dünyaya gelmesi son derece önemlidir. 

Erkek çocuklar sünnet ettirilir ve doğum yapan kadın erkek çocuk doğurduysa 7 gün, 

kız çocuk doğurduysa da 12 gün pis sayılır. Doğum dışında yaşamın içinde geçiş evresi 

olarak görülen bir de evlilikler vardır. Tevrat’ta yazılana göre Hz. Adem ve Hz. 

Havva’nın anlatılarına önem verilir. Dolayısıyla evlilik yapmak ve iyi bir aile kurmak 

soyun devamı için son derece önemli görülmektedir (Güre, 2015: 30-68). 

2.4.2. Hristiyanlık İnancı   

 

Görsel 23. El Grego Çizimden, İsa’nın Çarmıha Geriliş Tablosu Louvre Müzesi (Arı 

ve Çevik, 2020) 



78 

 

Genel Bilgiler: Yahudi dininin yaşandığı o günlerde Filistin topraklarında Romalıların 

baskı ve zulümleri şiddetini artırarak sürmektedir. Eziyet çeken halk, inançlarının söz 

ettiğine göre bir kurtarıcının geleceğine ve onları bu ıstıraptan kurtaracağına 

inanmaktadır (Memiş, 2005; Erçolak, 2021: 24). Yahudi inancında aileler, doğan 

erkek çocuklarını mabede tanrı hizmetinde olması için adamaktadır. Yine bu inanç 

doğrultusunda Hz. Meryem’in annesi Hanne bir çocuğu olursa onu mabede 

adayacağını söyler. Dolayısıyla doğuracağı çocuğu Tanrı’ya adayacaktır. Hanne 

hamile kalır ve bir çocuk dünyaya getirir. Ancak doğan çocuk erkek değil kızdır. 

Nitekim Yahudi inancında kız çocuklarının mabede adandığı Hz. Meryem’e kadar 

görülmüş bir durum değildir. Bu olay müjdelenen kurtarıcının gelişinin zeminini 

hazırladığını gösteren mucizeler silsilesinden yalnızca biri olarak görülebilir. Hz. 

Meryem henüz üç yaşlarında iken mabede gider. Bir çocuk sahibi olamayan teyzesinin 

eşi Zekeriya tarafından mabetteki eğitimi verilmeye başlar. Bir gün Tanrı’nın mesaj 

ve emirlerini taşıyan bir melek gelir ve ismiyle birlikte İsa’yı, Hz. Meryem’in dünyaya 

getireceğini söyler. Hz. Meryem evli değildir ve bakiredir. Bir diğer mucize de bu 

durumda ortaya çıkar. İsa’nın babası yoktur. İmran ailesinin kızı olan bakire Meryem, 

İsa’ya hamile kalır ve böylece bildirilen kurtarıcı İsa dünyaya gelir (İnan, 2019: 4-9). 

Nasıralı Hz. İsa’nın soyu, Hz. İbrahim, Hz. İshak ve Hz. Yakup’un soyundan gelen ve 

Eski Ahit’te bahsi geçen tanrı tarafından seçilmiş kral Davud’dan gelmektedir. Tanrı 

tarafında Hz. İsa’ya verilen dini görevi yerine getirmesi, Yahya’nın İsa’yı Şeria 

sularından vaftiz etmesi olayıyla başlamıştır. Hz. İsa, Şam ve Mısır yolu üzerinde 

bulunan Kefernahum’a giderek, Petrus’a ait eve yerleşmiştir. Daha sonra on iki 

havarisini seçmiş ve dini yaymaya başlamışlardır. Havari Yahuda İskariyot, otuz 

gümüş karşılığında Hz. İsa’nın yerinin yapmış olduğu misyonerlikten rahatsız olanlara 

söylemiş ve Mayasız Ekmek Bayramı’nda yenen fısıh yemeği sırasında tutuklanmıştır. 

Hz. İsa’yı öldürmek isteyenler bu ölümü meşrulaştırmak için sordukları Tanrının oğlu 

sorusuna evet yanıtını alınca bunu bir hakaret, küfür sayarak Hz. İsa’yı çarmığa 

asmışlardır. Hz. İsa çarmıkta can verdikten sonra Romalı askerlerin koruduğu bir 

mezara konmuştur. Fakat üç gün sonra Hz. İsa’nın bedeninin mezarda olmadığı fark 

edilmiştir. Hz. İsa mezardan çıktıktan sonra havariler arasından Petrus’u başkan 



79 

 

seçmiş, dünyanın her yerine bu dini yaymalarını söyleyerek gökyüzüne yükselmiştir 

(Ağar, 2018: 14-20). 

Hz. İsa’nın gökyüzüne yükselmesinden sonra bizzat Hz. İsa’nın seçtiği havariler 

dönemi ve devamında Pavlus dönemi başlar. Petrus yönetiminde Hristiyanlığı yayma 

girişimleri sonucunda cemaat sayısı gittikçe atmaya başlamıştır. Ayrıca bu girişimler 

sonucunda ileride önemli misyonerlik çalışmalarında bulunacak olan Barnaba ve 

Yahanna gibi kişiler de cemaate üye olmuşlardır. Havarilerin çalışmalarından rahatsız 

olan kişilerce baskılar ve zulümler durmadan devam etmiştir. Baskıcı bir zihniyette 

olan bir diğer kişi de Tarsuslu Pavlus olmuştur. Hristiyan dinini seçen kişileri 

yakalayıp hapse atan Pavlus yine bir gün Şam’daki Hristiyan cemaati için askerlerle 

yola çıkmıştır. Fakat yolda başına mucizevi bir olay gelmiştir. Gökyüzünden keskin 

bir ışığın gelmesiyle yere düşen Pavlus bir ses duyar.  Bu ses Hz. İsa’ya aittir. O 

dönemlerde adı Saul olan Pavlus ve Hz. İsa’nın arasında geçen diyalog şöyledir: 

(Aydın, 2005: 32-37) 

 İsa Pavlus’a seslenir: ‘‘Neden bana zulmediyorsun?’’ 

Paul sesin kime ait olduğunu anlamaz ve sorar: ‘‘Sen de kimsin?’’ 

İsa cevap verir: ‘‘Ben zulüm gösterdiğin İsa’yım.’’  Pavlus’un gözleri kapanır ve daha 

sonra Şam’a gitmesi ve ne yapması gerektiğine ilişkin bilgilerin verileceği söylenir. 

Hz. İsa, Hunanya’ya Tarsus’lu birini havari olarak seçtiğini ve onu bulmasını söyler. 

Hananya, Pavlusu bulduğunda üç gündür görmeyen gözlerine ellerini sürmesiyle 

Panlus’un gözleri açılır. Vaftiz olarak Hristiyanlığa giren Pavlus bundan sonraki 

hayatını Hristiyanlığı yaymaya adamıştır (Erçolak, 2021:80). Önemli misyon 

yolculuklarından çıkan Pavlus Hristiyanlığı Antakya’da başlayarak Anadolu 

Yunanistan ve Makedonya coğrafyasına yaymıştır. Palus azimle çalışmasının 

sonucunda Hristiyanlığı sistemli hale getirmiştir. Hristiyanlığı Yahudiliğin temelinden 

sökerek orijinalleştirmiştir. Dolayısıyla bugünkü Hristiyanlığı kurucusu Pavlus’dur 

(Özbey,2017: 149-150). Roma İmparatoru Neron M.S. 64-68 yılları arasında Pavlus 

ve Petrusu Roma’da öldürtmüştür. Baskılara ve zulümlere maruz kalan Hristiyan halk 



80 

 

Roma İmparatoru Constantinus zamanında rahat nefes almıştır. M.Ö. 306-337 yılları 

arasında Constantinus, Hristiyanlığı tanımıştır. M.Ö. 313 yılında Milan Fermanı’nın 

çıkarılmasıyla Hristiyanlık özgür bir din olmuş ve yayılmaya başlamıştır (Ağar, 2018: 

62-84). Roma İmparatoru Theodosius döneminde Hristiyanlık, imparatorluğun resmi 

dini kabul edilmiştir (Ağar, 2018: 62-84).  

Oldukça geniş bir coğrafyada hüküm süren Roma İmparatorluğu’nun toprakları 

Theodosius’un ölmesiyle doğu ve batı olarak oğullar arasında paylaşılmıştır. Kavimler 

göçünün yaşanmasıyla Roma İmparatorluğu M.S. 395’te Doğu ve Batı olarak 

parçalanmıştır (Eroğlan, 2019: 4). 

Roma İmparatorluğu’nda Hristiyanlık Doğu ve Batı kilisesi içerinde gelişen bir din 

olarak ikiye ayrılmıştır. Doğu kilisesinin merkezi İstanbul olurken Batı kilisenin 

merkezi Roma olmuştur. Dolayısıyla Hristiyanlık kendi içerisinde mezheplere 

ayrılmaya başlamıştır. Doğu kilisesi Ortodoks, Batı kilisesi de Katolik mezhebindendir 

(Erçolak, 2021: 30). 

Hristiyanlığın dört ana mezhebini birbirine oldukça benzeyen Ortodoksluk, Katoliklik 

ve birbirinden oldukça farklı olan, bir reform hareketi sonucu oluşan Protestanlık ve 

diğer mezhepler (Süryanilik, Ermenilik, Nesturilik) olarak ayırmak mümkündür. 

Bunlar içerisinde Ortodoksluk ve Katoliklik Hristiyanlık kurumunu oluşturduğu 

söylenebilir (Demirci, 2018: 1-2). 

Hristiyanlığın homojen iki mezhebi Ortodoksluk ve Katoliklik arasındaki bazı 

farklılıklar şöyledir: Ortodoksluğun temelinde bilinmezlik ve sır var iken Katolikliğin 

temelinde skolastik düşünce ve akılcılık vardır. Ortodokslukta Yuhanna İncil’i farklı 

bir yere sahip olmakla birlikte kutsal kitabın yorumlanmasında kilise babalarına 

başvurulmaktadır. Katoliklikte ise kutsal kitabın yorumlamasında gerçekçilik ilkesi 

benimsenmektedir. Çünkü kutsal kitabın yorumlanması eğitime yönelik olup teoloji 

açık bir şekilde ortaya konmak için çalışılır. Ortodokslukta kutsal ruh baba iken 

Katoliklikte kutsal ruh baba ve oğuldur. Katoliklikte doğuştan gelen günah inancı 

vardır. Bu yüzden insan dünyaya kusurlu gelir. Fakat Ortodokslukta bu inanç yoktur. 



81 

 

Hz. Meryem Ortodokslukta ‘‘Tanrının Anası’’ olarak insan kabul edilmesine karşın 

Katoliklerde Hz. Meryem tanrılaştırılmıştır. Bu iki mezhep her yıl 15 Ağustos’ta 

Assumption Bayramı denilen bir bayram kutlarlar. Ortodokslar Hz. Meryem’in 

ölümünü anar, Katolikler de Hz. Meryem’in gökyüzüne yükselmesini kutlar. İyilik ve 

kötülük anlayışında Ortodokslar hangisini seçmesi gerektiği konusunda iradeci 

anlayışa sahiptir. Katoliklerde bu durum farklıdır. Katolikler, kadercilik anlayışına 

inanmaktadırlar. Ortodokslukta cennet ve cehennem inancı ebedi değil iken 

Katoliklerde tam tersinedir. Ortodokslukta kilise hiyerarşisi yoktur, İstanbul’daki 

başpiskopos yalnızca semboliktir. Aynı zamanda Ortodoks din adamları hata yapabilir. 

Din adamları piskoposluğa yükselmek istemiyorsa evlenmesinde bir sakınca yoktur. 

Katoliklerde yetkilerini İsa’dan alan ve bütün Katoliklerin başı olan papa hata yapmaz. 

Son olarak Katolik kilisesi sağlam hiyerarşiye bağlıdır. Hristiyanlık inancındaki 

ibadetler ve ayinler konusunda Katoliklerde sakremenler önemli normlar olarak yedi 

tanedir. Bu normlar Hristiyan olmanın ana zorunluluğudur. Ortodokslar da bu yedi 

sakremeni kabul etmektedir. Fakat bubnlar Katoliklerdeki gibi kesin ve önemli 

normlar değildir. Bir diğer farklılıkta Hz. İsa’nın etinin ekmek, kanında şarap olduğu 

Evharistiya ayinidir. Ortodokslar Liturji esnasında İsa’nın etinin ekmek ve kanın da 

şarap olduğuna tamamen inanır. Katoliklerde de bu inanç vardır. Fakat onlar şarap ve 

ekmeğin koku ve renginin İsa’nın özünü yansıtmadığını düşünürler (Demirci, 2018: 4-

10).  

2.4.2.1. Monofizitler (Tek Tabiatçılık) 

Her ne kadar doğu kiliseleri M.S. 451 yılında düzenlenen Kadıköy Konsili ile İstanbul 

kiliselerinden ayrılmış olsa da Hristiyanlığın inanç konusunda yaşadığı daha önceki 

anlaşmazlıklar içinde monofizit düşüncenin tarihi, konsilden bir asır önceye kadar 

dayanmaktadır. Monofizitizm inançtan dolayı Roma ve İstanbul kiliselerince diğer 

doğu kiliseleri sapkın ve zındık inançlara inananlar olarak sayılmıştır. Çünkü bir 

bedende beşeri tabiatın yok olup gitmesi ve geriye yalnızca tanrı tabiatının var olması 

tartışmaları da beraberinde getirmiştir (Çoban, 2013: 14). 



82 

 

Monofizitizm düşüncesi taşıyan Euthyches, monofizit inancında beşeri yönün zamanla 

kaybolup gitmesi sonucunda bedende ilahi varlığın tek kaldığını savunmaktadır. 

Euthyches bu düşünceyi tanrıyı bir okyanusa, insanı da bir damla sirkeye benzeterek 

açıklamıştır. Okyanusa damlayan bir damla sirkenin yitip gitmesi gibi Hz. İsa’nın 

bedeni de beşeri tabiat, Tanrı tabiatı karşısında kaybolup gitmiştir. Kadıköy 

Konsili’nde ret edilen monofizitizm inancına bağlı kalan özerk kiliseler Habeş 

Kilisesi, Kipti Kilisesi, Ermeni Kilisesi ve Süryani Kilisesi olmuştur (Adıbelli, 2013: 

137-138-139). 

2.4.2.2. Diofizitler (İki Tabiatçılık) 

Diofizitizm’in savunucusu Nestorius’dur. Monofizitizm inancına ters olarak 

diofizitizm inancında Hz. İsa’nın bedeninde hem tanrısal tabiat hem de beşeri tabiat 

vardır. Her iki tabiat birbirine karışmadan varlığını korur. İstanbul ve Roma kiliseleri 

bu inancın savunucularıdır. Diofizitizm, Doğu Anadolu’da hâkim olan 

monofizitizimin tersi yönünde bir coğrafyada Batı Anadolu ve Balkanlar’da etkindir. 

Ayrıca diofizitcilerin kullandıkları diller de monofizilerin kullandığı dilden (Arapça 

ve Kıptice) farklı olarak Yunanca ve Latince olmuştur(Sivrioğlu, 2012: 69-70).  

2.4.2.3. Hristiyanlık İnancının Dini Ritüelleri 

Dini ritüellere geçmeden önce Hristiyanlık inancının temel özelliklerinin kısaca 

açıklanmasının inanç esaslı ritüellerin anlaşılmasını kolaylaştıracağı düşünülmüştür. 

Hristiyan inanç sisteminde asli günah, ahit, Mesihçilik ve teslis (üç tanrı), misyonerlik 

inancı vardır. Asli günah inancı Adem ve Havva’nın yasak meyvesi yemesi 

hadisesinden gelir ve dünyaya gelen her insan günahla doğar. Hristiyanlıkta yeni 

doğan bebekler bu günahtan arınmak için vaftiz edilir. Yahudiler’in kendilerine Tanrı 

tarafından gönderilen Ahit’e sadık kalmayıp anlaşmayı bozmaları gerekçesiyle Tanrı 

insanlarla yeni bir anlaşma yapmış ve bu anlaşmada Yeni Ahit ortaya çıkmıştır. 

Mesihcilik inancı Yahudilerden gelen bir inançtır. Yahudiler, Kral Davut’un soyundan 

kutsanmış bir kralın geleceği ile müjdelenmişlerdir. Dolayısıyla Hz. İsa gönderilen 

Tanrı’nın Mesih’idir. Teslis inancı üç tanrı inancı olarak da bilinmektedir. Tanrı’nın 



83 

 

baba, oğul ve kutsal ruh olarak göründüğü inancıdır (Katar, 2012: 193-194). Son 

olarak İslam dinindeki mezheplerden dolayı ibadetlerde ve ritüellerde farklılık 

olabilmektedir.  

Hristiyan inancında Tanrı’nın huzurunda yapılan kutsal ayinlere/uygulamalara 

sakrement denilmiştir. Toplamda uygulanan yedi tane sakrement vardır. Bu 

sakrementler şunlardır: efkaristiya, vaftiz, konfirmasyon, günah çıkarma, hasta 

mesihleme/yağlama, ruhbanlık ve evlilik. Bu sakrementlerden vaftiz ve efkaristiya 

ayinini bütün Hristiyanlar uygulamaktadır. Hristiyan Katolik ve Ortodokslar bu yedi 

sakrementi uygularken Protestanlar yalnız iki sakrementi uygulamaktadır (URL- 11, 

2022). 

2.4.2.3.1. Günlük ve Haftalık Ritüeller 

Hristiyan inancında ilk önceleri sabah ve akşam olmak üzere günün iki kısmında ibadet 

yapmaktaydı. Sonradan günlük olarak yapılan bu ibadetlerin sayısı sekize çıkarılmış 

olsa da Protestan mezhebi günlük ibadetleri tekrar eski formuna çevirerek ikiye 

indirmiştir. Bu ibadetler her ne kadar bireysel yapılsa da ekseriyetle kilisede papaz 

yönetiminde gerçekleşmektedir. Hristiyan mezheplere göre günlük ritüeller farklılık 

göstermektedir. Örneğin Katolik Kilisesi sabah bir, akşam bir olmak üzere yapılan 

günlük ibadetlerinin arasında gün ortasında bir de Evharistiya ayinini yapmaktadır. 

Ortodoks kilisesinde günlük ibadetler hafta iki kez yapılır. Bu ibadetlerin birinde de 

Evharistiya ayini gerçekleştirilir (Katar, 2012: 204). 

Yahudi inancında cumartesi (şabat), Müslümanlık inancında da cuma günleri haftanın 

dini açıdan önemli günleri olarak kabul edilmektedir. Bu inanç Hristiyanlıkta da 

vardır. Hz. İsa’nın çarmığa asılıp ölümünün gerçekleşmesiyle konulan mezardan üç 

gün sonra yani pazar günü dirildiği inancı nedeniyle Hristiyan inancında da pazar günü 

dini bir gün olarak kabul edilmiştir. Bu günde cemaat olmanın ve kilisede toplanmanın 

önemi büyüktür. Aynı zamanda bu günde Evharistiya ayini de yapılmaktadır (Katar, 

2012: 204).  

 



84 

 

2.4.2.3.2. Yıllık Ritüeller- Noel/ Christ’s Mass Kutlamaları 

Noel kelime kökü itibariyle ‘‘yeni güneş’’ anlamında kullanılan kelimelerden 

türemiştir. Christ’s Mass ise ‘‘İsa’nın Ayini’’ demektir. Pagan inanışlarında da Noel 

kutlamalarıyla benzerlik gösteren kutlamalar olmuştur. Günümüzde Hristiyan 

inancına ait olan bu kutlama, kilise takviminde yer alır. İsa’nın ne zaman doğduğu net 

olarak bilinmese de her yıl 24-25 Aralık tarihinde İsa Mesih’in doğumu kutlanır. Bazı 

Hristiyan mezheplerinde bu tarih farklılık göstermektedir. Kutlamalardan önce advent 

denilen bir hazırlık dönemi vardır. Geçmiş dönemlerde adventte zorunlu tutulan oruç 

ritüelleri zamanla esnetilmiştir. Şimdilerde sadece bazı ülkeler oruç tutmaktadır. 

Ayrıca Noel kutlamalarında kilisede Evharistiya ayini de yapılmaktadır. Noel 

kutlamalarında çam ağaçları mum ve farklı objelerle süslenir, şarkılar söylenir, birlikte 

yemekler yenir ve hediye alış verişi olur (Geçiş, 2011: 179-188).  

Noel’e ilişkin önemli simgeler ve şahsiyetler vardır. Örneğin, Noel ağacı, ölümsüzlüğü 

simgelemektedir. Çünkü pagan inanışında bereketi simgeleyen çam ağacı yılın her 

dönemi yeşildir ve yapraklarını dökmez. Çam ağacı süsleme geleneği Alman 

kültüründen gelmektedir. Bir diğer örnek de Noel Baba’dır. Bu kişi gerçekte Aziz 

Nicholas’dır. Fakat Noel Baba ile ilişkilendirilmesindeki sebep net olarak 

bilinmemektedir (Işık, 1997: 458-460; Geçiş, 2011: 189-190). 

2.4.2.3.3. Epifani Bayramı 

Noel kutlamalarından on iki gün sonra 6 Ocak tarihinde kutlanan bu bayram, İsa’nın 

tekrar ortaya çıkarak görünmesiyle ilişkilidir. Aynı zamanda İsa’nın arınmak için 

vaftiz edilmesi de kutlanılmaktadır. Günümüzde Epifani Bayramı kutlamalarında 

haçın suya daldırılması ayini yapılır. Ayrıca kutlamalar dolayısıyla soğuk suya da 

girildiği bilinmektedir (Katar, 2011: 15; URL- 12, 2022). 

2.4.2.3.4. Paskalya Kutlamaları 

Jülyen takviminde yer alan ve her yıl 22 Mart ve 23 Nisan ayları içerindeki herhangi 

bir tarihe denk gelen Paskalya Bayramı, Hristiyanların oldukça önem verdikleri bir 



85 

 

bayramdır. Bu bayramın oluşum sebebi İsa ile ilişkilidir. İsa Mesih’in çarmığa asılıp 

mezara konulduktan üç gün sonra mezarda olmaması üzerine dirilip göre yükseldiği 

inancı kaynağından ortaya çıkan bir bayramdır. Paskalya Bayramı öncesinde lent 

denilen Büyük Perhiz adında 40 günlük bir oruç vardır. Bu perhizde et, süt ve kırmızı 

yiyeceklerden uzak durulur. Paskalya Bayramı’nda yumurtalar kırmızı renge boyanır. 

Kırmızı, İsa’nın kanını simgelemektedir (Şener, 2010: 53-54). Ayrıca Paskalya 

Bayramı daha önceki dönemlerde bir Yahudi bayramı olan Fısıh Bayramı adında 

kutlanılmaktaydı. Fakat daha sonraları Yahudilikten uzaklaşma çabası içinde olan 

Hristiyanlar, İsa Mesih’in dirilişinin yıl dönümü olarak bu bayramı yeniden 

şekillendirmiştir (Katar,2000: 27). 

2.4.2.3.5. Ascension ve Pentekost Kutlamaları 

İsa’nın çarmığa asılıp ölmesinden üç gün sonra pazar günü dirilmesiyle kutlanan 

Paskalya Bayramı’nın 40. gününde (30 Nisan- 3 Haziran) İsa’nın tekrar gökyüzüne 

yükselmesinin anısına kutlanır. Ayrıca Paskalya Bayramı’nın 50. gününe denk gelen 

kutsal ruhun inmesi, Pantekost adı verilen kutlamalarla kutlanır (Semiz, 2019:44).  

2.4.2.3.6. Haç Yortusu (Haçın Bulunması) Bayramı 

14 Eylül’de kutlanan bu bayram İsa’nın asıldığı ve bugünkü haç şeklindeki ağaçtan 

olan çarmığın bulunmasıyla ilişkili kutlamalardır. M.S. 325 yılında kutlanan bu 

bayram Hristiyan mezheplerine göre farklı şekillerde kutlanılmaktadır (URL- 13, 

2022).  

2.4.2.3.7. Meryem Ana Kutlamaları 

Hz. İsa için Hristiyanlıkta yapılan anma ve kutlama törenlerinin dışında bir de Hz. 

Meryem’e Tanrı tarafında gösterilen bir melek vasıtasıyla İsa’nın müjdelenmesi adına 

kutlama törenleri yapılmaktadır. 25 Mart’ta yapılan bu bayramın dışında azizler içinde 

anma törenlerinin yapıldığı bilinmektedir (Katar, 2001:24).  

 



86 

 

2.4.2.3.8. Hac Ritüelleri 

Eski Ahitte hac kavramı ile ilgili açıkça belirtilen herhangi bilgi olmamasına karşın 

Yeni Ahit’teki İsa’nın ‘‘Benim ardımdan gelin.’’ sözünden dolayı İsa’nın yolunu 

izleyerek Tanrı’ya kavuşmak amaçlanmıştır. Hristiyanlığın kabul gördüğü Konstantin 

zamanında, Hz. İsa’nın doğup büyüdüğü ve çarmığa asılıp öldüğü yerler ziyaret 

edilmiştir. Tarihteki ilk Hristiyan hacı da Konstantin’in annesi Kraliçe Helen’dir. 

Hristiyanlık için çok önemli olan Kudüs’e giden Kraliçe Helen, İsa’nın yaşamının ve 

ölümünün geçtiği yerleri ziyaret etmiş burada bir de kilise yaptırmıştır. Şehir, Kraliçe 

Helen’in yapmış olduğu bu ziyaretten 10 yıl sonra hac merkezi olarak kabul edilerek, 

ziyaret edilmeye başlanılmıştır. Orta Çağ döneminde Kudüs dışında İstanbul’da 

bulunan kutsal obje ve kalıntılar Doğu ve Batı’dan gelen hacılar tarafından ziyaret 

edilmiştir. Örneğin çarmığa asılmadan önce İsa’nın başına konulan ‘‘Dikenli Tac’’ 

bunlardan birisidir. Bu tacın ekonomik sıkıntılardan dolayı satılması hac ziyaretlerini 

olumsuz etkilemiştir. Eski Ahit ve Yeni Ahit’te geçen mekânlar hac ziyareti yapılan 

yerlerdir. Hristiyanların diğer hac mekânlarından biride, Filistin Beytülahm’deki Süt 

Mağarası ve Meryem Kilisesi’dir (URL- 57, 2022). Ayrıca havari ve azizlerin 

misyonerlik hareketlerini yerine getirdiği yerler dışında bu kişilerin mezarların olduğu 

yerler hac ziyareti yapılan yerler içindedir. Örneğin Orta Çağ döneminde Roma’da 

bulunan Aziz Petrus ve Aziz Pavlus’un mezarları hac merkezi olmuştur. Yine bu 

dönemde bir diğer hac merkezi de Aziz Yakub’un mezarının bulunduğu yer olan 

Compostelle’dir. Orta Çağ döneminde hac ziyareti yapmak için çıkılan yollarda 

yaşanan sıkıntılar Hristiyanlarca hoş görünmüştür. Çünkü çekilen her bir sıkıntı tövbe 

olarak kabul edilmiştir. Günümüzde Hristiyanlığın hac merkezi her yıl milyonlarca 

ziyaretçiyi ağırlayan ve Avrupa’da bulunan Lourdes ve Fatime’dir. Ayrıca Türkiye’de 

de Pavlus’un misyonerlik hareketlerinin güzergâhı olan başta Antakya olmak üzere, 

Meryem Evi’nin bulunduğu Antalya-Efes gibi yerler hac merkezi olarak Hristiyanlar 

tarafından ziyaret edilmektedir. Hac ziyareti yapmak isteyen Hristiyanlar bu 

ziyaretlerini kutsal bir güne denk getirmektedir. Noel ya da Paskalya günleri bunun en 

güzel örneğidir. Hac uygulamasında ellerin göğüste çapraz olarak bağlanıp yere 

kapanılana bileceği gibi farklı uygulamalarla da dualar edildiği bilinmektedir (Erbaş, 

2002: 109-119). 



87 

 

 

Görsel 24. (19. yy.) Filistin- Beytülahm (URL-58, 2022) 

2.4.2.3.9. Cenaze Ritüelleri 

Hristiyan inancında diğer inançlarda da olduğu gibi ölümün bir son olmadığı düşüncesi 

hâkimdir. İnsanın ölümle sadece bu dünyadaki yaşamı bitmiştir. Hristiyan mezhepleri 

arasında farklı cenaze ritüelleri görülse de genel itibariyle ritüeller ortaktır. Ölen birisi 

Hristiyan geleneklerinde en az bir gün bekletilmekte hemen gömülmemektedir. 

Protestan kiliseler dışında Katolik kiliseleri ve Ortodoks kiliselerinde aynı zamanda 

sakrementlerden biri olan ‘‘kutsal yağlama, son yağlama’’  yapılır. Bu ritüel ölen 

kişinin affedilmesi için önemlidir. Ölen kişi temizlenip kıyafet giydirildikten sonra 

tabuta konulur. Ölen kişinin başı mezarda Kudüs yönüne bakmaktadır. Hristiyan 

inançlarında ölünün ardından yas tutma geleneği de vardır. Bu yas zamanında perhiz 

yapılır. Yasın 40. günü çok önemlidir. Bu günde beden ruhtan ayrılmaktadır. Ayrıca 

bu günde aile bir araya gelerek yemek yerler.  Protestan kiliseleri kremasyon (ölü 

yakma) gömme şeklini daha çok uygulayan mezheptir (Güre, 2015: 132-140).  

2.4.3. Müslümanlık İnancı 

İslam dini, Hz. Muhammed’e (s.a.v) indirilen Kur’an-ı Kerim adındaki kutsal kitabın 

öğretileriyle başlamıştır. Fakat İslam dininin ortaya çıkmasındaki sebepler ve İslam 

öncesi tarihte yaşanan önemli olaylardan söz etmek konunun daha iyi anlaşılmasında 

faydalı olacaktır.  



88 

 

Hz. İbrahim (r.a) ve eşi Sare’nin çocukları olmamaktadır. Bunun üzerine Sare, Hz. 

İbrahim’in (r.a) cariye Hacer ile evlenmesine razı gösterir ve bu evlilikten İsmail 

asında bir çocukları olur. Rivayete göre Sare, Hz. İbrahim’in (r.a) eşi Hacer’i zamanla 

kıskanmaktadır. Bu olaylar eşinde Allah’ın emri üzerine Hz. İbrahim (r.a), eşi Hacer’i 

ve çocuğu İsmail’i alarak Filistin’den çıkar. Arabistan’da bulunan Mekke topraklarına 

gelen Hz. İbrahim (r.a), Hacer ve İsmail’i burada bırakır ve Filistin’e döner. Mekke’de 

kalan Hacer bir süre sonra susayan bebeği İsmail için Sefa ve Merve adındaki tepeler 

arasında su bulma maksadıyla koşuşturur. Ancak İsmail’i bıraktığı yere baktığında 

bebeğin ayağının hemen yanından mucizevi bir şekilde su aktığını görür. İsmail’in 

yanı başında akan bu su zemzem suyudur. Zemzem suyu günümüzde hala kutsal su 

olarak Müslümanların Mekke ziyaretlerinde şifa niyetine içtikleri sudur. Hz. İbrahim 

(r.a) döneminde mucizevi olarak ortaya çıkan bu suyu yerleşimlerin başlamasını 

beraberinde getirmiştir. Bu sırada Hz. İbrahim (r.a) Mekke’ye gelip gitmektedir. Hz. 

İbrahim’in (r.a) Mekke’ye üçüncü gelişinde ise Allah’ın emri üzerine Kâbe’yi inşa 

etmiştir. Kur’an’da açıkça bildirilmiş olmasa da Kâbe, Hz. İbrahim’den (r.a)  önce 

Adem ve melekler tarafından inşa edilmiş, daha sonra yıkılmış ve yeri kaybolmuş 

kutsal bir yerdir. Oğlu İsmail’le birlikte Kâbe’yi inşa eden Hz. İbrahim (r.a), Cebrail 

adındaki melekten hac yapmayı öğrenir ve haccı insanlara öğretmesi kendisine 

emredilir. Böylece bölgede tek tanrılı inanç başlamış olur. İsmail’in yönetimindeki 

Mekke’de yaşayan Cümhümlüler, Hz. İbrahim’den (r.a)  öğrendikleri dine inanmış 

olsalar da gün geçtikçe bu dini unutmuşlardır. Çok tanrılı inanış yeniden bölgede 

yayılmaya başlamıştır. Huzaalılar döneminde Suriye’den Tanrı Hübel adındaki bir put 

Mekke’ye getirilmiştir. Dolayısıyla Hz. İbrahim’in (r.a) öğrettiği tek tanrı inancı 

unutulmuş ve Kâbe’nin içi gün geçtikçe tanrı heykelleriyle dolmaya başlamıştır. Bir 

süre sonra Kâbe’nin hizmeti Kureyş kabilesine geçer. O dönemlerde Mekke’de 360 

tanrı vardır. Yalnız yine o dönemde en düzenli ibadet hac ibadeti olmuştur ve hac 

ibadeti için ziyaretler yapılmaktadır. Mekke’de ortaya çıkan yeni inancın ilk 

kıvılcımlar ne Yahudilik ne de Hristiyanlık diniyle alakalıydı. Bu din, Hanif denilen 

tek tanrı inancı olan, başka bir dindi. İslamiyet’in tam anlamıyla doğuşu ise İsmail’in 

soyuna dayanan, Kereyş kabilesinin mensubu olan, Haşimoğullarından gelen Amine 

ve Abdülmuttalib’in bir tek oğlu olan Hz. Muhammed (s.a.v) ile başlamıştır. 

Çocukluğundan itibaren peygamberlik alametleri taşıyan Hz. Muhammed’de (s.a.v) 



89 

 

öncesi Cahiliye Dönemi olarak bilinmektedir. Kur-an’ı Kerim’de diğer peygamberler 

aracılığıyla cahillik ve bilgisizlikte kaynaklanan işler bildirilmiş olsa da Hz. 

Muhammed (s.a.v) M.S. 610 yılının Ramazan ayında bir mağarada inzivaya çekildiği 

sırada Cebrail Allah’ın emirlerini getirmesiyle ve kendisine ilk olarak  “oku” 

denmesiyle İslamiyet başlamıştır. Bundan sonraki dönemler Hz. Muhammed (s.a.v) 

için zorlukların ve sıkıntıların başladığı dönem olmuştur. Putlara inanan insanları 

hakiki inanca çağıran Hz. Muhammed (s.a.v) M.S. 632 yılında 63 yaşında son kez hac 

ibadetini yerine getirdikten sonra vefat etmiştir. Onun gidişinin ardından halifeler 

dönemi başlamıştır ve Müslümanların sayısı iyiden iyiye artmıştır (URL- 14, 2022).  

2.4.3.1. Müslümanlık İnancının Dini Ritüelleri 

İslam’da Hz. Muhammed’in (s.a.v) hadislerinde belirttiği beş temel şart doğrultusunda 

Müslümanlar dini ritüellerini gerçekleştirmektedir. Uyulması gereken bu beş temel 

şart şunlardır: yalnızca Allah’a kulluk etmek, Hz. Muhammed’in (s.a.v) Allah’ın 

resulü (peygamberi) olduğuna inanmak, namaz ibadetini yerine getirmek, 

zekat/sadaka vermek, oruç tutmak ve emredilen hac vazifesini yapmaktır (Doyan, 

2007: 46). 

2.4.3.1.1. Günlük ve Haftalık Ritüeller 

Müslümanlara günün belirli saatlerinde beş vakit olmak üzere, sabah güneş doğmadan 

hemen önce, öğlen, öğleden sonra, akşam olmadan önceki ikindin saatlerinde, güneş 

battıktan sonra ve yatmadan önce gece saatlerinde namazın kılınması Allah’ın 

emiridir. Bunun dışında dini bayram ve günlerde de namaz kılınmaktadır. Kur’an’da 

da birçok yerde namazın önemine vurgu yapılmıştır. Namaz kılmadan önce 

temizlenmek önemlidir. Abdest almadan namaz kılınamamaktadır. Abdestin nasıl 

olması gerektiği de belirlidir. Namaz kılmak için Kâbe’ye yani kıbleye doğru durulur, 

niyet edilir ve daha sonrada belirli dualar ve ayetler okunur. Müslümanların önemli 

dini günü ise cuma günüdür. Bu günde erkeklere öğle namazını cemaatle kılması 

emredilmiştir. Ayrıca bu günde dualar edilir ve kabir ziyaretleri de yapılabilir (Doyan, 

2007: 79).  



90 

 

2.4.3.1.2. Yıllık Ritüeller 

Müslümanlar, hicri takvimde yer alan önemli gün, gece ve bayramları kutlamaktadır. 

Bunlar sırayla şöyledir; Hz. Muhammed’in (s.a.v) doğum günü olan Mevlid Kandili, 

Regaip Kandili, Miraç Kandili, Berat Kandili, Ramazan Bayramı, Kadir Gecesi, 

Kurban Bayramı, yeni bir yılın başlangıcı olan hicri yılbaşı, bereketi simgeleyen Aşure 

Günü.  

Üç aylar hicri takvimde yer alan ve 7. ay Recep, 8. ay Şaban ve 9. ay Ramazan aylarını 

kapsamaktadır. Bu aylar Müslümanlar için oldukça önemli aylardır. Müslümanlar bu 

aylarda dua ve ibadette bulunulur, bunların dışında gelenek haline gelmiş oruçlar 

tutulur. Bu aylar nafile ibadetlerin de yapıldığı aylardır. Bir Müslümanın yapması 

gereken namaz ya da oruç ibadetini birtakım nedenlerden dolayı yapamamasına nafile 

nedir. Dolayısıyla üç aylar nafile ibadetler için bir fırsattır. Üç ayların içinde, 

Müslümanlar için önemli olan Regaip Kandili, İslam dini için önemli ilklerin olduğu 

Miraç Kandili, Berat Kandili ve Kur’an-ı Kerim’in indirildiği Kadir Gecesi yer 

almaktadır (URL- 15, 2022).  

Miraç Kandili, Rebiülevvel ayının 12. Günüdür. Miraç, kelime olarak yükselmek diğer 

bir ifadeyle yukarı çıkmaktır. Hz. Muhammed (s.a.v) Kudüs’te bulunan Mescid-i 

Aksa’dan adına muallak taşı denilen bir taş üzerinden Burak adındaki bir at üzerinde 

göğe yükselme hadisesi gerçekleşmiştir. Rivayet edilen bu olan Miraç Kandili olarak 

her yıl anılır ve bu gecede çokça dualar edilir ve namazlar kılınır (Cengil ve Baran 

Tekin, 43: 2016; URL-63, 2022). 

Regaib Kandili, Recep ayının ilk cuma gecesi, Allah’ın ikramlarını bolca kullarına 

sunduğu bir gece olması nedeniyle kutsal bir gece kabul edilmektedir. Yine bu günü 

ibadetle geçirenler günahlarından arınmaktadır. Regaib adı Kur’an-ı Kerim’de 

geçmemekle birlikte adının melekler tarafından verildiği söylenmektedir 

(Taşkesenligil, 123: 2016). 

Kur-an’ı Kerim’de adı geçen ve yine adına süre olan Kadir Gecesi gecelerin en 

hayırlısı olarak bilinmektedir. Çünkü İslam dinin kutsal kitabı olan Kur-an’ı Kerim bu 



91 

 

geceden itibaren Hz. Muhammed’e (s.a.v) indirilmeye başlamıştır (Paksoy, 16: 2012 

16). 

Muharrem ayının 10. Gününe denk gelen Aşure günü Müslümanların önem verdiği bir 

dini gündür. Bu günde içerinde tahıl, baklagiller ve kuru meyvelerden oluşan aş 

kaynatılmaktadır. Adını Aşureden alan bu aşın tadı tatlı olduğu için Aşure tatlısı da 

denilmektedir. Yapıla Aşure konu komşuya dağıtılmaktadır. Ayrıca Aşure gününde 

oruçta tutulmaktadır. Bu günün önemi ise Aşure gününde meydana gelen önemli 

hadiselerden kaynaklanmaktadır. Örneğin İslam tarihinde Hz. Adem’in affı Aşure 

gününde kabul olmuş, Nuh’un gemisi tufandan bu günde kurtulmuştur, ve daha bir çok 

mucizevi hadise bu günde gerçekleşmiştir (Taşkesenligil, 124: 2006; Bozkuş, 2008). 

2.4.3.1.3. Oruç Ayı-Ramazan Bayramı 

 

Görsel 25. Ramazan Ayında Ayasofya Caminde Kurulan Mahya (URL-61, 2022) 

Müslüman aleminde ramazan ayı önemli olmakla birlikte büyük coşkuyla karşılanan 

bir aydır. Ramazan ayını önemli yapan bir diğer husus ise Kadir gecesinin bu ayın 

içinde olmasıdır. Kur’an-ı Kerim’in indirildiği ay olan ramazan ayı aynı zamanda 

İslam’ın beş şartından biri olan orucun tutulduğu aydır. Bu ayda insanlar 

günahlarından arınır ve affedilir. Her kim bu aya ulaşmış ise oruç tutmalıdır. Bu ayda 

cennet kapıları açık, cehennem kapıları kapalı ve şeytanlar bağlıdır. Bu ay 

paylaşmanın arttığı, varlıklı kişilerin yoksullara yardım ettiği aydır (URL- 62, 2022).  



92 

 

Ramazan ayının gelmesiyle birlikte evlerde temizlik yapılır,  mutfak alış verişleri 

yapılır. İhtiyaç sahibi kişilere kutular içinde erzaklar dağıtılır. Ramazan ayında 

kalabalık iftar sofralar kurulur. İftardan sonra camilerde teravih namazları kılınır. Bir 

diğer oruç gününe sahurla başlanır. Sahur sofrası kurulur ve niyet edilerek iftar saatine 

kadar oruç başlar (Tikbaş Apak, 2022). 

Hicri takvimin 9. ayı olan Ramazan ayı içinde güneşin doğumundan batışına kadarki 

sürede Müslümanlar bir şey yemez, içmez ve cinsi münasebete girmezler. Bu 

yasakların dışında ahlaki (etik) davranışlara da dikkat edilmesi gereklidir. Ramazan 

ayının dini boyutunun dışında bir önemli boyutu da sosyal boyutudur. Müslümanlar 

oruçlu günlerini ibadet ederek, Kur’an-ı Kerim okuyarak, namaz kılarak geçirirler. 

Ramazan ayının bitmesiyle bayram hazırlıkları başlar. Türkiye’de bu bayrama Şeker 

Bayramı ya da Ramazan Bayramı denilmektedir. Bayramda Müslümanlar saygı 

duydukları aile büyüklerini ziyaret eder. Kahveler içilir, tatlılar yenir (Özden, 2006).  

2.4.3.1.4. Hac Ayı- Kurban Bayramı   

 

Görsel 26. Mustafa Uzun'un Fotoğraf Arşivinden Kabe (URL- 39, 2022) 

Hacın kısaca tarihinde ve Kuran’ı Kerim’deki yerinden bahs etmek konunun daha iyi 

anlaşılmasını sağlayacaktır. Hattat Elmalı’lı Muhammed Hamdi Yazır’ın Kur’an-ı 

Kerim Meali eserinden edinilen bilgiler ışığında hac ifadesi Kur’an-ı Kerim’de çokça 

geçen bir ifadedir. Medine’de indirilen ve 286 ayetten oluşan Kur’an-ı Kerim’in en 

uzun süresi olan Bakara süresinin 158, 189, 196, 197 ve 200 ayetlerinde, Al-i İmran 

süresinin 97. ayetinde ve Tevbe süresinin 3. ayetinde hac ifadesi geçmektedir. Bakara, 



93 

 

158. ayette “Onun için her kim hac veya umre niyetiyle Kabe’yi ziyaret ederse, bunları 

tavaf etmesinde ona bir günah yoktur.” cümlesi yer almaktadır. Bakara 196. ayette 

“Hac ve umreyi de Allah için tamam yapın.” cümlesi yer almaktadır. Tevbe, 3. ayette 

“Ayrıca büyük hac günü Allah ve Resulü tarafından insanlara bir ilandır ki, …” diye 

devam eden bir ifade yer almaktadır.  Ayrıca Kuran’ı Kerim’de Hac adında bir ayet de 

vardır. Hac süresinin adı, hacın yapılma emri gelmesiyle Hz. İbrahim (r.a) ile başlamış 

ve daha sonra Hz. Muhammed (s.a.v) ile devam ettiğini anlatıyor olmasından 

gelmiştir. Kur’an-ı Kerim’in süre ve ayetlerde yer alan hacın böylece önemi 

anlaşılmaktadır (URL- 59, 2022).  

Hicretin dokuzuncu yılında bir emir neticesinde Hz. Ebu Bekir Müslümanları hacca 

göndermiştir. Hz. Ali ise hacca gönderilen Müslümanlara bu yıldan itibaren Kabe’ye 

sadece Müslümanların gireceğini, Kabe’nin kesinlikle çıplak bir vaziyette ziyaret 

edilmeyeceğini ilan etmiştir (URL-60, 2022). 

Hicri takvimin 12. ayı olan zilhicce ayının sekizinden on üçüne kadar olan süre 

zarfında hac ibadeti yerine getirilmektedir (URL- 16, 2022). Bunun yanı sıra bu hac 

ayının dışında umre denilen hac ziyaretleri de olmaktadır. Hac, Allah tarafından 

Müslümanlara emredilen bir ibadettir. Hatta Kur’an-ı Kerim’de adına bir sure dahi 

vardır. Hac suresinin 27. ayetinde ‘‘Bütün insanlar için de haccı ilan et ki, gerek yaya 

olarak ve gerek uzak yoldan gelen incelmiş develer üzerinde sana gelsinler.’’ 

denilmiştir. Bunun dışında Kur’an-ı Kerim’de birçok yerde hac ifadesi yer almaktadır. 

Maddi gücü ve sağlığı el veren Müslümanlar hac yapmalıdır. Müslümanlar hac 

görevlerini gerektirdiği doğrultuda yerine getirirse günahsız olmaktadırlar (Akyüz, 

2015). Hac ritüelleri ilk olarak hac yolculuğuna çıkılmasıyla başlar. Mekke’ye ayak 

basmadan önce hac yapmaya gelen kişi vücudunu temizlemeli ve daha sonra beyaz 

dikişsiz (ihram) bir kumaştan yapılan kıyafeti giymelidir. Ayrıca hac süresi boyunca 

saç, sakal ve tırnak kesilmez. Kâbe etrafında başlangıç yer olarak cennetten geldiğine 

inanılan Hacer-i Esved taşından, saat yönünün tersinde dairesel olarak 7 kez yürünür. 

Buna tavaf denilir. Bu ritüelden sonra zemzemin bulunuş hikâyelerine konu olan Sefa 

ve Merve arasında hafif koşu yapılır. Üç kez Sefa tepesine dört kez de Merve tepesine 

toplamda 7 tur atılır. Adem ve Havva’nın dünyadaki ilk buluştukları yer olan Arafat 



94 

 

dağına çıkılır.  Müzdelife adında yere gelen hacılar burada cemaatle namaz kılar, dua 

eder ve taş toplar. Buradan toplanan taşlarla Mina’ya gidilir, şeytana 7 kez taş atılır. 

Son aşamalardan biri kurban kesmektir. Ekonomik durumu yerinde olmayanlar kurban 

kesmeyebilir. En son olarak tıraş olunur hac ritüelleri sona erer (URL- 17, 2022).  

İlk kurban deneyiminin yaşandığı olay ise Hz. İbrahim (r.a) döneminde 

gerçekleşmiştir. Rivayete göre, Hz. İbrahim (r.a) Allahtan bir oğlunun olmasını 

istemekte bunun için dualar etmektedir. Eğer Allah ona bir oğlu verir ise Hz. İbrahim 

(r.a) bu oğlanı Allah’a kurban edecektir. Bir zaman sonra Hz. İbrahim’in (r.a) bir oğlu 

olmuştur ve adını İsmail koymuştur. Duaları kabul olan Hz. İbrahim (r.a) Allah’a 

verdiği sözünü unutmamıştır. Bir gün oğlu İsmail yanına alır ve Allah’a kurban etmeye 

gider. Tam İsmail kurban edeceği zamanda Cebrail meleği vasıtasıyla bir emir gelir. 

Allah, Hz. İbrahim’e (r.a) bir koç yollar. Bunun üzerine Allah, Hz. İbrahim’e (r.a) oğlu 

İsmail yerine gönderilen koçu kurban edilmesini emreder (Taşkesenligil, 122: 2016). 

Kurban bayramı dünyadaki bütün Müslümanlar tarafından kutlanır. Ekonomik olarak 

iyi olan aileler koç keser ve kesemeyen kimselere verir. Yine bu bayramda aile ve 

akraba ziyaretleri yapılır.  

2.4.3.1.5. Cenaze Ritüelleri 

İslam inancında diğer çoğu dinlerde olduğu gibi ölümün sadece bu dünyanın sonu olup 

ruhun diğer dünya denilen yere intikal ettiğine inanılır. Cennet ve cehennem inancı 

olduğundan ötürü Müslümanlar bu dünyadaki davranışlarına özen gösterirler. Allah’ın 

yasakladığı davranışlardan uzak dururlar. Çünkü öldükten sonra bir sorgu meleğinin 

kendilerini sorguya çekeceğine inanılır. Ölüm, ölüm meleği adındaki Azrail’in 

görevidir. Azrail meleğinin canını aldığı kişi çok bekletilmeden toprağa gömülmelidir 

ve akabinde gerçekleştirilen ritüeller vardır. İlk önce ölün kişinin gözleri kapatılır, ağzı 

açılmasın diye bağlanır. Daha sonra hazırlanır ve yıkanır. Ölen kişi beyaz, dikişsiz 

kumaşa sarılır. Daha sonra cenazeye katılan erkekler imam eşliğinde cenaze namazı 

kılar ve son helalleşme yapılır. İmam cenaze törenine katılanlara üç kez ölen kişiye 

haklarını helal edip etmediği sorar. Daha sonra tabut erkekler tarafından mezara 



95 

 

götürülür. Genellikle daha önceden ölen kişi, akrabalarının mezarları yanı başına 

gömülür. Gömülmenin en önemli hususlarından bir ise kıbleye doğru gömülmektir. 

Mezardaki ritüeller son erdikten sonra yas töreni başlar. Müslüman geleneklerinde 

cenaze sahibi kişiler yalnız bırakılmaz, onlara yemek getirilir. Birlikte dualar edilir, 

Kur’an-ı Kerim okunur. Bu ibadetler ölen kişinin gittiği yerde rahat olması ve 

günahlarının affı içindir. Ayrıca yasın 7. günü ve 40. günü de önemlidir. İslam 

inancında ölümün dışında doğum, yeni doğan bebeğe ad koyma ve evlilik oldukça 

önemlidir (Güre, 2015). 

2.5. Diğer İnanç Sistemleri ve Dini Ritüelleri 

2.5.1. Hinduizm   

 

Görsel 27. Ganj Nehrinde Yıkanan Hidular (URL- 40, 2022) 

Genel Bilgiler: M.Ö. 2500-1500 yılları arasında Hindistan topraklarına göç eden 

Doğu Avrupalı Ariler, burada yaşayan yerli halk inançlarından etkilenmişlerdir. 

Ariler, hem kendi inançları hem de yerli halkın inançlarının bir karışımı olan Hinduizm 

dini inancının ortaya çıkmasında etkili olmuşlardır. Ayrıca geldikleri bu yerde yönetim 

güçlerini ellerinde tutmak için ten rengi esas alınarak yapılan kast sistemini 

kurmuşlardır. Ariler ayrıca dini bir yapı olan Brahman sistemini de kurmuşlardır. 

Hinduizm’in bir diğer adı Brahmanizm’dir. Dünyanın bu zamana kadar bilinen en eski 

dini olan Hinduizm dininin belirli bir kurucusu yoktur (Güdendede, 2018:6-7).  



96 

 

Sanskrit edebiyatında, Hinduizm inancı ‘‘soylu yol’’ ya da ‘‘ezeli-ebedi din’’ 

anlamlarında kullanılmaktadır. Hinduizm inancı her ne kadar geniş anlamda 

Brahmanizm’den etkilenmişse de içerisinde kısmen Hindistan’ın yerel inançları olan 

çok tanrıcılık, Budizm ve Jainizm inançları da vardır. Dolayısıyla Hinduizm inancı 

karışımdan oluşan, dini bir sistemdir. Uzman araştırmacılar tarafından Hinduizm’in 

tarihsel gelişim safhaları netlik kazanmamasına karşın, kutsal kitap öğretileri temel 

alınarak dönemlere ayrılmaktadır. Birinci dönem Brahmanizm (Vedizm) dönemidir. 

Bu dönemde inanç sistemleri Arili din adamlarının meydana getirdiği Vedalardan 

oluşmaktadır. İlk dönemlerde görülen çok tanrılı inanç geleneği Brahmanizm’in 

etkileriyle tek tanrılı inanca yönelmiştir. Ayrıca Vedalar, Brahmanalar ve Upanişadlar 

dönemin kutsal metinleridir. İkinci dönem, Budizim’in kuvvetlenmeye başlamasıyla 

akabinde Brahmanizm inancının kırsal kesime indiği dönemdir. Sonuç olarak bu 

dönemde yöresel inançlar Brahmanizm’in bünyesine girmeye başlamıştır. Dolayısıyla 

bu döneme sentez dönemi denilmektedir. Bunun dışında Budizm ve Jainizm de 

Brahmanizm inancına tesir etmiştir. Bu dönem aslında Brahmanizm’in modern 

Hinduizm dönemine girişidir. Brahmanizm inancına kutsal hayvan, kutsal yer ve yoğa 

gibi inanç ve ibadetler girmiştir. Aynı zamanda bir Budist inancı olan toplumdan ve 

bütün gözlerden uzak bir yere çekilme ve Jainizm inancında yer olan herhangi bir canlı 

varlığa saygı duyma ve öldürmeme inançları da Brahmanizm’e girmiştir. Kutsal metin 

olan Puranalar ve önemli destanlar olan Mahabharata ve Ramayana bu dönemde 

doğmuşlardır. Bir diğer dönem de Modern Hinduizm’in doğuşudur. Bu dönemde artık 

Hinduizm dini şekillenmeye başlamıştır. Örneğin, insan ölünce ruhun ölmeyip sürekli 

çeşitli bedenlerde dünyaya gelmesi inancı olan reenkarnasyondan ve acıdan kurtuluşa 

bireysel olarak ulaşma inancı yerini toplu kurtuluşa bırakmıştır. Ayrıca bu dönemde 

felsefe okulları ile farklı farklı Hinduizm yorumları doğmuştur. Son olarak 18. 

yüzyıldan günümüze süren Modern Hindu dönemi yenilikçi akımların ve batının 

etkisiyle geleneksel Hindu inancını oldukça değişime uğratmıştır. (URL- 18, 2022). 

Hinduizm inancında her insanın ve toplumun geleneğine göre tanrının olmasından 

kaynaklı milyonlarca tanrının varlığından söz edilmektedir. Fakat en önemli tanrılar 

Brahma, Şiva ve Vişnu’dan oluşan üç birlik teslisidir. Hinduizm’de aynı zamanda 

avatar inancı vardır. İnanca göre dünyadaki kötüye giden bozulmalardan dolayı Tanrı 



97 

 

Vişnu bedenlenecek ve dünyaya gelecektir.  Her insanın kendi geleneğine göre 

tanrıları vardır. Ayrıca tanrıların heykelleri de yapılmaktadır. Örneğin Brahman’ın 

tasviri dört yüzlü ve kolludur. Hinduizm kutsal kitapları ise ezberleyerek aktarılan 

dünyanın en eski kutsal metinleridir. Bunlar sonradan yazıya geçirilmişlerdir. 

Hinduizm’de kutsal kitaplar ikiye ayrılmaktadır. Birincisi vahi kitapları olan Şuriti 

kitaplarıdır. Şuritiler kitaplar Vedalar, Brahmanlar, Upanişadlar ve Aranyakalar 

kitaplarından oluşmaktadır. Şuritiler içinde ver alan Vedalar ise Rig Veda, Sama Veda, 

Yajur Veda ve Atharva Veda kitaplarından oluşmaktadır. İkincisi geleneksel kitaplar 

(destan, hikâye gibi) Smriti kitaplarıdır. Simiti kitapları da Puranalar, Bhagavat-Gita, 

İlihasalar, Ramayanlar, Muhabnarata ve Dharma kitaplarından oluşmaktadır 

(Güdendede, 2018: 33-65). 

2.5.1.1. Hinduizm’in Dini Ritüelleri 

2.5.1.1.1. Günlük Ritüeller  

Hinduizm inancında sabah, öğle, akşam olmak üzere günde üç defa ibadet vardır. 

Sabah güneş doğmadan yirmi dakika önce ve güneş doğduktan yirmi dakika sonra 

kutsal nehirde doğuya dönük bir şekilde yıkanarak tanrılarını anarak yapılan ibadet 

puja odası denilen ibadet odasında da yapılmaktadır. Öğle ibadeti öğleden önce 

herhangi bir zaman diliminde yapılır. Akşam ibadeti de güneş batmadan yirmi dakika 

önce ve güneş battıktan yirmi dakika sonra yapılmaktadır.  Evin bir odası ya da 

herhangi bir köşesi tanrılarına ayrılmıştır. Sabah, öğlen ve akşam ibadetleri burada 

yapılır. Sabahları yıkanılıp (abdest gibi düşüne bilinir) temiz kıyafet giyilir. Tanrının 

huzuruna gelinir. Bu ritüel tanrı heykeline de yapılır. Daha sonra tütsü yakılır, yiyecek 

adanır, dua edilir ve kutsal metinden bölümler okunur. Öğlen ibadeti ve akşam ibadeti 

de sabah ibadetine benzemektedir. Sadece akşam ibadetlerinde tanrı heykeli 

yağlanmakta ve dinlenmesi için kısa süreli ibadet yapılmaktadır (Güdendede, 2018: 

67). 

 

 



98 

 

2.5.1.1.2. Yıllık Ritüeller                          

 

Görsel 28. Hindistan Kumbh Mela Festivali (URL- 41, 2022) 

Hint takvimi tanrı ve tanrıça adına düzenlenen festivallerle doludur. Bu dinsel 

festivaller oldukça hareketli ve canlı geçer. Festivallerde kutsal nehirde tanrı veya 

tanrıçalar yıkanır-süslenir, süt-yağ ve bal sürülür ve oruç tutmak, dua etmek gibi birçok 

ritüeller yapılır. Bu festivallerden birisi on iki yılda bir ocak ayında yapılan ve efsanevi 

bir konusu olan Kumbh Mela festivalidir. Maha Kumbh Mela 144 yılda bir yapılan ve 

en son 2001’de 60 milyon kişinin katıldığı hac festivalidir (URL- 19, 2022). Ocak ve 

şubat aylarında bahar festivali olan Vasanta Pançani festivalidir. Aynı zamanda bu 

bayramın rengi sarıdır. Yine efsanevi bir konusu olan ve Tanrı Şiva’nın Himayaların 

kızı ile olan evliliğinin kutlandığını Şiva, Nari festivalidir. Bir renk bayramı olan Holi 

festivali Hindistan’da sokaklarda insanların birbirleri üzerine renk attığı dinamik bir 

festivaldir. Holi Bayramı iyiliğin kötülüğe karşı olan galibiyetini simgeleyen bir 

festivaldir. Ganj Nehri’nin yeryüzündeki oluşumunun kutlandığı Vaişakhi törenleri 

nisan-mayıs aylarında ilk ayın doğuşuyla kutlanan festivaldir. Aynı zamanda 

insanların nehirde yıkandığı ritüellerden oluşmaktadır. Dev yılan heykelinin yapıldığı 

ve Yılan Ananta için kutlanan Naga Pançami festivali temmuz-ağustos aylarında 

yapılmaktadır. Dinsel bir festival olan diğer bir bayram da ağustos-eylül aylarında 

kutlanan Ganeşa Çaturthi Bayramı’dır. Bir başka ağustos-eylül aylarında kutlanan 

festival de Canmashtam Bayramıdır. Bu bayram Hindistan’ın her yerinde kutlanır. 

Canmashtam Bayramı’nın önemi Tanrı Krishna’nın doğumunu yansıtmasındadır. 

Hindular bu bayramda tam bir gün oruç tutmaktadır. Tanrı Krishna’nın doğum vakti 

olan gece oruç son bulur. Eylül-ekim aylarında kutlanan ve iyiliğin kötülüğe karşı 



99 

 

kazandığının habercisi olan Dussehra festivali on gün boyunca kutlanır. Ayrıca bu 

kutlamada manda kurbanı gerçekleştirilir. Bir başka festival de iş insanlarının yeni iş 

yılı olan ekim-kasım aylarında kutladığı ve ‘‘Işık’’ bayramı denilen Divali 

Bayramı’dır. Bu bayramda her kimin evinde ışık yanıyorsa Tanrıça Laksami’nin o eve 

gireceği inancı vardır. Mart-nisan aylarında Tanrı Rama’nın doğumunun kutlandığı 

Ramanavami festivali dışında bölgesel bayramlar da Hinduizm inancında yıllık 

kutlanan festivaller içindedir (Güdendede, 2018: 80-84).  

2.5.1.1.3. Hac Ritüelleri 

Hinduizm dini için hac (tirtha) ibadetinden oluşan bir inanç sistemidir denilebilir. 

Nisan-haziran ayları arasında yapılan hac ibadeti için bir Hindu kutsal Ganj Nehri’nde 

ve Benares’de yıkanarak arındıktan sonra hac yolculuğuna başlar. Hac ziyareti yaptığı 

yerlerdeki kutsal nehirde yıkanır, dualar eder, oruç tutar, putlar karşısında eğilir, 

tanrıya adak verir ve tesbih çeker (Taşpınar, 2016: 29; Güdendede, 2018: 70). 

Hac ibadeti için yolculuğa çıkan Hindu, yedi farklı tanrı için yedi farklı şehre 

gitmelidir. Ziyaret edilecek olan şehirler şunlardır: Avodya, Mathoura, Dwarka, 

Hardwar, Benares, Oujjaini, Kanchipuram. Hindistan’ın hac yolu rotasını Badrinat, 

Dwarka, Rameşvaram ve Puri şehirlerindeki tapınaklar oluşturmaktadır. Hindular 

tarafından göze alınan bu zorlu kutsal yolculuk Benares şehrinde nihayete ermektedir. 

Hindular arasında hayatlarının geri kalanını hac ibadetine ayıranlara Sadular nedir. Bu 

insanlar dünyadaki her şeyden uzaklaşmışlardır. Günlerinin neredeyse tamamını 

ibadete (meditasyona) ayırmaktadırlar (Taşpınar, 2016: 29).  

Hindulara göre hac ibadetinin önemi oldukça büyüktür. Onlar dünyadaki acılardan 

kurtuluşa ulaşmak için iyi eylemlerde bulunulmasını gerektiğini düşünürler. 

Dolayısıyla hac ibadeti kurtuluşa ermenin en güzel yoludur. Ayrıca hac 

merkezlerindeki kutsal nehirde yıkanmanın onları reenkarnasyondan kurtaracağına 

inanmaktadırlar (Taşpınar, 2016: 31).  

Hinduizm kutsal kitaplarında geçen hac ile ilgili bazı ifadeler şu şekildedir: Aitareya 

Brahmana (VII-15) 



100 

 

‘‘Gezginin topukları çiçek gibidir; 

Vücudu gelişmiş, meyve vermemektedir; 

Günahları görünmez olur, 

Yolculuğun verdiği zahmetle canından olur.’’  

(Taşpınar, 2016:33). 

Hinduizm’de hac, yapılması zorunlu bir ibadet değildir. Ayrıca hac ibadeti, zorlu ve 

güvenli olmayan yolların aşılmasıyla yapılmaktadır. Hindistan’daki kast sisteminin 

üstünde yer alan kişiler hac ibadetlerinde tanrılar için kurban adarken kast sisteminin 

altında yer alan kişiler kurban adamak yerine tanrı için daha hoşa giden hac ibadetini 

yerine getirmektedir. Hinduizm hac ibadetlerinde Parikrama denilen kutsal bir yerde, 

kutsal bir nesnenin etrafında gün doğumuyla saat yönünde dönmek de vardır. Bu tavaf 

sırasında Hindu, tamamıyla etrafında dönülen nesneye odaklanmaktadır (Taşpınar, 

2016: 34-35-39).  

Hinduizm inancında vedalardaki yedi kutsal nehir şunlardır: Ganj, Yamuna, İndus, 

Godavari, Narmada, Kaveri ve son olarak mitolojik nehir olan Sarasvati. Hac 

ziyaretinin yapıldığı yedi kutsal hac merkezi olan şehirler ise şunlardır: Benares, 

Ayodhya, Mahura, Gaya, Kançi, Ujjayini, ve Dvaraka (Taşpınar, 2016: 44-50). 

2.5.1.1.4. Cenaze Ritüelleri 

Hinduizm inancında adına Antyeshi denilen ölü yakma geleneği vardır (çocuklar 

hariç). Ölen bir kimsenin bedeni kutsal nehir Ganj’da yakılmaktadır. Yakma işlemini 

ailenin erkeği yapmaktadır. Cesedi yakacak olan kişi yakma işleminden önce 

saçlarının hepsini keser. Daha sonra tahtadan bir sedyeye konan ceset Ganj Nehri’ne 

batırılıp çıkarılır ve yanma işlemin olacağı yere götürülür. Kuru ve yağlanmış odunlar 

yakılır. Yanma işlemi bittikten sonra cesetten geriye kalan parçalar Ganj Nehri’ne 

bırakılır (Güdendede, 2018: 79). 

Hinduizm inancında doğum ritüelleri de yer almaktadır. Yeni doğum yapan anne ve 

bebeğin yıkanması ritüeli bunlardan biridir. Ayrıca bebeğin adının konduğu, 



101 

 

doğduktan sonra ilk kez evden dışarı çıkarılacağı, emzirme döneminin sona erdiği, ilk 

kez saçı kesildiği ve ilk kez kız çocuklarına küpe takıldığı zamanda törenler 

hazırlanmakta ve kutlamalar yapılmaktadır. Bu ritüellerin dışında ergenlik ve evlilikle 

ilgili ritüellerde de Hinduizm inancında vardır (Güdendede, 2018: 76-78).  

2.5.2. Budizm   

 

Görsel 29. Oturan Buddha Heykeli (URL- 42, 2022) 

Genel Bilgiler: Budizm konusuna giriş yapmadan önce Budizm inancının doğuşunu 

açıklamakta fayda vardır. 2500 yıldır anlatılan ve hala manevi bir boyutu olan bu 

hikâye Budist kutsal metinlerinden hazırlanmıştır. Hikâyeye göre Budizm inancının 

kurucusu olan Gautama Siddiharta, 563’de Himayala dağının eteklerinde doğan bir 

kraliyet prensidir. Annesi, Siddharta’yı doğurmadan önce bir rüya görmüştür. 

Rüyasında dört yönünün bekçisi olan melekler anneyi alır ve Himalayalarda bulunan 

ve kutsal bir göl olan Anavatapta gölüne götürür ve onu yıkarlar. Daha sonra bir tür 

nilüfer çiçeği olan lotus çiçeğini hortumuyla tutan bir fil gelir ve Siddharta’nın 

kucağına oturur. Fil sonradan yok olur. Kraliçe sabah olunca gördüğü rüyayı 

yorumlatmak ister. Falcılar rüyayı yorumlar. Yoruma göre dünyaya gelecek olan 

çocuk eğer sarayda kalırsa büyük bir hükümdar olacak ama eğer saraydan çıkarsa 

büyük bir öğretmen olacaktır. Babası oğlunun dışarı çıkmaması için elinden geleni 

yapar ve onu erişkin yaşa gelene kadar sarayda tutmayı başarır. Her şeye sahip olan 

Siddharta,  güzel bir evlilik yapmasına rağmen hala bir tatminsizlik yaşar ve bunun 

eksikliğini derinden hisseder. Bir gün arabasıyla sarayında dolaşan Pres Siddharta’ya 

tanrı bazı işaretler göndermeye başlar. İlk fark ediş bir yaşlıyı görmesiyle olur. 



102 

 

Yaşlılıktan vücudu bozulmuş, eli yüzü kırışmış bir adam görür ve gördüğü manzara 

karşısında iğreti olur. Bunun üzerine arabacısına karşılaştığı bu durumu sorar. Arabacı 

her insanın yaşlanacağını söylemesi üzerine Siddharta sarsılır. İkinci fark ediş 

hastalığın vermiş olduğu acıdan kıvranan birini görmesiyle olur. Yine arabacısına 

sorar ve arabacı hastalığın herkesin başına sık sık geldiğini söyleyince Siddharta’nın 

zihni bulanır. Üçüncü fark ediş ölen bir kişinin yakılma yerine götürüldüğünü 

görmesiyle olur ve bu sefer ölüm üzerine düşünür. Son fark ediş yalnız başına dolaşan 

yorgun ama yüzü ışık saçan, mutlu bir keşişi görmesiyle olur. Siddharta bu olaydan 

sonra saray hayatını ve sahip olduğu her şeyi geride bırakır. Bir gece saraydan ayrılır. 

Saçını sakalını keser ve saray kıyafetlerini çıkarır. Sarı bir kıyafet giyerek aramak ve 

bulmak için yola çıkar. Isız yerlere, ölülerin yakıldığı yerlere, vahşi ormanlara kısacası 

her yere gider. Hiçbir şey yemez ve içmez. Açlıktan bitap düşen Siddharta bayılır. Onu 

bir çoban görür ve kendisine süt verir. Bunun üzerine Siddharta kendine gelir ve aç 

düşünmenin sonuç getirmediğini, aradığını böyle bulamayacağını anlar. 35 yaşlarında 

iken bir ağacın altına gider ve lotus çiçeği gibi oturur. 49 gün her gece boyunca 

tefekküre dalar. Bu olaydan sonra aydınlanır. İlk zamanlar beş tane müridi olur fakat 

bu sayı gittikçe artar. Artık ona Buddha deniliyordur. Buddha’nın öğretileri ülkenin 

dört bir yanına ulaşmıştır. 80 yaşına geldiğinde hayatını kaybetmeden önce gelecek 

kuşaklar için şunu söyler: ‘‘Bütün bileşik şeyler bozulur. Kendi kurtuluşunuz için 

durmadan çalışın.’’(Patel, 1959).  

Evrensel bir inanç sistemi olan Budizm bir din midir yoksa değil midir?  Netlik 

kazanmamasına karşın Buddha’nın yaşam felsefesi etrafında gelişen bir din olduğu 

söylenebilir. Budizm, Brahmanizm’deki ilke ve kuralları kabul etmemektedir. Ayrıca 

bütün insanların eşit olduğunu söylemektedir. Budizm felsefesinde aşırılık ve de 

gereğinden aşağıda olmak iyi değildir. Denge kurmak çok önemlidir. Din öğretilerine 

karşı olan Budizm, mutluluğa ulaşmak için Nirvana’ya ulaşılması gerektiğini temel 

esas almıştır. Eğer insan kurtuluşa ermek istiyorsa bunu tanrıdan beklememelidir. 

Çünkü tanrı dünyaya karışmamaktadır. Kurtuluş insanın ta kendisindedir. Nefsin 

önemine dikkat çeken Budizm inancı yayılmaya başladıkça değişmelere de uğramıştır. 

Budizm inancına mensup kişiler Buda’nın heykellerini yapıp tapınaklarda ona 

tapmaktadırlar (Şarafullina, 2013).  



103 

 

Büyük inanç sistemlerinden biri olan Budizm inancında dört ana hakikat vardır. Bu 

gerçekler şunlardır: Yaşamın bir ıstıraptır. Her ıstırabın sebebi vardır. Bu ıstırapların 

bir de çaresi vardır. Istırapları yok etmenin yolları vardır. Bahsi geçen bu yollar sekiz 

dilimli yolu icap etmektedir. Bu sekiz dilimli yol ile Nirvana’ya ulaşmak mümkündür. 

Bu sekiz yol şu şekildedir: 1. görüş, 2. niyet, 3. söz, 4. davranış 5. geçim, 6. Çaba, 7. 

düşünce, 8. konsantrasyon (Mohapatra, 2003: 172-174). 

Budizm inancının kurucusu Buddha henüz hayatta iken herhangi bir mezhep yoktur. 

Buddha’nın ölümünden sonra ise Hinayana ve Mahayana adında iki mezhep ortaya 

çıkmıştır. Hinayana, Budizm’in izinden gitmektedir. Bir yerde tanrının varlığını ret 

etmelerinden dolayı ateist bir mezhep oldukları söylenebilir. Mahayana ise evrensel 

olmasının yanında umut vaat eden bir mezheptir. Tanrının varlığına inanmaktadırlar. 

Hatta Buddha’ya bir tanrıymışçasına tapmaktadırlar (Mohapatra, 2003: 175).  

Budizm’in kutsal kitabının adı Pitakalar’dır. Pitakalar üç bölümden oluşur: Pitaka 

Sutta (fikir), Pitaka Vinaya (disiplin) ve Pitaka Abhidhamma (felsefe). Budizm 

inancında Buddha bu dünyanın kurtarıcısıdır. Budizm’in inancının yasaları ise 

Dharma’dır. Son olarak Budist keşişler topluluğu Sangha’dır. Buddha, Dharma ve 

Sangha üçlemesi oldukça önemlidir. Her Budist günde dört sefer olmak üzere sabah, 

öğle, ikindi ve akşam “Buddha’ya sığınırım”, “Dharma’ya sığınırım”, “Sangha’ya 

sığınırım” dedikten sonra meditasyona başlamaktadır (Mohapatra, 2003: 179).  

2.5.2.1. Budizm’in Dini Ritüelleri 

Budizm inancında ibadet etmenin belirli bir saati ve günü olmamakla birlikte yalnızca 

ayın ilk hilal günü ve ayın on beşinci dolunay günü Budist tapınaklarına gidilmektedir. 

Bu günlerde Budistler keşişlerle beraber ibadet veyahut da meditasyon 

yapmaktadırlar. Bunların yanına oruç tutulur tütsüler ve mumlar yakılır, çiçekler 

getirilir. İbadet yeri denince akla ilk gelen vibaralar olmaktadır. Vibaralar renkli 

yapıda olan birer tapınaklardır. Ayrıca bu tapınakların içerisinde ibadet odası, 

meditasyon odası, misafir odası ve kutsal bodhi ağaçı ve lotus çiçeklerinin yetiştirildiği 

bahçe mevcuttur. Tapınaklarda ibadet yapmak mevcut değildir. Budistler evlerinde de 



104 

 

ibadet yapabilirler. Tapınağa giden bir Budist ayakkabılarını çıkarır, öylelikle tapınağa 

girer. Bu bir saygıdır. Daha sonra Buddha’yı selamlar veya meditasyon yapar. Secde 

halinde uzun süre kalarak da ibadetini gerçekleştirebilir (Yitik, 2007: 328-332).  

 

Budizm inancında yıllık festivaller de mevcuttur. Bu festivaller ay yılı esasına göre 

kutlanmaktadır. Buddha’nın doğum günü ve aydınlanmasının dışında sonbahar ve 

ilkbaharı, yeni yılı da kutlarlar. Ayrıca Nirvana ve Çiçek festivalleri de yapılan diğer 

yıllık kutlamalardır (Yitik, 2007: 333). 

2.5.2.1.1. Hac Ritüelleri 

Budizm’in kurucusu Buddha’nın hayatının geçtiği Hindistan’daki birçok yer kutsal 

olduğu düşünülerek hac merkezi haline getirilmiştir. Bununla birlikte farklı kültürler 

içinde yayılma gösteren Budizm o kültürlerden tamamen ayrı olmamıştır. Örneğin 

Budizm’deki hac ibadetleri, Tibet ve Japon Budizm’inde bölgedeki yerel dinlerin hac 

ibadetleriyle birlikte devam etmiştir. Hindistan’daki Budistler hac ibadeti yapacakları 

zaman Müslümanlardaki kefene benzer özel hac kıyafeti giymektedirler. Yine 

Müslüman hacıların Kâbe’de yaptıkları tavafa benzer olarak Budistler de kutsal 

yerlerin etrafında dönmektedirler (Taşpınar, 2016: 87) 

Daha öncede belirtildiği gibi Buddha’nın hayatının geçtiği yerler hac merkezleri 

olarak ziyaret edilmektedir. Hindistan’daki bu yerler bütün Budistler için kutsal kabul 

edilir. Bu hac merkezleri dört tanedir. Günümüzde Nepal’de yer alan Buddha’nın 

doğduğu yer olan Lumbini, Budizm’in hac merkezlerinden biridir. Sonradan 

Lumbini’nin bulunduğu yere bir taş dikilmiştir. Hac ibadeti için M.Ö. 297’de Kral 

Ashoka tarafından dikilen bu taşta birde kitabe vardır (Taşpınar, 2016: 88).  

Buddha’nın 49 gün boyunca bodhi ağacının (incir ağacı) altında inzivaya çekildiği ve 

aydınlandığı yere Kral Seylan tarafından Mahabodhi tapınağı inşa edilmiştir. Buraya 

gelen Budistler aydınlanacaklarına inanmaktadırlar. Dolayısıyla burası Budistlerin 

nazarında dünyadaki bütün yerlerin en kutsalıdır (Taşpınar, 2016: 90-91).  



105 

 

Mükemmel aydınlanmadan sonra Buddha’nın ilk beş öğrencisine ilk öğretilerini 

verdiği yer olan Sarnath, hac merkezlerinden biridir. Aynı zamanda Budist inanç 

sisteminin buradan yayılmaya başladığına inanılmaktadır. Hac ibadeti için gelen 

Budistler burada tütsüler yakıp Buddha’nın heykelini çiçeklerle süslemektedirler. Son 

olarak seksen yaşına gelen Buddha’nın Nirvana’ya ulaştığı yani öldüğü yer olan 

Kuşinara Hindistan’ın Kasis şehrinde bulunan hac merkezidir (Taşpınar, 2016: 92-96). 

2.5.2.1.2. Cenaze Ritüelleri  

Buddha’nın ölümle ilgili herhangi bir öğretisi yoktur. Bu sebepten dolayı Budistler bu 

konuda yaşadıkları kültürün inançlarından yola çıkmışlardır. Dolayısıyla farklı 

uygulamalar mevcut olduğu görülmektedir. Temelde ise Buddha’nın cesedi yakıldığı 

için yakma işleminin uygulandığı görülür. Bunun dışında hayvanlara yem olarak 

verilen cesetler de olmuştur (Dikmen, 2021). 

2.5.3. Caynizm (Jainizm) 

 

Görsel 30. Caynizm Mensupları (URL- 43, 2022) 

Genel Bilgiler: Caynizm, başlarda Budizm gibi Hinduizm’deki kast sistemine, 

vedalara ve kanlı kurbanlara karşı çıkan bir ekol olarak 6. yüzyılda Hindistan’da ortaya 

çıkmıştır. Agama adında kutsal külliyatları olan Caynizm, küresel anlamda 

tanınmasına karşın istatistiksel olarak dünyanın en az dini mensubuna sahip olan 

dinidir. Ayrıca mensuplarının büyük çoğunluğu Hindistan’dadır. Caynizm’in 

kurucusu ve inancı sistemli hale getiren kişi Vardhamana diğer adıyla Mahavira’dır. 

Mahavira, 30 yaşına geldiğinde sahip olduğu her şeyi terk ederek kendini nefsini 

yenmeye adamıştır. Caynizm, doğru iman, bilgi ve davranışı esas olarak belirlemiştir. 



106 

 

Aynı zamanda bir tanrının, yaratıcının ve yok edicinin olduğuna inanmamaktadırlar. 

Bunların dışında Caynizm’de canlı veya cansız hiç fark etmeden her şeyin bir ruhu 

olduğuna inanılmaktadır. Yedikleri, içtikleri ve soludukları havanın ruhu olduğunu 

düşünürler. Dolayısıyla bu konuda çok hassas davranırlar. Hatta meditasyon esnasında 

maske dahi takarlar. Çünkü hiç bir canlıya zarar vermemeyi ilke edinmişlerdir. Son 

olarak Caynizm’in beyaz giyinenler ve çıplaklar diye iki mezhebi vardır (Yitik, 2007; 

Zeren, 2010). 

2.5.3.1. Caynizm’in Dini Ritüelleri  

Caynizm, Budizm’le birçok ortak özelliklere sahip olmasının yanında Hinduizm inanç 

ve uygulamalarından feyz almıştır. Caynizm’in sistemli bir ibadet şekli yoktur. Fakat 

keşişler, gün doğumuyla birlikte Mahavira’dan önce gelen yirmi üç öğretmen 

Tirthankaraların heykelleri önünde meditasyon yapmaktadırlar. Yalnız Tirhankaralar 

bir ilah değildir. Onlar saygı ve sevgi duyulan örnek kimselerdir. Kurtuluş isteyen 

insan bunu sadece kendinde aramalıdır. Çünkü insan sadece kendi kendinin 

kurtarıcısıdır. Bu ibadetlerin dışında Caynizm keşişleri günde bir öğün yemek 

yemektedirler. Keşişler yılın yarısını oruçlu geçirmektedirler. Oruçlu olduklarında 

yıkanmak ve parfüm kullanmak yasaktır. Ayrıca bir de ölüm orucu tutan Caynizm 

keşişleri vardır. Normal halk ise evlerinde günlük ritüelleri gerçekleştirmektedir. 

Ayrıca heykelleri ziyarette tütsü yakılıp, pirinç sunulmaktadır (Yitik, 2007). 

2.5.3.1.1. Hac Ritüelleri 

Hindistan’ın Karnataka vilayetinde bulunan Sravanabelagola Caynizm inancındaki 

kişilerin hac merkezidir. Burada bulunan büyük heykel her on iki yılda bir Caynizm 

keşişleri ve halkı tarafından ziyaret edilmektedir. Heykel süt, bal ve safranla 

yıkanmaktadır (URL- 20, 2022). Bir diğer hac merkezi de Şikharji-Parwanathji’dir 

(URL- 21, 2022). 

 

 



107 

 

2.5.4. Shizm 

 

Görsel 31. Altın Tapınak ve Shizm Mensupları (URL- 53, 2022) 

Genel Bilgiler: Shizm 15-16. yüzyıllarda Hinduizm inancına karşı bir reform hareketi 

olarak ortaya çıkmıştır. Tıpkı Budizm ve Caynizm gibi eşitliği savunmuş, kast sistemi 

ve diğer Hinduizm inançlarına karşı gelmiştir. Bunun yanı sıra Shizm’in Hinduizm’e 

benzer yanları da vardır. Örneğin Shizm inancında ölen kişiler yakılmaktadır ve 

reenkarnasyona inanmaktadırlar. Ancak Shizm, tek tanrılı bir din olması yönüyle 

İslam’dan etkilene bir dindir. Öğreti niteliğinde olan Shizm’in kurucusu Hinduizm’e 

mensup bir ailenin oğlu olan Guru Nanak’tır. Shizm’de on guru vardır. Gurular bir 

rehber, bir öğretmendir. Guruluk, babadan oğluna veraset sistemiyle geçmektedir. 4. 

guru Aryan, dini merkez Amritsar’a altından bir tapınak yaptırmıştır. Bu tapınakta 

tanrı heykeli ya da resmi yoktur. Tapınağa giren herkes başlarını kapatmakta ve çıplak 

ayakla girmektedir. Son guru 10. gurudur. 10. guru Gobind Singh kendisinden sonra 

bir gurunun gelmeyeceğini ve kutsal metin olan Adi Granth’ın son guru olarak kabul 

edilmesini istemiştir (Gündüz, 2007).  

Shizm inancında, beş hırsız ve beş silah denilen ahlaki inanç sistemleri vardır. Hırsızlar 

kibir, öfke, hırs, tutku, şehvet iken silahlar; kanaat, hayırseverlik, şefkat, iyi davranış, 

alçak gönüllülüktür. Shizm kutsal metinleri vahi kitabı kabul edilmekte ve belirli 

günlerde hatim edilmektedir (Gündüz, 2007).  



108 

 

Shizm inancında günlük olarak güneş doğmadan önce meditasyon ve dualar 

yapılmaktadır. Diğer çoğu dinde görülen hac, oruç ve kurban bu inançta yerine 

getirilen ibadetler arasında değildir. Buna karşın altın tapınak bütün Shizm inancı 

mensuplarınca ziyaret edilmektedir. Buna karşın Shizm inancında Altın Tapınak hac 

mekânı olarak ziyaret edilmektedir. Altın tapınakta bulunan suda günahlardan arınmak 

için yıkanılmaktadır (Küçük vd., 2017: 192; Kıyak vd., 2021: 608; URL- 52, 2022). 

Son olarak Shizm inancında insan sağlığına olumsuz etkileri olan maddelerin (sigara, 

uyuşturucu, alkol gibi) kullanımı yasaklanmıştır. Bu dinin erkekleri saçlarını kesmez, 

başlarına eşarp dolar. Erkekler aynı zamanda simgesel olan birtakım eşyayı gündelik 

hayatlarında yanlarında taşımaktadırlar. Bu eşyalardan bazıları tarak, çelik bileklik, 

hançer ve içlik benzeri şorttur (Gündüz, 2007).  

2.5.5. Konfüçyanizm  

 

Görsel 32. Konfüçyüs (URL- 54, 2022) 

 

Genel Bilgiler: Konfüçyanizm’in kurucusu Konfüçyüs M.Ö. 551 yılında Çin’in Tsou 

şehrinde doğmuştur. Barışın sağlanması ve iyi bir yönetim için geçmişte yaşamış 

kişilerin erdem dolu bilgilerini yenilere iletmek hedefiyle çıktığı bu yol sonucunda 

Konçüyanizm doğmuştur. Bir filozof olan Konfüçyüs, düşüncelerin yaymak amacıyla 

yaşadığı yerin sınırlarından çıkmış ve dönemin yöneticilerine Çin’deki barış ve huzur 

ortamının sağlanması doğrultusunda niyazlarda bulunmuştur. Fakat yöneticiler ona 



109 

 

pek dikkate almamıştır. Konfüçyüs ideal insanlar yetiştirilmesi durumunda ideal bir 

toplumun da yetişmiş olacağına inanmaktadır. Bu inanç onun amaçlarından birisi 

olmuştur. M.Ö. 479 yılında hayatını kaybeden Konfüçyüs’ün öğrencileri onun fikir ve 

inançlarını devam ettirmiştir. Zamanla Konfüçyüs’e olan saygı ve sevgi artmıştır. Han 

dönemine (M.Ö. 206-225) gelindiğinde Konfüçyüs’e verilen değer onun 

tanrılaşmasına sebebiyet vermiştir. Konfüçyüs için mabetler yapılmış ve ona kurbanlar 

sunulmuştur. Konfüçyüs’e “Göğün Oğlu” olarak tapılmıştır. 1906 yılına gelindiğinde 

ise bir fermanla Konfüçyüs artık gökle eş değer konuma getirilmiştir. Gök için yapılan 

kurban ritüelinin aynısı Konfüçyüs’e de yapılacaktır. Konfüçyüs adına ilkbahar ve 

sonbahar mevsimlerinde yılda iki kez olmak üzere festivaller düzenlenmiş, ayrıca ayda 

iki kez dolunay ve hilal dönemlerinde törenler yapılmıştır. Cumhuriyet döneminde gök 

kültünün kaldırılmış, Konfüçyüs’ün unutulması amacıyla kitapları yok edilmiş. Bu 

uğraşlar sonuçsuz kalmış ve ona duyulan saygı ve sevgi devam etmiştir (Güçlü, 2007).  

Çin’de Konfüçyanizm bir din olarak kabul edilmemesine karşın Türkiye ve diğer 

ülkelerde Konfüçyanizm din konusu adı altında ele almaktadır. Bu zıtlık nedeniyle 

Konfüçyanizm’in bir din olup olmadığı tartışmaları doğmaktadır (Güçlü, 2007). 

2.5.5.1. Konfüçyanizm’in Dini Ritüelleri 

Konfüçyanizm’deki ibadetlerde eskiden beri süre gelen inançlar olan Gök (Tien) ve 

Yer için hazırlanan törenler dışında ataya tapma da vardır. Atalardan biri de 

Konfüçyüs’tür. Konfüçyüs adına düzenlenen törenler yüksek mertebeler tarafından 

yönetilmektedir. Törende tütsüler yakılır, tahıl ve şarap sunumları yaplır. Törendeki 

en önemli ibadetse hayvanların kurban edilmesidir. Bu ibadetlerin yanında törende 

müzik de önemli bir yer tutmaktadır. Çünkü Konfüçyüs’ün ruhunun müzik sesini 

duyunca geleceğine inanılır (Güçlü,2007). 

Konfüçyüs, öğrenciler ile birlikte eski dönemde yaşamış olan düşünürlerin 

eserlerinden bir derleme hazırlamıştır. Öğrencilerin hazırlamış olduğu kitapta 

Konfüçyüs’ün diyalogları da yer almaktadır. Bütün bu uğraşlardan sonra 

Konfüçyanizm’in ‘‘Beş Klasik’’ ve ‘‘Dört Kitap’’ adında kutsal metinleri oluşmuştur. 



110 

 

Ahlaki bir yapıya sahip olan Konfüçyanizm’de diğer dinlerdeki gibi günahtan arınma, 

nefsi eğitmek için çile çekme, dua zorunluğu ve bireysel ibadet şartı ve emirleri yoktur 

(Güçlü,2007). 

2.5.6. Taozim 

Genel Bilgiler: Taozim’in kurucusu felsefeci Lao Tsu’dur. Bir ahlaki yapı olarak 

devam eden Taozim, M.Ö. 2. yüzyılda bir din olarak kabul edilmiştir. Din olarak kabul 

edilmesindeki neden o gün içinde bulunulan toplumsal kargaşalıklar nedeniyle bir 

kurtarıcı beklentisi ve Taoizm kurtarıcı olarak görülmesidir. Könfüçyanizm’in kötü 

emellere alet edilmesi ve Taozim’e yönelmeleri artması, Taoizm’in Budizm’den 

etkilenerek gelişmesi Taoizm’in din olarak kabul edilmesinin diğer nedenleri olmuştur 

(Abudukelimu, 2011: 60). 

Taozim’de çok tanrılı inanç sistemi vardır. Taozim mezheplerinde tanrı sayısı 

değişmiş olsa da resmi rakamlara göre 203 tanrı vardır. Kutsal kitapları ise 5485 ciltten 

oluşan 1476 kitap olan Dao-sang külliyatıdır. Bunların dışında Taoizm’in sabah ve 

akşam okunan kutsal kitapları da vardır. Son olarak Taoizm inancında din adamı 

(rahibe) sınıfı da vardır. Bu din adamları çok küçük yaşlarda mabede adanırlar ve 

burada yetiştirilmeye başlarlar (Abudukelimu, 2011). 

2.5.6.1. Taozim’i Dini Ritüelleri 

Taoizm inancında da diğer dinlerde olduğu gibi dini tören ve kutlamalar yapılmaktadır. 

Törenlerden bazılar şunlardır: Tao dinine yeni girenler için hazırlanan törenler, tanrılar 

adına hazırlanan törenler ve şifa törenleri. Dini ayinlerde adak sunumları, tütsü yakma, 

kutsal kitaptan bazı bölümler okuma ve tanrı heykellerin temizlenmesi gibi ritüeller 

yapılmaktadır. Yapılan ayinlerden bir tanesi tanrı heykellerini ışıklandırmaktır. Bu 

ayinde din adamı tarafından dua yolu ile heykelde tanrının kendini göstermesi için bazı 

karışımlardan elde edilen boya ile heykelin gözleri boyanır ve daha sonra bir diğer din 

adamı ayna yardımıyla heykelin boyanan gözlerine güneş ışığı yansıtır. Yansıtılan ışık 

tanrı heykelinin gözlerinde ışır. Böylece tanrı ayindeki iyi ve kötü insanları seçmiş 

olur. Bir diğer ayin de ölenin ardından para yakma geleneğidir. İnanca göre, bir kişi 



111 

 

öldüğünde diğer dünyaya gidiş yolunda durdurulur ve cebine bakılır. Bu nedenden 

dolayı ulaşacağı yere gidebilsin diye para yakmak adet olmuştur. Paranın yakılması 

cenazelerin yakılarak gömülmesinden kaynaklanmaktadır. Özellikle belirtilmelidir ki 

yakılan bu paralar günlük kullanılan paralardan değildir. Sadece bu ritüel için 

hazırlanan paralardır. Bu ayindeki düşünce ölen kişinin cezasını para ile 

ödeyebilmesidir (Abudukelimu, 2011). 

2.5.7. Şintoizm 

Genel Bilgiler: Şinto, Çincedeki iki kelimenin bir araya gelmesinden türemiştir. 

‘‘Şin’’- tanrı, ‘‘to’’ –yol demektir.  ‘‘Tanrıların yolu’’ anlamında olan Şintoizm inancı 

Japonya’da Taoizm, Budizm ve Konfüçyanizm’e bir tepki olarak ortaya çıkmıştır. 

Japonya’da ortaya çıkan bu dinin herhangi bir kurucusu olmadığı gibi yayılmacı bir 

hareketten de söz edilmemektir. Dolayısıyla Şintoizm’in misyonerlik faaliyeti 

olmamıştır. Şintoizm, Japon kültüründen doğan bir din olarak düşünülebilir. Ayrıca 

Şintoizm animistik bir inançtır. Şintoizm inancında tanrı inancı yoktur. Fakat 

olağanüstü güçlere sahip olan tabii ruhlar inancı vardır. Bu olağanüstü güçlü ruhlara 

‘‘kami’’denilir. Şintoizm’de oldukça fazla kami vardır. Dünyada maddi olarak yer 

kaplayan her şeyin bir ruhu olduğu inancından dolayı dağın, taşın, ağacın, ateşin, 

suyun ve hatta pirincin dahi bir ruhu var olduğuna inanırlar. Kamilerin en büyüğü ve 

başı güneş kamisi dişil Amaterasu’dur (URL- 22, 2022; URL- 23, 2022).  

Doğa ile sıkı bir ilişki içinde olan Japonlar ibadetlerini doğa merkezli yapmaktadırlar. 

Japonların ilk dönemlerde hastalıkları def etmek için insan benzeri heykellere hastalığı 

aktarma gibi ritüelleri olmuştur. Bunun dışında verim ve bereketi artırmak için 

dönemin rahipleri kuşların tüylerinden yapılan elbiseler giyip, kuşları çağırarak bazı 

ritüeller gerçekleştirmekteydi. Yine bereket için pirinç tohumlarını toprağa ekmeden 

önce geyik kanına bulama ritüeli de yapılmaktaydı. Bugün geyikler Japonlar için hala 

önemlidir. Japon kültüründeki cenaze ritüellerinde ölen kişi yaşadığı evin altına 

gömülür. Daha sonra ev terk edilir. Böylelikle uğursuzluğun önüne geçileceği 

düşünülür. Bir başka ritüel de Budizm’in etkisinden sıyrılmaların olduğu ve ulusal bir 

devlet olma isteğinin orta çıktığı Meiji döneminde gerçekleştirilen hac ritüelleridir. 



112 

 

Şintoizm’de hac ibadetinin gerçekleştirildiği en önemli yerler Ise, Oyama, 

Kanpira’dır. 1830’lu yıllarda yaklaşık 4.5 milyon kişi hac amacıyla Ise’yi ziyaret 

etmiştir. Bu yolculukların hedefinde hasatların bereketli ve verimli olması vardır. 

Bunun dışında kamilere saygı ve şükran sunumları yapıldığı bilinmektedir (Yaşkan, 

2020).  

2.5.7.1. Şintoizm’in Dini Ritüelleri 

Şintoizm inancında dört ana ibadet ögesi bulunmaktadır. Örneğin Jinja adındaki 

Şintoizm tapınaklarına girmeden önce arınmak son derece önemli bir ibadettir. 

Dolayısıyla tapınakların girişinde bulunan temiz suyla el ve ağız yıkandıktan sonra 

tapınağa girilmektedir. Aynı zamanda yeni doğan bebekler temiz su ile yıkanarak 

arınma ritüelleri gerçekleştirilir. Bir diğer arınma ritüeli de kamileri tapınağa çağırmak 

için yapılan uygulamalardır. Bu ritüelde bedenen ve ruhen temiz olmak son derece 

önemlidir. Aksi halde kaminin tapınağı terk edeceği inancı vardır. Erkekler bu 

ritüelden önce perhiz yaparak arınırlar, daha sonra bedenlerini yıkayıp ritüel için 

hazırlanırlar. Bu ritüelde özel beyaz kıyafet ve baş bandı giyerler. Ritüel on iki 

aşamadan oluşmaktadır. Arınma ibadetinin dışındaki ana ibadetler kamilere yapılan 

bitkisel sunum ya da adaklar, dua ve kutlama-anma ritüelleridir (Yaşkan, 2020). 

2.5.7.1.1. Yıllık Festivaller  

Şintoizm inancında ay yılı esas alınarak festival takvimleri oluşturulmuştur. On iki 

yılın her ayına denk gelen festivaller vardır. Yılın ilk ayında ağaçların süslendiği ve 

yemeklerin yendiği yeni yıl festivali Shougatso kutlanmaktadır. Yılın ikinci ayı olan 

şubatın sonuna doğru Setsubun Gyouji bahar festivali kutlanmaktadır. Üçüncü ay olan 

mart ayında kız çocukları için bez bebeklerin yapıldığı Hinaningyoua festivali 

düzenlenmektedir. Dördüncü ayda çiçek ya da çiçek izleme festivali olan Hanagyouji 

festivalleri kutlanmaktadır. Beşinci ayda pirinç ekiminin yapıldığı Ise şehrinde 

Omitagyouji diğer adıyla Ondasai festivalleri düzenlenmektedir. Ayrıca 5 mayısta 

Kodomo Nohi Ulusal Çocuk Bayramı kutlanılmaktadır. Bayramın simgesel hayvanı 

sazan balığıdır. Altıncı ayda maddi ve manevi temizliklerin yapıldığı ulusal arınma 



113 

 

festivali olan Nagoshi no Ooharae kutlanmaktadır. Bu festivallerde tapınakların 

girişine bulunan çember içinden geçme ritüelleri yapılmaktadır. Yedinci ayda beyaz 

kıyafetlerin giyildiği ve kutsal dağlara tırmanıldığı Yamabiraki Gyouji 

kutlanılmaktadır. Yedinci ayda kutlanan festival Tanabata (Dokumacı Kız Bayramı/ 

Yıldız Bayramı)’dır. Sekizinci aydaki Bon festivali ölen kişileri anmak için 

gerçekleştirilir. Dokuzuncu ayda olumsuz enerjinin kovulup olumlu enerjinin 

çağrıldığı Chouyou Gyouj festivalleri kutlanmaktadır. Onuncu ayda bütün kamilerin 

toplandığına inanılan Kamiaritsuki festivali için İzomo Taisha şehri ziyaret edilmekte 

olup tapınaklarda dua ibadetleri yapılmaktadır. On birinci aydaki kutlamalardan sonra 

on ikinci ayda ev ve devlet binalarının temizlendiği Shiwasu Gyouji festivali 

kutlanmaktadır (Yaşkan, 2020). 

2.5.7.1.2. Cenaze Ritüelleri 

Bugün Japonya’daki cenaze ritüellerden sadece % 2’si Şintoizm geleneğine göre 

düzenlenmekte olup geri kalan kısım Budist geleneğine göre yaşatılmaktadır. Ölen 

kişinin ölümünün gerçekleştiğinden emin olmak için bir gün bekletilir ve daha sonra 

yakılır. Yakılma işlemi bittikten sonra külleri ailesine teslim edilir. Şintoizm inancında 

ölenler de kamilere dönüşmektedir. Bunun işin ölümün üstünden elli gün geçmesi 

gerekmektedir. Ellinci günde kami olan kişi ailenin koruyucusu olmaktadır (Yaşkan, 

2020: 130-133). 

2.5.8. Tibet Budizm’i (Lamaizm)  

 

 

Görsel 33. Budist Rahipler (URL- 44, 2022) 



114 

 

Genel Bilgiler: Bugün Çin’in kuzeyinde yer alan Tibet, Hindistan ve Nepal ülkeleriyle 

sınır komşusudur. Tibet henüz Budizm’le tanışmamışken bölgede Şamanist din 

özellikle de Bon dini hâkimdir. Hindistan’dan gelen Budizm 7. yüzyılda bölgede 

görünmeye başlamıştır. Tibetli Prens Songtsen Gampo, Nepalli Bhrikikuti ve Çinli 

Konjo Prenseslerle evliliği Budizm’in bölgede görülmesine sebep olmuştur. Budizm 

inancında olan bu eşler yanlarında Buddha heykelleri de getirmişlerdir. Bir süre sonra 

Kral Songtsen Gampo da Budizm dinine geçmiştir. Budizm’in ülkenin resmi dini 

haline gelmesi ise çok daha sonraları bulmuştur. Ayrıca Budizm dininin bütün 

insanları eşit görmesi ve kast sistemini reddetmesi Budizm’i Tibet’te daha çekici 

kılmıştır. Budizm dini hızlı ve kolay bir şekilde bölgede yayılamamıştır. Çünkü Bon 

dini mensupları ve Budizm dini mensupları arasında büyük kargaşalar çıkmıştır. Daha 

sonraki yüzyıllarda ise güçlü zorlukları aşan Budizm yayılma imkânları bulmuş ve 

Budizm tarikatları ortaya çıkmıştır (Yitik, 2007: 354-355; Şarafullina, 2013). 

Tibet Budizm’inde dini öğretmen olan lamalar oldukça saygın konumdadırlar. Bunlar 

ülkenin sadece dini öğretmeni değil aynı zamanda siyasi olarak devletin önemli 

mevkilerini de ellinde tutman kişilerdir. Moğolca bir kavram olan ve ‘‘okyanus’’ 

anlamına gelen Dalay ise ilk kez 1757 yıllarında ortaya çıkmıştır. Ruhani lider olan 

Dalay Lamalar reenkarnasyon sonucu dünyaya geldiğine inanılan önemli kişidir. İlk 

Dalay Lama 1391-1474 yılları arasında yaşamış olan Gendun Drup’tur. 84 yaşında 

hayatını kaybeden Dalay Lama’nın kendisini benzeyen çocuğu ikinci Dalay Lama ilan 

edilmiştir. İkinci Dalay Lama olan Gyalwa Gündün Gyatso 68 yaşında hayatını 

kaybetmiştir. Reenkarnasyon sonucu dünyaya gelen Dalay Lamaların sayısı bugün 

14’tür. Çin’in Tibet’i işgal etmesi sonucunda Hindistan’a giden 14. Dalay Lama 

Tenzin Giyatso’ya barışçılığından ötürü 1989 yılında Nobel Barış Ödülü verilmiştir 

(Şarafullina, 2013). 

 

 

 



115 

 

2.5.8.1. Tibet Budizm’inin Dini Ritüelleri  

2.5.8.1.1. Hac Ritüelleri 

Tibet Budizm’inde hac ritüelleri ‘‘pradaksina’’ denilen bir çeşit tavaf uygulaması 

merkezinde gerçekleşmektedir. Tibetliler için kutsal olan her şeyin etrafında tavaf 

yapılabilir. Kutsal bir şehir olan Lhasa çevresinde 9 km’lik bir tavaf yapan Tibetli 

Budistler bunu normal yürüyüş şeklinde yapmamaktadır. Tavaf uygulaması ciddi 

anlamda zorlu bir süreçtir. Bazen bu uygulama aylar alabilmektedir. Çünkü hac yapan 

bir Tibetli Budist, ilk önce kutsal obje ya da yeri sağ tarafına alarak tavafa başlar. Daha 

sonra yüzükoyun bir şekilde yol boyunca uzanır. Bütün vücudu yola temas etmelidir. 

Kollarını da öne doğru uzatabildiği en uç noktaya uzatır ve orayı işaretler. Ayağa 

kalkar ve işaretlediği yerden itibaren aynı uygulamayı tekrar tekrar tavaf bitene kadar 

yapar. Bu uygulamanın adına ‘‘kora’’ denilmektedir. Zengin ve yaşlı Tibetli Budistler 

uygulamanın zorluğundan dolayı bu uygulamayı para karşılığından başkalarına 

yaptırmaktadırlar (Taşpınar, 2016). 

Tibet’in neredeyse her mekânı kutsal kabul edilen bir ülkedir. Bu ülkede 

gerçekleştirilen hac ibadeti Hindistan’daki Buddha’nın kutsal dört hac merkezine denk 

gelmektedir. On iki yılda bir Maymun ayında yapılan Tsa Ri büyük hac ibadeti dışında 

bir de 1.725 deniz kabuğu kadar sevaba denk gelen koyun yılındaki hac ritüelleri 

vardır. Hac ritüelleri toplu yapılabildiği gibi bireysel de yapılmaktadır (Taşpınar, 

2016).  

2.5.8.1.2. Cenaze Ritüelleri  

Tibet Budizm’inde ölüme verilen önem yaşama verilen önemden fazladır. Kişi 

gömülmeden önce ölümün gerçekleştiğini gösteren bazı işaretler beklenir. Bu bir 

şekilde ağlamadan beklenilmelidir. Burundan kan çıkması gibi bazı ölüm işaretleri 

gelince artık gömme işlemi başlar. Tibet Budizm’inde ölen kişiye güzel kıyafetler 

giydirilir. Ölünün bir gün boyunca bir tabureye bağlı şekilde oturması sağlanır. Bu 

esnada lamalar Ölüler Kitabı okur. Bu ritüelden sonra ceset kesilir ve kuşlara verilir. 

Daha sonra geriye kalan kemikler ezilerek un ufak edilir ve tekrar kuşlara dağıtılır. 



116 

 

Bunların dışında ölen kişileri suya bırakma ve yakma ritüelleri de bulunmaktadır 

(Şarafullina, 2013:76).  

2.5.9. Zerdüştlük   

 

Görsel 34. Sağda Ahura Mazda ve Solda I. Ardeşir Kraliyet Halkası Alırken (URL-  

45, 2022) 

Genel Bilgiler: Zerdüşt dininin ne zaman ortaya çıktığı hakkında tartışmalar 

mevcuttur. M.Ö. 7. ve 6. yüzyıllarda Doğu İran’da ortaya çıktığı tahmin edilmektedir. 

Zerdüşt inancının diğer adı Ahura Mazda olarak bilinir. İslam kaynaklarında da 

Mecusi olarak geçmektedir. Zerdüştlüğün kendine has tanrı inancı vardır. Kutsal kitabı 

Avesta’dır. Doğu İran topraklarında Zerdüştlükten önceki dini inanç Totemizm’dir. 

Bazı hayvan ve bitkiler kutsal sayılmaktadır. Bunların dışında sihir ve büyücülük de 

mevcuttur. Zerdüştlük kendinden önceki bu inançlar üzerine yerleşmiş bir dini 

inançtır. Zerdüştlük inancı Zerdüşt adındaki bir kişinden gelmektedir. Zerdüşt henüz 

yedi yaşında iken bilge bir kişi tarafından bilim ve dini eğitim almıştır. 15 yılını 

mağarada inzivaya geçiren Zerdüşt, 30 yaşında bir gün batımını izlerken 

aydınlanmıştır. İyiliğin ve kötülüğün tıpkı gece ve gündüz, karanlık ve aydınlık gibi 

olduğunu anlamıştır. Nasıl ki gece ve gündüz dünyanın kurulu düzeni içinde 

değişmiyorsa iyi ve kötünün de değişmeyeceğini anlayan Zerdüşt bu olaydan birkaç 

gün sonra baş melek Ahura Mazda’yı görür. Ahura Mazda bu yeni dini öğretir ve 

Zerdüşt peygamberlik görevi doğrultusunda dini yaymaya başlar. Fakat uzunca bir 

süre ona kuzeni Maidyoimaonha hariç kimse inanmaz ve kendisine karşı çıkarlar. 

İnsanların kötülüklerinden kaçmak zorunda kalan Zerdüşt, Harizm kralı Viştaspa’nın 

çok sevdiği hasta atını iyileştirmesiyle Zerdüştlük hızla yayılmaya başlar. Zerdüşt, bir 



117 

 

rivayete göre savaş sırasında, diğer rivayete göre de ateş kurbanı sırasında 77 yaşında 

ölmüştür. Kabul edilen ve yayılmasını sürdüren Zerdüştlük inancı esas atağını Pers 

İmparatorluğu’nun resmi dini olmasıyla yapmıştır (Araz, 2002: 7-16).  

Zerdüştlük inancının kutsal kitabı Avesta’dır. Gatalardan oluşan Yasta bölümü Avesta 

kitabının ana bölümüdür. Zerdüştlükte monoteist inancın dışında gatalarda Düalist 

inancı da vardır. Zerdüştlüğün ulu tanrıları ‘‘Bilge Kral’’ anlamına gelen Ahura 

Mazda’dır.  Ayrıca Zerdüştlüğün peygamberi Zertürt’tür (Araz, 2002). 

2.5.9.1. Zerdüştlük’ün Dini Ritüelleri 

2.5.9.1.1. Günlük Ritüeller 

Zerdüştlükte her zaman yapılan önemli dualar vardır. Bu dualar gün içinde beş vakte 

ayrılmış durumdadır. İlk vakit güneşin doğumundan öğleye kadar olan zamanlarda 

Havan Gah’tır. İkinci vakit öğle saatinden öğleden sonra saat üçe kadar olan 

zamanlarda yapılan Rapithvan Gah’tır. Üçüncü vakit öğleden sonra saat üçten güneşin 

batışına kadar olan zamanlarda yapılan Ujiran Gah’tır. Dördüncü vakit güneşin battığı 

akşam saatlerinden geceye kadar olan zamanlarda yapılan Aevishathrum Gah’tır. 

Beşinci ve son vakit gece yarısından sabah gün doğumuna kadar olan zamanlarda 

yapılan Ushhen Gah’tır (Araz, 2002).  

2.5.9.1.2. Yıllık Ritüeller 

Zerdüştlük inancında yer alan bayramlar daha çok mevsim dönümleriyle alakalı 

bayramlardır. Bu bayramlar baharın gelişinin kutlanan Maihyoizaremaya, yazın 

gelişinin kutlandığı Maidhyoisherra, tahıl haşatının yapılmasıyla kutlanan Patishahya, 

yazın meraya yaylıma giden hayvanların kışın eve dönüşünün kutlandığı Ayathrima, 

kışı gelişinin kutlandığı Maidhyairya ve son olarak Mirta bayramlarıdır (Araz, 2002). 

 

 



118 

 

2.5.9.1.3. Ayin Ritüelleri 

Zerdüştlük inancında iki temel ayin oldukça önemlidir. Bu ayinler Yasna ve Bareşnum 

ayinleridir. Yassa ayini temel bir ayin niteliği taşımaktadır. Bu ayinde bitkiden elde 

edilen Zerdüştlerin kutsal içeceği olan Haoma Kutsal Ateş’e sunulmaktadır. Böylece 

ölümsüzlüğün elde edilmiş olunduğuna inanılır. Diğer ayin ise günahlardan arınma, 

kefaret ya da günah çıkarma denilen Bareşnum ayinidir. Günahı olan kişi bu ritüel için 

özel olarak hazırlanan dikdörtgen şeklindeki toprak zemine oturur ve günahlarını itiraf 

ederek pişmanlığını dile getirir (Araz, 2002). 

2.5.9.1.4. Cenaze Ritüelleri 

Ölen bir Zerdüşt öncelikler yıkanır ve beyaz bir beze yüzü açıkta kalacak şekilde 

sarılır. Zerdüştlük inancında ölen kişinin insan sağlığına olumsuz etkiler doğuracağı 

konusundaki inanç nedeniyle cenaze bekletilmez hemen gömülür. Ölünün taşınma 

işlemini yapan kişilerce tabut taşınır ve ‘‘Sessizlik Kulesi’’ denilen Dakhma’ya 

getirilir. Burada son kez ölüye veda edilir. Bundan sonra ölü yalnızca ölü 

taşıyıcılarının girdiği kuleye götürülür. Doğarken çıplak doğulduğu için ölünce de 

çıplak olunması gerektiği inancı nedeniyle beyaz bez çıkarılır. Ölü, üzeri açık hava 

olan kuleye bırakılır. Burada bulunan etçil kuşlarca ölü yenir. Geriye kalan kemikler 

güneşte kurutulur, toz haline getirilir sonra da ölüm çukuruna atılır. Ölünün bu yolla 

gömülmesi en temiz cenazedir. Eğer ölü toprağa gömülür ya da suya bırakılırsa toprak 

da su da kirlenecektir (Araz, 2002). 

2.5.10. Sabiilik    

 

Görsel 35. Sabii Dinine Mensup Kişiler İbadet Yaparken (URL- 46, 2022) 



119 

 

Genel Bilgiler: Sabiilerin kutsal kitaplarında edilen bilgilere göre Sabii dini Hz. 

Adem’den itibaren vardır. Sabiilere göre Sabiilik proto-dindir. Fakat araştırmalar 

gösteriyor ki Hristiyanlık döneminden önceki dönemde yaşamışlardır. Dolayısıyla 

Sabiilerin bu savları çürütülmüştür denilebilir. Sabiilerin ortaya çıktığı yer Filistin-

Ürdün topraklarıdır. Dilleri ise Aramca’nın bir lehçesi olan Mandence’dir. Kendilerine 

de Mandaye ya da Mandani demektedirler. Ayrıca, Sabiiler en eski Sabiilere yani 

atalarına Nasuralar demektedir. Sabiler ana vatanları olan Filistin-Ürdün 

topraklarından göç ederek (M.Ö. I. yy) Güney Mezopotamya’ya yerleşmişlerdir. 

Bugün ise Irak-İran topraklarında yaşamaktadırlar. Sabiiler iletişimhalinde olduğu 

kültürlerden etkilenmiş ve bugünkü Sabiilik ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla Sabiilik’in 

homojen bir yapısı olmadığını göz ardı etmemek lazımdır. Örneğin Yahudilerin ve 

Sabiilerin birbirine karşı tutumları iyi olmamasına rağmen iki dini inanç da Adonai’ye 

tapınmaktadır (Gündüz, 1999). 

Sabiilerin Mandence dilinde yazılan kutsal metinleri Ginza Rabba’dır (Büyük Hazine). 

Bir diğer kutsal kitapları ise Yahya’nın öğretileri olan Draşia d Yahya’dır. Bunların 

dışında günlük dualar kitabı ve yalnızca rahiplerin kullanabildiği gizli metinler kitabı 

da vardır. Bugün Türkiye’deki çoğu Müslüman Arapça bilmese dahi Kur’an-ı Kerim 

dilini telaffuz ederek ibadet ettiği gibi Sabiiler de Mandence bilmemesine ve 

anlamamasına rağmen telaffuz yoluyla ibadet etmektedirler (Gündüz, 1999). 

Sabii dini düalist bir din olmasının yanında ayrıca bu dinin gnostik bir yapısı vardır. 

Sabiilerin ana inançlarını gnostik ve ustalaşmamış kişiler anlayabilir. Bu inancın 

esasında da hayat vardır (Gündüz, 1999). 

2.5.10.1. Sabiilik’in Dini Ritüelleri 

Sabiilerde Müslümanlıktaki gibi namaz yoktur fakat günün belirli zamanlarında 

kuzeye yönelerek beş vakit dua okumaktadırlar. Ayrıca tavuk ve sığır hariç kurban 

gelenekleri de vardır. Bunun yanı sıra Sabiilerde herhangi oruç tutma geleneğine 

rastlanılmamıştır. Sabii tapınakları -aslında tapınılan bir yer olmadı için kült kulübeler 

demek daha doğru olacaktır- yer yüzündeki ışık aleminin bir sembolik yeridir. Bu kült 



120 

 

mekânların yeri Mandi ya da Mandia’dır. Buraya yalnızca rahipler girmektedir. Bunlar 

nehir kenarlarında bulunan oldukça sade ve basit mekânlardır (Gündüz, 1999). 

2.5.10.1.1. Vaftiz Ritüelleri 

Sabii dinin en önemli ritüellerinden biri olan vaftiz uygulaması bir yaşam tarzı olarak 

kışın dondurucu soğuklarda dahi nehirlerde yapılmaktadır. Vaftiz olmanın amacı 

manevi kirlerden arınmak ve hayat suyu ile hayata karışmaktır. Sabiilerde vaftiz üç 

türdedir. Bu vaftiz türleri Masbuta, Rişama ve Tamaşa’dır. Rahiplerin yaptırdığı 

büyük vaftiz Masbuta’dır. Masbuta özellikle her pazar günü yapılması şart bir 

vaftizdir. Masbuta vaftizi için özel beyaz rasta kıyafeti giyilmektedir. Bir nehirde 

yapılan Masbuta baştan sona ritüellerle doludur. Vaftiz olacak kişinin suya üç kez 

dalması ve rahibin de üç kez suya daldırması yapılan ritüellerden sadece biridir. Yine 

sudaki vaftiz işlemi bittikten sonra kıyıda vaftize başlamadan önce rahibin yaptığı 

pitra denen yiyecekten küçük parçalar rahip tarafından vaftiz olana verilir. Rahip 

tarafından su kabından üç yudum içittirilir. Diğer vaftiz uygulaması olan Rişama bir 

rahibin olmadığı, kişinin kendi kendine yaptığı vaftizdir. Nehrin sularına girmeden 

önce Müslümanlıktaki abdeste benzer şekilde kıyıda abdest alınır ve daha sonra suya 

girilir. Son olarak adet bitiminden sonra ve doğumdan sonra, cinsel ilişkiden sonra ve 

cenazeye dokunduktan sonra Tamaşa vaftizi yapılmaktadır (Gündüz, 1999). 

2.5.10.1.2. Cenaze Ritüelleri 

Sabiilerde ölmek üzere olan kişiye rasta giydirilir ve rahip çağrılır. Rahip nehirden 

gelen suyu ölmek üzere olan kişinin bedenine üç kez döker. Daha sonra tekrar rasta 

giydirilir. Ölüm gerçekleştikten sonra cenaze ritüelleri için dini bütün Sabiilerin 

arasından dört kişi seçilir. Bunlara hallaliler denir. Bu seçilen kişilerin herhangi 

bedensel hastalıkları olmamasının yanında işlerinden biri evli ve çocuklu olmalıdır. 

Seçilen hallaliler Rişama vaftizi olduktan sonra rasta giyerler. Bu sırada cenaze yemeği 

olan lofani hazırlanmaya başlar. Cenazenin gömülmesi için hazırlarlar başlar. 

Hallaliler tabutu taşır ve defin işleminin olacağı yere götürür. Mezara sadece erkekler 

girebilir. Ayrıca ağlamak ve feryat etmek yasaktır. Sabiilerde anıtsal mezar da yoktur. 



121 

 

Hallaliler mezarı kazıp ölüyü koyar ve gömme işlemi başlar. Gömme işlemi bittikten 

sonra mezarın üzerine su dökülür. Daha sonra rahip ve hallaliler vaftiz olur. Son olarak 

cenaze yemeği yenir (Gündüz, 1999). 

2.5.10.1.3. Kutsal Bayramalar 

Bahar bayramı olan Panja (Parvanaia) Sabiilerin en önemli bayramdır. Bu bayramda 

Sabbiler rasta giyer ve dualar eder. Bayramda Mandi kült mekânı kutsanır ve yağ, tuz 

hariç her şey vaftiz edilir. Ata ruhları için üç gün yemekler verilir. Bir diğer bayram 

ise yılbaşı bayramı olan Dihba Rabba’dır. Diğer bayramlar Dihba Hnina, Dihba 

Daimana ve Arya’dır (Gündüz, 199).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



122 

 

3. YÖNTEM 

3.1. Araştırmanın Amacı ve Önemi 

Araştırmanın amacının doğru ve net olarak ortaya konması araştırmanın geri kalan 

kısmının planlamasında ve araştırmanın nihayete ermesinde büyük önem taşımaktadır. 

Araştırmanın her bölümü amaca uygun yürütülmelidir (Arı ve Kaya, 2014; Türkel, 

2019: 53). Bu çalışma iki amaçtan oluşmaktadır. Çalışmanın birinci amacı, inanç 

sistemlerinde yer alan hac kavramının benzerlik ve farklılıklarını tespit etmektir. İkinci 

amacı ise inanç sistemleri alanında ulusal yazında yapılan çalışmaları sistematik bir 

literatür taramasıyla incelemektir. Literatür taramalarında bu çalışmanın konusu olan 

“Tarihten Günümüze Hac Kavramı: Benzerlikler ve Farklılıklar” ilgili bir çalışma 

bulunmamaktadır. Bu çalışma çok tanrılı inanç sistemlerinin, tek tanrılı inanç 

sistemlerinin, diğer inanç sistemlerini ve bu inanç sistemlerinin dini ritüellerini ortaya 

koyması bakımından ve gelecekte yapılacak olan çalışmalar bir örnek oluşturması 

bakımından önemlidir. Ayrıca bu araştırma inanç sistemlerine yönelik olarak verilen 

eğitim ve öğretim sürecine katkı sağlaması açısından önem arz etmektedir. Aynı 

zamanda bu çalımanın konusuyla ilgili bir çalışma bulunmamaktadır. Dolayıyla 

lüteratürdeki boşluğu doldurması bakımından önem arz etmektedir. 

3.2. Araştırmanın Yöntemi 

Bir araştırmanın bilimsel olması için araştırmacının izlemesi gereken yöntemler 

mevcuttur. Aşağıda bu araştırmanın oluşum evresi hakkında bilimsel açıklamalar yer 

almaktadır. Çalışmanın ilk amacı olan inanç sistemlerinde yer alan hac kavramının 

benzerliklerini ve farklılıklarını tespit etmek doğrultusunda yöntem alarak doküman 

analizi sonucunda verilere ulaşılmıştır. Doküman analizi, çalışma konusu hakkında 

bilgi veren yazılı kaynakların incelenmesine denmektedir. Doküman analizinde elde 

edilmek istenen veriye ulaşmada gözlem ya da görüşme yapmaya ihtiyaç duyulmadan 

verilere ulaşımı sağlamaktadır. Aynı zamanda doküman analizi zaman ve maliyet 

tasarrufu da sağlamaktadır (Yıldırım ve Şimşek, 2018: 189- 190). Çalışmanın ikinci 

amacı, inanç sistemleri alanında ulusal yazında yapılan çalışmaları sistematik bir 

literatür taramasıyla incelemektir. Bu amaç doğrultusunda çalışmada içerik analizi 



123 

 

yapılmıştır. İçerik analizinde amaçlanan ve ulaşılmak istenen problem araştırmada 

elde edilen verilerin açıklanmasını sağlayacak birbiriyle ilişkili kavramlara ulaşmaktır. 

Strauss ve Corbin’e göre (1990), “Bilim kavramlar olmadan var olamaz; kavramlar 

bizim olguları anlamamızı ve bu olgular üzerinde etkili düşünmemize yardımcı olur. 

Bir kavrama bir ad verdiğimiz zaman; o kavramla ilgili sorular sorabiliriz, o kavramı 

inceleyebiliriz ve başka kavramlarla ilişkilendirebiliriz”. Araştırmacı içerik analizinde 

verileri belirlemeye ve verilerde saklı kalmış olabilecek gerçekleri ortaya çıkarmaya 

çalışmaktadır. İçerik analizinde birbirine benzeyen veriler bir araya getirilerek 

yorumlanmakta ve böylece okuyucu için anlaşılır kılınmaktadır. İçerik analizi 

sonucunda ulaşılan bilgiler incelenmekte ve anlamlı birer bölüme ayrılmaktadır. Bu 

anlamlı bölümlerin her biri daha sonra araştırmacı tarafından kodlanmaktadır 

(Yıldırım ve Şimşek, 2018: 242- 243). Bu araştırma kapsamında konuyla ilgili ulusal 

alan yazında ulaşılan tez, makale ve kitap yayınları olmak üzere 75 çalışmanın 

MAXQDO programında içerik analiziyle kod bulutları oluşturulmaktadır. Ardından 

bu çalışmalar araştırmaya dâhil edilerek bibliyometrik analize tabi tutulmuştur. Ulusal 

alan yazından elde edilen çalışmalarda, yayın yılı, çalışma türleri, yayıncı kuruluşlar, 

sayfa aralıkları, konu başlıkları, özet kısımları ve anahtar kelimeler incelenmektedir. 

Elde edilen çalışmaların 28’i tez, 24’ü kitap ve 23’ü makaledir. Araştırma kapsamında 

incelenen makale, tezler ve kitaplar ile ilgili veriler MAXQDA programına aktarılarak 

veri analizine tabi tutulmuş ve bibliyometrik analizler ile bulgular ortaya çıkarılmıştır. 

Tarihten günümüze inanç sistemlerinin dini ritüelleri ile ilgili elde edilen kavramlar 

arasındaki ilişkiler görselleştirilerek açıklanmıştır.  

Araştırmanın evrenini, 1959-2022 yılları arasında inanç sistemleri ve dini ritüeller ile 

ilgili ulusal alan yazında yayınlanmış makale, tez ve kitaplar oluşturmaktadır. 

3.3. Araştırmanın Sınırlılıkları ve Varsayımları 

Araştırmanın sınırlılıkları ve varsayımları aşağıda sıralanmıştır: 

 Araştırmada inanç sistemlerindeki sadece hac kavramının benzerlikleri ve 

farklılıkları tespit edilmeye çalışılmıştır. 



124 

 

 Araştırmada sadece ulusal alan yazında yapılan çalışmalar ele alınmıştır. 

 Araştırma verileri 25.12.2021-.26.09.2022 tarihleri arasında ulaşılan 

çalışmalarla sınırlıdır. 

 Konuyla ilgili ulusal makale, tez ve kitapların yeterli olacağı varsayılmıştır. 

3.4. Verilerin Analizi 

Bu araştırmada veri toplama araçlarından biri olan doküman analizi kullanılmıştır. 

Araştırmanın konusunu kapsayan çalışmalara elektironik ortamdan ve basılı 

kaynaklardan ulaşılmıştır. Araştırmada inanç sistemleri ve dini ritüelleri konu olan 

çalışmalar incelenmiştir. Bu incelenen çalışmalar arasından çalışma türü olarak tez, 

makale ve kitapların incelemesi yapılmıştır. Buna göre doküman analizi sonucunda 

ulaşılan çalışmalardan seçilen toğlam 75 çalışmanın içerik analizinin yapılması için 

nitel veri analiz programlarından biri olan MAXQDO programı kullanılmıştır.  

Analizi yapılan çalışmalarda yer alan inanç sistemlerindeki hac, oruç, tavaf, adak- 

kurban, arınma ve benzer kavramların benzerlik ve farklılıkları için kodlamalar 

yapılmıştır. Daha sonra kodlaması yapılan kavramların yoğunluklarına göre görseller 

oluşturulmuştur.  

Ayrıca inanç sistemleri hakkında ulusal alan yazında yapılan çalışmalardan içerik 

analizi yapılan 75 çalışmanın bibliyometrik analizi yapılmıştır. 75 çalışmanın yayın 

yılları, çalışma türleri, yayıncı kuruluşları, konu başlıkları, sayfa aralıkları, özet ve 

anahtar kelimeleri incelenmiş ve şemalar halinde sunulmuştur.  

 

 



125 

 

4. BULGULAR  

4.1.  Tarihten Günümüze Hac Kavramı: Benzerlikler ve Farklılıklara Yönelik Bulgular 

Tablo 4.1.1.Tarihten Günümüze Hac Kavramı 

İnanç Sistemleri 

Hac 

Mekânı 

Tavaf Dini 

Arınma- 

Abdest 

Perhiz- 

Oruç 

Adak- 

Kurban 

Baş 

Örtme 

Ritüel Kıyafeti 

Çok Tanrılı İnanç 

Sistemleri 

       

Sümer- Akad- Asur- 

Babil1 

- - Var Var Var - Var 

Eski Mısır Var - - - Var - - 

                                                           
1Eski Mezopotamya dini ritüelleri incelendiğinde hac ritüellerine benzer uygulamalar ortaya çıkmaktadır. Hac uygulamalarının unsurlarından olan kutsal mekân, kurban-

adak belirli tarihlerde topluca yapılan ritüeller Eski Mezopotamya dinlerinde de vardır. Dolayısıyla eski Mezopotamya dinlerindeki hacca benzer ritüeller hac olarak 

değerlendirilebilir.  



126 

 

Tablo 4.1.1. Devamı… 

Hititler Var Var Var Var Var Var Var 

Frigyalılar - - - - Var - - 

Urartular - - - - Var - - 

Harraniler - - - - Var - - 

Eski Yunanlılar Var - Var Var Var - - 

Eski Romalılar Var Var Var Var Var - - 

Keltler - - - - Var - - 

İskandinavlılar - - Var - Var - - 

Aztek- Maya-İnkalar Var - Var Var Var - - 



127 

 

Tablo 4.1.1. Devamı… 

Kızılderililer 
- - - Var - - - 

Tek Tanrılı İnanç 

Sistemleri 

       

Yahudilik Var Var Var Var Var - - 

Hristiyanlık Var - Var Var - - - 

Müslümanlık Var Var Var Var Var Var Var 

Diğer İnanç Sistemleri        

Hinduizm Var Var Var Var Var - Var 

Budizm Var Var Var - Var - Var 

Caynizm Var - Var Var Var - Var 



128 

 

Tablo 4.1.1. Devamı… 

Shizm Var - - - - Var - 

Konfüçyanizm - - - - - - - 

Taoizm - - - - - - - 

Şintoizm - - Var Var - - - 

Tibet Budizm’i 

(Lamaizm) 

Var Var - - Var - Var 

Zerdüştlük - - Var - - - - 

Sabiilik - - Var - Var Var Var 

        



129 

 

Tablo 4.1.1. ‘de tarihten günümüze hac kavramı ile ilişkili hac mekânları, tavaf, dini 

arınma- abdest, perhiz- oruç, adak- kurban, baş örtüsü ve ritüel kıyafeti olmak üzere 

toplamda 7 kavrama ayrılmıştır. Hangi inançlarda bu 7 başlığın karşılığı olup 

olmadığına bakıldığında adak- kurban başlığı tarihten günümüze dinlerde en çok ortak 

çıkan ritüeldir. 

Aşağıda hac mekânları, tavaf, adak- kurban, baş örtüsü ve ritüel kıyafeti kavramlarının 

detaylandırılmış tabloları bulunmaktadır. 

Tablo 4.1.2. Tarihten Günümüze Hac Kavramı: Hac Mekânları 

İnanç 

Sistemleri 

Sabit  Değişken2 Tek Birden Fazla 

Eski Mısır  +  + 

Hititler  +  + 

Eski Yunanlılar  +  + 

Eski Romalılar  +  + 

Aztek- Maya-

İnka 

 +  + 

Yahudilik3  +  + 

Hristiyanlık  +  + 

Müslümanlık +  +  

Hinduizm  +  +4 

                                                           
2Değişken: Hac kapsamında ziyaret edilen yerler, kutsal merkezler, kutsal kitapta adı geçen mekânlar, 

dini öneme sahip şahsiyetlerin yaşadığı yerler ve mezarlar olabilmektedir.  
3Mabetten önce yapılan hac ziyaretleri Kudüs iken, mabet yıkıldıktan sonra hac için ziyaret yerlerim 

sayısı artmıştır. 
4Hinduizm’de 7 tane farklı kutsal mekân hac ritüellerinde ziyaret edilmektedir. 



130 

 

Tablo 4.1.2. Devamı… 

Budizm  +  +5 

Caynizm  +  + 

Shizm +  +  

Tibet Budizm’i 

(Lamanizm) 

 +  +6 

Tablo 4.1.2.’de Eski Mısır, Hititler, Eski Yunanlılar, Eski Romalılar, Aztek- Maya- 

İnkalar, Yahudilik, Hrıstiyanlık, Müslümanlık, Hinduizm, Budizm, Caynizm, Shizm 

ve Tibet Budizm’i (Lamanizm) dini inanışlarında hac (kutsal) mekân anlayışı vardır. 

Yalnız bu inançların arasında Müslümanlık ve Shizm hac mekânları sabittir, 

değişmezdir ve tek olma özelliğini taşımaktadır. Diğer inançlarda ise hac mekânlarının 

birden fazla olması yanı sıra ayrıca mekân olarak değişiklik göstermektedir.     

Tablo 4.1.3. Tarihten Günümüze Hac Kavramı: Tavaf 

İnanç Sistemleri Tavaf Yönü Tavaf Sayısı  Tavaf Amacı 

Hititler Doğudan Batıya km - 

Eski Romalılar7 - - - 

Yahudilik 
- - İbadetin bir 

parçası8 

Müslümanlık Soldan Sağa 7  Allah’a saygı 

Hinduizm Saat Yönü  - - 

Budizm - - Budha’ya saygı 

                                                           
5Budizm’de Buhda’nın hayatı için önemli 4 kutsal mekân hac ritüellerinde ziyaret edilmektedir. 
6Tibet’te, Hindistan’da yer alan Budha’nın 4 kutsal hac mekâna eş değer yerler vardır ve hac 

mekânlarıdır. 
7Eski Roma’da kutsal tepede gerçekleştirilen dini ritüellerde tavafa benzer uygulamalar rastlanmıştır. 

Bu konuda ayrıntılı bilgi için sayfa 65’e bkz.   
8Bu konuda ayrıntılı bilgi için sayfa 87’ye bkz. 



131 

 

 

Tablo 4.1.3. Devamı… 

Tibet Budizm’i 

(Lamanizm) 

Saat Yönü9 km10 - 

Tablo 4.1.3.’de Hititler, Eski Romalılar, Yahudilik, Müslümanlık, Hinduizm, Budizm 

ve Tibet Budizm’i (Lamanizm) dini ritüellerinde tavaf ya da tavafa benzer ritüellere 

görülmüştür. Araştırmalarda yalnızca Hititler, Müslümanlık, Hinduizm ve Tibet 

Budizm’inde (Lamanizm) dinlerinde tavafın hareket yönü ile ilgili bilgilere 

ulaşılmıştır. Tavaf uygulaması olan dinler arasından açık ve net olarak Müslümanlık 

dininde tavafın nasıl ve kaç kez yapılmasıyla ilgili bilgiler mevcuttur. Tavafın yapılma 

amacı olarak, Müslümanlık ve Budizm’de tanrıya saygı olduğu belirtilmiştir. 

Tablo 4.1.4. Tarihten Günümüze Hac Kavramı: Adak- Kurban  

İnanç Sistemleri 
Hayvan 

Kurbanı 

İnsan 

Kurbanı 

Kansız 

Adaklar 

Sümer-Akad-Asur-Babil + - + 

Eski Mısır + - - 

Hititler + + +11 

Frigyalılar12 + - + 

Urartular + - + 

Harraniler + - - 

                                                           
9Tibet Budistler kutsal obje ya da yeri sağ taraflarına alarak tavaf yapmaktadırlar. 
10Tibet Budizm’inde (Lamanizm) uygulanan hac ibadetinin ana temeli tavaftan oluşmaktadır. Uzak ve 

yüksek dağlardaki kutsal yerlere ulaşmak için kilo metrelerce yol tavaf rotasını oluşturmaktadır. Tavaf 

saatler sürmektedir. 
11Hititler, yapı inşalarının temeline değerli taşlar adak olarak sunmuşlardır (Özdemir, 2021: 142; Ünal, 

2016: 232).  
12Frigya rahipleri Tanrıça Matar için cinsel organlarını kurban ederek hadım olmaktadırlar. Bu konuda 

ayrıntılı bilgi için sayfa 43’e bkz.  



132 

 

Tablo 4.1.4. Devamı… 

Eski Yunanlılar + - - 

Eski Romalılar + - - 

Keltler + + - 

İskandinavlılar + + - 

Aztek- Maya- İnkalar +13 + - 

Yahudilik   +14 - - 

Müslümanlık15 + - - 

Hinduizm + - - 

Budizm - - +16 

Caynizm - - + 

Tibet Budizm’i (Lamanizm) + - - 

Sabiiler + - - 

                                                           
13Hayvan kurbanları olarak köpekler tanrılara sunulmuştur. 
14Mabet yıkıldıktan sonra önemini kaybeden hac ritüeliyle birlikte kurban ritüelinin önem kaybettiği 

söylenebilir. Günümüzde sembolik olarak hac ritüeli mevcuttur. 
15Müslüman inancından dini ritüellerden önce su ya da suyun olmadığı durumlarda toprakla temizlik 

oldukça önemlidir.  Arınmadan (abdest)  namaz kılınamaz ve de bir çok dini ritüel yapılamaz. 
16Budistlerin yaşam felsefelerinde hiçbir canlıyı öldürmeme olduğundan dolayı hac ritüellerinde 

tanrılarına çiçek gibi nesneler adamaktadırlar 



133 

 

 

Tablo 4.1.4.’da Sümer, Akad, Asur, Babil, Eski Mısır, Hititler, Frigyalılar, Urartular, 

Harraniler, Eski Yunanlılar, Eski Romalılar, Keltler, İskandinavlılar, Aztek, Maya, 

İnkalar, Yahudilik, Müslümanlık, Hinduizm, Budizm, Caynizm, Tibet Budizm’i 

(Lamanizm) ve Sabiilik inançlarında dini ritüellerde tanrı adına kanlı ve kansız 

kurbanlar mevcuttur. Hititler, Keltler, İskandinavlılar, Aztek, Maya ve İnka 

inançlarında hayvan kurbanlarının yanı sıra insanlarda kurban edilmiştir. Budizm ve 

Caynizm inançlarında kanlı kurban yoktur. Bu inançlarda çiçek, pirinç gibi adaklar 

vardır. 

Tablo 4.1.5. Tarihten Günümüze Hac Kavramı: Örtünme  

İnanç Sistemleri Baş Örtme 
Örtünmenin 

Amacı 

Ritüel 

Kıyafeti 

Sümer-Akad-Asur-Babil17 - 

 

Dini 

 

 

+ 

Eski Mısır + 

Temizlik-Sıcak 

Hava Koşulları18 

 

- 

Hititler +19 Dini + 

    

Eski Yunanlılar + 

Saygınlık-

Sosyal statü 

 

 

- 

Eski Romalılar + 

Saygınlık-

Sosyal statü 

 

 

- 

                                                           
17Sümer, Asur ve Babiller toplumlarında başlık (takke) kullanımı yaygındır (M.Ö. 3 yy.). Bu başlık koni 

şeklindedir. Örtü adeti ise Mısır ve Kenan toplumlarında görülen bir gelenektir. Örtüyle başlarını 

örtmüşlerdir (Yılmaz, 2007). 
18Eski Mısır’da sıcak hava ve temizlik sebebiyle hem kadın hem de erkekler saçlarını kazımaktadırlar. 

Arkeolojik çalışmalarda ortaya çıkan Eski Mısır heykelleri ve duvar kabartmalarında başa takılan özel 

başlıklar Eski Mısır geleneğinin bir parçasını oluşturmaktadır (Yılmaz, 2007). 
19Din adamlarının başlarına taktıkları beyaz bantlar vardır. Bu konuda ayrıntılı bilgi için sayfa 38’e bkz.  



134 

 

Tablo 4.1.5. Devamı… 

    

Yahudilik20 +21 Dini + 

Hristiyanlık +22 Dini + 

Müslümanlık +           Dini +23 

Hinduizm - - + 

Budizm - - + 

Caynizm + Dini + 

Shizm +24 Dini - 

Tibet Budizm’i (Lamanizm) - - + 

Sabiilik25 + Dini + 

 

                                                           
20Yahudilerde, hahamlar, Hristiyanlarda rahip ve rahibeler ve Müslümanlarda imamlar dini kıyafetler 

giymektedirler. Ancak Müslümanlarda hac ziyaretlerinde bulunan bütün erkekler ihram denilen kıyafeti 

giymek zorundadır.  
21Eski Ahit kitabında örtünme ile ilgili bir beyanda bulunulmamasına karşın, evli kadınlar iffetlerini 

korumak için örtünmüşlerdir. Erkekler ise tanrının huzurunda saygınlık işareti olarak başlarını örtmek 

(kipa) zorundadır (Yılmaz, 2007). 
22Yeni ahitte başörtüsüyle ilgili bilgilere ulaşılmıştır. Aynı zamanda Hristiyan ikonalarında başörtülü 

kadınlar görülmüştür. Rahibeler dışında Katolik ve Ortodoks mezheplerinde kadınlar günümüzde kilise 

ve manastırlara girerken başlarını örtmektedir (Yılmaz, 2007; URL- 51, 2022). 
23Müslümanlıkta zorunlu kılınan hac kıyafeti giyilmelidir. Hac kıyafeti beyazdır. Aynı zamanda 

Hititlerin ve Budistlerinde de hac kıyafetleri beyazdır.  
24Shizim dininde kadın erkek başlarını sarmakta ve öylelikle tapınağa girmektedirler. Bu konuda 

ayrıntılı bilgi için sayfa 111’e bkz. 
25Sabiiler’in en önemli dini ritüellerinden olan arınma (vaftiz), başı da kapatan beyaz kıyafetler giyilerek 

yapılmaktadır. 



135 

 

Tablo 4.1.5. Sümer, Akad, Asur, Babil, Eski Mısır, Hititler, Eski Yunanlılar, Eski 

Romalılar, Yahudilik, Hristiyanlık, Müslümanlık, Hinduizm, Budizm, Caynizm, 

Shizm, Tibet Budizm’i (Lamanizm) ve Sabiilik inançlarında örtünme vardır. Baş 

örtme Eski Yunanlılar ve Eski Romalılar sosyal statü ve saygınlık göstergesi iken Eski 

Mısır’da baş örtüsü sıcak hava koşulları ve temizlik için kullanılmaktadır.  

Tablo 4.1.6. Tarihten Günümüze Hac Kavramı: Arınma Ritüelleri ve Perhiz- Oruç 

İnanç Sistemleri      Arınma Ritüelleri26 Perhiz- Oruç 

Sümer-Akad-Asur-Babil 
+27 

- 

Eski Mısır + - 

Hititler + +28 

Eski Yunanlılar +29 - 

Eski Romalılar + + 

İskandinavlılar + - 

Aztek-Maya-İnkalar + + 

Kızılderililer30 + + 

Yahudilik + + 

Hristiyanlık + +31 

Müslümanlık + + 

Hinduizm + + 

                                                           
26Arınma, dini bir ritüelden önce kişinin ya da mekânın kan, su, tütsü gibi maddelerle temizlenmesini 

kapsamaktadır. 
27Bu konuda ayrıntılı bilgi için sayfa 21’e bkz. 
28Cenaze ritüellerinin bir parçası olan yas törenlerinde oruç tutulmaktadır. 
29Eski Yunan inancında doğum yapan ve yaptıran kadın,  birini öldüren kişi, kurban kesen kişi ve 

evlenen kişi arınmalıdır. Su, kan ve kükürt arınmada kullanılan maddelerdir. 
30Kızılderililer, bazı biyolojik durumları kirli kabul etmektedir. Örneğin, bir kadın regl olduğunda kirli 

kabul edilir ve regl olan kadının çadırına kazayla giren kişi tütsülerle çadırını arındırmalıdır. 
31Advent dönmelerinde zorunlu olan oruç ritüelleri zamanla esneyerek sadece bazı ülkelerde 

uygulanılmaktadır. 

 



136 

 

Tablo 4.1.6. Devamı… 

Budizm - + 

Caynizm + + 

Shizm + - 

Şintoizm + - 

Zerdüştlük - + 

Sabiilik + - 

Tablo 4.1.6.’da Sümer, Akad, Asur, Babil, Eski Mısır, Hititler, Eski Yunanlılar, Eski 

Romalılar, İskandinavlılar, Aztek, Maya, İnkalar, Kızılderililer, Yahudilik, 

Hrıstiyanlık, Müslümanlık, Hinduizm, Caynizm, Shizm, Şintoizm ve Sabiilik 

inançlarında özel durumlarda ya da ibadet öncesinde arınma ritüelleri vardır. Perhiz- 

Oruç ise; Hititler, Eski Romalılar, Aztek, Maya, İnkalar, Kızılderililer, Yahudilik, 

Hrıstiyanlık, Müslümanlık, Hinduizm, Budizm, Caynizm ve Zerdüştlük inançlarında 

bulunmaktadır.  

Tablo 4.1.7. Tarihten Günümüze Hac Kavramı: Hac Mekânı 

Benzerlikler Farklılıklar 

Değişken- Birden Fazla Mekân Sabit- Tek Mekân 

Eski Mısır Müslümanlık- Mekke, Kabe 

Hititler Shizm- Amritsar, Altın Tapınak 

Eski Yunanlılar  

Eski Romalılar  



137 

 

Tablo 4.1.7. Devamı… 

  

Aztek- Maya- İnkalar  

Yahudilik  

Hristiyanlık  

Hinduizm  

Budizm  

Caynizm  

 

Tablo 4.1.7.’de Müslümanlık ve Shizm inanç sistemlerinde hac mekânları tek ve sabit 

iken Eski Mısır, Hititler, Eski Yunanlılar, Eski Romalılar, Yahudilik, Hristiyanlık, 

Hinduizm, Budizm Caynizm değişken ve birden fazladır. Sabit ve tek hac mekânı 

olması yönüyle Müslümanlık ve Shizm diğer dinlere göre farklılık göstermektedir. 

Tablo 4.1.8. Tarihten Günümüze Hac Kavramı: Tavaf 1 

Benzerlikler Farklılıklar 

Tavaf Yönü Beli Tavaf Yönü Belli Değil 

Hititler, Doğudan- Batıya Eski Romalılar 

Müslümanlık, Soldan- Sağa Yahudilik  

Hinduizm- Saat Yönü  

Tibet Budizm’i (Lamanizm), Saat Yönü  



138 

 

Tablo 4.1.8.’de tavaf uygulaması olan dinlerin çoğunda tavafın hangi yönde olduğu 

belli iken Eski Roma’da ve Yahudi inancında tavaf uygulamasının yönü hakkında 

bilgiye ulaşılamamıştır. Dolaysıyla Eski Roma ve Yahudilik tavaf uygulamasında 

farklılık göstermektedir. 

Tablo 4.1.9. Tarihten Günümüze Hac Kavramı: Tavaf  2 

Tablo 4.1.9.’da Müslümanlıkta diğer tavaf uygulaması olan dinlerden farklı olarak 

tavafın nasıl ve ne kadar yapılacağı açıkça belirtilmiştir. Ayrıca Müslüman inancında 

tavaf zorunlu bir uygulamadır. 

Tablo 4.1.10. Tarihten Günümüze Hac Kavramı: Adak- Kurban Ritüelleri 

Benzerlikler Farklılıklar 

Hayvan Kurbanı İnsan kurbanı- Adak 

Sümer- Akad- Asur- Babil Hititler 

Eski Mısır Aztek- Maya- İnkalar 

Hititler İskandinavlılar 

Eski Yunanlılar Sadece Adak Sunumu 

Eski Romalılar Budizm 

İskandinavlılar Caynizm 

Benzerlikler Farklılıklar  

Tavaf Sayısı Tavaf Sayısı 

Hititler, km 
Müslümanlık, Kabe etrafında 7 defa 

dönülür. 

Tibet Budizm’i (Lamanizm), km  



139 

 

Tablo 4.1.10. Devamı… 

Aztek- Maya- İnkalar  

Yahudilik  

Müslümanlık  

Hinduizm  

Budizm  

Tibet Budizm’i (Lamanizm)  

Tablo 4.1.10.’da Hemen hemen bütün dinlerde görülen kurban törenlerinde, tanrıyı 

memnun etmek için hayvanlar sunulmuştur. Hayvanların kurban edilmesi dışında 

insanlar da kurban edilmiştir. Hititler, Aztek, Maya, İnkalar ve İskandinavlılar hayvan 

kurbanlarının yanında insanları kurban eden toplumlar olarak diğer dinlerden 

ayrılmıştır. Budistler ise yaşam prensibi doğrultusunda hiçbir canlıya zarar vermeyi 

kabul etmedikleri için tanrılarına çiçek ya da pirinç sunmaktadırlar. 

Tablo 4.1.11. Tarihten Günümüze Hac Kavramı: Örtünme 

Benzerlikler Farklılıklar 

Baş Örtme Hacda Örtünme 

Hititler Yahudilik 

Eski Mısır Müslümanlık 

Eski Yunanlılar Hristiyanlık 

Eski Romalılar Shizm 



140 

 

Tablo 4.1.11. Devamı… 

Sabiilik Caynizm 

Tablo 4.1.11.’de İnanç sistemlerinde örtünme amacına göre farklılık göstermektedir. 

Ancak Yahudiler ibadetlerinde başlarına kipa takmaktadırlar, Müslüman kadınlar 

günlük hayatlarının dışında zorunlu olarak dini ibadetlerde başlarını örtmek 

zorundadırlar, bazı Hristiyan mezheplerinde kiliseye girerken kadınlar başlarını 

örtmektedir ve Shizm’de Altın Tapınağa girerken hem kadın hem de erkekler başlarını 

örtmektedir.  

Tablo 4.1.12. Tarihten Günümüze Hac Kavramı: Ritüel Kıyafeti 

Benzerlikler  Farklılıklar 

Ritüel Kıyafeti Özel Hac Kıyafeti 

Sümer- Akad- Asur- Babil Hititler- Beyaz 

Hititler Müslümanlık- Beyaz 

Yahudilik Hinduizm- Turuncu 

Hristiyanlık Budizm- Turuncu 

Müslümanlık Tibet Budizm’i- Turuncu, Kırmızı  

Hinduizm Caynizm- Beyaz 

Budizm  

 

 



141 

 

Tablo 4.1.12. Devamı… 

Tibet Budizm’i 

Sabiilik 

 

Tablo 1.4.12.’de yer alan inanç sistemlerinin dini ritüelleri sırasında dini kıyafet ya da 

Tanrı tarafından bildirildiğine inanılan kutsal kıyafetler giymek tarihten günümüze 

kadar süre gelmiştir. 

4.2 Bibliyometrik Analizlere Yönelik Bulgular 

1959-2021 yılları arasında çalışmanın konusu kapsamında inanç sistemlerin dini 

ritüellerini konu alan yayınlanmış 75 çalışma (dergi makalesi, tez çalışması, kitap ve  

kitap bölümleri) çeşitli parametreler çerçevesinde incelenmiştir. Çalışmalarda 75 yazar 

olmakla birlikte bazı çalışmalar birden fazla yazarlıdır. Bazı çalışmaların ise yazarları 

aynı kişilerdir.  

 

Şekil 1. Çalışmaların Yayınlandığı Yıllara Göre Dağlımı. 



142 

 

Çalışmaların yayınlandığı yıllar incelendiğinde ulaşılan kaynaklar arasında ilk 

makalenin 1959 yılında yayınlanmış olduğu görülmektedir. Çalışmaların yayınlandığı 

yıllara ait veriler Şekil 1’de görülmektedir. Konu ile ilgili incelenen en fazla 

çalışmanın yayınlandığı yılların, 2002 (5), 2007 (6), 2010 (6), 2018 (5) ve 2020 (7) 

yılları olduğu görülmektedir.     

Çalışma Türleri 

 

Şekil 2. Çalışma Türlerine Göre Dağlımı 

Tarihten günümüze hac kavramı konusu kapsamında incelenen inanç sistemlerindeki 

dini ritüeller ile ilgili 75 çalışmanın referans tiplerine göre dağılımına baktığımızda 

Şekil 2’de görüldüğü üzere 28 çalışmanın tez, 24 çalışmanın kitap ve 23 çalışmanın 

dergi makalesi olduğu görülmektedir.   

 

Şekil 3. Çalışmaların Yayınlandığı Kuruluşlara Göre Dağlımı 



143 

 

Tarihten günümüze hac kavramı çalışması kapsamında incelenen inanç sistemlerinin 

dini ritüellerini konu alan 75 çalışmanın yayıncı kuruluşları incelenmiş ve çalışmaların 

24’ünün dergilerde, 24’ünün yayınevleri tarafından ve 27’sinin üniversiteler 

tarafından yayınlandığı Şekil 3’ de görülmektedir.    

 

Şekil 4. Makalelerin Yayınlandığı Dergilere Göre Dağlımı. 

Şekil 4 incelediğinde yayınlanan makalelerin 24 farklı dergiden olduğu görülmektedir. 

En fazla makale yayınlanan dergiler, Archivum Anatolicum-Anadolu Arşivleri (2) ve 

Milel ve Nihal İnanç, Kültür ve Mitoloji Araştırmaları Dergisi (2) olduğu 

görülmektedir. Diğer dergilerden ise yalnızca 1’er makale yayınlandığı görülmektedir.   

 



144 

 

 

Şekil 5. Kitapların Yayınlandığı Yayınevlerine Göre Dağlımı 

Şekil 5 incelediğinde yayınlanan kitapların 20 farklı yayınevinde olduğu 

görülmektedir. En fazla yayın yapılan yayınevlerinin, kabalcı yayınevi (3), imge 

yayınları (2), phoenix yayınevi (2) ve İstanbul Üniversitesi (2) olduğu görülmektedir. 

Diğer yayınevlerinden ise yalnızca 1’er kitap yayınlandığı görülmektedir.    



145 

 

 

Şekil 6. Tezlerin Yayınlandığı Üniversitelere Göre Dağlım 

Şekil 6 incelediğinde yayınlanan tezlerin 15 farklı üniversite tarafından olduğu 

görülmektedir. En fazla yayın yapılan üniversitelerin, Ankara Üniversitesi (5), 

Marmara Üniversitesi (4), Selçuk Üniversitesi (4), Tokat Gaziosmanpaşa Üniversitesi 

(2) ve Uludağ Üniversitesi (2) olduğu görülmektedir. Diğer üniversitelerin ise konu ile 

ilgili yalnızca 1’er tezinden yararlanılmıştır.   

 

Şekil 7. Çalışmalara Ait Sayfa Aralıklarına Göre Dağlımı 



146 

 

Şekil 7’de araştırmada incelenen çalışmaların sayfa sayısının en az 6 (makale), en fazla 

417 (kitap) sayfa olduğu görülmektedir. Çalışmaların sayfa aralıklarına göre dağılımı 

yedi farklı grup altında incelenmiştir. Bu bağlamda 0-20 sayfa arası makalelerin sayısı 

12, 21-30 sayfa arası makalelerin sayısının 8, 31-40 sayfa arası makalelerin sayısının 

2 olduğu görülmektedir. 1-200 sayfa arası tezlerin sayısının 3, 201-300 sayfa arası 

tezlerin sayısının ise 25 olduğu görülmektedir. Kitaplarda ise 1-200 sayfa arası 

kitapların sayısının 23, 201 ve üzeri kitapların sayısının da 2 olduğu görülmektedir.   

 

Şekil 8. Çalışmaların Konu Başlıklarına Göre Dağlım. 

Çalışma içerisinde yer alan çalışmaların temel konuları ele alındığında Tarihten  

Günümüze Hac Kavramı: Benzerlikler ve Farklılıklar konulu çalışma 4 farklı temel 

konu çerçevesinde incelendiği görülmektedir. Şekil 8’de görüldüğü üzere, toplumlar, 

dinler, ibadet ve hac ve din tarihi konuları çalışmalar çerçevesinde yer almaktadır. Hac 

kavramı ile ilgili en çok çalışmanın toplumlar (44) ile ilgili olduğu görülmektedir. 

Devamında ise tarihten günümüze dinler (19) ile ilgili çalışmaları takip etmektedir.    

 

 

 

 



147 

 

 

 

Çalışmaya ait konu başlıkları da kendi içerisinde bir dağılım göstermektedir. Tarihten 

Günümüze Hac Kavramı: Benzerlikler ve Farklılıklar ile ilgili araştırmaya dahil olan 

çalışmalarda yer alan inanç sistemleri, Eski Mezopotamya dinleri; Sümerler, Akadlar, 

Asurlular, Babiller ve Eski Mısırlılar. Eski Anadolu dinleri; Hititliler, Frigyalılar, 

Urarturlar ve Harraniler. Eski Avrupa dinleri; Eski Yunanlılar, Eski Romalılar, Keltler, 

İskandinavlılar. Eski Avrupa dinleri; Aztek, Maya, İnkalar, Kızılderililer, Yahudiler, 

Şekil 9. Görsel 35 Konu Başlıklarına Ait Kod Modeli 



148 

 

Hristiyanlar ve Müslümanlar. Hinduizm, Budizm, Caynizm, Shizm, Konfüçyanizm, 

Taoizm, Şintoizm, Tibet Budizm’i, Zerdüştlük ve Sabiilik. İbadet ve hac ile ilgili konu 

başlığında, ibadetler, ritüeller, adak ve kurban, Kur’an’da hac ve İslam dışı dinlerde 

hac gibi konular yer almaktadır.  Son olarak din tarihi ile ilgili konu başlığında, 

yaşayan dünya dinleri, kutsal ve dindışı kavramları, Konfüçyanizm, dünya mitolojisi 

ve dinlerde geçiş dönemlerinde inanç ve uygulamalar ile ilgili konular yer almaktadır. 

Araştırmada yer verilen çalışmalara ait konu başlıklarının dağılımı Şekil 9’de 

görülmektedir. 

Bir sonraki aşamada çalışmaların özet/abstract kısımlarında yer alan kelimelerin 

incelenmiştir. Şekil 10’da çalışmaların özet/abstract kısımlarında yer alan kelimelerin 

dağılımı görülmektedir. Özet/abstract kısımlarında yoğunluk sırasına göre dini 

ritüeller (141), toplumlar (127), dinler (67), tanrı/tanrıça (43), inanç (37), cenaze 

ritüelleri (12), antik (12), bayram ve festivaller (10), arkeolojik kanıtlar (8), kutsal 

mekânlar (6), krallık (6), hac ritüelleri (5), tapınak (5), yazılı belgeler (4) ve ahlak (1) 

kelimeleri yer almaktadır.  

 

 



149 

 

  

Özet/abstract kısımlarında yer alan dini ritüellere ait kelimeler; adak ve kurban, 

arınma, oruç, ölü gömme geleneği, doğum, evlilik ve ölümdür. Toplumlar ile ilgili 

kelimeler; Mısır, Mezopotamya, Frigler, Harran/Harraniler, Asurlular, Yunanlılar, 

Sümerler, Anadolu, Vikingler, Hititler ve Babil’dir. Dinler ile ilgili kelimeler; 

Budizm/Buda, Hristiyanlık, Taoizm, İslam, Yahudilik, Hint/Hinduizm ve 

Paganizmdir. Son olarak ise İnanç ile ilgili kelimeler; ibadetler ve ahiret inancıdır.  

Şekil 10. Özet/ Abstract Kısımlarına Ait Kod Modeli 



150 

 

Son olarak araştırmaya ait anahtar kelimelere baktığımızda ise tüm çalışmalarda 

anahtar kelime kullanılmadığı görülmüştür. Şekil 10’ de çalışmalarda yer alan anahtar 

kelimelerin dağılımı görülmektedir.   

 0

 

Şekil 11. Çalışmada Yer Alan Anahtar Kelimelere Göre Dağılım 

Tarihten günümüze hac kavramı ile ilgili çalışmalarda yer alan anahtar kelimeler 

genellikle konu başlıkları ve özet/abstract kısımlarında yer alan başlıklar 

çerçevesindedir. Özellikle, ibadet, dini günler, toplumlar, dinler ve ritüeller ile ilgili 

ifadeler yer almaktadır. 

 



151 

 

 

Şekil 12. Kod Bulutu- 1 

 

  

Şekil 13. Kod Bulutu- 2 

Şekil 12 ve Şekil 13 Kod bulutları tablosunda görülen büyük punto analizleri yapılan 

çalışmalarda daha yoğun olarak kullanılan ifadelerdir. Daha küçük puntoda yazılı olan 

ifadeler ise az kullanılan ifadelerdir. 

 



152 

 

5. SONUÇ VE ÖNERİLER 

Yapılan literatür taramalarında inanç sistemleri, dini ritüeller ve hac kavramı 

incelenmektedir. Çalışma tarihten günümüze inanç sistemlerinin dini ritüelleri 

arasından sadece hac kavramı ile sınırlı tutulmaktadır. Bu çalışmada inanç sistemlerin 

dini ritüelleri tespit edilmektedir ve tespit edilen dini ritüeller arasından hac kavramı 

irdelenmektedir.  

Çalışmanın konusuyla ilgili belirlenen çalışmaların içerik analizi yapılmaktadır. 

Bunun sonucunda çalışmanın ilk amacı olan tarihten günümüze hac kavramı ilişkili 

olan hac mekânı, tavaf, dini arınma- abdest, oruç- perhiz, adak- kurban ve örtünme 

kavramlarının inanç sistemlerindeki benzerlikleri ve farklılıkları tespit edilmektedir. 

Benzerlikler ve farklılıkların yanı sıra çalışmanın ikinci amacı olan içerik analizine 

tabi tutulan çalışmaların türleri, yayıncı kuruluşları, yayın yıları, konu başlıkları, 

özetleri, anahtar kelimeleri ve kod bulutları belirlenmektedir. Bu çalışma ulusal yazın 

yayınlarının incelemesi ve analiziyle sınırlandırılmıştır.  

Çalışma ulusal yazın alanında inanç sitemlerinde hac kavramları üzerine yapılan 

çalışmalardan yapılmıştır. Elde edilen çalışmalardan inanç sistemlerindeki hac 

kavramı benzerlikler ve farklılıklar belirlenmiştir. Ali Erbaş’e göre, (2002) kutsal 

mekânlar tüm dinlerde ortak olduğuna ulaşılmıştır. Bu çalışma sonucunda ise elde 

edilen bulgulara göre inanç sistemlerinin dini ritüeller sırasında ziyaret edilen hac 

mekânları ya da hacca benzer ritüellerin gerçekleştiği kutsal yerlerde adak ve kurban 

uygulamaları benzerlik göstermektedir. Dolayısıyla inanç sistemleri arasında hac ya 

da hacca benzer mekânların benzer olması dışında, hac ya da hac ritüelleri sırasında 

gerçekleştirilen uygulamalar arasında adak ve kurban sunumları benzerlik 

göstermektedir. 

Hac mekânı, Eski Mısır, Hititler, Eski Yunanlılar, Eski Romalılar, Aztek- Maya- 

İnkalar, Yahudilik, Hristiyanlık, Müslümanlık, Hinduizm, Budizm, Caynizm, Shizm 

ve Tibet Budizm’inde (Lamanizm) hac mekânları bulunması bakımdan bu inanışlar 

birbiriyle benzerlik göstermektedir. Bu inanç sistemleri içinde sadece iki dinde hac 

mekânları farklılık göstermektedir. Müslümanlık ve Shizm’de hac mekânları sabit ve 

tek iken diğer dinlerdeki hac mekânları değişken ve birden çok kutsal mekâna sahip 



153 

 

dinler olmaktadır. Yalnız Ali Erbaş’a (2002) göre, Kudüs hem Yahudilik hem 

Hristiyanlık hem de Müslümanlık inançlarında kutsal yerdir. Dolayısıyla tek tanrılı 

inanç sistemleri için Kudüs ortak değere sahiptir.  

Tavaf, Hititler, Eski Romalılar, Yahudilik, Müslümanlık Hinduizm, Budizm ve Tibet 

Budizm’i (Lamanizm) dinlerinde tavaf ritüellerine rastlanılmaktadır. Ancak bu dinler 

içerisinde Müslümanlık inancında uygulanan tavaf hakkında detaylı bilgilere 

ulaşılmıştır. Müslümanlıkta tavafın hangi yönde olacağı, nasıl yapılması gerektiği ve 

Kâbe’nin kaç kez tavaf edileceği açıkça belirtilmektedir. Tavaf ritüeli olan diğer 

dinlerde Müslümanlıktaki tavaf ritüeli kadar açık bilgilere ulaşılmamaktadır. 

Adak ve kurban, Sümer- Akad- Asur- Babil, Eski Mısır, Hititliler, Frigyalılar, 

Urartular, Harraniler, Eski Yunanlılar, Eski Romalılar, Keltler, İskandinavlılar, Aztek- 

Maya- İnkalar, Yahudilik, Müslümanlık, Hinduizm, Budizm, Tibet Budizm’i 

(Lamanizm) ve Sabiilik dinlerinde kurban ritüelleri önemli bir yer kaplamaktadır. 

Tanrıyı memnun etmek için dilek ve isteklerde bulunmak için kanlı ya da kansız 

kurbanlar sunulmuştur. Tanrıyı memnun etme yönüyle adak ve kurban ritüelleri 

dinlerde benzerlik oluşturmaktadır. Ancak farklı olarak Hititlerde, Keltlerde, 

İskandinavlılarda ve Aztek- Maya ve İnkalarda tanrı için insanların da kurban edildiği 

bilinmektedir. Bir diğer farklılık ise Cayist ve Budistlerin yaşam prensibi olarak her 

hangi bir canlıya zarar vermemesinden doğmaktadır. Dolayısıyla tanrılarına kansız 

adaklar sunmaktadırlar. 

Örtünmenin inanç sistemlerindeki benzer ve farklı yönlerine bakıldığında Eski Mısır, 

Hititler, Eski Yunanlılar, Eski Romalılar, Yahudilik, Hristiyanlık, Müslümanlık, 

Hinduizm, Budizm, Caynizm, Shizm, Tibet Budizm’i (Lamanizm) ve Sabiilik 

dinlerinde başörtünün kullanıldığı bilinmektedir. Eski Mısırda başörtüsünün kullanım 

amacı temizlik ve sıcak hava koşulu iken Eski Yunanlılar ve Eski Romalılarda 

saygınlık ve sosyal statüdür. Yahudilik, Hristiyanlık, Müslümanlık, Hinduizm, 

Budizm, Caynizm, Shizm, Tibet Budizm’inde (Lamanizm) ve Sabiilik’te 

başörtüsünün kullanım amacı dini inanışla ilgilidir. Tek tanrılı inanç sistemleri olan 

Yahudilik, Hristiyanlık ve Müslümanlık dinlerinin din adamları (Haham, Papaz, 

İmam) dini ibadetler sırasında özel kıyafetler giymektedirler. Bunun yanı Yahudi 



154 

 

inancına mensup erkekler başlarına kipa takmaktadırlar. Bazı Hristiyan mezheplerinde 

kadınlar kiliseye girmeden önce başörtülerini takmaktadır. Müslüman inancında 

kadınlar örtülerle vücutlarını ve başlarını kapatmalıdır. Bunun dışında Müslüman 

erkekler hac ibadetlerinde ihram denen özel kıyafetler giymektedirler. Diğer inanç 

sistemlerinden olan Hinduizm, Budizm, Caynizm ve Tibet Budizm’inde (Lamanizm) 

dinlerinde hac ritüellerinde kırmızı, turuncu ya da beyaz özel kıyafet giymektedirler. 

Shizm inancında ise özellikler erkekler başlarını bezle sarmaktadırlar. Shizm 

mensupları Altın Tapınağa girerken başları açık bir şekilde giremezler.  Sabiilik 

inancında arınmak için nehirde yıkanma ritüelleri oldukça önemlidir. Oldukça önemli 

olan bu ritüel sırasında başlarını da kapatan beyaz bir özel kıyafet giymektedirler.  

Sümer- Akad- Asur- Babil, Hititler, Yahudilik, Hristiyanlık, Müslümanlık, Hinduizm, 

Budizm, Caynizm, Tibet Budizm’i (Lamanizm) ve Sabiilik dinlerinde ritüeller 

esnasında tören kıyafetleri giyilmektedir. Bu inanç sistemlerinden Hititliler, 

Müslümanlık, Hinduizm, Budizm, Caynizm ve Tibet Budizm’i (Lamanizm) dinlerinin 

her birine has hac kıyafeti giymeleriyle bu inanışlar benzerlik taşımaktadır.  

Sümer- Akad- Asur- Babil, Eski Mısırlılar, Hititliler, Eski Yunanlılar, Eski Romalılar, 

İskandinavlılar, Aztek- Maya- İnkalar, Kızılderililer, Yahudilik, Hristiyanlık, 

Müslümanlık, Hinduizm, Caynizm, Shizm, Şintoizm ve Sabiilik dinlerinde arınma 

ritüelleri benzer ritüeller arasındadır. Aynı zamanda tek tanrılı dinlerden Yahudilik, 

Hristiyanlık ve Müslümanlık oruç ritüel uygulamaları benzerlik taşımaktadır. Bunlar 

dışında Hititliler, Eski Romalılar, Aztek- Maya- İnkalar, Kızılderililer, Hinduizm, 

Budizm, Caynizm ve Zerdüştlük dinlerinde de oruç ve perhiz uygulamaları vardır. 

Çalışmanın bir diğer amacını oluşturan bulgular sonucunda incelenen çeşitli 

parametreler çerçevesinde en fazla yararlanılan kaynakların yayın yılına bakıldığında 

2020 yılında yayınlamış kaynaklardır. Çalışmaların türlerlerine bakıldığında ise tez 

çalışmaları en fazla olduğu belirlenmiştir. Yayıncı kuruluşlarına göre çalışmada en 

fazla üniversitelerden yararlanılmıştır. Çalışmada en fazla yararlanılan makalelerin 

dergi adları Archivum Anatolicum- Anadolu Arşivleri ve Minel ve Nihal İnanç, Kültür 

ve Mitoloji Araştırmaları Dergisidir. Çalışmada yararlanılan yayınevi arasından en 

fazla Kabalçı Yayınevi. 



155 

 

Çalışma kapsamında konu başlıklarına göre dağılımlar yoğunluk sırasına göre 

toplumlar, dinler, ibadet ve hac ve din tarihidir. Yine çalışma kapsamında oluşturulan 

konu başlıkları kod modelinde en fazla adak ve kurban yoğunlukta iken en az 

yoğunlukta olan oruçtur. Son olarak araştırmanın amacı doğrultusunda yapılan 

incelemelerde inanç sistemlerinde tarihten günümüze dini ritüeller önemini 

korumaktadır. Özellikle kutsal mekân anlayışı ve tanrı adına kanlı ve kansız kurbanlar 

çok tanrılı inanç sistemi, tek tanrılı inanç sistemi ve diğer inanç sistemlerinde ortak 

özellik göstermektedir.   

Bu çalışma kapsamında çok tanrılı inanç sistemleri tek tanrılı inanç sistemleri ve diğer 

inanç sistemlerinin dini ritüelleri incelenmiştir. İnanç sistemlerinin neredeyse tümünde 

tanrılar için adak ve kurban sunumları yapıldığı görülmüştür. Tarihten günümüze 

toplumların dini ritüellerinde adak ve kurban uygulamaları toplumlar arasında en 

yoğun benzerliği taşımaktadır. Tarihten günümüze toplumların dini inançları 

arasındaki bir diğer benzerlik ise kutsal mekân anlayışı olmuştur. Bunların yanı sıra 

çoğu dinde kutsal mekân veya objenin tavaf edilmesi ve arınama ritüelleri inançların 

ritüelleri arasında yer almaktadır. Örtünme ise zamanla bazı dinlerde kullanımını 

kaybetmiş olsa da günümüzde etkinliğini korumakla birlikte özellikle Müslümanlıkta 

kadının kapanması önemlidir. Tarihten günümüze inanç sistemlerinin dini ritüellerinde 

oruç kavramının bulgularda yoğunluğu en az olan kavram olduğu sonucuna 

ulaşılmaktadır. 

Araştırma Önerileri 

 Araştırma amacına uygun nitel ve nicel yöntemler kullanılarak inanç 

sistemlerin hac kavramına yönelik çalışmalar arttırılabilir.  

 Araştırmanın konusuyla ilgili gelecek çalışmalarda verilere din mensubu 

kişilerle yapılan görüşmeler neticesinde ulaşılabilir.  Konuyla işlgili uzmanlara 

ulaşıp görüşmeler yapılabilir. 

 Araştırmada inanç sistemlerinin dini ritüelleri arasından hac kavramı ve hac 

kavramıyla ilişki olan hac mekânları, tavaf, dini arınma- abdest, adak- kurban, 

oruç- perhiz ve örtünme konularının benzerliklerine ve farklılıklarına 



156 

 

bakılmıştır. Bunlar dışında inanç sistemlerinin diğer ritüellerin benzerliklerine 

ve farklılıkları araştırılabilir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



157 

 

KAYNAKÇA  

Abudukelimu, B. (2011). Çin kaynaklarına göre Toizm [Doktora Tezi]. Ankara 

Üniversitesi. 

Adıbelli, R. (2013). Doğu Hristiyanlarının bugünkü durumuna genel bir bakış. Milel 

ve Nihal. 10(2), 133- 172. 

Adolf, E. (1894). Life in ancient egypt. Micmillanand Co. Press. New York. 

Ağar, T. (2018). Anadolu’da Hıristiyanlığın yayılma süreci (ilk IV yüzyıl) [Yüksek 

Lisans Tezi]. Dokuz Eylül Üniversitesi. 

Ahmed, A. (2016). Antik Yunan medeniyetinin oluşması ve tarihsel gelişimi [Yüksek 

Lisans Tezi]. Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi.  

Akarsu, B. (1988). Felsefe terimleri sözlüğü. İnkılap Kitabevi. 

Akurgal, E. (2005). Anadolu kültür tarihi (17. Baskı). Başak Matbaacılık. 

Akurgal, E. (2014). Anadolu uygarlıkları (1. Baskı). Phoenex Yayınevi. ISBN: 978-

605-4657-90-2. 

Akyüz, V. (2015). Hac ibadetinin uygulanışı: hacca dair fıkhı hükümler. M. Sülün 

(Ed.). Bütün yönleriyle hac, (s. 177-214). İslami İlimler Araştırma Vakfı 

Tartışmalı İlmi Toplantılar Dizisi. 

Allport, G. W. (2004). birey ve dini. B, Sambur (Çev.). Elis Yayınları. 

Alp, K. Ö. (2009). Orta Asya’dan Anadolu’ya kültürel sembollere giriş. (1. Baskı). 

Eflatun Yayınları. 

Altuncu, A. (2011). Sümerlilerin dini tarihi. [Yüksek Lisans Tezi]. Fırat Üniversitesi.  



158 

 

Araz, Ö. F. (2002). Zerdüştiliğin doktrinleri [Yüksek Lisans Tezi]. Marmara 

Üniversitesi.  

Arazinba, V. (2010). Eskiçağ Anadolu ayinleri ve mitleri. O. Uravelli (Çev.). Kafdav 

Yayınları. 

Arı, B. ve Çevik, S. K. (2020). İlk acı çeken bedenin sanata yansıması. İnönü 

Üniversitesi Kültür ve Sanat Dergisi, 6(1), 27-39. 

Arı, Y. ve Kaya, İ. (Ed.). (2014). Coğrafya araştırma yöntemleri. Coğrafyacılar 

Derneği Yayınları.  

Arıkan, Y. (1998). Hitit din üzerinde bir inceleme. Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih- 

Coğrafya Fakültesi Dergisi, Sayı 1(2),  271-285. 

Arıkan, Y. (2002). Hitit metinlerinde geçen MUNUSzşntuhi ve LUzinhurş Görevlileri, 

Archivum Anatolicum- Anadolu Arşivleri, 5(1). 11-5. 

Armstrong, K. (2017). Tanrının tarihi. H. Koyukan, K. Emiroğlu ve O. Özel (Çev.). 

Pegasus Yayınlar. 

Artun, E. (2007). Türklerde islamiyet öncesi inanç sistemleri- öğretiler- dinler, 

Çukurova Üniversitesi Türkoloji Makale Bilgi Sistemi. 

Aydın, A.R. (2009). İnanma ihtiyacı ve dini ritüellerin psikolojik değeri. Dini Bilimler 

Akademik Araştırma Dergisi, 9(2), 87-100. 

Aydın, F. (2010). Dinlerde tanrı anlayışı. Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, 12 (22), 189- 210. 

Aydın, M. (2005). Hıristiyanlık’ta havarilik [Yayınlanmamış Doktora Tezi]. Selçuk 

Üniversitesi. 



159 

 

Bell, L. (1997). Temples of ancient egyot. B. E. Shafter (Ed.). New York: Cornell 

Universty Press. 

Bierbrier, M. L. (2008). Historical dictionary of egypt. The Scarecrow. Unıted Sites. 

Birecikli, F. (2010). Ana hatlarıyla Friglerde din. Gazi Akademik Bakış, 4 (7), 215- 

232.  

Bonvillain, N. (2011). The nez perce. New York: Chelsea House Publishers. 

Bottero, J.ve Kramer, N. S. (2017). Mezopotamya mitolojisi. A. Tümertekin (Çev.). 

Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları. 

Bozkuş, M. (2008). Aşure günü, Muharrem matemi/ orucu ve Sivas’ta aşure 

uygulaması. Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 12(1), 33-61 

Brandau, B. ve Hartmut, S. (2018). Hititler bilinmeyen bir dünya imparatorluğu. (5. 

Baskı). Arkadaş Yayınları. 

Brewer, J. D. ve Teeter, E. (2011). Mısırlı ve Mısırlılar. N. Uzan (Çev.). Arkadaş 

Yayınevlerı. 

Bryan, B. M. (2000). ‘‘ The 18th dynasty before the amarne period’’. İ. Shaw (Ed.). 

The Oxford History of Ancient Egypt. (pp. 207- 264). Oxford Universty Press. 

Burkert, W. (2012). Yunan kültüründe Orta Doğu etkileri. M. F. Yavuz (Çev.). İthaki 

Yayınları. 

Bülbül, C. (2009). Eski Anadolu tarihinde Frigler. Sosyal Bilimler Enstitü Dergisi, 

1(27), 79- 95. 

C. Estin ve H. Laporte, (2010). Yunan ve Roma mitolojisi. M. Eran (Çev.). TÜBİTAK 

Popüler Bilim Kitapları. (26. Basım) ISBN 978-975-403-260-4. 



160 

 

Cegil, M., ve Tekin, D. B. (2016). Kutsal zaman, algılanış biçimi ve ibadet hayatına 

etkisi. Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 15(29), 33-63 

Cemiloğlu, İ. (2010). İnanna ve Dumuzi anlatısı [Yüksek Lisans Tezi]. Dicle 

Üniversitesi. 

Ceylan, İ. (2019). Yahudi ve Müslüman teolojisinde tanrı tasavvurlarının 

karşılaştırılması [Doktora Tezi]. İnönü Üniversitesi. 

Champdor, A. (2006). Mısır’ın ölüler kitabı. S. Tahsuğ (Çev.). Ruh ve Madde 

Yayınları.  

Civelek, A.(2007). Roma cenaze törenleri ve gömme gelenekleri. Arkeoloji ve Sanat 

Dergisi. 124, 71-80. ISSN 1300-4514 

Çağlayan Takımcı, M. (2016). Antik çağda bayramlar ve festivaller (Yunan-Roma) 

[Yüksek Lisans Tezi]. Selçuk Üniversitesi. 

Çapar, Ö. (1978). Roma tarihinde Magna Mater tapınımı. Ankara Üniveristesi Dil ve 

Tarih- Coğrafya Fakültesi Dergisi. 29 (1.4), 167- 210. 

Çeçen, S., Gökçek, L. G., ve Akyüz, F. (2020). Marqasi’den Namburbi ritüeline ait bir 

tablet: nisan ayında görülen yılanın uğursuzluğu. Archiyum Anatolicum-

Anadolu Arşivleri, 14(2), 157-175. 

Çığ, M. İ. (2014). Uygarlıkların kökeni Sümerliler-2 Tarihte ilk edebi seçmeler. 

Kaynak Yayınları. ISBN: 978-975-343-515-4 

Çığ, M. İ. (2021). Uygarlığın kökeni Sümerliler- 1 tarihte ilk edebi eserlerden 

seçmeler. (15. Basım). Kaynak Yayınları ISBN: 978-605-81107-4-8. 

Çiftçi, M. K. (2010). Eski Mısır dininde tanrı ve öte dünya inancı [Yüksek Lisans 

Tezi]. Selçuk Üniversitesi. 



161 

 

Çilingiroğlu, A. (2007). Urartu kültürü ve Ayanis kazıları. Türkiye Bilimler 

Akademisi (TÜBA) Yayınları ISBN: 978-9944-252-13-3. 

Çintiriz, G. (2010). Frig dini inanç ve adetleri [Yüksek Lisans Tezi]. Gazi 

Üniversitesi. 

Çoban, B. Z. (2013). Doğu kiliseleri ve monofizitizm. Milel ve Nihal. 10(2). 13-27. 

Dedeş, H. Y. (2021). Eski Mısır inanışlarının toplum üzerindeki yansımaları [Yüksek 

Lisans Tezi]. Sinop Üniversitesi. 

Delibaş, L. (2008). Kelt kültürü bağlamında Joseph Beuys ve eserleri [Yüksek Lisans 

Tezi]. Marmara Üniversitesi. 

Demirci, K. (2013). Eski Mezopotamya dinlerine giriş. Ayışığı Kitapları. 

Demirci, K. (2019). Eski Mezopotamya dinlerine giriş tanrılar, Ritüel, Tapınak. 

Ayışığı kitapları ISBN 978-975-6336-17-5. 

Demirci, K. ve Falay, Burcu (2016). Ana hatlarıyla Hitit dini, Cumhuriyet İlahiyat 

Dergisi 20 (1), 35-60. 

Dikmen, R. B. (2021). Hinduizm ve Budizm’de cenaze ritüelleri [Yüksek Lisans Tezi]. 

Ankara Üniversitesi. 

Dilek, Y. (2019). Eski Mezopotamya din ritüelleri ve kullanılan objeler [Yüksek 

Lisans Tezi]. Selçuk Üniversitesi. 

Dinçol, A. M. (1982). Anadolu uygarlıkları ansiklopedisi-I. (1. Basım) Görsel 

Yayınları. 

Dosick, R. W. (1998). Living judaism the complete guide to jewish belief. Tradition 

and practice. Harper Collins. 



162 

 

Doyan, M. (2007). Kur’an’da ibadetin imanı boyutu [Yüksek Lisans Tezi]. Selçuk 

Üniversitesi.  

Dürüşken, Ç. (2000). Roma’nın gizem dinleri (Antik Çağ’da yaşamın ve ölümün 

bilinmezliğine yolculuk). Arkeoloji ve Sanat Yayınları. 

Eco, U. (2017). Antik Yunan. L.T. Basmacı (Çev.). Alfa Yayıncılık. 

Ekinci, A. (2011). ‘‘Edessa ve Harran’da tanrı ve tanrıçalar’’. Geçmişten günümüze 

Şanlıurfa’da dini hayat. Türkiye Diyanet Vakfı. 

Eliade, M. (1991). Kutsal din ve dindışı. M. A. Kılıçbay (Çev.). Gece Yayınları. 

Eliade, M. (2003). Dinsel inançlar ve düşünceler tarihi. (Cilt 1.). 

Emir, B. (2012). Antik çağda kadınların dinsel ritüelleri [Yüksek Lisans Tezi]. Uludağ 

Üniversitesi. 

Erbaş, A. (2002). İslam dışı dinlerde hac. Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi (SAUFID), 4(5), 97-121. 

Erçolak, G. (2021). Anadolu’da görülen aziz/azizeler ve rehber anlatımındaki yeri 

[Yüksek Lisans Tezi]. Kastamonu Üniversitesi. 

Erhan, A. (1993). Mitolojiler sözlüğü. Remzi Kitapevi 

Eroğlan, F. (2019). I. Konstantin’in Hıristiyanlık teolojisine etkileri [Doktora Tezi]. 

Hitit Üniversitesi.  

Eş- Şeyhali, S. ve Ölmez, M. (2018). Yahudi ibadetleri namaz: çeşitleri, vakitleri, 

duaları ve kılınış şekilleri. Marife Dini Araştırmaları Dergisi, 18(2), 649-664, 

DOI: 10.33420 

Eşmeli, İ. (2019). Dinlerde mabet-ibadet ilişkisi (Yahudilik örneği). Pamukkale 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 6(11). e-ISSN: 2148-4899. 



163 

 

Falay, B. (2016). Hitit toplumlarında din anlayışı [Yüksek Lisans Tezi]. Marmara 

Üniversitesi. 

Fowler, J.W. (2000). İman bilincinin evreleri. A.U. Memedoğlu (Çev.). Marmara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Sayı 19, 85-104. 

Friedell, E. (1999). Antik Yunan’ın kültür tarihi. N. Aça (Çev.). Dost Kitapevi 

Yayınları. 

Gates, C. (2015). Antik kentler. B. Cezar (Çev.). Koç Üniversitesi Yayınları. 

Gavaz Sir, Ö. (2012). Hitit merasim gezilerinde üç önemli merkez: Hattusa- Tahurpa- 

Arinna. 2. Çorum Kazı ve Araştırma Sempozyumu. Çorum Valiliği İl Kültür ve 

Turizm Müdürlüğü, Müze Müdürlüğü. (s. 123- 129) Çorum. 

Geçiş, N. (2011). Dinlerde mucizevi doğumlar ve Hıristiyanlıkta Noel [Yüksek Lisans 

Tezi]. Marmara Üniversitesi. 

George, A. (2020). May day: beltane fires and the may queen- goddess. In The 

Mythology of America’s Seasonal Holidays. (pp. 121-133) Palgrave 

Macmillans, Cham. 

Gezmez, A. (2010). Siyasi ve sosyal açıdan Eski Mısır dini (MÖ. 3000-1000 arası 

dönem) [Yüksek Lisans Tezi]. Bilecik Şeyh Edebali Üniversitesi. 

Gökçek, L.G. (2015). Asurlular. Bilgin Kültür Sanat Yayınları. 

Graves, R. P. P. (2009). İbrani mitleri Tekvin- Yaradılış kitabı. U. Akpur (Çev.). Say 

Yayınları 

Grınnell, G. B. (2008). The cheyenne Indians: theri history and lifeways İndiana. 

Word Wisdom.  



164 

 

Güçlü, A. (2007). ‘‘Konfüçyanizm’’. Ş. Gündüz (Ed.), Yaşayan dünya dinleri.  

Diyanet İşleri Bakanlığı. 

Güdendede, A. (2018). Hinduizm’de ibadet inanç panoraması [Yüksek Lisans Tezi]. 

Çanakkale Onsekiz Mart Üniversitesi. 

Günaltay, Ş. Ve Şark, Y. (1987). Türk tarihinin ilk devirlerinde Yakın Doğu Şark-

Elam ve Mezopotamya. Türk Tarih Kurumu Yayınları. 

Gündüz, Ş. (1999). Sabiiler son Gnostikler. (2. Basım).Vadi Yayınları.  

Gündüz, Ş. (2004). Eski Harran’da sihir ve büyü ritüelleri olarak kurban. Milel ve 

Nihal, 2(1), 5-11. 

Gündüz, Ş. (2007) ‘‘Sih dini’’. Ş. Gündüz (Ed.), Yaşayan dünya dinleri. Diyanet İşleri 

Bakanlığı.  

Gündüz, Ş. (2018). Namaz ve yahudilikte günlük ibadetler. İslami Bilimler Dergisi, 

13(2). 

Gündüz, Ş., Olgan, H., Salihoğlu, M., ve Tokay, E. (2010).  Dinler tarihi ilahiyat lisans 

tamamlama programı, İstanbul Üniversitesi Açık ve Uzaktan Uzaktan Eğitim 

Fakültesi. 

Güngör, H., Adam, B., Yitik, A. İ., Katar, M., Aydın, M., Günay, N. ve Çoban, B. Z., 

(2012). Dinler tarihi. (1. Baskı). Dokuz Eylül Üniversitesi Uzaktan Eğitim 

Yayınları. 

Güre, M. (2015). Dinlerde geçiş dönemleriyle ilgili inan ve uygulamalar [Yüksek 

Lisans Tezi]. Ankara Üniversitesi. 

Gürkan, S. Y. (2015). Yahudilik. (5. Baskı). İslam Yayıncılık. 



165 

 

Gürsoy, H. (2010). Roma İmparatorluğu’nda senkretik inançlar [Yüksek Lisans Tezi]. 

Marmara Üniversitesi.  

Hakbilen Ası, Z. (2019). Urartu siyasi tarihi ve devlet dini [Yüksek Lisans Tezi]. Ahi 

Evran Üniversitesi. 

Halman T. S. (1995). Eski Mısır’dan şiirler: Güneş Tanrı ile Sevgi Otanı. Yapı ve 

Kredi Bankası. 

Harman, Ö. F. ve Çift, P. (2016). Kudüs’ün gizemli tarihi. Destek Yayınları. 

Hooke, S. H. (2015). Ortadoğu mitolojisi Mezopotamya, Mısır, Filistin, Hitit, Musevi, 

Hıristiyan mitosları. A. Şenel (Çev.). İmge Kitap Evi Yayınları. ISBN: 987-

945-533-000-6 

Horunlu, T. (2017). Asur devlet politikalarında din faktörü [Yüksek Lisans Tezi]. 

Nevşehir Hacı Bektaş Veli Üniversitesi. 

Hultkrantz, A. (1987). Nativi religiosn of North Amerika. The power of visions and 

fertility. New York: Harper and Row Publishers.  

Işık, A. G. H. (1997). Dini köken açısından noel ve yılbaşı. Necmettin Erbakan 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 7(7). 

İnan, M. (2019). Hz. Meryem ile ilgili rivayetlerin incelenmesi [Yüksek Lisans Tezi]. 

Dokuz Eylül Üniversitesi. 

Kahya, Ö. (2018). Ölümden sonrası hayat: Sümerce metinlerde öteki dünya. Tarih 

Araştırmaları Dergisi, 37 (63), 49-76. DOI: 10.1501/Tarar_0000000677. 

Karataş, Z. (2015). Sosyal bilimlerde nitel araştırma yöntemleri. Manevi Temelli 

Sosyal Hizmet Araştırmaları Dergisi 1 (1), 62-80. 



166 

 

Kardoğan, M. (2021). İslami dönemde harran ve Harraniler [Yüksek Lisans Tezi]. 

Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi.  

Katar, M. (2000). Hıristiyanlık’ta kilise takviminin (Kilise içerisindeki anma ve 

kutlama devrelerinin) oluşması. Dini 3(8), 23-46. 

Katar, M. (2001). Hıristiyan Bayramları Üzerine Bir Araştırma. Dini 3(9).  

Kaya, F. Ş. (1999). İstanbul Yahudilerinin kimlik tanımları üzerine bir alan 

araştırması [Doktora Tezi]. İstanbul Üniversitesi. 

Kaya, M. A. (2017). Türkiye’nin eskiçağ tarihi-I. (1. Basım) Bilge Kültür Sanat 

Yayınları.  

Kaya, M. A. (2020). Türkiye’nin eski çağ tarihi II demir devri ve Pers hakimiyeti 

dönemi. Bilge Kültür Sanat ISBN: 978-605-9521-95-6. 

Kayıklı, H. (2005). Piskolojik açıdan inanç, iman ve şüphe. Ankara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 46 (1), 133- 155. 

Kekevi, M. (2019). Kuzey Amerika yerlilerin kadim dini inançları [Yüksek Lisans 

Tezi]. Tokat Gaziosmanpaşa Üniversitesi.  

Kılıç, Y. ve Turgut, M. (2016). Eski Anadolu’da Bucrania kültü ve bu kültün günümüz 

Bozkırına yansımaları. Selçuk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü 

Yayınları (9) 773- 790. 

Kınal, F. (1998). Eski Anadolu tarihi. (4. Baskı) Ankara, Türk Tarih Kurumu 

Basımevi. 

Kıyak, A., ve Güven, H. (2021). Hint dinlerinde günah algısı. Erciyes Akademi, 35 

(Özel Sayı), 597-611.https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/1938361  

https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/1938361


167 

 

Konuk, T. (2008). Antik Yunan ve Roma’da din, mitos ve çocuk görünümlü tanrılar 

[Yüksek Lisans Tezi]. Gazi Üniversitesi. 

Köroğlu, K. (2015). Eski Mezopotamya tarihi başlangıcından Perslere kadar. İletişim 

Yayınları ISBN-13: 978-975-05-0390-0 

Kramer, S. (2002). Sümerler. Ö. Buse (Çev.). Kabalcı Yayınevi. 

Kramer, S. N. (1999). Tarih Sümer’de başlar. H. Koyukan (Çev.). Kabalcı Yayınevi 

ISBN: 975-7942-90-1. 

Kramer, S. N. (2001). Sümer mitolojisi. H. Koyukan (Çev.). Kabalcı Yayınevi ISBN 

975-7942-99-3. 

Krickeberg, W. (1998). Eski Amerikan halklarının dinleri Azteklerin ve Mayaların 

dinleri. A. Kırım (Çev.). Okyanus Yayıncılık ve Yapımcılık.  

Kurt, A. O. (2007). Erken dönem Yahudi tarihi (Yahudiliğin mimarı Ezra). İstanbul: 

IQ Kültür Sanat Yayıncılık. 

Küçük, A. M. (2013). Din- turizm ilişkisi çerçevesinde Yahudilikte, Hıristiyanlıkta ve 

İslamiyette hac uygulamasına genel bakış. Dini Araştırmalar 16(42), 101-128 

Küçük, A., Küçük, M. A., ve Tümer, G. (2017). Dinler tarihi. (9. Baskı). Berikan 

Yayınları.  

Kürkçü, E. E. (2020). Pagan inanışında ana tanrıça Antik Ege’de kutsal alanlar 

[Yüksek Lisans Tezi]. Trakya Üniversitesi. 

Mandacı, E. (2020). Asurlular’da cenaze ritüelleri ve ölü gömme gelenekleri. 

Süleyman Demirel Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Sosyal Dergisi, (49), 

65-80. 



168 

 

Memedoğlu, A. U. (2010). Din psikolojisi, Anadolu Üniversitesi İlahiyat Önlisans 

Üniversitesi ISBN: 978-975-06-0734-9. 

Memiş, E. (2005). Dinlerin buluştuğu nokta: Anadolu. Afyon Kocatepe Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, VII (2), 59-68. 

Memiş, E. (2015). Eskiçağda Mezopotamya en eskiçağlardan Asur imparatorluğunun 

yıkılışına kadar. Ekin Yayınevi. ISBN: 978-605-327-095-9. 

Mohapatra, A. R. (2003). Budizm. H. Işık (Çev.). Selçuk İlahiyat Fakültesi Dergisi 16, 

167-179. 

Nana, M. (2014). Yahudi tarihi. (2. Baskı). A. Batur (Çev.). Selenge Yayınlar. 

Necatigil, B. (2006). Mitologya sözlüğü. Sel Yayınları. 

Olgun, H. (2016). İbadet, ritüel ve kurban. Milel ve Nihal Dergisi 13(2). 86-90. 

Öğüt, S. P. (2006). Prıncıpatus dönemi küçük Asya’sında gösterileri [Doktora Tezi]. 

Ankara Üniversitesi. 

Örs, H. (2000). Musa ve Yahudilik. Remzi Kitapevi. 

Özbaşaran, M., Alparslan, M., Doğan Alparslan, M., Köroğlu, K. ve Sivas Tüfekçi, T. 

(2011). Eski Anadolu tarihi. (1. Basım). Anadolu Üniversitesi Yayımı. 

Özbey, A. U. (2017). Pavlus Hristanlığında protestan evanjelizmine misyonerlik 

süreci. Yönetim Ekonomi Edebiyat İslami ve Politik Dergisi. 2,(2).145-161. e-

ISSN: 2547-9512. 

Özçelik, N. (2004). İlk Çağ tarihi ve uygarlığı. Nobel Yayın Dağılım. 

Özdemir, H. (2020). Hitit kültür ve dininin günümüz Anadolu kültürü ile benzer 

yanları [Yüksek Lisans Tezi]. Necmettin Erbakan Üniversitesi. 



169 

 

Özden, H. Ö. (2006). Türk ramazan kültürü. Atatürk Üniversitesi Türkiyat 

Araştırmaları Enstitüsü Dergisi 12 (30), 83-109. 

Özeser, T. (2018). Hitit toplumunda büyü: çeşitleri, uygulama alanları, yöntemleri. 

Kocaeli Üniversitesi Sosyal Bilimler Araştırma Dergisi, 8, 1-21. 

Paksoy, K. (2012). Rivayetler ışığında Kadir Gecesi. Harran Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 27 (27), 15-35. 

Patel, M. (1959). Gautama Budddha Aydınlanmış Dünya-Öğretmeni. Felsefe Arkivi. 

İ. Kuçuradi (Çev.). 4(2). 69-97. 

Peker, H. (2000). Din psikolojisi. Aksiseda Matbaası. 

Pekşen, O. (2017). Eski Mezopotamya’da din- siyaset ilişkisi (Sümer- Akad- Babil) 

[Doktora Tezi]. Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi. 

Reyhan, E. ve Cengiz, T. B. (2015). Eski Çağ tarihi ve uygarlığı el kitabı. (1. Basım) 

,Grafiker Yayınları. 

Robinowıcz, H. (2007). Death. Encyclopedia Judaica. Macmillan Reference. 

Robinson, G. (2000). Essential Judaism- a complete guide to belief. Customs and 

Rituals. 

Rosenberg, D. (2003). Dünya mitolojisi büyük destan ve söylenceler antolojisi. K. 

Akten, E. Cengiz, A. U. Cüce, K. Emiroğlu, T. Kenanoğlu, T. Kocayiğit, E. 

Kuzhan, B. Odabaşı (Çev.). İmge Kitapevi. 

Sarıkçıoğlu, E. (2002). Başlangıçtan günümüze dinler tarihi. Fakülte Yayınevi. 

Schilling, R. (2000). Mitolojiler sözlüğü. Dost Kitapevi Yayınları.  

Schimmel, A. (1999). Dinler tarihine giriş. Kırkambar Yayınları. 



170 

 

Schmökel, H. (1953). Sümer dini. M. Turhan Özdemir (Çev.). Ankara Üniversitesi Dil 

ve Tarih- Coğrafya Fakültesi Dergisi. 

https://dspace.ankara.edu.tr/xmlui/bitstream/handle/20.500.12575/49660/957

6.pdf?sequence=1&isAllowed=y  

Schwars, F. (2012). Mısır simge bilimi maneviyata doğum. L. Mizrahi (Çev.). Yeni 

Yüksektepe Kültür Dergisi. 

Semiz, T. (2019). Hıristiyanlıkta haftalık dini günler üzerine bir araştırma [Yüksek 

Lisans Tezi]. Uludağ Üniversitesi. 

Sevgi, P. (2006). Augustus Dönemi din ve din propagandası [Yüksek Lisans Tezi]. 

Ankara Üniversitesi. 

Sevin, V. (2007). Anadolu’nun tarihi coğrafyası-1. (2. Basım) T.T.K. Yayınları. 

Sevinç, F. (2007 Eylül). Hitit Krallarının/Kraliçelerinin Cenaze Törenleri ve Eski 

Yakın Doğu’da Kremasyon (Ölüyü Yakarak Defetme) Geleneği, 38. ICANAS 

Uluslararası Asya ve Kuzey Afrika Çalışmaları Kongresi, Cilt: VI. 10-15 Eylül, 

Ankara, ISBN: 978-975-16-24-98-7. https://www.ayk.gov.tr/wp-

content/uploads/2015/01/SEV%C4%B0N%C3%87-Fatma-

H%C4%B0T%C4%B0T-KRALLARININ-

KRAL%C4%B0%C3%87ELER%C4%B0N%C4%B0N-CENAZE-

T%C3%96RENLER%C4%B0-VE-ESK%C4%B0-

YAKINDO%C4%9EU%E2%80%99DA-KREMASYON-

%C3%96L%C3%9CY%C3%9C-YAKARAK-DEFNETME-

GELENE%C4%9E%C4%B0.pdf 

Sivrioğlu, T. (2012). Bizans Devlet’inde kilise-devlet çatışmasının Toplumsal 

Nedenleri ve Tarafları. Yönetim ve Ekonomi Araştırmaları Dergisi, 10(18), 64-

75. 

Sönmez, D. (2008). Antik Dönemde Anadolu’da müzik ve müzik aletleri [Yüksek 

Lisans Tezi]. Selçuk Üniversitesi. 

https://dspace.ankara.edu.tr/xmlui/bitstream/handle/20.500.12575/49660/9576.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://dspace.ankara.edu.tr/xmlui/bitstream/handle/20.500.12575/49660/9576.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://www.ayk.gov.tr/wp-content/uploads/2015/01/SEV%C4%B0N%C3%87-Fatma-H%C4%B0T%C4%B0T-KRALLARININ-KRAL%C4%B0%C3%87ELER%C4%B0N%C4%B0N-CENAZE-T%C3%96RENLER%C4%B0-VE-ESK%C4%B0-YAKINDO%C4%9EU%E2%80%99DA-KREMASYON-%C3%96L%C3%9CY%C3%9C-YAKARAK-DEFNETME-GELENE%C4%9E%C4%B0.pdf
https://www.ayk.gov.tr/wp-content/uploads/2015/01/SEV%C4%B0N%C3%87-Fatma-H%C4%B0T%C4%B0T-KRALLARININ-KRAL%C4%B0%C3%87ELER%C4%B0N%C4%B0N-CENAZE-T%C3%96RENLER%C4%B0-VE-ESK%C4%B0-YAKINDO%C4%9EU%E2%80%99DA-KREMASYON-%C3%96L%C3%9CY%C3%9C-YAKARAK-DEFNETME-GELENE%C4%9E%C4%B0.pdf
https://www.ayk.gov.tr/wp-content/uploads/2015/01/SEV%C4%B0N%C3%87-Fatma-H%C4%B0T%C4%B0T-KRALLARININ-KRAL%C4%B0%C3%87ELER%C4%B0N%C4%B0N-CENAZE-T%C3%96RENLER%C4%B0-VE-ESK%C4%B0-YAKINDO%C4%9EU%E2%80%99DA-KREMASYON-%C3%96L%C3%9CY%C3%9C-YAKARAK-DEFNETME-GELENE%C4%9E%C4%B0.pdf
https://www.ayk.gov.tr/wp-content/uploads/2015/01/SEV%C4%B0N%C3%87-Fatma-H%C4%B0T%C4%B0T-KRALLARININ-KRAL%C4%B0%C3%87ELER%C4%B0N%C4%B0N-CENAZE-T%C3%96RENLER%C4%B0-VE-ESK%C4%B0-YAKINDO%C4%9EU%E2%80%99DA-KREMASYON-%C3%96L%C3%9CY%C3%9C-YAKARAK-DEFNETME-GELENE%C4%9E%C4%B0.pdf
https://www.ayk.gov.tr/wp-content/uploads/2015/01/SEV%C4%B0N%C3%87-Fatma-H%C4%B0T%C4%B0T-KRALLARININ-KRAL%C4%B0%C3%87ELER%C4%B0N%C4%B0N-CENAZE-T%C3%96RENLER%C4%B0-VE-ESK%C4%B0-YAKINDO%C4%9EU%E2%80%99DA-KREMASYON-%C3%96L%C3%9CY%C3%9C-YAKARAK-DEFNETME-GELENE%C4%9E%C4%B0.pdf
https://www.ayk.gov.tr/wp-content/uploads/2015/01/SEV%C4%B0N%C3%87-Fatma-H%C4%B0T%C4%B0T-KRALLARININ-KRAL%C4%B0%C3%87ELER%C4%B0N%C4%B0N-CENAZE-T%C3%96RENLER%C4%B0-VE-ESK%C4%B0-YAKINDO%C4%9EU%E2%80%99DA-KREMASYON-%C3%96L%C3%9CY%C3%9C-YAKARAK-DEFNETME-GELENE%C4%9E%C4%B0.pdf
https://www.ayk.gov.tr/wp-content/uploads/2015/01/SEV%C4%B0N%C3%87-Fatma-H%C4%B0T%C4%B0T-KRALLARININ-KRAL%C4%B0%C3%87ELER%C4%B0N%C4%B0N-CENAZE-T%C3%96RENLER%C4%B0-VE-ESK%C4%B0-YAKINDO%C4%9EU%E2%80%99DA-KREMASYON-%C3%96L%C3%9CY%C3%9C-YAKARAK-DEFNETME-GELENE%C4%9E%C4%B0.pdf
https://www.ayk.gov.tr/wp-content/uploads/2015/01/SEV%C4%B0N%C3%87-Fatma-H%C4%B0T%C4%B0T-KRALLARININ-KRAL%C4%B0%C3%87ELER%C4%B0N%C4%B0N-CENAZE-T%C3%96RENLER%C4%B0-VE-ESK%C4%B0-YAKINDO%C4%9EU%E2%80%99DA-KREMASYON-%C3%96L%C3%9CY%C3%9C-YAKARAK-DEFNETME-GELENE%C4%9E%C4%B0.pdf


171 

 

Strauss, A., ve Corbin, J. (1990). Basics of qualitative reserch. Sage publications. 

Şarafullina, A. (2013). Budizm’de ve Tibet Budizm’inde inanç esasları [Yüksek Lisans 

Tezi]. Uludağ Üniversitesi.  

Şener, D. N. (2010). Kurtuluş Ayinos Dimitrios Kilisesi’ndeki Paskalya ayinlerinin 

incelenmesi [Yüksek Lisans Tezi]. İstanbul Teknik Üniversitesi. 

Şeşen, R. (1993). Harran tarihi. Türkiye Diyanet Vakfı. 

Takımcı, M. Ç. (2016). Antik Çağ’da bayramlar ve festivaller (Yunan-Roma). [Yüksek 

Lisans Tezi]. Selçuk Üniversitesi. 

Taşkesenligil, M. (2016). Kültürel bağlamda Rus ve Türk kültüründe dini bayramlar. 

Karadeniz Ulusalararası Bilimsel Dirgi, 30(30), 115-125.  

Taşpınar, İ. (2016). Doğu dinlerinde hac ibadetleri Hinduizm ve Budizm. (2. Baskı). 

M. Ü. İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları.  

Taube, K. (2012). Aztek ve Maya Mitleri. İ. Yılmaz (Çev.). Phonix Yayınevi.  

Teeter, E. (2011). Religion and ritual in ancient egypt. Combridge University Press. 

Tekin, O. (2019). Eski Yunan ve Roma tarihine giriş. (13. Baskı). İletişim Yayınları 

ISBN- 13: 978-975-05-0592-8 

Termen, B. (2017). Din antropolojisi açısından inanç ve din olgusuna ilişkin bir 

değerlendirme. Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih- Coğrafya Fakültesi Dergisi, 

38 (1-2). 

Tikpaş  Apak, F. (2022). Covıd- 19 salgını ve ramazan gelenekleri. Korkut Ata 

Türkiyat Araştırmaları Dergisi, (8), 839-855. 



172 

 

Türkel, K. (2019). Tarihi boyunca inanç kavramının, tapınımların ve inanç turizminin 

gelişimi: kalitatif bir araştırma [Yüksek Lisans Tezi]. Dokuz Eylül 

Üniversitesi. 

Türnüklü, A. (2000). “Eğitimbilim araştırmalarında etkin olarak kullanılabilecek nitel 

bir araştırma tekniği: görüşme.” Kurum ve Uygulamada Eğitim Yönetimi 

24(24), 543-559. 

Urton, G. (2009). İnka mitleri. İ. Yılmaz (Çev.).  Phoenix Yayınevi.  

Ünal, Ahmet (2016). Hititlerde ve Eski Anadolu toplumlarında din, devlet, halk ve 

eğlence. Ankara: Bilgin Kültür Sanat Yayınları. 

Veenhof, K. R. (2017). Kültepe tabletleri VIII. Türk Tarih Kurumu. 

Waldman, C. (2006). Encyclopedia of native America Tribes. Checkmark Books. 

Wesson, C. B. (2005). Historical dictionary of Early North America. Scarecrow Press. 

Wilkinson, T. (2016). Eski Mısır M.Ö. 3000’den Kleopatra’ya bir uygarlığın tarihi. 

Ü. H. Yolsal (Çev.). San Yayınları. 

Yaşkan, S. (2020). Şintoizmde ibadet [Yüksek Lisans Tezi]. Ankara Üniversitesi. 

Yavaş, H. (2018). Ortaçağ Avrupa’sında dini, kültürel ve sosyo-ekonomik yönleriyle 

Vikingler [Doktora Tezi]. Tokat Gazi Osmanpaşa Üniversitesi. 

Yıldıran, H. (2020). Yunan toplumunun inanç bağlamındaki arınma ritüelleri. Sosyal 

Bilimler Araştırma Dergisi (KOUSBAD, 11. 53- 72.  

Yıldırım, A. ve Şimşek, H. (2018). Sosyal bilimlerde nitel araştırma yöntemleri. 

Seçkin Akademi ve Mesleki Yayınlar. ISBN: 978-975-02-3999-1 

Yiğitpaşa, D. (2010). Urartu ölü gömme gelenekleri ve ölümle ilgili ritüeller. Güzel 

Sanatlar Enstitüsü Dergisi (25). 177- 202. 



173 

 

Yitik, A. İ. (2007). ‘‘Budizm’’. Yaşayan Dünya Dinleri. Editör: Şinasi Gündüz. 

Diyanet İşleri Bakanlığı. 1. Basım. 

Yitik, A. İ. (2007). ‘‘Caynizm’’. Gündüz (Ed.), Yaşayan dünya dinleri.  Diyanet İşleri 

Bakanlığı. 

Yücel, Ç. (2020). Marduk (Akitu) Bayramı ve şenlikleri. Sosyal ve İnsanı Bilimler, 

ISBN: 978-9940-46-044-0 

Zeren, Z. (2010). Hint kökenli dinlerde tanrı tasavvufu [Yüksek Lisans Tezi]. Ankara 

Üniversitesi. 

İnternet Kaynakları 

URL 1: 2021 https://sozluk.gov.tr/ Erişim tarihi: 11.04.2021 

URL 2: 2021 file:///C:/Users/admin/Downloads/Din.pdf Erişim tarihi: 26.05.2021 

URL 3: 2021 https://www.youtube.com/watch?v=ZdSDDt3gyHk Erişim tarihi: 

29.05.2021      

URL 4: 2021 http://turkoloji.cu.edu.tr/GENEL/12.php Erişim Tarihi: 26.10.2021       

URL 5: 2022 http://auzefkitap.istanbul.edu.tr/kitap/tarih_ao/emisirtarihi.pdf Erişim 

Tarihi: 05.01.2022                                                         

URL 6: 2022 

file:///C:/Users/admin/Downloads/Hititlerin_Bin_Tanrili_Yolculugu_Hac.pdf Erişim 

Tarihi: 11.01.2022  

URL 7: 2022 http://auzefkitap.istanbul.edu.tr/kitap/tarih_ao/aystarihi.pdf Erişim 

Tarihi: 30.01.2022 

URL 8: 2022 http://auzefkitap.istanbul.edu.tr/kitap/tarih_ao/aystarihi.pdf Erişim 

Tarihi: 30.01.2022  

https://sozluk.gov.tr/
https://www.youtube.com/watch?v=ZdSDDt3gyHk
http://turkoloji.cu.edu.tr/GENEL/12.php
http://auzefkitap.istanbul.edu.tr/kitap/tarih_ao/emisirtarihi.pdf
http://auzefkitap.istanbul.edu.tr/kitap/tarih_ao/aystarihi.pdf
http://auzefkitap.istanbul.edu.tr/kitap/tarih_ao/aystarihi.pdf


174 

 

URL 9: 2022 http://auzefkitap.istanbul.edu.tr/kitap/tarih_ao/romatarihi.pdf Erişim 

Tarihi: 23.02.2022 

URL 10: 2022 https://islamansiklopedisi.org.tr/israil-beni-israil Erişim Tarihi: 

15.03.2022 

URL 11: 2022 

file:///C:/Users/admin/Downloads/H%C4%B1ristiyanl%C4%B1k%C4%B0badet)%2

0(1).pdf Erişim Tarihi: 22.03.2022 

URL 12: https://onedio.com/haber/inanclarin-en-kutsal-gunleri-dunya-dinlerinin-

ozel-gun-ve-bayramlari-911591 Erişim Tarihi 23.03.2022 

URL 13: https://islamansiklopedisi.org.tr/hac--salib Erişim Tarihi: 23.03.2022. 

URL 14: http://auzefkitap.istanbul.edu.tr/kitap/tarih_ao/islamtarihi.pdf  Erişim Tarihi: 

23.03.2022  

URL 15: https://islamansiklopedisi.org.tr/uc-aylar Erişim Tarihi: 25.03.2022  

URL 16: https://islamansiklopedisi.org.tr/zilhicce Erişim Tarihi: 25.03.2022 

URL 17: https://www.diyanet.be/Hac-ve-Umre/Hacc%C4%B1n-

Yap%C4%B1l%C4%B1%C5%9F%C4%B1 Erişim Tarihi: 25.03.2022 

URL 18: file:///C:/Users/admin/Downloads/HiNDUIZM%20(1).pdf Erişim Tarihi: 

26.03.2022 

URL 19: https://www.festtravel.com/dunyanin-en-buyuk-festivali-kumbh-mela 

Erişim Tarihi: 27.03.2022 

URL 20: https://tr.sacredsites.com/Asya/Hindistan/%C5%9Eravanabelagola.html 

Erişim Tarihi: 30.03.2022 

http://auzefkitap.istanbul.edu.tr/kitap/tarih_ao/romatarihi.pdf
https://islamansiklopedisi.org.tr/israil-beni-israil
https://onedio.com/haber/inanclarin-en-kutsal-gunleri-dunya-dinlerinin-ozel-gun-ve-bayramlari-911591%20Erişim%20Tarihi%2023.03.2022
https://onedio.com/haber/inanclarin-en-kutsal-gunleri-dunya-dinlerinin-ozel-gun-ve-bayramlari-911591%20Erişim%20Tarihi%2023.03.2022
https://islamansiklopedisi.org.tr/hac--salib
http://auzefkitap.istanbul.edu.tr/kitap/tarih_ao/islamtarihi.pdf
https://islamansiklopedisi.org.tr/uc-aylar
https://islamansiklopedisi.org.tr/zilhicce
https://www.diyanet.be/Hac-ve-Umre/Hacc%C4%B1n-Yap%C4%B1l%C4%B1%C5%9F%C4%B1
https://www.diyanet.be/Hac-ve-Umre/Hacc%C4%B1n-Yap%C4%B1l%C4%B1%C5%9F%C4%B1
https://www.festtravel.com/dunyanin-en-buyuk-festivali-kumbh-mela
https://tr.sacredsites.com/Asya/Hindistan/%C5%9Eravanabelagola.html


175 

 

URL 21: file:///C:/Users/admin/Downloads/08_Caynizm%20-.pdf Erişim Tarihi: 

30.03.2022 

URL 22: http://auzefkitap.istanbul.edu.tr/kitap/ilahiyat_ue/dinlertarihi.pdf Erişim 

Tarihi: 2.04.2022 

URL 23 https://islamansiklopedisi.org.tr/sintoizm Erişim Tarihi: 2.04.2022 

URL 24: 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Mumya#/media/Dosya:Mummy_at_British_Museum.jp

g Erişim Tarihi: 21.04.2022 

URL 25: http://www.touregypt.net/featurestories/opetfestival1.htm Erişim Tarihi: 

21.04.2022  

URL 26: https://ancienteyptians.weebly.com/festivials.html Erişim Tarihi: 22.04.2022 

URL 27: https://aktuelarkeoloji.com.tr/kategori/arkeoloji/hititlerin-bin-tanrili-

yolculugu Erişim Tarihi: 22.04.2022 

URL 28: https://www.hitit.edu.tr/corum-hakkinda Erişim Tarihi 22.04.2022 

URL 29: https://www.tarihinicinden.com/2018/06/anadolu-uygarliklari-2-frigler.html 

Erişim Tarihi 22.04.2022 

URL 30: https://tr.wikipedia.org/wiki/Osiris Erişim Tarihi: 26.04.2022 

URL 31: http://auzefkitap.istanbul.edu.tr/kitap/tarih_ao/emisirtarihi.pdf Erişim Tarihi: 

26.04.2022 

URL 32: https://islamansiklopedisi.org.tr/hac Erişim Tarihi: 26.04.2022 

URL 33: 

file:///C:/Users/admin/Downloads/Hititlerin_Bin_Tanrili_Yolculugu_Hac.pdf Erişim 

Tarihi: 26.04.2022 

http://auzefkitap.istanbul.edu.tr/kitap/ilahiyat_ue/dinlertarihi.pdf
https://islamansiklopedisi.org.tr/sintoizm
https://tr.wikipedia.org/wiki/Mumya#/media/Dosya:Mummy_at_British_Museum.jpg
https://tr.wikipedia.org/wiki/Mumya#/media/Dosya:Mummy_at_British_Museum.jpg
http://www.touregypt.net/featurestories/opetfestival1.htm
https://ancienteyptians.weebly.com/festivials.html
https://aktuelarkeoloji.com.tr/kategori/arkeoloji/hititlerin-bin-tanrili-yolculugu
https://aktuelarkeoloji.com.tr/kategori/arkeoloji/hititlerin-bin-tanrili-yolculugu
https://www.hitit.edu.tr/corum-hakkinda%20Erişim%20Tarihi%2022.04.2022
https://www.tarihinicinden.com/2018/06/anadolu-uygarliklari-2-frigler.html%20Erişim%20Tarihi%2022.04.2022
https://www.tarihinicinden.com/2018/06/anadolu-uygarliklari-2-frigler.html%20Erişim%20Tarihi%2022.04.2022
https://tr.wikipedia.org/wiki/Osiris
http://auzefkitap.istanbul.edu.tr/kitap/tarih_ao/emisirtarihi.pdf
https://islamansiklopedisi.org.tr/hac


176 

 

URL 34: https://tr.wikipedia.org/wiki/Antik_Roma Erişim Tarihi: 26.04.2022 

URL 35: https://www.history.com/news/aztec-human-sacrifice-religion Erişim Tarihi: 

28.05.2022 

URL 36: https://tr.wikipedia.org/wiki/%C5%9Ealo%C5%9F_Regalim Erişim Tarihi: 

01.05.2022 

URL 37: https://tr.wikipedia.org/wiki/Hamursuz_Bayram%C4%B1 Erişim Tarihi: 

01.05.2022 

URL 38: 

https://tr.wikipedia.org/wiki/S%C3%BCleyman_Mabedi#/media/Dosya:Jerusalem_

Ugglan_1.jpg Erişim Tarihi: 01.05.2022 

URL 39: https://islamansiklopedisi.org.tr/kabe Erişim Tarihi: 01.05.2022 

URL 40: https://www.bbc.com/turkce/haberler-dunya-39342778 Erişim Tarihi: 

08.05.2022 

URL 41: 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Ganj_Nehri#/media/Dosya:Kumbh_Mela2001.JPG  

Erişim Tarihi: 08.05.2022 

URL 42: https://tr.wikipedia.org/wiki/Buda Erişim Tarihi: 08.05.2022 

URL 43: https://www.dunyadinleri.com/dunya-dinleri/jainizm-cayna-

tarihi/oku_caynizm-in-dogusu-ve-tarihsel-gelisimi Erişim Tarihi: 19.08.2022 

URL 44: https://islamansiklopedisi.org.tr/budizm Erişim Tarihi: 08.05.2022 

URL 45: 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Zerd%C3%BC%C5%9Ft%C3%A7%C3%BCl%C3%B

Ck Erişim Tarihi: 08.05.2022 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Antik_Roma
https://www.history.com/news/aztec-human-sacrifice-religion
https://tr.wikipedia.org/wiki/%C5%9Ealo%C5%9F_Regalim
https://tr.wikipedia.org/wiki/Hamursuz_Bayram%C4%B1
https://tr.wikipedia.org/wiki/S%C3%BCleyman_Mabedi#/media/Dosya:Jerusalem_Ugglan_1.jpg
https://tr.wikipedia.org/wiki/S%C3%BCleyman_Mabedi#/media/Dosya:Jerusalem_Ugglan_1.jpg
https://islamansiklopedisi.org.tr/kabe
https://www.bbc.com/turkce/haberler-dunya-39342778
https://tr.wikipedia.org/wiki/Ganj_Nehri#/media/Dosya:Kumbh_Mela2001.JPG
https://tr.wikipedia.org/wiki/Buda
https://www.dunyadinleri.com/dunya-dinleri/jainizm-cayna-tarihi/oku_caynizm-in-dogusu-ve-tarihsel-gelisimi
https://www.dunyadinleri.com/dunya-dinleri/jainizm-cayna-tarihi/oku_caynizm-in-dogusu-ve-tarihsel-gelisimi
https://islamansiklopedisi.org.tr/budizm
https://tr.wikipedia.org/wiki/Zerd%C3%BC%C5%9Ft%C3%A7%C3%BCl%C3%BCk
https://tr.wikipedia.org/wiki/Zerd%C3%BC%C5%9Ft%C3%A7%C3%BCl%C3%BCk


177 

 

URL 46: https://tr.wikipedia.org/wiki/S%C3%A2bi%C3%AEler Erişim Tarihi: 

08.05.2022 

URL 47: https://arkeopolis.com/en-sik-kullanilan-15-yunan-ve-roma-kap-formu/ 

Erişim Tarihi: 05.06.2022  

URL 48: https://commons.wikimedia.org/wiki/File:George_Catlin_-_Self-

torture_in_a_Sioux_Religious_Ceremony_-_1985.66.460_-

_Smithsonian_American_Art_Museum.jpg Erişim Tarihi: 05.06.2022  

URL 49: 

file:///C:/Users/admin/Downloads/Hititlerin_Bin_Tanrili_Yolculugu_Hac.pdf Erişim 

Tarihi: 05.08.2022 

URL 51: https://stringfixer.com/tr/Christian_headcovering Erişim Tarihi: 08.08.2022 

URL 52: https://islamansiklopedisi.org.tr/sih-dini Erişim tarihi: 17.08.2022 

URL 53: https://islamansiklopedisi.org.tr/sih-dini Erişim Tarihi: 17.08.2022 

URL 54: https://uskudar.aktiffelsefe.org/portfolio-items/konfucyus/ Erişim Tarihi: 

17.08.2022 

URL 55: https://tr.wikipedia.org/wiki/Muallak_Ta%C5%9F%C4%B1 Erişim Tarihi: 

31.08.2022 

URL 56: https://tr.wikipedia.org/wiki/Muallak_Ta%C5%9F%C4%B1 Erişim Tarihi: 

31.08.2022 

URL 57: https://islamansiklopedisi.org.tr/beytulahm Erişim Tarihi: 31.08.2022 

URL 58: https://islamansiklopedisi.org.tr/beytulahm Erişim Tarihi: 31.08.2022 

URL 59: https://www.selam.org/book/Kuran.Turkce.pdf Erişim Tarihi: 24.09.2022 

https://tr.wikipedia.org/wiki/S%C3%A2bi%C3%AEler
https://arkeopolis.com/en-sik-kullanilan-15-yunan-ve-roma-kap-formu/
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:George_Catlin_-_Self-torture_in_a_Sioux_Religious_Ceremony_-_1985.66.460_-_Smithsonian_American_Art_Museum.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:George_Catlin_-_Self-torture_in_a_Sioux_Religious_Ceremony_-_1985.66.460_-_Smithsonian_American_Art_Museum.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:George_Catlin_-_Self-torture_in_a_Sioux_Religious_Ceremony_-_1985.66.460_-_Smithsonian_American_Art_Museum.jpg
https://stringfixer.com/tr/Christian_headcovering
https://islamansiklopedisi.org.tr/sih-dini
https://islamansiklopedisi.org.tr/sih-dini
https://uskudar.aktiffelsefe.org/portfolio-items/konfucyus/
https://tr.wikipedia.org/wiki/Muallak_Ta%C5%9F%C4%B1
https://tr.wikipedia.org/wiki/Muallak_Ta%C5%9F%C4%B1
https://islamansiklopedisi.org.tr/beytulahm
https://islamansiklopedisi.org.tr/beytulahm
https://www.selam.org/book/Kuran.Turkce.pdf


178 

 

URL 60: https://www.selam.org/book/Kuran.Turkce.pdf Erişim Tarihi: 24.09.2022  

URL 61: https://islamansiklopedisi.org.tr/ramazan Erişim Tarihi: 24.09.2022 

URL 62: https://islamansiklopedisi.org.tr/ramazan#2-kultur-ve-edebiyat Erişim 

Tarihi: 24.09.2022 

URL 63: https://islamansiklopedisi.org.tr/mirac Erişim Tarihi: 26.09.2022 

 

 

https://www.selam.org/book/Kuran.Turkce.pdf
https://islamansiklopedisi.org.tr/ramazan
https://islamansiklopedisi.org.tr/ramazan#2-kultur-ve-edebiyat
https://islamansiklopedisi.org.tr/mirac


179 

 

 

 

 

 

 

 

EKLER 
 

 

 

 

 

 



180 

 

EK.1 

 

No 

 

Yıl 

 

Araştırmanın 

Yazarı 

 

Araştırmanın 

Başlığı ve Türü 

 

Araştırmanın Konusu ve 

Bulguları 

1. 1993 

 

 

Baki Adam Dinlerde Hac 

İbadeti 

 

(Dergi) 

Bu araştırmada Yahudilik, 

Hıristiyanlık ve Müslümanlık 

dinlerindeki hac ibadeti 

anlatılmıştır. Tanrı ve insan 

arasındaki iletişimi sağlayan hac 

neredeyse bütün dinlerde var 

olduğuna değinilmiştir. Yalnız 

uygulama yönünden farklılık 

göstermektedir. Kutsal kitaplar 

olan Tevrat ve İncil’de hac ile ilgili 

bir bilgi bulunmamaktadır. Fakat 

hem Yahudiler hem de 

Hıristiyanlar için dini misyona 

sahip olan şahsiyetlerin yaşamış 

olduğu yerleri ziyaret etme âdeti 

hac ibadetiyle benzerlik gösterdiği 

sonucuna ulaşılmıştır. Bu 

araştırmanın sonucunda hac ibadeti 

geleneği sadece Kuran-ı Kerimde 

vahi yoluyla anlatıldığına ve belli 

bir disiplini olan, yerine getirilmesi 

şart bir ibadet olarak görüldüğüne 

ulaşılmıştır. 

 

 



181 

 

2. 2002 Ali Erbaş İslam Dışı 

Dinlerde Hac 

 

(Makale) 

Bu araştırmada İslam dininde genel 

olarak hac ibadeti bilindiğinden 

dolayı, İslam inancı dışındaki 

dinlerde ve daha çok Hristiyanlıkta 

hac kavramının tanıtımı 

yapılmıştır. Kutsal mekâna seyahat 

tüm dinlerde ortak noktadır. Ancak 

İslamiyet’teki gibi zaman ve 

mekânı vahiyle belirtilmemiş, 

yapılması farz görülmediği 

sonucuna varılmıştır. 

3. 2003 Zafer Civil Din Sosyolojisi 

Açısından Hac 

 

(Yüksek Lisans 

Tezi) 

Bu araştırmanın konusu hac 

ibadetinin paralel yapısından yola 

çıkarak birey ve toplum yapısında 

ortaya koyduğu etkiyi açığa 

çıkarmaktır. Araştırmanın 

sonucunda hac öncesi esnası ve 

sonrasında toplumsal tezahürler 

ortaya çıkmaktadır. Ayrıca hac, 

bireye olduğu kadar sosyal yaşama 

ve diğer canlılara olumlu 

davranışsal etkileri kazandırdığı 

sonucuna ulaşılmıştır. 

4. 2004 Hüseyin Derin İlahi Dinlerde 

İbadet (İslam’da 

Hac Örneği ve 

Diğer Dinlerde 

Mukayesesi) 

 

(Yüksek Lisans 

Tezi) 

 

 

Bu araştırmada ilahi dinlerde 

ibadet, dua ve hac konusu ele 

alınmıştır. Hac konusunun kelime 

yapısı, tarihi, dinlerdeki yeri, 

konumu ele alınmıştır. Konunun 

geçmiş ve bugünü araştırılmış ve 

dinlerin benzerlikleri ve 

farklılıkları ile birbirlerinden 

etkileşimlerine yer verilmiştir. 

İbadet şekillerinde önceki dinlerle 

içerik ve yapı olarak benzerlikler 

bulunmakta ve günümüzde de bu 

benzerlikler devam etmekte olduğu 

sonucuna ulaşılmıştır. 

5. 2006 Hacer Şahin  Toplumsal İlişkiler 

Açısından Hac 

İbadetinin Analizi 

Diğer ibadetlerden hem mali hem 

de bedeni olarak ayrılan hac, 

toplumsal yönüyle de farklıdır. 



182 

 

 

(Yüksek Lisans 

Tezi) 

Bunun yanında hac, din sosyolojisi 

tarafından yeterince 

araştırılmamasından kaynaklı 

olarak bu araştırmada hac 

ibadetinin toplumsal ilişkiler 

açısından analizi yapılmaktadır. 

Çankırı ilinde yaşayan hacılara 

anket, alan araştırması 

uygulanmıştır. Araştırmada 

Müslümanlığın yanında Yahudilik 

ve Hıristiyanlık dinlerindeki hac 

kavramı incelenmiştir. Haccın 

sosyal ve kültürel öneminden söz 

edilmiştir. Araştırmanın 

sonucunda, bireylerin kendilerini 

yeniden keşfetmesi, haccın insan 

davranışı üzerinde önemli etkiler 

bıraktığı ve din, ırk, renk ve kültür 

farklılığını ortadan kaldırmasının 

yanında Müslümanları 

bütünleştirici etkisi olduğu ve ruhi 

bir unsur olduğu sonucuna 

ulaşılmıştır. 

6. 2007 Bünyamin Erul Hac: Evrensel 

Buluşma ve Kutsal 

Yolculuk 

 

(Kitap) 

Bu araştırmada, hac ritüelinin 

tarihteki yeri, İslam’daki fıkhi 

boyutu ve sembolik boyutu konu 

edinmiştir. Daha çok 

Müslümanlıktaki hac ibadeti 

açıklanmıştır. Kutsal mekân sayılan 

yerler tarih boyunca bütün inanç 

sistemlerinde var olmuştur. Bu 

mekânların ziyareti sonucunda 

insanlar maddi ve manevi faydalar 

elde etmişlerdir. İlkel toplumlar 

günümüzdeki toplumlar gibi haça 

benzer yolculuklarda 

bulunmuşlardır. Yahudilik ve 

Hıristiyanlıkta kutsal görülen 

mekânlar her yıl ziyaret edilmekte 

olduğuna değinilmişitir. Fakat 

Müslümanlıktaki gibi zamanı ve 



183 

 

mekânı kesin belli ve şartları belli 

değildir. Araştırmanın sonucunda 

hac, inanç esaslarını pekiştirmek 

gibi etkide bulunduğuna 

ulaşılmasının yanı sıra ayrıca 

haccın sevgi, saygı, sabır ve 

yardımlaşma gibi kazanımlarından 

dolayı eğitim merkezli olduğu 

sonucuna varılmıştır. 

7. 2008 İ. Hakkı Kaynak 

 

Mete Sezgin 

İnanç Turizmi 

Kapsamında 

Dinlerde Seyahat 

 

(Makale) 

Bu çalışmada, inanç turizmi 

kapsamında, Yahudilikte, 

Hristiyanlıkta ve İslamiyette kutsal 

yerlere yapılan seyahatler 

araştırılmıştır. İnanç esaslı yapılan 

turistik ziyaretler inanç turizmi 

içerisinde değerlendirilmekte 

olduğundan söz edilmektedir. 

Yahudilik ve Hristiyanlık 

dinlerinde kutsal yerlere dini 

seyahatler netlik kazanmamış iken. 

İslam dininde kutsal yerlere seyahat 

etmenin faydaları ve ibadet 

sayılmasıyla seyahate teşvik 

edilmiştir. 

8. 2008 

 

 

Hidayet Işık Dinlerde Hac 

İbadeti 

 

(Dergi) 

Bu araştırmada hac ibadetinin farklı 

din ve inanç sistemlerindeki yeri 

genel olarak belirtilmiştir. Eski 

Mısır, Eski Yunan, Hinduizm, 

Budizm, Şintoizm, Yahudilik, 

Hıristiyanlık ve Müslümanlık gibi 

tarihten günümüze inanç 

sistemlerindeki hac kavramı 

açıklanmıştır. Sonuç olarak 

Müslümanlık dini dışındaki 

dinlerde hacca benzeyen 

uygulamaların mevcut olduğu 

bilinmektedir. Ancak 

Müslümanlıktaki gibi zamanı, 

mekânı ve haccın nasıl yapılacağı 

hakkında düzenli bir uygulama 

değildir.  



184 

 

9. 2008 

 

Şinasi Gündüz İslam Dışı 

Geleneksel 

Dinlerde Kurban 

ve Hac 

(Dergi) 

Bu araştırmada, eski çağlardan 

günümüz çağına kadar olan inanç 

sistemlerindeki kurban ve hac 

ritüellerindeki benzerlikler ve 

farklılıklar anlatılmaktadır. 

Araştırmanın sonucuna göre bütün 

dinlerde hac seyahatleri kutsal 

olarak görülmektedir. Sıradan bir 

seyahat değildir. Aksine olağanüstü 

bir kutsallık taşımaktadır. Bütün 

dinlerde kurban ve hac ritüellerinin 

amaçları vardır. İnsanlar inanç 

esaslarına göre eskiden beri bu 

inanç sistemlerine ait gelenekleri 

kendi dini yorumlarına göre 

sürdürmektedirler.  

10. 2011 Erenşah 

Yalçınkaya 

Hac Psikolojisi 

 

(Yüksek Lisans 

Tezi) 

Hac, duygu, düşünce, tutum ve 

davranışları etkileyen bir ibadet 

olarak farklı yönleriyle birçok 

bilimin ilgi alanına girmesinin 

yanında yeterince araştırılmamış 

olması bir eksiklik olarak görülmüş 

ve araştırma konusu olarak hac 

psikolojisi bu araştırmanın konusu 

edinmiştir. Araştırma yönteminden 

31 kişiye hac öncesi ve sonrası 

anket uygulanmıştır. Verilerin 

analizi SPPS ortamında 

sağlanmıştır. Araştırma sonucunda 

haccın bireyde önemli etki 

bırakmaktadır. Ayrıca arınma ve 

yeni bir yaşama adım atma hissi 

vermektedir. Hacca giden bireylere 

haccı unvanının verilmesi kişide öz 

güven kazandırdığına ulaşılmıştır. 

11. 2012 Gül Erkol 

Burhanettin 

Zengin 

Hac- Turizm ve 

Hac- Turist 

İlişkisine Yönelik 

Bir İnceleme 

 

(Bildiri) 

Bu araştırmanın konusu hac- umre 

ve turizm- turist kavramlarından 

yola çıkarak turistik seyahatler 

hacı- turisti ve dini- turistik 

seyahatler arasındaki farklılık ve 

benzerlikler tespit edilmek 



185 

 

amacıyla konuyla ilgili daha önceki 

yapılan araştırmalarından 

faydalanılarak hazırlanmıştır. 

Araştırmanın sonucunda, hac ve 

turizm arasında sıkı bir ilişki 

bulunmaktadır. Bir dine mensup 

kişiler dini seyahatlerini 

gerçekleştirirken turistik 

ürünlerden faydalanmakta ve 

turistik harcama yapmaktadır. Hacı 

ve turist arasındaki benzerlikler 

turizm ve hac ilişkisi doğru nitelikte 

olduğuna ulaşılmıştır. 

 

12. 2013 Mehmet Alparslan 

Küçük 

Din- Turizm 

İlişkisi 

Çerçevesinde 

Yahudilikte, 

Hristiyanlıkta ve 

İslamiyette Hac 

Uygulamasına 

Genel Bakış 

 

(Makale) 

Bu araştırmada, hac anlayışı ile 

inanç turizmi arasında ortak 

özellikler ve farklılıklar 

araştırılmıştır. Bu benzerlikler ve 

farklılıklar Yahudilik, Hıristiyanlık 

ve İslamiyet’teki hac anlayışı/ 

uygulamasıyla ele alınmıştır. 

Yahudilikte, Hristiyanlıkta ve 

İslamiyette hac uygulaması ortak 

noktadır. Ancak İslam dışında diğer 

dinlerde yeri vahi yoluyla 

belirtilmiş ve farz kılınıp düzenli 

olarak ziyaret edilmesi emredilmiş 

hac uygulamasına 

rastlanılmamıştır. Diğer dinlerde 

hac uygulaması, kutsal kabul edilen 

yerlerin ziyaret edilmesidir. 

13. 2013 Mustafa Said 

Kurşunoğlu 

Felsefe ve 

Teolojide Kutsal 

Yolculuk 

Tasavvuru: 

Gerçeklik 

Seyyahlığı ve 

Tanrının 

Yolculuğu  

 

(Makale) 

Bu araştırmada, hac yolculuğu 

metaforu şekillenirken, felsefi 

etkinliğin gerçekliğe varmaya 

hedefleyen bir yolculuk olup 

olmadığı tartışılmıştır. Felsefe ve 

teolojinin hac kavramı ile olan 

ilişkisi tespit edilmektedir. Felsefe 

ve teolojik hac yolculuğunun 

kendine has kural ve sorumlulukları 

neler olduğu belirlenmeye 



186 

 

çalışılmıştır. Hac kavramı teolojik 

olmak üzere felsefeye de konu 

olmuştur. Ancak İslam dini 

yolculuklarındaki hac ibadet 

olmasından dolayı önemli yere 

sahip olduğu sonucuna ulaşılmıştır. 

14. 2014 Müjde Bideci Hac Turizmine 

Katılan Alman ve 

Rus Turistlerin 

Motivasyonları: 

Myra Üzerine Bir 

Araştırma 

 

(Yüksek Lisans 

Tezi) 

 

Bu araştırmanın birinci bölümünde 

din ve turizm başlığı altında inanç 

turizmi, inanç turizmine katılma 

nedenleri, hac turizmi, hacılık ve 

turist ilişkisi ve Eski Mısır, Eski 

Yunan, Hinduizm, Budizm, 

Şintoizm, Yahudilik, Hıristiyanlık, 

Müslümanlıkta hac ve popüler hac 

faaliyetlerinin yanı sıra çok tanrılı 

dinlerde hac örneklerine 

değinilmiştir. İkinci bölümde 

motivasyon kavramı anlatılmıştır. 

Üçüncü bölümde ise araştırma 

bölgesi hakkında bilgi verilmiştir. 

311 Rus ve 289 Alman toplamda 

600 anket bölgeyi ziyaret eden 

kişilere uygulanmıştır. Kiliseye 

gelmeye motive eden faktörler 

belirlenmeye çalışılmıştır. Alman 

ziyaretçilerin % 70’i Türkiye’ye 

birden fazla gelmiş iken % 20’ı ilk 

defa gelmektedir. Alman 

katılımcıların Myra’yı ziyaret etme 

motivasyonları düşük seviyede 

seyrettiği bulgusuna ulaşılmıştır. 

Ayrıca Myra’yı ziyaret etmekten 

memnun kalmamışlarıdır. Rus 

katılımcılar ise Myra’yı ziyaret 

etmekten memnun olmuşlar ve 

motivasyon seviyeleri Alman 

katılımcılara göre daha yüksektir. 

Araştırmanın sonucunda, insanlar 

için dini deneyimin önemli olması 

tek başına yeterli değildir. Ziyaret 

edilen destinasyonun sunumu ve 



187 

 

imajı farklı turistlere hitap 

edebilecek derecede olması son 

derece önemli olduğuna 

değinilmiştir. 

15. 2014 

 

İsmail Taşpınar  Doğu Dinlerinde 

Hac İbadeti 

Hinduizm ve 

Budizm 

(Kitap) 

Bu araştırmanın konusu, doğu 

dinlerinden biri olan Hinduizm ve 

Budizm inanç sistemlerindeki hac 

ibadeti anlatılmıştır. İlk önce 

dinlerde ve İslam’daki hac ibadeti 

ve bu ibadet içindeki sembolizme 

genel bir bakış yapılmıştır. Daha 

sonra Hinduizm ve Budizm 

dinlerindeki hac ibadet ritüelleri 

anlatılmıştır. Araştırmanın sonunda 

dünya dinlerindeki hac ibadetleri 

esnasında gerçekleştirilen ritüeller 

birbirine benzerlik göstermekte 

olduğuna ulaşılmıştır.  

16. 2015 

 

Fatma Çakmak Haccın Sembolik 

Dili Üzerine 

Teorik Bir 

Değerlendirme 

 

(Makale) 

Bu çalışmada hac kavramı 

kutsallaşma ve arınma ideali 

etrafında teorik olarak ele 

alınmıştır. Çalışmanın sonucunda, 

kutsal zamanda kutsal mekânın 

semboller vasıtasıyla kutsal olma 

beklentisi bir turistin ve ya 

ziyaretçinin gerçekleştirdiği 

sıradan ‘profan’ yolculuklarından 

farklı olduğuna ulaşılmıştır. Bu 

çalışma çeşitli din ve geleneklerin 

sembolik çağrışımları dikkate 

alınarak hacla ilgili benzer 

noktaların vurgulanmasıyla konuya 

kavramsal bir giriş yapılmaya 

çalışılmıştır.   

17. 2016 Ahmet Rifat 

Geçioğlu 

Hac İbadetine 

Psikolojik Bir 

Yaklaşım  

 

(Makale) 

Bu araştırmada hac bağlamında 

yapılan ibadet ve sembolik 

eylemler neticesinde bireyin hac 

öncesi ve sonrası değişimlere 

psikolojik açıdan bakılmıştır. Hac 

ibadeti bireysel bağlamda 

değerlendirilmiştir. Araştırmanın 



188 

 

sonucunda hac ibadeti birey 

üzerinde psiko-sosyal bir etki 

bıraktığına ulaşılmıştır. Hac öncesi, 

hazırlığı ve sonrası bireyin tutum ve 

davranışlarında değişiklikler 

meydana geldiğine ulaşılmıştır. 

18. 2017 Hamit Aktürk 

Faruk Turhan  

İslam Birliğine 

Giden Yolda Hac 

İbadeti, Milli 

Görüş ve Hac 

 

(Makale) 

 

Bu çalışmada üç aşamadan söz 

edilmektedir. İlk aşama hac 

kavramının tarihsel gelişimdeki 

sosyal ve siyasal alandaki yeri ve 

önemi ikinci aşama İslamcı görüşü 

benimseyenlerin hac olgusuna 

verdikleri özel anlam ve son olarak 

Milli Görüş liderlerinin hac 

ibadetine verdikleri özel misyon ele 

alınmıştır. Araştırma sonucunda 

Milli Görüş hareketleri gibi 

hareketler bugünün dünyasında 

Müslümanların karşılaştığı bir 

sorun olmuş ve dini değerleri 

geliştirmemeyi, güçlendirmemeyi 

ayrıca siyasi olarak da bölünmeyi 

esas almakta olduğuna ulaşılmıştır. 

Bu nedenle ibadetin bireysel 

yönünden daha fazla sosyal ve 

siyasi fonksiyonlarına 

odaklanılmıştır. Bu acıdan hac 

siyasi ve sosyal bütünleşmeyi öne 

çıkaran bir ibadet olduğu sonucuna 

varılmıştır. 

19. 2018 Mehmet Alparslan 

Küçük 

Hac ve Dini 

Turizmin Ortak 

Kutsal Mekânı: 

Meryem Ana Evi/ 

Kilisesi 

 

(Makale) 

Bu araştırmada Hac, Dini Turizm, 

Kutsal ve Mekân kavramları 

arasında kısa bilgi verilmiş ve daha 

sonra Hac ve Dini Turizmin ortak 

noktası olan Kutsal Mekân algısına 

genel bir bakış yapılmıştır. Meryem 

Ana Evi/ Kilisesi bu araştırmaya 

konu edilmiştir. Hac mekânları ve 

turistik bölgeler haccın ve din 

turizmin ortak paydası olmaktadır. 

Hem hac hem de turistler tarafından 



189 

 

ziyaret edilen Meryem Ana Evi/ 

Kilisesi örnek alınmıştır. 

Hıristiyanlar için önemli olan 

Meryem Ana ili ilgili mekânlar gibi 

mekânlar da kutsal mekân olarak 

kabul edilmektedir. 

20. 2018 

 

Müjde Bideci Hac Turizmine 

Katılan Turistlerin 

Deneyimleri: 

Meryem Ana Evi 

Örneğinde Bir 

Ölçek Geliştirme 

Çalışmaları  

 

(Doktora Tezi) 

Bu araştırmada hac turizmi başlığı 

altında din ve din turizmi ilişkisi, 

hac ritüelleri, geleneksel- modern- 

post modern ve post modern sonrası 

hac ve farklı inanışlarda hac 

pratikleri anlatılmıştır. Antik 

çağdan başlayarak İbrahim 

dinlerine kadar ve literatürde hac 

olgusu ile ilgili yapılmış çalışmalar 

incelenmiştir. Bir hac merkezine 

ziyarette bulunan turistin yaşadığı 

deneyimleri tespit etmek amacıyla 

araştırma yapılmıştır. 527 anket 

sonucu, Hac Turizmi Deneyimi 

ölçeğinde Meryem Ana Evi sadece 

Hıristiyan dinine mensup bireyler 

için ziyaret edilmektedir. Söz 

konusu Hıristiyan dinine mensup 

olmayanlar dahi ruhani bir duyguyu 

yakından hissetmektedir. Meryem 

Ana Evi’ni tarihi hikayesinden 

dolayı ziyaret edildiğine 

ulaşılmıştır. 

21. 2019 Kemal Türkel Tarih Boyunca 

İnanç Kavramının, 

Tapınmalarının ve 

İnanç Turizmin 

Gelişimi: Kalitatif 

Bir Araştırma 

 

(Yüksek Lisans 

Tezi) 

Bu araştırmada, insanların 

geçmişten günümüze aktarmış 

oldukları ve günümüzde hâlâ 

sürdürdükleri tapınım ve ritüellerin 

zaman içerisinde geçirdikleri 

değişim ve gelişimlerin insanlar 

tarafından nasıl algılandığı farklı 

çevrelerde yaşayan insanlarla 

görüşülerek incelenmektedir. 

İnsanların genel olarak din, tapınım 

ve ritüelleri tarih içerisinde 

oluşmuş bir birikim olarak 



190 

 

gördükleri sonucunu ortaya 

çıkarmaktadır. Günümüzdeki inanç 

sistemini eleştiren katılımcı 

sayısının bir hayli fazla olduğu 

görülmektedir. Genel ifadelerden 

elde edilen çıkarımlar 

doğrultusunda çoğu katılımcı bir 

değişim olduğunu dile getirmiştir 

ancak bazı katılımcılar da 

değişimin olumsuz yönde olduğunu 

belirtmişlerdir. İnsanların kutsal 

yerlere gittiğinde hissetmiş olduğu 

rahatlama duygusu ve huzurdur. Bu 

durumun katılımcıların kendi 

kişisel tecrübelerinden ya da 

gözlemlerinden ortaya çıktığı 

anlaşılmaktadır. Soruları 

cevaplayan katılımcıların 

çoğunluğu Müslüman mensubu 

bireyler olduğu için Yahudilik ve 

Hristiyanlık dinleri için araştırmada 

genelleme yapmak doğru 

olmayacağı belirtilmiştir. 

22. 2019 

 

Soner Köse Hac İbadetinin 

Toplumsal Açıdan 

Önemi 

 

(Yüksek Lisans 

Tezi) 

Bu araştırmanın konusu İslamiyet 

yönünden hac ibadetinin toplumsal 

açıdan önemini anlatmaktadır. İlk 

bölümde toplumsal kavram ve 

diğer kavramlar açıklanmıştır. 

İkinci bölümde hac toplumsal olgu 

ve hac olgusu birlikte ele alınmıştır. 

Hac ibadetinin toplumsal önemi 

incelenmiştir. Araştırmanın 

sonucunda, Müslüman inancı 

gereği hac ibadetin yer yıl bütün 

Müslümanları bir araya 

getirmektedir. Dolayısıyla 

kardeşlik anlayışı 

benimsenmektedir. Hac ibadeti 

sırasında bütün Müslümanlar eşit 

konumda ibadet etmektedirler. 



191 

 

Buda birlik ve beraberlik aylayışını 

sağlamakta etki oluşturmaktadır. 

 

23. 2020 Elif Bengüsu Geçmişten 

Günümüze İnanç 

Kavramının Dini 

Yapılar Üzerinden 

İrdelenmesi: 

Göbeklitepe 

Örneği 

 

(Yüksek Lisans 

Tezi) 

Bu araştırmada Göbeklitepe 

yapısının nasıl olduğu hakkında 

bilgi verilmeye çalışılmıştır. 

Göbeklitepe’nin mekânsal 

yapısının yanında din sosyolojisi ve 

dini sembolizmin insanların 

yaşamında nasıl etki yarattığı 

incelenmiştir. Göbeklitepe,  

arkeoloji, sanat tarihi, inanç, dini 

ritüeller ve mimari açıdan 

incelenmesi amaçlanmıştır. Bu 

konuyla ilgili kütüphane, alanda 

yazılan tezler ve makaleler 

incelenmiştir. Dünyanın en eski 

tapınağı kabul edilen 

Göbeklitepe’nin hac rütüellini 

gerçekleştirmek için insanların 

gittiği baştapınak olma olasılığında 

bulunulmuştur. Göbeklitepe, 

yazının icat edilmediği erken 

Neolotik dönemin yanı sıra tarım ve 

yerleşik düzeni keşfetmemiş 

insanların dinleri ve inanç sistemler 

hakkında bilgi taşımaktadır. 

Göbeklitepe üç semavi din, 

Yahudilik, Hıristiyanlık ve 

Müslümanlık dinlerinden önce ilk 

inanış biçimi olarak kabul 

edilmektedir. 

24. 2020 

 

Ceren Ünal  

Zeynep Çakmaçı 

Haluk Perk 

Müze’sinden 

Örnekler Eşliğinde 

Bizans 

İmparatorluğu 

Döneminde İnanç, 

Münzevi Yaşam, 

Hac ve Hacılık 

Kavramları 

Bu çalışmada İstanbul’daki Haluk 

Perk Müzesi’deki Bizans dönemine 

ait koleksiyonlarda 15 adet eser 

incelenmiştir. Bizans dönemindeki 

inanç, münzevi yaşam, hac ve 

hacılık kavramlarının sanata 

yansıması araştırılmıştır. Bu sanat 

eserlerindeki sembollerin ne 

anlama geldiği daha iyi anlamak 



192 

 

 

(Makale) 

 

için Bizans dönemi inanç ve ibadet 

ilişkisine değinilmiştir. Haluk Perk 

Müzesi’ndeki 15 farklı eser Bizans 

döneminde sanata yön veren sanat 

objelerinin yapılması altındaki 

gerçekler ve ihtiyaçlar hakkında 

bilgi vermektedir. Objelerin 

yapılmasındaki temel amaç tanrı 

tarafından korunma ve günahlardan 

arınma düşüncesi sonucuna 

ulaşılmıştır. 

25. 2020 Simge Kömürcü 

Ebru Günlü 

Küçükaltan 

Etkinlik Turizmi 

ve İnanç Turizmi 

Paradoksu: Hac 

Seyahatlerinin 

Turizm 

Yazınındaki 

Yerini 

Belirlemeye 

Yönelik 

Bibliyometrik Bir 

Analiz 

 

(Makale) 

 

Bu çalışmada Turizm yazınında hac 

seyahatlerinin sınıflandırılmasında 

bir paradoksun olup olmadığını 

ortaya koymak amacıyla 

bibliyometrik analizle 124 makale 

incelenmiştir. İncelenen 

makalelerin 16 tanesi ulusal, 108 

tane makale de uluslararası 

çalışmalardır. Bu çalışmasının 

sonucunda hac seyahatlerinin inanç 

turizmi olduğu görüşünü savunan 

araştırmacıların sayıca fazla olduğu 

bulgusuna ulaşılmıştır. Fakat hac 

seyahatinin İnanç Turizmi mi, 

Etkinlik Turizmi mi olduğu 

konusunda bir fikir birliğine 

ulaşılamamıştır. 

26. 2021 

 

Serkan Köse Ritüel Bellek 

 

(Makale) 

Bu araştırmada Ritüel ve bellek 

arasındaki benzer ilişkiler 

incelenmiştir. Ritüel, bellek gibi 

bilgileri depolamakta ve 

unutulmasını engellemekte olduğu 

anlatılmıştır. Yazının icadından 

önce insanlar edindikleri bilgileri 

ritüeller sayesinde unutmadığından 

söz edilmektedir. Sonuç olarak 

ritüel toplumların kültürlerinde 

tekrara dayalı davranış olarak 

bellek şeklinde isimlendirilmiştir. 

Ritüelin bellekle bağlantısı 



193 

 

geleneksel ya da inançla ilgili bir 

bilginin muhafaza edilmesini ve 

aktarımını yapmasıdır. Ritüel, 

geleneksel bilgiyi somutlaştırarak 

bellekte kalmasını sağlamaktadır. 

Kültüre ait, geleneksel ve ya 

inançla ilgili bilginin uzun süre 

toplumların hafızalarında yer 

almasındaki en büyük etken 

ritüeller olduğu sonucuna 

varılmıştır. 

 


