
 

T.C. 

İSTANBUL MEDENİYET ÜNİVERSİTESİ  

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ  

SİYASET BİLİMİ VE KAMU YÖNETİMİ ANABİLİM DALI 

SİYASET BİLİMİ VE KAMU YÖNETİMİ BİLİM DALI 

 

 

 

 

 

 

 

 

MALEZYA VE TÜRKİYE’DE 

ONTOLOJİK GÜVENSİZLİKLER 

VE 

CİNSİYETLENDİRİLMİŞ SİYASAL ALAN 

 

 

 

 

Doktora Tezi 

 

BERFİN ÇAKIN 

 

 

 

EYLÜL 2022 



T.C. 

İSTANBUL MEDENİYET ÜNİVERSİTESİ  

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ  

SİYASET BİLİMİ VE KAMU YÖNETİMİ ANABİLİM DALI 

SİYASET BİLİMİ VE KAMU YÖNETİMİ BİLİM DALI 

 

 

 

 

 

 

 

 

MALEZYA VE TÜRKİYE’DE 

ONTOLOJİK GÜVENSİZLİKLER 

VE 

CİNSİYETLENDİRİLMİŞ SİYASAL ALAN 

 

 

 

Doktora Tezi 

 

BERFİN ÇAKIN 

 

DANIŞMAN 

PROF. DR. ALİM YILMAZ 

 

 

EYLÜL 2022 



i 
 

 

 

BİLDİRİM 

Hazırladığım tezin tamamen kendi çalışmam olduğunu, akademik ve etik kuralları 

gözeterek çalıştığımı ve her alıntıya kaynak gösterdiğimi taahhüt ederim. 

Berfin ÇAKIN 

 

 

 

 

 

 

Danışmanlığını yaptığım işbu tezin tamamen öğrencinin çalışması olduğunu, 

akademik ve etik kuralları gözeterek çalıştığını taahhüt ederim. 

Prof. Dr. Alim YILMAZ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ii 
 

TEZ ONAY SAYFASI 

 

Berfin ÇAKIN tarafından hazırlanan ‘Malezya ve Türkiye’de Ontolojik 

Güvensizlikler ve Cinsiyetlendirilmiş Siyasal Alan’ başlıklı bu doktora tezi, Siyaset 

Bilimi ve Kamu Yönetimi Anabilim Dalında hazırlanmış ve jürimiz tarafından kabul 

edilmiştir. 

 

JÜRİ ÜYELERİ İMZA 

Tez Danışmanı: 

Prof. Dr. Alim YILMAZ         ............................. 

Kurumu: İstanbul Medeniyet Üniversitesi 

 

Üyeler: 

Prof. Dr. Berdal ARAL         ............................. 

Kurumu: İstanbul Medeniyet Üniversitesi 

 

Doç. Dr. Burcu TAŞKIN .       ............................ 

Kurumu: İstanbul Medeniyet Üniversitesi 

 

Prof. Dr. Ömer ÇAHA         ............................. 

Kurumu: İstanbul Ticaret Üniversitesi 

 

Prof. Dr. Hayrettin ÖZLER        ............................. 

Kurumu: Kütahya Dumlupınar Üniversitesi 

 

Tez Savunma Tarihi: 24/09/2022 



iii 
 

 

ÖNSÖZ 

Doktora tez konumuz, ilgi alanımıza göre şekilleniyor gibi görünse de bazen içten içe 

kendimizi anlatmak, ‘kendimizi’ çalışmak isteriz. Bu tezin sahibi de ontolojik 

güvensizlik konusunu seçerken, kendi güvensizliklerini farkeden bir kadının 

bilgisayarında yazıldı. Katılımcıların yardımıyla farklı güvensizliklerde gezinirken, 

güvensizliklerin kaynağının ‘her şey’ olabileceğinin ve asla bitmeyeceğinin farkına 

vardım. Kendi güvensizliklerim tez biterken daha da artsa da, neyse ki 

güvensizliklerimi görece gidermemde yardımcı olan bazı isimler oldu ve onları 

burada anmak istiyorum. Öncelikle entelektüel anlamda beni beslemekle kalmayıp, 

manevi anlamda da her zaman yanımda olduğunu bana hissettiren danışman hocam 

Prof. Dr. Alim Yılmaz’a, tezimin her satırını okuyarak yapıcı eleştirilerde bulunan ve 

bana farklı bir perspektif kazandıran Prof. Dr. Berdal Aral’a, doktora sürecimin 

başından itibaren beni cesaretlendiren, ufkumu açan, uluslararası konferanslara, 

akademisyenliğin zorlu yayın süreçlerine dahil eden Doç. Dr. Burcu Taşkın’a, tez 

sürecimin bir kısmında misafir araştırmacı olarak Hollanda’nın Radboud 

Üniversitesi’nde kaldığım süreçte sağladıkları geribildirim ve motivasyonlar için 

Doç.Dr. Niels Spierings ve Dr. Saskia Glas’a teşekkürlerimi bir borç bilirim. 

Bununla beraber, bu tezin verilerine ciddi anlamda katkı sağlayarak tüm 

samimiyetleriyle güvensizliklerini benimle paylaşan kadın aktivistlere ve akademik 

sürecin stresli zamanlarında bana umut veren, beni güvende hissettiren hayat 

arkadaşım Cem Tokat’a sağladığı maddi ve manevi destekler için minnettarım. 

Son olarak, YÖK 100/2000 Programı kapsamında dört yıl boyunca sağlanan burs 

için Yükseköğretim Kurulu Başkanlığı’na teşekkür ederim. 

 

 

 

 

 

 



iv 
 

ÖZET 

MALEZYA VE TÜRKİYE’DE ONTOLOJİK GÜVENSİZLİKLER VE 

CİNSİYETLENDİRİLMİŞ SİYASAL ALAN 

Çakın, Berfin 

Doktora Tezi, Siyaset Bilimi ve Kamu Yönetimi ABD 

Siyaset Bilimi ve Kamu Yönetimi Programı 

Danışman: Prof. Dr. Alim Yılmaz 

Eylül, 2022. 221 + xvi Sayfa 

Devletler, ontolojik güvenliklerini sağlamak amacıyla yarattıkları anlatılarda büyük 

ölçüde cinsiyetlendirilmiş öğelerden yararlanarak mevcut patriyarkal düzeni 

sürdürmeye ve benliklerinin dışında kalan özneleri söylem düzeyinde ötekileştirmeye 

çalışırlar. Benlik-öteki arasındaki böyle gerilimlerin olduğu iki Müslüman ülke olan 

Malezya ve Türkiye’de ise farklılaşan sosyal dinamikler ve benliğin ‘öteki’leri ile 

olan ilişkileri, ontolojik güvenliklerinin özünü hem değiştirmiş, hem de benliğin 

güvenliğini sağlamak için yaratılan stratejilerin yönünü değiştirmiştir. Müslüman 

benliğe ve onun cinsiyetlendirilmiş öğelerine yönelik literatürde var olan çalışmalar 

bütüncül bir perspektif sunarak hem Müslüman aktörlerin farklılaşan stratejilerini 

hem de İslam toplumlarında yaşayan kadınların öznel deneyimlerini gözardı 

etmektedir. Bu sorunsaldan hareketle bu çalışma, Malezya ve Türkiye'de siyasi 

aktörlerin öznelliklerini güvenli hale getirmek için kullandıkları cinsiyetlendirilmiş 

anlatılara odaklanarak, siyasi aktörlerin medya demeçlerinin eleştirel söylem analizi 

ve yirmi kadın aktivist ile yapılan derinlemesine yarı yapılandırılmış görüşmeler 

aracılığıyla güvensizliklerin farklı boyutlarına odaklanmaktadır. Araştırma, 

kadınların güvensizliklerinin moderniteden ziyade seçilmiş travmalar, otoriter 

kurumlar, siyasal kutuplaşma, toplumsal cinsiyet rolleri ve yasal mekanizmalar 

üzerinden şekillendiğini ortaya koymaktadır. Bununla beraber, Malezya ve 

Türkiye’deki siyasal aktörler, stratejik olarak söylemlerinde yalnızca ideolojilerine 

yakın olan ‘bazı’ kadınların güvensizliklerine yer vererek ve Müslüman benliğin 

‘öteki’leri olan muhalif kadınları dışlayarak, aile ve gelenek üzerinden 

cinsiyetlendirilmiş anlatılar inşa etmektedirler. Araştırma, cinsiyetlendirilmiş 



v 
 

ontolojik güvensizliklerin, benlik ve kimliklerle ilgili genelleştirici bakış açısı yerine, 

sosyal bağlam ve bireylerin öznellikleri aracılığıyla ele alınması gerektiğinin altını 

çizmektedir. 

Anahtar Kelimeler: Ontolojik Güvenlik Teorisi, Kadın Hakları, Cinsiyet Eşitliği, 

Müslüman benlik 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vi 
 

 

ABSTRACT 

 

States often attempt to secure their subjectivities by utilizing narratives consisting of 

gendered constituents and marginalising opponent groups to maintain the existing 

patriarchal order. In Malaysia and Turkey, two Muslim-majority countries where 

there are such tensions between the self and the other, different social dynamics and 

the relations of the Muslim self with the ‘others’ have both changed the essence of 

their ontological securities as well as actors’ strategies created to ensure the security 

of the self. Previous literature regarding ontological (in)securities of Muslim states 

and societies offers a holistic perspective, ignoring the different social structures of 

Muslim countries as well as the subjective experiences of women living in Muslim 

societies. Based on this lacuna, this study focuses on the gendered narratives that 

political actors utilize to secure their subjectivities as well as different dimensions of 

women’s insecurities in Malaysia and Turkey through a critical discourse analysis of 

the media statements of political actors and semi-structured in-depth interviews with 

twenty female activists. The research reveals women’s insecurities are shaped based 

on authoritarianism, political polarization, gender roles and legal constraints rather 

than modernity. In addition, political actors in Malaysia and Turkey strategically 

select the insecurities of ‘some’ women who are close to their ideologies by 

excluding ‘other’ opponent women of the Muslim self and constructing gendered 

narratives through family and tradition. The research underlines that gendered 

ontological insecurities should be considered in line with the social context and 

subjectivities of individuals rather than a holistic perspective regarding self and 

identities. 

 

Keywords: Ontological Security Theory, Women’s Rights, Gender Equality, 

Muslim self 

 

 



vii 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Babama.. 

Beni böylesine eleştirel ve mücadeleci yaptığı için.. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



viii 
 

 

İÇİNDEKİLER 

BİLDİRİM…………………………………………………………….……………i 

TEZ ONAY SAYFASI……………………………………………………………..ii 

ÖNSÖZ……………………………………………………………………….…….iii 

ÖZET……………………………………………………………………….….……iv 

ABSTRACT…………………………………………………………………..…….vi 

İÇİNDEKİLER…………………………………………………………….………viii 

TABLOLAR LİSTESİ……………………………………………………..………xiv 

ŞEKİLLER LİSTESİ………………………………………………………..……...xv 

KISALTMALAR LİSTESİ……………………………………………………..…xvi 

BÖLÜM I: GİRİŞ ……………………………………………………………….….1 

  1.1. Sunum…………………………………………………………………………1 

  1.2. Araştırma Soruları ve Amaç…………………………………………………..4 

  1.3. Araştırmanın Yöntemi ……………………………………………………..…6 

    1.3.1. Eleştirel Söylem Analizi……………………………………………………...13 

  1.4. Tezin Organizasyonu……………………………………………………...…16 

BÖLÜM II: TEORİK VE KAVRAMSAL ÇERÇEVE…………………………18 

  2.1. Ontolojik Güvenlik Kuramı ve Kavramsal Arkaplanı………………………18 

2.2. Kuramın Analiz Düzeyi: Devlet ve Birey Düzeyinde Ontolojik   

Güven(siz)likler……………………………………………………………....….21 

  2.3. Ontolojik Güvenlik Teorisinin Temel Kavramları ….………………………23 

    2.3.1. Kimlik, Benlik ve Öteki İlişkisi…………………………………………24 

     2.3.2. Öz-Anlatılar, Biyografik Süreklilik ve Kolektif Hafıza………………...28  

  2.4. İslam Toplumu ve Ontolojik Güven(siz)lik……………………….…………32 

    2.4.1. Bir Kaygı Unsuru Olarak Modernite……………………………………32 



ix 
 

    2.4.2. Benliğin Bitmeyen Kabusu: Sömürgecilik…………………………..….35 

  2.5. Cinsiyet ve Ontolojik Güven(siz)lik…………………………………………37 

   2.5.1. Uluslararası Düzenin Eril Hali ve Cinsiyetlendirilmiş Güvensizlikler…...38 

    2.5.2. Milliyetçi Anlatılar: Ulusun Taşıyıcıları Olarak Kadınlar…………….…41 

    2.5.3. Aile: Biyografik Süreklilik İçin Patriyarkal Mekanizma……………...…42 

BÖLÜM III: MALEZYA’DA SİYASAL SİSTEM, KİMLİK POLİTİKALARI 

VE ONTOLOJİK GÜVENSİZLİKLER ……………………………….…..……47 

  3.1. Malezya’da Siyasal Sistem ve Toplumsal Hareketler…………………….…47 

    3.1.1. Siyasal Sistem ve Kolonyal Yapının Etkisi……………………………..47 

3.1.2. Dakwah (İrşad) Hareketi, İslam’ın Bürokratikleşmesi ve UMNO-PAS 

Rekabeti…………………………………………………………………..……48 

    3.1.3. Reformasi (Reform) Hareketi ve Demokratikleşme Umutları………..…52 

  3.2. Malezya’da Ulusal Kimliğin İnşası………………………………………..…54 

  3.3. Malezya’da Ontolojik Güvensizlikler……………………………………..…57 

    3.3.1. Kolonyal Güvensizlikler ve Modernite Kaygısı……...………...….……57 

     3.3.2. Travmatik Bir Olay Olarak 1969 Irk Ayaklanmaları……………...……59 

    3.3.3. Güvensizliklerin Anlatısı: Asya Değerleri………………………………62 

  3.4. Malezya’da Kadın Kimliği ve Kadın Hareketleri……………………………65 

   3.4.1. Adat (Gelenek), İslam ve Irk Siyasetinin Etkisinde Kadın Kimliği…..….65 

3.4.2. Malezya’da Kadın Hareketleri: Dakwah’ın (İrşad) Etkisi ve Komünal 

Çıkarlar…………….…………………………………………………...………69 

    3.4.3. Malezya’da Kadın Politikaları: Piyasa Feminizmi ve Siyasal Temsil..….72 

  3.5. Malezya’da Kadın Haklarına Dair Yasal Sorunlar…………………..………77 

BÖLÜM IV: TÜRKİYE’DE KUTUPLAŞMIŞ SİYASET, KİMLİK 

POLİTİKALARI VE ONTOLOJİK GÜVENSİZLİKLER……………….……80 

  4.1. Türkiye’de Siyasal Sistem ve Kutuplaşma……………………….……….…80 



x 
 

  4.2. Türkiye’de Kimlik Politikaları…………………………………………….…82 

    4.2.1. Erken Cumhuriyet Dönemi’nde Kimlik İnşası………………………...…82 

    4.2.2. 1980’ler ve 1990’larda Etnik ve Dini Kimliklerin Önem Kazanması…...85 

    4.2.3. AK Parti Döneminde Kimlikte Dönüşüm……………….…………….…86 

  4.3. Türkiye’nin Ontolojik Güvensizlikleri………………………………………87 

   4.3.1. Batılı Ol(a)mayan Benlik ve Jeopolitik…………………………..………87 

    4.3.2. Güvensizliklerin Anlatısı: Yeni Türkiye…………………………………89 

  4.4. Türkiye’de Kadın Kimliği ve Kadın Hareketleri…………...…………...……91 

    4.4.1. Osmanlı’da Kadın Hareketleri ve Kadın Kimliği (1869 – 1923) ……..…91 

4.4.2. Erken Cumhuriyet Dönemi Kadın Kimliği: Ulusun Taşıyıcıları Olarak 

Kadınlar…………………………………………………………………………92 

4.4.3. 1980 ve 1990’lı Yıllarda Kadın Kimliği…………………………………95 

      4.4.3.1. Müslüman Kadın Kimliği……………………………………..…..…96 

    4.4.4. 2000’ler ve Sonrasında Kadın Kimliği……………………………...…100 

4.4.4.1. Kadın Kimliğinde Yeni Dönüşüm: Neoliberalizm ve Muhafazakârlığın 

Etkisinde Kadın……………………………….………………………….…100 

4.4.4.2. Kadın Haklarına Dair Yasal Sorunlar: 6284 sayılı Ailenin Korunması 

ve Kadına Yönelik Şiddetin Önlenmesine Dair Kanun ve İstanbul 

Sözleşmesi………………………………………………….……………….103 

BÖLÜM V: MALEZYA VE TÜRKİYE’DE ONTOLOJİK 

GÜVENSİZLİKLER VE KADIN……………………………………………….106 

  5.1. Malezya ve Türkiye’de Kadınların Ontolojik Güvensizlikleri…………..…106 

    5.1.1. Toplumsal Alanda Güvensizlikler: Kaygıların Nesneleri………...……108 

      5.1.1.1. Modernite ve Batılılaşma Kaygısı……...…………………………108 

       5.1.1.2. Semboller ve Kimlik Temelli Güvensizlik……………………...…111 

       5.1.1.3. Toplumsal Cinsiyete Dair Güvensizlikler…………………………114 



xi 
 

5.1.2. Yasal Alana Dair Güvensizlikler: Kazanılmış Hakları Kaybetme 

Kaygısı………………………………………………………...………………115 

      5.1.2.1. Mevzuatların Gölgesinde Güvensizlikler…………………………116 

      5.1.2.2. Uluslararası Sözleşmelere Dair Güvensizlikler………………...…120 

5.1.3. Siyasal Alanda Güvensizlikler: Kutuplaşma ve Kimliklerin 

Çatışması…………………………………………………...............................122 

5.1.3.1. Kavramların Gölgesinde Güvensizlik: Eşitlik Yetmediğinde Adalet 

Yeter mi? …………………………………………………………………..122 

5.1.3.2. Siyasal Kutuplaşmanın Güvensizlikleri: Belirsizlikler ve  

Dışlanma…………………………………………………………………...125 

   5.1.3.3. Otoriter Kurumlar ve Güvensizlik: Kaygı mı Korku mu?………...129 

5.1.4. Malezya ve Türkiye’de Kadınların Güvensizliklerinin 

Değerlendirilmesi……………………………………………………………...133 

5.2. Malezya ve Türkiye’de Devlet Düzeyinde Cinsiyetlendirilmiş Ontolojik 

Güvensizlikler…………………………………………………………………...…134 

5.2.1. Siyasal Alanda Cinsiyeti Güvenlikleştirmek: Biyografik Süreklilikte 

Ulus ve Medeniyet Tasavvuru………………………………………..…...…135 

5.2.1.1. AK Parti ve ‘Yeni Türkiye’de Kadın: Medeniyetin Taşıyıcıları 

mı?.............................................................................................................135 

5.2.1.2. UMNO ve Asya Değerlerini Cinsiyetlendirmek…………………139 

5.2.1.3. Malezya ve Türkiye’de Siyasal Alanda Cinsiyeti 

Güvenlikleştirmenin Değerlendirilmesi……………………………..……142 

5.2.2. Kadınlara Yönelik Sosyal Politikaları Güvenlikleştirmek: Nostaljik 

Geçmişin ‘Aile’sine Dönüş Mü? ……………………………………...…….142 

5.2.2.1. AK Parti ve Cinsiyet Adaleti: Kavramların Güvensizliği     

mi?.………………………………………………………………………143 

       5.2.2.2. UMNO ve Ailenin Daimi Olarak Kutsanması……………….…146 



xii 
 

5.2.2.3. Güvensizliklerin Tezahürü Olarak Uluslararası Sözleşmeler:   

CEDAW ve İstanbul Sözleşmesi……………………………………..…..147 

5.2.2.4. Malezya ve Türkiye’de Kadınlara Yönelik Sosyal Politikaların 

Güvenlikleştirilmesinin Değerlendirilmesi…………………….....………151 

5.2.3. Ekonomiyi Güvenlikleştirmek: Ulusal Kalkınma Hedeflerinin Parçası 

Olarak Kadınlar…………………………………………………………….…152 

5.2.3.1. AK Parti Döneminde Nüfus Politikaları: Neoliberalizm ve 

Neomuhafazakârlığın Birleşimi mi? ……………………………......……153 

5.2.3.2. UMNO Döneminde Piyasa Feminizmi: Kalkınmanın Lokomotifi 

Kadınlar…………………….……………………………………….……156 

5.2.3.3. Malezya ve Türkiye’de Ekonomik Alanın Güvenlikleştirilmesinin 

Değerlendirilmesi………………………………………………………...158 

SONUÇ……………………………………………………………………....……159 

KAYNAKÇA………………………………………………………………………174 

EKLER……………………………………………………………………….…….212 

ÖZGEÇMİŞ……………………………………………………………..…………218 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xiii 
 

 

TABLOLAR LİSTESİ 

Tablo 1. Toplumsal Cinsiyet Uçurum Raporu’nda Malezya ve Türkiye Verileri 

(2020)………………………………………………………………………………..11 

Tablo 2. Malezya’da Yapılan Seçimler ve Sonuçları………………………….....…51 

Tablo 3. Malezya’nın Önde Gelen Kadın Sivil Toplum Kuruluşları……………….72 

Tablo 4. Malezya ve Türkiye’de Kadınların Ontolojik Güvensizlikleri ……….…107 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xiv 
 

ŞEKİLLER LİSTESİ 

Şekil 1. Malezya ve Türkiye’de Kadınların Siyasal Temsil Oranları 

(2019-2022)………………………………………………………………….……..215 

Şekil 2. Malezya ve Türkiye’de Kadınların İşgücüne Katılım Oranlarının Yıl Bazlı 

Değişimi (1990-2021)………………………………………………….………..…215 

Şekil 3. Malezya ve Türkiye’de Kişi Başına Düşen Milli Gelir (1990 – 2021)…...216 

Şekil 4. Malezya ve Türkiye’de İşssizlik Oranları (%)………………………...….216 

Şekil 5. Malezya ve Türkiye’de Nüfusun Yıl Bazlı Değişimi (1960-2021)……….217 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xv 
 

KISALTMALAR LİSTESİ 

AB: Avrupa Birliği 

ABIM: Angkatan Belia Islam Malaysia (Malezya İslamcı Gençlik Hareketi) 

AK PARTİ: Adalet ve Kalkınma Partisi 

ASPAC: Asia Pacific Council (Asya Pasifik Konseyi) 

AWAM: All Women’s Action Society (Tüm Kadın Eylemleri Derneği) 

BERSATU: Malaysian United Indigenous Party (Malezya Birleşik Yerli parti) 

CEDAW: The Convention on the Elimination of All Forms of Discrimination 

against Women (Kadınlara Yönelik Ayrımcılığın Önlenmesi Sözleşmesi) 

CHP: Cumhuriyet Halk Partisi 

DAP: Parti Tindakan Demokratik (Demokratik Eylem Partisi) 

DP: Demokrat Parti 

ESA: Eleştirel Söylem Analizi 

JAKIM: Jabatan Kemajuan Islam Malaysia (Malezya İslami Kalkınma Departmanı) 

KADEM: Kadın ve Demokrasi Derneği 

KADER: Kadın Adayları Destekleme Derneği 

LGBTI: Lezbiyen, Gay, Biseksüel, Transgender, Intersex 

NEP: National Economic Policy (Ulusal Ekonomi Politikası) 

OGT: Ontolojik Güvenlik Teorisi 

PAS: Parti Islam seMalaysia (Malezya İslam partisi) 

RPM: Parti Rakyat Malaysia (Malezya Halkının Partisi)  

SIS: Sisters in Islam 

UMNO: United Malays National Organization (Birleşik Malay Ulusal Örgütü) 

WAO: Women’s Aid Organization (Kadınların Yardım Organizasyonu) 

WCC: Centre for Change (Değişim Merkezi) 



xvi 
 

WLUML: Women Living Under Muslim Laws (Müslüman Yasaları Altında 

Yaşayan Kadınlar Ağı)  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 
 

 

BÖLÜM I: GİRİŞ 

1.1. Sunum 

2007 yılında Ruşen Çakır ile yaptığı bir söyleşide Şerif Mardin, “mahalle baskısı” 

kavramını ilk kez kullanarak Türkiye’de muhafazakârlaşma yönünde bir temayül 

olduğunu ve bundan duyduğu kaygıyı dile getirmişti. Sonraki süreçte Ayşe Arman 

ile Hürriyet gazetesine verdiği bir röportajda ise mahalle baskısı kavramından tekrar 

konu açılarak Arman’ın “Türkiye Malezya olur mu?” sorusu üzerine Mardin, 

“Bununla ilgili net bir cevap veremem” demiş olmasına rağmen, bu soru 

kamuoyunda geniş yankı buldu. Aynı dönemde, “Türkiye Malezya olur mu?” sorusu 

bu kez kadın hareketleri alanında önemli çalışmaları olan Prof. Dr. Fatmagül 

Berktay’a katıldığı bir oturumda sorulmuş, Berktay bu soruya Şerif Mardin gibi, net 

bir yanıtı olmadığını söyleyerek şu yorumda bulunmuştur: 

“Malezya’nın Türkiye’den ekonomik ve siyasal açıdan pek çok farklılıkları var. Malezya 

1950’lerde bağımsızlığına kavuştu, Türkiye ise hiçbir zaman sömürgeleşmedi. 

Osmanlı’dan gelen güçlü bir devlet geleneği olan Türkiye’nin 84 yıllık laikleşme ve 

modernlik deneyimi var. Malezya’dan farklı olarak Türkiye’deki kadın hareketlerinin 

varlığı demokrasi ve laikliğin güvencesi. Ancak anayasa tartışmalarında kadınlar 

uyanık olmak zorunda çünkü muhafazakárlaşma ilk kadınları vuruyor. Anayasa da bize 

bunun ipuçlarını veriyor” (Arman, 16 Eylül, 2007). 

Bu konu medyada uzun süre tartışılmış olsa da, akademik alanda bir araştırma 

konusu olacak kadar ilgi çekememiştir. Bu durumun muhtemel sebepleri, Malezya ve 

Türkiye’nin birbirinden oldukça farklı ülkeler olmaları olabilir. Coğrafya, kültür, 

hukuk sistemi, siyasal sistem, etnik yapıları farklı olan bu iki ülkenin ortak olan en 

belirgin yönü dindir. Ancak din, ülkelerin kültürel yapısını ve politikalarını 

şekillendirmekte tek başına ne düzeyde etkili olabilir?  

Bu gibi sorular entelektüeller arasında sıkça tartışılsa da, bu çalışma “Türkiye, 

Malezya olur mu?” sorusunun cevabını aramamaktadır. Bunun yerine her iki ülkede 

de ontolojik güvensizliklerin varolduğunu iddia eden literatür çalışmalarına 

dayanarak (Türkiye için, Zarakol, 2011; Çapan ve Zarakol, 2017; Malezya için 

Nordin, 2018, Chan, 2020, 2021) devletlerin Müslüman öz-benliklerinde modernite 



2 
 

ve küreselleşmeye bağlı olarak benzer ontolojik güvensizlikler yaşadıklarına dair 

bütüncül bakış açısına karşı (Kinnvall, 2004, 2006; Kinnvall ve Nesbitt-Larking, 

2011) iki Müslüman ülkenin ontolojik güvensizliklerinin cinsiyetlendirilmiş 

bağlamda bazı noktalarda benzer söylemler ürettiklerini ve benzer stratejilere 

başvurduklarını ancak kolektif travmalarının, ‘öteki’lerinin inşasının ve kurumsal 

dinamiklerin farklılaşmasının ontolojik güvensizliklerinin de farklılaşmasına sebep 

olduğunu ortaya koymaktadır. Bu noktada tezin ontolojik güvensizlikleri ele alırken 

temel vurgusu, bu tür güvensizliklerin cinsiyetlendirilmiş kökenleri olduğu ve bunun 

hem birey düzeyinde hem de iktidar söylemlerinde izlerinin görülebileceğidir. 

Delehanty ve Steele (2009), Kinnvall (2017), Agius ve diğerleri (2020) tarafından 

cinsiyetlendirilmiş ontolojik güvensizlik üzerine yapılan kavramsallaştırmalar 

tanımlanarak, eril güvensizliklerin ürettikleri stratejiler ve bu stratejiler aracılığıyla 

siyasal alanın daha da maskülenleştiğini iddia etmektedir.  

Ontolojik güvensizliklerin cinsiyetlendirilmiş bağlamda ele alınma sebebinin, 

devletlerin uluslararası hiyerarşilerinde zaman zaman cinsiyetlendirilmiş algıların 

olduğu varsayımıyla ilgilidir. Özellikle 11 Eylül sonrasında artan İslamofobik ve 

Oryantalist söylem, sefil Doğu’nun kurtarılması gereken kadınları olduğuna yönelik 

algı (Abu-Lughod, 2002; Charrad, 2011; Moghadam, 2003) yalnızca Ortadoğu’daki 

Müslümanları değil, tüm dünyada Müslüman benliğin algısında problemlere sebep 

olmuştur. Böyle bir psikolojik etki, yalnızca Müslüman toplumlarda değil, 

Müslüman ülkelerin siyasal elitlerinde de güvensizliğe sebep olarak, iktidarların 

siyasal alanı daha da maskülenleştirmesi ve tanıdık kavramlar olan aile ve geleneğe 

daha fazla önem vermesine sebep olmuştur (Moghadam, 2003).   

Malezya ve Türkiye, Müslüman ülkeler arasında ekonomik kalkınma ve moderniteye 

entegrasyonları ile seçimlerin adil ve tarafsız olarak yürütüldüğü demokratik ülkeler 

olmaları sebebiyle benzer iki ülkedir. Ancak, bu benzerliklerine rağmen, diğer 

farklılıkları nedeniyle Mill’in farklılıklar yöntemi aracılığıyla ‘benzemeyen vakalar’ 

olarak ele alınacağı için, karşılaştırılmaları da iki ülkenin farklılıkları üzerinden 

yapılacaktır. Çalışma, Malezya ve Türkiye örnekleri üzerinden bireyin ontolojik 

güvensizliği (mikro düzey) ile devletin ontolojik güvenlik sağlama çabasındaki anlatı 

inşasını (makro düzey) birleştirerek teorik bir sentez oluşturmayı hedeflemektedir. 

Sentezin oluşturulması sürecinde ontolojik güvensizlik ve cinsiyet arasında ilişki 



3 
 

kurulurken ‘bireylerin kendi güvenlikleri hakkındaki izlenimleri, öznelerarası 

ilişkiler aracılığıyla inşa edilir’ fikrinden hareket ile öznelerarası ilişkilere 

odaklanarak, araştırmanın bireysel düzeyde ontolojik güvensizliklerini ele alan ilk 

kısmında, Croft’un (2012) çerçevesinden yararlanılacaktır. Buna göre, Croft (2012) 

bireyin ontolojik güvensizliğini incelerken, dört unsura odaklanmaktadır: biyografik 

süreklilik inşa etme, güven ilişkileri ağı inşa etme, kendi bütünlüğüne uygun hareket 

etme ve kaygıya karşı mücadele etme ihtiyacı. Croft’un (2012) bu unsurlar 

aracılığıyla kurduğu kavramsallaştırmasında, kimliklerin nasıl işlevsel hale getirildiği 

daha net ortaya konarak, bireyin güvensizleştirilmesi açısından bir çerçeve 

sağlamaktadır.  

Araştırmanın ilk kısmında Malezya ve Türkiye’deki seçilen kadın aktivist ve 

araştırmacılarla, yarı yapılandırılmış ve derinlemesine görüşmeler yürütülerek 

kadınların yaşadıkları ontolojik güvensizlikler keşfedilecek; devlet düzeyinde 

ontolojik güvensizliği ele alan ikinci kısmında ise, biyografik anlatılar (Giddens, 

1991), özneliği güvenlikleştirmek (Kinnvall, 2004), belirsizlikten kaçınma ve rutinler 

oluşturma (Giddens, 1991), kolektif hafıza ve travmaların benliğe etkisi (Innes ve 

Steele, 2013) kavramları üzerinden ontolojik güvensizlikler analiz edilmiş, 

devletlerin stratejileri yine bu çerçeveler aracılığıyla anlaşılmaya çalışılmıştır. Bu 

bölümde belirlenen tarih aralığında Malezya’da UMNO ve Türkiye’de AK Parti’de 

yer alan siyasal aktörlerin söylemleri Eleştirel Söylem Analizi (ESA) ve ontolojik 

güvenlik teorisinin literatür tarafından ortaya konulan çerçeveleri aracılığıyla analiz 

edilmiştir. Bu amaçla tezin temel iddiası, devletlerin ontolojik güvensizliklerini 

söylemsel düzeyde ifade ederken Müslüman öz-benlik ile özdeşleştirdikleri 

kadınların güvensizliklerini araçsallaştırdıkları, ‘öteki’ kadınları ise 

marjinalleştirdikleridir. Aynı zamanda marjinalleştirilen ‘öteki’ kadınların 

güvensizlikleri, zaman zaman iktidarlar tarafından tehdit olarak görüldüğü için 

devletlerin güvensizliğini de tetikleyebilmektedir. Bu nedenle, bu çalışma birey ve 

devlet düzeyinde güvensizliklerin etkileşimsel yönünü de vurgulamaktadır. Birey 

düzeyinde İslam toplumuna sahip ülkeler olan Malezya ve Türkiye’deki kadınların 

ontolojik güvensizlikleri ve bu güvensizliklerle mücadele stratejilerinin ne düzeyde 

farklılaştığına; devlet düzeyinde ise Malezya ve Türkiye’de iktidarların 

cinsiyetlendirilmiş ontolojik güvensizliklerini giderme stratejilerinin ne düzeyde 



4 
 

değiştiğine ve kadınların ontolojik güvensizliklerine söylemlerinde ne düzeyde yer 

verdiklerine odaklanmaktadır. 

1.2. Araştırma Soruları ve Amaç  

Bu araştırma birey ve devlet düzeyinde ontolojik güvensizlikleri incelerken iki temel 

varsayıma dayanmaktadır. Birincisi, devletler iç güvenliklerini sağlamaya çalışırken 

her zaman rasyonel davranmazlar, benimsedikleri benliklerin yarattığı güvensizlikler 

nedeniyle ‘öteki’ olarak gördükleri grupları söylem düzeyinde marjinalleştirmeye 

çalışırlar. Söz konusu ötekiler, benimsedikleri kimlikler ile ilgilidir ancak aynı 

zamanda cinsiyetlendirilmiştir. İkincisi, kadınlar ontolojik güvensizliklerinde 

kolektif kimliklerinden etkilenerek grup düzeyinde güvensizlikler yaşarlar ve içinde 

bulundukları sosyal yapılar ve siyasal iklimden etkilenirler. Malezya ve Türkiye 

özelinde, her iki ülke de İslami öz-benliği benimseyen ülkeler olsa da farklılaşan 

ötekiler, sosyal yapılar ve siyasal iklim kadınların ve siyasal aktörlerin ontolojik 

güvensizliklerinin farklılaşan unsurlarını oluşturmaktadır. Bu bağlamda, araştırmanın 

iki temel sorusu bulunmaktadır : 

1- Malezya ve Türkiye’deki kadınların ontolojik güvensizlikleri ve bu 

güvensizliklerle mücadele stratejileri neden farklılaşmaktadır? 

2- Malezya ve Türkiye’de siyasal aktörler, kadınların söz konusu ontolojik 

güvensizliklerine söylemlerinde ne düzeyde yer vermekte ve kendi 

güvensizliklerini giderirken hangi stratejilere başvurmaktadırlar? 

Birinci bölümün sorusunu cevaplandırmak amacıyla yapılan yarı yapılandırılmış 

mülakatlarda kadınların ontolojik güvensizliklerinin Croft’un (2012) bireylerde 

ontolojik güvensizlikleri analiz eden çerçevelerine (biyografik süreklilik inşa etme, 

güven ilişkileri ağı inşa etme, kendi bütünlüğüne uygun hareket etme ve kaygıya 

karşı mücadele etme ihtiyacı) ne düzeyde uyduğu incelenmiştir. İkinci bölümde ise, 

devlet düzeyinde ontolojik güvensizliklere odaklanılarak, siyasal aktörlerin 

söylemlerindeki güvensizlikler ve bu güvensizlikleri gidermede kullandıkları 

stratejilerin anlamı incelenerek, kadınların ontolojik güvensizlikleriyle ne düzeyde 

uyum sağladığı analiz edilmiştir.   

Ontolojik güvenlik, ilk olarak birey düzeyinde incelenmiş ve teorinin geliştirilmesine 

yönelik öncü katkılar Laing (1960) ve Giddens’ın (1991) çalışmaları aracılığıyla 



5 
 

zenginleşmiştir. Daha sonra kavramın Uluslararası İlişkiler literatüründe yaygın 

olarak kullanılmaya başlamasıyla, OGT devlet düzeyinde de kullanılmaya 

başlamıştır. Ontolojik güvenliği devlet düzeyinde inceleyen çalışmalarda, ontolojik 

güvenlik çatışma analizi (Rumelili, 2015; Kinnvall ve Mitzen, 2017), göç (Innes, 

2017), cinsiyet (Agius ve diğerleri, 2021), küreselleşme ve dini milliyetçilik 

(Kinnvall, 2004, 2007), popülizm (Kinnvall, 2019), Avrupa Birliği’nde ontolojik 

güvensizlik (Kinnvall, Manners ve Mitzen, 2020), kolektif ve kültürel travma 

(Aranda ve diğerleri, 2021) bağlamında farklı yazarlar tarafından ele alınmıştır. 

Ontolojik güvenlik ve cinsiyet ilişkisi devlet düzeyinde Kinnvall (2019), Agius ve 

diğerleri (2020), Agius (2021), Delehanthy ve Steele (2009) tarafından incelenmiş 

olup, Türkiye’de cinsiyet ve ontolojik güvensizlik arasındaki ilişkiyi analiz eden 

çalışmalar Bilgiç (2015) ve Bezirgan-Tanış (2020) tarafından yapılmıştır. Kadınların 

ontolojik güvensizlikleri ise Krüger (2019), Edwards ve diğerleri (2022) tarafından 

ele alınmıştır. 

Literatürde Türkiye-Malezya karşılaştırılması bulunmamaktadır ancak iki ülkenin 

ontolojik güvensizliklerini ayrı ayrı ele alan çalışmalar vardır. Malezya’da ontolojik 

güvenlik ASPAC’ın (Asia Pacific Council, Asya Pasifik Konseyi) çöküşü sürecinde 

Malezya’nın ikili kimliğini bağlamında ele alan Nordin (2018), Koga ve Nordin 

(2020), terörizme karşı Malezya devletinin anlatı geliştirmeleri bağlamında Chan 

(2020, 2021) tarafından ve Endonezya ve Tayland ile karşılaştırmalı olarak refah 

devletinde yaşanan değişimleri inceleyen Sumarto (2020) tarafından devlet 

düzeyinde analiz edilmiştir.  

Türkiye’de ontolojik güvenlik literatürü Japonya ve Türkiye’nin tarihsel suçları inkar 

ettiği iddiasından kaynaklı güvensizliğini ele alan Zarakol (2010), Erdoğan dönemi 

ile Kemalist dönem güvensizliklerini karşılaştıran, Çapan ve Zarakol (2017), Kürt 

Sorununun yarattığı ontolojik güvensizliği inceleyen Çelik (2015), Rumelili ve Çelik 

(2017) ve Geri (2017), Türkiye-Yunanistan arasındaki çatışma ilişkisini ontolojik 

güvensizliği bağlamında ele alan Küçük (2021), 15 Temmuz Kalkışması’nın 

sonuçlarını ontolojik güvenlik perspektifi aracılığıyla ele alan Adısönmez ve Onursal 

(2020) ile kavramsal düzeyde OGT’yi inceleyen Ertem ve Düzgün (2021) tarafından 

yapılan çalışmalarla zenginleşmiştir.  



6 
 

1.3. Araştırmanın Yöntemi 

Bu çalışmada, nitel araştırma yöntemlerinden yararlanılmaktadır. Bu yöntemin 

seçilmesinin temel sebepleri araştırma sorusunun nicel veriler aracılığıyla 

cevaplanabilmesinin mümkün olmaması ve iki ülkenin karşılaştırıldığı çalışmalarda 

küçük-N problemi ile karşılaşılma sorununun öngörülmesidir. Araştırma sorusunun 

kadın kimliğinin kurgusunda ontolojik güvensizliğin rolüne ve seçilen ülkelerdeki 

iktidarların söylemlerine odaklanması nedeniyle nitel veri yöntemlerinden, söylem 

analizi ve yarı yapılandırılmış görüşmelerin gerekli olduğuna karar verilmiştir. Nicel 

veri yöntemlerinin objektif bilgi sunma ve genelleştirilebilir olma özelliğinin aksine, 

nitel veri yöntemlerinin olguları, vakaları, özneleri derinlemesine keşfetme amacını 

taşıması, bu araştırmanın hem amaçlarıyla hem de araştırma sorusuyla uyumlu 

olmuştur. Bununla beraber, literatürde cinsiyet araştırmalarında büyük ölçüde nitel 

araştırmaların ya da karma yöntemin kullanıldığı görülmektedir (Spierings, 2012). 

Bunun sebebi, cinsiyete dair konuların büyük ölçüde sosyal olarak kurgulanan olguları 

inceleme ihtiyacı duyması ve öznel tecrübelerin paylaşılması gerekliliğidir. Pek çok 

feminist araştırmacının nitel veri yöntemlerini tercih etme sebebi, kadınların 

tecrübelerini araştırmalarının merkezine oturtmak istemeleri ve bunun da ancak nitel 

veri yöntemleriyle mümkün olabileceğini düşünmeleridir (Scott, 2013).  

Görüşmeler gerçekleştirilirken etik kurallar gözetilmiş, Aguinis ve Solarino (2019) 

tarafından, nitel görüşme yapılırken, araştırmanın şeffaflığının sağlanması için gerekli 

olduğu belirtilen on iki kriter (nitel yöntemin türünün belirlenmesi, araştırma 

çerçevesine karar verilmesi, araştırmanın nerede yapılacağına karar verilmesidir, 

araştırmacının pozisyonu, örneklem seçme prosedürleri, katılımcılar ve vakaların 

öneminin belirtilmesi, katılımcılarla etkileşimlerin belgelenmesi, araştırmanın doyum 

noktası, araştırma esnasında ortaya çıkan beklenmedik durumlar ve zorluklar, güç 

dengesizliklerinin yönetimi, veri kodlama süreci, kodların ve kategorilerin 

açıklanması) temel alınmıştır. Bu kriterlerden ilki nitel yöntemin türünün 

belirlenmesidir. Yarı yapılandırılmış görüşme yapılmasının temel nedeni, 

yapılandırılmamış görüşmelerin aksine, önceden belirlenmiş sorulardan oluşan bir 

plan içermesi ancak açık uçlu sorulara verilen yanıtlar ışığında, araştırmacının 

insiyatifiyle ek sorular sorulabilmesidir. Böylece görüşmenin daha keşfedici bir hal 

alması ve araştırma sorularına daha iyi cevap verilebilmesi hedeflenmektedir. 



7 
 

Bu tez için kullanılan yarı yapılandırılmış görüşme tekniği, konunun açık uçlu soru 

sorulması ve yorum gerektiren cevapları gerektirmesi nedeniyle tercih edilmiştir. 

Araştırma çerçevesi açısından, araştırmanın kapsamına dikkat edilerek katılımcılara 

sorular yöneltilmiş, konu dışına çıkılmamıştır. Araştırmanın ve görüşmelerin Türkiye 

ve Malezya’da yapılması kararlaştırılmasına rağmen Covid-19 pandemi süreci 

nedeniyle görüşmelerin tamamı internet aracılığıyla yapılmış olup Whatsapp ve Zoom 

aracılığıyla görüntülü olarak gerçekleştirilmiştir. Araştırmacının pozisyonu bu 

araştırmada ‘dışarıdan’ olduğu için, diğer bir deyişle, katılımcılar ile daha önce 

tanışılmadığı için araştırma süreci resmi bir şekilde yürütülmüş, tarafsızlık 

sağlanmıştır.  

Örneklem seçme prosedürleri açıkça belirlenmiş, amaçlı örneklem tercih edilerek 

seçilen her iki ülkede de kadın sivil toplum aktivistleri ve cinsiyet çalışmaları alanında 

çalışan akademisyenler seçilmiştir. Böylece cinsiyet çalışmaları alanında çalışan, 

diğer kadınlar ile etkileşimi olan kadınlar ile akademik çalışma yapan kadınların 

görüşlerinin araştırmada yer almasının araştırma sorusunun cevaplanabilmesi 

açısından daha faydalı olduğu düşünülmüştür. Amaçlı örneklem, özellikle bir olay 

hakkında bilgi ya da deneyim sahibi katılımcılara ulaşmayı hedeflemektedir 

(Cresswell ve Plano Clark, 2011). Amaçlı örneklemde çoğu zaman araştırmacı, 

örneklemde çeşitlilik olmasını istese de katılımcı seçiminde temel kriter, katılımcıların 

‘araştırma sorularıyla olan ilgileri nedeniyle’ örnekleme dahil olması ile yürütülür 

(Bryman, 2012: 419). Bu araştırmada da katılımcılar, araştırma sorularına uygunluğu 

ve deneyimleri sebebiyle araştırmaya dahil edilmiştir. Katılımcıların özgeçmişlerine 

Linkedin aracılığıyla ulaşılarak iletişime geçilmiştir. Farklı deneyimlere ulaşabilmek 

ve araştırmaya zamansal bir boyut katmak adına farklı yaş gruplarından insanlarla 

görüşmeler yapılmasına da dikkat edilmiştir. 

Katılımcılarla etkileşimlerin belgelenmesi için görüşmelere başlamadan önce 

araştırmanın amacı açıkça belirtilmiş, katılımcılardan sözlü onay alınmıştır. Ek olarak, 

transkripsiyon süreci için katılımcıların izinleri ayrıca alınarak ses kaydı yapılmıştır. 

Araştırmanın doyum noktası, katılımcı sayısı ile ilgilidir. Araştırma öncesi görüşme 

yapılacak kişi sayısı takribi olarak belirlenmiş olsa da, bu sayı daha sonra 

katılımcılardan elde edilen veriler sonrası tekrar güncellenmiş, görüşmeler doyum 

noktasına ulaştığında görüşmeler sonlandırılmıştır. 



8 
 

Araştırma esnasında ortaya çıkan beklenmedik durumlar ve zorluklar da çalışmada 

belirtilmiştir. Bu zorluklardan en önemlisi, araştırmanın Covid-19 pandemi sürecine 

denk gelmesi sebebiyle yüz yüze görüşmelerin yapılamamasıdır. Bununla beraber, 

seçilen ülkelerin ikisinde de katılımcıların bazılarının hükümet ile ilgili konularda 

konuşurken tedirgin oldukları ve oto sansür uyguladıkları gözlemlenmiştir. Bu 

nedenle katılımcıların rahatlığını sağlamak adına, isimlerinin ve hatta arzu ettikleri 

takdirde çalıştıkları kurumların isimlerinin araştırmada yer almayacağı tekrar 

belirtilmiştir. 

Güç dengesizliklerinin yönetimi, görüşme sırasında araştırmacı-katılımcı arasındaki 

ilişkiyi ifade etmektedir. Görüşmeler sırasında mümkün mertebe katılımcılar 

rahatlatılmaya çalışılmıştır, hiyerarşik bir ilişkinin olmadığı hissettirilmeye 

çalışılmıştır. Veri analizi sürecinde kodlar ve kategoriler program aracılığıyla manuel 

olarak oluşturulmuş, içerik analizindeki gibi kelimelerin sıklığına bakılmamıştır. 

Bunun sebebi, katılımcıların zaman zaman aynı olguları, farklı kelimeler ile ifade 

etmeleri sebebiyle, kelime sıklığını belirlemenin anlamlı sonuçlara ulaşmada yardımcı 

olmayacağının düşünülmesidir. Veri analizi yapılırken oluşturulan kodlamalar, 

görüşmelerden elde edilen veriler aracılığıyla benzer temalar etrafında kümelenerek 

oluşturulmuş, daha sonra alt kategorilere ayrılmıştır.  

Görüşmelerden elde edilen verilerin eleştirel söylem analizi aracılığıyla 

yorumlanması,  görüşmeler, öznenin veya diğer söylem dışı güçlerin söylemlere nasıl 

direndiklerine dair bir fikir edinme fırsatı yaratır (Cruickshank, 2012: 49). Veri 

toplama süreci yarı yapılandırılmış görüşme ve medya demeçlerinin analizi olarak 

ikiye ayrılmaktadır. Birinci aşamada, Nisan 2021 – Aralık 2021 arasında hem 

Türkiye’den hem de Malezya’dan 10 katılımcı (toplam 20 kişi) ile görüşmeler 

gerçekleştirilmiş olup, görüşme süreleri 30-45 dakika arasında değişmektedir. Bu 

görüşmeler gerçekleştirilmeden önce 3 katılımcı ile de pilot görüşme yapılmıştır. 

Görüşmelerin daha rahat gerçekleşmesi amacıyla katılımcıların kimlikleri gizli 

tutulmuştur. Malezya için yapılan görüşmelerin tamamı İngilizce, Türkiye için yapılan 

görüşmeler ise Türkçedir. İngilizce yapılan görüşmeler için çevirmen 

kullanılmamıştır.  



9 
 

Tezin ikinci aşaması ise her iki ülkede de siyasal aktörlerin medyaya verdikleri 

demeçlerin analizinden oluşmaktadır. Bu çalışmada belirli bir siyasal partiye 

odaklanmaktan ziyade, söylemler dönemsel olarak ele alınmıştır. Bunun sebebi, farklı 

aktörlerin benimsedikleri kimliklere bağlı olarak ontolojik güvensizliğin de değişme 

ihtimali olmasıdır. Türkiye’de 2002 yılından beri iktidarda olan AK Parti’nin 20 yıllık 

iktidarı dört döneme ayrılarak seçilen söylemler analiz edilecektir. Malezya’da ise 

UMNO dönemi ve sonrası olmak üzere iki döneme ayrılarak 2014-2021 arasındaki 

seçilmiş söylemlerine odaklanılmıştır.  

Araştırmanın öncesinde ve başlangıç esnasında katılımcılara araştırmanın amaçları, 

yöntemi ve verilerin hangi amaçla kullanılacağı açık olarak belirtilerek katılımcılardan 

sözlü onay alınmıştır. Görüşmelerin tamamında ses kaydı alınmış, ses kaydı 

alınmadan önce katılımcılar bilgilendirilmiştir. Son olarak, vakaların önemi, 

araştırmanın amacının belirlenmesi açısından da kritiktir. Bu çalışmada Mill’in 

farklılıklar yöntemi benimsenerek, sonuçları farklı olan benzer durumlar analiz 

edilmiş, ilgilenilen değişkenler için farklı sonuçların nedenleri incelenmiştir (Saleem, 

2017). Öncelikle, Malezya ve Türkiye Müslüman nüfusun çoğunlukta olduğu ve 

iktidarların seçimle işbaşına gelmesine rağmen, demokrasi indekslerinde 1  alt 

sıralarda yer alan ülkeler olması yönünden benzese de, coğrafya, nüfus yapısı, hukuk 

sistemi ve siyasal sistem bakımından farklılaşmaktadır. Bu farklılıklar ve 

benzerliklerden hareketle, neden her iki ülke de Müslüman çoğunluğa sahip modern 

ülkeler olmalarına rağmen, cinsiyet eşitliğine dair kutuplaşmaların ve ontolojik 

güvensizliklerin farklılaştığı ve iktidarların söz konusu güvensizlikleri gidermek için 

farklı stratejiler izledikleri ortaya konmaya çalışılacaktır. 

Tezin vaka seçiminde, literatür tarafından ‘rekabetçi otoriter’ olarak tanımlanan iki 

ülkenin ontolojik güvensizliğine odaklanılmasının sebebi ise, siyasal aktörlerin 

rekabet edebildikleri ve fiziksel güvenlikleri için kaygılanmalarının gerekli olmadığı 

bir siyasal sistem olan demokrasilerin aksine, otoriter sistemlerde siyasal elitin hem 

iktidarda hem de muhalefette güvensiz oluşudur. Böylece, otoriter sistemlerdeki 

politik aktörler için güç kaybetmek, gelecekte onları savunmasız bırakmak anlamına 

geleceği için güvenliklerini sağlamak adına stratejiler yürütmek daha hayati bir 

                                                             
1 Freedom House 2020 verilerine göre, Malezya “kısmen özgür olan”, Türkiye ise “özgür olmayan” ülkeler kategorisinde 

değerlendirilmektedir. İsveç merkezli Varieties of Democracy ise Türkiye’yi seçimlere dayalı otokrasi olarak tanımlamaktadır.  

Mart, 2022. Kaynak: dr_2022.pdf (v-dem.net)   

https://v-dem.net/media/publications/dr_2022.pdf


10 
 

anlam taşır (Akkoyunlu ve Öktem, 2016: 507). Malezya ve Türkiye’nin vaka olarak 

seçilmesinin en önemli motivasyonu, literatürde Müslüman çoğunluğu olan ülkelerde 

cinsiyet eşitliği tutumlarının genelleştirici bir bakış açısıyla ele alınması (Inglehart ve 

Norris, 2003, 2012; Spierings vd., 2009) ve farklılıkların pek çok yazar tarafından 

göz ardı edilmesidir. Örneğin, Inglehart ve Norris, Küresel Cinsiyet Uçurum İndeksi 

(Global Gender Gap Index) verilerinde ülkeleri dört kategori üzerinden 

değerlendirmiş, ancak ölçülebilir olmayan unsurları, yöntemlerinin doğası gereği göz 

önüne almamışlardır. Inglehart ve Norris (2003) Huntington’un Medeniyetler 

Çatışması tezine katılmakla beraber, bu kimlik çatışmalarının İslam toplumlarında ne 

tür güvensizlikler yarattığı ve bu güvensizliklerin siyasal iktidarlar tarafından belirli 

hedeflere ulaşmada nasıl araç olarak kullanılarak cinsiyet eşitsizliğine katkıda 

bulunduğu üzerinde durulmamıştır. Halbuki söz konusu güvensizlikler, kimlik 

karşılaştırmalarını da beraberinde getirdiğinden dolayı, cinsiyet eşitliğine dair negatif 

algının yaratılmasına katkıda bulunmuştur. Örneğin, kadın cinayetlerinin önlenmesi 

için önemli bir hukuki sözleşme olan İstanbul Sözleşmesi’nden eşcinsel kimliklerin 

tanınacağı iddialarının gölgesinde çıkılmıştır. Benzer şekilde, Malezya’da da Sisters 

in Islam gibi reformistlerin kadın haklarına yönelik talepleri, “İslamdan sapmış” 

oldukları gerekçesiyle hükümet tarafından reddedilmiş (The Star, Ağustos 27, 2019).  

ve Ulema tarafından haklarında menfi fetva verilmiştir (The Edge Markets, 2019). 

Diğer yandan, Kinnvall (2006) devlet ve toplum düzeyinde ontolojik güvenliği ele 

aldığı çalışmalarında büyük ölçüde İslam toplumlarına odaklanarak küreselleşme ve 

modernitenin getirdiği ikililiğin Müslüman kimliğinde kaygılara sebep olduğu ve 

ontolojik güvensizlik yarattığı fikri, moderniteyi en fazla kucaklayan ve farklı 

coğrafyalarda bulunan ülkeler olan Malezya ve Türkiye’yi karşılaştırmamızın ikinci 

motivasyonunu oluşturmaktadır.  

Bu verilerden hareketle bu tez, Müslüman toplumlarda ontolojik güvensizliklerin 

genelleştirici bir bakış açısıyla ele alınması fikrine karşı çıkarak, vaka odaklı bir 

perspektif sunmayı hedeflemiş; Türkiye ve Malezya örnekleri üzerinden 

modernitenin değişen anlamlarının ve hem iktidarların hem de toplumların modernite 

karşısında oluşan kaygılara yönelik değişen stratejilerinin analizini yapmaktadır. 

Bununla beraber cinsiyet ve ontolojik güvensizlik ilişkisinin kavramsal çerçeve 

olarak ele alınmasının  nedeni ise son dönemlerde literatürde ontolojik 



11 
 

güvensizliğin cinsiyetlendirilmiş milliyetçiliğe ve siyasal alanda erkekliğin daha 

görünür olduğuna dair literatürün (Delehanty ve Steele, 2009; Kinnvall, 2017; Agius 

vd., 2020) olmasına karşılık, bu literatürün Müslüman dünyada henüz yeterince ele 

alınmamış olmasıdır.  

Müslüman çoğunluğu olan ülkeler, Toplumsal Cinsiyet Uçurum Raporu’na göre 

dünyada cinsiyet eşitsizliğinin en fazla olduğu ülkelerdir (Gender Gap Report, 2022). 

Bununla beraber, ‘Müslüman ülkeler’ şeklinde bir genelleme yapmak yerine, pek çok 

çalışma cinsiyet eşitsizliğini bölgesel olarak ele alma fikrini zamanla daha fazla 

benimsemeye başlamış ve bu fikir de aslında her yıl istatistiksel veri yayınlayan 

Toplumsal Cinsiyet Uçurum Raporu’nun geliştiricisi olan Inglehart ve Norris’in 

‘İslam toplumlarının kültürlerinden dolayı demokrasi ve cinsiyet eşitliğinde geri 

kaldığı’ argümanına karşı çıkarak bölgesel dinamikleri ele alan çalışmalar 

üretmişlerdir (Spierings, 2014; Glas vd., 2019).  

Benzer şekilde, Malezya ve Türkiye örnekleri de farklı coğrafi bölgelerde yer alan ve 

farklı kurumsal özelliklere sahip olan, Müslüman nüfusun çoğunlukta olduğu ülkeler 

olmalarına rağmen, ekonomiye ve eğitime katılım dışında benzer puanlara ve 

sıralamalara sahip oldukları görülmektedir (bkz. Tablo 1). Diğer yandan, Cinsiyet 

Uçurum Raporu’nun etnisite ve din bazlı verileri olmaması nedeniyle, Türkiye ve 

Malezya’nın bu veriler üzerinden karşılaştırılması da sorunlu görüldüğü için, analiz 

bölümünde bu verilere odaklanılmayacaktır.  

Tablo 1: Toplumsal Cinsiyet Uçurum Raporu’nda Malezya ve Türkiye Verileri 

(2020) 

 Genel 

sıralama 

Ekonomik 

Katılım ve 

Fırsat 

Eşitliği  

Eğitime 

Katılım  

Sağlık ve 

Hayatta 

Kalma 

 

Siyasal 

Katılım 

 

Malezya 104 97 (0.639) 86 (0.939) 84 (0.974) 117 (0.108) 

Türkiye 130 136 (0.478) 113 (0.961) 64 (0.976) 109 (0.124) 

Kaynak: Gender Gap Report (Toplumsal Cinsiyet Uçurum Raporu), 2022 

 



12 
 

İkincisi, Batı-dışı toplumlarda küreselleşme ve ontolojik güvensizlik ilişkisinin 

varlığı kabul edildiğinde (Kinnvall, 2004, 2017; Kinnvall ve Nesbitt-Larking, 2011), 

Malezya ve Türkiye serbest piyasa ekonomileri olan ve kalkınma hedeflerine önem 

veren ülkeler olarak, moderniteden en fazla etkilenen, dolayısıyla ontolojik 

güvensizliğin toplum tarafından en fazla hissedildiği düşünülen ülkeler olduğu için 

seçilmiştir. Aynı zamanda, ekonomik büyümeyi hedefleyen nüfus politikaları, her iki 

ülkedeki iktidarların söylemlerinde yer verilen unsurlardır. Bu nedenle her iki 

ülkenin iktidarlarının da ‘piyasa feminizmi’ ya da ‘neoliberal feminizm adı verilen 

bir strateji güttükleri literatürde yer almaktadır (Malezya için Elias, 2020; Türkiye 

için Acar ve Altunok, 2013).  

Üçüncüsü, ontolojik güvensizliklere bağlı olarak siyasal aktörlerin din ve 

milliyetçilikten beslenen anlatılarının kolektif hafızaya ve nostaljik geçmişe dönüş 

mesajları içererek kadın kimliği kurgusunda önemli rol oynadığını iddia eden 

çalışmalar gözönüne alındığında (Kandiyoti, 1991; Bora, 2011), Malezya ve 

Türkiye’nin dinin ve milliyetçiliğin iç içe geçtiği İslam ülkeleri olması, bu anlatıların 

kadın kimliği kurgusunda oynadığı rolü incelememizi mümkün kılmaktadır 

(Türkiye’de Yeni Türkiye, Burul ve Eslen-Ziya, 2018; Eslen-Ziya ve Kazanoğlu, 

2022; Malezya’da dini milliyetçilik, bkz. Barr ve Govindasamy, 2010; spesifik 

olarak Asya değerleri, bkz. Stivens, 2003).  

Özetlemek gerekirse, bu tezin temel argümanı Batı ile çatışmalı bir tarihsel geçmişi 

olan Türkiye ile sömürge geçmişi olan Malezya’nın ontolojik güvensizliklerinin 

farklılaştığı ancak Müslüman benlik temelli kaygıların kadın politikaları söz konusu 

olduğunda her iki iktidarın da söylemlerinde benzer kavramlara başvurarak ideal 

kadın kimliği kurgusu yaratmaya çalıştıklarıdır. Söz konusu kurgu, devletlerin 

ontolojik güvensizlikleri bağlamında biyografik anlatılar yaratma, biyografik 

süreklilik sağlama, özneyi güvenlikleştirme çerçeveleri aracılığıyla 

cinsiyetlendirilmiş siyasal alanın güvenliğini sağlamayı hedeflemektedir. Bu 

güvenlikleştirme çabalarının kadınlar düzeyinde yansıması ise Türkiye’de kadın 

hareketlerinin kutuplaşması; Malezya’da ise kadınların bilhassa kurumlara olan 

güveninin sarsılmasıdır. 

1.3.1. Eleştirel Söylem Analizi 



13 
 

Bu çalışmada seçilen iki Müslüman ülkedeki cinsiyetlendirilmiş ontolojik 

güvensizliklerin teşhisi ve iktidarların söylemsel stratejilerindeki farklılıkları analiz 

etmek amacıyla hem yarı yapılandırılmış görüşmelerden, hem de siyasal elitlerin 

medyada yer alan söylemlerinin analizinden yararlanılacaktır. Nitel araştırma 

yöntemlerinin uygulandığı bu araştırmada ilk bölümde yarı yapılandırılmış 

görüşmeler aracılığıyla öznelerin ontolojik güvensizlikleri teşhis edilmiştir; ikinci 

bölümde ise ontolojik güvensizliklerini gidermek için siyasal aktörler tarafından 

izlenen cinsiyetlendirilmiş stratejilerin söylem düzeyindeki izlerini incelemek 

amacıyla sosyal güç ilişkilerinin inşasında dilin rolünü vurgulayan bir yaklaşım olan 

Eleştirel Söylem Analizi’nden (ESA) (van Dijk, 1993; Wodak, 2009) 

yararlanılacaktır. 

Eleştirel Söylem Analizi (ESA), 1980’lerin sonlarından itibaren Norman Fairclough, 

Ruth Wodak ve Teun van Dijk’ın öncülüğünde geliştirilmiştir (Blommaert ve 

Bulcaen, 2000: 447). Söylem analizinde makro analiz düzeyi söylemsel alanın nasıl 

şekillendiğine odaklanırken; mikro analizler söylemin kime nasıl söylendiği gibi 

pragmatik boyutuna odaklanır (Angermuller ve Kollmorgen, 2019). Fairclough ve 

Wodak (1997), ESA’nın sekiz temel ilkesini şu şekilde ifade etmektedir, ESA sosyal 

sorunları ele alır, ESA güç ilişkilerinin söylemde bulunabileceğini varsayar, söylem, 

toplumu ve kültürü oluşturur, söylem ideolojik olarak işe yarar, söylem tarihseldir, 

metin ve toplum arasındaki bağlantı dolaylıdır, söylem analizi yorumlayıcı ve 

açıklayıcıdır, söylem sosyal bir eylem biçimidir (akt. Jahedi ve diğerleri, 2014: 29). 

Böylece ESA bir olguyu sadece açıklamakla kalmaz, aynı zamanda eleştireldir. 

Çünkü ESA’da araştırmacı, mevcut gerçekliklerin oluşumunda, test etmek istediği 

yapıların ya da sosyal güçlerin etkisini açıklamaya çalışır (Fairclough, 1995).  

Söylem, öznenin kendisini meşrulaştırma amacını yansıtmaktadır (Fairclough 2001, 

2003). Söylemin analizi ise cinsiyetçilik ve ırkçılık gibi baskı sistemlerinin dil, metin 

ve imgeler aracılığıyla keşfedilmesine olanak tanır (Bhabha, 1994; Stachowitsch, 

2019). Fairclough’ya (1995) göre söylem, sosyal sürecin bir unsuru olarak anlam 

oluşturma; belirli bir sosyal alan veya sosyal pratiğe ilişkin dili sorgulama ya da 

belirli bir sosyal perspektifle ilişkili kavramları yorumlamanın bir aracıdır. 

Fairclough (1995), ESA ile, hem söylemsel pratikler, olaylar ve metinler hem de 

toplumsal/kültürel yapılar, ilişkiler ve süreçler sorgulanarak bu tür uygulamaların, 



14 
 

olayların ve metinlerin iktidar ilişkileri ve iktidar üzerindeki mücadeleler aracılığıyla 

ideolojik olarak nasıl şekillendirildiğini ortaya koyar, söylem ile toplum arasındaki 

bu ilişkilerin açıklığının bizzat iktidarı ve hegemonyayı güvence altına alan bir faktör 

olduğunun altını çizmektedir (s. 132-33). ESA’da dil, sosyal pratiğin bir şekli olduğu 

için dili kullanmak sosyal davranışın en yaygın biçimidir (Fairclough, 1989). 

Dolayısıyla Fairclough, söylemde anlam ve deneyimin inşasıyla ilgilenir; iktidar ve 

hegemonyanın da söylem-toplum arasındaki bu ilişki aracılığıyla varolduğunu iddia 

eder. 

Van Dijk (1996: 84) söylemde ideoloji ve hegemonyaya odaklanır, hâkim grupların ya 

da kurumların, konuşmalar ve metinler aracılığıyla gücü nasıl suistimal ettiğini, 

yeniden üreterek meşrulaştırdığını ortaya koyar. Van Dijk’ta (1996) toplum ve söylem 

yapıları arasında doğrudan bir bağlantı yoktur, çünkü söylem üretimi, söylemin 

kavranışı ve kullanımları katılımcıların zihinsel temsilleri aracılığıyla gerçekleştirilir. 

Bu nedenle, söylem ve sosyal güç arasında bir bağlantı kurulursa, böyle bir açıklama 

bir kısayol, eksik veya zımnen üyelerin zihinsel yapılarını ve analizde hesaba 

katılmayan süreçleri önceden varsaymak olarak görülmelidir (Van Dijk, 2013: 17). Bu 

nedenle aslında Van Dijk, söylemin görünmeyen yönüne yani bilişsel süreçlere ve 

bilişsel kontrole daha çok vurgu yapar. Ona göre, “Yazılı veya sözlü metin, bilginin 

buzdağı gibidir. Kelimeler ve cümleler ise ifade edilenin yalnızca ipuçlarıdır” (Van 

Dijk, 1993: 29). İdeolojiler soyut zihinsel sistemlerin ürünü olan kolektif sosyal 

davranışlar olduğu için toplumun bilişini de dolaylı olarak belirler; böylece söylemi 

anlama çabaları ideolojik süreçlerden de büyük ölçüde etkilenir (Al Khazraji, 2018). 

Van Dijk (1993), bir kontrol aracı olarak ikna ve manipülasyonun altını çizerek, 

ESA’nın görevinin bu zihin kontrolünün metin ve konuşma aracılığıyla çözümlemesi 

olduğunu ortaya koymaktır.  

Wodak’ta (2009: 37) ise söylem, hem sosyal olarak inşa edicidir hem de sosyal 

olarak koşullandırılmıştır. Böylece söylem durumları, bilgi nesnelerini, sosyal 

kimlikleri ve toplumsal ilişkileri yaratır. Wodak (2001), güç, tarih ve ideolojiye dair 

yapılan eleştirilerin ESA’nın ayrılmaz bir parçası olduğunu ifade eder. Bu nedenle 

Wodak’ı (2001) diğerlerinden ayıran özellik, tarihsel olayların söylem inşasında 

oynadığı role yaptığı vurgudur. Bir toplumun ya da topluluğun üyeleri, dili 

kullanarak sadece kendi sosyal dünyalarını temsil etmekle kalmaz, aynı zamanda onu 



15 
 

belirli bir dereceye kadar oluştururlar. Bu nedenle söylem, yalnızca sosyal dünya 

hakkında iletişim kurmamızı sağlayan bir araç değildir, aynı zamanda sosyal 

dünyamızı da oluşturur (Angermuller ve Kollmorgen, 2019: 212). 

ESA’nın en önemli faydalarından biri, bazı aktörleri ayrıcalıklı kılan, bazılarını ise 

dezavantajlı konuma getiren anlayışlara yerleşmiş olan gücün anlaşılmasını 

sağlamasıdır (Phillips ve Hardy, 2002: 8). Kazemian ve Hashemi’ye (2014) göre 

ESA, iktidar ve söylem arasındaki ilişkiyi inceleyen disiplinlerarası analitik bir bakış 

açısıdır. ESA, söylem aracılığıyla otorite, egemenlik ve sosyal eşitsizliğin nasıl inşa 

edildiğini, sürdürüldüğünü, yeniden üretildiğini ve aynı zamanda buna direnildiğini 

yazılı metinler ve sözlü ifadeler yoluyla ele alarak mevcut kurumsal uygulamaları 

meşrulaştıran bilgilerin temelini oluşturan örtük değerleri ve gizli varsayımları ortaya 

çıkarmayı amaçlamaktadır (Frost, 2011: 66). Diğer yandan, söylem analizi, dildeki 

saklı motivasyonlara ilişkin bir farkındalık sağlama çabası içerisinde olsa da, bu 

olgulara dair kesin yargılarda bulunmaya çalışmamaktadır. Bunun yerine ontolojik 

ve epistemolojik sorular sormamızı sağlayarak somut sorunlara ilişkin eleştirel 

düşünmemize yardımcı olur (Olson, 2007: 29). ESA, metinlerin söylemlerle 

bağlantısını tarihsel ve sosyal bağlamda konumlandırırarak analiz etmeyi mümkün 

kılar (Phillips ve Hardy 2002: 4). 

Diğer yandan ESA’nın dezavantajları da mevcuttur. Söylem analizi zaman zaman, 

fikirlerin toplumdaki rolünün abartıldığı ve sosyal pratikler üzerindeki kurumsal 

mekanizmaların rolünün küçümsendiği gerekçe gösterilerek eleştirilmiştir. Halbuki, 

söylem analistlerinin amacı, dili kullanıldığı sosyal ve tarihsel bağlamlar içine 

yerleştirmektir. Bu bağlamda söylem analizinin temel amacı, metin ve sözlü 

söylemlerin sosyal pratikler ve güç yapılarında bağlamsal olarak kurgulanmasıdır. 

Böylece aslında söylem analistleri “anlamın sosyal inşası”na karşı çıkanlara eleştirel 

oldukları kadar, “her şey dildedir” fikrine de karşıdırlar. Çünkü söylem, dilin 

kullanıldığı dilsel olmayan bağlamlara bakmamızı önerir (Angermuller ve 

Kollmorgen, 2019: 212). Söylem analizinde mülakat verileri, sosyal metinler olarak 

makro sosyolojik düzeyde analiz edilir. Söylem analizi, öznel anlamlar ile nesnel 

gerçeklik arasındaki ikilemi ve kullanıcı merkezli/sistem merkezli araştırma 

arasındaki ikilemi aşan bir yaklaşımdır. Kurumsal uygulamaları ve toplumsal 



16 
 

gerçekliği büyük ölçekte düzenleyen bilgi oluşumlarının analizine odaklanır (Talja, 

1999). 

ESA söylemin sosyal psikolojik veya bilişsel yönlerini dışlamaz, aksine bunları 

çalışmanın ayrılmaz yönleri olarak ele alır (Kress, 1990: 87). Bilic ve Georgaca 

(2007), söylem ve psikoloji ilişkisini açıklarken, söylem analizinin psikolojik süreç 

kavramlarının sosyal olarak inşa edildiği süreçleri ve bu yapıların kişisel deneyim 

üzerindeki etkilerini araştırdığını vurgular. Böylece bu perspektif, bireyin kendi 

tarihinin kişilerarası alanda gerçekleşen süreçler yoluyla sürekli olarak oluşan ve 

yeniden şekillenen bir şey olarak kuramsallaştırılan kimlik meselesiyle ilgilidir. 

Böylece ESA, hem bireysel kimliğin oluşumu ve müzakere süreçlerine ışık tutabilir 

hem de kolektif kimliğin incelendiği anlatıların analizi için faydalı bir perspektif 

sunabilir. 

Bu çalışmada Ontolojik Güvenlik Teorisi içerisindeki temel kavramlar olan kimlik, 

benlik ve öteki inşası ile olan ilgisi sebebiyle Wodak’ın söylem-tarihsel 

yaklaşımından yararlanılmış, böylece siyasal aktörlerin makbul kadın kurgusu ve bu 

kadınlığın dışında tahayyül ettiği ‘öteki’lerin Batılı değerler ile özdeşleştirilmesini 

açığa çıkarmayı hedeflemiştir. Böyle bir özdeşleştirme aynı zamanda tarihsel 

Doğu-Batı gerginliğini ve simgesel anlamları içerdiği için en uygun yaklaşım olarak 

tercih edilmiştir. Böylece Wodak’ın söylem-tarihsel yaklaşımı, siyasal aktörlerin 

ontolojik güvensizliklerindeki cinsiyetlendirilmiş unsurların söylemsel alanı 

şekillendirmesinin örtülü kısımlarını keşfetmemizi mümkün kılmıştır. 

1.4. Tezin Organizasyonu 

Bu tez, altı bölümden oluşmaktadır. Birinci bölüm teze dair temel bilgiler, araştırma 

yöntemlerini, araştırma sorularını, vaka seçimlerinin gerekçelendirmesini ve tezin 

organizasyonunu içermektedir. İkinci bölümde tezin teorik çerçevesi olan Ontolojik 

Güvenlik Teorisi’nin (OGT) tanımı, literatürde teoriye yönelik yer alan bilgiler, 

teoriye dair kavramlar, kavramın analiz düzeyi, cinsiyet ile olan ilişkisi ve teorik 

sentezin kurgusu yer almaktadır. Üçüncü bölümde ilk kısım Malezya’nın siyasal 

sistemine, kolonyal yapıya, ülke tarihinde önemli olan Dakwah (İrşad) ile Reformasi 

(Reform) hareketlerine; sonraki altbölüm ise kadın hareketleri ve kimliği ile 

Malezya’nın ontolojik güvensizliklere odaklanmaktadır. Dördüncü bölümde 



17 
 

Türkiye’nın siyasal sistemi, kutuplaşma ile kadın hareketleri, kadın kimliği ve 

ontolojik güvensizlikler yer almaktadır. Beşinci bölümde, Türkiye ve Malezya 

özelinde kadınların ve devletin cinsiyetlendirilmiş ontolojik güvensizlikleri 

incelenmektedir. Beşinci bölümün birinci kısmı, birey düzeyinde ontolojik 

güvensizliklere odaklanarak Türkiye ve Malezya’da kadınların ontolojik 

güvensizliklerini ele almaktadır. Bu kısım, güvensizlikleri siyasal, yasal ve sosyal 

alan olmak üzere üç farklı alanda yarı yapılandırılmış görüşmeler aracılığıyla 

incelemektedir. Beşinci bölümün ikinci kısmı ise devletin ontolojik güvensizliklerini 

ele alarak, siyasal elitlerin söylemlerindeki cinsiyetlendirilmiş ontolojik güvensizliği 

eleştirel söylem analizi aracılığıyla ele almaktadır. Bu kısımda güvensizlikler, sosyal 

(toplumsal cinsiyet), siyasal, yasal ve ekonomik alanda incelenmektedir. Son olarak, 

sonuç kısmı olan altıncı bölüm, teorik sentezi ve elde edilen verileri Malezya ve 

Türkiye örneği üzerinden analiz ederek araştırma sorularına dair cevapları 

sunmaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



18 
 

BÖLÜM II: TEORİK VE KAVRAMSAL ÇERÇEVE 

2.1. Ontolojik Güvenlik Kuramı ve Kavramsal Arkaplanı 

Ontolojik Güvenlik Teorisi (OGT), ilk olarak R.D.Laing (1960) tarafından ele 

alınmış, daha sonra Anthony Giddens (1991; 2004) tarafından geliştirilerek benliğin 

inşasındaki kaygının yönetimi ile özdeşleştirilmiştir. Laing (1960: 39), “kaygılar ve 

tehlikeler”in yokluğunda, “kimlik ve özerkliğin tehlikede olmadığı” zaman ontolojik 

güvenliğin varolabileceğini öne sürer. Bireysel deneyimin toplumsal bağlamı 

önemlidir çünkü bireysel tecrübelerin yaşandığı mekanlar ve ‘ötekiler’in bağlamsal 

inşası, bireylerin dünyayı anlamlandırma biçimlerini etkiler (Laing, 1960; akt. 

Botterill vd., 2017). Laing (1960) aynı zamanda bireyler için hayatın her yönünün ve 

farklı bireylerle etkileşimlerin, varoluşları için potansiyel bir tehdit olarak yokedilme 

tehlikesi olarak algılandığını, “dışarıda” bir gerçekliğin baskısı altında içeriye 

yönelmek veya başkaları tarafından dönüştürülmek gibi zayıflatıcı kaygı biçimleri 

ürettiğini iddia eder. Böylece, ontolojik güven(siz)lik tamamen öznel bir duygudur, 

kişinin varlığının “gerçekten” tehdit altında olup olmadığı önemli değildir; önemli 

olan, bireyin dünyayı bu şekilde deneyimlemesi ve buna karşılık gelen kaygı 

duygularının oluşmasıdır (Gustafsson ve Krickel-Choi, 2020).  

Giddens’ın (1991) insan varlığının teorisi adlı kavramsallaştırmasında ontolojik 

güvenlik ve varoluşsal kaygı temel unsurlardır. Birey, böyle bir güveni elde 

edemediği takdirde psikolojik olarak tamamlanmış hissedemez ve varoluşsal 

kaygısını ortadan kaldıramaz. Bu nedenle, küreselleşme süreçlerinin belirsiz, 

dağınık, akışkan ve soyut dinamikleri, bireyi endişe duymaya yönlendirmektedir. 

Tillich’e (2000: 37) göre bu duruma ‘korku’ demek yerine ‘kaygı’ demek daha 

doğrudur çünkü korku, “nesnel bir tehlike”nin varlığı ile ilgiliyken, kaygının belirli 

bir yerde konumlandırılabilecek bir nesnesi yoktur. Bu nedenle kaygı, hem gözle 

görülemeyen ama hissedilen bir tehdit içerir hem de nesnenin yokluğu söz konusu 

olduğu için bizi ‘benliğimizle’ yüzleştirir.  

Ontolojik güvenlik, en temel anlamıyla “alışılmış rutinlerin sürdürülmesi” olarak 

tanımlanabilir (Giddens, 1991: 39). Ontolojik olarak güvende hissetmek, “hem 

bilinçdışı ve hem de pratik bilinç düzeyinde, temel varoluşsal soruların cevaplarına 

sahip olmak” demektir (Giddens, 1991: 47). OGT, Uluslararası İlişkiler disiplininde 



19 
 

büyük ölçüde devlet düzeyinde güvenlikle ilgili teorik tartışmalarda kullanılarak 

aktörlerin çevresiyle ilgili istikrarlı ilişkiler sürdürme ve belirsizlikleri giderme 

amaçlarının ontolojik güvenlik sağlamak ile ilgili olduğunu, devletlerin kaygılarının 

yalnızca rasyonel tehditlerle açıklanamayacağını ifade etmektedir (Mitzen, 2006; 

Rumelili, 2015).  

Ontolojik güvensizliğin kaynaklarına ilişkin ise literatürde farklı görüşler mevcuttur. 

Devlet düzeyinde ontolojik güvensizlik, Zarakol’a (2010) göre devletin iç 

dinamiklerinden ve ‘öteki’lerine ilişkin güvensizliklerden kaynaklanır. Bazı devletler, 

kimlikleri konusunda belirsizlikler nedeniyle güvensizlik yaşayabilirler. Bir ülkedeki 

iç dinamikler, devletin kolektif kimliğinin istikrarsızlığına sebep oluyorsa ontolojik 

güvensizliği besler (Lupovici, 2012; Steele, 2008). Öte yandan, bazı araştırmacılar 

ontolojik güven(siz)liğin iç dinamik kaynaklı değil, ilişkisel olduğunu ve bir devletin 

diğer devletlerle olan ilişkilerinden kaynaklandığını iddia etmektedirler 

(Berenskoeter ve Giegerich, 2010; Mitzen, 2006; Rumelili, 2013). Bu görüşleri 

birarada düşünen bazı yazarlara göre ise ontolojik güven(siz)lik, hem benliğe yönelik 

algılanan tehditler hem de devletlerin ilişkilerindeki belirsizliklerin ve rutinlerin 

bozulması ile ilgilidir (Huysmans, 1998; Zarakol, 2010). Mitzen (2006: 346-7) 

ontolojik güvenlik arayışının bilinçsizce ve rutinler içererek işlediğini 

vurgulamaktadır. Devlet düzeyinde kimlik inşası, farklılık ve dolayısıyla bir “öteki” 

yaratmakla ilgilidir ve devletler “dış”ı tanımlayarak “içeriyi”, dolayısıyla kendi 

kimliklerini tanımlar (Campbell, 1992). 

McSweeney’e (1999:154) göre bireysel düzeyde güvenlik, topluluk içerisindeki 

öznel deneyimler aracılığıyla inşa edilir. Bu perspektifte güvenlik, devlet merkezli 

askeri kaygılardan ya da aktörlerin fiziksel güvenlik algısından daha geniş olarak 

algılanır. Steele (2008) ise ontolojik güvenliğin özne odaklı oluşuna odaklanır. 

Buradaki ‘çevre’, benliği kendi ‘toplumsallığının’ kaynağı olarak görür. Bu nedenle, 

‘benliğimiz kendine ait bir çevreyi inşa ederek, diyalektik bir topluluğu oluşturur’ 

(Steele, 2008: 34). Dolayısıyla, Steele (2008), aktörlerin davranışlarında geçmiş 

kimliklerinin etkileşimlerinin ve deneyimlerinin rehber olduğunu söylemektedir. Pek 

çok yazar, benliği inşa etme ve onu sosyal dünyaya entegre etme şeklinde ontolojik 

güvenliğin arandığını ifade eder. Güvenliği sağlama süreci, rutinlerin oluşturulması 

(Mitzen, 2006), aktörler arası sürekli ilişkilerin (örn. uluslararası örgütler) 



20 
 

sürdürülmesi (Berenskoetter ve Giegerich, 2010) ya da biyografik anlatıların icadı 

(Kinnvall, 2004; Steele, 2008; Subotic, 2016) yoluyla mümkündür. 

Literatürde ontolojik güvensizlik ve kaygı birbiriyle ilişkili ya da birbirinin yerine 

kullanılmaktadır. Chernobrov (2019) kaygı kavramını kullanmayı ontolojik 

güvensizliğe tercih eder; ancak kaygı, özünde ontolojik güvenliğe yönelik tehdit 

olarak algılanır. Kaygı ve ontolojik güvensizliği ayıran yazarlar ise (Ejdus, 2020; 

Mitzen, 2006) ontolojik güvensizliğin kaygıdan daha ciddi bir durum olduğunu ve 

ontolojik güvensizliğin kaygıya sebep olabileceğini ya da kaygıya dönüşebileceğini 

öne sürmektedirler. Kierkegaard’a (1962/1980: 139) göre kaygı, bireyin bir dizi 

olasılık arasından seçim yapma kapasitesi ve özgürlüğüyle ilişkilidir ve tehdit edenin 

görünmezliği sebebiyle korkudan ayrılır. Korkunun yüzleşilebilen somut ve belirli 

nesnesine karşın; kaygıda somut bir nesne yoktur ve dışarıya yansıtılsa da içsel 

olarak deneyimlenir. Bir kaygı unsuru olarak travmatik tecrübeler, grup kimliği 

içerisinde eriyerek, grup içi ve grup dışı ayrımları sağlamlaştırır (Innes ve Steele, 

2013). Travma, kolektif kimliği hem yıkıcı hem de biçimlendirici bir rol oynayabilir 

(Innes ve Steele, 2013:22). 

Ontolojik güvensizliğin ortaya çıktığı farklı durumlar vardır. Ontolojik güvensizlik, 

varolan rutinleri bozan, kritik ve öngörülemeyen olaylardan ortaya çıkar (Giddens, 

1984: 61). Öznelerin kimliklerini tehdit eden ve aniden gelişen olaylar özünde 

benliğin sosyal dünyadaki sürekli ve öngörülebilir yerini tehdit ederler. Böyle bir 

durumda ontolojik güvensizliğin ben’e ulaşımı “birbirine bağımlı bir içsel ötekinin 

mevcudiyeti” aracılığıyla olabilir (Delehanty ve Steele, 2009). Ontolojik güvenlik ve 

duygular arasındaki ilişki incelendiğinde, güvensizliğe neden olduğu düşünülen 

bilişsel olarak istikrarsız ortamlarda öznelerin güvenlik duygusu bazen güçlenebilir. 

Bunun sebebi, ontolojik güvenliğin bedenin değil, benliğin güvenliğini, bireyin kim 

olduğuna dair, eylemi ve seçimi mümkün kılan ve motive eden öznellik duygusunun 

varlığını hissedebiliyor olması ile ilgili olduğu düşünülebilir (Croft, 2012) 

Ontolojik güvenlik ile beraber kullanılan ‘psikopolitik’ kavramı büyük grupların, 

ulusların ve kitlelerin birbirleriyle etkileşimlerinde rol oynayan psikolojik etmenleri 

incelemek anlamına gelmektedir (İnan, 2011). Birey düzeyinde ontolojik güvenlik 

kavramı, bireyin kendi güvenliğine ilişkin davranış ve inançlarına odaklanır (Croft, 



21 
 

2012). Bu çalışmadaki psikopolitik perspektif içerisindeki ontolojik güvensizlik 

kavramı, Batı-Batı dışı medeniyetlerin karşılaşması sonucu oluşan travmalar ve 

ötekileşme ile birlikte vücut bulan kaygıların psikolojik kökenlerini ifade etmektedir. 

Bu kaygılar, Müslüman toplumların aile, gelenek, din ve siyasal elitler tarafından 

kullanılan anlatılara daha fazla sarılarak cinsiyet ilişkilerine bakışına yön vermiştir. 

Bir sonraki bölüm OGT’nin birey ve devlet düzeyinde kullanımlarının farklılaşan 

yönlerini detaylandıracaktır. 

2.2. Kuramın Analiz Düzeyi: Devlet ve Birey Düzeyinde Ontolojik 

Güven(siz)likler 

OGT literatürünün tartıştığı bir başka nokta, analiz düzeyi ile ilgilidir. Literatür ilk 

olarak birey düzeyinde çalışmalar ile zenginleştirilmiştir (Laing, 1960; Giddens, 199). 

Zamanla OGT, hem devlet düzeyinde ve kolektif aktörler bağlamında (Browning ve 

Joenniemi, 2013; Lupovici, 2012; Mitzen, 2006; Steele, 2008) hem de bireyin 

varoluşu ve benliğinin sürekliliğinin sekteye uğramasından kaynaklanan kaygılarına 

odaklanan çalışmalarda yer bulmuştur (Giddens, 1991; Croft, 2012; Krüger, 2019; 

Harel-Shalev ve Kook, 2021). Ontolojik güvenliği birey düzeyinde ele alan 

çalışmalar, bilhassa öznenin modern yaşamın belirsizliği karşısında ‘benliğinin 

güvenliğini’ nasıl sağladığı ve kaygılarıyla nasıl başa çıktığı ile ilgilenmektedir 

(Mitzen, 2006: 344). Croft’a göre (2012: 222-3) ontolojik olarak güvenli birey, 

günlük rutinler aracılığıyla başkalarıyla kolayca etkileşime girebilir, biyografik 

tutarlılığın olduğu bir öz kimliğe (benlik) ve bireyin kendisini olası tehditlerden 

koruyan, içerisinde güven ilişkileri barındıran bir kozaya sahiptir. Bununla beraber, 

neyin uygun ve kabul edilebilir olduğu konusunda kendisine açık cevaplar sunabilen 

bir öz bütünlük duygusuna sahiptir. Croft’un (2012) altını çizdiği bir diğer önemli 

nokta, bireyin ontolojik güvensizliğinin daimi oluşudur. Birey kendisini güvende 

hissetse bile, kırılganlık her zaman söz konusu olabilir. Ontolojik güvenlik temel bir 

insani ihtiyaç olarak sabit olmakla beraber, oluşum süreci “önemli ötekilerle” daimi 

olarak kurulan ilişkilerle ilgilidir (Mitzen, 2006). Güvenlik, birey için istikrar ve 

rutinler anlamına gelirken, “güvensizlik”, “bireylerin kim oldukları konusunda 

kafalarının karışması ve başkalarıyla sosyal etkileşimlerinde kimliklerinden rahatsız 

olmaları” anlamına gelir (Steele, 2005: 525). 



22 
 

Birey-toplum ve devlet arasında ontolojik güvensizlik arama açısından bir bağ 

kurulabileceği ve böylece OGT’nin devlete indirgenemeyeciğini iddia eden 

çalışmalar (Steele, 2008; Croft, 2012, Narozhna, 2018) aracılığıyla OGT’nin 

kapsayıcılığı genişlemiştir. Ontolojik güven(siz)lik kavramı, bilhassa Uluslararası 

İlişkiler literatüründe sıklıkla devletlerin politikalarını etkileyen psikolojik bir süreç 

olarak tanımlansa da (Rumelili, 2011, 2014; Ejdus, 2018, 2020), bireyin belirli 

olaylardan etkilenerek kolektif kimliklerinin içerisinde yarattığı çatışmaları da 

anlatan bir kavram anlamına da gelmektedir. Ontolojik güvensizliğin temelinde yatan 

şey kaygıdır, sonucu ise güven algısının zedelenerek, hem özne hem de aktörlerde 

dış dünyadan gelen tehdit algısının belirgin olması ve benliğin tanımını etkilemesidir. 

Böyle bir durumda siyasal aktörlerin oluşturdukları kimlik anlatıları, güvensizliği 

ortadan kaldırmayı hedeflese de, aslında onu daimi kılar.  

Ontolojik güvensizlik bireylerin din ve milliyetçiliğe daha fazla sarılmasına neden 

olurken (Kinnvall, 2004); bu zayıflıkları kullanmak isteyen siyasal elitler, kolektif 

hafızadaki tanıdık kavramlara atıfta bulunarak desteklerini artırmaktadırlar. 

Küreselleşme karşısında kaygı, bazı ‘öteki’lerin varoluşsal tehditler olarak 

kurgulandığı milliyetçiliklerin temel nedenidir (Kinnvall ve Mitzen, 2020). Mitzen 

(2006: 345) ontolojik güvenlik ve güvensizlik ayrımını yaparken, ontolojik 

güvensizliği “hangi tehlikelerle karşılaşılacağını ya da hangilerinin görmezden 

gelineceğini bilememenin yetersizliği” olarak; ontolojik güvenliği ise “bireyin, 

sosyal hayatını yöneten amaç-sonuç ilişkileri hakkında beklentileri olduğunda” 

oluştuğunu ifade eder. 

Ontolojik güvenlik öznelerde duygusal güvence ve psikolojik tatmin aracılığıyla 

sağlanır. Tiksinilen ötekiyi suçlamak (istikrah), benlik imgesinin iç-sınırındaki 

istenmeyen göndergesel simgelerin (benliğin inkar edilecek kısımlarını) göstergesel 

simgeler yoluyla diğerine yansıtarak güvenli bir benlik oluşturmaya yardımcı 

olacaktır. Ancak bu imgesel ve simgesel boyutlar kadar ve belki daha fazla uzun 

vadeli somut ve yapısal kaygılar daha önemlidir. Bu nedenle, arzu edilen ancak 

gerçekleştirilemeyen ya da beklenen sonuçları doğurmayan olgular, bireyde duygusal 

etkilere (öfke, hayal kırıklığı) sebep olur. Bu durum, hızlı değişime tepki olarak artan 

kimlik kaygıları ile marjinalleşme/ dışlanma gibi sorunların artması anlamına gelir 

(Kinnvall, 2006:180) 



23 
 

OGT, aynı zamanda devlet düzeyinde de analiz sunar. Antropomorfik bir bakış 

açısıyla devlet, bireyleştirilir ve tıpkı birey gibi psikolojik bir varlık olarak görülerek 

güvensizlikleri ve kaygıları olduğu varsayılır (Ertem ve Düzgün, 2021:44). Modern 

devlet, vatandaşları için ontolojik güvenlik sağlayıcı kurum olarak algılansa da 

(Zarakol, 2016: 49), devletin kendi ontolojik güvensizlikleri de vardır. Devletler 

sürekli olarak iç ya da dış tehditlerle karşılaştıklarından ontolojik olarak güvensiz 

ancak ontik olarak (askeri, bürokratik ve hukuki bir teşekkül) istikrarlı yapılardır. Bu 

nedenle uluslararası statü, saygı ve kabul görme arzusu, devletlerin hem ontolojik 

güvensizlik kaynağı hem de karar verme süreçlerinin temel motivasyonlarıdır 

(Zarakol, 2011: 12). Devlet düzeyinde ontolojik güvensizlik, devletlerin uluslararası 

hiyerarşideki statüsünden memnun olmayarak, statü artırıcı politikalar izlemesinde 

görülür. Diğer yandan, devletler statüleriyle ilgili eleştiriler konusunda da 

duyarlıdırlar. Subotic ve Zarakol (2013) uluslararası eleştirilerin devletlerde utanç ya 

da suçlu hissetme duygularına sebep olduğunu ifade etmektedirler. Prakash ve Ilgıt 

(2017) ise uluslararası eleştirilerin devletlerde her zaman ontolojik güvensizliğe 

sebep olmadığını, devletlerin bir kimliğe daha fazla sahip çıkmasına ve seçtiği 

kimliğin güçlenmesine de sebep olabileceğini iddia etmektedirler.  

Devletler, ontolojik güvenliklerini sağlarken istikrarı ve kesinliği değişime tercih 

ederler. Değişim, devletlerde endişeler yarattığı için, kaçınılması tercih edilir. Bu 

nedenle siyasal aktörler, algılanan ihtiyaç ve istikrarlı benlik kavramlarını 

sürdürmenin faydası nedeniyle değişimi kucaklamak yerine yerleşik davranış 

kalıplarını, rutinleri ve kimlikleri yeniden öne sürmenin daha güvenli olduğuna 

inanırlar (Browning ve Joenniemi, 2017). Benzerleri tarafından farklılığı tehdit 

edilen devletler ontolojik güvensizliği yaşayarak kendilerini farklılaştırmaya 

çalışırlar (Darwich, 2016). Bir sonraki bölüm, birey-devlet analiz düzeyleri içerisinde, 

ontolojik güvenlik teorisinin kavramlarına ilişkin bilgi sunacaktır.  

2.3. Ontolojik Güvenlik Teorisinin Temel Kavramları 

Ontolojik Güvenlik Teorisi, sınırlı sayıda kavrama sahip bir teori değildir. 

Literatürün genişlemesiyle beraber, farklı kavramlar da zamanla ontolojik güvenlik 

teorisi ile ilişkili olarak tartışılmış ve teoriyi kavrayışımızı geliştirmiştir. Bu 

çalışmada vaka çalışmasıyla uyum göz önüne alınarak OGT’nin temel 



24 
 

kavramlarından kimlik, benlik ve öteki ilişkisi (Kinnvall, 2004, 2006; Steele, 2005; 

Giddens,1991), öz-anlatılar (Subotic, 2016), biyografik süreklilik (Giddens, 1991; 

Croft, 2012), kolektif hafıza (Innes ve Steele, 2013) seçilerek tartışılmıştır. 

2.3.1. Kimlik, Benlik ve Öteki İlişkisi 

Benlik ve kimlik, ontolojik güvenliğin kaynağı olarak tanımlanmaktadır. Literatürde 

benlik-kimlik kavramları zaman zaman ayrım yapılmadan kullanılsa da, Rumelili 

(2011, 2015) “iç-kaynaklı varlık” ve/veya “var olma-olarak-güvenlik” olarak ayırdığı 

benlik ve kimliğin farklılaştığını tartışmaktadır. Böylece benlik, bireyin ya da 

devletin kendini gördüğü, ancak ‘dışardakiler’ tarafından görülmeyen göndergesel 

bir tanımlayıcı anlamına gelmekte, kimlik ise ‘görünen’ göstergesel bir tanımlayıcı 

olarak özne ya da aktörü tanımlayan özellikleri ifade etmektedir. Kimlik-benlik 

ayrımı ile beraber, kimliğin anlamı ile ilgili literatürün sunduğu iki ayrım vardır: 

Thick signifier (kalın gösteren) ve empty signifier (boş gösteren). Kalın gösteren 

kimliğin sosyal ilişkileri nasıl belirlediği ile ilgilenirken; boş gösteren ise güç 

mücadeleleri tarafından belirlenen bir siyasi ortamda geçici olarak sabitlenen, sürekli 

olarak tartışılan ve yeniden ifade edilen bir kimliği ifade etmektedir (Kinnvall, 2004: 

742) 

Ontolojik güvenlikte boş gösteren olarak tanımlanabilecek kimlik anlayışı ön plana 

çıkmaktadır. Bunun sebebi, kimliğin güç mücadeleleri tarafından belirlenişi ve geçici 

sabitliğidir. Kimliklerin, benliğin onu başarma girişimlerinde önemli unsur olduğu 

iddia edilebilir. Diğer bir deyişle, ontolojik güvenlikte öznelerin belirli kimliklere 

nasıl bağlandıkları ve kimlik iddialarını neden bu şekilde ifade ettikleri sorusunun 

cevabını bulmak anlamlı olacaktır (Croft, 2012). Ontolojik güvenlik hem istikrarı 

hem de uyumluluğu sağlamaya çalışır. Diğer bir deyişle, değişime açıklık ve 

değişimle başa çıkma yeteneğini de ihtiva eder (Browning ve Joenniemi, 2017).  

Kimlik, benliğin güvenliğini ifade ettiği için ontolojik güvenliğin merkezindedir. 

Bazı ontolojik güvenlik çalışmaları kimliği benlikle eş tutarken (Mitzen, 2006: 342) 

diğerleri kimliğin benliğe paralel olduğunu iddia etmektedir. Maslow’un (1943) 

ihtiyaçlar hiyerarşisinde de, kimlikten önceki ihtiyaçlar fiziksel olduğu için kimlik, 

ilk zihinsel ihtiyaçtır. Kimlik, bireye hayal gücü ve performansa dayalı kolektif bir 

benliğe ait olarak güç ve güvenlik sahibi olduğunu hatırlatır (Chernobrov, 2016). 



25 
 

Hem bireyler hem de siyasal aktörler, belirli kategorileri varoluşsal tehditler olarak 

algılayarak endişelerini dindirmeye çalışırlar. Böylece saf bir benlik ile kirlenmiş bir 

ötekinin hayali (imgesel) arasında ilişki kurularak kesinlik pekiştirilir, belirsizlikten 

kurtulunur ve hayali bir ontolojik güvenlik inşa edilebilir (Kinnvall, 2006, 2019).  

Kinnvall’ın (2004:745) temel aldığı ontolojik güvenlik anlayışında kimlik, daha 

geniş söylemsel ve kurumsal sürekliliklere bağlı bir ‘kalın gösteren’i ifade eder. 

Böylece, yapısal güvensizlik koşulları ile kimlik tanımlama çabalarının duygusal 

önemi arasındaki bağlantı kurulur (Botterill vd, 2017). Amaç, “içerideki” 

tanımlamaların, söylemsel “dışarı”nın düzenleyici gücüyle olan ilişkisini anlamaya 

çalışmaktır (Barker, 1999: 18–19). Bu durumda korku, tiksinme ve nefret gibi 

duyguların “ötekilerimiz” hakkındaki algılarımızı nasıl şekillendirdiğini ve bu 

duyguların “belirsizlik zamanlarında” nasıl ortaya çıktığını anlarız. Bu olgu, 

Kinnvall’ın (2006:49) “özneliği güvenlikleştirmek” (securitizing subjectivity) adını 

verdiği, öteki ile olan ilişkilerimizde sabit bir kimlik arayışını yaratma çabamızı ifade 

eder. 

Baumann’ın da (2001: 112) ifade ettiği gibi “birey, kendisinin nereye ait olduğundan 

kuşku duyduğunda, kimlik üzerine düşünmeye başlar”. Kimliğin farklılaşmayı ifade 

ettiği düşünülürse, benzerlik, ontolojik güvenlik arayan aktörlerin arzu etmediği bir 

şeydir. Darwich’e göre (2016) devletler, hem ayırt edici ve tutarlı bir benlik algısına 

sahip olmak, hem de bu algının başkaları tarafından onaylanması için ontolojik 

güvenliklerini sağlamaya çalışırlar. Devletler rutinleri terketmeyi istemezler çünkü 

bu durum uluslararası statülerindeki ayrıcalıklarını kaybedeceklerine dair bir kaygı 

doğurur. Bu durum, küresel dünyanın öngörülemez etkilerine ve belirsizliklerine 

yanıt olarak yeni yerel kimliklerin büyümesine sebep olmuştur (Kinnvall, 2006). 

Devletler tutarlı bir kimliği ve bu kimliği daimi olarak onaylayan bir dizi rutini 

sürdürmek için diğer devlet ya da grup ve kurumlarla ilişki kurma eğilimindedirler. 

Bu etkileşim tarzında, özel bir anarşi kültürünün varlığı söz konusudur. Bu kültür, 

benlik ile ötekinin karşılıklı inşasını; güç, otorite ve şiddetin ‘meşru’ bir şekilde 

uygulanması için gerekli normları düzenler (Cash, 2020). Murer’in (1999: 27) 

belirttiği gibi, öteki, ‘insanlık dışı’ durumuna düşürülürken, benlik ve ötekinin 

sınırlarını korumak amacıyla düzenlenen herhangi bir eylem haklı çıkarılabilir. 



26 
 

Böylece negatif duygular, grup için bir benlik duygusu sağlayarak, kimlik 

duygularını güçlendirir ve benliğin yeni tanımının bir parçası haline gelir. Başka bir 

deyişle, kimliğin ‘öteki’si düşmana dönüştürülür (Kinnvall, 2006:55). 

Öteki, hem yapısal olarak (farklı atıflarda bulunarak) hem de psikolojik olarak 

(düşmana dönüştürerek) düzenlenerek bir dışlama söylemi üzerine inşa edilir. 

Önyargı ve ırkçılık, söylemde yeniden üretilir (van Dijk, 1997: 144), bu da, düşman 

grupların birbirlerinden nefret etseler dahi psikolojik olarak birbirlerine ihtiyaç 

duydukları anlamına gelir. ‘Öteki’nin varlığı ve kimliği çoğu zaman kendimizi 

tanımlamanın bir özelliğidir (Jenkins, 1996: 83; Kinnvall, 2006: 55-6).  

Birey düzeyinde ontolojik güvensizlik arttıkça, benliğini güvence altına almaya 

yönelik girişimlerde bulunarak istikrarlı bir kimlik için yoğun bir arayışa girişir 

(Kinnvall, 2004). Giddens’a göre böyle bir durumda birey tarafından “öz-kimlik” 

yaratılarak birey, benliğini otobiyografisi aracılığıyla öz-dönüşümsel olarak tanımlar 

(akt. Ejdus, 1994). Böylece, ontolojik güvenliğin sağlanma sürecinde kimlik, istikrar 

ya da rutin ilişkiler arama çabasının bir parçası haline geldiği için, değişimi teşvik 

eden süreçler kimliği istikrarsızlaştırıcı unsurlar olarak görülür. Diğer yandan, 

değişim ve çatışmaların ontolojik güvenliği sağlanmış kimlikler yaratmada pozitif bir 

rolü olduğunu iddia eden yazarlar da vardır (Browning ve Joenniemi, 2017). Bu 

anlayışa göre kimlikler, benzerlik istemediği için ötekinin yarattığı olumsuz farklılık 

temelinde de inşa edilebilir. Böylece, ontolojik güvenlik yalnızca barıştan beslenmez, 

çatışma da ontolojik bir güvenlik kaynağı olabilmektedir (Rich, 2021). Browning ve 

Joenniemi (2017) kimliğe ontolojik güvenliğin özü olarak aşırı vurgu yapılmasını 

eleştirerek, kimlik(ler)in sadece benliğin ontolojik güvenliğini başarma 

girişimlerinde önemli unsurlar olarak görülmesini gerektiğini savunmaktadır. Buna 

göre, aktörlerin belirli kimliklere nasıl bağlandıkları ve kimlik iddialarını neden bu 

şekilde ifade ettikleri analiz edilmelidir. 

Ontolojik güven(siz)likten bahsederken, bir meseleyi güvenlikleştirmek onun 

varoluşsal bir tehdit olarak sunulduğu ve böylece siyasetin normal sınırları dışına 

çıkan eylemleri meşrulaştırdığı süreç olarak tanımlanırken; güvenliksizleştirmek, 

meseleyi varoluşsal hayatta kalma siyaseti alanından çıkararak işbirliği aracılığıyla 

çözmeyi olası hale getirmek anlamına gelir (Buzan ve diğerleri, 1998 akt. Kinnvall 



27 
 

ve Linden, 2010). Ontolojik güvenlik, çatışmanın sürekliliğinde yaratılan kimlikler 

aracılığıyla sağlanabilir ancak ‘mücadele içerisindeki kimlikler’, çatışmanın kimlik 

ihtiyaçlarını karşılamayı başarabildiği ortamlarda ortaya çıkabilir (Mitzen, 2006: 343; 

Rich, 2021). 

Politize olmuş kimlikler, “tarihsel acıyı” söylemlerin içerisine yerleştirerek, 

ötekileştirilmiş olduklarını ifade etmeye çalışırlar. Siyasallaşmış kimlik böylece 

kendini ifade etse de, acısını siyasete yerleştirerek, yeni bir iddia yaratmış olur 

(Brown, 1995: 74). Ulusların çıkarlarının korunması gereken bir “öteki”ye hitap 

ederek ulusal kimliğin inşası ve milliyetçiliğin sürdürülmesi devletlerin politikalarını 

sürdürebilmek için olağan olmuştur (Campbell, 1992). Öteki ile karşılaşma, bir 

yandan Öteki’ye “ötekilik” işlevini yüklerken diğer yandan ötekiyle ilişkili 

öğrenilmiş duygu ve endişelerin ışığında özneliğin sınırlarını çizer. Öteki ile bu 

diyalektik etkileşim, “moderne karşı geri”, “cahilliğe karşı medeni” ve “sekülere 

karşı gerici” gibi çeşitli etiketler aracılığıyla söylemsel olarak eklemlenen özne 

özdeşleşmesi için kullanılabilir (Solomon, 2013). Bu etiketler, öznelerin hem kendi 

benliklerini yönlendirmelerine yardımcı olur, hem de benliklerini tehdit eden 

ötekilerden ayırt edilmelerini sağlar (Adısönmez, 2019).  

Birey kimliğinin ötekisi olabildiği gibi grup kimliklerinin ötekisi de olabilmektedir. 

Kolektif kimlikler, toplumun birlikte yaşaması gereken normatif bir düzen sağlayan 

değer sistemleri veya ideolojiler üzerine kurgulanırlar (Zhukova, 2016). Volkan 

(1988, 1998) kimlik edinim sürecinin psikolojik ve dolayısıyla duygusal yönlerine 

vurgu yaparken, kimlik inşasının iç boyutunun, rollerden ya da statü konumlarından 

ziyade, sosyalleşme süreci ile ilgili olduğunu iddia eder. Volkan’a göre ‘ben’ ve 

‘öteki’ psikolojik olarak yaratılır ve birbirlerini karşılıklı inşa ederler.  

Öteki, fiziksel olarak varolmadığında dahi, zihnimizde hayal gücüyle var olur. 

(Murer, 1999; Kinnvall, 2004). Volkan (1988), kimlik oluşumunda travmatik 

olayların kolektif benlik üzerindeki etkisine dikkat çekerek, seçilen travmalar ya da 

ulusal zafer anlatılarının kimliği oluşturan temel unsurlar olduğunu iddia eder. 

Volkan’ın kolektif-bireysel kimlik karşılaştırmasına benzer olarak Bion (1961/2003) 

da farklı grupların temsilcilerinin bir araya geldiklerinde etnik, ulusal veya dini 



28 
 

kimliklerinin birincil öneme sahip olduğunu, bireysel kimliklerinin ise arka planda 

kaldığını ifade eder. 

Kimlik ile ilgili bir başka tartışma konusu, bilinç dışı oluşu ve sabit olmayışıdır. Cash 

(2017) öznelerin kimliklerini sosyal olarak inşa etmediğini, bilinçsiz bir sürecin 

unsuru olduğunu ve hatta öznelerin sabit bir kimlik arayışı içerisinde de 

olmadıklarını iddia eder. Bunun yerine, özneler duygu dolu bir karmaşa içerisindedir, 

bastırılmış kültürel unsurları, kimlikleri tehdit altına girdiğinde aktive olur. Kimlik 

ile beraber, benlik de sabit değildir, sürekli hareket halindedir. Geçmiş uygulamaların, 

hatıraların ve sembollerin anlatıları, bireylerin ve grupların bir benlik ve amaç 

duygusu bağladığı duygusal, somut ve maddi temsiller haline gelir ve siyasal aktörler 

kolektif kimliklerin ‘sınırlı’ inşasını yaratır. Böylece “öteki” olan hiçbir zaman 

kimlikten tamamen çıkarılmaz ancak rekabet eden ve çelişkili kimlik ve farklılık 

anlatılarının varlığı, ontolojik güvensizliğin kimlik inşasının parçası haline gelir 

(Cash ve Kinnvall, 2017). 

Benlik, “öteki”sine odaklanmadan istikrar için iç tutarlılık sağlayan bir öz anlatıya 

ihtiyaç duyar (Chernobrov, 2016). Bu da devletlerin davranışlarının “tutarlı benlik”i 

korumak için yarattığı bir söylemi beraberinde getirir (Steele, 2008: 3) veya hitap 

ettikleri toplulukları “güvenli” kimlikler inşa etmeye ve ötekilerini, dışlamaya teşvik 

eder (Kinnvall, 2004). Hem benlik ve kimlik arasındaki ilişkiyi hem de benlik ile 

öteki arasındaki bağı ele almak “birey” ve “toplum”un ayrı bir şekilde ele alınması 

sorununun giderilmesi açısından önemlidir. Böyle bir perspektifte “öznelerarası 

benlik”, yapılar arasındaki güç ilişkilerine gömülüdür ve öznenin ötekilerle ilişkisi 

içerisinde yaşadığı ontolojik ve varoluşsal güvenliğin duygusal yönlerini ifade eder. 

Kimlik her zaman cinsiyetlendirilmiş olduğu için hem etnik, hem de ideolojik olan 

kimlikler cinsiyet farkı aracılığıyla işlemektedir. Etnik kategorilerin tümü, cinsiyetin 

anlam ve söylemleriyle iç içe geçmiştir. Bu kavramların biraraya gelişi aslında hem 

erkekler ve kadınlar arasındaki, hem de egemen ile marjinal/azınlık grupları 

arasındaki güç asimetrilerini analiz etmemizi sağlar (Kinnvall, 2006: 41). Bir sonraki 

bölüm ontolojik güvenlik sağlama aracı olarak öz-anlatıları, kolektif hafızayı ve 

biyografik sürekliliği ele alacaktır. 

 



29 
 

2.3.2. Öz-Anlatılar, Biyografik Süreklilik ve Kolektif Hafıza 

Aktörler, ontolojik güvenliklerini sağlamak için sıklıkla öz-anlatılarını yaratmaya 

ihtiyaç duyarlar. Böylece devletler, kimliklerinin istikrarlı olması için tutarlı bir 

öz-anlatı yaratarak “biyografik süreklilik”lerini sağlamaya çalışırlar (Giddens, 1991). 

Anlatılar, devletin ontolojik güvenlik arayışı için önemlidir, çünkü anlatıların içerdiği 

“seçilen şanlı geçmiş” (Volkan, 1998; Kinnvall, 2006) hikayeleri devlete hem 

meşruiyet hem de süreklilik sağlar. Şanlı geçmiş ile ilintili olarak, devletlerin 

uluslararası toplumda kendilerini önemli hissedebilmeye devam edebilmeleri için 

kendilerinin hem güncel hem de geçmişteki eylemleri hakkında da iyi 

hissedebilmeleri gerekir (Zarakol, 2010). Anlatılar bize kim olduğumuzu ve nerede 

durduğumuzu hatırlatır, bize bir alan ve yer duygusu verirler (Hankiss, 1981). Ve 

tıpkı bireylerin bir otobiyografik anlatıya ihtiyacı olduğu gibi, grupların da bir 

anlatıya, “biz”in nereden geldiğimize, kim olduğumuza, bizi bir grupta neyin bir 

araya getirdiğine, hangi amaç ve özlemlerimiz olduğunu bizlere hatırlatır. Güvenli 

bir otobiyografiye sahip olmak, geçmişimizi ve tarihimizi sağlam bir şekilde 

kavramak, bir istikrar duygusu sağlar ve ilerlememizi sağlar. Bu temel hikayeler, 

“ontolojik anlatılardır” (Patterson ve Monroe, 1998: 325). Anlatılar, günlük dil, 

söylem ve retoriğe gömülü olarak varolurlar ancak sadece geçmişte olanı değil, ideal 

olanı da ifade ederler (Wertsch, 2000), benlik imajını yapılandırır ve kolektif 

çıkarların ön planda olduğu bir dünya görüşü yaratır (Hankiss 1981; Subotic, 2016).  

Devletlerin anlatıları ise belirli politika değişiklikleri gerektiğinde yapılması gerekeni, 

neden yapıldığıyla (“modern”, Avrupalı” ya da tarihsel olarak yapmamız istenen 

“kahramanca bir fedakarlık” gibi nedenler) tekrar tekrar ilişkilendirerek, iktidarların 

olası siyasal değişimlerine karşı meşruiyet sağlarlar (Subotic, 2016: 616). Dolayısıyla 

devletlerin sistematik bir otobiyografik anlatısı olsa da, kriz zamanlarında anlatılar 

değişebilir, çünkü devletin meşruluğu, hem düzeni sağlayabilme hem de düzenin 

vatandaşlar açısından anlaşılabilir olması açısından vatandaşlarda uyandırdığı 

duygular önemlidir (Huysmans, 1998: 242). Anlatılar hem psikolojik hem de yapısal 

güvenlik sağlayabildikleri ölçüde vatandaşlar için anlamlı hale geleceklerdir 

(Kinnvall, 2006). 



30 
 

Anlatılar, gerçekliği nasıl yorumlayacağımızı etkiler, siyasi davranışlarımızın 

oluşumunda, yaşananları anlamamızda önemli rol oynar (Patterson ve Monroe, 1998: 

321). Anlatılar, siyasi eylemin nedenlerine odaklanılmadan, sorgulanmadan 

sunulurken alternatif açıklamalara olanak tanımamaktadır. Bu durum, alternatifleri 

marjinalleştirip dışlarken, hâkim politikaları yeniden üretir ve sağlamlaştırır 

(Autesserre, 2012: 6). Anlatılar, seçici ve amaçlıdır; hem birey hem de devletler, 

“öteki”lerini tanımlarken hikayenin bazı kısımlarını atlayarak; bizler için ideolojik ve 

duygusal anlamı olan bir dönemi ya da hikayeyi tercih edecektir (Franzosi, 1998). 

Belirli bir sosyal düzen veya belirli bir dizi sosyal politikayı gerçekleştirmek 

amacıyla oluşturulan anlatılar, toplumu yönlendirme gayesi içerirler. Bu nedenle, 

aktörlerin yaptığı politika seçimlerinin temelini oluşturan normatif anlatının ne 

olduğunu anlamak, devlet davranışını anlamayı mümkün kılar (Subotic, 2016). Bu 

nedenle, özneler devletlerin kimlik anlatılarına bilinçli olarak dahil olmayı isterler. 

Özneler için kimliklerini şekillendiren ve deneyimlerini anlamlı hale getiren bir 

anlatının içerisinde yer almak daha güvenlidir (Glynos ve Howarth, 2008). Devletler, 

bilhassa kriz zamanlarında öz-düşünümsel anlatılarını, benliğe ilişkin olumlu 

görüşleri sürdürmek için biyografik sürekliliklerini inşa etmeye çalışırlar (Steele, 

2008). 

Anlatılar aracılığıyla devletler, kolektif hafızanın oluşturulmasını hedeflerler. 

Böylece geçmiş ve şimdi arasında bir süreklilik duygusu kurulması ve bireylerin ya 

da grupların biyografik süreklilik duygularını sürdürmelerine izin vererek değişim 

yoluyla ontolojik güvenliğin korunmasında ve yeniden tesis edilmesinde kilit bir rol 

oynar (Kinnvall, 2004; Mälksoo, 2009). Anlatılar, hem beklentileri hem de 

davranışları yaratan sosyal yapılardır (Mattern, 2001; Subotic, 2016). Anlatılar, 

belirli toplumsal değerleri oluşturmak, bunları teşvik etmek amacını gütmekle 

beraber, grup içi dayanışma duygusunu arttırmayı da amaçlar. Siyasal aktörler, 

destekçilerini belirli bir politikaya ikna etmek için anlatıların içerdiği hikayeleri 

kendi çıkarlarına uygun olarak yönlendirmeye çalışırlar (Hart, 1992: 634).  

Hafıza ise hem bireysel hem de kolektiftir. Birey düzeyinde hafıza, kendi öznel 

deneyimlerini, yaşam seçimlerini haklı çıkarmak için bir motivasyonun yanı sıra 

bilişsel önyargılarını da yansıtan bir yaşam anlatısını düzenler (Lebow, 2006: 11–12); 

kolektif hafızada ise gruplar bir bütün olarak toplumdaki değişimi anlamlandırmaya 



31 
 

çalışır (Berenskoetter, 2014: 271). Bireysel-kolektif düzeyde hafızanın birleştiği 

noktada ise birey hayatında anlam bulmak ve toplumun diğer üyeleriyle dayanışma 

bağları oluşturmak için öz-anlatılarının başkaları tarafından da onaylanmasını isterler 

(Lebow, 2006: 8). Bunun sebebi, bireylerin ontolojik güvensizliklerini kolektif hafıza 

unsurları aracılığıyla giderme çabalarıdır ancak kolektif hafızanın grup üyeleri 

tarafından da ortak olarak paylaşılabiliyor olması gereklidir. Kimlik tehdit altında 

olduğunda, birey kimliğinin topluluk duygusunu desteklemek amacıyla anılardan 

yararlanır ve hafıza böylece yeniden şekillendirilir (Bell, 2006: 6). Kimlik 

içerisindeki kolektif unsurların yaratılması ve korunmasında hafızanın önemli bir 

rolü vardır. Kolektif hafıza aracılığıyla bir topluluktaki bireyleri yalnızca grup 

üyeleri olarak hatırlamakla kalmaz, aynı zamanda bu grupları ve üyelerini eylem 

düzeyinde de birarada hayal edebiliriz (Olick, 1999; 342). Böylece birey, kolektif 

hafıza aracılığıyla bir topluluğa aidiyet duyarak hem geçmişinin hem de kimliğinin 

sürekliliğini sağlamaya çalışır (Rumelili, 2018).  

Kolektif hafıza aynı zamanda fiziksel yapılar içerisinde de varolabilir. Ejdus’un 

(2021) Priştina’daki yapımı bitmeyen Kurtarıcı İsa Kilisesi örneği üzerinden 

gösterdiği gibi, tarihi yapılar öz kimlik anlatılarının fiziksel uzantıları olarak işlev 

görerek, geçmişin unutulmak istenen yönünü temsil edebilir. Ejdus’a (2021: 278) 

göre Kosovalı Arnavutlar için baskıcı Milosevic rejiminin zayıf ve aşağılanmış 

benliğini temsil eden bu kilisenin yapımının tamamlanmamış olması Kosova 

devletinin ontolojik güvensizlikten kaçınma hissini ifade etmektedir. Benzer şekilde 

Mitzen’in (2018: 1384) ifade ettiği gibi bir yaşam alanı olan ev, hem göç 

politikalarını, hem de ‘tehditkar bir dünyada yaşanılabilir sığınak’ı temsil eden mitsel 

bir yapıya dönüşebilir.  

Devletler ise ontolojik güvenliklerini sağlamak için farklı duyguları harekete 

geçirebilen ‘hafıza politikası rejimleri’ (Kubik ve Bernhard, 2014: 7) yürütürler. 

Hafızanın kimlik ve aidiyet oluşturma gücünden yararlanmaya çalışan siyasi aktörler, 

insanların geçmişi nasıl hatırladıklarını ve dolayısıyla şimdiki zamanda nasıl hareket 

ettiklerini kontrol etmenin bir aracı olarak geçmişle ilgili kolektif anlatılara müdahale 

etmeye ve bunları şekillendirmeye çalışırlar (Subotic, 2018). Bu tür müdahaleler, 

seçkinlerin geçmişteki eylemlerini haklı çıkarmalarına (Lebow, 2006: 6) ve zaman 

zaman kimliğin ötekilerinin nüfuzunu ve etkisini önlemeyi amaçlarlar (Gustaffson, 



32 
 

2014: 72). Aktörler, kolektif tarihi de anlatılar aracıyla yeniden yaratırlar (Roediger 

ve Wertsch, 2008). 

Hafıza ya da kimlik anlatılarının tehdit altında olduğunu düşünen devletler bu 

anlatıları korumaya çabalarlar (Malksoo, 2015; Bezirgan-Tanış, 2019). Anlatılar, 

devletin arzuladığı kimliği edinmesi açısından travmasının yaratmış olduğu kopuştan 

kurtarma işlevi görür. Devletler, ontolojik güvenliklerinin peşinde koşarken aynı 

zamanda uluslararası alanda da güvenliklerini sağlamaya çalışırlar. Bunun sebebi, 

devletlerin kendi bakış açılarında kendilerini güvende hissetmelerinin yeterli 

olmayışı, diğer devletlerin karşısında da kendilerini güvende hissetmelerinin 

gerekliliğidir. Bu bağlamda çoğu devlet, dönemin konjonktürünün yarattığı olumlu 

kimliklerle tanımlanmak ister (Zarakol, 2016). Bir sonraki bölümde, literatürde 

tartışılan İslam toplumlarının modernite kaynaklı ontolojik güvensizliklerinden 

bahsedilecektir.  

2.4. İslam Toplumu ve Ontolojik Güven(siz)lik 

OGT literatürünün kaygıyı modernite ile eşleştirmesi, Batı-dışı toplumların 

modernite kaynaklı ontolojik güvensizliklerini de gündeme getirmiştir. Bu bölüm, 

İslam toplumlarında ontolojik güvensizliğe dair literatürün odaklandığı iki unsur olan 

modernite ve sömürgecilik tartışmalarını içermektedir. 

2.4.1. Bir Kaygı Unsuru Olarak Modernite 

Modernizasyon teorisi aslında ekonomik kalkınma ve bilimsel bilginin yayılmasını, 

kültürel değişimin itici gücü olarak görmüş, böylece din ve geleneksel dünya 

görüşlerinin yerini rasyonaliteye bırakacağını savunarak, kültürel değişimi 

şekillendirmede bilişsel faktörlerin rolünü vurgulamıştır (Inglehart, 2018). Ancak bu 

teorinin öngöremediği şey, modernitenin bir çeşit psikolojik direnişe de sebep 

olabileceğidir. Çünkü modernite projesi zamanla belirli kültürel biçimleri, kimlikleri 

ve yaşam tarzını Batılılaştırmayı arzu eden bir dayatma şeklini almıştır (Göle, 1991: 

28). Tüm dünyada modernite ve ekonomik kalkınmanın artan etkisi, modernizasyon 

teorisinin beklentilerini tam anlamıyla gerçekleştirememiştir. Örneğin, ekonomik 

liberalleşmenin seküler toplumu da beraberinde getireceği argümanı (Inglehart ve 

Norris, 2003), kısmen gerçekleşse de din ve milliyetçi ideoloji toplumları etkilemeye 

devam etmiştir. Modernite sürecinde, siyaset ve ekonominin liberalleşmesi 



33 
 

kaynaklara erişim ve dağıtımda toplumsal adaleti sağlayamadığı için bilhassa Batı 

dışı toplumlarda hem psikolojik direniş oluşmuş, hem de zaman zaman kitle 

protestoları ile daha eşitlikçi bir düzen kurmayı talep eden birçok öfkeli bireyin 

sosyal hareketlere katılmasına neden olmuştur (Kinnvall, 2006). Böylece Kinnvall 

(2006) dini milliyetçilik içeren anlatıların, Batı dışı toplumlarda bireyin, adil 

olmayan dünya düzeninde kendine yer bulamaması nedeniyle baskın 

kimlik-göstergesi haline geldiğini iddia etmektedir. 

Küreselleşme, uluslararasılaşmanın artmasına ve devletlerarası sınırların azalmasına 

yol açsa da, kimlik politikaları eskisinden daha fazla önem kazanmaya başlamıştır. 

Bu durumun sebebi kültürlerin aynılığına karşı bir savunma geliştirilmesi olarak 

düşünülebilir (Ayata, 1997: 60). Bilim ve teknoloji alanındaki gelişmeler, artan 

küreselleşme, Batı’yı olduğu kadar Doğu toplumlarını da etkilemiş ancak Doğu 

toplumları, kendi ürünleri olmayan bu sürece yabancılaşarak kimlik bunalımı 

yaşamaya başlamışlardır. Bu nedenle Kinnvall, pek çok toplumda ontolojik 

güvensizliğin, modernite kaynaklı bir travma olduğunu iddia ederek, özellikle 

Müslüman toplumlarda bu etkinin daha güçlü olduğunu belirtmektedir. Modernite ve 

küreselleşme, kişisel güvensizlik kadar sosyal ve ekonomik altüst oluşlara da yol 

açmıştır. Böylece, insanlar maddi yoksunluk, psikolojik belirsizlik ve ideolojik 

yokluk sorunlarını çözeceğini umdukları liderlere yönelmektedirler (Kinnvall, 2006). 

Kinnvall’ın Hindistan örneğini incelediği çalışmasında, ontolojik güvensizliklerin 

hem düzeyinin hem de onlarla mücadele biçimlerinin kast, sınıf, ırk, cinsiyet veya 

diğer kimliklere göre değiştiğini gözlemlemiştir. Bu stratejileri değiştiren temel 

nokta, algılanan dış tehdide ve ‘öteki’lerin tanımına göre farklılık gösterdiği için 

modernitenin yarattığı ontolojik güvensizliklerde kimliğin rolüdür. 

Bu bağlamda, hem grupların hem de devletlerin “geçmişe yönelik özlem”ler 

üzerinden anlatı yaratma çabası, modernitenin vaatleriyle ilgili bir hayal kırıklığıyla 

ilgilidir (Shapiro, 2000). Moderniteyi eleştirenler postmodernistler de, onun ulusal 

tarih ile uygunluğu ölçüsünde tarihin yeniden yazılması gerektiğini iddia ederler 

(Crane, 1996 akt. Neyzi, 2002). İktidarların ideal özneler kurgulama isteği, özellikle 

modernite süreciyle birlikte başlamıştır. Modernizm ile devlet düzeyinde ontolojik 

güvensizliğin ilişkisi, modernitenin beraberinde getirdiği tekçi kültürel kimliğe karşı, 



34 
 

ulus devletlerin devletin bekası için kolektif kimlik inşa etme çabasında görülebilir 

(Dalbay ve Avcı, 2018). 

Postmodernistler, modernitenin Batı sömürgeciliğinin bir başka formu olduğunu ve 

Batılı olmayan değerlerin modernitede yeri olmadığını iddia ederler  (Kinnvall, 

2006: 12). Küreselleşmenin yol açtığı altüst oluş, toplumlarda kolektif varoluşsal 

kaygı durumuna yol açarak kimlik ve topluluk arayışını her şeyden önemli hale 

getirmektedir. Böylece modernitenin “korkudan ve yoksunluktan özgürlük” anlamına 

gelen “seküler” kavramları, ontolojik güvenliği sağlamak konusunda başarısız olur.  

Bu bağlamda, modernitenin hem pratikte uygulamaları hem de imgesinin Müslüman 

toplumlarda travma yarattığı açıktır. Kinnvall ve Lesbit-Narking (2011), 

modernitenin Müslüman toplumlardaki algısını ele alarak, modernite reformlarının 

halkın kendisi tarafından değil, devlet tarafından yürütüldüğü için toplumun 

moderniteyi, eğitimli bir grup devlet elitinin, toplumun daha geleneksel ve daha az 

eğitimli kesiminin geleceğini şekillendiren politikalar olarak yorumlandığına dikkat 

çekmiştir. Modernite ile beraber, küreselleşen bir dünyanın belirsizlikleri ile karşı 

karşıya kalan, kendilerini köklerinden kopmuş hisseden Müslüman toplumlar, kendi 

ulusal ve dini kimliklerini varoluşlarının bir parçası olarak addederek moderniteye 

isyan ederek ve daha eski ve tanıdık kavramlara yönelerek “hayal edilmiş bir 

geçmişe geri dönmek” için çabalamaktadırlar (Kinnvall, 2004: 744-5). Benslama 

(2009) sözkonusu travmayı özellikle bilimsel gelişmelerin hız kazandığı 1960’lardan 

sonra, Müslüman dünyada din âlimlerinin argümanlarını sürekli olarak bilimsel 

kanıtlar aracılığıyla sunma çabalarında gözlemlenebileceğini iddia etmektedir. 

Aydınlanma, İslam toplumlarında dinin bilim ile çelişmediğini iddia etme 

motivasyonu haline gelerek, Müslüman toplumların İslam’a daha fazla sarılmasına 

sebep olmuş ve onu “bir bağlantı nesnesi” (Volkan, 1988) haline getirmiştir. 

Bilimsel kanıtlar sunma olgusu, Giddens’ın (1991) ontolojik güvenlik teorisindeki 

kaygının uzmanlık yoluyla yönetilmesindeki gibi bir anlamı ortaya çıkarabilir. 

Uzmanlık, hayatı daha öngörülebilir ve istikrarlı hale getirmek için bireylere somut 

bir bilgiler dizisi sunar. Giddens’a (1991) göre modernite, krizlere yanıt veren 

‘uzmanlaşma’ya güvenir çünkü modernitenin getirdiği pek çok unsur uzmanlar 

aracılığıyla anlaşılabilir olduğu için güven sağlar. Ancak sekülerizmin 



35 
 

benimsenmemesi ve toplum tarafından ‘yabancı bir kavram’ olarak algılanması 

‘uzmanlaşma’nın da güven getirememesiyle sonuçlanmaktadır. 

Geçmişe dönüş çağrısı, parçalanmış öznellikleri birleştirme çabasını ifade eder; 

nesiller arası ilişkiler ve kolektif hafıza bu süreçte kilit bir rol oynar, milliyetçi 

projeler tarafından kutsallaştırılan aile kavramı da geçmişe dönüşün kurumsal 

sembolüdür (Yogi, 1996 akt. Neyzi, 2002). İktidarlar, hızlı değişim ve ekonomik 

güvensizlik ışığında kutsal değerlere yönelik tehditleri söylemleri içerisine 

yerleştirerek, yüceltilmiş, hayali bir nostaljik geçmişe güven duyarlar (Kinnvall, 

2014). 

Nandy’ye (1988) göre bir toplum modernleştiğinde sekülerleşmeye başlar ve geçmiş 

ile bağlarını kopardığını farkederek direnmek için eski inançlarıyla bağlantılı 

ideolojiler arar. Böyle bir durumda toplumu oluşturan bireyler, anlatılara kulak verir. 

Bu anlatılar, kolektif hafızanın ve sembollerin yeniden yapılandırılarak, öznellik ve 

hareketliliği sınırlandırma ve kontrol etmede güçlü bir rol oynayan psikolojik bir 

sürece işaret etmektedir (Kinnvall ve Mitzen, 2020). Tam da bu noktada, toplum 

modern olup sekülerleşirken aslında yeni anlatılara tutunarak yeni bağlantı nesneleri 

bulur. Bir sonraki bölümde Müslüman ülkelerde ontolojik güvensizliğin bir diğer 

kaynağı olan sömürgecilik ya da sömürgecilik geçmişi olmayan ülkeler için 

tanımlanan hayali sömürgecilik kavramı ele alınacaktır. 

2.4.2. Benliğin Bitmeyen Kâbusu: Sömürgecilik 

Batılı kimliğin, Doğulu ötekilerine karşı kendisini hiyerarşik anlamda daha üstün 

olarak tanımlaması (Barkawi, 2009), Batı sömürgeciliğine de meşru bir zemin sağlar. 

Sömürgecilik, Shani’ye (2017: 278) göre ontolojik güvenliği hem sağlayabilir hem 

de güvensizliğe sebep olabilir. Örneğin, sömürgecilik gelenekleri ve inançları 

dışlayan, araçsallaşmış hiyerarşik bir kimlik siyasetine indirgendiği takdirde 

ontolojik güvensizlik kaynağı olabilir ancak kimlik inşası, bireylerin yaşanmış 

deneyimlerinin bir parçası olan inançlarını ve değerlerini kapsarsa ve bireyin 

psikolojik beklentilerini karşılarsa ontolojik güvenliği sağlayıcı bir işlev görür. 

Aranda vd. (2021) Florida’da yaşanan doğal felaket sonrası Porto Rikolu 

göçmenlerin ontolojik güvensizliklerini ele aldıkları çalışmalarında, göçmenlerin 

doğal felaket karşısında yaşadıkları sosyal travmanın, sömürgecilik ile 



36 
 

ilişkilendirilebilecek bir kültürel travmaya nasıl dönüştüğünü açıklamaktadır. Buna 

göre sömürgeci kurumlara olan güven, belirli bir felaketin yıkımları karşısında 

yaşanan çaresizlik ile kurumlara güvensizliğe dönüşmüş, sömürgecilik kaynaklı 

varolan travmayı su yüzüne çıkararak bireylerin ontolojik güvensizliğinin artmasına 

sebep olmuştur.  

Modernite söyleminde, “seküler”, bireyin kendisini teolojik söylemden kurtararak 

özgürleştirdiği bir kimliği ifade eder (Shani, 2017). Dünya sistemi düzeyinde, 

hiyerarşiler ve dolayısıyla güç, bu çekişmede Müslümanları Batılı tahakkümün 

nesneleri haline getirir (Grosfoguel, 2012). Vieira’ya (2018) göre, postkolonyal 

özneliği oluşturan en temel psikolojik mekanizma, tam bir benlik duygusuna yönelik 

arayış sürecinde sürekli hüsrana uğrama sonucu oluşan kaygıdır. Böylece ontolojik 

güvenlik, Lacancı terimlerle, Ben’in idealize edilmiş bir ayna-imgesi ötekiyle ilişkili 

olarak hayal edilir. Buna göre, Batılı öteki tarafından temsil edilen “ego-ideal”e 

öykünmek ve aynı zamanda direnmek için her zaman var olan arzunun yarattığı 

kaygı güdümlü eksikliğin varlığı söz konusudur. 

Ulusal kimliklerin ve söylemlerin, sadece kültürel olgular olmaktan çok, dış 

dünyadaki hem siyasi, hem ekonomik hem de jeopolitik süreçlerde kök saldıkları için 

hem maddi ve psikolojik dünyalar arasında bir köprü oluşturduğu hem de bilinçsiz 

psikolojik süreçlerde ve güçlü duygularda kendini gösterdiği düşünülebilir. 

Söylemler, stresli veya çatışmalı sosyal durumlarda büyük bir duygusal güce sahip 

olan kimlikler inşa eder ve böylece, uzun vadede herhangi bir gerçek değişiklik 

yaratamasa da, kısa vadede kaygıyı kontrol altına almaya yardımcı olabilecek sosyal 

savunma mekanizmalarını yaratma potansiyeli vardır (Vogler, 2000: 35). 

11 Eylül sonrası yaşananlar ve Batı’nın “Kurtarılması gereken Doğulu kadın”ı inşası 

karşısında, Müslüman toplumların zedelenen benliği içerisinde psikolojik bir direniş 

başlatarak Batılı ötekiyi bir dizi ahlaksızlıklar silsilesi ve “kutsallarımıza saldıranlar” 

olarak inşa etme gayreti bu sorunun temel noktalarını ortaya koymaktadır. Bu 

karşılaşmalar sonucu oluşan Batılı söylem, tarih boyunca Doğulu kadını sefil ve 

ezilmiş olarak tasvir ederek kadınların örtünmesini, hem kadınlara yönelik baskı hem 

de Doğulu toplumun “geri kalmışlığının” ve “barbarlığının” işaretleri olarak 

görmüştür (Ahmed, 1992: 144). Müslümanların varlıksal bir tehdit olarak Batılı 



37 
 

kimlikteki tanımı, Müslümanlar üzerindeki devam eden tahakkümlerini haklı 

çıkarmaya çalışır (Jamil, 2014). Batılı kimlik, Müslümanları ‘öteki’si olarak 

tanımlarken, her karşılaşmanın “şiddet ve yıkım olasılığını” içerdiğini varsayar 

(Bravo Lopez, 2011: 569; Osman, 2017).  

Diğer yandan, sömürge geçmişi olmayan ülkelerde de Batılı ‘öteki’ kimliğini 

düşünmek mümkündür. Zarakol’un (2011) Rusya, Türkiye ve Japonya örnekleri 

üzerinden ifade ettiği gibi, Batı medeniyetinin bir değer olarak kabul görüşü, bu 

ülkelerin kendilerini kabul ettirebilmeleri için arzu edilen bir kimlik yaratma 

çabasıyla Batılı ‘öteki’den hem nefret etmiş hem de onlar gibi olmaya 

çabalamalarına sebep olmuştur. Türkiye’nin Müslüman kimliği, uluslararası düzende 

Müslüman-Batı karşılaşmasının bir parçası olmasını zaruri kılmıştır. Toplumsal 

anlamda ise, Aktoprak’ın (2016) Türkiye örneği üzerinden belirttiği gibi, Türkiye’de 

kolonyal geçmiş olmamasına ragmen, hayali kolonyalistler iktidarların populist 

söylemlerinde sıkça kullanılmış ve hayali bir öteki yaratılmıştır. 

Kısacası, sömürgecilik ve modernite projeleri Müslüman toplumlarda ontolojik 

güvensizlik yaratarak, insanların daha tanıdık kavramlar olan aile, din ve geleneğe 

yönelmelerine sebep olmuş, iktidarların hayal edilmiş bir geçmişe geri dönmeye ikna 

eden söylemleri, toplumun cinsiyet eşitliği “Batılı bir kavram” olarak algılaması 

sebebiyle bu kavramdan daha da uzaklaşmasına sebep olmuştur. Bundan sonraki 

bölüm, ontolojik güvenlik ve cinsiyet ilişkisinin Batılı-Müslüman kimlik 

karşılaştırmalarından kaynaklanan köklerini ele almaktadır.  

2.5. Cinsiyet ve Ontolojik Güven(siz)lik 

Ontolojik Güvensizlik ve Cinsiyet ilişkisi OGT literatüründe görece yenidir. 

Delehanty ve Steele (2009) tarafından devlet düzeyinde cinsiyetlendirilmiş ontolojik 

güvensizliklerin ele alındığı çalışma sonrası ivme kazanan sözkonusu literatür, hem 

birey hem de devlet düzeyinde ontolojik güvensizlikleri, cinsiyet çalışmalarıyla 

birleştirerek kavrayışımızı geliştirmiştir. Bu bölümde cinsiyetlendirilmiş ontolojik 

güvensizliklerin literatür tarafından ele alınan temel yapıtaşları incelenmiş ve tezin 

analiz bölümünde de sıklıkla kullanılacak olan mekanizmalar irdelenmiştir. 

 

 



38 
 

2.5.1. Uluslararası Düzenin Eril Hali ve Cinsiyetlendirilmiş Güvensizlikler 

Ontolojik güvenlik, iktidarların kadın politikalarında ve kadınların kaygılı öznel 

deneyimlerini anlatma biçimlerinde önemli bir rol oynar (Harel-Shalev ve Kook, 

2021). Öncelikle güç, hem uluslararası sistemde devletlerarası ilişkilerde, hem de 

bireysel ve toplumsal ilişkilerde aynı zamanda erilliği temsil etmektedir. Bu nedenle 

gücün vücut bulduğu yapılar (iktidar), eril kimliği sürdürmeye çalışır. Aksi takdirde, 

iktidar eril kimliğini kaybettiğinde, erkekliğin gereklerini yerine getirememe, 

değersizleşme ile karşı karşıya kalacaktır. Devletler de eril varlıklar olduğundan, 

devlet davranışının cinsiyet analizi hegemonik erkekliği esas alır. Belirli duygular 

(onur, utanç, şeref) öz kimliğin ve dolayısıyla devlet davranışının temelidir, devletler 

namus arar ve utançtan kaçınmaya çalışır ki, bu durum hegemonik erkekliği 

sürdürme arzusuyla ilgilidir (Akın, 2016:15). Hegemonik erkeklik ise yalnızca 

kültürel bağlam ile açıklanamaz, aynı zamanda kurumsal bir iktidar yapısını ve 

ataerkilliğin düzenleyicilerini de düşünmeyi gerektirir. Diğer bir deyişle, hegemonik 

erkeklik hükümet, dini liderlik, ordu vb. gibi güçlü kurumlarda vücut bulur 

(Svedberg ve Kronsell, 2003 akt. Kinvall, 2006). 

Dışarısı/içerisi, maddi/manevi ve kamusal/özel gibi ikili zıtlıklardan beslenen bir 

ideoloji olan milliyetçi ideolojinin (Chatterjee, 2012) cinsiyetlendirilmiş bağlamda 

kadınlara ve erkeklere farklı roller sunmayı doğallaştırdığı bir durumda sözkonusu 

ayrım, kadınları tehlikeli dış dünyadan hem ayırır hem de korur çünkü kutsallık 

atfedilen ‘millet’in onuru kadındır. Dolayısıyla toplumsal cinsiyet, ulusun biyolojik 

ve kültürel yeniden üretimini ve ulusun “özünü” sembolize eder (Kinnvall, 2017; 

Yuval-Davis, 1997). Cinsiyet söylemi milliyetçilik ile birleştiğinde, “ulusun” 

kadınlarını diğer “yabancı” kadınlardan ayırmayı ve “ulusal” olarak tasavvur edilen 

erkekleri “yabancı” erkeklerden kurtarmayı amaçlamaktadır. Bu tür bağlamlarda 

milliyetçilik, 'cinselliğin düzenlenmesine ve ulusun yeniden üretilmesine, 'bizim' 

kadınlarımızın korunmasına ve başkalarının cinsiyet kültürünün şeytanlaştırılmasına 

dayanan bir toplumsal cinsiyet söylemi' ile iç içedir (Mulinari ve Neergaard 2014: 

46). Ontolojik güvenlik arayışı açısından, siyasi aktörler ulusu etkilemek için 

anlatılarında sıklıkla milliyetçi unsurları kullanırlar çünkü bunlar toplumun artan 

endişelerine hızlı cevaplar içerir. Devletler, ulusal aidiyet duygusunu pekiştirmek 



39 
 

için genellikle toplumsal cinsiyete dayalı ontolojik güvenlik anlatılarını stratejik 

olarak kullanırlar (Harel-Shalev ve Kook, 2021).  

Milliyetçilik ideolojisi doğası gereği cinsiyetlendirilmiştir, çünkü grup kimliğinin 

(“biz”e karşı “onlar”) inşasına ve tahakkümün doğallaştırılmasına (“onlar” pahasına 

“biz”) dayanır. Böylece toplumsal hiyerarşiler düşünüldüğünde milliyetçilik, 

erkeklerin/erilliğin kadınlar/dişillik üzerindeki tahakkümünü temel alır (Peterson, 

1994: 83). Söz konusu eril mantık, eril iktidarın cinsiyetlendirilmiş milliyetçiliği 

temel alan ontolojik güvensizliğinin bir yansımasıdır (Aigus vd., 2020). Bazı yazarlar 

cinsiyetin maskülenleştirilmiş, militarize hale getirilmiş ve devlet merkezli “güvenlik” 

tanımlarının teşvik edildiği bir süreç olarak “güvenlikleştirildiğini” iddia etmektedir. 

Bu durum, kadınların ve marjinal grupların güvenlik kaygılarını dışlamaktadır 

(MacKenzie, 2009; Wibben, 2011). Bu kaygıların cinsiyet-güvenlik bağı siyasal 

alandan uzaklaştırılarak özel alanın bir parçası olarak düşünülür (Stachowitsch, 

2019) 

Agius vd. (2020), ontolojik güvensizliklerdeki eril yapıyı ele alırken, devletlerin 

ontolojik güvensizliklerini ulusun kaybı tehdidi ve duygusal öğelerin eklendiği şanlı 

geçmişini yücelten bir söylem aracılığıyla meşrulaştırdıklarını iddia eder. Bu geçmiş, 

ulusu ilerici fikirlere ve ‘öteki’lere karşı koruyabilecek güçlü erkek liderlerin 

varlığını ve gerekliliğini vurgulayarak hafızayı tekrar yaratır ve şekillendirir (Agius 

vd., 2020). Delehanthy ve Steele (2009), devletlerin otobiyografik anlatılarının 

“cinsiyetlendirilmiş” olduğunu ve güce yapılan vurgunun altını çizer. Bu anlayışa 

göre, devlet öz-kimliğinin baskın otobiyografik anlatısının maskülenliği tekrar 

yaratılır. Bu erilleştirilmiş otobiyografik anlatının gücü, erilleştirilmiş otobiyografik 

anlatının yanında var olan karşı ‘dişil’ otobiyografik anlatıların ‘içsel ötekileştirme’ 

sürecini de oluşturmuş olur. Bu noktada eril devlet, siyasi güç, nüfus siyaseti, 

biyo-politika ve yönetimsellik aracılığıyla norm temelli politikaların inşa edilmesi 

hedeflenmektedir (Burul ve Eslen-Ziya, 2018).  

Postkolonyal toplumlarda siyasal kültür büyük ölçüde aile, cinsiyet ve ırk üzerindeki 

ideolojik mücadeleler aracılığıyla şekillenir (Ong, 1995:78). Kinnvall (2019), Modi 

iktidarı döneminde Hindistan’ın maskülenleşen siyasetini ontolojik güvensizlik 

olgusu üzerinden anlattığı çalışmasında, “Ulusluk” ve “din”in cinsiyetli çizgilerle 



40 
 

yeniden icat edilerek, din ve sekülerizmin hegemonik yorumlarının Hint toplumunda 

tezahür eden bir dizi ontolojik güvensizliği “iyileştirmeyi” amaçlayan normalleştirici 

anlatılara dönüştüğü uygulamalara sebep olduğunu analiz etmektedir. Bu anlatıların 

gelişiminin özellikle kriz zamanlarında, psikolojik sosyal ya da ekonomik kaygıların, 

korkuların, belirsizliklerin olduğu bir dönemde ortaya çıkışının daha anlamlı 

olduğunu ve anlatıların çekiciliğini arttırdığını vurgular. 

Müslüman Dünya-Batı arasındaki cinsiyetlendirilmiş ilişkiler ise kimliklerin çatıştığı 

bir söylemsel alanda vücut bulmaktadır. Bilhassa, 11 Eylül sonrası, Başkan George 

W. Bush’un, ABD’nin ‘kadınların evlerinde tutsak olduğu radikal İslam 

imparatorluğu’na karşı bir savaşta olduklarını’ ve Müslüman kadınları 

kurtaracaklarını ifade etmesi, tartışmalara sebep olmuştur (CNN, Eylül 11, 2006). 

2002 yılında Abu-Lughod’un “Müslüman kadınların kurtarılmaya gerçekten ihtiyacı 

var mı?” sorusunu sorarak Bush’un Afgan kadınlarının kurtuluşu konusundaki 

söylemlerini şiddetle eleştirerek bu söylemlerin Batılıların üstünlük ve küstahlık 

duygusunu ifade ettiğini iddia etmektedir. Oryantalizmin cinsiyetli yönünü 

vurgulayan bu çalışmada yer alan en önemli olgu, Müslüman toplumların olduğu 

ülkelerin Batılı bir bakış açısı ile ‘geri kalmış’ olarak nitelendirilmesidir. Oryantalist 

cinsiyet algısı, kadınların Batılı koruyucular tarafından kurtarılması gerektiğini 

varsaymaktadır. Bu eleştiriler, İslamcı feminizm gibi yeni kavramlara ve kadınların 

reformist hareketlerine de yol açmıştır (Ahmed, 1992; Badran, 1991). İslamcı 

feministler bir yandan Kur’an’ın liberal ve reformist yorumunu talep ederken; diğer 

yandan Oryantalistlerin önyargılı söylemlerinin muhafazakâr siyasetin gücünü 

arttırarak polarize edici bir siyasetin sebebi olduğunu iddia etmektedirler. 

Devletlerin cinsiyetlendirilmiş anlatıları da belirli stratejileri ihtiva eder. Örneğin, 

LGBTI haklarına direniş, devletlerin kendilerini ‘liberal Batı’ya karşı 

konumlandırmak istedikleri bir anlatı bağlamında mantıklı bir seçim olarak 

görünebilir. Bu stratejinin tam tersi düşünüldüğünde, eğer iyi bir devlet olmanın 

göstergesi ‘eşcinsel dostu’ olma fikri ise (Puar, 2007) anlatılarda devletin 

benimsediği strateji bunun üzerine inşa edilebilir (Edenborg, 2021: 2). Devletler, 

ulusal aidiyet duygusunu daha da sağlamlaştırmak için, cinsiyete dayalı ontolojik 

güvenlik anlatılarını stratejik olarak sıklıkla kullanmaktadırlar (Harel-Shalev ve 

Kook, 2021). Böylece, ülkelerin cinsiyete dair stratejilerini anlatıların ve ideolojilerin 



41 
 

uluslararası düzeyde popülerliği ile ilişkilendirebiliriz. Bir sonraki bölüm ontolojik 

güvensizliğin ortadan kaldırılması amacıyla iktidarlar tarafından yaratılan milliyetçi 

anlatılarda kadın kurgusuna odaklanmaktadır.  

2.5.2. Milliyetçi Anlatılar: Ulusun Taşıyıcıları Olarak Kadınlar 

Kinnvall’a (2006:180) göre geçmiş deneyimlere dair çok sayıda yorumu içerisinde 

barındıran dini milliyetçilik, güvenlik arayışındaki bireylere yanıtlar sağlama 

konusunda önemli bir anlatı biçimidir. Milliyetçilik ve din, diğer kimlik inşalarıyla 

karşılaştırıldığında, bireye hem ‘evde olma’ hissini hem de ‘hayal edilen bir geçmişi’ 

sunar (Calhoun, 1997, akt. Kinnvall, 2006). Her ikisi de bütüncül ve gerçeğe dayalı 

olduğunu iddia ettikleri, özcü kültürel nitelikler sunarak, kendilerine karşı bir başka 

benliğin tanımlanıp birleşmesine engel olmaya çalışırlar. Kinnvall (2009: 79), 

bilhassa küreselleşmenin istikrarsızlaştırıcı etkilerine karşı, bireyin ‘öznelliği 

güvenlikleştirmek’ amacıyla bu tarz kimliklerin öneminin artmasına karşı 

uyarmaktadır.  

Kimliklerimiz hem kendimizle özdeşleşme (özne özdeşleşmesi) hem de “öteki”lerle 

ilişkilerimiz aracılığıyla yaratılmakla beraber, ulus, din ve cinsiyet gibi sosyal 

yapıların inşa ettiği kültürel söylemler ve anlatıların da bu inşa sürecinde rolü vardır 

(Kinnvall ve Nesbit-Larking, 2011: 8). Devletin ontolojik güvenliğini 

sürdürebilmesinin yollarından biri, güvenlik, istikrar ve özellikle güçlü söylem ve 

inançlardan oluşan kolektif kimliklerin inşasıdır (Kinnvall, 2004: 742). Bu noktadan 

hareketle milliyetçilik ideolojisinin anlatısının kadın kimliğinin oluşumunda 

doğrudan ilgili olduğu söylenebilir. Milliyetçilik ideolojisi, tüm dünyada kadın 

kimliği oluşumunu en çok etkileyen ideolojilerden biri olmuştur.  

Cinsiyet, ulusun biyolojik ve kültürel yeniden üretimini, dolayısıyla ulusun “özü”nü 

oluşturur (Kinnvall, 2017; Butler, 2004; Yuval-Davis, 1997). Amaç, ‘ulusun’ 

kadınlarını diğer ‘yabancı’ kadınlardan ayırmak ve aynı zamanda ‘ulusal’ olarak 

tasavvur edilen kadınları ‘yabancı’ erkeklerden kurtarmaktır. Bu tür bağlamlarda, 

milliyetçilik, ‘ulus içinde cinsellik ve üremenin düzenlenmesine, ‘bizim’ 

kadınlarımızın korunmasına ve ‘ötekilerin’ cinsiyet kültürünün 

aşağılaştırılmasına/şeytanlaştırılmasına dayalı bir cinsiyet söylemi’ ile iç içe 

geçmiştir (Mulinari ve Neergaard, 2014: 46).  



42 
 

Chatterjee’nin (2012) topluluğun anlatısı adını verdiği milliyetçi ideoloji 

dışarısı/içerisi, maddi/ruhsal ve kamusal/özel gibi ayrımlardan beslenen bir 

ideolojidir. Bu ayrımlar, kadınları tehlikeli dış dünyadan hem ayırır hem de korur 

çünkü ulusun onuru kadındır. Bu strateji, ulus için kadın ve erkeğin farklı rollerini 

vurgulayarak, yani ev içi rolleri kadınlara, kamusal rolleri erkeklere atfederek, 

modernleşmeyle birlikte gelen değişimi dengelemeye hizmet eder (Adak, 2010). 

Devletlerin ontolojik güvensizlikleri, iktidarların bu güvensizlikler sonucu güçlenen 

ideolojiler aracılığıyla kadınların üzerinde sosyal kontrol mekanizması kurma 

isteğini beraberinde getirmektedir. Çünkü ulusu, ‘öteki’den korumak, kadınları 

korumak ile aynı anlamı taşır. Bu durum sadece Batı’ya dair öfkeyi beslemekle 

kalmaz, ülke içindeki reformistlerin de suçlanmasına sebep olur. Böylece, Müslüman 

toplumlarda yaşayan muhafazakârlar, ‘Batı’nın temsil ettiği şey’ üzerinden öfkelerini 

içerdeki Batı destekçilerinden (reformistlerden) çıkarırlar.  

Nader (1989: 327) böyle bir ‘kuşatma’dan bahsederek Müslüman toplumların, Batı 

ile birarada düşünülen materyalizm, anomi, ahlaksızlık gibi olgulardan korkarak, 

Batı’nın söz konusu hastalıklarını ithal eden içerdeki Batı destekçilerine karşı 

duydukları öfkenin kadınlar üzerinde bir çeşit sosyal kontrol mekanizması yarattığını 

iddia etmektedir. Bedeni hegemonya altına almak, cinsiyetçi, şiddet içeren ve 

dogmatik anlamda sürekli olarak yeniden üretilen otoriter popülist pratiklerin 

göstergesidir (Kinnvall, 2019). Ontolojik güvensizliği azaltmak, ulusal kökeni, etnik 

kökeni, cinsiyeti, ırkı veya dini ne olursa olsun tüm insanlar için güvenlik yaratmak 

demektir. Kinnvall’a göre ontolojik güvenlik perspektifi olmadan, küreselleşme ve 

modernitenin karşısında “kültürü ve geleneği yüceltmeye ve hatta araçsallaştırmaya 

yönelik artan eğilimin” olumsuz etkilerinin farkına varılamaz. Kinnvall (2006) 

grupların kültür temelinde seferber edildiğini ve bu seferberliğin nasıl olumsuz 

etkileri olabileceğini ortaya koyar. Bir sonraki bölüm, iktidarların cinsiyetlendirilmiş 

bir mekanizma olarak aileyi, anlatılarında kullanma amaçlarına ve stratejilerine 

odaklanacaktır. 

2.5.3. Aile: Biyografik Süreklilik İçin Patriyarkal Mekanizma 

Kültürlerin dinsel gelenekleri, o kültürün anlam yaratma sürecini ve kendini ifade 

biçimini yansıtır (Berktay, 1996: 8). Toplum içerisindeki güç ayrımlarını yansıtan 



43 
 

cinsiyet kimliği ise, günlük yaşamda meydana gelen değişikliklerin ideolojik bir 

yansımasıdır ve cinselliğin biyolojik temeli, her zaman kültürel olarak deneyimlenir 

(Ross ve Rapp, 1981). Kültür, din ve geleneklere cinsiyete ve cinselliğe belirli 

anlamlar verse de, hemen hemen her kültürde muhafazakârların ortak noktası aile 

kurumunun geleceğinin ne olacağına dair kaygılanmalarıdır. Muhafazakârlar, ailenin 

moderniteyle birlikte yıkıma gittiğini ve bu sürece müdahale edilmesi gerektiğini 

düşünmektedirler. Muhafazakâr perspektifte kadın, aile ya da toplum gibi kolektif 

yapıların bir parçasıdır. Buna göre, toplumsal anlamda geleneği taşıyan ve aktaran 

olarak; aile içerisinde ise ana, eş, bacı, kız rolüyle özdeşleştirilmiştir (Kaya, 2014 akt. 

Altuntaş ve Demirkanoğlu, 2017). Ailenin öneminin vurgulanması, evliliklerin ve 

kadınların doğurmaya teşvik edilmesi çoğu zaman muhafazakâr iktidarların 

politikalarının birer yansıması olmuş ve kadınlar bu politikalar üzerinden 

nesneleştirilmişlerdir (Altuntaş ve Demirkanoğlu, 2017). 

Anwar’a göre (2006: 140) bilgi ve iktidar algıları, cinsel farklılık anlayışı üzerine 

temellendiği takdirde siyasal alanda erkek üstünlüğünü doğurur, sonra da toplumsal 

ve siyasal alanda kadınların ikincilliğini üretir. İslami anlayış içerisinde “cinsel 

farklılığın” benimsenmesinin uygulamadaki yansıması, cinsiyet adaletidir (Badran, 

2013:118). Buna göre, Allah kadını ve erkeği farklı yaratmıştır ve eşit (ya da aynı) 

olamazlar çünkü yaratılışları farklıdır ancak cinsler arası adalet sağlanabilir. İslam 

dünyasında da muhafazakâr politikalar cinselliğin siyasallaştırılmasını ele alan ‘aile 

yanlısı’ bir perspektif aracılığıyla anneliğe dair nitelikleri kutsayan cinsiyet 

farklılaşması fikri üzerine kurulur (Moghadam ve Kaftan, 2019: 560). Liberal 

fikirlerin yayılması ve Batılı müdahaleler, aileye ve dine yönelik algılanan 

tehditlerdir (Moghadam, 2013).  

Söz konusu Batılı müdahaleler, Batı’nın ‘ahlaki üstünlük’ söylemini de beraberinde 

getirerek Müslüman nüfusun olduğu ülkelerde muhafazakârların gücünü arttırır. 

Örneğin, Moghadam (2003) Müslüman ülkelerde muhafazakârların desteğinin 

artmasının Batı değerlerine tepki olarak geliştiğini, bunun da geleneksel cinsiyet 

normlarını beraberinde getirdiğini tartışmaktadır. Bu bağlamda, Ortadoğu’da 

ABD’nin uzun süren varlığı, cinsiyet eşitsizliğinin sürekliliğini arttırmıştır. Bunun 

sebebi, ABD’nin Ortadoğu’da yıllarca seküler, otoriter ve yolsuzlukla iç içe olan 

partileri ve liderleri destekleyerek İslamcı partilerin muhalefetini engellemesidir 



44 
 

(Angrist, 2012; El-Said ve Harrigan, 2006). Böylece Batı’nın askeri ve ekonomik 

nüfuzu, kültürel nüfuz sağlama çabası ile birleştiğinde, Müslüman toplumlarda Batılı 

değerlere karşı olumsuz bir tepki oluşturarak, muhafazakâr değerlere dönüşü teşvik 

etmektedir.  

Chattarjee (2002: 198)’nin de belirttiği gibi modernlik korkusu ve kolonyalist 

Batı’dan farklılaşma gereksinimi kendini cinsiyet ilişkileri içerisinde ve kadınların 

ikincilleştirilmesinde gösterir. Böylece modern aile ve yeni kadın, hem kolonyal 

güce benzeme ve kendine yabancılaşma korkusunu hem de ulusun organik 

bütünlüğünü temsil eder (Bora, 2011). Modernizasyon sürecinde kadınlar, 

kurtarılması gereken kurbanlar başta olmak üzere, bazen gurur duyulacak kız 

evlatlar, bazen de cezalandırılması gereken fettan kadınlar olarak 

etiketlenebilmektedir (Bora, 2011:60).  

Badran’a (2013: 118) göre dünyadaki pek çok muhafazakâr hareketin siyasal 

projelerinin merkezinde cinsellik ve kadın bedeninin kontrolü yer almaktadır. 

1970’lerin sonlarında İslamcı hareketlerin yükselişiyle beraber, hem Asya hem de 

Orta Doğu ülkelerinde kadınların kamusal ve politik katılımını engelleme eğiliminde 

olan ideolojik argümanlar yükselişe geçmiştir (Othman, 1998: 157). Devletler, 

ontolojik güvensizliklerini yalnızca diğer devletlere ve uluslararası sisteme değil, içe 

doğru, yani topluma da yansıttığı için (Akkoyunlu ve Öktem, 2016: 509), “içeriyi 

inşa etme” fikri olarak ulus, aile fikriyle de yakından ilgilidir. Aile metaforunda, ev 

anne şefkati ve sıcaklığını bulabileceğiniz; aynı zamanda kapının size her zaman açık 

olacağı bir yerdir (Balibar, 1991: 37 akt. Kinnvall, 2006:72). 

Ailenin kutsanmasının kurumsal temelleri ataerkillikte gizlidir. Hartmann’ın (1981) 

ataerkillik tanımında, erkeklerin kadınlar üzerindeki sistematik gücü ve bu gücün 

kaynağının, erkeklerin kadın emeği üzerinde kontrol sahibi olmalarına izin veren tüm 

sosyal yapılardan oluştuğu ifade edilir. Walby (1996), ataerkilliği özel ve kamusal 

olarak ayırarak, bunlar arasındaki ilişkinin zamana, topluma ve kültüre göre farklılık 

gösterdiğini belirtir. Özel ataerkillik, erkeğin kadın üreme faaliyetleri ve ev içindeki 

kontrolünü ifade ederken; kamusal ataerkillikte, kamusal alandaki tüm yapılar 

ataerkilliğin uygulayıcıları ve koruyucuları olarak tanımlanır (Toksöz, 2016). Ailenin 

her iki ataerkillik tipinin de içinde yer alması ise onu farklı kılar. Aile ile iktidarlar, 



45 
 

hem kadının üreme faaliyetleri üzerinde kontrol sağlarlar, hem de kadınların emek 

piyasasındaki dezavantajlı konumlarının yer aldığı kamusal ataerkillik aracılığıyla 

işgücü olarak dezavantajlı bir konuma düşürülürler.  

Patriarşi içerisindeki erkeklerin, kadınlar ve çocuklar üzerindeki hakları, bireysel güç 

ilişkilerine dayanmaz, örgütlü ataerkilliğin içinde yer alır ve bu düzen tarafından 

desteklenir. Muhafazakârların, evlilik ve aile kurumu ile beraber kadınların 

boşanmasına olan erişiminin kısıtlanmasına önem vermeleri dikkat çekicidir. Çünkü 

boşanmanın kısıtlanması, aynı zamanda hiçbir çocuğun ‘bilinmeyen bir babadan 

doğmaması’ amacını içerir. Devlet ve yetkilileri, böyle bir yapı içerisinde 

gözetimden sorumludurlar ve geçerli ahlaki kurallarını tehdit eden herhangi bir 

duruma müdahale etme görevini üstlenirler (Mather, 1983). 

Aile hukukunda kadının statüsünü düzenleme girişimleri pek çok yazar tarafından 

Batılılaşmaya ve onun “sözde” modernleşmesine bir tepki olarak görülmektedir 

(Moghadam, 2003; Charrad, 2011; Kandiyoti, 1991). Kadınların fiziksel görünüm ve 

davranışlarını Müslüman aile yapısı içerisinde şekillendirmek, İslami kimliği 

korumak ve Batı’ya karşı direnişin gösterilmesi açısından önemlidir (Moghadam, 

2009). Böylece, Batı ile İslam arasındaki ilişki, “öteki” olarak konumlanmanın bir 

parçası olarak düşünülebilir (Said, 1978). Örneğin, Müslüman toplumlardaki 

muhafazakâr partilerin söylemleri, İslam toplumları olarak “biz” ve “öteki” olarak 

Batı’ya odaklanır (Moghadam, 2003). Batı da bu “öteki”leştirmeden uzak kalmaz. 

Geri kalmış, “kurtarılması gereken kadınların” olduğu Doğu kurgusu daimi olarak 

üretilmektedir.  

Bununla beraber İslam dünyasının neoliberalizm ve moderniteye eklemlenmesiyle, 

muhafazakârların kadınların statüsünü şekillendirirken pragmatik hedefleri olduğu da 

düşünülebilir. İslami aile hukukunu uygulamak devlet için daha az maliyetlidir, 

ailelerin birbirlerine desteğini teşvik ederek devletin refah sorumluluklarını 

azaltabilirler (Moghadam, 2003). Aile kavramı yalnızca milliyetçi söylemin değil, 

dini söylemin de önemli bir parçasıdır. Bu kavram bedeni, özellikle de cinsel 

kontrolü sağlama amacı gütmektedir. Aile, Hristiyanlık ve İslam özelinde temel 

sosyal kurum olarak kurgulanır (Tohidi ve Bayes, 2001), kadınlar ise din ve 



46 
 

geleneğin koruyucusu olarak kurgulanır. Kadınlar, din adına statükonun ve geleneğin 

zamansız niteliğini temsil etmektedirler (Kinnvall, 2004).  

Ontolojik güvensizliği giderme çabası, cinsiyetlendirilmiş anlamda, aile ve geleneğe 

sarılarak, kadınların konumunda yapılacak herhangi bir değişiklik karşısında 

yapılanların “kültürel değerlere ihanet” olarak değerlendirilmesi sonucunu getirir. 

Batı dışı toplumlarda, sömürgeci Batı ile özdeşleştirilen cinsiyet eşitliği, aileyi 

zayıflatmayı amaçlayan yabancı bir implant gibi görülmektedir ve bu müdahaleye 

direnmenin tek yolunun gelenekleri korumak olduğuna inanılır (Kandiyoti, 2005: 53). 

Bu perspektif aynı zamanda milliyetçi ideolojinin öneminin artmasına da sebep olur. 

Kadınların ulusun taşıyıcıları olarak algılanması, kadınların statüsüne yapılacak 

herhangi bir müdahalede ‘bizim değerlerimiz’e ihanet olarak algılanır. Tezin bundan 

sonraki iki bölümünde teorinin cinsiyet ile ilişkisinin kurulmasında yararlanılacak 

olan vaka analizlerine (Malezya ve Türkiye) dair bilgiler verilecektir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



47 
 

BÖLÜM III: MALEZYA’DA SİYASAL SİSTEM, KİMLİK POLİTİKALARI 

VE ONTOLOJİK GÜVENSİZLİKLER 

3.1. Malezya’da Siyasal Sistem ve Toplumsal Hareketler 

3.1.1. Siyasal Sistem ve Kolonyal Yapının Etkisi 

Malezya, 13 eyaletten oluşan ve nüfusunun %69,7’si Bumiputera adı verilen yerli 

Malezyalıların (%57,3 Malay ve %12,4 Sabah & Sarawak ve Orang Asli yerli 

grupları), %22.9’sini Çinli, %6,6’sını Hintli %0,8’ini diğer etnik grupların 

oluşturduğu bir Güneydoğu Asya ülkesidir (Malezya İstatistik Departmanı, 2021). 

Ülke, anayasal monarşiye dayalı parlamenter demokrasi ile yönetilmektedir. Bununla 

birlikte eyalet sistemi ve çoklu hukuk sistemi mevcuttur. Seçimler, federal devlet ve 

federe devletler düzeyinde gerçekleştirilir ve Oy Çokluğu Sistemi 

(First-past-the-post-voting) uygulanır. Malezya anayasasında, İslam’ın ülkenin resmi 

dini olduğu ve Malay Sultanlarının geleneksel olarak İslam’ın koruyucu otoritesi 

olduğu belirtilmektedir. Her beş yılda bir dokuz Malay sultanı arasından seçilen 

devlet başkanı, Anayasa’nın 32. maddesine göre aynı zamanda dinin başıdır (Weiss 

ve Hassan, 2003: 99). Bu yapı, büyük ölçüde sömürge döneminin mirasıdır.2  

Sömürge etkisinden önce, Güneydoğu Asya’da resmi olarak ulema veya herhangi bir 

Müslüman dini lider olmaması nedeniyle, Ortadoğu’da ve Hindistan’da olduğu gibi 

din işleri üzerinde devlet denetimi yoktu. Buna karşılık, İslam eğitimi, yerel ölçekte 

yetişen âlimler etrafında örgütlenmiştir (Kusmana, 2019). İngiliz sömürgecilerin 

etnik kökene dayalı “böl ve yönet” politikasının, modern Malezya’daki kalıcı etnik 

gerilimlerin sorumlusu olduğu söylenebilir (Hilley, 2001). Sömürge döneminde karşı 

karşıya gelen Malaylar, Çinliler ve Hintliler arasında kimlik sorunlarının sebep 

olduğu etno-politik çekişme hala devam etmektedir (Lau, 2014). Aminnuddin (2020) 

bugün söz konusu etnik grupların, birbirlerine şüphe ya da küçümseme ile bakarak, 

kendilerini dini inançlarına eklemlenen etnik farklılıklarını korumak zorunda 

hissettiklerini belirtmektedir. 

                                                             
2 Malezya’da kolonyal dönemin böl ve yönet politikaları hem ırksal bölünmüşlüğü hem de yerel yönetimlere verilen hukuksal 

(aynı zamanda siyasal) yetkileri ifade etmektedir. İngilizler ekonomik ve siyasal alanda hakim güç olmalarına rağmen, yerel 

yönetimlere ve bölgenin geleneksel liderlerine belirli ölçüde söz sahibi olma hakkı veren bir yönetim şekli benimsemekteydi. 

Bunun sebebi, hem merkezi otoritenin tek ve güçlü olmasının tehlike teşkil etmesi, hem de yerel inançlara ve liderlere saygı 

duyulduğu algısının yaratılarak yerel halk nezdinde meşruiyet kazanılmasının amaçlanmasıydı. Bu dönemde hukuk sisteminin 

de buna uygun olarak dizayn edilmesi, kolonyal dönem sonrasında yerelin merkezi yönetimden hem hukuksal hem de siyasal 

anlamda zaman zaman daha güçlü olduğu karmaşık bir yönetim sistemini beraberinde getirmiştir (Liow, 2009: xi; Lau, 2014). 



48 
 

Devlet başkanlarının yalnızca sembolik yetkileri olsa da zaman zaman siyasi sürece 

de müdahale etmektedirler (Lee, 1995). Ancak Malezya’da ordunun yönetime 

müdahalesi gibi bir durum yaşanmamaktadır (Weiss, 1999). 1957’de İngiltere’den 

kazanılan bağımsızlık sonrası oluşturulan anayasada İslam’ın devletin dini olduğu 

belirtilmiş olsa da hiçbir vatandaşın dinine bağlı olarak bir ayrımcılık yaşamayacağı, 

anayasanın 3.maddesi ile güvence altına alınmıştır. Bununla birlikte, bağımsızlıktan 

sonraki ilk on yılda, Malay hükümetleri (UMNO 3 ) genel olarak hem seküler 

politikalar izlemiş, hem de Malay etnisitesinin haklarını güçlendirmeye çalışmışlardır 

(Othman, 1998: 148). 1957 yılında İngilizlerden kazanılan bağımsızlıktan 2017 

yılına kadar hâkim parti olan UMNO (United Malays National Organization, 

Birleşik Malay Ulusal Örgütü) ve seçimlere ittifak ile girdiği Barisan National’dı 

(Ulusal İttifak). Ülke tarihinde önemli bir yeri olan Mahathir Mohamad ise 

Malezya’nın hâkim partisi UMNO’da başbakan olarak 1981-2003 arasında 22 yıl 

boyunca ülkeyi yönetti. UMNO seküler-milliyetçi, en büyük rakibi PAS (parti Islam 

SeMalaysia – Malezya İslam partisi) ise İslamcı-muhafazakâr bir siyasal partidir. 

3.1.2. Dakwah (İrşad) Hareketi, İslam’ın Bürokratikleşmesi ve UMNO-PAS 

Rekabeti 

Malezya, 1980’lerden itibaren İslamlaşmanın4 çeşitli aşamalarını deneyimlemiştir. 

UMNO hükümetinin genel olarak modern bir İslam vizyonunu desteklediği 

söylenebilir (Spiegel, 2019). Malezya’da İslamlaşma süreçleri ise uluslararası İslami 

uyanıştan ve buna bağlı olarak ortaya çıkan birçok yerel gençlik örgütünün 

yükselişinden etkilenmiştir. Malezya’da ekonomik temelli 1969 Irk Savaşları ve 

sonrasında ekonomik sorunları düzeltmek için yürürlüğe konan NEP ile yurtdışına 

gönderilen öğrencilerin ülkeye döndükten sonra başlattıkları Dakwah (İrşad) hareketi, 

İslamcı politikaların hızlanmasını sağlamıştır. Bu uyanış/diriliş hareketlerinin kentsel 

alanlarda artan gücünden korkan UMNO, Dakwah içerisindeki bir İslamcı sivil 

toplum örgütü olan ABIM (Angkatan Belia Islam Malaysia, Malezya İslamcı 

                                                             
3 1946 yılında kurulan UMNO, Malezya’nın bağımsızlığından bu yana ülke siyasetine hakim olan, ülkenin en büyük siyasi 

partisidir. Ekonomik anlamda liberalizmi, ideolojik olarak seküler-milliyetçi söylemi benimseyen parti, 22 yıl iktidarda kalan 

Mahathir Mohamad’in de partisidir. Şu anda. Ahmad Zahid Hamidi’nin başkanlık yaptığı parti, Milli Cephe koalisyonu 

içerisinde iktidardadır ancak 2018 yılında seçimleri UMNO içerisinden çıkan ve Mahathir Mohamad’in de başkanlık yaptığı 

Malaysian United Indigenous Party (Malezya Birleşik Yerli parti, BERSATU) kazanmıştır. Şu anda Ismail Sabri Yaakob, 

ülkenin başbakanıdır. 
4 İslamlaşma (Islamization) açıkça tanımlanabilir bir fenomen olmasına rağmen, bu kavram üzerinde herkesin ortak fikirde 

olduğu tek bir tanım yoktur (Abbott ve Gregorios-Pippas, 2010: 136). Bu tezin de amaçları doğrultusunda İslamlaşma, “sosyal, 

kültürel, ekonomik ve siyasal alanda İslami etkinin artması” olarak tanımlanmıştır. 



49 
 

Gençlik Hareketi) grubunun lideri Anwar Ibrahim’i UMNO’ya dahil ederek, 

pragmatik amaçlarla İslamcı hareketi kendi modernleştirme projesine yerleştirmeyi 

hedeflemişti (Stivens, 2006). Sonraki süreçte İslami hareketlerin güçlenişi sebebiyle 

devlet, İslami bir banka, İslami bir üniversite, İslami bir sigorta planı ve Malezya 

İslami Anlayış Enstitüsü gibi kurumlar kurulmuştur (Nagata, 1994). Bu strateji bazı 

yazarlar (Turner, 2007) tarafından devletin eğitim ve yasal düzenlemelerle teşvik 

etmeye çalıştığı İslami modernleşme politikalarının bir çeşit ‘uyarlanabilir yükseltme’ 

(adaptive upgrading) sağladığı şeklinde yorumlanmıştır. 

Resmi olarak 1996 yılında kurulan Malezya İslami Kalkınma Departmanı 

(Department of Islamic Development Malaysia, Jabatan Kemajuan Islam Malaysia, 

JAKIM) Malezya’daki İslami söylemleri ve uygulamaları standartlaştırmak ve 

tanımlamak amacıyla kurulmuş olsa da zamanla “Malezya ve UMNO’nun 

hizmetinde İslami modernleşmenin merkezi bir kurumu” olmaya devam etmiştir 

(Zook, 2010: 1151; Ainslie, 2015). Moderniteyi benimseme açısından, UMNO 

moderniteyi dışlamayarak, modern olanın İslam dışı olmak zorunda olmadığını 

vurgularken, PAS’ın manevi ve siyasi lideri Datuk Nik Abdul Aziz, modernitenin 

İslam’ın gerçek öğretilerini saptırmaması gerektiğini vurgulamıştır (Neo, 2003). 

NEP sonrasında, dönemin başbakanı Mahathir Mohamad ise seküler-milliyetçi bir 

çizgi izlemesine rağmen, artan İslamcı talepler ve İslamcı siyasal parti PAS’ın5 etkili 

bir siyasal rakip olarak ortaya çıkışı karşısında İslamcılığı siyasal söylemine 

yerleştirerek UMNO’nun siyasal hegemonyasının devam etmesini sağlamıştır 

(Olivier, 2020). Böylece, UMNO-PAS rekabetinin temel motivasyon olduğu 

İslamlaşma süreci Malezya’da, UMNO’nun stratejileri ile “Bürokratik İslam” 

(Mohamad, 2004) şeklinde tanımlanabilecek bir yapıya dönüşmüştür. 

1970’lerde Ortadoğu ve Asya’daki Müslüman nüfusun çoğunlukta olduğu ülkelerde 

başlayan İslami hareketlerin Malezya’da da vuku bularak Dakwah 6  hareketini 

başlatması ve bu hareket sonrasında ABIM’in Malezya Bürokrasisine dahil edilmesi 

ile başlayan süreci ifade eden 1982 yılından sonra, toplumsal ve siyasal anlamda 

muhafazakâr politikaların etkisinin arttığı pek çok yazar tarafından ifade edilmiştir. 

                                                             
5 1951’de kurulan PAS, İslamcı çizgide bir siyaset izlemektedir. Şu anda parlamentoda yüksek düzeyde bir temsile sahip 

olmasa da, Kelantan ve Terengganu gibi bazı bölgelerde oy oranını arttırarak UMNO karşısında önemli bir rakip haline geldi. 

Aynı zamanda İslamcı siyasetin etkinliğinin artmasını sağladı.  
6 Dakwah, Malay dilinde irşad (yol gösterme) anlamına gelmektedir. 



50 
 

Bu hareketlerin sonucu olarak artan İslami talepler karşısında hegemonik statüsünü 

korumaya çalışan seküler-milliyetçi UMNO’nun İslamcı-muhafazakâr PAS ile 

rekabete girerek, İslamcı gruplara bürokrasi içerisinde yer vererek pragmatik 

hedeflerle İslamlaşma sürecini hızlandırmasıdır (Mohamad, 2010; Othman, 1998, 

2003; Olivier, 2020; Liow, 2004).  

Mahathir Mohamad, ülke değerlerinin ve kültürün pragmatik, ılımlı ve aşamalı 

olarak İslamlaştırılması yoluyla milli kimliğin korunmasını hedeflemekteydi. 

Böylece, UMNO Hükümeti, Malezya’nın İslami fundamentalizmi benimsemediğini, 

temel kaygısının ise ekonomik kalkınmanın hız kesmeden devam etmesi için sosyal 

ve politik istikrarın sürdürülmesi olduğunu vurgulamıştır (Weiss ve Hassan, 2003: 

111).  UMNO-PAS rekabeti süresince, özellikle 11 Eylül 2001’den bu yana, 

Mahathir Mohamad PAS’ı hem aşırılık yanlısı olarak sunmuş ve onu terörizmle 

ilişkilendirerek tehlikeli olduğunu öne sürmüştür hem de İslam’ı bilmemek, barbarlık 

ve geri kalmışlıkla ilişkilendirme çabası içerisinde olmuştur (Malhi, 2003). PAS, 

İslam hukukunun ve siyasetin ötesinde ahlak konusunda da İslami bir söylemi 

benimsemiştir. Parti, böylece UMNO liderliğinin ahlaki meşruiyetine de meydan 

okumaya çalışmıştır (Weiss ve Hassan, 2003: 98).  

UMNO-PAS rekabetinde de görüldüğü gibi, Malezya siyasetinde hâkim olmanın en 

önemli yolu, dini meşruiyet elde etmektir. Malezya’da, Malay vatandaşları 

anayasada Müslüman olarak kabul edildiği için, bu durum siyasal partilerin Malay 

oylarını talep ederken birbirlerini ‘İslam dışı bırakmaya’ çalıştıkları bir siyasal 

atmosfer yaratılmasına sebep olmuştur (Ainslie, 2017: 615). Böyle bir durumda 

bürokratik İslam, hem İslam’ın resmi tanımının bir parçası haline geldi hem de ulusal 

güvenlik ve siyasi muhalefeti kontrol altına almak için araçsallaştı. Örneğin, UMNO, 

PAS’ın Hudud kanunlarını uygulama çabalarını dinden sapma olarak tanımlamıştır. 

Malezya’daki hükümet ve İslami örgütler, Şiiler de dahil olmak üzere çok sayıda 

grubu sapkınlık ile suçlamıştır. UMNO hükümeti, bu grupların çoğunu kapatarak 

üyelerini, hapis cezasına çarptırmıştır (Von der Mehden, 2013). Diğer yandan, etnik 

ve dini kimliklere yapılan güçlü vurgu, vatandaşların devletle ilişkilerini 

sorunsallaştırarak Malezyalı olmayı İslami ve Malay olarak tanımlama çabası, 

azınlık gruplarına mensup vatandaşlarını ‘öteki’ konumuna itmektedir (Goh, 

2013:17). Seçmen desteği büyük ölçüde şehirli-orta sınıf olan UMNO, kırsalda güçlü 



51 
 

olan PAS karşısında, İslami hareketlerin küresel düzeyde güç kazandığı bir ortamda 

İslami bir meşruiyet kazanmak zorundaydı. 

Tablo 2. Malezya’da Yapılan Seçimler ve Sonuçları 

Seçim Yılı Kazanan 

İttifak/parti 

Oy Oranı 

1959 Alliance Party 51.7 

1964 Alliance Party 58.5 

1969 Alliance and 

Sarawak United 

People’s Party 

49.3 

1974 Barisan Nasional 60.7 

1978 Barisan Nasional 57.2 

1982 Barisan Nasional 60.5 

1986 Barisan Nasional 55.8 

1990 Barisan Nasional 53.4 

1995 Barisan Nasional 65.2 

1999 Barisan Nasional 56.5 

2004 Barisan Nasional 63.9 

2008 Barisan Nasional 50.27 

2013 Barisan Nasional 46.53 

2018 Pakatan Harapan 49.86 

Kaynak: Yazar tarafından derlenmiştir. 



52 
 

3.1.3. Reformasi (Reform) Hareketi ve Demokratikleşme Umutları 

Malezya’nın siyasi tarihinde önemli bir hareket olan Reformasi (Reform) Hareketi, 

Eylül 1998’de Başbakan Yardımcısı Enver İbrahim’in hükümetteki ve UMNO’daki 

görevlerinden alınmasının halkta büyük tepki yaratarak çok sayıda Malezyalıyı 

sokaklara döktüğü sosyal hareketleri ifade etmektedir. Protestoların ardından 

demokrasi, yargı bağımsızlığı, yürütme müdahalesi, idari şeffaflık, özgür bilgi 

edinme, ifade özgürlüğü, sorumlu medya, sivil özgürlükler ve insan hakları kısa 

sürede hareketin temaları haline geldi. Daha önce siyasetten kaçınan STK’lar, 

kamusal alanda görece görünmez olan kadınlar ve siyasete kayıtsız kalan gençler 

Reformasi ile beraber kamusal alana çıkmada daha cesur davranmaya başlamıştı. 

Reformasi hareketiyle, ABIM, Jamaah Islah Malaysia ve Persatuan Ulama Malaysia 

gibi İslami gruplar, demokrasi ve insan haklarıyla ilgili konularda çoğunlukla Malay 

olmayan STK’lar kadar eleştirel olmaya başlamışlardı (Weiss ve Hassan, 2003).  

Reformasi hareketine sebep olan olay ise görünürde, Mahathir’in Anwar İbrahim’i 

zina ve eşcinsel ilişki yüzünden görevden aldığını ifade etmesiyle başladı. Ancak bu 

gerekçe kamuoyunda inandırıcı olamadı (Gomez, 2007; Nair, 2007). Gerçekte, 

Mahathir ve Anwar’ın özelikle 1997 Doğu Asya Mali Krizi sonrası ekonomi 

politikaları konusunda fikir ayrılığına düşmüş oldukları bilinmektedir. Görevden 

alındıktan sonra Anwar hemen gözaltına alınmadı ve sonraki on sekiz gün boyunca 

ülkede halka açık konferanslar vererek Mahathir’in adam kayırma, adaletsizlik ve 

yolsuzluğuna dair bilgiler paylaştı. 20 Eylül 1998’de Kuala Lumpur’da büyük bir 

mitinge öncülük ettikten sonra, Anwar tutuklandı. Tutuklanmasından dokuz gün 

sonra Anwar’ın işkence görmüş olduğu ciddi baş ve boyun yaralanmalarıyla 

mahkemeye çıkmasıyla anlaşıldı (Weiss ve Hassan, 2003). 

Reformasi hareketi üç siyasi grubu içine almaktaydı. Bunların ilk ikisi, muhalefet 

partileri ve STK’lardan oluşan koalisyonlar olan İnsan Hakları STK’sı Suara Rakyat 

Malaysia (SUARAM) tarafından yönetilen STK liderliğindeki bir girişim olan 

Gagasan Demokrasi Malezya (GAGASAN) ve Gerakan Keadilan Malaysia (GERAK) 

ile Müslüman muhalefet partisi PAS liderliğindeki siyasi partiler ve STK’lardan 

oluşan bir koalisyon. Bununla beraber bu iki koalisyondan ayrı olarak, Anwar 

İbrahim’in reform çağrılarına katılan ve ‘reformasi hareketi’ olarak adlandırılan 



53 
 

destekçilerinden oluşan daha büyük bir grup daha vardı (Noor, 1999:11). Reformasi 

hareketinin içerisindeki grupların farklı görüşlere sahip olması ve gündemlerinin 

Anwar’ın söylemlerindeki noktalara bütüncül olarak odaklanamaması harekete 

zayıflık getirdi. Örneğin, hareketin içerisindeki en etkili grup olan GERAK ile PAS 

arasında önemli ölçüde görüş farklılıkları mevcuttu. Reformasi hareketi genel olarak 

demokrasi, insan hakları, yolsuzluk gibi konulara odaklanmış olsa da, hareketi 

destekleyen partilerden biri olan PAS, Reformasi gündemini daha dar tanımlayarak 

İslami gündem ile sınırlı bir söylem ile harekete eklemlenmiştir. PAS’ın İslam 

devleti çağrısı, kendisi ile parti Tindakan Demokratik (Democratic Action Party, 

DAP), parti Rakyat Malaysia (People’s Party of Malaysia, PRM), parti Sosialis 

Rakyat Malaysia (Socialist Party of Malaysia, PSR) gibi sol kanat partiler ile de 

anlaşmazlık yaratmıştır (Noor, 1999).  

Reformasi hareketi Malezya halkında bir bilinçliliği getirmiş olsa da geçmişten 

tamamen kopuşu simgelememektedir. STK’lar üzerinde yasal kısıtlamalar 

kalkmamış, toplum içerisindeki ideolojik ve stratejik farklılıklar halk ve STK’lar 

arasında işbirliğini engellemeye devam etmiştir. Aynı zamanda STK’lar mali 

özerkliğe sahip olamadıkları için, devlet ile ilişkilerinde uzlaşmacı olmayı tercih 

etmek zorunda kalmışlardır (Weiss ve Hassan, 2003). Reformasi hareketinin 

etkisinin Malezya siyasetinde kaybolduğu bazı yazarlar tarafından tartışılsa da 

Anwar’a verilen güçlü destek etkisini sonraki süreçte de korumuştur. Bununla 

beraber, Reformasi hareketi Malezya’da hüküm süren hegemonyayı yok etmek için 

ciddi bir siyasi meydan okuma olarak da devam edememiştir. Bunun sebebi, 

Reformasi hareketinin ve Anwar’ın mevcut yönetim sistemine yeteri kadar iyi bir 

alternatif olamamasında gizlidir. Reformasi hareketinin Malezya siyasetine yeteri 

kadar reform getirememesinin bir sebebi de kullanılan dilin belirsizliğidir. Her ne 

kadar Reformasi, farklı siyasi ve kültürel hareketlerin siyasal ve toplumsal olarak 

biraraya gelebilmesine yardımcı olsa da, kriz derinleştikçe ve reformasi kampından 

gelen liderlik çağrısı daha yüksek ses ile dile getirildikçe pek çok insan, yalnızca 

siyasi eleştiri ve retoriğin ötesine geçemeyen bu harekete olan inancını yitirmiştir 

(Noor, 1999).  

Diğer bir deyişle, Reformasi, Anwar’ın Mahathir ve UMNO eleştirilerinin ötesinde 

reform ile ne kastedildiğinin ve nasıl bir eylem planı olacağının net bilgisini kitlelere 



54 
 

veremedi. Bu belirsizliklere ek olarak etnik olarak bölünmüş bir toplum olan 

Malezya’da farklı etnik grupların kolektif olarak hareket edememesi Reformasi’nin 

etkinliğini zayıflatmıştır (Brown, 2004). Reformasi hareketi, Malezya siyasetindeki 

problemlerin çözümüne yönelik umut getirmiş olsa da, etkileri Anwar’ın popülaritesi 

ve temsil ettiği mesajın kitlelere yeterince ulaşamaması, reformasinin hangi konuları 

içeridiğinin belirsiz kalması ve farklı etnik grupların birarada hareket edebilme 

konusunda yaşadıkları problemler sebebiyle devrimci nitelikte olamamıştır.  

3.2. Malezya’da Ulusal Kimliğin İnşası  

Malezya’nın kimlik inşasında hem etnisite hem de din önemli bir rol oynamaktadır. 

İslam’ın Güneydoğu Asya’da diğer coğrafi bölgelerden farklı bir anlama sahip 

olması, İslam öncesi inançların (Hinduizm, Budizm ve animizm) adat ile birleşmesi 

ile ilgilidir (Von der Mehden, 2013). Çoklu dinlerin etkisi altında, Malay halkı 

gelenek anlamına gelen adatı da yaşamaktaydı. İslam, esas olarak İslami mistisizm 

veya Tasavvuf biçiminde, 14. yüzyılın başlarında Malay takımadalarına geldiğinde, 

Hindu-Budizm ve animist inançlarla karıştığında, Güneydoğu Asya Müslümanları, 

Arap Müslümanlara kıyasla oldukça farklı bir İslam anlayış geliştirdi (Chee, 2007). 

Geertz’in (1971) Fas ve Endonezya’da İslam’ın anlamını karşılaştırdığı çalışmasında 

anlattığı gibi, bir Güneydoğu Asya ülkesi olan Malezya’da da İslam hayatın her 

alanında çeşitli semboller aracılığıyla varolmaktadır. 

Malay kimliğinin gelişim sürecinde, sömürgeciliğin etkisi açıktır. İngiliz yöneticiler, 

Malaya’daki kazanılmış ekonomik çıkarlarını karşılamak için ırk kavramını birincil 

kimlik olarak tanıtarak halkın sömürge ekonomisindeki yerini ve işlevini belirlemek 

için ırk kullanılmıştır (Harper, 2001). Dolayısıyla Malezya’da ırk sömürgeci 

söylemin parçasıdır ve ırkın politik ekonomisini ön plana çıkarır (Gabriel, 2015). 

Malezya’daki dini ve etnik çeşitlilik ile hukuk sistemindeki çoğulculuğun, bölgede 

son 2000 yılda meydana gelen tarihi ve kurumsal gelişmelerin sonucu olduğu 

söylenebilir (Shamsul, 2015: 29). Malezya’da çok etnisiteli toplumun başlangıcı, 

1900’lerin başında Çin, Hindistan, Sumatra, Java ve Malay Takımadalarından gelen 

göçmenlerin varlığıyla başlamıştır. İngiliz sömürge döneminin icadı olan etnik 

temelli işbölümüne göre, Malay, Çinli ve Hint olmak üzere üç ana etnik grup farklı 

işlerde görevlendirilmekteydi. Buna göre, Malaylar ve diğer yerli gruplar çiftçi, 



55 
 

köylü, avcı ve balıkçı olarak yaşarken, Çinliler kalay madenciliği endüstrisinde 

girişimcilik yaparak orta sınıfı oluşturmaktaydılar. Hintliler ise İngilizler tarafından 

kauçuk plantasyonlarında, demiryolu inşaatlarında ya da güvenlik görevlileri olarak 

çalıştırılmak üzere getirilmişlerdi. Üç ana etnik gruptan Çinliler zamanla Malezya 

ekonomisini kontrol etmeye başlamışlardır (Montesino, 2012). 

Kimlik farklılıkları ile beraber, kolonyal dönemin mirası olarak gruplar arasında 

siyasi güce ve ekonomik kaynaklara erişimde eşitsizlikler mevcuttur (Stewart, 2008). 

Malezya’da etnik kimliklerin önemli olması noktasında düşünülmesi gereken en 

önemli olgu, Malaylığın ‘travmatik bir yapı’ olduğudur (Lau, 2016: 128). 

Sömürgecilerin de teşvik ettiği etnik ayrımlar, çok ırklı bir toplumda, Malay siyasi 

kimliğinin ortaya çıkışı, kimliğin “kendi sonunun geleceği” korkusunu da üretmiş, bu 

da “özü olumlamaya” yönelik bir isteği tetiklemiştir. Milliyetçi bir iktidarın 

belirlediği “Malay” olmanın kriterlerini gelenek, dil ve İslam ile sınırlayan bir kimlik 

anlayışının gelişmesine sebep olmuştur. Bu nedenle Malay kimliği, başlangıçtan 

bugüne, hem onu sömürmek isteyen hegemonik güçleri, hem de kendi gelişimi için 

bir mücadele alanı olmuştur (Lau, 2016). 

Malezya’da kolonyal yapı, din-kimlik ilişkilerini de şekillendirmiştir. Malay yerel 

liderler, kolonyal yapının hegemonyası altında dini liderliği üstlenmeye ve böylece 

etnik kimliği dini kimlikle birleştirmeye teşvik edilmiştir (Hoffstaedter, 2013). 

Crouch’a (2001: 230) göre, 1960’lardan beri Malezya’daki neredeyse tüm politikalar 

etnik temelli olarak tasarlanmıştır. Devletin tüm siyasi ve idari alanları dahi etnik 

kimlikler üzerine kuruludur. Malezya’da etnik kimliklerin yönetimi, güçlendirilmesi 

ve yeniden yapılandırılmasında devletin geniş bir rolü vardır. Bu siyaseti yıllarca 

uyguladıktan sonra, Malezya, sosyal olarak bölünmüş ve polarize bir toplum haline 

gelmiştir (Yeoh ve Yeoh, 2015). Pozitif ayrımcılık politikalarının (preferential 

politics), Malay toplumunda kötüleşen ekonomik eşitsizliğin, Malay olmayan 

vatandaşların artan memnuniyetsizliği, etnik gruplar arasında artan patronaj ilişkileri 

gibi olumsuz sonuçlar doğurduğu söylenebilir (Haque, 2003).  

Pozitif Ayrımcılık politikalarından en etkilisi olan ve 1972 yılında yürürlüğe giren 

Yeni Ekonomik Politika (New Economic Policy, NEP), yalnızca Malay toplumunun 

ekonomik modernleşmesini değil, aynı zamanda anayasaya ve toplumsal anlayışa da 



56 
 

sosyal müdahaleyi de temsil etmekteydi (Ong, 1995). Zamanla Malaylara yönelik 

pozitif ayrımcılık politikaları, ekonomik politikalar sebebiyle pek çok değişikliğe 

uğramıştır çünkü pazar ekonomisi gereği, ulusal rekabet gücüne ihtiyaç duyulması, 

Malezya hükümetini ekonomik politikaları etnik temellerden arındırarak verimliliği 

teşvik etmeye zorlamıştır (Welsh, 1999). Diğer yandan, Çinli iş insanları, zamanla 

Malaylara uygulanan pozitif ayrımcılık uygulamalarını fiilen aşmayı da 

başarmışlardır. Örneğin, Çinliler, Malay iş insanlarıyla belirli alanda işbirliği yaparak 

Malayların avantajlarından yararlanmışlardır (Noor, 2009: 164) Aynı zamanda, 

Çin’in ekonomik bir güç olmaya başlaması ve Çin ile ekonomik ilişkilerin kurulma 

zorunluluğu sebebiyle zamanla Malezya hükümeti, kendi Çin toplumuna karşı daha 

yumuşak bir politika izlemek zorunda kalmıştır (Lee, 2000). 

NEP kitlesel fakirliği azaltsa da ırklar arası eşitsizliği azaltmamıştır. Bugün Çinli 

öğrenciler eğitim dilinin İngilizce olduğu özel üniversitelerde okumakta, özel 

şirketlerde çalışmakta; Malaylar ise kamu kurumlarında çalışmakta ve Malay dilinin 

eğitim dili olduğu devlet üniversitelerine gitmektedirler (Noor, 2007: 193). Güncel 

olarak, Çinliler, Malayların siyasi egemenliğine, kamu sektörü üzerindeki tekellerine, 

kendilerine karşı ayrımcılığı kurumsallaştırdığını düşündükleri Malay yanlısı pozitif 

ayrımcılık politikalarına karşı hala hoşnutsuzluk duymaktadırlar. Malaylar ise 

Çinlilerin ekonomik gücünden, özel sektördeki hâkimiyetlerinden rahatsız 

olmaktadırlar. Pozitif ayrımcılık politikalarına ragmen hala Malaylar, Çinlilerden 

daha az kazanmaktadır (Noor, 2009: 164-5).  

Sömürge döneminin politikaları Malezya’ya etnik çeşitlilik getirirken, sömürge 

sonrası dönemde çatışmaları engelleyebilecek ve Malay çoğunluğun haklarını 

koruyacak politikalar UMNO Hükümeti tarafından oluşturulmaya çalışılmıştır. 

Bunun sonucunda, etnisite temelli, Malay-Müslüman etnisitesi dışındakilere 

ayrımcılık olarak nitelendirilebilecek politikalar oluşturulmuş olsa da bu politikalar 

aynı zamanda ülke içi barış ve istikrarı da getirmiştir. Güncel olarak Malezyalıların 

kutuplaşmış olduğu ancak bölünme noktasının elit/kitle ayrımdan ziyade, dini kimlik 

ayrışmasının temel olduğu partizan ve etnik temelli bir ayrım olduğu söylenebilir 

(Weiss, 2020). 

3.3. Malezya’da Ontolojik Güvensizlikler 



57 
 

3.3.1. Kolonyal Güvensizlikler ve Modernite Kaygısı 

Malezya’nın hem sömürgeci mirasa hem de çok etnisiteli bir ulusa sahip olması 

ontolojik güvensizliğinin temelini oluşturan unsurlar olarak düşünülebilir. 

Malezya’da ontolojik güvensizlik unsurları bazı yazarlar tarafından farklı 

bağlamlarda ele alınmıştır (Chan, 2020, 2021; Goh, 2009; Lau, 2014; Koha ve 

Nordin, 2020). Dış politika bağlamında Koga ve Nordin’e (2020) göre Malezya’nın 

çekilmesiyle 1973’te kurumsal olarak çöken Asya Pasifik Konseyi (ASPAC) 10, 

Malezya’nın ontolojik güvenlik dengesinde dönüşüme sebep olarak, İngiltere ve 

Batı’ya olan güvenlik bağımlılığından siyasi özerkliğe kayması ile sonuçlandı. 

Böylece 1960’larda ve 1970’lerde Malezya, stratejik ve ideal kimliklerin birarada 

olduğu, ontolojik güvenlik konusunda çelişkili bir arada kalma durumunu tecrübe 

etmiştir. Buna göre, Malezya’nın stratejik kimliği, Birleşik Krallık ile olan, 

rutinleşmiş stratejik etkileşimler aracılığıyla kurulan ilişkisini ifade ederken; 

Malezya’nın ideal kimliği ise ülkenin sömürge döneminden aşina olduğu dış 

müdahaleler olmadan özerkliğin elde edilmesini tanımlamaktaydı. Bu tür kimlik 

temelli çelişkiler Malezya’nın, II. Dünya Savaşı’nın sonunda ve postkolonyal 

dönemde bağlantısız hareket arayışına girmesine sebep oldu. 

Malezya’nın uluslararası ilişkilerinde ise sömürge geçmişi olan Müslüman bir ülke 

olarak hem Batılı devletler hem de Ortadoğu ile bir çeşit aşk ve nefret ilişkisi 

yaşadığı, (Abaza, 1999; Khalid, 2003) bu durumun benliğinde önemli etkilere sahip 

olduğu söylenebilir. Mahathir’in Güneydoğu Asya’da İslam’ın farklı olduğunu ifade 

ettiği ve Ortadoğu köktenciliğini eleştiren ifadeleri bu ilişkinin en önemli 

göstergesidir. Benzer bir aşk-nefret ilişkisi Batı ile de söz konusudur. Batılı 

neoliberal ekonomik kalkınma modelini ve moderniteyi benimseyişi Malezya ve Batı 

ilişkilerini derinleştirmiş olsa da, kolonyal dönemden kalma Batı algısı ve 

Mahathir’in Batı’nın ahlaki yozlaşmanın sembolü olduğunu ifade eden konuşmaları11, 

Malezya’nın da arada kalma durumunu ifade etmektedir. 

                                                             
10 1966 yılında kurulan Asya Pasifik Konseyi (ASPAC), Asya kıtasındaki anti-komünist devletler ve Batılı müttefiklerden 

oluşuyordu. Konsey, başlangıçta anti-komünist bir güvenlik kurumu olarak faaliyet göstermiş olmasına rağmen, daha sonra 

sosyo-ekonomik işbirliğine daha fazla odaklandı. 1973 yılında temel karar alma organında yer alan bazı üye devletlerin geri 

çekilmesi nedeniyle fiilen çöktü (Koha ve Nordin, 2020: 843). 
11  Mahathir Mohamad’in Batılı değerlere ilişkin görüşleri için: 

https://www.scmp.com/news/asia/southeast-asia/article/2170274/mahathir-mohamad-claims-lgbt-rights-are-western-values-will  

https://www.scmp.com/news/asia/southeast-asia/article/2170274/mahathir-mohamad-claims-lgbt-rights-are-western-values-will


58 
 

Chan’a (2020) göre Malezya devletinin ontolojik güvensizliğinin en önemli kaynağı 

sömürgeciliğin bıraktığı seküler kurumsal yapı mirasıdır. Sömürgecilerin İslam için 

‘sınırlı ancak egemen bir alan’ yaratma projesi yerel elitin gücünün merkezi unsuru 

haline geldiği için, kolonyalizm sonrası yerel elitlerin tarihsel rolünün İslam’ın 

koruyuculuğu olması nedeniyle İslami otorite üzerinden kendini tanımlaması (aynı 

zaman benliğin imajı haline gelmesi) merkezi devletin önemli bir unsuru haline 

gelecekti (Hussin, 2016: 263). Bu nedenle Malezya siyasetinde sömürgecilik dönemi 

sonrası yaşanan tartışmaların odak noktası İslam’a sahip çıkma ya da İslam’dan 

sapmış olmakla suçlanma haline gelmiştir. Malezya’da devletin İslamlaşma sürecini, 

bürokratik İslamlaşma olarak ifade eden (Mohamad, 2010) ve UMNO-PAS 

arasındaki rekabete indirgeyen çalışmaların (Liow, 2004) aksine, OGT perspektifi 

benimseyen yazarlar, Malay siyasal aktörleri ‘İslami öz imajını’ ya da Müslüman 

benliğini geliştiren aktif özneler olarak tanımlamaktadır (Liow, 2016: 168; Chan, 

2020: 32-3). Kimliğini istikrara kavuşturma rutini olarak seçimlere ve demokrasiye 

güvenebilen Batılı liberal demokrasilerin aksine, İslamın kurumsal biçimlerinin tam 

olarak uygulanamaması (örneğin, Hudud Yasası üzerine tartışmalar12) devlet için 

hem istikrarsızlaştırıcı hem de güvensizlik yaratıcı bir unsurdur. Genel olarak 

Malezya’da İslami benlik korunmaya çalışılırken, benliğe yönelik çeşitli direniş 

biçimleri devletin ontolojik güvensizliğinin temelini oluşturmaktadır. 

Chan (2020: 38-9), Malezya’nın ontolojik güvensizliklerini terör ile savaş 

tartışmalarında göstererek, uluslararası arenada Malezya’nın İŞİD terörünü 

Müslüman benliğin dışında göstermek için söz konusu örgütün İslamdan nasıl 

saptığını ve bunun nedenlerini detaylıca açıklayarak bir karşı anlatı geliştirdiğini ve 

böylece belirsizliği içerden bertaraf etmeye çalışarak güvensizliğinin gidermeyi 

hedeflediğini iddia etmektedir. Chan (2020) böylece aynı tehdit karşısında Doğu-Batı 

benliklerinin farklılaşan algılarının anlatıları da etkilediğinin altını çizmektedir. 

Juego’ya (2018) göre, Malezya’da devletin sürekli olarak yeni reformlara ihtiyaç 

duymasının iki sebebi vardır: yönetici elitin güçlü iktidarını sürdürmek için siyasi 

istikrar gereksinimi ve küreselleşme bağlamında Malezya’nın kapitalist gelişiminin 

                                                             
12 Malezya’da Hudud Yasası uygulanmıyor olmasına rağmen, özellikle ülkenin muhalefet partilerinden Pan-Malaysian Islamic 

Party öncülüğünde yasanın uygulanması gerekliliğine dair tartışmalar devam etmektedir. Tartışmalar için, CNN (Mayıs 31, 

2016), ‘Push for hudud law raises tensions in Malaysia’, 

https://edition.cnn.com/2016/05/31/asia/malaysia-hudud-bill/index.html  

https://edition.cnn.com/2016/05/31/asia/malaysia-hudud-bill/index.html


59 
 

belirli aşamalarındaki birikimin taleplerine ve fırsatlarına uyum sağlama ihtiyacı. 

Bununla beraber, ontolojik güvensizlik bağlamında küreselleşme bir yandan zaruri 

görülürken, diğer yandan küreselleşme ile artan Batılılaşma etkisinden 

korkulmaktadır. Mahathir Mohamad, neoliberal politikaları benimsemiş olan bir lider 

olarak küreselleşmeyi Batı’nın sömürgeci emellerinin bir parçası olarak sunmuştur: 

“Küreselleşme, Batılı ülkeler tarafından dünya ekonomisini kontrol etmelerini 

kolaylaştırmak için tasarlandı. Avrupalıların dünyayı yeniden kontrol etmek 

istedikleri açıkça görülüyor. İlk başta bu kontrol dolaylı olsa da, bugün sözde 

güvenlikleri için, ama gerçekte bu ülkelerdeki zenginlikleri sömürmek için bazı 

ülkeleri işgal etmeye ve yönetmeye başladılar.” (The Star, Haziran 20, 2003). 

Mahathir Mohamad’in bu ifadesinden de anlaşılabileceği üzere küreselleşmenin Batı 

ile özdeşleştirildiği bir ontolojik güvensizlik söz konusudur. Ancak bu güvensizliğe 

karşı milliyetçi bir yaklaşım benimseyen Mohamad küreselleşmeyi tamamen 

reddetmek yerine, Asya değerleri anlatısı ile Asya’ya özgü bir küreselleşme ve 

modernite anlayışını geliştirmek için çabalamıştır. Değişim süreci, “geleneksellikten 

uzaklaşma”yı (Giddens, 1991) beraberinde getirdiği için Malay ontolojik 

güvensizliğini tetiklemiş gibi görünse de, Malay kimliğinin inşası sürecinde kısmen 

desteklenmiştir. Bunun sebebi gelenekselliğin Malay kültürel melezliğini içererek 

Malay ayrıcalıklarına yer vermeyen bir anlayışı barındırmasıdır. Bunun yerine 

sömürgecilik sonrası Malay elitler, ‘biz’ ve ‘öteki’yi ırk ve din temelli olarak yeniden 

tanımlamışlardır (Khattab, 2010: 172). Bir sonraki bölüm, Malezya tarihinde 

ontolojik güvensizlik yaratan bir travma olarak 1969 Irk Savaşlarını ele alacaktır.  

3.3.2. Travmatik Bir Olay Olarak 1969 Irk Ayaklanmaları 

Malezya’nın ontolojik güvensizliklerinin bir diğer kaynağı 13 Mayıs 1969’da Kuala 

Lumpur’da yaşanan Irk Ayaklanmalarıdır (Race Riots). Bağımsızlık sonrası, 

sömürge döneminin adil olmayan iş bölümü ve sosyo-ekonomik eşitsizlikler 

nedeniyle iki büyük etnik grup olan Malaylar ve Çinliler arasında çatışmalar 

başlamıştır (Mason ve Omar, 2003). İkinci Dünya Savaşı’ndan bu yana 1945, 1964, 

1969 ve 2001’deki etnik çatışmalar dışında Malezya, genel olarak istikrarlı dönemler 

yaşamış olmasına rağmen, 1969’da çatışmaların en büyüğü yaşanmıştır. 1969’da 

yapılan genel seçimlerde ilk kez Çinli muhalefetin önemli bir seçim başarısı elde 

etmesi sebebiyle çıkan çatışmalarda resmi verilere göre dörtte üçü etnik olarak Çinli 



60 
 

olmak üzere 196 kişinin ölmüş, 439 kişi yaralanmış ve 9143 kişi tutuklanmıştır ancak 

farklı kaynaklar gerçek sayıların çok daha yüksek olduğunu ifade etmektedir (NOC, 

1969 akt. Show, 2021: 216). Çatışmaların sonrasında geçici hükümet kurulması ve 

sokağa çıkma yasağı ilan edilmesiyle çatışmalar durdu. Ayaklanmanın ardından, Tun 

Abdul Razak Hussain liderliğindeki Ulusal Operasyon Konseyi (NOC), 

ayaklanmaların temelinde yatan siyasi ve ekonomik sorunları ele alarak 1960’ların 

ortalarında ırksal kutuplaşmaya yol açtığı iddia edilen komünal siyaseti 

sınırlandırmak için anayasa değişiklikleri yapmaya karar verdi. UMNO'nun siyasi 

sistem üzerindeki kontrolü güçlendirildi ve tüm büyük muhalefet partileri, ırksal 

uyumun restorasyonu için çalışmak üzere genişletilmiş bir hükümet koalisyonu olan 

Barisan Nasional’a (Ulusal Cephe) katıldı. Ekonomik reformlar, Çinlilerin 

ekonomide etkinliğine sebep olan serbest piyasanın kapsamını kısıtlamaya ve Malay 

refahını arttırmak için daha fazla devlet müdahalesine izin vermeye odaklandı. Buna 

rağmen NEP, UMNO tarafından farklı ırklara tarafsız olarak yoksulluğun azaltılması 

ve ırkların belirli ekonomik faaliyetler ile özdeşleştirilmesinin ortadan kaldırılması 

için yapılan bir dizi reform gibi sunuldu (Koon, 1997: 264). Böylece dönemin 

Malezya hükümeti (UMNO), hem yoksulluğu azaltma hem de çatışmaları sona 

erdirme umuduyla ekonomik dengesizlikleri düzeltmek için, Malayların ve 

Malezya’daki diğer yerli grupların (Bumiputera) 14  lehine pozitif ayrımcılık 

politikaları (preferential politics veya affirmative action) tasarladı (Haque, 2003). Bu 

politikalar aracılığıyla Malezya’da Malayların önceliği hem ekonomide hem de 

eğitimde kanunlar ile güvence altına alınmıştı.15(Nagata, 1994: 69). Söz konusu 

politikalar Malaylar tarafından desteklenirken, Çinliler tarafından ayrımcı olarak 

algılanmaktadır (Lee, 2000). Sunulan ilk eylem politikası Ulusal Ekonomi Politikası 

(NEP) 1969’da yürürlüğe girerken, sonraki süreçte hükümet, Ulusal Ekonomi 

Politikası (NEP, 1971-90), Ulusal Kalkınma Politikası (NDP, 1991-2000) ve Ulusal 

Görüş Politikası (NVP, 2001-20) adı altında benzer politikalar oluşturmaya devam 

etmiştir. 

                                                             
14 Bumiputera, “sons of the soil” (toprağın oğulları) anlamına gelen, sömürge dönemi ve öncesinde Malezya’da yaşayan yerli 

Malay-Müslümanları ifade eden bir kavramdır. Bumiputeralar, arazi haklarına ve eğitim, iş ve kamu hizmetlerinde özel kota 

gibi ayrıcalıklara sahiptir.  
15 Söz konusu politikalar, İngilizlerin sömürge döneminde geliştirdiği sistemin devamı niteliğindedir. Daha fazla bilgi için, 

Fernando, Joseph M. “Special Rights in the Malaysian Constitution and the Framers’ Dilemma, 1956–57.” The Journal of 

Imperial and Commonwealth History 43, no. 3 (2015): 535–556.  



61 
 

Bu ayaklanmalar sonrası farklı etnik gruplar arasında ekonomik eşitsizliklerin var 

olduğunu ve çatışmaların bu sebeple ortaya çıktığını düşünen UMNO Hükümeti, 

başta NEP olmak üzere çeşitli pozitif ayrımcılık politikaları dizayn etmiş olsa da, 

farklı etnik grupların birarada olduğu bir ulusu birarada tutmanın zorlukları, devletin 

ontolojik güvensizliğini tetiklemiştir. Show (2021: 215) Malezya'da 1969 

ayaklanmalarının hala toplumsal hafıza olarak yaşadığını, hükümetin 1969 

ayaklanmasıyla ilgili belgelerin açığa çıkarılmasına yönelik çağrılara da kulak 

tıkadığını ifade etmektedir. Yaşanan olayların toplumsal etkisi, Yong’un (1983: 238) 

da ifade ettiği gibi, kolonyal dönemde su yüzüne çıkmayan kültürel farklılıkların 

1969 travması sonrası kültürel ötekilik bilincini zorlamış olmasıyla yakından ilgilidir. 

Kuek (2020: 43) yaşananların olumsuz etkisinin travma sonrası sendroma 

dönüştüğünü ve Çinli Malezyalıların “Çinliler dolandırıcıdır”, “Çinli işletmeleri 

boykot edin” gibi dışlayıcı söylemlere maruz kalarak sosyo-politik izolasyonun 

kurbanı olmaya başladığını ifade etmektedir. 

1969’daki Irk Savaşları, ulusun ruhunda derin bir yara izi bırakırken, bazı Malay 

politikacıların Malayların ayrıcalıklı konumu tehdit edildiğinde böyle bir çatışmanın 

tekrar ortaya çıkma kaygısı üzerinden biyografik sürekliliğini sürdürmeye çalıştığı 

söylenebilir. Lau’ya (2014) göre Malezya farklı etnik grupları birarada tutma 

konusunda, travma kaynaklı ilkel bir kaygıya sahiptir. Lacancı psikanalitik çerçeve 

ışığında Lau (2014) Malezya toplumunda farklı ırklar arasında zorunlu bir birliktelik 

olduğunu ve 1969 olaylarının toplumda travmatik sonuçları olsa da etnik 

dayanışmayı beraberinde getirdiğini iddia etmektedir. Diğer bir deyişle, 1969 

olaylarının yarattığı hüsrana dayalı ontolojik travma, Malezya’nın farklı etnik 

gruplarını ulus inşasında birlikte var olmaya zorlayan güçtür. Vethamani (2020) ise 

1969 olaylarının travmatik etkisinin olumsuzluğunun altını çizerek 1969 Irk 

Savaşlarında yaşanan olayların çok ırklı bir toplumu birarada tutma konusunda 

ontolojik bir güvensizliğine sebep olduğunu ancak Malay devletinin ya da toplumun 

bütüncül bir güvensizliğinden ziyade farklı kimliklerin güvensizliklerinin olduğunu 

ifade etmektedir. Bir sonraki bölüm, Malezya’da Malay Müslüman hükümetin 

ontolojik güvensizliklerini ortadan kaldırma stratejisi olarak yararlandığı Asya 

Değerleri anlatısını ele alacaktır. 

3.3.3. Güvensizliklerin Anlatısı: Asya Değerleri  



62 
 

Stivens’ın (2006: 356) tanımına göre Asya değerleri, toplumsal çıkarları, düzen ve 

uyumu bireysel özgürlüğe tercih eder; otoriteye saygıyı benimser ve güçlü liderliğe, 

aileye güçlü bağlılığa, geleneksel otorite kalıplarına ve aile içinde sadakate, 

geleneksel cinsiyet ilişkilerine, dindarlığa, disipline, çalışkanlığa ve tutumluluğa 

değer verir. Bununla beraber, milliyetçi öğeleri dini öğelerden daha fazla içerir. 

Mahathir Mohamad’in milliyetçi kişiliğinin de etkisinin olduğu bu söylem, ahlaki 

vurguları olmakla beraber, ortaya çıktığı dönem itibarıyla ekonomik kalkınma amaçlı 

kullanıma daha uygun olmuştur. Jacobsen ve Bruun (2000:3) Asya değerleriyle ilgili 

dört temel unsurun (hakların kültürel özgüllüğü; toplulukçuluk; ortak yarar için 

disiplinin rolü ve devletin organik doğası) altını çizmektedir. Buna göre, Asya 

değerleri, Batı’nın Asya imajını belirli ölçüde yansıtmakla beraber, otoriter ve 

demokratik güçler arasındaki mücadeleyi de ifade eden bir anlama sahiptir (Jacobsen 

ve Bruun, 2000). 

Asya değerlerinin savunucuları ekonomik büyümeyi, kalkınma politikaları ya da 

yapısal reform yerine kültür temelli bir olgu olarak görmeye başladığı için söz 

konusu değerler daha fazla dile getirildi (Barr, 2003). Bu anlatı, bazı yazarlar 

tarafından ekonomiye ahlaki ve milliyetçi bir anlam vermek için pragmatik bir 

ihtiyacı vurgulayan, iç tüketim için yaratılan bir ideoloji olarak ifade edilmektedir. 

Asya değerlerinin dış politika ayağı da vardı. Asya değerleri, hem ülkenin Asya 

bölgeselciliğine eklemlenmesinin, hem de dış politikada Japonya’ya yönelmesinin 

(Furuoka, 2007) bir parçasıydı. İktidar bu anlatı yoluyla Asyalı kimliğini inşa etmeye 

çalışmıştır. Asya değerlerindeki temel iddia yeni sanayileşen ülkelerin 

modernleşirken Batılılaşmadığına ve aslında Batı kültürüne dirençli olduğuna dair bir 

güven iddiasıdır. Diğer bir deyişle, Asya değerleri, ekonomik büyümeyi içsel bir 

mantıkla ve sosyal düzeni sürdürebilecek değerlerin korunması ve teşviki için de bir 

program ile birleştiren kültürcü bir iddiadır (Kahn, 1997; Connors, 2011). 

Hui (2012: 21)’nin de belirttiği gibi “Asya değerleri kartı”, aslında Asya kalkınma 

modelinin otoriterliğini vurgulayan eleştirilere karşı, Mahathir Mohamad gibi Asyalı 

liderler tarafından kullanılan bir söylem üzerine inşa edilmişti. Bu söylem, ahlaki 

açıdan doğru ve başarılı bir Doğu imajı karşısında, yozlaşmış ve gerileyen bir Batı 

imajını konumlandırarak, Batı’nın kalkınma ve demokrasi modelini taklit edenlere 

karşı bir uyarı niteliğinde kullanıldı (Weiss ve Hassan, 2003: 84). Siyasal alanda 



63 
 

kutuplaşmış toplum ve seçmenlerin farklılaşan taleplerine yönelik söylem üretebilme 

gibi sorunlar nedeniyle Malezya’da partilere sınırlı hareket alanı bırakılmıştır. 

Örneğin, Malay çoğunluklu İslamcı partiler ve Çinlilerin çoğunlukta olduğu sol 

partiler demokratikleşme ve sivil özgürlükler için daha güçlü koruma, ekonomik 

yeniden dağıtım modeli talep ederken, farklı seçmen gruplarına hitap edebilmek için 

bu hedefleri farklı söylemlerle ifade etmek zorunda kalmaktadırlar. Bununla beraber, 

İslamcı ve seküler partiler arasındaki işbirliği fikri, her iki taraftan da ya İslamcı 

ideallere ihanet ya da seküler yönetime teslimiyet gibi düşüncelerle Malaylar 

tarafından şüpheli olarak görülmektedir. Bir yanda İslamcı politikaların artan rolü, 

diğer yanda Çin ‘şovenizmi’, Ulusal İttifak içerisindeki UMNO taraftarlarının, farklı 

partilere verilen destekten korkmasına sebep olmaktadır (Weiss, 2007: 31).  

Başbakan Mahathir’in Batı karşıtı söylemlerine rağmen, Malezya’nın küreselleşmeyi 

büyük ölçüde benimsiyor oluşu da arada kalmışlığının bir göstergesidir. Mahathir’in 

milliyetçiliği büyük ölçüde Batı ve İsrail karşıtlığı ile birleşmekteydi. Başbakan 

olarak Mahathir, göreve geldiği dönemden itibarren görevini Malezya’nın şiddetli 

küresel ekonomik rekabetin ortamında hayatta kalmasını sağlamak olarak ifade etti. 

1980’lerin başında “En son İngiliz’den Satın Al” politikasının başlangıcını anlatan 

bu adım, Mahathir’in şikayetlerini dile getirdiği, Batılı manipülasyonlara karşı bir 

duruş sergilemesine imkan verdi. Mahathir’in Batı karşıtlığı, Malezya-Japonya 

ilişkilerinin hem ekonomik hem de siyasi alanda gelişimini etkilemiştir (Khoo Boo 

Teik, 1995; Furuoka, 2007). 

1990’larda Batı ekonomisi karşısında yükselen Asya ülkelerinin, otoriterlikleri Batı 

medyası tarafından sorgulandığında Malezya lideri Mahathir Mohamad başta olmak 

üzere siyasal liderlerin sıklıkla kullandığı bir kavram olan ‘Asya değerleri’, Hoon’a 

(2004) göre Asya kültürünün ve kimliğinin özü olarak gösterilen dört değerin 

(konsensüs, uyum, birlik ve topluluk) birleşiminden ibarettir. Bu değerler 

detaylandırıldığında, dört fikriyatı içerdiği görülmektedir. Bunlardan ilki, insan 

hakları evrensel değildir, küreselleştirilemez. İkincisi, Asya toplumları bireyi değil 

aileyi merkeze aldığı için, ailenin ve ulusun birleşik çıkarlarının bireyin çıkarlarının 

önüne geçmesi doğaldır. Üçüncüsü, Asya toplumlarının sosyal ve ekonomik hakları 

bireyin siyasi haklarından daha önemlidir. Dördüncüsü, bir ulusun kendi kaderini 



64 
 

tayin hakkı vardır. Bu durum diğer ulusların bir devletin iç işlerine karışmaması 

gerektiği anlamına gelir (Hoon, 2004). 

Mahathir için aslında Asya değerleri anlatısının temel motivasyonu, Mahathir’in 

etkileyici ekonomik başarı elde etmiş iki Doğu Asya ülkesi olan Japonya ve Güney 

Kore’nin iyi bir alternatif kalkınma stratejisi sunabileceğine dair olan inancıydı; 

kendisi bu ülkelerin Malezya için rol model olabileceğine inanıyordu. Böylece 

Mahathir, Malezyalıları “Batı”dan ziyade “Doğu”dan öğrenmeye teşvik etmeye 

başladı. “Doğuya Bak” (Look East) politikasının uygulamaya konmasından bu yana 

Mahathir’in çabaları, özel bir ilişki yaratmak için ülkesi ile Japonya arasındaki 

bağları güçlendirmeye odaklandı (Furuoka, 2007) 

Asya değerleri, Batı’nın insan hakları, özgürlük ve cinsiyet eşitliği değerlerinin 

evrensel olmadığını, Asya’nın kendine özgü bireyin önüne toplumu geçiren, sabrı, 

çalışkanlığı, mütevaziliği teşvik eden değerleri aracılığıyla da kalkınma olabileceği 

fikrini içerse de, bu değerler siyasal aktörlerin söylemlerinde geleneğe dönüşü teşvik 

ettiği için cinsiyetlendirilmiş temsilleri de içermektedir. Malezya’da ontolojik 

güvensizliğin cinsiyetlendirilmiş boyutu bu noktada kadınların hem ‘ulusun 

taşıyıcıları olarak’ hem de ‘ekonomik kalkınmanın araçları olarak’ sunulması ile 

ilgilidir. Söz konusu ideal kimlik kurgularının ilki milliyetçiliği, ikincisi ise 

neoliberalizmi temsil etmektedir. Bu dönemde kadın bedeni aynı zamanda, 

Malay-Müslüman topluluğunun görünür bir etnik ve dini sembolü haline gelerek, 

“diğer ırkların izinsiz girişlerine karşı ideal koruma sağlayan sınırların somut 

işaretleri” olarak görülmeye başlamıştır (Ong, 1995: 159).  

Tüm dünyada eril iktidarların ulusun kalkınmasında özel önem verdiği kadınların 

gelenek, din ve milliyetçilik içerisinde şekillenen rolü Malezya’da da kendini 

göstermektedir. Bununla beraber Malezya’ya özgü koşullar da, kadınların kimlik 

tasavvurunda kendini gösterek, iktidar tarafından kadını, etnik kimliğin taşıyıcısı 

olarak kurgulamıştır. Müslüman çoğunluğu olan bir topluma sahip olan bir ülke 

olarak Malezya’nın ontolojik güvensizliği hem uluslararası hiyerarşide kadın 

haklarına yönelik eleştirilerde aşağı seviyede olmadığı kanıtlamak hem de 

küreselleşmenin hızlı biçimde özel hayata nüfuz edişinin geleneği ve aileyi 

parçalayacak olmasından duyulan kaygı ile ilgilidir. Bu güvensizliklerin ilkini 



65 
 

gidermek için siyasal aktörlerin söylemlerinde Batılı değerlerin karşısında 

konumlanan Asya değerleri anlatısı 1990’ların ortalarından itibaren sıkça 

kullanılmaya başlanmıştır (Ng, Mohamad ve Hui, 2006). Söz konusu güvensizlikler 

ile ilintili olan ekonomik boyut, Malezya’nın 1990’larda diğer Asya ülkeleri ile 

beraber ekonomik bir mucize olarak görülmesi sonucu ekonomik kalkınmaya 

odaklanma ve hızlı kalkınma için neoliberal piyasanın ihtiyacı olan ucuz ve esnek 

çalışan işgücünün kadınlar aracılığıyla sağlanma politikasını ifade etmektedir. Asya 

değerleri anlatısı içerisinde ekonomik bağlamda devlet bir yandan nüfus 

politikalarına müdahil olarak kadınların çocuk yapmasını teşvik etmekte, diğer 

yandan kadınların işgücünde artan oranlarda yer almasını teşvik etmiştir. 

Asya değerlerinin gömülü cinsiyetlendirilmiş perspektifi, orta ve üst gelir 

düzeyindeki kadınların ücretli istihdama aktif bir şekilde katılmaları çağrısında 

bulunan Malezya modernite projesi aracılığıyla uyumlu bir aile ortamı sağlamaları 

gereken kadınların ise evde anne olarak rollerini sürdürmeye devam etmeleri teşvik 

edilmektedir (Devasahayam, 2005; Kent, 2008:74). Bir sonraki bölüm, Malezya’da 

kadın kimliği ve kadın hareketlerini ele alacaktır. 

3.4. Malezya’da Kadın Kimliği ve Kadın Hareketleri  

3.4.1. Adat (Gelenek), İslam ve Irk Siyasetinin Etkisinde Kadın Kimliği 

Malezya’da din, etnik kimliğin tamamlayıcısıdır (Shambul, 2015). İslam, 

sömürgecilik sonrası Malay kimliğinin ayrılmaz bir parçası olurken hem Malay 

toplumu hem de Malay kadınları için İslamcı hareketlerin anlamı, Malay kültürüne 

nüfuz eden Batılılaşmanın acılarından kurtarabilecek bir yeniden eğitim ve 

sosyalleşme sürecidir (Nagata, 1980). Kültüre ve geleneğe dönüş çağrısının 

herkesten önce etkilediği, biyolojik üreticiler olarak kadınlar, tarih boyunca 

Malezya’da uluslarının geleceğini güvence altına almak için daha fazla çocuk sahibi 

olmaya çağırılmışlardır (Ng, 1989 akt. Weiss ve Hassan, 2003: 46).  

Malezya’da kadınlığın anlamı kimlik, etnisite, milliyetçilik ve devletin İslami 

modernite projesinin kültürel politikaları ile iç içedir. Kadın aktivistler, bir yandan 

etnik gerilimlerle uğraşırken diğer yandan “Asya değerleri” kavramı içerisindeki 

toplumsal cinsiyet vurgulu fikirlerle mücadele etmek zorunda kaldılar. Bu kavram 

içerisinde modern kadın temsili “Batılı” olarak etiketlenirken, kadınların bedenleri ve 



66 
 

davranışları üzerinde kültürel bir yarışı sembolize ediyordu (Stivens, 2003: 130). 

Martin (2014) Malezya’da cinsiyet ilişkilerinin analizini yaptığı çalışmasında Malay 

erkeklerinin sosyal hiyerarşide saygınlık ve konumlarının, ırksal, cinsel ve kültürel 

egemenliklerine bağlı olduğunu ve bu durumun kadınların sosyal hiyerarşisini de 

etkilediğini iddia eder. Malay maskülenliğinin geliştirilmesi, kadın bedenlerinin 

kontrolüne ve rollerinin tanımlanmasına bağlıdır. Bu anlayış toplumsal cinsiyet 

rollerini oluşturarak kadınların ulusun yeniden üretenleri ve ev içi alanın 

koruyucuları olarak sözde doğal (ve dolayısıyla varsayılan) rolünü de inşa 

etmektedir. 

Dakwah hareketiyle beraber, kadın kimliği etnik-dini öğelerin güçlenerek diğer 

kimliklere üstün geldi. Bu dönemde Malezya’da kadının özneliğini 

“Malay-Müslüman kimliğini yeniden inşa etmek” amacıyla siyasal aktörlerin 

söylemlerinde yer aldı (Ong, 1995: 179). Etnik olmayan bir kadın kimliği benimseme 

özgürlüğü, çok sayıda Malay kadın arasında sınırlı bir seçenek haline geldi (Ng ve 

diğerleri, 2006). İslam’ı ulusal kimliğin ve gelişimin bir parçası olarak inşa eden 

Malay siyasal aktörler, kimliği norm odaklı inşa ederek, Malay çoğunluğunun kimlik 

taleplerini ön plana almaktadır. Böylece devlet, homojen (daha problemli olan 

heterojenlik yerine) bir karakter olarak kurgulanmaktadır (Mohamad, 2009:10). Irk 

ve din arasındaki bu bağlantının görsel biçimleri (tudung gibi) semboller haline 

gelerek, Müslüman kadın bedeni, tartışmaların yaşandığı bir alan haline gelmiştir 

(Khoo, 2011; Ainslie, 2015). İslam ve etnik kimliğin birleşiminin ‘belirleyicileri’, 

kadınların giyimlerinde de kendini göstermektedir. Malay kadınları için sembolik bir 

anlamı bulunan tudung 16  bazı yazarlar tarafından Batı’nın ezici kültürel 

hâkimiyetine karşı Malay direnişini ifade ederken (Hassan ve Zaleha, 2003), bazı 

yazarlar Malay kadınların bireysel hedeflerini temsil ettiğini iddia eder (Mouser, 

2007: 172). Ancak söz konusu bireysel hedefler de sosyal inşanın bir parçasıdır. 

Örneğin, tudung’un toplumu ahlaki çöküşten koruduğu ve kadınları kamusal 

alanlarda tacizden koruduğu algısı Malay kadınlarının tudung anlayışlarında 

dönüşüme sebep olmuştur (Anwar, 2001).  

Malezya’da cinsiyet ilişkileri İslam, milliyetçilik ve Asya değerleri ile içiçe geçmiş 

bir haldedir. Bu şekilde kurumsallaşan siyasal projeler içerisinde kadınlar bir yandan 

                                                             
16 Tudung, Malay dilinde başörtüsü anlamına gelmektedir. 



67 
 

modernitenin taleplerine bağlanırken; bir yandan da toplumun ahlaki birlikteliğini 

temel alarak kültürün ve ulusun devamlılığını sağlamakla yükümlüdürler (Othman, 

1998:152). Moderniteye hızlı adaptasyon, toplumsal rollerin değişmesi ve ahlakın 

kaybolması kaygılarıyla doludur. Bu kaygı, Mohamad’in söylemlerinde Batılı ahlak, 

fuhuş, uyuşturucu kullanımı, boşanma anlamına gelen ‘sosyal hastalıklar’ terimi ile 

ifade edilmiştir. Malezyalıları maddi ilerlemeyi ahlaki gelişmeyle eşleştirmeye 

çağıran Mahathir, suçlu olarak aile değerlerinin çöküşüne odaklanan bir tartışmaya 

sebep olmuştur (Kent, 2008: 69).  

Ülkenin hızlı sosyoekonomik değişimiyle birlikte, kadınlar modernleşme ile el ele 

ortaya çıkan baskın cinsiyet paradigmalarına ya onları daha fazla güçlendirerek ya da 

değiştirerek ve direnerek kimliklerine uyarlayarak politik davranmışlardır 

(Devasahayam 2005; Kent, 2008). Peletz (1997: 239-240), Malezya devlet 

retoriğinde kadınlara yönelik çelişkili söylemler olduğunu ifade etmektedir. Bir 

yandan, kadınlar ekonomik kalkınmaya katılmaya teşvik edilirken, diğer yandan aile 

değerlerinin ve Asya ahlakının korunmasındaki aile içi rolleri hakkında ahlaka dayalı 

söylemler kullanılmaktadır. Moderniteye giden Asya yolunun Asya ailesinin 

kalbinde üretilmesi kararlaştırılsa da, bu üretken emeğin sorumluluğu kadınlara düşer 

(Stivens, 1998: 3; Kent, 2008: 73-74). 

Diğer yandan, kadın kimliğinin oluşmasında bir başka unsur olan adat17 (gelenek)’ın 

sosyal anlam kapsamı yasal alanın ötesine geçer ve yaşam tarzı anlamında kullanılır 

(Shamsul, 2015: 19). 1969 Irk Savaşlarını takiben, Malayları güçlendirmeyi 

amaçlayan hükümet güdümlü bir siyasi ve ekonomik müdahale olan Ulusal Ekonomi 

Politikası (NEP), toplumsal cinsiyet hiyerarşilerini ve Malay topluluğu içerisindeki 

toplumsal cinsiyet ayrımını da temelden değiştirmiştir (Arosoaie, 2020: 201). Bu 

değişimin olumlu yönde olduğu söylenebilir çünkü NEP aracılığıyla devlet, eğitim, 

ve istihdam için işletmelere krediler sağlarken kadın/erkek ayrımı olmadan Malay 

Müslümanların gelişimini hedeflediği için; kadınların da özellikle eğitim alanında bu 

politikalar aracılığıyla Malezya ekonomisinde bağımsızlık kazandığı ve bu durumun 

da kadınların sosyal statüsünü geliştirdiği söylenebilir (Othman, 1998:149). Bu 

politikalar Malay Müslümanlarının yaşam standartlarını yükselterek halk nezdinde 

                                                             
17 Adat kelimesi Malay dilinde gelenek anlamına gelmekle beraber, asıl anlamı ‘kabul edilen yol’dur.  



68 
 

(bilhassa kadınlar arasında) hükümetin meşruiyet kazanmasını sağlamıştır (Hwang, 

2009: 164).  

Ong’ye (1995) göre, muhafazakâr söylem Malay Müslüman kadınlarını hem etnik 

farklılığın taşıyıcıları hem de Müslümanları diğer etnisitelerin müdahalelerine karşı 

koruyan ‘sınır çizgileri’ olarak tasarlamaktadır. Böylece UMNO hükümeti, bir 

yandan İslamcı hareket ile rekabet halinde kadınlığı, gelişen ulusal ekonomiye 

vatansever katkılar sağlayacak olan anneler yoluyla, doğurganlığı da kutsayan bir 

karşı anlatı üretmiştir. Üniversite eğitimli bazı kadınlar başlangıçta bu söyleme 

dirense de, kısa süre sonra onlar da kendilerini geleneklerin, dinin ve etnik saflığın 

koruyucusu olarak tanımlayan bu anlayışı benimsemişlerdir (Ong, 1995: 159).  

Malezya’da yerleşik cinsiyet yapısını anlamak için İslam’ın temas halinde olduğu 

İslam öncesi ve yerel kültürlerin de etkisini düşünmek gerekmektedir. Anwar’a 

(2006: 17) göre bu perspektifte kadınlar, “mükemmel olarak tanımlanan” erkeklerin 

zıttı olarak kategorize edildiği için erkekler, kadınlar için neyin uygun olduğunu 

belirleme gücüne sahip olmaktadırlar. Bu toplumsal cinsiyet düşüncesi o zamandan 

beri zihinlerde sabitlenerek, İslam’ın kabuluyle beraber Kur’an’ın ilgili yorumlarının 

ve Asr-ı Saadet anlatılarının seçici bir şekilde hatırlanarak yeniden üretilmesini 

sağladı.  

Modernitenin etkisi kendini neoliberalizm ve eğitim programlarında göstermektedir. 

Örneğin, 1990’larda Malezya üniversitelerindeki üniversite öğrencilerinin 

yaklaşık %70’inden fazlası kadındı. 18  Kadınlar erkeklerden daha eğitimli hale 

geldikçe sanayide, hükümet ve sosyal aktivizmde aktif, görünür, güçlü ve ekonomik 

olarak bağımsız hale gelmekteydi (Mouser, 2007: 168). Ancak kadın istihdam 

oranı %38’de (Dünya Bankası, 2019) kaldığı için aslında eğitimde yaşanan bu 

gelişmelerin, iş hayatına katılıma yansıyamadığı görülmekte, dolayısıyla toplumsal 

yapıların rolünü sorgulamaya sebep olmaktadır. Bir sonraki bölüm, Malezya’da 

kadın hareketlerine odaklanacaktır. 

3.4.2. Malezya’da Kadın Hareketleri: Dakwah’ın (İrşad) Etkisi ve Komünal 

Çıkarlar 

                                                             
18 27 Ağustos 2003 tarihli The Star gazetesinin "Başbakan erkekleri üniversite cinsiyet oranını dengelemeye çağırıyor" başlıklı 

haberi. Makelede link yer almadığı için haber, Mouser (2007)’den alıntılanmıştır ancak bu bilgi Jacqueline Liza Fernandez 

tarafından yazılan Women and Education in Malaysia adlı makalede de yer almaktadır, makalenin linki: 

http://eprints.usm.my/34214/1/BULLETIN_5_PART_4.pdf . 

http://eprints.usm.my/34214/1/BULLETIN_5_PART_4.pdf


69 
 

Malezya’da kadınlar ile ilgili literatür büyük ölçüde İslamlaşma sürecinin kadınların 

yaşamına etkisine (Stivens, 1987, 2006; Martin, 2014, 2019), All Women’s Action 

Society (AWAM), Women’s Aid Organization (WAO), Sisters in Islam (SIS) gibi 

sivil toplum kuruluşlarının kadın hakları mücadelesine (Anwar, 2004; Ariffin, 1999; 

Basarudin, 2016) ve kadınların eksik siyasal temsiline (Azizah, 2002; Izharuddin, 

2019; Mohamad, 2018; Zakuan, 2010) odaklanmıştır. Literatürde, Malezya’da kadın 

hareketlerinin başlangıcı 1970’ler ve 1980’lere dayandırılsa da, farklı amaçlara sahip 

kadın örgütlenmelerinin kökleri bağımsızlık öncesine kadar uzanır. Örneğin, 1929’da 

kurulan ve Malay kadınları için eğitimi teşvik eden Malay Kadın Öğretmenler 

Sendikasını ve 1930’ların sonlarında yerel işçi hareketi içinde cinsel tacize karşı 

örgütlenen kadınlar bu örgütlenmelerin ilk örnekleridir (Ng, Mohamad ve Tan 2006: 

3). Bağımsızlık sonrası kadınlara yönelik şiddet mücadelesinde olan birkaç küçük 

yerel grup vardı. 1963-1965 yılları arasında Ulusal Kadın Örgütü (NCWO), Malaya 

Genç Kadınların Hıristiyan Derneği (YWCA), Malezya Sendikalar Kongresi (MTUC) 

Kadın Komitesi gibi gruplar kurulmuş olsa da (Quek, 2018), kadınların büyük çaplı 

kadın hareketlerini oluşturma süreci Dakwah hareketlerini bekleyecekti. 

Malezya feminizmi yapısal ve kültürel değişimlerin yanı sıra ülkenin bir tarihsel 

aşamadan diğerine geçişini işaret eden ayaklanmalardan etkilenmiştir (Mohamad vd., 

2006: 8). Dakwah hareketleri sonrası, 1980’lerin ortalarına kadar başta Women’s Aid 

Organisation (WAO), All Women’s Action Society (AWAM) gibi kadın sivil toplum 

kuruluşları başta olmak üzere Kadına Yönelik Şiddet konusuna yönelik adımların 

atılması ile kadın hareketleri daha politik bir karaktere sahip olmaya başladı. Bu 

dönemin aktivistleri büyük ölçüde orta sınıf şehirli ve Batı’da eğitim almış kadınlardı. 

1980’ler ve 1990’ların başlarında Malay-Müslüman kadınların önemli bir çoğunluğu 

kadın hareketlerine dahil değildi. Sivil toplumda yer alan Malay-Müslüman kadınlar 

ise İslami örgütler içinde yer almaktaydı (Ng, Mohamad ve Hui, 2006) 

Malezya’da kadın sivil toplum içerisindeki ayrışmalar zaruri olarak oluşmuştur 

çünkü kadınlara dair yasaların Müslüman ve Müslüman olmayan kadınlar için 

farklılaşması en başta mücadele konularını ayrıştırmaktaydı (Leng, 1990). 1980’lerin 

sonunda, kadın hareketinin halka erişiminde boşluklar olduğunun farkında olan bazı 

feminist gruplar, İslam’la ilişki kurmak için çaba göstermeye başladılar. Bu aktivite 

başlangıçta, Müslüman Yasaları Altında Yaşayan Kadınlar ağı (Women Living 



70 
 

Under Muslim Laws, WLUML) tarafından düzenlenen girişimler gibi uluslararası 

feminist ağlar tarafından teşvik edildi. WLUML, küresel bir feminist diyalog ve 

İslam ile işbirliği projesini başlatan en önemli ağlardan biriydi (Shaheed, 1994). 

İslam’ın kendi içinde şimdiye kadar bilinmeyen çeşitlilik geleneklerinden gelen diğer 

Müslüman kadınlarla buluşabildiler. Bu deneyimlerden 1982’de kurulan Women’s 

Centre for Change (WCC), 1985’te kurulan All Women’s Action Society (AWAM) 

ve 1993 yılında kurulan Sisters in Islam (SIS) gibi örgütler, feminizme dair yerel 

unsurları, İslami çerçeve ile birleştirmeyi ilgi çekici bulmuşlardır. Bu durum aslında 

Dakwah hareketi sırasında erkek merkezli hareketlere karşı koymak içindi. Zamanla 

kadınların özellikle sosyal alanda eviçi şiddet, cinsel taciz gibi karşılaştığı sorunlarla 

mücadele eden STK’lar arasında etnik sınırları kalktı, ancak sadece Sisters in Islam, 

yalnızca Müslüman kadınların özgürlüğüne odaklanmayı taahhüt ederek, İslam’ı 

feminist bir bakış açısıyla yeniden yorumlamaya çalışmıştır (Mohamad vd. 2006). 

Dini/etnik bir kadın STK’sı olan Sisters In Islam, zaman zaman ülkenin kurumları 

tarafından baskılanmaktadır (The Sun Daily, Haziran 17, 2019)   

Batılı ülkelerdeki kadın hareketleriyle karşılaştırıldığında, Malezya’nın durumu, 

yerel kadın hareketlerinin kitlesel bir hareketi dönüşememesi bakımından farklıdır 

(Ng, Mohamad ve Hui, 2006). Malezya’daki kadın hareketleri, etnik ve dini 

bölünmelerden ötürü çok sayıda insanın desteğini sosyal konular dışında harekete 

geçiremediği için bir kitle hareketi olamamıştır; ancak yerel kadın hareketlerinin 

başarıları, kadınların çeşitli stratejileri aracılığıyla mümkün hale gelmiştir (Quek, 

2018: 46). Bununla beraber, güncel olarak kadın gruplarının özellikle sosyal 

konularda büyük ölçüde birarada hareket ettiği görülmektedir. 

Malezya’da STK’ların çoğunda orta sınıf eğitimli kadınlar hâkimdir. Dolayısıyla 

STK’ların sınıf karakteri olduğu söylenebilir (Stivens, 2000). Ong (1995) 

Malezya’da İslamcı hareketlerin cinsiyetli yönünü ele alırken bilhassa Çinlilerin 

ekonomik üstünlüğüyle başetmeye çalışan eğitimli orta sınıf kadınların İslami 

hareketlere destek verirken, ulusal kimlik krizi ve buna bağlı oluşan belirsizlikten 

kurtulma ihtiyacının olduğuna dikkat çeker. Böylece eğitimli orta sınıf kadınlar, 

Dakwah’ı benimsemeye ve Malezya milliyetçiliğinde yeniden dirilen İslam’ın 

değişen anlamlarını müzakere etmeye daha hevesli olmuşlardır (Ong, 1995: 159). Bu 

bağlamda, Malezya’da orta sınıf eğitimli kadınlar, bu hareketlerden olumsuz biçimde 



71 
 

etkileneceklerini değil, aksine ülkenin diğer etnisitelerinden kendilerini ayıracak ve 

aynı zamanda kendilerine pozitif ayrımcılık sağlayacak bir kimlik buldukları için 

İslam’a sıkı sıkı sarıldıklarını tahmin etmek zor değildir. 

Malezya’da kadın hareketleri milliyetçi mücadelelerin, sınıf çatışmalarının ve etnik 

bölünmelerin merkezinde gelişmiştir. Bu bölünmüşlük içerisinde kadın hareketleri, 

toplumsal cinsiyet konularını nadiren gündemine alabildi. O nedenle toplumsal 

cinsiyet eşitsizliğine karşı hareketler ancak 1980’ler ve sonrasında başlamıştır (Leng, 

1999: 177). Etnik bölünmelerin gölgesinde gelişen kadın hareketleri, kitlesel bir 

hareket olmayı başaramayarak büyük ölçüde devlet himayesinde devam etmiştir. 

Devlet ile sivil toplum arasındaki bu ilişkiye bağlı olarak, Malezya’daki hemen 

hemen tüm kadın aktivistler, barışçıl, ılımlı yollarla ve resmi kanallar aracılığıyla 

aktivizmlerini sürdürmüşlerdir. Malezya’daki kadın STK’ların ideolojisi önemsizdir, 

çünkü STK’ların çoğunda kadınlar konuşmalarına devletin, dinin ve ailenin 

kutsallığına saygı duyduklarını ifade ederek başlamakta, aşırılık yanlısı görülmemek 

için taleplerini yumuşatarak hedeflerine ulaşma yolunu tercih etmektedirler (Ariffin, 

1999: 421). Kadın hareketlerini etkileyen en önemli değişkenlerden biri çok ırklı bir 

nüfusu korumaya kararlı otoriter bir devletin varlığı olduğu için, Malezya feminizmi 

de nispeten uyumlu ve çatışmacı olmayan bir karaktere bürünmüştür (Ng, Mohamad 

ve Hui, 2006).  

 

Tablo 3. Malezya’nın Önde Gelen Kadın Sivil Toplum Kuruluşları 

Kuruluşun İsmi Kuruluş Yılı Çalışma Alanı 

Sisters in Islam 

 

1987 

 

İslam hukuku içerisindeki 

cinsiyet eşitliğine dair 

sorunlar 

 

All Women’s Action 

Society (AWAM) 

1985 

 

Kadına yönelik şiddet 

 



72 
 

 

Women’s Aid Organization 

(WAO) 

 

1982 

 

Kadına yönelik şiddet 

 

Women's Centre for Change 

(WCC) 

 

1982 

 

Kadına yönelik şiddet 

 

Kaynak: Yazarın Derlemesi. 

 

3.4.3. Malezya’da Kadın Politikaları: Piyasa Feminizmi ve Siyasal Temsil 

Malezya’da kadın haklarının ve sivil toplumun gelişimi sadece sosyal hareketler 

bağlamında değil, devlet, bürokrasi, kurumlar ve bireylerden oluşan bütüncül bir 

yaklaşım ile – aynı zamanda bu yapıların oluşturduğu patriarşiyi unutmadan- ele 

alınmalıdır. Bunun anlamı sivil toplum ile devlet arasında önemli düzeyde bir güç 

hiyerarşisinin varlığı ile müzakerelerin yapılmasıdır (Spiegel, 2019). Böylece kadın 

aktivistler tarafından sunulan önerilerin değeri, devlet tarafından uygun görülmesiyle 

ya da devletin kalkınma planlarıyla olan ilgisi ile ölçülmektedir (Weiss ve Hassan, 

2003: 83). Örneğin, özellikle 1980 sonrası neoliberal ekonomik politikaların hız 

kazandığı bir ülke olan Malezya’da Elias (2020) Malezyalı kadınların zorunlu olarak 

“piyasa feminizmi” ni benimsemesine dikkat çekmektedir. Buna göre, kadın 

STK’ların hükümet tarafından çok fazla ciddiye alınmamasına ve kadınların siyasal 

temsilinin yüksek olmamasına rağmen, hükümet kadınların ekonomiye aktif bir 

biçimde katılımları yoluyla ulusal rekabet gücünü sürdürmeyi hedeflemektedir. 10. 

Malezya Planında (2011-2015) kadınlara ulusal kalkınmanın çeşitli alanlarına 

katılabilmeleri ve katkıda bulunabilmeleri için doğru fırsatların, ortamın ve 

zihniyetin verilmesinin zorunlu olduğu ifade edilmiştir (Malezya Onuncu Kalkınma 

Planı, 2010: 180). Ucuz emekçiler olarak kadınlar, hükümetin modernleşme ve 

sanayileşme planlarında önemli bir rol oynamaktadır (Nagata, 1997: 78).  



73 
 

Ancak UMNO hükümeti, özellikle imalat ve hizmet sektörlerinde, kadınları işgücü 

piyasasına girmeleri için teşvik etmesine rağmen kadınların evdeki rolüne öncelik 

veren sosyokültürel yapıları engelleyemektedir. Bununla beraber, çocuk bakım 

destek tesisleri ve altyapısının olmaması, çalışan anne adayları için ek bir yük 

oluşturmaktadır (Leng, 1999: 173). Dolayısıyla, “piyasa feminizmi” (Elias, 2015) adı 

altında UMNO Hükümeti neoliberal sistemde rekabet gücünü arttırmak için 

kadınların çalışmasını desteklerken, kadınların karar mekanizmalarında yer 

alamaması hem kendilerine uygun politikaların oluşturulamamasına hem de uygun 

tesislerin ve altyapıların sağlanamamasına sebep olmaktadır. 

Malezya’da sivil toplum üzerinde devletin önemli ölçüde kontrolü söz konusudur. 

Buna rağmen, Malezya’da sivil toplumu birleştiren ve harekete geçiren temel 

konulardan biri, devlet ve siyasi partiler dışında siyasi angajman yaratmak için meşru 

alan açma girişimidir (Weiss ve Hassan, 2003: 8). Malezya’da devletin güçlü 

olmasına rağmen, görece yumuşak rekabetçi otoriter sistemi, sivil toplum ve 

muhalefet partilerinin gelişmesi için de özerk bir alan bırakmıştır (Weiss, 2007). 

Buna ragmen, devlet otoritesine yönelik tehditleri azaltmak için sivil toplumu 

düzenlemeye de çalışmaktadır. Diğer yandan, UMNO hükümeti IO-NGO (İslami 

STK)’ların İslamcı muhalefeti güçlendirme potansiyeli nedeniyle, bu grupları daha 

fazla önemsemektedir (Weiss ve Hassan, 2003: 114).  

Siyasal temsil söz konusu olduğunda ise, kadınların işgücüne katılım oranları 

hükümetin piyasa feminizmi olarak adlandırılabilecek teşviki aracılığıyla artmış olsa 

da, Malezya’da kadınların siyasi katılımlarının önünde engeller bulunmaktadır. 

Malezya’da 223 milletvekili olan ulusal mecliste, kadınların temsil oranı 14.86%’dır 

(IPU, 2020). Malezya siyasi kültüründe kadınlara yer verilmesine ragmen, 

çoğunlukla seçilme hedeflerine ulaşmak için kadınları araçsallaştırdığı ve zamanla 

otoriter patrimonyanın da etkisinin arttığı görülmektedir (Weiss ve Hassan 2003: 94). 

Öncelikle Malezya’da kadınların siyasal katılımını partilerin dışında düşünebilmek 

mümkün değildir. Herhangi bir kadın hareketi, siyasal alanda temsilin artışına sebep 

olamamıştır (Othman, 1998:148). Bu nedenle kadınların parti içi eylemleri de kadın 

kolları ile sınırlandırılmıştır.  



74 
 

Othman’a (1998) göre kadınların ek bir siyasal kanat (kadın kolları) olarak ayrılması 

aslında kadınlara biçilen geleneksel kamusal rolün bir göstergesidir 19 . Wanita 

UMNO ilk olarak 1946 yılında, Kaum Ibu UMNO (Annelerin Grubu) olarak 

kurulmuştur. Malay olmayan siyasal partiler de Malaysian Chinese Association 

(MCA) ve Malaysian Indian Congress (MIC) benzer bir organizasyon yapısını tercih 

ederek (aynı zamanda aynı geleneksel kültürel normları da benimseyerek) 1970’lerde 

kendi kadın kollarını kurmuşlardır (Othman, 1998:148).  

Malezya’da bazı siyasal partilerin kadın kolları bulunmaktadır. UMNO’nun Wanita 

UMNO ve Puteri UMNO20 olarak ikiye ayrılan kadın kollarında yaş olarak bir ayrım 

söz konusudur. Wanita UMNO’da 40 yaş ve üstü kadınlar yer alırken, Puteri UMNO 

40 yaş altındaki genç kadın politikalarından sorumlu kadınlardan oluşmaktadır (Ng 

ve diğerleri, 2006: 32). Wanita UMNO’nun rolü, temelde “geleneksel” rolü yeniden 

inşa etmektir (Ng vd., 2006: 27). Daha sonra genç kadınların kanadı olan Puteri 

UMNO’nun (UMNO’nun Prensesleri) oluşumu fikri meyve vermiştir. Böylece o 

güne kadar ihmal edilmiş olan genç kadınların sorunları da UMNO içerisinde genç 

kadınlar tarafından tartışılmaya başlamıştır. UMNO’nun kadınlara yönelik bu ilgisi, 

toplumda genel olarak olumlu karşılanmıştır (Ng vd., 2006: 90).  

UMNO’nun kadın kanadı olan Wanita UMNO’nun kadınlarla ilgili ideolojik konumu 

açık olmasa da, pratik amacı partinin gündeminde olmak ve partiyi desteklemektir 

(Ng vd., 2006: 88). Ancak Wanita UMNO ve Puteri UMNO’nun hem parti 

politikalarının dışına çıkamadıkları hem de İslam’a karşı duyarlılıklarını daimi olarak 

belirtmek zorunda hissettikleri görülmektedir (Ng vd., 2006: 91). Wanita UMNO, 

kadınlara parti üyeliğinin sağladığı pazarlık gücü olmuş olmasına rağmen UMNO 

politikalarını koşulsuz desteklemektedir. Bu nedenle Wanita UMNO üyeleri, erkek 

siyasetinden özerk bir hale gelemediği için erkeklerin aldıkları kararları kimi zaman 

benimsemeseler de uygulamak zorunda kalmaktadırlar. Kadınların UMNO’daki 

temel rolleri, lider olmak veya seçimlerde aday olmaktan ziyade genel seçimlerde 

kadınların oylarını almayı sağlamaktır (Weiss ve Hassan, 2010: 52).  

                                                             
19 Kadın kollarının kadın temsili ile olan ilişkisi tartışmalıdır. partilerin kadın kollarını kurarak bir çeşit meşruiyet sağlama 

stratejisi güttükleri görülmüştür. Örneğin, Pınarcıoğlu (2017) kadın kollarında kadınların siyaseti bilen özneler olmak yerine, 

yardımcı faaliyetlerde bulunmaları nedeniyle aslında kadın kollarının kadınların üst mevkilere çıkmasında yardımcı 

olamadığına dikkat çekmektedir. 
20 Malay dilinde Wanita kadın, Puteri ise prenses anlamına gelmektedir. 



75 
 

UMNO’nun İslamlaşma gündemine verdiği destek doğrultusunda, kadın kanadı da 

imajını ve aktivitelerini yeniden inşa etmek zorunda kalmıştır. Örneğin, UMNO’nun 

2000 yılındaki 10. Genel Kurulu’nda, İslamcı yarışın baskılarıyla Wanita UMNO 

üyelerinin tüm parti toplantılarında tudung takmasını zorunlu hale getiren bir karar 

alınmıştır (Ng vd., 2006: 91). Puteri UMNO’nun kuruluşu ise “yeni Malay kadını” 

imajının yaratılması ve genç kadınların partiye desteğini sağlama amacıyla 

gerçekleşmiştir (Ng vd., 2006: 90). UMNO’nun kadınlara yönelik politikaları Wanita 

UMNO ve Puteri UMNO içerisinde şekillense de, kadınların parti içinde farklı 

düşünceler ifade etmesi kabul edilebilir olmamıştır. Bugüne kadar UMNO’nun 

erkeklere sadık politikalarına karşı çıkan tek kadın, - 1954’te Wanita UMNO (o 

zamanki adıyla KI)’nun lideri olan Khadijah Sidek’ti ve karşı çıkışı nedeniyle de 

partiden ihraç edildi. Sidek, partinin karar alma organlarında daha fazla kadın temsili, 

bağımsız bir statü, ayrı bir kadın gençlik kesimi ve ulusal seçimlerde kadınların 

yarışmaya aday gösterilmesinin artırılmasını talep etmişti (Leng, 1999:179).  

Arosoaie (2020) UMNO ve PAS içerisindeki kadınların aktivizmini “çelişik” olarak 

ifade eder çünkü UMNO ve PAS’ın kadın kolları, erkek politikacılara bağlı bir 

konumdayken kadınlara dair gündemleri destekleme ve kadın temsilini artırmaya 

çalışan politikalara destek vermeye çalışmaktadır. Buna göre, UMNO ve PAS kadın 

kolları arasındaki temel ayrım, PAS’ta ilerlemenin, kalkınmanın ve cinsiyet 

özgürlüğünün İslami ilkelere göre uygulanması gerekliliği vurgulanırken, UMNO’da 

kadınlar gelenekçi ve Malaylığa bağlı kalan bir mücadele biçimi benimsenmektedir. 

Yine de, önemli farklılıklara rağmen, her iki partinin politik aktivizmini belirleyen, 

Malaylığı güçlendirme gündemine sadık kalmalarıdır. UMNO ve PAS’ın kadın 

kolları arasındaki, İslam anlayışı ve pratiğiyle ilgili temel ayrımlar ve Malaylığı 

güçlendirme projesinin değişen anlamları iç içe geçmiştir (Sleboda, 2001: 106). 

Örneğin, farklılaşan politikalarına rağmen, 2019 yılında UMNO Kadın kolları, PAS 

ile birarada olduğunu “PAS ve UMNO kardeş gibidir. Daha önce savaştık ancak 

şimdi tekrar birlikteyiz. Biz tek bir inanca sahibiz, tek bir ırkız, birçok ortak 

noktamız var ki bu da kardeşler arasında olması gerekendir.” (The Sun Daily, Eylül 

14, 2019) sözleriyle ifade ederek, aslında PAS’ın İslamcı söylemi kullanarak 

üstünlük sağlamasını engelleme niyetini, kadın kolları aracılığıyla kırmayı 

hedeflemiştir. 



76 
 

Malezya’daki diğer siyasi partilerin kadın toplulukları hiçbir zaman Wanita UMNO 

kadar iyi örgütlenmemiş ve fazla üyeye sahip olmamıştır. Diğer yandan Malayların 

dışındaki gruplar da kendi temsilleri ölçüsünde kadınlara dair bazı konulara gündeme 

getirmişlerdir. Örneğin Malay Persatuan Cina Malaysia (MCA, Malezya Çinlileri 

Birliği) ve Parti Tindakan Demokratik (DAP, Demokratik Eylem Partisi) partilerinin 

kadın kolları, işyerinde cinsel taciz ve kadınların farklı alanlarda eşitliğine dair 

yasalar gibi kadınları ilgilendiren konuları parlamentoda gündeme getirmiştir (Star, 4 

Nisan 2000). Komünalizmin21, Malezya siyasetinde çok etkili olması, toplumsal 

meselelere vurgu yapan ancak komünal siyaseti desteklemeyen partilerin halkta 

destek bulamamasına sebep olmuştur. 1951 yılında tüm ırklara açık üyeliğiyle 

kurulan Parti Kemerdekaan Malaya (Malaya’nın Bağımsızlığı Partisi), cinsiyetten ve 

ırktan bağımsız olarak herkese eşit fırsatlar vaat etmesine ragmen, destek yetersizliği 

nedeniyle bir yıl içinde feshedildi. 1954’te kurulan Parti Negara (Ulusal Parti), eşit 

işe eşit ücreti destekleyen politikalar benimsemesine rağmen halk desteği 

alamamıştır. Benzer şekilde, toplumsal cinsiyet eşitliğini sağlama taahhüdünde 

bulunan ve komünal olmayan muhalefet merkezli bir başka parti olan Parti Buruh 

Malaya’nın (LPM, Malayların Birleşik İşçi Partisi) ömrü de uzun sürmemişti (Leng, 

1999: 180).  

Güncel olarak, en son seçimlerin yapıldığı 2018 tarihi itibarıyla kadın temsili yüzde 

14’tür. Malezya’da kadın milletvekili olan Kasthuri Patto (PH-Batu Kawan)’nun 

ifade ettiği gibi, kadınların siyasete katılmak istememelerinin önemli nedenlerinden 

biri, bazı milletvekillerinin kadınlara karşı cinsiyetçi ya da taciz edici sözler 

kullandığı, bu nedenle ayrımcılık ve cinsiyetçiliğin görünürlüğüdür (The Sun Daily, 

Eylül 29, 2021). Genel olarak değerlendirmek gerekirse, kadınların siyasete katılımı, 

hatta sorunlarının tartışılıp tartışılmaması etnik sınırlar içinde ve komünal güçlere 

bağlı olarak şekillenmektedir. 

3.5. Malezya’da Kadın Haklarına Dair Yasal Sorunlar 

Malezya’da kadınların sorunlarının önemli bir kısmını, çoklu hukuk sistemi 

uygulamaları oluşturmaktadır. Bu sistem gereği aile hukuku uygulamalarında Malay 

nüfusu, Şeriat Hukukuna; diğer ırklar seküler hukuka tabidir. Ancak belirli konularda 

                                                             
21 Komünalizm, bir toplumdaki bireylerin toplumun tamamı yerine yalnızca kendi etnik grubuna bağlılığını ifade eden bir 

kavramdır. 



77 
 

Malay nüfus da seküler hukuka göre yargılanabilmektedir. Malay ırkından olan 

Malezya vatandaşları, yasal olarak Müslüman sayılmaktadır ve dinlerini 

değiştirmeleri mümkün değildir (Ainslie, 2017: 618). Bununla beraber, İslam 

Malezya’da hukuksal düzeyde neredeyse diğer tüm ülkelerden daha fazla 

düzenlenmektedir (Moustafa, 2018: 63). İslam Hukuku kararlarına merkezi 

hükümetin müdahalesi olmadığı için kadınlara dair düzenlemeler hem ülkenin 

imzaladığı CEDAW sözleşmesi (Kadınlara Yönelik Ayrımcılığın Önlenmesi 

Sözleşmesi, the Convention on the Elimination of All Forms of Discrimination 

against Women)  maddelerinden çekincelerin kaldırılamamasına, çekinceler 

kaldırılsa dahi uygulanamamasına, hem de hükümetin reform yapmak istediği bazı 

konularda eyaletteki Şeriat mahkemesi kararıyla çelişmesi sebebiyle 

düzenlenememektedir.22 Bu durum mahkemelerin kendi İslam vizyonlarını yaratarak 

karar vermelerine ve mahkemelerin bir devlet gibi görülerek (Scott, 1998) farklı 

kişisel statü ve aile hukuku rejimleri aracılığıyla bireyleri kategorize etme hakkını 

beraberinde getirmektedir (Moustafa, 2018: 63).  

Malezya’da İslam hukukunun bir parçası olarak ulema, özellikle Dakwah hareketi 

sonrasında, modern bürokratik bir kurum haline gelmiştir. Ulema aracılığıyla 

yayınlanan fetvalar, bağlayıcı değildir ancak seçilmemiş bir yasama organı 

tarafından çıkarılmasına rağmen uygulanabilir bir yasa haline gelmiştir (Mohamad, 

2010: 519). Diğer yandan Sisters in Islam gibi bazı kadın örgütleri, Şeriat 

yargıçlarının daha nitelikli hale gelmesini ve her şeyden önce kadınların ihtiyaçlarına 

karşı adil ve duyarlı bir yaklaşım sergilemelerini talep etmektedirler (Hamayotsu, 

2003: 75). Ancak şunu da belirtmek gerekir ki, Malezya’nın alt şeriat 

mahkemelerinde yalnızca on kadın yargıç bulunmakta olup, ülkenin ilk kadın Şeriat 

mahkemesi yargıcı Haziran 2016’da atanmıştır ve Malezya’da Şeriat Yüksek 

Mahkemesi’ndeki kadın yargıç sayısı sadece ikidir (Zin, 2017; Malaysia Tatler, 

2019). Bağlayıcı kararları olmayan ancak toplum ve siyaset tarafından önem verilen 

                                                             
22 Malezya’nın CEDAW’da çekince koyduğu maddeler, 9(2), 16(1)(a), 16(1)(c), 16(1)(f) ve 16(1)(g) bentleridir. Bu maddeler 

çocukların vatandaşlık almasında anne-babanın eşit hakkı, çocuk evlilikler, aile ve poligami konularını içermektedir. Bununla 

beraber, 5(a), 7(b), and 16(2) maddelerinden çekinceler kaldırılmış olmasına rağmen, federal yasada değişiklik yapılamamıştır. 

2010’da çekincelerin kaldırıldığı üç madde olan 5(a) poligami, 7(b) kadın yargıçların atanması, 16(2) ise çocuk evlilikler ile 

ilgili maddelerdir. 16(1)(a) maddesinde İslami yasalar kapsamında izin verildiği için hükümet, çocuk evliliklerini yasal olarak 

geçersiz kılamadığını ifade etmiştir. Dolayısıyla her eyalette yer alan Şeriat mahkemeleri hem birbirlerinden farklı kararlar 

alabilmekte, hem de merkezi hükümetin denetiminden muaf kalabilmektedir. 



78 
 

bir kurum olan Ulema içerisinde ise hiç kadın yoktur. Dolayısıyla hukuki 

mekanizmaların yapısındaki sorunların yanında erkek egemen yapısı da sorunludur. 

Malezya’da özellikle son dönemde hükümet, çocuk evliliklerin engellenmesi için 

önemli adımlar atmış olsa da, ülkedeki İslamcı parti PAS ve Şeriat Mahkemeleri 18 

yaşın altında evliliğe yasal zemin sağlamayı sürdürmektedirler (The Sun Daily, Ekim 

22, 2018). Kadın, Aile ve Toplum Bakanı Wan Azizah, çocuk evlilikler konusunda 

hükümetin şeriat mahkemeleri karşısında güçsüzlüğünü ifade etmiştir (The Sun Daily, 

Temmuz 10, 2018). Malezya’da kadınların toplumsal sorunlarından en önemlisi, 

çocuk evliliklerdir. 1976 tarihli Evlilik ve Boşanma Yasası’nda da belirtildiği gibi, 

Malezya’da bireylerin yasal olarak 18 yaşına kadar evlenmeleri yasaktır ancak, bu 

yasanın istisnası, 16 yaşında veya daha büyük bir kızın evlenmek istediği durumlarda, 

böyle bir evliliğe eyaletin başkanı tarafından izin verilebilmesidir. Ayrıca 

Müslümanlar için geçerli olan Şeriat Aile Hukuku’na göre Müslüman kızlar için 

yasal asgari evlilik yaşı 16’dır ve 16 yaşın altındaki evlilikler için ebeveynlerin rızası 

ve bir Şeriat mahkemesi yargıcının onayı ile izin verilen ek koşullar vardır. Şu anda 

Malezya’da çocuk evliliklerinin yaygınlığına ilişkin kesin istatistikler bulunmasa da 

bazı veriler, Malezya’da çocuk evlilik oranının %3,8 ile %6 arasında değiştiğini ifade 

etmektedir (Kohno vd., 2019: 2). 

Yasal sorunlarla ilgili bir başka boyut, vatansız çocuklardır. Vatansız çocuklar, 

Malezya’da hem cinsiyet eşitsizliğini hem de yasal sorunları ifade etmektedir. 

Malezya’daki vatansızlık sorunu, evlat edinilmiş çocukları, yurtdışında doğan 

çocukları ve evlilik dışı doğan çocukları etkilemektedir. Malezya’nın benimsediği jus 

sanguinis ilkesi, vatandaşlığı (biyolojik) ebeveynlerin ve çocuğun doğum yeri ile 

evliliğin yasallığı şartına bağlar. Doğumda otomatik vatandaşlığa hak kazanabilmek 

için, ilgili çocuğun yasal olarak evli ebeveynlerden, Malezya vatandaşı olan veya 

daimi ikamet statüsüne sahip en az bir ebeveynden Malezya’da doğmuş olması 

gerekir. Bir çocuk Malezya dışında veya evlilik dışı doğduğunda ise cinsiyet 

eşitsizliği söz konusu olmaktadır. Yurtdışında doğan bir çocuk, ancak babası 

Malezya vatandaşıysa ya da gayri meşru bir çocuk tamamen annesinin vatandaşlık 

statüsüne göre Malezya vatandaşlığını kazanabilir (Razali, 2017). 



79 
 

Genel olarak değerlendirmek gerekirse, çoklu hukuk sisteminin getirmiş olduğu 

sorunlar aynı zamanda farklı etnik gruplara uygulanan farklı aile hukuku 

uygulamalarıyla daha da karmaşık hale gelmiştir. Bununla beraber, 

Malay-Müslümanlar Şeriat Hukukuna tabii olup, ülkede Şeriat mahkemesinin 

yargıçlarının patriyarkal yorumları ve kararları ile bu kararlara müdahale edemeyen 

hükümetin güçsüzlüğü, kadınların belki de en önemli güvensizlik noktasının yasal 

problemler olduğunu ortaya koymaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



80 
 

BÖLÜM IV: TÜRKİYE’DE KUTUPLAŞMIŞ SİYASET, KİMLİK 

POLİTİKALARI VE ONTOLOJİK GÜVENSİZLİKLER 

4.1. Türkiye’de Siyasal Sistem ve Kutuplaşma 

Türkiye, uzun süren tek parti sürecinden sonra rekabetçi demokratik sisteme geçiş 

yapmıştır. Türkiye’nin yönetici elitleri, İkinci Dünya Savaşı’nın hemen ardından 

ülkeyi tek parti kontrolünden çok partili sisteme dönüştürmüştür. 1950’deki ilk 

gerçek anlamda özgür ve adil olarak yapılan seçimlerde, Türk tarihinde ilk kez 

Cumhuriyet Halk Partisi (CHP), iktidarı barışçıl bir şekilde Demokrat Parti’ye (DP) 

devretmiştir. Görünürde yumuşak olan bu geçişin ilk aşamasının aksine, Türk siyasi 

sistemi sonraki yıllarda döngüsel bir otoriter gerileme ve demokratik çöküş modeli 

yaşamıştır (Akgün, 2001: 71). 

Türkiye’nin siyasi tarihinin askeri darbelerle kesintiye uğraması sonucu otoriter 

gerileme yaşaması ve demokratik konsolidasyonun gerçekleşememesinin kökeni, 

toplumsal bölünmelerde bulunabilir. Şerif Mardin’in (1973) merkez-çevre olarak 

tanımlanan dikotomisine göre, Türkiye’nin Osmanlı’dan miras aldığı toplumsal 

bölünmeler merkez-çevre olarak şekillenmektedir. Buna göre, ekonomik ve 

bürokratik gücü elinde bulunduran Kemalist seçkinci ve seküler grubun temsil ettiği 

merkez ile ekonomik kaynaklar ile siyasal güçten mahrum bırakılmış geleneksel, 

muhafazakâr ve İslamcı çevre arasındaki çatışma, Türkiye’nin sosyoekonomik ve 

siyasal yapısının temelini oluşturmaktadır. Özbudun (2006) da Mardin’in (1972) 

kavramsallaştırmasını takip ederek, parti sisteminin yapısını ve siyasi partilerin 

desteğini merkez-çevre ilişkisi üzerinden analiz etmektedir. Özbudun’a (2006) göre 

muhafazakâr/liberal merkez sağ partilerin her zaman güçlü bir oy çoğunluğu elde 

etmiş olması, merkez-çevre bölünmesinin bir sonucudur. Buna göre, askeri darbeler 

aracılığıyla fiilen desteklenen merkez/seküler partilerin karşısında bastırılan çevrenin 

muhafazakâr/İslamcı partilere desteği anlaşılabilir bir durumdur. 

2002 seçimlerinin sonucu, 1991’den 2002’ye kadar Türkiye’de var olan parti siyaseti 

modelinden önemli ölçüde farklı olan bir parti sistemini getirmiştir. En önemli 

farklılıklar, meclisteki partilerin sayısındaki azalma ve koalisyondan tek partili 

hükümete geçişle ilgilidir (Sayarı, 2007: 205). AK Parti dönemi ile birlikte siyasal 

alanda bir dizi yeni gelişme olmuştur. AK Parti’nin ilk dönemi Avrupa Birliği’ne 



81 
 

(AB) adaylık sürecinin başlaması ve bir dizi reform paketinin gündeme getirilmesi, 

bilhassa sivil toplum ve kadına yönelik politikalarda yenilikler, askeri vesayete 

söylemsel düzeyde karşı çıkış gibi Türkiye siyasal tarihinde daha önce benzerine 

rastlanmamış gelişmeler yaşanmıştır. AK Parti’nin ilk iki döneminde yaşanan 

demokratikleşmeye dair umutlar sonrasında Barış Sürecinin sona ermesi, Gezi Parkı 

Olayları, 17-25 Aralık süreci ve 15 Temmuz Kalkışması, siyasal alanda barışçıl 

söylemlerin yerini öfkeli söylemlere bıraktı. Böyle bir dönem aynı zamanda Türk 

siyasal hayatında toplumsal bölünmelerin şiddetlenmesi ve keskin kutuplaşmayı da 

beraberinde getirmiştir.  

Bastırılan çevrenin temsilcisi olan Adalet ve Kalkınma Partisi’nin (AK Parti) merkez 

sağ oylarını konsolide ederek 2002’de iktidara gelmesi ve sonraki süreç, bazı 

yazarlar tarafından kutuplaşmanın başlangıcı olarak ifade edilse de (Somer, 2019; 

Esmer, 2019), Türkiye’de kutuplaşmanın kökenleri 1920’lerin dini kamusal hayattan 

uzaklaştırmayı amaçlayan ve böylece laik ve İslamcı kamplar arasında siyasi ve 

kültürel bölünmeyi körükleyen tepeden inme modernite reformlarında yatmaktadır 

(Aydın-Düzgit, 2019). Bununla beraber, kutuplaşmanın kökenini Osmanlı 

Dönemi’nde dahi bulabilmek mümkündür. Batıcılar ve gelenekçiler olarak 

adlandırabileceğimiz farklı entelektüel grupların varlığı 1800’lerin başlarına kadar 

uzanmaktadır. Bu kesimlerden Batıcılar (reformcular) Osmanlı İmparatorluğu’nun 

ekonomik ve siyasi düşüşünü durdurmak için Batı’yı bazı alanlarda örnek almak 

gerektiğini savunurken; gelenekçiler Osmanlı’nın toplumsal ve kurumsal 

geleneklerindeki yozlaşmaya dikkat çekerek değerlere dönüşün çözüm olacağını 

düşünmekteydi.  

Batılılaşmayı, pan-İslamizm ve Türk milliyetçiliğini savunan farklı kesimler 

arasındaki çatışmalar, imparatorluğun sonuna kadar Osmanlı iç siyasetinin parçasıydı. 

Türkiye Cumhuriyeti’nin kurulmasıyla birlikte, Mustafa Kemal ve yönetici elit, 

laiklik, Türk milliyetçiliği ve Batılılaşma üzerine kurulu yeni bir vizyon geliştirerek 

bunu topluma empoze ettiler (Kubicek, 2009:111). Bu vizyon çerçevesinde ulusu 

Batılı ve laik bir çizgide dönüştürmek amacıyla halifelik kaldırıldı, medeni kanun 

kabul edilerek şeriat mahkemeleri kaldırıldı ve dinin kamusal hayatta oynayacağı 

rolü sınırlandırmak için dini kurumlar devlet kontrolü altına alınarak Diyanet İşleri 

Başkanlığı kuruldu (Aydın-Düzgit, 2019).  



82 
 

Cumhuriyet öncesi ve erken dönem Cumhuriyet döneminde de kutuplaşmanın 

olduğunu vurgulamakla beraber, bazı yazarlar kutuplaşmanın AK Parti iktidarıyla 

beraber artmış olduğunu savunmaktadırlar (Çarkoğlu ve Toprak, 2007; Somer, 2019; 

Esmer, 2019). Esmer (2019) Türkiye’de seçmenleri birbirinden uzaklaştıran keskin 

ve bölücü elit söylemlerinin kitleleri kutuplaşmaya yönlendirme ihtimalini 

vurgularken, Dünya Değerler Anketi verilerine dayanarak yaptıkları araştırmalarında 

Kaya ve Sunar (2015) Türkiye toplumunda tutum temelli bir kutuplaşma olmadığını 

da ortaya koymaktadırlar. Güncel olarak, Lauka vd. (2018) tarafından yapılan ve 

40’tan fazla ülkedenin siyasal kutuplaşma düzeyini karşılaştırdıkları çalışmalarının 

sonucuna göre, Türkiye duygusal kutuplaşmada lider, ideolojik (partizanlık) ve parti 

sistemi kutuplaşmasında ise üçüncüdür. Dolayısıyla, kutuplaşmanın Türkiye 

siyasetinin önemli bir sorunu olduğunu söylemek yanlış olmayacaktır. Cumhuriyet 

dönemi sonrasında da kutuplaşma sürerken, yıllarca süren kutuplaşmış siyasi ortam, 

Türkiye’de hak, özgürlükler ve ekonomik refahın belirli bir ideolojik grubun 

tekelinde olduğu algısını güçlendirerek partizan grup kimliklerini güçlendirmiştir 

(Laebens ve Öztürk, 2021: 247). Kutuplaşma ve kimlik arasındaki bu ilişkiler 

gözönüne alındığında, Türkiye siyasal tarihinde önemli bir yere sahip olan kimlik 

politikaları, bir sonraki bölümde dönemsel olarak ele alınacaktır. 

4.2. Türkiye’de Kimlik Politikaları 

4.2.1. Erken Cumhuriyet Dönemi’nde Kimlik İnşası  

Türkiye, Osmanlı İmparatorluğu’nun küllerinden doğan bir devlet olarak hem 

Tanzimat dönemiyle başlayan modernite hareketleri, hem de Fransız Devrimi sonrası 

tüm dünyada etkisini sürdüren sekülerizm ve milliyetçiliğin ulusal kimliği etkilediği 

bir ülke olmuştur. Türkiye, uluslararası alanda birçok yazar tarafından Avrupa ve 

Asya, Batı ve Ortadoğu veya Batı ve İslam medeniyetleri arasında bir köprü olarak 

tanımlanır (Soysal, 2004: 38). Osmanlı İmparatorluğu, Hristiyan Avrupa’nın ‘öteki’si 

olarak tanımlanırken, Avrupa topraklarını da fethettiğinde Avrupa toplumu ile daha 

yakın etkileşim içine girmiş oldu. 18. yüzyıldan itibaren Osmanlı’da ortaya çıkan 

Batılılaşma hareketlerinin devamı niteliğindeki Kemalist kadroların 1923’te Batılı 

güçlere karşı verdikleri savaş ise yerini modern bir toplum kurma savaşına 

bırakmıştır (Neyzi, 2002:139).  



83 
 

Erken Cumhuriyet döneminde inşa edilen Kemalist kimliğin en önemli iki unsurunun 

modernleşme ve milliyetçilik olduğu söylenebilir. Milliyetçilik, Cumhuriyet 

elitlerinin yönlendirdiği modernleşme ve Batılılaşma projesinin ideolojik ortamını 

oluşturarak devlet söyleminin ayrılmaz bir parçası haline gelmiştir. Milliyetçilik, 

Türkiye’deki devlet söyleminde ve yapısında o kadar önemlidir ki, “milliyetçilik 

aslında muhafazakâr, İslamcı ve Kemalist-Cumhuriyetçi söylemlerin ortak 

paydasıdır ve gerçek bir Türk köktenciliği olarak kendini gösterir.” (Bora, 2011: 62). 

Erken Cumhuriyet dönemi’nin yönetici seçkinlerinin modernleşme çabaları, eski 

rejimin değerlerinin yerine geçen ve ulusal kimlik sembollerini inşa etmeye adanmış 

bir “değerler devrimi” olarak adlandırılabilir (Mardin, 1971). 

Erken Cumhuriyet döneminin kimlik inşasınun en önemli iki unsurunun milliyetçilik 

ve modernite olduğu düşünülse de, Türkiye’de ulusal kimlik inşası çok yönlü 

düşünülmelidir. Kimlik, varolmak için farklılığa gereksinim duyar ve kendini bu 

farklılıkların karşısında güven altına almak için çabalar (Zarakol, 2009). Bu 

perspektif aracılığıyla, Türkiye’de ulusal kimlik inşasının, tarihsel saiklerle Batılı 

ötekinin karşısında konumlandığı söylenebilir. Erken Cumhuriyet döneminde 

uygulanan devlet merkezli modernleşme tarzı norm olmakla beraber, uluslararası 

hiyerarşinin de kabulünü beraberinde getirmiştir. Soğuk Savaş’ın dinamikleri 

‘jeopolitik’ kavramını ön plana çıkarırken, Türkiye’nin jeopolitik öneminin artması, 

devletin güvenliğine ilişkin kaygıları da artırarak, hem devlet hem de toplumda 

ulusçu fikriyata yönelik desteği artırmıştır. Böylece milliyetçilik, hem resmi 

söylemin temeli haline gelmiş, hem de modernite ve güvenlik ile daha fazla 

eklemlenerek Türk modernitesinin ayrılmaz bir parçası haline gelmiştir (Kancı, 

2009).  

Devletin varolma çabası ise bu dönemde, Sevr fobisi olarak adlandırılan “Türk 

devletini yıkmak isteyenler tarafından kuşatılması”nın gölgesinde sürdürülmekteydi 

(Adısönmez ve Onursal, 2020: 2). Sevr fobisi Türkiye’nin “güvenlik kaygıları”nın 

ilk alanı olarak, Osmanlı İmparatorluğu’ndan aldığı jeopolitik miras ve coğrafyası ile 

ilgilidir. İkinci alan ise, Osmanlı sonrası Türkiye’nin büyük bir imparatorluktan yok 

olma noktasına gelmesinin, ülkenin tarihsel geçmişinde ve ruhunda derin bir etki 

bırakarak bölünme, parçalanma, işgal edilme ve yabancı güçler tarafından yok 



84 
 

edilme korkusundan oluşan bir tür “güvensizlik psikozu”na neden olarak Türk 

toplumunun ve devletin hafızasında derin izler bırakmasıdır (Şener, 2014).  

Kemalistler, kolektif kimliği bütünsel bir proje olarak tasavvur ettikleri için, bu 

tasavvurun içerisinde ulusal kimliğe kimlerin dahil olduğu ve kimlerin dışlandığı 

açıkça tanımlanmıştır. Etnik ve dini azınlıklara yönelik dışlayıcı politikalarla el ele 

hayata geçirilen proje, Kemalist tahayyüllere uymayanları devlet güvenliğine 

potansiyel bir tehdit olarak görüyordu. Böylece homojen Türk ulusal öz kimliği ve 

ilgili güvenlik uygulamaları normalize edilmiş ve rutinleştirilmiştir. Bu uygulamalar 

aynı zamanda bireyi güçlendirmeyen bir vatandaşlık kavramına yol açarak devlet 

tarafından korunması gereken cumhuriyetçi yurttaş-öznelerin ya da diğer bir deyişle 

‘bağlı bireyler’den oluşan kolektif özneleri inşa etmişti. Böyle bir kimlik yapısı 

içerisinde görev ve sorumluluklar, hak ve özgürlüklerden önce geliyordu 

(Adısönmez ve Onursal, 2020).  

Kemalizm, özellikle eğitimli orta sınıf içerisinde kendi geleneğini yaratarak aile (ya 

da özel alan) ile ulusal kimliği (kamusal alan) birbirine yaklaştırmıştır. Ancak bu 

durum özel alanın ulusal/resmi alan tarafından işgal edilmesi anlamına gelerek, 

özellikle aile kimliğinin ulusal kimlikle çatıştığı durumlarda, yeni bir kamusal-özel 

alan sorunu yaratarak bireyin de susturulması anlamına gelmekteydi (Göle, 1997). 

Kolektif kimlik, aynı zamanda geçmişe yönelik bir özlemi de içermektedir. Yine de 

Kemalistler ve İslamcılar, kendilerine referans olarak farklı dönemleri seçmektedir. 

Neyzi’ye (2002:141) göre Türk toplumundaki geçmişe yönelik özlem, Türk 

modernite projesinin birey ve özne yaratabilme konusunda sınırlı kaldığı ya da 

başarısız olduğunu gösteriyor. Batılılaşma, laiklik, devleti kurtarma idealine hizmet 

etme ve devletin koyduğu görevleri benimseme ulusal kimliğin sınırlarını belirlemiş; 

bunların gerçekleşmesi milliyetçiliğin telkiniyle olacaktı. Kemalist eğitim sistemi, 

hızlı modernleşme ve güvenliğe ilişkin kaygıları yeniden üretmiş ve “devleti 

kurtarma” görevine inanan vatandaşlar yetiştirmiştir (Keyder, 1989:160 akt. Kancı, 

2009). 

Kemalist reformlar, İslam’a karşı hem modern ve seçkinci bir dil üretmeyi 

amaçlamış hem de İslam ile ilişkilendirilen geleneksel değerler sistemine meydan 

okumaya çalışmıştır (Jenkins, 2008: 101). Parla ve Davison’un (2004) ifade ettiği 



85 
 

gibi, Türkiye’deki paternalist devlet anlayışında, devlet bir baba gibidir ve rehberliğe 

ya da yönetilmeye ihtiyaç duyan halka karşı sorumludur. Haynes’e (2010: 323) göre, 

Türk kimliğinin belirleyici özellikleri İslam, laiklik ya da Batılıları hariç tutması 

değil, hemen herkese yönelik ötekileştirici bir korkuyu içerisinde barındırmasıdır. 

Toprak kaybetme korkusu, son dönem Osmanlı İmparatorluğu için büyük bir endişe 

kaynağı olduğu için, bu korkunun mirası Türk kimliğine de nüfuz etmiştir. 

Zarakol’a (2010) göre Türkiye’nin uluslararası sistemle travmatik bütünleşmesi, 

devletin özündeki değişimler sebebiyle ulusal kimliği etkilemiştir. Türkiye’nin Batı 

hegemonyasının olduğu uluslararası sisteme ‘damgalanmış öteki’ olarak girişi ve 

uluslararası ortamın yarattığı güvensizlikler devletin ulusal kimliğine işlemiştir. 

Dolayısıyla Türkiye’de devlet kimliğindeki huzursuzlukları, travmaların etkisini 

kabul eden bir yaklaşım gerektirmektedir. Zarakol’un (2011:39) aynı zamanda Rusya, 

Türkiye ve Japonya örneklerini karşılaştırarak uluslararası hiyerarşi algısının devletin 

benliklerindeki etkisini ele aldığı çalışmasında, Batı medeniyetinin bir norm olarak 

kabul görmesinin, Batı dışı devletlerin kendilerini kabul ettirebilmeleri için evrensel 

ve kabul edilebilir bir kimlik yaratmak için çabalamalarına neden olduğunu iddia 

etmektedir. Böylece bu ülkeler bir çeşit “eklemlenme güvenliği” elde etmek için Batı 

normlarını taklit etmeye başlamışlar ancak bu süreç aynı zamanda Batılı dünya 

görüşünün kabulü anlamına geldiği için bu ülkelerde utanç ve ontolojik güvensizlik 

yaratmaktadır.  

4.2.2. 1980’ler ve 1990’larda Etnik ve Dini Kimliklerin Önem Kazanması  

1980’ler ve 1990’lar hem dünyada hem de Türkiye’de kimlik siyasetinin öne çıktığı 

bir dönem olmuştur. Türkiye’de 1990’lı yıllar, kimlik siyasetinin hem artan 

eşitsizliklere hem de toplumsal, siyasal ve kültürel tahakküme karşı isyanı ifade etme 

aracı haline geldiği yıllar olmuştur. Öte yandan uluslararası siyaset, bu protestonun 

ekonomik bir mücadeleden ziyade bir kimlik söylemine çevrilmesine desteklemiştir. 

Buna ragmen, Türkiye’de kimlik siyaseti yeni toplumsal hareketler biçimini 

almamıştır (Ayata, 1997:60). Türkiye’de kimlik siyasetinin önem kazanması, 1980 

darbesi sonrasını bulmuştur.  

Türkiye’de 1980 öncesi kimlik inşası, modernite ve kalkınmayı temel alarak, ulusun 

Avrupa’nın uygarlık seviyesine ulaşmasını vaat eden bir söylem aracılığıyla 



86 
 

gerçekleşmişti. Böyle bir stratejinin zamanla başarısız olarak Kemalist elitin 

meşruiyet krizini doğurduğu için, 1980 sonrası ulusal çıkarların önemi artık büyük 

ölçüde iç dönüşümler ile yeni elitlerin kendi toplumu ve dış dünyadaki yeri 

hakkındaki algıları tarafından şekillenmeye başlamıştır. Bu algılar, Avrupa’nın 

Türkiye’yi ‘Avrupalı’ ülke olarak tanımayı reddetmesi sebebiyle Türkiye’yi doğuya 

yönlendirmiştir (Yavuz, 1998). Bu nedenle bir sonraki bölümde tartışılacak olan AK 

Parti döneminde kimlik dönüşümü, 2002’nin öncesindeki meşruiyet krizlerinin bir 

parçasıdır.  

4.2.3. AK Parti Döneminde Kimlikte Dönüşüm 

2002 yılında iktidara gelen AK Parti ile birlikte muhafazakâr-İslamcı kimliğin yeni 

oluşan bir kimlik olmadığı ama hem dönüşüm geçirdiği, hem de kamusal 

görünürlüğünün arttığı söylenebilir. Nitekim iktidara geldiği süreçte Erdoğan, Milli 

Görüş hareketinden farklı bir kimlik benimseyeceğini belirtmiştir. Bu yeni kimliğin 

en önemli özelliği ise, seleflerinin aksine moderniteyle barışık ancak muhafazakâr 

özünü korayan bir bakış açısıdır. Bu perspektif aynı zamanda hem Refah partisi’nden 

hem de selef partilerden ekonomik anlamda tamamen farklı bir politikanın 

benimsenmesi sonucunu da getirmekteydi. 

Milli Görüş Hareketi’nin 1970’lerin başından 1990’ların sonlarına doğru geçirdiği 

dönüşüm, liberal, demokratik ve moderniteyi benimseyen yeni bir siyasi partiyi (AK 

Parti) doğurdu. Söylemsel değişim, muhafazakâr kimliğin dönüşümünü de 

beraberinde getirerek, Türkiye’deki İslami benliği dönüştürmüş ve İslam ile Batı’nın 

bir arada yaşaması için yeni olanaklar yaratmaya başlamıştı (Dai, 2005). Saraçoğlu 

ve Demirkol (2015), AK Parti’nin inşa etmeye çalıştığı kimlikte İslam’ın artık 

Türklüğün kültürel bir bileşeni olmaktan çıkarak, kendi içinde bağımsız bir kimlik 

haline geldiğini iddia etmektedir. Böylece, Kemalist kimlikteki “milliyetçilik” ya da 

Türk-İslam sentezindeki gibi “Türklük” fikrine benzer şekilde bir 

araçsallaştırılmışlık, AK Parti kimliğindeki İslam için söylenemez. Bunun yerine, 

AK Parti İslam’ı, Türklük ile sentezlenmesi gerekmeyen ulusal kimliğin çekirdek ve 

ayrılmaz unsuru olarak görmektedir (Saraçoğlu ve Demirkol, 2015). Buna rağmen, 

AK Parti’nin milliyetçiliği kimlikten tamamen çıkardığını söylemek de mümkün 

değildir.  



87 
 

Türkiye örneğinde, “geçmişin kullanımı” arada kalmışlığı temsil etse de, bunun 

sebebi sömürgecilik değil, Türkiye’nin Osmanlı mirasının modernist seçkinler 

tarafından bilinçli olarak reddi ile ilgilidir (Bozdoğan ve Kasaba, 1997; Neyzi, 2002). 

Aktoprak’nın (2016) da belirttiği gibi, Türkiye’de kolonyal geçmiş olmamasına 

ragmen, hayali kolonyalistler iktidarların populist söylemlerinde sıkça kullanılmış ve 

hayali bir öteki yaratılmıştır. Bir sonraki bölüm, Türkiye’de ontolojik güvensizliğin 

öne çıkan unsurlarının literatür incelemesini içermektedir. 

4.3. Türkiye’nin Ontolojik Güvensizlikleri 

4.3.1. Batılı Ol(a)mayan Benlik ve Jeopolitik 

Türkiye’nin ontolojik güvensizlikleri homojen olmaktan ziyade, heterojendir. 

Ontolojik güvenlikte kaygılar döneme ve siyasal aktörlere göre değişmektedir: 

Kemalist Türkiye daha ‘Batılı’ olmaya yönelirken; AK Parti dönemi, kendini ‘Batılı 

normların’ eleştirisi aracılığıyla var etmektedir (Çapan and Zarakol, 2017: 195). Her 

iki dönemin de Türkiye’nin ontolojik güvensizliğini çözecek donanıma sahip 

olmadığını ancak stratejilerin tarihsel konjönktürler içerisinde düşünülmesi gereken 

yerel ve küresel dinamiklerin bir sonucu olduğunun görülmesini önermektedirler. 

Çapan ve Zarakol’a (2019) göre Türkiye’de ‘Batılı olmayan’ benliğin ontolojik 

güvensizlikleri söz konusudur. Dolayısıyla bu benliğin, dış tehdit olarak gördüğü 

unsurlara karşı mücadelesinde Batı önemli bir rol oynamaktadır.  

Türkiye’nin ontolojik güvenlikten yoksun oluşu, alternatif hatıraların ulusal güvenlik 

meseleleri olarak temsil edilmelerini sağlamıştır. Böylece anlatılar, ulusal efsaneler 

aracılığıyla tekrar yaratılarak ulusal güvenlik ve ulusal çıkarların önceliklendirilmesi 

sağlanmış, hafızanın güvenlikleştirilmesi de bu sürece dahil edilmiştir 

(Bezirgan-Tanış, 2019). Toprak kaybetme endişesi ya da Sevr fobisi olarak 

algılandırılabilecek olgu, Türkiye’nin ontolojik güvensizliğinde önemli bir rol 

oynamaktadır. Batılı güçler karşısındaki yenilgiler ile Balkanlar ve Kafkaslar’da 

kaybedilen topraklar ile Osmanlı İmparatorluğu’nun çöküşünden kaynaklanan derin 

travmalar, Türkiye’nin yönetici seçkinlerinde ontolojik güvensizlik yaratmıştır 

(Zarakol, 2011). Türkiye Cumhuriyeti kurulduğunda ise benlik oluşum sürecinde bu 

güvensizliği miras almıştır. Kemalist dönemde Orta Doğu kimliğinden Batılı bir 

kimliğe yönelen Türkiye’de devletin uzun yıllar boyunca geliştirdiği rutinlerde 



88 
 

bozulmanın söz konusu olması ontolojik güvensizliği de beraberinde getirmiştir. 

Geri’ye (2016: 9) göre bu durum aynı zamanda Kürtlerin de iç düşman olarak 

görülmesine ve bu nedenle Kürtlerin güvenlikleştirilmesine sebep olmuştur. 

Türkiye’nin bütünlüğünü yok etmeye çalışan iç ve dış güçler olduğu fikri, hem 

devletin hem de vatandaşların korunması gerekliliğini beraberinde getirir. Bu 

nedenle, fiziksel korkuyu aşan bir kaygı gölgesinde ulus inşası söz konusudur. 

Koruma, yüceltme ve devletin birliğine yoğun bir vurgu ile ulusal kimliğe atıfta 

bulunan ve ülkenin fiziksel sınırlarını aşan bir anlamı olan, aidiyeti ifade eden bu 

ulusal kimlik, toplumun homojenleşmesine ve devlet kimliğinin ulusla kaynaşmasına 

dayanır. Genel olarak, homojen Türk ulusal öz kimliğinin temel taşı, devleti ortak bir 

aidiyet referansı ve tekil bir toplumsal tahayyül altında halkıyla birleştirerek devleti 

kurtarmak ve varlığını güvence altına almaktır (Adısönmez ve Onursal, 2020). 

AK Parti döneminde modernite krizi bitmemekle beraber, Türkiye’nin moderniteye 

dahil olma tarzından kaynaklanan ontolojik güvensizliklerle başa çıkma 

stratejilerinden biri olarak popülist retoriği getirmiştir (Çapan ve Zarakol, 2019). 

Buna göre, AK Parti söylemi, Batı karşıtı ve milliyetçi bir popülizm içerirken, 

rakipleri bu söylem içerisinde Türkiye’nin ulusal çıkarlarına karşı yabancı güçlerle 

işbirliği yapmakla suçlanmaktadır (Ayan, 2019). 

Dış politika bağlamında Türkiye’nin ontolojik güvensizliklerinin bilhassa komşu 

ülkelerle ilişkilerinde gözlemlendiği söylenebilir. Küçük (2021) birbirlerini tarihsel 

öteki olarak tanımlayan iki ülke olan Türkiye ve Yunanistan’ın çatışan kimliklerinin 

aynı zamanda birbirlerini varettiğini; söz konusu bu çatışmanın dış politika 

müzakerelerinde ödün vermenin zayıflık olarak algılanması ile sonuçlanarak 

ontolojik güvenlikte krizine yol açtığının altını çizmektedir. Kayhan Pusane ve Ilgıt 

(2022: 95) bir diğer komşu ülke olan Irak’taki Kürdistan Bölgesel Yönetimi ile olan 

ilişkilerde Türkiye’nin biyografik anlatısında özel bir yeri olan Iraklı Kürtlere 

yönelik duyduğu köklü bir kaygı ve kibir kombinasyonunun 2008’den beri 

yakınlaşmayı engellediğini iddia etmektedir. Drakoularakos (2020) ise Erdoğan’ın 

söylemlerinde Lozan Sendromunun yer aldığını ve bu sendromun devletin ontolojik 

güvensizliğini gidermenin bir yolu olarak kullanıldığını tartışmaktadır. Türkiye’nin 

ontolojik güvensizliğinde ülkenin dış politikasındaki ilişkiler ve bunlara vermek 



89 
 

istediği duygusal cevaplar da önem arz etmektedir. Prakash ve Ilgıt’a (2017) göre 

Türkiye-İsrail ilişkilerinde devletler kimliklerinde olası ontolojik krizlerden 

kaçınmak için uluslararası eleştirilere daha fazla kulak vererek duygusal cevaplar 

geliştirmişlerdir. Nefes (2013) Türkiye’de sağ siyasi partilerin Sevr sendromundan 

kaynaklanan kendi ontolojik güvensizliklerini gidermek için komplo teorilerini 

kullandıklarını ortaya koymaktadır.  

Genel olarak değerlendirmek gerekirse, Türkiye’de hem toplum hem de devlet 

Batı’nın kendileri hakkında ne düşündüğünü oldukça önemsemekle beraber, Batı’nın 

yakalanması zor olan saygısını kazanmak için kendi iç sistemleri ve kimlikleri 

üzerinden büyük ölçüde taviz vermiştir (Zarakol, 2010: 5-6). Modern Türkiye’nin 

ontolojik güvensizliği mekânsal olarak sınırda, zamansal olarak Batı modernitesinin 

gerisinde, yapısal olarak ise arada kalarak inşa edilmiştir. Söz konusu ontolojik 

güvensizlikler büyük ölçüde sabit kalsa da, Türkiye’nin bunlara tepki verme ve 

bunları aşmaya çalışma biçimi, zaman içinde değişen koşullara ve hatta iktidarlara 

göre farklılık göstermiştir (Çapan ve Zarakol, 2019). 

Türkiye’nin ontolojik güvensizliğinin cinsiyet bağlamı ise, Batı ile karşılaşmasında 

ortaya çıkar. Bilgiç (2015), Türkiye’nin cinsiyetlendirilmiş ontolojik güvensizliğini 

devlet düzeyinde ele alan çalışmasında, cinsiyet konusunu Türkiye’nin Batı’ya 

boyun eğmesini normalleştirdiği için, bu, “standartların” gerisinde kalma fikrinden 

kaynaklanan bir güvensizliğe yol açtığını iddia eder. Cinsiyete dayalı bir ontolojik 

güvensizliği ortadan kaldırma fırsatı olarak siyasal elit, askeri krizlerden yararlanarak 

Batı’nın erkeklik “standartlarını”, ‘hipererkeklik’ aracılığıyla karşılayan ve askeri 

güvensizliğin kaynağını cinsiyetlendiren bir devlet aklı olduğunu ifade eder. AK 

Parti döneminde ontolojik güvensizliğin cinsiyete ilişkin yansımaları aileyi 

kutsallaştırma ve Batının ahlaki yapısını eleştiren söylemlerde kendini göstermiş, en 

somut hali ise İstanbul Sözleşmesi’nin kaldırılmasında ortaya çıkmıştır (Bodur-Ün ve 

Arıkan, 2021). Bir sonraki bölüm, devletin kendi güvensizliğini ortadan kaldırma 

stratejisi olarak inşa ettiği ‘Yeni Türkiye’ anlatısını ele almaktadır. 

4.3.2. Güvensizliklerin Anlatısı: Yeni Türkiye 

Devletler, toplumların hassas oldukları konularda anlatılar geliştirerek, dinleyicilerini 

daha iyi ikna edebilmeyi ve politikalarının meşruiyetlerini artırmayı hedeflerler. 



90 
 

Zarakol’a (2016) göre devletler, hem içerde hem de dışarıda olumlu kimlikler ile 

tanınmak istemektedir. Bu bağlamda yarattıkları anlatılar aracılığıyla hem devletlerin 

arzuladığı öz-kimlikler yaratılır, hem de travmalardan yararlanarak oluşturdukları 

‘kimlik’lerin sürekliliğini sağlamaya çalışırlar. ‘Yeni Türkiye’ anlatısı, Kemalist 

geçmişten ve onun Batılı kültürel ilkelerinden, laik seçkinciliğinden ve askeri 

vesayetten kopuşu simgelemektedir. Kemalistlerin Osmanlı geçmişine karşı yeni bir 

rejim ve toplum inşa etme projesine benzer şekilde, “Yeni Türkiye” de Kemalist 

geçmişe karşı eskiye referansı olan ancak ‘yeni’olanı inşa etme gayesi olan bir 

anlatıdır (Lüküslü, 2016). 

Yeni Türkiye, toplumsal ve siyasi düzenin yeni bir dizi norm ve değerler tarafından 

sürdürüleceğini belirtmek için kullanılan bir slogandır (Korkut ve Eslen-Ziya, 

2016:13) ve bu slogan Kemalist geçmişin laik geleneğinden kopuşu simgeler. 

Gündüz’e (2015) göre ‘Yeni Türkiye’ kavramı, ekonomik olarak neoliberalizmi, 

siyasal olarak ise muhafazakârlığı içermektedir. Yeni Türkiye, aynı zamanda yerli ve 

milli söylemini de içerir. Yeni Türkiye anlatısı, partinin “Müslüman benliğini” 

yeniden inşa ettiği bir toplumsal durum olarak refleksif bir karaktere sahiptir. 

Dolayısıyla Yeni Türkiye’nin Müslüman benliği, sadece dini değil, aynı zamanda 

tarihsel bir siyasi işaret ve kolektif kimliğin bir parçasıdır (Göl, 2009). 

Böyle bir anlatı içerisinde hayali düşmanların inşası önem arz etmektedir. Yeni 

Türkiye’nin ötekisi, medeniyetin dışında olan Batılı kimlik ve Batı’nın işbirlikçileri 

olan “dışarıdan” gruplardır (Kemalistler, solcular, feministler). Bunlar genellikle 

halkın gerçek değerlerinden kopuk olmakla suçlanırlar (Yılmaz ve Shipoli, 2021). 

Göl’e (2009) göre bu kutuplaşma toplumsal temelli görünse de, gerçek mücadele 

parti ile Kemalist geçmiş arasındaki iktidar mücadelesidir. Bir yandan moderniteyi 

ve aydınlanmayı temel alan ulusal kimlik, çeşitli sıkıntıları barındırırken; diğer 

yandan, Batı’nın reddi üzerine kurulan, modern İslamcı kimliğin geleneksel olarak 

üzerine inşa edildiği temel, Batı ile yakınlaşma sonucu sarsılmaktadır. 

Anlatılar, devletlerin kolektif kimlikler yaratarak biyografik sürekliliğini sağlama 

çabası olarak, aynı zamanda cinsiyetlendirilmiş öğeler içerirler. Yeni Türkiye’de 

kadın, hem nesilleri yetişteren anneler hem de ekonomik göstergelerde hedeflenen 

rakamlara ulaşmak için kadınların üreme güçlerinden yararlanılması gereken 



91 
 

nesnelerdir. Kadınların cinsel nesneler olarak görülmesinden duyulan rahatsızlık 

Batı’da kadının metalaştığı söylemiyle vücut bulurken, cinsiyet eşitliği de bu 

kültürün bir parçası olarak arzu edilmez. Buna göre, ‘bizim medeniyetimiz’de aile ve 

anne kutsaldır; kadın ve erkek birbirinden üstün olmamakla beraber, biyolojik 

farklılıkları ve fıtratları gereği birbirini tamamlayıcıdır. Kadın, ailenin temeli, aile 

ulusun, ulus da devletin temeli olarak görüldüğü için, kadınların ev dışı görevleri 

teşvik edilse de “evdeki görevleri” asli olarak vurgulamaktadır. Söz konusu 

neomuhafazakâr anlayış, cinsiyet ilişkileri ve kadınların sorumlulukları açısından bir 

hegemonyayı hedeflemektedir (Burul ve Eslen-Ziya, 2018). Diğer yandan, Yeni 

Türkiye, moderniteyi gelenekten uzaklaşmayarak benimsediği için kimliğin aile ve 

anne vurgusu, kadının çalışma hayatında yer almasını reddetmez. Ancak aile-kariyer 

dengesini kurmayı önerir, biyolojik farklılıkları ve fıtratı gereği eviçi sorumlulukları 

olsa da çalışma hayatında da yer alması ekonomik kalkınma için hayati olarak 

görülür.  

Bu perspektif, medeniyet ve kültüre dair öğeler içererek söylemsel ve toplumsal 

alanın ele geçirilmesi gibi okunsa da, Yazıcı’ya (2012) göre Yeni Türkiye anlatısının 

cinsiyetlendirilmiş sloganı olan “güçlü aile, güçlü toplum” aynı zamanda hükümetin 

sosyal hizmetleri devletten aile kaynaklarına kaydırma girişimlerini gizlemeye 

çabasıdır. Bu noktada, bazı yazarların (Burul ve Eslen-Ziya, 2018; Kocamaner, 2018) 

iddia ettiği gibi neoliberalizm ve neomuhafazakârlığı birleştiren bir feminist anlayış, 

Yeni Türkiye’nin kadın politikasında da görülmektedir. 

4.4. Türkiye’de Kadın Kimliği ve Kadın Hareketleri 

4.4.1. Osmanlı’da Kadın Hareketleri ve Kadın Kimliği (1869 – 1923) 

Feminist literatür Türkiye’de kadın hareketlerinin başlangıcını büyük ölçüde 1908 

Jön Türk Devrimi ve sonrasındaki II. Meşrutiyet sürecine dayandırmış olsa da bazı 

yazarlar 1869’da yayınlanan ve dönemin kadın sorunlarını yansıtan Terakki-i 

Muhaderat (Kadınların ilerlemesi) dergisini Osmanlı feminizminin başlangıcı ve 

kadın hareketlerinde önemli bir nokta olarak görmektedir (Çakır, 2007:68). Bu 

dönem aynı zamanda Tanzimat dönemini de (1839-1876) içerdiği için, Tanzimat 

reformlarıyla beraber modernitenin sunduğu olanaklardan yararlanan bazı erkek 

Osmanlı aydınları, içinde bulundukları ortamlarda kadınlar için fırsatlar görmüş ve 



92 
 

kadınların bu fırsatlara erişememesini sorunlu bulmaya başlayarak kadınlar için de 

reform çağrısında bulunmuşlardır (Sancar, 2014). Ancak erkek aydınların bu çağrısı 

dışında da bazı kadın aydınlar süreli dergiler yayınlanmasına öncü olarak, 

Osmanlı’da kadın kimliğinin oluşmasına katkıda bulunmuşlardır.  

Bu dönemde Ahmet Cevdet Paşa’nın kızları Fatma Aliye ve Emine Semiye, bu 

dergilerde yazılar yayınlayarak hem İslam’da kadın hakları, kadınların eğitim hakkı, 

meslek hayatına katılma hakkı gibi konuları tartışmış hem de dönemin Osmanlı 

aydınları arasında popüler tartışma konularından biri olan aşırı Batılılaşmanın zararlı 

etkilerini eleştirmişlerdir (Yıldız, 2018). Fatma Aliye’nin önemli katkılarından biri 

olan, dönemin en uzun ömürlü kadın gazetesi Hanımlara Mahsus Gazete’nin 

başlığında iyi bir anne, iyi bir eş ve iyi bir Müslüman olmanın kadınlar için neden 

önemli olduğu tartışılmaktaydı (Kandiyoti, 1991). 

Osmanlı Müslüman kadın derneklerinin sayısı 1908 yılına kadar çok sınırlı 

kalmışken, II. Meşrutiyet sonrası kadın örgütlerinin sayısı hızla artmıştır (Van Os, 

2005). Bununla beraber, 1908 öncesi dönemin süreli yayınlarında nasıl iyi bir anne, 

eş ve Müslüman olunacağına dair yazılar çoğunluktayken, 1908’den sonra 

yayınlanan süreli yayınlarda Osmanlı Müslüman kadınlarının erkekler karşısında 

konumlarının güçlendirilmesi için neler yapılabileceği tartışılmaktaydı (Van Os, 

2005). Bu açıdan, 1908 Jon Türk Devrimi’nin kadın kimliğinin dönüşümünde önemli 

bir olay olduğu ve kadın kimliğindeki dönüşümde modernitenin etkisi olduğu 

yadsınamaz. Tanzimat reformları, Osmanlı toplumunda hem kurumsal hem de 

kültürel düzeye yansıyan derin bölünmeler yaratacaktır (Kandiyoti, 1991: 25). 

Tanzimat sonrası Osmanlı İmparatorluğu ile Avrupa arasındaki artan etkileşim 

sayesinde, giderek artan sayıda Osmanlı entelektüeli, Avrupa’daki kadınların yaşamı 

ve toplumsal statüleri hakkında bilgiler edinmeye başlayarak, kendi toplumlarındaki 

kadınların konumunu sorgulamaya başlamıştır (Van Os, 2005).  

4.4.2. Erken Cumhuriyet Dönemi Kadın Kimliği: Ulusun Taşıyıcıları Olarak 

Kadınlar 

1923’te Cumhuriyet’in kurulması ile bir dizi reform uygulaması başlatıldı. 1926’da 

İslami aile hukuku İsviçre’den alınan Medeni Kanun ile değiştirilerek, erkeklerin çok 

eşliliği kaldırıldı, kadınlara boşanma hakkı, miras haklarında eşitlik gibi yeni haklar 



93 
 

tanındı. Dünyadaki pek çok Müslüman ülkede, değişime en çok direnen, özel alanı 

düzenleyen kanunlar olurken, Türkiye’de her şeyden önce medeni kanun değiştirildi 

(Altan-Olcay, 2009: 172). Nitekim, Kemalist reformlar siyasi olanlardan çok 

gündelik pratikleri hedef almıştır (Göle, 1996: 73). Reformlar siyasal alana ise kısıtlı 

bir biçimde yansıdı. 1930’lardan itibaren bir dizi reform ile önce belediye 

seçimlerine katılma, sonra muhtar olma ve ihtiyar heyetine seçilme hakkı tanınan 

kadınlara 1934’te milletvekili seçme ve seçilme verilmiş, ancak hükümet, kadınların 

kendi özerk derneklerini kurmalarına izin vermeyerek feminist fikirlerin ifadesinin 

yeni ulusal düzeni tehdit ettiğine karar vermiştir (Öztürkmen, 2013).  

Siyasal temsil söz konusu olduğunda, Türkiye’de kadınlar 1935’te “devlet 

feminizmi”23 ile TBMM’ye ilk girdiklerinde, kadın siyasetçiler hem ulusal hem de 

belediye seçimlerinde ancak “erkek siyasetçilerin desteği” ile başarılı olabilmişlerdi. 

Örneğin 1935-1950 arası dönemde yalnızca CHP’nin tek parti yönetiminin 

listesinden gösterilen adaylar seçilebiliyordu. Bu dönemde kadınların siyasete 

katılımı sembolik anlamda desteklendi (Taşkın, 2021). CHP’nin parti politikasının 

dışında faaliyet gösteren kadınlar bu nedenle desteklenmedi, hatta oluşturdukları 

organizasyonlar ve partiler kapatıldı. Tekeli (1991: 118-120), tek parti döneminden 

(1923-46) başlayarak kadınların siyasetteki varlığının ana ekseninin sembolizm 

olduğuna işaret eder. Tek parti döneminde kadın siyasetçiler, Cumhuriyet’in “kadın 

devrimi”nin, Batılılaşma, modernleşme, medeniyet ve laiklik siyasi iradesinin 

sembolleriydi. Bu simgesel işlevselcilik 1946’dan sonra çok partili siyasal hayata 

geçildiğinde dahi sona ermemiştir (Alkan, 2009: 35). Arat’ın (2000: 109) ifade ettiği 

gibi, “Orta Asya’daki İslam öncesi kadınların erkeklerle eşit kabul edildiği ulusal 

kültürün yeniden icat edilmesinde kadınlar çok önemliydi. Kadının statüsünü 

iyileştirmek, Türk milliyetçiliğini geliştirmek ve Batılı eşitlik, laiklik kavramlarını 

benimsemek için bir araç olarak kullanıldı”. Diğer bir deyişle, Türkiye siyasi 

hayatında kadınlar, farklı dönemlerde farklı değerleri simgelemekte, değişen 

sembolün özü olsa da, sembolün varlığı değişmemektedir. 

Kadın hareketlerinin ilk tohumlarının atıldığı bu dönem sonrası, erken Cumhuriyet 

dönemi seçkinleri, kadın hakları açısından önemli reformlar yapmış olsalar da, 

                                                             
23 Erken Cumhuriyet döneminin kadın politikaları Serpil Sancar tarafından ‘devlet feminizmi’ olarak tanımlanır. Bu dönemde 

kadına yönelik devlet destekli siyasal açılım, sadece parti politikalarını kapsadığı, bağımsız aktivizme yer vermediği için Sancar, 

bu kavramın dönemin politikalarını açıklayıcı olduğunu iddia etmektedir. 



94 
 

kadınların bağımsız aktivizmini istememişlerdir. İlk kadın partisi olan Kadınlar 

Fırkası 1935’te kapatılmış, kadın hareketlerinde aktif olan Nezihe Muhiddin, Halide 

Edip gibi isimler Cumhuriyet kadrolarına alınmamıştır (Toprak, 1986; Sancar, 2014; 

Zihnioğlu, 2003). Erken Cumhuriyet dönemi kadın hareketinin önde gelen 

isimlerinden ve Kadın Yolu dergisinin yayıncısı olan Nezihe Muhittin ve arkadaşları, 

Kadınlar Halk Fırkası adlı bir siyasi parti kurmaya çalışmışlar, ancak talepleri, o 

zaman Anayasa’nın erkeklere yalnızca oy kullanma hakkı verdiği gerekçesiyle 

reddedilmiştir. Bu nedenle kadınlara parti yerine bir “dernek” kurmaları tavsiye 

edilmiştir. Yine de Türk Kadınlar Birliği (Türk Kadınlar Birliği) 1935’te 

Enternasyonal Kongresi’ne ev sahipliği yaptıktan sonra Tek parti rejimi tarafından 

doğrudan kapatılmasa da, varlığını sona erdirmesi için baskı görmüştür (Çakır, 2007: 

65). Toprak’a göre kapatmanın sebebi, Türkiye Kadınlar Fırkası’nın, daha sonra 

kurulacak olan Cumhuriyet Halk Fırkası’nı böleceğine dair Cumhuriyet elitlerinin 

duyduğu endişedir (Toprak, 1988). 

Erken Cumhuriyet döneminde kadın kimliği ilerlemeci bir toplumsal proje 

gerekçesiyle kullanılsa bile, kadın bedeninden iktidarın politik hedeflerine uygun 

olarak yararlanılmış ve yeni bir kadın kimliği oluşturulmuştu (Durakbaşa, 2000: 37). 

Söz konusu tektipliğin yeniden üretilmesi için “yeni kadın” dan yararlanma girişimi, 

özerk kadın hareketleri olasılığını ortadan kaldırarak, kadın haklarının gelişmesini 

engelleyici rol oynamıştır (Kandiyoti, 1991:43). Kemalist çağın ‘yeni kadını’ 

geçmişten kopuşun da açık bir simgesiydi. Atatürk bu simgeyi topluma daha da 

yerleştirmek için Latife Hanım’ı halka açık gezilerine dahil etti, Afet İnan’ın 

kadınlara örnek bir figür haline gelmesini sağladı. Salon danslarından resmi törenlere 

kadar uzanan dönemin fotoğraflarıyla kanıtlanan kadınlara görünürlük sağladı.  

Tüm bu mesajların, yeni kimlikler oluşturmaya çalışan bütün bir kadın kuşağının 

toplumsallaşması üzerinde belirleyici bir etkisi olduğu söylenebilir (Kandiyoti, 1991). 

Böyle bir kimlik inşası, Osmanlı mirasının da reddini gerektiriyordu. Aynı zamanda, 

Türkiye’yi Batılı bir ulus-devlet olarak yeniden tanımlamak, modern Batı’daki 

sonuçlarıyla birlikte İslam öncesi bir geçmişin icadını da içeriyordu (Altan-Olcay, 

2009: 167). Bu uzak geçmiş Türkiye’de İslam öncesi dönemi işaret etmekteydi. 

Nitekim Altan-Olcay (2009), Ziya Gökalp’ın eserlerini analiz ettiği çalışmasında, 

Gökalp’ın gerçek Türk kültürünün İslam öncesi geçmişinde yattığını ve İslam öncesi 



95 
 

dönemde kadınlar için geniş haklar olduğunun sık sık hatırlatıldığını vurgular 

(Altan-Olcay, 2009: 168). Dolayısıyla, Cumhuriyet dönemi kadın kurgusunun 

referansı hem milliyetçi ideolojiyi, hem de İslam öncesi dönemi işaret ediyordu. 

4.4.3. 1980 ve 1990’lı Yıllarda Kadın Kimliği 

Türkiye’de kadın hareketlerinin ikinci dalgasına tekabül eden 1980 sonrası ise 

bağımsız örgütlenme biçimini hızlandıran kadın hareketleri, farklı kesimlerden 

kadınları bir araya getirmede başarılı olmuştur (Çaha, 2013). Ayata ve Tütüncü’ye 

(2008: 367-8) göre askeri rejimin sol hareketleri sert bir şekilde bastırarak aktivistleri 

hapse atmasından dolayı, kadınlar feminist kaygılarını ifade edecek bir alan 

bulabilmişlerdi. Bu dönemde sivil toplumda aktif olan kadınlar büyük ölçüde kentli 

ve orta sınıfa mensup kadınlardı. Bu dönemin kadın hareketleri tarafından ele alınan 

başlıca sorunları kadına şiddet, kürtaj ve cinsel tacizdi (Diner ve Toktaş, 2010). 1980 

Askeri Darbesi ile sivil hakların kısıtlandığı bir dönemde, kadınlar aktivizm için daha 

fazla alan bulabildi. Siyasal alanın sınırlandığı bir ortamda, kadınların sivil toplumda 

varoluşu devlet için o süreçte bir tehdit teşkil etmediği için kadınlar, kadınların 

farklılaşan sorunlarını ve çoklu kimliklerini keşfederek sivil toplumda varoldular. Bu 

dönemde kadınların ele aldıkları sorunlar “kişisel olan politiktir” sloganı 

çerçevesinde kamusal-özel alan ayrımı ile cinsel taciz, kürtaj sınırlaması ve kadına 

yönelik şiddet konularını temel almaktaydı. Bu nedenle Türkiye’de 1980’ler, Batı’da 

1960’larda gerçekleşen ve “ikinci dalga feminizm” olarak adlandırılan dönemin 

sorunları ve sloganlarını kullanmaktaydı (Diner ve Toktaş, 2010). Diğer yandan, bu 

dönem kadınların kamusal alanda biraraya gelişinin ilk sürecine denk geldiği için 

kadın kimliğindeki dönüşüm 1990’lı yıllardan itibaren daha belirgin hale gelecekti. 

1990’larda ise hem sivil toplumda kurumsallaşma hem de farklı kadın gruplarının 

talepleri gündeme gelmiştir. Kadın gruplarının başarısı, Cumhuriyet ideolojisinin 

savunulmasıyla önemli ölçüde ilişkili olmuş, artan küreselleşmeden de olumlu yönde 

etkilenmiştir (Ayata, 1997: 60). Diğer yandan, küreselleşmenin artışı kadınların 

kronik sorunlarının bitmesine engel olamamıştır. Bu dönemde kadına yönelik şiddet, 

hem kadın gruplarının tartışmalarında hem de siyasal alanda ana gündem 

maddelerinden biri olmuştur. Kadın hareketlerinde bu dönemde ivme kazanılması, 

kadınların statüsüne ve sorunlarına dair yasal problemlerin de kamusal alanda daha 



96 
 

net bir şekilde ifade edilebilmesini getirmiştir. 1998 yılında yürürlüğe giren 4820 

sayılı Ailenin Korunmasına dair kanun, kadına şiddeti yasal anlamda tanıyan ilk 

kanundur. Bununla beraber, şiddete karşı mücadelede sadece mağdurun şikayetini 

değil, üçüncü kişilerin de bildirimde bulunması yoluyla polis ve adalet 

mekanizmalarının harekete geçmesine olanak sağlamıştır. Dört maddeden oluşan 

4320 sayılı Kanun kapsamına “eşler, çocuklar ve aynı çatı altında yaşayan bireyler” 

dahil edilmekle beraber; eşitlik, insan onuruna saygı, ayrımcılık yapmama, cinsiyet 

eşitliği, kadının güçlendirilmesi gibi kavramlar ile, aile içi şiddetin nasıl 

tanımlandığını ve hangi şiddet türlerinin kapsandığını bu kanun kapsamında 

tanımlanmamıştır (Yüksel-Kaptanoğlu ve Dayan, 2020). 1986 yılında Türkiye, 

CEDAW (Kadınlara Karşı Her Biçimiyle Ayrımcılığın Ortadan Kaldırılması 

Sözleşmesi)’ne taraf olmuştur ancak CEDAW’a uyumsuzluğu nedeniyle pek çok 

maddeye çekinceler koymuştur.  

Bu dönemde aktif olan sivil toplum kuruluşlarından, kadına yönelik şiddetle 

mücadele etmek amacıyla kadın sığınma evlerinin kurulmasında önemli bir rol 

oynayan Mor Çatı 1990’da; siyasal alanda kadın adayları desteklemek için 1997’de 

KA-DER, cinsiyet eşitliğini, sivil toplum işbirliğini amaçlayan Uçan Süpürge 

1996’da, kız çocuklarının eğitimini ve Kemalist ilkelerin sürdürülmesini destekleyen 

Çağdaş Yaşamı Destekleme Derneği ise 1989’da kuruldu. Aslında 90’lar STK’ların 

kurumsallaşması ve bir çeşit ‘proje feminizmi’ (Bora ve Günal, 2014) akımının 

başlamış olmasıyla, kadın aktivizmini sokaklardan ofislere taşımış oldu. Bu dönemde 

anaakım feminist grupların taleplerine Müslüman ve Kürt feminist gruplarının 

eklemlenmesi ile kimlik tartışmalarının önem kazandığı bir dönem olan üçüncü dalga 

feminizmi başlamış oldu. Aynı zamanda, 1990’larda kadın gruplar, büyük şehir 

hareketi olmaktan da çıktı.  

4.4.3.1. Müslüman Kadın Kimliği 

1990’larda uygulanan başörtüsü yasağı, İslami kadın kimliğinin oluşumunda önemli 

bir kırılma noktası oldu. Başörtülü kadınların kamusal görünürlüklerinin artması ile 

aynı dönemde Refah partisi’nin siyasal alanda desteğinin artması ile, Kemalistler 

başörtüsünü laikliğe tehdit olarak algılamaya başladılar. Başörtüsü yasağı böylece 

üniversiteler, devlet daireleri ve hatta hastaneler dahil olmak üzere tüm kamu 



97 
 

kurumlarında uygulanmaya başladı (Mutluer, 2019: 12). Bu süreç küresel düzeyde de 

İslami hareketlerin canlandığı bir sürece denk geldiği için aslında Kemalistler, 

dünyadaki gelişmelere bağlı olarak bir çeşit korku duymaya başlamışlardı. İslamcı 

kadınların aktivizminde 28 Şubat’ın önemi vardır çünkü 28 Şubat’ın failleri, İslami 

kesimlerle kavgalarını kadınlar üzerinden yürütmüşlerdir (Çaha, 2013: 348). Diğer 

yandan, bu dönemde Cihan Aktaş, Fatma Barbarosoğlu, Konca Kuriş gibi entelektüel 

kadınların öncülüğünde İslami ya da Müslüman feminizm24  olanakları üzerine, 

kadınların örtünmesine, kadınların erkeklerle birlikte toplu namaza katılıp 

katılamayacakları, kadınların kadılık, imamlık yapıp yapamayacakları gibi konular 

üzerine tartışılmaktaydı (Diner ve Toktaş, 2010: 50-1).  

Türkiye’de 1980’lerin sonu, 1990’lı yılların başında hem İslam ve feminizm 

kelimeleri yanyana gelmeye başladığı hem de Müslüman kadın kimliğinin kamusal 

olarak daha görünür bir hale geldiği söylenebilir (Güç, 2008; Akyılmaz ve Köksalan, 

2016). Feminizmin İslam ile birarada kullanımı, tüm dünyada bazı kesimleri rahatsız 

etmiş olduğu gibi, Türkiye’deki entelektüelleri de rahatsız ettiği, bunun sebebinin 

Türkiye’de feminizmin erkek düşmanlığı, sınırsız cinsel özgürlük ve aileye saldıran 

bir hareketi çağrıştırması olduğu söylenebilir (Tar, 2013:153). Hatice Şenlikoğlu’nun 

da ifade ettiği gibi feminizm, bazı yazarlar tarafından “aileyi öldürücü bir akım” 

olarak değerlendirilmektedir (Bora, 2016: 810). Bu nedenle bu dönemde 

Türkiye’deki pekçok yazar feminizme temkinli yaklaşmış ancak feminizmden, kadın 

kimliğinin farklı bir bilincinin inşa edilmesinde entelektüel bir kaynak olarak 

yararlanmıştır (Göle, 1998).  

Böyle bir anlayış, Türkiye’de Müslüman feminizmin çıkış noktasını oluşturur. 

İslam’ın geleneksel yorumlarının çizdiği cinsiyet rollerine kendi tanımlarını getirerek 

eleştirel bir bakış açısı geliştiren kadınlar, hem feminist kaynakları kullanacak hem 

de dini kaynakları yorumlama konusunda erkeklerle aynı hakkı talep edecektir. 

Seküler ve dini bilgi kaynaklarına yapılan bu ikili referans, bu yeni kadın entelektüel 

figürlerine sembolik sermaye ve dolayısıyla prestij ve sosyal tanınma 

                                                             
24 Literatürde İslami, İslamcı ve Müslüman feminizm tanımları kullanılmasına rağmen, 2018 yılında ilk Müslüman feminist 

sivil toplum kuruluşu olarak Havle’nin kurulmasıyla beraber, İslami hassasiyetleri olan kadınların ‘Müslüman feminist’ 

tanımını kullanmayı tercih etmesi sebebiyle, bu tezde Müslüman feminizm kavramının kullanılması tercih edilmektedir. Şunu 

da belirtmek gerekir ki, Müslüman feminist tanımı diğer feministlerin Müslüman olmadıkları anlamına gelmemekte, bu kavram 

İslami hassasiyetleri olan ve feminist kimliğini bu hassasiyetler üzerinden kuran kadınları ifade etmektedir.   



98 
 

kazandırmaktadır (Göle, 1998:66). Türkiye’de Müslüman feminizmin çıkış noktası, 

bu ikili kaynağı kullanan kadınların etrafında şekillenecektir.   

Türkiye’de Müslüman feminizm, kadınları baskı altına alan ve onlara zulmeden tüm 

yapılara karşı olmakla beraber, Cumhuriyet’in ideali olan modernizme karşı İslami 

hassasiyetler ışığında, özel olarak tepkilidir. Cumhuriyet döneminde İslami kimliğe 

sahip kadınlardan Münevver Ayaşlı ve Samiha Ayverdi başta olmak üzere 

feminizmin Müslüman temsilcileri, Cumhuriyet’in yeni kadınının aksine eski kadını 

savunmaktadırlar. 1960’larda Şule Yüksel Şenler, modernizme karşı duruşuyla 

modern şehir hayatının yozlaştıran unsurlarından hidayete ererek yani kapanarak 

kurtulan kadınların hayatlarının anlatıldığı hidayet romanları akımında yer almıştır. 

1980’ler ise İslamcı kadın dergilerin sayılarında ciddi artışın yaşandığı bir yıl 

olacaktı (Bora, 2016:800-1).  

Kadın dergilerinde yükselen seslerin de etkisiyle, 17 Mart 1987’de Ali Bulaç 

tarafından kaleme alınan “Feminist Bayanların Aklı Kısa” yazısı ile İslamcı yazarlar 

arasında kadınların feminizme duydukları ilgiden rahatsız olanların varlığı gündeme 

geldi. Ali Bulaç’ın dile getirdiği bu kaygı, feminizmin modernizme hizmet ederek 

kadını erkeğe karşı kışkırttığı ve eşcinselliğe hizmet ettiği argümanı üzerine 

temelleniyordu. Bulaç’a göre, feministlerin bahsettikleri modernizmin getirdiği 

sorunlar kadınlara has sonuçlar doğurmamakta, erkekleri de etkilemektedir. Bu 

yüzden feminizmin tepkisi anlamsız ve artniyetlidir (Tar, 2013:156). Bir diğer 

sansasyonel yazı, feminizmin İslamcı kadınlar arasında yaygınlaşmasından dolayı 

duyulan rahatsızlığı dile getiren 20 Aralık 1987’de Nokta dergisinde yayınlanan 

Türbanlı Feministler başlıklı yazıydı. Yazıda yer alan İslamcı kadın yazarlardan biri 

olan Mualla Gülnaz, geçmişte Türk feminizmi içerisinde yer alan bir takım 

oryantalist, din düşmanı ve İslam’ın kadın düşmanı olduğuna dair önyargılara sahip 

kesimler ile anlaşamamış olmalarına rağmen bunları aşmış olan kesim ile iyi iletişim 

kurmaya başladıklarını ifade etmiştir (Çakır, 2000: 47). Bununla beraber Gülnaz, 

feminist etiketinden korkmadığını ve feminizmin kadını erkek tahakkümüne karşı 

ayaklanmaya çağırıyor olmasından da korkulmaması gerektiğini vurgulamaktadır 

(Bora, 2016: 804). 



99 
 

Feminizme mesafeli duruşu ile bilinen bir diğer yazar Cihan Aktaş ise feminizmin 

kadın ve erkek fıtratını gözardı ederek cinsiyet eşitliğini arzulamasına karşı çıkar. 

Aktaş’a (1992) göre, kadının birey olması kadını evden uzaklaştırabilir ya da kadını 

kendi doğasına yabancılaştırarak çocuk doğurma, aile kurma gibi olgulardan 

soğutabilirdi (Aktaş, 1992: 20; Tar, 2013:189). İslamcı yazarlar içerisinde belki de 

feminizme en yakın duran ve ataerkilliğe en sert eleştiriler yönelten yazar olan 

Hidayet Şefkatli Tuksal, “Kadın Karşıtı Söylemin İslam Geleneğindeki İzdüşümleri” 

adlı kitabında, hadis rivayetlerinde kadın aleyhtarı bir söylem olduğunu iddia 

etmektedir. Tuksal (2012) Kur’an pasajlarında ise kadını ikincil konumda 

değerlendiren bir bakış açısı olmamasına rağmen, toplumsal örf ve adetlerin 

temellendirdiği erkek egemen bir bakışın söz konusu olduğunu vurgular. 

Müslüman feministlerin eleştirilerinin ataerkil gelenek ve bu geleneğin oluşturduğu 

yapıların kadının statüsüne ve kadın haklarına verdiği zarar etrafında şekillendiği 

görülmektedir. Müslüman feministler, geleneğin ve dini yorumların ataerkil 

karakterini sorgularken başta Kur’an olmak üzere dini metinleri referans alırlar (Tar, 

2013: 78-9). Müslüman feminist söylem, Müslüman kadın entelektüellerin yazınında 

gelişen ve kadınların sorunlarına İslamı referans alarak yapılan değerlendirmelerin 

bütünüdür. Bu söylem ataerkillik ile toplumsal cinsiyet konularına odaklanmaktadır. 

Örneğin, Nazife Şişman, İslam’da kadın haklarının varolduğunu ancak yüzyıllar 

boyunca alışılagelmiş geleneklerin kadınların temel problemini inşa ettiğini 

savunmaktadır (Şişman, 2013: 122, akt. Güngör, 2018: 28). Buna göre, Müslüman 

kadın yazarlar kutsal kitap kaynaklı ataerkil yaklaşımları belirli ölçüde kabul etmekle 

beraber, kadınların toplumda geri kalışının temel sebebinin gelenek olduğunu 

savunmaktadırlar (Göle, 1998:65). Diğer yandan, Batılı feminist söylemin tepeden 

bakan söylemi ve bu toplumlarda Müslüman kadının öteki olma durumu da aşılması 

gereken problemler olarak görülmektedir (Güç, 2008:668-9). 

Müslüman kadınların yaşadıkları önemli bir diğer sorun, siyasal kadrolardan uzak 

tutulmalarıydı. 1995’te Refah Partisi’nin İstanbul il örgütünde 18 bin ‘hanım’ 

teşkilatçı heyecanlı bir şekilde belediye seçimleri hazırlıklarında aktif rol oynamaya 

başladı. Bu hanımlar içerisinde öne çıkan Sibel Eraslan, kadınların yönetim ve temsil 

makamlarından uzak tutulmasını eleştiriyordu. Bu eleştiri, parti örgütünde, yerel 

yönetimlerde ya da mecliste kadınlara yer vermeyen parti geleneğine yönelikti (Bora, 



100 
 

2016: 807). Müslüman feminizmin dünyada ve Türkiye’deki tüm bu serüvenine 

rağmen, tanımına yönelik sıkıntılar mevcuttur. Güç’e (2008:670-1) göre, İslamcı 

feminizm teorik bir arkaplandan yoksun olduğu için, onu bir kuram olarak 

tanımlamak yerine eleştirel bir kadın bilinçliliği olarak görmek daha doğru bir 

yaklaşımdır. Böylece İslamcı feminizm içerisinde feminizm unsurları aranmasından 

vazgeçilebilir. 

1980 ve 1990’lardaki bu tartışmalar sonrası 2000’lere gelindiğinde ise Müslüman 

kadınların kimliğinde modernite temelli yeni bir dönüşüm gerçekleştiği söylenebilir. 

Şehirde Müslüman kadınlara birincil bir rol veren yeni İslami benliğin oluşumuyla 

eğitimli, toplumda, siyasette ve ulusal tartışmalarda aktif olan ve alternatif bir 

modern, elit imaj ve kimlik sunarak seküler elite kendi zeminlerinde meydan okuyan 

“yeni Müslüman kadın” kimliği bu şekilde ortaya çıkmış olduğu söylenebilir (Genel 

ve Karaosmanoğlu, 2006 akt. Okkenhaug ve Flaskerud, 2005: 123). Bu dönüşüm, 

Türkiye’nin ilk Müslüman feminist derneği olan Havle’nin 2018 yılında 

kurulmasıyla kadın hareketlerinde de Müslüman feminist kadınların varlığı ile 

sonuçlandı. 

4.4.4. 2000’ler ve Sonrasında Kadın Kimliği 

4.4.4.1. Kadın Kimliğinde Yeni Dönüşüm: Neoliberalizm ve Muhafazakârlığın 

Etkisinde Kadın 

2002’de AK Parti’nin iktidara gelişi muhafazakâr ve neoliberal politikaların birleştiği 

yeni bir kadın kimliğinin inşa edilme çabasını içeren bir sürece denk gelir. Bu 

dönemde kadın politikalarının iki amacı vardır: geleneksel/dini değerleri korumak ve 

sosyal devletin maliyetlerini sınırlandırmak. Böylece “aile” ve “anneliğin” ön planda 

tutulduğu neo-liberal muhafazakâr bir siyaset izlenmektedir (Sumbaş ve Dinçer, 

2022). AK Parti ile birlikte güçlenen muhafazakâr söylem, kadın-erkek ilişkisini 

eşitlikten çok “tamamlayıcılık” ile açıklamaktadır. Toplumsal cinsiyet ilişkileri, 

“istikrar” ve “Allah’ın yarattığı denge” kavramlarına atıfta bulunarak kurgulanmakta 

ve bu çerçevede toplumsal cinsiyet rolleri kadınlara ve erkeklere atfedilmektedir. 

Kadın ve erkeklerin sorumlulukları ve dahil oldukları alanlar birbirleriyle rekabet 

edemeyecek şekilde tanımlanmıştır (Yılmaz, 2013). Bu tamamlayıcılık ilişkisi, 

“cinsiyet adaleti” kavramında vücut bulmaktadır. Kandiyoti’ye (2016) göre, cinsiyet 



101 
 

normlarını ve muhafazakâr aile değerlerini söylemsel düzeyde denetlemek bu 

dönemin temel unsurları haline gelmiştir. Buna göre, AK Parti’nin değişen cinsiyet, 

cinsellik ve aile konusundaki söylemlerinin tümü fıtrat kavramına göre 

tanımlanmaktadır. Bu politikanın sorunlu olan kısmı, kadın sorunlarını dezavantajlı 

gruplara yönelik bir sosyal politika olarak görmek yerine aile politikasının bir parçası 

olarak görme eğiliminin olmasıdır (Ayata ve Tütüncü, 2008). Söz konusu vurgu, 

‘bizim’ olarak tasavvur edilen medeniyetin kadınlarının, Avrupa medeniyetinden 

farklı, hatta daha değerli olduğu fikri üzerine temellenir.  

AK Parti’nin kadın söylemi varolan sivil toplum kuruluşları tarafından ciddi 

eleştirilerle karşılaştığı için, AK Parti’nin cinsiyet söylemini kitlelere daha kolay 

ulaştırabilmesini sağlayan bir sivil toplum kuruluşu ihtiyacı doğdu. 8 Mart 2013’te 

Erdoğan’ın kızı Sümeyye Erdoğan Bayraktar’ın da yönetim kurulunda yer aldığı 

Kadın ve Demokrasi Derneği’nin (KADEM) kurulmasıyla cinsiyet adaleti 

söyleminin de içeriğinin topluma daha iyi anlatılma fırsatının da doğduğu 

söylenebilir. AK Parti’nin kuruluş yıllarından 2013 yılına kadar toplumsal cinsiyet 

eşitliği kavramını tüm siyasal hedeflerde ve raporlarda kullanmasına karşın (Altuntaş 

ve Demirkanoğlu, 2017), 2013’ten itibaren cinsiyet adaleti kavramını kullanmaya 

başlaması çarpıcıdır. Bu kavramın kullanılmaya başlanması, Batının cinsiyet 

algısından duyulan rahatsızlığın ve kadına dair sivil toplum ve medyada var olan 

hâkim söylemin kırılması isteğinin somut işaretidir. İlk kez KADEM Başkanı Sare 

Aydın Yılmaz tarafından akademik olarak dile getirilen bu kavram 25 , aslında 

Müslüman toplumların benimsediği, kadın ile erkeğin farklı doğalarının olduğunu 

savunan ve ‘farklılık politikası’ üzerine temellenen bir perspektifi yansıtan bir 

kavramdır.  

Bu dönemin söyleminde aile alanı, kadının doğal yeri olarak tanımlansa da 

kadınların ev içi sorumluluklarını yerine getirmelerinin yanında kadınların eğitimi de 

desteklenir (Coşar ve Yeğenoğlu, 2011). Bunun sebebi, eğitimli kadınların iyi 

nesiller yetiştireceğidir. Bu fikriyat, cumhuriyetçi ataerkillikle, kadınların kamusal 

                                                             
25 Sare Aydın Yılmaz, 2015’te kaleme aldığı “A new momentum: Gender justice in the women’s movement” adlı Turkish 

Policy Quarterly’de yayınlanan makalesinde cinsiyet adaleti kavramının detaylarını açıklamıştır. Ancak bu kavram Türkiye’de 

bilinmemesine ve kullanılmamasına karşın aslında birçok Müslüman ülkenin kadın hareketi tarafından, özel bir anlam 

atfedilmeden, İslami perspektif ile cinsiyet eşitliğine eşdeğer olarak kullanılmıştır. Konseptin Müslüman ülkelerde kullanımı 

hakkında bkz. El Omari, D., Hammer, J., & Khorchide, M. (Eds.). (2019). Muslim women and gender justice: Concepts, 

sources, and histories. Routledge.  



102 
 

görünürlüğünü arttırma stratejisi açısından benzerdir. Her iki ataerkillikte de 

‘modern’liğin bir kanıtı olarak kadınların görünürlüğü arttırılır. Muhafazakârlığın bu 

dönemde kadın kimliği kurgusunun ana ekseni olmasına rağmen, bazı yazarlar kadın 

kimliği kurgusunda farklı öğelerden yararlanıldığını da ifade etmiştir. Cindoğlu ve 

Ünal’a (2017) göre söz konusu kimlik inşasında cinsiyet adaleti, anti-feminizm, 

İslamcılık, neo-liberalizm ve otoriterlik gibi kavramların kendine özgü bir karışımı 

söylemlerde yer almaktadır. Bu dönemde kadın kimliğinin ikinci unsuru neoliberal 

öznenin inşasıdır. Bu anlayışta AK Parti’nin ailenin güçlendirilmesi hedefiyle 

şekillendirdiği nüfus politikası, devletin sosyal güvenlik yükünü hafifletmeyi 

amaçlamaktadır (Acar ve Altunok, 2013: 20). Böylece, nüfus politikasının söylemsel 

inşası nüfus artışını hızlandırmak için bir sosyal mühendislik biçimine dönüşür 

(Korkut ve Eslen-Ziya, 2016). 

Sosyal devletin yükünün hafifletilmesi ise evde gerçekleştirilen çocuk, yaşlı ve 

engelli bakımını kadın aile üyeleri tarafından yapılarak, ‘aile içinde özelleştirilmesi’ 

anlamına gelmektedir (Kurtuluş-Korkman, 2015). Zorunlu annelik ve ev hanımlığı 

ile sınırlandırılan ve sosyal yardım programları tarafından bakım işi yapmaya teşvik 

edilen kadınlar, toplumun ekonomik hedeflerini gerçekleştirmeye çağrılır. Türkiye 

ekonomisinin büyümesi için cinsiyete dayalı ucuz işgücü gerekli görülmekle beraber, 

aile, toplum ve piyasa ilişkisi devlet tarafından neoliberal ihtiyaçlara göre yeniden 

inşa edilmiştir (Öztan, 2014 akt. Mutluer, 2019). Bu ihtiyaçlar mevzuat anlamında en 

çok esnek çalışmanın yaygınlaştırılmasında görülür.26 Örneğin, Nimet Çubukçu, 

kadınların istihdama katılımını teşvik etmek için 9. Kalkınma Planı’nda da 

(2007-2013) esnek çalışmanın yaygınlaştırılmasına yer vermiştir (Yarar, 2020). 

Çalışma hayatı ile eviçi sorumlulukların iç içe geçmesi ailenin bütünlüğünü ve sosyal 

bütünlüğünü riske atabileceği için kadınların birincil sorumluluk alanlarının sınırları 

‘aile’ olarak çizilir (Coşar ve Yeğenoğlu, 2011), ikincil alanın sorumlulukları ise 

kadınların ya da eşlerin beraber aldıkları kararlar ile belirlenir.  

                                                             
26 Esnek çalışmanın kadınlar açısından neden problem olduğu bazı yazarlar tarafından tartışılmıştır (Walby ve Olsen, 2002; 

Fudge ve Owens, 2006; Parlak, 2016). Esnek çalışma modeli işyerlerinde genel olarak tecrübesiz ve kariyer beklentisi olmayan 

çalışanları (kadınlar gibi) talep ettiği için düşük ücret sağlamaktadır. Bilhassa yarı zamanlı işlerin kadınlar tarafından tercih 

edilmesi ve bu işlerin sunduğu kadının emek piyasasındaki dezavantajlı konumunu pekiştirir. Bu durum da, kadınların iş 

güvencesinin azalması, ücretlerin düşmesi ve çalışma şartlarının kötüleşmesini beraberinde getirmektedir (Özdemir ve Parlak, 

2010: 33 akt. Parlak, 2016) 



103 
 

4.4.4.2. Kadın Haklarına Dair Yasal Sorunlar: 6284 Sayılı Ailenin Korunması 

ve Kadına Yönelik Şiddetin Önlenmesine Dair Kanun ve İstanbul Sözleşmesi 

2000’li yıllarda AB adaylık süreci, kadın hareketleri açısından olumlu bir nokta 

olmuştur. Türkiye’nin AB müktesebatına uyum sürecinden hareketle 4721 Sayılı 

yeni Medeni Kanun 1 Ocak 2002’de yürürlüğe girdi. Kanunda yapılan değişiklikler 

ile “ailenin reisi erkektir” gibi bazı ifadeler kaldırılmış, daha önce erkekler için 17, 

kadınlar için 15 olan yasal evlilik yaşı her iki cinsiyet için 18’e çıkarılmıştır. 

Boşanma durumunda evlilik mallarının paylaşılmasına ilişkin yasal dayanak ortaya 

konmuş ve evlilik dışı doğan çocuklarla yasal olarak doğan çocuklara aynı kalıtım 

haklarını verilmiştir (Müftüler-Baç, 2012: 8), kadının aile ve toplum düzenindeki 

yeri güçlendirilerek Anayasa değişikliklerini tamamlayıcı nitelikte tedbirler almıştır. 

Tüm bu değişikliklerin yapılmasındaki güdü AB üyelik süreci olduğundan bilim 

insanları, kadın örgütlerinin taleplerinin AB baskısıyla güçlendiğini (Taşkın ve Çakın, 

2022; Cindoğlu ve Zencirci, 2008) ve kadın haklarının devlet nazarında önemi ve 

değerinden ziyade, modernitenin ve Batı’yı yakalama kaygısından kaynaklandığını 

ifade etmektedirler (Arat, 2010). Bu dönemde, kadın politikalarının konjonktürden 

etkilenerek iniş çıkışlı bir süreç izlediği gözlemlenmektedir (Yaraş, 2018). AK Parti 

iktidara geldiğinde Avrupa Birliği adaylık sürecinin de etkisiyle çoğulcu bir söylemi 

benimserken, özellikle 2009 sonrası muhafazakâr politikaların etkisinin görülmeye 

başlamasıyla, bu yönelişin cinsiyet politikalarını da etkilediği görülmektedir 

(Muftüler-Baç, 1999: 305). 

2002’de hem kadın örgütlerinin çabası hem de AK Parti’nin Avrupa Birliği’ne (AB) 

dahil olmak için müzakereleri başlatma konusundaki hevesi, kadın haklarında da 

reform girişiminin önünü açmıştır. Böylece 2002’de Medeni Kanun’un daha eşitlikçi 

bir yapıya kavuşturulması için değişikliklere gidilerek, belirli maddelerde değişiklik 

yapılmıştır. 2004’te 10. maddede yapılan değişiklikle, devletin artık kadın-erkek 

eşitliğinin uygulamada var olmasını sağlamak için sorumluluk alması gerektiği 

maddesi eklenmiştir. Ayrıca 2010 yılında, devlet kurumlarının cinsiyet eşitliğini 

sağlamaya yönelik politikalarının eşitlik ilkesine aykırı olmaması gerektiğini belirten 

bir madde de yasaya eklenmiştir (Bodur-Ün ve Arıkan, 2021). 



104 
 

6284 sayılı Ailenin Korunması ve Kadına Yönelik Şiddetin Önlenmesine Dair Kanun 

20 Mart 2012 tarihinde Cumhurbaşkanı tarafından onaylanmıştır (Şener, 2012). Bu 

kanun daha önceki 4320 sayılı Ailenin Korunmasına İlişkin Yasa’nın eksikliklerinin 

giderilmesini hedeflemiştir. Bu kanun ilk defa 242 Kadın örgütünün biraraya gelerek 

Aile ve Sosyal Politikalar Bakanlığı ile müzakere edilerek yapılan bir yasa olması 

yönünden de önemlidir. Böylece kadın örgütleri bu yasanın düzenlenme sürecinde 

aktif bir rol oynamıştır. Yeni yasanın getirdiği olumlu değişikler, amaç ve kapsamın 

daha geniş bir şekilde tanımlanarak mağdurun evli-evli olmayan kadın ayrımının 

kaldırılmış olması, şiddete uğrayan kadınların başvuracağı birimleri açık ve net bir 

şekilde görev tanımlarıyla birlikte yasada yer alması; 24 saat hizmet verecek olan 

Şiddet Önleme ve İzleme merkezlerinin açılması; şiddet uygulayan kişinin mahkeme 

kararına uymadığı takdirde hapis cezasına çarptırılmasına dair yasal düzenleme 

getirilmesi; ve şiddete uğrayan kadınlara sosyal yardım verileceğine dair düzenleme 

yapılmasıdır. Bu olumlu düzenlemelere rağmen, yasadaki “aile” vurgusunun sürüyor 

olması, toplumsal cinsiyet tanımının yasada yer almıyor oluşu, şiddete uğrayan 

kadınlara uzlaşma ya da arabuluculuk kurumları önerilmesini engelleyecek bir 

mekanizmanın varolmaması ve sığınmaevlerinin açılması konusunda belediyelere 

katı denetimlerin uygulanmıyor oluşu gibi sorunlar devam etmektedir (Şener, 2012). 

Zamanla dış politikada yaşanan gelişmelerin etkisiyle AK Parti, Batılı kurum ve 

değerlere karşı giderek daha eleştirel ve isteksiz bir politika yaklaşımı benimsemeye 

başlamıştır (Çağaptay, 2009; Kaliber ve Kaliber, 2019). Böylece, AB’nin 

Türkiye’nin insan hakları rejimi ve yasal mekanizmaları üzerindeki etkisi azaldı. Bu 

dönemde yaşanan siyasal olaylar, Arap Baharı’ndan bu yana Ortadoğu’da yaşanan 

siyasi gelişmeler Türk dış politikasını değiştirirken, AB’nin Türkiye’nin üyeliği 

konusunda tereddüt etmesi Türkiye’nin AB’den uzaklaşmasını da hızlandırdı. Bu 

bağlamda önemli bir diğer örnek İstanbul Sözleşmesidir. İstanbul Sözleşmesi, kadına 

yönelik şiddeti, kadın haklarının ihlali ve kadınlara yönelik ayrımcılığın bir biçimi 

olarak tanıyan ilk kapsamlı ve yasal olarak bağlayıcı belgedir (İstanbul Sözleşmesi, 

2014). Şiddeti önlemek, mağdurları korumak, faillerin yargılanması için hukuki takip 

oluşturmak ve cinsiyete dayalı her türlü şiddeti cinsiyet, ırk, dil, din, cinsel kimlik, 

cinsel yönelim, medeni durum, yaş ve engellilik temelinde ayırmadan ortadan 

kaldırmaya yönelik tedbirleri içerir (Madde 1 ve 4). Sözleşmenin, siyasal bir altyapısı 



105 
 

olmamasına rağmen medyada sözleşmeye yönelik “Türk aile yapısını bozduğu”, 

“eşcinsellerin kimlik taleplerini kabul ettiği” yönündeki eleştiriler yer almış (Yeni 

Şafak, Mart 21, 2021) ve bunun üzerine kamuoyu tartışmaları başlamıştır. 20 Mart 

2021’de Cumhurbaşkanı Recep Tayyip Erdoğan tarafından çıkartılan 3718 sayılı 

kararname ile Türkiye sözleşmeden çekilmiştir. Bu tartışmalar sonucu bazı sivil 

toplum kuruluşları artan kadın cinayetlerine karşı “İstanbul Sözleşmesi Yaşatır” 

sloganıyla sözleşmenin kaldırılmaması gerektiğini savunmuşlardır (T24, Kasım 25, 

2019; Uluslararası Af Örgütü, Mayıs 10, 2021). 

İstanbul Sözleşmesi üzerine yapılan tartışmalarda AB’ye yapılan olumsuz 

göndermeler, Türkiye’de siyasi/normatif bir bağlam olarak hem AB’nin hem de 

Avrupa ülkelerinin normatif etkisinin zayıfladığını göstermektedir. İstanbul 

Sözleşmesinin uluslararası boyutu ve çerçevelenme şekli, Türkiye’nin ontolojik 

güvensizliğiyle oldukça ilintilidir. Bu tasavvurda, Avrupa Birliği, normatif olarak 

aşağı bir ‘davetsiz misafir’ olarak gösterilirken, Türkiye’nin cinsiyet konusunda 

Batı’dan ahlaki üstünlüğü olan normatif bir aktör olarak (‘daha adil, daha iyi ve daha 

güçlü’) Ankara Sözleşmesi adını verdiği yerel bir sözleşme inşa edebilme güç ve 

kabiliyetine sahip olduğunu vurgulamaktadır. (Bodur-Ün ve Arıkan, 2021). 

Genel olarak değerlendirmek gerekirse, Türkiye’de kadın hareketleri Osmanlı’dan 

bugüne ciddi bir dönüşüm geçirmiş, erken dönem şehirli kadın hareketleri özellikle 

1990’lı yıllarda ana akım sivil hareketlerde yer alamayan kadınlara da açılmıştır. 

Bugün sivil toplum, farklı kimliklere sahip kadınların yer aldığı bir alan olmasına 

rağmen, güçlü devletin kontrolü kaybetmeme çabasından ve sivil toplumu tehdit 

olarak görerek onu şekillendirme arzusundan bir şey kaybetmediği görülmektedir.  

 

 

 

 

 

 

 



106 
 

BÖLÜM V: MALEZYA VE TÜRKİYE’DE ONTOLOJİK 

GÜVENSİZLİKLER VE KADIN  

5.1.  Malezya ve Türkiye’de Kadınların Ontolojik Güvensizlikleri 

Croft (2012: 229-31) bireylerin ontolojik güvensizliğinin dört unsur aracılığıyla 

analiz edilebileceğini ifade eder. Bu unsurlardan birincisi, benliğin biyografik 

süreklilik duygusuna dayanması ve güvensizleştirme sürecinin iki kimlik belirtecinin 

(ben ve öteki) karşı karşıya gelerek biyografik süreklilik duygusunu kesintiye 

uğratmasıdır. İkincisi, güvensizleştirme süreci sosyal ve kolektif unsurları ortadan 

kaldırarak bir zamanlar saygı duyulan kurumların yönelik güven algısını olumsuz 

etkileyebilir. Böylece güven zedelenir. Üçüncüsü, kişinin kimlik yapılarına uygun ve 

kabul edilebilir şekillerde davranma yeteneği anlamına gelen öz-bütünlüğüne uygun 

hareket etmesi gerekir. Öz-bütünlüğün yıkımı, hâkim güç yapılarının kimlik 

üzerindeki performatifliği27 aracılığıyla biyografik tutarlılık ve aidiyet duygusunun 

baltalanması anlamına gelir ve ontolojik güvensizlik ile sonuçlanır. Dördüncüsü, 

bireylerin ontolojik güvensizliğinin daimi oluşu sebebiyle bireyin kaygıya karşı 

mücadele etme ihtiyacı ve güdüsünün olmasıdır. Ontolojik güvenlik başarılsa dahi 

kaygı daimi olduğu için birey güvensizliğini ortadan kaldırmak için mücadele ederek 

rutin ilişkilerini sürdürmeye çalışacaktır. Bu dört unsurun yer aldığı çerçeveye ek 

olarak Volkan’ın (1988) seçilmiş travma kavramından da analiz sürecinde 

yararlanılacaktır. Innes ve Steele’in de (2013) belirttiği gibi, bir kaygı unsuru olarak 

seçilmiş travmalar, grup kimliği içerisinde eriyerek, grup içi ve grup dışı ayrımları 

güçlendirir. Böylece travma, kolektif kimliği hem yıkıcı hem de biçimlendirici bir rol 

oynayarak ontolojik güvensizliği yaratır. Bu bölüm, Malezya ve Türkiye’de 

kadınların farklı güvensizlikleri ve kimlikleri ışığında, hâkim güçlerin kimin 

korunacağına, kontrol edileceğine, nesneleştirileceğine ya da dışlanacak kişiler 

olarak tayin edileceğine karar verdiği ‘güvensizleştirme’ sürecini analiz etmektedir. 

 

 

 

                                                             
27 Performatiflik, dilin bir sosyal eylem biçimi olarak işlev görebileceği ve değişim etkisine sahip olabileceği anlamına gelen 

bir kavramdır. 



107 
 

Tablo 4. Malezya ve Türkiye’de Kadınların Ontolojik Güvensizlikleri 

Kategoriler Kodlar Temalar 

 MALEZYA TÜRKİYE 

 

 

 

Toplumsal 

Alanda 

Güvensizlikler 

Modernite ve 

Batılılaşma 

Kaygısı 

Kültürel 

Hegemonya 

Aile 

Rollerindeki 

Dönüşüm 

Semboller ve 

Kimlik 

Temelli 

Dışlanma 

Etnik Kimlik 

Temelli 

Dışlanma 

İdeolojik 

Kimlik 

Temelli 

Dışlanma 

Toplumsal 

Cinsiyete Dair 

Güvensizlikler 

Toplumsal 

Cinsiyet 

Rolleri 

Toplumsal 

Cinsiyet 

Rolleri 

 

 

 

 

Yasal Alanda 

Güvensizlikler 

 

 

 

Yerel 

Mevzuatlar 

 

Vatansız 

Çocuklar, 

Çocuk 

Evlilikler, 

Cinsel Taciz 

Yasası 

6284 Sayılı 

Ailenin 

Korunması ve 

Kadına 

Yönelik 

Şiddetin 

Önlenmesine 

Dair Kanun, 

Medeni Kanun 

Uluslararası 

Sözleşmeler 

CEDAW İstanbul 

Sözleşmesi 

 

 

Siyasal 

 

Kavramların 

Güvensizlikleri 

Cinsiyet 

Eşitliği 

Algısı 

Cinsiyet 

Eşitliği/Adaleti 

Tartışmaları 



108 
 

Alanda 

Güvensizlikler 

 

Kutuplaşma 

Etnik 

Temelli 

Kutuplaşma 

İdeolojik 

Temelli 

Kutuplaşma 

 

Otoriter 

Kurumlar 

Otoriter 

Bürokratik 

ve Siyasal 

Kurumlar 

Otoriter 

Siyasal 

Kurumlar 

 

5.1.1. Toplumsal Alanda Güvensizlikler: Kaygıların Nesneleri 

Bu bölümde kadınların toplumsal alanda yaşadıkları güvensizlikler, Modernite ve 

Batılılaşma Kaygısı, Semboller ve Kimlik Temelli Güvensizlikler, Toplumsal 

Cinsiyete Dair Güvensizlikler olmak üzere üç ana başlık altında incelenmiştir. 

Malezya ve Türkiye’deki kadın aktivistler ile yapılan derinlemesine yarı 

yapılandırılmış görüşmeler aracılığıyla kadın aktivistlerin biyografik bütünlüklerini 

sekteye uğratan, güvensizliklerinin kaynağı olan unsurların ortaya çıkarılması 

hedeflenmiştir.  

5.1.1.1. Modernite ve Batılılaşma Kaygısı 

Modernite fikrinin Batılılaşma ile eşdeğer görülmesi ve belirsizlikler içermesi 

cinsiyete dair kurguları da değiştirmiştir. Modernite, ekonomik üstünlüğü ve 

ilerlemeyi temsil ederken, toplumsal normların hızlı değişimi ve yozlaşması 

karşısında oluşan anlam ikiliği, manevi değerlerin kaybına sebep olarak ontolojik 

kaygılar doğurmuştur. Batılılaşma fikrinin ilerlemeyi getirmesi ancak ilerlemenin 

geleneği geri plana itmesi ve benlik kaybına neden olması, toplumsal normları 

olabildiğince koruyarak, kültürün muhafaza edildiği bir modernite anlayışını gerekli 

kılmıştır (Ayten, 2021: 98). Böyle bir sistem içerisinde Kinnvall’ın (2004) de ifade 

ettiği gibi bireyin ontolojik güvensizlikler yaşaması ve bu durumla başa çıkmaya 

çalışırken, kimlik ve benlik arasındaki ilişkilerden kaynaklı bazı sorunlar ile 

karşılaştığı görülmektedir. Malezya ve Türkiye’de de kadınlar benzer süreçleri 

deneyimlemektedir. Türkiye’de kendini muhafazakâr olarak tanımlayan bir kadın 

katılımcı, moderniteyi algılayış biçimlerinden kaynaklanan farklılıklara dair sorulan 



109 
 

bir soru üzerine modernite ve kaygı arasındaki ilişkiyi toplumun farklı kesimlerinde 

ortak olarak varolduğunun altını çizmektedir: 

“Moderniteyi nasıl algıladığımız üzerine geldiğimiz bir nokta var. Ona karşı bir 

duruşunuz var. İşte kaygılı bir duruş dolayısıyla bu aslında. Yani koruma güdüsünü 

tetikleyen bir kaygı sıkıntısı var. Toplumsal olarak buralardan kaynaklanan bir 

koruma refleksi tabii ki bu. Kadın üzerinden tezahür eden bir şeyleri muhafaza 

etme derdi. Kaygılı bir batılılaşma diyebilirsiniz. Tamam ama bu normaldir de. 

Çünkü çok ani hızlı bir değişim içinde bulmuştur bu toplum kendini. Ama iki 

mahallede de bu ikincilleştirmenin ortaklığını gözlemliyoruz”  (T6, Ağustos 

2021) 

Bu ifadede de görüldüğü gibi, katılımcının moderniteyi bir kaygı unsuru olarak 

görmesiyle beraber, “ikincilleştirme” olarak tanımlaması ve kutuplaşmış siyasal 

alandaki farklı taraflar bağlamında yorumladığı görülmektedir. Katılımcının seküler 

ve muhafazakâr görüşlere sahip insanları iki mahalle olarak ifade ediş biçimi, 

kutuplaşmanın söyleme yansıması olarak yorumlanabilir. Diğer yandan, Türkiye’de 

ontolojik güvensizliğin şiddetli bir kutuplaşma minvalinde tanımlandığı; dolayısıyla 

katılımcının hem kendi bütünlüğüne uygun hareket etme hem de mücadele etme 

ihtiyacı duyduğu söylenebilir. Türkiye’nin aksine, Malezya’da modernite gündelik 

yaşamın özü ile daha içiçe algılanmaktadır ve ülke içindeki farklı etnik gruplardan 

ziyade, doğrudan Batı ile özdeşleştirilmektedir: 

“Müslüman toplumlar olarak hepimiz moderniteyi kucakladık, aletlerini, ürünlerini, 

her şeyini kullanıyoruz.  Bu anlamda modernite ile Müslüman toplum arasında bir 

çelişki görmüyorum. Ancak modernite, Batı kültürünün bazı sembolleriyle eşdeğer 

tutulduğunda bu bir sorun olur. Belirli kültürleri modernite ile hizaya getirmek 

olmamalı amaç.. Modern olmak için belirli kültürel uygulamaları takip etmem 

gerekiyorsa, böyle bir moderniteyi istemem. Bu, Malezya’daki modern kadınlar için 

de geçerli. Modernliğin onlar için sorun teşkil ettiğini düşünmüyorum. Ancak 

bahsettiğimizden çok daha fazlasını kabul etmeyi reddediyorlar” (M4, Eylül 2021) 

Malay katılımcı, moderniteye nispeten pozitif anlam yüklemiş olsa da, modernitenin 

kültürel hegemonya bağlamında olduğuna dair bazı çekinceleri olduğu için 

biyografik süreklilik sağlama ihtiyacının altını çizmektedir. Katılımcılarin 

ifadelerinden yola çıkarak Malezya ve Türkiye’de modernite algısının farklılaştığı 



110 
 

ifade edilebilir. Bu farklılığın en önemli sebeplerinden biri, Türkiye’de Erken 

Cumhuriyet Dönemi modernite reformlarının İslamcılar üzerinde yarattığı travma ile 

açıklanabilir (Kerslake vd., 2010). Söz konusu ‘tepeden inmeci modernizm’ bilhassa 

İslamcılar üzerinde bir travma yaratarak bugünkü kutuplaşmanın temelini 

oluşturmuştur (Aydın-Düzgit, 2019). Kutuplaşma, bireyin ontolojik güvenliği 

bağlamında öz bütünlüğün yıkımı anlamına gelir. Buna göre, hâkim güç yapılarının 

kimlikler üzerinde performatifliği onları çatıştırır ve hem biyografik süreklilik 

zedelenir hem de ‘öteki’nin aidiyet duygusu zayıflar. 

Genel olarak değerlendirmek gerekirse, Kinnvall’ın (2004) Batı dışı toplumların 

modernite kaynaklı ontolojik güvensizlikten daha fazla etkilendiği savı, farklı 

kimliklere sahip kadınların öznel deneyimleri ışığında kısmen yanlışlanmaktadır. 

Toplumun modernite ve Batılılaşma kaygılarından bahseden katılımcılar olsa da, 

ülkelerin bağlamları ve sosyal olarak inşa edilen anlamı da dikkate almak 

gerekmektedir. Kadınlar sıklıkla toplumda modernite ve batılılaşma kaygıları 

olduğunu belirtseler de, kendi kaygıları sorulduğunda modernite ve küreselleşmenin 

ötesinde, sosyopolitik arkaplanı olan ancak bireysel olarak yaşadıkları travmalarının 

şekillendirdiği öznel deneyimlerini anlatmaktadırlar. Bu noktada Türkiye’de 

kutuplaşma öne çıkan bir ontolojik güvensizlik unsuru olurken; postkolonyal bir 

toplum örneği sunan Malezya’da Müslüman-Batı kültürü ikiliği üzerinden 

güvensizlikler daha görünürdür. Örneğin, Türkiye’deki katılımcı modernitenin 

etkisini ‘mahalleler’ üzerinden açıklarken, Malezya’daki katılımcıların referansı ise 

‘öteki’lerinden ziyade, Müslüman-Batı kültürü üzerine olmaktadır. Bunun sebebinin, 

Malezya’nın modernite serüveninin katı düzenlemeler içermemesi sebebiyle 

travmatik bir hal almaması ile açıklanabilir.  

Malezya’da kolonyal dönem yakından incelendiğinde İslami-seküler olan arasında 

keskin bir ayrım olmamakla beraber, İngiliz sömürgeciler din konusunda Malezya’da 

bir müdahalede bulunmamış, aksine yerel liderler İslam’ın temsilcisi olmuştu. 

Dolayısıyla içiçe geçmiş bir etnisite-din anlayışının oluştuğu Malezya, seküler-dindar 

ayrımından ziyade farklı ırkların toplum içerisinde farklılığı oluşturduğu bir ülke 

olmuştur. Farklı ırklar arasındaki ilişkilerden kaynaklı olan ontolojik güvensizliğin 

varlığı bir sonraki bölümde tartışılacaktır ancak bu bölümde vurgulanmak istenen 

nokta her iki ülkede de kadınların modernite ile özdeşleştirdiği öznelerin farklılığıdır. 



111 
 

Özetle, Kinnvall ve Nesbitt-Larking’in (2011) iddia ettiği gibi, modernite kaygısının, 

Müslüman kimliğe sahip bireylerde homojen olduğunu ifade etmek tam anlamıyla 

doğru değildir. Böyle bir kaygı, sosyal bağlamda farklı anlamlara bürünerek, 

Türkiye’de modernist elitin yarattığı kutuplaştırıcı siyasetin kökenini; Malezya’da ise 

Batı kültürünün nüfuzundan duyulan kaygıyı ifade etmektedir.  

5.1.1.2. Semboller ve Kimlik Temelli Güvensizlikler 

Kadınların güvensizlikleri çeşitli olduğu kadar, kendi içlerinde geliştirdikleri direniş 

modellerinin de değiştiği görülmektedir. Kimliklerinden kaynaklı güvensizliğe karşı 

direniş stratejileri değişmektedir. Türkiye’deki katılımcılardan biri, özel sektörde 

başörtüsü takmanın yarattığı güvensizliklerinden bahsetmektedir: 

“Hala da maalesef bilmiyorum fark ediyor musunuz, etmiyor musunuz, ama 

Türkiye’de birçok özel sektörde hala siz bir şekilde başörtülü olarak kalamazsınız, 

kamusal alanda bile çok rahat ön planda olamazsınız. Hep bunlar problem alanıdır. 

Başörtülü bir hanımsanız işte daha fazla hatasız olmak zorundasınızdır. Daha fazla 

incelenirsiniz, bunların her biri aslında o sorunun devam ettiğini gösteriyor. 

Dolayısıyla o kamusal alanın bütününün oluşturulmaya çalışıldığı alanda, daha 

doğrusu kadının ikinci sınıf görülmesinin sürdüğünü gösteriyor” (T6, Ağustos 

2021). 

Başörtülü kadınların özel sektörde yaşadıkları sıkıntılar katılımcının fiziksel 

güvenlikten yoksun olduğunun bir kanıtı olsa da, aynı zamanda biyografik sürekliliği 

kimliği üzerinden sağlamaya çalıştığını göstermektedir. Katılımcı, başörtüsü taktığı 

için işe girerken kabul edilip edilmeyeceğine dair yaşadığı belirsizlikler sebebiyle 

kimliğinin sağladığı biyografik sürekliliğini sürdürebilmede sıkıntılar yaşamaktadır. 

Bununla beraber, kendini muhafazakâr olarak tanımlayan ve kaygıyı ‘her iki 

mahallede de yaşanan’, kutuplaşmış bir siyasal pencereden gören katılımcı, aynı 

zamanda başörtülü kadınların üniversitelere alınmamaları ve dışlanmalarının 

yarattığı travmadan bahsetmektedir: 

“Başörtüsü yasağını yaşamış bir insanım ve büyüklerimin de neler yaşadığını 

tecrübe etmiş bir insanım. Yasak uygulayanların her birinin altında meşrulaştırma 

zemini olarak işte çağdaşlık vardı, özgürlük vardı. Hani bu oryantalist hatta 

emperyalist bakışla alıp onu özgürleştirme söylemi vesaire. Bunların her birinin 

aslında kadını nasıl araçsallaştırdığını ve ikincilleştirdiğini gördüğümüz söylemlerdi. 



112 
 

Ne diyordu mesela? Sen aslında bunu kendi isteğinle takmıyorsun. Yani babanın 

zoru var, abinin zoru var, toplumun baskısı var. Birileri için takmak zorundasın.. 

Hep böyle bir dayatma, hep bir ona, bazı söylemleri ona atfetme hali söz 

konusuydu. . Burada bir kere kendinizle eşit gördüğünüz bir insana bunu 

yapamazsınız. Bir şekilde sizin hiyerarşik olarak daha altında olduğunu hissettiğiniz 

bir yapı var demektir.  Karşınızdakine hep yukarıdan bir şeyler dikte etme hakkını 

ve cüretini kendinizde görüyorsunuzdur ve bunu da uyguluyorsunuz. Bizatihi güçler 

elinizdedir zaten” (T6, Ağustos 2021) 

Kadın katılımcı, kimliğini ve öznel deneyimlerini ifade ederken kolektif 

travmalarından sıklıkla bahsetmekte ve bugün de söz konusu durumun devam ettiğini 

ifade etmektedir. Belirli bir travmatik olay, ontolojik güvensizlik yaratabilir (Innes 

ve Steele, 2013) ve kolektif travmatik deneyimler ulusal anlatılarda 

kahramanlaştırılabilir ve yüceltilebilir (Kazharski, 2020). Türkiye’de muhafazakâr 

kadınların başörtüsü yasağı nedeniyle travmalarının olduğu (Uysal, 2019) ve 

güvensizliklerini bunun üzerinden yaşadıkları söylenebilir. Söz konusu travma hem 

bireysel hem de kolektif niteliklere sahiptir. Bununla beraber, başörtü takmasına 

rağmen başörtüsü yasağına dair travma yaşadığı gözlemlenmeyen ancak feminist 

perspektifi benimsediği için başörtüsünü kendi anlam dünyasında ‘yeniden yaratan’ 

ve ataerkilliğin karşısında konumlandıran katılımcı, ‘sıkışmışlık’ olarak addettiği 

güvensizliğini ifade etmektedir: 

“Zaman zaman ‘başörtüsünün içini boşalttı, modernite yüzünden’ filan diyorlar... 

Bundan çok memnunum. Hiç rahatsız olmuyorum. Umarım boşalır, yani gerçekten o 

erkeklerin yüklediği o anlamların hepsi bir nebze de olsa yok olur gider. Hiç derdim 

değil (…) eskiden çok dert ediyordum. Ben bu sıkışmışlığın arasından nasıl 

çıkacağım. Gerçekten inanmayı istiyorum. Başka bir yorum, içime sinen bir yorumu 

da artık bulmuşum, okuyorum. Kimi zaman Kuran’ın tarihselci tarafına bakıyorum. 

Kimi zaman o evrensel ayetler üzerinden bakıyorum. O dönemin koşullarına, 

sosyolojik açılarına da bakıyorum. Böyle bir yorum, böyle bir anlayış da varken 

birçok şeyin üstüne çizik atıyorum, yüküm azalıyor. Ama bir yandan da sürekli 

kendimi açıklamak zorunda kalıyorum. Yani sürekli ifade etmek zorunda kalıyorum. 

Yani biraz daha böyle işte başörtülü kadın nasıl oluru olmazı tartışanların arasından 

kendimi sıyırdım, kendi gündemlerimi yaratmayı tercih ettim” (T8, Ekim 2021). 



113 
 

Katılımcının güvensizliklerinin ve kaygılarının, kutuplaşmış bir toplumda 

başörtüsüne yüklenen anlam üzerinden olduğu düşünülebilir. Başörtüsü üzerine 

yaratılan gündemlerin psikolojik olarak kendisini yıprattığı ve hissettiği 

görülmektedir. Katılımcı için böyle bir güvensizlikten kaçınmanın yolu, 

öz-bütünlüğün yıkımına karşı aidiyet sağlamak için Kur’an üzerine daha çok 

okumalar yapmak ve fikirlerini netleştirmektir.  

Malezya’da ise hem başörtüsünün hem de kimlik temelli güvensizliklerin anlamının 

Türkiye’dekinden farklılaştığı görülmektedir. Katılımcılardan biri başörtüsü ve 

postkolonyalizm arasındaki ilişkiyi şu şekilde kurmaktadır: 

“Geleneksel olarak, sömürge döneminden önce saçlarımızı örtmüyorduk, kadın ve 

erkeği eşit görüyorduk. Benzer şekilde giyinen kadın ve erkeklerimiz vardı, hatta 

bizim dilimizde bile İngilizce’deki kadın/erkek zamirleri yoktur. Sömürgecilik 

aracılığıyla ataerkilliği miras aldık, dişi güçle bağlantımızı kestik ve erkeklerin 

egemenliği ile karakterize edilen güce doğru kaymaya başladık. İngilizlerden 

bağımsızlığımızı aldığımızda bitmedi, çünkü toplumun yapılanma şekli ve 

bağımsızlığın müzakere edilme şekli sistem bozulmadan kalacak şekilde tasarlandı. 

Biz hala kadınlara, İngilizlerin Avrupalı kadınlara baktığı gibi bakıyoruz. Yani 

benim gibi kadınlar olarak, örneğin geleneksel değerlerimize, eskiden 

düşündüğümüz şekilde geri dönmek aslında bir dekolonizasyon biçimidir. Daha 

Batılı olmaya çalıştığımız için değil, aslında bu bir red.” (M7, Ağustos 2021) 

Malay katılımcının ataerkilliği kolonyalizm ile bir arada düşünerek yorumladığı ve 

din-gelenek ilişkisini bu şekilde kurduğu görülmektedir. Böyle bir durumda, 

kolonyal yapıların ataerkilliği getirmesi ve anaerkil Malay geleneğinin yitirilmesi, 

hem kolonyal yapılara olan güvenin yitirilmesi anlamına gelmekte hem de ontolojik 

kaygıyı beraberinde getirmektedir. Daimi olan bu kaygının sebebi, postkolonyal 

mirasın reddedilemeyecek oluşudur. Diğer yandan, Malay, başörtülü ve öğrenci 

aktivist olduğunu belirten bir katılımcı, diğer katılımcıdan farklı olarak, kendisi için 

tudung’un anlamını sosyal normlara daha bağlı bir şekilde ve ontolojik güvenlik 

sağlayan bir unsur olarak açıklamaktadır:  

“Benim için “tudung”un anlamı sadece kendini ya da auranı örtmek değildir. Aynı 

zamanda bir şeref sembolüdür. Bu şeref ise, toplumun gözünden ve cinsel tacizden 

kendimizi korumaktır” (M10, Mayıs 2021). 



114 
 

Postkolonyalizm ve cinsiyet ilişkisini kuran önceki katılımcının aksine, genç Malay 

katılımcı, başörtüsünün sosyal bağlamını daha çok benimsemektedir. 

Öz-bütünlüğüne uygun hareket etmeyi tercih eden katılımcı, başörtüsünün normatif 

anlamı ile pratik yönünü birleştirerek ontolojik güvenliğine yönelik tehditleri bertaraf 

etmektedir. Kısacası, semboller ve kimlik temelli güvensizlikler, hem Malezya’da 

hem de Türkiye’deki kadınlarda öz bütünlüğün yıkımına yönelik kaygılarla başetme 

sürecini getirmektedir. Bilhassa Türkiye’de başörtüsü, Malezya’da tudung farklı 

anlamlara sahip olup, Malezya’da tudung’un normatif algısı kadınların 

güvensizliklerini bertaraf etme rolü görürken; Türkiye’de başörtüsüne yüklenen 

travmatik anlam güvensizliklerin sürekliliğini sağlamaktadır. 

5.1.1.3. Toplumsal Cinsiyete Dair Güvensizlikler 

Her iki ülkede de toplumsal cinsiyet rollerinin değiş(e)meyen halleri, belki de 

katılımcıların ifadelerine en açık şekilde yansıyan güvensizlikler olarak öne 

çıkmaktadır. Türkiye’de bir kadın katılımcı, cinsiyet ilişkileri ve rollerine dair öznel 

deneyimlerini anlatırken, kaygıya karşı mücadele etme ihtiyacında deneyimlerin 

oynadığı rolün altını çizmektedir: 

“Anadolu muhafazakâr kültüründe halen daha eşinin sözü ve izni olmadan kadının 

çalışamadığı istihdama ya da eğitime katılamadığını biliyorum.  Ben Çankırılıyım 

bizde kız çocukları okur ama eşinin izni varsa istihdama katılır, eşinin durumu iyiyse 

çalışmasına zaten gerek yoktur. Evin büyüğü erkek kimse hala böyle bir bakış açısı 

var. Ben böyle bir ailede büyüdüm ve bu konular ile uğraşmayı istedim. Aynılar yani 

çok farklı değil. Özellikle muhafazakâr aileler toplumun çoğunluğunu oluşturuyor. 

Gelenek ve görenekler anneyi kutsallaştırıyor sanki çocuk tek başına yapılan bir 

ürün mamul anne sürekli gündemde annelik üzerinden algı var. Baba oyun arkadaşı 

gibi algılanıyor.” (T1, Haziran 2021) 

Diğer yandan, toplumsal cinsiyet rollerinin iktidarların söyleminde yer almasının, eril 

iktidar ve ev içi şiddet ile ilişkilendiren bir başka katılımcının da belirttiği gibi, 

siyasal elitin cinsiyete dair ayrımcı söylemlerinin etkisi özel alana yansımaktadır: 

“Çok konuşmasın o, gülmesin. İşte ananı da al git, bilmem ne, işte böyle konuşursa 

senin ailendeki kadınla daha barışçıl bir şekilde konuşmana imkan var mı? Otorite 

neredeyse eril iktidar orada coşar. Nerede coşarsa şiddet artar. Şiddet zaten sokakta 

var. Şiddet kültürü artı otorite kültürü eşittir eril iktidar ve kadına şiddet yani. 



115 
 

Kadına yönelik şiddetle neden bu kadar uğraşıyorlar biliyor musun? Eril iktidarı 

kurabilmek için. Şiddetsizlik, eşitlik olmadan kurulamaz. Eşitlik ile şiddetle 

mücadele etmemiz gerekiyor.”(T3, Temmuz 2021) 

Katılımcının ifade etmek istediği, hâkim güç olan iktidarın eril dilinin şiddeti bilinçli 

olarak körüklediğidir. Böyle bir güvensizlik, kişinin kimlik yapılarına uygun ve 

kabul edilebilir şekillerde davranma yeteneğini ifade eden öz-bütünlüğün yıkımı 

kaygısı ile ilişkilendirebilir. Çünkü Türkiye’de hâkim güç yapıları, feminist 

kimlikleri çatıştırma eğilimindedir (Ayata ve Tütüncü, 2008). 

Malezya’da ise Malay kadınlarının da sosyal normlara yönelik itirazları ve kaygıları 

olduğu, bu kaygıların daimi olduğuna inandıkları görülmektedir. Katılımcılardan biri, 

Malezya’da toplumsal cinsiyete dair rollerin sorunlu yapısını ifade etmektedir: 

“En önemli kural evde olmak, mümkün olduğunca çok çocuk yapmak ve kocana 

sadık olmak çünkü sadık değilsen kocan iki ya da üç kişiyle evlenebilir, bu senin 

suçun. Yani her zaman kadının suçudur. Parlamentoda tecavüzün tek sebebinin 

kadınların düzgün bir şekilde örtünmemesi ya da ruj sürmesi olduğunu söyleyecek 

kadar küstahlar. Parlamentoda cinsiyetçiliğe karşı mücadele etme eğiliminde olan 

sadece birkaç kadın milletvekili var. Çoğunluk sesini çıkaramıyor” (M2, Mayıs 

2021) 

Malezyalı katılımcının cinsiyetçi ifadeleri iktidar organlarından duyması, güven 

ilişkileri ağı inşa etme konusunda sorunlar yaratmış ve ontolojik güvensizliğinin 

temelini oluşturmuştur. Genel olarak değerlendirmek gerekirse, Malezya ve 

Türkiye’de kadınların yaşadığı en benzer güvensizlikler toplumsal cinsiyete dair 

olanlardır. Kadınları güvensizleştiren unsurlar, eril iktidarın da katkı sağladığı 

cinsiyetçi söylemler ve bu söylemlerin oluşturduğu toplumsal normlardır. Bu durum 

her iki ülkenin kadınlarında da güven ilişkileri ağı inşa etme anlamında sorunlara 

sebep olmaktadır. 

5.1.2. Yasal Alana Dair Güvensizlikler: Kazanılmış Hakları Kaybetme Kaygısı 

Bu bölümde, Türkiye ve Malezya’da kadınların ontolojik güvensizliklerinin önemli 

bir kaynağı olan yasal alana dair güvensizlikler, mevzuatların gölgesinde 

güvensizlikler ve uluslararası sözleşmelere dair güvensizlikler altbaşlıkları 

aracılığıyla incelenmiştir. Bireylerin ontolojik güvensizliklerinin önemli bir parçası 



116 
 

olarak düşünebileceğimiz güven ilişkileri ağı inşa etme ve sürekli belirsizlik konusu, 

kadınların hukuki düzenlemeler karşısındaki düşüncelerini irdelerken sıklıkla 

karşımıza çıkmıştır. Bu bölüm, yasal mekanizmaların kadınları ne düzeyde etkilediği, 

hangi bağlamda ontolojik güvensizliklerinin kaynağı haline geldiğini ve sözkonusu 

güvensizliklerle başa çıkma stratejilerini analiz etmeyi amaçlamaktadır.  

5.1.2.1. Mevzuatların Gölgesinde Güvensizlikler 

Türkiye’de kadın haklarına dair yasal sorunlar, katılımcılar tarafından sıklıkla dile 

getirilmiş olup, kadınların güvensizliklerini oluşturulan temel unsur bu sorunların 

geleceğine dair kaygıdır. Söz konusu kaygılar, olumsuz olarak algılanan mevzuatlar 

ve kadın politikaları, belirsizlikler aracılığıyla güvensizlikleri beslemektedir. 

Türkiye’deki katılımcılardan biri, yasal güvensizliklerin gidişatına yönelik kaygı 

duyduğunu ifade etmektedir: 

“Benim şimdi korkum 6284’ü hatta Medeni Kanunu bile kaldıracak olmaları.. 

Cidden korkuyorum, bu yönde inanılmaz bir şey var yani. Ne derler, tekeri patlamış 

kamyon gibi aşağıya doğru bir iniş var” (T1, Haziran 2021). 

Katılımcının da belirttiği gibi, son dönem kadınlara dair politikaların yönünün 

bilinmemesi ve ‘geriye gidiş’ kaygısının olması hem belirsizlikleri arttırarak hem de 

güveni azaltarak kadınların ontolojik güvensizliklerini beslemektedir. Ontolojik 

olarak güvenli birey hem ‘sosyal belirteçler’e (Giddens, 1991) ve hem de bireylere 

(profesyoneller ve uzmanlar) güvenir ve bu güvenin çöküşü konusunda endişelenmez. 

Katılımcının ise bu güveni kaybettiği görülmektedir. Türkiye’nin kadın 

politikalarında ivme kazandığı algısı (2002 yılında Medeni Kanununda yapılan 

düzenlemeler ve sonraki süreçte 6284 sayılı kanunun yürürlüğe girmesi) ile oluşan 

olumlu rutinler, İstanbul Sözleşmesi’nden çıkışla beraber sekteye uğramış 

görünmektedir. Kadın cinayetlerindeki artışa rağmen kadına yönelik şiddetin 

abartıldığının siyasal aktörler tarafından belirtilmesi28 (NTV, Mart 7, 2011) kadın 

                                                             

28 Erdoğan, 2011 yılında kadına yönelik şiddetin abartıldığını ifade eden bir demeç vermiş olmasına rağmen sonraki 

söylemlerinde şiddete dair yasal yaptırımlardan sıkça söz etmiştir. Örneğin, bkz. TRT Haber (Mart 8, 2021). “Erdoğan: 

Meclis'te yeni bir komisyon oluşturuyoruz, kadınların şiddete maruz bırakılmasına müsaade edemeyiz”, 

https://www.trthaber.com/haber/gundem/cumhurbaskani-erdogan-mecliste-yeni-bir-komisyon-olusturuyoruz-562572.html 

(Erişim tarihi: 13.9.2022) 

 

https://www.trthaber.com/haber/gundem/cumhurbaskani-erdogan-mecliste-yeni-bir-komisyon-olusturuyoruz-562572.html


117 
 

politikalarının geleceğine dair belirsizliğe sebep olduğu için kadınların biyografik 

sürekliliğine de zarar vererek ontolojik güvensizliklerini arttırmaktadır.  

Malezya’da ise kadınlara dair mevzuatların uygulanamamasının kadınların 

belirsizliklerini ve güvensizliklerini arttırdığı, kadın haklarını savunan sivil toplum 

kuruluşlarında çalışan aktivistlere yönelik bürokratik ve yasal engellerin de durumu 

kötüleştirdiği söylenebilir. Yasaların uygulanmaması Malezya’da kadınlara dair 

birkaç sorunda göze çarpmaktadır. Örneğin, cinsel taciz yasası Malezya’da hala 

yoktur. Tecavüz ve aile içi şiddetin aksine, Malezya’da cinsel taciz oldukça geç bir 

süreçte gündeme gelmiştir. Malezya hükümetinin işyerinde cinsel tacizi tanımlamaya 

ve ele almaya yönelik ilk girişimi, Ağustos 1999’da başlatılan İşyerinde Cinsel 

Tacizin Önlenmesi ve Ortadan Kaldırılmasına İlişkin Uygulama Kuralları, cinsel 

taciz tanımı açısından kapsamlı olmasına rağmen yasal olarak bağlayıcı değildir 

(Ashgar, 2004). Benzer şekilde, evlilik içi tecavüze dair yasal bir düzenlemenin 

bulunmaması da bir başka kaygı noktasıdır ve katılımcılardan biri tarafından ifade 

edilmektedir: 

“Malezya’da evlilik içi tecavüzün suç olmadığı gerçeğine nasıl razı olabilirsiniz? 

Yani evliyken bile asla korunamayacaksın” (M2, Mayıs 2021).  

Böyle bir korunamama hissi, fiziksel güvensizlik ile özdeştirilebilir ancak ontolojik 

güvensizlik yaratma noktası bireyin evlendiği durumda dahi geleceğine dair 

bilinmezlikleri beraberinde getirmesidir. Kadın kimliği ve bu kimliğine iliştirdiği 

duygular ve tasavvurların sekteye uğraması söz konusudur. Aslında Malezya’da 

Kadın, Aile ve Toplumsal Kalkınma Bakan Yardımcısı Siti Zailah, Ceza Kanunu 

(574 sayılı) ve İstihdam Kanunu gibi kadınları cinsel tacizden koruyan kanunlar 

olduğunu ifade etmiştir (The Sun Daily, Ekim 25, 2021). Ancak bu yasalarda da 

ciddi sorunlar olduğu görülmektedir. Kuala Lumpur Baro Komitesi Cinsiyet, Eşit lik 

ve Çeşitlilik Komitesi üyesi Nadiah Nazri, The Sun gazetesindeki ifadesinde mevcut 

yasaların cinsel tacizi ele almak, ya da mağdurlar için adalet sağlamak için yetersiz 

olduğunu kabul ederek, en önemli sorunlardan birinin, Ceza Kanunu’nun niteliği 

nedeniyle ispat zorunluluğunun olduğunu ifade etmiştir. Böylece söz konusu yasa, 

mağdura faile karşı dava açma hakkı vermemekte ve mağdurun psikolojik zararına 

karşı herhangi bir güvence de sağlamamaktadır. Bununla beraber, bu yasa iş 

sözleşmesi olmayan kadınlar için de geçerli değildir (The Sun Daily, Eylül 23, 2021). 



118 
 

Dolayısıyla Malezya’da cinsel tacizin yasada sadece işyerinde cinsel taciz olarak ele 

alındığı ve mağduru bir dizi prosedürel zorluk ile karşı karşıya bıraktığı için 

kadınlarda güvensizliklere sebep olmaktadır.  

Malezya’da cinsiyet eşitliğine dair bir diğer sorun ise vatansız çocuklar sorunudur. 

Irklar arası ilişki sonucu ya da evlilik dışı doğan çocuklara Malezya devletinin 

vatandaşlık vermemesi ile ilgilidir. Buna göre, Malezya dışında Malay bir babadan 

doğan çocuğa vatandaşlık verilirken, Malay anneden doğan çocuğa vatandaşlık 

verilmemektedir. Bu sorun bir yandan ırk temelli bir yön taşısa da, cinsiyet eşitsizliği 

sorununu da içerisinde barındırmaktadır. Bu konuda vatandaşlık alamayan ailelere 

destek olan insan hakları hukukçusu ve aktivisti olan katılımcılardan biri, 

Malezya’da vatansız çocuklar sorununun cinsiyet eşitsizliği ile olan ilgisine açıklık 

getirmektedir:  

“Vatansızlık konusu hem insan haklarıyla hem de cinsiyet eşitsizliğiyle ilgili ama bu 

sorun en çok Anayasamız ile ilgili. Malezyalı bir babanın çocuğu yurt dışında 

doğarsa, çocuk otomatik olarak Malezya vatandaşı olurken, Malezyalı annenin 

çocuğunu yurt dışında doğurması durumunda çocuğun Malezya vatandaşı 

olabilmesi için kaydettirilmesi gerekiyor, çocuk otomatik olarak Malezya vatandaşı 

olmuyor. Bu durum cinsiyet eşitsizliğinin bir kısmı. Bir diğer kısmı ise, 

anayasamızda evlilik dışı bir çocuğun vatandaşlık alırken sorunlar yaşamasıdır. Bir 

çocuk gayri meşru ise, çocuk, annesinin vatandaşlığını takip etmek zorunda kalırken 

babanın vatandaşlığını kullanamamaktadır. Malezya hükümeti, CEDAW’ın konuyla 

ilgili maddesine de çekince koyarak sorunu çözmemeyi sürdürmektedir” (M1, Mayıs 

2021). 

Katılımcının da bahsettiği durum, Malezya’nın CEDAW 9/2 maddesine yönelik 

çekincesini sürdürmesidir. Bu madde, imzacı devletleri, çocuklarının uyruğu 

konusunda kadın ve erkek eşitliğini sağlamakla yükümlü kılmaktadır. Malezya 

hükümeti tarafından çekincenin kaldırılmadığı bu maddeye dair gerekçe, İçişleri 

Bakan Yardımcısı Datuk Seri İsmail Mohamad Said tarafından da ifade edildiği gibi, 

ulusal güvenlik endişeleridir. Böyle bir maddenin tanınmasının, çifte vatandaşlığı 

önlemek için olduğunu, çünkü yabancı bir babadan doğan çocuğun babanın 

vatandaşlığını da talep edebileceğini ileri sürmektedir. Dolayısıyla, pek çok kadının 

çocuklarının vatandaşlık alamamasına rağmen, devlet söyleminde bu sorun ya “sözde” 



119 
 

olarak ifade edilmekte ya da bu vatandaşların zaten ülkeye hiç alınmadıkları için 

böyle bir sorun olmadığı şeklinde değerlendirilmektedir (Yahoo News Malaysia, 

Aralık 3, 2020). Kolonyal dönemin ırk politikalarının da yansıması olarak 

değerlendirilecek olan bu durum, Malezya hükümeti için “çoğunluğun korunması” 

olarak değerlendirilerek meşru kılınmaktadır.  

Malezya’da kadınların güvensizliklerini etkileyen bir diğer mekanizma, Malay 

Müslüman kadınların tabi olduğu Şeriat hukukudur. Malezya’da ulemanın yapısı ve 

İslam hukuku uygulamalarında vurgulanması gereken önemli bir nokta, dini 

konularda uzmanların eğitimidir. Dakwah hareketlerinden sonra, İslam’ın siyasal 

alana daha fazla nüfuz etmesinin önünün açılması ile beraber, dini uzmanların devlet 

tarafından Ortadoğu ülkelerine gönderilerek, fıkıh eğitimi alması ve döndüklerinde 

bu eğitimin Malezya kültürüyle çatıştığı bazı yazarlar tarafından tartışılmıştır 

(Osman, 2008; Saat, 2017). Katılımcılardan biri Şeriat Mahkemelerindeki temel 

sıkıntının yorum konusundaki değişkenliğine dikkat çekmektedir: 

“Bence şeriat mahkemeleri kadına ve erkeğe eşit davranmıyor. Bir kere, her federal 

devletin ayrı bir mahkemesi var, bambaşka kararlar alabiliyorlar. Kuzey daha 

liberal, oradaki yargıçlar şeriat hukukunun farklı bölümlerini uyguluyorlar, Kuala 

Lumpur’daki çok daha farklı. Örneğin evlilikle ilgili kararlar alınırken evliliğinizin 

kayıtlı olmaması kadınların haklarına dair ciddi sıkıntılara yol açabiliyor ki; kayıtsız 

evlilik çok fazla. Bir erkek birden fazla kadınla evlenmek istediğinde eşinin onayını 

almak zorunda olmasına rağmen, kayıtsız evliliklerde bu onay alınamıyor. 

Dolayısıyla şeriat mahkemesi yargıçları da olayları kendilerine göre fazlasıyla 

yorumlayabiliyorlar. Bu yüzden çoğu zamanlar kadınlar, haklarından mahrum 

kalıyorlar” (M2, Mayıs 2021) 

Kadınların ontolojik güvensizliği, Şeriat hukuku uygulamalarının değişkenlik 

göstermesi 29  nedeniyle kurumlara duyulan güvenin zedelenmesi sonucunu 

doğurmaktadır. Bir başka Malay katılımcı, güvensizliklerini ifade ederken yasaları 

yorumlayan kurumların patriyarkal kurumlar olduğunun altını çizerek yasal 

güvensizliklerinden bahsetmektedir: 

                                                             
29 Şeriat mahkemeleri her eyalette ayrı olarak bulunmakta olup farklı kararlar verebilmektedir. Örneğin, Sisters in Islam çocuk 

evlilikler konusunda verdiği mücadelede iki eyaletin Mahathir Mohamed’in çocuk evlilikler ile ilgili olan çağrısına 

uymadığından dolayı hayal kırıklığına uğradığını ifade etmiştir. Bkz. The Sun Daily (Şubat 18, 2019). “SIS disappointed by two 

states over child marriages”, https://www.thesundaily.my/local/sis-disappointed-by-two-states-over-child-marriages-HX550108  

(Erişim tarihi: 13.9.2022) 

https://www.thesundaily.my/local/sis-disappointed-by-two-states-over-child-marriages-HX550108


120 
 

“Şu anda Şeriat’ın yorumlanma şeklini kadınları erkekler ile eşit görmeyen erkek 

perspektifinin hâkim olması nedeniyle baskıcı görüyorum. Örneğin, kitabımla ilgili 

Selangor’da yargılandığımda şeriat yasaları kapsamında yargılandım. 

Malezya’daki her eyaletin farklı bir Şeriat kanunu var, bu yüzden bunların 

Tanrı’dan gelmediğini görebilirsiniz, Bunlar aslında insanlar tarafından 

yorumlanıyor. Şeriat’ın inşa edilme şeklinin kontrolle ilgili olduğunu görüyorum. 

Adaletle ilgili değil. Yani, özellikle insanların zihinleri, düşünme biçimleri 

üzerindeki kontrol için. Dolayısıyla adalet dağıtmaktan çok, iktidarı elinde 

tutanlara güç vermeye yarar. Bir yerlerde birileri sizi ihbar edebilir. Ve sonra seni 

içeri alırlar. Yani bunun amacı temelde topluma korku aşılamaktır. Korkak bir 

toplum özgür bir toplum değildir” (M7, Ağustos 2021). 

Şeriat mahkemesinde yayınladığı kitap nedeniyle yargılanan katılımcının, İslami 

bürokrasi ve kurumlarına karşı kişisel anlatılarının bu tecrübelerden etkilenerek 

şekillendiği söylenebilir. Böylece katılımcının ontolojik güvensizliği, kurumlara 

güvenin zedelenmesinden beslenmektedir. Hem Malezya hem de Türkiye’de yasal 

alana dair güvensizliklerin, aynı zamanda uluslararası sözleşmeler ile olan ilgisi 

nedeniyle bir sonraki bölüm uluslararası sözleşmelerden kaynaklı güvensizlikleri ele 

almaktadır. 

5.1.2.2. Uluslararası Sözleşmelere Dair Güvensizlikler 

Türkiye ve Malezya’da kadınların ülkelerinin kendi yasalarının uygulanmasında 

yaşanan aksaklıklar ile beraber, uluslararası sözleşmeler açısından yaşadığı yasal 

güvensizlikler de söz konusudur. Türkiye’de bu konuda en iyi örnek son dönemde 

önemli tartışmaları beraberinde getiren İstanbul Sözleşmesiyken; Malezya’da ise 

CEDAW’a çekince konulan maddelerin yarattığı sorunlardır. Türkiye’de 

katılımcılardan biri, İstanbul Sözleşmesi aracılığıyla iktidarın hem kadınlara hem de 

topluma vermek istediği mesajın anlamını irdelemektedir: 

“Yani zaten ilk imzacı olmak yine Türkiye’nin bir PR çalışmasıydı, başından beri öyle 

olduğunu, yani zaten İstanbul Sözleşmesi bu kadar saldırıya uğramadan önce 

kamuoyunun bildiği bir sözleşme değildi. Daha ılımlı dediğimiz yıllar, daha Avrupa 

Birliği’nin ilişkilerinin daha iyi olduğu yılların etkisiyle atılmış bir adım. Zaten 

baktığınız zaman hiçbir şey yapmadılar uygulamak için. (..) Bu kadar hiç 

uygulamadığı bir sözleşmeden neden çıkarsın? devlet açısından düşünüyorum. 

Tamamen aslında bir politik hamle.. Hani ‘bak ben kadınlardan o hakları 



121 
 

alıyorum’,’Ben artık işte bilmem ne demiyorum’un bir politik ilanı, bir saf 

seçme..Belki de zaten artık kendini tamamen kaybettiği, bir daha yanına alamayacağı, 

ya da zaten asla yanında olmamış kişilerin desteklediği bir şeyden çekilerek bu 

ayrışma üzerinden bir tarafgirlik aslında yaratmayı da hedefledi, ki bakıldığında 

zaten çok uzun zamandır bu konuda kampanya yapan birtakım odaklar var. Hem 

kampanya hem lobi yapan, işte daha böyle İslamcı, muhafazakâr diye tarif 

edebileceğimiz birtakım grupların çok yoğun çalışmaları var. Belki de onları da 

garantilemek istedi diye de düşünüyorum” (T9, Kasım 2021). 

Katılımcının da belirttiği gibi İstanbul Sözleşmesi, halihazırda uygulanan bir sözleşme 

olmamasına rağmen, kadınlarda yarattığı politik anlam katılımcının deyimiyle 

tarafgirliğin, yani kutuplaşmanın kadınlar üzerinden verilen bir mesajının olduğunun 

vurgulanmasıdır. Kadınlarda bu durumun yarattığı güvensizlik, kadın haklarının daha 

kötüye gideceğine dair algının yaratılması ile beraber, iktidarın gücünün sözleşme 

aracılığıyla tekrar inşa edilmesidir.  

Malezya’da ise CEDAW ile ilgili çekincelerin olması, katılımcının ifade ettiği gibi, 

ailenin kutsanması ile ilişkilendirilmektedir:  

“Malezya CEDAW’da hala 16. maddeyi onaylamadı, ki bunlar evlilik tanımı, velayet 

ve çocukların güvende olması yani temel aile hakları.. Hükümet, uluslararası bir 

bakış açısıyla dahi cinsiyet eşitliğini onaylayamıyor.. Aile söz konusu olduğunda, 

farklı şehirlerdeki medeni hukuk ve şeriat hukuku otoriteleri farklı şeyler söylüyor” 

(M3, Nisan 2021). 

‘Ailenin kutsanması’ Malezya hükümeti için ontolojik güvensizliğini gidermek için 

tutunduğu bir strateji olmakla beraber, kadınları da güvensizleştiren bir unsurdur. 

Bunun sebebi, hem kurumsal mekanizmaların hem de iktidarın aile vurgusunun, 

birey olmak isteyen kadını güvensizleştiriyor olmasıdır. Boşanma konusunda 

yaşanan zorluklar, ev içi sorumlulukların kadına yüklenmesi, poligami kaynaklı 

sorunlar Malay kadınların öz-bütünlüğünün yıkımı ve hem iktidar hem de yasal 

kurumlara güvenin zedelenmesi ile ontolojik güvensizliği beraberinde getirmektedir. 

Genel olarak değerlendirildiğinde, yasal mekanizmaların uygulanamaması sorunu 

hem Malezya’da hem de Türkiye’de kadınların ontolojik güvensizliklerinin önemli 

bir kaynağıdır. Yasal mekanizmaların uygulanamamasından kaynaklı 

‘güvensizleştirme’ süreci kadınların öznel deneyimlerinden hareketle kurumlara olan 



122 
 

güvenin yitirilmesi, biyografik sürekliliğin kesintiye uğrayacağına dair kaygılar 

ontolojik güvensizliğin temelini oluşturmaktadır. Türkiye’deki yasal güvensizlikler 

bilhassa kadına karşı şiddet konusunda İstanbul Sözleşmesi, Medeni Kanundaki 

eksiklikler ve 6284 sayılı kanun çerçevesinde şekillenirken; Malezya’da ise, 

sözleşmelerin ya da yasaların kaldırılmasından ziyade; cinsel tacizin ve evlilik içi 

tecavüzün suç olmaması ile boşanma sorunları, vatansız çocuklar, evlilik yaşı gibi 

konulardır. Malezya’da siyasal iktidarın gücünden ziyade hem Malezya’nın çoklu 

hukuk sisteminin yarattığı sıkıntılar hem de bürokratik İslam’ın gücü kadınların 

lehine yasa yapılmasını güçleştirmektedir. Nitekim zaman zaman iktidarın 

kararlarının da Şeriat Mahkemesi tarafından uygulanmadığı görülmektedir.30 

5.1.3. Siyasal Alanda Güvensizlikler: Kutuplaşma ve Kimliklerin Çatışması 

Türkiye ve Malezya’daki kadın aktivistlerin siyasal alandaki güvensizlikleri 

oluşturan temalar, cinsiyet eşitliği/adaleti tartışmalarından, kutuplaşma ve otoriter 

kurumlardan kaynaklanan ontolojik güvensizliklere odaklanmaktadır. Bölümün 

temel amacı, kadınların gündelik hayatında siyasal olana dair geliştirdikleri 

duyguların güvensizliğe sebep olan unsurlarını analiz edebilmek ve bu güvensizlikler 

karşısında geliştirdiği strateji ya da tepkileri açığa çıkarabilmektir.   

5.1.3.1. Kavramların Gölgesinde Güvensizlikler: Eşitlik Yetmediğinde Adalet 

Yeter mi?  

Müslüman çoğunluğu olan ülkelerde, pek çok siyasi parti, programlarını adalet 

kavramına dayandırma yönünde bir eğilime sahiptir. Bu nedenle, Müslüman 

çoğunluğu olan ülkelerde genel olarak ‘adalet’ kelimesi muhafazakâr partilerin 

isimlerinde yer almaktadır.31 Adalet kavramının cinsiyet politikaları bağlamında 

kullanılması da kadın haklarına İslami perspektif eklenmesi ile ilgilidir. Türkiye’de 

‘cinsiyet eşitliği’ kavramı 2013’e kadar iktidarın kadın politikalarına dair strateji 

belgelerinde kullanılmış olmasına rağmen, 2013’ten sonra cinsiyet adaleti kavramı 

kullanılmaya başlanmış, hem Erdoğan hem de KADEM temsilcileri sıklıkla cinsiyet 

                                                             
30 Hem Mahathir Mohamad hem de Wan Azizah’ın, 18 yaş altı evliliklerin tanınmaması gerektiğine dair federal Şeriat 

mahkemelerine direktif göndermelerine rağmen, sadece bir eyalet değişikliği yapmış, beş eyalet kabul etmiş, yedi eyalet ise 

değişiklik yapmayacağını bildirmiştir. Hükümetin Şeriat Mahkemelerinin yasa ve kararları üzerinde yetkisi yoktur. Konuyla 

ilgili haber için: Malay Mail (Kasım 19, 2019). ‘DPM: Seven States Won’t Ban Child Marriages’  

https://www.malaymail.com/news/malaysia/2019/11/19/dpm-seven-states-wont-ban-child-marriage/1811186   
31 Örneğin, Türkiye’de Adalet ve Kalkınma partisi, Endonezya’da (PKS: Partai Keadilan Sejahtera) ve Malezya’da Halkın 

Adalet partisi (PKR: parti Keadilan Rakyat), Mısır’da Özgürlük ve Adalet partisi (FJP: Ḥizb al-Ḥurriya ve al-’Adala), Müreffeh 

Adalet partisi gibi parti isimleri kullanılmaktadır (Abdul Hamid, 2020: 183). 

https://www.malaymail.com/news/malaysia/2019/11/19/dpm-seven-states-wont-ban-child-marriage/1811186


123 
 

adaleti, fıtrat ve tamamlayıcılık anlayışları üzerine bir cinsiyet söylemi inşa etmeye 

çalışmışlardır. Katılımcılardan biri, AK Parti’nin kadın politikalarında neden cinsiyet 

eşitliği yerine cinsiyet adaleti kavramının kullanıldığını İslam’ın adalet anlayışıyla 

açıklamaktadır:   

“Adalet, eşitliği kapsayan daha üst bir söylem.(…) toplumsal cinsiyet adaletinde, 

biyolojik cinsiyet perspektifi kesinlikle merkezde. Yani kadın ve erkek doğulur. 

Bunda bir şey yok ama her kültürde farklı roller biçilmiştir. Şimdi oranın ihtiyaçları 

farklı. Buradaki kadının ihtiyaçları farklı. Ama diyorsunuz ki şöyle bir kadın olmak 

zorundasın.(.. ) realite böyle değilken bu mücadele alanına gerek yok (…) çok 

temelde yani İslami kökleri de Peygamber Efendimizin sünneti biliyorsunuz ki 

yürüyen Kuran’dır, Hazreti Ayşe’ye göre de Resulallah. Dolayısıyla ana kaynakların 

her ikisi de adalet konusunda böyle bir kişinin özgürlüğünü merkeze alan bir 

yaklaşımı benimser ve toplumsal sistem öngörür tabii ki İslam” (T6, Ağustos 2021). 

Katılımcı, cinsiyet adaletinin İslami referansına vurgu yapmakla beraber, adalet ve 

eşitlik tanımı arasındaki ayrımı bilinçli olarak yapmaktadır. Diğer yandan 

katılımcının İslami referanstan çok başka bir biçimde, geçmişte yaşanmış olan 

seçilmiş travmasına yaptığı vurgu da çarpıcıdır: 

“Adaletin eşitliği de kapsayan bir tarafı var ve açıkçası öyle bir lineer çizgimiz yok, 

eşitlik yetmedi artık adalet. Evet, yetmediğini zaten görüyorduk.. Biz Müslüman bir 

toplumda lise, ortaokul, ilkokul okumuş çocuklar gençler olarak büyüdük ve eşitlik 

hiçbir zaman yetmedi. Biz sizler gibi kızlarla eşittik ama üniversiteye alınamıyorduk, 

anlatabiliyor muyum yetmiyordu. Beni ben olarak kabul eden bir adalet bakışı 

gerekiyordu ama yoktu” (T6, Ağustos 2021). 

Croft (2012), kimliğin ötekisi ile çatışmalı karşılaştırmalar olmadığı durumlarda 

bireyin biyografik tutarlılığını sağlıklı biçimde gerçekleştirerek ontolojik 

güvensizliğini azalttığını ifade eder. Katılımcının travması, her ne kadar öfkeye 

benzer bir duyguyu ifade eder gibi görünse de, kendisini adalet kavramı üzerinden 

‘öteki’si ile daha fazla karşı karşıya getirdiği için biyografik tutarlılığında sorunlar 

doğurmaktadır. Katılımcının aksine, cinsiyet adaleti kavramını İslami referansın 

ötesinde, patriyarkal bir çerçeve olarak anlam dünyasına yerleştiren Müslüman 

feminist bir katılımcı ise cinsiyet adaletinin anlamını daha farklı olarak 

tanımlamaktadır: 



124 
 

“Benim anlam dünyamda normalde eşitlik-adalet arasında bir fark yok ama AK 

Parti siyaseti ve Türkiye siyaseti içerisinde konumlandırdığında ne demek istendiğini 

biliyorsun. Yani orada eşitlik karşısında adaleti konumlandırırken hangi politikaları 

aslında yerleştirmek istediğini okuyabildiğim için, daha doğrusu kendi kodlarımızı 

okuyabildiğimiz için adalet kavramının karşısında duruyoruz orada. Bu, geleneksel 

fıkıhın da çok temel argümanlardan biri. Ontolojik bir farklılık yok, fonksiyonel bir 

farklılık var der geleneksel fıkıhçılar. yani kadın erkek eşit yaratılmış olabilir. Kimse 

kadınlara kusurlu, yarım akıllı, yarım yaradılışlı demez ama farklı fonksiyonları, 

farklı rol ve sorumlulukları vardır. İşte dolayısıyla eşitlik olamaz, adalet olur gibi. 

Bir de kadınları hatta korumak için mümkünse. Yani tam eşitlik olursa, kadın çok 

daha zarar görür, kendi işini yapamaz falan. Onun tamamlayıcılık, fonksiyonel 

eşitsizlik falan gibi zırvaları var. Orda şeyi görüyorsun yani sorumluluk ve 

sorumluluklardan adalet dediği şey erkeğin geçim sağlaması, kadının ev işi yapması 

çocuk bakması falan. Yani orda tam bir patriyarka tanımlanırken cinsiyet adaletini 

tanımlıyor. O yüzden neyi kastettiklerini kendi kodlarımız içerisinde okuduğumuz 

zaman, eşitliği savunma mücadelemiz anlamlı geliyor bana” (T7, Ekim 2021). 

Katılımcının cinsiyet adaleti-eşitliği, tamamlayıcılık ve fıkıh tartışmalarında kültürel 

kodları daha iyi bildiğini düşünmesi kendisini kutuplaşmadan uzaklaştırarak 

biyografik sürekliliğinin de sekteye uğramamasını sağlamaktadır. Bu durum 

ontolojik güvensizliği gidermek konusunda Giddens’ın (1991) önerdiği belirsizliğin 

giderilmesi çerçevesiyle uyumludur. Çünkü kültürel kodları bildiğini düşünen 

katılımcı, Türkiye bağlamında görece yeni bir cinsiyet perspektifi olan cinsiyet 

adaleti karşısında belirsizlik yaşamamakta, seküler feministlerin aksine daha somut 

bir olguyla karşı karşıya olduğunu bildiği için kaygısını azaltmaktadır.  

Malezya’da ise “cinsiyet adaleti” kavramı, Türkiye ile benzer bir anlam ihtiva etse de, 

Türkiye’deki kadar siyasal elitlerin vurguladığı bir kavram olmaması sebebiyle 

cinsiyet eşitliğinden farklı bir biçimde kullanılmamaktadır. Malezya’da cinsiyet 

eşitliği kavramı, kalkınma planlarında ve kadın politikalarına dair raporlarda da 

kullanılmaktadır. 32  Katılımcılar tarafından ise cinsiyet adaletinin, cinsiyet 

eşitliğinden farklı anlamları olduğu kabul edilse de, bu kavramın ciddi tartışmalara 

sebep olduğu vurgulanmamaktadır: 

                                                             
32 Malezya’da Aile, Kadın ve Toplum Bakanlığı raporlarında da cinsiyet eşitliği kavramı kullanılmaktadır. 



125 
 

“Cinsiyet eşitliği bir mücadeledir. Cinsiyet eşitliği hakkında konuştuğumuzda, kadın 

ya da erkek fark etmeksizin eşitlik olmalı demek istiyoruz. Ancak, insanların cinsiyet 

eşitliğine bakışında temelde LGBT’yi ima ettiğinizi düşünüyorlar. Halbuki bizim 

inandığımız şey, eşitlik olmazsa adaletin olmayacağıdır. Örneğin, çocuk evlilikleri 

konusunu düşünmeye başlarsak eşitliği yok saydığımızsa, o çocuğun adalete de 

kavuşamayacağını biliriz. Kadınların boşanma sorunlarında da bu böyle. Bu 

terminolojiler belirli insanlar için çok şey ifade edebilir ama birbiriyle çok bağlantılı 

aslında” (M9, Haziran 2021). 

Malay katılımcının, cinsiyet eşitliği-adaleti kavramları arasındaki farkı biliyor 

olmasına rağmen, bu kavramlara atfedilen anlamlara odaklanmak yerine kavramların 

birbirini kapsadığını ifade ettiği görülmektedir. Ontolojik güvensizlik yaratacak 

koşullar düşünüldüğünde, karşı karşıya geldiği bir diğer kimlik bulunmadığı için 

bireyin benliğinde kutuplaşma kaynaklı güvensizlik olmadığı ifade edilebilir. Genel 

olarak değerlendirmek gerekirse, Türkiye’de aile politikalarının 2011’den itibaren 

“cinsiyet adaleti” başlığı altında çerçevelendiği ve bunun bilinçli ancak travmatik bir 

seçenek olduğu; Malezya’da ise cinsiyet eşitliği vurgusunun LGBT haklarını da 

içerdiği algısı varolmakla beraber, hükümetin kalkınma raporlarında ve kadınlara 

dair politikalarda cinsiyet eşitliği kavramından kaçınmadığı görülmektedir. Malezya 

ve Türkiye arasındaki bu ayrımı yaratan en önemli unsur, Türkiye’deki katılımcının 

de ifade ettiği gibi travmaların kadınların anlam dünyasındaki etkileridir. Türkiye’de 

tepeden inmeci modernist politikaların, muhafazakârlar üzerinde yarattığı 

travmaların cinsiyet alanındaki yansımaları cinsiyet adaleti vurgusunun söylemsel 

düzeyde daha fazla ön plana çıkmasına sebep olurken; böyle bir baskının olmadığı 

Malezya’da cinsiyet eşitliği kavramı daha kabul edilebilir olmuştur. İktidarların bu 

iki kavrama yönelik vurguları ise, ikinci bölümde açıklanacaktır. 

5.1.3.2. Siyasal Kutuplaşmanın Güvensizlikleri: Belirsizlikler ve Dışlanma 

Ontolojik güvensizlikte kutuplaşmanın etkisi literatür tarafından yeterince analiz 

edilmemiştir. 33  Ontolojik güvenliğin istikrarı gerektirdiği (Giddens, 1991) 

varsayımından yola çıkarak, kutuplaşma rutinleri aksaklığa uğratan ve istikrarsızlık 

                                                             
33 Bu konuda bir istisna olarak, Rusya ve ABD’deki siyasal elitlerin bilgi savaşları aracılığıyla dolaylı olarak 

toplumu kutuplaştırarak birbirlerinin ontolojik güvenliğini hedeflediği Derek Bolton tarafından yapılan bir 
çalışmada vurgulanmıştır. Bkz: Bolton, D. (2021). Targeting ontological security: Information warfare in the 
modern age. Political Psychology, 42(1), 127-142. 



126 
 

yaratan, bireyde biyografik bütünlüğe zarar veren ve belirsizlikler yaratan bir durum 

olduğu için ontolojik güvensizlik yaratabilir.  

Türkiye’de kutuplaşmayı yalnızca seküler-İslamcı taraflar arasında olduğunu görmek 

yanıltıcıdır. AK Parti iktidarının ilk dönemlerinde kutuplaşmanın taraflarının daha 

net olmasına rağmen zamanla, kutuplaşmanın iki toplumsal grup arasında yaşanan 

hali dönüşüme uğrayarak çoklu kutupların güvensizlikleri gündeme gelmeye 

başlamıştır. Katılımcılardan birinin AK Parti’nin sınırlarını çizdiği Müslüman kadın 

tanımından kaynaklanan güvensizliğini ifade ettiği görülmektedir: 

“Müslüman kadınlar AK Parti’nin günah keçisi olmayı ve AK Parti’nin çizdiği 

makbul Müslüman kadın, bacım söyleminden çıkmayı istediler. Müslüman feminizmi 

mobilize eden şey aslında bacı olmamak üzere kurulmuş bir şey” (T7, Ekim 2021). 

Bireyin kimlik yapılarına uygun ve kabul edilebilir şekillerde davranma yeteneği 

anlamına gelen öz-bütünlüğün zedelenmesi durumu katılımcının ifadelerinden 

anlaşılabilir. Böyle bir durum, aidiyeti zedeleyerek biyografik bütünlüğü sekteye 

uğratır çünkü hâkim güç olan iktidarın yarattığı ‘makbul kadın’ söyleminin 

çerçevesinden dışarı çıkılmıştır. Bir başka Müslüman feminist katılımcı ise 

başörtüsüne hem seküler hem de muhafazakâr grupların yüklediği anlamın 

kutuplaştırıcı etkisinden kaçmaya çalıştığını şu şekilde ifade etmektedir: 

“Yeri geliyor sağcılar, İslamcılar.. O çok güvendiğimiz, görüşlerine güvendiğimiz 

solcuların bir kısmı.. Yeri geliyor ulusalcılar zaten yani hala öyleler. Herkes 

başörtülü kadınları bir alana sıkıştırıyor. Çünkü bilinen sloganı kutuplaştırmış. 

Bunun üzerinden siyaseti araç haline getirmiş. Bunun üzerinden siyaseti yapıyorsa 

diğeri de aynı dili üretiyor ve onun üzerinden repliğini şerhini düşüyor. Yani o 

yüzden o iki tarafın da arasında o iki tarzın da arasında bir yerde değilim ben. Ben o 

alanın çok da dışındayım ama her seferinde sokakta yürüdüğümde özellikle seçim 

dönemleri arkadaşlarımın çoğunun başına geldi işte. Bilmem neyin AK Partilisi diye 

bağıran. Oysa hayatında hiç oy vermemiş o arkadaşım AK Parti’ye, hiçbir 

politikasını desteklememiş. Üstelik onun mağduriyetini de yaşamış insanlardan. Ama 

bizim ağırlığımız onlara göre bu durumda belirleyici bir faktör değil. Ve dili de 

iktidarın istediği yerden kuruyorlar. ne kadar o araçsallaştırıyorsa, karşı taraf da 

araçsallaştırıyor. Yani birbirinin karşıtını var etmeye çalışıyorlar. Ama benim 

gibilerin o diyaloğun hiçbir tarafında olmadığı, daha ortak akla inanan, daha 

kolektif bilince inanan ya da hiç de bunların hiçbirini de yaşamamış olabilir. İşte bu 



127 
 

tarafını tutmamış olabilir. Yani illa bir şey olma ihtiyacı da duymamış olabilir. 

Olabildiğince evinde, ne bileyim. Yani doğal hayatını yaşayan insanlar var bir sürü, 

bir sürü başörtülü kadın var” (T8, Ekim 2021). 

Katılımcının arada kalmışlığını gidermek için, etkileşimde bulunduğu insanlara 

sürekli birey olduğunu hatırlatması gerektiği görülmektedir. Kutuplaşmış bir siyasal 

ortamda, bireyi ‘öteki’leriyle rutinleşmiş ilişkiler kurmaktan alıkoyarak biyografik 

sürekliliğini sağlamayı engellemektedir. Kutuplaşma kadınları taraf olma 

zorunluluğuna iterek ontolojik güvensizliklerini beslemektedir. Kutuplaşmanın 

yarattığı güvensizlikler yalnızca Müslüman feministleri değil, kendilerini feminist 

olarak tanımlayan ve hâkim söylem alanının dışına çıkan kadınların farklı 

hassasiyetlerini de etkilediği gözlemlenmektedir. Katılımcılardan biri, kutuplaşma 

sürecinin nasıl başladığını şu şekilde ifade etmektedir: 

“Böyle bir kırılma (kutuplaşmadan bahsediyor) 2017’de Müftüler yasasıyla başladı. 

işte tecavüzcüyle evlendirilme, kürtaj tartışmalarıyla. Bir belediyede çalışan daire 

başkanı şunu söyledi hükümet sizi bu kadar destekledi, sizi bu yerlere getirdi, şimdi 

erkekler işsiz kalıyor. Bu ekonomik krizin sebebi sizsiniz. Bunu söyleyen doktor 

ünvanlı bir ekonomistti. Böyle böyle partinin üst aklındaki kişiler kadın politikalarını 

tersine çevirmeye başladı. Özellikle 2017’den itibaren geriye gidiş başladı, yok işte 

lgbt sapkınlık, fıtrat tartışmaları, cinsiyet adaleti.. İşte o zaman kutuplaşma kadınlar 

üzerinden devam etti” (T1, Haziran 2021). 

Türkiye’de artan kutuplaşma34 toplumsal düzeyde, farklı kimlikteki kadınların kendi 

hassasiyetlerinin önemsenmediği bir noktaya evrildiğinde, arada kalmışlığın, taraf 

olamamanın ancak toplumun belirli kesimleri tarafından taraf olmaya zorlanılması 

durumunun verdiği güvensizlik ve kaygı katılımcının dile getirdiği bir duygu 

olmuştur:  

“Şu son dönemin gündeminde.. Afgan kadınlarla dayanışma gündemi. Hani kendimi 

tam böyle dayanışırken. Bir dakika.. başörtüsüne şimdi tekrar hakaret ediliyormuş 

gibi tekrar karışıyor (…)İzmir’deki eylem ile ilgili yeni yazıyorduk. İzmir’de çarşaf.. 

bir kere burka olduğunu zannettikleri bir şeyi çıkartıp yere atarak eylem yapmışlar 

ve oraya giden başörtülü arkadaşlarımıza bunun haberini vermemişler, böyle bir 

eylem olacağını, ki sorulmuştu yani öncesinde onlara, öyle bir mizansen oluşmuş ve 

                                                             
34 Türkiye’de kutuplaşma Erdoğan ve Uyan-Semerci (2018), Esmer (2019) ve Aydın-Düzgit ve Balta (2017) tarafından siyasal 

ve sosyal kutuplaşma bağlamında geniş çapta tartışılmıştır.  



128 
 

inanılmaz rahatsız olmuşlar. Arkadaşlarımız, giden kadınlar, ne yapacağını 

şaşırmışlar.. Bu arada bizim hassasiyetimiz o eski kuşağın hassasiyeti de değil. biz 

ayrımcılık konusunda hassasız. Yani başka bir şey gibi değil. Müslüman kadınları 

ayrımcı hissettirebilecek şeylere dair hassasız” (T5, Ağustos 2021) 

Türkiye’den farklı olarak Malezya’daki katılımcılar kutuplaşmayı ırk temelinde 

yaşamaktadırlar. Malezya’da kutuplaşma kolonyal dönemden kalma ırksal 

bölünmelerde kendini gösterdiği için Malay-Çinli-Hintli vatandaşlar arasında 

yaşanmaktadır. Malay katılımcılardan biri:  

“Ben ve ailem Hintli olduğumuz, Müslüman olmadığımız için kesinlikle daha fazla 

ayrımcılığa maruz kaldık. Örneğin Müslüman olmadığım için burs alamadım. 

Annem ve babam Müslüman olmadıkları için hak ettikleri tanınmayı elde etmek için 

çok daha fazla çalışmak zorunda kaldılar. Biliyorsunuz, Malezya’da, Bumiputera 

diye bir şey var ki, toprağın oğlu anlamına gelir, yani yerli demek. ama Malezya’da, 

Müslüman olduğunuz sürece aslında bu kavramın anlamı değişiyor. Bumiputera 

hakları topraklar, mülkleri, bursları içeriyor ancak Müslüman olan herkes 

Bumiputera olabiliyor. Arkadaşım yakın zamanda evlendi. Kocasının babası 

Pakistan’dan, annesi Hindistan’dan geldiği için tanıma bakılırsa Bumiputera 

olmaması lazım ama Müslüman olduğu için Bumiputera sayıldı ve şimdi istediği her 

hakkı alıyor. Bu yapılanların ikiyüzlülük olduğunu düşünüyorum” (M2, May 2021) 

Bilhassa yasal mekanizmalarda ve işe alımlarda kendini gösteren ayrımcılık, ırklar 

arası kutuplaşmalara sebep olmaktadır. Malezya’da ırk bağlamında yaşanan anayasal 

ve toplumsal düzeyde sorunların olduğu görülmektedir. Irklar arası eşitsizlikler ve 

buna bağlı olarak kadınların artan kaygıları özellikle Çinli ve Hintli kadın 

katılımcılar tarafından dile getirilmektedir. Bu noktada kadınların güvensizliklerinin 

ırksal boyut da içerdiği ve ana akım feminist kaygıları aştığı görülmektedir. Bununla 

beraber, yasal ve siyasal alandaki etnik kutuplaşmanın sosyal boyuta da sirayet 

ettiğini, birarada yaşama ortamını zedelediği de görülmektedir: 

“Dedemin anlattığı hikayelerden hatırlıyorum, 1950’lerde 1960’larda İslam bu 

kadar belirgin bir kimlik olmadan önce, Malaylar Çinliler Hintliler aynı yerde 

yemek yiyorlardı. Şimdi böyle bir durum yok” (M10, Mayıs 2021).  

Malezya’da Malay, Çinli ya da Hintli kadınların kolonyal dönemin mirasıyla 

ilişkilendirilebilecek ırk temelli ayrışmaları, Malay çoğunluğun ayrıcalıklarını 



129 
 

kaybetme korkusuyla hükümetin ekonomik, siyasal ve sosyal alanda Malay 

üstünlüğünü daimi kılan politikalar üretmesine sebep olmuştur. Bu durum, ırk temelli 

kutuplaşmayı beraberinde getirmiş olsa da, 1969 yılından beri ırk temelli herhangi 

bir sıcak çatışma yaşanmamıştır. Görece barış ortamının hâkim olduğu Malezya’da 

katılımcılar, ırk temelli kutuplaşmanın yasal ve siyasal mekanizmalarda sosyal 

alandan daha fazla görüldüğünü ortaya koymaktadır. Örneğin, katılımcılardan hiçbiri 

farklı bir ırk grubuna yönelik dışlayıcı bir ifade kullanmazken, ayrımcılıkları yaratan 

iktidar mekanizmalarını işaret etmektedirler. Her ne kadar söylemsel düzeyde iktidar, 

ırk politikalarının olmaması gerektiğini beyan eden demeçler vermiş olsa da (The 

Sun Daily, Eylül 29, 2020), fiilen ırk siyaseti devam etmektedir. Bir sonraki bölüm 

siyasal alana dair bir başka güvensizlik unsuru olan otoriter kurumları ele almaktadır.  

5.1.3.3. Otoriter Kurumlar ve Güvensizlik: Kaygı mı Korku mu?  

Hem Malezya hem de Türkiye ‘rekabetçi otoriter’ olarak tanımlanan, seçimlerin 

olduğu ancak sivil toplum, medya gibi unsurların tam anlamıyla özgür olmadığı 

siyasal sistemler olarak tanımlanmaktadır (Esen ve Gümüşçü, 2016; Giersdorf ve 

Croissant, 2011). Bununla beraber, otoriterliği iktidar bağlamında ele almak Türkiye 

için daha mümkün görünürken, Malezya’da otoriterlik siyasal iktidarın yanında 

iktidardan bağımsız olarak anti-demokratik kurumların varlığı ile birlikte 

değerlendirilmelidir. Malezya’da sözkonusu kurumların zaman zaman siyasal 

iktidardan daha etkili olduğu bir siyasal iklimden bahsedilebilir (Dettman, 2020). 

Türkiye’de kadınların fiziksel güvensizliklerini bir ölçüde aşmayı başardığını ancak 

kimlik temelli özgürlük ya da fikir özgürlüğü noktasında haklarının kısıtlandığı 

görülmektedir. Katılımcılardan biri kaygısını ifade ederken, nostaljik geçmişe 

(Volkan, 1988) atıfta bulunarak güvensizliklerini ifade etmektedirler: 

“Bu baskı ortamı korku ortamı en büyük sorun diyebilirim. Geçenlerde elçilikten bir 

temsilci geldi, bir Latin Amerika ülkesinden. Türkiye ile benzer şeyler yaşıyoruz ama 

en azından biz protesto edebiliyoruz dedi. Biz protesto edersek çeşitli baskılarla 

başbaşa bırakılıyoruz. Dört taraftan baskı altındayız. Bunun sebebi kendisini 

hükümete yakın hissetmeyen kişilerin baskı altında olması.. ve bu durum en çok 

kadınlara zarar veriyor. Hem hayatı hem bedeni üzerinde her türlü düşünce ve 

kararla sürekli eski kazanımları nasıl kaybetmeyiz korkusu içerisindeyiz. Daha 



130 
 

fazlası için uğraşmak yerine bunun mücadelesini vermek kadınları yoruyor” (T2, 

Temmuz 2021) 

Burada söz konusu eski kazanımlar, Atatürk dönemi kazanımlardır. Giddens’ın 

(1991) ‘koruyucu koza’ metaforundaki gibi, bireyler rutinlerinde ve belirli yuva ve 

güvenli geçmiş anlatılarına ilişkin inançlarda bir güvenlik duygusu, bir koruyucu 

koza aramaya eğilimli olduğu fikri, bireyin ifadelerinde yer almaktadır. Dupuis and 

Thorne (1998) evde hissetmenin duygusal boyutuna odaklandıkları çalışmalarında 

belirli bir yere ya da topluluğa ait olma hissinin ‘evde hissetmek’ olduğunu 

vurgulamaktadır. Atatürk dönemi, katılımcıya hem evde olma hissini hatırlatır, hem 

de söz konusu dönemi koruyucu koza olarak gördüğü için bireyde güven duygusu 

yaratır. Bu nedenle katılımcı, koruyucu kozasına ulaşamadığı için ontolojik 

güvensizliği yaşamaktadır. 

Türkiye’de bir başka katılımcı, İslam’ın öngördüğü eşitlik anlayışının yanlış 

tanımlanmasından duyduğu rahatsızlığı, İslamcı kadınların eril iktidar tarafından 

dikkate alınmadığını, bilgi-iktidar ilişkisi bağlamında ifade etmektedir: 

“İslamın uygun gördüğü çerçevedeki eşitlik anlayışının bize anlatıldığı gibi 

olmadığını feminist İslamcı kadınlar dile getiriyor. Madem İslami referansı var, o 

zaman feminist İslamcı kadınların yönlendirmesi söz konusu olmalı. Ama ne yazık ki 

onların da pek çoğunun mesela Hidayet Tuksal’ın sesi çıkıyor mu, muhtemelen 

çıkamıyor çünkü onların da referans alınmadığı bir yerde yaşıyoruz. Bu nedenle 

buna İslami de diyemiyorum, daha çok otoriter ve ataerkil.” (T3, Temmuz 2021) 

Özellikle güvensizliklerin sebebinin İslam kaynaklı olmadığı, otoriterlikten 

kaynaklandığı katılımcı tarafından dile getirilmiştir. Katılımcının örnek verdiği 

Hidayet Tuksal, kadınlara dair politikaların dönüşüme uğradığı ve tıpkı Erken 

Cumhuriyet döneminde “arzu edilmeyen kadınların” iktidardan uzaklaştırıldığı 

süreçtekine benzer şekilde, AK Parti döneminde de söylemin inşa ettiği “ideal kadın” 

kurgusundan saptığı için söylem dışına itilmiştir (T24, Mart 18, 2014). Bir diğer 

katılımcı, siyasi atmosferin kendi sivil toplum kuruluşunun devamlılığına dair 

kaygıları da getirdiğini vurgulamaktadır: 

“Sadece kişisel kaygılar değil bunlar mesela kendi örgütünün devamlılığı, 

sürdürülebilirliği onu bekleyen mesela karşılaşabileceği çeşitli olası tehditlerden 

kaygı duyabiliyorum. Yani bu ne olabiliyor mesela? İşte ya mesela şey dönemini 



131 
 

düşünüyorum. Hani tek tek KHK ile örgütlerin kapatıldığı dönemi. tabii ki sen de 

kaygılanıyorsun, acaba bu benim örgütümün de başına mı gelecek? Ne olacak o 

zaman? Hani bütün çalışma ne olacak, nasıl mümkün olacak diye düşündük. Onunla 

ilgili yani bir grup tabii ki çok yoğun bir kaygı yaşamak durumunda kalınabiliyor” 

(T9, Kasım 2021) 

Katılımcı, kendi sivil toplum kuruluşunun devamlılığına dair kaygılanırken, aynı 

zamanda kendine otosansür uygulama ve yapacaklarını yapamama hissiyatının 

yarattığı güvensizlikleri ifade etmektedir: 

“Bunlar acaba bizim politika yapma biçimimizi de etkiliyor mu? Bunları 

etkilenmeden, yani bütün bu baskı altında bir baskıya göre şekillenmeden, daha 

özgür düşünmeye çalışarak kendini düşünsel anlamda kısıtlamadan, nasıl hani bir 

daha böyle ferah koşullarda, refah içinde yapabileceğim politikayı yapmayı nasıl 

sürdürebilirsin.. Sözünü herhangi bir otosansüre girmeden nasıl söyleyebilirsin? 

Kendine bir dönüp bakmak, bunu hatırlatmak belki de en meşakkatli mesele oluyor”. 

(T9, Kasım 2021) 

Söz konusu problemler, katılımcının rutinlerini zedeleyerek belirsizlikler yarattığı 

için ontolojik güvensizliğe sebep olmaktadır. Malezya’da ise kadınlar, fiziksel 

güvensizliği aşamamakla beraber, özellikle patriyarkal kurumların artan baskısı ve 

sosyal medyada kadınlara yönelik tepkilerden etkilenmektedirler. Malezya’da da 

Türkiye’ye benzer şekilde ifade özgürlüğüne dair önemli kısıtlamalar olsa da, 

Malezya’da bu durumun doğrudan siyasal iktidardan kaynaklanmadığı, patriyarkal 

kurumlar ve yasal mekanizmalardan kaynaklandığı katılımcı tarafından ifade 

edilmektedir:  

“Ben başörtümü çıkardığımda yargılanmadım ama bununla ilgili bir kitap 

yazdığımda yargılandım. Yani, başörtüsünü çıkarmamı dile getirmeyi, dine hakaret 

etmenin bir yolu olarak gördüler. Bu durum otoritelerin, din ile ilgili kuralları 

yeniden tanımlamanın bir yolu olarak görüldü. Müslümansan ve kadınsan başörtüsü 

takmak zorundasın. Başka bir yorum yok. Ama bunun doğru olmadığını biliyoruz. 

Pek çok başka yorum var ve bu yüzden tek yaptığım sadece bir seçeneğim olduğunu 

söylemek, o zaman seçeneğinin olmadığını anlatan kurumların söylemi doğru değil. 

Ve aslında tüm söylediğim bu. Bu da Malezya’daki otoriteler için bir sorun haline 

geldi. Bu yüzden benim için bir soruşturma açtılar, böylece beni suçlu bulurlarsa 

hapse atabilirlerdi” (M7, Ağustos 2021). 



132 
 

Katılımcının ifade özgürlüğünden ya da başörtüsü takmama özgürlüğünden 

bahsederken, siyasal aktörlere referans vermemesi, siyasal aktörlerden daha güçlü 

kurumsal mekanizmalar olduğunu göstermektedir. Patriyarkal bürokratik kurumların 

varlığı bir başka Malay aktivist tarafından da dile getirilmektedir: 

“Hepimiz İslam’ın adaletli olduğunu biliyoruz, aslında İslam kadınlara da adil.  

Ancak zamanla mesele İslam adına kimin karar verdiğine geliyor. Malezya’da 

İslam adı altında pek çok siyasi ve bürokratik kurum var. Böylece zamanla İslam’ın 

siyasi bir araç olarak kullanımının dışında, İslam adı altında farklı bürokrasiler 

aracılığıyla hayatımız düzenlenmeye başladı” (M9, Haziran 2021). 

Katılımcının da vurguladığı gibi, patriarşinin kurumsallaşmış yapısı ve meşru 

görülen kurumları, Malezya için siyasal aktörlerden çok daha fazlasını ifade 

etmektedir. Bu durum, Malezya’da iktidarın kadınları sosyal olarak kontrol 

edememesinden kaynaklı bir güvensizliğinin olduğunun sinyallerini vermektedir:  

“Stigmayı gücü olmayan, benim gibi sıradan bir vatandaş olan ve herhangi bir 

iktidar konumunda olmayan birini isteyen insanlara yöneltmek çok daha kolay. Bu, 

kontrolün bir egzersizi, eğer toplum kadınları kontrol edemiyorsa, kadınlar 

kontrolden çıkacakmış gibi görünüyor. Yani iktidarın toplumsal bir kaygısı var. Bir 

kadının gerçekten böyle şeyleri dile getirmesi, eğer bizi kontrol edemezlerse toplum 

için bir sorun haline geliyor, çünkü aksi takdirde tüm bu çok küçük meseleleri 

düşünmek yerine zamanımızla çok daha fazla şey yapabiliyor olurduk” (M7, 

Ağustos 2021) 

Malezya parlamenter sistemden ötürü bağımsızlıktan 2018’e kadar aynı siyasal parti 

tarafından yönetilmesine rağmen, gücün tamamen merkezileştiği bir ülke olmamıştır. 

Bunun yerine bağımsızlıktan itibaren Malay Müslümanları yasal düzeyde ayrıcalıklar 

veren kurumsal düzenlemelere imza atılması ve Dakwah hareketleri sonrası İslam’ın 

bürokratikleşmesi35 sonrası yine yasal düzenlemeler aracılığıyla bürokraside İslami 

öğretinin ve Dakwah hareketlerindeki aktivistlerin Malezya devletine entegre 

edilmesiyle ortaya çıkan yapı, siyasal aktörlerden ziyade Malay devletinin gücünü 

artırmıştır: 

                                                             
35 Maznah Mohamad (2010, 2013) Dakwah hareketleri sonrası Mahathir Mohamad’ın ABIM ile işbirliği ve sonrasında devlet 

pratiklerinin İslam çerçevesinde tanımlanmasını İslam’ın bürokratikleşmesi olarak tanımlar. İslam’ın siyasal alanda artan meşru 

rolü ve UMNO-PAS arasındaki “İslam dışına itme” rekabeti, İslami pratiklerin devlet içerisinde uygulanması ve kendine has 

bürokratik bir hal almasına sebep olmuştur.  



133 
 

“Herkesin kendi manevi yolunu seçme hakkına sahip olduğuna inanıyorum. Devlet, 

herkesin dininin ne olması gerektiğini kontrol etmeye çalışmak yerine, 

vatandaşların haklarını kullanmalarını kolaylaştırmalıdır. Ama bu durum siyasete 

geri dönüyor çünkü bunun olmasına izin vermek yönetici elitin siyasi çıkarlarına 

uygun değil, çünkü seçmen tabanları İslam’ı bir din olarak koruyanları görmeye 

şartlanmış durumda.” (M7, Ağustos 2021) 

Her ne kadar katılımcının Malezya’daki bürokratik kurumlara daha fazla yönelik 

referansı daha fazla olsa da, iktidarın da olanlara izin vermesi, bir bütün olarak 

kurumlara güvenini zedeleyerek ontolojik güvensizliğine sebep olmaktadır. Bir 

sonraki bölüm, Malezya ve Türkiye’de katılımcıların ifade ettiği güvensizlikleri bir 

bütün olarak ele almaktadır. 

5.1.4. Malezya ve Türkiye’de Kadınların Ontolojik Güvensizliklerinin 

Değerlendirilmesi 

Genel olarak değerlendirmek gerekirse, Türkiye ve Malezya’daki kadınların 

güvensizlikleri karşılaştırıldığında öznelerin travmatik tecrübeleri ve kimliklerinin 

‘öteki’lerinin farklılaşması temel farklılıkları oluşturmaktadır. Malezya’da kolonyal 

dönemin mirası olan patriyarkal kurumlar aynı zamanda ırklar arası farklı yasal 

mekanizmalar aracılığıyla eşitsizliklerin temelini oluşturmaktadır. Bununla beraber, 

devletin Malay üstünlüğü ve Malay-Müslüman kimliğine olan aşırı vurgusu 

kadınların vatansız çocuklar sorununu, devletin kolonyal patriyarkal kurumlar 

karşısında güçsüzlüğü ise çocuk evlilikler sorununu getirmiştir. Bir bütün olarak, 

kurumlara güven duyulmasını ontolojik güvenliğin bir parçası olarak 

düşündüğümüzde (Croft, 2012; Giddens, 1991), Malezya’da yasal, siyasal ve sosyal 

alanda olan problemlerin sorumlusu olarak hem bürokratik kurumların hem de 

siyasal iktidarın görülmesi, kadınların ontolojik güvensizliklerinin sürekliliğine 

sebep olmaktadır. Öte yandan, güvensizlikleri gidermeye çalışan Malay iktidarının 

somut çözümler yerine, Asya değerleri anlatısı üzerinden aile ve gelenek vurgusunu 

artırması kadınların güncel hayatta yaşadıkları güvensizliklerini gidermede yeterli 

olamamıştır.  

Türkiye’de ise kadınların güvensizliklerinde travmatik tecrübelerin ve kutuplaşmada 

arada kalmanın ya da söylemsel alandan dışlanmanın rolü daha büyüktür. Yasal 

mekanizmalardan kaynaklı sorunlar söz konusu olsa da, Malezya’daki gibi kolonyal 



134 
 

yapının ırk-din ve cinsiyet temelli yasal ayrımlar içeren kurumsal yapılarının 

olmaması, yasal mekanizmaları daha az ‘ayrımcı’ yapmaktadır. Söz konusu sınırların 

yokluğunda, Türkiye’de “ideolojik” kimlikler daha önemli hale gelmekte ve 

söylemden dışlanan kaygılı kadınlar, güvensizliklerini ifade etmektedir. Bir yanda 

seküler kurumsal yapı tarafından bastırılmış, üniversitelere alınmamış kadınların 

travmalarından kaynaklanan güvensizlikleri söz konusudur ancak araştırmanın 

bulguları, kutuplaşma kaynaklı güvensizliklerin de farklı kimliklere sahip kadınlarda 

varolduğunu göstermektedir. Bu durum, farklılaşan kimliklerin güvensizliklerinin de 

değiştiğini göstermektedir. Kutuplaşma, ‘arada kalmış’ Müslüman feministler ile 

‘koruyucu koza’ (Giddens, 1991) olarak değerlendirdikleri AK Parti öncesi döneme 

referanslar yapan seküler kimliğe sahip kadınların ontolojik güvensizlik 

yaşamalarına sebep olmakta, biyografik süreklilik inşa etmelerine engel olmaktadır. 

Bir sonraki bölüm, Malezya ve Türkiye’de kadınların güvensizliklerinin iktidarların 

söylemine ne düzeyde yansıdığını ve devletlerin kendi güvensizliklerini gidermek 

için oluşturdukları cinsiyetlendirilmiş stratejilere odaklanmaktadır.  

5.2. Malezya ve Türkiye’de Devlet Düzeyinde Cinsiyetlendirilmiş Ontolojik 

Güvensizlikler  

Önceki bölümde Malezya ve Türkiye’de kadınların ontolojik güvensizlikleri ele 

alınırken, bu bölüm iki ülkenin siyasi aktörlerinin ontolojik güvensizliklerinin 

cinsiyetlendirilmiş kökenlerine odaklanmaktadır. Kinnvall’e (2004, 2006) göre, 

siyasal aktörler ontolojik güvensizliklerini giderebilmek için kurgusal bir bütünlük ve 

benlik hâkimiyeti kurmaya çalışırlar. Bu durum aynı zamanda sahip olduklarına 

inandıkları bir ihtiyaç olarak ‘özneliği güvenlikleştirme’ çabasını içerir. Aktörler bu 

güvenlikleştirme çabaları esnasında risk, macera, heyecan ve hatta intikam arzularını 

da deneyimleyerek, belirli maskülen takıntılara yönelirler ve söylemlerini bu 

kavramlar üzerinden kurarlar. Ancak bu durum, Croft’un (2012) da ifade ettiği gibi, 

aktörlerin kendi güvensizliklerini giderme çabaları ve stratejilerinin 

‘öteki’leştirdikleri bireylerde ontolojik güvensizlik yaratmasıyla sonuçlanabilir. Bu 

bölümün temel varsayımı da, Malezya ve Türkiye’de siyasi aktörlerin özneliği 

güvenlikleştirme çabasının, ‘ideal kadın’ söylemi aracılığıyla yaratılan anlatılarda 

kendini gösterdiği, böylece iktidarların farklı kimlikleri kutuplaştırarak benlik 

hâkimiyetini kurmaya çalıştığıdır. Böylece ‘bazı’ kadınların güvensizlikleri 



135 
 

söylemlerde daha fazla yer bulurken, ‘öteki’ kadınlar marjinalleştirilir. Bir sonraki 

bölümde, cinsiyetin her iki ülkenin aktörleri tarafından ontolojik güvensizliklerin 

giderilmesinde kullanımı, siyasal, özel ve ekonomik alan olmak üzere üç grupta 

incelenerek; siyasal aktörlerin medyada yer alan ifadeleri Wodak’ın söylem-tarihsel 

yaklaşımı aracılığıyla incelenmektedir.  

5.2.1. Siyasal Alanda Cinsiyeti Güvenlikleştirmek: Biyografik Süreklilikte Ulus 

ve Medeniyet Tasavvuru 

Eril gücü temsil eden iktidar, güvenliğini sağlamak için pek çok unsurdan 

yararlandığı gibi, cinsiyeti de araçsallaştırmak ve güvenlikleştirmek ister. Malezya ve 

Türkiye özelinde farklı ‘öteki’lerin varlığı, ülkelerin tehdit algısını ve tehditlerinin 

nesnesini de değiştirmiş olsa da, cinsiyet söz konusu olduğundan iktidarlar benzer 

söylemler üretebilmektedirler. Bu bölümde her iki ülkedeki siyasal aktörlerin 

söylemlerinin analizleri yoluyla, oluşturdukları anlatılarda kadınlara ne düzeyde yer 

verdikleri, ‘bazı’ kadınları tehdit olarak görerek söylemin dışına itmeye çalışırken; 

bazı kadınları anlatılarının ‘makbul’ örnekleri olarak sunarak benliklerinin 

güvenliğini ne düzeyde sağlayabildiklerine odaklanılmaktadır.  

5.2.1.1. AK Parti ve ‘Yeni Türkiye’de Kadın: Medeniyetin Taşıyıcıları mı? 

Türkiye’de siyasal aktörler tarihsel olarak, Türkiye’nin Batılı “cinsiyet standartlarını” 

karşıladığına ve “barbar olmadığına” Batılı devletleri ikna etmeye çalışarak 

Türkiye’yi Batı içerisinde konumlandırmayı amaçlamışlardır (Bilgiç, 2015). Bu 

güvensizliğin yansımaları iktidar tarafından içeride de hissedilir ve siyasa dizaynında 

yansımaları görülür. AK Parti döneminde ise benzer bir cinsiyet söylemi ‘biz daha 

aşağı değiliz’ mesajına evrilmiştir. AK Parti’nin böyle bir söylemsel dönüşüm 

teşebbüsüne girişmesi, hem benimsediği muhafazakâr kimlikte, hem de 

Türkiye-Avrupa Birliği ilişkilerinde görülebilir.  

2013’e kadar kadın politikaları ve cinsiyet eşitliği konusunda Batılı standartları 

izleyen AK Parti, AB’ye girme hedefinin gerçekliğini yitirmesi ve ortaya çıkan 

göçmen krizi gibi sorunlar sebebiyle dış politika rotasını değiştirdiğinde, bu durum 

söylemsel alana da yansımıştır. Dış politikada yaşanan bu güvensizlik ve kimliksel 

dönüşüm, Erdoğan’ın cinsiyete dair söyleminde kimliğin ‘öteki’si Batı karşısında 



136 
 

‘bizim medeniyetimiz’i ve medeniyet metaforu içerisindeki aile ve din gibi tanıdık 

kavramlara yönelmesini beraberinde getirmiştir. 

İktidarın söylemsel dönüşümünde modernite kaygısının ve modernitenin 

özdeşleştirildiği Batı ile ilişkilerinin de rolü vardır. AK Parti’nin ilk döneminde 

(2002-2006) modernite ve Batı’ya yönelik ötekileştirici ifadeler yer almamakla 

beraber, geleneği kucaklayan bir modernitenin kabulünden söz edilmekteydi. 

Erdoğan, 2004 yılında Uluslararası Muhafazakârlık ve Demokrasi Sempozyumu’nda 

yaptığı konuşmada “Toplumun küçümsenmeyecek bir kesimi, geleneği dışlamayan 

bir modernlik ve yerelliği kabul eden bir evrensellik ile manayı reddetmeyen bir 

rasyonellik, köktenci olmayan bir değişim istemektedir” ifadesini kullanarak 

geleneği önemsemekle birlikte modern kazanımları reddeden bir gelenekçilik 

gütmediklerinin altını çizmiştir (Erdoğan, 2004: 12-16). AK Parti iktidarının ikinci 

dönemi (2006-2010) olarak ifade edebileceğimiz yıl olan 2008’de ise Erdoğan’ın 

Batı medeniyetini bilhassa cinsiyet ilişkileri üzerinden eleştirdiği ve 

medeniyetlerarası bir karşılaştırma yaptığı görülmektedir: 

“İstiklal şairimiz ‘alınız ilmini garbın, alınız sanatını’ diyor ya ‘veriniz hem de 

mesainize son süratini’ diyor ya. Biz Batı’nın ilmini, sanatını almadık. Maalesef, 

değerlerimize ters düşen ahlaksızlıklarını aldık. Biz Batı’nın sanatını, ilmini almakta 

bir yarış etmeliydik” (Milliyet, Ocak 25, 2008). 

Bu ifadede söylemin teması Batı-Doğu karşılaştırması ve ikiliği üzerinden ahlakın 

algılanış biçimidir. Böyle bir Doğu-Batı ikiliği söylemsel stratejiler aracılığıyla inşa 

edilir. Batı’nın ahlakının sembolize ettiği şey ise Müslüman benliğe ters düşen 

cinsiyet ilişkileridir. Erdoğan’ın söylemindeki ‘değerlerimiz’in karşısındaki ‘Batı 

ahlaksızlığı’, Batı’daki kadın-erkek ilişkilerini ve kadının statüsünü ifade etmektedir. 

Bununla beraber, kastedilen aynı zamanda politik bir karşılaşmadır. Batı’nın 

gelişmişlik seviyesine ulaşılamamakla beraber, kaybedilen manevi değerler olmuştur. 

AK Parti’nin dördüncü döneminde (2015-2018), Erdoğan’ın 2018 yılındaki 

konuşmasında kadının Batı’da meta olarak kullanımından ve bayağılaştırılmasından 

duyduğu rahatsızlığı dile getirmektedir: 

“Hareket noktamız kendi tarihimiz, kendi kültürümüz değil de bizden çok farklı 

tecrübelerin yaşandığı Batı dünyası olursa doğru yere varamayız. Dün kadını en 

bayağısından bir meta olarak kullanan zihniyetin bugün kadını yine meta anlayışıyla 



137 
 

ama bu defa eşitlik ambalajı içinde kullanıyor olması bizim için şaşırtıcı değildir. 

Türkiye’nin son 200 yılında her konuda olduğu gibi kadın hakları meselesinde de 

sürekli savrulmalar yaşadık. Asırlar boyunca insanları boyunlarına, ayaklarına, 

kollarına zincir vurarak kitleler halinde mal gibi satan ve çalıştıran, bunlar için de 

kadınları ve çocukları daha da aşağılayan bir dünyanın kodları bize ait değildir. 

Cenneti annelerin ayakları altına seren, kadına ‘sultan’ benzetmesi yapan, onlara 

güler yüz göstermeyi, şakalaşmayı, yumuşak olmayı, iyi davranmayı tavsiye eden bir 

medeniyetin böyle bir referansı olamaz. Biz kendi meselelerimizi, kendi eksiklerimizi, 

kendi hatalarımızı, kendi gerçeklerimiz içinde tartışarak doğruyu bulacağız. 

Ülkemizdeki kadın hareketlerinin pek çoğunun toplumumuzda makes bulmamasının 

gerisinde hareket noktalarının yanlış olması yatar” (Anadolu Ajansı, Kasım 23, 

2018). 

Erdoğan’ın bu ifadesinde Batılı standartların reddi daha açık bir şekilde görülürken, 

‘içerdeki’ Batı destekçilerinin de kimliğin ‘öteki’si olan Batı ile aynı düzeyde 

görüldüğü ve dışlanmaya başladığı görülmektedir. Söylemin içeriğine bakıldığında 

aile kavramı, medeniyet ve inanç vurgusu birleşmektedir. Bu referanslar benliğin 

parçası olarak tasavvur edilirken, benliğin ‘öteki’si Batı medeniyetidir ancak içerdeki 

Batı destekçileri de ‘öteki’ kimliğinin kapsamına girmektedir. Erdoğan’ın Batı 

medeniyeti ve kadın ilişkisi tasavvurunda, kadın meta olarak sunulmakta ve 

aşağılanmaktadır. Dolayısıyla kadına değer veren, ‘bizim kültürümüz ve 

inancımızdır’. ‘Bizim’ kadınlarımızın Batı medeniyetinin alışkanlıklarını 

benimsemesine yönelik kaygı, cinsiyetlendirilmiş ontolojik güvensizliğin temelini 

oluşturur. Erdoğan’ın öz-benlik anlatısı olarak geliştirdiği ‘Yeni Türkiye’ye bu 

dönemde tutarlılık eklenmeye çalışılmaktadır.  

‘Yeni Türkiye’ anlatısı içerisinde kadın, Erken Cumhuriyet döneminin ideal modern 

seküler ve Batılı kadınının karşısında ‘bizim’ medeniyetimizin ve inancımızın 

gerektirdiği ideal kadına bürünerek ‘aşağılanmak’tan kurtarılmaktadır. Bu anlayış, 

Türkiye’deki tüm kadınları bizim medeniyetimiz potası altında eritiyor gibi görünse 

de, zamanla Erdoğan’ın söylemlerinde belirli kodların kullanımı, aslında medeniyet 

metaforunun da kendi ‘öteki kadın’larını yaratarak dışlayıcı bir anlayışa büründüğünü 

göstermektedir. Bu dışlayıcı anlayışın bir diğer göstergesi, Erdoğan’ın feminist 

kadınlara yönelik sözlerinde görülebilir: 



138 
 

“Ben kalkıyorum kadının Allah’ın erkeklere bir emaneti olduğunu söylüyorum. Bu 

feministler filan var ya. ‘Ne demek’ diyor ‘Kadın emanetmiş, bu hakarettir’ diyor. Ya 

senin bizim dinimizle medeniyetimizle ilgin yok ki” (Hürriyet, Şubat 17, 2015). 

Bu ifadede de görüldüğü gibi, Erdoğan’ın ideal kadın kurgusunda medeniyet ya da din 

ile ilişkisi olmayanlar feminist olarak tanımlanıp, dışlanmaktadır. Erdoğan’ın 

ifadesindeki feministler, medeniyete yabancı ötekiler olarak tanımlanmış olsa da 

zamanla bu söylem, Müslüman olan ama AK Parti dışındaki tüm kadınlara yönelerek 

kapsamı genişletilmiştir. Buna göre, öz-benlik içerisindeki başörtülü kadınların benlik 

dışına çıkışı Erdoğan’da kaygı yaratmış, başörtülü kadınların temsilcisi olduğu 

algısının değişmesini engellemek için, siyasal alanda ontolojik güvenliğini sağlamaya 

çalışmaktadır: 

“Oy almak için bazı yerlerde görüyorsunuz işte başörtülü birkaç kişiyi yanlarında 

adeta böyle vitrin mankeni gibi getirip koymak kimseyi artık aldatmıyor, geçti o işler” 

(Gazete Duvar, Ocak 1, 2021)  

Erdoğan’ın yaptığı ‘vitrin mankeni’ tanımlamasının, iktidarın söylemsel alanda 

başörtüsünü sadece kendisiyle özdeşleştirme çabasının göstergesidir. Ontolojik 

güvenlik bağlamında düşünüldüğünde, Erdoğan’ın anlatısıyla uyumlu olacak bir 

biyografik süreklilik sağlama çabası, CHP’nin başörtülü bir kadın üyesinin olmasını 

öfkeyle karşılamasına sebep olmuştur. Başörtülü kadınlar, Erdoğan’ın medeniyet 

tasavvurunun hem en önemli taşıyıcıları hem de 28 Şubat travmasını yaşayan özneler 

olduğu için Erdoğan ve AK Parti için en önemli özneleri kaybetme kaygısıyla ilgili 

olduğu düşünülebilir. Diğer bir deyişle iktidar, muhafazakâr kimliğe sahip kadınların 

sözcüsü olduğunu iddia ederek, söylemin dışına çıkanları dışlamaktadır. Bu noktada 

ontolojik güvensizlik, Batılı ötekiye yönelik kaygıdan, öz-benlik anlatısında 

sürekliliği bozan kadınları kaybetme kaygısına evrilerek somut bir hal almıştır. Bu 

durum aynı zamanda söylemsel alanın da ele geçirilmesi anlamına gelecektir. 

Bununla beraber, AK Parti’nin ve Erdoğan’ın Yeni Türkiye ve medeniyet tasavvuru 

hem ulusçu ideolojiyi hem de İslam’ı içerisinde barındırdığı için (Kocamaner, 2018) 

cinsiyet, dini milliyetçilik ideolojisi aracılığıyla Yeni Türkiye anlatısına 

eklemlenmektedir. 

 



139 
 

5.2.1.2. UMNO ve Asya Değerleri’ni Cinsiyetlendirmek 

Malezya’da etnik ve dini kimliklerin içiçe var olması, Malay çoğunluğun iktidarında 

ulus vurgusunu, Malay-Müslüman kimliği üzerinden yapmasına sebep olmuştur. 

Buna göre, Malezya çok ırklı ve çok kültürlü bir ülke olmasına rağmen, siyasal 

aktörlerin söylemlerinin ‘biz’ vurgusu örtülü biçimde Malay-Müslüman kimliğini 

içermektedir. Böyle bir söylem içerisinde, aslında Malay siyasetçiler toplum 

içerisinde ırklarararası bir huzursuzluk yaşamak istemedikleri için, azınlık gruplarını 

doğrudan hedef göstermezler. Bu nedenle Malezya’da Batı-karşıtı Asya değerleri 

anlatısı, ülke içerisindeki tüm Malezyalıları kapsayacak bir kurgu içermektedir. Bu 

anlatı içerisinde kadın bedeni Batı karşıtlığı üzerinden ‘bizim kültürümüz’ ve ‘bizim 

dinimiz’ karşısında konumlandırılarak, cinsiyetlendirilmiş bir şekilde ifade 

edilmektedir: 

“Önümüzdeki yıllarda yüzleşmek zorunda olduğumuz dünya, Avrupalıların bizi 

dolaylı veya doğrudan sömürgeleştirmeye yönelik sayısız girişimlerini görecek. 

Ülkemize saldırılmazsa aklımız, kültürümüz, dinimiz ve diğer şeyler hedef haline 

gelir. Kültürel ve sosyal alanlarda birey için sınırsız özgürlük görmek isterler. 

Onlara göre, bireyin özgürlüğü sorgulanamaz. Evlilik ve aile kurumlarını reddettiler. 

Bunun yerine, sodomi de dahil olmak üzere özgür seks uygulamasını bir hak olarak 

kabul ediyorlar. Erkek ve erkek, kadın ve kadın arasındaki evlilikler resmen 

tanınmaktadır. Ensest dediğimiz şey ciddi görülmez. Müslümanlar arasında din 

değiştirme yasağı onlar tarafından sorgulanacaktır (…) Bizi kabul etmeye 

zorlayacakları kültür ve değerler, hedonizm, sınırsız zevk arayışı, temel arzuların, 

özellikle cinsel arzuların tatmini olacaktır. Bizim yaşam biçimimiz, onların yaşam 

biçimiyle aynı olmamalıdır. Asya değerleri onlar için mevcut değil” (The Star, 

Haziran 20, 2003). 

Asya değerleri anlatısı ekonomiyi güçlendirme amaçlı ortaya çıkmış olsa da (Stivens, 

2003: 130), Mahathir Mohamad, Asya değerlerini cinsiyetlendirerek Batı’nın 

varsayılan ahlaki söyleminin karşısında konunlandırmaktadır. Mahathir’in 

söyleminde ırksal azınlıklardan ziyade Batılı öteki vurgusu belirgindir. Batı’nın 

temsil ettiği şey ise hem sömürgeci geçmiş, hem de Batı’nın cinsiyet ilişkileridir: 

“Görünüşe göre insanlar cinsel özgürlüğe sahip olmadıkça özgür olamazlarmış gibi 

bir anlayış var. Geleneksel ve dini değerlerin, evlilik ve ailenin toplum kurumları 



140 
 

olarak yasaklanmasını reddeden bir özgürlük bu. Cinsel özgürlük, evlilikleri çağdışı 

kıldığı kadar sadakati de anlamsız kılacaktır. Yeni liberalizm, eşcinsel çiftleri, 

babası bilinmeyen çocukları olan evlenmemiş kadınları, evlenmeyen ama bir arada 

yaşayan kadın ve erkek gruplarını ve diğer birçok kombinasyonu içeren yeni bir aile 

tanımına uzanır” (Mahathir, ‘Speech to World Youth Foundation’, 1999) 

Mahathir Mohamad aynı zamanda milliyetçi bir lider olarak, modernite ile beraber 

oluşan kolonyalizm kaygısını da taşımaktadır.36 Mahathir’in Asya değerleri anlatısı, 

Malezya’nın ontolojik güvensizliği açısından Martin’in (2014) de ifade ettiği gibi 

“sömürgecileri kendi oyunlarında yenmek” ve sömürgecilik yüzünden kaybedilen 

itibarı yeniden kazanmak için bir girişim olarak okunabilir. Cinsiyetlendirilmiş 

ontolojik güvenlik bağlamında ise Delehanthy ve Steele’in (2009) de ifade ettiği gibi, 

baskın devletin öz-kimlik anlatıları eril bir karakterdedir ancak içsel otobiyografik 

anlatı feminendir. Diğer bir deyişle, devletin anlatıları eril olarak kurgulanır ancak 

anlatının görünmeyen kurgusunun nesneleşenleri kadınlardır. Böylece devletler eril 

imajlarını sürdürmeye devam ederken kadınlardan yararlanmaktadır ancak amaç, 

benlik hâkimiyetini kurmak ve öz-anlatılarının tutarlılığını sağlamaktır. 

Malezya’da cinsiyetlendirilmiş stratejiler, LGBT kimliğini de kapsayacak şekilde 

genişletilmiştir. LGBT kimliğinin tanınması, Asya değerlerine olası Batılı nüfuz 

anlamına geldiği için sadece ikili anlamda tanımlanan cinsiyeti ihtiva eden Asya 

değerlerine zarar vermektedir. 8 Mart Dünya Kadınlar Günü’nde kadınların 

yürüyüşüne izin vermeyen İçişleri Bakanı Datuk Azis Jamman yürüyüşte LGBT 

bireylerin yer almasını “çoğunluğun hassasiyetleri” altında değerlendirmektedir: 

“Malezya resmi dini İslam olan çok ırklı bir ülke olduğundan, özellikle Malayların 

hassasiyetleri vardır. Hükümet her zaman iyi niyetli, barışçıl toplantıları 

memnuniyetle karşılar ve eminim mitingin organizatörleri bu izin kapsamındaki 

LGBT mitingi bahanesiyle izni uygulamamışlardır. Biz bu gruba ne kadar saygı 

duymak istiyorsak, onlar da çoğunluğa saygı göstermelidir” (The Sun Daily, Mart 

12, 2019). 

Jamman’ın LGBT bireylere yönelik ‘çoğunluğun hassasiyeti’ olarak tarif ettiği 

Malay kimliğinin hassasiyetlerine dair yaptığı vurgu, ırklar arası birlikteliği temsil 

                                                             
36 Mahathir, 2018 yılında yaptığı bir konuşmada yeni kolonyalizm kaygısını ifade etmiştir: Financial Times (Ağustos 20, 2018). 

‘Mahathir Mohamad warns against new colonialism’during China visit’, 

https://www.ft.com/content/7566599e-a443-11e8-8ecf-a7ae1beff35b  

https://www.ft.com/content/7566599e-a443-11e8-8ecf-a7ae1beff35b


141 
 

eden Asya değerleri anlatısına da ters düşmeyecek ölçüde ‘çok ırklı bir ülke’ olduğu 

vurgusunu da içererek kurgusal bütünlüğünde bir çelişki yaratmamayı 

hedeflemektedir. Ulus fikri burada ‘çoğunluğun hassasiyetleri’nde vücut bulur ve 

öz-anlatıda kurgusal bütünlüğü sağlayan söylemsel bir araç olarak işlev görür.  

Devletler öz-anlatılarında kurgusal bütünlük sağlamak için ulus içerisindeki farklı 

kimliklerin birarada olduğu kolektif bir kimlik inşa etmeye çalışsalar da, 

kimliklerinin içerisinde yer alamayan ‘öteki’lerle psikolojik bir yarış içerisindedirler. 

Neredeyse tüm Malezyalı siyasetçilerin kolektif kimlik içerisinde azınlıklara yer 

veriyor gibi görünmelerine rağmen, kolektif kimliğin inşasında yaşanan sıkıntılar 

görülmektedir. 2018 yılında Kadın, Aile ve Toplumsal Kalkınmadan sorumlu Bakan 

Yardımcısı Datuk Siti Zailah Yusoff, Twitter aracılığıyla yaptığı açıklamada, “Çocuk 

evliliklerin %52,5’inin gayrimüslim ve %47,5’inin Müslüman olduğunu” ifade 

etmiştir (The Sun Daily, Mart 11, 2020). Bu ifadede de, Müslüman kimliğe yönelik 

kaygıların olduğu görülmektedir. İslam’ın çocuk evlilikler ile özdeşleştirilmesi 

(Wodon, 2015), Müslüman öz-benlikte güvensizlik yarattığı için, ‘öteki’yi 

suçlayarak biyografik tutarlılık sağlanmaya çalışılmaktadır.  

Genel olarak değerlendirmek gerekirse, Malezya’da devletin güvensizliklerinin 

büyük ölçüde kolonyal geçmiş ile ilintili olduğu ve ‘sömürgeciyi kültürel olarak 

yenme’ mesajını içerdiği söylenebilir. Bu güvensizlikleri gidermek için Asya 

değerleri anlatısının farklı ırksal kimlikleri de kapsayan söylemi kullanılarak benlik 

hâkimiyeti sağlanmaya çalışılmaktadır. Bu durum Malay devletinin çelişik ontolojik 

güvensizliğini de ortaya çıkarmaktadır. Buna göre, bir yanda ulus içerisindeki farklı 

ırkları birarada tutmanın (Lau, 2014) diğer yanda ise postkolonyal pek çok devlette 

görülen sömürgeci ötekinin tekrar etkisi altına girme ihtimalinin yarattığı 

güvensizlikler söz konusu olmuştur. Böylece Asya değerleri anlatısı, hem farklı 

ırklara yönelik birleştirici söylemi, hem de sömürgeci karşıtı söylemi içermektedir. 

Her iki durumda da Asya değerleri anlatısının cinsiyetlendirilmiş bağlamı, kadınlara 

aile ve gelenek içerisinde yer vererek onları nesneleştirmektedir. 

 

 



142 
 

5.2.1.3. Malezya ve Türkiye’de Siyasal Alanda Cinsiyeti Güvenlikleştirmenin 

Değerlendirilmesi 

Siyasal aktörlerin cinsiyetlendirilmiş söylemlerinde ‘ulusun’ kadınlarını diğer 

‘yabancı’ kadınlardan ayırmak ve aynı zamanda bu ‘ulusal’ kadınları ‘yabancı’ 

erkeklerden kurtarmak devletin sorumluluğu olarak sunulur. ‘Ulus’ içinde cinsellik 

ve üremenin düzenlenmesine kadar uzanan bu söylem içerisinde ‘bizim’ 

kadınlarımızın korunmasına ve ötekilerin cinsiyet kültürünün 

aşağılaştırılmasına/şeytanlaştırılmasına dayalı bir toplumsal cinsiyet söylemi ile iç 

içe geçmiştir (Mulinari ve Neergaard, 2014: 46; Kinnvall, 2004).  

Hem Malezya hem de Türkiye’de Batı karşısında ulusçu konumlanma ve bu 

konumlanmanın söylemsel aracı olarak cinsiyeti ve kadını araçsallaştırmanın olduğu 

görülmektedir. Bununla beraber, cinsiyetlendirilmiş ontolojik güvensizlikler iki 

ülkede farklı şekilde vuku bulmuştur. Malezya’da iktidar, ulusçu öğelere ve Asyalılık 

kavramına yönelerek çok ırklı ulusu birarada tutma amacını Asya değerleri şemsiyesi 

altında gerçekleştirmeyi hedeflediği için birarada kalma kaygısının Malay kimliğinde 

yarattığı travmatik yapı söz konusudur (Lau, 2014). Türkiye’de ise iktidarın 

anlatılarında travmalara ve toplum mühendisliğine daha fazla yer verildiği, 

kutuplaştırıcı söylemi daha yaygın biçimde kullandığı görülmektedir. Bu durumun 

sebepleri düşünüldüğünde, Türkiye’de seküler yapının İslamcı siyaseti ve Müslüman 

yaşam biçimini bastırdığı bir ortamda yaşanan travma ve güvensizlikler, AK 

Parti’nin söylemine ve Yeni Türkiye anlatısına yansımaktadır. Kadın tasavvuru da 

Yeni Türkiye anlatısının medeniyet inşası içerisinde şekil almaktadır. Bununla 

beraber, cinsiyete ve kadınlara dair referansların bilhassa 28 Şubat’a odaklanması; bu 

dönemde başörtülü kadınların üniversitelere alınmamasının İslamcı siyasetin en 

büyük cinsiyetlendirilmiş travmasını oluşturduğu ve AK Parti’nin söylemlerinde bu 

travmalara ve güvensizliklere yer verdiği görülmektedir. 

5.2.2. Kadınlara Yönelik Sosyal Politikaları Güvenlikleştirmek: Nostaljik 

Geçmişin ‘Aile’sine Dönüş mü? 

Kinnvall’a (2014) göre, iktidarlar, hızlı değişim ve ekonomik güvensizlik gibi 

belirsizlik yaratan durumlar ile karşılaştıklarında dini ve milliyetçi söylemlerle iç içe 

geçen, idealize edilmiş “nostaljik bir geçmişe” güvenme ve hayatta kalma 



143 
 

eğilimindedirler. Geçmişe dönüş çağrısı, parçalanmış öznellikleri birleştirme, nesiller 

arası ilişkileri kolektif hafıza aracılığıyla birleştirmeyi hedefler. Cinsiyetlendirilmiş 

bağlamda bu geçmiş, “aileye ve geleneğe dönüş”ü simgeler (Yogi, 1996 akt. Neyzi, 

2002: 139).  

Her iki ülkede de kadına dair söylemlerin aileye odaklanması, kadının özne olarak 

tanımlanamaması anlamına gelir. Agius vd (2021:433) tarafından da ifade edildiği 

gibi, siyasal aktörlerin söylemlerinde kadınları korunmaya muhtaç özneler olarak 

gösterme anlayışının sorunların temelini oluşturduğu düşünülebilir. Malezya ve 

Türkiye’de kadın politikaları büyük ölçüde aile politikalarının olumlayıcı etkisi 

minvalinde ele alınmaktadır. Bu bölüm, her iki ülkedeki güvensizliklerin kadın 

politikalarını güvenlikleştirme çabalarına ne düzeyde yansıdığını ve bu amaçla, 

ailenin kutsallığına yapılan vurgunun neden aktörler tarafından stratejik olarak 

kullanıldığını incelemektedir. 

5.2.2.1. AK Parti ve Cinsiyet Adaleti: Kavramların Güvensizliği mi? 

AK Parti’nin özel alana dair ontolojik güvensizlikleri, özneliği güvenlikleştirmek 

(Kinnvall, 2004) bağlamında değerlendirilebilir. Buna göre, devletler öz-anlatılarında 

ideal olarak kurguladıkları öznelerin, anlatılarının dışına çıkmasını istemezler. Bu 

anlatıları kurgularken ise, aile ve gelenek gibi tanıdık kavramlara yönelik geçmişe 

dönüşü idealize ederler. Türkiye’de muhafazakâr düşüncenin siyasi temsilcisi olan 

AK Parti’nin37 üyeleri, kadınların özel alanda toplumsal cinsiyete dair arzu ettikleri 

rol model kadınların tanımlarını yapmışlardır. Bülent Arınç’ın toplum içerisinde bir 

kadının nasıl davranması gerektiğine dair ifadeleri ‘geleneğe özlem’ ve ‘geçmişe 

dönüşü’ simgelemektedir:   

“utanacağız arkadaşlar. Haya duygumuz olacak. İffet çok önemli. İffet sadece bir 

isim değil kadın için de bir süstür iffet, erkek için de bir süstür. İffetli olacak erkek 

de olacak, zampara olmayacak eşine bağlı olacak, çocuklarını sevecek. Kadınsa o 

da iffetli olacak. Mahrem namahrem bilecek. Herkesin içerisinde kahkaha 

atmayacak, bütün hareketlerinde cazibedar olmayacak. Şimdi bunu birileri söylediği 

zaman ‘ya bu adam hangi dilden konuşuyor’ diyebilirler. Bu kadar değerlerimize 

yabancılaştık bugün” (CNN Türk, Temmuz 28, 2014). 

                                                             
37 Erdoğan, AK partinin ilk kongresinde AK parti’nin muhafazakâr eksenli çağdaş bir parti olduğu tanımını yapmıştır: Hürriyet 

(Ekim 12, 2003), ‘Erdoğan: AKP muhafazakâr eksenli çağdaş parti’, 

https://www.hurriyet.com.tr/gundem/erdogan-akp-muhafazakâr-eksenli-cagdas-parti-176689 (Erişim tarihi: 13.9.2022) 

https://www.hurriyet.com.tr/gundem/erdogan-akp-muhafazakar-eksenli-cagdas-parti-176689


144 
 

Bülent Arınç’ın ifadeleri, değerlere yabancılaşmadan duyulan kaygıyı dile getirerek 

nostaljik geçmişe dönüşü önermektedir. Arınç, geleneksel kadın algısı üzerinden 

Müslüman benliğe referansta bulunurken sadece geçmişten yararlanır. Erdoğan ise 

daha reformisttir. Nitekim o da geçmişi ve geleneği vurgular ancak öz-anlatısı 

içerisinde yeni kavramlara yer vererek güncel olanı yakalamaya çalışmaktadır. 

Örneğin, kadın politikalarında önemli bir yere sahip olan cinsiyet adaleti kavramı, 

Batı düşüncesinin bir ürünü olan cinsiyet eşitliğinin reddini ve cinsiyetin, medeniyet 

perspektifinden yorumunu içermektedir:  

“Kadınların hak mücadelesinin eşitlik kavramına takıldığını adalet duygusunu 

ıskaladığını gözlemliyoruz… Kadınların ihtiyacı olan, eşitlikten ziyade eş değer 

olabilmektir. İş hayatında hamile bir kadını erkek ile aynı şartlara tabi 

tutamazsınız. Bir anneyi, örneğin çocuğu emzirmek zorunda olan bir anneyi bu tür 

yükümlülükleri olmayan bir erkek ile eşit konuma getiremezsiniz. Kadınları, 

erkeklerin yaptığı her işte çalıştıramazsınız, komünist rejimlerde geçmişte olduğu 

gibi. Eline ver kazmayı küreği, çalışsın. Olmaz böyle bir şey. Onun narin yapısına 

ters düşer” (BBC Türkçe, Kasım 24, 2014).  

Cinsiyet adaleti kavramındaki temel vurgu kadın ve erkeğin biyolojik farklılığı ve 

dolayısıyla sorumluluklarının da farklı olduğudur. Bu yorumda fıtrat kavramına özel 

önem atfedilmektedir. Fıtrat (doğa veya yaratılış anlamında), biyolojik farklılığı 

içermekte ve bu farklılığın kadın-erkek sorumluluklarını da etkilediğini işaret 

etmektedir. Erdoğan’ın cinsiyet adaletine dair söylemlerinde de hem cinsiyet eşitliği 

kavramına dair eleştiriler, hem de fıtrat kavramına yönelik özel bir vurgu olduğu 

görülmektedir: 

“Kadın kadın ile koşar, erkek erkek ile koşar. Olması gereken budur. Çünkü 

yaradılışa, fıtrata uygun olan da budur. Kadını ve erkeği aynı çizgiden yarışa 

başlamaya zorlayarak zaten ilk adımıyla adaletsizliğe açılan bir anlayıştan insanlığın 

hayrına sonuçlar üretmesini beklemek mümkün gözükmüyor” (Sözcü, Kasım 23, 

2018). 

Erdoğan’ın fıtrat kavramını kullanım biçimine ilahiyatçı bazı yazarlar tarafından 

itiraz edilmiştir.38 Erdoğan’ın söylemsel düzeyde ifade ettiği cinsiyet anlayışı, aynı 

                                                             
38 İlahiyatçı yazar Hidayet Şefkatli Tuksal, Erdoğan’ın fıtrat anlayışının İslam’daki fıtrat anlayışını yansıtmadığını savunarak 

“Bunu fıtrata dayandırmak sıkıntı çıkarır. Çünkü bu net bir şey değil. Sayın Cumhurbaşkanı belki bunu dindar kimliğinden 

ilham alarak dile getiriyor ama Kur'an-ı Kerim'de kadın ve erkek fıtratını net olarak tanımlayan hiçbir ayet yoktur. Aksine insan 

fıtratını tanımlayan ayetler var” şeklinde konuşmuştur. Haberin detayları için bkz. ‘Erdoğan'ın fıtrat sözlerine cevap: Kuran'da 



145 
 

zamanda Batı ile özdeşleşen cinsiyet eşitliği kavramına da karşı duruşu simgeler. Bu 

anlayış aynı zamanda, biyolojik farklılık ihtiva etmesi nedeniyle anneliği ve aile 

kavramını kutsar. Söz konusu annelik ve aile kavramının kutsallığı, dini referanslarla 

meşru hale getirilir; bu anlayışı kabul etmeyenler, söylem dışına itilerek ‘öteki’ 

kadınlar inşa edilir: 

“Bizim dinimiz kadına bir makam vermiş, annelik makamı. Anneye bir makam daha 

vermiş. Cenneti ayakları altına sermiş. Babanın değil annenin ayakları altına koymuş. 

Annenin ayağının altı öpülür. (…) Anne başka bir şey. Ve makamların o 

ulaşılamazdır. Ama bunu anlayanlar olur anlamayanlar olur. Bunu feministlere 

anlatamazsın mesela, onlar anneliği kabul etmiyor. Ama anlayanlar yeter bize 

diyoruz, onlarla yola devam ederiz” (BBC Türkçe, Kasım 24, 2014). 

AK Parti’nin toplumsal cinsiyete dair algıları güvenlikleştirme çabalarının bir diğer 

yansıması kürtaj tartışmalarında yaşanmıştır. Kürtaj kararını kadına bırakan anlayışa 

karşı çıktığını ifade eden Erdoğan, kürtajı cinayet olarak tanımlayarak (Milliyet, 

Mayıs 26, 2012), yaşam hakkının insan eliyle alınması olarak görmektedir: 

“Son zamanlardaki başlık, kürtaj ve sezaryen olayı. Burada iki yaklaşım tarzı var. 

Diyorlar ki, bu vücut benimdir, tercih hakkımı kullanırım. Bunun daha çok feminist 

kesim propagandasını yapıyor. Bunun yanında yaşam hakkı var. Biz yaşam hakkından 

hareket ediyoruz. Bir vücutta cenin öldürüldüğünde ha yaşam halinde öldürülen ha 

orada. Bizim için aynıdır. Bunu öldürme hakkına kimse sahip değil. Bu tür olaylar 

insan sağlığını tehdit eden yollardır, bu oyunu da bozacağız. Niye kadın 

demiyorsunuz da anne diyorsunuz? Bu kesimin mantığı bu. Evet biz anne diyoruz. 

Annenin ayaklarının altı öpülür. Gerekli adımı atacağız” (NTV, Haziran 2, 2012). 

Erdoğan’ın kürtaj tepkisi, devletlerin söylemlerindeki eril anlayışı ve özneliğini 

güvenlikleştirme anlayışını yansıtmaktadır (Agius vd., 2020; Kinnvall, 2004). 

Böylece, iktidarın özneliği güvenlikleştirme çabasıyla ‘feminist’ olarak tanımlananlar 

söylem dışına itilmektedir. Söz konusu söylemlerde kürtaj, annelik ve fıtrat gibi 

cinsiyetlendirilmiş unsurlar kullanılsa da, özne kadın değil, iktidarın kendisidir. 

Cinsiyetlendirilmiş stratejiler ise kadın politikalarını temel alarak hem özneliği 

güvenlikleştirmeye hem de benlik hâkimiyetini sağlamaya çalışmaktadır. Genel olarak 

                                                                                                                                                                             
kadın ve erkek fıtratını tanımlayan ayet yok’ (t24.com.tr) 

https://t24.com.tr/haber/erdoganin-fitrat-sozlerine-cevap-kuranda-kadin-ve-erkek-fitratini-tanimlayan-ayet-yok,278351 (Erişim 

tarihi: 12.09.2022) 

https://t24.com.tr/haber/erdoganin-fitrat-sozlerine-cevap-kuranda-kadin-ve-erkek-fitratini-tanimlayan-ayet-yok,278351


146 
 

değerlendirildiğinde, kadın politikalarını güvenlikleştirmek AK Parti’nin iki stratejisi 

aracılığıyla gerçekleştirilmektedir. Bunlardan ilki, cinsiyet adaleti kavramı aracılığıyla 

söylemsel alanı dönüştürerek alternatif sesleri söylem dışına itmek; ikincisi, devletin 

kendi özneliğini güvenlikleştirmek ve benlik hâkimiyetini sağlayarak 

güvensizliklerini gidermek. Her iki strateji de, Yeni Türkiye’nin kurgusal kadınını 

yaratmaya ve anlatı dışına taşanların hegemonyasını ortadan kaldırmayı 

hedeflemektedir. 

5.2.2.2. UMNO ve Ailenin Daimi Olarak Kutsanması 

Malezya’da cinsiyetin kullanımı, aile ve ahlak politikalarına yönelik aşırı vurgu ile 

çerçevelenmektedir. Asya değerlerinin cinsiyetlendirilmiş yapısı, güçlü aile 

söylemleri ile vücut bulur. Ailenin korunması ve kutsanması, Malezya’daki 

kadınların sorunları ile başa çıkmada iktidarların tercih ettiği en önemli stratejidir. 

“Ailelerin sağlıklı, dinamik ve üretken bir ulusun temel taşı olduğunu” (Malezya, 

2010: 186) belirten 10. Kalkınma Planında, “karakter oluşturma ve aile değerlerini 

aşılayan programlara” duyulan ihtiyaç vurgulanmaktadır. Bu planda temel hedef 

“evliliği güçlendirmeye ve kaynakların, sorumlulukların ve görevlerin adil 

paylaşımını teşvik etmeye” odaklanılmasıdır (Malezya Onuncu Kalkınma Planı, 

2010: 187). Bu nedenle ülkede evlilik öncesi devlet tarafından verilen iki haftalık bir 

evlilik kursu zorunludur. Dönemin başbakanı Najib Razak’ın 10. Kalkınma Planının 

(2010: 46) sunumunda da dile getirdiği gibi, kadın ve aile, ulusun önemli bir parçası 

olarak sunulmaktadır:  

“Beşiği sallayan el dünyaya hükmeder. Kadınların toplumdaki statüsü, ilerici ve 

dinamik bir ülkenin iyi bir göstergesidir. Kadınlar mutlu ailelerin temel taşı ve 

başarılı bir ulusun özüdür” (The Star, Nisan 11, 2010)  

Razak’ın ifadesinde, kadınların ulus inşasındaki rolünün yanında, annelik ve aile ile 

ilişkilendirildiği görülmektedir. Razak, bir başka demecinde evli olmayan annelere 

ayrı bir fon oluşturulacak olan yeni bir program başlatacaklarını da belirtmiştir (New 

Straits Times,  Eylül 28, 2015). Bu politikaların ve söylemlerin olumlu olarak 

görülebilecek olmasına rağmen, Malezyalı politikacıların söylemlerinde kadının 

toplumsal statüsünü annelik ve ulus inşasında varsayılan roller ile sınırlamaları, eril 

bir inşadır ve toplumsal cinsiyet rollerinin geleneksel inşasını sürdürmeye yardımcı 



147 
 

olur. Bu eril inşa, idealize edilen geleneklerin olduğu geçmişe dönüşü 

güvenlikleştirmeye çalışarak ideal kadın kurgusunu yaratmaya çalışır.  

Aile kavramına yapılan aşırı vurgu aynı zamanda eviçi cinsiyet rollerinin 

sürekliliğini sağlar. Malezya’nın Kadın, Aile ve Toplumsal Kalkınmadan sorumlu 

bakanı Siti Zailah’ın ‘Tips Ibu’ (Annenin Tüyoları) adını verdiği evlilik tüyolarını 

Malay kadınlara aktarmak istediği paylaşımında kızgın ve inatçı eşlerle nasıl başa 

çıkacakları konusunda tavsiyelerde bulunmuştur. Paylaşımda bir kocanın inatçı eşine 

tavsiyede bulunarak onu disipline edebileceğini ve bu durum işe yaramadığında üç 

gün boyunca yataklarını ayırarak davranış değişikliğine zorlayabileceğini öneren 

Zailah, “Eğer kadın hala tavsiyeyi almayı reddediyorsa ya da yatakları ayırdıktan 

sonra da davranışını değiştirmiyorsa, kocalar katılığını göstermek için ona nazikçe 

vurarak fiziksel temas yaklaşımını değiştirmeyi deneyebilir” ifadesini kullanmıştır 

(New Straits Times, Şubat 14, 2022). 

Bu gibi cinsiyetlendirilmiş ifadelerin, aile kavramı içerisindeki varsayılan rollere 

atıfta bulunması sebebiyle cinsiyetçi tutumları körüklediği görülebilir. Genel olarak 

değerlendirildiğinde, Malezya’da devletin ontolojik güvensizliğini gidermenin bir 

yolu olarak nostaljik geçmişin idealize edilmiş kurumsal yapısı olan aileye, 

söylemlerinde aşırı rol vermesi kadın politikalarını güvenlikleştirmeye çalıştığının 

bir göstergesidir. Ailenin kutsanması, kadınların statülerinde devrimci nitelikte bir 

dönüşüm gerçekleştirilmeden yapıldığında geleneksel cinsiyet normların sürekliliğini 

getirir. Nitekim, Malezyalı siyasetçilerin aileye yönelik politikalarını ifade ederken 

eril mesajları örtülü olarak varolurken; Zailah’ın aile içi rollere yönelik ifadeleri 

cinsiyet rollerinin aile içinde nasıl kurgulandığının açık ifadesidir. 

5.2.2.3. Güvensizliklerin Tezahürü Olarak Uluslararası Sözleşmeler: CEDAW 

ve İstanbul Sözleşmesi 

Devletlerin uluslararası hiyerarşide statülerini yükseltme kaygıları ve meşruiyetlerini 

sağlama istekleri (Zarakol, 2011), uluslararası anlaşmalara dahil olma 

motivasyonlarını artırmıştır. Bugün dünyada pek çok ülke uluslararası sözleşmelere 

dahil olarak, söz konusu ‘saygınlık’larını arttırmaktadırlar. Malezya ve Türkiye 

özelinde kadın politikalarının yasal arkaplanına bakıldığında, her iki ülkede de 

kadınların statüsünü belirleyen yasalarda sorunlar olması ve kadınlara dair yasaların 



148 
 

kadınları korumakta yetersiz kalması, bilhassa kadın sivil toplum örgütlerinde 

devletleri, uluslararası sözleşmeleri imzalamaya yönelik baskı yapmaya teşvik 

etmiştir. Hem Türkiye hem de Malezya 1979 yılında Birleşmiş Milletler Genel 

Kurulu tarafından kabul edilen CEDAW’ın imzacı ülkeleridir.  

Kadına Yönelik Şiddet ve Aile İçi Şiddetin Önlenmesi ve Bunlarla Mücadeleye Dair 

Avrupa Konseyi Sözleşmesi (İstanbul Sözleşmesi) ise Avrupa Konseyi tarafından 

hazırlanan ve Türkiye’nin 2011 yılında imzaladığı ve onayladığı, kadına yönelik 

şiddeti ve aile içi şiddeti önlemeyi hedefleyen bir uluslararası sözleşmedir. CEDAW 

kadına yönelik her türlü ayrımcılığı kapsarken; İstanbul Sözleşmesi büyük ölçüde 

kadına yönelik şiddeti kapsamaktadır. Uluslararası sözleşmeler yasal alan ile ilgili 

olmasına rağmen, siyasal anlamda da önemlidir. Erdoğan’ın sözleşme feshedildikten 

sonraki ifadelerinde Batılı ötekinin ürünü bir anlayışa karşı duruş gözlemlenmekte ve 

yerel dinamiklere vurgu yapılmaktadır: 

“Kadına şiddeti bizim anayasamız reddediyor mu? Reddediyor, kabul etmiyor. 

Burada bizim üzerinde durmamız gereken, 6284 sayılı Ailenin Korunması ve Kadına 

Karşı Şiddetin Önlenmesine Dair Kanun. Bu zaten var. Öyle bir medeniyetin, öyle 

bir dinin mensubuyuz ki dinimizde kadına şiddet bir defa haramdır. Eğer, böyle bir 

sözleşmeye illa ihtiyacımız varsa biz bu sözleşmenin daha adilini, daha güzelini, 

güçlüsünü kalkarız yaparız, Ankara Sözleşmesi diye hazırlarız, onunla beraber yola 

devam ederiz” (Euronews, Nisan 14, 2021). 

Erdoğan’ın İstanbul Sözleşmesi’ne yönelik tavrı, Batı karşıtı bir duruşu sembolize 

etmektedir. Bununla beraber Erdoğan, benimsediği Müslüman benlik ile 

çelişmeyecek düzeyde uluslararası bir sözleşmeye karşı yerel dinamiklerin ürünü 

olan bir sözleşme ile karşılık verileceğini ifade etmektedir. Bu bağlamda devlet, 

ontolojik güvenliğini sağlamak için ‘tehditten muaf olma arayışı’ (Buzan, 2007:37) 

ile diğer devletler tarafından önemsenip önemsenmediğine dair bir kaygısının 

olmadığına dikkat çekmektedir. Böylece örtülü olarak, Türkiye’nin ‘Batılı’ bir 

sözleşmeye ihtiyacı olmadığı, kendi yaptığı sözleşmenin Batıdan daha üstün olacağı 

vurgulanmaktadır. 

Malezya’nın ise CEDAW’da çekince koyduğu maddeler, 9(2), 16(1)(a), 16(1)(c), 

16(1)(f) ve 16(1)(g) bentleridir. Bununla beraber, 5(a), 7(b), and 16(2) 

maddelerinden çekinceleri kaldırmış olmasına rağmen, federal yasada değişiklik 



149 
 

yapılamamıştır. 2010’da çekincelerin kaldırıldığı üç madde olan 5(a) poligami, 7(b) 

kadın yargıçların atanması, 16(2) ise çocuk evlilikler ile ilgili maddelerdir (Ahmad 

vd., 2017). 16(1)(a) maddesinde İslami yasalar kapsamında izin verildiği için çocuk 

evliliğini yasal olarak geçersiz kılma konusunda hükümetin güçsüz olduğunu ifade 

eden (The Sun Daily, Temmuz 10, 2018). Başbakan yardımcısı Wan Azizah Wan 

İsmail’ın bu ifadesi, devletin ‘içerde’ de benliğinin güvenliğini sağlayamadığı 

anlamına gelmektedir. Buna rağmen, biyografik sürekliliğini sağlamak adına 

görevlerinin bilincinde olduğunu belirtmek ve kolektif kimliği birarada tutmak için 

ülkenin kadınlarına dair sorunlarından haberdar olduğunu şu sözlerle belirtmiştir: 

“Önceliğimiz özellikle küresel #MeToo kampanyasının ardından kadınları cinsel 

taciz ve istismardan korumak için mevzuatın güçlendirilmesidir. Değiştirmemiz 

gereken bazı yasalar var, tacize karşı, aile içi şiddete karşı.. Başa çıkmamız 

gereken şeyler bunlar” (Jakarta Globe, Mayıs 29, 2018) 

Wan Azizah’ın bu ifadesinde kadınların sorunlarından haberdar olduğu 

görülmektedir. Malezya’da “vatansız çocuklar” sorunu yasal düzenlemelerden 

kaynaklı bir sorun olsa da, devletin ontolojik güvensizliklerinin de önemli bir 

yansımasıdır ve bu güvensizlikler iktidarların söylemleri aracılığıyla keşfedilebilir. 

Devlet, “Malay”lığı ya da bumiputera olmayı ayrıcalıklı kılarak Malay çoğunluğun 

haklarının daimi olarak “üstün” kalmasını sağlamaktadır. Malezya’da vatandaşlık 

statüsü, 1964 Federal Anayasa kurallarına ve ilgili mevzuat hükümlerine göre, 

biyolojik ebeveynlerin uyruğuna ve doğum anındaki evliliğin yasal statüsüne göre 

belirlenmesidir (The Sun Daily, Temmuz 14, 2020). UMNO’nun vatansız çocuklara 

dair savunması ise vatansız çocukların olmadığı, çünkü bu çocukların zaten ülkeye 

alınmadığı şeklindedir. Bununla beraber İçişleri Bakanı Zahid, 2015’te verdiği bir 

demeçte, vatandaşlık verilmesinde izlenilen yolun “evlilik” olduğunun da altını 

çizmektedir (Daily Express, Nisan 20, 2015). Malezya’da vatandaşlık statüsü, 1964 

Federal Anayasa kurallarına ve ilgili mevzuat hükümlerine göre, biyolojik 

ebeveynlerin uyruğuna ve doğum anındaki evliliğin yasal statüsüne göre 

belirlenmektedir (The Sun Daily, Temmuz 14, 2020a).   

Bu konu ile ilgili bir diğer açıklama, İçişleri Bakanı Datuk Seri Hamzah Zainudin’in, 

çocuklarının Malezya vatandaşlığına sahip olmasını isteyen Malezyalı annelerin 

sadece Malezya’da doğum yapmaları yönündeki önerisi ile gündeme gelmiştir. 



150 
 

Böylece cinsiyet eşitsizliği daha da perçinlenerek, Malezyalı babaların yurtdışında 

doğan çocuklarına otomatik olarak vatandaşlık verebilebilirken, Malezyalı annelerin 

ise aynı haktan yararlanamamasını getirmektedir. Dolayısıyla, Malezya dışında 

Malezyalı anneden doğan çocuklar, babanın vatandaşlığını almadıkları takdirde 

yabancı bir ülkede vatansız kalma riskiyle karşı karşıyadır (The Sun Daily, Ekim 12, 

2021). Zainuddin, vatansız çocuklar ile ilgili olan işlemler için “Bu çocukların 

yasadışı göçmenlerin çocukları olup olmadıklarını, vatansız kalmalarına neyin sebep 

olduğunu, nerede doğduklarını bilmemiz gerekiyor” (The Sun Daily, Temmuz 14, 

2020b) ifadesini kullanarak sorunun Malezya vatandaşlığı verme konusunda devletin 

hassas tutumunun kolonyal dönemden kalma travma ile ilişkili olduğu düşünülebilir.  

Kolektif hafıza ve travmaların benliğin ontolojik güvensizliğine etkisi (Innes ve 

Steele, 2013) düşünüldüğünde, kolonyal dönemin ürünü olan ırk ve Malay 

ayrıcalıklarına yapılan aşırı vurgu Malezya devletini vatandaşlık verme konusunda 

daha temkinli ve güvensiz hale getirmektedir. Ancak etnik kimlik kaynaklı bir sorun 

dahi cinsiyet eşitsizliğine evrilmiştir. Buna göre, erkek Malay vatandaşların 

çocuğunun vatandaşlık almasında sorun yokken, kadınların çocukları için sorun 

olmaktadır. Bu durum Malezya’da kadın kimliğinin etnik kimlik ile birleşerek 

kadınlara yüklenen ulusun taşıyıcıları rolünün somut bir göstergesidir. Peletz (2018) 

bu durumu mahkemelerin ulus inşa sürecinde ve Malay Müslüman öznenin 

yaratılmasında oynadığı rol ile ilişkilendirmektedir. Buna göre, evlilik iki birey 

arasında yaratılan bir anlaşma olmakla kalmaz, mahkemeler aracılığıyla Malay 

toplumunu şekillendirdiği bir alana dönüşür. Devlet böylece mahkemeler aracılığıyla 

arzu edilen İslami moderniteyi ve heteroseksüel normlar ve Asya Değerleri 

aracılığıyla düzenlenen ideal Müslüman vatandaşını yaratmayı başarmaktadır.  

Malezya ve Türkiye’de uluslararası sözleşmeler incelendiğinde, Malezya’nın 

CEDAW’da çekince koyduğu maddeler vatandaşlığı ve aileyi koruma konularını 

kapsarken; Türkiye’de İstanbul Sözleşmesi’nden çekilme kararı ‘Türk aile yapısını 

bozduğu’ ve ‘eşcinsel kimliklerin kabulü’nden duyulan rahatsızlık ile ilgilidir. 

Malezya’da vatandaşlığın Malayların dışına taşacağı konusundaki etnik kimlik 

temelli ontolojik güvensizlik, hem yasal düzenlemelerin yapılamamasına hem de 

CEDAW’da ilgili maddelere çekince konulmasına sebep olmuştur. Türkiye’de ise 

İstanbul Sözleşmesi, kutuplaşma kaynaklı ontolojik güvensizliği göstermektedir. 



151 
 

2011 yılında imzacı ülke olmasına ve anlaşma maddelerinin tamamen aynı olmasına 

rağmen, 2021 yılında anlaşmadan çıkılması, AK Parti’nin ilk döneminde devletin 

öz-benliğinin bir parçası olan ‘biz’in tanımına ulusun tüm kadınlarını dahil ederken; 

ikinci döneminden itibaren Batılı öteki kapsamına ‘içerdeki’ Batı destekçisi kadınları 

da alarak öz-benlikten dışlaması ve biyografik sürekliliğini sağlamaya çalışması, 

farklı kesimlerin desteklediği bir anlaşmadan çıkılmasına sebep olmuştur. Özetle, her 

iki devlet de biyografik sürekliliklerini devam ettirmek için tanımladıkları ‘biz’ ve 

‘öteki’ler arasındaki keskin tanımlarını sürdürerek öz-anlatılarından sapmayı 

durduracak girişimlerde bulunmuşlardır.  

5.2.2.4. Malezya ve Türkiye’de Kadınlara Yönelik Sosyal Politikaların 

Güvenlikleştirilmesinin Değerlendirilmesi 

Her iki ülkede de siyasal aktörler, kadın politikalarını güvenlikleştirme çabalarında 

öz-anlatılarının içerisinde ‘aile’ ve ‘gelenek’ gibi cinsiyetlendirilmiş tanıdık 

kavramlara yer vererek kolektif kimlik inşası aracılığıyla biyografik sürekliliklerini 

sağlamayı hedeflemektedir. Devletler, tıpkı bireyler gibi, güvensizliklerini gidermede 

anlatıların çekiciliğinden yararlanmaktadır. Anlatılar, nostaljik geçmişe dönüşü 

sağlayarak dinleyicilere idealize edilmiş bir geçmişi sunmaktadır. Cinsiyetlendirilmiş 

ontolojik güvensizlikte söz konusu nostaljik geçmiş, aile ve geleneğe dönüşü işaret 

etmektedir (Kinnvall, 2004). Bu nedenle devletin özel alana müdahalesi özel alan 

tanımı içerisinde yer alan ‘aile’nin kamusal alanda söyleme eklemlenmesidir. 

Türkiye’de fıtrat, medeniyet ve tamamlayıcılık aracılığıyla cinsiyet adaleti 

kavramının yaratılması; Malezya’da anneliğe yapılan özel vurgu ve eşlere örnek 

davranış konusunda siyasetçilerin cinsiyetçi ifadeler kullanması sonucunu getirmiştir. 

Birey düzeyinde ontolojik güvensizlikler ile karşılaştırıldığında, kadınların toplumsal 

cinsiyete dair ontolojik güvensizlikleri geleneksel cinsiyet rollerinin varlığıyken, 

tanıdık kavramlara söylemlerinde daimi olarak yer vermeye yönelen siyasal aktörler 

söz konusu cinsiyet rollerinin sürekliliğini sağlayarak kadınların toplumsal rollerini 

pekiştirmektedir. 

 

 



152 
 

5.2.3. Ekonomiyi Güvenlikleştirmek: Ulusal Kalkma Hedeflerinin Parçası 

Olarak Kadınlar 

Ontolojik güvenlik ve ekonomi ilişkisi, küreselleşmenin tüm dünyada kapitalist 

piyasaların entegrasyonunu getirdiği bir dönemde bireyin güvencesizlik kaygısı ile 

ilgilidir. Güvencesizlik, neoliberalizmin getirdiği sürekli bir tehdit olarak (Garlick, 

2021: 7), ontolojik güvensizliğin önemli bir kaynağıdır çünkü rutinlerin 

oluşamamasına ve bireyin hayatında belirsizliklere sebep olur. Neoliberalizm, piyasa 

ilişkilerinde devletin rolünü azaltan ve bireysel sorumluluğu vurgulayan siyasi, 

ekonomik ve sosyal düzenlemelerin bütününü ifade eden ekonomik bir kavram 

olmasına rağmen, sosyal ve siyasal alana da sirayet etmiştir (Springer vd., 2016:2). 

Neoliberalizm, tüm dünyada prekarya çalışanlığa39 doğru evrilme, ucuz işgücü, 

sendikal güvencenin giderek azalması nedeniyle öznelerin konumundaki 

belirsizlikler sebebiyle ontolojik güvensizlik yaratma potansiyeline sahip bir olgudur. 

Neoliberal sistemin artan ucuz işgücü talebi, kadınların da iş piyasasına dahil 

olmasını gerekli hale getirmiştir. Neoliberal politikaların da devlet düzeyinde artan 

önemi, dünya çapında pek çok hükümetin kadınların çalışmasını teşvik eden bir 

siyasa değişikliğini benimsemesine sebep olmaktadır.  

Rottenberg (2014) tarafından kavramsallaştırılan neoliberal feminizm kavramı, 

eşitlik, fırsat ve özgür seçim gibi temel liberal terimlerin içeriklerini feminist 

ideallerle birleştirerek finansal hedefleri olan, insiyatif alabilen, kaynaklarını 

optimize etmeye yönelen girişimci feminist bir özne kimliği yaratır. Rottenberg’in 

(2018) eleştirilerinde, neoliberal feminizm, özgürleşmeye giden bir yol olarak hizmet 

etmekten ziyade, ev işi ve bakım işi için piyasanın rasyonelliğini kullanırken, kadın 

kimliğini parçalayarak kadınlar içerisindeki sınıf temelli ve ırksallaştırılmış cinsiyet 

tabakalaşması ve sömürünün yeni biçimlerinin varolduğu bir neoliberal özne 

yarattığı ileri sürülmektedir. Gerçekten de yaratıcı bireysel çözümler feminist ve 

ilerici olarak sunulurken, başarılı bir iş-aile dengesini ayarlamak kadının temel 

görevi haline gelir. Bu nedenle, erkekler ve kadınlar arasındaki eşitsizlik reddedilir 

ancak sosyal adalet sorunu sürdürülür (Rottenberg, 2014). Nitekim sosyal adalet 

sorunu, neoliberal feminizmde kadınların gerçek bir sorunu olarak görülmez. Dünya 

                                                             
39 Prekarya, bilhassa neoliberal sistemin yaygınlaşmasıyla yarı zamanlı, sözleşmeli ve güvencesiz olarak çalışan sınıf anlamına 

gelmektedir. 



153 
 

çapında küreselleşmenin artan etkisi ile kadının özel alan olan aile içerisinden 

kamusal alana çalışarak çıkışı, ilk başta pek çok insan için heyecan verici görünse de, 

zamanla emek piyasasındaki eşitsizlikler bu algının değişmesine sebep olmuştur. 

Dolayısıyla yapısal eşitsizliklerin önemsenmediği ancak girişimci, rasyonel ve özgür 

kadın özne modelinin teşvik edildiği tartışmalı bir feminizm modeli ortaya çıkmıştır. 

Bu bölümde, Malezya ve Türkiye’de siyasal aktörlerin kadınların çalışmasını teşvik 

etmesinin devletlerin benliklerinin ontolojik güvensizliklerini gidermenin bir parçası 

olduğu iddia edilmektedir. Ontolojik güvensizliğin ekonomik alana yansımasının 

kökenleri, Batı karşısında Müslüman kadının ‘geri kalması’, çalıştırılmaması, 

evlerinden çıkarılmaması algısına karşı kadınların çalışmasına yapılan aşırı vurguda 

bulunabilir. Bununla beraber, modernite ve neoliberal politikaları ekonomilerinin 

önemli parçası haline getiren iki ülkenin, ekonomik büyüme rakamlarına yaptığı aşırı 

vurgu, aynı zamanda kadınların da çalışmasını gerektirdiği için, siyasal aktörlerin 

‘modern kadın’, ‘çalışan kadın’ vurgusuna sık sık söylemlerinde yer vermiş, 

kalkınma planlarında kadınların çalışmasını teşvik etmişlerdir. Bu nedenle bu bölüm, 

Malezya’da piyasa feminizmi (Elias, 2020), Türkiye’de neoliberal feminizm (Yarar, 

2020) kavramları çerçevesinde Malezya ve Türkiye’de siyasal aktörlerin kadınların 

ekonomik alana dahil olmayı teşvik etmelerinin ontolojik güvensizliğe bağlı 

kökenlerini incelemektedir. 

5.2.3.1. AK Parti Döneminde Nüfus Politikaları: Neoliberalizm ve 

Muhafazakârlığın Birleşimi mi? 

Türkiye’de AK Parti’nin cinsiyet politikalarını neo-liberal feminizm çerçevesinde 

değerlendiren yazarlar (Acar ve Altunok, 2013; Kurtuluş-Korkman, 2015; Yılmaz, 

2015; Kandiyoti, 2016; Yarar, 2020) AK Parti’nin ilk döneminde küreselleşme ile 

entegre politikalarının neoliberal politika formasyonuna atıfta bulunur. Yarar’a (2015) 

göre AK Parti’nin neoliberal feminizmi, hem modern hem de geleneğe saygılı olarak 

görülen bir siyasal proje olarak sunulduğu için hem Batı kamuoyunun gözünde AK 

Parti’nin modern ve reformcu karakterini gözönüne çıkararak uluslararası sistemdeki 

‘kadın dostu’ algısını yaratmış, hem de içerde özellikle AB ile ilişkilerin iyi olduğu 

dönemde partiyi muhafazakâr öncüllerinden farklılaştırarak kadın dostu imajını 

yerleştirmiştir. Neoliberal rasyonalitenin yansımalarının görüldüğü en önemli alan, 



154 
 

nüfus politikasıdır. Türkiye’de Erdoğan’ın dile getirdiği gibi, kadınlardan özellikle 

nüfus politikalarında faydanılmak istendiği görülmektedir:   

“Sizinle bir Başbakan olarak değil, dertli kardeşiniz olarak konuşuyorum. Biz genç 

nüfusumuzu aynen korumalıyız. Bir ekonomide aslolan insandır. Bunlar Türk 

milletinin kökünü kazımak istiyor. Yaptıkları aynen budur. Genç nüfusumuzun 

azalmaması için en az üç çocuk yapın” (Hürriyet, Mart 7, 2008). 

Erdoğan’ın nüfus politikalarıyla ilgili üç çocuk tavsiyesi, nüfusun güç olduğunu 

vurguladığı bir başka söyleminde de görülmektedir (NTV, Şubat 20, 2019). 

Dolayısıyla, nüfus politikaları eril bir kavram olan ‘güç’ ile özdeşleştirilmektedir. 

Kadınların üreme gücünden yararlanma, ülkenin hem ekonomik olarak kalkınmasına 

hem de uluslararası hiyerarşide daha saygın ve güçlü bir konuma yükselmesine sebep 

olacaktır. Devletlerin uluslararası hiyerarşilerinden kaynaklı olarak yaşadıkları 

ontolojik güvensizlikler (Zarakol, 2009), benliklerine zarar verir. Bunu gidermek için 

cinsiyetlendirilmiş bir strateji olarak kadınların üreme gücünden faydalanmak 

hedeflenmekte ve ekonomik kalkınma aracılığıyla uluslararası hiyerarşide yükselmek 

hedeflenmektedir. 

AK Parti’nin nüfus politikasındaki doğum teşviki, kadınların eve hapsedilmesi 

anlamına gelmemektedir. Bu anlayışta, kadın hem çalışan hem de ev içi işleri 

yürütebilen, aile-kariyer dengesini sağlayabilen neoliberal öznedir. “Kadını iş 

hayatından, erkeği de evden tecrit eden bir anlayışın daha en başından aile 

kavramına darbe vurduğunu” ifade eden ve “Bizim dönemimizde kadınların 

istihdama katılma oranı yüzde 28’den yüzde 38’e, istihdamdaki kadın oranı da yüzde 

21’den yüzde 30’a yükseldi. Çalışma hayatındaki 9 milyon 122 bin kadınımız, 

ülkemizin gücüne güç katmış, üretimleriyle, başarılarıyla yüzümüzü ağartmışlardır” 

(TCBB, Kasım 23, 2018) şeklinde konuşan Erdoğan’ın, kadınların çalışmasını 

desteklediği görülmektedir. Ancak başka bir söyleminde, çalışan kadınların 

annelikten kendini çekmelerine dair eleştiride de bulunmaktadır: 

“‘Çalışıyorum’ diye annelikten imtina eden bir kadın, aslında kadınlığını inkar 

ediyor demektir. Anneliği reddeden, evini çekip çevirmekten vazgeçen bir kadın, iş 

dünyasında istediği kadar başarılı olsun, eksiktir, yarımdır. İnsanlığın yarısını 

oluşturan kadın, anneliğiyle, evinin ve çocuklarının üzerindeki etkinliğiyle, 

zerafetiyle, estetiğiyle, içgüdüleriyle, sahip olduğu farklılıklarla kadındır. Bu gerçeği 



155 
 

bir kenara bırakıp erkekle kadını birbirlerine hasım olarak rakip olarak gören 

anlayışı kesinlikle reddediyoruz”(Hürriyet, Haziran 5, 2016). 

Bu ifadeden hareketle, Erdoğan’ın hem çalışan hem de aile içerisinde geleneksel 

olarak tanımlanan rolleri kabul eden ‘ideal bir kadın’ kurgusunu teşvik ettiği 

söylenebilir. Anneliğin ve kariyer seçimi arasındaki ikircikli durum, AK Parti 

içerisindeki farklı parti üyelerinin de söylemine yansımaktadır. 2015 yılında dönemin 

Sağlık Bakanı Mehmet Müezzinoğlu’nun yılbaşı gecesi doğum ziyaretinde dile 

getirdiği ifadeler de benzer çizgidedir: 

“Anneler dünyada, bir başkasının sahip olamayacağı annelik kariyerine sahip 

oluyorlar. Anneler, annelik kariyerinin dışında bir başka kariyeri merkeze 

almamaları gerekir” (Diken, Ocak 1, 2015). 

Bununla beraber, 2014’te nüfusun kontrolüne dair sunulan geçmiş projeler de 

Batı’nın cinsiyet ve kadına dair baskısı olduğu iddiasıyla komplo teorisi olarak 

sunulmaya başlanmıştır:  

“Milletimizi güçlü kılmak için, hem nüfus itibariyle daha çok genç nüfusa, dinamik 

nüfusa ihtiyacımız var, hem de yetişmiş nüfusa ihtiyacımız var. Bunu ihmal 

etmeyeceğiz ve muhasır medeniyetler seviyesinin üstüne çıkmak istiyorsak bu 

milletin güçlü olması lazım. Ekonomide bir kaide vardır, ‘genç, dinamik demek’. 

Bu ülkede yıllarca bir doğum kontrolü ihaneti yaptılar ve neslimizi kurutma yoluna 

gittiler. Neslin önemi, gücü ekonomide olduğu gibi manen de çok önemli” (Bianet, 

Aralık 22, 2014). 

İfadede de belirtildiği gibi ABD yardım kuruluşları ve BM Nüfus Fonu tarafından 

teşvik edilen doğum kontrol yöntemlerinin, Türk ulusunun üretkenliğini, 

kalkınmasını ve refahını azaltmayı amaçlayan bir Batı komplosu olarak gösterilmiş 

olması da (Altıok, 2013; Kocamaner, 2018) cinsiyetlendirilmiş ontolojik 

güvensizliğin bir yansımasıdır. Sözkonusu güvensizliğin giderilmesi amacıyla 

stratejik biçimde kullanılan nüfus politikalarının söylemsel düzeyde görünümünü 

meşru hale getirmek için komplo teorilerinden yararlanılmaktadır. 

Genel olarak değerlendirmek gerekirse, AK Parti’nin söyleminde neoliberal 

kalkınma hedeflerini gerçekleştirmek amacıyla kadından yararlanma girişimi, 

partinin ideolojik perspektifi olan muhafazakârlık ile birleşerek ideal kadını yaratma 

hedefi gütmektedir. Bu hedefte, devletin kadının çalışmasına olan desteği ucuz 



156 
 

işgücü olması sebebiyle ve ekonomik büyüme oranlarına katkı sağlayacağı için 

desteklenir; ancak bu anlayışın muhafazakârlık ile birleşiminde kadınların toplumsal 

cinsiyet rollerini de reddetmeyen bir aile anlayışı olması sebebiyle ev içi ve 

toplumsal rollerinin sürekliliği teşvik edilerek kadına, erkeklerden daha fazla 

sorumluluk yükler. Bu stratejilerin iktidarın ontolojik güvensizliği gidermesi 

bağlamında da arkaplanı vardır. Batı dünyasında ‘Müslüman kadının 

özgürleşememesi’ algısı (Abu-Lughod, 1999) kadınların çalışmasının desteklenmesi 

yoluyla bertaraf edilmeye çalışılmaktadır. Böylece devlet, öz-benliğini geliştirmeye 

çalışarak uluslararası statüsünde saygınlığını artırmaya çalışır. Benzer bir yaklaşım, 

ekonomik kalkınma bağlamında da görülebilir. Devletler, dünyanın en hızlı büyüyen 

ekonomileri olmalarının yarattığı prestije ihtiyaç duymaktadırlar. Söz konusu 

büyüme rakamları, kadın işgücü olmadan gerçekleştirilemeyeceği için, kadınların 

işgücüne katılımı desteklenir; ancak ontolojik güvensizliğin daimi oluşu, devletin 

neoliberal rasyonelliklerini de aşarak, özel alanın bir parçası olan ‘aile’yi 

kutsamaktan geri kalmaz. Dolayısıyla, nüfus politikalarının nihai hedefi, devletlerin 

ekonomik kalkınma aracılığıyla uluslararası statülerini arttırarak ontolojik 

güvensizliklerini gidermeye çalışmaları ile ilişkili okunmalıdır. 

5.2.3.2. UMNO Döneminde Piyasa Feminizmi: Kalkınmanın Lokomotifi 

Kadınlar 

UMNO’nın kadınlara dair politikası bazı yazarlar tarafından ‘piyasa feminizmi’ 

(Elias, 2020) olarak addedilirken, bazı yazarlar (Yoong, 2020) ‘neoliberal feminizm’ 

olarak tanımlamıştır. Mahathir Mohamad, ekonomik kalkınma hedefleyen bir lider 

olarak nüfus politikalarını teşvik etmiş, katıldığı bir forumda kadınlara beş çocuk 

yapmalarını öğütlemiştir.40 Böyle bir teşvik, Elias (2020) tarafından da ifade edildiği 

gibi ülkenin ekonomik rekabet edebilirliğini yükseltmek için kadın istihdamından 

yararlanmayı gerektiren piyasa feminizmi kavramı ile açıklanabilir. Mahathir 

Mohamad, kadınların ekonomik kalkınmada oynadığı rolü şu şekilde açıklamaktadır: 

“Kadınların ulusal kalkınmadaki rolü zamanla arttı ve nüfusumuz sadece 27 

milyon olduğu için enerjilerini kullanmamız gerekiyor. İlk başbakan olduğumda bu 

ülkenin 70 milyon nüfusa ihtiyacı olduğunu söylemiştim. Herkes bu rakama 

                                                             
40 Mahathir Mohamed’in The Star gazetesinde 28 Temmuz 1984 tarihinde yayınlanan sözleri asıl kaynağa ulaşılamadığından 

Stivens’dan (1998b: 59) alıntılanmıştır. 



157 
 

şaşırmıştı. (..) Büyük bir iç pazara sahip olmak için büyük bir nüfusa ihtiyacımız 

var, böylece ürettiğimiz her şey dünyanın geri kalanına ihraç edilmeden önce iç 

pazara satılabilir. Nüfusla birlikte büyümek için ülkenin zenginliğine de ihtiyacımız 

var; nüfus çok hızlı artarsa, fakirleşiriz. 70 milyonluk bir nüfusta kadın ve erkek 

işgücünün bir parçası olursa, ülke iyi gelişecektir. Ancak nüfusun bir kısmı 

çalışmazsa gelişimimiz etkilenecektir. Çok çalışmak için hem erkeklere hem de 

kadınlara ihtiyacımız var” (Perdana Leadership Foundation, 2010: 17). 

Malezya’nın modernite serüvenine genel olarak bakıldığında, serbest piyasayı Malay 

hegemonyasıyla uzlaştırmaya çalışması ve bu nedenle sosyo-ekonomik rekabetin 

etnik faktörler ile sınırlandırıldığı görülmektedir. Halbuki serbest piyasa ilkesi, etnik 

kökene bakılmaksızın bağımsız bir burjuvazinin ve buna eşlik eden modernist bir 

yaşam dünyası oluşturmak için ona eşlik eden değer sisteminin oluşumunu 

kolaylaştırmak için tam olarak serbest bırakılmasını sağlayamadığı için modernite, 

Malezya’da kendi rotasını izleyememiştir (Lee, 1990: 166). 2017’de Başbakan Najib 

Razak, ülkenin potansiyelinin açığa çıkarılmasının kadınların katkısı aracılığıyla 

olabileceğini ifade etmiştir:  

“Kadınlar ailenin refahında ve ulusal kalkınmada çok önemli bir rol oynuyor. Bu yıl, 

“kadınların ekonomiye katkısını tanımaya” adanacak(..) kadınların hem eşit 

ortaklar hem de ulus için büyümenin itici güçleri olarak görülmesi hayati önem 

taşımaktadır (…) Kadınların katkısı tam olarak gerçekleştirilmezse, ülkemizin 

potansiyeli tam olarak açığa çıkarılamaz” (New Straits Times, Aralık 4, 2017; 

South China Morning Post, Mart 3, 2018) 

2018 yılında Razak’ın yaptığı bu konuşma da benzer şekilde kadınların rolünün 

ulusal kalkınmada önemli olduğunu vurgulamaktadır. Kısacası, Malezya’da 

kadınların rolünün ev içi görevlerle sınırlandırılmadığı, UMNO Hükümetinin de 

uzun yıllardır kadınların işgücüne artan oranlarda dahil edilmesini desteklediği 

görülmektedir. Böyle bir destek kadınların özgürleşmesi için önemli olsa da, 

söylemin diğer tarafından aileye yönelik teşvik ve kadınlara bilhassa çocuk bakımı 

için refah devletinden yeterli düzeyde maddi olanakların sağlanmaması, kadınları 

neoliberal özne şeklinde konumlandıran piyasa feminizmi politikaları izlendiği 

anlamına gelmektedir. 

 



158 
 

 

5.2.3.3. Malezya ve Türkiye’de Ekonomik Alanın Güvenlikleştirilmesinin 

Değerlendirilmesi 

Ekonomik alanın güvenlikleştirilmesinde, hem Malezya hem de Türkiye, neoliberal 

ekonomik sistemleri nedeniyle Batı ile ilişkileri gelişmiş iki ülkedir. Modernitenin 

yarattığı sıkıntılar zaman zaman her iki ülke tarafından dile getirilmiş olsa da, 

ekonomik büyüme rakamlarındaki yükseliş her iki ülkedeki iktidarların da temel 

hedefi olmuştur. Bu durum, ülkelerin uluslararası hiyerarşilerinden duydukları 

kaygılarını ekonomik itibarlarını yükselterek ve Doğu’nun cinsiyet eşitsizliği algısını 

kadın işgücünü arttırarak gidermenin hedeflenilmesi sonucunu doğurmuştur. İki 

ülkede de Müslüman benliğin güvensizlikleri, kadınların işgücüne katılımlarının 

teşvik edilmesiyle giderilmeye çalışılmaktadır. Böylece, kadın politikaları 

aracılığıyla uluslararası alanda statülerini yükselterek saygınlıklarını arttıracaklardır. 

Bununla beraber, kadınların işgücünden yararlanılmasının teşvikinin Malezya’da 

daha fazla olduğu gözlemlenmektedir. Bunun sebebinin Malezya’da Malay 

Müslümanların işgücüne katılımının diğer ırklardan daha az olması sebebiyle 41 

devletin Malay kadınlar aracılığıyla ekonomik alanda Malay hâkimiyetini artırmayı 

hedeflemesi ile ilgili olduğu düşünülebilir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
41 Malezya Devleti’nin sağladığı resmi verilerde işgücüne katılım oranları etnik grup temelli verilmemiş olsa da, araştırma 

uzmanı Hirschmann (2022) tarafından statista.com’dan edinilen verilere göre Bumiputera’nın (Malay Müslümanlar) işgücüne 

katılımları diğer etnik gruplardan daha düşüktür. Bkz. 

https://www.statista.com/statistics/873544/labor-force-participation-rate-in-malaysia-by-ethnic-group/ (Erişim tarihi: 

19.9.2022). 

https://www.statista.com/statistics/873544/labor-force-participation-rate-in-malaysia-by-ethnic-group/


159 
 

 

 

 

SONUÇ 

Mutlak güvenliğin bir yanılsama olduğu, güven(siz)liğin ise durağan olmayan bir 

dünyada paradoksal bir süreklilik arayışı olduğundan hareketle (Vornanen vd., 2009: 

401) bu çalışma, Malezya ve Türkiye örnekleri üzerinden farklı sosyal bağlam ve 

öznel deneyimler ışığında güvensizliklerin değişen yapısına odaklanmaktadır. 

Çalışmanın temel motivasyonu, OGT literatürünün büyük ölçüde küreselleşme ve 

modernite kaynaklı ontolojik güvensizliklere odaklanarak devlet ya da bireylere 

küreselleşmenin kazananları ya da kaybedenleri olarak bakmasındaki sorunlu 

perspektiftir. Böyle bir perspektiften, hem kimliğin/benliğin durağan olmadığı hem 

de farklı kimliklerin güvensizliklerinin değişebileceği fikri göz ardı edilmektedir. 

Örneğin, moderniteye entegrasyonları sorunlu olarak görülen Müslüman toplumların 

tamamının ontolojik güvensizliğinin modernite kaynaklı olduğu söylenebilir mi? Ya 

da farklı Müslüman ülkelerdeki siyasal aktörler Müslüman benliklerinin 

güvensizliklerini gidermek için benzer stratejiler mi izlemektedir? OGT literatürünün 

Batı dışı (bilhassa Müslüman) toplumları ve aktörleri genelleştirerek değerlendirmesi 

ve birey/toplum düzeyinde güvensizliklere yeterince odaklanmaması bu çalışmada 

hem iki Müslüman ülkenin karşılaştırılması hem de birey-devlet düzeyinde ontolojik 

güvensizliklere odaklanma fikrini geliştirerek ikisi arasındaki etkileşimi de görmeyi 

hedeflemiştir.  

OGT’nin önde gelen araştırmacılarından Kinnvall’in (2004, 2006) analizinde Batı 

menşeili küreselleşme ve modernitenin, benliğin temel yapıtaşlarını zedeleyeceğine 

yönelik kaygı duyan aktörlerin milliyetçi ve dini anlatıları söylemlerine yerleştirdiği, 

toplumun da bu anlatılara sarılarak güvensizliklerini giderdiklerini iddia eder. 

Kinnvall, analizinde toplum içerisinde kimlik temelli bir ayrım yapmazken, bu 

araştırmada birey düzeyinde farklı kimliklere sahip kadınların farklı kaygıları 

olduğunun altı çizilerek ontolojik güvensizliklerin çoklu kimliklere sahip kadınların 

temel alınarak ve modernitenin ötesine geçilerek bir analiz yapılması gerektiğini 

önermektedir. Devlet düzeyinde ise bu çalışma, Müslüman toplumlardaki iktidarların 



160 
 

cinsiyetlendirilmiş ontolojik güvensizliklere sahip olduğu, bu güvensizliğin 

nedenlerinin ‘dışarda’ devletlerarası hiyerarşi kaygısı, ‘içerde’ ise biyografik 

bütünlüğü sağlama çabası ile ilintili olduğunu iddia etmektedir. Bu nedenle 

‘dışardaki’ güvensizlik Zarakol’un (2011), ‘içerdeki’ güvensizlik ise Kinnvall’ın 

(2004) iddia ettiği unsurlarla benzer çizgidedir. 

Malezya ve Türkiye bu çalışma kapsamında ‘olabildiğince farklı vakalar’ (Mill, 1872 

akt Lieberson, 1994) olarak karşılaştırılmış ve en belirgin yönü din olan ancak 

kurumsal yapıları, nüfusları, tarihsel geçmişleri, coğrafyaları farklı olan ülkeler 

olarak siyasal aktörlerin ontolojik güvensizliklerini gidermek için benzer 

cinsiyetlendirilmiş stratejiler ürettiği iddia edilmiştir. Her iki ülke de bilhassa Batı 

literatürü tarafından Müslüman ülkeler arasında model olarak sıkça 

gösterilmektedir.42 İki ülkenin de Müslüman ülkeler arasında ekonomik olarak en 

kalkınmış ülkeler olmaları ve demokratik seçimlerin gerçekleştiriliyor olması söz 

konusu örnek göstermenin en önemli sebeplerindendir. Ontolojik güvenlik teorisi 

ışığında iki ülkenin de ayrı ayrı ele alındığı çalışmalar incelendiğinde, Türkiye’de 

Batılı ol(a)mayan benliğin, Malezya’da ise kolonyal yapının getirdiği ırksal 

dinamiklerden kaynaklı ontolojik güvensizliklerin olduğu literatür tarafından ileri 

sürülmüştür. Bu çalışma da devlet düzeyinde ontolojik güvensizlikleri Wodak’ın 

söylem-tarihsel yaklaşımı aracılığıyla okuyarak, aktörlerin söylemlerindeki tarihsel 

vurgunun kimlik inşasını şekillendirdiği ve ötekilerini de bu minvalde yaratarak 

benliklerindeki kaygıyı gidermeye, benliklerini güvenlikleştirmeye çalıştığı sonucuna 

vararak, literatür ile benzer bulgulara varmıştır. 

Literatür, ontolojik güvenliği büyük ölçüde cinsiyetlendirilmiş olarak ele almadığı 

için 43  bu çalışmanın literatüre olan en önemli katkısı, ontolojik güvensizliğin 

cinsiyetlendirilmiş kökenleri olduğunu ve bu güvensizliklerin kurumsal 

yapılanmalarda olan etkisinin kadın politikaları bağlamında görülebileceğini iddia 

etmesidir. Bu bağlamda bu çalışma Huysman’ın (1998) ontolojik güvensizliğin 

                                                             
42 Her iki ülke de bazı yazarlar tarafından İslam dünyası için rol model olabilecek ülkeler olarak gösterilmiştir. Bkz. Türkiye 

için, Aktas, M. (2011). Can Turkey be a Role Model for the Muslim Countries?. In 2nd International Conference on 

Humanities, Historical and Social Sciences, IPEDR (Vol. 17, pp. 164-168); Malezya için: The Irish Times (Haziran 18, 2003). 

Malaysia an Islamic 'role-model', https://www.irishtimes.com/news/malaysia-an-islamic-role-model-1.362912. Bununla beraber, 

bilhassa Türkiye’nin model ülke olarak değerlendirilmesi üzerine eleştirel bir analiz için, Aral, B. (2018). A Critique of Western 

Modernity and the Narrative about Turkey as “Model State”. İnsan ve Toplum, 8(2), 1-18.  

43 Bu konuda Türkiye için istisna Bilgiç’in (2015) çalışmasıdır. 

https://www.irishtimes.com/news/malaysia-an-islamic-role-model-1.362912


161 
 

etkilerinin kurumsal yapılanmalarda görülebileceği fikrini, kadın politikalarında 

göstermektedir. Daha somut olarak, güvensizlikler aktörlerin tehdit algısını arttırarak 

muhafazakar politikalara yönelmesine ve benlikleri ile uyumlu makbul kadınları 

yaratmasına sebep olmuştur. Böylece makbul kadınların güvensizlikleri 

araçsallaştırılarak öz-anlatılarının bir parçası olmuş, benliğin güvenliğini tehdit eden 

‘öteki’ kadınlar ise söylemsel alandan bertaraf edilmeye çalışılarak kadın 

politikalarının seyrini değiştirmişlerdir.  

Çalışma ampirik olarak ise modernite karşısında güvensizliklerinin arttığı düşünülen 

Müslüman benliği, Malezya ve Türkiye üzerinden analiz ederek kadınların 

güvensizliklerinin heterojen ve bağlam temelli farklılıklarının gözönüne alınması 

gerektiğini ancak devlet düzeyinde ise iki ülkedeki aktörlerin söz konusu kadın 

politikaları olduğunda benzer söylemler ürettiklerini iddia ederek literatüre katkı 

sunmaktadır. Bu kapsamda, Batı ile çatışmalı bir tarihsel geçmişi olan Türkiye ile 

sömürge geçmişi olan Malezya’nın ontolojik güvensizlikleri farklılaşsa da, 

Müslüman benliğe yönelik kaygılar, cinsiyet söz konusu olduğunda benzer sonuçlar 

doğurarak her iki iktidarın da söylemlerinde nostaljik geçmişe dönüş (Kinnvall, 2004) 

aracılığıyla aile ve gelenek gibi tanıdık kavramlara başvurarak ideal kadın kimliği 

kurgusu yaratmaya çalıştıkları görülmektedir. Kinnvall’ın iddia ettiği modernite ve 

küreselleşme kaynaklı güvensizlikler Malezya ve Türkiye örneklerinde de 

görülmekle beraber, söz konusu güvensizlikler bilhassa kendilerini muhafazakâr 

olarak tanımlayan kadınlarda daha belirgindir. Bu güvensizliklere ek olarak gündelik 

hayatta kadınların karşılaştıkları zorluklar, yasal sorunlar ve siyasal problemler 

güvensizliklerin çeşitliliğini arttırmaktadır.  

Müslüman dünyada cinsiyet eşitliği ve kadın haklarına dair genelleştirici bir bakış 

açısıyla yapılmış olan çalışmalara sıkça rastlanmaktadır. Tartışmalı bir konu olan 

İslam ve cinsiyet eşitliğine dair çalışmaların bulguları genel olarak İslam 

dünyasındaki otoriter yönetimlere ya da Müslüman toplumların kültürlerinden dolayı 

demokrasi ve cinsiyet eşitliği ile uyumlu olamadığını iddia etmektedir (Inglehart ve 

Norris, 2003). Dolayısıyla, İslam dünyasında cinsiyet ilişkilerine daha yakından 

bakılması ve bilhassa öznelerin kendi anlatılarına kulak vermek gerekmektedir. Bu 

çalışma, hem kadın hakları mücadelesi içerisinde olan kadınların deneyimlerini, hem 

de patriyarkal düzenin mimarı olan erkek elitlerin kadınlara dair politikalarını analiz 



162 
 

ederek, ontolojik güvensizliklerin hangi cinsiyetlendirilmiş söylemsel stratejiler 

aracılığıyla patriyarkal düzenin sürdürülmesine yardım ettiğini irdelemiştir. Söz 

konusu söylemsel stratejiler Kinnvall’in sıklıkla tartıştığı din ve milliyetçiliği 

barındıran anlatılar aracılığıyla şekillenmektedir. Cinsiyetlendirilmiş ontolojik 

güvensizliğin önemli bir kaynağı olan cinsiyetlendirilmiş milliyetçilik, ulusu ‘saf’ 

olarak hayal ederek kadınların diğer erkekler tarafından lekelenebileceğine yönelik 

bir kaygıyı barındırdığı için, erkekler kadın bedeni üzerinde kontrol sağlamaya 

çalışarak cinsiyetçi stratejiler oluşturmaya çabalamaktadır (Kinnvall, 2006). Bu 

durum küreselleşme ile beraber saflığını kaybedecek olan ulusu kurtarma gayesi 

güden erkek aktörlerin daha fazla önem kazanarak siyasal alanın maskülenleşmesini 

sağlamaktadır.   

Araştırma sorularından ilki olan “Malezya ve Türkiye’deki kadınların ontolojik 

güvensizlikleri ve bu güvensizliklerle mücadele stratejileri neden farklılaşmaktadır?” 

sorusuna cevap olarak bu çalışma, kadınların ontolojik güvensizliklerinin farklılaştığı 

noktalarda sosyal bağlama ve seçilmiş travmalara (Volkan, 1988) işaret etmektedir. 

McSweeney’in de (1999) ifade ettiği gibi, birey düzeyinde ontolojik güvenlik 

topluluk içerisindeki bireysel deneyimler aracılığıyla inşa edilir. Malezya ve Türkiye 

özelinde, kadınların toplum içerisindeki öznel deneyimlerinin travmatize oluşu, 

benimsedikleri otobiyografik anlatıları sekteye uğratarak güvensizlikleri 

tetiklemektedir. Malezya’da kolonyal dönemin ırk temelli ‘böl ve yönet’ 

politikalarının yasal, siyasal ve toplumsal mekanizmalar üzerinde yarattığı hasarlar, 

hem kadınların belirsizliğini körüklemiş, hem de ırkların ayrışmasını beraberinde 

getirerek kadınların beraber hareket etme yetisini yitirmesine sebep olmuştur. 

Türkiye’de ise görece homojen ancak ideolojik anlamda kutuplaşan kimlikler, 

Avrupa ile çekişmeli bir tarihsel geçmişe sahip olunması ve tepeden inmeci 

modernist pratiklerin kolektif travması kadınların ontolojik güvensizliklerinin 

temelini oluşturmaktadır. Kadınların farklı alanlardaki ontolojik güvensizlikleri, 

Malezya’da patriyarkal yasal mekanizmalar ve etnik kutuplaşmanın yarattığı 

kaygılara, Türkiye’de ise kolektif travmalara ve siyasal kutuplaşmaya dayanmaktadır. 

Her iki ülkede de kadınlar, Croft’un (2012) çerçevesiyle benzer çizgide biyografik 

sürekliliklerini devam ettirmeye, öz-bütünlüklerini sağlamaya, güven ilişkileri ağı 

inşa etmeye ve kaygıyla mücadele etmeye ihtiyaç duymaktadırlar. 



163 
 

Araştırmanın analiz kısmının ilk bölümünde kadınların ontolojik güvensizlikleri, 

Croft’un (2012) bireylerde ontolojik güvensizlikleri analiz eden çerçevesi (biyografik 

süreklilik inşa etme, güven ilişkileri ağı inşa etme, kendi bütünlüğüne uygun hareket 

etme ve kaygıya karşı mücadele etme ihtiyacı) aracılığıyla, sosyal, siyasal ve yasal 

alandaki güvensizlikler olarak sınıflandırılmıştır. Sosyal alana dair güvensizlikler 

olarak ifade edilen modernite/Batılılaşma kaygısı, kimlik temelli güvensizlikler ve 

toplumsal cinsiyete dair güvensizlikler kadınlarda farklı düzeylerde güvensizleştirme 

etkilerine sahiptir. Modernite ve Batılılaşma Kaygısı, Türkiye’de modernist elitin 

yarattığı kutuplaştırıcı siyasetin yarattığı kaygıyı; Malezya’da ise Batı kültürünün 

nüfuzundan duyulan kaygıyı ifade etmektedir.  

Her iki ülkede de kendilerini muhafazakâr olarak tanımlayan kadınlar modernite ve 

Batılılaşma kaygılarını gidermek için öz bütünlüklerine uygun hareket etme ihtiyacı 

hissederken; modernitenin aslında benimsendiği ancak kültürel normlara müdahale 

edici hegemonik algısından duyulan rahatsızlık dile getirilmektedir. Bu noktada 

incelenen modernite kaygısı, Kinnvall’ın (2004) çalışmasında analiz ettiği gibi, bu 

çalışmada da gözlemlenmektedir. Bununla beraber, Kinnvall (2004, 2006) ontolojik 

güvensizliği ele alırken, Müslüman toplum içerisinde farklı kimliklere sahip 

bireylerin farklı güvensizlikleri olabileceğine odaklanmamıştır. Bu çalışmada, birey 

düzeyinde farklı kimliklere sahip kadınların farklı güvensizliklere sahip olduğu; 

devlet düzeyinde ise iki Müslüman devletin farklı travmatik tecrübeleri ve kaygıları 

olduğu ifade edilmektedir. Dolayısıyla Müslüman benliğin güvensizlikleri, Malezya 

ve Türkiye’de farklılaşan ötekilere ve sosyal bağlama bağlı olarak değişmektedir. 

Semboller ve Kimlik Temelli Güvensizlik açısından Malezya ve Türkiye’de 

kadınların sembollere ve kimliklere yönelik öz bütünlüğün yıkımına yönelik 

kaygılarının var olduğu, başörtüsünün anlamının ise bağlamsal farklılıklara dayalı 

olarak gerçekleştiği kadınların ifadelerinde yer almaktadır. Kadınlar kendi biyografik 

anlatılarında başörtüsüne farklı yer vermekte, buna bağlı olarak güvensizlikler ortaya 

çıkmaktadır. Türkiye’de katılımcıların belirttiği, başörtüsüne yüklenen travmatik 

anlam ile kutuplaşmış siyasi ortam ontolojik güvensizliklere yansımaktadır. Buna 

göre, muhafazakâr katılımcıların ifadeleri, muhafazakâr kadınların başörtüsü yasağı 

nedeniyle travmalarının olduğu tespitinde bulunan Uysal (2019) ile benzer sonuçlara 

ulaşmaktadır. Müslüman feminist katılımcılar ise başörtüleri nedeniyle farklı 



164 
 

ideolojik kesimler tarafından yaftalanarak arada kalmışlık hissiyatının 

güvensizliklerini etkilediğini ifade etmektedirler. Travmaların etkisi Türkiye’de 

kutuplaşma kaynaklı güvensizlikleri arttırdığı için bu durum, Innes and Steele (2013) 

tarafından da ifade edilen, seçilmiş travmaların grup içi ve grup dışı ayrımları 

keskinleştirerek kolektif kimliği yıkıcı ya da biçimlendirici roller oynadığı fikriyle 

uyuşmaktadır. 

Malezya’da ise başörtüsünün travmatik bir anlamı olmamakla beraber, etnik bir 

işaret olması ve diğer ırklardan ayrımı simgelemesi başörtüsünün bir dini-etnik 

sembol olarak algılanmasına sebep olmakta ve biyografik sürekliliğin önemli bir 

unsuru haline gelmektedir. Araştırmanın tudung’a yönelik bulguları bilhassa genç 

katılımcıların ifadeleri gözönüne alındığında, tudung’un Malay kadınların bireysel 

hedeflerini temsil ettiğini iddia eden Mouser (2007) ile benzer sonuçlara 

ulaşmaktadır. Diğer yandan, Malezya’da bazı kadınlar için hem pratik hem de 

varoluşsal anlamda ontolojik güvenlik sağlayan tudung, farklı kimlikleri benimseyen 

kadınlar için ise kolonyal yapının getirdiği cinsiyet ilişkilerini ve patriyarkal 

kurumları kabul anlamına gelmektedir. Dolayısıyla Türkiye’de başörtüsüne yüklenen 

travmatik anlamın aksine, Malezya’da böyle bir travmanın yokluğunda tudung’un 

anlamı hem bireysel düzeyde hem de etnik-dini kimlik bağlamında inşa edilmektedir 

ve anlam, farklı kimliklere sahip kadınlar tarafından da değişmektedir.  

Her iki ülkede de kadınların yaşadığı toplumsal cinsiyet rollerine yönelik kaygıların 

ele alındığı bölüm olan toplumsal cinsiyete dair güvensizlikler, kadınlarda güven 

ilişkileri ağı inşa etme yönünden güvensizliği ifade etmektedir. Toplumsal normlar 

ve siyasetçilerin söylemlerinin kimlikte yarattığı güvensizlik, hem kurumsal 

güvensizliğe hem de kadınların güven inşa etme konusunda güçlükler yaşamalarına 

sebep olmuştur. Yasal mekanizmaların uygulanamamasından kaynaklı 

‘güvensizleştirme’ süreci ise, kadın haklarına yönelik mevzuatlar bakımından, 

Türkiye’de kadınların yaşadığı ‘geriye gidiş’ kaygısı ve kurumlara olan güvenin 

düşüşünü ifade etmektedir. Uluslararası bir sözleşme olan İstanbul Sözleşmesi’nden 

çıkılması da benzer şekilde, kadınların geleceğine dair belirsizliğe sebep olduğu için 

kadınların biyografik sürekliliğine zarar vererek güvensizliğe neden olmaktadır.   



165 
 

Malezya’da ise çoklu hukuk sisteminden kaynaklanan vatansız çocuklar, cinsel taciz 

yasasının olmaması, şiddet ve boşanma konusundaki sorunlar her ne kadar fiziksel 

güvensizlik ile ilişkilendirilebilecek olsa da kadınların geleceğine dair belirsizlikleri 

beraberinde getirdiği için ontolojik güvensizliklere sebep olmaktadır. Bununla 

beraber, Malezya’nın CEDAW’da çekince koyduğu maddeler ise ailenin korunması, 

çocuğa verilen vatandaşlıkta cinsiyet eşitliğinin uygulanmaması ve poligami gibi 

uygulamaları içerdiği için, söz konusu güvensizlikler Malay kadınlarının 

öz-bütünlüğünün yıkımı anlamına gelerek hem iktidar hem de yasal kurumlara 

güvenin zedelenmesi ile ontolojik güvensizliği beraberinde getirmektedir. 

Siyasal alana dair güvensizlikler, eşitlik/adalet tartışmaları, kutuplaşma ve otoriter 

kurumlar olarak ayrılmıştır. Eşitlik adalet tartışmaları açısından, Müslüman ülkelerde 

adalet kavramına verilen özel anlamın kadın politikalarına yansıması da 

değişmektedir. Türkiye’de kadın ve aile politikalarının 2011 yılından itibaren 

“cinsiyet adaleti” başlığı altında çerçevelendiği ve bunun bilinçli ancak travmatik bir 

seçenek olduğu; Malezya’da ise cinsiyet adaleti kavramının vurgulanmadığı ve 

hükümetin kalkınma raporlarında ve kadınlara dair politikalarda cinsiyet eşitliği 

kavramını kullanmaktan kaçınmadığı görülmektedir. Malezya ve Türkiye arasındaki 

bu ayrımı yaratan en önemli unsur, travmaların kadınların anlam dünyasındaki ve 

güvensizlikleri üzerindeki etkileridir. Türkiye’de tepeden inmeci modernist 

politikaların, muhafazakâr bireyler üzerinde uyguladığı baskıcı politikaların yarattığı 

travmaların cinsiyet alanındaki yansımaları cinsiyet adaleti vurgusunun söylemsel 

düzeyde daha fazla ön plana çıkmasını sağlarken; böyle bir baskının olmadığı 

Malezya’da cinsiyet eşitliği kavramı daha kabul edilebilir olmuştur.  

Kutuplaşma kaynaklı güvensizlik Türkiye’de siyasal, Malezya’da ise etnik 

kutuplaşmanın güvensizlikler üzerindeki etkisini ortaya koymaktadır. Türkiye’de 

siyasal ve sosyal alanda kutuplaşma kadınların arada kalmışlığını, taraf olamamasını 

hatta toplumun belirli kesimleri tarafından taraf olmaya zorlanılmasını ifade 

etmektedir. Kadınların kutuplaşma kaynaklı güvensizliği, belirsizlikler ve dışlanma 

ile sonuçlanmaktadır. Kutuplaşma ile bireyin öz-bütünlüğü zedelenir, hâkim gücün 

yarattığı makbul kadın söyleminin dışına çıkılması kadınların dışlanmasına ve 

güvensizleştirilmesine sebep olur. Malezya’da ise etnik temelli kutuplaşma, devletin 

Malay üstünlüğünü sağlama politikalarının dışında kalmış kadınların 



166 
 

öz-bütünlüklerinin zarar görmesi ve hâkim söylemden dışlanmasını getirmektedir. 

Böylece Malezya’da Çinli ve Hintli kadınlar azınlık kimlikleri sebebiyle kutuplaşmış 

bir siyasal ve sosyal alanda güvensizliklerini yaşamaktadırlar. Araştırmanın bulguları, 

Murer’in (1999: 27) belirttiği ‘aktörlerin benlik ve öteki arasındaki sınırları korumak 

amacıyla ötekiyi insanlık dışı durumuna düşürerek eylemlerini haklı çıkarmaya 

çalıştıkları’ fikri ile benzer bir noktayı işaret etmektedir. Söz konusu insanlık dışı 

durumuna düşürme, farklı kimliklere sahip kadınlar için daha güçlü bir benlik 

duygusu sağlayarak kimlik tanımlarını güçlendirir. Hem Malezya’da hem de 

Türkiye’de ötekiler dışlandıkça grup kimlikleri daha fazla güçlenmiştir ancak bu 

durum kutuplaşmanın da dozunun artması anlamına gelmektedir. 

Rekabetçi otoriter sistemler olarak tanımlanan Malezya ve Türkiye’de (Esen ve 

Gümüşçü, 2016; Giersdorf ve Croissant, 2011) otoriter kurumlar, kadınların 

ontolojik güvensizliklerine sebep olmaktadır. Türkiye’de otoriter kurumlar karşısında 

seküler kadınlar ‘koruyucu koza’ (Giddens, 1991) olarak idealize edilmiş bir geçmişe 

yönelik özlemlerini belirterek güncel dönemin otoriter kurumlarına yönelik güven 

eksikliklerini ifade etmişlerdir. Böylece AK Parti öncesine yapılan referansla, bazı 

katılımcılar biyografik sürekliliklerini sağlamaya çalışmaktadır. Malezya için ise 

patriyarkal bürokratik kurumlar, siyasal aktörlerden fazlasını ifade etmektedir çünkü 

zaman zaman kadınlar ile ilgili Şeriat mahkemesinden çıkan kararlara dahi hükümet 

müdahale edememekte, devletin güçsüzlüğü söz konusu olabilmektedir. Bu nedenle 

kadınların ontolojik güvensizliği, yalnızca merkezi iktidarın yapısından değil, 

otoriter patriyarkal yapılardan da kaynaklanmaktadır.  

Araştırma sorularından ikincisi olan, “Malezya ve Türkiye’de siyasal aktörler, 

kadınların ontolojik güvensizliklerine söylemlerinde ne düzeyde yer vermekte ve 

kendi güvensizliklerini giderirken hangi stratejilere başvurmaktadırlar?” sorusuna 

cevap olarak her iki ülkede de iktidarların, kadınların ontolojik güvensizliklerine 

söylemlerinde yer verirken seçici oldukları ve kendi güvensizlikleri, kadınların 

güvensizlikleriyle uyumlu olduğu ölçüde söz konusu söylemleri araçsallaştırarak 

güvensizliklerini gidermeye çalıştıkları söylenebilir. Böyle bir ‘seçici tutum’ 

Müslüman benliğin makbul kadınını kapsarken, ‘öteki’ kadını marjinalleştirmektedir. 

Örneğin, Türkiye’de muhafazakâr kadınların başörtüsüne dair güvensizlikleri, AK 

Parti’nin Müslüman benliğinin önemli bir unsuru olduğu için söyleminde yer alırken 



167 
 

(NTV, Haziran 9, 2013), Müslüman feministlerin arada kalmışlığı söylemde yer 

bulamamaktadır. Bu nedenle, güvensizliklerin araçsallaştırıldığı ve iktidarın 

kadınların güvensizliklerine söylemlerinde yer verirken seçici davrandığı 

görülmektedir.  

Malezya’da ise Çinli ve Hintli kadınların ayrımcı uygulamalara maruz kaldıkları 

katılımcılar tarafından dile getirilirken, iktidarın kadınlara yönelik söylemlerinde 

belirli bir ırkı referans göstermediği görülmektedir. Bu durumun, geçmişte yaşanan 

ırk ayaklanmalarının etkisi sebebiyle toplumsal çatışma yaratmamak için iktidar 

tarafından tercih edilen bir söylem olmasıyla ilgili olduğu söylenebilir. Benzer 

şekilde Lau’nun (2014) da ifade ettiği gibi, Malezya’da farklı ırkların birarada 

kalması temel bir varoluş kaygısı olarak iktidar tarafından da hissedildiği için, 

Malay-Müslüman çıkarları örtülü olarak korunmaya çalışılarak farklı ırklara yönelik 

ayrımcı söylem kullanılmamasına dikkat edilmektedir. Malezya ve Türkiye’de 

kadınların ontolojik güvensizlikleri, devletlerin söylemsel düzeyinde çoğunlukla yer 

almamakta; ancak yer aldığında da ‘bazı’ kadınların kimlikleri, hâkim güce sahip 

olanlar tarafından kabul görmemektedir. Dolayısıyla aradaki temel fark, 

Türkiye’deki ‘öteki’ kadınların doğrudan dışlanarak kimliğin ötekisi olarak 

addedilmesi, Malezya’da ise ‘öteki’ kadınların zımnen sessizleştirilerek 

dışlanmasıdır.  

Devletlerin ontolojik güvensizlikleri ESA aracılığıyla siyasal, yasal, toplumsal 

cinsiyete dair ve ekonomik alanda olmak üzere dört alanda incelenmektedir. Siyasal 

alanda cinsiyeti güvenlikleştirmek, devletlerin uluslararası sistemdeki konumlarından 

duydukları güvensizliğin cinsiyetlendirilmiş yansımaları ile ilgilidir. Öncelikle 

Müslüman benliğe sahip olan iki ülke olarak Malezya ve Türkiye benimsedikleri 

kimlikler açısından da farklılaşmaktadır. Kolonyal dönemin ırk ayrımlarını getirdiği 

Malezya’da çoğunluk olan Malayların Malay etnik kimliğini benimsemesi daha 

doğal bir seçenek olmuş ancak İslam’ın kimliğe eklemlenmesi ise 1970’lerin 

sonrasında Müslüman ülkelerde yükselişe geçen İslam hareketlerinin Malezya’da da 

etkinlik kazanarak Dakwah (İrşad) hareketlerini beraberinde getirmesiyle olmuştur. 

Böylece Dakwah hareketini şiddet yoluyla bastırmak yerine bürokrasinin içerisine 

yerleştirerek en büyük siyasi rakip olan PAS’ı saf dışı bırakarak pragmatik bir hamle 

yapan Mahathir Mohamad, etnik kimliğin din ile birleşimini teşvik etmiştir. Böylece 



168 
 

devlet, gömülü bir etnik kimlik ile beraber Müslüman benliğin daha görünür olduğu 

bir kimlik benimsemiştir. 

Türkiye’de ise erken Cumhuriyet döneminin Kemalist elitleri, modernist idealler ile 

etnik olarak sadece Türklüğü, ideolojik olarak ise laikliği içerisinde barındıran bir 

kimlik anlayışı inşa etmiştir. Sonraki dönemlerde söz konusu ‘tekçi’ kimlik anlayışı, 

çoklu kimliklerin ortaya çıkışı ile dönüşüme uğramış olsa da çoklu kimliklerin 

görünürlüğünün artışı, 2002’de AK Parti’nin iktidara gelişiyle mümkün olmuştur. 

Çoklu kimliklerin görünürlüğünün artmasına rağmen, AK Parti’nin hem 

muhafazakâr bir parti olmasının hem de Milli Görüş geleneğinin bir parçası olarak 

travmatik bir hafızayı barındırması, devletin Müslüman benliğe sahip olmasını 

sağlamıştır. Cinsiyetlendirilmiş bağlamda ise Bilgiç’in (2015) iddia ettiği gibi 

Türkiye’de siyasal aktörler tarihsel olarak, Türkiye’nin Batılı “cinsiyet standartlarını” 

karşıladığına ve “barbar olmadığına” Batılı devletleri ikna etmeye çalışarak 

Türkiye’yi Batı içerisinde konumlandırmayı amaçlamışlardır. Bu güvensizliğin 

yansımaları iktidar tarafından içeride de hissedilir ve siyasa oluşumunda yansımaları 

görülür. AK Parti’den önceki dönemlerin siyasal aktörlerinin Batılı benlik edinme 

çabası, AK Parti döneminde ‘biz daha aşağı değiliz’ mesajına evrilerek siyasal 

aktörlerin Yeni Türkiye anlatısıyla uyumlu olacak bir biyografik süreklilik 

sağlamaya çalıştığı söylenebilir.  

Malezya’da ise devletin kolonyal dönem kaynaklı güvensizlikleri gidermek için Asya 

değerleri anlatısının farklı ırksal kimlikleri de kapsayan söylemi kullanılarak benlik 

hâkimiyeti sağlanmaya çalışılmaktadır. Lau’nun (2014) Malezya’ya dair ele aldığı 

sömürgecilik sonrası çok ırklı toplumu birarada tutma ve Malay ayrıcalıklarını 

sağlama kaygısını yaratmış olsa da, Malay çoğunluğun ayrıcalıklarını artıran 

ekonomik ve sosyal politikalar aracılığıyla kaygıların azaldığı ancak çok etnisiteli bir 

toplumu oluşturan sömürgecilik dönemine dair kolektif hafızayı ortadan 

kaldıramamıştır. Bu bulgular, Steele’in (2008) tartıştığı, aktörlerin davranışlarında 

geçmiş benlikleriyle olan etkileşimlerinin ve deneyimlerinin rehber olduğu fikrini 

onaylamaktadır. Geçmiş deneyimler aktörlerde kırılganlık yaratabilir ve 

benliklerinde dönüşüme sebep olabilir. Türkiye’de özellikle Yeni Türkiye anlatısının 

dile getirilmesinden önceki süreçte Avrupa Birliği ile sancılı ilişkilerin; Malezya’nın 



169 
 

ise bağımsızlık sonrası İngiltere ile olan ilişkilerinin benliklerin dönüşüme neden 

olduğu görülmektedir. 

Siyasal aktörlerin yasal alandaki güvensizliklerini giderme çabaları incelendiğinde, 

Malezya’nın CEDAW’da çekince koyduğu maddeler Malezya vatandaşlığını ve 

aileyi koruma konularını kapsarken; Türkiye’de İstanbul Sözleşmesi’nden çekilme 

kararı ‘Türk aile yapısını bozduğu’ ve ‘eşcinsel kimliklerin kabulü’nden duyulan 

rahatsızlık ile ilgilidir. Malezya’da vatandaşlığın Malayların dışına taşacağı 

konusundaki etnik kimlik temelli ontolojik güvensizlik, hem yasal düzenlemelerin 

yapılamamasına hem de CEDAW’da ilgili maddelere çekince konulmasına sebep 

olmuştur. Türkiye’de ise İstanbul Sözleşmesi, kutuplaşma kaynaklı ontolojik 

güvensizliği göstermektedir. 2011 yılında imzacı ülke olunmasına ve anlaşma 

maddelerinin tamamen aynı olmasına rağmen, 2021 yılında anlaşmadan çıkılması, 

AK Parti’nin ilk döneminde devletin öz-benliğinin bir parçası olan ‘biz’in tanımına 

ulusun tüm kadınlarını dahil ederken; ikinci döneminden itibaren Batılı öteki 

kapsamına ‘içerdeki’ Batı destekçisi kadınları da alarak öz-benlikten dışlaması ve 

biyografik sürekliliğini sağlamaya çalışması, farklı kesimlerin desteklediği bir 

anlaşmadan çıkılmasına sebep olmuştur. Bu noktada her iki devletin de biyografik 

sürekliliklerini devam ettirmek için tanımladıkları ‘biz’ ve ‘öteki’ler arasındaki 

keskin tanımlarını sürdürerek öz-anlatılarını devam ettirmeyi hedeflemektedirler. 

İktidarların toplumsal cinsiyet rollerini sürdürme ve kadın politikalarını 

güvenlikleştirme girişimi Türkiye’de iki yol izlemektedir. Birincisi, cinsiyet adaleti 

kavramı aracılığıyla söylemsel alanı dönüştürerek toplumsal cinsiyet rollerini 

kurgusal bir muhafazakâr perspektif aracılığıyla dönüştürmek; ikincisi, devletin 

benliğini güvenlikleştirmek için kendi idealize geçmişine ters düşen kadınları söylem 

dışına itmeye çalışmaktır. Her iki strateji de, Yeni Türkiye’nin kurgusal kadınını 

yaratmaya ve var olan cinsiyet anlayışını ve destekçilerini söylem dışına iterek 

devletin Müslüman benliğindeki güvensizliğini gidermeyi hedeflemektedir.  

Güvensizliklerin giderilmesinde ekonominin kullanılması ise Türkiye’de 

neomuhafazakârlık ve neoliberalizmin birleştiği bir cinsiyet politikasına; Malezya’da 

ise piyasa feminizmine verilen devlet desteği ile ilişkilendirilmektedir. Türkiye’de 

neoliberal kalkınma hedeflerini gerçekleştirmek amacıyla kadından yararlanma 



170 
 

girişimi, muhafazakâr kimlik ile birleşerek ideal kadını yaratma hedefi gütmektedir. 

Bu hedefte, devletin kadının çalışmasına olan desteği ucuz işgücü olması sebebiyle 

ve ekonomik büyüme oranlarına katkı sağlayacağı için desteklenir; ancak bu 

anlayışın muhafazakârlık ile birleşiminde kadınların toplumsal cinsiyet rollerini de 

reddetmeyen bir aile anlayışı olması sebebiyle ev içi rollerinin sürekliliği teşvik 

edilerek kadına, erkeklerin aksine daha fazla sorumluluk yükler. Bu stratejilerin 

iktidarın ontolojik güvensizliği gidermesi bağlamında da arkaplanı vardır. Böylece 

devlet, kadınların çalışmasının desteklenmesi yoluyla öz-benliğini geliştirmeye 

çalışarak uluslararası hiyerarşide saygınlığını artırmaya çalışır. Benzer bir yaklaşım, 

ekonomik kalkınma bağlamında da görülebilir. Devletler, dünyanın en hızlı büyüyen 

ekonomileri olmalarının yarattığı prestije ihtiyaç duymaktadırlar. Söz konusu 

büyüme rakamları, kadın işgücü olmadan gerçekleştirilemeyeceği için, kadınların 

işgücüne katılımı desteklenir; ancak ontolojik güvensizliğin daimi oluşu, devletin 

neoliberal rasyonelliklerini de aşarak, özel alanın bir parçası olan ‘aile’yi daimi 

olarak kutsamaktadır. Dolayısıyla, iktidar neoliberal feminizm aracılığıyla kadını 

ekonomik alanda neoliberal özne haline getirerek arzu ettiği uluslararası statüye 

kısmen yükselse de, ontolojik güvensizliğini tam olarak gideremediği için ‘aile’ye 

sarılmaktan vazgeçemez.  

Malezya ve Türkiye’de birey ve devlet düzeyindeki güvensizlikler 

karşılaştırıldığında, birey düzeyindeki ontolojik güvensizlikler, devlet düzeyinde 

ontolojik güvensizliklerden daha fazla farklılaşmaktadır. Devlet düzeyinde Malezya 

ve Türkiye’de Müslüman öz-benlik, farklı coğrafya ve farklı etnik ‘öteki’lere rağmen 

baskınlığını korumuş ve cinsiyetlendirilmiş bağlamda aile ve geleneğe söylemlerde 

benzer şekilde yer verilmesine sebep olmuştur. Malezya ve Türkiye, Müslüman 

öz-benliklerini farklı ‘öteki’ler karşısında sürdürmeye çalışan (Türkiye için 

Batılı/seküler öteki; Malezya için İslam-dışı öteki) ancak neoliberal ekonomik 

sistemleri ve moderniteye entegrasyonları nedeniyle Batı ile ilişkileri oldukça 

gelişmiş iki ülkedir. Modernitenin yarattığı sıkıntılar zaman zaman her iki iktidar 

tarafından dile getirilmiş olsa da, ekonomik büyüme rakamlarındaki yükseliş her iki 

ülkedeki iktidarların da önemli düzeyde kaygısı olmuştur. Her iki ülkenin de üretici 

güce ihtiyacının olması ve kendilerini Batılı ötekilerle karşılaştırma istekleri 

(uluslararası hiyerarşi kaygısı) kadınların işgücüne katılımlarını desteklemelerine 



171 
 

sebep olmuştur ancak Malezyalı siyasal aktörlerin söylemlerinde bu vurgu daha 

baskındır. Bu durumun aslında, Malezya’nın Türkiye’den görece az nüfusu olması ve 

ülke içindeki etnik ötekilerin (Çinliler ve Hintliler) ekonomide baskın olması 

karşısında Malay Müslüman kadın işgücünden yararlanarak iktidar partisi 

UMNO’nun ekonomik hegemonyayı sağlama girişimi olarak yorumlanabilir. 

İki ülke arasındaki farklılığı yaratan unsurlar, kolektif travmalar ve benlik 

inşalarındaki ‘öteki’lerin pozisyonunda gizlidir. Her iki ülkede de Müslüman benlik 

benimsenmiş olsa da, coğrafi ve sosyal bağlam içerisinde benliklere başka unsurların 

eklemlenmesini beraberinde getirmiştir. Malezya örneğinde sömürgeciliğin mirası 

olan etnik sınırlar keskin biçimde inşa edilmiş, hegemonik Malay-Müslümanlık 

(etnik ve dini kimlik), yine kolonyal dönemin bir parçası olan patriyarkal kurumlar 

aracılığıyla hegemonik erkekliğin siyasal alanda performatifliğini getirmiştir. 

Malezya’da hem iktidarın hem de toplumun 1969 Irk Savaşlarını bir travma olarak 

hatırlayışı, toplumu birarada tutmak için daha fazla çaba sarfetmesine sebep olmuş, 

bu çaba ise Lau’nun (2014) da ifade ettiği gibi birarada kalma kaygısını beraberinde 

getirerek devletin ontolojik güvensizliklerinin bir parçasını inşa etmektedir. Böylece 

devlet, cinsiyetlendirilmiş siyasal alanda hem kolonyal yapının patriyarkal 

kurumlarının baskısıyla yüzleşmekte hem de Malay-Müslüman kimliğin avantajlarını 

düşünerek hareket etmektedir. Bu dengeler sağlanmaya çalışılırken devletin ontolojik 

güvensizliği daimi olarak kalmaktadır. 

Türkiye örneğinde ise, modernist seküler kurumsal yapının muhafazakârlar üzerinde 

yarattığı baskıların travmatik unsurlar içermesi sebebiyle, AK Parti’nin iktidara gelişi 

ile oluşturduğu pek çok politikada söz konusu travmalardan kaynaklı ontolojik 

güvensizliğin izleri görülebilir. AK Parti’nin içerideki deneyimlerinden kaynaklı 

güvensizlikleriyle beraber, hem Müslüman benliğin modernite kaygısının, hem de 

Türkiye’nin tarihsel olarak Batı karşısında konumlanışının uluslararası statüsüne 

getirdiği kaygılar da ontolojik güvensizliklerinin temelini oluşturmuştur. 

Cinsiyetlendirilmiş bağlamda ise devletin uluslararası statüsünün yükselmesi 

amacıyla kadınların ekonomik kalkınmada neoliberal özne olarak tasavvur edilmesi; 

diğer yandan modernite kaygısı nedeniyle nostaljik geçmişin kurumsal yapıları olan 

aile ve geleneğe sarılarak yeni anlatıların inşa edilmesi ve ideal kadının yaratılması, 

devletin cinsiyetlendirilmiş ontolojik güvensizliğinin yansımalarıdır.  



172 
 

Malezya’da sömürgeci ile hesaplaşmanın kaygısı açık bir şekilde görülürken, 

Türkiye’de kolonyal geçmişin olmaması Malezya ile en büyük farklılığı inşa etmiştir. 

Buna rağmen, kolonyalist hayalin Türkiye’deki söylemden uzaklaşmayarak benzer 

bir kaygıyı yarattığı da anlaşılmaktadır. Aktoprak’ın (2016) da ifade ettiği gibi, 

Türkiye’nin seküler modernistleri, Batı tarafgirliği ile ‘kolonyalist’ olarak suçlanmış 

ve AK Parti söyleminde, tıpkı bağımsızlığını kazanmış postkolonyal bir kimlik inşa 

eden devlet ve toplumda olduğu gibi, ‘öteki’sini oluşturmaktadır. Türkiye’de Batının 

öteki olarak konumlanışı Osmanlı döneminde Batı ile rekabet aracılığıyla 

şekillenirken; Malezya’da İngiliz sömürgeciliği ile kolonyal öteki inşa edilmiştir. 

Yapısal ve duygusal güvensizliğin sonucu olarak hem bireyler hem de gruplar 

istikrarlı bir kimlik arayarak öznelliklerini güvenlikleştirmeye çalışırlar (Kinnvall, 

2006). Malezya ve Türkiye’de farklı konular bağlamında ortaya çıkmaktadır. Her iki 

ülkede de ekonominin ve ailenin kutsanması ortak noktalar olsa da bu politikaların 

uygulanmalarında bağlamsal farklılıklar mevcuttur. Malezya ve Türkiye’de 

söylemsel alanın cinsiyetlendirilmiş inşası milliyetçi ideoloji ve Batı karşıtlığı 

üzerinden yapılmıştır. İki ülkedeki iktidarların da Batılılaşmayı cinsiyet eşitliğiyle 

özdeşleştirmesi ve Batı’nın kültürel/ahlaki nüfuzundan kurtulma arzusu ontolojik 

güvensizliklerinin temelini oluşturmuştur. Böylece, cinsiyet eşitliğini Batı ürünü bir 

kavram olarak görerek alternatifini yaratma çabası içerisine giren siyasal aktörler 

kadınları hem ulusun simgeleri olarak tanımlamakta hem de aile kavramı içerisinde 

kutsallaştırarak sınırlandırmaktadır. Bu durumu meşrulaştırmak için ise anlatılardan 

yararlanırlar. Anlatılar, Türkiye’de Yeni Türkiye; Malezya’da ise Asya Değerleri 

olarak iktidarlar tarafından yaratılmaktadır ve amaç, güvensizliklerin giderilmesi için 

bütünleştirici bir söylem geliştirmektir. Ancak bu söylem içerisindeki ‘öteki’lerin 

varlığı, anlatıların olumlu yönünü zedelemektedir. 

Asya değerleri anlatısında, güçlü kolektivist vurgu ile aile değerlerine ve geleneksel 

cinsiyet ilişkilerinin rolüne yüklenen özel anlam, ahlaki açıdan yozlaşmış ve 

gerileyen Batı kültürü karşısında aşırılıklardan uzak alternatif bir İslami/milliyetçi 

modernite anlayışını yansıtarak Müslüman aile hayatının ve hukukunun karakterini 

şekillendirmiştir. Böylece ulusal iyi, “Aile Değerleri” aracılığıyla günlük aile 

yaşamına ilişkin fikirlere açıkça bağlanmıştır (Milner, 1998; Stivens, 1998, 2006). 

Asya değerleri anlatısı, birey ve devlet için ontolojik güvenlik sağlama açısından 



173 
 

hem kalpsiz dünyada bir sığınak, hem de yeni küresel düzene yabancılaşma 

karşısında bir protesto olanağı sunar (Stivens, 2006: 365). Yeni Türkiye anlatısı ise 

Kemalist geçmişe karşı nostaljik geçmişe referansı olan ancak Müslüman benliğin 

yeniden inşa edildiği refleksif ve reformist bir karaktere sahiptir. Yeni Türkiye aynı 

zamanda bir dizi toplumsal norm ve değerleri de işaret ettiği için aynı zamanda 

cinsiyetlendirilmiştir. Her iki devletin de benliklerini güven altına almak için 

anlatıların inşası gibi çeşitli stratejiler izlemesi, biyografik sürekliliklerini sağlamak 

ile ilgilidir. Devletler benliklerinin algısı ile ilgili kaygıya sahip olduklarında bunu 

gidermek için çabalar ve biyografik sürekliliklerinin içindeki kimlikleri de birleştirici 

bir kolektif kimlik yaratarak, kimliğin içerisine ‘destekçileri’ alırlar, kimliğin 

dışarısındakileri ile ötekileştirerek söylemin dışına iterler. Bu strateji devletler için de 

oldukça faydalıdır çünkü alternatifleri söylemsel alandan bertaraf ederek 

meşruiyetlerini arttırırlar, iktidarlarını sürdürme olasılıkları artar. 

Her iki anlatıda da devletlerin ontolojik güvensizlikleri tanıdık kavramlara referans 

göstererek Müslüman benliklerinin güvensizliklerini gidermeye çabalamaktadırlar. 

Ancak bu süreçte oluşturulan normatif kurgular, kadınların kendi özne olabilme 

olasılıklarını sınırlayarak güvensizliklerini arttırmaktadır. Devlet-birey 

güvensizliklerindeki bu uyumsuzluk, siyasal elitlerin söylemlerinde kadınların 

ulusun ya da medeniyetin taşıyıcıları olarak tasvir edilmelerine, asıl problemleri olan 

yasal düzenlemelerdeki problemlerin ortadan kaldırılamamasına ya da toplumsal 

cinsiyet rollerini perçinleyen cinsiyetçi söylemlerin sürekliliğine sebep olmaktadır. 

Batı hegemonyasının bir parçası olarak görülen modernitenin bu anlatıların 

sürekliliğini bozucu niteliği ve öz-benlikte kaygıya sahip oluşu, devletleri yeni 

stratejiler benimsemeye iterek yeni anlatılar geliştirmeye ya da anlatı içerisindeki 

söylemleri daha işlevsel hale getirmek için yeni araçlar bulmaya zorlamaktadır. 

Türkiye’de bu araçlardan en makul olanı İstanbul Sözleşmesi’nden çekilerek, 

gerekirse yeni ve ‘yerel’ bir sözleşmeyle Batılı ötekileri yenebileceğini iddia etmekte 

görülebilir. Malezya’da ise CEDAW maddelerindeki çekincelerin söylemde yer 

almamasına rağmen, kadınlara yönelik ekonomik politikalara odaklanılması 

güvensizliklerin farklı araçlarla ortadan kaldırılma çabasını göstermektedir. 

Gelecek araştırmalar bilhassa muhafazakâr siyasal aktörler ya da seçmenlerin 

ontolojik güvensizliklerinin farklı ülkelerdeki yansımalarına odaklanabilir. Örneğin 



174 
 

farklı kültürlerdeki iktidarların ve bireylerin benliklerinin güvenliğini sağlamak için 

hangi stratejilere başvurdukları analiz edilebilir. Bununla beraber ontolojik güvenlik, 

duygu sosyolojisi literatürüyle birleştirilerek farklı duygular ile olan ilişkisi analiz 

edilebilir. Literatür, ontolojik güven(siz)liği büyük ölçüde kaygı ile ilişkilendirse de, 

cinsiyet politikaları söz konusu olduğunda olumsuz duygular çeşitlenebilir. 

KAYNAKÇA 

Abdul Hamid, A.F. (2020). Regaining the Islamic Centre? A Malaysian Chronicle of 

Moderation and Its Discontents, in Osman, M. N. M. Pathways to Contemporary 

Islam: New Trends in Critical Engagement. 181-212. 

Abu‐Lughod, L. (2002). Do Muslim women really need saving? Anthropological 

reflections on cultural relativism and its others. American anthropologist, 104(3), 

783-790. 

Ahmad, N., Aminuddin, R., Othman, R., Ghazali, N., & Syuhada, N. (2017). Cedaw 

Implementation in Malaysia: An Overview of Reservations from Islamic 

Perspective. Intellectual Discourse, 25, 615–635. 

https://journals.iium.edu.my/intdiscourse/index.php/id/article/view/1068  

Akkoyunlu, K., & Öktem, K. (2016). Existential insecurity and the making of a weak 

authoritarian regime in Turkey. Southeast European and Black Sea Studies, 16(4), 

505-527. 

Aktaş, G. (2013). Feminist söylemler bağlamında kadın kimliği: Erkek egemen bir 

toplumda kadın olmak. Hacettepe Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, 30(1). 

Aktoprak, E. (2016). Postkolonyal Bir" Dava" Olarak" Yeni Türkiye" nin Yeni Ulusu. 

Ankara Üniversitesi SBF Dergisi, 71(1), 1-32. 

Aminnuddin, N. A. (2020). Ethnic differences and predictors of racial and religious 

discriminations among Malaysian Malays and Chinese. Cogent Psychology, 7(1), 

1766737.Ashgar 2004 

Autesserre, S. (2012). Dangerous tales: Dominant narratives on the Congo and their 

unintended consequences. African Affairs, 111(443), 202-222. 

Ayan, V. M. (2019). AKP devrinde medya âlemi. Yordam Kitap. 

Bravo López, F. (2011). Towards a definition of Islamophobia: Approximations of the 

early twentieth century. Ethnic and racial studies, 34(4), 556-573. 



175 
 

Abaza Mona. 1999 Intellectuals, Power and Islam in Malaysia : S.N. al-Attas or the 

Beacon on the Crest of a Hill. In: Archipel, volume 58, 1999. L’horizon nousantarien. 

Mélanges en hommage à Denys Lombard (Volume III) pp. 189-217 

Abbott, J. P., & Gregorios-Pippas, S. (2010). Islamization in Malaysia: Processes and 

dynamics. Contemporary Politics, 16(2), 135-151. 

Acar, F., & Altunok, G. (2013). The ‘politics of intimate’at the intersection of 

neo-liberalism and neo-conservatism in contemporary Turkey. In Women’s Studies 

International Forum (Vol. 41, ss. 14-23). Pergamon. 

Adak, S. (2010). Construction of gendered identities in Turkish national 

memory:’Our’women and ‘other’women in the stories of Ömer Seyfettin. Çankaya 

Univerrsity Journal of Humanities and Social Sciences, 7(1), 75-100. 

Adısönmez, U. C. (2019). When conflict traumas fragment: investigating the 

sociopsychological roots of Turkey’s Intractable conflict. Political Psychology, 40(6), 

1373-1390. 

Adısönmez, U. C. & Recep Onursal (2020): Goverrning Anxiety, Trauma and Crisis: The 

Political Discourse on Ontological (In)Security after the July 15 Coup Attempt in 

Turkey, Middle East Critique 

Aguinis, H., & Solarino, A. M. (2019). Transparency and replicability in qualitative 

research: The case of interviews with elite informants. Strategic Management 

Journal, 40(8), 1291-1315. 

Agius, C., Rosamond, A. B., & Kinnvall, C. (2020). Populism, ontological insecurity and 

gendered nationalism: Masculinity, climate denial and Covid-19. Politics, Religion & 

Ideology, 21(4), 432-450. 

Agius, C. (2022). ‘This is not who we are’: Gendered bordering practices, ontological 

insecurity, and lines of continuity under the Trump presidency. Review of 

International Studies, 48(2), 385-402. 

Ahmed, L. (1992). Women and gender in Islam: Historical roots of a modern debate. 

Yale University Press. 

Al Khazraji, N. H. F. (2018). Insights into CDA: socio-cognitive cultural 

approach. International Journal of English Linguistics, 8(2). 

Angermuller, J. & Kollmorgen, Raj (2019). Discourse Approaches. In: Merkel, 

Wolfgang; Kollmorgen, Raj and Wagener, Hans-Jürgen eds. The Handbook of 



176 
 

Political, Social, and Economic Transformation. Oxford: Oxford University Press, 

pp. 212–220. 

Ainslie, M. (2015). Thai horror film in Malaysia: Urbanization, cultural proximity and a 

Southeast Asian model. Plaridel, 12(2), 55-82. 

Ainslie, M. J. (2017). Korean soft masculinity vs. Malay hegemony: Malaysian 

masculinity and Hallyu fandom. Korea Observer, 48(3), 609-638. 

Akın, C. E. (2016). The Quest to Masculinity: Gendering Ontological Security, Honor 

and Shame in Syrian Self-Identity (Doctoral dissertation, Central European 

University). 

Akgün, B. (2001) Aspects of Party System Development in Turkey, Turkish Studies, 2:1, 

71-92, DOI: 10.1080/14683849.2001.11009174 

Aktas, M. (2011). Can Turkey be a Role Model for the Muslim Countries?. In 2nd 

International Conference on Humanities, Historical and Social Sciences, 

IPEDR (Vol. 17, pp. 164-168). 

Akyılmaz, Ö., & Köksalan, M. E. (2016). Türkiye'de İslami Feminizm ve Kadın 

Kimliğinin Yeniden İnşası: Reçel Blog Örneği. Anadolu Üniversitesi İletişim 

Bilimleri Dergisi. Cilt:24 Sayı:2, 126-145. 

Alkan, A. (2009). “Cinsiyet Dinamiklerinin Peşinden Mekânın İzini Sürmek”, Cins Cins 

Mekân, (Der. A. Alkan), Varlık Yayınları, İstanbul. 

Altan-Olcay, Ö. (2009). Gendered projects of national identity formation: The case of 

Turkey. National Identities, 11(2), 165-186. 

Altıok, Ö. (2013). Reproducing the nation. Contexts, 12(2), 46-51. 

Altuntaş, N., & Demirkanoğlu, Y. (2017). Adalet ve kalkınma partisi’nin kadına ilişkin 

söylem ve politikalarına bakış: muhafazakâr demokratlıktan muhafazakârlığa doğru 

evrilişin izdüşümleri. Akademik Yaklaşımlar Dergisi, 8(1), 65-96. 

Angrist, M. (2012). War, resisting the West, and women’s labor: Toward an 

understanding of Arab exceptionalism. Politics & Gender, 8(1), 51-82. 

Anwar, Z. (2004). Islamisation and its Impact on Laws and the Law-Making Process in 

Malaysia. Warning Signs of Fundamentalism, 74. 

Anwar, E (2006): Gender and Self in Islam. London, New York: Routledge (Routledge 

advances in Middle East & Islamic studies, 10). 



177 
 

Ariffin, R. (1999). Feminism in Malaysia: A historical and present perspective of 

women's struggles in Malaysia. In Women's Studies International Forum (Vol. 22, 

No. 4, pp. 417-423). Pergamon. 

Arosoaie, A. (2020) Malay-Muslim women machineries: PAS Dewan Muslimat & UMNO 

Wanita in GE14, The Round Table, 109:2, 193-208,  

Aral, B. (2018). A Critique of Western Modernity and the Narrative about Turkey as 

“Model State”. İnsan ve Toplum, 8(2), 1-18. 

Aranda, E., Blackwell, R., & Rosa, A. (2021). " Even if they promise, you know it won't 

happen": Ontological Insecurity from Overlapping Collective and Cultural 

Trauma. Centro Journal, 33(1). 

Arat, Y. (2010). Women’s Rights and Islam in Turkish politics: The Civil Code 

Amendment. The Middle East Journal, 64(2), 235–251. 

Ayata, A. (1997). The Emergence of Identity Politics in Turkey. New Perspectives on 

Turkey, 17, 59–73. 

Ayata, A. G., & Tütüncü, F. (2013). Party Politics of the AKP (2002–2007) and the 

Predicaments of Women at the Intersection of the Westernist, Islamist and Feminist 

Discourses in Turkey 1. In Gender and Diversity in the Middle East and North 

Africa (pp. 71-92). Routledge. 

Aydın Düzgit, S. (2019). The Islamist-Secularist divide and Turkey's descent into severe 

polarization. In: Carothers, Thomas and O'Donohue, Andrew, (eds.) Democracies 

Divided: The Global Challenge of Political Polarization. Brookings Institution Press, 

Washington, DC, pp. 17-37 

Aydın-Düzgit, S., & Balta, E. (2019). When elites polarize over polarization: Framing the 

polarization debate in Turkey. New Perspectives on Turkey, 60, 153-176 

Ayten, D. (2021). Japonya'da erkekliklerin değişimi. Marmara Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü /,Siyaset Bilimi ve Uluslararası İlişkiler Ana Bilim Dalı,  

Uluslararası İlişkiler Bilim Dalı 

Azizah, W. (2002). Women in politics: reflections from Malaysia. International IDEA. 

Women in parliament, 191-202. 

Badran, M. (1991). Competing agenda: Feminists, Islam and the state in nineteenth-and 

twentieth-century Egypt. In Women, Islam and the state (pp. 201-236). Palgrave 

Macmillan, London. 



178 
 

Badran, M. (2013). Political Islam & Gender in Esposito & Shain. The Oxford Handbook 

of Islam & Politics, Chapter 7. 

Barkawi, T. (2009). ‘Small Wars’ and Big Consequences: From Korea to 

Iraq. Globalizations, 6(1), 127-131. 

Barker, C. (1999). Television, globalization and cultural identities (pp. 84-93). 

Buckingham: Open University Press. 

Barr, M. D. (2003). Cultural politics and Asian values: The tepid war. Routledge. 

Barr, M. D., & Govindasamy, A. R. (2010). The Islamisation of Malaysia: Religious 

nationalism in the service of ethnonationalism. Australian Journal of International 

Affairs, 64(3), 293-311. 

Basarudin, A. (2016). Humanizing the sacred: Sisters in Islam and the struggle for 

gender justice in Malaysia. University of Washington Press. 

Baumann, G. (2001). Culture and collectivity: Constructivism as the methodology of 

choice: A reply to Veit Bader. Ethnicities, 1(2), 274-282. 

Benslama, F. (2009). Psychoanalysis and the Challenge of Islam. University of 

Minnesota Press. 

Berenskoetter, F. (2014). Parameters of a national biography. European journal of 

international relations, 20(1), 262-288. 

Berenskoetter, F., & Giegerich, B. (2010). From NATO to ESDP: A social constructivist 

analysis of German strategic adjustment after the end of the Cold War. Security 

Studies, 19(3), 407-452. 

Berktay, F. (1996). Tek Tanrılı Dinler Karşısında Kadın: Hıristiyanlıkta ve İslamiyette 

Kadının Statüsüne Karşılaştırmalı Bir Yaklaşım. Metis Yay. İstanbul. 

Bezirgan-Tanış, B. (2019). History-writing in Turkey through securitization discourses 

and gendered narratives. European Journal of Women's Studies, 26(3), 329-344. 

Bora, A. (2011). Hatırlananlar & Unutulanlar: İslam Coğrafyasında Modernleşme & 

Kadın Hareketleri. Türk Dünyası Sosyal Bilimler Dergisi, 53, 51-66. 

Bora, A. & Günal, A. (2014). 90’larda Türkiye’de feminizm. İstanbul: İletişim Yayınları 

Bora, T. (2016). Cereyanlar: Türkiye'de Siyasi İdeolojiler: Türkiye’de Siyasî İdeolojiler. 

İletişim yayınları. 

Bhabha, H. K. (1994). Anxious nations, nervous states. In Joan Copjec (ed.), Supposing 

the Subject. Verso. pp. 201--17. 



179 
 

Bell, D. (Ed.). (2006). Memory, trauma and world politics: Reflections on the 

relationship between past and present. Springer. 

Bilgiç, A. (2015). ‘We are not barbarians’: Gender politics and Turkey’s quest for the 

West. International Relations, 29(2), 198-218. 

Bilić, B., & Georgaca, E. (2007). Representations of “mental illness” in Serbian 

newspapers: A critical discourse analysis. Qualitative Research in 

Psychology, 4(1-2), 167-186. 

Bion, W. R. (2003). Experiences in groups: And other papers. Routledge. 

Blommaert, J., & Bulcaen, C. (2000). Critical discourse analysis. Annual review of 

Anthropology, 29(1), 447-466. 

Brown, W. (1995). States of injury: Power and freedom in late modernity. Princeton 

University Press. 

Brown, G. K. (2004). Civil society and social movements in an ethnically divided society: 

The case of Malaysia, 1981-2001 (Doctoral dissertation, University of Nottingham). 

Bodur Ün, M., & Arıkan, H. (2022). Europeanization and De‐Europeanization of 

Turkey's Gender Equality Policy: The Case of the Istanbul Convention. JCMS: 

Journal of Common Market Studies, 60(4), 945-962. 

Bolton, D. (2021). Targeting ontological security: Information warfare in the modern 

age. Political Psychology, 42(1), 127-142. 

Botterill, K., Hopkins, P., & Sanghera, G. S. (2019). Young people’s everyday securities: 

pre-emptive and pro-active strategies towards ontological security in Scotland. Social 

& Cultural Geography, 20(4), 465-484. 

Bozdogan, S., Bozdoğan, S., & Kasaba, R. (Eds.). (1997). Rethinking modernity and 

national identity in Turkey (Vol. 7). University of Washington Press. 

Burul, Y., & Eslen-Ziya, H. (2018). Understanding ‘new Turkey’through women’s eyes: 

gender politics in Turkish daytime talk shows. Middle East Critique, 27(2), 179-192. 

Butler, J. (2008). Cinsiyet belası. Metis Yayıncılık, İstanbul. 

Buzan, B., Wæver, O., Wæver, O., & De Wilde, J. (1998). Security: A new framework for 

analysis. Lynne Rienner Publishers. 

Buzan, B. (2007). People, states & fear: an agenda for international security studies in the 

post-cold war era. ECPR press. 



180 
 

Browning, C. S., & Joenniemi, P. (2017). Ontological security, self-articulation and the 

securitization of identity. Cooperation and conflict, 52(1), 31-47. 

Bryman, A. (2012). Social research methods. Oxford University press. 

Cash, J. (2020). Psychoanalysis, cultures of anarchy, and ontological 

insecurity. International theory, 12(2), 306-321. 

Cash, J., & Kinnvall, C. (2017). Postcolonial bordering and ontological 

insecurities. Postcolonial studies, 20(3), 267-274. 

Campbell, D. (1992) Writing Security: United States Foreign Policy and Politics of 

Identity. Minneapolis: University of Minnesota Press 

Charrad, M. M. (2011). Gender in the Middle East: Islam, state, agency. Annual Review 

of Sociology, 37, 417-437. 

Chatterjee, P. (2012). Nationalism today. Rethinking Marxism, 24(1), 9-25. 

Chan, N. (2020). In moderation of ‘strangers’: terrorism, ontological (In) security and 

counter-narratives in Malaysia. Critical Studies on Security, 8(1), 28-45. 

Chee, N. Y. (2007). Gender equality in Malaysia: Islamic feminism and Sisters in Islam. 

Chernobrov, D. (2019). Public Perception of International Crises: Identity, Ontological 

Security and Self-Affirmation. Rowman & Littlefield. 

Cindoğlu, D., & Zencirci, G. (2008). The headscarf in Turkey in the public and state 

spheres. Middle Eastern Studies, 44(5), 791-806. 

Cindoğlu, D., & Ünal, D. (2017). Gender and sexuality in the authoritarian discursive 

strategies of ‘New Turkey’. European Journal of Women's Studies, 24(1), 39-54. 

Connors, M. K. (2011). Asian Values Redux? The international politics of rights, 

democracy and culture. In The New Global Politics of the Asia Pacific (pp. 258-276). 

Routledge. 

Coşar S. & Yeğenoğlu M. & (2012). The AK Parti and the Gender Issue: Shuttling 

between Neoliberalism and Patriarchy. In S. Coşar and G. Yücesan-Özdemir (Eds.) 

Silent Violence: Neoliberalism, Islamist Politics and the AK Parti Years in Turkey. 

(pp. 179-209). Ottawa, Red Quill Books 

Cresswell J.W. & Plano Clark V.L. (2011). Designing and conducting mixed method 

research. 2nd Sage; Thousand Oaks, CA. 



181 
 

Crouch, H. (2001). Managing ethnic tensions through affirmative action: The Malaysian 

experience. In N. J. Colletta, T. G. Lim,& A.Kelles-Viitanen (Eds.), Social cohesion 

& conflict prevention in Asia (pp. 225-262). Washington, DC: The World Bank. 

Croft, S. (2012). Constructing ontological insecurity: the insecuritization of Britain's 

Muslims. Contemporary security policy, 33(2), 219-235. 

Cruickshank, J. (2012). The Role of Qualitati& Interviews in Discourse Theory. Critical 

approaches to discourse analysis across disciplines, 6(1). 

Çaha, Ö. (2013). Women and civil society in Turkey: Women’s movements in a Muslim 

society. Routledge. 

Cagaptay, S. (2009). Is Turkey Leaving the West?. Foreign Affairs, 26. 

Çakır, S. (2007). Feminism and feminist history-writing in Turkey: The discovery of 

Ottoman feminism. Aspasia, 1(1), 61-83. 

Çapan, G.Z., & Zarakol, A. (2019). Turkey’s ambivalent self: ontological insecurity in 

‘Kemalism’versus ‘Erdoğanism’. Cambridge Review of International Affairs, 32(3), 

263-282. 

Çarkoğlu, A., & Toprak, B. (2007). Religion, society and politics in a changing Turkey. 

Tesev. 

Çelik, A. B. (2014). The Kurdish issue and levels of ontological security. In Conflict 

Resolution and Ontological Security (pp. 52-70). Routledge. 

Dai, H. D. (2005). Transformation of Islamic political identity in Turkey: Rethinking the 

West and Westernization. Turkish studies, 6(1), 21-37. 

Dalbay, R., & Avcı, N. (2018). Kimlik İnşasına İlişkin Temel Yaklaşımlar ve Bu 

Yaklaşımların Türkiye'ye Yansımaları. Süleyman Demirel Üniversitesi İktisadi ve 

İdari Bilimler Fakültesi Dergisi, 23(1), 17-39. 

Darwich, M. (2016). The ontological (in) security of similarity Wahhabism versus 

Islamism in Saudi foreign policy. Foreign Policy Analysis, 12(3), 469-488. 

Delehanty, W. K., & Steele, B. J. (2009). Engaging the narrative in ontological (in) 

security theory: insights from feminist IR. Cambridge Review of International 

Affairs, 22(3), 523-540. 

Dettman, S. (2020). Authoritarian innovations and democratic reform in the “New 

Malaysia”. Democratization, 27(6), 1037-1052. 



182 
 

Devasahayam, T. W. (2005). Power and pleasure around the stove: The construction of 

gendered identity in middle-class south Indian Hindu households in urban Malaysia. 

In Women's studies international forum (Vol. 28, No. 1, pp. 1-20). Pergamon. 

Diner, C., & Toktaş, Ş. (2010). Waves of feminism in Turkey: Kemalist, Islamist and 

Kurdish women's movements in an era of globalization. Journal of Balkan and Near 

Eastern Studies, 12(1), 41-57. 

Drakoularakos, S. (2021). Turkey and Erdoğan’s rising “Lausanne Syndrome”. Digest of 

Middle East Studies, 30(1), 22-33. 

Dupuis, A. & Thorns, D.C. (1998). Home, Home Ownership and the Search for 

Ontological Security. Sociological Review 46 (1): 24–47. 

Durakbaşa, A. (2000). Halide Edib: Türk modernleşmesi & feminizm (Vol. 100). İletişim 

Yayınları. 

Edenborg, E. (2021). ‘Traditional values’ and the narrative of gay rights as modernity: 

Sexual politics beyond polarization. Sexualities, 13634607211008067. 

Edwards, C., Molnár, G., & Tod, D. (2022). Searching for ontological security: women’s 

experiences leading to high drive for muscularity. Qualitative Research in Sport, 

Exercise and Health, 14(4), 609-627. 

Ejdus, F. (2018). Critical situations, fundamental questions and ontological insecurity in 

world politics. Journal of international relations and development, 21(4), 883-908. 

Ejdus, F. (2020). Conflict, Peace, and Ontological Security. Journal: The Palgrave 

Encyclopedia of Peace and Conflict Studies, 1-9. 

Ejdus, F. (2021). Abjection, materiality and ontological security: A study of the 

unfinished Church of Christ the Saviour in Pristina. Cooperation and Conflict, 56(3), 

264-285. 

Erdoğan, R.T. (2004), International Symposium On Conservatism and Democracy 

-Uluslararası Muhafazakârlık ve Demokrasi Sempozyumu, AK Parti. 

Ertem, H. S., & Düzgün, A. N. (2021). Uluslararası İlişkiler Disiplininde Ontolojik 

Güvenlik Teorisi: Kavram ve Literatür Odaklı Bir İnceleme. Güvenlik Stratejileri 

Dergisi, 17(37), 39-83. 

Esen, B., & Gumuscu, S. (2016). Rising competitive authoritarianism in Turkey. Third 

World Quarterly, 37(9), 1581-1606. 



183 
 

Esmer, Y. (2019). Identity Politics: Extreme Polarization and the Loss of Capacity to 

Compromise in Turkey. In Democracy under Threat (pp. 121-146). Palgrave 

Macmillan, Cham. 

Elias, J. (2015): Civil Society & the Gender Politics of Economic Competitiveness in 

Malaysia. In Globalizations 12 (3), pp. 347–364.  

Elias, J. (2020). Gender Politics and the Pursuit of Competitiveness in Malaysia: Women 

on Board. Routledge. 

El-Said, H., & Harrigan, J. (2006). Globalization, international finance, and political 

Islam in the Arab world. The Middle East Journal, 60(3), 444-466. 

El Omari, D., Hammer, J., & Khorchide, M. (Eds.). (2019). Muslim women and gender 

justice: Concepts, sources, and histories. Routledge 

Eslen-Ziya & Korkut, U. (2010). Political Religion and Politicized Women in Turkey: 

Hegemonic Republicanism Revisited. Politics, Religion and Ideology.  

Eslen-Ziya, H., & Kazanoğlu, N. (2022). De-democratization under the New Turkey? 

Challenges for women’s organizations. Mediterranean Politics, 27(1), 101-122. 

Fairclough, N. & Wodak, R. (1997). Critical discourse analysis. Discourse as Social 

Interaction. Ed. Teun van Dijk. Thousand Oaks, CA: Sage 

Fairclough, N. (2001). Critical discourse analysis. How to analyse talk in institutional 

settings: A casebook of methods, 25-38. 

Fairclough, N. (2013). Critical discourse analysis: The critical study of language. 

Routledge. 

Fairclough, N. (1995). Media discourse. London: Edward Arnold. 

Fernandez J. L. (N.A.) Women and Education in Malaysia. Preparing Graduates for 

Employment, 8. http://eprints.usm.my/34214/1/BULLETIN_5_PART_4.pdf 

Fernando, J. M. (2015). “Special Rights in the Malaysian Constitution and the Framers’ 

Dilemma, 1956–57.” The Journal of Imperial and Commonwealth History 43, no. 3 

(2015): 535–556. doi:10.1080/03086534.2014.974876.  

Franzosi, R. (1998). Narrative analysis—or why (and how) sociologists should be 

interested in narratiVE. Annual review of sociology, 24(1), 517-554. 

Frost, N. (2011). Qualitative research in psychology. Qualitative research methods in 

psychology: combining core approaches, 3-15.  

http://eprints.usm.my/34214/1/BULLETIN_5_PART_4.pdf


184 
 

Furuoka, F. (2007). Malaysia-Japan relations under the Mahathir administration: Case 

studies of the “Look East” Policy and Japanese investment in Malaysia. Asian 

Survey, 47(3), 505-519. 

Gabriel, S. P. (2015). The meaning of race in Malaysia: Colonial, post-colonial and 

possible new conjunctures. Ethnicities, 15(6), 782-809. 

Garlick, S. (2021). Technologies of (in) security: Masculinity and the complexity of 

neoliberalism. Feminist Theory, 14647001211046323. 

Geertz (1991) İki Kültürde İslam: Fas ve Endonezya'da Değişim. Küre Yayınları. 

Ankara. 

Geri, M. (2016). The Securitization of the Kurdish Minority in Turkey: Ontological 

Insecurity and Elite's Power Struggle as Reasons of the Recent Re‐

Securitization. Digest of Middle East Studies, 26(1), 187-202. 

Giddens, A. (1991). Modernity and self-identity: Self and society in the late modern age. 

Stanford, CA: Stanford University Press 

Giersdorf, S., & Croissant, A. (2011). Civil society and competitive authoritarianism in 

Malaysia. Journal of Civil Society, 7(1), 1-21. 

Glas, S., Spierings, N., Lubbers, M., & Scheepers, P. (2019). How polities shape support 

for gender equality and religiosity’s impact in Arab countries. European Sociological 

Review, 35(3), 299-315. 

Glynos, J., & Howarth, D. (2008). Structure, agency and power in political analysis: 

Beyond contextualised self-interpretations. Political studies review, 6(2), 155-169. 

Goh, J. N. (2013). Malaysian masculine exposé: Queering the politics of 

non-heteronormative Malay-Muslim men. In Queer sexualities: Diversifying queer, 

queering diversity (pp. 15-30). Brill. 

Gomez, E. T. (2007). Politics in Malaysia. New York: Routledge. 

Gökarıksel, B., & Secor, A. J. (2017). Devout Muslim masculinities: The moral 

geographies and everyday practices of being men in Turkey. Gender, Place & 

Culture, 24(3), 381-402. 

Göl, A. (2009). The Identity of Turkey: Muslim and secular. Third World 

Quarterly, 30(4), 795-811. 

Göle, N. (1991). Modern mahrem. İstanbul: Metis Yayınları. 



185 
 

Grosfoguel, R. (2012). The dilemmas of ethnic studies in the United States: Between 

liberal multiculturalism, identity politics, disciplinary colonization, and decolonial 

epistemologies. Human Architecture: Journal of the Sociology of 

Self-Knowledge, 10(1), 9. 

Gustafsson, K. (2014) Memory Politics and Ontological Security in SinoJapanese 

Relations, Asian Studies Review, 38:1, 71-86, DOI: 10.1080/10357823.2013.852156 

Gustafsson, K., & Krickel-Choi, N. C. (2020). Returning to the roots of ontological 

security: insights from the existentialist anxiety literature. European Journal of 

International Relations, 26(3), 875-895. 

Güç, A. (2008). İslamcı Feminizm: Müslüman Kadınların Birey Olma Çabaları. Uludağ 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 17(2), 649-673. 

Gündüz, Z. Y. (2015). The" New Turkey": Fetishizing Growth with Fatal 

Results. Monthly Review, 67(2), 40. 

Güngör, O. (2018). Türkiye'de İslami feminizm: İslami feminist perspektife ilişkin bir 

inceleme (Master's thesis, Kocaeli Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü). 

Haque, M.S. (2003). The role of the state in managing ethnic tensions in Malaysia: A 

critical discourse. American Behavioral Scientist, 47, 240-266. 

Hamayotsu, K. (2003). Politics of Syariah reform: the making of the state religio-legal 

apparatus. In Malaysia: Islam, society and politics. Institute of Southeast Asian 

Studies (ISEAS). 

Hamid, A. F. A. (2020). The State, Ulama and Islam in Malaysia and Indonesia. Religion 

and Society in Asia. Pacific Affairs, 93(1), 233-236.ysia: Islam, Society and Politics: 

Essays in Honour of Clive S. Kessler. 

Hankiss, A. (1981) Ontologies of the Self: On the Mythological Rearranging of One’s 

Life History. In Biography and Society: The Life History Approach in the Social 

Sciences, edited by Daniel Bertaux. Beverly Hills: Sage 

Harel-Shalev A and Kook R (2021) Ontological Security, Trauma and Violence, and the 

Protection of Women: Polygamy Among Minority Communities. Front. Psychol. 

12:743478. doi: 10.3389/fpsyg.2021.743478 

Harper, T. N. (2001). The end of empire and the making of Malaya. Cambridge Univ Pr. 

Hart, J. (1992). Cracking the code: Narrative and political mobilization in the Greek 

resistance. Social Science History, 16(4), 631-667. 



186 
 

Hartmann, H. I. (1981). The family as the locus of gender, class, and political struggle: 

The example of housework. Signs: Journal of Women in Culture and Society, 6(3), 

366-394. 

Hassan, B. S., & Zaleha, S. (2003). Strategies for public participation: Women and 

Islamic fundamentalism in Malaysia. The freedom to do God's will, 49-74. 

Haynes, J. (2010). Politics, identity and religious nationalism in Turkey: from Atatürk to 

the AK Parti. Australian Journal of International Affairs, 64(3), 312-327. 

Healey, L. (2000). Gender, “Aliens”, and the National Imaginary in Contemporary 

Malaysia, Sojourn: Journal of Social Issues in Southeast Asia , October 2000, Vol. 

15, No. 2 (October 2000), pp. 222-254 

Hilley, J. (2001). Malaysia: Mahathirism, hegemony and the new opposition. Zed Books. 

Hoffstaedter, G. (2013). Secular state, religious lives: Islam and the state in 

Malaysia. Asian Ethnicity, 14(4), 475-489. 

Hoon, C. Y. (2004). Revisiting the Asian values argument used by Asian political leaders 

and its validity. Indonesian Quarterly, 32(2), 154. 

Hui, T. B. (2012). Sexuality, Islam and politics in Malaysia: A study on the shifting 

strategies of regulation. PhD Thesis. Department of Southeast Asian Studies. 

National University of Singapore. 

Huysmans, J. (1998). Security! What do you mean? From concept to thick 

signifier. European journal of international relations, 4(2), 226-255. 

Hussin, I. (2016). The Politics of Islamic Law: Local Elites, Colonial Authority, and the 

Making of the Muslim State. Chicago: University of Chicago Press 

Hwang, J. C. (2009). Peaceful Islamist mobilization in the Muslim world: What went 

right. Palgrave Macmillan US. 

İnan, E. (2011). Politik psikoloji ve siyasal iletişim. Erişim adresi: http://www. 

politikadergisi.com/sites/default/files/kutuphane/politik_psikoloji_ve 

_siyasal_iletisim. pdf. 

Inglehart, R. F. (2018). Modernization, existential security, and cultural 

change. Handbook of advances in culture and psychology, 7. 

Innes, A. J., & Steele, B. J. (2013). Memory, trauma and ontological security. In Memory 

and trauma in international relations (pp. 31-45). Routledge. 



187 
 

Innes, A. J. (2017). Everyday ontological security: Emotion and migration in British 

soaps. International Political Sociology, 11(4), 380-397. 

Izharuddin, A. (2019). The 30% Hope: Securing the Electoral Success of Women in 

Malaysia Baharu. New Mandala, 1-14. 

Jahedi, M., Abdullah, F. S., & Mukundan, J. (2014). An overview of focal approaches of 

critical discourse analysis. International journal of education and literacy 

studies, 2(4), 28-35. 

Jacobsen, M. & Bruun, O. (2000) Human Rights and Asian Values: Contesting National 

Identities and Cultural Representations in Asia, Richmond: Curzon 

Jenkins, S. Y. (1996). Psychotherapy and Black female identity conflicts. Women & 

Therapy, 18(1), 59-74. 

Jenkins, G. (2008). Political Islam in Turkey: Running West, Heading East?. Springer. 

Juego, B. (2018). The institutions of authoritarian neoliberalism in Malaysia: A critical 

review of the development agendas under the regimes of Mahathir, Abdullah, and 

Najib. Austrian Journal of South-East Asian Studies, 11(1). 

Kahn, J. S. (1997). Culturalizing Malaysia: Globalism, tourism, heritage and the city in 

Georgetown. Tourism, ethnicity and the state in Asian and Pacific Societies, 99-127. 

Kaliber, A., & Kaliber, E. (2019). From de-Europeanisation to anti-Western populism: 

Turkish foreign policy in flux. The International Spectator, 54(4), 1-16. 

Kancı, T. (2009). Reconfigurations in the Discourse of Nationalism and National Identity: 

Turkey at the Turn of the Twenty‐first Century. Studies in Ethnicity and 

Nationalism, 9(3), 359-376. 

Kandiyoti, D. (Ed.). (1991). Women, Islam and the state (Vol. 105). Philadelphia: Temple 

University Press. 

Kandiyoti, D. (2005). The politics of gender and reconstruction in Afghanistan (No. 4). 

UNRISD Occasional Paper. 

Kaya, Y., & Sunar, L. (2015). The culture wars redux? The polarization of social and 

political attitudes in Turkey. Social Currents, 2(4), 393-412. 

Kazharski, A. (2020). Civilizations as ontological security? Stories of the Russian trauma. 

Problems of Post-Communism, 67(1), 24-36. 



188 
 

Kazemian, B., & Hashemi, S. (2014). Critical discourse analysis of Barack Obama’s 

2012 speeches: Views from systemic functional linguistics and rhetoric. Theory and 

Practice in Language Studies (TPLS), 4(6), 1178-1187. 

Kent, A. (2008). Healing Bodies of Thought: The State of Gender in the Sathya Sai Baba 

Movement in Malaysia. Gender Politics in Asia: Women Manoeuvring Within 

Dominant Gender Orders, (3). 

Kerslake, C., Öktem, K., & Robins, P. (Eds.). (2010). Turkey’s engagement with 

modernity: Conflict and change in the twentieth century. Springer. 

Khalid, K. M. (2003). “September 11” and the changing dynamics of Malaysia US 

relations. Asian Review, 16, 91-112. 

Khattab, U. M. (2010). Who are the diasporas in Malaysia? The discourse of ethnicity 

and Malay (sian) identity. Sosiohumanika, 3(2). 

Khoo, B. T. (1995). Paradoxes of Mahathirism: an intellectual biography of Mahathir 

Mohamad. Oxford University Press, USA. 

Kocamaner, H. (2018). The politics of family values in Erdogan’s New Turkey. Middle 

East Report, 48(3), 288. 

Koga, K. & Nordin, Z.H. (2020) Institutional collapse and shifting balance of ontological 

security: role of Malaysia’s dual identity in the decay of ASPAC in the 1960s and 

1970s, The Pacific Review, 33:5, 842-871. 

Kohno, A., Dahlui, M., Farid, N. D. N., Ali, S. H., & Nakayama, T. (2019). In-depth 

examination of issues surrounding the reasons for child marriage in Kelantan, 

Malaysia: a qualitative study. BMJ open, 9(9), e027377. 

Korkut, U., & Eslen-Ziya, H. (2016). The discursive governance of population politics: 

the evolution of a pro-birth regime in Turkey. Social Politics: International Studies 

in Gender, State & Society, 23(4), 555-575. 

Kierkegaard, S. (1980). The Concept of Anxiety: A Simple Psychologically Orienting 

Deliberation on the Dogmatic Issue of Hereditary Sin, Translated by R. Thomte. 

Princeton, NJ: Princeton University Press 

Kinnvall, C. (2002). Nationalism, religion and the search for chosen traumas: Comparing 

Sikh and Hindu identity constructions. Ethnicities, 2(1), 79-106. 

Kinnvall, C. (2018). Ontological insecurities and postcolonial imaginaries: The emotional 

appeal of populism. Humanity & society, 42(4), 523-543. 



189 
 

Kinnvall, C. (2004). Globalization and religious nationalism: Self, identity, and the 

search for ontological security. Political psychology, 25(5), 741-767. 

Kinnvall, C. (2017). Feeling ontologically (in) secure: States, traumas and the governing 

of gendered space. Cooperation and conflict, 52(1), 90-108. 

Kinnvall, C., & Lindén, J. (2010). Dialogical selves between security and insecurity: 

Migration, multiculturalism, and the challenge of the global. Theory & 

Psychology, 20(5), 595-619. 

Kinnvall, C., & Nesbitt-Larking, P. (2009). Security, subjectivity and space in 

postcolonial Europe: Muslims in the diaspora. European security, 18(3), 305-325. 

Kinnvall, C., & Nesbitt-Larking, P. (2011). The political psychology of globalization: 

Muslims in the West. Oxford University Press. 

Kinnvall, C., & Mitzen, J. (2018). Ontological security and conflict: The dynamics of 

crisis and the constitution of community. Journal of International Relations and 

Development, 21(4), 825-835. 

Kinnvall, C., Manners, I., & Mitzen, J. (Eds.). (2020). Ontological insecurity in the 

European Union. Routledge. 

Kinnvall, C.,& Mitzen, J. (2020). Anxiety, fear, and ontological security in world politics: 

thinking with and beyond Giddens. International Theory, 12(2), 240-256. 

Kress, G. (1990). Critical discourse analysis. Annual review of applied linguistics, 11, 

84-99. 

Krüger, K. (2019). Ontological security of women: The role of digital feminist activism. 

Lund University. Master's Thesis. 

Kuah, K. E. (2018). Social cultural engineering and the Singaporean state. Springer 

Singapore. 

Kubik, J., & Bernhard, M. (2014). A Theory of the Politics of Memory. Twenty years 

after communism: The politics of memory and commemoration, 7-36. 

Kubicek, P. (2009). The European Union and political cleavages in Turkey. Insight 

Turkey, 109-126. 

Kuek, F. (2020). Post-trauma: A Comparison of the Malay and Chinese Psyches in 

Response to the May 13 Tragedy in Their Literary Works from 1969 to 2019. Sun 

Yat-sen Journal of Humanities, (49), 43-60. 



190 
 

Korkman, Z. K. (2015). Blessing neoliberalism: Economy, family, and the occult in 

millennial Turkey. Journal of the Ottoman and Turkish Studies Association, 2(2), 

335-357. 

Kusmana, T. H. (2019). Discourse of Ideal Muslim Family in Southeast Asia: Reification 

and Adaptation. Journal of Critical Reviews, 7(1), 2020. 

Küçük, S. (2013). Being a woman in Turkey & in the Middle East. Turkish Policy 

Quarterly, 11(4), 23–43. 

Küçük, A. (2021). Ontolojik Güvenlik Bağlamında Türkiye-Yunanistan 

Çatışması. Stratejik ve Sosyal Araştırmalar Dergisi, 5, 21-39. 

Laebens, M. G., & Öztürk, A. (2021). Partisanship and autocratization: Polarization, 

power asymmetry, and partisan social identities in Turkey. Comparative Political 

Studies, 54(2), 245-279. 

Lau, A. W. W. (2014). A Primordial Anxiety: Ontological Trauma and Ethnic Solidarity 

in Malaysia. Asian Journal of Social Science, 42(3-4), 291-320. 

Lau, A. W. W. (2016). Intimating the Unconscious: Politics, Psychoanalysis and 

Theology in Malaysia (Doctoral dissertation, Monash University). 

Lauka, A., McCoy, J., & Firat, R. B. (2018). Mass partisan polarization: Measuring a 

relational concept. American behavioral scientist, 62(1), 107-126. 

Laing, R. D. (1960) The Divided Self: An Existential Study in Sanity and Madness. 

Harmondsworth, Mx: Pelican 

Lau, A. W. W. (2014). A Primordial Anxiety: Ontological Trauma and Ethnic Solidarity 

in Malaysia. Asian Journal of Social Science, 42(3-4), 291-320. 

Lebow, R. N. (2006). Renegade Regimes: Confronting Deviant Behavior in World 

Politics. Perspectives on Politics, 4(3), 636-637. 

Lee, R. L. (1990). The state, religious nationalism, and ethnic rationalization in 

Malaysia. Ethnic and Racial Studies, 13(4), 482-502. 

Lee, M. N. (1997). Education and the state: Malaysia after the NEP.Asia Pacific 

Education. 17:1, 27-40. 

Leng, C. H. (1999). Women in Malaysia: Present struggles and future directions. 

In Positioning women in Malaysia (pp. 169-189). Palgrave Macmillan, London. 

Lee, H.G. (2000). Ethnic relations in Peninsular Malaysia: The cultural & economic 

dimensions. Singapore: Institute of Southeast Asian Studies. 



191 
 

Lee, J. (2007). Barisan Nasional – Political Dominance and the General Elections of 2004 

in Malaysia. Südostasien Aktuell : Journal of Current Southeast Asian Affairs, 26(2), 

38–65. 

Lee, J. (2018). Women’s Activism in Malaysia: Voices and Insights. Palgrave Pivot, 

Cham. 

Lieberson, S. (1994). More on the uneasy case for using Mill-type methods in small-N 

comparative studies. Social forces, 72(4), 1225-1237. 

Liow, C.J. (2004). Political Islam in Malaysia: problematising discourse and practice in 

the UMNO–PAS ‘Islamisation race’. Commonwealth & Comparative Politics, 42(2), 

184-205. 

Lupovici, A. (2012). Ontological dissonance, clashing identities, and Israel's unilateral 

steps towards the Palestinians. Review of international studies, 38(4), 809-833. 

Lüküslü, D. (2016). Creating a pious generation: Youth and education policies of the 

AKP in Turkey. Southeast European and Black Sea Studies, 16(4), 637-649. 

MacKenzie, M. (2009). Securitization and desecuritization: Female soldiers and the 

reconstruction of women in post-conflict Sierra Leone. Security Studies, 18(2), 

241-261. 

Mälksoo, M. (2015). ‘Memory must be defended’: Beyond the politics of mnemonical 

security. Security dialogue, 46(3), 221-237. 

McClintock, A. (1995). Imperial Leather: Race, Gender and Sexuality in the Colonial 

Context. London and New York. 

Malhi, A. (2003). The PAS-BN Conflict in the 1990s: Islam and Modernity. In Malaysia: 

Islam, society and politics. Institute of Southeast Asian Studies (ISEAS).236-265. 

Mardin, Ş. (1973). Center-Periphery Relations: A Key to Turkish Politics?.Daedalus, 

102(1), 169-190. 

Martin, D. (2014). Gender, Malayness and the ummah: Cultural consumption and 

Malay-Muslim identity. Asian Studies Review, 38(3), 403-421. 

Martin, D. (2019). Birthing the Melayu Baru: Gender, Family and Malay-Muslim 

Identity (Doctoral dissertation, Flinders University, College of Business, Government 

and Law.). 



192 
 

Mason, R., & Omar, A. (2003). The Bumiputera policy: dynamics & dilemmas. Kajian 

Malaysia: Journal of Malaysian Studies, 21, 1-12. 

Maslow, A. H. (1943). Theory of motivation. Psychological Review, 50(4), 370-396. 

doi:10.1037/h0054346 

Mather, C. E. (1983). Industrialization in the Tangerang regency of West Java: Women 

workers and the Islamic patriarchy. Bulletin of Concerned Asian Scholars, 15(2), 

2-17. 

Mattern, J. B. (2001). The power politics of identity. European Journal of International 

Relations, 7(3), 349-397. 

McSweeney, B. (1999). Security, identity and interests: a sociology of international 

relations (No. 69). Cambridge University Press. 

Means, G. P. (1969). The role of Islam in the political development of 

Malaysia. Comparative Politics, 1(2), 264-284. 

Mitzen, J. (2006). Ontological security in world politics: State identity and the security 

dilemma. European journal of international relations, 12(3), 341-370. 

Mitzen, J. (2018). Feeling at home in Europe: Migration, ontological security, and the 

political psychology of EU bordering. Political Psychology, 39(6), 1373-1387. 

Moghadam, V. M. (2003). Engendering citizenship, feminizing civil society: The case of 

the Middle East and North Africa. Women & Politics, 25(1-2), 63-87. 

Moghadam, V. M. (2009). Global feminism, citizenship, and the state: Negotiating 

women’s rights in the Middle East and North Africa. Migrations and mobilities: 

Citizenship, borders and gender, 255-275. 

Moghadam, V. M. (2013). What is democracy? Promises and perils of the Arab 

Spring. Current Sociology, 61(4), 393-408. 

Mohamad, M. (2004). Women's engagement with political Islam in Malaysia. Global 

Change, Peace & Security, 16(2), 133-149. 

Mohamad, M. (2010). The ascendance of bureaucratic Islam and the secularization of the 

Sharia in Malaysia. Pacific Affairs, 83(3), 505-524. 

Montesino, M.U. (2012). Cross-cultural conflict & affirmative action: Inter- & 

intra-ethnic dilemmas of Malaysia’s heterogeneous workplace. International Journal 

of Cross Cultural Management, 12, 115-132 



193 
 

Mouser, A.E. (2007). Defining ‘Modern’ Malay womanhood & the coexistent messages 

of the evil. In Religion 37 (2), pp. 164–174. DOI: 10.1016/j.religion.2007.06.006. 

Moustafa, T. (2018). Constituting religion: Islam, liberal rights, and the Malaysian state. 

Cambridge University Press. 

Mulinari, D., & Neergaard, A. (2014). We are Sweden Democrats because we care for 

others: Exploring racisms in the Swedish extreme right. European Journal of 

Women's Studies, 21(1), 43-56. 

Murer, J. S. (1999). New approach to understanding nationalism and ethnic conflict: 

Adaptive cultural mourning. In annual meeting of the International Society of 

Political Psychology, Amsterdam. 

Mutluer, N. (2018) Diyanet’s Role in Building the ‘Yeni (New) Milli’ in the AKP Era in 

European Journal of Turkish Studies. 

Mutluer, N. (2019). The intersectionality of gender, sexuality, and religion: Novelties and 

continuities in Turkey during the AK Parti era. Southeast European and Black Sea 

Studies, 19(1), 99-118. 

Müftüler-Baç, M. (1999). “Turkish Women’s Predicament.” Women’s Studies 

International Forum, 22 (3): 303–15. 

Müftüler-Baç, M. (2012). Gender equality in Turkey. Monograph. The European 

Parliament, Brussels.  

Nader, L. (1989). Orientalism, occidentalism and the control of women. Cultural 

dynamics, 2(3), 323-355. 

Nagata, J. (1994). How to be Islamic without being an Islamic state. Islam, globalization 

and postmodernity, 63-90. 

Nair, S. (2007). The limits of protest and prospects for political reform in 

Malaysia. Critical Asian Studies, 39(3), 339-368. 

Narozhna, T. (2020). State–society complexes in ontological security-seeking in 

IR. Journal of International Relations and Development, 23(3), 559-583. 

Nandy, A. (1983) The intimate enemy: Loss and recovery of self under colonialism (New 

Delhi: Oxford University Press). 

Nandy, A. (1988). Science, hegemony and violence: A requiem for modernity. Oxford 

University Press. 



194 
 

Nefes, T. S. (2013). Political parties' perceptions and uses of anti-Semitic conspiracy 

theories in Turkey. The Sociological Review, 61(2), 247-264. 

Neo, J. L. C. (2003). Anti-God, Anti-Islam and Anti-Quran: Expanding the Range of 

participants and Parameters in Discourse Over Women’s Rights and Islam in 

Malaysia. UCLA Pac. Basin LJ, 21, 29. 

Neyzi, L. (2002). Remembering to forget: Sabbateanism, national identity, and 

subjectivity in Turkey. Comparative Studies in Society and History, 44(1), 137-158. 

Ng, C., Mohamad, M., & Hui, T.B. (2006). Feminism and the Women's Movement in 

Malaysia: An Unsung (r) evolution. Routledge. 

Norris, P., & Inglehart, R. (2003). Islamic culture and democracy: Testing the ‘clash of 

civilizations’ thesis. In Human values and social change (pp. 5-33). Brill. 

Norris, P., & Inglehart, R. (2011). Sacred and secular: Religion and politics worldwide. 

Cambridge University Press. 

Noor, N. M. (1999). Roles and women's well-being: Some preliminary findings from 

Malaysia. Sex roles, 41(3), 123-145. 

Noor, N. M. (2009). The future of Malay–Chinese relations in Malaysia. In Peace 

psychology in Asia (pp. 161-172). Springer, New York, NY. 

Okkenhaug, I.M. & Flaskerud, I. (2005): Gender, religion & change in the Middle East. 

Two hundred years of history. English ed. Oxford, New York: Berg (Cross-cultural 

perspectives on women). 

Olick, J. K. (1999) Collective memory: The two cultures. Sociological Theory 17(3), pp. 

333–48. 

Olivier, B. (2020). The factors driving islamisation in Malaysia. In Islamic Revivalism 

and Politics in Malaysia (pp. 59-92). Palgrave Macmillan, Singapore. 

Olson, B. 2007. Quantitative “versus” Qualitative Research: The Wrong Question. 

Edmonton. University of Alberta Press. 

Ong, A. (1995). State versus Islam: Malay Families, Women’s Bodies, & the Body 

Politic in Malaysia in Bewithcing women, Pious Men, University of California Press, 

pp.159-194. 

Othman, N. (1998a). Islamization and modernization in Malaysia. Women, ethnicity and 

nationalism: The politics of transition, 170-192. 



195 
 

Othman, N. (1998b). Competing cultural reassertions and women’s identity in a changing 

society. Women, Ethnicity and Nationalism: The Politics of Transition, 147. 

Osman, M. N. M. (2008). Towards a history of Malaysian ulama. South East Asia 

Research, 16(1), 117-140. 

Osman, M. N. M. (2017). The Islamic conservative turn in Malaysia: impact and future 

trajectories. Contemporary Islam, 11(1), 1-20. 

Quek, S. (2017). Mobilising Without the Masses and Mainstreaming Women’s Rights: A 

Case Study of the Local Women’s Movement in Malaysia (Doctoral dissertation, 

Columbia University). 

Özbudun, E. (2006). Changes and continuities in the Turkish party 

system. Representation, 42(2), 129-137. 

Öztürkmen, A. (2013). The Women’s Movement under Ottoman and Republican Rule: A 

Historical Reappraisal. Journal of Women’s History, 25(4), 255-264. 

Patterson, M., & Monroe, K. R. (1998). Narrative in political science. Annual review of 

political science, 1(1), 315-331. 

Parla, T., & Davison, A. (2004). Corporatist ideology in kemalist Turkey: progress or 

order?. Syracuse University Press. 

Parlak, N. K. (2016). İş-Yaşam Dengesi Açısından Çocuk Bakım Hizmetleri. Akademik 

Bakış Uluslararası Hakemli Sosyal Bilimler Dergisi, (58), 159-184. 

Peletz, M. G. (1997). Ordinary muslims and muslim resurgents in contemporary 

Malaysia. Islam in an era of nation-states: Politics and religious renewal in Muslim 

Southeast Asia, 231-73. 

Peletz, M. G. (2018). Islamic modern: Religious courts and cultural politics in 

Malaysia (Vol. 11). Princeton University Press. 

Peterson, 1994: 83). ‘Gendered Nationalism’, Peace Review: A Journal of Social Justice, 

6:1 (1994), pp. 77–83.) 

Pınarcıoğlu, N. Ş. (2017). Eril siyasette kadın temsili (mi?). Batman Üniversitesi Yaşam 

Bilimleri Dergisi, 7(1/1), 12-24. 

Phillips, N., & Hardy, C. (2002). Discourse analysis: Investigating processes of social 

construction. Sage Publications.  



196 
 

Possamai-Inesedy, A. (2002). Beck’s Risk Society and Giddens’ Search for Ontological 

Security: A Comparative Analysis Between the Anthroposophical Society and the 

Assemblies of God. Australian Religion Studies Review, 15(1). 

Prakash, D., & Ilgit, A. (2017). More than a feeling: Emotional responses to international 

criticism in Erdoğan’s Turkey. Review of International Studies, 43(1), 130-151. 

Puar, J. K. (2007). Introduction: Homonationalism and biopolitics. In Terrorist 

Assemblages (pp. 1-36). Duke University Press. 

Pusane, Ö. K., & Ilgıt, A. (2022). Ontological Insecurity, Anxiety, and Hubris: An 

Affective Account of Turkey-KRG Relations. Uluslararası İlişkiler Dergisi, 19(73), 

1-17. 

Rasheed, S. (2013). Islam, Sexuality, and the “War on Terror”: Luce Irigaray’s 

Post-Colonial Ethics of Difference. The American Journal of Islamic Social 

Sciences, 31(1). 

Razali, R. M. (2017). Addressing statelessness in Malaysia: New hope and remaining 

challenges. Statelessness Working Paper Series., 9. 

Rich, B. (2021). Political extremism, conflict identities and the search for ontological 

security in contemporary established democracies. Academia Letters, Article 602. 

Roediger, H. L., & Wertsch, J. V. (2008). Creating a new discipline of memory 

studies. Memory studies, 1(1), 9-22. 

Rottenberg, C. (2014). The rise of neoliberal feminism. Cultural studies, 28(3), 418-437. 

Rottenberg, C. (2018). The Rise of Neoliberal Feminism. New York, NY: Oxford 

University Press 

Ross, E. & Rapp, R. (1981): Sex & Society: A Research Note from Social History & 

Anthropology. In Comp Stud Soc Hist 23 (1), pp. 51–72.  

Rumelili, B. (2015). Identity and desecuritisation: the pitfalls of conflating ontological 

and physical security. Journal of international relations and development, 18(1), 

52-74. 

Rumelili, B. & Adısönmez, U.C. (2020) “Uluslararası İlişkilerde Kimlik-Güvenlik 

İlişkisine Dair Yeni bir Paradigma: Ontolojik Güvenlik Teorisi”, Uluslararası 

İlişkiler, Cilt 17, Sayı 66, s. 23-39 



197 
 

Rumelili, B., & Çelik, A. B. (2017). Ontological insecurity in asymmetric conflicts: 

Reflections on agonistic peace in Turkey’s Kurdish issue. Security Dialogue, 48(4), 

279-296. 

Saat, N. (2012). Islamising Malayness: Ulama discourse and authority in contemporary 

Malaysia. Contemporary Islam, 6(2), 135-153. 

Said, E.W. (1978) Orientalism. New York: Pantheon Books 

Saleem, R. M. A. (2017). State, Nationalism, and Islamization: Historical Analysis of 

Turkey and Pakistan. Springer. 

Sancar, S. (2014). Türk Modernleşmesinin Cinsiyeti: Erkekler Devlet, Kadınlar Aile 

Kurar: Erkekler Devlet, Kadınlar Aile Kurar. İletişim Yayınları. 

Shapiro, M. J. (2000). National times and other times: re-thinking citizenship. Cultural 

Studies, 14(1), 79-98. 

Slater, D. (2012). Southeast Asia: strong-state democratization in Malaysia & 

Singapore. Journal of Democracy, 23(2), 19-33. 

Solomon, T. (2013). Resonances of neoconservatism. Cooperation and Conflict, 48, 100–

121 

Soysal, M. (2004) ‘The future of Turkish foreign policy’, in LG Martin & D Keridis 

(eds), The Future of Turkish Foreign Policy, Cambridge: MİT Press. 

Spiegel, A. (2019): Contested Public Sphere. First edition. New York: Crown Books for 

Young Readers. 

Springer, S., Birch, K., & MacLeavy, J. (Eds.). (2016). The handbook of 

neoliberalism (Vol. 2). New York: Routledge. 

Saraçoğlu, C., & Demirkol, Ö. (2015). Nationalism and foreign policy discourse in 

Turkey under the AK Parti rule: Geography, history and national identity. British 

Journal of Middle Eastern Studies, 42(3), 301-319. 

Sayarı, S. (2007). Towards a new Turkish party system?. Turkish Studies, 8(2), 197-210. 

Scott, J. C. (1998). Seeing like a State: How Certain Schemes to Improve the Human 

Condition Have Failed. Yale University Press. 

Scott, J. (2013). Quantitative methods and gender inequalities. In Feminism Counts (pp. 

43-56). Routledge. 



198 
 

Somer, M. (2019). Turkey: The slippery slope from reformist to revolutionary 

polarization and democratic breakdown. The ANNALS of the American Academy of 

Political and Social Science, 681(1), 42-61. 

Şener, Ü. (2012). 6284 Sayılı Ailenin Korunması & Kadına Yönelik Şiddetin 

Önlenmesine Dair Kanun Ne Getiriyor?. TEPAV Değerlendirme Notu, (201220), 

1333026809-1. 

Shamsul, A. B. (2015). One state, three legal systems: Social cohesion in a multi-ethnic 

& multi-religious Malaysia. In The Sociology of Shari’a: Case Studies from around 

the World (pp. 17-30). Springer, Cham.  

Shani, G. (2017). Human Security as ontological security: a post-colonial 

approach. Postcolonial Studies, 20(3), 275-293. 

Show, Y. X. (2021). Narrating the racial riots of 13 May 1969: gender and postmemory 

in Malaysian literature. South East Asia Research, 29(2), 214-230. 

Sleboda, J. (2001). Islam and women's rights advocacy in Malaysia. Asian Journal of 

Women's Studies, 7(2), 94-136. 

Spierings, N. (2012). The inclusion of quantitative techniques and diversity in the 

mainstream of feminist research. European Journal of Women's Studies, 19(3), 

331-347. 

Steele, B. J. (2008). Ontological security in international relations: Self-identity and the 

IR state. Routledge. 

Stewart, F. (2008). Horizontal inequalities and conflict: An introduction and some 

hypotheses. In Horizontal Inequalities and Conflict (pp. 3-24). Palgrave Macmillan, 

London. 

Stivens, M. (1998). Modernizing the Malay mother. Maternities and modernities: 

Colonial and postcolonial experiences in Asia and the Pacific, 50-80. 

Stivens, M. (2000) “Introduction: Gender Politics and the Reimagining of Human Rights 

in the Asia Pacific”. In Human Rights and Gender Politics: Asia– Pacific 

Perspectives, edited by A. Hilsdon, M. Macintyre, V. Mackie, and M. Stivens, pp. 1–

36. Routledge Advances in Asia Pacific Studies. London: Routledge, 2000. 

Stivens, M. (2003). Framing women's rights claims in Malaysia. 

Stivens, M. (2006). Family values and Islamic revival: gender, rights and state moral 

projects in Malaysia. Women’s Studies International Forum, 29 (4), 354–367 



199 
 

Subotic, J., & Zarakol, A. (2013). Cultural intimacy in international relations. European 

Journal of International Relations, 19(4), 915-938. 

Subotic, J. (2016). Narrative, ontological security, and foreign policy change. Foreign 

policy analysis, 12(4), 610-627. 

Sumarto, M. (2020). Insecurity and Historical Legacies in Welfare Regime Change in 

Southeast Asia–Insights from Indonesia, Malaysia, and Thailand. Social Policy and 

Society, 19(4), 629-643. 

Sumbaş, A., & Dinçer, P. (2022). The substantive representation of women 

parliamentarians of the AKP: the case of maternity leave and part-time work. Politics, 

Groups, and Identities, 10(1), 146-151. 

Stachowitsch, S. (2019). Beyond “Market” and “State” Feminism: Gender Knowledge at 

the Intersections of Marketization and Securitization. Politics & Gender, 15(1), 

151-173. 

Talja, S. (1999). Analyzing qualitative interview data: The discourse analytic 

method. Library & information science research, 21(4), 459-477. 

Tar, Y. Y. (2013). 2000'ler Türkiye'sinde Müslüman kadının" Kadın Sorunu". Samsun 

Ondokuz Mayıs Üniversitesi. Felsefe ve Din Bilimleri Ana Bilim Dalı. Doktora Tezi. 

Taşkın, B. (2021). Cherry-Picking in Policymaking: The EU’s presumptive roles on 

gender policymaking in Turkey. In Feminist framing of Europeanisation, 131-155. 

Palgrave Macmillan, Cham. 

Taşkın, B., & Çakın, B. (2022). Selecting Social Partners: Collective Bargaining for 

Gender Equality in the Shadow of Political Polarisation and Ideology in Turkey. 

In Social Partners and Gender Equality, 271-296. Palgrave Macmillan, Cham. 

Tekeli, Ş. (1991). Kadınların siyasetten dışlanmışlıklarının 55 yıllık öyküsü. Kadınlar ve 

Siyasal Yaşam: Eşit Hak-Eşit Katılım. 

Tillich, P. (2000). The Courage to Be, New Haven, CT and London: Yale University 

Press. 

Tohidi, N., & Bayes, J. H. (2001). Women redefining modernity and religion in the 

globalized context. In Globalization, Gender, and Religion (pp. 17-60). Palgrave 

Macmillan, New York. 



200 
 

Toksöz, G. (2016). Transition from ‘woman’ to ‘family’: An analysis of AKP era 

employment policies from a gender perspective. Journal für 

Entwicklungspolitik, 32(1/2), 64-83. 

Toprak, Z. (1988). Halk Fırkasından Önce Kurulan Parti: Kadınlar Halk Fırkası. Tarih ve 

Toplum, 51(9), 30-31. 

Toprak, Z. (2015). Türkiye'de Kadın Özgürlüğü ve Feminizm (1908 - 1935). İş Bankası 

Kültür Yayınları. İstanbul. 

Tuksal, H. Ş. (2012). Kadın karşıtı söylemin İslam geleneğindeki izdüşümleri. Ankara: 

Otto. 

Turner, J. H. (2007). After Parsons: A Theory of Social Action for the Twenty-First 

Century. Contemporary Sociology, 36(2), 185. 

Uysal, S. (2019). Psychological effects of Islamophobia on Hijab Ban victims in Turkey 

in the context of February, 28 Hijab Ban process and religious coping. Yakın Doğu 

Üniversitesi İslam Tetkikleri Merkezi Dergisi, 5(2), 281-314. 

Van Dijk, T. A. (1993). Elite discourse and racism (Vol. 6). Sage. 

Van Dijk, T. A. (1995). Aims of critical discourse analysis. Japanese discourse, 1(1), 

17-27. 

Van Dijk, T. A. (1997). What is political discourse analysis. Belgian journal of 

linguistics, 11(1), 11-52. 

Van Os, Nicole A. N. M.  (2005). Ottoman Muslim and Turkish women in an 

international context. European Review, 13, pp 459-479. 

Vethamani, M. E. (2020). The Malaysian albatross of May 13, 1969 racial riots. Sun 

Yat-sen Journal of Humanities, 49, 19-41. 

Vieira, M. A. (2018). (Re-)imagining the ‘self’of ontological security: the case of Brazil’s 

ambivalent postcolonial subjectivity. Millennium, 46(2), 142-164. 

Vogler, C. (2000). Social identity and emotion: the meeting of psychoanalysis and 

sociology. The Sociological Review, 48(1), 19-42. 

Volkan, V. D. (1988). The need to hate enemies and allies: From clinical practice to 

international relationships. Jason Aronson. 

--------- (1998). Ethnicity and nationalism: A psychoanalytic perspective. Applied 

psychology, 47(1), 45-57. 



201 
 

---------- (2009). Large-group identity: 'Us and them’ polarizations in the international 

arena. Psychoanalysis, Culture & Society, 14(1), 4-15. 

Von der Mehden (2013). Islam & Politics in Southeast Asia, pp.340, Chapter 23; in 

Esposito & Shain. The Oxford Handbook of Islam & Politics. 

Vornanen, R., Törrönen, M., & Niemelä, P. (2009). Insecurity of young people: The 

meaning of insecurity as defined by 13–17-year-old Finns. Young, 17(4), 399-419. 

Walby, S. (1989). Theorising patriarchy. Sociology, 23(2), 213-234. 

Walby, S., & Olsen, W. K. (2002). The Impact Of Women's Position In The Labour 

Market On Current UK Productivity And Implications For Future Productivity 

Growth. The Cabinet Office Women and Equality Unit. 

Weiss, M. L. (1999). What will become of Reformasi? Ethnicity and changing political 

norms in Malaysia. Contemporary Southeast Asia, 424-450. 

Weiss, M. L., & Hassan, S. (2003). Social movements in Malaysia. Oxon: Routledge. 

Weiss, M. L. (2007). What a little democracy can do: comparing trajectories of reform in 

Malaysia and Indonesia. Democratisation, 14(1), 26-43. 

Weiss, M. L. (2020). Duelling networks: Relational clientelism in electoral-authoritarian 

Malaysia. Democratization, 27(1), 100-118. 

Welsh, B. (1999). Malaysia and globalization: contradictory currents. Asian 

Perspective, 23(4), 261-286. 

Wertsch, J. V. (2000). Narratives as cultural tools in sociocultural analysis: Official 

history in Soviet and Post‐Soviet Russia. Ethos, 28(4), 511-533. 

Wibben, A. T. (2011). Feminist politics in feminist security studies. Politics & 

Gender, 7(4), 590-595. 

Wodak, R. (1999). Critical discourse analysis at the end of the 20th century. Research on 

Language & Social Interaction, 32(1-2), 185-193. 

Wodak, R. (2009). Discursive construction of national identity. Edinburgh University 

Press. 

Wodak, R. (2011). Critical linguistics and critical discourse analysis. Discursive 

pragmatics, 8, 50-70. 

Wodon, Q. (2015). Child marriage, family law, and religion: An introduction to the fall 

2015 issue. The Review of Faith & International Affairs, 13(3), 1-5. 



202 
 

Yabancı, B. (2016) “Populism as the Problem Child of Democracy: The AK Parti’s 

Enduring Appeal & the Use of Meso-level Actors.” Southeast European & Black Sea 

Studies 16, no. 4: 591–617. 

Yarar, B. (2020). Neoliberal-neoconservative feminism (s) in Turkey: politics of female 

bodies/subjectivities and the Justice and Development Party’s turn to 

authoritarianism. New Perspectives on Turkey, 63, 113-137. 

Yaraş, S. (2018). The making of the ‘new’patriarch in women’s self-narrations of 

political empowerment: the case of local female AK Parti politicians in the aftermath 

of 2009 elections. Turkish Studies, 20(2), 273-296. 

Yavuz, M. H. (1998) Turkish identity and foreign policy in flux: The rise of Neo‐

Ottomanism, Critique: Journal for Critical Studies of the Middle East, 7:12, 19-41. 

Yazıcı, B. (2012) The return to the family: Welfare, state and politics of the family in 

Turkey. Anthropological Quarterly 85(1): 103–140. 

Yıldız, H. (2018). Rethinking the political: Ottoman women as feminist subjects. Journal 

of Gender Studies, 27(2), 177-191. 

Yılmaz, İ. & Shipoli, E. (2021): Use of past collective traumas, fear and conspiracy 

theories for securitization of the opposition and authoritarianisation: the Turkish case, 

Democratization, DOI: 10.1080/13510347.2021.1953992 

Yogi, S. (1996). Yearning for the Past: The Dynamics of Memory in Sansei Internment 

Poetry. Memory and Cultural Politics, 245-265. 

Yong, M. (1983). Malaysian Drama in English: Is there a case for a 

post-mortem?. Theatre Research International, 8(3), 234-246. 

Yoong, M. (2020). Gender Inequalities in the Malaysian Workplace. In Professional 

Discourses, Gender and Identity in Women's Media (pp. 1-26). Palgrave Pivot, 

Cham. 

Yuval-Davis, N. (1997). Gender and nation: SAGE publications. Gender and Nation, 

1-168. 

Yüksel-Kaptanoglu, I., & Dayan, C. (2020). Structural monitoring of selected national 

legislation of Turkey on gender-based violence against women. Journal of 

gender-based violence, 4(3), 411-420. 



203 
 

Yeoh, J. P. S., & Yeoh, P. A. (2015). Competitiveness between ethnic Malays and ethnic 

Chinese in Malaysia. GSTF Journal of Psychology (JPsych), 2(1), 1-6. 

Yılmaz, H. (2008). “Conservatism in Turkey.” Turkish Policy Quarterly, 7 (1): 57–63. 

Yılmaz, H. (2013). Becoming Turkish: Nationalist Reforms and Cultural Negotiations in 

Early Republican Turkey 1923-1945. Syracuse University Press.  

Zakuan, U. A. A. (2010). Women in the Malaysian parliament: Do they matter?. Intellectual Discourse, 

18(2). 

Zarakol, A. (2010). Ontological (in) security and state denial of historical crimes: Turkey 

and Japan. International relations, 24(1), 3-23.  

Zarakol, A. (2017). States and ontological security: A historical rethinking. Cooperation 

and conflict, 52(1), 48-68. 

Zhukova, E. (2016). From ontological security to cultural trauma: The case of Chernobyl 

in Belarus and Ukraine. Acta Sociologica, 59(4), 332-346. 

Zihnioğlu, Y. (2003). Kadınsız İnkılap: Nezihe Muhiddin, Kadınlar Halk Fırkası, Kadın 

Birliği (Vol. 16). Metis. 

Zin, N. M. (2017). Female Judges in Malaysian Shariʿa Courts: A Problem of Gender or 

Legal Interpretation?. In Women Judges in the Muslim World (pp. 153-177). Brill. 

Zook, D. C. (2010). Making space for Islam: Religion, science, and politics in 

contemporary Malaysia. The Journal of Asian Studies, 69(4), 1143-1166. 

 

İnternet Kaynakları 

Anadolu Ajansı (Kasım 23, 2018). ‘Cumhurbaşkanı Erdoğan: Köklerimizde cinsiyet 

ayrımcılığı yok’, 

https://www.aa.com.tr/tr/gunun-basliklari/cumhurbaskani-erdogan-koklerimizde-cins

iyet-ayrimciligi-yok/1319122 (Erişim tarihi: 13.9.2022) 

Arman, A. (2007, 16 Eylül) ‘Türkiye Ne Malezya Olur Diyebilirim Ne de Olmaz’, 

https://www.hurriyet.com.tr/turkiye-ne-malezya-olur-diyebilirim-ne-de-olmaz-72922

35 (Erişim tarihi: 13.9.2022) 

Avrupa Konseyi, İstanbul Sözleşmesi (2011) https://rm.coe.int/1680462545 (Erişim tarihi: 

13.9.2022) 

https://www.aa.com.tr/tr/gunun-basliklari/cumhurbaskani-erdogan-koklerimizde-cinsiyet-ayrimciligi-yok/1319122
https://www.aa.com.tr/tr/gunun-basliklari/cumhurbaskani-erdogan-koklerimizde-cinsiyet-ayrimciligi-yok/1319122
https://www.hurriyet.com.tr/turkiye-ne-malezya-olur-diyebilirim-ne-de-olmaz-7292235
https://www.hurriyet.com.tr/turkiye-ne-malezya-olur-diyebilirim-ne-de-olmaz-7292235
https://rm.coe.int/1680462545


204 
 

BBC Türkçe (Kasım 24, 2014). ‘Erdoğan: Kadın-erkek eşitliği fıtrata ters’ 

https://www.bbc.com/turkce/haberler/2014/11/141124_kadininfitrati_erdogan 

(Erişim tarihi: 13.9.2022) 

Bianet (Aralık 22, 2014). ‘Erdoğan: 1-2-3-4 Çocuk, Gerisi Allah Kerim’, 

https://bianet.org/bianet/siyaset/160991-erdogan-1-2-3-4-cocuk-gerisi-allah-kerim 

(Erişim tarihi: 13.9.2022) 

CNN (Eylül 11, 2006). Bush: A war unlike any we have fought before’ 

http://edition.cnn.com/2006/POLITICS/09/11/bush.transcript/, (Erişim tarihi: 

13.9.2022) 

CNN (Mayıs 31, 2016), ‘Push for hudud law raises tensions in Malaysia’, 

https://edition.cnn.com/2016/05/31/asia/malaysia-hudud-bill/index.html (Erişim 

tarihi: 13.9.2022) 

CNN Türk (Temmuz 28, 2014). Bülent Arınç: "Kadın herkesin içinde kahkaha 

atmayacak". 

https://www.cnnturk.com/haber/turkiye/bulent-arinc-kadin-herkesin-icinde-kahkaha-

atmayacak (Erişim tarihi: 13.9.2022) 

Daily Express (Nisan 20, 2015) ‘No stateless people says Zahid 

http://www.dailyexpress.com.my/news.cfm?NewsID=99073  (Erişim tarihi: 

13.9.2022) 

Diken (Ocak 1, 2015). “Yılın ilk cinsiyetçi açıklaması: Sağlık Bakanı’na göre kadının 

kariyeri annelik olmalı”, 

https://www.diken.com.tr/yilin-ilk-cinsiyetci-aciklamasi-dustu-bakan-muezzinogluna

-gore-kadinin-kariyeri-annelik-olmali/ (Erişim tarihi: 13.9.2022) 

Diken (Kasım 23, 2018). “Erdoğan 'cinsiyet eşitliği'nin fıtratını anlattı:Kadın kadınla, 

erkek erkekle koşar” 

https://www.diken.com.tr/erdogan-cinsiyet-esitliginin-fitratini-anlatti-kadin-kadinla-

erkek-erkekle-kosar/ (Erişim tarihi: 13.9.2022) 

Dünya Bankası (2019). https://www.worldbank.org/en/home  

Euronews (Nisan 14, 2021). Erdoğan: “Daha Adilini Daha Güzelini Ankara Sözleşmesi 

Diye Hazırlarız, Yola Onunla Devam Ederiz”, 

https://tr.euronews.com/2021/04/14/erdogan-daha-adilini-daha-guzelini-ankara-sozle

smesi-diye-haz-rlar-z-yola-onunla-devam-ede. (Erişim tarihi: 13.9.2022) 

https://www.bbc.com/turkce/haberler/2014/11/141124_kadininfitrati_erdogan
https://bianet.org/bianet/siyaset/160991-erdogan-1-2-3-4-cocuk-gerisi-allah-kerim
http://edition.cnn.com/2006/POLITICS/09/11/bush.transcript/
https://edition.cnn.com/2016/05/31/asia/malaysia-hudud-bill/index.html
https://www.cnnturk.com/haber/turkiye/bulent-arinc-kadin-herkesin-icinde-kahkaha-atmayacak
https://www.cnnturk.com/haber/turkiye/bulent-arinc-kadin-herkesin-icinde-kahkaha-atmayacak
http://www.dailyexpress.com.my/news.cfm?NewsID=99073
https://www.diken.com.tr/yilin-ilk-cinsiyetci-aciklamasi-dustu-bakan-muezzinogluna-gore-kadinin-kariyeri-annelik-olmali/
https://www.diken.com.tr/yilin-ilk-cinsiyetci-aciklamasi-dustu-bakan-muezzinogluna-gore-kadinin-kariyeri-annelik-olmali/
https://www.diken.com.tr/erdogan-cinsiyet-esitliginin-fitratini-anlatti-kadin-kadinla-erkek-erkekle-kosar/
https://www.diken.com.tr/erdogan-cinsiyet-esitliginin-fitratini-anlatti-kadin-kadinla-erkek-erkekle-kosar/
https://www.worldbank.org/en/home
https://tr.euronews.com/2021/04/14/erdogan-daha-adilini-daha-guzelini-ankara-sozlesmesi-diye-haz-rlar-z-yola-onunla-devam-ede
https://tr.euronews.com/2021/04/14/erdogan-daha-adilini-daha-guzelini-ankara-sozlesmesi-diye-haz-rlar-z-yola-onunla-devam-ede


205 
 

Financial Times (Ağustos 20, 2018). ‘Mahathir Mohamad warns against new colonialism 

during China visit’, 

https://www.ft.com/content/7566599e-a443-11e8-8ecf-a7ae1beff35b (Erişim tarihi: 

13.9.2022) 

Gazete Duvar (Ocak 1, 2021) ‘Erdoğan'a 'vitrin mankeni' yanıtı: Şiddetle kınıyorum’. 

https://www.gazeteduvar.com.tr/erdogana-vitrin-mankeni-yaniti-siddetle-kiniyorum-

haber-1508976 (Erişim tarihi: 13.9.2022) 

Hirschmann, R. (2022). Labor force participation rate in Malaysia in 2021, by ethnic 

group, 

https://www.statista.com/statistics/873544/labor-force-participation-rate-in-malaysia-

by-ethnic-group/ (Erişim tarihi: 19.9.2022) 

Hürriyet (Haziran 5, 2016). “Erdoğan: Anneliği reddeden kadın eksiktir, yarımdır”, 

Erdoğan: Anneliği reddeden kadın eksiktir, yarımdır - Son Dakika Flaş Haberler (hurriyet.com.tr) 

(Erişim tarihi: 19.9.2022) 

Hürriyet (Ekim 12, 2003). “Erdoğan: AKP muhafazakâr eksenli çağdaş bir parti”, 

https://www.hurriyet.com.tr/gundem/erdogan-akp-muhafazakâr-eksenli-cagdas-parti-

176689 (Erişim tarihi: 13.9.2022) 

Hürriyet (Şubat 17, 2015). ‘Erdoğan: Bu feministler filan var ya...’, 

https://www.hurriyet.com.tr/gundem/erdogan-bu-feministler-filan-var-ya-28224810 

(Erişim tarihi: 13.9.2022) 

Hürriyet (Mart 7, 2008). ‘Erdoğan: En az üç çocuk doğurun’, 

https://www.hurriyet.com.tr/gundem/erdogan-en-az-uc-cocuk-dogurun-8401981 

(Erişim tarihi: 13.9.2022) 

Jakarta Globe (Mayıs 29, 2018). ‘Malaysia's New Deputy PM Aims to Be a Role Model 

for Women’, 

https://jakartaglobe.id/news/malaysias-new-deputy-pm-aims-role-model-women 

(Erişim tarihi: 13.9.2022) 

Malay Mail (Kasım 19, 2019). ‘DPM: Seven States Won’t Ban Child Marriages’ 

https://www.malaymail.com/news/malaysia/2019/11/19/dpm-seven-states-wont-ban-

child-marriage/1811186  (Erişim tarihi: 13.9.2022) 

https://www.ft.com/content/7566599e-a443-11e8-8ecf-a7ae1beff35b
https://www.gazeteduvar.com.tr/erdogana-vitrin-mankeni-yaniti-siddetle-kiniyorum-haber-1508976
https://www.gazeteduvar.com.tr/erdogana-vitrin-mankeni-yaniti-siddetle-kiniyorum-haber-1508976
https://www.statista.com/statistics/873544/labor-force-participation-rate-in-malaysia-by-ethnic-group/
https://www.statista.com/statistics/873544/labor-force-participation-rate-in-malaysia-by-ethnic-group/
https://www.hurriyet.com.tr/gundem/erdogan-anneligi-reddeden-kadin-eksiktir-yarimdir-40113493
https://www.hurriyet.com.tr/gundem/erdogan-akp-muhafazakar-eksenli-cagdas-parti-176689
https://www.hurriyet.com.tr/gundem/erdogan-akp-muhafazakar-eksenli-cagdas-parti-176689
https://www.hurriyet.com.tr/gundem/erdogan-bu-feministler-filan-var-ya-28224810
https://www.hurriyet.com.tr/gundem/erdogan-en-az-uc-cocuk-dogurun-8401981
https://jakartaglobe.id/news/malaysias-new-deputy-pm-aims-role-model-women
https://www.malaymail.com/news/malaysia/2019/11/19/dpm-seven-states-wont-ban-child-marriage/1811186
https://www.malaymail.com/news/malaysia/2019/11/19/dpm-seven-states-wont-ban-child-marriage/1811186


206 
 

Malaysiakini (Haziran 18, 2019) “We are free to reject Western influences - Dr 

Mahathir”, https://www.malaysiakini.com/news/480035 (Erişim tarihi: 13.9.2022) 

Malaysia Tatler, 2019 

Malezya İstatistik Departmanı (2021). https://www.dosm.gov.my/v1/index.php  

Milliyet (Ocak 25, 2008). ‘Erdoğan: Batı'nın ilmini değil, ahlaksızlığını aldık’ 

https://www.milliyet.com.tr/siyaset/erdogan-batinin-ilmini-degil-ahlaksizligini-aldik-

235741 (Erişim tarihi: 13.9.2022) 

Milliyet (Mayıs 26, 2012). “Erdoğan: Kürtaj bir cinayettir” , 

https://www.milliyet.com.tr/siyaset/erdogan-kurtaj-bir-cinayettir-1545254 (Erişim 

tarihi: 13.9.2022) 

New Straits Times (Eylül 28, 2015). ‘Action plan for single mothers to be launched next 

month: Najib’, 

https://www.nst.com.my/news/2015/09/action-plan-single-mothers-be-launched-next

-month-najib (Erişim tarihi: 13.9.2022) 

New Straits Times (Şubat 14, 2022). ‘Siti Zailah urged to resign over her marital advice 

videos’ 

https://www.nst.com.my/news/nation/2022/02/771384/siti-zailah-urged-resign-over-

her-marital-advice-videos. (Erişim tarihi: 13.9.2022) 

New Straits Times (Aralık 4, 2017). ‘Women must be accepted as equal partners and 

drivers of nation's growth, says Najib’, 

https://www.nst.com.my/news/nation/2017/12/310596/women-must-be-accepted-equ

al-partners-and-drivers-nations-growth-says (Erişim tarihi: 13.9.2022) 

NTV (Haziran 9, 2013). “Erdoğan: Başörtülülere saldırdılar”, 

https://www.ntv.com.tr/turkiye/erdogan-basortululere-saldirdilar,MY8fETQDTESW

rDoEc5_tbQ (Erişim tarihi: 13.9.2022) 

NTV (Mart 7, 2011). “Erdoğan: Kadına şiddet abartılıyor” 

https://www.ntv.com.tr/turkiye/erdogan-kadina-siddet-abartiliyor,vxrU0MJbEEWvr4

B2PuFyFQ (Erişim tarihi: 13.9.2022) 

NTV (Haziran 2, 2012). “Erdoğan: Benim Bedenim Diyenler Feminist”, 

https://www.ntv.com.tr/turkiye/erdogan-benim-bedenim-diyenler-feminist,dYdfRB4

ul0uxKJHXthZiwA (Erişim tarihi: 13.9.2022) 

https://www.malaysiakini.com/news/480035
https://www.dosm.gov.my/v1/index.php
https://www.milliyet.com.tr/siyaset/erdogan-batinin-ilmini-degil-ahlaksizligini-aldik-235741
https://www.milliyet.com.tr/siyaset/erdogan-batinin-ilmini-degil-ahlaksizligini-aldik-235741
https://www.milliyet.com.tr/siyaset/erdogan-kurtaj-bir-cinayettir-1545254
https://www.nst.com.my/news/2015/09/action-plan-single-mothers-be-launched-next-month-najib
https://www.nst.com.my/news/2015/09/action-plan-single-mothers-be-launched-next-month-najib
https://www.nst.com.my/news/nation/2022/02/771384/siti-zailah-urged-resign-over-her-marital-advice-videos
https://www.nst.com.my/news/nation/2022/02/771384/siti-zailah-urged-resign-over-her-marital-advice-videos
https://www.nst.com.my/news/nation/2017/12/310596/women-must-be-accepted-equal-partners-and-drivers-nations-growth-says
https://www.nst.com.my/news/nation/2017/12/310596/women-must-be-accepted-equal-partners-and-drivers-nations-growth-says
https://www.ntv.com.tr/turkiye/erdogan-basortululere-saldirdilar,MY8fETQDTESWrDoEc5_tbQ
https://www.ntv.com.tr/turkiye/erdogan-basortululere-saldirdilar,MY8fETQDTESWrDoEc5_tbQ
https://www.ntv.com.tr/turkiye/erdogan-kadina-siddet-abartiliyor,vxrU0MJbEEWvr4B2PuFyFQ
https://www.ntv.com.tr/turkiye/erdogan-kadina-siddet-abartiliyor,vxrU0MJbEEWvr4B2PuFyFQ
https://www.ntv.com.tr/turkiye/erdogan-benim-bedenim-diyenler-feminist,dYdfRB4ul0uxKJHXthZiwA
https://www.ntv.com.tr/turkiye/erdogan-benim-bedenim-diyenler-feminist,dYdfRB4ul0uxKJHXthZiwA


207 
 

NTV (Şubat 20, 2019). Cumhurbaşkanı Erdoğan: Bizim gibi ülkeler için nüfus güçtür  

https://www.ntv.com.tr/turkiye/bizim-gibi-ulkeler-icin-nufus-guctur,Oi7K0Bfyr0Ozo

1UqQ7wH9w (Erişim tarihi: 13.9.2022) 

Sözcü (Kasım 23, 2018). Erdoğan: ‘Kadın kadın ile koşar, erkek erkekle koşar’, 

https://www.sozcu.com.tr/2018/gundem/erdogan-kadin-ve-adalet-zirvesinde-275488

1/?utm_source=dahafazla_haber&utm_medium=free&utm_campaign=dahafazlahabe

r_ai (Erişim tarihi: 13.9.2022) 

T24 (Kasım 26, 2014) ‘Erdoğan'ın fıtrat sözlerine cevap: Kuran'da kadın ve erkek fıtratını 

tanımlayan ayet yok’, 

https://t24.com.tr/haber/erdoganin-fitrat-sozlerine-cevap-kuranda-kadin-ve-erkek-fitr

atini-tanimlayan-ayet-yok,278351 (Erişim tarihi: 13.9.2022) 

T24 (Mart 18, 2014). ‘Erdoğan kızdı, Karaalioğlu 'Haklısınız' dedi, Hidayet Tuksal 

Star'dan gitti!’, 

https://t24.com.tr/haber/erdogan-kizdi-karaalioglu-haklisiniz-dedi-hidayet-tuksal-star

dan-gitti,253648 (Erişim tarihi: 13.9.2022) 

T24 (Kasım 25, 2019) ‘KA.DER'den 25 Kasım mesajı: İstanbul Sözleşmesi yaşatır!’, 

https://t24.com.tr/haber/ka-der-den-25-kasim-mesaji-istanbul-sozlesmesi-yasatir,849

622 (Erişim tarihi: 13.9.2022) 

TCBB (Kasım 23, 2018). “Çalışma hayatındaki kadınlarımız ülkemizin gücüne güç 

katmış, başarılarıyla yüzümüzü ağartmıştır” 

https://www.tccb.gov.tr/haberler/410/99751/-calisma-hayatindaki-kadinlarimiz-ulke

mizin-gucune-guc-katmis-basarilariyla-yuzumuzu-agartmistir- (Erişim tarihi: 

13.9.2022) 

The Borneo Post (Mayıs 26, 2014). “DPM: Women have played important role in nation 

building.” (Kadınlar ulus inşa sürecinde rol oynadı). 

https://www.theborneopost.com/2014/05/26/dpm-women-played-important-role-in-n

ation-building/ (Erişim tarihi: 13.9.2022) 

The Edge Markets (2019). ‘Fatwa declaring SIS a deviant group stands: court’, 

https://www.theedgemarkets.com/article/fatwa-declaring-sis-deviant-group-stands-%

E2%80%94-court (Erişim tarihi: 13.9.2022) 

https://www.ntv.com.tr/turkiye/bizim-gibi-ulkeler-icin-nufus-guctur,Oi7K0Bfyr0Ozo1UqQ7wH9w
https://www.ntv.com.tr/turkiye/bizim-gibi-ulkeler-icin-nufus-guctur,Oi7K0Bfyr0Ozo1UqQ7wH9w
https://www.sozcu.com.tr/2018/gundem/erdogan-kadin-ve-adalet-zirvesinde-2754881/?utm_source=dahafazla_haber&utm_medium=free&utm_campaign=dahafazlahaber_ai
https://www.sozcu.com.tr/2018/gundem/erdogan-kadin-ve-adalet-zirvesinde-2754881/?utm_source=dahafazla_haber&utm_medium=free&utm_campaign=dahafazlahaber_ai
https://www.sozcu.com.tr/2018/gundem/erdogan-kadin-ve-adalet-zirvesinde-2754881/?utm_source=dahafazla_haber&utm_medium=free&utm_campaign=dahafazlahaber_ai
https://t24.com.tr/haber/erdoganin-fitrat-sozlerine-cevap-kuranda-kadin-ve-erkek-fitratini-tanimlayan-ayet-yok,278351
https://t24.com.tr/haber/erdoganin-fitrat-sozlerine-cevap-kuranda-kadin-ve-erkek-fitratini-tanimlayan-ayet-yok,278351
https://t24.com.tr/haber/erdogan-kizdi-karaalioglu-haklisiniz-dedi-hidayet-tuksal-stardan-gitti,253648
https://t24.com.tr/haber/erdogan-kizdi-karaalioglu-haklisiniz-dedi-hidayet-tuksal-stardan-gitti,253648
https://t24.com.tr/haber/ka-der-den-25-kasim-mesaji-istanbul-sozlesmesi-yasatir,849622
https://t24.com.tr/haber/ka-der-den-25-kasim-mesaji-istanbul-sozlesmesi-yasatir,849622
https://www.tccb.gov.tr/haberler/410/99751/-calisma-hayatindaki-kadinlarimiz-ulkemizin-gucune-guc-katmis-basarilariyla-yuzumuzu-agartmistir-
https://www.tccb.gov.tr/haberler/410/99751/-calisma-hayatindaki-kadinlarimiz-ulkemizin-gucune-guc-katmis-basarilariyla-yuzumuzu-agartmistir-
https://www.theborneopost.com/2014/05/26/dpm-women-played-important-role-in-nation-building/
https://www.theborneopost.com/2014/05/26/dpm-women-played-important-role-in-nation-building/
https://www.theedgemarkets.com/article/fatwa-declaring-sis-deviant-group-stands-%E2%80%94-court
https://www.theedgemarkets.com/article/fatwa-declaring-sis-deviant-group-stands-%E2%80%94-court


208 
 

The Irish Times (Haziran 18, 2003). “Malaysia an Islamic 'role-model', 

https://www.irishtimes.com/news/malaysia-an-islamic-role-model-1.362912 (Erişim 

tarihi: 13.9.2022) 

The Star (Haziran 20, 2003). Full text of Dr Mahathir's speech, 

https://www.thestar.com.my/news/nation/2003/06/20/full-text-of-dr-mahathirs-speec

h/ (Erişim tarihi: 13.9.2022) 

The Star (Nisan 11, 2010). “The family must come first”, 

http://thestar.com.my/news/story.asp?file=/2010/4/11/focus/6034704&sec=focus 

(Erişim tarihi: 13.9.2022) 

The Star (Ağustos 27, 2019). “Sisters in Islam still ‘deviant’ as civil court has no 

jurisdiction over fatwa”, 

https://www.thestar.com.my/news/nation/2019/08/27/sisters-in-islam-still-039devian

t039-as-civil-court-has-no-jurisdiction-over-fatwa (Erişim tarihi: 13.9.2022) 

The Sun Daily (Mayıs 25, 2016). “Inclusive workforce and closing the gender gap, key to 

a strong economy: Khairy” (25.5.2016), 

https://www.thesundaily.my/archive/1814881-JSARCH369545 (Erişim tarihi: 

13.9.2022) 

The Sun Daily (Temmuz 10, 2018). ‘Govt powerless to nullify child marriage as it is 

valid under Islamic laws' 

https://www.thesundaily.my/archive/govt-powerless-nullify-child-marriage-it-valid-u

nder-islamic-laws-FUARCH563121(Erişim tarihi: 13.9.2022) 

The Sun Daily (Eylül 22, 2018). “LGBT culture not acceptable in Malaysia, says 

Mahathir”,https://www.thesundaily.my/archive/lgbt-culture-not-acceptable-malaysia-

says-mahathir-MUARCH579624 (Erişim tarihi: 13.9.2022) 

The Sun Daily (Eylül 26, 2018). “Wan Azizah creates history as first woman to chair 

M'sian cabinet meeting” , 

https://www.thesundaily.my/archive/wan-azizah-creates-history-first-woman-chair-

msian-cabinet-meeting-JUARCH580704 (Erişim tarihi: 13.9.2022) 

The Sun Daily (Ekim 21, 2018). “Tun Mahathir orders state govts to raise min marriage 

age to 18”, 

https://www.thesundaily.my/archive/tun-mahathir-orders-state-govts-raise-min-marri

age-age-18-MUARCH585535 (Erişim tarihi: 13.9.2022) 

https://www.irishtimes.com/news/malaysia-an-islamic-role-model-1.362912
https://www.thestar.com.my/news/nation/2003/06/20/full-text-of-dr-mahathirs-speech/
https://www.thestar.com.my/news/nation/2003/06/20/full-text-of-dr-mahathirs-speech/
http://thestar.com.my/news/story.asp?file=/2010/4/11/focus/6034704&sec=focus
https://www.thestar.com.my/news/nation/2019/08/27/sisters-in-islam-still-039deviant039-as-civil-court-has-no-jurisdiction-over-fatwa
https://www.thestar.com.my/news/nation/2019/08/27/sisters-in-islam-still-039deviant039-as-civil-court-has-no-jurisdiction-over-fatwa
https://www.thesundaily.my/archive/1814881-JSARCH369545
https://www.thesundaily.my/archive/govt-powerless-nullify-child-marriage-it-valid-under-islamic-laws-FUARCH563121
https://www.thesundaily.my/archive/govt-powerless-nullify-child-marriage-it-valid-under-islamic-laws-FUARCH563121
https://www.thesundaily.my/archive/lgbt-culture-not-acceptable-malaysia-says-mahathir-MUARCH579624
https://www.thesundaily.my/archive/lgbt-culture-not-acceptable-malaysia-says-mahathir-MUARCH579624
https://www.thesundaily.my/archive/wan-azizah-creates-history-first-woman-chair-msian-cabinet-meeting-JUARCH580704
https://www.thesundaily.my/archive/wan-azizah-creates-history-first-woman-chair-msian-cabinet-meeting-JUARCH580704
https://www.thesundaily.my/archive/tun-mahathir-orders-state-govts-raise-min-marriage-age-18-MUARCH585535
https://www.thesundaily.my/archive/tun-mahathir-orders-state-govts-raise-min-marriage-age-18-MUARCH585535


209 
 

The Sun Daily (Kasım 21, 2018). “397 child marriages approved in Terengganu over 5 

years.” , 

https://www.thesundaily.my/local/397-child-marriages-approved-in-terengganu-over

-5-years-XK297088 (Erişim tarihi: 13.9.2022) 

The Sun Daily (Ekim 22, 2018). ‘Govt must discover problem, recognise the rights of 

under-age marriage couples’ 

https://www.thesundaily.my/archive/govt-must-discover-problem-recognise-rights-u

nder-age-marriage-couples-AUARCH585816 (Erişim tarihi: 13.9.2022) 

The Sun Daily (Ekim 22, 2018) “Minimum age limit for marriages in Johor fixed at 18 

years for men, women” , 

https://www.thesundaily.my/archive/minimum-age-limit-marriages-johor-fixed-18-y

ears-men-women-NUARCH585727 (Erişim tarihi: 13.9.2022) 

The Sun Daily (Şubat 18, 2019). “SIS disappointed by two states over child 

marriages”,https://www.thesundaily.my/local/sis-disappointed-by-two-states-over-ch

ild-marriages-HX550108 (Erişim tarihi: 13.9.2022) 

The Sun Daily (Temmuz 29, 2019). “Home Ministry to handle all citizenship 

applications: Muhyiddin” , 

https://www.thesundaily.my/local/home-ministry-to-handle-all-citizenship-applicatio

ns-muhyiddin-YD1173991 (Erişim tarihi: 13.9.2022) 

The Sun Daily (Mart 12, 2019). ‘LGBT rally goers must respect sensitivities of majority, 

says Azis’, 

https://www.thesundaily.my/local/lgbt-rally-goers-must-respect-sensitivities-of-majo

rity-says-azis-BA673047 (Erişim tarihi: 13.9.2022) 

The Sun Daily (Haziran 17, 2019). ‘SIS gets its date in court to challenge fatwa’, 

https://www.thesundaily.my/local/sis-gets-its-date-in-court-to-challenge-fatwa-LX98

1418 (Erişim tarihi: 13.9.2022) 

The Sun Daily (Eylül 14, 2019). ‘Umno, PAS women’s wings take no heed of negative 

views on political cooperation’ 

https://www.thesundaily.my/local/umno-pas-women-s-wings-take-no-heed-of-negati

ve-views-on-political-cooperation-AK1369417 (Erişim tarihi: 13.9.2022) 

https://www.thesundaily.my/local/397-child-marriages-approved-in-terengganu-over-5-years-XK297088
https://www.thesundaily.my/local/397-child-marriages-approved-in-terengganu-over-5-years-XK297088
https://www.thesundaily.my/archive/govt-must-discover-problem-recognise-rights-under-age-marriage-couples-AUARCH585816
https://www.thesundaily.my/archive/govt-must-discover-problem-recognise-rights-under-age-marriage-couples-AUARCH585816
https://www.thesundaily.my/archive/minimum-age-limit-marriages-johor-fixed-18-years-men-women-NUARCH585727
https://www.thesundaily.my/archive/minimum-age-limit-marriages-johor-fixed-18-years-men-women-NUARCH585727
https://www.thesundaily.my/local/sis-disappointed-by-two-states-over-child-marriages-HX550108
https://www.thesundaily.my/local/sis-disappointed-by-two-states-over-child-marriages-HX550108
https://www.thesundaily.my/local/home-ministry-to-handle-all-citizenship-applications-muhyiddin-YD1173991
https://www.thesundaily.my/local/home-ministry-to-handle-all-citizenship-applications-muhyiddin-YD1173991
https://www.thesundaily.my/local/lgbt-rally-goers-must-respect-sensitivities-of-majority-says-azis-BA673047
https://www.thesundaily.my/local/lgbt-rally-goers-must-respect-sensitivities-of-majority-says-azis-BA673047
https://www.thesundaily.my/local/sis-gets-its-date-in-court-to-challenge-fatwa-LX981418
https://www.thesundaily.my/local/sis-gets-its-date-in-court-to-challenge-fatwa-LX981418
https://www.thesundaily.my/local/umno-pas-women-s-wings-take-no-heed-of-negative-views-on-political-cooperation-AK1369417
https://www.thesundaily.my/local/umno-pas-women-s-wings-take-no-heed-of-negative-views-on-political-cooperation-AK1369417


210 
 

The Sun Daily (Mart 11, 2020). 52.5% of child marriages are from non-Muslims, Siti 

Zailah tweeted in 2018. 

https://www.thesundaily.my/style-life/going-viral/525-of-child-marriages-are-from-n

on-muslims-siti-zailah-tweeted-in-2018-YX2110661(Erişim tarihi: 13.9.2022) 

The Sun Daily (Temmuz 14, 2020a) Malaysia does not give citizenship easily – Home 

minister. 

https://www.thesundaily.my/home/malaysia-does-not-give-citizenship-easily-home-

minister-JL2827319(Erişim tarihi: 13.9.2022) 

The Sun Daily (Temmuz 14, 2020b). Stateless children issue in Sabah and Sarawak under 

discussion 

https://www.thesundaily.my/local/stateless-children-issue-in-sabah-and-sarawak-und

er-discussion-KJ2830149 (Erişim tarihi: 13.9.2022) 

The Sun Daily (Eylül 29, 2020). “Race politics in multi-racial society should not 

continue: Muhyiddin” (29.9.2020), 

https://www.thesundaily.my/home/race-politics-in-multi-racial-society-should-not-co

ntinue-muhyiddin-XG4329891 (Erişim tarihi: 13.9.2022) 

The Sun Daily (Kasım 3, 2020). “52.5% of child marriages are from non-Muslims, Siti 

Zailah tweeted in 2018” (3.11.2020), 

https://www.thesundaily.my/style-life/going-viral/525-of-child-marriages-are-from-n

on-muslims-siti-zailah-tweeted-in-2018-YX2110661 (Erişim tarihi: 13.9.2022) 

The Sun Daily (Eylül 23, 2021). “Sexual harassment remains prevalent, new Bill 

necessary to address it”, 

https://www.thesundaily.my/local/sexual-harassment-remains-prevalent-new-bill-nec

essary-to-address-it-KK8387279 (Erişim tarihi: 13.9.2022) 

The Sun Daily (Eylül 29, 2021). ‘Women’s participation in politics below mark’ 

https://www.thesundaily.my/local/women-s-participation-in-politics-below-mark-EL

8409215 (Erişim tarihi: 13.9.2022) 

The Sun Daily (Ekim 25, 2021). “Sexual harassment bill to be tabled in December: Siti 

Zailah”, 

https://www.thesundaily.my/local/sexual-harassment-bill-to-be-tabled-in-december-s

iti-zailah-AH8494727 (Erişim tarihi: 13.9.2022) 

https://www.thesundaily.my/style-life/going-viral/525-of-child-marriages-are-from-non-muslims-siti-zailah-tweeted-in-2018-YX2110661
https://www.thesundaily.my/style-life/going-viral/525-of-child-marriages-are-from-non-muslims-siti-zailah-tweeted-in-2018-YX2110661
https://www.thesundaily.my/home/malaysia-does-not-give-citizenship-easily-home-minister-JL2827319
https://www.thesundaily.my/home/malaysia-does-not-give-citizenship-easily-home-minister-JL2827319
https://www.thesundaily.my/local/stateless-children-issue-in-sabah-and-sarawak-under-discussion-KJ2830149
https://www.thesundaily.my/local/stateless-children-issue-in-sabah-and-sarawak-under-discussion-KJ2830149
https://www.thesundaily.my/home/race-politics-in-multi-racial-society-should-not-continue-muhyiddin-XG4329891
https://www.thesundaily.my/home/race-politics-in-multi-racial-society-should-not-continue-muhyiddin-XG4329891
https://www.thesundaily.my/style-life/going-viral/525-of-child-marriages-are-from-non-muslims-siti-zailah-tweeted-in-2018-YX2110661
https://www.thesundaily.my/style-life/going-viral/525-of-child-marriages-are-from-non-muslims-siti-zailah-tweeted-in-2018-YX2110661
https://www.thesundaily.my/local/sexual-harassment-remains-prevalent-new-bill-necessary-to-address-it-KK8387279
https://www.thesundaily.my/local/sexual-harassment-remains-prevalent-new-bill-necessary-to-address-it-KK8387279
https://www.thesundaily.my/local/women-s-participation-in-politics-below-mark-EL8409215
https://www.thesundaily.my/local/women-s-participation-in-politics-below-mark-EL8409215
https://www.thesundaily.my/local/sexual-harassment-bill-to-be-tabled-in-december-siti-zailah-AH8494727
https://www.thesundaily.my/local/sexual-harassment-bill-to-be-tabled-in-december-siti-zailah-AH8494727


211 
 

The Sun Daily (Ekim 12, 2021) ‘Just come back to give birth? Mothers miffed’, 

https://www.thesundaily.my/local/just-come-back-to-give-birth-mothers-miffed-KD8

454369 (Erişim tarihi: 13.9.2022) 

The Sun Daily (Temmuz 12, 2021). “Issue of statelessness still unresolved”, 

https://www.thesundaily.my/home/issue-of-statelessness-still-unresolved-LF8052728 

(Erişim tarihi: 13.9.2022) 

The Sun Daily (Ağustos 6, 2021). ‘Muslim world must ensure worldview of Islam 

continues to be properly studied: PM’, 

https://www.thesundaily.my/local/muslim-world-must-ensure-worldview-of-islam-c

ontinues-to-be-properly-studied-pm-CM7943532 (Erişim tarihi: 13.9.2022) 

TRT Haber (Mart 8, 2021). “Erdoğan: Meclis'te yeni bir komisyon oluşturuyoruz, 

kadınların şiddete maruz bırakılmasına müsaade edemeyiz”, 

https://www.trthaber.com/haber/gundem/cumhurbaskani-erdogan-mecliste-yeni-bir-k

omisyon-olusturuyoruz-562572.html (Erişim tarihi: 13.9.2022) 

Perdana Leadership Foundation (2010). The Role of Women and Youth in National 

Development. Universiti Teknologi Mara. Shah Alam.  

http://lib.perdana.org.my/PLF/PREVIEW/PDS/PDS10%5B1009766%5D_PRE.pdf 

(Erişim tarihi: 13.9.2022) 

South China Morning Post (Mart 3, 2018). What Malaysia really needs to do to empower 

women, according to rights activists, 

https://www.scmp.com/lifestyle/article/2135254/what-malaysia-really-needs-do-emp

ower-women-according-rights-activists (Erişim tarihi: 13.9.2022) 

Uluslararası Af Örgütü (Mayıs 10, 2021). ‘İstanbul Sözleşmesi yaşatır. İşte 

nedenleri!’,https://www.amnesty.org.tr/icerik/istanbul-sozlesmesi-yasatir-iste-nedenl

eri (Erişim tarihi: 13.9.2022) 

Varietes of Democracy (2022), https://v-dem.net/media/publications/dr_2022.pdf (Erişim 

tarihi: 13.9.2022) 

Mohamad Mahathir, ‘Speech to World Youth Foundation’ (1999) in Human Rights: 

Views of Dr. Mahathir Mohamad Kuala Lumpur, Melaka: World Youth Foundation 

(Erişim tarihi: 13.9.2022) 

https://www.thesundaily.my/local/just-come-back-to-give-birth-mothers-miffed-KD8454369
https://www.thesundaily.my/local/just-come-back-to-give-birth-mothers-miffed-KD8454369
https://www.thesundaily.my/home/issue-of-statelessness-still-unresolved-LF8052728
https://www.thesundaily.my/local/muslim-world-must-ensure-worldview-of-islam-continues-to-be-properly-studied-pm-CM7943532
https://www.thesundaily.my/local/muslim-world-must-ensure-worldview-of-islam-continues-to-be-properly-studied-pm-CM7943532
https://www.trthaber.com/haber/gundem/cumhurbaskani-erdogan-mecliste-yeni-bir-komisyon-olusturuyoruz-562572.html
https://www.trthaber.com/haber/gundem/cumhurbaskani-erdogan-mecliste-yeni-bir-komisyon-olusturuyoruz-562572.html
http://lib.perdana.org.my/PLF/PREVIEW/PDS/PDS10%5B1009766%5D_PRE.pdf
https://www.scmp.com/lifestyle/article/2135254/what-malaysia-really-needs-do-empower-women-according-rights-activists
https://www.scmp.com/lifestyle/article/2135254/what-malaysia-really-needs-do-empower-women-according-rights-activists
https://www.amnesty.org.tr/icerik/istanbul-sozlesmesi-yasatir-iste-nedenleri
https://www.amnesty.org.tr/icerik/istanbul-sozlesmesi-yasatir-iste-nedenleri
https://v-dem.net/media/publications/dr_2022.pdf


212 
 

Yahoo News Malaysia (Aralık 3, 2020). ‘Deputy minister: Malaysia upholding 

reservation on Cedaw clause that would let Malaysian women pass on citizenship’, 

https://malaysia.news.yahoo.com/deputy-minister-malaysia-upholding-reservation-0

53757662.html?guccounter=1&guce_referrer=aHR0cHM6Ly93d3cuZ29vZ2xlLmN

vbS8&guce_referrer_sig=AQAAAHGyE5g8YgEjCaeB5rH-pExolyyas3ZO1KC8k6r

Afm-z6ucRcLGG-thz1qJM_qdCkPKGmcMjCILjo8SGeZWqjzhF3-OBMMadS7fjt

MI7MQykAiLW-wTTBldGwOQcPtOMgrLnrsUfn0Pmp-MQ_GP3-iBPTj_q4Wdxr

ZzWjKT30waN (Erişim tarihi: 13.9.2022) 

Yeni Şafak (Mart 21, 2021). ‘Aile kurtuldu’. 

https://www.yenisafak.com/hayat/aile-kurtuldu-3614684 (Erişim tarihi: 13.9.2022) 

 

EKLER 

EK 1. ÇALIŞMA KAPSAMINDA GÖRÜŞME YAPILAN KADIN 

AKTİVİSTLERE DAİR BİLGİLER 

Malezya  

M1: Vatansız çocuklar üzerine çalışan avukat ve aktivist, Hintli, 29 

M2: Bağımsız aktivist, Hintli, 30 

M3: AWAM’da aktivist, Çinli, 26 

M4: Yazar ve aktivist, Malay, 53 

M5: Lisans öğrencisi ve aktivist, Çinli, 19 

M6: İslam hukuku profesörü, aktivist, Malay, 43 

M7: Aktivist, yazar, Malay-Çinli, 29 

M8: İslam hukuku profesörü, Malay, 52 

M9: Sisters in Islam’da (SIS) çalışan aktivist, Malay, 39 

M10: Hukuk öğrencisi, Aktivist, Malay, 22. 

 

Türkiye  

https://malaysia.news.yahoo.com/deputy-minister-malaysia-upholding-reservation-053757662.html?guccounter=1&guce_referrer=aHR0cHM6Ly93d3cuZ29vZ2xlLmNvbS8&guce_referrer_sig=AQAAAHGyE5g8YgEjCaeB5rH-pExolyyas3ZO1KC8k6rAfm-z6ucRcLGG-thz1qJM_qdCkPKGmcMjCILjo8SGeZWqjzhF3-OBMMadS7fjtMI7MQykAiLW-wTTBldGwOQcPtOMgrLnrsUfn0Pmp-MQ_GP3-iBPTj_q4WdxrZzWjKT30waN
https://malaysia.news.yahoo.com/deputy-minister-malaysia-upholding-reservation-053757662.html?guccounter=1&guce_referrer=aHR0cHM6Ly93d3cuZ29vZ2xlLmNvbS8&guce_referrer_sig=AQAAAHGyE5g8YgEjCaeB5rH-pExolyyas3ZO1KC8k6rAfm-z6ucRcLGG-thz1qJM_qdCkPKGmcMjCILjo8SGeZWqjzhF3-OBMMadS7fjtMI7MQykAiLW-wTTBldGwOQcPtOMgrLnrsUfn0Pmp-MQ_GP3-iBPTj_q4WdxrZzWjKT30waN
https://malaysia.news.yahoo.com/deputy-minister-malaysia-upholding-reservation-053757662.html?guccounter=1&guce_referrer=aHR0cHM6Ly93d3cuZ29vZ2xlLmNvbS8&guce_referrer_sig=AQAAAHGyE5g8YgEjCaeB5rH-pExolyyas3ZO1KC8k6rAfm-z6ucRcLGG-thz1qJM_qdCkPKGmcMjCILjo8SGeZWqjzhF3-OBMMadS7fjtMI7MQykAiLW-wTTBldGwOQcPtOMgrLnrsUfn0Pmp-MQ_GP3-iBPTj_q4WdxrZzWjKT30waN
https://malaysia.news.yahoo.com/deputy-minister-malaysia-upholding-reservation-053757662.html?guccounter=1&guce_referrer=aHR0cHM6Ly93d3cuZ29vZ2xlLmNvbS8&guce_referrer_sig=AQAAAHGyE5g8YgEjCaeB5rH-pExolyyas3ZO1KC8k6rAfm-z6ucRcLGG-thz1qJM_qdCkPKGmcMjCILjo8SGeZWqjzhF3-OBMMadS7fjtMI7MQykAiLW-wTTBldGwOQcPtOMgrLnrsUfn0Pmp-MQ_GP3-iBPTj_q4WdxrZzWjKT30waN
https://malaysia.news.yahoo.com/deputy-minister-malaysia-upholding-reservation-053757662.html?guccounter=1&guce_referrer=aHR0cHM6Ly93d3cuZ29vZ2xlLmNvbS8&guce_referrer_sig=AQAAAHGyE5g8YgEjCaeB5rH-pExolyyas3ZO1KC8k6rAfm-z6ucRcLGG-thz1qJM_qdCkPKGmcMjCILjo8SGeZWqjzhF3-OBMMadS7fjtMI7MQykAiLW-wTTBldGwOQcPtOMgrLnrsUfn0Pmp-MQ_GP3-iBPTj_q4WdxrZzWjKT30waN
https://malaysia.news.yahoo.com/deputy-minister-malaysia-upholding-reservation-053757662.html?guccounter=1&guce_referrer=aHR0cHM6Ly93d3cuZ29vZ2xlLmNvbS8&guce_referrer_sig=AQAAAHGyE5g8YgEjCaeB5rH-pExolyyas3ZO1KC8k6rAfm-z6ucRcLGG-thz1qJM_qdCkPKGmcMjCILjo8SGeZWqjzhF3-OBMMadS7fjtMI7MQykAiLW-wTTBldGwOQcPtOMgrLnrsUfn0Pmp-MQ_GP3-iBPTj_q4WdxrZzWjKT30waN
https://www.yenisafak.com/hayat/aile-kurtuldu-3614684


213 
 

T1: Küresel Eşitlik ve Kapsayıcılık Ağı’nda Kadın aktivist, 33 

T2: Uçan Süpürge’de aktivist, 29 

T3: Bağımsız aktivist, 44 

T4: KADER eski aktivist, 28 

T5: HAVLE’de aktivist, 34 

T6: KADEM’de aktivist, 41 

T7: HAVLE’de aktivist, 32 

T8: Bir sivil toplum kuruluşunda aktivist, 38 

T9: Mor Çatı’da aktivist, 37 

T10: WWHR’de aktivist, 32  

EK 2: MÜLAKAT SORULARI 

Kişisel Sorular  

1. Kendinizi tanıtabilir misiniz? 

2. Feminist bir kimlik/perspektif benimsiyor musunuz?  

Kurumsal Sorular 

Çalıştığınız/gönüllü olduğunuz STK’nın faaliyet alanlarını ve projelerini kısaca 

anlatabilir misiniz? 

İslam-Cinsiyet Eşitliği İlişkisine Dair Sorular 

1- Sizce cinsiyet eşitliği Türkiye’de ve diğer Müslüman çoğunluğu olan ülkelerde 

nasıl algılanıyor? Bu anlayışın Batı’dan farklılaştığını düşünüyor musunuz?  

2- İslam ile cinsiyet eşitliği arasındaki ilişkiye dair görüşleriniz nelerdir?  

3- Son zamanlarda tartışma konusu olan cinsiyet eşitliği ve cinsiyet adaleti 

kavramlarından hangisini tercih ediyorsunuz? Bu tercihinizin sebebi nedir?   

4- Modernitenin Müslüman ülkelerde yaşayan insanlar üzerindeki etkisi hakkında ne 

düşünüyorsunuz? Sizce modernite, söz konusu toplumlarda kadınları da etkiledi mi? 

Türkiye’ye/Malezya’ya dair Sorular 



214 
 

1. Sizce şu anda Türkiye’de/Malezya’da yaşayan kadınların en büyük 

sorunu ve kaygısı nedir?  

2. Sivil toplum tecrübelerinizi değerlendirdiğinizde, kadınların en büyük 

kaygılarının ve güvensizliklerinin ne olduğunu gözlemlediniz? Sizce bu kaygı 

ve güvensizliklerde zaman içerisinde bir dönüşüm söz konusu oldu mu? 

3. Günlük hayatınızda bir kadın olarak güvensizlik yaşıyor musunuz? 

4. Türkiye’de/Malezya’da kadın haklarını savunan sivil toplum kuruluşları 

arasında kutuplaşma ya da ayrışma olduğunu düşünüyor musunuz?  

5. Türkiye’de/Malezya’da hükümetin kadınlara dair politikalarını nasıl 

değerlendiriyorsunuz? 

6. Türkiye’de/Malezya’da siyasi partilerin kadın söylemleri ve cinsiyet 

politikaları hakkında ne düşünüyorsunuz? Kadınlara yönelik 

politikalarını/söylemlerini beğendiğiniz ya da sorunlu bulduğunuz siyasi 

partiler var mı?  

7. Türkiye’deki/Malezya’daki yasal mekanizmaların kadınları korumak 

için yeterli olduğunu düşünüyor musunuz? (Türkiye için: Türkiye’nin 

İstanbul Sözleşmesi’nden çıkma kararı hakkında ne düşünüyorsunuz?) 

8. Türkiye’de/Malezya’da kadın politikalarının geleceğini pozitif olarak 

değerlendiriyor musunuz?  

 

NOT: Malezya için sorulan sorular İngilizce olarak hazırlanmıştır. 

 

 

 

 

 

 

 



215 
 

EK 3: MALEZYA VE TÜRKİYE’YE İLİŞKİN BAZI VERİLER 

Şekil 1: Malezya ve Türkiye’de Kadınların Siyasal Temsil* Oranları 

(2019-2022) 

 

Kaynak: Inter-Parliamentary Union ( IPU ) ( ipu.org ), 2022. 

*Malezya’da federal meclisteki kadın temsil oranı hesaba katılmamıştır. 

Şekil 2: Malezya ve Türkiye’de Kadınların İşgücüne Katılım Oranlarının Yıl 

Bazlı Değişimi (1990-2021) 

 

Kaynak: International Labour Organization, ILOSTAT verileri. 

8%
9%

11%
10%

14%

4% 4%

9%

14%

17%

1999 2004 2008 2009 2013 2014 2018 2019

Malezya Türkiye



216 
 

 

Şekil 3: Malezya ve Türkiye’de Kişi Başına Düşen Milli Gelir (1990 – 2021) 

 

Kaynak: Dünya Bankası (2022). 

 

Şekil 4: Malezya ve Türkiye’de İşssizlik Oranları (%) 

 

 

 



217 
 

Şekil 5: Malezya ve Türkiye’de Nüfusun Yıl Bazlı Değişimi (1960-2021) 

 

Kaynak: Dünya Bankası (2022). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



218 
 

 

ÖZGEÇMİŞ 

Berfin Çakın 

02.11.1989 

İstanbul/Türkiye 

ORCID: 0000-0003-2859-4317 

Eğitim Bilgileri 

Lisans: Sakarya Üniversitesi. Sosyal Bilimler Enstitüsü. Uluslararası İlişkiler. 

2008-2013 

Yüksek Lisans: Twente Üniversitesi. Sosyal Bilimler Enstitüsü. Kamu Yönetimi. 

2015-2017 

Doktora: İstanbul Medeniyet Üniversitesi. Lisansüstü Eğitim Enstitüsü. Siyaset 

Bilimi ve Kamu Yönetimi (Siyaset Psikolojisi Uzmanlığı). 2018 -2022 

Uluslararası Dergilerde Yayınlanan Makaleler 

Taşkın, Burcu; Çakın, Berfin (2022). Impact of The Nationwide Electoral Thresholds 

on Party System Fragmentation and Disproportional Representation in Greece and 

Turkey (Araştırma Makalesi). Balkan Araştırma Enstitüsü Dergisi, DOI: 

10.30903/Balkan.841056  

Taşkın, Burcu; Çakın, Berfin (2022). The Government’s Symbiotic Relations with 

Interest Groups and CSOs in Turkey: Pluralist or Corporatist Arrangements? 

(Araştırma Makalesi)  – Journal of Civil Society – DOI: 

https://doi.org/10.1080/17448689.2022.2125418 

Çakın, Berfin (2022). Turkey’s Electoral Geography: Trends, Behaviors and 

Identities. Insight Turkey. (Kitap Değerlendirmesi) 

https://www.jstor.org/stable/48655662  

Çakın, Berfin (2022). The Psychology of Democracy – Democratization Journal, 

Taylor & Francis, (Kitap Değerlendirmesi), DOI: 

https://doi.org/10.1080/13510347.2021.1997992  

https://doi.org/10.1080/17448689.2022.2125418
https://www.jstor.org/stable/48655662
https://doi.org/10.1080/13510347.2021.1997992


219 
 

Çakın, Berfin (2022). Ethnicity and Party Politics in Turkey, The Rise of the Kurdish 

Party during the Kurdish Opening Process - Party Politics, Sage. (Kitap 

Değerlendirmesi)  DOI: 10.1177/13540688221092898  

Çakın, Berfin (2021). Sustainable Food System Applications in the European Union: 

An Appraisal on Food Donation. Medeniyet Araştırmaları Dergisi, 6.2: 73-86. 

(Araştırma Makalesi)  https://doi.org/10.52539/mad.1028606    

Çakın, Berfin (2021). The Psychology of Political Polarization – Politics and the 

Life Sciences, Cambridge, (Kitap Değerlendirmesi) DOI: 

https://doi.org/10.1017/pls.2021.32  

Çakın, Berfin (2021). The Genetics of Political Behaviour: How Evolutionary 

Psychology Explains Ideology - Political Studies Review, Sage Journals, (Kitap 

Değerlendirmesi) https://doi.org/10.1177/14789299211001241    

Çakın, Berfin (2020). Farklılaşan Ötekiler: Kürtlere ve Suriyeli Sığınmacılara 

Yönelik Ekşi Sözlük’te Yer Alan Temsillerin Karşılaştırılması – Liberal Düşünce 

Dergisi - June 2020 - 97th Edition, (Araştırma Makalesi) 

https://doi.org/10.36484/liberal.645944  

Çakın, Berfin (2020). Kamu Yönetiminde Güven: Mikro Performans Teorisi Işığında 

Bir Değerlendirme. Medeniyet Araştırmaları Dergisi. Volume 5, Issue 1, 39 

(Araştırma Makalesi)  https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/1180744  

 

Uluslararası Bilimsel Toplantılarda Sunulan Bildiriler 

From Velvet Triangle to Iron Square in a Patriarchal Regime: Informal Networks as 

the Undermining Force of Women’s Rights in Turkey, ECPR Joint Sessions, 19-22 

Nisan 2022, University of Edinburgh, Edinburg, İskoçya. 

Exploring Emotions in Populism(s): Why is Transnational Populism Appealing to 

Arab Societies? – presented at ACRPS Winter School in Doha, Katar, 13 Ocak 

2022, 9th European Workshops in International Studies, European International 

Studies Association (EISA), 6-9 Temmuz 2022, Selanik, Yunanistan.  

http://doi.org/10.1177/13540688221092898
https://doi.org/10.52539/mad.1028606
https://doi.org/10.1017/pls.2021.32
https://doi.org/10.1177/14789299211001241
https://doi.org/10.36484/liberal.645944
https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/1180744


220 
 

Whose Ontological Security? How Women’s Insecurities Are Manipulated For The 

Sake of Hegemonic Powers’ Securities, Council for European Studies (CES), 28th 

International Conference of Europeanists, (WoS proceedings), June 29th 2022, 

Lizbon, Portekiz. 

Selecting Social Partners: Collective Bargaining in the Shadow of Political 

Polarization in Turkey with Burcu Taşkın– presented at Gender, Social Partners, 

Power and (In)Equalities in the European Union (ECPR Symposium), Universite 

Saint-Louis-Brussels, Brüksel, Belçika. 26 Şubat 2020; ve 27th International 

Conference of Europeanists organized by Council for European Studies (CES), 

2021, İzlanda. 

 

Ulusal bilimsel toplantılarda sunulan bildiriler 

Farklı Muhafazakârlar, Benzer Kaygılar: Türkiye ve Macaristan’da Ontolojik 

Güvensizlikler, Komplo Teorileri ve Cinsiyet, 12 Mayıs 2022, İstanbul Gedik 

Üniversitesi, 6. İlişkisel Sosyal Bilimler Kongresi, İstanbul. 

Farklılaşan Ötekiler: Kürtlere ve Suriyeli Sığınmacılara Yönelik Ekşi Sözlük’te Yer 

Alan Temsillerin Karşılaştırılması – Liberal Düşünce Kongresi, 1-3 Kasım 2019, 

Nevşehir 

Kitap Bölümleri 

Taşkın, Burcu; Çakın, Berfin (2022). Selecting Social Partners: Collective 

Bargaining for Gender Equality in the Shadow of Political Polarisation and Ideology 

in Turkey. In: Social Partners and Gender Equality. Palgrave Macmillan, Springer, 

p. 271-296. https://doi.org/10.1007/978-3-030-81178-5_12  

Çakın, Berfin (2021). Karmaşıklık Kuramı ve Ağ Yaklaşımı. Kamu Yönetimi 

Teorileri. Editör: Hamza Ateş, Nobel Yayınevi, Ankara. 

Araştırmacı Olarak Bulunulan Projeler 

Araştırmacı, Proje adı: Political Rights and Behavior of the Non-Muslim Minorities 

in Turkey under Political Polarization. Funded by Research Centre for Humanities in 

Athens.  

https://doi.org/10.1007/978-3-030-81178-5_12


221 
 

Ziyaretçi Araştırmacı, Proje adı: Polarization and Gender Equality Attitudes in 

Muslim-Majority Countries. Radboud University Nijmegen, Hollanda. 

Üniversite Dışı Deneyim 

Kabin Ekibi - Pegasus Hava Yolları, İstanbul, Türkiye. 2017 – 2018 

Food & Beverage Asistanı - Swiss Hotel the Bosphorus, İstanbul, Türkiye. 2015 

(4ay)  

Kabin Ekibi - Sunexpress Havayolları, İstanbul, Türkiye. 2013 – 2015 

Sakarya Eğitim ve Araştırma Hastanesi/ Tercüman (staj) 2013 (4 ay) 

Hilton Otel/Satış Departmanı (staj). 2012 (2 ay) 

Cumhuriyet Gazetesi, İstanbul, Türkiye (staj). 2011 (1 ay) 

 


	“İstiklal şairimiz ‘alınız ilmini garbın, alınız sanatını’ diyor ya ‘veriniz hem de mesainize son süratini’ diyor ya. Biz Batı’nın ilmini, sanatını almadık. Maalesef, değerlerimize ters düşen ahlaksızlıklarını aldık. Biz Batı’nın sanatını, ilmini alma...
	“Kadın kadın ile koşar, erkek erkek ile koşar. Olması gereken budur. Çünkü yaradılışa, fıtrata uygun olan da budur. Kadını ve erkeği aynı çizgiden yarışa başlamaya zorlayarak zaten ilk adımıyla adaletsizliğe açılan bir anlayıştan insanlığın hayrına so...
	Erdoğan’ın fıtrat kavramını kullanım biçimine ilahiyatçı bazı yazarlar tarafından itiraz edilmiştir.  Erdoğan’ın söylemsel düzeyde ifade ettiği cinsiyet anlayışı, aynı zamanda Batı ile özdeşleşen cinsiyet eşitliği kavramına da karşı duruşu simgeler. B...
	“Bizim dinimiz kadına bir makam vermiş, annelik makamı. Anneye bir makam daha vermiş. Cenneti ayakları altına sermiş. Babanın değil annenin ayakları altına koymuş. Annenin ayağının altı öpülür. (…) Anne başka bir şey. Ve makamların o ulaşılamazdır. Am...
	AK Parti’nin toplumsal cinsiyete dair algıları güvenlikleştirme çabalarının bir diğer yansıması kürtaj tartışmalarında yaşanmıştır. Kürtaj kararını kadına bırakan anlayışa karşı çıktığını ifade eden Erdoğan, kürtajı cinayet olarak tanımlayarak (Milliy...
	“Son zamanlardaki başlık, kürtaj ve sezaryen olayı. Burada iki yaklaşım tarzı var. Diyorlar ki, bu vücut benimdir, tercih hakkımı kullanırım. Bunun daha çok feminist kesim propagandasını yapıyor. Bunun yanında yaşam hakkı var. Biz yaşam hakkından hare...
	Erdoğan’ın kürtaj tepkisi, devletlerin söylemlerindeki eril anlayışı ve özneliğini güvenlikleştirme anlayışını yansıtmaktadır (Agius vd., 2020; Kinnvall, 2004). Böylece, iktidarın özneliği güvenlikleştirme çabasıyla ‘feminist’ olarak tanımlananlar söy...
	5.2.2.2. UMNO ve Ailenin Daimi Olarak Kutsanması
	Malezya’da cinsiyetin kullanımı, aile ve ahlak politikalarına yönelik aşırı vurgu ile çerçevelenmektedir. Asya değerlerinin cinsiyetlendirilmiş yapısı, güçlü aile söylemleri ile vücut bulur. Ailenin korunması ve kutsanması, Malezya’daki kadınların sor...
	“Sizinle bir Başbakan olarak değil, dertli kardeşiniz olarak konuşuyorum. Biz genç nüfusumuzu aynen korumalıyız. Bir ekonomide aslolan insandır. Bunlar Türk milletinin kökünü kazımak istiyor. Yaptıkları aynen budur. Genç nüfusumuzun azalmaması için en...
	Bu ifadeden hareketle, Erdoğan’ın hem çalışan hem de aile içerisinde geleneksel olarak tanımlanan rolleri kabul eden ‘ideal bir kadın’ kurgusunu teşvik ettiği söylenebilir. Anneliğin ve kariyer seçimi arasındaki ikircikli durum, AK Parti içerisindeki ...
	“Anneler dünyada, bir başkasının sahip olamayacağı annelik kariyerine sahip oluyorlar. Anneler, annelik kariyerinin dışında bir başka kariyeri merkeze almamaları gerekir” (Diken, Ocak 1, 2015).
	Akgün, B. (2001) Aspects of Party System Development in Turkey, Turkish Studies, 2:1, 71-92, DOI: 10.1080/14683849.2001.11009174
	Chee, N. Y. (2007). Gender equality in Malaysia: Islamic feminism and Sisters in Islam.
	Chernobrov, D. (2019). Public Perception of International Crises: Identity, Ontological Security and Self-Affirmation. Rowman & Littlefield.
	Cindoğlu, D., & Zencirci, G. (2008). The headscarf in Turkey in the public and state spheres. Middle Eastern Studies, 44(5), 791-806.
	Cindoğlu, D., & Ünal, D. (2017). Gender and sexuality in the authoritarian discursive strategies of ‘New Turkey’. European Journal of Women's Studies, 24(1), 39-54.
	Connors, M. K. (2011). Asian Values Redux? The international politics of rights, democracy and culture. In The New Global Politics of the Asia Pacific (pp. 258-276). Routledge.
	Edenborg, E. (2021). ‘Traditional values’ and the narrative of gay rights as modernity: Sexual politics beyond polarization. Sexualities, 13634607211008067.
	Ertem, H. S., & Düzgün, A. N. (2021). Uluslararası İlişkiler Disiplininde Ontolojik Güvenlik Teorisi: Kavram ve Literatür Odaklı Bir İnceleme. Güvenlik Stratejileri Dergisi, 17(37), 39-83.
	Esen, B., & Gumuscu, S. (2016). Rising competitive authoritarianism in Turkey. Third World Quarterly, 37(9), 1581-1606.
	Esmer, Y. (2019). Identity Politics: Extreme Polarization and the Loss of Capacity to Compromise in Turkey. In Democracy under Threat (pp. 121-146). Palgrave Macmillan, Cham.
	Elias, J. (2015): Civil Society & the Gender Politics of Economic Competitiveness in Malaysia. In Globalizations 12 (3), pp. 347–364.
	Elias, J. (2020). Gender Politics and the Pursuit of Competitiveness in Malaysia: Women on Board. Routledge.
	El-Said, H., & Harrigan, J. (2006). Globalization, international finance, and political Islam in the Arab world. The Middle East Journal, 60(3), 444-466.
	Franzosi, R. (1998). Narrative analysis—or why (and how) sociologists should be interested in narratiVE. Annual review of sociology, 24(1), 517-554.
	Glas, S., Spierings, N., Lubbers, M., & Scheepers, P. (2019). How polities shape support for gender equality and religiosity’s impact in Arab countries. European Sociological Review, 35(3), 299-315.
	Glynos, J., & Howarth, D. (2008). Structure, agency and power in political analysis: Beyond contextualised self-interpretations. Political studies review, 6(2), 155-169.
	Küçük, A. (2021). Ontolojik Güvenlik Bağlamında Türkiye-Yunanistan Çatışması. Stratejik ve Sosyal Araştırmalar Dergisi, 5, 21-39.
	Laebens, M. G., & Öztürk, A. (2021). Partisanship and autocratization: Polarization, power asymmetry, and partisan social identities in Turkey. Comparative Political Studies, 54(2), 245-279.
	Lau, A. W. W. (2014). A Primordial Anxiety: Ontological Trauma and Ethnic Solidarity in Malaysia. Asian Journal of Social Science, 42(3-4), 291-320.
	Lau, A. W. W. (2016). Intimating the Unconscious: Politics, Psychoanalysis and Theology in Malaysia (Doctoral dissertation, Monash University).
	Lauka, A., McCoy, J., & Firat, R. B. (2018). Mass partisan polarization: Measuring a relational concept. American behavioral scientist, 62(1), 107-126.
	Laing, R. D. (1960) The Divided Self: An Existential Study in Sanity and Madness. Harmondsworth, Mx: Pelican
	Lau, A. W. W. (2014). A Primordial Anxiety: Ontological Trauma and Ethnic Solidarity in Malaysia. Asian Journal of Social Science, 42(3-4), 291-320. (1)
	Lee, R. L. (1990). The state, religious nationalism, and ethnic rationalization in Malaysia. Ethnic and Racial Studies, 13(4), 482-502.
	Lee, M. N. (1997). Education and the state: Malaysia after the NEP.Asia Pacific Education. 17:1, 27-40.
	Leng, C. H. (1999). Women in Malaysia: Present struggles and future directions. In Positioning women in Malaysia (pp. 169-189). Palgrave Macmillan, London.
	Lee, H.G. (2000). Ethnic relations in Peninsular Malaysia: The cultural & economic dimensions. Singapore: Institute of Southeast Asian Studies.
	Lee, J. (2007). Barisan Nasional – Political Dominance and the General Elections of 2004 in Malaysia. Südostasien Aktuell : Journal of Current Southeast Asian Affairs, 26(2), 38–65.
	MacKenzie, M. (2009). Securitization and desecuritization: Female soldiers and the reconstruction of women in post-conflict Sierra Leone. Security Studies, 18(2), 241-261.
	Mälksoo, M. (2015). ‘Memory must be defended’: Beyond the politics of mnemonical security. Security dialogue, 46(3), 221-237.
	McClintock, A. (1995). Imperial Leather: Race, Gender and Sexuality in the Colonial Context. London and New York.
	Malhi, A. (2003). The PAS-BN Conflict in the 1990s: Islam and Modernity. In Malaysia: Islam, society and politics. Institute of Southeast Asian Studies (ISEAS).236-265.
	Mardin, Ş. (1973). Center-Periphery Relations: A Key to Turkish Politics?.Daedalus, 102(1), 169-190.
	Martin, D. (2014). Gender, Malayness and the ummah: Cultural consumption and Malay-Muslim identity. Asian Studies Review, 38(3), 403-421.
	Martin, D. (2019). Birthing the Melayu Baru: Gender, Family and Malay-Muslim Identity (Doctoral dissertation, Flinders University, College of Business, Government and Law.).
	Mason, R., & Omar, A. (2003). The Bumiputera policy: dynamics & dilemmas. Kajian Malaysia: Journal of Malaysian Studies, 21, 1-12.
	Nefes, T. S. (2013). Political parties' perceptions and uses of anti-Semitic conspiracy theories in Turkey. The Sociological Review, 61(2), 247-264.
	Sleboda, J. (2001). Islam and women's rights advocacy in Malaysia. Asian Journal of Women's Studies, 7(2), 94-136.
	Spierings, N. (2012). The inclusion of quantitative techniques and diversity in the mainstream of feminist research. European Journal of Women's Studies, 19(3), 331-347.
	Steele, B. J. (2008). Ontological security in international relations: Self-identity and the IR state. Routledge.
	Stewart, F. (2008). Horizontal inequalities and conflict: An introduction and some hypotheses. In Horizontal Inequalities and Conflict (pp. 3-24). Palgrave Macmillan, London.
	Stivens, M. (1998). Modernizing the Malay mother. Maternities and modernities: Colonial and postcolonial experiences in Asia and the Pacific, 50-80.
	Stivens, M. (2000) “Introduction: Gender Politics and the Reimagining of Human Rights in the Asia Pacific”. In Human Rights and Gender Politics: Asia– Pacific Perspectives, edited by A. Hilsdon, M. Macintyre, V. Mackie, and M. Stivens, pp. 1–36. Routl...
	Stivens, M. (2003). Framing women's rights claims in Malaysia.
	Stivens, M. (2006). Family values and Islamic revival: gender, rights and state moral projects in Malaysia. Women’s Studies International Forum, 29 (4), 354–367
	Subotic, J., & Zarakol, A. (2013). Cultural intimacy in international relations. European Journal of International Relations, 19(4), 915-938.
	Subotic, J. (2016). Narrative, ontological security, and foreign policy change. Foreign policy analysis, 12(4), 610-627.
	Sumarto, M. (2020). Insecurity and Historical Legacies in Welfare Regime Change in Southeast Asia–Insights from Indonesia, Malaysia, and Thailand. Social Policy and Society, 19(4), 629-643.
	New Straits Times (Eylül 28, 2015). ‘Action plan for single mothers to be launched next month: Najib’, https://www.nst.com.my/news/2015/09/action-plan-single-mothers-be-launched-next-month-najib (Erişim tarihi: 13.9.2022)
	New Straits Times (Şubat 14, 2022). ‘Siti Zailah urged to resign over her marital advice videos’ https://www.nst.com.my/news/nation/2022/02/771384/siti-zailah-urged-resign-over-her-marital-advice-videos. (Erişim tarihi: 13.9.2022)
	South China Morning Post (Mart 3, 2018). What Malaysia really needs to do to empower women, according to rights activists, https://www.scmp.com/lifestyle/article/2135254/what-malaysia-really-needs-do-empower-women-according-rights-activists (Erişim ta...

