
T.C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

ORTADOĞU VE İSLAM ÜLKELERİ ARAŞTIRMALARI ENSTİTÜSÜ 

ORTADOĞU SOSYOLOJİSİ VE ANTROPOLOJİSİ ANA BİLİM DALI 

 

 

 

 

 

 

 

MARDİN’DE ŞİFACILIK:  

DOĞURAMAYAN KADINLIK VE “KUSUR” ANLATILARI 

 

Doktora Tezi 

 

 

 

 

 

 

NESLİHAN AKBULUT 

 

 

 

 

 

 

 

İSTANBUL, 2022 



T.C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

ORTADOĞU VE İSLAM ÜLKELERİ ARAŞTIRMALARI ENSTİTÜSÜ 

ORTADOĞU SOSYOLOJİSİ VE ANTROPOLOJİSİ ANA BİLİM DALI 

 

 

 

 

 

 

 

MARDİN’DE ŞİFACILIK:  

DOĞURAMAYAN KADINLIK VE “KUSUR” ANLATILARI 

Doktora Tezi 

 

 

 

 

 

NESLİHAN AKBULUT 

 

 

 

 

Danışman: DR. ÖĞR. ÜYESİ FATMA ODABAŞI 

 

 

 

 

İSTANBUL, 2022 



i 
 

 

 

ÖZET 

MARDİN’DE ŞİFACILIK:  

DOĞURAMAYAN KADINLIK VE “KUSUR” ANLATILARI 

 

Bu çalışma, Mardin’de doğurganlık konusunda yaşadıkları çeşitli sağlık sorunları nedeniyle 
çocuk sahibi olamayan kadınların, başvurdukları geleneksel şifacılık pratikleri üzerine gerçekleştirilen 
etnografik bir alan araştırmasıdır. Doğurganlıkları sekteye uğrayan infertil (kısır) kadınların hayat 
hikayelerini konu alan çalışma, infertilite sorunu yaşayan kadınlarla yüz yüze görüşmelere ve 
kadınların şifa uygulamalarında hazır bulunarak gerçekleştirilen gözleme dayanmaktadır. Kadınların 
infertilite sorunu ile mücadele ederken başvurdukları geleneksel iyileşme yöntemleri araştırmanın 
odak noktasıdır. Yerel şifacılık pratikleri olarak nitelenebilecek bu yöntemler, araştırma kapsamında 
birer geçiş ritüeli olarak ele alınmıştır. Kadınlığın doğurganlık üzerinden tanımlandığı ve infertilitenin 
bir kadın sorunu olarak görüldüğü yerel geleneksel üreme algısı ile paralel bir şekilde, şifacılık 
pratiklerinin de merkezinde kadın bedeni yer almaktadır. Bu nedenle çalışma sosyal teoride beden 
tartışmaları, yerel toplumsal cinsiyet algısı ve annelik algısı üzerine kuramsal değerlendirmeler 
içermektedir.  

Doğurganlık sorunu yaşayan kadınların kendi bedenlerine yönelttikleri “kusurluluk” algısı, 
üremeye dair geleneksel inanışlarla da desteklenerek araştırma kapsamında gerçekleştirilen 
görüşmeleri birer “kusur” anlatısına dönüştürmüştür. Kadınlığın doğurganlık üzerinden tanımlandığı 
yerel toplumsal cinsiyet algısı ise doğuramayan bir kadınlık deneyimini dışlamaktadır. Bu çalışma, 
Mardin’de infertilite teşhisi almış kadınların bu sorunu daha derin bir şekilde deneyimlemelerine 
neden olan “kusur” algısını ve doğuramayan kadınlık nitelemesini şifacılık ekseninde odağına alan 
yorumsamacı etnografik bir alan araştırmasıdır. 

 

 

 

Anahtar Kelimeler: İnfertilite, şifacılık, üreme, toplumsal cinsiyet, Mardin. 

 

 

 

 

 



ii 
 

 

 

ABSTRACT  

THE HEALING PRACTICES IN MARDIN: 

INFERTILE WOMANHOOD AND THE NARRATIVES OF “IMPERFECTION” 

This study is an ethnographic field research on traditional healing practices applied by women 
who cannot have children due to various fertility health problems in the city of Mardin, Turkey. The 
study deals with the life stories of women whose fertility has been interrupted. It is based on face-to-
face in-debt interviews with infertile women and participating observations during healing practices of 
them. The traditional healing methods that women resort to while struggling with infertility are at the 
focus of the research. These local healing practices are considered as rites of passage within the scope 
of the research. In the local traditional perception of reproduction, femininity is defined through 
fertility and infertility is considered as basically women's problem. As a result, the female body is at 
the center of healing practices. Thus, the study includes theoretical evaluations on body discussions in 
social theory, local gender perception and perception of motherhood. 

The perception of “imperfection” directed by infertile women towards their own bodies has 
transformed the interviews conducted within the scope of the research into “imperfect” narratives. The 
local gender perception, in which femininity is defined through fertility, excludes the experience of a 
woman who cannot give birth. The field research here is a hermeneutic ethnographic evaluation that 
focuses on healing practices under these two perceptions – “imperfection” of the infertile body and 
infertile womanhood – that cause infertile women to experience fertility problems more deeply. 

 
 

 

 

Keywords: Infertility, healing, reproduction, gender, Mardin. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iii 
 

 

İÇİNDEKİLER 

Özet ………….….……………………………..……………………….................................... i 

Abstract ……………………………………...…………………………................................. ii 

Önsöz ...………………………………………………………................................................. v 

 

1. GİRİŞ: ALANDA OLMAK 

 

1.1. Mardin’de Alanda Olmak ………………………………………………………...2 

1.1.1. Mardin’de Kadınlarla İnfertilite Görüşmeleri ……………..…………..8 

1.2. Şifacılığın Etnografisi Üzerine Yöntem Tartışmaları …………………………...10 

1.2.1. Etnografya Üzerine Düşünmek ya da Düşünümsel Etnografya ……...16 

1.2.2. Feminist Etnografya Mümkün mü? ………………………………….20 

1.3. İnfertilite Çalışmanın İmkânı ve Sınırlılıkları …………………………………...23 

1.4. Literatürde İnfertilite ve Şifacılık ………………………………………………..28 

1.4.1. Alana İlişkin Literatür ………………………………………………..32 

1.4.2. Alanda Temel Kavramlar …………………………………………….39 

 

2. BÖLÜM: MEZOPOTAMYA’DA ŞİFACILIK, TIP VE ÜREME 

 

2.1.Mezopotamya’da Tıp ve Şifacılık ……………………………………………….45 

2.1.1. Antik Çağ Mezopotamya Tıbbı ………………………………………46 

2.1.2. Mezopotamya ve Tıbbı Nebevi…….…………………………………53 

2.1.3. Türkiye ve Modern Batı Tıbbı ………………………………………..61 

2.1.4. Modern Türkiye’de Şifacılık …………………………………………71 

2.1.4.1.Türbelerin Kapatılması Kararının Şifacılık Üzerindeki Etkisi 75 

2.2.Mezopotamya’da Geleneksel Üreme Teorileri …………………….…………….82 

2.2.1. Tohumu Besleyen Toprak …………………………..………………..86 

2.2.1.1.“Tohum ve Tarla” Metaforları Üzerine Bir Değerlendirme …89   

2.2.2. Tohumu Sahiplenen Yumurta ……………………………………..…94 

2.2.3. Tohumu Destekleyen Döşek………………………………………….96 



iv 
 

 

3. BÖLÜM: MARDİN’DE KADINLIK, İNFERTİLİTE VE ŞİFA 

 

3.1.Doğuramayan Kadınlık ………………………………………………………....100 

3.1.1. Geçiş Aşaması Olarak İnfertilite ……………………………………102 

3.1.2. İnfertil Eşik ………………………………………………………....104 

3.1.3. Tamamlanmamış Bir Performans Olarak Doğurmak ……………....119 

3.1.4. Çaresizliğin Gölgesindeki Şifacılık Ritüelleri ……………….……..122 

3.2.“Kusur” Anlatıları ……………………………………………………….……...127 

3.2.1. “Kusurlu” Beden …………………………………………..………..128 

3.2.2. İnfertil Kadının “Yükü” …………………………………….………135 

 

4. BÖLÜM: MARDİN’DE İNFERTİL KADIN OLMAK 

 

4.1. Kadınlığa İçkin Toplumsal Bir Rol Olarak Annelik …………………………...140 

4.1.1. Türkiye’de Annelik Kurgusu ……………………………………….141 

4.1.2. “Çocuksuz” Kadınlığın “İmkânsız” Tekamülü ……………………..146 

4.2. Alandan Kadın Hikayeleri ……………………………………………………..148 

4.2.1. “Çocuğu Olmayan Betül mü?” ……………………………………..149 

4.2.2. Çocuk Gelin Perihan ………………………………………………..155 

4.2.3. Sevcan’ın İmtihanı ………………………………………………….158 

4.2.4. “Kuma Her Şeyden Zordur!” ……………………………………….161 

4.2.5. Ezgi’nin Hikayesi …………………………………………………...164 

4.2.6. Zeynep’in “İçine Gömdüğü” Acıları ………………………………..166 

4.2.7. “Bunlar Oğlana Doymaz…” ………………………………………..172 

4.2.8. “Ya Çocuğum Olmazsa!” …………………………………………...175 

4.2.9. Şermin Ebe ………………………………………………………….176 

4.2.10. Şeyh Münira ………………………………………………………...183 

 

Sonuç ………...……………………………………………………………...………….187 

Kaynakça …..…………………………………………………………………………..195 

Ek: Etik Kurul Kararı ………...……...……………………………………………….209 

 



v 
 

 

ÖNSÖZ 

Daha küçük bir kız çocuğuyken, bileklerimizi sıkarak avuç içlerimizde oluşan 

boğumları sayıp, ileride kaç çocuğumuz olacağını tahmin ettiğimiz kehanet oyunları 

oynadığımızı hatırlıyorum. Doğurganlık böylesi doğal ve biyolojimize kazınmış bir 

gerçeklikti bizim için. Her birimizin farklı farklı hayalleri, büyüdüğünde yapacağı ideal 

meslekleri, zevkleri, içine doğduğu değerleri ve hayattan farklı beklentileri vardı. Ama tek bir 

konuda hem fikirdik ki büyüdüğümüzde ne olursak olalım mutlaka anne olacaktık. Kadın 

olmanın kültürel şartlarından birinin doğurmak ve anne olmak olduğunu daha o günlerde içten 

içe biliyorduk. Henüz bilmediğimiz nokta ise belleğimizde bu bilgi ne kadar derine 

kazınmışsa, yetişkinliğimizde çocuk sahibi olamadığımızda hissedeceğimiz eksikliğin de o 

derece büyük olacağıydı. Ve büyüdük. Sadece eş, aile, akrabalar, konu-komşu ya da resmi 

makamlar değil, içimizdeki o küçük kız çocuğu da kucağına bebeğinin verildiği gün tam bir 

kadın olacağı inancını uzun yıllar boyunca içinde taşıdı. Ta ki içimizden bazıları beklenen 

bebeklerinin belki de hiç gelmeyeceğini öğrenene kadar…   

Mardin’de yaşamaya başladığım ilk günlerden itibaren, ülke genelinde doğurganlığın 

en yüksek olduğu ve hanelerdeki ortalama çocuk sayısının beşi bulduğu bu bölgede 

doğurganlık ve üremenin yeri üzerine düşünmekteydim. Kafamdaki soruları sorma fırsatı 

bulduğum kadın sohbetlerinde, kadınların infertilite öyküleriyle karşılaşmaya başladığımda, 

yukarıda yer verdiğim ve benzeri çocukluk anılarım, büyüme süreçlerim ve anneliğim 

gözümün önüne gelmekteydi. Farklı bir coğrafyada, farklı dillerde, farklı farklı oyunlarla 

büyüdüğümüz, yaşıtım bu kadınların da benzer annelik beklentilerine sahip olduğunu 

gördüğümde doğurganlık üzerine gerçekleştirmeyi düşündüğüm çalışmamı, doğurganlığın 

sekteye uğradığı infertilite sorunu üzerine evirmekte karar kıldım. İnfertilite öyküleri ise beni 

bölgede yaygın olan şifacılık pratiklerine ulaştırdı. Böylece Mardin’de çocuk sahibi olamayan 

kadınların başvurduğu şifacılık pratiklerini konu alan bu çalışma ortaya çıkmış oldu.  

Çalışmanın alan görüşmelerine başladığım ilk günden itibaren iki kapak arasında 

toplanmasına kadar geçen süreçte, burada sayamayacağım kadar çok kişinin emeği var. 

Özellikle -her başarılı kadının arkasında olduğu gibi- benim arkamda da bu başarıyı mümkün 

kılan onlarca kadından söz etmeliyim. Bu kadınlar ev içi işlerdeki desteklerinden tez içi 

tartışmalardaki katkılarına kadar, gündelik ve akademik pek çok konuda bana destek 

vermeselerdi, çalışmam bu şekliyle nihayete eremeyecekti. Bu güzel kadınların bir kısmı ile 



vi 
 

tez sürecinde tanışma fırsatı bulurken, bir kısmıyla yirmi yıla varan dostluğumuz mevcuttur. 

Burada elimden geldiğince ve alan müsaade ettiğince isimlerini zikredeceğim.  

Fakat öncelikle bu çalışmayı -yıllara dayanan- alan araştırması ve yazım sürecinde 

ortaya çıkan türlü türlü zorlukların bir kısmını küçücük omuzları ile yüklenmek zorunda kalan 

oğlum Ali ve kızım Nida’ya ithaf ettiğimi belirtmeliyim. Bana annelik konusunda kitaplardan 

öğrenemeyeceğim kadar çok şey gösterdikleri için, yıllar içinde benimle geçirmek istedikleri 

çoğu zamanı tez çalışmama ayırmak zorunda kaldığımda bana içtenlikle sarıldıkları için, 

yaptıkları tatil ve seyahat planlarını “tezi bitireyim sonra yaparız” dediğimde hüzünlü de olsa 

anlayışla karşıladıkları için, ama en önemlisi varlıkları ile bu teze ilham oldukları için ikisine 

de çok teşekkür ederim.  

Teşekkürlerime aile bireylerimden başlamışken, bana hayatımda ilk defa bir bebeği 

sahiplenme ve ona bakım verme duygusunu yaşatan, benden on yaş küçük kardeşim Gökhan 

Akbulut’a ve tüm akademik kariyerim boyunca beni hem maddi hem manevi olarak koruyup 

kollayan ağabeyim Erkan Akbulut’a teşekkürlerimi ifade etmeliyim. Annem Nuray ve babam 

Mehmet Akbulut’a bu ailenin temelini attıkları, bizi bir araya getirdikleri ve tüm eğitim 

hayatım boyunca desteklerini esirgemedikleri için minnettarım. 

Şüphesiz ki bu çalışma tez danışmanım Dr. Öğr. Üyesi Fatma Odabaşı olmasaydı 

sonuca ulaşamayabilirdi. Beş yıla yayılmış alan araştırması ve tez yazım sürecimde vaz 

geçme noktasına geldiğimde beni devam etmem için cesaretlendiren, kendi sorularımı 

sormam ve kendi cevaplarımın peşine düşmem için beni sürekli destekleyen, tüm 

görüşmelerimizde anlattıklarımı ilgiyle dinleyerek beni çalışmam konusunda heveslendiren 

değerli hocam Fatma Odabaşı’ya içten bir teşekkürü borç biliyorum. Bu zorlu süreçte bana 

sunduğu akademik, idari ve manevi destek için kendisine çok teşekkür ederim.  

Çalışma süresince tez izleme ve savunma jürilerimde yer alan hocalarım Prof. Dr. 

Ahmet Tabakoğlu, Prof. Dr. Halil Aydınalp, Dr. Öğr. Üyesi Ayşe Güç ve Dr. Öğr. Üyesi 

Nurullah Çakmaktaş hocalarıma da katkılarından dolayı teşekkür ediyorum.    

Değerli hocam Dr. Öğr. Üyesi Hidayet Tuksal’a öncelikle tez danışmanım Fatma 

Odabaşı hocam ile beni tanıştırdığı için, sonrasında Mardin’deki tanışıklıklarını kullanarak 

alandaki görüşmelerime sunduğu kritik katkılardan dolayı ve uzun yıllara dayanan 

arkadaşlığımızda tüm zor zamanlarımda yanımda olduğu gibi tez sürecinde de her başım dara 

düştüğünde yanımda bulunduğu için ayrıca teşekkür ediyorum.   



vii 
 

Bu çalışmanın iki kapak arasında toplanmasındaki önemli katkılarıyla arkadaşım, 

akademisyen ve mimar Dr. Kamile Batur’dan bahsetmemem büyük bir eksiklik olacaktır. 

İkimizin de doktora tez çalışmalarımızı kaleme aldığımız paralel süreçte, kendi yoğunluğuna 

rağmen benim tezimle ilgili pratik ve teorik pek çok meseleyi uzun uzun dinleyen, 

zorlandığım konularda karşılıklı tartışma fırsatı bulduğum değerli dostuma, bana ayırdığı 

zaman ve enerjisi için çok teşekkür ederim. Onun da dahil olduğu, Para-akademya ismini 

verdiğimiz ve farklı uzmanlık alanlarından arkadaşlarımızla bir araya geldiğimiz sanal 

grubumuzun üyeleri Şeyma, Burcu, Ayşe, Güzin, Esra, Sümeyye, Tuba, Yüksel, Zelal ve 

Hatice’ye akademi, annelik, çocuklar, yazmak ve üretmek üzerine gerçekleştirdiğimiz 

sohbetlerimizde, alandan hikayelerimi, teorik değerlendirmelerimi, yaz(ama)ma krizlerimi 

gün be gün dinleyip destek oldukları, değerlendirmelerini ve önerilerini benimle paylaştıkları 

için yürekten teşekkür ediyorum. 

Mardin Artuklu Üniversitesi Antropoloji Bölümü’nden hem bölüm hem de ofis 

arkadaşlarım antropolog Dr. Semra Özlem Dişli ve Arş. Gör. Çağdaş Erdem, tez yazım 

sürecinde ofisteki iş yükümü hafifletmekten, akademik değerlendirmeleri ile çalışmamı 

desteklemeye kadar pek çok konuda katkı sundular. İkisine de hem arkadaşlıkları hem de 

yardımları nedeniyle minnettarım.  

Mardin Artuklu Üniversitesi idari personellerinden, arkadaşım Ferah Çelik, kişisel 

tanışıklıkları üzerinden görüşmecilerimin bir kısmına ulaşmamı sağlamakla kalmadı. Arapça 

ve Kürtçe olarak gerçekleştirdiğim görüşmelerde yanımda hazır bulundu ve gerektiğinde 

çeviri yaparak iletişimimizi kolaylaştırdı. Antropoloji Bölümü öğrencilerinden Esra Irmak ise 

Arapça görüşmelerimin ses kaydını deşifre etmede ve çevirilerinde gönüllü destek verdi. Her 

ikisine de katkılarından dolayı teşekkür ederim.   

Yazmak başlı başına zorlu bir süreçken, ebeveynler için çocuklarla birlikte günlük 

rutini idame ettirip yazının başına oturmak, zaman zaman ciddi bir mücadeleye 

dönüşmektedir. Anneliğin yüklü kültürel bagajı anneler için bu süreci daha da zorlu bir hale 

büründürürken, yazma sürecinde maruz kaldığım pandemi şartlarında, çocuklarla evde kapalı 

kalmışken, benim için bu süreçte ev içi işlerimi kolaylaştıran, zaman zaman çocukları idare 

edip zaman zaman pişirdikleri yemekleri bizimle paylaşan, karantina aylarını birlikte 

atlattığımız, ellerini benim ve çocuklarımın üzerinden hiç çekmeyen değerli arkadaşlarım ve 

komşularım Seyhan Bartu, Nevin Belindir, Evrim Şengül ve Hamdiye Baran olmasaydı, bu 

zorlu yazma sürecinin en hafif tabirle daha da uzayacağına emindim. Çalışmamın sonuca 

erişmesinde onların da destekleri büyük oldu. Bu nedenle onları da teşekkür listemde 



viii 
 

anıyorum, iyi ki varlar. Yakınımda onlar varken, uzaklardan bana ulaşıp araştırma sürecimde 

karşılaştığım türlü sıkıntılarımı ve kaygılarımı dinleyerek beni destekleyen değerli büyüğüm, 

ablam Sevim Onay’a ve kardeşim, eğitimci Azize Sena Bedirbor’a da özel bir teşekkür 

borçluyum. Tüm bu kadınların ve ismini anmakta aciz kaldığım pek çok kadın arkadaşımın 

destekleri olmasaydı bu çalışmayı nihayete erdirme enerjisini kendimde bulamayabilirdim. 

Hepsine çok teşekkür ederim.    

Mardin’de hikayelerini benimle paylaşmaktan çekinmeyen değerli görüşmecilerime 

ise derin bir minnet duygusu ve içten bir teşekkür borçluyum. Onların samimi paylaşımları 

olmasaydı bu çalışma da meydana gelmeyecekti. Defalarca gerçekleştirdiğimiz 

görüşmelerimizde beni evlerinde, işyerlerinde ağırlayan, güzel sohbetleriyle araştırmamın 

sınırlarını aşarak gönlüme de hitap eden bu değerli kadın arkadaşlarımın çocuk sahibi olma 

mücadelesine eşlik eden hüznü her daim yüreğimin bir yerinde saklayacağım. Bu hüznü sarıp 

sarmalayan kahkahalarımızın ve dostluğumuzun baki olması dileğiyle her birine gönülden 

teşekkür ediyorum.  

Son olarak, İstanbul’da gerçekleştirdiğim doktora eğitimim boyunca ve tez yazım 

sürecinde yazılı ve elektronik kaynaklarından ve çalışma alanından bolca istifade ettiğim 

İslam Araştırmaları Merkezi Kütüphanesi’ne de teşekkürlerimi sunuyorum.  

 

 

Neslihan AKBULUT 

İstanbul, 2022 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ix 
 

 

 

 

 

 

 

 

“Kundak bezlerinden fazlasıdır bebek dediğin, 

Her birinde tüm bu insan memleketlerinin. 

 

Gözlerden düşen her bir damla, 

Bir bebek olur ebediyette. 

Bu gözünden kaçmaz parlak dişilerin, 

Dönüverir bir zevke kendisi için. 

Sızlanma, bağırtı, feryat ve figan, 

Dalgalardır cennet kıyılarına vuran.” 

 

 

William Blake 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 
 

1. GİRİŞ: ALANDA OLMAK 

“Bir âlem görmek tek bir kum taneciğinde 

Ve görmek yabani bir çiçekte cenneti.” 

William Blake 

 

Bu etnografik çalışma, üremeye dair modern tıbbi yaklaşımları ve geleneksel şifacılık 

uygulamalarını Mardin’de çocuk sahibi olamayan kadınların hikayeleri üzerinden ele 

almaktadır. Konuya karar verdiğim o ilk adımdan itibaren tüm aşamalarıyla birlikte bu 

araştırmayı iki kapak arasına sığdırmak demek, kendime ve Mardin’e dair ortak bir hikâye 

anlatmak anlamına gelmekteydi. Tayfun Atay’ın “hiçbir antropolog, alan araştırmasının 

sonuna, o araştırmaya başlamadan önceki düşünsel, bilişsel ve duygusal konumunda varmaz”1 

iddiasını doğrular şekilde, ben de araştırma alanımın düşünce ve duygularımı 

şekillendirmesine, beni başladığım yerden çok farklı bir noktaya taşımasına şahit oldum. Bu 

araştırmayı kaleme alırken kendime dair böylesi bir öğrenme ve değişim deneyimini 

aktarmadan, alanda temas ettiğim ilişkiler ağını ve sosyal yapıyı tasvire girişmek eksik 

kalacaktı. Kaleme aldığım bu çalışmada, bu nedenle çoğu zaman en yakınlarına dahi 

anlatmadıkları kişisel deneyim, duygu, düşünce ve tecrübelerini bana emanet eden kadınların 

hikayelerinin yanında, kendimde deneyimlediğim değişim ve dönüşüme de değindim. Böylece, 

Mardin’de kadınların çocuk sahibi olma yolundaki şifa arayışlarında uğradıkları durakları 

anlatan bu etnografik değerlendirme, aynı duraklara uğrayan etnografın hikayesini de 

içermektedir. 

Çalışmaya giriş niteliğindeki bu bölümde alan deneyiminin mahiyeti ve araştırmamın temel 

özelliklerine yer vermekteyim. Aşağıdaki başlıklarda sırasıyla araştırma konusunun detayları, 

görüşmecilerime dair profil bilgisi, araştırmanın yöntemi üzerine değerlendirmeler, 

araştırmanın önem ve sınırlılıkları ve konu ile ilgili literatür ve kaynak değerlendirmesini 

bulabilirsiniz.  

 

 
1 Tayfun Atay, “Sosyal Antropolojide Yöntem ve Etik Sorunu”, Hacettepe Üniversitesi İletişim Fakültesi Kültürel 

Çalışmalar Dergisi 4/1 (2017), 193. 



2 
 

1.1. Mardin’de Alanda Olmak 

Bir etnograf için alan seçimi, salt sistematik, rastlantısal ya da dışarıdan bir yönlendirmeyle 

olabilecek bir seçim değildir. Çalışılacak alanın seçimi içerisinde keyfiliği de barındırır. Burada 

keyfilikten kasıt çalışılacak alana bir şekilde yakınlık hissetmek ya da alanda çalışmak için 

gerekecek hevesi aşılayacak noktaları elde etmektir.2 Alan araştırmam için Mardin’de karar 

kılmamın böylesi keyfi bir seçim olduğunu belirtmem gerek.  

İstanbul’da doktora eğitimime başladığım yıl araştırma görevlisi olarak Mardin Artuklu 

Üniversitesi Antropoloji Bölümü’nde çalışmak üzere Mardin’e taşınmam gerektiğinde hiç 

bilmediğim bir şehirde, aşina olmadığım bir kültürde yaşayacak olmanın heyecan ve belirsizliği 

içinde şehre gelişimi hatırlıyorum. Mardin’e bu ilk gelişim ne akademik bir ilgi ve ne de belirli 

bir alan araştırması için olmadığından öncelikli olarak şehre uyum sağlamaya ve gündelik 

gereksinimleri karşılamaya dayalı ilişkiler kurmaya başladım. Henüz doktora çalışmamı 

gerçekleştireceğim bir alan seçmemiştim. Bölümde müstakbel danışmanım olarak gördüğüm 

öğretim üyesi hocam beni Fas’ta infertilite çalışmaya yönlendiriyordu ve okumalarımı bu 

doğrultuda yapmaya başlamıştım. Ancak sık sık doktora eğitimim için gittiğim İstanbul’dan 

Mardin’e her dönüşümde, bana yabancı olan Fas ile ilgili yaptığım okumalar, yine bana yabancı 

olan ve gün geçtikçe daha fazla tanımaya başladığım Mardin üzerine zihnimde çeşitli pencereler 

açıyordu. Ama bu arzuyu doktora eğitimim sonrası yapacağım bir çalışma olarak ertelemem 

gerektiğini düşünüyordum. Elimde olmayan şartlar gereği Fas çalışmasını iptal edip infertilite 

üzerine olan alan araştırmamı kısa bir süre sonra Mardin’de gerçekleştirebileceğim o günlerde 

aklıma gelmemişti. 

Doktora alan çalışmam için hazırlıklar yapmaya başladığım günlerde önemli bir değişiklik 

oldu. Henüz ben hazırlık sürecimi bitirip tez danışmanı ataması için başvurmadan hemen önce, 

Fas konusunda bana danışmanlık yapacak olan hocam, doktora eğitimime devam ettiğim 

kurumdan ayrıldı. Fas ile ilgili olarak onun yerine enstitüde bu konuda bana rehberlik edecek, 

alana dair bilgisi ve ilgisiyle beni yönlendirebilecek, geçireceğim aşamalarda çalışmamı 

değerlendirebilecek bir danışman yoktu. Bu yeni durum Fas’ta bir çalışma yapmamın önünde 

engel olarak belirdi. Ayrıca ders dönemi başından beri Fas’ta araştırma yapmak üzere hocama 

verdiğim vicdani taahhüdün geçerliliği de bu sayede ortadan kalkmış oldu. Mardin’e karşı 

uyanan merakım bir yana, biri iki, diğeri dört yaşında iki çocuğumdan Fas’ta yapacağım 

 
2 Bu şartlar gerçekleşmeden girilen bir alandan elde edilen bilgi özensizlik ile önyargı arasına sıkışmış bir üretim 

olma riskini artırır. 



3 
 

çalışma için aylarca belki daha da uzun bir süre ayrı kalmanın doğuracağı zorluk da vicdani 

yükümün hafiflemesiyle birlikte Mardin’de karar kılmamda etkili oldu. Sonuçta önümde 

çalışmak için yeni bir alan olarak Mardin duruyordu. Tüm bu unsurların etkisiyle Mardin’e 

yöneldim. Böylece Mardin’de infertilite ve şifacılık üzerine gerçekleşen alan araştırmam 

başlamış oldu. 

Mardin’de çalışacak bir araştırmacı olarak kendimi ne tam içeriden ve ne de dışarıdan biri 

olarak konumlandırabiliyordum. Böyle bir ihtiyaç da hissetmedim. Zira ilk dönem 

antropologların fazlaca önem atfettiği bu ikili karşıtlıklar, etnografik yöntemin bugün ulaştığı 

zihin dünyasında aşınmış ve aşılmış bir blok olarak yer almaktadır. Kirin Narayan’ın yerli 

antropolog kavramını eleştirel bir şekilde ele aldığı makalesinde belirttiği gibi hangi kategoride 

anılırsa anılsın -içeriden ya da dışarıdan olarak- bu her iki pozisyonda da araştırmacının/ 

antropoloğun belli zorluklarla mücadele etmesi gerekir.3 Bu zorluklar araştırmacının bu her iki 

pozisyonda da alana kabul edilmesi ve görüşmecileri ile anlamlı bir iletişim kurması noktasında 

karşısına çıkan bireysel, toplumsal ve kültürel zorluklardır. Benzer şekilde antropolog Carol 

Delaney de alanda her antropoloğun bilinçli ya da bilinç düzeyinde farkına varmadığı bir 

şekilde bazı bilgilere ulaşmasını kolaylaştıran ve diğer bazı bilgilere ulaşmasını zorlaştıran bir 

konumda bulunduğundan bahseder.4 Sahip olduğumuz bireysel, ailevi ya da kamusal hiçbir 

aidiyet yüksüz değildir ve bu ilk bakışta görünür ya da görünmez aidiyetler alanda araştırmacıya 

belirli bir bilgi akışını kolaylaştırırken diğer kısmını zorlaştırmaktadır.  

Bir araştırmacının araştırdığı topluluğun içerisinden çıkmış olması ya da o topluluğa 

dışarıdan gelmiş biri olmasından nispeten bağımsız olarak, etnografyanın yeterliliğini 

sağlayacak en önemli etken -Abu Lughod’un da çağdaşı pek çok antropologla paylaştığı 

görüşünde ortaya koyduğu üzere- etnografın çalıştığı toplumda “kabul görmesi”dir.5 Bu kabul 

görme araştırmacının kökeninden bağımsız olarak, o alanda bulunduğu andan itibaren halk 

tarafından yaşanan gündelik hayat içine kabul edilmesi anlamında bir kabuldür. Akademik bir 

çalışma alanı olarak Mardin’de karar kılmamı sağlayan etkenlerden biri de, artık şehir 

halkından biri olarak burada yaşarken kurduğum komşuluk ve arkadaşlık ilişkilerinde en çok 

 
3 Kirin Narayan, “How Native is a “Native” Anthropologist?”, American Anthropologist 95/3 (September 1993), 

673. 
4 Carol Delaney, Tohum ve Toprak: Türk Köy Toplumunda Cinsiyet ve Kozmoloji, Çev. Aksu Bora (İstanbul: 

İletişim, 2014), 47. 
5 Lila Abu-Lughod, Veiled Sentiments: Honor and Poetry in a Bedouin Society (Berkeley: University of California 

Press, 1986). Abu-Lughod biri Amerikan diğeri Filistinli Arap bir çiftin çocuğu olarak Amerika’da doğup 

büyüdükten sonra, Mısır’a alan araştırması için gitmiş bir antropologdur. Kendi Arap köklerinin onun alandaki 

konumunu nasıl etkilediği üzerine değerlendirmelerde bulunur. Onun da vardığı sonuç, bir antropoloğun alana 

kabulünün akrabalık ya da etnisite bağı olması ya da olmaması üzerinden değerlendirilemeyeceğidir.   



4 
 

duyduğum cümlenin “sen de artık buralısın” ya da “sen de bizden oldun” cümlesi olmasıydı. 

Mardin’in de dahil olduğu kültürel coğrafyaya bir soy bağım mevcut değildi, halen bana 

yabancı gelen bir yığın kültürel kodu anlamlandırmaya çalışıyordum ve burada belirli bir süre 

kaldığımın bilincindeydim. Buna rağmen benim için Mardin’de Mardinlilerle birlikte gündelik 

hayatın içine karışmak ve sonucunda “bizdensin” sözlerini duymak bir antropolog olarak alanda 

sağlıklı ilişkiler ağı kurabilecek potansiyeli sağlamış olmam anlamına geliyordu.   

Mardin’e dışarıdan gelmiş bir araştırmacı olarak, bu şehirde yaşamaya başladığımda ilk 

çocuğum bir yaşına henüz basmıştı. Zaman ilerledikçe oğlumun yaşıtları ile oynaması için 

parklara ve yaşıt çocukları olan ailelere ev ziyaretlerine gitmeye, dolayısıyla diğer annelerle 

buluşmaya başlamıştık. Böylece anne olmam üzerinden bir anne ağı içine dahil olmuştum. 

Alanda Narayan’ın “değişken tanımlanmalar”6 olarak isimlendirdiği üzere araştırmacıya 

yüklenen farklı farklı roller ve bu rollerin ürettiği farklı ilişkiselliklerle karşılaşırız ve 

karşılanırız. Ben de duruma göre üniversiteden gelen bir araştırmacı, evli bir kadın ya da çocuğu 

olan bir anneydim. Anne olarak şehirde kurduğum ilişkilerde burada yetişkin bir kadın için evli 

olmanın ne derece makbul ve beklenti dâhilinde olduğunu ve benzer şekilde evliliğin çocuk 

sahibi olmakla eş değer bir yanı olduğunu gördüm. İkinci çocuğum kısa süre sonra dünyaya 

geldiğinde ise iki çocuk annesi olmam sevinç ve takdirle karşılanıyor, bundan sonra bir daha 

doğurmama kararım yadırganıyordu. Çok çocukluluğun makbul görülmesi, kadınların 

doğurganlığı sonlanana kadar çocuk doğurmayı düşünmeleri ve insanların sözleşmiş gibi iki 

çocuk olmasının çok az olduğunu söylemeleri üzerine, Mardin’de bir kadın için çocuk sahibi 

olmanın anlamını düşünmeye başladım. Bu alana nereden başlayıp nasıl nüfuz ederim diye ön 

görüşme ve okumalara başladığımda ise çocuk sahibi olmanın anlamını tam da bunun olmadığı 

bir yerde, istemesine rağmen çocuk sahibi olamayan kadınların tecrübe ve anlatılarında 

bulabileceğimi gördüm.  

Burada neden çocuk sahibi olmanın anlamını çocuksuzlukta aradığımı açıklamak için 

istisna hâli üzerine literatürün etkisinden bahsetmem gerekir. Doğurganlık hızının ülke 

genelinde en yüksek seviyelerde olduğu bölgede, kadın için çocuk doğurmanın kadınlığı 

tamamlayan bir şart olarak görülmesi, çocuk sahibi olamama halini de istisna durumuna 

dönüştürmektedir. Norm olana nüfuz etmenin en iyi yönteminin istisnaya odaklanmak 

olduğunu düşünmemde Giorgio Agamben’in istisna üzerine analizlerinin yönlendirici 

olduğunu belirtmeliyim. Agamben istisnanın kuralı tasdik etmesinin yanında kuralın da 

 
6 İfadenin İngilizce orijinali “shifting identifications”tır. Kaynak: Kirin Narayan, “How Native is a “Native” 

Anthropologist?”, 671. 



5 
 

istisnaya dayanarak varlığını sürdürdüğünden bahseder.7 Böylece çocuk sahibi olmanın içerdiği 

anlamı, çocuk sahibi olamama istisna halinin kendisi kurar ve varlığını sürdürmesini mümkün 

kılar. Kural içindeki bireyle konuşmada -konu itibariyle çocuk sahibi olma konusunda sıkıntı 

yaşamamış kadınlarla görüşmelerde- resmi ve genel tüm ezber söylemler uzun uzun 

sıralanırken, istisna halindeki pratikler yüzeysellikten uzaklaşarak kurala ulaşmanın arzusunu 

tutkulu ve canlı bir şekilde ortaya koyabilmektedir. Gerçekte de doğurgan kadınlarla 

doğurganlık üzerine konuşmalarımız, anneliğin kutsallığı ile biyolojinin normalliği arasında bir 

kısır döngüde geçmekteydi. İnfertil kadınların deneyimleri ise din, dindarlık, soyu devam 

ettirme, aile olma ve çocuk nezdinde siyasal, sosyal ve kültürel formasyonların analizine kadar 

uzanan öğeler içermekteydi. Böylece görüşmecilerim olarak infertil kadınlarda karar kıldım.  

Bu saikle alandaki görüşmecilerime karar verdiğimde, aklımda pek çok soru belirdi. 

Öncelikle infertilite sorunu yaşayan kadınların bu sorunun üstesinden gelmek için bildikleri her 

yöntemle çabaladıklarını gördüğümde, onlarla bunun nedeni üzerine konuşmak istedim. Neden 

çocuk sahibi olmayı istiyorlardı? Hatta asıl soru neden çocuk sahibi olmayı bu kadar çok 

istiyorlardı? Ya da yıllarca sağlıklarından ve maddi birikimlerinden feragat ederek büyük bir 

beklenti içinde çocuk sahibi olmak istemelerindeki hedef gerçekten çocuk muydu? Çocuk 

sahibi olmadıklarında eksik olan, eksikliğini duydukları şey tam olarak neydi? Bu soruları 

sorarken, çalışmamın başında alıntıladığım, William Blake’in “kundak bezlerinden fazlasıdır 

bebek dediğin, her birinde tüm bu insan memleketlerinin” mısraları kulağımda çınlamaktaydı. 

Çocuk sahibi olmak istediği halde olamamış kadınlar anneliğin anlamı, doğurganlığın 

anlamı, doğurmamanın nelere mal olabileceği ve daha pek çok şeyi yıllar alan bir süreçte hem 

deneyimleme hem de üzerine düşünme fırsatı bulmuşlardı. Böylece doğurganlık kriterinin 

varlığını ve devamlılığını mümkün kılan bir istisna hali olarak, doğurganlık sorunu yaşayan 

kadınlık tecrübelerini izlemek verimli bir alan tecrübesi vadetmekteydi. Etnografik alan 

araştırması yöntemi ise istatistiklerden duyulamayan öznel kadın hikayelerini dinleyip, bu 

diyarda var olan hayat bilgisine ulaşmam için gerekli imkânı bana sağlayacaktı. Mardin’de 

infertilite üzerine çalışma fikrim böylece netleşmiş oldu. Hazırlıklarına giriştiğim alan 

araştırmam tıp ile kültürün kesiştiği bir konu olarak infertilite üzerine medikal antropoloji 

alanında etnografik bir çalışma halini aldı. 

İnsan soyunun biyolojik devamlılığını sağlayan doğum -ya da araştırma konum itibariyle 

doğuramama yani infertilite- tıp ve kültürün kesiştiği noktada tıbbın belki de en çok etik 

 
7 Giorgio Agamben, Homo Sacer: Sovereign and Bare Life, (California: Standford University Press, 1998), 15-16. 



6 
 

tartışmalara konu olan kısmıyla, üremeye yardımcı tekniklerle ilgiliydi. Medikal antropoloji 

tam da kültür ile tıbbın kesiştiği noktada ihtiyacım olan kavramsal araçları bana sağlayacak bir 

uzmanlık alanı olarak belirdi.8 Daniel Bates’in ifadesiyle “kültür, insanları hedef alan 

hastalıklar yapılandırır ve bunların nasıl algılanıp karşılanacaklarını belirler. İnsanlar 

hastalıklara kültürün öngördüğü şekilde yakalanır.”9 Benzer bir şekilde Bryan S. Turner da bir 

hastanın rahatsızlığını gerçek anlamda teşhis etmek için o kişinin toplumsal ve kişisel bağlamı 

içinde ele alınma zorunluluğundan bahseder.10 Turner’ın bu tespiti, Bates’in hastalığın 

muhteviyatıyla kültür arasında kurduğu doğrudan ilişkiyi mümkün kılan bir ön tespit gibi 

okunabilir. Evet, hastalıkların toplumsal ve bireysel bağlamları olduğu savı pek çok bilimsel 

alan için yadsınmayan bir tespittir. Fakat Bates bunu bir adım ileri taşıyarak kültürel örüntünün 

hastalık algısını belirlediğini anlatır. İnfertiliteyi bir sağlık sorunu olarak araştırmaya 

başladığım ilk günlerden itibaren Bates’in bu ifadesi zihnimde dönüp durmaktaydı. Çocuk 

sahibi olamamak bir sorundu. Eğer insanlar hastalıklara kültürün öngördüğü şekilde 

yakalanıyorlarsa, Mardin’de buradaki sosyal, ekonomik ve siyasal yapı içinde nasıl bir kültürel 

örüntü mevcuttu ki kadınlar infertiliteyi hayatlarının bu kadar merkezinde ve yakıcı bir sorun 

olarak yaşıyorlardı? Bu saikle mevcut kültürel kodlara odaklanan görüşmelerime başladım. 

Alan araştırma konum zihnimde şekillenmeye başladıkça şehre bakışım da değişip 

yönlenmekteydi. Daha önce sıradan varsaydığım -hatta başlarda pek de göremediğim- önemli 

bir ayrıntı ise Mardin ve çevresinde yaygın olarak bulunan yerel şifacılık örüntüsünün büyük 

bir kısmının infertilite üzerine olduğuydu. Şehir ve çevresinde bolca bulunan türbeleri ziyaret 

etmek de o derece yaygındı. Türbe ziyaretleri dışında “el almış” şifacıların geleneksel tedavi 

yöntemlerini en fazla uyguladığı alan olarak infertilite karşıma çıkıyordu. İnfertilite ne kadar 

tıbbi bir imaya sahipse halk dilindeki karşılığı olan kısırlık da o ölçüde geleneksel şifacılığa ait 

gibi algılanıyordu. Özellikle ileri yaşlardaki kadınlar konu doğuramama sorununa geldikçe 

ekseriyetle “doktor bu işten ne anlar? Tabii ki hoca/ şeyhim anlar” demekteydiler. Kültürel 

örüntü içine girmeye çalıştıkça araştırma konum tıp ile kültürün kesiştiği bir alanda geleneksel 

şifacılık konusunda da geniş tasvir ve derinlemesine analize ihtiyaç duymaya başladı. Yerel 

şifacılık pratikleri ve geleneksel tedavi yöntemleri, ulusal sekülerleşme politikaları ve 

Türkiye’ye özgü modernleşme projesiyle bağlantılı bir şekilde ulu orta anlatılmayan, bir kısmı 

 
8 Daniel G. Bates, 21. Yüzyılda Kültürel Antropoloji (İnsanın Doğadaki Yeri), Çev. Suavi Aydın (İstanbul: İstanbul 

Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2018), 493-494.; Catherine Panter-Brick, – Eggerman, Mark, “The Field of Medical 

Anthropology in Social Science and Medicine”, Social Science & Medicine 196 (January 2018), 233-234.; Carol 

Browner, –Betty Wolder Levin, “The Social Production of Health: Critical Contributions from Evolutionary, 

Biological, and Cultural Anthropology”, Social Science & Medicine 61/4 (August 2005), 745-747. 
9 Daniel G. Bates, 21. Yüzyılda Kültürel Antropoloji, 493. 
10 Bryan S. Turner, Tıbbi Güç ve Toplumsal Bilgi, Çev. Ümit Tatlıcan (Bursa: Sentez Yayınları, 2017), 14. 



7 
 

resmi kanunlarla yasaklanmış, bir kısmı ise dini sınırları çiğnemekle suçlanarak telin edilmiş 

deneyimleri barındırıyordu.11 Bu mahrem alanda Mardin’li kadınların deneyim ve pratikleri 

üzerine benimle açıkça konuşmaları için öncelikle onları cahillikle itham etmeyeceğimi, 

ayıplamayacağımı, yargılamayacağımı ya da üstten bir bakışla izlemeyeceğimi hissedip 

benimsemeleri gerekiyordu. Bu nedenle her görüşmecimle tanışma ya da tanıştırılma şeklime, 

kendimi tanıtırken kullandığım ifadelere ve güven sağlamak için gerekirse bir ya da birkaç 

görüşme yaptıktan sonra asıl mevzular hakkında konuşmaya başlamaya azami dikkat 

gösterdim. Sonuçta bu güven ilişkisini kurabildiğimiz görüşmeler muazzam bir paylaşıma 

dönüşmekteydi. Sonuç olarak çalışmam Mardin’de intertilite ve şifacılık pratikleri etrafında 

şekillendi.  

İnfertilite her ne kadar kadın ve erkeği eşit oranda içeren bir sorun olsa da yerel toplumsal 

algılanışı bunun bir “kadın sorunu” olduğu şeklindeydi. Bir evlilik birliğinde istenmesine 

rağmen çocuk sahibi olunamadığında öncelikle -bazen de sadece- kadının doktora/ şifacıya 

gitmesi ya da aile tarafından götürülmesi ya da infertilite kliniklerinin ve yatırların/ şifacıların 

önünün kadınlarla dolu olması infertilitenin doğrudan kadınla ilişkili bir sorun olarak 

algılanmasının en iyi temsilleri olarak görülebilir. Bu nedenle bu araştırma kapsamında 

görüşmecilerim kadınlar oldu. İstemesine rağmen çocuk sahibi olamayan ya da bir veya iki 

doğum yaptıktan sonra yıllarca çocuğu olmayan kadınlarla, bu süreçte yaşadıkları deneyimler 

üzerine konuşmaya başlamak, benim için de dönüştürücü ve zenginleştirici bir deneyimdi. 

Annelik ve çocuk sahibi olmak üzerine bildiğimi sandığım ama hiç bilmediğimi, daha 

öncesinde hiç empati kuramadığımı gördüğüm devasa bir alan çıktı karşıma. Buradan kimseyle 

paylaşıl(a)mayan bireysel deneyimlerle yüklü kadın hikâyelerini emanet aldım. O deneyimlerin 

ve duyguların dile gelmesi, hakkıyla anlatılması bu çalışmanın yazarı olarak benim boynumda 

en başından beri asılı durduğunun bilincinde olduğum bir borçtu. Çalışmam bu kadınların hayat 

hikayelerini içeren, infertilite ve şifacılık ekseninde Mardin’de çocuk sahibi olamamanın 

anlamı üzerine kaleme alınmış etnografik bir alan araştırmasıdır. 

 

 
11 Christopher Dole, Türkiye’de şifacılığın “çifte kabahatli” olduğundan bahseder. Resmiyette tanınmayan 

yapısıyla lisanssız bir şekilde hasta tedavi edici pratikler kanunlarla yasaklanırken, üzerine kutsallık atfedilerek 

şifalandıran tek otorite olan tanrıya ortak koşarcasına şifa dağıtan kişiler ve onlara başvuranlar kurumsal ya da 

bireysel dini bakış açısından dinin sınırlarını çiğnemekle suçlanmaktadır. Bu tespitlerine işaret etmek üzere Dole,  

hem resmi otoriteler hem de dini otoriteler tarafından suçlu görülen geleneksel şifacılığın durumunu “çifte 

kabahatli olarak açıklar. (Christopher Dole, Seküler Yaşam ve Şifacılık: Modern Türkiye’de Kayıp ve Adanmışlık, 

Çev. Barış Cezar (İstanbul: Metis Yayınları, 2015), 35.) 



8 
 

1.1.1. Mardin’de Kadınlarla İnfertilite Görüşmeleri 

Tarih boyunca üç tek tanrılı dinin ve pek çok inanç sisteminin doğduğu yer olarak 

Mezopotamya, inanç nedeniyle ziyaret edilen ve kutsallardan şifa aranan bir bölge olagelmiştir. 

Kültürel yapı kutsal ziyaret yerleri ve türbelerin de şekillendirdiği zengin bir inanç nosyonuna 

sahiptir. Mardin ili bu kutsal ziyaret ve türbeler açısından zengin bir il olarak bilinmektedir.12 

Halk arasında seyyidlik13 ve Abdulkadir Geylani gibi veli olarak ünlenen kişilerin soyundan 

gelme söylemi oldukça yaygın ve makbul bir söylemdir.14 Soyları kutsal olarak bilinen ailelere 

mensup kişiler ya da bu ailelerden günümüze ulaşan silsile içinde nefesle ve tükürükle ya da 

çok çeşitli uygulamalarla şifa dağıtan kişilerden el almış15 şifacılar bugün de günlük hayatta 

yaygın başvurulan tedavi, danışma ve şifa kaynaklarıdır. Bu çalışmanın konusu itibariyle, 

çocuk sahibi olamayan ailelerin –özellikle kadınların- modern Batı tıbbının kurumları olan 

hastanelerde ve tüp bebek merkezlerinde tedavi görmelerinin yanında, bu tedavilerin öncesinde 

ya da tedaviyi takiben herhangi bir şifacıya başvurma eğilimleri bölgede yaygındır.16 İnfertilite 

sorununun kadın ve erkek olarak iki kutbu olmasına rağmen, araştırma konusunun yerelde 

kadın odaklı olması dikkat çekicidir. Mardin’de infertilite ile mücadele üzerine yoğun kültürel 

bir birikim mevcuttur ama bu yapı kadınlar arası bir ilişkisellik üzerinden yürümektedir. 

Doğurganlık ve sorunları üzerine halk inanışlarına dayanan tedavi uygulamalarının tamamına 

yakını kadınlar üzerinde gerçekleştirilen uygulamalardır. Erkek tedaviye dahil edilecekse de 

bahsedilen reçeteler kadınların kocalarına iletecekleri uygulamalar (şifalı-okunmuş su içirmek, 

şifalı karışımlar yedirmek vb.) olarak anlatılmaktadır. Ayrıca çocuk sahibi olunamadığı 

durumda yaşanan toplumsal etiketlenme, dışlanma ve negatif algıları ifade etmek üzere 

 
12 Mehmet Uğur Beşer, “İnanç ve Kültür Turizmi Noktasında Bir Örnek: “Mardin Sultan Şeyhmus Türbesi”, 

Mardin Artuklu Üniversitesi 18. Ulusal Turizm Kongresi “Kültür Turizmi”, ed. A. Akın Aksu vd. (Ankara: Detay 

Yayıncılık, 2017), 1028-1030. 
13 Muhammed peygamberin soyundan gelen anlamında kullanılan, sadece bir kan bağı değil kutsallık da barındıran 

bir soy kategorisi olarak açıklanabilir. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi “seyyid” kelimesinin Kuran’da 

“toplumda seçkin bir yere sahip olan kimse” (Âl-i İmrân 3/39) anlamında kullanıldığına işaret eder. Daha sonraları 

İslam toplumlarında Muhammed peygamberin kızı Fatıma’dan olan torunları Hasan ve Hüseyin’den gelen soyunu 

tanımlamak için seyyid ve şerif kelimelerinin kullanıldığını da belirtir. Mustafa Sabri Küçükaşçı, “Seyyid”, 

Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2009), 37/40-43.  
14 Mehmet Uğur Beşer, “İnanç ve Kültür Turizmi Noktasında Bir Örnek: “Mardin Sultan Şeyhmus Türbesi”, 1030. 
15 Ustası ya da aile büyüğü olan bir şifacı tarafından el almak onun tarafından manen yetkilendirilmiş olmak 

anlamında kullanılır. 
16 Erzurum ilinde infertil kadınların infertilite ile ilgili geleneksel inanç ve uygulamaları üzerine gerçekleştirilen 

alan araştırmasında kadınlara bildikleri şifacılık yöntem ve uygulamaları var mı diye sorulduğunda görüşmecilerin 

tamamı olumlu cevap vermiştir. Bunların %56’sı ise bu yöntemleri bizzat kullandığını onaylamıştır. (Raziye 

Engin, Türkan Pasinlioğlu, “Erzurum Yöresinde İnfertil Kadınların İnfertilite İle İlgili Geleneksel İnanç Ve 

Uygulamaları”, Anadolu Hemşirelik ve Sağlık Bilimleri Dergisi 5/1 (Şubat 2010), 6-9.) Mardin’e dair doğrudan 

bu alanda veriler elimizde olmamasına rağmen Türkiye’nin doğusunda merkez illerden biri olan Erzurum’da 

ortaya konan bu tespiti bölge geneli için de geçerli görebiliriz. 



9 
 

kullandığım bir tanım olarak infertil yük de kadının yükü olarak belirmektedir. İlk evliliğinde 

çocuk sahibi olamayan erkeklerin kendilerinde bir sorun olup olmadığını düşünmeden önce 

boşanıp yeniden evlenmesi ya da boşanmadan ikinci bir gayri resmi evlilik yaparak ilk eşe kuma 

getirmesi toplumda kabul gören hatta yer yer aile ve çevre tarafından teşvik edilen kültürel bir 

davranıştır. Resmi nikahlı karısından çocuk sahibi olamamış bir erkeğin, ikinci hatta üçüncü 

kadın ile gayri resmî evlilik yaşayarak çocuk sahibi olmaya çalışması, toplum açısından 

merhameti celbeden bir tavır ile karşılanır. Erkeğin çocuk sahibi olması eşi ile mutlu bir evlilik 

bağı içinde yaşamasının üstünde görülür. Hatta çocuksuz bir evlilik ilişkisi içinde çiftlerin 

mutlu olamayacağı varsayılır. Kısacası, hamileliğin gerçekleşmediği durumda erkeğin karısını 

boşaması, boşamak istemediği durumda ise ikinci bir evlilik yapması erkeğin hakkı hatta 

sorumluluğu olarak algılanır. Toplum içinde karşılığını bulan bu davranış şekli infertilitenin 

faturasının kadına kesildiğinin açık bir göstergesidir. Nihayetinde geleneksel şifacılık 

yöntemleri infertiliteyi kadın merkezli bir yaklaşımla çözmeye çalışmaktadır. Bu sorun 

etrafındaki kültürel birikim de kadın hikayelerinde yoğunlaşmaktadır. Bu nedenle çalışmamın 

odağında infertilite sorunu yaşayan kadınların hikayeleri yer almaktadır.  

Bu alan araştırması Ağustos 2018 ve Eylül 2019 tarihleri arasında Mardin ilinde bir yıldan 

fazla süre çocuk sahibi olmak istemesine rağmen olamamış, bugün ya da hayatının bir 

döneminde bu sorunu yaşamış kadınlarla yapılan görüşmelere dayanmaktadır. 

Görüşmecilerimin yaşları infertiliteyi bugün ya da geçmişte deneyimlemelerine göre değişerek 

yirmi ile yetmiş arası geniş bir yelpazede yer almıştır.  

Türkiye’de üremeye yardımcı kliniklerin sayısı her geçen gün artarak 150’ye 

yaklaşmaktayken, Mardin’de araştırmamı gerçekleştirdiğim dönemde henüz bir tüp bebek 

merkezi bulunmamaktadır. Bu nedenle yardımcı üreme tekniklerine başvuran kadınlara topluca 

ulaşabileceğim bir imkân olmadı. Ancak yakın illere ya da büyükşehirlere tüp bebek tedavisine 

gittiği bilinen17 kadınlara, benimle bu bilgiyi paylaşan tanıdıkları ya da yakınları aracılığıyla 

ulaşmaya çalıştım. Bunların dışında türbe ve yatırlara, şifacı hocalara ve geleneksel köy 

ebelerine ziyaretlerde bulunarak, buralarda karşılaştığım kadınlarla görüşmeler yaptım. 

Ziyaretlerim sırasında ebe ve şifacılar da kendilerine başvuran kadınlarla görüşmelerimi 

sağladı. Şifacılara ya da doktorlara başvurduğu bilgisiyle görüştüğüm bu iki kadın grubu iç içe 

 
17 Üremeye yardımcı teknikler kullanan aileler genellikle bu durumu aile içinde gizli tutmak istemektedirler. Bu 

nedenle bu çalışma kapsamında yardımcı üreme teknolojilerine başvurduğunu belirten az sayıda kadından 

görüşmeyi kabul edenlerle görüşmeler sağlayabildim. Bu görüşmeler sırasında görüşmecilerim de kendi 

çevrelerinde (halk arasında yaygın olan tabirle) tüp bebek tedavisine gittiğini bildiği ya da tahmin ettiği kişiler 

olduğunu ama bu kişilere sorduklarında bunu kesinlikle reddettiklerini, kendi arkadaşlarına dahi söylemek 

istemediklerini anlattılar.  



10 
 

geçmiş bir grup olarak okunmalıdır. Çünkü doktora giden kadınlardan görüşmecilerim aynı 

zamanda şifacıya da başvurduklarını, şifacıya gittikleri bilgisiyle bağlantı kurduğum kadınlar 

ise doktor tecrübelerini de anlattılar. Çok nadiren sadece doktora giden ya da hiç doktora 

gitmeden şifacılar aracılığı ile çocuk sahibi olmayı bekleyen görüşmecilerim oldu.  

Görüşmecilerimi belirlerken kendi çevremden tanışıklıklarım yanında kartopu yöntemiyle 

birbirinden haberdar olan kadınlara ulaşım sağladım. Alan araştırmam süresince doksan beş 

kadınla görüşmeler yaptım ve bu kadınların yirmi beşi ile birden çok defa görüşerek infertilite 

tedavi süreçlerini takip ettim. Süreçlerini takip ettiğim beş kadının, çocuk sahibi olmak için 

gittikleri şifacılarda tedavi seansları sırasında katılımcı gözlemci olarak bulundum. Tüp bebek 

tedavisi uygulama aşamasında olan iki kadının ise tüp bebek uygulama süreçlerini, tekrar eden 

görüşmelerle takip edip, uygulama safhalarında görüşmeye devam ettim. Bu etnografya tüm bu 

hikayelerin yer aldığı şifacılık pratiklerine odaklanan bir alan araştırmasıdır. 

1.2. Şifacılığın Etnografisi Üzerine Yöntem Tartışmaları 

İnsana dair meseleler üzerine düşünürken, ele aldığımız herhangi bir tekil meselenin bile 

aslında farklı uzmanlık alanlarını ilgilendiren farklı veçheleri olduğunu görürüz. Modern öncesi 

dönemde bütün bu farklılıkları birbiriyle ayrılamaz bir ilişki içinde gören bütüncül bir bakış 

açısı hakimken, modernleşme serüvenimizle birlikte her biri kendi sınırları içinde farklı 

kategoriler, kamplar ve insan edimlerinin yekpareliğine meydan okurcasına bölünen uzmanlık 

alanları ve sınıflandırmalar hayatımıza girdi. İnsan edimlerini ve hatta bedeni parçalarına ayırıp 

müstakil birer alan olarak incelemeyi öngören, bununla birlikte her mefhumu sayılarla ifade 

edilebilir hale getirdikçe anlamlı ve bilimsel kabul eden pozitivist akımlar, modern zamanlara 

içkin bilimsel düşünceyi işaret etmektedir. Buna göre bilimsel araştırmanın ayırt edici özelliği 

ampirik ve nesnel oluşudur.18  

Oysa insan indirgendiği biyolojik yığından fazla, bunun ötesinde, sayılarla hesaplanabilen 

kısmı aşan bir sosyal, siyasal, kültürel ve psikolojik yapıya sahiptir. Bu nedenle fen bilimlerinde 

büyük bir heyecanla kucak açılıp kabul edilen “düzenliliklerin genel geçer yasaları”19 pozitivist 

bakış açısından sosyal bilimsel alanlar için de uygulanma idealine dayansa da zaman içinde bu 

 
18 Belkıs Kümbetoğlu, Sosyolojide ve Antropolojide Niteliksel Yöntem ve Araştırma (İstanbul: Bağlam Yayıncılık, 

2005), 34.  
19 Kümbetoğlu, Pozitivizm’in yükselen değer olduğu 19’uncu yüzyılda ve 20’nci yüzyılın ilk yarısında sosyal 

bilimcilerin araştırma yaparken “sosyal düzenlilikler hakkında genel geçer yasalar ileri sürülebileceğini” 

göstermeye çalıştıklarından bahseder. (Belkıs Kümbetoğlu, Sosyolojide ve Antropolojide Niteliksel Yöntem ve 

Araştırma, 34.)  



11 
 

eğilim sosyal bilimlerde bir tartışma ve eleştiri -hatta yer yer karşı koyuş- ile karşılanmıştır. 

Kendisi de modern bir bilim dalı olan Antropoloji, bu karşı koyuşta başı çeken bir alan olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Antropoloji, insanın biyolojik ve kültürel çeşitliliğini incelerken belirli 

alanlarda pozitivist paradigmanın bir aracı olan nicel araştırma yöntemlerini kullanmışsa da 

kültürel çalışmalarda nicelikten çok çalışılan alanın niteliklerini göz önünde bulundurmuştur. 

Antropolojinin kurucuları olarak ilk antropologlar dahi, niteliksel araştırma yöntemlerinden biri 

olan alan araştırmasını muteber görmüşlerdir. Daha sonraları postmodernist ve eleştirel sosyal 

teorilerin de etkisiyle nitel araştırma yöntemleri Antropolojide metodolojinin temelini 

oluşturmuştur.  

Nitel araştırma yöntemlerinden biri olan etnografya antropolojinin ilk dönemlerinden 

itibaren sıkça başvurduğu ve alan içinde muteber görülen bir yöntem olmasına karşın alan 

dışında bilimselliği konusunda eleştirilere maruz kalan sosyal bilimsel bir araştırma yöntemidir. 

Bu bölümde nitel araştırma yöntemlerinin mahiyetinden bahsederken bunlardan biri olan 

etnografya yöntemini tanıtıp araştırma kapsamında neden bu yöntemi en uygun yöntem olarak 

seçtiğime yer vereceğim. Ayrıca etnografya yazımında kullanılan iki teknik olarak 

derinlemesine mülakat ve katılımcı gözlem araçlarına da değineceğim. Alt başlıklarda ise ilk 

dönem etnografik anlayıştan farklılaşan yeni etnografya yazımını ele alıp, bu çalışmanın 

yönteminin şekillenmesinde etkili olan düşünümsel/ yorumsamacı etnografya ve feminist 

etnografyanın imkânı üzerine değerlendirmelerde bulunacağım. Şifacılığın etnografisi olarak 

niteleyebileceğim bu alan araştırmasında, yöntem itibariyle temas ettiğim temel noktalar 

aşağıda sırasıyla yer almaktadır.  

Nitel araştırma yöntemlerinden bahsederken Berg ve Lune’un kullandığı metaforik tasvir 

gerçekliğin akışkan yapısını düşünmek açısından anlamlıdır. Onlara göre “nitelikler duman 

gibidir. Gerçektir ve onları görebiliriz ama bizim için hareketsiz durmaz ya da cetvellerimizle 

yakalayabileceğimiz düz çizgiler oluşturmaz.”20 Niteliklere odaklanmış bir yöntem olarak nitel 

süreçler, olay örüntülerini ortaya koymaya çalışır. Ancak iki olay örüntüsünü birbirine 

bağlarken ikisinin ortalamasını alıp ikisini de ortalamalarına indirgemez. Bu anlamda olaylar 

arasında benzerlik ya da eğilim aramaz. Nitel araştırma süreçlerinde asıl olan, olayı bir örüntü 

şeklinde sunmaktır. Bu durum aslında akışkan bir gerçekliğin belirli bir zaman ve mekândaki 

görüntüsünü haritalamaya benzer. Berg ve Lune nitel yöntemlerin gerçek kişilerle ilgili 

 
20 Bruce L. Berg ve Howard Lune, Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri, Çev. Hasan Aydın (Konya: 

Eğitim Yayınevi, 2015), 20. 



12 
 

ölçülemeyecek bir bilgi türüne ulaşmamızı sağladığından bahsederken,21 Robert Aunger bu 

ölçülemez bilginin yani sosyal eylemin özneler-arası olduğunu anlatır.22  İnsanlar birbirleriyle 

kurdukları doğrudan ya da dolaylı ilişkiler yoluyla kültürel bir örüntü ortaya koyarlar. Alan 

araştırmalarında elde edilmek istenen birinci elden bilgiye ancak bu ilişkiler ağına bazen 

yakından şahit olarak23 ya da zaman zaman doğrudan dahil olarak24 ulaşılabilecektir. Tayfun 

Atay antropolojide ortaya konan yeni eğilime göre bu öznelerarasılığın25 bir gereği olarak 

ortaya çıkan bilginin deneysel değil deneyimsel olduğu anlayışının öne çıktığını belirtir.26 Yani 

ortaya çıkan bu ölçülemez bilgi, özneler arası bir muhteviyata sahiptir ve bu muhteviyata -

yapısı itibariyle- deneysel değil ama deneyimsel bir yolla vakıf olabiliriz. Etnografik bir alan 

araştırması da antropoloğun böyle bir deneyimsel yolla hakkında bilgi edindiği örüntüyü 

aktarmasına dayanır. Burada ilk dönem antropologlarının anladığı klasik etnografya 

yönteminden farklı bir durum, araştırmacının da içine dahil olduğu deneyimsel bir bilgi türü 

ortaya çıkmaktadır. Kısaca ifade etmek gerekirse, derinlemesine mülakat ve katılımcı gözleme 

dayalı bu yeni etnografik çalışma, ilk dönem antropologların ortaya koyduğu etnografik 

yöntemden bilginin mahiyetine yaklaşım açısından farklılaşmaktadır. Burada bu yeni 

etnografya anlayışına değinmek yazmayı taahhüt ettiğim etnografyanın mahiyetini açıklamak 

açısından yerinde olacaktır.  

İlk dönem antropologlar etnografik alan araştırmasına bir insan topluluğuna gidip orada var 

olan toplumsal bilgiyi gözlemlemek ve geri dönüp topladıkları verileri kâğıda dökmek olarak 

bakıyorlardı. 20’nci yüzyılın ikinci yarısına kadar bu anlayış makbuldü. 20’nci yüzyılın ikinci 

yarısı Pozitivist kuramın bize öğrettiği bu anlayışı derinden sarsacak yorumsamacı 

yaklaşımların27 ve eleştirel kuramların28 ortaya koyduğu eleştirilerine sahne oldu. Bilimsel 

bilginin iktidar mekanizmalarına sağladığı gücün farkında olan bu eleştiriler, bilimsel bilginin 

mutlaklığının bir yanılsama olduğu, bilimsel yöntemlerin birer bilgi üretim araçları olduğu ve 

bilginin belli şartlar altında üretilen bir ürün olduğu tespitini yüksek sesle dillendirdiler. 

Eleştirel kuramların katkısıyla, sosyal bilimsel araştırmalar odaklarını toplanan bilginin 

 
21 Bruce L. Berg ve Howard Lune, Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri, 25. 
22 Robert Aunger, “Etnografya Üzerine: Hikayecilik mi Yoksa Bilim mi?”, Yöntembilim Üzerine Antropolojik 

Okumalar, Çev. Erdoğan Boz (Ankara: Dipnot Yayınları, 2015), 249. 
23 Derinlemesine mülakat tekniğinde olduğu gibi, geçmişte yaşanan olayı yaşayanın gözünden görüldüğü şekilde 

ayrıntıları ile dinlemek aslında -birinci elden olmasa da- şahitlik özelliği taşır. 
24 Katılımcı gözlem tekniğinde olduğu gibi, yaşanan olaya katılarak dahil olmak uygun şart ve konuda 

araştırmacıya en detaylı anlatımların dahi kazandıramayacağı bir bakış kazandırabilir. 
25 “Intersubjectivity”nin Türkçesi. 
26 Tayfun Atay, “Sosyal Antropolojide Yöntem ve Etik Sorunu”, 189-206.   
27 Yapısal işlevselcilik ve postmodernizm. 
28 Marksizm ve feminizm.  



13 
 

tartışılmaz ve mutlak yapısından üretilen bilginin dinamik ve sorgulanabilir yapısına doğru 

çevirdiler. Yeni şekillenen etnografyada bu eleştiriler sonrası şekillenen temel noktaları 

araştırmacının alandaki pozisyonunun, üretilen bilginin mahiyetinin ve elde edilen bilginin 

yorumu olarak etnografik metnin sorunsallaştırılması şeklinde sayabiliriz.  

Yeni etnografyadan bahsederken bu temel üç noktayı ele alırsak ilk olarak, bilginin 

araştırmacı daha alana girmeden önce biçilecek buğday başağı gibi orada durup beklediğini 

varsaymak araştırmacının alandaki etkisini sıfırlamak anlamına gelmekteydi. Bugün artık 

sosyal bilimsel araştırmaların çoğunluğunda kabul gördüğü üzere araştırmacının cinsiyeti, 

kullandığı dil, dili kullanış şekli, kısacası araştırmacının kimliği ve alanda kurduğu ilişki ağları 

ortaya konacak çalışmanın içeriğinde doğrudan etkili olmaktadır. Araştırmacının alanda 

gerçekleştirdiği katılarak gözlem, mülakat, odak grup çalışması gibi yöntemler sırasında 

görüştüğü kişilerde farklı farklı etkiler yaratan ve görüşmelerin seyrini etkileyen yaşı, cinsiyeti, 

üzerindeki kıyafet, konuşurken seçtiği kelimler gibi özelliklerinden süzülen çoklu kimliksel 

aidiyetleri vardır. Bu kimlikler çoğu zaman araştırmacının açıkça kendisini beyan etmesini de 

beklemez; onun görünüşünden, kelimelerinden ve hatta tonlamasından yayılan bir auranın 

görüşmeciye ulaşması sonucu görüşmenin seyri etkilenir. Böylece ilk eleştiri noktası, pozitivist 

kuramın öngördüğü şekilde araştırmacının araştırma alanında adeta görünmez kılınmasının, 

alana hiçbir etkisi olmadan bilgi toplayan bir ajan olarak alanda bulunmasının mümkün 

olmadığıdır. Bu eleştiri sonucunda araştırmacının alanda yarattığı etkinin farkına varması, 

bundan kaçamayacağı ve bu etkiyi sıfırlayamayacağı gerçeği ile yüzleşmesi, alan araştırma 

verilerine araştırmacının kendi pozisyonunu da dahil etmesi olarak sonuçlanmıştır. 

İkinci olarak, araştırmacının araştırdığı toplumsal gruba dahlinin sorunsallaştırılmasının 

bize gösterdiği ufukta artık araştırma sonucunda ortaya konan bilgiden olan değil oluşturulan 

bilgi olarak bahsetmeye başlarız. Araştırmacının alana girdiği andan itibaren taşıdığı kişisel, 

kültürel, dini ya da sosyal özelliklerinin alanda kurduğu ilişkilere ve elde ettiği veriye etkisinin 

yanında, alan araştırması sonucunda ortaya konan bilginin araştırmacının alana girdiği andan 

itibaren oluşturulmaya başlanan bir bilgi olduğu gerçeği, pozitivizm eleştirileri sonucu sosyal 

bilimcilerin vardığı bir noktadır. Yani pozitivist ekole göre sosyal bilimsel bilgi toplanıp ortaya 

konacak, araştırma öncesinde de alanda toplanmayı bekleyen bir hasat kalemi gibi 

değerlendirilirken, eleştirel kuramlar bilginin alanda olan değil alanda üretilen mahiyetini 

ortaya koydular. 

Üçüncü olarak da araştırmacının ortaya koyduğu metnin kendisi araştırmacının kişisel 

süzgecinden geçerek oluşturulmuş ve yine araştırmacının anlatım ve dili kullanma becerilerine 



14 
 

bağlı olarak ortaya çıkan bir üretimin ifadesidir. Alan çalışmasını yazıya döken sosyal bilimci, 

sadece alanda üretilen bilgiyi kullanmakla kalmaz. Bu bilgiyi aktarırken, raporlarken ve 

yorumlarken kendi ifade becerilerini de ortaya koyar. Yani alan araştırması yorumun yorumu 

olarak karşımıza çıkar. Bu eleştiri noktaları ile yüzleşmeden etnografya yapılamayacağı gibi, 

geleneksel etnografya da artık yapılamaz hale gelir. Elinizdeki etnografik çalışmada bu üç temel 

eleştiri alanının sorgulamaları etkili olmuştur.  

Etnografya yönteminin geldiği bu noktada alanda bulunan antropoloğun nasıl bir 

araştırmacı olduğu önem arz eder. Kümbetoğlu araştırmacıdan bahsederken, “sosyal gerçekliği 

derinlemesine kavramak isteyen, sosyal dünyayı oluşturan bireylerin profilini vermeye çalışan, 

bu oluşturma sürecinin hem bireylerce hem araştırmacının kendisince bir yorumlama, 

anlamlandırma faaliyeti olduğunu kabul eden araştırmacı …”29 ifadesini kullanmaktadır. 

Araştırmacı alana dahil olduğu andan itibaren sosyal gerçekliği yorumlama ve anlamlandırma 

yoluyla oluşturan bireylerin ilişkiler ağına dahil olur. Böylece bu yorumlama ve anlama 

faaliyeti, etnografın da üstlendiği iki büyük yük haline gelir. Ancak bu kaçınılabilecek bir yük 

olma olasılığına da sahip değildir. Aunger’in de belirttiği gibi “etnografın etnografik 

malzemeleri yorumlama yükümlülüğü vardır”30 ve bu yükümlülük etnografın etnografyanın 

mümkün olabilmesi için en temel şartlarından olan çalışmak istediği toplulukta kabul görmesi 

şartını sağladığında,31 ya da tabir-i caizse görüşmecilerinin güvenini kazanmaya başladığı 

andan itibaren ödemeyi taahhüt ettiği bir yükümlülüktür. Bir etnografya yazımı için yola 

çıkıldığında insanların bazen en yakınları ile paylaşmadıkları en mahrem hikayelerini ilk defa 

araştırmacı ile paylaşmaları bu hikayelerin adeta kutsal bir emanet gibi araştırmacıya teslim 

edildiği hissini verir. Ve bu paylaşım sorumluluğun had safhada olduğu büyük bir özeni hak 

eder. Bundan sonra etnografa düşen sorumluluk ise emaneti hakkıyla yerine ulaştırmaktır. Bir 

ulağın sorumluluğunu taşıyan etnografın anlatması beklenen hikâyeye özenli davranması, 

emaneti yerine ulaştırmanın kaçınılmaz bir ön şartı olarak görülebilir.  

Etnografın etnografik malzemeyi yorumlama ve anlamlandırma faaliyetinin sonucu olarak 

ortaya koyduğu metin, nitel araştırma yöntemlerine şüpheyle bakan doğal bilimciler ve nicel 

bilimsel metotları olmazsa olmaz gören bazı sosyal bilimciler için bilimselliği her zaman 

muamma olan bir çalışmadır. Ancak sosyal gerçekliğin deney tüpüne sığmadığını hesaba 

katarsak, sayılarla konuşmanın daha bilimsel olduğu savı da aynı kesime ait bir inançtan öteye 

 
29 Belkıs Kümbetoğlu, Sosyolojide ve Antropolojide Niteliksel Yöntem ve Araştırma, 35. 
30 Robert Aunger, “Etnografya Üzerine: Hikayecilik mi Yoksa Bilim mi?”, 247. 
31 Lila Abu-Lughod, Veiled Sentiments: Honor and Poetry in a Bedouin Society (Berkeley: University of California 

Press,1986). 



15 
 

geçemedi. Clifford Geertz bu durumun yani bilimsellikten uzak olma iddiasının Antropolojik 

araştırmalar için olsa olsa içi boş bir tehdit olduğunu belirtir. Ona göre “antropolojik yazıların 

ikincil ya da üçüncül elden bir yorum olmaları, birer kurmaca olmaları, oluşturulmuş ya da 

biçimlendirilmiş olmaları” gerçeği antropolojik bilginin nesnel olma özelliğini tehdit ediyor 

gibi görünür ama bu gerçek bir tehdit değildir. Çünkü “etnografın bir anlatımının önemli olan 

savı … bu tür yerlerde neler olup bittiğini netleştirebilme, bilinmeyen geri planlardan ortaya 

çıkan aşina olunmadık eylemlerin doğal olarak meydana getirdiği şaşkınlığı azaltma düzeyine 

dayanır.” Etnografın çalıştığı alanda giriştiği betimleme faaliyeti o alanda bulanık olan bilgiyi 

netleştirmeyi hedefler. Kişiler arası etkileşimde oluşan bilginin/ anlamlanan eylemin metinde 

dile dökülmesi, böylesi bir anlamlandırma faaliyeti sayesinde olur. Geertz bu tespitini nihayete 

erdirirken iyi bir yorumun bizleri yorumlanan şeyin merkezine götüreceğinden bahseder.32  

Mardin’de infertilite sorunu yaşayan kadınların hikayelerinin yer aldığı bu antropolojik 

çalışmanın -Geertz’in ifadesiyle- bizi götürdüğü merkezde karşılaşacağımız önemli 

noktalardan biri doğurganlık yanlısı (pronatal) bir kültürel yapıya sahip Mardin’de çocuk sahibi 

olmanın hiçbir zaman sadece çocuk sahibi olmak anlamına gelmemesi, yani infertilitenin 

biyolojik bir varlık olarak bebeğin olmadığı bir durumdan öte bir anlam dünyası kurup bundan 

daha fazla bir eksiklik imlemesidir. Mardin’de infertilite sorunu yaşayan kadınların hayat 

hikayelerine eğilen bu çalışmada kadınların infertilite sorununu algılama, deneyimleme ve 

sorunla mücadele yöntemlerini ele alırken, tüm anlatıların ortaklaşıp boğumlandığı böylesi bir 

anlam ve yorum durağına ulaşmaya çalıştım. Araştırma sırasında kullandığım yöntemsel 

araçlardan katılımcı gözlem ve derinlemesine mülakat yöntemleri ile kadınların infertilite ile 

mücadelede başvurdukları şifacılık metotlarını ve tıbbi uygulamaları takip edip kayıt altına 

alırken, bu çalışmanın sonucunda Mardin’de infertilite etrafında oluşan şifacılık pratiklerine 

dair kültürel örüntüye ulaşmayı hedefledim. Daha çalışmamın en başında, araştırma sonunda 

varacağım – Geertz’in tabiriyle geçici- merkezde biyolojik soyun devamından çok daha fazla 

ve merkezi bir arzu nesnesine ulaşmayı öngörmekteydim. Kullandığım etnografik yöntemin 

temel iki aracı olan katılımcı gözlem ve derinlemesine mülakat yöntemleri burada bahsi geçen 

“iyi yorum” için özenle uygulanması gereken iki araç olarak belirdi. 

Bu iki araçtan biri olan katılımcı gözlem ile başlarsak, katılımcı gözlem tekniği antropoloğa 

alana doğrudan dahil olma deneyimini sağlayan bir tekniktir. Bu teknik araştırmacının alanda 

salt bir gözlemci olarak elde edebileceğinden fazla, tecrübî ve deneyimsel bir bilgi ağına 

ulaşımının önünü açar. Araştırmacı alanda gerçekleşen ritüelin ya da sosyal bir organizasyonun 

 
32 Geertz, Clifford. The Interpretations of Culture (New York: Basic Books, 1973), 30-33. 



16 
 

bir parçası olma sorumluluğunu alarak alana girer. Belirli bir süre için gözlemlediği durumun 

bir parçası haline gelir. Katılımcı gözlem kavramı Atay’ın “etnografi, bir insan topluluğunun 

“hayat bilgisi”ni yazmaktır ve yazmak yaşamadan olmaz”33 ifadelerinde kendine yer bulur. 

Katılımcı gözlem ya da İngilizce ifadesiyle “participant observation” kavramına şerh düşen 

Clifford Geertz bunun yerine katılma eylemine vurgu yapacak şekilde “participating 

observation” kavramını önerir. Bu kavram bir dönem Türkçe’ye “katılımla gözlem” olarak 

çevrilmiştir. Atay’ın önerdiği “katılarak gözlem” isimlendirmesi ise Geertz’ın participating 

observation kavramının Türkçe’de daha doğru ifadesini bulmuş şekli olarak okunabilir. 

Katılımın altını çizen bu kavramı ödünç alarak belirtirsem, bu çalışmada da katılarak gözlem 

tekniği kullanılmıştır. Bu süreç infertilite sorunu yaşayan kadınların sadece hikâyelerini 

dinlemekle yetinmeyen, onlarla tedavi süreçlerinde belli aşamaları birlikte takip edip ebe, hoca, 

türbe ziyaretlerine birlikte gitmeyi de kapsayan bir katılım ve gözlemi içermektedir.  

Bu çalışmada kullanılan ikinci etnografik araç olarak derinlemesine mülakat tekniği ise 

görüşmecilerimin infertilite konusundaki her türlü anlamlandırma ve yorumlarını görmemi 

sağlayacak, görüşmenin başında temel demografik bilgileri talep eden, konuşmanın akışında 

oluşan soruları içeren, detaylı cevaplarla ilerleyen ve bu nedenle de yarı yapılandırılmış kişisel 

görüşmeler şeklinde açıklanabilir. Bu yöntemsel araç alan çalışmamda bana infertilite sorunu 

yaşayan kadınların hayat hikayelerine ayrıntılarıyla vakıf olmayı, bu hayat hikayelerinin 

infertilite örüntüsü içinde oluşturduğu farklı kişisel çizgileri takip edebilmeyi ve tedavi 

süreçlerini etkileyen kişisel, ailevi, çevresel etkenleri tespit edebilmeyi sağlamıştır.  

Bu bölümü yukarıda ele aldığım yeni etnografya yönteminin şekillenmesinde etkili olan ve 

alan çalışmamı şekillendiren iki eleştirel yaklaşımdan bahsederek sonlandıracağım: 

Düşünümsellik ve feminizm. Burada, birbiriyle uzlaşıp örtüşen yanları da olan bu iki yaklaşım 

alan çalışmamı ne şekilde etkilemiştir, düşünümsel etnografya nedir ya da etnografyaya 

feminist bir yaklaşım mümkün mü sorularına değineceğim.  

1.2.1. Etnografya Üzerine Düşünmek ya da Düşünümsel Etnografya 

Antropoloğun etnografik araştırma sürecini gözleme dayandırarak kendi dışında 

konumlandırdığı, kendisini bilgiyi elinde bulunduran yüksüz bir otorite olarak gördüğü ilk 

etnografik çalışmaların üzerinden bir asırdan fazla bir zaman dilimi geçmiş bulunmaktadır. 

Etnografın alan tecrübesinin kendisinin bireysel ve kültürel angajmanından bağımsız olmadığı 

 
33 Tayfun Atay, “Sunu”, Etnografik Hikayeler (Türkiye’de Alan Araştırması Deneyimleri) (İstanbul: Metis 

Yayınları, 2018), 9. 



17 
 

fikri sosyo-kültürel antropoloji alanında daha en başından itibaren ele alınmış bir konu olsa da 

etnografın kendi üzerine düşünerek kendini alana dahil etmesinin ve geleneksel etnografyaya 

mesafe almasının ilk ibarelerini yirminci yüzyılın ikinci yarısına doğru etnografyaya 

düşünümsel/ yorumsamacı farklı bir bakış açısı kazandıran eleştirel yaklaşım aracılığıyla 

görmekteyiz.  

1950’lerden itibaren kendi pozisyonunu bilinç düzeyine taşıyarak kendi üzerine düşünme 

anlamında düşünümsel bir eğilimle karşılaşırız. Bu eğilimin antropolojide yer bulması ise 

düşünümsel etnografya nitelemesini doğurur. Antropoloji Sözlüğü’nde düşünümsel 

etnografyadan araştırmacıya odaklanan etnografik bir tecrübe olarak bahsedilir.34 Geleneksel 

etnografyanın kültürü nesnel bir gerçeklik olarak ele alan bakışı tek taraflı ve hegemonik bir 

özne-nesne ilişkisi içinde nesneye odaklanan gözlem yoluyla kültürel anlama nüfuz etmeyi 

öngörmekteydi. Delaney, algılamanın simgeler yoluyla olduğundan bahsederken Boas’ın 

“gören göz geleneğin aracıdır” sözünü hatırlatır.35 Bu anlamda gözleyen olarak araştırmacı 

alana içinde yetiştiği geleneğin aracılığıyla bakmaktadır ve araştırmacıyı görünmez kılarak 

araştırılana odaklanan bakışta bilgi üretimine yaklaşım açısından eksiklik belirmektedir. Yeni 

düşünümsel etnografya geleneksel yüke sahip olan gözlemi de sorunsallaştırarak, gözleyenin 

kendi pozisyonu üzerine düşünmesi gerekliliğinin altını çizer.  

Düşünümsel etnografya, etnografik alan araştırmasında gözlem kadar düşünümselliğin 

de kültürel anlamla doğrudan bir ilişkisi olduğu tespitine dayanmaktadır. Geleneksel 

etnografyaya kritik bakan bu yeni etnografik bakışta, araştırmacı artık alanın bir parçası olarak 

algılanır. Çünkü alanda üretilen etnografik malzemenin bir yanında kendisi durmaktadır. 

Alanda üretilen bilgi etnografın kişisel bagajından, eğilim ve donanımlarından fazlaca nasibini 

alan bir ürün olarak görülür.36 Etnografyayı bir insan topluluğunun “hayat bilgisi” olarak 

niteleyen Atay, burada yapılacak işin pozitivist bilim anlayışının öngördüğü şekilde “deneysel” 

değil, araştırmacı ve araştırılan topluluk arasında özneler arası ilişkinin gereği olarak 

“deneyimsel” olduğundan bahseder.37 Çünkü araştırmacı görüşmecilerinin ona aktardığı 

kadarıyla sınırlı kalacak şekilde o topluluğun hayat bilgisine vakıf olabilecektir. Bu sınırı 

belirleyen ise, araştırmacının araştırma yaptığı topluluk ile kurduğu ilişki olacaktır. 

 
34 Kudret Emiroğlu ve Suavi Aydın, Antropoloji Sözlüğü (Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları, 2003), 338.   
35 Carol Delaney, Tohum ve Toprak, 49.  
36 Bilim ve teknoloji alanındaki bilimsellik algısını postmodernist ve feminist bir pencereden yorumlayan Donna 

Haraway her bilginin aslında birer “konumlu bilgi” olduğunu anlatmaktadır. (Donna Haraway, Başka Yer, Der. 

Müge Gürsoy Sökmen (İstanbul: Metis Yayınları, 2010).) Düşünümsel antropolojik yaklaşım bu “konumlu” olma 

halini baştan kabul ederek, etnografyaya araştırmacının konumunu da dahil etmektedir.  
37 Tayfun Atay, Etnografik Hikayeler, 9-13. 



18 
 

Araştırmacının görüşmecilerle kurduğu ilişki üzerinden yürüyen bu “sınırlı” bilgi akışı 

düşünümlülüğün etnografya üzerinde gözlem kadar belirleyici olduğu fikrini artık yadsınamaz 

bir şekilde ortaya koymaktadır. Buradan yola çıkarak, düşünümsel etnografyanın araştırmacıyı 

kendi pozisyonu üzerine düşünmeye davet etmesinin yerinde bir eleştiri olduğunu görebiliriz.  

Düşünümsellik, araştırmacıya kendinin ne olduğunu, araştırma içinde nasıl bir 

fonksiyon icra ettiğini, alandaki görüşmecilerinin onu nasıl algıladıklarını, alana dahil olduğu 

andan itibaren karşılaştığı kişi ve gruplarda nasıl bir duygu ve davranış farklılığı yarattığını, 

kısacası alandaki varlığının ne anlama geldiğini sormayı gerektirir.38 Düşünümsel etnografya 

alanında önemli katkılar sunan Renato Rosaldo araştırmacının kişisel yapısının ve hayat boyu 

biriktirdiği tecrübeler sonucu oluşmuş deneyimsel konumunun anlayışına yön vereceği için, 

araştırdığı kişi ve gruplardan ne aldığı üzerinde belirleyici bir etkisi olacağından bahseder.39 

Rosaldo, bu kritik etki konusunda önemli bir tespitte bulunmuştur. Etnografın alan araştırması 

sonrası haritalayarak ortaya koyması beklenen kültürel örüntünün, alana girdiği andan itibaren 

dahil olduğu ilişkiler ağını kendi süzgecinden geçirerek nüfuz edebileceği kısım ile sınırlı 

kalması kaçınılmazdır. Düşünümsel etnografik bakış açısı, bu kaçınılamaz sınırlılığın 

bilincinde olarak etnografyaya yaklaşır. Araştırmacının durduğu yeri tespit etmek, 

araştırmacıya dışarıdan bir pozisyon biçmek anlamına gelmediği gibi, araştırmacının 

kaçınamadığı kişisel pozisyonunun farkında olarak onun bakış açısına nüfuz etmek anlamını 

taşır. Anlatımına etnografın pozisyonunu da dahil ederek görünür kılan bu yeni etnografya, 

okuyucusuna alandan genişçe bir çerçeve sunmuş olur. Bu geniş çerçevenin içinde alandan 

süzülen her bir yorumun üretim safhası -araştırmacı ve araştırılan her iki tarafı da içerecek 

şekilde- yer alır. Bu anlamda düşünümsellik, etnografik bilgi üretim süreçlerine epistemolojik 

bir eleştiri getirmiştir.  

Düşünümsel bakış açısı sosyal bilimlerde ortaya konulan metinlere birer kurgu olduğu 

bilinciyle yaklaşır. Burada kurgu nitelemesini gerçek-dışılık anlamında değil, antropolog 

Clifford Geertz’ın kullandığı anlamda “biçimlendirilmiş şey” ya da “oluşturulmuş bir şey” 

anlamında kurgu olarak kullandığımı belirtmeliyim.40 Bu kurgusallık, bilgi üretiminin özneler 

 
38 Düşünümselliği kendine dönme ve kendini referans alma olarak tanımlayan Serpil Altuntek düşünümsel bir 

yaklaşımın gerektirdiklerini de bu şekilde açıklamaktadır. (N. Serpil Altuntek, Yerli’nin Bakışı (Etnografya: 

Kuram ve Yöntem) (Ankara: Ütopya Yayınevi, 2009), 134-136.   
39 Renato Rosaldo, “Grief and a Headhunter’s Rage”, Anthropological Theory, Ed. R. Jon McGee ve R. L. Warms. 

521-535 (Kaliforniya: Myfield Publishing, 2. Baskı, 2000), 533-534.  
40 Geertz Antropolojik metinlerin birer kurmaca olduğundan bahsederken “yanlış, gerçekten uzak ya da yalnızca 

“sanki” biçiminde düşünülmüş deneyimler olmaları anlamında değil de “oluşturulmuş bir şey”, biçimlendirilmiş 

bir şey” olmaları anlamında kurmaca -fictio sözcüğünün özgün anlamında kurmaca” olduğunu belirtir. 

Antropolojik metnin kurmaca olmasının ise antropolojik bilginin bilimselliğini tehdit eder gözüktüğünü ancak 

bunun içi boş bir tehdit olduğunu ekler. Çünkü etnografın ortaya koyduğu metin içerdiği toplumsal eylemin 



19 
 

arası bir muhteviyata sahip olduğu sosyal bilimler için bilimsel yönteme içkin bir evreye işaret 

eder. Araştırmacı, alana -sadece karşısındaki araştırdığı konu ya da kişiye odaklı değil- kendine 

de yönelen bir bakış açısıyla dahil olduğu andan itibaren, Altuntek’in tabiriyle “ötekini 

kavrayarak kendini kavrama”41 eylemine girişir. Etnografik metin, bu kavramanın ortaya 

konduğu kurgusal bir metin olarak değerlendirilir. Yorumlama bilgisi ya da yorum teorisi 

anlamında hermenötik yaklaşım, bu saikle metnin analizine odaklanır. Metni alandan da ayrı 

düşünülecek bir üretim çıktısı olarak ele alır ve nihai varış noktasını da metnin içerdiği anlam 

olarak belirler. Fakat düşünümsel etnografya metne odaklanan bu hermenötik bakışı da aşan bir 

yaklaşımı içerir. Daha metin ortaya konmadan önceki bir safha olarak araştırmacının alana 

girdiği andan itibaren kendi pozisyonunun farkına varmasını ve kendi üzerine düşünmesini 

önceleyerek, düşünümselliği tüm alan araştırmasına yayan bir yöntem oluşturur. Bu anlamda, 

ortaya konan etnografik metin artık geleneksel etnografyadan farklı olarak etnografın öznel 

hikayesini de içerecektir. Yukarıda ele aldığım üzere, bu yeni etnografik yaklaşım, etnografın 

alanda “kabul görmesi”ni başarılı bir etnografi için temel öğelerden biri olarak sayar ve bu 

kabulün şartlarını -Narayan’ın ortaya koyduğu şekilde- her araştırmacının sahip olduğu kendine 

özgü bir özellikler kümesinin belirlediğini görürüz. Bu yeni farkındalık noktası araştırmacıyı 

her bilginin aslında birer konumlanmış bilgi olma özelliği içerdiği ve bunun kaçınılmaz olduğu 

gerçeğiyle yüzleştirir. Bu farkındalığın ışığında düşünümsel bir yaklaşımla ortaya çıkan 

etnografik metin ise deneyimsel bir anlatı olarak belirir.  

Alan araştırmasının kabaca “araştıran özne” ve “araştırılan nesne” şeklindeki 

formülasyonunda, araştıran özne olarak araştırmacının pozisyonunu eleştirel bir şekilde ele 

almayı gerektiren düşünümsellik, postmodern ve feminist eleştirel kuramlar tarafından 

benimsenmiştir. Bu alan araştırmasının özelinde, feminist eleştirel kuramın tüm ikili 

karşıtlıkları hegemonik bir ilişki içerisinde değerlendirip sorunsallaştıran yaklaşımı alan 

araştırmasının araştıran ve araştırılan olarak ortaya çıkardığı özne-nesne ilişkisi üzerine de 

eğilir. Burada feminist eleştirinin etnografya üzerine değerlendirmeleri ya da feminist bir 

etnografya yazımının imkânı üzerine bir değerlendirme yapma ihtiyacı doğmaktadır.  

 

 

 
kafalarda oluşturduğu şaşkınlığı azaltmayı, bilinmedik, aşina olunmadık kültürlerde ortaya konan eylemi anlaşılır 

kılmayı hedefler. (Clifford Geertz, The Interpretations of Culture (New York: Basic Books, 1973), 15-17. 
41 N. Serpil Altuntek, Yerli’nin Bakışı, 133. 



20 
 

1.2.2. Feminist Etnografya Mümkün Mü? 

Sosyal bilimlerde yöntem üzerine yukarıda ele aldığım düşünümsellik, araştırmacının 

öznel konumunu araştırmaya dahil edip sorunsallaştırmakta, böylece eleştirel kuramların 

benimsediği bir yaklaşımı ortaya koymaktadır. Feminist teoriler de bu anlamda araştırmacı-

araştırılan ikiliğini iktidar ilişkisi üzerinden sorunsallaştıran düşünümsel yaklaşımı içine alır. 

Feminist yöntem tartışmaları üzerine ise çeşitli yaklaşımlar mevcuttu. Emine Erdoğan ve Nehir 

Gündoğdu Türkiye’de Feminist Yöntem42 isimli edisyon çalışmalarında feminist yöntemlerin 

imkânı üzerine ortaya konan görüşlerin yöntem, yöntembilim ve epistemoloji alanlarının iç içe 

geçtiği çok yönlü bir tartışma açtığından bahsederler. Buna göre, sosyal bilimlerde feminist 

yöntem üzerine bilimsel bilgi üretim süreçlerine yaklaşım şeklini de içeren hem yöntembilimsel 

hem de epistemolojik bir tartışma sürmektedir. Tartışmanın bir yanında, alan araştırmasının -

yapısı itibariyle- araştırmacı ve araştırılan arasında yadsınamayacak bir ikiliği barındırması, 

araştırmacının kendi pozisyonunu sorunsallaştırmasına rağmen nihayetinde özne konumundan 

sıyrılamayacağı gibi eleştirel tespitler, etnografik yöntem için hiyerarşik ilişki biçimlerini 

sorgulayan feminist bir yaklaşımın uygulanabilir olmadığı varsayımını ortaya koymaktadır.43 

Burada yöntem üzerine teknik eleştiri, meselenin yöntembilim ve bilgi kuramı açısından 

değerlendirilmesine ihtiyaç duymaktadır.  Bu nedenle bu kısımda feminist yöntemden 

bahsederken yöntem, yöntembilim ve bilgi kuramını da içeren bir değerlendirme yaparak, 

feminist etnografyanın imkanını etnografik bilgi üretim süreçleri üzerinden değerlendireceğim. 

Klasik etnografik anlayışta bilgi, nesnel, verili ve alana ulaşılarak toplanması gereken 

bir veri şeklinde algılanmaktaydı. Bu klasik anlayış, alanda “gözleyen” araştırmacı ve 

“gözlenen” araştırılan arasında hiyerarşik bir ilişki kurarak “gözlenen”e odaklı alanda nesnel 

bilgiyi toplamayı hedeflemekteydi.  Postmodernist eleştiriler sonucu şekillenen yeni etnografik 

yaklaşımda ise alan araştırmalarından elde edilen bilginin alanda üretilen bilgi olarak 

nitelendiğini görmekteyiz. Bilginin üretim süreçlerinden bahsettiğimizde ise “gözleyen” ve 

“gözlenen” arasındaki üst-ast ilişkisinden ziyade karşılıklı anlaşılma üzerinden üretilen bilgiden 

ve üretim etrafında şekillenen iktidar ilişkilerinden bahsetmeye başlarız. Böylece klasik 

etnografyanın odağındaki “gözlenen”, düşünümsel etnografik yöntemde yerini “gözleyen”e 

 
42 Emine Erdoğan ve Nehir Gündoğdu (ed.), Türkiye’de Feminist Yöntem (İstanbul: Metis Yayınları, 2020), 17-

20. 
43 Serpil Altuntek, etnografya üzerine kuram ve yöntem tartışmalarına yer verdiği çalışmasında etnografyanın 

nihayetinde bir ‘ben’ ve ‘öteki’ ayrımına ihtiyaç duyduğu, bunun da kaçınılmaz olarak hiyerarşik bir ilişki 

biçiminde kurulduğunu belirten görüşlere yer verir. (N. Serpil Altuntek, Yerli’nin Bakışı (Etnografya: Kuram ve 

Yöntem) (Ankara: Ütopya Yayınevi, 2009), 156-158.   



21 
 

bırakır. Bilgi, “gözleyen” araştırmacının merkezde olduğu bir süreçte üretildiğinden, 

araştırmacının konumsallığı ve alan deneyimi etnografyanın merkezine taşınır. Feminist bakış 

açısı ise benzer şekilde bilgi üretim süreçlerini sorunsallaştırırken, hiyerarşik ilişki biçimlerine 

duyarlı bir yönelimi ortaya koymaktadır. Etnografyaya feminist bakış, araştırmacı ve araştırılan 

arasında kurulan hiyerarşik ilişkiyi sorgulayan düşünümsel yaklaşımı genişleterek kabul etmek 

anlamına gelmektedir. Feminist yaklaşım araştırmacının pozisyonunu sorgulamakla kalmaz, bu 

hiyerarşik konumlanışı toplumsal cinsiyet, etnik köken, sınıfsal konum gibi kimlik kategorileri 

üzerinden de değerlendirmeye tabi tutar. Gözleyen ve gözlenen arasında kurulan ikili karşıtlığı 

gözlenen lehine bilinç düzeyine taşırken, araştırmanın bir ürünü olarak ortaya çıkan veri 

üzerinden değer hiyerarşisi kurmayı da sorunsallaştırır. Antropolog Nükhet Sirman burada ana 

hatlarını çizmeye çalıştığım bilimsel araştırmaya feminist yaklaşımı “iyi bilim” yapma olarak 

niteler. “İyi bilim” faaliyetini de “bilgilerin kısmiliğini görmek, uzaydan konuşmamak, 

karşıdakini dinlemek ve anlamaya çalışmak, özdüşünümsellik pratiklerini geliştirerek 

araştırmayı sürekli olarak sorgulamak”44 şeklinde açıklar. Sirman’a göre bu kriterler tüm 

araştırmacıların sahip olması gereken özellikler olmasına karşın feminist yaklaşıma sahip 

araştırmacılar tarafından ciddiyetle benimsenmekte, bunun dışında kalan araştırmacılar 

tarafından ise feminist yaklaşım kadar ciddiyetle ele alınmamaktadır. Burada “iyi bilim” 

ifadesi, feminist bilimsel yaklaşımın evrene hükmetmek yerine, kendisinin de içinde ve ondan 

bir parça olduğu gerçeği ile yüzleştiği evreni anlamak için yola çıkmasına, bilimsel süreci bu 

şekilde en başından itibaren kurmasına işaret eder şekilde kullanılır. 

Sirman’ın feminist araştırmanın özellikleri olarak saydığı kriterler bilgi ve iktidar 

ekseninde toplanmaktadır. Feminist yöntemde bu iki kavramın birbiriyle karşılıklılığa dayalı 

ilişkisi sadece kadınlar lehine değil, tüm dezavantajlı kimlikler lehine araştırmanın başından 

sonuna kadar sorunsallaştırılır. Öncelikle, bir ürün olarak bilginin sadece üretim şekli değil, 

sonucunda sağladığı iktidarın da mutlaklaştırılmasından söz edebiliriz. Araştırmacı araştırdığı 

konunun bilen öznesi ve araştırmayı yöneterek sonuca ulaştıracak otorite olarak pozisyonunu 

sorgulamadan üstlendiği andan itibaren çalışmadan üretilen bilginin de “nesnelliği 

tartışılamayacak bilimsel bilgi” olarak sağladığı iktidar/ güç de mutlaklaştırılır. Bilgi üretim 

sürecinde deneyimlerini ve konumunu sürekli sorgulayan araştırmacı, alandan üretilen bilginin 

kısmiliğini çalışmanın başından itibaren kabul eder ve bu mutlaklaştırmaya mesafe alır. Bilgi 

üretim süreçlerini kritik bir şekilde değerlendiren araştırmacının, bu andan itibaren Sirman’ın 

 
44 Nükhet Sirman, “Sunuş”, Türkiye’de Feminist Yöntem, ed. Emine Erdoğan ve Nehir Gündoğdu (İstanbul: Metis 

Yayınları, 2020), 11.     



22 
 

tabiriyle “uzaydan konuşması” imkansızlaşır. Alanda kendi konumlanışı üzerine sürekli bir 

sorgulama faaliyeti yürüten araştırmacının, artık yüksek kürsüden konuşması düşünülemez. 

Atay’ın araştırmacının alanda yaşayacağı değişim ve dönüşümüne işaret eden yukarıda 

alıntıladığım tespiti, araştırmacı için alana dahil olduğu andan itibaren bildiklerini sorgulaması 

ve eski kabullerinin yerine yenilerini koyması sonucu meydana gelecek bir değişime işaret 

etmektedir. Alana tespit ettiğini almaya çalışan bilir kişi payesi ile girmeyen araştırmacının en 

büyük dayanağı, karşısındakini dinlemek ve anlamaya çalışmak olmaktadır. Özdüşünümsel 

süreçlere tabi tutulmuş bir dinleme ve anlama çabası, araştırmacının kendisine neyi, hangi 

bağlamda, nasıl bildiği ve görüşmelerini hangi kişisel, kültürel ya da küresel süzgeçlerden 

geçirerek ortaya çıkan bilgiye ulaştığı sorularını defalarca sorduran bir faaliyet olarak tarif 

edilebilir.  

Feminist bir etnografya tekniğinin imkânı üzerine yukarıda yer alan değerlendirmeler, 

feminist metodolojinin ve epistemolojinin neliğine dair ortaya konmuş eğilimleri de 

yansıtmaktadır. Emine Erdoğan ve Nehir Gündoğdu, feminist yöntem nitelemesinin yöntem, 

yöntembilim ve epistemoloji alanlarının iç içe geçtiği bir tartışmaya işaret ettiğinden 

bahsederler.45 Erdoğan ve Gündoğdu’ya göre bu niteleme Türkçe’de yöntem kelimesinin 

içerdiği yol, yordam ve üslup anlamlarını da barındırdığı üzere sadece araştırma tekniğine değil, 

kuramsal analiz süreçlerine ve bilgi üretim süreçlerine de işaret etmektedir. Feminist etnografya 

yönteminden bahsederken de yöntemi bu geniş anlamıyla değerlendirebiliriz. Etnografya bir 

araştırma tekniği olarak araştıran “ben” ile araştırılan “öteki” arasında aşılamayacak bir ikiliği 

barındırmasına rağmen, feminist eleştirel yaklaşıma sahip araştırmacının bu ikiliğin mahiyetini 

sorgulayıp özdüşünümsel bir süreçte konumunu üstlenmesi araştırmanın içeriğine doğrudan 

etki etmektedir. Kümbetoğlu da benzer bir noktaya işaret ederek feminist etnografyanın 

otoriter, üstenci ve yönlendirici olmayan bir tutumla anlama çabası ilkesine dayandığını 

belirtir.46 Sosyolog Beverly Skeggs ise tek tip bir feminizm olmadığı gibi tek tip bir etnografya 

da olmadığını hatırlatarak, etnografik yönteme çeşitli yaklaşımlar olabileceğini, feminist 

yaklaşımların da düşünümsellik ekseninde etik bir fark yaratacağını anlatır.47 Araştırma 

konusunun belirlenmesinden kaynak kişilerin seçimine, alanda kurulan ilişkilerden ortaya 

konan temsillere kadar pek çok tercihin çalışmaya dair belirleyiciliğini göz önünde 

 
45 Emine Erdoğan ve Nehir Gündoğdu (ed.), Türkiye’de Feminist Yöntem (İstanbul: Metis Yayınları, 2020), 17-

20.  
46 Belkıs Kümbetoğlu, Sosyolojide ve Antropolojide Niteliksel Yöntem ve Araştıma, 54.  
47 Skeggs, Beverly. “Feminist Ethnography”. Handbook of Ethnography, ed. Paul Atkinson vd. (Londra: SAGE 

Publication, 2001), 426-434.  



23 
 

bulundurduğumuzda, feminist düşünümsel etnografya bir “iyi bilim” yapma faaliyeti olarak 

belirmektedir.  

Bu çalışmayı mümkün kılan etnografik araştırma, araştırmacı olarak kendi pozisyonum 

üzerine eğildiğim, düşünümsel etnografik yöntemin öngördüğü şekilde alanda kendi 

pozisyonumun bilincinde olarak gerçekleştirdiğim mülakatlara ve gözleme dayanmaktadır. 

Kadınlarla kendi infertilite tecrübeleri üzerine görüşürken, anlattıkları hikayelerin en mahrem 

kısımlarını dahi açıklıkla anlatmaları, bir kadın araştırmacının huzurunda bunları paylaşmaları 

ile ilişkilendirilebilir. Bu görüşmeleri bu şekliyle mümkün kılan bir unsur olarak kadın 

araştırmacı olmam benim için bir avantaja dönüşürken, çocuk sahibi bir anne olmamın çocuk 

özlemi çeken kadınların gözünde nasıl bir değerlendirmeye tabi tutulduğu muamma konusudur. 

Onların yaşadıkları tecrübeleri anlamasını bekledikleri kişinin çocuksuzluk konusunda bir 

tecrübesi olmadığını bilmelerinin görüşmeleri nasıl yönlendirdiğine, bu unsuru göz önünde 

bulundurarak bana neleri nasıl anlatıp neleri anlatmamayı seçtiklerine dikkat kesildim. Dahası, 

dini öğretilerle iç içe geçmiş şifacılık pratiklerinden bahsederken, yine dini kimlikle 

ilişkilendirilen başörtülü görünürlüğümün kadınların kendi pozisyonlarını ortaya koyarken 

nasıl bir etkisi olduğu konusu da anlatıların bu yanına sürekli dikkat kesilmem konusunda 

önemli bir doneydi. Burada bu ve daha birçok noktayı içeren öznel araştırmacı kimliğim 

üzerinden çalışmanın imkân ve sınırlılıkları konusunda bir değerlendirme yapmak yerinde 

olacaktır.  

1.3. İnfertilite Çalışmanın İmkânı ve Sınırlılıkları 

Mardin’de infertilite ve şifacılık konulu bu alan çalışması onlarca kadınla çocuk sahibi 

olamama hikayeleri üzerine bir yıldan fazla bir süre boyunca yüz yüze yapılan görüşmelere 

dayanmaktadır. Alan araştırmam sırasında hem coğrafya ve hem de konu itibariyle 

karşılaştığım belli başlı zorluklar oldu. Bu zorluk ve sınırlılıklarla yüzleşmek araştırmamı 

geliştirmemde önemli bir aşamaydı. Tespit ettiğim her sınırlılık çalışmama farklı bir pencere 

açmamı sağladı ve bunların büyük bir kısmı bu sayede dezavantajdan avantaja döndü. Tüm 

zorlu süreçlerin sonunda, çalışmamın elinizdeki son şekliyle kendinden önce infertilite 

konusunda yapılan çalışmalara benzemeyen özel ve önemli noktaları da bulunmaktadır. Bu 

kısımda çalışmamın öneminden ve sınırlılıklarından bahsedeceğim. 

İnfertilite sorunu üzerine etnografik bir incelemeye dayalı bu çalışma, antropolojinin alt 

uzmanlık alanlarından medikal antropoloji alanında yer almaktadır. Medikal Antropoloji, 

pozitivist bilim geleneğinin ışığında gelişen modern tıbbın “hastalık tanı ve tedavi süreçlerinde 



24 
 

sosyal, psikolojik ve kültürel değişkenleri göz ardı ettiği” tespitiyle ortaya çıktı. Ve hastalık ve 

tedavi süreçlerinin tıp yanında sosyal ve kültürel koşullar açısından da ele alınması gerektiğini 

gösteren bir açılım yaptı. Böylece, medikal antropolojik araştırmalar farklı toplumlarda aynı 

hastalığın farklı deneyimlenmesini ya da farklılaşması gereken tedavi süreçlerinin nedeninin 

anlamlandırılmasını sağladı diyebiliriz. Bu çalışma alanı, 20’nci yüzyılın ortalarında Batıda 

yükselişe geçmiştir. Türkiye’de ise ilk çalışmalar 1990’larla birlikte görülmeye başlanmıştır. 

Fakat bu çalışmalar halen çok sınırlıdır ve gerek yasa yapıcılar gerekse sosyal bilimciler 

tarafından gereken ilgiyi görmemektedir. Kültür ile iyileşme arasındaki ilişkinin 

sorunsallaştırıldığı bu alan, ülkede uygulanan halk sağlığı politikalarının ülke tarihi boyunca 

uğradığı başarısızlıklara bir çıkış yolu olarak gözükmektedir. Tıp ve dinin ikisinin de üzerinde 

tasarrufta bulunduğu bir mesele olarak hayatın devamı meselesi, kültürel yapıdan bağımsız ele 

alınamayacak niteliktedir. Bu alanda modern tıp kurumlarının geliştirdiği önleyici tedbirler, 

iyileştirici tedaviler ve üremeye yardımcı uygulamalar halkın sahip olduğu dini ve kültürel 

değerlerle bir uzlaşı ya da uyum yakaladığı ölçüde hayata geçirilebilir. Bölgede halk sağlığı 

üzerine çeşitli araştırmalar yapılmasına karşın, geleneksel iyileşme uygulamaları ve yaygın halk 

inanışları bu çalışmalarda ya hiç görülmemekte ya da “batıl inanç” kategorisinde birkaç 

uygulamadan bahsedilerek bunun cehaletten kaynaklanan sapkın uygulamalar olduğu 

yorumları ile yetinilmektedir. Üreme ve soyun devamlılığı üzerine geleneksel halk inanışlarını 

da içeren bu alan araştırması, infertilite ve şifacılık üzerine bölgede gerçekleştirilen ilk çalışma 

olduğu için özel bir yere sahiptir. Bu durum, çalışmamdan elde edilecek sonuçları tüm sosyal 

bilimciler için de değerli kılmaktadır.   

Araştırmamı benim açımdan önemli kılan nokta ise, bu alan araştırmasının bir sosyal 

bilimci olarak kendi fikir ve tecrübe dünyamda gerçekleştirdiği değişim ve dönüşümdür. 

Sosyalleşmeye başlanılan ilk çocukluk yıllarından itibaren erkeklik ve kadınlık kategorilerinin 

sosyo-kültürel süreçlere nasıl da içkin olduğunu deneyimlemiş ve bunun üzerine kafa yormuş 

bir kadın olarak, akademik çalışma hayatım boyunca kadınlık pratiklerine ilgi duydum. İki 

çocuk sahibi bir anne olarak bu araştırmaya gelene kadar özellikle doğum, çocuk sahibi olma 

ve soyun devamlılığı ile ilgili yaklaşımları kendi kişisel tecrübemin sağladığı özgüvenle kritik 

ettim. Bu çalışmaya başlamadan önce tez konumla ilgili de ciddi varsayımlarım mevcuttu. Fakat 

görüşmelere başladıktan sonra üzerinde fikir yürüttüğüm deneyim ve yargıların infertil 

kadınların yaşadıklarını es geçmiş varsayımlar olduğunu gördüm. Bununla her yüzleştiğimde 

tez çalışmama daha da derinleşen bir merak ile eğildim. Bugün geldiğim noktada bu 



25 
 

araştırmanın nihai kazanımının kadın çalışmaları alanıyla iştigal eden bir akademisyen olarak 

hiç bilmediğimi gördüğüm bir konuda bende yarattığı farkındalık olduğunu belirtmeliyim.  

Araştırmanın sınırlılıklarına gelince, belli başlı birkaç sınırlılık içinde benim kişisel 

yeterliliğimle alakalı meseleler olduğu gibi, alandan ya da görüşmecilerden kaynaklanan 

nedenler de sayılabilir. Bu araştırma kapsamında başlarda Mardinli olmamam, herhangi bir 

aşiret mensubu olmamam, yerel etnik aidiyetlere sahip şekilde Arap ya da Kürt olmamam, 

üniversiteden gelen bir araştırmacı olmam birer sınırlılık olarak karşıma çıktı. Fakat zaman 

içinde bu sınırlılıkları çalışmamı destekleyici şekilde bir avantaja çevirebileceğimi de görmeye 

başladım. Bu dönüşümü de görüşmecilerimle kurduğum güven ilişkisine borçluyum. Aramızda 

kurulan güven ilişkisi sayesinde elinizdeki çalışmaya konu olan kadın hikayelerine ulaşabildim. 

Bahsettiğim sınırlılıkları tek tek ele alırken güven ilişkisi tesis etme ihtiyacı doğuran 

“alanda olma”nın antropolojide ne anlama geldiği ile başlamak istiyorum. Antropoloji 

literatüründe “masa başı antropolog”48 diye adlandırılan araştırmacılar üzerinde çalıştıkları 

alana temas etme ihtiyacı duymamışlardır. Dolayısıyla çalıştıkları insan grubunun içine 

karışmaya, gruba kabul edilmekle uğraşmaya ya da görüşmecilerde güven duygusu tesis etmek 

gibi bir konu üzerine düşünmeye ihtiyaç duymamışlardır. Fakat bu usulle yapılan araştırmalar, 

alana dair daha öncesinde yazılmış metinleri yani ikincil veri kaynaklarını kullandıkları için ve 

bu kaynakların bilinçli manipülasyon yapıp yapmadıklarının tetkiki neredeyse imkânsız olduğu 

için, bu tarz çalışmalar yine antropoloji içinden ciddi eleştirilere maruz kalmışlardır. Bu zorlu 

eleştirilerin sonucunda, bir etnograf için alanda olmak araştırmasının muteberliği açısından 

kaçınılmaz bir zorunluluğa dönüşmüştür. Alanda yapılan görüşmelerde ele alınan konunun 

samimi ve detaylı bir şekilde aktarılması için ise araştırmacı ile görüşmeci arasında güvene 

dayalı bir iletişim köprüsü kurulmalıdır. Güven ilişkisinin ilk bir ya da birkaç görüşmede 

gelişmeme ihtimaline karşı, etnograf defalarca aynı kişilerle görüşme yapma ihtiyacı 

hissedebilir. Bu belirsizliğe araştırma kapsamında kullandığım açık uçlu yarı yapılandırılmış 

soru tekniği de eklenince, bir alan araştırması için gereken süre de uzayabilmektedir. Çalışmamı 

planlarken, altı- sekiz aylık bir sürenin görüşmelere ayrılmasının yeterli olduğunu 

varsaymıştım. Ancak görüşmelerim bir buçuk yıla yakın sürdü. Çünkü infertilite tedavisinin 

 
48 Armchair Anthropopogists. “Armchair” Türkçede tek kişilik koltuk manasına gelmektedir. Fakat bir kişinin 

çalışmasını tarif ederken bu işin masadan kalkmadan, oturulan yerde (konfor alanından uzaklaşmadan) yapılan bir 

iş olduğunu söylemek için Türkçede “masa başı” tabirini kullanırız. Masa başı antropologlar bu anlamda katılımcı 

gözlem yapmadan, yazılı, ikincil hatta üçüncül yazılı kaynaklara dayanarak bilgi üretmektedirler. Bu tarz 

araştırmalar kısıtlı bir dönemde askeri ya da siyasi istihbarat için işlevsel olsa da antropoloji literatüründe etik 

nedenlerle ciddi eleştirilere maruz kalmış ve artık tamamen terk edilmiştir. Prof. Dr. Güvenç “armchair 

anthropologist” tabirini Türkçeye “masa başı antropolog” olarak çevirmiştir. Bkz. Bozkurt Güvenç, Kültür Konusu 

ve Sorunlarımız (İstanbul: Remzi Kitabevi, 1985). 



26 
 

kendi süreçleri ve periyodları vardı ve bu süreçler alan araştırmam için öngördüğüm süreleri 

aşıyordu. Bu on sekiz ay hamile kalmak için girişilen başarısız denemeleri ve sonuçlarını görüp 

görüşmecilerimle değerlendirmek için altı aydan daha iyi bir zaman dilimiydi. Fakat bu sure 

içinde görüşme yapacak kişilere ulaşmam, aramızda bir güven ilişkisi oluşması ve hikayelerine 

dahil olmam umduğumdan fazla vakit almaktaydı.  

Araştırma öncesinde dört yıl boyunca Mardin’de yaşamış olmam daha çalışmanın başında 

belirli tanışıklıklara sahip olmamı sağladığı için bir avantaja dönüştü. Bu tanışıklıklar beni 

başka tanışıklıklara götürdü ve yeni görüşmecilerimde güven sağlamama yardımcı oldu. Fakat 

Mardinli olmamam, aile ve akrabalık ilişkilerinin çok güçlü referans noktası olduğu bu şehirde 

bir sınırlılık olarak nitelenebilir. Böyle bir soy aidiyetim olması, görüşmecilerimin bir kısmı ile 

baştan güven ilişkisi kurmamı sağlayabilirdi. Bir taraftan sınırlılık olan bu durum diğer taraftan 

başka bir sınırlılığa ket vurdu. Şehirde var olan aşiretler arasındaki gerilimli ilişki sonucu 

herhangi bir aşirete mensup olmamam, aileler arası husumetin farklı gruplardan 

görüşmecilerime ulaşmamda oluşturacağı muhtemel engeli bertaraf etti. Benzer bir şekilde Kürt 

ya da Arap olmamamın da -başta bazı kadınlar tarafından çekinceyle karşılanmama rağmen- 

böylesi yerel bir önyargıyı bertaraf ettiğini düşünüyorum. Çünkü Mardin’de aileler arası 

husumet çoğu zaman aşiretler üzerinden yürüse de, görüşmeler sırasında yer alan çeşitli 

ifadelerde belirli bir ailevi ya da kişisel husumet konusu olmaksızın Arapların Kürtlerle ilgili, 

Kürtlerin de Araplarla ilgili toplumsal önyargılarının mevcut olduğunu gördüm. Bu ön yargılar 

zaman zaman kişisel ilişki kurmayı zorlaştıracak nitelikte görünüyordu. İnfertilitenin konu 

itibariyle özel hayata değdiği yerlerde, görüşmecilerimden bazıları Mardin’e dışarıdan gelmiş 

bir yabancı olarak özellerini benimle daha rahat paylaştıklarını ifade ettiler. Bu da büyük 

şehirden gelip ufak yerde yaşama tecrübesini edinmiş biri olarak benim açımdan başlarda 

sınırlılık olarak yaşadığım bir avantaja dönüştü. Küçük yerlerde arada husumet olmasa da 

akrabalık ve aile bağları üzerinden herkes birbirini tanıyordu ve kadınlar kimseye açmadıkları 

özel meselelerinin dolaylı olarak da olsa tanıdıkları ya da akrabaları tarafından bilinmesini 

istemiyorlardı. Bu noktada soy itibariyle benim yerel ilişkiler ağına dahil olmamam hedef 

kitleme ulaşım konusunda avantaja dönüştü.  

Diğer bir sınırlılık olarak, dil sınırlılığından bahsedersem, Mardin’de yerel halk Arapça ya 

da Kürtçe konuşmaktadır. Her iki dilde de derinlemesine mülakat için yeterli olmayacak kadar 

kısıtlı dil bilgisi seviyesine sahip olmam, çalışmam açısından zaman zaman görüşmelerimi 

kısıtlayan bir sınırlılık olarak belirdi. Fakat halkın büyük çoğunluğu için Türkçe’nin Arapça ve 

Kürtçe dışında ortak konuşulan dil olması, görüşmelerimi Türkçe yapmamı mümkün kıldı. Bazı 



27 
 

görüşmecilerim Türkçe konuşamasa da Türkçe soruları anlayabiliyorlardı. Türkçe sorduğum 

sorulara Kürtçe ya da Arapça cevap verdiler. Ben iki dilde de ne anlattıklarını temel hatlarıyla 

anlayabildiğim için görüşmemiz devam etti. Anlaşmakta zorlandığım iki görüşme oldu ve bu 

ikisinde de hane halkından Türkçe bilen kadınlar tercümanlık görevi üstlendi. Bu çok dilli 

görüşmelerde Türkçe anlatımlarında zorlandıklarını düşündüğüm kadınlara Kürtçe ya da 

Arapça cevap verebileceklerini belirttim ve anlatımlarını ses kaydı aldım. Ses kayıtlarını daha 

sonra tercüme ve deşifre ettirdim. Böylece görüşmeler sırasında kaçırmış olduğum detayları ses 

kayıtları sayesinde yakalayabildim.  

Son olarak, Görüşme yaptığım kadınlarda -özellikle ilk görüşmelerde- üniversiteden gelen 

bir araştırmacıya karşı konuşuyor olmanın gerginliğini hissettim. Kadınlar, araştırma konumu 

öğrendiklerinde çocuk sahibi olamadıkları için gittikleri doktorları anlatmakta çok istekli 

davranıyorlardı. Bir hoca ya da şifacıya gidip gitmediklerini sorduğumda ise, ilk görüşmelerde 

ya da henüz güven ilişkisi oluşmamış yeni tanıştığımız kişilerle olan görüşmelerde, kadınlar 

böyle bir tecrübe yaşadıklarını reddediyorlardı. Görüşmelerimiz ilerledikçe, başta reddettikleri 

pratiklerden bahsetmeye başlamaları, modern bilimsel çalışmaların merkezi olarak görülen 

üniversiteden gelen birine karşı güven geliştirene kadar ihtiyatlı bir tutum sergilediklerini 

gösteriyordu. Bu stresli durumu, Türkiye’nin resmi modernleşme ve sekülerleşme projelerinin 

sonucu ortaya çıkan, modern ve modern öncesi arasındaki gerilimin halka yansıması olarak 

görebiliriz.49 Batılı seküler bilimsel bilginin ve bunun nezdinde modern Batı tıbbının 

yükseltilerek, geleneksel tedavi yöntemlerinin ve uygulayıcısı olan şifacıların hakir görülmesi, 

geleneksel bilginin yer altına inerek saklanması sonucunu doğurmuştur. Yerelde -Türkiye 

özelinde- halk inanışları nezdinde ise uygulamaların yaygınlığına bakarak, geçmişten 

günümüze resmi söylemde var olan gibi bir kopuştan çok bir süreklilikten bahsedebiliriz. Belli 

ki halktan geleneksel şifacılık yöntemlerine inançlarını kaybetmeyen kesim, resmi söylemle 

ters düşmemek adına başvurdukları şifacılık pratiklerini saklama yoluna gittiler. 

Görüşmecilerimin üniversiteden gelen bir araştırmacıya yaşadıklarını ve inandıklarını 

anlatmaları böyle bir saklama bariyerine takılmaktaydı. İlk görüşmelerde, doktor süreçleri ve 

medikal yöntemler dışında yaşadıklarından ya bahsetmek istemiyorlar ya da küçümseyici bir 

tavırla “etraftan birkaç söylenti duydum ama ben öyle şeylere inanmam” diyorlardı. Karşılıklı 

güven oluşturmak için onları evlerinde ziyaret ettim, sofralarına oturdum, evime davet ettim ve 

ağırladım. Böylece aramızda bir güven ilişkisi oluşmaya başladı. Benim konuya olan ilgime 

 
49 Dole, Türkiye özelinde “modern olmak için devletin seküler olmasının gerektiği” inancına dayalı yerel bir 

modernleşme ve sekülerleşme anlayışı olduğundan bahseder.  



28 
 

ikna oldukça kendi hikayelerini açıkça anlatmaya başladılar. Planladıkları şifacı ya da ebe 

ziyaretlerine birlikte gittiğimiz de oldu. Sonuçta bu sınırlılık da böylece büyük ölçüde bertaraf 

edildi.  

Burada bir parantez açarak belirtmeliyim ki Covid-19 pandemisi küresel pek çok alanda 

olduğu gibi akademik çalışmalarda da belirli engel ve sınırlılıklar oluştururken, benim alan 

araştırması sürecimde ve sonrasında devam eden karantinalarla, araştırmayı kaleme alma 

safhasında karşılaştığım ciddi sınırlılıklardan biri oldu. Alanda görüşmeler yaptığım sırada 

Türkiye’de pandemi ilan edildi ve bir anda görüşmelerim ciddi sekteye uğradı. Yeni 

görüşmecilere ulaşmamın önü kapanırken, mevcut görüşmecilerimle de kısıtlı telefon 

görüşmeleri aracılığı ile irtibat kurmak zorunda kaldım. Ziyaret yerleri ve türbeler kapatıldı. 

Tüp bebek tedavileri de dahil pek çok tedavi süreci askıya alındı. Bu süreç alanda hiç 

beklenmedik bir durum oluşturdu. Ayrıca görüşmecilerimden bazıları ileri yaşlarda kadınlardı 

ve onlarla yüz yüze irtibatımız bir daha mümkün olmadı. Yüz yüze irtibatın kesilmesi bazı 

görüşmeleri imkânsız hale getirdi. Örneğin, görüşmecilerim arasına ekleyeceğim bir şifacı 

olarak ismine ulaştığım bir ebe seksen yaş civarındaydı ve pandemi riski ile yüz yüze görüşmem 

imkansızlaşırken, işitme problemi de olduğu için telefonda da görüşme yapamadım. Bu 

kısıtlılıkların da etkisiyle pandemi nedeniyle alan araştırmamı birkaç ay içerisinde toparlayıp 

bitirmek zorunda kaldım.  

Covid-19 pandemisinin tek kısıtlılığı alanda olmadı. Alan araştırması sonrası yazma 

sürecinde de karantinalar nedeniyle çalışma şartlarım ciddi anlamda etkilendi. Kütüphanede 

çalışma ve yazılı kaynaklara ulaşma imkânım oldukça kısıtlandı. Ofiste çalışma imkânım 

ortadan kalkarken, tüm aile fertlerinin uzun karantinalar boyunca aynı mekânı paylaşmak 

zorunda kaldığı evde de çalışmak neredeyse imkânsız hale geldi. Dahası, çocukların bakımı ve 

ev içi işler konusunda dışarıdan yardım alma olanağım ortadan kalktığı için, günlük rutin 

işlerim artarak yoğunlaştı. Böylece araştırmayı kaleme alma sürecim, ayrıca ele alınması 

gereken bir yazma mücadelesi haline büründü. Bu nedenle bu çalışmanın belli başlı sınırlılıkları 

arasında Covid-19 pandemisini de anmam gerekmektedir. 

1.4. Literatürde İnfertilite ve Şifacılık 

İnfertilite ve şifacılık, kelime itibariyle birbirinden ayrı tahayyül ettiğimiz iki farklı evrene 

referans veren iki kelimedir. Aslında bunlar sadece kelime itibariyle değil, içerik anlamında da 

duyduğumuz andan itibaren zihnimizi iki farklı alana yönlendiren kelimelerdir. Türkçeye 

İngilizce medikal literatürden geçmiş olan infertilite, modern Batı tıp ekolü dahilinde üremeye 



29 
 

yardımcı teknikleri uygulama ve araştırma merkezleri sayesinde dilimize yerleşen bir 

kelimedir. Bu anlamda infertilite, gündelik hayatta bu kelimeyi duyan kişinin algısını modern 

bilimsel alana çekmekle kalmaz, akademik bir ilgi ile konuya yaklaşan kişileri de özellikle 

sağlık bilimleri alanına davet eder. Literatürde infertilite kelimesiyle ekseriyetle sağlık bilimleri 

alanında sınıflanan akademik metinlerde karşılaşırız.  

Şifacılık ise gelenekle, geçmişle, “ilkel” ve ilksel inanışlarla ilişkilendirildiği ölçüde 

modern zamanda aşılması gereken bir eğilimin ifadesi olmakta ve modern tıbbi bilimin zıddı 

olarak algılanan metafizik bir alana aidiyet belirtmektedir. Şifa kelime anlamı itibariyle 

iyileşme, sıhhat bulma anlamlarını taşısa da şifa ve şifacılık tıp alanıyla ilişkilenmesine mâni 

kültürel, dini ve mistik anlamlar içermektedir. Literatürde şifacılık kavramının akademik 

çalışmalarda kullanım alanlarına baktığımızda ise bu kavrama sıklıkla ilahiyat metinlerinde, 

daha seyrek bir şekilde de sosyolojik ya da antropolojik alan araştırmalarında rastlarız. Şifacılık 

ve tıbbın görünürde birbiriyle uzlaşmaz, örtüşmez ve karşıt olarak kurulduğu bu söylemsel 

alanın arka planda nasıl bir ilişkisellik barındırdığına da sosyal bilimler alanındaki çalışmalar 

eğilmektedir.  

İnfertilite sorunu yaşayan kadınların başvurduğu şifacılık pratiklerini çalışmaya karar 

verdiğimde, daha çalışmamın en başında karşıma çıkan tablo böylesi bir ikili karşıtlık 

kurgusunun yaygınlığı olmuştur. Bu kısımda literatürde infertilite ve şifacılığın ayrı ayrı nasıl 

yer aldığına değinirken, bu ikisinin birbiriyle kesiştiği şekilde infertilitenin şifasına odaklanan 

bu çalışma özelinde yararlandığım kaynaklardan ve kavramsallaştırmalardan bahsedeceğim. 

İnfertilite kavramı ile başlayacak olursak, infertilite olarak nitelenen sağlık sorununun 

bugün uluslararası genel geçer tanımının çiftlerin bir yıl boyunca korunmasız düzenli cinsel 

ilişkide bulunması sonucu hamileliğin gerçekleşmemesi şeklinde ifade edildiğini görmekteyiz.50 

İnfertilite, genel anlamı itibariyle doğurganlığın sekteye uğraması sorunudur. Bu sorunu 

meydana getiren fizyolojik nedenler olduğu gibi, sebepsiz infertilite tanımlamasında görüldüğü 

üzere, çiftlerde hiçbir fizyolojik sorun gözlenmediği halde hamileliğin gerçekleşmediği 

durumda çiftler sebepsiz infertilite tanısı alır. Uluslararası literatürde infertilite konulu 

çalışmalara başlarda tıp alanında medikal bir sorun olarak yaklaşıldığını görmekteyiz. Hemen 

akabinde ise ele alınan medikal süreçlerin infertil çiftler üzerindeki etkisine odaklanan 

psikolojik çalışmalar görülmeye başlar. İnfertilitenin modern Batı tıbbının ilk kurulan uzmanlık 

 
50 İnfertilitenin bu tanımı genel bir kabul görerek pek çok bilimsel yayında yer almaktadır. Bu tanım Amerikan 

Üreme Tıbbı Topluluğu (ASRM)’nin komite raporunda da bu şekilde geçmektedir. Kaynak: American Society for 

Reproductive Medicine (ASRM), “Fertility Evaluation of Infertile Women: A Committee Opinion”, Fertility and 

Sterility 116/5 (November 2021), 1255. 



30 
 

alanlarından biri olan jinekolojinin odağında olmasının, modern zamanın birey odaklı yapısıyla 

ve nüfusun modern ulus-devlet formasyonunda kazandığı merkezi rolle ilişkili olduğunu 

belirtmek gerekmektedir. Böylece yirminci yüzyılda gelişen mikro cerrahi tetkik ve müdahale 

imkanlarıyla birlikte tıp alanında üremeye yardımcı teknolojilerden ve infertilite 

çalışmalarından bahsetmeye başlanır.  

Yirminci yüzyılın ikinci yarısına gelindiğinde ise medikal süreçlerin bireye odaklı 

psikolojik etkilerinin yanında, hastalığın sosyo-kültürel yansımalarının da ele alınmaya 

başlandığı çalışmalara şahit oluruz. İnfertilite üzerine tıp ve psikoloji alanında gerçekleştirilen 

nicel çalışmalar konu üzerine istatistiksel bilgi sağlarken, sosyolojik ve antropolojik çalışmalar 

ise nitel araştırma yöntemlerini kullanarak infertil çiftlerin sorunu nasıl tecrübe ettiklerine, 

dolayısıyla infertilite sorununun toplumsal ve kültürel bağlamına eğilirler. Sosyolog Arthur L. 

Greil 1990’larda Amerika’da infertil çiftler üzerine çalışmaları51 sırasında, infertilite üzerine 

sosyal bilimler alanında sadece psikoloji disiplininde yer alan literatürün konuyu medikal bir 

durumun psikolojik sonuçları şeklinde değerlendirdiği, infertilitenin toplumsal kurgulanışından 

bahsetmedikleri tespitinde bulunur.52 Bu dönemde infertilitenin sadece medikal bir tanı olarak 

ele alınamayacağı tespiti, akademik çalışmalarda da daha çok yer almaya başlar. İnfertilitenin 

toplumsal kurgulanışının sorunu tecrübe etmede merkezi rolü olduğuna dair eleştirel çalışmalar 

hızla artar. Böylece annelik, babalık ve üreme algılarına odaklı infertilite çalışmalarıyla 

karşılaşmaya başlarız. Benim alan araştırmamın şekillenmesinde de başvuru kaynaklarımdan 

biri olarak Marcia Inhorn’un Cast for Conception başlıklı eseri yine 1990’lı yıllarda yayınlanan 

bu çalışmaların en bilinenlerindendir.  

Türkiye’de infertilite konusunda geleneksel uygulamalara odaklı çalışmalar ise 2000’li 

yılların sonuna doğru görülmeye başlar. Bu çalışmalar, ilk olarak hemşire ve ebelerin yerelde 

infertil çiftlerle temasında karşılaştığı geleneksel şifa pratiklerinin listelendiği hemşirelik ve 

ebelik alanlarındadır. Fakat bu çalışmaların tamamı nicel verilere dayalı istatistiksel 

çalışmalardır ve geleneksel pratikler hurafe, batıl inanç, gericilik nitelemeleriyle ele alınır. Bu 

çalışmalar, bu yanıyla geleneğin kültürel örüntüsünü ortaya koymaktan oldukça uzaktır.  

 
51 Greil Amerika’da infertil çiftler üzerine çalışmalarını 1991 yılında Not Yet Pregnant (Henüz Hamile Değil) 

başlıklı kitap çalışması şeklinde yayınlar. İnfertil çiftlerin kendilerini infertil olarak tanımlamadığı, bunun yerine 

“henüz hamile değil” şeklinde tanımladığı, infertilitenin böyle bir bekleyiş sürecine işaret ettiği tezini kitabın adına 

da taşımıştır. (Alfred L. Greil, Not Yet Pregnant: Infertile Couples in Contemporary America (New Jersey: Rutgers 

University Press, 1991).)  
52Alfred L. Greil, “Infertility and Psychological Distress: A Critical Review of the Literature”, Social Science Med. 

45/11 (1997), 1679-1681. 



31 
 

Türkiye’de infertilite konusunda sosyo-kültürel alandaki sınırlı çalışmalara baktığımızda 

ise, tıp ve psikoloji alanının aksine infertilite kelimesinin kısırlık olarak kullanıldığını 

görmekteyiz. Buna örnek olarak 2000’li yıllarda Elif Ekin Akşit’in “Kısırlık: Olanak ve 

Tahakküm”53, Pınar Ezgi Burç’un “Sosyo-Kültürel Açıdan Annelik ve Kısırlık”54 ve Oya 

Topdemir Koçyiğit’in “İnfertilite ve Sosyo-kültürel Etkileri”55 başlıklı makalelerinde infertilite 

yerine kısırlık tanımlamasına yer verdiklerini görebiliriz. Aynı dönemde Ceren Aksoy 

Sugiyama tarafından çalışılmış olan “Üremeye Yardımcı Tedavi Yöntemlerinin Umutlandırdığı 

Hayatlar: Hastane Günlükleri”56 başlıklı tezde ise infertilite kelimesinin Türkiye’de sosyo-

kültürel alanda ilk kullanımlarından biri ile karşılaşırız. Bugün artık İngilizce infertility 

kavramının infertilite olarak Türkçe sosyal araştırmalar literatürüne yerleşmesi, kısırlık 

kavramının taşıdığı pejoratif yükün bertaraf edildiği bir kavramsallaştırmayı mümkün 

kılmaktadır. Böylece halk arasında suçlayıcı ya da küçük düşürücü bir itham olarak da 

kullanılan kısır nitelemesi yerine konuya bilimsel bilgi üzerinden yaklaşan teknik bir kavram 

olarak infertil ikame edilmektedir.  

İnfertilitenin şifasından bahsetmeye başladığımızda, şifa kavramının modern tıbbi alanda 

pek de yer bulamamış bir kavram olduğunu görürüz. Arapça kökenli bir kelime olan şifa 

Türkçe’de “bedensel veya ruhsal bir hastalığın son bulması, hastalıktan kurtulma”57 anlamı 

taşırken, modern tıbbi ekollerden ziyade dini ya da geleneksel iyileşme pratiklerine işaret eden 

bir tınıya sahiptir. Şifa bulmak mistik bir anlam içermektedir. Kurtuluş Cengiz, Önder 

Küçükkural ve Hande Gür Türkiye’de Spiritüel Arayışlar başlıklı çalışmalarında şifa 

kavramının dini geleneklerde oldukça yüklü olarak kullanılan bir kelime olduğuna dikkat 

çekerler ve şifanın “mucize, doğa, beden, hastalık, sağlık, acı, tanrı… vs. gibi”58 kavramlarla 

ilişkili tanımlanarak işlevsellik kazandığından bahsederler. Literatürde şifa kavramına ise bu 

anlamı pekiştirir şekilde ilahiyat alanındaki çalışmalarda ya da dini, mistik veya geleneksel 

materyal üzerine çalışan sosyal bilim alanlarındaki metinlerde rastlamaktayız. Türkiye’de 

gerçekleştirilen medikal antropoloji alanında geleneksel şifacılık uygulamalarına odaklı bir 

çalışma olarak antropolog Christopher Dole’un Seküler Yaşam ve Şifacılık: Modern Türkiye’de 

 
53 Elif Ekin Akşit, “Kısırlık: Olanak ve Tahakküm”, Fe Dergi 1 (2009), 43-54. 
54 Pınar Ezgi Burç, “Sosyo-Kültürel Açıdan Annelik ve Kısırlık: Yerma ve Ana Hanım Kız Hanım Tiyatro 

Oyunlarının İncelenmesi”, Sosyal ve Beşeri Bilimler Araştırmaları Dergisi 19/40 (2017), 13-24. 
55 Oya Topdemir Koçyiğit, “İnfertilite ve Sosyo-kültürel Etkileri”, İnsanbilim Dergisi 1/1 (2012), 27-38. 
56 Ceren Aksoy Sugiyama, Üremeye Yardımcı Tedavi Yöntemlerinin Umutlandırdığı Hayatlar: Hastane 

Günlükleri, Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2012. 
57 Güncel Türkçe Sözlük, Erişim 20 Ağustos 2020. https://sozluk.gov.tr 
58 Kurtuluş Cengiz vd., Türkiye’de Spiritüel Arayışlar: Deizm, Yoga, Budizm, Meditasyon, Reiki vb. (İstanbul: 

İletişim Yayınları, 2021), 265. 



32 
 

Kayıp ve Adanmışlık başlıklı alan araştırması örnek gösterilebilir. Dini şifacılığın Türkiye’de 

bugün geldiği noktada sosyo-kültürel bir değerlendirme olarak beliren bu çalışma, geleneksel 

tedavi pratiklerinin hastalık ve iyileşme bağlamında toplumsal olarak algılanışına eğilmektedir. 

Kültürel incelemeler alanında dikkatlerin dini ve mistik şifacılık üzerine çevrildiği sosyoloji ve 

antropoloji alanları dışında tıp alanında geleneksel tedavi yöntemlerine değinen çalışmalar 

olarak geleneksel ve tamamlayıcı tıp alanından (GETAT) da ayrıca bahsetmek gerekmektedir. 

GETAT çalışmaları ise medikal antropolojik çalışmalara benzer nitelikte nitel araştırma 

yöntemlerini de kullanan çalışmalar ortaya koymaktadır.   

Türkiye’de infertilite ve şifacılığın literatürdeki yerini bu şekilde belirttikten sonra aşağıda 

bu araştırma kapsamında infertilitenin şifası üzerine alan araştırmamı mümkün kılan 

uluslararası ve yerel kaynaklara değineceğim.  

1.4.1. Alana İlişkin Literatür  

Alan araştırma konusunu Mardin’de infertilite ve şifacılık olarak belirledikten sonra, 

görüşmelere başlamadan önce ve görüşmelerim sırasında başvurduğum birkaç yayın, 

çalışmanın ana seyrini oluşturmamda etkili oldular. Bunlar infertilite ve şifacılık konusunda 

başvuru niteliği taşıyan temel kaynaklar arasında yer almaktadır. Ayrıca infertilite üzerine 

yapılan çalışmaları tararken, bu konuyu ele alış şekli olarak eksik bulduğum çalışmalara da 

rastladım. Bunların da araştırma konumun seyrini belirlememde tersten bir etkiye sahip 

olduğunu belirtmem gerekir. Bu bölümde, araştırmanın fikirsel arka planını oluşturmama katkı 

sunan temel kaynaklardan ve çalışmamı şekillendirirken alandaki boşlukları görmemi sağlayan 

yan kaynaklardan bahsederken, infertilite ve şifacılık üzerine literatüre dair bir çerçeve de 

sunmuş olacağım. 

İlk olarak Marcia Inhorn’un Mısır’da infertilite üzerine 1990’ların başında 

gerçekleştirdiği alan araştırmasına dayanan Quest for Conception: Gender, Infertility and 

Egyptian Medical Traditions59 başlıklı çalışması infertilite sorununun geleneksel üreme algısı 

ile ilişkisine odaklanan ilk çalışmalardandır. İnhorn jinekolojik yaklaşım ve uygulamaları 

geleneksel tıp60 ve biyolojik tıp61 olarak temel iki alana ayırırken, bu iki alanı oluşturan süreçleri 

kültürel yapıyı şekillendiren tarihsel süreçler olarak ele almaktadır. Meselenin bir yanında 

 
59 “Gebelik arayışı (ya da gebeliğin izinde): Toplumsal Cinsiyet, Kısırlık ve Mısır’da Tıbbi Gelenekler” olarak 

Türkçeye çevrilebilir. (Marcia C. Inhorn, Quest for Conception: Gender, Infertility and Egyptian Medical 

Tradition (Pennsylvania: University of Pennsylvania Press: 1994). 
60 Ethnomedicine. 
61 Biomedicine. 



33 
 

üremeye dair toplumsal inanış ve ön kabullerin de oluşturduğu geleneksel arka plan ve bu arka 

plana yaslanarak bir meşruiyet çizgisi oluşturan geleneksel şifacılık yöntemleri yer 

bulmaktadır. Diğer yanda ise modern bilimsel düşüncenin araçları ve keşifleri ile şekillenen 

modern tıp uygulamaları bulunmaktadır. Fakat infertil kadınların deneyimleri genellikle bu iki 

alanın kesiştiği bir noktada durmaktadır. Inhorn’un etnografik çalışması Mısır’da bu iki alanda 

da çeşitli tecrübeler yaşayan, ikisine de başvurmuş infertil kadın hikayeleri ve şifacılık 

uygulamaları yapan şifacı kadınlar üzerine gerçekleştirilmiş bir alan araştırmasına 

dayanmaktadır.  

Inhorn, tıp alanını kadın, üreme ve infertilite ekseninde antropolojik bir 

değerlendirmeye tabi tutarak, tıbbi gelenekleri kültürel kodlarla etkileşimi üzerinden 

okumaktadır. Mardin’de gerçekleştirdiğim alan araştırmamı şekillendirirken, Inhorn’un 

geleneksel tedavi yöntemleri ile modern tıbbi yöntemlerden birlikte bahsederken kullandığı “tıp 

gelenekleri” ifadesi benim için de hareket noktası oldu. Çünkü bu ifadeye göre modern Batı 

tıbbı bugün anlaşıldığı anlamda tek ve yegâne tıbbi ekol değildir. Buna göre insanların 

hastalıkla mücadelede başvurduğu ve söylemsel üstünlüğe sahip modern Batı tıbbı tarafından 

tıp alanı dışına itilen yerel geleneksel şifa yöntemleri de aslında tıbbi uygulamalar olarak ele 

alınmalıdır. Ve etnografya açısından insanların belirli bir hastalık üzerine hangi saiklerle hangi 

şifa yöntemlerine başvurduğunu haritalamak, o hastalığın etrafında oluşan kültürel yapıyı kayıt 

altına almak anlamına gelmektedir. Inhorn’un çalışması infertilite ile tıbbın ilişkisi üzerine 

düşünmemi ve infertilite hikayelerine ulaşmak için bir yol haritası çıkarmamı sağladı. Böylece 

infertiliteyi sadece modern tıbbi uygulamalar üzerinden değil aynı zamanda geleneksel şifacılık 

uygulamaları üzerinden de ele aldım.  

Geleneksel şifacılık uygulamaları tanımlaması yaparken, şifa kelimesi modern tıp 

literatüründe pek sık rastlanmayan, modern bilimsel bir alandan çok geleneksel inançlara ve 

dine gönderme yapan bir kelime olarak belirdi. İnfertil kadınlar tarafından başvurulan şifacılık 

pratikleri ise dini nosyonlar barındırıyordu. Bu durumda din ile büyünün ilişkisini ele almak 

gerekmekteydi. Antropolog W.H.R. Rivers’ın 1900’lerin başında tıp tarihi üzerine 

değerlendirmelerinin yer aldığı Tıp, Din ve Büyü62 olarak Türkçeye çevrilen çalışma yazar 

tarafından “ilkel” diye nitelenen kültürlerde hastalığın ne anlama geldiğinden başlayarak tıbbın 

büyü ve dinle olan ilişkisine geliyor ve buradan büyünün ortaya çıkışına kadar uzanıyor. Rivers 

ölümünden sonra yayınlanan ders notlarından oluşturulmuş bu eserde bize tıbbın ve dinin bugün 

doğal varsaydığımız şekilde birbirinden kopuk iki alan olarak algılanmasının modern zamana 

 
62 William Halse R. Rivers, Tıp, Büyü ve Din, Çev. İbrahim Enis Köksaldı (İstanbul: Epsilon Yayınları, 2004). 



34 
 

ait bir düşünce olduğunu anlatmaktadır. Antik çağlardan modern zamana kadar dini kurumlarda 

sürdürülen tıp eğitimi ve uygulamalar, tıbbın ve dinin ve bunlara ek olarak büyünün hastalığın 

tedavisinde birlikte anılan iç içe geçmiş başvuru alanları olduğundan bahsetmektedir. Rivers’ın 

bu değerlendirmeleri benim için geleneksel tedavi pratiklerini ele alırken karşılaştığım bitkisel 

tedaviler, büyüsel uygulamalar ve dini ritüellerle angaje tedavi yollarının nasıl kesiştiğini 

değerlendirmekte muazzam bir başvuru kaynağı oldu. Ancak ilk antropologlardan biri olarak 

Rivers Batı-dışı ve Batı’nın Aydınlanmacı ve teknolojik gelişmelerine uyum sağlayamayan 

toplumları “ilkel” olarak niteliyor ve ilkel kabilelerin davranışları üzerine çalışarak insanlığın 

eski çağlardaki yaşayışlarına dair bilgi toplayabileceğine inanıyordu. Bu düşünce ilerlemeci 

tarih anlayışının bir yansımasıydı. Toplumların lineer bir çizgide ilerleyerek geliştiği evrimsel 

bir süreç öngören ilerlemeci tarih anlayışı, 1900’lerin ortalarından itibaren Aydınlanma 

düşüncesine eleştirel yaklaşan kuramlar tarafından ciddi sorgulamalara maruz kaldı. 1900’lerin 

sonunda artık geçerliliğini yitiren bu anlayış yerine, farklı kültürlerin farklı değişim süreçlerine 

ve farklı iç dinamiklere sahip olduğu fikri kabul gördü. Böylece “ilkel toplum” tanımlaması 

kültürel görecelilik anlayışı sayesinde geçerliliğini yitirdi.63 Bu çalışma kapsamında Rivers’ın 

tıp, din ve büyü üzerine tespitlerinden yararlanırken onun “ilkel” değerlendirmelerini benzer 

eleştirel bir bakış açısı ile değerlendirdim. Burada araştırmamda temel kaynaklar arasında 

saydığım bu çalışmanın eleştirel bir okumasını yaparak ele aldığımı belirtmem gerekir.    

Alan araştırması boyunca karşılaştığım infertil kadınların başvurduğu geleneksel 

şifacılık pratikleri, ekseriyetle üfürükçü diye de adlandırılan cinci hocalara, dini ritüelleri 

uygulamalarına eklemleyen köy ebelerine ya da mistik güçleri sayesinde gelecekten bilgi 

verdiğini iddia eden falcılara uzanıyordu. Sadece seküler modern tıp bilimi tarafından değil, 

aynı zamanda Diyanet İşleri Başkanlığı gibi resmi ya da yaygın dini otoriteler tarafından da 

lanetlenen bu uygulamaların bugün hala toplumda varlığını sürdürmesi, hatta bu uygulamalara 

yoğun talep olması, anlaşılması görünürde zor bir tablo oluşturmaktaydı. Bu noktada Dole’un 

Seküler Yaşam ve Şifacılık: Modern Türkiye’de Kayıp ve Adanmışlık64 başlıklı çalışması bu zor 

tabloyu anlamamda yardımcı oldu. Dole, Ankara’da gerçekleştirdiği medikal antropolojik alan 

araştırmasına dayanan çalışmasında dini şifacıların Türkiye’nin modernleşme projesinde yok 

 
63 Burada Manuel De Landa’nın son döneme damgasını vuracak nitelikte hem ilerlemeci tarihsel yaklaşıma hem 

de kültürel göreceli yaklaşıma kritik getiren Çizgisel Olmayan Tarih çalışmasını da anmak gerekir. De Landa 

jeolojik, biyolojik ve dilsel alandaki zaman içindeki değişimi maddenin katılaşma, hızlanma ve yavaşlamasının 

tarihi üzerinden okuyan bir yaklaşım sunmaktadır. Bugün artık ilerlemeci bir tarih anlayışı özellikle eleştirel 

kuramlar tarafından terkedilmişken, farklı toplumların farklı iç dinamikleriyle ortaya koydukları değişime 

odaklanan kültürel görecelilik kavramı da eleştirilere konu olmaktadır. (Manuel De Landa, Çizgisel Olmayan 

Tarih (Bin Yılın Öyküsü), Çev. Ebru Kılıç (İstanbul: Metis Yayınları, 2. Baskı, 2013).) 
64 Christopher Dole, Seküler Yaşam ve Şifacılık. 



35 
 

olması gereken bir istisna olmadığını, aksine bu projenin kurucu bir öğesi olduğunu 

anlatmaktadır. Modern seküler tıbbi bir yapı kendini dini şifacılık otoritelerini dışlayarak kurar. 

Kendini kurduğu ölçüde de karşısına aldığı dini şifacılık pratiklerini değiştirip dönüştürerek 

belirler. Dole’a göre seküler yaşam ve dini şifacılık, insanların hayatla kurdukları ilişkiyi 

düzenlemek üzerine benzer saiklere sahiptir. Farklı araçları ya da yöntemleri kullansalar da her 

ikisi de birey üzerinde kendi iktidarını kurmaya çalışır. Dole bu iki iktidar alanının her iki 

durumda da nasıl kurulduğu üzerine etnografik bir çalışma ortaya koyar. Her ne kadar Dole’un 

çalışması infertilite üzerine olmasa da dini şifacılık pratiklerinin halen nasıl varlıklarını 

sürdürdüğünü, sürdürmekle kalmayıp geniş bir uygulayıcı kitlesine sahip olduğunu anlamak 

açısından önemli bir bakış açısı sunmaktadır. Bu noktada çalışmamda geleneksel şifacılık 

pratiklerini ele alırken Dole’un tespitlerinden de fazlaca yararlandım.   

Dole’un bahsettiği modernleşme projesini tıbbi alanda modernleşme adımları üzerinden 

okuyan ve Osmanlı’nın son döneminde ve Modern Türkiye’de ebelik üzerine gerçekleştirilen 

iki çalışma araştırmamın arka planında ihtiyacım olan bilgiyi bana sağlamaları açısından 

yararlandığım kaynaklar arasındadır. Bunlar Gülhan Erkaya Balsoy’un Kahraman Doktor 

İhtiyar Acuzeye Karşı: Geç Osmanlı Doğum Politikaları65 isimli arşiv çalışması ve Gökçen 

Beyinli’nin Elleri Tılsımlı: Modern Türkiye’de Ebelik66 isimli arşiv çalışması ve alan 

araştırmasıdır. Ebelik ve doğum politikaları üzerine olan bu çalışmalar, modernleşme projesiyle 

birlikte kadim bilginin aktarımı, doğumun tıbbileşmesi ve nüfus politikaları üzerinden inşa 

edilen yeni kadınlık anlayışını ele alması açısından yararlandığım kaynaklar oldu. İkisi de 

infertilite sorununa odaklanmasa da, üremeye dair söylemsel alanın bir ucu gelip buraya 

dayanıyordu. İki çalışma da bu araştırmada üremeye dair algılar üzerinden gerçekleşen değişim 

ve dönüşümü izlemek için birbirini takip eden iki yakın tarihsel döneme odaklanan iyi birer 

kaynak oldular. 

Yine Gökçen Beyinli’nin İslam ve Sair Halk: Laik Türkiye’de Hurafeler, Kadınlar, 

Türbeler67 kitabı kadınlar ile türbelerin ya da kadınlar ile hurafelerin ilişkilendirilmesinin 

anlamı üzerine yakın tarihe ait bir değişim dönemini ele almaktaydı. Türbeler üzerine yapılan 

pek çok çalışma türbeleri kadınların ibadet mekânı olarak tanımlıyordu. Ama bu tanım vakayı 

tespit etmekten öteye geçemiyordu. Türbelerin neden ve ne zamandan beri kadınların 

ibadethanesine dönüştüğünü, kadınların hurafelerle ilişkilendirilmesinin nasıl bir süreç sonucu 

 
65 Gülhan Erkaya Balsoy, Kahraman Doktor İhtiyar Acuzeye Karşı: Geç Osmanlı Doğum Politikaları (İstanbul: 

Can Yayınları, 2015). 
66 Gökçen Beyinli, Elleri Tılsımlı: Modern Türkiye’de Ebelik (Ankara: Ayizi Kitap, 2016). 
67 Gökçen Beyinli, İslam ve Sair Halk (İstanbul: Kitap Yayınevi, 2021). 



36 
 

bugün artık bu kadar kanıksanan bir noktaya geldiğini göstermesi açısından, Beyinli’nin bu 

çalışması da şifacılık konusunda alandan edindiğim bilgileri değerlendirirken sık sık 

başvurduğum bir kaynak oldu. 

Alan araştırması projemi şekillendirirken yararlandığım bir diğer kaynak da Türkiye’de 

kırsal yaşam ve akrabalık ilişkileri üzerine toplumsal cinsiyete duyarlı etnografik bir alan 

araştırması olan antropolog Carol Delaney’in Tohum ve Toprak: Türk Köy Toplumunda 

Cinsiyet ve Kozmoloji68 başlıklı çalışmasıdır. Delaney’in 1980’lerde Ankara yakınlarında bir 

köyde gerçekleştirdiği etnografik alan araştırmasına dayanan doktora çalışmasının başlığı olan 

Tohum ve Toprak, geleneksel üreme algıları üzerine Ortadoğu toplumlarında en bilindik 

benzetme olan “tohum-tarla” metaforuna dayanır. Erkeğin tohum spermi kadının tarla rahmine 

ekilir. Rahime ekilen tohum filizlenip çocuğu meydana getirir. Kadının ve erkeğin her ikisinin 

de geleneksel düşüncede üremeye katkısı olduğu düşünülse de yaygın kullanılan bu metaforda 

da görüleceği gibi bu katkı eşit değildir. Üreme üzerine geleneksel kabuller infertilite 

sorununun kadın ve erkek açısından nasıl deneyimleneceği ile de yakından ilişkilidir. 

Delaney’in alan araştırması Mardin’e nispeten uzak bir coğrafya olan Ankara’da 

gerçekleştirilmiş olsa da mekândan yola çıkarak Türkiye’de cinsiyet, beden ve iktidar 

tartışmalarına değinen bu etnografya çalışması alan araştırmamda yararlandığım ve 

değerlendirdiğim tespitlerle çalışmamın şekillenmesine katkıda bulunmuştur. 

Victor Turner’ın antropolojide geçiş ritüellerinin değerlendirilmesi üzerine başvuru 

niteliği taşıyan Ritüeller: Yapı ve Anti-Yapı69 başlıklı eseri ise birer ritüel şeklinde uygulanan 

geleneksel infertilite tedavilerini ele alırken başvurduğum önemli bir kaynaktır. Çocuk sahibi 

olmanın evliliğin hemen ardından gerçekleşmesi gereken bir geçiş aşaması olduğu tespiti, alan 

araştırmamın sonuçlarından biridir. Çiftlerin aile olmalarının ön şartı olarak ortaya konan çocuk 

sahibi olma gereksinimleri üremeyi bir yerelde bir geçiş aşamasına dönüştürmektedir. 

Üremenin sekteye uğradığı infertilite sorununda ise başvurulan geleneksel şifa pratikleri birer 

geçiş ritüeli özelliği barındırmaktadır. Mardin’de infertilite üzerine gerçekleştirilen şifacılık 

pratiklerini değerlendirirken, geçiş ritüelleri literatürüne ve Turner’ın bu ritüelleri anti- yapı 

oluşturur şekilde uygulanmasını içeren çalışmasına başvurdum.  

Bryan S. Turner’ın Tıbbi Güç ve Toplumsal Bilgi70 adıyla Türkçeleştirilen çalışması ise 

araştırmamda temel başvuru kaynağı olarak kullandığım çalışmalar arasındadır. Turner bu 

 
68 Carol Delaney, Tohum ve Toprak (İstanbul: İletişim, 5. Basım, 2014). 
69 Victor Turner, Ritüeller: Yapı ve Anti Yapı (İstanbul: İthaki Yayınları, 2018).   
70 Bryan S. Turner, Tıbbi Güç ve Toplumsal Bilgi (Bursa: Sentez Yayınları, 2017). 



37 
 

çalışmasında hastalığın son yüzyılda değişen doğasından bahseder. 1900’lerin başında akut 

hastalıklar insanları öldüren bir tehditken bugün artık akut hastalıklara etkin tıbbi müdahalelerle 

çare bulunmasıyla birlikte ortalama insan hayatı uzamış ve karşı karşıya kaldığımız ölümcül 

hastalıklar (kalp-damar hastalıkları, tümörler vb.) yaşlanmayla ilişkilendirilebilecek hastalıklar 

olmuştur. Turner, hastalığın içeriğindeki bu değişimin sosyolojide ve klinik tıpta holistik 

(bütüncül) yaklaşımları ortaya çıkardığını belirtir. Bu holistik yaklaşım hastanın rahatsızlığının 

kişinin tarihsel, toplumsal ve kültürel ortamı içinde değerlendirilmesi anlamını taşır. Hastalığın 

salt fizyolojik ve biyolojik olarak değerlendirilmesinin bugün artık işe yaramayacağını anlatan 

bu çalışma alan araştırmam kapsamında infertil kadının tarihsel, toplumsal ve kültürel bağlamı 

içinde ele alınması gerekliliğini göstermesi açısından araştırmama yön veren bir kaynaktır. 

Hastalığın değişen doğası üzerine katkıları yanında zihin-beden ayrımına dayalı kuramları 

eleştiren çalışma, bedenlilik71 kavramı açısından da infertiliteyi kadının bedenliliği üzerinden 

okumak konusunda araştırma değerlendirmelerime katkı sağlamıştır.    

Sıkça başvurduğum yukarıdaki kaynakların dışında araştırma konumu üzerinde ele 

aldığım kritiklerle şekillendiren son dönem infertilite konulu çalışmalardan da bahsetmek 

gerekir. İnfertiliteyi şifacılık pratikleri ekseninde kültürel bir okumaya tabi tutan bu çalışma, 

benzer alanlarda sürdürülen pek çok akademik araştırma arasında farklılaşmaktadır. İnfertilite 

ve geleneksel şifacılık pratiklerinin son yıllarda çokça çalışılan araştırma başlıkları arasında yer 

almasına rağmen, sosyal bilimlerden ziyade hemşirelik ve ebelik bölümleri öğrencileri ya da 

akademisyenler tarafından ele alınan bu konu nicel araştırma yöntemleriyle çalışılmıştır. Bu 

çalışmalarda kültürel bir tasvire rastlanmadığı gibi görüşmecilerin başvurduğu şifacılık 

pratikleri de maddeler halinde listelenmekle yetinilmiş,72 bu uygulamalarla ilgili hiçbir detaylı 

açıklama yapılmamıştır. Böylece bu araştırmaların sonuçları okuyucuya infertil kadınların yaş, 

eğitim, ekonomik durum gibi numerik bilgilerini sağlarken başvurdukları şifacılık pratikleriyle 

nasıl, neden ve ne şekilde ilişkilendiklerini anlatmamaktadır. Bu çalışmalarda çocuk sahibi 

olamayan kadınların çaresizce şifa arayan sesleri duyulmaz. Bu sesler duyulmadığı gibi şifacılık 

uygulamalarına dair elde edilmek istenen istatistiksel veriler de çoğu zaman ölçülmek istenen 

değişken açısından anlamlı bir sonuç ortaya koymamıştır.73 Bu çalışmalar infertilite ve şifacılık 

 
71 Embodiment. 
72 Örneğin; Raziye Engin ve Türkan Pasinlioğlu, “Erzurum Yöresinde İnfertil Kadınların İnfertilite İle İlgili 

Geleneksel İnanç Ve Uygulamaları”, 1-10; Mehmet Ali Kurçer, Mücahit Eğri vd., “İnfertil Kadınların Geleneksel 

Halk Kısırlık Tedavileri Konusundaki Davranışları ve Etkileyen Faktörler”, Turgut Özal Tıp Merkezi Dergisi 6/4 

(1999), 329-332; Özgür Kan, Ayşegül Alkılıç vd., "Açıklanamayan İnfertilitede Yönetim", Arşiv Kaynak Tarama 

Dergisi 23/3 (Ekim 2014), 506-518.    
73 Buna örnek olarak Dr. Mehmet Ali Kurçer ve diğerlerinin “İnfertil Kadınların Geleneksel Halk Kısırlık 

Tedavileri Konusundaki Davranışları ve Etkileyen Faktörler” başlıklı makalesi ele alınabilir. İnfertil kadınlarla 



38 
 

konusunun nitel bir alan araştırmasına ihtiyaç duyduğunu göstererek araştırmamın yöntemini 

belirlerken nicel araştırma tekniklerini bu konu özelinde birincil yöntem olarak ele almaktan 

kaçınmamı sağlamışlardır. 

Nicel çalışmaların dışında sosyal bilimlerde niteliksel yöntemleri kullanarak infertilite 

konusunu ele alan çalışmalara değinmek gerekirse, bunlar da genellikle şifacılık konusuna 

değinmeden infertiliteyi yeni üreme teknolojileri ve modern Batı tıbbına dayanan uygulamalar 

üzerinden ele almışlardı. Bunlar arasında en sık rastlanan çalışmalar ise tüp bebek tedavisine 

başvuran çiftlerin yaşadıkları psikolojik ya da psikiyatrik sorunlar üzerine gerçekleştirilmiş, 

sosyo-kültürel yönü değerlendirmeye almayan araştırmalardı. Burada bir parantez açarak Ceren 

Aksoy Sugiyama’nın doktora tez çalışmasından bahsetmeliyim. Şifacılık konusuna 

değinmemesine rağmen tüp bebek tedavisine başvuran infertil kadınların hikayelerine dayanan 

bir çalışma olarak Sugiyama’nın Üremeye Yardımcı Tedavi Yöntemlerinin Umutlandırdığı 

Hayatlar: Hastane Günlükleri74 başlıklı yayınlanmamış doktora tez çalışması ve bu tez 

çalışmasından ürettiği “Antropolojide Beden Sorunsalına Bedenlileşme Teorisinin Katkısı”75 

başlıklı makalesi araştırma konumu şekillendirirken yararlandığım kaynaklar arasında 

sayabileceğim Türkiye’de gerçekleştirilmiş etnografik bir alan araştırması ve araştırmanın arka 

planını oluşturan teorik metinlerden biridir. Sugiyama’nın alan çalışması etnografya yazım 

yöntemi ve infertilite üzerine oluşturduğu kuramsal çerçeve açısından yararlandığım kaynaklar 

arasındadır. Bedenlileşme teorisine infertilite bağlamında yaklaşımı ise çalışmamın teorik 

temelini kurarken yol gösterici olmuştur. 

 
yapılan anketlerin istatistikî değerlendirmesi sonrası araştırmacılar geleneksel yöntemlere başvuru ile eğitim 

seviyesi ilişkisi arasında anlamlı bir ilişki kurulamadığından bahsetmişlerdir. Buradan anlaşıldığına göre her 

eğitim seviyesinden katılımcı geleneksel yöntemlere başvurduğunu belirtmiştir. Araştırmacılar bu anlamsız ilişkiyi 

çocuk sahibi olma arzusunun güçlülüğüne ve çocuğun evliliğin devamı için ne kadar gerekli görüldüğünün 

eğitimin önüne geçtiğine dair bir işaret olarak okumuşlardır. Bu çalışmanın alt metninde hastalık ve sağlığın salt 

biyolojik süreçler olarak değerlendirildiğini görürüz. Bu anlayıştaki araştırmacılara göre eğitim seviyesi artıkça 

rasyonel akla dayalı bilimsel bilgiye olan güvenin artacağı tezi test edilmek istenmiş ancak istenilen sonuç ortaya 

çıkmamıştır. Anlamlı bir veri yakalanamamasını çocuk arzusunun güçlülüğü ile açıklamak bu tespitin kullanılan 

yöntemden elde edilen hiçbir veriye dayandırılmadan ortaya konan tahmini bir sonuç olduğunu düşündürmektedir. 

İnsanların yaşadıkları bir sağlık sorunu karşısında iyileşmek için başvurdukları yöntemleri nelerin etkilediğine 

bakan bu çalışma istatistiksel olarak anlamsız çıkan sonuçları dışarıdan insanlara atfedilen değer, duygu ve 

düşüncelerle yorumlamıştır. Benzer pek çok istatistikî çalışma mevcuttur. Bunun yerine, insanları düşünen, 

eyleyen ve eylemleri üzerine tefekkür eden bireyler olarak değerlendirip, bu soruları kendilerini ifade etmeye alan 

açacak şekilde bu bireylere yöneltmek, böylece eylemlerinin içeriğini birinci elden sunan insan hikayelerine 

odaklanmak karşı karşıya olunan tabloya dair daha isabetli ve etik açıdan daha uygun sonuçlar ortaya 

koyabilecektir. 
74 Ceren Aksoy Sugiyama, Üremeye Yardımcı Tedavi Yöntemlerinin Umutlandırdığı Hayatlar: Hastane 

Günlükleri (Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2012). 
75 Ceren Aksoy Sugiyama, “Antropolojide Beden Sorunsalına Bedenlileşme Teorisinin Katkısı”, Antropoloji 

Dergisi 24 (Ağustos 2010), 69-93. 



39 
 

Sonuç olarak, infertilite sorununu başvurulan geleneksel şifacılık pratikleri üzerinden, 

insan hikayeleri merkezinde, niteliksel yöntemlerle ele alan etnografik bir alan araştırması 

şeklindeki bu çalışma alandaki boşluğun tespiti üzerine doğdu. İnfertilite sorunu yaşayan 

kadınların başvurdukları şifacılık pratikleri üzerine odaklanan araştırmam kadınları birer sayıya 

indirgemeden kültürel örüntüye odaklanması açısından Türkiye’de gerçekleştirilen ilk 

çalışmalardan biridir. İnfetil kadınların bireysel hayat hikayeleri içindeki toplumsal örüntüyü 

görmeye odaklanan bu araştırma infertilite üzerine oluşan literatürdeki bu boşluğu doldurması 

açısından önemli bir yere sahiptir. Üreme alanındaki çalışmalara yeni bir bakış açısı 

kazandırmasını umduğum bu çalışmada faydalandığım kaynakların yanında kullandığım belli 

başlı kavramların da çalışma özelinde ne anlama geldiğine ya da burada kullanırken 

vurgulamak istediğim anlamlarına yer vererek bu bölümü sonlandıracağım.    

1.4.2. Alanda Temel Kavramlar 

Bu çalışmada literatürde yer alan pek çok kavramı konu özelinde belirli bir tespitin ifadesi 

olarak kullandım. Her bir kullanım bazen kelimenin kavramsal özelliklerini zorlayacak 

derecede bir tespite işaret ettiği için, sıklıkla kullandığım belli başlı kavramları metnin 

kastından farklı anlaşılmaması için açıklama ihtiyacı doğdu. Anlamda oluşabilecek 

muğlaklıkları gidermek ve kullanılan kavramların alanını nasıl çizdiğimi ortaya koymak üzere 

metinde kullandığım temel kavramların kısa bir açıklamasına bu bölümde yer verdim. 

Araştırma konumun merkezinde olan bir kavram olarak infertilite ile başlayacak olursam, 

doğurganlık sorunu yaşayan kadınlar üzerine gerçekleştirdiğim bu alan araştırmasında İngilizce 

bir kelime olan “infertility” kelimesini Türkçe’ye doğrudan alarak kullandım. Fertility yani 

doğurganlık ifadesinden türetilmiş bu kavramı sorunun isimlendirilmesinde ve kadınların 

tanımlanmasında “doğurganlık sorunu yaşama ve çocuk sahibi olamama” anlamlarını içerecek 

şekilde infertilite olarak kullanmayı tercih ettim. Türkçede “doğurgan olmayan” anlamında 

yaygın kullanılan bir kelime olan kısırlık kelimesini içerdiği pejoratif yük nedeniyle ne alandaki 

görüşmelerde ve ne de yazım aşamasında kullanmamaya özen gösterdim. Kısır ya da kısırlık 

kelimesi görüşmecilerin ifadelerini doğrudan aktardığım ya da toplumsal yargılardan söz 

ettiğim kısımlar dışında metinde yer almamaktadır. Kısırlık yerine zaman zaman “istemesine 

rağmen çocuk sahibi olamayan”, “doğurganlık sorunu yaşayan” gibi uzun tanımlamalar 

kullanmayı tercih ettim. Bu uzun açıklamaların anlatımı zorlayacağı yerlerde ise infertilite 

kelimesini kullandım. İnfertilite, öncelikle Türkçe tıp literatüründe kullanılmaya başlanmış, 

sonrasında yardımcı üreme teknolojilerinin gelişip çeşitlenerek yaygınlaştığı günümüzde artık 



40 
 

halkın da yabancı olmadığı, halk arasında kullanılan bir kavram olmuştur. Çocuk sahibi 

olamayan kadınlar için benim de kullanmayı tercih ettiğim bir kavram olarak infertilite 

kısırlığın aksine barındırdığı “fertile” (doğurgan) kelimesi ile doğurganlığa doğrudan gönderme 

yapan bir kelimedir. Türkçe tıp literatüründe de kullanımı bu şekildedir ve sosyal bilimler 

alanında yapılan çalışmalarda da bu şekilde kullanılmaya başlanmıştır. Nihayetinde, Türkçede 

çocuğu ol(a)mayan anlamını karşılayacak “kısır”dan başka, daha yüksüz, durum tespiti yapan 

ve doğurganlığa işaret eden bir tanımlama olmadığı için ben de bu çalışmada infertilite 

kavramını kullanmayı uygun gördüm. Bu yanıyla kısırlık yerine infertilite kelimesini kullanma 

tercihim burada hem etik bir tercih hem de uygun yere vurgu yapması açısından anlamı 

önceleyen bir tercihtir.  

İnfertilite’nin kullanım amacını bu şekilde açıkladıktan sonra kavramsal açılımına 

değinmek gerekirse, pek çok tıbbi ya da sosyal bilimsel araştırma metninde infertilite 

kavramının “çiftlerin bir yıl süren korunmasız cinsel ilişkiye rağmen çocuk sahibi olamaması, 

hamileliğin bu süre sonunda gerçekleşmemesi”76 olarak tanımlandığını görmekteyiz. Bu tanımı 

alan araştırmasının başlarında ilk görüşmelerim sırasında görüşmecilerimi belirlerken bir kriter 

olarak kullandım. Görüşmecilerimde en az bir yıl istemelerine ve denemelerine rağmen çocuk 

sahibi olamama şartı aradım. Fakat Mardin’de yerel infertilite tanımının bu tanımla pek de 

örtüşmediği gerçeğini alandan edindiğim önemli bir tespit olarak burada paylaşmam gerekir. 

Çiftler genellikle düğünden hemen sonra ilk birkaç hafta içinde yakın aile bireyleri tarafından 

hamileliğin gerçekleşip gerçekleşmediği sorusuna muhatap olurlar. Bir aydan uzun bir süre 

hamilelik gerçekleşmediği durumda infertiliteden bahsedilmeye başlanır. Görüşmecilerimin 

hemen hepsi düğünleri gerçekleştikten sonra ilk iki ay içinde hamilelik gerçekleşmediği için, 

bir üreme sorunu olup olmadığını anlamak üzere köy ebelerine ya da doktora gittiklerini 

anlattılar. Bu kadınların neredeyse hiçbiri kendi rızasıyla ya da kendi ihtiyaç duyduğu için 

doktora başvurmamıştı. Özellikle çocuk yaşta gerçekleştirilen evliliklerde kayınvalideler bu 

konuda inisiyatif alarak gelinlerini doktora ya da ebeye götürmüşlerdi. Geçen yirmi yılda 

demografik yapıdaki değişime bakıldığında, bugün Mardin şehrinde de genç çiftler için 

evliliğin hemen ertesinde çocuk sahibi olma durumunun azalma eğiliminde olduğundan söz 

edilebilir.77 Buna rağmen evliliğin ilk birkaç ayından sonra hamilelik gerçekleşmezse, yakın 

aile bireyleri ve çevreden kişiler, çiftlere hamileliğin neden gerçekleşmediğini sormaktadır. Bu 

 
76 American Society for Reproductive Medicine (ASRM), “Fertility Evaluation of Infertile Women: A Committee 

Opinion”, Fertility and Sterility 116/5 (November 2021), 1255. 
77 İlk evlilik yaşının yükselmesiyle beraber ilk doğum yaşının evliliğin üzerinde olması bu tespiti destekleyen bir 

veri olarak okunabilir. Kaynak: T.C. İçişleri Bakanlığı Nüfus ve Vatandaşlık İşleri Genel Müdürlüğü, “Doğum 

İstatistikleri, 2020”, 37229 (Mayıs 2021). 



41 
 

durum Mardin’de infertilitenin yerel tanımını süre bakımından farklılaştırmaktadır. Bölgede 

cinsel ilişki sonrası hamileliğin gerçekleşmemesi süreden bağımsız olarak infertilite işareti 

olarak görmektedir. Bekleme süresi ise yaklaşık iki aydır. Araştırmamın temel kavramlarından 

biri olan infertilite, alanda bu şekilde tanımlanmaktadır. Görüşmecilerimin infertilite hikayeleri, 

bu tanımı içerecek şekilde cinsel ilişki sonrası hamileliğin gerçekleşmemesinin hemen ardından 

başvurdukları şifa pratiklerini içermektedir.      

İkinci olarak şifacılık kavramı bu çalışmanın temel kavramlarından biri olarak metinde 

sıklıkla yer almaktadır. Şifacılık kelimesi metinde seküler ve pozitivist bilim anlayışına 

dayanan modern Batı tıbbı uygulamalarının dışında halk tarafından tedavi amaçlı uygulanan 

her türlü pratiği tarif etmek için kullanılmıştır. Antik çağdan modern zamana kadar geçen 

yüzyıllar boyunca alanda hâkim tıbbi gelenek olarak Mezopotamya tıp geleneği empirik 

uygulamaların, dini öğretilere dayanan iyileşme pratiklerinin ve üfürükçülük diye tabir edilen 

büyüsel pratiklerin bir arada bulunduğu bir yapı ortaya koymuştur. Modernleşme sonrası tıbbın 

ampirik yanı modern bilimsel bilgi üretim süreçlerine belli ölçüde dahil edilirken dini öğretilere 

dayalı şifacılık pratikleri ve büyüsel uygulamalar tıp alanından dışlanmıştır. Bugün literatürde 

de yaygın olarak kullanılan şifacılık kavramı, bu araştırma kapsamında bugün Türkiye’de de 

hâkim modern Batı tıp ekolünün dışında kalan tüm yerel ve geleneksel iyileşme pratiklerini 

kapsamak için kullanılmıştır. Türbe ziyaretleri, muska taşıma, hacamat gibi peygamber tıbbına 

ait uygulamalar, çeşitli bitkisel karışımlar ve nefes yoluyla iyileşme pratiklerinin hepsini içine 

alan bir tanımlama olarak şifacılık uluslararası literatürde var olan İngilizce “healing” 

kelimesinin karşılığı olarak bu çalışmada yer almaktadır. 

İlerleyen bölümlerde görüleceği üzere araştırmamı kaleme alırken modern tıp kavramının 

yerine modern Batı tıbbı nitelemesini kullandım. Burada batı kelimesi aydınlanma düşüncesinin 

doğup geliştiği ve bir paradigma değişimi sonucu seküler pozitivist bilim anlayışının yükseldiği 

merkez olarak kıta Avrupası merkezli oluşan tıp ekolünün yerelliğine işaret etmektedir. Bugün 

Batı aydınlanmasının ortaya koyduğu ilkeler üzerinden gelişip ilerleyen yeni tıbbi geleneğin 

evrensellik iddiası hâkim paradigma içinden oluşturulmuş ve güç dengelerine dayalı bir 

iddiadır. Siyasi ve coğrafi olduğu kadar kültürel bir örgütlenme olarak da Batı söylemsel 

üstünlüğünü kurarken Batı-dışı toplumların kendine has değişim ve dönüşümlerini dışlayarak 

kendini var eder. Kendi dışındakini dışlayarak kendini kuran Batı, siyasi, ekonomik ve bilimsel 

gelişmeler sonucunda sahip olduğu söylemsel güçle evrensellik iddiasında bulunur. Modern tıp 

kavramı bu evrensellik iddiasını ortaya koyacak şekilde genel bir ifadedir. Bunun yerine 

modern Batı tıbbı ifadesi bahsettiğimiz tıp ekolünü tarihselliği içinde ortaya koyması açısından 



42 
 

önemlidir. Ancak bu sayede Batı’da gelişen modern tıbbi yaklaşımın Batı-dışı yerel tıp ekolleri 

ile kurduğu ilişkinin mahiyeti üzerine anlamlı çıkarımlara varılabilir. Dahası, bugün Batı dışı 

toplumların modern düşünce ile temasa geçtiği andan itibaren sahip oldukları mevcut yapının 

da modernleşmesine şahit oluruz. Yani artık modern tek bir tıp geleneğinden bahsetmek 

mümkün değildir. Modern düşünce ile temasa geçen mevcut tıbbi gelenekler eski haliyle 

kalmayarak değişime uğramış, bu anlamda da modernleşmeden nasiplerini almışlardır. Böylece 

tıplar arasından bir tıp geleneği olarak Batı’da gelişen modern tıbbi yapının modern Batı tıbbı 

olarak nitelenmesi ihtiyacı ortaya çıkmıştır. Sonuç olarak modern tıp kavramı tarihsel bağlamı 

görünmez kılarak evrensellik iddiasının mutlak kabul edildiği bir düşünce dünyası için 

mümkünken, bu ikisinin de sorgulanmaya başlandığı eleştirel kuramların ışığında gelişen yeni 

sosyal bilimsel düşünce dünyası için muğlak bir kavrama dönüşmüştür. Anlamı netleştirmek ve 

modern tıp kavramının görünmez kıldığı siyasal konumlanışı görünür kılmak için bu çalışmada 

modern tıp yerine modern Batı tıbbı kavramını kullandım.  

Alan araştırması üzerine değerlendirmelerin yer aldığı üçüncü bölümde ise doğuramayan 

kadınlık şeklinde bir tanımlama üreterek kullanmayı uygun gördüm. Yukarıda da bahsettiğim 

üzere Mardin’de çocuk sahibi olamayan kadınlarla ilgili bir çalışma yapma fikri bu şehirde 

doğurganlığın toplumsal kadın rolleri ile nasıl iç içe geçtiğini görmemle ortaya çıkmıştı. 

Topluma hâkim olan kadınlık imajı doğurgan olmayı kadınlığın olmazsa olmazı olarak 

görüyordu ve hatta doğurgan kadın olmak çoklu doğum yapmakla eş değerde algılanıyordu. 

Erkek çocuk doğurmak ise prestijli bir durum olma özelliğini korumaktaydı. Burada 

doğuramayan kadının “eksik” görülmesi ve doğurarak “tamamlanmış” kadının da 

doğurganlığının sürdüğünü ispatlamak için birden çok sayıda doğum yapması gerekliliği 

algısından bahsediyorum. Bu algının mümkün kıldığı ortamda, kadınların modern Batı tıbbının 

riskli gördüğü yaşlarda, kendi gelinleri ya da kızları ile aynı zamanlarda doğum yapmaları 

bölgeye ait sık rastlanan bir durum olma özelliğini halen korumaktadır. Doğurganlığın ve 

doğurmanın toplumsal kadınlık rollerine bu kadar içkin olduğu bir alanda doğuramayan 

kadınlık diye bir kategorinin adını koymak, eksik hissettirilerek yok sayılmış bir kadınlık halini 

görünür kılma ve kadınlığın doğurganlıkla tamamlanması algısının baskılayıcı yetersizliğine 

işaret etme girişimi olarak nitelenebilir. Ayrıca bu tanımlamayı metin içinde kullanmakla 

kalmayıp bu çalışmadaki ana sorunsalı betimlediği için başlığa da taşıma ihtiyacı duydum. 

Böylece doğuramayan kadınlık reelde var olan ama yok sayılıp eksik hissettirilen bir kadınlık 

deneyimi şeklinde araştırmamda kullandığım bir kavramsallaştırma olarak yerini aldı.   



43 
 

Çalışmamda yer alan doğuramayan kadınlık nitelemesiyle benzer şekilde oluşturulmuş ama 

ondan farklı olarak sosyoloji literatüründe yer alan diğer bir tanımlama kusurlu beden tanımıdır. 

Kusurlu beden, normun dışına itilmiş her türlü beden algısını değerlendirmek için sosyokültürel 

çalışmalarda yer alan bir tanımlamadır. Bu çalışma özelinde “kusurlu beden” ise toplumsal 

kadınlık algısının dışına itilerek “kusurlu” olarak işaretlenen infertil kadın bedenine gönderme 

yapmaktadır. Üstelik bu işaretleme sadece infertil kadınların dışında onlar için kullanılan bir 

tanımlama olmayıp, yaşadıkları süreçte kadınların kendi kendilerini de kusurlu hissetmelerine 

yol açan bir durum ortaya çıkarmıştır. İnfertilite sorunu yaşayan kadınlar deneyimlerini 

anlatırken zaman zaman kendilerini nasıl “kusurlu” kadın olarak hissettiklerinden, kocalarına 

çocuk veremedikleri için suçluluk duyduklarından ve toplumun onlara yönelen benzer 

bakışlarından bahsettiler. Bu anlatılar alan araştırmam boyunca ardı ardına gelerek zihnimde 

birer “kusur anlatıları” şekline büründü. İnfertil kadınların hikayelerinde “kusur” çok merkezi 

bir yerde duruyordu. Böylece kadınların toplumdan ödünç alıp kendilerine yönelttikleri 

“kusurlu beden” algısı araştırmanın merkezine oturdu. Araştırma alanımı tasvir etmek için 

kullandığım doğuramayan kadınlık tespiti yanında kusurlu beden algısına ve bunun aktarımı 

şekline bürünen “kusur anlatıları” tanımlamasına bu nedenle araştırmamda yer verdim.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



44 
 

2. BÖLÜM:  

MEZOPOTAMYA’DA ŞİFACILIK, TIP VE ÜREME 

İnsanın dünyadaki varlığını sorgulayan, onun nereden geldiğini ve ne amaçla burada 

olduğunu soran sorulara verilen yanıtlar, sadece felsefi bir sorgulama düzeyinde kalmayıp 

toplumun kültürel yapısını da kuran ve belirleyen bir alt yapı oluşturur. İnsanın nereden 

geldiğine, var oluş amacına ve hayatın anlamına dair varoluşsal bir sorgulamanın kendisi 

evrenseldir. Bu sorgulamaya verilen cevapların ise farklı sosyo-kültürel sistemler içinde 

farklılıklar arz ettiğini, soruların evrenselliğine karşın cevapların evrensel olmadığını görürüz. 

Tarihin farklı dönemlerinde, farklı insan toplulukları, varoluşa dair kendi cevaplarını 

üretmişlerdir. Bu cevaplar doğrultusunda ortaya koydukları evren tasavvurları ise yaşayışlarını 

şekillendirmiştir. Varlık sorusuna verilen cevapların yerel ve kültürel olması, kültürel olanın 

kendini en basit ve en sık haliyle ortaya koyduğu gündelik hayat pratiklerinde bu varoluşa dair 

sorgulamanın izlerine rastlayabileceğimiz anlamına da gelmektedir. Benzer bir yaklaşıma sahip 

olan antropolog Carol Delaney cinsiyet, iktidar ve beden tartışmaları ekseninde Türkiye’de 

gündelik hayat üzerine ortaya koyduğu tezinde, varlık sorusuna verilen yanıtların “gündelik 

hayatı güdüleyen ve yönlendiren ve ayrıca bu hayata belirli bir tarz kazandıran değerler, 

tutumlar, yapılar ve pratikler içinde”78 kök saldığına dikkat çeker. Delaney, belirli bir toplumda 

varlık sorusuna verilen yanıtların izini sürmek için o toplumun genel geçer değerlerini, gündelik 

olaylar karşısındaki tutumlarını, toplumsal yapısını ve gündelik hayat pratiklerini adres 

göstermektedir. Ona göre, bu noktalarda kurulan bağlantılar ve ortaya konan pratikler varlık 

sorusuna verilen yerel yanıtın izlerini taşır.  Gündelik hayatı güdüleyen bugünkü değer ve 

tutumlar ise bölgenin yaşadığı tarihsel tecrübe ve kırılma anlarının bir birikimidir. Bu nedenle 

bugünkü toplumsal yapıyı ele alırken, öncelikle günümüzdeki değer ve tutumların 

şekillenmesinde etkili olan tarihsel arka planı değerlendirmek önemli bir başlangıç noktası 

olmaktadır. İnfertilite sorununun bugün toplumda algılanışını ve sorunun tecrübe ediliş şeklini 

ele alırken, bu algının hangi tarihsel süreçlerden geçerek günümüze geldiğine bakmak, bugün 

çelişki olarak görülebilecek yaklaşım ve deneyimlerin arka plan bilgisini vermesi açısından 

önemlidir.  

 
78 Carol Delaney, Tohum ve Toprak, 18-19. 



45 
 

Medikal antropolojinin öncü isimlerinden Daniel Bates, “insanlar hastalıklara kültürün 

öngördüğü şekilde yakalanır”79 derken hastalığın sırtında taşıdığı kültürel birikime dikkat 

çekmekte, tarihsel süreçlerin birikimi olarak da görülebilecek bir yapının hastalık algısını 

belirlediğini iddia etmektedir. Bryan S. Turner da Bates’in bu tespitini destekler nitelikte bir 

çıkarımda bulunarak toplumların kendilerine özgü hastalıklara kendilerine özgü tedavi 

yaklaşımları geliştirdiğinin kesinlikle doğru olduğunu, bu çeşitliliğin “ilgili kültür ve toplumsal 

düzenin ürünü”80 olduğunu belirtir. Madem hastalık algısı mevcut kültür ile bu kadar iç içe 

geçerek hayatımızda yer buluyor, Mardin’in de içinde bulunduğu Mezopotamya coğrafyasının 

hastalık, şifa ve iyileşme yolunda geçirdiği tarihsel süreçlerle birlikte üremeye dair geleneksel 

inanışlara bakmak, bugün bir hastalık kategorisi olarak infertilitenin alanda nasıl yer edindiğini 

anlamlandırmak açısından bize gereken zemini sağlayacaktır.  

Bu nedenle, kaleme aldığım bu bölümün ilk kısmında, Mardin’de gündelik hayatı 

güdüleyen ve yönlendiren değer ve tutumların hangi tarihsel süreçlerden geçtiğini görmek için 

antik çağdan günümüze tıp ve şifacılık tarihindeki değişim ve kırılmaları içeren bir tarihsel arka 

plan bilgisine yer vereceğim. İkinci kısımda da bölgede yaygın geleneksel üreme teorilerini ele 

alarak, ilk kısımda bahsettiğim zeminde şekillenerek günümüze kadar ulaşan üremeye dair 

inanışları ortaya koyacağım. Böylece iki kısımdan oluşan bu bölüm, bölgede infertilite 

sorununun tarihsel ve kültürel zeminini temel hatlarıyla ortaya koyacak nitelikte, araştırmamın 

gerçekleştiği alanın geniş bir kültürel birikim haritasını sunacaktır.    

2.1. Mezopotamya’da Tıp ve Şifacılık 

Inhorn, Ortadoğu tıp tarihinden bahsederken bu tarihi sağlık ideolojilerinin yazılı olduğu 

bin yıllık karşılaşmalar ve teorilere dayanan bir hikâye olarak tanımlar.81 Mezopotamya 

özelinde ise bu bin yıllık karşılaşmaların en çok kesiştiği, savaştığı, bir arada yaşadığı ve 

birbirini etkilediği bir merkezden bahsetmekteyiz. Mezopotamya’da tıbbi yapıyı etkileyen 

temel olarak dört gelenekten bahsedebiliriz. Bunları Antik dönem Mezopotamya tıbbı, Yunan 

tıbbı, Tıbb-ı Nebevî diye bilinen İslam’ın yayılma döneminde Mezopotamya’yı da etkileyen 

Arap yarımadası menşeli Peygamber tıbbı ve son olarak da Modern Batı tıbbı şeklinde 

sıralayabiliriz.  

 

 
79 Daniel G. Bates, 21. Yüzyılda Kültürel Antropoloji, 493. 
80 Bryan S. Turner, Tıbbi Güç ve Toplumsal Bilgi, 28. 
81 Marcia C. Inhorn, Quest for Conception (Pennsylvania: University of Pennsylvania Press: 1994). 



46 
 

2.1.1. Antik Çağ Mezopotamya Tıbbı 

Modern öncesi dönemde Mısır’da olduğu gibi yakın ve ilişkili bir coğrafya olan 

Mezopotamya’da da hastalık, şifa ve iyileşmeye dair olan tıp alanında ortaya çıkarılan yazılı 

tabletler antik dönemde tıbbın dinden ayrı düşünülebilecek bir alan olmadığını gösterir. 

Mısırlılarda ve Mezopotamyalılarda tıp üzerine olan çalışmasında Aydın Sayılı da tıbbın, 

büyünün ve dinin bu iki coğrafyada da ayrı alanlar olarak görülmeyip “müstakil bir statü” 

kazanmadığından bahseder. Fakat bu “biraradalık” Sayılı’ya göre birbirinden ayrılmaz 

durumda da değildir. Bu üçünün ilişkisini “adeta tabip tıbbın ampirik yanını, üfürükçü ve rahip 

ise teorik yönünü paylaşmış durumdadır”82  ifadeleriyle anlatır. Bu alan bölüşümüne rağmen 

din ve tıbbın iç içe olmasının temel nedeninin şifa ve iyileşmeye dair bilgi aktarımı ve eğitim 

kanallarının dini kurumlar içinde yerleştiği şeklinde bir açıklama mevcut ama yetersizdir. 

Modern öncesi dönemde hastalık ve iyileşmenin nasıl algılandığına baktığımızda din ve tıbbın 

bu iç içeliğini açıklamada daha aydınlatıcı bir cevaba ulaşabiliriz. 

Bugün artık birbiri ile yan yana dahi anılmayan tıp, din ve büyünün modern öncesi 

dönemde yollarının kesişmesi üzerine nispeten güncel başka bir yorumu da 1900’lerin başında 

İngiliz Antropolog W.H.R. Rivers’da bulmaktayız. Rivers 2000 yıl ve öncesine dayanan tıp 

alanına dair yazılı tabletlerin ilkinin bulunmasından yaklaşık altmış yıl önce, “ilkel” kültürlerde 

hastalığın ne anlama geldiği üzerine yaptığı alan araştırmalarının sonucunda, tıbbın büyü ve din 

ile olan ilişkisinin eski kültürlerin harmanlanması sonucu kurulduğu düşüncesinden83 vazgeçer. 

Ancak bu üç alan arasındaki ilişkinin mahiyetine dair fikirlerine vefatından sonra Tıp, Büyü ve 

Din adıyla yayınlanan kitaptaki seminer notlarından yola çıkarak ulaşırız. 1924 yılında 

yayınlanan Tıp, Büyü ve Din84 kitabına yazdığı önsözde Smith, dinin amacının yaşamı korumak 

olduğu, tıpla aynı amacı paylaştığı ve ikisinin de “çoğu zaman yanlış öncüllere dayanmakla 

birlikte rasyonel çıkarımlar üzerinde kurulu olan belirli, basit, mekanik usuller” kullanarak bu 

 
82 Aydın Sayılı, Mısırlılarda ve Mezopotamyalılarda Matematik Astronomi ve Tıp (Ankara: Atatürk Kültür 

Merkezi Yayınları, 1991), 432. 
83 Bu düşüncenin temel tezi “ilkel” topluluklardaki din algısının anlamsız hatta mesnetsiz inançlar bütünü 

oluşturduğudur. Turner, Pritchard’ın “daha basit halklar” nitelemesine muhalefet ederken, “sanat konularında 

olduğu gibi dinsel konularda da “daha basit halklar” diye bir şey yoktur, sadece bizimkinden daha basit 

teknolojilere sahip bazı halklar vardır. İnsanın hayali ve duygusal hayatı her zaman ve her yerde zengin ve 

karmaşıktır” der. (Victor Turner, Ritüeller: Yapı ve Anti Yapı (İstanbul: İthaki Yayınları, 2018), 13.) Ona göre 

“biz”den farklı zihin yapılarından söz etmek de tam anlamıyla doğru olmaz. Burada kendi bulunduğu noktayı 

evrensel ve en gelişmiş nokta olarak görmeye bir eleştiri vardır ve din antropolojisi alanında son dönemde ortaya 

konan çalışmalara baktığımızda bu eleştirilerin boş değerlendirmeler olmadığını görürüz.  
84G. Ellioth Smith, W.H.R. Rivers’ın Tıp, Büyü ve Din isimli kitabına yazdığı önsözde ilkel tıbbın ve dinin aynı 

amaçları güderek çözümler üretirken aynı araçları kullandığına işaret eder. Buna dayanarak da “…başlangıçta din 

ve tıp, aynı disiplinin parçalarını oluşturmuş ve büyü de bu disiplinin yalnızca özel bir bölümü olmuştur” der.  

Rivers’ın da hayatının son dört yılında eski görüşlerinden uzaklaştığını, bu görüşe yaklaştığını anlatır. 



47 
 

işi başardığı görüşünü Rivers’ın da paylaştığını belirtir.85 Her ne kadar Rivers’ın çabası -19uncu 

yüzyıla hakim antropolojik düşünce kaygısıyla- kendi zamanındaki “ilkel”86 toplumlarda bu 

kurumları inceleyerek modern öncesi zamanın bilgisine ulaşmak olsa da87, çalışmasında elde 

ettiği verilerle bu üç alanın içiçeliğini açıklaması bakımından kayda değerdir.  

Mezopotamya’da tıbbın tapınaklara bağlı okullarda öğretilmesi, dinden ve büyüden 

müstakil bir statü kazanmamasını açıklar gibi gözükmektedir. Ama Rivers’ın daha 1900’lerin 

başındaki çalışmalarında izlerine rastlanacağı üzere bu yeterli ve uygun bir açıklama olamaz. 

Çünkü Rivers dinin ve tıbbın (ve tabiî ki büyüsel metotların) “yaşamı korumak” gibi bir ortak 

amacı olduğu tespitiyle bugün dahi bu üç alanın bir yerlerde kesişeceğini fark eder.88 Dahası 

modern öncesi dönemde yaratıcının insanın varlık tasavvurunun merkezinde olduğu 

zamanlarda, bundan ayrı ve müstakil bir alan olarak tıbba rastlamamak doğal görülmektedir. 

Bilimin uzmanlık bölümlerine ayrılması ve her uzmanlık alanının kendi disiplini içinde kendi 

kurallarıyla eyleyip hayatın diğer veçhelerini alan dışı olarak ilgi alanından uzaklaştırması için 

modern bilimin doğuşunu beklemek gerekecektir. Ama bunun öncesinde pre-modern döneme 

bakmak, bugün Mezopotamya’da modernite ile kurulan ilişkiyi anlamak ve Mardin’de 

süregelen şifacılık yollarını değerlendirmek açısından kaçınılmazdır.  

 
85 William Halse R. Rivers, Tıp, Büyü ve Din, 8. 
86 Antropologların üzerine çalıştıkları grup ve topluluklarla ilişkisini eleştirel bir şekilde ele alan Johannes Fabian, 

özellikle zaman algısına vurgu yapar. Antropologların ele aldıkları topluluklarla ilgili zamansallık algısında 

kendilerini bugüne konumlandırıp yöneldikleri kişileri “ilkellik” üzerinden geçmişe ve başka bir dönemselliğe ait 

görmelerini eleştirir. Antropoloji tarihindeki bu aynı zamanda bulunmamayı ifade eden algı bugün artık ciddi 

eleştirilere muhatap olmaktadır. Rivers’ın “ilkel” algısı da benzer bir durumu varsayarak Fabian’ın eleştirilerine 

konu niteliği taşır. Fabian bu “ilkel” tespitinin iktidar (power) ve eşitsizliklere dayandığını ortaya koyan bir analiz 

yapmaktadır. (Johannes Fabian, Time and the Other (How Anthropology Makes Its Object) (New York: Columbia 

University Press). Burada “öteki”yi araştırmacı pozisyonundaki kendisi ile aynı zaman diliminde görmeyen, onu 

başka bir zaman dilimine ait olarak gören antropoloğun ortaya koyduğu ilkel nitelemesi iştirak ettiğim bu 

eleştirilere işaret etmek amacıyla tırnak içinde kullanıldı.  
87 19’uncu yüzyılda gelişen Antropoloji alanında Batı medeniyeti dışında modern toplumsal hayatla teması 

olmamış topluluklara giderek alan araştırması yapma fikri benimsendi. Bu “ilkel” toplulukların bilim adamına 

tarihin eski dönemlerine dair birinci elden bilgi vereceği inancı hakimdi. Çünkü toplumların farklı gelişim 

aşamalarında olduğu, toplumsal gelişimin ise lineer ilerlemeci bir çizgi izlediği varsayılıyordu. Çizginin 

gerisindeki toplumlar “ilkel” olarak niteleniyor, gelişim basamaklarında gelişmiş toplumların önceki formlarında 

oldukları düşünülüyordu. Oysa gözden kaçan konu, Fabian’ın da bahsettiği üzere, bugün hangi modern araçları 

kullandıklarına (ya da kullanmadıklarına) bakılmaksızın yaşayan tüm insan topluluklarının aynı çağa ait yani 

çağdaş olduklarıydı. Lineer gelişim çizgisinin eleştirilmesi ve toplumsal farklılıkların gerilik-ilerilik kıskacından 

kurtarılarak ilmi bir bakışla değerlendirilmesi için Antropolog Franz Boas’ın 1920’lerde ortaya koyduğu kültürel 

görecelilik (cultural relativism) yaklaşımının kabul görüp yaygınlaşması gerekecektir. Victor Turner da 1960’larda 

bu ilerlemecilik algısının on dokuzuncu yüzyılın pozitivist bilim anlayışının evrimleştirdiği bir bilincin ürünü 

olduğunu anlatmaktadır. (Johannes Fabian, Time and the Other. ; Victor Turner, Ritüeller.) 
88 Christopher Dole, bugün Türkiye’de dini şifacılığın ve seküler kurumların birbirini kuran yapısına dikkat çeker. 

Dole dinî şifacılığı yok olacak bir istisna değil aksine bir iktidar alanı olarak görürken yöntemlerinin ve 

kullandıkları araçların farklı olmasına rağmen şifacılık ve sekülerizmin benzer saiklere sahip olduğunu anlatır. 

(Christopher Dole, Seküler Yaşam ve Şifacılık (Modern Türkiye’de Kayıp ve Adanmışlık) (İstanbul: Metis 

Yayınları, 2015). Dole’un bu tespiti Rivers’ın neredeyse bir yüzyıl önce yaklaştığı bu noktayla örtüşmektedir.  



48 
 

Tarihin bilinen en eski dönemlerinde Mezopotamya’da insanın hayata dair algısı, varlık 

ve yaratılış düşüncesi nasıldır? Bu durum hastalık, şifa ve iyileşme süreçlerine nasıl 

yansımıştır? Bu çalışmanın konusu özelinde ise tıbbın belirgin bir alanı olarak üreme olgusu bu 

örüntü içinde nasıl açıklanmıştır? Ve nihayetinde tüm bu tarihsel arka plan bugüne ne şekilde 

taşınmış, nasıl kopuşlara sahne olmuştur? Bu sorularla alana dönüp baktığımızda, bugün 

Mardin’de hala varlığını sürdüren geleneksel şifacılığın izlerini modern öncesi dönemlerde 

görmekteyiz. Mezopotamya, tarihin bilinen en eski dönemlerinden itibaren insan 

topluluklarının görüldüğü ilk yerleşim yerlerindendir. Tarihsel olarak Dicle ve Fırat nehirleri 

arasında kalan bölge olarak tanımlanan Mezopotamya’da kurulan siyasi yapıların çizdiği 

sınırlara baktığımızda bu iki nehrin arası ve çevresinin Mezopotamya medeniyetine dahil 

edildiğini görebiliriz. Mezopotamya’nın çeperindeki kadim şehirlerden biri olan Mardin 

korunaklı bir kale olarak görüldüğünden, belirli tarihi dönemlerde pek çok ilim insanını 

barındırmış bir şehirdir.89 Fakat Mezopotamya medeniyetinden bahsederken buranın sürekli 

değişen bir güç ve iktidar merkezi olduğunu unutmamak gerekir.90 Mezopotamya’ya yakın olan 

Mısır medeniyeti Makedonyalı İskender’e kadar bin yıllarca dış müdahalelere maruz kalmadan 

devam etmesine karşın, Mezopotamya bölgesi için böyle uzun süreli bir istikrar hiç mümkün 

olmamıştır. Mezopotamya, maruz kaldığı bu karşılaşma ve iktidar mücadelelerinin de etkisiyle 

Mısır’dan farklı bir kültürel birikim ortaya koymaktadır.  

Mezopotamya mitolojisine baktığımızda çok tanrılı bir yapı ile karşılaşırız. Bu, hayatın 

her evresinin, farklı doğa olaylarının farklı tanrılarının ve kişiyi dış tehlikelerden koruyan 

bireysel tanrıların olduğu çoklu bir yapıdır. Mezopotamya tıbbının kökeninde yaratılış 

düşüncesi vardır. Tanrılar insanı yaratmıştır. İnsan tanrıların rızasını almaya çalışmalıdır. 

Onları kızdırırsa hastalıkla cezalandırılır. Tıbbın temel konusu olan hastalık Mezopotamya’da 

sadece dini sebeplere bağlı olarak açıklanır. Tanrılar yaratır, cezalandırarak ya da korumasını o 

kişi üzerinden kaldırıp onu dış tehlikelere karşı korumasız bırakarak hasta eder ama aynı 

 
89 Özellikle Artuklu Hükümdarlığı döneminde (1095-1421) Mardin’de bilginlerin ağırlanıp, korunduğunu 

görmekteyiz. 1954’te vefat eden ve tüm hayatı boyunca Mardin’de yaşamış olan Ermeni Katolik Piskopos İshak 

Armale’nin Mardin üzerine yazdığı anılarında tarihsel bir bilgi olarak Artuklu Devleti (1095-1421) için “güçlü 

oldukları için her taraftan gelen bilginleri misafir ederlerdi ve ödüllendirirlerdi” ifadelerine yer vermektedir. (İshak 

Armale, Türkiye Mezopotamyası’nda Mardin (Mërde, Marde) (Södertälje: Bet-Froso Nsibin Yayınevi, 1993). 

Buradaki güçten kasıt elbette siyasi güçtür. Fakat bu kısa bilgi Mardin’in bir dönem ilim merkezi olarak 

görüldüğüne dair ip ucu verebilir. 
90 Sırasıyla Sümer, Akad (Samiler), (yeniden) Sümer, Babil, Kas, Asur, Yeni Babil, Pers, Roma, Selokid ve 

Sasanilerin iktidarlarından, 7’nci yüzyıl sonrası ise İslam medeniyetinden söz edebiliriz. Farklı dönemlerde 

Türkmen boylarının, Perslerin, Romalıların ve Arap toplulukların iktidarı, istilası ve yönetimi altına giren bölgede 

bu toplulukların etkisi görülürken Hint ve Çin etkisi çok geç dönemlere kadar görülmemiştir.  



49 
 

zamanda şifayı da tanrılar verir.91 Şifanın tanrı ile olan bu sıkı bağını şifacılığın tapınakla olan 

ilişkisi üzerinden de değerlendirebiliriz. Mezopotamya’da tıbbın tapınaklara bağlı okullarda 

öğretildiğini ve tıbbi bilginin muhtemelen mesleki bir sır olarak saklandığını ele geçen kil 

tabletler vasıtasıyla biliyoruz. Tedaviler için uygun ya da uğursuz günler olduğu inancı da 

yaygın bir inançtır.  Hastalığın bir ceza olarak görülmesi ise zaman içinde yerleşmiş bir düşünce 

olarak görülüyor. Dünya’da tıp tarihine ait en eski bilgi kaynağı olarak elimizde 

Mezopotamya’da ortaya çıkarılan milattan önce 3000 tarihli bir Sümer tableti bulunmaktadır. 

Bu tabletten yola çıkarak denebilir ki Sümerlilerde hastalık tanrıların verdiği bir ceza olarak 

değil de kaderde yazılı bir durum olarak görülüyordu. Ceza olarak algılanması Sümerlerin son 

dönemine ve sonrasına denk düşer. Ama bu ceza aynı zamanda halkın merhametini kazanan bir 

ceza olarak görülür. Sayılı, hastalık nedenleri arasında kanunun suç saydığı konuların da 

olduğunu belirtirken, hastanın aynı zamanda bir suçlu olarak düşünüldüğünü ama hakkında 

hüküm verilmediğini belirterek bunun hastaya karşı duyulan “merhamet” duygusu olarak 

değerlendirilebileceğini savunur.92 Yani hastanın kanunun suç saydığı fiillerden birini işlediği 

için hasta olduğu düşünülse bile hakkında cezai bir kovuşturma yürütülmemesi, bugüne kadar 

ele geçen resmi yazışmalarda böyle kayıtlara rastlanmamış olması önemli bir veridir. Hatta bazı 

devlet yazışmalarında hasta olan memurun işe gelmeme hakkı olduğuna da rastlanmıştır. Bütün 

bunları bir arada düşünürsek hastalığın tanrıların verdiği bir ceza olarak görüldüğü93 ama 

hastanın halk içinde mağdur olarak görülüp merhamet duyulduğundan bahsedilebilir.94  

Mezopotamya’da tıp geleneğinin din ile kesişiminde önemli bir durum olarak tıbbın 

rahipler tarafından çalışılan bir alan olması dikkate değerdir. Burada tıp antik dönemde 

rahiplerin elindedir. Şifa üzerine çalışan rahipler üç kısma ayrılmıştır: Kahinler (bârû), 

üfürükçüler-efsuncular (aşipu) ve tabip (â-su). Büyüye “aşutu” denirken tıbba “aşiputu” 

denmesi büyü ile tıbbın yakınlığının dilde ifade bulmuş şekli olarak okunabilir.95 Mısır tıp 

 
91 Ayşegül Demirhan, Kısa Tıp Tarihi (Bursa: Bursa Üniversitesi Basımevi, 1992), 17; Aydın Sayılı, Mısırlılarda 

ve Mezopotamyalılarda Matematik Astronomi ve Tıp (Ankara: Atatürk Kültür Merkezi Yayınları, 1991), 415-416. 
92 Aydın Sayılı, Mısırlılarda ve Mezopotamyalılarda Matematik Astronomi ve Tıp, 418. 
93 Ayşegül Demirhan, Kısa Tıp Tarihi, 17-18.  
94 Hastanın kendi edimleri dolayısıyla hastalığı “hak ettiği” ama aynı zamanda ona merhamet duyulduğu tespiti 

bugün de Mezopotamya’da hastaya bakışı tarif eder niteliktedir. Özellikle infertilite sorunu yaşayan kadınlara 

bakışı net olarak ifade ettiğini gördüğüm bu algının izleri alandan kadınların anlattığı kendi hikayelerinde de bir 

sonraki bölümde daha ayrıntılı şekilde bulunmaktadır.  
95 Marcia Inhorn’un şifacılık alanında şifacılar, bitkisel tedaviciler ve kutsal kişiler (healers, herbalists and holy 

ones) olarak nitelediği üç şifa kaynağının özellikle antik çağda bir arada bulunduğunu görmekteyiz. Marcia C. 

Inhorn, Quest for Conception, 81. Bu birlikteliğin modern tıp geleneğinde ayrılmasına ve tıbbın ampirik yanının 

bugün artık modern tıp kurumlarında icra edilmesine rağmen şifa arayışlarında bunların her birine başvurulduğunu 

da görüyoruz. Doktorun hastası olan kişinin şifa arayışında inancı doğrultusunda türbe ziyareti yapması ve aynı 

kişinin yerel şifacılara da başvurması eğitim, sınıfsal aidiyet ve ekonomik göstergelerini de anlamsız kılacak 

şekilde ortaya koyduğu bu pratik dikkat çekicidir. 



50 
 

uygulamalarının kalbe merkezi bir yer çizdiği biliniyor. Mısır tıbbından farklı olarak 

Mezopotamya tıbbında kalbin yanında kan ve karaciğer de merkezi roldedir. Bölgedeki 

arkeolojik kazılarda çamurdan karaciğer heykellerine bolca rastlanması karaciğere merkezi bir 

rol biçildiği teorilerini destekler niteliktedir. Arkeolojik kazılarda çok sayıda karaciğer 

heykelciği bulunması neden bu kadar çok sayıda karaciğer modeli yapıldığı konusunu bunun 

bir şifa yöntemi olarak kullanıldığı şeklinde bir yorumlamaya açık gözükmektedir. Sayılı, 

Mezopotamya’da tedavi yöntemlerini anlatırken hastanın karaciğerinin tanrının karaciğeri ile 

özdeşleşmesi düşüncesinden söz eder. Mezopotamya’da gök ve yer ayna gibi birbirine paralel 

gerçeklik düzlemleri şeklinde algılanmaktadır. Yerdeki hastanın durumu gökteki tanrılar 

tarafından kurban aracılığı ile görülür. Hasta tanrıya bir kurban sunar. Tanrı bir sunuyu kabul 

ettiğinde bu sununun sahibinin karaciğerinin tanrınınkiyle özdeşleşip sorunların orada ayna gibi 

okunacağı, böylece tanrının hastalığa şifa göndereceği inancı hakimdir. Bu ritüellerde karaciğer 

heykelciklerinin de kullanıldığı düşünülür.96   

Mısır ve Mezopotamya’nın bir sentezi gibi görülecek şekilde Antik Yunan Tıbbında ise 

kalp ve karaciğer merkezdedir. Bu üç Antik medeniyetin birbirinden etkilenme noktaları halen 

çok açık değildir ama birbirlerinden etkilendikleri konusunda şüpheye yer bırakmayacak 

ortaklıklar mevcuttur. Hipokrat’ın (M.Ö. 460-370) modern Batı tıbbının temelleri olarak 

görülecek nitelikte vücut sıvıları üzerine geliştirdiği teori buna örnektir. Hipokrat’tan önceki 

döneme ait Sümer tıp tabletinde vücut sıvıları etraflıca ele alınmıştır ama henüz Hipokrat’ın 

teorisini geliştirirken Mezopotamya tıbbıyla temasa geçtiğine dair tarihsel açık bir kanıt ele 

geçmemiştir.97 Hipokrat’ın Sümer dönemi tıp gelişmelerinden etkilendiği bir muamma 

olmasına karşın ortaya koyduğu jinekolojik tespitler ve üreme teorisi İbni Sina üzerinden İslam 

coğrafyasına ulaşır.98 Ibni Sina’yla birlikte üreme teorilerini anmadan önce Hipokrat’ın sıvılara 

verdiği önemin antik çağ Mezopotamya tıbbında da paylaşıldığını belirtmek gerekir. Vücut 

 
96 Ayşegül Demirhan, Kısa Tıp Tarihi, 17-18; Aydın Sayılı, Mısırlılarda ve Mezopotamyalılarda Matematik 

Astronomi ve Tıp, 429. Mardin’de bugün şifacılık yöntemleri arasında “heykel” hala çok kullanılan bir yöntemdir. 

Şifacıya baş vuran hasta için yapılan muskaya da heykel denir. Dini inanış şeklinde görülen farklılaşmaya rağmen 

heykel kullanımı devam etmektedir. Çocuk isteyen kadınların çamurdan çocuğa benzer heykeller yaparak 

türbelerin korkuluklarına ya da kutsal olarak bilinen yerlere asması, bu sayede şifa bekledikleri konunun 

betimlenme ihtiyacı da benzer bir algının izlerini taşır.  
97 Hipokrat’ın öğretilerinin Mısır’a nasıl ulaştığına dair İslam Ansiklopedisi’nde “Hippokrat” maddesinde M.Ö. 

3’üncü yüzyılda Kos Tıp Okulu kütüphanesinden eserlerin İskenderiye’ye taşınmasından bahseder. (Esin Kahya, 

“Hipokrat”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 18 (İstanbul: TDV Yayınları, 1998), 120.) Bu tarihsel olay 

Hipokrat’ın öğretilerinin Mısır ve oradan Mezopotamya’ya yayılmasını açıklayabilir. Ancak Hipokrat’ın teorisini 

oluştururken Mezopotamya ve Mısır’dan nasıl etkilendiğine dair net bir kaynak bulunmamaktadır. 
98 Hipokrat’ın öğretilerinin Mezopotamya’ya ulaştığı şekliyle çift kaynaklı (duogenetic) ve tek kaynaklı 

(monogenetic) üreme teorileri bir alt başlıkta daha detaylı bir şekilde yer almaktadır.  



51 
 

sıvıları üzerine bulunan tafsilatlı yazıların yanında Sümerce bir kelime olan â-su’nun (doktor) 

“suları tanıyan adam” anlamına gelmesi bu görüşü desteklemektedir.  

Mezopotamya tıbbı konusunda bilinmesi gereken önemli bir nokta da büyünün 

mahiyetidir. Hastalığın şifası olarak uygulanan büyü “beyaz” olarak nitelenir. Siyah (ya da 

kara) büyü ise doğaüstü güçlerle insanları etkilemek, yoldan çıkarmak, hasta etmek için yapılan 

uygulamalar olarak bilinir.99 Ve kara büyü Mezopotamya’da cezalandırılacak bir fiil 

niteliğindedir ve “kesin olarak yasak”tır.100 İnsanları hastalandırdığı düşünülen kara büyünün 

yasaklanması hastalığın ahlaki ve sosyal sebeplerinin dışında bilinmeyen bir sebebi olduğuna 

inanıldığını da göstermesi açısından manidardır. Bu bilinmeyen sebepler arasında kara büyünün 

yanında cin çarpması, rahatsız edilen eski ruhların musallat olması gibi dışsal güçlerin etkisi de 

sayılabilir. Bu dışsal gerekçeleri bugünkü mikrop kavramına benzer bir algının modern öncesi 

dönemdeki öncülü olarak gören görüşler de mevcuttur.  

Mezopotamya tıbbının ayırt edici bir diğer özelliği de liste yapılmasıdır.101 

Mezopotamya tıp metinlerinde uzun ve detaylı listeler yer alırken, reçetelerde miktar 

belirtilmemesi ise ilginç bir özellik olarak görülür.102 Neyin ne kadar katılacağı 

belirtilmemesine karşın bitkisel, hayvansal ve madensel materyaller; tahıl, sebze, ağaç, baharat, 

sakız, yabani bitki, kök ve kabukların birada, sütte, yağda ya da şarapta eritilerek kullanıldığını 

belirten listeler mevcuttur. M.Ö. 3000 yılına ait Sümer tabletinde diagnoz103 fazlaca yer 

almıştır. Hastalığın nedenleri uzun uzun anlatılır, hastalık semptomlarıyla belirlenir, adları 

verilir ve listelenir. Prognoz104 yapılır, hastalığın seyri tahmin edilir. Bazen prognoz 

açıklamaları “fala bakmaya” benzer; “prognoz, kehanet ve fal iç içe geçmiş”105 gibi görülür. 

Reçetelerin bu kadar detaylı olması ama miktar belirtilmemesi ve fal ve kehanetle iç içe geçmiş 

 
99 Kısa Tıp Tarihi’nde Ayşegül Demirhan bir sihirbazın istediği kişiye şeytanlarla eziyet verebileceğine ve böylece 

büyünün olumsuz durumlar için de kullanılma ihtimaline inanıldığından bahseder. (Ayşegül Demirhan, Kısa Tıp 

Tarihi, 17.) 
100 Aydın Sayılı, Mısırlılarda ve Mezopotamyalılarda Matematik Astronomi ve Tıp, 419. 
101 Aydın Sayılı, 29. 
102 Reçetelerde miktar belirtilmemesi tıbbi bilginin hekimden hekime şifahen aktarılan sır bilgi olması gerçeğiyle 

uyumlu gözükmektedir. Reçeteler not edilmiştir ama bu reçeteleri uygulamak için gereken bilginin bir kısmı 

hekimde saklı olarak sadece belirli bir kısmı yazıya aktarılmıştır. 
103 Hastalığın belirtilerine bakarak (gözlem yaparak) teşhis koyma. (Güncel Türkçe Sözlük, “Diagnoz” (Erişim 20 

Ağustos 2020). 
104 Öngörü, hastalığın semptomlarına bakarak hastalığın gidişatı hakkında öngörüde bulunmak, iyileşme şansı olup 

olmadığını tahmin etmek. (Güncel Türkçe Sözlük, “Prognoz” (Erişim 20 Ağustos 2020). 
105Aydın Sayılı, 421. 



52 
 

bir prognoz bu bilginin doktor dışında herhangi bir okuyucu tarafından uygulanmasını imkânsız 

hale getirir. Böylece tıbbi bilgi sır özelliğini de korur.106  

Mısır’da olduğu gibi Mezopotamya’da da cerrahi müdahalelerin çok kısıtlı da olsa (cilt 

rahatsızlıkları, yaralanma ya da hastalık durumunda basit ampütasyonlar vs.) yapıldığı 

bilinmektedir. Fakat tıbbın cerrahi kısmı modern zamanlara kadar -orta çağ tıbbı da dahil- 

hekimlerin yapmadığı, berberler gibi daha aşağı statüde görülen meslek gruplarının yaptığı bir 

uygulama olarak devam eder. Tıbbın diognoz ve prognoz kısmı ile cerrahi dışındaki 

müdahaleleri hekimlere ait görülürken cerrahi müdahaleler hekimlerin görevlerinin dışındadır. 

Cerrahi müdahalenin başarısız olduğu durumlarda cerrahın elinin kesilmesi107 ya da kan davası 

başlaması108 gibi yaptırımların uygulanması böylesine riskli bir alanı ruhban sınıfının dışına 

taşımak için yeterli bir gerekçe gibi gözükebilir. Demirhan (1982: 18) Hammurabi 

Kanunlarında başarısız cerrahın alacağı cezanın ve başarılı operasyonun ücretinin 

düzenlendiğini bunun da cerrahi müdahalelerin kısıtlı da olsa yaygın olduğunu gösterdiğini 

belirtir. Yaygın olarak uygulanan cerrahi müdahaleler böyle zorlu yaptırımlar ile denetlenmeye 

çalışılmış, gelişi güzel uygulamalara cesaret edilmesinin önüne geçilmek istenmiş gibi 

gözükmektedir.109   

Son olarak, Mezopotamya tıbbının modern Batı tıbbının öncülü olarak kabul edilen 

Yunan tıbbından en belirgin ayırt edici özelliği olarak Yunan tıbbının aksine Mezopotamya’da 

teorik tıbbın çok zayıf olarak gözükmesi gösterilebilir. Listeler yapılmış, hastalıklar 

adlandırılmış, semptomlar listelenmiş ve detaylı prognoz yapılmış olmasına rağmen hastalığa 

neden olan unsurlar ve hastalığın mahiyetine dair teorik açıklamalara Mezopotamya tıp 

metinlerinde rastlanmaz. Bugün şifacıların infertilite ile ilgili tedavi yöntemlerine baktığımızda 

benzer bir prognoz ile karşılaşırız. Tedavi sürecinde hastanın detaylı hikayesi dinlendikten 

 
106 Liste yapma, reçetelerde liste olmasına rağmen miktar belirtmeme, detaylı diagnoz ve falla iç içe bir prognoz 

yapılması özellikleri Mezopotamya ve çevresinde bölgeye özgü bugünkü şifacılık pratiklerini de tasvir eder 

niteliktedir. Bugün de bölgede şifa listeleri bolca mevcuttur. Yerel şifacıların hangi bitkinin ya da hayvansal 

gıdanın hangi hastalığa iyi geldiği konusunda uzun anlatılarda bulmasının yanında bu anlatılar ekseriyetle miktar 

belirtmez. Bunun nedeni miktarın kişiye ve hastalığın geldiği noktaya göre belirlenmesidir. Şifalı reçeteyi hangi 

miktarlarda ve ne şekilde kullanacağının bilgisi kişinin başvurduğu şifacı tarafından düzenlenir. Hatta bazen 

reçetelerin hammaddeleri hasta tarafından tedarik edilip şifacıya iletilir. Şifacı ilacı kendisi hazırlar, bazı 

durumlarda kendisi uygular, bazı durumlarda ise hastaya vererek kendi kendine uygulama şeklini öğretir. 
107 Demirhan, p.18. Demirhan, başarısız cerrahi müdahalede bulunulan kişi köleyse ve ölürse yerine köle 

verildiğinden, özgür biri ise cerrahın elinin kesildiğinden bahsetmektedir. (Ayşegül Demirhan Erdemir, Tıp Tarihi 

(İstanbul: Nobel Tıp Kitabevleri, 2014), 18.)  
108 Aydın Sayılı, Mısırlılarda ve Mezopotamyalılarda Matematik Astronomi ve Tıp, 423. 
109 Bugün cerrahi müdahale modern tıbbın mekanları olarak hastanelerde gerçekleşmekte fakat cerrahın zorlu yükü 

sadece tıp ya da günümüz hukuk otoritelerince değerlendirilmemektedir. Doktora yönelen şiddet vakaları binlerce 

yıl önceden gelen elin kesilmesi ya da ailesinden kan bedeli alınması gibi tedavinin olumsuz sonuçlandığı durumda 

doktorun sorumlu görülerek böyle ciddi yaptırımlar uygulanması algısıyla birlikte okunmaya muhtaçtır. Bu durum 

bu çalışmanın kapsamı dışında kaldığı için detaylı bir değerlendirme yapılmayacaktır. 



53 
 

sonra genellikle karın ve sırt bölgesi, rahim, yumurtalıklar ve göbek kısmı dışarıdan elle 

muayene edilir. Muayeneden elde edilen bulgulara göre daha önce tecrübe edilmiş benzer 

örnekler üzerinden tedavinin seyri konuşulur. Geçmiş ifertilite örneklerinin seyri ve tedavi 

süreci detaylı bir şekilde aktarılır. Hastanın geçireceği süreç detaylıca anlatılır. Şifacılar bugün 

bunları tıbbı bir deneyimin parçası gibi değil, dini bir hikâye anlatıyormuş gibi anlatırlar. Bu 

nedenle araya çokça doğaüstü deneyimler de katılır. Bu detaylı örneklendirme ve anlatımlar 

açıkça hastaya eğer iş birliği yaparsa (uygulanacak tedaviyi eksiksiz yapıp başarıya ulaşacağına 

tam olarak inanırsa) tedavinin yolunda gideceği mesajını verirken, başarıya ulaşmış örnekleri 

anarak alttan alta da hastanın tedavi sürecine inancını pekiştirir. Bu anlatımlar bugün itibariyle 

halk geleneklerinin nasıl uygulandığı konusunu da içeren sözlü kaynaklardır. Antik döneme ait 

bu tıbbi metinler de bu özellikleriyle tıbbi anlatımların yanında o günün geleneklerini 

barındırması açısından ele alınır. Demirhan antik Mezopotamya tıp metinleri için “Mısır’a ait 

yazmalardan daha az düzenli olmalarına rağmen halk geleneklerini anlatan sade bilgilerdir”110 

der. Bu iki medeniyetin tıpta en benzer olduğu konu ise prognozda tedavinin geriye itilip, 

hastalığın seyrinin öne çıkarılmasıdır. Mezopotamya’nın prognoz anlayışının Antik Yunan 

üzerinden günümüze kadar ulaştığı düşünülmektedir.  

Mezopotamya tıp tarihi günümüzde Mardin’de devam eden şifacılık geleneğinin tarihsel 

seyri açısından önemli ipuçları vermektedir. İslamlaşma sonrası dönemde İslam öğretileriyle 

de harmanlanan şifacılık pratiklerinin bir kısmı aynen, bir kısmı ise İslami öğretilerle iç içe 

geçerek modern zamana kadar ulaşmıştır. Burada Mezopotamya’da bugün de hâkim olan bir 

söylem olarak “Peygamber Tıbbı” ya da Tıbb-ı Nebevi diye anılan İslam öğretilerinin tıbbın 

geçirdiği süreçlere etkisi hakkında temel noktaları değerlendirmek gerekmektedir. Tıbb-ı 

Nebevi öğretileriyle birlikte Mezopotamya’da şifacılık konusunda hâkim kültürel yapının 

belirli değişikliklere uğramasına rağmen genel yapısı itibariyle korunarak devam ettiğini 

görmekteyiz. Dini şifacılığın bugün kendini dayandırdığı en büyük meşruiyet kaynağı olarak 

peygamber tıbbı söylemi de bu dönemin ele alınmasını gerekli kılmaktadır.   

2.1.2. Mezopotamya ve Tıbbı Nebevi 

İlk kez 9.yüzyıl’da kullanılan tıbb-ı nebevi kavramı bugün de sıklıkla kullanılan, içinde 

çeşitli göndermeler barındıran ve bu göndermelerin bir kısmının diğerleri ile çeliştiği görece 

muğlak bir kavram olarak karşımıza çıkmaktadır. Günümüzde hastalıkların şifası için manevi 

 
110 Ayşegül Demirhan, Kısa Tıp Tarihi (Bursa: Bursa Üniversitesi Basımevi, 1992), 17. 



54 
 

ya da bitkisel tedaviler uygulayan ve “alternatif tıp” başlığı altında toplanan pek çok şahıs veya 

grup uyguladığı teknikleri tıbb-ı nebevi kavramı üzerinden açıklamakta, böylece vazettikleri 

yöntemlerin Muhammed peygamberden bu yana uygulanan iyileşme metotları olduğunu 

belirterek kendilerine dini ve asırlara dayanan ilmi bir çizgi atfetmektedirler. Bu tanımlamada 

inananlar için hikmeti sorgulanmayacak şekilde dinî ve asırlara dayanan tecrübelerden 

devşirilmiş bir bilgi kaynağı olduğu vurgusuyla tecrübî göndermeler vardır. Bu göndermelerin 

çeliştiği nokta ise bir görüş tıbb-ı nebeviyi ilahi bir iyileşme öğretisi şeklinde hadislerle 

günümüze kadar ulaşan ve olduğu gibi biat edilmesi gereken imanî bir mesele111 olarak 

açıklarken, başka bir grup da yine Muhammed peygamber tarafından ortaya konan belli başlı 

iyileşme metotlarının asırlar boyu tecrübe edilerek bugüne ulaşması112 olarak açıklamaktadır. 

Bu her iki görüş de Muhammed peygamberin uygulayıp tavsiye ettiği tıbbi uygulamaları vahye 

dayandırarak bu yöntemlerin nübüvvet ile başladığı varsayımına dayanır. Ayrıca her iki grup 

da tarihsel dönemleri ve hadis rivayetleri ile günümüze ulaşan Muhammed peygamberin 

uygulamalarını anakronik bir okumayla değerlendirmektedir.113 Bu çalışma kapsamında 

bahsedeceğim tarihsel bir olgu olarak “peygamber tıbbı” kavramı ise bugün anlaşıldığından 

farklı olarak Arap yarımadasında İslamî öğretilerden de etkilenerek şekillenen, 600-800 yılları 

arasını kapsayan, 700’lü yıllarda Mezopotamya’ya ulaşarak oradaki tıbbi yapıyı da etkileyen 

tıbbi yaklaşımdır. Tıbb-ı nebevi İslam coğrafyasında ve Mezopotamya’da da bugün hala çok 

güçlü bir gelenek olarak varlığını sürdürmektedir. Bu araştırma kapsamında ulaştığım Mardin 

ve çevresindeki yerel şifacıların bugün dahi ekseriyetle kendilerini Muhammed peygamberin 

soyundan gelmekle yani seyyid olarak nitelemeleri ya da yaptıkları uygulamalara tıbb-ı 

nebeviden kaynaklar göstermeleri -iddialarının ispatlanabilir olmaması bir yana- baskın ve 

makbul bir gelenek olarak tıbb-ı nebeviye aidiyet üzerinden kendilerine meşruiyet alanı 

oluşturmaları anlamına gelmektedir. İslam tıbbı da diyebileceğimiz bu tıp geleneğini sadece 

 
111 İbn Kayyım El-Cevziyye, Peygamber Efendimizin Sağlık Öğütleri: Tıbb’un-Nebevî (İstanbul: Millî Gazete 

Yayınları, 1997). Kitabın bu basımına önsöz yazan ve El-Ehzer Üniversitesi’nde fıkıh profesörü olan Abdül Gani 

Abdülhalık, “Bu tıbbın sahibi Peygamber s.a.v. onu semavi vahye dayandırdığı, derdi de devayı da yaratan, 

hastalığı da çaresini de önceden takdir eden Allah’tan aldığı halde bunu inkâr nasıl mümkün olabilir?!... …Bu 

hüküm olgun bir Mü’min, akıllı bir Müslüman için tereddütsüz ve kuşkusuz inanmaktan ve kabul etmekten başka 

yolu olmayan bir hükümdür” ifadelerini kullanır. Bu görüş Cevziyye ve takipçilerini yansıtan bir görüştür.   
112Ayhan Tekineş’in “Tıbb-ı Nebevi’de Tıbbî Etik” başlıklı makalesi bu görüşün bir temsili olarak okunabilir. 

(Ayhan Tekineş, “Tıbb-ı Nebevi’de Tıbbî Etik”, Türkiye Klinikleri Tıp Etiği-Hukuku-Tarihi Dergisi 11/2 (Mayıs 

2003). Levent Öztürk “İslam Tıp Tarihi” isimli kitap çalışmasında Tekineş’in bu makalesini kavramsal yapı ve 

tarihsel bağlam üzerinden analiz etmektedir. (Levent Öztürk, İslam Tıp Tarihi Üzerine İncelemeler (İstanbul: İz 

Yayıncılık, 2006), 141-162). Mehmet Sılay ise İslam Medeniyetinde Tıp Kültürü başlıklı kitap çalışmasında Tıbb-

ı Nebevi’nin iki kaynağından bahseder. Bunlardan birini Hz. Muhammed’in hadis ve uygulamaları, diğerini ise o 

dönemde Arap yarımadasında yaşayan ve Hz. Muhammed ile tanışmış olan hekimler olarak gösterir. (Mehmet 

Sılay, İslam Medeniyetinde Tıp Kültürü (Ankara: Fecr Yayınları, 2020), 61.)  
113 Levent Öztürk, İslam Tıp Tarihi Üzerine İncelemeler, 143.  



55 
 

tarihsel bir dönem olarak değerlendirmek yetersiz kalmaktadır. İslam’ın hâkim olduğu 

toplumlarda söylemsel alanı yüzyıllar boyu domine eden ve halk arasında muteber görülen yönü 

itibariyle tıbb-ı nebevi burada tarihsel süreci ve bugün Mezopotamya’da şifacılık alanına 

yansıması üzerinden değerlendirmeye alınmaktadır.   

Mezopotamya’da İslam’ın yayılması sonrası tıbbi alanda nasıl bir etkileşim ve değişim 

mümkün oldu sorusunun izini sürmek için öncelikle İslam’ın Arap yarımadasında hastalık, şifa 

ve iyileşme konularında nasıl bir etki doğurduğuna bakmak gerekmektedir. Mısır ve 

Mezopotamya tıbbı antik dönemden itibaren gelişmiş bir tıbbi yapı ortaya koyarken Arap 

yarımadasında bu kadar ileri bir tıbbi yaklaşıma rastlamıyoruz. Inhorn peygamber tıbbı’nı 

“helenistik yaklaşımlardan etkilenen İslam tıbbı”114 olarak nitelemektedir. Üstelik İslam tıbbı 

tanımlaması Muhammed peygamberin kendi nitelemesiyle ortaya konmuş bir tanımlama 

değildir. Peygamberin vefatının ardından hadis alimlerinden El-Suyuti onun hijyen, alkol, 

hastalıklar ve tedavi yolları, emzirme, doğum, sünnet ve kadınlara ait haller ile ilgili sözlerini 

ve bu konudaki olayları tıbb-ul nebi adı altında toplamıştır. Bu sözler ve uygulamalar içinde 

doğrudan vahye dayanan bilgiler çok az ve kısıtlı olmasının yanında, Manfred Ullman’ın da 

belirttiği üzere Muhammed peygambere atfedilen bu sözlerin büyük kısmının ona ait olduğuna 

dair de şüpheler vardır.115  

Inhorn, peygamber tıbbının Helenistik yaklaşımlardan etkilendiğini söylerken, bu tıp 

ekolünü Yahudi tıbbi uygulamalarından, öğrencileri arasında Muhammed peygamberin 

akrabalarından kişilerin de olduğu Gondeşapur tıp okulunda öğretilen İran tıp geleneğinden, 

kendi zamanındaki Arap halk tıbbından ve Hipokratik-Galenik Yunan tıbbından uygulamalar 

içeren bir tıp geleneği olarak anlatır.116 Bu tanımlamaya göre Yahudi, İran, Arap ve Yunan tıp 

uygulamalarının her birinin belli ölçüde etkili olduğu bir tıp geleneğinden bahsetmektedir. 

Modern dönemde yaygın olan ve yukarıda değindiğim tıbb-ı nebevi anlayışından farklı olarak 

Inhorn’un bu ifadesi tarihsel bulgulara uygun gözükmektedir.117  

Muhammed peygamberin kendi zamanında kullandığı yarayı emerek temizleme, 

hacamat, sülük tedavisi, kupa terapi gibi yöntemlerin ya da şifalı bitkilerle (çörek otu, arpa, 

 
114 “… hellenistically insipired islamic medicine” (Marcia C. Inhorn, Quest for Conception, 61).  
115 Manfred Ullmann, Islamic Medicine (Edinburgh: Edinburgh University Press, 1978). 
116 Marcia C. Inhorn, “Healing and Medicine: Popular Healing Practices in Middle Eastern Cultures”, 

Encyclopedia of Religion (2005), 3834-3837. 
117 Edward G. Browne de 1900’lerin başında verdiği derslere dayanan İslam Tıbbı isimli çalışmasında “…İslam 

Tıbbı dediğimizde tam olarak kastımız, Arap dilinde yazılmış bilim ve tıp kitaplarında yer alan, birçoğu Yunan 

asıllı olmakla beraber Hind, İran ve Suriye katkıları da taşıyan ilmî ve tıbbî bilgi birikimidir” tanımlamasında 

bulunur. (Edward G. Browne, İslâm Tıbbı, Çev. Enise Anaş (İstanbul: İnkılâb Yayınları, 2012), 12. 



56 
 

üzüm, incir gibi) tedavi reçetelerinin İslam öncesinde de toplumda uygulanan geleneksel 

iyileşme pratiklerinden olduğunu görmekteyiz. Arap yarımadasında özellikle Yahudi ve 

Hristiyan bilginlerin öğretip uyguladığı bu teknikler İslamlaşma sürecinde Muhammed 

peygamberin tavsiyesiyle uygulanmaya devam etmiştir. Belli ki Muhammed peygamberin 

vefatından sonra mevcut uygulamalara eklenen tıbbi yenilikler de Muhammed peygambere 

atfedilen hadisler üzerinden peygamber tıbbı literatürüne eklenmiştir.  

Yukarıda bahsi geçen ve Tıbb-ı Nebevi’ye kutsallık atfeden görüşlerin aksine 

Muhammed peygamber döneminde Arap yarımadasında yeni bir tıp geleneği oluşmamıştır. 

Fakat tıbbi alanda bir hareketlenme söz konusudur. Ve Muhammed peygamberin vefatından 

sonra oluşturulan tıbb-ı nebevi geleneği İslam toplumlarında günümüze kadar ulaşmış hatırı 

sayılır bir etkiye sahiptir. Arap yarımadasında İslam öncesi durgun seyreden tıbbın hareketlenip 

gelişmesine İslam’ın en büyük katkısı toplumda var olan tıp geleneğini reddetmemesinin 

yanında bu yöntemlerin geliştirilmesi konusunda kendi toplumu dışındaki ilmi kanallara 

ulaşımı sağlamasıdır. İslam’ın ilk yıllarında Medine şehir devletinde görevlendirilen 

gayrimüslim tabiplerden bahsedilir. Daha sonra Emevi sarayında tercüme faaliyetleri başlatılır, 

Yunan’dan İskenderiye’ye getirilen Latince tıp, astronomi, felsefe gibi alanlarındaki 

kaynakların çevirisi yapılmaya başlanır ve Abbasiler döneminde çeviri faaliyetleri 

kurumsallaştırılır. Farklı dillerden ve dini geleneklerden yararlanmayı teşvik edici bu döneme 

bakarak İslam sonrası Arap yarımadasında da tıbbi anlamda dinamik bir dönem yaşandığı 

söylenebilir.118   

İslam Tıbbı antik dönem tıp gelenekleri gibi sağlığı insanın bütünlüğü içinde ele 

almaktadır. Bütünlükten kasıt ise sadece bedenen değil, manevî, psikolojik ve ahlaki yönden 

tam bir iyilik hali içinde bulunmasıdır. Fazlur Rahman tıbb-ı nebevinin mesajının özünde bu 

 
118 Ayşegül Demirhan Erdemir, İslam tıbbının İslam çeviri ekolü sayesinde zenginleştiğinden bahsederken, ilk 

hastanenin Abbasi Halifeleri döneminde kurulduğu, 931 yılında Bağdat’ta her 300 kişiye 1 hekim düştüğü gibi 

bilgilere yer verir. (Ayşegül Demirhan Erdemir (ed.), Orta Çağ’da Tıp (İstanbul: Türk Dünyası Araştırmaları 

Vakfı, 2019), 7-11.) Bu örnekler de dinamik bir dönemin yansıması olarak kabul edilebilir. Benzer bir çeviri 

faaliyetinden Charles Greene Cumston da bahsetmektedir. Yunancadan Arapçaya ünlü çevirmenlerden biri olan 

Huneyn İbn-İshak’ın Yunan topraklarına gidip iki yıl dil öğrendikten sonra Bağdat’a döndüğünü yazar. Cumston 

ayrıca Abbasi hükümdarlığı döneminde Arap dünyasında çeviri faaliyetlerinin yoğunlaştığı dönemde Yunan 

fizikçilerin Hipokrat ve Galen’in rasyonel ilkelerini unutmaya başladığından, mistisizme ve garip hurafelere 

(supersititions) daldıklarından da bahsetmektedir. (Charles Greene Cumston, An Introduction to the History of 

Medicine (London: Routledge, 2018), 185-211.) Bu iki farklı coğrafyadaki iki durum tespitinden yola çıkarak 

denebilir ki İslam geleneği etkisindeki tıbbi gelenek Antik Yunan’dan gelen çeviri metinlerle zenginleşip 

yükselirken, Batı’da Orta çağ skolastik düşüncesi ekseninde tıp geleneği Hipokrat dönemindeki gelişim ivmesini 

kaybeder. 



57 
 

bütünlüğün yattığından bahseder.119 Sağlığa holistik (bütüncül) yaklaşım120 antik dönem tıp 

geleneklerine de benzemektedir. İnsan vücudunun parçalara ayrılarak, bu kısımlar üzerinden 

uzmanlık alanlarının oluşup geliştiği bir tıp yaklaşımı için modern dönem Batı tıbbını beklemek 

gerekecektir. Bu anlamda tıbb-ı nebevî zamanının “sağlık” algısıyla uyumlu bir yapı 

sergilemektedir.  

İslam’ın ilk çağlarındaki hastalık algısında antik çağda görülen “tanrıya karşı işlenen 

suçların cezası olarak hastalık” algısı böyle keskin bir şekilde vurgulanmasa da “şifalandıran 

tanrı” inancına benzer bir inanç görülmektedir. Hastalığı tanrının bir günaha karşılık gönderdiği 

ceza olarak gören antik tıbbi geleneklerin aksine İslam’da baskın olan görüş hastalığın insanlar 

için bir “imtihan” sebebi olmasıdır.121 Allah insanları bedenî ve manevî hastalıklarla imtihana 

tabi tutar. İnsanlar bu hastalık süresince sabrettiklerinde daha önce işledikleri günahları 

“dökülür.” Böylece “günahın cezası olarak hastalık” algısı “işlenmiş günahlardan arınmak için 

bir fırsat olarak hastalık” algısıyla yer değiştirmiştir. “Şifalandıran tanrı” imgesinde de antik 

dönemle İslam tıbbı arasında bir benzerlik kurulabilir. Antik dönemdeki gibi hastalık her ne 

kadar sonucunda Allah’a yaklaştıran bir “imtihan” ise de o hastalığın şifası yine Allah’ın 

dilemesiyle insana ulaşır. Yani hastalığın farklı sebepleri olduğu düşünülse de “şifa veren tanrı” 

imgesi hakimdir.  

Bu benzerliklerin yanında İslam’ın gerçekleştirdiği en radikal değişiklik ise çoklu tanrı 

inancının kesinlikle reddedilerek tek bir tanrıya inancın kabul edilmesi olarak görülebilir. Antik 

dönem tıbbi geleneklerinde çoklu tanrı inancı şifa arayışlarında farklı tanrılar arasındaki 

dengeyi kurma, belirli bir ihtiyaç için belirli bir tanrıya başvurma ya da tanrıların birinin 

cezalandırmasından diğerinin yardımına sığınma gibi yöntemler doğurmuştur. Farklı 

hastalıklara şifa veren farklı farklı tanrıların mevcut olması ritüellerin de buna göre farklı ve 

çeşitli olmalarına yol açmıştır. Bu doğrultuda Kuran’da net bir şekilde ifade bulan tek şifa 

kaynağı olarak Allah’a dua ve şifayı ondan istemek122 hem Arap yarımadası ve hem de 

Mezopotamya için radikal bir yenilik olarak görülebilir.   

 
119 Fazlur Rahman, İslam Geleneğinde Sağlık ve Tıp: Değişim ve Kimlik (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 1997), 

66. 
120 Tıbbi Sosyoloji Sözlüğü’nde holistik tıp kavramı “hastaları kendi ortamlarının bütünlüğü içinde fiziksel varlıklar 

kadar zihinsel, duygusal, toplumsal ve manevi varlıklar olarak da ele alan tıbbi paradigma” olarak tanımlanır. 

(William C. Cockerham –Ferris J. Ritchey, Dictionary of Medical Sociology (Westport: Greenwood Press, 1997), 

aktaran, Bryan S. Turner, Tıbbi Güç ve Toplumsal Bilgi, 18.) 
121 Fazlur Rahman, hastalığa sabretmenin günahları döküp insanı temizlediğinden bahseder. Fazlur Rahman, İslam 

Geleneğinde Sağlık ve Tıp, 54.  
122 Kur’an Yolu (Erişim 10 Nisan 2020), El-Fatiha 1/5; El-Bakara 2/255.  



58 
 

Antik dönemde büyünün tıbba içkin bir alan olarak var olmasına karşın bu konuda 

İslam’ın kesin yasakları ve büyünün lanetlenmesi söz konusudur. Tek tanrı inancına paralel 

olarak Allah’ın otoritesinin dışında insan üzerinde etkili insan üstü güç arayışları olarak 

görülebilecek büyü uğraşları İslam sonrası dönemde kesin yasaklarla karşılaşmıştır. Antik 

dönemde siyah ve beyaz büyü ayrımı yapılıp siyah (kara) büyü kanunlar aracılığı ile de 

yasaklanırken, İslam sonrası dönemde büyü konusunda kat’i bir yasaktan söz edebiliriz. Daha 

önce bir uzmanlık ve itibar alanı olarak görülen ölülerin ruhları, yıldızlar, ölü hayvan ya da kan 

ile yapılan büyüye dayalı uygulamalar İslam’ın kutsal metninde açıkça yasaklanarak 

uygulayanlar lanetlenir.123 İslam’ın, yayıldığı coğrafyalardaki teorik ve pratik iyileşme 

metotlarına olan ilgisinin yanında büyüsel uygulamalar günah olarak değerlendirilen eylemler 

arasındadır.  

Modern Ortadoğu ve İslam tarihi üzerine çalışmaları ile tanınan Peter Gran, İslam 

sonrası dönemde büyünün makbul görülmemesine rağmen gözden uzak uygulamalarla halk 

arasında devamlılığını koruduğunu belirtir ve bu uygulamaların 16’ncı Yüzyıl’da ortaya çıkan 

Sufi gelenek içinde görünür olmaya başladığını ifade eder.124 Gran’a göre Sufi gelenek, türbe 

ziyaretlerini ve geleneksel yapıdan gelen “doğaüstü güçleri kullanarak iyileşme” yöntemlerini 

İslam geleneği içinde koruyarak bu yolu açık tutmuştur. 16’ncı yüzyıla gelene kadar büyüye 

dayalı uygulamaların halk arasında gizlenerek sürdürüldüğünü, büyüsel evrenin bir parçası 

olarak görülen kutsal sayılan kişilerin mezarlarının ziyaret edilmesinin ise açıktan açığa devam 

ettiğini görüyoruz. Belli ki bu ziyaret ve şifa ritüelleri Sufi gelenek öncesinde de toplumda 

varlığını çeşitli bağlamlarda sürdürmüş, Sufi aidiyetin görünürlük kazanması sonrasında ise gün 

yüzüne çıkarak kendine temsil alanı bulmuştur.  

Mezopotamya 7.yüzyılın ikinci yarısında İslamlaşmaya başlamıştır. İslam’ın ilmi 

gelişmeler karşısındaki tavrını ele aldığımızda -oluşturulan çeviri hareketi, şifahaneler 

kurularak bu ilmi yöntemlerin tatbiki ve gayrimüslim tabiplerin görevlendirilmesi gibi 

 
123 “…fal oklarıyla kısmet aramanız size haram kılındı. İşte bütün bunlar fısk (Allah'a itaatten kopmak)tır.” (El 

Maide 5/3); “Gerçek şu ki Süleyman kâfir olmadı, fakat şeytanlar kâfir oldular; çünkü insanlara sihri, Bâbil’de iki 

meleğe, Hârût’la Mârût’a indirileni öğretiyorlardı. …onlar bu iki melekten, karı ile koca arasını açacak şeyleri 

öğreniyorlardı. Oysa Allah’ın izni olmadıkça onunla hiç kimseye zarar veremezlerdi. Yine de kendilerine fayda 

sağlayanı değil zarar vereni öğreniyorlardı. Andolsun onlar, bunu (sihri) satın alan kimsenin âhiretten nasibi 

olmadığını çok iyi biliyorlardı.” (El-Bakara 2/102); “Ne güneşe, ne de aya secde edin. Yalnızca onları yaratan 

Allah’a secde edin.” (El-Fussilet 41/37); “De ki: “yarattığı şeylerden gelebilecek kötülüklerden, karanlığı çöktüğü 

zaman gecenin şerrinden, düğümlere üfürenlerin şerrinden, bir de kıskandığı vakit kıskanç kişinin şerrinden 

sabahın rabbine sığınırım.” (El-Felak 113/1-5); De ki: “Cinlerden olsun insanlardan olsun, insanların kalplerine 

vesvese sokan sinsi şeytanın şerrinden insanların rabbine, insanların mâlik ve hâkimine, insanların mâbuduna 

sığınırım.” (El-Nas 114/ 1-6). 
124 Peter Gran, Islamic Roots of Capitalism: Egypt, 1760-1840 (Austin, TX: University of Texas Press, 1979). 

Aktaran, Marcia C. Inhorn, “Healing and medicine”, Encyclopedia of Religion, 3834. 



59 
 

durumları göz önünde bulundursak- tıp uygulamalarında bilgi kaynağının dini, dili ya da menşei 

konusunda bir çekince bulunmadığını görebiliriz. Böylece antik dönem Mezopotamya ve Mısır 

tıbbının yanında Yunan tıbbından da etkilenen tıbbi bir geleneğin İslamlaşma sonrası 

Mezopotamya’da devam ederek yaygınlaştığı söylenebilir. İslam sonrası Mezopotamya’da din 

dışı görülerek yasaklanan büyü uygulamalarını parantez içine alırsak,125 var olan teorik tıp 

geleneğinin ve cerrahi uygulamaların devam ettiğini, peygamber tıbbının buna katkısının 

olduğunu görürüz. Peygamber tıbbının tıbbi yöntemleri uygulama konusunda sağladığı 

söylemsel üstünlüğün bölgede tıp geleneğinin yerleşip gelişmesi için bir ivme oluşturması söz 

konusudur. 

Mezopotamya’nın İslamlaşması ile 18’inci yüzyılın başlarına kadar sürecek olan 

dönemde İslam tıp geleneğinin bölgedeki söylemsel üstünlüğünden bahsedebiliriz. Bölgede 

11’inci yüzyıla kadar süren Arap etkisi sonrası Büyük Selçuklu, Anadolu Selçuklu ve 

sonrasında Osmanlı İmparatorluklarının hakimiyeti boyunca Türk-İran etkisi görülmektedir.126 

İslam’ın hakimiyeti altında olan yerlerde tıbbın modernleşme öncesi dönemde medrese usulü 

bir eğitim yapısına sahip olması ve usta çırak ilişkisi içinde aktarılan tıbbi bilgi ve uygulamalar 

yerelde çok çeşitli bir yapı meydana getirmiştir.127 Medreseler kendi oluşturdukları eğitim 

müfredatları ile her biri kendilerine has eğitim verirken, hekimler eğitim aldıkları medresede 

hâkim olan ekole göre hasta tedavi etmekte, böylece hekimlik mesleğinde bir standartlaşma 

oluşmamaktadır.  

Dönemin bir diğer özelliği ise 11’inci yüzyıl Büyük Selçuklu İmparatorluğu ile başlayan 

bir devlet geleneği olarak hükümdarların gittikleri yerlerde darüşşifalar, bakımevleri ve 

hamamlar yaptırmalarıdır.128 Devletin varlığını ve gücünü hissettirmeye yarayan bu gelenek 

Osmanlı’nın son dönemine kadar devam etmiştir. Genellikle bir vakıf etrafında kurulan 

darüşşifalar devlete ağır bir yük oluşturmadan vakfın gelirleri ile idare edilip yerel halkın 

tedavisiyle ilgilenmişlerdir. Belli başlı şehir ve merkezlerde faaliyet gösteren bu hastane 

yapıları medreseden yetişen tabiplerin hizmet alanlarıdır. Buralara erişimi önemli vakalarla 

sınırlı olan hatta hiç olmayan yerleşim yerlerinde halk yaygın sağlık sorunlarını gidermek için 

belirli bir ünü ve tecrübesi olan halk şifacılarına, geleneksel halk tıbbı uygulamalarına, büyü 

 
125 Mezopotamya’da doğa üstü güçlerle irtibat kurarak ya da belirli tılsımlar kullanarak şifa arama konusu bir 

sonraki bölümde daha detaylı olarak yer almaktadır. 
126 Ali Haydar Bayat, “klasik dönem Osmanlı tıbbı, Anadolu Selçuklu tıbbi gelenekleri ile dönemin kültür merkezi 

olan Mısır, Suriye, İran ve Türkistan’dan gelen bilim adamları sayesinde gelişmiştir” der. (Ali Haydar Bayat, Tıp 

Tarihi (İstanbul: Merkezefendi Geleneksel Tıp Derneği, 2010), 295.) 
127 Tıbbi uygulamalara da yansıyan bu çeşitliliğin izlerini bugün farklı bölgelerde uygulanan farklı şifa yöntemleri 

üzerinden de izlememiz mümkündür.  
128 Ayşegül Demirhan Erdemir, Tıp Tarihi, 113; Ali Haydar Bayat, Tıp Tarihi, 262. 



60 
 

merkezli iyileşme yöntemlerine, türbelere, şifalı sular gibi doğal kaynaklara 

başvurmaktadırlar.129 Bu da medreselerde öğretilen ampirik tıbbi bilginin yanında geleneksel 

halk tıbbının ve şifacılık yöntemlerinin de varlığını sürdürmesine imkân vermiştir.  

Osmanlı İmparatorluğu döneminde tıbbın gelişimine baktığımızda 1450’lerden 

başlayarak 18’inci yüzyılın başına kadar süren dönemi Bayat “İslam Tıbbının devamı olan 

klasik dönem” olarak nitelemektedir.130 Bu dönemde medreselerde devam eden tıp eğitiminden 

geçmiş tabipler icazet alarak gittikleri yerlerde görev yapmaktadırlar. Ancak merkezi bir eğitim 

yapısı olmayan ve denetimin de yapılmadığı bir alan olarak hekimlik icra etmek çeşitli sıkıntılar 

da doğurmaktadır. Hekimlerin hekimlik mesleğini icra ederken gösterdikleri zafiyetleri ve 

yeterliliklerini değerlendirmek için 15’inci yüzyılda “hekimbaşılık” makamı kurulur. Böylece 

hekimler hekimbaşılık tarafından belli dönemlerde sınava tabi tutularak icazetleri yenilenir ya 

da hekimlikten el çektirilirler. Bu da Osmanlı’da modern öncesi dönemde medrese merkezli 

sürdürülen hekimliğin resmi bir statü olarak tanındığını ve önemsendiğini göstermektedir. 

Osmanlı arşivlerinde hekimlik icrası ile ilgili yer alan belgelerden bu alanla ilgili bilgilere 

ulaşmak belli bir oranda mümkünken, halk arasında yaygın olan geleneksel tıbbi uygulamaların 

izini sürmek o kadar kolay olmamaktadır. Şifahaneler dışındaki şifa uygulamalarının izini 

seyyahların aktarımlarından131, halk arasında dilden dile gelen anlatılarından ve yerel şifacıların 

sözlü aktarımlarından günümüze ulaşanlar aracılığıyla sürebilmekteyiz.  

18’inci yüzyılın başında Batı’da tıp alanındaki gelişmeler Osmanlı İmparatorluğunun 

dikkatini çekmeye başlar.132 Bu tarihe kadar devam eden İslam tıbbı eski gücünü yitirir, 

İmparatorluk için Batı tıbbını tanıma ve ortaya koydukları eserleri çeviri dönemi başlar. Bayat 

bu dönemin 1827’ye kadar devam ettiğini, 1827 sonrasının ise tam anlamıyla “Batıya açılma 

ve modernleşme dönemi” olarak nitelenebileceğini anlatır.133 Aydınlanma sonrası modern Batı 

tıbbıyla birlikte tıp dinden bağımsız bir bilim alanı halini alırken, 1923’de kurulan Türkiye 

Cumhuriyeti sonrası dini eğitim veren medreseler kapatılır. İslam tıbbının sürdürülüp temsil 

edileceği resmi kanalların kapanması ve modern tıbbi ekolün geleneksel uygulamalarla 

 
129 Bayat, Anadolu Selçukluları’nda bilimsel tıbbın dışında halk hekimliği uygulamalarının da olduğundan 

bahseder. Bu alan dinsel, büyüsel ve basit cerrahi uygulamaların da içinde olduğu bir alandır. (Ali Haydar Bayat, 

Tıp Tarihi, 264.) 
130 Ali Haydar Bayat, Tıp Tarihi, 296. 
131 Bu seyahatnamelerden günümüze ulaşan ve bilindik örneklerinden biri İbni Battuta’nın on dördüncü yüzyılda 

kaleme aldığı Seyahatname’sidir. İbni Battuta seyahatnamesinde bulunduğu şehirlerdeki şifahanelerden, halkın 

uyguladığı pratiklerden ve tarihsel olaylardan bahsetmektedir. (İbn Battuta, İbn Battuta Seyahatnamesi (İstanbul: 

Yapı Kredi Yayınları, 2019).) 
132 Osmanlı’nın yüzünü Batıya dönmesinin 17’nci yüzyılda başladığından bahseden çalışmalar da mevcuttur. Bkz. 

Ayşegül Demirhan Erdemir, Tıp Tarihi, 113-114.  
133 Ali Haydar Bayat, Tıp Tarihi, 296.  



61 
 

mücadeleye girerek bunu açık bir savaşa dönüştürmesi ile geleneksel halk tıbbı yanında tıbb-ı 

nebevi öğretileri de meşru ve sürdürülebilir zeminini kaybeder. Bu durum geleneksel şifacılık 

uygulamalarının halk arasında gizli saklı uygulanması sürecini başlatır.  

Günümüzde Mardin ve civarında devam eden şifacılık pratiklerine baktığımızda büyüye 

dayalı halk tıbbı uygulamalarının yanında tıbb-ı nebevi uygulamaları da görmekteyiz. Büyüye 

dayalı uygulamalar varlığını korumakla beraber dine referans veren kesimler için “günah” 

olarak değerlendirilirken, peygamber tıbbı iddiasındaki uygulamalar ise seküler referansları 

olanlar için birer cehalet örneği olarak anılmaktadır. Dini aidiyetleri olan kişiler arasında ise 

geleneksel tıp uygulamalarına baş vurma konusunda farklı yaklaşımlarla karşılaşılmaktadır. Bir 

kısım bu uygulamaları “batıl inanç” ve cehalet olarak değerlendirip sadece modern tıp 

uygulamalarına güvendiklerini ifade ederken, diğer bir kısım ise büyüye dayanan uygulamalara 

şüpheyle yaklaşırken bunlar dışındaki şifa metotlarını denemek gerektiğini düşünmektedir. 

2.1.3. Türkiye ve Modern Batı Tıbbı  

Ortadoğu’da modernleşme ve modern Batı tıbbının gelişimine kadar var olan tıbbi 

geleneğin modernleşme ile karşılaşmasını ele almak için öncelikle modernleşmenin genel 

hatlarıyla nasıl bir değişim ve dönüşüm olduğundan kısaca bahsetmek gerekir. Sonrasında ise 

modern tıp tarihi içinden Osmanlı’da ve Türkiye’de tıbbın gelişmesini ele alarak Mardin’in de 

içinde bulunduğu Güneydoğu Anadolu Bölgesinde tıbbi durumun izlediği gelişim sürecini 

değerlendirebiliriz.  

Modernleşmenin sağladığı değişim ve dönüşümden bahsederken aslında resmi 

söylemde bir paradigma134 değişiminden bahsetmekteyim. Hayat tasavvurunda tanrının 

merkezi rolü modern zamana kadar tıbbi gelenekleri şekillendirmiştir. Hastalık ve tedavi 

yollarına odaklanan tıp alanı 18’inci yüzyıla kadar dini kurumlarda usta çırak ilişkisi içinde 

öğretilen ve öğrenilen ilmi bir alandır. Doktor (ya da tabip) dini rütbeye sahip bir ilim insanıdır. 

Batı’da gerçekleşen Rönesans ve Reform hareketleri ile insanın hayat tasavvurunda tanrının 

merkezi rolü sorgulanmış, buradan doğan Aydınlanma düşüncesi modern bilimsel bilgiyi din 

dışı bir alan olarak tasavvur etmiştir. Modernleşmenin temel argümanı, hayatın merkezinde 

olan tanrıyı o merkezden çepere taşıyarak denklemin merkezine insanı yerleştirmesidir. Modern 

bilimin doğuşu, bu merkez değişim hareketi sonucu merkeze yerleşen insanın dış dünyayı bir 

tanrıya ihtiyacı olmadan salt rasyonel akılla bilebileceği, dahası ölçüp değerlendirebileceği ve 

 
134 Burada Thomas Kuhn’un ortaya koyduğu anlamda bütüncül bir paradigma değişiminden bahsetmekteyim. 

(Thomas Kuhn, “Scientific Revolutions”, The Philosophy of Science (London: The MIT Press, 1991).)   



62 
 

akla dayalı bir toplumsal düzende tüm muğlak alanları bilinir kılabileceği iddiasına 

dayanmaktadır.135 Pozitivizmin temel tezi budur. Nietszche’nin “tanrı öldü” nitelemesi, tanrının 

hayat tasavvurumuzdaki merkezi konumunu yitirmesini anlatan bir ifade olarak bu modern 

paradigma değişimine işaret etmektedir. Hayat algısına dair temel denklem değiştiğinde artık 

hiçbir şey eskisi gibi kalamaz ve kalmadı da. 

Batı Aydınlanması sonrası Batı’da din ve tıp birbiriyle alakasız iki alana bölünürken, 

artık tıbbın odağındaki insan aynı zamanda onun tek öznesi haline gelmiştir. Bilim adamı 

hedefine koyduğu hastalıklara saf aklın süzgecinden geçmiş, mistisizmden tamamen 

arındırılarak mekanikleştirilmiş, laboratuvarlarda üretilen iyileşme yöntemleri ve tekniklerle 

müdahale edecektir. Modern öncesi dönemde kullanılan ve ampirik bilgileri de barındıran 

iyileşme yöntemleri dahi tıbbın alanı dışında, şaibeli ve ilkel (ya da gerici) olarak etiketlenip 

bilimsel alanın dışında bırakılmıştır. Ruhi Ersoy’un ifadelerinde de yer bulduğu şekilde, “salt 

pozitif bilimlere dayanan bir yaklaşımla Batı’da, bir yandan müstakil bilim alanları gelişirken 

bir yandan da insanlığın uzun tecrübelerine dayanan geleneksel “gündelik bilgi”ye karşı tavır 

toptan bir reddiyeye dönüşmüştür. Bu noktada modern tıp, laboratuvarın dışındaki bütün 

uygulamaları yok saymış ve hatta yasaklamıştır.”136 Böylece hastalık ve şifa kavramları aklın 

ortaya koyduğu bilimsel ilkeler sonucu yeniden tanımlanıp kurgulanmaya başlanır. Kurucu 

pozitivist akıl biyolojik bir makineye indirgediği bedenin hastalık ve iyileşme süreçlerini 

tamamen mekanik olarak ele almakta, bu mekanizmayı insan biyolojisine indirgemekte ve 

kültürün (ve elbette dini öğretilerin) bu süreçlere herhangi bir dahlini kabul etmemektedir. 

Modern Batı tıp ekolünde yer alan “biyolojik yeniden üretim”137 nitelemesi, doğum faaliyetini 

tasvir etmek için kullanılan bir kavramsallaştırmadır. Bu ifade şeklinin kadın bedenini bir 

fotokopi makinesine indirgeyen tınısı tıbbın odağındaki insanı salt etten ve kemikten oluşan 

biyolojik bir yığın olarak ele alışının tezahürü olarak okunabilir.138  

 
135 Martin Slattery sosyolojik düşünceye giriş niteliğindeki çalışmasında pozitivistlerin doğa bilimlerinin 

aydınlanmacı rasyonalist metodolojisini ödünç alarak toplumun iç dinamiklerini ve sosyal değişmenin nedenlerini 

bu metodoloji sayesinde değerlendirmeye çalıştıklarından bahseder. (Martin Slattery, Sosyolojide Temel Fikirler, 

Çev. Cevdet Özdemir (İstanbul: Sentez Yayıncılık, 2007), 71.) Burada bahsedilen rasyonellik iddiası pozitivist 

ideallere sahip sosyal bilimcinin ortaya koyduğu performansı tanımlamaktadır.  
136 Ruhi Ersoy, “Modernizm- Postmodernizm Bağlamında Geleneksel Tıp Uygulamalarının Güncelliği Üzerine 

Bir Değerlendirme”, Milli Folklor 26/101 (2014), 183. 
137 “Biological reproduction.” Carol Delaney, Tohum ve Toprak, 18. 
138 Stefan Zweig daha 1931’de Almanca olarak yayınladığı Ruh Yoluyla Tedavi çalışmasının giriş kısmında 

modern Batı tıp ekolünün gelişiminden benzer bir şekilde ve daha sert ifadelerle bahseder. Zweig’e göre on 

dokuzuncu yüzyılla birlikte hasta ile hekim arasına “üçüncü bir şey” girer. Bu üçüncü şeyi “tümüyle ruhsuz bir 

varlık, bir aygıt” olarak tanımlar. Ona göre mekanikleşmiş yeni tıbbi yaklaşımın yani modern Batı tıbbının 

makineleri hasta ve hekim arasında üçüncü bir varlıktır ve hekimin doğrudan gözlemi bu tetkik makineleri 

sayesinde değer kaybetmiştir. Stefan Zweig, Ruh Yoluyla Tedavi: F. A. Mesmer, M. Baker-Eddy, S. Freud, Çev. 

Hüseyin Salihoğlu (Ankara: İmge Kitabevi, 2005), 14-25.) 



63 
 

Bütün bu modernleşme hikayesi içinde önemli bir nokta da insanın mahiyetidir. Çünkü 

Batı Aydınlanmasının öznesi olan insan tabii ki erkek insandır; kadın ise onun olsa olsa eksik 

bir türü olarak görülmüştür.139 Modern bilim “insanın doğaya tahakkümü” iddiasındayken, 

modern bilimsel bilginin sağladığı iktidar pozisyonundaki eril birey kendini kültür140 ile, kadını 

ise doğayla özdeşleştirir.141 Erkek kültür ile kadın doğa ile ilişkilendirildiğinde, ikili 

karşıtlıkların birbirine zıt konumlandırılmasının bir tezahürü olarak, kadın da doğa gibi kontrol 

altına alınması gereken, muğlak, dengesiz ve tekinsiz bir muhteviyata bürünür. Bu ikili 

karşıtlıkların modern öncesi dönemde kadınlar arası ve eve dair bir pratik olarak doğum (ve 

infertilite) alanına ve şifacılık pratiklerine getirdiği yeni yaklaşım da bu zihinsel yükü 

taşımaktadır. Modern batı tıbbının gelişim sürecinde jinekoloji doğumu hastalık kategorisinde 

ele almak, hamile kadını doğum faaliyeti içinde müdahale edilmesi gereken bir hasta olarak 

değerlendirmek, yerel ebeleri ve geleneksel bilgiyi gericilik, batıllık ve köhnelikle suçlayarak 

dışlamak ve erkek uzmanların denetimi altında bir jinekolojik müdahale alanı kurmak üzere 

konuşlanmış bir bilim dalı olmuştur. Mikroskop, röntgen, ultrason vb. görüntüleme 

teknolojileri gibi modern keşifler sayesinde ortaya konan modern tıbbi gelişmeler, ampirik 

tıbbın çok ötesine geçip doğumda anne-bebek ölümlerini yüksek oranlarda azaltırken,142 bu 

teknolojilerin kadınların hizmetine verilmesi mevzu edilmez. Modern tıp biliminin diğer dalları 

gibi jinekoloji de erkek dominasyonunun söz konusu olduğu bir bilim dalı olarak, bin yıllar 

boyunca kadınlara ait ve kadınların merkezde olduğu doğum faaliyetini kadın ebelerden alarak 

erkek jinekologların ellerine teslim eder. Böylece modern öncesi dönemde kadının yönetiminde 

ev içinde gerçekleşen ve eve (içeriye) ait bir alan olarak görülen doğum, modern dönemde 

hastaneye taşınarak tıbbileşmiş, kadının doğurma yeteneği ile alakalı tüm olgular (infertilite de 

 
139 Aslında Aydınlanma düşüncesinin ilk temsilcilerinde karşılaştığımız “kadının ikincilliği” antik dönemden gelen 

kadın algısında bir sürekliliğe de işaret eder. Gökçesu Akşit “Hipokratik Metinlerde Kadınların Doğası” başlıklı 

makalesinde Antik Yunan’ın ideal insanının erkek olduğundan bahsederken “Antik Yunan’ın ideal insanı 

karşısında kadınlar, barbar olan gibi kontrol edilmesi gereken ve kendi doğalarına bırakıldığında formsuz olup, su 

gibi, sadece akan ve içinde tüm formları barındıran ama şekilsiz olanlardır. Bu anlamda onların bilge ideal insan 

tarafından şekillendirilmeleri ve belirli bir düzen içine oturtulmaları gerekir gibi görünmektedir” der. (2019: 19) 
140 Burada kültür kavramının içine bilim, sanat, kentleşme, uygarlaşma, medeniyet gibi insan eli ile üretilmiş 

gelişim basamakları dahil edilmektedir. 
141 Shery B. Ortner, “Is Female to Male as Nature is to Culture?”, Woman, Culture, and Society, Editör Michelle 

Zimbalist Rosaldo and Louise Lamphere (Stanford CA: Stanford University Press, 1974), 68-87. Ortner’ın 

makalesinin de yer aldığı Woman, Culture and Society (Kadın, Kültür ve Toplum) isimli kitap çalışması ilk defa 

1974 yılında yayınlandığında antropoloji alanında kültür çalışmalarındaki statükoyu sarsıcı bir etki yapmıştır. 

Ancak yirminci yüzyılın sonlarına doğru kadınlar modern bilimsel bilginin kadını ikincil ve tahakküm edilesi 

varlıklar olarak nitelemesine karşı bir üretim içine girebilmişler, bu çalışma da 1960’ların eleştirel bakışının bir 

ürünü olarak ortaya çıkmıştır. Modern bilim tarihi kadın ve erkek ikili karşıtlığının doğal varsayıldığı ve bu ikililik 

üzerinden kadın ve erkek kategorilerine yüklenen rollerin de doğal olduğu varsayımını içerir.  
142 Hatice Keskin, “Bir Sorunsal olarak Doğumun Tıbbileşmesi”, Uluslararası Sağlık Toplum ve Kültür 

Sempozyumu 7-10 Mart (Bildiri Kitapçığı), Editör Doç. Dr. Erkan Çer ve Dr. Öğr.Üyesi Nazan Kahraman Timur 

Yılmaz (Ankara: Kibatek, 2019), 134-144. 



64 
 

buna dahil) jinekoloji adı altında modern bilimsel otoritenin eril müdahalesine (kontrol ve 

dominasyonuna) açık bir uzmanlık alanı oluşturmuştur. İnsanın soyut gerçekliğinin es geçildiği, 

biyolojinin esas alındığı bu süreçte hamilelik anne karnında yumurta hücresinin sperm hücresi 

ile birleşmesinden doğuma kadar jinekolojik bir fenomen (dolayısıyla kontrol altında tutulması 

gereken patolojik bir süreç) olarak ele alınmış, bu sürecin mekanik işleyişi ön plana 

çıkarılmıştır. Fakat antik dönemin bir “yaratılış” safhası olarak kodladığı modern dönemin 

“biyolojik yeniden üretim” olarak adlandırdığı bu süreci sorgulamaya açan önemli noktalardan 

biri infertilite vakalarıdır. Modern tıp son yüzyılda yumurtalık, sperm, döllenme ve rahim 

konusunda bilinmezlerin en aza indiği görüntüleme verileriyle birlikte bu alanda belirli 

teknikler geliştirmiştir. Yumurtlamanın kontrol altında desteklendiği ilaç tedavilerinden 

yumurta ve spermin laboratuvar ortamında birleştirilmesine kadar çeşitli teknolojik 

uygulamaları barındıran bu teknikler infertilite konusunda da başarılı sonuçlar alınmasını 

sağlamıştır. Fakat halen optimum şartlarda bulunan bir birey için gerekli tıbbi tetkikler143 

yapıldıktan sonra çiftlerden her ikisinde de hiçbir üreme sorunu tespit edilmemesine rağmen 

hamileliğin gerçekleşmemesi ya da sürecin doğuma ulaşmadan sonlanması gibi bir sorun 

vardır.144 “Açıklanamayan infertilite” olarak nitelenen bu durum infertilite sorunu yaşayan 

kadınların azımsanmayacak bir kısmının deneyimlediği bir teşhistir.145  

Modern bilim anlayışını bir paradigma olarak ele alma sebebini, onun oluşturduğu 

gerçekliği tek ve mutlak gerçeklik olarak dayatmasına ve bu sayede kendi inanç sistemini 

oluşturmasına bağlayabiliriz. Açıklanamayan infertilite tanısı, tıbbi ve bilimsel bir tanı olarak 

gözükmesine rağmen tespit edilememiş -muhteviyatı ve nedenleri anlaşılamamış- muğlak bir 

gerçekliğe işaret eder. Fakat mevcut paradigma öyle bir hare yaratır ki, bu paradigmanın içinde 

işleyen toplumsal mekanizmalar sisteme tam bir güven duygusu içinde çalışmaya devam eder. 

Bugün açıklanamayan infertilite vakalarının gerçekliğine rağmen, modern Batı tıbbının 

tartışılmaz otoritesi sayesinde, infertilite tedavisi üzerine geliştirilen teknolojilerin 

reklamlarının da pekiştirdiği şekilde halkta yaygın görüş, doğurganlık sorununun modern tıbbi 

 
143 İnfertilite şikâyeti ile kliniklere başvuran çiftlere ilk aşamada sperm analizi, ovulasyon testleri ve tubal 

patolojileri değerlendiren tetkikler uygulanmaktadır.    
144 Açıklanamayan infertilite tanımı sperm analizi, ovulasyon testleri ve tubal patoloji değerlendirmeleri sonrasında 

hiçbir sorun tespit edilememesine rağmen hamileliğin gerçekleşmediği vakaları tanımlamak için kullanılır. Özgür 

Kan vd., açıklanamayan infertilite vakalarında uygulanacak yöntem üzerine değerlendirmelerinin yer aldığı 

makalelerinde açıklanamayan infertilite üzerine benzer bir tanım yaparken bunun aslında “tanımlanamayan” bir 

durumun tanımı(!) olduğunu belirtir. (Kan vd., “Açıklanamayan İnfertilitede Yönetim”, 507.) 
145 Çeşitli araştırmalarda ortaya konduğu üzere açıklanamayan infertilite vakaları genel infertilite problemi 

yaşayan çiftler arasında %20-25 arası bir kısmını kaplamaktadır. Yani infertilite kliniklerine başvuran her dört ya 

da beş çiftten birine “açıklanamayan infertilite” teşhisi konulmaktadır. (Kan vd., “Açıklanamayan İnfertilitede 

Yönetim”, 507; Yanıkekrem vd., “İnfertil Çiftlerin Yaşadıkları Sorunlar ve Hemşirelik Yaklaşımı”, 113.) 



65 
 

tekniklerle tamamen çözüme kavuşturulduğudur. Bu yaygın kanıya göre modern tıp 

teknolojileri sayesinde üremenin aşkın gözüken sırları mikroskobun camında görüntülenerek 

çözülmüş (sperm ve yumurta hücreleri görüntülenmiş), mikro cerrahi müdahaleleri ile rahim 

dışında dahi bu hücreler birleştirilebilmiş, tüp bebek gibi teknolojilerle de tüm üreme sorunları 

ortadan kalkmıştır.  “Taşı bile doğurtuyorlar” deyiminde ifadesini bulan bu toplumsal kanı, 

imanî bir noktaya işaret etmektedir. Bu nokta, modern bilimin akıl ve deney yoluyla insana dair 

tüm sorunları çözebileceğine olan güçlü bir inanç noktasıdır. Bu inanç, yukarıda bahsi geçtiği 

gibi Aydınlanma düşüncesine dayanan modern bilim paradigmasının bel kemiğini 

oluşturmaktadır. 

Her dönemde olduğu gibi Aydınlanma sonrası modern Batı tıbbının gelişip tıp alanını 

domine etmesiyle birlikte de 20’inci yüzyılın ortalarına kadar tıbbın toplumsal ya da kültürel 

yapılarla olan ilişkisi üzerine düşünmeye çağıran bireysel çalışmalar ortaya konsa da mevcut 

Aydınlanmacı paradigma içinde bu itiraz ve eleştiriler seslerini yeterince duyuramazlar.146 

Modern bilimsel alanda kültürün hastalık ve sağlık algısında ve tıbbi süreçlerdeki rolünü 

bilimsel tekniklerle ele alan ilk alan olarak Antropoloji karşımıza çıkmaktadır. Antropolojinin 

konusu olan insan kültürel bir hayvan olarak nitelenir.147 Bunun anlamı insanın salt biyolojik 

bir yığın olarak ele alınmasının insana dair cevap arayışları için yeterli olmadığıdır. İnsanın 

edimleri ve insanlar arası ilişkiler ile ortaya koyduğu kültürel yapı laboratuvar ortamında 

mikroskopla incelenecek şekilde elle tutulur, gözle görülür çizgiler ortaya koymasa da fen 

bilimlerinden farklı, kendine özgü sosyal bilimsel yöntemlerle takip ve tespit edilebilirler. 

Kültür dediğimizde de bunun büyük bir kısmının topluma hâkim olan dini öğretilerle 

oluştuğunu görürüz. Özellikle hastalık algısı, hastalıktan korunma metotları, ritüeller ve şifa 

yöntemleri dini öğretilerden bağımsız düşünülemez.  

 
146 İzzet Duyar 2006 yılında yayınlanan “Eleştirel Medikal Antropoloji” başlıklı makalesinde biyolojik süreçlerin 

toplumsal etmenlerle etkileşiminden bahseden bazı erken çalışmaları zikretmektedir. 1820’lerin sonlarında 

Villermé yoksulluğun sağlık ve ölüm istatistiklerindeki rolünden bahsetmiş, aralarında önemli bir bağlantı 

olduğunu ortaya koymuştur. Onunla aynı dönemlerde Pruys van der Hoeven tıbbı biyoloji, sosyoloji ve etiğin 

kesiştiği çalışmalarında toplumsal hijyen konusundan bahsetmiştir. 19’uncu yüzyılın ortalarında ise Virchow 

sosyal bilimlerin tıbbın bir dalı olduğundan bahsetmiştir. Virchow’un tıbba olan hayranlığı pozitivizmin 

aurasından nasibini almış 19’uncu yüzyıl entelektüelinin görüşleri olarak kalmamıştır. Onun bu erken dönem 

çalışmalarını eleştirel bir pozisyon olarak okumamıza sebep olan özelliği toplumsal fenomenleri tıbbın alanında 

değerlendirmeyi önermesidir.  Fakat tüm bunlar mevcut paradigma içinde gerektiği yeri bulamamıştır. Duyar’ın 

da tabiriyle “bu alandaki paradigma değişikliği için yaklaşık bir asır beklemeleri” gerekecektir. (İzzet Duyar, 

“Eleştirel Medikal Antropoloji”, Toplum ve Hekim Dergisi 21/1 (Ocak-Şubat 2006), 17-18.) 
147 Antropolog Clifford Geertz Kültürlerin Yorumlanması adlı eserinde Max Weber’in “insanın kendi ördüğü 

anlamlılık ağında oturan bir hayvan” olduğu fikrini paylaştığından bahseder. (Geertz, The Interpretations of 

Culture, 19.) Burada bahsi geçen anlamlılıklar ağını sosyo-kültürel yapı olarak da ifade edebiliriz. 



66 
 

Modern bilimsel düşünce içinde çalışmalarını ortaya koyan ilk Antropologlar kültürü 

dinden soyut, insanlar arası ilişkilerin ve karşılaşmaların bir ürünü olarak ele almışlardır. L.H. 

Morgan 1877’de yazdığı Eski Toplum148 isimli kitabında dinin anlaşılmaz bir yanı olduğuna 

dikkat çeker.149 Victor Turner ise onun bu değerlendirmesini “on dokuzuncu yüzyılda yaşayan 

bir alimin fazlasıyla “evrimleşmiş” bilincine “grotesk” görünen şeyin sırf bu sebeple genel için 

de “anlaşılmaz” olması gerektiğine dair inanç”ına150 bağlar. Turner, Morgan’ın bilincinin 

pozitivist süreçte evrimleşmesinden bahsetmektedir. Zira 19’uncu yüzyıl bilim insanı için din 

işlevsel boyutuyla ele alınır; insanın kendi muhayyilesinde var ettiği bir hezeyan, toplumsal 

yapıdaki işlevi dışında anlamsız ve hatta gereksiz ritüeller bütünü olarak görülür. Morgan kendi 

çıkarımlarından o kadar emindir ki bunun böyle olduğunu sorgulamak aklına bile gelmez.  

Turner, Senekalıların Morgan’ın kendileri üzerine ortaya koyduğu anlatımlarının yalan 

olmamakla birlikte gerçekle doğrudan örtüşmediğini belirttiklerine, Morgan’ın üzerine 

konuştuğu meseleyi anlamamış olduğunu düşündüklerine kendi çalışmasında yer verir. 

Morgan, döneminin sosyal bilim insanlarının düşebileceği o muhtemel hataya düşmüş, 

kendince anlamsızlığından emin olduğu bir yapının o toplum içinde nasıl anlamlandırıldığına 

yeterince vakıf olamamış, böylece emik sesleri ıskalamıştır. Fen bilimleri için teoloji ile radikal 

bir kopuş öngören Aydınlanma paradigması sosyal bilimlerde ise teolojiyi insan kafasındaki 

hezeyanların bir yansımasına ya da insanın doğa karşısındaki çaresizliğinden doğan, 

Aydınlanma sonrası bu işlevini yitiren bir ilişkiler ağına indirgemeyi doğal hatta bilimsel 

varsaymıştır.151  

Antropoloji de başlarda bu yan etkiyle malul olmuştur denebilir. Fakat Antropoloji diğer 

sosyal bilimlerden farklı olarak modern dünyanın dışında kalan topluluklara yönelmiştir ve bu 

yöneliş antropolojik düşünceyi diğer sosyal bilimsel alanlardan daha fazla alternatif, eleştirel 

bir farkındalığa yönlendirmiştir. Modern dönemin gerisinde, tarihin gelişim çizgisinin geldiği 

son nokta olarak görülen modern düşüncenin dışında kalan topluluklarda bu tekli lineer gelişim 

çizgisinin önceki var oluş şekillerine odaklanan Antropolojik bakış başlarda “ilkel” olandaki 

 
148 Kitabın İngilizce orijinal adı -Ancient Society- İnkılap Yayınları’ndan çıkan Türkçe basımında bu şekilde 

çevrilmiştir.  
149 Lewis Henry Morgan, Eski Toplum, Çev. Prof. Dr. Ünsal Oskay (İstanbul: İnkılap Kitabevi, 2015), 5. Aktaran, 

Turner, Ritüeller, 11. 
150 Alıntılanan cümlede tırnak işaretli vurgular Victor Turner’a aittir. (Turner, Ritüel,12.) 
151 Theodor Adorno ve Max Horkheimer ilk defa 1947’de yayınladıkları “Aydınlanmanın Diyalektiği” başlıklı 

eserlerinde Aydınlanmanın mite (dinsel dogmaya, dogmatik düşünceye) karşı doğduğundan, ancak zaman içinde 

kendinin mite dönüştüğünden bahsederek, bu dönüşümün nasıl gerçekleştiğini anlatır. (Adorno ve Horkheimer, 

Dialectic of Enlightenment (New York ve Londra: Verso, 1979.) Aydınlanma kilisenin tartışılamaz kıldığı dini ve 

dogmatik fikirlere karşı doğmuş olmasına rağmen bu defa da kendisini dinin anlamsızlığı ve gereksizliği fikrinde 

sabitleyerek, bu noktayı tartışılmaz hale getirmiş, böylece kendisi başka bir dogmatik sürece girmiştir. 



67 
 

“basit” bilgiyi aramaya koyulmuştur. Fakat Amerikalı antropolog Franz Boas 1900’lerin 

başında bu gelişim çizgisinin her şart ve toplumda tek olmadığını anlatan kültürel görecelilik152 

kavramını ortaya atar. Boas’a göre her toplum kendi biricik tarihi içinde bir seyre sahiptir ve 

farklı toplumları bu tek gelişim çizgisi üzerinden anlamaya çalışmak antropoloğu Morgan’ın 

içine düştüğü gibi bir yanılsamalar ve ön yargılar evrenine düşürür. Kültürel görecelilik 

kavramı bizi Modern Batı dışında kalan “ilkel” denilerek basit görülen toplumların da kendi 

içinde karmaşık yapılar ortaya koyduğu gerçeğiyle yüzleştirir.153  

Boas sonrası Antropoloji, modern Batı düşüncesine ilk eleştirel bakışların da yerleştiği 

ekolleri barındıran modern bir bilim olmuştur. Ve bugün Antropolojinin çalışma alanlarından 

biri olarak medikal antropoloji, tıbbın iştigal ettiği hastalık, sağlık ve iyileşme alanlarında bu 

göreceli kültürlerin doğrudan ve yadsınamaz etkisini ortaya koymakta, dayandıkları ampirik 

kanıtların yanında doğrudan dini referanslarla toplumda yer etmiş antik dönem tıp geleneklerini 

ya da Tıbb-ı Nebevi (peygamber tıbbı) diye bilinen şifa tekniklerini araştırma alanı olarak 

değerlendirmektedir.  

Günümüzde medikal antropoloji alanında çalışmaları ile tanınan Daniel Bates “insanlar 

hastalıklara kültürün öngördüğü şekilde yakalanır” derken farklı kültürel kodlar içerisinde 

farklılaşan hastalık ve sağlık algısının hastalıkla mücadelede önemine dikkat çeker. Onun bu 

tespitinden yola çıkarak, modern Batı tıp ekolünün eksik bıraktığı bir alan olarak hastalık ve 

sağlığın kültürel yapıdan doğrudan etkilendiği medikal bir durumla karşılaşırız. Medikal 

antropolojik yaklaşımın işaret ettiği şekilde insanın psikolojik (manevi) ve kültürel (dini) 

haznesinin hastalık tespiti ve iyileşme süreçlerindeki etkisinin bugün artık modern bilim 

tarafından da yadsınamayacak bir gerçekliği olduğunu görürüz. Modern tıbbi uygulamaların 

merkezi olan hastanelerde birkaç on yıl önce kurulmaya başlanan psikolojik ve dini danışmanlık 

ve destek birimleri, akapunktur, fitoterapi gibi uzmanlık alanları benzer bir tespite 

dayandırılarak yeni ve modern Batı tıp ekolü içinde bu açığı kapatma girişimleri olarak 

okunabilir. Fakat Aydınlanmacı paradigmanın iktidar alanı içinden tanımlandığı üzere 

dogmatik düşüncenin ürünü olarak görülen ve “batıl” olarak anılan geleneksel şifa yöntemlerini 

de içeren uygulamaların bir kısmı tamamlayıcı (ya da alternatif) tıbbi uygulamalar şeklinde 

 
152 Franz Boas, Anthropology and Modern Life (New York: The Norton Library, 1962), 202-246. 
153 Thomas Hylland Eriksen küçük köylerden büyük ulus-devletlere ele aldığı çok çeşitli toplumlarla global 

çeşitliliği ortaya serdiği çalışmasında modern antropolojinin doğuşunu anlatırken Boas’ın kültürel görecelilik 

kavramının nasıl bir kritik dönemeç oluşturduğuna değinir. (Thomas Hylland Eriksen, Küçük Yerler Büyük 

Meseleler, Çev. A. Erkan Koca (Ankara: Birleşik Kitabevi, 2009), 25-28.) Melford Spiro ise kültürel görecelilik 

kavramını tanımlayıcı, normatif ve epistemolojik görecelilik olarak birbiri içine geçmiş üç alan üzerinden daha 

ayrıntılı bir şekilde ele alır. (Melford Spiro, “Cultural Relativism and the Future of Anthropology”, Cultural 

Anthropology 1/3 (1986), 259-263.)  



68 
 

modern tıp alanının içine alınmaya çalışılırken, bu kısıtlı girişimin öylece kabul gördüğünü, 

sorunsuz, modern tıbbi otoritelerce üzerinde uzlaşılmış bir yapı olduğunu söyleyemeyiz.  

Tamamlayıcı tıp uygulamaları modern Batı tıp ekolü içinde yetişmiş doktorların 

çoğunluğu için hala gereksiz, yetkinliği şaibeli bir alan olarak görülmektedir.154 Geleneksel tıp 

alanında kayda değer çalışmaları bulunan bir halk bilimci olan Melike Kaplan’ın tamamlayıcı 

tıp olarak nitelenen alanı gelenekseli modern tıbbi uygulamalar içinden yeniden üreten bir alan 

olarak değerlendirmesinde155 elbette haklılık payı vardır. Bryan S. Turner, Kaplan’dan biraz 

farklı olarak son yüzyılda gelişen tedavi teknolojileri sayesinde insan ömrünün uzaması sonucu 

hastalığın değişen doğasının modern Batı tıbbı ekolünde de holistik bir anlayış doğurduğunu, 

tamamlayıcı tıp alanının bu holistik yaklaşımın bir ürünü olduğunu anlatır. Turner burada 

tarihsel bir zorunluluğa işaret eder ve modern tıbbın holistik anlayışı benimsemeye başlaması 

bağlamında evrimsel bir tasvirle karşılaşırız.156 Fakat bugün tamamlayıcı tıp uygulamalarının 

modern Batı tıbbı içinde henüz çok kısıtlı bir alanı kapsadığını ve tıp doktorları içinde yok 

sayılmaya varan ciddi eleştirilere maruz kaldığını göz önünde bulundurursak bu sürecin 

evrimden çok bir iktidar çatışması şeklinde bugüne ulaştığını görürüz.    

Bugün bu iktidar mücadelesinin bir izdüşümü olarak modern Batı tıbbının kendi 

kitabında yer almayan geleneksel tıp uygulamalarının hastalığın toplumsal algısı bağlamında 

değerlendirilmesine antropolojik çalışmalar üzerinden ulaşmaktayız. Çünkü modern tıp kendi 

tarihini yazarken Batı aydınlanması öncesi tıp ekollerini bugün de kabul gören “bazı” ampirik 

bulgulara dayalı “bilimsel bilgi kırıntıları” barındırsa da “dini dogmanın sultasında gelişip 

büyüyen arkaik tıbbi yaklaşımlar” olarak değerlendirmiş, geleneksel tıp uygulamalarını ise 

“batıl inanç” olarak etiketleyip tıbbi uygulamalar olarak ele almaya değer bulmamıştır.157 

Bunun yerine, modern Batı tıp ekolü, kendi tarihi içerisinde “batıl” olarak gördüğü “hurafelere” 

 
154 Türkiye’de sağlık personelinin tamamlayıcı tıp uygulamalarına eleştirel bakışlarını ortaya koyan güncel bir alan 

araştırması olarak Gülüşan Göcen ve Büşra Gügen’in (2019) “Sağlık Çalışanları, Hastalar ve MDR Uzmanlarının 

Geleneksel ve Tamamlayıcı Tıp’ın (Getat’ın) Dini Yaşantı ile Etkileşimine Bakışları” başlıklı makalesi önemli 

veriler sunmaktadır. Göcen ve Gügen’in araştırmasına katılan sağlık personelinin neredeyse tamamı tamamlayıcı 

tıp uygulamalarına eleştirel yaklaşmaktadır. (Gülüşan Göcen ve Büşra Gügen, “Sağlık Çalışanları, Hastalar ve 

MDR Uzmanlarının Geleneksel ve Tamamlayıcı Tıp’ın (Getat’ın) Dini Yaşantı ile Etkileşimine Bakışları”, 

Bilimname 2019/40 (2019), 262.) 
155 Melike Kaplan, “Sağlık ve Kültürün Buluştuğu Alan: Tıbbi Antropoloji”, Folklör Edebiyat 16/64 (Aralık 2010), 

232. 
156 Bryan S. Turner, Tıbbi Güç ve Toplumsal Bilgi, 23. 
157 Göcen ve Gügen, sağlık personelinin tamamlayıcı tıp uygulamalarına eleştirel bakışını ele aldıkları 

çalışmalarında benzer bir zihin yapısının devreye girdiğini anlatırlar. Bu araştırmanın sonuçları, dini ya da kültürel 

referanslara ulaşabilecek herhangi bir tedavi yolunun modern Batı tıp ekolü içinde muteber görülmediğine işaret 

etmektedir. (Göcen ve Gügen, “Sağlık Çalışanları, Hastalar ve MDR Uzmanlarının Geleneksel ve Tamamlayıcı 

Tıp’ın (Getat’ın) Dini Yaşantı ile Etkileşimine Bakışları”, 229-271.)  



69 
 

karşı açtığı tıbbi taarruzları birer başarı hikayesi olarak barındırır.158 Gelenekselin batıl olarak 

adlandırılıp değersizleştirilerek düşmanlaştırılması onun aynı zamanda modern tıbbi 

yaklaşımın kurucu bir öğesi olduğu anlamına gelir. Medikal antropolojik çalışmalar geleneksel 

ile modern arasındaki bu iktidar mücadelesini tespit ederek modern tıp uygulamalarını 

mutlaklaştırmadan hastalık ve sağlık konularında toplumların bu yeni tıbbi uygulamalar 

karşısındaki tavrını ele alırken bugün varlığını sürdüren geleneksel tıp uygulamalarını da 

değerlendirmektedirler.  

Osmanlı İmparatorluğunun “batıya açılma ve modernleşme” dönemi olarak 

adlandırılabilecek son dönemine bugünden bakınca bu süreç, Avrupa ülkelerine gönderilip 

modern bilimsel eğitimlerini tamamlayarak payitahta dönen uzmanların rehberliğinde batıdaki 

yeniliklere angaje sürdürülmüş bir geçiş dönemi olarak değerlendirilebilir. İmparatorluk sonrası 

kurulan Cumhuriyet resmi söylem olarak eskiden kopuşu vurgulasa da159 Osmanlı 

İmparatorluğu’ndan Türkiye Cumhuriyeti’ne geçişte devlet geleneğinde olduğu gibi160 tıp 

alanında da bir kopuş değil, süreklilik söz konusudur. Bu süreklilik iddiasının ispatı olarak 

Osmanlı’nın son dönemine damgasını vuran modernleşme adımlarının daha radikal bir şekilde 

Türkiye Cumhuriyeti siyasi erki tarafından üstlenilip sürdürülmesi önemli bir durumdur.161 

Şüphesiz ki modern bilimin Türkiye Cumhuriyeti’nde yerleşen ilk kurumları arasında Tıp 

Fakülteleri birinci sıradadır.162 Yeni kurulan Cumhuriyet’te nüfus politikaları en nihayetinde 

modern tıbbî uygulamalar ile desteklenir. Çünkü Osmanlı’da ve sonrasında Türkiye’de 

doğurganlık sorunu yoktur ama doğumda anne ya da çocuk kaybı ciddi bir sorun olarak 

görülmektedir.163 İlk jinekolojik çalışmalar doğumda anne-bebek ölümlerini azaltıcı 

uygulamalar üzerinedir. 

 
158 Jinekoloji alanında Osmanlı İmparatorluğu’nun son dönemine ve modern Türkiye Cumhuriyeti’nin ilk yıllarına 

damgasını vuran Dr. Besim Ömer Akalın’ın Sıhhatnüma-yi etfâl, yahut, Validelere Nasihat başlıklı eseri ilk 

örneklerden biri olarak sayılabilir. Gökçen Beyinli ve Gülhan Erkaya Balsoy çalışmalarında Akalın’ın çeşitli 

eserlerinde hurafeye açtığı savaşın örneği olan alıntılara yer vermektedirler. (Beyinli, Elleri Tılsımlı, 2016; Balsoy, 

Kahraman Doktor İhtiyar Acuzeye Karşı, 2015.) 
159 Toktamış Ateş, Türk Devrim Tarihi (İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2017).  
160 Şerif Mardin, İletişim Yayınları tarafından iki kapak arasına toplanan Türk modernleşmesi üzerine olan 

makalelerinde Osmanlı’dan Cumhuriyet’e geçişte devlet geleneğinde resmi söylemin vurguladığı kopuşun aksine 

bir süreklilik olduğunu savunur. (Şerif Mardin, Türk Modernleşmesi (İstanbul: İletişim Yayınları, 1991). 
161 Türkiye Cumhuriyeti’nin ilk tıp fakültesi olarak anılan İstanbul Üniversitesi Tıp Fakültesinin kuruluş tarihi 14 

Mart 1827’dir. Cumhuriyet’in ilanından sonra Tıp Fakültesi ismini alan kurum II. Mahmud tarafından kurulup 

1827 yılından itibaren modern Batı tıp ekolüne dayalı eğitim ve uygulama yapması bakımından Osmanlı’dan 

Cumhuriyet’e geçişte resmi tıp geleneğindeki sürekliliği göstermesi açısından da önemlidir.  
162 İstanbul Tıp Fakültesi’nin isim değişikliği yapılarak faaliyete devam etmesi Cumhuriyet’in kuruluşunun ilk 

yıllarında gerçekleşmiştir. 
163 Besim Ömer Akalın’ın Sıhhatnüma-yi etfâl, yahut, Validelere Nasihat başlıklı eserinde değindiği bu durumu 

Beyinli yorumlayarak aktarmaktadır. (Beyinli, Elleri Tılsımlı, 2016.) 



70 
 

Modern Türkiye’de doğum patolojileri olarak doğumda anne-bebek kaybı ele 

alındığında doğum üzerine politikalar devreye girer. Bu yeni politikalar ışığında doğumun tıp 

eğitimi almış okullu ebelere ya da hastanedeki uzman doktorlara teslim edilmesi doğumun 

tıbbileşmesi olarak da nitelenebilecek bir dönemin başlangıcıdır. Bu süreci ev içi bir pratik 

olarak görülen doğumun hastaneye taşınması politikası izler. Böylece doğum binlerce yıl 

boyunca kadınlar arasında gerçekleştirilen, köy ebelerinin ve tecrübeli yaşlı kadınların yardımı 

ile yapılan eve ait rutin bir pratik olmaktan çıkarılmaya başlanır. Evde gerçekleşen doğumlarda 

ortaya çıkan sorunlar ve ölüm vakalarına dikkat çekilerek bu durumun modern eğitim 

kurumlarından geçmemiş köy ebelerinin suçu olduğu görüşü yükseltilir. Son yıllarda doğumun 

tıbbileşmesi ve ebelik üzerine ortaya konan çalışmalarda bu sürecin bilinmeyen yönleri ile 

karşılaşırız. Gülhan Erkaya Balsoy Kahraman Doktor İhtiyar Acuzeye Karşı164 başlıklı kitap 

çalışmasında Osmanlı’nın son dönemindeki doğum politikaları ve doğumun tıbbileşme 

sürecine eğilirken, Gökçen Beyinli doktora çalışmasına dayanan kitabı Elleri Tılsımlı’da ebelik 

mesleğinin geçirdiği değişim süreçleri üzerinden Cumhuriyet’in ilk dönemlerinde 

gerçekleştirilen uygulamalara eğilir.  

Cumhuriyet’in ilk yıllarıyla birlikte modern tıp eğitimi almış doktorlar sağlık ve hastalık 

üzerine çalışmalarının resmi politikalarla da desteklendiği geniş bir yetki alanına sahip olurlar. 

Geleneksel şifacılık yöntemleri ile modern tıbbi uygulamaların en hararetli karşılaşmalarının 

gerçekleştiği bu yıllar aynı zamanda nüfus politikalarının ve dolayısıyla doğumun nüfusu 

oluşturan bir pratik olarak önem kazandığı yeni bir dönemdir. Beyinli’nin ve Balsoy’un 

çalışmalarında bahsi geçen ve geleneksel bilgileri ve hayat tecrübeleriyle doğuma müdahil olan 

köy ebelerine karşı yürütülen kampanyalar açıkça bir taarruz niteliği taşımaktadır ve bu 

mücadele köy ebelerine olan güven ve itimadı yıkarak doğumun okullu ebelere teslim edilmesi 

ve devamında hastanelere taşınması anlamında tıbbileşme sürecinde önemli bir girişimdir.165  

Modern tıbbi öğretide beden, tıbbi uygulamaların biyolojik bir nesnesi haline gelirken, 

şifa ise modern öncesi dönemden getirdiği, aşkın olanla arasındaki bağı koparması gereken 

fiziksel tedavi metotlarına dönüştürülmeye çalışılır. Geleneksel ile modern arasındaki bu 

mücadelede, kritik bir önem arz eden beden ile ilişkilendirilen, en yaygın ve yaratılışla irtibatı 

 
164 Balsoy, Kahraman Doktor İhtiyar Acuzeye Karşı, 2015. 
165 Burada konu ekseninde doğumun hastanelere taşınması anlamında kullandığım “tıbbileşme” kavramı daha 

geniş bir çerçevede “gündelik hayatın tıbbileşmesi” şeklinde on dokuzuncu yüzyılda başlamaktadır. Cenk Özbay 

vd. bu süreci “toplumsal tıbbileşme” olarak nitelemektedir. Buna göre “1980’lerle beraber sağlığın giderek daha 

bireysel terimlerle düşünülmesinin başlamasıyla (bu kavram) kişinin gündelik hayatının tıbbileşmesi” sonucuna 

işaret eder. (Cenk Özbay vd. (ed.), Neoliberalizm ve Mahremiyet (Türkiye’de Beden, Sağlık ve Cinsellik) (İstanbul: 

Metis Yayınları, 2. Basım, 2018), 17.  



71 
 

açısından en sembolik pratik olarak doğum pratiği, savaşın zorlu geçeceği bir alan olarak belirir. 

Burada belki de en önemli nokta doğum ve doğumla ilgili meselelerin ele alındığı bir uzmanlık 

alanı olarak jinekolojinin modern tıpta ilk beliren uzmanlık alanlarından biri olmasıdır.  

Bir sonraki bölümde yer alan üreme teorilerinde detaylı ele alacağım üzere, modern 

öncesi dönemde jinekolojik konular hem antik çağda hem de sonrasında hekimler tarafından 

çok nadiren bahsedilen konular arasındadır. Modern öncesi dönemde doğum, yaratılışla 

ilişkilendirilip kadınlar arası ve ev içi bir eylem olarak varlığını sürdürmekteyken, modern 

dönemde sekülerleşme sürecinde yaratılışla bağı koparmak için ideal bir çalışma alanına 

dönüşmüştür. Kapitalist üretim ilişkilerinin gelişimi ile nüfusun bir bileşen olarak değer 

kazanması da bu alanı tıbbi müdahaleler için elverişli bir hale büründürmüştür. Nüfus oluşturma 

politikaları ışığında insanda üreme, dolayısıyla doğum ve doğurganlık sorunu olarak infertilite 

modern Batı tıbbında önemli bir çalışma alanı oluşturur. İnfertilite sorunu nüfusun ve 

dolayısıyla bireyin değer kazandığı yeni dünya düzeninde önemli bir kriz noktası olarak belirir. 

Özellikle nüfus artış hızının azaldığı ulus-devletler için bir tehdit unsuru olarak görülen 

infertilite sorunu, modern Türkiye’de de 1900’lerin başından itibaren jinekolojinin temel 

konularından biri olmuştur.  

Geleneksel şifacılık alanında asırlar boyu merkezi önemini korumuş bir “dert” olarak 

infertilite, Modern Batı tıp ekolünde doğurganlığı sekteye uğratan bir sorun olarak da önemli 

bir çalışma alanı oluşturur. Modern dönemde tıp geleneğinin ampirik yanı modern Batı tıp ekolü 

merkezli gelişirken, mistik geleneksel şifacılık pratikleri de başka bir değişim ve dönüşüm 

süreci yaşamıştır. Üreme teorilerini ele almadan önce bu bölümü bitirirken, modern dönemde 

şifacılığın değişen algılanışına ve şifanın kadınsı bir alana büründürülmesi sürecine değinerek, 

geleneksel tıbbi yaklaşımın din ve büyü ile olan temas noktalarının gelişimini 

değerlendireceğim. 

2.1.4. Modern Türkiye’de Şifacılık  

Ali Haydar Bayat’ın “batıya açılma ve modernleşme” dönemi olarak tanımladığı 

Osmanlı İmparatorluğunun son yüzyılı batılılaşma adımlarından biri olarak modern Batı tıp 

ekolünün benimsendiği bir dönem olurken, toplumda varlığını sürdüren geleneksel tıbbi 

yaklaşımlar ve şifacılık pratikleri üzerine yasaklayıcı ya da baskılayıcı bir politika ile henüz 

karşılaşmamaktayız. Fakat bu dönemde modern Batıdaki tıbbi gelişmelerin Osmanlı’da yetişen 

askeri ve sivil bürokratlar tarafından dikkatle takip edildiğini görmekteyiz. Bu süreçte batılı 

ülkelere tıp eğitimi almak üzere gönderilen genç doktorlar eğitimlerinin ardından ülkeye 



72 
 

dönerek hızla bu yeni tıbbi yaklaşımın icrasına girişmişlerdir. Adı tarihte Türkiye’nin ilk tıp 

fakültesi olarak geçen İstanbul Üniversitesi Tıp Fakültesi Osmanlı’nın son dönemindeki Batı 

tıbbı icrasının devlet yönetimi tarafından benimsenmesi sonucu 1827 yılında kurulmuştur. 

Kuruluşunda adı Mekteb-i Tıbbiye-i Adliye-i Şahane olan Fakülte, Cumhuriyet sonrası İstanbul 

Üniversitesi bünyesinde yeni adıyla eğitim ve hizmet vermeye devam etmiştir. Osmanlı 

İmparatorluğunun son döneminde batılılaşma politikaları sonucu yükselişe geçen modern Batı 

tıp ekolünün aksine geleneksel tıbbi yaklaşımları da içeren şifacılık pratikleri merkezden 

uzaklaşmaya, resmiyette sahip oldukları kurumsal eğitim ve uygulama alanlarını kaybetmeye 

başlamışlardır. Merkezden bu taşınma Osmanlı’dan Cumhuriyet’e geçişte hız kazanır. Sonuç 

olarak, medrese merkezli geleneksel şifa pratikleri modern ve seküler Türkiye Cumhuriyeti’ne 

geçişte modern Batı tıbbının kendisini tamamen karşıt olarak konumlandırdığı “eskiye ait 

hurafeler” olarak nitelenip yasaklarla karşılaşır. Böylece geleneksel tıbbi yaklaşımlar ile 

modern Batı tıp ekolü arasında resmiyete dökülmüş bir iktidar mücadelesi de görünür olur.  

Osmanlı İmparatorluğu’nun son döneminde, geleneksel şifacılık uygulamalarının 

yapıldığı yerlerden medrese ya da tekke yapıları içinde veya onlara eklemlenmiş olarak 

varlıklarını sürdüren şifahaneler, Cumhuriyet’in ilk yıllarında çıkarılan kanun ve 

kararnamelerle var olan tüm yasal zeminlerini de yitirirler. Modern Batı tıbbı uygulama 

mekanları olarak yeni hastaneler kurulmaya girişilirken, dini gelenekle ilişkilendirilen şifa 

mekanları ciddi bir yasak süreciyle karşılaşırlar. Bu yapılar üzerine Cumhuriyet’in 

kuruluşundan hemen sonra, 1925 yılında, önce 2413 no’lu kararname, bundan iki ay sonra da 

677 sayılı kanun çıkarılmıştır. 2413 no’lu kararname “tekke ve zaviyelerin” kapatılması 

üzerinedir. Buralarda gerçekleştirilen şifacılık pratiklerini etkileyecek asıl ciddi müdahale ise 

aynı yıl yürürlüğe giren 677 sayılı kanunla ortaya konur. Bu kanun kapatma kararına 

uymayanlara para ve hapis cezası getirmektedir. Böylece kapalı da olsa türbeleri ziyaret etmeye 

devam eden halkın dini içerikli bu ziyaretlerden ve ziyaretler etrafında oluşan pratiklerden el 

çekmesini sağlayacak müeyyideler uygulanır.  

Modernleşen Türkiye Tarihi’nde Erik Jan Zürcher 677 sayılı kanunun kurumsal İslam’ı 

temsil eden halifeliğin kaldırılması ya da tekke ve zaviyelerin kapatılmasından farklı olarak 

yönetici elitin “kıyafet, muska, kutsal şeyhler, evliya türbeleri” gibi halkın dindarlığı ile ilgili 

öğelere dokunarak halktan tepki görmelerine neden olduğunu, böylece halk ile bağlarının 

koptuğunu anlatır.166 Zürcher Cumhuriyet’in ilk dönemi için böyle bir kopuş tespitinde 

 
166 Erik Jan Zürcher, Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, Çev. Yasemin Gönen (İstanbul: İletişim Yayınları, 2008), 

252. Aktaran, Gökçen Beyinli, İslam ve Sair Halk (İstanbul: Kitap Yayınevi, 2021), 27. 



73 
 

bulunmaktadır. Yönetici elit ile halk arasındaki bu kopuşun izlerini bugün dahi sürdürdüğünü, 

şifacılık pratiklerine başvuran hastaların doktora gittiklerinde bu tecrübelerini saklama yoluna 

gittiklerini ve resmi otoritenin temsilcisi olan doktora neyi anlatıp neyi anlatmamaları 

gerektiğini son yüzyıla ait toplumsal hafızanın paylaşımı yoluyla zımnen bildiklerini 

görebiliriz.167  

Burada bir parantez açarak tekke ve medreselere yönelen ve yirmi beş yıl bilfiil 

uygulanan bu yasaklama girişiminin gelecek yüz yıl için halkın tıbbi bilgiye yaklaşımını 

şekillendirmede önemli bir rolü olduğundan bahsetmek gerekmektedir. Modern bilimsel bilgi 

hali hazırda bir paradigma değişiminin sonucunda sekülerlik ilkesine yaslanarak kurulurken, 

modern öncesi dönemde dinden ayrı düşünülemeyecek bir kavram olan şifanın da 

sekülerleşmesi gerekmektedir. Bu süreçte iyileşme anlamında şifanın modern Batı tıbbi 

yaklaşımına içkin şekilde tüm dini ve mistik bağlarından ayrılması söz konusudur. Batı 

merkezli bir tarihsel kırılma anı olarak bu yeni modern paradigmanın öğretileri Batı dışı 

toplumlara otoriter bir aydınlanma girişimi olarak yansımıştır.  

Batı karşısında yenilmişlik ve geri kalmış hissiyatının hâkim olduğu Osmanlı’nın son 

döneminden Cumhuriyet’e geçişte geri kalışın müsebbibi olarak görülen İslami gelenekten 

kopuş otoriter bir laiklik anlayışı ile kurgulanırken, bu sürecin tıp, hastalık ve şifa alanına 

yansıması da geleneğe yaslanan şifa arayışlarının resmi otoriteler tarafından gayri meşru ilan 

edilmesi olarak görülebilir. Osmanlı’nın son döneminde de geleneksel şifacılığın hurafe olarak 

nitelenip aşağılandığı beyanlarla, kitap ve dergi yazılarıyla karşılaşırız. Fakat Cumhuriyet’in ilk 

yıllarına gelindiğinde resmi otorite tarafından telin edilip kamusal yasaklara muhatap olan 

geleneksel şifacılık uygulamalarının büyük bir kısmı halen halk tarafından muteber 

görülmekteydi.  

Otoriter aydınlanmacı yaklaşımın üstten dayattığı yasaklar bu anlamda halk 

kesimlerinde geleneksel şifacılığın itibarını tamamen yok etmezken, resmiyette modern Batı 

 
167 Geleneksel ve Tamamlayıcı Tıp Uygulamalarını (GETAT) konu edinen çalışmalar (Hatice Kübra Uygur ve 

Hatice Keskin, “Sağaltımda Çoğulculuğun Roy Porter’ın Üç Tür Otoritesi Bağlamında İncelenmesi” Gazi Türkiyat 

29 (Güz 2021); Göcen ve Gügen, “Sağlık Çalışanları, Hastalar ve MDR Uzmanlarının Geleneksel ve Tamamlayıcı 

Tıp’ın (Getat’ın) Dini Yaşantı ile Etkileşimine Bakışları”, Bilimname (2019)) son on yıla ait bir gelişme olarak 

GETAT kliniklerinin hastanelerde yer alması ve bu uygulamaların modern tıp içerisine yedirilmesi gerektiğini 

savunurken, hastane dışında varlığını sürdüren bu uygulamalara halkın devam ettiğini fakat doktora geldiklerinde 

bu uygulamaları saklama eğilimine girdiklerini anlatır.  Bu çalışmalara göre GETAT klinikleri hastaları içine 

düştükleri bu ikilemden kurtarmakla kalmayacaklar, insanlar tarafından geleneksel uygulamalara duyulan güveni 

modern tıbbi uygulamalara aktarmalarını da sağlayacaklardır.  Burada geleneksel tıbbi uygulamaların modern Batı 

tıbbı içine yedirilmesi tartışmasına Zürcher’in tespitini örneklendirmesi bakımından kısaca değinerek geçeceğim. 

Günümüz tartışmaları içinde ele alınması gereken bu konu 2413 no’lu kararname ve 677 sayılı kanunun halk ve 

devlet erkanı arasında ortaya çıkardığı kopuşun etkilerinin bugün de devam ettiğini göstermesi açısından 

manidardır. 



74 
 

tıbbının yaygınlaşmasına, fiiliyatta ise halk arasında geleneksel şifacılığın gizliden gizliye 

sürdürülmesine neden olmuştur. Bugün bu araştırmaya da konu olan yerel şifa pratiklerinin 

yoğun bir şekilde uygulanmaya devam etmesi bu görüşü destekleyen bir veri olmaktadır. 

Baskıcı yasaklama uygulamaları şifacılık uygulamalarını ortadan kaldıramazken, toplumda 

hastalık ve iyileşme üzerine ikili bir yaklaşımın oluşmasına neden olmuştur. Doktora neyin 

anlatılıp neyin anlatılamayacağının bilgisinden bahsederken, modern Batı tıbbı ve geleneksel 

şifacılık arasında yasak uygulamaları ile gerilen bir alanda halkın resmi otoriter dayatmalarla 

baş etmeye çalışmasının sonucunda oluşan hayat bilgisinden bahsetmekteyim. Bu hayat 

bilgisinin zımni metni hastaya devlet kurumu olan hastanelerde hizmet veren sağlıkçılar 

tarafından ciddiyetle muhatap alınması, onların tepkisini çekmemesi için yerelde başvurduğu 

şifacılık uygulamalarından bahsetmemesi gerektiğini öğütler. Bu ikircikli durum tekke ve 

zaviyeler nezdinde geleneksel şifa uygulamalarına da yönelen yasaklama sürecinin günümüze 

kadar uzanan bir yansıması olarak da okunabilir. 

Türkiye Cumhuriyeti’nin kuruluş yıllarına dönersek, “tekke ve zaviyelerin kapatılması” 

ifadesini içeren 2413 no’lu kararname türbeleri de benzer statüde ele alarak, onların da 

kapanmasına yol açmıştır. O dönemde tekkeler çeşitli İslami grupların etrafında toplandığı 

yapılar olarak siyasal bir konumdayken, türbeler insanların manevi kimlikleri ile bağ 

kurdukları, dindarlıklarını yaşama şekillerini yansıttıkları mekanlar olmanın yanında bedensel 

ya da manevi hastalıkları için şifa aradıkları birer iyileşme merkezleri olarak da görülüyordu. 

Fakat tıp alanında modern Batı tıp geleneğinin otoritesini tek otorite olarak kabul eden yeni 

egemen iktidar için türbelerin icra ettiği şifacılık pratikleri zaten yok edilmesi gereken, “gerici” 

ve “batıl” uygulamalardı. Bu nedenle siyasal temsile sahip görülen tekkeler kapatılırken, 

türbelerin de kapatılması kararlaştırıldı.  

Şifanın hatırlama ve bağ kurmayla olan ilişkisinin hızla gelişmekte olan modern Batı tıp 

ekolünde o gün itibariyle yeri olmaması, bu ilişkinin yok sayılmasını da kolaylaştırmaktaydı.168 

Böylece halkın şifa aradığı mekanlar olarak türbelerin kapatılması konusunda o dönem hastalık 

ve şifa anlamında hiçbir tartışmanın dillendirilmediğini görmekteyiz. Fakat tüm bu siyasal ve 

tarihsel sürecin sonunda türbelerin hurafelerle ve kadınlarla ilişkilendirilmesi, kadının 

 
168 Yirminci yüzyılda gelişen psikoloji ve psikiyatri alanları geleneksel uygulamaların ve mistik öğretilerin mental 

sağlık üzerindeki etkisine eğildiler. Sosyal bilimler alanında eleştirel kuramların etkisiyle hafıza, hatırlama ve bağ 

kurma üzerine çalışmalar başladı. Ve bugün geldiğimiz noktada hastanelerde Geleneksel ve Tamamlayıcı Tıp 

(GETAT) adı altında araştırma ve uygulama birimleri kuruldu. Fakat 1900’lerin başlarında geleneksel inançlara 

referans veren her türlü bilgi pozitivist bilim alanından dışlanmaktaydı. Bugün elbette modern bilim 

paradigmasının geleneksel, mistik ya da dini bilgiye tamamen alan açtığından bahsedemeyiz. Bugün de modern 

bilimsel alanlarda bu girişimler çok sınırlı ve işlevselliği bağlamında araçsallaştırılarak ele alınmaktadır.  



75 
 

geleneksel olanla ve mistik şifacılıkla ilişkilendirilmesine benzemesi açısından manidardır. Bu 

bölümde asıl ele almak istediğim nokta da bu ilişkiselliğin modernite ekseninde ve rasyonellik 

iddiasıyla birlikte nasıl kurulduğudur.  

Gökçen Beyinli’nin türbelerin tekke ve zaviyelerle birlikte kapatılması süreci üzerine 

değerlendirmelerinin yer aldığı İslam ve Sair Halk başlıklı çalışması konuya siyasal İslam 

tartışmaları üzerinden yaklaşırken, türbeleri toplumsal hafızayla ilişkilendirir ve yeni bir 

toplumsal formasyonu mümkün kılmak için bu mekanların kadınsılaştırılarak 

değersizleştirilmesinden bahseder. Geleneksel şifacılık pratiklerinin de benzer bir şekilde 

kadınsılaştırılması, bunların kadınlara ait ve ancak kadınların ilgilendiği hurafeler olarak 

değerlendirilmesini göz önüne aldığımızda, modern ulus-devletleşme sürecinde türbeler 

üzerinden yürüyen tartışmaların aynı zamanda kadın ve şifacılık ekseninde de önemli noktalar 

barındırdığını görebiliriz. Bu nedenle burada modern Türkiye’de şifacılığın geldiği noktayı 

türbe tartışmaları üzerinden ve siyasal tarih içinden bir okumaya tabi tutacağım.     

2.1.4.1. Türbelerin Kapatılması Kararının Şifacılık Üzerindeki Etkisi 

Yeni kurulan modern bir ulus-devlet olarak Türkiye Cumhuriyeti batılılaşma sürecini 

Osmanlı İmparatorluğu’ndan devralarak devam ettirmiş olsa da cumhuriyete geçişteki en büyük 

kopuş geleneksel ve aşkın bir dine dayanmayan yeni seküler bir ulus-devlet geleneği oluşturma 

noktasında görülür. Bunun için devlet yönetiminde hâkim ve belirleyici olma iddiasını geride 

bırakacak bir “doğru İslam” tanımlamasına ihtiyaç duyulur. Beyinli, yeni kurulmuş olan 

Cumhuriyet’in siyasi otoritesinin türbelere bakarak “doğru İslam’ın içeriğini ve çerçevesini”169 

belirlemeye çalıştığından bahseder. Ona göre devlet erkanından bazı kişiler yeni toplumsal 

düzende yaşanacak olan İslam’dan nelerin çıkarılmasına karar vermek için İslami pratiklerin 

etrafında kümelendiği türbelere bakmaktadırlar. Türbeler o dönemde de kadınların ve 

erkeklerin birlikte ibadet etmelerinin yasak olmadığı mekanlar olarak camiden farklı bir 

konumdadır. Böylece türbelerde yer alan dini pratikler kadınların da dindarlık biçimlerini 

yansıtması açısından toplumsal güç dengelerini de içermektedir. Devlet tarafından belirlenecek 

olan “doğru” İslam’ın şekillenmesi açısından camiden ziyade türbelerin ele alınması bu 

anlamda tesadüf değildir.  

Tekke ve türbelerin kapatılmasıyla sonuçlanan yasak döneminden devam edecek 

olursak, türbelere yönelik uygulanan katı yasak yirmi beş yıl sürdükten sonra 1950’de kaldırılır. 

 
169 Beyinli, İslam ve Sair Halk, 34. 



76 
 

Fakat katı bir şekilde uygulanan yasak kaldırılana kadar geçen yirmi beş yıl Türkiye’de 

geleneksel şifacılık açısından etkisinin halen sürdüğü önemli bir kırılma dönemine de işaret 

eder. Modern Batı tıp ekolünün resmî kurumlarca tek kabul gören ekol olması üzerine mistik 

anlamda şifanın tıbbi alandan dışlanması ve halkın şifa merkezlerine dönüşmüş olan türbelerin 

kapatılması, şifa pratiklerini uygulayan ve talep edenlerin ciddi cezalarla karşılaşması dini 

şifacılık geleneğini ve geleneksel iyileşme pratiklerini tamamen ortadan kaldırmamış aksine 

gizlenerek uygulanması sonucunu doğurmuştur.170 Aslında bu sürecin başı Osmanlı’nın 

batılılaşma politikalarını uygulamaya koyduğu on dokuzuncu yüzyılın başlarına kadar 

götürülebilir.  

Geleneksel tıbbi bilginin değer kaybettiği, geleneksel bilgiye dayalı şifacılığın seküler 

pozitivist bilim anlayışından dışlandığı, kısacası modernleşme sürecinin başladığı bu dönem 

aynı zamanda geleneksel şifacılık uygulamalarının kültürel sisteminin de bozulmaya başladığı 

bir zamandır. Bu sürecin devamında ise resmi yasakların sonucunda merkezi ve yaptırım gücü 

olan bir üst yapının denetiminden uzaklaşan geleneksel şifacılık pratikleri kendi içerisinde de 

herhangi bir denetleme ve liyakat mekanizması barındıramamıştır. Böylece geleneksel 

şifacılığın bugün geldiği noktada zincir halkaları gibi birbirini takip eden bir birikimden ya da 

bir seyr-i süluktan bahsedemediğimizi belirtmek gerekir.  

Türbelere yönelik yasağın kaldırıldığı 1950 yılı Türkiye Cumhuriyeti tarihinde ilk defa 

kurucu siyasi parti olan Cumhuriyet Halk Partisi’nin (CHP) iktidarı kaybetmesi, yeni bir iktidar 

döneminin başlaması ve ülke yönetiminde çok partili bir döneme işaret etmesi açısından da 

önemlidir. CHP’nin 1947 yılında gerçekleştirilen olağan kurultayında CHP Milletvekili 

Hamdullah Suphi Tanrıöver milliyetçilik ilkesinin konuşulduğu kısımda söz alarak gençlere 

millet sevgisinin aşılanması amacıyla Türk tarihindeki önemli isimlerin türbelerinin açılmasını 

önerir. Tanrıöver konuşmasında türbelerin kapatılması kararının alındığı gün Mustafa Kemal 

 
170 Yukarıda daha detaylı bir şekilde ele aldığım üzere halkın talep ve ihtiyaçları gözetilmeden girişilen yasaklama 

süreçlerinin tekrar eden bir sonucu olarak geleneksel şifacılık pratiklerinin de gizliden gizliye devam ettiğini 

tahmin etmek mümkündür. Bugün karşılaşılan tablo kulaktan kulağa aktarılarak devam eden bir şifacılık silsilesini 

ortaya koyarken bu tespiti doğrulamaktadır. Birer tedavi yöntemi olarak uygulanan şifacılık pratiklerinin 

yasaklanma sonrası gizlenerek devam etmesine benzer dinamiklerin başka bir tıbbi müdahale konusu olarak 

kürtajın yasaklanmasında da ortaya çıktığını görüyoruz. 1980lere kadar resmiyette yasaklanan kürtaj fiiliyatta 

merdiven altı diye tabir edilen yasa dışı mekanlarda uygulanmaya devam etmiştir. Halkın ihtiyaç, inanç ve talepleri 

gözetilmeden girişilen yasaklama süreçleri özellikle sağlık alanında ciddi kayıplar doğurmaktadır. Türkiye’de 

kürtaj düzenlemelerinin detaylı bir analizi için: Hazal Atay, “Kürtaj Yasasının Arkeolojisi: Türkiye’de Kürtaj 

Düzenlemeleri, Edimleri, Kısıtları ve Mücadele Alanlar”, Fe Dergi 9/2 (Aralık 2017), 1-16. 



77 
 

Atatürk’ün kendisine “bekle, on, on beş sene bekle, bütün türbeleri sana vereceğiz” dediğini 

anlatır.171  

Böylece belirli devlet büyüklerine ait türbeler için de olsa türbelerin açılışına dair öneri 

o tarihte kabul görmez. Fakat Tanrıöver’in CHP’den ayrılarak dahil olduğu Demokrat Parti 

(DP) 1950’de genel seçimleri kazanır ve ülke yönetimini ele alır. Belirlenen türbelerin açılması 

DP iktidarı döneminde gerçekleşirken, Tanrıöver’in 1947’de yaptığı konuşmada türbeleri milli 

hafızanın temsilcisi olarak sunması önemlidir. İlk açılan türbeler ise Osmanlı’nın ve Türk 

tarihinin kurucu isimleri olan Osman Gazi, Orhan Gazi, Kanuni Sultan Süleyman, Yavuz Sultan 

Selim ve Fatih Sultan Mehmet türbeleri olmuştur.  

Atatürk’ün türbelerin kapanmasının işaretini verdiği şeklinde yorumlanan 30 Ağustos 

1925 tarihli söylevinde “Ölülerden medet ummak, medeni bir cemiyet için, şindir (lekedir). 

Efendiler ve ey millet, biliniz ki, Türkiye Cumhuriyeti şeyhler, dervişler, müritler ve mensuplar 

memleketi olamaz. En doğru en hakiki tarikat, medeniyet tarikatıdır”172 derken yeni ulus 

devletin laiklik ilkesi üzerine kurulmasına vurgu yapmaktadır. Tanrıöver’in Atatürk’ten 

alıntıladığını belirttiği ifadelerde ise türbelerin “on, on beş sene” yani bir dönem için 

kapatılması bu tespitle örtüşerek, türbelerin ortadan kaldırılmasının hedeflenmediği, birer 

toplumsal hafıza mekanları olan türbelerin kapanmasının Osmanlı’da hâkim resmi İslami 

gelenek ile olan bağı koparmayı hedeflediğini gösterir. Buna göre, halk dindarlığının mekanları 

olarak türbelerin kapatılması laiklik ilkesine dayanan yeni Cumhuriyet’in yeni bir din 

formasyonu oluşturma girişimi olarak görülmektedir.  

Daha önce belirttiğim üzere bu dönemde türbelerde icra edilen şifacılık uygulamaları 

üzerine bir tartışmaya rastlamayız. Yasağın kaldırılmasına giden süreçte ise yeni ve doğru İslam 

algısının artık geniş kitlelerce kabul gördüğünün düşünüldüğünü, türbelerin milli tarihin 

hatırlatıcı unsurları olarak araçsallaştırıldığını, milli bilinci yükseltme amacıyla açılmasının 

gerekli olduğunun belirtildiğini görmekteyiz. Beyinli de türbelerin Cumhuriyet tarihinde 

manevi bir merkez olarak görülmelerinin yanında toplumsal hafıza mekânı olarak da önemli bir 

rol oynadıkları tespitine katılır ve hafızanın altını çizer. Maurice Halbwachs’ın “bireysel hafıza 

ile toplumsal hafıza arasında kesin bir ayrım yoktur” sözünü aktaran Beyinli, türbeleri hafıza 

mekanları olarak değerlendirmeye alır.173 Burada bahsedilen hafıza tek tek tarihsel olayları 

hatırlamak değil, hatırlanan olayları birbiriyle ilişkilendirerek ortak bir anlatı kurulması ve bu 

 
171 Hakan Uzun, "İktidarını Sürdürmek İsteyen Bir Partinin Kimlik Arayışı: Cumhuriyet Halk Partisi’nin 1947 

Olağan Kurultayı", Çağdaş Türkiye Tarihi Araştırmaları Dergisi 12/25 (Aralık 2012), 101-139. 
172 Atatürk'ün Söylev ve Demeçleri I-III, (İstanbul: Türk Tarih Kurumu Basımevi. 1997), 235.  
173 Beyinli, İslam ve Sair Halk, 41-45. 



78 
 

anlatının hatırlanmasıdır. Fakat yeni kurulan Cumhuriyet tam da bu ortak anlatının yeniden 

oluşturulması amacıyla hareket eder. Bu amaç doğrultusunda hayata geçirilen inkılaplar yeni 

bir ulus bilinci, yeni bir din formasyonu, yeni bir milliyetçilik ve halk örüntüsü sunmak üzere 

gerçekleştirilir. Bu süreçte türbeler hafızayla ilişkili tarihsel mekanlar olarak birer operasyon 

merkezi haline gelir.   

Burada, türbelerin kapatılmasının bir unutturma projesi olduğu açıkken, devletin 

unutturmak istediğini kadınların hatırlayarak devam ettirdiklerini söylemek gerekir. 

“Kadınların kutsal mekânı olarak türbeler” tespiti, türbeler üzerine ortaya konmuş pek çok 

çalışmada zikredilmektedir. Feminist literatür174 dışında yer alan türbeler üzerine yayınlara 

baktığımızda türbelerin müdavimlerinin kadınlar olmasının doğal varsayılması, bunun 

nedeninin tespitin kendisi ile açıklanmaya çalışılması ve bu tespitten öte bir nedensellik 

sorgulanmasına gidilmemesiyle karşılaşırız. İsmail Kara türbelerin kadınlarla dolu mekanlar 

olmasının şaşılacak bir şey olmadığını belirtirken neden şaşılmaması gerektiğini açıklamaz.175 

Kara’nın bu tespiti erkeğin kültürle ve akılla, kadının duyguyla ve doğayla ilişkilendirildiği 

modern algının bir sonucu olarak görülebilir. Kara’nın tespitinin alt metni kadının türbelere, 

hurafelere, bilim (ve akıl) dışı yöntemlere meyleden bir yapıya sahip olmasının doğası gereği 

olduğu fikrini içerir.  

Türbeler üzerine hatırı sayılır genişlikte bir çalışmanın altına imza atan Ali Ayten ve Ali 

Köse ise kadınların mekanı olarak türbeler tespitine ayırdıkları yarım sayfada kısaca türbelerin 

kadınların ibadet alanı olduğunu belirtirler ama bunun neden böyle olduğu üzerine detaylı bir 

değerlendirme yapma ihtiyacı hissetmezler.176 Bu ve benzer çalışmalarda neden türbelerin 

kadınlara ait mekanlar olduğu ya da baştan beri bunun böyle olup olmadığına dair bir 

sorgulamaya gidilmemesi dikkat çekici bir unsurdur. Beyinli, kadınların hafızayla ve türbelerle 

 
174 Kadınların neden ve nasıl toplumsal hafızanın, hatırlamanın ve bağ kurmanın temsilcisi olarak belirdiği konusu 

ancak feminist çalışmalar tarafından sorgulanmaktadır.  
175 İsmail Kara, Biraz Yakın Tarih Biraz Uzak Hurafe (İstanbul: Dergâh Yayınları, 2017), 113-173. 
176 Ali Ayten ve Ali Köse, Türbeler: Popüler Dindarlığın Durakları (İstanbul: Timaş Yayınları, 2010), 51. Ayten 

ve Köse neredeyse bir paragraflık bir pasajda kısaca camilerden dışlanan kadınların türbeleri ibadethane olarak 

kullanmasından bahsederken önemli bir noktayı gözden kaçırmaktadırlar. Türbeler, vakit namazların kılındığı, 

günlük ya da dönemlik dini ibadetlerin gerçekleştirildiği mekanlar olarak kullanılmaktan ziyade birer rabıta ve 

şifa mekanları olarak kullanılır. Rabıta “müridin şeyhine gönlünü bağlaması ve onu düşünmesi” anlamında şeyh 

ile mürid arasında gönülden bir bağ kurma edimidir. (Necdet Tosun, “Rabıta”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi 34 (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2007), 378-379.) Rabıta mekânı olarak kullanılan 

türbelerde ise buraya ziyarette bulunan kişiler türbede defnedilmiş bulunan ya da türbenin ilişkilendirildiği kutsal 

kişi ile zaman ve mekân ötesi böyle bir gönül bağı kurmaya çalışarak bedeni ya da manevi rahatsızlıklarına şifa 

bulmayı dilerler. Bu anlamda türbeler açıkça birer hafıza ve hatırlama mekanları olarak belirir. Ayten ve Köse 

türbelerin bu yönüne değinmemişlerdir.   



79 
 

ilişkilendirilmesinin onların ulus-devlet projelerine nasıl dahil edildikleri ile ilişkisi olduğunu 

anlatır.  

Kemalist modernleşmenin uygulamaya koyduğu devlet politikasını yansıtan inkılaplar 

kamusal alana kadınları dahil ederken dini kamusal alandan çıkarmayı hedefler. Bu yeni 

toplumsal formülasyon, dini gündelik hayat içinde belirli bir alan ile sınırlandırmakla kalmaz, 

kadınların içinde bulunmaması gereken bir alan olarak tasavvur eder. Böyle bir süreçte kadınlar 

doğru İslam’ın resmî kurumları olan camilerden dışlanır.177 Yeni Cumhuriyet’in ulus-

devletleşme projesinde ise din ile toplumsal cinsiyet kategorileri arasındaki bu iç içe ilişki 

türbelerin kadınsılaştırılmasına doğru evrilen bir sürece dönüşmüştür. Yeni resmi kurumsal 

yapının kadın algısında annelik ve eş olma konusunda Osmanlı’dan gelen bir süreklilik 

korunmuşken, hurafelerin taşıyıcı olan kadın imgesi modernleşme üzerinden hurafelere karşı 

olan bir kadınlık ve anneliğe dönüştürülmüş, geleneksel yüklerine ilaveten kadınların 

omuzlarına böyle bir sorumluluk da eklenmiştir. Modern ulus devletin öngördüğü modern 

Cumhuriyet kadını artık sadece nüfusu doğuran, erkeğe eş görevini yerine getiren, anaç, şefkat 

timsali bir kadın olarak ev içi sorumluluklarını üstlenmekle kalmaz. Anneliği ve ev hanımlığı 

görevlerini yerine getirirken, aklın ve bilimin karşısında konumlanan hurafelerle ve “batıl” 

inançlarla mücadele etmek de asli görevleri arasında yer alır.  

Dindar kadın figürünün başörtüsü görünürlüğü üzerinden siyasi bir öznellikle ortaya 

çıktığı 1970’li yıllara kadar kadın dindarlığı ne resmî ideoloji ve ne de sosyal bilimler açısından 

ele alınır. Türkiye’de kadın dindarlığı ile ilgili ilk çalışmalar başörtülü kadınların İslami 

kimliğini ortaya koyacak başörtüsü ile eğitim alma ve çalışma taleplerini kamusal alanda 

dillendirmesi sonucu siyasal İslam tartışmaları üzerinden 1980’lerle birlikte ortaya çıkmıştır.178 

 
177 Beyinli, İslam ve Sair Halk, 45-49. 
178 1970’li yıllarda kadınların öğrenci oldukları üniversitelerde ve çalıştıkları uzman mesleklerde başörtülü olma 

talepleri ortaya çıkmaya başlamış, 1980’li yıllarda başörtüsü görünürlüğü bu iki alanda giderek artmaya 

başlamıştır. 1990’lı yıllara gelindiğinde üniversite öğrencisi ve devlet memuru başörtülü kadınlar kitlesel bir 

görünürlüğe ulaşmıştır. 28 Şubat 1997’de gerçekleşen Milli Güvenlik Kurulu toplantısının ardından sivil siyasete 

askeri darbe olarak nitelenen bir dizi karar kamuoyuna açıklanmış, bu süreçte resmi kurumlarda kadın kılık-

kıyafetinde başörtüsü görünürlüğü resmi otorite tarafından yasaklanmaya girişilmiştir. 2000’li yıllara kadar ulaşan 

bu süreçte asker-sivil bürokrasinin hedefindeki İslami başörtüsü kullanımının 1970’li yıllara kadar sorun teşkil 

etmemesi kadınlar arasında başörtüsü kullanımının az olması ya da baş örtme pratiğinin yeni ortaya çıkmış bir 

pratik olduğu anlamına gelmemektedir. Türkiye’de nüfusun yüzde 70’e yakın kısmının kasaba ve köylerde 

yaşadığı 1970’li yıllara kadar ülkede Müslüman ya da Müslüman olmayan azınlık grubundan kadınlar arasında 

baş örtme pratiği oldukça yaygındır. Fakat dini “kamusal alan” dan dışarı çıkarırken kadını “kamusal alan”a dahil 

eden Kemalist devrim kadınlara devrimin taşıyıcı rolünü yüklerken dini görünürlüklerinden arınmasını şart koşar. 

Bu anlamda kadınların Türkiye’de devlet tahakkümünün bir uzantısı olarak tahayyül edilmiş kamusal alanda yani 

resmi kurumlarda baş örtme talepleri yeni Cumhuriyet’in modernist devrimini zedeleyici sembolik bir girişim 

olarak görülür. Başörtüsünün siyasal olduğu ve kadınlar tarafından kullanımının yasaklanması gerektiği iddiası bu 

bakış açısından oluşturulmuş bir iddiadır. Kadınlara resmi kurumlarda başörtüsü kullanımının yasaklandığı 

dönemde yasaklar üzerine tartışmalarda kadın dindarlığı konusuna siyasal tartışmaların dışında rastlayamayız. 

Çünkü yeni Cumhuriyet’in modernist devrim sürecinde kurguladığı din ve toplumsal cinsiyet ilişkisi kadının 



80 
 

Beyinli, bu siyasal tartışmaların oluşturduğu kampların öncesine yani 70’li yıllara kadar olan 

döneme bakmanın, başı açık- başörtülü gibi bölünmüş ve nesneleştirilmiş bir algı sınırlamasının 

olmadığı bu ilk cumhuriyet dönemini değerlendirmenin, kadını dindarlığının öznesi olarak ele 

almayı mümkün kıldığını anlatır. Bu dönemsel sınırlandırmasında da haklılık payı vardır. 1970 

sonrası dönemde kadın dindarlığı başörtüsü tartışmalarından ayrı düşünülemezken, 

Osmanlı’nın son döneminde ve Cumhuriyetin ilk yıllarında “dönemin erkekleri ideolojik 

farklılıklarına rağmen hurafeler, türbe ziyareti ve evliya inancı mevzuunda kadınlar için, 

açıkça veya ima ederek, batıl, duygusal, cahil gibi benzer tanımlar yapıyordu ve bu mevzudaki 

politikalar ülkenin tüm kadınlarını etkiledi.”179 Başörtüsü tartışmalarının başladığı dönemde ise 

başörtülü kadın dindarlıkla ilişkilendirilerek “cahil”, “batıl”, “hurafeci” ilan edilmekteydi. 

Başörtüsü giyinmeyen kadınlar bu siyasal jargonda modern, batılı, aydın, ilerici gibi sıfatlarla 

tanımlanıp içeri alınmaya çalışılırken, kadının dinle ve dindarlıkla kurduğu ilişki çok çeşitli 

tartışmalara kurban gidiyor, kadın dindarlığının öznesi olarak görülmekten uzaklaşılıyordu.  

1970’li yıllara kadar tüm kadınların türbe ziyaretleriyle ve bu ziyaretler ekseninde 

geleneksel şifacılıkla ilişkilendirilmeleri kadını doğayla erkeği kültürle ilişkilendiren modern 

döneme ait toplumsal cinsiyet algısıyla örtüşmekteydi. Üstelik erkeklerin de kadınlar gibi türbe 

ziyaretlerine katıldığı, buradaki ritüellere iştirak ettiği ve aslında türbelerin sadece kadınlarla 

değil erkeklerle de dolu olduğu bir dönem olarak ilk Cumhuriyet döneminde türbelerin 

kadınlarla ve dolayısıyla cehalet ve hurafecilikle ilişkilendirilmesi türbeleri değersizleştirme 

politikasının bir yansıması olarak görülür.180 Camilerden dışlanan kadınlar türbelere doğru 

yönelir. Kemalist modernleşme projesi içinde hurafe ve türbe ziyaretleri bu şekilde kadına 

yüklenirken, erkekler ise aydın ve rasyonel bireyler olarak bir kopuşu üstlenmiştir. Bu 

söylemsel kurgu erkeklerin türbelerle ve evliyalarla kadınlar gibi ilişki kurmadığı anlamına 

gelmez fakat kadınlar ve erkekler benzer ritüellere iştirak ederken, erkekler mevcut söylemsel 

alanda bunu kamusal olarak dillendirmezler. Modern Batı tıbbının söylemsel alanı ele geçirdiği 

 
kamusal hayata katılımında İslamî (dini) geçmişe ait görünürlükten sıyrılmasını ön görür. Türkiye tarihinde kadın 

ve dindarlık ilişkisinin tüm dinamikleri ile görünür olduğu bir toplumsal kriz noktası olarak başörtüsü yasakları 

üzerine sosyal bilimsel alanda daha geniş bir değerlendirme için bkz. Neslihan Akbulut (ed.), Örtülemeyen Sorun 

Başörtüsü (İstanbul: Ayrımcılığa Karşı Kadın Hakları Derneği Yayınları, 2008). 
179 Beyinli, İslam ve Sair Halk, 48. 
180 Shery Ortner insan türü içinde kadının erkeğe kıyasla ikincilliğini ele aldığı makalesinde burada ifadesini bulan 

kadınsılaştırarak değersizleştirme meselesini ayrıntılı bir şekilde anlatır. Kültürel algı içinde kadının doğa ile 

erkeğin kültürle eşleştirildiğini, doğa ve kültürün iki ayrı terim olarak birbirinden bağımsız olmadığını fakat 

birbiriyle ilişkilendirilme şeklinin alt-üst ilişkisi içinde olduğunu anlatır. Böylece kadının ve kadınsı olanın ilkel 

hali ile doğaya benzetilmesi, kültürel yapıların doğa ile ilişkisinde doğanın bastırılması gereken fazla yapısına 

dikkat çekerken, erkek ile kadın arasında da bir esas olan ve ikincil olan algısı yaratır. Bu algı kültüre özgü bir 

durumda kadınsılaştırılan herhangi bir şeyin ikincil, değersiz ya da daha az değerli olarak görülmesine varır. (Shery 

B. Ortner, “Is Female to Male as Nature is to Culture?”, Woman, Culture, and Society, 68-78.)   



81 
 

dönemde geleneksel şifacılık pratiklerinin gizlenerek sürdürülmesi gibi erkekler de türbelerle 

ve geleneksel tasavvufi pratiklerle ilişkilerini gizli tutmaya başlarlar.181  

Cumhuriyet sonrası geleneksel şifacılık pratiklerinin modern bilimin karşısında 

konumlandırılarak hurafe, batıl inanç, cehalet vb. olarak nitelenmesi, bunun da kadınlarla 

ilişkilendirilen özellikler olması, şifacılığın kadınsılaştırılmasını doğurmuştur. Değerli sayılan 

her şey, rasyonellik, modernlik, medenilik anlamında kültür erkekle özdeşleştirilirken, 

irrasyonel hurafelerle ilişkilendirilen türbelerin kadınsılaştırılarak değersizleştirilmesi bu 

toplumsal cinsiyet formasyonundan bağımsız düşünülemez. Camiler doğru İslam’ın yaşandığı 

mekanlar olarak belirirken, türbeler hurafe ve batıl inançlarla bezeli tahrif edilmiş İslam’ın 

mekanlarına dönüştürülürler. Paralel bir süreçte kadınlar camilerden uzaklaştırılır ve kadın 

dindarlığını kabul edecek mekanlar olarak türbelere yönlendirilirler. Bu yönlendirmeden kasıt 

başka alan bırakmayarak kanalize etme, özdeşleştirilerek yakınlaştırılma anlamında bir 

yönlendirmedir. Resmiyette millet bilincinin artırması, tarihsel köklerle irtibat kurmayı 

sağlaması amacıyla yeniden açılan türbelerde uygulanacak inanç pratiklerine de siyasal erk 

tarafından doğrudan müdahale edilerek “mum yakmak yasaktır”, “çaput bağlamak yasaktır” 

gibi uyarı levhaları asılır. Batı dışı modernleşen toplumların barındırdığı “köklerinden kopma”, 

“batılı değerlerin kuşatması sonucu kimliklerini kaybederek asimile olma” korkularına da iyi 

gelecek şekilde geleneğin değersizleştirilerek kadınlarla ilişkilendirilmesi geleneksel değerlerin 

aşınarak yok olması ihtimalini de ortadan kaldırır.   

Gelenekten ve geçmiş ideolojik formasyondan kopuşun hedeflendiği bir sürecin 

sonucunda şifacılık pratikleri kadınsılaştırılarak değersizleştirilmiş, böylece kurucu seküler 

modern öznenin kendisini bundan beri kılarak otoritesini güçlendirdiği bir öteki bu sayede 

mümkün kılınmıştır. Dini öğretilerle de irtibatı kurulan şifacılığı hurafe, akıl dışılık ve batıl 

itikat olarak tanımlayan modernleşmeci yaklaşım aydınlanmacı seküler elitin öngördüğü 

toplumsal formasyon için tersten bir kurucu öğeye dönüşmüştür. Şifacılığın kadınsı algılanması 

ise kamusal alanın kurucu öğesi olan erkek öznenin aklı, bilimi ve kültürü imleyen pozisyonunu 

tartışmasız bir şekilde güçlendirmektedir. Türbe ziyaretlerinin ve etrafında gerçekleştirilen 

pratiklerin yasaklanması, türbelerin kapatılması ve sonrasında tüm geleneksel şifacılık 

pratiklerine yönelen sürek avı bu uygulamalara dair kamusal davranışları doğrudan etkiledi. 

1950’lerden itibaren türbeler peyderpey açılmaya başlansa da türbeler etrafında gerçekleştirilen 

şifacılıkla ilişkili ritüeller üzerinde yasaklar devam etti. Resmi yasaklar bir yana şifacılığın 

kadınlarla irtibatlandırılması ve hurafe üzerinden tanımlanması geleneksel tedavi usullerini de 

 
181 Beyinli, İslam ve Sair Halk, 50-61. 



82 
 

cehalet ile özdeşleştiren kamusal bir söylem oluşmasını sağladı. Bu kamusal ifadelere göre 

şifacılık aşağılanan ve diğer kadınsı olarak algılanan değerler gibi aşağı ve değersiz görülen bir 

alan oldu. Fakat şifacılığın kadınlarla ilişkilendirilmesi durumu söylemsel alanda mevzi 

kazanmış gözükse de uygulamada erkeklerin de kadınlar kadar bu geleneksel pratiklere 

başvurduğu görülmektedir. Erkekler geleneksel şifacılık pratiklerine başvursa da bunu 

çevrelerine açıklamaktan geri dururken, kadınların bu deneyimlerini anlatma konusunda 

çevrelerinden kaçınmadıklarından hatta paylaşmakta istekli olduklarından bahsetmek gerekir. 

Böylece kadınsılaştırılarak değersizleştirilen geleneksel şifacılık pratiklerinin sadece kadınlara 

has, kadınların başvurduğu uygulama yöntemleri olmaması, geleneksel şifacılığın tarihsel 

süreçte geçirdiği aşamaların bu çerçeveden ele alınması bu araştırmanın sonuçlarını 

değerlendirirken zihinsel arka planda bulunması gereken bir noktayı oluşturmaktadır.  

Yaratılış inancıyla ilişkisi nedeniyle geleneksel ile modernin en sık karşılaştığı 

alanlardan biri olarak infertilite, şifa aranan bir sağlık sorunu olarak bu araştırmanın 

odağındadır. Bölgedeki tıbbi yapıyı ve şifacılığın yakın tarihteki geçirdiği değişim süreçlerini 

tarihsel bağlamı içinde ele aldığım bu bölümün ardından, medikal antropolojik yaklaşımların 

da işaret ettiği üzere, araştırmanın konusu bağlamında Mezopotamya’da üremenin toplumsal 

ve kültürel algılanışına değineceğim. Üremeye dair bir sağlık sorunu olarak infertilite 

deneyimleri, halkta yaygın inanış ve kabullerin şekillendirdiği bir sağlık sorunu olarak 

karşımıza çıkarken, Mezopotamya’da hâkim üremeye dair inanışlara bakmak alanın 

değerlendirilmesi açısından önemlidir.  

 

2.2. Mezopotamya’da Geleneksel Üreme Teorileri 

Üremeye dair inanışlar çocuk sahibi olma etrafındaki kültürel yapıyı şekillendirmesi ve 

çocuk olmaması durumunda bu sorunun toplumsal algılanışını yönlendirmesi açısından 

önemlidir. İnfertiliteyi bir sağlık sorunu olarak ele aldığımızda kültürün hastalığı algılama 

üzerindeki etkisini göz önünde bulundurarak farklı toplumlarda farklı yansımaları olan bir 

sorundan bahsedildiğini belirtmek gerekir. Üremeye dair inanışları ele alırken bilinen en eski 

tarihte Hipokrat’ın öğretileri ile karşılaşıyoruz. Hipokrat hasta başı gözlem yöntemini ilk defa 

kadınlarda kullanarak, üreme ile ilgili de olsa kadınları tıp tarihi sahnesinde görünür kılmış,182 

jinekoloji alanının temellerini atacak tespitlerde bulunmuştur. “Antik Çağ Mezopotamya Tıbbı” 

 
182 Gökçesu Akşit “Hipokratik Metinlerde Kadınların Doğası ve Jinekolojinin Ortaya Çıkışı”, Fe Dergi 11/2 

(2019), 14-15. 



83 
 

başlığı altında bir önceki bölümde Hipokrat’ın vücut sıvılarını merkeze alan çalışmalar yaptığı 

ve ilk defa kadınlara dair gözleme dayalı veriler topladığından bahsetmiştim. Bu bölümde ise 

Hipokratik öğretiyi üreme teorilerine katkısı üzerinden ele alacağım.  

Hipokrat’ın sıvılar üzerine çalışmalarının bir kısmı onun jinekolojik çalışmalarını 

oluşturur ve bu jinekolojik çalışmaların ortaya koyduğu üreme teorisi Mezopotamya’ya da belli 

ölçüde sirayet etmiştir. Hipokrat sıvılar üzerine detaylı çalışmalarının sonucunda modern Batı 

tıbbının mikroskop teknolojisi sayesinde görüntülediği sperm ve yumurta hücrelerine henüz 

ulaşamamış olsa da döllenmenin kadın ve erkekten gelen iki sıvının birleşmesi sonucu olduğu 

fikrini geliştirmiştir. Çift kaynaklı (duogenetic) üreme teorisi olarak da bilinen bu teoriye antik 

dönemde ilk Hipokrat’a atfedilen metinlerde rastlanır. Burada ilk defa “kadın doğası tümüyle 

ayrı bir varlık olarak”183 ele alınmıştır. Fakat Hipokrat sonrası Aristoteles’in metinlerinde bu 

“pan-genetik” teori desteklense de Aristoteles kadını “erkeğin bir alt türü ya da olgunlaşmamış 

erkek” olarak görür ve döllenmeye kadının katılımının erkeğinkiyle kıyaslanamayacak kadar 

az ve aşağı olduğu fikrini savunur.184 Çift kaynaklı üreme teorisinin Mezopotamya’da ve İslam 

coğrafyasında yayılması çok sonraları Aristoteles’in kadına dair görüşlerinden etkilendiği 

bilinen İbn-i Sina üzerinden farklılıklar arz ederek gerçekleşecektir. Burada kısaca belirtmek 

gerekirse İbn-i Sina Hipokrat’ın teorisini kullansa da iki meninin birleşiminin eşit olmadığı, 

çünkü kadın ve erkeğin biyolojik bir eşitsizliğinin bulunduğu konusunda Aristocu yaklaşımı 

destekler. Hipokrat’ın çift kaynaklı üreme teorisinin Antik Yunan’da olduğu gibi 

Mezopotamya’da da tarihin parantezine alındığı, bunun yerine Aristoteles’in mizojinist bakış 

açısının185 bir yansıması şeklinde tek kaynaklı (monogenetic) üreme teorisine nispeten daha 

uygun olarak kadının üremeye katılımının erkek kadar önemli ya da onunla eşit olmadığı 

görüşünün benimsendiğini, bu görüşün özünü koruyarak günümüze kadar geldiğini 

görmekteyiz.186  

 
183 Gökçesu Akşit, “Hipokratik Metinlerde Kadınların Doğası ve Jinekolojinin Ortaya Çıkışı”, 21. 
184 Akşit, Hipokrat’ın kadını kendine has bir varlık olarak ele aldığını, bu düşüncenin Aristoteles’de hafifletilerek 

kadının erkeğin olgunlaşmamış bir formu olarak görüldüğünü belirtir. Gökçesu Akşit, “Hipokratik Metinlerde 

Kadınların Doğası ve Jinekolojinin Ortaya Çıkışı”, 21. 
185 Zafer Çeler kadının anne olarak toplumsal kurgulanışını ele aldığı makalesinde Aristoteles’in kadını eksik 

olarak tanımladığından, kadındaki bu eksiklikten dolayı erkeğin otoritesinin meşru olduğunu savunduğundan 

bahseder. (Zafer Çeler, “Annenin Serüveni: Kadının Anne Olarak Toplumsal Kurgulanışı”, Doğu-Batı Dergisi 63 

(2013), 168.) Inhorn da Çeler’in işaret ettiği gibi Aristoteles’te benzer aşağı bir kadın algısı olduğunu, 

Aristoteles’in Hipokrat’ın birleşik (pangenetic) üreme teorisine inansa da kadın ve erkek rolleri konusunda 

mizojinist (kadın düşmanı) bir tutum takındığını belirtir. Aristoteles’e göre kadın ve erkek üremeye katılır fakat 

erkek esas katkıyı sunarken kadının katkısı az ya da daha önemsizdir. (Marcia C. Inhorn, Quest for Conception, 

49-51.) Kadının üremeye katılımını mutlak anlamda reddeden ilmî bir görüşe antik dönemde de rastlanmaz. Fakat 

üremeye katılımı değer kategorisi üzerinden açıklayarak kadının katılımını daha az değerli ya da değersiz gösteren 

ve bunu hiçbir ilmi ya da tecrübî veriye dayandırmadan yapan Aristoteles’in tutumu dikkat çekicidir.   
186 Marcia C. Inhorn, Quest for Conception, 49-79. 



84 
 

Hipokrat sonrası onun ortaya koyduğu sıvılar teorisiyle birlikte kadının üremeye bir 

şekilde katıldığı görüşü reddedilemedi. Ancak iki vücut sıvısının (bu anlamda eşit iki sıvının) 

birleştiği çift kaynaklı üreme teorisi de farklı yorumlanarak çocuğun doğumuna kadının katkısı 

tek kaynaklı üreme algısıyla uyumlu bir şekilde hiyerarşik bir yapıda ele alınmaya devam etti. 

Tek kaynaklı üreme teorisi eşeysiz üreme olarak da biyoloji literatüründe yer alır. Bu teoriye 

göre erkek ilk yaratılışa benzer bir şekilde üremenin tek kaynağıdır. Kadın çocuğun özünü 

oluşturacak emaneti erkekten alır, rahimde koruyup besleyerek büyütür ve doğurur. Modern 

Batı tıbbındaki teknolojik gelişmeler sayesinde bugün artık kadından gelen yumurta hücresinin 

taşıdığı 23 kromozom ve erkekten gelen sperm hücresinin taşıdığı 23 kromozomun birleşerek 

46 kromozomlu fetüsü oluşturduğunu biliyoruz. İnsan soyunun devamlılığını sağlayan 

üremenin çift kaynaklı olduğu bilimsel verilerle ortaya konmasına rağmen, farklı toplumlarda 

ya da belirli bir toplumun farklı kesimlerinde üremenin mahiyetinin farklı farklı ele alınması, 

toplumsal algının tamamen modern bilimsel verilerle şekillenmediğini de göstermektedir.  

Batıda gelişen modern tıbbi gelenek sayesinde Batı toplumları çift kaynaklı üreme 

teorisini “evrensel” olarak görme eğiliminde olsa da Batı dışı toplumlarda üremeye farklı 

yaklaşımların söz konusu olduğuna dair ortaya konan antropolojik çalışmalar bu teorinin 

evrensel olmadığını anlatmaktadır. Fas üzerine etnografik araştırmalar yapan Vincent 

Crapanzano187 ya da İran üzerine çalışmalarıyla bilinen antropolog Mery-Jo Delvecchio Good 

bu toplumlarda üremeye dair çift kaynaklı üreme teorisinden farklı, erkeğin üremeye 

katılımının daha fazla olduğu inanışının yaygın olduğundan bahsederken,188 Türkiye kırsalında 

alan araştırması yapan Delaney ve Kuzey Sudan’da kırsal alanda araştırma gerçekleştiren 

Jannice Boddy bu toplumlarda “tohum ve toprak” metaforu etrafında şekillenen üreme algısını 

ele alır.189 Crapanzano ve Delvecchio Good tohum ve toprak metaforundan bahsetmeseler de 

çalıştıkları alandaki üreme algısı bu metaforların işaret ettiği algıya benzemektedir. Inhorn’un 

kendi çalışmasında yer verdiği bu örneklerin her biri erkeğin üremeye katılımının kadından 

fazla ve esas olduğu algısının bulunduğu kültürleri ortaya koymaktadır.190 Tüm bu alan 

araştırmaları çift kaynaklı üreme teorisinin evrensel kabul görmediğini gösteren örneklerdir.  

 
187 Vincent Crapanzano, The Hamadsha: A Study in Moroccon Ethnopsychiatry (Berkeley: University of 

California Press, 1973). 
188 Mary-Jo Delvecchio Good, “Of Blood and Babies: The Relationship of Popular Islamic Physiology to Fertility”, 

Social Science and Medicine. Part B: Medical Anthropology 14/3 (August 1980), 147-156. 
189 Carol Delaney, Tohum ve Toprak; Jannice Boddy, Wombs and Alien Spirits: Women, Men and the Zar Cult in 

Northern Sudan, (Madison: University of Wisconsin Press, 1989). 
190 Marcia C. Inhorn, Quest for Conception, 67. 



85 
 

Çeşitli alan araştırmalarında da görüldüğü üzere üremede kadın ve erkeğin rolü 

hakkında farklı inanışlar ve kabuller vardır. Bu inanış ve kabuller infertilitenin kültürel olarak 

nasıl anlamlandırıldığını belirler. Ortadoğu toplumları üzerine ortaya konmuş çalışmalara 

baktığımızda, üremede erkeğin esas rolü oynadığını gösteren ve erkeği üremenin tek kaynağı 

olarak gören örnekler ile karşılaşırız. Yukarıda da bahsi geçtiği üzere Delaney bu konuyu 

Türkiye özelinde tohum ve toprak metaforu ile ele alır. Tohum, yaşamı başlatan kıvılcım olarak 

erkekten gelen özü sembolize eder. Tohum metaforu erkeğin üremede asıl kaynak olduğu 

düşüncesinin görünür kılındığı bir sembolleştirmedir. Toprak ise tohumu besleyen tarla 

metaforundaki gibi erkekten gelen özü besleyip büyüten ve doğurarak dünyaya getiren kadının 

üremedeki yardımcı rolüne işaret eder. Delaney bu metaforların basit gibi görünse de çok güçlü 

anlamlar içerdiğinden, uyumlu gibi görünmelerine rağmen kategorik olarak farklı 

olduklarından ve hiyerarşik bir yapı içinde yer aldıklarından bahseder.191 Inhorn da Mısır 

kırsalında gerçekleştirdiği alan araştırmasında üremeye dair benzer bir algı ile karşılaşır. 

Doğrudan tohum ve toprak metaforu üzerinden olmasa da Mısır’da kadınların buna benzer bir 

algıya sahip olduklarını belirttiği araştırmasında kadının üremeye katılımıyla ilgili yaygın 

olarak kabul gören üç yaklaşımdan bahseder. Bunlar, kadının erkeğin spermini alıp taşıyarak, 

regl kanı ile fetüsü besleyerek ve/ veya yumurta sağlayıcısı olarak üremeye katılımı şeklinde 

sıralanabilir.192 Ortadoğu toplumlarında yaygın olarak karşılaşılan bu değerlendirme 

Mardin’deki üreme algısına da benzemektedir.  

Bugün artık modern Batı tıbbının bölgede de hâkim tıp ekolü haline gelmesi, 

yaygınlaşan üremeye yardımcı teknolojilere ulaşımın sadece şehirden değil kırsal bölgelerden 

de sağlanması, kadının ve erkeğin üremedeki fizyolojik katkıları üzerine tıbbi bulguların 

iletişim araçları sayesinde en ücra yerleşim birimine kadar taşınması gibi gelişmeler geleneksel 

üreme algısında farklılaşmalara neden olmuştur. Görüşmecilerimden özellikle elli yaş altı 

kadınlar üremeyi “tohum ve toprak” metaforu üzerinden değil, sperm ve yumurtanın birleşmesi 

tespitinden yola çıkarak açıklamaktadır. Genç kadınlar sperm ve yumurtanın birleşerek çocuğu 

oluşturduğunun bilgisine sahipler ve üremeye doğrudan katkıları olduğunun farkındalar. Fakat 

mevcut geleneksel algılar bu bilgi ile silinmek yerine iç içe geçerek kadının üremeye olan 

katkısını ikincilleştirmekte, kadının katılımının mahiyeti üzerine farklı yorumları güncel 

tutmaktadırlar. Özellikle infertilite sorunu ile karşılaşan kadınların bunu bir kadın sorunu olarak 

 
191 Carol Delaney, Tohum ve Toprak, 23-24. 
192 Marcia C. Inhorn, Quest for Conception, 69. 



86 
 

üstlenmeleri,193 çiftlerin çocuk sahibi olamadığı durumda oluşan infertil yükün eşit 

paylaştırılmaması ve dilde yerleşik olan ifadelerin kadının katılımını edilgen erkeğin katılımını 

etken olarak sunacak öğeler içermesi194 geleneksel üreme algısı ile bağın halen çok güçlü 

olduğunu göstermesi açısından önemli tespitlerdir. Bu nedenle burada Mardin’deki geleneksel 

üreme algısını Inhorn’un ortaya koyduğu bu üç yaklaşım üzerinden ele alarak, bu üç algının 

infertilite sorununa yansımalarını değerlendireceğim.  

2.2.1. Tohumu Besleyen Toprak 

Tek kaynaklı üreme teorisine belki de en yaklaşan algı olarak bu geleneksel üreme algısı 

kadının üremeye katılımını erkeğin spermini alıp taşımak, onu doğum aşamasına kadar rahimde 

koruyup kollayarak barındırmak ve yeterli olgunluğa geldiğinde doğurmak şeklinde 

açıklamaktadır. Bu geleneksel inanışa göre kadın döllenmede hiçbir katkıya sahip değildir ve 

fetüsün gelişiminde de ancak kısıtlı bir rol oynamaktadır.195 Geleneksel inanışta çocuk erkeğe 

aittir ve onun bir ürünü olarak görülür. Embriyonun yerleşip geliştiği organ Türkçe’de rahim 

olarak adlandırılır ve bu kelime köken itibariyle Türkçeye Arapçadan geçmiştir. Rahim 

kelimesinin anlamı “sevgiyle merhamet eden, koruyan” olarak açıklanabilir. Rahim nitelemesi 

geleneksel algıyla örtüşürcesine koruduğu cevherin oluşumuna katılmaktan ziyade koruyucu, 

gözetici bir kalkan anlamını içerir. Yani rahim içine aldığı muhteviyatın oluşumuna katılmayan 

koruyucu bir zırhtır ve üremeye dair bu inanışta kadının sağladığı korunaklı barınma alanı 

 
193 Hamilelik gerçekleşmediği durumda öncelikle (ve genelde sadece) kadının doktora ya da şifacıya götürülmesi, 

pek çok örnekte erkeğin hiçbir tıbbi tetkikten geçmemiş olması bölgede infertilitenin bir kadın sorunu olarak 

algılanmasına örneklik teşkil eder. Kadın ve erkeğin birlikte başvurması istenen üremeye yardımcı tıp teknolojileri 

kullanan kliniklerin açılması ve yaygınlaşması bölge için on yıldan daha fazla bir geçmişi olmayan yeni bir 

gelişmedir. Mardin’de ise henüz üremeye yardımcı teknikleri uygulayan bir merkez bulunmamaktadır. Tüp bebek 

klinikleri olarak da bilinen kliniklerin bölgedeki infertilite algısına yakın gelecekte nasıl bir etki yapacağı 

araştırılmaya muhtaçtır. 
194 Dilde var olan yüklü ifadelerden en yaygını doğum faaliyeti için kullanılan “getirme” fiilidir. Mardin’de günlük 

dilde kadının doğurmasını ifade etmek için kullanılan getirme kelimesi Türkçede gelmesini sağlama, taşıma, bir 

yerden bir yere ulaştırma şeklinde anlamlar içeren bir fiildir. Getirmek fiilinin gerçekleştiren kişinin getirdiği ya 

da taşıdığı nesnenin oluşumuna katılıp katılmadığı bilgisi muğlaktır. Faaliyetin kendisi ise bu muğlaklıkla beraber 

sadece yer değiştirmeye işaret ederek kadının üremede az ya da ikincil bir katkısı olduğu algısının dilde ifade ediliş 

şekli olarak okunabilir. “Ne zaman çocuk getireceksin” (ne zaman çocuk sahibi olmayı düşünüyorsun), “çocuk 

getirmiyor” (doğurmuyor ya da doğuramıyor), “çocuk getirdi” (doğurdu) gibi ifadelerin gizli öznesi kadındır. 

Erkeğin doğurganlığı için bu tabir kullanılmaz. Örneğin üç çocuklu bir ailede kadın için “üç çocuk getirdi” 

denirken, erkek için “üç çocuk sahibi” ya da “üç çocuğu var” denir. Mehmet Ekinci “Şifayı Meydanlarda, Siyaseti 

İnternette Aramak” başlıklı makalesinde hastalığın kendi ilişkiler ağını kurduğundan bahsederken hastalık üzerine 

kurulan dili de bu ağa dahil ederek Wittegeinstein’a atıfla sözcüklerin toplumsallaşmış eylemden bağımsız bir 

anlamı olmadığını vurgular. Bu bağlamda getirmek fiilinin kadının doğurganlığını işaret edecek şekilde kullanılışı 

bireylerin toplumsallaşmış eylemine dikkat kesilmemizi gerektirir. (Mehmet Ekinci, “Şifayı Meydanlarda, Siyaseti 

İnternette Aramak: Türkiye'de Yeni Hasta Örgütlenmeleri”, Neoliberalizm ve Mahremiyet (Türkiye’de Beden, 

Sağlık ve Cinsellik), Ed. Cenk Özbay, Ayşecan Terzioğlu, Yeşim Yasin (İstanbul: Metis Yayınları, 2. Basım, 

2018). 
195 Marcia C. Inhorn, Quest for Conception, 69-70.  



87 
 

dışında çocuğa katkısı minimumda görülmektedir. Çocuğu meydana getirecek olan cevher 

erkeğin spermindedir ve kadın onu taşıyıcıdır.  

Kadının taşıyıcı rolü hamile kadın için kullanılan “yüklü” isimlendirmesi ile de 

ilişkilidir. Fetüs kadının taşıyıp dünyaya getirmesi gereken, üzerine yüklenmiş bir yüktür. Ve 

bu yük bel ile ilişkilendirilir. İnsan vücudunun yük taşımasını sağlayan kilit nokta olarak bel 

çocuğun taşınmasında da kilit noktadadır. İnfertilite tedavisinde hamile kalamamanın ya da 

erken evrede düşük yapmanın en sık teşhis edilen nedeni “bel açıklığı”dır. Bu teşhis geleneksel 

şifacılığa ait bir teşhistir. Bel açıklığı teşhisi konan infertil kadının günlük hayatında belinde 

herhangi bir ağrı ya da bel ile ilgili bir şikâyeti bulunmamasına rağmen bu teşhisi alması burada 

bel nitelemesinin çocuğu taşımayla ilişkili olarak kullanıldığını düşündürür.  

Mardin’de halk arasında yaygın olarak bilinen bir sorun olarak bel açıklığı için bele 

sıcak havlu sarma, çeşitli bitkilerin haşlanarak bele sarılması, ayaktan asma, bel çekme gibi 

uygulamalar bulunmaktadır. Görüşmecilerimden geleneksel şifacılara giden pek çok kadın bu 

tecrübesinden bahsetti. Yine görüşmecilerimden biri olan Şermin ebe hiçbir eğitim kurumunda 

eğitim görmemiş, okuması dahi olmayan ama anneannesinden el almış mahalle ebesi olarak bel 

açıklığı tedavisi yapan bir şifacıdır. Doğum ve infertilite konularındaki bilgisi kendisi gibi aynı 

mahallede ebelik yapmış olan anneannesi ve annesinden gelmektedir. Şermin ebe 

anneannesinden öğrendiği bir tedaviyi bugün de uygulamaya devam ediyor. Şermin ebeye 

tedavi için gitmiş olan Sevcan altı yıl süren infertilite öyküsünün bu tedavi sonrası 

noktalandığını, tedavinin hemen ertesi ayında hamile kaldığını anlatırken bu araştırma sırasında 

tedavi uygulanan Mukadder ise uygulamanın üzerinden bir yıla yakın bir süre geçmesine 

rağmen halen başarılı bir hamilelik yaşamadığını anlattı. Mukadder ile Şermin ebenin tedavi 

sürecinde birlikteydik ve onun tedavi uygulamalarına katılarak gözlem yapma imkânım oldu.  

Kendine gelen on kadından birinin hamile kalamadığını, dokuz kadında bu tedavinin 

başarılı olduğunu söyleyen Şermin ebe bel açıklığını tedavi etmek için bıttım ağacının 

gövdesinden çıkan öz suyunu kaynatarak macun haline getirip bu macunu da süt ile kaynatıyor. 

En sonda oluşan macunu bir beze yayıyor ve Mardin’de hermel diye bilinen üzerlik otuyla 

tütsüleyerek kullanıyor. Tedavide kullanılan bu ilacın hazırlanma şekli yukarıda bahsedildiği 

üzere antik çağda Mezopotamya’da uygulanan reçetelere benziyor. Mardin’de farklı şifacıların 

farklı karışım reçeteleri de mevcut. Mardin’de yaygın olarak bilinip kadınlar arasında tavsiye 

edilen benzer bir reçete de ebegümeci otunu haşlayarak posasını hamile kalmak isteyen kadının 

bel ve karın bölgesine sarmasıdır. Bu uygulama sadece çocuk sahibi olmak isteyen kadınlar için 



88 
 

değil, yoğun kanama sorunu ya da regl olmama sorunu gibi başka jinekolojik rahatsızlıklardan 

mustarip kadınlar için de tavsiye edilen bir uygulamadır.  

Bel açıklığı tedavisinde kullanılan bu bel sarma yönteminin ortak özelliği ise karışımın 

deriyi yakmayacak sıcaklıktayken uygulanması, bele sıcak uygulama yapılmasıdır. Uygulanan 

sıcaklığın “açık” olarak nitelenen bölgenin gevşemesini sağlayarak “açığı birleştirme” etkisi 

göstermesi beklenir. Şermin ebe uygulamanın bu beklenen etkisinin yanında diğer bir tedavi 

edici katkısını da “sert rahmi yumuşatması ve rahmin deliğini genişletmesi” olarak ifade etti. 

Şermin ebe bu uygulamadan önce orada bulunan bizlere uzun uzun gebelikte belin ve rahmin 

duruşunun öneminden ve “kadının çocuğu yüklenip taşıyabilmesi için bu ikisinin uygun 

(pozisyonda) olması” gerektiğinden bahsetti. Taşıma eylemine yapılan bu vurgu kadının 

üremeye katılımı konusundaki yardımcı rol algısını tarif eder niteliktedir. Buna göre kadın, 

insan oluşturacak cevheri erkekten alıp yüklenir, taşır ve doğurur.  

Bu inanışta kadının üremeye doğrudan katılımından söz edilemez. Esas rol taşıyıcılıktır 

ve bu da ikincil ya da daha az değerli bir katkıdır. Taşıma rolü rahmin geleneksel algıdaki rolünü 

de ifade eden kelime anlamıyla birleşince “koruyup kollayarak taşıma” eylemini tarif eder. 

Burada fetüsü koruyup kollayacak olan rahmin fetüse uygun pozisyonda olması da taşıyıcı olan 

bel kadar önemlidir. İnfertilite tedavisinde “rahmin eğrilmesi” teşhisi de bel açıklığı gibi sık 

rastlanan bir teşhistir. Rahmin pozisyon bozukluğu biyolojik tıp alanında da yer alan bir 

teşhistir. Fakat doktor bu duruma ameliyat ile müdahale ederken şifacı ebeler bu durumda bel 

bölgesine masaj uygularlar ya da halk arasında şifacılıkla uğraşan kişiler “ayaktan asma” 

yöntemiyle bu sorunun üstesinden gelmeye çalışırlar. Mardin’de ebe masajı ve ayaktan asma 

neşterle müdahale öncesinde pek çok kadının başvurduğu bir iyileşme yöntemidir.  

Görüşmecilerimden Zeynep beş yıl boyunca hamile kalamamış, bu beş yıl süresince 

kayınvalidesi tarafından pek çok şifacılık yöntemi uygulamaya zorlanmış bir kadın olarak 

“ayaktan asma” tedavisine de başvurduğunu anlatırken bunu belinde bir sorun varsa gidermek 

ve rahim yerinde değilse (aşağı düşmüşse) rahmi yerine getirmek için yaptıklarından bahsetti.  

Zeynep görüşmelerimiz sırasında kırk altı yaşındaydı. Yaklaşık otuz yıl önce yaşadığı sorun 

sırasında Zeynep’in kayınvalidesi onu doktora götürmek dışında bildiği bütün şifacılara ve 

türbelere götürmüş. Başvurdukları yollar sonuç vermeyince kendisi de köyde kırık-çıkık tedavi 

edip “iğnecilik”196 yapan kayınvalide kendi büyüklerinden gördüğü bir yöntem olarak ayaktan 

 
196 Hastaya iğne ile ilaç enjeksiyonu yapan tıp eğitimi almamış kişiler için köyde kullanılan bir isimlendirme. 

İğneci diye tabir edilen bu kişiler hiçbir resmi kurumdan eğitim almamış olmalarına rağmen çevrelerindeki tıp 

teknikerlerinin ya da okullu ebelerin uygulamaları sırasında onlardan görerek tecrübe edinmiş ve bu uygulamayı 

gerçekleştiren kişilerdir.  



89 
 

asma uygulamasını yapmak istemiş. Zeynep bir gün kayınvalidesinin “gel, seni ayağından 

asacağız, bu çareyi de deneyelim” dediğini anlatıyor. Ayaktan asmak için köy evlerinin 

tavanlarında çeşitli amaçlar için bulunan çengellerden birine geçirilen ipin bir ucu kadının 

ayağına bağlanıyor. İpin diğer ucundan da birkaç kadın asılarak ayağından bağlanan kadını 

tavana doğru kaldırıyor. Kadın baş aşağı ayaklarından asılana kadar yukarı çekiliyor. Birkaç 

dakika bekletildikten sonra yere indiriliyor. Kadın asılı kaldığı sırada uygulamayı yapan şifacı 

infertil kadının bel ve karın bölgesini eliyle ovalayarak masaj yapıyor. Bu sayede rahimde bir 

terslik varsa ya da belde bir sorun varsa giderileceğine inanılıyor.  

Jinekolojik tetkikler, üremeye yardımcı yöntemler ve mikroskobik görüntüleme 

teknolojilerinin halk tarafından bilinen ve başvurulan bir bilgi ve tedavi alanı olması sayesinde 

kadının üremeye doğrudan katılımı olmadığına dair bu inanış artık eski gücünü kaybetmiştir. 

Fakat çocuk sahibi olmak konusunda kadına biçilen taşıyıcı rolün bir uzantısı olarak kullanılan 

geleneksel tedavi uygulamalarının yaygınlığı bu inanışın belli ölçüde canlılığını koruduğunu 

göstermektedir. Şermin ebe rahmin pozisyonunun öneminden bahsederken “rahim tam ortada 

olmalı ne yukarıda ne de aşağıda olmalı; deliği geniş ve yumuşak olmalı ki çocuğu kabul etsin” 

diyor. “Çocuğu kabul eden rahim” nitelemesi rahmi çocuğun oluştuğu alan olarak değil 

çocuğun “kabul edildiği” mekân olarak imler. Söze gelen ifadenin gerçekliği sadece tahrif 

etmediği onu aynı zamanda biçimlendirdiği tespiti197 üzerinden bu ifadeye baktığımızda ise 

kültürel yapının içinden çıkıp yine kültürel yapıyı biçimlendiren kadının katılımının 

ikincilleştirildiği üreme algısının izleri ile karşılaşırız.   

2.2.1.1. “Tohum ve Tarla” Metaforları Üzerine Bir Değerlendirme     

Dilde kullanılan ifadeleri sadece bir sembol değil aynı zamanda gerçekliği kuran ve 

biçimlendiren bir etken olarak ele aldığımızda özellikle Ortadoğu merkezli üç tek tanrılı dinin 

hâkim olduğu kültürlerde -Yahudi, Hristiyan ve Müslüman kültürün hâkim olduğu 

toplumlarda- üremeye dair yaygın kullanılan tohum ve tarla metaforlarını bu “kurma ve 

biçimlendirme” fonksiyonu açısından değerlendirmek yerinde olacaktır. Kadının taşıyıcı 

rolünün vurgulandığı geleneksel inanışın bugünkü yansımalarını ele alırken, kadının ve erkeğin 

üremeye eşit katılımını ortaya koyan biyolojik tıbbi keşiflerin üremeye dair toplumsal algıları 

etkilediğini ama bu geleneksel algıların küçük farklılıklarla birlikte varlıklarını büyük ölçüde 

 
197 Burada, dil ile düşüncenin işleyişi arasındaki ilişki üzerine linguistik alanında Edward Sapir’in ortaya koyduğu 

şekilde dilde yer alan ifadelerin dünyaya bakışımızı da şekillendirdiği, bu anlamda dilin düşüncenin işleyişine 

sirayet eden bir yapısı olduğu tespitinden bahsetmek gerekir. (Edward Sapir, Selected Writings in Language, 

Culture and Personality, (Berkeley: University of California Press, 1985). 



90 
 

koruduklarını belirtmek gerekir. Benzer bir durumu tohum ve tarla sembolleştirmeleri 

üzerinden de görebiliriz. Delaney’in 1980’lerin başında Türkiye’de gerçekleştirdiği alan 

araştırmasında ortaya koyduğu tohum ve tarla metaforları değerlendirmelerine kendisinden 

sonra yapılan pek çok çalışmada da referans verilmiştir. Bu bölümde Delaney’in tarla metaforu 

değerlendirmesini ele alarak bu metafor ile kutsal metin arasında kurduğu bağ üzerine eksik 

kaldığını düşündüğüm önemli bir noktaya değineceğim. 

Antropolojide alan araştırmasının muteber bilimsel yöntem olarak benimsenmesinin 

önünü açan isimlerinden biri olarak Malinowski “belirli bir toplumda toplumsal örgütlenmenin 

o toplumda geçerli olan fikirler, inançlar ve duygulara dayandığı gerçeğini gözden 

kaçırmamalıyız”198 derken cinsellik ve üremeye dair fikirlerin akrabalık rollerinin 

oluşumundaki belirleyiciliğine işaret eder.199 İnancın bu belirleyici yanı göz önünde 

bulundurularak, bölgede İslamiyet’in domine ettiği toplumsal kültürün aile ve akrabalık 

ilişkileri, birey ve beden algısına yansımaları üzerine bir değerlendirme yapılabilir. Delaney 

bundan kırk yıl önce araştırmasını gerçekleştirdiği dışa kapalı ve kendi kendine yetebilen köy 

yapısı içinde üreme konusunda tohum ve tarla benzetmelerinin yaygın olarak telaffuz 

edildiğinden bahseder. Bugün artık bu durum değişmiştir.  

Son kırk yılda üremeye yardımcı tıp teknolojilerinin gelişip yaygınlaşması, medya 

iletişim araçları ve internet sayesinde üremeye dair ortaya konan “yeni bilgi”nin halk arasında 

da yayılmasını göz önüne aldığımızda, tek kaynaklı üreme teorisine ait bir benzetme olan tohum 

ve tarla metaforlarının bugün itibariyle yaygın kullanımının azalmasından söz edebiliriz. 

Mardin il merkezinde ve yakın civar köylerde yaptığım görüşmelerde tohum ve tarla 

benzetmesi nadiren karşılaştığım ve özellikle yetmiş yaş üstü kadınların anlatımlarında yer 

verdikleri bir ifadeye dönüşmüştür. Genç kadınlar artık üremeye katılımlarını bu kadar edilgen 

tanımlamıyorlar ve tek kaynaklı üreme anlayışından uzaklaşıyorlar. Fakat düşünsel anlamda 

tek kaynaklı üreme algısının tamamen terk edildiği gibi bir durumdan da söz edilemez. Böyle 

düşünmeme neden olan iki nokta mevcut. Birincisi Mardin’in de dahil olduğu geniş coğrafi 

bölgede hala çocuğun sadece babanın soyuna, babanın dahil olduğu aşirete ait olarak görülmesi 

gerçeğidir. İkinci olarak da sperm kelimesinin bilinip görüşmelerim sırasında görüşmecilerim 

tarafından kullanılmasına rağmen spermden anlaşılanın tohum benzeri bir öz olduğunu 

görmemdir.  

 
198 Bronislav Malinowski 1920’lerde Trobriand yerlileri üzerine gerçekleştirdiği alan araştırmasını 1927’de 

yayınladığı çalışmasında bu ifadelere yer vermiştir. (Bronislav Malinowski, Vahşilerin Cinsel Yaşamı, Çev. Saadet 

Özkal (İstanbul: Kabalcı Yayınları, 1992), 27.  
199 Carol Delaney, Tohum ve Toprak, 30. 



91 
 

Yetmiş yaşındaki Şermin ebe görüşmelerimizde döllenmeyi anlatırken sperm kelimesini 

bazen komikçe yanlış telaffuz etmesine rağmen ısrarla kullanıyor ama bu kullanımları sırasında 

spermden tohuma benzer bir muhteviyat olarak bahsediyordu: “(Bel açıklığı tedavi edilince) 

rahim uygun pozisyonda, yumuşak ve deliği açık olursa spermi kabul eder, tutar. Bunlar varsa 

çocuk olmaması için bir neden yok.”200 Bu ifadeler de tohum metaforunun etrafında türeyen 

geleneksel algının üremeye dair “yeni bilgi” olan spermin bilgisi ile harmanlandığı bir anlatıma 

dönüşmüştür. Bu anlamda kendi alan tecrübemden yola çıkarak Delaney’in tohum ve tarla 

metaforu üzerinden araştırmasında yer verdiği değerlendirmelerin üremenin kültürel algısı ile 

ilgili olarak geçerliliğini koruduğunu belirtmeliyim. Fakat bu kültürel algının kutsal metin 

tarafından desteklenmesi noktasında önemli bir unsurun gözden kaçtığını düşünüyorum.  

Delaney araştırma yaptığı köyde dillendirilen tohum ve toprak metaforunun “kutsal 

metinde de üreme için kullanılan” bir metaforik anlatım olduğunu belirtirken tarla kelimesinin 

geçtiği, Kuran’da yer alan Bakara Suresi (2), 223’üncü ayete201 referans verir. Fakat bu ayetin 

nüzul sebebine yani kullanılan tarla metaforunun hangi konu bağlamında kutsal metinde yer 

aldığına baktığımızda Buhari202 ve İslamcı geleneğin muteber gördüğü pek çok başka kaynak203 

lafzı çağıran sebebin cinsel ilişkinin sınırları olduğunu hatta eşler arası anal ilişkinin uygun olup 

olmadığının sorulması üzerine bu ayetin cevap olarak indiğini anlatır. Ayetin nazil olması 

üzerine anal ilişkiye izin verilip verilmediği konusunda yorum farkları doğar ve tarla metaforu 

cinsel ilişkinin sınırları bağlamında yorumlanmaya çalışılır. Ne ayetin nüzul sebebinde ve ne 

de ayet nazil olduktan sonra ayete ilk elden muhatap olan insan topluluğunun tartışmalarında 

üreme yer almaz. Fakat günümüze kadar ulaşan tarihsel süreç içinde kutsal metnin yorumuna 

girişen ana akım tefsir çalışmalarında meselenin anal ilişkiden üremeye keyfi204 olarak 

kaydırıldığını görürüz. Cinsel ilişki tartışmaları, üzerine nazil olduğu metne gelenekçi yaklaşan 

İslamî kaynaklarda da yer almasına karşın bu ayetin üremeye -hatta üremede kadının rolüne- 

 
200 Sperm ile yumurtanın birleşmesinden bahsetmeden spermin aynı bir tohum gibi ekildiği yerde tutunmasını 

anlatıyor ve üremenin bu ifadesi kadının üremeye taşıyıcı olarak katılımını algısını yansıtan bir anlatım sunuyor. 
201 Kuran’da Bakara Suresi (2) 223’üncü ayetin Türkçe meali: “Kadınlarınız sizin tarlanızdır; tarlanıza dilediğiniz 

gibi varın. Kendiniz için (geleceğe hazırlık olmak üzere güzel davranışlar) takdim edin. Allah'tan korkup-sakının 

ve bilin ki elbette O'na kavuşacaksınız. İman edenlere müjde ver.” (Kur’an Yolu (Erişim 10 Nisan 2020), el-Bakara 

2/223.) 
202 Ebu Abdullah Muhammed b. İsmail Buhari, El-Camiu’s-sahih, Daru İbn Kesir, (Beyrut, 1407/1987), 2/39. 
203 Ebu Abdullah Ahmet b. Muhammed b. Hanbel eş-Şeybani Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, nşr. Ebu Hacir 

Muhammed Said Besyuni (Beyrut: y.y., 1405/1985.), 1/268; Darimi, Abdullah bin Abdurrahman. Sünen’üd-

Darimi. nşr. Mehmet Türk. 2 Cilt. İstanbul: Kitap Dünyası, 2020. Abdullah bin Abdurrahman Darimi, Sünen’üd-

Darimi. nşr. Mehmet Türk. (İstanbul: Kitap Dünyası, 2020), “Vüdu”.; Ebu Abdullah Muhammed bin Yezid Mâce 

el-Kazvini, Sünen-i İbni Mace Tercemesi ve Şerhi, Nşr. Haydar Hatipoğlu, (İstanbul: Kahraman Yayınları, 2018), 

“Nikâh”. 
204 Yine burada keyfiden kasıt birinci bölümde “Mardin’de Alanda Olmak” başlığı altında bahsedilen türden bir 

keyfiliktir: yakınlık ve heves barındıran bir seçim olması açısından keyfilik. 



92 
 

işaret ettiğinin belirtildiği pek çok tefsir yorumu mevcuttur. Resmi bir kurum olarak Diyanet 

İşleri Başkanlığı yayınladığı Kuran Yolu Tefsirinde ayeti yorumlarken yorumun daha ilk 

cümlesinde tarla metaforu için “üreme hadisesinde kadının rolüyle ilgili bir benzetmedir”205 der 

ve ancak bundan sonra anal ilişki üzerine tartışmalı görüşleri ele alır. Ayetin yorumu kutsal 

metnin üzerine konuştuğu meselenin dışına taşırılarak var olan kültürel bagajın imkân verdiği 

gibi üreme üzerine bir ifade şekline büründürülmüştür. Bu anlamda Delaney’in de İslam 

toplumlarında kutsal metnin tek kaynaklı üreme algısını pekiştirdiği yorumu tamamen haksız 

gözükmemektedir. Ayetin tefsirinde yapılan bu konu ataması toplumsal dini anlatılara da 

hakimdir ve Delaney’in bu toplumsal algıdan yola çıkarak metinde kadın erkek ilişkileri 

bağlamında tarla metaforu ile karşılaştığında metin ile geleneksel toplumsal algının örtüştüğünü 

düşünmesi anlaşılabilir bir durum oluşturmaktadır.  

Delaney, tohum ve tarla metaforlarının Kuran’da geçtiğini belirtirken bu açıklamasına 

bir şerh de düşer ve “insani alanla ilahi alan arasında kültürel bir ayrım olabileceği ihtimalini 

reddetmemekle birlikte, bu ikisinin içsel bağlantılarının olduğunu ve aralarında bir simgesel 

alışverişin devam ettiğini, birinin mecazlarının diğerinin kavramsallaştırılmasında (ve tersi) 

kullanıldığını”206 belirtir. Tefsirlerdeki bu aşırı yorum tam da Delaney’in bahsettiği alışverişin 

mümkün kıldığı bir ortamda gerçekleşmiştir. Kutsal metinlerin yorumlarının metin ile mevcut 

toplumsal kabuller arasındaki bu simgesel alışverişin sonucu ortaya konmuş yorumlar olarak 

metnin aslını ya da maksadını ıskalayabildiklerini tarla metaforu üzerinden girişilen tefsir 

çalışmalarında görmekteyiz. Bu ıskalamanın ise tesadüfi bir yanılgı süreci sonunda 

gerçekleşmediğini, geleneksel toplumsal kabullerin sağladığı düşünsel konforun garantisinde 

mümkün olduğunu değerlendirmek gerekir. 

Burada bu konuyu önemli kılan nokta Diyanet İşleri Başkanlığı’nın bir yayınında ya da 

başka tefsirlerde bu ayetin işaret etmediği halde üremeye işaret ettiğinin söylenmesi değil, bu 

söylemi mümkün kılan şartların neler olduğudur.207 Tarla metaforu binlerce yıl boyunca 

üremeye dair kültürel yapıyı belirleyip kuran metaforlardan biridir. Bu örnekte mevcut kültürel 

yapı içinde karşılaşılan metnin bağlamı geri plana itilerek metaforun metin öncesinde 

yüklendiği anlam ön plana çıkarılmıştır. Böylece üremeye dair geleneksel inanışları 

pekiştirecek tarla metaforu, cinsellik içerikli ama üremenin konu edilmediği herhangi başka bir 

 
205 Kur'an Yolu Tefsiri, 5 Cilt (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2020), 1/354-355.  
206 Carol Delaney, Tohum ve Toprak, 38. 
207 Bunlardan birincisi kutsal metnin yorumu üzerine çalışan tefsircilerin tartışıp ortaya koyması gereken bir 

meseleyken ikicisi kültür üzerine çalışan sosyal bilimcilerin alanında bulunmaktadır. Herhangi bir söylemi 

mümkün kılan şartlar kültüreldir ve bu kültürel yapı, içinde toplumsal, ekonomik, siyasal ve psikolojik şartları 

barındırır. 



93 
 

konuda kullanılsa bile yoruma üreme konusu eklenerek geleneksel üreme algısının 

desteklenmesi sağlanmıştır. Malinowski’nin başta yer alan tespitinde belirttiği üzere belirli bir 

toplumdaki toplumsal örgütlenmeler, aile, akrabalık, aşiret ilişkileri vb. o toplumda yer alan 

fikir, inanç ve duygulara dayanır, bunlarla şekillenir. Bu fikir, inanç ve duygular sahip oldukları 

kültürel bagajı her türlü yorumla -ki buna kutsal metinlerin yorumlanması da dahil olmaktadır- 

destekleyebilecek kadar güçlü yapılardır. İslam’ın kültürel alanı domine ettiği farklı 

toplumlardaki birbirinden farklı yorum ve pratikleri208  mümkün kılan da bu kültürel bagaj 

farklılığıdır. Özetle, üremeden bahsedilmeyen bir metinde -Kuran 2/223’üncü ayette- yer alan 

tarla metaforunu gördüğünde geleneksel tefsircilere bu metnin “üremede kadının rolünden” 

bahsedildiğini düşündüren -meseleyi bağlamının dışında böyle yorumlamalarını sağlayan- algı 

bu metin öncesinde de var olan ve geleneksel üreme inanışları ile örülmüş bir kültürel arka 

plana dayanır.   

Delaney toplumda yaygın olarak bahsedilen tarla metaforunun Kuran’da geçtiğini 

görüşmecilerinden dinledikten sonra bu bilgi ile yöneldiği kutsal metinde bu kullanımı 

görmektedir. Tarla metaforunun hangi bağlamda ve neyi açıklamak için kullanıldığı sorularına 

değinmeden, metaforun üreme için kullanıldığını varsayarak, Kuran’da üremenin nasıl 

tanımlandığı209 bilgisinden de yoksun bir şekilde kutsal metnin toplumdaki geleneksel algıyı 

desteklediği tespitinde bulunmuştur. Aslında kutsal metnin kendisinden ziyade aşırı yorumları 

olarak görülebilecek tefsir yaklaşımları geleneksel algıyı güçlendirecek şekildedir ve bu 

yorumlar geleneksel algıyla uyumlandığı ölçüde kutsal metnin bağlamını es geçecek kadar 

güçlü ve yerleşik yorumlar olagelmiştir. Böylece toplumda yaygın kabul gören geleneksel algı 

metne yaklaşımı belirlemekte ve yorumu kurmaktadır. Farklı kültürlerde metin değişmediği 

gibi yorumlar değişmekte ve çeşitlenmektedir. Böylece kutsal metinde kullanılan tarla metaforu 

geleneksel algıyı harekete geçirerek yorumlama faaliyetini belirlemiştir diyebiliriz.  

Burada İslam’ın kutsal metninde yer alan üreme algısının tohum ve tarla metaforunun 

aksine çift kaynaklı üreme teorisini destekleyen güçlü doneler içermesini temel dayanağım 

olarak ortaya koyduğumu belirtmem gerekir.210 Bu çalışmanın konusu kutsal metnin neyi ne 

 
208 Geertz “İslam Observed” isimli çalışmasında iki farklı Müslüman toplum arasındaki birbirinden farklı hatta 

birbirine zıt toplumsal yapılardan bahseder. (Clifford Geertz, Islam Observed: Religious Development in Morocco 

and Indonesia (Chicago: The University of Chicago Press, 1971). 
209 Kuran’da ilk yaratılışın topraktan ya da çamurdan (6/2, 15/26, 15/28), sonrasında üremenin ise bir damla sudan 

(22/5 ve 23/13) neşet ettiği anlatılır. Üremede insanı oluşturan bu ilk su damlasının ise İnsan Suresi (76) 2’nci 

ayette geçtiği üzere “birbirine karışmış su” olarak nitelendiği görülür. Bu, kadından ve erkekten gelen vücut 

sıvılarının birleşimi şeklinde bir karışım olarak açıkça belirtilir. Bu iki vücut sıvısının karşımı yaklaşımı 

Hipokrat’ın ortaya koyduğu çift kaynaklı üreme teorisine benzer.  
210 Örneğin, İnsan 76/2’de yer alan “Şüphesiz ki biz insanı, birbirine karışmış (kadın ve erkeğin) suyundan yarattık” 

ifadesi açıkça çift kaynaklı bir üreme tasviridir. İlk yaratılma sonrası (bir kadın ve bir erkek olarak Âdem ile Havva 



94 
 

bağlamda değerlendirdiği olmadığı için, burada daha fazla kutsal metin örneklendirmesine yer 

vermedim. Bu değerlendirmeyi bu araştırma açısından önemli kılan nokta, üremeye dair 

geleneksel algının ve kültürel ön kabullerin kutsal metni yorumlayan otoriteler tarafından ön 

bilgi olarak kabul edilmesi ve bunun sonucu olarak geleneksel algının kutsal metnin yorumunu 

belirlemesidir. Delaney’in de iştirak ettiği üzere Türkiye bağlamında “kutsal metnin geleneksel 

algıyı beslediği” iddiasına karşı, ben burada geleneksel algının tarla metaforunu yorumlarken 

kutsal metnin aşırı yorumunu211 mümkün kıldığını ve bu yorumların üremeye dair bütünden 

ortaya çıkan manayı tahrif ettiği tespitini ortaya koymaktayım. Başka bir şekilde ifade edecek 

olursam, yukarıda değerlendirdiğim veriler ışığında, burada Delaney’in metinden geleneksel 

algıya doğru kurduğu denklemin aslında geleneksel algıdan metnin yorumlanmasına doğru 

kurulduğunu öne sürüyorum.  

2.2.2. Tohumu Sahiplenen Yumurta 

Çift kaynaklı üreme teorisinden ziyade tek kaynaklı üreme inanışına yakın duran bir 

diğer algı da yumurta ile spermin üremeye katkısının eşit olmadığı inancıdır. Modern Batı 

tıbbının ortaya koyduğu bilimsel teknolojiler sonucu üremeye katılan sperm ve yumurta 

hücreleri görüntülendiğinden itibaren bu bilgi üreme algısı üzerinde etkili olmuştur. Fakat 

yukarıda yer alan son iki başlık altında da görülebileceği üzere ortaya konan hiçbir dini ya da 

bilimsel tespit var olan kültürel yapıyı bir anda kökten değiştirmemiştir. Buna benzer bir tespiti 

Inhorn Mısır’da üreme algısı üzerine de yapmıştır. Inhorn, Batı’da yerleşik biyolojik 

açıklamanın insan için çift kaynaklı üreme tespitinin Mısır’da resmi tıp algısı için de geçerli 

olduğunu ama resmi olmayan görüşün yumurta-sperm hikayesini daha az çift kaynaklı 

gördüğünü belirtir.212 Mardin için de benzer bir durumun varlığından bahsedebiliriz.  

Mardin’de il merkezinde ve yakın çevresinde özellikle genç ve eğitimli kesim kadın ve 

erkeğin üremeye katılmasında ikisinin de yarı yarıya katkısı olduğu görüşünü ifade eder. Fakat 

her iki yarının katkısının da eşit olmadığı anlamına gelen yorumlar bu tespiti takip etmektedir. 

Eşit miktarda iki katılım eşitlik anlamına gelmemektedir ve bu iki katlıma hiyerarşik değer 

veren etkenler kültüreldir. Örneğin, karasal iklime ve kurak bir coğrafyaya sahip Mardin’de su 

 
sonrası) üreme tasvir edilirken de “o ikisinden de birçok kadın ve erkek türeten Rab” (Nisa 4/1) nitelemesi 

kullanılır. “İkisinden türeme” ifadesi de açıkça çift kaynaklı bir ifadedir. Ve bu iki örnekteki ifadeler kutsal 

metinde pek çok yerde tekrarlanır. Böylece kutsal metni bütünlüğü içinde ele aldığımızda cinsel ilişki bağlamında 

kullanılan tarla metaforu tefsirlerde yer aldığı şekilde kadının üremedeki rolünü tarif etmekten uzaklaşır.  
211 Umberto Eco’nun kastettiği anlamda metne nüfuz ettikçe ayırt edebileceğimiz bir aşırı yorumdan 

bahsediyorum. (Umberto Eco, Yorum ve Aşırı Yorum, Çev. Kemal Atakay (İstanbul: Can Yayınları, 2014). 
212 Marcia C. Inhorn, Quest for Conception, 74. 



95 
 

kaynakları etrafında yerleşmiş kutsal ziyaret yerlerine sıkça rastlanır. Ziyaretin içinde ya da çok 

yakınında yer alan su kaynağından çıkan suyun şifalı olduğu inancı ve bu suyun tedavi edici 

olarak kullanılması kültürü yaygındır. Kutsal bir ziyaretten alınmış kaynak suyu ile herhangi 

bir doğal kaynaktan alınan su laboratuvar ortamında incelendiğinde muhteviyat açısından eşit 

gözükebilir ama halk tarafından bu iki suya atfedilen değerin farklılaşmasını mümkün kılan şey 

kültürel yapıdır. Bu örnektekine benzer şekilde kadının ve erkeğin üremeye katılımının eşit 

kromozom sayısına dayandığı gerçeği toplumsal algıda da benzer bir eşitlik anlayışını her 

zaman oluşturmamıştır. Kültürel inanışlar ve ön kabuller her türlü yeni tespiti kendi potalarında 

eritme potansiyeli taşırlar. Bu anlamda yumurta ve spermin üremeye eşit katılımı artık bilinen 

bir gerçek olsa da bu gerçek evrensel bir eşitlik algısı oluşturmamaktadır. Üremeye dayalı soy 

bağları keskin bir şekilde erkek soylu yapıya sahipken halk kesimleri tarafından sperm ile 

yumurtanın üremeye katılımında eşit değerde olmadığı inancı anlaşılabilir bir durumdur. 

Mardin’de soy bağı ve soyun devamı üzerinden üreme yaklaşımlarına bakıldığında kadının 

üremeye katılımının yumurta sağlayıcı olarak daha az değerli görüldüğü inanışı geleneksel 

algının bir parçasıdır.  

Görüşmecilerim arasında hiç çocuk sahibi olmayan kadınların yanında erkek çocuk 

sahibi olmayan kadınlara da yer verdim. Çünkü bir ya da birkaç kız çocuğu doğurmuş olmasına 

yani doğurganlığı konusunda sıkıntı yaşamamasına rağmen erkek çocuk doğurmamış 

kadınların infertilite üzerine bilinen şifacılık yöntemlerine başvurmaları erkek çocuk 

doğuramamış olmanın da infertilite sorununa dahil edilesi bir durum olduğunu göstermekteydi. 

Genellikle elli-elli beş yaş altı kadınlar kendilerinin ya da çevresindeki kadınların erkek çocuk 

doğurmaya zorlanmasını zalimane, bu beklentinin kendisini komik, cahilce ve ironik 

bulduklarını belirttiler. Hatta bir iki görüşmecim genetik olarak bebeğin cinsiyetini erkeğin 

katılımının belirlediğini, erkek çocuk olmasının kadının suçu olarak görülmesinin bu bilimsel 

tespitle çeliştiğini, bu yüzden cahilce olduğunu düşündüklerini anlattılar. Fakat altmış yaş üstü 

kadınlar gençliklerinde kendileri de erkek çocuk doğuramama stresi ile karşı karşıya kalmış 

olduklarını anlattıktan sonra “erkek olmazsa olmaz, adamın soyu devam etmez. Erkek 

doğurmazsan adam ne yapsın ya seni boşayacak ya da kuma getirecek” demekten de geri 

durmadılar. Erkek çocuğun ailenin/ aşiretin soyunu devam ettirecek birey olarak görülmesi, kız 

çocukların evlenip başka aileye karışacak geçici bir unsur olarak algılanması yumurta ile 

spermin muhteviyatının aynı algılanmadığının bir göstergesi olarak okunabilir.  

Modern tıbbî keşifler sonucu kadının ve erkeğin üremeye katılımına işaret etmek için 

kullanılan sperm ve yumurta kelimeleri yanında diğer isimlendirmeler de kadının katılımını 



96 
 

pasif, edilgen ve daha az gören bir yapının tezahürleri gibidir. Üreme üzerine kullanılan söz 

dağarcığına dahil olan dölleme, dölleyen ve döllenen kelimeleri farklı öznellikler inşa ederler. 

Üremeye kadının katılımını ifade eden yumurta erkekten gelen sperm tarafından “döllenir.” 

Yumurta döllenen, sperm dölleyen ve bu eylemin kendisi de döllenme olarak dilde ifadesini 

bulur. Denklemi böyle kurduğumuzda -ki bu kuruluşun kendisi de kültürden bağımsız bir kurgu 

değildir- yumurtaya özünü veren sperm yani tarlaya ekilen tohum hiyerarşisini yeniden kurarız. 

Oysa burada anlatılan eylem iki hücrenin eşit kromozom sayıları taşıyarak birleşmesi, kırk altı 

kromozomlu bir bebeğin yarısının annenin hücresinden, diğer yarısının da babanın hücresinden 

gelmesi sonucu meydana gelmesi olarak da açıklanabilir.  

Bu iki eşdeğer açıklamadan halk arasında yaygın olan ilkini -döllenme açıklamasını- 

oluşturan zihinsel yapı halkta yaygın olan geleneksel üreme algısını ortaya koymaktadır. Buna 

göre döllenen yumurta olarak kadının üremeye katılımı yarıdan da az olarak görülmektedir. Bu 

inanış kadının üremeye katılımını taşıyıcı role indirgeyen inanışa göre çift kaynaklı üreme 

teorisine daha yakındır ama yine de çiftler arasında üremeye eşit katılım esasına dayalı çift 

kaynaklı teori ile aynı noktada değildir.   

2.2.3. Tohumu Destekleyen Döşek 

Hipokrat’a kadar uzanan en eski çalışmalarda bile üremeye dair bilinen ve fonksiyonu 

araştırma konusu olan bir unsur da hamilelik boyunca kadının regl kanamasının 

görülmemesidir. Hamilelik oluştuğu günden itibaren doğuma kadar kadınlar her ay yaşadıkları 

regl kanamasını yaşamazlar. Sağlıklı ve yetişkin bir kadında her ay görülen kanamanın bebeğin 

anne karnında gelişim sürecinde ilk günden itibaren doğuma kadar görülmemesi üzerine regl 

kanının üremeye katılımına inanılmaktadır fakat bu katılımın ne şekilde olduğu konusunda 

farklı değerlendirmeler mevcuttur. Kanamanın üremeye katkısı olduğu inanışı kadının üremeye 

katılımının kabul edilmesi açısından olumlu olarak değerlendirilebilirse de bu katkının türü 

konusundaki muğlaklık kadının katılımındaki ikincillik algısını da güçlendirir niteliktedir. 

Regl kanının üremeye katılımı üzerine geleneksel yaklaşımları spermle birleşerek 

çocuğun oluşumuna katılım, çocuğun anne karnında dokuz ay beslenmesini sağlama ve minder/ 

döşek vazifesini üstlenerek gelişen fetüsü koruma olarak sıralayabiliriz. Inhorn bu 

yaklaşımlardan en bilineninin -spermle birleşip çocuğun oluşumuna katılması inanışının- 



97 
 

Aristoteles’ten geldiğini belirtir.213 Aristoteles bu katkıya inansa da bunun az bir katılımı 

olduğunu düşünür. Bu geleneksel birleşim teorisine göre regl kanamasının yumurtayı 

barındırarak üremeye katkı yaptığı bugün de yaygın olarak ortaya konan bir inanıştır. Şermin 

ebeye başvuran bir kadın infertilite sorunu için doktora gittiğini, doktorun kendisine menopoza 

girdiğini ve yumurtasının bittiğini söylediğini ama regl kanamalarının devam ettiğini 

anlattığında ebenin alaycı bir gülümsemeyle kadına bakarak “o nasıl şey, kanama varsa yumurta 

da vardır, doktor bunu nasıl bilmez” dediğini not etmiştim. Şermin ebe yumurtanın üremeye 

katılmadığı durumda kanamayla dışarı atıldığını, regl kanaması olan kadının yumurtasının da 

olduğunu, yoksa kanama olmayacağını anlattı. Böylece kendisine başvuran kadında başka bir 

sorun olduğuna, doktorun bu konuda yanlış bir tespit yaptığına karar verdi. Belli ki bu onun 

için doktorun tespitinin dahi onu şüpheye düşüremeyeceği kadar güçlü bir inançtı.  

Regl kanının üremeye katılımı inancının önemli bir noktası ise bu kanın “kirli” olarak 

düşünülmesidir. “Kirli kan” inancı kadının kan yoluyla üremeye yaptığı katkının 

değersizleştirilmesine ve marjinalleştirilmesine katkı sunar. Kirli görülen bir kanın üremeye 

katılması ya da fetüsü beslemesi konusunda destekleyen ya da karşıt çeşitli düşünceler olsa da 

bebeğin anne karnında kirli bir kan tarafından çevrelendiği inancı (döşek olarak regl kanı algısı) 

oldukça yaygındır. Kadınlar doğan bebeğin üzerinde bulunan kanın her ay regl kanaması ile 

atılan kan olduğunu ve bebeğin dokuz ay boyunca bu “kirli” kanın içinde kalmasının “iğrenç” 

bir durum olduğunu anlattılar.  

Yukarıda ele aldığım geleneksel yaklaşımlar çift kaynaklı üreme teorisine ait öğeler 

barındırsalar da kadını üremede eşit katılım sağlayan iki taraftan biri olarak değerlendirmekten 

uzaktırlar. Her birinde kadının üremeye katılımı belli ölçülerde ama erkekten az olarak kabul 

görür. İki vücut sıvısının birleşiminden sonra kadının karnındaki bebeği aylarca beslediği 

düşünüldüğünde kadının üremeye katılımının erkekten çok daha fazla bir materyal desteği ile 

gerçekleştiği görülür. Fakat katkının fazlalığı önem atfetmek için bir kriter olarak 

görülmemektedir. Bütün bu unsurlar geleneksel algıda değişiklik ve dönüşüm sağlamakla 

birlikte üremeye dair asimetrik yapıyı tamamen ortadan kaldıramamıştır. Bugüne gelindiğinde 

Mardin’de halkta hâkim geleneksel üreme algısının halen güçlü bir değişken olduğunu ve bu 

algının çift kaynaklı üreme algısından uzak bir yapısı olduğunu görürüz. Bu yapının kadınların 

infertilite deneyimi ve tedavi metotlarına yaptığı etki ve infertilitenin bir sağlık sorunu olarak 

 
213 Inhorn Aristoteles’in üreme teorisinden “menstural karışım teorisi” (menstural mixture theory) olarak bahseder. 

Buna göre kadının kanı üremeye katılır fakat Aristoteles’e göre daha az değerli bir katkıdır bu. (Marcia C. Inhorn, 

Quest for Conception, 71.) 



98 
 

böyle bir toplumsal yapı içinde nasıl algılandığı konusunda, ilerleyen bölümde kadın 

deneyimleri üzerinden bir değerlendirmede bulunacağım.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



99 
 

3. BÖLÜM:  

MARDİN’DE KADINLIK, İNFERTİLİTE VE ŞİFA 

“Nezaket, tevazu, görgü, belirli etik standartlara  

  uyum evrenseldir, ancak nezaket, tevazu, görgü  

  ve belirli etik standartlar evrensel değildir.  

  Standartların en beklenmedik şekillerde  

  farklılık gösterdiğini bilmek öğreticidir.” 

 

Margaret Mead 

 

Günümüzde Mardin’de doğurganlığa dair toplumsal algıyı belirleyen etkenlerden biri 

olarak geleneksel üreme teorisi, üremeye kadının katılımını erkekten daha az ya da ikincil 

olarak nitelemektedir. Kadının üremeye katılımının ikincil olarak değerlendirilmesinden kasıt, 

kadının katılımının daha az değerli olarak görülmesi, erkeğin katkısının çocuğu oluşturacak 

hayat cevherini taşıması, kadının ise bu cevheri büyütüp geliştirecek bir yardımcı unsur olarak 

görülmesidir. Bu ikincillik tasavvuru bölgede mevcut toplumsal cinsiyet rolleri algısı ile 

uyumlu bir tablo sergilemektedir. Daha uygun bir ifadeyle, üremede kadının ve erkeğin rolüne 

dair algılar toplumda makbul “kadınlık” ve makbul “erkeklik” algısının bir parçasıdır.214  

Bölgenin geleneksel üreme algısını değerlendirdiğim şifacılık, tıp ve üreme konularına 

değinen bir önceki bölümde detaylı yer verdiğim üzere, Mardin’de kadınlık ve erkeklik rolleri 

arasındaki eşitsizliğe dayalı toplumsal cinsiyet rejiminin yansıması olarak, üreme algısında da 

kadın ve erkek arasında eşit olmayan bir algı ile karşılaşırız. Buna karşın, üremenin sekteye 

uğradığı infertilite sorunu ortaya çıktığında, en başta (ve bazı örneklerde sadece) kadın, doktora 

ya da şifacıya götürülmekte, kadının doğurganlığının önünde bir engel olup olmadığı tespiti 

yapılmaya çalışılmaktadır. İnfertilite sorunu ile karşılaşıldığında kadında bir sorun olup 

olmadığına bakılması ve kadının “kusur”unun ya da “suç”unun aranması, kadının erkek ile eşit 

 
214 Makbul erkeklik ve makbul kadınlık, toplumsal cinsiyet rollerinin idealleştirilmiş halini imlemektedir. Bu 

idealleştirilmiş klişelere yaklaştıkça makbul görülen kadınlık ya da erkeklik pratiklerinden bahsederken, bu 

ideallerden uzaklaştıkça marjine itilen rollerle karşılaşırız. Toplumsal cinsiyetin performatifliğinden kasıt kültüre 

içkin olan bu performansların tarihsel ve dolayısıyla kurgusal olduğudur. (Judith Butler, Cinsiyet Belası & 

Feminizm ve Kimliğin Altüst Edilmesi, Çev. Başak Ertür (İstanbul: Metis Yayınları, 2008). 



100 
 

görülmediği asimetrik bir kurgusal düzlemde mümkün olabilmektedir.215 Burada negatif yüklü 

bir kadınlık algısından söz edebiliriz: Mağdur olduğu konuda suçlanan, eşit özne olarak 

görülmediği üremenin sekteye uğramasında da nihai sorumluluğun üzerine yıkıldığı, “kusurlu” 

ve “eksik” olarak etiketlenen bir kadınlık.   

Bu tespitten yola çıkarak, burada, infertilite sorunu yaşayan kadınların çocuk sahibi olmak 

için başvurduğu şifacılık pratiklerini ve tıbbi uygulamaları içeren tecrübeleri iki kısımda ele 

alacağım. İlk kısımda, dini ya da mistik öğeler içeren şifacılık pratiklerine odaklanarak bunları 

birer (ebeveynliğe) geçiş ritüeli şeklinde değerlendirirken, ikinci kısımda ise infertil kadını 

“kusurlu beden” olarak işaretleyen toplumsal etiketlemeyi bedenlileşme (embodiment) kavramı 

ve sosyal teoride beden sorunsalı üzerinden değerlendireceğim. Böylece, ilerleyen bölümde 

sırasıyla bir geçiş ritüeli olarak infertilite eksenli şifacılık pratikleri ve infertilite sorunu 

üzerinden “kusur”lu hissettirilen kadın bedeni etrafında oluşan kültür örüntüleri yer almaktadır.   

3.1. Doğuramayan Kadınlık  

Mardin, Türkiye İstatistik Kurumu (TÜİK) 2020 verilerine göre binde 25 ile Türkiye 

genelinde doğurganlık hızının en yüksek olduğu illerden biri216 oldu.217 Bu değer sadece 

Türkiye değil, komşu Avrupa Birliği üyesi ülkelerin ortalamalarının da üzerindeydi. Bu 

istatistiki veri bölge halkının doğurganlığı makbul kadınlık tanımlamasının bir parçası olarak 

gördüğü tespiti ile uyumlu görünmektedir. Bu kısımda yer verdiğim “doğuramayan kadınlık” 

kavramsallaştırması, doğurganlığın, kadınlığın olmazsa olmazı kabul edilerek, infertil 

kadınların bu yaratılan algı üzerinden eksik hissettirilmesini görünür kılma çabasının bir 

ürünüdür. Geleneksel algıda doğurganlık, makbul kadınlık tanımının şartlarından biri olarak 

görülürken, infertilite sorunu yaşayan kadınların varlığı başka bir kadınlık tecrübesinin de reel 

hayat deneyimlerine içkin olduğunu ortaya koymaktadır. Doğuramayan kadınlık nitelemesi, 

geleneksel algıdaki doğurganlığı içeren kadınlık imgesine karşı yeni bir kadınlık pratiği 

üzerinden düşünme imkânı tanımaktadır.  

 
215 Inhorn, çocuğun babanın sperminden (tohum) geldiğinin düşünülmesine karşı çocuk olmadığı ya da erkek 

çocuk olmadığı durumlarda kadının suçlanmasının “toplumsal cinsiyet eşitsizliği”nin (gender asymmetries) bir 

göstergesi olduğundan bahseder. Bu durumu aynı zamanda mağduru suçlayan (victim-blaming) bir yaklaşım 

olarak niteler. (Marcia C. Inhorn, Quest for Conception, 69.) 
216 Türkiye’de doğurganlık hızı en yüksek birinci il olan Şanlıurfa ve ikinci olan Şırnak Mardin’in iki sınır 

komşusudur. Mardin’in de içinde bulunduğu Güneydoğu Anadolu Bölgesi Türkiye genelinde doğurganlık hızı en 

yüksek illeri barınmaktadır. TÜİK Doğum İstatistikleri, 2020, (Erişim 26 Temmuz 2020) 

https://data.tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Dogum-Istatistikleri-2020-37229  
217 T.C. İçişleri Bakanlığı, Nüfus ve Vatandaşlık İşleri Genel Müdürlüğü’nden alınan bilgilere dayanan TÜİK 

Doğum İstatistikleri 2020, (Erişim 26 Temmuz 2020) https://data.tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Dogum-

Istatistikleri-2020-37229  

https://data.tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Dogum-Istatistikleri-2020-37229
https://data.tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Dogum-Istatistikleri-2020-37229
https://data.tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Dogum-Istatistikleri-2020-37229


101 
 

Çocuk sahibi olamamak toplumsal baskının dayattığı bir eksik hissetme halinin yanında 

fiziksel bir boşluk da oluşturur. Görüşmelerim sırasında kadınlar tarafından dile getirilen “ben 

de evimde bir ses olsun isterim”, “çocuk evin neşesidir, olmayınca insan yapayalnız kalıyor” 

gibi ifadeler manevi boşluğun yanında fiziksel bir duruma da işaret etmektedir. Çocuksuzluk 

salt fiziksel bir yalnızlık hissi de değildir. Bölgede bir yetişkinliğe geçiş aşaması olarak görülen 

evlilik erkek için olduğu gibi kadın için de toplumda çocuk statüsünden çıkarak baba evinden 

ayrılma, kendi hanesini oluşturma ve kendi düzenini kurma anlamını taşır. Bu anlamda, medeni 

halin değişimi yaş faktörünün de üzerinde yer alarak yetişkinliğin başlaması anlamına 

gelmektedir. Evlenmek gibi, evlendikten sonra çocuk sahibi olmak da bölgede toplum 

tarafından beklenen bir aşama, hayatın rutini içinde benzer bir geçiş evresidir. Türkiye 

genelinde olduğu gibi, Mardin özelinde de evli çiftler, evliliklerinin ilk aylarından itibaren 

çocuk sahibi olmayı düşünüp düşünmedikleri sorusuna muhatap olmaktadır. Evlilik bir yanıyla 

yetişkinliğe adım atmak anlamına gelirken, diğer yanıyla da çocuk sahibi olmak için aşılan bir 

eşik anlamı barındırır.  

Halk arasında evlilik aşaması “evlenip çoluk çocuğa karışmak” deyiminde ifadesini 

bulduğu üzere çocuk sahibi olmakla eş zamanlı bir geçiş evresi olarak değerlendirilir. Evlilik 

çağına geldiği düşünülen gençlerin üzerinde baskı oluşturan “ne zaman evleneceksin” sorusu, 

evliliğin hemen sonrasında “ne zaman çocuk sahibi olacaksın” sorusuna dönüşür. Yakın aile 

bireylerinden komşulara ve tanıdıklara kadar her yakınlık seviyesinden insan tarafından 

yöneltilen bu sorular, evlilik gibi çocuk sahibi olmanın da bir geçiş aşaması olduğu toplumsal 

algısını ortaya koyar. Burada bu tespitten yola çıkarak infertilite sorununu aşmak için 

başvurulan geleneksel tedavi yöntemlerini değerlendirirken, bunları doğurganlığı kanıtlama 

amacı taşıyan birer geçiş ritüeli olarak ele alacağım.  

Çocuk sahibi olmanın toplumda annelik, babalık ve soyu devam ettirme üzerinden bir statü 

göstergesi olması boyutunu düşündüğümüzde, infertilitenin salt sağlık sorunu olmaktan daha 

“fazla” bir muhteviyat içerdiğini söyleyebiliriz. Aslında medikal antropoloji alanında oluşan 

literatür bize her türlü hastalığın fizyolojik yanını aşan bir kültürel “fazla”lık içerdiğini, bu 

“fazla”lığın sosyo-kültürel yapı ile ilişkili olduğunu anlatmaktadır. İnfertilite özelinde ise çocuk 

sahibi olmanın sosyal statü sağlayıcı yanı, bu sorun etrafında oluşan mistik pratikleri birer geçiş 

ritüeli olarak değerlendirme ihtiyacını doğurur. Bu şekilde ele aldığımızda infertilite sorunu 

yaşayan çiftlerde çocuk sahibi olma girişimi bir “eşik geçme girişimi” olarak okunabilir. Burada 

geçilecek sınırı araştırma kapsamında “infertil eşik” olarak nitelemekteyim. Aşağıda alandan 

edindiğim infertil eşik üzerine değerlendirmelere yer vermeden önce antropoloji literatüründe 



102 
 

bugün artık yerleşik bir kavramsallaştırma olarak geçiş ritüelleri tanımlamasının ne anlama 

geldiğinden, bu tanımlamanın ortaya çıkışından, eşik kavramından ve bir geçiş aşaması olarak 

infertilite odaklı pratiklerden kısaca bahsedeceğim.  

3.1.1. Geçiş Aşaması Olarak İnfertilite 

Ritüeller, Antropoloji disiplini içinde kültür örüntülerinin boğumlandığı, sembolik ve dini 

anlatıların fazlaca yer aldığı, kültüre dair ibarelerin semboller üzerinden mümkün olan en açık 

şekliyle ortaya konduğu sosyal faaliyetler olarak görülmektedir. Bu nedenle, kültürü konu eden 

sosyal ve kültürel antropolojide ritüeller, temel ilgi ve çalışma alanlarından birini 

oluşturmaktadır. Arnold van Gennep, 1900’lerin başında ritüeller üzerine yaptığı çalışmalar 

sonucu bu çok çeşitli özellikleri olan “dinsel ve büyüsel adetler”in218 üç temel konu üzerinde 

gruplanabildiğini ortaya koymuştur. Dönemin ruhuna uygun bir şekilde “ilkel” toplulukların 

ritüelleri üzerine çalışan Van Gennep, bu topluluklarda kutlama, geçiş ve veda (ayrılık) olarak 

gruplanabilecek geleneksel ritüeller içinde, özellikle bir aşamadan diğerine geçişi sembolize 

eden bir grup ritüelin benzer bir yapı ortaya koyduğunu tespit ederek, bunlara geçiş ritleri adını 

verir. Van Gennep’e göre ilkel topluluklarda toplumsal statüdeki değişimlere dayanan, yaş 

alma, yer ve/ veya durum değişiklikleri içeren ritüeller birer geçiş ritidir. Doğum, ergenliğe 

geçiş, evlilik, ebeveyn olma, ölüm gibi gündelik hayat içinde var olan olaylar insan hayatının 

evrelerine dair birer aşamadır. Bu geçiş ve değişim etrafında kümelenen ritüeller benzer bir yapı 

ortaya koyarlar.219 Geçiş ritüellerinde ortaklaştığı görülen bu yapı, statü değişikliği ve 

toplumsal dönüşümün izlerini taşıması açısından manidar bulunur.  

Geçiş ritüellerini van Gennep eşik öncesi evre (preliminal stage), eşik evresi (liminal stage) 

ve eşik sonrası evre (post liminal stage) olarak birbirini takip eden üç aşamalı bir şekilde 

formüle etmiştir.220 Ayrılma evresi olarak da isimlendirilen eşik öncesi evre kişinin bulunduğu 

halden kopuşunu içerir. Bunu takip eden eşik evresi geçiş, değişim ve başkalaşmaya dönüşmek 

için bir geçiş noktasıdır. Üçüncü ve son aşama ise bütünleşme ya da yeniden bir araya gelme 

olarak nitelenen eşik sonrası evredir. Bu son evre, kişinin değişim sonrası sahip olduğu yeni 

hali ile topluma geri dönerek katılmasını nitelemektedir.221 Van Gennep’in geçiş ritleri (rites of 

 
218 Etnoloji Sözlüğü geçiş ritleri kavramının çerçevesini van Gennep’in “insan hayatının önemli geçiş dönemleri 

sırasında uygulanan dinsel ve büyüsel adetleri kapsamaktadır” şeklinde çizdiğini belirtir. Sedat Veyis Örnek, 

Etnoloji Sözlüğü (Ankara: Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Yayınları, 1971), 93. 
219 Arnold Van Gennep, The Rites of Passage, Çev. Monika B. Vizedom and Gabrielle L. Caffee (Chicago: The 

University of Chicago Press, 1960) 11. 
220 Arnold Van Gennep, The Rites of Passage, 11-12. 
221 Sibel Özbudun ve Gülfem Uysal, 50 Soruda Antropoloji (İstanbul: Bilim ve Gelecek Kitaplığı, 2012) 184. 



103 
 

passage) kuramı, bireyin hayat çizgisi boyunca toplum içinde geçirdiği statü değişikliklerini 

simgeleyen törenlerin bu üç evreyi barındırdığı tespitine dayanmaktadır. Toplumdan topluma 

farklılık gösteren ritüelleşmiş geçiş törenleri ait oldukları topluma dair insan ve hayat algısını 

ortaya koyması açısından böyle bir analitik değerlendirmeye tabi tutulmaktadır.  

Arnold van Gennep, geçiş ritüellerinin üç evresini kavramsallaştırırken bazı yerlerde eşik 

öncesi, eşik ve eşik sonrası nitelemelerini kullanır. Bazı yerlerde de yine bu üç evreye işaret 

etmek üzere ayrılma, sınır ve bütünleşme isimlendirmelerine yer vermektedir. Antropolog 

Victor Turner, 1960’larda kaleme aldığı Ritüeller: Yapı ve Anti-Yapı222 başlıklı çalışmasında 

van Gennep’in tesadüfî görülebilecek bu seçimlerinin tesadüf sonucu olmadığına, geçiş 

ritüellerinin işleyişi ile ilgili kastî bir durumu ele almaya dayalı seçimler olduğuna dikkat 

çeker.223 Turner’a göre van Gennep ayrılma, sınır ve bütünleşme nitelemelerini kullandığında 

ritüellere dair fonksiyonel bir analiz yapar. Eşik kavramını kullandığı analizlerinde ise geçiş 

ritüellerini, mevcut hâkim toplumsal yapının değer ve normlarının ortadan kalktığı kısıtlı anlar 

olarak ele alır ve ritüelin yapıdan ayrılarak oluşturduğu kendi iç dinamiklere odaklanır. 

Turner’a göre van Gennep kuramında bu iki farklı isimlendirme şekli için açık bir ayrıma yer 

vermese de bir yandan geçiş ritüellerinin “yapısal” yanlarını analiz ederken, bir diğer yandan 

da toplumsal yapının askıya alındığı bir eşikte olma hali ile ilgilenir.  

Turner, geçiş ritüelleri kuramını bu ikinci kısımda geliştirerek liminal kavramı yerine 

“liminality”224 kavramını ortaya koyar ve onu yine kendi kavramsallaştırması olan 

“communitas”225 kavramıyla ilişkilendirir.226 Eşiksellik halini “toplumsal düzenin korunması 

için sınırlandırılması ve yönlendirilmesi gereken bir güç”227 içeren süreç olarak ele alırken, 

geçiş ritüellerindeki durumu toplumsal yapının askıya alındığı ve kendi içinde yapısal 

 
222 Victor Turner, Ritüeller: Yapı ve Anti Yapı, Çev. Nur Küçük (İstanbul: İthaki Yayınları, 2018).   
223 Victor Turner, Ritüeller, 173. 
224 Türkçe’ye eşikte olma süreci, eşiksellik olarak çevrilmektedir.  
225 Türkçe’de komünitas olarak da kullanımı mevcut olan bu kavram, Turner’ın Ritüeller kitabının 2018 yılında 

İthaki yayınlarından çıkan Türkçe çevirisinde “anti-yapı” olarak çevrilmiştir.  
226 Turner 1900’lerin ortalarında geçiş ritüellerini ele aldığında, van Gennep’ten farklı olarak geçiş aşamasını 

“ilkel” toplumla sınırlandırmaktan vaz geçer. Turner’ın çalışmasında teorisini geliştirdiği dönemdeki eleştirel 

teorilerle ve yaygınlaşan kültürel görecelilik akımı ekseninde “ilkel” kavramına eleştirel bakışla uyumlu olarak, 

toplumsal yapıda ortaya çıkan “yapı” ve “antiyapı” kavramlarını (liminality ve communitas) tanımladığını 

görürüz. Konu ekseninde şifacılık ile ilgili değerlendirmeler şifacılığın geleneğe referans veren yapısı gereği 

modern hayatın dışında yer alan eskiye dair ritüelleri değerlendirmek olarak görülebilir. Fakat infertilite örneğinde 

modern Batı tıbbı uygulamaları olarak yardımcı üreme teknolojilerinin seanslarında da ortaya konan pratiği 

Turner’ın yapı ve antiyapı kavramsallaştırması üzerinden değerlendirmek geleneksel şifacılık ve modern tıbbi 

uygulamalar arasındaki tüm farklara rağmen yapısal anlamda ilginç bir paralelliği ortaya koymaktadır. 
227 Antropoloji Sözlüğü liminality kavramını Türkçe’de liminaliti olarak kullanır ve bu geçişte ortaya çıkan gücün 

tehlikesine işaret ettikten sonra bu evreyi “geçişin tamamlanması ve kültürün yeniden can bulması için zorunlu” 

olarak tanımlar. Yani kısa tutulması, uzatılmaması gereken bu sürecin atlanamaz ve yok sayılamaz yanına dikkat 

çeker. (Kudret Emiroğlu ve Suavi Aydın, Antropoloji Sözlüğü (Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları, 2003), sayfa).   



104 
 

özellikleri olan komünitas kavramıyla ilişkilendirir. Turner’a göre eşikteki kişilerin eylemleri 

toplumsal norm ve değerlerden berî olduğu için muğlaktır ve bu muğlaklık tehlikeli bir güç 

barındırır. Bu nedenle eşiksellik uzatılmaması gereken bir süreçtir. Ona göre eşik, sadece bir 

sınırın atlanması değil, kendine has bir süreci içeren, zaman zaman süresi belirsiz bir evredir ve 

eşikte olanlar bu evrenin kendilerinden beklediği hale bürünürler. Yani eşikte olmak bir hal 

değişimidir ve başlı başına kendine özgü bir oluş şekli ortaya koyar. Eşiktekiler “hiçbir şeye 

sahip olmayanlar”228 şeklinde ritüel içinde bulunurlar. Eşikteki bireyin davranışlarını belirleyen 

iki özellik ise bununla uyumlu şekilde otoriteye sorgusuzca itaat etmesi ve sessizliğidir. Turner, 

burada bahsedilen otoriteyi tanımlarken, eşiktekiler üzerinde otorite kuran şifacının “geleneğin 

genel otoritesi”ni kullandığını ifade eder. Eşikte olan bireyin tipik davranışı ise bu 

gelenekselden güç almış otoriteye kayıtsız boyun eğmek ve teslim olmaktır.229 

Burada temel çerçevesini çizmeye çalıştığım geçiş ritleri, alanda kadınların uyguladıkları 

ritüelleşmiş şifacılık pratiklerinin kurgusal yapısı ile pek çok noktada örtüşmektedir. 

Geleneksel tedavi uygulamaları, bugün kullanıldığı anlamda birer tıbbi uygulama olmanın 

ötesine geçerek, dini metin ve sembollerle bezenmiş, belirli dönemlerde tekrarlanıp belirli roller 

etrafında kurgulanarak ritüelleştirilmiş, ruhlarla ve beden dışı varlıklarla teması öngördüğü 

anlamda mistik ve aşkın ile bağı olan uygulamalar şekline bürünmüştür. Alan araştırmam 

sırasında karşılaştığım yaygın geleneksel tedavi uygulamalarını böyle bir yapıda birer ritüel 

olarak ele aldım. Bu yorumlamayı mümkün kılan araçları ise van Gennep’in ilk defa 1900’lerin 

başında ortaya koyduğu ve Turner’ın 1900’lerin ortalarında geliştirdiği geçiş ritüelleri kuramı 

sağlamıştır. Bu analitik araçları kullanarak, bu kısımda Mardin’de alan araştırması sırasında 

karşılaştığım geleneksel şifacılık pratiklerini birer geçiş riti olarak detaylı bir şekilde ele 

alacağım. 

3.1.2. İnfertil Eşik 

Mardin ve çevresindeki bölgede infertilite etrafında şekillenen geleneksel tedavi 

pratiklerinin yapısı, geleneksel algının çocuk sahibi olmayı insanın hayat yolculuğunda evlilik 

sonrası ulaşılması gereken bir aşama230 olarak görme algısıyla uyumlu gözükmektedir. Hem 

şifacılık pratiklerine hâkim dil hem de geleneksel üreme algısı, her ikisi de infertiliteyi evliliğin 

 
228 Victor Turner, Ritüeller, 96. 
229 Victor Turner, Ritüeller, 95-105. 
230 Çocuk sahibi olamama sorunu uzun sürerse sağlıklı bir evlilik ilişkisini de bozan ve dini evlilik sözleşmesini 

ifsat eden bir engel olarak görüldüğünden, infertilite tek başına aşılması gereken bir sorun olmaktan çıkarak 

evliliğin sürdürülmesi için de bir ön şarta dönüşmektedir. 



105 
 

devamı için aşılması gereken bir eşik olarak kodlar. Bu evre, kadının canlı ve sağlıklı bir 

bebek231 dünyaya getirecek olan doğumu gerçekleştirmesi sonucu noktalanacak, bu nedenle 

süresi belirsiz bir eşiktelik durumuna da işaret etmektedir.  

Turner’ın “hiçbir şeye sahip olmayanlar” olarak nitelediği eşikteki birey tanımı, infertilite 

sürecinde çocuk sahibi olmayı arzulayan çeşitli toplumsal statü ve gruplardan gelmiş kadınların 

aynı statüde görülmesini de tarif eden iyi bir betimlemedir. Eşikte olanlar, eşik öncesi diye de 

anılan ayrılma evresinde toplumsal olarak sahip oldukları tüm ayrıcalık, statü ve değerleri 

geride bırakarak eşiğe gelirler. Burada bu aşamada eşikteki diğer adaylardan kendilerini ayırt 

edecek hiçbir özelliğin önemli olmadığı gerçeği ile yüzleşirler. Bu anlamda eşikteki eylemleri 

Turner’ın ifadesiyle “muğlak”tır. Turner burada eşikteki bireylerin kendilerinden istenen ve 

beklenen eylemleri yerine getirirken iradelerini ritüeli yöneten şifacıya teslim edip bir 

belirsizlik içinde hareket etmeleri anlamında bir muğlaklıktan bahseder. Bu muğlaklık içinde 

eşikteki bireyin pasif ve alçak gönüllü davranması beklenir. Birey, eşiğinde olduğu değişim ve 

dönüşümü yönetecek, infertilite özelinde doğurganlığını kazanmasını sağlayacak olan şifacının 

sözlerine ve isteklerine tam bir itaat ve teslimiyet gösterir. Bu anlamda pasif ve kabullenici bir 

duruş sergiler; acı verici, bedenin mahremiyet sınırlarını ihlal edici ya da kültürel olarak yüz 

kızartıcı görülen uygulamaları hiçbir direnç göstermeden kabul eder.  

Eşiktekiler için mahremiyet söz konusu olamaz ve mahrem sınırlar ortadan kalkmış, askıya 

alınmıştır. Bir örnek olmaları için farklılıklarının bastırılmasına rıza gösterirler. Beklenen 

değişimi mümkün kılacak yeni güçlere, yeni yeteneklere kavuşmak için, öncesinde tek 

tipleşmeleri, anonimleşmeleri, alçak gönüllü ve pasif bir şekilde emre itaat etmeleri gerekir. 

Eşiktekiler emre itaat eden köle statüsüne indirgenir. Doğurganlığını kazanmak üzere tedavi 

ritüeline giren infertil kadın, böyle bir infertil eşiği geçmek üzere eşiksellik durumunda bulunur.  

Mardin özelinde bu şifalandırıcı ritlerde infertil çiftlerden ziyade yaygın olarak infertil 

kadından bahsetmek gerekir. Çünkü bölgede geleneksel tedavi yöntemlerine dayanan infertilite 

odaklı ritlerin geçişteki bireyi kadındır. Erkek bireyin infertilite sorununun bir parçası 

olabileceği gerçeği ya tamamen göz ardı edilir ya da kasten saklanır. Burada kasıt, tüm geniş 

aileyi şaibe ve utanca düşürecek bir durum olarak görülen erkekte infertilite sorununun, birkaç 

aile bireyi tarafından bilinse de bunun dışına çıkıp kamusal olarak duyulmasının önünü 

kesmektir. Böyle bir durumla karşılaşıldığında genellikle kadın tüm sorumluluğu üstüne alır. 

“Kocamda sorun var” diyerek babasoylu bir toplumda gelin gelerek dahil olduğu ailenin soy 

 
231 Kadının kız çocuk doğurduğu ama hiç erkek çocuğu olmadığı durumlarda ise beklenen erkek bebektir. 



106 
 

ağacını şaibe altında bırakıp “büyük bir utanca” sebep olmak yerine, tüm sorumluluğu üstlenip 

sorunun kendinde olduğunu söylemeyi tercih eder.232 Başka bir ifadeyle kadında infertilite 

sorunu “kadının suçu” olarak algılanırken, erkekte infertilite sorunu “erkeğin suçu” olarak 

algılanmaz. Bunun yerine, erkekte sorun varsa bu durum daha geniş halka olarak ailenin (ve 

dolayısıyla soyun) utancına dönüşür.233  Burada da eşitsiz bir durum olarak toplumsal cinsiyet 

kategorileri arasındaki denksizliğin (gender asymetries) izleri ile karşılaşırız. Tüm bu 

durumların bir yansımasına dönüşen geleneksel algı, infertiliteyi kadının “suçu” ya da “kusuru” 

olarak tanımlama eğilimindedir. İnfertiliteyi aşmak üzere uygulanan ritüelleşmiş tedaviler de 

ekseriyetle kadınlar üzerinden gerçekleşir.234 Bu nedenle burada araştırma sürecinde 

karşılaştığım geçiş ritlerini ele alırken, “infertil eşik”te kadın hikayeleri üzerinden bir 

değerlendirmede bulunacağım.  

Ama öncesinde belirtmem gerekir ki, eşik tanımlaması Antropoloji literatüründe yer aldığı 

kavramsal anlamı destekler nitelikte, bölgenin dil ve kültürel yapısı içinde de oldukça yüklü bir 

kelimedir. Dilde yerleşik ilk anlamıyla eşik kelimesi evin dışı ile içi arasındaki sınırı belirleyen 

kapı girişidir. Eşik, haneyi, ev konforunu, korunaklı ortamı terk etmek, bilinmezliğe ve 

belirsizliğe açık bir ortam olarak kendi kontrol ve konfor alanın dışına çıkmak için geçilmesi 

gereken sınırdır.235 Ev içi ve ev dışı olarak nitelenebilecek bu iki alanı birbirinden ayıran sınır 

olarak eşik, yerleşmeye müsait ve konaklamanın makbul görüldüğü bir alan da değildir. Bu 

 
232 Bu, makbul kadınlık rolüne yüklenmiş bir sorumluluk olarak görülebilir. Üremede erkeğin “kusur”lu olduğu 

durumda, kendisinde üreme sorunu olduğunu bilen erkek yeniden evlilik yapmaz. Karısıyla çocuksuz bir şekilde 

ya da yakın aile bireylerinden çocuk evlat edinerek yaşamaya devam eder. Bu durum çevre tarafından “manidar” 

bulunarak erkekte üremeye dair sorun olduğu şeklinde dedikodulara sebep olsa da kadının bu durumu açıkça dile 

getirmeyerek sorumluluğu üstüne alması, “kocamda sorun yok, sorun bende” demesi erdemli görülür. Oya 

Topdemir Koçyiğit infertilitenin sosyo-kültürel etkilerini konu eden makalesinde bu tespitle örtüşecek şekilde 

erkek kısırlığının toplumda görünmez kılındığından bahsederek, erkekte üreme sorununu kamufle etme görevinin 

kadınlara verildiğini belirtir. (Oya Topdemir Koçyiğit, “İnfertilite ve Sosyo-kültürel Etkileri”, İnsanbilim Dergisi 

1/1 (2012), 36.)  
233 Türkçe’de “yönetme gücünü elinde bulunduran kişi ya da otorite” anlamında iktidar kelimesi hem siyasi 

otoriteyi hem de erkeğin cinsel ilişki sırasındaki performansını temsil eden bir kelimedir. Erkekte cinsel sorunlar 

“iktidarsızlık” olarak tanımlanır. Dilde yer bulduğu şekliyle erkekte infertilite sorunu ailede iktidar sorunu olarak 

algılanma eğilimindedir. Foucault, 1976’da yayınladığı Cinselliğin Tarihi kitabında cinselliğin iktidar 

mekanizmaları ile ilgisini sorgular ve cinsel pratikler üzerine üretilen söylemlerin cinselliği tanımlamadığını, 

cinselliği söylemler aracılığı ile kurduğunu anlatır. (Michel Foucault, The History of Sexuality (Volume I: An 

Introduction), Çev. Robert Hurley (New York: Panteon Books, 1978).) Foucault’nun analizinden yola çıkarak 

Türkçe’de erkek cinselliğine işaret etmek üzere kullanılan “iktidar” kelimesinin talihsiz bir tesadüf olmadığını 

söyleyebiliriz. Erkekte üreme sorununun “iktidarsızlık” olarak tanımlanması ise erkeğe ait olan bu sağlık 

sorununun aile ve soy bağı üzerinden algılanmasını mümkün kılar. 
234 Burada kadını doğayla, erkeği kültürle özdeşleştiren ataerkil zihin yapısının modernleşme ile buluştuğu bir 

nokta daha etkili olmaktadır. Bunu, rasyonel pozitivist düşünce ile bağdaşmayan geleneksel şifacılığın duygusal, 

kadınlığa ait, kadınsı uygulamalar olarak görülmesi algısının bir yansıması olarak açıklamakla yetineceğim. 

Şifacılığın kadınsılaştırılması, kadınlara ait hurafeler olarak algılanmasını mümkün kılan siyasal ve toplumsal 

süreç üzerine detaylı bir analiz için bkz. Gökçen Beyinli, İslam ve Sair Halk. 
235 Türk Dil Kurumu eşik kelimesini “kapı ağzındaki tek basamaklık yer” olarak nitelemektedir. (Erişim 17 Aralık 

2020), https://sozluk.gov.tr/  

https://sozluk.gov.tr/


107 
 

yönüyle bir akışkanlığa, geçişe, değişime işaret eder. Kelime anlamının dışında en sık 

kullanıldığı mecaz anlamda ise eşik, dirilerle ölüleri, bu dünya ile öte dünyayı, farklı alemleri 

birbirinden ayıran, dünya değiştirmeyi imleyen bir geçişe işaret eder.236 Bölge kültüründe 

konaklanması uygun görülmeyen, terk edilmesi beklenen yer olarak eşik ruhani, kötücül 

varlıkların etkisine girilebilecek derecede tekinsiz bir uğrak olarak nitelenir. Mardin’de art arda 

düşük yapan kadınların bebeklerini öldürdüğüne, doğurganlıklarını bağladığına inanılan 

kötücül ruhani bir varlık olarak “garime”nin kadınlara genellikle eşiklerde musallat olduğuna 

inanılır. Bu nedenle örneğin lohusa kadının evin dışına çıkması hoş görülmez hatta kısıtlanır.  

Mardin’de doğurganlığı sekteye uğrattığına inanılan bir fenomen olarak görülen “kırk 

karışması” teşhisi de kabaca eşiği aşan en az bir lohusa kadının diğeri ile karşılaşmasından 

doğan bir kötülük halidir. Geçiş ritüellerine konu olan süreci insanın hayat hikayesinde değişim 

ve farklılık yaratacak bir zaman, eşikteki bireyi bir konumdan ötekine taşıyarak topluma 

başkalaşmış bir şekilde geri döndürecek bir dönem olarak ele aldığımızda, eşik kavramının 

isabetli bir çeviri olduğunu belirtmek gerekir. Eşik evresi, öncesi ve sonrası ile 

değerlendirildiğinde eşikteki bireyi bir evrenden başka bir evrene taşır. Konu bağlamında 

infertil eşik aşıldığında da topluma dönecek olan kadın artık aynı kadın olmayacaktır; dünyaya 

gelecek bebekle birlikte bir “anne” de doğacak, doğurganlığını kazanan kadın aile ve toplum 

içindeki statüsünü değiştirerek “anne” olacaktır.237 Anneliği hedefleyen infertil kadın böylece 

geçiş ritüellerinin eşikteki bireyidir.   

Turner, çoğu kültürde geçiş ritlerinin dini öğelerle bağlantılandırılmasına dikkat çekerken, 

bu geçiş evresinin dini ya da mistik güçlerin şifa vermesi ya da cezalandırması inancı ile 

bağlantılı görüldüğünden bahseder.238 Kadının doğurganlığını kazanarak anne olmasını 

sağlamayı hedefleyen geçiş ritüelleri olarak Mardin’de şifacılık pratiklerine baktığımızda, 

Turner’ın tespitini doğrular şekilde çok çeşitli pratiklerin tüm farklılıklarına rağmen kendilerine 

dini bir çerçeve çizmekte ortaklaştıklarını görürüz. Ritüel, uygulanan şifa yönteminin dini 

sembollerle örüldüğü bir çerçeve içinde gerçekleşir. Mardin’de türbe toprağında yıkanarak, 

hacamat ya da sırta sargı uygulaması yaptırarak, türbelerin kendine özel bilindik ritüellerini 

gerçekleştirerek ya da Tıbb-ı Nebevi’ye referansla bitkisel karışımlar kullanarak uygulanan şifa 

usülleri beraberinde Kuran’dan ayetler ve dualar okunur. Yerel şifacıların hoca, şıh, ermiş gibi 

 
236 Türkyılmaz, eşik kavramının bu dünya ve ölümden sonrası olarak iki dünyayı ayıran, dirilerle ölüleri ayıran ve 

dünyaları birbirinden ayıran üç mecaz anlamına işaret eder. (Dilek Türkyılmaz, “Eşik Altı Boş Değildir: “Eşik” 

Kavramının Türk Düşüncesine Yansımaları”, Avrasya Uluslararası Araştırmalar Dergisi 7/17 (2019), 155.)  
237 İnfertil kadının eksikliği olarak görülen annelik kavramının yükü üzerine detaylı bir değerlendirme için bir 

sonraki bölümde yer alan “Kadınlığa İçkin Toplumsal Bir Rol Olarak Annelik” kısmına bakılabilir. 
238 Victor Turner, Ritüeller, 107. 



108 
 

statülerle, el almış olmakla ya da kutsal bir soydan gelen kutsanmış kişi olarak dini birer figür 

şeklinde kendilerini sunmaları, halk arasında otoritelerini güçlendirmenin yanında, 

gerçekleştirdikleri uygulamaların dinin tavsiye ettiği pratikler olarak algılanmasını da 

sağlamaktadır. Böylece Mardin’de de geleneksel şifacılık uygulamalarının dini öğretilerle 

doğrudan bağlantılı olduğu görülür. 

Mardin’de doğurganlığı başlatmak ya da birkaç doğum sonrası ortaya çıkan infertiliteyi 

bertaraf edip doğurganlığı yeniden kazanmak için uygulanan bir şifa geleneği olarak türbenin 

toprağında yıkanma ritüeli, görüşmecilerimin bir kısmı tarafından bizzat uygulanmıştır. Bu 

yöntemi uygulamamış olanlar ise çevrelerinde uygulayanlar olduğunu, onlar aracılığıyla bu 

yöntemi kendilerinin de bildiğini ama çeşitli kişisel ya da çevresel nedenlerle uygulamadıklarını 

anlattılar. Alanda yaptığım tüm görüşmelerde kadınların bu yöntemi bir şekilde bildiklerini ya 

da bizzat uyguladıklarını gördüm. Buna göre türbe toprağında yıkanma uygulaması Mardin’de 

yaygın olarak bilinen bir ritüeldir. İnfertilite sorunu yaşayan kadın, yanında bir şifacı ya da “dili 

dualı”239 olarak bilinen köyden yaşlı bir kadınla, bunların olmadığı durumda aile içinden bir 

kadın (genellikle kocanın annesi olan kayınvalide) eşliğinde, doğurganlığını geri kazanmak 

üzere civarda bildiği türbeleri ziyaret eder. Bu ziyaret sırasında infertil kadın dışında orada en 

az bir kişi (şifacı ya da evin yaşlı kadını) hazır bulunur. Bu sayı duruma ve talebe göre 

artabilmektedir ancak orada beraber bulunacak olan kadınların ritüel sırasında mensturasyon 

döneminde olmamaları gerekmektedir.240 Ziyaret sırasında şifa bekleyen kadın, üzerinde 

neredeyse hiçbir kıyafet kalmayacak şekilde soyunur. Kutsal bir kişiye ait olduğuna inanılan 

mezarın toprağından alarak vücuduna sürer. Vücudunda toprağın değmediği yer kalmayıncaya 

kadar bu işleme devam edilir. Beraberinde olan kadınlar bir yandan şifa arayan kadının toprakla 

yıkanmasına yardım ederken bir yandan da şifayı çağırmak için Kuran’dan şifa ve nazar ayetleri 

olarak bilinen ayetlerden ezberlerinde olanları okurlar. Bu uygulamayı gerçekleştiren kadının 

beraberinde bulunan kadınların bir diğer görevi de uygulama sırasında oradan geçecek olan 

birinin (özellikle yabancı bir erkeğin) çıplak kadını görmesini (izinsiz bakışı) engellemektir. 

 
239 Halk arasında kutsal olarak bilinen kişilerden (şıh, hoca vs.) olmayan ama düzenli Kuran okuyan, ibadetlerini 

yerine getiren, Allah’ın isimlerini zikreden, dindar ve dini bilgisi olan kişiler için kullanılan, bu kişilerin dua 

etmesinin etkili olduğunu anlatmak amacını da içeren bir tanımlama. 
240 Bu şart, halk arasında yaygın inanışa göre genel türbe ve mezar ziyaretleri için de geçerlidir. Fakat özellikle 

ritüel sırasında regl kanaması olan kadının ritüelin sıhhatini bozacak bir durumda olduğuna ve bu şekilde ziyarete 

katılmaması gerektiğine inanılır. Regl kanının geleneksel algıda kirli olarak görülmesinin yanında, kanamalı olan 

kadının hastalık halinde olduğu düşünülür. Rahmin sınırlarının açık olduğu bir dönem olarak menstural periyod, 

lohusalık gibi kişiyi (ve dolayısıyla ritüelin gerçekleştiği ortamı) kötücül ruhlara ve dış tehditlere açık bırakan bir 

durum olarak görülür. Bu nedenle kadınların bu döngü içindeyken ritüele katılması kabul edilmez.  



109 
 

Böylece diğer kadın ya da kadınlar çıplak kadının etrafına perde olacak şekilde başında 

dikilirler.  

Toprakla yıkanma işlemi bittiğinde, kadın türbeden aldığı ya da gelirken yanında getirdiği 

suyu üzerine dökerek, bu defa su ile yıkanır. Türbeden alınan toprağın mezarda bulunan kutsal 

kişinin şifalandırıcı özelliğini barındırdığına, bu uygulama sonunda bu toprak ile temas eden 

infertil kadının doğurganlık yeteneğinin geri geleceğine inanılır. Uygulama sırasında okunan 

ayetler ve edilen dualarla Allah’tan mezarda bulunan kutsalın şifalandırıcı gücünün kadına 

ulaşması için yardım istenir. Bir önceki bölümde de yer aldığı üzere, tek tanrı inancına sahip 

diğer kültürlere benzer şekilde İslam kültürünün hâkim olduğu toplumlarda da “şifalandıran 

tanrı” inancı yaygındır. Türbelerde gerçekleştirilen şifacılık pratiklerinde mezar sahibinin 

Allah’a yakın, makbul ve dini yönden değerli bir kişi olduğu vurgulanarak, Allah tarafından bu 

kutsallık atfedilen kişiye ya da mekâna bahşedilen iyileştirici yeteneğin hastaya ulaşması için 

yalvarılır. Bunun dışında ayrıca doğrudan mezarda olduğuna inanılan kutsala hitap eden 

ifadelere yer verilen dualar da yapılır. Bu dualarda, türbe sahibinin kendisine Allah tarafından 

bahşedilmiş yeteneğini türbeye gelen hasta için de kullanması istenir. Türbe sahibinin ölümle 

fizyolojik bedenden ayrıldığına, ama ruhunun (dolayısı ile maneviyatının) ölümsüz olup orada 

bulunduğuna ve manevi varlığının şifa taleplerini duyduğuna inanılır.   

Bu ritüel sırasında geçişteki kadın için toplumsal norm ve değerler askıya alınarak eşikteki 

bireyin böylesi kamusal bir mekânda soyunmasının önündeki toplumsal bariyer aşılır. Eşikteki 

kadın tüm değer yargılarından azade bir şekilde kendine vazedileni uygular. Köyün gündelik 

hayatı içinde kamusal bir alanda çıplaklık utanç duygusunu güdülerken, ritüel sırasında kadının 

çıplaklığından utanmasına gerek kalmaz, aksine utanması yadırganır hatta kınanır. Fakat bu 

norm dışı olma durumu sadece eşikteki birey için geçerlidir. Bu nedenle infertil kadının 

beraberinde türbeye gelen diğer kadınlar toplumsal normun gerektirdiği mahremiyeti 

korumakla yükümlü oldukları bilinciyle “yabancı” bakışlardan eşikteki bireyi korumak üzere 

siper olurlar.  

Görüşmecilerimden Zeynep, iki kız çocuk doğurduktan sonra istemesine rağmen çocuk 

sahibi olamadığı için kayınvalidesinin isteği ve teşviki ile türbe toprağında yıkanma yöntemine 

başvuran bir kadın. İki kızı olan Zeynep’in hem doğurganlığı sekteye uğramıştı hem de henüz 

erkek çocuk sahibi olmadığı için kocasının ailesi tarafından infertil bir kadın statüsünde 

görülüyordu. Zeynep, hamile kalamadığı yıllarda kayınvalidesinin Zeynep’ten olan iki kız 

torununun beslenmesini bile “boşa masraf” olarak gördüğünü, ağladıklarında ilgilenmediğini, 

hastalıklarında doktora götürülmelerine izin vermediğini anlatıyor. Hatta bu iki kız çocuğundan 



110 
 

biri, gerekli tıbbi tedaviyi alamadığı için hayatını kaybediyor. Zeynep, maliyetli ve uzak olan 

tedaviye götürülmeyen kızını anlatırken, “çocuk erkek olsaydı onu iyileştirmek için her şeyi 

yaparlardı, kaynanam çocuğumu kız olduğu için hastaneye göndermedi” diyor. Zeynep, iki 

kızının dünyaya gelmesinden sonra beş yıl boyunca hem çocuğu olması için hem de bu defa 

erkek çocuk doğurması için kayınvalidesinin yönlendirmesi ile pek çok şifacılık yöntemine 

başvurmuş. Bunlardan biri de türbede toprakla yıkanma ritüeli.  

Zeynep’in ikinci doğumundan sonra bir yıla yakın bir süre geçmesine rağmen hamile 

kalamadığı görülünce kayınvalidesi “hadi artık seni gezdirelim” demiş. Bu tabirde 

gezdirmekten kasıt bilinen çeşitli yollara ya da kişilere başvurarak şifa aramak. Bu arayışta, 

kayınvalidesi ilk olarak Zeynep’i alıp yaşadıkları köyün yakınında, otoyol kenarında olan bir 

türbeye götürüyor. Zeynep de artık çocuğu olmadığı için kayınvalidesinden işittiği sözlerden, 

kocasının “yeniden evleneceğim” tehdidinden bunaldığından, doğurganlığını geri kazanmak 

üzere kendine söylenen her şeyi tereddütsüz yapmaya başlıyor. “Biz iki kadın, yolun kenarından 

gözükebilecek bir yerde, türbe başında bir şeyler yapmaya başladık. Ben şalvarım hariç 

üzerimdeki her şeyi soyundum. Düşünebiliyor musun? Normal zamanda bunu yapar mıyım? 

Ama artık canıma o kadar tak etmiş ki, yaptım” diyor. Bu ifadeleri geçiş ritlerinde arzulanan 

geçişin eşikteliği mümkün kıldığı bir ortamı tasvir ediyor. Eşik öncesi evrede evinden ve 

köyünden ayrılıp türbeye gelen Zeynep için türbede kayınvalidesi ne derse yapması eşikteki 

bireye dönüşmesinin açık bir göstergesi olarak okunabilir. Fakat ifadelerinden de anlaşıldığı 

üzere bu evre sadece evden ayrılma ve türbeye gitme şeklinde fiziksel bir süreç değil, 

duyguların farklılaştığı manevi bir süreçtir de.  

Türbede gerçekleşen eşik evresi sırasında süreçte olan Zeynep için artık toplumsal kurallar 

askıya alınmış durumdadır. Ritüel sırasında tek kural, kayınvalidesine tabi olarak, onun 

dediklerini sorgusuz sualsiz gerçekleştirmek olmuştur. Zeynep, ritüel sırasında hissettiklerini 

“yola çok yakındık. Hani geçen arabalar bizi neredeyse görecekti. Ben utanıyorum, böyle 

giysilerimi çekiştiriyorum, top gibi olmuşum. Kayınvalidem kızıyor, “soyun” diyor. Sonuçta ne 

olursa olsun bunu yapacaktım” diye anlatıyor. Utanma duygusunu askıya alabilmesini, 

kayınvalidesinin de onun kendi mahrem alanı dışındaki bu yol kenarında soyunmasını talep 

etmesini sağlayan durum Turner’ın tabiriyle “komünitas” (anti-yapı) durumudur: Toplumsal 

yapının ortadan kalktığı, ama ritüelin kendi bağlamı içinde kendi yapısını oluşturduğu, rollerin 

bu oluşan yeni “anti-yapı” sayesinde belirlendiği, ortamdaki tek otoritenin ritüeli yöneten kişide 

olduğu, bu otoritenin de toplumun geleneksel yapısından kaynaklanan ortak bir otoriteye 

dayandığı bir eşik evresi. Zeynep kendisinin türbe toprağıyla vücudunu ovaladığını, o sırada 



111 
 

kayınvalidesinin de kendisi ile yol arasında ayakta durarak hem çevreyi gözetleyip hem de dua 

niyetine Kuran’dan ayetler okuduğunu anlatıyor. Toprakla ovalanma işi bitince yanında 

getirdiği suyu omuzlarından dökerek yıkanmış. Ama bu sayede iyice çamura bulandığını, 

yanlarındaki kısıtlı suyun onu temizlemek yerine üzerindeki toprağı iyice çamurlaştırdığını 

anlatıyor. Zeynep çamura bulanmaya takılmadığını, üşümeyi de sorun etmeden 

kayınvalidesinin dediklerini yerine getirip üzerini giyindiğini söylüyor. “Ben giyinirken o da 

dua ediyordu. Kayınvalidem bu çamurun şifalı olduğunu, türbedeki toprağın kutsal olduğunu 

söyledi. Bu mezardaki mübareğin (mezar sahibinin) hürmetine Allah’ın bana bir erkek çocuk 

vermesini söyleyerek dua ediyordu. Giyindim, eve geldim, evde iyice yıkandım. Bekledim, aylar 

geçti. Hiçbir şey olmadı (hamilelik gerçekleşmedi)” diyerek kendince uğradığı hayal kırıklığını 

anlatıyor.  

Zeynep ve kayınvalidesi bu ilk ziyaretten sonra civardaki başka birkaç türbede de tekrar 

etmişler bu ritüeli ama hamilelik gerçekleşmemiş. Kayınvalidesi uyguladıkları bu geleneksel 

yöntemlerin işe yaramamasını Zeynep’in kalbinin kötülüğüne yormuş, “sen yeterince 

inanmadın, temiz bir kalple gitmedin” demiş. Kayınvalidesinin, Zeynep’in ritüel sırasındaki 

çekingen ve çekimser tavrının başarılı sonuç almada engel olduğunu düşündüğünden 

bahsediyor. Zeynep, geçiş ritüellerinde ilk evre olan ayrılma evresinde köyde var olan 

toplumsal kurallardan tam olarak kopamadığı, türbedeki eşik evresinde her şeyinden sıyrılmış 

anonim bir birey olarak ritüeli yöneten kayınvalidesine tam bir teslimiyet gösteremediği, bu 

nedenlerle ritüelin işleyişini bozduğu şeklinde okunabilecek suçlayıcı bir durumla karşı karşıya 

kalmış. Nasıl ki geleneksel algıda infertilite sorunu kadının bir “hata”sı ya da bir “suç”u 

nedeniyle başına gelen bir kötülük olarak algılanıyorsa, tedavinin başarıya ulaşmaması da 

kayınvalidesi tarafından aynı sebebe bağlanmış gözükmektedir. Zeynep kendi köylerinden ve 

civar köylerden pek çok kadının çocuk sahibi olmak için türbe toprağında yıkanmaya 

gittiğinden de bahsediyor. Şimdilerde pek de yaygın olmayan bu adet yirmi yıl öncesinde 

yaygın olarak uygulanmaktaymış. Görüşmecilerimden başka kadınlar da bu adeti bildiklerini 

ya da uygulama sırasında bulunduklarını anlattılar. Tüm diğer anlatılarda da türbe toprağında 

yıkanma ritüeli Zeynep’in örneğinde olduğu şekilde uygulanmaktadır.    

Mardin’de karşılaşılan başka bir şifa ritüeli olarak Şeyh Hamit Türbesi’ne241 yalın ayak 

tırmanma uygulaması da bilindik ve yaygın bir yöntem olarak çocuk sahibi olamayan kadınlara 

 
241 T.C. Kültür Bakanlığı’na ait Türkiye Kültür Portalı sitesinde türbeyle ilgili yayınlanan kısıtlı bilgide türbenin 

13’üncü yüzyılda inşa edildiği, şuan yapının çoğunluğunun tahrip olmuş bir durumda bulunduğu yer almıştır. 

(Erişim: 14 Aralık 2020), https://www.kulturportali.gov.tr/turkiye/mardin/kulturenvanteri/seyh-hamit-turbeleri 

https://www.kulturportali.gov.tr/turkiye/mardin/kulturenvanteri/seyh-hamit-turbeleri


112 
 

tavsiye edilmektedir. Türbe eski Mardin kent merkezinden çok uzak olmayan bir tepe üzerinde, 

dik bir yamaçtadır. Taşlık ve kayalık bir tepe yamacında yer alan türbeye ulaşmak için bu taşlık 

yokuşu tırmanmak gerekmektedir. Halk arasında yaygın inanışa göre çocuk sahibi olamayan 

kadın doğurganlığını kazanmak için türbeye yalın ayak tırmanıp ayakkabısını ters giyerek geri 

döner. Tırmanış ve iniş sırasında Kuran’dan ezbere bildiği ayetleri okur, çocuğu olması için 

dua eder.  

Bu ritüel boyunca kadının tek başına kalması gerekir. Bu nedenle ritüel sırasında 

yapacakları önceden kendisine bildirilir. Tepenin eteklerine geldiğinde ayakkabısını çıkarıp 

yanına alan kadın, kendine öğütlenen duaları okuyarak tırmanışa geçer. Şifanın kazanılması 

için kadının bu tırmanışı “bir solukta” yani durup dinlenmeden tamamlaması gerekmektedir. 

Bu tepeye yalın ayak tırmanmak oldukça külfetli bir eylemdir. Keskin taşlı ve kayalık yamaç 

ayakta kanamalı kesiklere yol açar. Çekilen acıya rağmen kadının durmaması gerekir. Türbenin 

bulunduğu yere vardığında yalın ayak yolculuk tamamlanır.  

Burada dua edip şifa dileyen kadın, tırmandığı yoldan bu defa ayakkabılarını ters giyerek 

inmeye başlar. İnerken de duaya devam eder. Çektiği çilenin hürmetine, mezar sahibi olduğuna 

inanılan Şeyh Hamit’in şifalandırıcı yeteneğini kadın için kullanması istenir. Hamilelik ve 

sağlıklı doğum için dua edilir. Görüşmecilerimden pek çok kadın bu uygulamayı duyduğunu, 

eskilerden bunu yapanların olduğunu bildiğini anlattı. Fakat görüştüğüm kadınlardan hiçbiri bu 

meşakkatli ve riskli yolculuğu yapmaya cesaret edememiş. Kadınlardan biri bu uygulamayı 

tarif ederken “ben kesinlikle yapamam, tepe üstü düşerim. Sadece ayaklarım değil kafam gözüm 

de yarılır” diyerek mizahi bir şekilde anlattı. Anlatım sırasında ortamdaki kadınların 

gülüşmelerine yüzleri acı çekiyormuşçasına buruşturmalar eşlik etti.  

Türbeye yalın ayak tırmanma uygulaması, bir geçiş ritüelinin bütün sembolleştirmelerini 

bünyesinde barındırmaktadır. Şehri arkasında bırakan kadının türbeye kadar yalın ayak ve 

dinlenmeden tırmanması gerekir. Ayakların çıplak olması sadece Ortadoğu’da değil başka pek 

çok kültürde de yüzlerce yıldır kölelik işareti sayılır. Eşikteki bireyin köle statüsünde kabul 

edilmesine benzer şekilde, bu ritüelde de kadın tüm zorluğuna rağmen yalın ayak olmak 

zorundadır. Eşikteki kadının çektiği zorluğa rağmen alçakgönüllü bir şekilde bu yolculuğu 

kabul etmesi eşik evresinin ön koşulu haline gelir. Ayaklarında oluşan yaralardan akan kana ve 

acıya rağmen yolculuğu sürdürmesi ise geçişteki kararlılığını sınar niteliktedir. Tepeye 

çıktıktan sonra dönüş yolunda ayakkabılarını giymesine izin verilmesi geçiş ritüelinin son 

evresi olan birleşme ya da eşik sonrası diye anılan evreye hazırlıktır. Fakat ritüelin değiştirici, 

dönüştürücü etkisini imler şekilde ayakkabıların ters olarak giyilmesi şartı eşikteki bireyin 



113 
 

konforunu bozan, ona eziyet veren bir özellik de taşır. Ayakkabının ters giyilmesi bugüne kadar 

doğal varsaydığı bir normalin ters düz edilmesi anlamında gidişatın bozulan ve yenilenen yanını 

sembolize eder. Doğurganlık sorunu yaşayan kadının doğurganlığını kazanmasını hedefleyen 

bu geçiş ritüelinde, günlük konforu bozan ayakkabıların ters giyilmesi uygulaması bu geçiş 

ritüelinin ardından beklenen değişim ve dönüşüme öncülük eden bir uygulama olarak ele 

alınabilir. Yolculuğun sonunda kadın, arkasını dönüp ayrıldığı şehre geri döner ama 

ayakkabılarını ters giymiş olarak şehre varması yolculuğun onda yaratması beklenen değişimin 

kapısını aralayacak olan yeni bir tecrübe olarak ritüelde yerini alır.  

Yine bir türbe etrafında oluşan bu ritüelin dini inançlarla sıkı bir bağı olduğu algısı 

yaygındır. Türbe ziyaretini kapsayan ritüele halk tarafından kutsallık atfedilmektedir. Türbeye 

yalın ayak tırmanma ritüelinin bugün pek de uygulanmaması da manidardır. Bedenin ciddi 

şekilde hırpalandığı bu uygulama, bir yandan modern Batı tıbbının ve resmi otorite tarafından 

kurulan “gerçek İslam” söyleminin vazettiği “bedensel sağlığın öncelenmesi” ilkesiyle 

çelişmektedir. Öte yandan tepeye tırmanışın içerdiği risk kentlileşen nüfus açısından artmakta, 

kırsal hayat tecrübesi olmayan kentli kadınlar bu yöntemi uygulamakta pek de istekli 

olmamaktadır. Bir görüşmecim bu tespiti doğrular nitelikte eskiden köylerde koyun gütmek 

için bu tepelere her gün gidildiğinden, ama bugün bir defalığına dahi tırmanamayacağından 

bahsetti. Tepeye yalınayak tırmanma ritüelini bu açıdan yok olmaya yüz tutmuş bir yöntem 

olarak değerlendirmek yerinde olacaktır.  

Bu kısımda ele alacağım geleneksel şifacılık uygulamalarından bir diğeri ise infertil kadının 

ayaktan asılması uygulamasıdır. Mardin’de halk arasında infertiliteye sebep olduğuna inanılan 

en yaygın bilinen neden “rahimde eğrilik”tir. Pek çok şifacı kendisine infertilite şikâyeti ile 

başvuran kadını öncelikle elle muayene etmektedir. Karın üzerinden elle muayenede rahmin 

karın boşluğunda uygun yerde durup durmadığı kontrol edilir. Rahmin duruşunda bir bozukluk 

tespit edildiğinde ise bölgeye elle masaj yaparak ya da kadını baş aşağı gelmesini sağlamak 

üzere ayaklarından asarak bu bozukluğun giderilebileceğine inanılır. Her iki uygulama da 

Kuran’dan ayet ve dua okumalarının eşliğinde dini semboller kullanılarak gerçekleştirilir. Köy 

ebelerinin karın bölgesine uyguladıkları masajla rahmi düzeltme müdahalelerine karşı halk 

arasında kadının ayaktan asılması yöntemi daha yaygındır.  

Ayaktan asma uygulaması kol kuvvetine dayandığı için bir kadın topluluğu içinde 

gerçekleşir. Genellikle köylerde uygulanan bu ritüel için civardan benzer şikayetleri olan 

kadınlar bir araya getirilir. Ritüelin gerçekleşeceği mekân kararlaştırıldıktan sonra (ki bu mekân 

genellikle köyde o an bu iş için uygun bulunmuş bir ev olmaktadır) kadınlar burada toplanır. 



114 
 

Ayaktan asılacak kadınların dışında asma işlemi için yardıma gelen kadınlar da topluluğa 

katılır. Bu ritüelde de kadınların hiçbirinin regl döneminde olmaması gerekmektedir. Biraz da 

bu şartı sağlayabilmek için, yardıma gelen kadınlar köyün yaşlı kadınlarından seçilerek çağrılır.  

Ayaktan asma uygulamasında, köy evlerinde tavanda bulunan çok amaçlı demir çengellere 

kadını taşıyabilecek kadar kuvvetli bir ip geçirilir. İpin bir ucu infertilite şikâyeti olan kadının 

ayaklarına bağlanır. İp çengelden geçirildikten sonra diğer ucu ise orada hazır bulunan 

kadınların eline verilir. Kadınlar ipe asılarak infertil kadını yerden kaldıracak kadar yukarı 

çekerler. Birkaç dakika asılı halde duran kadının başında ritüeli yöneten şifacı ya da köyün 

yaşlılarından bir kadın dikilir. Bu şifacı asılı olan kadının karın bel ve sırt bölgesine masaj 

uygularken Kuran’dan ayet ve dualar okur. Okunan duayı ezbere bilen diğer kadınlar da 

okumaya iştirak eder. Böylece ritüel düzensiz ve kendiliğinden oluşan bir koro eşliğinde devam 

eder. Arapça okunan ayet ve duaların ardından konuşulan dilde (bu dil topluluğun ana dili 

olarak bazen Kürtçe bazen yine Arapçadır) dualar edilir. Kutsal kabul edilen bilindik tarihi 

kişilerin, peygamberlerin, ruhların şifalı güçleri yardıma çağrılır. Asılan kadın birkaç dakika 

süren ritüelin ardından yere indirilir. Orada hazır bulunan tüm şifa bekleyen kadınlar için 

sırasıyla tek tek bu uygulama yapılır. Görüşmecilerimin hemen hepsi bu uygulamayı 

yaptıklarını belirtti.  

Üçüncü olarak bahsedeceğim ritüel ise bel açıklığı tedavisi için bele sıcak sargı 

uygulamasıdır. Geleneksel şifacılıkta infertilite tedavisinde rahim eğriliğinin ardından en sık 

rastlanan teşhis bel açıklığıdır. Gelenekte bele yapılan vurgu geleneksel üreme algısının bir 

parçası olarak kadının üremeye katılımında taşıyıcı bir rolü olduğu düşüncesini pekiştirir 

niteliktedir. Kadın çocuk tohumu yüklenir ve doğuma kadar taşır inancı taşımanın bel ile olan 

ilişkisi üzerinden sembolize edilir. Bel açıklığı kadının çocuğu taşımasının önündeki engel 

olarak görülür ve teşhis edilir. Bu sorunla mücadelede Mardin’de bele sıcak sargı uygulaması 

yine çok yaygın görülen bir uygulamadır. İnfertil kadının sırtında rahime denk geldiği 

düşünülen kısma çeşitli bitki karışımları haşlanarak ya da macun yapılarak sürülüp bir sargı ile 

bu sıcak karışım sabitlenir. Sıcaklığın beli yumuşatarak zaman içinde belde oluştuğu düşünülen 

açıklığı birleştireceğine inanılır. Bel açıklığı ifadesinde omurlar arasında fiziksel olarak tespit 

edilmiş bir açıklık olmamasına rağmen, açıklık ve kapanma fiilleri kullanılarak beldeki sorunun 

iyileşmesi, belin çocuğu taşıyacak sağlamlığa kavuşması tarif edilir. 

Görüşmecilerimden Sevcan iki çocuğunu dünyaya getirdikten sonra on yıl boyunca hamile 

kalamadığı için türlü tıbbi tedaviler ve şifacılık uygulamalarına başvurduğunu anlatırken, yine 

görüşmecilerim arasında yer alan Şermin ebenin kendisine uyguladığı bel açıklığı tedavisinden 



115 
 

bahsetti. Şermin ebe ile görüşmeye başladığımda o günlerde kendisine başvuran bir kadına da 

bu tedaviyi uygulayacağını anlattı. O tedavi sırasında yanında bulunma isteğimi de kabul etti. 

Böylece Şermin ebenin mistik bir havada geçen uygulamasında ben de hazır bulundum. Şermin 

ebe bu tedavi için kendisine başvuran kadınlardan beraberlerinde aktardan aldıkları arap sakızı 

denen bir malzeme ile bir litre süt getirmelerini istiyor. Tedavi uygulanacak kadın bu 

malzemeleri birkaç gün öncesinden kendisine ulaştırırsa -anneannesinden el almış bir şifacı 

olan- ebe, bu malzemenin üzerine yedi defa Kuran’dan Meryem Suresi’ni okuyarak hazırlık 

yaptığını anlatıyor.242 Benim katıldığım uygulama sırasında kadın malzemeleri aynı gün 

yanında getirmişti. Böylece, bu ön okuma gerçekleşmemiş oldu. Bundan önce bahsettiğim 

ritüellerdeki gibi bu ritüel sırasında da uygulama yapılacak olan kadının regl döneminde 

olmaması beklenmektedir. Şermin ebe bu uygulamayı infertil kadının regl dönemi bittikten üç 

gün sonra gerçekleştirmektedir. Kadın, ebenin bu direktifine uyarak ona günü bildirdi. O gün 

ben, ebe, sargı yapılacak kadın ve onun bir komşusu kadının evinde buluştuk.243  

Biz dört kadın bir araya geldiğimizde Şermin ebe daha önce tedavi uyguladıktan sonra 

çocuk sahibi olan hastalarını anlatmaya başladı. Bu hikayeler modern anlamda bir başarı 

hikayesi olmaktan çok dini menkıbe niteliğinde anlatılardı. Her birinin sonunda kadınların 

gözyaşları içinde salavatlar244 getirdiği bu hikayeler, hikayesi anlatılan kadının çocuk 

doğuramadığı için ne sıkıntılar çektiği ile başlıyordu. Kadının kocasından, kocasının ailesinden 

ve çevreden gördüğü tepkiler ve yaşadığı acı deneyimler anlatılıyor, son çare olarak bu tedaviye 

başvurduğu belirtiliyordu. Ebe bu anlatılar sırasında bir yandan da süt ve sakızı karıştırdığı 

karışımı ocakta ısıtmaya başladı. Şermin ebenin hikayelerine orda bulunan diğer iki kadının 

kendi yaşadıkları ya da çevrelerinden duydukları ibretlik hikayeler eşlik etti. Bu konuşmalar 

sırasında ebe ocaktaki karışımın başında çeşitli dualar ve Kuran’dan bazı ayetler okuyup 

 
242 Kuran’da İsa peygamberin annesi Meryem’in adı verilen bir bölüm olarak Meryem Suresi yer almaktadır. 

Surenin Arapça metninin anlamından ziyade üremeye dayalı ritüellerde Meryem figürünün sembolik olarak 

anılmasından, onun bebek İsa’yı babasız dünyaya getiren doğurganlığının örnek ve sembol olarak 

kullanılmasından söz etmek gerekir. Geleneksel şifacılık pratiklerinden bir diğerinde, doğumu yakın olan 

kadınların tek başına sorunsuz bir şekilde doğum yaptığına inanılan Meryem gibi rahatça ve sorunsuz doğum 

yapmaları için bu sureyi üç, yedi ya da kırk defa okumaları örneği de mevcuttur. İnfertilite tedavisinde de babanın 

sperminin dahi olmadığı bir hamilelik örneği olarak Meryem gibi -tüm imkansızlıklara rağmen- bir çocuk sahibi 

olmanın dilenmesi söz konusudur. Meryem Suresi’nin doğum ve infertilite vakalarında okunmasının tavsiye 

edilmesinin böyle bir sembolik anlamı mevcuttur.    
243 İnfertilite sorunu yaşayan kadının bu sargının sarılmasının ardından birkaç saat kıpırdamadan yatması 

beklendiği için, Şermin ebe genellikle kadının evine gitmektedir. Ev uzaksa ya da ortam uygun değilse ebe kendi 

evinde de uygulamalar yapabiliyor. Fakat bu defa uygulama yapılacak kadının evi uygun olduğu için Şermin ebe 

onun evine gitmeyi tercih etti.    
244 Müslümanlar arasında yaygın olarak bilinen ve günlük hayat içinde kullanılan, Muhammed peygamber’in ve 

onun ev halkının selameti için okunan zikirlere verilen ortak ad.  



116 
 

karışıma doğru belli belirsiz şekilde üflüyordu. Bu paylaşımların ve karışımın buharının 

eşliğinde ortam çoktan mistik bir havaya büründü.  

Anlatılar sürerken, yerinde doğrulan Şermin ebe “artık başlayalım” dedikten sonra birden 

tam bir sessizlik oldu. Hepimiz Şermin ebenin direktiflerine kulak verdik. Ev sahibinin daha 

önceden hazırladığı bir çarşaf yere serildi. Kadın yüzüstü yere uzandı. Sırtını açtı. Ebe dualar 

okuyarak önceden hazırlanmış sargıları mutfak tezgahına yaydı. Üzerine kaynayıp macun 

kıvamını aldıktan sonra ılıttığı karışımı döktü. Karışımın kadının sırt bölgesini yakmayacak 

sıcaklığa kavuşması için biraz daha bekledi. Sonrasında macunu sırtta bel bölgesine gelecek 

şekilde yapıştırdı ve sargı bezleriyle kadının beline iyice sardı. Tüm bu işlemler sırasında dua 

okumaya da devam ediyordu. Sargı yapılan kadın kanepede uzanmaya devam etti. Bizler için 

hazırladığı ikramlar ve çay servisi için de kalkmadı. Tüm bunları biz hallettikten sonra Şermin 

ebe yanında getirdiği birkaç parça malzemeyi toparladı. Ev sahibi kadına biraz daha yatmasını 

salık verdi ve ikimiz birlikte evden ayrıldık.  

Şermin ebenin bu uygulaması Mardin’de infertilite tedavisinde yaygın olarak başvurulan 

bir tedavi uygulamasıdır. Şermin ebe uyguladığı tedavide arap sakızı olarak bilinen bıttım 

ağacının özünü süt ile kaynatıp macunlaştırarak kullanırken, başka örneklerde başka bitkisel 

karışımların kullanıldığını da aktaran görüşmecilerim oldu.245 Şermin ebe anneannesinden el 

almış, yani manevi olarak yetkilendirilmiş bir şifacı ebe olarak tanınıyor. Kendisiyle ilk 

görüşmemizde bana aile soyundan Abdulkadir Geylani’nin246 torunu olduğunu, ailesinde 

kendinden önce pek çok şifacı bulunduğunu anlattı. Bu anlatımları ile kendisini diğer köy 

ebelerinden ayırıp şifa verme yeteneği olduğunu vurguluyordu. Bizim görüştüğümüz dönemde 

evinde birkaç kadına daha tedavi uyguladı. Yukarıda anlattığım örnekteki gibi şartlar müsait 

olduğunda da kadınların evlerine gitti. Burada uygulamanın mekânı bu defa evlerdir ve hangi 

ev olacağı Şermin ebenin ulaşım şartlarına göre belirlenirken, uygulamanın zamanı her kadın 

 
245 Sık kullanılan bitkilerden biri ebe gümeci. Bu bitki Mardin’de ekime ihtiyaç duymadan kendiliğinden yetişen 

bir bitki ve bunu kadınlar şehrin otlak alanlarında ya da kırsal bölgelerde çayırlardan topluyor ya da taze olarak 

pazarlardan satın alıyorlar. Bel açıklığını gidermek için bu bitkiden yararlanarak yapılan sargı uygulamalarını 

aktaranlar oldu. Bitkinin yaprakları haşlanıp ezilerek püre haline getiriliyor. Bu püre cildi yakmayacak kadar 

sıcakken bele sarılıyor. Bu uygulama dışında da halk arasında ebe gümecinin doğurganlığı artırıcı ve rahim ya da 

yumurtalıklarda oluşan hastalıkları giderici bir etkisi olduğuna inanılıyor. Bu nedenle şifacılar tarafından tavsiye 

edildiği şekilde haşlanan ebe gümecinin buharına oturma, bitkiyi pişirerek yeme gibi pek çok farklı kullanımı da 

mevcut.  
246 Abdulkadir Geylani İslam tasavvuf ekollerinden bölgede çok bilindik ve çok sayıda takipçisi olan bir tarikat 

lideri olarak kutsal olduğuna inanılan ve bugün artık klasikleşmiş tarihsel dini bir otorite figürüdür.  



117 
 

için kendine özeldir çünkü uygulama kadının regl döneminin ardından üçüncü günde 

yapılmalıdır.247 Bu nedenle bu ritüelde geçişteki birey her zaman tek kişidir.  

Bir geçiş ritüelinin ilk evresi olan ayrılma evresi, bu ritüelde zaman zaman kadının kendi 

evinin içinde yaşadığı bir ayrılmadır. Ritüel ebenin evinde olacaksa, kadın hazırlığını yapar, 

evinden ayrılır ve ebenin evinde tedaviye katılır. Mekân kadının kendi evi ise de kadın evdeki 

misafirlerinin varlığını bir kenara bırakarak ritüele hazırlık yapar. Mekândan bağımsız olarak 

geçişteki kadın tüm toplumsal rollerinden sıyrılır. Ebenin evinde haneden olmayan misafir ya 

da kendi evinde ise misafir ağırlayan bir ev sahibi değildir artık. Kadın, bu iki statü ve 

beraberindeki sorumluluklar üzerinden alınmış, kendine söyleneni yapmaya hazır bir 

durumdadır. Ritüelin yöneticisi bu defa bir şifacıdır. Sadece geçişteki kadın değil, mekânda 

hazır bulunan herkes şifacının direktifleri ile hareket eder. Şermin ebe “başlayalım” dediğinde 

oluşan katı sessizlik ve onun yönlendirmeleri ile (bunu getir, bunu al, buradan tut gibi) konum 

almamızın böyle bir anlamı söz konusudur. Ebe ortamı hazırlayacak konuşmaları yaptıkça 

ortamdaki herkesin tek bir noktaya -geçişteki bireyin şifa bulması noktasına- kanalize olduğunu 

belirtmek gerekir.  

Eşik evresinde kadın yere uzanmış, bedeninin üst kısmı neredeyse tamamen çıplak bir 

şekilde kendisini ebenin sargı uygulamasına bırakır. Ebe mekâna girdiği andan itibaren, evden 

çıkana kadar bildiği tüm kutsalları anarak dualar eder ve onların vasıtasıyla kadının 

doğurganlığını kazanmasını diler. Kendisini de oluşacak şifa için bir aracı olarak ortaya koyar. 

Dualar sargı uygulaması sırasında, eşik evresinde yoğunlaşır. Sargı uygulanan kadın bu sargıyı 

macunun sırttan kendi kendine ayrıldığı güne kadar taşıyacaktır. Sırta yapıştırılan macunun bel 

sorunu iyileştiğinde düştüğüne inanılır. Çeşitli kadınların tecrübelerini dinledikten sonra 

vardığım kanıya göre bu süre beş gün ile on beş gün arasında değişmektedir. Bu sürede geçişteki 

kadının eşik evresi devam eder. Her ne sebeple olursa olsun kadının yıkanması yasaktır. Başını 

yıkayabilir, vücudunu sargıya gelmeyecek şekilde kısmen yıkayabilir ama banyo yapamaz. 

Ağır iş yapmaması, sargıya zarar verecek şekilde bedensel faaliyetlerde bulunmaması tavsiye 

edilir. Bu anlamda hareketleri kısıtlanır. Macunun sırttan ayrılması ritüelin bitişinin başladığını 

ilan edecek gelişmedir. Macunun sırtta yapıştırıldığı yerden düşmesinin sırttan ayrılma olarak 

ifade edilmesi, bu ifadenin geçiş ritüellerinin son evresi olan ayrılma evresinin adını taşıması 

ilginç bir benzerliktir. Macun sırttan ayrıldığında sargı çıkarılır ve kadın bu uygulamadan sonra 

 
247 Bugün modern Batı tıbbının görüntüleme teknikleri sayesinde regl döneminden sonraki birkaç günün ovülasyon 

(yumurtalıklardan yumurta atılma) dönemi olduğunu biliyoruz. Fakat burada özellikle üçüncü günün belirlenmesi, 

üç rakamının -yedi ve kırk sayılarında olduğu gibi- dini olarak da değer verilen bir dönemsel sayıya işaret etmesi 

olarak düşünülebilir.  



118 
 

birkaç ay bir sonraki regl dönemine kadar hamile kalmayı bekler. Bu ritüelin başarılı bir sonuca 

ulaşması, doğurganlığını geri kazanan kadının hamile kalması ile sağlanacaktır. Fakat Şermin 

ebe ilk birkaç ay içinde hamilelik gerçekleşmezse sargının yeniden uygulanması 

gerekebileceğini söylüyor. Ona göre bazı kadınların bel sorunu tek seferde çözülemeyecek 

kadar ilerlemiş olabilir. Bazı kadınlara bu nedenle ikinci bir defa daha uygulama yapmaktadır 

ama uygulamayı tekrarladığı kişi sayısının oldukça az olduğunu anlatmaktadır.  

Yukarıda birer geçiş ritüeli şeklinde ele aldığım şifacılık pratikleri olarak türbenin 

toprağında yıkanma, türbeye yalınayak tırmanma, ayaktan asılma ve bele sıcak sargı 

uygulamaları Mardin şehrinde ve civarında pek çok kadın tarafından bilinen, uygulanan ve 

paylaşılan pratiklerdir. Bunların dışında köylerde infertil kadınların doğurganlıklarını 

kazanmaları için yapılan çok çeşitli yerel uygulamalar da mevcuttur. Şehir genelinde yaygın 

olarak bilinmeyen bu uygulamaların burada ele aldıklarıma benzer birer geçiş ritüeli şeklinde 

uygulandığını belirtmem gerekir.  

Tüm bu tedavi yöntemlerinin tarihçesi kesin olarak bilinmezken, tedavi yöntemlerinin 

uygulanış şekli antik dönemden izler taşır. Şifalı olduğuna inanılan bitkilerin sütte kaynatılarak 

macun yapımı, yaratılışa gönderme yapan semboller olarak toprak, su ve çamur ile şifa 

aranması gibi özellikler antik çağda da uygulandığı bilinen şifacılık reçetelerindeki 

uygulamalara benzemektedir. Ritüellerde İslami metinler ve sembollerin kullanımı da oldukça 

yaygındır. Modern Batı tıp ekolünün jinekoloji literatürüne kazandırdığı yumurta ve sperm 

hücrelerini, bunların birleşmesi, rahim, yumurtalık tüpleri gibi fizyolojik tespitler de bu 

uygulamalar sırasında kullanılan tekniklere ve sembollere yansır. Bu durum coğrafyada 

geleneksel şifacılık pratikleri olarak bilinen uygulamaların çeşitli kültür ve ekollerin 

karşılaşması sonucu oluşan bir birikime dayandığını düşündürmektedir. Yani bugün geleneksel 

şifacılık pratikleri olarak ele alınan bu uygulamalar, toplumun içinden geçtiği değişim ve 

dönüşüm süreçlerini de içeren güncel pratiklerdir. Yerel şifacıların hane içinde öğrendiği ya da 

dilden dile aktarılarak günümüze ulaşan tedavilerin ritüelleşmiş şekli ise, yukarıdaki örneklerde 

de görülebileceği üzere birer geçiş ritüeli yapısındadır. 

Bu bölümde, ritüelleşmiş tedaviler üzerinden ele aldığım infertil eşik tanımlaması, 

ritüelin tamamlanmasına rağmen çocuk sahibi olunamadığı durumda infertil kadın için 

uzadıkça uzayan bir eşiksellik durumuna işaret etmektedir. Alan araştırması sırasında 

görüşmeler yaptığım infertilite sorunu yaşayan kadınların bir kısmı, yukarıda ele aldığım 

geleneksel şifacılık pratiklerinin bir ya da birkaçına başvurmuş olmalarına rağmen çocuk sahibi 

olamamış kadınlardır. Yıllar süren tedavi ve deneme süreçleri sonunda çocuk sahibi olamamış 



119 
 

olmaları, onlar için evlilik sonrası bir aşama olan ebeveynlik aşamasını geçememek, eşikte 

takılmış olmak anlamı taşımaktadır. Kadınlar bu araştırma süresince benimle paylaştıkları 

hikayelerinde, yakın çevrelerinin ve toplumun da kendilerini böyle bir tıkanmışlık hali içinde 

gördüğünü belirten anlatımlarda bulunmuşlardır. Buradan yola çıkarak ilerleyen bölümde, 

infertil eşiğin tamamlanmamasına neden olan “doğumun gerçekleşmemesi” durumu üzerinden 

geçiş ritüelinin bu son kısmını değerlendirmeye alacağım. 

3.1.3. Tamamlanmamış Bir Performans Olarak Doğurmak  

Yukarıda birer geçiş ritüeli olarak ele aldığım her geleneksel tedavi sonrası, kadınlar 

hamileliğin gerçekleşip gerçekleşmediğini görmek için bir süre beklemektedirler. Bu süre 

genellikle iki ya da üç ay ile sınırlıdır. Zaman geçip de çocuk sahibi olma ihtimali belirmeyince 

tedavi başarıya ulaşmış sayılmamakta, infertilite sorununun üstesinden gelinemediği 

anlaşılmaktadır. Böylece doğuramamak “doğuramayan kadınlık” tecrübesinin negatif bir 

performansına dönüşmektedir. Doğuramayan Kadınlık bölümünün bu ikinci kısmında eşikteki 

bireyler olarak infertil kadınların çocuk sahibi olamadıkları süre boyunca -ki bu bazen on yıllar 

almaktadır- içinde bulundukları performatif hali ele alıp, doğuramama durumunu bir 

performans olarak değerlendireceğim.  

Çocuk sahibi olma yolunda çaba sarf eden kadınlar, çevrelerinde hedefsiz ve eksik olarak 

algılandıklarından yakınmaktadırlar. Kadınlar, kendilerinin de günlük meşguliyetlerinin 

olduğunu ama bunun yok sayılarak, literal anlamda işsiz ya da ücretli bir işte çalışıyor 

olmalarından bağımsız olarak geniş aile içinde her işe yetişmelerinin beklendiğini 

anlatmaktadır. Dahası, maddi birikim yapmaktan tatile gitmeye kadar geleceğe dair her türlü 

tasarruflarının yadırganması, sanki bu parayı ve vakti çocuk sahibi olmaktan kısıp da 

biriktirmek ya da gezmek için harcadıklarının ima edilerek kınanmaları yaygın karşılaştıkları 

toplumsal yargılardandır. Bu ifadelerin ortaya koyduğu üzere, toplumun algısında infertil birey 

eşik evresindeki bireye oldukça benzemektedir. İnfertilite sorunu yaşayan kadının eşikteki birey 

gibi gelenekten gücünü bulan toplumsal otoriteye boyun eğen, pasif, alçakgönüllü bir duruş 

sergilemesi, sessizlik ve metanet içinde kendine söyleneni yapması beklenir. Uyguladığı tedavi 

yollarında ya da şifacılık pratikleri sonucu doğurganlığı kazanma amacı gerçekleşmediği için 

infertil eşik aşılmamıştır. Burada toplumsal algı olarak tamamlanmamış bir performans söz 

konusudur. Böylece infertilite sorunuyla mücadeleye devam eden kadın, başarıya ulaşamamış 

ritüelin eşikte kalmaya devam eden bireyi konumunda görülerek, eşikte yerleşmenin makbul 

görülmediği kültürel bir algının sonucu olarak yadırganır. Bu yadırganma hali gerek modern 



120 
 

Batı tıbbı uygulamalarına başvuran gerekse de geleneksel yöntemlerle şifa arayan kadınlar için 

farklılık göstermez. Her iki yolla da çocuk sahibi olamayan kadın doğuramamaktan mustarip 

olduğu sürece ritüelin eşikteki bireyine benzer statüsüz bir konumda karşılanır.  

Bu araştırma kapsamında görüşmecilerim çocuk sahibi olamadıkları dönemde “hiçbir 

şeye hakları olmadığı” şeklindeki toplumsal algı ile mücadele ettiklerini anlattılar. Hayatlarının 

bir döneminde infertilite sorunu yaşadıktan sonra çocuk sahibi olmuş kadınlar hikayelerini 

benimle paylaşmakta daha istekli gözükürken, henüz çocuk sahibi olamamış pek çok kadın 

görüşme talebimi geri çevirdi. Doğuramama sorununu bir psikolojik stres hali ya da travma 

olarak ele alırsak,248 bu iki grup arasındaki yaklaşım farkı, travmatik sürecin içinde bulunan 

kadınlar ile travmayı geride bırakmış kadınlar arasındaki yaklaşım farklılığı olarak 

değerlendirilebilir. Burada eşikteki birey olarak adlandırdığım infertil kadınların çevreden 

gördükleri tepkiler, Turner’ın eşik evresinde “hiçbir şeye sahip olmayanlar” şeklinde temsil 

edildiğini belirttiği bireye yönelmiş tepkiler olarak da değerlendirilebilir. 

Betül henüz çocuk sahibi olamamış bir kadın olarak yüzleşmek zorunda olduğu eleştirileri 

aktarırken, çevredekilerin onun sahip olduğu evi, işini, kazancını ve çalışma hırsımı 

konuştuğundan, gerçeğin çok farklı olduğundan ve duyduğu bu eleştirilerin moralini 

bozduğundan bahsederken, yaşadığı infertilite sorunu nedeniyle kendine yönelen tepkisellikten 

bahsetmekteydi. Çalışan bir kadın olarak kazandığı tüm parayı çocuk sahibi olma yolunda 

harcamasını bekleyenlerden, “kazandığın parayı napıyorsun?”, “bugüne kadar çok kazandın. 

Artık çalışmayı bırakıp çocuk (sahibi olmak) için uğraş” gibi sözler söylediğini duymuş. Betül, 

kazandığı paranın herkesin gözünde çok büyük gözüktüğünü anlatırken, “zaten kazandığım tüm 

parayı tüp bebek denemeleri için harcıyorum. Bir yıl biriktiriyorum, gidip deneme yapıyorum. 

Olmuyor… Gene bir yıl çalışıyorum, kuruş kuruş biriktiriyorum. Ne kadar masraflı olduğunu 

bilmiyorlar. Önüne gelen konuşuyor” diyor. Maddi şartlarını zorlayarak şehrin dışında, 

TOKİ’de249 aldığı evin bile bu eleştirilerden nasibini aldığını anlatırken hem kazancının hem 

de ev sahibi olmasının “hak” olarak görülmediğini kendisi de vurguladı. Tüp bebek denemeleri 

sırasında iş yerini kapatıp bir, iki gün evde dinlendikten sonra çalışmaya başlıyormuş. Bu da 

 
248 İnfertil bireylerin duygusal durumu üzerine gerçekleştirilen psikolojik araştırmalar infertiliteyi bir yas, yoğun 

stres ve travma hali olarak tanımlamaktadır. Bkz. Tara M Cousineau –Alice D. Domar, “Psychological Impact of 

Infertility”, Best Practice & Research Clinical Obstetrics & Gynaecology 21/2 (2007), 293-294; Emre 

Yanıkekrem, –Oya Kavlak vd., “İnfertil Çiftlerin Yaşadıkları Sorunlar ve Hemşirelik Yaklaşımı”, Atatürk 

Üniversitesi Hemşirelik Yüksekokulu Dergisi 11/4 (2008), 112-114; Rukiye Sarı –Cemre Jade Erciyes, “İnfertil 

Çiftlerde Psikolojik, Sosyal ve Cinsel Problemler”, İstanbul Kent Üniversitesi İnsan ve Toplum Bilimleri Dergisi 

2/2 (2021), 79-94. 
249 Toplu Konut İdaresi. Bu devlet kurumu tarafından kamu arazileri üzerine inşa edilip satılan binalardan oluşan 

siteler halk arasında TOKİ olarak biliniyor. 



121 
 

eleştiri konusu olmuş ve “parayı çocuktan daha değerli gördüğü” gibi yorumlar yapılmış. 

“Halbuki doktor yatmamam gerektiğini söyledi. Tamam çalışıyorum ama kendime dikkat 

etmiyor değilim. Burada (işyerinde) buzdolabım var. Eşim içini doldurmuş. Beslenmeme dikkat 

ediyorum, yorulduğum zaman koltuğum var, uzanıp dinleniyorum. Ben bilmiyorum sanki. Para 

için mi yapıyorum bunları. Doktor “kan akışı olmalı, hareket etmelisin” diyor. Ama 

çevredekiler para hırsı olarak görüyor. Ben bu kadar çocuk isterken, bu kadar para harcarken, 

para için mi tedavimi riske atacağım” sözleriyle bu kınayıcı yorumlara isyan ediyor. 

Eleştirilerin çocuk sahibi olmak üzerinden yürümesi, Betül’ün sahip olduğu her maddi 

kazanımın bu konu üzerinden değersizleştirilmesi, infertil kadının tüm varlığını infertilite 

sorununu çözmek üzere harcaması gerektiği düşüncesi bir mülksüzlük beklentisine 

dönüşmektedir. Üstelik beklenti bununla da sınırlı değildir. 

Feriha birkaç yıl öncesine kadar on yıl boyunca yaşadığı infertilite sorununda benzer bir 

duruma işaret ediyor. Onun kendi kazancı olmamış, herhangi ücretli bir işte çalışmamış ama 

kişisel meşguliyetleri görmezden gelinerek ev içi emeği sorgulanmış. Kayınvalidesi, dört gelini 

olmasına rağmen ev içi işlerde hep Feriha’yı yardıma çağırmış. Neden diğer gelinlerin de 

yardıma gelmediğini sorduğunda, “onların çocukları var, meşguliyetleri var” diyormuş. 

“Benim çocuğum olmadığı için başka işim de olamaz. Ne zaman çağırsa gelmem lazım. Kendi 

evimin işi de olamaz. Neden? Çünkü benim çocuğum yok” diyor.  

Feriha’nın “insanı joker olarak görüyorlar” ifadesi de oldukça manidar. Aslında, Joker, 

oyunda kendine has karakteri olmayan bir “boş” karakterdir. Kullanıldığı yere göre konum alır. 

Oyunu kuran kurallar jokerin nerede nasıl kullanılacağını belirler. Tek bir fonksiyonu olmadığı 

gibi, belirli bir statüsü de yoktur. Bu anlamda joker karakterinin eylemleri muğlaktır. Buradaki 

muğlaklık eşikteki bireyin eylemlerindeki muğlaklığa benzer. Görüşmecilerimin hemen hepsi 

benzer durumları anlattı. Betül de aile ve akrabaların her türlü iş için kendini aradığını, 

kendisinin çalışmasına rağmen bu şekilde davrandıklarını, çocuğu olmadığı için her zaman 

müsait olarak gördüklerini anlatıyor. Bu müsaitlik algısı hiçbir şeye sahip olmama tanımı ile de 

örtüşüyor. İnfertil kadın tüm diğer toplumsal rollerinin gerektirdiği meşguliyetlerden de 

soyutlanmış olarak değerlendiriliyor. Tüm başka meşguliyetleri değersizleştiriliyor. Her 

koşulda geniş ailenin (özellikle kayınvalidenin) işlerine yetişmesi gereken bir “joker” eleman 

olarak değerlendiriliyor.  

Feriha, on yıllık arayışının sonunda, çocuk sahibi olduktan sonra bu durumun kendi 

kendine değiştiğini anlatırken, “artık benim de çocuğum var, onun işleri ile uğraşıyorum. Kendi 

evimde kendi işimle meşgul oluyorum. Zaten kaynana da artık bana karışmıyor” diyor. 



122 
 

Feriha’nın örneğinden yola çıkarak denebilir ki, çocuk sahibi olmak anlamında doğurmak 

geçişin muğlak statüsünü sona erdirerek performansı tamamlayıcı bir etki oluşturmaktadır. Evli 

bir kadın ancak çocuk sahibi olduğunda kendine ait bir gündemi, meşguliyeti ve alanı olduğu 

kabul edilir. Bu durum bebeğin yoğun anne ilgisine ihtiyaç duyduğu ilk yıllarla sınırlı kalmaz. 

Çocuğun ilk bebeklik dönemi geçtiğinde de bu algı devam etmektedir. Kadın artık anne olarak 

kendi evinin sorumluluğunu yüklenmiş bir bireydir. Bu nedenle doğum infertil kadın için 

önemli bir geçiş aşamasının tamamlanması anlamına gelmektedir. Doğuramamak ise başlıkta 

da ifadesini bulduğu üzere tamamlanmamış bir performans olarak tecrübe edilir.   

Mardin’de kadının doğum ile değişen sosyal statüsü, anneliğin makbul kadınlık 

algısındaki merkezi rolüne işaret etmektedir. Doğuramamanın kadınlığa içkin bir kategori 

olarak görülmemesi, infertil kadının “eksik” ya da “suçlu” olduğu algısı, yüklü bir annelik 

tanımı sayesinde mümkün olmaktadır. Bu yüklü algıya bu bölümün ikinci kısmında, “Kusurlu” 

beden tartışmalarında değineceğim. Ancak, beden tartışmalarına geçmeden önce, geleneksel 

şifacılık pratiklerini birer geçiş ritüeli olarak değerlendirdiğim bu kısımda kadınların geleneksel 

uygulamalara olan bakışında zaman içinde gerçekleşen değişimi ele alacağım.    

3.1.4. Çaresizliğin Gölgesindeki Şifacılık Ritüelleri 

İnfertilite ile mücadelede geleneksel şifacılık uygulamalarına başvuran infertil kadının 

bu uygulamalara yaklaşımı zaman içinde değişip günün şartlarına göre şekillenmektedir. Çünkü 

eşikteki bireyin çeşitli özellikleri bugün infertilite sorunu yaşayan kadınlarda görülse de en 

belirgin özelliklerinden olan ritüelin otoritesine tam teslimiyet gösterme durumu aşınmış bir 

yapıdadır. Bugün artık kırk yaş ve altı genç kuşak geleneksel uygulamalara tam bir bağlılık ve 

inanç içinde yaklaşmamakta, bunları birer ihtimal olarak görüp denmekten zarar gelmeyecek 

bir alternatif olarak değerlendirmektedir. Bu zihinsel aşınma ise Türkiye’nin modernleşme 

süreci ile ve modern Batı tıp geleneğinin evrensellik iddiasının Ortadoğu coğrafyasında karşılık 

bulmasıyla yakından ilgilidir. Bir önceki bölümde “Türkiye ve Modern Batı Tıbbı” başlığı 

altında detaylıca ele aldığım bu süreçten burada konu bağlamında kısaca bahsederek birer geçiş 

ritüeli şeklinde ele aldığım geleneksel şifacılık pratiklerinin bugünkü çevresel dinamiklerini 

değerlendireceğim. 

Bugün artık Mardin şehrinde de kadınlar için -ister şehir merkezinde ister ilçe ve 

köylerde yaşasınlar- resmi tıbbi uygulamalara ulaşım imkanları artmıştır. Günümüzde şehirde 

evde doğum yok denecek kadar azaldığı gibi, doğurganlık sorunu yaşayan kadınlar da 



123 
 

ekseriyetle ilk olarak sağlık ocaklarına, kliniklere ve hastanelere başvurmaktadırlar.250 Modern 

Batı tıbbı uygulamalarının ortaya koyduğu gelişmiş teknolojiler (görüntüleme, başarılı cerrahi 

müdahale, aşı vb.) sonucu geçmişte ölümcül olarak görülen pek çok hastalığın bugün üstesinden 

gelinmesi, bu yeni ve modern tıp ekolüne olan güveni sağlaması açısından önemli bir aşamadır.  

Üreme sorunları ve doğum için de benzer bir aşamadan söz etmek gerekir. Doğumda 

anne ya da bebek ölümlerinin önüne geçmek için geliştirilen teknolojilerin yadsınamaz başarısı, 

hamilelik dönemi patolojilerinin tespit ve tedavisindeki gelişmeler, doğumda ileri derece 

cerrahi müdahalelerin uygulanabilmesi, yardımcı üreme teknolojileri sayesinde başarıya ulaşan 

infertilite vakalarındaki artış modern Batı tıp ekolünün üreme konusunda da halk arasında 

benzer bir güven duygusu oluşturmasında önemli bir etkendir.251 Bölgede, batılılaşma 

politikalarının yaygın olarak uygulanmaya başlandığı 19’uncu yüzyılın ikinci yarısından 

itibaren modern Batı tıp ekolü resmi eğitim kurumları ve uygulama hastanelerine sahip olurken, 

geleneksel tıbbi yöntemlerin gelişip uygulandığı medrese yapıları bozulmuştur. 20’nci yüzyılın 

başlarından itibaren ulus-devletleşme sürecinde batılılaşma politikalarına sekülerleşme 

adımları da eklenerek dini ya da mistik içerikli tüm tıbbi uygulamalar yasaklanmış, uygulama 

alanları olan medreseler ve şifahaneler kapatılmıştır.252   

Modern döneme ait resmî söylemde türbe ziyaretlerinden muskaya, bitkisel 

karışımlardan masaj içerikli uygulamalara kadar tüm geleneksel şifacılık yöntemlerinin cehalet, 

hurafe ve sağlığa zararlılık özellikleriyle tanımlanması, bu düşünceyi destekleyici geniş 

kapsamlı kampanyaların resmî kurumlar tarafından yürütülmesi, gelişen kitle iletişim araçları 

ve eğitim kanallarıyla bu kanıyı pekiştirici yayınlar yapılması tüm şifacılık pratiklerini halk 

 
250 Türkiye Nüfus ve Sağlık Araştırması (2019) sonuçlarına göre son beş yılda gerçekleştirilen doğumlardan yüzde 

doksan üç gibi oldukça yüksek bir kısmı hastanelerde doktor ya da hemşirelerin gözetiminde gerçekleşmiştir. 

Türkiye Nüfus ve Sağlık Araştırması 2019, Erişim tarihi: 20 Nisan 2021, http://www.hips.hacettepe.edu.tr/; daha 

güncel bir diğer veri olarak ise Türkiye İstatistik Kurumu’nun Doğum İstatistikleri 2020 raporunda yer alan 

verilere göre 2019’da Türkiye’de gerçekleşen doğumlardan %97’si hastanelerde gerçekleşmiştir.  T.C. İçişleri 

Bakanlığı Nüfus ve Vatandaşlık İşleri Genel Müdürlüğü, “TÜİK Doğum İstatistikleri, 2020”, Erişim: 26 Temmuz 

2020,  https://data.tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Dogum-Istatistikleri-2020-37229  
251 TÜİK Doğum İstatistikleri 2020 raporu verilerine göre Türkiye’de son beş yılda gerçekleştirilen doğumların 

neredeyse tamamının hastanelerde gerçekleşmiş olması önemli bir veridir. Doğumun tıbbileşerek hastane ortamına 

taşınmasında tıbbi alanda meydana gelen gelişmelerin doğumda anne ve bebek ölümlerini azaltması ve doğum 

patolojilerinin çok düşük yüzdelere çekilmesine önemli bir etkendir. Hatice Keskin, “Bir Sorunsal olarak 

Doğumun Tıbbileşmesi” başlıklı makalesinde meselenin bu yönünü ortaya koymaktadır. (Hatice Keskin, “Bir 

Sorunsal olarak Doğumun Tıbbileşmesi”, Uluslararası Sağlık Toplum ve Kültür Sempozyumu 7-10 Mart (Bildiri 

Kitapçığı). Ed. Doç. Dr. Erkan Çer Dr. Öğr.Üyesi Nazan Kahraman Timur Yılmaz. 134-144. Ankara: Kibatek 

Yayınları, 2019.) 
252 5 Eylül 1925’te çıkarılan 2413 no’lu kararname ile “tekke ve zaviyelerin kapatılması” kararlaştırılır. Türbeler 

de bu kısımda değerlendirilerek kapılarına kilit vurulur. Bu karardan birkaç ay sonra 30 Kasım 1925’te ise 677 

sayılı kanun çıkarılarak kapatma kararına muhalefet edenlere para ve hapis cezaları verilmesi yasalaşır.  

http://www.hips.hacettepe.edu.tr/
https://data.tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Dogum-Istatistikleri-2020-37229


124 
 

nezdinde zaman içinde artan şekilde değersizleştirmiştir.253 Modern Batı tıbbı ve geleneksel 

tedavi usullerinin geçirdiği bu paralel süreç sonucunda bugün bölgede de modern Batı tıp 

ekolüne güven artmış, klinik ve hastanelere başvuru yaygınlaşmıştır.254 Bu süreçte resmi 

yasaklar sonucu gizlenerek yer altına inmek zorunda kalan geleneksel şifacılık uygulamaları 

ise her türlü iç ve dış denetimden azade kılınırken, ehil olmayan kişilerin bu uygulamalar 

üzerinden maddi ve/ veya manevi çıkar sağlaması bu sürecin doğal sonuçlarından biri olarak 

görülebilir. Günümüze kadar ulaşan geleneksel şifa pratikleri yaklaşık iki asırdır eğitim ve 

uygulama kurumlarından yoksun, yazılı kültürden uzak ve liyakatin denetlenemeyeceği bir 

yapıdadır. Bugün bu uygulamalar değişen yoğunluklarda da olsa devam etmekte, halk 

tarafından bilinen ve güvenilir bir şifacının yanında yetişip “el almış” kişilerden yetkinliği 

herhangi bir şekilde belirlenemeyecek kişilere kadar pek çok insan tarafından uygulanmaktadır.  

Tüm bu sürecin sonunda günümüzde uygulanagelen şifacılık pratikleri üzerinde oluşan 

şaibe, infertilite sorununu aşmak için bu uygulamalara başvuran kadınların yaklaşımını da 

şekillendirmektedir. Görüşmecilerimden farklı yaşlardaki kadınların şifacılık pratiklerine 

bakışlarındaki farklılık da geleneksel uygulamalara karşı yaklaşımdaki bu değişimi ifade eder 

niteliktedir. Araştırma sürecinde görüştüğüm kırk beş, elli yaş altı genç kuşağa ait kadınlar 

infertilite sorunu ile mücadelede geleneksel şifacılık pratiklerine başvursalar bile “yapmadığım 

hiçbir şey kalmasın”, “denemediğim yol kalmasın” ya da “bunu da bir denesem ne kaybederim” 

diyerek bu pratiklere yöneldiklerini anlatırken, uygulamaların akıl dışılığını ifade edip bazen 

kendi kendileri ile dalga geçiyorlar ya da saçma olduğunu düşünmelerine rağmen çaresiz 

kaldıkları için tavsiye edilen bu yolu “bir ihtimal” olarak denemek istediklerini belirtiyorlardı. 

Oysa daha yaşlı altmış ve üstü yaşlardaki kadınlar sadece infertilite değil, herhangi bir sağlık 

sorunuyla ilk karşılaştıklarında ya köy ebesine ya da köyün şifacısı olarak bilinen kişilere 

başvuruyorlar ve onların önerdiği mistik şifacılık uygulamalarına kesin bir inançla 

yöneliyorlardı. Bugün bu iki grup arasındaki farka teslimiyet farkı diyebiliriz.  

Bugün şifacılık uygulamalarına başvuran genç kadınlar bu geleneksel pratiklere tam bir 

teslimiyet ve inançla yönelmemekte, şüphecilik içinde yaklaştıkları bu yöntemlerin başarısını 

 
253 Gökçen Beyinli İslam ve Sair Halk başlıklı çalışmasında halkın dindarlık biçimleri olarak ele aldığı şifacılığı 

da içeren pratiklerin kadınsılaştırılarak değersizleştirildiğinden bahsederken, kanun ve kararnamelerden, devlet 

görevlilerinin açıklamalarından, edebi eserlerdeki tasvirlerden ve dönemin güncel yazılarından detaylı örnekler 

verir. Ona göre hurafe söylemi Türkiye’nin dini kimliğini kaybetmeden modernleşme projesine katkı sunmuştur. 

Hurafe söylemi üzerinden devlet otoritesi tarafından “makbul” görülmeyen dini pratikler değersizleştirilerek 

dışarıda bırakılmıştır. Bkz. Gökçen Beyinli, İslam ve Sair Halk (İstanbul: Kitap Yayınevi, 2021), 161-226.      
254 Türkiye İstatistik Kurumu’nun Doğum İstatistikleri 2020 raporunda yer alan verilere göre 2019’da Türkiye’de 

gerçekleşen doğumlardan %97’si hastanelerde olmuştur.  T.C. İçişleri Bakanlığı Nüfus ve Vatandaşlık İşleri Genel 

Müdürlüğü, “Doğum İstatistikleri, 2020”, Erişim: 26 Temmuz 2020,  

https://data.tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Dogum-Istatistikleri-2020-37229   

https://data.tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Dogum-Istatistikleri-2020-37229


125 
 

adeta kendi üzerlerinde sınamaya çalışmaktadırlar. Geleneksel pratiklere inançlarında şüphe 

duymadıklarını belirten ileri yaşlardaki kadınlar ve şifacılar da bu durumun farkındalar. Yaş 

almış kadınlar sonuç alınamayan geleneksel tedavilerin suçlusu olarak inançsızlığı ve itaat 

eksikliğini gördüklerini belirtirken, şifacılar için bu tespit başarısız oldukları vakalarda 

sorumluluğu üzerlerinden tamamen alacak bir nedene dönüşmektedir. Bugün hasta gören 

herhangi bir şifacı, görüşmenin başında hastasına ve beraberinde gelenlere tedavi konusunda 

en ufak bir şüpheleri olduğu takdirde tedaviden beklenen şifanın oluşmayacağı riskinden 

bahseder.  

Şermin ebe, görüşmelerimizde sık sık kendilerine gelen kadınlar için kırık Türkçesiyle 

“inanırsa oliyor, inanmazsa olmiyor” diyerek, şüphesiz bir inanç ve teslimiyet şartını yerine 

getirmemenin tedaviden olumsuz sonuç almaya yol açtığını anlatıyordu. “Şifa benden değil, 

şifa Allah’tan” demesi de bu sonuç değerlendirmesini destekler nitelikteydi. Şifa kendi dışında 

kutsal bir kaynaktan geliyordu ve bu mistik yapının inanç ve teslimiyet olmadan işleyemeyeceği 

kabul edilebilir bir gerekçeydi. Perihan, Şeyh Münira’nın tavsiyesiyle kestirdiği kurbanların ve 

taşıdığı muskanın şifalandırıcı etkisiyle çocuklarının hayatta kaldığına, bu sayede 

çocuksuzluktan kurtulduğuna inanıyordu. Bu inancı o kadar güçlüydü ki bugün bile bir sağlık 

sorunu yaşadığında önce Şeyhe gidiyor, o “senin işin doktorluk” derse doktora gittiğini 

anlatıyordu. Görüşme yaptığım kadınlardan birinin seksen yaşları civarındaki annesi, kızı ile 

aramızda konuştuğumuz mevzuları dinledikten sonra bana dönüp Arapça olarak “kızım doktor 

bu işten (neden çocuk olmadığından- doğurganlık sorunundan) ne anlar, tabii ki şeyh anlar, 

hoca anlar” demişti. Sevcan da Şermin ebenin tedavisine giderken “çözerse o çözer” diyerek 

gittiğini, tedavi sonrası hamile kalacağından şüphe duymadığını anlatıyordu. Bu kadınların 

hepsi elli- altmış yaş üstü kadınlardı.  

Tüm bu kadınlardan farklı olarak, yakın zamanda şifacılık pratiklerine başvurduğunu 

belirten görüşmecilerim ise çok farklı saiklerle bu uygulamaları “denediklerini” anlattılar. 

Deneme fiili bu genç kadınların anlatımlarının merkezinde duruyordu. Bazıları bu ritüelleşmiş 

uygulamaları dini inançlarının değil ama otantik geleneğin bir parçası olarak gördüklerini 

belirtirken bazıları da bunları “geçmişlerin cehalet kalıntıları” olarak gördüklerinden ama aile 

bireylerinin (genellikle kayınvalidelerinin) zoruyla bu uygulamalara başvurmak zorunda 

kaldıklarından bahsettiler.  

Gülay, evliliğinin ikinci ayında kayınvalidesi tarafından doktora götürüldüğünü, 

doktorun “ne acelen var, git evde bekle, görünen hiçbir sorunun yok” diyerek kendini 

azarladığını, bunun üzerine kayınvalidesinin kendini götürmek istediği şifacılara gitmeyi 



126 
 

reddettiğini anlatırken, “doktor baktı işte, ebeye gitsem, şıha gitsem bana ne yapacak. Ben 

doktoru dinleyip bekledim. Başka doktora götürmek istedi, onu da kabul etmedim” diyordu. 

Konuşmanın devamında ise kayınvalidesinin tekliflerini reddetmesine rağmen gittiği birkaç 

türbeden, ettiği dualardan bahsetti. Geleneksel öğretilere tam bir reddiye içinde olmadığını ama 

tam bir teslimiyet de duymadığını gösteren bu pratikleri uygularken, Allah’tan çocuk sahibi 

olmayı istediğini, hocaların, şıhların yaptığı uygulamaların bir işe yarayacağına inanmadığını 

anlatıyordu. Onun için geleneksel tedaviler dinin bir parçası değil, dine sonradan eklenen 

hurafelerdi. Fakat Gülay’ın hurafe tanımının içine türbe ziyaretleri dahil değildi. Türbelere 

gidip dua etmeyi gerekli görmesine rağmen, kontrol için ebeye ya da muska yazdırmak için 

şıha gitmeyi reddetmişti.  

Gülay ile aynı yaşlardaki Betül de benzer bir anlatıyla ebeye ya da başka bir şifacıya 

gitmeyi reddettiğini anlattı. Gülay’ın infertilite hikayesi iki yıl sürmesine rağmen Betül’ün 

yıllar alan mücadelesi hala sonuç vermiş değil. Fakat Betül de evliliğinin ilk aylarında yaşadığı 

dış gebelik yüzünden yumurtalıklarında sorun olduğunu öğrendikten sonra, yıllardır tıbbi olarak 

sadece yardımcı üreme teknolojilerine başvurmuş. O da Gülay gibi türbelerde dua ettiğini ama 

hiçbir ebeye ya da şifacıya gitmediğini anlatırken, “doktor dedi işte, daha ebe bana ne yapsın. 

Ben biliyorum zaten sorunumu” diyor. Bu örneklerde de görüldüğü üzere aralarında yaklaşık 

otuz-kırk yaş fark olan bu iki kuşak arasında ciddi bir algı farklılığı söz konusudur. Genellikle 

elli yaş üstü kadınlar geleneksel uygulamaları gerçekleştiren şifacıların sorunlarını çözeceğine 

kesin bir inançla onlara başvururken, bugün infertilite sorunu yaşayan genç kadınlar için 

geleneksel uygulamalar konusunda bir inançtan ziyade bir ihtimalden söz etmek gerekir. Bu 

ihtimal algısı deneme ve şüphe duymayı barındıran bir algıdır. 

Batı Aydınlanmasına dayanan pozitivist paradigma içinde gelişen tıp ekolü olarak 

modern Batı tıbbının geleneksel tıp ekolleri ile kendi arasına koyduğu en önemli fark, hastalıkla 

mücadelede insanın fizyolojik varlığının nihai olduğu inancıdır. Modern Batı tıbbı, hastalığı 

kabaca fizyolojik etkenlerin bir sonucu olarak görmekte, tedaviyi de bu işleyiş üzerinden 

sağlamaya çalışmaktadır. Gülay’ın ve Betül’ün anlatımlarında benzer pozitivist bilimsellik 

yaklaşımının izlerini görebiliriz. Fakat burada tam olarak seküler bir hayat algısından da söz 

edemiyoruz. Genç kadınlar geleneksel şifa pratiklerine şüpheyle yaklaşsalar da bu uygulamaları 

tamamen reddetmekten kaçınıyorlar.  

Betül infertilite konusunda olmasa da art arda yaşadığı düşüklerden sonra gördüğü 

korkulu rüyalara çare olarak yakınlarında bilindik bir şıha gidip muska yazdırdığını, muskayı 

uzun süre üzerinde taşıdığını anlatıyordu. Bu uygulamayı yaptıktan kısa süre sonra korkulu 



127 
 

rüyaları kesilmiş. Ama o yine de sonucun muskayla ya da şıhın okumasıyla ilgili olup olmadığı 

konusunda şüpheli olduğunu anlatırken, “artık bilmiyorum muskadan mıdır, zaten bir şey 

yapmasam da geçecek miydi bilmiyorum” diye ekledi. Bugün kırklı yaşlarda olan Zeynep de 

kayınvalidesinin yönlendirmesiyle art arda uyguladığı şifacılık pratiklerini anlatırken, “ne 

cahillik ama, düşün artık, bunu da yaptım” demesine rağmen, en son başvurduğu yöntemden 

kısa süre sonra hamile olduğunu anladığını, hamileliğinin bu tedavinin sonucunda olup 

olmadığına emin olamadığını ifade etti.  

Tüm bu hikayelerde teslimiyet noktasının aşındığı birer “deneme” ve “şüphe” halinden 

söz etmek gerekir. Modern zamanların eşikteki bireyi geleneksel şifacıya tam teslimiyet 

sağlayamayan, şüpheci yanı ile geleneksel geçiş ritüellerinin eşikteki bireyinden ayrılır.255 

Fakat doğum hala geçilmesi gereken bir eşik olarak infertil kadının toplumsal algısını 

belirlemektedir. Öyleyse bebeğe ulaştıracağı söylenen her yol denenmeye muhtaç birer ihtimal 

olarak kadınların karşısında belirmektedir.  

3.2. “Kusur” Anlatıları  

Toplum tarafından “kusurlu” olarak etiketlenmek, infertilite hikayesi olan kadınların 

kendilik algısını da bu doğrultuda şekillendirmektedir. Alanda kadınların infertilite öyküsünü 

dinlemeye başladığımda, görüşmecilerimin anlatılarının zaman zaman kendi bedenlerine ve 

ruhlarına yönelen birer “kusur” anlatısına dönüştüğünü fark ettim. Kadınlar, aile içinde ya da 

çevrede çocuksuz oldukları için eleştirildikçe ya da infertilite ile mücadeleleri yetersiz 

bulundukça, çocuk sahibi olamamalarını birer kusur olarak üstlenip taşıyorlardı. Bu nedenle 

beden üzerine değerlendirmelerin yer aldığı bu kısmın başlığı Kusur Anlatıları oldu.  

Aslında zihnimde infertilite sorununun kusur kelimesi ile ilişkilenmesi çok daha 

eskilere, çocukluk dönemime dayanır. 1990’larda küçük bir çocukken İstanbul’un ekseriyetle 

Karadenizli göçmenlerden oluşan bir mahallesinde kadınların kendi aralarında “kadının kısırı 

olmaz, kusuru olur” dediklerini duyduğumu hatırlıyorum. Onlarca yıl sonra oralardan çok 

 
255 Geleneksel infertilite tedavilerine şüpheyle yaklaşan genç kadınlar, geçiş ritüelinin eşiktelik haline benzer bir 

durumu modern Batı tıp ekolünün üremeye yardımcı uygulamaları sırasında deneyimlemektedirler. 

Doğurganlığını kazanmak üzere operasyona giren hastanın doktora tam bir itaat göstererek yönlendirmelere 

uyması, hastaların tek tip kıyafet giymesi ya da çıplaklığı, konuşma yetkisinin doktorda olması ve hastanın 

sessizlik halini koruması gibi durumlar eşikteki bireyin özellikleriyle birebir örtüşür.  Hipokrat yemini ile mesleğe 

başlanan Modern Batı tıp ekolünün kendi iç mistisizmi bir yana, bu tıbbi operasyon geleneksel dini öğreti ve 

semboller anlamında kutsallıktan uzaktır. Fakat kadınlar şifacı yerindeki cerrahın geleneksel mistisizminden söz 

edilemeyen bir durumda dahi bu uygulamaların öncesinde, sırasında ve sonrasında kutsal metinden çeşitli ayetler, 

dualar ve ritüellerle bu süreci mistik ve duygusal anlamda desteklemektedirler. Araştırmanın alanının dışında olan 

üremeye yardımcı teknolojilerin bu yorumu -tıp ekolleri arasındaki paralel yapıyı göstermesi açısından- teferruatlı 

bir analize muhtaçtır. 



128 
 

uzakta, farklı bir sosyo-kültürel yapıda, bu defa Mardin’de kadınlarla infertilite üzerine 

görüşmeler yaparken bu sözü yeniden duyduğumda, geçen uzun yıllar boyunca aynı deyimin 

zihnimin bir yerlerinde barındığını hissettim. Ayrıca, bu iki farklı zaman diliminde farklı 

coğrafyalarda aynı sözün karşıma çıkmasıyla, sözün yolculuğunu merak edip peşine düşerken, 

bunca yol kat ederek buralara ulaşmasına, buralarda da kullanılmasına duyduğum şaşkınlık 

alandaki görüşmelerimde yol gösterici oldu. Aslında bu sözü kadınlar aralarında birbirlerine 

moral vermek için kullanıyorlardı. Bu ifade bir yanıyla “bugüne kadar olmaması, hiç çocuğun 

olmayacağı anlamına gelmez. Hamilelik gerçekleşmiyorsa mutlaka bir yerlerde yanlış ya da 

eksik yaptığın bir şeyler vardır. Bu hatayı bulup işleri düzeltebilirsin” demek için yani teselli 

ve moral verme mahiyetinde kullanılıyordu. Bir yandan da Mardin’deki gibi tek kaynaklı 

(monogenetic) üreme teorisine yakın geleneksel algının hâkim olduğu kültürlerde kadının 

üremeye temel bir katkısı olmadığı düşünüldüğü için, bu deyim üzerinden “üremede asıl olan 

erkektir; kadın bebeği taşımaya yarar. Kocasında sorun yoksa, eninde sonunda kadın hamile 

kalır” diyen bir anlayışı da görmek mümkün. Fakat bu ifadede en belirgin ve doğrudan olan 

kısım, doğuramayan kadının “kusurlu” olarak değerlendirilmesi kısmıdır. Geniş bir coğrafyaya 

yayılmış bu deyimde çocuk sahibi olamamış kadınların “kusurlu bedenler” olarak 

işaretlenmesinin basitçe ifade edilmesini görebiliriz. “Kusur” anlatıları olarak isimlendirdiğim 

bu bölüm, bedensel süreçlerin merkezde olduğu bir sorun olarak infertilite sorununu birer kusur 

öyküsü şeklinde üzerlerinde taşıyan kadınların hayat hikayelerini beden algısı üzerinden 

değerlendirmektedir.  

3.2.1. “Kusurlu” Beden 

Dünyanın pek çok yerinde olduğu üzere Mardin’de de infertilite sorunu bariz bir kadın 

sorunudur; kadınların aile içindeki yerini doğrudan etkileyen, şifası her nerede ise bir an evvel 

bulunması gereken, çözülemediğinde sorumluluğun kadının boynuna yüklendiği bir kadın 

sorunu… Mardin’de çocuk sahibi olamayan kadınların başvurduğu şifacılık pratiklerini ele 

aldığım bu çalışmada buraya kadar ele aldığım şifacılık ritüelleri doğrudan fizyolojik bedenle 

ilişkili bedensel pratiklerdir. Ve infertilitenin çiftlerin problemi olmasını unuttururcasına 

şifacılık pratiklerinin odağındaki beden kadın bedenidir. Tüm bu bedensel pratikler çocuğun 

dünyaya gelişinde kadına sahip olduğu biyolojik doğurma pratiğinin altını çizer. Kadının 

üremeye katılımının bu fizyolojik yanı “doğal” varsaydığımız bir algıyı ortaya koymaktadır. 

Doğurmak “doğal” bir beden fonksiyonu olarak görülür. Böylece doğurma eyleminin etrafında 

oluşarak annelik mefhumu üzerinden tanımlanan tüm kültürel formasyonlar da “doğal” 



129 
 

addedilmeye başlar. Doğurmak biyolojik saat ile tanımlanırken, anneliğin içgüdüsel davranış 

kalıpları içerdiği anlatılır. Kadın, yaratılışa biyolojik fonksiyonları ile katılan taraf olarak 

formüle edilir. Erkeğin yaratılış kuramına katılımı insan cevherini taşıyan meni üzerinden tasvir 

edilir ve bu katkı yaratılışın aşkın yönünü temsil etmektedir.  

Bugün modern Batı tıbbının ortaya koyduğu üzere sperm ve yumurtadan oluşan 

embriyonun bilgisi, bu bilgiden önce oluşmuş halk inanışlarını etkilemektedir elbette. Fakat bu 

etkiye rağmen halk arasında halen çocuğun nereden geldiğine dair inanışlar kadının üremeye 

katılımını biyolojik bir yeniden üretim süreci ile özdeşleştirirken, Mardin’de uygulanan 

şifacılık pratiklerinde de görüldüğü üzere erkeğin üremeye katılımı böylesi bir bedensel süreçle 

özdeşleştirilmez. Hatta doğan çocuğun kime ait olduğu sorusuna verilen yanıt (tabii ki ve en 

nihayetinde babaya ya da baba soyuna), erkeğin üremeye katılımının biyolojinin çok üstünde 

bir katkı içerdiğini onaylamaktadır. Bugün sperm ve yumurtanın bilgisine sahip genç kuşağa 

ait görüşmecilerim, çocuğun kime ait olduğu sorusuna açıkça “babası kadar bana da ait, yarısı 

ondan yarısı benden geliyor” diye cevap verse de bu söylemin hilafına işaret eden eyleme 

biçimleri toplumda halen çok canlıdır. Örneğin, çocuk sahibi olamayan kadın kocasının başka 

bir kadından (kuma olan ikinci eşten) doğan çocuklarını öz çocuğu gibi görüp onlara annelik 

ederken çocuğun kime ait olduğu sorusuna zımni bir cevap vermektedir. Çocuk kimden 

doğduğundan bağımsız olarak babanın ve dolayısıyla babanın diğer eşinin de çocuğu sayılır.  

Görüşmelerimden başka bir örnekte ise denediği tüm tedavilere ve şifacılık pratiklerine 

rağmen çocuk sahibi olamayan kadın görüşmecim kocasının spermi ile döllenen başka bir 

kadının yumurtasını taşımak istediğini, nihayetinde bu çocuğun da kendi çocukları olacağını 

düşündüğü fikrini benimle paylaştı. Bu bilgi elbette aramızdaki bir sırdı. Çevrenin böyle bir 

durumu hoş karşılamayacağını düşünüyordu. Üniversite mezunu olan bu görüşmecim embiryo 

transferi ile gerçekleşecek bu hamilelikte başka bir kadının yumurtası olsa da kocasının spermi 

de olduğu için ve kendi kanı ile besleneceği için doğuracağı çocuğun kendi çocukları olacağı 

konusunda müsterih olmuştu. Birbirinden farklı bu iki örneğin buluştuğu nokta, bu ilişkiler ağı 

içinde babanın üremeye aşkın bir müdahalede bulunur şekilde algılanması noktasıdır. Böylece 

erkek çocuğa hayat cevherini veren özü (tohumu) sunarken, üremenin biyolojik temsili kadın 

bedeniyle ilişkilendirilir. Üremeye dair bu inanç binlerce yıldır ufak değişikliklere uğrasa da 

canlı bir şekilde sürmektedir. Delaney’in tespit ettiği üzere, “Türkiye’de bedenselliği en 



130 
 

mükemmel olarak temsil eden, kadın bedenidir”256 ve infertil kadın bedeni doğurma rolünü 

yerine getiremediği için “kusurlu” beden olarak tanımlanır.  

Beden üzerine tartışmayı biraz daha açacak olursam, dünyaya gelişe ilişkin halk 

inançları açısından kadının doğayla ilişkilendirilmesinin mükemmel bir temsiline dönüşen 

doğurma hadisesi kadın biyolojisinin bu fonksiyonunun altını çizer. Burada Michel 

Foucault’nun ortaya koyduğu üzere kadın ve erkek toplumsal cinsiyet kategorilerinin 

performans ekseninde tanımlanmasından söz etmekteyim. Foucault’nun performatif toplumsal 

cinsiyet tanımlamasından etkilenen Judith Butler, toplumsal cinsiyetin performatifliği üzerine 

eğildiği çalışması Bela Bedenler’in daha en başında bedenin maddeselliği ile toplumsal 

cinsiyetin performatifliği arasında nasıl bir bağlantı kurulabilir sorusunu sormaktadır.257 

Toplumsal cinsiyet eğer kültürel bir inşa ise cinsiyetle kurduğu ilişki bir öncül-ardıl ilişkisi 

midir?  

Geleneksel antropolojide dilde ve materyal kültürde kullanılan mecaz anlatımlar, simge 

ve semboller ardında daha derin yalın bir gerçeği barındıran süsler olarak görülmüştür. Buna 

göre dile de yansıyan metaforik anlatımlar bahsedildiği konuyu süslü bir şekilde anlatmak ve 

ardındaki yalın gerçeği bu sayede örterek kılıfa sarmak için kullanılan sembolleştirmelerdir. Bu 

yaklaşıma göre tohum ve toprak metaforlarında olduğu gibi bu sembollerin üremeyle bir ilişkisi 

kurulmamaktadır. Bunlar ancak cinselliğe dair daha derin bir gerçekliği üstü örtülü olarak 

anlatan metaforlar olarak görülür. Fakat burada gözden kaçan nokta şudur ki bu metaforların 

hiçbiri kullanıldıkları toplumların bireyleri tarafından işaret ettikleri konunun nesneleriyle 

karıştırılmazlar. Bu noktaya geri dönmek üzere bedenin toplumsal cinsiyet rolleri üzerinden 

kurgulanmasını da benzer bir okumaya tabi tutacağım. 

Bedenin materyal varlığının toplumsal cinsiyet rolleri ile ilgisi kurulurken, benzer bir 

sembolleştirme anlayışı ile hareket edilmektedir. Özellikle sosyolojik beden analizlerinde 

kadınlık ve erkeklik tanımı yapan toplumsal cinsiyet kategorileri biyolojik cinsiyeti örterek 

anlatan araçlar olarak görülür. Örneğin, antropolog Mary Douglas toplumsal yapının bir 

yansıması olarak bedeni sembolik bir okumaya tabi tutar. Kirlilik ve tabu kavramlarının 

 
256 Carol Delaney, Tohum ve Toprak, 45. Delaney bu tespiti yaparken, bedenin belirli bir kültür dışında var 

olamayacağını savunur. Kültürler bedenin belirli fonksiyonlarını öne çıkarırken, belirli fonksiyonlarını görmezden 

gelir. Kadının üreme işlevindeki biyolojik katkısının öne çıkarıldığı gibi insanın beden algısını kültürel 

tanımlamalar belirler. Bedenler “doğal” simgeler açısından zengin olsa da simgeleştirmenin kendisi doğal değil 

kültürel bir süreçtir. Türkiye’de de bedenliliğin temsili olarak göze çarpan kadın bedeni olmaktadır. Kadının 

insanın yaratılışına katılımı da biyolojisi üzerinden tanımlanır.   
257 Judith Butler, Bela Bedenler, 7-9. 



131 
 

çözümlemesi üzerine olan çalışması Saflık ve Tehlike’de258 Douglas bedensel sınırların 

toplumsal sınırların bir sembolik temsili olduğundan bahseder. Toplum için kirli olan şey, 

beden için de kirliliği sembolize eder. Bedenin içerisi ve dışarısı arasındaki sınır toplumsal 

sınırlara benzetilir ve bu nedenle bedensel sıvılar sınır ihlali yaptıkları için tabuları oluştururlar. 

Burada beden salt bir semboller bütünü olarak yorumlanır ve duygulardan yoksun edilgen bir 

nesne konumuna indirgenir.259 P 

Pierre Bourdieu’da da beden kişinin sahip olduğu kültürel kapitalin sergilenmesine 

olanak sağlayan bir alan olarak tasvir edilir. Beden kişinin sahip olduğu kültürel arka planı 

yansıtır şekilde sembolleştirilir ve biyolojik beden ancak bu kültürel arka planı yansıttığı şekilde 

bir okumaya tabi tutulur. Foucault’da da bedene dair Bourdieu’ya benzer edilgen bir algı 

hakimdir. Bilgi ve iktidar karşılıklı ilişkiler ağı içinde tarihsel olarak üretilir ve beden bu üretim 

ilişkilerinin ortaya koyduğu söyleme tabidir. Beden söylemsel bir üretimin sonucu olarak 

algılanır. Biyolojik beden toplumsal cinsiyetin sahne bulmuş şeklini yansıtır. Bu anlamda 

toplumsal cinsiyet performansa dayalı olarak tanımlanır.  

Butler toplumsal cinsiyetin performatifliğini kabul ederken, bu performansın materyal 

bedenle ilişkisini sorgulamaktadır. Ona göre toplumsal cinsiyet kültürel bir inşaya dayanır fakat 

biyolojik cinsiyet bu kültürel inşayı önceleyen bir “ben” olarak belirmez. Toplumsal cinsiyet 

bir inşa olsa da kurucu bir benlik barındırmaz. Eğer biyolojik cinsiyet toplumsal cinsiyeti 

kurmuş olsaydı toplumsal cinsiyet rollerinin öncesinde var olan bir zamandan bahsetmemiz 

gerekmekteydi. Fakat buna dair herhangi bir bilgiye ulaşmış değiliz. Buradan hareketle 

diyebiliriz ki toplumsal cinsiyet ile biyolojik cinsiyet arasındaki ilişki bir öncül-ardıl ilişkisi ya 

da yalın gerçeği örten bir sembolleştirme ilişkisi değildir. Butler’ın toplumsal cinsiyet ile beden 

arasında kurduğu (ya da dağıttığı demek daha doğru olacaktır) sembolik ilişkinin benzerini 

Delaney tohum ve tarla metaforları üzerinden kurar. Delaney, araştırmasına konu olan 

köylülerin meniyi tohum ile, rahmi de tarla ile karıştırmadıklarını ama bunun kullanılan 

mecazların birer süsten ibaret olduğu anlamına da gelmediğini savunur.260 Ona göre yaratılışa 

dair bu semboller gerçekliğin belirli bir algılanış biçiminin temelleridir. Bu sembollerden yola 

çıkarak evrene dair geniş bir algı dünyasına ulaşabiliriz. Materyal bedenin sembolleştirilmesini 

de benzer bir şekilde ele alırsak, belirli bir kültürde oluşmuş toplumsal cinsiyet rollerinin 

 
258 Mary Douglas, Saflık ve Tehlike: Kirlilik ve Tabu Kavramlarının Bir Çözümlemesi, Çev. Emine Ayhan 

(İstanbul: Metis Yayınları, 2021). 
259 Ceren Aksoy Sugiyama, “Antropolojide Beden Sorunsalına Bedenlileşme Teorisinin Katkısı”, 73.  
260 Carol Delaney, Tohum ve Toprak, 45-55. 



132 
 

içerdiği noktalar bize cinsiyetin ve varoluşun algılanmasına dair daha geniş bir algı dünyasının 

tarifini yapar.  

Kadınlık ve erkekliğin ikili karşıtlık şeklinde kültürel inşası Ortner’ın doğa ve kültür 

ikiliği üzerinden tanımladığı gibi, kültürel değerlerin yoğunlaşmış özeti şekline bürünür. 

Toplumsal cinsiyetin bu formasyonunda kadınlığın doğurganlık üzerinden tanımlandığını, 

doğurmanın ise biyolojik yeniden üretim şeklinde ele alındığını görürüz. Biyolojik yeniden 

üretim faaliyeti de yaratılış kuramının aşkın özelliğini barındırmaz. Dünyevi, mekanik ve basit 

bir kavram olarak yeniden üretim kadını doğurganlık yetisi üzerinden tanımlarken, erkeklik 

doğurganlık edimi üzerinden tanımlanmaz. Erkeklik doğurganlık yerine iktidar sahibi olma 

üzerinden tanımlanır. Ortner’ın yorumu ile örtüşür şekilde kültürel birer inşa olan kadınlık ve 

erkeklik kültürel olanın doğaya tahakkümünün benzeri bir ilişkisellik içinde algılanır. Kadına 

“doğal” olarak atfedilen doğurganlık ve kendinden feragat ederek bakım vermek üzerinden 

tanımlanan annelik, insan soyunun devamlılığını sağlama misyonunda kadının üzerine düşeni 

yapması anlamına gelirken, bu ikisinin olmadığı tüm diğer öznellikler patolojikleştirilir. 

İnfertilite gibi doğurmamayı gönüllü olarak seçmek de hastalıklı olarak görülür. Doğurgan 

olmayan ya da doğurganlığını üstlenmeyen kadın bedeni “kusurlu” olarak işaretlenir.  

İnfertilite özelinde doğurganlık üzerinden kurulan söylemsel alana konu olan kadın 

bedeni, biyolojik olarak da aktif bir bedendir. Sosyal inşacı teorilerin tasvirlerindeki pasif ve 

söylem tarafından kurulan beden çözümlemeleri infertil kadın bedeninin yorumlanmasında 

eksik kalmaktadır. Modern Batı tıp geleneğinin bugün geldiği noktada tüm hastalıkların 

somatik yansımalarının olduğu bilinmektedir. İnfertilite ise doğrudan materyal bedenle ilişkili 

yürüyen bir sürece işaret eder. Burada sosyal teorideki bedenlilik (embodiment) kavramına 

başvuracağım.  

Antropoloji disiplini bedeni kültürün üzerine yazılı olduğu bir alan olarak tanımlarken, 

bedensel pratikleri dışlamamış, eylemi araçsallaştırmadan kültürün bir yansıması olarak 

çalışmalarına dahil etmiştir. Medikal antropolojik çalışmalar ise modern tıp tarihinde pozitivist 

kuramın bedeni üzerinde çalışılacak bir alan olarak kurarken ruh ve beden ayrımına 

dayandığını, böylece bedenin modernleşme tarihi içinde biyolojik bir yığına indirgendiğini 

ortaya koymaktadır. Hastalık modern tıbbi yaklaşımlarda fizyolojik nedenlerin fizyolojik 

sonuçları olarak açıklanma eğilimindeyken, medikal antropolojik araştırmalar hastalığın 

kültürel algısına dikkat çeker. Bu noktada -yukarıda değindiğim üzere- bedenin sosyal inşasına 

odaklanan teorilerle karşılaşmaya başlarız. 1900’lerin sonlarında ise öznenin bedenli bir özne 

olduğu ve dünya ile bedenli olarak ilişki kurduğu tespitiyle bedenin aktif ve eyleyen özne 



133 
 

tespitine dönüş yaşanmaktadır. Burada ilk olarak Fransız felsefeci Maurice Merleau-Ponty’nin 

bedenlileşme fenomenolojisi (phenomenology of embodiment) tanımına başvurmak 

gerekmektedir.  

Merleau-Ponty, algılayan öznenin bedenli bir özne olduğuna vurgu yaparak, öznenin 

dünya ile kurduğu ilişkinin bedenli bir ilişki olduğunun altını çizmektedir.261 Onun bu yaklaşımı 

klasik felsefedeki ruh beden ayrımına bir karşı koyuş şeklindedir fakat sosyal inşacı teoriler de 

onun bedene yaptığı bu vurguyu eleştirmektedir. Bryan S. Turner, Merleau-Ponty’nin 

bedenlilik kavramını sosyal teori içinde yeniden gündeme getirir. Turner’a göre sosyal inşacılar 

ve karşıt teoriler ya da bedene temelci yaklaşanlar ve karşıtları arasında bir seçim yapmak 

zorunluluğumuz yoktur. Örneğin modern tıbbi yaklaşımın gözetimle sıkı bir ilişkisi olduğu 

doğrudur ama modern tıbbın her yönünün gözetime bir katkısı olduğu da söylenemez.262 Turner 

çalışılacak konuya bağlı olarak tüm bu yaklaşımların bir kombinasyonunu kullanmanın 

gerekliliğini vurgular. Antropolog Thomas Csordas da bedenliliğin kültürün doğası ve kültürel 

bir varlık olarak insanın varoluşunu yeniden değerlendirmek için iyi bir başlangıç noktası 

olduğunu anlatır. Csordas’a göre insan olmak acıyı ve yabancılaşmayı deneyimleyen bir beden 

içinde olmak demektir.263 Duyumsayan insan bedenli bir öznedir. Duyguyu bedensellikten ayrı 

düşünmek mümkün değildir. Feminist yaklaşımlar özellikle kadın bedeni üzerine 

gerçekleştirdikleri çalışmalarda bedenlilik kuramına başvurmaktadır. İnfertilite konusu da 

bedenli bir özne olarak kadının bedensel fonksiyonları üzerinden toplumla kurduğu ilişkiye 

eğilirken kadın öznenin bedenselliğini arka planda bırakamaz. 

Alanda kadınların doğurganlık problemlerinden bahsederken bedenlerinin kusurlu 

olduğuna değinen pek çok anlatımla karşılaştım. Kadınlar bedensel tecrübeleri üzerinden bir öz 

değer tanımlaması yapmaktaydılar. Bunların belki de en çarpıcı ifadesi art arda düşük yapan bir 

görüşmecim ile telefon görüşmemizde geçen anlatımda ortaya çıktı. Bu kadın görüşmelerimiz 

sırasında hamileydi. Bu son hamileliğinin de düşükle sonlandığını haber vermek için beni 

aradığında “hocam, bu bebeği de taşımayı beceremedim” demişti. Biyolojik bir süreç 

yaşıyordu. Çocuk sahibi olmayı çok istiyordu. Elinde olmayan nedenlerle bebeğini 

kaybetmesine rağmen bunu kendi beceriksizliği olarak algılamaktaydı. Çünkü kadın bedeninin 

“doğal” olarak doğurma yetisine sahip olduğu bilgisi kadınlığın doğurganlıkla bir tutulduğu 

 
261 Aydın, Aysun. “Merleau-Ponty’nin Bedenlenme Fenomenolojisi: Bilinç ve Beden Bütünlüğü”. Kilikya Felsefe 

Dergisi 1 (2020), 79. 
262 Bryan S. Turner, Tıbbi Güç ve Toplumsal Bilgi, 24.  
263 Thomas Csordas’dan aktaran: Ceren Aksoy Sugiyama, “Antropolojide Beden Sorunsalına Bedenlileşme 

Teorisinin Katkısı”, 79. 



134 
 

kültürel değerler sistemi ile ortaya konmaktaydı. Böylece doğal fonksiyonlarını yerine 

getiremeyen bedene içkin özne, kendi benliğini beceri konusunda eksik kalmakla itham 

edilebilirdi. Görüşmecim düşüklere neyin neden olduğu ya da hamileliklerinde neyin ters gittiği 

konusunda henüz tıbbi bir teşhis almamıştı. Şifacıların kadının “garime”si olduğuna dair teşhisi 

ise biyolojik bir nedene bağlanmıyordu. Kadın fetüsü sağlıklı bir şekilde taşıyarak dünyaya 

getirme misyonuna sahipti ve bu biyolojik süreçteki her türlü aksaklık öz benliğin beceriksizliği 

ya da “kusuru” olarak görülebilirdi.  

Bu örnekte olduğu gibi infertilite vakalarında beden sadece sembolik bir işlev 

görmemektedir. Deneyimlenen bedensel süreçler kültürel bir inşa olan toplumsal cinsiyet rolleri 

ile uyumlu olarak yorumlanır. İnsan soyunun devamlılığını sağlayacak olan doğurganlık kadın 

ve erkek için farklı düzlemlerde tanımlanır. Bu tanımlamanın sembolik anlatımları olan tohum 

ve tarla metaforları ise sadece aile, akrabalık, cinsellik ve cinsler arası ilişki üzerine değil, 

mevcut kültürel yapının evren tasavvuruna ulaşmamızı sağlayacak yollar açmaktadır. Hayatın 

başlangıcı ile ilgili olarak kullanılan bu metaforlar -geleneksel üreme teorilerine yer verdiğim 

kısımda da belirttiğim gibi- kültür üzerinde etkili olan tüm diğer meta anlatıların yorumlarını 

da belirleyen bir temele işaret eder. Üremeye dair sembolik anlatımların önemi de buradadır. 

Doğurganlığın sekteye uğradığı kadın deneyimleri temelde bedensel deneyimlerdir ve üremeye 

dair geleneksel algı ile yakından etkileşim halindedirler. İnfertil kadın bedeninin algılanışını 

üremeye dair algı yönlendirerek belirler. Üremede kadına atfedilen ikincil ya da yardımcı rol 

fizyolojik “kusur”u kadın bedenine atfetmede yönlendirici ve belirleyicidir. Alandan kadın 

deneyimleri de bu tespiti doğrular niteliktedir.  

Alan araştırmamdan başka bir örnekte de ilk gebeliği dış gebelik olarak sonlanan, dış 

gebelik yüzünden iki yumurtalığından birini kaybeden, kalan tek sağlam yumurtalık tüpü de 

yanlış müdahale sonucu hasar gören ve dört tüp bebek denemesi de olumsuz sonuçlanan 

Betül’ün hayat hikayesi yaşadığı mağduriyeti örten bir “kusur” ve eksiklik hikayesine 

dönüşmüştür. Betül geç yaşta evlenmesini takiben evliliğinin ilk haftalarında yaşadığı dış 

gebelik tecrübesi sonucu doğurganlığını büyük ölçüde yitirmiş. Diğer görüşmecilerime benzer 

şekilde her adet döngüsünde kendinden nefret ettiğini anlatıyor. Yaşadığı biyolojik kötü 

deneyimlerin hiçbiri kendi iradesi sonucu gerçekleşmemişken, yumurtalıklarının gördüğü 

hasarı doktor hatası olarak anlatırken, uyguladığı tüp bebek denemeleri sonucu ya da döngü 

sonucu kanamasının başladığı günlerde kendine kızmaktan, kendini suçlu görmekten 

kurtulamamış. “Biliyorum benim suçum yok. Verirse Allah verecek çocuğu. Ama ne yapayım 

hem üzülüyorum hem kendime kızıyorum” diyor. Beş yıl boyunca hamile kalamayan Zeynep de 



135 
 

benzer bir suçluluk duygusundan bahsetmekteydi. Ellerini yanaklarının üzerine kapatarak işaret 

edip “kanamam olduğunu gördüğümde her ay kendimi dövüyordum. ‘Ben şimdi ne yaparım, ya 

kocam üzerime evlenirse, bak yine hamile kalmadım’ diyerek üzülüyordum” diyor. Zeynep’in 

kendini suçlaması kendi bedenine yönelen bir şiddet eylemine de dönüşmüş böylece.  

İnfertil kadının kendi tarafından bedenine yönelen bu kusur, suç ve ceza algısı kişinin 

öz bilinci ile sınırlı kalmıyor. Doğurganlığı sekteye uğrayan kadının bedeni toplum tarafından 

da “kusurlu” olarak algılanıyor. İnfertilite tecrübesi yaşamış kadınların hikayeleri çevreden 

gördükleri suçlayıcı tepkilerle dolu. Bu tepkiler kadınların kendilerini çeşitli toplumsal 

ilişkilerin dışına çekmeleri, katılmak istedikleri halde dışlanmaları ya da biyolojik süreçlerin 

yanında psikolojik olarak da zor durumda kalmalarıyla sonuçlanıyor. İnfertil kadının “suçu” 

kısıtlayıcı bedensel deneyimlerin toplumsal yorumlanmasını içeren örneklerden oluşmaktadır. 

3.2.2. İnfertil Kadının “Yükü” 

İnfertil kadın çocuk sahibi olamamayı bedensel bir süreç içinde deneyimlemekle 

kalmaz. Tüm bu bedensel deneyimlerin bireylerin hayatlarında ortaya koyduğu yükün yanında, 

infertilitenin toplumsal algısı da infertil kadını çeşitli şekillerde suçlayıcı, yetersiz gören ve 

kısıtlayan davranış kalıpları içermektedir. Bunları infertil kadının sosyal ve kültürel “yükü” 

olarak tanımlayabiliriz. Kadınlar kendilerine yönelen olumsuz bakış ve davranışları kendi 

hikayelerinin ayrılmaz bir parçası olarak yüklenmekte, doğurganlık sorunu üzerine 

hikayelerinin büyük bir kısmını bu örnekler oluşturmaktadır.  

Bu kısımda infertil kadının taşımak zorunda bırakıldığı ek bir yük olarak bu sosyo-

kültürel algılardan bahsederken infertilitenin istisna halini oluşturduğu unutulmamalıdır; 

Agamben’in ortaya koyduğu anlamda kuralın dışında ama kuralı bizzat belirleyen bir istisna 

hali… Doğurganlığın makbul ve beklenen bir pratik olduğu Mardin’de doğuramama halinin 

kendisi böylesi bir kurucu istisna haline dönüşmüştür. İnfertil kadının “yükü” ise doğurganlık 

konusunda sorun yaşayan kadınları dışlayıcı ve hayatlarını zorlaştırıcı kültürel davranışlar 

üzerinden çocuk sahibi olmayı arzulama halini artıran, infertilite sorununu ise çok daha yakıcı 

bir sorun olarak yaşamalarını sağlayan bir sosyal yapıya işaret etmektedir. İnfertil kadının 

“yükü”, sorunun bu yanını ele almak üzere görüşmecilerimin sıklıkla bahsettiği noktaları içeren 

bir tanımlamadır.  

Bu “yük”lerden ilkini mutlu haberin infertil kadından saklanması şeklinde tanımlamak 

mümkün. Yakın aile fertleri ya da komşular hamilelik haberlerini -nazar ve kıskançlık 



136 
 

endişesiyle- infertil kadınlardan saklamakta ya da en azından geciktirerek söylemeyi tercih 

etmektedirler. Burada nazardan yani kötü gözle bakmaktan kasıt kıskançlık ve haset içeren, 

zarar verici ve hasta edici bakıştır. Bu zararlı bakışın anne adayına ya da henüz gelişmekte olan 

fetüse doğa üstü ya da mistik bir şekilde zarar ileteceğine, bu bakışın sonucunda fiziksel zararlar 

da oluşabileceğine inanılır. Hamilelikte ya da lohusalıkta yaşanan nedeni tespit edilememiş 

problemler, sebebi belli olmayan düşükler ya da ölü doğumların kötü bir nazarla gelen zarar 

sonucu gerçekleştiğine olan inanç Mardin ve çevresinde oldukça yaygındır. Bu kötücül nazarın 

ise çocuk sahibi olamamış bir kadının gebeye kıskançlıkla bakması sonucu zarara sebep 

olduğuna inanılır. Hemen hemen tüm görüşmecilerim çevrelerindeki kadınların kendi 

hamileliklerini onlardan saklamasını ya da bu mutluluk verici haberi geç paylaşmasını incitici 

bir tecrübe olarak aktarmaktadır. Hamileliklerin gizlenmesi infertil kadını hamile ve/ veya fetüs 

için kötü niyetli, kıskanç bir konumda algılamanın sonucu olduğu için, çocuk sahibi olamayan 

kadınların bu durumdan incinmeleri anlaşılabilir bir tepkidir. Görüşmecilerimin çoğu kardeş ve 

kuzen gibi yakın akrabaların bu şekilde davranmasından ayrıca üzüntü duyduklarını 

belirtmektedir. Böylece infertil kadın çocuk sahibi olma konusunda yaşadığı sıkıntının yanında 

ailevi bir mutluluğu paylaşmaktan da dışlanır. Böylece bu dışlayıcı davranış kadının 

doğurganlık sorunu ile doğrudan bağlantılı olmayan bir durum olmasına rağmen üzerinde baskı 

kuran bir “yük”e dönüşür.  

Mardin ve çevresinde özellikle kadınlar arasında hamilelik durumu nazara açık bir 

zayıflık hali olarak değerlendirilir. Buna göre hamilelik ne kadar yeni ise o kadar fazla kötü 

bakışlardan etkilenir. Hamilelik ilerledikçe ya da fetüs büyüdükçe bu tehlikenin de azaldığı 

düşünülür. Bu nedenle kadınlar hamileliklerinin ilk aylarında bu haberi çevreden saklama 

eğilimindedir. Fakat infertil kadından haberin saklanması bu durumdan biraz farklı olarak 

haberin çevreye duyurulmasından sonra da devam ettirilir. Görüşmecilerimi de en çok üzen 

nokta, onlara kendilerini dışlanmış hissettiren bu durum diğer kişilerin nazarından 

çekinilmediği zamanlarda da kendi nazarlarının kötücül olacağının ve zarar getireceğinin 

varsayılmasıdır. 

Betül, görüşmelerimizden birinde doğumunu ve çocukluğunu bildiği yeğeninin 

hamilelik haberinin herkes duyduktan sonra dört ay boyunca kendisinden saklandığında 

yaşadığı incinmeyi anlatmaktadır. Bu incinmişliğini bir intizarla dile getirerek, “sonradan 

duyunca üzülüyorum. Niye ben en sonda duyuyorum. Niye ilk başta ben duymuyorum. İstemiyor 

muyum ben onu. Onlar ne düşünüyorsa hiç umurumda değil, çünkü benim derdim bana yeter. 

Onların derdini kaldıramıyorum. O bebek benim gözüm değdi diye mi (nazar değdi diye mi) 



137 
 

düşecek” şeklinde anlattı. Feriha ise çocuk sahibi olmak için uğraş verdiği on yıl boyunca 

komşularının hamile haberlerini kendinden sakladığını, bu durumun kendini daha çok içe kapalı 

bir hale getirdiğini anlatmaktaydı. Komşularından bu davranışları gördükçe çoğu ile görüşmeyi 

kesmiş. Bu tavırlarını onların “kalplerinin kötülüğü”ne bağlasa da çevresinden uzaklaşması 

Feriha’nın ödediği bir bedel olmuş. Bu iki görüşmecimin anlattıklarının benzerlerini tüm 

görüşmecilerim belirtti. Bu tecrübelerin ışığında denebilir ki, infertil kadının kötücül görülerek 

hamileliklere zararı dokunacağının düşünülmesi kadınlar üzerinde böyle bir sosyal “yük”e 

dönüşmüştür. 

Burada ele alacağım ikinci yük ise, infertilite öyküsü yaşayan çiftlerde kadının kocasını 

“baba” yapamamış olması algısıdır. Kendisi de anne olamayan kadının kocası onu anne 

yapamayan kişi olarak görülmezken, kadının eşini baba yapamamış olması hem kendisi hem 

de çevresi tarafından dile getirilir. İnfertilite hikayelerinde “kocama bir çocuk veremedim”, 

“eşimi baba yapamadım”, “baba olmak onun da hakkı” ifadeleri sıklıkla geçer. Erkeği “baba 

yapmak” ya da kocaya “çocuk vermek” halkta yaygın bilinen bir deyimken, bunun muadili 

olacak şekilde erkek partnerler tarafından kadını “anne yapmak” deyimi dilde mevcut değildir. 

Halkta yaygın görüş olarak infertiliteden kadının sorumlu ya da suçlu algılanması tüm 

hikayelerde önce kadının doktora götürülmesinde ve çoğu örnekte kocanın süreç boyunca hiçbir 

doktor kontrolünden geçmeye ihtiyaç duymamasında da görülebilir.  

Erkeğin fetüsün oluşumundaki tek, birincil ya da baskın etken olarak görüldüğü bir 

sosyal yapıda kadının erkeği baba yapamamakla suçlanması bir paradoks olarak görülebilir. 

Bunun bir paradokstan öte kadının evlilikteki -ve elbette toplumdaki- statüsü ile alakalı bir 

durum olduğunu belirtmek gerekir. Bölgeye hâkim geleneksel üreme algısında kadının üremeye 

katılımı ikincil ve destek verici olarak algılanmaktadır. Hamileliğin gerçekleşmediği 

durumlarda öncelikle bu ikincil rol sorgulanır. İnfertil çiftlerde gebeliğe engel herhangi bir 

nedenin tespit edilemediği durumlarda kadın sorunu kolayca üstlenir. Böylece erkeğin baba 

olamaması infertil kadına vicdani bir yük daha yüklemektedir.  

Görüşmecilerim eşlerine çocuk veremedikleri tabirini çoğu zaman göz yaşları içinde 

kullandılar. Sevcan, iki kız çocuğu doğurduktan sonra yıllarca hamilelik yaşayamadığını 

anlatırken “ben de isterdim kocama bir erkek çocuk verebilmek. Ama ben ne yapabilirim ki, 

Allah veriyor oluyor” şeklinde çaresizliğini dile getirmekteydi. Yedi yıl aradan sonra hamile 

olduğunu öğrendiğinde çok mutlu olmuştu. Üçüncü çocuğu da kızdı. Ama hamileliği onun 

“kısır” olmadığının ispatıydı. Çocuğun kız olması ise Allah’ın takdiriydi. Böylece üçüncü kız 

çocuğunu doğurmasının olumsuz yükünü üzerinden atarken, “ben de kocama bir erkek çocuk 



138 
 

doğurmak isterdim” demesi yaşadığı vicdani yükün bir ifadesi olarak okunabilir. Eşine ikinci 

kez evlenip üzerine kuma getirdiği için kızgın olduğunu belirten Feriha da, tüm kızgınlığına 

rağmen görüşmemizin bir yerinde benzer bir vicdani yükün ifadesi olarak okunacak şekilde “e 

o da haklı, ona bir çocuk getiremedim” diyebildi. Sonuç olarak, erkeğe “çocuk verme” ya da 

onu “baba yapma” şeklindeki yaygın söylem infertilite tecrübesi yaşamış kadınların 

içselleştirdikleri bir yük olarak gözükmektedir.   

İnfertil kadının yüklerinden belki de en yaygını, çocuk sahibi olmak için gösterdiği 

çabanın hiçbir zaman yeterli bulunmaması olarak görülebilir. “Kusurluluk” yanında 

“yetersizlik” de atfedilen özelliklerdendir. Çocuk sahibi olamayan bir kadının çalışıyorsa işini 

bırakıp sadece buna odaklanması beklenir. Ev dışında çalışmıyorsa da tüm diğer 

meşguliyetlerini bir yana bırakıp “doktor doktor” ya da “türbe türbe” gezmesi beklenir. 

Özellikle tüp bebek denemesinde bulunan çiftlerin bu denemelerde harcamak üzere maddi 

birikim yapmaları sadece para biriktirmek olarak değerlendirilip kötücül bir sıfat olarak 

“paragözlük” ile nitelenir. Ya da kendi hayatları için yaptıkları birikimler “geride kimin var ki, 

kime mal bırakacaksın” diyerek değersizleştirilir.  

Görüşmecilerimden biri akrabalar arasında pahalı bir ev tadilatı üzerinde konuşurlarken, 

yakın bir kadın akrabasının “aman ikiniz de çalışıyorsunuz, harcayabilirsiniz. Hem ardınızda 

kiminiz var ki, kime bırakmak için tasarruf yapasınız” dediğini anlatıyor. Yıllar geçse de bu 

sözü duyduğu günü hiç unutmamış. “Kadın ne kadar da rahat benim en hassas olduğum 

derdimi böyle ağzına alabildi” diye hayret ve hayıflanma içerisindeydi. Kendi iş yeri olan bir 

diğer görüşmecim ise her yıl kazancından tüp bebek masrafı için para biriktirdiğini, yıldan yıla 

yaptığı tüp bebek denemelerinin düşükle sonuçlandığını anlatırken, “o paraları çocuk için 

harcamasaydım şimdi belki de kirada bir evim bile olurdu. Oturduğum evi satın alırken de şehir 

dışında ekonomik bir yerden seçtim. Tüm birikimimi bebek için verdim. Buna rağmen “niye ev 

alıyorsun, kimine kalacak” diyen var. Sanki ben çocuk için para harcamayıp ev almışım gibi 

konuşuyorlar” diyordu. Görüşmecilerim çevreden kişilerin kendilerine tüm maddi imkanlarını 

kullanarak çocuk sahibi olmak için çaba sarf etmeleri gerektiğini öğütlediklerini, böyle yapıp 

yapmadıklarını bilmeden bu tarz yorumlar yaptıklarını anlattılar. İnfertilite tecrübesi yaşayan 

kadınlar en çok da yaptıkları her tür harcamanın kınanmasından mustariplerdi. Çocuk sahibi 

olmak için yaptıkları harcamalar ve çabalar hep bir yetersizlik içinde algılanıyordu. Bunun 

dışındaki tüm tasarrufları ise eleştiriliyordu. Bu durum da infertil kadının sosyo-kültürel 

yüklerinden biri olarak nitelenebilir.  



139 
 

Bedensel yükleri bir yana, tüm bu sosyal ve kültürel yükleri yüklenen infertil kadınlar 

çocuk sahibi olma sürecinde psikolojik, maddi ve bedensel yüklerini çoğu zaman yakın aile 

fertleri ile dahi paylaşamamakta ya da paylaşmamayı seçmektedirler. Doğurganlığın yoğun bir 

şekilde desteklendiği bir toplumda çocuk sahibi olamamanın dezavantajlı konumu yukarıda ele 

aldığım sosyal ve kültürel yargılarla daha da derinleşmektedir. İnfertil kadının “yükü” 

Mardin’de infertilite sorununun çerçevesini çizmek noktasında önemli doneler içermektedir. 

Burada ele aldığım sosyo-kültürel yargılar kadınların infertilite tecrübesini deneyimlerken 

içinde bulundukları sıkıntıyı artırıcı bir fonksiyon icra etmektedirler. İnfertilitenin bölgede 

tecrübe ediliş şeklini doğrudan etkileyen bir diğer unsur ise yüklü annelik algısıdır. Bu noktaya 

ilerleyen bölümde “Kadınlığa İçkin Toplumsal Bir Rol Olarak Annelik” başlığı altında etraflıca 

değineceğim.  

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



140 
 

4. BÖLÜM:  

MARDİN’DE İNFERTİL KADIN OLMAK: ALANDAN KADIN HİKAYELERİ 

“Kadının kanatları kesilir,  

ve ardından nasıl uçacağını bilmediği için suçlanır.” 

Simeone de Beauvoir 

 

Mardin’de infertil kadınların hikayelerine geçmeden önce bölgede doğurganlığın 

kadınlığa içkin toplumsal bir rol olarak normu teşkil ettiğini tekrar belirtmeliyim. İnfertilite 

yani doğurganlığın sekteye uğraması, bu kurala karşın toplumda bir istisna hali olarak belirir. 

Bu istisna halinin içeriği ise toplumda yerleşik annelik kurgusuna referansla doldurulur. Çocuk 

sahibi olmanın evliliğin beklenen en önemli amacı olarak algılandığı Mardin’de, ebeveynliğe 

geçişin yetişkinliğe dair bir geçiş aşaması olduğundan bahsetmek, kadın için bu geçişin 

anneliğe geçiş süreci olduğunu ifade etmektedir. Kadın için çocuk sahibi olmak yani anne 

olmak bütün bedensel süreçlerin sonucunda kültürel olarak da oldukça yüklü yeni bir sosyal 

statü kazanmak anlamına gelir. Anneliğin toplumsal kurgulanışı infertil kadının belirli bir 

kültürel yapı içinde yaşadığı yoksunluğu tarif etmek açısından önemlidir. Bu nedenle bu 

bölümde öncelikle toplumda hakim olan annelik algısının üzerine oturduğu dinamikleri ele 

alacağım. İkinci kısımda ise alandan kadın hikayelerine yer vererek tüm bu geçiş ritüelleri, 

bedensel süreçler ve annelik kurgusunun kesiştiği alanda var olan infertil kadınlık 

deneyimlerinden bahsedeceğim.  

4.1. Kadınlığa İçkin Toplumsal Bir Rol Olarak Annelik 

Geleneksel algıda olduğu gibi bugün de doğurganlığın kadınlığa içkin bir fenomen 

olarak görülmesi, kadınlığın aynı zamanda annelik mefhumu üzerinden tanımlanan bir kategori 

olduğuna işaret eder. Doğurganlık sadece soyun devamını sağlamayla değil, toplumda 

ebeveynlik statüsü kazanmayla da ilişkili bir pratiktir. Bu nedenle doğurganlığın sekteye 

uğraması sorununu kadının ve erkeğin ebeveyn olmasını engelleyen, çiftlerin aile içindeki 

statüsünü doğrudan etkileyen bir sorun olarak değerlendirebiliriz. Dini ve kültürel değerlerle 

şekillenen yüklü bir annelik algısının hâkim olduğu bölgede, erkeklik doğrudan babalık 



141 
 

üzerinden tanımlanmazken, kadınlık doğrudan annelik ile ilişkilendirilerek, çocuğa bakım 

verme, besleme, şefkat gösterme ve yetiştirme pratikleri üzerinden tanımlanmaktadır. 

Toplumda yaygın olarak kullanılan “anne olunca anlarsın” sözü her kadının bir gün anne 

olacağı ve böylece tamamlanacağı anlamını da içerirken, çocuk sahibi olmayan kadın için “anne 

değil, o yüzden anlamıyor” ifadesini de içinde barındırır. Bu ifade anne olamayan kadını 

duygusal ve algısal yönden tamamlanamayacak bir eksiklik içinde tanımlar. Üstelik anneliğe 

dair bu toplumsal değerlendirme infertil kadının da içselleştirdiği bir ön kabuldür.  

Toplumsal algının infertil kadın üzerindeki bireysel etkisini yansıtan bir durum olarak 

Mardin’de henüz çocuk sahibi olamamış görüşmecilerim annelik ya da çocuk sahibi olma 

deneyimi üzerinden konuşmaya başlarken anne olmadıkları için “eksik” olduklarını içeren 

mazeret cümleleri ile sözlerine giriş yapıyorlardı. “Tabii ben anne değilim, o duyguyu tam 

bilemem ama”, “anne olmadığım için yanlış düşünüyor olabilirim ama” gibi cümleleri 

kurmadan çevrelerindeki annelik örnekleri ya da anne olma pratiği üzerinden konuşmaya 

başlayamıyorlardı. Bu ön kabul, infertil kadının kusurluluk algısını da pekiştirmektedir. Anne 

olmamış bir kadın toplum nezdinde kadınlığa dair büyük bir eksiklik içerisinde tahayyül 

edilmektedir. İstemesine ve çabalamasına rağmen çocuk sahibi olamamış infertil kadın ise 

toplumun bu algısını içselleştirir. Böylece kendini zaman geçtikçe büyüyen bir eksiklik içinde 

tanımlar. Bu tespitten yola çıkarak araştırmanın bu bölümünde Türkiye’ye dair mevcut annelik 

algısını ele alıp, bu algının infertilite sorununa yansımaları üzerinde duracağım.  

4.1.1. Türkiye’de Annelik Kurgusu 

Farklı kültürlerde ya da aynı kültürde farklı tarihsel dönemlerde dahi idealleştirilen 

çeşitli annelik rolleri ile karşılaştığımızda anneliğin evrensellik ya da doğallık iddialarının 

gerçeklikle örtüşmediğini, kültürden bağımsız bir annelik tanımının yapılamayacağını 

söyleyebiliriz.264 Makbul kadınlık gibi makbul annelik tanımı da kültüre hâkim olan değer 

yapısı içinde oluşur. Doğurganlık soyun devamı anlamında bireysel ve ailevi bir mesele olarak 

görülürken, nüfus oluşumu noktasında da siyasal ve ekonomik bir fenomen haline gelir. 

Böylece annelik kavramının içini dolduran söylemsel içerik, toplumdaki güç ilişkileri ve iktidar 

pratikleri sayesinde doldurulup boşaltılarak farklı dönemlerde dönemin siyasal ve ekonomik 

 
264 On altıncı yüzyıla kadar Batı toplumlarında annenin çocuğa ilgisi oldukça sınırlıdır. Hatta çocuk öldüğünde 

üzülmenin abes görüldüğü bir algı mevcuttur. Çeler bugünkü “annelik içgüdüsü” anlatısıyla taban tabana çelişen 

bu durumun dönemsel varlığını, annelik duygusunun ve sevgisinin evrensel bir değer ya da doğal içgüdü olduğu 

görüşüyle zıt olarak yorumlar. (Zafer Çeler, “Annenin Serüveni: Kadının Anne Olarak Toplumsal Kurgulanışı”, 

Doğu-Batı Dergisi, 167. 



142 
 

şartları üzerinden kurgulanır. Anneliğe dair bu söylemsel faaliyet alanı kadınlığı annelik 

pratikleri üzerinden tanımlarken, annelik tanımını kadının doğurma yeteneği üzerinden 

“doğal”laştırır. Kadının biyolojisinden gelen doğurma yeteneği kültürel olarak inşa edilen 

annelik kavramı ile birleştirildiğinde,265 yani doğurganlık gibi anneliğin de biyolojik olduğu 

vurgulandığında, anneliği inşa eden söylemsel iktidar alanı görünmez hale gelir. Annelik 

içgüdüsü kavramı, inşa edilmiş annelik rolünü doğallaştırma sürecinin bir aracı olarak belirir. 

İçgüdüselliğe vurgu kadının annelik yapmayı doğal olarak bilmesini gerekli kılar.266 Annelik 

böylece kadının doğasına ait olarak görülür ve kadınlık doğurganlık özelliğine atıf yapılarak 

annelik üzerinden tanımlanır.  

Anneliğin inşa süreçlerini bu şekilde ele alırken, modern zamana ait annelik algısının 

modernleşme, modern ulus-devlet yapısı ve kapitalist ekonomik ilişkiler içinde şekillendiğini 

görebiliriz. Batı’da 18’inci yüzyılda ciddi bir değişim ve dönüşüm yaşayan annelik kavramının 

izlerini bölgede Osmanlı İmparatorluğu’nun son döneminde 19’uncu yüzyıl ile görmeye 

başlarız. Bu nedenle konuya öncelikle Batı’da değişip dönüşen annelik algısına kısaca 

değinerek giriş yapacağım.  

Batılı toplumlarda 18’inci yüzyıla kadar çocukların ilk bebeklik dönemlerinde 

sütanneye gönderilmesinden, süt anneden dönen çocuğun mürebbiye ile büyütülmesinden, anne 

ve babanın çocuğa ilgisinin yadırganmasından, çocuğun ölümüne üzülmenin bile abes 

karşılandığı bir toplumsal düzenden bahseden Zafer Çeler, bu tespitlerin bugünkü annelik 

algısıyla örtüşmediğine dikkat çekerek, bu örneklerin annelik duygusunun ve sevgisinin 

evrensel bir değer ya da doğal içgüdü olduğu görüşünü imkansız kıldığını belirtir.267 Aynı 

toplumda birkaç yüzyıl ara ile birbirine tamamen zıt annelik tanımları bulmak, anneliğin kadın 

biyolojisi ile ilişkilendirilmeye çalışılsa da dönemin siyasal ve ekonomik şartlarından etkilenen 

kültürel bir inşa sonucu kurulduğu gerçeğini ortaya koyması açısından anlamlıdır.  

Toplumsal yapıda zaman içinde oluşan değişimler annelik tanımına da yansır. Batı’da 

ortaya çıkan aydınlanma düşüncesinin paradigma değişimine yol açtığı 18’inci yüzyılda 

topluma hakim olan annelik algısında da hızlı bir değişim ve dönüşüm sürecine girilir. Bu 

dönemde anneye görev duygusu aşılanarak annelik içgüdüsü “efsanesinin” temelleri atılır. 

 
265 Tina Miller, annelik tanımı yaparken fizyolojinin kültürel bagajla doldurulmasından bahseder. Ona göre annelik 

kavramı biyolojik kadınlık üzerinden tanımlanmasına rağmen içi kültürel olarak farklı anlamlarla 

doldurulmaktadır. (Tina Miller, Annelik Duygusu (Mitler ve Deneyimler), Çev. Gül Tuncer (İstanbul: İletişim 

Yayınları, 2010), 33.) 
266 Merin Sever, “Kadınlık, Annelik, Gönüllü Çocuksuzluk”, Fe Dergi 7/2 (2015), 73. 
267 Zafer Çeler, “Annenin Serüveni: Kadının Anne Olarak Toplumsal Kurgulanışı”, Doğu-Batı Dergisi, 165-181. 



143 
 

Şüphesiz ki çocuğun önem kazanması, aile içi rol dağılımında babanın ev dışında çalışmaya 

başlamasıyla kadına ev içi iş ve annelik görevleri tanımlanması gibi değişimlerin söz konusu 

olduğu bir süreçte şekillenir. Sanayileşen ve kapitalistleşen toplumsal yapıyla ve modern 

“birey”in doğuşu ile aynı zamanda ortaya çıkan “en değerli varlık olarak çocuk” algısı bu 

süreçlerden bağımsız okunamaz.268 Sonuçta, bu tarihsel dönemin düşüncede, siyasette ve 

ekonomide meydana gelen büyük ölçekli toplumsal değişimlerinin gereksinimleriyle örtüşecek 

bir annelik tanımı ve çocuk algısı ortaya çıkmıştır.  

Anne, baba işteyken evde çocukla ilgilenen, çocuğun fiziksel bakımından, duygusal 

ihtiyaçlarından, eğitiminden, sağlığından, kısacası çocuğun tüm yönleriyle gelişiminden 

sorumlu tutulan kişi olur. Nüfusu yetiştirmek üzere kadına biçilen bu rol ucuz iş gücü anlamına 

da gelmektedir. İyi bir anne, tüm bu sorumluluk ve görevleri gönüllü ve hatasız yerine getiren 

kişi olarak tanımlanır. Sekülerleşme sürecinde din özel alana itilirken, anneliğe kutsallık 

atfedilmekten geri durulmaz. Kadının annelik emeğinin karşılığı ölümden sonra gidilecek olan 

cennete havale edilirken, anne piyasa koşullarında ev içi ucuz iş gücü olarak ailedeki yerini 

bulur. Annenin görevini yerine getirmesinin ispatı ise büyüyüp yetişen çocuğun hayattaki 

başarısı ve sağlığı ile ölçülür. Böylece kadının yirmi dört saatlik mesaisine dönüşen annelik 

görevi salt fiziksel değil, dini ve vicdani bir sorumluluk olarak da tanımlanır.  

Anneliğin bu formasyonu sayesinde 19’uncu yüzyılda Batı’da çocuğun krallığı diye de 

nitelenebilecek bir dönem yaşanır. Kadının toplumsal saygınlık elde etmesinin yolu çocuğa 

itina ile bakan annelik görevini üstlenmesinden geçer. Aşk evliliği söylemi ve aşkın meyvesi 

olarak çocuk kavramı ilk defa bu dönemde ortaya çıkar. Çocuğun her türlü başarısızlığından 

anne sorumlu tutulur. Bu eğilimi pekiştirerek zirveye ulaştıracak gelişme 20’nci yüzyılda 

psikanaliz alanında ortaya konan değerlendirmeler sonucu yaşanır. Psikanalizle birlikte insanda 

yetişkinlikte çıkabilecek her türlü arızanın tüm sorumlusu çocukluk döneminde kendisine 

bakım veren anne olarak görülmeye başlar.269  

Batı’daki bu modern sürecin Osmanlı toplumuna yansımaları Batıya açılma olarak da 

nitelendirebileceğimiz 18’inci yüzyılla birlikte görülmeye başlanır. Fakat Batı dışı toplumlarda 

 
268 Yuval-Davis, kadının ev içi ucuz emek olarak görülmesini ele alırken, kapitalizm ve modern ulus-devlet 

yapısının kadının biyolojisini araçsallaştırdığından, böylece toplumsal iş bölümünü doğal varsaymamıza yol 

açtığından bahseder. Kadının modern dönemde eve kapatılması ucuz işgücü arayışının bir sonucuyken, ev içi 

rolleri “doğa”sı gereği üstlendiğinin varsayıldığı bir ortamda değer görmesi de akamete uğratılmıştır. Yuval-

Davis’e göre kadının ezilişi biyolojik olarak anne olması yüzünden değil, doğallaştırılmış kapitalist ilişkiler ağı 

yüzündendir. (Nira Yuval-Davis, “Power, Intersectionality and the Politics of Belonging”, FREIA Working Paper 

Series 75 (Ocak 2011), 9-10.) 
269 Zafer Çeler, “Annenin Serüveni: Kadının Anne Olarak Toplumsal Kurgulanışı”, Doğu-Batı Dergisi, 171-172. 



144 
 

modernleşme “kendi öz değerlerinden uzaklaşma” korkusunu da beraberinde getirir. Siyasi, 

askeri ve teknolojik alanda Batı’ya yenik düştüğünü tespit eden Osmanlı’nın batılılaşma 

serüveni kültürel anlamda bir tehdit algısıyla birlikte gelişir. Bu dönemde oluşan devlet 

politikasını belirlemek üzere “batının ilmini fennini alma, kültürünü almama” düsturu bölgede 

batılılaşmanın “varlığı tehdit” algısıyla iç içe bir süreç olduğunu göstermesi açısından 

anlamlıdır. Böylece modernleşen bireye hem yeni düzene uyum sağlama hem de gelenekten 

kopmama misyonu yüklenir.  

Müslüman Osmanlı kadını modernleşme sürecinde her ne konuda ele alınırsa alınsın 

annelik üzerinden tanımlanır. Osmanlı kadını için annelik en önemli meşguliyet ve sorumluluk 

alanı olarak sunulur. Kadın, geleneksel yaşam tarzından, ev içi işlerden ve annelik rollünden 

uzaklaştığı ölçüde batılılaşma karşıtları tarafından Batı’nın baştan çıkarıcı büyüsüne kapılmış 

bir kurban olarak görülür. Geleneksel yaşam içinde çocuk yetiştirmeyi ve ev içi rollerini 

üstlenen kadın ise batılılaşma yanlıları tarafından yeni düzene ayak uyduramayan bir cahil 

olarak tanımlanır.270 Böylece bugün hala canlı bir şekilde toplumda var olan ideal kadın 

tiplemesinin geleneksel değerlerden kopmadan batılı gelişmelere ayak uydurması fikrinin 

köklerini Osmanlı’nın batılılaşma sürecinde bulmaktayız. Merin Sever bu durumu “süreklilik 

ve farklılık noktalarının üst üste gelip (kadının üzerinde) daha büyük bir yük yaratması”271 

olarak açıklar.  

Müslüman Osmanlı toplumunda annelik algısı üzerine olan çalışmaların ortaklaştığı 

nokta Osmanlı’da kadınların aile içinde ve toplumdaki statülerinin çocuk doğurabilmeleri ve 

çocuklarını yetiştirip büyütebilmeleri üzerinden belirlendiğidir.272 Osmanlı toplumunda 

evlenmemiş ya da evlenmesine rağmen çocuk sahibi olamamış kadının toplumda en alt statüde 

yer alması, kadının annelik pratiği üzerinden değerlendirilmesi anlamına gelir. Tuba Demirci-

Yılmaz aile içi miras meselelerine ve mülk edinme hukukuna yansıyan duruma göre 

Osmanlı’da çocuk sahibi olamamış bir kadının kadınlığın en önemli fonksiyonunu yerine 

getirmemiş “yarım” kadın olarak görüldüğünü belirtir. Ona göre kadınlar ancak anne oldukları 

takdirde toplum tarafından makbul bir kimliğe kavuşmuş olurlar.273   

 
270 Tuba Demirci-Yılmaz, “Osmanlı ve Erken Cumhuriyet Dönemi Türkiye Modernleşmesinde Annelik 

Kurguları”, Cogito 81 (Yaz, 2015), 67. 
271 Merin Sever, “Kadınlık, Annelik, Gönüllü Çocuksuzluk”, Fe Dergi, 75. 
272 Gülhan Erkaya Balsoy, Kahraman Doktor İhtiyar Acuzeye Karşı; Tuba Demirci-Yılmaz, “Osmanlı ve Erken 

Cumhuriyet Dönemi Türkiye Modernleşmesinde Annelik Kurguları”, Cogito. 
273 Tuba Demirci-Yılmaz, “Osmanlı ve Erken Cumhuriyet Dönemi Türkiye Modernleşmesinde Annelik 

Kurguları”, Cogito, 70-75. 



145 
 

Cumhuriyet döneminde batılılaşma adımları hız kazanarak devam ederken, kadının ev 

dışında da eğitime ve iş hayatına katılımını sağlayacak politikalar uygulanır.274 Fakat Osmanlı 

dönemi için bahsedilen “öz değerlerini kaybetme” korkusu Cumhuriyet dönemi için de 

geçerlidir. Kadın modern zamanın getirilerine uyarak eğitim alabilir, çalışabilir hatta iyi bir 

vatandaş olarak bunları yapma sorumluluğu doğar. Fakat bunların yanında eş olma ve özellikle 

anne olma vasfını da korumalıdır. Cumhuriyet’in annesi için eğitim almak ve çalışmak annelik 

rolünü besleyen meziyetler olarak görülür.  

Cumhuriyet döneminde, ivme kazanan batılılaşma süreci ilerleme ve bilim nosyonlarını 

barındırırken annelik de bundan nasibini alır. Anne çocuğuna fedakârca annelik yaparken aldığı 

eğitimin ışığında bunu bilimsel yöntemlerle gerçekleştirmelidir. Annelik kutsallık iddiasını 

gelenekten alırken, çocuğu “çağın bilgisine” göre yetiştirmek modern annenin görevi haline 

gelir. Kadın annelik yaparken diğer kadınlardan değil devlet kurumlarından destek almalı, ev 

içinde çocuğa da kendi bakmalıdır. Doğumun tıbbileşmesi meselesinde bunun doğumun 

kadınlar arası bir pratik ve kadın dayanışması içinde gerçekleşen bir fenomen olmaktan 

çıkarılması anlamına gelmesi gibi, modern annelik de kadınların dayanışma içinde olduğu bir 

süreç değildir artık. İdeal annenin çocuğu ile kendi ilgilenmesi, kariyerine de çocuksuzmuş gibi 

devam etmesi beklenir. Aile içinde kadınlardan alınan desteğin geleneğin “köhne”, “batıl” 

itikatlarını barındırdığı gerekçesi ile aşağılandığı bir söylem kurulur. Modern annelik kadın için 

çift yönlü yüklü bir hal alır.  

Modern uluslaşma sürecinde kadından hem “milli ve manevi” değerlerin taşıyıcısı hem 

de modern öğretilerin uygulayıcısı bir anne olması beklenir. Fatmagül Berktay’ın bu yeni 

kadınlık kurgusunun “eski ataerkil ideolojiyi yeni koşullara uygun bir biçimde yeniden 

üretmek”275 anlamına geldiği tespiti önemlidir. Geleneğin “köhneliğinden” kopuşu sağlayacak 

“yeni kadınlık” inşası geleneğe içkin ataerkil yapıyı modernin içinden yeniden kurma ve yeni 

bir yorumlama girişimidir.276   

 

 

 
274 Bir dünya savaşı ve bir kurtuluş savaşı sonrası Cumhuriyet’te erkek nüfusun ciddi oranda kayba uğraması 

kadınların iş hayatına kabul edilmesinin önünü açan bir durum olmuştur. Bu anlamda yine kadın politikaları nüfus 

üzerinden değerlendirilerek ihtiyaç duyulan iş gücü bu sayede sağlanmaya çalışılır. 
275 Fatmagül Berktay, Tarihin Cinsiyeti (İstanbul: Metis Yayınları, 2012), 151.  
276 Merin Sever, “Kadınlık, Annelik, Gönüllü Çocuksuzluk”, Fe Dergi, 73-76.  



146 
 

4.1.2. “Çocuksuz” Kadınlığın “İmkânsız” Tekamülü  

Anneliğin kadın kimliğiyle iç içe geçirilerek kutsallaştırıldığı noktada “doğuramayan 

kadınlığın” patolojikleştirilmesi kaçınılmaz bir hal alır. Kadınlığın annelik üzerinden 

tanımlanması ve kadına ancak annelik yapması koşuluyla fonksiyonel bir rol biçilmesi çocuk 

sahibi olamayan kadın için yeri doldurulamayacak bir boşluk yaratır. İnfertil kadının “eksiklik” 

ya da “suçluluk” içinde algılanması böyle yüklü bir annelik vazifesinin yerine getirilememesi 

üzerinden oluşturulmaktadır. Josephine Donovan, erkeğin merkezde olduğu toplumlarda ideal 

kadınlığın kadınların icra ettikleri fonksiyonlar üzerinden tanımlanmasından bahseder.277 

Osmanlı’da kadının annelik üzerinden değerlendirilmesi Cumhuriyet tarihinde de devam eden 

bir sürekliliğe dönüşmüştür. Erkeklerden farklı olarak kadınlar fizyolojik olarak sahip oldukları 

üreme yetileri ile tanımlanırken annelik içgüdüsel olarak sunulmakta, böylece kadın için 

kültürel olarak var olan annelik biyolojik bir durum şeklinde algılanmaktadır. Doğurmasına 

rağmen doğurduğu çocuğa bakmayan annenin yadırganması, vahşileştirilerek patolojik olarak 

sunulması gibi, çocuk doğurmak istemeyen ya da istemesine rağmen çocuk doğuramayan kadın 

da benzer bir şekilde patolojikleştirilir.   

İnfertil kadın, kendi biyolojik varlığını sürdürebilecek bir sağlık sorunu yaşamamasına 

rağmen çocuk sahibi olamaması üzerinden hasta olarak tanımlanır. Burada hamileliğin 

tıbbileşmesi gibi infertilitenin de tıbbileşmesinden söz etmek gerekmektedir. Geleneksel yapıda 

çocuk sahibi olamamanın mistik yanı vurgulanırken, modern dünyada infertilite artık kadının 

biyolojik bir rahatsızlığı olarak ele alınır. Kadının toplumda belirli bir statü elde etmesinin 

annelik görevini yerine getirmesi üzerinden mümkün olduğu bir toplumsal cinsiyet sistemi 

görünmez kılınarak her kadının günün birinde anne olma isteği duymasının onun doğası gereği 

olduğu varsayılır ve bu ihtiyaç “biyolojik saat” ile açıklanır. Bu nitelemeye göre kadınların 

biyolojilerinin anne olmayı arzuladığı dönemler vardır. Ya da annelik biyolojik olarak 

arzulanan bir varoluş şekli olarak ifade edilir. Saat metaforunun biyolojik olarak tanımlanması 

annelik arzusunun kültürle ve kadının sosyal statü arayışı ile bağının koparılması, fizyolojik bir 

ihtiyaç olarak tanımlanması anlamına gelir. Anneliğin biyolojik bir ihtiyaç olarak kodlanması 

ise çocuksuzluğu seçen kadın gibi infertil kadını da patolojikleştirir.  

Burada infertil kadının üreme fonksiyonu üzerinden tanımlanarak kadınlık noktasında 

toplumsal statünün en altında yer almasından söz edebiliriz. Doğurganlık sorunu yaşamamasına 

 
277 Josephine Donovan, Feminist Teori, Çev. Aksu Bora, Fevziye Sayılan, Meltem Ağduk Gevrek (İstanbul: 

İletişim Yayınları, 1997), 328. 



147 
 

rağmen çocuksuzluğu seçen kadının bencil, yozlaşmış gibi sıfatlarla anılarak 

kötücülleştirilmesinden farklı olarak infertil kadın, geleneğin hastaya bakışıyla uyumlu bir 

şekilde merhamet duyulan bir figürdür. Fakat her iki kadın öznelliği de kutsallık atfedilen 

annelik görevini icra edemediği için toplumsal olarak tekamülü yarım kadın statüsündedir.   

Alandaki görüşmelerim sırasında henüz çocuk sahibi olamamış görüşmecilerim anne 

olduğumu biliyorlardı. Annelik ya da çocuk sahibi olmak üzerine konuşmaya başladığımızda 

benim anne olmama atıf yaparak “sen biliyorsun ama ben bilmiyorum tabi o duyguyu” gibi bir 

mazeret ve tevazu cümlesiyle konuşmaya başlıyorlardı. Fakat bu durum, anne olmadıkları için 

bilmedikleri bir duygu olduğu meselesini de aşarak kadınların aile içindeki rollerinin 

değerlendirilmesine gelip dayanıyordu. Doğuramamayı tamamlanmamış bir performans olarak 

ele aldığım bir önceki bölümde de yer verdiğim üzere, infertil kadınların günlük meşguliyetleri 

çocukları olmadığı için meşru bir mazeret olarak görülmüyor, geniş ailenin fertlerinin ya da 

çevredeki komşu ve arkadaşlarının yardıma ihtiyacı olduğu durumlarda hazır olmaları 

bekleniyordu. Henüz çocuk sahibi olamamış bir görüşmecimin “insanı hep joker olarak 

görüyorlar” ifadesindeki joker metaforu anne olmayan kadının toplumsal statüsündeki 

muğlaklığa işaret etmesi açısından manidardır. Jokerin oyunda rolü belli olan bir karakter 

olmaması, herhangi bir başka karakterin yerine kullanılabilmesi ve bu anlamda oyundaki 

statüsünün muğlaklığına nispet ederek aslında bir bakıma oyunun rutin akışının dışında yer 

alması gibi, çocuksuz kadın da statüsünü kazanamamış bir noktada böylece rutinin dışında 

görülmektedir.  

Bölgede çocuk doğuramayan kadının boşanması ya da kocasının başka bir kadınla resmi 

olmayan bir evlilik yapmasının meşru görülmesi, çocuksuz kadının “evin hanımı” statüsünü de 

kazanamadığına işaret etmektedir. Görüşmecilerimin hemen hepsi infertilite sorunu yaşadıkları 

dönemde boşanma ya da eşlerinin yeniden evlenmesi ihtimali olduğundan, üzerlerinde bunun 

baskısını hissettiklerinden bahsettiler. İki görüşmecim kocalarıyla arasında sorun olmamasına 

rağmen kocasının ailesinden -özellikle kayınvalidelerinden- kocalarına boşanma ya da yeniden 

evlenme baskısı geldiğini anlattılar. Bir görüşmecim çocuk sahibi olduktan sonra aile içinde 

kendine söz hakkı tanındığını anlatırken, “çocuğum olduktan sonra ne kaynanamdan ne 

kocamdan, kimseden sözümü sakınmadım. Önceden sesim çıkmazdı. Kolaysa çıksın, adam 

hemen sustururdu. Şimdi içimde kalanları da söylüyorum” şeklinde konuştu. Çocuksuz kadının 

aile içinde sessizleştirilmesi, kendine ait meşguliyetlerinin meşru görülmemesi, evliliğinin 

kendi rızası dışında bitmesi ya da üzerine kuma gelmesi ihtimali ile karşı karşıya kalması gibi 



148 
 

durumlar bölgede halen kadının evde otorite sahibi olması için anne olması gerekliliğini 

vurgulamaktadır.  

Yukarıda ele aldığım örneklerde de belirdiği üzere çocuksuz kadınlığın imkansız 

tekamülünden kastım şudur ki Mardin’de doğurganlık ne kadar kadınlık kategorisine içkin 

olarak algılanıyorsa, çocuksuzluk da o kadar bu kategorinin dışına itilmektedir. Çocuksuz bir 

kadınlık deneyimi kültürel algının ve toplumsal tahayyüllerin sınırlarını zorlamaktadır. Bu 

nedenle çocuk doğur(a)mamış bir kadın olarak infertil kadın istisna halinin özelliklerini 

üzerinde taşır. İştigal ettiği bu istisna haliyle doğurgan kadın olma koşulunu kadınlığın ön şartı 

olarak tamamlarken, kendi kadınlığını imkansız bir tekamül örneği olarak içinde barındırır.  

4.2. Alandan Kadın Hikayeleri 

Araştırma konum itibariyle Mardin’de infertilite sorunu yaşamış kadınların hikayelerini 

şifacılık pratikleri, sosyal teoride beden tartışmaları ve annelik kurgusu üzerinden 

değerlendirirken, şehirde araştırma kapsamında temas ettiğim kadınların tecrübelerini parça 

parça ele alma imkânım oldu. Belirli bir kuramsal çerçeve içerisinde, metindeki tartışmaya 

temas ettiği noktalarda hikayelerden örnekler sunmak kuramsal tartışmayı alandan bilgilerle 

desteklememe imkân verirken, kadınların hikayelerini de bu bağlam içerisinde araçsallaştıran 

bir faaliyete de dönüştü. Burada, görüşmecilerimin bana kamusal olarak duyurmam üzere 

emanet ettiği hikayelerinin kısıtlı bir alanda alıntılanarak kullanılması, kuramdan taşan 

kısımların ise bu etnografyanın dışında kalması şeklinde bir araçsallaştırmadan bahsediyorum.  

İlk bölümde belirttiğim üzere, bu alan araştırmasının kaleme alınması Mardin’de 

kadınlarla aramızda kurduğumuz iletişim köprüsü üzerinde üretilen bilginin iki kapak arasına 

sığdırılması anlamına gelmekteydi. Araştırmanın daha en başında üzerime yüklendiğim anlama 

ve yorumlama sorumluluğunu yerine getirmeye çalışırken, bu el değmemiş hayat hikayelerini 

çeşitli teorik tartışmalar bağlamında eksilterek kaleme almak görüşmecilerime onların 

hikayelerini anlatmak üzere verdiğim sözü sekteye uğratmak anlamına gelecekti.  

Meselenin bir tarafında verdiğim sözü tutmak dururken diğer tarafında da araştırmanın 

bütünlüğünü sağlama çabası yatmaktadır. Çünkü alandan kadın hikayelerini alıntılar olarak 

değerlendirmek ve kadınları kendi bütünlüklü hikayeleri içerisinde görememek bu araştırmanın 

ortaya koymaya çalıştığı kültürel örüntünün eksik kalması anlamına da gelecekti. Bu saiklerle, 

bu kısımda hayatlarının bir dönemine beni de dahil eden kadınlardan her birinin benimle 

paylaştıkları hayat hikayelerine mümkün olan en az müdahaleyi yaparak tek tek yer verdim.  



149 
 

Bu bölümde yer alan yorumlarım, sözlü anlatımın içerdiği “fazla”yı yazıya aktarırken 

anlam bütünlüğünü bozmadan aktarma çabasıyla kısıtlı kaldı. Burada kadınların konu 

bağlamında benimle paylaştıkları hayat hikayelerini onların vurguladığı dönemler ve tecrübeler 

üzerinden aktarmaya özen gösterdim. Böylece ortaya çıkan anlatılar Mardin’de infertilite 

ekseninde şekillenen tecrübelerin toplumsal çerçevesini gösterir nitelikte aşağıda yer 

almaktadır.  

4.2.1. “Çocuğu Olmayan Betül Mü?”278 

Betül, Mardin esnafından bir kadın. İlk gebeliği dış gebelik olarak sonlanan, dış gebelik 

yüzünden iki yumurtalığından birini kaybeden, kalan tek sağlam yumurtalık tüpü de yanlış 

müdahale sonucu hasar gören ve dört tüp bebek denemesi de olumsuz sonuçlanan Betül’ün 

hayat hikayesi -kendi ifadesiyle- yaşadığı mağduriyeti örten bir “kusur” ve “eksiklik” 

hikayesidir. Ona çocuk sahibi olma yolunda yaşadıkları üzerine konuşmak istediğimi 

söylediğimde, “dinlersen neden anlatmayayım” dedi. Diğer görüşmecilerim gibi o da dışarıdan 

bakanların özensizce ve gaddarca yaptığı yorumlardan yorgun, kendi içine dönmüş, 

yaşadıklarının kendi dışında kimse için bir anlam ifade etmediğini düşünen bir kadın olarak 

“içimde yaşadığımı bir ben bilirim, dinlersen sana da anlatırım” demişti. Ben dinledim, o da 

anlattı. 

Betül Mardin’de yirmi yıldır zanaatını icra ettiği dükkanında esnaflık yapıyor. Bugün 

otuz altı yaşında. Çevresine göre çok geç bir yaşta, yirmi dokuz yaşında evlenmiş. Eşinden önce 

talipleri de çıkmasına rağmen ya kendisi beğenmemiş ya da ailesi damat adayını onaylamamış. 

Yirmili yaşların başlarında -kendi ifadesiyle- “çok genç ve tecrübesiz” olduğu için taliplerini 

reddetmiş. Yaşı ilerlemeye başlayınca da beklediğine değecek ideal bir eş arayışıyla karşısına 

çıkan taliplerini kendine denk görmeyerek reddetmiş. Beğeneceği, evlenmeyi düşüneceği 

yapıda kişiler de “mesleğinden dolayı” ona talip olmamış. Mardin’de ev dışında çalışan ve 

esnaflık yapan bir kadın ideal bir eş adayı olarak görülmezken bazı talipleri işi bırakması 

koşuluyla evlenme teklif etmiş. Betül evlendikten sonra çalışmaya devam etmek istediğini 

söyleyince bu adaylar da evlenmekten vazgeçmişler. Diğer kardeşleri bir bir evlenip evden 

ayrılmış. Betül, babası vefat edince yaşlı annesinin yanında kalan, ona bakacak tek kız çocuğu 

 
278 Alanda ilk görüşmecilerimden biri olan Betül’ün yer yer sıra dışı hikayesini burada da ilk anlatı olarak ele 

aldım. Onun hikayesindeki sıra dışılık norm olanı anlatmadan işaret etmesi bakımından anlamlı bir noktada 

durmaktadır. Onu belki de duydukları arasında en çok yaralayan bu cümleyi başlığa taşımamdaki amaç ise Betül’ü 

infertilite sorunu üzerinden tanımlayan hoyrat bakışın yavanlığına rağmen toplumsal bakıştaki yaygınlığını 

vurgulamaktır.   



150 
 

olmuş. Evde annelerine bakan bir kardeş olunca evli kardeşlerin üstündeki sorumluluk da 

azalmış. Bu da ailenin Betül’ün üstünde evlenme baskısı kurmasını engellemiş. Ama annesi 

kendinden sonra Betül’ün yalnız kalmasını istemediği için onun evlenmesini isteyip durmuş. 

28 yaşında şimdi evli olduğu eşiyle tanışmış. Kendinden beş yaş küçük olan eşi Betül’ü işi 

bırakmaya zorlamamış ve evlendikten sonra da mesleğini yapmasına engel olmayacağını 

söylemiş. Bir sene içinde evlenmişler.  

Evlenmeden önce de günün birinde anne olma hayalleri kuran Betül düğün tarihinden 

dokuz ay sonra anne olacağını bile planlamış. Bir an önce anne olma arzusuyla düğünün 

mümkün olan en erken tarihte olmasını istemiş. Evlendikleri ay Betül ilk hamileliğini yaşamış. 

Hamile olduğunu fark ettiğinde tahlil yaptırmaya hastaneye gitmiş. Kan tahlilinde gözüken dört 

haftalık hamilelik ultrasonografi görüntülemesinde gözükmemiş. Rahimde bebek kesesi 

gözükmeyince, doktor hamileliğin daha çok yeni olduğunu, haftaya tekrar gelmesini, ancak o 

zaman kesenin gözükebileceğini söyleyerek onları eve göndermiş. Bir hafta sonraki kontrolü 

beklerken bir gün Betül fenalaşmış. Hastaneye kaldırılmış. İç kanama geçirdiği ve dış gebelik 

yaşadığı bu sayede anlaşılmış. Hızlıca ameliyata alınmış. İki saat süren bir operasyonun 

sonunda dış gebeliğin patlattığı yumurtalık tüpü alınmış. Sağlam olan tüpte de kist tespit 

edilerek müdahale edilmiş. Sağlam kalan tek yumurtalık tüpü de bu yüzden hasar görmüş. Zor 

geçen ameliyatın ardından beş gün hastanede yatan Betül’e artık normal yolla hamile 

kalamayacağı, tüp bebek yöntemine başvurması gerektiği söylendiğinde çektiği acıların 

yanında büyük bir üzüntü yaşamış. O güne kadar tüpün ne olduğunu dahi bilmiyormuş. 

Ameliyata girerken tüpünün alınacağının söylenmesine rağmen bunun anlamının bebeğin 

alınacağı olduğunu, sonrasında yine hamile kalabileceğini düşünmüş. Ameliyat sonrası bu 

gerçeklerle yüzleşmek iyileşme sürecini de uzatmış. Uzun süre bacağı aksamış. Bir yıl boyunca 

ameliyatın sebep olduğu semptomlar nedeniyle doktor takibinde kalmış. Bir yılın sonunda artık 

normal yolla hamile kalamayacağını kabul edip yardımcı üreme yöntemleri için doktora gitmiş.  

Doktor tüp bebek tedavisinde ısrar etse de Mardin’de bu tedaviyi uygulayacak merkez 

olmadığı için başka bir şehre tüp bebek denemesine gitmeden önce evde uygulanabilecek 

tedavileri denemek istemiş. İlk olarak yumurtlamayı artırıcı bir hap verilmiş. Yumurtanın 

büyümesine yardımcı iğneler olmuş. Yumurta olgunlaşıp çatlamasına rağmen bebek 

oluşmuyormuş. Üç aylık dönemlerde bu şekilde yeniden denemeler yapmışlar. Başarılı sonuç 

alamayınca altı ay tedaviye de gitmeyerek sadece beklemiş. Altı ayın sonunda tüp bebek 

denemesi için Diyarbakır’da bir tüp bebek merkezine başvurmuş.  İlk denemesinde embriyo 

transferine rağmen gebelik gerçekleşmemiş. İki yıl sonra tekrar aynı doktora gitmişler. Bu defa 



151 
 

da yumurta toplanmasına rağmen embriyo oluşmamış. Doktor iki ay sonra gelmesini söylemiş. 

İki ay sonra gittiklerinde, yeni denemede gebelik gerçekleşmiş. Fakat ilk tahlilde gebelik 

oluştuğunu gösteren değerler bir hafta sonraki tahlilde düşmeye başlamış. Her iki günde bir 

yapılan tahliller sonucunda düşen değerlerle birlikte bir hafta içinde düşük gerçekleşmiş. Bu 

aile için tüm maddi birikimlerini harcadıkları başarısız bir girişim olmanın yanında duygusal 

yönden de çöktükleri ilk düşük tecrübesi olmuş. Doktorundan birçok deneme sonrası çocuk 

sahibi olan çiftlerin örneklerini dinlediklerinde tekrar deneme yapmaya karar verip para 

biriktirmeye başlamışlar.  

İlk başarısız hamilelikten iki sene sonra tekrar deneme yapmışlar. Bu defa yine ilk 

tahlilde gözüken gebelik değerleri ikinci tahlilde düşmeye başlamış. Bu defa Betül daha büyük 

bir bunalıma girmiş. Gece uykusuzlukları başlamış. Yemeden içmeden kesilmiş. Bunlarla 

beraber ağlama krizleri de olunca psikoloğa gitmeyi düşünmüş ama bunu hiç 

gerçekleştirmemiş. Psikoloğa ödeyeceği parayla yeni bir tüp bebek denemesini karşılama fikri 

bu düşüncesini gerçekleştirmeye engel olmuş. Betül bu sıkıntılı günlerinde geceleri rüyasında 

vahşi hayvanların kendine saldırdığını görerek korkuyla uyanmaya başlamış. Günlerce bu 

durum tekrarlayınca çare bulmak için yakınlarında tavsiye edilen bir şıha gitmiş. Şıh279 onun 

“garime”si280 olduğunu, bu yüzden hamileliklerinin devam etmediğini, bu varlıkların düşüğe 

sebep olduğunu söylemiş. Bunu bertaraf etmek için bir muska yazmış. Muska yazısını önce 

poşete sonra bir parça beze sarmış. Bunu gece gündüz üzerinde taşımasını söylemiş. Betül bir 

süre bu talimatlara uymuş. Kısa bir zaman sonra kâbusları bitmiş, kendini toparlamış.281 Bu 

sürede yeni tüp bebek denemesi için para biriktirmiş. 

Bir-iki sene aralarla toplamda dört tüp bebek denemesinden üçü düşükle sonuçlanmış. 

Birinde ise döllenme hiç olmamış. Son denemeden sonra Betül’ün elleri ve kolları şişmiş. Bu 

 
279 Şeyh, dînî konularda bilgisi nedeniyle saygınlık kazanmış kişiler için kullanılan bir önek ya da sıfattır. İslam 

Ansiklopedisi şeyh kavramını “bir kabile veya grubun lideri, reis, yönetici, devlet adamı” olarak nitelerken bu 

kişilerin İslam toplumları içindeki saygınlığından bahseder. (Casim Avcı, “Şeyh”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi 39/ 49 (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2010), 49.) Şeyh kelimesi Mardin ve civarında, 

özellikle Doğu ve Güneydoğu Anadolu bölgelerinde halk tarafından şıh olarak söylenmektedir.  
280 Garim Arapça’da kötülük, şer, zehir anlamlarına gelir. Mardin’de halk arasında kullanılan bir tabir olan garime 

ise çocuğun doğmasını ya da yaşamasını engelleyen doğaüstü güçlere işaret ediyor. Halk garimeyi cinlerin 

musallat oldukları kişi hamile kalınca karnındaki bebeği ya doğmadan önce ya da doğumdan hemen sonra 

öldürmesi olarak açıklıyor.  
281 Betül, görüşmelerimizin başında çocuk sahibi olmak için herhangi bir şıh’a, türbeye ya da hocaya gitmediğini, 

kendinin hocalık bir durumunun olmadığını, “böyle şeylere” inanmadığını söyledi. İkinci görüşmenin sonunda 

gördüğü rüyalar için muska yazdırdığından bahsetti. İlk görüşmede inanmadığını söylediğini hatırlattığımda 

rüyalar konusunda başka bir çözümün aklına gelmediğini, bir ihtimal işe yarasa diye muska yaptırıp üzerinde 

taşıdığını, kabuslarının yok olmasında muskanın işe yaradığından emin olamadığını anlattı. Şifanın muska ya da 

şıha okunma sonrası geldiği konusunda şüphe duyduğundan bahsetti. Şikayetlerinin beklediği zaman içinde 

geçmiş olabileceğini, bu konuda emin olamadığını anlattı. Özellikle 40 yaş altı başka görüşmecilerim de şifa 

bulacaklarına inanmış olarak değil de “denemiş olmak için” şıh ya da türbe ziyaretlerine gittiklerinden bahsettiler.  



152 
 

şikayetle doktora başvurduğunda şişliklerin denemelerle alakalı olup-olmadığı ya da düşüklerin 

arkasında yatan başka bir sağlık sorunu olup olmadığı araştırılmaya başlanmış. Kan 

pıhtılaşması sorunu tespit edilmiş. Zorlu geçen 8 yılın ardından şimdi bunun için tedavi 

görürken bir yandan da yeni tüp bebek denemesine hazırlanıyor. Gelecek denemeden çok daha 

umutlu. Bundan önceki düşüklerinin pıhtılaşma sorunu yüzünden olduğunu düşündüğü için, 

kendi ifadesiyle nihayet elinde “belirli bir teşhis” olduğu için bu defa gebeliğinin devam 

edeceği fikrine sıkı sıkıya tutunmuş.   

Betül’ün hikayesi çocuk sahibi olma yolunda yıllara dayanan, bitmek tükenmek 

bilmeyen bir umudun ve çabanın hikayesi olarak okunabilir. Doğurganlığın Türkiye genelinde 

en yüksek olduğu Güneydoğu Anadolu Bölgesinin bir şehrinde, çocuk sahibi olmanın evliliğin 

temel ve nihai birkaç hedefinden biri olduğu bir kültürel yapı içinde kendi tanımlamasıyla 

biyolojik sorunların tıbbi hatalarla birleştiği bir hikâyeyi yaşıyor Betül. Son görüşmemizde 

“eşimi bu kadar sevmeseydim (çocuk sahibi olmayı) denemekten vazgeçerdim” derken 

vazgeçmenin anlamının küçük bir ihtimalle boşanmak, büyük ihtimalle eşinin başka bir evlilik 

daha yapıp üzerine kuma getirmesini kabul etmek anlamına geldiğini Mardin’de infertilite 

sorunu yaşayan kadınlarla yaptığım görüşmeler sonucunda öğrendim. Mardin’de bir kadının 

çocuk sahibi olmayı denemekten vazgeçmesi evliliğinden ümidi kesmesi anlamına geliyor. 

Ama bu durum nadiren boşanma ile sonuçlanıyor. 

Mardin’de ev dışında çalışan ve esnaflık yapan “aykırı” bir kadın olarak geç evlenmesi, 

ilk gebeliğinin dış gebelik olması, sonrasında yaşadığı tıbbi müdahale sonucu doğurganlığının 

neredeyse imkânsız yüzdelere düşmesi ve ardı ardına olumsuz sonuçlanan tüp bebek 

denemeleri Betül’ü sahip olmayı dört gözle beklediği anneliğinden uzaklaştırmakla kalmadı. 

O, “kusurlu beden” olarak işaretlenen tüm infertil kadınlarla ortak bir hikâyeyi de üzerine 

yüklendi. Betül’ün hikayesinde bahsettiği toplumsal yükler pek çok başka kadının 

anlattıklarında da ortaklaşıyor. Bunlardan biri çevredeki kadınların hamile kaldıklarında 

infertilite sorunu yaşayan kadınlardan bu “mutlu haberi” mümkün olduğu kadar uzun bir süre 

saklamasıdır. Yakın aile fertlerinin bile hamile kaldıktan 6-7 ay sonra (artık saklanamayacak 

duruma geldiğinde ve en son kişi olarak) hamilelik haberini alan kadınlar dışlanmış, kötü göz 

sahibi olarak görülmüş ya da haset ettikleri varsayılan kişiler oluyorlar. Betül de bu durumu sık 

sık yaşadığını ve buna çok üzüldüğünü anlatıyor. Kardeşinin kızının hamile olduğunu 4 ay 

geçtikten sonra öğrendiğini, eltisinin kızının hamileliğini ise 6 ay sonra öğrendiğini söylüyor. 

Onlar hamile kaldı diye üzülmeyeceğini, aksine sevineceğini ama bu davranışın sevincini 

gölgelediğini anlatıyor. “Sonradan duyunca üzülüyorum. Niye ben en sonda duyuyorum. Niye 



153 
 

ilk başta ben duymuyorum. İstemiyor muyum ben onu. Onlar ne düşünüyorsa hiç umurumda 

değil, çünkü benim derdim bana yeter. Onların derdini kaldıramıyorum. Yani millet nazardan282 

mı korkuyor. Ondan mı çekiniyor. O bebek gözden mi (nazar değdi diye mi) düşecek. O nazar 

var ama sadece çocuk için değil. Her şey için var.” Betül yaşadıkları infertilite sorununun 

kendisi ve diğer kadınları hamile kadınlara karşı açıktan bir tehdit olarak göstermesine karşı 

çıkıyor. Nazar ve kıskançlık böylece Betül’ün hikayesinde de yerini bulduğu üzere infertil 

kadının yükü haline geliyor. 

İnfertil kadının çocuk sahibi olmak için gösterdiği çabanın hiçbir zaman yeterli 

bulunmaması Betül’ün hikayesinde de yer alır. Toplumun infertil kadınlardan tüm vaktini ve 

maddi birikimini çocuk sahibi olma uğruna harcaması beklentisi sonsuz bir beklentidir. 

Betül’ün dükkanında çalışması da bu eleştirilerden nasibini almıştır. “Sen çok kazanıyorsun, bu 

kadar parayı nerede saklıyorsun” diyenler olduğunu, ama bu kişilerin tüp bebek denemeleri için 

“bir yıllık kazancını bir günde harcadığını” göremediklerini, kendini çocuk sahibi olmaktan çok 

paraya önem veren bir muhteris olarak gördüklerini, o yüzden böyle konuştuklarını 

anlatmaktadır.  

Maddiyat konusundaki eleştiriler bir yana, her fırsatta çocuksuz olduğunun hatırlatılarak 

yetersiz hissettirilmesi Betül için bir eziyete dönüşmüş. O, infertilite sorunu yaşarken en çok 

pervasızca yapılan yorumlar, kulağına gelen dedikodular, insanların kendisinin özeline saygı 

duymadan sürekli bu konuda soru sorması yüzünden yıpranmış. 15 yıl eski Mardin’de esnaflık 

yaptıktan sonra dükkanını Yenişehir’e taşıdığında eski dükkanından bir müşterisi gelmiş. 

Dükkânı sora sora bulduğunu anlatırken “Betül’ün kuaförü nerede” diye sorduğunda 

karşısındaki kişinin “hangi Betül? Çocuğu olmayan Betül mü?” dediğini söylemiş. O günü hiç 

unutmamış. Kendisini “çocuğu olmayan Betül” diye tanımlamalarına çok içerlemiş. Ama daha 

çok da o müşterisinin arada geçen diyaloğu onun yüzüne karşı anlatmasına içerlemiş. Kendisi 

için böyle acı dolu bir sorunun bu kadar hoyratça ve kasten yüzüne vurulmasını affedememiş. 

Bazısı da yaşının büyük olduğunu ima edip, hala regl olup olmadığını sorduğunda onlara 

menopoza girdiğini artık “her şeyin bittiğini” söylüyormuş. “Özeline saygı duymayan” böyle 

kişilerin bu cevabı alınca ağzının kapanacağını, artık onu daha fazla soruyla rahatsız 

etmeyeceklerini düşünmüş.  

 
282 Nazar kısaca kendinde olmayan bir durumu ya da bir malı başkasında gördüğünde haset eden bakışın 

karşısındakine kötü enerji iletmesi, bunun sonucunda da maddi zarara ya da hastalığa sebep olması olarak 

açıklanabilir. Salime Leyla Gürkan İslam Ansiklopedisi’nde nazarın Türkçe’de “beğenilen bir şeye kıskançlıkla 

bakmak ve zarar verecek şekilde onu etkilemek” anlamına geldiğinden bahseder. (Saime Leyla Gürkan, “Nazar”, 

Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 32/ 443-444 (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2006), 443.) 



154 
 

Betül tüp bebek denemelerini uygulama sırasında kimseye söylememiş. Annesi ve 

ablaları dışında kimsenin onun için gerçekten üzülmeyeceğini düşünerek çevreye ve akrabalara 

söylemek istememiş. Komşularının yüzüne üzüldüklerini söyleyip, arkasından yaşının geçmiş 

olduğunu, bu yaşta niye çocuk olsun diye uğraştığını bilmediklerini söyleyerek dedikodusunu 

yapacaklarını düşünmüş. Bu dedikoduların bir kısmını da çevreden duyduğu için bu 

düşüncesinin boş olmadığını biliyor. Komşuları çalıştığı için çocuk sahibi olamadığını, paraya 

çocuktan daha çok değer verdiğini söyleyerek çalışmayı bırakmasını, evinde oturup çocuk için 

uğraşmasını öğütlüyorlarmış. Betül çocuk sahibi olmayı her şeyden çok istediğini ama tüp 

bebek tedavisi için de paraya ihtiyaç olduğunu bir türlü anlatamamış. Öte yandan işini 

sevdiğini, çalışmak istediğini ise zaten kimse önemsememiş. Dükkânına gelen müşterileri, 

komşuları ve arkadaşları ona çocuk sahibi olmak için yapılacak şifalı formüller, gidilecek 

hocalar, ebeler, ziyaretler vs. önerdikçe bunları da gereksiz tavsiyeler ve işine karışmak olarak 

algılamış. Çocuk sahibi olamamasının tüplerinin durumuyla ilgili olduğunu bildiği için bu 

şekilde gelenlere kulaklarını tıkamış. Çevrede meşhur ziyaretlere gidip namaz kılmış, dua 

etmiş, gördüğü kabuslar için şıha muska yazdırmış. Tüp bebek uygulaması için Mardin’den 

Diyarbakır’a giderken yol üzerinde meşhur bir ziyaret olan Sultan Şeyhmus türbesinden283 

geçerken o yolda hep dua etmiş. Çocuk arzusuyla bu yolları defalarca gidip geldiğini, ne kadar 

zor durumda olduğunu, bu çabalarının sonuç vermesini ne çok istediğini içten içe anlatarak 

sessizce Allah’a yalvarmış. Dualarını dahi kimsenin bilmesini istememiş. Artık 

çevresindekilerin çocuk sahibi olamaması üzerine sorular sormasını ya da yorum yapmasını 

istemiyor. Çoğu zaman herkesin ortasında yapılan yorumların sadece kendini incitmek için 

yapıldığını düşünüyor. Bu sebeple de tüp bebek denemelerini sonuçlanana kadar kimseye 

söylememiş. Ama sonrasında tüp bebek denemesi yaptığını da saklamamış. Bu tarz yorumları 

ya da dedikoduları duymamak isteyen pek çok kadın tüp bebek denemesi yapmasına rağmen 

bunu çevresiyle paylaşmadığını, saklamak istediğini belirtiyor. Betül de bu şekilde çoğu 

kadının hatta yakın arkadaşlarından birinin dahi tüp bebek yöntemine başvurduğunu bildiğini 

ama karşılıklı konuşurken sorduğunda bu kadınların tüp bebek için tedavi gördüklerini 

 
283 Sultan Şeyhmus Türbesi Mardin’in 20km dışında, Mardin Diyarbakır arasında kalan bir köyde yer almaktadır. 

Mardin halkı ve civar şehirlerin halkları için bilindik ve itibar gören bir mekandır. Sandukanın bulunduğu kısım 

bir mescidin içindedir. Mescidin etrafına külliye benzeri bir yapı inşa edilmiş, ayrıca yapının etrafı ağaçlandırılıp 

bahçe duvarları ile çevrilerek bir mesire yeri haline getirilmiştir. Bahçenin dışında küçük ve büyük baş hayvan 

ağıllarında adak ve kurban satışı yapılıyor olması kurban kesiminin ve adak adamanın sıklıkla gerçekleştirilen bir 

durum olduğuna da işaret eder. Mardin’den ve civar yerlerden bu türbeye sadece şifa bulmak için değil, piknik 

yapmak için de gidilmektedir. Dini günlerde türbede kadınlar kadar erkek ziyaretçi de bulunur. Sultan Şeyhmus 

ismiyle meşhur merhumun mübarek bir zat olduğu, 1974’te gerçekleşen Türkiye’nin Kıbrıs harekâtında savaş 

uçağı kullanan Türk pilota görünüp yardım ettiği rivayet edilir. Kıbrıs’tan dönen pilot arayıp burayı bulur ve oradan 

bir Türk sancağı getirerek türbeye bağışlar. Bu sancak da mescidin içinde ayrı bir köşede yer alan bir camekanda 

sergilenmektedir. 



155 
 

reddettiklerini anlatıyor. Kendileri gibi infertilite öyküsü olan Betül’den bile saklamışlar 

başarısız tüp bebek girişimlerini. Bu saklama durumu Betül’ün daha çok incinmesine sebep 

olmuş. Kendisinden saklanmasını iyi niyetli görmemiş.  

Betül’ün durumuna gerçekten üzülen iki aile ferdi olarak gördüğü annesi ve ablası 

aşılama sonrası Betül’ün hiç kalkmadan yatması gerektiğini, ona bu şekilde bakacaklarını 

söylemişler. Betül ise hiç kalkmadan yatmanın düşük olmaması için bir önlem olduğuna 

inanmamış. Doktoru da yatağa bağlı kalmamasını, kan dolaşımının da önemli bir faktör 

olduğunu söylemiş. Denemelerinde ilk bir-iki gün dükkanını açmayıp kendi evinde dinlenmiş. 

Sonraki günler işlerini yapmaya devam etmiş. Aşılamadan iki gün sonra dükkânını açsa da 

artarda müşteri kabul etmemiş. Böyle ufak tedbirler almış. Hiçbir aşılama sonrası sonuçlar belli 

olmadan annesine ve ablasına haber vermemiş. Bekleme sürecinde heyecanlanıp tedirgin 

olmalarını istememiş. Ama kendisinin çevreden tüp bebek tedavisi gördüğünü saklama gibi bir 

düşüncesi hiç olmamış. Kendini kimseye hesap vermek zorunda hissetmiyor. Gizli saklı 

tedaviye gitmeyi de içine sindirememiş. “Benim derdim bana yeter, kim ne derse desin, verecek 

olan Allah, o verince kimsenin nazarı buna engel olamaz” diyor. 

Betül bu çalışmada yer alan pek çok Mardinli kadından farklı özelliklere sahip biridir. 

Çalışması, meslek sahibi olması, sevdiği erkekle evlenmesine rıza gösterilmesi, Mardin’e göre 

oldukça geç bir yaşta evlenmiş olması gibi özellikleri onu çoğu kadından farklılaştırmaktadır. 

Dahası yaşadığı infertilite sorununu nedeni ve çözüm yolları ile kavrayabilecek bir 

olgunluktadır. Bütün bu farklılıklara rağmen infertilite hikayesine bakıldığında Mardin’deki 

pek çok kadınla benzer bir hikâyeyi paylaştığı görülecektir.  

4.2.2. Çocuk Gelin Perihan 

Mardin’de infertilite üzerine çalışmaya ilk karar verdiğimde çocuk sahibi olamayan ya 

da hayatının bir dönemde bu sorunu yaşamış kadın görüşmeci aramaya başladım. Her gün 

birbiri ardına isimler gelmeye başladıkça sayının yüksekliği karşısında şaşkınlığa düştüm. 

Görüşmelere başladıktan sonra ise evliliklerinin ilk yıllarında çocuk sahibi olamamış pek çok 

kadının 15 yaşına gelmeden evlendirilmiş çocuk gelinler olduğu gerçeğiyle yüzleştim. Onları 

birer çocuk olarak görmeyip gelin yapan zihniyet, evlendikten hemen sonra da çocuk 

doğurmasını beklemekteydi. Ve bu yanlış kurulan denklem sıklıkla akamete uğruyordu. 

Perihan’ın hikayesi bunlardan biridir.  



156 
 

Perihan bugün 68 yaşında. Mardin merkezde doğmuş. Hiç okula gitmemiş. 12 

yaşındayken teyzesinin 25 yaşındaki oğluna istemişler Perihan’ı. Ailesi daha yaşı küçük olduğu 

için vermek istememiş. Teyzesi de hemen düğün yapmayacaklarını, şimdi söz kesip dört yıl 

sonra evlenebileceklerini söyleyerek aileyi razı etmiş. Perihan teyzesinin oğlu ile sözlenmiş. 

Zaten bugün dahi ufak tefek bir kadın olan Perihan, o yaşta iyice çocuk görünümünde olduğunu, 

sokakta ip atlarken eve çağırıp söz kestiklerini anlatıyor. Sözlendikten sonra günler geçtikçe 

kayınvalidesi aileye gelip-gidip çevreden dedikodular olduğunu, Perihan’ı başka isteyenlerin 

de olduğunun söylendiğini anlatıyormuş. Sonunda sözden iki ay sonra teyzesi gelip bu laf-

sözün bu işi bozacağını, belki de Perihan’ın başka talipleri çıkıp onu kaçırabileceğini, böylece 

iki ailenin de zarar göreceğini anlatarak düğünü hemen yapmak istediklerini söylemiş. Annesi 

teyzesini kenara çekerek kızının hala regl kanaması olmadığını, böyle gelin olamayacağını 

anlattığında, teyzesi düğün yaparlarsa Perihan adet görene kadar onları damatla aynı yatakta 

yatırmayacağı sözünü vermiş. “Ben onun teyzesiyim, anne yarısı sayılırım, onu ben yanımda 

yatıracağım” demiş. Annesi teyzesinin bu ısrarına daha fazla karşı koyamamış ve düğün 

yapılmış. Teyzesi bir süre annesine verdiği sözü tutmuş ve Perihan’ı yanında yatırmış. Birkaç 

ay sonra da Perihan ilk regl kanamasını görmüş. Bunun ardından kocasıyla yataklarını 

birleştirmişler. Ayrıca, kaynanası olan teyzesi bu verdiği söze uymasına rağmen aynı evin 

içinde yaşamaya başladıktan sonra ona hiç anne yarısı gibi davranmamış.  

Perihan’ın gelin geldiği ev çok kalabalıkmış. Kayınvalidesinin ondan büyük, onun 

yaşlarında ve ondan daha küçük çocukları varmış. Evde toplamda 20 çocuk olduğunu söylüyor. 

Evin gelini olarak tüm ev işlerine koşması beklenmiş. Evlerinin avlusuna çocuklar gelince 

elindeki işi bırakıp onlarla oynamaya kaçarmış. Sadece bu yüzden çok hakaret işitmiş, tokat 

yemiş. Kendi yaşıtı görümceleri çocuk muamelesi görürken o kayınvalidesiyle birlikte evin 

ikinci hanımı olmuş. 15 yıl bu şekilde kayınvalidesi ve geniş aileyle birlikte aynı evde 

yaşamışlar. Teyzesi annesine kendi kızı gibi bakacağına dair verdiği sözü hiç tutmamış. Perihan 

kaynanasından çok çektiğini anlatıyor. Her işi yaptırmış, her yaptığı işe de kusur bulmuş. Ama 

kocası onu incitmemiş. “Gece yatarken çocuk gibi yatakta döner dururdum, kocam uyanıp beni 

düzeltirdi, üstümü örterdi, çocuk gibi bana bakardı” diyor. Evlilikleri boyunca da kötülük 

görmemiş kocasından. Buna rağmen kaynanasından çektiklerini düşününce “bilseydim bununla 

hiç evlenmezdim” diyor.  

Perihan’ın regl kanamaları başladığında kaynanasının çocuk beklentisi de dillenmeye 

başlamış. İlk yıl hamile kalmayınca doktora götürmüşler. Doktor biraz da kızarak Perihan’ın 



157 
 

çok küçük olduğunu, bir sorununun olmadığını, büyümesi için beklemeleri gerektiğini 

söylemiş. Bundan sonra bir daha doktora gitmemişler.  

Perihan gelin beş yıl boyunca hamile kalamamış. Beşinci yılda kayınvalidesi onu 

mahallede cinlerle iletişime geçtiğini söyleyip muska yazan, çeşitli iyileşme yöntemleri 

uygulayan Şeyh Münira284 isimli kadına götürmüş. Şeyh Münira Perihan’ı dinlemiş. Dua 

okumuş. Sonra elinde buğday arpa gibi tahıllardan elde yuvarlanarak yapılabilecek hap kadar 

toplarla gelmiş. Bunları Perihan’a vermiş. Sabah akşam bir tane yutmasını, bunu kendisine 

cinlerin verdiğini söylemiş. Bunları içip muskayı da sürekli üzerinde taşımasını ve çocuk için 

beklemesini söylemiş. Perihan hapları yutmaya başlamış ve çok geçmeden hamile kalmış. 

Evliliğinin beşinci yılında nihayet ilk kız çocuğu dünyaya gelmiş. Beş yılın ardından çocuğunun 

olması sevindirici olsa da bu sevinç kısa sürmüş. Artık bir erkek çocuk doğurması için 

beklemeye başlamışlar.  

Perihan ilk kızından sonra üst üste üç erkek bir kız çocuk doğurmuş ama bu çocukların 

hepsi de bir-iki gün yaşayıp vefat etmiş. Bunun üzerine tekrar Şeyh Münira’ya gitmişler. Şeyh 

Münira kendisinde garime285 olduğunu söyleyerek bir muska yazmış. Bu muskayı hamile 

kaldığını anladığından itibaren sürekli üzerinde taşımasını, çocuk doğduğunda da muskayı 

çocuğun üzerinden hiç ayırmamasını söylemiş. Bu şekilde bir erkek çocuk doğduğunda çocuğu 

her yıl bir kurbanla birlikte kendine getirmesini, kurbanı bu garimeyi engellemek için cinlerin 

istediğini, onların kurban edeceğini anlatmış. Perihan tekrar hamile kaldığında muskayı taşımış. 

Bir erkek çocuk doğurmuş. Doğumdan sonra muskayı çocuğa takmaya devam etmiş. Yedi yıl 

boyunca çocuğu Şeyh Münira’ya götürmüş. Her yıl çocukla birlikte canlı bir kurban götürüp 

oraya bırakıyormuş. Bu çocuk Perihan’ın yaşayan tek erkek çocuğu olmuş. Perihan halen de 

herhangi bir konuda mutlaka Şeyh Münira’ya danıştığını söylüyor. Her türlü sağlık sorununda 

önce ona gidermiş. Münira kendisine “senin işin doktorluk” derse doktora gidermiş. Doktor 

“ameliyat olacaksın” dediğinde de gelip yine Münira’ya danışır, Münira “ol” derse olurmuş. 

Münira’nın cinlerine danıştığını, böylece doğru yönlendirdiğini söylüyor.  

Oğlu dünyaya geldikten sonra Perihan’ın doğurduğu üç kız çocuk da fazla yaşamadan 

ölmüşler. Oğlunun Şeyh Münira’nın söylediklerini uyguladıkları için hayatta kaldığını 

düşünüyor. Ölenlerden sonra üç kız çocuğu daha olmuş. Toplamda yedi çocuğunu doğduktan 

 
284 Şeyh Münira halen Mardin merkezde eski şehirde iki katlı eski bir taş evde oturmaktadır. Kayıp eşyayı 

bulmaktan, çocuk sahibi olmaya, psikolojik sorunlardan aşk acısına kadar her dertten muzdarip olup da kendisine 

gelenleri görmeye devam etmektedir.  
285 Betül’ün hikayesinde de yer aldığı üzere halk garimeyi cinlerin bir kişiye kafayı takması, bu kişi hamile kalınca 

karnındaki bebeği ya doğmadan önce ya da doğumdan hemen sonra öldürmesi olarak açıklıyor.  



158 
 

birkaç gün sonra kaybeden Perihan, hayattaki beş çocuğunu da bir canlı kurbanla beraber yedi 

yaşına gelene kadar her sene Şeyh Münira’ya götürmüş. Perihan kız çocuklarını da çok sevmiş. 

Hatta daha doğduklarında onları erken evlendirmeyeceğini, okutacağını söylemiş. Ama tek 

erkek çocuğunun hayatta kalmasından dolayı Münira’ya ayrı bir şükür ve minnet duyuyor.  

4.2.3. Sevcan’ın İmtihanı 

Sevcan’ın anne olma hikayesi infertilite sorunuyla başlamıyor. O, iki kız çocuğu 

olduktan sonra on yıl gibi uzun bir süre hamile kalamamış, bu nedenle infertilite tedavisi 

görmüş bir kadın. Kendi hikayesini imtihan olarak tanımlıyor. İnfertilite sorunu bazı kadınlar 

için çocuksuz olmak anlamına gelirken bazıları için doğurganlığının sekteye uğraması anlamını 

da taşıyor. Hatta Mardin örneğinde erkek çocuk sahibi olamayan kadınlar da benzer şifacılık 

pratiklerine başvuruyorlar. Sevcan da iki kız çocuktan sonra çevrenin eşine “oğlan çocuk” 

baskısı yapması sonucu çok sıkıntı çekmiş. Çeşitli tedaviler görmüş. Kuma tehdidine maruz 

kalmış. Bu nedenle onun hikayesi de bir infertil kadın hikayesi olarak bu çalışmada yer 

almaktadır. 

Sevcan bugün 47 yaşında, üç çocuk ve bir torun sahibi bir kadın. Sevcan’ın babası o on 

yaşındayken iş kazasında hayatını kaybetmiş. Annesi beş çocuklu bir dul olarak kalmış. 

Çocuklarına yetimliği hissettirmemeye çalışan annesinin onlara bayramlarda dahi kimseden 

para almamayı öğütlediğini, “sizi babasız görüp küçümserler, para verirlerse bizim ihtiyacımız 

yok deyin” dediğini anlatıyor. Babasız büyüyen Sevcan, annesinin onu okutmak istemesine 

rağmen biran önce evlenip kendi evini kurmak istemiş. Böylece hem annesinin üzerindeki 

sorumluluk azalacak hem de o annesine kol kanat gerecek, kardeşleri daha rahat bir ortamda 

büyüyecek diye düşünmüş. Bu nedenle uygun bir talibi çıktığında, 19 yaşında evlenmiş. 

Evliliğinin yedinci ayında isteyerek hamile kalmış. İlk kızı dünyaya gelmiş. İlk kızından iki 

sene sonra fark etmeden hamile kaldığını, peş peşe çocuk sahibi olmak istemese de ikinci kızını 

bu şekilde dünyaya getirdiğini anlatıyor.  

İki çocuktan sonra bir süre çocuk istememişler. Bu, başlarda eşiyle ortak kararıymış. 

Ama kocası birkaç yıl sonra çevrenin de baskısıyla bir çocuk daha olsun istemiş. Üçüncü 

çocuğu beklerken aylar geçtikçe hamilelik gerçekleşmemiş. Bunun üzerine kocası Sevcan’ı 

doktora götürmüş. Rahimde “çikolata kisti” adı verilen bir kitle teşhis edilmiş. Bunun için bir 

operasyon geçirmiş ve rahimden ameliyatla kist alınmış. Bu operasyon sonrasında da 

beklemelerine rağmen gebelik gerçekleşmeyince tekrar doktora gitmişler. Bu defa da Sevcan’ın 

yumurtalıklarında bir sorun görülmüş ve yumurtalıklarından ameliyat olmuş. Artarda iki 



159 
 

ameliyattan sonra doktorun önerisi ile yumurtlamayı artırmak için üç ay boyunca göbekten iğne 

vurulmuş. “Kocam istiyor diye, çocuk getirmek için önce ameliyatların, ardından da iğnelerin 

acısına katlandım. Olmadı” diyen Sevcan, kocasının kendinde bir sorun olmasına ihtimal 

vermediğini, muayene için doktora gitmeye yanaşmadığını ve çocuk olmadığı için hep onu 

suçladığını anlatıyor: “Diyordu “sen getirmiyorsun, sen kısır olmuşsun, sen bana çocuk 

getirmiyorsun. Başka kadın alacağım bana çocuk getirsin.” Neler neler işittim, o benle Allah 

arasında kalsın. Nasıl üzülüyordum, nasıl…”  

Tüm bu ameliyat ve tedavi sürecinden sonra doktorlar Sevcan’a çocuğu olmaması için 

hiçbir neden gözükmediğini, stresten uzak durmasını ve beklemesi gerektiğini söylemişler. 

Doktorların bu tavsiyelerine rağmen kocasının psikolojik baskısı devam etmiş.  Yakınlarından 

kocasının yeniden evlenmek istediğini duyan Sevcan, çevreden tavsiye edilen tüm şifa 

yöntemlerini denemeye çalışmış. “Ne derlerse yaptım. Diyordular “filan bağa git, aşık maşuk 

suyu var. Onu ziyarette üstüne dök. Bu toprağı al, suya koy, iç.” Hepsini yaptım.” Mardin’de 

ziyaret denilen kutsal mekanlardan toprak ya da su almak, bunları üzerine sürmek ya da içmek, 

hatta ziyaretlerde mezarın başında toprakla yıkanmak gibi adetler yaygındır. Bunların dışında 

Sevcan, Sultan Şeyhmus Ziyaretine de gidip adak adamış. Adak adarken “Allah Muhammed 

rızası olsun, Allah dileğimizi kabul etsin, buraya gelip kurban kestireceğim” demiş. Tüm 

bunlardan sonra beklemesine rağmen hamile kalamayınca iyice umutsuzluğa düşmüş.  

Eski mahallelerinden Şermin ebeyi daha önceden tanıyormuş. Bir gün bir akraba 

ziyaretinde karşılaştıklarında Sevcan hamile kalamadığını, kocasının ona baskı yaptığını 

anlatmış. Şermin ebe bir kilo süt ve Suriye sakızı alarak ilk reglinin üçüncü gününde kendisine 

gelmesini söylemiş. Sevcan reglinin üçüncü gününde süt ve sakızı alarak Şermin ebeye gitmiş. 

Şermin ebe iki doğumdan sonra belinin gevşediğini, bundan dolayı hamile kalamadığını 

söylemiş. Getirdiği sakızı sütle kaynatmış, birazını Sevcan’a içirmiş, kalanı da macun kıvamına 

gelene kadar kaynatıp bir beze yaymış. Macunu Mardin’de hermel olarak bilinen üzerlik otu ile 

tütsülemiş. Sırtında rahime denk gelen yere koymuş. İlk bir saat hiç kımıldamadan yatmasını 

istemiş. Bu sırada da Kurandan ayetler, salavatlar ve bildiği duaları okumuş. Bu uygulama 

üzerine ağır iş yapmamasını, birkaç gün geçtikten sonra banyo yapsa bile sargıyı 

çıkarmamasını, belindeki açıklık düzeldiğinde sargının kendi kendine düşeceğini söylemiş. 

Sevcan, ebenin tüm dediklerini yapmış. On beş gün sonra sargısı düşmüş. “Bazılarında daha 

erken düşüyormuş ama benim tam on beş gün sürdü, demek ki durumum ciddiymiş” diyor. 

Şermin ebeye gittiği ay hamile kalmış. On yıl boyunca hamilelik gerçekleşmediği için öyle 

umutsuzmuş ki, mide bulantıları başladığında hamile olduğuna ihtimal dahi vermeden öncelikle 



160 
 

rahimde kistin tekrar oluştuğunu düşünmüş. Hemşire olan komşusuna danıştığında komşusu 

hamile olabileceğini, belirtilerin kistten çok hamilelik belirtileri olduğunu söylemiş. Hemen 

evde bir test yapmış. Testi pozitif çıkınca hastaneye gidip orada da kan testi yaptırmış. Ancak 

kan testi sonucu çıkınca hamile olduğuna inanmış.  

Bu yeni hamilelik aile için büyük bir sürpriz ve sevinç kaynağı olmuş. Sevcan ilk 

çocuğuna hamile kaldığında bile bu kadar sevinmediğini söylüyor. “Zaten duyunca şok oldum. 

Sanki hiç çocuğum yokmuş da ilk bu olacakmış gibi hissettim. Birincide de, ikincide de hiç bu 

kadar sevinmemiştim. Çok isteyince insanın zoruna gidiyor, niye olmuyor diye” diyor. On yıl 

sonra gelen bebek için ilk çocukta yapmadığı kadar çok alışveriş yapmış. Alışveriş için 

Mardin’de olanlarla yetinmeyip en yakın büyük şehir olan Diyarbakır’a gitmişler. Doğumu da 

Diyarbakır’da yapmış. Bebek dört aylık olduğunda Sultan Şeyhmus türbesindeki adağını da 

yerine getirmiş, orada kurban kestirmiş.  

Üçüncü çocuğun da kız olduğunu öğrendiklerinde Sevcan üzülmediğini, sonunda bir 

çocuk daha doğurabileceği için sevindiğini söylüyor. Bu gebelik sayesinde “kısır” olarak 

anılmaktan da, eşinin ikinci eş alması ihtimalinden de kurtulduğunu anlatıyor. Eşinin tepkisine 

gelince “eşim de bir şey demedi zaten” diyor. Sevcan hem hamile kaldığı için hem de eşi “niye 

kız oldu” demediği için mutlu olmuş. On yıl boyunca “niye doğurmuyorsun” diye sıkıştıran 

çevre üçüncü kızı geldikten sonra da “bir daha doğur, belki dördüncü erkek olur” demeye 

başlamış. Kocasının maddi durumunun iyi olmasına rağmen erkek çocuğu olmadığı için 

çevreden olumsuz laflar geldiğini, “oğlun yok ki kim için mal biriktiriyorsun” dendiğini 

anlatıyor. Yakın akrabalardan gelen bu yorumlar üzerine kocası tekrar çocuk istemiş ama 

Sevcan kabul etmemiş. Üç çocuktan fazlasına bakamayacağını düşünmüş. Daha önce çocuk 

olmuyor diye gelen laflardan çok incindiğini, şimdi de erkek çocuğu olmadığı için 

söylenenlerden incindiğini, kalbinin kırıldığını anlatıyor. “İşte benim kaderim imtihanım, 

onunla çekeceğim imtihan varmış. Ben yine de diyorum Allah’a bin şükür. Ben sabırlı insanım. 

Allah sabreden insanlara hem çektiriyor hem seviyor. Hayat çok zor, gelip geçiyor. İşte 

ihtiyarladık.”  

Sevcan üç kız çocuk dünyaya getirmesine rağmen, erkek çocuğu olmadığı için çevreden 

gelen olumsuz yorumları kendi imtihanı olarak yorumluyor. On yıl aradan sonra dünyaya gelen 

üçüncü çocuktan sonra, tekrar böyle yorucu bir sürece girmek istemediği de anlaşılabilir bir 

durum. Bizim görüştüğümüz dönemde Sevcan’ın hamile olan kızı bir erkek çocuk dünyaya 

getirdi. Sevcan, kızının hamileliğini öğrendiğinde oturduğu evi satarak kızına çok yakın bir eve 



161 
 

taşındı. Doğumdan sonra da torununa kendi evinde bakmaya başladı. Ve nihayet Sevcan ve eşi 

için evin içinde hayali kurulan erkek çocuk torunları olarak dünyaya geldi.  

4.2.4. “Kuma Her Şeyden Zordur!”  

Feriha ile ortak bir tanıdık vasıtasıyla irtibat kurduğum için ilk görüşmemizde beni pek 

tanımıyordu. Ona üniversiteden gelen bir araştırmacı olduğum, çocuk sahibi olamayan 

kadınlarla görüşmeler yaptığım söylenmişti. Fakat bu görüşmelerin içeriğini bilmiyordu ve 

yaralı olduğu bir konuda ne sorulacağını merak ediyordu. Ben onun hikayesini merak ettiğimi 

söylediğimde ne sorduğumu tam anlamamış gibi davrandı. Sorduğum sorulara kısa ve kestirme 

cevaplar verdikten sonra hışımla ayağa kalktı. Bir elini duvardan destek alırcasına duvara 

dayayıp diğer eliyle sigarasını yakarken “hocam sen tam olarak ne bilmek istiyorsun, bunlar 

benim içime yazdığım acılarımdır, bunları bilip de ne yapacaksın” diye feveran etti. “Ben abuk 

sabuk konuşurum, ses kaydı almayacaksan anlatayım” dedi ve böylece asıl hikayesini 

anlatmaya başladı.  

Feriha bugün 39 yaşında. Mardin’in Kızıltepe ilçesine bağlı bir köyde büyümüş. Köyüne 

göre geç sayılabilecek bir yaşta, 20 yaşında dayısının oğlu ile evlenmiş.  On beş yaşından 

itibaren köyden isteyenleri olsa da dayısının oğlu ile birbirlerini sevdikleri için başka talipleri 

ile evlenmek istememiş. Yengesi de Feriha’yı gelin olarak istemediği için yıllarca beklemişler. 

Feriha baba evinde babasının sağ kolu, evi çekip çeviren, sevilen ve sözü dinlenen bir evlat 

olarak yaşamış. Sonunda yengesinin istememesine rağmen araya giren aile büyükleri sayesinde 

iki kuzen evlenmişler ve Feriha Kızıltepe’ye eşiyle birlikte oturacakları eve taşınmış. Dayısı 

Feriha’yı severmiş ama yengesi onu da etkiliyormuş. Bu nedenle Feriha eşinin evinde 

istenmeyen gelin olmuş. Biraz da bu nedenle kayınvalidesiyle aynı eve gelin gelmemiş. 

Kayınvalidesi ile aynı sokakta yeni çift için başka bir ev kurulmuş. Kayınvalidenin yeni gelini 

evine almaması, dışarıya karşı istemediğini gösteren bir durum olmuş. Bu ailevi sıkıntılar çocuk 

doğuramaması üzerine daha da artmış.  

Kaynanası ile görümcesi evliliğinin daha ikinci yılında eşi için başka gelin bakmaya 

başlamışlar. Ama aile Feriha’nın çocuk sahibi olması için hiçbir çaba göstermemiş. Feriha 

başlarda çok Kur’an okuyup dua etmiş. Çocuk olması için çevredeki türbelere adaklar adamış. 

Daha sonra mahalledeki ebeye muayeneye gitmiş. Rahminde bir sorun olup olmadığını bu 

şekilde anlamak istemiş. Ebe rahmini dışarıdan elle muayene ettiğinde rahimde eğrilik 

olduğunu söyleyerek bunun için masaj yapmış. Bu masaj ile rahimdeki eğriliği düzelttiğini 

söylemiş. Artık çocuk sahibi olmaması için hiçbir fiziksel neden olmadığını söyleyip, 



162 
 

yumurtlama dönemine katkısı olması için Feriha’ya bazı bitkiler önermiş. Bu bitkilerin bir 

kısmıyla çay yapıp içmesi gerektiğini, bazılarını da haşlayıp bir beze sararak sırtta rahime denk 

gelen bölgeye sarmasını söylemiş. Feriha bunları evinde uygulamış ve böylece aylar geçmiş. 

Ebenin müdahalesi sonrasında ilk hamileliklerini bu dönemde yaşamış. Fakat hamilelikleri art 

arda iki ya da üç ay devam edip düşükle sonlanmış. Bu arada kocası annesinin ve kız kardeşinin 

yeni bir gelin baktıklarını biliyor, o da ikinci bir eş almak için Feriha’yı razı etmeye 

çalışıyormuş. Ancak çocuk sahibi olurlarsa bu isteğinden vazgeçeceğini söyleyerek Feriha’yı 

sıkıştırmaya başlamış. Feriha bir yandan kumaya karşı çıkarken öte yandan da bir an önce çocuk 

sahibi olup kuma tartışmalarının tamamen bitmesi için çabalamış.   

Üst üste düşük yaptığı dönemde kocasını razı edip bir defa doktora gitmiş. Doktor 

Feriha’yı muayene ettikten sonra normal yolla hamile kalamayacağını ama tüp bebek yöntemi 

ile çocuk sahibi olabileceğini söylemiş. Feriha çok umutlanmış. Kocasını bu tedaviye razı 

etmeye çalışmış. Bu defa da kocası ikinci kez evlenmesine rıza göstermesi şartıyla onu tüp 

bebek tedavisine götüreceğini söylemiş. Kocası, bu pahalı tedaviyi karşılayacak maddi 

durumları olmasına rağmen tüp bebek uygulaması yapmak için kumayı ön şart olarak ortaya 

koymuş. Böylece Feriha’nın çocuk sahibi olmak ile arasında üzerine gelecek ikinci bir kadın 

şartı belirmiş. Feriha başlarda bu şartı kabul etmemiş. Tam 13 yıl boyunca ne o tedaviye 

gidebilmiş ne de kocası onun üzerine evlenebilmiş. Bu yıllar boyunca Feriha’nın çocuk sahibi 

olma umudu devam etmiş. Ara ara hamile kalmış ama bunların hepsi düşükle sonuçlanmış. 

Çevreden duyduğu duaları, tesbihatları yapmış, ziyaretlere286 gitmiş. Buralarda adaklar adamış. 

Kendini çocuksuz hep eksik hissetmiş. Aileye bir torun doğuramadığı için zamanla sesi de 

çıkmaz olmuş. Herhangi bir konuda itiraz etmeye utanmış ya da susturulmuş. Hem çocuğu 

olmadığı hem de ayrı evi olduğu, kayınvalideyle aynı evde oturmadığı için bu rahat şartları hak 

etmediği yorumlarına içten içe kendisi de hak vermeye başlamış.  

Çocuğu olmadığı için ev içindeki iş yükü diğer gelinlerden fazla olmuş. 

Kayınvalidesinin ve diğer akrabaların temizlik, yemek, hasta bakımı gibi işlerine koşmuş. 

Kaynanası büyük bir yemek işi ya da temizlik işi olduğunda hep onu çağırıyormuş. Diğer 

gelinleri nerede diye sorduğunda, “çocuğunu okula gönderecek, çocuğu okuldan alacak, 

çocukları küçük onlarla uğraşıyor gelemez” gibi nedenler ortaya koyuyormuş. “Ama ben ne 

 
286 Mardin’de kutsal olarak görülüp ziyaret edilen, dua edilen, adak adanan türbe, ibadethane, kaynak suyu, taş, 

mağara gibi yerlerin ortak adına ziyaret denir. Bu ziyaretler çok çeşitlidir ama her ziyaretin meşhur olmasının dini 

bir anlatı ile bağlantısı vardır. Türbelerde mezarda yatan kişinin dinen tanınmış, dinen yüce görülen bir zat 

olduğuna inanılır. Kutsal görülen su kaynaklarının, mağaraların, ağaçların da böyle bir kutsal tarafından ziyaret 

edildiği ya da ilahi bir şekilde meydana geldiği gibi anlatılar mevcuttur. Ziyaretlerde insanlar namaz kılıp dua 

ederler ve istekleri için adak adarlar.  



163 
 

olursa olsun gitmek zorundayım, çünkü çocuğum yok, başka bir işim de olamaz onlara göre” 

diyor. Bütün bu işleri tek başına yapmasına rağmen “istenmeyen gelin” vasfı hiç değişmemiş. 

“İstenmeyen gelinim ve çocuk da yok. Bu ikisi çok zor” diyor. Bütün bu sıkıntılı yıllar boyunca 

hiç boşanmayı düşünmemiş. “Bizde boşanma yoktur” diyor ama boşanmayı hiç istemediğini, 

asla da kabul etmeyeceğini de ekliyor. Boşansa ailesinin onu bekâr bırakmayacağını; ya başka 

bir adamın çocuklarına bakmak için ikinci ya da üçüncü eş olacağını ya da yaşlı bir adamla ona 

bakmak için evlendirileceğini bildiğini, ama burada kocasının ilk eşi olduğu ve kendi evi de 

olduğu için daha rahat olduğunu anlatıyor.  

Feriha’nın kocasının dayattığı kuma şartını kabul etmesi büyük bir acının sonucunda 

olmuş. Yaşlı olan babası ölüm döşeğinde kızını yanına çağırtmış. Feriha babasının başını dizine 

koymuş ve ona su vermeye çalışmış. Yaşlı adam bu şekilde Feriha’nın kollarında vefat etmiş. 

Babasının ölümü üzerine hayatı, yaşlılığı ve evlat sahibi olma isteğini daha çok düşünmeye 

başlamış. Yaşlılığında yanında olacak bir çocuk sahibi olmanın her şeye bedel olduğuna karar 

vermiş. Kocasına kumayı kabul edeceğini, en başta tüp bebek tedavisine gitmek şartıyla 

yeniden evlenmesine izin vereceğini söylemiş. Diğer bir şartı da kendisinin evinde oturması, 

kumanın kayın validesinin evine gelmesi olmuş. Kuma ile aynı evde oturmamayı şart koşmuş. 

Kocası kabul etmiş. 12 yıllık evli kocası ikinci bir düğün yapmış ve eve yine Feriha’nın 

yaşlarında yeni bir gelin gelmiş. Feriha günlerce sokağa çıkmamış, gecelerce ağlamış. “Hayatta 

en çok babam öldüğünde zor oldu benim için. Babam kollarımda öldü. Düşün ki ne zor… Ama 

bundan daha zoru nedir sana söyleyeyim mi? Kuma geldiği andır. Hiçbir şey kuma gibi zor 

değil” diyor. Birkaç aya varmadan kuması hamile kalmış. Bu habere sevinen kocası Feriha’yı 

da tüp bebek tedavisine götürmüş. İlk tüp bebek denemesinde hamile kalan Feriha’nın 

kumasıyla yaklaşık aynı zamanlarda bir kızı olmuş.  

Kızı dünyaya geldikten sonra kocasına ve kayınvalidesine karşı sessizliğini bozmuş. 

Kocasının da kuma geldikten sonra kendine karşı boynu eğik olduğunu söylüyor. Artık ikisine 

de lafını “çat çat” söylemeye, kimseden çekinmemeye başlamış. Çocuk sahibi olması çevresine 

karşı da başını dikleştirmiş. Çocuk olmadan önce kayınvalidesi yıllarca komşu ve akrabalara 

Feriha’nın çocuğu olmadığı için kocasının yeniden evlenmek istediğini ama Feriha’nın inatla 

kocasından ayrılmadığını, çekip gitmesinin herkes için iyi olacağını anlatıp durmuş. Bu da onu 

çevresinde eleştirici ve acıma dolu bakışlara maruz bırakmış. Çocuğuyla birlikte o dönem 

kapanmış. Feriha artık kumasını da dert etmediğini, kumasının kayınvalideyle birlikte oturup 

onların işlerini yapmak zorunda olduğunu, kendisinin ise ayrı evde evinin hanımı olarak rahat 

rahat oturduğunu, böyle çileli hayatı olan bir kumayı dert etmediğini anlattı.  



164 
 

Kuması iki yıl sonra ikinci çocuğunu da doğurmuş. Bunun üzerine Feriha tekrar tüp 

bebek tedavisine gitmek istemiş. Kocası zamanla ikna olmuş ve yeniden tüp bebek tedavisi 

sonucu kızı 5 yaşındayken Feriha ikinci çocuğuna hamile kalmış. Kızını kendisi için 

doğurduğunu söylüyor. Son görüştüğümüzde doğumuna bir ay kalan erkek bebeğini de kızı 

yalnız kalmasın diye, kızı için doğuracağını anlattı.  

Feriha’nın hikayesinde çocuk sahibi olmanın sadece “anne olmak” anlamına gelmediği 

çetrefilli bir durumun izleri var. Ya da bu toplumda anneliğin ne kadar yüklü ve kadının sadece 

aile içinde değil toplum içinde de yerini belirleyen önemli bir unsur olduğu gerçeği onun 

hikayesinde gözle görülür biçimde mevcut. Feriha “evinin hanımı” olma statüsünü ancak çocuk 

sahibi olarak kazanacağını, ancak bu sayede aile içinde söz hakkı olacağını biliyordu. On yıl 

boyunca bunu feda edebildi. Ama babasının vefatı ona, kuma istemediği için annelik ihtimaliyle 

birlikte feda ettiği toplumsal statünün dışında bir geçeği de gösterdi. Feriha babasının ölüm 

anında başını tutan bir çocuğu olduğunu ve kendisinin de bunu çok istediğini anladığında, 

bedeli kuma da olsa o tüp bebek tedavisine gitmeyi kafasına koymuştu. 

4.2.5. Ezgi’nin Hikayesi  

Ezgi ile onun akrabası olan bir arkadaşım sayesinde irtibata geçtim. Eski Mardin’de 

meşhur bir şifacı olan Şeyh Münira’nın oturduğu mahallede oturuyorlardı ve arkadaşım 

Ezgi’nin kayınvalidesinin Münira’nın sadık bir danışanı olduğunu anlatmıştı. Sıcak bir Mardin 

gününde serin taş evinde soluklanmak üzere Ezgi’ye konuk olduğumuzda, onun da Münira’ya 

gitmesini gerektiren bir infertil dönem yaşadığını öğrendim. Onun hikayesi de bir çocuk gelin 

hikayesi aslında. Evlendiğinde henüz yeni regl olduğu ve biyolojik gelişimi hamile kalmaya 

elverişli olmadığı için iki yıl çocuksuz kalmış. Sonrasında ölü doğum yapması ve 

hamileliklerinin riskli olması nedeniyle o da kayınvalidesi sayesinde çok defa Münira’ya 

başvurmuş.   

Ezgi bugün 44 yaşında üç çocuk annesi bir kadın. On dört yaşındayken evlenmiş. İlk iki 

yıl hamile kalamamış. Eşi ve kayınvalidesi bu konuyu çok dert etmiş. Eşi kendinden on beş yaş 

büyük olduğu için bir an önce çocuk sahibi olmak istemiş. Kayınvalidesi de oğlundan torunu 

olması için acele ediyormuş. “Kayınvalidem eski insanlardan olduğu için, onlar çok dert 

ederler, bir an önce çocuk olsun isterler” diyor. Bugün düşündüğünde, o zamanlar hiç çocuğu 

olmasaydı eşini yeniden evlendireceklerini, kendisine kuma geleceğini söylüyor. Ama o zaman 

yaşı küçük olduğu için durumu gerçek anlamda anlayamadığını, kayınvalidesinin neden bu 

kadar dert ettiğini kavrayamadığını anlatıyor. Kuma gelmesi ihtimali 14 yaşındayken Ezgi’yi o 



165 
 

kadar korkutmamış. “O zamanlar normal görüyorduk” diyor. “Bir kadın çocuk doğuramıyorsa 

kendisi gidip kocasıyla evlendirmek için başka bir kız bulurdu. Benim görümcem çocuk 

doğuramadı. Kocasını evlendirdi. Kumanın üç çocuğu oldu. Görümcem o çocuklara baktı, 

sevdi, çok ilgi gösterdi. O çocuklar da görümcemi annelerinden üstün tutuyorlar.287 Halen de 

kumasıyla oturuyor” derken, bugün artık işlerin değiştiğini, çocuk olmasa da kadınların kuma 

getirmek yerine baba evine dönmeyi tercih ettiğini anlatıyor. Ezgi, evliliğinin ilk iki çocuksuz 

yılında kendisinin bu tabloyu düşünemeyecek kadar bilinçsiz olduğunu söylüyor.  

Ezgi’yi hiç doktora götürmemişler. Kayınvalidesi her hastalık için Hacı Münira’ya 

gidermiş. Ezgi’nin hamile kalmaması üzerine de danışırmış. İkinci yılda da hamile kalmayınca 

bu defa Ezgi’yi de yanında götürmüş. Hacı Münira Ezgi’ye dualar okumuş. Ne okuduğunu Ezgi 

bilmiyor ama içinden dualar okuyarak elinde buğday tanelerini ufalamış. Bunlardan üç tane hap 

yapmış ve Ezgi’ye vermiş. On beş günde bir tane yutmasını söylemiş. Kayınvalidesine de 

“gelinin yaşı küçük, beklesin, sonunda çocuğu olacak” demiş. O haplardan en fazla bir ay sonra 

Ezgi hamile kalmış. “Bu hapların bir etkisi oldu mu tesadüf müydü bilmiyorum” diyor. Bir kız 

çocuğu dünyaya getirmiş.  

İlk kızı doğar doğmaz kısa sürede ikinci çocuğa hamile kalmış Ezgi. Ama ikinci bebeği 

ölü doğmuş. Bu ölü doğumdan sonra üçüncü çocuğa hamile kaldığında bir sorun olup 

olmadığından endişe ettikleri için Hacı Münira’ya gitmişler tekrar. Münira muska yapmış. 

Bunu üzerinde taşımasını, çocuk doğduğunda da çocuğun üzerinde taşımasını söylemiş. Ezgi 

bununla yetinmemiş, doktora kontrole gitmiş. Doktor Ezgi’ye tansiyon sorunu olduğunu, bu 

bebeğin de risk altında olduğunu, üzüntüden stresten uzak durması gerektiğini söylemiş. Ezgi 

karnının fazla su dolduğunu, hastanede bunu alarak bir tedavi uyguladıklarını anlatıyor. 

Kayınvalidesi doktora gittiği için, Hacı Münira’nın verdiği muskayı kafi görmediği için onu 

çok eleştirmiş. Ama Ezgi doktora gitmese bu çocuğunun da belki ölü doğacağını düşünüyor. 

Sonunda bu üçüncü hamilelikten bir oğlu olmuş. Bu oğlundan üç sene sonra tekrar bir erkek 

çocuk dünyaya getirmiş. Böylece hayatta kalan iki oğlan bir kız, üç çocuğu olmuş.  

 
287 Feriha da hikayesinde birinci eş olarak avantajlı bir konumda olduğunu, bunu terk etmeyi hiç düşünmediğini 

anlatıyordu. Ezgi’nin ve Feriha’nın anlattığı üzere kadınlar genellikle boşanmaktansa eşinin yeniden evlenmesini 

tercih ediyor gözükmektedir. Ayrıca Mardin’de üzerine gelen kumanın doğurduğu çocuklara annelik yapan ve 

çocuklar ve eş tarafından öz anne gibi görülüp el üstünde tutulan ilk eş anlatıları çok yaygın. Aslında bu örnekler 

çocuk doğuramamış olan ilk eşin nasıl iyi bir insan olduğunu vurgulayarak anlatılan birer hayat hikayesi 

barındırırken, başka bir kadın hikayesini de içermektedir. Zaten evli bir adam ile, adam çocuk sahibi olmak istediği 

için evlenerek kuma olan, doğurdukları çocukları hazırda bekleyen ilk anneye teslim eden kadınların hikayesi 

konunun anlatılmayan tarafında kalmaktadır.  



166 
 

İki oğlan olması aileyi sevindirmiş. Mardin’de aileler için en az iki erkek çocuk sahibi 

olmak önemsenen bir durum. Tek oğlanın yalnız kalacağı, iki oğlanın birbirine destek olacağı 

düşünülüyor. Bu nedenle Ezgi’nin eşinin ailesi için de iki oğlan yeterince sevinç kaynağı olmuş. 

Ezgi ekonomik koşullar nedeniyle daha fazla çocuk istememiş. Oğulları olduğu için de aileden 

tekrar doğurmasına dair bir baskı görmemiş. Ezgi hala gelin geldiği evde oturuyor. Tipik bir 

eski Mardin evi. Salon gibi kullanılan 6m2 bir giriş ve salondan geçilen daha küçük bir oda, 

yine salondan küçük bir geçişle ayrılan mutfak ve mutfaktan geçilerek girilen bir banyodan 

oluşuyor. Bu evde kayınvalide, kayınpeder, kocası, üç çocuğu ve Ezgi, toplamda yedi nüfus 

yaşamışlar. Ezgi evin küçük gelini olarak kayınvalidesine ve kayınpederine ölünceye dek 

bakmış. Şimdi baba evinde onlar oturuyor.  

Ezgi Mardin’de eski adetlerden birinin en küçük gelinin ölene kadar kaynanasına 

bakması olduğunu anlatıyor. Eve ilk gelin geldiğinde kaynanayla aynı evde otururmuş. Sonra 

başka gelin geldiğinde ilk gelinin evini ayırırlarmış. Ayrı ev kurma imkanları yoksa bile eve 

yeni oda ya da kat ekleyerek eski gelini ayırırlar, yeni geline baba evinde yer açarlarmış. Maddi 

koşullar mümkün olmadığında, birkaç gelin aynı evde kalmaya devam ettiğinde de koşullar 

rahatlayınca evden ilk ayrılma hakkı büyük geline verilirmiş. Son erkek çocuk evlenip gelin 

getirene kadar önceki gelinlerin zaman içinde evden ayrılma, kendi eşi ve çocuklarıyla ayrı eve 

çıkma hakkı varmış. Evin en küçük gelini ise baba evinde kalarak kayınvalide ve kayınpedere 

ölene kadar bakıyormuş. Buna küçük yaşta evliliğin sıradan ve makbul olduğu bu dönemde 14-

15 yaşlarındaki gelinlerin evin düzenine alışmasını, kayınvalidenin yönlendirmesiyle 

olgunlaşıp büyümesini, çocuklarına annelik yapacak hale gelmesini sağlayan bir ev içi düzen 

diyebiliriz. Ezgi bugün artık herkesin evlendikleri günden itibaren kendine ev açtığını, bu 

yapının eskide kaldığını anlatırken, kendi hikayesini “zamanın gadrine uğramış”288 bir hikâye 

olarak tanımlıyor.  

4.2.6. Zeynep’in “İçine Gömdüğü” Acıları 

Zeynep Mardin’de yakın bir arkadaşımın akrabasıydı. Arkadaşım bir aile toplantısı 

sırasında araştırmamdan bahsetmiş. Zeynep de kendisinin görüşmeci olabileceğini, beş yıl 

çocuksuz kaldığını, bu süreçte çok yere başvurduğunu anlatmış. Zeynep’in infertilite sorunu 

yaşadığı sıralarda akraba olmasalar da şimdi aynı ailedem olan arkadaşım evinden bir kadının 

bu sorunu yaşadığını, kayınvalidesinin onun üzerinde nasıl baskı kurduğunu ve daha birçok 

 
288 Zamanın olumsuz şartlarının kurbanı olmuş anlamında bir deyim.  



167 
 

ailevi meseleyi benim çalışmam vesilesiyle öğrendiğini anlatıyor. Kadınlar infertilite sürecinde 

dışarıdan fazlasıyla eleştiri ve suçlayıcı değerlendirmeye maruz kaldıkça yaşadıklarını saklama 

eğilimine giriyorlar. Zeynep de yaşadığı sıkıntıları aile içindeki diğer kadınlarla dahi 

paylaşmamış. Hem yaşadıklarının anlatılmaya değer konular olmadığını düşünüyor hem de 

bunları yukarıda Betül’ün dediği gibi kendi iç acıları olarak görüp herhangi bir zamanda açmak 

istemiyor. Zeynep’i dinlerken hasır altı edilen kadınlık hikayelerinin nasıl zengin bir deneyim 

ağı barındırdığını düşünmemek elde değil.  

Zeynep 46 yaşında. 13 yaşında evlendirilmiş. Evliliği ailelerin anlaşması sonucu olmuş. 

Mardin il merkezindeki baba evinden 20 km uzaktaki Yeşilli ilçesinin bir mahallesine gelin 

gitmiş. İlk iki yıl çocuğu olmamış. İki yıl sonra hamile kalmış. Birer yıl arayla iki kız çocuğu 

dünyaya getirmiş. Sonrasında beş yıl çocuk sahibi olmayı çok istemesine rağmen hamile 

kalamamış. Kayınvalidesi ve bir eltisiyle birlikte aynı evde yaşıyorlarmış. Eltisinin ardı ardına 

çocuk dünyaya getirmesine rağmen onun çocuğu olmaması üzerindeki baskıyı artırmış. İlk iki 

çocuğu da kız olduğu için hiç çocuğu yokmuş gibi davranmış kocasının ailesi. “Eğer ikisinden 

biri oğlan olsaydı kayınvalidem bana bu kadar eziyet etmezdi” diyor.  İki çocuğun üzerine bir 

yıl boyunca hamile kalmayınca kayınvalidesi “hadi seni gezdirelim” demiş. Gezdirmenin 

anlamı çocuk olması için çareler aramak, civarda bilinen türbelere, hocalara, ebelere gitmek. 

Zeynep doktora gitmek istemiş ama kayınvalidesi buna razı olmamış. Kocası uzun yol şoförü 

olduğu için ayda bir, birkaç haftada bir eve geliyormuş. Kocası geldiğinde ona doktora gitmek 

istediğini söylese de kocası, annesi ne derse onu yapmasını istemiş. Zeynep doktora gitmenin 

masraflı olacağını düşündükleri için kendisini doktora götürmediklerini düşünüyor. Köyde 

yaşadıkları için doktora gitmek için şehir merkezine arabayla gitmeleri ve muayene ücreti 

ödemeleri, tahlil gerekirse tahlil yaptırmaları, hatta belki birkaç defa gitmeleri gerekeceğinden 

kayınvalidesinin bunu kesinlikle reddettiğini anlatıyor. Bir yandan da kayınvalidesinin “doktor 

bu işten ne anlar” dediğini, çocuk sahibi olmanın yerel dînî şifacılar dışında tıp doktorları 

tarafından “tedavi edilecek” bir durum olduğunu kabul etmediğini söylüyor. Böylece Zeynep’i 

“gezdirmeye” başlamışlar.  

Önce köyün civarındaki şıh (şeyh) mezarlarına gitmişler. Mezarın yanına gittiklerinde 

soyunup mezardan alınan toprağı her tarafına sürmesi istenmiş. Şıh mezarlarının çoğu yol 

kenarında, yoldan geçen araçlardan görülebilecek yerlerdedir. Zeynep bu nedenle soyunmaktan 

utandığını söylüyor. Yakında ağaç varsa ağaç arkasına geçerlermiş. Yoksa kayınvalidesi 

önünde durur, yoldan geçenin onu görmemesini sağlarmış. Şalvarı dışında tüm kıyafetlerini 

çıkarıyor, mezardan alınan toprağı vücuduna sürüyor, sonra da üzerine su dökünüyormuş. Bu 



168 
 

sırada kayınvalidesi dua okuyor, çocuk olması için temennide bulunuyormuş. Böylece 

bildikleri mezarlıklara gitmişler. Kutsal sayılan kişinin mezarında soyunup üzerine toprak 

sürmek ve suyla yıkanmak Mardin’de yaygın olarak bilinen şifa uygulamalarından biridir. 

Zeynep de bu uygulamayı kayınvalidesi ile birlikte yapmış.    

Buralardan fayda görmeyince daha önceki doğumlarında başka bir lohusa ile kırkının 

karıştığını, doğurganlığının bu nedenle bağlanmış olabileceğini düşünüp “kırklık kesmeye” 

karar vermişler. Aynı köyde birden fazla doğum yapan kadın olduğunda, bu kadınlar 

lohusayken birbirleri ile karşılaştıklarında, birbirlerine baktıklarında ya da konuştuklarında 

sonradan onlardan birinin çocuğu olmazsa üzerine kırklık düştüğüne yani ruhani güçler 

tarafından yeniden çocuğunun olmasının engellendiğine inanılır. Bu kötücül etkiden kurtulmak 

için de kırklık kesme denilen bir adet uygulanır. Zeynep’in de üzerine kırklık düştüğünü 

düşünen kayınvalidesi Zeynep için bir sepet hazırlamış. Hazırlanan sepetin içine bir makas, bir 

tas su, bir madeni para, soğan ve sarımsak kabukları ve biraz bulgur konmuş. Kayınvalidesi 

tavada erittiği bal mumunu dualar okuyarak Zeynep’in başındaki sepetin içindeki suya dökmüş. 

Kırklık kesilmesi için gerekeni de böylece yapmışlar ama zaman geçmiş ve hamilelik hala 

gerçekleşmemiş.    

Zaman geçtikçe kayınvalidesi daha da sert davranmaya başlamış. Zeynep her ay regl 

olduğunda oturup ağladığını anlatıyor. Her regl döneminde kendi kendine “e şimdi ne olacak? 

Yoksa bir daha çocuk getiremeyecek miyim?” diye düşünüp ağlarmış. Kocası da zaman içinde 

iyice umutsuzluğa düşmüş. Çocuk olması için başka bir kadın bulup yeniden evlenmek 

istediğini, Zeynep’in üzerine kuma getirmek istediğini söylemiş. Herkesin ardı ardına çocukları 

olduğunu, Zeynep’in çocuğu olmuyorsa kendisinin yeniden evlenmeye hakkı olduğunu 

söylüyormuş. Zeynep kocasından, kayınvalidesinden ve köylülerden bu kadar baskı görmese 

iki çocuğunun ona yettiğini, bir daha hiç doğurmayı düşünmeyeceğini anlatıyor. Ama 

üzerindeki baskı arttıkça çocuk doğurmak zorunda olduğunu hissedip bu konuda karşısına çıkan 

her yolu denemiş. Her regl döneminin başlaması o ay denediği çarenin sonuç vermediği 

anlamına geldiği için kanama gördüğünde kendine vurarak ağlarmış. O yıllarda eltisinin peş 

peşe çocukları dünyaya gelmiş. Zeynep “eltim doğum yaptığında ona çok yardım ederdim. 

Çocuklarını çok severdim. Ama içim bir garip olurdu. Benim artık çocuğum olmayacağını 

düşünmek bile çok zordu. Bir taraftan da ‘kocam eltimin doğurduğunu duyduğunda bana ne 

diyecek, üzerime evlenecek mi’ diye çok korkardım” diyor.  

Bir gün eltisinin doğumundan sonra kayınvalidesi Zeynep’e “senin kalbin kötüdür, sen 

kötü birisin. Allah sana erkek çocuk vermiyor. Bak eltine, o iyi kalplidir. Allah ona bir sürü 



169 
 

çocuk veriyor” demiş. Bu laf ona çok ağır gelmiş. Ağlaya ağlaya görümcesine gitmiş. “Benim 

elimden bir şey gelmiyor, annen bana bunları söyledi, ben ne yapayım” diyerek ağlamış. 

Görümcesi ve büyük eltisi onu sözleriyle teskin etmeye çalışmışlar. “Bu kadar üzülme, başka 

yollar da deneyelim” demişler. Zeynep’i toparlayıp köylerindeki Hıdır Boti adındaki şıha 

(hocaya, şeyhe) götürmüşler. Hıdır Boti aynı ilçede yaşayan, evinde ziyaretçi kabul eden, 

insanların çeşitli hastalık ve sıkıntılarında dua okuyup muska yazarak, bilinmeyenden haber 

vererek ya da çeşitli reçetelere yönlendirme yaparak tedavi eden bir şifacı olarak biliniyor. Hıdır 

Boti’nin evine girdiklerinde görümcesi ile eltisi Zeynep’in çocuk doğuramadığını, bu yüzden 

geldiklerini anlatmış. Şıh bir battaniye istemiş evdekilerden. Zeynep çok korktuğunu, yanındaki 

iki kadına sokuldukça sokulduğunu anlatıyor. “Bana bakması için rüya görmesi lazımmış. Ben 

bunu ne bileyim, bu adam battaniyeyle ne yapacak diye korktum” diyor. Kadınlar bir köşede 

otururken adam üzerine battaniye örtüp rüya görmek için uykuya dalmış. “Hemen önümüzde 

kıvrılıp uyudu” diyor Zeynep gülerek. Üç kadın da beklemişler. Birkaç saat sonra uyanmış ve 

Zeynep’e son lohusalığında iki kadınla “kırkı karıştığını” söylemiş. “Sen onlarla 

konuşmamışsın ama onlar senle konuşmuşlar. Bu yüzden düğümü onlar çözecek” demiş289. Bu 

iki kadını bulup “arkadan yaklaşarak” onları çekip kendine çevirmesini, sonra da üzerinde 

düğüm çözdürmesini söylemiş. Düğüm çözecek kişinin bu karşılaşmada korkarak irkilmesini 

sağlamak için düğüm çözecek olan Zeynep’in onlara arkadan, haberleri olmayan bir şekilde 

yaklaşması gerektiğini anlatmış. Zeynep köyden iki komşusunun kendisiyle aynı zamanda 

doğum yaptıklarını, bu iki kadından yardım istemesi gerektiğini düşünmüş. Bunlardan birine 

çeşme başında rastlamış. Arkadan yaklaşıp omzundan çekmiş. Komşusu irkilince, ona 

kendisinin üzerinde düğüm çözmesini söylemiş. Eteklerini birbirine bağlayıp çözmüşler. Diğer 

komşusunun da evine gitmiş. Komşusu ikram hazırlamak için arkasını döndüğünde sertçe çekip 

kendine döndürmüş ve “vallahi bir şey istemiyorum, üzerimde düğüm çöz” demiş. Onunla da 

eteklerinin uçlarını bağlayıp çözmüşler. Zeynep “yine olmadı, şıh da boş çıktı” diyor gülerek. 

Zeynep, başvurduğu tüm şifa yollarını bir bir anlatırken, her defasında “yaaa bunlara da 

inanıyorduk”, “yaaaa bana bunu da yaptırdılar” gibi ifadeler kullandı. Çoğunu da gülerek 

anlattı. Bugün artık bu süreçten yıllar önce geçmiş kadınlar günlük sohbetlerde bu şifa 

yöntemlerini anlatılırken “eskilerin adetleri” olarak tanımlayıp “saçmalık” ya da “cahillik” 

olarak niteleniyor. Fakat bugün de çaresizce duydukları bu yollara başvuran infertil kadınların 

hikayelerini dinlerken, bir önceki kuşağın bu nitelemelerinin birer “maske” olduğunu 

 
289 Kırk karışması kırklık kesmedeki gibi iki lohusa kadının karşılaşması anlamına geliyor. Fakat burada 

karşılaştığında ilk konuşan kişi dinleyenin doğurganlığını bağlamış oluyor. Doğurganlığı bağlayan tarafın 

bağlanan kadın üzerinde düğüm çözerek doğurganlığını çözeceğine inanılıyor.  



170 
 

düşünmeye başladım: “Ben de modernim”, “ben de hurafelere inanmayacak kadar aydınım”, 

“ben de varım, çağdaşım, biliyorum” anlamları taşıyan bir maske… Zeynep de geride bıraktığı 

o sıkıntılı dönemde yaşadıklarını böyle gülerek ve istihza ile hatırlıyor. Ama bu durum 

Zeynep’in bugün de karşılaştığı sağlık sorunlarında geleneksel iyileşme yöntemlerine 

başvurmadığı anlamına gelmiyor.  

Zeynep’in infertilite sorunu etrafında yaşadığı tecrübelere dönersek, bu defa da dilden 

dile bilinerek bugüne kadar ulaşan bir tedavi yönteminin uygulanması ile karşılaşıyoruz. Bir 

gün kayınvalidesi köyde doğuramayan kadınları ayaklarından tavana astığını, rahimde 

bozukluk, eğrilik varsa düzelttiğini, iki kadının bunun için geleceğini, Zeynep’i de onlar gibi 

ayağından asarak tedavi etmeye çalışacağını söylemiş. Kayınvalidesi köyde kadınlara iğne 

vuran, kırık-çıkıklarını tedavi eden, bu konularda eli yatkın olarak bilinen biriymiş. Bu ayaktan 

asma uygulaması, tavandaki demirden çengele ip geçirip, ipin bir ucunu rahim sorunu olan 

kadının ayağına bağlamak, diğer ucunu da onu yukarı çekecek kadınlara verip bağlı kadını 

tavana kadar çektirmek anlamına geliyor. Zeynep o zamanlar kilolu olduğunu, demirin onu 

taşıyamamasından endişelendiğini ve bunu yapmaktan korktuğunu söyleyince, kayınvalidesi 

önce gelen kadınlara bunu uygulamış. “Sen izle, bak hiçbir şey olmuyor, onları görürsen 

korkmazsın” demiş. Son olarak Zeynep’i de bağlamışlar. Dokuz-on kadın ipe asılıp diğer uçtaki 

Zeynep’i tavana kadar çekmişler. “Belki bir dakika öyle kaldım, o sırada kayınvalidem 

göbeğimi böyle üç defa bastırarak ovaladı” derken elini göbeğinin etrafında gezdirerek gösterdi. 

Köyde kadınlar arasında rahmin zaman içinde yerinden oynadığı, doğurganlığın sekteye 

uğramasına bunun neden olduğu, bu şekilde baş aşağı asılıp masaj yapılarak rahmin yerine gelip 

sorunun düzeltilebileceği düşünülüyor. Kayınvalidesi de Zeynep için bunu denemiş ama 

bundan sonra da zaman geçmesine rağmen Zeynep hamile kalamamış.  

Tüm bu yıllar boyunca bilindik her yolu denedikten sonra Zeynep ısrarla doktora gitmek 

isteyince şehir merkezinde özel bir muayenehaneye götürmüşler. Doktor rahminden röntgen 

çekmiş. Rahimde bir sorun olmadığını, daha önce de iki doğum yaptığı için doğurganlığına bir 

engel gözükmediğini, eve gidip beklemesi gerektiğini söylemiş. Hiç hamile kalmadan geçen 

dört yılın ardından Zeynep üst üste birkaç defa hamile kalmış ama hepsi düşük olmuş. Hatta bir 

hamileliği sekizinci ayında bebeğin karnında ölüp ölü doğum yapmasıyla sonlanmış. Ölen 

çocuk erkekmiş, kayınvalidesi ölü cenini yıkayıp kefenlemiş ve mezarlığa defnetmişler. Bu 

kadar ileri bir hamilelikte, üstelik erkek olan bebeğin ölmesi ailede matem havası oluşturmuş. 

Zeynep düşük ve ölü doğum yaşadığı o zamanlarda rüyasında kadınların kendisini yüksek bir 

yerden attığını görüyormuş. Sonrasında da hamilelikleri düşükle sonlanıyormuş. Zeynep’in 



171 
 

rüyaları ve sonrasında yaşadığı düşükler, Betül’ün kendisine saldıran vahşi hayvanlar gördüğü 

rüyalarının ertesinde artarda düşük yaşaması anlatısına benziyor. Görüşmelerim sırasında pek 

çok kadın düşük öncesi benzer saldırı rüyaları gördüğünü, o gecenin sabahında ya da çok kısa 

bir zaman sonra düşük yaşadığını anlattı. Mardin’de halk arasında bu rüyalar düşüğün nedenini 

açıklayacak birer semptom olarak değerlendiriliyor.  Bu tarz rüyaları takiben düşük olması, 

kadının doğurganlığını baskılayan ruhani güçlerin ona musallat olduğu anlamına geliyor. 

Zeynep de benzer bir durum yaşamış. Bu rüyaları işaret sayan evin kadınları Zeynep’i köyden 

birkaç kilometre uzakta Şıh Ahmet isimli bir hocaya götürmüşler. Şıh Ahmet, Zeynep’te 

annesinden geçme “garime”290 olduğunu, bunun çocukları karnında öldürdüğünü söyleyip 

muska yazmış.  

Zeynep çocuk olsun diye çabalarken iki kızından küçük olan hastalanmış. Günden güne 

kötülemiş. Bir yıl evde hasta yatmış. Ateşleniyor, morarıyor, zayıflıyormuş. Zeynep kızını 

doktora götürmek için kayınvalidesine çok yalvarmış ama kayınvalidesi izin vermemiş. “Erkek 

çocuk olsaydı şehre de götürürlerdi, Diyarbakır’a da götürürlerdi”291 diyor. Kayınvalidesi izin 

vermeyince, kocası çocuğu gizlice yakınlardaki bir sağlık ocağına götürmüş. Doktor muayene 

ettikten sonra durumun ciddi olduğunu, büyük şehirde tedavi edilmesi gerektiğini söylemiş. 

Zeynep “o masrafı bir kız çocuğu için yapmazlardı” diyor. Bir senenin sonunda bir gün çocuk 

evde fenalaşmış. Kıvranıp sızlanırken ağzından da kan gelince ambulans çağırmışlar. 

Ambulans çocuğu önce Mardin Devlet Hastanesine götürmüş. Oradan Diyarbakır’a sevk 

etmişler. Ama Diyarbakır’a vardıklarında çocuk son nefesini vermiş. Zeynep yirmi beş yıl önce 

gerçekleşen bu olayı anlatırken “ben çocuğum olsun diye çok yere gittim, çok dua ettim. Böyle 

olacağını bilseydim o kızım yaşasın da olmazsa daha çocuğum olmasın derdim” diyor. Zeynep, 

yıllardır çocuğu olmayan ve henüz erkek çocuk doğuramamış bir gelin olarak kızını büyük 

şehirde tedavi ettirme talebinin ailede kabul görmediğini anlatıyor. Feriha da çocuk doğurana 

kadar kayınvalidesine ve kocasına karşı “boynunun eğik” olduğunu, onlara karşı ses 

çıkaramadığını anlatıyordu. Feriha ve Zeynep gibi görüşmecilerimden hemen hepsi çocuk 

sahibi olmayan kadının aile içinde “boynunun eğik” olduğundan bahsetti. Burada infertilitenin 

 
290 Betül’ün ve Ezgi’nin hikayelerinde yer aldığı üzere halk garimeyi cinlerin bir kişiye kafayı takması, bu kişi 

hamile kalınca karnındaki bebeği ya doğmadan önce ya da doğumdan hemen sonra öldürmesi olarak açıklıyor. 

Zeynep’in örneğinde ise başvurdukları şeyh onlara Zeynep’in garimesinin annesinden geçtiğini söylüyor. Bunun 

anlamı annesine musallat olan bir cinin annesinden dolayı Zeynep’e de musallat olması, Zeynep’i annesinden 

dolayı seçmesidir. Cinlerin iki şekilde insana musallat olduğuna inanılır. Ya insan olmaması gereken yanlış bir 

yerde bulunarak onları rahatsız edip hışımlarına uğrar, ya da aileden böyle bir kötü etkiyi devralır. Her iki durumda 

da mustarip olan kişi (hasta) kastî bir ediminin cezasını çekmediği için halkta merhamet duygusu uyandırır.  
291 Mardin’e kıyasla Diyarbakır daha merkezî ve tıbbi olanakları daha geniş bir şehirdir. Mardin’de çare 

bulunamayan hastalıklarda ya da ileri derece tedavi gerektiren durumlarda hastalar masraflı ve uzun bir yol 

olmasına rağmen Diyarbakır’a sevk edilirler.  



172 
 

kadının suçu ya da yükü olarak algılanmasından söz edebiliriz. Yükün metaforik ağırlığı başka 

bir metafor olarak boynun eğik olması deyiminde ifade buluyor. Ve çocuk olmaması ile erkek 

çocuk olmaması arasında benzer bir analoji kuruluyor. Zeynep’in örneğinde hiç çocuk 

olmaması ile iki kız bebek doğurmasına rağmen erkek çocuk olmaması benzer görülmüş. 

Zeynep erkek çocuğu olmadığı için sözünün dinlenmediğini, kızını tedavi ettirme talebinin 

duyulmadığını düşünüyor.  

Zeynep ile görüşmelerimiz hep eğlenceli bir havada geçerdi ama böyle acı bir şekilde 

kaybettiği kızının hikayesini anlatırken, sanki daha dün vefat etmiş çocuğunun yasını tutan bir 

anne havasına bürünürdü. Öylesine canlıydı her şey kafasında. Bu durum aslında tüm 

konuştuklarımızı şakaya vuran, her konudan gülünecek malzeme çıkaran bir kadının nasıl 

büyük bir acıyı gizleme çabasıyla bu kadar büyük bir neşeye savrulduğunu açıklıyordu. Çocuğu 

olması için kayınvalidesinin yönlendirmesi ile başvurduğu şifacılık pratiklerini anlatırken 

“bana bunu da yaptırdı”, “böyle de cahildi”, “böyle de zalimdi” diye tepki göstermesinin 

ardındaki tavır da bu acı kaybın bilgisiyle daha anlamlı geliyordu.  

Kızının vefatından hemen sonra, çocuksuz geçen altı yılın ardından Zeynep’in bir sene 

arayla iki oğlu dünyaya gelmiş. Oğlanlardan birkaç sene sonra da bir kız çocuğu dünyaya 

getirmiş. Bu beşinci çocuğun doğumunu sağlık sorunları nedeniyle hastanede cerrahi 

müdahaleyle gerçekleştirmişler. Doktorlar tekrar doğum yapmasının çok riskli olacağını, isterse 

bu operasyon sırasında tüplerinin de bağlanabileceğini söyleyince kabul etmiş. Altı yıl hamile 

kalmak için uğraşıp gözyaşı döktükten sonra dünyaya gelen çocuklarının sevincini ölen kızının 

yası gölgeleyen Zeynep için tüplerinin bağlanmasına karar vermek zor olmamış.  

4.2.7. “Bunlar Oğlana Doymaz…” 

Gülay ile Betül’ün iş yerinde karşılaştık. Betül ile görüşme yaparken geldi. Ona 

çalışmamdan bahsettiğimde yüzünde ekşimiş bir şey yemiş gibi bir buruşukluk belirdi. 

İnfertilitenin yanında kız doğurmanın da problemlere neden olduğunu anlatmaya başladı. 

“Hocam, hep isterler. Bunlar oğlana doymaz. Bir doğurursun iki isterler. Kaç tane doğursan, 

on tane de oğlan doğursan “yeter” demezler. Benim iki kızım bir oğlum var. Kayınvalidem hala 

“doğur” deyip duruyor. Ben ona bakmıyorum artık. Neymiş bir oğlan kavgaya girse tek 

kalırmış. Erkek kardeşi olması lazımmış” dedi. Sonrasında kendisinin de ilk evlendiği yıllar 

çocuğunun olmadığını ve kayınvalidesinin üzerinde çok baskı kurduğunu söylerken de yüzünde 

aynı ekşi ifade vardı. Yaptığım araştırmadan ona bahsedip görüşmecim olmasını istediğimde 

ise ses kaydı olmaması şartıyla kabul etti.  



173 
 

Birkaç kişi hariç tüm görüşmecilerimin hikayesinde dikkat çeken bir “kayınvalide” 

anlatısı var. Hariç tuttuğum o birkaç hikâyede de ya kayınvalide hayatta değil ya da bu konuya 

müdahil olamayacak kadar yaşlı ve düşkün olduğunu belirtmem gerekir. Bu durum, baba soylu 

akrabalık algısına sahip Mardin’de üremenin sekteye uğramasında erkeğin annesinin birinci 

derecede sorumluluk hissetmesi olarak yorumlanabilir.292  Gülay’ın hikayesinde de fazlasıyla 

dayatmacı bir kayınvalide figürü gözüküyor. Gülay otuz yedi yaşında üç çocuk annesi bir kadın. 

On sekiz yaşında evlenmiş. Evlendiğinde iki sene hamile kalamamış. Kayınvalidesi ve 

kocasının akraba çevresi bu konuda çok sıkıntı yaratmışlar. Kayınvalidesi Gülay’ı evliliğinin 

ikinci ayından itibaren doktora götürmeye başlamış. Literatürde kabul gören infertilite tanımı 

“bir yıl korunmasız düzenli cinsel ilişki sonrası başarılı bir hamileliğin oluşmaması” olarak 

niteleniyor. Fakat Mardin’de gerçekleştirdiğim alan araştırması sonucu “bir yıl” olarak ifade 

edilen bu tarihin hiçbir anlam ifade etmemesi sonucuyla karşılaştım. Çiftler evlendikten hemen 

sonra (bazen bir iki ay, bazen de birkaç hafta gibi bir süre sonra) kadın hamile olup olmadığı 

sorusuyla karşılaşıyor. Gülay’da da benzer bir durum söz konusu olmuş. 18 yaşında evlenen 

Gülay, düğünden neredeyse kırk gün sonra kendisini doktor muayenehanesinde bulmuş.   

Ardı ardına doktorlara gittikten sonra en son bir yıllık evliyken Diyarbakır’da bir uzman 

doktora gitmişler. Gülay doktorun muayenehanesine girdiğinde kocası kapıda beklemiş. Doktor 

kapıdan kocasını görünce “kapıdaki kim” diye sormuş. “Kocam” dediğinde “o mu seni 

zorluyor” demiş. Kocasının sıkıntı yaşatmadığını söylediğinde doktor Gülay’ın hamile kalmak 

için kendi kendine acele ettiğini düşünmüş. Kocası Gülay’a sıkıntı vermiyormuş ama kadının 

üzerinde asıl baskı oluşturan annesine de ses çıkartmıyor, karısını hiçbir şekilde 

savunmuyormuş. Doktor Gülay’a kızmış. Yumurtalıklarının gelişmesi gerektiğini, çocuk sahibi 

olmak için beklemesini, doktorluk bir işi olmadığını söylemiş. “Git bekle, bu ne acele” demiş. 

Gülay kendinin bir acelesi olmadığını ama bu süreç uzarsa kayınvalidesinin evliliklerini dahi 

bitirmek için çabalayacağını anlatamamış. “Evde yaşadığım baskı ve sıkıntının yanında bir de 

doktoradan azar işitince oturduğum yerde iyice büzüldüm” diyor. Sadece susup dinlemiş ve 

muayenehaneden çıkmış. Ama bu muayeneden sonra kayınvalidesi ne derse desin bir daha 

doktora gitmeye de yanaşmamış. Mardin’de çokça bilinen bir ziyaret olan Sultan Şeyhmus’a 

gidip dua ediyor, gizli gizli adak adıyormuş. Kayınvalidesi doktorlardan ümidi kesince Gülay’ı 

civarda bilinen ebelere götürmek istemiş. Ama o bunu da kabul etmemiş. Doktorun tavsiye 

 
292 Victor Turner, ana soylu bir topluluk olan Ndembularda bu rolü kadının annesinin üstlendiğini anlatır. (Victor 

Turner, Ritüeller, 52-94.) 



174 
 

ettiği gibi beklemeye karar vermiş. Ebeye de hiç gitmemiş. “Ebeye gitsem bana ne diyecek? 

Doktor dedi zaten gerekeni” diyor.  

Evlendikten iki yıl sonra hamile kalmış. Bu iki yıl boyunca hamile kalamadığı için çok 

baskı ve hakaret görmüş. Yaşadığı bunalım yüzünden hamile kaldığına sevinememiş bile. 

Sevinememesinin bir diğer nedeni de kayınvalidesinin o hamile kaldıktan sonra “bakalım çocuk 

erkek mi olacak kız mı” diyerek yeni bir gerilim yaratmasıymış. İlk bebeği erkek olmuş. Erkek 

torun sahibi olmak kayınvalidesini bir süre teskin etmiş. Daha çocuk birkaç aylıkken ikinci 

bebek konuşulmaya başlanmış. Gülay’ın ilk karşılaşmamızda “hocam, bunlar oğlana doymaz” 

demesi bu yaşadıkları üzerine çok manidar geliyor. Kayınvalidesi bu defa da erkek çocuğun tek 

olmasının iyi bir şey olmadığını, biriyle kavga etse kendisine yardım edecek bir erkek 

kardeşinin de olması gerektiğini söylüyormuş. Gülay “erkek olsun ama evde tek ve yalnız 

olmasın istiyorlar. Kaç tane olursa o kadar iyi. Yeter demezler” diyor. Gülay’ın kocası da evin 

tek erkek çocuğuymuş ama Gülay bu konuda kayınvalidesine bir şey diyemiyormuş. Ona cevap 

verse, kendisinin de bir tane erkek doğurduğunu söylese bunun büyük bir kavgaya sebep 

olmasından çekiniyormuş. Kocasının da kendi arkasında durmayacağını bildiği için erkek 

çocuk konusu açıldığında hep susmuş.  

İki sene sonra ikinci çocuğu dünyaya gelmiş. Kayınvalidesinin korktuğu gibi Gülay’ın 

bir kızı olmuş. Kızından iki sene sonra da üçüncü çocuk, ailenin ikinci kız çocuğu doğmuş. 

Kısa zamanda üç çocuk annesi olan Gülay bir tane de olsa erkek çocuğu olmasından güç alarak 

onlar büyüyene kadar bir daha doğurmayacağını söyleyerek resti çektiğini anlatıyor. “Eteğimde 

iki yıl arayla dünyaya gelmiş üç küçük çocuk var. Ben iyice bunalmışım. Kadın daha da 

“doğur” diyor” sözleri ile anlatıyor sıkıntısını. Son çocuğunun doğumunun üzerinden bugün 

on yıl geçmesine rağmen kayınvalidesinin hala her fırsatta çocuk doğurması konusunda baskı 

yaptığını söylüyor. “Ne söylerse söylesin artık duymuyorum” diyor.  

Evliliğinin ilk iki yılı “ya çocuğum olmazsa” korkusuyla çok uzun ve yorucu geçmiş. 

Sonrasında artarda üç çocuk olunca da başka bir yorgunluk başlamış. Şimdi “Oğlum da yalnız 

değil, kız kardeşleri var. Bu şartlarda daha da doğurmam” diyor. Önce çocuk olması için, 

sonrasında da erkek çocuk olması için çok baskı gördüğünü anlatırken, görüşmenin sonunda 

“eskiden kadınlara daha çok baskı yapıyorlardı, şimdi o kadar yok” dedi. Yirmi yıl öncesine 

kıyasla bugün kadınların üzerindeki erkek çocuk doğurma baskısının daha az olduğunu 

düşünüyor. Yirmi-otuz yıl öncesine kıyasla göze çarpan başka bir değişim ise artık çiftlerin 

zorlu maddi koşullar olmadığı durumlarda, normal şartlarda fiziki olarak ayrı bir ev kurup ayrı 

bir hane olmalarıdır. Bu fiziki şartlardaki değişim ev içi dengeleri de etkilemiş gözüküyor. Bun 



175 
 

rağmen hala infertilite sorununda erkeğin annesi olan kayınvalide daha etkin. Çiftler ev dışında 

olsa da kayınvalidelerin ve erkeğin akrabalarının evlendikten sonra çocuk olması beklentisi ve 

ısrarı Mardin’de hala çok baskın.   

4.2.8. “Ya Çocuğum Olmazsa!” 

Çocuk olması konusunda kayınvalidenin doğrudan müdahalesinin yanında erkek 

tarafından akrabaların bitmek bilmez soru ve beklentilerini içeren bir hikâye olarak Sevgi’nin 

çocuk sahibi olma sürecine burada yer vermek istiyorum. Sevgi ile bir akrabasıyla yaptığımız 

görüşme sırasında tanıştım. Sevginin akrabası olan görüşmecimin beni davet ettiği bir çay 

sohbetinde çocuk sahibi olamamak üzerine konuşurken, Sevgi “ya çocuğum olmuyorsa 

korkusuyla evlenir evlenmez anne oldum” dedi. Bu ifade infertilitenin başa gelmesinden ne 

derece korkulan bir sorun olduğunu gösteren bir ibareydi. Bu nedenle Sevgi ile yaptığımız kısa 

görüşmeyi de alandan kadın hikayelerine dahil etmeyi uygun gördüm.   

Üniversite mezunu ve uzman meslek sahibi bir kadın olan Sevgi 25 yaşında evlenmiş. 

Evlendiği ay kayınvalidesi annesine “hamile kalmış mı kızın” diye sormuş. Üstelik bu soru 

kayınvalideyle de sınırlı kalmamış. Evlendikleri aydan itibaren kocasının ailesinden kişiler her 

ay “gelinimiz hamile mi” diye sormaya başlamışlar. Sevgi ve kocası başlarda birkaç yıl çocuk 

sahibi olmak istemiyorlarmış. Sevgi, müstakbel eşiyle evlenmeden önce bunu konuştuklarını, 

yeni ev kurmaktan doğan borçları ödeyene kadar çocuk sahibi olmak istemedikleri konusunda 

anlaştıklarını anlatıyor. Ama evliliklerinin üzerinden aylar geçtikçe ailenin baskısı da artmış. 

Bir gün eşiyle arkadaşının evine misafirliğe gitmişler. Misafir oldukları çift yedi yıl sonra tüp 

bebek yöntemiyle çocuk sahibi olmuş bir karı-kocaymış. Onlar da ilk evlendiklerinde iki yıl 

çocuk sahibi olmak istemediklerini, iki yıl sonra istediklerinde ise olmadığını anlatmışlar. Bu 

çiftin her ikisi de çocuk sahibi olmak için yıllar içinde çeşitli operasyonlar geçirmişler. Sonunda 

müdahalesiz çocuk sahibi olamayacakları anlaşılınca tüp bebek yöntemine başvurmuşlar. Bu 

hikâye Sevgi’yi ve eşini biran evvel çocuk sahibi olmak konusunda ikna etmiş. Daha ilk 

denemelerinde, evliliklerinin yedinci ayında hamilelik gerçekleşmiş. Şimdi bir erkek çocukları 

var.  

Sevgi’nin “ya çocuğum olmazsa” korkusu herhangi bir fiziksel nedene dayanmıyor. Eşi 

de kendisi de çocuk sahibi olmasına engel olarak görülebilecek tıbbi bir durum yaşamamış. 

Dahası Sevgi bu korkuyu yaşarken çocuğu olmasına engel bir durum var mı diye herhangi bir 

doktor muayenesinden de geçmemiş. Ama halk arasında konuşulduğu şekilde evlendikten sonra 

uzun süre korunmanın yumurtalıkları tembelleştirdiği bilgisine sahip olduğunu anlatıyor. Bunu 



176 
 

nereden öğrendiğini sorduğumda tam hatırlayamadı. “Arkadaşlar arasında konuşulurken 

duydum” demekle yetindi. Sevgi’nin hikayesinde çocuk sahibi olamama bir korkudan ziyade 

bir fobi gibi görünüyor. Doğurganlığın toplumsal bir baskı unsuruna dönüştüğü böyle bir 

kültürel örüntü içinde kadınlar fobinin kışkırtılması durumunu yaşıyor. Bu da doğurganlığını 

planlama eğilimde olan yeni, eğitimli, orta sınıf kadınlar için bile fazlaca tehdit içeren bir 

duruma dönüşmüş görülüyor. Sevgi’nin biran evvel çocuk sahibi olmak istemesinin arkasında 

fazlaca talepkâr olan aile bireyleri gerçeği de var. “Ya çocuğum olmazsa” korkusu bireysel 

bağlamından çıkarak “ya onlara bir torun/ yeğen/ kuzen veremezsem” endişesiyle birleşiyor da 

diyebiliriz.  

Görüşmecilerimin çoğunda çocuk sahibi olamamanın bireysel zorlayıcı yanlarını 

konuşurken bile üzerlerinde kurulan toplumsal baskı ve etiketlemenin etkisini fazlaca 

hissettiklerine şahit oldum. Bu nedenle kadınlar çocuk sahibi olamayacağını kendi içinde kabul 

ettiğinde dahi huzur bulamadığını, her gün her ortamda birilerinin çıkıp ya onlara akıl verdiğini 

ya da sorguladığını anlatıyorlar. “Çocuk sahibi olamama” ihtimalinin korkudan çıkıp adeta bir 

fobiye dönmesi bu baskıcı toplumsal auradan bağımsız bir durum değil elbette. Mardin’de 

çocuk sahibi olamamanın içeriğine dair yakın plan bir bilgi vermesi açısından Sevgi 

görüşmecilerim arasında yer aldı.  

4.2.9. Şermin Ebe 

Şermin ebe Mardin’de çok az sayıda kalmış köy ebelerinden biri. Evde doğumun yok 

denecek kadar azaldığı bugün, artık Mardinli kadınlara293 doğum yaptırmasa da hamilelik 

sürecinde muayene ve doğum öncesi yönlendirme için çağırılan evlere gittiğini söylüyor. 

Araştırma kapsamında yolumuz ise onun evinde uyguladığı infertilite tedavileri aracılığı ile 

kesişti. Şermin ebe aynı zamanda anneannesinden el almış bir şifacı. Bu özelliği nedeniyle uzun 

yıllardır kapısını doğum yaptırmasını talep eden hamileler yerine çocuk sahibi olmak isteyen 

kadınlar aşındırıyor. Görüşmelerimiz sırasında derdine deva olduğunu anlattığı onlarca 

hikâyenin yanında, görüşmecilerimin de başvurduğu bir şifacı olarak Şermin ebe’nin hikayesi 

uyguladığı tedavilerin yanında geleneksel üreme algısını ortaya koyacak nitelikte anlatılar da 

barındırmaktadır. 

 
293 Şermin ebe görüşmelerimizde artık kendi kızının ve gelininin bile hastanede doğum yaptığını, buralardan 

kimsenin evde doğum yapmak istemediğini anlattı. Halen gittiği birkaç doğumun da Suriye savaşından kaçarak 

Türkiye sınırını geçip Mardin’e gelmiş göçmen kadınlar olduğundan bahsetti. Özellikle Yezidi ailelerin hastanede 

çocuklarının alı konulup kendilerine öldü denmesinden korktuğu için hastaneye gitmediklerini, evde doğum için 

kendisini çağırdıklarını anlattı. Bu nedenle cümlede “Mardinli kadınlar” tanımlamasını kullandım. 



177 
 

Yedi çocuk annesi Şermin ebe bugün 69 yaşında. Eski Mardin’in kıvrılarak uzayan dar 

merdivenli sokaklarından birinde bulunan sobalı, avlulu, kireç boyalı, küçük evinde oturuyor. 

Merdivenlerin ağrıyan bacakları için zorluk olduğunu söylese de doğup-büyüdüğü bu çevrede 

kendi mahallesinden ayrılmak istemiyor.294 Anneannesi ve annesi mahallelerinde ebelik 

yaparmış. Onlar gibi Şermin ebe de hiç okula gitmemiş. Halen okuma yazması da yok. O da 

ailesindeki kadınlardan öğrenerek ebelik yapmaya başlamış. “Eskiden annem zamanında 

herkes evlerde doğururdu. Şimdi kendi çocuklarım, gelinlerim bile doktora hastaneye gidip 

doğurdu” diyor. Anneannesi o daha küçük bir çocukken doğum ve tedavi işlerine ilgisini ve 

hevesini görünce kendisinden sonra bu görevi devralacağını söylemiş. “Çok torunu vardı ama 

bir tek ben gider yanına sokulurdum. Meraklıydım, bakarak öğrenmeye çalışırdım. Küçücük 

kızdım doğumlarda yanında giderdim” diyor. Anneannesinin tavsiyesiyle annesinden el almış. 

45 yıldır ebelik ve tedavi yapıyor. Anneannesinden öğrendiği tekniklerle ve dualarla kadınları 

tedavi ediyor.  

Şifacı yönünü vurgularcasına el almanın yanında soyunun da kutsal bir soydan geldiğini 

uzun uzun anlatıyor. Babaannesinin 11’inci yüzyılda yaşamış İslam âlimlerinden Abdulkadir 

Geylani’nin soyundan geldiğini, dedesinin de soyunun Hz. Muhammed’in torunu Hz. 

Hüseyin’e kadar dayandığını anlattı. Psikolojik sorunları olan kişiler tedavi edilmesi için 

aileleri tarafından babasının yanına getirilirmiş. Bu kişiler tedavi süresince babasının amcasının 

evinde yatarlar, üzerine Kuran’dan ayet ve sûreler okunur, iyileşip evlerine dönerlermiş. 

Kayınvalidesi elini hastanın üzerine koyunca iyileşiyormuş. O da kendisine “benden sonra bu 

işi sen yap” diyerek el vermiş. Şermin ebe “biz dededen dervişiz” derken kendi şifacılığının 

soydan gelen bir silsileyle de desteklendiğini belirtiyor. 

Anneannesi için “o şehrin doktoruydu” diyor. Nenesi kadınlara hekimlik yapıyormuş. 

Elinde ilaç yaparmış. Bunları Şermin ebeye de öğretmiş. O da şimdi çocuk sahibi olamayan 

kadınlar için hazırlıyor bu ilaçları. Çocuk sahibi olmak isteyen kadının hikayesini dinleyip 

muayene ettikten sonra eğer bel açıklığı olduğunu düşünürse ona bir karışım hazırlıyor. Nenesi 

bıttım ağacının gövdesini yarıp altına kova koyarmış. Kovaya dolan sıvıyı kaynatarak sakız 

yaparmış. İlaç olması için bu sakızı süt ile kaynatarak macun haline getiriyorlar. Şermin ebe ise 

sakızı artık böyle hazırlamıyor. Kendisine gelen kadınlara “Suriye sakızı” denen bu özü 

 
294 Mardin şehir merkezinde ilk kurulan yerleşim yeri olan tepelik alanda eski Mardin olarak bilinen tarihi kent 

merkezinin taş evlerine ilaveten, tepenin eteklerinde yeni yerleşim yeri olarak açılan ovada kaloriferi-sıcak suyu 

olan apartman dairelerini içeren yeni Mardin eklenerek merkez genişlemiştir. Yol, kalorifer, sıcak su gibi gündelik 

hayat konforu açısından avantajlı olan yeni Mardin eski şehirden taşınanların da yerleştiği yeni bir merkezdir. 

Şermin ebe merdivenler ve sobadan şikâyet etmesine rağmen eski mahallesini terk etmek istemediğini anlatır.  



178 
 

aktardan alıp yanlarında getirmelerini söylüyor. Reglin üçüncü günü yapılması gereken bu 

uygulama için kadınlar o güne göre hazırlık yapıp sakızla beraber geliyorlar. Şermin ebe Suriye 

sakızını süt ile kaynatıp bir macun oluşturuyor. Bu karışımı hem kadınlara içiriyor hem de iyice 

koyulaşınca bir bezin üzerine yayıyor. Bu bezi Mardin’de hermel diye bilinen üzerlik otunun 

buğusuna tutup tütsülüyor. Gebe kalmak isteyen kadının sırtında rahime denk gelen bölgeye bu 

macunu ılıkken yapıştırıp bezle sarıyor. Günlerce kadının o sargıyla yatıp-kalkması, banyo 

yapması gerekirse sargıyla banyo yapması gerekiyor. Sargının belde kalma süresi kişinin 

sorununun çözülmesine göre değişiklik gösteriyor. Şermin ebe karışımı hazırlarken, uygularken 

ve hastaya içirirken Kuran’dan ayetler ve bazı dualar okuyor. Eğer tedavi isteyen kadın sütü 

önceden getirip bırakırsa sütün üzerine Yusuf ve Meryem surelerini okuduğunu anlattı. Kadın 

önceden bırakmayıp aynı gün sütü yanında getirirse bu uzun okuma süreci atlanıyor. Sütü 

sakızla kaynatırken Kuran’dan Bakara Suresi’nin son iki ayetini, Bakara Suresi 255’inci ayeti, 

üçer defa da Nas, Felak ve İhlas Surelerini ve Kadir suresini okuyor.295 Kaynayıp koyulaşmaya 

başlayınca karışım ocaktan alınıyor. Bir kısmını gebe kalmak isteyen kadına içirilmek için 

ayrılıyor. Kalan kısım karıştırılıp biraz soğutulduktan sonra, deriyi yakmayacak kadar sıcakken 

hermellenmiş beze sürülüp kadının sırtında rahmin denk geldiği bilinen bölgeye yapıştırılıyor. 

Yapıştırılan macunun kendi kendine düşene kadar dışarıdan müdahaleyle çıkarılmaması 

gerekiyor. Ancak bel açıklığı denilen rahatsızlık iyileştiğinde macunun düşeceği düşünüldüğü 

için bu bekleme süresi üç günden on güne kadar değişiklik gösteriyor.  

Şermin ebe bu uygulamanın rahmi yumuşattığını, bu sayede hamile kalmayı mümkün 

kıldığını anlatıyor. “Rahim sert ya da deliği dar ise” hamile kalmak mümkün olmuyor. Bu 

uygulamanın rahmi yumuşatarak deliği açtığına inanılıyor. Buna göre delik genişlediğinde 

yumurta rahime girerek yerleşebiliyor. Şermin ebe tedavide beklenen amacı rahmi hamile 

kalmaya “uygun” hale getirmek olarak açıklıyor. Fakat bazı kadında bu macunun tutmadığını, 

sırta yapışır yapışmaz düştüğünü anlatıyor. Eğer bu uygulamayı yapar da kadının sırtı macunu 

tutmazsa o zaman Mardin’de merceme olarak da bilinen bir tedavi olan hacamat296 tedavisini 

uygulamak gerektiğine karar veriyor. Hacamat’ın “sırtı tuttuğunu böylece çocuğa gebe kalmayı 

sağladığını” anlatıyor. Hacamat yapılacak bölge macunun sürüldüğü bölge ile aynı yer: Sırtta 

rahime denk gelen kısım. Şermin ebe kırık Türkçesiyle “çocuk getirmeyen” yani hamile 

kalamamış kadınlarda hacamat ile iyi sonuçlar aldığını anlatırken “çok (kadın) geliyor, hamile 

 
295 Bu Kuran ayetleri metninde doğrudan üreme ya da şifa içermemesine rağmen dua ve korunma ayetleri olarak 

bilinir.   
296  Hacamatın Arapça kökenli kelime anlamı emmektir. Genellikle sırt, omuz ve kafa bölgesine uygulanan, deride 

bir kesi oluşturularak vücudun sorunlu görülen bölgesinden kan çıkışı sağlanan, negatif basınç uygulaması 

düzeneğiyle kanın emilmesi şeklinde gerçekleşen bir tedavi yöntemi.  



179 
 

kalıyor. Mesela, on tane hamile kalıyor, bir tane kalmıyor” diyor. Hacamat yaptığı kadınların 

hemen hemen hepsinin tedavi sonrası hamile kaldığını anlatırken duyduğu memnuniyet 

yüzünden okunuyor.  

Şermin ebe görüşmelerimiz sırasında her seferinde beni ikna etmeye çalıştığını 

düşünmeme neden olacak şekilde, birbiri ardınca şifa bulan kadınların seri hikayelerini 

anlatıyordu. Hacamat ve arap sakızı tedavisinden bahsederken de kendine gelen kadınlardan 

aklında kalan birkaç tanesini anlatmaya başladı. Akrabalarından iki çocuk annesi bir kadın 

gelmiş. İki kızı olduğunu, altı yıldır hamile kalmadığını, kocasının çocuk “getirmediği”297 için 

kendine çok hakaret ve eziyet ettiğini anlatmış. Ebe, kadına hacamat ve macun yapmış. Bunları 

uyguladıktan bir ay sonra kadın hamile kalmış. Kendisine hastaneden dört hemşire geldiğini, 

onların sadece rahimlerini düzelttiğini, onların da hamile kaldığını anlatıyor. Sonra 

hemşirelerden biri Şermin ebeye üç kadın daha göndermiş. Ebenin anlattığına göre bu hemşire, 

hastanede tanıştıkları ve tedaviler sonucu çocuk sahibi olamayan bu kadınlara Şermin ebeden 

bahsetmiş. Onlar da gitmek istediklerini söylediklerinde, kendisi onlara eşlik ederek ebeye 

getirmiş. Hemşire aracılığı ile gelen kadınların da her birinin altı ay içinde çocukları olduğu 

haberini aldığını anlatıyor Şermin ebe. Konuşmamız sırasında bütün bu örnekler ardı ardına bir 

çırpıda sıralanıyor. Şermin ebe alanında iddialı; “benden değil Allah’tan (oluyor)” diyor her 

örneğin sonunda. Böylece anlattıklarına inanmamak Allah’ın hikmetini sorgulamak anlamına 

gelirken, kendisi de olumsuz sonuç üzerine suçlanamaz oluyor.  

Hikayeler ufak farklılıklar içerse de uzayıp gidiyor. Devamında kendisine köyden gelen 

başka bir kadına da hacamat yaptığını anlatıyor. Kadın bir ay içinde hamile kalmış. Bu çocuktan 

sonra üç yıl yine çocuğu olmamış. Tekrar Şermin ebeye gelmiş hacamat yaptırmış. Bunun 

ardından da yine hamile kalmış. Şermin ebe bu yeteneğinin Allah vergisi bir yetenek olduğunu, 

kendisinin kendine öğretileni yaptığını ama başarılı olmasının Allah vergisi olduğunu belirtiyor 

yine. “Allah tarafından. Benlik bir şey yok. Allah veriyor, Allah yapıyor” diyor. Sonunda, “biz 

kimseden iğne (dahi) almıyoruz. Ne yaparsak Allah için yapıyoruz. Valla biri hediye getirince 

de geri döndürüyorum, almıyorum vallahi. O hediyeyi alırsam ne hayır kalacak elimde” derken 

kendine el verildiğinden, yaptığı tedavi karşılığı herhangi bir hediye ya da ücret alırsa bu verili 

yeteneğini kaybetmekten korktuğundan bahsetti. El almış olmak manevi olarak 

 
297 Mardin’de dilde yaygın kullanılan şekli ile doğurmak yerine “çocuk getirmek” fiili kullanılıyor. Kadın’ın çocuk 

getirdiğinden, çocuk getirmeyen kadınlardan, kadının çocuk getirmek istememesinden bahsediliyor. Getirmek fiili 

anlam açısından “içeriğin üretimine dahli olmadan dışsal olarak bir yerden bir yere taşımak” anlamında yaygın 

geleneksel üreme algısını yansıtıyor da denebilir. Kadının üremeye katılımının edilgen ve yardımcı olarak 

algılanması ikinci bölümde “Üreme Teorileri” başlığı altında daha detaylı yer aldığı üzere Mardin’de yerel 

geleneksel üreme algısı ile örtüşmektedir. 



180 
 

yetkilendirilmek anlamına gelmektedir. Kişi başka yetkili bir büyüğünden el alır. El veren 

inisiyatif kullanır. Ama şifanın kaynağı el veren kişi, hoca, büyük, şeyh vs. değil, doğrudan 

yaratıcının kendisi olarak algılanır ve açıklanır. Şermin ebenin her anlatımı sonrasında “bu da 

Allah’tan. Benden değil” demesi bu bağlamda okunabilir.  

El alma şeklinde verilen yeteneğin kaynağı olan ilahi gücün kızdırıldığı takdirde kişinin 

şifa verme yeteneğini kaybetmekle cezalandırılacağı düşünülür. Şifa yeteneğini kullanmak için 

maddi bir çıkar talep etmek, yeteneği kaybettirecek ceza doğuran bir düşkünlük olarak görülür. 

Şermin ebe ile ilk defa görüşmeye gittiğimde halk arasında makbul olduğu üzere hediye olarak 

yanımda tatlı götürdüm. Ebe bu hediyeyi dahi almak istemedi. Benim onunla şifalandırma 

pratikleri üzerine görüşmeye gittiğimi, bunu bana Allah rızası için anlatacağını, bu tatlıyı 

almasının uygun olmadığını söyledi. Ben de ona bunu bir karşılık olarak getirmediğimi, sohbet 

ederken birlikte yemek için aldığımı söylediğimde paketi açıp benimle orada bulunan 

kadınların tabaklarına paylaştırdı. El almış olmanın tedavi için maddi karşılık beklememek gibi 

keskin bir sınırı olduğu kanısı yaygındır.  

Ebe, uyguladığı şifacılık pratiklerini anneannesi ve annesinden edindiği tıbbi bilgiyle 

gerçekleştirmektedir. Herhangi bir tıp eğitimi almamış olmasına karşın, görüşmelerimizde 

okullu bir hemşire edasıyla bana üremenin safhalarını, kadının ve erkeğin biyolojisini, çocuğun 

oluşumunda rol oynayan organları uzun uzun anlattı. Anlatırken bir eliyle diğer elinin avucuna 

hayali çizimler de yapıyordu. Sperm, yumurta, yumurtalık tüpü, rahim ve bel üzerine detaylı 

bilgiler veriyordu. Şermin ebe’nin rahim konusunda bilgisini onun ifadeleri ile dinlersek:  

“Kadın çocuk getirmezse rahim yüzündendir. Rahim üç çeşittir: Birincisi 

alçaktır, ikincisi yüksektir, üçüncüsü ortadadır. Alçak olanda erkek kadının 

yanına gidip ona dokunursa (cinsel ilişkiye girerse) hemen temizlenmesi gelir 

(meni rahimden hemen dışarı çıkar), kadın gebe kalmaz. Eğer yumurtalık sert 

ise (yumurta) ayrılmıyor, kabuğunu bırakmıyor (demektir). Eğer (yumurta) 

yumurtalık derisinden ayrılmazsa kadın hamile kalmaz, ayrılırsa hamile kalır. 

Bazıları da çocuk getirmiyor, rahimleri küçüktür. Rahimleri yaşlarına göre 

büyüyor. Kadın büyüdükçe rahmi onunla büyüyor. Bazıları 15, bazıları 20, 

bazıları 16’da hamile kalıyor. Rahim yüksekteyse yine (hamile) kalmıyor. 

Ortada olması lazım.” 

“Rahim nar gibidir. Allah’ın izniyle, Kuran-ı Kerim’de de söylüyor (bunu). 

Rahim aşağı doğrudur, deliği açıktır. Kadın regl dönemindeyken açılıyor. 

Sonra regl dönemi bittiğinde rahim yavaş yavaş yavaş kendini toparlıyor. 



181 
 

Sonra rahimde bir damar vardır. O damar kan doluyor aydan aya. Allah’ın 

izniyle o damar kan doluyor. Kadının regl döneminde Allah rahmi döndürüyor 

ve (rahim) iniyor. İnince o damar patlıyor. Rahmin içindedir. Aydan ayadır. 

Kadının regl dönemi bitince rahim kuruyor, zayıflıyor ve yukarı (olması 

gereken yere) çıkıyor.” 

Şermin ebe kendisine infertilite şikâyeti ile gelen kadının öncelikle rahminin doğru 

yerde olup olmadığını elle kontrol ederek tespit ediyor. Rahim “eğriyse” onu eliyle alt karın 

bölgesine masaj yaparak düzelttiğini anlatıyor. Rahime elini uzattığını, eğer rahim eğriyse tutup 

onu baskı uygulayan hareketlerle düzelttiğini anlatırken limon sıkar gibi bir hareket kullanıyor. 

Doktorların bunu bilmediğini de ekliyor. “Doktora gidiyorlar (hamile) kalmıyorlar. Sonra 

yanıma geliyorlar, elimde oluyor. Bazı doktorlar tamam (bu ilmi) okudu ama bilmiyor eğri 

olduğunu.” Daha önce çocuk doğurmuş ama son altı yıl boyunca hamilelik yaşamamış bir 

kadının kendisine geldiğini anlatıyor. Doktor bu kadına cerrahi müdahale ile rahmini 

düzelteceklerini söylemiş. Kadın ameliyat olmadan önce son bir çare olarak Şermin ebeye 

gelmiş. Şermin ebe “baktım rahmi eğrilmiş, düzelttim” diyor. “Sonra bu kadın o doktora gitmiş. 

Doktor ona demiş ki “vah nasıl ameliyatsız yerine gelmiş”. Kadın “yaşlı bir kadın var, o yaptı” 

dediğinde, doktor “bravo ona, rahmi döndürmüş yerine getirmiş” demiş. “O ayda hamile kaldı 

kadın” diyor Şermin ebe. Bu olayı anlatırken yaptığı işin sadece bir bilgi değil, aynı zamanda 

verili bir yetenek olduğunu da vurguluyor. Anneannesinden ve annesinden, onların da geçmişte 

öğrendiği kişilerin kadim bir bilgi hazinesi oluşturduğundan, sadece bilgi değil bir silsileye ait 

olup el almanın tedaviyi başarıya ulaştırdığından bahsederken doktorların sadece ellerindeki 

bilgiyle bu kadar başarılı olamadıklarını anlatıyor. Bir görüşmecimin seksen yaşlarındaki 

annesi bizim konuşmamıza şahit olduğunda “kızım doktor bu işten (neden çocuk olmadığından 

ya da nasıl çocuk sahibi olacağından) ne anlar? Tabii ki hoca anlar, şıh anlar” derken biraz 

da bu aşkın şifa öğretisinin içinden tepki göstermekteydi. Şermin ebeye göre de salt ampirik 

bilgi ile tam bir iyileşme gerçekleşmiyor. Şifa ampirik bilgiden fazla, aşkın ve ilahi bir etki 

sonucu gerçekleşiyor.  

Şermin ebeye göre doktorlar kadim şifa bilgisinden yoksunlar. Onlar hastalarda bir 

sorun gördüğünde keserek (açık ameliyat ile) tedavi ediyorlar. Rahminde eğrilik tespit ettikleri 

kadını ameliyat etmek istedikleri gibi, doğum anında dönmeyen bebeği de sezaryen ile 

doğurtuyorlar. Ebe, kendisinin eğri rahmi düzelttiği gibi doğum aşamasında dönmeyen bebeği 

de döndürdüğünden bahsediyor. Doğum anında gelen sancının bebeği döndürüp doğum 

kanalına soktuğunu, ama bazı doğumlarda bebeğin sancıyla da dönmediğini, bu durumda 



182 
 

doktorun hamileyi ameliyata aldığını, kendisinin bu durumlarda da müdahale edip normal 

doğum yaptırdığını anlatıyor. Bunu anlatırken de artık gençlerin hastaneye güvendiklerini, 

kendisine gelmediklerini söylüyor. Kendi çocuğu da doğumda bebek dönmediği için sezaryen 

yöntemiyle doğum yapmış. “O bakmamı istemedi, ben de bakayım demedim” diyor. Son 

yıllarda mahalleden doğum için gelen olmadığını, sadece birkaç doğuma çağrıldığını, bunların 

da Suriye’den savaş nedeniyle gelen Arap ve Yezidi kadınlardan oluştuğunu anlatıyor. “Çünkü 

onlar hastaneye güvenmiyor. “Çocuklarımızı alıkoyup bize öldü derler” diye düşünüyorlar” 

diyor. Bu ifadesinden de anlaşılacağı üzere, bahsettiği ev doğumları da doktorlara ya da 

hastaneye tıbbi konuda güvenmedikleri için değil, sosyal ve siyasal bir kriz durumun etkisinde 

oldukları için evde doğumu tercih ettiklerini gösteriyor. Şermin ebe, günümüzde artık halkın 

evde doğumu “daha riskli” gördüğünü, kendisinin de bu konuda sorumluluk almak istemediğini 

anlatırken, çocuğuna bile müdahale etmemesi doğumun tıbbileşmesi sürecinin günlük hayata 

yansıması olarak görülebilir. Bugün Mardin’de de kadınlar ilçe ve köylerden gelerek hastanede 

doğum yapmaktadırlar. Bu durum görüşmelerim sırasında karşılaştığım yaşlı kadınlar 

tarafından bir eleştiri konusu olsa da onlar da Şermin ebe gibi durumu eleştirmekle yetiniyorlar. 

Araştırma sürecimde gelinlerinin, kızlarının ve torunlarının hastanede doğum yapma isteğine 

kesinlikle karşı çıkan, onların evde doğurmasını sağlayan bir yaşlı ile karşılaşmadım.    

Şermin ebe çocuk sahibi olunamaması durumunda sadece kadınlara uygulamalar 

yapıyorken erkeklere herhangi bir tedavi uygulamadığını anlattı. Tüm bildiği tedavi 

yöntemlerini uygulamasına rağmen hamile kalmayan kadınlara, kocalarını doktora 

götürmelerini tavsiye etiğini söylüyor. Erkekler için herhangi bir tedavi uygulamamasına 

rağmen bu konuda da bilgi sahibi olduğunu göstermek için görüşmelerimizde erkek sorunları 

konusuna da değiniyordu. Ona göre infertilite erkekten kaynaklanıyorsa bunun tek nedeni 

spermin canlılığı sorunudur. “Bazılarının kocasının spermleri düşüktür. Kadına gittikleri 

zaman (cinsel ilişkiye girdikleri zaman) hemen ölüyor. Bazı spermler ölü geliyor.” Yani ya 

sperm ilişki anında erken ölüyordur ya da zaten ölü olarak geliyordur. Şermin ebe kendi 

kuzeninin kocasından dolayı çocuğu olmadığını ama kocasının bunu hiç kabul etmediğini 

anlatıyor. Yani adam infertilite üzerine hiç muayeneden geçmemiş. Ama Şermin ebe bu konuda 

ilk defa çok net ve keskin ifadeler kullanarak, kadında sorun yoksa erkeğin sperminde sorun 

vardır yorumunu yapıyor. Bu örnekte spermden tohum metaforuna benzer bir öz olarak 

bahsediyor. Sperm kelimesini biliyor ve kullanıyor. Sperm ile yumurta hücrelerinin birleşerek 

üremeyi sağladıkları gibi artık kamusal bir bilgi sayılabilecek tıbbi üreme tanımını da biliyor. 

Fakat tüm bu tıbbi tespitler geleneksel üreme algısını kökten değiştirmediği gibi, Şermin ebe 



183 
 

de üremede kadının ve erkeğin rolü üzerine sahip olduğu tüm geleneksel repertuarı 

değiştirmemiş gözüküyor. Spermi üremeye katılan, yirmi üç kromozom taşıyarak fetüsün 

yarısını oluşturan bir bileşen gibi değil, üremeyi belirleyen bir tohum gibi anlatıyor: 

“Kızın kocasından dolayı çocuğu olmuyordu. Bu kız her şeyi yaşadı. Kuma, hakaret, 

şiddet… Adam buna hep beddua ediyormuş, ölürsen 10 tane mevlüd yapacağım 

diyormuş. Sonunda adam ölmüş, karısı halen hayatta. Şimdi de dulluk yaşadı bu adam 

yüzünden. Kadın “benim ne suçum var ne günahım var. Çocuğum olmadı, adam bana 

beddua yapıyor” diyor. Bazı adamın spermleri ölü ya da kadına gittikleri zaman hemen 

ölüyorlar. Kadın ne yapsın.”  

Şermin ebe aile dışında hiçbir dini eğitim de almamış. Tedaviler sırasında okuduğu ayet 

ve dualar üzerine bilgilerini tamamen halk dilinde anlatılageldiği şekilde ve ailesinden 

öğrendiği kadarıyla biliyor. Babasının tüm hastalara okuduğu bir dua olarak “la yestevi ashabun 

nari ve ashabul cenneh”298 cümlesini o da tedavilerinde hep okurmuş. Bu cümleden Hz. 

Muhammed’in bir duası olarak bahsetti. Cümlenin aslı Kuran’da Haşr Suresi 20. ayette 

geçmektedir ve bunun bir dua olarak kullanılışına dair ayetin tefsirlerinde herhangi bir bilgi yer 

almamaktadır. İnfertilite tedavisinde okuduğu Arapça olan Kuran ayetlerinde de telaffuz 

hataları ve kelime eksikleri vardı. Ama ciddi bir güven duygusu ve teslimiyet içinde, zaman 

zaman gözlerini kapatarak yaptığı bu tarz duaların şifalandırıcı etkisi olduğunu anlatıyor.  

4.2.10. Şeyh Münira 

Şeyh Münira, Mardin’de kırk yıldan fazla bir süredir insanların çeşitli sıkıntı ve 

hastalıkları için başvurduğu bir kadın. Eski Mardin’de metruk iki katlı evinde, giriş katında bir-

iki metre çapından daha büyük olmayan küçücük bir odanın eşiğinde kendisine gelenleri 

dinliyor. Oda bile denemeyecek kadar küçük bu alanı yine daracık olan koridordan ayıran 

kapının eşiğine oturan Münira, kendisine başvuranları bu koridor ile odayı ayıran eşik kısmında 

oturarak kabul ediyor. Dinledikten sonra duvarlarında yeşil örtü asılı o küçücük odaya dönüp 

kendince bir şeyler mırıldanıyor. Bu oda onun ruhani varlıklarla temas kurduğu kuytu bir köşe 

şeklinde gözüküyor. Kendisi de görüşmelerini cin olarak nitelediği ruhani varlıklarla yaptığı 

müzakereler olarak sunuyor. Çevredeki halk cin olarak bahsedilen varlıkların Münira’ya 

 
298 Ali Bulaç’ın mealinde “ateş halkı ile cennet halkı bir olmaz” şeklinde yer alan ifade T.C. Diyanet İşleri 

Başkanlığının mealinde “cehennemliklerle cennetlikler bir olmaz” olarak çevrilmiştir. (Kur’an Yolu Türkçe Meal 

ve Tefsir (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2020), Haşr 59/20; Kur’an-ı Kerim ve Türkçe Anlamı, Çev. 

Ali Bulaç (İstanbul: Çıra Yayınları, 2019) Haşr 59/20.)  



184 
 

gaipten haber verdiklerini, kendisine danışılan meselenin nasıl üstesinden gelineceğini 

anlattıklarını, onun da bu reçeteleri hastalarıyla paylaşarak şifa dağıttığını belirtiyor. Üstelik 

Münira’nın ünü Mardin il sınırlarını çoktan aşmış durumda. Kadınlar Münira’ya yurtdışından 

dahi insanların gelip çare aradıklarını anlatıyor. Yurtdışından gelen kişilerin neredeyse tamamı 

Mardin’den ya da bölgedeki illerden yurtdışına çıkmış göçmenlerden oluşuyor. Yurtdışında 

yaşayan hemşerilerinin yaşadıkları yerlerdeki çevrelerine yeteneğinden bahsettiği yabancı 

turistlerden de Münira’ya gelenler olmuş. Şermin ebenin ve Mardin’deki bazı diğer şifacıların 

aksine Münira başvuran kişilerden her birine farklı, özel bir ücret talep ediyor. Münira ücreti 

bu küçük odadaki müzakereler sonucu irtibatta olduğu ruhani varlıkların belirlediğini 

söyleyerek istiyor. Müdavimleri onun kimine “senin işin beş bin liraya olur” ya da “iki bin lira 

vereceksin” derken, kimine de “senin işin benlik değil, doktora git” dediğini anlatıyor.  

Münira, Mardin’de çocuk sahibi olamayan kadınların başvurduğu bilindik bir adres 

olduğu için kendisinden görüşmecilerim aracılığı ile haberdar oldum. Münira’nın komşusu olan 

ve ondan görüşme için randevu almış bir kadınla hastaları gördüğü evine gittik. Kapıyı 

çaldığımızda, içeriden merdivenin yukarısından cılız bir ses Arapça olarak “geliyorum, içeri 

geçin” diye seslendi. Bir süre sonra yaşlı bir kadın dizlerine tutunarak, oflaya oflaya yavaşça 

aşağı kata geldi. Henüz bize hiçbir şey söylemeden aşağı katta hastaları gördüğü küçük odanın 

eşiğine oturdu. Göz ucuyla hepimizi süzdü. Yerine yerleşip tespihini eline aldıktan sonra ne 

için geldiğimizi sordu. Yanımdaki iki kadından biri onun ününü duyarak onunla tanışmak için 

geldiğimizi anlattı. 

Şeyh Münira benim üniversiteden gelen bir akademisyen olduğumu duyduğunda 

bundan hiç hoşlanmadı. Sonradan beni oraya götüren kadının evindeki diğer kadınların 

anlattığına göre birkaç defa evi polis tarafından basılmış. Fal, büyü, gıyaptan haber verme ve 

bunlar karşılığı para aldığı gerekçesiyle karakola götürülmüş. Tutuklama ya da hüküm 

giymemiş. Mahalleden bir komşu kadın “ne yapacaklar ki, ifadesini alıp bırakmışlardır. Herkes 

kendi gidiyor, gitmesinler” diyerek bu gözaltı durumunu abes bulduğunu anlattı. Ona göre 

Münira’nın suçu yoktu. Kimseden zorla para da almıyordu. İnsanlar kayıplarını bulmak için, 

çocuk sahibi olmak için ya da üzerlerinde etkili olduğuna inandıkları bir büyüyü çözdürmek 

için gönüllü gelip fazla fazla ödeme yapıyorlardı. Şeyh Münira’nın Perihan gibi sürekli 

danışanları da vardı. Böylece kapısı hiç boş kalmıyordu. Bu yaşlı kadının sahip olduğu 

yetenekle insanlara yardım etmesi kendisini sürekli ziyaret eden bu kadına göre bir suç 

olamazdı. İnsanlar orada para ile ölçülemeyecek bir fayda sağlıyorlardı. Ona göre Münira’nın 

güvenilirliği ve yeteneği gelen kişilerin artarak devam etmesinden belliydi. 



185 
 

Beni Şeyhin evine götüren kadın yabancı biri olsam da Münira’nın kendi hatırı için 

benimle görüşeceği konusunda oldukça iyimserdi. Fakat durumu Münira’ya açıkladığında belli 

ki kendisinin de beklemediği sert bir tepkiyle karşılaştı. Şeyh Münira birden ayağa kalkarak 

bize evden gitmemizi söyledi. Yanımda gelen kadınlar önce onu görüşmeye ikna etmek için bir 

dizi açıklama yaptılar. Ama bu açıklamalar etkili olmadı. Sonunda kapı eşiğine geldiğimizde 

şeyhten özür dilediklerini anlayabildim. Dışarı sokağa indiğimizde bu defa benden özür 

dilediler. Şeyh Münira’nın aşırı tepki gösterdiğini, yaşlı olduğu için görüşmenin nedenini 

anlayamadığını, aslında çok iyi biri olduğunu anlatmaya koyuldular. Benim araştırmam için 

Münira’nın anlatacaklarından ziyade kadınların oradaki tecrübelerini anlatmaları daha 

önemliydi. Açıkçası resmi otoritelerle hep sorun yaşamış olan Münira’nın bu tepkisini de 

bekliyordum. Bu ziyaretin asıl amacı kadınların yaklaşmaktan dahi çekindikleri bu mekânı 

görmek istemem ve onların da beni Münira ile tanıştırmak için defalarca davet etmiş 

olmalarıydı. Münira’nın kadın-erkek pek çok danışanı vardı. Benim görüştüğüm kadınlar ise 

hem şifa aramak için Munira’ya başvuruyorlar hem de onu kızdırıp cinlerinden zarar görmekten 

korkuyorlardı. Kadınlara göre Münira cinleri aracılığı ile her şeyden haberdar olabiliyordu. 

Gönüllerinden Münira’nın yeteneğine dair geçecek olumsuz bir düşünceden dolayı dahi bir 

zarar görebilecekleri tedirginliğini yaşıyorlardı. Cinlerle görüştüğünü bilmeleri de ayrıca bir 

ürperti konusuydu.  

Münira çocuk sahibi olamayan kadınlara farklı farklı teşhisler koyarak, kişinin sorununa 

göre farklılaşan okunmuş su, buğday ya da mercimekten oluşan haplar ya da koruyucu muskalar 

veriyordu. Görüşmecilerimden birine buğdayı avucunun içinde ufalayarak yaptığı haplardan 

vermiş, her gün bir tanesini içmesini istemişti. Kadın bunları kullandıktan kısa bir süre sonra 

hamilelik haberini aldığını anlatırken “artık bilmiyorum ondan mı yoksa zaten olacağı mı vardı” 

dedi. Başka bir görüşmecim ise dünyaya gelen iki erkek çocuğunun birkaç gün içinde öldüğünü, 

bu nedenle Münira’ya başvurduğunu anlattı. Münira onun “garime”si olduğu teşhisini koymuş, 

koruyucu bir muska yazarak vermişti. Kadından muskayı doğum yapana kadar üzerinde 

taşımasını, çocuk doğduktan sonra da yedi yaşına gelene kadar muskayı çocuğun üzerinde 

bulundurmasını, çocuğun her doğum gününde kendisine canlı bir kurban getirmesini istemişti. 

Görüşmecim hayattaki tek erkek çocuğunun bu sayede yaşadığına inanıyordu. Münira bazı 

kadınlara da “doktora git, senin işin doktorluk” ya da “kocan doktora gitsin” gibi 

yönlendirmeler yapmıştı.  

Münira’nın aynı şikayetle kendine gelen kadınlara farklı farklı uygulamalarda 

bulunması doktorun muayene sonucu tedaviyi tayin etmesine benziyordu. Ne kullanılacak, neyi 



186 
 

ne kadar kullanacak, süreci nasıl takip edecek gibi yönlendirmeler halkın hastane süreçlerinden 

de alışık olduğu bir durumdu. Bu sayede Münira da kendine has bir uzmanlık içerisinde hareket 

ediyor gibi gözükmekteydi.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



187 
 

 

SONUÇ 

Nihayetinde iki kapak arasına toplanmış olan bu çalışmanın ana fikri, Mardin’e 

yerleştiğim ilk günlerden itibaren dikkatimi çeken çok çocuklu aile yapısının üzerine 

düşünmeye başladığım bir süreçte evrilip gelişti. Mardin ve civarını kapsayan bölge Türkiye’de 

doğurganlık oranının ortalamanın üstünde seyrettiği bir bölgeydi. Kadınlar ortalama beş çocuk 

dünyaya getirirken, böylece korunan geniş aile ve akrabalık yapıları da bölgede yaygındı. 

Çocuklarım sayesinde dahil olduğum anne grupları üzerinden tanımaya başladığım geniş aile 

formasyonları içindeki kadınlarla da çocuk sahibi olmak üzerine oldukça ilginç sohbetler 

yapmaya başladık. Bu süreçte Mardin’de doğurganlığın anlamı ve çocuk sahibi olmanın 

kültürel değeri üzerine düşünmeye başlamıştım. Bir gün Mardin’de ilk tanıştığım kadınlardan 

olan bir arkadaşım evliliğinin ilk yıllarında yaşadığı infertilite öyküsünü benimle paylaştığında, 

ilgimi cezbeden doğurganlık alanında gerçekleştirmeyi düşündüğüm çalışmanın odağını da 

belirledim. Çocuk sahibi olmanın anlamını, doğurganlığın sekteye uğradığı yerde, infertilite 

sorununun yerelde deneyimlenme biçimlerinde arama fikri böylece belirdi.  

Mardin’de infertilite sorunu yaşayan kadınlara yine çevremdeki kadınlar aracılığı ile 

ulaşmaya başladım. Hayatında bir dönem ya da halen devam eden infertilite öyküsü olan 

kadınlarla görüşmelerim, yeni üreme teknikleri konusundaki deneyimlerinden çok daha fazla 

oranda geleneksel tedavi uygulamaları içermekteydi. Mardin’de araştırmamı noktaladığım 

bugün de dahil olmak üzere henüz modern tıbbi üreme teknikleri üzerine bir klinik 

bulunmamaktadır. Bu nedenle infertilite sorunu yaşayan kadınların başka şehirlerdeki bu 

kliniklere ulaşımı ciddi bir ekonomik güç gerektirmektedir. Bu nedenle çok az kadın tüp bebek 

uygulamaları gibi tekniklere ulaşabilmiştir. Tıbbi üreme tekniklerine ulaşımdaki ekonomik 

zorlu şartlara karşın yerelde halen sıkça başvurulan geleneksel şifacılık pratiklerinin büyükçe 

bir kısmı infertilite ile ilişkili uygulamalardır. Kadınlar çocuk sahibi olamadıklarını 

düşündükleri andan itibaren çevrelerinden duyup bildikleri ya da aile büyükleri tarafından 

yönlendirildikleri geleneksel şifacılık pratiklerine başvurmaktadırlar. Böylece infertilite sorunu 

yaşayan kadınlarla yaptığım görüşmelerde bahsi sıkça geçen bu uygulamalar çalışmamın diğer 

ana eksenini oluşturdu ve bu araştırma kapsamında Mardin’de infertilite sorunu yaşayan 

kadınların başvurdukları şifacılık pratiklerine odaklandım.  



188 
 

Bölgede bilinen ve uygulanan geleneksel şifacılık pratikleri çok çeşitli yapılar 

içermekteydi. Bugün genellikle İslam dininin öğretileriyle iç içe geçmiş olan bu uygulamalar 

bilinen en eski tedavi usullerinden de izler taşımaktaydı. Bu nedenle bölgede etkili ve antik 

çağdan günümüze ulaştığı kadarıyla bilinen beş kadim tıp geleneğinden biri olan Mezopotamya 

tıp geleneğinden başlayarak, Selçuklu ve Osmanlı İmparatorluğu dönemini ve sonrasında 

Modern seküler ulus-devlet yapısıyla Türkiye Cumhuriyet’indeki geleneksel şifacılık 

pratiklerine yaklaşımı ele alan tarihsel bir arka plan bilgisine çalışmanın en başında yer verdim. 

Mardin’i de içine alan ve Mezopotamya olarak bilinen bölgede antik dönemde özellikle Mısır 

ve Yunan geleneklerinden etkilendiği açıkça görülen fakat her ikisinden de farklı karakteristik 

noktaları olan antik bir tıbbi geleneğin izlerini, günümüze ulaşan Sümer tabletleri aracılığıyla 

edindiğimiz kısıtlı bilgilerle de olsa bilmekteyiz. Antik çağ Mezopotamya tıbbının en bilindik 

özelliği tıbbi bilginin usta çırak ilişkisi içinde aktarılarak uygulayıcıları arasında bir sır olarak 

tutulduğudur. İlaç yapımında kullanılmak üzere yazılan detaylı içerik listelerinde miktar 

belirtilmemesi tıbbi bilginin sadece ilim ehline sır olarak aktarıldığı fikrini güçlendirmektedir. 

Ayrıca hastalığın belirtilerine bakarak teşhis koymaya dayalı gelişmiş bir diagnoz usulü ve 

kehanet ve falla iç içe geçmiş bir prognoz şekli mevcuttur. Yine bu döneme ait olarak hastalığın 

tanrıların cezalandırması şeklinde algılanması, buna rağmen hastaya merhamet duyulması, 

tedavinin işe yaramadığı durumlarda hastanın kaybından hekimin suçlanması gibi dönemsel 

özelliklerin bir kısmına benzer eğilimleri bugünkü geleneksel yapıda da görmekteyiz. 

Geleneksel şifacılık usullerinin çeşitli tarihsel dönemlerde siyasal, toplumsal ya da dini yönden 

sekteye uğramasına rağmen binlerce yıl öncesinden izler taşıması, bütün bu süreçlerde mutlak 

anlamda bir kopuşun yaşanmadığını, aksine geleneksel yapının belirli doneleri koruyarak 

dönemin şartlarına eklemlendiğini göstermektedir.  

Mezopotamya tıp geleneği bölgedeki halkların arasında İslam’ın yayılması sonrası Arap 

yarımadasına hâkim tıp geleneğiyle de yakın bir irtibat noktası bulur. Tek tanrı inancına dayalı 

İslamî öğretiler antik çağ Mezopotamya tıp geleneğinin çok tanrılı inanışlara dayalı hastalık, 

sağlık ve iyileşme algısını etkilemekle kalmamış, Muhammed peygamberin sağlık alanındaki 

sözleri ve uygulamalarını da içeren Tıbb-ı Nebevi külliyatı yerel şifacıların uygulamaları 

arasına kattıkları yeni bir bilgi kaynağını da oluşturmuştur. Tıbb-ı Nebevi diye bilinen ve 

kendisine kutsallık atfedilerek bugüne kadar ulaşan tedavi usullerine baktığımızda Muhammed 

peygamberin yaşadığı dönemde Arap yarımadasında bilindik, özellikle Hristiyan ve Yahudi 

ilim erbabının uyguladığı tedavi yöntemlerini, bitkisel reçeteleri ve macunlaşmış sıvı 

karışımları içeren bir gelenekten bahsettiğimizi belirtmek gerekmektedir. Tıbb-ı Nebevi 



189 
 

geleneğinin tarihsel oluşumundan ziyade halen bu geleneğe atfedilen tedavi uygulamaları dini 

metinlerle de harmanlanarak İslam toplumlarında çeşitli hastalıklara şifa için kullanılmaktadır.  

Mardin’de de çeşitli bitkisel karışımlar içeren yöntemlerle infertilite tedavisi uygulayan 

şifacılar bugün de mevcuttur. Bunların yanında Kuran’dan ayetler ve İslam geleneği içinde 

yerleşmiş dualar okuyarak nefesle şifa sağladığına inanılan şıhlar Mardin ve çevresinde oldukça 

yaygındır. Rüyaya dayalı ya da ruhani varlıklarla irtibat kurarak hastalığın kaynağını ve tedavi 

şeklini belirleyen şifacılar da dini bir tanımlama olan şıh, hoca, mele gibi sıfatlarla anılırlar. 

Dini karakterlere atfedilen türbeler, kutsal olduğuna inanılan ağaç, su kaynağı, tepe gibi doğal 

varlıklar yine infertilitenin şifası için başvurulan geleneksel şifa noktalarıdır. Görüşmecilerimin 

bahsettiği Mardin ve civarında yaygın olarak bilinen ve bugün de uygulanan geleneksel şifacılık 

pratiklerini araştırma kapsamında birer geçiş ritüeli olarak ele aldım.  

Geçiş ritüelleri kavramsallaştırması ilk defa ortaya koyan Arnold van Gennep bunlardan 

insanların hayat süreleri boyunca geçmeleri gereken aşamalar etrafında oluşan ritüel yapıları 

olarak bahsetmekteydi. Pronatal bir kültürel yapıya sahip Mardin’de ise çocuk sahibi olmak 

evlilikten sonra geçilmesi gereken adeta bir yetişkinliğe erme aşaması olarak beklenmekteydi. 

Çocuk sahibi olmanın aksi düşünülmüyor hatta çiftler çocuk sahibi olamadıkları durumda aile 

olarak kabul görmüyorlardı. Görüşmecilerimden olan henüz iki yıllık evli genç bir kadın 

evlendikten sonra hemen çocuk doğurmak istemediğini, ancak çevreden evliliklerinin daha 

ikinci ayından itibaren “hamile değil misin” soruları geldiğini, kayınvalidesinin annesine 

“yoksa kızın kısır mı” diye sorduğunu ve kendisinin de “ya gerçekten benim çocuğum 

olmuyorsa” şüphesine düşüp korunmayı bırakarak evliliğinin yedinci ayında hamile kaldığını 

anlatıyordu. İnfertil kadınların çoğu da çocukları olmadığı için kendilerinin yakın aile bireyleri 

ve çevre tarafından yetişkin bir birey gibi görülmediğinden, kişisel sınırlarının sürekli ihlal 

edildiğinden ve kendine ait zamanının ve meşguliyetinin olmasının yadırganmasından 

bahsetmekteydi. Çocuk sahibi olmayan kadının geniş aile içerisindeki tüm angarya işlere 

koşması bekleniyor, bu işlerden muaf olmanın tek şartının çocuğu olması ve onunla meşgul 

olması olduğu anlatılıyordu. Tüm bu anlatılar doğurganlığın evlilik sonrası beklenen bir geçiş 

aşaması olarak algılandığını belirtir nitelikteydi. Bu nedenle İnfertil kadınların 

doğurganlıklarını kazanmak üzere başvurdukları geleneksel şifacılık pratiklerini bu araştırma 

kapsamında birer geçiş ritüeli olarak değerlendirdim. Böylece doğurganlığının sekteye uğradığı 

infertil kadının yaşından, eğitiminden, kariyerinden ve karakterinden bağımsız olarak belirsiz 

algılanan toplumsal statüsü, takılıp kaldığı bu geçiş aşamasının eşikteki bireyi olarak belirdi.   



190 
 

Araştırmanın bu bölümünün belirginleşen nitelemesi ise doğuramayan kadınlık 

tanımlaması oldu. Bölgenin sosyo-kültürel yapısı içinde doğurganlık kadınlığın ön şartı gibi 

görülürken, doğuramayan bir kadınlık deneyimi dışlanan bir pratik olarak gözükmekteydi. 

Çocuksuzluğun bir seçim olarak değerlendirilmemesi bir yana, bu araştırmanın konusu 

itibariyle infertilite sorunu yaşayan çocuksuz kadının kadınlık tecrübesi eleştirilerek dışlanan 

bir istisna haline işaret etmekteydi. Bu nedenle doğuramayan kadınlık bu araştırmanın 

odağındaki infertilite hikayelerinin öznesi olan kadının “makbul” olmayan statüsünün altını 

çizmek üzere, doğuramamanın da kadınlığa dahil bir pratik olduğunu vurgulamak için 

kullandığım bir tanımlama olarak araştırmamın başlığına da taşıdığım bir tespittir.  

Doğurganlığın sekteye uğramasının dışlayıcı bir sınıflandırma şeklinde vurgulanması 

infertilite algısının kültürel arka planında geniş bir alanı kapsarken, sorunun beden vurgusu da 

görüşmelerde belirgin bir şekilde ortaya konmaktadır. İnfertilite, her ne kadar çiftlerin yaşadığı 

bir sağlık sorunu olarak tıbbi literatür içinde bugün açıkça ortaya konsa da bölgede bir kadın 

sorunu olarak algılanmaktadır. “Kusurlu” görülen beden kadın bedenidir. İnfertil kadın, bedenli 

bir ötekidir. “Kusur” kadının bedenine kazınmış olarak anlaşılır. Çalışmada ortaya çıkan bu 

tespiti destekleyen en önemli nokta hamileliğin gerçekleşmediği durumlarda ilk olarak (ve pek 

çok örnekte sadece) çiftlerden kadının doktora ya da şifacıya götürülmesidir. Pek çok 

görüşmecim yıllar boyunca doktora ya da şıh diye tabir edilen hocalara ve ziyaretlere gitmesine 

ya da yakın aile bireyleri tarafından götürülmesine rağmen kocasının hiçbir muayeneden 

geçmediğini, hiçbir şifacılık uygulamasına da katılmadığını anlatmaktadır. Kocanın hiçbir 

tetkik yaptırmamasına rağmen hamilelik yaşamayan eşini boşaması ya da onunla nikahlı olduğu 

halde ikinci bir kadınla gayri resmi evlilik yaparak böylece çocuk sahibi olmayı denemesi halk 

arasında meşru görülmektedir. Bu da infertilitenin bir kadın sorunu olarak görüldüğünü 

destekleyen ikinci önemli noktadır.  

Çalışmada dile getirilen bir diğer ifade olarak “kadının kısırı olmaz kusuru olur” halk 

deyimi her ne kadar infertilite sorunu yaşayan kadını çeşitli tedaviler konusunda 

yüreklendirmek için söylenegelse de “kusur”luluğun altını çizmektedir. Böylece infertil kadın 

bedeni “kusurlu” beden olarak etiketlenir. Bu etiketlenme sadece dışarıdan infertil özneye 

yönelmez. Çocuk sahibi olamayan kadınlar da kendilerini “kusur” üzerinden tanımlama 

eğilimindedir. Görüşmecilerim infertilite öykülerini aktarırken “benim ne suçum var ki”, “ben 

de doğurmak isterim”, “Allah vermedi ben ne yapayım” gibi ifadeleri sıkça 

dillendirmektedirler. Bu ifadeleri merkeze alan görüşmelerimin araştırma boyunca birer 



191 
 

“kusur” anlatısına dönüştüğünü fark ettiğimde araştırmanın bedenle ilişkili bu bölümüne hakim 

olan nitelemenin “kusur” nitelemesi olmasına da karar vermiştim.  

Kusurluluk üzerinden algılanan bu kendilik algısı infertilite sorununun yerelde 

deneyimlenme şeklini doğrudan etkileyerek infertil kadının kendine yönelen bir öfkeye 

dönüşmektedir. Çocuk sahibi olmak üzere şifacılık pratiklerine başvuran kadınlar 

mensturasyon döngülerinin başladığını her gördüklerinde sadece üzüntü yaşamamaktadır. 

Görüşmecilerimden biri her kanaması başladığını gördüğünde başını duvara vurduğundan, 

göğsünü dövdüğünden, “yine beceremedim” dediğinden bahsederken, üst üste düşükler yaşayan 

ve görüşmelerimiz sırasında hamile olan bir görüşmecim beş aylık ölü doğum yaptığı haberini 

vermek için beni aradığında “bu bebeği de taşımayı beceremedim hocam” diyerek ağlamıştı. 

Kadının infertilite tecrübesinde kendi bedenine yönelen kusurluluk algısı diğer görüşmelerimde 

de benzer ifadelerle yer aldı. İnfertilitenin bedenle ve toplumsal cinsiyetle olan bu iç içe geçmiş 

ilişkisini sosyal teorilerde beden tartışmaları ve bedenlilik (embodiment) kavramı üzerinden 

değerlendirdim.  

Sosyoloji literatüründe toplumsal cinsiyetin performans üzerinden yorumlanması ve 

bedenin edilgen algılanışı yaygın olsa da Antropoloji alanında materyal beden her zaman aktif 

kültürel bir özne olarak değerlendirilegelmiştir. Materyal bedenin dövmeler, takılar, giysiler ve 

eyleyiş şekilleri ile kültürün aktif bir taşıyıcısı olarak değerlendirildiği etnografik çalışmalar 

Antropoloji alanında yaygın bir şekilde mevcuttur. Toplumsal cinsiyet rollerinin performansa 

dayalı yapısından bahsetmeye başladığımızda materyal cinsiyet ve toplumsal cinsiyet arasında 

ikili bir yapı öngörülür. Fakat aslında performatif toplumsal cinsiyet rolünü ortaya koyan birey 

her zaman bedenli bir bireydir ve bu performatif rol her zaman bedenli bir eyleme biçimi ile 

ortaya konur. Beden sadece bu performansın gerçekleştiği bir sahne değildir. Kendi sınırlılıkları 

ve imkanları olan aktif bir yapıdır. Bu noktada infertilite etrafında sorunsallaştırılan kadınlık 

rolleri bedenli bir kadınlığın yaşadığı tecrübeleri yansıtır. Üremenin sekteye uğradığı durum 

bedenin aktif olarak soruna dahil edildiği bir kadınlığı kurar. Araştırmanın “Kusurlu” Beden 

kısmında bu şekilde sosyal teorideki bedenlileşme kavramı üzerinden infertilite sorunu yaşayan 

kadının bedenine yönelen algıyı değerlendirdim.  

İnfertilitenin bir sağlık sorunu olarak bölgede deneyimlenme şeklini etkileyen beden 

algısının yanında oldukça yüklü bir annelik algısı da mevcuttur. Anneliğin geleneksel inanışlar, 

milli değerler ve dini öğretilerle yüceltilme şekli çocuk sahibi olamayan kadını değersizleştiren 

bir sürece dönüşür. Çocuk sahibi olmamayı seçmek açıkça bir düşkünlük olarak algılanırken, 

çocuk sahibi olamayan infertil kadın tanrı tarafından cezalandırılmış, kötü niyetli ya da kötü 



192 
 

kalpli olduğu için böyle bir cezaya duçar olmuş hastalıklı kişi olarak görülmektedir. 

Görüşmecilerimden biri kayınvalidesinin kendisine “eltin iyi kalpli, Allah ona bol bol çocuk 

verdi. Sen fesatsın, kötü kalplisin. Bu yüzden çocuğun olmuyor” dediğini anlattı. Pek çok 

kadının anlatılarında bu durum açıkça böyle söze dökülmese de halkta hâkim olan inanış 

kadının doğurganlığının bilerek ya da bilmeyerek yaptığı bir yanlışlık ya da kötülük sonucu 

sekteye uğradığı yönündedir. Geleneksel inanışa göre kadının doğurganlığını sekteye uğratan 

kötücül ruhani güç olarak “garime” infertil kadına ancak bulunmaması gereken ıssız, kirli, 

karanlık ve kötü bir yerde bulunduğunda musallat olur. Ya da kadın halk arasında meşru 

sınırları aşarak, mesela lohusalığında evin dışına çıkıp başka bir lohusa kadınla karşılaşarak 

doğurganlığını yitirebilir. Böylece infertil kadın zımnen suçlu ve kusurlu kişi olarak anne 

olamamakla da cezalandırılmış olur. İnfertil kadının yaşadığı yoksunluk hali yüklü annelik 

kurgusunun mahiyeti ile orantılı olarak artmaktadır. Bu nedenle infertilite sorununun bölgede 

algılanışı üzerine sosyal teoride beden değerlendirmesinin ardından bölgede hâkim annelik 

algısını da ele aldım.  

Bölgede toplumsal cinsiyet rolleri arası dengesizliğin bir diğer noktası da annelik 

konusunda gözükmektedir. Mardin ve çevresinde erkeklik babalık üzerinden tanımlanmazken 

kadınlık bakım verme, koruyup kollama ve yetiştirme değerlerinin zirve yaptığı bir sınıflama 

olarak annelik üzerinden tanımlanmaktadır. Annelik kadınlığa içkin toplumsal bir roldür. Anne 

olamayan infertil kadın “anne olmadığı için” sert, merhametsiz, kısır, kusurlu, bereketsiz ve 

kaba gibi nitelemelere maruz kalır. İnfertil kadının evlat edinmesi dahi eleştirilerek 

“doğurmadığı için annelik duygularını tam olarak yaşayamayacağı” ifade edilir. Merhamet, 

fedakârlık, özveri gibi olumlanan değerler anneliğin aşırı yüceltilmiş kültürel tasvirine ait 

değerlerdir. Doğurganlığı sekteye uğramış kadın duygusal açıdan bu özelliklerden yoksun ve 

“erkeksi” olarak nitelenme eğilimindedir. Çocuksuz kadın “eksik” olarak görülür. Çocuksuz 

kadınlığın tekamülünün imkansızlığı söz konusudur. Doğurganlık ne kadar kadınlığa içkinse, 

annelik de o kadar kadınlığa içkin algılanır. Doğuramayan kadın gibi çocuksuz kadın da ortak 

kadınlık tecrübesinden dışlanan bir ötekileştirmeyi deneyimler. Bu nedenle kadınların infertilite 

tecrübelerini doğrudan etkileyen mevcut yüklü annelik kurgusunu araştırmamda burada kısaca 

ele aldığım ana hatlar üzerinden detaylı bir değerlendirmeye tabi tuttum.   

Araştırma bulgularını değerlendirdiğim geçiş ritüelleri, bedenlilik ve annelik alt 

başlıklarının ardından son bölümde alan araştırması sırasında düzenli görüşmeler yaptığım 

görüşmecilerimin hayat hikayelerini bütünlüklü bir şekilde kaleme aldım. Kadınlarla infertilite 

öyküleri üzerine görüşmelere başladığımda pek çok kadın tam olarak neyin önemli olduğunu, 



193 
 

benim ne bilmek istediğimi soruyor, çocuk sahibi olmak üzere yaşadıklarını anlatmalarını 

istediğimi duyduklarında da dışarıdan belli olacak bir şaşkınlık yaşıyorlardı. Bir görüşmecim 

ilk görüşmede “hocam bunları dinleyeceksin de ne olacak? Ben bugüne kadar kimseye 

anlatmadım. Bunlar benim içime gömdüğüm acılarımdır” demişti. O rahat hissetsin diye 

görüşmelerimizi aktarırken kesinlikle gerçek adını kullanmayacağımı, kimliğini ortaya 

çıkarabilecek detayları karartacağımı tekrar tekrar hatırlattım. Görüşmelere devam ettikçe 

kendisi de hikayesini ilk defa dile dökmenin rahatlığını yaşadı. Sonunda “hocam lütfen beni 

gerçek adımla yaz. Hatta soyadımla beraber yaz! Herkes görsün bilsin ne yaşadığımı” dedi.  

Kadınlar pek çok mahrem bilgiler de içeren hayat hikayelerini kendilerine bir yabancı 

olan bana aktarırken, bu araştırma kaleme alındığında yaşadıklarının başka insanlara 

ulaşacağını biliyorlardı. Bugüne kadar yakın aile bireylerinin bile merak edip sormadığı, 

anlattığında umursamadığı deneyimleri akademik bir çalışmanın konusu oluyordu. Bazen ima 

bazen de ifade ettikleri bu duygularla bana emanet ettikleri hikayeleri başka insanlara 

ulaştırmak gibi bir borcu araştırmamın ilk gününden itibaren yüklendiğimin farkındaydım. 

Araştırma sonuçlarını değerlendirirken alıntı yaptığım bu görüşmelerin her biri bir yandan konu 

bağlamında araçsallaştırılıyordu. Öte yandan hikayelerin bütünlüğü bozuldukça araştırmamın 

nihai amacı olarak ortaya koymaya çalıştığım kültürel örüntünün bütünlüğü de 

zedelenmekteydi. Bu nedenle araştırmanın son bölümünde görüşmecilerimin bana emanet 

ettikleri hikayelere çok az müdahalelerle bütüncül bir şekilde yer verdim. Bu bölümdeki kısıtlı 

müdahalelerim sözlü anlatımı yazıya dökerken anlam kaybı yaratacak noktaları gidermek için 

gerçekleştirdiğim dokunmalardır.  

Mardin’de çocuk sahibi olamayan kadınlara dair bir etnografik araştırma yapmaya karar 

verdiğim ilk günlerde bu araştırmanın bölgedeki kadınlık kurgusuna ve kadınlara dair ilginç 

sonuçlar ortaya çıkaracağını düşünmüştüm. Bugün bu çalışmayı noktalarken geldiğim yerde bu 

düşüncemin ne kadar da mütevazi bir düşünce olduğunu görüyorum. Araştırmamda ele aldığım 

hikayeler sadece bölgede yaşayan kadınlara dair değil, aynı zamanda erkekliğin ve erkeklerin, 

çocukların, gençliğin, yaşlılığın ve hayatın algısına dair önemli noktaları da içermektedir. 

İnfertilite sorunu üzerine değindiğim üremeye dair geleneksel inanış ve algıların beni varlık 

sorusuna verilen ortak kültürel bir cevaba götürdüğünü gördüm. Bu eksende gerçekleştirdiğim 

tüm okumalar ve değerlendirmeler aynı zamanda hayatın başlangıç noktasına işaret etmekteydi.  

Toplumsal cinsiyet rollerinin ikili karşıtlık içinde kurulduğu bir toplumsal yapıda kadına 

ve kadınlığa dair bir hikâye anlatmak demek erkeğe ve erkekliğe dair de bir hikâyeyi tersten 

okumak anlamı içermektedir. Çocuksuzluk pronatal bir toplumsal yapı içinde istisna halini 



194 
 

oluşturur. İnfertil kadınların içinde bulunduğu öznellik kaideyi mümkün kılan kurucu istisna 

olarak değerlendirilebilir. Doğurganlığı sekteye uğramış kadına dair toplumsal algı yerelde 

makbul kadınlığın ön koşullarının neler olduğunu anlatır. Doğuramayan kadın, anne olamamış 

kadın, çocuksuz kadın eksik ve kusurlu olarak tanımlandığında, doğurgan kadının, annenin, 

çocuk sahibi olan kadının makbul kadınlık dairesi içinde yer aldığını görebiliriz. Bu eksiklik ve 

kusurluluk halinin deneyimlenme şekli sorunun mahiyetini ortaya çıkaran doneler içermektedir. 

Dahası geleneksel üreme algısının üremeye kadının katılımını yardımcı ve ikincil olarak 

tanımlaması, hayatı başlatacak cevhere sahip olduğuna inanılan erkeğe ve geleneksel erkeklik 

algısına dair önemli unsurlar içerirken, tek kaynaklı üreme teorisine yakın bu algı cinsiyet, 

cinsellik, dini inanış ve evren tahayyülünü de barındırır. İnfertilite sorununu kadın deneyimleri 

üzerinden ele aldığım bu çalışma sonucunda sorunun erkekler ve erkeklik açısından 

değerlendirilmesinin ihtiyacını da hissettim. Araştırma sonuçlarımı değerlendirirken değinerek 

geçtiğim infertil erkek deneyimleri, ayrı bir araştırma konusu olacak ibareler barındırmaktadır. 

Bölgede makbul erkeklik formasyonunun, babalık algısının ve üremeye erkeğin katılımına dair 

geleneksel inanışların benzer bir çalışma ekseninde ele alınmasının, bu araştırma sonucunda 

ortaya çıkan çerçeveyi zenginleştirecek bir katkı olacağını düşünüyorum.    

Sonuç olarak, Mardin’de infertil kadın olmanın sosyo-kültürel algısı kadınların bu 

bedensel deneyimi ağır bir patoloji olarak gündelik hayatları içinde de barındırdıklarını 

göstermektedir. Bölgede canlı ve çok çeşitli bir şifacılık kültürü mevcutken, şifacılık 

uygulamalarının büyük bir kısmının çocuk sahibi olmak üzere gerçekleştirilen uygulamalar 

olması, bunların da ekseriyetle kadını merkeze alan tedavi yöntemleri içermesi Mardin’de 

infertilitenin bir kadın sorunu olarak algılanmasının önemli yansımalarındandır. Bölgede 

infertil kadın çocuk sahibi olamadığı için mağduriyet yaşamasına rağmen, çocuksuz kalmasının 

kendi kusuru olarak görülmesi ile ya da çocuk sahibi olmak için sarf ettiği çabanın yetersiz 

bulunması ile suçlanmaktadır. Hastalığın yarattığı mağduriyetin yanında hastanın suçlu olarak 

algılanması antik dönemden bu yana hastaya dair varlığını sürdüren geleneksel bir algı olarak 

gözükmektedir. Mağduriyet ile suçluluğun bir arada bulunduğu infertil kadın algısı, modern 

Batı tıbbının ortaya koyduğu çift kaynaklı üremenin materyal bulgularından etkilenmekle 

beraber, bu tespitler topluma hakim olan geleneksel üreme algısında ciddi bir farklılaşma 

yaratmamıştır. 

  

  



195 
 

 

KAYNAKÇA 

Abu-Lughod, Lila. Veiled Sentiments (Honor and Poetry in a Bedouin Society). Berkeley: 

University of California Press, 1986.  

Adorno, Theodor W. – Horkheimer, Max. Dialectic of Enlightenment. Çev. John Cumming. 

New York ve Londra: Verso, 1979.  

Agamben, Giorgio. Homo Sacer: Sovereign and Bare Life. California: Standford University 

Press, 1998. 

Ağartan, Tuba İnci. “Metalaşma ve Sağlıkta Dönüşümün Sınırları: Türkiye Örneği”. 

Neoliberalizm ve Mahremiyet (Türkiye’de Beden, Sağlık ve Cinsellik). Ed. Cenk Özbay, 

Ayşecan Terzioğlu, Yeşim Yasin. İstanbul: Metis Yayınları, 2. Basım, 2018.  

Ahmed b. Hanbel, Ebu Abdullah Ahmet b. Muhammed b. Hanbel eş-Şeybani. El-Müsned. 

Nşr. Ebu Hacir Muhammed Said Besyuni. Beyrut: y.y., 1405/1985. 

Akbulut, Neslihan. (Ed.). Örtülemeyen Sorun Başörtüsü. İstanbul: Ayrımcılığa Karşı Kadın 

Hakları Derneği Yayınları, 2008.  

Aksoy Sugiyama, Ceren. “Antropolojide Beden Sorunsalına Bedenlileşme Teorisinin 

Katkısı”. Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Antropoloji Dergisi 24 

(2010), 69-93.  

Aksoy Sugiyama, Ceren. “Antropolojide Beden Sorunsalına Bedenlileşme Teorisinin 

Katkısı”. Antropoloji Dergisi 24 (Ağustos 2010), 69-93.  

Aksoy Sugiyama, Ceren. Üremeye Yardımcı Tedavi Yöntemlerinin Umutlandırdığı 

Hayatlar: Hastane Günlükleri. Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Doktora Tezi, 2012. 

Akşit, Elif Ekin. “Kısırlık: Olanak ve Tahakküm”. Fe Dergi 1 (2009), 43-54.  



196 
 

Akşit, Gökçesu. “Hipokratik Metinlerde Kadınların Doğası ve Jinekolojinin Ortaya Çıkışı”. 

Fe Dergi 11/2 (2019), 14-23. 

Altuntek, N. Serpil. Yerli’nin Bakışı (Etnografya: Kuram ve Yöntem). Ankara: Ütopya 

Yayınevi, 2009.  

Altuntek, N. Serpil. Yöntembilim Üzerine Antropolojik Okumalar. Ankara: Dipnot 

Yayınları, 2015. 

Armale, İshak. Türkiye Mezopotamyası’nda Mardin (Mërde, Marde). Çev. Turan Karataş. 

Södertäalje: Bet-Froso Nsibin Yayınevi, 1993.  

Asad, Talal. Dinin Soykütükleri (Hristiyanlıkta ve İslamda Disiplin ve İktidarın Nedenleri). 

Çev. Ayet Aram Tekin. İstanbul: Metis Yayınları, 2015.  

ASRM, American Society for Reproductive Medicine. “Fertility Evaluation of Infertile 

Women: A Committee Opinion”. Fertility and Sterility 116/5 (November 2021), 1255-

1265. https://doi.org/10.1016/j.fertnstert.2021.08.038   

Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri I-III. (İstanbul: Türk Tarih Kurumu Basımevi, 1997). ISBN 

975-15-0163 

Atay, Hazal. “Kürtaj Yasasının Arkeolojisi: Türkiye’de Kürtaj Düzenlemeleri, Edimleri, 

Kısıtları ve Mücadele Alanlar”, Fe Dergi 9/2 (Aralık 2017), 1-16. 

Atay, Tayfun. “Sosyal Antropolojide Yöntem ve Etik Sorunu: “Klasik Etnografiden 

Diyalojik Etnografiye Doğru”. Hacettepe Üniversitesi İletişim Fakültesi Kültürel 

Çalışmalar Dergisi 4/1 (2017), 189-206.   

Atay, Tayfun. “Sunu”. Etnografik Hikayeler (Türkiye’de Alan Araştırması Deneyimleri). 

Ed. Z. Nilüfer Nahya, Rabia Harmanşah. 9-16. İstanbul: Metis Yayınları, 2018.  

Ateş, Toktamış. Türk Devrim Tarihi. İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 7. 

Baskı, 2017. 

https://doi.org/10.1016/j.fertnstert.2021.08.038


197 
 

Aunger, Robert. “Etnografya Üzerine: Hikayecilik mi Yoksa Bilim mi?”. Çev. Erdoğan 

Boz. Yöntembilim Üzerine Antropolojik Okumalar. Ed. N. Serpil Altuntek. 243-308. 

Ankara: Dipnot Yayınları, 2015.  

Avcı, Casim. “Şeyh”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 39/ 49. İstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, 2010. 

Aydın, Aysun. “Merleau-Ponty’nin Bedenlenme Fenomenolojisi: Bilinç ve Beden 

Bütünlüğü”. Kilikya Felsefe Dergisi 1 (2020), 77-90. 

Ayten, Ali. – Köse, Ali. Türbeler: Popüler Dindarlığın Durakları. İstanbul: Timaş 

Yayınları, 2010. 

Bates, Daniel G. 21. Yüzyılda Kültürel Antropoloji (İnsanın Doğadaki Yeri). Çev. Suavi 

Aydın. İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 3. Baskı, 2018. 

Battuta, İbn. İbn Battuta Seyahatnamesi. Çev. A. Sait Aykut. İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları, 2019.   

Bayat, Ali Haydar. Tıp Tarihi. İstanbul: Merkezefendi Geleneksel Tıp Derneği, 2010. 

Berg, Bruce L. – Lune, Howard. Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri. Çev. Hasan 

Aydın. Konya: Eğitim Yayınevi, 2015.  

Berktay, Fatmagül. Tarihin Cinsiyeti. İstanbul: Metis Yayınları, 2012. 

Beşer, Mehmet Uğur. “İnanç ve Kültür Turizmi Noktasında Bir Örnek: “Mardin Sultan 

Şeyhmus Türbesi”. Mardin Artuklu Üniversitesi 18. Ulusal Turizm Kongresi “Kültür 

Turizmi”. Ed. A. Akın Aksu vd. 1028-1038. Ankara: Detay Yayıncılık, 2017.  

Beyinli, Gökçen. Elleri Tılsımlı (Modern Türkiye’de Ebelik). Ankara: Ayizi Kitap, 2016.  

Beyinli, Gökçen. İslam ve Sair Halk. İstanbul: Kitap Yayınevi, 2021.  

Boas, Franz. Anthropology and Modern Life. New York: The Norton Library, 1962. 



198 
 

Boddy, Jannice. Wombs and Alien Spirits: Women, Men and the Zar Cult in Northern 

Sudan. Madison: University of Wisconsin Press, 1989.  

Bourdieu, Pierre – Wacquant, Loïc. Düşünümsel Bir Antropoloji İçin Cevaplar. Çev. Nazlı 

Ökten. İstanbul: İletişim Yayınları, 8. Baskı, 2016.  

Browne, Edward G. İslâm Tıbbı. Çev. Enise Anaş. İstanbul: İnkılâb Yayınları, 2012. 

Browner, Carol – Wolder Levin, Betty. “The Social Production of Health: Critical 

Contributions from Evolutionary, Biological, and Cultural Anthropology”. Social Science 

& Medicine 61/4 (August 2005), 745-750. 

Buhari, Ebu Abdullah Muhammed b. İsmail. El-Camiu’s-sahih 1-4. Daru İbn Kesir, Beyrut, 

1407/1987.  

Burç, Pınar Ezgi. “Sosyo-Kültürel Açıdan Annelik ve Kısırlık: Yerma ve Ana Hanım Kız 

Hanım Tiyatro Oyunlarının İncelenmesi”. Sosyal ve Beşeri Bilimler Araştırmaları Dergisi 

19/40 (2017), 13-24. 

Butler, Judith. Bela Bedenler. Çev. Cüneyt Çakırlar, Zeynep Talay. İstanbul: Pinhan 

Yayıncılık, 2014.  

Butler, Judith. Cinsiyet Belası (Feminizm ve Kimliğin Altüst Edilmesi). Çev. Başak Ertür. 

İstanbul: Metis Yayınları, 2008. 

Cadge, Wendy. “Din Maneviyat ve Şifa (Kurumsal Bir Yaklaşım)”. Çev. N. E. Korkmaz. 

Din Sosyolojisi Çağdaş Gelişmeler. Ed. Peter B. Clarke. Ankara: İmge Kitabevi Yayınları, 

2012.  

Cengiz, Kurtuluş vd. Türkiye’de Spiritüel Arayışlar: Deizm, Yoga, Budizm, Meditasyon, 

Reiki vb. İstanbul: İletişim Yayınları, 2021.  

Chodorow, Nancy J. Duyguların Gücü (Psikanalizde, Cinsiyette ve Kültürde Kişisel 

Anlam). Çev. Jale Özata Dirlikyapan. İstanbul: Metis Yayınları, 2. Basım, 2019. 

Cockerham, William C. – Ritchey, Ferris J. Dictionary of Medical Sociology. Westport: 

Greenwood Press, 1997.  



199 
 

Cousineau, Tara M. – Domar, Alice D. “Psychological Impact of Infertility”. Best Practice 

& Research Clinical Obstetrics & Gynaecology 21/2 (2007), 293-308. 

Crapanzano, Vincent. The Hamadsha: A Study in Moroccon Ethnopsychiatry. Berkeley: 

University of California Press, 1973.  

Cumston, Charles Greene. An Introduction to the History of Medicine (From the Time of 

the Pharaohs to the End of the XVIIIth Century). London: Routledge, 2018.  

Çeler, Zafer. “Annenin Serüveni: Kadının Anne Olarak Toplumsal Kurgulanışı”. Doğu-Batı 

Dergisi 63 (Kasım, Aralık, Ocak 2012-2013), 165-181.  

Darimi, Abdullah bin Abdurrahman. Sünen’üd-Darimi. nşr. Mehmet Türk. 2 Cilt. İstanbul: 

Kitap Dünyası, 2020. 

De Landa, Manuel. Çizgisel Olmayan Tarih (Bin Yılın Öyküsü). Çev. Ebru Kılıç. İstanbul: 

Metis Yayınları, 2. Baskı, 2013.  

Değirmenci, Koray. “Etnografik Bir Veri Olarak Fotoğraf: Temsil, Düşünümsellik ve 

Gerçekçilik”. Antropoloji Dergisi 36 (Aralık 2018), 87-102.  

Delaney, Carol. Tohum ve Toprak (Türk Köy Toplumunda Cinsiyet ve Kozmoloji). Çev. 

Aksu Bora. İstanbul: İletişim, 5. Basım, 2014. 

Delvecchio Good, Mary-Jo. “Of Blood and Babies: The Relationship of Popular Islamic 

Physiology to Fertility”. Social Science and Medicine. Part B: Medical Anthropology 14/3 

(August 1980), 147-156.  

Demirci-Yılmaz, Tuba. “Osmanlı ve Erken Cumhuriyet Dönemi Türkiye 

Modernleşmesinde Annelik Kurguları”. Cogito 81 (Yaz, 2015), 66-90. 

Demirhan Erdemir, Ayşegül (ed.). Orta Çağ’da Tıp. İstanbul: Türk Dünyası Araştırmaları 

Vakfı, 2019.  

Demirhan Erdemir, Ayşegül. Tıp Tarihi. İstanbul: Nobel Tıp Kitabevleri, 2014. 

Demirhan, Ayşegül. Kısa Tıp Tarihi. Bursa: Bursa Üniversitesi Basımevi, 1992.  



200 
 

Dereli Yılmaz, Sema. – Ege, Emel. vd. "15-49 Yaş Kadınların Kürtaj Nedenleri ve 

Kontraseptif Tercihleri". Florence Nightingale Journal of Nursing 18 / 3 (Şubat 2011), 156-

163 .  

Dişli, Semra Özlem. “Bigalı “Gaci”: Evde Araştırmacı Olmak Üzerine Etnografik Notlar”. 

Etnografi: Olağan-içi Tecrübe. 176-192. Ed. Aslı Yazıcı Yakın, Meriç Kükrer. Ankara: 

Doğubatı Yayınları, 2019.  

Dole, Christopher. Seküler Yaşam ve Şifacılık (Modern Türkiye’de Kayıp ve Adanmışlık). 

Çev. Barış Cezar. İstanbul: Metis Yayınları, 2015. 

Donovan, Josephine. Feminist Teori. Çev. Aksu Bora, Fevziye Sayılan, Meltem Ağduk 

Gevrek. İstanbul: İletişim Yayınları, 1997.  

Douglas, Mary. Saflık ve Tehlike: Kirlilik ve Tabu Kavramlarının Bir Çözümlemesi. Çev. 

Emine Ayhan. İstanbul: Metis Yayınları, 2021. 

Duyar, İzzet. “Eleştirel Medikal Antropoloji”. Toplum ve Hekim Dergisi 21/1 (Ocak-Şubat 

2006), 17-20.  

Eco, Umberto. Yorum ve Aşırı Yorum. Çev. Kemal Atakay. İstanbul: Can Yayınları, 2014. 

Ekinci, Mehmet. “Şifayı Meydanlarda, Siyaseti İnternette Aramak: Türkiye'de Yeni Hasta 

Örgütlenmeleri”. Neoliberalizm ve Mahremiyet (Türkiye’de Beden, Sağlık ve Cinsellik). Ed. 

Cenk Özbay, Ayşecan Terzioğlu, Yeşim Yasin. İstanbul: Metis Yayınları, 2. Basım, 2018. 

El-Cevziyye, İbn Kayyım. Peygamber Efendimizin Sağlık Öğütleri (Tıbb’un-Nebevî). Çev.-

. İstanbul: Millî Gazete Yayınları, 1997.  

Emiroğlu, Kudret – Aydın, Suavi. Antropoloji Sözlüğü. Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları, 

2003.   

Engin, Raziye. – Pasinlioğlu, Türkan. “Erzurum Yöresinde İnfertil Kadınların İnfertilite İle 

İlgili Geleneksel İnanç Ve Uygulamaları”. Anadolu Hemşirelik ve Sağlık Bilimleri Dergisi 

5/1 (Şubat 2010), 1-10.   



201 
 

Erdoğan, Emine – Gündoğdu, Nehir (ed.). Türkiye’de Feminist Yöntem. İstanbul: Metis 

Yayınları, 2020.  

Eriksen, Thomas Hylland. Küçük Yerler Büyük Meseleler: Sosyal ve Kültürel Antropoloji. 

Çev. A. Erkan Koca. Ankara: Birleşik Kitabevi, 2009. 

Erkaya Balsoy, Gülhan. Kahraman Doktor İhtiyar Acuzeye Karşı (Geç Osmanlı Doğum 

Politikaları). İstanbul: Can Yayınları, 2015.  

Ersoy, Ruhi. “Modernizm- Postmodernizm Bağlamında Geleneksel Tıp Uygulamalarının 

Güncelliği Üzerine Bir Değerlendirme”. Milli Folklor 26/101 (2014), 182-192.  

Esgin, Ali – Çeğin, Güney (Ed.). Gündelik Hayat Sosyolojisi (Temalar, Sorunsallar ve 

Güzergahlar). İstanbul: Phoenix Yayınları, 2021.   

Fabian, Johannes. Time and the Other (How Anthropology Makes Its Object). New York: 

Columbia University Press.  

Foucault, Michel. The History of Sexuality (Volume I: An Introduction). Çev. Robert 

Hurley. New York: Panteon Books, 1978.   

Geertz, Clifford. Islam Observed: Religious Development in Morocco and Indonesia. 

Chicago: The University of Chicago Press, 1971.  

Geertz, Clifford. The Interpretations of Culture. New York: Basic Books, 1973. 

Göcen, Gülüşan – Gügen, Büşra. “Sağlık Çalışanları, Hastalar ve MDR Uzmanlarının 

Geleneksel ve Tamamlayıcı Tıp’ın (Getat’ın) Dini Yaşantı ile Etkileşimine Bakışları”, 

Bilimname 2019/40 (2019), 229-271.   

Göle, Nilüfer. Seküler ve Dinsel: Aşınan Sınırlar. Çev. Erkal Ünal. İstanbul: Metis 

Yayınları, 2017.  

Gran, Peter. Islamic Roots of Capitalism: Egypt, 1760-1840. Austin, TX: University of 

Texas Press, 1979. 



202 
 

 Greil, Alfred L. “Infertility and Psychological Distress: A Critical Review of the 

Literature”. Social Science Med. 45/11 (1997), 1679-1704. Doi: 10.1016/s0277-

9536(97)00102-0.  

Greil, Alfred L. Not Yet Pregnant: Infertile Couples in Contemporary America. New Jersey: 

Rutgers University Press, 1991. 

Güncel Türkçe Sözlük, Erişim 20 Ağustos 2020. https://sozluk.gov.tr  

Gürkan, Saime Leyla. “Nazar”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 32/ 443-444. 

İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2006. 

Güvenç, Bozkurt. Kültür Konusu ve Sorunlarımız. İstanbul: Remzi Kitabevi, 1985.  

Haraway, Donna. Başka Yer. Der. Müge Gürsoy Sökmen. İstanbul: Metis Yayınları, 2010. 

Inhorn, Marcia C. Quest for Conception: Gender, Infertility and Egyptian Medical 

Tradition. Pennsylvania: University of Pennsylvania Press: 1994. 

Inhorn, Marcia. “Healing and Medicine: Popular Healing Practices in Middle Eastern 

Cultures. Encyclopedia of Religion (2005), 3834-3837. 

Kahya, Esin. “Hipokrat”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 18/ 119-121. İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1998. 

Kan, Özgür – Alkılıç, Ayşegül vd. "Açıklanamayan İnfertilitede Yönetim". Arşiv Kaynak 

Tarama Dergisi 23/3 (Ekim 2014), 506-518. https://doi.org/10.17827/aktd.93154 

Kaplan, Melike. “Halk Tıbbının Kökenleri: Teşhisten Tedaviye Din ve Büyü İlişkisi”. Milli 

Folklor 23/91 (2011), 150-156.  

Kaplan, Melike. “Sağlık ve Kültürün Buluştuğu Alan: Tıbbi Antropoloji”. Folklor Edebiyat 

16/64 (Aralık 2010), 225-235.  

Kara, İsmail. Biraz Yakın Tarih Biraz Uzak Hurafe. İstanbul: Dergah Yayınları, 2017. 

https://sozluk.gov.tr/
https://doi.org/10.17827/aktd.93154


203 
 

Keskin, Hatice. “Bir Sorunsal olarak Doğumun Tıbbileşmesi”. Uluslararası Sağlık Toplum 

ve Kültür Sempozyumu 7-10 Mart (Bildiri Kitapçığı). Ed. Doç. Dr. Erkan Çer Dr. Öğr.Üyesi 

Nazan Kahraman Timur Yılmaz. 134-144. Ankara: Kibatek Yayınları, 2019. 

Kılıç, Abdullah (ed.). Anadolu Selçuklu ve Osmanlı Şefkat Abideleri Şifahaneler. İstanbul: 

Diasan Basım, 2012. 

Kuhn, Thomas. “Scientific Revolutions”. The Philosophy of Science. Ed. Richard Boyd, 

Philip Gasper, J. D. Trout. London: The MIT Press, 1991.   

Kur’an Yolu Türkçe Meal ve Tefsir. 5 Cilt. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 

2020.  

Kur’ân Yolu. Erişim 10 Nisan 2020. https://kuran.diyanet.gov.tr   

Kur’an-ı Kerim ve Türkçe Anlamı. Çev. Ali Bulaç. İstanbul: Çıra Yayınları, 2019. 

Kurçer, Mehmet Ali – Eğri, Mücahit vd. “İnfertil Kadınların Geleneksel Halk Kısırlık 

Tedavileri Konusundaki Davranışları ve Etkileyen Faktörler”. Turgut Özal Tıp Merkezi 

Dergisi 6/4 (Ağustos 1999), 329-332.  

Küçük, Hülya. Tasavvuf ve Tıp (Selim Kalbin Fizyolojisi). İstanbul: Ensar Neşriyat, 2018.  

Küçükaşçı, Mustafa Sabri. “Seyyid”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 37/ 40-43. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2009. 

Kümbetoğlu, Belkıs. Sosyolojide ve Antropolojide Niteliksel Yöntem ve Araştırma. İstanbul: 

Bağlam Yayıncılık, 2005.  

Lewis, Paul (ed.). Tıp Tarihi. Çev. Dr. Nilgün Güdücü. İstanbul: Khalkedon, 1998. 

Lloyd, Genevieve. Erkek Akıl (Batı Felsefesinde ‘Erkek’ ve ‘Kadın’). Çev. Muttalip Özcan. 

İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2. Basım, 2015.  

Mâce el-Kazvini, Ebu Abdullah Muhammed bin Yezid. Sünen-i İbni Mace Tercemesi ve 

Şerhi. Nşr. Haydar Hatipoğlu. 10 Cilt. İstanbul: Kahraman Yayınları, 2018.  

https://kuran.diyanet.gov.tr/


204 
 

Malinowski, Bronislav. Vahşilerin Cinsel Yaşamı. Çev. Saadet Özkal. İstanbul: Kabalcı 

Yayınları, 1992. 

Marcus, George E. – Fischer, Michael M. J. Kültürel Eleştiri Olarak Antropoloji (İnsan 

Bilimlerinde Deneysel Bir An). İstanbul: Koç Üniversitesi Yayınları, 2018. 

Mardin, Şerif. Türk Modernleşmesi. Der. Mümtaz’er Türköne ve Tuncay Önder. İstanbul: 

İletişim Yayınları, 1991.  

Martin, Emily. The Women in the Body: A Cultural Analysis of Reproduction with a New 

Introduction. Boston: Beacon Press, 2001.  

Mattingly, Cheryl. – Lawlor, Mary. “The Fragility of Healing”. American Anthropologist 

29/1 (March 2001), 30-57.  

Miller, Tina. Annelik Duygusu (Mitler ve Deneyimler). Çev. Gül Tuncer. İstanbul: İletişim 

Yayınları, 2010. 

Moore, Jerry D. Kültür Teorileri (Antropoloji'deki Başlıca Teori ve Teorisyenler). Çev. A. 

Erkan Koca. Ankara: Atıf Yayınları, 2015. 

Morgan, Lewis Henry. Eski Toplum. Çev. Prof. Dr. Ünsal Oskay. İstanbul: İnkılap Kitabevi, 

2015.  

Morris, Brian. Din Üzerine Antropolojik İncelemeler (Bir Giriş Metni). Çev. Tayfun Atay. 

Ankara: İmge Kitabevi, 2004. 

Mutlu, Burcu. “Türkiye'de "Üremeye Yardımcı" Teknolojiler: Kadınların Tüp Bebek 

Anlatıları”. Neoliberalizm ve Mahremiyet (Türkiye’de Beden, Sağlık ve Cinsellik). Ed. Cenk 

Özbay, Ayşecan Terzioğlu, Yeşim Yasin. İstanbul: Metis Yayınları, 2. Basım, 2018.  

Nahya, Z. Nilüfer  – Harmanşah, Rabia (Ed.). Etnografik Hikayeler (Türkiye’de Alan 

Araştırması Deneyimleri). İstanbul: Metis Yayınları, 2018.  

Narayan, Kirin. “How Native is a “Native” Anthropologist?”. American Anthropologist 

95/3 (September 1993), 671-686.  



205 
 

Ortner, Shery B. “Is Female to Male as Nature is to Culture?” Woman, Culture, and Society. 

Ed. Michelle Zimbalist Rosaldo and Louise Lamphere. 68-87. Stanford CA: Stanford 

University Press, 1974.  

Örnek, Sedat Veyis. Etnoloji Sözlüğü. Ankara: Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya 

Yayınları, 1971.  

Özbay, Cenk – Terzioğlu, Ayşecan vd. (ed.). Neoliberalizm ve Mahremiyet (Türkiye’de 

Beden, Sağlık ve Cinsellik). İstanbul: Metis Yayınları, 2. Basım, 2018.  

Özbudun, Sibel. – Uysal, Gülfem. 50 Soruda Antropoloji. İstanbul: Bilim ve Gelecek 

Kitaplığı, 2012.  

Öztürk, Levent. İslam Tıp Tarihi Üzerine İncelemeler. İstanbul: İz Yayıncılık, 2006.  

Panter-Brick, Catherine – Eggerman, Mark. “The Field of Medical Anthropology in Social 

Science and Medicine”. Social Science & Medicine 196 (January 2018), 233-239. 

Rahman, Fazlur. İslam Geleneğinde Sağlık ve Tıp (Değişim ve Kimlik). Çev. Adnan Bülent 

Baloğlu – Adil Çiftçi. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 1997. 

Rivers, William Halse R. Tıp, Büyü ve Din. Çev. İbrahim Enis Köksaldı. İstanbul: Epsilon 

Yayınları, 2004.  

Rosaldo, Renato. “Grief and a Headhunter’s Rage”. Anthropological Theory. Ed. R. Jon 

McGee ve R. L. Warms. 521-535. Kaliforniya: Myfield Publishing, 2. Baskı, 2000.  

Sapir, Edward. Selected Writings in Language, Culture and Personality. Ed. David G. 

Mandelbaum. Berkeley: University of California Press, 1985. 

Sarı, Rukiye. – Erciyes, Cemre Jade. “İnfertil Çiftlerde Psikolojik, Sosyal ve Cinsel 

Problemler”. İstanbul Kent Üniversitesi İnsan ve Toplum Bilimleri Dergisi 2/2 (2021), 79-

94. 

Sayılı, Aydın. Mısırlılarda ve Mezopotamyalılarda Matematik Astronomi ve Tıp. Ankara: 

Atatürk Kültür Merkezi Yayınları, 1991.  



206 
 

Sever, Merin. “Kadınlık, Annelik, Gönüllü Çocuksuzluk: Elizabeth Badinter’den Kadınlık 

mı Annelik mi, Tina Miller’dan Annelik Duygusu: Mitler ve Deneyimler ve Corinne 

Maier’den No Kid üzerinden Bir Karşılaştırmalı Okuma Çalışması”. Fe Dergi 7/2 (2015), 

72-86.  

Sılay, Mehmet. İslam Medeniyetinde Tıp Kültürü. Ankara: Fecr Yayınları, 2020.  

Sirman, Nükhet. “Sunuş”. Türkiye’de Feminist Yöntem, ed. Emine Erdoğan ve Nehir 

Gündoğdu. 9-14. İstanbul: Metis Yayınları, 2020.    

Skeggs, Beverly. “Feminist Ethnography”. Handbook of Ethnography, ed. Paul Atkinson 

vd. 426-443. Londra: SAGE Publication, 2001.  

Slattery, Martin. Sosyolojide Temel Fikirler. Çev. Cevdet Özdemir. İstanbul: Sentez 

Yayıncılık, 2007.  

Şefkatli Tuksal, Hidayet. Kadın Karşıtı Söylemin İslam Geleneğindeki İzdüşümleri. 6. 

Baskı. Ankara: Otto, 2016. 

T.C. İçişleri Bakanlığı Nüfus ve Vatandaşlık İşleri Genel Müdürlüğü. “Doğum İstatistikleri, 

2020”. 37229 (Mayıs 2021). https://data.tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Dogum-Istatistikleri-

2020-37229 Erişim: 25 Eylül 2021.  

Taburoğlu, Özgür. Dünyevi ve Kutsal (Modernlerin Maneviyat Arayışları). İstanbul: Metis 

Yayınları, 2008. 

Tekineş, Ayhan. “Tıbb-ı Nebevi’de Tıbbî Etik”. Türkiye Klinikleri Tıp Etiği-Hukuku-Tarihi 

Dergisi 11/2 (Mayıs 2003), 75-90. 

Topdemir Koçyiğit, Oya. “İnfertilite ve Sosyo-kültürel Etkileri”. İnsanbilim Dergisi 1/1 

(2012), 27-38.   

Tosun, Necdet. “Rabıta”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 34/ 378-379. İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2007.  

tSpiro, Melford E. “Cultural Relativism and the Future of Anthropology”. Cultural 

Anthropology 1/3 (Ağustos 1986), 259-286.   

https://data.tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Dogum-Istatistikleri-2020-37229
https://data.tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Dogum-Istatistikleri-2020-37229


207 
 

Turner, Bryan S. Tıbbi Güç ve Toplumsal Bilgi. Çev. Ümit Tatlıcan. Bursa: Sentez 

Yayınları, 2017. 

Turner, Victor. Ritüeller: Yapı ve Anti Yapı. Çev. Nur Küçük. İstanbul: İthaki Yayınları, 

2018.   

Türkiye Nüfus ve Sağlık Araştırması 2019, Erişim tarihi: 20 Nisan 2021. 

http://www.hips.hacettepe.edu.tr/ 

Türkyılmaz, Dilek. “Eşik Altı Boş Değildir: “Eşik” Kavramının Türk Düşüncesine 

Yansımaları”. Avrasya Uluslararası Araştırmalar Dergisi 7/17 (2019), 151-162.  

Ullmann, Manfred. Islamic Medicine. Edinburgh: Edinburgh University Press, 1978. 

Uygur, Hatice Kübra – Keskin, Hatice. “Sağaltımda Çoğulculuğun Roy Porter’in Üç Tür 

Otoritesi Bağlamında İncelenmesi”. Gazi Türkiyat 29 (Güz 2021), 147-164. 

Uzun, Hakan. "İktidarını Sürdürmek İsteyen Bir Partinin Kimlik Arayışı: Cumhuriyet Halk 

Partisi’nin 1947 Olağan Kurultayı". Çağdaş Türkiye Tarihi Araştırmaları Dergisi 12/25 

(Aralık 2012), 101-139. 

Ünver, A. Süheyl. Tıb Tarihi (Tarihten Evvelki Zamandan İslam Tababetine Kadar). 

İstanbul: Matbaai Ebüzziya, 1938. 

Van Gennep, Arnold. The Rites of Passage. Çev. Monika B. Vizedom and Gabrielle L. 

Caffee. Chicago: The University of Chicago Press, 1960.  

Yanıkekrem, Emre – Kavlak, Oya vd. “İnfertil Çiftlerin Yaşadıkları Sorunlar ve Hemşirelik 

Yaklaşımı”. Atatürk Üniversitesi Hemşirelik Yüksekokulu Dergisi 11/4 (2008), 112-121. 

Yanıkekrem, Emre. – Kavlak, Oya. vd. “İnfertil Çiftlerin Yaşadıkları Sorunlar ve 

Hemşirelik Yaklaşımı”. Atatürk Üniversitesi Hemşirelik Yüksekokulu Dergisi 11/4 (2008), 

112-121.  

Yuval-Davis, Nira. “Power, Intersectionality and the Politics of Belonging”. FREIA 

Working Paper Series 75 (Ocak 2011), 1-16.  



208 
 

Zürcher, Erik Jan. Modernleşen Türkiye’nin Tarihi. Çev. Yasemin Gönen. İstanbul: İletişim 

Yayınları, 2008. 

Zweig, Stefan. Ruh Yoluyla Tedavi (F. A. Mesmer, M. Baker-Eddy, S. Freud). Çev. Hüseyin 

Salihoğlu. Ankara: İmge Kitabevi, 2005. 


