
T.C. 

HALĠÇ ÜNĠVERSĠTESĠ 

SOSYAL BĠLĠMLER ENSTĠTÜSÜ 

TĠYATRO ANASANAT DALI 

TĠYATRO YÜKSEK LĠSANS PROGRAMI 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DRAMATĠK KÖY SEYĠRLĠK OYUNLARININ RĠTÜEL 

BAĞLAMINDA LĠMĠNAL LĠMĠNOĠD KAVRAMLARI 

AÇISINDAN ĠNCELENMESĠ 
 

 
YÜKSEK LĠSANS TEZĠ 

 

 

 

 

Hazırlayan 

Gürkan KORKMAZ 

 

 

 

 

 

 

DanıĢmanı 

Prof. Dr. Cevat ÇAPAN 

 

 

 

 

 

 

 

Ġstanbul - 2017 





I 

ÖNSÖZ 

Bu çalıĢmamın oluĢmasında desteklerini benden esirgemeyen baĢta; 

performans ve ritüel olgularıyla tanıĢmama vesile olan dahası böyle bir konu üzerine 

çalıĢacağımı söylediğimde ise doğru bir çalıĢma konusu seçtiğimi söyleyip 

teĢvikleriyle bu yola çıkmamada "öncülük" eden sevgili hocam Prof. Dr. AyĢın 

Candan'a; akademik alandaki tecrübesiyle öneri ve fikirlerini benden hiçbir zaman 

esirgemeyen Ġstanbul Üniversitesi Eskiçağ Dilleri ve Kültürleri bölümünden kıymetli 

ağabeyim Yrd. Doç. Dr. Erman Gören'e; Doç. Dr. Funda ÖzĢener'e; danıĢmanım 

Prof. Dr. Cevat Çapan'a; birlikte baĢladığımız yüksek lisans yolculuğumuzda 

desteğini her zaman hissettiğim ustam, ağabeyim Ali Atilla ġendil'e; tecrübelerini 

her daim sakınmadan benimle paylaĢan kıymetli dostum Senem Cevher'e ve bu 

çalıĢma süresince fedakarca bana zamanını ayırıp sürekli fikir alıĢ veriĢi yaptığım 

dahası aramızdaki ĢakalaĢmadan "mütevellit" öyle adlandırdığımız "Servet-i Fünun" 

üslubu ile yaptığı Ġngilizce çevirileri için dostum Canberk Doğalı'ya teĢekkürü bir 

borç bilirim. 

 

Ġstanbul - 2017 Gürkan Korkmaz 



II 

ĠÇĠNDEKĠLER 

Sayfa No 

KISALTMALAR ..................................................................................................... IV 
ÖZET .......................................................................................................................... V 
ABSTRACT .............................................................................................................. VI 

1. GĠRĠġ ...................................................................................................................... 1 

2. KÖY SEYĠRLĠK OYUNLARI ............................................................................. 6 
2.1. Seyirlik Oyun Kavramı ve Ortaya ÇıkıĢı ........................................................ 6 
2.2. Seyirlik Oyunların Yapısal Kategorizasyonu ............................................... 13 

2.3. Köy Seyirlik Oyunlarının Genel Kategorizasyonu ....................................... 25 

3. SEYĠRLĠK OYUNLARIN KÖKENĠNE YÖNELĠK ELEġTĠREL 

YAKLAġIMLAR ................................................................................................. 29 
3.1. Kaynak Tespitine Yönelik Farklı Bir YaklaĢım ........................................... 39 

4. RĠTÜEL OYUNLAR .......................................................................................... 44 
4.1. Ritüel Seyirlik Oyunlar ................................................................................. 44 
4.2. Ritüel Oyunların Yapısal Özelliklerine Göre Kümelendirilmesi .................. 45 

4.2.1. Oynanma Zamanı Bakımından Kümelenmesi ................................... 45 

4.2.2. Muhtevasında Bulunan Söylence Kaynaklı Motif ve Kültler 

Bakımından Ritüel Oyunların Kümelenmesi .................................... 46 
4.2.2.1. Ak-Kara KarĢıtlığı ............................................................... 47 

4.2.2.2. Erotik Öğe ........................................................................... 49 
4.2.2.3. Ölüp - Dirilme ..................................................................... 50 

4.2.2.4. Kız Kaçırma ........................................................................ 52 
4.2.2.5. Yemek Toplama ve Topluca Yemeğin Yenmesi ................ 54 

4.3. Motifsel Adlandırmaya Yönelik Bir Öneri ................................................... 56 
4.4. Ritüel Oyunların Oynanma Amaçları Bakımından Kategorizasyonları ....... 60 
4.5. Genel Kategorizasyon Sorunu ve Bir Öneri ................................................. 65 

4.5.1. Saya Gezme ....................................................................................... 66 
4.6. Erginlenme (GeçiĢ) Törenleri/Oyunları ve Sınıflandırılmasına Yönelik 

Bir GörüĢ ....................................................................................................... 69 
4.7. Ritüel Seyirlik Oyunların Sunumu ve Biçimsel Yapısı ................................ 73 

5. DÜNYEVĠ SEYĠRLĠK OYUNLAR ................................................................... 77 
5.1. Tragedyanın Kökeni Bağlamında Kutsal Ritüelin Dünyevi Oyuna 

DönüĢümü ..................................................................................................... 77 

5.2. Anadolu Seyirlik Oyunlarının ya da Kutsal Ritüellerinin Dünyevi 

Oyunlara DönüĢümü ..................................................................................... 82 
5.3. Dünyevi Seyirlik Oyunların Sınıflandırılması ve Bir Öneri ......................... 83 

5.4. Dünyevi Seyirlik Oyunların Biçimsel Yapısı ve Sunumu ............................ 89 



III 

5.4.1. Seyirlik Oyunlarda Açık Biçim ......................................................... 90 

5.4.2. Seyirlik Oyunlarda Soyutlama Estetiği ve ĠĢlevi ............................... 93 

6. RĠTÜEL ................................................................................................................ 97 
6.1. Kutsal Kavramı ve Ritüel .............................................................................. 97 

6.2. Ritüel Kavramı ve Performans .................................................................... 102 
6.2.1. Türkçe Bir Kavram Olarak Saya Sözcüğünün Ritüel  

Kavramına Ġkamesi .......................................................................... 105 
6.3. Ritüele Yönelik ÇeĢitli Yapısal Tanımlamalar ........................................... 106 
6.4. Performans .................................................................................................. 106 

6.5. Oyun Kavramı ve Ritüel ............................................................................. 108 
6.6. Ritüelin Yapısal Özellikleri ve Biçimsel ĠĢleyiĢi ........................................ 112 
6.7. Ritüel Bir Olgu Olarak Communitas (Komünitas) ..................................... 117 

7. LĠMĠNAL (EġĠK) ve LĠMĠNOĠD (EġĠK BENZERĠ) .................................... 122 
7.1. Victor Turner (1920-1983) ve Ritüel Olgusuna Yönelik ÇalıĢmaları ........ 123 
7.2. Liminalite (EĢiksellik) ve Toplumsal Yapıdaki Genel ĠĢlevi ...................... 126 
7.3. Liminal Sürecin Yapısal Özellikleri ve Biçimsel ĠĢleyiĢi ........................... 129 

7.3.1. Liminal Bir Unsur Olarak "Ġnstructor" ya da MürĢit ....................... 134 
7.3.2. Liminal Bir Unsur Olarak Neophyte ya da Acemi .......................... 136 

7.4. Liminoid (EĢik Benzeri) Kavramı ve Yapısal Özellikleri .......................... 140 

8. DRAMATĠK KÖY SEYĠRLĠK OYUNLARINDA LĠMĠNAL ve 

LĠMĠNOĠD ......................................................................................................... 150 
8.1. EĢiksel (Liminal) Bir Özellik Olarak Ritüel (Sacred) Seyirlik 

Oyunlarda Anti-Yapısal Durum ve Kolektif Nitelik ................................... 151 
8.2. Ritüel (Sacred) Seyirlik Oyunlarda EĢiksel (Liminal) Durumlar ............... 155 
8.3. Dünyevi (Secular) Seyirlik Oyunlarda EĢik Benzeri (Liminoid) 

Durumlar ..................................................................................................... 164 

9. SONUÇ ............................................................................................................... 169 

10. KAYNAKLAR .................................................................................................. 174 

11. ÖZGEÇMĠġ ...................................................................................................... 180 
 

 

 



IV 

KISALTMALAR 

ADS : Ankara Deneme Sahnesi 

Ç. N. : Çevirenin Notu 

UNIMA : Uluslararası Kukla ve Gölge Oyunları Birliği 

 

 

 

 

 

 



V 

GENEL BĠLGĠLER 

Adı ve Soyadı :  Gürkan KORKMAZ 

Anabilim Dalı : Tiyatro 

Programı : Tiyatro 

Tez DanıĢmanı : Prof. Dr. Cevat ÇAPAN 

Tez Türü ve Tarihi : Yüksek Lisans Tezi – Haziran 2017 

 

DRAMATĠK KÖY SEYĠRLĠK OYUNLARININ RĠTÜEL BAĞLAMINDA 

LĠMĠNAL LĠMĠNOĠD KAVRAMLARI AÇISINDAN ĠNCELENMESĠ 

ÖZET 

Bu çalıĢmada 1940 yılından itibaren günümüze kadar sistematik incelemelere 

tabii tutulan Dramatik Köy Seyirlik Oyunlarının bilimsel açıdan yapılmıĢ çeĢitli 

sınıflandırmaları araĢtırılır ve bu tespitler doğrultusunda oyunların 

kümelendirilmesine yönelik yeni bir sınıflandırma önerisinde bulunulur. Oyunların 

kökenine yönelik yaklaĢımlara değinilir ve köken tespitine yönelik yeni bir yaklaĢım 

ortaya koyulur. Oyunlardaki motifsel bir unsur olan Yemek Toplama ve Topluca 

Yeme öğesinin eylem, zaman ve mekân bakımından aynı olması sebebiyle kurban 

motifi olarak adlandırılabileceği görüĢüne yer verilir. Oyunların yapısal iĢlevi 

bakımından ritüelin rolü tespit edilir ve bunun yanı sıra ritüel kavramı irdelenir. 

Türkçe bir sözcük olan „Saya‟ kavramının etimolojik açıdan tutarlılığından dolayı 

ritüel kavramı yerine kullanılabileceği görüĢü ifade edilir. Britanyalı antropolog 

Victor Turner'ın ritüel kuramları bağlamında öne sürdüğü liminal ve liminoid 

kavramları incelenir. Bunun yanı sıra bu kavramların Dramatik Köy Seyirlik 

oyunlarındaki benzer durumları tespit edilir. 

 

Anahtar Kelimeler: Köy Seyirlik, Ritüel, Liminal, Liminoid, Victor Turner 

 

 

 

 

 

 

  



VI 

GENERAL KNOWLEDGE 

Name and Surname : Gürkan KORKMAZ 

Field : Theatre 

Program :  Theatre 

Supervisor :  Prof. Dr. Cevat ÇAPAN 

Type and Date of Thesis : Master Thesis – June 2017 

 

AN OBSERVATION OF DRAMATIC THEATRICAL VILLAGE PLAYS IN 

THE  CONTEXT OF RITUAL IN TERMS OF THE CONCEPTS OF 

LIMINAL AND LIMINOID 

ABSTRACT 

In this study, various scientific classifications of Dramatic Theatrical Village 

Plays which are subjected to systematic analyzes from 1940 to present are 

investigated and a new classification proposal for the clustering of plays is made 

according to these findings. Approaches to the origins of this plays are mentioned 

and a new approach to the identification of origins is introduced. The Food 

Collecting and the Having Food Together can be called the sacrifices because of they 

as the patteral elements of the plays are the same in terms of action, time and space. 

The role of ritual is determined in terms of the structural functionality of the plays 

and the concept of ritual is examined. It is expressed that the concept of „Saya‟, 

which is a Turkish word, can be used in ritual concept due to its etymological 

consistency. The liminal and liminoid concepts that the British anthropologist Victor 

Turner put forward in the context of ritual theories are examined. And also these 

concepts are identified in Dramatical Theatrical Village Plays. 

 

Key Words: Theatrical Village Plays, Ritual, Liminal, Liminoid, Victor 

Turner 

 

 

 

 

 

 



1. GĠRĠġ 

Cumhuriyetin ilk yıllarında Ali Rıza Yalman ve Hamit Zübeyr KoĢay'ın ilk 

olarak Türk kültürü üzerine yaptığı çalıĢmalarda değindikleri Dramatik Köy Seyirlik 

Oyunları, 1940 yılından itibaren Ahmet Kutsi Tecer ile birlikte akademik anlamda da 

sistematik araĢtırma ve çalıĢmaların ilgi alanı haline gelmiĢ ve Anadolu halk kültürü 

açısından ayrı bir konu olarak incelenmeye baĢlanmıĢtır. Tecer'in "Köylü Temsilleri" 

olarak adlandırdığı ve 1939 yılında Ankara Devlet Konservatuarı'nda verdiği bir 

konferansın metni olan 1940 yılında yayımlanan kitabı bu konuyla ilgilenen kiĢileri 

cesaretlendirmiĢ bununla birlikte Tecer'in de ifade ettiği gibi öteden beri olumsuz 

yaklaĢımlarla köylü kültürü olarak nitelendirilmesinden dolayı görmezden gelinen bu 

geleneğe dikkat çekerek akademik çevreler açısından ilgi uyandırmıĢtır. "Köylerde 

ve köylüler tarafından yapılan temsili mahiyette oyunlar" olmasından dolayı bu 

oyunları "Köylü Temsilleri" olarak niteleyen Tecer bu çalıĢmasıyla Seyirlik 

oyunların yapısal sınıflandırmalarına yönelik ilk denemeyi yapan kiĢi olmuĢtur. 

Kitapta oyunların kökeni ile alakalı kapsamlı bir yaklaĢımda bulunmayan Tecer, 

yapısal olarak Seyirlik oyunları "Dini ve Ladini" oyunlar olmak üzere iki ana baĢlık 

altında incelemiĢtir. 

Tecer'den sonra konuya dikkat çeken bir diğer isim ise 1950 yılında 

yayımladığı "Köy Tiyatrosu" adlı kitabı ile Seyirlik oyunları inceleyen Süleyman 

Kazmaz olmuĢtur. Görece dar kapsamlı olan bir çalıĢma olan kitabında Kazmaz, 

"Ģekil, tarz ve usuller" açısından tiyatro ile benzerlik taĢıdığı için bu oyunlara böyle 

bir isim vermeyi uygun bulduğunu söylemiĢtir. Kazmaz çalıĢmasında herhangi bir 

sınıflandırmaya gitmeyerek Tecer'in yaptığı kümelerinde çerçevesinde çalıĢmasını 

biçimlendirmiĢtir. 

1962 yılında doçentlik tezi olarak hazırladığı çalıĢmasını 1964 yılında 

"Anadolu Köy Orta Oyunları (Köy Tiyatrosu)" adıyla kitap olarak yayımlayan ġükrü 

Elçin ise Seyirlik oyunların kökenini Türk Hun Ġmparatorluğu devri hayatıyla 

iliĢkilendirerek oyunları "Ritüel Oyunlar ve Profan mahiyetteki Oyunlar" baĢlıkları 

altında incelemiĢtir. 



2 

1950'lerden itibaren Ankara Deneme Sahnesi (ADS) adı altında Seyirlik oyun 

çalıĢmaları yapan ADS, ideolojik bir yaklaĢımla 1977 yılında yayımladıkları "Köy 

Tiyatrosu" isimli kitapları ile oyunları devrimci sol görüĢün teorileriyle paralel 

olacak biçimde iĢlevsel hale getirmeye çalıĢmıĢlardır.  

ADS topluluğunun bünyesinde yetiĢen akademisyen Nurhan Karadağ ise 

sonrasında kendi özgün görüĢlerini de içerecek nitelikte 1978 yılında "Köy Seyirlik 

Oyunları" kitabını yayımlamıĢtır. Karadağ çalıĢmasında yapısal açıdan oyunları 

"Belirli Günlerde Oynanan Töresel Ya da Büyüsel Oyunlar" ve "Sadece Eğlence Ġçin 

Oynanan Oyunlar" olmak üzere iki ana baĢlık altında incelemiĢtir. Ne var ki 1995 

yılında yazdığı bir makalede ise Karadağ daha önce oyunlara yönelik yaptığı 

sınıflandırmadan farklı bir sınıflandırma yapmıĢtır.  

Seyirlik oyunlarla alakalı bugüne kadar en kapsamlı çalıĢmalar Metin And 

tarafından ortaya koyulmuĢtur. And, 1962 yılında yayımladığı "Dionisos ve Anadolu 

Köylüsü" kitabı ile oyunların antropolojik bağlamına ilk dikkat çeken isim olmuĢtur. 

Daha sonra 1974 yılında ilk basımı yapılan ve 2003 yılında ise geniĢletilmiĢ baskısı 

yapılan "Oyun ve Bügü" kitabı ise alana derinlemesine bir bakıĢ açısı sağlamıĢtır. 

"Seyirlik Oyun" kavramını ilk kullanan kiĢi olan Metin And, oyunların 

kümelendirilmesine yönelik ise farklılık oluĢturacak biçimde çeĢitli sınıflandırmalar 

yapmıĢtır. 

Yukarıda adını zikrettiğimiz araĢtırmacıların yanı sıra Erman Artun, Mevlüt 

Özhan ve Dilaver Düzgün de Seyirlik oyunlar üzerine sistematik olarak araĢtırma 

yapan diğer akademisyenlerdir. 

Seyirlik oyunların toplumsal iĢlevselliği açısından girift durumu bu konuyla 

alakalı çalıĢma yapan/yapmıĢ araĢtırmacıların oyunlara yönelik müĢterek bir 

sınıflandırma yapmasını Ģimdiye kadar mümkün kılmamıĢtır. Elbette adlandırma 

bakımında farklılık gösterecek biçimde oyunlara yönelik çeĢitli sınıflandırmalar 

yapılmıĢtır. Ne var ki yapılan bu kategorizasyonlar oyunsallık temelinde geliĢen 

Seyirlik etkinliklere toplumsal yapı açısından iĢlevlerini niteleyecek bununla birlikte 

bize göre asıl öznesi durumundaki "birey olarak oyun kiĢilerinin" konumlarını 

bilimsellik bakımından veri oluĢturacak bir biçimde açıklayacak bir mahiyet 

kazandıramamıĢtır. 

Öyle ki oyunların ortaya çıkması bağlamında araĢtırmacıların oyunların 

kökenine yönelik henüz müĢterek bir bakıĢ açısına sahip olamayıĢı da bu oyunların 



3 

bilimsel bir zeminde  yapısal ve biçimsel yönden tanımlanıp ifade edilebilmelerini 

zorlaĢtırmaktadır.  

Bununla birlikte oyunların toplum açısından "ritüel niteliği" ise dikkat çeken 

bir durum olarak tezimizin çerçevesi dahilinde diğer bir konudur. Daha çok 

antropoloji disiplini çerçevesinde ele alınan ritüellerin toplumsal yapıdaki iĢlevleri ve 

biçimsel olarak da performansa dayalı oyunsallık temelinde icra edilmeleri "tiyatro" 

olgusuyla buluĢmasını sağlamaktadır. Nihayetinde Seyirlik oyunlar da tiyatrosallık 

temelinde gerçekleĢen etkinliklerdir. 

Yirminci yüzyılın erken dönemlerinden itibaren çağdaĢ tiyatro 

uygulayıcılarının yeni arayıĢlara girerek tiyatroyu insan açısından daha iĢlevsel kılma 

çabaları bu tiyatro insanlarını ritüel ya da baĢka bir deyiĢle "törensel tiyatro" 

olgusuyla karĢılaĢtırmıĢtır. 

"20. yüzyıl tiyatrosunun en önemli dönüm noktasında iki büyük yaratıcı, Batı 

tiyatrosu geleneğini yüzyıl baĢından bu yana sorgulayan kuram ve uygulamaları, 

tiyatro sanatının köklerine, insanın yaĢamsal gereksinimlerine doğru yönlendirdi. 

Gerçekliği betimleyen tiyatro yerine, ilkel, törensel oyun anlayıĢını gündeme 

getirdiler. DüĢüncelerinin özellikle 1960 sonrasında coĢkuyla karĢılanması, Fransız 

Antonin Artaud ile Polonyalı Jerzy Grotowski'yi 70'li yılların tiyatrosunun tinsel 

önderleri yaptı.  

(…) 

Yeni tiyatroya yeni bir ad gerektiğinde 1970'lerde bu bağlamda ortaya çıkan 

"performans" deyimi, yardıma yetiĢti. (…)" (Candan, 2013:115) 

Bununla birlikte 1960'lı yıllardan itibaren performans (gösterim) olgusu artan 

bir hızla artık tiyatro insanlarının yöneldiği bir alan olmuĢtur. Hem kurumsal 

tiyatrolar açısından hem de akademik tiyatro açısından performans yeni bir ilgi ve 

araĢtırma alanı haline gelmiĢtir. 

"(…) Performans çalıĢmaları olarak tanımlanan ve büyük ölçüde disiplinler arası 

özellik taĢıyan yeni bir alan Amerika BirleĢik Devletleri üniversitelerinden 

baĢlayarak tüm dünyaya yayıldı. Antropoloji, kültür araĢtırmaları, etnoloji gibi pek 

çok alanla kesiĢen bir araĢtırma çerçevesinin ortasında geliĢti. Aynı zamanda 

gösterim alanının dıĢına taĢan "sosyal performans", "kültürel performans" gibi 

deyimler üzerinden disiplinler arası sınırlar kesinliğini yitirdi." (Candan, 2013: 14) 

Bu bağlamda oyunsallık temelinde gerçekleĢen performans (gösterim) 

olgusuna yönelik "en önemli" katkıyı Amerikalı tiyatro insanı akademisyen Richard 

Schechner ile birlikte ortak araĢtırmalarda bulunan antropolog Victor Turner 

yapmıĢtır. 



4 

"Oyun üzerine ilkel toplumlarla yaptığı araĢtırmalarla ve tiyatro kuramcısı Richard 

Schechner ile ortak çalıĢmalarıyla tanınan Victor Turner, çağdaĢ gösterim kuramı 

için en değerli kavramları yerleĢtiren bilimcidir. (…)" (Candan, 2013: 15) 

Dünya genelinde performans olgusunun ritüel bağlamında günümüz tiyatro 

anlayıĢının baĢat ilgi alanını oluĢturması bizim de böyle bir çalıĢmaya yönelmemizin 

temel gerekçelerinden biri olmuĢtur. Öyle ki ülke tiyatromuzun çağdaĢ tiyatro 

anlayıĢları ile eĢ zamanlı bir biçimde yürüyebilmesi adına -akademik anlamda ne 

ölçüde katkı yapacağını tahmin edememekle birlikte- müspet bir tutumla hareket 

etmiĢ bulunmaktayız. Bu bağlamda dünyadaki tiyatro ile alakalı güncel mesele olan 

performans/ritüel olgusunu daha iyi anlayabilmemiz adına Anadolu ritüelleri olarak 

da adlandırabileceğimiz Dramatik Köy Seyirlik Oyunlarının belli bir merhaleye 

eriĢmiĢ evrensel çağdaĢ performans kuramları doğrultusunda karĢılaĢtırmalı olarak 

incelenmesinin doğru bir baĢlangıç noktası olduğu kanısındayız. 

Öyle ki gösterim (performans) alanına yaptığı kuramsal katkılarla bu alanda 

önemli bir yere sahip olan antropolog Victor Turner'ın performans literatürüne dahil 

ettiği en önemli iki kavram olan "liminal (eĢik)" ve "liminoid (eĢik benzeri)" olguları 

çalıĢmamızın çerçevesini oluĢturmaktadır.  

Turner'ın ilkel kabilelerdeki "gündelik hayat ile oyun arasındaki ayrımı 

netleĢtirmek" için ifade ettiği liminal (eĢik) kavramı ve günümüz toplum 

yaĢamındaki çeĢitli sanat ve sportif etkinliklerde ortaya çıkan ve "sınır ötesi bir boĢ 

alanı" ifade eden liminoid (eĢik benzeri) kavramı genel olarak toplumsal yapıdaki 

"sınır dıĢı alanları" belirleyen unsurlardır. 

"(…) Oyun ya da ritüelin ciddiyet dıĢı, gerçek yaĢam dıĢı bir uygulama oluĢundan 

gündelik yaĢamın bu sınır ötesi alanına getirdiği "liminod" tanımı, hareket ya da 

yaratma özgürlüğünün at koĢturduğu sınır ötesi bir boĢ alana iĢaret eder. (…)" 

(Candan, 2013: 15) 

"Turner'ın gösterim kuramına baĢka önemli katkısı, birtakım temel kavramların 

yaratıcısı olmasıdır. Bunlardan "liminal" ya da "liminoid" sınır dıĢı alan belirleyen 

bir kavramdır.Gündelik yaĢam ile oyun arasındaki ayrımı netleĢtirmeye yarar. "EĢik" 

anlamına gelen "limen" sözcüğünden türetilmiĢtir. Ġnsan ve toplum yaĢamındaki 

geçiĢ aĢamalarını tanımlar. Turner, toplumsal kültürel açıdan liminal oluĢumların 

ölümle, rahimdeki varoluĢla, güneĢ ve ay tutulmasıyla, karanlıkla eĢleĢtirildiğini 

söyler. Ergenlik gibi geçiĢ aĢamalarının da liminal niteliği vardır. Buna benzer 

olarak da oyuna ayrılan yaĢam dilimi "normal", üretken yaĢamdan farklı bir 

sınırötesi alandır. Bu boĢlukta özgürlük ve yaratıcılık Ģekil bulur." (Candan, 2013: 

26) 

ÇalıĢmamızın disiplinler arası bir konuyu teĢkil etmesi nedeniyle  genel 

çerçevenin dıĢına çıkmamak adına farklı disiplinlere iliĢkin tanımlamaları konumuz 



5 

dahilindeki kiĢilerin bakıĢ açılarıyla verilmiĢtir. Bununla birlikte kaynak olarak 

faydalandığımız kimi kitapların tarihsel eskiliği sebebiyle kitaplardaki yazım 

kuralları günümüz yazım kurallarıyla farklılık oluĢturmasına rağmen bu çalıĢmada 

yazım kuralları açısından farklılık oluĢturan alıntıların aslına sadık kalınarak 

herhangi bir düzeltmeye gidilmemiĢtir. ÇalıĢma dahilindeki bütün Ġngilizce 

alıntıların çevirileri Canberk Doğalı tarafından yapılmıĢtır. 



6 

2. KÖY SEYĠRLĠK OYUNLARI 

2.1. Seyirlik Oyun Kavramı ve Ortaya ÇıkıĢı 

Sırasıyla; Köylü Temsilleri (A.K. Tecer), Köy Tiyatrosu (Süleyman Kazmaz), 

Anadolu Köy Orta Oyunları - Köy Tiyatrosu (ġükrü Elçin) , Köy Oyunları (Ankara 

Deneme Sahnesi) ve son olarak günümüzde akademik alanda da kabul görmüĢ ve 

bizim de bu çalıĢmada ifade ettiğimiz adıyla "Köy Seyirlik Oyunları" (Metin AND), 

kadim zamanlardan bu yana Anadolu coğrafyasında yaĢayan/yaĢamıĢ 

sosyal/kültürel/dini pratiğin en önemli ifade araçlarından biri olmuĢtur.  

"(...) söz konusu oyunlara ad olarak köy seyirlik oyunları biçimindeki kullanım 

yaygınlık kazanmıĢ, son elli yıl içinde araĢtırmacı ve bilim adamları genellikle bu 

terimi tercih etmiĢlerdir. Özellikle Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya 

Fakültesi Tiyatro Bölümü‟nde çoğu Metin And tarafından yaptırılan lisans 

tezlerinde de bu terime yer verilmiĢ, ancak iki lisans tezinde konuya farklı bir yorum 

getirilmiĢtir. Bunlardan biri,  Ulutepe Köyünde Oyun Çıkarma Geleneği, diğeri ise 

Gökdere Köyü Oyun Çıkarmaları adını taĢır. Bu çalıĢmaların ikisinde de bizzat 

köylülerin oyunlara herhangi bir ad vermedikleri, ancak bunlardan, oyun çıkarma 

Ģeklinde bahsettikleri belirtilerek köylülerin kullandığı terimin en doğru terim olarak 

kabul edildiği açıklanmıĢ ve öylece ele alınmıĢtır." (Düzgün, 2014) 

Yılın belli günlerinde Ritüel amaçlı, çoğu kez de düğün, bayram, doğum ya 

da boĢ zaman  eğlencesi maksadı ile gerçekleĢtirilen ve daha çok dramatik nitelikte 

olan bu etkinlikler, içinde yaĢadığımız coğrafyanın en eski çağları ile günümüz 

sosyal ve kültürel yapısını anlamak açısından bir kaynak niteliği taĢımaktadır. 

Metin And, Seyirlik oyunları ve önemini Ģöyle açıklamaktadır: 

"Kırsal bölgelerde, köylerde görülen, daha çok tarih öncesine uzanan bolluk (tarım 

ve çobanlık), eriĢtirme, canlandırıcılık, atalara tapınım gibi iĢlevsel kuttörenlere 

bağlı bir tiyatro geleneğidir. Soy kadar üzerinde yaĢanılan toprağa da sıkı sıkıya 

bağlı olan bu gelenek, köylünün inançlarında tutuculuğu nedeniyle günümüze değin 

yaĢamıĢtır.  Bugün Anadolu köylüsü de bunları tüm çeĢitliliği ve canlılığı ile 

yaĢatabilmiĢtir. Daha çok takvime bağlı ve döngüsel vesilelerin önemli payı vardır 

bunda. Genellikle oyuncular profesyonel değildir. Bu iĢ için belirli oyun yerlerine de 

rastlanmaz. Ancak kılık değiĢtirme, kiĢileĢtirme, maskeler, müzik, kimi doğmaca, 

kimi ritüel gereği kalıplaĢmıĢ söyleĢmelere rastlanır. Giderek eski örnekler üzerine 

güncel konularda yeni oyunlar da yaratılmakta, ya da eski oyunların değiĢtirilmiĢ, 

çeĢitlemeleri görülmektedir. Sanat açısından ve tiyatro biçimi olarak ilkel görünüĢlü 

olmakla birlikte Antik Yunan dramı gibi büyük temel dramların yaratılmasına 

kaynaklık ettikleri ölçüde önemleri çok büyüktür, tiyatronun kendini tüketip yeniden 

doğuĢunda baĢvurulacak baĢlıca kaynaktır." (And, 1985: 43) 



7 

Bir çok Seyirlik oyun araĢtırmacısı bu oyunları incelemiĢ ve çeĢitli genel 

tanımlamalar yapmıĢlardır.  Bu tanımlamaların bazıları Ģöyledir: 

"Köy seyirlik oyunları; düğünlerde, bayramlarda ya da yılın belirli günlerinde 

köylülerimizin genellikle <<oyun yapma>>  <<oyun çıkarma>> adı altında 

yarattıkları bir tiyatro olayı."  (Karadağ, 191: 9)  

"Köy seyirlik oyunları büyü, maske, dans gibi törensel ögeler içeren göstermeci 

biçimle geliĢen oyunlardır. Seyirlik oyunların belirli bir metni yoktur, daha çok bir 

olay dizisi çevresinde geliĢir. Oyuncunun niteliklerine ve seyircinin o andaki 

tepkilerine göre bu olay dizisinin ifade ediliĢ Ģekilleri değiĢebilir. Oyunlar doğmaca 

olarak oynanır. Ancak oyunun çatısı kesin ve katı bir biçimde belirlenmiĢtir, bunda 

değiĢiklik yapılamaz. Anadolu'nun değiĢik bölgelerinde oynanmasına karĢın, 

özellikle büyüsel/törensel oyunların metin yapıları birbirine çok benzer. Yöreden 

yöreye küçük farklılıklar gösteren kalıplaĢmıĢ oyun yapıları seyircinin de bilgisi 

dahilinde olduğu için oyuncu-seyirci bütünleĢmesi tam anlamıyla kurulabilir." 

(Ünlü, 2006: 71,72) 

"Türklerin Ġslam öncesi dönemlerinden Anadolu'ya taĢındığına kesin gözüyle 

bakabildiğimiz oyun biçimleri 'seyirlik' olarak adlandırılan törensel oyunlardır. 

ġamanizm izlerini taĢıyan bu oyunlar kentlerde ve saray çevresinde varlıklıların 

desteğiyle geliĢen meddahlık, ortaoyunu, gölge oyunu gibi biçimlerden bağımsız 

olarak yüzyıllar boyu kırsal yaĢamın vazgeçilmez bir parçası olmuĢlardır. 

Günümüzde bile bölük pörçük izlerine rastlayabildiğimiz törensel seyirlikler, ölüm, 

doğumi erginleĢme, hasat, düğün gibi geçiĢ olaylarında toplumsal yaĢamın doğal 

parçası olmuĢtur. Doğanın ölüm-dirim döngüsünü taklit eden, yaĢamsal güçlerin geri 

çekilip baharla birlikte yeniden dönüĢünü canlandıran ya da bereket yakarması 

içeren oyunlar Anadolu'nun çeĢitli yörelerinde birbirinden en uzak yerlerde benzer 

motifler sergiler." (Candan, 2010: 46) 

"Geleneksel seyirlik oyunlarımız, doğanın üretici ve yaĢatıcı güçlerini kutsama 

kökeninden gelen halk güldürüleridirler." (ġener, 1974) 

Bununla birlikte Seyirlik oyunların günümüz tiyatrosuna kıyasla en önemli 

niteliği ise yazılı bir metne dayanmayan sahnesiz bir tiyatro anlayıĢına sahip 

olmasıdır. 

Köy Seyirlik oyunlarına dikkat çeken bir diğer isim Abidin Dino ise bu 

oyunların genel karakteristiğini Ģöyle belirlemektedir: 

"Halkevleri Genel Merkezi tarafından Anadolu‟ya gönderilen arkadaĢı Abidin 

Dino‟nun deneyimlerinden ve anılarından da beslenerek, köylülerin sunduğu bu 

temsillerin karakterlerini Ģöyle sıralar:   

1.  Açık havada ve bir meydanda oynanır.    

2.  Dekorsuz ve makyajsız oynanır.    

3.  Tulûat olarak irticâlen oynanır.    

4.  Aktörle hem insan, hem de eĢya ve hayvan: taĢ, ağaç, körük, eĢek, deve iĢi 

görebilir.    

5.  Metinsiz, süflörsüz olarak oynanır." (Tekerek, 2010) 

Aslıhan Ünlü, Seyirlik oyunların köken bağlamında ritüel iĢlevini ve bununla 

birlikte değiĢen yaĢam koĢullarıyla beraber bu oyunların tabiri caizse "ritüelistik" 



8 

meĢruluğunu devam ettirebilmek adına "oyun" formuna dönüĢümünü "Türk 

Tiyatrosunun Antropolojisi " kitabında Ģöyle açıklamaktadır: 

"Bu oyunlarda Anadolu halklarının ritüelleri, Ģamanistik kültürün izlerini de 

içerecek Ģekilde oyuna dönüĢür. Zatan tüm ritüellerin hem içerikleri hem de ritmik 

yapıları onların doğanın taklidine, insanın doğa ile uzlaĢmasına dayandığını gösterir. 

Ġnsan, doğanın özündeki ritmin, mevsimlerin değiĢiminin, gece ve gündüzün, 

bitkilerin, hayvanların büyümesinin ve ölmesinin, su kaynaklarının çoğalmasının ve 

azalmasının belirli bir döngüyü izlediğini görmüĢ, insanın yaĢam çizgisinin bu 

döngüye karĢılık geldiğini anlamıĢ ve evrenle bütünleĢmek amacıyla ayin ve 

törenlere yönelmiĢtir. Mevsim dönümlerini, bitkilerin büyümesini, koyunların 

yavrulamasını kutlamak, kuraklığı, hastalığı uzaklaĢtırmak v.b.  nedenlerle yararcı 

bir anlayıĢla değiĢik törenler düzenlemiĢtir. Evrenin ve yaĢamın ritmini, uygarlığın 

yeĢerdiği her yerde adları değiĢen ama iĢlevleri aynı kalan tanrılara yüklemiĢtir." 

(Ünlü, 2006:63) 

Metin And, "Oyun ve Bügü" kitabında ritüellerin neden "seyirlik" 

kapsamında değerlendirilmesi gerektiğini ve "Oyun" kavramı ile "Seyirlik Oyun" 

kavramı arasındaki farklılığı Ģöyle gerekçelendirir: 

"Huizinga‟nın incelediği oyun kavramı, kökündeki en yüksek biçimlerdir. Bu açıdan 

bakılınca oyunun iĢlevinde iki önemli görünüm vardır: Ya bir Ģey için yarıĢma, 

karĢılaĢma ya da bir Ģeyi yansılama, benzetme. Ġki iĢlevi birleĢtirirsek, oyun, ya bir 

yarıĢmayı yansıtır ya da bir Ģeyi baĢka bir Ģeye en iyi benzetmek için yarıĢtır. 

Benzetmece bir gösteridir, böylece seyredene yöneliktir. Türkçe‟deki „oyun‟un çok 

çeĢitli anlamları olduğundan seyredilen oyunları ötekilerden ayırmak için bunlara 

„seyirlik oyun‟ diyoruz. Aslında ritüel seyredilmek içindir; dromenon eylemdir, 

drama da sahnede bir eylemin benzetmecesidir. Böylece bir eylem, bir gösterim ya 

da yarıĢ olarak yapılabilir. Ritüel, evrene değgin bir olguyu benzetmecedir. Bu 

benzetmece, burada daha çok mistik bir tekrarlama, bir olgunun yeniden 

gösterilmesi için bir özdeĢleĢmedir. Ritüelin iĢlevi yalnız benzetmece değildir, 

tapınanların kutsal olgunun kendisine katılmasını sağlar. Yunanlar bu ayrımı 

“mimetik yerine metektik” sözü ile karĢılıyorlar. Büyük mevsimlik törenlerde, 

süremlerin dönüĢümü, takımyıldızların hareketi, tarımsal ürünlerin büyümesi ve 

olgunlaĢması, hayvan ve insanların doğumu, yaĢaması ve ölümü gibi sahnelere 

benzetmeler yapılıyordu. Ġlkeller, ritüellerin oynanmasıyla bir çeĢit ilkel hükümet 

biçimini edinmiĢ oluyorlardı. Kral güneĢti, krallığı güneĢin hareketinin bir 

görünümüydü. Bütün ömrünce kral, güneĢi oynuyordu ve sonunda güneĢin kaderine 

uğruyor, ritüelde kendi halkınca öldürülüyordu. (…)"  (And, 2003: 30) 

Toprağa bağlı hayat sürdüren ve maddi manevi tüm atmosferi toprak 

tarafından belirlenen insanın neden bir rutine ya da gündelik hayatın 

ritüelleĢtirilmesine  ihtiyaç duyduğu konusuna Henri Lefebvre "Gündelik Hayatın 

EleĢtirisi" kitabında Ģöyle açıklık getirmeye çalıĢmıĢtır: 

"BaĢlangıçta, insani düzen ile doğanın düzeni “esrarengiz” (ama bu basit köylülere 

kendi dünyalarının en dolaysız, en doğal Ģeyi gibi gelen) bir bağla bağlanmıĢ, 

örülmüĢ gözükür. Köylü geleneği, her değiĢim, “düzeni” tehdit ettiğinden rutin 

olabilecek denli katıdır. Ġnsan faaliyeti de pratikte kodlanma, Ģenlikleri ve hatta 

jestleri, gündelik yaĢamın kelimelerini ritüelleĢtirme eğilimi içindedir."  (Lefebvre, 

2012: 208) 



9 

Tiyatro tarihçisi Oscar Brockett (1923-2010)'in; insanın neden bir ritüele 

ihtiyaç duyduğu ve çeĢitli ritüel pratikler yaratmaya yöneldiği sorusuna yaklaĢımı ise 

Ģu yöndedir: 

"BaĢlangıçta insanlar, yiyecek kaynaklarını ve varlığın diğer belirleyicilerini 

denetleyen güçlerin farkına adım adım varırlar. Doğal nedenleri açıkça 

anlayamadıklarından bunları doğa üstü ya da büyüsel güçlere bağlarlar. Daha sonra 

bu üstün güçlerin inayetini elde etme yollarını aramaya baĢlarlar. Bir süre sonra, 

kullandıkları araçlarla varmak istedikleri sonuç arasındaki açık bağıntıyı algılarlar. 

Daha sonra bu araçlar yinelenir, araĢtırılır ve kalıplaĢtırılır ve sonuç olarak hepsi 

birer ritüel haline gelir. Bu aĢamada bütün topluluk genellikle ritüeli temsil ederken, 

"izleyiciler" de "doğaüstü" gücü oluĢtur." (Brockett, 2000: 16) 

Yerel herhangi bir belirlenime gitmeden ya da coğrafyaya bağlamadan doğası 

bakımından insanın niçin ritüele ihtiyaç duyduğunu bu sözlerle ifade ettik. Türk 

boylarının ritüel yaratma etkinliklerinin nasıl ortaya çıktığını ve gündelik hayatın 

akıĢı içinde binlerce yıldır süregelen bu ayinleĢtirmelerin Anadolu'ya tekamülünü ise 

Fatma Ahsen Turan Ģöyle anlatmaktadır: 

"Orta Asya‟da güneĢ, ay, güneĢ ve ay tutulması, yıldırım ve gökkuĢağı ile ilgili 

inanıĢlar Gök Tanrı inanıĢı ile ilgilidir. Türklerin inanıĢlarında Orta Asya‟dan 

itibaren Anadolu‟ya kadar uzanan uzun zaman sürecinde “Gök” kutsaldır. Eski 

Türklerin inanç sisteminde Tanrı göğün en üstündedir. Göğün bütün kâinatı 

kucaklaması, kötülüğün kaynağı olan karanlığı kovan güneĢi, ay ve yıldızları 

katlarında bulundurması, Türk inanç ve düĢünce sisteminde göğün statüsünü bize 

anlatmaktadır. Halk göğe ve gök cisimlerine, gökyüzünde meydana gelerek 

yeryüzünü etkileyen tabiat olaylarına Türk inanç platformunda bir statü 

kazandırmıĢtır. Bütün bu sebeplerden dolayı gökyüzü, güneĢ, ay ve bazı tabiat 

olayları ile ilgili inanıĢlar ve ritüeller oluĢmuĢtur. Türk mitolojisinde güneĢ, ay ve 

diğer gökyüzü cisimleri ile ilgili yaradılıĢ, ay ve güneĢ tutulmasını izah eden çeĢitli 

anlatılar mevcuttur. Bütün bu anlatılar ve ritüeller Türklerin kozmolojik 

düĢüncelerini belirtmesi bakımından önemlidir. Türklerin güneĢ ve diğer nesnelere 

hürmet göstermesi, Tanrının onlara verdiğine inanılan olağanüstü özelliklerinden 

ileri gelmektedir. Bunların neticesinde, Orta Asya inanç ve ritüelleri ile günümüz 

ritüelleri arasında bir süreklilik olduğunu gözlemlemekteyiz." (Turan, 2011) 

Mehmet Fuat (1926-2002) "Tiyatro Tarihi" kitabında büyüsel/ritüelistik 

olanın drama veya seyirlik bir sanat ürününe dönüĢümünü Ģöyle açıklar: 

"Ġnsan avcılıkla baĢlıyor. Avını üstüne ağaçların arasından fırlayıp atılacak durumda 

değilse, diyelim bir açıklıkta avlanıyorsa, ister istemez avlayacağı hayvanın 

biçimine girecek, hareketlerini taklit edecek, ayrı bir yaratık olduğunu, düĢman 

olduğunu sezdirmeden onun yanına yaklaĢmaya çalıĢacaktır. Eskimoların ayıbalığı, 

Kızılderililerin "buffalo" avlarken yaptıkları gibi. 

Sonra avcı bağlı olduğu topluluğa dönüyor. Avını kutluyor, avcılığını övüyor. 

Hayvanın derisini sırtına alıp hem av, hem avcı oluyor, baĢlıyor oynayarak 

anlatmaya. Bu tiyatronun baĢlangıcı, ama daha büyü, bilinmeyen güçlere inanmak, 

din yok ortada. 



10 

Büyü insanoğlunun ava çıkmadan önce dans etmesiyle beliriyor. ġöyle bir inanç 

geliĢmiĢ artık ilkel insanda: Avlanacak hayvanlar, sonra onların öldürülüĢleri taklit 

edilirse, çok hayvanla karĢılaĢılır, av da baĢarılı geçer. Önceleri yalnızca hayvanlar 

taklit ediliyor, avcılar girmiyor aralarına. Zamanla daha tiyatroya yaklaĢıyor bu 

büyü. Kimi hayvan biçimine giriyor, kimi avcı oluyor, karĢılıklı oynuyorlar. Güney 

Fransa mağaralarında görülen ilkel resimler, mızraklanmıĢ hayvan resimleri de 

büyüyle ilgili. O resimlerin önünde belki de avcılar dans ediyorlardı. 

Bu çeĢit büyünün dinden çok bilime yakın olduğu söylenebilir. Basit, yararlı bir 

amacı var. Doğaya yön vermek, doğayı istediği yana çekmeye çalıĢmak. Ġnsanoğlu 

avcılıktan çiftçiliğe geçince, yağmur ya da güneĢ için yapılan büyüler, "dua"lara 

yöneliyor. Dine doğru bir gidiĢ. kahramanlar, atalar tanrılaĢınca da onların 

baĢlarından geçenleri anlatmak, oynamak gereği duyuluyor. Bir çeĢit tapınma. 

Tekrarlanan oyunlar ise hem oyunculuğu, hem de oyun yazarlığını getirmiĢ oluyor. 

Taklidi öne alanlara göre dans, tiyatroya giden yolda taklidin yardımına koĢan ilk 

sanat." (Fuat, 2003: 14,15) 

Türk Tiyatro tarihine ve kökenine yönelik araĢtırmalar yapan ve yol gösterici 

bir çok tespitlerde bulunan Refik Ahmet Sevengil (1903-1970) Türklerde 

ritüel/törenlerin ve dramın ortaya çıkıĢını Ģöyle açıklamaktadır: 

"Doğayla iç içe bir hayata gözlerini açan ve onun kurallarına göre hareket eden, 

konuĢan, düĢünen Türkler; yaradılıĢ sorunsalını çözmeye koyulduğunda, kendini 

tabiatın çocuğu sayma gereği duydu. Aile geniĢlemesiyle oluĢan aĢiretler halinde 

yaĢadılar ve her aĢiret kendini doğanın baĢka bir unsuruna bağlı saydı. Bir ağaç, bir 

ot veya bir hayvandan geldiklerine inanan aĢiretler, atası ve tanrısı sandığı o unsuru 

totem olarak kabul etti. Bu inanıĢ ve heyecan içinde yaĢayan eski Türklerin bir takım 

dini ayinleri de vardı. Kutsal bilip ataları saydıkları hayvanın etini yemezlerdi. 

Ancak yılda bir kez bütün aĢiret üyeleri bir tür dini tören gibi sürek avına çıkarak o 

bu hayvanı avlar, kurban ederek sadece o gün yerlerdi. Biri öldüğü zaman da aĢiret 

üyelerince törenle gömülür, yası tutulur, ölü için Ģiirler söylenirdi.Sürek avına 

çıkılması, kurban edilen kutsal hayvan etinin topluca yenmesi ve ölünün ardından 

tören yapılması olarak görülen bu üç ayinde de Ģiir, müzik, dans ve hareketler 

birbiriyle karıĢık olarak kullanılırdı ve bunlar, töreni özel ve güzel kılan unsurlardı.  

Bilindiği gibi hemen hemen bütün ilkel toplumların kutsal törenlerinde duygu ve 

heyecanlar, pandomim, dans, Ģiir ve müziğin birarada kullanılmasıyla ifade edilmiĢ, 

ayinler dinsel dram Ģeklinde düzenlenmiĢtir. Bütün milletlerin ilk çağlarında olduğu 

gibi, eski Türlerde de bir takım ayinler ve kutsal törenler vardı. bunlar asırlar boyu 

birer dinsel gösteri niteliğinde sürüp gitti.  

Toteme tapma Türklerde uzun süre devam etmiĢ olsa da geçirdikleri düĢünsel evrim 

sonrasında göksel bir dinleri oluĢtu. Gökyüzü ve yeryüzünün ayrı birer tanrı 

tarafından yönetildiği, iyilerin gökyüzü tanrısı olan güneĢe, kötülerin yeraltının 

karanlıklarındaki bir baĢka tanrıya bağlı olduğu ve bu ikisinin arasında da çeĢitli 

görevler üstlenen baĢka tanrılar bulunduğu kabul edildi. Göksel bir dine sahip 

olmak, doğaya ve toteme tapmaktan daha geliĢmiĢ bir inanç sistemiydi. Dini törenler 

bu dönemde de eski Ģeklini korudu, din adamlarının görev ve önemleri de gittikçe 

arttı."  (Sevengil, 2015: 16,17) 

Bu minvalde; Türk Budunları üzerine yaptığı araĢtırmalarla bilinen Hamit 

Zübeyr KoĢay da "Türk Düğünleri" kitabında Anadolu insanının ritüel pratiğinde 

Orta Asya ve Ģaman motiflerinin yoğunluğuna dikkat çekmektedir: 



11 

"Nikâh kıyılırken mendilini düğümleyen imam efendi farkına varmadan belki de 

eski Ģamanın rolünü ifa etmektedir. Kız evinden kahve fincanı, çivi v.s. çalanları 

hırsızlıkla, iki düğün alayı karĢılaĢtıkları zaman takaddüm için kavga çıkaranları 

ahlaksızlıkla itham hususunda istical etmeyelim. Her iki Ģıkta fert binlerce seneden 

beri kalan yazısız kanunlara harfiyen itaat ve gizli ayinlerin erkanını yerine 

getirmekten baĢka bir suç iĢlememiĢtir. Türkiye Düğünleri incelenirken Orta Asya 

unsurları, yerli kültürlerin tesiri ve nihayet Ġslam tesiri göz önünde 

bulundurulmalıdır."  (KoĢay, aktaran Karadağ 191: 10)  

Yanıtlanması gereken bir diğer soru ise eğlence maksatlı oyunların ne Ģekilde 

ortaya çıktığıdır? Bu konuyla alakalı Seyirlik oyun araĢtırmacılarının genel kanaati 

bu oyunların esasında ritüel kaynaklı olup sonradan eğlenceye dönüĢtüğü 

yönündedir.  

Lefebvre, "Gündelik Aklın EleĢtirisi" kitabının İrrasyonelin Dönüşüm Yasası 

bölümünde; ritüelistik ya da kutsal olanın Oyuna dönüĢümünü belirlerken Ģu 

hususlara dikkat çekmektedir: 

"Ġrrasyonelin dönüĢüm yasası:  

Esrarengiz, kutsal ve lanetli, büyülü, ritüel, mistik... Bütün bunlar öncelikle yoğun 

Ģekilde yaĢanmıĢtı. Ġnsanların gerçek yaĢamına dahil olmuĢlar ve çok gerçek 

duyumsal, tutkusal güçler halini almıĢlardı. Sonra, akim ortaya çıkıĢı ve geliĢimiyle 

birlikte, ikili anlamda dönüĢüm geçirdiler; gündelik hayatla iliĢkileri de dönüĢtü: 

a)  DeğersizleĢme. - Törensel kurallar, jest halini alır. Lanetli; utanç verici ve çirkin 

olur. Mit; efsane, öykü, masal, fabl, anekdot vb. olur.  

 Sonunda mucizevi ve doğaüstü de kaçınılmaz olarak tuhaflık ve gariplik 

mertebesine düĢer;  

b)  Ġç değiĢim ve yer değiĢtirme. - Ġnsanın dünyayla duyumsal, dolaymıĢız ve ilkel 

iliĢkisini temsil eden her Ģey -ciddi, derin, kozmik olan her Ģey- yer değiĢtirir ve 

oyunun ya da sanatın, basit anlamda ironik ve eğlenceli ifadenin alanına er ya da 

geç girer.  

Bu iç dönüĢüm, yukarda zikredilen “değer yitimiyle aynı zamanda gerçekleĢir. 

Bundan ayrı değildir. Böylece, eski, ilkel irrasyonel, geliĢen ve rasyonelleĢen 

insanın gündelik yaĢamıyla birleĢmeye devam eder." (Lefebvre, 2012: 123) 

 

Seyirlik oyunların dramatik niteliği daha çok tiyatro sanatı ile iliĢkili kiĢilerin 

bu alana yönelmesine yol açmıĢtır. 

Geleneksel Türk Tiyatrosu ve Köy Tiyatrosu üzerine kapsamlı 

araĢtırmalarıyla bilinen akademisyen, tiyatro insanı Metin And (1927-2008)  

"Dionisos ve Anadolu Köylüsü" adlı eserinde Seyirlik oyunların kökenleri ile alakalı 

antropolojik tespitlerde bulunur: 

"ÇağdaĢ insan bilim ve budun bilimde eski yaĢamın ve düĢüncenin yorumu bugünkü 

ilkel kültürler ve kalıntıları yoluyla yapılıyor. Bunlar içinde eski Ģenlikler, törenler 

önemli bir yer tutuyor. Bunlar arasında da 'eskiyle iĢini bitirip, yeniyi buyur etme' 

konusu çok geçiyor, bu konu büyüsel törenlerde canlandırılıyordu. Birçok önemli 

uygarlıkların yaĢadığı eski Anadolu'yu da, bugün Anadolu köylüsünün uğraĢları, 



12 

törenleri, inançları bakımından böylece yorumlamak, ilginç, ilginç olduğu ölçüde de 

verimli sonuçlara götürecektir. Anadolu'nun eski halkı Hitit'ler, hatta daha eski 

halkından tutup bugünün Anadolu köylüsüne kadar nice törenin ufak tefek 

değiĢikliklerle, fakat özünü bozmadan nasıl bir uygarlıktan ötekine el değiĢtirdiğini 

izleyebileceğimiz pek çok örnek buluyoruz." (And, 1962: 5) 

Bir diğer Seyirlik oyun araĢtırmacısı, akademisyen ve tiyatro insanı Nurhan 

Karadağ  (1943-2015)  ise "Köy Seyirlik Oyunları" adlı kitabında Seyirlik oyunların 

kökenini genel bir ifadeyle Ģöyle açıklar: 

"Bugün Türkiyemizde, köy yaĢantısının geçerli olduğu yerlerde  "Oyun çıkarma" , 

<<Oyun yapma>>  ya da  <<Seyirlik Oyun>>  adı altında yapılan iĢ; ilkel bir tiyatro 

örneğidir. Tiyatronun iki ana ögesi olan oyuncu ve seyirci ile birlikte oluĢur, sanat 

kaygısından çok toplum ya da din açısından iĢlevseldir ve bunun kökü Anadolu'nun 

ilk insanına kadar dayanır. Anadolu'nun en eski uygarlıklarından günümüze kadar 

bir çok Töre'nin inancın, küçük küçük değiĢikliklerle geldiği ya da bugünkü 

inançların eski Anadolu yaĢantısından izler taĢıdığı bir gerçektir." (Karadağ; 191: 

10) 

Neredeyse çok az değiĢikliklerle günümüze kadar aktarılmıĢ bu oyunları 

tiyatro akademisyeni Aslıhan Ünlü ise Ģöyle ifade etmektedir: 

"Kökenini ritüellerden alan, büyük çoğunluğunun oyun yapısı doğanın canlanıĢı, 

hayvanların yavrulaması, ya da yağmur yağdırılması gibi doğayı etkilemek ve ondan 

sakınmak üzerine kurulu olan köy seyirlik oyunlarımızda Ģiddet ve oyunun 

bileĢimini çok net görebiliriz." (Ünlü, 2007) 

And, Seyirlik oyunların ritüel kökenine vurgu yaparak "Halk Tiyatrosu"ndan 

yahut günümüz tiyatrosundan farkını "yararlılık ve eğlenme" karĢıtlığında ortaya 

koymaktadır: 

"Köylü Tiyatrosu geleneği, iĢlevleri bakımından kuttörenlerden kaynaklandığından, 

halk tiyatrosu geleneğinden ayrılır. Bunu aĢağıdaki çizelgede daha iyi görebiliriz. Bu 

ayrım kuttören ile tiyatro arasında değildir, bir gösterim yararlı da olabilir, 

eğlendirici de. Hiçbiri arı olarak bunlardan birine sokulamaz. 

YARARLILIK   EĞLENME 

(Kuttören) (Tiyatro) 

Sonuç almaya yönelir.  Eğlence içindir 

Orada bulunmayan bir baĢkaya yöneliktir  Yalnız orada bulunanlar içindir 

Gerçek zamanı kaldırır, yerine simgesel ġimdiki zamandadır. 

zamanı koyar. 

Öte'yi oraya getirir. Seyirci Öte'dir. 

Oyuncular kendilerinden geçerler, Oyuncu ne yaptığının  

esrikliğe eriĢirler. bilincindedir. 

Seyirci katılır. Seyirci izler. 

Seyirci inanır. Seyirci değerlendirir. 

EleĢtiri yasaktır. EleĢtiri isteklendirilir. 

Topluca yaratma. Bireysel yaratma." 

(And, 1985: 47,48) 



13 

Karadağ'ın aktardığı biçimiyle; bu oyunları icra eden köylünün "neden bu 

oyunları çıkarıyorsunuz?" sorusuna Ģu yanıtları verdiği görülmektedir: 

"Bugün hala Türkiye' de eski çağlardan beri yapılan törenler, büyüler, oyunlar 

görülmektedir. Tarımla, hayvancılıkla geçinen köylü yaptığı büyüleri, törenleri 

oyunları Ģöyle açıklamakta. 

-"Oyun yaparız"  

- "Oyun çıkarırız"  

- "Bir adet yaparız" .  

- "Dedelerimizden böyle gördük böyle yaparız" diyor. 

Amacı için ise: 

- Bereket olsun  

- ġenlik olsun  

- Geleneğimiz bu bizim dedelerimizden böyle gördük.  

- GüneĢi karĢılarız.  

- Yağmur için  

- Kuzular diĢi olsun, ikiz olsun diye  

- Ot bereket bol olsun, vatana millete zeval gelmesin  

- Bahar geliyor, ot, yeĢil oluyor  

- Kulağımızın pası gidiyor." (Karadağ, 1995) 

2.2. Seyirlik Oyunların Yapısal Kategorizasyonu 

Seyirlik oyun araĢtırmaları alanında yaptığı çalıĢmalarla mihenk taĢı sayılan 

Ahmet Kutsi Tecer' in (1901-1967) 1939 yılında Ankara Devlet Konservatuarı‟nda 

verdiği bir konferansın metni olan kitabı 1940 yılında "Köylü Temsilleri" adıyla 

yayınlanmıĢtır: 

"Bu tetkik, 22 birinci kanun 1939 da. Ankara Devlet Konservatuvarında konferans 

olarak verilmiĢtir. Ġfade pek az bir değiĢme ile, olduğu gibi bırakılmıĢtır. Çığır 

mecmuasının 86 ve 87 inci sayılarında neĢredildikten sonra bazı notlar ve Fransızca 

bir hulasa ilave edilerek ayrıca kitap Ģeklinde basılmıĢtır." ( Tecer, 1940: Bir Kaç 

Söz) 

Tecer‟in kitabı alandaki ilk çalıĢmadır ve onun sistematiğinden itibaren diğer 

birçok araĢtırmacının da bu konuyla ilgilenmesinin, saha yahut kaynak araĢtırması 

yaparak Seyirlik oyunları Yapısal ve Biçimsel açıdan sınıflandırıp 

kümelendirmelerinin yolunu açmıĢtır. Elbette adlandırılmalar bakıĢ açılarına ve 

araĢtırmayı yapan bilim insanlarına bağlı olarak farklılık göstermekte ve belli 

hususlarda birbirlerinden ayrılmaktadırlar. Genel bir bakıĢ açısıyla diyebiliriz ki; 

öncelikle Tecer, Köy Seyirlik oyunlarını "Köylü Temsilleri" olarak adlandırmıĢ ve 

gerekçesini de Ģöyle açıklamıĢtır: 

"Köylü temsilleri; isminden de anlaĢılacağı gibi, köylerde ve köylüler tarafından 

yapılan temsili mahiyette oyunlardır. Bundan dolayı onlara 'Köylü Tiyatrosu' adını 

vermek de belki caiz olabilirdi: Fakat biz bunu yapmadık, çünkü - hiç değilse bugün 

için ha1k edebiyatından bahsedildiği gibi, salahiyetle bir halk tiyatrosundan 



14 

bahsedilemez. Edilir, eğer bununla -tutalım-  'orta oyunu' kasdedilirse. Halbuki 'orta 

oyunu' dediğimiz temsil nevi, hiç olmazsa bugün inkiĢaf etmiĢ olarak bulduğumuz 

halile, köylülerin değil, Ģehir halkının, Ģehir zevkinin, Ģehir kültürünün bir 

mahsulüdür.  Köylerdeki temsili mahiyetteki oyunlar ise 'tiyatro'  denebilecek bir 

teĢekkül halini almıĢ değildir. Belki orta oyunu ile köylü temsilleri arasında bir 

münasebet tesisi mümkün olduğu takdirde, geniĢ bir mevzu halinde, bir 'halk 

tiyatrosu'ndan bahsedilebilir;  iĢte bunun içindir ki 'köylü temsilleri' ni, 'halk 

edebiyatı'  tabirini kullandığımız gibi, 'halk tiyatrosu'  veya sadece onun bir kolu 

olmak üzere 'köylü tiyatrosu' diye adlandırmıyoruz.  Yine bunun içindir ki 'halk 

edebiyatında temaĢa' yahut 'halk temaĢa folkloru' gibi isimler vermekten de 

çekindik. 

Mevzumuzu teĢkil eden dramatik tezahürler - ki burada onu temsil kelimesi ile 

adlandırdık - folklor kadrosuna alınabilecek vasıflar taĢır. Oyuncularda olsun, tipler 

ve mevzularda olsun; nihayet bunlara mahsus çok mahdut Ģekildeki metinlerde 

olsun, Ģahsilik yerine daima kollektif ve anonim bir mahiyet vardır. Bu kollektif 

dram kaynağı, tıpkı halk edebiyatımız gibi, bir halk tiyatrosunun inkiĢafına müsait 

olabilirdi, baĢka Ģartlar buna engel olmasaydı. (...)  

Ġlk önce 'temsil' kelimesini niçin seçtiğimi ve bu sözle neyi kasdettiğimi izah 

edeyim. Kelimenin ne zamandanberi bizde tiyatro ıstılahı o1arak kullanıldığım 

bilmiyorum. Her halde çok eski değil. Henüz bundan 30 sene önce basılmĢ olan 

ġemsettin Sami'nin (Kamusu Türki) sinde temsil kelimesinin bu suretle 

kullanıldığına dair bir kayıt yoktur. Galiba bu kelimeyi bizim de yaptığımız gibi - 

frenkçe- representation  kelimesinin karĢılığı olarak kullanmağa baĢlamıĢlar. Bu 

frenkçe kelime 'sahnede  bir piyesin oynanması" manasına kullanılmaktadır. 'Temsil' 

kelimesinin manalarından baĢlıcası da 'benzetme, bir Ģeyin mislini, suretini yapma' 

dır. Bu kelimenin ·iĢtikaklarından 'timsal' kelimesi, dilimizde  'suret, resim, tasvir' 

manalarına geldiği gibi 'temessül' kelimesi de 'bir Ģekil ve surete girme; bir Ģekil ve 

surette tecessüm etme' manalarına gelir. Hatta ġemsettin Sami, Ģöyle bir cümle ile 

misal bile veriyor: 'ġeytan bir yılan suretine temessül etti.'  ġu halde gerek bu 

kelimenin öz manasında, gerek iĢtikaklarının manalarında temaĢa fikrinin tedaisi de 

rnevcuttur. Son zamanlarda buna denk olmak üzere yeni bir kelime daha ortaya 

atıldı: Gösterit. Belki ileride bu kelime ötekinin yerine geçecektir. Bu günlük temsil 

sözünü kullanırken onu alıĢılmıĢ bir tabir olarak alıyorµz..." (Tecer, 1940: 4-6) 

Tecer'in Köylü Temsilleri "Dini ve Ladini Temsiller" baĢlıkları altında iki ana 

kategoriye ayrılmaktadır: 

"Bu tetkik için her Ģeyden evvel bir tasnif yapmak lazımdır. Köylü temsilleri 

muhtelif  bakımlardan tasnife tabi tutulabilir. Burada tercihan 'dini temsiller' ve 

'ladini temsiller' diye iki kategori ayırabiliriz." (Tecer, 1940: 11) 

Ve bu doğrultuda dini temsiller;  

"(…) paganizm kalıntısı olan mevsimlik ritüellerle cem törenlerini içerir. Ancak cem 

törenlerini henüz 'oyun' merhalesine eriĢmemiĢ olması gerekçesiyle inceleme dıĢı 

bırakır." (Tekerek, 2008: 36)  

Köylü Temsilleri'nin ikinci kategorisi olan Ladini oyunlar ise "eğlence 

maksadı ile  tertip ve icra edilen oyunlardır." (Tecer, 1940: 16) Tecer, bu kategorideki 

oyunları da yine kendi içerisinde bir ayrıma tabii tutmaktadır: 



15 

"Fakat bu kısım temsilleri, tekamül sırası takip etmek üzere, bir kaç guruba ayırmak 

lazımdır. Birinci gurup doğrudan doğruya dini veya ayini mahiyet arzeden tem-, 

sillerin giderek bu vasıflarını kaybetmesi yani layikleĢmesi suretile zuhur edenlerdir. 

(...) ... ikinci grup ladini temsiller; ... halk muhayyilesinin yarattığı yeni tipler ve 

temlerden ibarettir." (Tecer, 1940: 16) 

Tecer'den sonra "Köy Tiyatrosu" isimli kitabıyla Seyirlik oyun 

araĢtırmalarına katkıda bulunan Süleyman Kazmaz (1915-2013) 1950 yılında 

yayımladığı kitabında, hem seyirlik oyunlar üzerine araĢtırma yapma sebebini hem 

de "Köy Tiyatrosu" olarak tanımladığı Seyirlik oyunları neden bu isimle ifade 

ettiğini Ģöyle açıklamaktadır: 

"1940 yılında SarıkamıĢ'a giderken Sayın Hocam Ahmet Kutsi Tecer yukarıda 

bahsettiğim Köylü Temsilleri kitabından vermiĢ ve doğu bölgesinde bu konuyla 

ilgilenmemi söylemiĢti. Kitabı okuduktan sonra malzeme toplamak için fırsat 

kolluyordum. 

Bir gün erlerden o haftanın cumartesi akĢamı için köyde yaptıkları gibi bir eğlenti 

tertiplemelerini istedim. Böylece hemen hepsi doğu bölgesinin köylerinden gelmiĢ 

olan askerler vasıtasiyle o bölgenin köy hayatı hakkında, dolayısiyle, bir fikir 

edinmiĢ olacaktım.  

O gece koğuĢta erler ilkin bar oynadılar. Sonra içlerinden biri "Ġsmail oyun 

çıkaracak!" dedi. Bunun üzerine seyirciler bir kenara çekildi. Ortamız boĢ kaldı. Bir 

müddet geçince iki er ortaya geldi ve oyun oynamağa baĢladılar. Oyuna 

seyircilerden de karıĢma oluyor, derken oynayanlar üç dört kiĢiyi buluyordu. 

Oyunlar değiĢtikçe anladım ki bu, köy tiyatrosunun kendisidir. Erlere bu oyunları bir 

kaç defa daha oynattım ve konuĢmaları tesbit ettim. Böylece ileride okuyacağınız 

metinler meydana geldi." (Kazmaz, 1950: 10,11) 

"ġimdi asıl konuya gelelim. Ancak bu oyunlara tiyatro denebilir mi? (...) 

(...)  

(…) Nasıl bir piyes sahnede oynanmak için yazılırsa köy sanatçısı da tek baĢına ya 

da arkadaĢlariyle birlikte bir oyun tertiplerken bu iĢi oynanmak için yapmaktadır; 

"oyun çıkarmak" deyimi bunu anlatır. ġekil, tarz ve usuller ne kadar ibtidai olursa 

olsun bu oyunlarda bir piyes yazarının niteliği, anlayıĢ ve seziĢi vardır. 

Sahne bakımından da durum aynıdır. Çıkarılan daha doğrusu tertiplenen oyun bir 

seyirci kalabalığı önünde oynanmaktadır. Burada da (...) çeĢitli roller ve bunları 

oynıyan akörler vardır. (...)  

(…) Bu açıklamalardan sonra bir köy tiyatrosundan bahsetmenin artık mümkün 

olabileceğini söyleyebiliriz." (Kazmaz, 1950: 14,15,16) 

Kazmaz, bütün bu gerekçeleri belirttikten sonra Köy Seyirlik oyunları'nın 

"iptidailiğine" rağmen hocası  Tecer'in aksine "tiyatro" olarak 

nitelendirilebileceklerini söylese de bu oyunların bölümlendirilmesi konusunda 

Tecer'in sınıflandırmasını /kategorizasyonunu yine aynı biçimde benimsemiĢtir. 



16 

1962 yılında doçentlik tezi olarak hazırladığı "Anadolu Köy Orta Oyunları 

(Köy Tiyatrosu)" baĢlıklı çalıĢmasını daha sonra aynı isimle 1964 yılında kitap 

olarak yayımlayan ġükrü Elçin (1912-2008) konuya dikkat çeken bir diğer isimdir. 

Elçin, Seyirlik oyunları ifade ederken neden böyle bir adlandırma kullandığını "Köy 

Orta Oyunları / Köy Tiyatrosu" adlı  kitabında Ģöyle açıklamaktadır:  

"Tarihi kaynaklarla seyahat ve hatırat türlerinde eserlerin verdikleri bilgilere göre 

konularını özetlediğimiz oyunları, <seyirlik oyunları>  Bizans ve Avrupa yazarları 

kendi kültürlerindeki kaba halk komedisi (farce) , hiciv (satire) , karakter oyunu 

(moeurs) , sessiz oyun  (pantomime) ... gibi nevilerle karĢılaĢtırmıĢlar ve "tiyatro" 

adını vermiĢlerdir. 

Tiyatro konusunda Avrupa anlayıĢında bilgileri bulunmayan ve halk kültürüne karĢı 

ilgisizlikleri, ihmalleri ve nefretleri tarihi bir gerçek olan medreseli yazarlarımız bu 

mahsulleri ancak umumi Ģenlik oyunları arasında kaydetmiĢlerdir. 

Memleketimizde Türklük bilgisi çalıĢmaları baĢladıktan sonra Fuad Köprülü ile 

Ġsmail Hami DaniĢmend Aleksiyos oyunu vesilesiile "Ortaoyunu'muzun eskiliği 

fikrine ulaĢmıĢlar ve bahis konusu mahsulleri "tiyatro " olarak göstermiĢlerdir. 

(....) 

Buna göre bütün bu eserlere folklor çerçevesine giren dram olarak bakmak yerinde 

olacaktır. 

Tedkikimizin konusunu teĢkil eden "Anadolu Köy Orta Oyunları (Köy Tiyatrosu) " 

iĢte bu ananeden gelmektedir." (Elçin, 1964: 27) 

Seyirlik oyunlarının özellikle "Ortaoyun" olarak adlandırılmasına Metin And 

karĢı çıkmaktadır. Bunun nedenini ise Ģu gerekçelere dayandırır: 

 "(...) ikinci büyük oyun kümesi dramatik oyunlardır. Bu oyunlara da çeĢitli adlar 

verilmiĢtir: “Köy Temsilleri”, “Köy Tiyatrosu”, “Köy Ortaoyunları” gibi. Hele 

sonuncusu, iki bakımdan yanlıĢtır: Ortaoyunu Ġstanbul‟da profesyonel oyuncuların 

sunduğu bir halk tiyatrosu türüdür. Bu adı alıĢı ise XIX. yüzyılda olmuĢtur. Ayrıca 

bu deyimin „ortada oynanan oyun‟ anlamında olduğu da kesin değildir. Nitekim 

Ortaoyunu üzerine incelememizde, bu terimin beĢ anlam olasılığı üzerinde 

durmuĢtuk88. Üstelik Ortaoyunu‟nun, ortada oynanan oyun anlamında olduğu kabul 

edilse bile, bu ad köylü geleneği ile dolaylı, dolaysız hiçbir iliĢkisi olmayan 

Ġstanbul‟daki profesyonel tiyatroyu karıĢtırmaya yol açacaktır. Bu ikisi arasında 

iliĢki kurmadan, bu sözcüğü salt ortada oynanan oyun anlamı ile alsak gene yanlıĢ 

olur; çünkü danslar, spor, çocuk oyunları vb. baĢkaca oyunlar da ortada oynanırlar; 

kaldı ki Anadolu dramatik oyunlarının hepsi ortada oynanmaz, evleri dolaĢarak, her 

evin önünde yinelenen oyunlar da vardır." (And, 2003: 117) 

Seyirlik oyunların tiyatro olarak adlandırılması gereğini tarihi gerekçelere 

dayandırarak ifade eden Elçin, bu açıdan Kazmaz ile paralel bir anlayıĢ ortaya 

koymuĢtur. Bununla birlikte Elçin, Seyirlik oyunları "Ritüel Oyunlar ve Profan 

Mahiyetteki Oyunlar" olmak üzere iki ana baĢlık altında inceler. Kendi içinde ayrıca 



17 

bölümlendirmeye tabii tuttuğu Ritüel oyunların bir kısmının kökenini "Türk Hun 

Ġmparatorluğu devri hayatına" bağlarken diğer taraftan "Hayvan Kültü" baĢlığı 

altında incelediği diğer gruptaki oyunları ise toprağa bağlanmıĢ ve ekonomik 

hayatını tarımla idame ettiren insanların manevi ürünleri olarak ifade etmiĢtir. 

ÇalıĢmamız kapsamına almadığımız Alevi-BektaĢi Cem Törenleri'nin kökenlerini 

açıklarken ise tekke ve zaviyelerden beslendiklerini dile getirir: 

"Bütün bunlardan sonra ritüel oyunların birinci halkasını Türk Hun Ġmparatorluğu 

devri hayatına bağlayabiliriz. 

Hayvan kültünde topladığımız  "Saya gezme" ile Koç Katımı geleneğini 

hayvancılıkla uğraĢan Türk muhitlerinin ; bitki kültü adı altında derlediğimiz 

Cemalcik, Ayı ve Ekin Biçme merasimlerini ise toprağa bağlanmıĢ insanların 

yarattığını söyleyebiliriz. 

Alevilik ve BektaĢilik gibi tarikatların dram karakteri gösteren tam oyunlaĢmamıĢ 

temsillerini Tekke ve Zaviyelerin beslediğini söylemek yanlıĢ olmaz." (Elçin, 1964: 

54) 

Elçin, Profan mahiyetteki oyunların kaynağını günlük köy ve Ģehir 

hayatından alınan konulara bağlar ve kökenlerini bu pratiklere dayandırmaktadır: 

"Profan mahiyetteki oyunların ise türlü kaynakları vardır. Tarla Sınırı, Kalaycı, 

Halıcılar, Kadı Huzurunda, Tüccar, Değirmenci ve Soğancı günlük köy ve Ģehir 

hayatından alınan konulardır" (Elçin, 1964: 54)  

Ülkemizde Köy Seyirlik oyunları geleneğini kurumsal olarak 1950'lerden 

günümüze dek taĢıyan Ankara Deneme Sahnesi (ADS), bu gelenekle/kültürle alakalı 

"Köy Tiyatrosu" adıyla anılan yoğun uygulama/pratik ve teori çalıĢmaları yapmıĢ, 

dolayısıyla alana sahneleme açısından da katkı sağlamıĢtır. Ankara Deneme Sahnesi 

kendisini amatör olarak adlandıran bir tiyatro topluluğudur. 

"57-58 tiyatro sezonundan bu yana tiyatro etkinliklerini sürdüren ve ülkemizin ilk ve 

en uzun soluklu amatör tiyatrosu olma özelliğini kazanmıĢ Ankara Deneme Sahnesi 

Köy Tiyatrosu bağlamında oluĢturduğu metinlerle köy seyirlik oyunlarını, çağcıl bir 

içerik ve yapıyla oyun alanına taĢıyan bir topluluktur." (Tekerek, 2008: 173) 

Ġdeolojik bakımdan Sol/Devrimci bir gelenekte yer alan topluluk bu 

ideolojinin prensipleri doğrultusunda hareket ederek, Köy Tiyatrosu olarak 

adlandırdıkları oyunları niçin "Halk Tiyatrosu" kavramıyla aynı anlamda 

kullandıklarını 1977 yılında yayımladıkları "Köy Tiyatrosu" isimli kitaplarında Ģöyle 

ifade etmektedirler: 



18 

"Halk tiyatrosu kavramına da, diğer halk sanatlarından (halk türküsü, halk dansı, 

halk nakıĢı gibi) ne anlıyorsak, aynı yaklaĢım içinde bakıyoruz." (ADS, 1977: 2) 

Topluluk kurulduğu dönemde (1957) kendilerini "devrimci" olarak 

adlandırmıĢ ve yine o dönemin bu popüler dünya görüĢü doğrultusunda pratiğe 

aktardığı Seyirlik oyunları herhangi bir bilimsel sınıflandırmaya tabi tutmadan 

manifesto niteliğindeki kitaplarının son bölümünde on iki maddede tanımlamıĢlardır: 

"Yöresel tiyatroların yaygınlaĢması açısından bütün bu pratik deneylerden 

edindiğimiz bilgileri Ģöyle sıralayabiliriz: 

1.  Merkezi köyler, nahiyeler, ilçeler oluĢturulması düĢünülen tiyatro olayının 

merkezleri olmalı. Hazırlanan oyunlar aynı ekonomik ve kültürel özellik 

gösteren tüm çevre köylerde oynanmalı. 

2.  Konu için yörenin öz sorunları temel alınmalı, giderek yöresel sorunlar 

güncelliği içinde çağımızın temel sorunlarına bağlanmalı. 

3.  Tabanın bilinçlenmesi ve seçebilme yeteneğinin geliĢmesi için göstermeci türde 

ve söyleĢili oyunlara daha çok gereksinme duyulmalı.  

4.  Olayların köy birimlerine rahatça benimsetilebilmesi ve yaygınlaĢması için, köy 

seyirlik oyunlarının tekniğinden ( oyun çıkarma'nın tekniğinden ) olabildiğince 

yararlanmalı. Gerekirse oyun çıkaran gençlere güncel içerikli oyunlar 

önerilmeli. 

5.  Her yöre, yazar, oyuncu, yönetici, müzik, oyun eĢyası, dans gibi konularda 

genellikle kendi yöresinin elemanları ve verileriyle çalıĢmalı. Kendi tavrı, kendi 

diliyle. 

6.  Sanat aracılığı ile elde edilecek etkinin artması ve soluklu olabilmesi için 

oyunlar, propagandist tiyatro platformuna geçmemeli. Tiyatronun, sanatın yeri 

olabildiğince gözetilmeli.  

7.  Oyun meydanlarda, odalarda oynanabilecek türde çevre tiyatrosu ( meydan 

oyunu ) gibi ya da üç yanı seyirciye açık Ģekilde oynanmalı. Bu tür oyun biçimi, 

seyircinin oyunla en çok bütünleĢmesini biçim olarak sağlayabilecektir.  

8.  Salon, sahne, dekor, ıĢık v.b. teknik gereksinmeler olmadan. Toplulukların 

üstesinden gelebilecekleri biçimlerde düĢünmeli oyunu ve de oynamalı. 

9. Halk oyunu, halk müziği, halk deyiĢleri, gibi halk biliminin çeĢitli dalları 

oyunlarda eritilerek kullanılmalı. 

10.  Oyun dili, ilkin yörenin doğal dili, giderek " Tek Dil " olmalı. 

11. Oyunlar mümkünse ücretsiz oynanmalı. Çok gerekirse sembolik ölçüde ücret 

almalı ya da isteklilerden makbuz karĢılığı bağıĢ toplanmalı. 

12. Bu tür tiyatro olayının çok saygın bir iĢ olduğu akıldan çıkartılmamalı. 

Soytarılık, cambazlık, kadın oynatıyorlar, ahlaksızlık gibi suçlamalara kesinlikle 

yer bırakmamalı. Çünkü yapılan iĢ, üretken kesimin, emekçi kesimin 

yaĢantılarını daha üst düzeylere çıkartmak içindir, bir esnafın tezgahı yani 

ekmek kapısı aracı ne kadar saygınsa bu tür tiyatrolar da en az o kadar saygın 

olmalıdır."  (ADS, 1977: 184-185) 

Köy Seyirlik oyunları üzerine çalıĢmalarını 1964 yılından itibaren Ankara 

Deneme Sahnesi ve bir taraftan da Dil Tarih Coğrafya Fakültesi Tiyatro Kürsüsü 

bünyesinde yürüten Nurhan Karadağ ilk kez 1978 yılında yayımladığı "Köy Seyirlik 

Oyunları" kitabında "Seyirlik" kavramıyla ifade ettiği bu geleneği Ģöyle 

tanımlamaktadır: 



19 

"Köy seyirlik oyunları; düğünlerde, bayramlarda ya da yılın belirli günlerinde 

köylülerimizin genellikle <<oyun yapma>>  <<oyun çıkarma>>  adı altında 

yarattıkları bir tiyatro olayı.  

Oyunlar, köylünün kendi olanaklarıyla biçimlenmiĢtir. Oyuncuları ve seyircileri 

içine alacak geniĢçe bir alan, oyunların oynanmasına yeterli olmuĢtur. Köylü, 

oyunun oynanacağı zamanı ve yeri önceden bilir ve istediği zaman bilet, sıra, 

gürültü etmeme, yer bulamama gibi sorunları olmadan oyun seyretmeğe, oyuna 

katılmağa gelir. Oyuncular ise hazırlıklarını önceden yapmıĢ köyün yetenekli 

kiĢileridir. Metin, prova, ezber, giĢe gibi dertleri yoktur. Genellikle önceden bilinen 

oyunu seyircileri ile birlikte oluĢtururlar. Bu oyunlarda, müzik, dans, oyun eĢyası, 

giyim ve makyaj önem kazanmıĢtır. Salon, sahne, dekor, ıĢık, efekt gibi ögeler 

genellikle kullanılmaz. 

Olay, taklit ögesi, oyuncu ve seyirci seyirlik oyunların vazgeçilmez unsurlarıdır. 

Ancak yağmur duası, hastalık, tedavisi için yapılan büyüler ve çeĢitli özel törenlerin 

seyirlik oyunların kapsamına girip girmeme konusu tartıĢma konusu olmuĢtur."  

(Karadağ, 191: 9) 

Metin And ise "Seyirlik" ve "Dramatik" olanın sınırlarını Ģöyle 

belirlemektedir: 

"Dramatik oyunların en ayırıcı özelliği bunların seyirlik oyunlar oluĢudur. (…) 

Burada dramatik nitelendirmesi için en az, kendisinden baĢka bir kiĢiliği, bir olguyu, 

bir yaratığı canlandırmayı arayacağız. Ayrıca buna giyim kuĢam, maske, makyaj ile 

kendine yeni bir kiĢilik verme; bunların çoğu söyleĢmeli oyunlar olduğundan, bu 

söyleĢmenin belli bir eylem ve konuyu geliĢtirmesi gibi nitelikleri kendisinde 

bulunduran oyunlardır. Anadolu köylüsü, bu tür oyunlara “oyun çıkarma” diyor." 

(And, 2003: 117) 

Seyirlik oyunları, Karadağ; "Belirli Günlerde Oynanan Töresel Ya da 

Büyüsel Oyunlar" ve "Sadece Eğlence Ġçin Oynanan Oyunlar" olmak üzere  iki ana 

baĢlık altında incelemiĢtir.  Karadağ, büyüsel-törensel oyunları; 

"Anadolu köylüsünün oyun çıkarma günleri belirlidir. Bu günleri iki ana grupta 

toplayabiliriz, birinci grup; her yıl <<Saya Gezme>>,  <<KıĢ Yarısı>>  gibi düzenli 

olarak oynanan oyunlar, ikinci grup ise; yıl içinde düğün, bayram, kuraklık, hastalık 

gibi özel günlerde oynanan oyunlar. (Karadağ, 191: 16)  

olarak ifade ederken; ikinci grupta ele aldığı "eğlence için oynanan" Seyirlik oyunları 

ise Ģöyle açıklamaktadır: 

"Köylü dedelerinden aldığı bu mirası yaĢatmak için bazı yörelerde oyunları öz ve 

biçim açısından değiĢtirmeğe zorlanmıĢtır. Seyirlik oyunların, seyircisiyle alıĢ veriĢ, 

soluklaĢma bağının gücü bu zorlamayı getiren en önemli etkenlerden biri olmuĢtur. 

Seyircisi ile alıĢ veriĢe giremeyen oyunlar ya unutulmuĢ ya da biçim değiĢtirerek 

günümüze kadar gelmiĢtir." (Karadağ, 1978: 84)  

Geleneksel Türk Tiyatrosu ve Köy Seyirlik oyunları denince akla ilk gelen 

isimlerden olan Metin AND 1962 yılında yayımladığı "Dionisos ve Anadolu 

Köylüsü" adını taĢıyan kitabında, Seyirlik oyunları yalnız kökenleri bağlamında değil 



20 

bilimsel bakıĢ açımızı oldukça geniĢ bir mecraya çevirerek onları yapı ve biçimleri 

yönünden de ele alabileceğimizi iĢaret etmiĢtir.  

Zaten görece olarak dar kapsamlı sayılabilecek fakat dikkat çektiği hususlar 

bakımından oldukça önemli olan bu çalıĢmasından hemen sonra 1974 yılında yazdığı 

"Oyun ve Bügü: Türk Kültüründe Oyun Kavramı" isimli kitabı konumuzla alakalı 

günümüze kadar yazılmıĢ en kapsamlı eser olmuĢtur.  

And, bu çalıĢmasında; yetiĢkin insanların icra ettiği dramatik ve/veya 

dramatik olmayan seyirlik oyunların yanı sıra çocuk oyunları ve halk dansları gibi o 

güne dek alana dâhil edilmeyen öğeleri de bu çerçeve içine alarak yeniden hatta belki 

de ilk kez değerlendirmiĢtir. "Seyirlik Oyun" kavramını kullanan ilk kiĢi olan And, 

bu kavramı ortaya koyma sebebini çocukluğunda baĢından geçen bir olaya 

dayandırmaktadır. Bununla birlikte And, köylerdeki halk danslarının köylünün 

seyrettirmekten ziyade kendisini oyalamak için oynamalarından ötürü seyirlik/tiyatro 

olamayacağına dikkat çekmektedir: 

"Seyirlik oyun deyimi ilk benim kullandığım bir terimdir. Bu ayrımı daha çocuk 

yaĢlarıma ait bir gözlemimi yıllar sonra değerlendirerek yapmıĢtım. Çocukluğumda 

babam ve annemle Karadeniz‟de Hopa‟ya kadar uzanan bir gemi yolculuğuna 

çıkmıĢtık. Gemi Ġstanbul Limanı‟ndan hareket etmeden geminin güvertesinden 

aĢağıya, ambar yönüne bakıyordum. Birden orada beĢ, altı kiĢi bir sıra oluĢturup, 

kemençe eĢliğinde horon tepmeye baĢladılar. Böyle bir Ģeyi ilk kez görüyordum. 

Sanki büyülenmiĢtim. BeĢ, on dakika seyrettim, hep aynı Ģeyleri yapıyorlar, giderek 

daha da coĢuyorlardı. Sıkıldım, oradan ayrıldım. Yıllar sonra bunların 

Karadenizliler, danslarının da horon olduğunu öğrendim. Ve baĢta çok ilgimi 

çekmesine karĢın, sonra tekdüzeliğinden sıkılmamın nedenini araĢtırdım: Onlar 

bunu kendileri için yapıyorlardı, birinin seyretmesi için değil. Böylece içe dönük 

olan bu dansları dıĢa yönelik kılmak üzerine çok düĢündüm (...)" (And, 2003: 14,15) 

Metin And, "Geleneksel Türk Tiyatrosu" (1985) adlı eserinde ise Seyirlik 

oyunların bugüne kadar kendisi de dahil bir çok araĢtırmacı tarafından incelendiğini, 

bununla birlikte kaynakların bolluğuna da atıfta bulunarak araĢtırmacıların kolaylıkla 

tüketemeyeceği kadar zengin bir alan olduğunu söyler. 

 "Anadolu'nun her yöresinde görülen ve titizlikle korunmuĢ olan bu oyunlar, değil 

bir kiĢinin fakat çeĢitli araĢtırmacı öbeklerinin sürekli alan çalıĢmalarıyla da 

tüketilecek gibi değillerdir." (And, 1985: 73) 

And'ın, Seyirlik oyunları sınıflandırması/kümelendirmesi çeĢitlilik 

göstermektedir. Bu durumun sebebini Geleneksel Türk Tiyatrosu kitabında Ģöyle 

açıklar: 

"Oyun ve Bügü kitabımda bunları Ģu kümeleme üzerine incelemiĢtim: 



21 

A) Ölüp-Dirilme;   B) Kız Kaçırma;  C) Ölüp Dirilme + Kız Kaçırma;   Ç) Günlük 

YaĢamdan Sahneler;   D) Esnaflık Benzekleri;    E) Tarımsal Oyunlar;    F) Çoban 

Oyunları;     G) Hayvan Benzetmeceleri;    H) Efsane ve Masallardan Oyunlar;     I) 

ġakalar ve Dilsiz Oyunları      Ġ) Kukla.   Bunlara ayrı bir öbek oluĢturan  << Köse 

Oyunları  >> da katılabilirdi. Ancak hemen belirtelim bu bilimsel bir kümeleme 

olmaktan uzaktır. ġöyle ki oyunların kimi iĢlevleri, kimi konuları bakımından 

kümelenmiĢtir; ayrıca bir kümedeki oyun iĢlevi, ya da konusu bakımından bir baĢka 

kümeye de geçiĢebilmektedir. Böyle bir kümeleme, uygulanmasındaki kolaylık 

bakımından yapılmıĢtır. Daha sonrasında ise bir Fransızca yayına yazdığım yazıda 

değiĢik ölçütlere göre değiĢik kümelemeler ortaya çıkmıĢtı. Örneğin takvime, 

mevsimlerin dönüĢümüne bağlı olanlar ve bundan bağımsız olanlar gibisinden bir 

ana ayrım. Bir baĢka ayrım ise üç temel öğe ölçüt (olaylar dizisi ya da öykü - insan 

ve söz) ele alınıp, bunlara göre çeĢitli ayrımlarla bir kümelemedir. Oyunların 

yapısında göre tek konulu ya da izlekli ve dizi oyunlar diye bir kümeleme; bir yerde 

durağan olarak oynananlar, gezerek, ev ev dolaĢarak, oyunu her durakta yineleyerek 

yapılan oyunlar; gibi kümeleme seçenekleri. Çevreyle, toplumun birey ya da aile 

gibi özel yaĢamındaki vesileler ve konularla ilgili olanlar ya da  belirli bir mezhebi, 

esnaf dalının, oyunlarıyla tüm bir köy toplumunu ilgilendiren oyunlar olarak da 

incelenebilirdi. Daha önemli bir ayrım söylence ve buna bağlı kuttörenlerden 

kaynaklanan oyunlarla gerçekçi diyebileceğimiz, günlük yaĢama, olaylara dayanan 

oyunlar da önemli bir kümeleme oluĢturmaktadır." (And, 1985: 73,74) 

Hemen belirtelim ki oyunların konusal kümelendirmesi üzerinde önemle 

durulması gereken bir husustur. Ne var ki çalıĢmamızın sonraki bölümlerinde bu 

konuda daha detaylı bir inceleme yapacağımızdan Ģimdilik bu konuya 

değinmeyeceğiz. 

And, ritüel kavramını daha çok "kut-tören" kavramı ile karĢılamıĢtır ve 

Türkçe olmasından ötürü dilimize Fransızcadan geçen "ritüel" kavramı yerine 

kuttören kavramını kullanmayı tercih etmiĢtir . Erhan Tuna "kut" sözcüğünün 

anlamını Ģöyle ifade etmektedir: 

"ġamana Yakutlar ve Türkmenler'in oyun demelerine rağmen baĢka Türk 

topluluklarında Ģamana çeĢitli adlar verildiğini görüyoruz. Moğollar, Buryatlar ve 

Kalmuklar erkek Ģamanlarına bö ya da böge  adını vermektedirler. Bügü sözcüğü 

Uygurca metinlerde hikmet, hakim, doğaüstü güç anlamlarına gelmektedir. Ayrıca 

da Uygur hükümdarlarına verilen bir ünvandır. Hükümdara tengri ilig, bilge kagan 

ve tengriken ünvanları da verilmektedir. Tengriken müslüman olmayan Türklerde 

tanrıya tapan anlamına gelmektedir. Tengri ise gök, sema anlamına gelmektedir. 

Bügü sözcüğü böylece semavi kutsal ve hakimiyet anlamlarına gelmektedir. Devlet 

hakimiyetinin Göktürk'lerde "kut" sözcüğü ile karĢılanması ve hükümdara böylece 

ilahi bir güç tanınması ile, Ģamanist Türklerde bügü sözcüğünün kut ile eĢit olarak 

algılandığını düĢünebiliriz." (Tuna, 2000: 181) 

Buradan hareketle; bu çalıĢmada zaman zaman karĢılaĢacağımız "kuttören" 

sözcüğü ile doğaüstü veya büyüsel nitelikte olan kutsala iliĢkin durumları ifade eden 

"ritüelleri" kastettiğimiz anlaĢılmalıdır. 

And, "Oyun ve Bügü" kitabının 2003 yılında yayınlanan geniĢletilmiĢ 

baskısının "Ekler" bölümünde Seyirlik oyunların sosyal yapı içerisindeki iĢlevsel 

amaçlarını ise Ģöyle sıralamaktadır: 



22 

"Uzun bir süreç içinde en eski çağlardan kalma bu oyunlar, biçim ve amaç 

değiĢikliklerine uğrarken, yeni anlamlar, gerekçe ve iĢlevler kazanırken, burada 

belirgin bir Türk etkisi de görülmektedir. Örneklere geçmeden dramatik nitelikte bu 

oyunların genel olarak Ģu ana kümelerden birinden çıkabileceğini unutmayalım: 

a) GeçiĢ ve eriĢtirme törenleri: Bunların baĢlıcaları doğum, evlenme, ölümdür. Bu 

ritüellere bağlı pek çok dramatik oyun vardır.  

b) Büyük ritüeller: Birtakım hastalıkların sağaltılması, kuraklıkta yağmur 

yağdırmak, güneĢsizlikte güneĢ çıkartmak ya da tarım ve avcılıkta baĢarı ve 

bolluk elde etmek. Bu uygulamalar içinde dramatik köylü oyunlarından pek çok 

örnek vardır. 

c) Yıl döngüsüne ve takvimine bağlı törenler: Zamanla tek tanrılı dinlerin ya da 

takvim yöntemlerindeki değiĢikliklerin etkisiyle kaymalara, amaç ve iĢlev 

dönüĢümlerine karĢın gene de özelliklerini koruyabilmiĢlerdir. Gün dönümleri, 

kıĢ yarısı, 25 Aralık ile 6 Ocağa dek uygulamalar, Karnaval gibi. Dramatik köylü 

oyunlarının çoğunluğu bu kümeye bağlıdır. En önemli inceleme alanı da budur.  

d) Toplumsal uygulamalar: Daha çok günlük yaĢantı ile iĢ yaĢamı içinde, eğlenmek 

gereksinmesi için yapılan dramatik köylü oyunları da, kökenlerindeki asal iĢlev 

ne olursa olsun, bu yönleri giderek ağır basmıĢ oyunlardır."  (And, 2003: 

327,328) 

Yukarıda isimlerini verdiğimiz araĢtırmacıların yaptığı sınıflandırmaların 

yanı sıra yine DTCF - Tiyatro Bölümü'nden And'ın öğrencisi de olan Uluslararası 

Kukla ve Gölge Oyunları Birliği (UNIMA) Türkiye temsilcisi Mevlüt Özhan (1953), 

And'ın teĢvikleriyle bir taraftan akademik diğer yandan da Kültür Bakanlığı 

bünyesinde Seyirlik Oyunlar üzerine çalıĢmalarını sürdürmüĢtür.   

Özhan'ın, Seyirlik oyunlara yaklaĢımını incelediğimizde, bu oyunları üç ana 

baĢlık altında sınıflandırdığını görmekteyiz: 

"Oyunları incelerken oynanıĢ amaçlarını göz önüne alarak Ģöyle bir sınıflandırma 

yapmayı uygun gördük: 

A. Ġnanç kaynaklı olup günümüzde de bu amaçla oynananlar 

B. Ġnanç kaynaklı olup, günümüzde eğlence amacıyla oynananlar: 

(...) 

C. Eğlence ürünü olarak oynananlar" (Özhan, 1997) 

Seyirlik oyun araĢtırmalarını daha çok Orta Asya/Anadolu bağlamında 

Balkanlar ve Trakya bölgelerindeki "Cemal Ritüelleri" üzerine yoğunlaĢtıran Erman 

Artun (1948- 2016)'un sınıflandırması ise; Ritüel olarak yapılan oyunlar ve 

Düğünlerde eğlence amacıyla icra edilen oyunlar olmak üzere iki baĢlık 

toplanmaktadır. 

"Cemal ritüeli, zaman boyutunda Orta Asya'daki ilk çıkıĢ özelliğini koruyarak, 

Anadolu Ġslamiyet ve ortak Balkan kültürüyle beslenip günümüze gelmiĢ bir 

ritüeldir. Tekirdağ'daki oynanıĢ biçiminde Orta Asya, Anadolu ve Ġslamiyet 

kültürünü gözledim. Balkanlardan gelen göçmenlerle ortak Balkan kültürünün 

özellikleri de Tekirdağ'a taĢınmıĢtı.  

Balkanlardaki varyant ve benzerlerini incelediğimizde Türklerin Balkanlara getirdiği 

Cemal oyununu yerli halkın da benimsediğini, kendi dinlerine takvim ve öz 

değiĢikliğiyle soktuklarını görüyoruz. Balkanlardaki Türklerin oyunu iki amaçla 



23 

oynadıklarını görüyoruz: 1) Ritüel,  2) Düğünlerde eğlence amacıyla." (Artun, 1993: 

5)  

Boratav, Seyirlik oyunları "folklor" kapsamında ele alır. Bununla birlikte bu 

tarz folklor araĢtırmaları yaparken dikkat edilmesi gereken hususları ise Ģöyle 

belirler: 

"Sosyoloji ve folklorun münasebeti, yine tarihle folklorun münasebeti gibi izah 

olunabilir. Folklor sosyolojiye, gerek hammaddelerini gerek terkip ve tamimlerini 

malzeme olarak verir. Diyebiliriz ki, folklorcu terkiplerini bir dereceye kadar 

götürüp sosyolojiye teslim eder ve iĢin mabadini [devamını] ona bırakır; 

folklorcunun terkipleri nihayet ayrı ayrı vakıaların [olguların] doğuĢ ve oluĢ 

vetirelerinin [süreçlerinin] izahı mahiyetindedir. Sosyolog, bütün bu münferit [tek, 

ayrı] vakıaları [ayrı olguları] veyahut bunlara ait izahları misal olarak alır; bunları, 

herhangi bir müessesenin tekâmül seyrine dair izah yapmak için kâfi bulunca, onlara 

dayanarak izahlarını yapar. Fakat bunu mesela, "Filan köydeki filan sihri [büyüsel] 

itikat, o köy halkının Ģu maddi ihtiyaçlarının ifadesini veriyor." diye yapmaz, "Bir 

cemiyette, maddi ihtiyaçların, dini-sihri itikatların doğuĢunda ve yaĢamasında rolü 

vardır ve Ģu derecededir." Ģeklinde yapar." (Boratav, 2000: 31) 

Ülkemizde Seyirlik oyun araĢtırmalarında sistematik temelde ilk adım Ahmet 

Kutsi Tecer tarafından atılmıĢtır. Ancak; Tecer'den daha evvel araĢtırmalarıyla 

Seyirlik oyunlara -görece dar kapsamlı- değinen bazı araĢtırmacılar olmuĢtur. 

Yukarıda sıraladığımız araĢtırmaların belki de ilk nüvesini oluĢturan bu 

araĢtırmacıları ve çalıĢmaları Dilaver Düzgün Ģöyle aktarmaktadır: 

"Bu tür oyunların yazıya geçirilmiĢ ilk örneklerini Abdulkadir Ġnan‟ın 1929 yılında 

gerçekleĢtirdiği bir derleme gezisinde elde edilen malzeme ile Ali Rıza Yalman‟ın 

1931-1939 yılları arasında 5 cilt olarak yayımladığı Cenupta Türkmen Oymakları 

adlı eserde ve Hamit Zübeyr KoĢay‟ın 1935 yılında neĢrettiği Ankara Budun Bilgisi 

adlı çalıĢmada görüyoruz. Köy seyirlik oyunları araĢtırmalarının öncelikli sorunları 

arasında terminoloji ve tasnif gelir." (Düzgün, 2014: 146,147) 

Düzgün, doktora tezi olarak yazdığı "Erzurum Köy Seyirlik Oyunları" 

çalıĢmasında Seyirlik oyunların ortaya çıkıĢındaki etkenleri ise Ģöyle belirlemektedir: 

"Gerek ritüel oyunların, gerekse profan mahiyetteki oyunların ortaya çıkıĢında etkili 

olan unsurları Ģu baĢlıklar altında inceleyeceğiz: 

A. Kutsal Törenler, Ritler 

B. Ongun ve Totemler 

C. Fıkralar 

D. Türküler 

E. Günlük Olaylar" (Düzgün, 1994: 19) 

Bununla birlikte tiyatro akademisyeni Nurhan Tekerek ise Seyirlik oyunların 

biçimsel yapısını genel hatlarıyla Ģöyle tespit etmektedir: 

"Genel olarak köy seyirlik oyunları göstermeci biçimde oyunlardır.  



24 

Seyirlik oyunlarda metin yoktur. Ancak oyunların belli bir kanavası vardır. 

Dolayısıyla oyunlar, oyuncuların becerisi, seyircinin tepkileri doğrultusunda 

değiĢebilir. Oyunlar doğmaca oynanır. 

Oyunlarda bir yönetici vardır. Gerek töresel ve büyüsel oyunlarda, gerekse eğlence 

amaçlı oyunlarda oyunun en önemli kiĢisidir yönetici.  

(...) Oyundan az önce hangi kiĢilerin, hangi rollere çıkacağını, nasıl bir oyun 

çıkartacaklarını belirleyen yönetici, oyun boyunca da, kendi de oyunda görev alarak 

oyunun akıĢını denetler.  

Oyuncular köyün istekli ve yetenekli kiĢileridir. (…) Yapılan ortak iĢ büyü ve 

paylaĢımdır. 

Yalnızca eğlence için çıkartılan oyunlarda oyuncu tam bir çağdaĢ oyuncudur. 

(…)  

Büyüsel oyunlarda ise oyuncunun, belirli kalıplara uyması gözetilir. 

Çoğunlukla bütün yörelerde, erkeklerin kendi içinde oynadığı oyunlarda, kadın 

rollerini erkekler, kadınların kendi içinde oynadığı oyunlarda erkek rollerini kadınlar 

yansılar. 

Köy seyirlik oyunlarının seyircisi tüm köylüdür. Ġsteyen herkes seyredebilir, istediği 

zaman da oyunu bırakıp gidebilir. Belli durumlarda yaĢ ve cinsiyet ayrımı gözetilir. 

Örneğin cinsel oyunlara çocuk alınmaz ya da erkekler kendi aralarında oynadıkları 

oyunlara kadın seyirci almaz, tersi durumlarda da erkekler alınmaz. 

Törensel ve büyüsel oyunların seyircisi kadınlı erkekli tüm köy halkıdır.  

Köy seyirlik oyunlarının seyircisi, gerek oyunların özü itibariyle, gerekse mekanın 

getirdiği bir zorunlulukla oyunla ya da yansılanan durumla organik bağ kuran bir 

seyircidir. 

Oyun yerleri ise yazın meydanlar, kıĢın ise büyük odalardır. Yani boĢ olan her alan 

oyun yeri için uygundur. Seyirlik oyunların seyirciyi illüzyone etme gibi bir kaygısı 

olmadığı için  dekora da gereksinimi yoktur. Dolayısıyla köylünün kendi 

olanaklarıyla oluĢturduğu, bulup buluĢturduğu araç-gereç ve malzemelerle rahatlıkla 

oynanabilir. Ya da oyuncular tarafından repliklerle tarif edilir. Seyirci tarafından da 

var sayılır. Kimi zaman seyirlik oyunlarda, oyun çıkarılan yerler, doğal dekor olarak 

kullanılır. 

Kostümlerde stilizasyona gidilir. Oyun çıkaran erkekler kadın olacakları zaman, baĢ 

örtüsü, entari, Ģalvar giyerler. Ama ayakkabılarını değiĢtirmez ve bıyıklarını 

kesmezler. Kadınlar içinse bir kasket yeterlidir. 

(...) Aksesuvarlar köy yerinin olanakları içinde kullanılan araç-gereçlerdir. 

Ses etmenleri oyun anında kiĢiler tarafından canlı olarak yapılır. Örneğin oyuncu 

ağaç kesiyorsa, balta sesini ağzıyla yapar, kovandan bal çalarken arı vızıltısını 

oyuncu ağzıyla yapar. Makyaj ise ilkel yöntemlerle yapılır. Köylü yine kendi 

olanakları içinde makyaj sorununu çözer. Sakal ve bıyık koyun postundan yapılır. 

YaĢlı, ak kiĢiler için post kullanılır. Arap, zenci ya da kara kiĢiler için is, tencere 



25 

karası, kurum, odun kömürü gibi maddelerden yararlanılır. Ak kiĢilerin yüzü ise una 

bulanır. 

Seyirlik oyunlarda müzik ve dans oyunun vazgeçilemez öğeleridir. Özellikle 

törensel ve büyüsel oyunlarda oyunun kendisi kadar önemlidir. Oyun o yöre 

çalgılarının çaldığı türkü ve oyun havalarıyla baĢlar. Oyuncular ve seyirciler birlikte 

dans ederler. Oyun sonu diriliĢ ve bolluk sembolü olarak gene hep birlikte dans 

edilerek kutsanır ve kutlanır."  (Tekerek, 2007) 

2.3. Köy Seyirlik Oyunlarının Genel Kategorizasyonu   

Köy Seyirlik oyunlarının Ģimdiye kadar yapılmıĢ sistematik genel tasnifleri 

bilimsellik, açıklık ve kapsayıcılık bakımdan tartıĢmalıdır. Bunun sebebi ise 

oyunların sosyal yapı içerisindeki iĢlevselliği bakımından girift bir yapıya sahip 

olmasını gösterebiliriz. Bununla birlikte Ģimdiye kadar araĢtırmacılar tarafından 

yapılmıĢ "sistemli" tasnifleri örnek vereceğiz. 

ġükrü Elçin genel bir bakıĢla Seyirlik oyunları Ģöyle kümelendirmiĢtir: 

" A) Ritüel Oyunlar 

1 - Yılın değiĢmesiyle ilgili oyunlar 

2 - Mücerret fikirlerle ilgili oyunlar 

3 - Hayvan kültüne bağlı oyunlar 

4 - Bitki kültüne bağlı oyunlar 

5 - Mezhep merasimleri 

  B) Profan Mahiyetteki Oyunlar 

a) Günlük hayattan alınan oyunlar 

b) Masallara bağlı oyunlar 

c) Destanlara veya saz Ģairlerinin hayatlarına bağlı oyunlar 

d) Tarihi olaylara bağlı oyunlar 

e) Hayvanları taklit edici oyunlar 

f) Samıt veya lâl oyunları 

g) Bebek (Kukla) oyunları" (Elçin, 1964) 

Elçin'in tür bakımından sınıflandırması ise Ģöyledir: 

" 1. Güldürücü Oyunlar 

 2. Acıklı Oyunlar 

 3. Hayvanları Taklit Oyunları 

 4. Sessiz Oyunlar (Samıt veya Lal) 

 5. Bebek Oyunları" (Elçin, 1964) 

And'ın, farklı zamanlarda yayımladığı kitaplarındaki Seyirlik oyun 

kümelendirmelerinin çeĢitlilik gösterdiğini çalıĢmamızın baĢında belirtmiĢtik ancak 

biz burada yayımlandığı yılı baz alarak en son yapılan sınıflandırmayı vermenin daha 

doğru olacağını düĢünmekteyiz. And 1985 yılında yayımladığı Geleneksel Türk 

Tiyatrosu kitabında Ģöyle bir sınıflandırma yapmıĢtır: 

" 1) Kuttören ve Söylence Kaynaklı Oyunlar - Gerçekçi Oyunlar 



26 

 2) Ölüp Dirilme ve Kız Kaçırma 

 3) YılbaĢı ve Yıl Sonu Oyunları 

 4) Tarımsal Oyunlar - Çoban Oyunları 

 5) Hayvan Benzetmeleri 

 6) Dilsiz Oyunları - Kukla - ġaka Oyunları 

 7) Tek ve Çift Ġzlekli Oyunlar - Dizi Oyunları" (And, 1985) 

Ne var ki And, Dilaver Düzgün ile özel bir görüĢmesinde böyle bir tasnifin de 

bilimsel olmaktan uzak olduğunu ancak Seyirlik oyunların açıklığa kavuĢması için 

böyle bir kümelendirmeye gittiğini belirtmiĢtir. 

"AraĢtırmalarımızı sürdürdüğümüz dönemde kendisiyle bu konuyu bizzat 

görüĢtüğümüz Prof. Dr. Metin And, (...) yaptığı tasnifleri tam anlamıyla bilimsel ve 

kapsamlı bulmadığını, ancak seyirlik oyunların vuzuha kavuĢması için böyle bir 

kümelemeyi zorunlu gördüğünü belirtmiĢtir. (Özel GörüĢme . Dil ve Tarih Coğrafya 

Fakültesi, 28 Ekim 1994)" (Düzgün, 1994: 40) 

Karadağ ise 1978 yılında yayımladığı "Köy Seyirlik Oyunları" kitabında 

Seyirlik oyunları Ģöyle kümelendirmiĢtir: 

"  A. Belirli Günlerde Oynanan Töresel Ya da Büyüsel Oyunlar 

   1. Saya Gezme 

   2. Doğanın Canlanması için Oynanan Oyunlar 

   3. Hasat Sonu Oynanan Oyunlar 

   4. Yağmur Duası 

   B. Sadece Eğlence için Oynanan Oyunlar 

   1. Töresel Öğeler TaĢıyan Oyunlar 

   2. Yeni Düzenlenen Oyunlar 

   C. Müzikli ve Danslı Sözsüz Oyunlar 

   D. Müzikli Danslı ve Türkülü Oyunlar" (Karadağ, 191) 

Öyle ki Karadağ 1995 yılında yazdığı bir makalede ise Seyirlik oyunların 

kümelendirmesini ilk yaptığı sınıflandırmadan farklılık gösterecek biçimde Ģöyle 

ĢekillendirmiĢtir: 

" A - Törensel, büyüsel nitelikli oyunlar 

1 -  Koç Katımı, Saya Gezme, beri Törenleri 

2 -  Hasat Önü, Hasat Sonu Törenleri 

3 -  GüneĢi KarĢılama, Baharı KarĢılama (Hıdırellez, Nevruz v.b.), Yağmur 

Yağdırma, KıĢ Yarısı, Yeni Yıl Törenleri 

4 -  Doğum, ölüm, hastalık tedavisi için yapılan büyüler ve törenler 

 B - Eğlence Nitelikli Oyunlar 

a - Büyüsel, törensel izler taĢıyan oyunlar 

b -  Günlük yaĢamı konu alan özgün oyunlar" (Karadağ, 1995) 

Mevlüt Özhan'ın, oynandıkları yer, oynayanların cinsiyetleri ve müzikli ya da 

müziksiz olmaları bakımından da yaptığı bir diğer kümelendirme ise Ģöyledir: 

" A. Ġnanç kaynaklı olup, günümüzde de bu amaçla oynananlar, 

 B. Ġnanç kaynaklı olup, günümüzde eğlence amaçlı oynananlar: 

1 - Kız Kaçırma, 



27 

2 - Ölüp Dirilme, 

3 - Ölüp Dirilme Kız Kaçırma 

 C. Eğlence ürünü olarak oynananlar, 

1 - Meslek taklidi oyunlar, 

2 - Hayvan taklidi oyunlar, 

3 - Günlük yaĢamla ilgili oyunlar, 

4 - Tarımla ilgili oyunlar, 

5 - Hikaye, masal ve tarihi olayları konu eden oyunlar, 

6 - Sağır - Dilsiz oyunları, 

7 - DeğiĢik konulu oyunlar. 

 Oynandıkları yer bakımından; 

 A - Açık alanda oynananlar, 

1 - Bir alanda sabit olarak oynananlar, 

2 - Gezilerek oynananlar, 

 B - Kapalı yerde oynananlar, 

 Oynayanların cinsiyetleri açısından; 

 A - Erkekler tarafından oynananlar, 

 B - Kadınlar tarafından oynananlar, 

 C - Hem erkekler hem kadınlar tarafından oynanan oyunlar. 

 Müzik eĢliğinde oynayıp oynanmasına göre, 

 A - Müzikli oyunlar, 

 B - Müziksiz oyunlar." (Özhan, 1997) 

Nihayetinde 1940'lardan itibaren düzenli çalıĢmalarla günümüze kadar devam 

eden Seyirlik Oyun araĢtırma ve incelemeleri bizlere gösterir ki Seyirlik oyunlar 

temelde yaĢamını toprağa bağlı bir üretim ile devam ettiren köy insanının "birlikte 

hareket etme" bilinci etrafında geliĢmiĢtir. Bu oyunlar kaba bir Dramatik bir yapıya 

sahip olmakla beraber hiçbir Seyirlik oyun örneğinde amaç bakımından "monolog" 

bir durumla  karĢılaĢılmamaktadır.  

Seyirlik Oyun geleneği, ilk uygarlıklardan itibaren Anadolu coğrafyasında 

yaĢamıĢ/yaĢayan toplumların sosyal/kültürel/dini pratiklerini uygulama aĢamasında 

kullandıkları en önemli ifade araçlarından biri yani onun hem bizzat alanı hem aracı 

hem de ifadenin ta kendisi olmuĢ ve olmaya da devam etmektedir; günümüze ulaĢan 

kaynaklar ve gündelik hayatın içinde hala devam eden pratikler bunun en önemli ve 

açık kanıtıdır. 

Son olarak; Seyirlik oyunların icrası; yer, zaman ve duruma göre 

öz/yapı/biçim açısından çeĢitli farklılıklar gösterir ve bu farklılıklar çeĢitli baĢlıklar 

altında sınıflandırılarak ortaya konabilir. Ne var ki ortaya konan bu sınıflandırmaları 

"öz" açısından ele aldığımızda baĢlıca iki grupla ile karĢılaĢırız: Ritüel Oyunlar ve 

ritüel kaynaklı olup günümüzde eğlence amacıyla oynanan Dünyevi Oyunlar.  

Ve açıkça görürüz ki; diğer gruplandırmaların neredeyse tamamı –

adlandırmaları ne derece farklı görünüyor olursa olsun- bu baĢlıklar altına kolayca 

sokulabilecek ya da benzer isimlendirmelerle anılabilecek bir içerik sergiler. 



28 

Dolayısıyla bizim bu çalıĢmamız açısından benimseyeceğimiz gruplandırma metodu 

ve adlandırması da benzer olacaktır.  

Bununla birlikte Ģunu söyleyebiliriz ki; ritüel olgusunun yapısal ve biçimsel 

özellikleri de göz önüne alındığında bu oyunlar (Ritüel ve Dünyevi oyunlar) da aynı 

düzlemde yapısal bir iĢlevselliğe sahip araçlar olarak kendini göstermektedir. 

Dolayısıyla; "Dramatik Köy Seyirlik Oyunları'nı ayrıca "Anadolu Ritüelleri" olarak 

adlandırabileceğimizi düĢünmekteyiz. 



29 

3. SEYĠRLĠK OYUNLARIN KÖKENĠNE YÖNELĠK 

ELEġTĠREL YAKLAġIMLAR 

Seyirlik oyunlarda sıkça karĢılaĢtığımız Orta Asya ve ġaman gelenekleriyle 

örtüĢür biçimde ortak ve benzer motiflerin bulunması bu oyunların Orta Asya 

kökenli olabileceğini düĢündürmektedir. Bu benzeĢmenin çokluğu nedeniyle de bir 

çok seyirlik oyun araĢtırmacısı bu tespitten hareketle oyunların menĢeinin Orta Asya 

coğrafyası olduğu görüĢünü iddia etmiĢlerdir. Ancak Ģimdiye kadar yapılan tarihsel 

antropoloji ve kültür araĢtırmaları da kanıtlıyor ki iĢaret edilen ortak veya benzeri 

motifler Türkler Anadolu'ya gelmeden evvel de Anadolu'da yaĢamıĢ/yaĢayan 

toplumların ve komĢu coğrafya medeniyetlerin de sosyal ve kutsalla iliĢkili  

pratiklerinin muhtevasında mevcut bulunmaktadır. Binaenaleyh; Orta Asya ve 

ġamanizm kültür pratikleriyle ortak/aynı/benzerlik sunan bu kült ve motiflerin 

çokluğu oyunların  "tamamının" Orta Asya kökenli Eski Türk gelenek ya da 

pratikleri olduğunu kanıtlamak için yeterli olmadığını anlaĢılır kılmaktadır. 

Bu alanda araĢtırma yapan kiĢiler Seyirlik oyunlarını kökenine iliĢkin tarihsel 

kaynaklara dayanarak birbirinden farklılık gösteren fikirler öne sürmüĢlerdir. Öyle 

ki; Metin And da köken bakımından tarihsel ve antropolojik tespit/çıkarımların 

ıĢığında bu oyunların aynısının Doğu toplumlarında, Avrupa ve Balkanlar'da da 

olduğunu söyler ve bu durumun bilimsel bir zeminde de ispatlandığını belirtir. 

"(…) Mevsimlik örnekler, kalıplar üzerine oluĢan ve kuĢaktan kuĢağa pek az 

değiĢikliklerle geçen bu törenlerin yalnız ve yalnız Yakın Doğu'nun eski 

uygarlıklarında görüldüğü, Eski Yunan'a burdan geçtiği ve Antik dramın da 

bunlardan doğduğu gene bilim adamlarının bugün kesin olarak ortaya koyduğu 

sonuçlardır. (…) Sanırsınız Türkler Anadolu'ya gelip yerleĢtiklerinde Anadolu 

bomboĢtu, burada hiç kimse yaĢamıyordu. Oysa gene bugün bilginlerin gösterdiği 

gibi bu eski inançlar köylünün bilincine öyle sinmiĢtir ki, tek tanrılı dinlerin bile, 

örneğin Hıristiyanlık'ta Paskalya, Noel, islâm'da Muharrem ve AĢure törenini bile, 

eski inançlara ve bunların takvim dönemlerine uydurulduğunu göstermiĢlerdir. 

Bizim incelemeciler her Ģeyin Orta Asya'dan getirildiğine öyle inanmıĢlardır ki kesin 

olarak yalnız Yakın Doğu uygarlıklarında görülen ölüp dirilme motifinin Orta Asya 

destanlarında bulunduğunu göstermek gibi gereksiz açıklamalara kalkarlar; oysa bu 

destanlardaki ölüp dirilme motifi ile doğanın kıĢın ölüp ve yaz ile yeniden 

doğmasına dayanan bolluk törenleriyle hiç bir ilgisi olmadığını bilmez görünürler. 

Bu tür oyunlarda (…) Orta Asya'dan gelen öğeler de bulunmaktaysa da oyunlar 

temelinde Yakın Doğu bolluk törenlerinin bir kalıntısıdır. (…) Aynı toprak parçası 



30 

üzerinde çeĢitli inançların bu kat kat beraberliği sanırım Anadoluculuğun karĢısına 

çıkanlara en iyi cevap olacaktır. Bu bolluk törenleri iĢlevseldi, amaçları doğanın 

canlandırılması içindi. Bu törenlerle 'myth'lerin birleĢmesi dramı yaratmıĢtır. Bu 

mevsimlik törenler yalnız Yunan dramında değil, fakat eski Mısır, Mezopotamya, 

Suriye, Filistin, Frigya, Hititlerde de görülüyordu." (And, 1970: 19,20) 

TartıĢma konusu olan bu durum ne var ki Seyirlik oyunların sorunu olmakla 

birlikte konumuza paralellik gösterir bir yönde tiyatronun kökeniyle alakalı evrensel 

bir tartıĢmanın da konusudur. GeniĢ bir bakıĢ açısıyla bu sorgulamayı yapan 

akademisyen/yazar/araĢtırmacı tiyatro insanı Sevda ġener (1928-2014) bu bağlamda 

Ģunları ifade etmektedir: 

"(…) KarĢılaĢtırmalı antropoloji, yalnız Antik Yunan'da değil, tüm Yakın Doğu 

ülkelerinde, Uzak Doğu'da ve Avrupa'da, mevsim değiĢimi sırasında törenler 

yapıldığını, bu törenlerde ölüp dirilme motifinin yer aldığını kabul etmektedir. 

Anadolu'da bugün de oynanmakta olan köy oyunlarının çoğunlukla bollukla ilintili 

sayılması bu görüĢü doğrulamaktadır. Bununla beraber, tiyatronun ritüellerden 

doğarak geliĢtiğini ve bağımsız bir sanat dalı olurken bazı özelliklerini değiĢtirerek 

sürdürdüğünü kabul eden evrimci görüĢ ile, bir çok ilkel toplumların mevsim 

değiĢiminde yapılan törenlerinde benzer motiflerin bulunduğunu ileri süren 

karĢılaĢtırmalı antropoloji zaman zaman eleĢtiriye uğramıĢtır. Bilim adamlarının, 

benzerlikleri olanakların ötesinde zorlayarak sonuçlar çıkarttıkları ve inandırıcı 

olmayan genellemelere gittikleri ileri sürülmüĢtür." (ġener, 1975) 

Seyirlik oyunlarda karĢımıza çıkan en önemli motiflerden biri de "ölüp-

dirilme" motifidir. Oysa ölüp-dirilme motifi bazı araĢtırmacıların iddia ettiği gibi 

yalnızca Orta Asya ġaman inanç pratiğinde karĢılaĢtığımız bir tema değildir. 

Bulgular göstermiĢtir ki; Frig, Sümer, Akad, Mısır, Babil, Fenike ve Hitit 

medeniyetlerinin sosyal, kültürel ve inançsal pratiklerinin muhtevalarında bu motif 

mevcuttur.  

Örneğin Seyirlik oyunlardan Arap Oyunu  "(..) beyaz sakallı ihtiyarın rakibi 

olan arap tarafından öldürülmesi; kadının mâtem feryatları ile ölünün ağzına 

yemiĢler koyması üzerine nihayet ihtiyarın tekrar dirilmesi" (Tecer, 1940: 13) biçiminde 

Ģekillenen, Arap, Gelin ve Koca tipleri arasında geçen ölüp-dirilme motifli bir 

oyundur. Elçin, "Arap Oyunu" ve bu tür oyunların kökenine yönelik düĢüncelerini 

Ģöyle açıklar: 

"Çok yaygın "Arap oyunu" da eski Türk-Hun devri hayatının Ģamanist inançlarının 

hatıralarından ve izlerinden baĢka bir Ģey değildir. Arap oyununu kavramak ve 

kaynağını tespit edebilmek için kısaca potlaç müessesesine ve ilahların hayatına göz 

atmak lâzımdır. 

Bilindiği üzere eski Türklerde potlaç ( israflı muhteĢem ziyafet) müessesesi vardı. 

Bu müessesenin teĢekkülüne kadar Ģamanist inançların  ortaya koyduğu tanrılar 

arasında farklılık yoktu. Tanrılarla "yer-su" lar arasında bir birlik ve beraberlik göze 

çarpıyordu. Potlaç sonucu cemiyet içinde eĢit olmayan farklılık meydana gelince 



31 

tanrılar arasında iki tabaka vücuda geldi. Ġyiliğin temsilcisi Gök Tanrı ile küçük 

natürizm devri "yer-su" koruyucusu ve kötülüğün mümessili ilâhlar arasında 

çarpıĢma baĢladı.  

Bu ak-kara savaĢı, iki kudret ve kuvvetin insan ruhunu elde etme mücadelesidir. 

Arap oyununun özetinde ve varyantlarında görüleceği üzere kız veya gelini bazan 

beyaz insan, bazan arap elde ediyor. ÇarpıĢma sonunda ya biri ya öteki öldürülüyor. 

Aynı çatıĢmayı sönük bir hatıra olarak Dede Korkut ve ġah Ġsmail hikayelerinde 

görüyoruz. Beybörek hikâyesinde Banıçiçek ve ġah Ġsmail'de Arapzengi nikaplı 

(yüzü örtülü, peçeli) olarak rol alırlar. Her iki kahramanın nikaplı durumları Kültigin 

yazıtındaki "Kara yer" kavramı ile bağdaĢabilecek unsurları ihtiva ediyor. 

Ziya Gökalp'in dikkate değer olan bu görüĢünü Köroğlu hikâyelerinin 

incelenmesinde de takip edebiliyoruz. 

Hikâyenin bir Ġstanbul rivayetine göre Köroğlu, Üsküdar'dan KasapbaĢı'nın oğlu 

Ayvaz'ı kaçırır. PadiĢah emri ile Reyhan Arap Köroğlu'yu takibe memur edilir. 

Ayrıca Anadolu'da "Kenanoğlu" veya "Gizir" adları ile de Ģöhret bulan Arap 

oyununda belli baĢlı adlarla Köroğlu hikâyesinin kahramanları arasında bir aynılık 

göze çarpıyor. 

Bağdat rivayetinde Köse Kenan, ikinci Köroğlu'dur. Destana göre Köse Kenan 

binbaĢı, Reyhan Arap ise bölükbaĢıdır. Gizir oyunu ile bir adda birleĢen Giziroğlu 

Mustafa Bey de sağlam bir ip ucu teĢkil eder. 

Bütün bunlardan sonra ritüel oyunların birinci halkasını Türk Hun Ġmparatorluğu 

devri hayatına bağlayabiliriz." (Elçin, 1964: 53,54)    

Öyle ki bu görüĢe göre tamamıyla farklı bir anlayıĢ gösteren akademisyen 

Cengiz Çetin, Anadolu'daki bereket kültlerinin kaynaklarına ve bu kültlerin Seyirlik 

oyunlara yansımasına yönelik yaptığı incelemesinde bu konuyla ilgili görüĢlerini Ģu 

yönde ifade etmektedir: 

"Kybele-Attis kültünde ölüp yeniden dirilme öğesi ile karĢılaĢmaktayız. Ölüp 

yeniden dirilen tanrılar Frigler‟den çok daha önceki bir tarihte Mezopotamya‟da 

karĢımıza çıkar. Ölüp dirildiği bilenen ilk bereket tanrısı Sümer‟de ana tanrıça 

Ġnanna‟nın kocası çoban/kral tanrı Dumuzi‟dir. Dumuzi Akadlar‟da Tammuz, 

Mısır‟da Osiris, Babil‟de Baal, Fenikeliler‟de Adonis, Hititler‟de de Kumarbi‟dir. 

Yunan mitolojisinin ölüp yeniden dirilen tanrısı ise Anadolu‟lu bir tanrı olan 

Dionysos‟dur. Efsaneya göre Zeus, Semele adlı ölümlüden olma oğlu Dionysos‟u 

doğar doğmaz karısı Hera‟nın saldırısından korumak için keçiye dönüĢtürerek Girit 

adasına yollar. Ancak Dionysos orada Hera‟nın gönderdiği devler tarafından bulunur 

ve parçalanır. Devler, Dionysos‟un vücudunu 14 parçaya ayırır ve her bir parçasını 

otlarla kaynatıp yerler. Bu sırada Zeus yetiĢir ve oğlunun yalnızca kalbini 

kurtarabilir. Zeus, bu kalbe bir vücut yapar ve böylece Dionysos yeniden dirilir. (..)"  

(Çetin, 2006)  



32 

And, "Arap" öğesinin bulunduğu ölüp-dirilme temalı oyunları "Ak-Kara" 

çatıĢmalı oyunlara dahil etmiĢtir. Bununla birlikte Arap kültünün kökenine yönelik 

yaklaĢımını ise Ģöyle açıklamaktadır: 

"Arap olma, yüzünü karaya boyama da baĢlı baĢına bir konudur. Anadolu seyirlik 

oyunlarının çoğunda Arap en önemli kiĢilerden biridir. (...) Arap seyirlik 

oyunlarından baĢka Karagöz, Ortaoyunu gibi eski seyirlik oyunlarımızın da önemli 

kiĢilerindendi. Ayrıca halk masallarında, örneğin Artvin'den ÂĢık Efkâri'nin bir 

masalında buluruz. 

Bunun üzerine çeĢitli yorumlar yapılmıĢtır. Avrupa'da bir çok seyirlik köylü 

oyunlarında da yüzünü karaya boyamıĢ bir Arap bulduğumuz gibi, Osmanlı 

Ģenliklerinde de oynamıĢ olan Morisco danslarında da bu görülür. (...) Genel bir 

yoruma göre yüzünü karaya boyayan ister demirci, ister baca temizleyicisi, ister 

soytarı, ister Ģeytan,ister Mağribi veya Mağribi Kralı olsun, bunun kiĢiliğinde bolluk 

görüntüsü veya "cini"
1
 bulunmuĢtur. Bir baĢka yoruma göre yüzü karaya boyama, 

bitkisel geliĢmenin cinin göze görünmezlik özelliğinin belirtilmesidir. Bir baĢka 

kurama göre yüzün karaya boyanması , ateĢte canlılık gösteren cinin küller yoluyla 

doğrudan ateĢe değinmesi içindir. Bu son yorum üzerinde durulmak gerekir. 

Avrupa'da Mayıs ayının baca temizleyicilerinin bayramı sayılan özel gününde, 

bunların yüzlerini bacadan aldıkları kül ve isle boyamalarının, ısıdan uğur almak 

üzere ateĢe doğrudan değinmek gerektiği inancından çıktığı ileri sürülmüĢtür. Zaten 

Avrupa'da hele Noel törenlerinde önemli bir yeri olan baca, Anadolu'daki törenlerde 

de bulduğumuz bir öğedir. Nitekim Soma'da kimi geceler delikanlılar sokaklarda 

dolaĢarak "cungul cungul" diye bağırırlar ve bacalardan sarkıttıkları sepetlere her ev 

yemiĢ ve yiyecek koyarak onlara vermek zorunda kalır. (...)"  (And, 1985: 66,67) 

And, Anadolu'da tarımla iliĢkili bolluk bereket amaçlı icra edilen ritüelistik 

oyunlardan Domuz oyunundaki motifleri ve sembolleĢtirilmiĢ kültleri iĢaret ederek  

Avrupa'daki Ģölen ve çeĢitli bayramlarda gerçekleĢtirilen benzer türdeki oyunlarda da 

benzer müĢterek taraflar olduğuna dikkat çekmektedir: 

"(...) kimi oyunlarda sabanla toprağı sürmek gibi bir öğe vardır. Avrupa'da kılık 

değiĢtirmeli oyunların yapıldığı Plough Monday, yani Saban Pazartesisi denilen, 6 

Ocak yani on ikinci gece ile sona eren Noel yortusundan sonraki pazartesi günü 

ilkbahar ürünleri için kullanılacak sabanların kutsaması için tören yapıldığı gündür, 

bu günde sabanlar süslenir ve gezdirilir. Ġlkbahar ve Noel törenlerinin bir araya 

gelmesi, ölüp dirilme konusu, bitkilerin yenilenmesi gibi bildiğimiz öğeleri burada 

bir arada buluyoruz. Anadolu'da da bu türlü bir çok çiftçilik oyunlarına rastlıyoruz. 

Bunların kimi sonradan ya değiĢtirilmiĢ, ya da köy uğraĢlarından, yaĢamından 

esinlenerek sonradan düzülmüĢ olabilir. Fakat az önce de belirtildiği gibi kiminin 

içinde bulduğumuz bir takım ayrıntılar bunların gene bolluk getirme törenlerinin 

kalıntıları olabileceklerini tanımamıza yardım ediyor. Örneğin Burdur'da oynanan 

Domuz Oyunu'ndaki kiĢiler saban süren köylü, tohum saçan köylü - ki tohum yerine 

kül saçar - komĢu tarlanın sahibi, elleri ayakları bağlı antaĢı'dır. Bir kaç kiĢi de 

üzerlerine deri örterek domuz olurlar, sırtlarında bulunan iki kiĢinin eğilmesiyle 

yapılan öküzler, üzerlerine deri örtülü dört ayak üzerinde duran dört, beĢ kiĢi de 

köpek olur. Çift süren tarla sürer, öteki tohum eker, antaĢının kendi tarlasına 

getirildiğini ileri sürer, antaĢı itilip kakılır, domuzlar gelip tohumu yerler, köpekler 

silah sesini duyunca domuzları kovalarlar." ( And, 1985: 64) 

                                                 
1
 Latincede cin (genius) hayvanları, insanları koruyan, kaderini yöneten tanrımsı varlık anlamına 

gelmektedir. Bununla birlikte doğa ile; göl, orman, dağ ve hayvanlarla iliĢkileri de ifade eden bir 

ruhu ifade etmektedir. 



33 

Seyirlik oyun araĢtırmacılarının sistematik ve akademik temelde öncüsü 

sayılan Tecer, oyunların kökenine iliĢkin derinlikli bir tespitte bulunmamakla beraber 

bu oyunların daha ziyade "pagan" inançların kalıntısı olduğu görüĢünü 

savunmaktadır: 

"Ġslam dini çerçevesi içinde bunlara mümasil dramatik tezahürler mahdut olmakla 

beraber paganizm bakiyesi ve menĢeinde dini veya sıhrî  merasimlerden ibaret 

olmak melhuz bulunan, bugün de an'anevî bir tarzda icra edilegelen oyunlaĢmıĢ bir 

çok temsili sahneler vardır. Bunlardan en çok dikkati çeken bir tanesi, kıĢ 

mevsiminin ortalarında ve köylülerle has bir hesapla aĢağı yukarı muayyen bir 

tarihte icra edilmekte olan "KıĢ Yarısı" merasimi esnasında yapılan temsili 

sahnelerdir. KıĢ yarısı merasimi, görünüĢe göre, "uğur ve bereket" edinmek için 

yapılagelen ve ayinî (rituel) bir mahiyet arzeden bir takım âdetlerden müteĢekkildir. 

Bu merasimin hangi itikat ve hangi dinî menĢeden geldiği kolayca kestirilemez. 

Çünkü paganizm devrinin bir bakiyesi olan bu merasim, bir çok müĢabih unsurlarla 

ihtilat etmiĢ görünüyor." (Tecer, 1940: 12) 

Süleyman Kazmaz ise hocası olarak nitelendirdiği Tecer ile paralel bir görüĢ 

ortaya koymaktadır: 

"Dinî menĢeden gelen oyunlar eski medeniyetlerin, paganizmden kalma dinî 

törenlerin izlerini taĢırlar; Hristiyanlık ve Ġslâmlıkla ilgileri yoktur. Hangi kaynaktan 

geldiklerini tayin etmek konumuzun dıĢında olduğu için biz sadece bunların bugün 

Anadolu'da yaĢamakta devam ettiklerini, Anadolu halkınca bilindiklerini tesbit 

etmekle yetineceğiz." (Kazmaz, 1950: 7,8) 

ġükrü Elçin, bu oyunların "pagan kalıntısı" olduğu yönündeki fikrine 

katılmakla beraber Tecer'in kaynakların tespit edilemezliği düĢüncesine ise  karĢı 

çıkararak eldeki materyallerin kaynaksallığa dair çok fazla ipuçları barındırdığını ve 

sosyo-kültürel bakımdan bir çok çıkarım yapılabileceğini belirtir: 

"Biz Kutsi Tecer'in görüĢlerine tamamiyle iĢtirak etmiyoruz. Bahis konusu oyunlar 

eski inançlardan gelseler bile belli sosyal bir hayatın portresini vermektedirler. 

Tesbit ettiğimiz metinlerde bunu görmek mümkündür." (Elçin, 1964: 52,53) 

Bununla birlikte Tecer'in dikkat çektiği bir baĢka husus da ölüp-dirilme motifi 

barındıran Arap oyunu ve buna benzer diğer oyunların oynanma zamanı ve yeri ile 

alakalı akıl ve mantık dıĢı oluĢudur.  

"Bununla beraber bu oyun, bugünkü halile, dinî mahiyetinden sıyrılmıĢ bir 

paganizm bakiyesidir. Bir çok yerlerde bu oyunun kıĢ yarısına tesadüf eden bir 

mevsim merasimi olduğu ve zamanı unutulmuĢtur. Yine bir çok yerlerde, yalnız 

düğünlerde - bunu bilhassa kaydediyorum düğüne mahsus bir eğlence olarak 

yapılagelmektedir . Bir mesele var: Düğün gibi- görünüĢte - neĢeli olması matlûp bir 

toplantıda ölüm sahnesi gibi bir temsilin icrasında ne münasebet var?  Bu cihet 

ayrıca tetkike değer. Fakat mevzuumuzun dıĢında olduğundan bu hususta fazla bir 

Ģey ilâvesine lüzum görmüyoruz." (Tecer, 1940: 15) 



34 

Karadağ ise Seyirlik oyunların köken bakımından yoğun bir Ģekilde  Orta 

Asya ve Ģaman kültürü barındırdığını söylemekle beraber; Anadolu ve komĢu 

coğrafyaların kültürel ve inançsal etkilerinin de göz ardı edilmemesi gereğine dikkat 

çekmektedir: 

"Köy seyirlik oyunlarını oluĢturan, biçimleyen önemli bir özellik Orta Asya 

kültürüdür. Bugün Anadolu'da yaĢayan müslüman Türkler, Orta Asya'da yaĢayan 

ġamanist Türklerin devamıdır. Orta Asya'nın yaĢama biçimi, inanç özellikleri, 

Anadolu'nun yerli halkının kültürüne karĢın, Ġslamlığa karĢın devam edegelmiĢtir 

günümüze kadar, tümden değiĢmeden, değiĢemeden. (...) 

Ġlkel insanın ya da toplumun yaĢam kavgası için doğa ile barıĢık olma gereği 

üzerine, Ģamanizm ayinlerini incelersek, içerik olarak, gereksinme olarak bu 

kurgunun ilkel törenler, Ģamanist törenler ve seyirlik oyunların aynı tabana 

oturduğunu görürüz.  

ġamanizm, tören ve bayramları da topluluğun yaĢam kavgalarını daha iyi 

sürdürebilmeleri için ilkellerin törenleri gibi, oyuncu ve seyircinin içten ve tam 

katılma olarak seyirlik oyunların çıkıĢ nedeni tabanında; mevsim geçiĢlerinde, 

hayvanların üreme zamanlarında yapılıyor. 

(...) 

Ġlkellerde de, Ģamanizmde de Anadolu'nun Türkler gelmeden önceki uygarlıklarında 

da sadece kültür ve biçim ayrılıkları dıĢında, aynı çatıda, aynı gereksinmede törenler 

yapılıyordu. Mitler yaĢatılıyordu. 

(...) 

Bugün Anadolu toprakları üzerinde yaĢayan halkımızın yaĢama biçimlerini, hem 

kendinden önce Anadolu'da yaĢayan uygarlıkların, hem de kendisinin Orta Asya'dan 

getirdiği kültür temelleri üzerine kurduğunu; Kalkolitik çağdan beri gelmekte olan 

mezarlara yiyecek, içecek, eĢya bırakmak adetinin bugün de bazı yörelerimizde 

yaĢamakta oluĢu, örneklemeye yetebiliyor. 

Anadolu'nun Türklerden önceki uygarlıklarının ilkellerden beri süregelen tören, 

bayram ve mitlerin, seyirlik oyunlara kökenlik etmesi açısından incelediğimizde, 

belirli günlerde oynanan seyirlik oyunlarda gördüğümüz ana çatıyı, kurguyu 

görürüz. Yeni-eski, iyi-kötü, bolluk-kıtlık, ak-kara, yaz-kıĢ çatıĢması doğanın 

düzenli değiĢimlerine uygun olarak belirli günlerde tören ve bayramlarda kutlandı. 

Mitler yaratıldı. 

Anadolu ve çevresinde; Mısır'da, Mezopotamya'da, Trakya'da değiĢik isimlerle aynı 

gereksinmeden doğa, doğa güçlerini tanrılaĢtırma, bu tanrılara törenler düzenleme, 

bu törenlerin toplumun yaĢantısını kolaylaĢtırma içerikliliği seyirlik oyunların temel 

taĢlarını oluĢturdu. (...)" (Karadağ, 191: 12,13,14) 

Sivas ve KırĢehir gibi Orta Anadolu bölgesinde oynanan Madımak oyunu 

ölüp-dirilmenin yanı sıra çiftleĢme gibi öğeleri de barındıran bolluk bereket amaçlı 

ritüel oyunlardandır. Oyun, madımak ve tezek toplamak için tarlaya giden iki kız 

kardeĢin tarlada uyur durumda gördükleri yabancı bir erkeğin cinsel organı üstüne 



35 

yaptıkları ĢakalaĢmaları (koparmak,kesmek,yemek istemeleri) ve erkeğin ölüp-

dirilmesi ana ekseninde gerçekleĢir.  

"Madımak Oyunu'nun, törensel oyun kalıntısını gösterir iki özelliği var, birincisi; 

yerdeki baygın adamın su ile diriltilmesi, ikincisi ise; oyunun tümünün tarlada 

seviĢmeyi, çiftleĢmeyi yansılaması" (Karadağ, 191: 91) 

Bu bağlamada Madımak oyununda karĢılaĢtığımız ölüp-dirilme motifini ve 

erotik öğelerin aynısının Friglerin efsanelerinde de bulunduğunu Cengiz Çetin Ģöyle 

aktarmaktadır: 

"Anadolu‟da M.Ö. 750‟lerde büyük bir devlet olarak karĢımıza çıkan Frigler‟de de 

bereket kültü dini yaĢamın odak noktasını oluĢturur. Burada kült Frig ana tanrıçası 

Kybele ile onun sevgilisi Attis etrafında Ģekillenir. Efsaneye göre Attis çok yakıĢıklı 

bir tanrıdır ve Kybele ona âĢıktır. Ancak Attis, Pessinus kralının kızıyla 

evlenecektir. Bu duruma gücenen tanrıça, düğün yerinde birden bire Attis‟in 

karĢısına çıkarak onu çıldırtır. Kendinden geçen Attis, (Hitit bereket tanrısı 

Kumarbi‟nin babasının cinsel organını kopartması gibi) cinsel organını keser ve yere 

atar. Attis‟in hayalarından akan kanla sulanan topraktan bitkiler fıĢkırır, doğa birden 

bire canlanır. Sevgilisinin ölümüne dayanamayan tanrıça, güzel vücudunun çürüyüp 

gitmesini önlemek için onu bir çam ağacına dönüĢtürür. (...) BaĢka bir anlatımda 

çıldıran Attis, dağlara kaçarak ağaçların arasında canına kıyar (...) ya da bir yaban 

domuzu tarafından kasığından yaralanarak öldürülür. (...) Onun kanının toprağa 

değdiği yerde kırmızı menekĢeler biter. Tanrıça, bu olaydan öylesine büyük bir acı 

duyar ki, her yıl onun adına kutlanan bir bayram icat eder ve bu bayramda Attis‟i 

aramaları için dağlara adamlar gönderir, onlar da çalgılar çalıp, vahĢi çığlıklar atarak 

Attis‟i ararlar." (Çetin, 2006)   

Akademisyen Erhan Tuna "ġamanlık ve Oyunculuk" kitabında Anadolu'daki 

seyirlik gösterilerin kaynağına iliĢkin Ģu ifadeleri kullanmaktadır: 

"Anadolu kültürü ve inançları üzerinde etkisini gösterdiğimiz Ģamanizm, Anadolu 

insanının oyunları, dansları üzerinde de etkili olmuĢtur. Bu etki tabii ki tek yönlü bir 

etki değildir. Yani Anadolu seyirlik oyunları, dini ve din dıĢı dansları, çocuk 

oyunları üzerindeki tek etki Ģamanizm değildir. Türklerin Anadolu'ya gelmesinden 

önce bu topraklarda yaĢayan halkların inançları, kültürleri ile bir kaynaĢma söz 

konusudur. Bu inançlar içinde yine Anadolu kültürüyle kaynaĢmıĢ Antik Yunan 

kültürü ve inançları da vardır." (Tuna, 2000: 177,178) 

ġamanlık ve oyunculuk üzerine kapsamlı bir araĢtırma yapan Erhan Tuna 

yukarıda adı geçen aynı kitabın farklı bir bölümünde ise phallusa (erkek cinsel 

organı) tapınımanın Ģamanlıktaki formu ve Seyirlik oyunlara ġamanizm etkisini ise 

Ģöyle tespit etmektedir: 

"Anadolu seyirlik oyunları üzerindeki Ģamanizm etkilerine iliĢkin verilebilecek bir 

baĢka örnek Kars'ta oynanan Köse Oyunudur. Bu oyunda da Köse oyunlarında 

rastladığımız, ölme-dirilme motifi vardır. Ama oyunda bu motif, Ģamani unsurlarla 

donanmıĢtır. oyunda biri kısa ak don üzerine ak bir koyun postu giymiĢ sırtına 

kambur yapmıĢ, at yerine bacaklarının arasına bir odun almıĢ, elinde de bir kamçı 

bulunan bir oyuncu vardır. Ġkinci oyuncu, bu oyuncunun kardeĢidir. Onun kamçısı 



36 

yoktur, fakat yüzü kardeĢinin de olduğu gibi boyalıdır. Üçüncü oyuncu kadın 

kılığına girmiĢ bir erkektir ve birinci erkeğin kızıdır, dördüncü oyuncu ise yerde 

battaniyeye sarılı olarak domuzu canlandırır. Oyuna ağır barla baĢlanır, bar 

oynanırken birinci erkeğin kızı kaçırılır. Ġki erkek suçu birbirlerinin üstüne atarlar, 

bunun üzerine çıkan kavgada birinci erkek kardeĢini öldürür. Muhtar gerçek suçluyu 

seyircilerin arasından çıkarır. Bir doktor çağırılır, doktor ikinci kardeĢi iyi edemez, 

bunun üzerine kızan birinci kardeĢ kamçısıyla onu diriltir. Davul, zurna bunun 

üzerine çeçen kızı havasını çalar. Dirilen kardeĢ aç olduğunu söyler, at yerine binilen 

sopa, bu sefer tüfek olur, bununla domuzu vurup, kesip yerler. 

Bu oyunda, birinci erkeğin ak bir koyun postu giymesiyle oluĢan bir ak-kara 

karĢıtlığı vardır. Fakat bu karĢıtlık, ölme-dirilmenin kamçı ile yapılması, birinci 

kardeĢin bacaklarının arasında atı simgeleyen bir sopa olması dolayısıyla Ģamani 

nitelikler gösterir. Ve bu nitelikleriyle Ģamanlıktaki ak Ģaman-kara Ģaman ayrımına 

denk düĢmektedir.  

Birinci kardeĢin bacakları arasında tuttuğu sopa aynı zamanda phallus  simgesidir. 

Phallus tapınımı Ģamanlıkta da bulunmaktadr. Birinci kardeĢ elind ebir kamçı 

tutmaktadır, kamçı sözcüğü kam sözcüğünden türeme olabilir, Ģamanlara Altay 

Türklerinde kam denildiğine göre, kamçı sözcüğünün kökeninin kamlık yapma ile 

bir ilgisi olabilir. Yine birinci kardeĢin bacakları arasındaki sopa, Ģamanların esrime 

uçuĢlarında bindikleri atı simgelemektedir. At yerine sopa kullanmak Orta Asya 

Ģamanlığında varolan bir olgudur. Bu olgu pek çok seyirlik oyuna geçmiĢtir." (Tuna, 

2000: 196,197) 

Daha çok Balkanlar'daki Cemal Ritüelleri üzerine araĢtırmalarını 

yoğunlaĢtıran Erman Artun köken tartıĢmasına yönelik görüĢlerini "Cemal Ritüeli ve 

Balkanlardaki Varyantları" kitabında Ģöyle açıklamaktadır: 

"Bütün töreler, ilk çıkıĢ zamanlarındaki aslını  koruyamamıĢlar, tarihsel, sosyal, 

kültürel, nedenlerle ve göçlerle değiĢikliğe uğramıĢlardır. Orta Asya Türklerinin 

inanç ve yaĢayıĢ biçimleri bugünkü kültürü oluĢturan ana etmendir. Anadolu'ya 

gelen ve oradan Avrupa ortalarına giden Türkler, yerli halkın kültürlerini etkilemiĢ 

ve onlardan etkilenmiĢtir. Ġslamiyeti kabul eden Türkler,yeni bir kültürle 

karĢılaĢmıĢlardır. Bu kültürden etkilenmiĢ olmalarına karĢın eski inanç ve 

dinlerinden kalan bir çok inanç ve ayinleri yeni dinlerine sokmuĢlardır." (Artun, 

1993: 3) 

Özdemir Nutku (1931) tarihsel verileri ve yazılı kaynakları delil göstererek  

Anadolu'daki dramatik/ritüelistik seyirlik etkinliklerin kaynağına iliĢkin çeĢitli 

saptamalarda bulunmuĢtur: 

"Anadolu'ya giren Türklerin mimus'u Bizanslılardan öğrendiklerini belirten Batılı 

incelemeciler var. Bu sav doğru olabileceği gibi, mimus'un aynı zamanlarda çeĢitli 

biçimlerde Ġslam dünyasında da var olması ile Türklerin bunu Abbasîlerden almıĢ 

olmaları da bir olasılıktır. Ancak Orta Asya'dan göç eden Türklerin meddah, 

"mukallid" gibi sanatçıları vardı. Orta Asya gibi dramatik gösterilerin çok önceleri 

baĢladığı bir yer göz önüne getirilince Türklerin kendi dramatik oyunlarını da 

birlikte getirebilecekleri uzak bir olasılık sayılmamalıdır. 1934 yılında, M. Nikoliç 

adında bir incelemeci 4000 yıl öncesine ait olduğunu belirttiği ve konusunu kısaca 

özetlediği oyunu her ne kadar kanıtlayamıyorsa da bu akla pek de aykırı gelmeyen 

bir iddiadır. 



37 

Ayrıca, Türklerin eski yurdu Orta Asya'nın kültüründen baĢka ġamanlığın 

Anadolu'ya gelen Türklerin kültürü üzerinde geniĢ ölçüde etkisi vardır. Metin And, 

"oyun" sözcüğünün bile ġamanlıkla çok sıkı bir iliĢkisi olduğunu belirtir. 

ġamanlığın Anadolu'daki belirtisi danslarda ve seyirlik oyunlarında görülebilir. 

Abdülkadir Ġnan, Ġslam dinini kabul etmiĢ olan Türklerin eski inançlarından kalan 

gelenek ve törenleri yeni dinlerine sokmuĢ olduklarını söylüyor. 

(...) 

Orta Asya'dan göç eden Türklerin yaĢayıĢına etki eden Ģamanlığın ortaya çıkardığı 

oyunları da dramatik gösterilerin kapsamı içinde saymak gerekir. Bu da, Anadolu'ya 

giren Türklerde dramatik oyunların bulunduğu sonucunu çıkartıyor. Bundan sonra, 

Türklerin karĢılaĢtığı uygarlıklardan da bir Ģeyler almıĢ olması doğaldır." (Nutku, 

2000: 105,106) 

Bolluk ve berekete dönük ritüel oyun kalıplarından biri de "kız kaçırma" 

motifli oyunlardır. Anadolu'da oldukça fazla icra edilen Seyirlik oyun türlerinden 

olan bu oyunlar yine kendi içinde ölüp-dirilme motifini de barındırabilmektedirler. 

Bununla birlikte diğer motiflerde olduğu gibi bu tür oyunlardaki "kız kaçırma" öğesi 

de yine bir çok uygarlığın kutsala yönelik ritüellerinde karĢılaĢtığımız bir olgudur. 

Doğu Anadolu'da oynanan "Dede" oyununda; "dedenin kızlarının kaçırılıĢı, 

kızların bulunuĢu ve seyircinin sevinci, sonrasında dedenin ölmesine halkın 

üzülmesi, dedenin yeniden dirilmesi ve halayla kutlanması; dedenin kızının ölmesi, 

çobanın ölen kızın ağzına iĢer gibi yapıp su dökerek kızın dirilmesi" (Çetin, 2006) 

seyrinde geliĢen oyun bağlamında akademisyen Cengiz Çetin "kız kaçırma" motifi 

özelinde Ģu tespitlerde bulunmaktadır: 

"(…) Burada dedenin kızı kıĢın ölen bitkileri temsil etmektedir. Çoban ise Dumuzi 

ya da Tammuz gibi bir çoban-bereket tanrısıdır. Burada çoban, Sümer'de Enlil'nin 

Dicle ile Fırat nehirlerini cinsel organını kullanarak suyla doldurması gibi (..) kıza su 

vermekte, yani toprağa yağmur yağdırarak bitkileri diriltmektedir." (Çetin, 2006) 

And ise  Anadolu Türklerinin kültürünü ve dramatik sanatını oluĢturan beĢ 

etkeni; "yer, soy, imparatorluk, Ġslâm, ve BatılılaĢma" (And, 1983: 7) olarak 

belirlemektedir.  

Süreyya Karacabey ise bütün bu tartıĢmaların ekseninde "Gelenekselden 

Batı'ya Türk Tiyatrosu" baĢlıklı makalesinde Seyirlik oyunların  kaynak ve kökenine 

iliĢkin soruna yaklaĢırken; bu oyunların Orta Asya kültürü ve Anadolu'daki eski 

medeniyetlerin kültürleriyle bir tür harmanlandığını ifade etmektedir: 

"(…) Günümüze kadar gelmiĢ olan, Türkiye köylüsünün bu dramatik gösterilerinin 

kaynaklarına inildiğinde; tarih öncesi zamanların bolluk törenlerine, eski inançların 

tapınma törenlerine ulaĢılır. Türklerin Anadolu'ya yerleĢmeden önce yaĢadıkları 

topraklarda, Orta Asya' da, inançları temelinde düzenledikleri kutsal tapınma 



38 

törenlerinin etkileri Anadolu'da oynanan bazı oyunlarda açıkça görülür. (…) Köy 

Seyirlik oyunlarının bir bölümünde açık bir etkisi olduğu belirtilen Ģamanizmi, 

Türkler, tarihsel geliĢmeleri içinde unutsalar da oyunlar aracılığı ile toplumsal 

hafızalarına yerleĢtirmiĢlerdir. Bu etki, önceden yaĢanılmıĢ topraklardan Anadolu'ya 

taĢınmıĢ ve Anadolu da yaĢanmıĢ uygarlıklardan devralınan kültürel mirasın etkileri 

ile yanyana getirilmiĢtir. (…)" (Karacabey, 1995) 

And, Amerikalı tiyatro profesörü ve yakın dostu Kirby'nin tiyatral 

etkinliklerin kökeni ile alakalı görüĢlerini ise Ģöyle aktarmaktadır: 

"Türklerin eski yurdu Orta Asya'nın ve inançları olan ġamanlığın Anadolu 

Türk'lerinin kültürü üzerinde geniĢ ölçüde etkisinin izlerine rastlanmaktadır. Oyun 

sözcüğünün bile ġamanlıkla çok sıkı bir iliĢkisi vardır. Günümüzde kimi tiyatro 

kuramcıları tüm tiyatroların kökeninin ġamanlık olduğunu ileri sürmüĢlerdir. 

Bunlardan dostum Amerikalı tiyatro profesörü E.T. Kirby UR-DRAMA adını 

verdiği 1975'te yayınlanan kitapta Çin, Japon, Hint ve Antik Yunan daramı gibi 

köklü tiyatro geleneklerinin tümünün ġamanlıktan ileri çıktığını kendine özgü 

yöntemlerle ileri sürmüĢ ve kanıtlamıĢ << Cambridge Okulu>> diye bilinen 

antropolog kuramcıların özellikle eski Yunan tragedya ve komedyasının kökenini 

mevsimlerin savaĢı, özellikle yıllık kral ve tanrının öldürülüĢü ve bunun simgesel 

olarak mevsimler arasında kutsal bir savaĢ olduğu görüĢünü tümden yadsımaktadır." 

(And, 1985: 12)  

Bununla birlikte And, aynı kitabında tartıĢmayı kendi bakıĢ açısıyla özetler 

nitelikte  Ģu ifadelere yer vermektedir:  

"Avrupa köylüsünün sürdürdüğü tarımsal kuttörenlerle, Anadolu köylüsünün 

kuttörenleri arasında benzerlikler sayılamayacak kadar çoktur, her ikisi de gene bu 

bölgeden çıkmıĢtır. Anadolu köylüsü kaynağın baĢındadır ve eski kalıtın bekçisidir." 

( And, 1985: 53,54) 

Köken konusundaki bu ve buna benzer tartıĢmalara dayanak olarak gösterilen 

araĢtırma ve tespitler bize gösteriyor ki; Seyirlik oyunların ortaya çıkma sebebi 

yalnızca Orta Asya Ģaman kültür ve pratiklerinden kaynaklanmamaktadır.  

Öyle ki kültür ve sanat üzerine tarihsel araĢtırma yapacak kiĢiler muhakkak 

araĢtıracakları alanın temel paradigma ve esaslarını dikkate almalıdırlar. Bu 

doğrultuda Sevinç Sokullu (1926 - 2017) sanat tarihçisi Doğan Kuban (1926)'ın 

tespit ettiği; Türk kültür ve sanatı üzerine araĢtırma yapan ve yapacak olanların 

dikkate almaları gereken belirleyicileri Ģöyle aktarmaktadır:  

"Doğan Kuban‟a göre, yerleĢmiĢ kültürlere özgü tarih düĢüncesinin geliĢtirdiği 

toprağa bağlı statik tarih yorumu, genel Türk tarihinin yorumu için yetersiz kalır. 

Biz kendi tarihimizi yazarken, onun dinamik niteliğini düĢünerek, baĢkalarında 

bulamayacağımız yeni yorum ve açıklama modelleri geliĢtirmek zorundayız. 

Kuban‟a göre araĢtırmacılar ve uygulayıcılar Türk kültür ve sanatının dört 

belirleyicisini dikkate almalıdırlar. Bunlar, 1. Orta Asya Türk toplumlarının kültürü, 

2. Ġslamiyet‟in kabulünden sonraki kazanımlar, 3. Yeni yurt Anadolu‟daki eski 

uygarlıkların mirası, 4. Akdenizlilik." (Sokullu, 2009) 



39 

Kuban'ın görüĢü düzleminde bir bakıĢ açısı ortaya koyan And ise bu tür 

araĢtırmalarda dikkat edilmesi gereken hususları Ģöyle belirlemektedir:       

"Hiçbir kültür kendi baĢına çıkıp geliĢmediği gibi, bugün Türkiye Türklerinin 

kültürü de çeĢitli kültürlerin karıĢımı ile oluĢmuĢtur. Anadolu oyunları bakımından 

burada bizi kısaca: Soy [Orta Asya Kültürü], Yer [Anadolu Kültürü], Din [Ġslâm 

Kültürü] ilgilendirmektedir." (And, 2003: 89) 

Son olarak bu oyunların kaynağıyla alakalı olarak ġükrü Elçin, öncelikle bu 

oyunları icra edenler yani oyuncuların bu "geleneği aksettiren inanıĢları" üzerinde 

durmak gerektiğini belirterek  köylülerle yapılan görüĢmelerdeki sonucu Ģöyle ifade 

etmektedir: 

"Köylülere göre bu oyunlar, destan, masal ve atasözleri gibi mahsullerden farksızdır. 

Hepsi atalardan kalmadır. Oyunların eskiliği fikrini ortaya koyan bu anlayıĢı, üç ayrı 

bölgeden aldığımız anket sonuçlariyle Zara, Bulancak ve Gökkaya'da kendilerinden 

bilgi edindiğimiz üç eski oyuncuya göre özetliyoruz. 

Garipçe köyünden (Korkuteli, Antalya) Mehmet Aydın, Tepedamlı (ġiran, 

GümüĢhane) Mehmet ġükür, Calabucak (Çıldır, Kars) öğretmeni Ramazan Çimen, 

Zaralı (Sivas) Halil, Bulancaklı (Giresun) Yusuf ve Gökkayalı (Turgutlu, Manisa) 

Ġbrahim ÇavuĢ büyük bir saygı besledikleri oyunların gelenek eseri olduklarını 

söylemektedirler. 

Bu köylülere göre oyunlar icad edilmemiĢlerdir. Eskiden beri vardır. Sonradan 

bunlara yenileri eklenmiĢtir. Ġbrahim ÇavuĢ'a göre, bunların geçmiĢini sormak doğru 

değildir; putlara yardım etmiĢ oluruz. Böyle gelmiĢ, böyle gider bu ! 

Biz de köylülerin özetlediğimiz hükümlerine katılıyoruz. 

Ritüel veya profan mahiyetteki eski-yeni bütün oyunların örneklerden de 

anlaĢılacağı üzere tek bir kaynağı yoktur.  

Prototip oyunların merasimlerden doğduğu, zamana ve mekâna bağlı olarak 

yenilerini meydana getirdikleri bir gerçektir. Nadir olarak profesyonel sanatkârların 

yeni oyunlar hazırladığını da tesbitlerimizden öğreniyoruz." (Elçin, 1964: 52) 

3.1. Kaynak Tespitine Yönelik Farklı Bir YaklaĢım 

Doğa karĢısında üstesinden gelemediği bir çok sıkıntılı ve kaygı verici durum 

insanı tabiat karĢısında çoğu zaman edilgen bir canlı kılmaktadır. TartıĢmaların bize 

sunduğu örnekler Anadolu'da gördüğümüz bir çok ritüel pratikteki tanrısal ve kutsal 

ile iliĢkili kült ve motiflerin yakın ve uzak farklı toplum ve uygarlıklarda da varlığını 

kanıtlamaktadır. Bununla birlikte bu tür toplumsal pratiklerin farklı uygarlık ve 

toplumlarla ortak öğeler barındırması bunların birbirine aktarılmıĢ olabileceği 



40 

ihtimalinin yanı sıra akıl/mantık ürünü olmaları nedeniyle kendiliğinden ortaya 

çıkmıĢ olabileceklerini de akla getirmelidir. 

"Birbirleri ile bağ kurmamıĢ uzak toplumlarda dahi ortak mitler ve olguların 

oluĢturulmasının zekânın seyri gereği olduğu (Fiske, 2006, 163), totemik ve 

animistik tasarımların, birbirlerine benzer nitelikte oyunların, Ģenlikler ve 

erginlenme ritüellerinin geliĢebileceği gerçeği, Pıngıdığın özgün bir „Türk 

Erginlenme Ritüeli‟ olduğunu söylememizi gerektirmektedir." (Sütçüoğlu, 2014) 

Bir diğer görüĢümüz ise Ģu yöndedir: 

Dilaver Düzgün, bütün ritüellerin temel amacının tedaviden, iyileĢtirmeden 

ziyade kaynağa dönüĢ yaparak yeniden yaratmaya yönelik bir tutum olduğunu 

belirtir. Bununla birlikte Sedat Veyis Örnek ise bütün ritüellerde gördüğümüz "ölüp-

dirilme" motifinin bu yeniden yaratıĢın en önemli araçsallığı olan mistik parçalanma 

durumu olduğunu söylemektedir: 

"(…) Ġlkel toplumlarda tedavi etmek yoktur. Ancak kaynağa dönülerek yeniden 

yaratma vardır. Dünyayı, hayatı yaratan güçlerin kaynağı enerji doludur." (Düzgün, 

2017) 

Bu kaynağa dönüĢü Ģamanlık bağlamında simgesel düzlemde bir tür 

"parçalanma, organların yenilenmesi" olarak açıklayan Mircea Eliade ise Ģamanlığın 

dıĢında da görülen bu parçalanmayı Ģöyle ifade eder: 

"Gerçekten de, gerek Güney Amerika'da, gerek Avustralya veya Sibirya'da, ister 

Ģamanlığa ruhlarca seçilinsin, ister Ģamanlık isteyerek aranılsın, her iki durum da ya 

gizemli bir hastalığı ya da gizemsel bir ölümün iyi-kötü simgesi olan bir ritüel veya 

töreni içerir. Bu gizemsel ölüm de hazan vücudun parçalanması ve organların 

yenilenmesi Ģeklinde dile gelir." (Eliade, 1999: 77) 

"Parçalanma, piĢirilme ya da yakılma yoluyla yenilenme mitinin, Ģamanizmin 

manevi ufku dıĢında da insanlığın zihninde bir saplantı gibi yaĢadığını unutmayalım. 

Pelias'ı kendi kızlarına öldürten Medea, onları -önce bir koça yaptığı gibi babalarını 

da diriltip gençleĢtireceğine inandırarak bunu baĢarır. (...) Tantalos kendi oğlu 

Pelops'u kesip tanrıların sofrasına yemek diye koyduğu zaman tanrılar oğlanı bir 

tencerede kaynatarak diriltirler (...) ; yalnız Demeter'in yanlıĢlıkla yemiĢ olduğu bir 

omuz eksik çıkar (..) Parçalanma ve piĢirilme yoluyla gençleĢme miti Sibirya, Orta 

Asya ve Avrupa folkloruna da geçmiĢtir; burada demircinin rolünü Ġsa-Mesih veya 

bazı ermiĢler oynar." (Eliade, 1999: 91) 

Bu doğrultuda "ölüp-dirilme" esnasında yaĢanan mistik parçalanma durumu 

dünyevi (secular) bir mana olan "zaman" mefhumunu "ortadan kaldırarak" zamansal 

bir sıçramadan ziyade uzamsal bir sıçrama yaratmaktadır.  

"(...) Mistik parçalanma ritüel inisiyasyonunun en önemli basamağı olan << ölüp-

dirilme>> motifini sembolize etmektedir." (Örnek, 1988: 52) 



41 

Bu bağlamda Ģunu söyleyebiliriz ki; bütün ritüeller dünyevi (secular) manada 

zamansal ve coğrafi kökensellik bakımından ayrıĢsa da mistik parçalanma özelinde 

etkileĢime (muhavereye) girilen bilinmeyen ya da henüz bilinemeyen "kutsal" 

bakımından farklılaĢmamaktadır. Bununla birlikte henüz "bilinmeyen/bilinemeyen 

kaynak" fenomeni bağlamında ayrıĢtırılamamıĢ  aynı ortak kökenselliğe sahip gibi 

görünen veya öyle varsayabileceğimiz bu durumu ortak kaynak olarak 

varsayabileceğimizi düĢünmekteyiz. 

"Bilinmeyen kaynak" ile kastımız konunun mistifiye boyutu değil henüz 

tespit edilemezlik yani müphem tarafıdır. Dünyevi olmayanın karĢısına örgütlenmiĢ 

din anlayıĢlarındaki "öte dünya" mefhumunu koymamak gerektiğini düĢünmekteyiz. 

Böyle bir anlayıĢın yine antropomorfik bir paradigmadan kaynaklanacağı 

kanısındayız.  

Türkçede "insanbiçimcilik" olarak karĢıladığımız antropomorfizm genel 

tanımı itibariyle Ģu anlama gelmektedir: 

"ĠNSANBĠÇĠMCĠLĠK (fr. anthropomorphisme; alm. Anthropomorphismus, ing. 

anthropomorphism). Tanrısal varlıklara insan özellikleri ulamaya dayanan dinsel 

öğreti ya da görüĢ. Ġnsanla ilgili olmayan Ģeyleri insan özellikleriyle açıklama 

yöntemi." (Timuçin, 2004: 285) 

Kriptoloji uzmanı Wiiliam Freedman göre; antropomorfik bir bakıĢ açısı 

evreni ve tanrıyı "anlama çabası" olduğu kadar ayrıca insanın arzu ve tercihlerini de 

biçimlendiren bir olgudur: 

"(...) Açıktır ki, insan davranıĢları ve iliĢkileri daha az karmaĢık değildir. Dolayısıyla 

sanat “yaĢamın taklidi” ( insan bu tabiri nasıl yorumlarsa yorumlasın) olarak iĢlev 

görecekse ve insanın antropomorfik eğilimlerini ve arzularını tatmin edecekse 

karmaĢıklık onun bir parçası olmak zorundadır. Bu eğilimler öylesine yaygındırlar 

ki, Aristo‟dan Newton‟a ve belli oranda günümüze dek ulaĢan organik fiziğin tümü 

antropomorfik bir temele sahiptir; yani insan organizması ile evren arasındaki 

benzerlik üzerine temellenir. Ve antropomorfizm insanın evreni yorumlama 

teĢebbüsüne bir temel olarak hizmet ettiği gibi, insanın arzu ve tercihleri üzerinde de 

önemli bir etkide bulunmuĢtur. Yeni fiziğin bize gösterdiği gibi, antropomorfik 

Tanrı ve evren görüĢü bir anlama çabası olduğu kadar olasılıkla bir seçim 

meselesidir de. (...)" (Freedman, 2009) 

Ġnsan biçimci bakıĢ açısının dünyanın ve insanın yaratılıĢındaki, insanlık 

tarihinden bu yana ulaĢmıĢ efsanelerin bir tür manipülasyonuna uğramak olduğu 

düĢünmekteyiz. Oysa efsaneler "açıklayıcı" nitelikte bir araç olarak "nasıl" sorusunu 

tıpkı bir tür "bilimsel" perspektifle tespit etmekle birlikte "niçin" sorusunu sadece 

sormakla kalmıĢtır, müphemliğine (niçinliğine) bu tür efsaneler de açıklama 

getirememiĢtir. 



42 

"Efsane kelimesi dilimize Farsça'dan gelmiĢtir. Efsanenin bilim dilindeki karĢılığı 

Mythos'dur ve kelimenin aslı Yunanca'dan gelmektedir. Anlamı da söz, öykü 

demektir. Efsanelerin tümünü içine alan ve onları sistemli bir biçimde inceleyen 

disipline de mitoloji denir.  

Efsanelerin baĢlıca dört büyük konusu vardır: 

a) Tanrıların nereden geldikleri (Teogoni) 

b) Evrenin nasıl oluĢtuğu (Kozmogoni) 

c) Ġnsanların nerden geldikleri ya da nasıl oluĢtukları (Antropogoni) 

d) Ġnsanın ve dünyanın geleceği (Eskatoloji)" (Örnek, 1988: 190) 

"Efsanelerin çoğu <<açıklayıcı>> karakterdedir; yani bir çeĢit <<bilim öncesi 

bilim>> niteliğindedir. <<Açıklayıcı>> nitelikteki efsaneler <<nasıl>> sorusunu 

karĢılarken, ara ara <<niçin>> sorusuna da cevap vermeye çalıĢırlar." (Örnek, 1988: 

191) 

Efsaneler ritüel sırasında anlatılan olgulardır. Öyle ki bu bağlamda 

efsanelerin de ritüellerin bir parçası olduğunu varsayabiliriz. Ne var ki böyle bir 

yaklaĢımla bir Ģeyi kendiyle anlatmaya çalıĢarak -yani ritüeli ritüelle anlatarak- 

totolojik bir yanılgıya düĢmüĢ oluruz. Böyle bir tutum ise paradigmamız 

varsaydığımız "efsanenin" iĢlevselliğini taraflı kılarken "bilim" ile uzlaĢmasını da 

zora sokmaktadır. 

"Efsaneler yalnız belli zamanlarda anlatılır ve canlandırılırlar. Örneğin ibadet 

sırasında, kutsal sayılan günlerde ve mevsimlerde, erginlenme törenlerinde, ürün 

alınırken ya da kıtlık, kuraklık çekilirken." (Örnek, 1988: 191) 

"Ritüellerin önemli bir kısmı mitoloji eĢliğinde gerçekleĢtirilmekteydi. Mitosların bu 

kadar yaygınlaĢmasının sebebi ritüellere eĢlik ediĢidir. Ritüel sırasında okunan mitos 

hem ritüelin amacını belirler, hem de ilahi güçlere konuyla ilgili hatırlatmada 

bulunur. Mitosların ritüel sırasında terennümü okuma yazma bilmeyen halkı konuyla 

ilgili olarak aydınlatma görevi de görmüĢtür."  (Demirci, 2013: 54) 

Bununla birlikte Anadolu'daki seyirlik ritüellerin kaynağına yönelik 

yaklaĢımlarda bu uzamsal "bilinmeyen kaynağa" dönüĢ/sıçrama durumunun göz ardı 

edilmemesi gerektiği kanısındayız. Bütün tartıĢmalar göstermiĢtir ki; efsane kaynaklı 

insan biçimci (antropomorfik) bir bakıĢ açısı  insanın kutsalla iliĢkisini açıklamada 

henüz yeterli gözükmemektedir. Bu durumda bütün ritüellerde karĢılaĢtığımız; henüz 

dilsel ifadesi veya tarifi yahut tespiti mümkün olmayan "bilinmeyen kaynak" 

mefhumunu kaynaksallık açısından müphem bir "ortak" konumuna yani nesnel bir 

mutlak fenomenine yerleĢtirebileceğimizi düĢünüyoruz. 

Bunun yanı sıra Analitik Psikoloji'nin kurucusu sayılan Carl Gustav Jung 

(1875-1961) 'un arketip bağlamında "kolektif bilinç dıĢı" yaklaĢımının da bizim 

görüĢümüze paralel olacak biçimde kaynağa yönelik araĢtırmalarda dikkate alınması 

gereken bir konu olduğunu düĢünmekteyiz. Öyle ki Jung'un tüm insanlığın ortak 



43 

mirası olarak gördüğü kolektif bilinç dıĢı; bireysel düzlemde kendini gösterdiği gibi 

toplumsal düzlemde de; mitoslar, efsaneler, sanat yapıtları ve dinsel-inançsal 

motiflerde kendini göstermektedir. 

"Jung, kiĢisel bilinçdıĢından çok daha derinlerde, bilincin menzilinin tümüyle 

dıĢında bulunan kolektif bilinçdıĢının, kimi zaman bireysel düzeyde kendini düĢler 

ve fantezilerle açığa çıkardığını ileri sürer. Tüm insanlığın ortak mirası olan kolektif 

bilinçdıĢı, toplumsal düzeyde kendini mitoslar, efsaneler, sanat yapıtları, dinsel-

inançsal motiflerle ifade eder. Jung'a göre kolektif bilinçdıĢını oluĢturan arketipler 

evrensel olgulardır. Bu özellikleri nedeniyle arketipler, bir çok değiĢik mitosun 

içeriğinde bulunan benzer motifleri, imgeleri ya da temaları oluĢtururlar. Farklı 

çağlarda ve farklı yörelerdeki mitoslarda yinelenen bu öğeler, ortak bir anlam 

yaratırlar ve benzer psikolojik tepkileri tetikleyerek, birbirine yakın kültürel iĢlevleri 

yerine getirirler." (Tecimer, 2006: 95) 



44 

4. RĠTÜEL OYUNLAR 

4.1. Ritüel Seyirlik Oyunlar 

"Süregelen kutsal" ve/veya "yaratılmak zorunda kalınan kutsal" olgusu ile 

muhavere gereksinimi Anadolu insanının Ritüel oyunları icat etmesinde en önemli 

neden olmuĢtur. Bu bağlamda; özellikle sıkıntılı, kaygı verici durumların yaĢandığı 

yahut yaĢanılacağı düĢünüldüğü (kuraklık, hastalık tedavileri v.b.) yılın belli 

zamanlarında (hasat dönemleri, baharın geliĢi, hayvanların üremesi, dini bayramlar 

v.b.) bunun yanı sıra eriĢtirme törenleri v.b. özel günlerde icra edilen oyunlar; zaman, 

mekan, olay yönünden çeĢitli yapısal özelliklere sahip olmakla beraber oynanıĢ 

açısından da biçimsel farklılıklar göstermektedir. 

"Köy yaĢantısının doğa ile sıkı iliĢkisi, doğaya bağlı pratik takvimlerinde olduğu 

gibi oyunlarında da kendini göstermiĢtir. Ayların, mevsimlerin, yılların düzenli 

geçiĢleri, bunlara bağlı olarak bitkilerin düzenli olarak yeĢermesi ve sararması, 

hayvanların düzenli üremeleri, köy yaĢantısını ve dolayısiyle seyirlik oyunları da 

belirli düzenlere sokmuĢtur. tarihin ilk topluluklarından beri ay, mevsim, yıl v.b. 

değiĢiklikler törenlerle kutlanılmaktadır. Doğayı tam çözemeyen, ilkel topluluklar 

onun her türlü iyiliği ve kötülüğü yapabileceğini gördükten sonra, O'nunla hoĢ 

geçinmek için O'nu tanrılaĢtırmıĢlar ve giderek bu tapınmalar belirli zamanlara ve 

kurallara girmiĢ ve bugünkü seyirlik oyunları doğurmuĢlardır. (…)" (Karadağ, 191: 

17) 

Cengiz Çetin, bu oyunların ortaya çıkmasını ve oynanma gereksinimini  

zamansal/mevsimsel bağlamda Ģöyle belirler:  

"Mezopotamya ve Anadolu‟nun eski halkları gibi, Anadolu Türk Köylüsü de 

doğanın mevsimsel döngüsünü ve bu döngünün yaĢamında yarattığı değiĢiklikleri 

iyi yönde etkilemek, oluĢumunu düzenlemek istemiĢtir. Bu isteği, tarihin 

derinliklerinden gelen geleneğin de etkisiyle doğanın mevsimsel döngüsünü 

yansılayan oyunlar oynayarak eyleme dönüĢtürmüĢtür. Bütün bu oyunların oynanma 

zamanı genellikle hasat mevsimi ve ilkbahara denk düĢer." (Çetin, 2006) 

Bolluk ve bereket maksatlı icra edilen ritüel oyunlar  Anadolu'nun kimi 

bölgelerinde bununla birlikte Trakya ve Balkanlar'da "Cemal Ritüeli" adı altında 

oynanmaktadır. Seyirlik oyun araĢtırmacısı Erman Artun (1948-2016), "Cemal 

Ritüelleri" baĢlığı altında incelediği Ritüel oyunları ve oynanma amaçlarını Ģöyle 

belirlemektedir: 



45 

"Cemal ritüeli, zaman boyutunda Orta Asya'daki ilk çıkıĢ özelliğini koruyarak, 

Anadolu islamiyet ve ortak Balkan kültürüyle beslenip günümüze gelmiĢ bir 

ritüeldir. Tekirdağ'daki oynanıĢ biçiminde orta Asya, Anadolu ve Ġslamiyet 

kültürünü  gözledim. (...) 

Balkanlardaki varyant ve benzerlerini incelediğimizde Türklerin Balkanlara getirdiği 

cemal oyununu yerli halkın da benimsediğini kendi dinlerine takvim ve öz 

değiĢikliğiyle soktuklarını görüyoruz. Balkanlardaki Türklerin oyunu iki amaçla 

oynadıklarını görüyoruz: 1) Ritüel, 2) Düğünlerde eğlence amacıyla.  

(...) Ritüel, bir örnek üzerine kalıplaĢmıĢ davranıĢlar ve töreler bütünüdür. Bir toplu 

gösteri ve eylemdir. Köylü, oyunun bolluk için oynandığını biliyor. Oyuncuların 

hareketleri, oyunun kuralları bize bolluk için yapılan törenlerin son örnekleri 

olduğunu gösteriyor." (Artun, 1993: 5) 

Artun, neden bu oyunlara Cemal isminin verildiğini ise Ģöyle açıklamaktadır: 

"Kaynak kiĢilerce oyuna CEMAL adının veriliĢ nedeni bilinmemektedir. Köylere 

göre bu oyun CEMAL, CAMAL, CAMALA, CAMALLAR ve CEMALCĠK 

adlarını alır. (...) Kılavuzlu köyünde cemal oyunun diğer bir adı da DEVE 

OYUNU'dur. 

(...) 

Bilindiği gibi Arapçada cemal, erkek deve anlamındadır. Cemal oyuncularının deve 

kılığına girmeleriyle cemal adı arasında bir bağ vardır. Fakat devenin oyuna adını 

verecek ölçüde öne çıkmasının nedenini bilmiyoruz. 

Kökü islamiyet öncesine dayanan bu oyun, adını islam kültüründen almıĢtır. 

Cemal'in sözlük ve tasavvuf anlamı Ģudur. Cemal: Güzellik, güzel yüz. Tanrının 

iyilik ve güzellik Ģeklindeki tecellisidir. (…)" (Artun, 1993: 7,8)  

"Cemal Oyunu‟ndaki en önemli motiflerde yine diğer oyunlardaki gibi dualar, 

maniler, yiyecek toplama ve topluca yeme ve eğlenme‟dir." (Tekerek, 2007) 

Cemal Ritüelleri yapısal ve biçimsel iĢleyiĢ bakımdan Anadolu'daki diğer 

Ritüel Seyirlik oyunlar ile aynı muhtevaya sahiptir. Yalnızca adlandırma bakımından 

farklılık gösterdiği için çalıĢmamızda Cemal Ritüellerini ayrıca incelemeye gerek 

görmemekteyiz. 

4.2. Ritüel Oyunların Yapısal Özelliklerine Göre Kümelendirilmesi 

4.2.1. Oynanma Zamanı Bakımından Kümelenmesi 

Ritüel oyunları icra edildiği zamanlar açısından bir sınıflandırmaya tâbi 

tutuğumuzda iki ana baĢlık karĢımıza çıkmaktadır. Birincisi; yıl içerisinde oynanma 

zamanı ve biçimi belli olup düzenli bir Ģekilde icra edilen oyunlar, ikincisi ise; yaĢam 

akıĢı içinde beklenmedik, sıkıntı ya da aĢırı kaygı verici durumlara karĢı bir tür 



46 

toplumsal savunma ya da "müphem kutsal" ile mutabakat maksatlı özel günlerde icra 

edilen oyunlardır. Bu ikinci gruba Ģu örnekleri verebiliriz: düğün, bayram, kuraklık, 

hastalık v.b. 

"Anadolu köylüsünün oyun çıkarma günleri bellidir. Bu günleri iki ana grupta 

toplayabiliriz, birinci grup; her yıl << Saya Gezme >>, << KıĢ Yarısı >> gibi düzenli 

olarak oynanan oyunlar, ikinci grup ise; yıl içinde düğün, bayram, kuraklık, hastalık 

gibi özel günlerde oynanan oyunlar." (Karadağ, 191: 16,17) 

Ritüel oyunları köken bağlamında incelediğimizde eski ġamanist Türklerinin 

tören veya ritüellerinin ortaya çıkmasındaki sebeplerle aynılık taĢıdığını 

görmekteyiz. Öyle ki eski ġaman Türk ritüellerini de zamansal düzlemde; belirli 

günlerde icra edilenler ve beklenmedik, sıkıntılı, kaygı verici durumlarla 

karĢılaĢıldığında def etmek maksatlı gerçekleĢtirilenler olmak üzere iki etken 

belirlemektedir: 

"ġamanist Türk kavimlerinin âyin ve törenlerini iki kısma ayırmak mümkündür: 1) 

Muayyen vakitlerde yapılması gereken âyin ve törenler; 2) Tesadüfi olaylar 

dolayısiyle yapılan özel âyin ve törenler." (Ġnan, 1986: 97) 

Anadolu köylüsünün  muayyen günlerde oynadığı ritüel oyunlardan bazıları 

hasat sonunda oynanan oyunlardır. Bir tür tanrıya Ģükretme niteliği taĢıyan bu 

oyunlar çeĢitli inanç etkileri altında geliĢmiĢ ve yöreden yöreye farklı isimlerle 

adlandırılmıĢlardır: 

"Hasat Sonu Oynanan Oyunlar da Belli Zamanlarda Oynanan Töresel ve Büyüsel 

Oyunlar‟ın içinde düĢünülebilir. Bu oyunlar bir tür Ģükran sunmak amacıyla 

oynanan oyunlardır." (Tekerek, 2007) 

4.2.2. Muhtevasında Bulunan Söylence Kaynaklı Motif ve Kültler 

Bakımından Ritüel Oyunların Kümelenmesi 

Ritüel oyunlar öz açısından mitsel kültlere dayanan bir çok motif ve öğeler 

barındırmaktadır. Ak-Kara KarĢıtlığı ve Erotik öğe temelinde biçimlenen bu motifler 

diğer oyunlarda da ortak unsur olarak; Kız Kaçırma, Ölüp-Dirilme, Yemek Toplama 

ve Topluca Yemek Yeme gibi biçimlerde kendini göstermektedir. 



47 

4.2.2.1. Ak-Kara KarĢıtlığı 

Oyunların büyük bir çoğunluğu genel yapısı itibariyle dramatik unsurun en 

önemli öğesi olan "çatıĢma" barındıran oyunlardır. And'ın Ak-Kara öğesi olarak 

tanımladığı bu çatıĢma durumu ritüel oyunlarda en önemli simgesel unsurdur. 

"Kimi kez oyun yalnızca bu çatıĢmaya dayanır, ya iki kiĢi arasında -ki bu iki hasım 

yanın karĢıtlığı çoğunlukla ak ve kara ile simgelenir- ya da iki gurup arasında olur." 

(And, 1983: 33) 

Öyle ki bu ak-kara çatıĢması simgesel düzlemde soyut olarak kendini 

gösterdiği gibi oyun kiĢilerinin rol, makyaj ve kostümlerindeki siyah (kara) ve beyaz 

(ak) renklerle de oynanılan role göre simgesel konumlandırmasını gerçekleĢtirir. 

And, Ak-Kara kültünün mitsel söylemleri doğrultusunda bu çatıĢmayı Ģöyle 

açıklamaktadır: 

"Arap olma, yüzünü karaya boyama da baĢlı baĢına bir konudur. Anadolu seyirlik 

köylü oyunlarının çoğunda Arap en önemli kiĢilerden biridir." (And, 1985: 66) 

"Yüzü karaya boyama daha çok Agon'da, çatıĢmada ak ile karĢıtlık yapan kara 

olarak karĢımıza çıkıyor. (...) Arap karĢısında hep yüzü una bulanmıĢ, veya ak 

sakallı bir karĢıt bulur. (...) kimi Anadolu köylü seyirlik oyunlarında bu aklık ve 

karalık ak koyun ve kara koyun postu giyilerek de belirtilir. Kara Keçi deriliyi 

(Melanaigis) Dionisos inançlarında bir öğe olarak buluyoruz. Bu inancı Eleuther 

adında bir yiğit Eleutherae'de kurmuĢtur. Kara keçi postu giymiĢ Dionisos'un 

görüntüsü karĢısında görüp onu seven çılgın kızlarını kurtarmak için bu inancı 

yerleĢtirmiĢtir. Bu inançla ilintili olarak Ksanthus ile Melanthus'un dövüĢmesi 

vardır. Ksanthus ak, sarıĢın adam, Melanthus ise kara adamdır. Bu ikincisi Kara 

Keçi postlu Dionisos'un bir eĢidir. Tam ikisi dövüĢeceklerken Melanthus hasmının 

gerisinde kara keçi derisi giymiĢ birini görür, onu teke tek dövüĢte, hasımları 

ikileĢtirmekle suçlandırır. Ksanthus arkasını dönüp bakınca öldürülür. 

Makedonya'da Ksandika'da ilkbahar dövüĢmesini ıĢık ve yaz tanrısı ile hasmı 

karanlık ve kıĢ arasındaki çarpıĢma olarak görenler vardır. Daha sonra bununla 

tragedyanın çıkınını da açıklamak isteyenler olmuĢtur. Söylemeyi unutmayalım, 

Dionisos'u öldüren Titan'ların yüzü de tebeĢirle aklaĢtırılmıĢtı." (And, 1985: 68,69) 

Sedat Veyis Örnek ise ritüellerde gördüğümüz Ak-Kara motifini genel bir 

ifade ile Ģöyle açıklar: 

"Büyü, kendi alanında amacına, elde etmek istediği sonuca göre, ak ve kara büyü 

diye ikiye ayrılmaktadır. Ak büyü toplumun ve bireyin iyiliğine yönelmektedir. 

Hastalık, yaralanma, ölüm v.b. gibi insancıl felâketlerle; sel, kuraklık v.b. gibi doğal 

felâketleri önlemeye; evi-barkı, malı-mülkü, hayvanları <<geçiĢ>> durumundaki 

çocukları, lohusaları, zararlı dıĢ etkilerden korumaya yönelmektedir." (Örnek, 1988: 

145) 

Erhan Tuna da Ak-Kara çatıĢmasını Metin And gibi mitsel söylenceler 

doğrultusunda tanımlamaktadır: 



48 

"Anadolu köylüsü çok tanrılı dinlerden kalan doğanın ölmesi ve dirilmesi ile ilgili 

mitlerle iliĢkili olan ritüelleri, kökenine iliĢkin izleri içinde barındırarak hala 

oynamaya devam eder. (...) Özellikle doğanın canlanması amacı ile oynanan bu 

oyunlar Ģubat,mayıs ayları arasında oynanırlar. Bu oyunlarda ak ve kara karĢıtlığı ve 

ölüp dirilme motifleri bulunur. Bunların en yaygın olanı Arap oyunu ya da Ölü 

oyununda Arap, koca ve gelin vardır. Arap yüzünü ve ellerini isle boyamıĢtır, koca 

ise ak sakallı ve yaĢlıdır, gelin ise kadın kılığına girmiĢ bir erkektir. Oyunda Arap 

deveci olur ve gelini deveye bindirir, göç ederlerken Arap geline sarkıntılık etmeye 

baĢlar, yaĢlı adamla kavga ederler, Arap yaĢlı adamı öldürür. kadın adama ağıtlar 

yakar, bu acıklı hava seyircileri de etkiler ve ölünün ağzına kuru yemiĢ ya da para 

koyarak ölüyü diriltirler.  

Bu çok kısaca özetlenen oyunda Ak ve Kara karĢıtlığını (dolayısıyla kıĢ, yaz 

karĢıtlığını), gelinin kocasının ölümü ile gelinde ve seyircide oluĢan üzüntüyü, 

(dolayısıyla Ġsis'in, Kybele'nin, Demeter'in sevgililerinden, çocuklarından 

ayrıldıkları zaman oluĢan acıyı) ve ölünün ağzına kuru yemiĢ ya da para koyarak 

dirilmeyle de doğanın ve bereketin yeniden uyanıĢındaki sevinci görebiliyoruz."  

(Tuna, 2000: 189,190) 

Ne var ki,  Elçin ise bu çatıĢmayı "iki kudret ve kuvvetin insan ruhunu elde 

etme mücadelesi" olarak görmekle birlikte yukarıdaki yaklaĢımların tersine bu Ak-

Kara kültünü Avrupa ve Mezopotamya mitlerine değil "Türk Hun Ġmparatorluğu 

dönemindeki Orta Asya söylencelerine" (Elçin, 1964: 53,54) dayandırmaktadır.  

ġamanizm ile alakalı Ģimdiye kadar yayımlanmıĢ en önemli çalıĢmalardan 

biri de Mircea Eliade'in "ġamanizm" kitabıdır. Eliade, kitabında Orta ve Kuzey Asya 

Ģamanlarında Ak-Kara öğesinin önemini vurgularken bu motifin Ģamanlığın ortaya 

çıkıĢının geç dönemlerinde sirayet etmiĢ bir kült olabileceğine dikkat çeker: 

"En açık ve net "uzmanlaĢma" örneği, en azından kimi topluluklarda, -ve aradaki 

karĢıtlığı tanımlamak her zaman kolay olmasa da- "ak" ve "kara" Ģamanlar 

Ģeklindeki ayrıĢmadır. (...) 

Buryatlarda ayrım açık ve belirgindir; tanrılarla iliĢkili "ak Ģaman" (sagani bö) ve 

ruhlarla iliĢkili "kara Ģaman"lardan (karain bö) söz edilir. Bunların giysileri de 

farklıdır; birinciler beyaz, ikinciler mavi giyinir. Buryatların mitolojileri de çok 

belirgin bir ikili (dualiste) karakter gösterir; pek kalabalık olan yan-tanrılar sınıfı, 

aralarında amansız bir düĢmanlık bulunan Ak Hanlar ve Kara Hanlar diye ikiye 

ayrılır. Kara Hanların hizmetinde "kara Ģamanlar" bulunur; bunlar pek sevilmemekle 

birlikte insanlara yararlı olmaktan da geri kalmazlar, zira Kara Hanlar nezdinde 

aracılık rolünü ancak onlar oynayabilir. Fakat bu en baĢtan beri süregelen bir durum 

değildir; mitlerden anlaĢıldığma göre, ilk Ģaman "ak"tı; "kara" Ģaman sonradan 

ortaya çıkmıĢtır. Ayrıca, dünyada rastlayacağı ilk insam Ģaman yetileriyle donatmak 

üzere Kartalı gönderenin Gök tanrısı olduğu da hatırlardadır. ġamanların böyle ikiye 

ayrılması hayli geç dönemlere ait ikincil bir olglı olabilir. Bu olgu ya Ġran etkileriyle 

ya da toprak ve "yeraltı" ile iliĢkili hieroplıanie (kutsallığı dıĢa vuran yaratık ve 

nesne) lerin zamanla olumsuz yönde değerlendirilerek, sonunda "Ģeytani" güçlerin 

temsilcileri gibi algılanır olması sonucu meydana gelmiĢ olabilir." (Eliade, 1999: 

216,217,218) 

Bununla birlikte Tekerek'e göre oyunlardaki Ak-Kara çatıĢması doğanın 

diyalektik panoroması mahiyetindedir: 



49 

"Ak kara çatıĢması, ölüp dirilme, eskinin kovulup yeninin karĢılanması gibi ortak 

motiflerin, çeĢitli simgesel kiĢilerle (Dede, Gelin, Arap, EĢkıya gibi) yansılayan köy 

seyirlik oyunlarımız, doğanın diyalektik görünümünü, bir baĢka deyiĢle doğanın 

panoramasını sunar baĢlangıçta. (…)"  (Tekerek, 2006) 

Aslıhan Ünlü ise oyunlardaki Ak-Kara öğesinin önemini Türk tiyatrosunu 

antropolojik bağlamda ele aldığı kitabında Ģöyle açıklamaktadır: 

"Ak-kara karĢıtlığı ġamanlık döneminde olduğu gibi bu dönemde de etkilidir. Ancak 

burada Orta Asya etkisinin üzerine bir de Anadolu mitolojisi eklenmiĢtir. Seyirlik 

oyunlarda sık rastlanan bir figür olan Arap'ta "kara"yı, onun karĢısına yerleĢtirilen 

"ak" bir kiĢiyi bulabiliriz. Aklık ve karalık koyun postları giyerek de vurgulanabilir. 

Bu iki karĢıt güç, aydınlıkla karanlığın, kıĢ ile yazın, yeraltı ile göklerin birer 

temsilcisi olarak iyi ve kötü güçlerin çatıĢmasını gösterir." (Ünlü, 2006: 72) 

4.2.2.2. Erotik Öğe 

Ritüel oyunlardaki bir baĢka önemli öğe ise Erotik unsurdur. Özellikle 

phallus kültü kaynaklı oyunlarda karĢılaĢtığımız erotik öğe içerikli oyunlar bolluk 

bereket amacıyla icra edilen ritüel oyunlardır. Bu tür oyunlarda iki bacak arasına 

phallus simgesi olarak sopa, süpürge v.b. eĢyalar yerleĢtirilir. Bu durumla aynı 

doğrultuda benzer motifi yine Orta Asya kökenli Ģaman ayinlerinde de görmekteyiz. 

Örneğin Ģaman ayinlerindeki esrime uçuĢu sırasında kullanılan sopa, atı 

simgelemektedir.  

"Anadolu seyirlik oyunlarında bulunan bir baĢka Ģamani öğe de bir sopanın at gibi 

kullanılmasıdır. ġamanların esrime uçuĢlarında atı simgeleyen sopaları kullandıkları 

bilinmektedir."  (Tuna, 2000: 212) 

Dionisos Ģenliklerinde ve komedyanın kökeni olduğu varsayılan komos 

alaylarında hatta geleneksel tiyatromuzdaki Karagöz'de de gördüğümüz phallus kültü 

seyirlik oyunlarda erotik öğenin en önemli sembolü olarak kabul edilmektedir.  

"Oyunlarda bir önemli öğe de phallus (erkeklik aygıtı) dur. Dionisos'da belli belirsiz 

Phales, phallus'un kiĢileĢtirilmesiydi. Eski oyuncular temsillerde bir phallus 

kuĢanıyorlardı. Phallus bolluk getiren bir etken, tılsım olduğu gibi, kötücülü kovan 

bir etkisi de vardır. Eski Komedya'da Phallophoroi'ler mimus oyuncularından 

sayılmazlardı, suskun, kımıltısız dururlardı, phallus'u taĢıyan isle karaya 

boyanmıĢtır. Karagöz'de de buna rastlıyoruz, hatta phallus'lu karagözler bile vardır. 

Osmanlı Ģenliklerinde de geçit alayında tıpkı Dionisos geçit alayında olduğu gibi 

erkeklik aygıtı geçirildiğini biliyoruz. Anadolu seyirlik oyunlarında da oyuncuların 

ellerinde bulunan sopa, tokmak gibi araçlar phallus görevini görürler. Bir çok 

oyunlarda oyuncular bunları bacaklarının arasına sokarlar, phallus olduğunu 

belirtecek tavırlar takınırlar. Anadolu'da bir kümede toplayabileceğimiz oyunların 

konuları bu bakımdan birbirine benzer." (And, 1985: 70) 



50 

Mevlüt Özhan erotik öğenin daha çok kadınların oynadıkları cinsel konulu 

oyunlarda bulunduğunu belirtir:  

"Cinsel konuları iĢleyen oyunlar kadınlar arasında oynanan oyunların büyük 

çoğunluğunu oluĢturmaktadır. Bu oyunlarda en müstehcen sözler rahatlıkla 

kullanılmakta, hareketler ise; çimdik, birbirlerinin çeĢitli yerlerini sıkma, öpme, 

sarılma Ģeklinde kendini göstermektedir." (Özhan, 1997) 

Bugüne kadar bir çok bilim adamının Seyirlik oyunlardaki "erotik" unsuru; 

Türk insanının cinsel isteklerini sapkın yollarla tatmin etmek için karikatürize 

edilmiĢ bir tür anlatım biçimi  olarak yorumladığını belirten Çetin, oyunlardaki bu tür 

motif ve kültlerin daha derinlikli olarak ele alınması gerektiğini belirtir: 

"Söz konusu oyunlarda cinselliğin açıkça vurgulanması, Anadolu Türk Köylüsü‟nün 

cinsel arzularını ifade etmesinin bir yolu olarak yorumlanmamalıdır. Oyunlarda 

fallos takmıĢ oyuncuların satyrlere veya bereket tanrısı Priapos‟a özellikle 

benzetilmeye çalıĢılması oldukça anlamlıdır. Öyle ki Fethiye‟de oynanan Arap 

oyununda araba Ģeytan denilmektedir ki, satyrler antik çağın iyi yürekli Ģeytanları 

sayılırlar. Satyr ve tanrı Priapos kutsal evlilik ritüellerinin de baĢ oyuncularındandır. 

Yine söz konusu oyunlarda fallosla tarlada cinsel iliĢkide bulunulması, açıkça 

tarlada gerçekleĢtirilen bir kutsal evlilik ritüelidir." (Çetin, 2006) 

4.2.2.3. Ölüp - Dirilme 

Kadim "Ritüel" olguda karĢılaĢtığımız "kaynağa dönme-yeniden yaratma" 

amacı Anadolu'daki Ritüel oyunlarda Ölüp - Dirilme motifiyle iĢlevsellik 

kazanmaktadır. Tedaviden ziyade sıkıntıyı yok edip yeniden yaratmaya yönelik bu 

maksat doğrultusunda icra edilen oyunlarda oyun kiĢilerinin  bir "çatıĢma" 

sonucunda (Ak-Kara çatıĢması) öldürülüp ya da bayıltılıp yeniden diriltildiğini veya 

uyandırıldığını görürüz.  

Yakın ya da uzak bir çok toplumun söylencelerinde gördüğümüz Ölüp-

Dirilme kültü Ritüel Seyirlik oyunların temel motiflerindendir. Metin And, 

oyunlardaki Ölüp-Dirilme motifine yaklaĢımını Ģöyle açıklamaktadır: 

"(…) Ölüp dirilen tanrılar gerek bitkisel, gerek hayvansal yaĢamın doğup ölmesiyle 

ilintilidir. Bunlar belli baĢlı Dionisos, Adonis, Attis, Osiris'tir. Hıristiyanlık'ta ölüp 

dirilen Ġsa da bu simgenin kalıntısıdır." (And, 1983: 35) 

Ġslam geleneğinde de Hz. Ġsa'ya atfedilen mucizevi özelliklerden biri de 

"ölüleri diriltme" yeteneğinin oluĢudur. Bununla birlikte And'ın ifade ettiği görüĢe 

paralel olacak biçimde Ġslam geleneğindeki bu anlayıĢın da nesnel perspektifte aynı 

biçimde değerlendirilebileceğini düĢünmekteyiz. 



51 

"O gün Allah Ģöyle diyecek: "Ey Meryem oğlu Ġsa! Senin üzerindeki ve annen 

üzerindeki nimetimi düĢün. Hani, seni Ruhu'l-Kudüs (Cebrail) ile desteklemiĢtim. 

BeĢikte iken de, yetiĢkin iken de insanlara konuĢuyordun. Hani, sana kitabı, hikmeti, 

Tevrat'ı, Ġncil'i de öğretmiĢtim. Hani iznimle çamurdan kuĢ Ģekline benzer bir Ģey 

yapıyordun da içine üflüyordun, benim iznimle hemen bir kuĢ oluyordu. Yine benim 

iznimle doğuĢtan körü ve alacalıyı iyileĢtiriyordun. Hani benim iznimle ölüleri de 

(hayata) çıkarıyordun. Hani sen, Ġsrailoğullarına açık mucizeler getirdiğin zaman 

ben seni onlardan kurtarmıĢtım da onlardan inkar edenler, "Bu ancak açık bir 

büyüdür" demiĢlerdi." (Kuran, Maide: 110) 

Mevlüt Özhan ölüp-dirilme motifinin farklı toplumların kimi söylencelerinde 

gördüğümüz motifsel ortaklığına dikkat çekerek ayrıca Ġslam geleneğindeki Hızır-

Ġlyas söylencesinin de benzer bir motifsel yapıya sahip olduğunu tespit eder: 

"Ölüp dirilme konusunu iĢleyen oyunlarda; genelde eskiyi, kötüyü, çirkini temsil 

eden güç, karĢıtı olan yeniyi, iyiyi, güzeli, temsil eden güç, tarafından öldürülür. Bu 

oyunlar da yine kökenini eski inançlardan almaktadır. (...) Tanrı Dianısos'un, 

Tammuz'un, Demeter'in ortadan kaybolup sonradan dönüĢleri amacıyla yapılan 

törenler, bu tür uygulamalarla, farkında olmadan tekrarlanmaktadır. ġaman 

ayinlerinde de ölüp dirilme, ayılıp bayılma motifi iĢlenir. Ġslam inancındaki Hızır-

Ġlyas efsanesinin bu oyunlar üzerinde etkisi vardır. (...)" (Özhan, 1997) 

Aslıhan Ünlü ise Hızır-Ġlyas söylencesinin bolluk, bereket  ve doğanın 

yeniden canlandırılmasına yönelik inançsal motiflerini tespit ederek ritüelistik 

özelliğini Ģöyle açıklar: 

"Baharın karĢılanması Hıdırellez ve Nevruz gibi Anadolu'da yaygın olarak kutlanan 

bazı bayramları da getirmiĢtir. Hıdırellez, sadece seyirlik oyunlarla değil, bu 

konudaki inançların zenginliğiyle de Anadolu folklorunun önemli bir parçasıdır. 

Arapça yeĢillik anlamına gelen "hadr"ın, Ġslam-öncesi Arap mitolojisinde, doğanın 

canlanıĢını temsil eden, efsanevi bir varlık olduğu sanılmaktadır. Ġslamla birlikte 

yine efsanevi varlıklar Hızır ve Ġlyas'ın birleĢmesi sonucu "hıdırellez" sözcüğü 

ortaya çıkmıĢtır. Halk inanıĢında Hızır, dünyayı dolaĢır, gezdiği yerlerdeki kuru 

otları yeĢertir, dokunduğu kimsenin elinde yeĢil bir iz bırakır. Sadece doğayı 

bereketlendiren bir doğaüstü kiĢilik değildir Hızır, aynı zamanda darlığa düĢenlerin 

de yardımcısıdır. Böylesi zamanlarda ona rastlayanların, ondan yardım görenlerin 

hikayeleri anlatılır. Bir hikayeye göre Hızır ve Ġlyas iki kardeĢtir, bir baĢka hikayeye 

göre ise Hızır ve Ellez sevgilidirler. Hıdırellez kutlamaları, onların uzun süren bir 

hasretin sonunda kavuĢmalarının sevincidir. Hıdırellez, yani 5 Mayıs gecesi ve ertesi 

gün bazı uygulamalarla niyetler dilenir; böylece paraya, bolluğa, çocuğa ya da 

kocaya sahip olunacağına inanılır. 6 Mayıs günü ise toplu yemek yenir ve eğlenceler 

düzenlenir." (Ünlü, 2006: 68,69) 

Karadağ ise bu motifin bütün törensel kökenli oyunlarda bulunduğunu 

belirterek ġamanizm'deki ölüp-dirilme motifinin Anadolu'daki motiften 

farklılaĢtığını söylemektedir: 

"Ölüp dirilme motifi ise hemen hemen bütün törensel kökenli oyunlarda bulunur. Bu 

motif hem Anadolu Mitolojisinde hem de ġamanizm'de vardır. Yalnız ġamanizm'de 

görülen biçim ölüp dirilme olarak değil de bayılıp ayılma Ģeklinde oluyor." 

(Karadağ, 191: 40) 



52 

Sevda ġener ölüp-dirilme motifine genel bir bakıĢ açısıyla Ģöyle 

yaklaĢmaktadır: 

"Ġlkel insan giderek doğal değiĢimlerin kendi büyü gücünün ötesinde kalan bazı 

nedenlere dayandığını anlar. Bu nedeni doğal olayların ardında yatan üstün güçler 

olarak açıklar. KıĢın yazı, kuraklığın bolluğu izlemesi, toprağın kurumasından sonra 

baharın gelip bitki örtüsünün canlanması, bu kutsal varlıkların ölüp dirilmeleri ile 

açıklanır. Bu inanç aĢamasında yapılan kutsal törenlerde tanrının ölüp dirilmesi 

olayı canlandırılır. Baharın baĢlangıcında, gün dönümlerinde yapılan, ölme ve 

dirilme olayını taklitli olarak canlandıran bu törenlerin amacı üstün güçleri 

etkilemek, değiĢimi hızlandırmaktır." (ġener, 1975) 

Bununla birlikte  Erhan Tuna, ölüp dirilmenin çoğu zaman bereket sembolü 

olarak karĢımıza çıkmasının yanı sıra kimi oyunlarda ise bir tür sağaltım aracı olarak 

kullanıldığına iĢaret etmektedir: 

"(...) Burada vurgulamak istediğimiz nokta, Anadolu seyirlik oyunlarındaki ölüp-

dirilme motiflerinin pek çoğunun doğanın ölüp-dirilmesi olgusunu, bereket amacıyla 

ortaya koymasına rağmen, bazı oyunlarda bu motifin büyüsel sağaltım amacı ile ve 

Ģamanın hastayı sağaltmasına benzer bir Ģekilde, bir anda mucizevi olarak 

gerçekleĢmesidir." (Tuna, 2000: 198) 

4.2.2.4. Kız Kaçırma 

Seyirlik oyunlardaki Kız Kaçırma olgusu yüzeysel bir bakıĢla ele alındığında 

eğlenceye yönelik veya toplumsal bir soruna dikkat çekmek için iĢlenen basit bir 

motif gibi görünse de tarihsel ve mitolojik kaynaklara dayanarak bu anlayıĢın çok da 

bilimsel ve akla yatkın bir düĢünce olmadığını söyleyebiliriz. Bununla birlikte 

bugüne kadar yapılan bir çok sosyokültürel antropoloji çalıĢmaları bize göstermiĢtir 

ki kız kaçırma motifi birbirinden farklı bir çok ilkel ve günümüz toplum ritüellerinde 

bereket, bolluk ve üremeye yönelik  en önemli sembol iĢlevi gören simgesel 

motiflerden biridir.  

Bunun yanı sıra tarih araĢtırmacıları uzak tarihlerdeki bir çok savaĢın da 

mitolojik söylenceler doğrultusunda ele alındığında kız kaçırma  olgusu etrafında 

Ģekillendiğini dile getirirler: 

"Herodot Perslerle Yunanlılar, yani Asya ile Avrupa arasındaki savaĢa hep kız 

kaçırma olaylarının sebep olduğunu, bunun Ġo'nun kaçırılmasıyla baĢladığını yazar: 

Argos kralı Ġnakhos'un kızı Ġo deniz kıyısında oynarken Fenike'li gemiciler 

tarafından kaçırılıp Mısır'a götürülmüĢ. Buna misilleme olarak da Yunanlılar 

Fenike'de Tyr kralı Agenor'un (ki Agenor Ġo'nun torunudur) kızı Europe'yi kaçırırlar, 

bununla da kalmazlar, Argonaut'lar seferini düzenleyip Kolkhis'li Medeia'yı 

kaçırırlar, bunun karĢılığı da Paris'in Helena'yı kaçırması ve onun sonucunda Asya 

ile Avrupa'yı ilk büyük çatıĢmada karĢı karĢıya getiren Troya savaĢıdır. Herodot bu 

yorumu Pers bilginlerinden aldığını söyler, ne tuhaftır ki sözünü ettiği kiĢi ve 

olayların efsanelik olduğunu, gerçek olsalar da Mısır, Fenike, Karadeniz ve Ege 



53 

kıyıları arasında böyle önemsiz olaylarla nasıl bir iliĢki kurulabileceğini açıklamaz, 

bu tutarsızlık üstünde hiç durmaz." (Erhat, 2004: 158) 

Karadağ, günümüzde icra edilen oyunlardaki Kız Kaçırma motifinin yukarıda 

belirttiğimiz üzere mitolojik bağlamından uzaklaĢarak bir çok toplumsal etik ve 

moral paradigmalardan dolayı yüzeysel bir nazarla değerlendirildiğini, bununla 

birlikte böyle bir anlayıĢın ise ister istemez oyunları nasıl biçimlendirdiğini neden 

sonuç çerçevesinde Ģöyle açıklamaktadır: 

"Çok önceleri büyük bir saygınlıkla, önemle yapılan bu törenler, büyüler. 

Yüzyılların geçmesi, koĢuların değiĢmesi sonucu giderek değiĢimlere uğramıĢtır. 

Öncelerde gördüğümüz kız kaçırmaların mitolojide olduğu gibi üzüntü ile değil de 

sevinçle karĢılanması da çeĢitli koĢulların ve kültür değiĢimlerinin etkisiyle toplum 

yapısındaki değiĢimlerin sonucudur. Bugünkü Anadolu kültürüne Ġslamiyet büyük 

ölçüde yön vermiĢtir. Özellikle kadın-erkek iliĢkilerinde büyük bir kapalılık göze 

çarpar. Ergenlik çağına girmeden önce kız erkek ayrımı baĢlar ve yakın akrabalık 

dıĢında bu ayrım kiĢinin ölümüne kadar sürer. Çok önceleri doğa adına, tanrılar 

adına yapılan bu ayinlerde bulunan çiftleĢme ögeleri, phallos ayinleri, kadın erkek 

iliĢkilerindeki doğaya yakınlık, Ġslam kültürüyle ister istemez büyük ölçüde 

kapanmıĢ ve gizlenmiĢtir. Ya da ortadan kalkmıĢtır. bu durumda bugün köylümüz 

içinde yaĢadığı koĢullar gereği kız kaçırma ile ilgili bölümleri artık bolluk adına 

yorumlamıyor. Yorum sadece kısa devreli bir çiftleĢme özlemi ya da büyük sosyal 

problemlerden biri olan gerçekteki kız kaçırmalar ile iliĢki kuruluyor. Köylü, her 

zaman yaĢadığı, duyduğu, gördüğü kız kaçırma olayları açısından seyrediyor ve 

yorumluyor. Zaten oyuncu da aynı koĢulların etkisinde bir kiĢi olduğundan baĢta 

kendisi bu yorumla oynuyor. Böyle olunca da oyunlarda gördüğümüz kız kaçırma 

motifi kaynağındaki amaca hizmet etmiyor artık. Ve bu olay seyircinin coĢkusu ile 

karĢılanıyor. Kız, tuz gibi yanlıĢ anlamalarla gülünçleĢiyor ve olayın seriminde de 

polis, jandarma gibi bugünün motifleri ile benziyor." (Karadağ, 191: 39,40) 

Mevlüt Özhan'ın kız kaçırma motifli oyunlara yönelik görüĢleri ise Ģöyledir: 

"Bu oyunlarda kızlar kaçırıldıktan sonra baĢlayan telaĢ, üzüntü, kızları bulmak için 

baĢlatılan arayıĢlar ve bulununca da yapılan eğlenceler, Anadolu tanrılarından 

Dianısos'un, Demeter'in, Mezopotamya tanrısı Tammuz'un, Frigya tanrısı Attis'in 

Hitit tanrısı Telepuni'nin kaybolmasının ardından gelen üzüntüye, bulunmasından 

sonra doğada baĢlayan canlanma üzerine yapılan sevinçle benzerlikler taĢımaktadır " 

(Özhan, 1997) 

Özhan, Karadağ'ın iĢaret ettiği gibi kız kaçırma motifinin Anadolu'nun kimi 

yerlerinde kutsal bir iliĢkiden veya inançtan bağımsız olarak sosyal bir olgu olarak 

iĢlendiğini söylemektedir: 

"Kız kaçırma konulu bazı oyunların inançla ilgileri olamayıp, toplumumuzdaki 

sosyal bir olgu olan kız kaçırma konusunu iĢlediklerini görürüz." (Özhan, 1997) 

Metin And, kız kaçırma motifinin ölüp-dirilme konulu oyunlar kapsamında 

değerlendirilebileceğini belirterek, kaçırılan kızın kaybolup yeniden bulunmasını ise 

ölüp dirilmesi olarak değerlendirmektedir. 



54 

"Anadolu‟da seyirlik köylü oyunları arasında konusu kız kaçırma ve kaçırılan kızın 

yeniden bulunmasını konu edinen pek çok oyun vardır. Ancak bu oyunları ölüp-

dirilme konuluğunun çeĢitlemeleri de sayabiliriz. Yani ölüp yeniden canlanma 

yerine, kaçırılan kızın yeniden bulunması gibi.." (And, 2003: 103,104) 

Öyle ki bu bağlamda And, Seyirlik oyunlara yönelik yaptığı kümelendirmede 

kız kaçırma ve ölüp-dirilme motiflerinden ayrı olarak "Ölüp-Dirilme + Kız Kaçırma" 

baĢlığı altında bu durumu ayrıca irdelemiĢtir. 

"Kimi oyunlarda ölüp-dirilme ile kız kaçırma aynı oyunda birleĢtirilir. Böylece 

iĢlevi bolluğa yöneltilmiĢ iki mitologya konusu ile bu amaç daha da pekiĢtirilmiĢ 

oluyor." (And, 2003: 197) 

Dilaver Düzgün de kız kaçırma motifine bolluk berekete yönelik sembolik 

olgu doğrultusunda yaklaĢımaktadır: 

"Eski bolluk törenlerinin kalıntısı olduğu anlaĢılan kıĢ yarısı törenleri muhteva 

bakımından incelendiğinde kız kaçırma ve ölüp dirilme motiflerinin ağırlıklı bir 

biçimde yer aldığı görülür. Kaçırılan kız, üremenin bereketin, simgesidir. Bu, 

beraberinde çiftleĢmeyi ve arkasından çoğalmayı sağlar." (Düzgün, 1994: 24) 

Cengiz Çetin de bu motifi diğer araĢtırmacılar gibi kaynak bağlamında 

tarihsel bir bakıĢ açısıyla tespit etmiĢ ve antik dönem inanç motifleriyle olan 

müĢterekliğini Ģöyle açıklamıĢtır: 

"Antik çağın bereket tanrıçası Persophone‟nin Hades tarafından kaçırılıĢı ve bu 

sırada annesi Demeter‟in tuttuğu yas, bunun sonucunda yeryüzünde meydana gelen 

kıtlık; bu kıtlığın bütün bir kıĢ mevsimi boyunca sürmesi ve insanların bu olay için 

tuttukları yasla söz konusu oyunlarda kızın kaçırılması ve ardından tutulan yas öğesi 

arasında büyük bir benzerlik vardır. Kızın bulunuĢu ve bunun ardından duyulan 

sevinç ise Persophone‟nin annesi tarafından bulunması ve ilkbaharda altı aylığına da 

olsa yeryüzüne döndüğünde onunla birlikte dönen ilkbahar ve bereket karĢısında 

insanların duyduğu sevinci hatırlatmaktadır." (Çetin, 2006) 

4.2.2.5. Yemek Toplama ve Topluca Yemeğin Yenmesi 

"Ritüel" pratiğin en temel niteliği olan "ortak faydaya" dönük amaç,  

ritüel/ritüelistik seyirlik oyunlarda da Yemek Toplama ve toplanan yemeğin Topluca 

Yenmesi biçiminde gerçekleĢtirilen motifsel eylemsellikle diğer motiflere nazaran  

kendini somut biçimde daha görünür kılmaktadır.  

Seyirlik oyunlar bağlamında ritüel oyunların toplumsal faydasını ve kolektif 

bilince katkısını Enver Töre Ģöyle aktarmaktadır: 

"Sonu hep mutlu ve coĢkulu biten köy oyunlarının bir diğer özelliği de oyun 

sırasında evlerden toplanan yiyeceklerle köy meydanında toplanan köylülerin; 

birlikte çalıĢıp, birlikte paylaĢmanın, dayanıĢmanın sıcaklığını hep beraber 

yaĢamalarıdır. Gelecek günler için bolluk bereket dualarının ortaklaĢa yapılması, 



55 

amaç ve dayanıĢma birliğinin kurulmasına vesile olur. Günümüze kadar yaĢatılan 

Köy Oyunları, Türk toplumundaki sosyal dayanıĢmanın en güzel örnekleridir."  

(Töre, 2009) 

Ortak paylaĢıma ve dayanıĢmaya yönelik bu kolektif bilinci Aslıhan Ünlü 

"Türk Tiyatrosunun Antropolojisi" kitabında Ģöyle açıklamaktadır: 

"(...) Kolektivizm, 'ben' bilinci yerine 'biz' bilincinin geliĢmesi, olayların köyün ya 

da topluluğun bütünü ölçeğinde algılanmasıdır. Bayramlar, törenler, oyunlar kolektif 

olanın gücünü pekiĢtirir ve bireysel olarak bazı özgürlükler olmakla birlikte 

kolektifin yararına olan her Ģey benimsenir ya da onu tehdit eden unsurlar dıĢlanır. 

Kolektifin yararının gözetilmesi, toplumsal özgürlükten gönüllü bir vazgeçiĢi de 

beraberinde getirir. Böylesi bir durumda bireyin toplumla, değer dizgesiyle 

çatıĢması söz konusu değildir. Burada doğacak oyun anlayıĢı, kolektifin 

kutsanmasına ve yeniden üretilmesine iliĢkin olacaktır." (Ünlü, 2006: 62) 

Bir çok Seyirlik ritüelin/oyunun son bölümünde karĢılaĢtığımız yemek 

toplama veya hep birlikte yemek yeme motifi Anadolu ve diğer Türk coğrafyalarında 

baharı karĢılamak maksatlı gerçekleĢtirilen Nevruz veya Hıdırellez gibi ritüelistik 

bayramlarda da karĢılaĢtığımız bir olgudur. 

"6 Mayıs'ta kutlanan 'Hıdırellez' ise gelen baharı kutlamak için yapılır, bayramlık 

giysiler giyilerek kırlara gidilir, niyetler çekilir, Ģarkılar söylenir, oyunlar oynanır ve 

gruplar halinde yemekler yenilir."  (Karadağ, 1995) 

Tekerek, oyunlardaki ölüp-dirilme motifine müteakip bir çok oyunda 

gördüğümüz bu ortak motifi oyunların sonunda icra edildiğine dikkat çekerek Ģu 

tespitte bulunur: 

"Ortak olan bir baĢka motif de “Yiyecek Toplama ve Topluca Yeme” dir. Oyun 

çıkartıldıktan sonra, yani Dirilme‟den sonra bu olay coĢkuyla kutlanır ve kutsanır. 

Bunun için de danslar ve manilerle dolaĢılarak yiyecek toplanır ve topluca yapılarak 

yenir." (Tekerek, 2007) 

Dilaver Düzgün'e göre Yemek Toplama motifi ġamanlığa giriĢ törenlerindeki 

öğelerle benzerlik taĢımaktadır: 

"(...) Evleri dolaĢarak yiyecek toplamak da Ģamanlığa giriĢ törenleriyle yakınlık 

gösteriyor. 

Baykal gölü ve Selenge ırmağı çevrelerinde yaĢayan Buret'ler resmen budist 

sayıldıkları halde Ģamanizm geleneklerine çok bağlı kalan Moğol boylarından 

biridir. Bunlarda Ģamanlığa istidat gösteren adama Ģaman (bö) olması teklif edilir. 

Teklif kabul edilirse Ģaman namzedi komĢularından biriyle oba oba, ev ev dolaĢıp 

sadaka toplar." (Düzgün, 1994: 27) 

Mevlüt Özhan ise ritüel oyunlardaki bu motifsel pratiği Ģöyle ifade 

etmektedir: 



56 

"Ġnanç kaynaklı olup, günümüzde de aynı amaçla oynanan oyunların ve yapılan 

uygulamaların çoğunluğunda yiyecek toplama ve toplu yeme uygulaması 

yapılmakta, toplu yemenin ardından da eğlence düzenlenmektedir. 

Yiyecekler, köyün evleri tek tek gezilerek toplanır. Gezmeler sırasında da maniler 

söylenir. (...) 

(...) 

YetiĢkinlerin üremeyle ilgili yaptığı saya gezmelerde de saya türküleri söylenir. (...)"    

(Özhan, 1997) 

Yemek kültü ile alakalı And'ın dikkat çektiği bir hususta Anadolu'daki AĢure 

geleneğinin diğer toplumlardaki motiflere benzerliğidir. Öyle ki; 

"Ġçinde badem, fındık, fıstık, fasulye, nohut, üzüm, buğday gibi çeĢitli tarım ürünleri 

bulunan aĢure'nin AĢure töreninde piĢirilmesi Kerbelâ kutlamasının ürün devĢirme 

mevsiminin sonuna raslaması bakımından uyarıcıdır. Ta-uz için yas tutmada da 

buğday, tatlı bakla, hurma, üzüm gibi Ģeyler yenilir, Dionisos töreninde buna benzer 

lapalar hazırlanır, Anadolu'daki (...) Arap Oyunu'nda ölenin ağzına kuru yemiĢler 

verilerek diriltilir. Bu da tarımla, bollukla ilintili olan bu törenlerin ortaklaĢa 

öğelerinden birisidir." (And, 1985: 65) 

4.3. Motifsel Adlandırmaya Yönelik Bir Öneri 

Buraya kadar yemek Toplama ve toplanan yemeğin Topluca Yenmesi 

motifinin neden ve sonucuna iliĢkin verdiğimiz örneklerde sebep sonuç iliĢkisinin 

tatmin edecek boyutta olmadığını düĢünmekteyiz. 

Bizim bu çalıĢmamızda bu motife yönelik yaklaĢımımız ise ilkellerdeki 

"kurban" ritüeli ile iliĢkili bir durum olduğudur. Öyle ki Seyirlik oyunlarda 

karĢılaĢtığımız Yemek Toplama ve bu yemeğin Topluca Yenmesi pratiği bir tür 

doğaya yönelik kurban sunusu temsilindedir. Ġlkel topluluklardaki kurban ritüelini 

Sedat Veyis Örnek Ģöyle aktarır: 

"Ġbadetin önemli bir bölümünü teĢkil eden kurban, doğaüstü alana giren kudretlerle 

barıĢıklığı sağlamak, onların verdiklerine teĢekkür etmek ve onlardan bir Ģeyler 

istemek için sunulur. YönelmiĢ olduğu amaçlara göre kurbanı dört grupta 

toplayabiliriz: a) Ġstenilen Ģeyi elde etmek için sunulan kurbanlar; b) elde edilen Ģeye 

teĢekkür için sunulan kurbanlar; c) bir günahı, bir kusuru bağıĢlatmak için sunulan 

kurbanlar; d) ilk üründen, ilk avdan v.b. Yüce Varlığa sunulan hak kurbanları."  

(Örnek, 1988: 87,88) 

Veyis'in sıraladığı baĢlıkları değerlendirdiğimizde; "istenilen Ģeyi elde etme 

için sunulan kurbanlar" ve "elde edilen Ģeye teĢekkür"le birlikte "ilk üründen ... Yüce 

Varlığa sunulan kurbanlar" Seyirlik oyunlarda da benzer nitelikte toplu yemek ve 

birlikte bu yemeğin yenmesi motifi ile aynı düzlemde karĢımıza çıkmaktadır. 



57 

Bu bağlamda; Karadağ'ın Saya Gezme baĢlığı altında incelediği  Koçkatımı, 

Anadolu'da kıĢ aylarında kutlanan ritüel oyunlardandır. 

"Koçkatımı Türkiye'nin çeĢitli yörelerinde Ģenliklerle kutlanır. (...) 

5 - 15 Kasım arası kutlarız. Koçlar çeĢitli renklere boyanır. O gün halk arasında 

dilekler olur. Tanrı bu sene bolluk versin diye dualar edilir. (...) 

Koçkatımında koçlar süslenir, ceviz, leblebi, koçun boynuna takılır, üstüne erkek 

istenirse erkek, diĢi istenirse kız çocuğu bindirilir. Koçları önüne katıp köylü meraya 

gider. Hep beraber yemek yerler. Çoban yiyecekleri alır. (...)" (Karadağ,  191: 19,20) 

Koçkatımı ritüelinin son bölümündeki toplu yemek yeme eylemi  "istenilen 

Ģeyi elde etmek için sunulan kurban" motifi ile benzerlik taĢıdığını görmekteyiz. 

Bununla birlikte Örnek, kurbanı "kanlı ve kansız olmak üzere" (Örnek, 1988: 

88) biçimsel olarak baĢlıca iki gruba ayırmaktadır. 

Biz burada Yemek ile alakalı motifi kansız kurbanlar grubuna dahil 

edilebileceğini düĢünmekteyiz.  

"(...) Kurban rituslarında elbette sunu ve kutsama öğeleri de mevcuttur ama bunlar 

kurbanın ayırt edici nitelikleri değildir. Kurban ritusunun asıl niteliği, kurban 

edilenin tümüyle ya da kısmi olarak imha edilmesidir. Kurban rituslarında kurban 

edilenin bir insan ya da hayvan olması Ģart değildir; bitki, ekmek, süt ve benzeri 

nesneler de kurban edilebilir. Kurbanın imha edilmesi, yakma, parçalama, kesme, 

yeme ya da gömme biçiminde yapılabilir." (Tecimer, 2006: 36) 

Ayrıca "Yemek Toplama ve Topluca Yeme" motifi ilkellerdeki kurban sunma 

biçimi açısından da benzerlik taĢımaktadır. Koçkatımı töreninde sunulan yiyeceklerin 

merada birlikte yenmesi mekan açısından da kurban ile özdeĢtir. Toprağa bağlı 

yaĢayan insan için "mera"nın kutsal olarak değerlendirilmesinin akla uygun geldiğini 

düĢünüyoruz. 

"Kurbanı sunma biçimleri de sunuların niteliğine göre değiĢmektedir. Genellikle 

hayvanları ritüel biçimde kesmek kuraldandır. Yiyecek, içecek gibi Ģeyler mezarlara, 

sunaklara ya da kutsal bilinen yerlere bırakılır. Gök tanrılarına verilecek kurbanlar 

için, yüksek yerler seçilirken, yer tanrıları için toprağın üstü ya da içi yağlanır. 

Deniz tanrısı için de en uygun yer denizdir." (Örnek, 1988: 88) 

Öyle ki yer/mekan ve amaç açısından aynılığını/uygunluğunu belirledikten 

sonra "zaman" bakımından da Yemek motifinin Kurban motifi ile benzerlik 

taĢıdığını söyleyebiliriz.  

Bununla birlikte bütün ritüellerde "kurban", ritüelin sonunda icra edilen 

motifsel bir pratik olarak karĢımıza çıkmaktadır. Bu bağlamda Seyirlik oyunlardaki 

Yemek motifinin de ritüel oyunların sonunda gerçekleĢmesi zamansal iĢleyiĢ 



58 

bakımından ilkellerdeki kurban ritüelleriyle örtüĢerek iddia ettiğimiz görüĢü 

desteklemektedir.   

Bunun yanı sıra daha çok ilkbahar mevsimi ve bu mevsimin sonunda 

gerçekleĢtirilen "Çiğdem Bayramı" gibi Seyirlik ritüellerdeki yemek toplama ve 

topluca yeme motifi ise yine kurban'ın gereği olan " elde edilen Ģeye teĢekkür ve 

Yüce Varlığa -ilk sunum- " niteliğindedir. 

"(...) Çiğdem Bayramı oyununda ise, canlanan doğa, sembolik olarak oyunda 

görülüyor zaten." (Karadağ, 191: 126) 

Türk geleneğinde yaratıcıdan bir Ģey istenildiğinde de kurban kesilmesi 

önemli bir âdet olarak karĢımıza çıkmaktadır. Ġsteme aĢamasında sunulan bu kurban 

pratiği ise "adak" olarak adlandırılmaktadır. Adak burada bir niyet ve isteğin 

somutlaĢtırılması mahiyetinde olup kurban niteliği taĢır. Nihayetinde o isteğe 

kavuĢulduğunda da yaratıcıya teĢekkür etme maksatlı tekrar kurban kesilmesi yani 

adağın sunulması ise tıpkı; hem kıĢ mevsimi (isteme) hem de ilk bahar ve sonunda 

(teĢekkür) icra edilen Seyirlik oyunlardaki yemek sunma motifi ile benzerlik 

taĢımaktadır. 

 "Adaklarda kurban kesmek Türkmenlerin adetlerindendir. Bu kurbanlar bir ziyarette 

kesilip yedirilir ve yemeklerin artan kısmı "SEN DE YE MÜBAREK" diyerek 

ziyaretin baĢına dökülür." (Yalman, 1977: 62) 

Sedat Veyis Örnek, "Etnoloji Sözlüğü" kitabında Kurban kavramını ve 

nelerin kurban olarak sunulabileceğini ise Ģöyle açıklar: 

"Kurban [Alm. Opfer, Fr. Scrifice, Ing. Sacrifice]: Ġlkellerde ibadetin ana 

unsurlarından biri olan kurban, doğaüstü kudretlerin gönlünü hoĢ tutmak, onlarla 

barıĢık olmak, onlara teĢekkür etmek ve onlardan isteklerde bulunmak için sunulan 

Ģeylerdir. Kurban edilen yada sunulan Ģeyler, Ġlkel toplumların ekonomik yapılarına 

göre değiĢir. Örneğin avcılıkla geçinen toplumlarda „Hayvan Tanrısı‟na, avlanan 

hayvanlardan bir parça et sunmaya oldukça sık raslanılır. Hayvancılıkla geçinen 

göçebe toplumlarda yeni doğmuĢ hayvanlar, süt, sütten yapılan içkiler (bu içkiler 

tanrı için yere dökülür); ikinci planda sığır, at, koyun, keçi vb. kurban edilir. Tarımla 

uğraĢan toplumlarsa, doğaüstü kudretlerine yemek, içki, tarla ürünleri sunar ve evcil 

hayvanlar kurban ederler." (Örnek, 1971: 140,141) 

Lefebvre, ritüellerdeki yemek verme-toplama-yeme motifinin bir tür 

fedakarlık bağlamında sunu olarak kurban niteliğinde olduğu görüĢünü savunur: 

"Kısacası burada büyünün doğuĢuna değilse de geniĢlemesine, görkemli ve kutsal, 

kendi öğeleri içinde yaygın yaĢama ödünç verilmiĢ, ama onları hayali etkinlik 

düzlemine taĢıyan jestin genelleĢmesine tanık olmuyor muyuz? Bu koĢullarda, 

Ģenlik yemeği, ortak kabul gören bir yerde kutsal yemek olur, kozmik ve etkin 

eylem olur. Cinsiyetlerin birliği de bütün doğayı tartıĢma konusu eden, 



59 

kutsanabilecek ya da lanetlenebilecek, kargaĢa tohumu ekebilen ya da mutlu bir 

geleceğin tohumu olan büyülü bir eylem olarak belirir. Ve bağıĢ, sunu, Ģenliğe 

katılım kelimenin mistik anlamında bir “fedakârlık / kurban” olur: Geleceğe dair bir 

güvence, Ģu anki yoksunluk aracılığıyla gelecekte tanımın lütfunu sağlayacak 

karanlık güçlerle hizmet alıĢveriĢi." (Lefebvre, 2012: 208,209) 

Bununla birlikte kurbanın amaç itibariye "bir baĢkası" için yapılan sunu 

olması ve tasarruf etmek bakımından ise ortak bir paylaĢıma sunum zorunluluğu 

Seyirlik oyunlardaki kiĢilerin; evlerinden "bir baĢkası" için verdikleri Yemek ve bu 

yemeklerin Topluca yenmesi "zorunluluğu" ile de eylemsellik yönünden 

örtüĢmektedir. 

Durkheim'ın "kurban" ile alakalı görüĢü ise bizim görüĢümüzü destekler 

mahiyettedir: 

"(...) Birincisi, o bir yemektir; kurbanın özü, yiyecektir. Ġkincisi, kurban, kendisini 

takdim eden müminin, aynı zamanda yiyeceğin sunulduğu tanrı ile birlikte katıldığı 

bir yemektir. Kurbanın belli parçaları, tanrı için saklanır; geri kalan parçalar, onu 

tüketecek olan törene katılanlara dağıtılır. Bu yüzden, kutsal kitapta bazen kurban, 

Yahveh'nin huzurunda hazırlanmıĢ bir yemek olarak isimlendirilir. (…) Ve yiyecek 

bedenin özünü sürekli olarak yenilediği için, paylaĢılan yiyecek ortak köken gibi 

aynı etkiyi yaratabilir. (…) Bu bakıĢ açısından, kurban bütünüyle yeni bir görünüm 

kazanır. Onun özü artık, çok uzun bir süredir inanıldığı gibi, "kurban" kelimesinin 

genel olarak ifade ettiği bir feragat eylemi değildir; her Ģeyden önce, yiyecek 

sayesinde tanrıyla bir birleĢme eylemidir." (Durkheim, 2005: 399) 

"(...) Üstelik, tarımsal bir çok ibadette bulunan baĢka uygulamalarla olan benzerliği, 

onun anlamını açıklar. Medeniyetin en yüksek seviyesine ulaĢmıĢ olan halklar 

arasında bile, hasadın ilk ürünlerinin ayinsel yemekler olarak kullanılması genel bir 

kuraldır. Bunun en iyi bilinen örneği de paskalya ziyafetidir. (...)" (Durkheim, 2005: 

402) 

Alman asıllı Rus Türkoloğu Wilhelm Radloff ise "Türkler ve ġamanlık" 

isimli kitabında içki ve yemeğin eski Türklerde kurban âyininin bir parçası olduğunu 

belirtir ki; bu da iddiamızı güçlendirir nitelikte bir tespit olma özelliği taĢır: 

"(…) Kurban töreninin üçüncü sahnesini içki sunma ve büyük bir yemek Ģöleni 

oluĢturur ki, bu sırada büyük tulumlarla kımız ve kuzeydeki Ģamanistler arasında 

(Teleüt ve ġarlar) çok miktarda arpa birası içilir." (Radloff, 2008: 81) 

Bütün bu çıkarımlarımız düzleminde bir bakıĢ açısıyla söyleyebiliriz ki; 

oyunlardaki "Yemek Toplama ve Topluca Yeme" motifi "Kurban" baĢlığı altında ele 

alınmalıdır. Öyle ki böyle bir adlandırmanın Seyirlik oyunların kümelendirilmesi 

bakımdan daha iĢlevsel olacağı kanısındayız.  



60 

4.4. Ritüel Oyunların Oynanma Amaçları Bakımından 

Kategorizasyonları 

Bugüne kadar yapılan Seyirlik oyun araĢtırmaları bize göstermiĢtir ki 

araĢtırmacılar Ģimdiye kadar yaptıkları kümelendirmelerde müĢterek tek bir 

sınıflandırmada buluĢamamıĢlardır. AraĢtırmaların baĢlatılmasında ilk adımı atan 

Tecer'den itibaren; ya genel amaca yönelik kümelendirmeler (Dini-Ladini, Ritüel-

Profan v.b.) ya da And'ın zaman zaman farklılık gösteren kümelendirmelerinde 

yaptığı gibi içerdikleri motifsel muhteva (Ölüp-Dirilme, Kız Kaçırma v.b.)  

yönünden kümelendirmeler yapılmıĢtır. Ne var ki yapılan bütün kümelendirmeler 

araĢtırmacıların sonradan da ifade ettiği gibi bilimsel tutarlılık açısından henüz 

yeterli görülmemektedir. 

Bununla birlikte, "motif" bakımından yapılan kümelendirmeler bize göre bir 

karmaĢıklığa sebep vermektedir  çünkü; aynı motifler bazan bütün oyunlarda ortak 

motif olarak karĢımıza çıkabilmektedir. 

Bu sebeple bu bölümde vereceğimiz sınıflandırma örnekleri -bilimsel 

tutarlılık açısından daha uygun olduğunu düĢündüğümüz için- motifsel 

sınıflandırmaya dönük kümelendirmelerden ziyade icradaki "amaç" bakımından 

yapılan kümelendirmeler üzerinden olacaktır. 

ġükrü Elçin, Ritüel Oyunları oynanma amacı bakımından kendi içinde bir 

sınıflandırmaya tâbi tutmuĢ ve beĢ baĢlık altında incelemiĢtir (Elçin, 1964). Elçin'in 

sınıflandırması Ģu baĢlıklardan oluĢmaktadır:  

1- Yılın değiĢmesiyle ilgili oyunlar 

a) Köse-Gelin Oyunları 

Elçin, bu oyunları "eski yılın bitmesi ve yeni yılın baĢlaması" oyunları olarak 

adlandırmıĢtır: 

"Oyun, eski yılın bittiği tarih olan Ģubatın onyedisinde baĢlar ve üç gün sürer." 

(Elçin, 1964: 28) 

2 - Mücerret fikirlerle ilgili oyunlar 

b) Arap oyunları 

Elçin'in Arap oyunlarını ayrı bir kategoride ele almasına ilerleyen bölümlerde 

değineceğiz. 

3 - Hayvan kültüne bağlı oyunlar 

a) Saya gezme (uğur ve bereketin temsili) oyunu 



61 

"Saya, Körkü Tortu ve "Kuzunun tüyü bitti" gibi adlarla anılan bu oyun, ġubat 

ortalarında koyun, keçi çobanları tarafından temsil edilir. Koyun ve keçilerin 

doğumları ile ilgili bu gelenek oyunu, aynı zamanda baharın geliĢini de müjdeler." 

(Elçin, 1964: 32) 

b) Tekecik - Koç Katımı geleneği 

"Bu merasim Kasım ayına girerken baĢlar." (Elçin, 1964: 35) 

4 - Bitki kültüne bağlı oyunlar 

Cemalcik (mahsulün elde edilmesi) oyunu. 

Oyunun oynanma zamanını Elçin Ģöyle açıklamaktadır: 

"Ağustos ayında, harmanlar döğüldüğü sırada geceleyin delikanlılar toplanırlar" 

(Elçin, 1964: 35) 

EK - 1) Ekin Sonu 

"(...) ekin biçme iĢinin bitiminden bir gün önce (...) gelecek yılın bereketini teĢkil 

eder." (Elçin, 1964: 36) 

EK - 2) Ayı Oyunu 

"Yazıcıoğlu köyünde (Devrek, Zonguldak) Ketenler çiçek açtığı zaman yılda bir 

kere Ayı oyunu oynanır." (Elçin, 1964: 37) 

5 - Mezhep Merasimleri 

a) Aleviler arasında 

b) BektaĢiler arasında 

Elçin'in mezhep merasimlerinden kastı cem törenleridir. 

Karadağ 1978 yılında yazdığı kitabında Ritüel oyunları tür/amaç bakımında 

Ģöyle sınıflandırmıĢtır: 

"A. BELĠRLĠ GÜNLERDE OYNAN TÖRENSEL YA DA BÜYÜSEL OYUNLAR 

1. Saya Gezme 

a) Dede Oyunu 

b) ġiĢman Oyunu 

2. Doğanın Canlanması için Oynanan Oyunlar 

a) Fattik Oyunu 

b) Çiğdem Bayramı 

c) Hıdırellez 

3. Hasat Sonu Oynanan Oyunlar 

a) Ekin Kurtarma Duası 

b) Ölü Oyunu 

4. Yağmur Duası" (Karadağ, 191) 



62 

Ancak ne var ki Karadağ 1995 yılında yazdığı bir makalede ise Ritüel 

oyunların oynanma amaçları yönünden değerlendirildiğinde Ģu biçimde 

sınıflandırılması gerektiğini söylemiĢtir: 

"Törensel, büyüsel nitelikli oyunları da kendi içinde dörde ayırabiliriz. 

1-  Hayvancılıkla geçinen yörelerde koyunların koçlarla çiftleĢmesi için yapılan 

"Koçkatımı", koyunların diĢi ve ikiz kuzulamaları için yapılan "Saya Gezme", 

koyunların sütünün bol olması için ilk sağımda yapılan "Beri" törenleri.  

2-  Tarımla geçinen yörelerde ürünün bereketli olması için 'yapılan "Hasat Önü", 

"Hasat Sonu" törenleri. .  

3-  Doğaya sıkı sıkıya bağlı olan yörelerde doğa ile yandaĢ ve barıĢık olmak için 

'GüneĢi KarĢılama', 'Baharı KarĢılama' (Hıdrellez, Nevruz vb.), 'Yağmur 

Yağdırma', 'KıĢyarısı', 'Yeni Yıl' törenleri.  

4-  Doğum, ölüm, hastalık tedavisi için yapılan büyüler ve törenler." (Karadağ, 

1995) 

Bu doğrultuda Karadağ'ın kümelendirmesini Ģöyle biçimlendirebiliriz: 

1. Koçkatımı, Saya Gezme, Beri Törenleri 

"Koyun besleyen, koyunculuk yapan köylü, koyunların çiftleĢme zamanında Kasım 

ayının baĢında 'Koyunlarla, koçları çiftleĢtirir. Bu iĢ için 'Koçkatımı denilen' bir 

tören düzenlenir " (Karadağ, 1995) 

"(...) Koçkatımından 100 gün sonra yani kuzunun ana rahminde tüylendiği gün 'Saya 

Gezme' denilen tören düzenlenir. bu tören ġubat ayı ortalarına rastlar. 'Saya Gezme' 

törenine bazı yönlerde 'Çoban Bayramı da denilir." (Karadağ, 1995) 

"Sezonun ilk süt sağma töreni "Beri" adını taĢır, (...)" (Karadağ, 1995) 

2. Hasat Önü, Hasat Sonu Törenleri 

"Bazı yörelerde ilk tohumu tarlasına atan köylüyü arkadaĢları yakalayıp ıslatırlar 

bereketli olsun diye. 

Bazı yörelerde tüm köylü tarlanın kenarında toplanır yaĢlılar dualar okur kadınlar 

birgün önceden içinde lop yumurta olan özel ekmekler hazırlar. Tarlanın sürüleceği 

gün yarıĢlar eğlenceler düzenlenir tarlasını süren köylüye toprak fırlatılır." (Karadağ, 

1995) 

"Hasat sonu ise, genellikle 'Ekin Kurtarma Duası' yapılır. Son ekin de biçildiğinde 

Orakçılar orak1arını mal sahibinin önüne atıp bahĢiĢlerini isterler ve Buğday piri 

olan HacıbektaĢ için dua ederler." (Karadağ, 1995) 

3. GüneĢi KarĢılama, Baharı KarĢılama (Hıdırellez, Nevruz), Yağmur 

Yağdırma, KıĢ yarısı, Yeni Yıl Törenleri 

"Karasal iklimin hakim olduğu kıĢların sert geçtiği yörelerde ġubat'ın sonlarına 

doğru 'Baca Pilavı' töreni yapılır: Köylüler bu törenin amacını "güneĢi karĢılama" 

diye cevaplıyorlar." (Karadağ, 1995) 



63 

"Bahar törenleri ise: 21 Mart'ta 'Nevruz', çiğdem açtığında 'Çiğdem Bayramı', 6 

Mayıs'ta Hıdırellez .olarak kutlanıyor." (Karadağ, 1995) 

"Nevruz'da kırlara çıkılıyor. Bayram, seyran niteliğinde kutlanıyor. Kadın, çoluk 

çocuk temiz ve renkli giysileriyle bütün gün kırda eğleniyorlar. Yemek ve dans bu 

törenin de ortak özelliği. Bazı yörelerde Nevruz, kutsal yerlerde, mezarlıklarda 

kutlanıyor. Bu ġaman geleneğinin günümüze kadar uzandığını gösteriyor. (...) 

'Çiğdem Bayramı' ise çocuklar tarafından kutlanıyor. Baharda ilk çiğdemler 

açtığında çocuklar toplanıp dağlara, kırlara çiğdem toplamaya gidiyorlar, 

topladıkları çiğdemleri baĢlarına çelenk. yaparak, ellerinde deste yaparak ve bir 

ağacın dallarına bağlayarak, güle eğlene köye dönüyorlar. Köyde kapı kapı dolaĢıp 

maniler söylüyorlar:" (Karadağ, 1995) 

"Oyunun diğer ilginç yanı; oyunlarda yiyecek toplamak için söylenen manilerin, 

saya gezme oyununda söylenen manilere benzemesidir. (...) Bu benzeyiĢ, gerçekte 

sadece manide değil, oyunun tüm özünde ve oynanıĢ nedeninde de görülür." 

(Karadağ, 191: 61) 

"'Yağmur Duası': Kırsal kesimde yaĢayanlar için yağmur vazgeçilmezdir. Yağmurun 

yağmasının gecikmesi koca bir yıl aç kalınması demek olduğundan köylü dini 

liderleri 'Hoca' ile birlikte kutsal bir yere ya da su kenarına gider bu gidiĢ tüm köy 

canlıları ile birliktedir, özellikle hayvanlar ve çocuklar da götürülür. Bu tören 

diğerlerinin aksine yoksulluk, kıtlık ve acı çekme gösterisi halindedir. Çocuklar 

ağlatılır. Koyunlar, kuzular meletilir. Ceketler, Ģapkalar ters giyilir, büyük bir 

vaveyla kopartılır ki acınası hallerine 'Allah' yardım etsin yağmur yağdırsın. Köylü, 

baĢlarında Hoca saf saf dizilir eller yere doğru parmaklar yağmurun yağmasını taklit 

eder gibi bir aĢağı bir yukarı dua ile hareket ettirilir. Tören toplu yeme ile biter." 

(Karadağ, 1995) 

"'KıĢyarısı' 1 Ocak'ta, gelecek yeni yıl için, bahar için yapılan bir törendir. Bu 

törende de 'Saya Gezme' töreninde olduğu gibi Ak-Kara karĢıtlığı-çatıĢması iĢlenir." 

(Karadağ, 1995) 

4. Doğum, ölüm, hastalık tedavisi için yapılan büyüler ve törenler 

"Bu törenler de genellikle Ġslam öncesinden beri süregelmektedir. Orta Asya'daki 

ġamanist Türkler hastalık tedavisi, doğum ve ölüm için düzenledikleri törenlerin 

uzantılarını bugün Anadolu' da görmekteyiz. Ayrıca Türklerden önce Anadolu'da 

yaĢayan toplumların da benzer törenleri karıĢarak, kaynaĢarak değiĢerek, dönüĢerek 

bugüne kadar gelmiĢtir." (Karadağ, 1995) 

And, 2003 yılında tekrar yayımlanan "Oyun ve Bügü" kitabında dört ana 

baĢlık vererek dramatik nitelikteki seyirliklerin bu dört unsurdan ortaya çıktığını 

belirtmiĢtir: 

"(...) dramatik nitelikte bu oyunların genel olarak Ģu ana kümelerden birinden 

çıkabileceğini unutmayalım: 

a)  GeçiĢ ve eriĢtirme törenleri: Bunların baĢlıcaları doğum, evlenme, ölümdür. Bu 

ritüellere bağlı pek çok dramatik oyun vardır.  

b)  Büyük ritüeller: Birtakım hastalıkların sağaltılması, kuraklıkta yağmur 

yağdırmak, güneĢsizlikte güneĢ çıkartmak ya da tarım ve avcılıkta baĢarı ve 

bolluk elde etmek. Bu uygulamalar içinde dramatik köylü oyunlarından pek çok 

örnek vardır. 



64 

c)  Yıl döngüsüne ve takvimine bağlı törenler: Zamanla tektanrılı dinlerin ya da 

takvim yöntemlerindeki değiĢikliklerin etkisiyle kaymalara, amaç ve iĢlev 

dönüĢümlerine karĢın gene de özelliklerini koruyabilmiĢlerdir. Gün dönümleri, 

kıĢ yarısı, 25 Aralık ile 6 Ocağa dek uygulamalar, Karnaval gibi. Dramatik köylü 

oyunlarının çoğunluğu bu kümeye bağlıdır. En önemli inceleme alanı da budur. 

d)  Toplumsal uygulamalar: Daha çok günlük yaĢantı ile iĢ yaĢamı içinde, eğlenmek 

gereksinmesi için yapılan dramatik köylü oyunları da, kökenlerindeki asal iĢlev 

ne olursa olsun, bu yönleri giderek ağır basmıĢ oyunlardır." (And, 2003: 

327,328) 

And'ın biçimlendirdiği kümedeki ilk üç baĢlık Ritüel oyunların kaynağını 

oluĢturmaktadır. Bununla birlikte çalıĢmamızın çerçevesi bakımından And'ın bu 

kümede ifade ettiği ilk üç baĢlığın önemli olduğunu düĢünmekteyiz. 

Dilaver Düzgün'ün ritüel oyunların genel amacı doğrultusunda yaptığı 

sınıflandırma ise dört baĢlık altında toplanmaktadır. (Düzgün, 2017) 

A. Yağmur Gelini 

"Anadolu'da yağmurların yağmadığı, kuraklığın söz konusu olduğu dönemlerde 

çocukların ve bazen de gençlerin sergiledikleri törensel nitelikli oyun, yaygın 

kullanımı ile Yağmur Gelini olarak bilinir. Bunun yanı sıra Dodu, Çömçe Gelin, 

Kepçe Gelin, Bolbadik adları da farklı bölgelerde yağmur gelinini karĢılamak üzere 

kullanılır." (Düzgün, 2017) 

B. Saya 

Ġlerleyen bölümlerde "Saya" konusunu ayrıntılı bir olarak anlatacağımız için 

Ģimdilik Düzgün'ün Saya ile alakalı yaklaĢımını detaylandırmayacağız. 

C. Nevruz Törenlerinde Sunulan oyunlar 

"Ġklimlerdeki değiĢikliğe bağlı olarak, özellikle yeni yıl kavramı etrafında 

düzenlenen dramatik gösterilerle beslenen törenler, bütün Türk dünyasında nevruz 

veya yeni gün olarak bilinir. (…) GeniĢ Türk coğrafyasında nevruz törenlerinde 

sunulan dramatik gösterilerin en yaygın olanları Kos-kosa ve Deve oyunlarıdır." 

(Düzgün, 2017) 

Düzgün ayrıca bu oyunların "Köse Gelin" ve "Köse Oyunu" olarak da 

bilindiğini belirtmektedir. 

D. KıĢ Yarısı Oyunları   

"Ġnsanlar, tarih boyunca farklı takvimler, zaman ölçüleri kullanmıĢlardır. Bunların 

zamanla değiĢikliğe uğramasına rağmen, yıl (sene) mefhumu hiçbir zaman 

değiĢmemiĢtir. "Türklerdeki halk takvimine göre bir yıl iki ana bölüme 

ayrılmaktadır. Hıdırellez gününden (6 Mayıs) 8 Kasım'a kadar süren devre 186 gün 

olup 'hızır günleri2 adıyla anılmaktadır. Bu dönem genellikle yaz mevsimine tekabül 

etmektedir. 8 Kasım'dan 6 mayıs'a kadar süren ikinci devre kıĢ devresi olup 'kasım 

günleri' olarak adlandırılmakta ve 179 gün sürmektedir." KıĢtan yaza geçilmesi, 

soğuğun, durgun ve verimsiz mevsimin bitip sıcağın, bolluğun, verimliliğin gelmesi, 

bir takım kutlamalara, toplu eğlencelere sebep teĢkil etmiĢtir. Böylece, tarımla 

uğraĢan toplulukların insan-tabiat iliĢkisine önem verdiklerini görüyoruz. hatta yılı 

on iki aya bölen halk düĢüncesi, her aya bariz özelliğine göre ad vermiĢtir.  



65 

Bütün bunlar, tarım ve hayvancılıktaki bazı önemli günlerin halk takviminin 

oluĢmasında belirleyici rol oynadıklarını gösteriyor. Ancak, bugün dünyada ortaya 

çıkan teknolojik geliĢmeler, insanları gözlemleriyle günlük hayatlarını düzenleme 

alıĢkanlığından vazgeçirerek deneysel verilere dayanan ilmi ölçüleri kullanmaya 

zorlamıĢtır. Son yüzyılda, özellikle Cumhuriyet'ten sonra Türk toplumu bu teknik 

değerleri daha çok benimsemiĢ ve zamanla özümsemeye çalıĢmıĢtır. Böylece, ülke 

genelinde geçerli olan saat ve takvim gibi zaman ölçüleri, geleneğin devam ettirdiği 

gözleme dayalı yöntemin önüne geçmiĢtir.  

Bu geliĢmeler, köylünün geleneksel halk takvimiyle çağdaĢ uygulamaları 

birleĢtirmesine zemin hazırlamıĢ, böylece kıĢ yarısı Ģenlikleri eski yılın sona ererek 

yeni yılın baĢladığı Ocak ayının ilk haftasına kaydırılmıĢtır. Yani, daha önce yapılan 

koç katımı, koyun yüzü, döl, nevruz, hıdırellez v.b. özel anlama sahip günlerdeki 

birbirine benzer eğlenceler kıĢ mevsiminin ortalarında toplanmıĢ, önceki 

fonksiyonlarını azaltarak yıl sonu veya yılbaĢı olarak bilinen döneme münhasır 

kalmıĢtır. Hatta Ģu anda kullandığımız Gregoryen takvimi ile Julian takvimi 

arasındaki on üç günlük farkı da dikkate alan köylü yakın zamanlara kadar 13 Ocak'ı 

yılın son günü kabul etmiĢ ve o gün yeni yıl Ģenliklerini gerçekleĢtirmiĢtir. Son 

yıllarda ise bu uygulamalar tümüyle terk edilerek kıĢ yarısı törenleri 31 Aralık'ı 1 

Ocak'a bağlayan gecede icra edilir hale gelmiĢtir." (Düzgün, 2017) 

4.5. Genel Kategorizasyon Sorunu ve Bir Öneri 

Yukarıda verilen sınıflandırmalardan kimileri her ne kadar oyunların ismi 

gibi görünse de bu tanımlamalar oyunların isimleri değil oyun kanavalarının 

adlarıdır. Örneğin "Arap" bir oyunun ismidir; bununla birlikte bir çok oyunda Ak-

Kara karĢıtlığında Arap kiĢileĢtirmesini görüldüğü için bir takım böyle oyunlar da 

genel kanavayı oluĢturması nedeniyle Arap Oyunları olarak adlandırılmıĢtır. Öyle ki 

bu adlandırmaların aynı zamanda oynanma amacını da ifade ettiği anlaĢılmaktadır. 

Bununla birlikte  Arap (Kara) kültü-kiĢiselleĢtirilmesi, mevsime bağlı seyirlik 

oyunlarda genelde Ak-Kara karĢıtlığında karĢımıza çıkmakla birlikte kötüyü, eskiyi 

ve kıĢı sembolize etmektedir. Elçin'in Arap oyunlarını ayrı bir kategoride 

değerlendirmesini Arap-KıĢ özdeĢliği düĢüncesiyle Arap'ın oyun aracılığı ile 

yenilgisini kıĢın bitiĢi ile yeni yılı karĢılamak yönünde değerlendirdiğini 

düĢünüyoruz. Bu bağlamada Arap oyunun da "yılın değiĢmesi ile ilgili" oyunlar 

baĢlığında sıralanması gerektiği kanısındayız. 

Arap kültüne Saya Gezme'lerde de rastlıyoruz. Karadağ ise Saya Gezme 

oyunundaki Arap'ı Ģöyle tarif etmektedir: 

"Arap bu haliyle kıĢı simgeler ama yeĢerecek olan bahardır yeni ,gelecek olandır, bir 

anlamda bereketin ve yeninin tohumudur." (Karadağ, 1995) 

Bir diğer önemli konu ise Saya Gezme'lerdir. 



66 

4.5.1. Saya Gezme 

Anadolu da ritüel amaçlı gerçekleĢtirilen en önemli seyirlik oyun türlerinden 

biri olan Saya Gezme, Ak-Kara çatıĢması genelinde hayvan ve bitki kültlerine bağlı 

olarak mevsimsel etkinlikleri de muhtevasında barındıran ayrıca ölüp-dirilme 

motifini de sıkça gördüğümüz oyun türlerindendir. Anadolu'da bu oyuna farklı 

isimler verilmekle birlikte yılın farklı zamanlarında değiĢkenlik gösteren amaçlar için 

de oynandığı görülmektedir. 

Karadağ, "Saya" sözcüğünün Anadolu'da ve Türkçe konuĢan toplumlarda on 

farklı anlamada kullanıldığını söyler: 

"Saya gezme oyununun incelemesine <<Saya>> sözcüğünün anlamı ile baĢlamak 

gerekir kanısındayım. ÇeĢitli kaynaklardan edindiğim bilgilere göre saya sözcüğü on 

anlama geliyor: 

1 - Giyecek eĢyası 

     a - Üstten giyilen iĢ gömleği 

     b - ĠĢlemenin üst yeleği (AvĢar) 

     c - Mavi ile lacivert arası boyanmıĢ iĢ gömleği (Gaziantep) 

     ç - Süslü kadın elbisesi (Kastamonu) 

     d - Üç peĢli entari (Gaziantep) 

     e - Renkli gelin elbisesi (Konya, Seyhan)  

     f - Verev dokunmuĢ ince ve kabaca çuha 

2 - Koyunlardan vergi toplayan memur. 

     a - Koyunların vergilerinin toplanmasına memur edilen Osmanlı tahsildarı 

     b - Türkistan'da vergi toplayan memur. 

3 - Hayvanları metheden, türküler söyleyerek sürü sahiplerinden gıda maddesi 

toplayan derviĢ veya çoban 

a - Saya : Özellikle ilkbahar ve sonbahar mevsimlerinin sonlarına doğru köy köy 

dolaĢarak, serbest bir nazımla sayacı türküsü söyleyerek göçebelerin 

hayvanlarını methiyle ruhlarını okĢayan ve mukabilinde un, peynir, buğday, 

arpa, v.b. gibi yalnız gıdaya ait eĢya toplayan adi bir terekeme. 

b - Terekeme/Karapapak ve Kars Türkmenlerinde kuzuların doğumunda ev ev 

dolaĢarak sürü sahiplerinden hediyeler alan derviĢ veya çoban. 

c - Azerbeycan ve Anadolu gibi Oğuz Türkçesi konuĢan ülkelerde koyunun 

doğumu ile ilgili Ģenliklere <<Saya, Saya bayramı>> Bu Ģenliklerde türkü 

söyleyen baytar-Çoban sayılan kimselere de << Sayacı - Sayıcı >> 

denilmektedir. 

 4 - Edebiyat, nesir nevi 

     a - Halk hikayelerinin nesirle yazılan nevi. 

     b - Kars Türkmenlerinde bir edebiyat nevi. 

5 - Ġnce çitten yapılmıĢ davar yatağı 

     a - Davar yatağı (Osmaneli, Denizli, Sinop) 

     b - Ġnce çitten çevrilmiĢ davar yatağı. 

6 - Arı, saf olan. 

7 - Ayakkabı yüzü. 

8 - Çobanın barınacağı yer, sütlerin muhafazasına yarayacak yapı. 

9 - Saya Gezme oyununda Çoban'ı oynayan kiĢi. 

10 - BaĢ oyuncusu çoban olan kiĢilere verilen ad." (Karadağ, 191: 30,31) 

Mevlüt Özhan, Anadolu'da Saya oyununa baĢka hangi isimler verildiğini ve 

hangi maksatlarla yılın hangi zamanlarında oynandığını ise Ģöyle ifade etmektedir: 



67 

"Bu türün zengin örneklerinden olan Saya, Saya Gezme, Saya Gezmesi, Sayıl, Saya 

Kutluğu gibi isimler verilen oyunlar, üreme amacıyla 15-20 ġubat (...), yılın 

bereketli olması amacıyla Kasım, yeni yılın karĢılanması ve bereketli olması 

amacıyla Ocak-ġubat ayları içinde yapılır. Bu oyun Koyun Yüzü (Karadana-

Çubuk/Ankara), Kuzunun Tüyü Bitti (Saskara/Ardahan), Dede Oyunu (Elazığ), 

ġiĢman Oyunu (Gökdere- Koyulhisar/Sivas) gibi adlarla aynı amaç için 

oynanmaktadır." (Özhan, 1997) 

And'ın köken bakımından Saya yaklaĢımı ise Ģu yöndedir: 

"(...) Bunun (sayanın) Koç Katımı'yla yakın bir ilintisi vardır. Katım bir çeĢit davar 

düğünüdür, koçların koyunlarla çiftleĢmesidir. Bu örneğin Uludağ'da Kasım'dan 20 

gün önce baĢlar. Sıcak bölgelerde eylül, ekim ayında olur. Koyunun doğumuyla 

yapılan Ģenlikler de Saya, Saya Bayramı adını alıyor. Sayanın çeĢitli anlamlarını 

buluyoruz. Bir anlamı arı, yabancı türlerle karıĢmamıĢtır. Bir baĢka anlamında 

Hristiyanların haçı suya atma yortusu olan sabaha karĢı Rumi 6 Ocak ( bugün 18 

Ocak) eskilerin Seb-i sede dedikleri gün için Saya Gecesi deniyor. Sözlük burada: 

<<Yani kafirlerin haçı suya bıraktıkları gece, ki soğuğun gayet Ģiddetli zamanıdır>> 

diyor. bu Ġran gibi yerlerde koç katımından yüz gün sonraki Saya Günü Saya 

Bayramına rastladığı için doğrudur. Ayrıca Saya Tokat, Sivas dolayları ağızlarından 

toplanan sözlüğe göre iki anlam taĢıyor: 1) Ġnce çitten çevrilmiĢ davar dairesi; 2) 

Çoban veya derviĢ gibi olup, kuzuların doğduğu sıralarda sürü sahiplerini dolaĢarak 

armağan toplayan kimseye deniyor. Bu ad altında bir türkü çeĢidi de bulunmaktadır. 

Bu saya türküleriyle ilintili olarak yapılan Davar Yüzü de Tokat'ın Artova ilçesinde 

kıĢın davarın kuzulamasından elli gün önce yapılan bir törenin adıdır, bu tören 

sırasında çocuklar topluca ellerindeki çan ve keleklerle ( davarın boynuna takılan 

çıngıraklar) bacaları (evlerin damlarındaki pencereler) birer birer dolaĢarak bu 

çanları bacalardan içeri sallarlar ve bu türküyü çağırırlar, özellikle bu türkü 

doğursunlar diye kısır gelinler için de söylenir." (And, 1985: 143) 

"Örneğin Erzincan'da Saya'nın bir adı da Kalik'tir" (And, 1985: 73) 

Seyirlik oyun araĢtırmacısı Dilaver Düzgün, Saya oyunlarını Ģöyle 

tanımlamaktadır: 

"Köy seyirlik oyunlarının bir kısmı koç katımı, saya ve döl olarak bilinen yılın belli 

günlerinde sunulur. Bu dönemlerden ilki, üremenin baĢlangıcını, ikincisi bu yolda 

alınan önemli bir mesafeyi, sonuncusu ise doğumla birlikte gelen mutluluğu ifade 

eder. Özellikle koç katımından 100 gün sonra sergilenen ve dramatik ögelerle 

beslenen saya törenleri, bütün Türk dünyasında bilinir. Bu törenler, kuzunun anne 

karnında 100 günlük iken canlandığı, tüylerinin çıktığı inancından kaynaklanır ve 

bolluk, bereket getirmesi amacıyla ortaya konulur. Farklı bölgelere göre koç katımı 

zamanı değiĢtiğinden buna bağlı olarak sayanın ortaya konuluĢ zamanı da değiĢiklik 

arz eder. Bu tarih, çoğunlukla ocak, Ģubat aylarına rastlar. Bazı yörelerde "koyun 

yüzü", "davar yüzü" adlarıyla da bilinir. Koyunculukla uğraĢan bölgelerde bugün de 

varlığını sürdüren saya törenleri Azerbaycan sahasında yaylaya göç etme, 

koyunların kırpılması ve kuzuların doğumu esnasında da sergilenir. Anadolu'da bu 

gösteriler gece düzenlenir ve Ģöyle geliĢir: Çobanlarla onlara katılan çocuklar ve 

gençler türlü garip kıyafetlere girerler, kapı kapı gezerek "sayacı sözleri" denilen 

tekerlemeye benzer türküler söyleyerek yiyecek ve bahĢiĢ toplarlar. (…) 

Bünyesinde barındırdığı dramatik unsurlar nedeniyle köy seyirlik oyunları ile ilgili 

araĢtırmalara konu olan saya, yılın belli günlerinde gerçekleĢtirilmesi ve kalıplaĢmıĢ 

birtakım davranıĢları içererek sevinç ve coĢku içinde kutlanması gibi nedenlerle bir 

çeĢit bayram kabul edilmiĢtir." (Düzgün, 2017) 



68 

Saya oyunlarını öz açısından incelediğimizde üç önemli motif burada da 

karĢımıza çıkmaktadır. Bunlar: Kız kaçırma, Ölüp Dirilme ve Yiyecek Toplama. 

Elçin, "hayvan kültüne bağlı oyunlar" baĢlığı altında incelediği Saya'ya 

Anadolu'da verilen farklı adlandırmaları Ģöyle tespit etmiĢtir: 

"Varyantlar ve karĢılaĢtırma: 

1)  Oyun umumî olarak ġubat'ın ortalarında, ayın 17 sinde oynanıyor. Kululu'da ise 

15, 18 veya 24 ġubatta yapılıyor. 

2)  Oyunun adı Ermenak'ta (Konya ve Kargara ile Uğurlu köylerinde; Gazayan'da 

(Kalecik, Ankara), YeĢilova'da (Aksaray, Niğde) ve Sarımehmetli'de (Tomarza, 

Kayseri) "Saya"dır. 

Genezin bucağında (Avanos, NevĢehir) "Sayu" ; Kululu'da (AkkıĢla, Bünyan, 

Kayseri) "Saya Gezme" olarak yayılmıĢtır. 

Diğer isimleri Ģunlardır: Saskara'da (Ardahan, Kars) "Kuzunun Tüyü Bitti" ; Ġnce'de 

(Tuzluca, Kars) "Köse Oyunu" ; Tepedam'da (ġiran, GümüĢhane) "YılbaĢı veya 

Saya Oyunu" ; ġebinkarahisar ve civarında (Giresun) "YılbaĢını Kutlama" ; 

Türkhamallı ve Gökçam'da (Sungurlu, Çorum) "Tortu" ;Çekerek ilçesinde ve 

köylerinde (Yozgat) "Körkü" ; Kabalı'da (ReĢadiye, Tokat) "Çan Sallama" ; 

Yukarıçulhalı'da (Akdağmadeni, Yozgat) "Congulus" ; YukarıhopĢera'da (Çaykara, 

Trabzon) "Karakancilo" ; HaĢin'de "Bek yahut Köse" ; Evci'de (Sungurlu, Çorum) 

"KıĢ Yarısı veya Köse" ; Örteren (Artova, Tokat) "Davar Yüzü yahut Saya." (Elçin, 

1964: 33,34) 

ÇeĢitli Saya adlandırmalarını göz önüne aldığımızda Köse, Koç Katımı ve 

Yeni yıl ile alakalı oyunları da Anadolu'da Saya olarak adlandırıldığını görmekteyiz. 

Dolayısıyla bu oyunları da Saya baĢlığı altında inceleyebiliriz. Bununla birlikte 

zaman ve muhtevasındaki motifler ile birlikte oynanma biçimlerindeki 

benzerliklerden dolayı bahar ile alakalı oyunların da dramatik yapısı sebebiyle Saya 

baĢlığı altında ele alınması gerektiğini düĢünmekteyiz.  

Muhtevasında Arap (Kara) kültü barındıran Arap oyunları ise yine Saya 

oyunları çerçevesinde karĢımıza çıkmaktadır. Bu sebeple Arap oyunlarının da Saya 

dahilinde olması gerektiğini düĢünüyoruz.  

And, Arap (Kara) kültünün Yağmur Duası oyunlarında da iĢlenen bir motif 

olduğuna Ģöyle dikkat çeker: 

"Kara, ayrıca yansılamayla kara yağmur bulutlarını çekerek yağmur yağdırmak için 

de baĢvurulan bir yoldur." (And, 1983: 34) 

Hasat Önü ve Hasat Sonu oyunları ise muhteva bakımından diğer oyunlarla 

farklılık göstermemektedir. Ölüp-Dilime ve Kız Kaçırma motiflerini bu oyunlarda da 

görmekteyiz. 

"Hayvancılıkla birlikte köylünün bir diğer geçim kaynağı olan tarım da seyirlik 

oyunlara konu olmuĢtur. Çift sürme, tarlaya tohumun atılması, ekin biçme, harman 

kaldırma, küçük törenlerle bir bayram gibi kutlanır. Yine büyüsel oyunlar arasına 



69 

girebilecek hasat sonu oyunları olarak oynanan Ekin Kurtarma Duası'nda çoban 

figürüyle karĢılaĢırız. Çoban eski iĢini bırakı, ağanın tarlasında orakçılık yapmaya 

baĢlamıĢtır. Ekim sonu yapılan toplu duadan sonra, ağa orakçılara yiyecek ve para 

verir. Yine hasat sonu oyunu olan Ölü Oyunu'nda ise ölü, doktorun iğnesi ile 

diriltilir, dirilme toplu dansla kutlanır, kızlar kaçırılır, kızlar bulunur, toplu dans 

yapılır. Diğer oyunların önemli teması olan ölüp dirilme ve kız kaçırma temaları 

burada da iĢlenmiĢtir. Doktor figürü, pek çok oyunda karĢımıza çıkan büyücü-

hekim'in yani Ģamanın bir uzantısıdır." (Ünlü, 2006: 70) 

Seyirlik oyunların bu iç içe geçmiĢliği yani girift yapısı bilimsel 

kümelendirme yapmaktaki zorluğun temel sebebidir. Öyle ki özellikle mevsime, 

zamana ya da belli bir takvime bağlı ritüel tören/oyunların giriftliği Dilaver 

Düzgün'ün de belirttiği üzere oldukça karmaĢık bir hal almıĢtır. 

Boratav, takvime bağlı oyunların tasnifine yönelik zorluğa dikkat çekmiĢ ve 

bu karıĢıklığı gidermek için ise mevsimsel/takvime bağlı oyunları Ģöyle 

kümelendirmiĢtir: 

"(…) Böylece mevsimlik bayramları: I) özel mevsimlik bayramlar, II) genel 

mevsimlik bayramlar diye iki büyük kümede toplamak gerekiyor. Birinci kümedeki 

bayramlar Ģunlardır: A. Çoban bayramları zinciri: a) koç-katımı, b) saya (davar 

yüzü), c) döl. B. Ekinci, meyveci, bağcı bayramları. C. Göç bayramları. - Ġkinci 

kümedekiler: A. Bahar bayramları: a) nevruz, b) çiğdem, c) betnem (gâvur küfrü, ya 

da kızıl yumurta), d) hıdrellez. B. Yaz gün-dönümü. C. KıĢ yarısı, yılbaĢı." (Boratav, 

1984: 212) 

4.6. Erginlenme (GeçiĢ) Törenleri/Oyunları ve Sınıflandırılmasına 

Yönelik Bir GörüĢ 

Dikkat çekmek istediğimiz bir diğer konu ise sosyal yapı içindeki iĢlevi 

bakımından oldukça önemli bir konuma sahip olduğunu düĢündüğümüz  "diğer 

büyüsel törenler" dahilindeki  And'ın iĢaret ettiği EriĢtirme törenleri ya da baĢka bir 

deyiĢle GeçiĢ Ritüelleri'dir. 

And, bu törenleri Ģöyle ifade etmektedir: 

"Ritüel genellikle toplumun kaygı verici bir durumunda kendiliğinden ortaya çıkan 

bir karĢılık, bir tepkidir. Ritüellerin belirli bir türünü inceleyen Arnold van Gennep‟e 

göre geçiĢ ritüelleri ya da törenleri adım verdiği bu türe, bir toplumun bireylerinin 

yaĢamı bir çağdan ötekine, bir uğraĢtan bir baĢkasına geçiĢler dizisidir. Bu çağ ve 

uğraĢlarda belirli bir ayrım olduğu zamanlarda bu geçiĢler eriĢtirme törenleri ile 

olur, sözgelimi doğum (bizde çocuğun ilk diĢinin gözükmesi de diş hediği adı 

altında bir törenle kutlanır), sünnet, erginlik çağına eriĢme (örneğin Anadolu‟da 

genç kızın büyüyüp artık bebekle oynama çağım aĢtığını belirlemek için Küççe 

Düğünü adıyla bir tören yapılır), evlenme, baba olma, daha üst bir sınıfa eriĢme, 

uğraĢlarla ilgili geçiĢler-yükselmeler (bizde özellikle esnaf loncalarında çıraklığa 

alınıĢ, kalfa ve usta olma törenleri gibi) ve ölümle ilgili törenler. Aslında konu 

dıĢında kalmakla birlikte geçiĢ törenleri, törenin daha çok bir durumdan ötekine 

geçiĢte, bir baĢka deyiĢle „eĢikte‟ yapılmıĢ olmasıyla dikkati çekerler. Aday bu 

aĢamada (eĢikte) ne birincinin ne de yeni durumun iliĢkinidir. ĠĢte ritüel bu aĢamada 



70 

yapılmakta ve geçiĢi kolaylaĢtırmaktadır. Böylece toplum içinde belirli bir düzen 

korunur." (And, 2003: 308,309) 

Halkbilim alanında yaptığı çalıĢmalarla tanınan etnolog Arnold van Gennep 

en bilinen yapıtı "Les Rites de Passage" (GeçiĢ Ritüelleri, 1909) kitabıyla bireylerin 

toplumsal bir konumdan bir diğerine geçiĢinde düzenlenen törenleri/ritüelleri 

karĢılaĢtırmalı olarak incelemiĢtir. Sonraki bölümlerimizde Gennep'in çalıĢmalarını 

kapsamlı olarak ele alacağımız için Ģimdilik bu bölümümüzde daha fazla bilgi 

vermeyeceğiz. 

Bununla birlikte eriĢtirme törenlerini bir tür inisiyasyon (giriĢ-kabul törenleri) 

olarak da değerlendirilmektedir. 

Boratav, Gennep'in tanımı ile "geçiĢ ritüelleri" (eriĢtirme törenleri) nin sosyal 

yapı içinde "beĢikten mezara"  kadar devam eden toplumsal bir süreç olduğunu 

söyler ve Ģöyle tanımlar: 

"(...) kiĢinin, birey olarak, yaĢamı boyunca ve yaĢ basamaklarına göre sıralanan 

iĢlemlerdir bunlar; ama kiĢiye birey olarak uygulandıkları hâlde bu geçiĢ törenlerine 

toplum da katılır; doğum, sünnet, okula baĢlama, düğün, ölüm... ile ilgili gelenekler 

bu kümeye girer." (Boratav, 1984: 5) 

Sedat Veyis Örnek ise genel bir bakıĢ açısıyla "GeçiĢ Ritüelleri"ni Ģöyle 

açıklamaktadır: 

"Ġnsan hayatında gerek biyolojik, gerekse toplumsal bir takım önemli geçiĢ 

dönemleri vardır. Ġnsan, hayatı boyunca bir durumdan baĢka bir duruma 

geçmektedir. BaĢka bir söyleyiĢle bireysel hayat doğum, çocukluk, erginlik, 

evlenme, analık, babalık, sınıflaĢma, uğraĢtığı iĢte uzmanlaĢma, ölüm gibi birbirini 

izleyen geçiĢlerden oluĢmaktadır. içlerinden doğum, erginlik, evlenme ve ölüm gibi 

geçiĢ dönemlerinin daha çok önem kazandığı bu durumlara bir sürü âdet, rit ve tören 

eĢlik etmektedir. Bunların hepsinin amacı da bireyi bir durumdan baĢka bir duruma 

geçerken tehlikelerden ve zararlı etkilerden korumak, ve bu geçiĢleri kutsamaktır. 

Çünkü, bir durumdan baĢka bir duruma geçiĢ tehlikelerle doludur ve insan bu 

durumlarda zararlı dıĢ etkilere karĢı açık ve güçsüzdür. (Örnek, 1988: 105) 

Örnek, insan hayatının üç önemli evresi olan doğum, evlenme ve ölümle 

alakalı geçiĢ aĢamalarını ise Ģöyle saptamaktadır: 

"Hayatın üç önemli döneminden birisi olan doğuma bir sürü rit, büyüsel kaçınma 

v.b. eĢlik etmektedir. Gebe kadın, doğacak çocuğunu bir takım zararlardan korumak 

ve ona istediği nitelikleri kazandırmak için daha gebelik sırasında bir çok yasağa, bir 

çok dinsel ve büyüsel özlü iĢleme uymak zorundadır. Doğum ve lohusalık sayısız 

âdetin, inancın, büyüsel pratiğin hücumuna uğramıĢtır." (Örnek, 1988: 105,106)  

"Hayatın ikinci önemli dönemi olan evlenme de gerek kız gerekse erkek için birer 

geçit sayıldığından, evlenmenin evreleri olan niĢanlılık, düğün ve zifaf ayrı ayrı 

olarak değiĢik tören ve âyinlerle kutlanır. Çünkü gelini ve güveyi özellikle <<geçiş 

>> çok tehlikeli olan zararlı güçlerin kötülüklerinden korumak gerekmektedir. Bu 



71 

inanladır ki, her evliliğe bir sürü dinsel, büyüsel pratik, âyin ve tören eĢlik 

etmektedir." (Örnek,1988: 107) 

Ölümle ile alakalı geçiĢ aĢamalarını ise Ģöyle belirler Örnek: 

"Ölenin bu dünya ile öte dünya arasındaki iliĢkilerini düzenlemek, öte dünyaya 

geçiĢini kolaylaĢtırmak, cesetle, gömmeyle, ölü yemeğiyle ilgili bir sürü pratik 

uygulamak ölü ritlerinin baĢlıcalarındandır. Çoğu toplumlarda ancak cesedin 

geleneklere uygun olarak gömülmesinden sonra söz konusu kimsenin ölümü toplum 

tarafından kabul edilir. Ölümün hayatın sonu olmadığı inancı, ölenlerin öte dünyaya 

<<geçiş>>lerini kolaylaĢtırmak, onları çeĢitli tehlikelerden korumak için âyinler ve 

törenler düzenlemeyi gerektirmektedir." (Örnek, 1988: 107) 

Örnek, burada ölen kiĢinin geçiĢ sürecini ifade etmekle beraber geride kalan 

yakınlarının veya sevenlerinin de ölümü kabullenme sürecini kapsayacak biçimde bir 

tür geçiĢ'ten bahsetmektedir. Bu kabullenme, cesedin geleneklere uygun olarak 

gömülmesi bağlamında, iĢlevsel olarak ölenin öte dünyaya geçiĢi ile ilgilidir. 

Bununla birlikte, erginlenme (geçiĢ) süreci, sadece ölü üzerinde değil, ölü ritlerini 

gerçekleĢtirenlerin üzerinde de etkindir. 

Örnek, bu üç evrenin dıĢında geçiĢ ritlerini kapsayan diğer durumları ise 

Ģöyle ifade eder: 

"Yüksek kültürlerde de görülen geçiĢ ritleri, doğumun, evlenmenin ve ölümün 

dıĢında, meslek seçiminde, derneklere giriĢde, özellikle çocukların erginlik 

durumuna geçiĢlerinde kümelenmektedir. 

Öte yandan bir aydan baĢka aya, bir mevsimden baĢka mevsime ve bir yıldan 

ötekine geçiĢler de âyin ve törenlerle kutlanır: Yeniay, gün dönümü ve yılbaĢında 

olduğu gibi" (Örnek, 1988: 107,108) 

GeçiĢ ritüellerinin önemli bir evresi olduğunu düĢündüğümüz "erginlenme" 

törenleri Anadolu'da sıkça karĢılaĢtığımız bir pratik olmasından dolayı üstünde 

durulması gereken bir konu olduğunu düĢünmekteyiz. Örnek, erginlenme törenleri 

için Ģunları söylemektedir: 

"Etnolojide inisiyasyon ritleri diye bilinen erginlenme ritleri ve pratikleri ve bu 

amaçla düzenlenen törenler hemen hemen bütün ilkellerde görülmektedir. Bu ritler 

ayrıntılarda çeĢitlemeler gösterirseler de, esasda aynıdırlar. Erginlenme ritleri, ergin 

yaĢa giren çocukları topluma kazandırmak, onları dinsel ve dünyasal bilgilerle 

eğitmek amacıyla yapılır. 1) Bedensel geliĢmeyle ilgili olanlar; 2) bir derneğe 

girmeyle ilgili olanlar; 3) Ģaman, büyücü v.b. olmakla ilgili bulunanlar. Her üç 

grupta da asıl olan bir durum değiĢikliğini kutsamak ve onaylamaktır.  

Dinsel, büyüsel, mitik ve toplumsal hayatın en önemli parçasını oluĢturan 

erginlenme ritleri haftalarca, aylarca, kimi durumlarda da bölüm bölüm bir kaç yıl 

sürer. Bu törenlerde kutsal olanla, kutsal dıĢı olanı çoğu zaman birbirinden 

kesinlikle ayırmak güçtür.  



72 

 (...) 

Erkek çocukların erginlemelerine bakarak kızlarınki daha sadedir. (...) 

Törenler boyunca Ģarkılar söylenir, Ģiirler okunur, oyunlar oynanır. Ġnisiyasyon 

evreleri derece derece çocukluk, delikanlılık, olgun erkeklik dönemlerini de içine 

almaktadır.  

Erginlenme ritleri, çocuğu, anasının çevresinden koparıp, ona yeni bir benlik 

kazandırarak << topluma katma >> amacını gütmektedir. Bedensel ve ruhsal 

değiĢimlerden geçirilen, geleneksel, dinsel ve toplumsal bilgilerle donatılan, 

kutsanan kimse artık cemaatın geçerli bir üyesidir; evlenebilir, savaĢa ve avlara 

katılabilir." (Örnek, 1988: 108,110) 

Erginlenme ritlerinde bir tür "mistik parçalanma" yaĢanır ve bu mistik 

parçalanma sırasında yine "ölüp-dirilme" motifsel olgusuyla karĢılaĢırız. Veyis 

Örnek, bu mistik parçalanmayı Ģöyle açıklar: 

"ġaman hastalığını en yüksek aĢamasını mistik parçalanma dönemi teĢkil 

etmektedir. ġama adaylarının öğrenim sırasında ve temrin mahiyetinde olan trans 

(kendinden geçme) durumlarındaki bu ruhsal yaĢantılar çok ilginçtir ve mistik bir 

karakter taĢımaktadır. Mistik parçalanma çoğu ilkellerde uygulanan inisiyasyon 

törenlerinde (ergin yaĢa gelen çocukların toplumun gerçek üyeleri olabilmeleri için 

geçirmeleri gereken çeĢitli sınavlardan, pratiklerden, dinsel ve geleneksel 

öğretilerden v.b. den ibaret törenler) adayların geçirdikleri ritüel ölüp-dirilme 

olayının bir benzeridir." (Örnek, 1988: 51) 

Karadağ'ın "çeĢitli büyüsel törenler" baĢlığı ile ele aldığı toplumsal 

iliĢkilenme ile alakalı ritüel oyunların/sürecin yapısal, biçimsel benzerliklerinden ve 

oyunsallık temelinde gerçekleĢtirilen dramatik yapılarından dolayı GeçiĢ 

Oyunları/GeçiĢ Ritüelleri baĢlığı altında incelenebileceğini düĢünmekteyiz. 

Ayrıca "geçiĢ ritleri"; toplumsal iliĢkilerin yanı sıra doğa ile iliĢkili 

zorunluluklar karĢısında da iĢlevsel bir araçtır. "BeĢikten mezara" birey ve toplum 

yaĢamının her evresinde görülen kesintisiz bir süreç olması konumuz bakımından 

önem arz etmektedir. Bu bağlamda, toplumun mevsimsel/zamansal, olaysal ve 

mekansal zorunluluklar karĢısında bir  "geçiĢ" sürecini tamamlayabilmek için (kıĢtan 

bahara;bahardan kıĢa v.b.) gerçekleĢtirdiği Saya gibi törenlerin de  nihayetinde 

kapsayıcılığı bakımından bir "GeçiĢ" ritüeli olduğunu düĢünmekteyiz.  

Bununla beraber Finlandiyalı halkbilimci Lauri Honko, geçiĢ ritüellerinin kiĢi 

(birey) merkezli ritüeller olduğunu belirtmekle birlikte bu ritüellerin takvime bağlı 

ritüellere aktarılabileceğini de söyler: 

"GeçiĢ ritleri, kiĢi merkezli olarak kabul edilebilir. Çünkü kiĢinin durumunda 

meydana gelen değiĢiklik onun öncelikli dürtüsünü gösterir.  



73 

(...) 

Bregenhoj, GeçiĢ ritlerinin analitik modelinin takvimsel geleneklere 

aktarılabileceğini öne sürer. Sembolik ölüm, maske takma, insanı, kurallara bağlı 

günlük yaĢamdan, alternatif hayat ve sonsuzluğu sunan kutsal festivallere transfer 

eder. Rol değiĢimi bu transferin dıĢ belirtileridir. Günlük yaĢamdan ayrılma, kiĢinin 

normalde günlük yapması gereken iĢleri yapmamasını mümkün kılar; O, her günkü 

“ben” (self) yeniden doğduğu zaman ölen, bir baĢka insana (gerçek ben‟e) dönüĢür. 

Yine de deneyim negatif değildir; bu iĢlem insanda arınmayı sağlar, ve hayata 

yeniden dönen insan “yeni bir insan” olur; bu ritüel kiĢinin bilinçlenmesinde 

katalizör görevi yapar." (Honko, 2006:132,138) 

Nihayetinde çıkarımlarımız düzleminde söyleyebiliriz ki; Ritüel Seyirlik 

oyunlar genel çerçevede değerlendirildiğinde pratikteki amaç bakımından bir tür 

"GeçiĢ" (mevsimsel, biyolojik, ustalıktan çıraklığa v.b. geçiĢler) mahiyetinde 

temellenmektedir. Bu doğrultuda oyunları Ģu baĢlıklar altında inceleyebileceğimizi 

düĢünüyoruz: 

A. Ritüel (Kutsal-Sacred) GeçiĢ Oyunlar 

1. Sayalar (Mevsimsel/Takvimsel GeçiĢler-Oyunlar) 

2. Erginlenme Törenleri (Biyolojik ve herhangi bir konuda yeterlilikle ilgili 

çeĢitli GeçiĢler-Oyunlar) 

4.7. Ritüel Seyirlik Oyunların Sunumu ve Biçimsel Yapısı 

Ritüel oyunlar her ne kadar açık biçim ve doğmaca oynanan oyunlar olsa da 

oyun kanavalarında görünür bir biçimde kesinlik ve değiĢmezlik vardır. Karadağ bu 

durumu Ģöyle açıklar: 

"Belirli günlerde oynanan töresel ya da büyüsel oyunların metin yapıları büyük 

benzerlik gösterir. Bu kalıplar katı ve kesindir. Oyun doğmaca da oynansa, oyun ve 

seyirci ile her seferinde yeniden de yaratılsa bu çatı değiĢmez. Yüzyıllardan beri 

gelmiĢ bir çatıdır bu ve oyunculara, köylüye dedelerinden miras kalmıĢtır. Toplum 

koĢulları değiĢmedikçe de oyuncuların torunlarına miras olarak kalacaktır. Sorun 

aynıdır çünkü; yaĢamı kolaylaĢtırmak için doğa ile barıĢık olmak." (Karadağ,191: 

122) 

Karadağ, bu değiĢmeyen kuralları detaylandırarak Ģöyle sıralandırır: 

"Ekin Kurtarma Duası ev Yağmur Duası islamlığın kesin etkisi görülen büyüsel 

oyunların dıĢındaki, belli günlerde oynanan törensel ya da büyüsel oyunların metin 

yapılarında değiĢmeyen genel kuralları Ģöyle sıralayabiliriz. 

1)  Oyun baĢı tüm köylü tarafından sevinç gösterisi olarak oyuncu seyirci iç içe 

toplu dans ile kutlanır. 

2)  Oyunlara gelin motifleri girer, gizli ya da açık seviĢme bölümleri bulunur. Köy 

ortamında gelinlerin kaçırılması ya da Hıdırellez oyununda olduğu gibi kızların 

seyircileri öpmesi, bolluk simgesi olarak belirlenir.  



74 

3)  Oyunlarda ölme, yiyecek verilerek ölünün dirilmesi ile bu dirilmenin toplu dans 

ile kutlanması, büyüsel oyunların en belirgin özelliklerinden biridir.  

4)  Tören sonu toplu yeme, üçüncü maddede gördüğümüz asal özelliklerden bir 

diğeri." (Karadağ, 191:127) 

Anadolu'daki Ritüel Seyirlik oyunların ortaya çıkma hususunu doğa 

karĢısındaki zorundalık bağlamında ele alan Karadağ, bu oyunların biçimsel olarak 

incelediğinde ise "ilkellerin ritüelleriyle hemen hemen aynı çatıya sahip" (Karadağ, 

191: 17) olduğunu söyler. Karadağ'a göre oyunların biçimsel çatısı Ģöyle oluĢmaktadır: 

" a -  Oyunu yönetecek bir din adamı veya yetenekli bir kiĢi vardır, bunlar; hoca, 

dede, yiğitbaĢı, oyuncubaĢı, elebaĢı, meydancı, köse, delil, oyunağası, öncü, 

reis, kahya, v.b. gibi çeĢitli isimler alırlar. 

 b -  Oyuna katılanlar, kılık değiĢtirme, makyaj yapma, abdest alma, namaz kılma 

gibi ön hazırlıklar yaparlar. 

 c -  Oyunun çatısı belli olduğundan, susulacak, gülünecek v.b. yerleri herkes 

önceden bilir. Oyun anında oyunun niteliğine göre davranılır. 

 d -  Genellikle, oyunların kendilerine has belirli oyun yerleri vardır. Köy meydanı, 

ev önleri, damlar v.b. 

 e -  Oyunlar belirli günlerde çıkartılır. 

 f -  KıĢ yarısı, saya gezme gibi oyunlarda adak, hediye verme geleneği vardır. 

 g -  Oyunların hemen hepsinde dans ve müzik vardır. 

 h -  Bazı oyunların özel araçları vardır. Deve baĢı, at iskeleti, sakal gibi. 

 i -  Özellikle saya gezme, kıĢ yarısı gibi oyunlar kurallaĢmıĢ ve kalıplaĢmıĢtır."  

(Karadağ, 191: 18) 

Dilaver Düzgün, genel olarak oyunların üç aĢamada gerçekleĢtiğini söyler ve 

bununla birlikte oyunların oynanma biçimlerini ise Ģöyle açıklar: 

"Bu gösteriler üç aĢamada gerçekleĢir: 1. Çalgı eĢliğinde dans, taklit ve karĢılıklı 

konuĢmalar 2. BahĢiĢ atma 3. Toplu yeme-içme, eğlenme." (Düzgün, 2017) 

Genellikle köyün bütün halkı bu oyunların seyircisi olmakla birlikte bazı 

yerlerde kadınlar ve erkekler ayrı ayrı mekanlarda  veya beraber aynı oyuna seyir 

bakımından birbirine karıĢmadan dahil olmaktadırlar. 

"Ġnançlarla ilgili olarak yapılan bir takım gizli merasimlerde, (…) kadın ve 

erkeklerin bir arada bulundukları bir gerçektir. Bu kadın ve erkekler bir bakıma 

oyuncuyu, bir bakıma da seyirciyi temsil ederler." (Elçin, 1964: 69) 

And, tragedyayı oluĢturan bolluk törenlerinin çatısının Seyirlik oyunlar için 

de geçerli olduğunu söylemektedir: 

"(...) Ġnsanlar, hayvanlar, bitkiler çoğaldıkça, bittikçe, ölülerin de dirilebileceğine 

inanılıyordu. Dionisos'da olduğu gibi bütün bu törenlerde iki yan karĢıt çifte yan 

oluyordu. Biri dinsel, tanrının insanın içinde bulunması (enthousiasmos), ağır baĢlı, 

yaslı yanı, öteki azgın, arsız, güldürücü kendinden geçme (ekstasis) yanıdır. Böylece 

bir yandan Tragedya'nın temeli olan pathos-threnos (yeğin ölüm ve yas tutma), öte 

yanda komedya'ya yaklaĢtıran cümbüĢ, güldürü (komos/gamos) dirilme/gerdek 

cümbüĢü, ölüm ve yok olma üzerinde yengiyi buluyoruz. Bu eski bolluk dramasının 



75 

Tragedya'nın çıkıĢıyla ilintisini açıklayan Profesör Gilbert Murray'in yorumunu 

görelim. Profesör Murray'a göre tragedya'nın çatısında bu törenlerin oluntuları Ģu 

sırayla gelmektedir: 

1)  Agon veya yarıĢma, çatıĢma. IĢığın karanlıkla, yazın kıĢla, eski yılın yeni yılla 

çatıĢması. 

2)  Pathos, ölüm, acı çekme. Genel olarak bir törensel veya kurban edici bir 

ölüm.Adonis veya Attis'i tabu bir hayvan öldürür. Pharmakos taĢlanır. Osiris, 

Dionisos, Pentheus, Orpheas, Hippolytus parçalanır. 

3)  Haberci, Pathos göz önünde olmayınca bunu bir haberci anlatır. 

4)  Threnos veya yas tutma, ağıt. 

5)  ve 6) Anagrosis tanıma ve tanrısama. Ölenin, parçalananın canlanması. BaĢka 

ülkelerde olduğu gibi Anadolu'da da pek çok seyirlik oyun bir, iki eksik veya 

artığına bu sırayla geliĢir." (And, 1985: 60,61) 

And'ın, bu oyunların oynanmasına yönelik genel tespitleri ise Ģöyledir: 

"(...) Bu oyunları iki kesimde toplayabiliriz: KiĢileĢtirme ve eylemin taklidine 

dayanan kimi oyunların belirli bir önörgüsü, kuralları vardır, ikinci kesimde ise gene 

bir kiĢileĢtirme ve bir eylemin taklidi bulunmakla birlikte bunlar bir önörgüden 

yoksundur, oyuncular bunu doğmaca olarak oyun sırasında geliĢtirirler. Ancak 

belirli bir oyuncu topluluğu birlikte oynaya oynaya bu oyuna alıĢkanlıklarla bir 

bakıma bir önörgü ve birtakım kuralları getirebilirse de oyun gene doğmaca 

niteliğini korur." (And, 2003: 283) 

Ritüel/kutsal (sacred) nitelikteki oyunlar, eğlence maksatlı oynanan Dünyevi 

(secular) oyunlardan "zaman ve mekan" bakımından farklılık gösterse de oyunların 

oynanma üslubu ve sunumu hemen hemen aynıdır. Bu konuyla alakalı bir doktora 

tezinde bu genel çatı Ģöyle belirlenmiĢtir: 

"Köy seyirlik oyunları yapı bakımından göstermecidir ve toplu oynanır. Anadolu 

köylüsü tarafından yine köylüler için oynanır. Oyuncu da, seyirci de aynıdır, yani 

köylüdür. Seyirci oyunun içindedir ve seyirlik oyunların konuları da kanavaları da 

bellidir. Köy seyirlik oyunlar, adı üzerinde seyirlik oyunlardır. Oyuncu-seyirci 

ayrılığı hem vardır hem yoktur. Oyuncuları oyuna seyirciler hep beraber hazırlar. 

Sırası gelen oyuncu seyirci içinden çıkarak oyuna katılır, oyundaki görevi bittikten 

sonra yeniden seyircilerin arasına karıĢır. Yani oyun içinde oyundur. Oyuncular 

olayları benzetme kaygısı duymadan göstermeyi yeğler." (Özdinçer, 2011: 30) 

Tiyatro akademisyeni Tülin Sağlam ise Seyirlik oyunları bir tür halk tiyatrosu 

olarak değerlendirir ve oyunların genel yapısını Ģöyle belirler: 

"Çoğu eski ritüel kalıntılarıdır. Dramatiktir; oyuncular kendisinden baĢka bir kiĢiliği 

canlandırır. Kılık değiĢtirme, yüz boyama, maske ve çeĢitli aksesuar kullanımları. 

Bir eylem yansılanır. Agon denen çatıĢma da vardır; iki hasım, iki kiĢi, ak-kara 

karĢıtlığından ortaya çıkan. 

Köy Meydanı ya da evlerdir oyun mekânları. Aynı mekânın parçalarıdır oyuncu-

seyirci. 

(...) 



76 

Kılık değiĢtirme için ellerinde bulunan tüm eĢyalardan yaratıcı bir biçimde 

yararlanırlar. Yüz boyaları, hayvan postları, kilimler, Ģapkalar, ayakkabılar, terlikler, 

kovalar, ziller, sopalar, takma sakallar, vb gibi günlük kullanım nesneleri yaratıcı bir 

biçimde kullanılır. Terliklerin hayvan kulağı, ipin deniz, kovada yakılan ateĢten 

çıkan dumanın treni,  yüze sürülen siyah boyanın kötüyü, bir kap suyun yaĢamı 

sembolize etmesi gibi aksesuarlar hem gerçekçi hem sembolik olarak ve sürekli 

değiĢip dönüĢtürülerek gösterilerde yer alır. Farklı amaçlarla sıkça kullanılan sopa 

en göze çarpan aksesuardır denebilir. Sopa toprağı kazma, hayvanları gütme, dövme 

vb gibi eylemler için araç olarak kullanıldığı gibi fallik öğe olarak da 

kullanılmaktadır. 

Çoğunlukla yöresel çalgılarla oyuna eĢlik eden canlı müzik kullanımı söz 

konusudur. Daha çok bedene, aksiyona dayanan bu performanslarda söz öğesi diğer 

formlara göre geridedir." (Sağlam, 2008) 

 



77 

5. DÜNYEVĠ SEYĠRLĠK OYUNLAR 

5.1. Tragedyanın Kökeni Bağlamında Kutsal Ritüelin Dünyevi Oyuna 

DönüĢümü 

GeliĢen, ilerleyen veyahut da dönüĢen dünya karĢısında insanların 

inançlarının da belirli bir tekamüle eriĢmesi hiç Ģüphesiz kaçınılmaz olmuĢtur. Öyle 

ki toplumlar doğa karĢısında uğradıkları güçlüklere karĢı farklı savunma pratikleri 

geliĢtirmiĢler bununla birlikte "doğal gücü paylaĢma" ve "birlikli güç yaratma" 

stratejileri de aynı biçimde ritüellerin iĢlevselliği bağlamında değiĢip dönüĢüme 

uğramıĢtır. Ritüelin amacı olan "büyünün" yerini dua alırken "bilinmeyen gücün" 

yerini ise tanrı inancı almıĢtır. 

Bu aĢamada tragedyanın ritüellerden türediği savını destekler mahiyette 

"kiĢileĢtirme" motiflerinin ortaya çıkmasıyla bireyin toplum yapısındaki 

belirginleĢmesi de eĢ durumlu bir sonuç olarak karĢımıza çıkmıĢtır. 

"d) Toplumdaki değiĢmeler ritüellerin önemini azaltmıĢtır. Ġnanç, somut kiĢiler 

olarak görülen tanrılara yönelmiĢ, büyünün yerini dua ve tapınma almıĢtır. Büyünün 

içten güçlenmeyi amaçlamasına karĢın, tanrısal inanç gücü dıĢta görmüĢ,onun 

yardımına yönelmiĢtir. Büyü bir arada güçlenmeyi sağlarken, tanrıya yakarma 

bireyin kendi özel kurtuluĢunu, kendi yararını amaçlamıĢtır. Büyünün heyecansal ve 

coĢkulu oluĢuna karĢın, dua ussal bir yaklaĢımdır. Bu değiĢim sırasında ritüellerde 

iĢlenen motifler mitolojiye geçmiĢtir. Mitolojik anlamı ile sürdürülen bu motiflerin 

iĢlevleri de farklıdır.  

e) Toplumdaki bu değiĢimler ritüellerdeki taklitli canlandırma olayının oyuna, 

tiyatroya dönüĢmesine olanak hazırlamıĢtır. Dram doğarken ritüelin temel 

kanavasını biçim olarak benimsemiĢtir. Bir huzursuzluk dönemini çatıĢmanın 

izlemesi, çatıĢmadan sonra kurtulma ve rahatlamanın gelmesi, yeni bir düzen 

kurulması, kurtuluĢun bir Ģölenle kutlanması bu kanavanın belli baĢlı bölümleridir. 

En eski Yunan tragedyalarının ölümle ve yıkımla bitmeyip mutlulukla sonuçlanması 

ritüelin bu asal biçiminin korunmuĢ olmasından ileri gelir." (ġener, 1975) 

Bu bağlamda Sevda ġener'in iĢaret ettiği noktadan hareketle; doğa karĢısında 

bir konvansiyon ile sonuçlanan ritüelin dönüĢümü yeni bir konvansiyon biçimini de 

beraberinde getirmiĢtir. Ancak bu yeni biçim kendini yaratan aracı (ritüel) da 

değiĢtirmiĢ, dönüĢtürmüĢ ve çeĢitlendirmiĢtir; artık konvansiyonun yeni araçları 

sanat ve görece kurumsallaĢmıĢ (kiĢileĢtirilmiĢ tanrılar bağlamında) dinler olmuĢtur.. 



78 

Ritüelin, bir üretim değil performansa dayalı yaratım süreci olması ise 

"öz"ünü kaybetmeden yeni bir konvansiyon çerçevesinde birleĢerek toplumun da 

artık yeni bir asgârî müĢterekte buluĢmasını sağlamıĢtır. 

OluĢan yeni konvansiyonel yapıda, sanat "salt ritüelin" -kutsal ile iliĢki 

bağlamında- ikamesi olacak biçimde konumlanmıĢ ve biçimlenmiĢtir. Ritüelden 

sanata geçiĢteki farklılaĢmayı Sevda ġener Ģöyle aktarmaktadır: 

"(…) Ritüel, sanat ile gerçek yaĢam arasında bir köprüdür. Ritüelde pratik bir amaç 

güdülür. Bu amacı gerçekleĢtirmek için yaĢamın taklidi yapılır. YaĢamdaki iĢler, ya 

önceden onları etkilemek için, ya da sonradan onları paylaĢmak amacıyla 

canlandırılır. Oysa sanat pratik amaçlı değildir. Sanat yaĢamı taklit ederken sadece 

kendini amaçlamaktadır. Ritüeldeki tartıĢılmaz inanan yerini eleĢtirel düĢünce 

almıĢtır. Ritüelde hareket ve iĢ ön planda gelir. Sanat ise sözdür, duadır, övgüdür, 

yergidir. Ritüelin konusu tekdüzedir. Sanat ise kendine yeni konu arar, konularını 

çeĢitler. Ritüelin yaĢamın kendi olmasına ve biçimi değiĢken olmasına karĢın, 

sanatta yaĢamın benzeri sunulmakta ve belli biçim kalıpları yinelenmektedir. Ritüel 

heyecan verici, korkutucudur. Sanat ise gerilimi azaltır, heyecanları yatıĢtırır, 

düzene sokar. Ritüelde yaĢam duygusu pekiĢir. Sanatta ise yaĢam gözlenir, 

aksaklıkları saptanır ve bu aksaklıkları giderme yollan aranır. Ritüelde ayrı bir oyun 

yeri olmamasına karĢın, sanatta seyir ve oyun yerleri birbirinden ayrılmıĢtır. 

Tiyatroda orkestraya bir seyir yeri eklenmesi ile bu ayrım gerçekleĢtirilmiĢtir. Oysa 

baĢlangıçta orkestra bir oyun yeri değil, bir tapınma alanıydı. Seyir yeri eklenince 

araya bir düĢünce ve gözlem uzaklığı girmiĢ oldu. Giderek orkestranın arkasında bir 

skene duvarı yükseldi ve dekor panoları yer aldı." (ġener, 2003: 16,17) 

OluĢan bu "yeni ritüel" her ne kadar eski ritüel ile benzerlikler gösterse de 

ikisi arasındaki fark belirgindir. ġener, tragedyanın kökeni bağlamında bu farkları 

Ģöyle sıralamaktadır: 

"Büyü törenlerinin taklitle canlandırması ile sanatlaĢmıĢ dram arasında Ģu farklar 

vardır: 

1 -  Büyü törenlerinde oyun yaĢamın kendidir. Dram sanatında ise "mimesis"dir, 

yaĢamın oyun olarak yansıtılmasıdır.  

2 - Büyü törenlerinde hareket ve iĢ önde gelir. Dramda ise dua, övgü, söz, önem 

kazanır. 

3 - Büyü törenlerinde taklit inanca dayanır, tartıĢılmaz. Dramda ise taklit usa 

yöneliktir ve eleĢtiriseldir.  

4 - Büyü törenlerinde gerilim, heyecan, coĢku, korku, acıma gibi heyecanlar 

baskındır. Dramda ise gerçekler gözlenir, sorunlar saptanır, çözüm yoları 

gösterilir.  

5 - Büyü törenlerinde taklidin konusu hep aynı temayı ele alır. Dramda ise yeni 

konular bulur, eski konuları çeĢitler. 

6 - Büyü törenlerinde taklitle canlandırma tören yerinde yapılır. Eski Yunan'da 

orkestra, hem tapınma yeri, hem oyun yeridir. Dramda ise seyir yeri oyun 

yerinden ayrılmıĢtır. Orkestraya sıralar eklenmiĢtir. Oyun ortada oynanırken 

seyirciler onu uzaktan seyrederler." (ġener, 1975) 



79 

Metin And ise ritüel olgusu ile tragedya arasındaki benzerlikleri Ģöyle tespit 

etmektedir: 

"(...) Her Ģeyden önce, ikisi de bir yığın eylemidir. Topluluk, tiyatro öğretileriyle bir 

anlatım aracı bulmuĢtu. Kabile halkı kendinden geçiyor, herkes buna katılıyordu. 

Dans, yabansı ve kendinden geçercesineydi; coĢkunluğun gerilimini veriyordu. Bu 

coĢkunluk bir görünmezle, fizik ötesi güçle, tanrısalla birleĢmeye dönüktü. Burada 

amaç tanrıya yakarmak, onun yardımını dilenmek değil, kopararak zorla almaktı. 

Her ikisinde de dramın baĢlıca özelliği olan kiĢileĢtirme vardı. CoĢkunluk, esriklik 

sırasında kiĢi kendi kimliğinden çıkıyor, bir baĢkasını canlandırıyordu." (And, 1973: 

25,26) 

Aslıhan Ünlü bu değiĢim ve dönüĢümü yine dramın kökeni bağlamında Ģöyle 

açıklamaktadır: 

"Ritüellerin topluca katılımı gerektiren, pratik faydaya yönelik, tekdüze, yaĢamın 

kendisini taklit eden, heyecan ve korku vererek yaĢam duygusunu pekiĢtiren yapısı 

zamanla bireysel yaratıcılığın ön planda olduğu, kendini amaçlayan, değiĢken, 

yaĢamın benzerini sunarak sorunlara çözüm arayan, gerilimi azaltan sanat 

yapıtlarına dönüĢmüĢtür. Dramın ritüellerden oluĢtuğunu savunan görüĢler, 

ritüellerin içindeki karĢıtlıkların ve yarıĢma/çatıĢmanın agon'u, ölme-dirilme 

motifinin pathos'u, yas tutmanın threnos'u, tanıma ve tanrısamanın anagrosis'i 

oluĢtuğunu ve böylece tragedyanın biçimlendiğini belirtirler. ritüellerin acı çekmeye 

yönelik ağır baĢlı yanı tragedyayı, kendinden geçmeye yönelik coĢkun yanı ise 

komedyayı oluĢturmuĢtur." (Ünlü, 2006: 65) 

Öyle ki tragedyanın ritüellerden türediği savı tiyatro araĢtırmacıları arasında 

bir tartıĢma konusu olmakla birlikte en güçlü savlardan biri olmuĢtur. 

Tiyatro tarihi açısından bir diğer görüĢ ise tiyatronun ya da tragedyanın tanrı 

(soyut) kültlerinden değil kahramanlarla iliĢkili (somut) kültlerden ortaya çıkmıĢ 

olduğu yönündeki savdır. Bu iddianın en güçlü savunucularından biri de William 

Ridgeway (1858-1926)'dir. Ridgeway'e göre tragedyanın kökeni ile ilgili 

tartıĢmalardaki temel sorun ise Aristoteles'in "Poetica"sının yanlıĢ anlaĢılmasından 

kaynaklanmaktadır. 

"Sir William Ridgeway, 1915'de yayınlanan Tlıe Dramas and Dramatic Dances of 

Non-European Races in a Special Reference on tlıe Origin ofGreek Tragedy adlı 

eserinde, Dr. Famell'in, Dietrich'in ve Murray'in, tragedyanın doğuĢu ile ilgili 

görüĢlerine karĢı çıkmıĢtır. Ridgeway'e göre bu konudaki yanılgı Aristoteles'in 

Poetika'sında ileri sürdüğü bazı görüĢlerin yanlıĢ anlaĢılmasından 

kaynaklanmaktadır. Aristoteles, tragedyanın Dionisos'a tapınma törenlerin- .den 

doğduğunu ileri sürmüĢ, fakat Dionisos ile tragedya arasında bağlantı kurmamıĢtır. 

Ayrıca, iddia edildiği gibi Aristoteles tragedyanın satir dramalarından türediğini de 

söylemiĢ değildir. (…)" (ġener, 2003: 19)  



80 

And'ın görüĢü ise Ridgeway'in savı kadar kesin olmamakla birlikte kökene 

yönelik bilginin müphem olduğu yönündedir: 

"Bütün bu açıklamalara ve çeĢitli yorumlara rağmen tragedyanın kökeni yine de 

karanlık kalmıĢtır. Ancak komedyanın çıkıĢını açıklamak daha da zordur. Aristo bile 

bu konuda pek az Ģey bildiğini kabul etmektedir." (And, 1973: 35) 

Ridgeway tragedyanın kökeninin bilhassa baharın canlanması ile ilintili 

ritüellere bağlanmasına itiraz etmektedir ve bu itirazının gerekçesini Ģöyle 

açıklamaktadır: 

"Ridgeway, tragedyanın baharın canlanması için yapılan törenlerden doğduğu 

görüĢüne karĢıdır. Ġlkel insanın, soyut bir güce, bir ağaç, bir bahar ruhuna 

yönelmeden önce somut insana ve onun, öldükten sonra da etkinliğini sürdüren 

ruhuna yönelmesini daha inandırıcı bulmuĢtur. Çünkü düĢünce soyuttan somuta 

doğru değil, somuttan soyuta doğru geliĢmektedir. Zaten ilkellerde ölünün ruhuna 

tapınma totemcilikten ve yeĢerme ruhuna tapınmadan önce gelir. Ġlkel insan, ruhun 

vücut öldükten sonra da devam ettiğine ve yaĢarken duyduğu istek ve eğilimleri 

sürdürdüğüne inanır." (ġener, 2003: 19,20) 

Bununla birlikte tragedya olgusunun kahraman kültüne dayalı "taklitlerden" 

doğduğu görüĢünü ortaya atan Ridgeway bu görüĢünü ise Ģöyle savunmaktadır: 

"(...) Ridgeway'e göre, tragedya ölünün ruhu için yapılan ve onun hayattayken 

yaptığı iĢleri canlandıran taklitlerden doğmuĢ olmalıdır. Kahraman kültlerinde 

oynanan taklitli oyunun amacı soyun gücünü paylaĢmak, bu gücü kendi yaran 

doğrultusunda etkilemektir. Soy gücü korkulu, tehlikeli, gizemli ve çekicidir. Bu 

güç, ancak kahramamn yaĢarken yaptığı iĢleri canlandırma yoluyla uyarılabilir. Her 

ölüye kendi iĢine göre oyun çıkarılır. Eğer ölü hayattayken bir savaĢçı idiyse oyunda 

savaĢım yapılır. Eğer ölü hayattayken bir atlet idiyse onun ruhunu çağırmak için 

yarıĢmalar düzenlenir. Patroclus öldükten sonra Aias ile Diome- des'in teke tek 

vuruĢması buna örnektir. Romalıların gladyatör oyunları da aynı Ģekilde, ölünün 

ruhunu uyarmak, onu memnun etmek için yapılmıĢtır. Ridgeway, kendi kuramına 

dayanarak mevsimlerin geçiĢi ile ilgili olarak yapılan ölüp dirilme oyunlarının, insan 

yaĢantısını canlandıran taklitli oyunlardan sonra yapıldığını ileri sürer. Ridgeway'e 

göre tragedya kahraman kültlerinden doğmuĢtur. Ġlk tragedya yazarının beyaz maske 

kullanmıĢ olması buna kanıttır. Beyaz maske bahar, yeĢerme simgesi olamaz. Olsa 

olsa ölü simgesidir. Aynı Ģekilde, Dithirambos ve tragedya korolarının, 

kahramanların mezarları ile tapmakların bulunduğu yerlerde yapılması, tragedyanın 

ve onun kaynağı sayılan Dithirambos Ģarkılarının kahraman kültleriyle ilintili 

olduğunu göstermektedir. Zaten Dionisos kültü de baĢlangıçta bir kahraman kültü 

olarak doğmuĢtur. (...)" (ġener, 2003: 20) 

Ridgeway bu görüĢünü desteklemek için Anadolu'da da örneklerine 

rastladığımız ayrıca daha sonra And'ın da kapsamlı bir incelemeyle ele aldığı 

"Taziye"leri örnek verir: 

"(...)  Ridgeway, tiyatronun kaynağını kahraman kültlerindeki oyunlarla açıklayan 

görüĢünü Hindistan, Malaya, Burma kültlerinden aldığı örneklerle desteklemiĢtir. 

Ġran'da t a z i y e adı altında her yıl oynanan oyunların Hazreti Ali, Fatma ve 

oğullarının acılı yaĢantılarını canlandırdığını anlatan yazar, "tazia" sözcüğünün yas 



81 

anlamına geldiğini açıklar ve bu ölüm kültü töreninde yapılan taklitli hareketin 

günümüze dek sürdürüldüğünü hatırlatır." (ġener, 2003: 21) 

Ridgeway'in özellikle dikkat çektiği "taklit" olgusunun insanın doğasında bir 

"içtepi" olduğunu belirten Metin And, taklit öğesinin bu tartıĢmalarda dikkate 

alınması gereken önemli bir husus olduğunu dile getirir: 

"(...) Ancak bir de insandaki oyun içgüdüsünü, <<homo ludens - taklitten zevk 

alma>> öğesini unutmamak gerekir. " (And, 1973: 26) 

Ġnsanı oyunculuğa yönelten içgüdüleri ise And Ģöyle sıralamaktadır: 

" 1. Taklit içtepisi: Gerek çocukta gerek ilkel insanda güçlü bir taklit içgüdüsü 

bulunur. Bu, hayvanlarda da görülür. Uçmasını öğrenen kuĢ yavrusunda, avını 

yakalamayı, temizlenmesini öğrenen kedi yavrusunda hep taklit içtepisi vardır.  

 2.  Dinsel Ġçtepiler: (…) KuĢaklar boyunca insanoğlu zayıflığını, güçsüzlüğünü 

anlamıĢ, anlayamadığı olgular karĢısında korkuya kapılmıĢ, acıdan ve gerçeğin 

sınırlarından kurtulmak için hayal gücüne ve toplum içinde kendinden daha 

akıllı, güçlü kiĢilere, yaratıklara sığınmıĢtır.  

 3.  ĠletiĢim içtepileri: (…) Bir kiĢi konuĢma diliyle anlatamadığı bir avı 

arkadaĢlarına avcı ve avın taklidini yaparak anlatıyordu. Sözlü dilin 

geliĢmesinde bu taklitle iletiĢimde yapılan bağırıĢların, taklit seslerinin büyük 

katkısı olmuĢtur.  

 4.  Eğitimsel Ġçtepi: Eğitimsel içtepiyle iletiĢim içtepisi birbirine çok yakındır. Her 

ikisi de ilkel oyunculukla ilgilidir. Ġlkellerde çocukları, gençleri dine, gelenek 

ve törelere alıĢtırmak için kabilenin ileri gelenleri genç adayı bir eriĢtirme 

töreni için kutsal ve gizli bir yere götürürler. Aday burada kabilenin Tanrıları, 

totemleri, ulu kiĢileri gibi maskeler ve giyim kuĢam ile bezenmiĢ rahiplerle 

karĢılaĢır. Bu rahipler öğreteceklerinin genç adayda unutulmayacak izlenimler 

bırakması için onda yılgı, korku yaratacak biçimde bir gösterim çıkarırlardı. 

Aday gerçekten Tanrılarla karĢılaĢtığını sanır, bu, onda kalıcı bir izlenim 

yaratırdı.  

 5.  Yıldırma içtepisi: Garip maskeler, garip görünüĢlerle yılgı, korku yaratma 

yöntemine, eğitim için eriĢtirme törenlerinde olduğu gibi düĢman askerlerini, 

düĢmanın Tanrılarını, kötücül ruhları korkutmak, yıldırmak için de baĢvurulur. 

Yalnız maskelerin korkunçluğu değil, ayrıca bu yoldaki büyüden de 

ürkütücülük amaçlanır. Gök gürültüsü, açlık, sel, deprem gibi görülmeyen 

düĢmanlara karĢı Tanrıların kiĢiliğine bürünerek büyü ve yıldırma yoluyla bu 

gizil güçleri altetmek fikri vardır. (...) 

 6. Öz KıĢkırtma Ġçtepisi: (…) Bunlar özellikle Avrupa ve Osmanlı Ģenliklerindeki 

dramatik savaĢ gösterimlerine benzer. Burada karada dekor olarak yapılan 

kalelerde savaĢ sahneleri canlandırılır. Ayrıca deniz savaĢlarının taklitleri de 

gemilerde denizde ya da karada yapılır.  

 7.  Oynama içtepisi: (…) Çoğu kez ciddî bir amaç için yapılan taklide dayanan 

ritüellerin hoĢlarına gittiğini anlayınca bunu oyalanmak, eğlenmek için 

yapmıĢlardır. Nitekim Anadolu‟daki ritüel nitelikte dramatik köylü oyunlarının 

çoğu günümüzde takvimde yerlerinden koparılmıĢ, olaylar dizininde 

değiĢikliklerle daha çok eğlenceye dönüĢmüĢtür. (...)" (And, 2003: 380,381) 

ġükrü Elçin,"taklidin" önemli bir unsur olduğunu belirtmekle beraber taklit 

öğesinin dramın ortaya çıkmasındaki rolünü ise Ģöyle ifade etmektedir: 

"Ġnsanoğlu doğar doğmaz, yeme-içme, korunma ve barınma içgüdüsü yüzünden 

tabiat olayları ile karĢılaĢtı. Zamanın akıĢı içinde toprağı, suyu, havayı; soğuğu, 



82 

sıcağı; hayvanı, bitkiyi; güneĢi, ayı ve yıldızları tanıdı. Bu tanıma, onun rûhî ve 

zihnî faaliyetini dıĢa çevirdi; tabiattan, canlılardan ve eĢyadan aldığı intibalarla 

kendisi arasında uzvî veya rûhî bir yaklaĢma ve bir uzaklaĢma köprüsü kurdu; 

kendinden olanlarla veya olmayanlarla bu köprüden geçerek hayat yolunda ilk 

adımını attı; bu yolun ilk adımı hiç Ģüphesiz "taklid" tir.  

Ġlk insan, duygu ve düĢüncelerini ifade için tabiat ve hayvan sesleri ile jest ve 

mimiklerden faydalanarak "taklidi" meydana getirdi. Taklid, zaman içinde "temsil"i 

doğurdu. Sözden önce baĢlayan bu "taklid-temsil",sonraları hayatı hareket halinde 

göstermeğe çalıĢan "dram" sanatının nüvesini teĢkil etti." (Elçin, 1964: 22) 

Metin And'ın Anadolu Seyirlik oyunları ve ritüelleri üzerine yaptığı 

araĢtırmalarda kaynak olarak sıkça faydalandığı Ġskoç antropolog James Frazer 

(1854-1941) ise Altın Dal (The Golden Bough) isimli eserinde taklit unsurunu 

"Yağmur Yağdırma" örneği ile Ģöyle ifade etmektedir: 

"Yağmur yağdırmayla baĢlayalım. Rusya‟da Dorpat yakınında bir köyde, yağmura 

çok gereksinim olduğunda üç adam eski bir kutsal korulukta köknar ağaçlarına 

tırmanırdı. Bunlardan biri, gök gürültüsünü taklit etmek için bir çekiçle bir kazana 

ya da küçük bir fıçıya vururdu; Ġkincisi ĢimĢeği taklit etmek için yanar iki odun 

parçasını birbirine sürter, kıvılcımlar çıkarırdı; "yağmurcu" diye adlandırılan 

üçüncüsüyse bir demet ince dalla bir kovadan sular serperdi her vana. Bu bir 

duygusal büyü örneğidir; arzulanan olayın, onu taklit yoluyla meydana getirildiği 

varsayılmaktadır. Yağmur çoğunlukla böyle taklitle yağdırılır." (Frazer, 2004: 

13,14) 

Bu tartıĢmalar ıĢığında Ģunu söyleyebiliriz ki her ne kadar tragedyanın yahut 

tiyatronun tanrısal kültlere bağlı ritüellerden türediği görüĢüne yönelik karĢı 

eleĢtiriler ortaya çıkmıĢsa da günümüzde tiyatronun kaynağının ilkellerdeki tanrı 

kültüne bağlı ritüelistik büyü törenleri ve benzeri pratiklerin uzantısı olduğu görüĢü 

genel kabul görmüĢ bir tez durumundadır. Bu bağlamda; çağımızda neredeyse bütün 

ülkelerde kutlanan bu bayramlarının ve törensel köy oyunlarının ilkel büyü 

âyinlerinin bir kalıntısı olduğu varsayılmaktadır. 

5.2. Anadolu Seyirlik Oyunlarının ya da Kutsal Ritüellerinin Dünyevi 

Oyunlara DönüĢümü 

Ritüellerin oyun/tragedyaya dönüĢümündeki bu iĢlevsel farklılaĢmayı 

Anadolu'daki Seyirlik oyunlarda da görmekteyiz. Temelde ritüelin amacı olan; belli 

bir ortaklığa ve toplumsal sorunların çözümüne yönelik kolektif iĢlevsellik Seyirlik 

oyunlarda da bu dönüĢüme rağmen kaybolmamıĢ ve yeniden yaratılan bu 

konvansiyonda "dünyevi (secular)" ya da Elçin'in ifadesi ile "laik" bir hal almıĢ ve 



83 

bu yeni biçimiyle asal iĢlevini sürdürerek toplumsal yapıdaki yerini korumaya devam 

etmiĢtir. 

"Doğduğu gün ağlayan ve ağladıktan sonra gülmesini öğrenen insanoğlu, zihnî 

faaliyetini dînî Ģekiller içinde yaĢarken din dıĢı Ģekillerde hayatına renk verdi. 

Zamanın akıĢı içinde dînî âyinlerin büyük bir kısmı "oyun" mâhiyetini aldı. Ġnançları 

doğuran faaliyet, sanat eserlerini vücuda getirdi.  

(...) 

Îptidaî düĢünceden mitos'a ve oradan aklî düĢünceye varan insanlığın taklidle 

baĢlayan ve temelleri inançlara ve merâsimelre bağlı temsillerinin Türkler arasında 

olmaması imkânsızdır." (Elçin, 1964: 23) 

Sosyal yapıdaki bu değiĢim ve dönüĢümü "halk tiyatrosunda göstergelerin 

dönüĢümü" bağlamında inceleyen Tülin Sağlam, tiyatronun özellikle de "halk 

tiyatrosu"nun konvansiyonel yapıdaki dönüĢtürme gücüne iĢaret eder ve halk 

tiyatrosu tabirinden ne anlamamız gerektiğini Ģöyle açıklar: 

"Tiyatro dünyaya yeni ve farklı gözlerle bakabilme ve yeni algılama ve anlama 

yolları gösterebilme gücü olan bir sanat dalı olarak bu olanağı bağrında taĢır. 

Tiyatronun göstergeleri dönüĢtürme ve yeni anlamlar yaratabilme potansiyeli 

özellikle halk tiyatrosunun üslup zenginliği içinde oldukça görünür hale gelir. 

 Bu bağlamda halk tiyatrosu gösterilerinin otoriteye bağlı olmayan; yaĢayan bir 

geleneğe bağlı ve katılımcılar arasında tekrar çeĢitliliği ile topluluğa aidiyet 

duygusu,yaratan ve/veya bunu güçlendiren, seyirci ve oyucunun paylaĢtığı “mıĢ 

gibi” eylemi çerçevesinde yer alan, tasarım, müzik, hareket, konuĢmayı kullanarak 

zaman ve mekan ötesinde oluĢan estetik performanslar olduğunu bildiriyor." 

(Sağlam, 2008) 

Anadolu coğrafyasında kutsal Ritüel sonrası (post-ritüel ya da neo-ritüel) 

durum Seyirlik oyunların da yapısını ve biçimini değiĢtirmiĢ; kutsal (sacred) ile olan 

iliĢkiye dünyevi (secular) bir mâhiyet kazandırarak yeni bir iĢlev yaratmıĢtır. 

5.3. Dünyevi Seyirlik Oyunların Sınıflandırılması ve Bir Öneri 

Seyirlik oyunlardaki dünyevi değiĢimi "ladini temsiller" baĢlığı altında üç 

gruba ayırarak inceleyen Tecer, bu oyunları Ģöyle tanımlamaktadır: 

"Lâdinî temsiller, eğlence maksadile tertip ve icra edilen oyunlardır. Fakat bu kısım 

temsilleri, tekamül sırası takip etmek üzere, bir kaç guruba ayırmak lazımdır. 

Birinci gurup doğrudan doğruya dini veya ayini mahiyet arzeden temsillerin giderek 

bu vasıflarını kaybetmesi yani layikleĢmesi suretile zuhur edenlerdir. (...) 

(...) 



84 

ĠĢte lâdinî temsillerin birinci gurubu; an'anevî bir tema ile an'anevî tiplere sadık 

kalarak; muhite ve zamana göre az çok mahalli bir hususiyet ve beĢeri bir mana alan 

eğlence mahiyetindeki temsillerdir. Bu birinci grup; lâdinî temsillerin diğer 

gruplarının prototipidir. 

Netekim ikinci grup ladini temsiller; bu prototip temsillere benzemek suretile halk 

muhayyilesinin yarattığı yeni tipler ve temlen1en ibarettir. Bunlarda prototipe sadık 

kalan unsurlar, yeniden ibda edilen tiplerin de az çok timsali olmakta devam etmesi 

ve oyunda daima sabit bir temanın bulunmasıdır. En·mühim fark ise, bu guruba 

dahil olan temsillerin bilhassa komik karakterinin daha çok inkiĢaf etmiĢ bulunması, 

zenginleĢmesidir. 

(...) 

Üçüncü gurup temsiller, muhayyile ve zeka yardımile tertip edilmiĢ mevzulardır. 

Muayyen bir maksat güder, ki bu da eğlendirmektir.(…)" (Tecer, 1940: 16,19) 

Seyirlik Dünyevi oyunları "Eğlence nitelikli oyunlar" baĢlığı altında 

inceleyen Karadağ ise bu oyunları kendi arasında iki gruba ayırmaktadır. Karadağ, 

oyunların toplumsal iĢlevselliği bakımından ortaya çıkmasındaki süreci ve yaptığı 

kümelendirmeyi ise Ģöyle açıklar: 

"(…) Köylü, doğaya egemen oldukça, büyü yapma gereği duymaz olmuĢtur. (...) 

Köylünün, büyü yapma gereğinin azalmasına karĢın, oyunlarda azalma görülmemiĢ, 

aksine bu gereksinme artmıĢ ve köylüler her fırsatta oyun çıkarır olmuĢtur. 

AraĢtırma yaptığım yörelerin çoğunda, bu oyunları neden çıkartıyorsunuz? Sorusuna 

aldığım cevap: <<Eğlenmek, neĢelenmek için>>, <<ġenlik olsun diye>> oldu. 

KentleĢmenin etkisi altındaki bazı yörelerde ise cevap dahi alamadım. Çünkü köylü 

kendi çıkardığı oyunu beğenmiyordu ve bu beğenmediği oyunu da bir yabancıya 

anlatmak ya da göstermek istemiyordu." (Karadağ, 191: 84) 

"(...) Bu oyunlar da kendi içinde değiĢik biçimlerde bölümlenebilir. 

a) Büyüsel, törensel izler taĢıyan oyunlar," (Karadağ, 1995) 

"Töresel ögeler taĢıyan oyunlar, besbelli tören, büyü kökenli oyunlardır. Toplumun 

sosyal ve ekonomik yönden geliĢmesi sonucu doğaya büyü yapma gereği 

duyulmuyor ve köylü bu oyun çıkarma alıĢkanlığını eğlenceye, taĢlamaya 

dönderiyor. " (Karadağ, 191:128) 

b) Günlük yaĢamı konu alan özgün oyunlar." (Karadağ, 1995) 

Karadağ, 1978'de yayımladığı kitabında "Günlük yaĢamı konu alan özgün 

oyunlar"ı "Yeni düzenlenen oyunlar" olarak adlandırmıĢ ve oyunların toplumsal 

durumunu Ģöyle ifade etmiĢtir: 

"Yeni düzenlenen oyunların en önemli yanı, köylümüzün tiyatro yapma ya da 

seyretme isteğini ortaya koyması, tiyatro gereksinmesini içinde duymasıdır. (…) 

Köylü doğayı büyü ile etkilemiyeceği bilincindedir, ama aynı alıĢkanlığı, seyirlik 



85 

oyun çıkarma alıĢkanlığını, bu kez de bir etap ötede eğlence kökenli de olsa, kendi 

yaĢamım gene daha iyi sürdürebilmek için oyun çıkartıyor. (…)" (Karadağ, 191: 99) 

Oyunların bir çoğu barındırdıkları motifler itibariyle ritüel kalıntısı oyunlar 

olduğu iddiasını güçlendirmektedir. Özellikle kız kaçırma ve ölüp-dirilme gibi çeĢitli 

kültlere dayanan motifleri dünyevi oyunlarda da sıkça görmekteyiz. Ritüel kalıntısı 

ifadesiyle tragedyanın kökeni ile alakalı bir "ritüel kalıntısı" durumdan ziyade, 

Anadolu'daki Seyirlik Ritüel oyunlar ya da Anadolu kutsal ritüelleri bağlamında bir 

durumdan söz ettiğimiz anlaĢılmalıdır. 

Mevlüt Özhan, Seyirlik oyunların genel kümelendirmesini yaparken üç ana 

grupta incelemiĢ ve bunları Ģöyle sıralandırmıĢtır: "A- Ġnanç kaynaklı olup, 

günümüzde de bu amaçla oynananlar; B- Ġnanç kaynaklı olup, günümüzde eğlence 

amacıyla oynananlar; C- Eğlence ürünü olarak oynananlar." (Özhan, 1997) 

Bununla birlikte Özhan, "C" grubunda topladığı oyunların "A (ritüel/inanç 

kaynaklı oyunlar) ve B (ritüel/inanç kaynaklı olup günümüzde eğlence amacıyla 

oynanan dünyevi oyunlar) " gruplarından esinlenerek yaratılan oyunlar olduğunu 

söylemektedir. Özhan, "B" grubunda ele aldığı ritüel/inanç kaynaklı olup günümüzde 

eğlence amacıyla oynanan dünyevi oyunları ise Ģöyle açıklar: 

"Ġnanç kaynaklı olup günümüzde eğlence amacıyla oynanan oyunlar yılın belirli 

günlerinde değil düğün, bayram gibi özel günlerde oynanmaktadır. Doğanın 

canlanması, baharın karĢılanması, bolluk bereket gelmesi, canlıların sağlıklı üremesi 

amacıyla yapılan törenlerin birer kalıntısı olan bu oyunlar, çeĢitli nedenlerden dolayı 

amaçlarını kaybedip, eğlence amacıyla oynanan oyunlar haline dönüĢmüĢtür. Biçim 

olarak pek değiĢmeyen bu oyunlarda kız kaçırma, ölüp dirilme, ölüp dirilme artı kız 

kaçırma motifleri iĢlenmektedir. Hemen hepsinde bir çatıĢma vardır. Bu çatıĢma 

iyilerle kötüleri temsil eden güçler arasında olmaktadır." (Özhan, 1997) 

Bu oyunlardaki kız kaçırma, ölüp dirilme ve diğer benzer motiflerin iĢleniĢini 

ile alakalı Özhan'ın tespitleri ise Ģöyledir: 

"Bu oyunlarda kız kaçırıldıktan sonra baĢlayan telaĢ, üzüntü, kızları bulmak için 

baĢlatılan arayıĢlar ve bulununca yapılan eğlenceler, Anadolu tanrılarından 

Dianisos'un, Demeter'in, Mezopotamya tanrısı Tammuz'un, Frigya tanrısı Attis'in, 

Hitit tanrısı Telepuni'nin kaybolmasının ardından gelen üzüntüye, bulunmasından 

sonra doğada baĢlayan canlanma üzerine yapılan sevinçle benzerlikler taĢımaktadır. 

(...) 

Ölüp dirilme konusunu iĢleyen oyunlarda; genelde eskyi, hoyratı, zalimi simgeleyen 

kuvvet, zıttı olan tazeyi, mülayimi, hoĢ olanı simgeleyen kuvvet eliyle yok edilir. Bu 

oyunlarda yine kökenini eski inançlardan almaktadır. (...) 

Hayvan benzetmeleriyle ilgili bir çok oyun da aynı kökenden kaynaklanarak ölüp 

dirilme motifini iĢlerler." (Özhan, 1997) 



86 

Eğlence ürünü olarak oynanan oyunları ise Özhan; sosyal ve ekonomik 

yaĢamdaki olayların gülünç bir Ģekilde anlatıldığı oyunlar olarak ifade etmiĢ ve bu 

oyunları yedi grup gruba ayırmıĢtır: 

"(...) Bu oyunlarda sosyal ve ekonomik yaĢamla ilgili olaylar gülünç unsurlarla 

anlatılır. Müstehcen söz ve davranıĢlar, kaba taklitler gülünç unsuru oluĢturur. Bu 

oyunlar düğün, bayram ve özel günlerde (yaren sohbetleri, askere gideceklerin 

aralarındaki toplantıları v.b.) düzenlenir.  

Ġlk iki grupta saydığımız oyunların genelliklesi açık alanlarda oynanmasına karĢın 

bu gruptaki oyunların genelliklesi kapalı alanlarda oynanır. Bu özelliklerden dolayı 

da eğlence türü oynanan oyunlar ancak oynanacak ortamdaki kiĢiler tarafından 

izlenir. Yani kadınlar arasında oynanırsa kadınlar, erkekler arasında oynanırsa 

erkekler tarafından izlenir.  

Eğlence ürünü oyunları kendi arasında yedi grupta incelemeyi uygun gördük.  

1.  Meslek Taklidi Oyunlar: Bir mesleğin abartılı hareketlerle taklit edildiği 

oyunlardır. Berberlik, kalaycılık, demircilik, duvarcılık, eskicilik, kasaplık, 

değirmencilik, çobanlık gibi meslekler en çok taklit edilenlerdir. (...) 

2.  Hayvan Taklidi Oyunlar: Bu oyunlar çoğunlukla tilki, deve, domuz, köpek, 

kartal ayı, geyik, kirpi gibi hayvanların taklidine dayanır.  

 (...) 

3.  Günlük yaĢamla ilgili oyunlar: Ġnsanların günlük yaĢamlarının bir bölümünü 

iĢleyen oyunlardır.  

 (...) 

4.  Tarımla Ġlgili Oyunlar: Doğrudan tarımsal yaĢamı taklit eden oyunlardır. 

Buğday, darı, mısır ekmek, sulamak, zarar veren hayvanlarla mücadele etmek, 

biçmek bu oyunların temel konularıdır. (...) 

5.  Hikaye, masal ve tarihi olayları konu edinen oyunlar: Halk arasında anlatılan 

hikaye ve masallar ile tarihi olayların canlandırıldığı oyunlardır. Özellikle 

Keloğlan masalları dramatize edilen masallardandır. (...) 

6.  Sağır-Dilsiz ve ġaka oyunları sözden çok hareketlerle oynanan dramatik seyirlik 

oyunlardır. (...) 

7.  DeğiĢik konulu oyunlar ise yukarıdaki baĢlıklar altında sınıflandıramadığımız 

konuların iĢlendiği oyunlardır. (...)" (Özhan, 1997) 

Özhan'ın iĢaret ettiği bu gruptaki oyunların özellikleri ve muhtevası bize 

gösteriyor ki, ritüel kaynaklı dünyevi oyunlar ile bu oyunlar, yapısal ve biçimsel 

açıdan bir çok benzer ya da ortak özelliklere sahiptir. Bu sebeple bu gruptaki 

oyunların da ayrıca bir baĢlık altında incelenmesinden ziyade barındırdığı yapısal ve 

biçimsel benzerliklerden dolayı "Dünyevi (Secular) oyunlar baĢlığı altında ele 

alınmasının uygun olacağını düĢünmekteyiz. 

"Eğlence ürünü olarak yaratılıp oynanan oyunlar ilk iki grupta sözü edilen 

oyunlardan esinlenerek yaratılan oyunlardır." (Özhan, 1997) 

ġükrü Elçin, Dünyevi (Secular) nitelikte oyunları "Profan mahiyetteki 

oyunlar" baĢlığı altında yedi grupta incelemiĢ ve bu oyunları Ģöyle tarif etmiĢtir: 



87 

"Anadolu Köy Orta oyunlarının klâsik Avrupa tiyatro türlerine benzer örnekleri 

vardır. Köylüler, zengin bir geleneğin terbiyesinden gelen kolaylık ve sadelikle bu 

örnekleri 1 - Güldürücü, 2 - Acıklı, 3 - Sessiz (samıt veya lâl) 4 - Bebek (kukla) 

olmak üzere isimlendirerek ayırmıĢlardır.  

1 ve 2 - GÜLDÜRÜCÜ VE ACIKLI OYUNLAR 

Köy hayatında güldürücü oyunlar büyük çoğunluğu teĢkil ederler. Ritüel karakterini 

kaybetmeye baĢlamıĢ olanlarından profan mahiyetteki ayrı kaynaklara bağlı bütün 

oyunlara kadar "eğlenmek ve vakit geçirmek" düĢüncesine uygun olarak, güldürme, 

alay, mizah, tenkid, hiciv göze çarpar. Güldürürken ders veren didaktik konularda 

trajedi unsuru taĢıyanlar da aynı amaca yöneltilmiĢlerdir. (...) 

3 - HAYVANLARI TAKLĠT OYUNLARI 

Köy hayatında hayvan, insan kadar ehemmiyetlidir. Köylülerin hayvanları: 

faydaları, zararları, türlü karakterleri ve geleneğin getirdiği inançların kalıntıları 

"survivance" içinde çok yakından tanıdıklarını biliyoruz. Bu tanıma, zekâsı uyanık, 

muhakeme ve dikkat kabiliyeti geliĢmiĢ bir takım oyuncuların günün birinde, 

görülmüĢ ve iĢidilmiĢ bir hali, Ģuurlu ve iradî olarak tekrarlamalarını kolaylaĢtırır. 

Ritüel ve umumî Ģenlik oyunlarında rastlanan hayvanları taklit, hiç Ģüphesiz böyle 

doğmuĢtur. (...) 

Bugün Anadolu'da oynandıklarını tesbit ettiğimiz hayvanları taklit oyunlarını 1 - 

vahĢî 2 - evcil hayvanlara ait olarak iki kolda toplamak mümkündür. Birinci 

kısımda: kartal, domuz, ayı, tilki, kirpi, keklik, ceylan, kaplumbağa... gibi hayvanlar 

yer alıyor. Ġkinci bölümde: deve, at, eĢek, katır, koyun, keçi, köpek, inek, kaz... 

vazife almakta, daha doğrusu oyuncular bu hayvanların karakterlerine 

bürünmektedirler. (...) 

4 - SESSĠZ OYUNLAR (SAMIT VEYA LÂL) 

Sözün yardımı olmadan yalnız jest ve mimiklerle oynanan oyunlar vardır. Bunlara 

Sessiz oyun, Samıt, Lâl gibi adlar verilmektedir. (...) 

5 - BEBEK OYUNLARI 

Bebek oyunu adı ile yaygın olan kukla, köylerde bilinmektedir. Batı tesirinden ve 

Ģehir kültüründen uzak bölgelerde de oynandığına göre eski bir gelenek olduğu 

anlaĢılıyor. (...)" (Elçin, 1964: 55,56,57) 

Elçin Profan mahiyetteki oyunları konularına göre Ģöyle sıralar: 

"Profan Mahiyetteki Oyunlar  

a) Günlük hayattan alınan oyunlar  

b) Masallara bağlı oyunlar  

c) Destanlara veya saz Ģairlerinin hayatlarına bağlı oyunlar  

d) Tarihi olaylara bağlı oyunlar 

e) Hayvanları taklit edici oyunlar 

f) Samıt veya lâl oyunları 

e) Bebek (Kukla) oyunları" (Elçin, 1964: 37,41,42,43,50) 

Metin And'ın Seyirlik oyun kümelendirmelerine baktığımızda muhtevasında 

ritüel kalıntısı motifleri barındırmakla beraber sonradan icat edilen ve "salt ritüel" 

maksadın dıĢında oynanan Dünyevi oyunları Ģöyle sıralayıp ve tarif ettiğini 

görmekteyiz: 

"Ç. Günlük YaĢamdan Sahneler 



88 

Anadolu köylüsü, dramatik oyunlarında kendi günlük yaĢamından sahnelere de 

büyük önem verir. Tüm halk tiyatrosu mimus geleneğinde olduğu gibi bu çoğunlukla 

toplumsal eleĢtiri ve taĢlamaya dayanır: Karı koca geçimsizliği, kaynana-gelin 

iliĢkisi, çok evlilikte ortak ya da kuma anlaĢmazlığı, evde kalmıĢ kız, ölüm, kente ve 

hacca gitmek v.b. Bunların içinde ritüel kalıntısı olanlar bulunduğu gibi, ritüellere 

öykünerek yeniden ve günün koĢullarına, yeni olgulara yönelenler de vardır. (...)  

D. Esnaflık Benzekleri 

Anadolu dramatik oyunlarının konularında bir önemli yeri de esnaf ve çeĢitli 

mesleğin, uğraĢın bir yansılaması (ya da parodie) ya da benzeği (ya da pastiche) 

almaktadır. Bu oyunlarda o uğraĢın araç ve gereçlerinde abartmalara baĢvurularak, 

kaba Ģakalar yapılarak bu iĢ alaya alınır. Özellikle köylü, doktor, tüccar gibi yerine 

göre suçlamak istedikleri meslekte bu alayları arttırırlar. 

G. Hayvan Benzetmeceleri 

Anadolu danslarında ve çocuk oyunlarında olduğu gibi dramatik oyunlarda da 

hayvan benzetmeceleri önemli bir yer tutar. Bundan önce gördüğümüz oyunların 

içinde de hayvan benzetmeceleri bulunuyordu. Burada yalnız hayvan 

benzetmecesine dayanan oyunlardan örnekler verilecektir. Bunların kimisi belirli bir 

konu, olaylar dizisi gözetmeden, yalnız belirli bir hayvanın benzetmecesidir kimi de 

baĢ kiĢisi hayvan olarak bir olayı geliĢtirir. Bunların çoğunun ritüel anlamları da 

vardır. (...) 

H. Efsane ve Masallardan Oyunlar 

Ölüp-dirilme, kız kaçırma gibi konuların mitologyadan çıktığı kesin olduğu gibi, 

öteki konuların da gene bir mithos ürünü olduğu kuĢkusuzdur. Zaten aynı konunun, 

örneğin Kalaycı Oyunu‟nda gördüğümüz gibi, Anadolu‟nun dört bir yanma yayılmıĢ 

olması bir rastlantı değildir. Nitekim giriĢte belirttiğimiz gibi söz ve mithos öğesi, 

eylemi kalıcı yapmakta, onu ölmezleĢtirmektedir. Burada vereceğimiz bir iki örnek 

ise ya Köroğlıı gibi bir destan, Keloğlan gibi bir masal kahramanının adının geçtiği, 

ya oyunun kendisinin bir masalın havasında geliĢmesi ya da artık masallaĢmıĢ bir 

gerçek olayı yansıtan oyunlardan seçilmiĢtir. 

I. ġakalar ve Dilsiz Oyunlar 

Anadolu‟nun kimi dramatik oyunları belirli bir konuyu iĢlemek yerine seyircileri 

korkutarak, Ģaka yaparak tedirgin etmek ya da soytarılıkla güldürmeye dayanır. 

Bunun bir türü de dilsiz oyunları ya da Anadolu‟da Samıt (ya da samut) ve Lâl 

denilen suskunluk oyunlarıdır. Nitekim dramatik olmayan oyunlara ayırdığımız 

bundan sonraki bölümde dilsiz oyunlarında da en önemli kuralın konuĢma ve gülme 

yasağı olduğunu göreceğiz. Seyirciyi Ģakalarla tedirgin eden bu oyunlara kimi 

yerlerde belirli bir türü belirten adlar verilmiĢtir. Örneğin Kars‟ta bu tür Ģaka 

oyunlarına henek denilmektedir. GiriĢ bölümünde örnek olarak Kars‟tan verdiğimiz 

Köse Oyunu'nun bir çeĢitlemesi olan Kervan Oyunu böyle bir henek'tir. Oyunda 

tüyleri dıĢarı bir kürk giymiĢ, yüzünü unla ya da yağlı kara ile boyamıĢ, baĢına sarık 

takmıĢ Kervancı, seyircilere çeĢitli hayvanların taklitlerini yaptırır."  (And, 2003: 

200,207,221,227,231) 

And'ın dikkat çektiği baĢka bir husus ise Anadolu'daki dramatik nitelikte 

olmayan Seyirlik oyunların dramatik oyuna dönüĢtürülmesi konusudur. Bununla 

birlikte bu durum genellikle Dünyevi (Secular) nitelikte oyunların temel 

özelliklerinden biri olarak karĢımıza çıkmaktadır. Oyunlarda karĢılaĢtığımız bu 

dönüĢüme araçsallık eden en önemli unsur ise Seyirlik oyunların temel 

niteliklerinden biri olan oyun içinde oyun sarmalıdır: 



89 

"(...) Nitekim dramatik olmayan bir oyun, dramatik bir biçimde sunulabilir. Örneğin 

Kars‟ın köylerinde AĢık Oyunu dramatik ve seyirlik bir biçimde sunulur; iki genç, 

seyirci önünde aĢık oynar, biri kazanır, yenilen üzülür, ağlar, aralarında tartıĢma 

olur. Bu, olağan bir aĢık oyununun kendi olağan akıĢı dıĢında seyirci önünde 

danıĢıklı dönüĢüklü bir dramatik gösterisidir. Ya da dramatik olmayan bir oyunda 

yenilenlere ceza olarak dramatik bir oyun düzenlenir. Örneğin Safranbolu‟da 

görülen Yüzük oyununda ilk 15 sayıyı kazanan takım ötekilerle alay için dramatik 

bir oyun çıkarır." (And, 2003: 118) 

5.4. Dünyevi Seyirlik Oyunların Biçimsel Yapısı ve Sunumu 

Dünyevi (Secular) Seyirlik oyunlar oynanma üslubu bakımından daha önceki 

bölümlerde belirttiğimiz üzere yapısal ve biçimsel açıdan tıpkı Ritüel Seyirlikler 

oyunlar gibi "açık biçim-göstermeci" ve "toplu katılım-toplu kutlama" biçiminde icra 

edilmektedirler. 

"(…) Bu yüzden bu tür oyunları, konvansiyonel tiyatrodan ayıran en temel özelliği, 

(...) Açık Biçim-Göstermeci Tiyatro tarzında olması ve bu tarzın en ayırıcı özelliği 

olan oyuncu-oyun-seyirci organik bağı, oyunsuluk-tiyatrosallık, tören ya da eğlence 

atmosferinin getirdiği oyuncu ve seyirci arasındaki alıĢ veriĢtir. Günümüz modern 

tiyatrosunun yeni yöneliĢlerinden olan katılımcı tiyatro açısından bu duruma 

yaklaĢıldığında, köy seyirlik oyunlarının seyircisi, tam bir katılımcı ve dinamik bir 

seyircidir denilebilir. Gerektiği yerde oyuna ve oyunculara müdahale eder, atıĢır, 

tartıĢır, ĢakalaĢır. SöyleĢiye katılır, öneride bulunur, oyuna katkı koyar. Gerektiğinde 

değirmen olur, gerektiğinde gelinleri kaçıran külhanbeyleri olur, bazen hayvan 

taklidine çıkar, kimi zaman taĢ olur sınırı yansılar." (Tekerek, 2008: 138) 

Ismayıl Hakkı Baltacıoğlu (1886-1978) "ulusal öz tiyatro" olarak adlandırdığı 

Seyirlik oyunların  genel biçim ve yapısını ve oynanıĢ Ģeklini Ģöyle tespit eder: 

"'Ulusal öz tiyatro'dan baĢka bir Ģey olmayan bu köy oyunlarının özellikleri Ģöyledir: 

1.  Açık havada ve meydanlarda oynanır. 

2.  Dekorsuz ve makyaj yapılmadan oynanır. 

3.  Doğaçlamayla, tuluat tiyatrosu türünde oynanır. 

4.  Oyuncular insan, hayvan, eĢya olurlar; taĢ, ağaç, körük, eĢek, deve rollerini 

üstlenebilirler. 

5.  Bir metne bağlı olmadan ve suflörsüz oynanır." (Baltacıoğlu, 2006: 64) 

Baltacıoğlu "2. maddede" belirttiği "makyajsız oynamak" tabiri ile 

"benzetmeci" bir makyaj üslubundan ziyade "yanılsamacı" bir makyaj üslubunun 

olmadığına dikkat çekmektedir.      

Öyle ki oyunlarda karĢılaĢtığımız; örneğin yüzün karaya (is'e) ya da beyaza 

(una) bulanması da bir tür makyaj olmakla birlikte "benzetmeci" bir üslup olarak 

değerlendirilmelidir. 

Bununla birlikte Dünyevi oyunları yukarıdaki tespitlerin ıĢığında Ģöyle 

kümelendirebiliriz: 



90 

B. Dünyevi (Secular) Oyunlar 

1. Ritüel kaynaklı oyunlar 

2. Eğlence amacıyla yaratılan BoĢ Zaman Oyunları 

5.4.1. Seyirlik Oyunlarda Açık Biçim 

Açıkça görülmektedir ki Dünyevi oyunlar icra bakımından zamansal ve 

mekansal açıdan Ritüel oyunlardan ayrıĢsa da sosyal yapıdaki iĢlevi bakımından bir 

çok durumda aynı iĢlevi görmektedirler. Öyle ki oynanma biçimini göz önüne 

aldığımızda kayda değer olmayan farklılıklarla karĢılaĢmakla beraber Ritüel 

oyunlarla aynı çatıya sahip olduğunu görmekteyiz.  

Özellikle "açık biçim" ve "göstermeci" ortak üslubun hakim olduğu her iki 

(ritüel ve dünyevi) oyun türü de  sosyal yapıdaki iĢlevsel amaçları açısından bu 

oyunları birbirine benzer kılmaktadır: Bir soruna bir sıkıntıya çözüm bulmak ve 

toplumsallaĢma bakımından öğretici olması. 

"Gerek 'açık biçim' gerek 'epik tiyatro'yu tamamlayan ve ayrı bir inceleme konusu 

olabilecek geniĢlikteki ve önemdeki göstermeci uslup da geleneksel Türk 

tiyatrosunun temel niteliklerindendir." (And, 1970: 31) 

Aziz ÇalıĢlar, Açık Biçim tiyatro üslubunu "göstermeci, Aristotelesci ve 

yanılsamacı olmayan epik tiyatro" olarak tanımlar ve özelliklerini Ģöyle açıklar: 

"Kesitlerden bir bütün oluĢturan Açık Biçim'de çokluk ve çeĢitlilik yoluyla ampirik 

bütünsellik kurulur, eylemde yer ve zaman çokluğu yer alır. Eylem tek değildir, düz 

bir çizgi izlemez, çeĢitlilik ve karĢıtlık içinde geliĢir. Olaylar yanyana dizili ve kendi 

içinde süreklilikten yoksundur, bitiĢe doğru gitmezler. Bu nedenle, serim-düğüm-

çatıĢma uğrakları, yer-zaman birliği olmadığı gibi, eylem ile bütünlük arasında da 

doğru orantı yoktur. Oyunun sahneleri tek baĢlarına vardır, eylemden 

bağımsızlaĢmıĢ uğraklardır. Oyun, dıĢ eylemle değil, iç eylemle belirlenir. Anakonu, 

her sahnede bir baĢka görünümdedir; tek tek her sahnenin bir özelliği, anakonunun 

özelliklerinden biridir. Oyun kahramanı, oyunun ekseni değildir; eylem, oyun 

kahramanının davranıĢlarıyla belirlenmez; tam tersine, dıĢ dünya, kahramanın 

davranıĢlarını belirler. Oyun kiĢileri, eylem-yer-zaman bölünmesi ve çeĢitliliği 

içinde yer alır; hiçbir oyun kiĢisi baĢkası için var olmaz, kendisi için vardır. Oyun 

dili, kesiklilik, çeĢitlilik ve çokluk gösterir; dil kuruluĢu çok yönlüdür. Dil, oyun 

kiĢisini bütüne bağlayan ya da onun bütünle ilintili düĢüncelerini dile getiren 

doğrudan bağ değildir; tam tersine, kiĢinin bütünden bağımsızlaĢmasını sağlar, 

kendini kesitleĢtirir, üçüncü kiĢi haline getirir. Oyun içinde Ģiir, müzik, akrobasi gibi 

çeĢitlilikler yer alır; sahneleme kurgu tekniği uygulanarak; (...) Ġzleyiciye doğrudan 

seslenme ve Ģarkılar yoluyla sahnede olup bitenlere iliĢkin bilgi verilir, yorum 

yapılır. (...) oyuncular, oyun oynadıklarını izleyiciye duyururlar. Sahne tasarımı, 

sahne giysisi, ıĢıklama, donatımlık, sahne etmenleri izleyiciye bilgi vermek, 

yanılsamayı yıkmak için kullanılır. (...) " (ÇalıĢlar, 1993: 7,8) 



91 

Bu bağlamda Açık Biçim yapının en önemli özelliklerinden olan; sonuçtan 

ziyade süreçsel (processual) -tıpkı ritüelin iĢleyiĢi gibi- uğraklı, birbirinden bağımsız 

bölümler halinde seyretmesi, Seyirlik oyunlarda da çok sık karĢılaĢtığımız bir özellik 

olarak karĢımıza çıkmaktadır. Seyirlik oyunlardan "Fattik (Deveci)" oyununu bu 

duruma örnek verebiliriz: 

"I. Bölüm: 

-  Topluca halay çekilir. 

-  Deve, Deveci, Ġki Gelin, EĢkıya, Ayı, Ayıcılar, Katip, Ambarlar (vergi 

toplayıcılar) oyun alanına gelir. 

-  Seyredenlerle atıĢma, ĢakalaĢma... 

   II. Bölüm: 

-  Toplu dans 

-  EĢkıya Gelin'i kaçırmaya yeltenir. 

-  Deveci kıskanır, tartıĢma baĢlar. 

-  EĢkıya Deveci'yi öldürür. 

-  Gelinler ağıt yakar. 

-  Deveci'yi diriltmek için EĢkıya'nın zoru ile Kâtip ve Ambarlar evlerden 

yiyecek toplar. 

-  Deveci dirilir. 

-  Toplu dansla diriliĢ kutlanır. 

 III. Bölüm: 

- Yine toplu dans yapılır. 

-  Ayıcılar ayı oynatır. 

-  Ayı açlıktan aniden ölür. 

-  Ayıcı Hizmetkârdan yardım ister. 

-  Hizmetkâr Ayı'nın ağzına hamur verir. 

-  Ayı dirilir. 

-  Hep birlikte halay çekilir. 

-  Yiyecek toplanır. 

-  Toplanan yiyecekler hep birlikte yenir." (Tekerek, 2008: 108,109) 

Bu noktada ritüelin, "tören" kavramı bağlamında sanat tarihçisi Heinrich 

Wölfflin'in deyimiyle sıkı, kurallara bağlı "tektonik (kapalı biçim)" bir özellik 

göstermesi gerektiği akla daha yatkın bir durum olarak görülebilir; ancak burada 

Ģunu belirtmeliyiz ki "ritüel" kavramının üretimden ziyade "beklenmedik" olanın 

karĢısında ortaya konulan yeniden yaratıma yönelik performatif bir süreç olması 

dikkate alındığında "atektonik (açık biçim)" yapının ritüele hakim bir üslup olması 

daha uygun görünmektedir. Bununla birlikte burada kastettiğimiz husus sanatsal 

veya kurgusal/oyunsal bir yapı içindeki "açık biçim"lilik halidir. Son tahlilde içinde 

bulunduğumuz güneĢ sisteminden kainatın iĢleyiĢine kadar (ay tutulması, güneĢ 

tutulması, gezegenlerin ve güneĢin konumu, gezegenimizdeki mevsimlerin oluĢumu) 

bütün evrende henüz tektonik bir yapının hakim kuvvet olduğu gerçeği de ifade 

etmeye çalıĢtığımız durumu daha anlaĢılır kılacaktır. 



92 

And, Seyirlik oyunların niteliksel olarak en belirgin özelliği olan "açık biçim" 

üslubun sanatsal açıdan iĢlevselliğini Wölfflin'in tektonik - atektonik karĢıtlığında ele 

alırarak Ģu tespitlerde bulunur: 

"(...) Wölfflin'e göre kapalı biçimle az ya da çok ölçüde tektonik araçlarla sanat eseri 

kendi içinde sınırlanmıĢ bir görünüĢe sokulmuĢtur. Bu görünüĢ eserin her yerinde 

kendi kendini anlamlandırmaktadır. Bunun tam karĢıtı olan 'açık biçim' ise kendini 

aĢarak ileriyi gösterip, sınırlanmamıĢ olarak etkili güce sahiptir. 

Wölfflin'in plastik sanatlarda ele aldığı beĢ ana karĢıtlıklarından bir çifti olan bu 

karĢıtlık edebiyat alanında da ilgi görmüĢtür. Wölfflin'in 'tektonik' diye adlandırdığı 

uslûp sınırlanmıĢ ve doyurucu, bitmiĢlik niteliği taĢır. Tektonik olmayan (atektonik) 

uslûp ise kapalı biçimi arar, doyulmuĢ oranını daha az doyulmuĢ orana geçirir; 

görünüĢte bitmemiĢ olan biçimle bitmiĢ olan biçimi, sınırlanmamıĢla sınırlanmıĢ 

olanı tamamlar, durgun, rahata kavuĢmuĢ etkinin yerine, gerilim ve hareket etkisi 

yaratır." (And, 1970) 

And'a göre Aristocu (kapalı/tektonik) ve Aristocu olmayan (açık/atektonik) 

tiyatro anlayıĢları genel olarak Ģu özelliklere ve yapıya sahiptir: 

"(…) Bu ikisi arasındaki belli baĢlı ayrımları gösterirken Aristocu olan özellikler 

parantez dıĢına, Aristocu olmayanlar parantez içine alınmıĢtır: BaĢ kiĢi oyun 

kahramanıdır (baĢ kiĢi gözlemcidir), oyunu yürüten action'dur (oyunu yürüten 

gözlemdir), action'dan gözleme gidilir (gözlem action'a paraleldir), dram ile olaylar 

dizisi birdir (olaylar dizisi anlatıcının yorumlarıyla tamamlanır), olaylar dizisinde 

nedensellik, neden-sonuç bağlantısı vardır (olaylar dizisinde nedensellik bağlantısı 

yoktur), seyirci belirlenir, Ģartlanır (seyirci oyunu tartıĢmaya itilir), zaman akıĢı 

action'la birliktedir (zaman çizgisi bilinç ölçüsüne vurulur), sürekli bir dıĢ action 

(tablolar, durumun gösteriliĢi), bir olayın bir parçası verilir (olayın tümü verilir), yer 

ve zamanda birleĢme (yer ve zamanda yayılma, ayrılma), oyunun ağırlığı kiĢiler 

arasındaki iliĢkidedir (ağırlık birey üstü ve dıĢı olaylardadır), action seyirciyi 

duygulandırıp, özdeĢleĢtirecek biçimde oyuna yaklaĢtırır (action seyircilerin önüne 

getirilir)." (And, 1970) 

Bununla birlikte And, açık ve kapalı biçim üslubun tiyatrodaki iĢlevini ve bu 

iki karĢıtlık arasındaki farkları ise Ģöyle açıklamaktadır: 

"(...) Açık biçimde çoğunlukla bölünme atektonik biçime toparlanmamıĢ, sınırsız, 

parçalanmıĢ, kendi ötesini gösterir bir özellik gösterir. Kapalı oyunda action'un yer 

ve zaman ortaklaĢalığına karĢın açık .oyunda action'da yer ve zaman çokluğu 

görülür. Açık oyunda action ne tektir, ne de düz bir biçimde kapatılmıĢtır. Birçok 

olaylar yanyana bulunurlar, bunlar kendi içlerinde az veya çok bir süreklilikten 

yoksundurlar. Bu dağınıklığı toparlayan çeĢitli yöntemler vardır. Kimi kez iki 

olaylar çizgisi birbirini Ģartlar, tamamlar ve açıklar. Kimi kez bu tabloların dili; 

mecazlar, imgeler yoluyla olur. Kimi kez de bunu eksen ben üzerine alır. Bu 'ben' in 

karĢısında bir kiĢi değil bütün evren bulunur. Bütün ayrıntılarıyla bu evren 

kahramanın çevresini sararak onu bu dıĢarıdan gelen görünümlere karĢı. tepkiye 

çağırır. Action sürekli bitiĢe doğru gitmez, kimi kez kesilerek, belli bir geliĢmeyi 

izlemeden, aynı değerdekileri sıralayarak yürür. Kapalı oyunun düz, amaca doğru 

giden action'unun yerine burada sonsuz bir çember, dairevi bir action buluruz. DıĢ 

action ilk sahneyle baĢlamadığı gibi, son sahneyle de bitmez. Serim yoktur, bütün 

olaylar gösterilir. Hızla birbiri üstüne yığılan sahnelerin, ĢaĢırtıcı, çok yönlü dünya 

görünüĢlerinin toparlanması ve bütünün anlamı bir bütünleme noktası olan sahnede 



93 

oluĢur. Kimi kez bu ortada, kimi kez oyunun baĢında, kimi kez sondadır. Her 

parçanın içinde gizli olan bütünün ana amacı ortaya bu noktada çıkar. Bunda 

çözülmeyen gerilim, sınırları aĢma kendini belli etmektedir. 

Zaman da özgür, geniĢ bir yayılma alanına sahiptir, kendi baĢına bir güçtür, action 

üzerinde etkilidir. Ġlk sahnenin daha önce baĢlamıĢ bir olayın ortasına atlaması gibi 

esneklikler gösterir. Zamanın hareketi sahnelerde ne oyun kiĢilerince ne de 

seyircilerce bilinçli olarak yaĢanmaz. Sürekli geliĢim anı sürekli zaman akıĢı 

eksiktir. Sahnelerin her birinin zamanı ayrılmıĢ, ve bu sahnelerin birbirlerine 

değinme noktalarında seyircinin kendini kaptırdığı Ģimdiki zamandan ayırır, onu 

zaman çeĢitliliğinde uyarır, bir tek sahnenin zaman derinliği bütün oyunun geçtiği 

zamanı unutturur. 

Action'un ve zamanın bu dağınık görünüĢünde ve zamanla ilgili oluĢumuna uygun 

olarak 'açık oyun' çok mekanlıdır. KiĢiler evrenin çeĢitliliği iĢinde birçok mekan 

bölümlerinden yaĢarlar. Mekan oyuna etkin olarak katılır. Mekan kendi içinde, 

kendisiyle veya kendi aracılığıyla oluĢan Ģeyi Ģartlandırır. Bu yoldan ben'in veya 

eksen kiĢinin doğa ile veya tarihle iliĢkisini gösterir." (And, 1970) 

And, Açık Biçim oyunların dilsel üslubunu Ģöyle ifade etmektedir: 

"(…) Action'da sahneler nasıl bir çıkıĢ noktası ise dilde de tek tek cümle bölümleri 

öyle çıkıĢ noktalarıdır. 'Kapalı oyun'da gerçek, yüksek soylu bir dile, mısralara 

baĢvurulurken, 'açık oyun'da dil gerçekle aynı düzeyde kalmayı, ona doğrudan 

doğruya anlam vermeyi yeğler, Bütüne kesin bir bakıĢ yoktur. KiĢi karĢılaĢtığı 

olaylar karĢısında ille kendini savunmaya itilir. Pantomime'e kaçıĢı da karĢı yanının 

gücü karĢısında bir susuĢtur. Veya güçlü ve belirsiz karĢı gücün saldırısı karĢısında 

savunmanın mantıksızlığını gösteren sözler söylerler. KiĢi aynı zamanda birçok 

çizgilerde konuĢur, iĢe düĢünceler, duygular, doğal tepkiler, dilbilim dıĢı (doğru 

baĢlanmıĢın düĢüĢü, cümle bölümlerinin bağlaçlarla birleĢtirilmemesi gibi) karıĢır." 

(And, 1970) 

5.4.2. Seyirlik Oyunlarda Soyutlama Estetiği ve ĠĢlevi 

Önemli gördüğümüz diğer bir konu ise Seyirlik oyunlarda karĢılaĢtığımız 

"Soyutlama (Abstraction)" ya da sanatsal bir yansıma olarak "soyutlama estetiği"dir. 

Nurhan Tekerek, oyunlardaki soyutlama/soyutlama estetiğini Ģöyle tespit eder ve 

açıklar: 

"Kuramı ve uygulamalarıyla bir estetik görüĢ olarak, modernitenin temel yöntemini 

oluĢturan soyutlama düĢüncesinin kaynağı olarak ilkeller ve Doğu toplumları 

gösterilir. Bu düĢünce, gerçeği, zahiri (görünen) ve Batıni (görünenin ötesi) olarak 

iki farklı bağlamda yorumlar. Dolayısıyla görünenin aldatıcılığından yola çıkarak, 

var olan her Ģeyin bir de Batıni yanı olduğuna, bu bapta evrenin, dünyanın, insanın, 

"bilme hırsıyla" , rasyonalite ve pozitivist bir mantıkla çözülemeyeceğine, esas 

olanın deruni anlama ulaĢmak olduğuna, derinde olana da "buluĢ"larla 

ulaĢılabileceğine, bunun da tasavvur gücüyle mümkün olabileceğine inanır. 

Doğu'yla Batı arasında bir köprü olduğu gibi, pek çok kültürün de içinde 

harmanlandığı Anadolu kültüründe de bu inancı ve düĢünceyi bulmak mümkündür. 

Gerek Orta Asya kültüründen, gerek Ġslam'ın farklı yorumlarından, tasavvufi-

sufiyâni ahlak öğretisinden ve Osmanlı kültüründen kaynaklanan bu düĢünme 

biçimi, Anadolu halkının yaĢam tarzına yansıdığı gibi folkloruna, edebiyatına, 

resmine, mimarisine, sazına-sözüne ve elbette oyun geleneğine de yansımıĢtır.  



94 

(...) 

Soyutlma (Osmanlıca'da: Tecrit, Fr. Ve Ġng.'de Abstraction) : Belirli bir tasarımın ya 

da kavramın bir öğesini (bir niteliğini ya da bağıntısını) bütün öteki öğelerinden 

ayırarak tek baĢına göz önüne almaya dayanan zihin iĢlevidir. Soyutlama, gerçeklik 

içindeki tasarımı bakımından ayrılması imkânsız olan bir öğeyi, düĢünce yoluyla 

ayırıp tek baĢına irdelemektir. Soyut kavram ise, "VaroluĢunu bir baĢka Ģeye borçlu 

olan ve ancak düĢünmede ve zihinde bir baĢka Ģeyle iliĢki içinde, nesne ya da 

nesnelerin niteliği olarak düĢünülen Ģeyin kavramına denir" ve bu kavrama sürecine 

de soyutlama denir.  

(...) 

(...) Özetle, "varlığın dıĢ görünüĢten kurtarılması, baĢka deyimle, tabiatın artık bir 

görünüĢ varlığı olarak kavranmak istenmemesi" bütün soyut sanatın ya da sanatta 

soyutlamanın çıkıĢ noktasıdır."  (Tekerek, 2008: 95,96,98,99,100) 

Öyle ki, görüneni zaman ve mekân mefhumundan arındırarak yani "uzaydan 

kurtararak" yaratılan "sıçrama ya da sıçratma" durumu bilhassa ritüel oyunlarda 

bununla birlikte dünyevi oyunlarda da sıkça karĢılaĢtığımız bir tür soyutlama 

üslubudur. 

"(…) Köylerde ve köy koĢullarında oynandığı için köylünün bulabildiği basit araç-

gereçlerle oynanır. Dolayısıyla soyutlama baĢat özelliğidir." (Tekerek, 2007) 

Tekerek, Açık Biçim üslubun ileri düzeyi olarak gördüğü soyutlamanın, 

tiyatro açısından en çarpıcı tarafını ise "oyunsuluk-tiyatrosallık ve oyuncu-seyirci 

organik bağı" olarak belirlemektedir. Bununla birlikte bu estetik üslubun iĢlevselliği 

bağlamında geleneksel tiyatromuzun yapısını ise Tekerek Ģöyle tanımlamaktadır: 

"Gerek köy seyirlik oyunlarımızda, gerekse meddah, karagöz ve ortaoyunu 

geleneğimizde var olan bu estetiğin en çarpıcı yanı oyunsuluk-tiyatrosallık ve 

oyuncu-seyirci organik bağıdır. "Öyle ki açık eser tanımında daha ileri  bir aĢamaya 

vararak yalnız eserin yaratıcı bakımından değil, fakat eseri algılayanın ( okuyucu, 

dinleyici, seyirci, gözlemci) da tıpkı yaratıcı gibi eseri değiĢtirip yeni bir düzene 

sokabildiğini, ona biçim verebildiğini çağdaĢ müzik, plastik sanatlar, edebiyat 

açısından yapılmıĢ denemeler ıĢığında gösteren Umberto Eco'nun görüĢlerine uyan 

ileri bir 'açık biçim' anlayıĢına uymakta, yani seyircinin biçim vericiliğine dayanan 

bir tiyatro yöntemine sahiptir" geleneksel tiyatromuz." (Tekerek, 2008: 102) 

ÇağdaĢ tiyatro anlayıĢının biçimlenmesinde hiç kuĢkusuz; Artaud, 

Meyerhold, Brecht, Boal, Grotowski, Barba, Brook gibi isimler önemli bir rol 

oynamıĢtır. Bu tiyatro uygulayıcıları yaĢadıkları çağ itibariyle alıĢılagelmiĢ tektonik 

(kapalı biçim) konvansiyonel tiyatro anlayıĢına karĢı çıkarak; "özellikle ritüelleri ve 

ritüellerdeki oyunsuluğu ve toplu katılımı çıkıĢ noktası yapan" (Tekerek, 2008: 102,103) 

bir tiyatro anlayıĢı ortaya koymuĢlardır. "Oyun alanı ile seyir alanı arasındaki 

uzaklığı ortadan kaldırmak adına yeni yöneliĢlere yelken açmıĢ" (Tekerek, 2008: 103) 



95 

olan bu tiyatro insanlarının tiyatro anlayıĢlarına baktığımızda en önemli biçimsel 

üslup olarak "soyutlama estetiğini" görmekteyiz. 

Tekerek, yukarıda isimlerini saydığımız tiyatro insanlarının "soyutlama" 

üslubunu kendi tiyatro anlayıĢlarına nasıl uyguladıklarını ve hangi kavramlarla ifade 

ettiklerini bununla birlikte bu ifade biçimlerinin özellikle Peter Brook'un "Kutsal 

Tiyatro" ve "BoĢ Alan" anlayıĢı bağlamında Seyirlik oyunlardaki karĢılığını ise 

"soyutlama estetiği"nin önemi özelinde Ģöyle açıklamaktadır: 

"Meyerhold'un oyuncunun devinimlerinden oyun alanına dek tiyatroyu 

özdeĢleĢmeye dayalı tüm konvansiyonel öğelerinden sıyırma, stilizasyona ve 

soyutlamaya yönelme giriĢiminin bir baĢka boyutu; Artaud'nun Kıyıcı (Zulüm - 

VahĢet) Tiyatrosu ve Grotowski'nin Yoksul Tiyatro anlayıĢıdır. (...) Artaud ve 

Zulüm Tiyatrosu, konvansiyonel tiyatroya karĢı, oyunculukta, dekorda, zamanda, 

mekânda, müzikte, yani tiyatronun tüm anlatım olanaklarında soyutlamaya gider. 

Ġlkel ayinlere, büyü törenlerine dönük, ĢaĢırtıcı, doğaçlara dayalı, eksendeki 

oyuncuyu ve yan öğeleri, seyirciyi sarsma yolunda iĢlevsel olarak kullanır.  

Brecht'in tiyatrosunda "YabancılaĢtırma" adı altında dünyayı yeniden yorumlama 

gibi politik bir düĢünceye hizmet eden soyutlama, özdeĢleĢmenin getirdiği 

aldatıcılığı reddederek, açık biçim tekniğini kullanır. (...) 

Tiyatrosunu bir laboratuvar tiyatrosu olarak gören Grotowski oyuncusunu tüm 

konvansiyonel öğelerden soyutlayarak (...) eksene koyar. (...) 

Görünenden yola çıkarak gizil ya da soyut olanı etkilemeye yönelik büyüsel 

törenlerin, toplulukların yaĢamında dans, müzik ve maske aracılığıyla iĢlevsel 

olması ve zamanla oyunsu bir zevke dönüĢmesi düĢüncesinden hareketle Peter 

Brook, tiyatroyu ölümcüllüğünden kurtarmak için "BoĢ Alan"a taĢımıĢ, bu boĢ 

alanda; türlü denemeler yapmıĢ, Doğu Tiyatrosu'ndan etkilenerek evrensel bir dil ve 

tiyatro anlayıĢı bulma yolunda, zamanda ve mekânda soyutlamaya giderek kutsal 

tiyatro kavramıyla yeni bir yol arayıĢına girmiĢtir.  

(...) 

Doğu'dan Batı'ya, Batı'dan Doğu'ya akan bütün bu kültürel ve estetik birikimin en 

önemli durağı olması gereken Anadolu'daki seyirlik oyunlarımız bu perspektifle 

yeniden değerlendirildiğinde, ritüel kökenli ve eğlence amaçlı tüm oyunların 

soyutlama düĢüncesinin pek çok estetik öğesine sahip olması itibariyle, 

tiyatromuzun bundan sonraki yolculuğunda da önemli bir kaynak olduğu, günümüz 

tiyatro yöneliĢlerinin vardığı nokta dikkate alındığında, tekrar tekrar anımsanmalıdır. 

(...) Anadolu köylüsünün Totemizm, ġamanizm, Batınilik, Alevilik, ve BektaĢilik 

gibi inançlarıyla oyun çıkartma geleneğini kaynaĢtırdığı, yüzyıllardır titizlikle 

koruyarak günümüze dek getirdiği bu oyunların çağımız tiyatral arayıĢlarıyla da 

kesiĢen özellikleri vardır. Bu oyunlar büyüsel ve törensel kökenli olduğu için 

köylünün doğayla iliĢkisini, ondan beklentilerini, umutlarını, dileklerini içeren ve 

simgesel anlamları olan motiflerle yüklüdür ve açık biçim-göstermeci tiyatronun pek 

çok özelliğine sahiptir. Soyut sanatın en önemli uğraklarından fantaziyi, imgelemi, 

olağanüstüyü, masalımsı olanı, simgesel olanı da içinde barındırmaktadır. Bu 

simgesel motifler ve göstermeci ögeler eylem dizgelerinden, kiĢileĢtirmeye, 

kiĢileĢtirmeden oyun düzenine, oyun alanına, giysilere, danslara, türkülere kadar her 

alana yansır. 



96 

Topluca yaratma ve topluca yenilenme, baĢka bir deyiĢle kutlama ve kutsama esas 

olduğu için doğal olarak bir "boĢ alan" da söz konusudur. Oyunlar ve törenler 

herhangi bir boĢ alanda, köy meydanı, tarla, dam, ev önü, ev avlusu, okul bahçesi, 

büyük bir oda, bir su kenarı gibi topluluğun sığabileceği her yerde yansılanabildiği 

için, tiyatroyu soluğuyla dinamik kılan seyirci ve yansılanan oyun-oyuncular 

arasında organik bir bağ vardır. Oyunlar doğaçlama ve var sayımsaldır. Yani 

oyunsudur. Zaten özellikle, bolluk-bereket getirmesi için oynanan büyü kökenli 

oyunlara köylü hep birlikte hazırlanır, birlikte oynanır, topluca yenir ve topluca 

kutlanır ve kutsanır.  

Böylece hep birlikte yeni bir karĢılamaya hazırlanılır. Yeni bir mevsime, yeni bir 

döneme ve yeni bir döngüye. Ġnsanın en önemli ve ortak iletiĢim aracı olan beden 

dili ön plandadır. (...)" (Tekerek, 2008: 103,104,105) 

Bu bağlamda Ģunu söyleyebiliriz ki; bütün bu oyunsal nitelikler ve soyutlama 

aracılığıyla yaratılan atmosfer, katılımcılar (seyirci-oyuncu) arasında güçlü bir 

"organik bağ" yaratmaktadır. Sosyal yapı açısından değerlendirdiğimizde 

toplumsallaĢma ya da kolektif bilince hizmet etmesi bakımından bu organik bağ 

"ben"den "biz"e giden yolda önemli bir iĢleve sahip görünmektedir. Öyle ki Seyirlik 

oyunlarda da gördüğümüz bu ortak amaca yönelik organik bağın oluĢmasında 

kullanılan "soyutlama üslubu" bu nedenle biçimsel bir özellik olarak Seyirlik 

oyunların en önemli içeriksel niteliğini oluĢturmaktadır. 



97 

6. RĠTÜEL 

Günümüzde  "Ritüel" kavramının özellikle kurumsallaĢmıĢ örgütlü dinler ve 

pratikleriyle (din/dini) iliĢkili bir algı yaratması yaygın bir yanlıĢ baĢka bir deyiĢle 

galat-ı meşhurdur. Burada  "galat-ı meşhur" deyimini belirtmemizin sebebi ise 

ikame anlamın (yaygın yanlıĢlığın) kavramın toplumsal "meĢruluğuna" zarar 

vermemesi her Ģeye rağmen baĢlangıçta ortaya çıkma sebebi olan "kutsal (sacred) ile 

iliĢkili bir pratiği" anlaĢılır kılmasıdır. 

Öyle ki bu noktada kavramsal bir bakıĢ açısıyla ilerleyerek "kutsal (sacred)" 

olgusunu bu kavramın zıt kavramı varsayılan "dünyevi (secular)" kavramı 

karĢıtlığında açıklamamız gerektiğini düĢünmekteyiz. 

6.1. Kutsal Kavramı ve Ritüel 

Emile Durkheim, Kutsal ile Dünyevi (profan-kutsal olmayan-din dıĢı) 

arasındaki farklılaĢmayı Ģöyle tespit etmektedir: 

"Ġster basit isterse girift olsun bütün bilinen dinler, ortak bir özellik gösterirler: Bu 

dinler insanların iki sınıf -birbirine zıt iki cins- halinde tasavvur ettikleri gerçek ya 

da· hayali Ģeylerin bir tasnifini ön gerçek olarak kabul ederler. Bu iki cins, yaygın 

bir Ģekilde iki farklı terimle isimlendirilirler. Kutsal (sacred) ve din dıĢı (profane) 

terimleri birbirine zıt bu iki cinsi oldukça iyi bir Ģekilde ifade ederler. Dünya bu 

Ģekilde iki alana, biri kutsal olan her Ģeyi diğeri din dıĢı olan her Ģeyi içeren iki alana 

bölünür." (Durkheim, 2005: 56) 

Durkheim, Kutsal (Sacred) olanın niteliklerini ve özelliklerini ise Ģöyle 

açıklar: 

"(…) Bir kaya, bir ağaç, bir su kaynağı, küçük bir taĢ, bir ağaç parçası, bir ev hasılı 

her hangi bir Ģey kutsal olabilir. Bir ayin, kutsallığa sahip olabilir; gerçekte ise, belli 

bir dereceye kadar da olsa kutsallık içermeyen hiçbir ayin yoktur. (...) Kutsal 

nesneler dairesi, hiçbir zaman sabitlenemez; onun alanı, bir dinden bir baĢkasına 

sonsuz derecede değiĢiklik gösterir. (...) 

(...) 

Kutsal Ģeyler, genellikle varlıklar hiyerarĢisinde onlara atfedilen dereceyle 

tanımlama eğilimi vardır. Kutsal Ģeyler, Ģeref ve kuvvet açısından din dıĢı Ģeylere ve 

özellikle de insana nispetle daha üstün olarak kabul edilirler. Ġnsan, sadece bir insan 



98 

olarak kaldığı müddetçe, kutsal Ģeylerden sayılamaz. Gerçekten insan, kutsal 

Ģeylerden daha aĢağı ve onlara dayanan bir dereceyi iĢgal ediyor olarak tasvir edilir. 

Bu tasvir bütünüyle yanlıĢ bir tasvir değildir; insana dair hiçbir Ģey gerçekten 

kutsalın ayırt edici bir özelliği değildir. Bir Ģeyin baĢka bir Ģeye tabi olması, 

birincisinin kutsal ikincisinin ise kutsal olmaması için yeterli değildir. (...)" 

(Durkheim, 2005: 56,57) 

"Kutsal Ģeyler, yasaklarla korunan ve tecrit edilen Ģeylerdir; din dıĢı olanlar ise, 

yasakların uygulandığı ve kutsal olandan uzak tutulması gereken Ģeylerdir. Dini 

inançlar, kutsalın doğasını, diğer kutsal Ģeylerle ya da din dıĢı Ģeylerle olan iliĢkisini 

dile getiren tasavvurlardır." (Durkheim, 2005: 60) 

Kutsal olanın ilkel kökeninde tabunun (yasaklarla korunan,tecrit edilen) 

varlığı olduğunu dile getiren Durkheim, bu iki olgunun birbiriyle hiç bir iliĢkisi 

olmayan iki zıtlıktan oluĢtuğunu söylemektedir: 

"Ancak, sırf hiyerarĢik yapıya dayanan bir ayırım ölçütü hem çok genel hem de çok 

belirsiz ise, kutsal ve din dıĢı arasındaki iliĢkiyi tanımlamak için onların ayrıĢık 

(heterojenity) oluĢundan baĢka bir vasıta yoktur. Ancak, eĢyanın bu tasnifini 

karakterize etmek ve onu çok hususi bir özelliğe sahip her hangi bir Ģeyden ayırmak 

için bu ayrıĢıklığı yeterli kılan nedir: Bu, mutlak bir ayrıĢıklıktır. BeĢeri düĢünce 

tarihinde, birbirlerinden bu kadar kökten bir Ģekilde farklı ya da radikal bir Ģekilde 

birbirlerine zıt iki kategorinin baĢka bir örneği yoktur. Ġyi ve kötü arasındaki 

geleneksel karĢıtlık, bunun yanında hiçtir: Ġyi ve kötü, aynı cinsin yani ahlakın 

birbirine zıt iki türüdür. Bu, sağlık ve hastalığın aynı olgu düzenin yani hayatın, iki 

farklı yönü olmasından baĢka bir Ģey olmaması gibi bir Ģeydir; aksine kutsal ve din 

dıĢı, her zaman ve her yerde insan zihni tarafından ortak hiçbir Ģeyleri olmayan ayrı 

iki tür, iki dünya olarak tasavvur edilir. (...) Ancak, biçimleri değiĢebilse de, zıtlık 

evrensel bir gerçektir." (Durkheim, 2005: 58,59) 

Durkheim'ın kutsal ile alakalı görüĢü klasik antropolojinin genel geçer kabul 

görmüĢ bir bakıĢ açısıdır. Ne var ki kutsal'ın zıtlık bağlamında dünyevi-din dıĢı ile 

ayrıĢması mevzuuna muhalif farklı yaklaĢımlar da olmuĢtur. Öyle ki kutsal 

kavramının "din" mefhumu ile iliĢkilendirilmesinin on dokuzuncu yüzyıl sonu 

antropoloji ve teoloji düĢüncesinin bir ürünü olduğu fikri de bir diğer görüĢtür. 

Antropolog Talad Asad bu durumu Ģöyle açıklamaktadır: 

"(...) "Kutsal" olanın iptidai kökeninde "tabunun" bulunduğu anlayıĢı antropolojide 

uzun bir geçmiĢe sahiptir. Yalnızca antik dini anlamaya çalıĢan klasikler değil, 

"hakiki" bir din inĢasına giriĢen Hıristiyan teolojisi de bu anlayıĢtan yola çıkmıĢtır. 

(...) 

Oxford Ġngilizce Sözlüğü'ne göre modern Ġngilizcede "sacred" ("kutsal") sözcüğü, 

ilk baĢlarda genellikle ayrı bir yere koyulan ve hürmet edilen tekil Ģeyler, kiĢiler ve 

durumlar için kullanılmıĢtı. Ne var ki sözlükte verilen örnekleri göz önüne alırsak - 

"O kutsal Meyve, sakınılması kutsal olan" dizesi, "Samuel Butler'in kutsal anısına" 

yazıtı, "kutsal majesteleri" hitabı, "kutsal bir konser" ifadesi - ayrı bir yere koyma ya 

da hürmet etmenin her durumda aynı eylemler olduğunu söylemek neredeyse 

olanaksızdır. Bu tür Ģeyleri, durumları ya da kiĢileri kutsal saydığı söylenen özne 

hepsiyle aynı iliĢki içerisinde değildir. YaĢam biçimlerindeki değiĢime ve 

heterojenliğe dayanan bir dizi örtüĢen toplumsal kullanımın tek bir değiĢmez öze 

dönüĢtürülmesi ve bu özün "dini" adı verilen evrensel bir beĢeri deneyimin nesnesi 



99 

olduğu iddiasının ortaya atılması, on dokuzuncu yüzyıl sonu antropoloji ve teoloji 

düĢüncesinin eseriydi. "Kutsal" ile "dindıĢı" arasındaki sözde evrensel karĢıtlığa 

modernlik-öncesi yazılarda rastlamayız. Ortaçağ teolojisinde esas karĢıtlık doğaüstü 

kutsal ile doğal dindıĢı arasında değil, her ikisi de aĢkın güçler olan "ilahi" ile 

"Ģeytani" arasında ya da her ikisi de dünyevi kurumlar olan "manevi" ile "dünyevi" 

arasındaydı." (Asad, 2007: 44,45) 

Bununla birlikte Asad, Latince'deki Sacred (kutsal) sözcüğünün kökü olan 

"sacre" kavramının Avrupa'da Fransız ihtilali sırasında seküler iktidarla iliĢkili bir 

kavram olarak ortaya çıktığını ve bu kutsal (sacre) olgusunun yine de iktidarın bir 

maskesi olarak düĢünülmemesi gerektiğini bunun yanı sıra kutsal olanın dünyevi/din 

dıĢı (secular) pratiğin de bir nesnesi olabileceğini belirtmektedir. 

"Örneğin, Fransa'da sacre sözcüğü ortaçağda ve modem çağın baĢlarında 

Hıristiyanlann günlük dillerinin bir parçası değildi. (...) Sacre sözcüğü Devrim 

zamanında ön plana çıktı ve seküler iktidarı hatırlatan tehditkar tınılar kazandı. 

Örneğin, Ġnsan Hakları Bildirgesi (1789) "droits naturels, inalienables et sacres"ten 

(doğal, devredilemez ve kutsal haklar) bahseder. Mülkiyet hakkı on yedinci madde 

ile kutsal kabul edilir. "L'amour sacre de la patrie" (kutsal vatan aĢkı) yaygın bir on 

dokuzuncu yüzyıl sözüdür. Açık ki bu kullanımların iĢaret ettiği bireysel deneyim ve 

bu deneyimi yaĢadığım iddia eden yurttaĢtan beklenen davranıĢ, ortaçağda "kutsal" 

sözcüğüyle ifade edilenlerden epeyce farklıydı. Bu sözcük artık birey olarak 

yurttaĢların ve kolektif olarak halkın kutsallaĢmasının doğallaĢmıĢ bir iktidar 

biçimini ifade ettiği modern seküler devletin iĢlevlerinin ve özlemlerinin ayrılmaz 

bir parçası olan bir söyleme aitti." (Asad, 2007: 45,46) 

"Ama buradan yola çıkarak "kutsalı" iktidarın bir maskesi olarak görmemek lazım; 

aksine belirli pratikleri -öznenin deneyiminin disipline edildiği günlük pratikler de 

dahil- kavramsal olarak mümkün, arzulanır, zorunlu kılan Ģeyin ne olduğuna 

bakmamız gerekir. Bu tür bir yaklaĢımda kutsal olanın (ve dolayısıyla dindıĢı olanın 

da) yalnızca dini düĢüncenin değil seküler pratiğin de nesnesi olabileceğine iliĢkin 

daha sağlam bir anlayıĢ sunulduğunu teslim etmek gerek." (Asad, 2007: 50,51) 

Bu bağlamda Ģunu söyleyebiliriz ki; kutsalın secular dünyaya uygulanması 

dolayısıyla kutsal ile iliĢkili pratiklerin en önemli aracı olan "ritüel" de bir çok 

simgeleri içinde barındıran büyük bir sembol olarak "dünyevi" bir mahiyet 

kazanmıĢtır.  

Öyle ki "Hıristiyan teoloji iktidarının" bir algı ürünü olarak günümüze kadar 

ulaĢan din-kutsal iliĢkisi düzleminde düĢündüğümüzde bile; ritüelleri veya âyinleri 

bir tür sacramentler (tanrının aktif olarak yer aldığına inanılan kutsal ayinler, 

görünmeyen gerçekliğin sembolleri) olarak değerlendirebilmekteyiz. 

"Bir diğer tanımsa, ritusu, aĢkın olana, tinsel gerçekliğe ve bir topluluğun yüce 

değerlerine simgesel olarak ulaĢma yöntemi olarak belirler." (Tecimer, 2006: 37) 



100 

Ancak ne var ki kutsal-ritüel-âyin-din iliĢkisi bağlamında ritüelistik olan her 

Ģeyin kutsal olup olmadığı Hıristiyan kilise geleneğinde de bir tartıĢma konusu 

olmuĢtur. 

Bununla birlikte kutsal-ritüel ikilisinin dini ya da mistik mefhumlarla ifade 

edilemeyecek kadar daha geniĢ bir alana sahip olduğu gerçeğini on ikinci yüzyıl 

Hıristiyan teologu St. Victor Hugh da Ģöyle açıklamıĢtır: 

"Mesela, on ikinci yüzyıl teologu St. Victor'lu Hugh "Sakrament nedir?" sorusuna 

yanıt olarak önce geleneksel tanımı dikkate alır: "Sakrament kutsal bir Ģeyin 

iĢaretidir." Ama sonra bunun yanlıĢ olacağını, çünkü çeĢitli heykellerin ve 

resimlerin, keza Kitabı Mukaddes'teki kelamların farklı Ģekillerde de olsa kutsal 

Ģeylerin iĢaretleri olduklarını ama birer sakrament olmadıklarını söyler. Böylece 

daha yeterli bir tanım sunar: "Sakrament, duyuların önüne dıĢarıdan getirilip konmuĢ 

cismani ya da maddi bir öğedir [sesler, beden hareketleri, cüppeler, aletler], bunlar 

görünmez ve manevi bir inayeti, benzerlik yoluyla temsil, kurum yoluyla ifade ve 

kutsallaĢtırma yoluyla ihtiva eder." Örneğin, vaftiz suyu, bedenden kirlerin 

arındırılmasına yapılan bir benzetmeyle ruhun günahlardan arındırılmasını temsil 

eder; bunu ilk kez Mesih'in yapmıĢ olmasından dolayı iman sahiplerine bu anlamı 

ifade eder ve vaftizi gerçekleĢtiren papazın sözleri ve eylemlerinden ötürü manevi 

inayet taĢır. Bu üç iĢlevin apaçık olduğu söylenemez, otoriteye sahip kiĢiler 

tarafından bunların tanımlanması ve açıklanması gerekir (ortaçağdaki Hıristiyanlar 

ayindeki karmaĢık alegorilerin anlamlarını salahiyetli tefsirlerden öğreniyorlardı). 

Dolayısıyla Hugh'a göre sakrament -yetkin kılınıĢından itibaren- tıpkı bir ikon gibi 

hatırlatıcı iĢlev gören karmaĢık bir iĢaret edenler ve iĢaret edilenler ağıydı." (Asad, 

2007: 47,48) 

ModernleĢmeyle beraber dünya ile iliĢkisini "daha fazla" akıl üzerinden 

kurmaya baĢlayan insan, Ģüphesiz kutsal olgusunun da değiĢim ve dönüĢümüne 

ihtiyaç duymuĢtur.  Özellikle Aydınlanma dönemiyle birlikte aklın daha fazla ön 

plana çıktığı seküler (secular) dünya anlayıĢı tam manasıyla "aĢkın" olanla "içkin" 

olanın ikamesini de beraberinde getirmiĢtir. Ġlkel insandan bu güne ritüel bağlamında 

dünyevi bir düzen unsuru olan efsanenin veya mitin yerini ise bilgi (gnosis) almıĢtır. 

Bununla birlikte kutsal olgusunun sadece dini açıklamak için kullanılan "aĢkın" 

kavramına indirgenemeyeceği "daha görünür" ve zorunlu hale gelmiĢtir.  

"Voegelin dünyayı ve tarihi “düzen” ve dolayısıyla “düzensizlik” fikri temelinde 

kavramıĢtır. Voegelin için tarihteki en önemli düzen tipleri sembolleriyle birlikte 

mit, felsefe, vahiy ve modern ulus-devlet düzeninin sembolü olan bilgi (gnosis)‟dir. 

Voegelin bunlar arasında bir ilerleme değil; farklılaĢma olduğunu düĢünür. Modern 

dönemde de varlığın ve düzenin anlamı gnosis ile aranmaya baĢlanmıĢtır. Modern 

insan felsefesi bu yönüyle yalnızca bu dünya yönelimli “içkin” felsefeyi ve “içkin” 

tecrübeyi aĢkın tecrübe yerine ikame etmiĢtir. Ġçerik bakımından “içkin” tecrübe 

“aĢkın” tecrübe gibi muamele görmüĢ olup içkinliğe kutsiyet atfedilmiĢtir." (Kutlu, 

2013) 



101 

Öyle ki düne kadar "kutsal" olgusunu zaman içinde bozulmadan aktarma 

iĢlevi gören ritüel artık kutsal'ın (sacra'nın) ikame unsuru olan "bilgiyi" ve kültürü 

aktarmak için araçsallaĢtırılmıĢtır. 

"Ritusun gerçek amacı sacra'nın "zaman içinde" bozulmadan aktarımıdır. Bir ritusun 

gerektiği gibi uygulanmaması bunun tam tersini yaratır, sacra'yı bozarak kaosu 

kıĢkırtır, Evrenin Düzeni'ni yıkar. Bu nedenle ritus, bir yasaklar kaynağı olan tabuyu 

yaratmıĢtır. Düzenle kaos arasında olduğu gibi, ritusla tabu arasında da diyalektik 

bir iliĢki vardır. Ritus-tabu iliĢkisinde, ritus özü (sacra), tabuysa biçimi (casta) 

simgeler. Mitosla iliĢkisinde casta niteliğini taĢıyan ritus, tabuyla iliĢkisinde sacra 

niteliğine bürünür. 

Sacra ve casta: Sacra, Latince sacrum sözcüğünden; kutsalla, tapımla ilgili öz 

anlamına gelirken casta, Latince castus sözcüğünden; saf, bozulmamıĢ, temiz, 

erdemli, kurallara uygun anlamına gelir. Sacra ve casta; derin anlam ve söz; öz ve 

biçim, mana ve lafz ikilisini ifade eder.  

Bu noktada baĢka bir soru gündeme gelir: Neden tabu, diğer bir deyiĢle ritusun lafzı 

yani biçimsel yönü, ritusun özünden daha uzun yaĢayabilir? Ya ritusun kaynakları 

(mitos) tümüyle unutulmuĢtur ya da ritus rakip bir olguyla, örneğin örgütlü din 

kurumunun baskısıyla karĢılaĢmıĢtır. Kilise, dogmalara körü körüne bağlanan bir tür 

itaat, giderek kölelik içeren kendine özgü bir sacra (dogma) yaratmıĢ, hatta bu 

kölelik durumundan çileci eğilimlerde olduğu gibi bir tür "gizemsel zevk" 

alınmasını bile sağlamıĢtır. Tabu, entelektüel ya da ussal bir doğrulanmaya gerek 

duymadan da varlığını sürdürebilir; yeter ki yasaklamaları varoluĢsal kaygılara 

doğrudan yanıt verebilsin.  

GeliĢen din kurumu karĢısında tabu, giderek hurafeler (batıl inançlar) biçimine 

bürünmüĢ, casta olarak kalmıĢ, sacra'nın derin anlamı yitirilmiĢ, böylece bölgenin 

kültüründe artık hiç yer almayan, önceden varolmuĢ bir takım mitoslara bağlanan, 

gerilemiĢ rituslar bütünü olarak, folklor doğmuĢtur." (Tecimer, 2006: 31,32) 

Bu noktada Ģunu diyebiliriz ki; ritüel kavramı çoğu zaman aĢkın tasavvurlarla 

iliĢkili kutsal pratiklere yönelik bir çağrıĢım yapsa da, esasında dünyevi (secular) bir 

hal almıĢ içkin "kutsal" pratikleri (bilgi ve kültürel bilgi) de ifade eder nitelikte 

kullanılagelmiĢtir. 

"Mitosu bilen insan, çevresindeki doğanın, nesnelerin de kökenini bilir, böylece 

nesnelere egemen olabilir, onları istediği gibi kullanabilir; doğanın efendisi olur. 

Demek ki mitos, insanı evrene egemen kılan bir bilgiyi sağlar. Ne var ki bu bilgi 

"aĢkın" ve "soyut" bir bilgi değil, ritus sırasında mitosun okunması ya da 

sahnelenmesiyle edinilen "somut" ve "canlı" bir bilgi, gnosis'tir. Mitos kutsalın 

bilgisidir (sacra), ritus da bu bilginin doğrudan aktarılıĢıdır (casta)." (Tecimer, 

2006: 32,33) 

Bu durumda çalıĢmamızın bundan sonraki bölümlerinde aksi belirtilmedikçe 

"ritüel" kavramını kullanmaktaki kastımızın yalnızca aĢkın kutsal pratikleri değil 

içkin kutsal pratikleri de kapsayan genel bir mana olduğu anlaĢılmalıdır. 



102 

6.2. Ritüel Kavramı ve Performans 

Ritüel etkinliğin kutsal ile iliĢki kurma amacı esas bir özellik ya da bir baĢka 

deyiĢle temel bir iĢlevdir. Bu bağlamda Ritüel olgusunu kutsal kavramı düzleminde 

inceleyen akademisyen Ġlkay ġahin bu ikili iliĢkiyi ve aralarındaki iĢlevsel ayrıĢmayı 

ise ritüelin pratik/eylemsel bir unsur olması bağlamında  açıklamaktadır: 

"Ritüeller, kutsalla iliĢkinin teorik boyutunun yani inancın sosyokültürel yaĢam 

içinde sindirilmesini ve kolektif bir paylaĢımın konusu haline gelmesini 

sağlamaktadır. Ancak bunu da belirtmek gerekir ki kutsalla kurulan iliĢkinin teorik 

boyutu kurumsal dinler söz konusu olduğunda genel olarak “inanç”, pratik boyutu 

ise “ibadet” olarak tanımlanırken, kurumsallaĢmamıĢ dinler söz konusu olduğunda 

teorik boyut “mit” pratik boyut ise “ritüel” olarak kavramlaĢtırılmaktadır." (ġahin, 

2008) 

Bu yaklaĢımı destekler nitelikte bir bakıĢ açısıyla Metin And da ritüellerin öz 

açısından ikili bir iliĢki barındırdığını ve çatısını bu ikili iliĢkinin belirlediğini 

söylemektedir: 

"Bütün eski törensel ve ritüel niteliğinde ikili bir iliĢki buluruz. Bunlar söz [mithos] 

ve yapılan Ģey, eylem [dromenon]'dir. Bu genel ayrımdan sonra, dramın, tragedyanın 

çıkıĢı da bir yandan epos, ve mithos ile ritüel'in eylem yönünün birleĢmesiyle 

olmuĢtur. Ritüel ve törende, gerçi eylem, söz‟den daha önemlidir, ancak söz ve 

mithos eylemin iĢlevselliğine karĢın, onun kalıcı, yüceltici yorumsal ve anlamsal 

yönünü tamamlar. ĠĢlevsel ritüellerle, kalıcı eskimez mithos'un birbirine geçiĢmesi 

dramı yaratmıĢtır. Bu ikili iliĢkiyi baĢka alanlarda da buluruz. Örneğin dinlerde dua-

ibadet ikiliği gibi. Dua, simgesel sözlerle evrenin tanrısal varlığını ulular, ibadet ise 

namaz, abdest gibi simgesel eylemlerle onu uygular. Tarikatlarda zikir-semâ„ ikiliği 

de böyledir. (...) Alevîlerin cem âyinlerinde oynadıkları samah'ların söz ya da zikir 

yönünü nefesler ve niyâz karĢılar. Ancak bunlar çoğu kez birbirine kaynaĢmıĢ 

oldukları için çoğunlukla tek bir anlam ve amaca bürünmüĢtür." (And, 2003: 52) 

Bununla birlikte Durkheim da âyini (ritüeli), biçimselliğini referans alarak 

davranıĢsal/eylemsel niteliği bağlamında bir tanımlama yaparak açıklar:    

"(...)  ayinler bir kimsenin kutsal olan Ģeylere karĢı nasıl davranması gerektiğini 

emreden davranıĢ kurallarıdır." (Durkheim, 2005: 60) 

Ritüel sözcüğü Türkçe'ye Fransızca'dan geçmiĢ bir kelimedir. Türkçe karĢılığı 

ise fars kökenli Âyin kavramıdır. Sedat Veyis Örnek,  "rit" kökünden türettiğimiz 

"ritüel" kavramını "Etnoloji Sözlüğü" kitabında Ģöyle tanımlamaktadır: 

"Rit [Alm. Rit, Fr. Rite, Ġng. Rite]: Din, tapınma, büyü ya da erginlikle ve geçiĢ 

dönemleriyle ilgili geleneksel tören, ayin. Ritler belli ilkelere uymak zorundadırlar 

ve çoğunlukla kapalı bir düzen içinde iĢlerler."  (Örnek, 1971: 204) 



103 

Bir diğer yaklaĢım ise "Ritüel" sözcüğünün Hint-Avrupa dil ailesinde "rta" 

kökünden gelen "saymak,uyum sağlamak (saygıyla bir düzene uymak), ahlaklı 

olmak" gibi anlamları ifade eden "rita" kavramından türediği yönündedir. Sonrasında 

"ritus" (ayin, örf, adet) olarak Latinceye geçen kelime oradan "ritüale" biçiminde 

Orta-Latinceye geçmiĢtir. Orta-Latinceden Fransızcaya "rituel", Ġngilizceye ise 

"ritual" biçiminde yerleĢmiĢ olan kavram Türkçede "âyin" kelimesi ile 

karĢılanmıĢtır.  

"Bu görkemli becerilerine karĢın Varuna, Vedalar çağında iniĢe geçmiĢtir. Örneğin 

halk tarafından sevilme bakımından Indra'nın çok gerisinde kalmıĢtır. Ama o 

olağanüstü bir geleceğe sahip olacak iki dinsel kavramla iliĢkilidir: rta ve maya. 

"Uyum sağlamak" fiilinin geçmiĢ zaman kipi olan rta sözcüğü dünyanın düzenini 

ifade eder; hem evrenin, hem dinsel törenlerin hem de ahlakın düzeni söz 

konusudur. (...)YaratılıĢın rta'ya uygun olarak gerçekleĢtirildiği belirtilir, tanrıların 

rta'ya göre davrandıkları, rta'nın hem evrensel ritimleri hem de ahlaki davranıĢları 

yönettiği yinelenir. Tapımı yöneten de aynı temel ilkedir, "rta'nın yeri" göğün en 

yüksek katında veya ateĢ sunağındadır." (Eliade, 2003: 246) 

Hint ve Mezopotamya kültürü üzerine araĢtırmalarıyla bilinen George 

Dumezil ise "rta" kavramıyla ilgili Ģunları söylemektedir: 

"AĢağı yukarı aynı sözcükle ifade edilen aynı kavramın hem Mezopotamya ve 

Suriye'nin yarı Hintlileri hem de her türden inanca sahip Ġranlılar nezdindeki 

ayrıcalıklı yerini görünce, daha önceden Hint-Ġranlıların düĢünce ve açıklamalarının 

da temelini oluĢturduğu kesinlik kazanıyor." (Eliade, 2003: 46) 

"Fenomenolojik açıdan din tanımının yapılabilmesi için, bilmemiz gereken en 

önemli konulardan biri ritüeldir. Batı dillerinde ritüel kelimesi, Latince rota, 

Sanskritçe rita, Proto-HindAvrupa dilinde rot (yol, düzen) fiil köküne kadar çıkar ve 

söz konusu arkaik dillerdeki kök anlamının da çağrıĢtırdığı gibi "izlenecek yol" ya 

da "düzen" anlamlarına gelir. Dinler tarihindeki özelleĢmiĢ anlamı, insan ve ilahi 

güçler arasında doğru iliĢkiyi kurmak için geliĢtirilmiĢ metottur. Ancak ritüel 

aracılığıyla insan ve kozmik güçler arasında iliĢki kurulabilir ya da düzenlenebilir. 

(...)" (Demirci, 2013: 49) 

Bu kavramın kökeni ile alakalı diğer görüĢler ise kısaca Ģu yöndedir: 

"Veda‟da Rita kavramı büyük önem taĢır. Bu üniversal moral sistem Vedalarda 

“Rita”, Mimamsa‟da “Apurva” ve Nyayavaisheshika‟da “Adrishta” terimleri ile 

ifade edilir. (...) Vedaların Rita‟sı bize, moralitinin bir standardını tedarik eder. O, 

“satya”dır veya eĢyanın doğruluğudur." (Mohapatra, 2002) 

""Ritüel" sözcüğü Hint-Avrupa kökünde "ritu" (saymak) imiĢ... Oradan Latinceye 

"ritus" (ayin, tören, merasim, örf, adet) olarak geçmiĢ, Orta-Latincede "ritüale" 

olmuĢ... Oradan da Fransızcaya "ritüel", Ġngilizceye "ritual" olarak yerleĢmiĢ..." 

(Eliaçık, 2011: 245) 

"Kutsalla ilgili, simgesel ve önceden oluĢturulmuĢ anlamlar taĢıyan, geleneksel 

eylem ve uygulamalara ritus denir. Ritus sözcüğünün kökeni Latince'dir ve "dinsel 

tören, uygulama, gelenek" anlamına gelir. Med dilinde rita, "kozmosun düzeni" 



104 

demektir; aynı biçimde Sanskritçe'de rita, "evrensel, doğal, toplumsal, dinsel düzen" 

anlamına gelir. 

Ritusların belirli bir sistem içinde bir araya gelmeleriyle ritüel meydana gelir. Bu 

anlamda ritus, ritüeli oluĢturan öğelerden her biri olarak düĢünülebilir. Ritüel, bir 

törenin ya da bir tapımın (kült) akıĢını belirleyen kuralların ve bu sırada kullanılan 

simgelerin kendi içinde tutarlık gösteren bütünü olarak tanımlanabilir. Ritüel, uzun 

yılların birikimi olarak gelenek tarafından belirlenmiĢ törensel davranıĢlar, yani 

rituslar dizgesidir. Diğer bir söyleyiĢle ritüeller, mitosların ve sözel geleneklerin 

simgesel davranıĢlar olarak kurumlaĢmalarıdır. Bu anlamıyla ritüele en yakın Türkçe 

sözcük "ayin" dir." (Tecimer, 2006: 30) 

"Âyin" kelimesi ise Türkçeye Farsçadan geçmiĢ ve görenek, tören, merasim 

anlamına gelmektedir. Osmanlıcada “Şehrâyin” kelimesi de Arapça "şahr-yeni ay" 

ve "âyin" sözcüklerinin bileĢiğidir ve bu anlamda tören, merasim, Ģenlik ayı 

manasına gelir. “Ayna” kelimesi de bu kökten gelmektedir. Âyin ve törende belli 

hareketlerin tekrar “aynısı” yapılır, aynada da kendinin “aynısını” görürsün. “Aynen” 

de bu kökten olup tekrar olgusunu ifade eder. 

Ömer Tecimer, âyin ve ritüel kelimelerinin günümüzde ikame olarak kullanıldığını 

belirtse de âyin sözcüğünün geniĢ anlamda niçin ritüel olgusunu tam manasıyla 

karĢılayamayacağını Ģöyle açıklar: 

"Ancak günümüzde ritüelin gündelik yaĢamdaki anlamı, yukarıda dile getirilenden 

daha kapsamlı bir niteliğe kavuĢmuĢtur. Bu yüzden yalnızca kutsalla bağlantılı 

uygulamaları ifade eden ayin sözcüğü yetersiz kalmıĢtır. Önceden belirlenmiĢ, 

buyurulmuĢ bir sırada yapılan düzenli davranıĢ ve eylemler; bir potansiyel gücü 

belirli bir eyleme yöneltmek için  yapılan büyüsel davranıĢlar dizisi; kurallara ve 

göreneklere uygun, alıĢılmıĢ, belirli bir modele uygun davranıĢların tümü ritüel 

olarak değerlendirilir.  

Özetle ritus ve ritüel, geniĢ anlamda her türlü standart davranıĢ modelini ifade 

ederken, dar anlamda yalnızca "kutsal"la ilgili davranıĢ modellerini anlatır." 

(Tecimer, 2006: 30) 

Ġçinde yaĢadığımız Mezopotamya coğrafyası bağlamında ise ritüel sözcüğü 

tarihsel süreçte Ģu ifadelerle karĢılanmıĢtır: 

"Mezopotamya'da ritüel karĢılığında kullanılan en yaygın kelime Akadca parşu'dur. 

Bu kelime Akadlardan önce Sümerce deki garza (tören) ve me (ilahi düzen, hesap) 

ifadelerinin karĢılığıdır. Her üç kelimenin kökü de "hesap etmek, ölçmek, 

planlamak, çizmek" gibi anlamlara gelir. Kuzey Suriye'deki antik Emar Ģehrinde 

çıkan çivi yazılı metinlerden Akadca parşu ile akraba parisu kelimesinin tahıl 

tartımında ölçü olarak kullanıldığını görüyoruz. Bu kelimenin Ġbranice dahil batı 

Samilerinde ölçüm karĢılığında kullanıldığına dair bolca referans vardır. 

Muhtemelen ölçmedeki hassasiyet ve denge, insan ve ilahi güçler arasındaki hassas 

iliĢki biçimine ilham vermiĢ olmalıdır. Böylece ritüel kavramının kökeninde, 

kozmik düzen (ya da ölçüm) ve bu düzeni kontrol etmeye yönelik bir arzunun 

yattığını söyleyebiliriz. ġüphesiz parşu sözcüğü yeni yıl-Akitu bayramı, kutsal 

evlilik gibi spesifik ritüeller için de kullanılmıĢtır. Astrolojik ritüellerde kullanılan 

bir ifadedir. 



105 

Ritüel karĢılığında Akadca'da kullanılan bir baĢka kelime nepesu (çoğulu nepestu), 

özellikle Yeni-Asur dönemine doğru yaygınlaĢır. Gün içi yapılan ritüellerden 

(nepesu sa seri, sabah ritüeli, nepesu sa muşlali, öğleden sonra ritüeli), astrolojik ve 

tapınak ritüellerine kadar yaygınca kullanılmıĢtır. 

Yeni Asur metinlerinde genellikle çoğul hali epsetu Ģeklinde geçen sapistu bu 

anlamda kullanılan bir baĢka kelimedir. Eski Babil metinlerindeki sakkû, Akad 

döneminden miras alaktu, Hellenistik dönemde yaygınlaĢan dulla, yine aynı döneme 

ait sipru ve palludu gibi baĢka kelimeler de vardır." (Demirci, 2013: 55,56) 

6.2.1. Türkçe Bir Kavram Olarak Saya Sözcüğünün Ritüel Kavramına 

Ġkamesi 

Yukarıdaki bilgiler bize gösteriyor ki "ritüel" ya da "âyin" olgusu kökensel 

anlamda; bir eylem dahilindeki "belli bir davranıĢı, sayıyı,saymayı,ölçmeyi, tekrarı 

ve aynılığı" ifade etmektedir.   Bütün bunların yanı sıra ritüel amaçlı gerçekleĢtirilen 

köy seyirlik oyunlarından "Saya" oyunlarını ifade etmek için kullandığımız "Saya" 

kavramını Türkçe olmayan farklı bir kökenden dilimize geçen herhangi bir kavrama 

ihtiyaç duymadan doğrudan "Ritüel" kavramının karĢılığı olarak kullanabileceğimizi 

düĢünmekteyiz. Öyle ki Ritüel kavramının ilk manası olan Hind-Avrupa dil 

kökündeki "rita-saymak" kelimesi herhangi bir anlam kaymasına uğramadan Türkler 

tarafından doğrudan aynı anlama gelecek biçimde "Saya" olarak kullanılmıĢtır. "Say" 

kökünden türeyen Saya; "saygınlık, saymak (düzene uymak), saymak (bir Ģeyi 

sayısal olarak hesap etmek), hesaplamak" anlamlarına gelmektedir.   

 

"Saya (veya Sayagan) – Türk ve Altay halk kültüründe Bereket Töreni. 

Hayvancılıkla uğraĢan toplumların bereketi artırmak için düzenledikleri bir törendir. 

Bu bayramın koruyucu ruhu olan Saya Han adına düzenlenir. Oyunu yürüten kiĢiye 

Sayacı denir. Koyunlar doğurmaya baĢladığında çobanlar köy köy ev ev gezip saya 

toplarlar. Sayacılar keçi derisine bürünürler. Saya adı verilen goĢalar (maniler) 

okurlar. Saya Han ile iliĢkili bir törendir. Ayrıca otlak, mera gibi anlamları da 

bulunur.  

Kosa, Saya, Payna, Pakta dörtlü bir tören silsilesi oluĢtururlar. Ayrıca Sümer 

geleneğinden Ortadoğu ve Orta Asya'ya yayılmıĢ olan ve sözbiçim olarak da bu 

sıralamaya uygun düĢen Nardugan bayramı bulunur. 

(Say) kökünden türemiĢtir. Saymak, hesaplamak, saygınlık anlamları vardır. Haber 

içeriğine de sahiptir.     

Tibet dilinde Saya sözcüğü milyon sayısını ifâde etmekte kullanılır. Moğolcada ise 

hemen, Ģimdi, Ģu anda demektir." (Karakurt, 2012: 648,649) 



106 

6.3. Ritüele Yönelik ÇeĢitli Yapısal Tanımlamalar 

Gordon Marshall, "Sosyoloji Sözlüğü" kitabında Ritüeli genel bir tanımla 

Ģöyle açıklamaktadır: 

"ritüel (ritual) Uygun zamanlarda yerine getirilen ve sembollerin de kullanılabildiği, 

sık sık tekrarlanan bir davranıĢ modeli. Ritüellerin etkili olduğu baĢlıca toplumsal 

alanlardan birisi »dindir, ancak ritüelin etki alanı seküler ve gündelik yaĢama kadar 

uzanır. Örneğin Erving Goffman'ın dramaturjik sosyolojisi, aktörlerin ortak bir 

gerçekliği kabul ederken iĢbirliği yaptığı ve birbirlerinin benlik duygusunu 

koruduğu, ritüelleĢtirilmiĢ gündelik davranıĢ kodları niteliğindeki "etkileĢim 

ritüelleri"nden bahsetmektedir." (Marshall, 1999: 623) 

Richard Schechner ise "Ritüelin Geleceği" kitabında kutsal bağlamında ritüeli 

toplumsal açıdan Ģöyle tanımlamaktadır: 

"Ritüel kelimesini telaffuz etmek bile baĢlı baĢına büyük bir sorun demektir. Ritüel 

o denli farklı biçimlerde tanımlanmıĢtır ki -bir kavram, praksis, süreç, ideoloji, 

özlem, deneyim, iĢlev- çok fazla anlama geldiği için çok az Ģey ifade eder. Yaygın 

kullanımıyla ritüel, yine bir baĢka kaygan kelime olan kutsal ile özdeĢleĢtirilir." 

(Schechner, 2015: 258) 

6.4. Performans 

Ritüel'i kavramsal yahut süreçsel bir nazarla irdelediğimizde; performatif, 

tekrara dayanan aynılık etrafında, yapısal/biçimsel bakımdan kendine has bir 

atmosfere sahip özgün  bir "performatif" olguyla karĢılaĢmaktayız. 

"“Ritüel” için verilen tanımlardan bazıları Ģöyledir: Ritüel, kiĢiler ve dünya arasında 

doğru bir dengenin yakalanabilmesi için bir duyguyu oluĢturan veya yeniden-

yaratan formel ve sembolik davranıĢtır. Kavram köken itibarıyla rhyme (kafiye), 

rhythm (ritim), river (ırmak) gibi kelimelerle ortak bir köke sahiptir. Bu kavramlar 

bir arada düĢünüldüğünde ritüelin; düzenli biçimde akan, tekrarlayan, kuralları olan, 

anlaĢma/uyum-luluk/düzen (convention) gibi vurgularının olduğu görülmektedir." 

(Kutlu, 2013) 

Akademik mecrada "Performans" disiplininin kurucusu sayılan ve ritüeller 

üzerine yaptığı kapsamlı araĢtırmalarla bilinen Amerikalı tiyatro insanı Richard 

Schechner (1934) performans kavramını Ģöyle ifade etmektedir: 

"(...) bir birey ya da grup tarafından, bir diğer bireyin ya da grubun huzurunda ve 

yararına yapılan etkinlik." (Tecimer, 2006: 75) 

Akademisyen Adnan Çevik, Performans'ı; "oyunla ıslah edilmiĢ ve/veya 

yayılmıĢ ritüelleĢtirilmiĢ davranıĢ" (Çevik, 2017) olarak tanımlar ve Ģöyle açıklar: 



107 

"Sporda, iĢ yaĢamında ve hatta cinsel iliĢkide "performans" bir Ģeyi belli bir 

standartta yapmak, baĢarmak ve yüksek bir dereceye eriĢmek demektir. Sanatta 

"performans" bir gösteriyi, dansı, oyunu veya konseri sahnelemektir. Günlük 

yaĢamda "performans" hava atmak, abartmak, izleyenler için bir eylemin altını 

çizmektir. (...) 

"Performans" ayrıca olma, yapma, yapmayı gösterme ve "yapmayı göstermeyi" 

açıklama iliĢkisi içinde açıklanabilir.  

"Olma" kendi baĢına var olmaktır. "Yapma" maddenin en küçük yapı taĢından, 

bilinçli varlıklara ve en büyük galaksilere kadar tüm olanların eylemleridir. 

"Yapmayı gösterme" edimselliktir: yapmayı iĢaret eder, onun altını çizer ve 

görselleĢtirir. "'Yapmayı göstermeyi' açıklama" ise performans araĢtırmasıdır." 

(Çevik, 2017) 

"Performans" alanında yaptığı araĢtırmalarla bilinen Amerikalı tiyatro 

profesörü Marvin Carlson ise bir performansı performatif (performans özellikli) 

kılanın ne olduğunu beceri, "hüner" bağlamında Ģöyle ifade eder: 

"(...) genel geçer pratikten zihinsel olarak bir adım geri çekilip performans 

sanatlarını performatif kılanın ne olduğunu sorduğumuzda, öyle sanıyorum ki, bu 

sanatların hünerli ya da eğitilmiĢ kiĢilerin fiziksel mevcudiyetlerini gerekli kıldığı ve 

bu hünerlerin gösteriminin performans olarak adlandırıldığı yanıtına ulaĢıyoruz." 

(Carlson, 2013: 23) 

Antropolog Erving Goffman (1922-1982) "Günlük YaĢamda Benliğin 

Sunumu" adlı monografisinde "performans" hangi anlamda kullandığını Ģöyle 

açıklar: 

"Bir kimsenin belli bir gözlemci kümesi önünde sürekli bulunduğu bir süre boyunca 

gerçekleĢtirdiği ve gözlemciler üzerinde biraz da olsa etkisi olan tüm faaliyetleri 

anlatmak için "performans" sözcüğünü kullandım." (Goffman, 2014: 33) 

  Amerikalı antropolog Wendy James "ritüel" kavramının hangi anlama 

gelirse gelsin eylemselliği bağlamında bir belirleme yaparak fizikselliğe çağrıĢım 

yaptığını vurgulamaktadır: 

""Ritüel" derken her neyi kast edersek edelim, bu kavramın içine fiziksel olarak 

canlandırılmıĢ ya da canlandırılabilen; yapılıĢ amacı ya da yarattığı etki bakımından 

dönüĢebilen kasıtlı törensel bir icra olduğunu dahil ederiz. Bu yüzden (nasıl 

tanımlanırsa tanımlansın) ritüellerde mutlaka beden kullanılır, kontrollü bir mekân 

kullanımı ve hareketlerin zamanlaması vardır." (James, 2013: 138) 

Öyle ki modern sosyoloji biliminin kurucusu sayılan Emile Durkheim (1858-

1917) da din (kutsal-sacred) olgusunu iki ana fenomen ekseninde ele alır ve bunları; 

inançlar ve âyinler (ritüeller)  olarak belirler. Bununla birlikte Durkheim, ritüellerin 

(âyinlerin) eylemsellik (aksiyon) temelinde kendini gösterdiğini belirtir: 



108 

"Dini fenomenler iki temel kategoriye ayrılırlar: Ġnançlar ve ayinler. Birinci grup, 

düĢünceyle ilgilidirler ve bir takım zihni tasavvurlardan oluĢurlar; ikinciler, hususi 

eylem biçimleridir. Bu iki fenomen grubu arasında, düĢünceyi eylemden ayıran Ģey 

yer almaktadır." (Durkheim, 2005: 56) 

Performans olgusunun iĢlevsel özelliklerini ise Ģöyle sıralayabiliriz: 

" 1. Eğlendirmek 

 2. Güzel bir Ģey yapmak 

 3. Kimliği belirlemek veya değiĢtirmek 

 4. Toplum oluĢturmak veya beslemek 

 5. ĠyileĢtirmek 

 6. Öğretmek, aklını çelmek veya ikna etmek 

 7. Kutsal ve/veya Ģeytani olanla iliĢki kurmak" (Çevik, 2017) 

Bu noktada Ģunu söyleyebiliriz ki; ritüelin temelde eylemsel bir mefhum 

olduğunu gösteren performansın varlığından bahsedebilmemiz için ritüel ile ikili bir 

iliĢki içinde olan "oyun"sallık gereklidir. Ritüel ile diyalektik bir iliĢki halinde 

karĢımıza çıkan "oyun/oyunsallık" bu bakımdan ritüel etkinliğin gerçekleĢebilmesi 

için olmazsa olmaz bir öğe durumundadır. 

6.5. Oyun Kavramı ve Ritüel 

"Ġnsan uygarlığının, oyun olarak, oyunun içinde ortaya çıktığı " (Huizinga, 

2006:14) görüĢü, Hollandalı tarihçi Johan Huizinga (1872-1945)'nın Oyun kavramı 

üzerine yazdığı meĢhur eseri "Homo Ludens" ile birlikte bir çok araĢtırmacı ve bilim 

çevrelerince de kabul görmüĢ en güçlü varsayımlardandır. 

Oyunun, kültür kavramından daha eski bir olgu olduğunu söyleyen Huizinga, 

her ne kadar fiziksel bir tepki olarak görünür, somut bir unsur mahiyetinde karĢımıza 

çıksa da oyun mefhumunun somut olmayan derin bir mana veya öz'e sahip olduğunu 

söylemektedir: 

"Oyun, eh basit biçimlerinde ve hayvan hayatının içinde bile, tamamen fizyolojik, 

bir olgudan veya fizyolojik olarak belirlenen psiĢik bir tepkiden daha fazla bir 

Ģeydir. Bizatihi oyun olarak, tamamen biyolojik veya en azından tamamen fiziksel 

bir faaliyetin sınırlarını aĢmaktadır. Oyun anlam bakımından zengin bir iĢlevdir. 

Oyunda, yaĢamın doğrudan gereksinimlerini aĢan ve eyleme anlam katan bağımsız 

bir unsur "oynamaktadır". Her oyun bir anlam taĢır. Eğer, oyuna bir öz yükleyen bu 

faal ilkeye zihin dersek aĢırıya kaçmıĢ oluruz; eğer ona içgüdü dersek hiçbir Ģey 

söylememiĢ oluruz. Hangi açıdan ele alınırsa alınsın, oyunun bu "kasıtlı" karakteri, 

bizatihi özünün içinde yer alan maddi olmayan bir unsurun varlığını açık 

etmektedir." (Huizinga, 2006: 17) 



109 

Ritüel sürecin iĢlevselliğinde olduğu gibi kiĢinin kalıcı ve geçici bir 

dönüĢüme uğramasını hatırlatır nitelikte; Huizinga da, oyunun, kiĢiyi gündelik 

gerçeklikten uzaklaĢtırıp farklılaĢtırdığını söyler: 

"Oyunun mevcudiyetiyle her yerde, "gündelik" hayattan farklılaĢan belirlenmiĢ bir 

eylem niteliği olarak karĢılaĢırız." (Huizinga, 2006: 20) 

"Ritüel ve oyun insanları "ikinci bir gerçekliğe" yöneltir ve günlük yaĢamlarından 

uzaklaĢtırır. (...) Bu nedenle, ritüel ve oyun insanı kalıcı veya geçici olarak 

dönüĢtürür. Ġnsanları kalıcı olarak dönüĢtüren ritüellere "geçiĢ ritüelleri" denir." 

(Çevik, 2017) 

Huizinga, oyun ve ritüel (âyin) iliĢkisini ise Ģöyle belirlemektedir: 

"(...) Ġlkel topluluk, kendine dünyanın esenliğini güvenceye alma olanağı sağlayan 

kutsal ayinlerini, adaklarını, bağıĢlarım ve törenlerini, kelimenin gerçek anlamıyla, 

basit oyunlar biçiminde gerçekleĢtirmektedir." (Huizinga, 2006: 21) 

Huzinga oyun'u ciddiyet'in karĢısına koyarak ikili bir iliĢki içinde tanımlar. 

Ancak bu ikili iliĢkiden oyunun "ciddi olmayan" olarak anlaĢılmasına da karĢı çıkar. 

"Oyun fikri, bilincimizde ciddiyet fikrinin karĢıtıdır. Ġlk bakıĢta, bu antitez, bizatihi 

oyun kavramı kadar ortadan kaldırılamaz gözükmektedir. Bu oyun-ciddiyet antitezi, 

daha yalandan ele alınınca, bize ne sonuca ulaĢtırıcı ne de sağlam gelmektedir. ġunu 

söyleyebiliriz: Oyun, ciddi-olmayan'dır. Fakat bu yargı oyunun pozitif karakterlerine 

iliĢkin hiçbir Ģey söylemediği gibi, çok da istikrarsızdır. Yukarıdaki önermeyi, oyun 

ciddi değildir, biçiminde değiĢtirdiğimiz anda, antitez bize hemen ihanet eder, çünkü 

oyun çok ciddi bir Ģey de olabilir. Üstelik, hayatta karĢılaĢtığımız birçok temel 

kategori ciddi-olmayan içinde yer almakla birlikte, bu nedenden ötürü oyunla 

eĢdeğer değildir." (Huizinga, 2006: 22) 

Bununla birlikte Huizinga'nın "oyun" tanımı Ģöyledir: 

"(...) Oyun, özgürce razı olunan, ama tamamen emredici kurallara uygun olarak 

belirli zaman ve mekân sınırları içinde gerçekleĢtirilen, bizatihi bir amaca sahip 

olan, bir gerilim ve sevinç duygusu ile "alıĢılmıĢ hayattan "baĢka türlü olmak" 

bilincinin eĢlik ettiği, iradi bir eylem veya faaliyettir. (...)" (Huizinga, 2006: 50) 

Türkçedeki "oyun" kavramı ise "üç kağıda getirmek, tiyatro ve çeĢitli 

geleneksel temaĢa sanatlarımızı, köy seyirlikleri, dansı, ata sporlarımızı ve çeĢitli 

çocuk oyunlarını" ifade etmek için kullanılabilmektedir. 

Metin And, Huizinga'nın belirlediği oyunun genel niteliklerini Ģöyle 

aktarmaktadır: 

"Huizinga‟ya göre, oyun kavramının Ģu önemli nitelikleri vardır: 

Oyun her Ģeyden önce isteğe bağlı, gönüllü bir eylemdir. Ismarlama ya da zorlama 

oyun, oyun değildir, olsa olsa oyunun zoraki bir benzeğidir. Bu bakımdan boĢ 



110 

zamanlarda yapılır. Ancak oyun bir ritüel ya da bir tören olduğu zamandır ki bir 

görev, bir ödev kavramıyla birleĢir. Böylece, oyunun bir önemli niteliği ortaya 

çıkıyor, bu da onun özgürlüğüdür. 

Ġkinci bir niteliği, gene onun özgürlüğü ile ilgilidir, bu da oyunun gerçek yaĢam, 

günlük yaĢamdan değiĢik oluĢudur. Oyun, gerçek yaĢamdan geçici olarak çıkarak 

kendi düzeninin, dünyasının içine girer. (...) 

Üçüncü niteliği, oyunun, günlük yaĢamdan yer ve süre bakımından ayrılmasıdır. Bu 

bakımdan kendine özgü yerle ve süreyle sınırlanmıĢtır. Oyun baĢlar ve belli bir 

noktada biter. Bir sonuca yöneliktir. Bir gelenek gibi süreklidir, tekrarlanır. Yalnız 

süre bakımından değil fakat yer bakımından da sınırlanmıĢtır. Oyun alanı ritüel gibi, 

ya fizik bakımından ya da uygunluk ve oyun kuralları bakımından belirlenmiĢtir: 

Oyun yeri, oyun masası, tapınak, sahne, perde-gerelti, ayak topu alanı, vb. Bunlar 

bir çeĢit yasak bölgelerdir, dıĢarıdan içeriye belli kurallarla girilir, içerde de belli 

kurallar geçerlidir. Buranın kendi düzeni vardır; bu düzen salttır ve bozulamaz; 

bozulması oyunbozanlıktır, cezaları vardır. (...)" (And, 2003: 28) 

Oyunun yapısal anlamda "bitirilemez" (Schecher, 2015: 55) bir süreçsel ya da 

edim olduğunu belirten Richard Schechner, Batı kaynaklı "oyun" kavramını ve Doğu 

(Hint) kaynaklı içinde oyunun özünü barındıran "maya (dönüĢüm) - lila (oyun, spor, 

drama)" (Schechner, 2015: 43,44) mefhumuyla karĢılaĢtırarak Batı ve Doğu ekseninde 

"oyun" olgusuna yaklaĢır ve bu iki kavramın sahip olduğu karĢıtlıkları Ģöyle belirler:  

"Batı'da oyun artık kof bir kategori; gerçek-dıĢılıkların, gayri-sahihliğin, iki 

yüzlülüğün, yapmacıklığın, oynaklığın, maskaralığın ve sonuçsuzluğun lekelediği 

bir etkinliktir. (...)" (Schechner, 2015: 42) 

"Maya-lila,, temelde, "doğru" ve "yanlıĢ", "gerçek" ve "gerçek-dıĢı" arasındaki nihai 

pozitivist ayrımların yapılamadığı, performatif-yaratıcı bir kesintisiz oynama 

edimidir." (Schechner, 2015: 44) 

Schechner'in belirlediği oynamakla ilgili Batı ve Hint kökenli iki tür olgunun 

aralarındaki karĢıtlığı ise Ģu ana baĢlıklar halinde sıralayabiliriz:    

"Batı: Pozitivist  

Yaratım, bitirilebilen bir iĢtir: "Yedinci günde Tanrı iĢini bitirdi. (...) Ve Tanrı 

yedinci günü kutsadı ve yarattığı 

bütün iĢi bitirdiği için onu kutsal ilan etti. " 

Gerçekliğin veya doğruluğun hiyerarĢisi vardır. 

Dolayısıyla oynamak: Ġmtiyazsız ve düĢük bir konumdadır. 

Sanat ve din ile olur; ciddi veya gerçek değildir. 

ġiddet içermediği veya Ģiddet varmıĢ gibi yapıldığı, Ģiddetin sınırlı veya katı 

kurallara tabi olduğu zaman en iyisidir. 

DiĢil ve çocuksudur; güçsüz olanın etkinliğidir. 

Cinsiyet rolleri gevĢektir. 

Erotik olanı baskılar ya da pornografik olarak tasvir eder. 

Gerçekten de gerçek var olmadığı için sınırlanır. 

"ġimdi oynuyorum" veya "Ģimdi oynamıyorum" bildiriminde bulunan meta-iletiĢim 

söz konusudur. 

Geçicidir. 



111 

Hindistan-Maya-lila 

Yaratım asla bitirilemez. Yaratım ve yıkım birer dögüdür. Sürekli yaratım. 

Çoklu gerçeklik. Nihai bir gerçeklik varsa, o da netidir. 

Ġmtiyazlı, ilahi bir yaratım sürecidir. 

Sanat ve din ile olur; ciddi, gerçek ve sıklıkla da eğlencelidir. 

Yaratıcı-yıkıcıdır: Siva'nın tandava dansı, Krishna'nın  Bhagavad Gita'daki Ģiddeti. 

DiĢil ve erildir; tanrıların, en güçlülerin etkinliğidir. 

DönüĢtürücü cinsiyet rolleri söz konusudur. 

Erotik olanı kutlar, esrik olanı tasvir eder. 

Birbirine dönüĢtürülebilen çoklu gerçekliktir. 

Oynama-oynamama sınırının kasıtlı olarak bulanıklaĢtırılması söz konusudur. 

Kalıcıdır. " (Schechner, 2015: 50,51) 

Antropolog Victor Turner ise oyunu, "belirli bir yere uymayan, geçici; 

yerelleĢtirmeye, yerleĢtirmeye ve sabitlenmeye karĢı inatçı; tanımlanamaz" (Schechner, 

2015 :38) bir olgu olarak görmektedir. Bunun yanı sıra oyunun sosyal yapı içindeki 

olumlu iĢlevine atıf yaparak oyunun "nöro-antropolojik edimde bir joker" 

(Schechner,2015:39) olduğunu söyler. Turner'ın, oyun kavramına yönelik genel 

görüĢleri ise Ģöyledir: 

"Oyunun bir çok tanımı, kopuĢ, tasasızlık, üretim, sosyal denetim, "kazanma ve 

harcama" ve gelecek nesli yetiĢtirme gibi "ölüm kalım" süreçleri bir yana, "ekmek 

parası kazanma"nın ciddiyetinden azade olmak gibi kavramları içerir. Oyun her 

yerde ve hiçbir yerde olabilir, herhangi bir Ģeyi taklit edebilir, yine de hiçbir Ģeyle 

tanımlanmaz. Oyun, bir tırtılın kozası ya da saksağan yuvası kadar kırılgan ve geçici 

yapıların üstün bir brikolajıdır. Meta iletileri, aykırı görünen unsurların bir 

potpurisidir." (Schechner, 2015: 39)  

Pertev Naili Boratav, 1960 yılında Paris'te gerçekleĢtirilen VI. Milletlerarası 

Etnoloji Kongresinde ilk taslağını sunduğu ve sonrasında bir kaç düzeltme ile nihai 

halini alan oyun kümelendirmesini ise "Sadece çocuklara özgü oyunlar, Talih, 

kumar, fal, niyet oyunları; büyülük ve törelik oyunlar, Beceri ve güç oyunları, . Zekâ 

oyunları ve KatıĢımlı oyunlar" (Boratav, 1984: 23) ana baĢlıkları altında tolamaktadır.     

Boratav'ın oluĢturduğu kümelendirme bağlamında baktığımızda oyun ve 

ritüel iliĢkisini görmekteyiz. Bununla birlikte Huizinga da oyun ve ritüel arasındaki 

iliĢkiyi tespit etmiĢ ve Ģöyle tanımlamıĢtır: 

"Huizinga, ritüel ve oyun arasındaki iliĢkiyi daha yakından inceliyor. Kutsal olan bir 

bayramda, bir yortuda, genel davranıĢ ve hava, bir Ģenlik, toplu bir eğlence 

havasıdır; kutsama, kurban, kutsal danslar, yarıĢmalar, gösteriler bir Ģenliğin 

programındadır. Ritüelde kan görülebilir, bir eriĢtirme töreni acımasız, giyilen 

maskeler korku verici olabilir, ancak her Ģey bir Ģenlik havasındadır, günlük yaĢam 

askıya alınmıĢtır. Bu bakımdan, Antik Yunan Ģenlikleriyle, Afrika kabilelerindeki 

dinsel törenler arasında önemli hiçbir fark yoktur. Ġster büyücü olsun, ister büyü 

yapılan, her ikisi de aynı zamanda hem iĢin aslını bilen, hem de aldatılandır. Ġlkel 

insan, tıpkı oynayan çocuk gibi iyi bir sahne oyuncusu gibidir, onun gibi oynadığı 

rolün içinde kendini unuturcasına ya da kendinden geçercesinedir; ama gene çocuk 

gibi, iyi bir seyircidir, gördüğünün gerçek bir aslan olmadığını bilir de gene de 



112 

yapma aslanın kükremesinden oyun kuralınca büyük bir korkuya kapılır. Eski 

ritüeller, kutsal oyunlardı, topluluğun iyiliği, refahı için zorunluydu, fakat hepsi 

Platon‟un değindiği anlamda oyundu." (And, 2003: 31) 

Bu bağlamda ritüel etkinliğin oyun ediminin "esas sahası" (Schechner, 2015: 57) 

olduğu yönündeki belirleniminden hareketle ritüel ve oyunun ayrılmaz iki bileĢen 

olduğunu rahatlıkla söyleyebiliriz. Bununla birlikte bir çok antropolog ve dinler 

tarihi araĢtırmacısı da; eski dinleri, dilleri, inançları ve ritüelleri incelemek için bir 

kaynak olarak sıklıkla oyun'a baĢvurmuĢlardır. 

"Eski dinleri, dilleri, inançları ve ritüelleri incelemek için çocuk oyunları çok zengin 

bir kaynaktır. Çocuk, taklitçi, tutucu ve güçlü belleği olduğundan, iyi bir saklayıcı 

ve koruyucu etkendir. Eski ritüel kalıntılarını sözleriyle bile saklamaktadırlar: (...)  

Çocuk oyunlarının eski ritüel, inanç, büyü kalıntılarını incelemek bakımından en iyi 

kaynak olduğunu ilk bir Ġngiliz kadın incelemeci, Lady Alice B. Gomme, iki ciltlik 

kitabında ortaya koymuĢtur. Ona göre çocuklar, büyüklere öykündükleri için 

onlardan gördüklerini yüzyıllar boyunca tutucu, yaratıcı, saklayıcı güçleriyle 

günümüze getirmiĢlerdir. Ünlü Fransız folklorcusu R. Caillois bu görüĢü daha 

derinlemesine incelemiĢtir." (And, 2003: 48) 

6.6. Ritüelin Yapısal Özellikleri ve Biçimsel ĠĢleyiĢi 

Ritüellerin, Yapısal bakımdan sosyal pratikteki en önemli iĢlevi hiç Ģüphe 

yok ki bir tür toplumsal fayda mekanizması olmasıdır. Mütemadiyen ortak bir olgu 

etrafında aynılık silsilesi Ģeklinde cereyan eden bu "oluĢ" durumu toplumsal bilinç 

çerçevesinde kendini gerçekleĢtiren bir dinamik niteliğindedir.  

Bununla birlikte Ritus kavramı bağlamında Ritüel'in, toplumsallığın bir kanıtı 

olduğu da varsayılmaktadır: 

"Toplumsal yaĢamın gereği olarak insanoğlu, en baĢından beri bireyselliğini 

sınırlamak gereğini duymuĢ, kendisini bir topluluğun bağımlılığı altına sokmuĢ, 

kendisine toplumsal kurallarla gem vurmuĢtur. Toplumsallık adına; "insanın 

sarsılmaz bir kural iç güdüsüne sahip olduğu söylenir." Ritus, dinsel ya da din dıĢı 

törenlerin önceden belirlenmiĢ düzeni olarak, toplumsallığın kanıtıdır." (Tecimer, 

2006: 32) 

Aslıhan Ünlü, Ritüellerin icrasından kaynaklı ortaya çıkan bireysel ve 

toplumsal duygu durumun sebeplerini ve toplumsal faydaya yönelik araçsallığını ise 

Ģöyle özetler: 

"Ayinler (Ritüeller) neredeyse insanın ortaya çıkıĢıyla baĢlamıĢ, topluluğun tüm 

üyelerinin katılımına dayanan yapılardır. ġamanlık dönemindeki ayinlerde, Ģamanın 

ayinin yöneticisi olmanın dıĢında herkes eĢittir. Mülksüz, devletsiz, hiyerarĢisiz 

toplumda ayin, tinsel alemi anlamanın, kaygıları gidermenin, toplumla 

bütünleĢmenin, kültürün gelecek kuĢaklara devredilmesinin ve toplumsal barıĢın bir 

aracıdır. (...) 



113 

Ritüeller, iĢlevlerinin yanı sıra değiĢmezlikleri, kalıcılıkları ve tekrara dayanmaları 

ile de ön plana çıkar.  Sadece ritüellerde değil her türden törende, hatta günümüzün 

din ya da devlet törenlerinde ritmik hareketlerin önemli olduğu görülür. Ritim 

duygusu, birlik ve dayanıĢma ruhunu güçlendirdiği, insanın doğayı taklidine 

dayandığı gibi, fiziksel açıdan da endorfin maddesinin salgılanmasıyla rahatlamaya 

neden olmaktadır. Tekrarı sağlayan, birbirini izleyen eski-yeni, yaz-kıĢ, kuraklık-

yağmur, bolluk-kıtlık, yaĢam-ölüm v.b. karĢıtlıklar bu törenlerin ana yapısını kurar. 

Eskinin kovulması, yeninin geliĢi bu karĢıtlıkların savaĢımına bağlıdır. KarĢıtlıkların 

üzerine oturduğu iki ana eksen Kenosis (veya BoĢalma), Plerosis (veya Doldurma) 

dir. Kenosis, kıĢla, ölümle, eski olanla ya da kıtlıkla karĢılayabileceğimiz kaçınma, 

katlanma, bekleme törenleridir. Plerosis ise üretkenliğin, bereketin, yaĢamın 

canlanıĢının karĢılığıdır. Bu karĢıtlık kendini, canlılığın geçici olarak ortadan 

kalkması, yaĢamın ya da baharın toprak altına girmesi, yaĢamı tehlikeye sokan 

unsurlardan (çoğunlukla ateĢ yoluyla) arınma, yarıĢma/çiftleĢme, ile yaĢamı 

güçlendirme, ürünün yeĢermesini ve iyi geçen hasadı kutlayan Ģenlik, topluca yemek 

yeme, ve eğlenme aĢamalarında gösterir." (Ünlü, 2006: 63,64) 

Ġnsanın kozmik bilinmez karĢısında sergilediği ritüel, toplumun kendini 

güvence altına almasının garantisi ve rahatlamaya yönelik en önemli sağaltım aracı 

olarak görülmektedir. 

"Her ritüel antik mentalitenin bilinmezlikten kaynaklanan korku unsurlarını ortadan 

kaldırdığı için, obsesif halleri sağalhmın bildik yollarından birini oluĢturur. Ritüel 

toplumsal rahatlama yoludur. Bir yandan kozmik düzenin varlığını garantiye 

almanın getirdiği rahatlık, öte yandan gelecekte karĢılaĢabilecek kötü güçleri topluca 

önleme çabasının kazandırdığı güven kitlesel bir sağaltım iĢlevi görmektedir." 

(Demirci, 2013: 52) 

Richard Schechner, metaforik bir yaklaĢımla; pek çok ritüelin "geçiĢ âyini" 

niteliğinden hareketle ritüelleri insanların güvenli yerlere ulaĢmasını sağlayan birer 

köprü olduğunu ifade eder: 

"(...) Dolayısıyla, ritüeller aynı zamanda birer köprüdür - insanları tehlikeli suların 

diğer tarafına taĢıyan güvenilir eylemler. Pek çok ritüelin "geçiĢ ayini" olması 

tesadüf değildir." (Schechner, 2015: 261) 

AraĢtırma alanı Sosyoloji ve Din Sosyolojisi olan akademisyen Ġlkay ġahin, 

Ritüelin kolektif  bilincin sürekliliğine katkısına hem kavramsal hem de pratik açıdan 

yaklaĢmaktadır: 

"(...) 19. yüzyıldan itibaren Batı dünyasındaki akademik çalıĢmalarda yerini almaya 

baĢlayan ritüel kavramı uzunca bir süre “ibadet” kavramını iĢaret edecek Ģekilde 

kullanılmıĢtır. Böylesi bir kavramlaĢtırmanın mit ve ritüeli geliĢmemiĢ toplumlarla 

iliĢkilendirerek ötekileĢtirmesi bir yana ritüellerin kurumsal dinler bağlamında dinî 

pratikler ya da ibadetlerin bir biçimi olarak görülmesi sonucunu beraberinde 

getirmiĢtir. Oysa ritüeller, dinin de dahil olduğu sosyokültürel yaĢamın kutsallık 

kaynaklarını eylem içinde somutlaĢtırarak toplumsallaĢtıran, salt ibadet ya da dinî 

pratikle özdeĢleĢtirilemeyecek kadar geniĢ bir kavramsal içeriğe sahiptir. Ritüelin 

kolektif bir paylaĢımı üreten ve toplumsallaĢtıran bu karakteri kavramsal içeriğine 

tipik bir biçimde yansımaktadır." (ġahin, 2008) 



114 

Ritüeller eylemsel temelli çeĢitli simgelerden oluĢan sembolik bir anlatım 

aracı olması sebebiyle sözsüz bir iletiĢim türü niteliğindedir. 

"Ritus bir eylem ya da eylemler bütünü olduğu için mecazi bir anlam içerebilir, bir 

simgesel dil niteliği taĢıyabiliri. Ritusun doğrudan doğruya yansıttığı eylemden daha 

baĢka bir Ģey ifade ettiğini söyleyebiliriz." (Tecimer, 2006: 31) 

Bu düzlemde antropolog Victor Turner ise ritüelin toplumsal iĢlevini ve 

iĢleyiĢ sürecini Ģöyle belirler: 

"Turner ritüelin toplumsal iĢlevini çatıĢma çözme analizi bağlamında, bir düzeltme 

mekanizması Ģeklinde yorumlar.  

Turner, diğer bir deyiĢle, ritüeli siyasal olarak bütünleĢtirici role sahip ve grubun 

dengesini ve dayanıĢmasını restore eden bir toplumsal mekanizmanın parçası olarak 

düĢünegelmiĢtir. O, Ģöyle yazar: "Bir ritüel dizilimin tipik geliĢmesi, bir hastanın 

iyileĢmesi ve toplumsal yapıdaki gedikleri kapatma yolunda bir isteğin kamusal 

ifadesinden, saklı düĢmanlıkların açığa vurulması aracılığıyla simgecilik dolu uzun 

bir ritüelin akıĢı içerisinde toplumsal bağların yenilenmesine doğrudur." (Morris, 

2004: 381,382) 

Ritüeli gözlemlediğimizde dikkat çeken baĢka bir özelliği ise ritüellerin 

iyileĢtiriciliğinden ziyade kaynağa ulaĢıp yeniden yaratma rolüdür. 

Metin And ise Durkheim'ın belirlediği biçimde ritüellerin iĢlevsel 

özelliklerini Ģöyle aktarır: 

"(...) ritüelin toplumdaki iĢlevleri konusunda ilk duran, Ziya Gökalp‟ın da 

etkilendiği, Fransız toplumbilimcisi Emile Durkheim olmuĢtur. Durkheim‟ın 

saptadığı iĢlevleri özetlersek, dört asal iĢlev buluruz. Günümüz budunbilim 

çalıĢmaları çok ilerlemiĢ ve bunlara büyük yenilikler getirmiĢ olmakla birlikte, 

Durkheim‟ın saptadığı iĢlevlerde büyük bir değiĢiklik olmamıĢtır. Bunları Ģöyle 

özetleyebiliriz: 

1.  Ritüel, bireyi toplumda yaĢamak için toplumun gerektirdiği düzen bağının 

sıkılığına, acı çekmeye hazırlar, bu yolda onu eğitir.  

2.  Ritüel, bireyleri bir araya getirir, bireyler arasındaki toplumsal bağları 

güçlendirir, ortaklığı pekiĢtirir.  

3.  Ritüelin toplumda canlandırıcı bir iĢlevi vardır. Toplumun iliĢkinlerini 

kalıtlarının bilincine vardırır; geleneklerin sürmesi, inançların tazelenmesi, değer 

yargılarının, törelerin kökleĢmesine yardım ederek toplumu canlı bir biçimde 

ayakta tutar. 

4.  Mutluluk verici iĢlev: Toplumun bir üyesi olmanın getirdiği mutluluk duygusunu 

verir. Özellikle toplumun bunalımlı dönemlerinde kiĢilerin çoĢku ve duygularını 

bir arada dile getirmelerine olanak tanıyarak bozulan dengeyi düzeltir. 

Durkheim‟a göre ritüel bütün iĢlevsel yönden birtakım gereksinmeleri karĢılar, 

bu gereksinmeler de çeĢitli toplumlarda temelden birdir, ortaklıklar gösterir. 

Toplu gösteri ve törenler toplu gerçekleri canlandırır. Ritiieller de toplu 

gösterilerdir, bir arada yapılır, katılanları canlandırır, kıĢkırtır, korur, yeniden 

yaratır. KiĢiye kutsal olguları, olaylar karĢısında nasıl davranacağını gösterir. 

Törenlerin nitelikleri, amaçları ne olursa olsun hepsinin iĢlevi bireyleri bir araya 

getirmek, aralarındaki bağları çoğaltmak, yakınlaĢtırmak, birbirleriyle daha içli 

dıĢlı olma olmalarını ve toplumun ortak bilince ulaĢmasını sağlamaktır. Bireyler 

birlik içindeki yerlerini ve topluluk bakımından duygularını yenilemiĢ olurlar. 

Nitekim ölü için yas tutma aslında kiĢinin bir yakınını yitirmekten duyduğu özel 



115 

duygular karĢısında doğal bir tepki değil, toplumun bireyi yerine getirmeye 

zorladığı bir ödevdir." (And, 2003: 307,308) 

 And bu bağlamda ritüelin iĢlevselliğine yönelik görüĢlerini ise Ģöyle 

açıklamaktadır: 

"(...) Ritüel kısaca, kalıplaĢmıĢ davranıĢlar ve töreler bütünüdür. Mithos ise, ritüelin 

duygu ve eyleminin söze dönüĢümüdür. Benzerlik kurmak gerekirse dua-ibadet; 

zikr-sema Ġkilisi buna bir örnektir, ikisinin birleĢmesiyle ortaya çıkan dram ise her 

ikisini de içerir. Sözlü gelenekler, özellikle masallar, söylenceler, destanlar hep 

mithos genel çerçevesinde düĢünülebilir. TartıĢma ise mithos ve ritüel Ġkilisinde 

hangisinin ötekisinden çıktığı üzerinedir. Eski Yunan dini ve dramı üzerine temel 

araĢtırmalar yapmıĢ olan Jane Harrison‟a göre2 ritüel eylem, mithos ise ritüelin 

sözsel öğesi olduğu için, mithos‟un kökeni ritüeldir; kesinlikle ondan çıkar. Ancak 

bir baĢka görüĢe göre de‟ bunların hangisinin ötekinden çıkacağı üzerine bir 

genelleme yapılamaz. Bu görüĢte mithos ve ritüelin her ikisi de toplumun 

gereksinmelerine karĢılık verir; birinin ya da ötekinin göreceli yeri, bilinçli ya da 

bilinçsiz belli bir toplumda ve belli bir zamandaki bu toplumun bireylerinin 

gereksinmelerine bağlıdır. Gözlemlerin sonucuna göre bir ritüel bir topluma 

alınınca, mithos‟un ya da mithos‟ların ona eĢlik edecek ritüeli alınmayabilir. Mithos 

söz simgeleri yöntemiyken, ritüel nesne ve eylem simgeleri yöntemidir. Her ikisi de 

aynı türden durumlarda simgesel bir süreçle ilgilidir. 

Ritüel genellikle toplumun kaygı verici bir durumunda kendiliğinden ortaya çıkan 

bir karĢılık, bir tepkidir." (And, 2003: 308) 

Akademisyen Adnan Çevik bütün ritüellerin bazı ortak niteliklere sahip 

olduğunu söyler ve bu ortak özellikleri Ģöyle sıralar: 

"Bazı sıradan davranıĢlar (hareketler, seslenmeler) orijinal iĢlevlerinden çıkarılır;  

DavranıĢ abartılır ve basitleĢtirilir; hareketler genellikle duruĢ olarak dondurulur; 

hareketler  ve seslenmeler ritmik ve tekrarlanan hale gelir;  

TavuskuĢu‟nun kuyruğu ve geyiğin boynuzu gibi bedenin gösteri için dikkat çekici  

kısımları harekete geçirilir. Ġnsanlarda bunlar üniforma, kostüm, mask, ses çoğaltıcı 

gibi yapay olarak  sağlanır.   

DavranıĢ birbiri ardına sırasıyla belirli bir “serbest bırakma mekanizması” dahilinde 

“serbest  bırakılır” (performans). Etki, Ģartlı tepkileri serbest bırakır." (Çevik, 2017) 

 Yukarıda vurguladığımız yaklaĢımlarda da görüleceği üzere Ritüelin en 

önemli toplumsal iĢlevi; bir topluluğu "herhangi bir topluluk" olmaktan sıyırıp 

kendine özgü hale getirerek  "toplumsallaĢtırma"  vazifesi  görmesidir. Ortak bir 

amaç etrafında kolektif  bir bilinçle hareket halinde olma durumu, kuralları 

saptanmıĢ davranıĢlarla birleĢerek toplumsal kültürü yaratmakta ve bu kültürün 

kuĢaktan kuĢağa aktarılmasını sağlamaktadır. Bunun da en önemli aracı yine 

ritüellerdir. 

"Belli bir informasyon kümesi olan ritüel, topluluğun ortak hafızasıdır. Her ritüel 

geleneğin korunmasını sağlar. Periyodik olarak tekrarlanan jestler, hareketler, sözel 

rivayetler, mitoslar ve birliktelik ruhu kaybolmadan varlığını sürdürür. Ritüelin 



116 

bizzat kendisinin yanında ritüelin nasıl yapılacağının öğretiliĢ süreci geleneksel ruhu 

canlı tutar." (Demirci, 2013: 51) 

Ritüeller "bireysel" bir icra olarak gerçekleĢtirilseler bile bu oluĢ durumu 

ritüelin toplumsallık ruhuna ters düĢen bir durum olarak görülmemektedir. Bununla 

birlikte her ritüel kendi icrasını gerçekleĢtirdiği sırada yalnızca o an ritüel sürece 

eĢlik edenlerin kaplayabileceği ve gündelik her türlü hiyerarĢik sosyal yapıdan 

arındırılmıĢ uzamsal homojen bir sıçrama alanı yaratmaktadır. 

"Her ritüel topluluğu kaynaĢtırıcı ve tek biçimli hale getiren sosyal/siyasal bir yapı 

oluĢturur. Yapılan tören sırasında farklı cinsiyet, yaĢ kesitleri, hiyerarĢik yapı ya da 

halkı birbirinden ayıran ekonomik/ sosyal farklar ortadan kalkar, homojen bir durum 

elde edilir. Özellikle siyasal otorite için ritüel, kendi varlığını meĢrulaĢtırdığı bir 

tören haline döner. Komünel paylaĢım, toplumu oluĢturan değerler , etnik bütünlük 

duygusu bu sırada tecrübe edilir. ġüphesiz bireysel ritüellerin varlığı bu duruma ters 

değildir. KiĢi gerektiğinde ritüelini tek baĢına yerine getirmek durumunda ise, bu 

onun cemaat ruhuna katılamayacağı anlamına gelmez." (Demirci, 2013: 50,51) 

Ritüeller üzerine araĢtırma yapan Finlandiyalı dinler tarih profesörü Lauri 

Honko ritüelleri yapısal özelliklerine göre sınıflandırarak üç ana baĢlık altında 

incelemiĢtir. Bunlar; "GeçiĢ Ritleri, Takvimsel Ritler ve Kriz Ritleri"dir. 

"1. GiriĢ/GeçiĢ Ritleri  

 (...) GeçiĢ ritleri, kiĢilerin bir statüden diğer statüye geçtikleri toplum tarafından 

organize edilen geleneksel ritüellerdir. (...) 

2. Takvimsel Ritler  

Bunlar, dönemler halinde ortaya ç›kan, topluluk tarafından organize edilen ve sosyo-

ekonomik mevsimlerin çoğunlukla baĢında ya da sonunda yap›lan ritlerdir. (...) 

3. Kriz Ritleri  

Bunlar, beklenmeyen kriz durumlarında yap›lan ritlerdir. Amaçlar›n 

gerçekleĢtirilmesi durumunda, dünyanın normal düzenini bozan, kiĢi ve topluluk 

hayat›n› tehdit eden durumlarda, kifli veya toplum tarafından organize edilirler. Bu 

kriz durumlar›n›n yarattığı belirsizlik ve huzursuzluğu aĢmak için organize edilen 

ritler, çok çeĢitlilik gösterirler; sınırlı fakat çabuk, karĢı tepki ritleri, bunlar, bütün 

bir grubun krizin içinde olduğu durumda yapılan geniĢ, kolektif ritlerdir. " (Honko, 

2006) 

Ritüel sınıflandırmalarında genel kabul görmüĢ kategorizasyonlardan biri 

olan yukarıda verdiğimiz sınıflandırmanın yanı sıra toplumsal yaĢamdaki neredeyse 

bütün ritüellerin bir "GeçiĢ" biçimi olduğu ve yapılacak sınıflandırmaların da "GeçiĢ 

Ritleri" baĢlığı altında çeĢitlendirilmesi gerektiğini söyleyen antropologlar da 

olmuĢtur. Bu görüĢün ve bu görüĢ doğrultusunca yapılan ritüel sınıflandırmaların 

Ģüphesiz en önemli temsilcilerinden biri de Victor Turner olmuĢtur. 



117 

"Turner From Ritual to Theatre [Ritüelden Tiyatroya] kitabında sosyal drama 

kavramının Arnold Van Gennep'in yirminci yüzyılın baĢlarında yazılmıĢ yapıtları 

üzerine, özellikle de 1908 tarihli klasiği Rite de Passage [GeçiĢ Ritleri] üzerine 

kurulduğunu uzun uzun açıklar. Gennep, bireylerin ya da bir toplumun bütününün 

bir toplumsal durumdan diğerine geçiĢini belirleyen ritüel kurulumunu 

inceleyebilmek için bir model yaratmakla ilgileniyordu. Bireylerin kendi toplumları 

içinde bir rolden diğerine geçiĢ yaptıkları törenlere özel olarak yoğunlaĢmıĢtı ve 

"geçiĢ ritleri" terimini genelde bu süreçle, özellikle de çocukluktan eriĢkinliğe geçiĢi 

iĢaretleyen dönemin erginleĢtirme ritleriyle bağlantılandırmıĢtı. Turner, Gennep'in 

aslında savaĢtan barıĢa, salgından sağlığa geçiĢten, hatta düzenli olarak tekrarlanan 

takvimsel ya da mevsimsel değiĢimi de kapsayacak biçimde her tür bireysel ve 

toplumsal değiĢim töreninden söz ettiğini hatırlatmıĢtır ve Turner'ın da incelemek 

istediği bu genel geçiĢ türüdür." (Carlson, 2013: 39) 

Ġlerleyen bölümlerimizde Turner'ın çalıĢmalarını daha detaylı inceleyeceğiz. 

Schechner ise ritüellerin yapısal özelliklerini Ģöyle kategorize etmiĢtir: 

"Ritüeller: 1) hayvanların evrimsel geliĢimin parçası; 2) biçimsel niteliklere ve 

tanımlanabilir iliĢkilere sahip yapılar; 3) anlamın sembolik sistemleri; 4) performatif 

edimler veya süreçler; 5) deneyimler olarak düĢünülür. Bu kategoriler birbiriyle 

örtüĢmektedir. Ayrıca, ritüellerin, kabul edilen fikirlerin güvenlik kasası değil, pek 

çok durumda yeni malzemeler üreten ve geleneksel edimleri yeni biçimlerde tekrar 

bir araya getiren dinamik performatif sistemler olduğu da aĢikardır."  (Schechner, 

2015: 258) 

Ritüel'in icrası insanları gündelik yaĢamlarından farklı bir "gerçekliğe" 

büründürmektedir. Her türlü gündelik kendilikten ve sıradanlıktan farklı bir oluĢ hali 

olan bu durum bireylerin ya da grupların "özgün"lüğü olarak değerlendirilmiĢtir. 

6.7. Ritüel Bir Olgu Olarak Communitas (Komünitas) 

Antropolog Victor Turner (1920-1983), Afrika'da, Ndembu kabilesi 

ritüellerini iki buçuk yıl boyunca bizzat yerinde araĢtırmıĢ ve gözlemlemiĢtir. 

Turner'ın bu çalıĢması ritüeller bağlamında antropoloji alanına çığır açıcı katkılar 

sağlamıĢtır.  Turner, Ndembu kabilesinin ritüelleri sırasında meydana gelen ve 

Ndembu köyünün gündelik sosyal hayatının getirisi olan her türlü yapısal (structural) 

hiyerarĢiden arınma (anti-structural) ve bir olma halini bir tür bağımsızlaĢma ve 

topluluğun özgünlüğü (endemic) olarak yorumlamıĢ; bununla birlikte bu toplulukları 

herhangi bir topluluktan farklı kılacak biçimde "communitas (komünitas)" kavramı 

ile tanımlamıĢtır. 

 (...) Ndembuların ritüel örüntüleri, Turner'a göre, (...) dayanıĢmayı sağlamanın asli 

mekanizmasıdır." (Morris, 2004: 375,377) 

 Morris, Turner'ın Ndembu kabile ritüelleri özelinde "ritüel" kavramıyla neyi 

ifade ettiğini ise Ģöyle açıklamaktadır: 



118 

"(...) Turner, ritüel terimini "teknolojik rutinin bir parçası olmayan durumlarda, 

mistik (ya da ampirik-olmayan) varlıklara ya da güçlere olan inançlara gönderme 

yapan kurallaĢmıĢ biçimsel davranıĢ"ı anlatmak istediği zaman kullanır. (...)" 

(Morris, 2004: 379) 

"Toplumsal yapı ile Turner, bir toplumsal iliĢkiler ve statüler sistemini, "grupların ve 

iliĢkilerin kurumsallaĢmasını ve ebediliğini sağlayan ... bir konumlar düzenlemesi"ni 

anlatır. Bu Ģekilde, kendisinin de kabul ettiği üzere, Levi-Strauss'unkinden oldukça 

farklı bir iĢlevsel ve ampirik toplumsal yapı kavramlaĢtırmasına sahiptir ve bunun 

antropologların kullanıĢı bakımından, sınırlı bir kavram olduğunu da belirtir; çünkü 

bu kavramlaĢtırma toplumsal yaĢamın genellikle sanat ve insan bilimleri alanında 

kafa yoranların ilgilendiği boyutlarını dıĢarıda bırakır. Dolayısıyla, Turner için 

toplumsal yapı, yapısal konumların hiyerarĢi ve sömürü anlatan farklılaĢmıĢ sistem 

Ģeklinde bir toplum düĢüncesidir. Yapı, özde "kökleri geçmiĢte olan ve geleceğe 

doğru uzanan" kapalı ve statik bir sistem olarak kavranır; biliĢsel, sınıflamacı, 

pragmatik ve araçsaldır ve birey için, "kuru ve mekanik" bir dünyadır. 

KarĢıt olarak communitas, "somut, tarihsel, tekil bireyler arasında bir iliĢki" olarak 

tanımlanır, ancak Turner bu kavramın tanımlanmasının zor olduğunu kabul eder. 

Onun "kolay anlaĢılmaz ve tanımlanması zor" olduğunu yazar ve bu nedenle de 

kaçınılmaz olarak mecaz/eğretileme [metafor] ve andırımdan [analojiden] yardım 

alınmasını önerir. Böylece, onun tezi farklı kaynaklardan beslenen hayalgücünden 

çıkar; communitas toplumsal yapının olmadığı yerde ortaya çıkar, o bir tekerleğin 

parmaklıkları arasındaki boĢluk, "zamanın içi ile dıĢı arasında bir an" ya da, Blake'in 

ifadesiyle, "uçarken bir kanat çırpmalık an"dır. Dolayısıyla toplumsal yapı dar bir 

çerçevede ve açık seçik tanımlanırken, communitas, varoluĢsal ya da kendiliğinden 

olaylar ya da deneyimlerin yanı sıra, bir iliĢki biçimi, bir grup veya bir inanç ya da 

ideolojiyle özdeĢtirilen metaforik bir kavramdır." (Morris, 2004: 403,404) 

Bununla birlikte Turner, Communitas (Komünitas) ve Yapı karĢıtlığını Ģu 

baĢlıklardan oluĢturur: 

  " Yapı                                           Communitas  

    Hal [Durum]                GeçiĢ 

    TürdeĢ olmama              TürdeĢlik 

    EĢitsizlik                          EĢitlik 

    Mülkiyet                      Mülksüzlük 

    KutsaldıĢı             Kutsal 

    Gurur                            Tevazu 

    KarmaĢıklık        Basitlik 

    Sınıflama                       Anonimlik "  

    (Morris, 2004: 405) 

Turner'ın Ndembu deneyimlerinin en önemli somut çalıĢmalarından olan "The 

Ritual Process-Structure and Anti-Structure" adlı kitabı ritüel olgusuna yönelik 

antropoloji disiplinine yeni kavramlar sunmakla birlikte bir çok katkıda bulunmuĢtur. 

Öyle ki Turner bu çalıĢmasında "Communitas" kavramını genel bir ifadeyle Ģöyle 

açıklamaktadır: 

"ġimdiki amacımız doğrultusunda, liminal (eĢiksel) olayın bizi ilgilendiren tarafı, 

alçakgönüllülük ile kutsallığı, türdeĢlik ile de yoldaĢlığı (yarenliğin) 

harmanlamasıdır. (uyumluluğudur). Bu tür ayinlerde, yapısal bağların çok 

çeĢitliliğine parçalanmamıĢ olan genelleĢmiĢ bir toplumsal bağın - her ne kadar 



119 

geçici de olsa - kabul edilmesini (sembol düzleminde - eğer her zaman dil 

düzleminde değilse) ortaya çıkaran, bir "anın içinde ve dıĢında olma", dünyevî 

toplumsal yapının içinde ve dıĢında olma halinde bulunuruz. Bu bağlar ya kast, sınıf, 

ya hiyerarĢik rütbe, ya da siyasî antropologlar tarafından çok sevilen, devletsiz 

toplumlardaki bölümsel karĢıtlıklar olarak örgütlenen bağlardır. Burada, insan 

etkileĢiminde iki ana "model" var gibidir: dikey ve yatay. Bu ilki, yapılanmıĢ, 

farklılaĢmıĢ, genellikle de insanları "daha aĢağı" ve "daha yukarı" diye ayıran pek 

çok türden değerlendirmeyi barındıran siyasi-yasal-iktisadî konumların olduğu 

hiyerarĢik bir düzenin bulunduğu toplumlara aittir. Liminal süreçte ortaya çıkan 

ikinci model ise, yapıdan arınmıĢ ya da ilkel bir yapıya sahip olan ve görece 

farklılaĢmamıĢ bir comitatus'a, topluluğa, hatta ayin büyüklerinin genel otoritesine 

riayet eden eĢit bireylerden meydana gelen bir cemaate aittir. 

Bu toplumsal iliĢkilenme halini bir "bir arada yaĢama alanı"ndan ayırt etmek için, 

"topluluk" kelimesinden ziyade, Latince'deki "communitas" kelimesini tercih 

ediyorum. (…)"  

"What is interesting about liminal phenomena for our present purposes is the blend 

they offer of lowliness and sacredness, of homogeneity and comradeship. We are 

presented, in such rites, with a "moment in and out of time," and in and out of 

secular social structure, which reveals, however fleetingly, some recognition (in 

symbol if not always in language) of a generalized social bond that has ceased to be 

and has simultaneously yet to be fragmented into a multiplicity of structural ties. 

These are the ties organized in terms either of caste, class, or rank hierarchies or of 

segmentary oppositions in the stateless societies beloved of political anthropologists. 

It is as though there are here two major "models" for human interrelatedness, 

juxtaposed and alternating. The first is of society as a structured, differentiated, and 

often hierarchical system of politico-legaleconomic positions with many types of 

evaluation, separating men in terms of "more" or "less." The second, which emerges 

recognizably in the liminal period, is of society as an unstructured or rudimentarily 

structured and relatively undifferentiated comitatus, community, or even 

communion of equal individuals who submit together to the general authority of the 

ritual elders.  

I prefer the Latin term "communitas" to "community," to distinguish this modality of 

social relationship from an " area of common living. (…)" (Turner, 1987: 96,97) 

Bununla birlikte Turner; genel bir ifadeyle "somut bireyler arasındaki 

dolayımsız iliĢkilenme yolu" olarak açıkladığı communitas'ın çeĢitli durumlara göre 

farklılık gösterdiğini söylemektedir. Öyle ki communitas kavramına veya olgusuna 

tarihsel bir perspektifle yaklaĢan Turner, communitas'ı iĢlevselliği bağlamında ele 

alır ve üç farklı tanımlama getirerek Ģöyle açıklar:  

"Öyleyse nedir bu communitas? Gerçekliğin içinde bir yeri var mıdır, yoksa 

insanlığın, bir tür ana rahmine kollektif dönüĢ anlamına gelen bir fantazisi midir? 

Bunu, insanların birbirlerini görme biçimlerini, anlama biçimlerini, ve birbirlerine 

karĢı davranıĢ biçimlerini belirleyen, temel olarak bir “tarihsel,nevi Ģahsına 

münhasır, ve somut bireyler arasındaki dolayımsız iliĢkilenme” yolu olarak 

tanımlamıĢtım." 

"(…) What then is communitas? Has it any reality base, or is it a persistent fantasy 

of mankind, a sort of collective return to the womb? I have described this way by 

which persons see, understand, and act towards one another as essentially "an 



120 

unmediated relationship between historical, idiosyncratic, concrete individuals." 

(Turner, 1974) 

"Communitas‟ın tarihsel yazgısına bakarak, spontane, ideolojik, ve normatif diye 

adlandırdığım, ardıĢık olmak zorunda olmayan, üç ayrı biçim tanımladım. Her 

birinin, liminal, ve liminoid fenomenler ile belirli iliĢkileri bulunmaktadır. 

1) Spontane communitas, “insan kimliklerinin, doğrudan, dolayımsız, ve topyekun 

karĢı karĢıya gelmesidir”, yoğun olmaktan ziyade derin olan bir kiĢisel etkileĢim 

tarzıdır. “Onda „büyülü‟ bir Ģeyler vardır. Öznel olarak, içinde bir sonsuz güç 

hissi barındırır.”   

2)  Ġdeolojik communitas dediğim Ģey, spontane communitas‟taki etkileĢimleri 

tanımlamaya çalıĢan kuramsal kavramlar bütünüdür. (…) Burada, deneyimleyen 

kiĢi, önceki dolayımsızlıkları – ritüelin, sanatın, sporun, oyunların, hatta kumarın 

en büyük baĢarısını (pay off) niteleyen eylem ve bilinçliliğin bir araya gelmesi 

deneyiminin kesintiye uğraması anlamına gelen, Mihali Csikszentmihalyi‟nin 

akıĢ kırılması (flow-break) dediği Ģeyin bir örneğini – dolayımlamak üzere, dile, 

kültüre bakmak ile ilgilidir.  

3)  Son olarak, normatif communitas, yine, bir “süregiden toplumsal sistem”, 

spontane communitas‟taki iliĢkileri geliĢtiren, ya da az çok daimi bir temelde 

sürdürmeye çalıĢan bir alt kültür ya da topluluktur. Bunu yapabilmek için, kendi 

doğasını değiĢtirmelidir, çünkü spontane communitas, “hukuk”tan ziyade 

“inayet” ile ilgili bir meseledir – teolojik bir dil kullanacak olursak. Ruhu 

“nerden isterse ordan eser” – o, meĢrulaĢtırılamaz ya da normlaĢtırılamaz, çünkü 

o, yasa değil istisnadır, düzen değil mucizedir, anangke – gerekliliğin nedensel 

zinciri – değil ilkel (primordial) özgürlüktür." 

"Looking at the historical fate of communitas, I identified three distinct and not 

necessarily sequential forms of it, which I called spontaneous, ideological, and 

normative. Each has certain relationships with liminal and liminoid phenomena. 

1)  Spontaneous communitas is "a direct, immediate and total confrontation of 

human identities," a deep rather than intense style of personal interaction. "It has 

something 'magical' about it. Subjectively there is in it a feeling of endless 

power." (…)  

2)  What I have called "ideological cornmunitas" is a set of theoretical concepts 

which attempt to describe the interactions of spontaneous communitas. (…) Here 

the experiencer has already come to look to language and culture to mediate the 

former immediacies, an instance of what Mihali Csikszentmihalyi has recently 

called a "flow-break," that is, an interruption of that experience of merging 

action and awareness (and centering of attention) which characterizes the 

supreme "pay-off' in ritual, art, sport, games, and even gambling. "Flow" may 

induce communitas, and communitas "flow," but some "flows" are solitary and 

some modes of communitas separate awareness from action-especially in 

religious communitas. (…)  

3)  Normative communitas, finally, is, once more, a "perduring social system," a 

subculture or group which attempts to foster and maintain relationships of 

spontaneous communitas on a more or less permanent basis. To do this it has to 

denature itself, for spontaneous communitas is more a matter of "grace" than 

"law," to use theological language. Its spirit "bloweth where it listeth”-it cannot 

be legislated for or normated, since it is the exception, not the law, the miracle 

not the regularity, primordial freedom not anangke, the causal chain of necessity. 

(…)" (Turner, 1974) 



121 

"Latince comitatus (yoldaĢlık) teriminden türettiği communitas ise, eĢiksellik 

evresindeki grubun “yapılanmamıĢ ya da ya da ilkel biçimde yapılanmıĢ ve göreli 

farklılaĢmamıĢ” cemaat halini, “hatta ayinsel yaĢlıların yetkesine birlikte boyun eğen 

eĢit bireyler cemaatini" betimlemektedir." (Özbudun, ġafak ve Altuntek, 2007: 286) 

"Communitas" olgusu iĢleyiĢ bakımından ritüel sürecin "liminal (eĢik)" 

evresiyle iliĢkili meydana gelen bir durumu ifade etmektedir.  

 Turner, ilkel kabile toplumlarının kutsal (sacred) ile iliĢkili ritüellerinde 

gözlemlenen "liminal" olgunun/sürecin günümüz endüstri toplumlarının dünyevi 

(secular) "ritüelistik" pratiklerinde de benzeri bir biçimde ortaya çıktığını belirtir. 

Turner, günümüz toplumlarında bireysel ya da toplu bir eyleme dayalı etkinlikler 

sonucu ortaya çıkan bu benzer halleri liminal ile aynı görmemektedir; çünkü ona 

göre ritüeller kutsal (sacred); günümüz endüstri toplumlarındaki icraya dayalı 

performatif etkinlikler ise dünyevi (secular) niteliktedir. Bununla birlikte Turner, 

ritüel dıĢı (aĢkın-kutsal ile iliĢkili olmayan) diğer etkinliklerde ortaya çıkan liminal 

benzeri durumları da "liminoid" olarak tanımlamıĢtır.  

"Ancak belirtmek gerekir ki Turner, sözgelimi bir tiyatro sahnesinde sahnelenen 

roller, statüler, ya da tabular ile ritüellerde ortaya çıkan benzer halleri aynı liminal 

düzlemde görmez. Çünkü ona göre, ritüeller “kutsal” (sacred) ya da dinsel 

(religious); tiyatro ve diğer icraya dayalı etkinlikler ise “dünyasal” (secular) 

niteliktedir. Bu nedenle Turner ritüel dıĢı tüm etkinlikleri, “liminal benzeri” 

anlamında kullandığı “liminoid” terimi ile adlandırır. (...)" (Kınlı, Yükselsin, 2016) 

Öyle ki her türlü yapısal hiyerarĢinin ve statünün tersine iĢlediği, baĢka bir 

ifadeyle bir tür yapısal dönüĢümün gerçekleĢtirildiği "statüsüzlüğün arafı (limbo of 

statuslesness)" mahiyetindeki anti-yapısal "liminal (eĢik)" evre ve bununla birlikte 

modern sanayi toplumlarındaki çeĢitli "ritüelistik" etkinliklerde "liminal" olguya 

benzer bir biçimde ortaya çıkan "liminoid (eĢik benzeri)" evre ritüelin iĢlevsel 

gücünün ortaya çıktığı, güçlü, durumsal olgulardır. Bu sebeple; görece etkin bu 

fenomenlerin önemli bir konu olduğunu düĢündüğümüz için çalıĢmamızın bundan 

sonraki bölümlerinde bu iki kavramın daha ayrıntılı olarak incelenmesi gerektiği 

kanısındayız. 



122 

7. LĠMĠNAL (EġĠK) ve LĠMĠNOĠD (EġĠK BENZERĠ) 

Etnolog Arnold Van Gennep (1873-1957) bolluk-bereketle ilgili ve takvimsel 

ritüelleri de kapsayacak biçimde; çeĢitli kutsama ve kültlerle iliĢkili; bununla birlikte 

herhangi bir statüye geçiĢ ya da giriĢ (inisiyasyon) benzeri ritleri de içeren ritüelleri 

"GeçiĢ Ritleri" baĢlığı altında toplamıĢ ve bu GeçiĢ Ritleri'nin üç evrede 

gerçekleĢtiğini belirlemiĢtir. Gennep bu evreleri Ģöyle açıklamaktadır: 

"(…) Burada, bir durumdan ötekine, ya da bir kozmik veya toplumsal dünyadan 

ötekine geçiĢlere eĢlik eden törensel motiflerin tamamını toplamaya çalıĢtım. Bu 

geçiĢlerin öneminden ötürü, geçiş ritlerini özel bir kategori olarak ayrı tutmayı 

uygun buluyorum, elbette daha öteye giden bir incelemede, bu ritler, ayrılma ritleri, 

geçiş ritleri, ve bütünleşme ritleri olarak alt sınıflara ayrılabilir. Bu üç alt kategori, 

bütün insanlarda ya da her törensel motifte eĢit ölçüde geliĢmiĢ değildir. Ayrılma 

ritleri cenaze törenlerinde ön plandayken, evlenmelerde, bütünleĢme ritleri ön 

plandadır. GeçiĢ ritlerinin, hamilelik, sözlenme, inisiyasyon gibi durumlarda önemli 

bir yeri olabilir, ya da evlat edinme, ikinci çocuğun geliĢi, yeniden evlenme, ya da 

ikinci yaĢ grubundan üçüncü yaĢ grubuna geçiĢ gibi durumlarda minimuma 

indirgenmiĢ halde olabilirler. Böylece, geçiĢ ritleri, kuramsal olarak, preliminal 

ritleri (ayrılma ritleri), liminal ritleri (geçiĢ ritleri), ve postliminal ritleri (bütünleĢme 

ritleri) kapsayarak bir bütün teĢkil eder, belirli durumlarda bu üç tür, her zaman eĢit 

ölçüde önemli ya da girift değildir." 

"(…) I have tried to assemble here all the ceromonial patterns which accompany a 

passage from one situation to another or from one cosmic or social world to another. 

Because of the importance of these transitions, I think it legitimate to single out rites 

of passage as a special category, which under further analysis may be subdivided 

into rites of separation, transition rites, and rites of incorporation. These three 

subcategories are not developed to the same extent by all peoples or in every 

ceremonial pattern. Rites of separation are prominent in funeral ceremonies, rites of 

incorporation at marriages. Transition rites may play an important part, for instance, 

in pregnancy, betrothal, and initiation; or they may be reduced to a minimum in 

adoption, in the delivery of a second child, in remarriage, or in the passage from the 

second to the third age group. Thus, although a complete scheme of rites of passage 

theoretically includes preliminal rites (rites of separation), liminal rites (rites of 

transition), and postliminal rites (rites of incorporation), in specific instances these 

three types are not always aqually important or equally elaborated." (Gennep, 1977: 

10,11)  

Gennnep'in "Rites of Passage" adlı çalıĢmasında ritüeller üzerine yaptığı bu 

tür formülasyonlar yirminci yüzyılın erken dönemlerinden itibaren bir çok sosyal 

antropolog tarafından ilgiyle karĢılanmıĢ ve yarattığı etkiler bu antropologların 

çalıĢmalarını da biçimlendirmiĢtir. Gennep'in ritüel kuramları temelinde çalıĢmalarını 



123 

"ritüel süreçler" üzerinde yoğunlaĢtıran isimlerden biri de ritüellere yapısal 

iĢlevselliği yönünden yaklaĢan Britanyalı Antorpolog Victor Turner olmuĢtur. 

7.1. Victor Turner (1920-1983) ve Ritüel Olgusuna Yönelik ÇalıĢmaları 

Ġskoç asıllı Britanyalı antropolog Victor Turner, 1964 yılından itibaren 

çalıĢmalarını Amerika merkezli devam ettirmiĢtir. Orta Afrika'da çeĢitli kabile 

toplulukları ve bunun yanı sıra Meksika, Brezilya ve Ġrlanda'da hac yolculukları 

üzerine çalıĢmalar yapmıĢ; bununla birlikte en ünlü ve ses getiren incelemesi ise 

Afrika ülkesi Zambiya'da Ndembu kabilesi ritüelleriyle alakalı yaptığı çalıĢmalar 

olmuĢtur. Ritüellerdeki simgelerin toplumsal yapı bakımından iĢlevselliğini ön 

planda tuttuğu çalıĢmaları Durkheim'ın yapısal iĢlevselci geleneğinin izlerini 

taĢımaktadır. Manchester Yapısal-İşlevselci ekolün temsilcilerinden olan Turner, 

sembolleri yapı bakımından toplumun "sürdürüm mekanizması" olarak görmektedir. 

Toplumsal dayanıĢmanın insanları birbirine bağlayan simgesel mantık sistemlerinin 

bir iĢlevi olduğunu düĢünmekle beraber bu toplumsal dayanıĢmayı temelde sorunsal-

çatıĢmalı bir durum olarak değerlendirir. 

"Öte yandan Turner, simgesel tezat ve denkliklerin tüm kültürün üzerine inĢa 

edildiği evrensel zihinsel bir Ģablon olarak gören Durkheim'ın aksine, (…) toplumsal 

birliği temelde sorunsal olarak görmektedir. Durkheim‟ın “ilkel" insanlığın ilksel bir 

psikolojik birliktelik gereksinimi nedeniyle bir araya geldiği düĢüncesine karĢı, 

insanların, doğal dünyadaki güçler karĢısında toplumsal yaĢamı sürekli olarak 

yeniden inĢa etmek zorunda olduğunu ileri sürer ve bu düĢüncesi antropolojiye 

getirdiği en önemli yeniliklerden biridir. Dahası, toplumsal yaĢamın kendisi de 

çatıĢmalıdır, ve çatıĢmaların çözümleniĢi ve yeniden baĢ göstermesi üzerine 

kuruludur. Simgeler çatıĢmaların aĢılması ve toplumsal dayanıĢmanın örgütleniĢinin 

birincil araçları olduğundan, insanların toplumsal düzeni yeniden üretmede 

baĢvurdukları aygıtlardır. Turner‟a göre, en geniĢ toplumsal birimi sürdürme iĢlevini 

Ndembu insanları ana olarak ritüel sisteme havale ederler." (Özbudun, ġafak, 

Altuntek, 2007: 285) 

Merkezi bir otoriteden yoksun (anti-yapısal) toplumun kendi siyasal düzenini 

sürdürme sürecini temel alan ve ana-soylu geleneğe sahip Ndembu kabilesi üzerine 

yaptığı incelemelerde Turner, kabile içindeki cinsel ayrıĢımları temel 

karĢıtlık/çatıĢma olarak belirlemektedir. Turner bu çatıĢmaları "toplumsal drama" 

olarak adlandırmaktadır. 

"Ndembu ayinlerinin tahlili, kriz öncesi ve kriz sonrası olan “toplumsal dram” fikri 

üzerine kuruludur." (Özbudun, ġafak, Altuntek, 2007: 285) 



124 

"(…) Turner, Ndembuların "Erkeğe avcılık, kadına doğurma" deyiĢinde ifade 

bulduğu üzere, cinsel ayrıĢımdan Ndembu toplumundaki temel karĢıtlık olarak söz 

eder." (Morris, 2004: 376) 

Turner'ın Ndembu'daki toplumsal çatıĢmalar bağlamında ortaya attığı 

"toplumsal drama ya da sosyal drama" olarak ifade ettiği kuramı ise Ģu niteliklere 

sahiptir: 

"(…) Her sosyal drama birbirini izleyen üç aĢamada geliĢir. Gedik - Kriz - Onarma - 

BütünleĢme veya Bölünme. 

Gedik, belli bir olayın toplumsal birimin (aile, çevre, toplum, ulus v.b.) dengesine 

karĢı tehditleri harekete geçiren baĢlangıç durumunu yaratmasıdır. Kriz, gediğin 

toplumda görünecek biçimde geniĢlemesidir. Bir öncekinden daha korkutucu ve 

daha fazla halka açık birbirini izleyen bir çok kriz olabilir. Onarma krizle baĢa 

çıkmak gediği onarmak veya sorunu çözmek için yapılanlardır. Sosyal dramanın bu 

aĢamasında kriz baĢarısızlıkla sonuçlanan bir onarmayla yanıtlanır. Bu baĢarısızlık 

daha Ģiddetli yeni bir krize yol açar. BütünleĢme gediğin kesin olarak onarılması ve 

bu Ģekilde sosyal dokunun yeniden örülmesidir. Aksi halde bölünme meydana 

gelir." (Çevik, 2017) 

Turner, sosyal drama kuramını kendi ritüel kuramıyla bütünleĢtirmiĢtir. 

Bununla birlikte Turner'a göre sosyal dramanın iĢleyebilmesinin aracı ise  ritüel 

sistem ya da günümüz koĢulları bağlamında ise tiyatro-performanstır. 

"(…) Yani, sosyal dramada görünen eylemler estetik performanslar tarafından, 

ritüel/performans araçlarıyla canlandırırlır, Ģekillendirilir ve yönlendirilir. (…)" 

(Çevik, 2017) 

Bu bağlamda Turner, bütün bu çatıĢmalara rağmen Ndembu'nun toplumsal 

yapısını sürdürebilmesini de ritüelin "yapıcı" iĢlevine bağlamaktadır. Ndembu'da 

siyasal olarak bütünleyici bir iĢleve sahip olan ritüel, ayrıca çatıĢmaları görmezden 

gelmeyip krizlere rağmen toplumsal birlikteliğin varlığını onaylar nitelikte olumlu 

bir rol üstlenmektedir. 

"Ndembu toplumsal örgütlenmesinin altında yatan yapısal örüntülerin bu çatıĢma ve 

bölünmelere rağmen tam olarak var olmayı sürdürdükleri sonucuna varmıĢtır. 

Turner, böylece ritüelin siyasal olarak bütünleyici bir iĢleve sahip olduğu 

düĢüncesine ulaĢmıĢtır ve onun analizi, ritüeli Durkheim'in ve Radcliffe-Brown'ın 

kuramlarında olduğu gibi "yalnızca tutunum ifade edip toplumun değerleri ile 

insanlar üzerindeki toplumsal duyguları etkiliyor sayılamaz, fakat toplumsal 

kuralların gerçek çatıĢmalarını abartıp bu çatıĢmalara rağmen yine de birlik halinin 

varlığını onaylar" Ģeklinde değerlendiren Gluckman'ın görüĢlerini çağrıĢtırır. (…) 

"ÇatıĢma" diye yazmıĢtır Turner, "toplumsal yaĢamda endemiktir, fakat çatıĢmanın 

kendisini grup birliğini onamaya zorlayan bir mekanizmalar seti mevcuttur". 

Ndembuların ritüel örüntüleri, Turner'a göre, bu dayanıĢmayı sağlamanın asli 

mekanizmasıdır." (Morris, 2004: 377) 



125 

Turner'ın Ndembu'da gözlemleyip tespit ettiği, kendilerine özgü kabilesel 

ritüel türlerini Brian Morris Ģöyle aktarmaktadır: 

"(…) Ndembu ritüelleri iki ana kategoriye denk düĢer. Ġlkin spesifik olarak ölüm ve 

erinlikle iliĢkili yaĢam-krizi ritüelleri vardır. lki önemli erinlik töreni, mukanda ya 

da erkek çocukların sünneti ile nkang'a ya da kızların erinlik ritüelidir.  

 Diğer rit grubunu, Turner rahatsızlık ritüelleri olarak ifade eder ve bunlar asli olarak 

mukishi ruhlarının iĢi olduğu düĢünülen çeĢitli talihsizliklerle iliĢkilendirilir." 

(Morris, 2004: 379) 

"Turner, diğer bir deyiĢle, ritüeli siyasal olarak bütünleĢtirici role sahip ve grubun 

dengesini ve dayanıĢmasını restore eden bir toplumsal mekanizmanın parçası olarak 

düĢünegelmiĢtir. O, Ģöyle yazar: "Bir ritüel dizilimin tipik geliĢmesi, bir hastanın 

iyileĢmesi ve toplumsal yapıdaki gedikleri kapatma yolunda bir isteğin kamusal 

ifadesinden, saklı düĢmanlıkların açığa vurulması aracılığıyla simgecilik dolu uzun 

bir ritüelin akıĢı içerisinde toplumsal bağların yenilenmesine doğrudur." (Morris, 

2004: 382) 

Turner, Ndembu çalıĢmalarını her ne kadar "süreçsel analizin babası" olarak 

ifade ettiği Gennep'in çalıĢmaları temelinde gerçekleĢtirmiĢse de uzun yıllar Turner 

üzerinde en fazla etkiye sahip olan kiĢi yazılarıyla ve çalıĢmalarıyla Rus asıllı Güney 

Afrika doğumlu antropolog Max Gluckman olmuĢtur. Ancak Turner'ın sonraki 

yıllarında dine yönelik bakıĢ açısının "bir engel, bir fetiĢ" olduğu yönünde geliĢmesi 

Turner'ın yeni bir ritüel kuram önermesine ve Gluckman'dan ayrıĢmasına yol 

açmıĢtır. 

"Van Gennep'in kuramlarını en ilginç Ģekilde geliĢtirmiĢ olan yazar, ritüel süreç 

üzerine yazılarında Van Gennep'in ufuk açıcı görüĢleri temelinde, tam anlamıyla bir 

genel toplum ve tarih kuramı oluĢturmaya çalıĢmıĢ olan Victor Turner'dır. Fakat 

Turner üzerinde daha kesin bir etki yapan, uzun kariyeri boyunca kültüre iĢlevselci 

yaklaĢımın kararlı bir savunucusu olan Max Gluckman'ın yazıları olmuĢtur." 

(Morris, 2004: 394) 

"(…) Ancak Gluckman yaĢamı boyunca inançlı bir iĢlevselci olarak kalmıĢken, 

Turner ileriki yıllarda din hakkında kaleme aldığı yazılarında bir engel ve bir fetiĢ 

olduğunu kaydettiği yapısal-iĢlevselci çerçevenin ötesine geçme giriĢiminde 

bulunmuĢtur. Bu, onu daha önceki yazılarıyla (…) farklılaĢmıĢ bir ritüel kuramı 

önermeye yöneltmiĢtir. (…)  

 Turner baĢlangıç noktası olarak ("süreçsel analizin babası" dediği) Van Gennep'in 

çalıĢmasını alır ve onun geçiĢ ritüelleri konusundaki üç parçalı analizini kabul 

ederek eĢiksel [liminal] evrenin, yani "yapılar-arası durum"un doğasını inceler." 

(Morris, 2004: 401)  



126 

7.2. Liminalite (EĢiksellik) ve Toplumsal Yapıdaki Genel ĠĢlevi 

Kökeni Latince limen‟den (eĢik) türetilme liminal sözcüğüne dayanan 

„liminalite‟ (Fr. liminalité; Ġng. liminality) kavramı Türkçede "eĢiksellik" sözcüğü ile 

karĢılanmaktadır. 

"Kavramın etimolojik kökenini oluĢturan limen sözcüğü, „eĢik‟ anlamına gelmekle 

birlikte bir metafor olarak liminalite‟nin içeriğini oluĢturan eĢik; çoğu zaman bir 

binanın ya da evin giriĢ kapısında bulunan eĢik gibi bir sıçrayıĢta geçilemeyecek 

derecede uzundur. En azından üyeliğe kabul ayinlerinin ya da mevsimsel festivaller.. 

(…) gibi oldukça uzun bir eĢik, hatta Victor Turner‟ın (1977: 37) belirttiği gibi kimi 

zaman hacıların izlediği bir yol, bir koridor ya da bir tüneldir. Benzer anlamsal 

çağrıĢımla, „merdiven boĢluğu‟ (stairwell) imgesini kullanan Homi Bhabha‟ya göre 

ise “sabit kimliklendirmeler arasındaki geçit”tir (1994: 2). Bu nedenle liminalite, 

statüler, kimlikler ya da dünyalar arasındaki basamakların üzerinde oturmak ve 

bazen adımlayarak çıkmak anlamına da gelir." (Kınlı, Yükselsin, 2016) 

Liminal kavramını ilk olarak Arnold Van Gennep, "GeçiĢ Ritüelleri" 

sınıflandırmasının ikinci aĢaması olan orta-geçiĢ (mid-transition) evresini 

tanımlamak amacıyla kullanmıĢtır. Ne var ki Gennep'in çalıĢmasında görece dikkat 

edilmeyen bu kavramsal olguya asıl dikkat çeken isim ise "Betwixt and Between: The 

Liminal Period in Rites de Passage (1964)" baĢlıklı makalesi ile Victor Turner 

olmuĢtur. 

Gennep'in "The Rites Of Passage" isimli kitabında;  

"insan (ve toplumun/topluluğun bir üyesi olarak da birey) hayatının biyolojik ve 

kültürel ilerleyiĢi içerisinde beliren kimi niteliksel dönüĢümlere, değiĢimlere 

veyahut da bireyin belirli bir dinsel, büyüsel, cinsel v.b. gibi çeĢitli gizli ya da açık 

alt gruplara katılımına eĢlik eden bazı kültürel süreçler (...)" (Gültekin, 2015) 

biçiminde tanımladığı "GeçiĢ Ritleri" ya da diğer adıyla "Ġnisiyasyon Ritüelleri" 

Gennep'in saptaması ile üç temel evrede gerçekleĢmektedir. Bunlar: Bireyin toplum 

içindeki statülerinden sıyrılmaya baĢladığı Ayrılma (Seperation) evresi; önceki 

statülerinden kopup yeni bir statüye henüz eriĢemediği toplumdan bir tür dıĢlanma 

diye niteleyebileceğimiz "ne orada ne burada" durumu olan EĢiksellik (Liminal) ya 

da Kenar (Marge) evresi; ve eriĢilen toplumsal statüyle uyum gösterdiği BütünleĢme 

(Reaggregation veya Incorporation) evresidir.  

"Liminal terimi, ilk kez Arnold van Gennep tarafından 1909 tarihli “GeçiĢ Ayinleri” 

(Rites de Passage) adlı çalıĢmada kullanılır (1960). Van Gennep “herhangi bir 

toplumdaki bir bireyin yaĢamının”, “bir devreden diğerine bir dizi geçiĢ olduğunu” 

gözlemler: bebeklikten çocukluğa, çocukluktan yetiĢkinliğe; anaokulundan ilkokula, 

liseden üniversiteye; genç kızlıktan karılığa, karılıktan dulluğa; çıraklıktan ustalığa, 

ustalıktan patronluğa vb. teritoryal sınırın aĢılması ile analojik olarak tüm bu 

ayinlerde, bir alemden ötekine gitmek için bir eĢiğin aĢılması gerekir ve bu 



127 

saptamayı yapan Van Gennep‟e göre, „rites de passage‟ üç evreye ayrılır: „ayrılma‟ 

(séparation), „kenar‟ (marge) ya da „eĢik‟ (limen) ve „birleĢme‟ (agrégation). Ġlk 

evre, „yolcu‟ olarak da tanımlanan ve geçiĢ sürecini yaĢayan birey ya da grubun, 

normal yaĢam akıĢından ayrıldığı ya da önceki konumunu terk ettiği „ayrılma 

ayinleri‟ (rites of separation)‟dir. Ġkinci evre, arkada bırakılan konumdan varılacak 

yeni konuma doğru, eĢiğin geçilmesini çevreleyen „geçiĢ ayinleri‟ (transition 

rites)‟dir. Üçüncü evre ise olağan yaĢam akıĢına yeniden dahil olunan, yeni bir 

konuma kalıcı olarak giriĢ yapılan „birleĢme ayinleri‟ (rites of incorporation)‟dir. 

Van Gennep (1960), “[geçiĢ ayinleri içinde] kimi zaman belirli bir özerklik sağlayan 

geçiĢ dönemlerinin varlığını” belirtmiĢ olsa da, özelde ritüel içindeki liminal evrenin 

-liminalite-, genelde toplum ve kültür içindeki önemine ilk kez dikkati çeken Turner 

olur. Turner, Betwixt and Between: The Liminal Period in Rites de Passage baĢlıklı 

makalesini, “ritüel araĢtırmacılarının dikkatlerini orta-geçiĢ (mid-transition) 

olgularına ve süreçlerine odaklanmaya çağrı” ile sonlandırır." (Kınlı, Yükselsin, 

2016) 

Turner ise Gennep'in "liminal (marge)" olgusuna yukarıda adı geçen 

makalesinde ilk kez Ģöyle dikkat çekmiĢtir: 

"Bu yazıda, Arnold Van Gennep'in "rite de passage" [geçiĢ ritleri] olarak 

nitelendirdiği ritüeller sınıfındaki "liminal süreç"in sosyokültürel özelliklerinden söz 

etmek istiyorum. Eğer temel toplum modelimiz "pozisyonların yapısı"na iliĢkinse, 

kenar (margin) ya da "liminalite" sürecini bir yapılararası durum olarak düĢünmek 

zorundayız. Ġnisiyasyon ritlerini incelerken, daha basit toplumlarda, öğretinin esas 

özelliklerini irdeleyeceğim, ayrıca, yine, "yapılararası" konumda
2
 bulunan insanların 

doğasına iliĢkin özgün kavramları somut bir Ģekilde ifade eden belirli simgesel 

temalardan söz edeceğim." 

"In this paper, ı wish to consider some of the sociocultural properties of the "liminal 

period" in that class of rituals which Arnold Van Gennep has defenitively 

characterized as "rite de passage." If our basic model of society is that of a 

"structure of positions," we must regard the period of margin or "liminality" as an 

interstructural situation. I shall consider, notably in the case of initiation rites, some 

of the main features of instruction among the simpler societies I shall also take note 

of certain symbolic themes that concretely express indigeneous concepts about the 

nature of "interstructural" human beings." (Turner, 1989: 93) 

Terminolojik bakımdan geçiĢ ritüellerinin üç aĢamadan oluĢan evrelerini 

Gennep'ten "ayrılma (serperation), geçiĢ ya da eĢik (liminal) ve bütünleĢme 

(Incorporation)" biçiminde çeviren Turner, bu kavramlara ikame olacak biçimde 

Gennep'in kitabını Ġngilizceye çeviren Vizedon ve Caffe'nin ifade ettiği biçimde 

"preliminal, liminal, postliminal" kavramlarını da iĢlevsel bir biçimde kullanmıĢtır. 

"Van Gennep'in rites de separation, marge ya da limen ve agregation terimlerini 

Turner "ayrılma, geçiĢ ve bütünlenme" diye çevirmiĢti, ama Turner, M.B. Vizedon 

ve G.I. Caffe'nin "eĢiköncesi/preliminal, eĢik/liminal, ve eĢiksonrası/postliminal" 

terimlerini de özgün ve iĢlevli bir biçimde kullanıyordu." (Carlson, 2013: 40) 

Liminal'in toplumsal yapı açısından genel konumunu ve anti-yapısal 

pozisyonunu ise Ģöyle ifade edebiliriz: 

                                                 
2
  liminal evrede (Ç.N.) 



128 

"Van Gennep'e (1873-1957) dayanan Ndembu ayinleri incelemelerinde, ayin 

katılımcılarının communitas olarak tanımladığı bir eşiksel evreden (liminality) 

geçtiğini söylemektedir. EĢiksellik toplumsal yapının “yapısız,” hatta “anti- yapı” 

alanıdır. “Anti-yapı”nın ayinselleĢmiĢ “kaos”u, “normal” kimlik ve rollerin tersyüz 

edilmesini getirir; böylelikle örneğin erkekler ayinsel olarak kadına, krallar köleye 

dönüĢecek, bir baĢka deyiĢle hiyerarĢiler ters dönecek, iktidar konumları yerini 

boyun eğiciliğe, konuĢma suskunluğa, gösteriĢ alçakgönüllülük ve sadeliğe vb. 

bırakacaktır." (Özbudun, ġafak, Altuntek, 2007: 285,286) 

Turner, liminal evre süresince görüntü itibariyle toplumsal "yapı"nın alt üst 

olması gibi bir durumun oluĢtuğunu belirtmekle beraber bu "hâlin" yapısal açıdan 

tepe takla (düzensiz) bir durum olarak anlaĢılmaması gerektiğini söyler. Öyle ki bu 

durum anti-yapı ve yapı diyalektiği bağlamında iĢlevsel açıdan kendi içerisinde 

geleneksel kültürel bir düzen ve yararlı bir  tersine iĢleyiĢ durumudur. 

"Liminalitede, profan toplumsal iliĢkilerde devamsızlık, ve önceki hakların ve 

zorunlulukların askıya alınması gerçekleĢebilir, ve toplumsal düzen tepe takla olmuĢ 

görünebilir." 

"In liminality, profane social relations may be discontinued, former rights and 

obligations are suspended, the social order may seem to have been turned upside 

down." (Turner, 1974) 

"(…) Kabile toplumuna ait olan liminal evre, statükoyu, toplumun yapısal biçimi 

ters çevirir, ama genellikle altüst etmez, geri dönüĢ
3
 kaosun, kozmosun alternatifi 

olduğunun altını çizer ki böylece kozmosa bağlı kalmanın daha iyi olduğunu 

gösterir, bu, kültürün geleneksel düzenidir. (…)" 

"(…) The liminal phases of tribal society invert but do not usually subvert the status 

quo, the structural form, of society; reversal underlines that chaos is the alternative 

to cosmos, so they had better stick to cosmos, that is, the traditional order of culture 

(…)" (Turner, 1974) 

"Liminal fenomenler, toplumsal yapının iĢleyiĢi için “tersine çevirici”
4
 gibi 

göründükleri zamanlarda bile, onun çok fazla sürtüĢme olmadan çalıĢmasını 

sağladıkları üzere, nihaî olarak yararlı iĢleve
5
 sahiptirler." 

"Liminal phenomena tend to be ultimately eufunctional even when seemingly 

"inversive" for the working of the social structure, ways of making it work without 

too much friction." (Turner, 1974) 

Liminal fenomenin ya da fenomenlerin yapı açısından "kolektif" niteliğini ve 

liminal olgununun toplumların "toplumsallık tarihini (kolektif deneyim)" yansıtması 

özelliğini ise Turner, Durkheim‟ın “kollektif temsiller” kavramı bağlamında Ģöyle 

açıklamaktadır: 

                                                 
3
  tersine çevirme (Ç.N.) 

4
  inversive (Ç.N.) 

5
  eufunction (Ç.N.) 



129 

"Liminal fenomenler, takvimsel, biyolojik, toplumsal-yapısal ritimlerle, ya da – ister 

dahili ayarlamalar, ister harici uyarlamalar, ister sağaltıcı önlemler sonucu ortaya 

çıkmıĢ olsun – toplumsal süreçlerdeki krizlerle ilgili olduğundan, kollektif olma 

eğilimi gösterir. Böylelikle, bunlar, doğal ve toplumsal süreçlerin akıĢındaki doğal 

kopmalar, “doğal kırılmalar” diye adlandırılabilecek Ģeyler meydana geldiğinde 

ortaya çıkarlar. Böylelikle, bunların, sosyokültürel “gereklilik” tarafından 

dayatıldığını, ancak, yeni düĢüncelerin, simgelerin, modellerin, inançların 

biçimlenmesi için, kısaca “özgürlük”, ve gizillik barındırdığını söyleyebiliriz. (…)" 

"Liminal phenomena tend to be collective, concerned with calendrical, biological, 

social-structural rhythms or with crises in social processes whether these result from 

internal adjustments or external adaptations or remedial measures. Thus they appear 

at what may be called "natural breaks," natural disjunctions in the flow of natural 

and social processes. They are thus enforced by sociocultural "necessity," but they 

contain in nuce "freedom" and the potentiality for the formation of new ideas, 

symbols, models, beliefs. (…)" (Turner, 1974) 

"Liminal fenomenler simgeler, verili bir topluluğun tüm üyeleri için ortak düĢünsel 

ve duygulanımsal anlamlara geldiği için, araĢtırmacılar tarafından, daha çok 

Durkheim‟ın “kollektif temsiller”i üzerinden değerlendirilirler. Ġncelendiklerinde, 

topluluğun tarihini, baĢka bir deyiĢle, kollektif deneyimini yansıtırlar." 

"Liminal phenomena tend to confront investigators rather after the manner of 

Durkheim's "collective representations," symbols having a common intellectual and 

emotional meaning for all the members of a given group. They reflect, on probing, 

the history of the group, i.e., its colIective experience, over time. They differ from 

preliminal or postliminal collective representations in that they are often reversals, 

inversions, disguises, negations, antitheses of quotidian, "positive," or "profane" 

collective represen- tations. But they share their mass, collective character." (Turner, 

1974) 

Bununla birlikte Turner'a göre liminal fenomenler niteliksel olarak bütün 

yönleriyle toplumsal sürecin tamamıyla merkezinde konumlanmaktadırlar. 

"Liminal fenomenler, toplumsal sürecin tamamının merkezine konumlanmıĢlardır 

onun tüm öteki yönleriyle bir bütün oluĢturarak, ve gerekli olumsuzluğunu ve 

olumsallığını
6
 teĢkil ederek." 

"Liminal phenomena are centrally integrated into the total social process, forming 

with all its other aspects a complete whole, and representing its necessary negativity 

and subjunctivity." (Turner, 1974) 

7.3. Liminal Sürecin Yapısal Özellikleri ve Biçimsel ĠĢleyiĢi 

Turner, "The Ritual Process Structure and Anti-Structure" isimli kitabında 

liminal olguyu normatif yapının (status system) karĢısına yerleĢtirerek "yapı 

(structure) - karĢı yapı (anti structure) bağlamında liminal durumu yaratan yirmi altı 

özellik belirler. Bununla birlikte Turner'ın ikili bir karĢıtlıkla belirlediği liminalin 

özelliklerini Ģöyle sıralayabiliriz: 

                                                 
6
  subjunctivity (Ç.N.) 



130 

"ġimdi, Levi-Strauss‟a yakın bir Ģekilde, liminalitenin ve durum sisteminin
7
 

özelliklerini, karĢıtlıklarıyla, ve birbirlerinden ayrıldıkları yerlerde ortaya koyalım. 

Bunlar Ģöyle sıralanabilir: 

 

GeçiĢ / Durum
8
  

Bütünlük
9
 / Kısmîlik

10
 

TürdeĢlik / Çoktürellik   

Communitas / Yapı  

EĢitlik / EĢitsizlik  

Anonimlik / Adlandırma sistemlerinin var olması  

Mülkiyetin olmaması / Mülkiyetin olması  

Statüsüzlük
11

 / Statünün
12

 varlığı  

Çıplaklık ya da aynı kıyafetlerin giyilmesi / Farklı giysiler giyilmesi  

Cinsellikten kaçınma / Cinselliğin olması  

Cinsiyet ayrımının en düĢük seviyede olması / Cinsiyet ayrımının en yüksek 

seviyede olması  

Rütbelerin olmaması / Rütbelerin olması  

Tevazu / Bulunulan konum için duyulan gurur  

KiĢisel görünümün önemsenmemesi / KiĢisel görünümün önemsenmesi  

Varlıktan kaynaklanan ayrımların olmaması / Varlıktan kaynaklanan ayrımların 

olması  

Bencilliğin olmaması / Bencilliğin olması  

Büsbütün riayet etme / Sadece daha üst rütbede bulunana itaat etme  

Kutsallık / Sekülerlik  

Kutsal öğreti / Teknik bilgi  

Sessizlik / KonuĢma  

Hısımlıktan – akrabalıktan kaynaklanan haklar ve sorumlulukların askıya alınması / 

Hısımlıktan – akrabalıktan kaynaklanan haklar ve sorumlulukların varlığı  

Mistik güçlerle devamlı münasebet/Mistik güçlerle aralıklı münasebet 

Hamakat / Zekavet
13

  

Basitlik / KarmaĢıklık  

Acı ve ıstırabın kabullenilmesi / Acı ve ıstıraptan kaçınma  

Yaderklik
14

 / Özerklik
15

" 

 

"Let us now, rather in the fashion of Levi-Strauss, express the difference between 

the properties of liminality and those of the status system in terms of a series of 

binary oppositions and discriminations. They can be ordered as follows: 

Transition/State  

Totality/Partiality  

Homogeneity/Heterogeneity  

Communitas/Structure  

Equality/Inequality  

Anonymity/Systems of nomenclature  

Absence of property/Property  

Absence of status/Status  

Nakedness or uniform clothing/distinctions of clothing  

Sexual continence/Sexuality  

Minimization of sex distinctions/ Maximization of sex distinctions  

Absence of rank/Distinctions of rank  

Humility/Just pride of position  

                                                 
7
   Status system (Ç.N.) 

8
   Durağanlık (Ç.N.) 

9
   Tümellik (Ç.N.) 

10
   Tikellik (Ç.N.) 

11
  mevkîsizlik (Ç.N.) 

12
  mevkînin (Ç.N.) 

13
  Zekilik (Ç.N.) 

14
  Kendini yönetmeme, baĢkası tarafından yönetilme (Ç.N.) 

15
  Belli ölçülerde kendi kendini yönetme, özyönetim (Ç.N.) 



131 

Disregard for personal appearance/Care for personal appearance  

No distinctions of wealth/Distinctions of wealth  

Unselfishness/Selfishness  

Total obedience/Obedience only to superior rank  

Sacredness/Secularity  

Sacred instruction/Technical knowledge  

Silence/Speech  

Suspension of kinship rights and obligations/Kinship rights and obligations  

Continuous reference to mystical powers/Intermittent reference to mystical powers  

Foolishness/Sagacity  

Simplicity/Complexity  

Acceptance of pain and suffering/Avoidance of pain and suffering  

Heteronomy/Degrees of autonomy" (Turner, 1987: 106,107) 

Turner, normatif yapı karĢısındaki liminalin yirmi altı özelliğini belirlemekle 

beraber ritüellerin yapısal özellikleri bağlamında ise niteliksel olarak temelde iki tür 

liminal olgunun varlığından bahsetmektedir.  

Bu iki "esas" liminal olgudan ilki, Turner'ın; "yaşam krizi ritleri" olarak 

nitelendirdiği ritüel süreçlerde ortaya çıkan; geri dönüĢü olmayan ve statü 

yükseltmeyi (erginlenme törenleri v.s.) niteleyen liminalite (eĢiksel) durumlardır. 

Bununla birlikte çeĢitli takvimsel ya da mevsimsel ritüel süreçlerde görülen; 

toplumsal statülerin geçici (revarsal) olarak tecrübe edildiği, kolektif nitelikteki 

liminaliteyi ise Turner bir diğer esas liminal olgu olarak belirler. 

"(…) Liminalitenin iki esas türünü ayırt etmek isterim – elbette baĢka türler de 

bulunacaktır – bunların ilki, statü yükselmesi ritlerini niteleyen liminalitedir, bu 

liminalitede, ritin öznesi ya da acemi
16

, mevkilerin var olduğu, kurumsallaĢmıĢ bir 

sistemde, daha aĢağıdaki bir konumdan daha yukarıda bulunan bir konuma, geri 

dönüĢü olmayacak bir Ģekilde yükseltilir. Ġkincisi, döngüsel ve takvimsel ritlerde 

bulunan liminalitedir, genelde kollektif türden bir liminalitedir, ve bu liminalitede, 

mevsim döngüsünün belirli tanımlanmıĢ noktalarında, toplumsal yapının içindeki 

düĢük statülerde bulunan topluluklar ya da belirli kategoriden insanlar, olumlu 

olarak, kendi üstlerine karĢı ritin otoritesi olmayı deneyimlerler, o üstler de bu ritsel 

aĢağılanmayı güle oynaya kabul etmek zorundadırlar. Bu tür ritler, statü tersinmesi 

ritleri olarak tanımlanabilir." 

"(…) I wish to distinguish two main types of liminality – though many others will 

undoubtedly be discovered – first, the liminality that characterizes the rituals of 

status elevation, in which the ritual subject or novice is being conveyed irreversibly 

from a lower to higher position in an institutionalized system of such positions. 

Secondly, the liminality frequently found in cyclical and calendrical ritual, usually 

of a collective kind, in which, at certain culturally defined points in the seasonal 

cycle, groups or categories of persons who habitually occupy low status positions in 

the social structure are positively enjoined to exercise ritual authority over the 

superiors; and they, in their turn, must accept with good will their ritual degradation. 

Such rites may be described as rituals of status reversal." (Turner, 1987: 167) 

                                                 
16

  novice (Ç.N.) 



132 

Turner bu iki liminal türün iĢlevsel niteliklerini ise Ģöyle açıklamaktadır: 

"YaĢam-krizi ritleri, ritin öznesi ya da öznelerinin, Lloyd Warner‟ın (1959) dediği 

gibi, “(…) her toplumun ritleĢtirdiği birkaç önemli geçiĢ anı ile bölünerek, ana 

rahmindeki sabit bir plasental konumundan, ölümüne ve nihaî sabit konumu olan 

mezar taĢına (…) ilerlediği” ritlerdir. “Bahsi geçen önemli geçiĢ anları, doğum, 

ergenlik, evlenme ve ölümdür.” Ben bu ritlere, ister siyasi bir görev olsun, ister 

seçkin bir kulübe ya da gizli bir topluluğa üye olmak olsun, daha yüksek bir statüye 

eriĢmekle ilgili ritleri de ilave ederdim. Bu ritler, bireysel de kollektif de olabilirler, 

ancak daha sık bireysel olma eğilimleri vardır. Öte yandan, takvimsel ritler, 

neredeyse daima, büyük topluluklara, ve oldukça sıklıkla bütün topluma atfedilir. 

(…) YaĢam-krizi ritleri ve göreve getirilme ritleri, neredeyse her zaman statü 

yükselmesi ritleridir; takvimsel ritler ve topluluk krizi ritleri ise, çoğu zaman, statü 

tersinmesi ritidirler." 

"Life-crisis rites are are those in which the ritual subject or subjects move, as Lloyd 

Warner (1959) has put it, from “a fixed placental placement within his mother‟s 

womb, to his death and ultimate fixed point of his tombstone (…) -punctuated by a 

number of critical moments of transition which all societies ritualize (…) These are 

the important times of birth, puberty, marriage and death” (p.303). I would add to 

these rites the rites that concern entry into a higher achieved status, whether this be a 

political office or membership of an exclusive club or secret society. These rites may 

be either individual or collective, but there is a tendency for them to be performed 

more frequently for individuals. Calendrical rites, on the other hand, almost always 

refer to large groups and quite often embrace whole society. (…) Life-crisis rites and 

rituals of induction into office are almost always rites of status elevation; calendrical 

rites and rites of group crisis may sometimes be rites of status reversal." (Turner, 

1987: 168,169) 

Birey ya da belli bir topluluğu merkeze alan liminal sürecin "öznesi" ister tek 

bir kiĢi isterse de takvimsel ritlere bağlı liminal evrede olduğu gibi belli bir  topluluk 

olsun; bunların en önemli özelliği normatif yapı içerisindeki toplumun diğer 

üyelerinden ayırt edilebilir nitelikte olmalarıdır. Öyle ki liminalin nesnesi 

durumundaki bu kiĢi ya da kiĢiler "eĢik" süresince kiĢisel görünümden (kıyafet, 

giyinme v.b.) yeme içmeye hatta cinsiyete kadar bir çok niteliksel özellikleri 

bakımından tamamıyla bağımsız olma biçiminde anonim kiĢiliğe sahip kutsallık 

barındıran bir hâl arz etmektedirler.   

"(…) kabile toplumlarındaki inisiyasyon ritlerinde bulunan liminal evrede 

çoğunlukla ritin özneleri, toplumun geri kalanından, fiziksel olarak, ayırt edilir 

haldedir. 

(…) Bu ritlerin özneleri, preliminal
17

 durumlarına ait iĢaretlerin yok olduğu ve 

liminal durum-dıĢılıklarının iĢaretlerinin geçerli hale geldiği bir “düzeyleme” 

sürecinden geçerler. Onlardaki liminaliteye dair belirli göstergelerden söz etmiĢtim 

(giyimlerinin ve isimlerinin olmaması): belirli yiyecekleri yemek ya da yememek, 

kiĢisel görünümün önemsizliği, aynı türden kıyafetler giymek, ve bazen cinsiyetten 

bağımsız olmak öteki iĢaretlerdir. Ġnisiyasyona girenler, ara-geçiĢte, aynılaĢmaya, 

yapısal görünmezliğe, ve mümkün olduğu ölçüde anonim biri haline gelmeye 

itilirler.   

                                                 
17

  liminalöncesi (Ç.N.) 



133 

Bunun karĢılığı olarak da, inisiyasyona girenler, özel bir tür özgürlük, ve alçak 

gönüllülüğe, zayıflığa, tevazuya ait “kutsal bir güç” kazanırlar." 

"(…) an extended liminal phase in the initiation rites of tribal societies is frequently 

marked by the physical separation of the ritual subjects from the rest of society. 

(…) the ritual subjects in these rites undergo a "leveling" process, in which signs of 

their preliminal status are destroyed and signs of their liminal non-status are applied. 

I have mentioned certain indicators of their liminality (absence of clothing and 

names): other signs include not eating or not eating specified foods, disregard of 

personal appearance, the wearing of uniform clothing, sometimes irrespective of 

sex. In mid-transition the initiands are pushed as far toward uniformity, structural 

invisibility, and anonymity as possible.   

By way of compensation, the initiands acquire a special kind of freedom, a "sacred 

power" of the meek, weak, and humble (…)" (Turner, 1974) 

Liminal (EĢik) sürecin bir diğer özelliği ise "oyunsallık" temelinde iĢleyerek 

insanları bir tür öteki ya da farklılaĢmıĢ, tanınmayan, anonim bir kiĢi kılmasıdır. 

Turner bu durumu  liminalin yani "inziva süreci"nin, "kendine has bir özelliği olarak, 

“oyunsu” eylem yoluyla gerçekleĢen buluĢlara açık" olması biçiminde ifade 

etmektedir: 

"(…) Liminalitede, insanlar tanıdık olanın unsurları üzerinde “oynayarak” onları 

tanıdık olmayan bir hale sokarlar." 

"(…) in liminality people "play" with the elements of the familiar and defamiliarize 

them.  

Liminality, the seclusion period, is a phase peculiarly conducive to such "ludic" 

invention." (Turner, 1974) 

Liminal sürecin her ne kadar oyunsu buluĢlara yönelik eylemlere açık bir 

tarafı olsa da genel özelliği itibariyle "eğer ortada bireysel yaratıcılar ya da sanatçılar 

varsa bile, anonimlik ve normatif communitas üzerine genel liminal vurgusu ile 

bastırılmıĢlardır, tıpkı acemiler (novice) ve onların ustaları gibi. (…)" 

"If there ever were individual creators and artists, they have been subdued by the 

general "liminal" emphasis on anonymity and normative communitas, just as the 

novices and their novice-masters have been. (…)"  Turner, 1974) 

Turner, liminalin seçimden ziyade bir zorunluluk meselesi olduğunu 

söylemektedir. Öyle ki Turner'a göre liminal; "derin bir ciddiyet, hatta korku 

meselesidir, çok Ģey gerektirir."  

"(…) is a matter of deep seriousness, even dread, it is demanding, compulsory (…)" 

(Turner, 1974) 



134 

Turner, liminal süreçteki kiĢiler arası iliĢkileri ve bağlılığı ise Ndembu sünnet 

ritüellerini örnek göstererek Ģöyle açıklamaktadır:  

"(…) Zambiya‟daki Ndembu‟da, örneğin, sünnet için tecrite çekilen acemilerin 

anneleri tarafından getirilen yemekler, acemiler arasında eĢit olarak pay edilir. 

ġeflerin ya da en tepedeki adamların çocuklarına torpil geçilmez. Çalılıktaki 

acemilere getirilen her yemek, ihtiyarlar tarafından alınır ve topluluğun tamamına 

eĢit olarak bölünür. Acemiler kendi aralarında derin bir dostluğa teĢvik edilirler, ve 

kümeler halinde ya da belirli dörtlü beĢli gruplar halinde odun ateĢinin etrafında 

uyurlar. Bununla beraber, hepsi ritlerden sonra da devam edecek olan, hatta 

yaĢlılıklarında da sürecek olan özel bağlarla birbirlerine bağlanmıĢ olmalıdırlar. 

Wubwambu (“göğüs” anlamında) ya da wulunda denen bu dostluk, bir adamın 

misafirperverlikte büyük ayrıcalıklara sahip olmasını sağlar. (…)" 

"(…) Among the Ndembu of Zambia, for example, all food brought for novices in 

circumcision seclusion by their mothers is shared out equally among them. No 

special favors are bestowed on the sons of chiefs or headmen. Any food acquired by 

novices in the bush is taken by the elders and apportioned among the group. Deep 

friendships between novices are encouraged, and they sleep around lodge fires in 

clusters of four or five particular comrades. However, all are supposed to be linked 

by special ties which persist after the rites are over, even into old age. This 

friendship, known as wubwambu (from a term meaning “breast") or wulunda, 

enables a man to claim privi- leges of hospitality of a farreaching kind. (…)" 

(Turner, 1964) 

Bununla birlikte bu iliĢkilerden kaynaklı karĢılıklı çeĢitli sorumluluklar 

mevcuttur ve bu sorumluluklarda esas görev tecrübeli ihtiyarlara (instructor) 

düĢmektedir. 

"(…) Roller de sorumluluklar getirir, ve liminal durumda, acemileri, istedikleri gibi 

kiĢilerarası iliĢkiler geliĢtirmeleri üzere serbest bırakmak suretiyle, sorumluluğun 

esas yükünü ihtiyarlar sırtlar.(…)" 

"(…) Roles, too, carry responsibilities and in the liminal situation the main burden 

of responsibility is borne by the elders, leaving the neophytes free to develop 

interpersonal relationships as they will. (…)" (Turner, 1964) 

7.3.1. Liminal Bir Unsur Olarak "Ġnstructor" ya da MürĢit 

Süreçsel boyutta liminalin biçimsel iĢleyiĢinin genel koĢullarından biri de 

liminal sürecin nesnesi durumundaki "yeni üyeleri, acemileri" ya da Turner'ın ifadesi 

ile "neophyte"ları yönlendiren tecrübeli, ihtiyar bir yol göstericinin ya da bir 

"mürĢid" (instructor)in olmasıdır. Öyle ki çoğu zaman bir kiĢi ya da kiĢiler olarak 

bulunan mürĢid olgusu bazan da "geleneksel otorite"nin yansıması biçiminde 

sembolik/soyut bir kılavuz karakter olarak kendini göstermektedir. Normatif yapısal 

hiyerarĢide hiçbir üstünlük niteliği taĢımayan bu mürĢid, yalnızca liminal sürecin 

düzenli bir biçimde iĢleyebilmesinin koĢulu olan "otorite" rolündedir. 



135 

"(…) Bununla birlikte, acemi
18

 ve mürĢidleri
19

 arasında (eğer mürĢidleri varsa), ve 

acemilerin birbirleriyle iliĢiklenmesinde, oldukça özgün bir “toplumsal yapı” 

oluĢturan iliĢkiler mevcuttur. Oldukça basit bir yapıdır: acemiler ve mürĢidler 

arasında genellikle büsbütün otorite ve büsbütün itaat vardır; acemiler arasında ise 

genellikle büsbütün eĢitlik vardır. Seküler siyasî-hukuksal sistemlerdeki konumların 

görevlileri arasında, girift olan ve duruma göre değiĢikik gösteren, rütbeleri, 

statüleri, ve tüzel kimlikleri ile orantılı olan haklar ve sorumluluklar ağları 

mevcuttur. Pek çok çeĢit ayrıcalıklar ve zorunluluklar, çeĢitli ölçülerde ast üst 

iliĢkileri vardır. Liminal aĢamada bu ayrımlar ve derecelendirmeler yok olma 

eğilimine sahiptirler. Bununla beraber, ihtiyarların
20

 acemiler üzerindeki otoritesinin 

hukukî yaptırımlara değil bir anlamda geleneğin apaçık otoritesinin kiĢileĢtirmesi 

olduğu anlaĢılmak zorundadır. Ġhtiyarların otoritesi mutlaktır, çünkü mutlağı,ve 

içinde “ortak iyi”nin ve ortak ilginin ifadelendiği, toplumun aksiyomsal değerlerini 

temsil eder. Acemilerin büsbütün itaatinin temelinde ihtiyarların otoritesine boyun 

eğmek vardır – ancak ihtiyarların otoritesi ortak iyiden sorumlu olduğu, ve 

kiĢiliklerinde topluluğun tamamını temsil ettikleri sürece. Sözkonusu otorite, 

inisiyasyonların kollektif değil bireysel olduğu ve mürĢidlerin ya da guruların 

olmadığı toplumlarda geleneğe ait olan en saf otoritedir." 

"(…) However, between neophytes and their instructors (where these exist), and in 

connecting neophytes with one another, there exists a set of relations that compose a 

“social structure" of highly specific type. It is a structure of a very simple kind: 

between instructors and neophytes there is often complete authority and complete 

submission; among neophytes there is often complete equality. Between incumbents 

of positions in secular politico-jural systems there exist intricate and situationally 

shifting networks of rights and duties proportioned to their rank, status, and 

corporate affiliation. There are many different kinds of privileges and obligations, 

many degrees of superordi- nation and subordination. In the liminal period such 

distinctions and gradations tend to be eliminated. Nevertheless, it must be 

understood that the authority of the elders over the neophytes is not based on legal 

sanctions; it is in a sense the personification of the self- evident authority of 

tradition. The authority of the elders is absolute, because it represents the absolute, 

the axiomatic values of society in which are expressed the “common good" and the 

common interest. The essence of the complete obedience of the neophytes is to 

submit to the elders but only in so far as they are in charge, so to speak, of the 

common good and represent in their persons the total community. That the authority 

in question is really quintessential tradition emerges clearly in societies where 

initiations are not collective but individual and where there are no instructors or 

gurus. (…)" (Turner, 1964) 

"Acemilerin mürĢidlere karĢı edilgenliği, ve çile çekmeye teslimiyet ile artan 

iĢlenebilirliği, birörnek bir duruma indirgenmeleri, hayatlarında aldıkları yeni 

konum için yeni güçler edinmek üzere belirli bir zemine indirilmelerinin 

iĢaretleridir. (…)" 

"The passivity of neophytes to their instructors, their malleabihty, which is increased 

by submission to ordeal, their reduction to a uniform condition, are signs of the 

process whereby they are ground down to be fashioned anew and endowed with 

additional powers to cope with their new station in life. (…)" (Turner, 1964) 

                                                 
18

  neophyte 
19

  instructor 
20

  mürĢitlerin 



136 

7.3.2. Liminal Bir Unsur Olarak Neophyte ya da Acemi 

Turner, geçiĢ ritlerinin, "biyolojik ve meteorolojik ritimlere ve tekrarlara 

bağlı olduğu, görece istikrarlı ve döngüsel olan, küçük ölçekli toplumlardaki 

durumlar arası geçişleri teĢkil ve îma" ettiğini söylemektedir. Öyle ki Turner'a göre 

bu "durumlar"; "görece sabit ve istikrarlı koĢullar"ı da kapsayan "hukukî statü, 

meslek, görev ya da ticari unvan, rütbe ya da derece gibi toplumsal sabitlikleri" ifade 

ederken aynı zamanda "kiĢinin" ya da "bireyin" de durumuna yönelik haline iĢaret 

etmektedir. (Turner, 1964) 

"(…) Aynı zamanda bu kelimeyi
21

, kiĢinin de durumuna iĢaret eden bir Ģey olarak 

addediyorum: tıpkı, “evli ya da bekar olma durumu”ndan ya da “çocukluk halinden” 

bahsedildiği üzere, kiĢinin, içinde bulunduğu kültür tarafından kabul edilen 

eriĢkinlik derecesi ile tanımlanan durumu gibi. “Durum” lafı, aynı zamanda, bir 

kiĢinin ya da topluluğun, belirli bir vakitte içinde bulunabileceği, ekolojik koĢullar, 

ya da fiziksel, aklî (mental) veya duygusal vaziyetler için de uygun olabillir. Bir 

insanın sağlığı iyi ya da kötü durumda olabilir; bir toplum, savaĢ ya da barıĢ halinde 

veya kıtlık ya da bolluk durumunda bulunabilir. Kısaca, durum kelimesi, statü ya da 

görev kelimelerinden daha geniĢ bir kavramdır, ve içinde bulunulan kültür 

tarafından öyle olduğu kabul edilen her tür istikrarlı ve tekrar eden vaziyeti ima 

eder. Sanıyorum, insan bir “geçiĢ durumu”ndan da bahsedebilir (…) ben, geçiĢi bir 

süreç olarak, hatta rites de passage‟da bir dönüĢüm olarak görmeyi tercih ediyorum 

– suyun kaynama noktasına kadar ısıtılma süreci, ve tırtılın kurtçuktan güveye 

dönüĢmesi buraya uygun bir analoji olurdu. (…)" 

"(…) I hold it to designate also the condition of a person as determined by his 

culturally recognized degree of maturation as when one speaks of "the married or 

single state" or the “state of infancy." The term “state” may also be applied to 

ecological conditions, or to the physical, mental or emotional condition in which a 

person or group may be found at a particular time. A man may thus be in a state of 

good or bad health; a society in a state of war or peace or a state of famine or of 

plenty. State, in short, is a more inclusive concept than status or office and refers to 

any type of stable or recurrent condition that is culturally recognized. One may. I 

suppose, also talk about “a state of transition," since I. S. Mill has, after all, written 

of “a state of progressive movement,” but I prefer to re- gard transition as a process, 

a becoming, and in the case of rites de passage even a transformation here an apt 

analogy would be water in process of being heated to boiling point, or a pupa 

changing from grub to moth. (…)" (Turner, 1964) 

Bu bağlamda Turner liminal sürecin nesnesi durumundaki bu "kiĢi" ya da 

"kiĢiler"i yapısal açıdan fiziksel olmasa bile bir tür görünmezliğe sahip "acemiler 

(neophyte)"lar olarak tanımlamaktadır. Bununla birlikle Turner ,aynı zamanda "geçiĢ 

ritinin de öznesi" olan acemi (neophyte)lerin yapısal pozisyonunu ise Ģöyle 

açıklamaktadır: 

"GeçiĢ ritinin öznesi, liminal aĢamada, yapısal olarak “görünmezdir” – eğer fiziksel 

olarak değilse. Toplumun üyeleri olarak, çoğumuz sadece görmeyi beklediklerimizi 

                                                 
21

  "durum" 



137 

görürürüz, ve görmeyi beklediğimiz Ģeyler, kültürümüzün tanımlamalarını ve 

sınıflandırmalarını öğrendiğimizde görmeye koĢullandığımız Ģeylerdir. Bir 

toplumun seküler tanımları, ne oğlan çocuğu ne adam olan birini tanımlamaz – ki, 

bu bahsedilen kiĢi, ergenlik ritinin acemisidir (novice) (eğer herhangi bir Ģekilde 

ismi konulabilirse). Temelde dînî olan bazı tanımlar yapısal olarak tanımlanamaz 

olan “geçiĢsel varlık” için bulunan bazı tanımlar ile birlikte bulunur. GeçiĢsel varlık 

ya da “liminal persona” bir isim ve birkaç sembol ile tanımlanır. Hayatın oldukça 

farklı durumlarına inisiye olan insanları tanımlamak için sık sık aynı adlandırma 

kullanılır. Örneğin Zambiya‟daki Ndebu‟da mwadi ismi çeĢitli Ģeylere karĢılık 

gelebilir: bir “sünnet ritinin oğlan çocuğu acemisi” anlamına gelebilir, “göreve 

gelme (installation) ritindeki Ģef” anlamına gelebilir, ya da evdeki ailede önemli rit 

göreverine sahip olan “ilk karı ya da rit karısı
22

" anlamına gelebilir. Bizim kendi 

kelimelerimiz olan “yeni kabul edilen üye” (initiate) ile “acemi üye” (neophyte) 

benzer yakınlığa sahiptir. Burada, vurgu, geçiĢin, aralarında gerçekleĢtiği belirli 

durumlardan ziyade, geçiĢin kendisi üzerine yapılmaya eğilimlidir." 

"The subject of passage ritual is, in the liminal period, structurally, if not physically, 

"invisible." As members of society, most of us see only what we expect to see, and 

what we expect to see is what we are conditioned to see when we have learned the 

definitions and classifications of our culture. A society's secular definitions do not 

allow for the existence of a not-boy-not-man, which is what a novice in a male 

puberty rite is (if he can be said to be anything). A set of essentially religious 

definitions coexist with these which do set out to define the structurally indefinable 

“transitional-being." The transitional-being or “liminal persona" is defined by a 

name and by a set of symbols. The same name is very frequently employed to 

designate those who are being initiated into very different states of life. For 

example, among the Ndembu of Zambia the name mwadi may mean various things: 

it may stand for “a boy novice in circumcision rites," or “a chief-designate 

undergoing his installation rites," or, yet again, “the first or ritual wife" who has 

important ritual duties in the domestic family. Our own terms “initiate” and 

"neophyte" have a similar breadth of reference. It would seem from this that 

emphasis tends to be laid on the transition itself, rather than on the particular states 

between which it is taking place." (Turner, 1946 

Bununla birlikte liminal süreç dahilindeki bir acemi (neophyte) toplum 

tarafından görmezden gelinerek tıpkı bir "ölü" muamelesi görmektedir. Öyle ki 

geleneksel olarak ölülere nasıl muamele ediliyorsa bir neophyte'a da öyle muamele 

edilmektedir. 

"(…) Bir acemi yapısal olarak “ölü” olduğundan, içinde bulunduğu toplumda ölülere 

geleneksel olarak nasıl davranılıyorsa ona da, kısa ya da uzun bir süre boyunca öyle 

davanılır. (…) 

"(…) In so far as a neophyte is structurally dead, he or she may be treated, for a long 

or short period, as a corpse is customarily treated in his or her society. (…)" (Turner, 

1964) 

Henüz sınıflandırılmıĢ olmamaları ise gebelik ve doğum üzerine modellenen 

sembollerde ifadesini bulur. Acemi üyeler, sembolik anlamları kültürden kültüre 

değiĢen, embriyolara, yeni doğmuĢ bebeklere, ya da süt çocuklarına benzetilirler ya 

da öyle muamele görürler. (…) 

                                                 
22

  eĢi 



138 

"The other aspect, that they are not yet classified, is often expressed in symbols 

modeled on processes of gestation and parturition. The neophytes are likened to or 

treated as embryos, newborn infants, or sucklings by symbolic means which vary 

from culture to culture. (…)" (Turner, 1964) 

Bu sembolizasyonların temel özelliği, acemi üyelerin, bir yönüyle ne canlı ne ölü 

olmaları, bir yönüyle de hem canlı hem ölü olmalarıdır. Durumları müphemdir ve 

paradoksaldır, geleneksel tüm kategorilerin birbirine karıĢmasıdır. (…) Liminalite, 

tüm olumlu yapısal savların olumsuzlaması olarak görülebilir, ancak bir bakıma 

hepsinin kaynağını teĢkil eder, ve dahası, yepyeni fikirlerin ve iliĢkilerin ortaya 

çıkabileceği saf bir olanaklılık alanıdır. (…)" 

"The essential feature of these symbolizations is that the neophytes are neither living 

nor dead from one aspect, and both living and dead from another. Their condition is 

one of ambiguity and paradox, a confusion of all the customary categories. 

(…)Liminality may perhaps be regarded as the Nay to all positive structural 

assertions, but as in some sense the source of them all, and, more than that, as a 

realm of pure possibility whence novel configurations of ideas and relations may 

arise. (…)" (Turner, 1964) 

Öyleyse yanıtlamamız gereken soru; görünmez bir durumda olan acemilerin 

bu görünmezliklerini biçimsel bakımdan ne Ģekilde gerçekleĢtirdikleri ve toplumun 

nasıl bir tecrit uygulayarak acemileri yok saydıklarıdır? Turner bu süreci bir tür 

"ritüelistik kirlilik" durumu olarak ifade eder ve "ne orada ne burada ya da ne o ne bu 

(betwixt and between)" bağlamında Ģöyle açıklar: 

"(…) Geçisel varlıklar Ģu ya da bu olmadıklarından, ya da her ikisi de olduklarından, 

veya ne orada ne burada olduklarından, ya da hiçbiryerde olmadıklarından 

(tanımlanabilecek hiçbir kültürel topografyada), ve son olarak, yapısal 

sınıflandırmaya ait olan uzay-zamanın belirli tanımlı bölgelerinin hepsinin arasında 

deresinde bir yerde olduklarından”, bu bakıĢ açısından bakarsa, insan, bu geçisel 

varlıkları kirletici nitelikte görmeyi bekler. (…) bu liminal personae
23

, kendileri aynı 

duruma inisiye edilerek onlara karĢı bağıĢıklık kazanmayanlar tarafından neredeyse 

her zaman ve her yerde kirletici nitelikte görülmüĢlerdir. Sanıyorum burada, 

kullanıĢlı bir Ģekilde, kirlenme durumlarının statiklerini ve dinamiklerini birbirinden 

ayırabiliriz. BaĢka bir deyiĢle, müphem ya da tezat bir Ģekilde tanımlanan durumlara 

dair olan kirlilik kavramı ile, ritleĢtirilen, durumlar arası geçiĢerden ortaya çıkan 

kirlilik kavramını birbirinden ayırmalıyız. Bu ilkinde, kusurlu bir Ģekilde tanımlanan 

ya da sıralanan bir Ģey ile karĢı karĢıyayızdır, ikincisinde ise statik olarak 

tanımlanamayacak bir Ģey ile. Liminaliteden söz ederken yapısal tezatlıklar ile değil, 

özünde yapılanmamıĢ hale getirilmiĢ olan (yapısöküme uğratılmıĢ ve 

önyapılandırılmıĢ) bir Ģey ile ilgilenmekteyizdir, ve genellikle insanlar bunu 

acemilerin, bir uhrevîlik ya da üstün-insan gücü ile, ya da hudutsuz, sınırsız, sonsuz 

bir Ģey olarak tahayyül edilen bir Ģey ile yakın iliĢkiye sokulması olarak görürler. 

Acemiler (fiziksel olarak görünür olmalarına karĢın) yapısal olarak “görünmez” ve 

ritüelistik anlamda kirletici olsalar da, kültürel olarak tanımlanmıĢ ve sıralanmıĢ 

durumlar ve statülerin alanından kısmen ya da büsbütün tecrit edilmiĢlerdir. 

Ndembu‟da liminal aĢamaya özgü olan terim, “tecrit alanı” anlamına gelen bir 

adlaĢmıĢ sıfattır (kunkunka, kung‟ula). Acemilerin, bazen, “baĢka bir yerde” 

oldukları söylenir. Fiziksel “gerçeklikleri” olsa da toplumsal “gerçeklikleri” yoktur, 

dolayısı ile, orada olmaması gerek bir Ģeyin görülmesi bir paradoks ve bir skandal 

olduğundan, saklanmıĢ halde olmalıdırlar. Gizlenebilecekleri kutsal bir mekanda 

                                                 
23

  acemi-neophyte 



139 

değillerse, genellikle masklar ya da grotesk kostümler ile, ya da beyaz, kırmızı, 

siyah kille boyanarak görünüĢlerini değiĢtirirler.
24

" 

"(…) From this standpoint, one would expect to find that transitional beings are 

particularly polluting, since they are neither one thing nor another; or may be both; 

or neither here nor there; or may even be nowhere (in terms of any recognized 

cultural topography), and are at the very least “betwixt and between" all the 

recognized fixed points in space-time of structural classification. (…) Iiminal 

personae nearly always and everywhere are regarded as polluting to those who have 

never been, so to speak, "inoculated" against them, through having been themselves 

initiated into the same state. I think that we may perhaps usefully discriminate here 

between the statics and dynamics of pollution situations. In other words, we may 

have to distinguish between pollution notions which concern states that have been 

ambiguously or contradictorily defined, and those which derive from ritualized 

transitions between states. In the first case, we are dealing with what has been 

defectively defined or ordered, in the second with what cannot be defined in static 

terms. We are not dealing with structural contradictions when we discuss Iiminality, 

but with the essentially unstructured (which is at once destructured and prestructed) 

and often the people themselves see this in terms of bringing neophytes into close 

connection with deity or with superhuman power, with what is, in fact, often 

regarded as the unbounded, the infinite, the limitless. Since neophytes are not only 

structurally “invisible” (though physically visible) and ritually polluting, they are 

very commonly secluded, partially or completely, from the realm of culturally 

defined and ordered states and statuses. Often the indigenous term for the liminal 

period is, as among Ndembu, the locative form of a noun meaning “seclusion site" 

(kunkunka, kung’ula). The neophytes are sometimes said to “be in another place." 

They have physical but not social “reality,” hence they have to be hidden, since it is 

a paradox, a scandal, to see what ought not to be there! Where they are not removed 

to a sacred place of conceals ment they are often disguised, in masks or grotesque 

costumes or striped with white, red, or black clay, and the like." (Turner, 1964) 

Acemiler (neophyte), liminal evrede cinsiyetsiz olarak muamele 

görmektedirler. Turner, cinsiyet ayrımlarının yapısal durumun bileĢenlerinin bir 

getirisi olduğunu ve yapısız bir alanda ise böyle bir ayrıma gerek duyulmadığını 

ifade etmektedir: 

"(…) Sembolik olarak cinsiyetsiz ya da çift-cinsiyetlidirler (bisexual) ve bir tür 

insan prima materia‟sı (farklılaĢmamıĢ ham madde) olarak görülebilirler. (…) 

Cinsiyet ayrımları yapısal durumun önemli bileĢenleri olduğundan, yapısız bir 

alanda geçerlilikleri de mümkün değildir." 

"(…) They are symbolically either sexless or bisexual and may be regarded as a kind 

of human prima materia as undifferentiated raw material. (…)Since sex distinctions 

are important components of structural status, in a structureless realm they do not 

apply." (Turner, 1964) 

Turner Neophytet'ların "toplumsal statü ve mülkiyete dair kutsal bir sefalet 

halinde" olduğunu söyler ve diğer durumsal özelliklerini ise Ģöyle açıklar: 

"GeçiĢsel varlıkların yapısal olarak olumsuz bir niteliği de hiçbir Ģeye sahip 

olmamalarıdır. Statüleri, mülkiyetleri, rütbelerine dair herhangi bir iĢaretleri, seküler 

giysileri, mevkîleri, akrabalık konumları, ve onları yanındakilerden yapısal olarak 

                                                 
24

  o görünüĢün ardında saklanırlar. 



140 

ayırt edecek hiçbir Ģeyleri yoktur. Onlarınki, tam bir kutsal sefalet halidir. Mülkiyet 

hakları, mal mülk, ve görevler siyasi-hukuksal yapıya aittir." 

"A further structurally negative characteristic of transitional beings is that they have 

nothing. They have no status, property, insignia, secular clothing, rank, kinship 

position, nothing to demarcate them structurally from their fellows. Their condition 

is indeed the very prototype of sacred poverty. Rights over property, goods, and 

services inhere in positions in the politico-jural structure. (…)" (Turner, 1964) 

"(…) Liminal evre esnasında, acemiler, toplumları hakkında, içinde bulundukları 

kosmos hakkında, ve onları üreten ve destekleyen güçler hakkında düĢünmeye 

zorlanır ve sevk edilirler. (…)" 

"(…) During the liminal period, neophytes are alternately forced and encouraged to 

think about their society, their cosmos, and the powers that generate and sustain 

them. (…)" (Turner, 1964) 

(…) Acemiler, seküler toplumlarına, muhtemelen daha uyanık
25

 becerilerle ve 

nesnelerin iĢleyiĢi üzerine daha geliĢmiĢ bilgiler ile dönerler, ancak tekrardan 

göreneğe ve yasalara tabi olurlar. (…)" 

"(…) The neophytes return to secular society with more alert faculties perhaps and 

enhanced knowledge of how things work, but they have to become once more 

subject to custom and law. (…)" (Turner, 1964)   

7.4. Liminoid (EĢik Benzeri) Kavramı ve Yapısal Özellikleri 

Günümüz endüstri toplumlarındaki çeĢitli etkinliklerde liminal olguya benzer 

bir süreç olarak ortaya çıkan durumları yahut halleri Turner "liminal benzeri" 

anlamına gelecek biçimde "liminoid" durumlar olarak adlandırmıĢtır. 

"Teknik yenilikler, düĢüncelerin ürünüdürler, “liminoid” (buradaki “–oid” eki, 

“asteroid”deki gibi, yani yıldızımsı, “ovoid”deki gibi, yani yumurta Ģekline sahip
26

, 

Yunancadaki “–eidos”tan gelir, bu ek “andırmak” anlamındadır; “liminoid”, 

“liminal” ile aynı olmamakla birlikte, onun benzeridir) diye adlandıracağım bir 

Ģeyin ürünüdürler. (…)" 

"Technical innovations are the products of ideas, the products of what I will call the 

"liminoid" (the "-oid" here, as in asteroid, starlike, ovoid, egg- shaped, etc., derives 

from Greek -eidos, a form, shape, and means "like, resembling"; "liminoid" 

resembles without being identical with "liminal") (…)" (Turner, 1974) 

Turner, Sanayi Devrimi ile birlikte ortaya çıktığını ileri sürdüğü "iĢ - oyun 

(serbest zaman)" arasındaki ayrıĢmayı mit-ritüel olgularının iliĢkisine 

benzetmektedir. Ne var ki endüstri toplumlarında aralarındaki ayrıĢma görece daha 

açık olan "iĢ - oyun (serbest zaman ya da boĢ zaman) aktivelerine göre mit ve ritüel 

arasındaki karĢıtlık daha girift bir durumdadır. 

                                                 
25

  yanıtlayıcı (Ç.N.) 
26

  sahibimsi (Ç.N.) 



141 

"(…) “ĠĢ” ve “oyun” arasındaki, daha doğrusu, “iĢ” ve “serbest zaman” (…) 

arasındaki ayrımın kendisini, Sanayi Devriminin bir eseri olarak görmek, ve rit ve 

mit gibi simgesel-ifadesel türleri
27

 aynı anda hem “iĢ” hem “oyun” olarak ya da en 

azından iĢ ve oyunun girift bir Ģekilde birbirine geçtiği kültürel aktiviteler olarak 

görmek, muhtemelen yerinde olacaktır." 

"(…) Perhaps it would be better to regard the distinction between "work" and "play," 

or better between "work" and "leisure" (…), as itself an artifact of the Industrial 

Revolution, and to see such symbolic-expressive genres as ritual and myth as being 

at once "work" and "play" or at least as cultural activities in which work and play 

are intricately intercalated. (Turner, 1974) 

Turner, kabile toplumlarındaki ritüel etkinlikleri "serbest zaman (free time) ya 

da boĢ zaman (leisure) bağlamında endüstri toplumlarındaki ritüele benzer 

aktivitelerle karĢılaĢtırmıĢtır. Turner, kabile toplumlarındaki iĢ-oyun (rit-mit) 

olgularına karĢılık gelecek biçimde günümüz toplumlarındaki; yemek, uyumak, 

insanın kendi sağlığı ve görünüĢüne ayırdığı zaman gibi kiĢisel ihtiyaçların yanı sıra 

ailevî, toplumsal zorunluluklar, yurttaĢlık görevleri ve siyasi zorunlulukları da 

"serbest zaman (leisure)" aktiviteleri olarak değerlendirmektedir.  

Bununla birlikte Turner, gerçek "serbest zamandan", "ancak, iĢin karĢısında 

bir tamamlayıcı ya da mükafat olarak bulunduğu zaman" söz edebileceğimizi 

söylemektedir. 

"True leisure exists only when it complements or rewards work." (Turner, 1974) 

"(…) Sanayi tarafından örgütlenen iĢi, “boĢ zaman”dan ayırmak gerekir, ve “boĢ 

zaman”
28

 serbest zamana
29

 ek olarak, (kabile toplumlarındaki iĢ-oyun devamlılığına 

karĢılık gelecek Ģekilde) yemek, uyumak, insanın kendi sağlığı ve görünüĢüne 

ayırdığı zaman gibi kiĢisel ihtiyaçları, ve ailevî, toplumsal zorunlulukları, yurttaĢlık 

görevlerini, siyasi zorunlulukları da kapsar. Serbest zaman, öncelik olarak, kentsel 

bir fenomendir, bu nedenle, serbest zaman kavramı, kırsalda/taĢrada yaĢayan 

toplumlara girdiğinde, tarımsal emeğin, endüstriyel olana, “ussallaĢmıĢ” örgütlenme 

haline doğru kaydığını, sanayileĢmenin getirdiği kentsel değerlerin, taĢra yaĢantısına 

sızdığını söyleyebiliriz. (…)" 

"(…) Work is now organized by industry so as to be separated from "free time," 

which includes, in addition to leisure, attendance to such personal needs as eating, 

sleeping, and caring for one's health and appearance, as well as familial, social, 

civic, political, and religious obligations (which would have fallen within the 

domain of the work-play continuum in tribal society). Leisure is predominantIy an 

urban phenomenon, so that when the concept of leisure begins to penetrate rural 

societies, it is because agricultural labor is tending towards an industrial, 

"rationalized" mode of organization, and because rural life is becoming permeated 

by the urban values of industrialization. (…)" (Turner, 1974) 

                                                 
27

  genre (Ç.N.)  
28

  free time (Ç.N.) 
29

  leisure (Ç.N.) 



142 

Turner "serbest zaman" mefhumunu tıpkı liminal (eĢik)'in konumu gibi "ne 

orada ne burada" Türkçe bir ifadeyle bir tür "iki arada bir derede" olma durumu 

(betwixt and between) olarak nitelendirmektedir. 

Bununla birlikte "serbest zaman (leisure)" kavramının etimolojik kökenine 

iĢaret eden Turner, Hint-Avrupa dil kökenindeki "leik" sözcüğünün ise "pazarlama, 

satıĢa çıkarmak, mübadele etmek" anlamına gelecek biçimde "leisure" mefhumuyla 

iliĢkili olduğunu söylemekte ve "liminal bir ruha" sahip olduğunu ifade etmektedir. 

"Serbest zaman, iki vardiya arasında ya da iki mesleki, ailevi, medeni durum 

arasında bir arada deredelik, bir ne orada ne buradalık hali olarak düĢünülebilir. 

Serbest zaman (leisure), etimolojik olarak, Latincedeki licere kelimesinden gelen, 

Eski Fransızcadaki leisir kelimesinden gelir, bu kelime “müsaade edilmek” 

anlamındadır. Dikkat çekici bir Ģekilde, nihaî temeli olan, Hint-Avrupa kökenindeki 

“leik” kelimesi de, “satıĢa çıkarmak, pazarlamak” anlamındadır, bu da seçim, çeĢit, 

kontrat iması ile, pazarın “liminal” ruhuna iĢaret eder (…) Mübadele, üretimden 

daha “liminal”dir." 

"Leisure can be conceived of as a betwixt-and-between, a neither-this-nor-that 

domain between two spells of work or between occupational and familial and civic 

activity. Leisure is etymologically derived from Old French leisir, which itself 

derives from Latin licere, "to be permitted." Interestingly enough, it ultimately 

comes from the Indo-European base leik-, "to offer for sale, bargain," referring to 

the "liminal" sphere of the market, with its implications of choice, variation, 

contract-a sphere that has connections, (…) Exchange is more "liminal" than 

production. (…)"  (Turner, 1974) 

Öyle ki kabile ritüellerinin yapısal iĢleyiĢi sırasında profan gerçekliğin ya da 

normatif yapının tersine çevrilmesini bir tür "mübadele" durumu (liminalite) olarak 

gören Turner, günümüz endüstri toplumlarındaki çeĢitli sanatsal, sportif ve 

edebiyatla alakalı aktivitelerde meydana gelen "hâli" de benzer biçimde bir çeĢit 

"mübadele" olarak değerlendirir ve bu tür etkinliklerde ortaya çıkan liminalite 

benzeri olguyu ise "liminoid" olarak adlandırır.  

Turner, kabile toplumlarındaki liminal sürecin; normatif yapıyı onaylayıcı ve 

meĢrulaĢtırıcı bir nitelik taĢıdığını söylemekle birlikte endüstri toplumlarındaki 

ritüelistik mahiyette gerçekleĢtirilen etkinliklerde (sanatsal, sportif, edebi) ortaya 

çıkan liminoid olgunun ise ancak egemen toplumsal ve kültürel gelenekleri bununla 

birlikte siyasi düzeni ve statükoyu destekler mahiyette olmadığı sürece bir anlam 

kazanacağını ifade etmektedir. Öyle ki Turner, günümüzde egemen yapıyı onaylar 

veyahut da destekler nitelikte sanatsal ya da sportif veya edebi yaratıların liminoid 

olmaktan ziyade liminal bir nitelik taĢıdıklarını söylemektedir: 

"(…) Tıpkı, kabile insanlarının, mask yapıp, kendilerini canavar kılığında gizleyip, 

benzeĢmeyen rit sembollerini üst üste yığıp, mitler ve halk öykülerinde, profan 



143 

gerçekliği tersine çevirmeleri ya da onun parodisini yapmaları gibi, sanayiye iliĢik 

olan serbest zamana ait olan türler de, yani tiyatro, Ģiir, roman, bale, film, spor, rock 

müzik, klasik müzik, art, pop art, ve benzeri de kültürün unsurları ile oynayarak, 

bazen onları rastgele, grotesk, mümkün olmayacak, ĢaĢırtıcı, dehĢet verici, ve 

genellikle deneysel hallerde bir araya getirir. (…) “Kabile” toplumlarının görece 

sınırlı olan sembolik türlerinin aksine, sanatsal ve kitlesel eğlencelerin özelleĢmiĢ 

türlerini sayıca geniĢletirler, kitle kültürü, pop kültür, halk kültürü, karĢı-kültür, 

yeraltı kültürü, ve benzeri gibi, ve herbirinde, yazarlar, Ģairler, oyun yazarları, 

ressamlar, heykeltraĢlar, besteciler, müzisyenler, oyuncular, komedyenler, halk 

müziği icracıları, “rockçılar”, yani genel anlamda “icracılar”a, statükoyu tümden ya 

da kısmen eleĢtirecek, dolayımsız ve parabolik ya da ezopyen olan, - sadece garip 

biçimler değil, aynı zamanda - modeller yaratma olanağı sağlarlar. Elbette, çeĢitlilik 

verili ilke olmak üzere, pek çok türde, pek çok sanatçı, egemen toplumsal ve kültürel 

gelenekleri ve siyasi düzeni destekler, güçlendirir, ve meĢrulaĢtırır. Bunu yapanların 

yaptıkları iĢler, daha çok kabile mitleri ve ritleri ile koĢuttur – “liminoid” olmaktan 

ziyade, “liminal” ya da “södo-“ ya da “post-“ “liminal”dirler." 

"(…) Just as when tribesmen make masks, disguise themselves as monsters, heap up 

disparate ritual symbols, invert or parody profane reality in myths and folk-tales, so 

do the genres of industrial leisure, the theater, poetry, novel, ballet, film, sport, rock 

music, classical music, art, pop art, and so on, plav with the factors of culture, 

sometimes assembling them in random, grotesque, im- probable, surprising, 

shocking, usually experimental combinations. (…) They multiply specialized genres 

of artistic and popular entertainments, mass culture, pop cuIture, folk culture, high 

culture, counterculture, underground culture, etc., as against the relatively limited 

symbolic genres of "tribal" society, and within each they allow lavish scope to 

authors, poets, dramatists, painters, sculptors, composers, musicians, actors, 

comedians, folksingers, rock musicians, "makers" generally, to generate not only 

weird forms, but also, and not infrequently, models, direct and parabolic or 

aesopian, that are highly critical of the status quo as a whole or in part. Of course, 

given diversity as a principle, many artists, in many genres, also buttress, reinforce, 

and justify the prevailing social and cultural mores and political orders. Those that 

do so, do so in ways that tend more closely than the critical productions to parallel 

tribal myths and rituals- they are "liminal" or "pseudo-" or "post-" "liminal," rather 

than "liminoid." (Turner, 1974) 

Turner'ın ifade ettiği biçimde böyle bir ayrıĢmanın temel nedeni olarak yine 

Turner'ın ifadesiyle "kutsal (sacred)" ve "dünyevi (secular)" unsurlar arasındaki 

farklılaĢmadan kaynaklandığını söyleyebiliriz. 

Kabile ritüellerinde ortaya çıkan liminal görüngüleri anti-yapısal bir ortamda 

doğrudan "kutsal (sacred)" ile iliĢki kurma amacıyla yapıyı-düzeni ters çeviren 

(yıkmadan) gerçekleĢen olgular olarak değerlendiren Turner; günümüz 

etkinliklerinde (tiyatro, sinema, edebiyat, spor, kilisedeki ibadet v.b.) "altüst edici, 

yerici, taĢlayıcı" bir biçimde ortaya çıkan liminoid görüngüleri ise normatif meĢru 

yapı dahilinde gerçekleĢmesi sebebiyle profan veya dünyevi (secular) mahiyette 

etkinlikler olarak nitelendirmektedir.  

"(…) sanayi toplumunun “eğlence” türleri genellikle altüst edici, yerici, taĢlayıcıdır, 

ya da iĢ dünyası toplumunun ya da en azından bu toplumun seçili ve belirli bir 

kesiminin temel değerlerini incelikli bir Ģekilde eleĢtirir." 



144 

" (…) supposedly "entertainment" genres of industrial society are often subversive, 

lampooning, burlesquing, or subtly putting down the central values of the basic, 

work-sphere society, or at least of selected sectors of that society." (Turner, 1974) 

Liminoidin en önemli özelliği olarak "tamamen oyun ve seçimden ibaret bir 

eğlence" türü olmasını gösterebiliriz. Turner, "sanayi toplumu sanatının “liminoid” 

türlerinde, yani edebiyatta, hatta ve hatta bilimde, (…) bireysel yenilikçilere, 

yaratmaya cüret eden ve yaratmayı tercih eden eĢsiz bireye, büyük bir umumî vurgu" 

yapıldığını ifade etmektedir. 

"Optation pervades the liminoid phenomenon, obligation the liminal. (…) in the 

liminoid genres of industrial art, literature, and even science, (…) great public stress 

is laid on the individual innovator, the unique person who dares and opts to create." 

(Turner, 1974) 

Turner, özgünlük ve özgürlük olgusu bağlamında liminoid'i günümüz 

"devrim" ve "kalkıĢma" gibi toplumsal hareketlerle iliĢkilendirerek analojik bir 

yaklaĢımda bulunmaktadır. Hatta sanattaki "romantizm" hareketini bile normatif yapı 

ile iliĢkisi/karĢıtlığı bakımından liminoid olgular gibi alt üst ediciliğinden dolayı 

liminoid durumla benzerlik teĢkil ettiğini söyler: 

"Bana göre, tarihsel anlamda konuĢursak, görece “geç” diyebileceğimiz, “devrim”, 

“kalkıĢma“, ve hatta sanattaki “romantizm”, biçimin ve ruhun özgürlüğü ile, ve 

duygulanım ve özgünlük üzerine yapılan vurgu ile nitelenir, ve “kabile” 

toplumlarında ve temelde muhafazakar olan öteki toplumlarda, normatif ve liminal 

olan arasındaki iliĢkinin tersine dönmesini teĢkil eder." 

"For me, such relatively "late" social processes, historically speaking, as 

"revolution," "insurrection," and even "romanticism" in art, characterized by 

freedom in form and spirit, by emphasis on feeling and originality, represent an 

inversion of the relation between the normative and the liminal in "tribal" and other 

essentially conservative societies." (Turner, 1974) 

Hristiyanlık gibi dünyevi (secular) anlamda kurumsallaĢmıĢ ve normatif 

yapını bir parçası olan dinlerin ibadetleri sırasında ortaya çıkan alt üst edici ya da 

yıkıcı liminoid görüngüye liminal-communitas iliĢkisi bağlamında bir açıklama 

getiren Turner'a göre; normatif yapı içinde gerçekleĢen sanatsal, sportif ya da dini 

kısacası bütün profan etkinlikler, "communitas" atmosferinden dolayı kendi kendini 

olumsuzlayıcı ya da alt üst edici bir durum yaratmaktadır: 

"Kabile toplumlarında, communitas ve liminalite arasında var olan iliĢki, 

communitas ve normatif yapı arasında bulunan iliĢkiden muhtemelen daha yakındır, 

communitas‟a karĢılık gelen insanî iliĢki halinin, yapısal sistemler üzerinde 

öngörmemiz oldukça güç bir Ģekilde “oynamalarına” karĢın. Sanıyorum ki 

Hristiyanlıktaki “gerçek inayet” kavramının deneyimsel temeli de budur. Böylelikle 



145 

atölyede
30

, köyde, ofiste, derslikte, tiyatroda, neredeyse her yerde, insanların 

sorumlulukları ve hakları, communitas atmosferinde altüst olabilir. (…)" 

"There is in tribal societies probably a closer relationship between communitas and 

liminality than between communitas and normative structure, though the modality of 

human interrelatedness which is communitas can "play" across structural systems in 

a way too difficult for us at present to predict its motions. This is the experiential 

basis, I believe, of the Christian notion of "actual grace." Thus, in the workshop, 

village, office, lecture-room, theater, almost anywhere, people can be subverted 

from their duties and rights into an atmosphere of communitas. (…)" (Turner, 1974) 

Kabile ritüellerindeki liminal ve serbest zaman ürünü liminod görüngülerin 

benzer taraflarını ise Turner Ģöyle ifade etmektedir: 

"Liminalite, yıkım, çaresizlik, ölüm, ya da intihar sahnesi; normatif, ve iyi 

tanımlanmıĢ toplumsal bağların dengelemediği bir çöküĢ olabilir. Pek çok modern 

mitte varolan üç ölümcül “alfa” kız kardeĢ olabilir: anomie, yabancılaĢma, angst
31

. 

Kabile toplumları ve benzer toplumlarda areyere özgü bir içsel büyücülük, hasmane 

ölüm, ve yabancıların initikam arayan ruhları olabilir, karmaĢık toplumların serbest 

zaman türlerinde ise, varoluĢçu yazarların çok sevdiği “aĢırı durumlar” olabilir: 

iĢkence, cinayet, savaĢ, intihar eğilimi, hastane trajedileri, infaz, vb. Her iki durumda 

da, “toplumsal yapı”sal insan için temel sorunlar gündeme getirir, ve onu 

spekülasyon ve eleĢtiri yapmaya davet eder. Ancak toplumsal olarak olumlu 

olduğunda ise, - dolayımlı ya da dolayımsız bir Ģekilde - bir toplum modeli olarak, 

sınırları insan türünün sınırları ile eĢ olan, homojen, ve yapısız bir communitas 

ortaya koyar." 

"Liminality may be the scene of disease, despair, death, suicide, the breakdown 

without compensatory replacement of normative, well defined social ties and bonds. 

It may be anomie, alienation, angst, the three fatal "alpha" sisters of many modern 

myths. In tribal and similar societies it may be the interstitial domain of domestic 

witchcraft, the hostile dead, and the vengeful spirits of strangers; in the leisure 

genres of complex societies, it may be represented by the "extreme situations" 

beloved of existentialist writers: torture, murder, war, the verge of suicide, hospital 

tragedies, the point of execution, etc. In either case it raises basic problems for social 

structural man, invites him to speculation and criticism. But where it is socially 

positive it presents, directly or by implication, a model of human society as a 

homogeneous, unstructured communitas, whose boundaries are ideally coterminous 

with those of the human species." (Turner, 1974) 

Liminal simgeler kolektif baĢka bir ifade ile monolog olmayan bir etkinliğin 

unsuru iken günümüz karmaĢık toplum yapılarındaki liminoid olgular ise bireysel 

(monolog) bir etkinlik sonucunda da ortaya çıkabilmektedir. Böylesi liminoid 

simgeler, sonrasında kolektif bir deneyim yaratabilme özelliğine de sahiptirler. 

"(…) ” Liminoid fenomenleri, bir baĢına olan sanatçı yaratır, bir arada bulunan çok 

sayıda insan da, kollektif liminal simgeleri deneyimler. Bu, liminoid simgeleri, 

düĢünceleri, imgeleri, vb.ni yaratan yaratıcının, bunu durduk yere yaptığı anlamına 

gelmez; sadece, onun
32

, liminalin büyük ölçüde kutsal olduğu kültürlerin üyeleri için 

                                                 
30

  workshop (Ç.N.) 
31

  boğuntu (Ç.N.) 
32

  yaratıcının (Ç.N.)  



146 

imkansız olacak bir Ģekilde, toplumsal mirasından bağımsız olma ayrıcalığına sahip 

olduğu anlamına gelir." 

"(…) "The solitary artist creates the liminoid phenomena, the collectivity 

experiences collective liminal symbols. This does not mean that the maker of 

liminoid symbols, ideas, images, and so on, does so ex nihilo; it only means that he 

is privileged to make free with his social heritage in a way impossible to members of 

cultures in which the liminal is to a large extent the sacrosanct." (Turner, 1974) 

Liminoid fenomenlerin diğer özelliklerini ise Turner Ģöyle açıklamaktadır: 

"(…) Liminoid fenomenler kollektif olabilirler (ve öyle olduklarında, genellikle, 

doğrudan liminal öncüllerinden türemiĢlerdir), ancak genellikle, daha karakteristik 

olarak, çoğu zaman kollektif ya da “kitlesel” bir etkiye sahip olsalar bile, bireysel 

ürünlerdir. “Serbest zaman” aktivitelerine bağlı olan iĢ düzeninin dıĢındaki bir 

zamanda ya ve mekanda bile olsa, döngüsel
33

 değildirler, devamlı olarak üretilirler." 

"(…) Liminoid phenomena may be collective (and when they are so are often 

directly derived from liminal antecedents), but are more characteristically individual 

products, though they often have collective or "mass'' effects. They are not cyclical, 

but continuously generated, though in the times and places apart from work settings 

assigned to "leisure" activities." (Turner, 1974) 

"(…) Liminoid fenomenler, merkezî ekonomik ve siyasî süreçlerden ayrı olarak, ve 

merkezî ve hizmet sunan kurumların arayüzlerinde ve aralarında, kenar alanları 

(margin) boyunca geliĢirler – çoğuldurlar, parçalar halindedirler, ve deneysel 

niteliktedirler." 

"(…) Liminoid phenomena develop apart from the central economic and political 

processes, along the margins, in the interfaces and interstices of central and 

servicing institutions-they are plural, fragmentary, and experimental in character." 

(Turner, 1974) 

"Liminoid fenomenler daha kendine has ya da acayip olma, ve belirli isimler ya da 

belirli gruplar tarafından var edilme eğilimindedirler – belirli “okullar,” çevreler, ve 

zümreler tarafından. Genel tahakkuk için birbirleri ile rekabet etmek 

durumundadırlar, ve öncelikle “serbest” piyasada satıĢa çıkarılan oyunsu sunular 

olarak düĢünülürler – bu, en azından yeni oluĢan kapitalist ve demokratik-liberal 

toplumlardaki liminoid fenomenler için geçerlidir. Onlara ait simgeler, “nesnel-

toplumsal” kutuptan ziyade kiĢiselpsikolojik olan tipolojiye yakındır." 

"Liminoid phenomena tend to be more idiosyncratic or quirky, to be generated by 

specific named individuals and in particular groups-"schools," circles, and coteries. 

They have to compete with one another for general recognition and are thought of at 

first as ludic offerings placed for sale on the "free" market-this is at least true of 

liminoid phenomena in nascent capitalistic and democratic-liberal societies. Their 

symbols are closer to the personal-psychological than to the "objective-social" 

typological pole." (Turner, 1974) 

"Öte yandan, liminoid fenomenler, adaletsizlikleri, yararsız olan Ģeyleri, ve anaakım 

ekonomik ve politik yapıların ve örgütlenmelerin ahlaksızlıklarını ifĢa ettikleri 

üzere, genellikle toplumsal eleĢtirilerin, hatta devrimci manifestoların-kitapların, 

oyunların, resimlerin, filmlerin, vb.nin birer parçasıdırlar." 

                                                 
33

  cyclical (Ç.N.)  



147 

"Liminoid phenomena, on the other hand, are often parts of social critiques or even 

revolutionary manifestoes-books, plays, paintings, films, etc., exposing the 

injustices, inefficiencies, and immoralities of the mainstream economic and political 

structures and organizations." (Turner, 1974) 

Turner, günümüz toplumlarındaki oyun ve spor gibi "liminoid meta 

türleri"nin ilk olarak bilimsel açıdan Mihali Csikszentmihalyi
34

 ve John 

McAloon
35

‟un tanımladığı "akış" olgusunun bir parçası olduğunu söylemektedir. 

Turner'a göre akıĢ; "tarafımızdan yapılacak bilinçli bir müdahaleye ihtiyacı yokmuĢ 

gibi görünen kendi iç mantığı doğrultusunda, bir hareketin öteki hareketi takip ettiği" 

ve "kendimizi büsbütün vererek hareket ettiğimiz zaman ortaya çıkan bütünsellik 

hissine iĢaret eder.” (Turner, 1974) AkıĢ deneyimi olarak ifade ettiği durumun 

özelliklerini ise Ģöyle açıklamaktadır: 

"Bunlar: 

1)  Eylem ve farkındalığı kaynaĢtırma deneyimi. 

2)  Eylem ve farkındalığın kaynaĢtırılması, ancak, dikkatin sınırlı bir uyaran alanına 

merkezlenmesi ile mümkündür.  

3)  Benliğin kaybı baĢka bir öteki “akıĢ” özelliğidir. 

4)  “AkıĢ içinde” olan biri, kendini “kendi eylemlerini, ve çevreyi kontrol ederken” 

bulur.  

5)  “AkıĢın” genellikle “eylem için, çeliĢkili olmayan, tutarlı gereksinimleri vardır, 

ve kiĢinin eylemleri üzerine, gayet açık seçik, ve müphem olmayan bir 

geribildirim sağlar. 

6)  Son olarak, “akıĢ”ın amacı kendisidir." 

"These are: 

1)  The experience of merging action and awareness  

2)  This merging of action and awareness is made possible by a centering of 

attention on a limited stimulus field.  

3)  Loss of ego is another "flow" attribute  

4)  A person "in flow" finds himself "in control of his actions and of the 

environment."  

5)  "Flow" usually "contains coherent, non-contradictory demands for action, and 

provides clear, unambiguous feedback to a person's actions.  

6)  Finally "flow" is "autotelic," " (Turner, 1974) 

Son olarak Turner, liminoid görüngülerin ortaya çıkıĢ serüvenini genel bir 

tarihsel bir bakıĢ açısıyla Ģöyle ifade etmektedir: 

"(…) Ancak ilk olarak, sanayileĢme ve makineleĢme ile, emeğin metaya dönüĢmesi 

ile, ve gerçek toplumsal sınıfların ortaya çıkması ile, Batı Avrupa‟da ortaya çıkan 

kapitalist toplumlarda görünür halde geliĢmiĢtir." 

"(…) But they first begin clearly to develop in Western Europe in nascent capitalist 

societies, with the beginnings of industrialization and mechanization, the 

transformation of labor into a commodity, and the appearance of real social classes." 

(Turner, 1974) 

                                                 
34

  Hırvat asıllı Amerikalı akademisyen psikolog. 
35

  Amerikalı klinik psikolog 



148 

Turner, "eĢik (liminal) olgusunu genelde kabile ritülleri ve mistik bir boyutta 

açıklamakla birlikte eĢiksellik olgusunun felsefe ve bilim ile de yakından iliĢkili bir 

süreç olduğunu söylemektedir. Öyle ki antropolog Brian Morris, Turner'ın eĢiksellik 

olgusunun nihayetinde "yapısal aĢağılık" olarak tanımladığı "toplumsal yapının 

çatlakları arasına düĢmüĢ bireyleri ve ilkeleri iĢaret" (Morris, 2004: 406) ettiğini 

belirtmektedir. Ayrıca liminal olgular yalnızca mistik boyutta değil, bilimsel ve 

felsefik anlamda da hayata yön verebilen olgulardır. 

Bununla birlikte Turner'a göre geçiĢ ritlerinin eĢiksel evresiyle alakalı 

communitas bağlamında eĢikselliğin kapsadığı diğer anti-yapısal kiĢi ya da alanlar 

Ģöyledir: 

"(…) communitas marjinal durumlar ve Ģu sıraladıklarımızı kapsayan yabancılarla 

iliĢkilendirilir: ġamanlar, kahinler, mistikler, medyumlar, rahipler, manastırda 

halvette olanlar, hipiler ve çingeneler. Bu kategorilerin toplumsal yapının parçası 

olarak düĢünülmemesi, problemli gibi görünmektedir, ancak bu marjinal kategoriler 

communitas'ın üçüncü karakteristiği olan "yapısal aĢağılık"la iliĢkilenir.  (Morris, 

2004: 406) 

Turner'ın uzun yıllar üzerinde çalıĢtığı "hac" olgusu ise ona  göre günümüzde 

de eĢiksel bir süreç olarak kabile ritüellerindeki erginlenlenme törenlerinin muadili 

mahiyetindedir. Turner, hac olgusunun eĢiksel niteliklerini ise Ģöyle sıralamaktadır: 

"Dördüncü olarak, hac ziyaretleri communitas'ı tipik biçimde örnekleyen toplumsal 

kurumlar olarak görülür; bunlar, Turner'ın açık bir Ģekilde yazdığı gibi, "eĢiksel 

olgular"dır. 

"(…) Turner, Meksika'daki hac yerlerinin doğası ve önemi üzerine ilginç bir 

tartıĢma baĢlatmıĢtır. Hac ziyaretlerinin kabile kültürlerindeki erinlik ayinlerine 

eĢdeğer olduğu sonucuna varır; bunlar "patrimonyal [pederĢahi] feodal sistemlerin 

düzenli kılınmıĢ karĢıt-yapılandır" diye yazar." (Morris, 2004: 408,409) 

Nihayetinde Ģunu söyleyebiliriz ki buraya kadar yapısal ve biçimsel 

özelliklerini tespit ettiğimiz  ritüel süreçlerdeki "Liminal ve Liminoid" görüngüler 

Anadolu ritüellerinin bir parçası olarak değerlendirebileceğimiz Dramatik Köy 

Seyirlik oyunlarımızın da muhtevasında bulununan bir çok olguyla yapısal ve 

biçimsel bakımdan benzerlikler göstermektedir. Öyle ki kutsal (sacred) ile iliĢki 

kurma maksatlı icra edilen Ritüel Seyirlik oyunların "kutsal (sacred)" olgusu 

bağlamında liminal görüngülerle ve modernleĢmenin/endüstrileĢmenin getirdiği 

alımlamalarla ortaya çıkan Dünyevi (Secular) nitelikteki Seyirlik oyunların ise 

iĢlevsel süreçleri açısından liminoid görüngülerle benzerlikler taĢıdığını 

söyleyebiliriz. 



149 

Bu benzer tarafları ve farklılaĢan noktaları örneklerle tespit etmek için 

çalıĢmamızın bundan sonraki bölümünde daha açıklayıcı olması bakımından Seyirlik 

oyunları liminal ve liminoid olgular açısından inceleyeceğiz. 



150 

8. DRAMATĠK KÖY SEYĠRLĠK OYUNLARINDA 

LĠMĠNAL ve LĠMĠNOĠD 

Verimliliğe veyahut da berekete yönelik takvimsel/mevsimsel döngülere 

bağlı "geçiĢleri" (yazdan kıĢa, kıĢtan yaza v.b.) bununla birlikte  erginlenme törenleri 

gibi inisiyasyona dayalı ritüel etkinlikleri de kapsayan Ritüel Seyirlik oyunlar; 

Gennep'in "GeçiĢ Ritleri - Rites of Passage" sistematiğinin nitelikleri bakımından 

"GeçiĢ Ritleri" ile aynı yapısal iĢleve sahip toplumsal mekanizmalar olarak karĢımıza 

çıkmaktadır.  

Bununla birlikte Turner, "geçiĢ ritlerinin" kapsamını Ģu çerçeve dahilinde 

belirlemektedir:  

"(…) Ne ki, Van Gennep‟in, (…) ve ötekileri gösterdiği üzere, rites de passage 

yalnızca kültürel olarak tanımlanmıĢ yaĢam krizleri ile sınırlı değildir, bütün kabile 

savaĢa gittiği zamanki gibi, ya da kıtlıktan bolluğa geçiĢi gösterdiği üzere, ilk-hasat 

festivali düzenlendiği zamanki gibi, bir durumdan bir baĢkasına geçiĢin olduğu her 

tür değiĢime eĢlik edebilir. (…) Aynı zamanda, ister siyasi bir görev olsun, ister özel 

bir kulübün üyeliği olsun, ister gizli bir topluluğa girmek olsun, eriĢilen yeni bir 

duruma girilmesini de barındırırlar. Ġnsanların dînî bir topluluğa üye olmasına aracı 

olabilirler, eğer bu topluluk toplumun tamamını kapsamıyorsa; ya da, 

derecelendirilmiĢ bir ritler dizisi ile, kültün kurumsal sorumlulukları için onları 

vasıflandırabilirler." 

"(…) However, as van Gennep, (…) and others have shown, rites de passage are not 

confined to culturally defined life-crises but may accompany any change from one 

state to another, as when a whole tribe goes to war, or when it attests to the passage 

from scarcity to plenty by performing a first-fruits or a harvest festival. (…) They 

also concern entry into a new achieved status, whether this be a political office or 

membership of an exclusive club or secret society. They may admit persons into 

membership of a religious group where such a group does not include the Whole 

society, or qualify them for the official duties of the cult, sometimes in a graded 

series of rites." (Turner, 1964) 

Öyle ki Seyirlik oyunları süreçsel bir nazarla incelediğimizde ise "rites of 

passage"'ın niteliksel sınıflandırmasında gördüğümüz üç evreyi (ayrılma, geçiş ya da 

eşik-liminal ve bütünleşme) benzer biçimde Anadolu'daki "cenaze (ayrılma)", 

"erginlenme, doğum v.b. (eşik - liminal)" ve "düğün (bütünleşme)" gibi ritüelistik 

örneklerde de görmekteyiz. 



151 

"(…) Rites de passage‟ın en önde gelen türü, Lloyd Warner‟ın (1959, 303) “bir 

insanın, hayatı boyunca devam eden – her toplumun ritleĢtirdiği ve, topluluğun 

yaĢayan üyelerine bireyin ya da grubun önemini vurgulamak için, umumî olarak, 

özgün usullerle karĢıladığı birkaç önemli geçiĢ anı ile bölünen – ana rahmindeki 

sabit plasental konumundan, ölümüne ve nihaî sabit konumu olan mezar taĢına ve 

ölü bir organizma olarak son mekanı olan mezarına kadar devam eden hareket” 

dediği Ģeye eĢlik etmeye eğilimlidir. (…)" 

"(…) The most prominent type of rites de passage tends to accompany what Lloyd 

Warner (1959, 303) has called “the movement of a man through his lifetime, from a 

fixed placental placement within his mother's womb to his death and ultimate fixed 

point of his tombstone and final containment in his grave as a dead organism 

punctuated by a num ber of critical moments of transition which all societies 

ritualize and publicly mark with suitable observances to impress the significance of 

the individual and the group on living members of the community. (…)" (Turner, 

1964) 

"(…) Ritüellerin belirli bir türünü inceleyen Arnold van Gennep‟e göre geçiĢ 

ritüelleri ya da törenleri adım verdiği bu türe, bir toplumun bireylerinin yaĢamı bir 

çağdan ötekine, bir uğraĢtan bir baĢkasına geçiĢler dizisidir. Bu çağ ve uğraĢlarda 

belirli bir ayrım olduğu zamanlarda bu geçiĢler eriĢtirme törenleri ile olur, sözgelimi 

doğum (bizde çocuğun ilk diĢinin gözükmesi de diĢ hediği adı altında bir törenle 

kutlanır), sünnet, erginlik çağına eriĢme (örneğin Anadolu‟da genç kızın büyüyüp 

artık bebekle oynama çağını aĢtığını belirlemek için Küççe Düğünü adıyla bir tören 

yapılır), evlenme, baba olma, daha üst bir sınıfa eriĢme, uğraĢlarla ilgili geçiĢler-

yükselmeler (bizde özellikle esnaf loncalarında çıraklığa alınıĢ, kalfa ve usta olma 

törenleri gibi) ve ölümle ilgili törenler. Aslında konu dıĢında kalmakla birlikte geçiĢ 

törenleri, törenin daha çok bir durumdan ötekine geçiĢte, bir baĢka deyiĢle „eĢikte‟ 

yapılmıĢ olmasıyla dikkati çekerler. Aday bu aĢamada (eĢikte) ne birincinin ne de 

yeni durumun iliĢkinidir. ĠĢte ritüel bu aĢamada yapılmakta ve geçiĢi 

kolaylaĢtırmaktadır. Böylece toplum içinde belirli bir düzen korunur." (And, 2003: 

308,309) 

ġüphesiz bu evreler içinde süreçsel olarak "beĢikten mezara" kadar insan 

hayatının her dönemini kapsayan "arada bulunma evresi" yani "eĢiksel-liminal" evre, 

kabile ritüellerinde olduğu gibi Anadolu ritüellerinde (seyirliklerinde) de 

karakteristik "bir süreç" olarak yapısal iĢlevi bakımından önemli bir rol oynamakta 

ve varlık göstermektedir. 

8.1. EĢiksel (Liminal) Bir Özellik Olarak Ritüel (Sacred) Seyirlik 

Oyunlarda Anti-Yapısal Durum ve Kolektif Nitelik 

Anadolu'da Ritüel niteliğinde icra edilen Seyirlik oyunlar; ortak (toplumsal) 

bilinç düzleminde, kolektif  bir paylaĢım düsturuyla, kutsal ile iliĢki kurma amacına 

ve ortak toplumsal  faydaya yönelik, sınırları biçimsel olarak belirlenmiĢ, uygun 

zamanlarda kendine özgü bir atmosfer içinde gerçekleĢtirilen muayyen performatif 

etkinliklerdir.  



152 

Bu etkinliklerin kutsal ile iliĢki kurma amacı esas bir özellik ya da baĢka bir 

deyiĢle temel bir iĢlev olarak karĢımıza çıkmaktadır. Bu nedenle "kutsal" ile iliĢkili 

olması bağlamında Ritüel Seyirlik oyunların "dini (dünyevî olmayan) oyunlar" 

olmaktan ziyade daha kapsayıcı olması bakımından kutsal (sacred) kavramı 

bağlamında "Kutsal (Sacred) oyunlar" olarak nitelendirilmesinin daha doğru olacağı 

görüĢündeyiz. 

Kutsal nitelikteki Seyirlik oyunlarda eĢiksellik (liminalite) tıpkı kabile 

ritüellerindeki liminal görüngüler gibi anti-yapısal bir nitelik taĢmaktadır. Öyle ki 

Seyirlik oyunların yapısal açıdan genel olarak "açık biçim" özellikleri ve "soyutlama 

estetiğine" sahip olma nitelikleri bağlamında bir çeĢit communitas yaratarak bununla 

birlikte göstermeci ve grotesk yapısıyla da bir tür anti-yapısal ortam oluĢturulmasına 

imkan sağlamaktadır. 

Kabile ritüellerine katılan üyelerin organik bir bağ içinde geliĢtirdikleri anti-

yapısal communitas atmosferi Seyirlik oyunlarda da soyutlama estetiği aracılığı ile 

masalımsı ve fanteziye dayalı oyuncu-seyirci organik bağı çerçevesinde ortaya 

çıkmaktadır. Ayrıca bu bağlamda oyunların icrası için köyün herhangi bir yerindeki 

uygun bir alanın (Boş Alan) anti-yapısal (tersine iĢleyen) ortamı sağlayabilmesi ve 

bir tür "communitas"ı yaratmasını oyunlardaki soyutlama estetiğinin bir getirisi 

olarak görebilmekteyiz.  

"Gerek köy seyirlik oyunlarımızda, gerekse meddah, karagöz ve ortaoyunu 

geleneğimizde var olan bu estetiğin en çarpıcı yanı oyunsuluk-tiyatrosallık ve 

oyuncu-seyirci organik bağıdır. 

(…) 

(…) Bu oyunlar büyüsel ve törensel kökenli olduğu için köylünün doğayla iliĢkisini, 

ondan beklentilerini, umutlarını, dileklerini içeren ve simgesel anlamları olan 

motiflerle yüklüdür ve açık biçim-göstermeci tiyatronun pek çok özelliğine sahiptir. 

Soyut sanatın en önemli uğraklarından fantaziyi, imgelemi, olağanüstüyü, masalımsı 

olanı simgesel olanı da içinde barındırmaktadır. (…)" (Tekerek, 2008: 102,105) 

"(…) Cemaller abartmalı bir biçimde kalgıya kalgıya oynar hayvan taklitleri ve 

Ģenlik naraları dıĢında garip sesler çıkarırlar. Bu tablo ilkellerin dini törenlerini 

hatırlatır. Kılık değiĢtirmeyle girilen yeni kiĢilik onlardan toplum baskısını siler. 

(…)" (Artun, 1993: 24) 

"(…) Seyirlik oyunlarda oyun yerinin yeterliliği, oyuncuları ve seyircileri içine 

alabilmesidir." (Karadağ, 191: 137) 

"(…) Oyun yerleri evlerin önü, köy meydanı ve tarladır." (Artun, 1993: 19) 



153 

Turner ise liminal görüngünün bileĢenlerindeki soyutlama unsurlarını 

(göstermeci, grotesk) "liminal malzemenin kalbi" (Turner, 1964) olarak ifade ettiği 

"kutsal (sacra)" olgusunun sergilenmesi ve iletilmesi bağlamında Ģöyle 

açıklamaktadır: 

"(…) Sacra; (1) sergilenenler, “gösterilenler” olarak; (2) eylemler, “yapılanlar” 

olarak; (3) öğretiler; “söylenenler” olarak iletilebilir. 

(…) 

Sacra‟nın iletilmesindeki bu üç meseleyi ele almak isterim. Bunların ilki, genel 

olarak orantısızlıklarıyla, ikincisi canavarsılıklarıyla, üçücüsü de gizemlilikleriyle 

ilgilidir. 

(…) Bazen de bazı Ģeyler geleneksel Ģekillerine sadık olup alıĢılmadık renklere 

boyalı olurlar. Bazen karikatüre kadar varan bu abartmanın olayı nedir? Bana öyle 

geliyor ki, bu Ģekilde büyütmek, küçültmek, ya da alıĢılmadık bir renge boyamak 

soyutlamanın ilkel bir halidir. (…)"  

"(…) Sacra may be communicated as: [1] exhibitions, “what is shown"; [2] actions, 

“what is done"; and [3] instructions, “what is said." 

(…) 

I want to take up three problems in considering the communication of sacra. The 

first concerns their frequent disproportion, the second their monstrousness, and the 

third their mystery. 

 (…) Sometimes things retain their customary shapes but are portrayed in unusual 

colors. What is the point of this exaggeration amounting sometimes to caricature? It 

seems to me that to enlarge or diminish or discolor in this way is a primordial mode 

of abstraction. (…)" (Turner, 1964) 

Kabile ritüellerinde gördüğümüz eĢikselliğin (liminalite) "toplumsal 

süreçlerdeki krizlerle ilgili" (Turner, 1974) olmasından" kaynaklı bir diğer özelliği olan 

"kolektif niteliği" ise yapısal açıdan dramatik bir çerçevede icra edilen Seyirlik 

ritüellerin/oyunların eĢikselliğinde de karĢılaĢtığımız bir olgudur. 

"(…) Liminal topluluk, hiyerarĢik olarak düzenlenmiĢ olan konumlardan oluĢan bir 

yapı değil, bir yoldaĢlık komitesi ya da topluluğudur. Bu yoldaĢlık, rütbe, yaĢ, 

akrabalık konumu, hatta bazı kült topluluklarında cinsiyet ayrımlarını aĢar. 

Etnograflar tarafından kaydedilen tecrit halinde bulunulurken sergilenen davranıĢlar, 

çoğunlukla Ģu ilke ile iĢler: “hepimiz birimiz, birimiz hepimiz için. (…)" 

"(…) The liminal group is a community or comity of comrades and not a structure of 

hierarchically arrayed positions. This comradeship transcends distinctions of rank, 

age, kinship position, and, in some kinds of cultic group, even of sex. Much of the 

behavior recorded by ethnographers in seclusion situations falls under the principle: 

“Each for all, and all for each." (Turner, 1964) 



154 

Ankara yöresinde icra edilen "Ahretlik Yoklaması (Kan KardeĢliği)" isimli 

ritüeli bu duruma örnek olarak verebiliriz. Hamit Zübeyr KoĢay bu eĢiksel (liminal) 

süreci yörenin Ģivesi ile Ģöyle aktarmaktadır: 

"Ahretlik yoklaması (bir dürlü
36

 kan kardeĢliği) : 

 Ahretliğin yolu pek büyük. Kimseye ahiretlik kardaĢını çektirmeyecek
37

; fukara 

olursa bakacan, arka verecen, kimse onu senin önünde koğlaĢamaz. Aç kalırsa 

doyuracak, açık kalırsa orba
38

 alacak, ahirette de yardım edecek. Erkeklerden daha 

çok kadınlar, birbirlerine ahiretlik olurlar. Ahiretlik olmak istiyen ahiretliği kim ise 

onun kocasına don, göynek, islik, yelek, baĢına çelgi
39

, mendil, fistan, terlik, mendil 

alır. 

Okuyucu komĢuları dolaĢır; 

- ……….. kadının ahiretlik töresine buyuracağınız der. 

kadın güzelcenek
40

 yemek yapar, çorba, et, tatlı, dolma biĢirir
41

 Ģeker alır. Törelerini 

(hediyelerini) dizerler. Bürüncüğü
42

 ziniye örterler. Kapıdan girmece hediyeinen 

gelirler
43

. Törenin altına ağız tadı olarak tatlı korlar. Töre ile görünsün diyi
44

 

dolaĢarak gider. Gelen misafirlere kayfe biĢirir. ġeker sunar. Dölekli bir kadının 

baĢına ziniyi verirler. Görenler: 

- Ahiretlik yolu gidiyor derler. Töreyi alan kadın yemek yedirir bir sufralık
45

. 

Siftah
46

 kayfe içerler. Yorgunluk kayfesi. ġeker sunar. Gelen gidene geldiki eceba 

diyi
47

 bakarlar. On beĢ gün sonra o da ona karĢılıklı töre alır gider. Ġlk gün ine
48

 

dürteler o da ona iğne dürter kanını yalar. Cemaatin içinde öpüĢürler. Ġsbatla, 

ahiretlik olurlar gayli. Ahiretlikler on beĢ yirmi gün sonra bir cırtanallık (tatsızlık) 

ederler, döğüĢürler. Ener
49

 kusuru var da pisliğine, deliliğine ya kahbeliğine kakarsa 

ayrılırlar. Kimseye söyletmez kendi de söylemez."  (KoĢay, 1935: 130,131 

Yukarıdaki örnekte karĢılaĢtığımız bazı yöresel sözcüklerin anlamları ise 

Ģöyledir: 

" KoğlaĢmak: ÇekiĢtirmek 

 Göynek: Gömlek 

 Ġslik: Kadınların iĢ yaparken, yemek piĢirirken giydikleri giysi, önlük 

 Okuyucu: Düğüne çağrı yapan kimse 

 Zini: Bakır tepsi, sini 

                                                 
36

  türlü 
37

  çekiĢtirmeyecek 
38

  urba: giysi 
39

  alna ya da çene altından bağlanan baĢörtüsü 
40

  güzelce 
41

  piĢirir 
42

  Bürümcük: bükülmüĢ ham ipekten dokunmuĢ bir tür ince bez 
43

  Kapıdan girenler hediye ile gelirler 
44

  Hediye ile birlikte görünsün diye 
45

  sofra 
46

  Ġlk olarak 
47

  geldi mi acaba 
48

  iğne 
49

  Eğer 



155 

 Dölek: YaĢı kırkı geçen, ağır baĢlı kiĢi 

 Gaylı: Artık bundan böyle 

 Kakmak: KudurmuĢ insan" (Bozyiğit, 1998) 

Ritüel oyunların iĢleyiĢi bakımından anti-yapısal (soyutlama estetiği aracılığı 

ile) ve kolektif mahiyette icra edilmesi bize gösteriyor ki bu durum kabile 

ritüellerindeki eĢiksel (liminal) sürecin anti-yapısal ve kolektif  olma niteliği ile 

örtüĢmektedir. Bununla birlikte eĢiksel sürecin iĢleyebilmesi için gerekli olan iki 

temel mekanizmanın (anti-yapısal ortam ve kolektif olma) ritüel oyunlar açısından da 

varlığını tespit ettikten sonra Ģimdi de Turner'ın belirlediği eĢikselliğin (liminalite) 

yirmi altı süreçsel özelliği bağlamında Anadolu Ritüel oyunlardaki eĢiksel durumları 

tespit edebiliriz. 

8.2. Ritüel (Sacred) Seyirlik Oyunlarda EĢiksel (Liminal) Durumlar 

Liminal sürecin baĢat özelliği olarak varsayabileceğimiz "geçiĢ (transition)" 

durumu bir çok ritüel oyunun esas amacını teĢkil etmektedir. Mevsimsel geçiĢlerdeki 

Saya, Koç Katımı, Hıdırellez ve Ahilik gibi çeĢitli inisiyasyona dayalı oluĢumlara 

katılma törenleri bununla birlikte erginlenme törenleri de  liminal bir özellik olarak 

"geçiĢ" mahiyetindedir. 

"Seyirlik oyunlar içerisinde (…) kız çocuğunun yetiĢkinliğe adım atmasını kutlamak 

için oynanan oyun olduğu gibi, yağmurun yağmadığı zamanlarda oynanan oyunlar 

da vardır. (…)" (Gönen, 2011: 43) 

Nurhan Tekerek ise Ritüel oyunlara örnek teĢkil eden inisiyasyona dayalı 

"Ahilik" geleneğinin muhtevasındaki eĢiksel geçiĢ durumuna Ģöyle iĢaret etmektedir: 

"Ahilik ve Ahi teĢkilatı ise, 13 ve 14. yüzyıllardan 19. yüzyılın ikinci yarısına dek, 

Selçuklu'dan Osmanlı'ya, Balkanlar'dan Kırım'a kadar Türkler'in sosyo-ekonomik ve 

politik durumlarına yön vermiĢ bir esnaf örgütlenmesidir. Kendine özgü töresiyle, 

esnaf ve zanaat ahlakını korumuĢ, kollamıĢ, iyi ve erdemli insan olma edeplerini 

içeren kurallara uymayı bir öğreti haline getirerek, baĢlarındaki ahi babalarla, 

aĢağıdan yukarıya (çıraklıktan ustalığa) ve de belli bir hiyerarĢik yapı içinde 

yüzyıllarca sürmüĢtür. (…) 

(…) Çıraklıktan ustalığa geçmek için ustası olunmak istenen iĢte uzun müddet 

çalıĢtıktan sonra, üstadların huzurunda, ciddi bir imtihan vermek Ģarttı. (…)" 

(Tekerek, 2008: 79,81) 

EĢikselliğin bir diğer özelliği olan "türdeĢlik (homogeneity)" ritüel oyunlarda 

da karĢılaĢtığımız liminal bir olgudur. Örneğin Konya yöresinde oynanan "Güççe 



156 

Düğünü" isimli oyun, köydeki kız çocuklarının yetiĢkinliğe (erginliğe) adım attıkları 

süreçte icra edilen eĢiksel geçiĢe örnek teĢkil eden bir "durum" niteliğindedir. 

"GÜÇÇE DÜĞÜNÜ OYUNU 

Oyunun zamanı: Kızların yetiĢkinliğe adım atmaları. 

Oyunun kiĢileri: YetiĢkin kız, arkadaĢları ve kadınlar. 

Oyunun mekanı: Ev. 

On, on iki yaĢlarına kadar bebek oynayan kızların bu yaĢtan sonra bebekle 

oynamalarına (…) merasimle   nihayet verdirilir. 

Bu merasime kızın bütün arkadaĢları, konu komĢu kız ve kadınlar, tıpkı bir düğüne 

davet okunur
50

 gibi okunurlar:" (Gönen, 2011:169,170) 

Bu bağlamda Turner, eĢikselliğin türdeĢliği mahiyetindeki erginlenme ritleri 

ile alakalı görüĢlerini Ģöyle ifade etmektedir: 

"(…) Kızları yetiĢtiren ve erkekleri adam eden, rittir, ve ezoterik öğretidir. (…) 

Liminal aĢamada edinilen saklı bilgi ya da “gnosis”, tıpkı mührün mum üzerinde iz 

bıraktığı gibi aceminin üzerinde onun yeni durumuna ait niteliklerin izini bırakarak, 

onun en gizli doğasında bir değiĢim gerçekleĢtiğini hissettirir. Bu sadece bir bilgi 

edinme meselesi değil, kiĢinin varlığında gerçekleĢen bir değiĢim meselesidir. (…)" 

"(…) It is the ritual and the esoteric teaching which grows girls and makes men. (…) 

The arcane knowledge or "gnosis" obtained in the liminal period is felt to change the 

inmost nature of the neophyte, impressing him, as a seal impresses wax, with the 

characteristics of his new state. It is not a mere acquisition of knowledge, but a 

change in being. (…)" (Turner, 1964) 

Ritüel seyirlik oyunlardaki seyirci ve oyuncu "duygudaĢlığı" ise eĢiksel 

(liminal) bir özellik olarak "communitas" benzeri bir atmosfer yaratmaktadır: 

"Ġslam etkisinin tam olarak geçerli olmadığı bütün törensel ya da büyüsel oyunlarda 

dans ve müzik, ortak özellik olarak görülür. Deveci Oyunu'nda AĢık denilen bir 

oyuncu, sazı ile oyunun müziğini çalar. Dans bütün oyuncular tarafından yapılır. 

Oyun, kaba fars öğeleriyle bir curcuna havasında baĢlar. Bir kutlama bayramı 

yapıldığından, aynı koĢulların etkisiyle seyirci ve oyuncu aynı duygudaĢlığı 

sürdürürler." (Karadağ, 191: 70) 

"Belirli günlerde oynanan törensel ya da büyüsel oyunlarda seyirci tümüyle oyunun 

bölünmez bir parçasıdır. Etkin rolleri olmasa bile oyundaki oyuncular kadar önemli 

rol oynarlar, oyunun amacına ulaĢabilmesi için. (…)" (Karadağ, 191: 136) 

Bununla birlikte ritüel oyunlardaki eĢiksellik süreci, normatif yapı karĢısında 

kiĢiler arası "eĢitlik (equality)" ilkesi temelinde iĢleyen bir süreç karĢımıza 

çıkmaktadır. Öyle ki ritüel oyunlardan "Ekin Kurtarma Duası" isimli oyun hiçbir 

ayrım gözetmeksizin herkesin eĢit Ģartlarda ve eĢit bireyler olarak icra ettiği bir 

"geçiş" oyunudur. 

                                                 
50

  davet etmek 



157 

"Köylü oyunun oynanıĢ nedenini Ģöyle açıklıyor: <<Ekinin biçilmesiyle ürün 

elimize geçiyor. Bunu bize bahĢeden Allah'a ve vekili Muhammet'e dua ediyoruz.>> 

Ġslam düĢüncesinde, her Ģeyin yaratıcısı tek Allah'tır. Yeri göğü yaratan o dur. 

Ġnsanların rızkını veren, ekinleri büyüten kısacası tüm yaĢam kaynağıdır o. Her 

müslüman, en küçüğünden en büyüğüne yaĢantısındaki yararına durumda Tanrı'ya 

Ģükreder. Hele köylünün bütün bir yıl geçimini sağlayacak olan ürün toplanınca, bu 

Ģükran elbette büyük ve törensel olacaktır." (Karadağ, 191: 76) 

Antalya yöresinde oynanan Pıngıdık oyunu da yine bu duruma örnek teĢkil 

etmektedir: 

"Pıngıdık oyununun asli amacının erginlenme olduğuna, senaryo ve sembollerin de 

bu amaca uygun olarak tasarımlandığına dair en belirgin ipucu ritüelin son 

safhasında görülmektedir: Oyunun tamamlanmasından sonra yetiĢkinlere karĢı 

çağdaĢları olan diĢileri ve üretimlerini koruma rollerini yerine getiren gençler, 

üretilen ekmekleri eĢit bir Ģekilde evlere pay edip dağıtmak durumundadırlar. Bu 

kısım, baĢtan beri sürdürülen toyluk dönemine uygun pespaye ve espirili 

davranıĢlarına zıt bir Ģekilde olağanüstü bir ciddiyet içinde yapılan aĢamadır. Bu 

aĢamada eĢiğin 3 kez öpülerek hürmet gösterilmesi ve ortamda zaruri tutulan 

sessizlik irdelenmesi gereken son sembolik davranıĢtır. (…)" (Sütçüoğlu, 2014) 

"Anonim (Anonymity)" kiĢiliklerin varlığı ise bir diğer liminal özellik olarak 

ritüel oyunların da muhtevasını oluĢturabilmektedir. Anadolu'daki Yâren ritüellerinde 

katılımcıların adlandırma bakımından bir tür anonimlik göstermesi ise bu durumun 

en bariz örneklerindendir. 

"Özellikle Anadolu‟da sıkı bir yaĢayıĢı bulunan genç erkekler haftanın, ayın belli 

günlerinde birbirlerinin evlerinde toplanarak eğlenirler. Bu toplantıya katılan 

gençlere Yâren adı verilir." (And, 2003: 120,121) 

Bununla birlikte eĢiksel bir süreç olarak Cemal ritüellerini icra edenlere de 

hiçbir ayrım gözetilmeksizin "Cemal" adı verilmektedir: 

"(…) Cemaller oyunu yönetenin emirlerine kesinlikle uyarlar. CemalbaĢı oyunu 

bozanı cezalandırır, bazen uyararak onların kurallara göre oynamalarını sağlar. 

Cemal'in oynayacağı günü saptar, cemallere görevler verir. (…)" (Artun, 1993:16)     

Anadolu ritüellerindeki "mülksüzlük (absence of property)" durumu da 

eĢiksel özellik mahiyetindedir. EĢiksel bir durum mahiyetindeki "geçiĢ" niteliğindeki 

ölüm ile alakalı ritüellerde ölenin geride kalan ailesinin bu geçiĢ esnasında mülksüz 

addedilmesi ve ihtiyaçlarının ise yine liminal bir özellik olarak "kolektif" bir biçimde 

köylü tarafından karĢılanması dramatik bir seyirde geliĢen ölüm ritüellerinin eĢiksel 

niteliğinden kaynaklanan bir durumdur. 



158 

"Yürükler
51

 ölümden çok korkar ve bu korkularını tabii göstermeğe çalıĢırlar:  

1 -  Cenaze dini törenle yıkanır.  

2 -  Ölünün yıkandığı yerde gece bir ateĢ yakılır. Bazen mezarın baĢında da ateĢ 

yakmak adet sayılır.  

3 -  Cenaze evinde: o gün ölü gömüldükten sonra bir ziyafet verilir ve ölüyü gömen 

topluluk da bu ziyafette bulunur. Ziyafetin adına "kazma takırtısı ziyafeti" denir. 

Bu ziyafetin masrafları komĢular tarafından sağlanır.  

4 -  Mezar kazanlara ücret verilmez; yürüklerde mezar kazma ortak bir görevdir. 

 (…)  

7 -  Ölü çıkan eve ertesi gün ekmek ve yemek göndermek adettir.  

 (…)" (Yalman, 1977: 268) 

Ritüel oyunlardaki oyun kiĢilerinin eĢiksel süreçte "statüsüzlüğünü (absence 

of status)", "varlıktan kaynaklanan ayrımlarının olmamasını (no distinctions of 

wealth)", "kiĢisel görünümlerinin önemsenmemesini (disregard for personal 

appearance)" bununla birlikte "tevazu (humility)" gibi eĢiksel niteliklerini ise 

Karadağ Ģöyle aktarmaktadır: 

 "(…) Oyun çıkaran kiĢinin diğerlerinden hiçbir ayrıcalığı yoktur. O da bağında, 

bahçesinde çalıĢır, hasatını toplar, camiye, kahveye gider, aynı bolluğu ve kıtlığı 

paylaĢır diğerleri gibi. Giyimi, tavrı, davranıĢı, duygusu, düĢüncesi diğerlerinden 

ayrı değildir. Aynı toplumun, aynı koĢulların kiĢisidir. 

Saya Gezme gibi, hasat sonu gibi belli günlerde oynanan törensel ya da büyüsel 

oyunları tapınma, kutsal bir geleneği yerine getirme inancı içinde oynar. Ürünün bol 

olması, hayvanlarının çok üremesini ister. Oyuncu, bu görevi yaparken özde 

seyirciden farksızdır. Seyirci ve oyuncu aynı inancı paylaĢır. Yapılacak iĢ bir çeĢit 

büyüdür. 

Bir oyuncunun, oyun çıkarıyor diye köydeki saygınlığı ya da diğer köylülerle iliĢkisi 

ne artar ne de azalır. Çok iyi halay çeken birinden farksızdır. (…)" (Karadağ, 191: 

134) 

Ritüel oyunlarda eĢiksel bir durum olarak kutsal gereklilikten kaynaklı 

oyunun kurallarına "büsbütün riayet etme (total obedience)" durumu vardır: 

"Büyüsel oyunlarda oyuncudan beklenen belirli kalıplara uymak, en azından 

kalıpları bozmamaktır."  (Karadağ, 191: 134)  

Anti-yapısal bir ortamda icra edilen ritüel oyunlarda her ne kadar belli bir 

yönetici ya da mürĢit unsuru olsa da tıpkı kabile ritüellerindeki eĢiksel evrede olduğu 

gibi aslında bu yönetici kiĢilerin ya da mürşitlerin normatif yapıda ve anti-yapı 

içinde herhangi bir hiyerarĢi arz edecek "rütbelerinin olmaması (absence of rank)" 

eĢiksel bir niteliktir. Bununla birlikte ritüel oyunlarda da mürşit ya da yönetici 

(instructor), geleneksel otoritenin bir yansıması olarak soyut kurallar bütünü 

biçiminde de görülebilmektedir. 

                                                 
51

  Yörük 



159 

"Yönetici; gerçekte gelenektir, görenektir. Çünkü bir çok yörede oyun çıkaranlar bu 

oyunları kendilerinin icad etmediğini, dedelerinden, babalarından gördüklerini, 

kendileri de bu geleneği sürdürdüklerini söylüyorlar. Ancak bazı yörelerde toplumun 

değiĢme hızı gelenekleri ve görenekleri kendine yaklaĢtırmağa, kendi koĢullarına 

göre biçimlemeğe baĢladığından, geleneğin geçerli olduğu yönetme iĢini yavaĢ 

yavaĢ kiĢiler almağa baĢlamıĢ. Toplumun tüm koĢullarıyla oluĢan kiĢi de, yönetme 

iĢini bu koĢullara, yani toplumun geliĢme durumuna uygun bir biçimde sürdürür. 

Gelenek ve göreneğin tam geçerli olduğu yerlerde, oyun yöneticisi sadece eskiye 

bağlı kalmayı gözetir yönetim iĢinde. (…) Ġlk büyücünün ya da ilk din adamının 

görevini sürdürür. (…) Onlara yapacaklarını gösterir. (…) oyunun eski biçimde 

yürümesini denetler. (…) Bu tip yörelerde genellikle, yönetici bir kiĢi dahi 

belirlenmemiĢtir, gerek duyulmaz böyle bir kiĢiye çünkü seyircisinden oyuncusuna 

kadar her kiĢi ne yapılacağını en küçük ayrıntısına kadar bilir." (Karadağ, 191: 

132,133) 

Oyunlarda, eĢiksel bir özellik olarak "cinsiyet ayrımının en düĢük seviyede 

olması (minimization of sex distinctions)" ve biçimsel bir nitelik olarak paylaĢım, 

hediyeleĢmenin olması ve bunun yanı sıra ortak fayda amacı bağlamında "bencilliğin 

olmaması (unselfishness)" ise diğer liminal unsurlardır. 

"Törensel ya da büyüsel oyunların seyircisi genellikle yediden yetmiĢe kadınlı 

erkekli tüm köy halkıdır. Bu tip oyunların çıkarılıĢ nedeni tüm köyü ilgilendirir 

çünkü. (…)" (Karadağ, 191: 135) 

"(…) Cemal ritüeli töresel ve büyüsel nitelikli olduğu için kadın-erkek, genç-yaĢlı, 

çocuk cinsiyet ayrımı yapılmaksızın oyuna katılır. (…)" (Artun, 1993: 19) 

"Törensel, büyüsel oyunlarda ya da bunların bozulmuĢ Ģekillerinde, seyirci oyun 

sonu oyunculara çeĢitli hediyeler verir. Bu hediyelerin çoğunu yiyecekler teĢkil eder. 

Oyun sonu da isteyen seyirci, oyuncularla birlikte bu toplanan yiyecekleri topluca 

yiyebilir. Törensel oyunlarda hediye vermek gelenektir. (…)"  (Karadağ, 191:137) 

"Bir baĢka görüĢe göre mithos, halk masalı ve ritüel aynı Ģeyleri söylemenin değiĢik 

seçenekleridir, mithos‟un iĢlevi kiĢiye evren ya da doğa üstüne bilgi vermek değil, 

fakat toplumsal yapıyı ve kendi toplumunun iĢleyiĢini anlamaya yardım etmektir. 

Çoğunlukla masallar bireylere özgeciliği, toplumun yararı için esirgemezliği öğretir. 

Halk masalları toplumun bütün gerçeklerine yönelik değildir, daha çok toplumsal 

yapının öğelerinde sıkıntı, gerilim, kaygı verici değiĢim, umut kırıklığı olduğu 

durumlarda görülür; ritüel de öyle. Bireyler de masal uydururlar, ancak bunlar 

bireyci ve bencil konularda oldukça, yaĢamazlar. Bütün bunları gerek mithos, gerek 

ritüel bakımından toparlarsak, amaç, iliĢkini olduğu toplum üzerine kiĢiye bilgi 

vermek ve onun katılmasını denetlemektir.  

Bu söylediklerimiz asıl konumuz olan dramatik köylü oyunlarındaki ritüel öğeler 

için de doğrudur; (…)"  (And, 2003: 309) 

Ritüel oyunlar, eĢiksel bir nitelik olan kutsal ile iliĢki kurma maksatlı 

"kutsallık (sacredness)" mahiyetinde icra edilen süreçlerdir. Bu kutsal sürecin 

iĢleyebilmesi ise ritüele ait doğal kutsal normların baĢka bir deyiĢle "kutsal öğreti 

(sacred instruction)"lerin uygulanabilirliğine bağlıdır. Bununla birlikte eĢiksel bir 



160 

özellik olarak "kutsal öğreti" de ritüel oyunlara hakim durumsal unsurlar olarak 

karĢımıza çıkmaktadır. 

"(…) Cemal oyununda ana öğe canlandırmadır. Köy için önemli, kutsal bir olaydır. 

Oyuncular oyunu niçin oynadıklarını bilirler ve inanarak oynarlar. (…)" (Artun, 

1993: 25,26) 

"Anadolu köylüsü için oyunları kutsaldır. (…)" (And, 2003: 125) 

"(…) Oyuncular evleri gece dolaĢır, tefçiler çalarken bey ile hanım oynarlar. Köse 

kimin evine ilk girerse o evde bolluk olacaktır. (…)" (And, 2003: 325) 

"Aydın köyünde kaynak kiĢilerin "Cemal oyunu ve kız çocuklarının bebekle 

oynaması kesilince kıtlık olacaktır" Ģeklindeki yorumları, oyunun ne denli inanılarak 

oynandığının kanıtıdır. (…)" (Artun, 1993: 89) 

"Ev için temel atılırken bir kurban kesip baĢını gömerler. Etini ustalar yer, ev sahibi 

yemez. Temele kurban kesilmezse evin sahibi kurban olur. Kesilirse temel kurban 

istemez. Kurbanın kellesi verilmez, muhakkak eĢiğe gömülecek. Sonra eve girince 

de mevlüd okutulur." (KoĢay, 1935: 135) 

Liminalin bir diğer özelliği ise ritüel oyunlarda da karĢılaĢtığımız "acı ve 

ıstırabın kabullenilmesi (acceptance of pain and suffering)" durumudur: 

"(…) Cemale katılma ölümü peĢin olarak kabul etmedir. (…) 

Cemallar sopalarla, kazıklarla ve bellerindeki büyük tahta kılıçlarla kavga ederler. 

(…) Cemaller niçin kavga ederler, sorusunun cevaplarını kaynak kiĢilerin 

anlattıklarına göre Ģu maddelerle toplayabiliriz: 

1)  Adettir, kan Ģarttır (…) 

 (…) 

4)  DöğüĢülüp kurban alınırsa ürün bol bereketli olur (…) 

 (…) 

14) Cemaller zamanın, geleneğin gereği döğüĢürler (…) 

(…) Ölen gençler Ģehit gibi kutsal sayılır. Değer verilir. Mezarlarına zarar verilmez. 

Cemal mezarlarına (…) sayacılar mezarlığı adı da verilir. (…)" (Artun, 1993: 31,32) 

Bu durumun diğer bir örneği ise düğün ritüellerinde görmekteyiz. Boratav, 

Anadolu'daki bu "durumu" Ģöyle anlatmaktadır: 

"(…) Birçok yerlerde gelin alma töreni sırasında, kız tarafı, oğlan evinden gelini 

göçürmeğe gelenlere türlü güçlükler çıkarır; bunlar çokluk, oyun ve Ģaka 

görüntüsündedir; ama kimi kez, sahici bir savaĢ ciddîliğine yaklaĢtıkları da olur. 

(…)"  (Boratav, 1984: 186) 

Anadolu'da geçiĢ ritüellerinin en önemli örneklerinden olan ve dramatik bir 

yapıda seyreden düğünler, eĢiksel öğeler açısından zengin bir muhtevaya sahiptirler. 



161 

Bu eĢiksel durumlardan liminal bir özellik olarak "sessizlik (silence)" unsuru ise 

düğün ritüellerinde Ģöyle bir iĢleve sahiptir: 

"(…) Mudurnu köylerinde buna benzer bir töre, güveyin kaynatasına, ve kızın 

baĢkaca hısım akrabasına el öpmeğe gittiğinde uygulanıyor: oğlan evinin masrafı 

üzerine almasıyle kız evinde verilen ziyafette kız tarafı güveyi konuĢturmak için 

uğraĢırlar; o ancak kız babasının bir bağıĢı üzerine konuĢmağa razı olur; sonra, 

güvey, sağdıcı ile kadınlar tarafına geçer. Kaynana her ikisini bir yorgan üzerine 

oturtur; kaymak getirtip yedirir; dizlerine birer gömlek koyar, ve böylece güveyi 

konuĢturur." (Boratav, 1984: 189) 

"(…) Kayseri/Pınarlar‟da gerdek gecesi güveyin yanında Zıpçık denilen bir çocuk 

konur, bu çocuğun gülmemesi, konuĢmaması gerekir. (…)" (And, 2003: 120) 

Sessizlik öğesinin bir diğer örneğini ise Nevruz ve Hıdırellez gibi geçiĢ 

ritüellerinde görmekteyiz: 

"(…) Özellikle Hıdrellez, Nevruz gibi bahar törenlerinde en önemli oyun, niyet 

çekip mânî söylemektir. Ġsparta‟da buna Bahtiyar Çömleği denir. Kars‟ta ġubatın 

20‟sinden sonra bir çocuk konuĢmadan, arkasına bakmadan bir kova su getirir, 

renkli iplikler geçirilmiĢ iğneler atılır.(…)" (And, 2003: 128) 

"Konutun eĢiğini aĢan ve ekmekleri sunan gençlerin ve konut sahibi yetiĢkinlerin 

olağanüstü sessizliği, sanki yetiĢkinliğe kabulü onama ve onlara saygı niteliğindedir. 

Böylece artık rüĢtünü ispat etmiĢ yetiĢkinler olarak „eve kazandıkları veya ürettikleri 

ekmeği getiren erkekler‟ olmuĢlardır ve bu statüleri onlara boyun eğilerek, kutsala 

gösterilen saygıdan farksız Ģekilde onurlandırılmaktadır. Aynı yaĢ grubu takip eden 

aylardaki Hıdrellez gecesi, aynı Ģekilde evlerin kapısını çalacak ve her hane bireyine 

sessizlik içinde el değmemiĢ bir kaynaktan getirdikleri sudan içirerek statülerini 

pekiĢtireceklerdir." (Sütçüoğlu, 2014) 

Bununla birlikte liminal bir özellik olarak  "çıplak ya da aynı kıyafetlerin 

giyilmesi (nakedness or uniform clothing)" biçiminde icra edilen oyunlar da vardır; 

ayrıca bu oyunlara sessizlik unsuru da hakimdir: 

"(…) Samıt ya da Lâl diye bilinen suskunluk oyunları da çok yaygındır. Çankırı‟da 

eskiden beri bilinen Samıt ya da Lâl (dilsiz) oyununda oyuncular yüzlerini karaya 

boyarlar, belden yukarısı çıplaktır, evlerden yiyecek toplarken konuĢmaları yasaktır. 

Gene Çankırı/Yapraklı‟dan Samıt Oyunu'‟nda kiĢiler takma sakallı ağa, yüzlerini 

ellerini karaya boyamıĢlar, belden yukarısı çıplak, beyaz uzun don giymiĢ Zirzop‟lar 

(bunlara dilsiz de denir), keçi (çocuk oynar, yüzüne un sürer, hayvan postu giyinir), 

kurt (bu da hayvan postu giyinir, yüzüne kara sürer, her ikisine de kulak yapılır), 

odabaĢı (yiyecek iĢlerine bakar), çavuĢ (silâhlıdır, oyunu yönetir). Zirzop (ya da 

dilsiz)‟lar hiç konuĢmazlar, yalnız baĢlan Ağa konuĢur. O gün köyde kimse sokağa 

çıkmaz, yalnız erkekler kahveye gider. Ağa herkesten para ister, parayı vermeyeni 

su oluğuna götürür, ıslatır. Ayrıca evler dolaĢılıp yiyecek ve para toplanır. Bundan 

sonra ev içi sohbet düzenlenir. Keçi ile tilki çatıĢması yapılır, keçi ölür, ağzına kuru 

yemiĢ konunca dirilir. (…)" (And, 2003: 234) 

Ölüm ile alakalı ritüellerdeki yas eşiği süresince aynı kıyafetlerin giyilmesini 

de liminal bir özellik olarak değerlendirebiliriz: 



162 

"(…) Yas süresince süslü giyinmemek, eğlencelere katılmamak, yıkanmamak, iĢ 

tutmamak gibi yasaklar üzerine dağınık bilgiler derlenmiĢtir. Yas rengi Türkiye 

halkının geleneğinde karadır; (…). 

(…) Kadınların yas giyisilerini çıkarmaları, kara yazmaları atıp renkli yazma 

bağlamaları, erkeklerin sakallarını tıraĢ etmeleri (Van/Karahan köyü) gibi 

davranıĢlar yasın sona erdiğini belirleyen törelerdir."  (Boratav, 1984: 202,203) 

Yukarıdaki örnekte de gördüğümüz gibi oyun kiĢilerinin çeĢitli masklar 

aracılığı ile hayvan taklidi yaparak hayvan biçimine girmeleri ise Turner'a göre 

kabile ritüellerindeki liminal sürecin biçimsel niteliklerindendir: 

"Buradan bakacak olursak, liminal sacra‟daki grotesklik ve canavarsılık, acemiyi 

itaat etme ya da akıl dıĢı davranmaya doğru dehĢete düĢürecek ya da büyüleyecek 

bir Ģey değil de, onların kültürünün “unsurları” denebilecek Ģeyleri canlı ve hızlı bir 

Ģekilde kavramasına yardımcı olacak bir Ģey olarak görülebilir. Ben de Ndembu ve 

Luvale masklarının, her iki cinsiyetin özelliklerini bir araya getirdiğini, hem 

hayvansı hem insansı özelliklere sahip olduğunu, ve doğal arazinin nitelikleri ile 

insanın niteliklerini tek bir temsilde birleĢtirdiklerini gördüm. (…)" 

"From this standpoint, much of the grotesqueness and monstrosity of liminal sacra 

may be seen to be aimed not so much at terrorizing or bemusing neophytes into 

submission or out of their wits as at making them vividly and rapidly aware of what 

may be called the "factors" of their culture. I have myself seen Ndembu and Luvale 

masks that combine features of both sexes, have both animal and human attributes, 

and unite in a single representation human characteristics with those of the natural 

landscape. (…)" (Turner, 1964) 

Turner'ın iĢaret ettiği bu biçimsel duruma örnek olarak bir tür erginlenme 

ritüeli olan Pıngıdık seyirlik oyununu verebiliriz: 

"Asıl faaliyet Pıngıdığın hazırlanma sürecidir; figür için temin edilen deri, yüz 

boyama için kömür, ip, sopa ve çanlar alınarak el fenerleri ile (eskiden meĢale gibi 

kullanılan çıralarla yapılırmıĢ) köy halkından hiç kimsenin bilmediği ve gizli olarak 

tutulan bir mekâna gidilir. Burası genel olarak köy dıĢında kullanılmayan bir mekân 

olabildiği gibi bir kuytu da olabilmektedir. Ġçeriye kimsenin girmemesi için kapıda 

gözetlemecilerin de bulundurulduğu bu yerde, Pıngıdık olacak kiĢinin elbiselerinin 

üzerine koyu renkli keçi veya koyun postu sıkıca sarılarak, aynı posttan tamamlayıcı 

bir baĢlık ve sakal yapılıp baĢa takılır. Korkutucu bir görünüm vermek üzere yüz 

kömür veya is ile boyanır. Pıngıdığın üstündeki deri kısmının altına omuz 

hizasından ve sırttan bir sopa yerleĢtirilerek, omuzlardan dıĢarı taĢan bir görünüm 

elde edilir. Bu sopanın uçlarına da çan takılır. Bacak arasına ortalama 50 cm. 

uzunluğunda bir sopa sıkıca tutturulur ve ucuna çan asılır. Pıngıdık bu sopayı elleri 

ile kavrar. Ġnsanları korkutup kaçırırken gerek bir fallus olarak gerekse binilmiĢ bir 

at olarak algı uyandırır. Pıngıdık rolünü alan kiĢinin isminin gizli tutulması esastır." 

(Sütçüoğlu, 2014) 

Liminal bir özellik olarak "cinsellikten kaçınma (sexual continence)" olgusu 

geçiĢ mahiyetindeki düğünler bağlamında  geline takılan sembolik unsurlar aracılığı 

ifade bulmaktadır. Örneğin; gelin olacak kızın evleneceği güne kadar (erginlenmeye 

kadar - eĢiksel süreç) bekaretini koruduğuna (cinsellikten kaçındığına) dair en önemli 



163 

gösterge; gelinin erkek kardeĢi tarafından bir kuĢağın ya da kemerin gelinin beline 

bağlanmasıdır. 

"Erginlenme töreninin düğün törenleri içinde yer alıyor olması, bu törenlerin kutsal 

evlilik ritüellerinin, en azından erken dönemlerinde, bir parçası olduğunu 

göstermektedir. (…) 

Anadolu'daki gelinin bekâretiyle ilgili inançların da benzerini eski kültlerde bulmak 

mümkündür. Niğde‟de gelinin beline abisi tarafından bir kuĢak bağlanır. Sivas 

Türkmenleri‟nde gelin olacak kıza kendinden küçük olan erkek kardeĢi gümüĢ 

kemer bağlar." (Çetin, 2008) 

Ritüel oyunlardaki eĢiksel süreçlerde "akrabalıktan kaynaklanan haklar ve 

sorumluluklar askıya alınarak (suspension of kinship rights and obligations)" 

"bütünlük (totality)" oluĢturacak biçimde liminal bir mahiyette herkesi 

kapsamaktadır: 

"GeçiĢ törenleri içinde, yapısının karmaĢıklığı ve içeriğindeki ayrıntıların zengin 

çeĢitlenmeleri bakımından, hem çok ilginç, hem de incelenmesi çetin bir gelenektir, 

evlenme-düğün. Ġki gencin yaĢam kaderlerini birleĢtirmeleri açısından bireylik 

davranıĢları, yeni bir hısımlık bağlantısının kurulması yönüyle aileler arası iliĢkileri, 

iki tarafın akraba, dost, komĢu çevrelerinin katılmasını yasa kıldığına göre de 

toplumluk gösterileri içine alır. Hele küçük köy topluluklarında hemen hemen hiç 

kimseyi dıĢında bırakmayan bir «bayram» anlamı kazanır. (…)" (Boratav, 1984: 

167) 

Doğum ile iliĢkili geçiĢ mahiyetindeki eĢiksel bir nitelik de doğum yapan 

lohusa kadının kırkı çıkana kadar herhangi bir etkilenmeye maruz kalmadan kendi 

kendini yönetememesi yani "yaderklik (heteronomy )" inancı ile alakalı durumlardır. 

Muayyen ve dramatik yapıya sahip bir törenle nihayete erdirilen yaderklik dönemi 

sonrasında anne ve çocuk rahatlıkla normatif toplumsal hayata herhangi bir kurala 

bağlı olmadan katılabilmektedir. 

"Gene bu dönemde dikkat edilen bir baĢka nokta, kırk gün çocuğun ve anasının 

evden dıĢarı çıkmaması, çocuğun, kırkı içinde doğum yapmıĢ baĢka bir kadının 

çocuğu ile karĢılaĢtırılmamasıdır. Çünkü, kırkı içinde ana da, çocuğu da, olumsuz 

etkilerden zarar görmeye en elveriĢli durumdadırlar; kırkı karıĢmıĢ lohusa ve 

çocuklardan birine musallat olabileceği düĢünülen olumsuz, olağanüstü varlıklardan 

ötekiler uzak tutulmak istenir. 

(…) 

Kırklamadan sonra artık ananın da, çocuğun da aĢırı etkilenme yetenekleri kalmamıĢ 

demektir; herkesin içine, herhangi özel bir töreye uymadan, katılabilirler." (Boratav, 

1984: 154,155) 

 

Tüm bu eĢiksel (liminal) durumların dıĢında ritüel oyunlarda gördüğümüz 

"hamakat (foolishness)", "basitlik (simplicity)", "mistik güçlerle devamlı münasebet 



164 

(Continuous reference to mystical powers)" gibi diğer eĢiksel niteliklerle ilgili hallere 

ise Ģu örnekleri verebiliriz: 

EĢiksel nitelikteki Saya Gezme oyunları normatif yapı gibi karmaĢık bir 

akıĢtan ziyade; eĢik kiĢileri, eylemler ve konu bağlamında basit bir düzende icra 

edilmektedir. 

"(…) Kimi yerlerde, bu gezme sırasında basit senaryolu bir oyun da çıkarılır. (…)" 

(Boratav, 1984: 213) 

Ritüel oyunlardaki eĢiksel hamakat hâli geçiĢ süresince zorunlu olarak neden-

sonuç bağlamında mistik güçlerle devamlı münasebet durumunu yaratmaktadır. 

Örneğin bu oyunlarından Köse oyunundaki Köse karakteri bir tür hamakat halinin 

temsili niteliğindedir: 

"(…) Oyun, konuĢmaksızın, sessiz cereyan eder. Gelin, oyun sırasında jest ve 

mimiklerle güveyi âdeta ipnotize eder. Çok yaĢlı olan Köse düĢüp bayılır. (…)" 

(Elçin, 1964: 28) 

"(…) Sözsüz oyunlardan olan bu yılbaĢı oyununda sakal takmıĢ Koca‟nın adı 

'Feke‟dir. Ayrıca Köse‟nin koç ve tekeyle iliĢkisini Anadolu‟da öteki etnik 

toplulukların oyunlarında da buluruz. Sözgelimi Rumlar‟ın dramatik köy 

oyunlarının baĢkiĢisini karĢılayan momerois sözcüğü momos deli, aptal anlamına, 

geros ise yaĢlı anlamınadır. (…)" (And, 2003: 320) 

Aslıhan Ünlü, bu tür geçiĢ oyunlarındaki mistik güçlerle devamlı iliĢkili olma 

durumunu ise Ģu nedenlere dayandırmaktadır: 

"(…) Ġnsan, doğanın özündeki ritmin, mevsimlerin değiĢiminin, gece ve gündüzün, 

bitkilerin, hayvanların büyümesinin ve ölmesinin, su kaynaklarının çoğalmasının ve 

azalmasının belirli bir döngüyle izlediğini görmüĢ, insanın yaĢam çizgisinin bu 

döngüye karĢılık geldiğini anlamıĢ ve evrenle bütünleĢmek amacıyla ayin ve 

törenlere yönelmiĢtir. Mevsim dönümlerini, bitkilerin büyümesini, koyunların 

yavrulamasını kutlamak, kuraklığı, hastalığı uzaklaĢtırmak v.b. nedenlerle yararcı 

bir anlayıĢla değiĢik törenler düzenlemiĢtir. Evrenin ve yaĢamın ritmini, uygarlığın 

yeĢerdiği her yerde adları değiĢen ama iĢlevleri aynı kalan tanrılara yüklemiĢtir." 

(Ünlü, 2006: 63) 

8.3. Dünyevi (Secular) Seyirlik Oyunlarda EĢik Benzeri (Liminoid) 

Durumlar 

Her Ģeyden önce Dünyevi nitelikteki seyirlik oyunlar tıpkı endüstri 

toplumlarındaki eĢik benzeri (liminoid) durumlar gibi serbest zaman (leisure) 

etkinlikleridirler. Bununla birlikte Mahmut Tezcan "Boş Zamanlar Sosyolojisi" isimli 

kitabında boĢ zaman bağlamında "serbest zaman"ı çalıĢma dıĢı zaman baĢlığı altında 

Ģöyle tanımlamaktadır: 



165 

"ÇalıĢma DıĢı Zaman 

1.  Fizyolojik gereksinimler, yemek yemek, uyumak, vücut temizliği gibi Ģeyler için 

ayrılan zamandır. (…) 

2.  ÇalıĢma dıĢı zorunluluklar, yarı boĢ zaman faaliyetleri (…) Örneğin ev iĢleri için 

gerekli zaman, ailesel görevler için harcanan zaman, alıĢ veriĢ etmek. (…) 

3.  BoĢ zaman ise, bireyin hem kendisi ve hem de baĢkaları için bütün 

zorunluluklardan veya bağlantılardan kurtulduğu ve kendi isteğiyle seçeceği bir 

faaliyetle uğraĢacağı zamandır. Bireyin kesin olarak bağımsız ve özgür olduğu 

zamandır. ĠĢ yaĢamının dıĢındaki bir zamandır. (…)" (Tezcan, 1977: 3,4) 

Dünyevi oyunların "serbest zaman" etkinlikleri olma niteliğini ise ġükrü 

Elçin Ģöyle ifade etmektedir: 

"(…) ĠĢ yerlerinde iptidaî bir teknikle elveriĢsiz tabiat Ģartlarını yenmeğe çalıĢanlar, 

akĢamları, yorgun argın köylere dönünce ertesi günü kalkabilmek için erkenden 

yatarlar. Bu sıkıntılı hayat ve köylerin sessiz ve ölü durgunluğu Eylül ortalarına 

kadar sürer. Artık mahsuller toplanmıĢ ve köylere getirilmeğe baĢlanmıĢtır. 

Ġlkbaharda ve hususiyle yazın bomboĢ olan evlerin ve sokakların Ģimdi insanla 

dolduğu, ocakların tüttüğü görülür. 

Bu mevsimde günler kısalmaya ve geceler uzamaya baĢlar. Yağmur, kar ve soğuk 

birbiri ardından gelince iĢ hayatı durur. Köylüler bu uzun ve boĢ zamanda 

dinlenmek ve eğlenmek fırsatını kaçırmazlar. 

Umumî olarak "oyun çıkarmak" deyiminde toplanan bu eğlenceler türlü Ģekiller 

içinde kendilerini gösterirler."  (Elçin, 1964: 59) 

Öncelikle Dünyevi oyunlar eĢik benzeri durumlar gibi egemen yapıyı 

eleĢtiren, normatif yapıdaki aksaklıkları ve toplumsal güncel sorunları da ortaya 

koymak için oynanmaktadırlar: 

"Büyüsel kökenli olmayan yeni çıkartılan oyunlar ise, artık köylünün bugünkü 

sorunlarını sergilemeye baĢlayan özü, göstermeci biçimi geliĢtirerek ve kendi 

olanakları içinde en iyi oynayarak biçimleniyor." (Karadağ, 191: 130) 

"Konya köy seyirlik oyunlarında toplumsal ve kiĢisel baskının oyunlara yansıması 

da görülmektedir. Özellikle kız kaçırma konulu oyunlarda bu baskının oyunlara 

yansıması dikkat çekici Ģekilde hissedilir. Günlük hayatta, bir evlenme çeĢidi olan 

kız kaçırma, bütün zorlukları ve yönleriyle oyunlara yansımıĢtır." (Gönen, 2011: 45) 

Bu bağlamda Dünyevi oyunlar nitelikleri bakımından eĢik benzeri bir durum 

olarak "yerici ve taĢlayıcı" nitelikte normatif yapının karĢısında yer almaktadırlar. 

"Niğde/Aksaray‟da oynanan Doktor oyunu, köylülerin yoksulluktan doktora 

görünememeleri ya da hastahaneye yatamamaları sorununu bir güldürü ile 

canlandırır. (…)" (And, 2003: 207) 

"Oyunların bir kısmında eski eğitim sisteminin eleĢtirildiği görülüyor. (…)" 

(Düzgün, 1994: 63) 



166 

EĢik benzeri (liminoid) bir nitelik olarak , Dünyevi oyunları da "tamamen 

oyun ve seçimden ibaret bir eğlence" olarak ifade edebiliriz. Öyle ki tıpkı liminod 

durumlarda olduğu gibi bu oyunlar da "bireysel yeniliğe ve yaratıma" açık mahiyette 

döngüsel olmayan etkinliklerdir. 

"Sadece eğlence için oynanan oyunların metin yapıları, her yeni duruma göre 

değiĢebilir, çünkü amaç sadece eğlenmektir. DeğiĢen oluĢan toplum koĢulları, 

eğlenceleri de biçimler. Böyle olunca, bu tür oyunlar da her gün değiĢip oluĢabilir ya 

da yeni oyunlar çıkabilir. " (Karadağ, 191: 122) 

"Özellikle kıĢ mevsiminde bir odada sohbet etmek üzere toplanan kiĢilerin zaman 

geçirmek için oynadıkları oyunlar (…) kapalı yerlerde oynanan oyunlardır." (Özhan, 

1997) 

"Konya köy seyirlik oyunlarının büyük çoğunluğu eğlenceye yönelik icra 

edilmektedir. Bu oyunlardan bazılarının özel bir zamanı bulunmamakta, insanların 

bir arada bulunduğu -istenildiğinde- zaman icraya dökülebilmektedir." (Gönen, 

2011: 91) 

Turner analojik bir yaklaĢımla eĢik benzeri durumları "devrim, kalkıĢma 

bununla birlikte biçimin ve ruhun özgürlüğü bağlamında ise romantizm" gibi yapıyı 

alt üst edici olaylarla iliĢkilendirmiĢtir. Daha önceki bölümlerde de belirttiğimiz 

üzere benzer bir yaklaĢımı ise seyirlik oyunların yapıyı alt üst edici iĢlevsel yönüne  

dikkat çeken ve seyirlik oyunları "Halk Tiyatrosu" olarak adlandıran Ankara Deneme 

Sahnesi ortaya koymuĢtur: 

"Ve diyoruz ki, ülkemizde tiyatro çoğunluğun malı olmalı. Buradaki çoğunluktan 

kasdımız, sermaye sınıfı karĢısındaki (düz ya da dolaylı yoldan üretime katılan) tüm 

emekçilerdir. Halkın tiyatrosu, Halk tiyatrosu deyince de bunu anlıyoruz. Halkın 

ağıtı, türküsü, masalı, kilimi, halısı gibi. Çoğunluğun tiyatrosu, kendi yaĢamlarını en 

üst düzeye çıkarmayı amaçlayan tiyatrodur ister istemez. Ve de bu, giderek 

değiĢmeyi getirecek tiyatrodur. Yoksa bu düzenin sürmesini, pekiĢmesini sağlayan, 

bu düzende üretim koĢullarını yeniden üreten ve koruyan tiyatro değil. Bu tip tiyatro 

değiĢimi getireceğine, düzenin köklenmesini sağlar." (ADS, 1977: 179) 

Elbette normatif yapı dahilinde ortaya çıkan (kutsal olmayan) bu tür 

oyunların içinde bulunduğu yapıyı olumsuzlayıcı ya da alt üst edici veya kendi 

kendini olumsuzlayıcı durumun nasıl ortaya çıkabildiği sorusu sorulabilir. Bu 

durumu Turner'ın da dikkat çektiği eĢik benzeri bir nitelik olan communitasın 

iĢlevine bağlayabiliriz. Öyle ki eĢik benzeri bir özellik olarak Dünyevi oyunların 

oyun içinde oyun yapısına sahip olma niteliği bir tür communitas atmosferi 

yaratmaktadır. Oyun içinde oyun durumu oyunlara anti-yapısal bir mahiyet 

kazandırarak katılımcıları oyuna yabancılaĢtırıp eleĢtirel bir bakıĢ açısı 



167 

yaratmaktadır. Bununla birlikte Tekerek, dünyevi oyunların yapısal bir özelliği olan 

oyun içinde oyun formunu Ģöyle açıklamaktadır: 

"Oyun içinde oyun hem köy seyirlik oyunlarımızda, hem de karagöz ve ortaoyunu 

geleneğimizde sıkça baĢvurulan bir motif veya bir kurgulama yöntemidir. (…) bir 

oyunun "Oyun Ġçinde Oyun" kurgusuyla yazıldığını söyleyebilmek için (…) 1. Oyun 

içinde kimliği belirlenmiĢ en az bir oyun kiĢisinin kendi kimliği dıĢında bir kimliğe, 

kılığa bürünmesi, 2. En az bir oyun kiĢisinin oyun içinde seyirci konumuna düĢmesi, 

3. Sahne oyunu içinde yer alan bazı sahnelerin ayrı bir yapı ve üslup taĢıması, 4. 

Sahne oyunu içinde kuralları ve yapısı farklı, bütünlüklü bir oyuna yer verilmesi." 

(Tekerek, 2008: 182) 

Hasan Erkek ise "oyun içinde anlatı" bağlamında oyun içinde oyun iĢlevini 

Ģöyle açıklar: 

"Oyun içinde yer alan anlatılar, seyircilerin uzak açı kazanarak oyunu serinkanlı bir 

biçimde değerlendirmelerine de katkıda bulunmaktadır. Oyunda yer alan olaylar 

"burada", "Ģurada", "sen-ben" iliĢkisi içinde canlandırılırken, seyircilerin ilgisi ve 

dikkati oyunda konu edilen olaylara ve olayları yaĢamakta olan kiĢilere 

yoğunlaĢmıĢken, bir anlatıya yer verilmesi, seyircilerin ilgisini ve dikkatini, anlatıda 

konu edilen, "baĢka bir zamanda", "baĢka bir yerde" ve "baĢkalarının baĢında" geçen 

olaylara yöneltmektedir. Ġlgi ve dikkatlerinin bu biçimde yön değiĢtirmesi, 

seyircileri, oyuna yabancılaĢtırmaktadır. Sağlanan bu yabancılaĢtırma ve yaratılan 

bu estetik uzaklık, seyircilerin hem anlatıda hem de oyunda olup bitenlere uzak 

açıdan bakmalarına, oyunu serinkanlı bir biçimde değerlendirerek akılcıl sonuçlar 

çıkarmalarına katkıda bulunmaktadır. Oyun içinde yer alan hemen hemen bütün 

anlatılar, kullanımlarına da bağlı olarak, yabancılaĢtırma iĢlevine sahiptirler." 

(Erkek, 2001: 335) 

EĢik benzeri nitelik olarak "karmaşık toplumların serbest zaman türlerindeki" 

aĢırılık, iĢkence, cinayet, savaĢ, intihar eğilimi, hastane trajedileri, infaz gibi temalar 

Dünyevi oyunların da konularını oluĢturabilmektedir: 

"(…) bu oyunlarda, (…) köy hayatının köy insanının türlü meseleleri ele alınmakta, 

bazan alaycı, bazan tenkitçi, biz gözle sahneye konmakta, içtimaî dertlerden beĢerî 

zaaflara kadar türlü ıstıraplar seyircilere duyurulmaktadır. Hizmetçi - ağa kavgası, 

toprak sahibi ile ortakçının mücadelesi, hırsızların, soyguncuların âkibeti, sevdiği 

kadının ihaneti karĢısında, seven kıskanan adamın üzüntüsü bize köy insanının 

içtimaî ve beĢerî ıstıraplarını veren bu oyunların baĢlıca konusunu teĢkil etmektedir. 

(…)" (Kazmaz, 1950: 15) 

"Tarla Sürme Oyunu 

1)  Ġki kardeĢ babalarından miras kalan tarlayı bölüĢemeyip, ürünü pay etmeye 

karar verirler. 

2)  Ürünü bölüĢürlerken kurnaz kardeĢ iyi parçaları almak ister, 

3)  Öbür kardeĢ razı olmayınca, Muhtar'a ürünü bölüĢtürsün diye giderler, 

4)  Muhtar ürünü bölerken yarısını kendine alır, 

5)  Kalan ürün iĢe yaramayınca, kurnaz kardeĢ sahtekarlık yapmaya kalkar, boĢ 

tuluğu değirmenciye dolu diye verir, 

6)  Değirmenci ile çıkan tartıĢma hakim önüne kadar gider. 

7)  Hakim değirmenciyi haksız çıkarır. 

8)  Değirmenci bu durumda rüĢvet yemeye karar verir, 

9)  Öteki kardeĢ de değirmenciyi kandırmak ister. 



168 

10)  Değirmenci iĢin farkına varır, kardeĢi döver. 

11)  KardeĢ, kurnaz kardeĢe durumu anlatır. 

12)  Kurnaz kardeĢ, olayı demli çayın yaptığı sinirliliğe bağlar, 

13)  KardeĢ, kendisinin de demli çay içtiğini, sinirlendiğini söyler ev kurnaz kardeĢi 

bir vuruĢta öldürür. 

14)  KardeĢ durumdan Muhtar'ı haberdar eder. 

15)  Muhtar, kardeĢi mahkemeye götürür, 

16)  Hakim kardeĢi hapse atar, onun malını mülkünü Muhtar'a verir." (Karadağ, 191: 

131)  

"Köylüler, (…) düĢman iĢgaline uğramıĢlarsa kurtuluĢ günlerinde de bahis konusu 

oyunları oynamaktadırlar." (Elçin, 1964: 59) 

EĢik benzeri (liminoid) fenomenler bir baĢına olan sanatçılar tarafından 

bireysel olarak yaratılabilen ürünlerdir. Bununla birlikte benzer biçimde Dünyevi 

oyunların ortaya çıkmasında da eĢik benzeri bir özellik olarak bireysel yaratıcıları 

görebilmekteyiz: 

"Köy tiyatrosu Erzurum bölgesinde çok yayılmıĢ ve geliĢmiĢ bir haldedir. Zulkif 

diyor ki: "Bizim Erzurum ovasında bu oyunları çok yaparlar. NurĢin köyünde 

kendiliğinden oyun çıkaran, gülecek Ģeyler yapan biri vardır. Onun duruĢu oyun; 

öyle bir adam. O köyde doğup büyümedir. (…)" (Kazmaz, 1950: 14) 

Dünyevi oyunların bir diğer eĢik benzeri niteliği ise liminoid bir özellik 

olarak; ideolojiler doğrultusunda belli bir grup ya da çevre tarafından üretilme 

eğiliminde olmalarıdır. Bu duruma Ankara Deneme Sahnesi örneğini 

verebilmekteyiz. 

"(…) 1957 yılında (…) kurulan ADS (…) tiyatro politikasını halk tiyatrosu 

temelinde belirlemiĢ, bu bağlamda  köy tiyatrosu, kent tiyatrosu, iĢçi tiyatrosu 

alanlarında çalıĢma grupları oluĢturarak çeĢitli oyunlar oynamıĢtır. Özellikle köy 

tiyatrosu alanında dramatik köylü tiyatrosunun zengin bir kaynak olduğunu 

kavrayan ADS bu doğrultuda pek çok ürün sunmuĢtur. (…)" (Tekerek, 2007) 

Nihayetinde Ģunu söyleyebiliriz ki; hem liminal hem de liminoid görüngüler 

yapısal ve biçimsel özellikleri bakımından Seyirlik oyunlarla karĢılaĢtırıldığında 

toplumsal yapı dahilinde aynı yapısal ve biçimsel iĢlevlere sahip etkinlikler olarak 

karĢımıza çıkmaktadırlar. 



169 

9. SONUÇ 

Dramatik Köy Seyirlik oyunlarını ritüel olgusu bağlamında, çağdaĢ 

antropolojik kuramlarla iliĢkisi açısından incelediğimiz bu çalıĢma bize göstermiĢtir 

ki; Seyirlik oyunlar çok az farklılaĢacak biçimde Yapısal özellikleri bakımından ilkel 

kabile ritüelleri ile aynı iĢleve sahip mekanizmalar olarak Anadolu insanının 

toplumsal hayatının merkezine yerleĢmiĢ bir tür iletiĢim aygıtlarıdır. 1940'lı yıllardan 

itibaren Seyirlik oyunlar üzerine yapılan sistematik araĢtırmalar günümüze kadar 

devam etmiĢ ve köy insanının birlikte hareket etme bilinci etrafında geliĢen bu 

oyunlar yapıları ve iĢlevleri yönünden çeĢitli sınıflandırmalara tabii tutulmuĢtur. Ne 

var ki yapılan bu sınıflandırma çalıĢmalarında konunun giriftliği sebebiyle ortak bir 

kümelendirme veyahut da kategorizasyon elde edilememiĢtir. Bununla birlikte 

yapısal açıdan değerlendirildiğinde ise bu oyunların genel olarak; "Ritüel Oyunlar" 

ve ritüel kaynaklı olup günümüzde eğlence amacıyla oynanan "Dünyevi Oyunlar" 

olmak üzere iki ana baĢlık altında toplanabildiğini görmekteyiz. ĠĢlevleri ve yapısal 

pozisyonları ile "ritüel" olgusuyla aynılığa sahip bu oyunların "Anadolu Ritüelleri" 

olarak değerlendirilebileceği de ulaĢtığımız bir diğer sonuçtur. 

Bununla birlikte oyunların kaynağına yönelik yapılan çalıĢmalar ise köken 

konusunda da ortak bir görüĢün ortaya koyulamadığını bize göstermiĢtir. Öyle ki 

kimi araĢtırmacıların Orta Asya ġaman kültürüyle bazı araĢtırmacıların ise Antik 

Yunan, Mısır, Sümer, Frig gibi medeniyetlerin kültürleriyle iliĢkilendirdiği bu 

oyunların; akıl mantık ürünü olmaları sebebiyle kendiliğinden ortaya çıkmıĢ 

olabilecekleri gibi Carl Gustav Jung'un "kolektif bilinç dıĢı" kuramı doğrultusunda 

"tüm insanlığın ortak mirası" olabileceği görüĢünün de iĢlevsel bir yaklaĢım 

olabileceğini ifade etmekteyiz. 

"Kutsal" ile iliĢki kurma maksadıyla yılın belirli zamanlarında takvime ya da 

mevsime bağlı olarak oynanan Ritüel Oyunlar'ın muhtevaları açısından 

barındırdıkları motiflerle iliĢkili olarak "Yemek Toplama ve bu yemeğin Topluca 

Yenmesi" motifinin ise bir tür "kurban veya sunu" niteliği taĢıması sebebiyle bu 

motifin "Kurban" baĢlığı altında değerlendirilmesinin Ritüel oyun 



170 

sınıflandırmalarında daha iĢlevsel olacağı görüĢü de farklı bir bakıĢ açısı olarak 

ortaya koyulmuĢtur. Bununla birlikte Ritüel oyunların kümelendirmelerine yönelik 

çeĢitlilik gösteren çalıĢmalara ek olarak bir çok oyunun iĢlevleri ve biçimleri 

açısından farklılık göstermemeleri yalnızca adlandırma bakımından ayrıĢmaları 

sebebiyle Ritüelin oyunların Ģu iki ana baĢlık altında kümelendirilebileceği sonucuna 

ulaĢtık: 

A. Ritüel (Sacred) GeçiĢ Oyunlar 

1. Sayalar (Mevsimsel/Takvimsel GeçiĢler-Oyunlar) 

2. Erginlenme Törenleri (Biyolojik ve herhangi bir konuda yeterlilikle ilgili 

çeĢitli GeçiĢler-Oyunlar) 

Toplumsal konvansiyonun bir aracı niteliğinde değerlendirdiğimiz ritüelin ya 

da Seyirlik Ritüel oyunların değiĢip dönüĢmesi yeni bir konvansiyon mahiyetinde 

tragedyanın doğuĢu bağlamında Dünyevi Seyirlik oyunları ortaya çıkarmıĢtır. Ritüel 

oyunların sınıflandırmasına yönelik yaklaĢımlarda ortaya çıkan sorunlar Dünyevi 

oyunların kümelendirilmesinde de kendini göstermektedir. Öyle ki bu yönde yapılan 

bu oyunların sınıflandırmalarına öneri olarak biz de farklı bir yaklaĢımda 

bulunmaktayız. Öyle ki Dünyevi Seyirlik Oyunları Ģu baĢlıklar altında 

inceleyebiliriz: 

B. Dünyevi (Secular) Oyunlar 

1. Ritüel Kaynaklı Oyunlar 

2. Eğlence amacıyla yaratılan BoĢ Zaman Oyunları 

ÇalıĢmamızda ortaya çıkan diğer bir husus ise Seyirlik oyunların biçimsel 

yapısının çağdaĢ tiyatro anlayıĢlarındaki biçimsel üsluplara benzer niteliğidir. "Açık 

Biçim ve Soyutlama Estetiği" gibi çağdaĢ tiyatro formlarına benzer bir durum arz 

eden oyunların biçimsel yapısı, bu yapısal nitelikleriyle oyunların toplumsal  

yapıdaki rolünü de daha etkin ve iĢlevsel bir hale getirmektedir. 

Oyunların kutsallık arz eden olgularla iliĢki kurmaya dayanan ritüelistik 

niteliği ise ritüel olgusunun özelde Anadolu insanının genelde ise tüm insanlığın 

tarihi boyunca toplumsal hayatlarında önemli bir yere sahip olduğunu ortaya 

koymuĢtur. Bu bağlamda yalnızca aĢkın kutsal (sacred) pratiklerin aracı olarak 

görülen ritüel modernleĢmeyle beraber dünyevi (secular) bir hal alarak içkin kutsal 

pratikleri de ifade eder bir kavram haline gelmiĢtir. Öyle ki Fransızcadan dilimize 

geçen "ritüel" kavramının etimolojik kökeni bağlamında Hint-Avrupa kökündeki 



171 

manasından dolayı bu kavramı "Saya" sözcüğü ile karĢılanabileceği de bu çalıĢmada 

dikkat çekilen bir diğer husus olmuĢtur.  

Ritüelin eyleme dayanan bir mefhum olması sebebiyle ritüel etkinliğin 

gerçekleĢebilmesi için oyun ya da oyunsallık temelinde bir "performans"a ihtiyaç 

duyması "olmazsa olmaz" bir koĢul olarak karĢımıza çıkmaktadır. 

Ortaya çıkması bağlamında; çoğu zaman insanın kozmik bilinmez karĢısında 

sergilediği ritüel etkinlik toplumsal yaĢam krizlerinin (doğum, ölüm, mevsimsel 

geçiĢler ve erginlenme v.b.) baĢ gösterdiği durumlarda da bu krizleri geçiĢtirmede bir 

tür "köprü" vazifesi görerek toplumun uygun bir biçimde "bir durumdan diğer 

duruma geçiĢini" sağlamıĢtır. Bununla birlikte bir çok antropolog da bu niteliğinden 

dolayı bütün ritüellerin bir "geçiĢ" biçimi olduğu görüĢünü savunarak ritüel 

sınıflandırmaların da "GeçiĢ Ritüelleri" baĢlığı altında çeĢitlendirilmesi gerektiğini 

söylemiĢtir. Bu antropologlar içinde en fazla dikkat çeken isim ise ortaya koyduğu 

ritüel kuramlarla antropoloji alanına bir çok yeni kavram kazandıran Britanyalı 

antropolog Victor Turner olmuĢtur.  

Turner'ın ritüel kuramlarının bir çoğu Afrika'daki Ndembu kabilesi 

ritüellerindeki gözlemlerine dayanmaktadır. Turner; bu ritüellerin icrası sırasında 

meydana gelen her türlü yapısal hiyerarĢiden arındırılmıĢ "anti-yapısal" atmosferi 

"somut bireyler arasındaki dolayımsız iliĢkilenme yolu" anlamına gelecek biçimde 

"communitas" kavramı ile tanımlamıĢtır. GeçiĢ Ritüellerini, "ayrılma (serperation), 

eĢik (liminal) ve bütünleĢme (Incorporation)" olarak üç evreye ayıran Turner, 

communitas olgusunun eĢik (liminal) evresinin bir unsuru olduğunu belirtmiĢtir. 

Turner'ın, çalıĢmalarında görece daha çok dikkat çektiği liminal evre Turner'a göre 

ilkel kabile toplumlarında yapısal bir çok dönüĢümün gerçekleĢtirildiği ve her türlü 

statü ve hiyerarĢinin tersine iĢlediği bir durumdur. Bununla birlikte Turner, günümüz 

endüstri toplumlarının secular mahiyetteki ritüellerinde ortaya çıkan liminal (eĢik) 

benzeri durumu ise liminoid (eĢik benzeri) durum olarak adlandırmıĢtır.  

Ġlk olarak etnolog Arnold van Gennep'in "GeçiĢ Ritleri" sınıflandırmasında 

"marge" evresi olarak ifade ettiği liminal (eĢik) olgusu Turner'a göre normatif yapı 

ve anti-yapı arasında kalan bir yapılar arası bir fenomen ve tersine iĢleyen yararlı bir 

geleneksel kültürel düzen durumudur. Turner'a göre liminal fenomenler kolektif 

nitelikte ve toplumsal sürecin merkezinde konumlanan olgulardır. Bununla birlikte 

Turner'a göre, eĢiksel (liminal) karakterlerin en önemli özelliği ise normatif yapı 



172 

içerisinde toplumun diğer karakteristik unsurlarından ayırt edilebilir, kutsal ve 

anonim nitelikte olmalarıdır.  

EĢiksel süreçlerin baskıcı bir nitelik taĢımakla birlikte normatif yapı içindeki 

liminal karakterlerin ise dıĢlanmıĢ durumda olduğunu söyleyen Turner, liminal 

sürecin seçimden ziyade bir zorunluluk durumu olduğunu ifade etmektedir. 

Günümüz endüstri toplumlarındaki çeĢitli etkinliklerde liminal olguya benzer 

bir süreç olarak ortaya çıkan durumları yahut halleri "liminal benzeri" anlamına 

gelecek biçimde "liminoid (eĢik benzeri)" durumlar olarak adlandıran Turner, 

liminoid etkinlikleri "serbest zaman veya boĢ zaman" etkinlikleri olarak 

nitelemektedir.  

Turner, "serbest zaman"a ait olan liminoid etkinlikleri de tıpkı liminal 

durumlar gibi "ne orada ne burada" bir tür yapılar arası bir hal olarak görmektedir.  

Turner, liminoid (eĢik benzeri) durumları günümüzdeki çeĢitli sanatsal, 

sportif ve edebiyatla alakalı aktivitelerde meydana gelen durumlarla 

iliĢkilendirmektedir. Bununla birlikte Turner'a göre eĢik benzeri durumlar ancak ve 

ancak egemen yapı karĢısında pozisyon aldıklarında baĢka bir ifadeyle anti-yapısal 

özelliğe sahip oldukları zaman eĢik benzeri bir nitelik taĢımıĢ olurlar.  

Turner, eĢik benzeri (liminoid) durumların tamamen seçimden ibaret oyunsal 

eğlence türü olduklarını söylemektedir.  

Liminal ve liminoid durumların yapısal iĢlevsellikleri açısından dikkate değer 

biçimde Seyirlik oyunlarla olan benzer tarafları ise çalıĢmamızın bir diğer konusunu 

oluĢturmuĢtur. Öyle ki Seyirlik oyunlar da Turner'ın belirlediği özellikler bağlamında 

liminal durumlar Ritüel Seyirliklerin muhtevasındaki durumlarla benzeĢirken 

liminoid olgular ise Dünyevi oyunların yapısı ile örtüĢmektedir. Her Ģeyden önce 

Seyirlik oyunlar baĢat bir iĢlev olarak Turner'ın ve Gennep'in ifadesi ile "GeçiĢ 

Ritüelleri" niteliğinde toplumsal mekanizmalardır.  

Liminal (eĢiksel) bir durum olarak Ritüel Seyirlik oyunlar da biçimsel ve 

iĢlevsel yapısı bakımından kolektif nitelikte durumlara ve anti-yapısal communitas 

benzeri bir atmosfere sahiptirler.  

Bununla birlikte bu karĢılaĢtırma sonucunda Turner'ın belirlediği liminal 

(eĢiksel) yirmi altı özelliğin birebir örtüĢecek biçimde Ritüel oyunların muhtevasında 

da mevcut bulunan görüngüler olduğunu tespit ettik. Ayrıca Dünyevi oyunların 

yapısı ile benzer durumlar sergileyen liminoid (eĢik benzeri) olguların özellikleri 



173 

bağlamında Dünyevi oyunların yapısal, biçimsel, iĢlevsel muhtevası da 

farklılaĢmayacak bir biçimde eĢik benzeri fenomenlerle birebir örtüĢmektedir. 

Bugüne kadar yapılan çalıĢmalarda daha çok yapısal ve biçimsel özellikleri 

bağlamında ele alınan Dramatik Köy Seyirlik Oyunları, " toplumsal bir birey olarak 

oyun kiĢileri" açısından ise genellikle "tipleme" nitelendirmesinden dolayı ihmal 

edilmiĢtir. Bu çalıĢmada ilk defa Seyirlik oyunların oyun kiĢilerinin bir "nesneden" 

ziyade oyunların bir "öznesi" olduğuna dikkat çekilmiĢtir.  

Nitekim 1940'lardan itibaren iyi niyetli bir Ģekilde yapılan çalıĢmalar bu alana 

çok kıymetli katkılar sağlamıĢtır. Ne var ki bu çalıĢmalar yine de Seyirlik oyunların 

bilimsel açıdan yapısal ve biçimsel dahası iĢlevsel niteliklerine dair açıklayıcı 

tanımlalar getirememiĢtir. Bilimsellik açısından henüz müĢterek tam bir 

sınıflandırmasının yapılamamıĢ olmasının en önemli bir nedeni de hiç Ģüphesiz 

oyunların toplumsal açıdan girift yapısından kaynaklanmaktadır. Bunun yanı sıra 

gittikçe değiĢen dönüĢen toplumsal eğlence anlayıĢları ise bu oyunlara olan ilgiyi 

gittikçe azaltmıĢ, azalan bu ilgi sebebiyle de akademik açıdan daha az dikkat çeker 

hale gelmiĢtir.  

Günümüzde çağdaĢ tiyatro anlayıĢları binlerce yıldır süregelen Aristocu 

tiyatro üslubundan uzaklaĢmaya baĢlamıĢ ve çalıĢmamızda da örneklerini verdiğimiz 

tiyatro adamları gibi toplumsal açıdan daha iĢlevsel olan "performansa dayalı 

konvansiyon tiyatrosu" diye adlandırabileceğimiz iĢlevsel bir tiyatro arayıĢına 

girmiĢlerdir. Artık tiyatronun "neden"liğinden ziyade "niçin"liği önemli bir duruma 

gelmiĢ bulunmaktadır. Tiyatro bağlamında "aracın (neden) amaçsallaĢmasının 

(niçin)" önüne geçmenin yolları ise çalıĢmamızın da konusu olan Victor Turner gibi 

antropologlarla Richard Schechner, Peter Brook, Grotowski, Barba gibi tiyatro 

insanlarının ortak çalıĢmalarıyla toplumsal bir fayda mekanizması olarak  tiyatro-

ritüel iliĢkisinde aranmaya baĢlanmıĢtır. 

Bu bağlamda Ģunu söyleyebiliriz ki; siyasi ve politik açıdan menfi durumların 

yoğun olduğu içinde bulunduğumuz coğrafyada bizi ayakta tutacak bir Ģey varsa o da 

kültür sanat bağlamında tiyatrodur. Bu önemli kurumu yaĢatmak istiyorsak ilk olarak  

bizim bu çalıĢmamızda görece kapsamlı bir biçimde bağlamını yaratmaya 

çalıĢtığımız çağdaĢ tiyatro anlayıĢlarıyla birlikte hareket ederek Baltacıoğlu'nun 

ifadesiyle "Öz" tiyatromuza sahip çıkmaktır.  



174 

10. KAYNAKLAR 

And, M. (1962). Dionisos ve Anadolu Köylüsü. Ġstanbul: Elif Yayınları. 

And, M. (1970). 100 Soruda Türk Tiyatrosu Tarihi. Ġstanbul: Gerçek Yayınevi. 

And, M. (1970). Tiyatroda Açık Biçim ve Türk Tiyatrosu Bakımından Önemi. 

Tiyatro Araştırmaları Dergisi, Ankara Üniversitesi. 1, 19-31. 

And, M. (1973). Tiyatro Kılavuzu. y.y.y.: Milliyet Yayınları. 

And, M. (1983). Türk Tiyatrosunun Evreleri. Ankara: Turhan Kitabevi. 

And, M. (1985). Geleneksel Türk Tiyatrosu. Ġstanbul: Ġnkılâp Kitabevi. 

And, M. (2003). Oyun ve Bügü. Ġstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Ankara Deneme Sahnesi. (1977). Köy Oyunları. Ankara: Ankara Deneme 

Sahnesi Yayınları. 

Artun, E. (1993). Cemal Ritüeli ve Balkanlardaki Varyantları. Ankara: Kültür 

Bakanlığı Halk Kültürlerini AraĢtırma ve GeliĢtirme Genel 

Müdürlüğü Yayınları. 

Asad, T. (2007). Sekülerliğin Biçimleri. F. B. Aydar (Çev). Ġstanbul: Metis 

yayınları. 

Baltacıoğlu, Ġ. H. (2006). Tiyatro Nedir. A. Alpöge, T. Y. Öğüt ve A. Y. 

Baltacıoğlu (Haz). Ġstanbul: Mitos-Boyut Yayınları. 

Boratav, P. N. (1969). 100 Soruda Türk Halk Edebiyatı. Ġstanbul: Gerçek 

Yayınevi. 

Boratav, P. N. (1984). 100 Soruda Türk Folkloru. (2.Baskı). Ġstanbul: Gerçek 

Yayınevi. 

Boratav, P. N. (2000). Halk Edebiyatı Dersleri. Ġstanbul: Tarih Vakfı 

Yayınları. 

Bozyiğit, A. E. (1998). Ankara İli Ağzı Sözlüğü. Ankara: T.C. Kültür Bakanlığı 

Yayınları. 

Brockett, O. (2000). Tiyatro Tarihi. Ankara: Dost Kitabevi Yayınları. 

Candan, A. (2010). Oyun Tören Gösterim. Ġstanbul: Norgunk Yayıncılık. 



175 

Candan, A. (2013). Öncü Tiyatro ve Dijital Çağda Gösterim. (2. Basım). 

Ġstanbul: Ġstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları. 

Carlson, M. (2013). Performans. B. Güçbilmez (Çev). Ankara: Dost Kitabevi 

Yayınları. 

ÇalıĢlar, A. (1993). Tiyatro Kavramları Sözlüğü. (2.Baskı). Ġstanbul: Mitos-

Boyut Yayınları. 

Çetin, C. (2006). Anadolu‟da Bereket Kültü ve Anadolu Türk Köylüsü Seyirlik 

Oyunlarına Yansımaları, Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Dergisi, 

Ankara Üniversitesi. 46 (1), 189-210. 

Çetin, C. (2008). Türk Düğün Gelenekleri Ve Kutsal Evlilik Ritüeli. Dil ve 

Tarih-Coğrafya Fakültesi Dergisi, Ankara Üniversitesi. 48 (2), 111-

126. 

Demirci, K. (2013). Eski Mezopotamya Dinlerine Giriş. Ġstanbul: AyıĢığı 

Kitapları. 

Durkheim, E. (2005). Dini Hayatın İlkel Biçimleri. F. Aydın (Çev). Ġstanbul: 

Ataç Yayınları. 

Düzgün, D. (1994). Erzurum Köy Seyirlik Oyunları. YayınlanmamıĢ Doktora 

Tezi. Erzurum: Atatürk Üniversitesi. Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Düzgün, D. (2014). Türkiye'de Geleneksel Tiyatro ÇalıĢmaları. Sosyal Bilimler 

Dergisi, Atatürk Üniversitesi Edebiyat Fakültesi. 52, 143-158. 

Elçin, ġ. (1964). Anadolu Köy Orta Oyunları (Köy Tiyatrosu). Ankara: Türk 

Kültürünü AraĢtırma Enstitüsü. 

Eliaçık, Ġ. (2011). Sosyal İslam. Ġstanbul: Destek Yayınevi. 

Eliade, M. (2003). Dinsel İnançlar ve Düşünceler Tarihi Taş Devrinden 

Eleusis Mysteria'larına. A. Berktay (Çev). Ġstanbul: Kabalcı Yayınevi. 

Erhat, A. (2004). Mitoloji Sözlüğü. (13.Baskı). Ġstanbul: Remzi Kitabevi. 

Erkek, H. (2001). Oyun İçinde Anlatı. Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları. 

Frazer, J. G. (2004). Altın Dal Dinin ve Folklorun Kökleri 1. (2.Basım). M. 

Doğan (Çev). Ġstanbul: Payel Yayınevi. 

Freedman, W. (2009). Edebi Motif: Bir Tanım ve Değerlendirme. F. ÖzĢener 

(Çev). Güzel Sanatlar Fakültesi Yedi Dergisi, Dokuz Eylül 

Üniversitesi. (2), 61-66. 

Fuat, M. (2003). Tiyatro Tarihi. (2.Baskı). Ġstanbul: MSM Yayınları. 

Gennep, A. (1977). The Rites of Passage. M. Vizedom and G. Caffe 

(Transleted). London: Routledge and Kegan Paul. 



176 

Goffman, E. (2014). Günlük Yaşamda Benliğin Sunumu. (3.Basım). B. Cezzar 

(Çev). Ġstanbul: Metis Yayınları. 

Gönen, S. (2011). Geleneksel Konya Köy Seyirlik Oyunları. Konya: Kömen 

Yayınları. 

Gültekin, A. (2015). "Ġnisiyasyon Ritüelleri". Bilim ve Ütopya Dergisi. 254, 

83-87. 

Honko, L. (2006). Ritüellerin OluĢum Süreci. R. Ersoy (Çev). Milli Folklor Üç 

Aylık Uluslararası Kültür Araştırmaları Dergisi. 69, 129-140. 

Huizinga, J. (2006). Homo Ludens. (2.Basım). M. A. Kılıçbay (Çev). Ġstanbul: 

Ayrıntı Yayınları. 

Ġnan, A. (1986). Tarihte ve Bugün Şamanizm. (3.Baskı). Ankara: Türk Tarih 

Kurumu Yayınları. 

James, W. (2013). Törensel Hayvan Yeni Bir Antropoloji Portresi. S. ÇalıĢkan 

(Çev). Ġstanbul: Türkiye ĠĢ Bankası Kültür Yayınları. 

Karacabey, S. (1995). Gelenekselden Batı'ya Türk Tiyatrosu. Tiyatro 

Araştırmaları Dergisi, Ankara Üniversitesi. 12, 1-10. 

Karadağ, N. (191). Köy Seyirlik Oyunları. Türkiye ĠĢ Bankası Kültür Yayınları. 

Karadağ, N. (1995). Türk Tiyatrosu'nun Kut-Törensel Kaynakları. Tiyatro 

Araştırmaları Dergisi, Ankara Üniversitesi. 12, 65-75. 

Kazmaz, S. (1950). Köy Tiyatrosu. Ankara: C.H.P. Halkevleri Bürosu Temsil 

Yayınları. 

KoĢay, H. Z. (1935). Ankara Budun Bilgisi. Ankara: Ankara Halkevi Dil - 

Tarih - Edebiyat ġubesi NeĢriyatı. 

Kutlu, Ġ. (2013). Rasyonel Ritüeller: Modern Dünyadan Rasyonel Ritüel 

Örnekleri. II. Türkiye Lisansüstü Çalışmalar Kongresi Bildiriler 

Kitabı, Bursa. I, 63-75. 

Lefebvre, H. (2012). Gündelik Hayatın Eleştirisi 1. I. Ergüden (Çev). Ġstanbul: 

Sel Yayıncılık. 

Marshall, G. (1999). Sosyoloji Sözlüğü. O. Akınhay, D. Kömürcü (Çev). 

Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları. 

Mircea, E. (1999). Şamanizm. Ġ. Birkan (Çev). Ankara: Ġmge Kitabevi 

Yayınları. 

Mohapatra, A. R. (2002). Hinduizm. H. IĢık (Çev). İlahiyat Fakültesi Dergisi, 

Necmettin Erbakan Üniversitesi. 13, 211-227. 



177 

Morris, B. (2004). Din Üzerine Antropolojik İncelemeler. T. Atay (Çev). 

Ankara: Ġmge Kitabevi. 

Nutku, Ö. (2000). Dünya Tiyatrosu Tarihi 1. (3.Baskı). Ġstanbul: Mitos-Boyut 

Yayınları. 

Örnek, S. V. (1971). Etnoloji Sözlüğü. Ankara: Ankara Üniversitesi Dil ve 

Tarih-Coğrafya Fakültesi Yayınları 

Örnek, S. V. (1988). 100 Soruda İlkellerde Din, Büyü, Sanat, Efsane. 

(2.Baskı). Ġstanbul: Gerçek Yayınevi. 

Özbudun, S. ġafak, B. ve S. Altuntek. (2007). Antropoloji Kuramlar 

Kuramcılar. (2.Basım). Ankara: Dipnot Yayınları. 

Özdinçer, F. (2011). Anadolu Köy Seyirlik Oyunlarının Gösteri Danslarına 

Dönüştürülmesinde Yöntem Önerisi ve Bir Uygulama Örneği. 

YayınlanmamıĢ Doktora Tezi. Ġzmir: Dokuz Eylül Üniversitesi. Güzel 

Sanatlar Enstitüsü Sahne Sanatları Anabilim Dalı. 

Özhan, M. (1997). Türkiye'deki Dramatik Köy Seyirlik Oyunları Üzerine Bir 

Atlas Denemesi. V. Milletlerarası Türk Halk Kültürü Kongresi Halk 

Müziği, Oyun, Tiyatro, Eğlence Seksiyon Bildirileri, Kültür Bakanlığı 

Yayınları. 1872 (248), Ankara, 292-313. 

Radloff, W. (2008). Türkler ve Şamanlık. A. Temir, T. Andaç, ve  N. Uğurlu 

(Çev). Ġstanbul: Örgün Yayınevi. 

Sağlam, T. (2008). Halk Tiyatrosunda Göstergelerin DönüĢümü. Tiyatro 

Araştırmaları Dergisi, Ankara Üniversitesi. 25, 7-20. 

Schechner, R. (2015). Ritüelin Geleceği. Z. Ertan (Çev). Ankara: Dost Kitabevi 

Yayınları. 

Sevengil, R. A. (2015). Türk Tiyatrosu Tarihi. Ġstanbul: ALFA Basım Yayım. 

Sokullu, S. (2009). Geleneksel Türk Tiyatrosunun Ulusal Tiyatromuza 

Kaynaklığı Üzerinde Yeniden Durmak. Tiyatro Araştırmaları Dergisi, 

Ankara Üniversitesi. 28, 151-160. 

Sütçüoğlu, O. (2014). Bir Anadolu Seyirlik Oyunu (Pıngıdık) ve Ritüelin 

Çözümlenmesi. Akdeniz İnsani Bilimler Dergisi, Akdeniz 

Üniversitesi. 1, 261-274. 

ġahin, Ġ. (2008). Dinî Hayatın Ritmi: Ritüel ve Müzik. İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, Ankara Üniversitesi. 2, 269-285. 

ġener, S. (1974). Moliere ve Türk Komedyası. Tiyatro Araştırmaları Dergisi, 

Ankara Üniversitesi. 5, 25-31 



178 

ġener, S. (1975). Tiyatronun Kaynağına ĠliĢkin Kuramlar. Tiyatro 

Araştırmaları Dergisi Dramatik Köylü Oyunları Özel Sayısı, Ankara 

Üniversitesi. 6, 23-48. 

ġener, S. (2003). İnsanı Geçitlerde Sınayan Sanat Dram Sanatı. Ġstanbul: 

Mitos-Boyut Yayınları. 

Tecer, A. K. (1940). Köylü Temsilleri. Ankara: Çığır Mecmuası NeĢriyatı. 

Tecimer, Ö. (2006). Sinema Modern Mitoloji. (2.Baskı). Ġstanbul: Plan B 

Yayıncılık. 

Tekerek, N. (2006). Tiyatromuzun Modern Tiyatroyla KesiĢmesi Yolunda 

Gelenekselin Önemi ve Baltacıoğlu‟ndan Bir Deneme: Kafa 

Tamircisi. Tiyatro Araştırmaları Dergisi,Ankara Üniversitesi. 17, 35-

49. 

Tekerek, N. (2007). Köy Seyirlik Oyunları, Seyirlik Uygulamalarıyla 51 Yıllık 

Bir Amatör Topluluk: Ankara Deneme Sahnesi ve Uygulamalarından 

Ġki Örnek: Bozkır Dirliği Ve Gerçek Kavga. Tiyatro Araştırmaları 

Dergisi, Ankara Üniversitesi. 24, 67-124. 

Tekerek, N. (2008). Köy Seyirlik Oyunları. Ġstanbul: Mitos-Boyut Tiyatro 

Yayınları. 

Tekerek, N. (2010). Bellek Gelenek ve Köy Tiyatrosu Geleneğimiz. Tiyatro 

Araştırmaları Dergisi, Ankara Üniversitesi. 29, 25-42. 

Tezcan, M. (1977). Boş Zamanlar Sosyolojisi. Ankara: Doğan Matbaası. 

Timuçin, A. (2004). Felsefe Sözlüğü. Ġstanbul: Bulut Yayınları. 

TÖRE, Enver (2009). Türk Tiyatrosunun Kaynakları. Turkish Studies 

International Periodical For The Languages, Literature and History 

of Turkish or Turkic, Volume 4 /1-II Winter: 2181-2348. 

Tuna, E. (2000). Şamanlık ve Oyunculuk. Ġstanbul: Okyanus Yayıncılık. 

Turan, F. A. (2011). Orta Asya‟dan Anadolu‟ya Mitik Yolculukta  Tabiat 

Olayları. Milli Folklor Dergisi, 90, 49-59. 

Turner, V. (1987). The Ritual Process Structure and Anti-Structure. (Fifth 

printing). Newyork: Cornell Paperbacks Cornell University Press. 

Turner, V. (1989). The Forest of Symbols. (Eighth Printing). America: Vail-

Ballou Press.  

Ünlü, A. (2006). Türk Tiyatrosunun Antropolojisi. Ankara: AĢina Kitaplar. 

Ünlü, A. (2007). ġiddete Gülmek: Geleneksel Türk Tiyatrosunda ġiddet ve 

Mizah. Tiyatro Araştırmaları Dergisi, Ankara Üniversitesi. 24, 27-41. 



179 

Yalman, A. R. (1977). Cenupta Türkmen Oymakları 1. S. Emir (Haz). Ankara: 

Kültür Bakanlığı Yayınları. 

 

Ġnternet: 

Elektronik Makale ve Yayınlar 

Düzgün, D. (2017). Törensel Nitelikli Köy Seyirlik Oyunlarının Kaynakları. 

Tarih Tarih Yayınevi. EriĢim Tarihi: 13 Mayıs 2017, 

https://www.tarihtarih.com/?Syf=26&Syz=355821&/T%C3%B6rense

l-Nitelikli-K%C3%B6y-Seyirlik-Oyunlar%C4%B1n%C4%B1n-

Kaynaklar%C4%B1-/-Yrd.-Do%C3%A7.-Dr.-Dilaver-

D%C3%BCzg%C3%BCn- 

Karakurt, D. (2012). Türk Mitoloji Ansiklopedisi. Elektronik Kitap. EriĢim 

Tarihi: 13 Mayıs 2017, 

https://www.academia.edu/11557648/T%C3%BCrk_Mitoloji_Ansiklo

pedisi_Deniz_Karakurt_ 

Çevik, A. (2017). Performans, Ritüel, Oyun. Çanakkale Onsekiz Mart 

Üniversitesi Akademik Veri Yönetim Sistemi. EriĢim Tarihi: 13 

Mayıs 2017, http://aves.comu.edu.tr/acevik/dokumanlar 

Kınlı, H. D. Yükselsin, Ġ. Y. (2016). EĢikler, Müzikler ve Liminalite: 

Profesyonel Roman Müzisyenler ve Bergama Yöresi Evlilik 

Ritüellerindeki Liminal Rolleri. Journal Of Human Scıences. EriĢim 

Tarihi: 13 Mayıs 2017, 

https://www.academia.edu/20258274/E%C5%9Fikler_M%C3%BCzik

ler_ve_Liminalite_Profesyonel_Roman_M%C3%BCzisyenler_ve_Be

rgama_Y%C3%B6resi_Evlilik_Rit%C3%BCellerindeki_Liminal_Rol

leri 

Turner, V. (1974). Liminal to Liminoid, in Play, Flow, and Ritual: An Essay in 

Comparative Symbology. Rice Institute Pamphlet - Rice University 

Studies, 60, no. 3 EriĢim Tarihi: 21 Mayıs 2017, 

http://hdl.handle.net/1911/63159.  

Turner, V. (1964). Betwixt and Between: The Liminal Period in 'Rites de 

Passage.' The Proceedings of the American Ethnological Society. (4-

20). EriĢim Tarihi: 21 Mayıs 2017,  

http://www2.fiu.edu/~ereserve/010010095-1.pdf 

 

Yazarsız Alıntılar 

T.C. Diyanet ĠĢleri BaĢkanlığı (2017). EriĢim Tarihi: 13 Mayıs 2017, 

http://kuran.diyanet.gov.tr/mushaf/kuran-meal-2/maide-suresi-5/ayet-

110/diyanet-isleri-baskanligi-meali-1 

 



180 

11. ÖZGEÇMĠġ 

1985 yılında Ankara'da doğdu. Ġlkokulu Ankara'da, ortaokulu Akçakoca'da ve 

lise eğitimini ise Ankara'da devlet okullarında tamamladı. Lise eğitiminden sora bir 

süre sözleĢmeli olarak Ankara Devlet Tiyatroları bünyesinde oyuncu ve müzisyen 

olarak çalıĢtı. 2010 yılında konservatuar okumak için Ġstanbul'a geldi ve Müjdat 

Gezen Sanat Merkezi'nde konservatuar sınavını kazandı. Bu süre içinde bir taraftan 

da Anadolu Üniversitesi Kamu Yönetimi bölümünden mezun oldu. Konservatuarda  

bir yıl okuduktan sonra okuldan ayrılıp çeĢitli dizi ve sinema projelerinde, bunun 

yanı sıra bazı özel tiyatroların bünyesinde yer aldı. 2013 yılında Haliç 

Üniversitesi'nde tiyatro yüksek lisans eğitimine baĢladı. Bu sırada bir süre Ġ.B.B. 

Gösteri Sanatları Atölyesinde oyuncu olarak çalıĢtı. Yedi Tepe Üniversitesi'nde 

Michael Chekhov Europe oyunculuk atölyelerine katıldı. Ulusal ve uluslararası bir 

çok festival, konferans ve kurumsal tanıtım etkinliklerinde sunucu ve yönetici olarak 

bulundu. Hâlen oyunculuk yapmaktadır. 

 


