
 
T.C. 

MİMAR SİNAN GÜZEL SANATLAR ÜNİVERSİTESİ 
SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 
SANAT TARİHİ ANABİLİM DALI 

TÜRK-İSLAM SANATLARI PROGRAMI 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

BATILILAŞMA SÜRECİNDE TÜRK EDEBİYATI VE RESMİNDE GELENEKSEL 

KİMLİK VE YAŞANTININ SUNUMU (1876-1923) 

 
 

Doktora Tezi 
 
 
 
 
 

Hazırlayan: 
20096143 Tuncay GEZGİN 

 
 
 
 
 

Danışman: 
Doç. Dr. A.Sinan GÜLER 

 
 
 
 
 
 

İSTANBUL-2017 





I 
 

İÇİNDEKİLER 

                                                                                                                          Sayfa no 

                                                                                                                                

 

ÖNSÖZ                                                                                                                       III 

ÖZET                                                                                                                          IV 

SUMMARY                                                                                                                 V 

KISALTMALAR                                                                                                        VI 

RESİM LİSTESİ                                                                                                       VII 

1. GİRİŞ                                                                                                                        1 

    1.1. Çalışmanın Amacı                                                                                              2 

    1.2. Çalışmanın Kapsamı ve Yöntemi                                                                      2  

2. OSMANLI’DA BATILILAŞMA                                                                             7 

    2.1. Yeni Fikirler, Kentsel ve Toplumsal Değişim                                                 42 

         2.1.1. Kentsel Dönüşüm                                                                                     49 

         2.1.2. Toplumsal Değişim                                                                                  59 

    2.2. Edebiyat Çevresi                                                                                              65 

    2.3. Resim Çevresi                                                                                                  87 

         2.3.1. Resim Sanatında Tuval Resmi Öncesi Yaşanan Gelişmeler                    87 

         2.3.2. Resim Eğitimi                                                                                          95 

         2.3.3. Batı Tarzı Resim Yapan Osmanlı Sanatçıları                                          99 

         2.3.4. Sergiler                                                                                                   105 

         2.3.5. Osmanlı Ressamlar Cemiyeti                                                                 109 

         2.3.6. Şişli Atölyesi                                                                                          110 

3. GELENEKSEL KİMLİK VE YAŞANTININ SUNUMU                                   112 

    3.1. Osmanlının Geleneksel Kimlik ve Yaşantısı                                                 112        

         3.1.1. Osmanlı Kimliği ve Dünya Görüşü                                                       113    

         3.1.2. Osmanlı Şehir Kimliği                                                                           114    

         3.1.3. Geleneksel Yaşantı                                                                                 117    

    3.2. Edebiyatta Geleneksel Kimlik ve Yaşantı                                                     121 

    3.3. Resimde Geleneksel Kimlik ve Yaşantı                                                        155 

         3.3.1.Geleneksel Çevreyi Görselleştiren Şehir ve Tabiat Görünümleri           155                                                                                       



II 
 

         3.3.2. Dünya Görüşünü Görselleştiren Eserler                                                224                                                                                  

         3.3.3. Figür ve Portre Resimleri                                                                       246                                                                                       

         3.3.4. Natürmortlarda Geleneksel Nesneler                                                     273                                                                                                

4. SONUÇ                                                                                                                 281 

5. KAYNAKLAR                                                                                                     297 

    5.1. Kitaplar                                                                                                          297 

    5.2. Makaleler                                                                                                       313 

    5.3. İnternet Kaynakları                                                                                        323 

6. ÖZGEÇMİŞ                                                                                                          324 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



III 
 

ÖNSÖZ 
 
 
     Bizde bir konu çerçevesinde resim ile edebiyatın birlikte değerlendirildiği 

çalışmalar çok az. Bu durum, muhtemelen, iki sanat disiplininin kullandığı 

yöntemlerin, dilinin farklılığından kaynaklanmaktadır. Böyle olmakla birlikte, 

biliyoruz ki, sanatçıların ortak duyarlılıkları, bir duygunun, düşüncenin ifadesinde, 

onları birbirine yaklaştırır. O halde, bazı koşullarda, farklı sanat disiplinlerinin 

birlikte değerlendirilmesinin, bir çağın, bir dönemin anlaşılmasında, çok daha net bir 

resim ortaya koyacağı ortadadır. Bu sebeple farklı sanat disiplinlerini birlikte ele alan 

çalışmaların çoğalması gerektiğine inanıyorum. Bu eser de bu inançla kaleme alındı.      

     Bu çalışmanın tamamlanması sürecinde verdikleri değerli katkılar, yapıcı uyarılar, 

gösterdikleri sabır ve samimiyet için danışman hocam Doç. Dr. Sinan Güler, Tez 

izleme komitesi hocalarım Prof. Dr. Ahmet Kamil Gören ve Prof. Dr. Nilüfer 

Öndin’e teşekkür ediyorum. Dikkati ve ilgisiyle, az ya da çok, beni teşvik eden 

herkese ise minnettarım. 

 

2017, İstanbul                                                                                     Tuncay GEZGİN 

 



IV 
 

ÖZET 

 

      Batılılaşma Sürecinde Türk Edebiyatı ve Resminde Geleneksel Kimlik ve 

Yaşantının Sunumu (1876-1923) isimli bu çalışmada, sanatçıların yaşanan değişim 

ortamında geleneksel yapıyı nasıl yansıttıkları incelenmiştir. 

     Batılılaşma hareketleri Osmanlı Devleti ve toplumunun geleneksel yapısının 

değişmesine neden olmuştur. Çalışmanın ilk bölümünde Batılılaşmanın devlet yapısı, 

kültürel ve toplumsal hayatta meydana getirdiği değişimler incelenmiştir.  Bu 

bölümde ayrıca edebiyat ve resim sanatındaki değişimler ele alınmıştır.  

     İkinci bölümde Osmanlı devlet ve toplumunun geleneksel kimlik ve yaşantısı 

üzerinde durulmuştur. Edebiyat ve resimde, seçilmiş sanatçıların eserleri üzerinden 

geleneksel kimlik ve yaşantının sunumu konusu incelenmiştir.  Edebiyatta, 

eserlerden alıntılarla, şehir kimliği, geleneksel toplumun yaşadığı çevre, mahalle ve 

sokaklar, konutlar, fertler ele alınmıştır. Resim bölümünde konu, geleneksel çevreyi 

görselleştiren şehir ve tabiat görünümleri, dünya görüşünü görselleştiren eserler, 

figür ve portre resimleri,  natürmortlarda geleneksel nesneler  olarak 4 başlık altında 

ele alınmıştır.  Bu bölümde ayrıca edebi eserlerden alıntılar yapılarak, sanatçılar 

arasındaki ilişkiler vurgulanmış ve resmin ve edebiyatın konuya yaklaşımındaki 

benzerlikler gösterilmiştir.  

     Böylece bu çalışma, farklı sanatları birlikte değerlendirerek, bütüncül bir 

anlayışla, sanatçının dünyasından bir dönemin  geleneksel hayata bakışını ortaya 

koymuştur. Her bir sanatçı, eserlerinde geleneksel yapıyı kendi kişilik ve üslup 

özelliklerine göre işlemişlerdir. Bununla beraber edebiyatçı ve ressamlar arasında, 

konuya yaklaşım açısından, ortak duygu ve düşüncelerin varlığı görülmüştür. 

Anahtar kelimeler: Batılılaşma, gelenek, kimlik, Türk resmi, Türk edebiyatı 



V 
 

SUMMARY 

 

     In this study entitled “Presentation of Traditional Identity and Life in Turkish 

Literature and Painting throughout Westernization Period (1876-1923)”; ‘How artists 

reflected the traditional structure in alteration environment encountered’ has been 

discussed.  

     Westernization movements caused alteration of the traditional structure of Ottoman 

State and society. Within the first chapter of the study, changes created by 

Westernization in state structure, cultural and social life were examined. Apart from that 

also changes in arts of literature and painting were being addressed and discussed. 

      In the second chapter, emphasis was put on traditional identity and life of Ottoman 

State and society. In literature and painting, presentation of traditional identity and life 

was discussed through the works of selected artists. In literature, identity of the city, 

environment where traditional society was existing, quarter and streets, dwellings and 

individuals were being considered. In painting, subject were discussed under four titles; 

Urban and nature appearances that visualize the traditional environment, works that 

visualize the worldview, figure and portrait paintings and traditional objects involved 

within still-life paintings. Furthermore, in this section, relations and similarities between 

literature and painting in approach to the subject were emphasized. 

     This study, consequently, evaluated different arts together and introduced how a 

period from an artist’s world presented an outlook on traditional life. Each artist, in their 

works, discussed the traditional structure in accordance with their own personality and 

characteristics of their style. However, with regard to the approach to the subject, it is 

seen that there existed common sense and opinions between man of letters and painters.  

 

Key words: Westernization, tradition, identity, Turkish literature, Turkish painting 

 



VI 
 

KISALTMALAR 

 

a.g.e.                              Adı geçen eser 

a.g.m.                            Adı geçen makale 

ARHM                          Ankara Resim Heykel Müzesi 

Bas. Haz.                       Baskıya hazırlayan 

Bkz.                               Bakınız 

C.                                   Cilt 

CDTA                            Cumhuriyet Devri Türkiye Ansiklopedisi 

Çev.                               Çevirmen 

Dan.                               Danışman 

Der.                                Derleyen 

Ed.                                  Editör 

Haz.                                Hazırlayan 

İRHM                             İzmir Resim Heykel Müzesi 

MEB                               Milli Eğitim Bakanlığı 

MSGSÜ İRHM              Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi İstanbul Resim 

                                        Heykel Müzesi                                                                                                                                                    

SSM                                Sakıp Sabancı Müzesi 

TDV                                Türkiye Diyanet Vakfı 

TTK                                 Türk Tarih Kurumu 

Yay.                                 Yayınları 



VII 
 

RESİM LİSTESİ 

 

Resim 1, Şeker Ahmed Paşa, Orman (Ormanda Oduncu), Tarihsiz, Tuval üzerine 

yağlıboya, 139,5x177 cm, MSGSÜ İRHM 

Resim 2, Şeker Ahmed Paşa, Orman ve Geyik, Tarihsiz, Tuval üzerine yağlıboya, 

131x90 cm, MSGSÜ İRHM 

Resim 3, Şeker Ahmed Paşa, Ayvalı Manzara, Tarihsiz, Tuval üzerine yağlı boya, 

129x89 cm, Türkiye İş Bankası Koleksiyonu 

Resim 4, Kulları Kaymakam Seyyid (Süleyman Seyyid Bey), Ormanda Karaca, 

1312 (1896-1897), Tuval üzerine yağlı boya, 98,5x78 cm, Milli Saraylar 

Koleksiyonu envanter no 11/1455 

Resim 5, Süleyman Seyyid Bey, Üsküdar İskelesinde Kayıklar, 1884, Tuval üzerine 

yağlıboya, 27x46 cm, MSGSÜ İRHM 

Resim 6, Hoca Ali Rıza, Üsküdar’da Kar, 14 Kanunisani 1308 (26 Ocak 1893), 

Tuval üzerine yağlı boya, 54x81 cm, Taviloğlu Koleksiyonu 

Resim 7, Hoca Ali Rıza, Türk Evleri, 1929, Tuval üzerine yağlıboya, 46x66 cm, 

Artam Antik Aş. 261. Müzayede Kataloğu  

Resim 8, Hoca Ali Rıza, Türk Evi, Tarihsiz, Kağıt üzerine karakalem, 19,5x27 cm, 

Artam Antik Aş. 256. Müzayede Kataloğu 

Resim 9, Hoca Ali Rıza, Üsküdar’da Bir Sokak, Tarihsiz, Karton üzerine yağlıboya, 

17,5x24 cm, Özel koleksiyon 

Resim 10, Hoca Ali Rıza, Minare ve Eski Evler, Tarihsiz, Karton üzerine yağlıboya, 

34x24 cm, Özel koleksiyon 

Resim 11, Hoca Ali Rıza, Hasanpaşa’da İbrahimağa Mahallesi, Tarihsiz, Kağıt 

üzerine yağlıboya, 27x33 cm, Artam Antik Aş., 284. Müzayede Kataloğu 

Resim 12, Hoca Ali Rıza, İstanbul Bozdoğan Kemeri Mahallesindeki Çeşme, 1908, 

Kağıt üzerine karakalem, 35x33cm, MSGSÜ İRHM 

Resim 13, Hoca Ali Rıza, Yalılar, Tarihsiz, Kağıt üzerine suluboya, 29x22cm, Artam 

Antik Aş. 264. Müzayede Kataloğu 

Resim 14, Hoca Ali Rıza, Boğaziçi, H.1327 (1909), Kağıt üzerine suluboya, 

27x19cm, Artam Antik Aş. 256. Müzayede Kataloğu 



VIII 
 

Resim 15, Hüseyin Zekai Paşa, Manzara, Tarihsiz, Tuval üerine yağlıboya, 

54x65cm, Özel Koleksiyon 

Resim 16, Hüseyin Zekai Paşa, Üsküdar’dan, 1918, Tuval üzerine yağlıboya, 

93x106cm, Özel Koleksiyon 

Resim 17, Hüseyin Zekai Paşa, III. Ahmet Çeşmesi, Tarihsiz, Tuval üzerine 

yağlıboya, 136,5x100cm., İş Bankası  Koleksiyonu 

Resim 18, Halil Paşa, Boğazdan Yalılar, Tarihsiz, Tuval üzerine yağlıboya, 

69,5x120cm, İzmir RHM 

Resim 19, Halil Paşa, Peyzaj, 1910,Tuval üzerine yağlıboya, 19x32cm,Artam Antik 

Aş. 272. Müzayede Kataloğu  

Resim 20, Halil Paşa, “Bihruz Bey Arabasıyla Göksu’da”, (P.Şahin Tekinalp, Araba 

Sevdası: Recaizade Mahmut Ekrem ve Halil Paşa Buluşması, 203) 

Resim 21, Halil Paşa, “Bihruz Bey Vapurda Gazete Okur İdi”, (P.Şahin Tekinalp, 

Araba Sevdası: Recaizade Mahmut Ekrem ve Halil Paşa Buluşması, 202) 

Resim 22, Halil Paşa, Göksu, 1905, Tuval üzerne yağlıboya, 58,5x58,5cm, SSM 

Resim 23, Halil Paşa, Göksu’da Gezinti, 1901, Tuval üzerine yağlıboya, 34x61cm, 

Portakal Sanat Evi Büyük Ustalardan Tablolar Müzayedesi (2 Mayıs 2011) 

Resim 24, Nazmi Ziya, Evinden Fatih Camii, Tarihsiz, Tuval üzerine yağlıboya, 

73x60cm, İş Bankası Koleksiyonu 

Resim 25, Nazmi Ziya, Camili Peyzaj (Fatih Camii), Tarihsiz, Tuval üzerine 

yağlıboya, 77x61cm,, MSGSÜ İRHM 

Resim 26, Nazmi Ziya, Evinden Fatih Cami, Tarihsiz, Prestuval üzerine yağlıboya, 

48x60cm, Artam Antik Aş. 286. Müzayede Kataloğu 

Resim 27, Nazmi Ziya, Süleymaniye’den, 1930’lar, Tuval üzerine  yağlıboya, 

66x51cm, Özel Koleksiyon 

Resim 28, Nazmi Ziya, Eski Bir Sokak, Tarihsiz, Tuval üzerine yağlıboya, 73x60cm, 

Özel Koleksiyon 

Resim 29, Nazmi Ziya, Eski Kütüphane, 1920’ler, Tuval üzerine yağlıboya, 

65x81cm, MSGSÜ İRHM 

Resim 30, Nazmi Ziya, Anadolu Hisarı ve Göksu, Tarihsiz, Tuval üzerine yağlıboya, 

29x42cm, Artam Antik Aş. 284. Müzayede Kataloğu 



IX 
 

Resim 31, H.Avni Lifij, Uzaktaki Cami, Tarihsiz, Tuval üzerine yağlıboya, 

19,6x27,6 cm, Özel Koleksiyon 

Resim 32, H.Avni Lifij, Eski Ev, Tarihsiz, Kağıt üzerine füzen, 26,5x41cm, MSGSÜ 

İRHM 

Resim 33, H. Avni Lifij, Kış Günü Türbe Önünde,  Tarihsiz, Kontraplak üzerine 

yağlıboya, 28x46cm, SSM 

Resim 34, H.Avni Lifij, Sokak (Sümbül Efendi Camii Avlusu), Tarihsiz, Mukavva 

üzerine yağlıboya, 28x20 cm.,MSGSÜ  İRHM 

Resim 35, İbrahim Çallı, Tophane’den Sarayburnu, Tarihsiz, Tuval üzerine 

yağlıboya, 37,5x51,5cm, Artam Antik Aş. 213. Müzayede Kataloğu 

Resim 36, İbrahim Çallı, Boğaz, Tarihsiz, Mukavva üzerine yağlıboya, 24x30cm, 

Artam Antik Aş. 261. Müzayede Kataloğu 

Resim 37, Namık İsmail, Mehtapta Cami, 1925, Tuval üzerine yağlıboya, 100x90cm, 

ARHM 

Resim 38, Namık İsmail, Eski Evler, 1920, Kağıt üzerine karışık teknik, 17x12cm, 

Rasih Nuri İleri Koleksiyonu 

Resim 39, Hikmet Onat, Sarıyer Yeni Mahalle, Tarihsiz, Tuval üzerine yağlıboya, 

63x78cm, Artam Antik Aş. 261. Müzayede Kataloğu 

Resim 40, Hikmet Onat, İstanbul’da Bir Sokak, Tarihsiz, Duralit üzerine yağlıboya, 

33x40cm, Artam Antik Aş. 259. Müzayede Kataloğu 

Resim 41, Hikmet Onat, Sultanahmet’e Bakış, Tarihsiz, Tuval üzerine yağlıboya, 

52x73cm., Artam Antik Aş. 257. Müzayede Kataloğu 

Resim 42, Hikmet Onat, İstanbul, Tarihsiz, Tuval üzerine yağlıboya, 60x73, Artam 

Antik Aş. 213. Müzayede Kataloğu 

Resim 43, Şevket Dağ, Kapalıçarşı, Tarihsiz, Tuval üzerine yağlıboya, 70x50cm, 

Artam Antik Aş. 226. Müzayede Kataloğu 

Resim 44, Şevket Dağ, Boğaziçi, Tarihsiz, Tuval üzerine yağlıboya, 51x80cm, Artam 

Antik Aş. 226. Müzayede Kataloğu 

Resim 45, Şevket Dağ, III. Ahmed Çeşmesi ve Feraceli Kadınlar, 1910, Tuval 

üzerine yağlıboya, 87,5x63,5cm, SSM 

Resim 46, Sami Yetik, Bebek, Tuval üzerine yağlıboya,  Tarihsiz, 27x34cm, Artam 

Antik Aş. 242. Müzayede Kataloğu 



X 
 

Resim 47, Sami Yetik, Süleymaniye Cami, Tarihsiz, Tuval üzerine yağlıboya, 

26x40cm, Artam Antik Aş. 227. Müzayede kataloğu 

Resim 48, Sami Yetik, Kadın ve Ev, Tarihsiz, Karton üzerine yağlıboya, 22x36cm, 

Özel Koleksiyon 

Resim 49, Sami Yetik, Kasımpaşa’da Bedrettin Medresesi, 1928, Duralit üzerine 

yağlıboya, 22,5x32,5cm, Maçka Mezat Antikacılık Arşivi 

Resim 50, Sami Yetik, Peyzaj, Tarihsiz, Tuval üzerine yağlıboya, 38x28cm, Artam 

Antik Aş. 270. Müzayede Kataloğu 

Resim 51, Sami Yetik, Peyzaj, Tarihsiz, Duralit üzerine yağlıboya, 47x34cm, Haldun 

Cilov Koleksiyonu 

Resim 52, Sami Yetik, Kış, 1324 (1906), Tuval üzerine yağlıboya, 138x50cm, Nadir 

Erenler Koleksiyonu 

Resim 53, Sami Yetik, Karda Boğaziçi, Tarihsiz, Tuval üzerine yağlıboya, 43x70cm, 

Artam Antik Aş. 221. Müzayede Kataloğu 

Resim 54, Hoca Ali Rıza, Yeşil Boyalı Mescid, Tarihsiz, Tuval üzerine yağlıboya, 

54x73 cm, SSM 

Resim 55, Hoca Ali Rıza, Mezarlık, H.1328 (1912), Kağıt üzerine karakalem, 

18,5x23,5cm, A. Cem Ener Koleksiyonu 

Resim 56, Hoca Ali Rıza, Kitabe-i Seng-i Mezar, Tarihsiz, Kağıt üzerine karakalem, 

34,2x26,2cm, Yapı Kredi Koleksiyonu 

Resim 57, Hüseyin Zekai Paşa, Cami, Tarihsiz, Tuval üzerine yağlıboya, 

87,5x116cm, MSGSÜ İRHM 

Resim 58, Hüseyin Zekai Paşa, Ayasofya Camii Hünkar Mahfili, 1905-1906, Tuval 

üzerine yağlıboya, 100x81cm, MSGSÜ İRHM 

Resim 59, Hüseyin Zekai Paşa, Mescid, Tarihsiz, Tuval üzerine yağlıboya, 

75,5x100cm., MSGSÜ İRHM 

Resim 60, Nazmi Ziya, Karacaahmet,1933, uval üzerine yağlıboya, 65x82cm, SSM 

Resim 61, H.Avni Lifij, Süleymaniye Camii, Tarihsiz, Ahşap üzerine yağlıboya, 

22x27cm, MSGSÜ İRHM 

Resim 62, H.Avni Lifij, Kanuni Sultan Süleyman Türbesi’nde Hoca, Tarihsiz, Tuval 

üzerine yağlıboya, 39x29 cm, Özel Koleksiyon 



XI 
 

Resim 63, H.Avni Lifij, Mezarlık, 1920, Tuval üzerine yağlıboya, 47x58cm, MSGSÜ 

İRHM 

Resim 64, H. Avni Lifij, Biat Töreni, 1922, Tuval üzerine yağlıboya, 31x41 cm, Özel  

Koleksiyon 

Resim 65, H. Avni Lifij, Kadir Gecesi Alayı, 1923, Tuval üzerine yağlıboya, 28x51 

cm, Özel Koleksiyon 

Resim 66, H.Avni Lifij, Huzur Dersi, 1923, Tuval üzerine yağlıboya, 22x52 cm, 

Özel Koleksiyon 

Resim 67, İbrahim Çallı, Son Cemaat Mahali, Tarihsiz, Tuval üzerine yağlıboya, 

56x67cm, Artam Antik Aş. 236. Müzayede Kataloğu 

Resim 68, İbrahim Çallı, Türbeler, H.1325 (1907), Tuval üzerine yağlıboya, 

45x81,5cm, SSM 

Resim 69, İbrahim Çallı, Türbe İçi, Tarihsiz, Mukavva üzerine yağlıboya, 

32,5x40cm, Artam Antik Aş. 230. Müzayede Kataloğu 

Resim 70, İbrahim Çallı, Türbelerden Bursa, Tarihsiz, Duralit üzerine yağlıboya, 

46x39cm, İş Bankası Koleksiyonu 

Resim 71, Namık İsmail, Bursa Ulu Cami İçi, 1926, Tuval üzerine yağlıboya, 

86x105cm, İstanbul Ticaret Odası Koleksiyonu 

Resim 72, Namık İsmail, Bursa Yeşil Cami, 1925, Tuval üzerine yağlıboya, 

100,5x85,5cm, İstanbul Ticaret Odası Koleksiyonu 

Resim 73, Namık İsmail, Bursa Yeşil Türbe, Tarihsiz, Duralit üzerine yağlıboya, 

32,5x41cm, Artam Antik Aş. 272. Müzayede Kataloğu 

Resim 74, Şevket Dağ, Yeni Cami, H.1339 (1920), Tuval üzerine yağlıboya, 

65,5x46cm, Portakal Sanat Evi Özel Koleksiyonlardan Tablolar İlkbahar 2008-2 

Resim 75, Şevket Dağ, Ayasofya, Tarihsiz, Tuval üzerine yağlıboya, 46x33cm, 

Artam Antik Aş. 252. Müzayede Kataloğu 

Resim 76, Şevket Dağ, Sultanahmed Cami İçi, Tarihsiz, Prestuval üzerine yağlıboya, 

32x24cm, Artam Antik Aş. 286. Müzayede Kataloğu 

Resim 77, Şeker Ahmed Paşa, Otoportre, Tarihsiz, Tuval üzerine yağlıboya, 116x84 

cm, MSGSÜ İRHM 



XII 
 

Resim 78, Süleyman Seyyid Bey, Topkapı Sarayı İkinci Avlusunda Yaşmaklı 

Kadınlar, 1287 (1871), Kağıt üzerine suluboya, 85x60 cm, www. 

sanalmuze.org/retrospektif 

Resim 79, Süleyman Seyyid Bey, Derviş, 1898, Kağıt üzerine suluboya, 55x40 cm, 

Özel koleksiyon 

Resim 80, Osman Hamdi Bey, “Seyahat Arkadaşım Midhat Efendi”, Bağdat 1869, 

Kağıt üzerine kara kalem, Özel Koleksiyon 

Resim 81, Osman Hamdi Bey, Saçlarını Taratan Kız, 1882,Tuval üzerine yağlıboya, 

58x39 cm, Milli Saraylar Resim Koleksiyonu 

Resim 82, Osman Hamdi Bey, Konuşan Hocalar, 1890, Tuval üzerine yağlıboya, 

140x105 cm, MSGSÜ İRHM 

Resim 83, Osman Hamdi Bey, İftardan Sonra, 1886, Tuval üzerine yağlı.boya, 

57x42 cm, İş Bankası Resim Koleksiyonu 

Resim 84, Osman Hamdi Bey, İki Müzisyen Kız, 1880, Tuval üzerine yağlıboya, 

58x39cm, Pera Müzesi Suna ve İnan Kıraç Koleksiyonu 

Resim 85, Osman Hamdi Bey, Yaratılış, 1901, Tuval üzerine yağlıboya, 210x108 

cm, Özel koleksiyon 

Resim 86, Osman Hamdi Bey, Sultan Ahmed Camii Kapısında Kadınlar, 1890, 

Tuval üzerine yağlıboya, 112x80 cm, Özel koleksiyon 

Resim 87, İbrahim Çallı, Tekke, Tarihsiz, Tuval üzerine yağlıboya, 76x62cm, SSM 

Resim 88, İbrahim Çallı, Mevleviler, Tarihsiz, Tuval üzerine yağlıboya, 66x66cm, 

Artam Antik Aş. 284. Müzayede Kataloğu 

Resim 89, Feyhaman Duran, Hoca Ali Rıza, 1930, Tuval üzerine yağlıboya, 33x41 

cm., Topkapı Sarayı Müzesi 

Resim 90, Mehmet Ruhi Arel, Yazmacı Kadın, 1917, Tuval üzerine yağlıboya, 

100x80cm, (Yeri bilinmiyor) 

Resim 91, Mehmet Ruhi Arel, Odada Kasnak İşleyen Kız, 1339 (1923), Tuval 

üzerine yağlıboya, 143x117 cm, Cumhurbaşkanlığı Sanat Koleksiyonu I, 247 

Resim 92, Mehmet Ruhi Arel, Bahçede Gergef İşleyen Kız, 1338 (1922), Tuval 

üzerine yağlıboya, 116x143 cm, Cumhurbaşkanlığı Sanat Koleksiyonu I, 249 

Resim 93, Mehmet Ruhi Arel, Çulha-Dokumacı, 1926, Tuval üzerine yağlıboya, 

140x160cm, T.C Ziraat Bakası Koleksiyonu 



XIII 
 

Resim 94, Mehmet Ruhi Arel, Sabah Namazı, 1925, Tuval üzerine yağlıboya, 

100x88cm, Rafi Portakal Arşivi 

Resim 95, Süleyman Seyyid Bey, Çilek Dalı, H.1315 (1897), Tuval üzerine yağlı 

boya, 47x 28 cm, Artam Antik AŞ. 275. Müzayede Kataloğu  

Resim 96, Süleyman Seyyid Bey, Lale ve Sümbüller, Tarihsiz, Tuval üzerine yağlı 

boya, 55x46 cm, MSGSÜ İRHM 

Resim 97, Hoca Ali Rıza, Mangal ve Tencere, Tarihsiz, Kağıt üzerine suluboya, 

26x18cm, Yapı Kredi Koleksiyonu 

Resim 98, Hoca Ali Rıza, İbrik, Tarihsiz, Kağıt üzerine karakalem, 17,2x10,3cm, 

Yapı Kredi Koleksiyonu 

Resim 99, Hüseyin Zekai Paşa, Meyveli Natürmort, H.1326 (1910), Tuval üzerine 

yağlıboya, 86x136cm, Portakal Sanat Evi Büyük Ustalardan Tablolar Müzayedesi, 2 

Mayıs 2011 

Resim 100, Feyhaman Duran, Natürmort, Tarihsiz, Tuval üzerine yağlıboya, 50x40 

cm, İstanbul Üniversitesi Rektörlüğü Bilim ve Sanat Merkezi Galerisi 

Resim 101, Feyhaman Duran, Hat Levhalı Kompozisyon, Tarihsiz, Karton üzerine 

yağlıboya, 19x27 cm, İstanbul Üniversitesi Rektörlüğü Bilim ve Sanat Merkezi 

Galerisi 

 

 

 

 

 



1 
 

1. GİRİŞ 

 

 

     Osmanlı’nın XVIII. yüzyıl’da Lâle Devri ile başladığı kabul edilen ve özellikle, 

XIX.yüzyılda, Tanzimat sonrası bir program dahilinde, kesin bir kararlılıkla 

sürdürülen batılılaşma-modernleşme hareketi, devletin esas itibarıyla Türk ve İslam 

menşeli olan ve yüzlerce yıldır sahip olduğu geleneksel yapısını değiştirmeye 

başlamış,  toplumsal ve kültürel alanlarda batı etkisinde farklılaşmalara neden 

olmuştur.  

 

     Osmanlı’nın askeri yenilgiler neticesinde kendi zayıflığının farkına vararak, batıyı 

tanıma ve onun bilgi ve teknolojisinden faydalanma yolunda yapılan girişimlerin ilk 

defa XVIII. yüzyılda başlamış olmasına ve bu yüzyılda Lâle Devri gibi toplumsal ve 

kültürel hayata geçici de olsa etkileri olan, dönemin zevk anlayışında da kısmen 

değişimler meydana getiren bir dönemin varlığına rağmen, yapılacak yenilikler için 

devletin büyük ölçüde,  kendi geleneklerini temel alarak yola çıkması,  bu yüzyıldaki 

batılı etkilerin sınırlı olmasını doğurmuştur. Bu yüzyıldaki Osmanlı devlet adamları 

gözlerini şanlı geçmişe çevirmişlerdi ve devleti kurtarmanın yolunu da yine Osmanlı 

medeniyetini meydana getiren unsurların yeniden güçlendirilmesinde ve eski 

geleneklere daha sıkı bağlanarak dönülmesinde görüyorlardı. 1792 senesi gibi geç bir 

tarihte dahi Sultan III. Selim imparatorluğu nasıl kurtarabilecekleri konusunda 

Osmanlı ileri gelenlerine danıştığı zaman çoğunun fikri yine geçmişe, geleneklere 

sahip çıkılması şeklindeydi. Bu tarihten sonra  Sultan III. Selim döneminin Nizam-ı 

Cedit gibi ıslahat hareketleri ve Sultan II. Mahmut döneminin askeri ve idari 

yapılanmalarda  köklü çözümler içeren düzenlemeleri ile daha düzenli ve bilinçli 

modernleşme süreci içine girilmişse de devletin geleneksel yapısında köklü 

değişimlere neden olan düzenlemeler XIX. yüzyılda Tanzimat’tan sonra 

gerçekleştirilmiştir. Tanzimat’la başlayan ve XIX. yüzyıl boyunca devam eden 

düzenlemeler, yenilikler artık devletin kendi iç dinamikleriyle şekillendirdiği bir 

modele göre değil, Osmanlı yönetim kadrosunun da sahiplendiği ve Batılı 

devletlerden alınan, devletin yönetimini, idari ve mali yapısını, kurumlarını yabancı 

bir modele göre kökten değiştiren, yansımasını toplumsal ve kültürel hayatta da  



2 
 

bulan yeniliklerdir. Osmanlının bu dönemde zorunlu ve bilinçli olarak ele aldığı 

modernleşme olgusu, bir yandan Osmanlının yüzlerce yıllık geleneksel yapısını, yeni 

yapılarla donanan başkenti İstanbul’un şehir kimliğini,  mahalle, sokak görünümünü 

değiştirirken bir yandan da  toplumun alışkanlıklarını, zevk anlayışını, yaşantısını 

köklü bir değişime tabi tutmuştur.  

 

1.1. Çalışmanın Amacı 

  

     Konusu Batılılaşma Sürecinde Türk Edebiyatı ve Resminde Geleneksel Kimlik ve 

Yaşantının Sunumu olarak belirlenen ve kendisini ağırlıklı olarak Batılı tarzda 

resmin ve edebiyatın yerleşmeye başladığı XIX. yüzyılın ikinci yarısından 

Cumhuriyet’e kadar olan zaman dilimi ile sınırlayan bu çalışmada, yaşanan değişim 

ortamında, kendisi de modernleşmenin sonucu olarak Osmanlı toplumuna yeni 

girmiş batılı formları kullanan ve  yüklendiği misyon ile bir bakıma yaşanan  

değişimin kısmen  taşıyıcısı da olan Osmanlı sanatçısının geleneksel olanı nasıl 

yansıttığı ele alınmıştır. Çalışmanın amacı da Batılılaşma sürecinde geleneksel 

yapının edebiyat ve resim sanatları bağlamında nasıl görülüp sunulduğunun ortaya 

konmasıdır.  

 

1.2. Çalışmanın Kapsamı ve Yöntemi 

 

     Bu aşamada gelenekselin ne olduğunun, bu çalışma bağlamında gelenekselin nasıl 

tanımlandığının ve edebiyat ile resim sanatının birlikte niçin ele alındığının ve 

konunun ele alınmasında ne gibi sınırlılıklar konduğunun açıklanması gerekmektedir. 

Türkçe sözlükte gelenek “ bir toplumda eskiden kalmış olmaları dolayısıyla saygın 

tutulup kuşaktan kuşağa iletilen kültürel kalıntılar, alışkanlıklar, bilgi, töre ve 

davranışlar” olarak tanımlanmaktadır. Geleneksel ise “ geleneğe dayanan, gelenekle 

ilgili olan” demektir.1 Bu konuda başka bir  tanım daha vermek gerekirse gelenek ve 

geleneksel için şu tanımla karşılaşılmaktadır: “ gerçek ya da hayali bir geçmişle olan 

sürekliliğin önemini ima ederken, belirli eylem normlarını kutsayan ve öğreten pratik 

1 Türkçe Sözlük, TDK, Ankara 1988, 534. 
                                                 



3 
 

veya  uygulamalar  bütünü.  Bir  topluluğun,  mevcut  toplumsal  yapısını  ve  değer 

sistemini  çok  büyük  sarsıntılar  yaşamadan   koruyup  devam   ettirmek   amacıyla, 

kendinden önceki kuşaklardan devraldığı, belli bir dönüşüme uğratarak sonraki 

nesillere aktardığı, başta inançlar, düşünüşler ve kurumlar olmak üzere, her tür sosyal 

pratik. Bu çerçeve içinde, bir toplumun gelenekleriyle ilgili olanı; geleneğe eski 

alışkanlıklara dayanan şeyi; modern dünyaya değil de kadim dünyaya ait olanı 

tanımlamak için geleneksel nitelemesi kullanılır.”2 Bu çalışma bağlamında ise 

gelenek  Osmanlı medeniyetinin kültür ve sanat alanında ortaya koyduğu özgün 

model olarak ele alınmıştır. Bu sebeple XIX. yüzyılın Boğaziçi kültürü de her ne 

kadar modernliğin bir tezahürü olarak içe kapanık bir toplumun dışa açılmasının 

sonucu olsa da bu modelin içinde düşünülmektedir. Bununla beraber biraz aşağıda 

ifade edileceği gibi edebiyat ve resmin kapsamı içinde geleneği ele alırken bazı 

sınırlılıklar koymak gerekmektedir. 

 

     Sanatçı içinde bulunduğu çağın siyasal, ekonomik şartlarından, kültürel 

ortamından etkilenerek eserini ortaya koyar. İster ressam olsun, ister edebiyatçı, 

sanatçıların sahip oldukları ortak duyarlılıkları onları benzer koşullarda benzer 

yaklaşımlar sergilemeye götürür. Osmanlı batılılaşması sürecinde de yaşanılan 

toplumsal değişimlerin, kültürel ortamın edebiyat ve resme yansımaları olmuştur. Bu 

bağlamda, edebiyat ve resmi birlikte ele almak bir yandan sanatçıların batılılaşmanın 

getirdiği değişimlerden nasıl etkilendiklerini ortaya koyarken diğer yandan 

toplumsal, kültürel, sanatsal değişimin kodlarının okunmasında fayda sağlar. 

Edebiyat ve resim farklı iki sanat türü olmalarına rağmen Osmanlı geleneğinde bir 

kitap çerçevesi içinde hep bir arada olmuştur. Bu tür eserlerde metin ile minyatür 

içinde yer aldıkları yazmanın birbirlerini tamamlayan unsurlarıdır ve birbirlerinden 

bağımsız değildir. Bu iki sanat bir kitap bütünlüğü içinde ortak anlatım dilinin 

zenginleşmesine katkı sağlarlar. Belli bir felsefenin, düşüncenin hakim olduğu, belli 

bir kültürel ve toplumsal yapının bulunduğu bir zaman dilimi olarak bir çağı da bir 

kitap gibi düşünmek mümkündür. Minyatürlü yazmalardaki metin ile resim 

arasındaki sıkı ilişkisi olmasa da bir çağdaki tüm sanatların, bu çalışmanın özelinde 

2 Ahmet Cevizci, Felsefe Sözlüğü, 373. 
                                                 



4 
 

ise resim ve edebiyatın birlikte okunması, hem o sanatların hem de o çağın daha 

doğru değerlendirilmesine katkı sağlayacaktır.  Lâle Devrinde şair Nedim’in 

şiirlerinde tasvir ettiği Kağıthane eğlenceleri ve oradaki güzeller ile  nakkaş  

Levni’nin resmettiği güzeller arasındaki ilişki belli bir dönemde ressam ile 

edebiyatçının çağı en doğru şekilde yansıtma açısından nasıl ortak duyarlılıklara 

sahip olduğunun göstergesidir.  

 

     Bu çalışmada konunun edebiyat ve resim olarak iki farklı disiplinde ele alınması 

sebebiyle bazı sınırlılıklar koymak gerekmiştir. Dönem olarak XIX. yüzyılın ikinci 

yarısından Cumhuriyete kadar geçen süreyi ele alan bu çalışmada edebiyat alanında 

Tanzimat edebiyatının, Servet-i Fünun edebiyatının ve daha az olmakla birlikte Milli 

edebiyat döneminin  roman, hikaye, makale gibi türlerine  ağırlık verilmiş, tiyatro, 

şiir gibi türler ise değerlendirme dışı bırakılmıştır. Bununla beraber eserlerini daha 

geç dönemde vermiş olan Abdülhak Şinasi Hisar ve Ahmet Hamdi Tanpınar, 

çocukluk ve gençliklerini söz konusu dönemde geçirdikleri için ve dahası konunun 

işlenmesine önemli katkılar sağlayacak eserler ortaya koydukları için çalışmanın 

kapsamı içine alınmışlardır. Aynı şekilde Hüseyin Rahmi Gürpınar ve Halit Ziya 

Uşaklıgil’in daha geç dönem eserleri de değerlendirme içine alınmıştır. Edebiyatta 

konuya görsel bellek bağlamında, fotoğrafik bir açıdan yaklaşılmıştır. Geleneksel 

yaşantıya ilişkin adetler, ananeler bir tarafa bırakılmıştır. Bunların ele alınmasının 

resme öncelik verecek olan bu çalışmanın amacına uymadığı düşünülmüştür. 

Edebiyatta da konuyu ele alış  tarzı resimdeki gibi  olmuştur. Yani mekanlar, yapılar, 

şehir, şehir dokusu, sokaklar, konutlar, konut içleri, eşyalar, insanlar vb. dikkate 

alınmış ve sunumlarının nasıl yapıldığı üzerinde durulmuştur.  

 

     Resim alanında örnek resimler alınarak bu resimler üzerinden konu açıklanmaya 

çalışılmıştır. Herbir sanatçı için farklı sayıda resim seçilmiştir. Burada sanatçının 

konuya getirdiği genişleme rol oynamıştır. Benzer özellikteki resimler alınarak 

konunun gereksiz şekilde  uzatılmasına gidilmemiştir.. Aslolan burada, edebiyatta 

yapıldığı gibi, bir başlık altında bir döneme ilişkin açıklama getirecek bir bütünlük 

sağlamaktır. Çalışmanın tarihsel sınırı içinde kalan sanatçılar, Osman Hamdi Bey ve 

Şeker Ahmet Paşa’nın kuşağı ile Çallı kuşağından sanatçıların eserleri 



5 
 

değerlendirilmiştir. Bu kuşak sanatçıların Cumhuriyet sonrası yaptıkları eserler de, 

değerlendirilmeye alınmıştır. Zira çalışmanın kapsamı eser odaklı değil sanatçı 

odaklı planlanmıştır. Yani duygusal ve fikri gelişmesini 1923 öncesi tamamlamış 

olan ve sanat anlayışları da söz konusu dönemde şekillenmiş bulunan sanatçıların, 

konuya uygun olmak koşuluyla, daha geç dönemde verdikleri birkaç eser de kapsama 

dahil edilmiştir.  

 

     Bu çalışma esnasında karşılaşılan edebiyat alanında olsun, resim alanında olsun, 

yahut bu iki disiplini bir arada alan çalışmalar şeklinde olsun yapılan çalışmalarda 

genel eğilimin batılılaşmanın olumlu, olumsuz getirdiklerinin tespiti yönünde 

yapıldığına şahit olunmuştur. Bu çalışma ise yine batılılaşma dönemini temel 

almakla birlikte bu dönemdeki gelenekselin durumunu ele aldığı için farklı bir bakış 

açısına sahip olmaktadır.  

 

     Çalışma iki ana bölümden oluşmaktadır. Birinci bölümde Osmanlı batılılaşması 

Lâle Devrinden itibaren tüm yönleriyle ele alınarak anlatılmaktadır. Bu bölümün alt 

bölümlerinde ise Osmanlının son dönemindeki sanat alanındaki gelişmeler ve 

toplumsal ve kültürel alanlardaki değişimler ele alınmıştır. Bu bölümün içinde ayrıca 

edebiyat alanındaki yenilikler ve faaliyetler ile resim sanatında batılılaşma yolundaki 

gelişmeler anlatılmıştır.  

 

     Çalışmanın Geleneksel Kimlik ve Yaşantının Sunumu isimli ikinci bölümünde ise 

öncelikle genel hatlarıyla Osmanlının geleneksel kimliğinin üzerinde durulmuştur. 

Daha sonraki bölümde edebiyatçıların eserlerinde geleneksel yaşantıyı nasıl 

yansıttıkları ayrı ayrı her bir sanatçı ele alınmaksızın dönemlerin genel yaklaşımları 

sergilenerek gösterilmiş bu bölümde gerekli görülen yerlerde bazı eserlerden 

alıntılarla konuya açıklık getirilmeye çalışılmıştır. Bu bölümden sonra gelen ve 

ressamların geleneksel olanı nasıl sunduklarını işleyen bölümde ise her bir ressam 

hakkında konuyu işleyiş bakımından açıklayıcı bilgiler verilmiştir. Burada resimler 

geleneksel şehir, konut, sokak görünümleri, cami, çeşme gibi yapılar,  mezarlıklar, 

geleneksel kişiler, eşyalar vb. dikkate alınarak geleneksel çevreyi görselleştiren şehir 

ve tabiat görünümleri, dünya görüşünü görselleştiren eserler, figür ve portre 



6 
 

resimleri, natürmortlarda geleneksel nesneler başlıkları altında 4 grupta 

incelenmiştir. Bu bölümde ayrıca bazı örnekler açıklanırken resim ve edebiyat 

ilişkisinin de ortaya konması için edebiyat eserlerinden özellikle yararlanılmıştır.  

 

     Son olarak sonuç bölümünde varılan sonuçlar değerlendirilirken Osmanlı 

batılılaşması sürecinde edebiyat ve resmin geleneksel olanı sunumundaki ortak ve 

farklı yaklaşımlar üzerinde durularak bir sonuca varılmaya çalışılmıştır.  

 

     Çalışmanın gerçekleştirilmesi aşamasında hem Osmanlı batılılaşmasını çeşitli 

cepheleriyle ele alan yayınlar hem de Batılılaşma dönemi Türk resmi hakkındaki 

yayınlar ile XIX. yüzyıl edebiyat tarihi hakkındaki yayınlar üzerinde çok kapsamlı 

okumalar yapılmıştır.  Ayrıca dönem ressamlarının biyografileri ve onların sanatları 

hakkında yazılan ve çeşitli süreli yayınlarda bulunan makaleler ile yine dönemin 

yazarlarının belli başlı  romanları, hikayeleri ve  anı türündeki eserleri ve yine onlar 

üzerine süreli yayınlarda yazılan makaleler okunmuştur. Bu arada konuya katkı 

sağlayacak yabancı seyyahların gezi yazıları da ihmal edilmemiştir. Çalışma konu 

kapsamındaki ressamların resimlerinin internet ortamından ve bazı katalog ve 

yayınlardan taranarak çalışmaya eklenmesiyle görsel malzeme bakımından da 

desteklenmiştir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



7 
 

 

2. OSMANLI’DA BATILILAŞMA 

 

     Osmanlı Batılılaşması, büyük ölçüde, Tanzimat devrinde gerçekleşmiştir. 

Tanzimat devrinde, bir program dahilinde ve kesin bir kararlılıkla sürdürülen  

Batılılaşma  olgusunun  köklerini ise XVIII. yüzyıl başlarında bulmak mümkün 

olmaktadır. Bu yüzyıldan önce  Avrupa ile kurulan ilişkiler siyasi ve ekonomik 

sahalarda sınırlıdır ve fikir ve sanat sahasında bilinçli bir etkileşim söz konusu 

değildir.  

 

     Avrupa ile kurulan Lâle Devri öncesi temaslarda ne örf ve adette, ne fikir ve sanat 

sahalarında önemli bir tesir bulmak imkanı yoktur. Bununla beraber Osmanlı 

Avrupa’daki gelişmeleri pragmatik bir yaklaşımla hep izleyegelmiştir. Özellikle 

Batı’nın askeri sahalarda meydana getirdiği her teknik ilerleme, gemicilik alanındaki 

teknik gelişmeler Osmanlı Devleti tarafından hemen iktibas edilmiştir. Osmanlı 

Devleti bu teknik gelişmeleri, sahip olduğu sınırsız kuvvet kaynakları, coğrafi 

konumu ve etnik bünyesi sayesinde daha geniş ve daha faydalı bir şekilde 

kullanmayı başarmıştır.3 Sultan II. Mehmed (1451-1481), İstanbul kuşatmasında,  

Avrupa’da geliştirilen ateşli silahları büyük ölçüde kullanmış,  İstanbul surlarını 

yıkacak topların dökümü için Macar topçu ustası Urban’dan faydalanmıştır. XVI. 

yüzyılda Avrupa’nın denizdeki üstünlüğüne karşılık verebilmek için Osmanlılar, 

daha önce Bizanslılardan ve İtalyanlardan öğrenmiş oldukları gemi yapma tekniğini 

daha da geliştirerek güçlü bir donanmaya sahip olmuşlardır. Avrupa’nın denizlerdeki 

keşifleriyle yakından ilgilenmiş, Avrupa’nın dünya denizlerindeki nüfuzunu kırmak 

için Hind seferleri düzenlemiş, Sokullu  Mehmed  Paşa (1565-1579),  bu amaçla, 

Süveyş   kanalını  açmaya teşebbüs etmiştir.4 Öte yandan zamanı için pek ileri olan 

Piri Reis (1465/1470- 1553) haritası Avrupa’daki coğrafi keşiflerin tam zamanında 

bilindiğini ve çok iyi değerlendirildiğini gösteren çok iyi bir örnektir. Matbaa icat 

edilmesinden az zaman sonra Osmanlı ülkesine de girmiştir. Türkçe ve Arapça basma 

3 W. Barthold, İslam Medeniyeti Tarihi ,Çev. Fuad Köprülü, Ankara, 74-76. Ayrıca Fuad 
Köprülü’nün çevirdiği esere ilave olarak yazdığı İzahlar ve Düzeltmeler kısmında , 224, not 88. 
4 Daha ayrıntılı bilgi için bkz. W. Barthold, a.g.e.,Çev. Fuad Köprülü, 225, not 89 ve  226, not 91. 

                                                 



8 
 

işi XVIII. yüzyıla dek gecikmiş olsa da ilk matbaa İstanbul’da II. Bayezid (1481-

1512) zamanında Museviler tarafından 1493’te açılmıştır.5 Kâtip Çelebi (1608-

1657), Gerardus Mercator’un (1512-1594), zamanı için önemli bir coğrafya kitabı 

olan Küçük  Atlas’ını Türkçeye çevirmişti. Ayrıca meşhur coğrafya eseri 

Cihannüma’sında hem Mercator’un eserinden hem de  Abraham Ortelius (1527-

1598), tarafından yazılmış olan zamanın standart Avrupa coğrafya kitaplarından 

bilgiler kullanmıştır.6  

 

     Sanat alanındaki ilişkiler de Fatih Sultan Mehmed zamanına dek gitmektedir. 

Fatih, sarayına Gentile Bellini (1429-1507), Costanzo da Ferrara (1450-?), Matteo de 

Pasti (1420-1467) gibi ressamları davet etmiştir. Osmanlı sarayına gelen bu 

sanatçılardan Bellini Fatih’in bir portresini yapmıştır.7 Sultan II. Bayezid zamanında 

Michelangelo (1475-1564) ve Leonardo da Vinci’nin (1452-1519) İstanbul’a 

getirilmesi söz konusu olmuştur. Fakat bu erken dönemdeki sınırlı sanat-kültür 

ilişkileri Osmanlı’da iz bırakacak etkiye sahip olmuş değildir. Osmanlı’da sanat 

alanındaki etkiler III. Mustafa (1756-1774) zamanına dek kendi kimliklerini 

duyuracak şekilde ortaya çıkmaktan ziyade Osmanlılaşmış, yerlileşmiş özellikler 

gösterirler. Ancak XVIII. yüzyılın başlarında, Lâle Devri’nde bu durum değişmeye 

başlar.  

 

     XVIII. yüzyıla gelindiğinde bilimsel, teknolojik ve kültürel sahalarda ilerlemeler 

kaydetmiş Avrupa karşısında Osmanlı her alanda geriye düşmüştür. Askeri alandaki 

yenilgiler ve ardından toprak kayıplarıyla sonuçlanan Karlofça (1699) ve Pasarofça 

(1718) antlaşmaları sonrası Osmanlı İmparatorluğu’nun kendi zayıflığının farkına 

varmasını ve Batı’nın üstünlüğünün nedenlerini aramasını doğurmuştur.8 Batı’nın 

5 Bernard Lewis, Modern Türkiye’nin Doğuşu, Ankara 1988, 51. Bununla beraber Osmanlı’da 
matbaa kullanılmadsan önce Avrupa’da Arapça harflerle Türkçe baskılar yapılmıştır. Bu konuda bkz. 
Turgut Kut, “Türk Matbaacılığı”, Yazmadan Basmaya: Müteferrika, Mühendishane, Üsküdar, 3-
12 
6 Ahmet HamdiTanpınar, XIX. Asır Türk Edebiyatı Tarihi, 6. Bernard Lewis, a.g.e., 45. 
7 Bu konu daha geniş şekilde “Resim Çevresi” bölümünde ele alınmıştır. 
8 Karlofça antlaşmasıyla Macaristan ve Transilvanya Avusturya’ya bırakılmış, Podolya Polonya’ya, 
Mora Venedik’e verilmiştir. Azof’u alan Rusya ilk kez Karadeniz’e çıkmıştır. Bu antlaşmayla ayrıca 
Hıristiyan devletlerin Osmanlı devletine haraç vermesi kaldırılmıştır. Osmanlı devleti bundan sonra 
Avrupa savaşları ve politikasında büyük bir devlet olmaktan ziyade diplomatik önemi azalmış bir 

                                                 



9 
 

bazı unsurlarının taklit edilmesi ve benimsenmesine yönelik ilk bilinçli adım ve bu 

yönde ıslahat yapılması düşüncesi XVIII. yüzyıl başlarında, sonradan Lâle Devri 

olarak isimlendirilen dönemde gerçekleşmiştir.9  

 

     Sultan III. Ahmed zamanında (1703-1730) Yirmisekiz Çelebi Mehmed Efendi’nin 

(1670-1732)10 Paris’e sefir olarak gönderilmesi Batı’yı ciddi anlamda tanımak 

istemenin ilk adımıdır. Yirmisekiz Çelebi Mehmed Efendi, yüzlerce yıl Osmanlı 

toprağı olan bölgelerin kaybedilmesinden sonra, şartların Osmanlı 

İmparatorluğu’nun aleyhine döndüğü bir zamanda, barış siyaseti güden III. Ahmed 

ve dönemin sadrazamı Damat İbrahim Paşa (1718-1730) tarafından Paris’e 

gönderilmişti.11  

 

     Karlofça ve Pasarofça antlaşmalarıyla Osmanlı Devleti hem büyük toprak 

kayıplarına uğramış hem de Avrupa’nın büyük devletleri arasındaki itibarını 

yitirmişti. Osmanlı Devleti bu kayıpların sebeplerini anlamak ve çözüm üretmek için 

derhal Avrupalı uzmanlarla temasa geçmeye başlamıştır. Bu temasların bir ayağını 

da Avrupa’ya elçi göndermek oluşturur. Devrin Sadrazamı Nevşehirli Damat 

İbrahim Paşa Osmanlı’nın Avrupa’daki en büyük düşmanı Avusturya ile 25 yıl süreli 

bir barış antlaşması imzaladıktan sonra, bir yandan İstanbul’un imarıyla uğraşırken 

bir yandan da Avrupalı sefirlerle iyi ilişkiler kurmuştur. O sıralarda İstanbul’da 

devlet olacaktır. Karlofça antlaşması bir devrin kapanıp bir başkasının başladığını belirtmektedir. Zira 
Osmanlı devleti ilk kez kesin bir yenilgiye uğramış ve uzun yıllar Osmanlı toprağı olan yerleri 
düşmana bırakmak zorunda kalmıştır. Pasarofça antlaşması ile Banat, Temeşvar, Belgrad 
Avusturya’ya bırakılmıştır. İki devlet arasında 25 yıl süreyle bir barış anlaşması yapılmıştır.  
9 Osmanlı devleti daha önce de ıslahat teşebbüslerinde bulunmuştur. Genç Osman (1618-1622), IV. 
Murat (1631-40) ve Köprülü ailesinden gelen bütün vezirler ıslahata teşebbüs etmişlerdir. Bu 
ıslahatlarda yegane gaye imparatorluğun bozulan nizamını kuvvete dayanarak yeniden kazanmaktır. 
Lâle Devri öncesi yapılan bu ıslahat teşebbüslerinde Avrupa tesiri bulunmaz. Bkz. Enver Ziya Karal, 
Tarih Notları, 24,25.  
10 Edirne’de doğan Çelebi Mehmed Efendi, Yeniçeriler arasından yetişmiş Seksuncubaşı Süleyman 
Ağa’nın oğludur. Gençliğinde Yeniçeri ocağına girmiş, orada yirmisekizinci ortaya mensup 
olduğundan Yirmisekiz Çelebi Mehmed olarak ünlenmiştir. Zamanla sırasıyla çorbacı, muhzirbaşı, 
Yeniçeri efendisi, darphane nazırı, Pasarofça anlaşmasında Osmanlı heyeti ikinci murahhası, üçüncü 
defterdar ve baş muhasebeci olmuştur.  
11 Tanpınar, mevcut şartların Yirmisekiz Çelebi Mehmed’in Paris’te karşılaştıklarına bakışını 
etkilediğini söyler. O, bu şehirde karşılaştığı şeylere, geride kalmış şanlı hatıralar arasından değil, 
Karlofça ve Pasarofça’nın milli şuurda açtığı hazin gediklerden fakat devlet işlerinde pişmiş zeki bir 
memurun tecrübesiyle bakmaktadır. Bkz. A.hmet Hamdi Tanpınar, XIX. Asır Türk Edebiyatı 
Tarihi, 9,10. 

                                                                                                                                          



10 
 

Fransız büyükelçisi olarak bulunan Marquis de Bonnac, İbrahim Paşa’nın yakın ilişki 

kurduğu sefirlerden biridir. Marquis de Bonnac (1672-1738) Osmanlı Fransız 

ilişkilerinin gelişmesinde önemli roller oynayan becerikli bir kişidir. Osmanlı ve 

Fransız ilişkilerinin geliştirilmesinde devleti adına bir takım çıkarlar elde etmeği 

hesaplamaktadır.12 Diğer taraftan büyük düşmanı Avusturya’ya karşı Fransa ile 

birleşik bir cephe kurmak isteyen Sultan III. Ahmed bu ilişkinin gelişmesini arzu 

etmektedir.13 İşte bu sebeple Fransa’ya bir elçi gönderilmesine karar verilir. Elçi 

olarak Osmanlı’yı Avrupa’da gereği gibi temsil edeceğine güvenilen Yirmisekiz 

Çelebi Mehmed Efendi seçilir.14  Yirmisekiz Çelebi Mehmed Efendi, yanına Divan 

kâtibi oğlu Said Efendi’yi alarak, kalabalık bir elçilik heyetiyle 1720 Ekiminde 

Fransız elçisinin sağladığı bir kalyonla İstanbul’dan ayrılmış ve tam bir yıl kaldığı 

Fransa’nın başkentinden 1721 ekiminde Batılılaşma tarihimizde önemli bir yeri olan 

Sefaretnamesi ile dönmüştür.15 Mehmed Efendi, Sefaretnamesinde bir yıllık sefareti 

sırasında gördüklerini, edindiği izlenimleri  işlemiştir.16 Kral tarafından kabul edilen, 

onunla ava çıkan, bir çok törenlere, kabullere katılan, Versailles, Saint Claude, 

12 Marquis de Bonnac, İbrahim Paşa ile kurmuş olduğu dostluktan çok iyi yararlanmıştır. Önce, 
İbrahim Paşa’dan önceki sadrazam Şehid Ali Paşa zamanında, Osmanlıların Fransızlara verdikleri 
kapitülasyonları kaldırma girişimlerine mani olmuş, daha sonra da Kudüs’teki Kumame Kilisesi’nin 
tamiri işini kendileri lehine halletmeyi becermiştir. Bkz. Yirmisekiz Çelebi Mehmed Efendi, 
Yirmisekiz Çelebi Mehmed Efendi’nin Fransa Sefaretnamesi, Haz. Abdullah Uçman ,10. 
13 Dostluk anlaşmasının yanı sıra siyasi bir amaç olarak gözüken  Fransa ile birlikte Avusturya’ya 
karşı bir birlik sağlama amacı, Fransızların öne sürdükleri doğuda ticari hakları istemek gibi garip 
teklifler sebebiyle gerçekleşmez. Faik Reşit Unat, elçi Mehmet Efendi’nin bu sebeple, istenen siyasi 
amacı başaramayacağını anladığından süratle geri dönmekten başka çare bulamadığını söyler. Faik 
Reşit Unat, Osmanlı Sefirleri ve Sefaretnameleri, 56.  
14 Sarayın evvela elçi olarak seçtiği kapıcı başılardan Kara İnci Fransız elçisi tarafından 
beğenilmemiştir. Bunun üzerine daha liyakatli biri aranmış ve devrin ileri gelenleri arasında otorite ve 
bilgisiyle tanınan ayrıca Avrupa’da Osmanlıyı gereği gibi temsil edeceğine güvenilen Yirmisekiz 
Çelebi Mehmed Efendi elçi olarak seçilmiştir. Bkz.Yirmisekiz Çelebi Mehmed Efendi, a.g.e.,Haz. 
Abdullah Uçman, 10,11. 
15 Yirmisekiz Çelebi Mehmed Efendi’nin elçilik heyeti seksen kişi kadardır. Bkz. Tarih-i Râşid, C.V, 
330’dan aktaran a.g.e.,Haz. Abdullah Uçman, 11’deki dipnot (1). Yirmisekiz Çelebi Mehmed 
Efendi’nin yolculuğu oldukça maceralı olmuştur. Yola çıktıktan kırkaltı gün sonra Fransa’nın Tulon 
limanına ulaşmışlardır. Burada Fransa devlet adamları ve halk tarafından büyük bir törenle 
karşılanmışlar, kendilerine büyük ilgi gösterilmiştir. Fakat Marsilya’da ortaya çıkan veba salgını 
yüzünden, Osmanlı heyetine, Osmanlı ülkesinde henüz bilinmeyen bir karantina uygulanmıştır.Kırk 
gün süren karantinadan sonra heyet Fransa’nın başkenti Paris’e Toulouse-Bordo-Orléan yoluyla 
güneybatı Fransa’daki kanallardan geçerek ulaşmışlardır. Paris’e ihtişamlı bir alayla giren Mehmed 
Efendi,  uğradığı her yerde olduğu gibi buradada büyük halk kitlelerinin coşkuşuyla karşılaşmış ve 
henüz on iki yaşında olan Kral XV. Louis’nin (1710-1774) mürebbisi, devletin yöneticisi ve diğer 
yüksek rütbeli ileri gelenler tarafından karşılanmıştır. Bkz. Yirmisekiz Çelebi Mehmed Efendi, a.g.e., 
Haz. Abdullah Uçman 
16  Daha ayrıntılı bilgi için Bkz. Yirmisekiz Çelebi Mehmed Efendi, a.g.e., Haz. Abdullah Uçman 

                                                 



11 
 

Trianon gibi önemli sarayları, Marly Şatosunu, önemli kiliseleri, bahçeleri, kaleleri 

gezen, hayvanat ve botanik bahçelerini gören, Paris Tıb Okulu’nu, Goblen Saray 

İmalathanesi’ni, bir rasathaneyi ziyaret eden, Paris Operası’na gidip temsiller 

seyreden ve Paris’in gündelik hayatına ilişkin de incelemeleri olan Mehmed Efendi, 

Sefaretnamesinde tüm bunları kendine has zarif ve orijinal uslubuyla anlatmıştır. 

Çelebi Mehmed Efendi İstanbul’a döndükten sonra hem Padişah III. Ahmed’e hem 

de Sadrazam Damat İbrahim Paşa’ya sunduğu sefaret takriri Osmanlı Devleti’nde 

önemli yeniliklerin başlangıcını oluşturur. Bu sefaretnamenin verdiği bilgiler 

matbaanın kurulmasına ön ayak olmuştur. Sadrazam Damat İbrahim Paşa ülkede 

manevi ve fikri hayatın tanziminde, şehrin imar edilmesinde bu sefaretnameden 

büyük ölçüde faydalanmıştır. Bununla beraber Mehmed Efendi’nin 

Sefaretnamesinde gördüklerinden etkilenmiş biri olarak verdiği bilgilerin, 

Osmanlı’da, öncelikle ve daha ziyade, zevk ve sanat alanında etkiler doğurduğu 

görülür. O yıllarda padişahın bir fermanla İstanbul’un Kâğıthane semtinde köşkler ve 

bahçeler yaptırması ve bunları saray çevresinden önemli kişilere vermesi, Mehmed 

Efendi’nin bahsettiği Batı yaşantısına bir özentinin sonucu olarak görülmektedir. 

Öyle ki Kâğıthane’de birkaç yıl içinde 170 civarında ahşap köşkler ve bahçeler inşa 

olunmuştu.17  İstanbul’da  Sadrazam Damat   İbrahim   Paşa’nın   etrafında   yeni,   

Avrupai   bir   zevk   anlayışı   etkisini göstermiş, bir Frenk tarz ve stili modası küçük 

ölçekte oluşmuştur. Saray çevresinde Fransız bahçeleri, dekorasyon anlayışı ve 

Fransız mobilyası kısa bir süre için moda olmuştur.18 Aynı etki Batı için de söz 

konusudur. Yirmisekiz Çelebi Mehmed Efendi ve sefaret heyetinin uyandırdığı 

ilgiyle Avrupa merkezlerinde Turquerie adı verilen Osmanlı zevk, dekor, giyim 

kuşamının taklit edildiği bir moda oluşmuştur. Turqurie modası, ilk defa, XIV. Louis 

(1638-1715) döneminde Fransa’da ortaya çıkmıştır.19 1669’da kralın yolladığı elçiye 

17  Küçük Çelebizâde Asım, Tarih-i Çelebizâde Efendi, İstanbul, Matbaa-i Amire 1282, 42’den 
aktaran Mustafa Cezar, Sanatta Batı’ya Açılış ve Osman Hamdi,  27. 
18 Lâle devrinde hem yapılan yenilikler hem de değişen zevk ve yaşantı hakkında daha geniş bilgi için 
Bkz. Ahmet Refik, Lâle Devri, Pınar Yayınları, İstanbul, Tarihsiz. 
19 Turquerie en yoğun ve kalıcı ifadesini Fransa’da bulmuş olsa da Avrupa’nın farklı bölgelerinde 
değişik şekillerde etkisi olmuş bir temadır. Esas itibarıyla İstanbul’un fethi  sonrası Osmanlı ile 
Avrupa’nın  ilk temaslarının ardından başlamış olan Turqurie farklı yoğunluklarda devam ettikten 
sonra en yoğun ifadesini   XVIII. yüzyılda bulmuştur. Mimariden, resme, iç mekana, kostümlere, 
seramik figürlere, tiyatro ve edebiyata dek yayılan bir yelpazede karşılığını bulmuş olan Turquerie’nin 
Avrupa’daki bu farklı görünümleri ve bir üsluptan ziyade bir tema olarak ele alınışı hakkında bkz. 

                                                 



12 
 

karşılık Fransa’ya gönderilmiş olan Müteferrika Süleyman Ağa bu modanın 

başlamasına ön ayak olmuştu. Süleyman Ağa sayesinde Fransa’da özellikle saray 

çevresinde Türk modası büyük bir gelişme göstermişti.20 Yirmisekiz Mehmed 

Efendi’nin ziyaretiyle bu moda daha da güçlenmiştir. Elçinin ziyaretiyle ilgili olarak 

Charles Parrocel (1688-1752), Pierre D. Martin (1673-1742), Pierre d’Ulin (1669-

1748) gibi bazı ünlü sanatçılar tablolar yapmış, yine aynı konuda duvar halıları 

dokunmuş, gravürler basılmıştır. Mehmed Efendi’nin alçakgönüllü ve sıcak 

yaklaşımının da modanın güçlenmesinde büyük etkisi vardır. Elçi, portresini yapması 

için ressam Justinat’ya (?-1743) izin vermiştir. Coypel’in (1661-1722) atölyesine 

gidip, kralın kendisini kabulünü yansıtan tablo için poz vermiştir. François Lemoyne 

(1688-1737) ise elçinin pastel bir portresini yapmıştır. Elçinin bu samimi yaklaşımı 

Türkiye’ye karşı da büyük bir ilgi uyandırmıştır. Türk konusu Fransız romanında ele 

alınmıştır.21 Turquerie modası Yirmisekiz Çelebi Mehmed Efendi’nin oğlu Said 

Efendi’nin 1742’de elçi olarak Paris’e gönderildiği yıllarda yeni bir canlılık kazanma 

imkanı bulmuştur.22 Turquerie modası İstanbul ve saray kaynaklıdır. Resim alanında 

bu modanın bir ayağını Paris’te aslında Türkiye’ye hiç gitmemiş ve esin kaynakları 

büyük ölçüde Osmanlı sarayı tarafından gönderilmiş elçilik heyetleri olan Auguste 

Boppe’un (1862-1921) eserinde Peintres de Turcs (Türk Ressamları) olarak 

isimlendirdiği ressamlar oluşturmaktadır. Diğer ayağını ise Auguste Boppe’un 

Peintres du Bosphore (Boğaziçi Ressamları) dediği, Türkiye’ye gelmiş ve 

İstanbul’da, daha çok Pera bölgesinde çalışmış Avrupalı ressamlar oluşturmaktadır.23  

 

Haydn Williams, Turquerie 18. Yüzyılda Avrupa’da Türk Modası, Çev. Nurettin Elhüseyni, YKY, 
İstanbul  2005. 
20 XVIII. Yüzyılın başlıca ilgi alanlarından biri Doğu egzotizmi olmuştur. Tacir, diplomat, gezgin ve 
sanatçılar tarafından Avrupa’ya taşınan nesneler sayesinde Batı dekoruna Turqurie ve Chinoiserie ile 
doğu dekoru eklenir. Turquerie modası resimden, edebiyata, küçük objelerden, müziğe, tiyatroya 
kadar geniş bir alanı etkilemiştir. Bkz. Semra Germaner-Zeynep İnankur, Oryantalistlerin 
İstanbul’u, 17 
21 A.g.e,17. 
22 Dönemin ünlü ressamlarından André Aved elçi Said Efendi’nin ayakta bir portresini yapmıştır. XV. 
Louis’nin yönetimi altındaki saray çevresi bir kez daha Osmanlı görkemiyle büyülenmiş, bu çevreden 
aristokratlar  kendilerini Osmanlı giysileri içinde gösteren resimler yaptırtmışlardır. Birçok ünlü 
Fransız ressamı da padişah, paşa, kadın sultan ve gözdelerin başrolde olduğu Türk konulu resimler 
meydana getirmişlerdir. Ayrıntılar için Bkz. A.g.e. 17,18. 
23 Bu ressamlar için Bkz. Auguste Boppe, Les Peintres du Bosphore au Dix-Huitieme Siecle, 
Librairie Hachette, Paris, 1911. Auguste Boppe, XVIII. Yüzyıl Boğaziçi Ressamları, Çev. Nevin 
Yücel Celbiş, Pera Turizm Yayınları, İstanbul 1998. 

                                                                                                                                          



13 
 

Osmanlı Devleti’ne gelen elçilerin, sanatçı, tüccar ve gezginlerin sayısında büyük bir 

artış gözlendiği bu devirde Batı dünyasıyla artan ilişkiler, karşılaşmalar, özellikle 

yönetici kesimin yaşam tarzında değişiklikler yaratır. Lâle Devri Sadrazamı 

Nevşehirli Damat İbrahim Paşa ile saray çevresinde geleneksel din ve gaza (din 

uğruna savaşma) karışımı Osmanlı zihniyeti gevşer, askeri disiplin, hukuki sertlik, ve 

sofuluk gibi nitelikler yanında tasavvuf, musiki, edebiyat ve eğlence daha geniş yer 

tutar. Halk arasında kahve, tütün ve alkol gibi keyif verici madde kullanımı 

yaygınlaşır.24 Halkın cami ve tekkeler haricinde toplandığı yerler olarak 

kahvehaneler açılır.25 

 

     Bu devirdeki barış ve siyasi ılımlılık havası, Topkapı Sarayı dışında yeni bir saray 

yaşantısının, özellikle Boğaz kıyılarında, Kağıthane’de ve Haliç kıyılarında  

doğmasına olanak tanır. Bu yeni hayat mekanları, büyük ölçüde Fransız etkisinde 

biçimlenir. Fransız bahçesi, Fransız mimarisi taklit edilir. Boğaziçi ve Haliç 

kıyılarında yaptırılan kasırlarda Fransız saray yaşantısına duyulan özentinin 

yansımaları yaşanır. III. Ahmed Sadabad Kasırlarını yaptırırken Fransa Kralı XIV. 

Louis’nin saraylarıyla kıyaslanabilecek planlar hazırlatmış, bahçe düzenlemelerinde 

Fransız bahçe zevkini egemen kılmıştır. Özellikle Haliç’te yapılan kasırlar, fıskiyeli 

havuzlar, bitki ve ağaç çeşitliliğiyle göz kamaştıran bahçeleriyle tam bir zevk ve sefa 

yeridir.26 Avrupa kaynaklı modaların etkisi ile yapılan yeni mesire yerlerine 

gezintiler çoğalır, eğlenceler artar. Yeni yaşam şeklinin ve zevkinin inceliğini 

yansıtan eserler meydana getirilir. Saray, köşk, hamam, kütüphane, çeşme, sebil, 

cami, medrese gibi onlarca yapı bir yandan yapılırken bir yandan da yeni  park ve 

bahçe düzenlemelerine gidilir. Bahçecilik, çiçekçilik gelişir27, kumaş ve çini 

fabrikaları kurulur. İstanbul’da ve ticaretle zenginleşen birçok Anadolu şehrinde 

24 Lady Montagu, Edirne’de misafir olarak kaldıkları  Ahmet Bey isimli birinden bahseder. Ahmet 
Bey her akşam yemeğinde teklifsizce şarap içmekte, Lady ile serbestçe sohbet etmekten zevk 
duymaktadır.  Lady Montagu, Türkiye Mektupları 1717-1718,  29.  
25 Niyazi Berkes, Türkiye’de Çağdaşlaşma, 40-41. 
26 Fransız elçisi Sadabad’ın süslenmesi için saksı içinde portakal ağaçları hediye etmiştir. Bu konuda 
ve Lâle Devri yaşantısı hakkında daha geniş bilgi için Bkz. Ahmet Refik, Lâle Devri, Pınar Yayınları 
27 Özellikle lâle yetiştirme tutkusu toplumun her kesimini saran bir merak olmuştur. Bu konuda ve 
yetiştirilen ve sevilen lâle türleri hakkında bkz. Ahmet Refik, a.g.e. 

                                                 



14 
 

yapılan dini yapılar, konaklar manzara konulu duvar resimleri, bitkisel süslemelerle 

bezenir.28 

 

     Avrupa ülkeleri ve özellikle Fransa ile yakınlaşmanın neticesinde bir moda 

halinde beliren Fransız bahçe zevkinin yanında mimarisinin de bir ölçüde taklidi  

gerçekleşir. Batı etkisi, Batı’da gelişen Barok ve Rokoko mimari üsluplarının 

süsleme unsuru olarak kullanılmasında belirir. Bununla beraber kendi karakterlerini 

baskın olarak ortaya koyamazlar. Bu yüzyılda Hassa Mimarlar Ocağı büyük geleneğe 

yaslanarak gücünü ve varlığını koruduğu için Batı kaynaklı etkiler, Osmanlı toplum 

görüşü ve sanat atmosferi içinde yeniden şekillenerek mimari geleneğe ve sanatsal 

anlayışa uyum gösterirler.29  

 

     Barok ve rokoko biçimler, birer süsleme unsuru olarak eserlerin kapı, pencere gibi 

yapısal olmayan kısımlarında görünür. Bu biçimler, dönemin köşk, kasır, çeşme, 

sebil ve cami gibi yapılarında izlenebilmektedir. Bununla beraber bu dönemde 

Osmanlı mimarlığına karışmaya başlayan etkenlerin geleneksel Osmanlı Mimarlığı 

içinde eritilerek ele alınmış olduğu görülür. Öte yandan ürünlerini daha çok sivil 

mimari örneklerinde, köşk, kasır, çeşme gibi yapılarda veren bu dönem mimarisinin 

elde kalan örneklerle belirgin bir batılılaşma gerçekleştirmediği de ifade edilir.30 

Topkapı Sarayı’ndaki III. Ahmed’in Yemiş Odası bu eğilimin erken örneklerinden 

birini sunar. Bu saray odasında yağlıboya nakışlı ahşap panoları kaplayan çiçekli 

vazoların, meyve dolu sepetlerin, meyve çanaklarının natüralizmi gelenekle bağı 

kurulabilmekle beraber barok zevki yansıtan unsurlar olarak ortaya çıkarlar. 1729 

tarihli III. Ahmed Çeşmesi bu dönemin bugüne kalan önemli örneklerinden bir 

tanesidir. Çeşme ve sebil hizmeti gören bu eserde, Barok üslubun kıvrık hatları ve 

güçlü ışık-gölge etkisi yaratan akant kıvrımları ile çiçekli panolara yer verilir. Çeşme 

ayrıca Tekfur Sarayı atölyelerinde çiniciliği canlandırmak için üretilmiş olan  

28 Ayrıntılı bilgi için bkz. Günsel Renda, Batılılaşma Döneminde Türk Resim Sanatı 1700-1850, 
Hacettepe Üniversitesi, Ankara 1977. Rüçhan Arık,  Batılılaşma Dönemi Anadolu Tasvir Sanatı, İş 
Bankası Yayınları, Ankara 1988. 
29 Mustafa Cezar, Sanatta Batıya Açılış ve Osman Hamdi, 19. 
30 Metin Sözen-Zeki Sönmez, “Anadolu Türk Mimarisi”, Anadolu Uygarlıkları Ansiklopedisi, Cilt 
4,5, 802-880.  

                                                 



15 
 

çinilerlerle de süslenmiştir. İlk kez bu çeşmede Avrupa motiflerinin öncüsü olarak 

saçak altında bir akant yaprağı frizi bulunmaktadır.31  

 

     Batı etkisinin izlendiği bir başka alan da minyatür sanatıdır. Osmanlı ülkesine 

gelen Batılı sanatçıların etkisi ile başlayan perspektifli, ışık-gölgeli resimler, değişen 

yaşamın, zevkin hem sonucunu hem yansımasını sunarlar. Minyatürlerde konular 

saraya giren Avrupa eşyalarının ve resimli kitapların etkisiyle değişikliğe uğrar.32  

 

     Lâle Devrinin en önemli hadisesi Yirmisekiz Çelebi Mehmed Efendi’nin oğlu 

Said Mehmed Efendi (?-1761) ve İbrahim Müteferrika’nın (1674-1745) 

teşebbüsleriyle matbaanın açılması olmuştur. Aslında matbaa Osmanlı toprağına çok 

daha önce girmişti. İspanya’dan gelen Yahudi mülteciler 1493’te bir Yahudi 

matbaası açmışlardı. Bunu daha sonra Yahudilerin başlıca basım merkezleri olan 

Selanik’tekiler takip etmişti. 1567’de Venedik’te matbaacılık eğitimi almış olan 

papaz Sivaslı Apkar tarafından İstanbul’da bir Ermeni matbaası açılmıştı. 1627 

yılında ise, Rum asıllı Nikodemus Metaksas, bir Rum matbaası kurmuştu. Bununla 

beraber, toplumsal sebeplerle, Türkçe ve Arapça basacak bir matbaa kurmama 

direnci XVIII. yüzyıla dek devam etti. Matbaanın açılmasında çaba gösteren iki 

kişiden biri olan Said Efendi –sonradan paşa olmuştur-, babası Yirmisekiz Çelebi 

Mehmed Efendi’yle gitmiş olduğu Paris’te basma sanatına ilgi duymuştu. Bu sebeple 

İstanbul’a döndüğünde bir Türk matbaasının kurulması için sadrazamın desteğini 

sağlamaya çalışmıştır.  Birtakım karşı koymalara, hattatların güçlü müktesep 

haklarına rağmen başarı da kazanmıştır. Said Efendi bu konuda   İbrahim  

Müteferrika  ile  birlikte  çalışmıştır.  İbrahim  Müteferrika   Macar asıllıydı, 1691 

sıralarında ya kaçarak yahut esir edilerek İstanbul’a gelmiş, burada müslüman olup 

Osmanlı hizmetine girmişti. Said Çelebi ile birlikte, sadrazama sundukları,  

matbaanın faydaları hakkında bir risale kaleme aldı. Şeyhülislam Abdullah 

Efendi’nin din dışı konularda eser basılabileceği yönündeki fetvası sağlandı. 

Sonunda ilk matbaa 1139 Zilkade ortalarında 1727 Temmuz başları Müteferrika’nın 

31 Doğan Kuban, Türk ve İslam Sanatı Üzerine Denemeler, 292. 
32 Bu konu daha geniş olarak Resim Çevresi bölümünde işlenmiştir. 

                                                 



16 
 

İstanbul Yavuzsultan Selim semtindeki evinde kuruldu.33 Basma işi için, öncelikle, 

şehirde öteden beri bu işi yapan azınlık cemaati ustalarından faydalanıldı. Daha sonra 

birtakım makineler ve harfler Leiden ve Paris’ten getirtildi. Ayrıca basma işi için 

Avrupa ülkelerinden matbaacılık alanında uzmanlar getirildi. İlk kitap olan Vankulu 

Lügati’nin 31 Ocak 1729’da baskısı bitti.34 1743 yılına dek aynı matbaada 17 kitap 

basıldı. Bu kitapların büyük çoğunluğu Türkçe idi ve coğrafya, tarih ve dil 

konularındaydı.35 Lâle Devri’ne son veren Patrona Halil isyanı (1730) matbaayı 

etkilememiş hatta o yıl içinde de kitap basılmıştır. Müteferrika’nın ölümü sonrası 

kısa bir ara verilen matbaa Vasıf Efendi ve Raşid Efendi başkanlığında yeniden 

açılmış ve kitap basımı devam etmiştir.36 

 

     Lâle Devri sonrası başa geçen I. Mahmut devrinde (1730-1754), öncelikle askeri 

reformlar üzerinde durulmuştur. İbrahim Müteferrika daha önce İbrahim Paşa’ya 

sunmuş olduğu yukarıdaki eserini 1732 yılında yeniden bastırıp Sultan I. Mahmut’a 

da sunmuştur. Bir Fransız subayı iken XV. Louis ile anlaşamadığı için Avusturya’ya 

sığınan oradan da 1729’da Osmanlı’ya gelen Comte de Bonneval (1675-1747), 

Sadrazam Topal Osman Paşa (1663-1733) tarafından Avrupa tarzında humbaracı 

kıtalarının ıslahı için görevlendirilmiştir. Müslüman olduktan sonra Ahmed ismini 

alan Comte de Bonneval’ın (Humbaracı Ahmed Paşa) ısrarıyla 1735’de, Üsküdar’da 

askeri fen ve tatbikat okulu olarak Humbaracı Ocağı açılmış, bu okulun açılması ile 

batı teknik ve bilgileri memlekete girmiştir.37   

33 Turgut Kut-Fatma Türe (Haz.), Yazmadan Basmaya:Müteferrika, Mühendishane, Üsküdar, 3-
12. Bu konuda ayrıca bkz. Bernard Lewis, Modern Türkiye’nin Doğuşu, 52 
34  Vankulu sözlüğünün ilk bölümü yayıncının giriş yazısıyla başlar. Daha sonra matbaanın açılmasına 
izin veren fermanlar ile Şeyhülislâmın fetvası ve diğer ileri gelenlerin tasvipkar takrizlerinin tam 
metinleri gelir. Bunların ardından yine matbaanın yararları hakkında bir risale vardır. 
35  Daha geniş bilgi ve İbrahim Müteferrika’nın bastığı kitapların tam listesi ve baskı adetleri için 
Turgut Kut-Fatma Türe (Haz.) a.g.e., 3-12. Selim Nüzhet Gerçek, Türk Matbaacılığı I: Müteferrika 
Matbaası, İstanbul 1939. 
36 Bu konuda bkz. Turgut Kut, a.g.e., 3-12. Mühendishâne-i Berri-i Humayûn  kurulduktan sonra 
buranın zemin katında bir matbaa faaliyete geçmiş ilk Fransızca kitap da bu matbaada basılmıştır. 
Buradaki yer darlığı sebebiyle faaliyet gösteremeyen Mühendishane matbaası 1803’te Üsküdar’da 
Harem İskelesi Yokuşu başında Boyacı Hanında yeniden açılmıştır. Kabakçı Mustafa İsyanı (1808) ile 
çalışmaları aksayan Üsküdar matbaası 1823’te Beyazıd’a ardından Sultanahmed’e taşınmıştır. II. 
Meşrutiyet’e kadar ismi Matbaa-i Âmire olarak devam etmiştir. Bu konuda ve adı geçen matbaalarda 
basılan kitaplar için bkz. Turgut Kut-Fatma Türe (Haz.), a.g.e., 3-12.  
37 Bonneval ve Humbaracı Ocağı hakkında geniş bilgi için bkz. Mehmet Karaca (Ed.), İstanbul 
Teknik Üniversitesi ve Mühendislik Tarihimiz, 36-45. 

                                                 



17 
 

 

Sultan I. Mahmut devri genel itibarıyla Lâle Devri’nin devamı gibidir. Bu devir, 

hiçbir büyük tesiri ortaya çıkarmasa da Batı’ya yaklaşmanın, Batı’yla ilişki kurmanın 

zorunlu olduğu düşüncesinin yerleştiği bir devir olmuştur. Bununla beraber  farklı bir 

yapıya sahip olan III. Osman ( 1754-1757) devrinde  Batı’ya karşı Sarayın tutumu 

değişmiştir.  Sultan Osman, kâfir elinden çıkmıştır diye, o zamana dek sarayda yer 

bulmuş olan Batı kaynaklı birtakım tablo, vazo, mobilya gibi eşyaları 

parçalatmıştır.38  

 

     III. Mustafa devri (1757-1774) ordunun batı nizamına göre ıslahı fikrinin önemle 

ele alınmaya başlandığı bir devirdir.39 Kaptan-ı Derya Gazi Hasan Paşa’nın (1713-

1790)  isteği üzerine 1773 yılında yine orduyu hedef tutan bir eğitim yeniliği olarak 

Hendesehâne kuruldu. Kurumda ilk olarak Avrupa kaynaklarına dayalı olarak 

matematik ve istihkam dersleri verildi.40  Bu konuda ve askerlikle ilgili diğer 

tasarılarda Macar asıllı bir Fransız subayı olan Baron de Tott’tan (1733-1793) 

yararlanıldı. Baron de Tott, Fransa hükümeti tarafından Osmanlı Devleti’nin 

durumunu inceleme, Türkçe öğrenme ve özellikle Kırım ile ilgili bilgiler toplama 

işleriyle de görevli kılınarak geldiği Osmanlı’da, yeni istihkam ve topçu kıtalarının 

teşkilinde ve eğitilmesinde görev aldı. 1772’de Topçuluk Mektebi Tott idaresinde 

açılmıştır. 1774’te topçuluk’ta yeniden yapılanma için Süratçi Ocağı teşkilinde görev 

aldı. Topçu askerini Kağıthane’de Avrupa usulünde talim ettirdi. Bu ocağın 

talimlerinde birçok defa padişah da hazır bulunmuştu.  Ayrıca tophaneyi ıslah etti, 

yeni biçimde toplar döktürdü ve Hendese okulunda düzeysel trigonometri ve bir 

38 Enver Ziya Karal, Tarih Notları, 29. 
39 III. Musatafa XVIII. Yüzyılın ikinci yarısında tahta geçen padişahların en açık fikirlilerinden biri 
olarak görülmektedir. Bununla beraber, Avrupalıların başarılarında meşum yıldızların etkileri 
olduğuna inanır. Örneğin Avrupalıların kendi arasında yaptıkları savaşta en küçük devlet olan 
Prusya’nın kazandığı zaferlere şaşmış ve Prusya kralı Fredrik’in başarısında hadiseleri önceden görüp 
haber veren müneccimlerin etkisi olduğuna inanmıştır. Bu inancı sebebiyle Ahmet Resmi Efendi’yi, 
elçilikle Prusya kralına yollamış ve ondan üç müneccim istemiştir. Bkz. Enver Ziya Karal, a.g.e, 34. 
40 Bu kurum 1781 yılından itibaren Mühendishâne 1806 tarihli Mühendishâne Kanunu ile birlikte 
Mühendishane-i Bahri-i Hümayûn yani deniz mühendishanesi adını aldı. Kurumun açılış tarihi olarak 
1775 tarihi de verilmektedir. Kurum hakkında farklı kaynaklar ve daha geniş bilgi için bkz. Mehmet 
Karaca (Ed.), İstanbul Teknik Üniversitesi ve Mühendislik Tarihimiz, 56-57, 66, 103.Kemal 
Beydilli, Mühendishâne-i  Bahri-i Hümâyûn’un kuruluş tarihinin 1776 olduğunu söyler. 1773’te 
kurulmuş olmasının yanlış ve kurulmasında Baron de Tott’un katkısının abartılı ve mesnedsiz 
olduğunu  belirtir. Bkz. Kemal Beydilli, Türk Bilim ve Matbaacılık Tarihinde Mühendishâne, 
Mühendishâne Matbaası ve Kütüphanesi (1776-1826), 23 

                                                 



18 
 

takım dersler okuttu.41  III. Mustafa, askerlik alanında yapılan yeniliklerin yanında, 

kendisinin tıp ve astronomiye olan merakı yüzünden bu alanlarda Batı tesirlerinin  

Osmanlı ülkesine girmesini de temin etmiştir. Fransız elçisi Vergennes (1719-1787) 

vasıtasıyla Paris Bilim Akademisinden birçok astronomi kitabı sipariş ettirilip 

getirtilmiştir. Yine aynı yoldan 8-9 yaşında, iç uzuvları balmumu ile temsil edilmiş 

bir çocuk iskeleti getirtilmek için teşebbüslere girişilmiştir.42 Bu dönem Rusya 

karşısında ağır bir yenilgi sonrası imzalanan Küçük Kaynarca antlaşmasına (1774) 

dek sürmüştür.  

 

     I. Abdülhamid (1774-1789) devrinin ilk zamanlarında imzalanan bu antlaşma 

Osmanlı imparatorluğu tarihinde gerçek bir dönüm noktası olacaktır. Devlet ilk kez 

açık ve kesin bir yenilgiye uğramıştır.  Bu ağır yenilginin Osmanlı devlet adamları 

üzerinde yarattığı şaşkınlık ise uzun müddet devam etmiştir. Bununla beraber bu 

dönemde ordunun ıslahı alanında yeniliklere girişilmiştir. 1783’te Kırım’ın Rusya 

tarafından ilhakı yapılacak reform hareketlerine hız verir. Doğudaki çıkarları için 

Rusya’yı bir tehdit olarak gören Fransa’da yapılacak reformlarda Osmanlı Devleti’ni 

teşvik etmektedir. Yenilikler padişahın tasvibini alan ve Fransız elçisi Choiseul-

Gouffier’nin (1752-1817) desteğini alan Halil Hamit Paşa’nın (1736-1785) 

çabalarıyla gerçekleştirilmiştir. İlkönce Süratçılar ocağı yeniden kurulmuştur. 

Hendesehane-i Bahri açılmıştır, daha sonra Fransa’dan kara ve deniz kuvvetlerinin, 

kalelerin ıslahı için uzmanlar getirilmiş ve bu uzman subay ve mühendisler 

kullanılarak tersanenin ıslahına çalışılmış ve gemi inşaatına önem verilmiştir.43 

 

     XVIII. yüzyıl boyunca Osmanlı mimarisindeki değişim devam etmiştir. Lâle 

Devri’nin ardından 1740-1808 yıllarını kapsayan Türk Barok ve Rokoko Devri 

olarak isimlendirilen döneme girilmiştir. Artık bu dönemde klasik Osmanlı yapı 

41 Baron de Tott ve Süratçi Ocağı hakkında geniş blgi için bkz. Mehmet Karaca (Ed.), a.g.e., 51-79 
42 Bonville de Marsagny, Le Chevalier de Vergennes, C. I, 88-89’dan aktaran E.Ziya Karal, a.g.e., 34. 
43 Halil Hamit Paşa hakkında ve yenilikler konusunda yaptığı çalışmalar hakkında geniş bilgi için bkz. 
Mehmet Karaca (Ed.), a.g.e., 67-80. Osmanlının, hizmetine, yabancıları kabul etmeğe başlaması , 
Avrupa’da şöhret kazanmış birçok generallerde de Türkiye’de çalışma hevesi uyandırmıştır. Bu 
generaller birçok proje ve planlar yollayarak Türk ordusunu ıslaha talip olduklarını bildirmişlerdir. 
Bununla beraber Osmanlı bu tekliflerin hiçbirini kabul etmemiş ve ihtiyaç duyduğu uzmanları Fransız 
elçiliği yoluyla getirtmeğe devam etmiştir. Bkz. E.Ziya Karal, a.g.e., 36 

                                                 



19 
 

sanatının mimari ve bezeme öğeleri yerlerini yavaş yavaş Avrupa mimarisinin  Barok 

ve Rokoko üsluplarındaki öğelere terk etmeye başlamıştır. Bununla beraber yapı 

türlerinin genel plan şemalarında büyük bir değişiklik yoktur. Geleneksel bezeme 

anlayışında ise büyük ölçüde değişiklik gerçekleşmekte olduğu görülür. Mimaride 

mukarnaslar yerini volütlere, silmeler barok profillere bırakırken rumiler ise  

arabesklere döner. Rokoko aynaların çerçeve süslerini mimari cephelerde görmek 

mümkün olur. Kıvrak yuvarlak kemerler, oval pencereler, S formundaki 

payandalarda Barok etki sonucu ortaya çıkarlar. Özellikle bezemede varlığını güçlü 

bir şekilde duyuran Barok ve Rokoko üslubunun etkilerini taşıyan yapıların 

örneklerini öncelikle Nur-u Osmaniye Camisi (1755), Üsküdar Ayazma Camisi 

(1760) ve Lâleli Camisi (1763), Beylerbeyi Camisi (1778), Eyüp Camisi (1798-

1800)  verir.44 Bu cami örnekleri genellikle eski plan şemalarında yola çıkılarak 

yapılmıştır.  Fakat yüzyıl sonuna doğru gittikçe daha belirgin şekilde klasik Osmanlı 

motifleri yerlerini  Avrupa’nın barok ve rokoko motiflerine bırakmıştır. Rampayla 

çıkılan hünkar mahfilleri bu dönemin belirgin yenilikleri arasındadır. Diğer yapı 

tipleri arasında ongen gövdesi, yuvarlak kemerli pencereleri, saçaklı kısmıyla Fatih 

Sultan Mehmed Türbesi (1771), Eyüp’te dış görünüşüyle rokokonun biçimsel 

özelliklerine yönelerek daha önceki örneklerden ayrılan Mihrişah Sultan Türbesi 

(1792) bulunmaktadır. Ayrıca  XVIII. ve XIX. yüzyıllarda özel bir önem verilen ve 

varlıkları ve mimari özellikleriyle başta İstanbul olmak üzere çeşitli Anadolu 

şehirlerinin görünümlerini etkileyen ve hepsi dönemin benzer bezeme özellikleriyle 

yüklü olan çeşme ve sebillerden Sultan III. Ahmed (1729) Tophane (1732), Kabataş 

(1733), Azapkapı Meydan Çeşmeleri,  İbrahim Paşa Külliyesi Sebili, Beşir Ağa 

Sebili, Emirgan Çeşmesi (1783), Nuruosmaniye Çeşmesi (1755), Emirgan’da I. 

Abdülhamid Çeşmesi (1782)  dikkate değer örnekler arasındadır. Bununla beraber 

Batılılaşma sürecinin Osmanlı mimarisine etkilerini yansıtan en önemli örnekler köşk 

ve saray yapılarıdır. Bu tip yapıların genel özelliklerinde dikkat çeken husus 

44 Nuruosmaniye Cami’sinde çok yoğun biçimde barok motifler yer almasına rağmen bu durum 
Avrupa’dakilerden ayrılıklar taşır. Cami onbir basamaklı merdivenle çıkılan bir set üzerindedir. 
Revaklı avlusu yarım oval şeklindedir. Cami süslemesinde kullanılmış olan dalgalı yay kemerler, 
deniz kabukları, akant yaprakları ve değişik sütun başlıkları barok üsluptadır.  1763 yılında 
tamamlanan ve Mehmed Tahir Ağa’nın mimarlığını yaptığı Lâleli Camisi ise dönemin yaygın bezeme 
örneklerini gösterir. Bu yapı yeni gelişmeleri yorumlayış ve geçmiş değerlere bağlılık açısından iyi bir 
örnek sergilemektedir.  

                                                 



20 
 

yapıların planlarının geleneksel niteliklerini muhafaza etmeleridir. Bir sofa ve 

etrafındaki odalardan oluşan plan şeması Batı’yla ilişkilerin gittikçe güçlenmesine 

rağmen toplum ve aile yaşamının gereği olarak uzun süre varlığını korumuştur. 

Barok, rokoko ve daha sonra ampir üslupta bezemeler ise yapıların içlerini 

zenginleştirmiştir. Bu yapılar arasında Yalı Köşkü (1719), Sadabad’da Kasr-ı Neşat 

(1723), Eski Küçüksu Kasrı (1751), Emirgan’da Şerifler Yalı Köşkü (1785), 

Aynalıkavak Köşkü (1791), Topkapı Sarayında Şevkiye Köşkü (XVIII. yüzyıl sonu) 

bu dönemin mimari ve bezeme özelliklerini taşırlar.45  

 

     Sultan III. Selim’in saltanat yılları (1789-1807), bütün XVIII. yüzyıl boyunca el 

yordamıyla yapılmaya çalışılan yenilik hareketlerinin asıl ivmesini bulmaya 

başladığı devirdir. III. Selim, III. Mustafa ve I. Abdülhamid zamanlarındaki yenilik 

fikirleri içinde yetişmiştir. Selim, I. Abdülhamid devrinde, Halil Hamit Paşa’nın 

teşebbüsleriyle gerçekleştirilen ıslahat hareketlerini geniş ölçüde devam ettirmiştir. 

Bu sebeple III. Selim devri Nizam-ı Cedit devri olarak isimlendirilmiştir. Nizam-ı 

Cedit III. Selim’in yaratmak istediği Avrupai düzende yeni bir askeri teşkilatın ve 

aslında onu da kapsayan çok daha geniş bir ıslahat hareketinin ismidir. III.Selim, 

talim ve terbiyesi kalmamış, söz dinlemez yeniçeri ordusunun yanında modern bir 

ordu kurmanın yanında ulemanın nüfuzunu kırmak ve Avrupa’nın her alandaki 

gelişme ve keşiflerinden haberdar olarak onlardan yapacağı iktibaslarla Osmanlı 

İmparatorluğunu yenileştirmek düşüncesinde olmuştur.46 III. Selim  saltanatının ilk 

senelerinde, devletin ileri gelenleri arasında yapılacak ıslahatlarda izlenecek yol 

hakkında bilgi almak için bir anket yapmayı düşünür. Bu amaçla hazırlanan 

layihaların büyük bir bölümünde yeniçeri ocağının yanında Avrupa usulünde eğitim 

görmüş yeni bir ordunun gerekliliğinden bahsedilmekteydi. Ayrıca bu ordunun 

45 Bu konuda ayrıntılı bilgi için bkz. Ayda Arel, Onsekizinci Yüzyıl İstanbul Mimarisinde 
Batılılaşma Süreci, İ.T.Ü Mimarlık Fakültesi Yay., İstanbul 1975.  
46 III. Selim’e ıslahat fikri babasından miras  kalmış gibidir. Daha şehzadeliği zamanında, Fransız 
elçisinin aracılığıyla XVI. Louis’ye mektuplar gönderen III. Selim, bu mektuplarında ıslahat fikrine 
daha padişah olamadan sahip olduğunu gösterir. Bu mektuplarda III. Mustafa’nın Selim’e bir 
vasiyetname bıraktığını, bir İtalyan doktor vasıtasıyla, Selim’in Fransız elçisiyle haberleşip onun 
aracılığıyla Fransa kralının yanına İshak Bey isminde bir zatın gönderildiğini öğrenmekteyiz. İsmail 
Hakkı Uzunçarşılı, “Şehzade Selim’in XVI. Louis’ye Şifreli Mektupları”, Belleten, sayı 5-6, Nisan 
1938’dan aktaran E.Ziya Karal, a.g.e, 37. İshak Bey’e “envaı fünun ve maarif talim etmek “ talimatı 
verilmişti. Öte taraftan XVI. Louis’nin III. Selim’e yazdığı mektup için bkz. Tahsin Öz, “Fransa kralı 
Louis XVI’nın Selim III’e nâmesi”, Tarih Vesikaları, no. 3, 1941, 198-202.  

                                                 



21 
 

eğitilmesi için Avrupa harp fenni kitaplarının tercüme edilmesi ve Avrupa’dan 

uzman subayların getirilmesi tavsiye edilmekteydi. Bunların yanında humbaracı ve 

lağımcı gibi ocakların ıslah edilmesi ve kadrolarının genişletilmesi üzerinde de 

durulmaktaydı.47  

 

     III. Selim’in reform projelerinde ağırlık topçuluk, istihkam, denizcilik ve bunlara 

yardımcı bilimlerde eğitim sağlayacak olan yeni askerlik ve denizcilik 

okullarındadır. Bu projelerde de I. Abdülhamid zamanındaki gibi büyük ölçüde 

Fransız yardımına başvurulmuştur. Fransız subaylar eğitmen olarak atanmışlardır. 

Fransız dili bütün öğrenciler için zorunlu kılınmıştır. Ayrıca çoğu Fransızca olan 400 

kadar Avrupa kitabından oluşan bir kitaplık da kurulmuştur.48   

 

     Yine bu dönemde ilk defa Avrupa’da daimi sefirlikler ihdas edilme yoluna gidilir. 

Bu amaçla Londra, Viyana, Paris ve Berlin’e sefirler gönderilir. Yeni sefirlerden 

gittikleri yerlerin “ suret-i idaresini, nizam-ı mülke dair kaffe-i halatını (bütün 

hallerini), askerlik sahasındaki vaziyetlerini” tetkik edip bildirmeleri istenmektedir.49 

Bu teşebbüs, aynı zamanda, hem Avrupa ile doğrudan teması sağlayacak hem de 

batı’yı yerinde görmüş ve tanımış devlet adamlarını yetiştirmenin bir çaresi olacaktır. 

Bu dönemde, bu görevlerle ve çeşitli vesilelerle Avrupa’ya gidenlerin Sultana 

sundukları birçok sefaretname vardır.50  

 

     III. Selim’in esas amaçlarından biri kendisine sadık Avrupai usulde yetişmiş ve 

teknik donanımı tam ve yeniçeri ocağından müstakil bir ordu kurmak idi. Bu ordu 

47 18 kadar olduğu tahmin edilen bu lahiyalarda en önemli mesele olarak Osmanlı ordusunun ıslahı 
ortaya çıkmaktadır. Ayrıca bazı layihalarda son derece bozulmuş iç işlerinin düzeltilmesi gerekliliği 
üzerinde de fikirler vardır. Dikkat çeken ve  tavsiye edilen usul ise genelde Kanuni Sultan 
Süleyman’ın kanunlarına dönmektir. Lâhiyalar için bkz. E. Ziya Karal, “Nizâm-ı Cedid’e dair 
lâyihalar, Tarih Vesikaları, no. 6,8, 1942 ve no. 11,12, 1943. 
48 A. De Juchereau de Saint-Denys, Révolutions de Constantinople en 1807 et 1808,I (1819), 76’dan 
aktaran Bernard Lewis, Modern Türkiye’nin Doğuşu, 60 
49 E. Ziya Karal,Tarih Notları, 39. 
50 Bunlardan bazısı bir program sunacak genişlikte ve teferruatlı eserlerdir.  Bunların en 
önemlilerinden biri 1793 yılına Viyana’ya gönderilen  Ebubekir Ratip Efendi Sefaretnamesi’dir. 
Ebubekir Ratip’in Avusturya’nın askeri ve sivil idaresi hakkında verdiği bilgiler bu ülkenin en önemli 
yanlarını belirtecek niteliktedir. Niyazi Berkes, Ratip Efendi’nin bu eseri ile o zamanın modern 
devletini nitelendiren en önemli yanlar üzerine parmağını bastığını ve Tanzimat Fermanı’ndaki 
fikirleri 45 yıl önce ileri sürdüğünü söyler. Bkz. Niyazi Berkes, Türkiye’de Çağdaşlaşma, 89.  

                                                 



22 
 

sayesinde kuracağı mutlak nüfuz ile devletin ihtiyacı olan siyasi ve  toplumsal 

alanlarda da düzenlemeler yapmayı  kolaylaştırmayı istemiştir. Bu amaçla 1792’de 

başlattığı Nizâm-ı Cedid hareketi çerçevesinde deniz ve kara mühendisleri eğitimi 

ele alınmıştır. 1793 yılnda Tersâne-i Amire’de bulunan Tersâne Mühendishânesi’nde 

gemi inşa, seyrüsefer, haritacılık ve coğrafya derslerinin verilmesi için hazırlıklar 

yapılmıştır. 14 Temmuz 1793 tarihinde Humbaracı ve Lağımcı Ocaklarının 

Hasköy’deki kışlası içinde mühendislerin eğitimi için düşünülen bir Mühendishâne 

binasının temeli atıldı. Yeni bina 1795’te tamamlanırken yeni eğitim kurumu 

Mühendishâne-i Cedide der Kışlak-ı Humbaracıyân  adı altında 4 Nisan 1794’te 

faaliyete geçti. Bu kurumun ismi önce Mühendishâne daha sonra 1806 kanunnamesi 

ile Mühendishâne-i Berri-i Hümâyûn olmuştur. Zamanın ruhuna uygun olarak 

Avrupalı modern eğitim modelinin örnek alındığı bu okulda bir de matbaa 

kurulmuştur. Kuramsal derslerin yanında uygulamaya da önem verilmiştir.51 

 

     III. Selim ve yanındaki devlet adamları yabancılarla sık sık temas halindeydiler. 

Daha I. Abdülhamid zamanında İstanbul’da varlığını duyuran önemli bir yabancı 

kolonisi vardı. Bunlar görev icabı Osmanlı’ya gelmiş olan kimi müslüman olan 

yabancı subaylar ve aileleriydi. Bunların haricinde, devrin modası gereği, çoğu sanat 

meraklısı da olan yabancı sefirlerin yanında çalışan sanatçılar, ressam, mimar ve 

edebiyatçılar da bulunuyordu. Bunlardan başka, alimler, sarayla ve devlet 

adamlarıyla münasebeti bulunan doktorlar,  tüccarlar da vardı. Tüm bu insanlar 

Galata ve Beyoğlu’nu doldurmaktaydı ve yerli hayatla da kısmen de olsa bir 

temasları oluyordu. Böylece Avrupa düşüncesi ve hayat tarzıyla toplumun bir 

noktada bağlantısı oluşuyordu. Bununla beraber azınlıklar Batı ile öteden beri ilişki 

içindedirler. Hali vakti yerinde Rumlar çocuklarını okuturdu. Rumlar Avrupa 

dünyasına gidip gelen bir grup idiler. Fenerli Rum aristokrasisi Batı kültürüne açıktı 

ama Osmanlıca eğitimini de en iyi şekilde alırdı. Osmanlı insanının XVIII. yüzyıldan 

51 Mühendishâne-i Berri-i Hümâyûn hakkında daha geniş bilgi için bkz. Mehmet Karaca (Ed.), 
İstanbul Teknik Üniversitesi ve Mühendislik Tarihimiz, 110-137. Kara Mühendishanesinin inşaatı 
1795 Ekim ayı sonlarına doğru bitmiştir. 1796’da meşrufatı tamamlanmıştır. Matbaası ise 1797’de 
faalite geçmiştir. Bu konuda ve Mühendishane’nin bir resmi ve kitabesi için bkz. Kemal Beydilli, 
Türk Bilim ve Matbaacılık Tarihinde Mühendishâne, Mühendishâne Matbaası ve Kütüphanesi 
(1776-1826), 32-34,39, 40-41. Mühendishâne Matbaası ve faalitleri hakkında bkz. Turgut Kut-Fatma 
Türe (Haz.), Yazmadan Basmaya:Müteferrika, Mühendishane, Üsküdar, 3-12, vd. 

                                                 



23 
 

itibaren bulunduğu mekanı ve zaman çizgisini başka bir bilinçle görmeye, dünya 

tarihini ve coğrafyasını tanımaya başlamış olduğu bir gerçekti. XVIII. yüzyılda 

Osmanlı okuryazarları arasında bir tür aydın zümre doğmuştu. Latince öğrenen 

Osmanlı-Türk aydınları vardı.52 

 

     Kendisi de bir bir şair ve müzisyen olan III. Selim zamanında çeşitli sanatların 

gelişip serpilmesi için çaba göstermiştir. Sanayi ile de bağı kurulan cam sanatı buna 

iyi bir örnektir. Cam tekniklerini öğrenmesi için Mevlevi dervişi Mehmet Dede 

Venedik’e gönderilmiştir. Mehmet Dede dönüşünde Beykoz’da bir cam atölyesi 

açarak çeşm-i bülbül olarak bilinen özgün bir cam işleme türünü Osmanlı cam 

sanatına kazandırmıştır.53 III. Selim dönemi Osmanlı resim sanatı ve padişah 

portreciliği açısından bir dönüm noktasıdır. Poz vererek portresini yaptıran ilk 

padişah olarak kabul edilen III. Selim, resimlerini devlet büyüklerine, elçiliklere ve 

Avrupalı hükümdarlara hediye etmiştir.54 

 

     III. Selim zamanında yabancı mimar ve ressam varlığı devam etmektedir. 

Bunlardan biri olan A. Ignace Melling’in (1763-1831) Osmanlı devletinin mebani 

(yapılar, binalar) ve inşaat işlerinin kethüdası olduğu görülür. Melling, 1785’te Rus 

elçisi Bulgaroff ile beraber İstanbul’a gelmişti. 18 yıl kadar İstanbul’da kalan sanatçı 

Sultanın kardeşi Hatice Sultan’ın özel mimarı olarak çalışmıştır.55  

 

     III. Selim’in yerine tahta geçen II. Mahmud (1808-1839), III. Selim’in uzun 

müddet tesiri altında kalmış olan bir hükümdardır ve Osmanlı devlet ve toplumunu 

Batı’ya yaklaştırmak konusunda daha önce yapılan gayretlerden daha fazlasını 

göstermek yolunda çok daha fazla çalışmıştır.  

 

52 Bu konu hakkında İlber Ortaylı, İmparatorluğun En Uzun Yüzyılı, 18-19 
53 Bu konuda bkz. Fuat Bayramoğlu, Türk Cam Sanatı ve Beykoz İşleri, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları, 1996 
54 Günsel Renda, “Tasvir-i Humayun. Portrenin Son Yüzyılı 1800-1922”, Padişahın Portresi: 
Tesavir-i Al-i Osman, (J.Raby, H.G.Majer, J.Meyer zur Capellen, G.Neciboğlu, F.Çağman, S.Bağcı, 
B.Mahir, G.İrepoğlu, S.Bağcı, G.Renda), 442-552 
55 Daha geniş bilgi Resim Çevresi bölümünde verilmiştir. 

                                                 



24 
 

     II. Mahmud, İmparatorluğu Avrupa karşısında düştüğü geri durumdan kurtarmak 

içim Batı’yı taklit etmekten başka bir çare olmadığını düşünmektedir. Her şeyden 

önce devletin sarsılan itibarını geri kazanması, imparatorluğun bünyesini kemiren 

mahalli isyanları bastırmak ve istilaya maruz kalan sınırlarda emniyeti sağlamanın 

gerekliliği üzerinde durmuştur.  

 

     Aynı düşüncede olan Sadrazam Alemdar Mustafa Paşa (1755-1808) önde gelen 

ayan, hanedan ve eşrafı İstanbul’a davet ederek padişaha sadakatlerini temin etmeğe 

çalıştı. Sadrazam ile Rumeli ve Anadolu Âyanı arasında Sened-i İttifak imzalandı ve 

padişah tarafından onaylandı (1808). Sened-i İttifak Osmanlı padişahının mutlak 

egemenliğini sınırlayan bir sözleşmeydi.56 İmparatorluğun sürekli gerilemesinde ve 

yapılacak yeniliklerin sekteye uğramasında yeniçerilerin rolü görüldüğü için 1826 

yılında Yeniçeri Ocağı’na son verildi. Ocak kaldırıldıktan sonra Sultan II. Mahmud 

Batılılaşma hareketlerine başlamıştır. Yeniçeri ocağı yerine Asakir-i Mansure-i 

Muhammediye isimli yeni bir ordu kurulmuştur. Sultan II. Mahmud Avrupa 

ordularına benzemesi istenen bu ordunun subay kadrosunu Prusya’dan getirtmiştir.57  

  

     Devlet Teşkilatı alanında, sokağa yarı Avrupai kıyafetle çıkmağa başlaması ve 

tasvirlerini askeri ve mülki dairelere astırması gibi yenilikler görülmüştür. Ayrıca 

sadrazamlığın başvekalete, Darphane-i Amire ve Hazine-i Mansure’nin Umuru 

Maliye Nezaretine dönüştürülmesi, Ahkamı  Adliye, Dar-ü Şurayı Askeri, Umuru 

Nafia Encümenlerinin tesisi, memurlar arasında hariciye ve dahiliye diye iki kategori 

oluşturulması yapılan yenilikler arasındadır. Posta teşkilatının tesisi, muayyen 

sınıflara mahsus kıyafet ve başlıkların tayini önemli diğer yeniliklerdendir.58 

 

     Kültürel alanda, önemli yeniliklerden biri ilk tedrisatın mecburi kılınmasıdır. 

1838’de Sıbyan mekteplerinin üzerinde Rüşdiyelerin açılması kararlaştırıldı. 

Mekteb-i Maarif-i Adliye ve Mekteb-i Ulûm-u Edebiye isimli iki orta dereceli okul 

56 Sened-i İtifak’a göre padişahın buyrukları mutlak uygulanacak, sadrazamın buyrukları da padişah 
buyruğu hükmünde olavaktı. Sadrazam yasalara aykırı hareket ederse Âyan oybirliğiyle buna 
direnebilecekti. 
57 E.Ziya Karal, Tarih Notları, 42. 
58 Bernard Lewis, Modern Türkiye’nin Doğuşu, 93 

                                                 



25 
 

açıldı. Ders programları büyük ölçüde geleneksel olan bu okullar Fransızca ve 

modern konuların öğretimini de öngörüyordu. Bu okulların amacı devlet memuru ve 

tercüman yetiştirmekti. Medreseler yanında modern eğitim veren okullar açıldı. 

Askeri amaçlarla Avrupa modellerini örnek alan okullardan 1827’de Mekteb-i 

Tıbbiye, 1834’te Mekteb-i Ulûm-u Harbiye kuruldu. Burada yabancı öğretmenler 

egemen rol oynadılar. Genellikle Fransızca olmak üzere yabancı bir dil bilmek bütün 

öğretimin ilk şartı idi.59 Yine askeri amaçlı olarak Muzıka-i Hümayun Mektebi 

kurulmuştur. Bu okulun görevi yeni ordunun ihtiyacı olan davulcu ve trampetçi 

sağlamak olarak belirlenmişti. Öğretmenlerinden biri Donizetti Paşa (1788-1856) 

idi.60 Diğer yenilikler arasında nüfus sayımının yapılması, karantina usulünün 

getirilmesi, kolera ve veba gibi hastalıklar hakkında broşürler basılması ve bu alanda 

halkın ve askerin eğitilmesine yönelik çalışmalar sayılabilir.61 

 

     Dış elçiliklerin yeniden açılması, güvenilir tercümanlara olan ihtiyaç neticesinde 

1821 yılında Tercüme Odası’nın kurulması önemli yenilikler arasındadır. Tercüme 

Odası tercüman yetiştirmenin ötesinde görevler görmüştür. Batı düşüncesine açık, dil 

bilen yeni bir Müslüman memur tipinin yetiştiği bir merkez hüviyetine kavuşan 

Oda’dan yenileşmenin önde gelen isimleri olan Mustafa Reşid Paşa (1800-1858), Ali 

Paşa (1825-1871), Fuat Paşa (1814-1869) gibi devlet adamlarının yetiştiği görülür.62  

59 Bernard Lewis, a.g.e., 85. 
60 Guiseppe Donizetti, İstanbul’a 1828 yılında gelmiştir. Pantolon ve ceket giyen yeni orduya uygun 
batılı anlamda bir bando kurulmasını yerine getirmiştir.  
61 E.Ziya Karal, a.g.e.,.43 
62 Tanzimat’ın  başmimarı ve yürütücüleri de bu üç önemli isimdir; Mustafa Reşit Paşa (1800-1858), 
Âli Paşa (1815-1871) ve Fuat Paşa  (1814-1869). Mustafa Reşit Paşa, bir vakıf memurunun oğludur. 
Genç yaşta devlet memuriyetine girmiştir. 1834’te Paris’e büyükelçi olarak gönderilmiştir. 
Fransızcayı Paris’te bulunduğu sırada öğrenmiştir. Başka diplomatik ve resmi görevlerde bulunduktan 
sonra Hariciye Nazırı olmuştur. 1839’da Abdülmecid tahta geçtiği sırada Londra’da özel bir görevde 
bulunmaktadır. 1841’de azledilen Paşa, 1845’te Hariciye Nazırlığına dönmüştür. Ertesi yıl  ise altı kez 
işgal ettiği sadaret makamına atanmıştır. Âli Paşa, bir esnafın oğlu olarak doğmuştur. Genç yaşta 
memuriyete girmiş, Fransızca bilgisi sayesinde Babıâli tercümanının yanına verilmiştir. 1836’da özel 
elçi olarak Viyana’ya gönderilen Ahmet Fethi Paşa’nın maiyetindedir.  1840’da Londra Büyükelçisi 
olur. 1852’de Reşit Paşa azledilince onun yerine Sadrazam oldu. 1854’te yeni kurulmuş olan Meclis-i 
Âli-i Tanzimat’ın başkanı oldu. Ölümüne dek reform hareketlerinde egemen bir rol oynadı. Fuat  
Paşa, dil ve edebiyat reformunda  önemli bir rol oynamış olan  Osmanlı şair, bilim adamı ve devlet 
adamı Keçecizade Mehmet İzzet Efendi’nin (öl. 1830) oğludur. Tıbbiye’ye girmiş, askeri tabib 
olmuştur. Fransızca bilgisi ile 1837’de Tercüme odasına girdi. 1840’da elçilik tercümanı olarak 
Londra’ya gitti. 1852’de Hariciye Nazırı oldu. Sonradan başkanlığını da yaptığı Meclis-i Âli-i 
Tanzimat’ın üyeliğine seçildi. Devlet adamlığının yanı sıra değerli bir bilim adamı da olan Fuat Paşa, 

                                                 



26 
 

Burada öğrenilen Fransızca aracılığıyla Fransız edebiyatı ve düşüncesiyle ilk tanışma 

gerçekleşmiş; bu da Divan edebiyatından Tanzimat edebiyatına geçişi koşullarını 

büyük ölçüde hazırlamıştır.63 Gerçekten Babıâli’nin dışişleriyle ilişkili olarak 

kurulan Tercüme Odası, Avrupa tarihine yeni bir yön veren fikirlerin tanınmasında 

öncü rollerden birini üstlenmiştir. Bu tarihlerdeki önemli hadiselerden biri de 

Osmanlı dilindeki ilk gazetenin yayınlamasıdır. 1831 yılında yayına başlayan gazete 

Avrupa dünyasının tanınmasında önemli katkılar sağlayacaktır.64 

 

     II. Mahmud döneminin bir başka önemli yeniliği de Avrupa’ya eğitim amacıyla 

öğrenci gönderilmesidir. Bu öğrenciler arasında resim eğitimi almak isteyenler de 

vardır. 1835’te gönderilenler arasında Mühendishane-i Berri-i Hümayûn’dan mezun 

İbrahim (Ferik İbrahim Paşa) (1815-1889) ve sonradan Erkân-ı Harbiye reisliğine 

kadar yükselmiş olan Tevfik Paşa (1819-1866) bulunmaktadır. Batı tekniğini 

kullanan ilk ressamlar arasında bulunan Hüsnü Yusuf (1817-1861) da yine bu 

tarihlerde Avrupa’ya gönderilmiştir.65 

 

     II. Mahmud gündelik yaşama ilişkin yenilikler de gerçekleştirmiştir. Hafta tatili 

kuralını koymuştur. Resepsiyonlar vermiştir. Bu resepsiyonlarda kadınlarla sohbet 

etmiş, tokalaşmıştır. Padişah kıyafet değişikliğine gitmiş, ulemanın dışında 

memurların fes, pantolon giymesi, tıraş olması zorunlu hale gelmiştir. Sultan 

kendisini yeni giysilerle gösteren portrelerini resmi dairelere astırmıştır. Portresinin 

bulunduğu tasvir-i hümayûn nişanları yaptırmış ve bunları üst düzey görevlilere ve 

elçilere armağan etmiştir.66 

 

dil reformunda önemli bir yeri bulunan ve Türk grameri üzerinde basılan ilk Türkçe eser olan Kavaid-
i Osmaniye (1851) eserinin yazılmasında tarihçi Ahmet Cevdet Paşa ile birlikte çalışmıştır. 
63 Niyazi Berkes, Türkiye’de Çağdaşlaşma, 176-177. 
64 Bu konu daha ayrıntılı olarak edebiyat çevresi bölümünde ele alınmıştır.  
65 1835 tarihinde Avrupa’ya giden öğrenciler ilk önce Londra’ya gitmişlerdir. Orada topçu 
mühendisliği eğitimi alıp Paris’e geçmişler tahsillerine devam etmişlerdir. Hüsnü Yusuf, Abdülmecid 
tarafından Avrupa’ya gönderilmiştir. Paris, Belçika, Viyana ve Berlin’de eğitim görmüştür. Daha 
fazla bilgi için Adnan Şişman, Tanzimat Döneminde Fransa’ya Gönderilen Osmanlı Öğrencileri 
(1839-1876), 8-10. 
66 Günsel Renda, a.g.e., 449. 

                                                                                                                                          



27 
 

     II. Mahmud döneminde Osmanlı devlet adamlarının ve aydınlarının özellikle 

Fransa’ya karşı artan tutkusu ülkede mimari alanda ampir üslubun67 görülmesinde 

karşılığını bulmuştur. Bu üslup Batı’daki özgün şeklinden farklı olarak yer yer  barok 

üslup ile karıştırılarak kullanılmıştır. Bununla beraber bu yorumlayışta bize özgü 

görünüşlerin varlığı kendisini hissettirmektedir.68 Baroktan ampir üsluba geçişi 1826 

yılında tamamlanan Tophane Nusretiye Camisi69 simgelemektedir. Çemberlitaş’ta 

1840 yılında tamamlanan II. Mahmud Türbesi ise bir başka önemli örnektir.  II. 

Mahmud döneminin mimarlık açısından önemli bir hadisesi Hassa Mimarlar 

Ocağı’nın70 1831 yılında kapanmış olmasıdır. Bu dönemde mimaride birden çok 

üslubun bir arada kullanılmasıyla kendini gösteren karışıklıkta bu durumun da etken 

olduğu düşünülebilir. Bu dönemde Batı kültürüyle daha yakın ilişkileri olan ve orada 

eğitim alan azınlıklar arasından mimarlar çıktığı görülür.71   

 

     Bu zamana kadar yapılan yenilikler Tanzimat üzerinde de tesir sahibi olmuştur. 

Zira Tanzimat’ı yürüten kadro II. Mahmud devrinin ıslahat çevresi içinde 

yetişmişlerdir.  

67 Ampir Üslup ilhamını Yunan ve Roma mimarisinden alan, Eski Mısır sanatından da esinlenen bir 
üsluptur. Mimariden mobilyaya kadar geniş bir alanı etkilemiş olan bu üslubun mimaride  duvara 
gömülü kolonlar, üçgen alınlık, yalın silmeli kornişler, yuvarlak kemerler belirgin özellikleridir. 
Ayrıca rozet, top,kargı,  meşale, defne dalı,, girland gibi simgesel anlamı olan motiflerin mimariye 
uygulandığı görülmektedir. 
68 Metin Sözen-Z.Sönmez, a.g.e., 858. 
69 Mimarı Kirkor Balyan olan Nusretiye Camisi yüksekçe bir platform üzerine kondurulmuştur. 
Camide perde motifleriyle bezeli korkuluklar ve soğan biçimli kaide gibi barok unsurların da 
kullanılmış olmakla beraber ampir  üslup hakimdir. 
70 Osmanlı Saray Örgütü içinde Birun bölümünden sayılan ve kesin biçimini Mimar Sinan zamanında 
almış olan Hassa Mimarlar Ocağı, Sarayın dört ünlü eminliğinden birisi olan Şehreminliğine bağlıydı. 
Şehreminliğin yükümlü olduğu işlerin başında devlete ait inşaat ve onarımlar gelmekteydi. Osmanlı 
Devleti’nin siyasal sınırları içindeki bütün onarımlarının denetlenmesinde bu kurum sorumluydu. 
Hassa Mimarlar Ocağı 1831 yılında Ebniye-i Hassa Müdürlüğünün kurulmasıyla görevini 
tamamlamıştır. Son başmimar Abdülhalim Efendi, başmimarlık ve Şehreminliğinin 
birleştirilmesinden oluşan Ebniye-i Hassa Müdürlüğünün başına getirilmiştir. 1834 yılında 
Abdülhalim Efendi’nin Saraya sunduğu bir mimarlık okulunun kurulması önerisi bilinmeyen 
nedenlerle o tarihlerde gerçekleşememiştir. Bu konuda bkz. Zeki Sönmez, “Abdülhalim Efendi, 
Seyyid”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Yıl 1988, Cilt 1, 212. 
71 Bu zamandaki mimarların birçoğunu Ermeni asıllı Balyan ailesi çıkarmıştır.  Osmanlı Mimarlığının 
gelenekten uzaklaşarak batı üsluplarına kendini teslim etmeğe başladığı bu yıllarda Balyan ailesinden 
mimarlar  o zamanki Avrupa mimarlığında geçerli  üslubları benimsemişler ve bu yaklaşımla 
İstanbul’un görünümünü değişitiren onlarca yapı gerçekleştirmişlerdir. Mustafa Cezar, Balyanlar’ın 
Batı mimarlığında geçerli olan seçmeci yaklaşımla eserlerini verirken geleneksel Osmanlı-Türk 
unsurlarını da göz ardı etmediklerini söylemektedir. Mustafa Cezar, XIX. Yüzyıl Beyoğlusu, 313-
316. Balyan ailesi ve mimari faaliyetleri hakkında daha geniş bilgi için  bkz. Pars Tuğlacı, Osmanlı 
Mimarlığında Batılılaşma Dönemi ve Balyan Ailesi, İnkılap ve Aka kitabevi, İstanbul 1981. 

                                                 



28 
 

     3 Kasım 1839 tarihinde Tanzimat  Fermanı yahut Gülhane Hattı Hümayûnu adı 

altında bilinen fermanın ilanı ile Batılılaşma hareketlerinin yeni bir aşamaya ulaştığı 

görülür.  Artık bu tarihten sonra Batılılaşma daha çok teknik ve askeri alanlarla 

sınırlı kalan yenileşme hareketleri değildir.  II. Mahmud’un başlattığı yenileşme ve 

değişimlerin sürdürücüsü olacak olan Sultan Abdülmecid (1839-1861) bu fermanla 

köklü yenilikleri bir devlet programı halinde yürürlüğe sokmaktadır. Gülhane 

Parkı’nda, Mustafa Reşid Paşa tarafından, büyük bir kalabalık karşısında okunan 

fermanla, Padişah, uyruklarının “can, mal, ırz ve namus güvenliğini” ilan ediyordu. 

Kanun önünde ve vergi toplamada eşitlik vaat ediyor, askerlik için belirli bir süre 

konacağından söz ediyordu. Ceza davaları açık olacak, vergi iltizamı kalkacak, 

herkes malları üzerinde dilediği gibi tasarruf hakkında bulunabilecekti. Böylece 

Osmanlı geleneksel hukuk ve vergi yapısından kesin bir ayrılığın adımı atılmış 

oluyordu. Tanzimat yabancı gözlemciler tarafından Osmanlı Devleti’nin 

“civilisation” ya da o sıralarda beliren yeni karşılığı ile  “medeniyet” yolunda attığı 

en önemli adım olarak tanımlanacaktır.72 

 

     Tanzimat’ın modernleşme politikalarını yöneten kadro, önceleri olduğu gibi 

ordudan veya ulemadan değil, Tercüme Odası ve elçilik katipleri arasından gelen 

bürokratlardır. Dil bilen ve Avrupa’yı tanıyan bu yeni yönetici elit Osmanlı’nın 

modernleşme tarihinin bu önemli aşamasında büyük ölçüde yönetime hakimdir. 

  

     Tanzimat Fermanı’nda iyi bir idare için yeni kurumlara ihtiyaçtan bahsedilir. Bu 

yeni kurumlar arasında en önemlisi Meclis-i Ahkâm-ı Adliye’dir. II. Mahmud 

zamanında bir başkan, beş üye ve iki kâtiple kurulmuş olan bu kurumun yeni 

üyelerle genişletilerek denetleyici ve yarı teşrii bir görevde bulunması belirtilir. 

Fermanda öngörülen ve başlıca iki konuda, maliye ve adalet alanlarında olan diğer 

reformlar da birbirini takip eder.  

 

     Padişahın Tanzimat Fermanı ile devletin geleneksel yapısında köklü değişiklikler 

yapacağını uyruklarına ve Batılı devletlere ilan etmesiyle başlayan bu yeni dönemde 

72 Tuncer Baykara, “Osmanlı Tarihi”, Anadolu Uygarlıkları Ansiklopedisi, C. 4, 1982, 747. 
                                                 



29 
 

yalnız devlet yapısı değil toplumsal yaşam da değişikliğe uğrayacaktır. Devlet 

kurumları, hukuk düzeni, eğitim sistemi, mali düzende getirilen değişiklikler, Avrupa 

devletleriyle gittikçe artan siyasi ve ekonomik ilişkiler toplumda yeni bir insan 

tipinin çıkmasını doğuracak ortamı hazırlamıştır.  

 

     Bu anlamda Osmanlı Devleti’nin kendisini uluslararası kapitalist sisteme bir yarı 

sömürge olarak dahil eden73 Baltalimanı Ticaret anlaşması gibi ekonomik 

yapılanmalar önem kazanmaktadır. Osmanlı Devleti 1838 tarihli bu anlaşmayla 

kendisini gelişmiş Avrupa devletlerinin sanayi ürünleri için bir pazar haline 

getiriyordu. O tarihlerde Londra elçisi olan Mustafa Reşid Paşa’nın İngiltere ile 

yenilenecek ticaret anlaşması olarak imza koyduğu bu anlaşma Osmanlı Devleti’nin 

ekonomik yaşamına büyük darbe vuracaktır. İngiltere gelişen sanayisinin ürünlerini 

Osmanlı Devleti’ne dilediği gibi satabilecekti. Bu durum henüz yeşermekte olan 

Osmanlı sanayisinin çökmesine zemin hazırlayacaktır. Bu tarihlerde Osmanlının 

verdiği iki önemli taviz bazı önemli ürünlerin ticareti üzerindeki devlet tekelinin 

kaldırılması ve ülkenin şehirleri arasında nakledilen mallardan alınan ihracat vergisi 

ile ithalat gümrük resmi oranlarının düşürülmesiydi. Bu durum yerli sanayinin dış 

rekabet karşısında korunmasız bırakılması ve ezilmesi demekti. Bu yeni durumla 

Osmanlı Devleti’nin gümrük resimlerini düzenleme konusundaki bağımsızlığından 

vazgeçerek kriz zamanlarında kendisini önemli bir gelir kaynağından yoksun 

bırakmış olmaktaydı. Kırım savaşının harcamalarını karşılayabilmek için böyle bir 

çaba içine girememiş olması devletin ağır bir dış borçlanma sürecine girmesini 

zorunlu hale getirmiştir.  

 

     Ülkenin kendisini yenilemeye çalıştığı bir dönemde girişmek zorunda kaldığı 

Kırım Savaşı’nın74 (1853-1856) amacı Rus deniz gücünü yok etmenin yanı sıra 

Osmanlı Devleti’ndeki gelişmeleri istenilen yönde yönlendirmektir. Savaş sonunda 

18 Şubat 1856’da Osmanlı padişahı Islahat Fermanı olarak anılan fermanı ilan 

73 Oğur Arsal, Osmanlı Resminin Sosyolojisi, 45 
74 Kırım Savaşı kökenindeki asıl amaç  Rusya’nın Osmanlı Devleti üzerindeki üstün durumunun 
giderilmesi ve İngiltere ve Fransa’nın Osmanlı Devleti üzerindeki manevi nüfuzlarının sağlanmasıdır. 
Savaş sonunda Eflak, Boğdan ve Sırbistan üzerindeki Rus koruması yerine Avrupa Devletlerinin 
teminatı ve Osmanlı ülkesindeki Hristiyanların Müslümanlarla her bakımdan eşit olmaları yapılan 
görüşmelerle karara bağlanmıştır.  

                                                 



30 
 

etmiştir. Bu fermanla daha kesin çizgilerle Osmanlı ülkesinde yaşayan halkların yani 

Müslüman ve Hristiyanların eşitliği belirtilmekteydi.  

 

     Kırım Savaşı sonrasında Avrupa’dan ilk kez borç para alınması gerçekleşmiştir.75 

Alınan borç, Kırım Savaşı’nın artırdığı masrafları karşılayabilmek içindir. Fakat borç 

para alınması sonraki yıllarda da devam etmiştir. Bu durum sonraki dönemde Devleti 

büyük sıkıntı içine sokmuştur. Öyleki 1878 yılında (93 Harbi) Ruslar karşısında 

alınan yenilgi sonrasında 1881 yılında Düyûn-i Umumiye idaresi kurulmuştur. Bu 

kurum, Osmanlı Devleti’nin dış borç ödemelerini garanti altına almak için devletin 

en önemli gelir kaynaklarını Batılı güçlerin denetimi altına sokuyordu.76 

 

     1856 Islahat Fermanı, Müslüman ve Hristiyan uyruklar arasında vergi, askerlik, 

eğitim, devlet görevi, din ve mezhep eşitsizliklerini çözmeyi amaçlayan bir 

düşüncenin yansıması olarak, Müslüman olmayan azınlığa çeşitli ayrıcalıklar 

getiriyordu. Gayrimüslimler ülkenin iktisadi yaşamında Batılılarla birlikte söz sahibi 

olmaya başlamışlardır. Bu durum ülke içinde tepkilere de yol açmıştır. Yeni 

Osmanlılar bu tepkinin bir sonucu olarak ortaya çıkmıştır. Bu ferman kişi ve din 

özgürlüklerinin anayasal güvence altına alındığı, Avrupa devleti görünümü kazanılan 

bir devlet haline gelme yanında “millet-i hakime” konumunda olan Müslümanların 

bir çok alanda imtiyazlı durumuna son veriyordu.77 

 

     Tanzimat modernleşmesinin bir özelliği Osmanlı yöneticilerin de modernleşme 

olgusunu sırtlanmış ve onu topluma dikte etmeye başlamış olmalarında ortaya çıkar. 

Daha bilinçli ve bütüncül bir reform programı vardır. İkinci Viyana bozgunundan 

Tanzimat’a dek Osmanlı Batılılaşmasının gerekliliğini askeri başarısızlıklar 

hazırlamıştı. XVIII. yüzyılın sonunda dahi Osmanlı’nın reform girişimlerinin bir tek 

nedeni vardır. O da Hıristiyan Avrupa’ya özellikle Rusya’ya karşı durabilmek için 

orduyu modernleştirmek.78 Tanzimat artık ordunun modernleşmesinin yanı sıra tüm 

75 İlk kez 28 Haziran 1855’te İngiltere ve Fransa’dan borç alınmıştır. 
76 Gelirini doğrudan doğruya vergi toplama yoluyla elde eden Düyûn-i Umumiye Osmanlı 
denetiminden bağımsız çalışıyordu.  
77 Bu konularda bkz. İlber Ortaylı, İmparatorluğun En Uzun Yüzyılı, Hil yayın, İstanbul 1987 
78 İlber Ortaylı, a.g.e., 49. 

                                                 



31 
 

idari sistemin, maliyenin, eğitimin yeniden düzenlenmesini amaçlar. Bu değişim 

kaçınılmaz olarak kültürel hayata, mimariye ve günlük yaşama da uzanacaktır. 

 

     1856 yılında ilan edilen Islahat Fermanı 1839 fermanının ilkelerini yeniden teyit 

ederken öncekinden daha kesin ifadelerle dine bakılmaksızın bütün Osmanlı 

tebaasının tam eşitliğine vurgu yapar. Dönemin yönetici kadrosunu oluşturan Âli 

Paşa ve Fuat Paşa bu fermanla büyük devletlerin Osmanlı azınlıkları üzerindeki 

garantörlük isteklerini savmak ve gerekli reformları Osmanlı Devleti’nin yapacağını 

göstermek amacındadırlar. Bununla beraber Avrupa Devletleri Islahat Fermanı’nı 

kendilerine Osmanlı’nın iç işlerine müdahale hakkı veren bir belge olarak 

yorumlamışlardır.79 

 

     Islahat Fermanı sonrası reformlar iki büyük konuda hukuk ve eğitimde yoğunlaştı. 

Meclis-i Vâlâ-yı Ahkâm-ı Adliye biri hukuki diğeri reformların bütünüyle ilgili 

Meclis-i Âli-i Tanzimat olarak ikiye ayrıldı. 1868’de Meclis-i Vâlâ iki yeni kuruluşa 

ayrıldı; Divan-ı Ahkâm-ı Adliye ve Şûra-yı Devlet. Belediyecilik alanında 1855’te 

İstanbul’da Şehremaneti, 1857’de sırf Beyoğlu’nu içine alan 6. Daire-i Belediye 

kuruldu. Hukuk reformu arasında Mecelle diye tanınan ve ilk bölümü 1870’de 

yayınlanan yeni bir medeni kanun ilan edildi.80 Mecelle öncesinde de bir takım 

hukuki düzenlemeler gerçekleştirilmiştir. Fransa Ticaret Kanunu’ndan adapte 

edilerek ortaya konan yeni bir Ticaret Kanunu, Kanunname-i Ticaret 1855’te 

yürürlüğe kondu. Yeni kanuna göre faiz kabul ediliyordu. Ticari davalarda din ve 

mezhep ayrımı kalkıyordu. Avrupa uluslarının kanunlarından yararlanılarak 

hazırlanan bir başka kanun da 1863 tarihli Ticaret-i Bahriye Kanunnamesi idi.81 1858 

tarihli Arazi Kanunnamesi de İslam hukukunun esaslarını göz önüne almakta, vakıf 

79 İlber Ortaylı, a.g.e., 130-131. 
80 Mecelle, Ahmet Cevdet Paşa’nın  (1822-1895) eseriydi. Zamanının önde gelen siması, tarhçi ve 
hukukçu olan Cevdet Paşa, İslam geleneği içinde kalmayı ve şekil ve takdim bakımından modern 
olmakla beraber sıkı bir şekilde Şeriat’a dayanan bir kanun  hazırlamayı tercih etmişti (1926’da 
kaldırılıncaya kadar yürürlükte kaldı). Bununla beraber fasılların düzenlenişi ve eserin sistematiği göz 
önüne alındığında batı hukukunun üstünlüğü kabul edilmiş görülmektedir. Mecelle-i Ahkâm-ı Adliye 
(1868-1876)’de aile hukukuna ve şahsın hukukuna ait konular düzenlenmemiştir. Bu durum şeriatçı 
görüş sahiplerinin modern dünya koşulları karşısında çaresizlikleri olarak değerlendirilmektedir. 
İ.Ortaylı, a.g.e., 206. Ayrıca bkz. Niyazi Berkes, Türkiye’de Çağdaşlaşma, 198-199. 
81 Hukuk alanında yapılan yenilikler için bkz. C.Üçok, A.Mumcu, Türk Hukuk Tarihi, Ankara 
Üniversitesi Hukuk Fakültesi , Ankara, 1976. 

                                                 



32 
 

arazisi ve miri arazi olarak kategoriler tespit etmektedir. Bununla beraber mülkiyet 

ve miras konusunda yenilikler getirir.82 

 

     XIX. yüzyıl başından itibaren modern eğitim veren okullar açılmaktaydı. Bunlar 

dini eğitim kurumlarının yanıbaşında gelişmeye başladılar. Devlet ihtiyaç gördüğü 

alanlarda bu tarz eğitim kurumlarını çoğalttı. Ülkenin asker, memur, teknik 

kadrolarını yetiştirmeğe yönelik meslek okulları açıldı. Ziraat Mektebi (1847), 

Orman Mektebi (1860), Baytar Mektebi (1859), Telgraf Mektebi (1860), Mülkiye 

Mektebi (1859) hissedilen ihtiyaca yönelik açılan okullar arasındadır. Nisan 1869’da 

çıkan Maarif-i Umumiye Nizamnamesi genel öğretimi üç devreye ayırıyordu. İlk 

derece sıbyan mektepleri ve rüştiyelerden oluşuyor ve toplam sekiz yıl sürüyordu. 

İkinci dereceyi İdadi ve Sultaniler oluşturuyordu. Üçüncü derece ise yüksekokullardı. 

Yüksekokulların başında öğretmen okulları, askeri teknik okullar ve Darülfünun 

vardı. Sultanilerin ilk örneği ise Galatasaray Lisesi’ydi.83 1868 yılında Fuat Paşa 

tarafından açılan okulda eğitim temelde Fransızca idi. Fakat Türkçe dersler de 

olacaktı. Okulda batılı modern bir ortaöğretim programı izleniyordu. Daha önce de 

bu tarz okullar açılmıştı. Amerikan Robert Kolej bu tarz okulların bir örneğiydi.  

 

     1851 yılında başlıca dil ve tarih konularında çalışacak bir ilim akademisi olarak 

Encümen-i Daniş kurulmuştur.84 1862 yılında, Âli Paşa ve Fuat Paşa Cemiyet-i 

İlmiye-yi Osmaniye adıyla yeni bir akademi kurdular. Bu cemiyetin süreli yayınında 

halka ilmi gelişmeler tanıtılmaktaydı.85 

82 Bu kanunla miri topraklar el değiştirmiş önemli bir kısmı özel mülkiyete geçmiştir.  
83 Galatasaray Lisesi’nin sanat eğitimine de katkısı büyük olmuştur. Eğitim programında 1. Sınıfında 
resm-i hatti ve resm-i âdi, 2.ve 3. Sınıflarında resim, 4.,5. Ve 6. Sınıflarda resm-i taklidi dersleri 
vardır. Okul 1916 yılında Osmanlı Ressamlar Cemiyeti üyelerince başlatılan Galatasaray Sergileri’ne 
1950’li yıllara dek ev sahipliği yapmıştır. Mekteb-i Sultani’nin (Galatasaray Lisesi) sanata katkısı 
üzerine bkz. Zeynep Ögel (Ed.) Mekteb-i Sultani’den Galatasaray Lisesi’ne  Ressamlar 1868-
1968/De Mekteb-i Sultan-i au Lycee de Galatasaray Peintres/From Mekteb-i Sultan-i to 
Galatasaray Lycee Painters 1868-1968, Metinler: Semra Germaner, Gülsün Güvenli, Deniz Artun, 
Seza Sinanlar, Ö. Faruk Şerifoğlu, Pera Müzesi, İstanbul 2009. 
84Encümen, Türk dilini geliştirmek, fikir akımlarını takip etmek, ileride Darülfünun’un da 
yararlanacağı ilim ve sanat eserlerini  yabancı dillerden Türkçe’ye çevirmekle görevlidir. Ayrıca 
halkın genel eğitimi için yararlı olabilecek eserleri de telif ve tercüme  edecekti. Üyeleri arasında 
lügatçi Redhouse ve tarihçi Hammer’in de bulunduğu Encümen’e vezirlerden ve mevki sahiplerinden 
kişiler seçilmişti. Bununla beraber Encümen Kırım Savaşı öncesi dağılmak zorunda kalmıştır. 
85 Bu konuda bkz. Stanford Shaw, Ezel Kural, History of the Ottoman Empire and Modern 
Turkey, C.II, Cambridge Univ. Press, London, 1977, 110.  

                                                 



33 
 

 

     Tebaasıyla bağ kurmak isteyen devlet düzenli olarak gazete çıkarılmasına önem 

verir. Böylece 1831’den itibaren düzensiz olarak çıkarılan Takvim-i Vekâyi gazetesi 

düzenli olarak haftada bir çıkarılmaya başlanır. William Churchill isimli bir İngiliz 

ilk Türkçe özel gazete olan Ceride-i Havadis’i çıkarır. 1850’li yıllara dek çoğu 

yabancı dilde çıkan otuzu aşkın gazete vardır. Gazetecilik iç ve dış haberlerin, resmi 

tebliğlerin yayınlandığı, bunun yanı sıra bilim, sanat ve edebiyat üzerine 

okuyucularını eğitme görevini üstlenmiş bir yayıncılık anlayışı içindedir.  Agâh 

Efendi (1832-1885) ve Şinasi’nin (1826-1871) Ekim 1860’da çıkarmaya başladıkları 

Tercüman-ı Ahval gazetesinin siyasal eleştiriye de yöneldiği görülür. Bu gazete aynı 

zamanda dil ve edebiyat meselelerine eğiliyor, bu alanlarda yenilikler öneriyordu.86 

Bu gazetelerin ulaştırılmasının imkanı olmadığı İmparatorluğun uzak vilayetlerinde 

vilayet gazeteleri çıkarılmaya başlanmıştı. Vilayet gazeteleri, bulunduğu vilayetin 

halkının konuştuğu dilde ve Türkçe olarak iki dilli çıkarılmıştır.87 

 

     Tanzimat’ın devlet adamları sanayileşmeye önem vermişlerdir. Devletin Avrupa 

karşısında varlığını koruyabilmesi için  bu alanda yapılacaklar büyük önem 

arzediyordu. Gerçi daha 1838 yılında imzalanan Baltalimanı Ticaret Sözleşmesi gibi 

yerli ticaret ve sanayinin gelişmesine ket vurmuş olan anlaşmalar olsa da bu alanda 

kısmen bir başarı kazanıldığı görülür.88 

 

     Bu amaçla daha II. Mahmud zamanında 1835’te Feshane kurulmuştur. İzmir’de 

kağıt fabrikası, Beykoz Teçhizat-ı Askeriye fabrikası, yine Beykoz’da porselen 

86 Gazetelerin olmadığı geleneksel toplumda kamuoyunun oluştuğu odakları kahvehaneler, hamamlar, 
tekkeler oluştururdu. Ayrıca kamuoyunun biçimlendiren araçlar arasında 19. Yüzyılda küfürlü sözlere 
de yer veren eğlence oyunu olarak varlığını sürdüren Karagöz de vardır. Karagöz, geçen yüzyıllarda 
Osmanlı kültürünün en çarpıcı hiciv örneklerini vermiştir. Devlet adamlarının, yöneticilerin 
yolsuzluklarının Karagöz perdesinde hiciv konusu edildiği görülürdü. Ayrıca geleneksel tiyatro 
Ortaoyunu’nun da bu görevi yerine getirdiği olurdu. Bu konuda bkz. Metin And, Geleneksel Türk 
Tiyatrosu, Bilgi Yayınevi, Ankara 1969.  
87 Vilayet gazetelerinin ilk örneğini Midhat Paşa, Tuna vilayetinde Türkçe ve Bulgarca olarak iki dilde 
çıkan Tuna gazetesiyle vermiştir.  
88 16 Ağustos 1838 tarihli Baltalimanı Ticaret Anlaşmasının yed-i vahidi (tekel) yabancılar lehine 
kaldırmış olması yerli ticaret ve sanayinin gelişmesine engel teşkil etmiştir. Bu anlaşma ile Osmanlı 
Devleti, gümrük gelirlerine şiddetle ihtiyacı olmasına rağmen %3 gümrük resmiyle Osmanlı 
toprağındaki her türlü ticaret yasağını yabancı tüccarlar için kaldırıyordu. Bu konuda bkz. Mübahat S. 
Kütükoğlu, Osmanlı-İngiliz İktisadi Münasebetleri II (1838-1850), 4-5. 

                                                 



34 
 

fabrikası, çuha fabrikaları gibi tesisler kurulmuştur.  Bu fabrikaların bir kısmı verimli 

olsa da daha büyük kısmı birtakım yolsuzluklar ve zarar etme sebebiyle 

kapanmıştır.89 Osmanlı sanayisi atılım arzusuna karşın XIX. yüzyıl ortalarında 

kendisine oranla çok daha gelişmiş olan ve ucuz üretim yapan Avrupa sanayisi ile 

rekabet edecek güçte değildir.90 

 

     Bir program dahilinde sanayinin ele alınması için 1860 yılında Islah-ı Sanayi 

Komisyonu kurulmuştur. Bu komisyonda sanayi mektepleri kurulması ve sanayi 

sergileri düzenlenmesi kararlaştırılmıştır. Avrupa ve Amerika’da düzenlenen fuarlar 

örnek alınarak düzenlene ilk Türk Fuarı, Sergi-i Umumi-i Osmani, 28 Şubat-1 

Ağustos 1863 tarihinde Sultanahmet meydanında açıldı. Bu fuarda sanayi ve el 

sanatları ile ilgili alet ve makineler, saatler, ateşli silahlar, kesici aletler, inşaat model 

ve resimleri, resimler, haritalar sergilenmiştir.91 

 

     Bununla beraber 1889 yılında dahi henüz ne yapılacağı hakkında tam bir 

kararlılık olmadığı görülür. Osman Hamdi Bey (1842-1910) ve Müşir Said Paşa 

(1838-1914) tarafından hazırlanmış olan Sanayi Teşvik ve Islah Komisyonu 

raporunda bazı sanayi dallarında gelişme sağlanması için sanayi mekteplerinin ıslahı 

ve yenilerinin kurulmasının önerildiği görülmektedir. Raporda ayrıca tekstil, cam, 

kağıt üretiminde fabrikalar kurulmasıyla amaca ulaşılamayacağı ve küçük üretimin 

teşvik edilmesi üzerinde durulmaktaydı.92 

 

89 Bu konuda ayrıntılı bilgi için ayrıca bkz. Rifat Önsoy, Tanzimat Dönemi Osmanlı Sanayii ve 
Sanayileşme Politikası, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, Ankara 1988. 
90 Osmanlı İmparatorluğunda genel olarak ne tarım ne imalatta tek üründe uzmanlaşma yoktu. Dünya 
ticaretiyle bütünleşmeyen bazı bölgeler kendi içinde mübadele yapıyorlardı. Bu niteliğiyle üretim, 
birçok sömürge ülkesindekinden farklı olarak belirli bir sanayi ülkelerinin veya sanayi dallarının 
hammadde pazarı olmuş değildi. Şevket Pamuk, Osmanlı Ekonomisi ve Dünya Kapitalizmi (1820-
1913),  36. 
91 Fuarın mimarisini Marie Augustin, Antoine Bourgeois, iç tasarımını Leon Parvillé üstlenmişti. Rifat 
Önsoy, a.g.e., 71-95. 
92 Başbakanlık Osmanlı Arşivi Yıldız Evrakı 12-88/35, 10 Cemaziyelevvel 1306 (12 Ocak 1889) 
tarihli Islah-ı Sanayi Komisyonu Raporu’ndan aktaran İlber  Ortaylı, İmparatorluğun  En Uzun 
Yüzyılı, 238. Aynı yerde yazar, bu durum bilgisizlikten değil fakat sanayileşmenin esnaf grupları 
arasında ve toplumda yaratacağı yıkımdan çekinen bir tutuculuktan kaynaklanmaktadır tespitinde 
bulunmaktadır.  

                                                 



35 
 

     Sanayileşmenin yanı sıra ulaşım ve teknoloji alanında yenilikler de söz 

konusudur. 16 Ağustos 1853 tarihinde ilk telgraf bağlantısı İstanbul- Edirne arasında 

hizmete girmiştir. 18 Haziran 1871 tarihli Posta Nizamnamesiyle posta nakliyatında 

devlet tekeli uygulamaya konulmuştur. Posta ulaşım taşımacılığında hiçbir devlete 

veya şahsa ayrıcalık tanınmasına yasak konmuştur.93 Demiryolu, Islahat Fermanı 

sonrası yabancı yatırımcılara olanak tanındığı için yabancı girişimcilerin imtiyazında 

gerçekleştirilmiştir.94 

 

     Sultan Abdülmecid döneminde (1839-1861) başlatılan Tanzimat’ın yenileşme 

hareketleri kültür ve sanat alanında, toplumsal yaşantıda da yansımasını bulmuştur. 

En önemli değişimlerden biri padişahın Topkapı Sarayı’nı terk ederek Batı zevkini 

yansıtacak tarzda inşa edilmiş ve döşenmiş Dolmabahçe Sarayı’na (1843-1856)95 

taşınmasıdır. Bu durum, aynı zamanda,  Batı saray protokolüne kendini adapte eden 

devlet için bir zorunluluktur. Padişahın bu tercihi Boğaz’ın iki yanında benzer zevki 

yansıtan konak ve yalıların çoğalmasına fırsat tanımış, Avrupai tarzda yaşama ilgiyi 

artırmıştır.  

 

     Resme ilgi duyan Sultan Abdülmecid, 28 Aralık 1845’te Çırağan Sarayı’nda ilk 

serginin açılmasına olanak tanımıştır. Bu sergi, Oreker (yahut Odeker) isimli 

Avusturyalı bir ressamın şehir manzaralarından oluşan bir sergidir.96 Padişah 1840 

yılında İstanbul’a gelen Sir David Wilkie’ye (1785-1841) poz vererek resmini 

93 Avrupa usulünde ilk posta idaresi 1837 yılında Postahane-i Âmire Müdürlüğü kurularak 
gerçekleştirilmiştir. Halk hizmetine tahsis edilen ilk postahane ise İstanbul’da Yeni Cami yakınında 
“Cizyehane” dairesinde ve Postahane-i Âmire adıyla 1840 yılında açılmıştır. Bkz. M.Ş.Ülkütaşır, “İlk 
Posta Teşkilatımız Nasıl Kuruldu?”, Hayat Tarih Mecmuası, 70-72. 
94 Ülkenin demiryoluna ihtiyacının aciliyetini ve önemini gösteren bir rivayet nakledilir; Sirkeci 
Garı’nın yapımı dolayısıyla Topkapı Sarayı’na ait araziden geçmesi gereken demiryolu için istenen 
izin nazırlar arasında tartışmaya neden olunca, Sultan Abdülaziz “tek yapılsın da isterse sırtımdan 
geçsin” demiş. Bkz. İlber Ortaylı, a.g.e., 174. 
95 Sultan Abdülmecid’in mimar Garabet Balyan’a yaptırdığı saray, Avrupa mimarisinin belirgin 
özelliklerini taşımaktadır. Avrupa saraylarının anıtsal boyutlarını özentiyi yansıtan saray büyük bir 
orta yapı ve iki kanattan oluşan bir plan sergiler. Bu plan yapısıyla geleneksel mimaride işlevsel 
değeri olan öğelerin farklı bir anlayışla ele alınıp süsleme amacıyla kullanıldığı görülür. Saray’ın dış 
cephelerinde olduğu gibi iç tezyinatında da eklektik bir anlayış hakimdir.   
96 Bkz. Resim Çevresi bölümü 

                                                 



36 
 

yaptırmıştır.97 Yine aynı şekilde Ermeni asıllı Sebuh ve Rupen Manas kardeşlerin de 

portresini yapmalarına izin vermiştir.98 

 

     Sultan Abdülmecid döneminde, eğitim alanındaki gelişmelerin ve açılan birçok 

eğitim kurumunun içinde, Paris’e eğitim için gönderilen öğrencileri Fransa’daki 

kolejlere hazırlamak maksadıyla kurulmuş olan Mekteb-i Osmani’nin ayrı bir önemi 

vardır. Bu okulun modern bir eğitim kurumu olarak gelecekteki kadroların 

yetişmesine katkıda bulunması amaçlanmıştır. Bununla beraber istenilen verimin 

elde edilememesi ve masraflarının çokluğu bahanesiyle 1864’te kapatılmak zorunda 

kalınmıştır.99 Mekteb-i Osmani’de verilen resim dersleri birçok ressamın yetişmesine 

de katkıda bulunur. 1860’dan kapatıldığı yıl 1864’e kadar Duber ve Arthur Roberts 

adlı hocalar tarafından yürütülen derslerde genellikle bir objeye yahut resme 

bakılarak çalışılmaktadır.100 

 

     Sultan Abdülmecid ılımlı, iyi niyetliydi ve şahsen yapılan reform hareketlerinin 

arkasında duruyordu. Biraz Fransızca bilirdi. Bir Batı dilini kullanan ilk hükümdar 

kendisiydi. Paris gazetelerini okumayı severdi ve sarayında birçok Avrupa adetlerini 

benimsemişti.101 Sultan, Batı tiyatrosundan ve müziğinden hoşlanan biriydi. Piyano 

çalıyordu. Dolmabahçe Sarayı’nın yanında kendisine özel bir tiyatro açmıştı. Ayrıca 

Saray kadınları için Batı müziği yapan gruplar getiriliyordu. Sultan, o yıllarda 

yabancı sefaretlerde yapılan balolara katılmakta bir sakınca görmüyordu.102  

97 Günsel Renda, “Tasvir-i Humayun. Portrenin Son Yüzyılı 1800-1922”, Padişahın Portresi: 
Tesavir-i Al-i Osman, .442-552 
98 Bu konuda ve Ermeni asıllı ressamlar için bkz. Nurdan Küçükhasköylü, “Osmanlı Sarayında 
Ermeni Ressamlar:Manas Ailesi/Manas Family:The Armenian Artists Working for the Ottoman 
Court”, Hacettepe Üniversitesi Edebiyat  Fakültesi  Dergisi, 165-182. 
99 Sultan Abdülmecid’in izniyle o yıllarda Paris’in şehir sınırları dışında bulunan Grenelle Mahallesi, 
Violet Sokağı 53 numaralı binada Fransız Maarif-i Umûmiye Nazırı’nın himayesinde Ekim 1857’de 
resmen açılmıştır. Bu konuda daha geniş bilgi için bkz. Adnan Şişman, Tanzimat Döneminde 
Fransa’ya Gönderilen Osmanlı Öğrencileri (1839-1876), 25-71. 
100 Ayrıntılı bilgi için bkz. A. Şişman,a.g.e., Osman N. Ergin, Türkiye Maarif Tarihi, Eser Neşriyat, 
İst. 1977.  
101 Bernard Levis, Modern Türkiye’nin Doğuşu, 120. 
102 1856 yılı Ocak ayında Fransa Sefiri, Beyoğlu’ndaki Sefaretnamede bir balo tertip ederek Sultan 
Abdülmecid’i bu baloya davet etmiştir.  Sultan, 28 Aralık 1855’te imparator III. Napoleon tarafından 
kendisine verilen elmaslı Légion d’Honneur nişanını takarak Fransız Sefaretnamesindeki baloya 
gitmiştir. Sultan Abdülmecid, L’Illustration dergisinin o zamanki İstanbul muhabirinin anlattığına 
göre, salonun şeref mevkisine konan bir koltuğa oturmuş ve iki saate yakın bir müddet dans edenleri 
seyretmiştir. Sultan bu balodan sonra 1 Şubat 1856’da İngiltere Sefaretnamesinde düzenlenen baloya 

                                                 



37 
 

     Sultan Abdülaziz (1861-1876) ise daha kaprisli, sert, inatçı ve aynı zamanda 

çabuk öfkelenen bir yapıdadır. Şair, hattat, bestekar, ressam ve iyi bir sporcu da olan 

Abdülaziz, eğitim alanına özellikle önem vermiş, sanatsal faaliyetleri desteklemiştir. 

1868 yılında Galatasaray, 1872 yılında Darüşşafaka idadisi açılmış, bu okulların 

programlarına konan resim dersleri birçok sanatçının yetişmesine olanak tanımıştır. 

Sultan ressam Chelebowski ve Guillemet’ye portrelerini yaptırdığı gibi sarayın 

duvarlarına da resimler astırmıştır.103 Gerçek anlamdaki ilk resim sergileri de 

Abdülaziz zamanında düzenlenmiş ayrıca Pera’da özel sanatçı atölyeleri açılmıştır. 

Bu sanatçılar arasında bulunan Pierre D. Guillemet (1827-1878), bir süre saray 

ressamlığı görevinde bulunmuştur. Guillemet, Sultan Abdülaziz’i ayakta, at sırtında 

gösteren çeşitli portreler yapmış ve bir sanat akademisi açmaya teşebbüs etmiştir.104  

 

     Resim sanatıyla yakından ilgili olan Sultan Abdülaziz, Dolmabahçe Sarayı’nda 

buluna bir atölyede Polonyalı ressam Stanislaw Chelebowski’ye (1835-1884)  

çalışma izni vermiştir. Sanatçının çalışmalarıyla da yakından ilgilenen Sultan, 

sanatçıya tarihi konulu tablolar sipariş etmiş ve hatta bu tablolar üzerinde 

düzeltmeler yapmış, yapılacak eserler için kendisi birtakım eskizler  hazırlamıştır.105 

Saray duvarına asılması için Avrupa’dan resimler getirten106 Sultan, heykel sanatıyla 

da ilgilidir. 1871’de C.F. Fuller’e doğal boyutlarda bir atlı heykelini yaptırmıştır. 

Bunlardan başka Sultan’ın ressam ve dekoratör Merlo’ya Dolmabahçe Saray 

tiyatrosunun dekorlarını ve Çırağan Sarayı tavan resimlerini yaptırdığı görülür.107 

Sultan Abdülaziz fotoğraf sanatına da ilgi göstermiştir. 1863 yılında Osmanlı saray 

da katılmıştır. Türkiye’de Osmanlı devlet adamlarının davet edildikleri  ilk balo ise 1829 yılında 
Haliç’te demirlemiş olan İngiliz Sefaret gemisinde tertip edilmişti. Bu konuda bkz. M.Ş.Ülkütaşır, 
Türkiye’de İlk Balo, Hayat Tarih Mecmuası, 40-41. 
103 Günsel Renda, a.g.e.,.457.  
104 Guillemet, aynı zamanda,1863 yılında III. Napoleon’un  Elysée’deki Gallerie des Souverains için 
Sultan Abdülaziz’in portresini yapmakla görevlendirdiği bir ressamdır. Guillemet’nin 1873 yılında 
İngiliz Konsolosluğu yakınındaki Hammalbaşı Sokağı, 60 numarada açtığı özel resim akademisi 
zamanın pek verimli ve tanınan bir akademisi olmuştur. Guillemet ve Akademisi için bkz. Barış 
Kıbrıs, Pierre Desiré Guillemet ve Akademisi, Hacettepe Üni. Sosyal Bilimler Ens. Sanat Tarihi 
Ana Bilim Dalı Yüksek  Lisans Tezi (yayınlanmamış), Dan.Günsel Renda, Ankara 2003.  
105 M.Cezar, a.g.e., 156-157. Chelebowski için bkz. Tadeusz Majda, “Avrupa Geleneği ve Türk 
Beğenisi: Sultan Abdülaziz’in Saray Ressamı Stanislaw Chelebowski”, Sanatta Etkileşim, Ed. Z. 
Yasa Yaman, 176-181. 
106 Bu konu Resim Çevresi bölümünde ayrıntılı ele alınmıştır. 
107 M.Cezar, a.g.e.,195. 

                                                                                                                                          



38 
 

Fotoğrafçıları ünvanı alan Abdullah Biraderler, Sultan Abdülaziz’in portre 

fotoğraflarını çekmişlerdir.108 

 

     Sultan Abdülaziz Avrupa seyahatine çıkan ilk padişah olmuştur. 1867 yılında 

Paris Uluslararası Sergisini ziyaret için III. Napoleon’dan gelen davet üzerine çıktığı 

seyahatinde Sultan Paris’ten başka Londra ve Viyana’ya da uğramıştır.109 Osmanlı 

İmparatorluğu’nun da katıldığı Uluslararası Paris Sergisi’ndeki Türk pavyonunu 

ziyaret eden Sultan, o sırada Paris’te eğitimini sürdüren Ahmet Ali’nin (Şeker Ahmet 

Paşa) (1841-1907) sergilenmekte olan karakalem Abdülaziz portresini görmüş, 

beğenmiş ve daha sonra sanatçının ilk Türk Saray ressamı olmasını sağlamıştır.110 

 

     Sultan Abdülmecid ve Sultan Abdülaziz zamanında Türkiye’ye birçok yabancı 

ressam ve yazar gelerek Türk sanat ortamına da etkisi olan faaliyetlerde 

bulunmuşlardır. Bu dönemde Osmanlı başkentine gelen sanatçılar arasında Fransız 

yazar A.de Lamartine (1790-1869), Teophile Gautier (1811-1872), Gérard de Nerval 

(1808-1855) sayılabilir.111  

108 Sultan Abdülaziz döneminde Osmanlı fotoğrafçılığı ivme kazanmış durumdadır.İlk fotoğraf 
stüdyoları 1833’te fotoğraf  makinesinin icadını takip eden yıllardan itibaren İstanbul’da açılmaya 
başlamışlardı. 1858’de Tünel yakınlarında bir stüdyo açan Abdullah Biraderler Viçen (1820-1902), 
Hovsep (1830-1908) ve Kevork (1839-1918) Saray için de hizmet görmüşlerdir. Abdülaziz ve daha 
sonra Abdülhamid tarfından “Ressam-ı Hazreti Şehriyari” ünvanıyla ödüllendirilmişlerdir. Bu 
konularda ayrıntılı  bilgi için bkz. Engin Özendes, Abdullah Freres: Ottoman Court 
Photographers, Yapı Kredi Kültür Sanat Yay., İstanbul 1998. Engin Özendes, Osmanlı 
İmparatorluğun’nda Fotoğrafçılık 1839-1919, İletişim Yayınları, İstanbul 1995. Bahattin Öztuncay, 
Dersaadet’in Fotoğrafçıları: 19. Yüzyıl İstanbul’unda Fotoğraf: Öncüler, Stüdyolar, Sanatçılar, 
Yay. Haz.: Arzu Karamani Pekin, Meclis Şeyhun, Aygaz, C.I ve C.II, İstanbul  2003. 
109 Bu seyahat Padişah’ın 1863 yılında gerçekleştirdiği Mısır seyahatinden sonra ikinci yurt dışı 
seyahatidir. Mahmud Celaleddin Paşa, Padişahın Mısır seyahatinin , Mısır halkının hilafet makamına 
olan bağlılıklarını sağlamlaştırdığını söyler. 1867’de  Avrupa seyahati için ise  Sultan’ın “..umumi 
sergiyi gezmek için Fransa imparatoru Napolyon’un davetini kabul ettiği sırada Avrupa hükümdarları 
ve ekâbiriyle ülfeti dışarıda şan ve şerefinin artmasına vesile” olmuştur tespitinde bulunur. Mahmud 
Celaleddin Paşa, Mir’at-ı Hakikat, Haz.: İ. Miroğlu, M.Derin, M. Halacoğlu, Ö. Akdaş, 184.  
110 Sultan Abdülaziz’in Mısır ve Avrupa Seyahatleri için bkz. Ali Kemali Aksüt, Sultan Abdülaziz’in 
Mısır ve Avrupa Seyahati, Ahmed Sait Oğlu Kitabevi, İstanbul 1944. Nihat Karaer, Paris Londra 
Viyana: Abdülaziz’in Avrupa Seyahati, Phoneix Yayınları, İstanbul 2003. Abdülaziz’in Paris 
Sergisini ve Türk Pavyonunu ziyareti için sergi komiseri Selahaddin Bey imzalı  “La Turquie a 
L’Exposition Universelle de 1867” isimli bir eser hazırlanmıştır.  Eserde fuar hazırlıkları, Türk 
Pavyonu ve bu pavyonda sergilenen eserler tanıtılmaktadır. Eser, mimari tasarımlar, projeler, 
heykeller, resimler, bilimsel çalışmalar vb. dair ayrıntılı bilgiler verilmekteydi. Ayrıntılı bilgi için bkz. 
Selahaddin Bey, Türkiye 1867 Evrensel Sergisi, Çev.: Hakan Arca, İstanbul  Fuar Merkezi 
Yayınları, İstanbul  2008.  
111 İstanbul’a bu tarihlerde gelen sanatçıların yazdıkları eserlerinde Osmanlı Devleti’nin modernleşme 
çabalarının  yol açtığı değişimlerden genellikle şikayette bulundukları görülür. Aynı husus daha sonra 

                                                 



39 
 

     Sultan II. Abdülhamid dönemi (1876-1908) özellikle de ilk on yılı yüzyılın 

başından itibaren yapılagelen reformların aynı hızla devam ettirildiği bir dönem 

olmuştur. Önceden başlanılmış ve tasarlanmış pek çok şey bu dönemde 

tamamlandığı gibi yeni reform politikalarıyla sürecin devamı da sağlanmıştır.  

 

     Sultan II. Abdülhamid tahta geçtikten sonra, daha öncesinde söz verdiği gibi  23 

Aralık 1876 tarihinde Kanun-i Esasi’yi onaylamıştır. Kanun-i Esasi, Osmanlı 

Devleti’nin uyruğunda bulunan kişilerin din farkı gözetmeksizin Osmanlı olduklarını 

vurgulayan, kişisel hürriyetlere ve kanun önünde hak ve vazife yönünden eşit 

olduğunu kabul eden ve meşrutiyet rejiminin temellerini atan bir anayasaydı. 

Devletin dininin İslam olduğu ve Padişahın halifeliği özellikle vurgulanıyordu. 

Anayasa seçme ve seçilme yönünden her dinden bütün Osmanlı tebaasının yönetime 

katılmasını ve sınırlı da olsa yürütme erki üzeride temsili organlar aracılığıyla 

denetimini öngörüyordu.112 İlk Osmanlı parlamentosu 19 Mart 1877’de toplandı. 

Fakat beş ay içinde iki defa toplandıktan sonra dağıldı.  

 

     Tanzimat döneminde sadrazam ve çevresindeki bürokrat kadro yönetime 

egemendi. Oysa bu yeni dönemde Osmanlı hükümdarı bütün erki elinde toplamıştır. 

Bunu modern bir bürokratik aygıt ve daha önemlisi bir ideolojiyi kullanarak 

yapmıştır. Bu dönemin bir özelliği de Tanzimat öncesi ve sonrasında devlet eliyle 

başlayan ve sürdürülen yenileşme hareketlerinin, Meşrutiyet’te aydın kesim 

tarafından da kabul görmüş olmasıdır. Bu dönemde bir yandan yapılan Islahatlara 

tepki varken bir yandan da Tanzimat batılılaşmasını eleştiren ve yeni Batılılaşma 

yolları arayan bir yaklaşım sergilenir. Dönemin aydınları Avrupa ile aralarındaki 

farkın kapatılmasında yalnızca askeri ve yönetimsel alanlarda yapılacak yeniliklerle 

ülkeye gelen Pierre Loti ve Edmondo de Amicis gibi sanatçıların da yazılarında ele aldıkları bir konu 
olarak dikkati çeker. Bu konuda ve döneme tanıklıkları için sanatçıların şu eserlerine bkz. A. De 
Lamartine, A. De Lamartine ve İstanbul Yazıları, Haz.: Çelik Gülersoy, çev.: Nurullah Berk, 
Yenilik Basımevi, İst. 1971, Th.Gautier, İstanbul: Dünyanın En Güzel Şehri, Çev.:Nuriye Yiğiter, 
Profil Yayıncılık, İst. 2007, G.de Nerval, Muhteşem İstanbul, Çev.:Refik Özdek, Boğaziçi Yayınları, 
İst. 1974, P.Loti, Türkiye İçin Mektuplar, Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara 2000, E. De Amicis, 
İstanbul 1874, Ter.: Beynun Akyavaş, Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, Ankara 1986. 
112 B.Levis, a.g.e., 177, İ .Ortaylı, İmparatorluğun En Uzun Yüzyılı, 210. Dönemin bazı hukukçu ve 
düşünürleri meşruti rejimi İslamdaki meşveret prensibi ve kurumuna bağlayarak açıklamak gayreti 
içinde olmuşlardı. Bkz. Şerif Mardin, The Genesis of Young Ottoman Thought: A Study in The 
Modernization of Turkish Political Ideas,.134. 

                                                                                                                                          



40 
 

sınırlı kalınmaması gerektiğini savunmuşlardır. Avrupa’daki bilimsel gelişmelerin 

yol göstericiliğinde yapılacak bir ilerlemenin onunla birlikte ekonomik zenginliğin 

ve gelişmişliğin üzerinde durmuşlardır. Her alanda birden ilerleme esas amaçları 

olmuştur.113 

 

     Sultan II. Abdülhamid dönemi bu yenileşme atmosferinde sosyal, ekonomik, 

kültürel, bilimsel, teknolojik yeniliklerin Batı’dan ithal edildiği en yoğun dönemdir. 

Eğitim alanında yapılan yenilikler daha önce başlatılanların tamamlanması ve 

genişletilmesiyle başlar. 1859’da devlet memurlarının yetişeceği merkez olarak 

kurulmuş olan ve yeni fikirlerin yeşerdiği bir okul olmayı hep sürdüren Mülkiye 

Mektebi 1877 yılında yeniden düzenlenmiştir. Harbiye ve diğer askeri ve sivil tıb 

okulları, topçuluk ve deniz ve kara mühendis okulları da genişletildiler. Mevcut 

okullara yeni yüksek ve meslek okulları eklendi. Bunların arasında Maliye (1878), 

Hukuk (1878, Ticaret (1882), Sanayi-i Nefise Mektebi (1883), Baytar (1889), Polis 

(1891), yeni bir Tıb Okulu (1898) bulunmaktadır. Ayrıca bir üniversite, Darülfünun 

1900 yılında kapılarını açar (kuruluşu 1870). Bunların yanı sıra bu okulların personel 

ihtiyacı için öğretmen okullarından var olanlar genişletilir ve yenileri açılır. Ayrıca 

1875’ten itibaren Harbiye ve yüksek askeri okullara öğrenci hazırlamak maksadıyla 

askeri rüştiyeler açılmıştır.114 

 

     Orta öğretimde iki büyük Sultani Galatasaray ve Darüşşafaka daha önceki 

dönemden intikal etmiş okullardı.. Sultan II. Abdülhamid zamanında Galatasaray 

daha türkleşmiş bir nitelik aldı. latince ders programından çıkarıldı ve Türk öğrenci 

oranı yükseltildi.115  

 

     Bu dönemde hukuk alanındaki reformlar da esasen Tanzimat devrinde başlamış 

olanların tamamlanması şeklindedir. Ticaret ve ceza davaları için şer’i olmayan 

mahkemeler sisteminin yayılması devam etmiştir.  Önemli bir gelişme Ulaştırma 

113 Ercüment Kuran, Türkiye’nin Batılılaşması ve Milli Meseleler, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 
24. 
114 Eğitim alanındaki bütün gelişmeler ve yenilikler hakkında bkz. O. Nuri Ergin, Türkiye Maarif 
Tarihi, Eser Neşriyat, C.I-II, İstanbul 1977. Ayrıca bkz. Sina Akşin, “Eğitim Alanında Yapılanlar”, 
Türkiye Tarihi 3, 179-181. 
115 Bernard Levis, a.g.e., 181. 

                                                 



41 
 

alanında gerçekleştirilmiştir. Ulaştırma yollarının yeni fikirlerin hızla yayılmasında 

önemli bir rolü vardı. 1885 yılından sonra hızlı bir demiryolu yapımı gerçekleştirildi. 

Demiryolları birkaç yüz milden birkaç bin mile çıktı.116 Önemli bir diğer gelişme 

hem savunma hem de iç güvenlik maksadıyla Telgraf ağlarının geliştirilmesiydi. II. 

Abdülhamid tahta çıktığında ülkenin büyük kısmı telgraf ağlarıyla başkente bağlıydı. 

1880’lerden sonra daha çok telgrafçılık eğitimine önem verildi. 

 

     Sultan II. Abdülhamid dönemi basını yaşadıkları kısıtlamalar sebebiyle politik bir 

tavır sergilemekten ziyade sayılarını ve okuyucularını artırmak ve insanları haber 

okumaya alıştırmak vazifesini gördüler. Ayrıca yeni okumuş sınıflar için 

basımevlerinden gittikçe artan sayıda dergi ve kitaplar çıkarıldı. Kitap ve dergiler de 

gazeteler gibi sıkı bir sansür altında olmalarına karşın gittikçe sayılarında bir artış 

yaşandı.117 Bunların arasında en önemli artışı yaşayan edebi eserler ile popüler bilim 

ve fen eserleriydi.118 

 

     1908 yılında Sultan II. Abdülhamid’in tahtan indirilmesinin ardından  II.  

Meşrutiyet’in ilanı ile özgürlüklerin genişlediği bir ortam yaratılmıştır. Bu ortam 

aynı zamanda Osmanlı Devleti’nin yeni iktidar İttihat ve Terakki Partisi’nin 

kontrolünde  kendi kaderini belirleyen gelişmeleri beraberinde getirmiştir. Osmanlı 

Devleti girdiği I. Dünya savaşından yenilgiyle ayrılmıştır. Sonrasında verilen 

Kurtuluş Savaşı’nın ardından Türkiye Cumhuriyeti’nin ilanı ile  modern Türkiye’nin 

doğuşu gerçekleşmiştir.  

 

     Bu dönem iktidarının en büyük endişesi imparatorluğun bekasıdır. İç 

parçalanmadan ve dış güçlerin saldırısından korunmak için Osmanlı Devlet ve 

toplumunda köklü ıslahatların yapılması gerektiğine inanıyorlardı. Bu amaçla 

giriştikleri yenilikler içinde en önemlisi yine, eski dönemlerde de olduğu gibi eğitim 

alanında yapıldı. Darülfünun yeniden örgütlendi, yeni bir laik ilk ve orta dereceli 

116 Demiryollarında ilk hat İngiliz imtiyazı ile yapılan ve 1866’da işletmeye açılan İzmir-Aydın hattı 
idi. 1873’den sonra ise Haydarpaşa-İzmit ve İstanbul-Edirne hatları döşenmiştir. 
117 Daha ayrıntılı olarak Edebiyat Çevresi bölümünde ele alınacaktır. 
118 Bu alanlardaki büyük ve çabuk gelişmelerin sebebi Abdülhamid devrinde politikadan yasaklanan 
aydınların salt edebiyat ve bilime dönmelerinde görülür. B. Levis, a.g.e., 187. 

                                                 



42 
 

okullar sistemi, öğretmen okulları ve özel kurumlar kuruldu. Kızlar için eğitim 

fırsatları genişletildi. Orta dereceli okulların ve üniversitenin kapıları kız öğrencilere 

açılmış böylece onların kamu hayatına girmelerine yol açılmıştır.119  

 

     İttihat ve Terakki 1908-1918 yılları arasında bir milli burjuvazi oluşturmaya 

çalışmıştır. Bu amaçla 1913 yılında bir Teşvik-i Sanayi Kanunu çıkarılmıştır.120 

İstanbul’da yeni bir belediye örgütü oluşturulmuş, bir bayındırlık programı şehrin 

görünümünü değiştirmiştir. Şehre lağım kanalları sağlanmıştır. Bunların haricinde 

polis, itfaiye, ulaştırma ve diğer kamu hizmetlerinin örgütlenmesine gidilmiştir. 

Yüzlerce yıl şehrin sokaklarının ayrılmaz bir parçası olan köpek sürüleri toplatılarak 

ıssız bir adaya gönderilmiştir.121 Toplumsal hayatta Batılılaşma yönündeki önemli 

bir yenilik zamanı ölçmede ezani saat yerine yirmi dört saatlik Avrupalı günün esas 

alınmasıdır. Bir diğer bu alandaki yenilik ise giyim ve adetlerdeki Batılılaşmanın 

daha ileri boyutlara taşınmış olmasıdır. 

 

 

2.1.Yeni Fikirler, Kentsel ve Toplumsal Değişim 

 

     Tanzimat devri medeniyet ve kültür kavramlarını öne çıkarmıştı. Mustafa Reşid 

Paşa, Âli Paşa, Cevdet Paşa gibi Tanzimat devrinin önemli simaları bu kavramları 

tanımlamaya çalışmışlardı.. Şinasi gazete yazılarında medeniyet kelimesini birkaç 

defa kullanır. Şiirlerinde Mustafa Reşid Paşa’ya hitaben “Acep midir medeniyet 

resûlü dense sana” gibi mısralarla medeniyeti adeta yeni bir din gibi telakki eder.122 

Medeniyet kavramını Tanzimat dönemi edebiyatında en çok Namık Kemal işler.123 

Avrupa medeniyetine erişmenin çarelerini arayan yazar bir yandan da onun bize 

119 Bu minvalde kızların sanat alanındaki eğitimlerine de önem verilmiş ve kızların güzel sanatlar 
alanında geliştirilmesi ve kız okullarına resim öğretmeni yetiştirmek maksadıyla 1914 yılında İnas 
Sanayi-i Nefise Mektebi kurulmuştur. 
120 Kanun, özel sektörü sınai faaliyet alanına çekmek için sübvansiyon niteliğinde birçok tedbir 
getirmiştir. Bununla beraber Devlet’in girdiği savaşlar, içinde bulunulan karışık durum yasanın etkili 
olmasını ve beklenen sonuçların elde edilmesini güçleştirmiştir. 
121 B. Levis, a.g.e.,227. 
122 Orhan Okay, Batılılaşma Devri Türk Edebiyatı, 204 
123 Namık Kemal, Medeniyet’ten esas olarak endüstri, teknoloji, ekonomi, askeri güç, basın ve eğitimi 
anlamaktadır. Niyazi Berkes, Türkiye’de Çağdaşlaşma, 268.  

                                                 



43 
 

ulaşan zararlı adetlerini  tenkit eder. Ziya Paşa, Batı medeniyetinin ilim ve teknik 

ilerlemeyle elde ettiklerini “Diyar-ı küfrü gezdim, beldeler kâşâneler gördüm” 

diyerek övmektedir. Ahmed Midhat Efendi ise yazdığı onlarca eserinde Batı 

medeniyeti ile Osmanlı değerlerini çok teferruatlı karşılaştırmalarla bir yandan tanıtır 

bir yandan eleştirir.124 

 

     Tanzimat devrinde Osmanlıcılık önemli bir düşünce akımıdır. Bu terimle 

Osmanlılık etrafında birleşmiş farklı milletler ve inançlardan oluşan bir toplumsal 

yapı anlaşılıyordu. Kırım savaşı sonrası Âli ve Fuad Paşaların geliştirdiği düşünceler, 

özellikle Namık Kemal ve Ahmed Midhat Efendi tarafından geliştirilmişlerdi. Diğer 

bir düşünce tarzı ise Panislamizm çevresinde oluşmuştu. Meşrutiyete yönelik 

isteklerde, Abdülaziz zamanındaki bütün yeni talepler ya İslami ilkelere dayanıyor 

yahut bu ilkelerden yola çıkıyordu.125 

 

     Yeni Osmanlılar adı altında siyasi bir grup teşkil eden ilk Tanzimat yazarlarına 

göre, bütün hastalıkların çaresi meşruti ve parlamenter hükümet idi. Şeriat eski 

yerine konmalıydı. Çünkü Müslüman bir halkın hem geleneklerine hem de 

ihtiyaçlarına yalnız o uymaktaydı. Bununla beraber Batılılaşma red edilmiyordu. 

Gerekli olan şey halkın egemenliğini ve meşveret (danışma) usulüyle126 hükümet 

ilkesini tanıyarak İslam’ın gerçek ruhuna dönüş idi.127 Yeni Osmanlılar Batı kaynaklı 

demokrasi ve hürriyete dayanan rejim isteklerinden bahsederken sık sık meşveret ve 

şûra kelimeleri telaffuz etmektedirler. Bu Hıristiyan temele dayanan Batı’ya karşı, 

Osmanlı’ya getirilmek istenen yeni düşüncelere İslami bir kaynak aramak kaygısıyla 

yapılır. Namık Kemal (1840-1888) Kur’an-ı Kerim’e dayanarak, esasen parlamenter 

rejim yolunun açık olduğunu söylemektedir. Meşruti bir rejim arzusundaki Yeni 

124 Bu konuda bkz. Orhan Okay, Batı Medeniyeti Karşısında Ahmed Mithat Efendi, MEB, İstanbul 
1991. 
125 A.Hamdi Tanpınar,XIX.Asır Türk Edebiyatı Tarihi,151-152. 
126 İslam’ın ana kaynakları ve tarihi tecrübeden edinilmiş İslami yönetim şeklinin temel 
özelliklerinden biri meşveret olduğu için yönetim şekli de bu kelimeyle ifade olunur. İslam siyaset 
teorisinde ilke değerinde olan meşveret  ümmetin  ilmi, ahlaki ve güvenirliği ile toplumda öne çıkmış 
kişiler arasından seçtiği kişilerce uygulanır. Bu konuda ayrıntılı açıklama için bkz. Talip Türcan, 
“şûra”, İslam Ansiklopedisi, Cilt 39, Yıl 2010, 235-236 
127 Yeni Osmanlılar düşünceleri için bkz. Şerif Mardin, The Genesis of Young Ottoman Thought: A 
Study in The Modernization of Turkish Political Ideas, Princeton University, 1962. 

                                                 



44 
 

Osmanlılar grubunun Namık Kemal, Ziya Paşa (1825-1880), Ali Süavi (1838-1878), 

Ebüzziya Tevfik (1849-1913), Prens Mustafa Fazıl Paşa (1829-1875) gibi başlıca 

isimleri hürriyet ve meşrutiyet meselesini bu minvalde, Fransa, İngiltere, İsviçre gibi 

Avrupa ülkelerinde çıkardıkları gazetelerinde ifade etmişlerdir. Yeni Osmanlıların 

meşruti meclis hakkındaki fikirleri Sultan Abdülhamid’e de tesir etmiştir. Tahta V. 

Murad’ın (30 Mayıs 1876-31 Ağustos 1876) hal’inden sonra geçen Sultan 

Abdülhamid ilk yıllarındaki Kanun-i Esasi, Meşrutiyet ve Meclis-i Mebusan bu 

fikirlerin ürünüdür. Sultan Abdülhamid Batı medeniyetinin iki yüzü olduğu 

kanısındadır. Bir yanda faydalı teknolojisi ve diğer yanda zehirli düşünceleri vardır. 

Batı’dan alınacak uygarlık ancak faydalanılacak şeyler olmalıdır. O günkü şartlarda 

görüldüğünden çağdaşlaşmanın İslam üzerinde herhangi bir olumsuz etki 

bırakabileceği düşünülmez.128 Batı’dan alınacak uygarlığı aslında İslam 

uygarlığından gitmiş olarak telakki eden II. Abdülhamid’in saltanatının ilk 

yıllarındaki hoşgörü havası, daha iyimser tutum yerini zamanla Panislamizm 

düşüncesine bıraktı.129 Panislamizm imparatorluğun kurtarıcısı olarak 

görülmekteydi.130 

 

     1897 yılındaki Türk-Yunan savaşından sonra Türk Milliyetçiliği ciddi bir düşünce 

akımı halini almaya başladı. Daha sonra II. Abdülhamid’i tahttan indirerek iktidarı 

İttihat ve Terakki isminde siyasi bir parti olarak ele geçirecek olan Jön Türkler 

imparatorluğun siyasi birliğini bu ideoloji çevresinde koruyabileceklerine 

inanmaktaydılar. Türk milliyetçiliği Ahmet Vefik Paşa (1823-1891) ve arkadaşları 

tarafından başlatıldı, olgunluk düzeyine ise Ziya Gökalp’in (1876-1924) katkılarıyla 

Cumhuriyet öncesi ulaştı.  

 

128 Niyazi Berkes, “Osmanlı İmparatorluğunun Son Döneminde Batı Uygarlığına Yaklaşım Yenilikçi-
Gelenekçi Tartışması”, CDTA, C.I, s.251-254. 
129 Panislamist düşünce tebaa arasında güçlendirilmeye çalışılmakla birlikte dini değer yargılarının 
ancak milli gücü artırdıkları oranda önemli oldukları kanısını yerleştirmişti. Bu düşüncelerin aynı 
zamanda muhalefet konumunda olan  ve çalışmalarını büyük oranada yurt dışında gerçekleştiren Jön 
Türkler arasında da etkili olduğu görülür. Şerif Mardin, “Batıcılık”, CDTA, C.I, 245-250 
130 Pan-İslamizmin en somut simgesi 1900 yılındaki Hicaz Demiryolu inşaatıdır. Padişah bu inşaatın  
masraflarını üstlenerek Müslümanların lideri imajını vurgulamıştı. Sultan Abdülhamid’in bu politikası 
bir süre büyük bir başarı sağlamıştır. Sultanın ajanları Cezayir, Mısır, Hindistan hatta Japonya’da 
faaliyete geçip Müslüman kamuoyunu kışkırtıyor, Osmanlı saltanatına yeni destekler kazanıyordu. 
Bernard  Levis, a.g.e..340 

                                                 



45 
 

     II. Meşrutiyet döneminin yoğun bir düşünce hayatı vardır.131 Bu dönemde 

yaşanan kültür buhranına teklif edilen birçok çözüm vardı. İslami değerleri temel 

alan İslamcılara132 göre imparatorluğun çöküş nedeninin temelinde İslam’ın terki 

bulunur. Siyasal ve toplumsal konularda rehberlik için Batı’ya gitmeye hiç gerek 

yoktu. Çünkü siyasal ve toplumsal gelişmenin bütün unsurları Batı’nın da 

kendisinden aldığı İslam’ın geçmişinde bulunabilirdi. Avrupa’nın bilim ve 

teknolojisi, sanayisi alınabilirdi. Yaşam tarzları, gelenekleri, ahlak anlayışları ise 

kabul edilemezdi.  Devlet, hukuk, eğitim, toplumsal gelenek, ahlak gibi konularda 

İslam egemen olmalıydı. Türkçüler ise, Türk tarihi ve kültürünün incelenmesi, bütün 

Türklerin birleşmesi ve önemli bir güç haline gelecek siyasi bir birlik oluşturulması 

zemininde fikir yürütüyorlar ve bu ideal etrafında bütünleşiyorlardı. Ayrıca 

Türkçe’nin yabancı dillerin etkisinden kurtarılarak geliştirilmesi amacını 

güdüyorlardı. Onlara göre de daha güçlü bir devlet olmak için Avrupa’nın bilim ve 

tekniğinin mutlak alınması gerekiyordu.133 Batıcılar, Avrupa’ya ait hemen her şeyin    

131 II. Meşrutiyet döneminde düşünce akımları üç eksen etrafındadır. İslamcılık, Batıcılık ve 
Türkçülük. Felsefi arka planda ise, 19. Yüzyıldaki gibi genellikle aydınlanma felsefesi, maddecilik, 
evrimcilik ve pozitivizm bulunuyordu. Bu dönemin literatürüne bakıldığında yabancı öğretilerin 19. 
Yüzyıldaki gibi yine toplumsal eleştirilerin teorik temellerini sağladığı görülür. Ortaya çıkan ilk etki 
Auguste Comte’unki idi. Onun pozitivist sosyolojisi Ahmet Rıza’ya İttihat ve Terakki’nin ilk 
yorumlamalarını ilham etmişti. Daha sonra Türkiye’de laik radikalizmin daha sonraki gelişmelerini 
derinden etkiledi. Prens Sabahattin, Le Play ve özellikle Demolins’in öğretilerini benimsedi. Onlardan 
hareketle şahsi teşebbüs ve ademi merkeziyet doktrinini savundu. Son olarak Ziya Gökalp, Türk 
Milliyetçiliğinin teorik formüllendirmesini kurduğu fikri çerçeveyi  özellikle E. Durkheim 
sosyolojisinden yararlanarak oluşturdu. Bernard  Levis, a.g.e. 229 vd. 
132 İslamcılığın kökeninde II. Abdülhamid’in Panislamizm politikası vardır. Yine Cemaleddin Afgani 
bütün İslam ülkelerinin ulusal kurtuluşlarını tek tek gerçekleştirdikten sonra İslam birliğinin 
kurulabileceğini düşünerek Panislamist bir düşünceyi yaymıştı. II. Meşrutiyet sonrası bu görüş 
İslamcılık olarak ortaya çıktı. İslamcılar büyük ölçüde Sebilürreşad dergisi etrafında toplanmışlardı. 
Bu derginin yazarları arasında İzmirli İsmail Hakkı, Babanzade Naim, Bursalı Tahir, Aksekili Hamdi, 
Mehmet Akif gibi isimler vardı. Bunlar çağdaş uygarlığın sorunlarına eğilmek, İslam dini ile bu 
sorunlar arasında bir uyuşma yaratmak ve bu konuda bir çözüm getirmek istiyorlardı. İslamcılar 
arasında Meşrutiyet dönemi sadrazamlarından Said Halim Paşa ise Osmanlıda toplumsal sınıflar 
olmadığı için demokrasi vb kurumların yerleşeceği bir zemin bulunmadığı, hürriyet, eşitlik gibi 
kavramların ise İslamdaki anlamlarının başka olduğunu, bu sebeple Batı ile İslam iyet arasında kökçe 
bir ayrılık olduğunu ileri söyler. Selahattin Hilav, “Düşünce Tarihi (1908-1980)”, Türkiye Tarihi 4, 
355-390 
133 Türkçülüğün ilk tohumlarını birtakım tarihsel çalışmalar attı. Bu konuda Léon Cahun’un 
çalışmaları etkili oldu. Cahun, Asya’nın Tarihine Giriş (1896) isimli çalışmasında Türkleri bir dünya 
fatihi olarak nitelemiş ve Avrupa’ya ilk defa uygarlığı onların bir kolunun taşıdığını ileri sürmüştü. 
Bundan başka Ahmet Vefik Paşa (1823-1891) Türk tarihi ve dili üzerine ilk çalışmaları 
gerçekleştirmişti. Bu alanda Lehçe-i Osmani (1876) isimli bir sözlük meydana getirmişti.  Ali Suavi 
(1838-1878) ve Yusuf Akçura da öncü isimler arasındaydı. Ali Suavi, İslam uygarlığında Türklerin 
oynadığı rol üzerinde durmuştu. Yusuf Akçura, Üç Tarz-ı Siyaset (1904) isimli eserinde İslamcılığı ve 
Osmanlıcılığı eleştirip Türklerin izlemesi gereken yolun ulusalcılık olduğunu ileri sürdü. II. 

                                                 



46 
 

alınması yanında laikleşme gibi çeşitli alanlardaki adımlar üzerinde duruyorlardı. Bu 

kesimin şer’i mahkemelerin kaldırılıp Avrupa medeni kanununun kabul edilmesi, 

Latin harflerine geçilmesi gibi istekleri vardır. Batıcılar İslamcı ve Türkçülerin 

aksine kültürel sahada da Batılılaşma taraftarıdırlar.134 

 

     Tanzimatla birlikte Batı kaynaklı fikir akımlarının dini duygu ve düşünce alanında 

da tesirleri olmuştur. Özellikle rasyonalist, pozitivist ve materyalist akımlar bu 

anlamda birtakım sarsıntılara yol açmıştır. Tanzimat döneminin önemli isimlerinden 

Şinasi de geleneğin dışına çıkış kendini gösterir.  Müntehabat-ı Eş’ar (1862) isimli 

divançesinde naat yazmadığı gibi Hz. Muhammed’den de bahsetmediği görülür. 

Şinasi’de gelenekten ayrılan bir tutum, naslara135 ve Kitab’a gerek kalmaksızın 

kavranacağı belirtilen bir Tanrı inancı dikkati çekmektedir. Şinasi Allah’ın birliğini 

kavramak için akıl şahitliğinin gerektiğini ifade etmektedir.136 Namık Kemal itikadi 

meseleleri incelemekten çok İslam’ın dünya nizamını bahis etmiştir. Ziya Paşa ise, 

Meşrutiyet’ten sonra çeşitli dergilerde Türkçüler iddialarını yayınlamaya devam etti. Bunların 
arasında Türk Yurdu dergisi etrafında toplanmış olarak, Yusuf Akçura’dan başka Ahmet Ağaoğlu, 
Fuat Köprülü ve Ziya Gökalp bulunuyordu. Diğer taraftan Ömer Seyfettin Genç Kalemler (1911) 
dergisinde dilde Türkçülüğü savunuyordu. Balkan savaşının ardından gelen hayal kırıklığından  sonra 
Türkçülük tezlerini güçlendirdi ve yayılma imkanı buldu. Batı karşısında ulusal bilince sahip 
çıkmanın gerekli olduğuna inanılmıştı. Bu konuda Ziya Gökalp (1876-1924), getirdiği düşüncelerle 
Türkçülüğün temelini sağlamlaştırdı.  Özellikle Türkleşmek, İslamlaşmak, Muasırlaşmak (1918) 
isimli eserinde ulus kültürü kavramına dayanarak birbirinin zorunlu sonucu olarak gördüğü ve 
çatışmamalarının gerektiğine inandığı  bu üç kavramı uzlaştırma yoluna gitti. Bkz. Ziya Gökalp, 
Türkleşmek, İslamlaşmak, Muasırlaşmak, Haz.İbrahim Kutluk, Kültür Bakanlığı Yay., Ankara 
1976. Ayrıca Türkçülük ve diğer düşünce şekilleri hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. H.Ziya Ülken, 
Türkiye’de Çağdaş Düşünce Tarihi, Ülken Yay., İstanbul 1992, Peyami Safa, Türk İnkılabına 
Bakışlar, Atatürk Araştırma Merkezi, Ankara 1988 ve Selahattin Hilav’ın  nispeten kısa fakat 
toparlayıcı yazısı, Selahattin Hilav, a.g.e., 355-390.   
134 Batıcılar arasında Batı’yı tümüyle savunan ve benimsenmesini isteyen ve Batı’nın kısmen örnek 
alınmasını savunan farklı gruplar bulunuyordu. Servet-i Fünun ve Ulum-u İktisadiye ve İçtimaiye  
dergisinde yazan pozitivistlerin yanında, sosyalistler ve radikal maddeciler vardı. Bu düşüncenin en 
ileri örneğini Abdullah Cevdet sergiler. Abdullah Cevdet Batılılaşmanın bir tercih meselesi olmadığını 
düşünür.. O’na göre Avrupa uygarlığının tamamen kabulü tek çaredir.  Ilımlı bir Batıcı olan Celal 
Nuri ise farklı düşünür. Ona göre uygarlık teknik ve gerçek olmak üzere iki türlüdür. Batı teknik 
uygarlığın zirvesine ulaşmış olsa da gerçek uygarlığa hiçbir zaman erişemezdi. Teknik uygarlık 
nakledilebilirdi ama gerçek uygarlık nakledilemezdi. Bu sebeple Batı’dan alınacaklar teknik konularla 
sınırlı kalmalıydı.Oysa Osmanlı reformcuları böyle yapmadıkları gibi İslamın gerçekte üstün olduğu 
alanlarda Batı’yı taklit etmeye çalışmışlardı. Bkz.T.ZaferTunaya, “Amme Hukukumuz Bakımından 
İkinci Meşrutiyetin Siyasi Tefekküründe Garpçılık Cereyanı”, İstanbul  Üniversitesi Hukuk 
Fakültesi Mec.muası XIV, 1948, 586-630 
135 Genelde, hüküm kaynağı olması yönüyle Kitap ve Sünnetin ifadeleri anlamında, fıkıh usulünde 
lafzın açıklık düzeyini belirtmek üzere kullanılan terim. 
136 Orhan Okay, Batılılaşma Devri Türk Edebiyatı, 27. 

                                                                                                                                          



47 
 

tam bir mümin olmakla birlikte, Batı’yı az çok tanımamışlığından doğan kıyaslama 

çabaları ve hür düşünce telakkisi ile zaman zaman bir iç çatışmayı yaşamıştır.137  

 

     Yeni Osmanlıların etkisinde kaldıkları pozitivizm ve maddeci felsefe138 İslami 

inanışları temelinden sarsmaktan ziyade ferdi problemler doğurmuş gibidir. Bununla 

beraber pozitivizmin Osmanlı modernleşmesine ilk etkisi kültürel sürecin 

laikleştirilmesini sağlamasında görülebilir. Mantık ve gerçekçilik ön plana alınarak 

manevi içerikli geleneksel kültürün eleştirilmesine ortam hazırlamıştır. Siyasi alanda 

yeni bürokrasinin rasyonel kalıplar içinde şekillenmesi olarak kendini göstermiştir. 

Gerçeğe ulaşmada bilimin önderliğine yer vermesi Tanzimat’tan Cumhuriyet’e 

modernleşme serüveninde bir yöntem olmuştur. XIX. yüzyılın ikinci yarısında ciddi 

bir iç çatışmaya Beşir Fuad’ın (1853-1887) kişiliğinde rastlanılır. Beşir Fuad, 

romantik edebiyatın, şiirin ve metafiziğin karşısındadır. Fenni gerçeklerin hayranı bir 

pozitivisttir.139 II.Meşrutiyet’ten sonra gelen serbest düşünce ortamından yararlanan 

Tevfik Fikret (1867-1915), Abdullah Cevdet (1869-1932), Baha Tevfik (1881-1914) 

gibi bazı yazarlar da Beşir Fuad’ın  açtığı yoldan ilerlemişlerdir. Felsefede 

maddeciliği, edebiyatta gerçekçiliği ve doğalcılığı savunan Beşir Fuad’ın açtığı çığır 

bilhassa Abdullah Cevdet’le  devam etmiş ve Baha Tevfik’te en önemli temsilcisini 

bulmuştur. Dindar bir aileden gelen ve ilk şiirlerinde samimi dini duygular taşıyan 

Abdullah Cevdet, giderek bu duygularını kaybetmiştir. O da Ludwig Büchner’in 

(1824-1899) Madde ve Kuvvet isimli eserinin etkisinde kalmış özellikle bu 

137 Orhan Okay, a.g.e., 29.  
138 Materyalizm göre var olan sadece maddeten ibarettir ve madde üstü veya tabiat üstü hiçbir şey 
mevcut değildir. Pozitivizm ise yalnız duyularla idrak edilen bir dünyanın varlığını kabul eder. 
Gözlem ve tecrübenin dışında varlık ve olay olarak hiçbir gerçeğin olmayacağını savunur. Böylece 
ilahiyatı ve metafiziği reddetmektedir. 
139 Mekteb-i Harbiye’den mezun olan Beşir Fuad Sultan Abdülaziz’in yaverliğinde de bulunmuştur. 
Birkaç Batı dilini gayet iyi bilen, Batı kültürünü de devrinin diğer aydınlarının  epey ilerisinde tanımış 
olan Beşir Fuad  özellikle metafiziğin karşısında olmuş ve gerçek bir pozitivist ve materyalist tavır 
sergilemiştir. Materyalizmin kaynağı çağdaşı Alman filozof  Büchner’den gelmektedir. Büchner 
Madde ve Kuvvet isimli eserinde, hayatın maddeden kendi kendine oluştuğunu, bunun dışında başka 
bir hayat kudreti bulunmadığını savunmuştur. Beşir Fuad’a göre,  hakikat madde üzerinde yapılacak 
tecrübelerin sonucunda bulunur. Tecrübe edilmeyen şey hayalden ibarettir.  Tecrübe ve  
gözlemlenmeyen şey gerçekte yoktur.Metafizik, ilmin gerçeklerinin bilinmediği devirlere ait vehim ve 
hayalden ibarettir.  Beşir Fuad hakkında bkz. M.Orhan Okay, Beşir Fuad: İlk Türk Pozitivist ve 
Natüralisti,  Hareket Yayınları, İstanbul 1969 

                                                 



48 
 

felsefenin biyolojik materyalist düşüncelerini benimsemiştir. Sahibi olduğu İçtihad140 

dergisindeki yazıları sebebiyle karşılaştığı eleştiriler karşısında zaman zaman 

İslam’dan deliller getirerek savunmaya geçmesine karşın Arap dili ve tarihi uzmanı 

Reinhart Dozy’nin (1820-1883), İslam’ı ve İslam peygamberini çok ağır biçimde 

eleştiren Tarih-i İslamiyet isimli eserini, 1908 yılında,  Kahire’de,  tercüme ederek 

yayınlamış ve kitaptaki fikirleri benimsediğini ilan eden açıklamalar yapmıştır. Bu 

durum onun, gerçekte bütün İslam’a cephe aldığını göstermektedir. Biyolojik 

maddeciliği benimseyen Baha Tevfik ise, geleneksel ahlaki değerlere karşı çıkmış, 

Türk toplum yaşamını, gelenekleri savunmak isteyenlere sert eleştirilerde 

bulunmuştur. Bu isimlerin dışında dine karşı doğrudan cephe almamış pozitivist 

isimler de vardır. Bunların başında İttihatçı bir Jöntürk olan ve Meşrutiyet’ten sonra 

Meclis-i Mebusan’ın başkanlığında bulunan Ahmed Rıza (1858-1930) gelmektedir. 

Auguste Comte’un (1798-1857) sadık öğrencisi Pierre Lafitte’in (1823-1903) 

etkisinde kalan ve isim babası olduğu İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin adını 

pozitivizm sloganlarından alan  Ahmed Rıza, dine karşı diğer pozitivistler gibi cephe 

almış değildir. Yine aynı şekilde Rıza Tevfik (1869-1949), Salih Zeki (1864-1921), 

Hüseyin Cahit (1875-1957), Ahmet Şuayip (1876-1910) da dini ve metafizik 

bahislerle ilişkileri olmaksızın, sadece ilimlerin tasnifi noktasında ve müspet 

ilimlerde gözlem ve tecrübenin önemi açısından pozitivist oldukları söylenebilir.141 

Bu isimler arasında Hüseyin Cahit, toplum ve kültür olaylarının sıkı bir nedensellik 

bağıyla ve çevrenin etkilerinin göz önüne alınarak açıklanması gerektiğini, bilimsel 

alandaki ilerlemelerin sanat yapıtlarının da gelişmesini sağlayacağını savunur. Ahmet 

Şuayip uygarlık ve kültür alanında devrimlerin değil evrimin daha büyük bir rol 

oynadığını söyleyerek sosyal darvinizm çevresinde fikirler ileri sürer.142 

 

     Pozitivist, materyalist, darvinist gibi görüşlerin özellikle, İslam’la çatıştığı 

durumlarda bazı tepkiler ve polemikler de yaşanmıştır. 1908 Meşrutiyetinden önce 

bu alandaki önde gelen isim Ahmed Mithat Efendi’dir (1844-1912). Daha 1870’lerde 

140 Abdullah Cevdet’in sahibi ve baş yazarı olduğu dergi 1904 yılında başlayan yayınını 
Cumhuriyet’ten sonra da devam ettirmiş olan ve 358 sayı yayınlanan en uzun süreli fikir dergisi 
olmuştur. 
141 Orhan Okay,Batılılaşma Devri Türk Edebiyatı, 40. 
142 Bu konularda bkz. Selahattin Hilav,a.g.e.,.355-390. Mehmet Akgün, Materyalizmin Türkiye’ye 
Girişi ve İlk Etkileri, Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara 1988.  

                                                 



49 
 

Osmanlı gençleri arasında dinsizlik belirtilerinin ve dine karşı olumsuz tavırların 

farkına varmış olan Ahmed Mithat Efendi, Beşir Fuad’ı tanıdıktan sonra bunun 

kaynağının materyalizm olduğu kanaatine sahip olmuş ve yazmış olduğu birçok 

eserinde merkezini dinsizlik teşkil etmek üzere materyalist, sosyalist, nihilist gibi 

zararlı gördüğü akım ve düşünceleri eleştirmiştir.143 İkinci Meşrutiyet sonrasının 

hareketli ortamında ise Şehbenderzade Ahmed Hilmi (1865-1914) yazdığı birçok 

ciddi eserde maddeciliğe getirdiği tenkitlerin yanı sıra  İslam’ın savunuculuğunu 

yapmıştır.144  

 

 

2.1.1. Kentsel Dönüşüm 

 

     1839 Tanzimat Fermanı ile batılı bir yaşam biçimi gittikçe artan bir şekilde 

özellikle yönetici elitlerin özlemi olmuştur. Batı etkisinin tüm alanlarda Osmanlı 

toplum yapısına sızarak onu değiştirdiği özellikle XIX. yüzyılın ikinci yarısından 

itibaren mimaride de seçmeci (eklektik) denilen akımın egemen olduğu yıllardır. Bu 

dönemde yabancı ve azınlık mimarlar eliyle üretilen eserlerin hep Batı’daki örnekleri 

izleyecek şekilde anıtsal ve seçmeci bir yöntemle ele alındığı görülür. İstanbul’da 

Boğaziçi ve çevresindeki saraylar bu tutumun tanıklarıdır. Bu yapılar kışla, okul vb. 

yapılardan sonra ve onlarla birlikte şehrin geleneksel dokusunu değiştiren yapılardır.  

 

     Bu dönemin eklektik mimarisinde Batı’da uygulanageldiği gibi, Batı mimarlığının 

antik çağdan başlayarak kullandığı tüm mimari elemanlar ve üsluplar birbirine 

karıştırılarak kullanılmıştır. Uygulanan tarihsel üsluplar arasında Neo-Grek, Neo-

Rönesans, Neo-Gotik, Neo-Bizans unsurlar herhangi bir sınırlama olmaksızın serbest 

biçimde uygulanmışlardır. Bunların arasına İslam ve Osmanlı mimarlığının klasik 

biçim kalıpları da girmiştir. Batı’da bilimsel ve teknolojik ilerlemelerin sonucu 

sosyal ve kültürel hareketlilik seçmeci bir tutumun gerçekleşmesine olanak tanırken 

143 Bu konuda bkz. Orhan Okay, Batı Medeniyeti Karşısında Ahmed Mithat Efendi, 245-307 
144 Şehbenderzade’nin Huzur-ı Akl ü Fende Maddiyun Meslek-i Dalâleti (1914) isimli kitabı Celal 
Nuri’nin bir kitabı dolayısıyla Büchner materyalizmine getirdiği bir tenkitleri ile değerlidir.Diğer 
kitapları arasında Tarih-i İslam (1910-1911) Dozy’nin İslam dini ve peygamberini kötüleyen Tarih-i 
İslamiyet eserine verdiği cevapla önemlidir. Orhan Okay, Batılılaşma Devri Türk Edebiyatı, 41. 

                                                 



50 
 

bizdeki seçmeci davranışlar toplumun malı olmayıp Batı hayranlığının bir sonucu 

olarak ortaya çıkmışlardır.145  

 

     Öte yandan Batı ile kurulan ilişkiler neticesinde yeni kurumların oluşturulması, 

süreç içinde yaşanan toplumsal, ekonomik, siyasal değişimler mimaride yeni işlevleri 

karşılayan yeni yapı tiplerinin ortaya çıkmasını sağlamıştır. Bu bağlamda, devletin 

resmi tutumu Batı dünyasında ortaya çıkan yapı türlerinin, yapı teknolojisi alanındaki 

gelişmelerin ve sanatsal ortamın Osmanlı ülkesine getirilmesi şeklinde olmuştur.146  

Bu arada mimari eylemleri elinde tutan Hassa Mimarlar Ocağı’nda devletin tüm 

kadrolarında görülen çözülmenin yaşanması mimari eylemlerin bir yandan azınlık 

diğer yandan Batılı mimar ve ustaların eline geçmesine neden olmuştur.147 Ermeni 

asıllı Balyan ailesinden çıkan mimarlar birkaç kuşak süren etkinlikleriyle bu 

dönemin en önemli isimlerini oluştururlar. XIX. yüzyılda inşa edilen Osmanlı 

saraylarının ve daha birçok dikkat çeken yapının mimarları olan Balyanların önde 

gelen isimleri Senekerim, Kirkor, Garabet, Nikogos, Sarkis, Simon ve Agop 

Balyan’dır.148 Bu isimleri çok sayıda başka Ermeni ve Rum asıllı mimar takip 

etmiştir.  Yabancı mimarlar ise özellikle XIX. yüzyılın ortalarından itibaren 

İstanbul’a büyük ölçüde gelerek mimari eylemlerde etkin olmuşlardır. Yaşanan 

değişim atmosferinde Batı kaynaklı üslup, teknik ve yeni malzemeler bu mimarlar 

eliyle uygulanmıştır.  

145 Metin Sözen- Zeki Sönmez, Anadolu Türk Mimarisi, Anadolu Uygarlıkları Ansiklopedisi C.4,5, 
860.  
146 Zeki Sönmez, Türk-İtalyan Siyaset ve Sanat İlişkileri, Bağlam Yayınları, 233. 
147 Osmanlı Mimarisi’ni yaratan, usta-çırak ilişkisiyle bir okul ve üslup olma özelliğini başarıyla 
sürdürmüş olan Hassa Mimarlar Ocağı, bu dönemde tam anlamıyla kimliğini yitirmiş ve misyonunu 
tamamlamıştı. Eskiden yeteneğe ve beli kurallara göre yapılan atamaların yerini, kuraldışı atamalar 
almış, meslekle ilgisi bulunmayan kişiler, normal olmayan yollardan dolgun maaşlarla  kadrolara 
getirilmişti. Bu durum Ocağın teknik ve estetik düzeyinin sürekli düşmesine neden olmuştur. Bir ara 
mimarların mesleki bilgilerini geliştirmek üzere Mühendishane-i Berri-i Hümayun’a devam etmeleri 
zorunlu kılınmıştır. Bu girişimden sonuç çıkmayınca bir bakıma tüm kaynakları kuruyan Osmanlı 
mimarlığına Batı’daki yeni olanaklara ve teknik gelişmelere paralel bir eğitim anlayışıyla yaklaşılması 
zorunluluğu belirmiştir. İlk olarak 1834 tarihinde Başmimar Abdülhalim Efendi tarafından  bir 
mimarlık okulu kurulmasının önerilmişse de o tarihte niçin gerçekleştiği bilinmeyen bu öneri ancak 
1882’de Osman Hamdi Bey’in Sanayi-i Nefise Mekteb-i Âlisi’ni açmasıyla karşılığını  bulmuştur. 
Zeki Sönmez, “Sanayi-i Nefise Kurulurken Türkiye’de Mimarlık Ortamı”, I. Osman Hamdi Bey 
Kongresi Bildiriler, 2-5 Ekim 1990, ,153-159 
148 Balyanlar, II. Mahmud, Abdülmecid, Abdülaziz ve II. Abdülhamid’e hizmet etmişlerdir. 1730’dan 
beri faaliyette bulunan bu aile İstanbul’a damgasını vuran, Saray, köşk , kasır gibi sivil yapıların yanı 
sıra cami gbi dini yapıların inşaatlarını da gerçekleştirmiştir. Pars Tuğlacı, “Osmanlı Mimarisini 
Batılılaştıran Balyan Ailesi”, Yıllar Boyu Tarih,.39-42 

                                                 



51 
 

 

     Bu dönemde Osmanlı sultanlarının ve onların yakın çevresinin gözdesi olan 

Balyanlar’ın en tanınmış eserleri Nusretiye Camisi, Aynalıkavak Kasrı, Beylerbeyi 

Sarayı, Çırağan Sarayı, Ortaköy Camisi, Ihlamur Kasrı, Küçüksu Kasrı’dır. Bu 

dönemin sivil mimari örnekleri arasında en önemlisi kuşkusuz Dolmabahçe 

Sarayı’dır. Mimar Seyyid Abdülhalim Efendi’nin imzasını taşıyan Dolmabahçe 

Sarayı (1856),149 büyüklüğü ve değişik üslupların biçimsel öğeleriyle donatılmış  

olarak devrin tüm özelliklerini bünyesinde taşımaktadır. Ünlü Fransız yazar 

Théophile Gautier, Dolmabahçe Sarayı’nı yapımı sırasında görmüş, gezme fırsatı 

bulmuş, mimarıyla tanışmıştır. Saray hakkındaki intibaı şu şekilde olmuştur; “..bu 

saray, tümüyle mermer ve ebediyete kadar yaşamaya namzettir. Büyük bir orta yapı 

ve iki kanattan kuruludur. Hangi mimari üslup içinde yapılmış olduğunu kestirmek 

zor. Bu saray ne Grek, ne Romalı, ne Gotik, ne Rönesans, ne Arap, ne de Türk, 

İspanyolların bir anıt cephesine, süsleme ve bezemelerinin giriftliği, delicesine 

aranılmış ayrıntıları nedeniyle  lateresco” dedikleri türe yaklaşır.”150 Yine dönemin 

Batı üsluplarıyla biçimlenmiş örnekleri olarak mimar Sarkis Balyan’ın (1835-1899) 

eseri 1865 tarihli Beylerbeyi Sarayı ve aynı mimarın 1871 yılında bitirilen Çırağan 

Sarayı (1919 yılında yanmıştır) bulunmaktadır. XIX. yüzyılın en önemli mimari 

yapıları olan bu saraylar bir yandan da Avrupa saraylarının anıtsal boyutlarına karşı 

duyulan özentiyi yansıtmaktadırlar.151  

 

     XIX. yüzyılın ikinci Osmanlı ülkesine gelerek mimari eylemlerde bulunan 

yabancı mimarlar arasında başta İtalyanlar olmak152 üzere çeşitli uluslardan mimarlar 

bulunmaktadır. Bu mimarlar arasında başlıca isimler şunlardır; Fossatiler (Gaspare 

149 Yanlışlıkla Nikogos Balyan’a aitmiş gibi gösterilen Dolmabahçe Sarayı’nın asıl mimarının 
Abdülhalim Efendi olduğu hakkındaki bilgi ve belge için bkz. Selman Can, Bilinmeyen Aktörleri ve 
Olayları ile Son Dönem Osmanlı Mimarlığı, Erzurum İl Kültür ve Turizm Müdürlüğü, İstanbul 
2010, 113. 
150 Théophile Gautier, İstanbul, Çev.Nurullah Berk, 264 
151 Balyanların inşa ettikleri camilerin de genellikle inşa edilen saraylar ve köşk ve kasırlarla ortak 
mimari ve dekorasyon özelliklerinine sahip oldukları görülür. Balyanlar hakkında bkz. K. 
Pamukciyan,  “Balyan”,  İstanbul Ansiklopedisi, C.IV, 2088-2097. Pars Tuğlacı, Osmanlı 
Mimarlığında Batılılaşma Dönemi ve Balyan Ailesi, İnkılap ve Aka Kitabevi,  İstanbul 1981  
152 Bu yüzyılda Türkiye’ye gelerek faaliyette bulunan İtalyan asıllı mimarlar ve faaliyetleri hakkında 
ayrıntılı bilgi için bkz. Zeki Sönmez, Türk İtalyan Siyaset ve Sanat İlişkileri, Bağlam Yayınları, 
İstanbul 2006 

                                                 



52 
 

Fossati (1809-1893), Guiseppe Fossati (1822-1891)), G. Battista Barborini (1820-

1891), Pierre Montani (1829-1887), Philippe Bello (1831-1911), Giulio Mongeri 

(1873-1953), Alexandre Vallaury (1850-1921) Raimondo D’Aronco (1857-1932), , 

William James Smith, August Jachmund (1859-?), Otto Ritter (1868-1942), Helmuth 

Cuno (1867-1951). 

 

     1840 dolaylarında gelen İngiliz elçiliği’nin mimarı Smith’in bazı eserleri arasında 

Mecidiye Kışlası (Taşkışla), Tophane Kasrı, Dolmabahçe Sarayı içinde Kış Bahçesi-

Camlı Köşk ve Alay Köşkü, Kasımpaşa Deniz Hastanesi, Beyoğlu Naum Tiyatrosu 

bulunmaktadır.153 İtalyan Gaspare Fossati, Rus Elçiliğini yapmak üzere İstanbul’a 

gelmiştir. 1838-1847 arasında bu yapıyı tamamlayan Fossati, 1847-1849 arasında 

Ayasofya’nın onarımını üzerine almıştır. Kardeşi Guiseppe ile birlikte çalışan 

Fossatiler’in yaptıkları eserler arasında Hazine-i Evrak Binası, Posta Telgraf 

Müdürlüğü, Darülfünun (Sultanahmet’te bulunan yapı 1933 yılında yanmıştır) 

bulunmaktadır.154 Mimar Montani 1871 tarihli Aksaray Valide Sultan Camisi’nin 

mimarıdır. Osmanlı Nafia Nazırı İbrahim Edhem Paşa’nın 1873 Uluslararası Viyana 

Sergisi için kitap hazırlattığı Montani daha sonra çeşitli yapıların plan ve 

uygulamalarında bulunmuştur.155 1882 yılında resim, heykel ve mimari bölümlerini 

bünyesine katan Sanayi-i Nefise Mekteb-i Âlisi’nde hocalık yapmış olan Philippe 

Bello, aynı okulda görevli olan Alexandre Vallaury’nin Arkeoloji Müzesi’nin 

genişletilmesi gibi bazı projelerinde onunla birlikte çalışmıştır. Valaury elinden çıkan 

eserler arasında  Arkeoloji Müzesi, Eski Şark Eserleri Müzesi, Yüksek Ticaret Okulu 

başta gelmektedir. Aynı mimar Haydarpaşa Lisesi, İstanbul Erkek Lisesi (Düyun-i 

Umumiye Binası)156 ve Galata’daki Osmanlı Bankası gibi yapılarda ise D’Aronco ile 

153 Abdülmecid zamanında ülkeye gelmiş olan Smith, İtalya’da Osmanlı Devleti’nin başkonsolosu 
olarak da görev yapmıştır. Bkz. Taşkışla Mimarının Peşinde, Milliyet Gazetesi, 06/11/2010.  
154 Gaspari Fossati ve kardeşi Guiseppe’nin Osmanlı mimarisine girişleri Ayasofya’nın tamiriyle 
başlamıştır. 1849’da Ayasofya’nın onarımı tamamlandıktan sonra Sultan Abdülmecid Ayasofya 
mozaiklerini kazıyıp resmeden Fossati’ye bu mozaikleri bastırması için para yardımında bulunmuş, 
böylece Ayasofya mozaiklerinin ilk baskısı yapılmıştır. Fossatiler İstanbul’da İran Elçilik binasını da 
inşa etmişlerdir. Semavi Eyice, “Fossatiler”, İstanbul Ansiklopedisi, C.XI, 5818-5823 
155 Montani, Viyana Sergisi için hazırlanan Usul-ü Mimari Osmani adlı kitabın 189 levhadan oluşan 
kısmını Bogos Şaşıyan Efendi ve Maillard ile birlikte hazırlamıştır. Mimarlık ile ilgili malzeme 
kendisi tarafından düzenlenmiştir. D.Kuban, 100 Soruda Türkiye Sanatı, 247. 
156 Alexandre Vallaury’nin mimarlık uygulamalarında Avrupa tarihsel üsluplarının yansımasının yanı 
sıra Haydarpaşa Lisesi ve İstanbul Erkek Lisesi Binaları’nda çok iyi örneklerinin görüldüğü gibi 

                                                 



53 
 

birlikte çalışmıştır. Alman Jachmund Sirkeci Garı’nın mimarı olarak bilinir. Sanatçı 

Sirkeci Garı’nda, cephe elemanlarında ve sütun başlıklarında, yerel biçim kalıplarına 

başvurarak İslami bir hava elde etmeye çabalamıştır.157 Otto Ritter ile Helmuth Cuno 

Haydarpaşa Garı’nı inşa etmişlerdir.  Haydarpaşa Garı, Neo Barok üslubun özellikle 

orta Avrupa Barok üslubunun biçimsel öğelerinin egemen olduğu bir eklektik anlayış 

sergiler. Bu haliyle dönemin batı eklektisizmini canlandırma anlayışının iyi bir 

örneğidir.  Raimondo D’Aronco ise bir geçiş üslubu olarak kabul edilen Art 

Nouveau’nun158 Türkiye’deki en önemli temsilcisidir. Bu üslubun yöresel yorumu 

özellikle İstanbul’da D’Aronco’nun uygulamalarında izlenir. Vallaury ile 

gerçekleştirdiği yapılar dışında değişik amaçlı birçok yapısı olan D’Aronco ilk olarak 

1894 yılında Osmanlı Sergisi’nin projelerini düzenlemek üzere  İstanbul’a gelmiştir. 

1896 yılında II. Abdülhamid tarafından başmimarlığa atanan D’Aronco bu tarihle 

1908 yılı arasında çalışmalarını sürdürmüştür. Türkiye’de olduğu süre zarfında 

birçok projede çalışmıştır.159 Tarabya’daki İtalyan Elçiliği, Beyoğlu’nda Botter 

Apartmanı, Beşiktaş’ta Şeyh Zafir Yapılar Topluluğu, Kuruçeşme’de Nazime Sultan 

Yalısı (yalı yıktırıldığından bugün ayakta değildir), Maçka Abdülhamid Çeşmesi bu 

eserlerden bir kaçıdır. Osmanlı Mimarisini dışarıdan değerlendiren bir mimar olarak 

D’Aranco güçlü bir bireşim oluşturmuştur. D’Aronco’nun eserlerinde Batı ve 

Selçuklu ve Osmanlı mimarisinin biçim sözlüğünden sivri kemer, geniş saçak vb mimarlık öğelerinin 
ve düzenlerinin aktarılması da sözkonusudur. Bu tür eklektik üslup anlayışına Arap ve Hint 
mimarlığından öğeler de karıştırılarak Doğu’nun egzotik havası yaratılır. Aynı durum özellikle 
Jachmund ve G.Mongeri’nin uygulamaları için de geçerlidir. Ayla Ödekan, “Mimarlık ve Sanat Tarihi 
(1908-1980)”, Türkiye Tarihi 4, 503-590 
157 Jachmund Alman hükümeti tarafından Türk Mimarisini incelemek amacıyla Türkiye’ye 
gönderilmiştir. Daha sonra Hendese-i Mülkiye’de hoca olarak çalışmaya başlayan Jachmund’un 
öğrencilerinden biri de  I. Ulusal Mimarlık Akımının önde gelen isimlerinden Mimar Kemalettin’tir. 
Mimar Kemalettin, Jachmund  sayesinde Almanya’da eğitim alma fırsatı bulmuştur.  
158 Avrupa’da 1880 ile 1910 arasında , önce grafik tasarım, illüstrasyon ve uygulamalı sanatlarda etkili 
olan, daha sonra mobilya, mimari, ve iç mimariye yayılan Art Nouveau sanat akımı konularını 
doğadan almış, çiçek sapları, asma filizleri gibi bitkisel motifler, hayvansal motifler, kıvrılan bükülen 
çizgiler, dalgalı formları asimetrik bir düzen içinde kullanmıştır. Bitkisel ve geometrik olarak iki farklı 
doğrultuda gelişen Art Nouveau mimarlık alanında plandan ziyade yüzey ve bezeme ilişkileri üzerinde 
ortaya çıkar.  Türkiye’yede en önemli temsilcisini D’Aronco’nun kişiliğinde bulan Art Nouveau, 
I.Dünya savaşına kadar başka mimarları uygulamalarıyla İstanbul’daki ev ve apartmanlarda bazı yapı 
öğeleri ve bezemelerde kullanılmıştır. İstanbul’da II. Abdülhamid devrinde özellikle yeni 
yapılanmaların yaşandığı Taksim, Harbiye, Şişli ekseninde, Teşvikiye ve Nişantaşı gibi semtlerde, 
Tophane Dolmabahçe arasında görüldü. Yerli yapı gelenekleriyle karşılıklı bir ilişki içinde bulunarak 
Boğaziçi’nin Avrupa yakasındaki köylerde, Adalar’da ve pek seyrek olarak Kadıköy, Fenerbahçe gibi 
semtlerde yayıldı. D. Barillari- E. Godoli, İstanbul 1900 Art Nouveau Mimari ve İç Mekanlar, 
Çev: Aslı Ataöv, 14-23. 
159 Afife Batur, “Yıdız Serencebey’de Şeyh Zafir Türbesi, Kitaplık ve Çeşmesi”, Anadolu Sanatı 
Araştırmaları, 103-136.  D.Barillari-E.Godoli, a.g.e,, Çev.Aslı Ataöv, 14-15 

                                                                                                                                          



54 
 

Osmanlı Mimarisi’ne özgü öğeler ayrı ayrı değerlendirilmemiş birbiriyle ortak bir 

bağlamda  kaynaştırılmıştır.  Bu üslubun  en iyi örnekleri Şeyh Zafir Türbesi160 ve 

Abdülhamid Çeşmesi gibi eserlerde görülebilmektedir.161 

 

     1908 yılı, II. Meşrutiyet sonrası, toplumun üst yapısındaki kültürel ve sosyal 

düşüncelerin Batı’ya bir tepki olarak ulusçuluk çerçevesi içinde geliştiği bir dönemi 

işaret eder. Öncelikle Ziya Gökalp’in siyaset, ekonomi, felsefe, din, dil, hukuk 

alanında geliştirdiği düşüncelerin güç kazanması mimarlık alanında da uygun bir 

ortam yaratılmasına olanak tanımış böylece Avrupa seçmeciliğinden uzaklaşılarak 

temelde geleneksel değerlere dönmeyi öngören, klasik Osmanlı ve Türk 

Mimarisi’nin biçimsel öğelerinin benimsendiği bir anlayış almıştır. Böylece 

Batılılaşma dönemi içinde azınlık ve yabancı mimarların eline geçmiş olan mimari 

eylemler yeniden Türk Mimarlar görev almaya başlamışlardır. Elbet bu yeni 

durumda 1882 yılından sonra Sanayi-i Nefise’nin kurulmasıyla mimarlık eğitiminin 

tekrar ele alınmış olmasının ve toplumun gereksinmelerine  yanıt verebilecek bir 

eğitimin bu kurum vasıtasıyla gerçekleştirilmesinin önemli yeri vardır. Kısa zaman 

içinde I. Ulusal Mimarlık Akımı geçerlilik kazanmıştır.162 Bu akım belirli bir gelişme 

seyri izleyerek Cumhuriyet’ten sonra da bir müddet etkinliğini devam ettirmiştir.  

 

     Ulusal Mimarlık Akımına bağlı mimarlar,  üzerine eğildikleri klasik Osmanlı ve 

Selçuklu mimarlık ürünlerine seçmeci bir yöntemle yaklaşıyor ve bu ürünleri yeni bir 

anlayışla değerlendirmeye çalışıyorlardı. Bu akımın öncü isimleri olan mimarlar  

öncelikle geçmiş  mimarlık örneklerini incelemişler ve bunlardan yararlanma 

160 Türbe, kütüphane ve çeşmeden meydana gelen Şeyh Zâfir Külliyesi’nin bir parçası olan türbe, 
Osmanlı mimari özellikleriyle, Art nouveau mimari özelliklerini bir araya getiren küçük fakat 
inceliklerle donanmış dikkat çekici bir eserdir. Türbe, geleneksel kare planı şemaya ve kütleye 
uygundur. Osmanlı mimari tasarımının belirleyici öğesi olan kubbe yerini korumaktadır. İçeride alt 
yapıdan kubbeye geçiş için yine geleneksel bir form olan tromp öğesine başvurulmuştur. Art nouveau 
özellikler, cephenin eksenine yerleştirilen Viyana örneklerini anımstan dar ve yüksek pencerelerde 
ortaya çıkar. Bu pencerelerde eğri konik üçgenlerden oluşan bir zemin üzerinde bir çift eşkenar 
dörtgen içinde zeytin dallarından oluşan bitkisel motif bulınur. Yandaki üçgen alanlarda bir mukarnas 
stilizasyonu olarak kabartma ve oyukların almaşık dizilimi gerçekleştirilmiştir. Bu konuda ayrıntılı 
bilgi için bkz. Afife Batur, “Şeyh Zâfir Külliyesi”, İslam Ansiklopedisi, Cilt 39, Yıl: 2010, 79-80 
161 Ayla Ödekan, a.g.e. 503-590 
162 Bu konuda bkz. Metin Sözen-Mete Tapan, 50 Yılın Türk Mimarisi, 99-166. Ayla Ödekan, a.g.e., 
503-590. Yıldırım Yavuz, Mimar Kemalettin ve Birinci Ulusal Mimarlık Dönemi, Odtü, Ankara 
1981. 

                                                 



55 
 

olanakları aramışlardır.163 Osmanlı’nın kültürel yozlaşmasına duyulan tepki olduğu 

kadar güçlü Osmanlı geçmişine duyulan özleminde göstergesi olan uygulamalarda 

özellikle cepheye önem verildiği görülmektedir. Cephe düzenlemelerinde yer alan 

unsurlar çoğunlukla klasik Osmanlı mimarisine özgü olanlardır. Bunu yanında XVII. 

ve XVIII. yüzyıl Barok ve Rokoko  ve Selçuklu biçimleri de kullanılmıştır. Selçuklu 

ve Osmanlı mimarisinde denenmiş değişik biçimli kemerler, taçkapı düzenlemesi, 

kubbe, geniş saçak, tepelik, konsol, korkuluk, çini kaplama gibi öğeler I.Ulusal 

Mimari’nin kullandığı yapı ve bezeme öğeleridir. Cephelerde yeni düzenler içinde 

kullanılan değişik biçimli kemerlerin bazen içleriyle ilişkilerinin sağlam kurulmadığı 

görülür. Cephede özel bir önem verilen girişler, mermer sütunlar, çini panolar, 

madeni bezemelerle zenginleştirilir. Mermer sütunlar çoğu kez mukarnaslı ve 

baklavalı sütun başlıklarıyla değerlendirilir. Kubbe bir mekan örtüsü olmaktan 

ziyade çoğu zaman cephelerde bazen girişte bazen köşelerde  yapıya hareket 

kazandırmak maksadıyla değerlendirilir. Yapı dış yüzeyleri kesme taşla kaplanmış 

yada kesme taş izlenimi verecek şekilde sıvanmıştır. Ayrıca geçmiş dönemin çini 

motiflerinin yeniden düzenlenerek cephelerde değerlendirildiği görülmektedir. 

Cephelerde sık sık kullanılan bir diğer özellik de çıkmalardır. Özellikle büyük iş 

hanlarında çıkmalara rastlanır. İş hanlarında alttaki dükkanlardan sonra, geleneksel 

mimarlık örneklerindeki gibi, yapı değişik biçimli konsollarla desteklenerek dışarı 

doğru taşırılmaktadır.  I.Ulusal Mimarlık Akımı’nın en önde gelen isimleri 

Kemalettin Bey (1869-1927)164 ve Vedat Bey (1873-1942)’dir.165 Bu isimlerin 

163 1873 yılında Uluslar arası Viyana Sergisi için hazırlanan Usul-ü Mimari-i Osmani isimli kitapta  
Montani Efendi ve arkadaşlarının hazırladığı 189 levhada Osmanlı Mimarlığının ilginç örneklerinin 
sergilenmesi Osmanlı Mimarlığının çok daha önceleri araştırma konusu yapıldığı ve esin kaynağı 
olarak ele alındığını göstermektedir.  
164 1891 yılında mezun olduktan sonra Hendese-i Mülkiye mektebinde Jachmund’un bir süre 
asistanlığını yapmış tır.  Bu sırada okul dışında özel büro açarak ilk yapılarını tasarlamıştır. Daha 
sonra Berlin’e gönderilerek iki yıl orada eğitim almıştır. Dönüşünde Hendese-i Mülkiye’ye mimarlık 
ve yapı hocası olarak atanmıştır.  Burada ve özel bürosunda birçok mimarın yetişmesine katkıda 
bulunmuştur. 1908’den sonra Evkaf Nezareti İnşaat ve Tamirat Müdürlüğü Başmimarlığına 
getirilmiştir. Mimar Kemalettin 1908 yılında, 1919’da dağılacak olan,  Osmanlı Mimar ve Mühendis 
Cemiyeti’nin kurulmasına da öncülük etmiştir. Ayrıntılı bilgi için bkz.Yıldırım Yavuz, a.g.e. Ayla  
Ödekan,.a.g.e. 503-590 
165 Paris’te Ecole des Beaux Arts’dan mezun olduktan sonra 1897’de Türkiye’ye dönen Vedat 
Bey1899’da Şehremaneti Mimarlığına atanmıştır. 1905’te Posta Telgraf Nezareti mimarlığı görevinde 
bulunmuştur. 1908’de Sultan Reşad tarafından başmimarlığa getirilmiştir.Birinci Dünya savaşı 
sırasında Harbiye Nezareti başmimarlığı yapmıştır. Metin Sözen, Cumhuriyet Dönemi Türk 
Mimarlığı, İş Bankası Yayınları, 37.  

                                                 



56 
 

haricinde 1882’de kurulmuş olan Sanayi-i Nefise’den mezun olan genç mimarlar da 

bu akımın içinde yer almışlardır. Kemalettin Bey’in en önemli eserleri arasında 

İstanbul Dördüncü Vakıf hanı, Laleli Tayyare Apartmanları166, Eyüp Sultan Reşat 

Türbesi, Ankara Gazi Terbiye Enstitüsü, Devlet Demiryolları Merkez Binası ve ve I. 

Bostancı, Bakırköy ve Bebek Camileri167 bulunmaktadır. Mimar Vedat Bey’in 

önemli eserleri arasında Ankara’da İkinci Büyük Millet Meclisi, İstanbul’da Büyük 

Postane, Sultanahmet Tapu ve Kadastro Binası bulunur. Bu iki isim dışında, I. Ulusal 

Mimarlık Akımı’nın diğer mimarları arasında Mimar Muzaffer (1881-1920) (Konya 

Erkek Lisesi), Guilio Mongeri (1873-1953)168 (Ankara Ziraat Bankası Genel 

Müdürlük Binası, Galata’da Karaköy Palas, Saint Antoine Kilisesi) , Arif Hikmet 

Koyunoğlu (1888-1982)169(Etnografya Müzesi, Gümrük ve Tekel Bakanlığı Binası, 

Eski Türk Ocağı Binası), Ali Talat Bey (1869-1922)170 (Beşiktaş Vapur İskelesi), 

Ekrem Hakkı Ayverdi gibi isimler bulunmaktadır.  

 

     XIX. yüzyılda Avrupa emperyalizminin etkisinde kalan Osmanlı 

İmparatorluğunun özellikle ticaretin yoğunlaştığı büyük şehirlerinin fiziki dokusunda 

ve yaşam biçiminde büyük değişmeler görüldü. Değişimin en önemli nedeni yeni 

işlevlerle yüklü yeni yapı biçimlerinin ortaya çıkmasıdır. XIX. yüzyılda tümüyle 

Batı’ya yönelinmesi, Avrupa ile gelişmekte olan uluslararası siyaset, sanayi ve ticaret 

ilişkileri bu yapı biçimlerinin ortaya çıkmasını desteklemiştir. Belli başlı resmi bina 

tanımayan İstanbul’un bir bölümü nezaretler ve devlet daireleriyle donanmıştır. 

166 1918 yangınnda evlerini yitirmiş dar gelirli aileler için yaptırılmış olan tayyare Apartmanları 
Harikzedegan Katevleri, 1922), yirmibeş dükkan ve yüz yirmi dört daire olarak tasarlanmıştır. Yapı, 
ortak kullanıma açık kapalı teras, çamaşırlık, kömürlük gibi servis alanlarını da kapsar. Yapıda 
geleneksel medrese ve kervansaray plan şemalarındaki gibi kapalı mekanlar orta avlular çevresinde 
yer almaktadır.  
167 Bu camiler I. Ulusal Mimarlık üslubunu cami tasarımında yansıtan en tipik örnekler olarak kabul 
edilmektedir.  Kubbeyle örtülü tek hacimli Osmanlı yapılarındaki kütle düzenlemesi özellikle oransal 
ilişkilerde korunmuştur. Kubbeyi taşıyan büyük sivri kemerler ve küresel bingi biçimindeki köşe 
bingileriyle strüktür sistemi yaı dışından tanımlanabilmektedir. Kütlesel kademelenmede ve kemer içi 
pencere düzenlemelerinde klasik Osmanlı Mimarisinin ilişkileri aranmıştır. Ayla Ödekan, a.g.e.,514 
168 Milano doğumlu olan Mongeri, Vedat Tek ve Kemalettin Bey ile yapım çalışmalarına katılan 
mimarlardandır. Metin Sözen-MeteTapan, a.g.e.,102 
169 Sanayi-i Nefise’de okumuş olan A.Hikmet G.Mongeri’nin öğrencisi olmuş, onun bazı projelerinde 
birlikte çalışmıştır. Meydana getirdiği eserler haricinde eski eserler onarımlarında da çalışan A. 
Hikmet, başta Hakimet-i Milliye Gazetesi olamak üzere diğer yayın organlarında sürekli yazılar 
yazmıştır. Metin Sözen- MeteTapan, a.g.e.,102 
170 Ali Talat Bey’in Fenn-i Mimari adında bir de kitabı bulunmaktadır. D. Barillari-E.Godoli, a.g.e. 
23-27. 

                                                 



57 
 

İstanbul’un her yerinde kârgir okullar, karakollar inşa edilmiştir. Özellikle ticaretin 

yoğunlaştığı bölgelerde dönemin hakim mimari üslubu olan eklektik anlayışla 

bankalar, ticarethaneler, iş hanları, mağazalar, pasajlar, restoranlar, tren garları, 

oteller, kafeteryalar ve apartmanlar ortaya çıktı. Öteden beri Osmanlı Devleti ile 

Avrupa arasında ticari ilişkileri sürdüren Beyoğlu, Galata, Karaköy bölgesi kısa 

zamanda bir Avrupa kenti görünümü kazanmıştır. Tarihi yarımadada ise Eminönü, 

Sultanhamam ve Sirkeci yeni iş merkezleri olarak gelişirken yeni tip yapıların 

görüldüğü semtler olarak öne çıkmışlardır.171  

 

     Osmanlı ekonomisinin daha önce tanımadığı banka binaları yeni ekonomik 

düzene geçişin somut ürünleri olarak eklektik mimari anlayışla bu bölgelerde ortaya 

çıkmışlardır. Bu yapılar arasında Karaköy Bankalar Caddesinde 1896 tarihli Osmanlı 

Bankası, Deutsche Bank Binası, Karaköy Meydanı’nda 1900 yıllarında inşa edilmiş 

olan, heykelleriyle de dikkat çeken Wiener Bank  (Ziraata Bankası), Eminönü’nde 

1900’lü yıllara ait Osmanlı Bankası, Sultanhamam’da Neo-Rönesans üslubunda 

Deutsche Orient Bank göze batan eserlerdir. Birer ticari yapı olmanın yanı sıra 

oyalanılan, zaman geçirilen mekanlar olarak, yeni yaşamın yeni yapı tiplerinden olan 

pasajların, tümü de Beyoğlu’nda bulunan örnekleri arasında, 1840’lı yıllara ait 

Hacopulos Pasajı, 1876 tarihli Cite de Pera (Çiçek Pasajı), Aynalı Pasaj, 1908 tarihli 

Suriye Pasajı bulunmaktadır. İş hanlarının sayısı oldukça fazladır. En büyük grubu 

Karaköy’de Voyvoda caddesi üzerinde toplanan iş hanlarının, Haliç’in karşı 

kıyısında Sirkeci, Sultanhamam, Eminönü’nde de yoğunlaştığı görülür. Bunların 

bazıları arasında Galata’da 1800 tarihli Abacı Han, Sultanhamam’da 1898 tarihli 

Sıdıkiye Hanı, 1905 tarihli Dilsizzade Hanı, Sirkeci’de 1907 tarihli Antalya Hanı, 

Beyoğlu’nda 1900 tarihli Olivio Hanı, Mısır Hanı, Karaköy’de 1880 tarihli Nur 

Hanı, 1860 tarihli Kavafyan Hanı (bu iki han yıkılmış ve yerlerini başka binalara 

bırakmıştır), 1880’lerde yapılan Crédit Général Ottoman Han, Bereket Hanı, Şirket-i 

Osmaniye Kambiyo Hanı, 1882 tarihli Narlı Han, 1890 tarihli Makri Han, 1902 

tarihli Hezaren hanı, 1903 Tarihli Voyvoda Hanı, 1906 tarihli Adalet hanı, 1909 

tarihli Assicurazioni Genarali Han sayılabilir. Aynı dönem Avrupa ile diplomatik 

171 Bu konuda ve yapı örnekleri için bkz. Zeki Sönmez, Türk İtalyan Siyaset ve Sanat İlişkileri, 232 
vd. 

                                                 



58 
 

ilişkilerin yoğunlaşması sonucu elçilik binalarının yapımı önem kazanmıştır. 

Osmanlı Devleti, güçlü devlet olmanın verdiği ayrıcalığı kullandığı zamanlarda, 

dışarıya elçi göndermediği gibi kendisine gelen elçileri de Çemberlitaş civarında 

bulunan Elçi Han’da günlerce ve hatta aylarca bekletir, daha sonra onlara, yetkililerle 

görüşme müsaadesi verirdi.  Bu durum XVIII. yüzyılda değişmeye başlamış bu 

tarihlerden itibaren bazı elçiler Beyoğlu yakasında sürekli ikamet etme hakkı elde 

etmişlerdir. XIX. yüzyıl ise Osmanlının büsbütün kendini Batı’ya açtığı bir devirdir. 

Avrupa diplomatik ilişkilerin öneminin artması elçiliklerin önemini de artırmış; bu 

bağlamda Avrupa ülkeleri elçilik binaları yaptırmaya başlamışlardır. Bu binalar 

arasında  Beyoğlu’nda 1838-1847 yılları arasında inşa edilmiş olan Fransız Sarayı 

(Fransız Elçiliği), 1836-1843 tarihinde yapılmış olan Rus Elçiliği, 1844-1847 tarihli 

İngiliz Elçiliği, Ayazpaşa’da 1875-1877 tarihlerinde inşa edilen Alman Elçiliği, 

Tepebaşında 1873-1882 yııları arasında Palazzo Corpi (1907’de Amerikan Elçiliği), 

Cağaloğlu’nda 1866 tarihli İran Elçiliği bulunmaktadır. Bu dönemin değişik yapı 

türleri arasında hastanelere örnek olarak Sıraselviler’de 1846 tarihli Alman 

Hastanesi, 1899 tarihli Hamidiye Etfal hastanesi sayılabilir. Geleneksel medrese 

eğitiminin yerini alması düşünülen, yapılan değişikliklere hem uyum hem katkı 

niteliğinde modern yüksek okul binaları arasında Gülhane’de Sanayi-i Nefise  

Mekteb-i Âlisi binası (Eski Şark Eserleri Müzesi), Sultanahmet’te Darülfünun Binası 

(1933’te yanarak ortadan kalkmıştır), Haydarpaşa’da 1901 tarihli Mekteb-i Tıbbiye-i 

Şahane Binası bulunmaktadır. Bu yapılardan başka şehrin fiziki görünümünü büyük 

ölçüde değiştiren farklı yapı türleri arasında fabrika binası olarak 1892 tarihli Yıldız 

Sarayı Çini Fabrikası, Bayezıt’ta 1866 tarihli Seraskerlik Binası (İstanbul 

Üniversitesi Merkez Binası), Gülhane’de 1891-1908 tarihli İstanbul Arkeoloji 

Müzeleri kompleksi, 1892-1896 tarihli Çağlayan’da Darülaceze binası, 

Cağaloğlu’nda 1899 tarihli Düyun-i Umumiye Binası, Tren garları olarak 1890’da 

tamamlanan Avrupa demiryolunun başlangıç noktası Sirkeci Garı, Anadolu-Bağdat 

demiryolunun başlangıcı olan 1906-1909 tarihli Haydarpaşa Garı bulunmaktadır. Bu 

yapıların yanında şehrin görünümüne etki eden bir yapı grubu da kiliselerdir. 

Tanzimatla gayrimüslimlerin ve yabancıların hukuki ve sosyal kazanımlarının 

neticesi olarak kendi kimliklerini ön plana çıkarma gayretinin bir parçası olarak inşa 

edilen kiliseler arasında 1854 tarihli Saint Jean Chrysostome Katedrali (1870’te 



59 
 

yanarak ortadan kalkmıştır) Taksim’de 1880 tarihli Aya Triada Rum Kilisesi, 

Galatasaray’da 1905-1908 tarihli Saint Antoine Kilisesi bulunmaktadır. Bir başka 

yapı grubu olarak yabancı mimarların elinden çıkmış olan bazısı bulundukları 

çevreye halen yabancı  kalan camiler bulunur. Mercan’da 1868 tarihli Ali Paşa 

Camisi,  Eminönü’nde 1887 tarihli Hidayet Camisi,  Karaköy Meydanı’nda 1903 

tarihli Karaköy Camisi (1958 yılında yıktırılmıştır) bu camilerden bazılarıdır. 

 

 

2.1.2. Toplumsal Değişim 

 

     1839 yılında Tanzimat’ın ilan edilmesi, Osmanlı Devleti’nin resmen Batı 

dünyasına kapılarını açması anlamına geliyordu. Tanzimat dönemiyle birlikte Batılı 

kurumların temellerini oluşturan ilke ve değerler Osmanlı tarafından da kabul 

görmüş oldu. Böylesi bir kabul sonrası İstanbul’daki kültürel hayat yavaş yavaş 

değişmeye başladı. Saray çevresinde yaşanan Batılı hayat tarzı halkı da etkilemeye 

başladı. Müslüman halk da Beyoğlu’nda batılı bir yaşantının içine karıştı, bu 

yaşantının getirdiklerine daha yakından bakarak onu kendi yaşantısına adapte etme 

yoluna gitti. Batılı yaşam tarzı, halkın karıştığı Beyoğlu hayatından taklitle ve moda 

yoluyla Osmanlı toplumuna hakim olmaya başladı. Beyoğlu, öteden beri belli bir 

Avrupa yaşantısını sürdüren bir merkez durumundaydı. Buradaki Avrupai kurumlar, 

birtakım tüccarların getirdikleri eşyalarıyla, tekstil, mobilya, dekorasyon 

mağazalarıyla, terzileriyle vb. halkın arasında gittikçe tercih edilir oldu. Günlük 

gazeteler hergün Avrupa menşeli, yeni bir modanın reklamını yapıyordu. Bu 

gazetelerde, elçilik çevresinden yabancıların Boğaziçi’ndeki tekne yarışları haber 

verildiği gibi, İngiliz, Alman yahut Fransız yeni tarz mobilyalar, dekorasyon 

ürünlerinin ilamları yayınlanıyordu. Yeni bir zevk anlayışının timsali olan piyanoyu 

çalmayı öğreten batılı bir takım eğitmenlerin piyano dersi verildiğini ifade eden 

ilanlar çıkmaya başladı. Öte yandan yapılan batı tarzı eğlencelerden, birtakım 

balolardan, Osmanlı kibar alemini de katıldığı partilerden haberler verildi. 

Dolmabahçe Sarayı’nın inşasından ve özellikle de Haliç üzerinde yapılan iki 



60 
 

köprüden sonra Müslüman halkın yaşadığı İstanbul ile Batılıların ve o yaşantıyı 

sürdürenlerin semti Beyoğlu birbirine daha da yaklaştı.172  

 

     Dolmabahçe Sarayına bütünüyle geçiş 1850’li yıllarda tamamlanmıştı. 

Köprülerden Unkapanı köprüsü 1837 yılında, Galata köprüsü 1844 yılında bitirildi. 

Yeni yaşam şekline geçişin bir gereği olarak şehir mimarisinde olduğu gibi şehir 

organizasyonunda da bir takım yeniliklere girişildi. Sokaklar ve caddeler yeniden 

düzenlendi. Dolmabahçe sarayından Mekteb-i Sultani’ye giden yollar gaz 

lambalarıyla aydınlatıldı. Batılı bir kent yaşantısının unsurlarından parkların 

örnekleri olarak Taksim ve Tepebaşı parkları birbiri ardından 1870 ve 1871 

yıllarında açıldı. Avrupa’nın ilk metrolarından olan Tünel, Karaköy ve Beyoğlu 

arasında çalışmaya başladı. Boğaz’ın iki yakasında, Adalar’da, Çamlıca ve 

Kadıköy’de Sayfiye hattı başladı. Boğaz köyleri vapurların gidip geldiği mevsimlik 

oturulan semtler halinde İstanbul’la bütünleşti. Varlıklı, orta halli ve fakirlerin 

oturduğu semtler birbirinden ayrılmaya başladı.173 1842 yılından itibaren Batılı 

tiyatro kumpanyaları gelmeye başladılar. Bu tarihlerden önce ise yalnızca bazı 

güreşçiler ve hokkabazlar gelir, gösterilerini yerel bir dekorda gerçekleştirir, 

kaldıkları süre boyunca halkın günlük hayatının bir parçası haline gelirlerdi. Tiyatro 

kumpanyaları ise kendi özel dekorlarıyla geliyor ve oyunlarını oynuyorlardı. Bu 

oyunları gayrimüslim Osmanlıların yanı sıra batılı kıyafetler giyinmiş ve Batılı 

tavırlar takınmış devlet memurları ve çeşitli kademeden devlet adamları 

seyrediyorlardı. Batılı bir eğitim almış üst düzey devlet adamları ve aileleri arasında 

da Batılı yaşam tarzı yaygınlaşıyordu. Devlet memurlarının giysisi olarak pantolon 

ve yakalı, uzun bir ceketten oluşan İstanbulin kullanılmaya başlanmıştı.174 

 

     Osmanlı toplumunun yabancılarla olan temasları bir başka kaynakla da artıyordu. 

Fransız devriminin Avrupa’da meydana getirdiği bunalımlar, Macaristan ve Polonya 

gibi ülkelerin üst sınıflarından Osmanlı devletine kitlesel göçlerin yaşanmasına 

neden olmuştu. Osmanlı toplumundan daha önce Batılılaşma çabasına giren Mısır 

172 Ahmet HamdiTanpınar, XIX. Asır Türk Edebiyatı Tarihi, 100. 
173 İlber Ortaylı, İmparatorluğun En Uzun Yüzyılı, 288 
174 Ahmet Hamdi Tanpınar, a.g.e.,101 

                                                 



61 
 

Hanedanından özellikle kadınların 1850’den başlayarak yazları İstanbul’da geçirmek 

amacıyla Boğaziçi’nde, yalılar, sahilhaneler kiralamış, satın almış ve bir hayli 

Batılılaşmış yaşam tarzlarını İstanbul’a taşımışlardır. Bu yaşam tarzı Osmanlı 

hanedanı üyelerini de etkilemiştir. Diğer yandan Kırım savaşıyla İstanbul’a gelen 

İngiliz ve Fransız askerinin yaşam tarzları geleneksel yaşama etki etmiştir. Bu dönem 

alafranga mobilya, aksesurın yaygınlaştığı, sofra çeşitleri ve adabının yerleştiği bir 

dönemdir. Geleneksel eğlencelerin yanında sazlı, sözlü gösterişli ziyafetler kendini 

göstermeye başlamıştır.175 

 

     Bu yeni dönem toplumda ideolojik bir ikiciliğin doğmasını beraberinde getirmişti. 

Bu ikilik musikide olduğu gibi alafranga ve alaturka ve zihniyet meselelerinde eski 

ve yeni tabirleriyle ifade edildi. Bu da toplumun Batı yanlısı ilericiler ve gelenekçiler 

diye iki kutba ayrılmasını doğurdu. Toplumda görülen bu iki kutuba ayrılış bireylerin 

kendisinde de mevcuttu. Batılılaşmış olan toplum bireyleri gündelik hayatlarının 

içinde geleneksel bazı yönlerini koruyorlardı. Evlerde harem sürüyor, Avrupalı 

mürebbiyeler ile sütanneler yahut dadılar bir arada bulunuyor. Bir yandan bir Batı 

sazı olarak piyano evin bir köşesine yerleştirilir ve çalmak için özel piyano dersleri 

alınırken diğer yandan alaturka müzikler, şarkılar çalınıp söyleniyordu. Özellikle 

halkın arasında geleneksel zihniyet sürdürülüyordu. Gelenekle alakalı adetler, 

kurumlar savunuluyor, yaşatılması için çaba sarfediliyordu. Özellikle dini geleneğe 

bağlı olduğu düşünülen kurumlara dokunulması istenmiyordu.176 

 

     Osmanlı Devleti’nde Avrupa etkisi ve geleneksel eski Türk kültürü arasında 

görülen ayrılık gitgide daha belirginleşmişti. Osmanlı Devleti özellikle İstanbul’da 

coğrafi olarak ayrılan farklı kültürlerin mozaiği hükmündeydi. XIX. yüzyılda bir 

tarafta Frenkler, Levantenler ve azınlıkların oturduğu Beyoğlu, diğer tarafta mahalle 

ortamında birlik beraberlik ve dayanışmanın hakim olduğu şehrin Müslüman kesimi 

vardır.177  

 

175 Balıkhane Nazırı Ali Rıza Bey, Bir Zamanlar İstanbul, 183 
176 Ahmet Hamdi Tanpınar, a.g.e., 105-106 
177 Bu iki esim arasındaki etkileşimin azlığı Batılılaşmaya engel teşkil eden bir sebep oluşturuyordu. 
Şerif Mardin, Türk Modernleşmesi, 76 

                                                 



62 
 

     Geleneksel Osmanlı şehrindeki mahalle henüz sınıf ve statü farkına göre 

biçimlenmiş değildir. Mahallede zengin fakir bir arada otururdu. Çünkü mahalle 

ekonomik duruma göre değil dine göre oluşan bir birimdir. Bütün bu insanlar 

birbirleriyle hergün karşılaşır, belirli bir dayanışma ve saygı kuralları içinde, 

birbirlerini gözeterek yaşarlardı.178 Zamanla cemaat ruhunun yaşadığı eski 

mahalleler nitelik değiştirmeye başlamışlardır. Örneğin Aksaray’ın ötesi orta halli ve 

fakirlerin semti olmuştur. Yangınların silip süpürdüğü şehirde zengin konakları 

yangın duvarları ile ve geniş bahçelerle çevriliyor veya kârgir bina mimarisi 

gelişiyordu.179 

 

     Geniş halk kesimi eski yaşantısını ve geleneksel eğlencelerini devam 

ettirmekteydi. İlkbahar ve yaz aylarında gidilen mesire yerlerinde eğlenceler 

düzenlenmekte veya kır bahçelerinde saz takımlarıyla coşulmakta ya da ortaoyunu 

izleyerek eğelenilmekteydi. Kadınlar için tek kapalı eğlence mekanı hamam, 

çocuklar içinse yılda iki kez kurulan bayram yerleri ve panayırlardı. Erkekler 

geleneksel mahalle kahvehaneleri veya bir kısmı eski tarz meyhanelere devam 

ediyordu. Geleneksel mekanlarda bir taraftan saz söz heyetleri sanatlarını icra 

ederken diğer taraftan Karagöz ve Meddah gösterileri izleniyordu. Müslüman kesim 

için ramazan ayı eğlence ayıydı.180 

 

     Kadının konumu Batılılaşma faaliyetleri içinde ayrıca önem kazanmıştır. 

Özellikle kadınların eğitimi, toplumdaki konumları modernleşme için en önemli 

meselelerin başındaydı Bu nedenle eğitim için açılan okullarla birlikte, kadınları ev 

içinde de eğitmeyi amaçlayan gazete, dergi, risale şeklinde çok sayıda süreli yayın 

çıkarılmıştır. Tanzimat’ın en önemli gelişmelerinden biri orta öğretimde inâs 

rüştiyeleri açarak kız çocuklarının eğitim olanağını geliştirmek olmuştu. Kız 

çocuklarının sayısının artması ve XIX. yüzyıl sonunda eğitim derecesinin liseye 

yükselmesi ise muallime kadınlardan oluşan yeni bir meslek grubunun ortaya çıkışını 

sağladı. Kadınlar eğitim görüyor, gazete dergi okuyordu. Özellikle yüksek sınıfa ait 

178 İlber Ortaylı, Osmanlı’yı Yeniden Keşfetmek,.39 
179 İlber Ortaylı, İmparatorluğun En Uzun Yüzyılı, 289 
180 İlbeyi Özer, Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Yaşam ve Moda,32 

                                                 



63 
 

kadın toplum hayatına giriyordu.181 Gezinti yerlerinde kadın-erkek flörtü başlamıştı. 

Osmanlı ailesi ve kadını yaşanan değişimden pay alıyordu.  

 

     İmparatoriçe Eugénie İstanbul’dayken Küçüksu Kasrı’nı Sultan Abdülaziz’le 

birlikte ziyarete gitmiş, padişah imparatoriçeye kolunu vermişti. II.Abdülhamid 

İstanbul’u ziyaret eden Alman imparatoru Wilhelm’in eşi Augusta Victoria’ya elini 

uzatarak Dolmabahçe Sarayı rıhtımına inmesine yardımcı oldu.  İmparator ve eşinin 

1898 yılında gerçekleşen ikinci ziyaretlerinde Sultan II. Abdülhamid imparatorla el 

sıkışırken, imparatoriçenin elini de nezaketle öptü.182 

 

     Büyük şehirlerde kadın evin dışına çıkmıştır. Boğaziçi’ndeki mehtap gezilerinden 

Beyoğlu’ndaki alışverişlere kadar birçok yerde kadının toplumsal hayata girişini 

Tanzimat’ın devlet adamlarından Cevdet Paşa, zenperestliğin (kadın düşkünlüğü) ve 

muaşakanın (sevişme) artması olarak nitelendirmektedir.183  

 

     Alafrangalık laik eğitimin ve laik bürokrasinin derece derece benimsediği bir 

hayat tarzıydı. Osmanlı aydınları medreseli-mektepli diye ikiye ayrılmıştı. Osmanlı 

aydını klasik dönemin bazı geleneklerini de atmadı. Avrupa edebiyatının izlenmesi, 

giderek batı siyasal düşüncesine ilgi yanında tarikatlere ilgi de vardı.184 

 

     II. Mahmud devrinden itibaren Avrupa tarzı kıyafet uygulamaları ile toplumun 

geleneksel  giyim tarzı değişime uğramıştı. Kaftan, cepken, cüppe yerine, setre 

isminde uzunca etekli, önü ilikli, Avrupa kesimli ceketler, altta şalvar, çakşır, potur 

yerine setre pantolon giyilmiştir. XIX. yüzyıl sonları Pera’da şarkı ve dans 

181 Öte yandan  Osamanlı kadınının kafes arkasında hayatını sürdürdüğü pek doğru değildir. Osmanlı 
toplumunda  kadın dışarı çıkmaktadır. Aynı keyfiyet kamusal alanda dagörülmektedir. Kadın çarşıya, 
pazara gitmektedir. Bilhassa İstanbul kadını çok gezmektedir. Çarşı, pazardan başka türbeleri dolaşır. 
Hatta mayıs ayında  Hz. Meryem’in göğe yükselişini kutlamakdan geri kalmaz. Bkz. İlber Ortaylı, 
Osmanlı’yı Yeniden Keşfetmek, 37 
182 Fatmagül Demirel, Dolmabahçe ve Yıdız Saraylarında Son Ziyaretler  Son Ziyafetler, 59 
183 Cevdet Paşa, Ma’rûzât, Haz. Yusuf Halaçoğlu, 9-10 
184 Arasıra bir tekkenin havasına sığınıp bir tür tecerrüdle hayatın çalkantılarından uzaklaşarak, tekke 
şiiri ve tasavvufun tarihiyle ilgilenmek yeni hayat tarzının bir parçasıydı. Bkz. İ.Ortaylı, 
İmparatorluğun En Uzun Yüzyılı, 283-284 

                                                 



64 
 

öğrenimine, paşa konaklarında musikiye yoğun bir ilgi vardır. At binmek, jimnastik 

hareketleri bu dönemde varlıklı aileler arasında yaygınlaşmaya başlamıştır.185 

 

     Bir piyanoya sahip olmak çalabilmekten daha önemli sayılmaktadır. Avrupai 

hayat tarzını taklit etme, Batılılaşmanın saraydan alt tabakalara doğru yayılan, taklide 

dayanan giyim kuşam  ve hayat tarzı toplumsal hayata hakim olamaya başlamıştır. 

Kıyafetler Avrupa modalarını takip ederken Saray halkının kıyafetleri büyük ölçüde 

Paris’ten gelmektedir.186 

 

     Beyoğlu dönem itibarıyla, gittikçe renklenen batılı hayat tarzını yansıtacak şekilde 

yeni bir yapılanmaya gitmiştir. Artan şekilde tiyatroları187, gazinoları, kafeşantanları 

(içkili, çalgılı kahvehane), içkili lokantaları, kabareleri ve pastaneleri, her türlü 

Avrupa malının satıldığı mağazaları, sosyal kulüpleri ve yüksek apartmanlarıyla yeni 

bir Beyoğlu gelişir. Beyoğlu sürdürdüğü yaşantısıyla Müslüman genç nüfüsu da içine 

çekmektedir. 

 

     Diğer yandan eski İstanbul’un  geleneksel eğlencenin yaşatıldığı mekanları da 

varlığını sürdürmektedir. 1880-1910 yılları arasında canlılığını koruyan 

Şehzadebaşı’ndaki Direklerarası bunlardan biridir. Direklerarası’nın temelleri Lâle 

Devri’ne kadar uzanmaktadır.  Dönemin sadrazamı Damat İbrahim Paşa’nın 

yaptırdığı külliyenin revaklı çarşısı buradadır. Daha sonra yeniden inşa edilen irili 

ufaklı kahvehanelerde ortaoyunları yanı sıra çeşitli tiyatro toplulukları yerli ve 

yabancı oyunlar sergilemektedir.188 

185 İlbeyi Özer, a.g.e., 35 
186 Ayşe Osmanoğlu, bu durumu şöyle ifade etmektedir: “nasıl olurdu bilmem, ölçülerimizi dahi 
aşmadan, Paris’ten gelen elbiseler bize tam gelirdi. Babamın fantezi yeleklerini, bütün gömlek ve 
çamaşırlarını Paris elçisi Salih Münir Paşa yaptırıp gönderirdi.” Ayşe Osmanoğlu, Babam Sultan 
Abdülhamid (Hatıralarım),.12 
187 Bu dönemde yabancı tiyatro, opera faaliyeti çok gelişmiştir. Beyoğlu’nda yabancı tiyatro ve opera 
topluluklarının temsilleri herhangi bir Avrupa başkentini aratmayacak zenginlikler gösteriyordu. 
Avrupa’nın önemli oyuncuları istanbul’a geliyorlardı. Örneğin İtalya’nın en öenmli oyuncularından 
Ernesto Rossi (1827-1896) İstanbul’a 12 mart 1889’da gelmişti. Yıldız sarayı tiyatrosunda 
Abdülhamid’e verdiği temsiller bilinmektedir. Rossi, Padişaha Othello ve Venedik Taciri’ni 
oynamıştı. Padişah bundan çok hoşnut kalmış, Rossi ve arkadaşlarına nişanlar dağıtmıştır. Bkz. Metin 
And, “Eski İstanbul’da Ünlü Tiyatro Oyuncuları”, Hayat Tarih Mecmuası, 14-18 
188 Necdet Sakaoğlu-Nuri Akbayar, Binbir Gün Binbir Gece Osmanlı’dan Günümüze İstanbul’da 
Eğlence Yaşamı, 88 

                                                 



65 
 

     Ayrıca belediyelerin halkı ev dışındaki yaşama çeken hizmetlerinde de artış 

yaşanmış, İstanbul halkının o zaman dek alışık olmadığı yeni mekanlar ortaya 

çıkmıştır. Bunların arasında en önemlileri sırasıyla 1870 ve 1871’de açılan Taksim 

ve Tepebaşı açık hava belediye bahçeleridir. Buralarda kadınlı erkekli gruplar 

halinde meşrubatlar içip, sohbet edilerek vakit geçirilirdi.  

 

     1914’te Şehremaneti tarafından kurulan Darülbedayi ile tiyatro ve müzik alanında 

hem eğitim verecek hem de gösteriler sunacak bir kurum açılmıştır.  Müzik bölümü 

1917’de Darü’l Elhân adıyla yeniden kurulan bu kurumlarla birlikte sosyal yaşam 

eğlence kültüründe  değişim yaşar. Müzik her yerde hayatın bir parçası haline gelir 

ve dönemin modern eğlence mekanları birbiri ardından açılarak toplumsal hayatta 

yaygınlaşır.189 

 

 

2.2. Edebiyat Çevresi 

 

     Osmanlı’da Lâle Devri’nden beri üzerinde durulan yenileşme çabaları, 

Tanzimat’ın ilanından sonra devletin resmi politikası olarak ele alınmış ve siyasi, 

toplumsal ve kültürel sahalarda büyük değişimler meydana getirmiştir. Tanzimat 

devrinde, o zamana kadar daha çok askerlik alanında olmak üzere yapılan bir takım 

yenilikler bir program dahilinde sistemli bir şekilde yapılmaya başlanmış ve devletin 

bütün kurumlarının Batılı esaslara göre yenilileştirilerek düzenlenmesi yoluna 

gidilmiştir. Bu amaçla yeni okulların açılması ve maarifle uğraşacak bir dairenin 

kurulması söz konusu olmuştur. Tanzimat’ın açtığı okullar, buralardan yetişenler, 

Batı dillerini öğrenme arzusu, Batı kültürüyle doğrudan yüz yüze gelen bir kuşak 

oluşmasına fırsat tanımıştır. Yapılan yenilikler neticesinde, önce siyasi sahada 

başlayan fakat gitgide tüm hayatı kapsayan Batılılaşma eğilimi kısa zamanda tüm 

fikir hayatında ve edebiyat alanında da kendini göstermeye başlamıştır.  

 

189 Necdet Sakaoğlu-Nuri Akbayar, a.g.e. 89 
                                                 



66 
 

     Yüzyıllar boyu sürdürülen Divan edebiyatı, XVIII. yüzyılda başlayan ve XIX. 

yüzyılda daha da kuvvetlenen yenilik hareketleri ve bu yeniliklerin toplumda 

meydana getirdiği yeni zevk, yeni yaşam anlayışı karşısında, yerini ve önemini 

giderek kaybetmiştir.  

 

     Toplumsal yaşantı ile edebiyat birbirini tamamlamaktadır. Edebiyatın toplum 

üzerinde ve toplumun da  edebiyat üzerinde etkileri vardır. Bazen toplumun değiştiği 

ve edebiyatın onu izlemek zorunda kaldığı, bazense edebiyatın toplumu değişime 

hazırladığı durumlar olmaktadır. Toplum edebiyatın sunduğu, gösterdiği hayatı 

benimseme çabası içine girebilmektedir.190 

 

     Divan edebiyatı, Tanzimat’ın getirdiği yeniliklerin, yeni algının, toplumda 

meydana gelen yeni zevk ve yaşantının dışında, tamamıyla İslam inancının rengini 

verdiği bir toplumun edebiyatı olarak var olmuştur. Bu toplumun yaşantısı, İslam 

ahlakının istediği sabır, kanaat, tevekkül, cömertlik, saygı, sevgi çevresinde yaşanır. 

Aslolan Allah’ın rızasını yerine getirmektir. Bu sebeple gaza, cihad ve şehadet gibi 

kavramlar önemlidir. Bu bağlamda dünya nimetleri, bu dünyanın zorlukları gibi gelip 

geçicidir. Gerçek mutluluk  ahiret hayatındadır. Bu toplumun içinde yaşayan, aynı 

düşünce sisteminden faydalanan, esinini alan sanatçı da eserlerini bu çerçevede 

verecektir. Sanatçı, dünya nimetlerini alımlı göstermekten sakınır. Dünyanın 

vefasızlığı üzerinde durur. Esas düşünce Tanrı kavramı etrafında toplanmaktadır. Her 

şeyin başlangıcı O olduğu gibi, her şey yine O’nda son bulacaktır. 191 

 

     Divan edebiyatı döneminde her çağın yine de kendine özgü bir yönelimi vardır. 

Bu edebiyat XV. yüzyılda, Fatih Sultan Mehmet’ten sonra her alanda önemli 

sanatçılar ortaya çıkarır. XVI. yüzyılda Baki ile olgunluk kazanır. XVII. yüzyılda 

üslupta incelme olmakla birlikte bir durgunluk belirir. Nabi’nin yazdığı hikemi şiirler 

öne çıkar. XVIII. yüzyılda  Lale devrinin yeni zevk ve eğlence havası içinde, başta 

bu dönemin en önemli şairi olan Nedim’de olmak üzere, günlük hayattan esin alma 

eğilimi vardır. Toplumsal yaşantıya ilişkin şiirler çoktur. Bu dönemin bir ayaklanma 

190 A. Sırrı Levend, Türk Edebiyatı Tarihi, 1. Cilt,59 
191 A. Sırrı Levend, a g.e., 61 

                                                 



67 
 

ile son bulmasından sonra edebiyatta yeni bir durgunluk dönemine girilir.  Önemli 

eserler verilmez. Büyük mesneviler yoktur. Divanlar, öncekilerin tekrarı gibidir. 

Yüzyılın sonlarında Fazıl, halka inmeye çabalamaktadır. Şeyh Galip’in Hüsn-ü Aşk’ı 

Divan edebiyatının son parlak eseri olarak görülür. XIX. yüzyılda bu geleneği 

sürdürme çabası içinde olan ve kendilerine “bakıyyetü’s-selef” denilen divan şairleri 

olsa da, Divan şiiri, Tanzimat devrinde de bir süre devam edip yerini Batı 

anlayışındaki yeni edebiyata bırakmak zorunda kalır. Böylece Tanzimat’ın getirdiği 

yeni yaşam tarzıyla Divan edebiyatı devri de kapanmış olur.  

 

     Tanzimat’tan sonra yapılan yeniliklerle devletin kendisini batıya açması, batılı 

kurumları, kabul etmesi, toplumsal yaşantıyı bu yönde değiştirme çabası, her alanda 

batılı esasları kabul etmesi demekti. Osmanlı devletinin batıyla derin bir temas 

kurma çabası İstanbul’daki hayatı da değiştirmiştir. Yeni edebiyat bu hayatın içinde 

doğdu. Yeni edebiyat için birtakım yeni başlangıçların, atılımların olması 

gerekmiştir. Tanzimat’ın ilk zamanlarından itibaren bazı fikir çevrelerinin 

oluşmasını, yenilik hareketinde önemli işlevi olan gazete, dergi ve kitapları ve bu 

sıralarda vuku bulan mücadeleleri dikkate almak gerekmektedir.  

 

     Bunların arasında Mustafa Reşit Paşa gibi Tanzimat döneminin ileri gelen devlet 

adamlarının çevresi önde gelmektedir. Mustafa Reşit Paşa, gençliğinde çeşitli 

vazifeler sebebiyle yaptığı seyahatler neticesinde memleketi yakından tanıyıp 

ihtiyaçlarını öğrenme imkanı bulmuştur. Müzakereler için gittiği Mısır’da Mehmet 

Ali Paşa’nın yaptığı yeniliklere de şahit olmuştur. Ayrıca elçiliklerde bulunduğu 

Londra ve Paris gibi Avrupa başkentlerinde Avrupa’yı çok iyi tanımıştı. Reşit Paşa 

bu bilgi ve görgüsüyle, devlet kurumlarının yeni baştan kurulmasına çalışılan, 

Avrupa ile ilişkilerin derinleştirildiği zamanlarda, ihtiyacı duyulan, yeniliklere açık, 

iş bilir siyasetçilerin ve yöneticilerin yetişmesini sağlamıştır. Kendi zamanında ve 

kendinden sonraki devirde etkin olacak siyasetçilerin yanı sıra Şinasi ve Ziya Paşa 

gibi edebi şahsiyetlerde onun çevresinde yetişmişlerdi. M. Reşit Paşa, Tanzimat’la 

ortaya çıkan “yeni aydın tipi”’nin en önemli temsilcilerinden birisidir. 

Düşüncelerinde Batı’yı örnek alır. Bu sebeple akla, tabiata, insan iradesine 

inanmaktadır. Bu tip toplum düzeninin kanuna dayanmasını ister, halkın görevleri 



68 
 

olduğu gibi ülke konularında fikrini serbestçe ifade etmek gibi bazı haklarının 

olduğuna inanır. Dış aleme açıktır. Bunun yanında vatanını da sevmektedir.192 

 

     Bu yenileşmede bazı devlet kalemlerin önemi büyüktür. Bunların arasında da en 

önemlisi Tercüme odasıdır.  Devletin Avrupa ile artan temasları sürdürebilmesi için 

yabancı dil bilen memurlara ihtiyacı doğmuştu.  Bu ihtiyacın karşılanabilmesi için 

okullarda okutulan yabancı dillerden başka alınan tedbirler arasında 1832 yılında 

kurulan Tercüme odası da vardır. Bu Oda, özellikle Tanzimat sonrası bir nevi okul 

halini almıştır. Oda, sadece yabancı dil öğreten bir yer olmasının ötesinde yeni bir 

dünya görüşünün, yeni siyasi ideallerin yeşerdiği bir çevre olur. Sultan Abdülaziz 

döneminin hızlanan fikir hayatının başında bu odanın yeri büyüktür. Bu odada 

meydana gelen muhitin batılılaşma düşüncesinin yerleşmesi, yenileşmenin düşünce 

ve sanat hayatında kök bulması, dil sadeleşmesi, düzgün nesir endişesinin işlenmesi  

gibi vakıalarda mühim tesiri vardır. Reşit Paşa’dan başlayarak dönemin ve sonrasının 

birçok önemli siması bu odadan yetişmişlerdir. Ahmet Vefik Paşa, Namık Kemal, 

Sadullah Paşa, Kani Paşazade Rifat, Münüf Paşa, Macit Paşa, Ethem Pertev Paşa gibi 

devrin fikir ve idare hayatına etki edenlerin çoğu bu kalemde görev almışlardır.193  

 

     Bir başka devlet kurumu Encümen-i Daniş’in devrin kültür hayatında önemli bir 

etkinliği olmuştur. Encümen-i Daniş Darülfünun’da okutulacak dersler için gerekli 

olan kitapların yazdırılması için kurulmuş bir kurumdur. Bununla beraber uluslar 

arası ilim ve düşünce dünyasıyla teması sağlayacak bir akademi olarak işlev 

görmüştür. Ömrü fazla sürmeyen, yapılan masrafların çokluğu bahanesiyle 

kapatılmak zorunda kalınan bu kurum daha çok tercüme esası üzerine kurulmuş bir 

kurum idi. Bu sebeple Tarih, coğrafya, riyaziye, iktisat, tabiat ilimleri, özellikle yeni 

çağlar tarihine ilişkin tercüme çalışmaları önde gelmektedir. Bu alanda Yakovaki 

isminde bir tercüman tarafından türkçeye çevrilen Tarih-i Katerina ve Aziz Efendi ile 

Hasan Efendi’nin birlikte yazdıkları Napolyon’un İtalya seferleri tarihi sayılabilir. 

Hazırlanan daha bir çok kitabın arasında, özellikle  Cevdet Paşa Tarihi, İbn-i Haldun 

tercümesi ve Ahmet Vefik Paşa’nın tarih üzerine birkaç kitabı da bulunur. Bu 

192 Mehmet Kaplan, “Yeni Aydın Tipi: Büyük Reşid Paşa ve Şinasi”, Tip Tahlilleri, 175-176 
193 M.Nihat Özön, Son Asır Türk Edebiyatı Tarihi, 8 

                                                 



69 
 

kitapların  yanında Tıbbiye, Harbiye ve Bahriye’de okutulacak ders kitapları 

hazırlanmıştır. Kültür hayatının canlanmasına katkı ve açılım sağlayan bu çabaların 

yanı sıra açılan yeni okullar ile yeni nesiller yetiştirilmekte, Avrupa’ya tahsil için 

gönderilen ve memlekete dönen bir kuşağın etkilediği bir gençlik ortaya çıkmaktadır. 

Bu gençlik, yabancı dil öğrenmeye ve batı ilmine ve düşüncesine açılmaya istekli bir 

gençliktir.194  

 

     Yeniliğin yerleşmesinde gazeteciliğin ayrı bir yeri vardır. İlk Türkçe gazete  

Tanzimat’tan sekiz yıl önce çıkarılmaya başlanmıştır. Takvim-i Vekayi (1831) devlet 

eliyle çıkan bir gazetedir. Başyazarı Esat Efendi, gazeteciliği “geleneksel vak’a 

yazarlığının modern şekli” olarak tanımlar burada. Muhteviyatı daha ziyade resmi 

hayata ilişkin yayınlardır. Sultan’ın ziyaretleri, nişan törenleri, II. Mahmut’un 

Yeniçeri Ocağı yerine kurduğu Asakir-i Mansure-i Muhammedi’deki ilerlemeler, 

askerlik eğitimi, iç isyanlara, bunların bastırılmalarına ilişkin haberler, ayrıca, 

Avrupa’daki bilimsel gelişmelere ilişkin haberler öncelikle yer verilen haberlerdir.195 

Bununla beraber ara sıra ilgi çekici dünya havadisleri de verirdi. İkinci gazete, yarı 

resmi olarak, Tanzimat’tan sonra İngiliz tebaasından Churchill’in çıkardığı Ceride-i 

Havadis’tir. 1840 yılında çıkmaya başlayan Ceride-i Havadis’te  ilim, ahlak, edebiyat 

üzerine makaleler, 1842 yılından itibaren ise bazı piyeslerin özetleri yayınlanır.  

63’üncü sayısında çıkan “tiyatro” isimli makalede, tiyatroyu doğuşundan başlayarak, 

trajedi, komedi, vodvil, pandomim, opera gibi  çeşitleri hakkında bilgiler vererek 

anlatır. Bu makale bu konudaki ilk yazıdır.196 Gazete ayrıca özetlenmiş romanları da 

yayınlamaktadır. Avrupa gazetelerinden alınmış ilginç haberleri ise sık sık verir. 

Şinasi’nin bir arkadaşıyla ilk özel Türkçe gazeteyi çıkarmasına kadar Ceride-i 

Havadis Türk okuyucusunu dünyadaki hareketlerden haberdar eder. Bu haberlere 

karşı merakını uyandırır. Bu önemli katkılarına rağmen Ceride-i Havadis’in asıl çıkış 

amacı, İngilizlerin ekonomik ve siyasi çıkarları için kamuoyu oluşturmaktır. 1830-37 

yılları arasında İstanbul’da İngiliz elçiliği yapmış olan David Urguhard, yaptığı 

araştırmaların neticesinde İngiliz Krallığına sunduğu bir raporda, zengin hammadde 

194 A. Hamdi Tanpınar, XIX. Asır Türk Edebiyatı Tarihi, C.1, 114. 
195 Ramazan  Korkmaz, “Yenileşmenin Tarihi, Sosyo-Kültürel ve Estetik Temelleri”, Türk Edebiyatı 
Tarihi 3, 17-41. 
196 A.Hamdi Tanpınar, XIX. Asır Türk Edebiyatı Tarihi, C.1, 116. 

                                                 



70 
 

kaynaklarına ve geniş bir pazara sahip Osmanlı imparatorluğu’nun İngiliz çıkarları 

için oldukça faydalı olacağını ifade etmişti. Churchill de Ceride-i Havadis’i bu 

çıkarların sürdürülebilmesi maksadıyla da kullanır. Gazetesindeki birtakım Ermeni 

iktisat yazarlarıyla İngiliz çıkarlarını Osmanlı kamuoyuna kabul ettirmeye çalışır.197  

 

     Şinasi (1826-1871) ve Agâh Efendi, Tercüman-ı Ahval’ı, 1860’da çıkarmaya 

başlarlar.  Bu gazete, özel teşebbüsle yayınlanan ilk gazete olmasının yanında 

gündelik gazeteciliğin doğmasına da neden olmuştur. Şinasi’nin yönettiği bu 

gazetede sanatçının yazdığı tiyatro eseri Şair Evlenmesi de tefrika edilerek 

yayınlanmıştır. Şinasi daha sonra, Agah Efendi ile aralarının bozulması nedeniyle,  

kendi başına 1862 yılından itibaren Tasvir-i Efkar’ı çıkarmaya başlar. A. Vefik 

Paşa’nın, Yusuf Kâmil Paşa’nın da yazılarının yer aldığı gazeteye daha sonraları 

Namık Kemal (1840-1888) ve Ebuzziya Tevfik (1849-1913) de katılır. Şinasi 

Lafontaine, Lamartine gibi Fransız şairlerinden yaptığı çevirileri Tercüme-i 

Manzume adı altında fransızca asıllarıyla yayınlayarak okuyucuların fransızca 

çalışmalarına da katkı sağlar.198 Şinasi gazetecilik alanında yenilikler vücuda 

getirmiştir. Bunlardan birincisi, eski nesir yazanlardan bazılarının arasıra 

kullandıkları kısa cümleyi yeniden canlandırmaktır. Şinasi gazetedeki yazılarında 

fikre önem veriyor ve fikri en lüzumlu ve ifadeye en uygun kelimelerle anlatıyor, 

yazıyı boş yere şişirmeye gitmiyordu.199 

 

     Tasvir-i Efkar’dan sonra gazetelerin ve dergilerin sayıları çoğalmaya başlamıştır. 

Ömürleri az olan birçok gazete memlekete yeni fikirlerin girmesinde hizmet 

görmüşlerdir. Bu gazetelerin başlıcaları arasında Ali Suavi’nin (1839-1878) önce 

İstanbul’da çıkardığı sonra da Avrupa’da çıkarmaya devam ettiği Muhbir (1867) 

gazetesi, Namık Kemal ve Ziya Paşa’nın (1825-1880)200 Londra’da kurduğu 

197 R. Korkmaz, “Yenileşmenin Tarihi, Sosyo-Kültürel ve Estetik Temelleri”, Türk Edebiyatı Tarihi 
3, 17-41. 
198 Sina Akşin, “Düşünce ve Bilim Tarihi (1839-1908)”, Türkiye Tarihi 3, 321 
199 R. Korkmaz, “Yenileşmenin Tarihi, Sosyo-Kültürel ve Estetik Temelleri”, Türk Edebiyatı Tarihi 
3, 17-41. 
200 Ziya Paşa, 1869’dan 1871’e kadar Yeni Osmanlıların yayın organını, Londra ve İsviçre’de 
çıkarmıştır J.J. Rousseau’nun Emile (1762) adlı eserini de, terbiye alanında yararlı olmak maksadıyla, 
Türkçeye çevirmişti. Bir Batı dilini öğrenmenin önemine vurgu yapan Ziya Paşa, Batı’nın ilerleme 

                                                 



71 
 

Hürriyet (1868) gazetesi, Namık kemal’in İstanbul’da çıkarıp düşüncelerini 

yayınladığı İbret (1871) gazetesi, Ahmet Mithat Efendi’nin (1844-1912)201 çıkardığı 

Devir (1872), Bedir (1872) ve birçok romanın tefrika olarak yayınlandığı Tercüman-ı 

Hakikat (1878) gazeteleri, Ebuzziya Tevfik’in202 Sıraç gazetesi (1873) ve Cüzdan 

dergisi (1873), Mehmed Murad’ın (1854-1917)203 Mizan’ı (1886) bulunmaktadır. Bu 

gazetelerin sayfalarında Avrupa’dan yapılan ilk tercümeler de yayınlanmıştır. 

Bununla beraber, bu gazetelerde, memleket havadisleri pek yer almaz. Siyasi 

havadisler de İstanbul içinde olan vakalar da  “karşı gazeteleri” denilen Beyoğlu’nda 

çıkarılan ve türkçe dışındaki dillerde yayınlanan gazetelerden tercüme edilir. 1879 

yılına kadar serbest olan gazeteler bu tarihten sonra karşılaşılan sınırlamalar 

nedeniyle daha çok ansiklopedik bilgilere, tarih, roman gibi alanlara ağırlığını 

verir.204 

 

     Bunların yanında resmi vilayet gazeteleri de vardır. İlki 1865’de Tuna vilayeti 

için çıkarılan Tuna gazetesiydi. Bu gazete türkçe-bulgarca idi. Suriye vilayetinde 

türkçe-arapça, başka vilayetlerde de türkçe-rumca, türkçe-ermenice resmi gazeteler 

çıkmaktaydı. Bunların içlerinde çıktığı yerin ihtiyaçlarına göre fikirler sunanlar 

olmakla birlikte zamanla resmi nizamname, talimatname, mahkeme zabıt ve ilamları 

vb. neşretmekle iktifa etmişlerdir.205  

 

alanında yaptıklarına gıpta ile bakmakla beraber kültürde taklide karşı çıkarak tam bir samimi 
Müslüman karakteri çizmektedir. B.Lewis, Modern Türkiye’nin Doğuşu, 140 
201 Gazeteciliğe Rusçuk’ta Tuna gazetesinde başlamış, sonra Bağdat’ta Zevra gazetesinin 
yöneticiliğini üstlenmiş, 1871’de Ceride-i Askeriye’de başyazarlık yapmış aynı sırada Basiret’te 
yazılar yazmış olan A.Mithat Efendi, bir sayı Devir, 13 sayı Bedir gazetelerini, Dağarcık (1872) ve 
daha çok bilim ve felsefe konularına ağırlık veren Kırkanbar (1873) adlı dergileri çıkarmıştı. 1876’da 
İttihad ve 1878’de adıyla da özdeşleşen Tercüman-ı Hakikat gazetelerini çıkarmıştır. 
202 1887 yılında Rebi-i Marifet adıyla ilk resimli kitabı çıkaran E.tevfik, fikir dergisi Mecmua-i 
Ebuzziya’yı, kesintilerle de olsa 31 yıl yayınlamayı başarmış, Türkiye’de yayımcılığın teknik ve 
estetik bakımdan gelişmesine katkıda bulunmuştur. H.Ziya Ülken, Türkiye’de Çağdaş Düşünce 
Tarihi, 156-157 
203 Mizancı Murad olarak da bilinen yazar 1895 yılında İstanbul’u terk etmek zorunda kaldığında önce 
Paris’e sonar Mısır’a geçerek Mizan’ın yayınını sürdürmüştür. Mizancı Murad, Jötürk hareketi içinde 
İslam Birliği düşüncesini savunmaktaydı. Turfanda mı Yoksa Turfa mı isimli romanında mili 
özelliğinden ve dini inancından taviz vermediği için  Batı’ya temkinle yaklaşan sentezci bir anlayışı 
temsil eden roman kahramanı Mansur’un kişiliğinde İslam Birliği düşüncesini işler. Bkz. Mehmed 
Murad, Turfanda mı Yoksa Turfa mı, yay haz. Tacettin Şimşek, Akçağ yay., Ank.2005 
204 M.Nihat Özön, Son Asır Türk Edebiyatı Tarihi, 12 
205 M.Nhat Özön, a.g.e., 13 

                                                                                                                                          



72 
 

     Gazeteciliğin yanında dergicilikte gelişmektedir. Osmanlı Devleti’de ilk 

yayınlanan dergi 1849 yılında yayınlanan Vakâyi-i Tıbbiye’dir. 1862 yılında ilk ilmi 

dergi Mecmuai Fünun ve ilk resimli dergi Mir’at neşredilmiştir. Dergiler gittikçe 

çeşitlenmiş ve baskı itibarıyla da yavaş yavaş ilk örneklerinden ayrılmışlardır. 

Özellikle 1880 sonrasında hem edebiyat hem de ansiklopedik bilgi veren dergilerin 

sayısında   büyük  ölçüde artış olur.   Edebi   dergilerden   birçoğu   Hazine-i Fünun, 

Hazine-i Evrak, Servet-i Fünun, Maarif, Malumat, Mektep vb. şekilde ansiklopedik 

bilgilere yönelik anlam içeren isimlerdedir. Bu isimlerin altında derginin edebi, 

fenni, coğrafi, tarihi, felsefi olduğuna dair açıklamalar vardır. Dergilerdeki konular 

da büyük bir çeşitlilik göstermektedir. İcat edilmiş aletten edavattan, keşfedilmiş 

topraklardan, yeni tedavi usullerinden, tekniklerden bahseden binbir çeşit bilgi 

bulunur bu dergilerde.206 Bazı dergiler veterinerlik üzerine (Vasıta-i Servet), bazıları 

doğrudan doğruya kadınlara yöneliktir (İnsaniyet). Beşir Fuad’ın çıkardığı Güneş 

bilimsel niteliktedir. Menemenlizâde Tahir’in başyazarlığını yaptığı Âsâr, şiir, 

matematik ve tıp üzerine yazılar yayınlamaktadır.207 

 

     1860’dan başlayarak gazetelerin çoğalmaya başlaması ve her birinin kendine ait 

bir basımevi kurma girişimi matbaaların sayısının artmasına neden olacaktır. İlk 

matbaa Lale devrinin yenilik hareketleri neticesinde kurulmuştu ve bu matbaa dini 

eserler dışında lugat, tarih ve coğrafyaya ait eserler basarak hizmet vermişti. 

Tanzimat’a kadar olan süre içinde elli eser basılmıştır. Bu basımevi Tanzimat’a 

kadar tek basımevi olarak varlığı sürdürmüştür. Tanzimat’tan biraz evvel Mehmet 

Ali Paşa, Mısır’da matbaa açmıştır. Bulak Matbaası adındaki bu matbaa da türkçe 

eserler basıyordu. Gazetelerin geliştiği dönemde bu iki matbaa vardı. İlk zamanlar 

haftalık olarak çıkan daha sonra haftada beş gün çıkan bu gazetelerde zamanla tek 

tük kitaplar basmaya başladılar. Tanzimat’tan sonraki ilk yirmi yılda birçok edebiyat 

metinleri neşretmiş olan Bulak matbaası bu çeşit çalışmalarını bırakmaya başlamıştı. 

206 M.Orhan Okay, “Tanzimatçılar: Yenileşmenin öncüleri (1860-1896)”, Türk Edebiyatı Tarihi 3, 
61-82. 
207 Dönemin dergileri hakkında daha fazla bilgi için bkz. Bülent Varlık, “Tanzimat ve Meşrutiyet 
Dergileri”, Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Türkiye Ansiklopedisi, C.I, 112-115 

                                                 



73 
 

Matbaa-i Amire da eski edebiyata ilişkin metin baskısını özel teşebbüslere bırakarak 

daha ziyade büyük baskılara yönelmişti.208  

 

     1860’ların sonunda başlayan tiyatro kitapları basımı süratlenmişti. Birkaç sene 

içinde iki yüzün üzerinde tiyatro eseri basılmıştı. İlk Türk piyesi, küçük bir dram 

olan Hikaye-i İbrahim Paşa be İbrahim-i Gülşeni’dir. Eser Abdülhak Hamid’in 

babası Hayrullah Efendi tarafından 1839’da yazılmıştı. Şinasi 1860 yılında 

Tercüman-ı Ahval’de ilk komedi olan Şair Evlenmesi’ni tefrika etmişti. Türk 

tiyatrosu 1860-1880 yılları arasında N.Kemal, A.Mithat Efendi, Şemseddin Sami, Âli 

Bey, Ali Haydar Bey, Ahmet Vefik Paşa, Abdülhak Hamid, Recaizâde Ekrem’in 

yazdığı eserlerle hızla gelişmiştir.209 

 

     Roman Batı eserlerinin taklidi yoluyla başlamıştır. Tanzimat yazarları önce 

faydalı ve güzel olanı almakla başlattıkları şiir, tiyatro tercüme faaliyetlerini roman 

sahasında da devam ettirirler. Tercümeler daha çok Fransız edebiyatından 

yapılmaktadır. XIX. yüzyılda Osmanlı dünyasının Batı düşüncesi ve edebiyatı ile 

tanışmasını ve roman, hikaye, tiyatro ve diğer edebi türler hakkında bilgi edinmesini 

sağlayan tercüme faaliyetlerinde içinde  ilk tercüme roman 1859 yılında yayınlanan 

Yusuf Kamil Paşa’nın tercümesini yaptığı, Fénélon’un Télémaque isimli eseridir. 

Télémaque çevirisinin yayınlandığı yıl Ceride-i Havadis gazetesinde Victor 

Hugo’nun Sefiller isimli eseri Hikaye-i Mağdurin adı altında yayınlanmaya 

başlanmıştır. Ahmet Lütfi Efendi, Daniel Defoe’nun Robinson Cruzoe eserini 1864 

yılında çevirir. Teodor Kasap, Alexander Dumas’dan Monte Cristo’yu 1871-1873 

tarihlerinde ve Lesage’dan Topal Şeytan’ı 1872 yılında dilimize kazandırır. Bu ilk 

çeviriler arasında Ziya Paşa’nın Jean Jack Rouseau’dan çevirdiği Emil (1870) ve 

208 M.Nihat Özön, Son Asır Türk Edebiyatı Tarihi,14. 
209 Ahmet Vefik Paşa, Fransız yazar Moliére’den yaptığı tercümelerle bu alana katkıda bulunur. Âli 
Bey, Moliére’den bazı çeviriler yapar. Ayyar Hamza’yı (1871)  Moliére uyarlaması olarak kaleme 
alır.  Namık Kemal, toplumsal fayda ilkesince elinden geldiğince bu türe eğilir. Zavallı Çocuk (1873), 
Gülnihal 1875), Vatan Yahut Silistre gibi yazdığı birtakım tiyatro eserlerinin yanı sıra tiyatro 
hakkında toplu  bilgiler veren Celaleddin Harzemşah Mukaddemesi isimli eserini yazar. Recaizade 
Ekrem’in eserleri arasında Afife Anjelik, Vuslat ve başarılı bir komedi örneği olan Çok Bilen Çok 
Yanılır  bulunmaktadır. Abdülhak hamid yazdığı birçok tiyatro eserinde doğal ve açık bir dil bulamaz. 
Üstelik tiyatro tekniği bakımından zayıf kalarak oynanma olanaklarını ortadan kaldırır. Oynanmaktan 
ziyade okunan bu eserler arasında Eşber (1880), Tezer (1880), Tarık (1879) bulunmaktadır. Daha 
fazla bilgi için Bkz.Metin And, 100 Soruda Türk Tiyatrosu, Gerçek Yay., İst. 1970 

                                                 



74 
 

Moliére’den Riyanın Encamı (1881) da vardır. Ahmet Vefik Paşa’nın Moliére 

çevirileri Tartuffe, Don Juan, Adamcıl ve Zoraki Tabip, Zor Nikah gibi uyarlamaları 

ve Recaizade Mahmut Ekrem’in Chateaubriand’dan Atala ve Bernardin de Saint 

Pierre’den Pol ve Virjini’si bu alandaki önemli çabalardır.210 Bu çeviri faaliyetleri 

Türk okuyucusunu Batı edebiyatının hikaye ve roman örnekleriyle tanıştırır. Bu 

tarihlerde bir yandan da bazı gazetelerde yabancı dildeki romanların  özeti, 

tercümeleri yapılmaya başlanmıştır. 1883’ten sonra kısa bir zamanda büyük okuyucu 

kitlesine ulaşacak olan basit cinai roman tercümeleri okuyucunun hazırlanması 

noktasında önemlidir. Tanzimat’tan sonra basılmaya başlayan kitaplar arasında tek 

tük hikayeler de bulunmaktadır. Bunlar Tûtiname, Hatem-i Tai, Kâmil-ül Kelam, Bin 

Bir Gece gibi hikayelerdir. Ahmed Midhat Efendi kendi kurduğu matbaasında kendi 

eserlerini bastırırken bazı diğer matbaalar da Sergüzeşt-i Kalyopi, Hikaye-i Ferdane 

Hanım, Cevri Çelebi vb. gibi bir çoğu meşhur eski büyük kitaplardan alınan küçük 

kitapçıklar basmaya koyulmuşlardır.211  

 

     Batı hikayeleri tarzındaki eserlerin ilk örnekleri  Ahmed Midhat Efendi’nin  1870 

yılında yayınladığı Kıssadan hisse ve Letâif-i Rivâyat ile başlamıştır. Bunlar henüz 

roman dilinin oluşmadığı denemelerdir. Letâif-i Rivâyat uzun süreli bir dizi halinde 

çıkmıştır. Bunların arasında Esaret, Gençlik, Teehhül, Felsefe-i Zenan, Mihnetkeşan, 

Firkat, Yeniçeriler, Ölüm Allah’ın Emri, Fitnekâr gibi eserler vardır. Ahmed Midhat 

bu eserleriyle Tanzimat romanının programını verir gibidir. Bu eserlerde romantik 

gönül maceraları, kadın, evlilik, esirlik konuları gibi, aslında Osmanlı’nın 

modernleşirken karşılaşmak zorunda kaldığı sorunlar ele alınır. Bunlarda dile ve 

anlatı tekniğine pek dikkat etmeyen sanatçı, eski meddah hikayelerinin anlatım 

tekniğini sürdürür, okuyucusuyla devamlı bir diyalog içerisinde bulunur.212 Emin 

Nihat Bey’in 1873’te başlanıp 1875’te  biten Müsâmeretnâmesi de hazırlık dönemi 

denilebilecek bu döneme ait ikinci bir teşebbüstür. Bu eser yedi hikayeden oluşan bir 

dizidir. Biraraya gelen birkaç dost her gece bunlardan birini anlatır. İlk roman olarak 

Şemsettin Sami’nin Taaşşuk-u Talat ve Fitnat’ı 1875’de yayınlanmıştır. Roman kız 

210 Bu dönemde yapılan tercümelerin uzun listesi için Bkz. M. Nihat Özön,a.g.e.,224-231 
211 M.Nihat Özön,a.g.e., 198. 
212 M.Orhan Okay, “Tanzimatçılar: Yenileşmenin öncüleri (1860-1896)”, Türk Edebiyatı Tarihi 3, 
61-82. 

                                                 



75 
 

çocukların eğitimi, görmeden evlenme gibi dönem edebiyatının konularını ele alır.  

Bunu Namık Kemal’in 1876’da İntibah isimli romanı izler. Bu roman halk 

hikayesinden edebi romana geçişin ilk örneği olarak görülür.213 İntibah romanı, bir 

bakıma yeni bir türe halkı hazırlayan önceki örneklere göre daha itinalı bir roman dili 

kurması ve psikolojik tahlillere de yer vermesi ile edebi romancılığın ilk örneği gibi 

dururken, yazarın ikinci romanı Cezmi (1880) de ilk tarihi roman olma özelliği taşır. 

Tanpınar’ın ifadesiyle 1870- 1880 yılları arasında yazarlar, dış alemle olduğu 

kadar,insanla, psikolojik hallerle alakalı mücerred ve müşahhas, dokunduğu her şeyi 

eskilerde olduğundan başka şekilde kuran bir anlatma şeklini işin güçlüğünü 

bilmeden benimsemeye çalışmışlardır. Böyle bir çabanın ilk şartı ise hayatla temasa 

girmekti. Yaşamak, görmek ve aksettirmek ise ayrı şeylerdi.  Bu ilk hikayeler 

özellikle muharririn imkanları yüzünden iptidai kalmıştır.214 

 

     Batılı anlamdaki roman tekniğine geçiş Servet-i Fünun romanıyla 

gerçekleşecektir. O döneme kadar olan zamanı ise büyük ölçüde roman ve hikaye 

alanındaki çabalarıyla Ahmed Midhat Efendi doldurur. Ahmed Midhat Efendi 

kaleme aldığı Letâif-i Rivâyat dizisini bir yandan tamamlarken ki 25 cep kitabından 

oluşan bu dizide her biri 36 ile 228 Sayfa Arasında değişen 29 hikaye veya roman 

bulunmaktadır, bir yandan da 27 ayrı roman yayınlar. Bununla beraber hikaye adında 

yayınladığı eserleri de ilave edildiğinde bu sayı oldukça artar.  Bu eserlerin çoğunda 

sanatçı Doğu- Batı medeniyetlerin çatışması çerçevesi içinde olayların, entrikaların 

çevresinde gelişen, okuyucuyu  meraka   sürüklemeye   dönük,   bir   yandan   

eğlendirirken,  bir  yandan düşünmeyi ve eğitmeyi hedefleyen bir kurguyu temel alan 

bir tutum içindedir. Büyük tesadüfler, bütünüyle iyi veyahut bütünüyle kötü 

kişilikler, aslında dönem romanlarının temel özellikleri olan tüm bunlar, Ahmed 

Midhat Efendi’nin eserlerinde de bollukla yer alırlar. Sanatçı, asıl gayesi gibi 

görünen, halkı bilgilendirme çabası içinde, okuyucuyla da zaman zaman diyaloglar 

kurarak, ansiklopedik bilgileri, konuyla ilgisi olsun olmasın vermekten hoşlanır. 

A.Midhat Efendi, okurunu hayata karşı daha dikkatli olmak, uyanık olmak, saflıktan 

213  A. Hamdi Tanpınar, XIX. Asır Türk Edebiyatı Tarihi, Cilt I, 262 
214 Tanpınar, ayrıca Halit Ziya’ya kadar romancı muhayyilesi ile doğmuş tek bir muharrir olmadığını 
ifade ederek ondan önceki yazarlar için hepsi roman veya hikaye yazmağa hevesli insanlardı 
iddiasında bulunur. Bkz. A.H.Tanpınar, a.g.e., 265 

                                                 



76 
 

kurtulmak için roman okumayı önermektedir. Felâtun Bey ile Râkım Efendi’de 

roman terbiyesinden geçmemiş olan Felâtun Bey’i Polini’nin oyunlarına karşı  

Râkım, hiç Fransız romanı okumadın mı şeklinde uyarır.215 

 

     Romanlarının konuları büyük bir zenginlik, çeşitlilik göstermektedir. 

Romanlarının bir bölümü Jules Verne’i örnek alarak yazdığı fen ve seyahat 

romanlarıdır.  Hasan Mellah (1874), Acaib-i Alem(1882), Amerika Doktorları 

(1888), Ahmet Metin ve Şirzat (1892) gibi. Bazı romanları tarihi konuları işler; 

Kafkas (1877), Süleyman Musli (1877), Dünyaya ikinci Geliş (1874). Özellikle 

kadın erkek ilişkilerinin ele alındığı aşk romanları: Henüz On Yedi Yaşında (1881), 

Taaffüf (1895). Konuları İstanbul’da geçen ve Batılılaşmanın neden olduğu 

toplumsal değişmeler ile meydana çıkan sorunların ele alındığı romanlar: Felatun 

Bey ile Rakım Efendi (1875), Müşahedat (1891), Jön Türk (1910). Bir kısmı ise 

polisiye, macera türündedir: Paris’te bir Türk (1876), Vah (1882), Esrar-ı Cinayet 

(1884), Haydut Montari (1888).216  

 

     Ahmed Midhat Efendi’den başka bu dönemde Vecihi, Mehmet Celal, Mizancı 

Murat gibi yazarlar da bir takım eserler ortaya koyarlar. Vecihi’nin Mehcure (1895) 

isimli eseri başarılı ruh tahlilleri olan bir eserdir. Mehmet Celal, şiir, hikaye, roman, 

inceleme türlerinde onlarca eser veren verimli bir yazar ve şair de olarak bu alanda 

bir çok aşk hikayelerini konu alan eserler meydana getirmiştir. Mizancı Murat ise 

Turfanda mı yoksa Turfa mı? ismindeki tek romanıyla bu dönemin yazarları arasına 

girmiştir. Eseri siyasi ve sosyal tenkitler ve mülahazalar ile yüklü, İslam birliği 

idealinin mesajlarını içeren bir romandır.217  

 

     Samipaşazade Sezai, dönemin genel eğiliminin aksine kendisini aşırı romantik 

akıma fazla kaptırmayarak esas ürünlerine Servet-i Fünun’da rastlanacak olan 

gerçekçi edebiyata yol açacak ürünler  ortaya  koymuştur. Hikayenin  romandan  

215Râkım Efendi,  romanda çok okumuş olmanın faydasını görmüş dirayetli bir kişilik sahibi  olarak 
görülür. Bkz. A. Midhat Efendi . Felâtun Bey ile Râkım Efendi , Yurttaş Kitabevi, İstanbul.  
216 A.Midhat Efendi’nin eserleri hakkında daha kapsamlı bilgi için Bkz. Orhan Okay, Batı 
Medeniyeti Karşısında Ahmed Mithat Efendi, MEB, İst.1991 
217 M.Orhan Okay, “Tanzimatçılar: Yenileşmenin öncüleri (1860-1896)”, Türk Edebiyatı Tarihi 3, 
61-82. 

                                                 



77 
 

ayrılması  da Samipaşazade Sezai’nin çalışmalarıyla gerçekleşmiştir. İlk hikayelerini 

Küçük Şeyler (1892) isimli kitabında toplamıştır. Bu eseri ve bazı hikayeleri ve 

deneme ve makalelerini içeren Rumuzü’l-Edep (1898) ve İclal (1924) günlük 

olayları işleyen, sağlam bir hikaye dili ve tekniği olan eserlerdir. Yazmış olduğu tek 

romanı Sergüzeşt’de (1888) kölelik konusunu ve onun doğurduğu acıları işlerken, 

yaşamış olduğu tecrübelerden de yararlanmış ve böylece realist romanın temel 

kurallarını uygulama çabası içinde olmuştur.218 Nabizade Nazım, konusu Anadolu’da 

geçen, Karabibik (1890) adındaki ilk köy hikayesini yazmıştır.  Aynı sanatçı Zehra 

(1894) isimli romanı ise bir kadının marazi kıskançlığı ve bunun psikolojik 

gelişiminin işlendiği başarılı bir roman olarak ortaya çıkmaktadır. Recaizade 

Mahmut Ekrem şiir ve diğer türlerdeki faaliyetleri yanında yazdığı ilk romanlarda 

Muhsin Bey yahut Şairliğin Hazin Bir Tecellisi (1890), Şemsa (1895) da oldukça 

acıklı bir edebiyatı dener. Yazarın Araba Sevdası (1896) isimli romanı ise teknik 

açıdan daha başarılı bir sosyal hiciv romanıdır. Bu romanda sanatçı Batılılaşma 

Serüveninde şaşkınlığa uğramış bir gencin gülünç macerasını işler. 

 

     İlk hikaye ve romancılığının işlediği en önemli konu esirliktir. Çok küçük yaşta 

köyünden veya kabilesinden alınan, bilinmeyen bir talihe giden zavallı insanlar ele 

alınır. Müsameretnâme, Letâif-i Rivâyat, İntibah, Sergüzeşt, Zehra’da esirlikden 

bahsedilir. N.Kemal, yanlış duygusal terbiyenin kötü sonuçlarını İntibah’ta gösterir. 

A. Midhat Efendi, Felâtun Bey ve Râkım Efendi’de Tanzimatla başlayan ve “şık” 

olarak da nitelenen züppe ve köksüz insanla, kendini yetiştirmeyi bilmiş, köklerine 

sahip çıkan bir aydın tip arasındaki farkları gösterir. Araba Sevdası da benzer şekilde 

alafranga ve duygusal terbiyenin hicvidir.219 Tanzimatla, sosyal hayatın en çok 

değişime uğrayan kurumu aile, dönem edebiyatının işlediği konulardan biridir. 

Yanlış evlenmeler, mutsuz çiftler, yasak aşklar konu edilir. Sefalet, büyük aile 

felaketleri, terk edilmiş yahut aldatılmış kadın, veremli hasta gibi acı ve keder veren 

218 M.Orhan Okay,a.g.m., 61-82 
219219 Jale Parla,dönemin romanlarını incelediği çalışmasında ortaya koyduğu tezle kültürü inkarın 
babayı inkara eşit olduğunu ve bu durumun kişiyi felakete sürüklediğini söyler. Bu kişilerin en 
meşhuru Felatun Bey, babasının varlığına rağmen, yanlış yetişmiş kayıp kişilerin bir örneği olarak 
ortaya çıkar. Jale Parla, Babalar ve Oğullar Tanzimat Romanının Epistemolojik Temelleri, 
İletişim Yay., 1993, 18  

                                                 



78 
 

konular, Türk romanında önemli bir kaynaktır.220 Kadın konusunun edebi eserlere 

konu olduğu bu devrede Şinasi, Şair Evlenmesi, Namık Kemal, Zavallı Çocuk, A. 

Midhat Efendi özellikle romanlarının bazı kısımlarında, Felsefe-i Zenan’da, evlilikte 

mutlu olmanın zorluğu, kadın olarak toplumda tek başına var olmak çabasını işler. 

Jön Türk’de evlenmek için ideal bir kızın, okumuş, kültürlü, yanlış modernleşmemiş 

bir kız olduğunu dile getirir. Şemsettin Sami, Taaşşuk-ı Talat ve Fitnat’da o devrin 

kadınının durumu ve çözüm yolları üzerine fikirler öne sürerler. Tanzimat dönemi 

edebiyatçıları, böylece, edebiyatı toplumdaki aksaklıklara ve çeşitli sorunlara dikkat 

çekmek için kullanmışlardır. Eserlerinde çeşitli konular hakkında bilgi vermeyi de 

ihmal etmemişler bir bakıma bu çabalarıyla eğiticilik görevi de yüklenmişlerdir.  

 

     Servet-i Fünun (Edebiyat-ı Cedide) yazarları221 ise, Berna Moran’ın ifade ettiği 

gibi, edebiyatı halkı eğitmek yahut bilinçlendirmek için bir araç olarak görmezler. 

Eserlerinde faydayı gütmezler. Kendi çevrelerini çirkin bulan, batı’ya ve edebiyatına 

hayran bu yazarlar, teselliyi güzel’de onu da Batı modeli sanatta arayan 

bireycilerdir.222 

 

     Sultan II. Abdülhamid devrindeki katı idarenin sürdüğü zamanda o devir aydınları 

tarafından kurulan Servet-i Fünun Dergisi223 etrafında toplanan bir edebi topluluğa 

mensup yazar ve şairler, eserlerinde Ziya Paşa ve Namık Kemal mektebinin sosyal 

220 Taaşşuk-u Talat ve Fitnat’ta babasıyla evlenen kız büyük bir aile faciasını oluşturur. O zamanki 
İstanbul’un belli başlı realitelerinden olan verem hastalığı da bazen tek başına odağa yerleşir ve 
hikayeyi örer. A. H. Tanpınar, a.g.e., 271. 
221 Bu topluluğun oluşmasında Recaizade Ekrem’in büyük etkisi vardır. Sanatçı, kabiliyetli gençleri 
bir araya toplamak ve yeni anlayışa uygun eserler vermeye yöneltmek böylece yeni görüşleri eserlerle 
desteklemek gerektiğini düşünmektedir. Onun önderliği ile Tevfik Fikret’in yönetimine geçen Servet-i 
Fünun dergisi etrafında yeni bir edebi topluluk meydana gelir. 1896 yılından itibaren yeni bir anlayışla 
çıkarılan derginin çevresinde genç kabiliyetler toplanır. Edebiyat-ı Cedide diye de anılan topluluk 
içinde bunan sanatçılar arasında şair olarak Tevfik Fikret, Cenap Şahabettin, Hüseyin Siret’den başka 
Ali Ekrem, Süleyman Nazif, Celal Sahir gibi isimler bulunur. Hikaye yazarı ve romancı olrak Halit 
Ziya, Mehmet Rauf, Hüseyin Cahit, Safveti Ziya, Ahmet Hikmet bulunmaktadır. Topluluk 1901 
yılındaki bir yayın üzerine derginin kapatılması ile son bulur. Dergi II. Meşrutiyet sonrası yeniden 
yayın hayatına döner. Topluluk içindeki Halit Ziya ve Mehmet Rauf gibi isimler Cumhuriyet’ten 
sonra da eser vermeyi sürdürürler.   
222 Berna Moran, Türk Romanına Eleştirel Bir Bakış, C.I, 87 
223 Başlangıçta ilmi bir yayın olan dergi Tevfik Fikret’in yöetiminde Edebiyat-ı Cedide’nin sözcüsü 
konumuna gelir. II. Meşrutiyet’in ardından çok sayıda süreli yayın arasında etkisi azalır gibi olsa da 
Fecr-i Âti’nin görüşleri dergiyi canlandırır. Bu topluluk 1912’de dağılınca önemi azalır. Bkz. Bülent 
Varlık, “Tanzimat ve Meşrutiyet Dergileri”, Tanzimattan Cumhuriyete Türkiye Ansiklopedisi, C.I, 
115-116 

                                                 



79 
 

fikirlere yönelik estetik anlayışından uzak kalarak, bireysel his ve düşünceleri daha 

sanatkarane bununla beraber daha ağır bir üslup içinde ifadeye yönelmişlerdir. Türk 

edebiyatını kökten modernleştirmek amacı ile yol açıkmış olan Servet-i 

Fünuncularda Tanzimat edebiyatında görülen doğu-batı ikiliğine veya sentez 

kaygısına rastlanmaz. Bu yazarlar kökten ve toptan batılılaşma yanlısıdırlar. Sanat 

konusundaki asıl düşünceleri, batılı teknik ve türlere Türk edebiyatının kapılarını 

sonuna dek açmak ve Batı eserleri ayarında eserler meydana getirebilmektir.224 

Servet-i Fünun neslini daha önceki nesillerden ayıran en önemli husulardan biri, aşırı 

Batı hayranlığı ve taklitçiliği olarak görülmektedir. Bu nesil yazarları pozitivist ve 

materyalist dünya görüşünün tesiriyle kısmen dini duygularını kaybetmiş, dini ve 

milli geleneklerden uzaklaşmışlardı.225 

 

     Bu kuşağın asıl önemi, sanatın işlevini pragmatik bir anlayıştan daha estetik bir 

düzeye çekme çabalarında görülmektedir.226 Servet-i Fünun Edebiyatı kendinden 

sonraki dönemlere de etkili olacaktır. Milli Edebiyat edebi zevkini bu dönemden 

alacak, mahalli ve milli unsurlarla süsleyerek kendi ilkelerine uygun bir edebiyat 

anlayışı oluşturacaktır. 227 Hikaye ve romanda başarılı isimlerinin başında Halit Ziya 

gelmektedir. Onu Mehmet Rauf, Hüseyin Cahit, Safveti Ziya gibi isimler takip eder. 

Şiir alanında ise topluluk içinde Tevfik Fikret, Cenap Şahabettin, Hüseyin Siret en 

başta gelen isimler arasında bulunmaktadır.228  

 

     Roman ve hikaye türlerinin başarılı örneklerinin verildiği bu dönemde olay 

örgüsü ve teknik sağlamlık bakımından dikkat çeken eserlerde hayatta görülen veya 

224 Cahit Kavcar, Batılılaşma Açısından Servet-i Fünun Romanı,.63 
225 Nesrin T. Karaca, Celal Sahir Erozan, 18 
226 Ramazan Korkmaz, “Servet-i Fünun Topluluğu (1876-1901), Türk Edebiyatı Tarihi 3, 110-149 
227 Hüseyin Tuncer, Servet-i Fünun Edebiyatı, 5 
228 Şiirde ferdiyetçi sanat anlayışı içinde hayat-hakikat tezadı, karamsarlık duygusu, aşk ve tabiat 
konusuna ağırlık verilir. Romantizmden sembolizme açılan şairler yeni bir duyuş, yeni bir zevk, yeni 
bir estetik getirirler. Parnasizm ve sembolizm tesiriyle şiire resim ve müzik girer. Özellikle Cenap 
Şahabettin şiirinde en iyi örneği görüldüğü üzere ses ve ahenk şiire egemen olur. Tevfik Fikret 1908 
sonrası yurt ve özgürlük sorunlarının ekseninde sosyal meselelere yönelecektir. Eserleri arasında 
Rübab-ı Şikeste (1909), Haluk’un Defteri (1911) yer alan sanatçı kendine özgü nazım şekilleri 
bulmuş, kafiye düzenini serbestliğe kavuşturmuş, aruzun kalıplarını müzik güçlerine göre ilk defa 
değerlendirmiştir. Cenap Şahabettin ise Fransız sembolizminin istiare ve müzik unsurlarını benimser. 
Şiirde iç ahenk denilen sesiz musikiyi başarıyla kullanır. Rauf Mutluay, 100 Soruda Türk 
Edebiyatı,.131-132 

                                                 



80 
 

görülmesi mümkün olan olay ve kişiler ele alınır. Kişilerin ruh durumlarının 

çözümlenmesine önem verilir. Romanlarda sosyal davalara yer verilmediği gibi 

çevre özelliklerinden ve milli konulardan yoksunluk da göze çarpar. Konular 

İstanbul’un seçkinler tabakasından özellikle batılı yaşantıyı benimsemiş çevrelerden 

seçilmiştir. Hayal kırıklığı, üzüntü, keder, başarısız aşklar gibi belirgin temalar 

haricinde kadın konusuna da özel bir ilgi ile yaklaşıldığı görülmektedir. Bu dönem 

romanlarında ev içleri olduğu kadar açık mekanlara da yer verilir. Bu mekanlar 

bazen  insana ve olaya etkisi bakımından ele alınır. Roman kahramanının içinde 

bulunduğu sosyal ve ruhsal durumu yansıtmak amacıyla tasvir edilir. Yaşanan 

mekanların başında  Beyoğlu, gelir. Onu Nişantaşı, Şişli, Boğaziçi, Büyük Ada gibi 

yerler takip eder. Beyoğlu, roman kahramanlarının büyük ilgi duydukları bir semttir. 

Bu ilginin sebebi arzu ettikleri hayatı yaşayabildikleri mekanları barındırmasıdır. 

Oraya alışveriş için Avrupa malları edinmek için gidilir. Alafranga yaşayışı daha 

yakından teneffüs edilmek istenir. Tiyatro, konserleri izlemek, gazinolarında 

eğlenmek bir başka amaçtır. Diğer mekanlar arasında Boğaziçi, farklı bier lezzeti 

barındıran, yalı, köşk, konak hayatının yaşandığı yerdir. Boğaziçi  çeşitli semtleriyle 

batılı yaşayışın geniş ölçüde yaşandığı bir diyardır. Bu dönem romanında yer alan 

kahramanlar yabancı okullarda okumuş olan, Fransızca bilen, gazete, dergi, roman 

okuyan insanlardır. Kadınlar piyano çalmayı bilir. Klasik batı müziğini severler ve 

bu müzikten parçalar çalarlar. Klasik Türk eserleri, eşyaları, dini kitaplar hemen 

hemen hiç yok gibidir. İslami ve geleneksel yaşama biçimi de yine ya yoktur ya da 

pek siliktir.229 Nesir türünde belli başlı isimler ve eserler şöyledir; Halit Ziya, 

eserlerinde içinde yaşadığı varlıklı insanların hayatlarını konu yapar. Yanısıra köşk 

ve konaklar çevresinde yaşayan toplumun çeşitli çevrelerinden insanların, 

mahallelilerin, dadı, hizmetçi, halayıkların yerli özelliklerini hikayelerinde işler. Mai 

ve Siyah (1897) Sevet-i Fünun döneminin romantik, duygulu, karamsar tabiatlı 

kuşağın dramını kahramanı Ahmet Cemil’in kişiliğinde işlemektedir. Yazarın en 

önemli eseri olarak görülen  Aşk-ı Memnu (1900), bir aile çevresinde yaşanan yasak 

ilişkiden hareketle Batlılaşan Osmanlı toplumundaki sarsıntıları işler. Eserde 

229 Servet- i Fünun dönemi romanı hakkında Bkz. Cahit Kavcar, Batılılaşma Açısından Servet-i 
Fünun Romanı, Kültür ve Turizm Bak., Yay.,Ankara 1985. Nurullah Çetin, “II. Abdülhamid Dönemi 
Türk Romanı (1878-1908)”, Hece, Türk Romanı Özel Sayısı,.34-52. 

                                                 



81 
 

kendinden otuz yaş genç bir kadınla evlenen Adnan Bey’in evlendiği kadın Bihter ile 

alafranga hayatın sorumsuzluğu içinde yaşayan yeğeni Behlül arasındaki yasak aşk 

konu edilmektedir. Kırık Hayatlar’da (tefrikası 1901) yazar, öğrenim yoluyla 

zenginliğe ve üne kavuşan bir doktorun aile dışı tutkularını ve bunun sebep olduğu 

mutsuzlukları konu edinir. Romandaki hemen bütün kişiler ilişkilerinde başarısız, 

mutsuz ve yalnızdırlar. Mehmet Rauf, Eylül (1900) isimli aşk tutkusunu konu edinen 

romanıyla başarılı bir psikolojik roman örneği verir. Diğer isimler arasında Hüseyin 

Cahit, çağının romantik düşçü gençliğinin dramına eğildiği Hayal İçinde (1901) gibi 

bir örnek verse de daha sonra başka türlere yönelir. Safveti Ziya Salon Köşelerinde 

(tefrikası 1897) isimli romanı ile alafranga hayatı ele alır.  

 

     Servet-i Fünun Dergisinin 1901 yılında kapanmasından ve Servet-i Fünun 

topluluğunun dağılmasından sonra Türk aydınını meşgul eden en büyük mesele 

“Türk Dili” ıslahı ve geleceği meselesidir. Bu münakaşa zemininde Türkçülük şuuru 

kök salmaya başlayacaktır. Bununla beraber II. Meşrutiyet sonrasında gerçek ömrünü 

tamamlayamadan sona eren Servet-i Fünun hareketinin Fecr-i Âti (1909-1912) olarak 

farklı bir isimle ortaya çıktığı görülür.  

 

     II. Meşrutiyet ile siyasi hayatta yapılan yenilik sosyal hayatta ve sanat alanında da 

geniş etkiler yaratır. Sanatçılar Meşrutiyet’in getirdiği serbestlik ortamının yanı sıra 

yaşanan savaşların, göçlerin, yıkımların getirdiği psikolojik atmosferin de katkısıyla 

yer yer yeni konulara yönelecektir. Toplumun farklı kesimleri, farklı hayat sahneleri  

edebi eserlerde konu edilecektir. Bununla beraber bu ortamda sanatın 

siyasallaşmasından, yozlaşmasından şikayet eden bir çevre de bulunmaktadır. Bu 

kesimler sanata günlük modaların ve siyasi çalkantıları ötesinde estetik kaygılarla 

yaklaşmak eğilimindedirler. Fecr-i Âti bu kaygıyı taşıyan bir topluluk olarak ortaya 

çıkar. Fecr-i Âti, Servet-i Fünun hareketine olduğu kadar II. Meşrutiyet sonrası 

oluşan toplumsal ve siyasi edebiyata da bir tepki olarak doğar. Bununla beraber 

Servet-i Fünun estetiği etkisindedirler. Topluluk, Şiir, hikaye ve romanda realist-

natüralist çizgide gelişen sanat merkezli anlayış çerçevesinde eser vermek gayesi 



82 
 

güden bir beyanname ile ortaya çıkar.230 Fecr-i Âti için “sanat şahsi ve 

muhteremdir.” Amaçlarından biri Batı ülkelerinin edebiyatlarını Doğu’ya 

Doğu’nunkini Batı’ya tanıtmaktır. Fecr-i Âti içindeki yazarlar bağlı oldukları 

edebiyat ekolleri itibarıyla ortak bir karakter sergilemezler. Şiirde kısmen Parnas 

okuluna, sembolist-empresyonist anlayışlara bağlana olduğu gibi roman ve hikayede 

genel olarak realist-natüralist bir çizgi tutarlar. Bu genel tavırlarıyla Servet-i 

Fünun’dan ayrılmazlar. Şiir anlayışları genel itibarıyla Servet-i Fünun şiir sanatı ile 

sembolist ve empresyonist etkiler altında şekillenen, içe dönük, ferdiyetçidir.231 

Hikaye ve romanda topluluk içinde Cemil Süleyman, İzzet Melih, Şahabettin 

Süleyman, Yakup kadri, Refik Halit bulunmaktadır. Cemil Süleyman Siyah Gözler 

eserinde bir gençle ondan büyük dul bir kadının arasındaki aşkı anlatırken toplumun 

ahlak değerlerini sorgular, başarılı psikolojik tahlillere girişir. İzzet Melih’in ilgisi 

romantik aşkları işler. Yakup kadri ve Refik Halit topluluk içinde kısa süre kalırlar. 

1911’den sonra Milli Edebiyat anlayışına yakınlaşırlar. Yakup Kadri (1889-1974), 

1916 yılına dek yazdığı hikayelerinde sanat merkezli bir anlayışla topluma karşı ferdi 

savunmaktadır. Bu hikayelerde aşk, ruhi bunalımlar, toplum baskısının fert 

üzerindeki gücü ve sebep olduğu acılar vardır. Refik Halit (1888-1965), topluluk 

içinde Maupassant tekniğini yansıtan hikayelerinde yerli konu ve tipler işler. Asıl 

büyük hikayelerini ise topluluktan ayrıldıktan sonra Memleket Hikayeleri (1919) ile 

verir.  

 

     II. Meşrutiyet sonrası, Türkçülük akımı, İttihat ve Terakki’nin benimsediği bir 

ideoloji olarak , toplumda güç kazandığı görülür. 1909-1918 yılları arasında iktidarda 

olan İttihat ve Terakki partisi döneminde oldukça hareketli geçen siyasi hava, büyük 

toprak kayıpları, I. Dünya savaşıyla devletin yıkılmasına giden gelişmeler 

yaşanmıştır. 1908 Meşrutiyet’inin geniş hürriyet ortamında faydalanarak ortaya çıkan 

fikirler ve bunlardan kaynaklanan idealler memleketin içine düştüğü duruma çare 

230 Beyannâme’nin yeni harflerle metni ve Fecr-i Âti hakkında geniş bilgi için bkz. Hikmet 
Dizdaroğlu, “Fecr-i Âti Topluluğu”, Ulusal Kültür, 78-120 
231 Topluluğun en önemli şairi A.Haşim (1887-1933), şiir estetiğini oluşturmaya çalıştığı yıllarda, 
sanatının gelişim çizgisi içinde bir yandan Fransız sembolistlerinden, Verlaine ve Rimbaud’dan etkiler 
alan diğer taraftan klasik şiirin özellikle Şeyh Galip’in remizleri ve sembolik dili ve üst gerçekçi 
tecrübesi ile temasından doğan şiirini oluşturur. Bkz. Cafer Gariper, “Fecr-i Âti Topluluğu (1909-
1912)”, Türk Edebiyatı tarihi 3, TC. Kült. Ve Tur. Bak. Yay., İst 2007, s. 151-167 

                                                 



83 
 

olma iddiasını taşırlar. Bunlardan en kuvvetlisi ve hareket haline gelerek Türk 

milletinin geleceğine yön veren ideoloji Türk Birliği düşüncesi olmuştur. 

Türkolojiyle ilgili olarak yurt dışında başlayan çalışmalar, dil bilimi ve Türk tarihi 

üzerinde yoğunlaşmalar Türkçülüğün teşkilatlanma ve siyasi yönünü hazırlamıştır. 

1904 yılında Yusuf Akçura’nın “Üç Tarz-ı Siyaset” eserinde Türkçülük milli bir 

siyaset olarak temellendirilir. Bu tarihten sonra dernek ve yayın organlarının 

faaliyetleri hız kazanır. Ayrıca Türk dili ve edebiyatı araştırmaları, dil, şekil ve içerik 

arayışlarında yeni denemelere gidilerek Milli Edebiyat’ın temelleri atılır. Türkçülük 

ilk önce ilmi ve kültürel bir faaliyet olarak başlamıştır. Bu hareket Balkan harbi 

yenilgisinden sonra aynı zamanda siyasi bir hareket haline gelir. Türkçülüğün 

teşkilatlanma devresi ise 1908’de Türk Derneği’nin kurulmasıyla başlar. 1912 

yılında çalışmaları durana kadar gayelerini yaymak için gazete, risale, dergi, kitap 

gibi yayınlar, seminer, konferans gibi faaliyetler yaparlar. 1911’de Türk Yurdu, 

Mehmet Emin, Ahmet Hikmet, Ahmet Ağaoğlu, Yusuf Akçura, Ziya Gökalp 

(sonradan katılmıştır) gibi isimlerin bir araya gelmesiyle kurulur. Kendi programını 

uygulamak ve Türk Milliyetçiliğini yaymak amacı ile kendi adıyla bir de dergi 

çıkarmıştır. Müdürlüğünü Yusuf Akçura’nın yaptığı Türk Yurdu, edebiyat, iktisat, 

tarih, eski eserler, Türklüğe ait haberler, eserler hakkında yayınlar yapar. Herkes 

anlasın diye dil sadeliğine önem verir. Siyasi meseleleri vermekle birlikte politikaya 

karışılmayacak, Türk dünyasında olup bitenler, çıkan fikir ve edebiyat akımları 

tanıtılacaktır. Yazı kadrosunda Mehmet Emin, Halide Edip, Ahmet Hikmet, A.Canib, 

Rıza Tevfik, Hamdullah Suphi,Ali Ulvi, Süleyman Nazif, Mehmet Fuat, Ziya 

Gökalp, Cemaleddin Afgani, Yusuf Akçura, Celal Sahir gibi isimler yer almaktadır. 

Türk edebiyatının millileştirilmesi görüşünü Ömer Seyfettin (1884-1920) ortaya 

atmıştır. Bu fikri gerçekleştirmek için Ali Canib ile Genç Kalemler dergisini 

çıkarır.232  Ömer Seyfettin’in burada yazdığı Yeni Lisan başlıklı yazı, ulusal birliğin 

sağlanmasında dilin önemine değinmekte, ulusal bir edebiyatın ulusal bir dil ile 

gerçekleşeceğine vurgu yapmaktaydı. Yazı ve konuşmada İstanbul Türkçesinin esas 

alınması isteniyordu. Dergi ayrıca şiir, hikaye, roman ve tiyatroda toplumun 

gerçeklerine, hayatına, tabiatına, yaşadığı çevreye, sıkıntı, keder ve sevinçlerine 

232 Dönemin dergileri hakkında bkz.. Bülent Varlık, “Tanzimat ve Meşrutiyet Dergileri”, 
Tanzimattan Cumhuriyete Türkiye Ansiklopedisi, C.I, 120 

                                                 



84 
 

edebiyat yoluyla eğilmeyi amaçlamaktaydı. Bu dönemde çıkan ve milli edebiyat 

akımını benimseyen yazarların yazılarının yer aldığı dergiler arasında Yeni mecmua 

(1917), Türk Sözü (1914), Halka Doğru (1913), Dergâh (1921) gibi dergiler bulunur. 

Türk Sözü ve Halka Doğru dergileri Türk Yurdu’nun öteki yayın organlarıdır ve 

Milli Edebiyatın geniş bir aydın tabakası tarafından kabul görmesine katkı 

sağlamışlardır. Halka Doğru’da (1913), Türkçülüğe toplumsal bir içerik 

kazandırılmak amaçlanır. Bu dergide Halide Edip, Yusuf Akçura, Celal Sahir, Âkil 

Muhtar, Ali Canip, Hamdullah Suphi, Ahmet Ağaoğlu, Mehmet Fuat, Ziya Gökalp, 

Ali Ulvi, Mehmet Emin, Memduh Şevket gibi Türk Edebiyatının önemli isimleri yer 

alır. 

 

     Milli edebiyat şairleri şiiri ferdiyetçi görüşle yazarak, şiir şahsi ve vicdani 

görüşünü savundular. Benzer bir görüşü savunan Fecr-i Âti yazarlarından buradaki 

farkları kullandıkları dildedir. Milli edebiyat taraftarları hece veznini kullanmış, sade 

bir dille yazmışlardır. Ziya Gökalp, Mehmet Emin Turancılığı, Yahya Kemal ve Enis 

Behiç, Osmanlının ihtişamlı devirlerini işliyorlardı. Faruk Nafiz, Orhan Seyfi, Yusuf 

Ziya hâl şiirini örnek alıyorlardı. Bu isimlerin dışındakilerde ferdi duygular hakimdi. 

Türklerin en uzak dönemdeki eser ve söyleyişleri, Gökalp ve çevresinin gayretiyle 

işlenir. Gökalp, şiirlerinde savunduğu fikirleri zenginleştirir. Fikirlerini İslami 

unsurlardan ziyade milli kaynaklardan almaya yönelir. Dış alem kendi hayal ve 

düşüncelerinin yansıması olarak vardır. Yahya Kemal, mekan ve tarihsel derinlikten 

gelen zenginlikleri şiirin parçası yapar. Dönem şairleri arasında farklı bir yerde duran 

Mehmet Akif, asr-ı saadete ait değerleri zamanın ihtiyaçlarına göre yorumlayarak 

kullanır.233 Mehmet Akif, İslami ruhu Batının tekniği ile ideal bir şekilde kaynaştırır. 

Şiiri, millet için sanat düşüncesi ekseninde, milletin dertlerinin ve içinde bulunduğu 

acı manzaranın ifade vasıtası olarak kullanır.234 

 

     Roman ve hikayede yazı dili konuşma diline yaklaştırıldı. Türk Birliği fikrine 

ağırlık verildi. Bu konuda Ömer Seyfettin’in, Halide Edip’in, Ahmet Hikmet’in 

233 Şerif Aktaş, “Milli Edebiyat (1911-1923)”, Türk Edebiyatı Tarihi 3,183-268 
234 Osman Nuri Ekiz, Mehmet Akif, 24 

                                                 



85 
 

eserleri başı çekmektedir. Ömer Seyfettin, hikayelerinde235 I. Dünya savaşı 

sonrasında Türk insanındaki değişmeyi tespit eder. Bunlarda modern yaşama biçimi 

ile geleneksel hayat tarzı arasındaki çatışma asıl unsurdur. Hikayelerinde 

çevresindeki namuslu adamın örnek tipini araştırırken çağına değil çok gerilere 

gitmek gereği duymaktadır. Yakup Kadri’nin Türkiye’nin Tanzimat’tan beri 

geçirdiği sosyal değişmeleri anlatan romanları bu devrin eserleri arasında önemli yer 

tutar. Yakup Kadri, özellikle hikayelerinde, Anadolu insanının misafirperverlik, 

memleket sevgisi, kahramanlık gibi duygularını işler. Önemli bir kalem de Refik 

Halit’dir. Olay ve insanları iyi bir gözlemle olduğu gibi anlattığı memleket 

hikayelerini edebiyata sokmuştur. Memleket Hikayeleri (1919) isimli eseri, Anadolu 

insanı ve coğrafyasını ele alması bakımından önemlidir. Buradaki hikayelerde, 

sanatçı, Anadolu insanının karakteristik özelliklerini doğru tespit etme 

çabasındadır.236 Sanatçının dikkatli bir gözlemle ele aldığı bu hikayelerde Anadolu, 

bu kuvvette ilk defa olarak, bütün varlığı ve iç dünyası ile ortaya çıkmaktadır.237 

 

     Dönemin edebiyatçılarının da içinde bulunduğu aydınlarının büyük kısmında 

Batı’ya benzeme arzusu hayatı düzenleyen değerlerin merkezindedir. Bununla 

beraber mekan, renk, koku ve nefesiyle imparatorluktan arta kalan zevk ve anlayışı 

yaşatmaktadır. Söz konusu olan ümmet zihniyetinden millet zihniyetine geçiş 

sancılarının hissedildiği bir zaman dilimidir. Batılılaşma varlığını sürdürmenin temel 

şartlarından biri olarak görülmektedir. Doğu-Batı çatışmasının ele alındığı 

romanlarda duygusallığı, hayalciliği, iradesizliği temsil eden tiplerin karşısında, 

hayatını aklı ve iradesiyle düzenleyen, duygularına hakim, dikkati dış aleme yönelik, 

zevkleriyle Batılı tipler yer alır. Böylece, bir bakıma, batılı hayat ulaşılması gereken 

bir ideal olarak ortaya çıkar. Romanların hemen hepsinde pozitivist dikkat, tavır ve 

anlayıştan süzülerek gelen bir bakış tarzı, olayları sebep-sonuç ilişkisiyle açıklamaya 

önemli ölçüde yardım eder.238 Bu dönem eserlerinde kendi asli değerlerinden 

kopmuş veya bu değerlerden kopmayı medenilik zanneden kişilerin mirasyedi 

235 Ömer Seyfettin ve sanatı hakkında daha geniş bilgi için bkz. H.Fethi Gözler, Ömer Seyfettin 
Bütün Yönleriyle, Çağdaş Yay., İst. 1976 
236 Şerif Aktaş, a.g.m., 203,227 
237 Osman Nuri Ekiz, Refik Halit Karay Hayatı Sanatı ve Eserleri, 23-24 
238 Şerif Aktaş,a.g.m., 261 

                                                 



86 
 

durumunda oldukları dikkati çeken bir unsurdur. Bunlar alafranga gözükmek adına 

her şeye katlanırlar. Bu tipler, birçok eserde, Doğu-Batı, alaturka-alafranga, eski- 

yeni çatışmasını etrafında yer alırlar. Burada mahalli hayatın şartlarını dikkate alan, 

kaynağını bilgi ve akıldan alan modernleşme desteklenir. Eserlerde, toplumsal 

hayatta yer alan değerler çatışması, nesiller arasındaki zevk ve anlayış farklılığı, 

geleneksel aile yapısından modern olana geçişin sancıları, hayatın her alanında 

görülen bir ikilik hali yansıtılmaktadır. Eserlerde asıl tema olarak ortaya çıkan Doğu-

Batı, geleneksel-modern çatışması özellikle mekan boyutunda kuvvetle kendini 

gösterir. Geleneksel konut tipinden, onun kendini zorlayan yaşam biçiminden, 

modern bir hayata atılış, bunun getirdiği yeni ev düzeni, bu geçişte insan, çevre 

ilişkileri dikkatli bir gözleme tabi tutulur. Bu hayatın geçtiği büyük mekan şehir yani 

İstanbul’dur. İstanbul zaman zaman Avrupa’nın şehirleriyle mukayese edilmekte 

onlara göre düzensiz, pis, yetersiz bulunmaktadır.  

 

     Hiçbir edebi akıma dahil olmamakla birlikte aynı dönemde güçlü kalemleriyle 

faaliyet gösteren sanatçılar da vardır. Hüseyin Rahmi (1864-1944) ve Ahmed Rasim 

(1865-1932), kendi dönemlerinin İstanbul’unu rengi, kokusu, ses zenginliği, insan 

çeşitliliğiyle anlatırlar. Hareket noktaları halkın yaşama biçimini ve hayatını 

düzenleyen maddi ve manevi değerler sistemidir. Ahmed Midhat Efendi’nin 

eserlerinde görülen yerli ve mahalli olanı ifade etmek arzusu Ahmet Rasim’in fıkra 

sohbet ve hatıralarında ortaya çıkarken Hüseyin Rahmi aynı malzemeyi realist 

hikaye ve roman tekniğini uygulama endişesi altında kullanmaktadır.239  Hüseyin  

Rahmi, insan ve şehir malzemesini kullanarak, yerli renk gerçekliğini en belirgin 

şekilde eserlerinde gösterir. Sanatçı romanlarında İstanbul’da geniş halk kitlesinin 

sürdürdüğü yaşama biçimini çeşitli yönleriyle anlatmaktadır. Berna Moran’ın 

deyişiyle sanatçı özellikle II. Meşrutiyet’in ilanından sonra toplumsal gerçeklere 

dayanan romanlar yazmıştır. Romanlarında halkın geleneksel inançlara, yerleşmiş 

düşüncelere, göreneklere ve hurafelere dayalı zihniyeti yerine Batı’nın akla, bilime 

dayalı pozitivist zihniyetini yerleştirmeye çalışmıştır. O da Ahmed Midhat gibi 

okurlarını eğitmek ve topluma hizmet yolunda eserlerinde matematikten, 

239 Şerif Aktaş, a.g.m., 228,229 
                                                 



87 
 

astronomiye, mitolojiye, dans tekniklerine vb. her türlü bilgiyi vermeye çabalamıştır. 

Gürpınar, Moran’a göre, eserlerinde iktisat, ahlak ve din alanlarında Aydınlanma 

felsefesi, Marksizm, Nietzsche ve Schopenhauer’in bir arada yoğrulduğu bir yüksek 

felsefeyi aktarmayı amaçlamaktadır.240 Bununla beraber sanatçının eserlerinde 

Batıya öykünmekten gelen alafranga züppe düşmanlığı belirgindir hatta bu durum 

zaman zaman Batı düşmanlığına dönüşür.241 Hüseyin Rahmi, yerli hayatı evde, 

sokakta, eğlence mekanlarında tipik karakterleri ve tipik davranışlarıyla 

romanlarında gösterirken aynı malzemeyi kullanarak fıkra, anı, anlatılarında 

AhmedRasim de anlatır. Ahmed Rasim’in eserleri kendi “ben”inin etrafında devrinin 

sosyal tarihi durumundadır. Onun bakışlarındaki dikkat, içinde yaşadığı zaman 

dilimi, doğduğu ömrünü geçirdiği şehirle sınırlanmıştır. O da Ahmed Midhat 

Efendi’den gelen geleneğe bağlı kalarak öğretmek ve göstermek amacı taşır.242 

 

 

2.3. Resim Çevresi 

 

     Osmanlı’da Batı sanatına karşı ilginin uyanması XVIII. yüzyıl başlarına dek 

uzanmaktadır. Yirmisekiz Mehmed Çelebi’nin elçiliği döneminde edindiği 

izlenimleri aktarmasının yanı sıra gönderdiği bazı sanat eserleri ve resimler Lâle 

Devri’nde Batılı tarzda bir zevk ve eğlence biçiminin gelişmesini doğurmuş ve 

sanatta yenilikler meydana getirmek isteğini uyandırmıştı. Bu bölümde, XVIII. 

yüzyıl başlarından itibaren batıyla temas neticesinde Osmanlı resminde meydana 

gelen değişiklikler ve giderek batılı anlamdaki resme geçiş konusu birkaç başlık 

altında ele alınacaktır.  

 

2.3.1. Resim Sanatında Tuval Resmi Öncesi Yaşanan Gelişmeler 

 

     III. Ahmed (1703-1730) ve Damat İbrahim Paşa’nın Batı’ya dönük tutumlarının 

biçimlendirdiği ve Batı’yla ilk defa olarak bilinçli bir kültür alışverişinin olduğu Lâle 

240 Berna Moran, Türk Romanına Eleştirel Bir Bakış, 111-131 
241 Fethi Naci, 100 Soruda Türkiye’de Roman ve Toplumsal Değişme, 51 
242 Şerif Aktaş, Ahmet Rasim, 71 

                                                 



88 
 

Devri (1718-1730), aynı zamanda, minyatür resminin en büyük  ustalarından  biri 

olan Levni mahlaslı Abdülcelil  Çelebi (y.1732) ve onun yanında, diğer sanatçıların 

eserlerinde geleneksel kurallara bağlılığın yanı sıra Batı etkisiyle oluşan yeni 

beğenilerin ortaya çıktığı bir dönemdir. Bu dönemde resimlenen en önemli kitap III. 

Ahmed’in oğulları için 1720 yılında gerçekleştirilen sünnet düğününü konu alan şair 

Vehbi’ye ait olan Surname-i Vehbi isimli eserdir. Okmeydanı ve Haliç’te 15 gün ve 

15 gece süren gösteriler, bu eserde, Levni tarafından 137 minyatürle 

resimlenmiştir.243 Surname minyatürlerinde bütün geleneksel unsurlarına karşın doğa 

kesitlerinde yenilikler görülür. Gölgeleri yere vurmuş açıklı koyulu yeşilliklere 

boyanmış ağaçlar, önceki yüzyılın minyatürlerinde ince çizgilerle belirtilmiş ve en 

ufak damarına kadar işlenmiş olan yapraklarla dolu ağaçlardan çok farklılık arzeder. 

Kimi minyatürlerde köşkler ve bahçeler bir duvarın arkasına yerleştirilerek 

kompozisyona derinlik kazandırılır.244  

 

     Bu çağın önemli diğer bir sanatçısı da  daha çok çiçekli resimler ve tek 

figürleriyle tanınmış Abdullah Buhari’dir. Abdullah Buhari’nin  eserlerinde 

perspektif ve gölgeleme gibi Batı resim tarzına has kimi yenilikler görülür. Abdullah 

Buhari’nin 1729-30 yıllarına ait bir cilt kabı üzerinde, lake tekniğiyle yapılmış olan 

iki manzara, Batı resim anlayışıyla çalışılmış ilk manzara kompozisyonlarıdır.245 Ali 

Üsküdari, katmerli gülleri, kasımpatıları, haşhaş çiçeklerini canlı ve parlak renklerle 

boyar, gölgelemeye yer verir.246 XVIII. yüzyılın sonunda Refail ve Kapudağlı 

Kostantin gibi bazı Rum ve Ermeni sanatçılar Batı resmi tarzında portreler 

çalışmışlardır. Kapudağlı Kostantin’in III. Selim portresi ve imzasız I. 

Abdülhamid’in bir yağlı boya portresi minyatür sanatından Batılı anlayıştaki resme 

geçişin örnekleri arasındadır.  Bu sanatçılar, üslup ve teknik açısından birer Avrupa 

resmi sayılabilecek eserler verir. Işık-gölge uygulamaları, renk uyumu, figürlerdeki 

243 Filiz Çağman, “Anadolu Türk Minyatürü”, Anadolu Uygarlıkları Ansiklopedisi,V, 930-951. 
244 Günsel Renda-Turan Erol, Başlangıcından Bugüne Çağdaş Türk Resim Sanatı Tarihi, .35 
245 Banu Mahir, Osmanlı Minyatür Sanatı, 80. Günsel Renda, Batılılaşma Döneminde Türk Resim 
Sanatı 1700-1850, 41-42 Abdullah Buhari’nin manzaralarının bulunduğu cilt kabı Topkapı sarayı 
Müzesi Kütüphanesi’nde TSMK, E:H. 1380 no’da kayıtlıdır. 
246 Günsel Renda-Turan Erol, Başlangıcından Bugüne Çağdaş Türk Resim Sanatı Tarihi,  41. Ali 
Üsküdari için ayrıca bkz. A.Süheyl Ünver, Müzehhib ve Çiçek Ressamı Üsküdarlı Ali ve Eserleri, 
Kemal Matbaası, İstanbul 1954. Gülnur Duran, Ali Üsküdârî, Tezhip ve ruganî üstâdı, çiçek 
ressamı, Kubbealtı Neşriyatı, İstanbul 2008. 

                                                 



89 
 

mükemmel oran, yer yer kalın fırça vuruşlarından oluşan kabarık boya yüzeyleri bu 

eserlere tuval resmi görünümü kazandırır. Osmanlı minyatür sanatında XVIII. ve 

XIX. yüzyıllarda daha çok karşılıklı sayfalarda Mekke ve Medine tasvirlerinin 

yapıldığı Delâil-i Hayrât yazmalarında da çok belirgin perspektif denemeleri ve 

ustaca tonlarla ayrılmış renk uygulamaları söz konusudur. Bunlarda da Batı resim 

anlayışının tamamen hakim olmaya başladığı görülmektedir.247 

 

     Osmanlı resim sanatının Batı ölçüleri içinde gelişimini önceleyen öenmli bir 

aşama da duvar resimleridir. Genellikle duvar, tavan ve tavan eteklerinde yer alan 

manzara ve natürmort türlerindeki resimler XVIII. yüzyılın ikinci yarısından itibaren 

yapılarda iç mimari tasarımın bir parçası olarak görülmeye   başlarlar. Barok ve 

Rokoko üslupların özellikle iç mimaride ve süslemede kendisini göstermeye 

başladığı bu dönemlerde yapılan duvar süslemelerinin öncüsü Lâle Devri’nden kalma 

ve özellikle saray ve konak duvarlarını süsleyen meyve, çiçek gruplarından ibaret 

panolardır.248  

 

     XVIII. yüzyılın ortalarından sonra konak, köşk, saray gibi yapıların duvarlarında  

çoğu manzara resmi olmakla beraber, bazı alegoriler, az sayıda da natürmort 

resimleriyle karşılaşılmaktadır. Bununla beraber duvar resimlerine başlangıç olarak 

görülen örnek Topkapı Sarayı harem dairesinde bulunan III. Mustafa’nın yemiş odası 

ismi verilen mekandaki natürmort tasvirleridir. Bu natürmortlar Osmanlı’da doğaya 

yönelen sanat zevkinin bir göstergesidirler. XVIII. yüzyıldan  itibaren XIX. yüzyılın 

sonuna kadar yapı faaliyetlerinde azınlık ve yabancı mimarların genellikle yer 

aldıkları düşünülürse, köşk, konak ve saray yapılarının duvarlarında rastlanılan bu 

resimleri de yine azınlık, Levanten yahut yabancı kökenli sanatçıların yapmış 

olabileceği düşünülmektedir. Bir kısmı hayali manzaralardan oluşan bu resimlerin, 

bazı sembolik motifler kullanılarak belli bir olayı ele alan, belli bir yeri şematik bir 

üslupla  tasvir eden  örnekleri de vardır. Anadolu kent ve kasabalarındaki evlerde yer 

247 Günsel Renda- Turan Erol, Başlangıcından Bugüne Çağdaş Türk Resim Sanatı,.43. Banu 
Mahir, Osmanlı Minyatür Sanatı, 83 vd. Ayrıca XVIII. yüzyılın ikinci yarısından sonra bu alandaki 
gelişmeler için bkz. Günsel Renda, Batılılaşma Döneminde Türk Resim Sanatı: 1700-1850, 44 vd. 
248 Yıldız Demiriz, “Anadolu Türk Sanatında Süsleme ve Küçük Sanatlar”, Anadolu Uygarlıkları 
Ansiklopedisi, 892. 

                                                 



90 
 

alan resimlerde İstanbul’dakilerin aksine Müslüman sanatçıların çalıştığı tahmin 

edilmektedir. İstanbul’daki yapılarda yer alan resimlerin Batı tarzını yansıtma 

açısından daha uygun oldukları görülürken, bu resimlerde naif ve şematik bir üslup 

anlayışı hakimdir. Bu resimler, belli bir yerin yahut hayali bir yerin tasviri olabilen 

manzaralar, cami, gemi, natürmort, sembolik motifler, hayvan figürlerinden 

oluşmaktadırlar.249 Sultan III. Selim döneminde sayıca çoğalmalarına rağmen iç 

süsleme olarak benimsenen manzara resimleri iki renkli dar bir şerit halinde odaların 

duvarlarını süslemeye devam etmiştir. Geçmiş dönemin kalemişi nakışlarında 

kullanılan boyaların dışına pek çıkılmadığı görülen bu resimlerde doğanın 

zenginleştiği, kompozisyonun derinleştiği görülmektedir.  II. Mahmud zamanı daha 

farklı üslup ayrıntılarıyla zenginleşir. Dönemin duvar resimleri perspektifli mimari 

resimlerdir. Duvarlar olduğu gibi tavanlar da geometrik bölümler ve madalyonlar 

içerisine yerleştirilen resimlerle donatılmıştır. Daha çok yağlı boyanın kullanıldığı 

resimlerde manzara ağırlıklı konular hakimdir. Göksu Çeşmesi, Kız Kulesi vb. 

görünümler yanında Avrupa, Hint, Arap üsluplu yapı türlerinin bulunduğu 

kompozisyonlar, natürmortlar ve av sahnelerine de yer verilir.250 

 

     XIX. yüzyıl ortalarında Topkapı Sarayı terk edilmeye başlanmış, Boğaziçi 

kıyısındaki Ortaköy ve Kabataş arasında bulunan korulu yamaçlarda  Ermeni asıllı 

mimarların inşa ettiği Yıldız, Çırağan, Dolmabahçe gibi saraylara taşınılmıştır. Bu 

saraylar Avrupa tarzı hayatların yaşandığı ve o tarz mobilyalarla döşenerek dekore 

edildiği mekanlardır. XVIII. yüzyıldan itibaren ilgi duyulan Avrupa tarzı hayatın bu 

sarayların da ispat ettiği gibi XIX. yüzyıldan itibaren hızla benimsendiği 

görülmektedir. Böylesi bir sarayda, Batı tarzı hayatı aksettiren bir yığın eşyalarla 

birlikte yaşanmaya başlanmıştır. Bunların arasında yerli yahut yabancı ressamların 

elinden çıkma tuval ya da duvar resimleri, Avrupa’dan ithal vitraylar, hayvan 

heykelleri, saatler, mermer kabartma süsler, çini işleri vb. bir arada 

bulunmaktaydılar. XIX. yüzyılın ilk yarısı henüz tuval resminin yaygınlaştığı bir 

tarih değildir. Tuval resmi esas önemini bu yüzyılın ikinci yarısından sonra 

249 Rüçhan Arık, Batılılaşma Dönemi Anadolu Tasvir Sanatı, 119-120 
250 Bu dönem duvar resimleri hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. Günsel Renda, Batılılaşma 
Döneminde Türk Resim Sanatı: 1700-1850, 88-108 

                                                 



91 
 

kazanacaktır. Bununla beraber mimari yapılarla bağlantısı bakımından duvar 

resimleri, duvarları süsleyen ve yeri değiştirilmeyen dekoratif bir kaynak olarak, 

tuval resmine rağmen, yüzyılın ikinci yarısında da egemenliğini sürdürecektir. Öte 

yandan tuval resmi kendi bağımsız değerlerinin arayışı içinde duvar resimlerinden de 

faydalanarak, bu resimlerdeki dekoratif zevki belirli bir yorum düzeyine taşımak ve 

dramatize etmek çabasını sürdürürler.251 Duvar resimleri sadece çeşitli saray, yalı, 

köşk ve konutlarda değil dini yapılarda da bulunmaktadır. İstanbul’da ve Anadolu ve 

Rumeli’nin çeşitli yerlerindeki camilerde ve şadırvan kubbelerinde bu tarz örneklere 

rastlanılmaktadır.252 Duvar resimlerinde görülen gelişmelere, küçük sanatlarda çeşitli 

örneklerde de rastlanılır. III. Ahmed döneminden itibaren lâke ciltlerde, ahşap kapı 

veya dolapların üzerinde, yazı çekmecelerinde, elişi örtülerde, seramiklerde manzara 

motiflerine rastlanılır. Bu manzaraların ortak nitelikleri hemen hepsinin insan 

figüründen yoksun olmasıdır.253 

 

     Sultan II. Mahmud (1808-1839) zamanında minyatür geleneğinden tamamıyla 

ayrılınmış, Batı tarzındaki resimlere rağbet artmış bulunuyordu. Öyle ki Sultan, 

kendi yağlı boya portresinden bir çok kopyalar yaptırarak “tasvir-i hümayûn” olarak 

isimlendirilen bu portrelerini yabancı memleketlerdeki elçiliklere ve İstanbul’daki 

resmi daireler ve kışlalara gönderip duvarlara astırtmıştı. Sultan Mahmut ayrıca 

kendi tasvirini ihtiva eden bir nişan da yaptırmış, bunu bazı sefir ve hükümet ricaline 

hediye etmişti. Daha öncesinde Sultan III. Selim de aynı yaklaşımı sergilemişti. Batı 

anlayışındaki resme ilgisini göstererek poz verip portresini yaptıran ilk padişah olan 

III. Selim, resimlerini devlet büyüklerine, yabancı elçiliklere ve Avrupalı 

hükümdarlara hediye etmişti.254 

 

251 Gündel Renda, Batılılaşma Döneminde Türk Resim Sanatı: 1700-1850, 43-45. 
252 Bu örneklerden biri olan Tavşanlı’daki Kurşunlu Camisinin mihrap duvarında Selimiye camisinin 
bir resmi bulunmaktadır. Amasya II. Beyazıd Külliyesinin şadırvanında ise İstanbul manzaraları bazı 
yapıların tanınmasına fırsat verecek şekilde gerçekçi bir şekilde işlenmiş olarak yer almaktadır.  Daha 
fazla bilgi için bkz. Yıldız Demiriz, “Anadolu Türk sanatında Süsleme ve Küçük Sanatlar”, Anadolu 
Uygarlıkları Ansiklopedisi, 892. 
253 Örnekler için bkz. Günsel Renda, a.g.e.,171-185. 
254 Günsel Renda, “Tasvir-i Humayun. Portrenin Son Yüzyılı, 1800-1922”, Padişahın Portresi- 
Tesavir-i Al-i Osman, 442-542. 

                                                 



92 
 

     Bu dönemde  İstanbul’a gelen yabancı ressamların etkinliğinin de arttığı görülür. 

Daha XVIII. yüzyılda artan bir ilgiyle Osmanlı topraklarına gelen Batılı ressamlar 

saray çevresiyle kurdukları ilişkiler neticesinde Batılı tarzdaki resmin kabul 

görmesinde etkili olmuşlardır. Sultan III. Ahmed döneminden başlayarak XIX. 

yüzyıl boyunca İstanbul’a büyük ölçüde elçilik çevrelerinde gelen ve Pera’da atölye 

sahibi de olarak hizmet gören Boğaziçi ressamları olarak nitelenen sanatçılar, 

portrelerin yanı sıra, İstanbul’dan çeşitli görünümleri, cami, çeşme vb. yapıları, tarihi 

yapıları, sokakları, saray yaşamını, geçit törenlerini, günlük yaşam sahnelerini, 

Mevlevi dervişlerini, mesire yerlerini ve eğlencelerini ve geleneksel hayata ilişkin bir 

çok konuyu gravür ve resimlerle görselleştirmişlerdir. Osmanlı kültür sanat 

ortamında da etkili olan sanatçıların bu çalışmaları daha sonraları değişik tarihlerde 

çeşitli yayınlarda yayımlanmıştır.255 Başlangıçta Pera’daki elçilikler çevresinde olan 

resim sanatı, şehre gelen oryantalist ressamların varlığıyla ressam sultan ilişkisini 

doğurmuş, bu yeni dönemde resim sanatı, sadece dar bir çevrede, sarayla sınırlı 

kalmayarak Pera ve çevresindeki azınlıkların faaliyetleriyle de yayılmaya 

başlamıştır. Türk resmini etkileyen Boğaziçi Ressamlarının en önemli isimlerinden  

biri, İstanbul’a Fransa kralının elçisi Marquis de Ferriol vasıtasıyla gelen Flandra’lı 

ressam Jean-Baptiste van Mour’dur (1671-1737). 1699 yılında İstanbul’a gelen 

sanatçı Osmanlı Devleti’ndeki değişik kıyafetleri gösteren yüzün üzerinde resmin 

yanı sıra256, özellikle İstanbul’a gelen yabancıların hoşuna gidecek tarzda Boğaziçi 

manzaraları yapmış,  Türk kadınlarını, kır eğlencelerini, saray hayatını, derviş 

tekkelerini konu edinmiş, sultanın, sadrazamın ve diğer ileri gelen zevatın 

portrelerini çalışmıştır. Sanatçının Pera’daki atölyesi elçilik çevrelerinin ve Pera 

255 Bu konuda bkz. Semra Germaner- Zeynep İnankur, Oryantalistlerin İstanbul’u, 24 vd. Boğaziçi 
ressamları için bkz.  A.Boppe, Les Peintres du Bosphore au dix-huitieme Siecle, Paris,1911. 
Sanatçıların eserlerinden örnekler için bkz. Gravürlerle Türkiye:İstanbul, Yay. Haz. Mustafa 
Sevim, Kültür Bakanlığı Yayınları,  Ankara 1996.  
256 1707-1708’de gerçekleştirdiği bu resimleri elçi de Ferriol, gravür tekniğiyle Le Hay’a çoğalttırmış 
1712-1713’te Paris’te yayımlanan Recueil des cents estampes représentant differentes nations du 
Levant tirées sur les tableaux peints d’apres nature en 1707 et 1708 (Recueil Ferriol) Fransız soyluları 
ve saray çevresinde büyük ilgi uyandırmıştır. Bu albüm Avrupa’nın diğer dillerine de kısa sürede 
çevrilmiştir ve Türkiye’yi hiç görmemiş sanatçıların tasarımlarında ve resimlerinde yararlandıkları 
önemli bir kaynak vazifesi görmüştür. Van Mour’a çalışmaları dolayısıyla daha sonra 1725’te  Fransa 
Kralı tarafından Kralın Doğudaki daimi Ressamı ünvanı verilmiştir. Bu konu için Semra Germaner-
Zeynep İnankur, a.g.e., 17-22. 

                                                 



93 
 

sosyetesinin uğrak yeri olmuştur. 257 Malta şövalyesi Antoine De Favray (1706-

1798), 1762’de geldiği İstanbul’da Galata’dan sayısız manzara, elçilerin huzura 

kabul tabloları, şehirdeki azınlık ve Levantenlerin yaşantısına dair resimler meydana 

getirmiştir. İsviçreli Jean-Etienne Liotard (1702-1789), İstanbul’daki yabancıları, 

tüccarları Osmanlı kıyafeti içinde resmeder. Azınlık ve Levantenleri betimlediği 

eserler meydan getirir. Osmanlı sadrazamının da poz verdiği sanatçı İstanbul’dan 

çeşitli görünümler de resmetmiştir. 1784 yılında Fransız elçisi Comte de Choiseul-

Gouffier’nin Fransız Sarayı’nın onarım ve süslenmesi maksadıyla yanında getirdiği 

sanatçılar arasında çok sayıda ressam da bulunmaktadır. Bunların arasında yer alan 

Jean-Baptiste Hilair (1753-1822), Sultan I. Abdülhamid’in guvaj bir portresi ile 

Osmanlı geleneksel kıyafetlerini gösteren resimler yapmıştır. Antoine-Laurent 

Castellan (1772-1822), camileri, çeşmeleri vb. çalışır. İstanbul’un bazı semtlerini 

resmeder. Louis François Cassas (1756-1827), 1784’te geldiği İstanbul’dan 

manzaralar çalışır. Doğu kıyafetleri, gelenekleri ve anıtlarını konu eder. İngiliz 

Elçiliğiyle gelen Luigi Mayer (1755-1803), Osmanlı topraklarında bir dizi suluboya 

manzaranın yanı sıra Boğaziçi ve limana ilişkin geniş açılı, panoramik görünümlerin 

ön planında İstanbul hayatından görünümler resmeder. III. Selim’in bir portresini 

yapan Armand Charles Caraffe (1762-1822), harem, hamam, sünnet düğünü vb. 

Doğulu hayata ilişkin konuları resmetmiştir. Fransız Dışişleri Bakanlığına bağlı 

olarak İstanbul’a yollanan Antoine Ignace Melling (1763-1831), şehirde resim ve 

desen dersleri verir. Sultan III. Selim’in ve kızkardeşi Hatice Sultan’ın mimarlığını 

da yapar. Hatice Sultan’ın Ortaköy Defterdarburnu’ndaki Sarayı ve bahçelerini 

düzenleyen sanatçı, Saray için gerçekleştirdiği daha birçok görev haricinde, Hatice 

Sultan için cibinlik kurmadan, entari çizmeye, padişaha hediye almaya dek pek çok 

görev görür.258 Ama sanatçının en önemli katkısı dönemin İstanbul hayatından, örf, 

adetlerinden, kıyafetlerinden, manzarasından  kesitler veren desenleridir.259 

Melling’in ayrıntılı İstanbul görünümleri gerçeğe bağlılıkları dolayısıyla dönemin 

257  A. Boppe, Les Peintres du Bosphore au dix-huitieme Siecle, 20. Ayrıca bkz. Semra Germaner, 
Zeynep  İnankur, a.g.e.,.17-22.  
258 J. Perot, F.Hitzel, R.Anhegger, Hatice Sultan ile Melling Kalfa, 15-16 
259 Melling’in desenlerinden, 1819 yılında Paris’teki ünlü gravürcülerin gravürleriyle “Voyage 
pittoresque de Constantinople et des rives du Bosphore” isimli eser meydana getirilerek 
yayınlanmıştır.    

                                                 



94 
 

İstanbul’una ilişkin çok değerli birer belge niteliğindedir.260 Oryantalist sanatçıların 

İstanbul’a gelişleri XIX. yüzyılın ilk yarısında artarak devam etmiştir. William 

Barlett (1809- 1854), Thomas Allom (1804-1872) bu dönemde gelen sanatçılar 

arasında en bilinen isimlerdendir. Bu sanatçıların İstanbul’u çeşitli açılardan gösteren 

manzaraları, daha sonra birçok ressam tarafından model alınarak yeniden üretilmiştir. 

Böylece bu sanatçıların etkinlikleri batı tarzı resmin benimsenmesinde büyük katkı 

sağlayacaktır. Maltalı Amedeo Preziosi (1816-1882), 1842’de geldiği İstanbul’da 

suluboya tekniğiyle kahve içlerini, haremağalarını, hamalları, şekercileri, pazarları 

resmeder. Fransız ressam Pierre-Désiré Guillemet (1827-1878) bir süre saray 

ressamlığı görevinde de bulunmuş, Sultan’ın beğenisini kazanması üzerine Sultan 

Abdülaziz’in ayakta ve at sırtında gösteren çeşitli portrelerini yapmıştır. 1873 yılında 

Pera’da İngiliz Konsolosluğu yakınındaki Hammalbaşı Sokağı, 60 numarada açtığı 

özel Resim ve Desen Akademisi pek tanınan ve verimli bir atölye olmuştur.261 

Dolmabahçe Sarayı’nda bir atölyede çalışmasına izin verilmiş olan Polonyalı 

Stanislav Chelebowski (1835-1884), aldığı siparişler üzerine tarihi ve savaş tabloları 

yapmış, bu konuda Sultan Abdülaziz’den yardımlar almıştır.262 Sultan II. 

Abdülhamid zamanında İstanbul’a gelen çok sayıdaki ressam arasında daha 1841 

yılında şehre gelerek Saray’la çok yakın ilişki içinde bulunan ve 1881 yılında Saray 

ressamı olarak görevlendirilen Luigi Acquarone (1800-1896) ve onun ölümünden 

sonra aynı göreve getirilen Fausto Zonaro (1854-1929) başı çeken isimlerdendir. 

Acquarone, portreler, natürmortlar, Yıldız Sarayı manzaraları, günlük yaşama ilişkin  

konuları resmetmiştir. Sanatçı, ayrıca,  İstanbul konulu oryantalist resimler yapan 

Leonardo De Mango (1843-1930), Salvatore Valeri (1856-1946) gibi İtalyan ve 

Polonyalı Warnia Zarzecki (1850-?) gibi sanatçılar yanında  Sanayi-i Nefise’de ders 

vermiştir.263 1888’de Paris’te bulunarak İzlenimci ressamlarla dostluk kuran ve 

İstanbul’da bu akımın bir temsilcisi olarak da bulunan ve Sultan Abdülhamid’in 

260 Melling hakkında daha ayrıntılı bilgi için Semra Germaner-Zeynep İnankur,a.g.e., 32-33. 
261 Guillemet ve atölyesi hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. Barış Kıbrıs, Pierre Désiré Guillemet ve 
Akademisi, Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enst. Sanat Tarihi . Ana Bilim Dalı Yük. Lisans 
Tezi (yayımlanmamış), Dan. Günsel Renda, Ankara 2003.  
262 Osmanlı Ressamlar Cemiyeti Gazetesi’nin 14. Sayısından aktaran Mustafa Cezar, a.g.e., 156-157. 
263 Sema Öner, “Sultan II. Abdülhamid’in Saray Ressamları: Luigi Acquarone ve Fausto Zonaro”, 
Sanatta Etkileşim, Ed. Zeynep Yasa Yaman, Hacettepe Üniversitesi SanatTarihi Bölümü ve Türkiye 
İş Bankası Yayınları, Ankara,  2000,  86-87 

                                                 



95 
 

saray ressamı görevinde de bulunmuş olan Fausto Zonaro, İstanbul manzaraları, 

savaş, deniz, şehir yaşamı konulu eserleri ve portreleriyle ünlenmiştir. Sanatçı 

İstanbul’daki elçiliklerle ve Osmanlı bürokrasisinin önemli kişileriyle ve sanatçılarla 

sürdürdüğü sıcak ilişkiler, verdiği resim dersleri ve açtığı ve katıldığı sergilerle 

İstanbul’un sanat yaşamına canlılık katmıştır.264 

 

 

2.3.2. Resim Eğitimi 

 

     Batılı anlayıştaki resim tarzının yerleşmesinde önemli bir basamak olan resim 

eğitimi, ilk aşamada, Batı’nın bilgi ve tekniğinden askeri alanlarda faydalanmak 

amacıyla başlamıştır. İlk olarak, 1776’de faaliyete geçen Mühendishane-i Bahri-i 

Hümâyûn’un265, gemi inşaiye sınıfında, gemi çizimleri, haritacılık gibi bazı bilgiler 

gereği teknik resim eğitimi verilmeye başlanmıştır. 1793 yılında temeli atılan orduyu 

ıslah etmek amacıyla, istihkam, fen işleri ve haritacılık alanında bilgili subaylar 

yetiştirmeği hedefleyen Mühendishane-i Berri-i Hümâyûn’da266 derslere yardımcı 

olsun diye resim öğretiminin gerçekleştirilmesi düşünülmüştür. Bu okulda Batılı 

anlamdaki resim eğitiminin başlangıcı olarak kabul edilecek şekilde Batı’dan gelen 

hocalar vasıtasıyla desen, usul-ü tersim dersleri verilmiştir.267  

 

     1826’da Yeniçeri Ocağı’nın kaldırılmasından sonra yerine kurulan Asakir-i 

Mansure-i Muhammediye ismindeki orduya yeni savaş usul ve tekniklerini bilen 

subayların yetiştirilmesi maksadıyla 1834 yılında Maçka Kışlası’nda Mekteb-i 

264 Fausto Zonaro hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. Osman Öndeş- Erol Makzume, Osmanlı Saray 
Ressamı Fausto Zonaro, Yapı Kredi Kültür Sanat Yayınları, İstanbul 2003. 
265 Okulun kuruluş tarihinin bilindiğinin aksine 1773 değil de 1776 olduğuna dair bkz. Kemal 
Beydilli,  Türk Bilim ve Matbaacılık Tarihinde Mühendishâne, Mühendishâne Matbaası ve 
Kütüphanesi (1776-1826), 23 
266 İmparatorluk Kara Mühendishanesi, bugünkü adıyla İstanbul Teknik Üniversitesi. 1793 tarihinde 
Humbaracı ve Lağımcı Ocaklarının Hasköy’deki kışlası içinde mühendislerin eğitimi için düşünülen 
bir Mühendishâne binasının temeli atıldı. Yeni bina 1795’te tamamlanırken yeni eğitim kurumu 
Mühendishâne-i Cedide der Kışlak-ı Humbaracıyân  adı altında 4 Nisan 1794’te faaliyete geçti. Bu 
kurumun ismi önce Mühendishâne daha sonra 1806 kanunnamesi ile Mühendishâne-i Berri-i 
Hümâyûn olmuştur. Bu konuda bkz.  Mehmet Karaca (Ed.), İstanbul Teknik Üniversitesi ve 
Mühendislik Tarihimiz, 110-137.  Kemal Beydilli, Türk Bilim ve Matbaacılık Tarihinde 
Mühendishâne, Mühendishâne Matbaası ve Kütüphanesi (1776-1826), 32-34 
267 Bkz. Kemal Beydilli, Türk Bilim ve Matbaacılık Tarihinde Mühendishâne, Mühendishâne 
Matbaası ve Kütüphanesi (1776-1826), 23 vd. 

                                                 



96 
 

Harbiye adında bir okul kurulmuştur. Mekteb-i Harbiye’nin ders programlarına 1835 

yılında resim dersi de konulur.268 Bu tarihten itibaren okulun eğitim kadrosu için ilk 

defa olarak Viyana, Berlin, Londra gibi Avrupa şehirlerine subay ve öğrenci 

gönderilmiştir.269 Okulda Mühendishane’den mezunlarla, Avrupa’dan getirilen 

hocalar tarafından  resim dersi verilmektedir. Türkiye doğumlu olan Mösyö Gués 

(Kess), bu okulda, resim hocalığı görevini verdiği desen ve yağlıboya resim 

dersleriyle kırk yıl süreyle sürdürmüştür. Okulda İspanyol ressam Joseph Schranz 

suluboya derslerine girer. Schranz, 1847 yılında Selim Satı Paşa tarafından resim 

dersleri vermesi için davet edilmiş ve geldikten sonra okuldaki görevine uzun süre 

devam etmiştir.270 

 

     Resim dersi, Sultan II. Mahmud zamanında kurulmuş olan askeri Tıbbiye 

Okulunun müfredatına da sonradan girer. 1845 yılında, resim eğitimi askeri 

idadilerde de başlamış, 1851 yılında ise bütün özel ve resmi okullarda resim 

derslerinin yapılması kararı alınmıştır. Bunun neticesi olarak askeri okullar yanında 

sivil okullara da resim dersleri konulmuştur. 1864 yılında askeri okullara öğretmen 

yetiştirmek için Menşe-i Muallimin adı altında Harbiye’nin yanında yardımcı bir 

sınıf oluşturulmuştur. Bu okul askeri rüştiyelere öğretmen yetiştiren Sınıf-ı Sâni ve 

liselere yetiştiren Sınıf-ı Evvel olarak ikiye ayrılmıştır.2711868’de Sultanahmet’te 

kurulan Mekteb-i Sanayi ve aynı yıl kurulan Mekteb-i Sultani (Galatasaray Lisesi)272 

268 Daha geniş bilgi için bkz. Mehmet Karaca (ed.), İstanbul Teknik Üniversitesi ve Mühendislik 
Tarihimiz, 138-140 
269 Bu öğrenciler arasında ressamlar da vardır. 1835’te gönderilenler arasında Mühendishane’den 
mezun İbrahim (Ferik İbrahim Paşa) bulunur. Tevfik Paşa da yine bu tarihte gitmiştir. Bkz. A.Şişman, 
Tanzimat Döneminde Fransa’ya Gönderilen Osmanlı Öğrencileri (1839-1876), TTK, Ank.2004, 
s.8,9,10 
270 Mustafa Cezar, a.g.e., 390. Sami Yetik, Ressamlarımız, 7 
271 Buralarda hendese-i resmiye, menazır ve gölge, resmi hatti, karakalem, sepya, çini ve boyalı resim, 
kopya, modelden ve tabiattan resim, hayali resim, yağlıboya resim, tarama, yalama, makine tersimatı, 
fotoğrafçılık, elbise tarihi gibi dersler teorik ve uygulamalı olarak gösterilmiştir. Bu konularda bkz. 
Ahmet Kamil Gören, “Türkiye’de Sanat Eğitimi Bağlamında Askeri ve Sivil Okulların Türk Resim 
Sanatındaki İşlevi”, Antik Dekor, 62-70. Mustafa Cezar, a.g.e.,397-398. Sami Yetik, a.g.e., 8-9. 
Celal Esad Arseven, Türk Sanatı Tarihi, 130 
272 Mekteb-i Sultani’nin resim eğitimine katkısı ve sanata ilişkin farklı açılımları için bkz. Zeynep 
Ögel (ed.), Mekteb-i Sultani’den Galatasaray Lisesine Ressamlar 1868-1968/ De Mekteb-i 
Sultan-i  au Lycee de Galatasaray Peintres/ From Mekteb-i Sultan-i to Galatasaray Lycee 
Painters 1868-1968, Pera Müzesi Yay., İstanbul  2009, (Metinler: Semra Germaner, Gülsün Güvenli, 
Deniz Artun, Seza Sinanlar, Ömer Faruk Şerifoğlu) 

                                                 



97 
 

ile 1873 yılında yoksul ve yetim Müslüman çocukların eğitimi için kurulan 

Darüşşafaka’da273 diğer derslerin yanı sıra  müfredata resim dersleri de konulur.  

 

     Paris’e öğrenim için gönderilen öğrencilerin, orada karşılaşacakları sorunların 

çözümünde yardımcı olmak, uyumlarını kolaylaştırmak ve milli şuurlarını 

kaybetmemelerini sağlamak için 1857’de açılan Mekteb-i Osmani’nin ders 

programına da resim dersleri konulduğu görülür. Mekteb-i Osmani’de resim eğitimi 

1860’da başlamış kapandığı 1864 yılına kadar Duber ve Arthur Roberts adlı hocalar 

tarafından sürdürülmüşlerdir.274 

 

     Ressam Pierre Désiré Guillemet (1827-1878), resim eğitimi vermek amacıyla 

1873 yılında kurduğu akademiyle sadece bu alanda hizmet veren bir kurumun 

oluşmasını sağlamıştır. Kendisinin eşi ile birlikte yönettiği Académie de Dessin et de 

Peinture (Desen ve Resim Akademisi) isimli kurum, Beyoğlu Hammalbaşı sokak, 60 

numarada kurulmuş ve zamanında gayet aktif bir hizmet vermiştir. Bir sergi de 

düzenlemiş olan Akademi’nin 1876 yılında düzenlediği bu sergide öğrencilerin 

çalışmaları sergilenmiştir. Eserleri sergilenen öğrenciler tıpkı hocaları gibi portreler, 

günlük yaşam konuları, tarihi konular, av sahneleri, natürmort alanında eserler 

çalışmıştır275 1877’de İstanbul’da resmi bir akademinin kurulması için ilk girişimleri 

başlatan II. Abdülhamid, Guillemet’yi resim ve mimarlık alanında eğitim verecek 

Sanayi-i Nefise Mekteb-i Hümayun’unun müdürlüğüne atamıştır. Okulda resim 

derslerini Guillemet üstlenmiştir. Ancak Osmanlı-Rus savaşı sırasında Guillemet’nin 

tifodan ölmesi üzerine Akademi’nin faaliyete geçmesi gecikmiştir.276 

 

273 Darüşşafaka’da verilen resim dersleri hakkında bkz. M. İzzet, M.Esad, O Nuri, A. Kamil Beyler, 
Darüşşafaka Türkiye’de İlk Halk Mektebi, Darüşşafaka Nasıl Doğdu, Ne Hizmetler Etti, Nasıl 
Yaşıyor?, Haz. Mehmet Kanar,23-26 
274 Mekteb-i Osmani, Sultan Abdülmecid’in izni ve arzusu ile Paris’te Grenelle Mahallesi, Violet 
Sokağı, 53 nolu binada açılmıştır.  Ayıntılı bilgi için bkz. Adnan Şişman, Tanzimat Döneminde 
Fransa’ya Gönderilen Osmanlı Öğrencileri (1839-1876) , 25-71. Osman Nuri Ergin, Türkiye 
Maarif Tarihi, Eser Kültür Yayınları, İstanbul 1977. 
275Barış Kıbrıs,a.g.e.,50. Ayrıca bkz. Halil Edhem, Elvah-ı Nakşiye Koleksiyonu, Gün. Türkçesine 
Akt. Gültekin Elibal, 37 
276Halil Edhem, a.g.e., 36. Barış Kıbrıs, a.g.e., 48 

                                                 



98 
 

     Bu tarihsel süreç içinde, Osman Hamdi Bey’in (1842-1910) girişimleri ile Sanayi-

i Nefise Mektebi’nin 1883 yılında kuruluşu ile Batı tarzı resmin ve resim eğitiminin 

gelişiminde çok önemli bir adım atılmış olacaktır. Sanayi-i Nefise Mektebi’nin277 

kurulmasına Şeker Ahmed’in (1841-1907) ikinci sergisinden sonra Sultan 

Abdülaziz’in (1861-1876) isteğiyle karar verilmiştir. Ancak aksamalar sebebiyle 

okul 2 Mart 1883 tarihinde öğretime başlamıştır. Okul müdürlüğüne ise 1881 yılında 

Müze-i Hümayun  müdürü de olmuş olan Osman Hamdi Bey 2 Ocak 1882’de tayin 

edilmiştir. Okul, resim, heykel, mimarlık ve hakkaklık bölümlerinden oluşuyordu. 

Okulun eğitim kadrosunda bulunan isimler ve verdikleri dersler şöyleydi; heykel 

bölümü Yervant Osgan Efendi (1855-1914), mimarlık Alexandre Vallaury (1850-

1821) ve Philippe Bello (1831-1911), yağlıboya resim Salvatore Valeri (1856-1946), 

karakalem J.Warnia Zarzecki (1850-?), tarih Aristoklis Efendi, matematik 

Kaymakam Hasan Fuat Bey, anatomi Kolağası Yusuf Râmi Efendi. Gravür atölyesi 

1892 yılında Fransa’dan gelen Napier ile faaliyete geçti. Osman Hamdi Bey, sanat 

eğitimi programını ve okulun yönetmeliğini Paris Güzel Sanatlar Okulu (Ecole des 

Beaux-Arts) modeline göre hazırlamış, resim, heykel, mimari, gravür hocalarını 

yabancı, levanten, gayrimüslimler arasından, figür sorununu kavramış kişilerden 

seçmiştir. Böyle bir tercihte bulunurken Osman Hamdi Bey, kendisiyle aynı 

tarihlerde Avrupa’da eğitim alan asker kökenli ressamları eğitim kadrosunda 

düşünmemiştir.278 Buradaki eğitimde alçıdan büst ve heykellerle çalışılır, başarılı 

olan öğrenciler canlı model kısmına geçerlerdi. Çıplak model yapmak yasak 

olduğundan kadın model getirilmez, tenekeci, hamal, rençber, satıcı gibi modellerin 

elbiseli olarak daha çok gövde ve kafa resimleri çalışılırdı. Sanayi-i Nefise okulunun 

ilk zamanlarında öğrencilerin sayısı pek azdı. Bunların çoğunu ise Rum ve Ermeni 

gibi azınlıktan gençler oluşturmaktaydı.279 Sanayi-i Nefise’nin ve ardından açılan 

277 Resmi adı Mekteb-i Sanayi-i Şahane olan  ve Sanayi-i Nefise-i Mekteb-i Âlisi de denilen okulun 
adı 1928 yılında Güzel Sanatlar Akademisi, 1964’te Devlet Güzel Sanatlar Akademisi, 1983’te Mimar 
Sinan Üniversitesi, 2003’te Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi olarak değişmiştir.   
278 Mustafa Cezar, “Güzel Sanatlar Akademisinden 100. Yılda Mimar Sinan  Üniversitesi’ne”, Güzel 
Sanatlar Eğitiminde 100 Yıl, 5-84. Ayrıca bkz. Edhem Eldem, Osman Hamdi Bey Sözlüğü, 455. 
279 C.Esad Arseven,a.g.e., 131 

                                                 



99 
 

bazı kursların, sergilerin, Pera başta olmak üzere bazı bölgelerde başlayan sanat 

pazarının oluşmasında önemi büyüktür.280 

 

     Meşrutiyet dönemi ile özellikle kadın hakları ve eğitimine verilen önemin güzel 

sanatlar alanında da karşılığını bulduğu görülür. İnas Sanayi-i Nefise Mekteb-i Âlisi 

13 Ekim 1914’te Darülfünun Binası’nda bir resim dershanesi tesis edilmesi ve bir 

yönetmelik hazırlanmasıyla eğitime başlar. Farklı sanat derslerinin yer aldığı bu 

okul, açıldığı tarihten itibaren, güzel sanatlar alanında kadınların yetişmesine ve 

sanat alanında varlıklarını duyurmalarına katkı sağlar.281 Dokuz sene faaliyet 

gösteren okul Mehmed Cemil Bey’in müdürlüğü sırasında (Eylül 1921-Mart 1925), 

Maarif Nezareti’nin kararıyla 13 Ocak 1923’te lağvedilir ve okulun erkek kısmıyla 

birleştirilir.282 Bu okulların haricinde bazı özel girişimler de olmuştur. Türk 

Ressamlar Cemiyeti tarafından  Çemberlitaş’ta bulunan Osmanbey Basımevi’nde 6 

eylül 1921 tarihinde açılan fakat kısa bir süre sonra kapanan Resim Okulu adı 

altındaki özel bir resim kursu bunlardan biridir. 1922’de Ruhi Bey ve İhsan Bey 

Çemberlitaş’ta Serbest Resim atölyesi adında özel bir atölye açmıştır. Her düzeyde 

resim eğitimini amaçlayan atölyenin hocaları arasında Mehmed Ruhi, İbrahim Çallı, 

Hikmet Onat da yer almaktaydılar.283 

 

2.3.3. Batı Tarzı Resim Yapan Osmanlı Sanatçıları  

 

     Sanayi-i Nefise’den önce çoğunluğu Harbiye ve Mühendishane Okullarında 

eğitim alan ve bir kısmı Avrupa’da da eğitim görmüş olan ressamların resim 

280 Bu konuda bkz. Mustafa Cezar, Sanatta Batıya Açılış ve Osman Hamdi, C. I-II, Erol Kerim 
Aksoy Kültür, Eğitim, Spor ve Sağlık Vakfı Yayını, İstanbul 1995. Ayrıca bkz. A. Kamil Gören, 
Türkiye’de Güzel Sanatlar Okulları:1 Sanayi-i Nefise Mektebi/Arts Schools in Turkey:1 The History 
of Academy of Fine Arts”, Türkiyemiz, 36-45. 
281 İlk müdürü matematikçi Salih Zeki Bey olan okulun müfredatına göre I. Sınıfta resim, pastel, 
menazır, tarih, II. Sınıfta resim, vücut, teşrih, menazır, çamur, tarih gibi dersler yer almaktadır. Asım 
Mutlu, “Ressam Belkıs Mustafa’nın Yaşamı ve Onun Desenleri ile Yakın Çevresinden Bir Kesit”, 
Sanat Çevresi, 12-13. 
282 İnas Sanayi-i Nefise Mektebi hakkında bkz. Fatma Ürekli, “Güzel Sanatlar Eğitiminde Osmanlı 
Hanımlarına Açılan Bir Pencere İnas sanayi-i Nefise Mektebi” Tarih ve Toplum, Mart 2003, Sayı 
231, Cilt 39, 50-60.  A.Kamil Gören, “ Yeni Belgeler Işığında İnas sanayi-i Nefise Mektebi, Kadın 
Ressamlar, Özel Resim Atölyesi ve Resim Kurslarının Türk Resim Sanatının Gelişim Sürecindeki 
Yeri”, Baykan Sezer’e Armağan Baykan Sezer ve Türk Sosyolojisi, (Yayına hazırlayanlar) Ertan 
Eğribel-Ufuk Özcan, Sosyoloji Yıllığı Kitap:11, Kızılelma Yayıncılık, İstanbul, Mart 2004, 530-545. 
283 Kıymet Giray, Hikmet Onat, 26 

                                                 



100 
 

çevresinde ağırlığı ve etkinliği vardır. Batı tarzı resim yapan ilk Osmanlı ressamları 

olarak Ferik İbrahim Paşa (1815-1889), Ferik Tevfik Paşa (1819-1866) ve Hüsnü 

Yusuf Bey (1817-1861) bulunmaktadır. 1835 yılında Londra ve Viyana’ya 

gönderilen Ferik İbrahim Paşa, yağlıboya resimleriyle ün yapmıştır.284 Ferik Tevfik 

Paşa, Enderun’da eğitim gördükten sonra Mühendishane’ye devam etmiş, 1835 

yılında Paris’e eğitim için gönderilmiştir.285 Hüsnü Yusuf Bey, 1837 yılında 

Mühendishane’den mezun olmuştur Mühendishane’deki öğrenciliği sırasında okulun 

hocalarından Abdurrahman Bey’den perspektif ve gölge dersleri alan sanatçı 

okuduğu okula resim hocası olarak atanmış daha sonra kendisini geliştirmesi için 

Avrupa’ya gönderilmiştir.286 Hepsi de asker olan bu ilk kuşak sanatçılar ışık, gölge, 

hacim ve havaya göre değişen renklerden ziyade, çizgi ve perspektifi öne alan, tabiatı 

aynen kopya etmeye eğilimli ressamlardır.287 

 

     Batılı anlamında resim anlayışının yaygınlaşmasında en önemli dönem, XIX. 

yüzyılın ikinci yarısından sonra başlar. Bu kuşaktaki sanatçıların yurt dışında eğitim 

alma fırsatı bulmuş olmalarının yanı sıra üslup değişimleri gösterdikleri dikkat çeker.  

Büyük ölçüde Paris’te akademik sanatın temsilcisi J. Léon Gérome (1824-1904), 

Gustave Boulanger (1824-1888), Alexandre Cabanel (1823-1889) gibi sanatçıların 

yanında eğitim alan sanatçılar, Adnan Turani’ye göre, yurda, David-Ingres 

klasizminin akademikleşmiş eğitimi yanında romantik paletin adeta tüketilmiş 

imkanları ve bir parça da Barbizon Okulu ile Courbet’nin (1819-1877) peyzajist doğa 

natüralizmiyle dönmüşlerdir. Sonuç itibarıyla manzara ve natürmort konularına 

ağırlık vermişler ve geniş bir detay zevki yanında büyük bir gözlem çabasıyla 

geleneksel tasvir duyarlılığını modern resmin teknik sorunları ve üslup bütünlüğü 

içinde birleştirip Türk resminin özgün eserlerini meydana getirmeyi 

284 Sami Yetik sanatçının klasik gerçekçi anlayışta resim yaptığını söylemektedir. Dinlediği bir 
hikayeye göre Sultan Mecid’in çehresindeki çiçek bozuklarını da tek tek resmeden sanatçı bu sebeple 
mükafat yerine ceza görmüştür. Sami Yetik, a.g.e., 12 
285 Sami Yetik, a.g.e., 11-12 
286 Süheyl Ünver’in, Hüsnü Yusuf hakkında, sanatçıya ait ve kendisine ulaşmış eskiz niteliğindeki 
koleksiyona da dayanarak verdiği bilgiye göre Hüsnü Yusuf Bey, İstanbul ve Anadolu’nun tarihi 
yerlerinden bugün mevcut olmayanları tespit için birçok  çalışmalar gerçekleştirmiştir. Süheyl Ünver, 
“Ressam Hüsnü Yusuf Bey Hakkında”, Ankara Sanat, 6-7 
287 S.ezer Tansuğ, Çağdaş Türkiye Sanatı, 42. 

                                                 



101 
 

başarmışlardır.288 Bu kuşak sanatçılar ile romantik manzara resmi duyarlılığı 

Osmanlı yorumuyla önemli bir tür olarak ortaya çıkar. Osman Hamdi Bey hariç 

genelde figür resmi karşısında ise geleneksel terbiyeden kaynaklanan bir tereddütle 

hareket edilir.289 Nurullah Berk, sanatçıların resimlerinde en önemsiz ayrıntıya yer 

vererek gösterdikleri titiz işçiliği el ustalığı geleneğinden gelen bir zanaatçı kaygısı 

olarak niteler ve gelip geçici kıymetlere önem vermedikleri ve samimiliği her şeyden 

üstün tuttukları vurgusuyla onları “bizim ölçümüzde klasik” olarak değerlendirir.290  

Batılı anlamdaki resim anlayışında bir atılımın yaşandığı bu dönem ressamları 

arasında asker kuşağından Şeker Ahmed Paşa (1841-1907) ve Süleyman Seyyid 

(1842-1913) ve sivil kuşaktan Osman Hamdi Bey (1842-1910) gibi isimler öncü rolü 

üstlenirler. Aynı tarihlerde Paris’te eğitim gören sanatçılardan Şeker Ahmed ve 

Süleyman Seyyid manzara ve natürmort konularına ağırlık verirler. Genç Osmanlı 

ressamlarının aldıkları akademik eğitime rağmen manzara konusuna yönelmesinde o 

dönemin Paris’inde akademizmin kalıplarına karşı çıkan  Barbizon Okulu’nun (1830-

1870)291 etkisi vardır. Barbizon Okulunun özgürleştirici ve her bir sanatçının kendi 

kişiliğine uygun bir yol bulmasını önermesi, Osmanlı kültürüyle yoğrulmuş, bu 

sebeple akademik eğitimin kalıplarına uzak olan Şeker Ahmed ve arkadaşlarını 

etkilemiştir. Osman Hamdi Bey ise kendisiyle aynı yıllarda eğitim gören 

arkadaşlarının manzara ve natürmorta yönelmelerine rağmen Oryantalizme yönelir 

ve figürlü bir resimsel anlatımı tercih eder. Anıtsal figürlerin öne çıktığı 

kompozisyonlarında fotoğraftan yararlanıp devşirilmiş malzemeleri bir araya 

getirerek kullanan yani yapıtlarında kurgulama-montaj yapmayı seven, ayrıntılarda 

gerçekçi, kompozisyonlarda ise kurgucu olduğu söylenebilecek sanatçı292 Türk-İslam 

kültürünü, bu kültüre ait nesneleri, yapıları, Osmanlı kadınını, yaşanılan hayatı 

içerden bakan bir oryantalist gözle resmeder.  

288 Adnan Turani, 19. Yüzyıldan Günümüze Türk Resim Sanatı, 55 
289 Kıymet Giray, Sabancı Üniversitesi Sakıp Sabancı Müzesi Resim Koleksiyonundan 
Seçmeler,10 
290 Nurullah Berk-Kaya Özsezgin, Cumhuriyet Dönemi Türk Resmi, 20-21 
291 Bu okul sanatçıları Antikite ve Rönesans’tan beslenen tarihi ve tarihi manzaraları öne çıkaran 
akademik eğitime onun yanında dönemin teknik gelişmelerine ve yaşam biçimine karşıydılar. Bu 
sebeple şehrin dışına kaçarak Fontainebleau Ormanına gidiyor doğa resimleri yapmayı tercih 
ediyorlardı. Bu tutumlarıyla bu sanatçılar kendine özgülüğü, bağımsızlığı ve yerelliği önemsediler. 
292 Bu konuda ayrıntılı bilgi için bkz. Belgin Demirsar, Osman Hamdi Tablolarında Gerçekle 
İlişkiler, Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara 1989 

                                                 



102 
 

 

     Bu üç öncü sanatçıdan sonra gelen sanatçılar arasında Hüseyin Zekai Paşa (1860-

1919), Ahmed Ziya (1869-1938), Osman Nuri Paşa (1839-1906), Halil Paşa (1857-

1939) ve Hoca Ali Rıza (1858-1930) gibi asker kökenli isimler başı çekerler. Onları 

daha birçok asker ve sivil kökenli sanatçı takip eder. Bu isimlerden Osman Nuri 

Paşa, Hüseyin Zekai paşa, Ahmed Şekûr, Ahmed Ziya, Hoca Ali Rıza gibi sanatçılar 

daha çok “perspektifli mimari” örneklerinin ön planda yer aldığı manzaralar, 

natürmortlar ile daha az sayıda iç mekan görünümleri çalışmışlardır.293 Halil Paşa 

başlangıçta akademik tarzda portreler ve figürler yaptıktan sonra manzara 

ressamlığını tercih eder.294 Türkiye’de 1914 Kuşağı ile tanınacak olan İzlenimciliğin 

öncüsü olarak da kabul edilen sanatçı, Batılı izlenimcilerden  yalnız ışık, renk ve 

teknik konularında yararlanmış ve anlık değişimler içinde rengin elinden kayıp 

gitmesinden çok, onu yerel bir kavrayışla sergileme çabasının içinde olmuştur.295  

 

     Sultan II. Abdülhamid’in yayılmacı Avrupa karşısında, İmparatorluğu bir arada 

tutmanın yolu olarak İslamcılık ideolojini sürdürdüğü bu dönemde, Osmanlı İslam 

kültürel zenginliğinin, mimarisinin fotoğraflarla belgelenmesi ve propaganda amaçlı 

kullanılması söz konusudur.  Bu dönemde asker ressamların çoğu kültürel zenginliği 

olan medeni ve gelişmiş yahut o yolda olan bir  Osmanlı’yı ortaya koyma ülküsüne 

bağlanmışlardır. Bu kimliğin oluşumuna katkı sağlayan saray, köşk, cami, çeşme, 

türbe vb. sivil ve dini mimari örneklerini ve daha çok İstanbul’un güzelliklerini konu 

alan manzaralar resmetmişlerdir.296 

 

     Resim eğitiminin Türk resminde kendine özgü bir grup olarak ortaya çıkardığı 

Darüşşafakalı yahut Türk Primitifleri olarak bilinen bir grup ressam fotoğrafın 

verdiği olanaklardan yararlanarak eserler vermişlerdir. Türk resim sanatı içinde 

Primitifler ve Darüşşafakalı olarak isimlendirilen ressamları, yapılageldiği gibi, 

Osman Hamdi Bey dönemi sanatçılardan öne almak ve Osman Hamdi Bey dönemi 

293 Semra Germaner, “1850 Sonrası Türk Resminde Kaynak ve Konular”, Osman Hamdi Bey ve 
Dönemi Sempozyumu, 72-73 
294 Nurullah Berk, Türkiye’de Resim, 25 
295 Sezer Tansuğ, Halil Paşa, 42 
296 Zeynep Yasa  Yaman,  “İmparatorluktan Cumhuriyete Sanat”, Ankara Resim ve Heykel Müzesi, 
Ed. Zeynep Yasa Yaman, 121 

                                                 



103 
 

sanatçıları onlardan daha sonra sıralayarak bir takım yorumlara girişmek yanlış 

olmaktadır. Zira Osman Hamdi, Şeker Ahmed, Süleyman Seyyid, daha sonra adları 

gelen Hüseyin Zekai, Halil Paşa, Hoca Ali Rıza, Ahmed Ziya gibi sanatçıların, 

Primitifler olarak tanımlanan sanatçılar içinde  doğum tarihi bilinenler ve özellikle 

yaşam öyküleri belgelerle saptanmış Darüşşafakalı ressamlardan daha önce 

doğdukları ve sanat dünyasında daha önce var oldukları görülmektedir. Bu ressamlar 

ve eserleri hakkında birçok fikirler üretilmiş olmakla beraber Türk resim sanatı tarihi 

içindeki yerlerinin tam olarak anlaşılabilmesi için daha detaylı çalışmalara ihtiyaç 

bulunduğu anlaşılmaktadır.297  

    

     1914 Kuşağı’nı oluşturan sanatçılar, büyük çoğunluğu Sanayi-i Nefise’nin 1910 

yılında açtığı sınavı kazanarak Avrupa’ya resim eğitimine gönderilen öğrencilerden 

oluşmaktadır.  1914 yılında Birinci Dünya savaşının başlamasıyla yurda dönmek 

zorunda kalan bu genç sanatçıların yurda dönüşü İstanbul’un sanat ortamında  yeni 

uygulama ve üslupların katılımı anlamına gelmiştir. Bu tarihten başlayarak sanat 

ortamını bu sanatçılar temsil edeceklerdir. 1914 Kuşağı yahut Çallı Kuşağı olarak 

isimlendirilen sanatçı grubu İbrahim Çallı (1882-1960), Sami Yetik (1878-1945), 

Mehmet Ruhi (1880-1931), Nazmi Ziya (1881-1937), Ali Sami Boyar (1880-1967), 

Hikmet Onat (1882-1977), Feyhaman Duran (1886-1970), Hüseyin Avni Lifij (1886-

1927), Namık İsmail (1890-1935)’den oluşmaktadır. Esas kişiliklerini Avrupa’da 

aldıkları eğitimle bulan bu sanatçılardan ilk Avni Lifij 1909 yılında Paris’e 

gönderilmiş ardından diğerleri devlet bursu ya da kişisel girişimleriyle Paris’e 

gitmiştir. Burada Ecole des Beaux-Arts’da Fernand Cormon (1845-1924) atölyesinde 

yada Julian Akademisinde, Jean Paul Laurens (1838-1921) gibi hocalardan akademik 

297 Darüşşafakalı Ressamlar yahut Türk Primitifleri olarak isimlendirilen bu ressamların, bu 
isimlendirilişleri ve  Türk resmi içindeki yerleri sanat tarihsel bir sorun olmuş, tartışmalı bir konu 
olarak ortada durmaktadır. Bu sanatçılar hakkında  bazı değerlendirmeler için bkz. Adnan Çoker, “ 
Fotoğraftan Resim ve Darüşşafakalı Ressamlar”, Yeni Boyut Plastik Sanatlar  Dergisi, 2/9, Ocak 
1983,  4-12. Sezer Tansuğ, “Resim Sanatımızda Ortaya Çıkan Yeni Bir Gerçek: 19. Yüzyıl sonu Foto-
Yorumcuları”, Sanat Çevresi, S.23, Eylül 1980, 4-7. Sezer Tansuğ, Çağdaş Sanat Tarihi, 88. Sezer 
Tansuğ, Gelenekler Işığında Çağdaş Sanat, 40, 42-43. Nurullah Berk, Türk ve Yabancı Resminde 
İstanbul, 11-12. İpek  Aksüğür, Türk Resmi ve Eleştirisi 1900-1950, 224. Ahmet Kamil Gören, 
“Türk Resminde Primitifler ve Darüşşafakalı Ressamlar”, Türkiyemiz, 28-41. Z.Yasa Yaman, 
“İmparatorluktan Cumhuriyete Sanat”, Ankara Resim ve Heykel Müzesi, Ed. Zeynep Yasa Yaman, 
107-109 
 
 

                                                 



104 
 

resim eğitimi almışlardır. Ancak müzeleri dolaşarak, kendilerini geliştirmiş ve Batıda 

yayılma hızını kaybeden İzlenimci Akıma yönelmiş Türkiye’ye döndüklerinde bu 

akımın temsilcileri olmuşlardır. Türkiye’de açık hava resminin temsilcileri olarak 

görülen bu kuşak sanatçıları ile eskiye göre konularda bir genişleme görülür. Açık 

havaya çıkıp İstanbul’un çeşitli görünümlerinin karşısına geçmiş olan sanatçılar 

Boğaziçi Ressamları’nın oryantalist manzara geleneğini millileştirerek İstanbul 

manzaraları yapmışlardır.298 Açık havada yaptıkları manzara resimlerinde Boğaziçi, 

Bebek, Küçüksu, Göksu, Tophane, Süleymaniye, Üsküdar başta olmak üzere 

İstanbul’un birçok köşesini resme aktarmışlardır. Pitoresk görünümler sunan 

Boğaziçi ve sokak görünümlerini resmetmede yoğunlaşan sanatçılar anıtsal yapıları 

da ele almışlardır.299 Sanatçılar manzaranın yanı sıra portre, günlük hayat sahneleri, 

iç mekan, çıplak, savaş konularını da resmetmişlerdir. Figürlü resim, iç mekan 

konusu çalışırken figürü bozmayan, natüralist, gözleme dayalı eserler üretmelerine 

karşın açık havada çalıştıkları zaman manzaralarında tabiatın her an değişen hava ve 

ışığını ifade edecek tarzda bir palet ve serbest fırça vuruşlarıyla çalışmışlardır.300 

Türk izlenimcisi olarak ifadelendirilen bu grubun sanatçılarının İpek Aksüğür’e göre  

Batılı muadillerinden bir büyük farkları vardır. Batılı izlenimciler nesnel ve manevi 

ideali salt duyular tarafından algılanabilecek bir gerçeklik olarak 

kavramsallaştırmaktaydılar. Resimler “en doğru” formda yansıtılan duyu algısı 

içinde kusursuzlukla güzelliği birleştiriyorlardı. Öznel gözlemin gücünü vurgulayan 

bu tavır, gerçekliğe ve onun nesnelliğe yüklediği öneme verilen bir tepkiydi. 

Gerçekçilik aleyhindeki bu hamle saf akılcılığa değil duyu algısına dayalı bir ideal 

adına yapılmaktaydı. Romantizmin şiirini ve duyarlılığını kaçınılmaz olarak 

reddeden bu tavrın kökleri ampirik-pozitivist bir felsefeyle birlikte Kartezyen 

mantıkta yatmaktaydı. Klasizmim resmin atmosferi içinde tonları belli bir biçimde 

kullanarak yarattığı derinlik hissini İzlenimciler ufak renk partiküllerinin 

titreşimleriyle parçaladılar. Bu tekniğin ima ettiği felsefe hayatın bir enerji 

sisteminden başka bir şey olmadığı inancına dayanmaktaydı. Oysa çoğunlukla 

298 Z.Yasa Yaman, “İmparatorluktan Cumhuriyete Sanat”, Ankara Resim ve Heykel  Müzesi, Ed. 
Z.Yasa Yaman, 140 
299 Gül Sarıdikmen, Türk Resminde İstanbul’un Mimarlık Örnekleri 1860-1960, 74 
300 Nurullah Berk-Kaya Özsezgin, Cumhuriyet Dönemi Türk Resmi, 25-26. Nurullah Berk, 
Türkiye’de Resim, 29-34 

                                                 



105 
 

içlerinde kayda değer bir gelenekçilik taşıyan Osmanlı İzlenimcileri, Batılı 

izlenimcilerle benzer felsefi içeriğe sahip olmamışlardır. Bu sanatçıların 

izlenimciliği, sıradan bir doğa sevgisinden destek alan ve Doğulu renkçilik 

geleneğinin bir uzantısı olan teknik bir olgu şeklinde kalmıştır.301 Öte yandan Ahmet 

Kamil Gören, Tansuğ’un Halil Paşa için yaptığı saptamanın, yani onun izlenimciler 

gibi anlık değişimler içinde rengin elinden kayıp gitmesinden çok, rengi yerel bir 

kavrayışla sergileme çabası içinde olduğu gerçeğinin302   1914 Kuşağı sanatçıları 

içindede söylenebileceğini ifade eder. 1914 Kuşağı sanatçıları da kalıplaşmış 

ifadelerle izlenimci akımın uygulayıcıları olmamışlardır Bu kuşağın her bir üyesi 

kendi üslubunu oluşturmuş bunu yaparken de Batıda aldıkları eğitimin katkısı 

yanında içinde yetiştikleri ülkenin sanat gerçeklerinden kendilerini tamamıyla 

soyutlamamışlardır.303 

 

 

2.3.4. Sergiler 

 

     Sanat çevresinin canlanmasında önemli bir yenilik sergilerdir. İlk sergi Sultan 

Abdülmecid zamanında Oreker yahut Odeker isimli bir sanatçının 1845 yılında 

Çırağan Sarayı’nda, dışa kapalı olarak sadece padişah ve saraydakilerin görmesine 

yönelik olarak açtığı ve şehir manzaralarından oluşan bir sergidir. 1849 yılında da 

Harp Okulu’nda Harbiye ve Harbiye İdadisi’nde hocalık yapan Mösyö Kess ve 

Joseph Schranz’ın öğrencilerinin suluboya, litografi ve karakalem resimlerinden 

oluşan amatörler sergisi gerçekleşmiştir. Bu sergi herkese açık olarak düzenlenir. 20 

Şubat 1863 tarihinde açılan Sergi-i Osmani de tarım ürünlerinden kuyumculuk 

işlerine, hat yazıları, ciltler, kitaplar ve resimlerin vb. sergilendiği bir fuar olarak bu 

bağlamda değerlendirilebilir.304 

 

     Bunlardan sonra Şeker Ahmed Paşa’nın 27 Nisan 1873 tarihinde ,Sultanahmet 

Sanayi Mektebi’nde açtığı sergi, Türkiye’de açılan halka açık ilk resim sergisi olması 

301 İpeh Aksüğür, Türk Resmi  ve Eleştirisi 1900-1950, 130-131 
302 Sezer Tansuğ, Halil Paşa, 42 
303 Ahmet Kamil Gören, Türk Resminde “1914 Kuşağı” Sanatçılarının İnsan Figürü Sorunu, 397 
304 Mustafa Cezar, Sanatta Batıya Açılış ve Osman Hamdi , 125-126 

                                                 



106 
 

bakımından önem taşımaktadır. Bu sergide, Şeker Ahmed Paşa’nın eserlerinin yanı 

sıra Saip Efendi, Mesud Bey, Ali Bey, Mösyö ve Madam Guillemet’nin ve diğer bazı 

yabancı sanatçıların eserlerine de yer verilmiştir. Şeker Ahmed Paşa bu ilk 

sergisinden sonra 1 Temmuz 1875’te ikinci bir sergi düzenlemiştir. Darülfünun 

binasında (Basın Müzesi) açılan bu sergiye yağlıboya, suluboya, karakalem, büst 

veya mimari proje ile katılan çok sayıda azınlık, levanten ve Batılı sanatçı, Ahmed 

Ali (Paşa), Ahmed Bedri, Halil (Paşa), Osman Hamdi ve Nuri Beyler gibi isimler yer 

almıştır.305 Sergiler düzenleyen Şeker Ahmed’in bu tarihlerdeki önemli bir görevi de 

resim alanında yoğun etkinliklerin sürdürüldüğü  Sultan Abdülaziz için Avrupalı 

ressamların eserlerinden bir seçki oluşturmak olmuştur. 1867’de Paris ve Londra’ya 

seyahat eden Sultan Abdülaziz’in burada gördüğü tablolar dikkatini çekmişti. Sultan 

Abdülaziz Paris ziyaretinde kendisinin bir karakalem portresini yaparak takdirini 

kazanmış olan Şeker Ahmed’i kendisi için Avrupalı ressamlardan bir kolleksiyon 

oluşturması için görevlendirmişti. Böylelikle, Gérome, Alfred Auteroche, A.W. 

Bouguereau,  G.Boulanger, A. Bonheur, Ch. Chaplin, P. A. Cot, A. De Dreux, Ch. 

Kuwasseg, V. Leclaire, G. Washington, Van Marcke, V. Huguet, De Nittis, 

Harpignies, E. Fromentin, Daubigny, A. Schreyer, A. Yvon gibi sanatçıların eserleri 

alınmış ve Dolmabahçe Sarayı’nda bir resim koleksiyonu oluşması sağlanmıştır.306  

 

     Zamanla yaygınlaşan sergilerin birtakım kulüpler tarafından düzenlenmesi söz 

konusu olmuştur. 1880 ve 1881 yıllarında Elifba Kulübü (Club de l’ABC) iki sergi 

gerçekleştirmiştir. Elifba Kulübü 1880 yılında ilk sanatçı lokali olarak Beyoğlu’nda 

açılan ve güzel sanatlar kulübü olarak faaliyet gösteren, üyeleri arasında Türklerin 

yanı sıra gayrimüslim ve yabancıların bulunduğu bir oluşumdur. Bu kulübün 

Tarabya’daki Rum Kız Okulu’nda açtığı ilk sergiye Osman Hamdi Bey, Prenses 

Nazlı Hanım, Kirkor Köçeoğlu, Bogos Şaşıyan, Matmazel Serviçen gibi isimlerin 

yanında, Osmanlı hayatına ilişkin resimleriyle tanınan Preziosi ve oğlu, Farnetti, 

Caruana, mimar Vallaury, Madam Walker gibi yerli yabancı birçok sanatçı iştirak 

etmişlerdir. Tepebaşı Şehremaneti Bahçesi içindeki köşkte açılan ve 220 yapıtın yer 

305 Mustafa Cezar, a.g.e., 428. Şeker Ahmed Paşa’nın düzenlediği sergiler hakkında ayrıca bkz. 
Mustafa Cezar, “Şeker Ahmed Paşa’nın Tertiplediği Resim Sergileri, Sanat Çevresi, 8-11 
306 Sema Öner, “Geçmişten Günümüze Önemli Bir Birikim Milli Saraylar Tablo Koleksiyonu”, Milli 
Saraylar Dergisi, 87-95.  Semra Germaner- Zeynep İnankur, Oryantalizm ve Türkiye, 82 

                                                 



107 
 

aldığı ikinci sergiye, Osman Hamdi Bey, Ahmet Ali Paşa, Süleyman Seyyid, Rifat, 

Mahmud, Münir, Rıza Bey, Melkon, Civanyan, Bogos Şaşıyan, Kirkor Köçeoğlu, 

Oskan Efendi, Misak Efendi gibi Osmanlı sanatçılarının yanı sıra Farnetti, 

Aivazovsky, Tissot, Preziosi, Hayette, Madam Walker, Vallaury, Caruana gibi 

yabancılar katılmıştır.307  

     Ressam Caruana 1882 Eylül’ünde özel bir sergi açmıştır. Yine aynı yıl Beyoğlu 

Caddesi Büyük Lüksemburg Oteli’nin karşısında İtalyan Balmumu Heykeller Sergisi 

gerçekleşmiştir. Bu sergilerin ardından 1901, 1902, 1903 yıllarında İstanbul Salonu 

sergileri düzenlenmiştir. Beyoğlu’nda açılan ve İstanbul’un İlk Salonu ismini almış 

olan sanatçı lokalinin düzenlediği bu sergilerden ilki, lokale devam eden sanatçıların 

katılımıyla, Mimar Vallaury ile Le Stamboul gazetesi müdürü Regis Delbeuf’ün 

öncülüğünde ve Fransız Elçisi Contans’ın desteğiyle, Bourdon adlı Fransız bir 

tüccarın Pera’daki Passage Orientale’deki konağında açılmıştır. İkinci sergiye birinci 

sergiye de katılmış olan Osman Hamdi, Ahmet Ali, Halil Bey, Adil Bey, Farnetti, 

Zarzecki, Bello, Valeri, F. Zonaro, L.de Mango gibi isimlerin yanı sıra Ahmed Rifat, 

Ahmed Ziya, Şevket, Halil Naci, Kâmil, İzzet Mesrur Beyler de katılır. 1903 yılında 

düzenlenen sergi, yağlıboya, suluboya, karakalem, gravür, mimari proje, ve mimari 

resimlerden oluşmaktadır. Bu sergiye Ömer Adil, Ahmed Münip, Ahmet Ziya, 

Şevket, Şevki, Albay Halil, Hamdi Kenan, Bello, Viçen Aslanyan, L.De Mango, S. 

Valeri, W. Zarzecki gibi sanatçılar iştirak etmişlerdir.308 Düzenli sergiler düzenleyen 

bir kurum da 1883 yılında faaliyete geçen Sanayi-i Nefise Mektebi’dir.  Okul 1885 

yılında itibaren her yıl tekrarlanan sergiler düzenlemiştir. İlk olarak 1886 yılından 

başlayarak Sanayi-i Nefise’den mezun olan sanatçılar meydana getirmiş oldukları 

resimlerle sanat ortamına katılmaya başlarlar. Daha sonra Osmanlı Ressamlar 

Cemiyeti sorumlu müdürü olan ve Hoca Ali Rıza’yı anımsatan resimler üreten 

Osman Asaf Bey (1868-1938), portreleri ile tanınan Tekezade Sait (1870-1913), 

daha çok camilerden olmak üzere iç mekan resimleriyle ünlü Şevket Dağ (1876-

307 Mustafa Cezar, a.g.e., 422-439 
308 Sezer Tansuğ, Çağdaş Türk Sanatı, 110-111 

                                                 



108 
 

1944) gibi isimler 1914 Kuşağını oluşturan İbrahim Çallı ve arkadaşlarından önce bu 

okuldan mezun olan ressamlardan bazılarıdır.309  

 

     Birinci Dünya Savaşı yıllarında sergi açma konusunda birtakım zorluklarla 

karşılaşılır. Savaşın başlamasıyla İstanbul’da yaşayan yabancıların terk ettiği Societa 

Operaia, Galatasaraylılar Yurdu olur.310 Osmanlı Ressamlar Cemiyeti’nin yalnızca 

Türk Ressamlar için düzenlediği ilk sergi 1916 yılında burada açılır. Her sene açılan 

Galatasaray Sergilerinin ikincisi de bu mekanda düzenlenir.311 Daha sonrakiler ise 

okulun tatil olduğu Temmuz-Ağustos aylarında Galatasaray binasında tertip edilir. 

Galatasaray Sergileri sanatçıların topluma tanıtıldığı tek mekandır. Bu sergilerde 

ustaların yanında gençlerin de resimleri sergilenir. Sergi zamanla Paris’teki “Salon”a 

benzer bir kimliğe bürünmüştür. 1952 yılına kadar devam eden Galatasaray Sergileri 

özellikle 1930’lu yıllara kadar sanatçı olarak kendini kabul ettirmek bu sergilere 

katılma ile sağlanabilmiştir.312 

 

     Sanayi-i Nefise’nin ve ardından açılan bazı kursların, sergilerin, Pera başta olmak 

üzere bazı bölgelerde başlayan sanat pazarının oluşmasında önemi büyüktür.313 Bu 

dönemde, sergilerle ve oluşmaya başlayan sanat piyasasıyla alakalı olarak Osmanlı 

basınında güzel sanatlara karşı bir ilginin geliştiğine de şahit olunur. 11 Mayıs 

1872’de Hakayıku’l-Vekayi’de Sanayi-i Nefise Mektebi’nin açılmasından epey 

zaman önce yayınlanan bir yazıda şöyle denilmektedir: “Güzel sanatları gelişmemiş 

bulunan bir devlet, medeni bir devlet olarak kabul edilemez. Osmanlı 

imparatorluğunda mimari, heykel, resim ve müzik, iptidai ve geri bir manzara 

göstermektedir…Bir resim ve mimarlık mektebinin açılması, Avrupa’dan getirilecek 

öğretmenlerin ders vereceği bir müzik mektebinin tesis edilmesi ve her yıl resim 

309 S.Pertev Boyar, Osmanlı İmparatorluğu ve Türkiye Cumhuriyeti DevirlerindeTürk 
Ressamları, 192-203 
310 Nurullah Berk-Hüseyin Gezer, 50 Yılın Türk Resim Ve Heykel Sanatı, 22 
311 Daha geniş bilgi için bkz. Ö. Faruk Şerifoğlu (Haz.), Resim Tarihimizden: Galatasaray Sergileri 
1916-1951, Katalog, YKY, İstanbul 2003 
312 Zeynep Yasa Yaman, “Galatasaray Sergileri”, Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi, C.3, 372 
313 Bu konuda bkz. Mustafa Cezar, Sanatta Batıya Açılış ve Osman Hamdi, C. I-II, Erol Kerim 
Aksoy Kültür, Eğitim, Spor ve Sağlık Vakfı Yayını, İstanbul 1995. Ayrıca bkz. Ahmet  Kamil Gören, 
Türkiye’de Güzel Sanatlar Okulları:1 Sanayi-i Nefise Mektebi/Arts Schools in Turkey:1 The History 
of Academy of Fine Arts”, Türkiyemiz, 36-45. 

                                                 



109 
 

sergilerinin açılması gereklidir.”314 Dönemin sergilere katılan sanatçıları üzerine 

eleştiri yazıları yazan bir ismi Adolphe Thalasso’dur. Thalasso, Şehzade 

Abdülmecid’e ithaf ettiği “L’art Ottoman Les Peintres de Turquie” isimli bir kitap da 

yazmıştır. Burada Abdülmecid Efendi, Osman Hamdi, Halil Paşa gibi Türk 

sanatçıların yanında batılı bazı sanatçıların ve Sanayi-i Nefise hocalarının eserleri 

üzerine değerlendirmeler yapmıştır.315 

 

 

2.3.5. Osmanlı Ressamlar Cemiyeti 

 

     II. Meşrutiyet sonrası, Meşrutiyet yönetiminin sosyo-kültürel ortamının 

hazırladığı şartlarda Türk resmi yeni bir atılım içinde olmuştur. Bunun ilk adımı Türk 

ressamlarının ilk kez bir meslek birliği etrafında toplanma isteğiyle 1909 yılında 

meydana getirilen Osmanlı Ressamlar Cemiyeti’dir.316 Cemiyetin kuruluşu ressam 

Mehmet Ruhi’nin önerisiyle ve Veliaht ressam Abdülmecid Efendi’nin (1868-1944) 

desteği ve himayesiyle gerçekleşir. Kurucuları arasında Mehmet Ruhi (1880-1931), 

Sami Yetik (1878-1945), Hikmet Onat (1882-1977), İbrahim Çallı (1882-1960), 

Ahmet Ziya Akbulut (1869-1938), Şevket Dağ (1876-1944), Hoca Ali Rıza (1858-

1930), Hüseyin Haşim, Ahmet İzzet, Mehmet Muazzez, İzzet Mesrur (1873-1952) ve 

Mahmud bulunmaktadır.317 Büyük çoğunluğu asker kökenli ve Sanayi-i Nefise 

Mektebi mezunu sanatçılar tarafından kurulan cemiyet, daha sonra katılan Feyhaman 

Duran (1886-1970), Avni Lifij (1886-1927), Thomas Efendi, Mithat Rebii, Müfide 

Kadri (1890-1912), Murtaza gibi ressamlarla üye sayısını artırmıştır. Osmanlı 

Ressamlar Cemiyeti dönemin sanat ve sanatçı sorunlarına çözüm bulmak için 

kurulmuş olan ilk örgüttür. Cemiyet Abdülkadirzâde Hüseyin Hâşim Bey’in 

314 Enver Ziya Karal, Osmanlı Tarihi VII, 219 
315 Bkz. Adolphe Thalasso, L’Art Ottoman Les Peintres de Turquie, Paris 1910 
316 Cemiyet 1921 yılında Türk Ressamlar Derneği, 1926’da Türk Sanayi-i Nefise Birliği, 1929’da 
Güzel Sanatlar Birliği adını alır.  
317 Ömer Faruk Şerifoğlu, Resim Tarihimizden:Galatasaray Sergileri 1916-1951, 10. Cemiyet 
hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. Seyfi Başkan, Osmanlı Ressamlar Cemiyeti, Çardaş Basım Yayın, 
Ankara 1994. . A. Sinan Güler, İkinci Meşrutiyet Ortamında Osmanlı Ressamlar Cemiyeti ve 
Osmanlı Ressamlar Cemiyeti Gazetesi, MSÜ Batı ve Çağdaş Sanatlar Programı Yayımlanmamış 
Doktora Tezi, İstanbul 1994.  
 

                                                 



110 
 

yönetiminde Mart 1911 ile Temmuz 1914 arasında 18 sayı Osmanlı Ressamlar 

Cemiyeti Mecmuası (gazetesi) adıyla bir de yayın organı çıkardı.318 Gazetenin 

sorumlu müdürü Osman Asaf, başyazarı M. Adil Bey’di. Gazetede, Hoca Ali Rıza, 

Ruhi Arel, Sami Yetik, Ahmet Ziya gibi sanatçıların da aralarında bulunduğu birçok 

yazarın sanat sorunlarının irdelendiği, sanat etkinlikleri, sanatçı ve kültür hakkında 

makaleleri yayımlanır. XX. yüzyılda plastik sanatların önemi üzerinde durması ve 

sanatla ilgili sorunları dile getirmesi bakımından gazete önemli bir işleve sahip 

olmuştur.319 Les Peintres de Bosphore isimli eser, Ahmed Adil imzasıyla çevrilerek 

“Boğaziçi Ressamları” olarak tefrika edilir. Gazetede ayrıca yerli sanatçıların özenli 

bir baskıyla gerçekleştirilen resimleri yayınlanmıştır.320 

 

 

2.3.6. Şişli Atölyesi 

 

     Bu dönemde Türk resim sanatının en ilginç olaylarından biri de Şişli’de açılan 

Harbiye Nezareti Resim Atölyesi’nin kuruluşu olmuştur. Harbiye Nezareti, Birinci 

Dünya Savaşı sırasında, C.Esad Arseven’in (1875-1971) müttefik devletlerde bir 

propaganda programı yapılması önerisini ve bu amaçla hazırlanan  raporu 

benimseyerek yürürlüğe koymuştur.321 Rapor kültür ve sanat etkinliklerinin 

uluslararası etkisini hedef almaktadır. Bu başarının sağlanması için, Viyana ve 

Berlin’de resim sergileri açılmasına karar verilir. Resimlerin üretimi için Şişli’de 

Bulgar Çarşısı’nda boş ve terk edilmiş bir arsa üzerinde daha sonra Şişli Atölyesi 

olarak ünlenecek bir atölyenin kurulması gerçekleştirilir. Atölye Celal Esad 

Arseven’in ısrarlı girişimleri ve dönemin istihbarat dairesi reisi Seyfi Paşa’nın 

desteğiyle kurulmuş ve sanat yoluyla Türklerin Avrupa’da sempati kazanması 

amacıyla, burada üretilecek eserler başta olmak üzere dönemin diğer sanatçılarının 

318 A. Sinan Güler, İkinci Meşrutiyet Ortamında Osmanlı Ressamlar Cemiyeti ve Osmanlı 
Ressamlar Cemiyeti Gazetesi, MSÜ Batı ve Çağdaş Sanatlar Programı Yayımlanmamış Doktora 
Tezi, İstanbul 1994, 49. Sinan Güler, “Osmanlı Ressamlar Cemiyeti ve Naşir-i Efkârı Ehl-i Hıreften 
Özgür Ressamlar Örgütüne”, Osmanlı Ressamlar Cemiyeti Gazetesi 1911-1914, Yay. Haz. Yaprak 
Zihnioğlu, Kitap Yayınevi,  İst. 2007, s.XI. Seyfi Başkan, Osmanlı Ressamlar Cemiyeti, 25 
319 A. Sinan Güler a.g.e., 124.  
320 Ayrıntılı bilgi için bkz.Seyfi Başkan,a.g.e., 25-47 
321 Celal Esad Arseven, Sanat ve Siyaset Hatıralarım, Haz. Ekrem Işın,  20 

                                                 



111 
 

katılımı ile oluşturulacak bir serginin Avrupa’da, Viyana ve Berlin’de sergilenmesi 

ana bir ilke olarak ortaya konmuştu. Zorlu koşullarda çalışmaların yapılabilmesi için 

boya, muşamba gibi gereçler ve kompozisyonda kullanılacak askerler ve at , top 

arabası, silahlar vb. şeyler genelkurmay tarafından karşılanmıştı.322 1917 yılında 

Harbiye Nezareti, konusu savaş sahneleri ve askerlik olan tabloların yapılması için 

Mehmet Ali Laga, A.SamiYetik, Hikmet Onat, İbrahim Çallı, Ali Sami Boyar, 

Mehmet Ruhi Arel, A. Cemal Benim gibi  sanatçıları bu atölyede topladı. Şehzade 

Abdülmecid Efendi’nin de sanatçılara olan desteğini göstermek amacıyla ziyaret 

ettiği bu atölyede Balkan ve Çanakkale Savaşları ağırlıklı resimler meydana getirildi. 

Eserler 1917 Sonbaharında ve 1918 yılının başlarında Galatasaray Yurdunda açılan 

“Savaş Resimleri ve Diğerleri” adı altında halka sergilendikten sonra, konuları savaş 

olmayan resimler de eklenerek 1918 yılında Viyana’da sergilendi.323 Berlin’de de bir 

sergi planlanmasına rağmen savaşın olumsuz koşulları sebebiyle bu sergi 

gerçekleşmedi. Sanatçıların eserlerinde, genellikle, savaşın ardında bıraktığı 

yıkımlar, yangınlar, cephede mektup okuyan asker, oğlunu askere uğurlayan anne, 

kağnı ile cephane taşıyan kadınlar gibi sahneleri canlandırmış oldukları görülür. 

Viyana Sergisi’nden sonra geri getirilemeyen eserler savaş bittikten sonra C.Esad 

Arseven ve Hikmet Onat’ın çabalarıyla İstanbul’a getirilir. Bu eserlerden 56’sı 

Maarif Vekaletiyle yapılmış sözleşme ile milli müze oluşturulması amacıyla 12 Mart 

1921’de Elvah-ı Nakşiye Koleksiyonu’na ayrılmış ve bugünkü İstanbul Resim ve 

Heykel Müzesi koleksiyonunun temelini oluşturmuştur.324 

 

 

322 Bu konuda bkz. Ahmet Kamil Gören, Türk Resim Sanatında Şişli Atölyesi ve Viyana Sergisi, 39 
vd. C.Esad Arseven, a.g.e., 9-24. Şişli Atölyesi ve Viyana Sergisi hakkında ayrıca bkz. A.hmet Kamil 
Gören, “Şişli Atölyesi, Viyana Sergisi ve Gerçekleştirilemeyen Berlin Sergisi/ The Şişli Studio, The 
Vienna Exhibition and the proposed Berlin Exhibition”, Türkiyemiz, 50-59. Ahmet Kamil Gören, 
“Türk Resim Sanatının Gelişim Sürecinde Şişli Atölyesi’nden Viyana Sergisine”, Antik Dekor, S.41, 
İstanbul Haziran 1997, 112-121 
323 Viyana Sergisi’nin oluşmasında katkısı bulunan sanatçılar, Şehzade Abdülmecid Efendi, Ömer 
Adil Bey, Ali Sami Boyar, Ali Cemal Bey, Cevad Bey, Feyhaman Bey, Harika Hanım (Sİrel), Halil 
Paşa, Hikmet Bey (Onat), H.Avni Lifij, İsmail Hakkı Bey, Mehmed Ali Laga, Mahmud Bey, Namık 
İsmail, Ruşen Zamir Hanım, Ruhi Bey, Sami Bey (Yetik), Şevket Bey (Dağ), Tahsin Bey 
(Diyarbakırlı), Çallı İbrahim’dir. Bkz. Ahmet Kamil Gören, “Şişli Atölyesi, Viyana Sergisi ve 
Gerçekleştirilemeyen Berlin Sergisi/ The Şişli Studio, The Vienna Exhibition and the proposed Berlin 
Exhibition”, Türkiyemiz, 50-59 
324 Ahmet Kamil Gören, a.g.m., 50-59. Halil Edhem, Elvah-ı Nakşiye Koleksiyonu, 45 

                                                 



112 
 

3. GELENEKSEL KİMLİK VE YAŞANTININ SUNUMU 

 

     Batılılaşmayla yaşanan yenileşme ortamında bu yapı değişirken Osmanlı sanatçısı 

eskiyi, geleneksel olanı nasıl sunmuştur. Bu bölümde bu konu ele alınacaktır. İlk 

bölümde geleneksel kimlik ve yaşantı genel hatlarıyla açıklanacaktır. Daha sonra 

edebiyatçı ve ressamların konuya yaklaşımları iki bölüm halinde incelenecektir. Bu 

bölümlerde de, yeri geldiğinde, geleneksel kimlik ve yaşantıya ilişkin açıklamalar 

yapılacaktır. Edebiyat ve resim bölümlerinde ele alınan sanatçılar ve eserler sınırlı 

tutulmuştur. Konumuzla ilgili daha birçok sanatçı ve eserden bahsedilebilinir. 

Bununla beraber böyle bir yaklaşım tezin sınırlarını çok genişletecektir. Bundan daha 

önemlisi örnekleri çoğaltmanın konuya ek bir açıklama getirmeyeceğinin 

görülmesidir.  Konu tekrarı yapmamak için diğer sanatçılar arasında konuya farklı 

yaklaşımı olan sanatçılar tercih edilmiştir. Konuya yaklaşım açısından amaç olarak 

tek tek sanatçıların yaklaşımından ziyade bir dönemin yaklaşımı esas alınmıştır.  

 

 

3.1. Osmanlı’ın Geleneksel Kimlik ve Yaşantısı 

 

     Osmanlı modernleşmesi, Osmanlı devlet yapısının, kurumlarının, Osmanlı 

insanının değişmesini kapsar.  Modernleşme olgusu, Osmanlı dünyasındaki hâkim 

dinin tartışılmasını, ona atfedilen kurum ve kuralların sarsılmasını doğurmuştur.325  

Yüzlerce yıldır süregelen ve rengini dinin verdiği hayat tarzının yerine din dışı bir 

hayat ve düşünce tarzı yerleşmeye başlamış ve bu durum birey,  aile ve kamu 

hayatının,   giderek şehir dokusunun, mimarinin geleneksel niteliğini değiştirmeye 

başlamıştır.   

 

     Bu çalışma bağlamında Osmanlı geleneksel kimliği konusu edebiyatın ve resmin 

konusu olarak ve görsel bellek yönünden işlendiği için aslında çok yönlü ve daha 

uzun ele alınması mümkün olan bu konuyu da sınırlayarak şehir dokusu, camiler, 

325 İlber Ortaylı, İmparatorluğun En Uzun Yüzyılı, 13 
                                                 



113 
 

çeşme, konut gibi mimari yapılar ve bunların çevresinde geçen hayat bağlamında ele 

alınacaktır.  

 

 

3.1.1. Osmanlı Kimliği ve Dünya Görüşü 

 

     Osmanlı devleti esasen bir din devleti olarak kendisini dünyaya nizam getirecek 

olarak görmektedir. Kanunlar İslam dininden kaynağını alır. Bununla beraber devlet 

ve toplum hayatında şer’i hükümlerden daha çok, dünyevi otorite tarafından konan 

kuralların, örf ve adetlerin hakim olduğu da görülmektedir.326 Toplumun 

örgütlenmesi genel görünüm dini geleneklere dayanan  bir yapı sergiler. 

 

     Modernleşme olgusunun yoğun olarak yaşandığı ve Osmanlıyı her yönden 

değişime tabi tuttuğu Tanzimat döneminde de devletin ve toplumun geleneksel 

yapısına hakim olan İslâm dini, Ortaylı’nın tutucu ve ılımlı Tanzimatçı olarak 

nitelediği, Cevdet Paşa gibi bazı Tanzimatçılar tarafından reform gerektirmeyecek 

üstün bir nizamın temsilcisi olarak görülmeğe devam etmektedir.327 

  

     XIX. yüzyıla kadar Osmanlı Türkleri kendilerini her şeyden önce Müslüman 

olarak kabul ediyorlardı. Hiçbir ırki mağrurlukları ve ısrarları yoktu.  Hatta Türk adı 

dahi bir anlamda İslami niteliktedir. Osmanlı devleti de kuruluşundan düşüşüne 

kadar İslam gücünün ve inancının ilerlemesine ve savunulmasına kendisini adamıştır. 

Osmanlılar için imparatorluk İslamiyetin ta kendisi idi. İmparatorluğun toprakları 

“memâlik-i İslâm”, hükümdarı “İslâm padişahı”, orduları asâkir-i İslâm”, dini 

başkanı “Şeyhülislâm” idi. Osmanlılar, kendi kimliklerini diğer herhangi bir İslâm 

milletinden  çok daha büyük ölçüde İslâmlık içinde eritmişlerdir.328 Bununla beraber 

Osmanlı devleti dini hoşgörünün büyük ölçüde yaşandığı bir devlettir.  Cemaatlerin 

dini, iktisadi, adli ve maarife ilişkin işleri kendilerine bırakılmıştır. Hatta bu 

326 İlber Ortaylı, a.g.e., 265 
327 Bernard Lewis, Modern Türkiye’nin Doğuşu, 1-10 
328 Bernard Levis, a.g.e.,13-14 

                                                 



114 
 

cemaatlerin ruhani liderlerine, kurumlarına rütbe ve imtiyazlar bahşedilmiştir.329 

Osmanlı Devleti, Selçuklu devletinin coğrafi, fikri, ilmi, kültürel mirası üzerine 

kurulmuştur. Selçukluların diğer İslâm topluluklarından istifade ederek Osmanlı’ya 

ulaştırdığı bu mirasta, sağlam bir dini inanç, bu inançtan destek alan bir dünya 

görüşü vardır. Hükümdarlar ilahi bir görevi taşıma idarki içinde “nizâm-ı âlem”i ve 

“cihan hakimiyeti”ni geçekleştirmek istemektedirler. Allah’ın yarattığı varlık olarak 

evren, içindekilerle birlikte insana verilmiştir. İnsan içinde bulunduğu bu evrenden 

ayrı ve üstün bir varlıktır.  Bu evreni, insanların rahat ve mutlu yaşayabileceği bir 

nizama sokmak gerektiğine inanır.330 

 

 

3.1.2. Osmanlı Şehir Kimliği 

 

     Osmanlının geleneksel kimliği ve dünya görüşü onun sanatını, mimarisini, 

şehrini, insanını da biçimlendirmiştir. Osmanlı şehirleri Turgut Cansever’in işaret 

ettiği gibi İslami özelliği en üst düzeyde yansıtan şehirlerdir.  Bu şehirler mahalli 

şartları dikkate alan mimari çözümleri ve şehirde her konuta özel bir şahsiyet 

kazandırmaya imkan tanıyan bir üst yapı ve getirdiği standartlar ile evrensel ve 

mahalli ile ferdi olanın, güncel olanın görünüşteki tezatlarının, insanlık tarihinde 

benzeri olmayan bir çözümlemesini ortaya koymuştur. Böyle olunca her yapıya bir 

kimlik kazandırılmış, her yapı bir tektonik olma vasfına ulaştırılmış ve şehrin 

tektoniklerin yezyini topluluğu olarak düzenlenmesi gerçekleştirilmiştir.331  

 

     Doğan Kuban, Anadolu Türk şehrini doğal çevre ile insan yapısı arasında 

kurulabilecek ilişki bakımından güzel bir örnek olarak niteler. Ayrıca Osmanlı 

şehirlerinde karşılaşılan biçim ve işlev ilişkisinin çağdaş şehir planlamacılarının 

bugünün şehrinde bulamadıkları bir olgunlukta olduğunu ifade eder. Bu şehir yapısı, 

bölgesel koşulları dikkate alan, sokakların araziye uyan organik yapısı, konutla 

yeşilin karışması, camilerin egemen olduğu silüetleriyle aynı kültür yapısını yansıtır. 

329 İlber Ortaylı, a.g.e., .200 
330 S.Hayri Bolay, Osmanlı Düşünce Dünyası, 41 
331 Turgut Cansever, a.g.e., 38 

                                                 



115 
 

Bu doğallık, insanla fiziksel çevre arasında, her zaman, arzulanacak bir ilişki 

yaratır.332 

 

     Bu şehir, ki İstanbul bu şehir anlayışının mükemmel bir örneğini sergilemektedir, 

İslami durum ve tavır alışların bir yansıması ve dünyayı güzelleştirmenin bir aracı 

olan mimari eserlerle süslenmiştir.  Bu mimaride İslamın düzenleyip tanımladığı 

tutumlar tasarım sürecinde baskın psikolojik unsurlardır ki yansımalarını, aynı 

zamanda, hayatın içinde bulur. Tevazu, saygı, sevgi, hayat tarzının sadeliği, topluma 

ve geleceğe karşı sorumluluk şuuru gibi duygularla bağını kurarak insan ölçeğinde 

abidevilik olarak tezahür eder. İnsana tahakkümü ve onu yönlendirmeyi reddeder ve 

onu pasif bir izleyici olmaktan kurtararak aktif bir seyirci yapar.  Mimari ve sanat 

seyirlik eğildir. Hayatların ve inancın ayrılmaz bir parçası halindedir.333 

 

     Şehirde, her noktadan görülebilen bir tabiat parçası, bir tepe, ağaç grubu yahut bir 

mimari eser, cami, minare, bir abide, evlerin, sokakların arasından fark edilerek 

herkese şehrin neresinde olduğunu anlama fırsatı vermektedir. Yanlarında ulu 

çınarların yer aldığı önemli abideler ise mimari ve sanat değerleri ile pek uzaktan 

fark edilen ve şehirliyi, her fırsatta kendine çeken odak noktalarını belirler.  

 

     Osmanlı şehrinde her ev bir aile için inşa edilmiştir.  Evde mahremiyet esas 

olduğu için bir iç avlu ya da bahçeye açılan düzene göre biçimlenmiştir. Çevresiyle 

birlikte ailenin, yaşlı ve çocuklarınihtiyaçlarını karşılamak üzere tasarlanmıştır. Türk 

evi genellikle iki yahut üç katlıdır. Üç katlılarda alt kat kiler diğer ikisi konut için 

kullanılır. Genellikle iç avludan üst kata çıkılır. Bu kat kadının dış dünyayla ilişki 

kurduğu yerdir. Onun için burası mümkün olduğunca sokağı görecek şekilde 

biçimlenir.334 Evler çoğunlukla ahşap olup cepheler güneşe göre çıkma ve 

cumbalarla zenginleştirilmiştir. Geniş pencereleri önünetahta kafesler geçirilmiştir. 

Bu kafesler sayesinde içeriden dışarısı seyredilirken dışarıdan içerisi görülemez.  

 

332 Doğan Kuban, Sanat Tarihimizin Sorunları, 170. 
333 Turgut Cansever, a.g.e., 33-34.  
334 Doğan Kuban, a.g.e., 195-196 

                                                 



116 
 

     Evler genel olarak haremlik ve selamlık olarak tasarlanır. Selamlık erkekler 

tarafından kullanılır. Harem, ailenin, kadınların ve çocukların oturduğu ve aile 

hayatının geçtiği yerdir. Odalar ihtiyaca göre değişik büyüklüktedir. Odalarda yüklük 

adı verilen dolaplar vardır. Bunların içine yataklar konulur. Aynı oda yatmak için 

olduğu gibi yemek ve oturmak için de kullanılabilmektedir. Duvarlar boyunca 

sedirler ve sırt yastıkları vardır. Mütevazı bir evde yeterli bir konfor sağlayan şilte, 

yastık, kilim, örtüden ibarettir eşyalar. Odaların güzelliğini ahşap işçilik ve kullanılan 

kumaşlar belirler. Daha büyük evlerde tavan süslemeleri, kapı ve dolap 

kapaklarındaki işlemeler ayrı bir yer tutar. Ocak ve mangal da ailenin maddi 

durumuna göre süslü birer unsur olarak yer alır.  

 

     İnsan ölçeğini tam anlamıyla dikkate alarak tasarlandığı için belirgin bir tevazuyu 

da yansıtan Türk evi, şehir planlamasında önemli bir yere sahiptir. Evlerin ölçüsünün 

küçük olması, şehrin içindeki önemli yapıları, şehrin tabiatını ve bunlarla birlikte 

insanı yüceltmektedir.  

 

     Osmanlı şehrinde mahalle, fiziksel tanımlamanın ötesinde anlamlar taşımaktadır. 

Sosyal dayanışma, mahalle sınırları içinde kişiye uzanabilen bir nitelik taşımıştır.  

Mahalle dayanışmanın şekillendiği, dayanışma ruhunun canlılığının sürdüğü temel 

birimdir. Mahalle ayrımlarının ölçütü sınıfsal, ekonomik olmaktan çok dinidir. 19. 

yüzyıl ikinci yarısına dek imam mahallenin hem dini hem sosyal idarecisidir. 

Mahalleye yerleşmek isteyen herkes imamın onayını aşmak zorundadır.335 Mescit, 

cami mahallenin merkezidir. Mahalle mektebi de caminin yanında yahut içindedir. 

Orta çaplı bir caminin yanında mektebin yanı sıra medrese, türbe, imaret gibi yapılar 

bulunmaktadır. Cami zaten yeni kurulacak bir şehir ya da imar e iskan olması arzu 

edilen yeni bir semtin çekirdeğini teşkil ediyordu. Bunun etrafına çarşı, pazar yeri, 

namaz saatini bekleyenler için kahvehaneler gibi diğer işlevler yerleşmektedir.336 

 

335 19. yüzyılda, devlet, tayin edilmiş muhtarı imamın yerine değil yanında görevlendirmiştir. Bu 
durum imamın gücünün devam ettiğini göstermektedir. Bkz. İlber Ortaylı, Osmanlı Toplumunda 
Aile, 30. 
336 Doğan Kuban, a.g.e., 157. 

                                                 



117 
 

Sokakların yapısı sade ve doğaldır. Organik yapısıyla can sıkıcı olmaktan uzaktır. 

Aynı zamanda sessiz, neşeli ve huzur vericidir. Sokaklarda her şey abartısız bir uyum 

içindedir. Mescit, mezarlık, bunlardan sokağa sarkan ağaçların, sarmaşıkların 

yeşilliği, çeşme, tek sıra halinde genellikle iki katlı olan konutlar bir denge ve 

bütünlük içindedir. Şehrin abidevi eserleri sokaktaki bu ölçü ve orantılarla 

uyumludur.337  

 

     Mescidin merkeze oturduğu mahalle ve sokakta  halkın su ihtiyacını karşılayan 

çeşmenin de ayrı bir önemi vardır. Şehrin her köşesinde, hemen hemen her 

sokağında yüzlerce çeşme yapılmıştır. Hepsi yapıldığı çağın sanat üslubunu 

aksettiren çeşmelerin kimi çok mütevazı kimisi muhteşem ve iddialı birer küçük 

sanat eseridir.338  

 

     Özellikle Osmanlı başkenti İstanbul’un bir özelliği mezarlıklardır. Şehrin dış 

sınırlarını yeşil bir kuşak gibi uçsuz bucaksız mezarlıklar sarmıştır. Ulu selvi 

ağaçlarıyla kaplı bu sahalar, surların dışında Marmara’dan Eyüp’e, Eyüp sırtlarına, 

Kasımpaşa’dan Tepebaşı’na, Şişhane’ye, Taksim Ayaspaşa’ya Tophane’ye kadar 

uzanmaktadırlar. Anadolu tarafında da Üsküdar’dan Kızıltoprak’a kadar uzanan 

Karacaahmet mezarlığı bulunmaktadır. XIX. yüzyılda şehrin büyümesiyle bazı 

kısımlarında bu yeşil kuşak bozulmuş olsa da genel manzarada hakimiyetini 

korumaktadır. Ayrıca yoğun yerleşim yerlerinde, mahalle, sokak aralarında ve bazı 

hayratın etrafında da küçük mezarlıklar bulunmaktadır. Özellikle mahalle aralarında 

birkaç ağacın gölgelediği küçük mezarlıklar şehir görünümünün başlıca 

özelliklerinden biri olmuştur.339 

 

3.1.3. Geleneksel Yaşantı 

 

     Osmanlı toplum yaşantısının temeli ailedir. Ailede baba evin ve ailenin sahibidir. 

Baba iyi idare ile, yerine göre acı-tatlı, sert ve yumuşak davranarak aileyi yürütür. 

337 Karoly Kos, a.g.e., 111 
338 Suriçi İstanbul’unda kitabeli ve irili ufaklı  400’den fazla çeşme olduğu tespit edilmiştir. Bkz. 
Semavi Eyice, Tarih Boyunca İstanbul, 135 
339 Semavi Eyice, a.g.e., 226-228. 

                                                 



118 
 

Ailenin iyi ve faziletli vasıflar kazanması, fenalıklardan uzak tutulmasıdır amacı. 

Kadın ise eşine ev idaresinde yardımcıdır. Eşi olmadığı zamanlar onun malı ve 

çocuklarının koruyucusu ve vekili odur. Yanında olduğu zaman müşkül işlerinde 

öğütçüsü ve danışmanı, sıkıntı anlarında keder ortağı ve arkadaşıdır. Kadın eşine 

samimiyetle bağlıdır. Eşinin rızası nerede ise ona önem verir. İffetlidir ve eşine 

bağlıdır.340 Ailede çocuk yetiştirilmesine büyük önem verilir. Çocuğun yanında 

daima iyilik ve hayır sahibi kimseler övülğr ve kötüler kınanır. Çocuğu lükse 

alıştırmamak için çaba gösterilir. Büyüklerin meclisinde az konuşturulur. Soru 

sorduklarında kısa cevap verilir. Çocuğa ne çok yumuşak davranılır ne de çok öfkeli 

ve kızgın. İyilik ve yardım etmek öğretilir ve cömertliğe alıştırılır. Hergün bir miktar 

tembelliğe ve oyune müsaade edilir. Kız çocuklarına ayrıca, haya, iffet, erkeklerden 

sakınma ve  koruma ve ev hususunda alaka gösterilir.341 

 

     Komşuluk, mahalle kültürünün, aileden sonra, çok dikkat edilen ve önemsenen bir 

özelliğidir. Komşuya iyilik etmek, karşılaşıldığında selam vermek, hastalandığında 

ziyaret etmek, arkasından çoluk-çocuğunu imkan ölçüsünde himaye etmek, onun 

gizliliklerini örtmek komşuya karşı yapılması gerekenlerdendir.342 

 

     Kadınların ev içi giyimi, başta oyalı yemeni veya beyaz tülbent, üstte dokuma 

bezden hilali gömlek, basma yahut pazen tek cepli entariden oluşur. Kışın hırka da 

giyilir. Dış mekanda, uzun yakalı, önden açık, bedeni ve kolları bol, eteği uzun, 

yakasının kesimi boyna oturmuş yuvarlak yahut v biçimi bir kıyafet olan ferace 

giyilir. Başta hotoz üstüne feraceyle kullanılması adet olan, genellikle bir parçası 

baştan çeneye, diğer parçası çeneden başa doğru bağlanan ve iki bölümden oluşan 

beyaz renkli bir örtü olan yaşmak takılır. Daha sonraları Şam ve Halep işi düz siyah 

çarşafla birlikte peçe de yaygınlaşmıştır. Ayakta bir parmak topuklu rugan, çekme 

terlik, elde tercihan şemsiye bulunur. Erkekler başlarına fes takarlar. Festen önce 

Müslümanlar tarafından sarık ve kavuk birçok çeşidiyle kullanılmıştır. Kavuk şekli 

kişinin sınıf ve mesleğine göre değişmekteydi. Zamanla Osmanlı milletinin sembolü 

340 Kınalızâde Ali Efendi, Devlet ve Aile Ahlâkı, 15,41 
341 Kınalızâde Ali Efendi, a.g.e., 65-67 
342 Kınalızâde Ali Efendi, a.g.e., 268. 

                                                 



119 
 

olan fes birçok çeşidiyle  halk tarafından kullanılmıştır. Öyle ki gayrimüslimler 

şapkaya rağbet edince Müslümanlar fese bir sembol olarak daha fazla 

sarılmışlardır.343 Toplumda erkek giyiminin kısmen statü belirleyen bir özelliği 

vardır.  Esnaf genellikle sade bir kıyafet giyer. Üstünde bir entari, başta hafif serpuş, 

ayaklarda yumuşak bir çizme ya da çarık bulunur. Kıyafetin renkleri esnafın sattığı 

ürüne göre değişiklik gösterir. Kıyafetler kaftan, haydari, cüppe, dolama, entari, 

şalvar, cepken, potur, don, yelek vb. oluşur. Daha sonraları batı etkisiyle, Tanzimat 

döneminde giyilmeye başlanan sıra düğmeli, uzunca etekli, dik ve kapalı yakalı 

alaturka setre de yaygın bir giyim tarzı olmuştur.344 Altta Fransız biçimi paçası dar, 

yukarısı geniş bir pantolon, içe gömlek, ayaklara çekme potin, arkası sustalı galoş 

kundura giyilir. Alaturka setre daha geç önemde yerini İstanbulinlere bırakır. 

İstanbulin, uzun etekli, düz yakalı, geniş eteği diz kapağına kadar uzanır, omuzları 

geniş, beli dardır. Ev içinde başta takke, hilali gömlek, pamuk fanila, gecelik entarisi, 

üstte hırka, kışsa kürk,ayakta ise terlik bulunur.  

 

     Ailenin eğlencesi, özellikle uzun kış gecelerinde, çoğu zaman, bir mangalın ya da 

bir tandırın çevresinde oturup sohbet etmektir. Tandır yahut mangal çevresinde 

ayrıca, kitap okunur, çeşitli oyunlar oynanır, masallar söylenir, hikayeler anlatılır, 

bilmeceler sorulur. 

 

     Dışarıda insanların en çok rağbet ettiği yerler Karagöz, ortaoyunu ve meddah gibi 

gösterilerin sergilendiği kahvelerdir. Karagöz ve meddah en ziyade Ramazan 

gecelerinde takip edilir.345 Karagöz-Hacivat gölge oyunu tek kişi tarafından ahneye 

konulur. Karagöz halk tipidir. Hacivatsa okumuş, bilmiş biridir. Oyunda toplumsal 

olaylar, insan ilişkileri ince bir hicivle eleştirilir. Bununla beraber zamanla oyundaki 

hiciv havası sulu bir laf kalabalığına dönmüştür. Açık havada oynandığı için, meydan 

oyunu, zuhuri olarak da bilinen Ortaoyunu ise metinlerin bölünmesi, kişileri, fasılları 

bakımından karagöze benzer nitelikler göstermektedir. Meddah, eski İstanbul’un en 

eski eğlencelerinin başında gelir. Karagöz’den farklı olarak güldürü öğesiyle birlikte 

343 Orhan Koloğlu, Türk Çağdaşlaşması 1919-1938, İslama Tepki, İslamda Tepki, 204 
344 Sermet Muhtar Alus, İstanbul Kazan Ben Kepçe, 33 
345 Ahmet Refik, Kafes ve Ferace Devrinde İstanbul, 76.  

                                                 



120 
 

bir konu, öykü ders verir biçimde bir anlatıcı tarafından seyirciye aktarılır. Her şey, 

sahne, dekor, şahıslar meddah tarafından sergilenir.346  

 

     Ramazan ayı ibadet ayı olmasının yanı sıra bir eğlence ayıdır. Özellikle teravih 

sonrası, sohbeti tercih edenler ağaç altı kahvehanelerine giderler. Saz ve sözden 

hoşlananlar saz şairlerini dinlemek için Çemberlitaş’ta Tavukpazarı’ndaki saz şairleri 

kahvehanelerine veya zilli, darbukalı, zurnalı, semai kahvehanelerine dağılır. Herkes 

kendi zevkine göre zaman geçirir. XIX. yüzyıl sonlarından itibaren Şehzadebaşı’nda 

Direklerarası ramazan gecelerinin en tutulan gezinti ve eğlence yeri olmuştur. 

Çahhaneleri, koraathaneleri, tuluat tiyatroları insanların ilgisini çeken yerler 

arasındadır.  

 

     Geleneksel yaşantıda mesire eğlencelerinin ayrı bir yeri vardır. İlkbaharın 

gelmesiyle insanlar, eğlenmek için mesire yerlerine gitmeye başlarlar. Mesire 

geleneği Lâle Devri ile başlayıp ilerleyen yıllarda özellikle Tanzimat zamanında 

yaygınlaşmıştır. 1851’de Boğaziçi ulaşımını kolaylaştıran Şirket-i Hayriye’nin 

kurulmasıyla, Boğaziçi gezinti yerleri bir kat daha önem kazanmış, ulaşım kolaylığı 

insanları buralara çekmiştir.347 Boğaz çevresiyle birlikte İstanbul’da onlarca mesire 

yeri vardır. Buralar toplumsal yaşam ve boş zamanı değerlendirme açısından en 

hareketli yerler olarak ön plana çıkmışlardır.  Mesirelerde geniş bir sosyal sınıf, 

çeşitli yaş ve mevkiye sahip insanlar, aynı sosyal alanları ve eğlence biçimini 

paylaşıyorlardı.  Buralarda ağaçlar altında oturulur, sohbet edilir, yemekler yenilir. 

Uzun yürüyüşlere çıkılır, kahveler içilir, gölgesi geniş ağaçların altında şekerlemeler 

yapılırdı. Ağaçlara salıncaklar kurulur. Sazlar çalınır, şarkılar söylenilir. Mesire 

yerleri seyyar satıcılarla doludur. Kahveci kahve satar. Yanına su ve çubuk ekler. 

Şerbetçiler, şekerciler, çalgıcılar, gruplar arasında dolaşan Rum ve Ermeni çengiler 

bu hayatın değişik renklerini oluştururlar.348 

 

 

346 Refik Ahmet Sevengil, İstanbul Nasıl Eğleniyordu, 44. Selim Nüzhet Gerçek, İstanbul’dan Ben 
de Geçtim, 141. 
347 Refik Ahmet Sevengil, a.g.e., 135 
348 O.G.de Busbecq, Türkiye’yi Böyle Gördüm, 114-115 

                                                 



121 
 

3.2. Edebiyatta Geleneksel Kimlik ve Yaşantı 

 

     1839 yılında Tanzimat’la birlikte, Osmanlı devletinde siyasal ve sosyal alanlarda 

batılılaşma noktasında hızlı değişimler başlamıştır. Lale devrinden beri yavaş da olsa 

sürdürülen batılılaşma çabaları, bu tarihten itibaren devletin resmi politikası haline 

getirilmiştir. Devletin sadece askerlik alanında değil diğer batılı kurumlara da yer 

verme niyeti ortaya çıkmıştır. Bu sebeple açılmış olan ve batı tarzı eğitim veren yeni 

tip okullardan ve kurumlardan yeni bir nesil yetişmiştir. Yabancı dil öğrenimi önem 

kazanmış ve bu yolla da batı kültürüyle doğrudan ilişki kurma imkanı bulan genç 

aydınlardan oluşan bir zümre oluşmuştur.  

 

     Osmanlı devletinde batılılaşma yönünde sürdürülmekte olan siyasi ve sosyo-

kültürel faaliyetlere 1859 yılındna itibaren edebi faaliyetler de eklenmişti. Batılı 

tarzda ilk romanlar 1860’larda görünmeye başlamıştı. Tercümelerle başlayan 

faaliyetleri bir süre sonra telif eserler takip etmişti. Edebiyatımızda ilk yerli 

hikayeleri Ahmet Mithat Efendi, 1870’te basılan Kıssadan Hisse ve Letaif-i Rivayat 

serileriyle vermişti. Onu Şemsettin Sami’nin 1872 yılında yayınladığı Taaşşuk-ı 

Fitnat eseri takip etmiştir. Hikayecilik ve roman alanındaki bu ilk eserlerden sonra 

daha başkaları birbiri ardına çıkarak topluma okuma zevkini aşılama ve toplumu 

bilgilendirme görevlerini yerine getirmişlerdir.  

 

     1870’lerde başlayan Türk roman ve hikayeciliği başlıca iki koldan gelişmiştir.  

Bunlardan birincisi, Ahmet Mithat Efendi’nin temsil ettiği, toplumun hikaye ve 

romana alıştırılması için batı tarzı hikaye ve romanla, geleneksel Türk halk 

hikayelerinin uzlaştıran yoldur. İkincisi ise, yerli hikaye örneklerini göz önüne 

almadan doğrudan batı hikaye ve roman tekniğini uygulamaya çalışan ve Namık 

Kemal’in temsil ettiği yoldur. Ahmet Mithat Efendi’nin yolundan Türk edebiyatının 

iki çok önemli ismi Hüseyin Rahmi ve Ahmed Rasim devam etmişlerdir. Namık 

Kemal’in İntibah romanıyla başlayan üslupçu tutumu, edebiyatımızda realizmin ilk 

örneklerini sergileyen Samipaşazade Sezai, Recaizade Mahmut Ekrem ve Nabizade 

Nazım gibi sanatçılar üzerinden Servet-i Fünun romanına uzanan bir etkiye sahip 

olmuştur.  



122 
 

     Tanzimat romanının en başta gelen özelliği onun sosyal fayda gütmesidir. Bu 

edebiyat varlığını sürdürmek için yeni bir medeniyete yönelen topluma, neyi nasıl 

yapması gerektiği konusunda yol gösterici olmak, tabiri caizse yanlışa düşmesini 

önlemek amacındaydı. Yeni edebiyat, ülkede yeni bir vatan ve millet aşkının, yeni 

bir yaşayış şeklinin, insan haklarının, medeniyetin ve faziletin kaynağı oldu.349 

 

     Edebiyatın toplumun faydasını gözeterek bir görev yüklenmesi, çevresindeki her 

şeyle  ilgilenme düşüncesi, Türk edebiyatını ilk defa olarak gerçek hayatla yüz yüze 

getirmiştir. Tanzimat sonrası Türk edebiyatını  eski Türk edebiyatından ayıran en 

önemli özelliklerden biri, dini, tasavvufi ve masallara has kapalı dünya görüşünün 

yerini gerçekçi ve akılcı görüşün almış olmasıdır.350 

 

     Tanzimat’tan sonra ortaya çıkan hızlı ve bir o kadar yoğun yaşanan, 

batılılaşmanın yani bir medeniyet değiştirme hareketinin, sosyo- kültürel yaşantıda, 

insanların kendisinde yol açtığı değişmelerin ve giderek geleneksel olanın, 

geleneksel yaşantının yitimi konusunun söz konusu olduğu bu dönemde acaba 

edebiyatçılar eserlerinde bir yandan batılı yaşayışın çizgilerini çizerken, gelenekselin 

durumunu nasıl ele almışlardır. Bu konu çeşitli başlıklar altında incelenecektir.  

 

     Osmanlı batılılaşırken şehrin geleneksel kimliği de değişime uğramaktaydı. Yeni 

yapı biçimleri ortaya çıkmakta, Avrupai tarzda yolar yapılmakta, parklar 

oluşturulmakta ve kagir evler yapılmaktaydı. Şehrin bu yenileşen yüzüne karşın eski 

hayatın sürdüğü eski mahalleler de yaşantısını sürdürmekteydi. Şehir hem genel 

manzarası ve hem de semtleriyle, sokaklarıyla, evleriyle edebiyatçıların eserlerinde 

tarihsel kimliği ve tabiat güzelliğine vurguyla, bu ikisinden doğan uyum ve güzellik 

olarak yansıtılmıştır. Bunun yanı sıra şehir, şehircilik anlamındaki yetersizliğiyle de, 

yoksulluğuyla ve yıpranmışlığıyla da konu edinilmiştir. Buradaki şehir daha çok 

İstanbul’dur. Zira eserlerde İstanbul söz konusu edilir. Zaten bu çalışma bağlamında 

konunun açıklanmasında da İstanbul en doğru örnekleri tek başına sunmaktadır.  

 

349 A. Hamdi Tanpınar, Edebiyat Üzerine Makaleler, 79 
350 Mehmet Kaplan,- İnci Enginün, vd., Yeni Türk Edebiyatı Antolojisi I,  XVIII 

                                                 



123 
 

     Mehmed Murad (1854-1917), Turfanda mı yoksa Turfa mı eseri, roman 

kahramanı Mansur’un İstanbul’a gelişiyle başlar. Sanatçının, geminin güvertesinden 

İstanbul’u seyreden Mansur’un ağzından kullandığı ifadeler İstanbul’un kimliğini ve 

bu kimliğinden sanatçının hissettiği gururu sergilemesi bakımından önemlidir; 

İstanbul “merkez-i saltanatı Osmaniye”  ve “ Hilâfet-i İslamiye”dir. Hem tabiat 

güzellikleri hem tarihsel nitelikleriyle “kıblegâh-ı âlem” dir. 351  İstanbul Hilafet 

makamı olması itibarıyla ayrı bir öneme sahip olsa da Osmanlı şehirlerinin 

tamamında İslami özellik en üst düzeyde yansımaktadır. Bu durumu Turgut Cansever 

şehirlerdeki mimarinin birtakım nitelikleri üzerinde durark açıklar. Bu mimari, İslami 

durum ve tavır alışların bir yansıması dünyayı güzelleştirmenin bir aracıdır. “Haşyet, 

takva, sabır, murakabe ve yakîni bu mimariyi meydana getiren unsurlardır. Bunlar 

mutlaka biçim berraklığı, kanaat ve derin bilinçlilik ve sorumluluk şuuruyla 

sonuçlanır, yüceliği tezahür ettiren bir saygı duygusu yaratırlar.”352 

 

     Hüseyin Rahmi Gürpınar (1864-1944) fakir bir kızın acıklı hikayesini anlattığı  

İffet isimli romanında, anlattığı hikayedeki yoksulluk ve hastalıklarla geçen hayatın 

rengine ve tonuna uyan bir şehir tasviri verir. Geniş bir panorama olarak gördüğü 

şehrin, surlardan Fatih’e kadar uzanan kesimi, içinde geçen hayatlar gibi fakirdir 

fakat Cansever’in üzerinde durduğu gibi Osmanlı şehrinin bir özelliği olarak kuvvetli 

bir kanaat ve dayanışma telkin eder: “…Çayırlığın kuzeyinden, sur yıkıntılarından 

başlayarak Fatih semtine doğru uzanan sırt…Sırtın üstünde birbirinin üzerine çıkmış 

gibi pek bitişik görünen, damları kararmış eski evler…Kimilerinin camlarında, 

gariplerin gönlüne düşmüş umutlar gibi, güneşin yansımasından parıltılar olmuştu. O 

ev yığınları, o cam parıltıları arasına, birtakım serviler, yeşillikler, mescitler, 

minareler ve irice yapılar, kâgirler de sıkışmış…”353  Şehrin yüksek tepelerindeki 

selâtin camiler tüm manzaraya hakim ve baskındır. Şehri şiirsel bir ululukla, minare 

ve kubbeleri vasıtasıyla derleyip toparlayan ve manevi anlamları ve güzellikleriyle 

birer zevk ve gurur kaynağı olan yapılardır bunlar: “Tertemiz bir gök altında parlak 

bir ufuk ile birleşen irili ufaklı binalar kalabalığı içinde kimi yüksek noktalarda 

351 Mehmed Murad, Turfanda mı Yoksa Turfa mı, 5 
352 Turgut Cansever, İslam’da Şehir ve Mimari, 38 
353 H.Rahmi Gürpınar,İffet, 40 

                                                 



124 
 

selâtin camiler görülüyor. Göklere yetişmek isteyen, Doğu’daki şairane ululuğun 

birer yücelme minberi biçimindeki yüksek, narin minareleri, heybetli kubbeleriyle 

mimarlığın birer heybet heykeli gibi zevkleri okşamakta idi.”354 

 

     Bununla beraber İstanbul’un modern şehircilik açısından  yetersizliği de dile 

getirilir. Ahmed Midhat Efendi (1844-1912), “Hakikat pâyitahtımızın İstanbul 

cihetini bir şehir addetmektense azim ve cesim bir köy addetmek daha ziyade 

münasip olur” demektedir.355 

 

     Mehmet Akif Ersoy (1873-1936) objektif bakar şehre.  Bu yüzden ondaki 

güzelliği de çirkinliği de görür. Şehri hem acımasızca eleştirir hem tüm sevgisiyle 

kucaklar. Ona göre İstanbul dünya Müslümanlarının ümit ve güven kaynağıdır.  

Şehrin tepelerindeki eşsiz sanat eserleri camiler, birer iman abideleridir. Lakin 

dinimizi yanlış anlayıp uygulamamız, yanlış kader ve tevekkül anlayışımız bizi 

güçsüzleştirmiş, tembelleştirmiş, şehri de çirkinleştirmeye başlamıştır. Süleymaniye 

kürsüsünde isimli şiirinde, köprüden geçerek Eminönü’ne oradan Süleymaniye 

camiine gidecek olan şair çevrenin gerçekçi  bir tasvirini verir.  Haliç’in “yosun 

çehreli miskin suları” ve  “hilkate küsmüş gibi durgun kenarı”ndan,  “ağlamış yüzlü, 

sâkil evler”’ den, bakımsızlıktan, pislikten  bahseder.  Bunların arasında Yeni Cami 

denizden sahile çıkmış büyük bir inci tanesi,  tepede, yüce dağlar gibi gölgesi ufka 

düşen Süleymaniye baştan başa imandır. Sanatçının bu iman abideleriyle dolu şehre 

güveni tamdır. Şehir toplumu diriltmeye ve ileriye taşımaya hazırdır ama önce 

toplumu tepeden aşağı saran cehaleti ortadan kaldırmak gerekmektedir.356  

 

     İstanbul, güzel bir tabiata ve derin ve yüce bir tarihsel kimliğe sahip olarak, övgü 

ve hayranlıkları celbettiği kadar öfkeleri de üzerine çekmiştir.  Tevfik Fikret (1867-

1915), beddua okur şehre.  Sadece teknikte değil, iliklerine kadar batılılaşma 

sevdalısı olan sanatçı, Şehrin tarihsel kimliğine, bu kimliğin  temsil ettiği değerlere, 

bütün bir maziye öfke duyar. Devletin bu kadar faciaya, açlığa, sefilliğe duçar 

354 H.Rahmi Gürpınar, a.g.e.,40 
355 Hayret, İstanbul, 1302, 56’dan aktaran Orhan Okay, Batı Medeniyeti Karşısında Ahmed Mithat 
Efendi, 64-65 
356 M.Akif Ersoy, Safahat, 42 

                                                 



125 
 

olmasının nedeni bir bakıma, bu değerleriyle bir simge olarak ortaya çıkan bu 

şehirdir.  Sis şiirinde İstanbul’a şöyle seslenir; “ Örtün evet ey hâile…Örtün evet ey 

şehir; Örtün, ve müebbet uyu, ey facirei dehr!..”357 

 

     Servet-i Fünun Edebiyatında daha çok sefil, salaş, düzensiz, renksiz görülen bir 

Şark vardır. Bunun örneklerinden birini Mehmet Rauf verir. Mehmet Rauf (1875-

1931), Genç Kız Kalbi eserinde bir Şark şehri olarak istanbul’u böyle yansıtır. 

İzmir’de büyümüş genç bir kız olan Pervin hiç görmediği İstanbul’u “yaşanılacak, 

zevk alınacak, mutlu olunabilecek”  bir şehir olarak hayal etmektedir. Lakin şehre ilk 

defa geldiğinde onu, siyah ve boğucu bulur. Tam bir “Şark şehridir.” Boğaziçini de 

beğenmez. Anadolu yakası köyleriyle “zarafetsiz, harap, mahmur ve hareketsizdir”. 

Halkın hayatı da renksizdir “…halk yaşamıyor, gaflet ve meskenet içinde uyuşmuş, 

yalnız ot gibi bitiyor…”358 

 

     Ahmet Hamdi Tanpınar (1901-1962), İstanbul şehrinin imparatorluğun ve 

Müslümanların gurur kaynağı olduğunu söyler. Onun güzelliğiyle övünmek gerçekte 

kendileriyle ve devletleriyle övünmek demektir. Bu sebeple Şehri süslemekten geri 

kalmazlar ve bundan pay olarak asil duygular alırlar. Fakat bu durum kendi nesli için 

yani Osmanlı’nın son zamanlarında doğmuş olanlar için böyle değildir. Muhtemeldir 

ki İstanbul o eski parlaklığını yitirdiğinden ötürü, bu nesil için, geçmişiyle etki eder. 

Burada hatıralar ve hasretler de araya girer.359 

 

     A.Şinasi Hisar (1883-1963), pek doğru olarak, İstanbul’da hakim iki duygunun 

tabiat ve tarih duygusu olduğunu söyler.360  İstanbul’da yaşayanlar, özellikle his ve 

fikir adamları, sanatçılar, hayatlarına bir lezzet ve kıymet veren bu iki duyguyla, 

gençliklerinden ölümlerine kadar yaşamaktadırlar.  Hisar’ın İstanbul için ifade ettiği 

tarih ve tabiat duygusu sanatçıların şehre karşı tutumunu büyük ölçüde belirlemiştir. 

Şehri, İstanbul’u,  severken de ona kızarken de büyük ölçüde bu iki duygudan 

hareketle yola çıkmışlardır.  

357 A.Hamdi Tanpınar, “Sis”, Tevfik Fikret, 46. 
358 Mehmed Rauf, Genç Kız Kalbi, 3-6 
359 A.Hamdi Tanpınar,a.g.e.,141. 
360 A.Şinasi Hisar, Ahmet Haşim-Yahya Kemal’e Veda,32 

                                                 



126 
 

 

     Örneğin Hisar için İstanbul, konaklardaki, köşklerdeki, yalılardaki zarif hayatıyla, 

Boğazıyla, mehtabıyla bir şiir dünyası sunar. “İstanbul’un öyle, esrarlı, nurlu 

aydınlık günleri olur ki bu bir musiki tesiri yapar. Biz bu nurlu ışıkla, bu musiki 

tesiriyle güneş içmiş gibi ilahlaştığımızı duyarız.”361  

 

     Mehmed Murad’a göre  İstanbul’un tabiatı tahrik edicidir. Turfanda mı yoksa 

Turfa mı isimli eserinde “Boğaziçi’nin mehasin-i tabiatten en az haberdar olanları 

bile hayran eden o latif yalıları, dağları, nevbahar zümrüdüyle kisvelenmiş, türlü 

türlü elvan-ı  nazar-rüba ve bilhassa erguvan çiçekleriyle minelenmiş cennet misal 

bayırları…çıldırasıya tahrik ediyordu.” diyerek  İstanbul tabiatının cennetle bağını 

kurar.362   

 

     Yahya Kemal (1884-1958), İstanbul’un fakir, fakir olduğu kadar hüzünlü, eski 

semtlerine hayrandır. Bu semtler, ona, her türlü faciaya rağmen ayakta kalmayı 

başarmış, güçlü, dirençli Türk milletini hatırlatır. Sanatçı, Kocamustâpaşa şiirinde 

“Kocamustâpaşa ücra ve fakir İstanbul, ta fetihten beri mümin, mütevekkil, yoksul, 

hüznü bir zevk edinenler yaşıyorlar burada”363 diyerek İstanbul semtlerinde 

karşılaştığı yoksulluğu, hüznü tarihten gelen bir süreklilikle şehrin bir özelliği olarak 

görür. İstanbul’u “milliyetimizin yeryüzünde verdiği en büyük eser”364 olarak 

niteleyen Yahya Kemal, fukaralığı da hem topluma hem İstanbul’a yakıştırır. 

Fukaralık ona göre hem ruhumuzu hem de İstanbul semtlerini güzelleştirmiştir. 

 

     Osmanlı şehrinde, mahalle, fiziksel tanımlamanın ötesinde anlamlar taşımaktadır. 

Kentte sosyal dayanışma mahalle sınırları içinde, kişiye uzanan bir nitelik 

taşımaktadır. Bu mahallelerde zengin, fakir herkes oturabiliyordu. Mahalle genellikle 

bir caminin etrafında oluşurdu. Camisi, ona bitişik mektebi, hamamı, çarşısı ile 

mahalle bir bütünlük sergilemekteydi.  Sokakların görünümü sade ve doğaldır. Can 

sıkıcı olmaktan uzaktır, sessiz, neşeli ve huzur vericidir. Bu sokaklarda her şey 

361 A.Şinasi Hisar, Boğaziçi Yalıları-Geçmiş aman Köşkleri, 12 
362 Mehmed  Murad, a.g.e., 5 
363 Yahya Kemal, Kendi Gökkubemiz, 26. 
364 Süheyl  Ünver, Yahya Kemal’in Dünyası, 57 

                                                 



127 
 

abartısız bir uyum içindedir. Mescit, mezarlık, bunlardan sokağa sarkan ağaçların, 

sarmaşıkların yeşilliği, çeşme bir denge ve bütünlük içindedirler.365 

 

     Sergüzeşt’te Samipaşazade Sezai (1860-1936), tenha, sessiz bir  sokağı tasvir 

eder. Gerçekten de sokaklar gün içinde pek seyrektir. Bu sokaklardan gün içinde, 

zaman zaman, dilenciler, seyyar satıcılar geçmektedir. Sesleriyle sokağa farklı bir 

hayatiyet unsuru kazandıran da bunlardır. ” Öğleye rastlayan bu saatte, doğunun 

parlak güneşi, bu küçük, bu tenha sokağı aydınlatarak, kapısını çaldıkları evin üst kat 

pencereleri, saçağının gölgesi altında kalır ve alt kat pencerelerin kafeslerinden 

süzülerek giren gün ışığı, evin iç tarafına doğru nüfuz ettikçe, sönüyor gibi 

görünürdü. O sırada, öteki sokaktan çıkan bir kör dilenci, elindeki değneği fasıla ile 

bir usulde kaldırımlara vurarak…gazelini okuyarak geçiyordu.”366 Sokağın önemli 

sakinleri, eksik olmayanları arasında bütün mahallelinin sahip çıktığı sokak köpekleri 

ve kediler de vardır. Yalnız bu sokaklar, bu halleriyle sanatçıya Ortaçağ’ı 

hatırlatmaktadır. “Evin kapısında bir köpek uyuyor, komşunun damında bir iki kedi 

dolaşıyordu. İnsan bu sokaklarda yürüdükçe, yapılış ve sıralanışına bakarak, kendini 

Ortaçağa doğru seyahat ediyor sanırdı.” 367 

 

     Mahalle ve sokakların sakinliği, sessizliği yabancıların da dikkatini çeken bir 

özelliktir. Gérard de Nerval,  “sakin ve ıssız mahalleler” den bahseder.368 Bu 

mahalleler yabancılara bazen de “sakat dilencileri, çöpler arasında dolaşan sokak 

köpekleri ve sıhhate muzır kokularla dolu olan intizamsız sokakları” ile sefalet içinde 

görünürler.369 Halit Ziya (1866-1945) da bu sokaklarda daha çok sefaleti görmüştür; 

“her şeyi (eskiden olduğundan) daha çok çürümüş, küçülmüş, yassılaşmış, kararmış 

buldum. Beyazit’ten Fatih’e kadar Vezneciler, Direklerarası, Şehzadebaşı…şimdi bu 

sokakları basık dükkanları ile, ciğerlere sıkıntı veren daracık yollariyle öyle miskin 

ve sefil buluyordum ki…” 

 

365 K.Kos, İstanbul Şehir Tarihi ve Mimarisi,111 
366 Samipaşazade Sezai, Sergüzeşt, 21 
367 Samipaşazade Sezai, a.g.e,21 
368 G. De Nerval, a.g.e., 64 
369 D. Neave, a.g.e., 139 

                                                 



128 
 

     Hüseyin Rahmi, Dirilen İskelet isimli eserinde şehrin sokaklarında görülen 

sefaletin memleketin sürekli uğradığı felaketlerin neticesinde olduğunu 

söylemektedir. “Uğursuzlukların, sıkıntıların ağırlığı altında  inleyen, çöken, biten” 

bir İstanbul sözkonusudur. Bu şehrin sokaklarında “ yüzlerinden rüzgardan başka bir 

yardım elinin sildiği yoksulluk pudrası altında kağsamış barakacıklar” bulunur. 

Bunlar aralarındaki mezarlıklarla birlikte “ sarkan saçakları, dökülmüş kafesleri ve 

sakat, kambur, bel vermiş durumları ile” sıralanarak sokağı oluşturmaktadır.370  

 

     Osmanlı’da çekirdek aile görülse de mahalle insanların hayatında en önemli rolü 

oynamaktadır. Mahalle Osmanlı ailesi için de hayatlarının merkezindeki ana 

unsurdur. Mahallenin huzuru ve uyumu büyük önem arzetmektedir.  Bu bakımdan 

mahalle ve mahalleli ortak bir ruh sahibi gibidir.  

 

     Abdülhak Şinasi Hisar, anılarına dayanarak, daha çok bir şiir iklimi olarak 

hatırladığı eski İstanbul’un  hayatını derinlemesine bir tahlille sunarken eski 

mahalledeki bu özelliği yani mahalleli ile mahallenin taşıdığı ortak ruhu vurgular. 

Ona göre eski İstanbullu ile yaşadığı semt huy birliği içindedir. . “Eski İstanbullular 

mahallelerine o kadar kökleşirlerdi ve mahalleleri ruhları için öyle bir kılıf olurdu ki 

başka bir yere göç etmek onlara huylarını değiştirmek gibi güç ve tatsız bir şey 

görünürdü…Hep görünüşleriyle mütevekkil, mutekid, mütevazı, sakin, her mahalle 

ayrı birer hüviyete sahip olmuştu.”371 Mahalleler bu yapılarıyla bir bilinç kazandıran, 

tarihsel bir kimlik kazandıran ve bir terbiye veren, eğiten yerler olarak 

anlamlandırılmıştır. “…Bütün bu mahalelerde, sokaklar, evler, duvarlar sanki bütün 

insan yüzleri gibi, hepsi de kendi manalarıyla duyulurlar, pencereler sanki aşina 

gözler gibi bakarlardı. Bu mahallelerin hepsi de kendi iklimleri, zamanları, muhitleri 

içinde birer şahsiyet, birer tarih ve birer tarikat sayılabilirlerdi.”372  

 

     Osmanlı şehrinin sokaklarında sıralanan her bir ev bir aile için inşa edilmiştir. Ev 

basit bir sığınaktan öte insanın bütün hayatını kapsayan bir yer olarak vardır. Evde 

370 H.Rahmi Gürpınar, Dirilen İskelet, 28 
371 A.Şinasi Hisar, a.g.e., 15 
372 A.Şinasi Hisar,a.g.e.,17 

                                                 



129 
 

mahremiyet esastır. Bahçesi cennetteki sükunu hatırlatan bir güzellik köşesidir. Ev, 

çevresiyle birlikte ailenin, yaşlıların ve çocukların ihtiyaçlarını karşılamak üzere 

tasarlanmıştır.  “…İslam toplumunda aile yaşantısının gizliliği de göz önüne alınınca 

evin kendi içine dönük bir avlu veya iç bahçeye açılan bir düzene göre biçimlenmesi 

doğal olmuştur. Kadının faaliyetleri giriş katında olduğu için bütün bölgelerde alt 

katlar penceresiz ya da çok az pencereli dolu bir görünüşe sahip olurlar. Evin kapısı 

ailenin iç dünyasını koruyan bir küçük kalenin kapısıdır…Genellikle bu iç avludan 

üst kata çıkılır. Bu kat eşin dış dünyayla ilişki kurduğu yerdir. Kadın burada dışarıya 

bakar. Onun için burası kabil olduğu kadar sokağı görecek şekilde biçimlenir.”373 

 

     Osmanlı döneminde zenginler, toplumun yüksek tabakası genel olarak konaklarda 

oturmaktaydı. Onlarca odası olan konaklar olduğu gibi bu konak sahiplerinin 

Boğaziçi kenarında yalıları da bulunurdu. Toplumun fakir kesimi ise daha mütevazı, 

küçük ve basit evlerde otururlardı. Osmanlı evlerinin dış kısmı gösterişsiz, sade 

olarak yapılırdı. Süsleme daha çok iç kesime bırakılırdı. Başta konaklarda ise bir 

misafir odası bulunurdu. Buranın döşenmesine daha bir itina gösterilirdi. Zengin 

evlerde en çok görülen eşya halıdır. Misafir odalarında çeşitli kılıflarla süslü 

minderler bulunurdu. Yere yerleştirilen küçük minderler oturmak için kullanılırdı. 

Duvarda bulunan küçük girintilere kavuklar, sarıklar, vazo vb. eşyalar konurdu. 

Odaların içinde odun kömürleri yakılan bakır veya pirinç mangallar bulunurdu.  

 

     Böyle alaturka döşenen Müslüman Türk evlerinde alafranga eşyalara pek 

rastlanmazdı. Yalnız toplumun bazı kesimlerinde Batılılaşmanın getirdiği etkilerle 

karma mobilyaların giderek alafranga eşya lehine yerleştiği görülmektedir. Bu 

değişimi Ahmed Midhat Efendi rahatsız edici bulur. Alafrangalaşan hanelerin eski 

mimarinin letafetini yok ettiğini söyler. Jön Türk romanında bir konağı tasvirinde bu 

hususa değinir. Konak, yeni sahipleri tarafından alafranga yeni zevke göre tamir ve 

tezyin edilmek istenmiş, yazarın deyişiyle, “canım eski letafet-i mimariye” yok 

edilmiştir.374  Bununla beraber geleneksel ev ve ev içi dönem edebiyatında ve 

373 Doğan Kuban, a.g.e.,195-196 
374 A. Midhat Efendi, Jön Türk, 2 

                                                 



130 
 

anılarıyla o dönemi işleyen yazarlarda ele alınırken genel itibarıyla olumlu açıdan 

yaklaşıldığı görülmektedir.  

 

     Hisar, İstanbul evlerini üçe ayırır ve her birine bir kimlik yükler ve onlar hakkında 

bilgi verirken onların insanların hayatlarındaki yerlerini birer akraba olarak 

görüldüklerini söyleyerek açıklar; “…İstanbul evleri üçe ayrılabilirdi. Bunların 

Boğaziçi’nde su kıyılarında ve ahşap olanlarına yalı; İstanbul’un sayfiye semtlerinde, 

bahçe içlerinde ve yine ahşap olanlarına köşk; şehirde, ayrı harem ve selamlık 

daireli, ve çokları kargir olanlarına konak denilirdi…bu köşkler uzaktan, yolları, 

ağaçları ve çiçekleriyle birer hüviyet teşkil eder; manalaşarak akrabalarımızın 

gözlerine benzerdi. Ve yaşadıkları hayatı duyarken, ruhlarını duyar gibi 

olurduk…Bütün bunların hüviyetleri, hayatta birer büyükanne, birer büyükbaba, 

birer akraba olmak gibidir.”375 

 

     Hüseyin Rahmi, İstanbul’un daha izbe, fakir semtlerindeki evleri, hasta bir kızın 

hayatıyla karıştırarak verir. Bu tavır da aslen Hisar’ın tutumuna benzemektedir. 

Çünkü ev ile ev sakinleri arasındaki benzerliği ortaya koymaktadır. Ev sakini hasta 

ise ev de öyle ve hüzünlü görünmektedir. “…Geçtiğimiz yollar bana pek üzüntülü 

görünüyordu…Hayli aralıklı bahçelerle yolun iki yanında görülen basık katlı, dar 

pencereli ve birçoğu dört yandan birbirine eğilmiş çarpık cumbalı, eğri şahnişli toza 

bulanmış köhne evlerden kimilerini bir sıkıntı belası gibi tramvayın üzerine 

iniverecek sanıyordum.”376  

 

     Hüseyin Rahmi başka bir eserinde yine fakir fakat daha sessiz ve huzur veren bir 

sokak ve evlerden bahseder. Bu evler ve içinde bulundukları sokak, sesiz, sakin, 

huzurlu bir atmosfere sahiptir. Buradaki ender hareketliliği anlatırken hayvanlardan 

yararlanır sanatçı; “ Sülüklü’nün dar, dolambaçlı sokaklarından birinde çıplak 

ayaklarındaki takunyelerini  bozuk kaldırımların üzerinde at nalı gibi takırdatarak 

koşan bir kız çocuğu, eski bir evin önünde durdu… Birbirine yaslanmakla ayakta 

durabilen bu kağsamış evceğizler, sanki bir sıraya uyuyorlar. Yerde, duvar üstünde 

375 A.Şinasi Hisar,a.g.e.,42 
376 H.Rahmi.Gürpınar,a.g.e.,55 

                                                 



131 
 

sönük bakışlarla, ağır ağır gezinen tüyleri seyrelmiş, karnı karnına yapışmış birkaç aç 

kedi sokağın hareketsizliğini canlandırıyor. Cumbaların birine asılmış küçük 

kafesteki saka kuşu hapishanesinin çubuklarını gagalayarak aşağı yukarı 

çırpınıyor.”377 

 

     Halit Ziya Uşaklıgil, Hüzünlü Bir Cuma isimli hikayesinde, sokağı fakir olmaktan 

öte neredeyse iğrenç olarak görür, bu sokaktaki ev de karanlıktır: “ Her zaman 

bataklık, her zaman kokmuş sokaklardan hava almaya çalışan, basık ve karanlık 

evlerin kafesleri arkasında günlerden saatlerden habersiz, bir sıkıntılı ömrünün 

birbirine benzer eteklerini düren kadınlar vardı...Bütün bu çürük, yıkık, renk ve 

biçimi bir küf kokusu getiren mahalleler içinde,…,çökük omuzlarının sarkık kollarını 

dolaştıran yaşlı ve genç…bütün bu yoksun halk, kazaya uğramış bir gemiden 

karanlıklar ve sıkıntılar, dertler kıyısına atılıvermiş kimseler gibiydiler…”378 

 

     Refik Halid Karay (1888-1965), konusu Kurtuluş Savaşı yıllarında geçen bir 

hikayesinde, artık şehrin iyice sefalete düşmüş sokaklarının tasvirini yapar. Fakir bir 

semtteki sokağın, evin ve hayatların benzer kaderinin gerçekçi resmini verir; “ 

Ahırkapı feneri arkasına düşen çukur ve rutubetli, fakir mahallelerinden birine 

taşındıkları günden beri…Ana, oğul ıslak ve iç karartıcı bir evde solucan gibi 

kıvrılarak ne eziyetli, ne matemli bir ömür sürüyorlardı…çukur bostanlarla yıkık kale 

duvarları arasına gömülü şu izbe mahalleden renk ve ışık çoktan elini çekmiş, bodur, 

sarsak ve kara evler, tepesindeki görkemli cami kubbelerinin yüklü gölgesi altında 

çoktan seçilmez olmuştu…şu erken saatte bir bodrum kapanıklığı duyulan sokaklara 

karanlık başka türlü, yüreğe kaygı dolar gibi çöküyor..”379 

 

     Özellikle Osmanlı başkenti İstanbul’un bir özelliği şehrin dış sınırlarını adeta 

yeşil bir kuşak içine almış olan uçsuz bucaksız mezarlıklardır. Belirli bir düzeni 

olmaksızın ulu servi ağaçlarının bir orman gibi gölgelediği bu sahalar, surların 

dışında Marmara’dan Eyüp’e kadar  şehri kuşattıktan sonra, Eyüp sırtlarını da 

377 H.Rahmi Gürpınar, “Tosun”, Namusla Açlık Meselesi, 275 
378 H.Ziya Uşaklıgil, ,”Hüzünlü Bir Cuma”, Onu Beklerken, 65 
379 Refik Halid Karay, “Garip Bir Hikaye”, Memleket Hikayeleri, 161-165 

                                                 



132 
 

kaplıyor, ikinci bir kuşak ise Kasımpaşa’dan başlayarak Tepebaşı’na, Şişhane’ye 

çıkıyor, buradan Galata surları dışından Taksim-Ayaspaşa ve Tophane üstünden 

tekrar kıyıya kadar iniyordu. Üçüncü büyük kuşak ise karşı yakada, Anadolu 

tarafında Üsküdar’dan şimdiki Kızıltoptak semtine kadar uzanan Karacaahmet 

mezarlığı idi.380 Yoğun yerleşim yerlerinde, mahalle aralarında veya bazı hayratın 

etrafında küçük mezarlıklar meydana gelmişti.  

 

     Her mahallede, hemen her sokak başında bulunan mezarlıkların Osmanlı gündelik 

yaşamında önemli bir yeri vardır. Şehirle iç içe, evlerle karşılıklı ve hayattan bir 

sınırla ayrılmamış olan mezarlıklar, insanlar için sadece ölülerinin olduğu uhrevi bir 

yer değil, bazen piknik yaparak gündelik hayatlarının bir bölümünü geçirdikleri 

yerlerdir. Mezarlıkta, ağaçların altında yüksek sesle gülüşmeler ve bunların yankıları 

da duyulur. Aileler sadece ölülerini ziyaret etmekle kalmazlar. Oraya yemekleriyle 

gelirler. Çocuklar mezarlıkta oyunlar oynarlar.381 

 

     Bununla beraber Hüseyin Rahmi, bir genç kızın hüzünlü hikayesinin anlatıldığı 

romanı İffet’te mezarlığı ürkütücü olarak tasvir etmektedir:  “…Mezarlıkların sık 

uzun servileri, yaşlı renkleriyle bir ölüm duvarı gibi önümüze çıktı. Ölülerin 

arkadaşları olan bu ağaçların, ölümün karanlığını andıran koyu gölgeleri içinde kalan 

mezartaşları seçiliyor. Her biri sanki altında yatan ölünün fesle, kavukla birer şeklini 

gövdeleştiriyor gibi uzaktan bakışları ürkütüyordu. Kimi seyrek ağaçlar arasında bir 

yargılama sütunu gibi güneşin ışıklarından o yoğun gölgeler içine düşen nurdan 

dikmeler sanki yaşamla ölümden renkler gösteriyordu.”382 Bu mezarlıkların ayrılmaz 

parçası olan serviler yazara dindar birer kişilk olarak görünürker; “ Arabamız sur 

dışına çıkıp da yeşiller giymiş dervişler gibi…o yüksek servilerin bize karşı baş 

salladıklarını gördük. Hep o, ölülerin arkadaşı, sivri külahlı yüzyıllar görmüş dedeler 

bana:…Biz zikrediyoruz…diyorlar gibi geldi.”383 

 

380 Semavi Eyice, Tarih Boyunca İstanbul,  220 
381 G.de Nerval, a.g.e., 31 
382 H.Rahmi Gürpınar,İffet, 63 
383 H.Rahmi Gürpınar,a.g.e.,.63 

                                                 



133 
 

     Hisar da Hüseyin Rahmi gibi mezarlıklardaki birer kişilik verdiği servileri dindar 

görme eğilimindedir: “Mezarlıklarda da dindar ve ulvi serviler vardı. Bunlar sanki 

hiçbir adiliği görmemek için, hep göğe ve yüksekliklere bakar gibiydiler. Bazen de 

güya bir manevi teessürle başlarını bir tarafa eğerlerdi. Mezarların ayak uçlarındaki 

taşlarda da bu hisli servilerin başlarının yine aynı teessürle bir tarafa eğilmiş 

olduklarını görürdük…öyle eski mezarlıklar vardı ki, bunların ruhları daha hala canlı 

gibi, geceleri hala sönmemiş mumları kendi kendilerine yanmış gibi görünürdü. Ve 

ben bu mezarlıkların önlerinden geçerken, Abdülhâk Hâmid’in ölüme ve mezara dair 

ezber bildiğim şiirlerini sanki onlar bana söylüyorlarmış gibi duyardım.”384 

 

     Mezarlıklar sırf bir ölüler diyarı değil, taşlarına kazınan bilgilerle ve taşlarına 

verilen şekillerle bir kütüphane görevi de görebilmekte ve bunlardan insan dersler 

çıkarabilmektedir. Sümbül kokusu isimli hikayede, Ahmet Hikmet Müftüoğlu (1870-

1927), yabancı bir memlekette, İstanbul’u özleyen kahramanına böyle bir mezarlık 

hayal ettirir. Ayrıca bu mezarlığı saldırgan Avrupa’nın bilimiyle karşılaştırır. “..Onun 

çarpık kavuklu, yan fesli harap mezarlıkları buraların darülfelasefelerinden, 

kütüphanelerinden daha manalı, daha düşündürücüdür..Buranın düzgün, kara 

sokaklarından oranın beyaz mavi kaldırımlı iğri yolları, daha nurani daha 

neşelidir…”385  

 

     Hüseyin Rahmi mezarlığı, tarihin vakarlı bir dönemine aksettiren taş kesilmiş bir 

müze olarak tasvir eder; “Cami mezarlığının pencerelerinden iri kavuklar, yıkık 

bırakılmış mezar taşları, tarihimizin vakarlı bir dönemini sabitleştiren taş kesilmiş bir 

müze gibi…heybetli heybetli bakıyorlardı.”386 

 

     Mezarlıklar, halkın gündelik yaşamlarının ayrılmaz bir parçasıdır. Orada günün 

bir kısmı geçirilebilir. Ulu ağaçlarının gölgesinde dinlenilir. Çocuklar mezar taşları 

arasında koşuşur. Ailece piknik yapılır. Hatta, ölülerin yattığı bu yerden, bir yeşil 

orman olması sebebiyle, vereceği temiz havayla ölüme çare olması beklenir. Halit 

384 A.Şinasi Hisar, a.g.e.,71 
385 A. Hikmet Müftüoğlu, ”Sümbül Kokusu”,Çağlayanlar, 65 
386 Hüseyin Rahmi Gürpınar, Dirilen İskelet, 14-15 

                                                 



134 
 

Ziya mezarlığın toplum hayatındaki yerini, ölüme mahkum bir genç kızdan bahsettiği 

hikayesinde böylesi bir derinlikte anlatmaktadır.  “Çocuğa gerekli olan bahçe, güneş, 

açık ve temiz hava. Bunu nerede bulacaklar?...Hiç zor bir iş değil. Bahçe, güneş, 

hava istediğiniz kadar; işte kale duvarına yapışık küçük evin yüz adımlık bir 

uzaklığında koskoca, ucu bucağı bulunmayan mezarlık var. Ulu, geniş, şen ve neşeli 

mezarlık…Şen ve neşeli diyorum gözünüzün önüne getirin: 

Otlayan kuzuları, keçileri, mezartaşlarının üzerinden atlayarak birdirbir oynayan 

çocukları, yalancı dolmalarıyla, un helvalarıyla kır eğlentisi yapan yakın mahallelerin 

aileleri; üstelik utlarıyla, kemanlarıyla rakılarını içmeye gelen zevk sahibi 

adamları… 

…birgün Kemal, bir eski seccade ile bir şilteyi, iki üç yastıkla bir çarşafı bir 

battaniyenin içine sarıp bağladıktan sonra sırtlayınca annesinin, kız kardeşinin önüne 

düşerek yavaş yavaş kızcağızı yormayarak oraya kadar götürdü. Bir uzun ve kalın 

servinin siyah gölgesi güneşe engel olmayacak bir mezar kenarı buldular. Şilteyi 

oraya serdiler.”387 

 

     A.Hikmet Müftüoğlu mezarlıkların yaşayanların hayatıyla olan ilişkisinin 

ötesinde asıl öte dünyayı hatırlatan ve onun hüznünü veren ders çıkarılması gereken 

bir hali de olduğunu vurgular; “…Karacaahmed mezarlığı mavi göğü yaracak 

mertebe uzun, yeşil servileriyle derin bir yeşil deniz, uhrevi bir yeşil iklimdi. Bu 

denizin ortasında köpüren mermer mezarlar, bağırlarında gömülü muztarip 

beşeriyetin acıklı terceme-i ahvalini ebediyetin sonsuz boşluğuna karşı haykırmak 

ister gibi gazaplı, meyus duruyorlardı.”388 

 

     Hisar, mezarlıkların bir başka toplumsal etkisini, yaydığı tevekkül duygusundan 

bahseder ve yaşayanlara da ölümü hatırlatarak bir bakıma iki dünyayı dengelediğini 

haber verir; “Fani olduklarını bildikleri için hasta ve yaralı olan ve en büyük 

tesellilerinden mahrum kalan ruhlarımız, sevdiklerine en acı acı bu mezarlıklarda 

ağlarlar…buralarda yatanların iyi ruhlu olduklarını bildiğimiz için bu ölüler, 

gönlümüzü sanki bir tevekkülle doldururlardı…Biliyorduk ki bu mezarların bütün bu 

387 H.Ziya Uşaklıgil, “Hikaye Değil”, Onu Beklerken, 67 
388 A. Hikmet Müftüoğlu, a.g.e., 41 

                                                 



135 
 

kitabeleriyle birer Fatiha istenilmektedir. Bu manevi diyar içinde, başkalarından 

kendi ruhumuz için de bir Fatiha istenildiğini anlar gibi olurduk…Bütün 

medeniyetler de mezarlıklardaki insanlar gibi fanidir.”389 

 

     Ama mezarlıkların hatırlattığı en önemli şey ölümdür. Bu ölüler diyarı şehrin her 

yanında o derece çoktur ki yaşayanlar kadar ölülerin de şehridir İstanbul. H. Rahmi 

Gürpınar, İffet’te, şehrin uzak mahallelerinde, fakirliğin, yoksulluğun hüküm 

sürdüğü semtlerinde, ölümün korkunçluğunu görmektedir mezarlıklarda; “Dirilerin 

ölülere karıştığı bu mahallelerdeki mezarlıkların sayısı mahallelerindekinden az 

olmamalı. Her adımda, her köşe başında dünyadakilere ahreti seyrettirmek için 

açılmış sanılan mezarlık pencerelerinin tozlu parmaklıkları ve çevreye ahret kokusu 

yayan koyu renkli defne dalları arasından uzun boylu, koca kavuklu mezar taşlarının 

durmadan göze çarpması insana hayatın sonu ölüm olduğunu hatırlatıyordu. Ölümün 

kara renkli, boylu boslu birer tanığı gibi gönüllere dek gölge salan serviler, ölüm 

korkusu gibi her yana dal budak salıveren çitlembik ağaçları sanki mezardaki 

korkunçluğu yer altından göklere saçıyor idiler. Bakışlarım sıraya dizilmiş asker gibi 

bir panorama gösteren mezartaşlarını her an selamlamaktan yoruldu.”390 

 

     Osmanlı toplumsal hayatının çevrelerinde akıp geçtiği camiler, türbeler, çeşmeler, 

sadece bir ibadethane yahut ziyaretgah değil çoğu zaman insanların toplaştığı, 

karşılaştığı mekanlardır. Şehrin küçük merkezleridir buralar. Batılı anlamda meydan 

uygulaması olmayan şehirde bu yerler, sundukları küçük açıklıklarla da bunu 

sağlarlar.  

 

     Halit  Ziya, Hüzünlü Bir Cuma hikayesinde, dışarıda fakirliğin ve yoksulluğun 

hüküm sürdüğü sokakların aksine buradaki caminin onları bu fakir ve miskin 

hallerinden kurtararak yücelttiğini ifade eder  “Camiye girdim…bütün yolları 

dolduran sefilliğin ve miskinliğin hüzünlü görüntüsünden sonra bir rahatlık ve 

389 A.Şinasi Hisar.,a.g.e., 37 
390 H.Rahmi Gürpınar,İffet,.79 

                                                 



136 
 

sessizlik bucağında, bütün yürüyenlere bir gölgenin kayışı görünüşü veren insanların 

silinip kayarak bir düş hayalleri biçiminde yürüdüklerini görüyordum…” 391 

 

     Camiler merhamet, şefkat ve şefaat dağıtan bir dinin ve bu dinin temsilcisi bir 

medeniyetin bu özelliklerinin toplandığı ve dağıtıldığı yerlerdir.  A.Şinasi Hisar bunu 

bir medeniyet zeminine yerleştirir.  “Bu nazik Boğaziçi ikliminde din mütecaviz bir 

taassup olmaktan çıkar, teselli, ümit ve hayal veren şiir cephesinden duyulurdu. Her 

mahallenin camiinden günde beş defa ezan sesleriyle merhamet, rahmet, şefkat ve 

şefaat hisleri dağılırdı. Bu camiler medeniyet dağıtan müesseselerdi.”392 

 

     Tekkeler murakabe yeri, ilim yurdudurlar. Buralarda büyük bir sükunet hüküm 

sürerken hiçbir şey yabancı olacak kadar çokça kaşı çatık da değildir. A. Hikmet 

Müftüoğlu, kedilerin dolaştığı, kuşların serinlemek için havuzuna geldiği tatlı bir şiir 

dünyası olarak bir tekke tasviri yapar. “Tekkenin şadırvanında iki kumru, hem dem 

çekiyor, hem yıkanıp silkiniyor. Bir küme serçe muslukların önüne biriken sulardan 

bir dakika içinde içip havalanarak sed üstündeki serviye konuyor. Semâhanenin tahta 

parmaklık kapısından beyazlı siyahlı bir kedi çıkıyor, karşıki mezar taşlarının 

arasında kayboluyor…Tekkenin avlusu yine râkid bir sükuna daldı. Hücre-nişin genç 

dede hâlâ pencerenin kenarında sedire bağdaş kurmuş elindeki Galip divanını 

süzüyordu.” 393 

 

     Aynı sanatçı bir türbe tasvirinde de neredeyse Osmanlı medeniyetinin bütün 

cephelerini görmektedir. Yavuz Sultan Selim’in türbesi ayrıca bu Sultanın kişiliğinin 

yansıdığı bir mekandır da. Burada inanç, sanat, güç ve ihtişam yatmaktadır. 

“…Büyük, mehib, beyaz örtülü sandukanın etrafına sedef kakmalı bir parmaklık 

çevrilmişti. Sedef pereler dargın birer göz gibi pırıldıyordu. Bu sadelikte azamet 

vardı. Baş taraftaki uzun kavuğun üstüne burmalı bir sarık sarılmış ve ucu yan tarafa 

sarkıtılmış, destarın üstünden kavuğun el tepesi bir şule kızıllığında fırlamıştı. Baş ve 

ayak uçlarına tesadüf eden büyük iki pirinç şamdanın mumlarının üstüne geçirilen 

391 H.Ziya Uşaklıgil, “Hüzünlü Bir Cuma”,  OnuBeklerken, 85 
392 A.Şinasi Hisar,a.g.e., 81 
393 A. Hikmet Müftüoğlu, a.g.e, “Nûr-u Siyah”, Çağlayanlar,  176 

                                                 



137 
 

yaldızlı külahların üzerlerinden kayarak kubbeye asılı avizenin billurlarına aksedip 

ayrılan ikindi güneşi titreyen, dönen, uçan, yine konan yeşil, sarı, mor damla damla 

ışıklarıyla bu sade, tekellüfsüz türbeye uhrevi bir feyiz, cenneti bir ihtişam 

veriyordu…”394 

 

     Çeşmeler toplum hayatında büyük görev üstlenmişlerdir. Halkın su ihtiyacını 

karşılayan çeşmeler, aynı zamanda yanlarında bulunan ağaçlarla sıcak saatlerde 

gölge vererek serinleten yerlerdir. Çeşme başları bir buluşma noktasıdır bu sebeple. 

Toplumda çeşme, sebil yaptırarak insanların susuzluğunu gidermek bir  ibadet olarak 

görülmüştür. Çeşmenin halkın hayatındaki öneminin derecesini en  yeri vardır ki 

çeşmenin Muallim Naci (1850-1893), çocukluğunu anlattığı Ömer’in Çocukluğu 

isimli eserinde bir sokak çeşmesini kahraman olarak görmektedir. “Kıztaşı Dörtyol 

ağzından Sofulara doğru inilirken İbn-i Melik Hazretleri’nin gömülü bulunduğu 

yüksek mezarlığı sağda bırakarak biraz daha gidilince yine sağda bir akar çeşme 

görülür.O civar halkını bunca zamandan beri başka uzak çeşmelere gitmekten 

kurtardığı için gururlanan bir kahraman gibi durmakta olan bu çeşmenin…”395 

 

     Çeşme aynı zamanda bir oyun alanı olmuştur. Mahallenin çocukları burada oyun 

oynamaktan hoşlanmaktadır. 

“Mahalle çocuklarından bir kaçı ile ellerimizde birer el fıskiyesi olduğu 

halde…çeşmenin başına gittik. Yalaklardan su alarak öteye beriye doğru fışkırtıp 

oynamaya başladık. “396 

 

     Boğaziçi kültürü, bu kültür içinde kayık gezintileri, mehtaba çıkmalar ve yalı 

yaşantısı dışa açılan toplumun kendine has bir eğlence kültürü olarak bulduğu, 

yaşadığı bir kültürdür. Mesire gezileri, Çamlıca’ya, adalara yapılan geziler de bu dışa 

açılan yaşam biçiminin farklı görünümlerini, tatlarını ihtiva etmektedirler. Mesireye 

gitme, oralarda eğlenme Osmanlının öteden beri sahip olduğu bir eğlence şeklidir. 

Lale devrinin Kağıthane eğlencelerinden çok daha öncelerine gitmektedir. Boğaziçi 

394 A. Hikmet Müftüoğlu, a.g.e, “Turhan”, 86 
395 Muallim Naci, Ömer’in Çocukluğu, 3 
396 Muallim Naci, a.g.e., 27 

                                                 



138 
 

kültürü ve yaşamı ise geç dönemde ortaya çıkar. Daha çok Boğaziçine yerleşmelerin 

yoğunlaştığı XIX. yüzyılda. Ama bu kültür ve eğlence biçimi her ne kadar 

batılılaşmaya başlayan toplumun, ora kaynaklı zevklerini içerse de tamamiyle 

kendine özgü bir renk ve tat alarak gelişti.  

 

     Boğaziçi, dönemin eserlerinde farklı cepheelrden görülmüş ve anlatılmıştır. 

Boğaziçi, her şeyden önce, manzaralarının çeşitliliğiyle güzel bir tabiat parçasıdır. 

Servet-i Fünun edebiyatında bu özelliğinin yanı sıra, Boğaziçi sosyal baskının 

dışında, küçük ve günlük hassasiyetlerin yaşandığı bir mekandır.397 Boğaziçi 

özellikle Servet-i Fünun romanında geniş yer tutar, Büyüleyici tabiatıyla, yaşanan 

hayatıyla, yalıları, sandal gezileri, mehtabıyla, şiirsel atmosferi ile yaşanılacak ideal 

mekan olarak öne çıkarılır. Mehmet Rauf’un Eylül isimli eserinde, roman 

kahramanları Suad, Süreyya, Necib üçlüsünün hayatında Boğaziçi’nin büyük önemi 

vardır. Süreyya, bütün yaşadıkları sıkıntılardan kurtulmak için Boğaz’da bir yalı 

hayal eder. Hiç olmazsa yazları orada geçirmek ister. Boğaz’a bi kere yerleştikten 

sonra, Boğaz’ın çeşitli semtleri arasında sandala binerek gezinmek hayatta buldukları 

en büyük zevkleri olur.398 

 

     A.Şinasi Hisar,  Boğaziçinde kaybolan şeyleri birbiri ardına sayarak büyük bir 

hazineden bahseder gibidir. Bu hazine kaybolmuş, bitmiş, bozulmuştur. Sanatçı tüm 

bu biten şeyleri mükemmel bir kıvamın parçası, eşsiz bir güzellik olarak anmaktadır. 

“Boğaziçi’nin bu sihirli nizamları, mucizeli intizamları daha hüküm sürerken, yani 

eski yalılar yıkılmadan, büyük korular parçalanmadan, yalı bahçelerinin çiçekleri 

solmadan ve bahçeler bozulmadan, hanımlar kadife veya atlas feracelerini, beyaz 

yaşmaklarını çıkarmadan ve kayıklarının arka tarafından sulara sarkan birer tavus 

kuşu kuyruğu gibi rengarenk şallar kaybolmadan, hamlacılar küreklerini bırakmadan 

ve kayıklar sulardan silinmeden…Çeşmelerin akar suları kesilmeden ve yaldızlı 

kitabeleri okunmaz hale gelmeden…mezarlıkların uhrevi servileri devrilmeden, 

397 Murat Koç, Yeni Türk Edebiyatı’nda Boğaziçi ve Boğaziçi Medeniyeti, 45 
398 Bkz. Mehmet Rauf, Eylül, Kitap Zamanı Yay., İstanbul, 2010 

                                                 



139 
 

evliya mumları sönmeden…Boğaziçi tam bir kıvam, bir güzel ve mükemmel alem 

demekti.”399 

 

     Namık Kemal (1840-1888), çocukluk hatıraları arasından söylediği bu dünyanın 

bir şahidi olarak, gezinti yerlerinden bahsederken, Boğaziçi’nin her bir köşesini 

sevdiğini söyler. Bununla beraber o’nun en çok sevdiği  yer ilkbahar aylarındaki 

Çamlıca’dır.400 

 

     Boğaziçi’nin suları parlak mavi rengiyle ve günün değişik saatlerinde üzerine 

düşen ışık ve gölgelerle bu atmosferin en önemli unsurudur. Bu sular A. Şinasi 

Hisar’a göre  akrabalar gibidir. Onların gözlerinde görülen sıcaklık bu sularda da 

bulunmaktadır.  “Boğaziçi’nde ilkbahar sabahları…Her şey bir aşkın büyüsüyle 

sihirli gibidir. Güneş bu mavi suların neşesini ılıtır…yumuşak ve çocuk gibi gölgeler 

ve gölgeler gibi geçen serçeler, naif ve kırılacak şeyler olmak hissini veren bütün bu 

şeyler geçen zamanı bir vuslat edasıyla besteler… 

Boğaziçi yalnız suların değil, havanın, güneşin, rüzgarların da onlarla beraber 

kurduğu pırıltılı, tılsımlı, bütün bir alemdir…Uzak bir parçasını gördüğümüz sular 

bize birdenbire sevdiğimiz ve tadına doymadığımız parlak ve ıslak gözler gibi 

bakar…” 401 

 

     Diğer taraftan sessizlik de bu hayatın tadını veren hususiyetlerdendir. Bu Boğaza 

bir derin tefekkür hali verir. 

“…sessizlik Boğaziçi’nin tadını veren şeylerden biri değil midir? Güya kıyılar, evler 

dağlar, ağaçlar ve bütün manzaralar itikafa varmış ve için için düşünmeye 

koyulmuşlardır.”402 

  

     Hisar’ın Boğaziçine verdiği anlamlar, onun insan hayatına kattığı değerler üzerine 

o derece çeşitlidir ki, orada hem madden hem manen tam bir alem vardır.Tabiatın 

görünümleri, farklı halleri bile orada başka manalar kazanmaktadır, Bu ruhla 

399 A.Şinasi Hisar,a.g.e.,52 
400 Namık Kemal, İntibah, 10-11 
401 A.Şinasi Hisar, a.g.e, 29 
402 A.Şinasi Hisar, a.g.e., 29 

                                                 



140 
 

bütünleşen havasıyla Boğaz, hem bizi halkeden hem bizi anlatan bir anlama 

sahiptir.Hisar’ın büyük bir lisan olarak gördüğü bu alemi ressamların 

resmetmesinden dolayı üzüntüsü de vardır. 

“…Boğaziçi deniz, yalı, renk, kayık, dalga ve bunların üstlerinde uçuşan rüzgar ve 

dolaşan bir koku, bir his, ışıklar, gölgeler ve serinliktir. Ve bütün bunların ruha hitap 

eden mahrem bir lisanıdır. Muayyen kelimelerden değil, manalarını halkeden ve bir 

an sonra değiştiren kelimelerden örülmüş bu dil, bir musiki gibi ruhu ne büyük bir 

şiirle dolduruyor! Bu dili ancak ressamlar anlayabilecekler ve söyletebileceklerdi. 

Niçin söyletemiyorlar, anlayamıyorum.”403 

 

     Boğaziçinin tamamıyla milli bir karakterde olduğunu ve bu milli karakteriyle bu 

kültürün bir birlik ve beraberlik meydana getirdiğini söyler sanatçı “Bütün Boğaziçi, 

kendi içine kapalı bir alem, kendine has tamamıyla milli ve mahalli bir medeniyetin 

ifadesiydi. Boğaziçi!nde hayat, o kadar milli ve hususi bir nizamdı ki…Boğaziçi 

sanki bir göl ve burada her yalı bir diğerine, bu suların içinden geçen manevi 

rabıtayla, büyük ve gizli bir tesanütle bağlı ve birleşik gibiydi.”404 

 

     Müftüoğlu, Boğaz’ı bir hikayesinde maviş olarak anmaktadır. Maviş’in sahilleri 

yaşanan facialarla bozulmaya başlamıştır. Orada yıkık yalılar, saraylar vardır artık. 

Eski şaşaa bitmiştir. Yalnız tabiat aynı ihtişamıyla yaşamaktadır.“…Ben Mavişin 

harap, yıkık, virane sahillerini hiç görmem. Oralarda gül sümbül, yasemin renginde 

saraylar, yuvalar, cesdegâhlar; zümrüdin dağlar, nefti ormanlar tahayyül 

ederim…Asya sahilinde mermer rıhtımlar kenarındaki köşklerin, yalıların önünde 

İstanbul’a pek yakışan o yüksek şemsiye fıstık çamlarının yeşil saçaklı dalları 

arasından pencerelerin içine süzülen tatlı kokulu akşam güneşini içmek isterim.”405  

 

     Boğazın sularının çarpıntıları eski günleri hatırlatır. O daha zengin ve gösterişli 

günleri akla getirir. “Mavişin, bir yürek titremesine pek benzeyen minimin 

403 A.Şinasi Hisar,a.g.e., 32 
404 A.Şinasi Hisar,a.g.e., 42 
405 A.Hikmet Müftüoğlu,a.g.e, “Maviş”, 126 

                                                 



141 
 

çarpıntıları, hâreleri, şıpırtıları, yalılardaki güzel, mahzun küçük hanımlara 

gılmanlarla feriştelerin muhabbet masallarını fısıldar.”406 

 

     Boğaz yerleşmesinde, yalı, Boğaz tabiatına mükemmel uyan bir mimari tarz 

olarak bulunmuştur. Denizin mavisiyle arka sırtların yeşilini birleştiren yalı 

yaşantısın Boğaz kültürü içinde ayrılmaz bir yeri vardır. Kışın şehirde oturan zengin 

aileler yaz gelince Boğaz kenarındaki yalılara taşınmakta ve yazı buralarda 

geçirmektedirler. Boğaz kültürünü yazın hayatının merkezine alan, onu bütün 

cepheleriyle yansıtmayı bir görev bilmiş olan A. Şinasi Hisar, Boğaziçi’ndeki yalı 

hayatına dair de en iyi örnekleri vermektedir. Hisar bir şiir atmosferi görür 

çocukluğunun yalılarında ve bu yalıların çevresinde ve odalarında bu şiir 

atmosferinin yaşandığından bahseder.  “Hatırlıyorum, her şey burasını hayale bağlı 

bir hale, bir hülya yuvası haline koymağa yarardı. Bütün bu yalı, bu bahçe, bu 

limonluk, bu manzara ilerde  birkaç karış aşağıdan geçen Kanlıca’canın daracık yolu, 

buranın bir komşusu olduğunu bildiğim ve akşamın daha ilk baygın alacakaranlığı 

basar basmaz mezarlığında yandığını görmek insanın o kadar rikkatine dokunan 

evliya kandili, bütün bunlar bu odanın etrafında beni onu tatmağa hazırlayan geniş 

hisli, titrek bir çerçeve teşkil ediyordu.”407 

 

     Yalılar  çevrelerindeki kendilerine ait olan korularla da bilinir. Bu korularda ve 

hemen çevrelerindeki bahçelerde türlü ağaçlar ve çiçekler  bulunur. Hisar buradaki 

çiçekleri sayarken isimleri ve renkleriyle bu hayat arasında bir özdeşlik kurmayı 

ihmal etmemektedir. “Her yalı sahibinin daha güzel bulup daha çok sevdiği ve bunun 

için bahçesinde daha çok bulundurduğu çiçekler vardı…Bütün bir tarih devri lâleler 

en zarif, en makbul çiçeklerdi. Rengarenk, büyük ve derin kokulu güler bilhassa 

kıvamları ve edalarıyla çiçeklerin en mükemmeli sayılır. Kokularının bir damla 

acısını duyuran karanfiller, hakikaten “ yarin dudağından getirilmiş bir katre alev” 

gibidir. Ve itinalı çiçekler arasında daha tevazulu, daha küçük mor menekşeleri, bir 

damlacık beyaz vücutlarıyla yaseminleri, nazlı, hafif mor salkımları, ne güzel bir 

isimle hanımellerini, ince, eflatun renkli leylâkları ne kadar severiz! Beyaz 

406 A.Hikmet Müftüoğlu, a.g.e, “Maviş”, 128 
407 A.Şinasi Hisar,a.g.e, 68 

                                                 



142 
 

zambaklar, renk renk sümbüller, biraz Frenk halli ve isimli kamelyalar, krizantemler, 

gösteriş meraklısı orkideler de vardır! Boğaziçi toprağına ve havasına çok uyan ve 

büyük bir ağaç haline gelen manolyalar biraz mayhoş fakat tesirli kokularıyla, inhitat 

zamanındaki, rengi kararmış yalının her nedense, bir akrabası gibi görünürler…Bir 

erguvan için için canlı bir alevdir.”408 

 

     Bununla beraber devletin uğradığı felaketler yalıları, yalı hayatını ve pek az söz 

konusu edilen bu yalılar çevresinde öteden beri yaşayan,  asıl Boğaziçili sıradan 

insanların hayatını etkilemiştir. Refik Halid Karay’a bu çevre, mütareke yıllarında 

geçen bir hkayesinde anlattığı gibi, bu yüzüyle görünür; “Yıkık yalılar, şişmiş ve 

çürümüş cesetler gibi suların keyfine uymuş, aşağıda kıyıya vura vura, cansız ve 

çürük, yalpalar görünürken yukarıda, tepedeki kara ve ufak evler, kargalar gibi 

simsiyah, sanki bu cesetlerin üzerine inecek zamanı kolluyor ve kayalara konarak, 

havanın pusu içinde kabarmış, hareketsiz bekleşiyorlardı.”409 

 

     Hemen bütün tabiat parçalarında olduğu gibi, hatta evler ve eşyalarda da 

duyulduğu gibi Hisar yalıda ve çevresinde de dini bir hava, uhrevi bir atmosfer görür.  

“Bazı yalıların ayrı birer cennet, gençlik ve ihtiyarlık dışı ezeli bir lezzet, mantığın 

almadığı tabii bir saadet diyarı halinde bir korusu bulunurdu. Burası büyük asil 

ağaçlarıyla bir başka tabiatın muhteşem musikisini dile getirir, bu ağaçlar adeta 

zikreder veya vecde gelirlerdi. Bu büyük ağaçlar, eski manalarına göre, birer üstada, 

ermişlere veya şairlere benzerlerdi.”410 

 

     Hisar bu yalıları bir yerde ihtiyar hanımlara benzetir. Bu hanımların hususiyetleri 

eski zaman terbiyesi almış olmalarıdır. Ömürleri hayallerini karşılamamış hanımların 

bize meçhul gelen ilimleri vardır.“Eski Boğaziçi’nin yalıları…büyümüş, 

ihtiyarlamış, pörsümüş, solmuş, rengi uçmuş, kısmen göçmüş, kadit olmuş, su ile 

şişmiş, bir yanına yatmış ve ilk gençliğin enkazı üstüne yeniden boyanmış, taranmış, 

süslenmiş halleriyle…genç, orta yaşlı veya ihtiyar; resmi veya laübali…hep canlı 

408 A.Şinasi Hisar,a.g.e., 95 
409 Refik Halid Karay, “Bir Saldırı”,  Memleket Hikayeleri, 166-170 
410 A.Şinasi Hisar, a.g.e., 93 

                                                 



143 
 

mahluklar gibi görünürler, hep bir ruh, bir hüviyet ve bir hayat ifade 

ederlerdi…bazıları da geçmiş bütün bir ömrün destanını anlatır gibi mahzun 

görünürlerdi.”411 

 

     Mesireler, toplumsal yaşantı içinde, eğlence ve dinleme kültürünün en önemli 

yerlerinden biri olmuştur. Mesirelerde halkın farklı tabakalarından, kadın, erkek, 

genç, yaşlı insanlar aynı alanı ve aynı eğlence biçimini paylaşıyorlardı. Sundukları 

tabiat güzellikleriyle bu yerler, ilk eserlerden itibaren, sanatçılara, şiirsel tasvirler 

yapmak için ilham kaynağı olmuştur. Çamlıca, Boğaziçi, Kağıthane, Göksu gibi gezi 

yerleri roman kahramanlarının hayatında rol oynayan mekanlar, dekorlardır. Bu 

yerlere gezmeye, eğlenmeye gidilir. Bazen sıkıntılardan kurtulmak için, bazen 

kendini göstermek için, gösteriş için, bazen sevgiliyle buluşmak için gidilir. Pek 

sevilen Çamlıca daha çok halkın gittiği bir mesire yeridir. Burada her çeşit insanı 

görmek mümkün olmaktaydı. Buranın manzarası, havası ayrı bir tat ve lezzet 

kaynağıydı. Çamlıca aynı zamanda sevgililerin buluştuğu, gizlice görüştüğü bir 

yerdi. 

 

     Namık Kemal, İntibah’da uzun bir Çamlıca tasviri verir. Bu tabiat harikasının 

bulunduğu konum itibarıyla dünyada eşi, benzeri yoktur; “O vakitler Çamlıca’nın en 

“civcivli” zamanı olduğu için yollar birbiri ardınca akıp gelmekte olan yaşmak 

kalabalığından köpükler içinde kalmış bir çağlayanı anımsatmaya başladı. …İstanbul 

bir güzellik denizinin sahibidir ki yalnız hüzünle sahillerine yüz sürerek önünden 

akıp giden denizin güzelliği, bulunduğu yerin bütün cihan içindeki eşsizliğini ispat 

etmek için yeterlidir. İstanbul denilen güzellikler denizinin sahip olduğu her türlü 

nadir şeyleri bir bakışta gösterecek bir nokta ise Çamlıca’dır…”.412 Sanatçı, içerdiği 

binlerce yapma, doğal güzellik sebebiyle Çamlıca’nın güzelliğini cennet bahçelerinin 

güzelliğine benzetmektedir;  “Çamlıca’nın o ibret görüntüsüdür ki bahar içinde insan, 

çeşmesinin yanına çıkar da başını kaldırır etrafına bakınırsa gözünün önünde tabii, 

yapma nice yüz bin türlü güzellikten kurulmuş bir başka dünya görür…Çamlıca’ya 

411 A.Şinasi Hisar, a.g.e., 29 
412 Namık Kemal, İntibah, 40 

                                                 



144 
 

cennet bahçelerinin yere inmiş bir parçası denilse uygundur……orada bir gün 

doğuşu seyretmiştim. Gökten yere nur yerine ruh yağıyor diye düşündüm.”413 

 

     Devrin hemen bütün eserlerinde söz konusu edilen Çamlıca hem tabiat 

güzellikleriyle hem de yaşanan hayatın renkliliğiyle övülür. Recaizade Mahmut 

Ekrem (1847-1914) ise Çamlıca mesire yerini anlatırken buranın karışık, karmaşık 

yapısını da ortaya koyar. Bir hengame sürüp gitmektedir. Güzelliklerle çirkinlikler 

birbirine karışmış durumdadır; “Çamlıca gezisi için en uygun günlerden biriydi. 

Ayrıca pazara da rastladığı için bir takımı midelerini birer küçük havuz gibi Çamlıca 

suyu ile doldurup içerisine sardalya balığı salıvermek, diğer takımı da tavla oyunuyla 

vakit geçirmek; bazıları nargile sefasına koyulmaktaydı. Bazıları da Çamlıca gibi 

İstanbul’un, Boğaziçi’nin her yerini tepeden gören ve on iki burcun on üçüncüsü 

sayılabilecek yüksek bir noktadan yukarı aşağı, sağa sola hayret ve beğeniyle tabiatın 

binlerce rengini seyrederek gönüllerini ferahlatmak amacıyla sabahtan beri akın akın 

geliyorlardı. Halk iskemleler, kaba hasırlarla bankları tamamen doldurmuştu. Bu 

karmakarışık kalabalığın konuşmalarına, geliş-gidiş gürültülerine ve kahveci 

çıraklarının “iki şekerli, bir sade, üç lokum” yollu haykırmalarına, muhallebici, 

dondurmacı, leblebici, eğlencelik şamfıstıkçı,şekerci, simitçi gibi hiçbir gezinti 

yerinden eksik olmayan satıcıların çeşitli ses ve edalarla bağırıp çağırmaları 

ekleniyordu. Bununla da kalmıyor fena bir keman, adi bir lavta, soğuk bir 

klarnet…gürültü de katılıyordu….Çamlıca suyunun kaynağının yakınında çadır 

kurmuş kebapçının kızgın ateş üzerinde mavi ve yağlı dumanları buram buram 

yükselip etrafa dağılan köftesinden, kebaptan, ciğer tavasından….yayılarak insanın 

iştahını kaçıran koku, temiz havayı bastırıyor, o az bulunur yeri düzensiz, çirkin, 

zevksiz, sıradan bir eğlence yerine döndürüyordu.”414  

 

     Ahmed Rasim (1865-1932) halkın hayatında önemli bir yeri olan mesire 

kültürünü tüm renkliliğiyle ortaya koyarken canlı bir panorama çizmekten geri 

kalmamaktadır. Toplumun çok renkliliği bu tasvirde görülür. 

413 Namık Kemal, a.g.e., 31-32 
414 R.Mahmut Ekrem,a.g.e.,119 

                                                 



145 
 

“…Kadınlar ya bildiğimiz gibi çarşaflı, yaşmaklı veyahut yeldirmeli. Çarşaflılarla 

yaşmaklıların çoğu arabalarda. Yeldirmeliler paraşollarda (tek atlı, üstü kapalı, dört 

tekerlekli, yanları açık araba.), bağ arabalarında…Mesela dolma, helva tabakları ve 

yenecek şeyler istif edilmiş olan sepet tertemiz bir halde arabanın en arkasına 

yerleştirilmiştir…Arabacıyı sormayın: Kelle tıraşlı, üzerinde on tel püsküllü kalıbsız 

eski fes. Gerdan, surat bakır gibi. Sarışın bıyık, cılız mavi göz, buruşuk alın.  

Gerdandan sonra kırmızılı bbir mintan, yelek gibi beyaz düğmeli. Belde yine kırmızı 

kuşak, sarı ile siyah arası bir potur.…Araba da şık: Uzunca bir kerevet. Tavanı 

kubbemsi, beyaz örtülü. Örtünün yanları püsküllü. İçerisi şiltelerle, kar gibi çarşaf ve 

yastıklarla döşeli… 

İşte size bir mesire!”415 

 

     Ahmed Midhat Efendi, Felatun Bey ve Rakım Efendi isimli eserinde, 

Kağıthane’deki mesire yerini uzun uzun anlatır. Haliç’in kenarında olan Kağıthane, 

Haliç’e akan deresi ve bu derenin çevresindeki çayırlar ile çok eski devirlerden beri 

bir gezi ve eğlence yeridir. Lâle Devri’nde yapılan eğlencelerle çok daha fazla 

ünlenen bu bölge son zamanlara kadar gezi ve eğlence yeri olma özelliğini 

sürdürmüştür. Romanın kahramanı Rakım Efendi, Kağıthane’ye bir gezi yapmak 

konu edildiğinde, Kağıthane’nin dünyanın en güzel yerlerinden biri olduğunu söyler. 

Buraya, hafta içi, daha tenha olduğu bir gün gidip güzelliğini yaşamak daha 

uygundur. Zira başka günler burası at ve araba panayırına dönmektedir.416 Böylece, 

Rakım Bey önderliğinde, bir hafta içi, sabah erkenden kalkılarak Kağıthane’ye 

gidilir. Önce kıyıya çıkıp bir ağacın altına şilteler yayılır. Kahveler içilir. Sonrasında 

sıra sıra ağaçların altından Kağıthane çayırı gezilir. Manzara o kadar güzeldir ki 

“insan etrafı bihakk-ı temaşaya himmet edecek olsa kendisini akşama kadar değil, 

hatta bir hafta bile işgal edecek güzellikler bulacak” tır. Ardından sofra kurulur. 

Yenir, içilir. Şilteler üzerine uzanılır, bir müddet yatılır.417 

 

415 Ahmed Rasim, Şehir Mektupları, 39 
416 Ahmed Midhat Efendi, Felatun Bey ve Rakım Efendi, 107 
417 Ahmed Midhat Efendi, a.g.e., 127-130 

                                                 



146 
 

     Halkın eğlendiği bir zaman dilimi de Ramazan ayıdır. Özellikle Ramazanda 

sokaklar kalabalık, canlı hareketli o oranda da renklidir. İftar vaktine yakın kadın 

erkek binlerce kişi sokaktadır. Camileri, meydanları, caddeleri dolduran bu kalabalık 

içinde zarif ve kibar beyler piyasa yapmaktadırlar. Recaizade Mahmut Ekrem’in 

yazdıklarından anlaşıldığı üzere bunların ekserisi dar pantolonları, redingotları ve tek 

gözlükleriyle bir Frenk tarzı tutturmuş, romanlarda şık olarak ifadelendirilen 

tiplerdendir; “.İkindiye doğru sokaklara fırlayan kadın-erkek binlerce kişi, camileri, 

meydanları, büyük caddeleri doldurmuş, konak ve kira arabalarından birçoğu da 

kucaklarını süsleyen süslü hanımları taşıyarak,..meydanı dolanıyorlardı. 

…insan kalabalığı içinde…koyu renk kaşmirden yakası kadifeli..paltoları yukarıdan 

aşağı kadar ilikli, büyücek tablalı fesleri iki yandan kulaklarının üst kısmını 

örtmüş…ellilik..altmışlık efendiler, sol ellerinde…birer tespih, sağ 

elerlinde…abanozdan bastonlarına dayanarak ölçülü adımlar ve tam bir vekar içinde 

yürüyorlar. Kolalı Frenk gömleklerinin dimdik yakaları…kulaklarını yarı yarıya 

saklamış,…püskülü daima yan tarafa meyilli…kalıpsız fesleri kaşlarının üzerine 

kadar inmiş, siyah redingotlu, dar pantolonlu, parlak potinli, tek gözlüklü, eldivenli 

şık beylerin…”418  

 

     Bir tarafta ise renk renk şemsiyeleri, feraceleri ve ince yaşmaklarıyla kadınlar 

beklemektedir; “çoğu ipekli parlak kumaşlardan rengarenk şemsiyeleri, feraceleriyle; 

parlak, ince, hoş ve şeffaf yaşmaklarıyla öbek öbek kenarları tutmuş olan Havva’nın 

cilveli kızlarının…”419 

 

     Diğer taraftan ise iftarda evinde olmak isteyen, elleri iftarlıklarla dolu, babalar, bu 

kalabalığın içinde kendilerine yol bulmaya çalışmaktadır. 

“Elleri,kolları, salata, soğan,…simit hevenkleri, Ramazan pidesi çıkınlarıyla dolu 

olduğu halde…iftar dakikasına yetişmek için…boğaz düşkünleri ile …babaların 

o,..geçilmez kalabalığın içinde…”420 

 

418 R.Mahmut Ekrem, Araba Sevdası, 256 
419 R.Mahmut Ekrem,a.g.e, 257 
420 R.Mahmut Ekrem,a.g.e., 257 

                                                 



147 
 

     Toplumdaki fertler konusunda sanatçıların genellikle naif, çalışkan, terbiyeli, 

dindar kişilikler tasvir ettikleri görülür. Bu insanlar büyük bir sorumluluk 

sahibidirler. Kendilerine verilen görevi yerine getirmekte dikkatlidirler. Genellikle 

sert görünümlü olsalar da bu görünümlerinin altında çok duygulu bir insan gizlidir. 

Hiç kimseye muhtaç olmamak hiç kimseye el açmamak en büyük erdemleridir. 

Muallim Naci, babasının kişiliğini bu çizgilerle tasvir eder; “…Biraz sert görünür 

ama sebepsiz yere kızmaz. Sinirini tahrik eden olaylar mutlaka İslam ahlakına ve 

insaniyete yakışmayacak şeylerdir.  Yüreği aile sevgisiyle dolu olmakla beraber 

hiçbir zaman şımartıcı hareketlerde bulunmadığından ev halkı onun görünüşünün 

etkisi altında bulunur…Dünyada kimseye muhtaç olmamak kadar önemli bir 

mutluluk olamayacağına inandığından, işleriyle meşgul olmayı pek severdi.”421 

 

     Halit Ziya da bir hafızı tasvirinde benzer ifadler kullanmaktadır; “Namaz vaktini 

beklerken birden caminin hafızlarından biri, müezzinlerin bulunduğu yerden Kur’an 

okumaya başladı. Gözlerimi açarak baktım: Onun terbiyeli edepli bir hali, bir 

ağırbaşlılığı, bir giyim biçimi, bir güzel yüzü vardı. Seyrek ve sarı sakalı ile yarı 

kapalı gözleri bütün haline derin bir duygu ve duygulanmanın anlamını dile 

getiriyordu. Uysal cana yakın ve içe işleyici bir sesle, yavaş yavaş okuduğuna eşlik 

eden bir ciddilik ve içtenlikle devam ediyordu…bu etkilenmeyle ruhumun 

derinliklerinde bir titreme duydum.”422 

 

     Muallim Naci de babasının bir arkadaşından bahsederken benzer çizgilerle bir 

tanımlama yapar. Hacı efendi çalışkan, güleç, kendi halinde biridir.   

“Hacı efendi pek hoş bir adamdı. Çalışkan, yumuşak huylu ve güleçti… 

…Hem derviş, hem şeyh, hem de saraç kalfasıydı…”423 

 

     Hisar, böylesi iyilik yüküne sahip insanların zamanla yanlış tanımlanmalarından 

rahatsızlık duymuş ve gerçekte onların okumamış olanlarının dahi sahip oldukları 

karakterle pek incelikli bir hayatı yaşadıklarını haber vermiştir; “Bu günlerin ve 

421 Muallim Naci, Ömer’in Çocukluğu, 15 
422 H.Ziya Uşaklıgil, “Hüzünlü Bir Cuma”, Onu Beklerken, 87-88 
423 Muallim Naci,a.g.e., 36 

                                                 



148 
 

gecelerin şiirini yaşayan, bu şiiri tatmayı ekmek yemek ve su içmek gibi tabii ve 

gündelik bir adet haline koyan insanlara, hayatın keyfini çıkarmayı iyi bilmiş 

akrabalarımıza, biz nasıl “cahiller” diyebiliriz? Yahut diyebilirdik? Onların sanata 

geçmeyen, hayatta kalan ne inceliklerini biliyor, görüyorduk!...Ve bütün kadınlar ve 

erkekler: Hanımlar, dadılar, bacılar ve hizmetçiler; beyler, efendiler, ağalar ve 

uşaklar güya ruhlarını kuran ve kendilerini dolduran bir lezzeti bozmamak, bu tatlı 

şiiri kaçırmamak için, yahut bundan korkarak, hep kıymetli ve kırılacak şeyler 

taşıyan bir eda ile yaşarlar, usulca yürürler, yavaş konuşurlar, yavaş gülerlerdi.”424 

 

     Eski zaman insanlarında geçmişe bağlılık ve geçmişle övünmek bir özellik olarak 

ortaya çıkmaktadır.“Paşa,..O geçmiş zamanın son örneklerinden. Sırmalı formalara, 

büyük kordonlara pek ululama gözüyle bakmayan, bu son vaktin acılıklarını talihin 

yolunda gittiği zamanında aldığı rütbelerin, nişanların, imtiyazların fermanlarını 

okumak övüncüyle tatlılaştırmaya uğraşan bir geçmiş zamancı.  

Bütün zamanını “yenilik” kelimesinden yakınmakla geçinen bu eski zaman 

adamı…”425 

 

     Kadınlar, ev içinde, daha çok kapalı bir hayat sürdürmektedirler. Bununla beraber 

bir hapis hayatından bahsedilemez. “İstanbul sokakları kadınlarla doludur; kimi yaya, 

kimi arabayla, ziyarete, hamama, çarşıya gezmeye giderler. Ancak yalnız başına 

dolaşan bir hanımefendiyle hemen hemen hiç rastlanmaz.”426 Kadınların serbestliği o 

derecedir ki Lady Montagu, Türk kadınlarının serbestliğini diğer ülkelerde 

olduğundan daha hür ve serbest olarak niteler.427 Kadınlar, özellikle de A.Ş.Hisar’ın 

tasvir ettiği kadınlar büyük iyilik sahibi, teselli veren, gönül alan, zevkli, duygulu ve 

eğlenceli kişilerdir. 

“…Büyükannemin iyiliğine doyum olmıyan tebessümleri, o mutlu, derin, teselli 

verici, gönül alıcı tebessümleri ki bir iyilik güneşinin ruhu muttasıl ısıtan ışıklarına 

benzerdi. İstanbul’un tamamen Türkleştirdiği Çerkes ve siyah dadıların, bacıların 

işgüzarlığı, hamaratlığı, hizmetleri, neşeleri, sevinçleri!…Herkes birbirine 

424 A.Şinasi Hisar,a.g.e, 55 
425 H.Rahmi Gürpınar, “Eşkıya Oyunu”,  Namusla Açlık Meselesi, 308, 312 
426 F.H.A.Ubucini, 1855’de Türkiye, 114 
427 Lady Montagu, Türkiye Mektupları 1717-1718, 132  

                                                 



149 
 

rastgelince, bir sır tevdi eder gibi, iyi bir kalble tebessüm ederdi. Geçen beyaz 

başörtülü ve yeldirmeli hanımlar hep büyük birer iyilik yükü taşıyorlar gibi, ağır ve 

yavaştılar. Saatin şaşaasına, havanın lezzetine iştirak ediyorlar gibi, munis ve 

edalıydılar.”428 

 

     Bu hanımlar ev içi kapalı hayatları renklendirmek için çeşitli oyunlar 

oynamaktadırlar. “Hanımlar aralarında konuşurlar, tavla oynarlar, yerlere serdikleri 

beyaz örtüler üstüne çömelerek kumaş biçerler, diktirdikleri şeyleri prova ederler bir 

takım bohçacı kadınlar, terzilerle görüşürler, gülüşürler, yorulurlar, ağırlaşırlar, 

minderlere uzanarak uyurlar, uyanarak şerbetler ve limonatalar içerler, ayrı ayrı 

odalara çekilerek müşavere ederler, anneannem kalfaların dertlerini dinler ve bu 

şeyler saatlerce sürerdi.” 429 

 

     Dindar bir hayat sürerlerdi. Şefkatlarının, mütevazı yaşamlarının hatta sevinç ve 

mutluluklarının, tevekkülle yaşayışlarının kaynağıdır bu hayat; “Bütün bu yaşlı 

kadınları,…, hayata bağlayan bir din disiplini, bir ahret itikadı, medeni bir nizam, bir 

üslup diyeceğim geliyor, bir şive alışkanlığıydı.”430 

 

     Birbirleriyle ilişkilerinde büyük bir iyilik sezilir ve bu iyilik yükü onların 

hareketlerine de yansır; “…Herkes birbirine rastgelince, bir sır tevdi eder gibi, iyi bir 

kalble tebessüm ederdi. Geçen beyaz başörtülü ve yeldirmeli hanımlar, hep büyük 

birer iyilik yükü taşıyorlar gibi, ağır ve yavaştılar. Saatin şaasına, havanın lezzetine 

iştirak ediyorlar gibi, munis ve edalıydılar.431 

 

     Kölelik Osmanlı toplumunda uzun süre var olmuş bir yapıdır. Dönemin 

eserlerinde köleliliğin doğurduğu hüzünler, acılar sıklıkla işlenmiş. Kölelik bazı 

eserlerin ana teması olacak şekilde ele alınmıştır. Sami Paşazade Sezai eserinde köle 

kızlardan bahsederken kendi içinde renkli bir sahnenin portresini de oluşturur. Bu 

kızlar eski zaman hayatının uğraşlarıyla, müzik yaparak, dikiş dikerek 

428 A.Şinasi Hisar,Boğaziçi Yalıları-Geçmiş aman Köşkleri, 150,156 
429 A.Şinasi Hisar,a.g.e., 73 
430 A.Şinasi Hisar,a.g.e., 62 
431 A.Şinasi Hisar,a.g.e, 156 

                                                 



150 
 

oyalanmaktadır; “…Bu oda,..odaların en mükelleflerindendi; pencerelerin önündeki 

uzun minder bir beyaz yüzle örtülmüş, ortadaki küçük masanın üzerine bir lamba 

konulmuş, bir iki iskemle, birçok şilte, duvara asılmış ud gibi, keman gibi musiki 

aletleri, içinde birçok yatak şiltesi olan bir yüklük vardı. Odada bulunan kızlardan 

biri bağdaş kurarak oturduğu erkan minderinin üzerine tabii halinde olan saçları 

dizlerinin üzerine dökülmüş, ud çalıyor…Bir başkası büyük minderin üzerinde dikiş 

dikiyor. Öteki kendinden geçmiş, bir kitap okumakla meşgul…, diğer iki esir de 

birbirleriyle konuşuyorlardı.”432 

 

     Sultan II. Mahmut zamanından başlayarak hem erkek hem kadın giyiminde 

değişiklikler başlamıştı. Bu tarihten itibaren Avrupa merkezlerinden modalar da en 

azından toplumun bazı çevreleri tarafından takip edilir olmuştu. Yine Beyoğlu Batılı 

modanın ve giyim tarzının yayıldığı bir merkez olarak görev görüyordu. Elbet bu 

moda düşkünlüğü ve yahut Avrupa kumaşlarına ilgi sınırlı bir kesimin merakı olarak 

kalmak zorunda olmuştur. Toplumun büyük kesimi eski alışkanlıklarını 

sürdürüyordu. Özellikle kadın kıyafetleri açısından toplum büyük bir renklilik 

sunmaktadır. 

 

     Ahmed Rasim toplumun bir fotoğrafını çeker. Sadece hal ve tavırlar değil, giyiniş 

tarzları da bu  fotoğrafta tüm renkliliğiyle, çeşitliliğiyle vardır. 

“Aman ne çarşaflar! İnsan seyretmeye doyamıyordu. Elektrik alevi, yanar döner, 

akşam güneşi, parlak nefti…Bu rengarenk latiflik, işve ve naz arttıran sekişlerle 

geçip giderken… 

Artık, o çarşafların rengini sormayın! Geçen yıldan kalma moda mahsulü olan kâh 

ördek başı, kâh kumru göğsü, kâh sincabi, kâh yanık al, menekşe moruyla karışık  

ipek dallı, şeftali çiçeği rengi üzerine serpik sırma rengini andırır işlemeli, modaya 

uyma derecesi sahibi olan hanımın bu yadigara rağbeti ölçüsüne uyarak: fes rengi 

samani, fındıki, nohudi, mavi, tahini, mor, lacivert, al, kanarya sarısı, zeytuni, şarabi, 

432 Samipaşazade Sezai,Sergüzeşt, 23 
                                                 



151 
 

deniz rengi, şeker rengi, ekşi karadut, toz pembesi, bunların açığı, koyusu karmaşık 

olarak…”433 

 

     Bu kıyafetlerin bazıları kadınların güzelliğini arttıran bir zerafet kaynağıdırlar. 

“Kadınlarımız için bir eski örtü olan ferâce yavaş yavaş nazlı omuzlarımızdan 

düştü…Yaşmak, günahsızlığın rengi gibi beyaz, lekesiz görünen; başımızı, o siyah, 

lepiska sarı saçlarımızı; alın, kaş, göz, burun, ağız, dudak denilen yüz 

düzgünlüğünün tamamlayıcılarını kapayıp açmak üzere kuşatarak omuz başlarında 

ferâce ile birleşti mi boy, düzgün ve salınışlı olsun olmasın dış görünüşe bakanlar 

eksikleri ve ayıpları göremez, kadınlığın daima muhtaç olduğu güzel bakışlara 

kendiliğiyle tabiatıyla hak kazandığını ispatlayarak gururlu, heyecanlı, övünen, hiç 

olmazsa avunurduk. 

Bu bir maddi fayda idi ki kadınlık şu topluluk içinde övünmek istemediği ilgiyi, 

iltifatı, davranışların temizliğini ve hareketlerin güzelliğini onunla kazanırdı.”434 

 

     Bu canlı kalabalığın giyimi onun hayatının en önemli özelliklerinden biridir. Çeşit 

çeşit, renk renk, değişik anlamlar içeren duruş, giyinişleriyle gündelik hayatın 

anlamını çoğaltırlardı. “Fes, icat edildiği zamanlarda, özellikle erkeklerin başlığı 

olup kalmamıştır. İstanbul’da Müslüman olan ve olmayan ihtiyar kadınlarla, İstanbul 

dışında çok defa kasaba kadınları sanki onunla süslenir, üzerine boyalı yemeni 

sararlar, hatta değerli taşlarla süslerlerdi. Bu adet, yakın zamana kadar, İstanbul’da 

da vardı…”435 

 

     Çocuklara bütün toplum sahip çıkmaktadır. Bu toplumun çocukları da büyükleri 

gibi sakin ve ağır başlıdırlar.  Özellikle cumaları ve bayramları Osmanlı oğlunu 

elinden tutarak gezdirir. Çocuk yorulduğunda sırtına alır. Kahvehaneye götürür, 

yanıbaşına oturtur ve şefkatli bir sesle konuşur.436 Özellikle okula başlayan çocuk 

ailesi için bir gurur kaynağıdır. Bu çocuklar için bir şenlik havasında tören yapılır, 

onlara hediyeler verilir. “Her sene inas ve sıbyan mektepleri çocukları derslere 

433 Ahmed Rasim,Muharrir bu Ya, 25 
434 Ahmed Rasim,a.g.e., 32 
435 Ahmed Rasim,a.g.e., 35  
436 F.H.A. Ubucini, a.g.e., 54 

                                                 



152 
 

başlarken ilahilerle gezdirilir ve bu masum çocukların melekâne seslerini 

duyanlardan bazılarının gözleri yaşarırdı…Mahalle çocukları da bayram günleri 

mahallenin yalılarına gelmeyi tabii bulurlar ve bu çocukların memnun olmaları için, 

kendilerine şeker veya şeker parası verilirdi.” 437 

 

     İyilik yapmayı, yapılan iyiliklre katılmayı öğretmen çocuk eğitiminin bir 

parçasıdır. Muallin Naci’nin babası paylaşmaya ve elindekiyle yetinmeye önem 

veren biri olarak  çocuk eğitiminde de buna önem vermektedir. Naci yapılan 

iyiliklere nasıl katıldığını bir örnekle anlatır;  “Ramazanmış. Fatih meydanı 

kalabalıktı. Benim elime birçok yirmilik verdi. Orada duran fakirlere paylaştırmamı 

emretti.” 438  

 

     Şehrin insanları arasında, seyyar satıcılar, dilenciler vb. de vardır. Bunlar da şehir 

yaşantısının karakterinin bir parçasıdırlar. Yapmış oldukları işlerle, uğraşlarla, 

toplumsal yaşantının içinde önemli yerleri olan bu insanlar şehrin sokaklarını sesi, 

farklı bir çeşnideki rengi,  canlılığını meydana getiren dokularıdır. Ahmed Rasim bu 

dokuyu çok ince ayrıntılarıyla anlatmış, canlı portrelerini çizmiştir. “O zamanlarda 

bu geçitler boğmak boğmak, dönemeç dönemeçti. Üzerlerinden iki yanlı yayalar, 

ortalarında kâh yüklü, kâh yüksüz, aralıklı aralıksız öküz manda arabaları,…at, katır, 

iki tarafından tıkız hurçlar sarkan eşekler…tablalı kuş lokumcu, muhallebici, simitçi, 

poğaçacı, börekçi, küfeli sebzeci, sırıklı ciğerci,…paçacı, başında tenceresi 

dolmacı,..hammal,…dilenci,..deli,..yürür, gelir, geçer, giderlerdi. Fevkalade bir 

manzara hissi verdiği gibi duruşlarıyla çocuklara yeni bir neşe, orta yaşlı 

meraklılara…tenkit fikri, ihtiyarlarına derin bir hasret hissi veren 

tulumbacı,..külhancı,…yoğurtçu,..içi yazılı tunç taslarındaki artık suları serpen, 

meşin elbiseli, yeşil sarıklı sebilci,…mangalından,…sahanlarına, çarşafından yün 

yatağına…hepsi telli, pullu tüllerle başta giden çeyiz takımı, önde elinde toprak 

testileri, şaşı göz, bastıbacak, bodur, kambur hafızlardan meydana gelmiş bir 

okuyucu yaygarası, bunların ardında tütsü yakılmış buhurdan taşıyan…bir dervişler 

437 Ahmed Rasim, Falaka, 27 
438 Muallim Naci,a.g.e., 38 

                                                 



153 
 

takımı,…Kısacası halka, orta, yüksek tabakaya ait her çeşit engeller de yol 

keserlerdi.”439 

 

     Ahmed Rasim dilencilere özel bir yer ayırarak bakar ve onların toplumsal hayatın 

içinde kapladıkları alanı yahut önemi titizlikle gözler önüne serer. “Bizde dilenciler 

ayrı bir sınıf teşkil ederler. Aralarında meczub, ahmak, budala, kör, topal, sarsak, 

titrek, sulu, ayyaş bulunduğu gibi “fukarâ-yı sâbirin”440 dediklerimizin meydana 

çıkmışları da vardır. Sebilciler, okuya okuya gezenler, santur, ney, kaval, kemençe, 

keman, armonik, saz çalanları bu takımdandır. Akşamları kaside ve manzumeler 

okuyarak bir yerde durmayanları, kendilerine daha çok acındırdıklarından ekseriya 

üstleri başları temizcedir. “441   

 

     Eşyalar geleneksel hayatın, bu hayatı oluşturan unsurların en önemli 

parçalarından biri olarak görülmüştür. Eşyalar geleneksel yaşamın ruhuna uygun 

kimlikleriyle katılır hayata. A. Şinasi Hisar Batılılaşmayla yerlerini yeni eşyalara 

bırakan bu eşyaların toplumsal hayatın içindeki yerlerini sanki onlara da birer kimlik 

vererek, onları da ev hayatının bir  tamamlayıcısı olarak görererek anlatır. “Bütün o 

geçmiş zaman evlerinin hepsinin sadık kaldıkları bir adetleri vardı. Günün birinde, 

bir gece yatısına gelebilecek misafirler için hazır yataklar ve hazır yorganlar 

bulunmalıydı. Bir misafir yatak odasında bir yükün kapısı açılır açılmaz…rengarenk 

birçok yatak yorganları istif edilmiş olurdu….Bütün bu yorganlar insanlar gibi, ırk, 

dil, din, iklim, mizaç, neşe, şive, üslup, mana itibarıyla ayrı ayrı görünürler, kimi 

yeni, taze, genç, neşeli, şakrak, kimi neşesiz, yorgun, ezgin, bezgin 

görünürlerdi…”442 

 

     Özellikle eşyalar emekle işlenmiş olanları bu insanların hüviyetine sahip olurlar, 

onlarla benzeşirlerdi. “Bazan çocuk yatakları için yapılmış küçük yorganlar olurdu. 

Onunla, bir çocuk rüyasını duymuş gibi, safvet, latife, neşesiyle oynamış olurduk.” 

439 Ahmed Rasim,Şehir Mektupları, 77 
440 Fukarâ-yı sâbirin: Muhtaçlığını gizli tutarak herkese göstermeyen yoksullar. 
441 Ahmed Rasim,a.g.e., 78 
442 A.Şinasi Hisar,a.g.e., 81 

                                                 



154 
 

Birer insan vücuduna gittikçe benzeyen, hatta ait oldukları insanın ruhuna kişiliğine 

bürünen eşyalardır bunlar.”Birer insan vücudu, ruhu, hüviyeti, manası ve talihi 

görünenleri olurdu…O kadar birer talihe benzerlerdi ki arzumuza, ümidimize, 

ilmimize ve sevgilerimize az çok tesir edebileceğinden çekinebilirdik.”443  

 

     Eski zaman eşyalarında, güya onların gözleri ve kalbleriyle yoğrulmuş gibi, 

sevdiğimiz insanların yüzleri, inanışları, manaları ve hüviyetleri yaşar.  

Böyle hislerle Hisar mazinin gitmesinden büyük bir üzüntü duymakta, hatta 

şaşkınlıkla hayretler etmektedir. “Böyle bir mazinin ziyan olduğuna bir türlü 

inanamıyorum. Ve gönlümün hatıralarını karıştırsam görüyorum ki o şefkatli, aşklı, 

şiirli günler içimde hala güllere gibi açılıp soluyor.”.444     

 

     Hayvanların da geleneksel hayatın içinde çok önemli yerleri vardır. İnsanlar 

hayvanların bakımıyla ilgilenir, onları besler, yaralandıysa tedavisiyle uğraşır, 

kalacağı yeri hazırlar, bunları bir görev gibi ele alırdı. Şehrin köpeklerinin bu hayat 

içindeki yerini, şehri her yönüyle ele alan Ahmed Rasim dikkatli bir gözlemle anlatır; 

“…Köpekler kent içinde yuvalar, yurtlar yapmışlardı. Semt veya sokak ahalisi yer 

yer suluklar yaparlar, yemek artıklarını belli köşelere koyarlar, uyuz olanlarını 

katranlı paçavralara sararlar, lohusalara yatak sererler, klübemsi klinikler meydana 

getirirler…gerçi ev içine almazlar idiyseler de dışarıda her bakımdan çok içten 

davranırlar, yalnız, kuduranları öldürürlerdi.”445 

 

     Bu hayatın içinde kediler köpeklerden daha itibarlıdır. Köpeklerden farklı olarak 

evlerin içine alınan, orada yumuşak yastıklarda yatırılan, beslenen kedi, ahşap 

evlerde bolca buluna fareleri avlamasıyla da sevilmektedir. Onlara gösterilen ilgi, 

ihtimamın derecesi yok gibidir; “ Kedilere gelince, bunların eriştikleri yücelik ve 

bağışın derecesini anlatmak olanaksızdı. Ciğer, yemek sularına batmış lokmalar, 

443 A.Şinasi Hisar, a.g.e., 82 
444 A.Şinasi Hisar, a.g.e., 102 
445 Ahmed Rasim,Şehir Mektupları, 59 

                                                 



155 
 

kıyma tahtası artıkları ile büyükleri; süt paparalarıyla, hatta emzikle küçükleri 

beslenir…”446 

 

 

3.3. Resimde Geleneksel Kimlik ve Yaşantı 

 

     Her sanatçının doğruluğuna inandığı bir bilgi ve içinde çabaladığı bir dünyası 

vardır. Eserinde açık veya gizli, kendisi bir amaç gütse de gütmese de, inancı, 

dünyası yansımasını bulur. Sanatçının tercihleri, örneğin konu seçimleri, onu işleyiş 

tarzı, inandıklarından, tasavvurlarından kaynaklanmaktadır. Sanatçı, belli bir 

çevrede, belli koşullarda yetişmiş, eğitim almış olarak, bunların zaruri tesirleri 

altında bulunmaktadır. Dolayısıyla onun değer verdikleri, hayranlıkları yahut 

karşısında menfi duygular beslediği şeyler hep bu tesirler ile biçim bulmuşlardır.  

 

     Bu bölümde ele alınan ressamlar, eserlerinde, geleneksel kimlik ve yaşantıyı,  

XIX.  yüzyıl sonundan itibaren hakim kültürel ve çevresel faktörlerin ve  kendi 

bireysel yapılarının, yani kendilerini idare eden kuvvetlerin etkisiyle, kişisel 

üsluplarını ortaya koyarak yansıtmışlardır. Sanatçıların yetişme çağında etkisinde 

kaldıkları kuvvetlerin yaşamları boyunca onları terk etmeyeceği bir gerçektir. Bu 

gerçekten  yola çıkarak burada ele alınan eserler, konuya uygun oldukları takdirde, 

yetişmelerini 1923 öncesi tamamlamış olan sanatçıların, bütün yaşam süresinden 

seçilerek değerlendirilmiştir. Bu bölümde geleneksel kimlik ve yaşantıyı yansıtan 

eser örnekleri dört başlık altında incelenmiştir.  

 

 

3.3.1. Geleneksel Çevreyi Görselleştiren Şehir ve Tabiat Görünümleri  

 

     Şehir ve Tabiat görünümleri başlığı altında incelenen eserler incelenen eserler 

arasında çoğunluğu meydana getirmektedir. Şehir, mahalle ve sokak görünümleri, 

konutlar bu çerçevede değerlendirilmiştir.  Ayrıca sanatçıların tasavvufi bir derinlikle 

446 Ahmed Rasim,a.g.e., 60 
                                                 



156 
 

ele aldıkları görülen dolayısıyla geleneksel kişiliklerinin yansıdığı tabiat manzaraları 

da bu kategoride incelenmiştir.  

 

     Şeker Ahmed Paşa tasavvufi bir gözle baktığı tabiat manzaraları meydana 

getirmiş santçılardan biridir. Büyük ağırlıkla manzara ve natürmort türlerinde eserler 

veren ve hoş sohbeti, şefkatli ve tatlı dilli oluşu, tevazuu sebebiyle  “şeker” lakabı 

takılan, Şeker Ahmed Paşa (1841-1907)447 geleneksel bir dünya görüşüne sahiptir. 

Gayet mütevazı ve maddi dünyanın hazlarını önemsemeyen tasavvufi düşünceye 

sahip dindar bir kişidir. Bu kişisel özellikleri tabiatı konu ettiği manzaralarına da 

yansır. Zira sanatçı tabiat karşısında bazen tüm inceliklerini öğrendiği Batı resminin 

kaidelerini unutur ve geleneksel yapıdaki bir Osmanlı kimliğiyle ortaya çıkar. Bu 

durumda sanatçı, tabiata Tanrı nurunun ışığını görmek448 isteyen dindar bir Osmanlı 

gibi, başka bir gözle bakmaktadır. 

 

     Şeker Ahmed Paşa, ele aldığı tabiat manzaralarını natüralist bir anlayışla 

yansıtmaktansa kendi duygu ve düşünceleriyle resmetmektedir. Sanatçı 

manzaralarında genellikle ormanın derinliklerinden bir köşeyi, ağaçların gölgelediği 

447 Şeker Ahmed Paşa (1841-1907) Üsküdar’da doğmuştur. 1856 yılında Harbiye Mektebi’ne giren 
Ahmed Ali, resme karşı olan istidadının farkedilmesinden sonra resim derslerinde öğretmen muavini 
olarak görev yapmaya başlamıştır.  1862’de Sultan Abdülaziz tarafından sanat çalışmaları için Paris’e 
gönderilmiştir. Burada, Paris’e gönderilen Türk’lere dil öğretmek ve onların eğitim ve terbiyelerine 
yardım etmek amacıyla kurulmuş olan Mekteb-i Osmani’de tahsilini yaparken bir yandan da 
akademik eğitimin gereklerini yerine getiren, oryantalist konuları ele alan Gustave Boulanger’den 
(1824-1888)  resim eğitimi almıştır. Burada aldığı eğitimle Akademi’de oryantalist ressam Jean-Léon 
Gérome’un (1824-1904) atölyesine girerek eğitimine devam etmiştir. 1867 Paris Uluslararası 
Sergisi'nde bazı resimlerini  ve Sultan Abdülaziz'in karakalem, büyük boyutlu bir portresini sergilemiş 
ve o sırada Paris’te bulunan Sultan’ın büyük takdirini kazanmıştır. 1870 sonunda Ecole des Beaux-
Arts'dan üstün başarı ile mezun olan Ahmed Ali, 1870 Salon'una katılarak Prix de Rome’a (Roma 
Ödülü) hak kazanmıştır. İstanbul’a döndükten sonra sanatçı Tıbbiye’de yüzbaşı rütbesiyle resim 
hocası olmuştur. 27 Nisan 1873 tarihinde, Sultanahmed Sanayi Mektebi’nde kendisiyle birlikte on 
ressamın katılımıyla gerçek anlamdaki ilk resim sergisini açmıştır. İstanbul’da açılan bu ilk sergiden 
sonra 1 Temmuz 1875’de Çemberlitaş’taki Darülfünun Binası’nda ikinci sergiyi de gerçekleştirmiştir. 
1877’de Petit Champs Belediye Tiyatrosu’nda büyük bir sergi daha gerçekleştirmiştir. Böylelikle 
Türk resim sanatında resim sanatının halkla buluşmasında da öncü bir isim olmuştur. II. Abdülhamid 
zamanında mirliva olarak paşa ünvanı almış olan Ahmet Paşa, 1890 yılında ferik olmuştur. Sanatçı 
1896’dan öldüğü yıl olan 1907’ye kadar Saray’da Misafirin-i Ecnebiyye Teşrifatçılığı görevini yerine 
getirmiştir. Bkz. A.Kamil Gören, “(Şeker) Ahmed Ali Paşa’yı Yazmak”, Şeker Ahmed Paşa 1841-
1907, Haz. Ö. Faruk Şerifoğlu- İlona Baytar,  17-69. Şeker Ahmed Paşa’nın hayatına dair tarihlerde 
ayrıca bkz. A. Kamil Gören, “(Şeker) Ahmed Ali Paşa’yı Yazmak:Zamandizinsel Bir Deneme”, 
Şeker Ahmed Paşa 1841-1907, Haz. Ö. Faruk Şerifoğlu- İlona Baytar, 231-248 
448 Tasavvuf  inancına göre âlem baştan başa Tanrı nurunun ışığıdır.  Bu konu hakkında bkz. 
Şebüsteri, Gülşen-i Râz, Çev. Abdülbaki Gölpınarlı, 11 

                                                 



157 
 

loş ve ıssız patikaları, birkaç ağaç ve birkaç küçük yapının olduğu çayırlıkları konu 

edinmektedir. Bu manzaraların içinde bazen  insan figürüne, geyik, karaca gibi 

hayvanlara yer vermektedir.  

 

     Sanatçının tabiatı konu alan resimlerinde görülen bu yaklaşımının en iyi 

örneklerinden birini Orman (Ormanda Oduncu) isimli eseri vermektedir (Resim 1). 

Orman resminde ortaya çıktığı gibi, sanatçı tabiata Paris’te öğrendiğinden başka bir 

gözle bakmıştır. Resimde kalın gövdeli büyük ağaçlardan oluşan bir ormanın 

ortasında odun yüklü eşeği ile bir köylü görünmektedir. Oduncu ve eşeği 

çevrelerindeki ağaçlara göre oldukça küçük kalmışlardır. Bir bakıma ormana dahil 

olmuşlardır. Orman kendi varlığıyla, tüm ihtişamıyla, çevresine büyük bir sükunet 

yayarak ortaya çıkmıştır.  

 

 
Resim 1, Şeker Ahmed Paşa, Orman (Ormanda Oduncu), tarihsiz, tuval üzerine 
yağlıboya, 139,5x177 cm, MSGSÜ İRHM 
 



158 
 

     John Berger, bu resimdeki tuhaf bir perspektif bozukluktan yola çıkarak bunun 

neden ve sonuçları üzerine birtakım tespitlerde bulunurken bunları, sanatçının 

geleneksel Osmanlı kimliğine bağlamayı ihmal etmez; Resimde sınır çizgisinin hem 

ormanın en uzak köşesi olduğu hem de uzaktaki ağacın resimde seyirciye en yakın 

görünen nesne olduğu görülmektedir. Aynı zamanda seyirciden uzaklaşan ve ona 

yaklaşan bir ağaçtır bu. Bunun nedenini uzakta olması gereken ağacın gövdesinin 

adama göre büyük olmasına, ağaç yapraklarının seyirciye en yakın ağacın 

yapraklarıyla aynı büyüklükte verilmesine, uzaktaki bu ağacın gövdesine vuran ışığın 

onu seyirciye yaklaştırmasına, ön plandaki koyu renkli iki ağacın ise öteye doğru 

yaslanıyormuş görünümünde olmasına bağlamaktadır. Bunlardan daha önemli olanı 

ise, resimdeki köprünün beri yanından başlayıp ormanın ucuna doğru uzanan 

fundalığın sınırını belirleyen garip diyagonal çizginin varlığıdır. Bu çizgi hem resme 

üçüncü boyutu veren mekanla örtüşmekte hem de resmin yüzeyinde kalmaktadır. 

Böylece bir mekan muğlaklığı yaratmaktadır. Berger, tüm bunların akademik açıdan 

yanlış olduğunu dile getirir. Böyle bir deformasyonu Şeker Ahmed farkında olmadan 

yapmış olsa gerekir. Zira uzun yıllar “uslu ve çekingen bir öğrenci”449 olarak 

bulunduğu Paris’te büyük bir çabayla öğrendiği görsel dille bilinçli bir hesaplaşmaya 

girişebileceğini ima eden bir şey yoktur. Bu aşamada Berger, resmin neden bu kadar 

inandırıcı olduğunu sorar. Resimdeki çelişkili ve tutarsız duruma rağmen bu 

inandırıcılık varoluşsal bir kesinliğe bağlıdır. Nedeni ise ormanın yaşantısına 

uygunluğudur. Yunus Peygamberin kendini balığın karnında hissettiği gibi insanın 

kendini ormanın içinde görmesinden ileri gelmektedir. Resme kendine özgü 

inandırıcılığı veren, Şeker Ahmed Paşa’nın oduncunun yaşantısını tam bir doğrulukla 

yansıtmış olmasıdır. Berger, Avrupa etkisinden önce Türk resim sanatının minyatür 

ve tezhip geleneğini sürdürdüğüne değinir. Bu geleneksel resim dilinin işaretlerden 

ve süslemelerden oluştuğu, mekanın fiziksel olmayıp tinsel olduğu, ışığın boşluğu 

yarıp geçen değil de, dışa yansıyan aydınlık izlenimi verdiği gibi niteliklerinden 

bahsettikten sonra Şeker Ahmed Paşa’nın bu gelenekle bağını kurarak, “Şeker 

Ahmed Paşa’nın bu dili bırakıp başka bir dile geçmeye karar vermesi bize ilk bakışta 

göründüğünden çok daha güç olmuş olmalı” sonucuna varır. Bu geçiş sadece 

449 Semra Germaner, “XIX.yüzyıl Sanatından İki Etkileşim Örneği: Oryantalizm ve Türk Resminde 
Batılılaşma”, , Sanatta Etkileşim=Interactions in Art, Ed. Z. Yasa Yaman , 116-121 

                                                 



159 
 

Louvre’da gördüklerini gözlemleme sorunu değildir. Söz konusu olan insan ve tarih 

anlayışı ile tam bir dünya görüşüdür. Şeker Ahmed Paşa bir tekniği değil bir 

varlıkbilimi değiştiriyordu. Burada Berger mekan perspektifinin zaman sorunuyla 

çok yakından ilgili olduğunu vurgular. Avrupa manzara perspektifinin, Poussin, 

Claude Lorrain, Ruysdael, Hobbema’da görüldüğü gibi, tam bir açıklığa kavuşmuş 

düzeninin Vico’nun modern tarih anlayışını ortaya koyuşuyla örtüşmesi görülür.450 

Uzaklaşıp ufukta biten yol da tek çizgisel bir zaman anlayışı ile ilgilidir. Resimde 

mekanın dile gelişiyle hikayelerin anlatılma yolları arasında oldukça yakın bir 

koşutluk vardır. Berger’e göre, Şeker Ahmed Paşa oduncunun öyküsünü anlatırken 

ormana oduncunun gözüyle baktığını fark etmiştir. Şeker Ahmed Paşa, ormanı kendi 

başına var olan bir yer olarak görmektedir. Ormanın varlığı öylesine ağır 

basmaktadır ki Paşa, onun karşısında Paris’te uzun yıllar boyunca öğrendiklerini 

unutur görünür. Böylece, Paris’te öğrendiği şekliyle orman ile kendisi arasında 

olması gereken mesafeyi koruyamaz.451 Şeker Ahmed Paşa Orman’a geleneksel 

Osmanlı düşüncesine sahip  bir kişi, tasavvufi bir gözle doğaya bakan bir Müslüman 

olarak yaklaşmıştır. Batı algısında olduğu gibi Orman bir noktadan bakılarak görülen 

bir sahne, bir dekor,  seyredilen bir yer değil aksine yaşanan bir yerdir. Resimde 

anlatılan oduncu ve eşeğinin hikayesi değil, onlarla birlikte ormanın hikayesidir. 

Osmanlı sanatçısı için doğa yaradılışın bir tezahürü olduğu için kutsaldır. Kutsal 

olduğu kadar da güzeldir. Sanatçı, Şeker Ahmed Paşa için söylenebileceği gibi, 

görünüşün ardında gizli olanı ortaya çıkarmak, görünüşlerin ardındaki hakikate 

ulaşmak için bakar doğaya. Sıradanlığı aşıp yüce olana, ilahi olana işaret etmek 

sanatçı için önemlidir. Bu yaklaşım Şeker Ahmed’in tüm orman ve tabiat konulu 

resimlerinde yansımaktadır.452 

 

450 Giambattista Vico (1668-1744),  döngüsel  tarih anlayışını getirmiştir. Tarihin bir edimler dizisi 
olarak karşımıza çıktığını söylemektedir. Tanrının yarattığı tabiatın yanında,  tarih insan tarafından 
yaratılmış, gerçekleştirilmiştir. Her tarihsel durum, kendi biricik iç yapısında  ve bu yapı aracılığıyla 
anlaşılmalıdır. Tarihsel yaşamı, mitolojik, filolojik, hukuksal ve dinsel yönden kavramak 
gerekmektedir.  Vico’nun tarih felsefesi hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. Giambattista Vico, Yeni 
Bilim, Çev. Sema Önal, Doğu Batı Yayınları, 2007 
451 John Berger, “Şeker Ahmet Paşa’nın Bir Resmi Üstüne”, Çev. Cevat Çapan, Sanat Çevresi,  4-7 
452 Bu konuda bkz. Nilüfer Öndin, Gelenekten Moderne Türk Resmi Estetiği (1850-1950), 58 vd. 

                                                 



160 
 

     Böylece sanatçının ormanı, tabiatı konu aldığı Ormanda Karaca, Ormanda Yol, 

Ormanın Sükuneti, Sonbaharda Orman, Orman ve Geyik gibi resimlerinde tabiata 

karşı aynı yaklaşım içinde olduğu görülür. O görünüşlerin ardındaki hakikati, ilahi 

olanı işaret etmek istemektedir. Sanatçının Orman ve Geyik isimli eserinde derin 

ormanın içinde bir geyik betimlenmiştir (Resim 2). Şeker Ahmed’in bütün orman 

resimlerinde olduğu gibi Barbizon Okulu ressamlarının Fontainbleau ormanından 

yaptıkları  resimleri andıran bir eserdir. Onlar gibi düşşel ve masalsı bir havası 

vardır. Fakat aynı zamanda Orman tablosundaki gibi burada da Şeker Ahmed kendi 

zihnindeki ormanı resmetmiş, ona uhrevi bir derinlik katmıştır. Onda hiçbir çirkinlik 

bulunmaz. Zira onun güzelliğinde ilahi güzellik yansımaktadır. Recaizade Mahmud 

Ekrem de tabiatta çirkinliğin bulunmadığını öne sürer. Tanrının yaratıcı gücü ve 

büyüklüğü karşısında hayranlık duyan sanatçının bu hayranlığı tabiat karşısında daha 

da artmaktadır. Ekrem’e göre de tabiat yalnızca maddi bir varlık değildir, onda ilahi 

güzellik gizlidir.453 Çevre tasvirinin pek yapılmadığı dönem edebiyatında da söz 

konusu tabiat olunca, şehre bakmamış olan sanatçının tabiatın güzelliklerini övmekle 

bitiremediği görülür. Namık Kemal İntibah isimli eserine uzun uzun tabiat 

güzelliğini tasvirle başlar. Çamlıca’nın tabiatından bahseder görünse de aslında 

burada söz konusu olan Çamlıca değil, Tanrı’nın varlığının hissedildiği ideal bir 

tabiat parçasıdır.  Çamlıca’nın tabiatı öylesine övülür ki aslında burada övülenin 

tabiatın güzelliği üzerinden Tanrı’nın güzelliği olduğu anlaşılır: “Çamlıca’nın o ibret 

görüntüsüdür ki bahar içinde insan, çeşmesinin yanına çıkar da başını kaldırır 

etrafına bakınırsa gözünün önünde tabii, yapma nice yüz bin türlü güzellikten 

kurulmuş bir başka dünya görür…Çamlıca’ya cennet bahçelerinin yere inmiş bir 

parçası denilse uygundur…”454  

 

453 Bu konuda bkz. İsmail Parlatır, Recai-zade Mahmud Ekrem,.29 vd. 
454 Namık Kemal, İntibah, .31, 32 

                                                 



161 
 

 
Resim 2, Şeker Ahmed Paşa, Orman ve Geyik, tarihsiz, tuval üzerine yağlıboya, 
131x90 cm, MSGSÜ İRHM 
 
     Tasavvufi bir gözle tabiata bakan Şeker Ahmed Paşa’nın aynı bakışın izlerini 

taşıyan ilginç bir eseri de Ayvalı Manzara’dır (Resim 3). Resimde bir kavak ağacının 

gövdesine asılmış ayvalar görülmektedir. Ağacın dibinde de yine bir grup ayva ve 

birkaç nar bulunmaktadır. Böylesi bir düzenleme, kavak dalındaki ayvalar ve nar, 

Yunus Emre’nin (1239-1321) bir beytini akla getirir: 

“Çıktım erik dalına, anda yedim üzümü 

Bostan issi kakıdı, der ne yersin kozumu” 

Bu beytin açıklamasını yapan Niyazi-i Mısri (y. 1694), beyitte geçen erik, üzüm ve 

koz (ceviz) ile Yunus Emre’nin şeriat, tarikat ve hakikati işaret ettiğini ifade eder.455 

Burada ortasında büyük bir çekirdeği olan ve sadece taşrası yenen erik şeriatı, hem 

yenen hem de kendisinden pekmez, sirke gibi türlü nimetler elde edilen üzüm, bu 

yararına rağmen “içinde bir miktar riya ve tezkiye çekirdeği olmakla” tarikatı, 

455 Niyazi-i Mısri tarafından yapılan beyitin tam açıklaması için bkz. Ahmet Kabaklı, Yunus Emre, 
116-119 

                                                 



162 
 

cevizse tamamı yenip yabana atılacak bir şeyi olmadığından hakikati temsil 

etmektedir. Bu benzetme kolaylıkla Ayvalı Manzara’daki meyvasız fakat boyu güzel 

bir ağaç olan kavak ağacı, yenen ve kendisinden başka nimetler de yapılan ayva ve 

içi posa bırakmadan yenen nar için de yapılabilir. Beyitte bostan issi kakıdı (bostan 

sahibi kızdı) şeklinde geçen bostan issi (sahibi) ise, resimde temsili olmamakla 

birlikte, söz konusu meyvelerin bir tabakta değil de tabiatın ortasında, bir bahçede 

olması sebebiyle varlığını hissettirmektedir. Beyitte geçen, resimde bahçenin sahibi 

olarak yorumlanabilecek, bostan sahibinden kasıt ise Niyazi-i Mısri’nin ifade ettiği 

gibi mürşid-i kâmildir. Mürşid-i kâmil üç ilmi bir amel ile elde etmek isteyene 

kızmaktadır.  Yunus Emre’nin bu beytinin içerdiği tasavvufi anlamla, tasavvufi gözle 

tabiata baktığı bilinen Şeker Ahmed Paşa’nın Ayvalı Manzara isimli eserinin 

arasında daha ileri bir ilişki kurmadan en azından bir benzerlik olduğunu söylemek 

olanaklı olmaktadır.  

 

 
Resim 3, Şeker Ahmed Paşa, Ayvalı Manzara, tarihsiz, tuval üzerine yağlıboya, 
129x89 cm, Türkiye İş Bankası Koleksiyonu 



163 
 

     Şeker Ahmed Paşa kuşağının bir diğer önemli temsilcisi bulunan Süleyman 

Seyyid Bey (1842-1913)456 de hayranı olduğu tabiata büyük bir sadakatle çalışan, bu 

arada, perspektife, gölge ışığa ve renk inceliklerine büyük önem veren bir sanatçıdır. 

Perspektife çok önem vermesiyle metrologist (ölçü uzmanı) lakabını almış olan 

sanatçı457 boyayı çok ince katmanlar halinde kullanır böylece eserlerinde temiz ve 

saydam renkler elde eder. Maddiyata önem vermeyen, filozof mizaçlı, açık sözlü ve 

nüktedan bir kişi olarak bilinen Süleyman Seyyid458, ağırlıklı olarak manzara ve 

natürmort türünde eserler vermiştir.  

 

     Süleyman Seyyid’in manzaralarında da derin bir tabiat sevgisi hissedilir. Bununla 

beraber, Süleyman Seyyid’de, tabiatın, yeryüzü bahçesinin ele alınış tarzı, çiçek ve 

meyva resimlerinde de olduğu gibi salt bir doğa sevgisini yansıtmaz. Bahçe yahut 

tabiat öbür dünyayı düşünmek için sürekli bir uyarıdır. Bitkilerin yeşermeleri, 

solmaları yaşamın kısalığına, ahiretin kaçınılmazlığına dikkat çeker. İslam inancında 

bahçe düşüncesi cennet düşüncesine sıkı sıkıya bağlıdır. İnançlı bir Müslüman için 

yeryüzü bahçesi beklenen cennetin bir resmidir.459 Sanatçının tabiatı konu edindiği 

manzaralarında Şeker Ahmed Paşa için söylenenler geçerlidir. O da,  tabiatın içinde 

Tanrı nurunu görmektedir. Görünenin ardındaki hakikati işaret etmek arzusundadır. 

Geleneksel değerler doğrultusunda doğa ile kurduğu ilişki doğaya olan hayranlığı 

artırır. Tabiatı temaşa ve onu ele alma Süleyman Seyyid’de de önem kazanır.460 

Konuyu böyle ele alışının güzel bir örneğini Ormanda Karaca isimli eser 

sunmaktadır (Resim 4). Resimde gün ışığıyla aydınlanmış ormanın içine doğru 

456 Süleyman Seyyid Bey (1842-1913) Kartal Maltepe’si eşrafından Hacı İsmail  Efendi’nin oğlu 
olarak Üsküdar’da doğmuştur. 1862’de Harbiye’den mülazım-ı sâni rütbesiyle mezun olan sanatçı 
buradayken Kess ve Chirans’tan resim dersi almıştır. Resimdeki istidadı sebebiyle Paris’e Mekteb-i 
Osmani’ye resim hocası olarak gönderilmiştir. Paris’te, aynı zamanda, akademik eğitimi benimsemiş 
olan ve konularını mitoloji ve tarihten seçen Alexandre Cabanel’in (1823-1889) atölyesinde resim 
eğitimine devam etmiştir. 1870 yılında Fransa-Prusya savaşı nedeniyle İstanbul’a dönmüş ve 
Harbiye’de Osman Nuri Paşa’nın yardımcısı olarak resim hocalığı yapmaya başlamıştır. Bu arada 
Orman ve Maadin Mektebi ile Tıbbiye’de Fransızca öğretmenliği yapmıştır. Bkz. Mustafa Cezar, 
Sanatta Batı’ya Açılış ve Osman Hamdi, 152, Sami Yetik, Ressamlarımız,  64-71, S.Pertev Boyar, 
Türk Ressamları Hayatları ve Eserleri, 42-46 
457 S.Pertev Boyar, a.g.e., 42. Sanatçı perspektife verdiği önemi gösteren Fenni Menâzır (bilimsel 
perspektif) isimli, basılma fırsatı bulamayan, bir de kitap hazırlamıştır. Bkz. Sami Yetik, a.g.e., 69-70 
458 C.Esad Arseven, a.g.e.,142. 
459 Thomas Leisten, İslam Bahçeleri, Sanat Dünyamız, 76-84 
460 Nilüfer Öndin, a.g.e., 62 

                                                 



164 
 

uzanan yolun başında bir karaca bulunmaktadır. Eserde derin tabiat manevi bir 

teesürle ele alınmıştır.  

 

 
Resim 4, Kulları Kaymakam Seyyid (Süleyman Seyyid), Ormanda Karaca, 1312 
(1896-1897), tuval üzerine yağlı boya, 98,5x78 cm, Milli Saraylar Kolleksiyonu env. 
no: 11/1455 
 



165 
 

     Sanatçı, orman içleri, derin tabiat köşeleri yanında İstanbul görünümleri sunan 

manzaralar da yapmıştır. Bubunla beraber, Süleyman Seyyid için tabiat daha çok 

Üsküdar’ın tabiatıdır.  Üsküdar İskelesi’nde Kayıklar isimli 1884 tarihli eserde 

sanatçı sahile çekilmiş kayıkları ve arkalarındaki Üsküdar iskelesini konu edinmiştir. 

Ön planda zarif çizgileriyle kayıklar bulunmaktadır. Sahilde ise balıkçı barakaları yer 

almaktadır. Kayıkların içinde yola çıkmayı bekleyen fesli birkaç figür vardır. Bir 

kayığın kenarında fesi ve beyaz şalvarıyla bir kayıkçının müşteri beklediği 

görülmektedir. Arka planda yer alan ahşap Üsküdar iskelesine doğru uzanan yolda 

fesli erkekler ve şemsiyeli ve feraceli kadınlar ağır ağır yürümektedir. Gemilerin 

bulunduğu Boğaz’ın karşı kıyısında Topkapı Sarayı seçilmektedir (Resim 5). 

 

 
Resim 5, Süleyman Seyyid, Üsküdar İskelesinde Kayıklar, 1884, tuval üzerine 
yağlıboya, 27x46 cm, MSGSÜ İRHM 
 

     Neredeyse bütün ömrü hocalık yapmakla geçen ressam Hoca Ali Rıza Bey (1858-

1930),461 geleneksel bir ahlaka sahiptir. Bu ahlak yapısı onun konu seçimini ve 

461 Hoca Ali Rıza (1858-1930) 1858 yılında Üsküdar’da Ahmediye mahallesinde, amatör olarak hat 
sanatıyla uğraşan süvari binbaşısı Mehmet Rüştü Efendi’nin oğlu olarak dünyaya gelmiştir. İlk ve orta 
tahsilini Üsküdar’da bitirdikten sonra Askeri İdadiye ve sonra Harbiye’ye girmiş, buradan 1884 
yılında mülâzım olarak mezun olmuştur. Resme ilgisi daha çocuk yaşlarında başlayan Hoca Ali Rıza, 
İdadideyken kendisi gibi resme meraklı Zekai (Paşa) ve birkaç arkadaşıyla beraber bir resimhane 
açılmasına ön ayak olmuştur. Süleyman Seyyid Bey’den ve Kess’den resim eğitimi alan Ali Rıza 

                                                 



166 
 

konuları ele alış tarzını belirlemiştir. İyi kalpli, dürüst, mert ve pek mütevazı bir 

insandır. Teşrifattan, fazla hürmet gösterilmesinden pek sıkılır. Türk evlerini, 

yaşayışlarını, mahallelerini, çarşı ve pazarlarını, dostlarını, camilerini, eski 

mefahirini (övünülecek şeyler), özellikle ezanı arar. Bulamazsa canı sıkılır.462 Hoca 

Ali Rıza,  mesleğini  peyzaj ressamlığı olarak tanımlamaktadır. Yegane zevk ve 

emelinin, memleketin tatlı semaları altında, zümrüt yeşili görüntüler üzerine 

serpilmiş, yerli ve milli bir yaşayışı anlatan Osmanlı aşiyanlarını, mahallelerini, 

manzaralarını, ağaçlık yerlerini, tarihi ve kıymetli eserlerini öldürmemek ve onlara 

uzun bir hayat vermek olduğunu söyler. 463 Resimlerinde en çok doğduğu Üsküdar’ın 

ve İstanbul’un diğer yörelerinin sessiz köşelerini, sokaklarını, kıyı kahvelerini, deniz 

kıyılarını, evlerini, mezarlıklarını işleyen ressam, bu tutumuyla eski İstanbul’un 

pitoresk ve tarihini belgeleyen emsalsiz bir kaynaktır.464  

 

     Böylece sanatçı, geleneksel yapısına uygun bir görev yüklenir. Amacını ise şu 

sözlerle ifade eder: “ En ziyade temayülüm milletimin ve memleketimin hissen, 

şeklen, ahlaken ve hayaten sadık ve hakiki tercümanı olarak bilhakkın İstanbul’u ve 

onun Boğazını ölmez bir hayat lisanıyla söyleten eserleri vücuda getirmektir.”465 Bir 

görev olarak da addettiği bu tercihinde geleneksel yapısının yanı sıra sanatçının yiten 

bir mazi karşısındaki endişesi de rol oynar. Bu sebeple O, bu maziyi yansıtan yerleri 

resmetmeyi tercih eder. Osmanlının XIX. yüzyıl sonu itibarıyla modernleşen 

yüzünün uzağında, kendini koruyan, eski zamanların ruhunu muhafaza eden Üsküdar 

Bey’in resim sanatındaki başarısı dikkati çektiğinden Harbiye’den mezun olduğunda resim hocası 
Osman Nuri Paşa’ya muavin olmuştur. Muavinliğe ilave olarak o sırada Harbiye’de yeni kurulan 
zadegân sınıfları resim hocası görevini de üstlenmiştir. 1891’de Osmanlı İmparatorluğu’nun ilk 
başkentlerinin fotoğraflanarak belgelenmesi çalışmalarına katılmış, Türk-İslam eserlerine ait 
görünümler çizmiştir. 1895’te Yıldız Porselen Fabrikası Resimhanesinde, Halid Naci, Şeker Ahmed 
Paşa, Osman Nuri Paşa, Ömer Adil Bey gibi sanatçılarla birlikte porselen resimlemiştir. Sanatçı 
Meşrutiyete kadar Harbiye’de hocalık etmiş, bu arada Darüşşafaka’da da parasız olarak resim dersleri 
vermiştir. Ayrıca 1909’dan 1911 yılına kadar Harbiye Matbaasının baş ressamlığını da yapmıştır. 
Emekli olduktan sonra sanatçı önce Kız Sanayi-i Nefise Mektebine hoca olmuştur. Bu arada Çamlıca 
Kız Lisesi resim hocalığı da yapmıştır. 1909-1912 yılları arasında Osmanlı Ressamlar Cemiyeti 
Başkanlığında bulunmuştur. Hoca Ali Rıza hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. Ö. Faruk Şerifoğlu 
(Haz.), Hoca Ali Rıza (1858-1930), Yapı Kredi Kültür Sanat Yayınları, İstanbul 2005. Ayrıca bkz. 
Kemal Erhan, Hoca Ali Rıza, İş bankası yayınları, Ankara 1980, A.Süheyl Ünver, Ressam Ali Rıza 
Hayatı ve Eserleri (1858-1930), TG Yaınları, Kemal Matbaası,  İstanbul. 
462 A.Süheyl Ünver,a.g.e, .8 
463 A.Süheyl Ünver, a.g.e..9 
464 A.Süheyl Ünver, a.g.e.,.12 
465 A.Süheyl Ünver,a.g.e.,.6,7. K.emal Erhan, a.g.e., 10-11. 

                                                                                                                                          



167 
 

gibi semtlerin466, mahallelerin, sokakların, oralardaki yaşantının dingin, asude 

havasını resmeder.  

 

     Üsküdar’da Kar, sanatçının birçok defa çeşitli köşelerini, sokaklarını resmettiği 

bu dindar semtin kuşbakışı olarak kar altındaki görünümüdür. Bir cami etrafında 

kümelenmiş, birbirlerine saygılı dizilişteki evleriyle tipik bir Osmanlı şehrini 

göstermektedir (Resim 6). Malik Aksel, “Ressamlar Şehri Üsküdar” isimli 

makalesinde Hoca gibi Üsküdarlı sanatçılardan ve Üsküdar konulu resimlerden 

bahsederken Üsküdar’ın değişen İstanbul’un ücra bir semti olarak geleneksel hayatı 

yaşayan, mahalli dokuyu koruyan özelliğinin bu ressamlar için önemine ve 

kendilerini buldukları cezbedici  yönüne de değinir. Bir yandan da bunu, Batılı 

sanatçılarla Türk sanatçıların İstanbul’a bakışlarındaki farklılığın üzerinde durmak 

için fırsat olarak değerlendirir: “…Türk ressamları da İstanbul’un Avrupalılarca 

cazip oriyantal tarafını değil, Üsküdar’ın, Anadolu yakasının tenha, sessiz köşelerini 

alırlardı. Bu ressamların resimleri arasında ne bir Beyazıt Meydanı, ne Fatih gibi o 

zamanların en kalabalık semtleri görünürdü. Bütün bu sanatkarlar gözlerini Anadolu 

yakasının sessiz köşelerine çevirmişler, oraların manzaralarını ortaya koymaya 

gayret etmişlerdir. Birinciler toplu yaşayışımızı biraz da mübalağalı ve görmek 

istedikleri şekilde göstermeye çalışmışlar. İkinciler ise buna önem vermemişler, 

cemiyet hayatımızı ihmal etmekle beraber mahalli renk ve üslubda yapmacıklıktan 

uzak olarak gördüklerini aksettirmeye çalışmışlar, gerçek bir pentür havası 

yaratmışlardır…Bir resim tarzı yarattılar, bu tarz, Avrupalı ressamların zıddına 

olarak resimler figürlerle dolu değildi. Burada tabiata bağlı bir Türk peyzajı 

vardı.”467 

 

466 Ünlü bir Fransız yazarı ve seyyahı olan G. De Nerval (1808-1855), 1843 yılında yapmış olduğu 
Türkiye’yi de kapsayan uzun seyahatin sonunda meydana getirdiği eserinde (Voyage en Orient) 
Üsküdar’dan şöyle bahsetmektedir : “Üsküdar, Avrupa yakasında bulunan ve biraz kozmopolit olan 
İstanbul’a göre çok daha Müslüman bir şehirdir. Bu şehirde eski Türk ananesi devam ediyor. 
Tanzimatın getirdiği giyim tarzı burada yok. Herkes yine beyaz veya yeşil sarıkla dolaşıyor…Evlerin, 
çeşmelerin ve camilerin inşa tarzı da daha eski, İstanbul’da binaları sağlamlaştırmak için tatbik edilen 
yenilikler, taş yollar, kaldırımlar, fenerler, atlı arabalar, burada tehlikeli yenilikler olarak görülüyor. 
Üsküdar Avrupa Türkiye’sinin ergeç Hristiyanların pençesine düşeceğinden endişe eden yaşlı 
Müslümanların da sığındığı bir şehirdir.” Bkz. G.de Nerval, Muhteşem İstanbul, Çev. Refik Özdek, 
94. 
467 Malik Aksel, “Ressamlar Şehri Üsküdar”, Sanat ve Folklor, 273-274 

                                                 



168 
 

 
Resim 6, Hoca Ali Rıza, Üsküdar’da Kar, (14 Kanunisani 1308) 26 Ocak 1893, tuval 
üzerine yağlı boya, 54x81 cm, Taviloğlu Koleksiyonu 
 

     Hoca Ali Rıza yitmekte olan maziyi, geleneksel değerleri, “milli bir ruh” 

taşıdığını düşündüğü köşeleri, ıssız sokakları, cumbalı evleri, mescidiyle, çeşmesiyle 

resmederek belgelemek, gelecek kuşaklara aktarmak istemektedir. Bunu titiz bir 

dikkatle, sevgiyle ve duyarlılıkla gerçekleştirir. Bu belgeleme çabası içinde gelenek-

geçmiş kaybından duyduğu endişenin rolü büyük olsa gerektir.  

 

     Hoca Ali Rıza’nın geleneksel yaşantıyı yansıtmayı bir görev olarak gördüğünden 

Türk resmi içinde geleneksel hayata ilişkin sahneleri en çok konu edinmiş olan 

ressamdır. Hoca Ali Rıza’nın geleneksel hayata ilişkin konularını şu başlıklar altında 

sınıflandırabiliriz; İstanbul manzaraları (Haliç, Üsküdar vb.),Boğaziçi manzaraları 

(yalılar, kıyılar, kayık gezintileri), sokaklar ve mahalle görünümleri, tek yapılar ((ev, 

çeşme, cami vb.) ve mezarlıklar, portreler, figürler, ev içleri ve basit eşyalar.  

 

     Hoca Ali Rıza, Üsküdar dışında, İstanbul’un daha birçok semtlerini resimlerine 

taşıyarak geleneksel hayatı daha çok kent manzaraları, özellikle de mahalle ve sokak 

görünümleri üzerinden yansıtmıştır. Kaba taş yahut arnavut kaldırımı döşeli iki tarafı 



169 
 

cumbalı evlerle çevrili sokaklar, bu sokakların bir köşesinde yer alan çeşme, sebil 

gibi yapılar, yine mescit ve cami, türbe, mezarlık, bunlar bu hayatın çerçevesini 

oluştururlar. Şehrin merkezinden uzakta birtakım köşelerdir buralar. Tanpınar’ın 

İstanbul hakkında dediği gibi, bu şehir büyük mimari eserlerin olduğu kadar küçük 

köşelerin, sürpriz peyzajların da şehridir. Bu köşeler bir yığın inanç, gelenek, zevk, 

tesadüfle ve hatta asırların ihmaliyle oluşmuş terkiplerdir.468 Hoca Ali Rıza da 

resimlerinin gösterdiği gibi daha çok bu köşeleri sever. Buralarda geçen hayatların 

içinde yaşar ve ruhunu aksettirmek ister.  

 

     Sanatçı ev, mahalle, sokak çevrelerini yansıtan çok sayıda eser meydana 

getirmiştir. Denilebilir ki yitmekte olan bir yaşantının, bir dünyanın ayrıntılı tespitini 

yapmaya çalışmıştır.   Eserlerinde   çoğunlukla  şehrin  uzak  bölgelerini,  mütevazı  

hayatların geçtiği çevreleri konu almıştır. Sanatçının eserlerinde görülen ev 

geleneksel hayatın izlerini, ruhunu yansıtır. Ev, aile yaşantısını, dış dünyadan ayıran 

ve ona mahremiyet kazandıran bir yerdir. Ev mahremiyetini korumak için yüksek 

bahçe duvarlarıyla ve pencerelerindeki kafesleriyle kapalı bir mekan oluşturur. 

Mahalle ve sokak ise ekonomik ve kültürel yapıları bakımından sosyal yaşamın asli 

birimleridir. Hoca Ali Rıza’nın eserlerindeki sokak görünümlerinde sıcak, samimi, 

sakin bir hava esmektedir. Mütevazı hayatların sürdüğü bu sokaklar ve evler 

kendilerine ait bir yalnızlığı yaşamaktadırlar. Bu yalnızlıkları, süratle değişen ve yeni 

bir kimlik kazanan İstanbul’un yakınında, kaderlerini bekliyor olmanın hüzünlü 

yalnızlığıdır. Sanatçı bazen evleri tek başına ele alır bazense yan yana bir dizi ev 

sıralanır eserlerinde. Bu evler arasında bağımsız, bol yeşillikli konak ve köşklere de 

rastlanabilmektedir. Bu evlerin özel köşeleri cumbaları, kapıları, bahçe duvarından 

aşan sarmaşıkları, ağaç dalları dikkatlice belirtilir. Bu evler Abdihak Şinasi Hisar’ın 

ifadesiyle “için için hisli ve bize akraba evler…zengin ağaçlar yanında düşünen, 

uykulu ve hulyalı mahluklar gibi pinekleyen evler” dir.  Bu “evlerin cephelerinde 

sanki birbiriyle dertleşen pencereler “ vardır (Resim 7,8).  

 

468 A.Hamdi Tanpınar, Beş Şehir, 178-179 
                                                 



170 
 

 
Resim 7, Hoca Ali Rıza, Türk Evleri, 1929, Tuval üzerine yağlıboya, 46x66 cm, 
Artam Antik Aş. 261. Müzayede Kataloğu (11 Nisan 2010) 
 

 
Resim 8, Hoca Ali Rıza, Türk Evi, Kağıt üzerine karakalem, tarihsiz, 19,5x27 cm, 
Artam Antik Aş. 256. Müzayede Katakoğu 
 
     Sokaklar ise “ yan yana evleriyle asude ve mahmur” olarak görünürler.469 

Sokaklar sessizliği telkin eder. Bu sokaklarda pek fazla insan yoktur. Bazen bir kapı 

önünde bir kişi beklemektedir. Bir kenarda karşılaşmış olan iki kişi ayak üzere 

sohbettedir. Bir kadın çocuğunun elinden tutmuş yürümektedir. Yahut çocuk annesi 

yanında olduğu halde bir seyyar satıcıdan bir şey almaktadır. Yahut sokakta seyyar 

469 A.Şinasi Hisar, Boğaziçi Yalıları- Geçmiş Zaman Köşkleri, 181     
                                                 



171 
 

satıcıdan başka kimseler  yoktur.  Satıcı  tezgahını  yüklenmiş  sessiz sokakta 

uzaklaşmaktadır. Mahalle aralarından çıkıp da daha merkezi yerlere, çarşılara, 

meydanlara açılan mevkilerde bir parça daha insana rastlanır. Aslında sanatçı tüm bu 

çevreyi neşeyle görmüş ve titiz bir işçilikle betimlemiştir. Bu sokaklar ve evler derin 

bir sevgiyle resmedildiklerinden Halit Ziya’nın “ her zaman bataklık, her zaman 

kokmuş sokaklardan hava almaya çalışan basık ve karanlık evlerin kafesleri 

arkasında günlerden, saatlerden habersiz, sıkıntılı ömrünün…” 470 diye tasvire 

giriştiği dünyadan apayrı bir şiir dünyası sunarlar. Abdülhak Şinasi Hisar, Hoca Ali 

Rıza’nın resimleri hakkında yazdığı yazıda bu evler ve mahallelerden bahsederken 

daha derin kökler bulur: “…bu evler, bu yollar ve bu mahalleler fani talihlerimizi 

çerçeveleyen imkanların belki en hisli fakat bir nevi hudut manzaraları değil midir? 

Bunlar öyle birtakım köklerdir ki, maneviyatımızın derinliklerinde sızladıklarını, 

topraklarımızın ta derinliklerinde bizi talihimize bağladıklarını duyarız.”471 

Sanatçının resmettiği sokaklar İstanbul’un fukara semtlerindedir. O, bu fukaralığı 

güzel görme ve güzel gösterme eğilimindedir. Fukara semtler, mahalleler geleneksel 

Osmanlı toplumunun ruhunun en çok yansıdığı yerlerdir. Yahya Kemal de fukaralık 

üzerinde durur. Fukaralığı hem topluma hem İstanbul’a yakıştırır. Fukaralık ona göre 

hem ruhumuzu hem İstanbul’u güzelleştirmiştir.472 Ayrıca İstanbul semtlerinde 

karşılaşılan yoksulluğu ve hüznü tarihten gelen süreklilikle şehrin bir özelliği olarak 

görür. Koca Mustâpaşa şiirinde bunu şöyle ifade etmektedir:  

“ Koca Mustâpaşa! Ücrâ ve fakir İstanbul! 

   Tâ fetihten beri mü’min, mütevekkil, yoksul, 

   Hüznü bir zevk edinenler yaşıyorlar burada…”473 

Hoca Ali Rıza’nın resimlerindeki sokaklar, bu sokaklardaki evler de Yahya Kemal’in 

bahsettiği dünyaya aittir. Çok uzun zamandan beri mü’min, mütevekkil ve 

yoksuldurlar. Toplumun hangi şekiller ve renkler içinde nasıl yaşadığını göstererek 

bütün bir maziyi anlatırlar (Resim 9,10,11,) 

 

470 Halit Ziya Uşaklıgil, Onu Beklerken,.122 
471 A.Şinasi Hisar, a.g.e., 186 
472 Süheyl Ünver, Yahya Kemal’in Dünyası, 86 
473 Yahya Kemal, Kendi Gök Kubbemiz, 26 

                                                 



172 
 

 
Resim 9, Hoca Ali Rıza, Üsküdar’da Bir Sokak, tarihsiz, karton üzerine yağlıboya, 
17,5x24 cm, Özel koleksiyon 
 



173 
 

 
Resim 10, Hoca Ali Rıza, Minare ve Eski Evler, tarihsiz, karton üzerine yağlıboya, 
34x24 cm, Özel koleksiyon 
 

 
Resim 11, Hoca Ali Rıza, Hasanpaşa’da İbrahimağa Mahallesi, tarihsiz, kağıt 
üzerine yağlıboya, 27x33 cm, Artam Antik Aş. 284. Müzayede Kataloğu 



174 
 

     Hoca Ali Rıza’nın resimlerinde mimari yapıların bunların içinde de çeşmelerin 

ayrı bir önemi vardır. Her sokak başında, köşede bulunan, mahallenin su ihtiyacını 

gidererek onun hayatına katılan çeşme, Hoca Ali Rıza’nın eserlerinde sıkça görülür. 

Çeşmeyi Hoca Ali Rıza, genellikle, geleneksel toplumun hayatındaki yerini ve 

önemini vurgulamak için çevresiyle birlikte resmetmiştir. Bazen ayrıntılı olarak, 

yakın plandan ele aldığı çeşmeler de vardır. Muallim Naci’nin çocukken kendi 

sokaklarının köşesindeki çeşmeyi onları daha uzak çeşmelere gitmekten kurtardığı 

için “gururlanan bir kahraman” gibi görmesi474  çeşmelerin geleneksel hayat içindeki 

yerlerini göstermesi açısından pek manidardır. Hoca Ali Rıza’nın çeşmeleri sadece 

estetik formları nedeniyle değil Muallim Naci’ni hissettiği benzer duygusal bağla da 

resmettiği pek açıktır. Zira sanatçı çeşmeyi toplumun hayatındaki yerini, önemini 

vurgular şekilde, sokağın, mahallenin girişine çıkışına hakim konumunu göstererek 

resmettiği zaman halkın gözündeki bir kahramanı resmettiğinin bilincinde olduğu  

sezilebilmektedir (Resim 12). 

 

 
Resim 12, Hoca Ali Rıza, İstanbul Bozdoğan Kemeri Mahallesindeki Çeşme, 1908, 
kağıt üzerine karakalem, 35x33cm, MSGSÜ İRHM 
 

474 Muallim Naci, Ömer’in Çocukluğu, 9 
                                                 



175 
 

     Boğaziçi, sahilleri ve yalılarıyla, Boğaza inen yollarıyla, bahçeleri ve bitkileriıyle 

Hoca Ali Rıza’nın manzara konulu resimlerinde önemli bir yer tutar. Boğaziçi 

İstanbul tabiatının müstesna bir parçasıdır.  Abdülhak Şinasi Hisar, Hoca Ali 

Rıza’nın Üsküdar, Çamlıca, Acıbadem, Bulgurlu, İhsaniye, Ümraniye, Karacaahmed, 

Haydarpaşa, Kurbağalıdere gibi semt ve mahallelerin olduğu kadar Çengelköy, 

Anadoluhisarı, Rumelihisarı, Kanlıca, Paşabahçe, Beykoz sahillerinin ve İncirköyü 

gibi Boğaziçi mahallelerinin de ressamı olduğunu belirtir. Hoca, A. Şinasi Hisar’a 

göre “ kendisini en çok buralara yakın duyduğu, en çok kendi ruhu gibi asude ve 

mütevazı ve için için his dolu bulduğu bu komşularıyla anlaştığı için” buraların 

resimlerini yapmayı çok seviyordu.475 Boğaziçi böylece birçok mahallesi ve 

köşesiyle Hoca Ali Rıza’nın resimlerinde sevgiyle temaşa edilmiş bir tabiatın parçası 

olarak resmedilmiştir (Resim 13,14). 

 

 
Resim 13, Hoca Ali Rıza, Yalılar, tarihsiz, kağıt üzerine suluboya, 29x22cm, Artam 
Antik Aş. 264. Müzayede Kataloğu 

475 Abdülhak Şinasi Hisar, a.g.e., 180 
                                                 



176 
 

 
Resim 14, Hoca Ali Rıza, Boğaziçi, H.1327 (1909), kağıt üzerine suluboya, 
27x19cm, Artam Antik Aş. 256. Müzayede Kataloğu 
 

     Harbiye mektebi mezunu Hüseyin Zekai Paşa (1859-1919),476 Avrupa’ya resim 

eğitimi almaya gitmemiş olan ressamlar arasında olup tıpkı Hoca Ali Rıza gibi, Türk 

476 Hüseyin Zekai Paşa (1859-1919), İbrahim Efendi’nin oğlu olarak İstanbul’da doğmuştur. Okul 
yıllarında yapmış olduğu Boğaziçinde donanmayı tasvir eden bir resminin II. Abdülhamid’e takdim 
edilmesinden sonra mülazım olarak yaverliğe tayin olunmuştur. Emekliliğinden bir yıl kadar 
öncesinde paşalığa terfi etmiştir. Bkz. S.Pertev Boyar, Osmanlı İmparatorluğu ve Türkiye 
Cumhuriyeti Devirlerinde Türk Ressamları, 73. Hüseyin Zekai eski eserlere meraklı bir amatördür. 
Devlete bağlı uzman sıfatıyla bu alanda çalışmıştır. Ayrıca Maarif Vekaletine bağlı Tercüme 
Bürosu’nun sanat kitaplarıyla ilgilenen bölümüne danışmanlık yapmıştır. Resim, arkeoloji, mimari ve 
küçük sanatlar alanında derin bir kültüre sahip olan sanatçı, sanat tarihi açısından önemli, korumacılık 
konusunda düşüncelerini aktardığı  Mübeccel Hazineler (1913)  isminde bir de kitap yazmıştır. Sami 
Yetik atölyesini ziyaret ettiği Hüseyin Zekai’nin özellikle         Türk eserlerine olan düşkünlüğüne ve 
zengin bilgisine şahit olmuştur: “ Zekai Paşa , eski Türk eserlerine ve nefis eşyaya son derece meraklı 
bir ressamdı. Türk eşyalarıyla süslü atölyesi, kendilerini ziyaret ettiğim gün bana o zamana kadar 
görmediğim bir müzede bulunuyorum hissini vermişti. Eski nakış sanatımızın ve eşyalarımızın 
hayranı olan üstat, atalarımızın güzel sanatlara karşı beslediği sevgiyi, oymalar, yazılar, tezhibler ve 

                                                 



177 
 

resmi içinde, çok özgün bir dil, bir üslup sahibi olmayı başarmış bir sanatçıdır.  Sezer 

Tansuğ’a göre Paşa, gereğinde çok güçlü bir kişisel üslupla fotoğraftan yararlanan 

fakat giderek Batı’daki açık hava ressamlığının Türkiye’ye yansıyan işaretlerini de 

değerlendiren bir usta olarak karşımıza çıkar.477 

 

     Hüseyin Zekai Paşa’nın eserleri iki farklı tarzda işlenmişlerdir. Bunlardan biri 

Primitiflerle bağlantısını kuran fotoğraftan yararlanarak gerçekleştirdiği koyu 

renkleri kullandığı ve şiirsel bir atmosferin hakim olduğu eserlerdir. Bir diğeri 

empresyonist duyarlılıkta olan parlak renklerin kullanıldığı, ışıklı eserlerdir. Hüseyin  

Zekai Paşa, manzaralar, natürmortlar ve çok az sayıda iç mekan görünümlerini 

yeğlemiştir. Sanatçının resimlerinde manzaraların büyük önemi vardır. İstanbul 

tabiatına ilişkin manzaraları dışında, perspektifli mimari görünümleri merkeze aldığı 

eserler meydana getirmiştir. Daha çok Üsküdar, Erenköy ve çevresini ele alır. O 

zamanki hayatın daha ince duygular içinde yaşandığı Boğaz tepeleri, oradaki köşkler, 

yeşil doku, sırtlar konusu içindedir. Bazen mescid, cami, çeşme gibi tek bir mimari 

eseri resmetmektedir. Bu eserleri yakın plandan, yakın çevresi ile, kadrajda ufak 

değişikliklerle tekrar tekrar ele alır. Bu eserlerde sanatçının Saray’a bağlılığının yanı 

sıra bir medeniyete ait olma duygusunun, inancının, dindarlığının yansıması görülür. 

Fotoğraftan yararlandığı eserlerinde primitiflerle ortak yaklaşım sergiler. Bunlarda 

şiirsel, manevi bir güzellik atmosferi hakimdir.  

 

     Panoramik görünüm sunan manzaralarında sivil mimari yapıları da yer alır. Yeşil 

bir dokunun içinde eski hayatın geçtiği ahşap köşkler, konaklar yer almaktadır. 

Tabiat içinde köşk, bahçe, bahçe-cennet ilişkisini hatırlatır. Boğaz sırtlarıyla, mesire 

alanlarıyla, ev, konak, saray bahçeleriyle İstanbul iç içe bahçelerden oluşan tam bir 

bahçe-şehir niteliği taşımaktadır.478 İslam’ın inananlara vaat ettiği cennet de iç içe 

geçmiş bahçelerden oluşmaktadır. İslami cennet tasavvurunun unsurları olarak çeşit 

çeşit meyva ağaçları, gölge veren ağaçlar, renk renk çiçekler, şırıldayan sular, ev 

bahçelerin dışında cami avlu ve çevrelerinde, mesire yerlerinde asli unsurlar olarak 

birçok güzel sanat eserleri taşıyarak bana birer birer anlatmış, bu konuda bilgilenmemi sağlamıştı.” 
Bkz. Sami Yetik, Ressamlarımız, 73. 
477 Sezer Tansuğ, Çağdaş Türk Sanatı, 94 
478 Beşir Ayvazoğlu, “Nerede O Eski Bahçeler O Eski İstanbul”, Sanat Dünyamız, 85-101 

                                                                                                                                          



178 
 

değerlendirilmiştir.479 Sanatçının Manzara, Üsküdar’dan gibi Boğaziçi tabiatı içinde 

köşk ve evlerin bulunduğu resimlerinde şehrin bu özelliğine dikkatini yönelttiği 

görülmektedir (Resim 15,16). Mehmed Murad da Boğaziçi’nin cennetle olan bağını 

vurgular, “ Boğaziçi’nin mehasin-i tabiatten (tabiatın güzellikleri) en az haberdar 

olanlarını bile hayran eden o latif yalıları, dağları, nevbahar zümrüdüyle kisvelenmiş, 

türlü türlü elvan-ı nazar-rüba (bakışları çeken renkleri) ve bilhassa erguvan 

çiçekleriyle minelenmiş bulunan cennet misal bayırları…”480 Sanatçının tüm konu 

tercihlerinde koleksiyonerliğinde görülen bir titizlikle eski hayatın geçtiği çevreyi, 

inancı, ruhu yansıtma kaygısıyla hareket ettiği gözlemlenmektedir.  

 

 
Resim 15, Hüseyin Zekai Paşa, Manzara, tarihsiz, tuval üerine yağlıboya, 54x65 cm, 
Özel Koleksiyon 
 

479 Turgut Cansever, “İstanbul’da Bahçe Kültürü”, Sanat Dünyamız, 21-23 
480 Mehmed Murad, Turfanda mı Yoksa Turfa mı, 5 

                                                 



179 
 

 
Resim 16, Hüseyin Zekai Paşa, Üsküdar’dan, 1918, tuval üzerine yağlıboya, 93x106 
cm, Özel Koleksiyon 
 

     Fotoğraftan yararlandığı, tekrar tekrar konu ettiği III. Ahmet Çeşmesi isimli 

eserinde sanatçının başkentte sakin, dingin bir köşe ve Osmanlı’nın zengin sanatını, 

ince zevkliliğini gösteren, neşe ve mutluluk günlerinden bir anıt, bir medeniyet resmi 

görülmektedir (Resim 17). Paşa tek yapıları ve onlardan ayrıntıları, birtakım köşeleri, 

genelde figürsüz olarak, sükunet içinde resmetmeyi tercih etmiştir.  



180 
 

 
Resim 17, Hüseyin Zekai Paşa, III. Ahmet Çeşmesi, tarihsiz, tuval üzerine yağlıboya, 
136,5x100 cm., İş Bankası  Koleksiyonu 
 

     Halil Paşa (1852-1939)481, asker ressamlar arasında bütün hayatını resme 

adayabilmiş bir sanatçıdır. Portre ve figür alanında ilk önemli çalışmaları yapan 

sanatçılardan biri ve bu alanda kendisine özgü, kişisel yorum özelliklerine açılan bir 

usta olmasına rağmen Halil Paşa, sonraları manzara ressamlığına ağırlık vermiştir. 

Boğaziçi’nde ve bilhassa Çengelköy sahillerinden gerçekleştirdiği yer yer izlenimci 

etkileri yansıtan manzaraları eserinin en mühim kısmını oluşturmaktadır.482 Bu 

sebeple onu, eski hayatın tüm zenginliği içinde yaşandığı, İstanbul tabiatını ve 

Boğaziçi’ni resmeden ressamlar arasında saymak gerekir.  

 

481 Halil Paşa (1852-1939), Harbiye’nin kurucularından Ferik Selim Paşa’nın oğludur. 1873 yılında 
Mühendishane’den mezun olduktan sonra Kuleli Askeri Lisesinde sanat öğretmenliğine başlamıştır. 
1880 yılında ise resim bilgisini geliştirmesi amacı ile Paris’e gönderilmiştir. Burada Gérome ve 
Courtois’nın atölyelerinde çalıştıkta sonra 1888’de İstanbul’a dönmüş ve Tıbbiye’de  sanat hocası 
olarak çalışmaya başlamıştır. 1905’te Müze-i Hümayun’un genel müdür yardımcılığına getirilmiştir. 
Bir yıl sonra paşalığa terfi etmiştir. 1917’de Sanayi-i Nefise’ye müdür olan sanatçı, bu kuruma 1914 
kuşağı olarak bilinen ressamları dahil etmiştir. Bkz. Sezer Tansuğ, Halil Paşa, 18,19. Nüzhet 
İslimyeli, Türk Plastik Sanatçıları Ansiklopedisi, 260 
482 Sezer Tansuğ, Halil Paşa,  40. Nurullah Berk, Türkiye’de Resim, 25 

                                                 



181 
 

     Halil Paşa, figür, portre alanında öncülerden birisidir,483 İstanbul kıyılarına, 

Boğaziçi’ne ilişkin çok sayıdaki peyzajlarıyla açık hava resminin de öncülerinden 

biri olmuştur. İzlenimci duyarlılığa yakın bir anlayışla ele aldığı eserleriyle Hoca Ali 

Rıza ve Çallı Kuşağı arasında bir geçiş işlevi görür. Bununla beraber onun 

izlenimcilikten Sezer Tansuğ’un deyişiyle, sadece ışık, renk ve teknik konusunda 

yararlanmıştır. İzlenimciler gibi anlık değişimler içinde rengin elinden kayıp 

gitmesinden çok, onu yerel bir kavrayışla sergileme çabası içinde olmuştur.484 

Sanatçının İstanbul’dan çeşitli görünümler sunan manzaralarında daha çok 

Çengelköy, Üsküdar, Beylerbeyi, Salacak, Göksu, Kalamış semtlerinin,  Boğaziçi 

koylarının, yalılarının konu olduğu görülür. Halil Paşa asıl kişiliğini tabiat önünde ve 

Boğaziçi’nin kıyılarında bulmuş, kıyıları ve denizi kendine has bir duyguyla 

canlandırmıştır.485 

 

     Boğaziçi, eski hayatın önemli bir cephesidir. Bir medeniyetin kendi içinde 

oluşturduğu özel bir kültür alanıdır. Boğaziçi çevresinde yüzyılların birikimiyle 

mimarisiyle, kültürüyle tamamen yerli olan, kendine özgü bir hayat tarzı oluşmuştur. 

Halil Paşa bu hayatın bir şahidi olarak onu en zengin ve tatlı haliyle resmetmeye 

koyulmuştur. Bozulmamış tabiatıyla Boğaziçinin kıyı şeridinde yalıları, onların 

durgun, hareketsiz Boğaz sularında aksedişlerini, büyük bir içtenlikle, gönül çekici, 

şiirsel görünümler halinde resmettiği görülür. Nabizade Nazım da Boğaz’ın her 

noktasında doğal güzelliğini koruduğunu söyledikten sonra onu gönül çekici güzel 

bir kadın olarak niteler. Baştan başa bütün Boğaziçi ruh okşayıcı, sanatkârane 

görünümler sergilemektedir.486 Boğaz’ın güzeliğiyle tüm güzellikler arasında bağ 

kurmak hatta bu güzellikleri Boğaz’a maletmek, bu şekilde şehri bir güzellikler 

menşei olarak ortaya koymak dönem edebiyatında olduğu gibi Tanpınar da da ortaya 

çıkmaktadır. Huzur romanının kahramanı Mümtaz için kadın güzelliğinin iki büyük 

şartı vardır. Biri İstanbul’lu olmak öbürü Boğaz’da yetişmek.487 

 

483 Portre alanında sanatçı uluslar arası alanda da takdir görmüştür. 1888 Paris Sergisi’nde Madame X 
portresiyle bir bronz madalya kazanmıştır.  
484 Sezer Tansuğ, a.g.e., .42 
485 Nurullah Berk, Kaya Özsezgin, Cumhuriyet Dönemi Türk Resmi, 20. 
486 Nabizade Nazım, Zehra, Haz. Z. Güleç, 11,12,13 
487 A.Hamdi Tanpınar, Huzur, 68 

                                                 



182 
 

     Abdülhak Şinasi Hisar da, çocukluk anılarına dayanarak, yalılar çevresinde geçen 

Boğaziçi hayatını şiirsel tatlı bir dünya olarak sunar. Bir yandan da bu şiir dünyasını 

sanatkarların yeterince anlatamadıkları kanaatindedir. Boğazın güzelliğinden 

bahseden yabancı yazarların yavan anlatımlarının yerine, onun aydınlık semasını, 

mehtabını, sisli sabahlarını, ışığın deniz üzerindeki bakır rengi gölgelerini bilen 

bizim sanatçılarımızın bilhassa ressamlarımızın yetişmiş olmasını ister.488  Yeterince 

sanatçı yetişmemiş olmasından yakınır.  Halil Paşa, Abdülhak Şinasi Hisar’ın dediği 

gibi yabancı sanatçıların yavan anlatımları karşısında, benzer hisse kapılarak 

İstanbul’un ve bilhassa Boğaziçi’nin şiirselliğini anlatma gereği duymuş gibidir. 

 

     Boğaziçi manzaralarının çeşitliliğiyle hem güzel bir tabiat parçası hem de 

mimarisi ve hayatıyla bir medeniyete özgü çok özel bir yaşantının sürdürüldüğü bir 

çevre, bir tılsımlı beldedir. Boğaziçi kültürü İstanbul’dan ayrı bir anlam içerir. 

Dünyevi hakimiyet iradesinin varlığı ve halifeliğin merkezi olması hasebiyle dini ve 

siyasi gücün temsil edildiği yer olarak İstanbul, sanatçılar tarafından bu temel algıyla 

görülmüş ve öyle sunulmuştur. Buna karşılık Boğaziçi dindar İstanbul’a nispetle yine 

dindar olmakla birlikte, dini ve siyasi temsiliyet mekanizmasının uzağında dünyevi 

hazlara daha çok yer açarak yaşanan bir kültür çevresi olmuştur. Hisar, Boğaziçi’nin 

bu özelliğini şöyle ifade etmektedir: “Bu, terkibine su, mehtap, bülbül sesi ve saz 

karışan nazik bir medeniyetti ve Allah’la uyuşmuş bir dünya içinde yüzen bu 

bahtiyarlar şüphesiz, kendilerine bir musiki gibi gelen ve kendilerini bir hava gibi 

saran bu medeniyet sayesindedir ki, talihlerini sevmiş, kabul etmiş ve ona baş eğmiş, 

rahatlarını bulmuş olarak yaşıyorlardı. Bu ahirete, ebediyete inanan, dünyevi olduğu 

kadar dini ve uhrevi bir medeniyetti.”489 

 

     Halil Paşa’nın tablolarında da Hisar’ın ifade ettiği “ahrete, ebediyete inanan, 

dünyevi olduğu kadar dini ve uhrevi medeniyet” olan Boğaziçi’nin yansıdığına şahit 

olunur. Boğaziçi resimlerinde Paşa bazen bir küçük koyun çevresinde kümelenmiş 

evlerin oluşturduğu bir semti, bazen dar bir kıyı şeridini yan yana dizili yalıları ile 

488 “Bir Boğaziçi Yalısı Müzesi”, Türk Yurdu, No.241, Şubat 1955, s.594’den aktaran  Murat Koç, 
Yeni Türk Edebiyatı’nda Boğaziçi ve Boğaziçi Medeniyeti, 47. 
489 A. Şinasi Hisar, Boğaziçi Mehtapları, 20. 

                                                 



183 
 

resmeder. Böylesi kıyı resimlerinde bir tek yalının yahut birkaç tanesinin ele alındığı 

da olmaktadır. Bir koyu çevreleyen evleriyle bir Boğaz semti, arkasındaki yeşil 

tepeler ve içine gömüldüğü yeşillikler ve ağaçlarla resmedilir. Kenarında bulunduğu 

Boğaz, parlak, mavi, ışıltılı ve hep durgun sularıyla uzanmaktadır. Kıyı şeridinde 

uzanan yalılar ve arkasındaki yeşil bu hep durgun görülen Boğaz suyuna akislerini 

bırakmaktadır (Resim 18,19).  

 

 
Resim 18, Halil Paşa, Boğazdan Yalılar, tarihsiz, tuval üzerine yağlıboya,  69,5x120 
cm, İzmir RHM 
 



184 
 

 
Resim 19, Halil Paşa, Peyzaj, 1910, tuval üzerine yağlıboya, 19x32 cm, Artam Antik 
Aş. 272. Müzayede Kataloğu  
 

     Tüm bu manzaralar güneşli, ışıklı bir havanın etkisinde, küçük, beyaz minarelerin 

yer yer gözüktüğü, daha dünyevi olmakla beraber, ruhaniliğini de saklayan, şiirsellik 

akseden beldelerdir. Buralar ruhun dinlendiği, her türlü sıkıntının ve üzüntünün 

uzağında bir zevk ve neşe, bir müzik ve şiir hayallerine gömülmüş yerlerdir. 

“Boğaz…sanatkarane, hatta müzikaldir”.490 Boğaziçi’nin, özellikle Servet-i Fünun 

dönemi eserlerinde çeşitli semtleri ve eşsiz güzelliğiyle geniş yer tutan ve sosyal 

baskının dışında küçük, günlük hassasiyetlerin yaşandığı bir kaçış mekanı olarak 

işlendiği görülür.491 Mehmet Rauf, Eylül romanında, kahramanları Süreyya ve 

Suat’a, bütün kış Boğaziçi’ni hayal ettirir. Boğaziçi içinde bulundukları tüm 

sıkıntılardan, acılardan kurtulacakları bir ideal mekandır.  Boğaz, insanın karşısında, 

şaşkınlıkla  “ne yer, ne yer”, “ne manzara, ne manzara” diyeceği bir beldedir.492 

Boğaziçi, Halil Paşa’nın tablolarında da sanatkarane ve müzikal bir kaçış alanıdır. 

Buranın tabiatında hiçbir çirkinlik yer almaz. Tabiatta çirkinliğin bulunmadığı 

düşüncesine Recaizade Mahmud Ekrem de sahiptir. Sanatın maksadını güzellik 

olduğunu söyleyen Recaizade, sadece maddi bir varlık olmayan, ilahi nurun  

490 A.Hamdi Tanpınar, Beş Şehir, 219. 
491 Murat Koç, Yeni Türk Edebiyatı’nda Boğaziçi ve Boğaziçi Medeniyeti, 45. 
492 Mehmet Rauf, Eylül, 67,68 

                                                 



185 
 

yansıdığı, bu sebeple çirkinliğin bulunmadığı tabiatı da bu güzelliğin en önemli 

kaynağı sayar.493 Halil Paşa çirkinlikten azade bir tabiatı konu ederek bir bakıma 

sanatın maksadını da yerine getirmiş olur. Halil Paşa, ailevi bağı da bulunan494 

Recaizade Mahmud Ekrem’in Araba Sevdası  romanını resimleyerek onunla ortak bir 

sanatsal zemini de paylaşmıştır. Resmin metni destekler mahiyette kullanılması 

geleneği olan bir yöntemin uygulanması anlamına gelmektedir. İlk resimli roman 

olarak nitelenen Araba Sevdası495 1896’da Servet-i Fünun’da Halil Paşa’nın 

resimleriyle tefrika edildikten sonra yine resimli olarak kitaplaştırılmıştır. Kitapta on 

iki resim vardır. Bunlardan Diran Çırakyan496 imzalı üçü haricinde tamamı Halil 

Paşa’ya aittir. Halil Paşa resimlerde romandaki can alıcı noktalara dikkati çekmeği 

amaçlamıştır.497 Servet-i Fünunda tefrika edildiğinde, altında Halil Bey tarafından 

yapıldığı vurgulanan resim, bir nehiri ve üzerindeki köprüyü aktarmaktadır. Nehrin 

üzerinde içinde birkaç kişinin bulunduğu bir kayık vardır. Köprünün üzerinde ise 

içinde roman kahramanı Bihruz Bey’in bulunduğu araba yol almaktadır. Sevdiği 

kadın Periveş’in ölüm haberini alan Bihruz Bey insanlardan uzaklaşmış, kendini 

tabiatın kollarına atmıştır (Resim 20). Bihruz Bey’in arabası dışında kendisini 

gösterme araçlarındna biri de vapur yolculuklarıdır. Halil Bey de resimlerinden 

birinde bu konuyu işler. Özenle giyinip vapura yetişen, Fransızca bilgisini göstermek 

için Fransızca gazete okuyan, bununla beraber “artikl dö fon” dan (baş makale) bir 

şey anlamayıp anlar gibi davranan Bihruz Bey498, resimde ön plandadır. Romandaki 

anlatımı takip eden Halil Bey, Bihruz’un arkasında, Kız Kulesi ve Sarayburnu 

görünümüne de yer vermiştir (Resim 21).  

493 İsmail Parlatır, Recai-zade Mahmud Ekrem, 21, 46-48 
494 Halil Paşa, Recaizade Mahmud Ekrem’in kardeşi Aliye Hanım ile 1890’ların başında evlenmiştir. 
Bkz. Sezer Tansuğ, Halil Paşa, 20-22 
495 E.N.Gökşen, “İlk Gerçekçi Romanmız: Araba Sevdası”, Türk Dili Roman Özel Sayısı 154, 622-
624. İsmail Parlatır, a.g.e, 77.  
496 Diran Çırakyan (1875-1921) Sanayi-i Nefise Mektebi’ni yarıda bırakarak serbest çalışmaya 
başlamış olan sanatçı Servet-i Fünun’un kadrolu ressamlarındandır. Daha geniş bilgi için bkz. G. 
Kürkman, Osmanlı İmparatorluğu’nda Ermeni Ressamlar 1600-1923, Matüsalem Yayınları, , 305 
497 Daha fazla bilgi için bkz. Pelin Şahin Tekinalp, “Araba Sevdası:Recaizade Mahmut Ekrem Ve 
Halil Paşa Buluşması”, Hacettepe Türkiyat Araştırmaları Dergisi, 185-204 
498 “Vapur iskeleden ayrılır ayrılmaz, beyefendi gazeteyi açtı;Baş tarafından dikkatle okumaya 
başladıysa da artikl dö fondan bir şey anlayamıyor; fakat anlar gibi davranıyordu…Bu sırada vapur 
Sarayburnu’ndan içeri giriyordu.” Bkz. Recaizade Mahmud Ekrem, Araba Sevdası, Haz. Kemal Bek, 
160 

                                                 



186 
 

 
Resim 20, Halil Paşa, Bihruz Bey arabasıyla Göksu’da, (P.Şahin Tekinalp, “Araba 
Sevdası: Recaizade Mahmut Ekrem ve Halil Paşa Buluşması”, 203) 
 
 

 
Resim 21, Halil Paşa, Bihruz Bey vapurda gazete okur idi, (P.Şahin Tekinalp, “Araba 
Sevdası: Recaizade Mahmut Ekrem ve Halil Paşa Buluşması”, 202) 
 
 



187 
 

     Halil Paşa’nın Recaizade ile aynı fikri paylaşığı ve çirkinlikten azade bir tabiatı 

resmettiği manzaraları deniz, ev, yalı, ağaçlar ve yoğun yeşil dokuyla tezyin olarak 

ortaya çıkarken bazen kıyıya yakın bir ya da birkaç kayıkta bulunan bir iki figürle 

zenginleştirilir. Onlar da bu durgun suyun ve bu şirin beldenin şiiriyetine dalmış, 

hayalleşmiş gibidir.  

     

     Halil Paşa, geleneksel hayatın gezi ve eğlence kültürünün yaşandığı, Boğaz’a 

açılan mesire yerlerini, tekrar tekrar konu eder tablolarına. Göksu Deresine Bakış, 

Göksu’da Gezinti, Göksu gibi eserleri sanatçının bu yerlere karşı ilgisini gösterir. 

Mesire yerleri halkın gezip eğlendiği yerlerdir. Bu yerlere toplumun her kesiminden 

insanlar, aileler dinlenmeye ve eğlenmeye gider. Büyük ağaçlar altına, yeşilliklere 

yayılarak bütün gün orada kalır, hazırlayıp yanlarında getirdikleri yemekleri yiyerek 

hoş vakitler geçirirlerdi. Tanzimat romanında şairane hayallere fırsat veren birer 

dekor olan parklar, bahçeler gibi güzel tabiat köşeleri, Servet-i Fünun döneminde 

sosyal hayatın yaşandığı, kadın erkek karşılaşmalarıyla bir nevi modern hayatın 

geçtiği yerler de olurlar. Zengin bir koca bulmak isteyen kadınlar için en elverişli yer 

mesirelerdir.499 Halil Paşa, buralardaki şiirsel renkli hayatı gözler önüne serer. 

Sularda gezen kayıkları, dantelli arabaları, şezlonga uzanmış kitap okuyan genç 

kızları, yeşil örtüyü, dere kenarındaki ağaçları, çayırlıkları büyük bir dikkatle ve 

samimiyetle gösterir (Resim 22,23). 

 

499 H. Ziya Uşaklıgil, Aşk-ı Memnu, 7. 
                                                 



188 
 

 
Resim 22, Halil Paşa, Göksu, 1905, tuval üzerne yağlıboya, 58,5x58,5cm, SSM 

 

 
Resim 23, Halil Paşa, Göksu’da Gezinti, 1901, tuval üzerine yağlıboya, 34x61cm, 
Portakal Sanat Evi Büyük Ustalardan Tablolar Müzayedesi (2 Mayıs 2011) 
 



189 
 

     1914 kuşağı içinde ayrıcalıklı ve önemli bir yeri olan Nazmi Ziya (1881-1937)500, 

bu kuşağın ülkeye getirdiği empresyonist resim anlayışının da en kudretli 

sanatçılarından biri olarak kabul edilir. Nazmi Ziya, sanatında bir yol gösterici olarak 

kabul ettiği Hoca Ali Rıza’dan ve Sanayi-i Nefise sonrası eğitim için gitmiş olduğu 

Fransa’daki sanat ortamından etkilenmiş ve kendine has bir sanat dili oluşturmuştur.  

Hoca Ali Rıza’nın üzerindeki etkisini sanatçı şöyle ifade etmektedir: “Bu büyük 

adam ondan sonra gördüğüm bütün hocaların başında gelir. Zaten ondan sonra 

gördüğüm hocalar onun söylediklerini tekrar etmekten başka bir şey yapmadılar. Ben 

Rıza Beyden hiçbir hocanın tesiri altında kalmamayı öğrendim. Gene onun 

telkinleriyledir ki çok hoşuma giden bir resim gördüğüm zaman ondan korkunç bir 

şey görmüş gibi kaçar, dikkatle bakmazdım. Ve hala da böyledir. Bununla hiçbir 

hocanın ve hiçbir ressamın tesiri altında kalmadığımı iddia etmek istemem. Bu, çok 

güç bir şeydir. Yüksek zekalar insanı uzun zaman tesiri altında bırakır ve 

arkalarından sürüklerler. İlk resimlerinde Rıza Beyin tesirleri görüldüğü gibi Paris’te 

bulunduğum zamanlarda da Corot’nun (1796-1875) tesiri altında kaldım.” 501 Sezer 

Tansuğ’da sanatçının Hoca Ali Rıza ile olan bağını şöyle ifade etmektedir; “…Hoca 

Ali Rıza’nın serbest, özgür ve işlek görüş açısının boyutlarını, Batı resminin etkisi 

altında genişletmiş ve tam bir pentür dokusuna dönüştürmüştür.”502 

 

     Nazmi Ziya’nın tesiri altında kaldığı bir başka sanatçı da Signac’tır (1863-1935). 

1905 yılında İstanbul’a gelen Signac’ın eserlerini gören Nazmi Ziya, saydam ve açık 

renkler kullanılan bu eserlerden etkilenmişti. Daha sonra Paris’e gittiğinde 

empresyonist resmin önemli isimlerinden Monet (1840-1926), Pissarro (1830-1903), 

Sisley’in (1839-1899) resimleri de onun sanatçı mizacına uygun gelen karşılıklar 

500 Nazmi Ziya, Vefa Lisesi ve Mülkiye’yi bitiren sanatçı ilk resim derslerini de Mülkiye Mektebi’ne 
devam ederken Hoca Ali Rıza’dan almıştır. Daha sonra girdiği Sanayi-i Nefise Mektebi’nde verilen 
akademik eğitime karşı çıkmış ve açık hava resmine ilgi duymuştur. Paris’te kısa bir süre Julian 
Akademi’de daha sonra da Fernand Cormon (1845-1924) atölyesinde resim eğitimini sürdürmüştür. 
Birinci Dünya Savaşı öncesi yurda dönen sanatçı çeşitli görevlerden sonra 1918-1921  ve 1923-1927 
arasında Sanayi-i Nefise Mektebi müdürlüğü yapmıştır. Ayrıntılı bilgi için bkz. Kemal Erhan, Nazmi 
Ziya, Halk El Sanatları ve Neşriyat A.Ş., İstanbul  1974. Atila Taşpınar, Nazmi Ziya, İstanbul, 2004. 
Mehmet Üstünipek, Işığın Ressamı Nazmi Ziya Güran, Rezan Has Müzesi yayınları, İstanbul  2012. 
501 Bedri Rahmi,Nazmi Ziya,7 
502 S. Tansuğ, Çağdaş Türk Sanatı, 121 

                                                 



190 
 

vermiştir.503 Zaten Paris’teki hocası Cormon’dan “tabiattan başka hoca olmadığı” 

öğüdünü alan sanatçı, bu sebeple ışığın ve rengin peşinde bir manzara ressamı 

olacaktır. 

 

     Nurullah Berk, sanatçının bir başka yönüne, İstanbul’a duyduğu sevginin 

şiddetine dikkat çekmektedir :“Biz ona İstanbul’un portrecisi derdik ama İstanbul’un 

sevgilisi demek belki daha doğru olurdu…doğduğu şehrin…bir ressamı coşturacak 

güzelliklerini bize anlatırken bir sevdalının sevdiği kadını anlatışındaki hayranlık 

sezilirdi.”504 Nazmi Ziya’nin eserlerinin çoğunu manzaralar oluşturur. Bu 

manzaraların çoğunda konu olarak İstanbul’un tarihi ve tabii güzellikleri merkeze 

alınır. Sanatçı, tıpkı örnek aldığı Hoca Ali Rıza gibi İstanbul’u resmeder. Eserlerine 

çeşitli semtleriyle, sokak, mahalle görünümleriyle, Fatih, Süleymaniye, Beyazıt, 

Tophane, Salacak, Çamlıca, Boğaziçi’nden görünümlerle İstanbul yansır.  

 

     Nazmi Ziya empresyonist bir manzara ressamı olarak  İstanbul’u resmederken 

onu sıradan bir doğa parçası olmanın ötesinde, şehir kimliğini, yaşantısını yansıtacak 

şekilde ele almayı tercih eder. Şehrin sokaklarını, evlerini, mezarlıklarını, Boğaziçi 

sahilini, yalılarını, şehrin en önemli unsurlarından olan, ona ruhunu veren, yüksek 

tepelerdeki   anıtsal  camilerini,  günün  değişik  zamanlarında,  değişik ışıklar altında 

resmeder. Ama bütün bu yapılar, şehir, cami, çeşme, kütüphane, sokaklar doğayla iç 

içedir. Bazen gizlice görülür gibi dalların arasından seyredilir. Manzarayı 

çerçeveleyen bu ağaç dalları, Bedri Rahmi’ye göre, sanatçıyı, tezyini kıymetlere 

verdiği önem, modle etmeden yan yana koyduğu düz renkler ile birlikte Şark 

minyatürcülerine yaklaştır, ona Şarklı bir ressam kimliği verir.505 Sanatçının İstanbul 

manzaralarında manzarayı saran bitki dokusu karakteristiktir. Bu bitki dokusundan 

oluşan çerçevenin ardında şehir, mimarisiyle eşyanın renk ve formunu eriten güneş 

ışıkları altında buğulu bir görünüm sergiler. Mahallelerde, sokaklarda, sıcak, samimi 

bir hayat akmaktadır.  Tanpınar’ın eski ustaların asıl başarısı olarak nitelediği tabiat 

ve mimari birlikteliği ve bu birliktelikten doğan denge ve uyum Osmanlı 

503 Semra Germaner, “Bir Karşılaştırma Claude Monet, Nazmi Ziya”, P Dergisi, 45-55 
504 Nurullah Berk, “Nazmi Ziya Güran”, Sanat Dünyamız, 43-46 
505 B.Rahmi, Nazmi Ziya, 28-29 

                                                 



191 
 

şehirciliğinin bir övüncüdür. Tanpınar, özellikle İstanbul tabiatının bu mimarinin 

görünmesine ayrıca yardım ettiğini vurgular. Ortaya çıkan güzellikte peyzajdan sonra 

hatta onunla beraber en büyük pay mimarinindir.506 Dolayısıyla tabiat ve mimari 

efsunlu bir güzellik meydana getirir. Nazmi Ziya’nın manzaralarında da bu birliktelik 

dikkatlice gözlemlenmiş ve tabiatla mimari birbirini tamamlayan ve süsleyen 

unsurlar olarak ele alınmışlardır (Resim 24,25,26). 

 

 
Resim 24, Nazmi Ziya, Evinden Fatih Camii, tarihsiz, tuval üzerine yağlıboya, 
73x60 cm, İş Bankası Koleksiyonu 
 

 

506 Ahmet Hamdi Tanpınar, Beş Şehir, 161-162 
                                                 



192 
 

 
Resim 25, Nazmi Ziya, Camili Peyzaj (Fatih Camii), tarihsiz, tuval üzerine 
yağlıboya, 77x61 cm, MSGSÜ İRHM 
 

 
Resim 26, Nazmi Ziya, Evinden Fatih Cami, tarihsiz, prestuval üzerine yağlıboya, 
48x60 cm, Artam Antik Aş. 286. Müzayede Kataloğu 



193 
 

     Nazmi Ziya, tüm bunları resmetmek için gün ağarırken yola koyulur, İstanbul’un 

sokaklarını dolaşır, kendisine uygun bir köşe arar. Sanatçı “ Sabahleyin erken 

kalkarak, gecenin gündüz olmak için geçirdiği istihaleye (bir halden başka bir hale 

geçme) şahit olmayanlar yeryüzünde hiçbir şey görmemişlerdir” 507 inancındadır. 

Aynı inancı kuvvetle Ahmet Haşim de savunur. Ahmet Haşim mimarimizin asıl 

anlamını fecirden itibaren  ışıkla buluştuğu zaman aldığını söylemektedir: “Kubbe ve 

minareleri o alaca saatte görmemiş olan gözler, taşa en ilahi manayı veren o akılları 

hayrette bırakan mimariyi anlamış değillerdir. Esmer camiler, fecirden itibaren 

semavi bir altın ve semavi bir çini ile kaplanır ve İslam ustalarının tamamlanmamış 

eserleri o saatte tamamlanır. Bütün mabedler içinde güneşten ilk ışık alan camidir. 

Bakır oklu minareler, güneşi en evvel görmek için havalarda yükselir…” 508  

 

     Şehrin hayat ve tabiat sahneleri öğretici olduğu kadar eğiticidir de.  Ahmet Hamdi 

Tanpınar’ın, “ …fakir, fakat zevkle değilse bile inanılarak yaşandığı için halis ve 

ayrı, büyük bir mazi mirasının son parçalarını dağıtarak geçindiği için dışarıdan 

gösterişli, bütün bir görenekler zincirine dayandığı için zengin”509 olarak tasvir ettiği 

şehir, aslında, bakmasını bilen için kendi iç dünyasının keşfini de sağlar. Huzur 

romanının kahramanları Mümtaz ve Nuran, İstanbul mahalle ve sokaklarında 

dolaşarak hayatın onlara sunduğu manzaralar karşısında sade şehri değil kendilerini 

de keşfederler. Şehrin sokaklarını birlikte gezerken “İstanbul’u tanımadıkça 

kendimizi bulamayız” duygusunu yaşarlar.510 Bu sokakların, küçük köşelerin, 

Tanpınar’ın ifadesiyle “tabiatın cömertliğinden başka hiçbir israf ve debdebeleri 

yoktur…pek az yerde sanat ve mimari gündelik hayata bu kadar yakından karışır. 

İşte İstanbul mahallelerinin asıl çekirdeğini bu peyzajlar yapar.”511 Nazmi Ziya’nın 

da erkenden yola çıkarak, şehirde, tabiatın mimariyi, mimarinin tabiatı güzelleştirdiği 

saatlerin peşinde yaptığı keşifler ve durmaksızın boyadığı manzaralar kendisinin de 

içinde yaşadığı bu hayatın bir keşfidir. Sanatçının, geleneksel hayatın sürdürüldüğü 

yahut izlerini taşıyan, Süleymaniye’den, Süleymaniye Kemeraltı, Eski Kütüphane, 

507 Bedri Rahmi, a.g.e, 11 
508 Ahmet Haşim, Üç Eser, 104 
509 Ekrem Işın, A’dan Z’ye Ahmet Hamdi Tanpınar, 30 
510 Bkz. A. Hamdi Tanpınar, Huzur, 153 
511 A.Hamdi Tanpınar, Beş Şehir, 179 

                                                 



194 
 

Eski Bir Sokak gibi şehir içinden çokça gerçekleştirdiği manzaralar bu keşiflerin 

örnekleri arasında bulunmaktadır (Resim 27,28,29).  

 

 
Resim 27, Nazmi Ziya, Süleymaniye’den, 1930’lar, tuval üzerine  yağlıboya, 66x51 
cm, Özel Koleksiyon 
 

 
Resim 28, Nazmi Ziya, Eski Bir Sokak, tarihsiz, tuval üzerine yağlıboya, 73x60 cm, 
Özel Koleksiyon 
 



195 
 

 
Resim 29, Nazmi Ziya, Eski Kütüphane, 1920’ler, tuval üzerine yağlıboya, 65x81 
cm, MSGSÜ İRHM 
 
     Bu hayatın aktığı canlı yerlerden birini de mesireler oluşturur. Sanatçı bu sebeple 

Göksu, Küçüksu gibi şehrin mesirelerdeki hayatını da tablolarına konu etmiştir. 

Anadolu Hisarı ve Göksu isimli eserde Göksu Dere’si ve hemen kenarında ağaçlar 

arasında bulunan evler betimlenmiştir. Derenin üzerinde bir kayık, içindeki birkaç 

kişiyle, ağır ağır ilerlemektedir. Daha ötede ise Anadolu Hisarı seçilmektedir (Resim 

30).  



196 
 

 
Resim 30, Nazmi Ziya; Anadolu Hisarı ve Göksu, tarihsiz, tuval üzerine yağlıboya, 
29x42 cm, Artam Antik Aş. 284. Müzayede Kataloğu 
 
     Avni Lifij (1886-1927)512, kendi kuşağı sanatçılar içinde önemli bir yere sahiptir. 

Daha eğitim almadan, genç yaşında yaptığı, pipolu otoportresi ile yeteneğini ispat 

edebilmiştir.  Zaten, Osman Hamdi Bey’in ve ardından Şehzade Abdülmecid’in 

takdirini kazanarak Paris’e gönderilmesi de bu resmi sayesinde olmuştur. Beş yıl 

Paris’te kalan ressam, Cormon (1845-1924) atölyesinde eğitim görse de ondan 

etkilenmiş görünmemektedir. Resimleri Cormon’un akademizminden bir iz taşımaz. 

Lifij, Akademik sanatın kara, koyu paletinden uzak bir yaklaşım sergiler. Sanatçı 

özellikle daha çok Puvis de Chavannes’ın (1824-1898)  tesiri altındadır.513 Fransız 

sanatçısı Chavannes, duvar ressamlığını, kendine özgü tekniklerle canlandırarak 

512 Avni Lifij, 1886’da Kafkasyalı Abdullah Efendi’nin oğlu olarak Samsun’da doğmuştur. Numune-i 
Terakki mektebini bitirdikten sonra bir sene kadar Sanayi-i Nefise’ye devam eden sanatçının 
yeteneğini fark eden müdür Osman Hamdi Bey onu Şehzade Abdülmecit Efendi’ye takdim etmiş ve 
Paris’e eğitim alması için gönderilmesini sağlamıştır. Avni Lifij’in Abdülmecid Efendi’ye takdim 
edilmesini sağlayan eser onun henüz 1906 yılında gerçekleştirdiği pipolu otoportresi olmuştur. 
Paris’te Ecole des Beaux Arts’da Fernand Cormon’un (1845-1924) atölyesine devam eden sanatçı 
O.D. Victor Guillonnet (1872-1967) ve Lecomte du Nouy’dan (1842-1923) da ders almıştır.  1912 
yılında İstanbul’a dönen sanatçı İstanbul Lisesi’nde  resim, farklı okullarda Fransızca öğretmenliği 
yapmıştır. 1924 yılından itibaren ölüm tarihi 1927 yılına kadar Sanayi-i Nefise’de tezyini sanatlar 
bölümünde hocalık yapmıştır. Avni Lifij hakkında daha fazla bilgi için bkz Ahmet Kamil Gören, 
Hüseyin Avni Lifij, Türk Resim Sanatı İçindeki Yeri ve Önemi, İst. Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Ens. Yayımlanmamış  Yüksek Lisans Tezi, İstanbul 1990. Ahmet Kamil Gören, Avni Lifij, YKY, 
İstanbul  2001 
513 Ahmet Kamil Gören, Avni Lifij, 221 

                                                 



197 
 

döneminin sanat anlayışı içinde daha fazla plastik kaygılara yer veren sentezci bir 

tavır sergilemişti. Böylece Avrupa duvar ressamlığına taze bir hava getirmişti. Avni 

Lifij, deseni sanatının temeline alma, tekniğin önemini kabullenme, klasik duyuşu 

göz ardı etmeme bilincine sahip olmayı bu sanatçıdan öğrenmişti.514 Akademik 

eğitim almış olmasına rağmen izlenimciliğe yönelmiş olan Lifij, manzaralar, figürlü 

kompozisyonlar, çıplaklar, sembolik, alegorik savaş ve tarihsel konulu 

kompozisyonlar, natürmort konulu resimler meydana getirmiştir. Sanatçı, ayrıca, 

doğrudan açık havada çalıştığı poşadlar,515 yerinde gözlemle gerçekleştirdiği 

resimler, eskizler, kendi çektiği fotoğraflardan yararlanarak gerçekleştirdiği eserler 

üretmiştir.516 

 

     Avni Lifij, güçlü bir sanatçı olmasının yanı sıra geniş bir kültüre, derin bir bilgiye 

sahip hisli bir sanatçıdır. Lifij, hisliliğini, Pretextat  Lecomte’un517  “Şarklı sanatçı 

yaratırken hisseder” 518 tespitine uygun şekilde, planlanmış olarak değil, 

resmederken eserine aktarmaktadır.  Nurullah Berk’in, sanatçının eşi Harika 

Hanım’dan dinlediği anekdot da buna işaret eder: “Bir gün dışarıda tipi, dondurucu 

soğuk vardı. Evde oturuyorduk…Avni tuvalini pencere önüne kurmuş dışarının 

resmini yapıyordu. Birden gözlerinden yaşlar akmaya başlamıştı. Niye olduğunu 

sordum. Ne rahatız diye düşünüyorum dedi. Evimiz sıcak, sobamız yanıyor. Oysa 

dışarıda bir kömür parçası bulamayan yoksullar var.” 519 

 

     Avni Lifij, bilgili, kültürlü, hisli oluşunun tüm karşılığını, yaşadığı ve tüm tarihsel 

brikimi ile geleneği yüklenmiş olan İstanbul’un sunduğu görünümlerde bulmuştur. 

İstanbul, XIX. yüzyıl sonunda,  bir yandan yenilenirken bir yandan da eskiyerek, 

514 Nurullah Berk, “Hüseyin Avni Lifij (1889-1927)”, Sanat Dünyamız, 27-30 
515 Poşad:tabiat karşısında yapılan renkli, küçük boyutlu taslaklar. Adnan Çoker, Lifij’in poşadlarında 
bütün renkçi erimeleri, izlenimci yaklaşımla ustaca uyguladığını, bu yaklaşımının altında çok güçlü 
bir desen yeteneğinin bulunduğunu belirtir. Büyük boydaki düzenlemeleri kapsayan tabloları ile 
mimari yapıları konu edinen çizimlerinde bu yöndeli çabanın belirgin olduğunu söyler. Adnan Çoker, 
Avni Lifij Poşadlar,19 
516 Bu konuda ayrıntılı bilgi için bkz. A.Kamil Gören, a.g.e., 266-341 
517 Bazı sanat eserlerinin dekorasyonu ve restorasyonu için Türkiye’ye davet edilen Fransız mozaikçisi 
ve ressamı olan Pretextat Lecomte  uzun yıllar İstanbul’da yaşamıştır. Şark sanatlarını yakından ve 
büyük bir ciddiyetle inceleyen sanatçı,  bu sanatları tanıtmak amacıyla, 1903 yılında Paris’te ilk 
baskısını yapan,  “Arts et Metiers en Orient” isimli bir eser kaleme almıştır.    
518 Pretextat Lecomte, Türkiye’de Sanatlar ve Zenaatlar, 48 
519 Nurullah Berk, a.g.m. 

                                                 



198 
 

yıpranarak hüzünlü bir hal almaktadır.  Bu hüzün,  şiirsel bir atmosferle karışarak 

gelir. Şehir, gün doğumu ve batımlarında turuncuların, sarıların, mor ve mavilerin 

hakim olduğu bir renk cümbüşü içindedir. Avni Lifij’in resimlerinde,  bu renkler, 

geleneksel hayatın yaşandığı tüm çevrelerde, kubbelerde, minarelerde, ıssız 

sokaklarda, ahşap evlerde, eğri mezar taşlarıyla dolu hazirelerde yoğunlaşarak ve 

dolaşarak, büyülü ve şiirsel bir atmosferin oluşumuna katkı sağlamaktadır.  

 

     Avni Lifij’in edebiyata düşkün, şair yaradılışlı, içli bir melankolik, çok kültürlü 

bir kişi oluşu neticesinde eserlerine hakim olduğu görülen düşünsel içerik ve şiirsel 

alegori, onu Fransız sembolistlerinin ve romantiklerinin sanat anlayışlarına 

yaklaştırmaktadır.520  

 

     Sanatçı, Hikmet Onat ve Nazmi Ziya gibi sanatçıların gündüzün aydınlığında, 

ışıklı ve berrak resimlerinin aksine olarak akşam üzerlerini, batan güneşin 

turuncularını ve kızıllığını, bu saatlerin eşyanın ayrıntılarını gizleyen sisli 

atmosferlerini tercih etmektedir.  

 

     Avni Lifij de, Nazmi Ziya gibi sokak sokak dolaşarak, kendi sanatçı duyarlılığına 

uygun olan köşeleri, önce poşadlar halinde resmediyordu.  Şehrin bir çok köşelerini 

gezerek önce poşadlar halinde hazırladığı eserlerinde görüldüğü gibi Lifij, daha çok, 

akşam saatlerini, bu saatlerde gölgeye düşmüş şehirden görünümleri resmetmeyi 

tercih eder. Lifij, konularını çoğunlukla, değişimi daha ağır yaşadığı için geleneksel 

yapısını korumaya devam eden, Laleli, Fatih, Eyüp gibi semtlerden, Haliç 

çevrelerinden devşirir.  

 

     Avni Lifij, hepsinde bir melankoli, “mağmum bir romantizm”521 görülen şehrin 

çeşitli görünümlerini, küçük minareleriyle mescitleri, camileri, türbeleri, medreseleri, 

çeşmeleri, bu yapıların şehir ve şehrin tabiatıyla bir terkip içindeki görünümlerini 

resmeder. Mahalle aralarını, sokak içlerini, çıkmalarıyla mütevazı ahşap evleri ele 

alır (Resim 31,32).  

520 Kaya Özsezgin, Türk Plastik Sanatçıları Ansiklopedik Sözlük, 332. 
521 Celal Esad Arseven, a.g.e., 204 

                                                 



199 
 

 

 
Resim 31, Hüseyin Avni Lifij, Uzaktaki Cami, tarihsiz, tuval üzerine yağlıboya, 
19,6x27,6 cm, Özel koleksiyon 
 

 
Resim 32, Hüseyin Avni Lifij, Eski Ev, tarihsiz, kağıt üzerine füzen, 26,5x41cm, 
MSGSÜ İRHM 
 



200 
 

     Avni Lifij’in desen, poşad ve tablo resimlerinde fotoğraftan yahut doğrudan 

gözlemle aktardığı mekanlar ve yerler buğulu bir atmosfer içinde hafif sis perdesinin 

ardından görülmektedir. Onda da Tanpınar’ın Ahmet Haşim için dediği gibi;  

“İnsanın hâl-i hazırından kaçan bir şey vardır. Eksiği olan bir dünya tasavvur 

edemez.”522 Tüm kusurlarıyla her şeyi olduğu gibi gösteren öğle güneşinden ziyade 

Lifij, batan güneşin sisli turunculuğunu, kızıllığını tercih eder. Haşim’in dünyası 

Lifij’inkine benzer. Ay isimli makalesinde anlattığı şekiyle o da “güneş’in hayale 

müsaade etmeyecek tarzda her şeyi vazıh ve berrak göstermesinden “ memnun 

değildir. Akşamın olup da Ay’ın doğması onu mutlu eden, istediği renklerin ve 

şekillerin olduğu alemi getirir; “…birden etrafımızda dünyanın bütün manzaraları 

değişti. Sanki Japonyalı ressamın siyah mürekkeple çizdiği müphem ve 

tamamlanmamış bir alem içinde idik. Artık her şeyi açıkça görmek ızdırabındna 

kurtumuştuk. Yanlış görmek ve tahayyül etmek imkanının sarhoşluğu vücudumuzu, 

yavaş yavaş bir afyon dumanı gibi uyuşturuyordu. Etrafımızda gündüzün bütün uyuz 

ağaçları yerine zengin bir orman vücut bulmuştu. Karşıda yemek yiyen fakir ailenin 

kirli kızları, yüzlerine vuran ay ışığı içinde birer süslü hayal olmuşlardı. Denizin 

bulanık suları boşalmış ve onun yerine şimdi sahilin üzerinde ışıktan bir mayi 

sallanıp şarkı söylüyordu. Dünyanın güzelliğinden korkmaya başlamıştık…Ay! Ay! 

Yalancı ay! Zekadan harap olanları dinlendiren hayal gibi, güneşten bunalanları da 

teselli eden sensin!”523 Lifij de Haşim gibi, İstanbul’un güneş altındaki manzarası 

yerine, çoğunlukla akşam ışığının altındaki hülyalı manzaralarını tercih eder. Görsel 

bir berraklıktan hayale açılan düşünselliğe ağırlık verir. Şehrin manzaralarını 

düşünsellik üzerinden okur. Sembolistlerle aynı yaklaşım içindedir. O şeylerin sathi 

görünüşlerinden ziyade onların vasıtasıyla derindeki hakikatle ilgilidir.524 Haşim eski 

mahallerin aşığıdır.525 Özellikle akşam saatlerinde hayali besleyen bu mahallelere, 

sokaklara, ahşap cumbalı evlere Lifij de büyük bir ilgiyle bakmıştır. Bu 

mahallelerde, özellikle bu geç saatlerde geleneksel hayatın yatırlarla, cinlerle, 

meleklerle sürdürülen yarı mistik hayatı hakimdir (Resim 33). 

 

522 Ahmet HamdiTanpınar, Edebiyat Dersleri, Haz. Abdullah Uçman,.75 
523 A.Haşim, Üç Eser, Haz. Mehmet Kaplan, 38-39 
524 Nilüfer Öndin, a.g.e., 107 
525 A.Şinasi Hisar, Ahmet Haşim Yahya Kemal’e Veda, 92 

                                                 



201 
 

 
Resim 33, Hüseyin Avni Lifij, Kış Günü Türbe Önünde, tarihsiz, kontraplak üzerine 
yağlıboya, 28x46 cm, SSM 
 

     Lifij’in melankolik bir ruhun izlerini taşıyan ve şehrin çeşitli görünümlerinden 

oluşan manzaralarının, aynı zamanda, sadece İstanbul’un geleneksel hayatının 

sürdüğü çevrelerinde yaşanan, garip bir zamanı yansıttıkları da görülür. Hatta Lifij’in 

çeşitli görünümler altında esas resmettiği bu zamandır. Sanatçının, şehri, 

mimarisiyle, mahalle aralarıyla, çeşitli açılardan resmetmeyi tercih edişi ve 

görünümleri, geç vakitlerin, ay ve batan güneşin etkisindeki farklı renklerle süsleyişi, 

onun şehrin hissedilen zamanını resmetmek istemesinin göstergesidir. Sanatçının 

hülyalı, şairane yapısına rağmen eserlerinde Boğaziçi gibi uzak diyarlara kaçış 

yapmadan, bu zamanın en yoğun şekilde hissedildiği şehrin içinde kalması da bunu 

ispat eder niteliktedir.  Tanpınar da, garip bir zaman olarak nitelediği ve şehrin, 

mimarlığın, musiki ve hayatın üzerinde dalgalanan, hepsini içine alan, hüzünleri, 

neşeleri, hayalleriyle sadece bize ait olan bir zamandan bahseder.  Eski İstanbul 

mahallelerinde dolaşıp da bu zamanın tılsımlı kuyusuna düşmemek imkansızdır. Söz 

konusu zaman “elle dokunulacak kadar kesif, ruhani renklere bürünmüş, her 

karşılaştığını bir rahmaniliğin sınırlarına kadar götüren, en basit şeylere bile bir 

içlenme, bir mağfiret edası veren, dua ve tevekkül yüklü ve dünya ve ahretin arasında 



202 
 

aralık bir kapı gibi duran” bir zamandır.526 Bu zaman Hoca Ali Rıza’nın ve Nazmi 

Ziya’nın eserlerinde de görülür. Fakat en kesif haliyle Avni Lifij’in eserlerinde 

bulunmaktadır. Ahmet Haşim de bu zamandan bahsetmektedir. Ahmet Haşim eski 

İstanbul mahallerinde yaşanan bu zamanla saatlerin ilişkisine değinirken  “ışıkta 

başlayıp ışıkta biten, on iki saatlik, kısa, hafif, yaşanması kolay bir günümüz vardı” 

der. Artık unutulmuş olan bu saatlerin arasında en çok hasretle hatırlanan ise akşamın 

on ikisidir. Akşamın on ikisi, “solgun sema altında, ilk yıldıza karşı müezzinin 

Müslümanlara hitap ettiği, sokakların lacivert bir sisle kapandığı, ışıkların yandığı, 

sinilerin kurulduğu ve yarasaların mahzenlerden çıkıp uçuştuğu” tesirli ve titrek 

saattir.527  

 

     Avni Lifij’in birçok eserinde olduğu gibi Sokak isimli eserinde de (burası aslında 

Sümbül Efendi Camisinin avlusudur), Tanpınar ve Haşim’in bahsettiği, geleneksel 

hayatın ruhunun dolaştığı, garip zaman duyulmaktadır (Resim 34). Resimde, batan 

bir güneşin altında, bir tarafında bir türbe ve ağaç, diğer tarafında kemerli bir yapının 

bulunduğu dar ve kısa bir sokak gibi uzanan cami avlusundan bir kesit görülüyor. 

Resmin derinine doğru uzanan yolun bitiminde üzerinde ahşap bir kapı bulunan alçak 

avlu duvarı bulunuyor.  Akşam güneşinin solgunlaştırdığı bu ıssız cami avlusu 

görünümünde “ruhani renklere bürünmüş” bir zaman hüküm sürmektedir. 

 

526 Ahmet Hamdi Tanpınar, Beş Şehir, 151-152. 
527 Ahmet Haşim, Üç Eser, 102-103. 

                                                 



203 
 

 
Resim 34, Hüseyin Avni Lifij, Sokak (Sümbül Efendi Cami avlusu), tarihsiz, 
mukavva üzerine yağlıboya, 28x20cm, MSGSÜ  İRHM 
 
     1914 Kuşağı’nın Çallı Kuşağı olarak da anılmasını topluluk içindeki esprili 

kişiliği ve girişkenliğiyle ve yönetici kesimden halka uzanan bir beğeniyi elde etmeyi 

başarmasıyla sağlamış olan İbrahim Çallı (1882-1960)528, portreler, natürmortlar, 

günlük yaşam kesitleri, savaş konulu resimler, çıplak figürler, manzaralar, kent 

görünümlerine kadar geniş bir yelpaze de eser vermiştir. Sanatçının eserleri arasında 

528 İbrahim Çallı ,1882 yılında Denizli’nin Çal kasabasında doğmuştur. İstanbul’a geldikten sonra 
farklı birçok işte çalışmak zorunda kalan sanatçının yaptığı eskizleri gören Şeker Ahmed Paşa onun 
1906 yılında Sanayi-i Nefise’ye girmesine ön ayak olmuştur.  Sanatçı 1910 yılında Maarif Nezaretinin 
açtığı yarışmayı birincilikle kazanarak devlet tarafından Paris’e resim eğitimi almaya gönderilmiş, 
burada, Ecole Nationale des Beaux Arts’da, Fernand Cormon’un (1845-1924) öğrencisi olmuştur. 
1914 yılında İstanbul’a dönmüş ve Sanayi-i Nefise’de hocalığa başlamıştır. Sanatçı aldığı akademik 
eğitime karşın izlenimci anlayışa daha yakın çalışmalar gerçekleştirmiştir. Bu sıralarda İstanbul’da 
tanıştığı Rus ressam Alexis Gritchenko’nun (1883-1977) cami ve tekkelerden yaptığı resimleri 
görerek onun sanatından etkilenmiş ve Paris’teki eğitimi sırasında edindiği izlenimci anlayıştan, 
grafiği andıran şematik desenlere yönelmiş, sanatçının Mevleviler serisinde görüldüğü şekliyle bir 
çeşit ekspresyonizm  uygulamıştır. 1947 yılına kadar görev yaptığı Akademi’den bu tarihte ayrılan 
sanatçı daha sonraki yaşamını özel ders vererek sağlamıştır. Sanatçı izlenimciliğin etkisinde kalmakla 
beraber bu tekniği tam olarak uygulamaz. Figür ve nesnelerin görüntülerine bağımlı kalır. Bu 
yaklaşımına duygusal anlatımı eklenen sanatçı kendine özgü bir üslup Ayrıntılı bilgi için bkz. Kaya 
Özsezgin, İbrahim Çallı, YKY, İstanbul 1993. Kaya Özsezgin, Çallı ve Atölyesi, İş Bankası 
Yayınları, İstanbul 1997, Nurullah Berk, Kaya Özsezgin, Cumhuriyet Dönemi Türk Resmi,30. 

                                                 



204 
 

özellikle İstanbul’un ve Boğaziçi’nin çeşitli görünümlerinin yoğunlukta olduğu 

görülmektedir.  

 

     İstanbul’un tabiatının güzelliğine, tabiat ve geleneksel hayatın çevresinde 

yaşandığı şehir mimarisinin uyumundan doğan güzelliğe, tarihsel, dini ve sivil 

mimari eserlerine ilgisini yöneltmiştir. Bebek Camisi, Nusretiye Camisi, Fındıklı 

Camisi gibi camilerin de yer aldığı çokça olan camili peyzajlarında sanatçı, bazen tek 

bir camiye dikkatini çevirirken bazen de  onu yakınındaki birkaç ağaçla, yakın 

çevresindeki birkaç küçük yapıyla, bazen gündelik hayata işaret eden, bir balıkçı 

kayığı gibi ayrıntılarla ele alır (Resim 35) 

 

.  

Resim 35, İbrahim Çallı, Tophane’den Sarayburnu, tarihsiz, tuval üzerine yağlıboya, 
37,5x51,5 cm, Artam Antik Aş. 213. Müzayede Kataloğu 
 
     Boğaziçi görünümlerinde tepelerdeki evleri, köşkleri, kıyılardaki yalıları 

resmeder. Boğaziçi konulu resimlerinde sanatçı bazen iki kıyıyı birden 

resmetmektedir. Boğaz arada akan bir nehir gibidir. Üzerinde kayıklar ve gemiler 

dolaşmaktadır. İki yakanın ağaçları ve yeşillikleri arasında evler, köşkler ve zarif 

minareleriyle camiler bulunmaktadır (Resim 36). 

 



205 
 

 
Resim 36, İbrahim Çallı, Boğaz, tarihsiz, mukavva üzerine yağlıboya, 24x30 cm, 
Artam Antik Aş. 261. Müzayede Kataloğu 
 
     Gerek hareketli yaşantısı gerek yöneticilik hayatındaki başarısıyla da tanınan 

Namık İsmail (1890-1935)529, çok çeşitli konularda eser vermiş bir sanatçıdır. 

Manzaralar, figürlü kompozisyonlar, portre ve natürmortlar, zamanın gereği siyasal 

amaçlarla yaklaştığı köylülerin hayatına eğilen eserler, İbrahim Çallı ile başı çektiği 

çıplak teması, savaş temalı resimler sanatçının ele aldığı konu çeşitliliğini 

göstermektedir. Sanatçının ustalığı en çok portrelerinde ve manzaralarından ortaya 

çıkar. Sanatçı tüm bu konu çeşitliliği verdiği sanat hayatını iki döneme ayırmaktadır. 

Birincisi, Paris’ten ilk döndüğü zamanlardır ki bu zamanlara ait izlenimci resimlerini 

his tarafı kuvvetli, tekniği zayıf olarak niteler. İkinci dönem ise Berlin dönüşüdür. Bu 

529 Namık İsmail 1890 yılında Samsun’da doğmuştur. St. Pulcherie ve St. Benoit gibi Fransız 
okullarından sonra Galatasaray Sultanisi’nde okuyan sanatçı, Şevket Dağ’dan özel resim dersleri 
almıştır. 1911 yılında Paris’e gitmiş burada önce Julian Akademi’de sonra ise Fernand Cormon’un 
(1845-1924) atölyesinde resim eğitimini sürdürmüştür. 1914 yılında İstanbul’a dönen sanatçı, savaş 
sırasında asker olarak Kafkas cephesinde kısa bir süre görev almıştır. Daha sonra Şişli atölyesinde 
görevlendirilen sanatçı, sergi komiseri olarak Viyana ve Berlin’e gitmiş, Berlin sergisinin 
ertelenmesinin ardından Berlin’de kalıp resim eğitimine burada devam etmiştir. İki yıl Berlin’de 
Leipzig Güzel Sanatlar Akademisi’nde  Lovis Corinth (1858-1925) ve Max Liebermann’ın (1847-
1935) atölyelerine devam etmiştir. Ülkeye döndüğünde Sanayi-i Nefise müdür yardımcılığı görevinde 
bulunmuş, 1927 yılında ise müdürlüğe tayin edilmişrtir. Sanatçı 1935 yılındaki vefatına kadar bu 
görevini sürdürmüştür. Namık İsmail hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. Zeynep Rona, Namık İsmail, 
YKY, İstanbul 1992 
 

                                                 



206 
 

dönede ise izlenimciliğe bağlı kalmayan dışavurumcu bir renk ve fırça tekniğinin ön 

plana çıktığı bir dönemdir.530   

 

     Özellikle manzaralarında sanatçı, dini, tarihi eserlere, sivil mimari örneklerine ilgi 

gösterir. Bu tür eserlerinde geleneksel hayatın doğasını yansıtma, yerel atmosferi 

çözümleme, anlama isteği ortaya çıkmaktadır. Bu amaçla çok sayıda olmasalar da 

mimari yapılar ve onlardan ayrıntılar, birtakım köşeler, eski evler, eski hayatın 

eğlence biçimleri, eşyaları, Boğaziçi görünümlerinin sanatçının eserlerine konu 

olduğu görülür.  

 

     Mehtapta Cami isimli eseri sanatçının, mehtap ışığı altında bir sokak görüntüsünü 

ele aldığı bir çalışmadır (Resim 37). Bu eser,  aslında yaşamı gayet hareketli ve 

renkli geçen bir sanatçının, melankolik ruh yapısını sergilediği bir eser olmuştur.  

Resimde mehtap ışığının donukluğunda resmedilmiş olan mahalle, Osmanlı 

şehircilik anlayışının  tipik bir özelliğini göstermektedir. Daha doğrusu sanatçı bakış 

açısını mahalleyi oluşturan tüm unsurları sergileyecek şekilde ayarlamıştır. Alçak bir 

tepenin üzerinde bir cami yer almaktadır, onun çevresinde birbirinin görüşünü 

kesmeyen cumbalı, ahşap evler vardır. Daha aşağıda türbe, çeşme, sebil bulunur. Bu 

yapılarla evler arasında küçük bir mezarlık ve bu mezarlıktan göğe doğru uzanan 

serviler seçilmektedir. Bunların önünde akşam saatlerinin karanlığında, mehtap 

ışığıyla yer yer aydınlanmış, sessiz bir sokak uzanmaktadır. Sokakta, gölgelerin ve 

sessizliğin içinde çarşaflı bir kadın yürümektedir. Sol, ön tarafta yüksekçe bir yere 

tünemiş akşam saatlerinin kuşu olan bir baykuş ise yüzünü küçük mezarlığa dönmüş 

bir halde durmaktadır.  Tüm bu sahne, eski zamanın karanlık mahallelerinde 

doyasıya yaşanan mehtaplı gecelerde, mehtap ışığının şehrin üzerine düşerek 

oluşturduğu farklı bir şiiriyeti, melankolik ruhları besleyen farklı bir atmosferi 

sergilemektedir. Ahmet Haşim de ay ışığının bu özelliğine dikkati çekmektedir: “ 

Nihayet akşam oldu…İki büyük fıstık ağacı arkasından kırmızı bir ay, sanki 

yapraklara sürünerek yükseliyordu. Birden etrafımızda dünyanın bütün manzaraları 

530 Zeynep Rona, a.g.e., 21-22 
                                                 



207 
 

değişti…Zira aydan akan büyünün saadetiyle ruhlarımız çatlayacak kadar 

dolmuştu.”531 

 

 
Resim 37, Namık İsmail, Mehtapta Cami, 1925, tuval üzerine yağlıboya, 100x90 cm, 
ARHM 
 

     Mimari konulu eserlerinde yapının mimari değerlerini resimsel değerlere  

dönüştürerek vermiş, fazla ayrıntıya girmeden küçük tuşlarla ve lekelerle yapının 

bütün özelliklerini gösterebilmiştir. Böylece fazla ayrıntıdan gözleri sakındırarak 

mekanın ruhuna dikatleri çekmiştir. Sanatçı cumbalı ahşap evleri, ayrıntılı bir 

işçilikle, tüm sıcaklığı ve mütevazı yapılarıyla yansıtma çabası içindedir (Resim 38). 

531 Ahmet Haşim, “Ay”, Üç Eser, 38-39. 
                                                 



208 
 

Sokaklar bazen tüm bir yaşam üslubunun yaşandığı yerler olarak kendisini oluşturan 

bütün terkiple resmedilir. Burada cami, türbe, ahşap evler, mezarlık vardır.  

 

 
Resim 38, Namık İsmail, Eski Evler, 1920, kağıt üzerine karışık teknik, 17x12 cm, 
Rasih Nuri İleri Koleksiyonu 
 
     Hikmet Onat (1882-1977),532 kuşağı sanatçılar arasında özellikle manzaraya 

eğilmiş bir sanatçıdır. Önceleri figür ve portre alanında çalışmalar yapan sanatçı daha 

sonra manzara türüne geçerek açık hava ressamlığını benimsemiştir.533.  

 

532 İstanbul’da doğan Hikmet Onat, Bahriye Mektebi’nden mülazım olarak çıktıktan sonra 1905 
yılında Sanayi-i Nefise’ye girmiştir. 1910’da gittiği Paris’te Cormon’un atölyesine devam ederek 
akademik bir eğitim almıştır. 1914 yılında geri dönüp kısa bir süre Galatasaray Lisesi’nde resim 
hocalığı yaptıktan sonra Sanayi-i Nefise’ye hoca olmuştur. Emekli olana dek buradaki görevini 
sürdürmüştür. Sanatçı hakkında geniş bilgi için bkz. Kıymet Giray, Hikmet Onat, YKY, İstanbul 
1995 
533 Celal Esad Arseven, Türk Sanatı Tarihi, 194. 

                                                 



209 
 

     Sanatçı daha çok İstanbul tabiatının değişen görünümlerini ve ve geleneksel 

hayatın önemli bir cephesi olan Boğaziçi’ni konu eder tablolarına. Bunları izlenimci 

bir duyarlılıkla ele alır. Boğaziçi en çok sarı, turuncu ışıklar, mor mavi gölgeler 

altında yaz günlerinin sıcaklığında resmedilir. Boğaziçi’nin tepelerinde ağaçlar 

arasına gömülen ahşap yapılar, kıyılarında suda yansıyan ışıklı gölgeleriyle kayıklar 

vardır. Boğaziçi’nin dışında şehir manzaralarında tarihi yapıları odağına alır. 

Camiler, türbeler, evler, sokaklar tüm estetik görünümleriyle belgelenir. Tüm şehir 

doğal ve tarihi güzellikleriyle yansır. İstanbul sanatçının eserlerine, çeşitli 

semtleriyle, tıpkı Nazmi Ziya ve Hoca Ali Rıza’nın resimlerinde olduğu gibi girer. 

Sanatçının eserlerine doğal, tarihi ve mimari özellikleriyle Üsküdar, Çengelköy, 

Beylerbeyi, Salacak, Fındıklı, Kabataş, Kurbağalıdere, Beşiktaş, Bebek, Sarıyer ve 

bilhassa Boğaziçi, buralardaki evler, camiler, çeşitli yapılar, sokaklar konu olur 

(Resim 39). Aynı şekilde sanatçının Topkapı Sarayı’ndan gerçekleştirdiği çok sayıda 

resmi bulunmaktadır. Bu resimler belgesel bir niteliği de üzerlerinde taşımaktadır.534 

 

     Hikmet Onat’ın İstanbul, Boğaziçi ve tabiat tutkusu apaçıktır. Manzara türünü 

sanatının temeline alırken Boğaz’ı da en belirgin tercihi yapar. Boğaz, Tanpınar’ın 

dediği gibi “zevkimizin, duygumuzun büyük düğümlerinden biri” sidir.535 Boğaz 

aynı zamanda çalkantılı bir hayatı olan şehrin bir kaçış alanıdır ki bu aynı zamanda 

sanatçının  mizacıyla da bir paralellik gösterir. Hikmet Onat, son derece mütevazı, 

içe kapanık ve gürültüsüz, sakin bir yaşamı tercih eden bir yapıya sahiptir.  

 

534 Kıymet Giray, Hikmet Onat, 30 
535 Ahmet Hamdi Tanpınar, Beş Şehir, 219. 

                                                 



210 
 

 
Resim 39, Hikmet Onat, Sarıyer Yeni Mahalle, tarihsiz, tuval üzerine yağlıboya, 
63x78 cm, Artam Antik Aş. 261. Müzayede Kataloğu 
 
     Onat, Boğaziçi’ni bazen denizden tepelere doğru, bazen tepe ve sırtlardan denize 

doğru ve değişik açılardan görünümleriyle resmetmiştir. Boğaziçi’nin sırtlarında iç 

içe ahşap evler, aralarındaki ağaçlar ve yeşil alanlar ile ele alınmıştır. Bu dokunun 

içinde küçük minareleriyle bir ya da birkaç cami vardır. Boğazın ahşap evleri, yeşil 

tepeleri, sıcak yaz havasının parlak renkleri içinde, ışıkla aydınlanmış ayrıntılar ve 

derin perspektif algılamalarla görülmüştür. Denizden kıyılara ve boğaz sırtlarına 

baktığında ön planda Boğaz’ın durgun suları bulunmaktadır. Bu sularda ışıklı 

gölgeleri suda yansıyan kayıklar vardır. Kıyıda iskeleler, ahşap evler, yalılar, köşkler, 

yahut hisar gibi tarihi yapılar dizilidir. Geniş açılı bakarak bir koya yayılmış bir 

boğaz köyünü, bir sırta yayılmış bütün bir semti resmettiği gibi dar bir açıyla, 

boğazın durgun suları kenarında bulunan bir ahşap evi, önündeki yol ve yanındaki 

birkaç ağaçla birlikte resmeder.  

 

     Hikmet Onat, şehir içini konu edindiğinde, tarihi yapıları, camileri, türbeleri, bir, 

birkaç yahut bir sıra evin sıralandığı sokakları canlandırır. Figürsüz olarak 

resmedilen bütün bu resimlere sessiz, dingin, sakin bir atmosfer hakimdir.  

 

     Sanatçı, İstanbul’da Bir Sokak isimli eserinde, eski zamanların sessizliğini ve 

dinginliğini yaşayan bir sokağı resmetmiştir (Resim 40). Masmavi bir göğün altında, 

gün ışığının parlak ve canlı renklerinin yansıdığı sokak görünümünde, merkezde 



211 
 

gayet mütevazı, iki katlı ve çıkmalı ahşap bir ev ve bahçe duvarı, onun karşısında 

kısmen görülen daha alçak bir ev bulunmaktadır. Kıvrılarak uzanan sokağın sonunda 

yemyeşil dallarıyla bir ağaç görülmektedir. Herhangi bir figürün bulunmadığı sokak, 

bu haliyle ıpıssız ve sessizdir.  

 

 
Resim 40, Hikmet Onat, İstanbul’da Bir Sokak, tarihsiz, duralit üzerine yağlıboya, 
33x40 cm, Artam Antik Aş. 259. Müzayede Kataloğu 
 

     Onat’ın resimlerindeki ahşap evlerin mütevazılıklarından kaynaklanan asil bir 

güzellikleri vardır. Bununla beraber bazı eserlerinde fakir ve yıpranmış oldukları, 

mazlum halleri fark edilir. Bu durum özellikle geçmişten gelen, yerli hayata ait ince 

bir zevk ve eğlence diyarı olması sebebiyle Boğaziçi görünümlerinde farklı bir anlam 

kazanır. Söz konusu olan Refik Halid Karay’ın “bitmiş” olarak nitelediği 

Boğaziçi’nin, Onat’ın resimlerinde, bir makyaj hizmeti gören parlak güneş altında 

daha canlı, neşeli ve diri görülmüş olmasıdır. Refik Halid Karay, Boğaziçi’ni “viran 

yalıları, yanmış sarayları, kesilmiş ormanları, susuz çeşmeleri, çökük rıhtımları, 

parasız ahalisi” ile görmüş ve tamamen bitmiş, hazin ve boş bir “harab-âbâd” olarak 



212 
 

nitelemiştir. Öyle ki yapmış olduğu Boğaziçi gezisi yazara bir mezar ziyareti gibi 

gelmiştir. 536 

 

     Sultanahmet’e Bakış isimli eser, Onat’ın, Boğaz’ın sırtlarında artık tek tük kalmış 

ahşap evlerden birkaçının üzerinden karşı kıyıdaki Sultanahmet’i resmettiği bir 

eserdir (Resim 41). Sultanahmet semti yaz güneşinin parlak ışıkları altında şekillerin 

silüet halini aldığı buğulu bir atmosferin içine gömülmüştür. Ön planda ise yaz 

güneşinin tüm canlı renkleriyle parlattığı yeşil bir alan ve onun bitiminde oldukça 

yıpranmış birkaç ahşap ev ve başka bazı yapılar vardır. Daha aşağıda iki minaresiyle 

seçilen bir cami bulunmaktadır. Boğazın durgun sularında ise gemiler yüzmektedir. 

Sanatçı çoktan bitmiş bir rüyadan arta kalanları resmetmek istemiş gibidir. Burada 

Boğaziçi’nin şiiriyeti yoktur artık.  

 

 
Resim 43, Hikmet Onat, Sultanahmet’e Bakış, tarihsiz, tuval üzerine yağlıboya, 
52x73 cm., Artam Antik Aş. 257. Müzayede Kataloğu 
 

     Türklerin Boğaziçi’ne yerleşmeleri İstanbul’un fethinden öncesine kadar uzanır. 

Bununla beraber Boğaz büyük ölçüde iskana XVIII. yüzyılın başlarında açılmıştır. 

536 Refik Halid Karay, “Zavallı Boğaziçi”, Ay Peşinde, 75. 
                                                 



213 
 

Bu tarihlerden itibaren de Boğaz çevresinde tamamen kendine has bir hayat tarzı 

oluşmuştur. Bu hayatın merkezinde yalılar ve yalı hayatı vardır.  Yalılar, kıyı 

boylarına dizilirlerdi. İstanbul’dan itibaren hünkâr, sultan sarayları, vezir ve ulema 

gibi önemli kişilerin yalıları, yer yer Ermeni, Rum zenginlerin yalıları iki kıyı 

boyunca uzanırdı. Mesireler ve çayırlar, Boğaziçi kültürünün bir başka özelliğidir. 

Bu yerler Türk doğal bahçe ve park anlayışının en güzel örneklerini sunarlardı. 

Buralardaki namazgâhlar, ziyaretgâhlar, köşkler, kasırlar, çeşmeler özel ve kültürel 

bir anlam taşırlar ve doğal parklar olarak halka belli koşullarda açık tutulurlardı.537 

Halk eğlenmeye ve dinlenmeye geldiği bu yerlerde tamamen Boğaziçi’ne özgü bir 

zevk ikliminde bulurdu kendini.  

 

     Onat’ın Boğaziçi’nin uzak bir köşesini resmettiği İstanbul isimli eserde 

Boğaziçi’nin zevk iklimi ve şiiriyeti tüm sıcaklığıyla hissedilmektedir (Resim 42). 

Bu eserde yüksek bir sırttan kuşbakışı olarak gördüğü bir Boğaziçi semtini 

resmetmiştir. Yukarıdan kıyıya doğru, birbirinin görüşünü kesmeden sıralanan, 

kimisi çıkmalı ve birkaç katlı ahşap evler yoğun bir yeşil örtünün içine gömülmüş 

haldedir. Bu manzaranın içinde beyaz, zarif minaresiyle bir cami görülmektedir. 

Karşı kıyıda, Boğazın durgun sularının ötesinde, Rumeli Hisarı seçilmektedir.  

 

 
Resim 42, Hikmet Onat, İstanbul, tarihsiz, tuval üzerine yağlıboya, 60x73 cm, Artam 
Antik Aş. 213. Müzayede Kataloğu 

537 Sedad Hakkı Eldem, “Boğaziçi Yalıları”, Sanat Dünyamız, 3-11. 
                                                 



214 
 

 
     XIX. yüzyılın ortalarında en parlak devrini yaşayan Boğaziçi kültürü, Hikmet 

Onat’ın çocukluk ve gençlik yıllarından itibaren, özellikle I. Dünya Savaşı’ndan 

sonraki yıllarda çöküntü devrini yaşamaya başlamıştır. Boğaziçi kültürünün bu son 

demlerini yaşayan sanatçının, bu kültürü yaşayan diğer sanatçılar gibi fakat kendi 

mizacından süzerek bu kültür, zevk ve hassasiyet mirasını sonraki nesillere aktarmak 

yahut hatırlatmak için bir çabası olarak da okumak gerekir eserlerini. İstanbul 

peyzajı, özelde Boğaziçi peyzajı, bu dönemin diğer sanatçıları için de 

söylenebileceği gibi, Hikmet Onat’a da, iç dünyasına dalarak kendisini keşfetme 

imkanı tanımaktadır.  

 

     Şevket Dağ (1876-1944)538, özellikle cami ressamı olarak bilinir. Cami içlerinde 

başka türbe, han ve çarşı gibi geleneksel yapıların içlerinin de tablolarına konu 

olduğu görülür. Osmanlı-İslam çizgisinde milli bir ruha sadık sanatçı, böylece, 

milletin ruh temelini işaret eden camiler ve türbeler ve onun iktisadi temelini ve 

karakterini işaret eden han ve çarşı gibi mekanları sıklıkla işleyerek, sanatında, 

geleneksel hayatın dayanaklarını, maddi, manevi temelleriyle bir bütün olarak ele 

almayı başarır.  

 

     Şevket Dağ, çarşı ve han konulu resimlerde yapıyı mimari karakterini yansıtacak 

şekilde ele alır (Resim 43). Tanpınar’ın vurguladığı şekilde, çarşı şehir hayatının 

dolayısıyla medeniyetin kalbidir. Onun varlığı ve işleyişi sadece iktisadi üretimi 

değil bu faaliyeti besleyen toplumun üzerine oturduğu bir değerler sistemini, 

toplumsal ahlakı işaret etmektedir. Çarşıdaki üretim İstanbul hayatında klasik zevki 

meydana getiren mimariyle beraber yürümektedir. Cami ve bedesten bir medeniyetin 

madde ve ruh dünyaları arasındaki dengeyi temsil etmektedirler.539 Çarşı ve 

kemerleri, tonozları, gün ışığının içeriye sokulduğu pencereleri ve yarı loş havası 

içinde resmedilir. İçerde süren ticari faaliyet birkaç figürün varlığıyla anlatılır.  

538 Şevket Dağ, 1876 yılında deniz yüzbaşı Çerkes İsmail Kaptan’ın oğlu olarak, İstanbul Küçük 
Mustafa Paşa Mahallesinde doğmuştur. 1897’de Sanayi-i Nefise Mektebi’nden mezun olduktan sonra 
çeşitli okullarda, muallim mekteplerinde ve Galatasaray Lisesi’nde resim öğretmenliği yapmıştır. 
Osmanlı Ressamlar Cemiyeti’nin kurucuları arasında  yer alan sanatçı 1944 yılında Siirt milletvekili 
iken vefat etmiştir. Bkz. S. Pertev Boyar, a.g.e., 202 
539 Ekrem Işın, A’dan Z’ye Ahmet Hamdi Tanpınar, 13 

                                                 



215 
 

 
Resim 43, Şevket Dağ, Kapalıçarşı, tarihsiz, tuval üzerine yağlıboya, 70x50 cm, 
Artam Antik Aş. 226. Müzayede Kataloğu 
 

     Büyük ölçüde camilerden iç mekan resimleriyle tanınan Şevket Dağ, çağdaşları 

gibi İstanbul sokaklarını, evlerini, çevresinde eski hayatın geçtiği şehirden bir takım 

köşeleri, Boğaziçini ve mesire yerlerini de konu edinir. Buralarda yaşanan hayata, 

buralardan doğan milli hissiyata dikkatlerini yöneltir (Resim 44, 45) 

 

.  

Resim 44, Şevket Dağ, Boğaziçi, tarihsiz, tuval üzerine yağlıboya, 51x80 cm, Artam 
Antik Aş. 226. Müzayede Kataloğu 



216 
 

 
Resim 45, Şevket Dağ, III. Ahmed Çeşmesi ve Feraceli Kadınlar, 1910, tuval üzerine 
yağlıboya, 87,5x63,5 cm, SSM 
 

     Sami Yetik (1878-1945),540  daha çok harp resimleriyle tanınmaktadır. Bu çok 

başvurduğu konunun dışında, köy hayatına ilişkin eserler, manzara, natürmort ve az 

sayıda da portre alanında eserler vermiştir. Manzaralarında çeşitli doğa ve şehir içi 

görünümleri ön planda olan sanatçı, özellikle, bu tür eserlerinde, şehrin belli başlı 

yapılarını, bu yapıların Osmanlı şehircilik anlayışının sonucu ortaya çıkmış, 

çevreyle, tabiatla uyumunu ele almaktadır. Manzarayı genelde kuşbakışı gören Yetik, 

540 Sami Yetik, 1878’de İstanbul’da doğmuştur. Kuleli Askeri Lisesine devamı sırasında resme merak 
sarmış ve orada resim hocası bulunan Osman Nuri Paşa’dan ve Harbiye Mektebi’nde Hoca Ali Rıza 
Bey’den resim dersi almıştır. Harbiye’den mülâzım olarak çıkmış ve Eyüp Askeri Rüşdiyesi’ne resim 
hocası tayin olunmuştur. Bu esnada Sanayi-i Nefise Mektebi’ne devam ederek birincilikle diploma 
almıştır. Mahmut Şevket Paşa’nın izniyle Paris’e giden sanatçı 1910-1912 yılları arasında Julian 
Akademide Laurens’in atölyesinde eğitim görmiştür. Dönüşünde Kuleli Askeri İdadisinde resim 
hocası olmuştur. Balkan Savaşı’nda Edirne cephesinde savaşmıştır ve büyük boyda savaş resimleri 
yapmıştır. Sanatçı hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. Kaya Özsezgin, Sami Yetik, YKY, İstanbul 1997. 

                                                 



217 
 

resimlerinde konuya fotoğrafik bir gözle bakmaz. Ayrıntılardan arınmış bir aklaşımla 

çalıştığı görülür.541 

 

     Bebek isimli eserde sanatçı birçok defa konu ettiği Bebek Camisi ve çevresini ele 

almıştır (Resim 46). Tek kubbeli küçük cami yanındaki büyükçe bir yalı ile 

resmedilmiştir. Arkalarında yoğun bir yeşil örtü vardır. Cami ve yalı içine 

gömüldükleri yeşil örtü ile birlikte ışık ve renk lekeleri altında eriyerek önlerindeki 

durgun suda yansımaktadır.  

 

 
Resim 46, Sami Yetik, Bebek, tarihsiz, tuval üzerine yağlıboya,  27x34 cm, Artam 
Antik Aş. 242. Müzayede Kataloğu 
 

     Süleymaniye Camii isimli eserde, cami uzaktan ve ön planda bulunan boş ve 

bakımsız bir arsadan görülmektedir. Bu arsanın üzerinde seyrek olarak bir iki yapı 

bulunmaktadır. Arka plandaki tepenin üzerinde şehirdeki konumuna uygun şekilde, 

tüm haşmetiyle beliren Süleymaniye Camii şehri kanatlarının altına almış gibi 

yükselmektedir (Resim 47). 

 

541 Kaya Özsezgin, a.g.e., 29-37 
                                                 



218 
 

 
Resim 47, Sami Yetik, Süleymaniye Cami, tarihsiz, tuval üzerine yağlıboya, 26x40 
cm, Artam Antik Aş. 227. Müzayede kataloğu 
 

     Sanatçı, Salacak, Maçka, İstinye, Kız Kulesi, Boğaziçi gibi şehrin farklı 

semtlerinden görünümleri, bunların yanı sıra şehrin içinden, eski hayatın geçtiği 

semtlerden mahalle ve sokak görünümlerini konu eder. Harap ve fakir görünümlü, 

cumbalı, ahşap evlerin sıralandığı sokaklar, buralarda akıp giden hayata ilişkin 

ayrıntılarla ele alınır. Bazen bir köşesinde küçük minaresiyle bir caminin de 

bulunduğu bu sokaklarda birkaç figür yer almaktadır (Resim 48,49,50). 

 

 

 

 

 

 



219 
 

. 

Resim 48, Sami Yetik, Kadın ve Ev, tarihsiz, karton üzerine yağlıboya, 22x36 cm, 
Özel Koleksiyon 
 

 
Resim 49, Sami Yetik, Kasımpaşa’da Bedrettin Medresesi, 1928, duralit üzerine 
yağlıboya, 22,5x32,5 cm, Maçka Mezat Antikacılık Arşivi 
 

 

 

 



220 
 

 
Resim 50, Sami Yetik, Peyzaj, tarihsiz, tuval üzerine yağlıboya, 38x28 cm, Artam 
Antik Aş. 270. Müzayede Kataloğu 
 

     Sami Yetik’in resimlerinde, özellikle kar altında kalmış semtler, sokaklar dikkati 

çeken bir yoğunluktadır. Karakteristik şehir manzaraları yoğun bir kar yağışı altında  

yarı gizlenmiş ve gömülmüş eski sokaklar ve evlerden oluşmaktadır. Yetik, ahşap 

evlerin bulunduğu sokakların, mimari yapıların karla örtülmüş görünümlerine 

düşkündür. Böylece o karın beyaz ve soluk mavisiyle şehrin mimarisinin ana 

malzemeleri ahşabın ve taşın renklerinin karışımından doğan bir güzelliğin peşinde 

olmuştur. Camiler, sokaklar, evler çoğunlukla kar altındadır. Karın örtücü, yahut 

yumuşatıcı çizgileri bir yandan mahalle ve sokakların fakirliğini gizlemekte bir 

yandan da kış ve karın ilk hatırlattığı duygu olan gam ile onları sarmaktadır (Resim 

51).  

 

 

 

 



221 
 

 

  
Resim 51, Sami Yetik, Peyzaj, tarihsiz, duralit üzerine yağlıboya, 47x34 cm, Haldun 
Cilov Koleksiyonu 
 

     Sami Yetik’in karlı manzaralarında duyulan bu gam bazen çocuksu bir neşe ile 

karışır. Sokakta oynayan çocuklarla sanatçı gelecek baharı hatırlatır (Resim 52). Kış 

mevsiminde kar topu oynamak, kızak kaymanın haricinde özellikle geleneksel hayatı 

renklendiren birçok şey yaşanır. Sami Yetik’in karla kaplı sokaklarında çocukların 

oynadığı kış manzaraları, gamlı kışı unutturur ve  kışın getirdiği bu hayatın renklerini  

hatırlatır. Kışa ait ve çocukluktan itibaren hafızaya kazınan, içecekler, oyunlar, 

eğlenceler, hazırlıklar vardır. Ahmet Rasim bu hazırlıklardan ve kışın yenilen içilen 

şeylerden uzun uzun bahsetmektedir. Kışın, özellikle, tandır çevresinde, fincan 

oyunu, yüzük, balık kaçtı gibi oyunlar oynanır. Bilmeceler sorulur, şarkılar, maniler 



222 
 

okunur. Geceleri suda pişmiş kestane, ayıklanmış nar, ayva, üzüm, kış armudu, 

badem, ceviz, dut, kayısı kuruları , hurma, un kurabiyesi, börek, ekmek kadayıfı, ekşi 

nar, pekmez, zencefilli salep, boza, şerbet, tarhana, pestil ezmeleri yenir ve içilir.542  

 

 
Resim 52, Sami Yetik, Kış, 1324 (1906), tuval üzerine yağlıboya, 138x50 cm, Nadir 
Erenler Koleksiyonu 
 

542 Ahmet Rasim, Anılar ve Söyleşiler, 164-170 
                                                 



223 
 

     Sanatçının Karda Boğaziçi eseri, Boğaziçi koylarından birinin kar altındaki 

görünümüdür (Resim 53). Kıyı şeridinde birkaç yapı bulunmaktadır. Ön planda sık 

bir ağaç dokusu vardır. Boğazın durgun suları, karla beyaza bürünmüş tepeler ve 

ağaçlar, baharda mesire yerleriyle bir zevk ve eğlence diyarı olan ve özellikle Servet-

i Fünun Edebiyatı’nda  tabiatının güzelliğiyle ve sunduğu hayat çerçevesiyle 

sıkıntılardan kurtulmayı sağlayan  ideal mekan olarak görülen Boğaziçi’nin kış 

mevsimindeki derin sükutunu göstermektedir. Boğaziçi’nin kış manzarası,  Cenab 

Şahabettin’in “Elhân-ı Şitâ” şiirindeki ifadeleri hatırlatan melankolik bir bakışın 

izlerini taşımaktadır: 

“Bir beyaz lerze, bir dumanlı uçuş; 

Eşini gâib eyleyen bir kuş 

           gibi kar 

Geçen eyyâm-ı nevbahârı arar…”543 

 

 
Resim 53, Sami Yetik, Karda Boğaziçi, tarihsiz, tuval üzerine yağlıboya, 43x70 cm, 
Artam Antik Aş. 221. Müzayede Kataloğu 
 

 

 

543 Şiirin tamamı ve yeni türkçesi için bkz. İsmail Parlatır, “XIX. Yüzyıl Yeni Türk Şiiri” Türk Dili 
Türk Şiiri Özel sayısı IV, , S. 481-482,  Ocak-Şubat 1992, 256-259 

                                                 



224 
 

3.3.2. Dünya Görüşünü Görselleştiren Eserler 

 

     Bu başlık altında cami, mescid gibi dinsel yapıların iç, dış görünümlerini, türbe ve 

mezarlık gibi aynı inanç temelinde yükselen diğer yapı ve mekanların görünümlerini 

konu eden eserler ele alınmıştır. 

 

     Geleneksel hayatı tüm yönleriyle eserlerinde aktaran Hoca Ali Rıza bu çerçevede 

de birçok eser meydana getirmiştir Elbet bunda Ressam Hoca Ali Rıza’nın bir nevi 

dindarane bakışa sahip olmasının da önemli bir yeri vardır. Bu sebeple dini 

mekanları resmetmekte özel bir hassasiyeti olduğu söylenebilir. Bu mekanlardan, 

cami, türbe gibi yapılardan en çok camileri resmetmiştir. Camileri de tıpkı çeşmeler 

gibi bazen yakın plandan tek bir yapı olarak betimlerken, çoğunlukla bulunduğu 

çevre ile, toplumsal yaşantı içindeki yerini belli edecek şekilde ele almıştır. Bu 

camiler Osmanlı Medeniyeti’nin en önemli yapılarıdır. Bu medeniyetin sesi ve 

yankısıdır. Bu camilerde belli bir terbiye veren, yahut Abdülhak Şinasi’nin dediği 

gibi “…günde beş defa ezan sesleriyle merhamet, rahmet, şefkat ve şefaat dağıtan, 

medeniyet dağıtan”544  bir hal vardır (Resim 54). 

 

544 Abdülhak Şinasi Hisar, a.g.e., 8-10 
                                                 



225 
 

 
Resim 54, Hoca Ali Rıza, Yeşil Boyalı Mescid, tarihsiz, tuval üzerine yağlıboya, , 
54x73 cm, SSM 
 

     İstanbul’un şehir dokusunda ve geleneksel hayatın içinde özel bir yeri olan 

mekanlardan biri de mezarlıklardır. Mezarlıklar ölümle hayatın iç içe düşünüldüğü 

geleneksel yaşantıda kentin içinde ürkütücü bir yer olmaktan ziyade, bir bahçe gibi 

algılanmış, toplumsal yaşantıya da zaman zaman bu yönüyle katılmış yerlerdir.  XIX. 

yüzyıl öncesinden itibaren yabancı ressamların da ilgi gösterdiği bu alanlar Osmanlı 

şehrinin kimliğinin, yaşamının  bir parçası olarak görülmüş ve öyle 

resmedilmişlerdir. Mezar taşları ise bu toplumun kültürel sembolleri arasında yer 

almaktadır. Kültürel sürekliliğin somut örneklerini sunarlar. Mezarlıklar, servi 

ağaçları ve mezar taşlarıyla oluşturdukları mistik havayla sanatçılar üzerinde etkili 

olmuşlardır. Hoca Ali Rıza mezarlıkları ele aldığı resimlerinde mezarlıklara, manzara 

değerinin ötesinde, belgesel nitelikleri bağlamında, toplumun değerleri olarak da 

yaklaşmıştır. Sanatçı, eskiz defterlerini çeşitli notlar ve krokilerle zenginleştirerek, 

mezarlarla ilgili araştırmalara da girişmiştir. Bazen mezar taşlarındaki yazıları 

olduğu gibi aktarmıştır. Mezarlık betimlemelerinde yazısını öne çıkararak sadece bir 

mezar taşını ele aldığı resimler olduğu gibi, bir tepeden manzaraya hakim bir 



226 
 

mezarlığı içinde bir yada birkaç figürle gösterdiği kompozisyonlar da vardır. Bu 

mezarlar başları bir tarafa eğik, ulu servi ağaçlarının altında geniş gölgelikler 

sunmaktadır. Bunların altındaki mezar taşları usulca bir tarafa doğru eğilmişlerdir 

(Resim 55,56). Mezarlık faniliğin sembolüdür. Sanatçının tablolarına konu olan 

mezarlıklar şehrin her adımında, her köşe başındadırlar. Yaşayanlara insanın 

faniniğini dile getirmek ister gibidirler. Hüseyin Rahmi Gürpınar da “çevreye ahret 

kokusu yayan” bu yerlerdeki mezar taşlarının “insana hayatın sonu ölüm olduğunu” 

hatırlattığını söylemektedir.545 

 

 
Resim 55, Hoca Ali Rıza, Mezarlık, H.1328 (1912), kağıt üzerine karakalem, 
18,5x23,5cm, A. Cem Ener Koleksiyonu 
 

545 Hüseyin Rahmi Gürpınar, İffet, 18 
                                                 



227 
 

 
Resim 56, Hoca Ali Rıza, Kitabe-i Seng-i Mezar, tarihsiz, kağıt üzerine karakalem, 
34,2x26,2cm, Yapı Kredi Koleksiyonu 
 
 

     Hüseyin Zekai Paşa’nın eserlerinde cami, mescid gibi yapılar ayrıntılı, titiz bir 

işçilikle işlenir. Yine aynı şekilde cami içlerinin, avlularının aynı titiz gözlem ve 

işçilikle ayrıntılı olarak ele alındığı görülür. (Resim 57,58).  



228 
 

 
Resim 57, Hüseyin Zekai Paşa, Cami, tarihsiz, tuval üzerine yağlıboya, 87,5x116cm, 
MSGSÜ İRHM 
 
 

 
Resim 58, Hüseyin Zekai Paşa, Ayasofya Camii Hünkâr Mahfili, 1905-1906, tuval 
üzerine yağlıboya, 100x81cm, MSGSÜ İRHM 
 



229 
 

     Sanatçının Mescid isimli eserinde de birçok resminde görüldüğü gibi, uzak, yalnız 

ve sessiz bir köşe, bir mescit vardır. Mescidin yıpranmış hali, saçak ve 

cephelerindeki ve çevresindeki kırıklık, döküklük, geleneksel ahlak sahibi sanatçıya, 

her şeyin fani olduğunu vurgulamak imkanı vermiş olmalıdır (Resim 59).  

 

 

 
Resim 59, Hüseyin Zekai Paşa, Mescid, tarihsiz, tuval üzerine yağlıboya, 75,5x100 
cm., MSGSÜ İRHM 
 
     İstanbul’un bazı köşelerini tekrar tekrar konu edinen Nazmi Ziya, uhrevi bir 

iklimim sürdüğü Karacaahmed Mezarlığı gibi bazı yerleri birçok defa ele almıştır. 

Değişik zamanlarda değişik ışık değerleri altındaki görüntülerini büyük bir 

duyarlılıkla resimlerine taşımıştır. Karacaahmet mezarlığından yaptığı resimler 

birbirinden küçük farklarla ayrılmaktadır. Ön planda demir parmaklıklı bir mezar 

vardır. Onun yanından kıvrılarak mezarlığın içine doğru uzanan yolun ağzında ayak 

üzeri sohbet eden biri sarıklı iki kişi, daha arkada elinden tuttuğu çocuğuyla 

uzaklaşan çarşaflı bir kadın bulunmaktadır. Arka planda ise mezarlıkla iç içe bulunan 

ahşap evler ve yoğun bir yeşil örtü oluşturan serviler vardır (Resim 60). Bu resimler 

ölüleriyle iç içe yaşanan bir hayatı sergilemektedir.  Böylesi bir içiçelik mezarlıkları 



230 
 

korkutucu olmaktan ziyade güzel göstermektedir. Yahya Kemal için de şehrin 

mezarlıkları güzeldir. Özellikle Karacaahmet mezarlığının güzelliği hiçbir yerde 

yoktur.546 

 

 
Resim 60, Nazmi Ziya, Karacaahmet,1933, tuval üzerine yağlıboya, 65x82cm, SSM 
 
     Avni Lifij, Ayasofya, Sultanahmed Camisi, Süleymaniye ve Fatih camilerini, 

Kanuni Sultan Süleyman Türbesi gibi tarihi, dini mekanları sıklıkla konu eder 

(Resim 61, 62).  

 

 
Resim 61, Hüseyin Avni Lifij, Süleymaniye Camii, tarihsiz, ahşap üzerine yağlıboya, 
22x27 cm, MSGSÜ İRHM 

546 A.Süheyl Ünver, Yahya Kemal’in Dünyası, 102 
                                                 



231 
 

 

 
Resim 62, Hüseyin Avni Lifij, Kanuni Sultan Süleyman Türbesi’nde Hoca, tarihsiz, 
tuval üzerine yağlıboya, 39x29 cm, Özel Koleksiyon 
 

     Sanatçı, bilhassa mezarlıkları resmeder. Mezarlıklardaki kırık, bir tarafa eğilmiş 

beyaz mezar taşları, bu taşların arasında gölge veren serviler tablolarına konu 

olmaktadır. Sanatçının bunlardan biri olan Mezarlık isimli eseri, akşam vakti, sarı ve 

turuncu ışıklar altında, bir tarafa eğilmiş  mezar taşlarıyla uhrevi bir iklime bürünmüş 

böylesi bir mezarlığın görünümü sunmaktadır (Resim 63). Abdülhak Şinasi Hisar da 

mezarlıklarda uhrevi bir iklimden bahseder. Serviler, “hiçbir adiliği görmemek için 

hep göğe ve yükseklere bakar gibidirler. Bazen bir manevi teessürle başlarını bir 

tarafa eğmişlerdir. Mezarların ayak ucundaki taşlar da bu hisli servilerin başları gibi 

aynı teesürle bir tarafa eğilmişlerdir”.547  

 

 

547 Abdülhak Şinasi Hisar, Boğaziçi Yalıları-Geçmiş Zaman Köşkleri, 10 
                                                 



232 
 

 
Resim 63, Hüseyin Avni Lifij, Mezarlık, 1920, tuval üzerine yağlıboya, 47x58 cm, 
Şazi Sirel-Ayten Sirel Koleksiyonu 
 
     Lifij, bu mevzuların haricinde Huzur Dersi, Kadir Gecesi Alayı, Biat Töreni gibi 

geleneklere ve Nef’i Devrinden Bir Sahife İçin Etüd’de olduğu  gibi Osmanlı 

Devleti’nin en parlak dönemlerini canlandıran, edebi ilgisine de işaret eden tarihi 

mevzulara eğilir. Biat Töreni548 Halife Abdülmecid’in yemin merasimidir. Eserde 

Halife Abdülmecid Efendi ve onu çeviren devlet ileri gelenleri dini bir geleneği 

vakur bir eda ile yerine getirmektedirler (Resim 64). 

 

548 Biat, İslam devletinde idare edenle idare edilenler arasında yapılan seçim veya bağlılık karakteri 
taşıyan sosyo politik akidtir. Biat Töreni bir halifenin cülûsunda onun eli üzerinde edilen sadakat 
yemini için düzenlenen törendir. Halifenin açık eline el konulması  tarzıyla yapılır. Bu konuda bkz. 
Cengiz Kallek, “Biat”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 120-124. Abdülkadir Özcan, 
“Cülûs”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 108-114 

                                                 



233 
 

 
Resim 64, Hüseyin Avni Lifij, Biat Töreni, 1922, tuval üzerine yağlıboya, 31x41 cm, 
Özel Koleksiyon 
 
     Kadir Gecesi Alayı isimli eserde Halife Abdülmecid Efendi’nin Topkapı 

Sarayı’ndan Ayasofya Camii’ne gidişi resmedilmiştir (Resim 65). Kadir Gecesi549 

özel ibadet ve duaları, bunlarla ilgili donanımları, teşrifat ve merasimleriyle Osmanlı 

toplum hayatında zengin bir gelenek oluşturmuştur. Bu gecede Kadir Gecesi Alayı550 

adıyla bir merasim yürüyüşü de düzenlenirdi. Halife Kadir Gecesinde iftar ettiği 

Topkapı Sarayı’ndan atıyla ve maiyetiyle çıkar Ayasofya Camii’ne ibadete giderdi. 

 

549 Kadir Gecesi, Kuran’ı Kerim’in indirildiği mübarek gecedir. Kadir Sûresi’nde (97.sûre) Kuran’ın 
bu gece indirildiği ve bu gecenin bin aydan hayırlı olduğu belirtilir. Kadir Gecesi  ramazan ayının 27. 
gecesi kutlanmaktadır. Bkz. M.Sait Özervarlı, “Kadir Gecesi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 
Ansiklopedisi, 124-125.  
550 Kadir Gecesi Alayı ismiyle düzenlenen measimden önce alayın geçeceği güzergahdaki yollar 
önceden tamir edilir, fenerler, çerkıfelekler, kandiller, meşaleler ile aydınlatılırdı. Kadir Gecesini ihya 
merasimleri fetihten itibaren sürdürülen köklü bir gelenekti. Kadir Gecesi kutlamalarında Ayasofya 
Camii etrafında özel bir folklor ve gelenek oluşmuştu. Bkz. Mustafa Uzun, “Kadir Gecesi”, Türkiye 
Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 125-127. 

                                                 



234 
 

 
Resim 65, H.Avni Lifij, Kadir Gecesi Alayı, 1923, tuval üzerine yağlıboya, 28x51 
cm, Özel Koleksiyon 
 
     Huzur Dersi, Halife Abdülmecid Efendi’nin huzurunda icra edilen bu derslerden 

birini betimlemektedir (Resim 66). Huzur dersleri ismi verilen dersler ramazan 

ayında padişahın huzurunda yapılan tefsir dersleridir. 1759’dan 1924 yılında hilafetin 

kaldırılmasına kadar devam eden bu derslerin sonuncusu ise 1341 Ramazanında 

(Mayıs 1923) yapılmıştır.551 Sultan Mehmed Reşad zamanında Mâbeyn başkatibi 

görevinde bulunan Halit Ziya huzur derslerinden birine katılmıştır. İlk defa bu 

derslerde hazır bulununca “diyanetle hikmetin bir karışımını dinlemekle zevkıyap 

olacağına” emin olan sanatçı dediğine bakılırsa büyük bir hayal kırıklığına uğramış, 

“acı bir esef” duymuştur.  Dolmabahçe Sarayı’nın Zülvecheyn sofasında vuku bulan 

huzur dersini uzun uzun anlatan Halit Ziya, minderler üzerinde bağdaş kurarak 

oturmak zorunda kalanların, özellikle de şişmanca olanların çektiği sıkıntılardan 

şikayet etmekle başlar. Sonra huzurda mukarrir ve muhatapları arasında cereyan eden 

mübahaseden şaşkınlıkla bahsederek “nasıl olup da bidayetinden beri saltanat 

makamını işgal eden padişahlar ve bu işi her yıl tertip ederek vaizleri seçen 

şeyhülislamlar şu huzur derslerinde olan iz’ana, mantığa, Kur’anın azametine, 

makuliyetine layık bir cereyan vermemişler ve padişahın karşısına geçirilen 

551 Huzur derslerinde dersi takrir eden alime “mukarrir”, müzakereci durumda olan alimlere 
“muhatap” denilmiştir. Huzur dersi meclislerinin toplantı yerleri padişah tarafından belrlenirdi. Halife 
Abdülmecid Efendi zamanında meclis Dolmabahçe Sarayı’nda toplanmıştır. Daha ayrıntılı bilgi için 
bkz. Mehmet İpşirli, “Huzur Dersleri”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 441-444 

                                                 



235 
 

mukarrirlere, mutaden camilerde kürsülerini döve döve türlü hurafeleri, sanki hâşâ 

sümme hâşâ ahkâmı diniye imişçesine döküp saçan vaizlerden daha yüksek bir eda 

telkinine muvaffak olmamışlardı” der. İşittikleri hayret vericidir; “arzın kürriyetini 

inkâr, gökteki cisimlerin birer dünya olduğunu küfür diye telakki eden, sözlerine bir 

takım hurafeleri sıkıştıran hocalar”, “İslamiyeti taziz ve tahkim değil tahribe 

çalışmış” olmaktaydılar. Bir defasında Faik Efendi Hoca isminde sevimli, hitabeti iyi 

bir zat, lafı dolaştırıp tasvirlerin haramlığına getirmiştir. Halit Ziya, “memleketin 

bütün mekteplerinde resim dersleri verilirken, sarayın birçok kısımları tasvirlerle 

dolu iken, karşısında söz söylenen padişah bizzat tekrar tekrar resimlerini yaptırmış 

iken bu zatın, bu yolda, o tarzda söz söylemesi ve bu sırada tasvirlere şiddetle hücum 

yapması”nın verdiği şaşkınlığa değinir. Bu durumun hoca hakkında hâsıl olan iyi 

intibayı derhal sildiğini söyler.552 

 

 
Resim 66, H.Avni Lifij, Huzur Dersi, 1923, tuval üzerine yağlıboya, 22x52 cm, Özel 
koleksiyon 
 
     İbrahim Çallı’nın, mimari konulu manzaralarında camiler, türbeler, benzeri 

yapılar, bu yapıların çevresi, içleri, yahut onlardan çeşitli köşeler, ayrıntılar işlediği 

konular arasındadır. Bazen cami, canlı, hareketli bir toplumsal yaşamın çevresinde 

aktığı, sosyal bir merkez olarak resmedilir. Bazen de caminin, son cemaat yeri gibi, 

sadece bir bölümü konu olur (Resim 67) 

 

 

552 Halid Ziya Uşaklıgil, Saray ve Ötesi, 239-242 
                                                 



236 
 

 
Resim 67, İbrahim Çallı, Son Cemaat Mahali, tarihsiz, tuval üzerine yağlıboya, 
56x67cm, Artam Antik Aş. 236. Müzayede Kataloğu 
 

     Çallı’nın resmettiği yapılar arasında türbelerin de özel yeri vardır. Hayatın 

zevklerine bağlı, nüktedan bir kişiliğe sahip olan sanatçının ölümü hatırlatan türbeleri 

de sıklıkla konu etmesi bir bakıma ilginçtir. Şehrin canlılığını, yaşanan hayatınını 

aktaran sanatçı, yaşayanlarla iç içe olan, hemen her sokakta küçük bir hazire ile 

varlığını duyurarak, yaşanan zamanı genişleten ölümü de resmetmek istemiştir. Çallı, 

her tarafında ölülerle, dirileri iç içe getiren geleneksel hayatın bu yönüne de bakmak 

gereği duymuştur.  O, türbeleri, ağaçlar arasında sessiz bir çevre içinde olarak 

resmeder. Bazen az sayıdaki mezar taşları da türbe çevresinde bulunmaktadır. Bazen 

türbe içlerini konu eder sanatçı, türbedeki sandukaları, onların başında Kur’an 

okuyan bir figürle ele alır. Türbe çevresinin dinginliği, sessizliği dikkat çekicidir. 

Buralarda hareketli hayatın dışında farklı bir uhreviyet iklimi vardır (Resim 68, 69). 

Türbelerden Bursa isimli eserde konu edilen türbe iki yanındaki ağaçlar, önünde 

bulunan fıskiyeli bir havuz ve havuzun yanda çömelmiş bir figür ile resmedilmiştir 

(Resim 70). Türbenin sokağın sıradan hayatına dolaysız katılımı, onu bu hayatın bir 



237 
 

şahidi de yapmaktadır. Tanpınar da türbelerin şehir hayatına katılımını şöyle ifade 

etmektedir: “…içindeki ölüden ziyade ölüm için yapılmış olan bu küçük fakat 

muhayyileye hitap etmesini bilen abide eski Türk şehirlerinin ortasında, yaşanan 

zamanla ebediyet arasında, aşılması çok kolay bir köprü gibi adeta üçüncü bir zaman 

teşkil ederdi. Ölüler bu basit ikametgâhlarından sokağın bütün hayatına şahit 

olurlardı. Zaten Ramazan, bayram, kandil, büyük zaferler, sevinç ve kederlerimiz 

hepsini onlarla paylaşırdık”.553 

 

 
Resim 68, İbrahim Çallı, Türbeler, H.1325 (1907), tuval üzerine yağlıboya, 45x81,5 
cm, SSM 
 

553 Ahmet Hamdi Tanpınar, Beş Şehir, 123. 
                                                 



238 
 

 
Resim 69, İbrahim Çallı, Türbe İçi, tarihsiz, mukavva üzerine yağlıboya, 32,5x40 
cm, Artam Antik Aş. 230. Müzayede Kataloğu 
 

 
Resim 70, İbrahim Çallı, Türbelerden Bursa, tarihsiz, duralit üzerine yağlıboya, 
46x39 cm, İş Bankası Koleksiyonu 
 
     Namık İsmail’in mimari konulu eserlerinde camilerin önemli yeri vardır. Sanatçı 

camileri, bazen tek başına, yakın çevresiyle resmettiği gibi bazen de cami içlerini 



239 
 

konu edinir. Caminin içinden bir köşeyi ele alır. Yapının özelliklerini yansıtma 

dikkati içinde çini, hat vb. tezyini öğelere dikkatini verir. Fakat hiçbirini öne 

çıkarmadan bir bütünün uyumlu parçaları olarak resmeder. Cami içi resimlerinde 

figür bulunmaz. Yahut çok belirsiz, mekanda öne çıkmayacak şekilde ele alınırlar. 

Aslolan, incelikli bir sanatın doğurduğu mekanın ruhu, dini mekanın ulvi havasıdır. 

Figür bu mekanın ulvi havasına uymuş, erimiştir.  

 

     Namık İsmail 1925-1926 yıllarında Bursa’daki tarihi, kültürel değeri olan yapıları 

ve onların iç mekanlarını konu alan eserler meydana getirmiştir.  Onlardan biri olan 

Bursa Ulu Cami İçi isimli eserde Ulu Cami’nin içi ve kapalı avlusunun görünümü 

vardır. Ön planda avluda bulunan fıskiyeli havuz, arka planda ise caminin iç mekanı 

görülmektedir (Resim 71). Sanatçı, cami içinin mimari öğelerini ve tezyinatını 

ayrıntılı bir şekilde işlemiştir. Duvarlarda yer alan hat sanatı örneklerine gösterdiği 

ilgi ve ayrıntı çabası özellikle göze çarpmaktadır. Bu tutumunda babasının da bir hat 

sanatçısı olmasının payı bulunuyor olsa gerektir. Sanatçının ana kaygısının mekanı 

ve onun sahip olduğu ruhu resmetmek olduğu belirgindir. Mekan ayrıntılı bir şekilde 

tespit edilirken, içerde ibadet halindeki insanlar belli belirsiz olarak görülmüşlerdir. 

Böylece onlar da bu ulvi mekanın ruhuna, öne çıkmadan katılmışlardır. Cami taştan 

örülmüş sıradan bir yapı değildir. Tanpınar; “Cedlerimiz inşa etmiyor ibadet 

ediyorlardı. Maddeye geçmesini istedikleri bir ruh ve imanları vardı” demektedir.554 

Cami konulu resimlerinde, Namık İsmail’in, camiye dekoratif bir anlayışla yaklaşan 

ve onu zengin taş işçiliği ve çini olarak gören Osman Hamdi’nin aksine, bu dinsel 

mekanın, mimarinin asıl anlamı üzerinde durduğu onu Tanpınar’ın ifade ettiği 

şekilde bir mana olarak ele aldığı görülmektedir 

 

554 Ahmet Hamdi Tanpınar, Beş Şehir, 130 
                                                 



240 
 

 
Resim 71, Namık İsmail, Bursa Ulu Cami İçi, 1926, tuval üzerine yağlıboya, 86x105 
cm, İstanbul Ticaret Odası Koleksiyonu 
 

     Bursa Ulu Cami İçi resminde olduğu gibi sanatçının Bursa Yeşil Cami ve Bursa 

Yeşil Cami Üst Kat Penceresi eserlerinde de konuyu benzer şekilde işlemiştir (Resim 

72). Bu resimlerde sanatçı Yeşil Cami’den farklı iki köşeyi ele almıştır. Bu köşelerin 

mimari ayrıntılarına ve süsleyici unsurlarını tüm yalınlığı içinde göstermek 

istemiştir. Işığın mimari öğeler  ve çiniler üzerindeki şiirsel dağılımları üzerine 

eğilmiştir. Yeşil Cami’nin içindeki bu farklı köşeler de mekanın ruhunu anlatmak 

isteğiyle ele alınmışlardır. Buralar sanatsal ustalık ve inceliğin, ruh inceliğini 

yansıttığı birer uzlet ve ibadet köşesidirler.  

 



241 
 

 
Resim 72, Namık İsmail, Bursa Yeşil Cami, 1925, tuval üzerine yağlıboya, 
100,5x85,5 cm, İstanbul Ticaret Odası Koleksiyonu 
 

     Camilerin dışında sanatçı türbe gibi başka mimari yapılara da ilgi göstermiştir.  

Türbe bazen hemen yakın çevresiyle ele alınır. Bazen bir iki ağaç ve ahşap bir ev ile 

kurduğu terkibin içindedir. Bu durumda aslında bir ölüm abidesi olan türbe yaşanan 

hayata, onun ritmini bozmadan fakat manasını derinleştirerek katılmış gibidir.  

 

     Namık İsmail’in Yeşil Türbe isimli eseri de Bursa’da aynı dönemde yaptığı 

çalışmalardan biridir (Resim 73). Yeşil Türbe, ön planda bulunan iki katlı bir ev ve 

bir ağaçla birlikte resmedilmiştir. Türbe her ne kadar ölümü hatırlatan bir abide olsa 

da, evler arasında yer alan bu görünümüyle, ölümü hayatın içine çeken, böylece onun 

ürkünçlüğünü yumuşatarak tatlılaştıran bir felsefenin simgesi olarak ortaya çıkıyor. 

Tanpınar da türbenin gündelik hayat içindeki yerine vurgu yapmaktadır: “ Türbede 



242 
 

hepimize mukadder olan korkunç akibet, güzel bir günün sonunda bir akşam 

bahçesinde koklanan güller gibi hüzünlü bir hasret arasından duyulur”.555 

 

 
Resim 73, Namık İsmail, Bursa Yeşil Türbe, tarihsiz, duralit üzerine yağlıboya, 
32,5x41cm, Artam Antik Aş. 272. Müzayede Kataloğu 
 
     Cami içleri yapmakta ayrı bir titizlik gösteren Şevket Dağ, en küçük ayrıntılara 

dikkat ederek, cami duvarlarındaki çinileri ve üzerlerindeki ışığın yansımalarını, 

sabırla tespite yönelmiş ve  neredeyse bütün sanatsal gücünü cami iç mekan 

görüntülerine vermiştir.556 Cami içlerinin tutkunu ressam Ayasofya, Yeni Cami, 

Rüstem Paşa Camisi gibi camilerin çinilerini pek çok defa çalışmıştır. Çalışmak için 

irade-i seniye çıkartmış olduğu Ayasofya’da ise senelerce çalışmış olmaktan 

romatizmaya tutulmuştur.557 Sanatçı bu yapıların, loş havasını, mimari karakterlerini 

ifadeye yönelir. İç mekanlar haricinde yapıları dış görünümleriyle de ele almıştır. 

555 Ahmet Hamdi Tanpınar, a.g.e., 123. 
556 Nurullah Berk, Kaya Özsezgin, Cumhuriyet Dönemi Türk Resmi, 40-41 
557 Malik Aksel, “Bir Cami Ressamı”, Sanat ve Folklor, İst. 1971, 257-260 

                                                 



243 
 

Ayasofya, Yeni Cami, Rüstem Paşa Camisi, Sultan II. Selim Türbesi gibi dini yapılar 

yanında Rumeli Hisarı, Sultan III. Ahmed Çeşme ve Sebili, ayrıca sanatçının ilgisini 

yönelttiği yapılardan hanlar Valide Hanı, Şekerci Hanı, Varakçı Hanı, Çuhacı 

Hanı558 bu eserler arasındadır. Ayrıca İstanbul Boğazı, mesire yerleri, geleneksel 

hayatın yaşandığı eski mahalle, sokaklar, buradaki eski evler de sanatçının konuları 

arasındadır.  

 

     Özellikle camilerin sessiz, loş ve ulvi havasını, duvar çinilerini ve onlar üzerinde 

ışığın yansımalarını önem vermiş bir sanatkar olan Şevket Dağ’ın karakteristik 

resimleri çeşitli dini mekanlardan  ve tarihi yapılardan çalıştığı iç mekanlardır. 

Sanatçıyı, Halife Abdülmecid Efendi: “Dini ruha ne kadar keskin bir nüfuzu varsa 

Şevket Bey’in tabloları o nispette bir kuvvete maliktir. Dilnüvaz (gönül okşayan), 

nezih, latif kimliği ile Şark’ın hissiyatını, renklerini böylesine aksettiren bir ressama 

daha malik değiliz. Bütün asarında cazibe-yi milliye mevcuttur. Leonardo da Vinci 

senelerce sevgilisinin bir hafif tebessümünü resmettiği gibi Şevket de İslam 

eserlerinin bir aşığı, bir tapanı, bir şairidir” diyerek övmektedir.559 Şevket Dağ kişilik 

olarak, İslami kaidelere pek düşkün bir yaradılıştadır. Cami resimlerini yapması da 

bu özelliğine bağlanmaktadır.  

 

     Camiler, loşlukları içinde, pencerelerden parça parça dökülen ışıklarla 

aydınlanmış, bir murakabe ve dua alanı, bir ulvi mekan olarak resmedilmiştir. Bazen 

kapı, sütun sıraları ve kemerli geçişler sıralanarak, kubbe altındaki geniş boşluğu 

hissettiren derinlemesine bir perspektif sağlanmıştır. Cami enteryörlerinde sanatçı 

küçük figürlere de yer verir.  Bu figürler öne çıkmadan mekana katılmışlardır. 

Caminin kubbesi altında, uzun sütunların kenarında, bir kenardadırlar. Figürler, bu 

kutsal mekanda, kendilerini ona teslim etmiş, ibadet halinde yahut ibadete 

hazırdırlar, ya da ibadet ve dua atmosferinin çepçevre kuşattığı bu mana ikliminde 

içerilmişlerdir (Resim 74,75). Yahya Kemal, Süleymaniye’de Bayram Sabahı isimli 

558 Sanatçının çok sayıdaki han resimleri Galatasaray Sergilerinde sergilenmiş olan eserlerinden takip 
edilebilmektedir. Bkz. Ö.Faruk Şerifoğlu, Resim Tarihimizden: Galatasaray Sergileri 1916-1951, 
İstanbul 2003 
559 M. Zeki Kuşoğlu, Gelenekten Geleceğe Köprü İnsanlar, LM Yayınları, İstanbul 2006, 168. Taha 
Toros, “Şevket Dağ”, http://www.antikalar.com/v2/konuk/konuk0411.asp 

                                                 



244 
 

şiirinde, caminin büyük kubbesi altında, bu iklimi, “cedlerin mağfiret iklimi” olarak 

duyar. Cami büyük ustaların elinden çıkan hendeseden bir abide değildir sadece;  

 

“… 

Bir zamanlar hendeseden âbide zannettimdi; 

Kubben altında bu cumhûra bakarken şimdi, 

Senelerden beri rüyada görüp özlediğim 

Cedlerin mağfiret iklimine girmiş gibiyim…” 

 

 
Resim 74, Şevket Dağ, Yeni Cami, H.1339 (1920), tuval üzerine yağlıboya, 65,5x46 
cm, Portakal Sanat Evi Özel Koleksiyonlardan Tablolar İlkbahar 2008-2 
 



245 
 

 
Resim 75, Şevket Dağ, Ayasofya, tarihsiz, tuval üzerine yağlıboya, 46x33 cm, Artam 
Antik Aş. 252. Müzayede Kataloğu 
 

     Sultanahmed Cami İçi isimli eser, cami içinin minberinin olduğu köşeden 

görünümüdür (Resim 76). Sultanahmed Camisinin mavi rengin hakim olduğu 

çinilerinden kaynaklanan mavi atmosfer içinde, vaiz kürsüsünün yanında diz 

çökmüş, sarıklı bir figür önündeki rahlede bulunan Kur’an’ı okumaktadır. Şevket 

Dağ, caminin büyük övüncü çinileri hiç öne çıkarmadan tamamıyla mekana, 

mekanın insanı da içine alan bir cennet bahçesi gibi kutsal iklimine dikkatini 

yöneltmiştir. Tanpınar da Sultanahmed Camisi’nde büyük ölçüde çinilerden 

kaynaklanan tabiat bahçesine öncelik verir. Buradaki tabiat bahçesiyle İstanbul 

tabiatı arasında benzerlik kurar. Sultanahmed içinde “Kozyatağı yahut Eyüp Sultan 

üstlerinde..kır böceklerinin arasında yeşil renkten ve aydınlıktan yarı sarhoş dinlenir 

gibi, yahut Boğaz körfezlerinde mehtap seyreder gibi gezinmeli. Bu mavi aydınlığın 

etrafımızda kurduğu sırça sarayı, fazla bir dikkatle kırmamalı” diye 

düşünmektedir.560  

560 A.Hamdi Tanpınar, Beş Şehir, 172 
                                                 



246 
 

 

 
Resim 76, Şevket Dağ, Sultanahmed Cami İçi, tarihsiz, prestuval üzerine yağlıboya, 
32x24 cm, Artam Antik Aş. 286. Müzayede Kataloğu 
 

 
3.3.3. Figür ve Portre Resimleri 
 
     Geleneksel hayatın önemli figürleri, hoca ya da dervişler, geleneksel bir işi 

sürdüren esnaf yahut geleneksel bir sanatı icra eden sanatkarları konu alan eserlerden 

örnekler bu kategoride değerlendirilmiştir.  

 

     Şeker Ahmed Paşa’nın otoportresi sanatçının geleneksel yapısını ortaya koyan 

güzel bir örnektir. Otoportre (Resim 77) yüklendiği vazifeler sebebiyle ressamlığını 

ikinci plana atmak zorunda kalan sanatçının kendisini başında fesi, elinde paleti, 

fırçasıyla bir tablo başında ressam olarak betimlediği bir eserdir. Resim Batılılaşan 

Osmanlının değişen sanatçısını ortaya koymaktadır. Tablodaki sanatçı yenilik fikrini 

benimsemiş, kendisine sanat alanında verilen misyonu büyük bir sorumluluk 

bilinciyle yerine getiren fakat bunun yanında, fesin içerdiği simgeyle, geleneği de 



247 
 

sahiplenen bir Osmanlı aydınıdır. Duruşundaki gururundan anlaşıldığı üzere o da 

Tanzimat yazarları gibi her türlü yeniliğin ardında biçimlendirici, yoğurucu, 

belirleyici bir Osmanlı kültürünün mutlak egemenliğini görmektedir.561 O günkü 

kıyafette milli olan yalnızca festir. Bu konuda Ahmed Midhat Efendi’nin karşılaştığı 

bir olay Osmanlı için o vakitler fesin önemini ortaya koyar. Ahmed Midhat Efendi, 

Kolonya istasyonunda karşılaştığı bir güçlük yüzünden Fransızca bilen birini arayıp 

onunla konuşurken  “Fransız mısınız?”  sorusuna “hayır! İşte milli serpuşum 

başımda, Osmanlıyım”  cevabını verir.562 Fes, o vakitler, geleneğe sahip çıkmanın, 

Osmanlı kimliğinin bir nişanesidir. Şeker Ahmed Paşa ile aynı kuşaktan Osman 

Hamdi Bey’in hayatında da fesin milli kimliğin simgesi olduğuna ilişkin bir anekdot 

mevcuttur. Osman Hamdi Bey’in, Paris’te, öğrencilik yıllarında fes giyip giymemesi 

önem taşıyan bir mesele olmuştur. Hocalığını üstlenen Ernest Dupré’nin,  sanatçının 

babası Edhem Paşa’ya gönderdiği Ekim 1861 tarihli mektupta, festen “milli başlık” 

olarak sözedilmektedir.  Dupré, Edhem Paşa’ya Osman Hamdi hakkında bilgi 

verirken “ arada sırada milli başlığının yerine şapka veya kasket giymeye karar 

verdi…” demektedir.563  

 

561 Tanzimat yazarlarının bu düşünceleri hakkında bkz. Jale Parla, “Tanzimat Düşününde 
Batılılaşmanın Sınırları (1)”, I.Osman Hamdi Bey Kongresi Bildiriler,133-146. Aynı yazıdaki bir 
alıntıda Namık Kemal şöyle demektedir: “Onların birtakım âsâr-ı nefisesini taklit eder ve şark ve 
garbın fikri kemâl ve bikr-i hayâlini izdivâc ettirmeye çalışırız.” 
562 Avrupa’da Bir Cevelan, 82’den aktaran Orhan Okay, Batı Medeniyeti Karşısında Ahmed Midhat 
Efendi, 133. Ahmed Rasim de fese milli başlık gözüyle bakıldığından bahsetmektedir. Bkz. Ahmed 
Rasim, “Fes Hakkında”, Muharrir Bu Ya, 17 
563 Mektup  ve bu konuda daha fazla bilgi için bkz. Edhem Eldem, Osman Hamdi Bey Sözlüğü, 227 

                                                 



248 
 

 
Resim 77, Şeker Ahmed Paşa, Otoportre, tuval üzerine yağlıboya, tarihsiz, 116x84 
cm, MSGSÜ İRHM 
 
     Süleyman Seyyid’in Topkapı Sarayı İkinci Avlusunda Yaşmaklı Kadınlar isimli 

1871 tarihli eser,  zorlama bir kurgu olmadan her şeyin doğal geliştiği, kadın erkek 

bir grup figürün yer aldığı, günlük yaşam sahnesini içeren bir eserdir (Resim 78). 

Eserde, Topkapı Sarayı avlusunda kadın ve erkeklerden oluşan birkaç figür 

bulunmaktadır. Ön planda renkli yaşmak ve şemsiyeleriyle iki kadın figürü ayakta 

durmaktadır. Yanlarında ise biri oturmuş olan fesli iki erkek figürü vardır. Avluda 

bulunan ince gövdeli ağaçlardan birine cüppeli bir erkek sırtını dayamıştır. Daha 

arkada ise oyun oynayan çocuklar göze çarpmaktadır. Bunlardan biri sırtüstü yere 

yuvarlanmış haldedir. Arka fonda Adalet Kasrının merkezde bulunduğu Saray 

yapılarından bir ayrıntı yer almaktadır.  

 



249 
 

 
Resim 78, Süleyman Seyyid, Topkapı Sarayı İkinci Avlusunda Yaşmaklı Kadınlar, 
1287 (1871), kağıt üzerine suluboya, 85x60 cm, www. sanalmuze.org/retrospektif 
 

     Natürmort ve manzara ağırlıklı çalışmalar ortaya koyan Süleyman Seyyid, pek 

örnek bırakmadığı figür konusunda da özgün bir dile sahiptir. 1898 tarihli Derviş 

isimli eser geleneksel bir kimliği tasvir etmektedir (Resim 79). Dervişler genel olarak 

toplumda sevilen kişilerdir. Onların dindarlıkları içinde sadelikleri, mütevazı oluşları 

halkın onlara karşı ayrı bir sempati duymasına neden olmuştur. XIX. yüzyılın 

ortasında İstanbul’a gelmiş olan Nerval’in (1808-1855) de halkın dervişlere karşı 

olan saygı ve sevgisi dikkatini çekmiştir; “Dervişlerde hiçbir dini kuruluşta 

bulunmayan bir müsamaha var…halk onları hem seviyor, hem destekliyor. Onların 

cezbeleri, neşeli mizaçları, mütevazı ve sade oluşları, prensipleri halkın hoşuna 



250 
 

gidiyor.”564 Süleyman Seyyid’in eserinde derviş, ayrıntılara boğulmamış bit türbe ve 

sebilin bulunduğu yalın bir fon önünde, ayakta durmaktadır. Böylece bütün dikkat 

dervişin üzerinde toplanmaktadır. Dervişin gayet mütevazı, halim selim tavrının ve 

yüzündeki dingin havanın işaret ettiği gibi, ihtiyaç duyduğu bir iki eşyasıyla hayattan 

bir beklentisi olmadan kendi iç zamanında yaşayan bir kişilik olarak resmedildiği 

görülmektedir. 

 

 
Resim 79, Süleyman Seyyid, Derviş, 1898, kağıt üzerine suluboya, 55x40 cm, Özel 
koleksiyon 
 

564 G.de Nerval, a.g.e., 95 
                                                 



251 
 

     Ressamlığının yanı sıra çok yönlü bir Tanzimat aydını olan Osman Hamdi Bey 

(1842-1910),565 portreler, peyzajlar, natürmortlar, figürlü kompozisyonlar yapmıştır. 

Eserlerin büyük çoğunluğunu ise figürlü büyük kompozisyonlar oluşturmaktır. 

Sanatçı çağdaşı Şeker Ahmed ve Süleyman Seyyid’in figürü ikinci plana atan ve 

manzara ve natürmort türlerine ağırlık veren resim anlayışların aksine, figürlü 

kompozisyonlarında figürü ön plana alarak, onu kompozisyonda hakim unsur olarak 

kullanmaktadır. Bu yaklaşımında Osman Hamdi’nin Paris’te bulunduğu 1860 

yıllarının sanat ortamından etkilendiği görülmektedir. Bu yıllarda Fransa ve diğer 

Avrupa ülkelerinde resmi sanatı temsil eden anlayış, figüratif akademik sanat 

anlayışıdır. Osman Hamdi Bey de geçerli olan bu dili benimsemiştir. Sanatçının bu 

tür resim çalışmaları genellikle oryantalist anlayıştadır. Bu tercihde, kendi yaşantı ve 

çevresinin etkisi olduğu gibi, tanışıklığı ve dostluğu bulunan Gérome’a karşı 

duyduğu hayranlığın da etkisi olmuştur.566  

 

     Oryantalizm Batı’nın Doğu dünyasına sömürgeci yaklaşımını destekleyen çok 

özel bir bakıştır. Bu bakış Doğu’nun egzotizmine ilgi duyar. Onu zamanın gerisinde 

ve çöküş halinde olarak ve yıkıntılar arasından görür. Oryantalist sanatçı bu sebeple 

Doğu’nun harabeleriyle ilgilenir, değişik kıyafetler içindeki doğulunun zaman 

dışılığını vurgular. Şehvet, erotizm ve vahşet konularına sıklıkla başvurarak bunları 

565 Osman Hamdi Bey (1842-1910) sadrazam müşir Edhem Paşa’nın oğlu olarak doğmuştur. 1860 
yılında Paris’e hukuk tahsiline gönderilmiş, orada resme olan hevesi nedeniyle Gustave Boulanger’nin 
(1824-1888) atölyesine devam etmiştir. Yurda döndüğünde Mithat Paşa’nın yanında Umur-ı Ecnebiye 
müdürü olarak Bağdat’a gitmiştir. Avrupa adetlerini gayet iyi bildiğinden teşrifat müdürlüğü 
yapmıştır. Beyoğlu ve Galata’yı kapsayan Altıncı Daire-i Belediye reisliğinde bulunmuştur. 4 Eylül 
1881 yılında Müze-i Hümayun müdürü olan sanatçı bu tarihten üç ay sonra 2 Ocak 1882’de yeni 
kurulan Sanayi-i Nefise Mektebi müdürlüğünü de üstlenmiştir. Ayrıca 1887’den itibaren Düyun-ı 
Umumiye idare meclisi üyeliğinde bulunmuştur. Osman Hamdi müze müdürlüğü sırasında eski 
eserleri müzeye getirmekte başarılı çalışmalar yapmıştır. 23 Rebiyülahir 1301 (21 Şubat 1884) 
tarihinde Asâr-ı Atika Nizamnamesinin ilanı kıymetli eserlerin yabancı memleketlere kaçırılmasını 
önlemiştir. O sıralar müze binası olarak kullanılan Çinili Köşk bu mevcut eserleri muhafaza etmeye 
yetmediğinden yeni binalar yapılması zorunluluğu doğunca Osman Hamdi’nin çabaları sonucu 
Arkeoloji Müzesi inşa olunmuş ve 1891 yılında açılmıştır. Osmanlı arkeologu olarak da bilinen 
Osman Hamdi, 1866, 1868, 1903, 1904, 1906 Paris Salonlarında, 1893 Chicago Sergisi’nde, 1880, 
1881 Elifba Klübü sergilerinde, 1901, 1902, 1903 İstanbul Salonlarında resimlerini sergilemiştir. 
Daha fazla bilgi ve kronolojide faydalanılan kaynak olarak bkz.  Edhem Eldem, Osman Hamdi Bey 
Sözlüğü, TC Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, İstanbul  2010.  
566 Jean-Léon Gérome akademik ve oryantalist konularda usta olan bir sanatçıdır ve  Oryantalist 
resmin en önemli isimlerinden biridir. Osman Hamdi bu sanatçının büyük ölçüde etkisi altında 
kalmıştır. Gérome ve Osman Hamdi arasındaki bir karşılaştırma için bkz. Aykut Gürçağlar, “Farksız 
Teknikler, Farklı Oryantalizmler: Osman Hamdi Bey ve Jean-Léon Gérome”, Antik Dekor,S.85,.96-
104 

                                                 



252 
 

Doğu dünyasına ait sıradan gerçekler olarak gösterir. Tüm bu konular ve 

yaklaşımların gerçekliğine vurgu yapmak için bunları belgesel bir üslupla ele almak 

eğilimindedir.567 

 

     Osman Hamdi resimlerinde bu anlamdaki oryantalist yaklaşımdan ayrıldığı 

görülmektedir. Başlangıçta O resimlerinde oryantalist resim için çok önemli bir 

kaynak olan arkeolojik öğelere yer vermez. Vurgunun büyük ölçüde cinsellik ve 

erotizm üzerine olduğu, odalık ve cariye konulu resimlerden büyük ölçüde uzak 

durur. Sanatçı,  daha çok resimlerinde Osmanlı mimarisine ve dekoratif sanat 

örneklerine, gündelik yaşamda kullanılan eşyalara yer verir ve bir ölçüde Osmanlının 

gündelik yaşamına eğilir.568 Osmanlı mimarlık eserleri, camiler, türbeler, buralardan 

bir takım köşeler, geleneksel hayatın, sanatın eşyaları, rahle, şamdan, sedir, kilim, hat 

levhaları ayrıntılı bir işçilikle adeta bir müzeci ilgisiyle belgelenir. Bunlar bir kurgu 

mantığıyla farklı yerlerden bir araya getirilir. Ama hepsi mimari ve eşyalar ayrıntılı 

bir zengin bir fon, bir dekor işlevi görür. Hepsinin önünde anıtsal figür yer alır.  

 

     Osman Hamdi Bey’in  resimlerinde figürü ön plana çıkarması, çağdaşı olan 

Tanzimat yazarlarıyla ortak bir duyarlılığı paylaştığını  göstermektedir. İnsan, 

Tanzimat edebiyatı öncesi gerçek bir olgunlukla ele alınmamıştır. Tanzimat edebiyatı 

sonrası Batı edebiyatlarından takip edilen örneklerin etkisiyle gerçek hayata 

567 Oryantalizm  hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. Edward Said, Orientalism, N.York,1979, Linda 
Nochlin, “The İmaginary Orient” Art in America, 71/5, Mayıs 1983, s.118-131 
568 Osman Hamdi’nin resimlerinde Osmanlı mimarisini ve insanını doğru olarak vurgulamaya 
çalışması onun batı ile bir hesaplaşmaya girdiği şeklinde açıklanmaktadır. Oryantalizme yönelme 
nedenleri arasında da yaşamının bütün alanlarında batılı kurumları ülkesine getirmeye çalışan  ve 
içinde yaşadığı toplumu kültürel olarak çağdaşlaştırma çabası içinde bulunan  bir eylem adamı 
olmasına bağlanmaktadır.  Mesajlarını iletmek için O bu tür resmi tercih etmiştir.  Bkz. Semra 
Germaner, “19. Yüzyılın İkinci Yarısında Osmanlı Fransız Kültür İlişkileri ve Osman Hamdi Bey”, I. 
Osman Hamdi Bey Kongresi:Bildiriler,.105-112.Ayrıca Osman Hamdi’nin oryantalizmi hakkında 
zorlama farklı yorumlara değinmesi açısından Bkz. Edhem Eldem, a.g.e., 419. Eldem, Osman 
Hamdi’nin zamanında ve konumunda bir kişinin zihniyetinde oryantalizmin kaçınılmaz olduğunu 
söylemektedir. Batılılılaşma hareketinin özünde yatan bazı olgular (Batının üstünlüğü fikri, 
gelişmişliği, Doğunun durağanlığı, başarısızlığı, bu sebeple Batıya muhtaç oluşu)  ister istemez 
beraberinde oryantalist bir yaklaşımı getirmektedir. Bu durumda olan modernist Osmanlı elitleri 
kendilerini, sınıflarını hatta milletlerini Doğudan ayrı tutmaya, Doğuyu ve onun temsil ettiklerini 
başka bir kesimin üzerine yıkmaya yönelebilmektedirler. Eldem’e göre Osman Hamdi 
oryantalizminde olan da budur. Fakat bu durum onun, bilhassa arkeoloji ve müzecilik konularında 
gösterdiği gibi, Batıya karşı vatansever duygularla tepkiler geliştirmesine mani olmamıştır. Edhem 
Eldem, a.g.e., s.421 

                                                 



253 
 

uygunluk fikri benimsenmiş ve bu şekilde edebiyat eserlerinde ete kemiğe bürünen 

gerçek insan yer almaya başlamıştır. Bu yeni insan tipinin tiyatro eserleri bir tarafa 

bırakılırsa 1870 sonrası hikaye ve romanlarda ortaya çıktığı görülür. Şemseddin 

Sami’nin Taaşşuk-ı Talat ve Fitnat, Namık Kemal’in İntibah ve Ahmed Midhat 

Efendi’nin Felatun Bey ve Rakım Efendi isimli romanları ile bu insanlar sahneye 

çıkar. Bu romanlardaki tipler Osmanlı toplumunda var olan gerçek kişilerdir. Onlar, 

seven sevilen, düşünen, acı çeken, haksızlıklara karşı direnen, iyilik ve güzelliklerin 

peşinde koşan somut insanlardır. Tanzimat yazarları bütün taraflarıyla bu somut 

insanı ele alır ve işler. Osman Hamdi’nin resimlerinde bir şekilde figürü ön plana 

çıkararak işlemesi aynı ortak bilincin eseri olarak görülmelidir.  

 

     Osman Hamdi Bey Tanzimat yazarlarının en önde gelen ismi Ahmed Midhat 

Efendi İle bir dönem yakın ilişki içinde olmuştur. Ahmed Midhat Efendi ve Osman 

Hamdi Bey, Mithat Paşa’nın maiyetinde gittikleri Bağdat’ta tanışmışlardır. Avrupa 

görmüş, kültürlü biri olarak Osman Hamdi, Ahmed Midhat’ın her konuya olan 

merakını görünce  Ahmed Midhat Efendi’nin Menfa’da anlattığı şekliyle ona  

“”Birader! Gerçekten tevsi-i mâlumata merakın varsa bazı esaslı kitapların esâmisini 

vereyim. Paraya acıma, bunları celbet ,oku. Mebâhiste taammuk et, ondan sonra işe 

karış” der. Hemen bir program yapılır. Osman Hamdi okunacak kitapların listesini 

hazırlar.  Üstelik kitapları Paris’e kendi adına sipariş eder. Dahası Ahmed Midhat 

bazı Avrupalı yazarların eserlerinden okuyup beğendiği yerleri tercüme edip Osman 

Hamdi Bey’e gösterir.  Osman Hamdi bu tercümeleri tashih eder. Ayrıca Ahmed 

Midhat Efendi’ye Avrupa muharrirleri ve sanatkarları hakkında bilgiler vererek onu 

“irşad eyler”. Ahmed Midhat, Osman Hamdi’nin bu yardımlarını seneler sonra bile 

şükranla anmaktadır.569 İki sanatçının Bağdat’ta kurmuş oldukları dostluğun güzel 

bir örneği Osman Hamdi Bey’in kaleminden çıkan “Seyahat arkadaşım Midhat 

Efendi” ithaflı Ahmed Midhat Efendi portresidir (Resim 80). Bu dostluk  sanatçıların 

daha sonraları bazı projelerde ortak gayret içinde olmalarını da sağlamıştır. Osman 

Hamdi’nin 1873 Viyana Sergisi için hazırlanmasında görev aldığı, Osmanlı 

vilayetlerinde ahalinin giydiği kıyafetlerin tanıtımını amaçlayan Elbise-i 

569 Bu konuda bkz. Orhan Okay, Batı Medeniyeti Karşısında Ahmed Midhat Efendi, 4 
                                                 



254 
 

Osmaniye’de Ahmed Midhat Efendi de Lübnanlı bedevi kılığında poz vermiş olarak 

yer almıştır.570  

 
Resim 80, Osman Hamdi Bey, “Seyahat Arkadaşım Midhat Efendi”, Bağdat 1869, 
kağıt üzerine karakalem, Özel koleksiyon, Edhem Eldem, Osman Hamdi Bey 
Sözlüğü, 34 
 

570 Osman Hamdi ve Marie de Launay, Les costumes populaires de la Turquie en 1873, ouvrage 
publié sous la patronage de la commission impériale ottomane pour L’Exposition Universelle de 
Vienne, İstanbul 1873. Eserde Ahmed Midhat Efendi sayfa 272-273’d e XXXI levha numarasında 
Lübnanlı bedevi kılığındadır. Bu konu hakkında ve Ahmed Midhat Efendi’nin eserdeki fotoğrafı için 
bkz. Edhem Eldem, a.g.e., 32-34 

                                                 



255 
 

     Osman Hamdi Osmanlı kadınını da konusu yapar. Kadın gündelik hayatı içinde, 

sokakta, evde betimlenmiştir. Gerçekte olması gerekenden çok daha aydınlık olduğu 

için tüm çıplaklığıyla görülen ve her dekoru ve eşyasında ince bir zevkin, zengin bir 

sanatın hakim olduğu odalarda kadın, odalardaki suni aydınlık gibi mahrem hayatı 

ışığa boğulmuş olarak ele alınır. Günlük hayatının mahremiyetine ve giyiminin her 

ayrıntısına dikkatle bakılır. Zengin dekorlu, aydınlık bir odada, yıkanma sonrası 

kadın bakımının ele alındığı ve iki genç kızı tasvir eden Saçlarını Taratan Kız isimli 

eser, sanatçının  bu yaklaşımının bir örneğini sergilemektedir (Resim 81).  

 

     Osman Hamdi, Oryantalist konulu resimlerinde Şark kıyafetleri içinde çeşitli 

insanların ve kendisinin fotoğraflarını çektirir, bu fotoğrafların büyütülmüş hallerine 

bakarak çalışır, kopye ederek bunları renklendirir.571 Resimlerinde figür olarak 

çoğunlukla kendisini kullanmıştır.572 Bu figürler teatral bir duruş sergilerler ve Arap 

kıyafetleri içindedirler.573 Genellikle bu figürler Konuşan Hocalar574 isimli eserde 

olduğu gibi Osmanlı mimari örneklerinin önünde, içinde, Türk-İslam dekoratif sanat 

örneklerinin ve eşyalarının arasında miskinlik göstermeyen, gayretli, okuyan 

düşünen, birbirlerine bir şeyler anlatan kişiler olarak gösterilmişlerdir (Resim 82). 

Bununla beraber dikkatli bakıldığında yıpranmış elbise ayrıntıları ve mekandaki bazı 

köhnemişlik belirtileri ile oryantalist bakışın pek ince düşünülmüş, pasif bir şiddetini 

içererek geçmişte kalmışlığı, başarısızlığa uğramışlığı, yenilmiş olmayı 

vurgulamaktadır. 

 

571 Adnan Turani, Batı Anlayışına Dönük Türk Resin Sanatı, 19 
572 İpek Duben, Osman Hamdi’nin resimlerindeki figürlerin kendisi olmasında onun, seyirciyi resmin 
içine çekerek bir tür diyalog başlatma amacını görmektedir. İpek A. Duben, “Osman Hamdi’nin 
Resminde Epistemolojik Çelişkiler”,I. Osman Hamdi Bey Kongresi Bildiriler, 59-63 
573 Sanatçı pek çok resminde figür, mekan ve eşyalar için fotoğraftan yararlanmıştır. Doğu yahut Arap 
kıyafetleri içinde kendini betimlediği resimler de bu şekildedir. Sanatçı komiserliğini yaptığı 1873 
Viyana Sergisine gönderilen ve imparatorluğun yöresel çeşitliliğini yansıtan Elbise-i Osmaniye’de 
bulunan kıyafetleri giyerek resimlerini çektirmiş ve bunları daha sonra resimlerinde kullanmıştır. Bkz. 
S.Germaner-Z.İnankur, Oryantalistlerin İstanbul’u, 301 
574 İsmi Cami Önünde Konuşan Hocalar şeklinde de geçen bu eserde mekan Karaman’daki Hatuniye 
Medresesi’nin kışlık dersane girişidir. Eserin ismiyle ilgili olarak bkz. Edhem Eldem, a.g.e., 278 

                                                 



256 
 

 
Resim 81, Osman Hamdi Bey, Saçlarını Taratan Kız, 1882, tuval üzerine yağlıboya, 
58x39 cm, Milli Saraylar Resim Koleksiyonu 
 



257 
 

 
Resim 82, Osman Hamdi Bey, Konuşan Hocalar, 1890, tuval üzerine yağlıboya, 
140x105 cm, MSGSÜ İRHM 
 

     Sanatçının, İftardan Sonra isimli eserinde Türk-İslam sanatından bazı örneklerle 

bezenmiş ocaklı bir odanın zengin dekoru önünde, bir sedire rahatça oturmuş, çubuk 

içmekte olan cüppeli ve sarıklı bir erkek figürüyle, onun karşısında aşırı bir saygı 

ifadesiyle kahve sunan bir kadın figürü yer almaktadır (Resim 83). Kadının aşırı 

saygı ifadesi içinde oluşu bir aile ortamından ziyade, resimde misafirliğe ilişkin bir 

sahnenin ele alındığını düşündürüyor. O dönemde kahve ve çubuk Müslümanların 

misafirperverliğinin temelini teşkil etmektedir. Yalnız Müslüman evlerinde kahveyi 

evdeki kadınlar getirmez. Bu adet Rum ve Ermeni evleri için geçerlidir. Bu evlerde 

misafire kahveyi evin kızı yahut hanımı getirmektedir.575 Egemen bir erkek tavrının 

karşısında onun emirlerine amade, ezik bir kadın görüntüsünün olduğu bu eser, erkek 

egemen toplum yapısına işaret etmek için abartılı bir gerçekliğe yaslanırken, Osman 

575 J.H.A.Ubucini, 1855’te Türkiye, Çev. Ayda Düz, 2. Cilt, 47 
                                                 



258 
 

Hamdi Bey’in, Osmanlı toplumu içinde yaşayan çeşitli unsurların hayat ve 

adetlerinin  kurgusuna da eğildiğini göstermektedir.   

 

 
Resim 83, Osman Hamdi Bey, İftardan Sonra, 1886, tuval üzerine yağlıboya, 57x42 
cm, İş Bankası Resim Koleksiyonu 
 

     Osman Hamdi Bey’in geleneksel kimlik ve yaşantıyı sunumu konusuna seçilen 

eser örneklerinden İki Müzisyen Kız (1880), isimli eserde, bir harem eğlencesi konu 

edilmiş gibidir. Bununla beraber mekan bir hareme ait değildir. Mekan, mermer 

şebeke ve sağdaki çini bordür hariç Bursa Yeşil Caminin içinden bir köşedir.576 Bu 

mekan içinde  ellerinde sazlarıyla biri oturur biri ayakta iki kız figürü betimlenmiştir 

(Resim 84).  Saçlarını yemeni ile toplamış, giydikleri etek ve entari ayrıntılarıyla 

etnografik bir ilgiyle yansıtılmışlardır. Cami zengin bir dekor olarak sunulmuş, 

576 Belgin Demirsar, Osman Hamdi Tablolarında Gerçekle İlişkiler, 113 
                                                 



259 
 

kutsal mekan, caminin işleviyle bağlantısı olmayan müzisyen kızların 

yerleştirilmesiyle anlamından ve ruhundan sıyrılarak profanlaştırılmıştır. Bu eserde 

olduğu gibi sanatçı Yeşil Camii, Müzisyen Kızlar (1882), Saçlarını Taratan Kız 

(1881, 1882, tarihsiz) üç versiyonunda gerçekliğinden sıyırarak, hamam, harem gibi 

din dışı bir mekan olarak kullanmıştır. Bu durum Osman Hamdi’nin, oryantalist bir 

yaklaşım içinde, mekanı algılayışının  esas olarak, yarattığı etki üzerinden ve estetik 

kaygılarla belirlendiğini göstermektedir.577 Sanatçının bu eserinde, anıtsal figürlü 

kompozisyonlarında görüldüğü gibi, mekanın ruhu göz ardı edilmiştir. Sedef kakmalı 

dolap kapağı, seccadeler, çiniler ve mermer şebekeler ile sadece zengin bir kültürel 

geçmiş, medeniyet vardır fonda. Osman Hamdi, zengin bir geçmiş vurgusunu, bu 

geçmişi sürekli fonda ve ikinci planda  kullanarak yapar. Böylece O, zenginliğine 

vurgu yaptığı geçmişe şükran duygusu beslemektedir. Ama geçmişi hep geçmiş 

olarak görmek eğilimindedir. Halit Ziya da bir Batılı gibi “Şark” diyerek tanımladığı 

geçmişi, bir kenara bırakarak şükranla anmak taraftarıdır; “Şark? Pekala pek zengin 

bir geçmiş?...Fakat gelecek Garb’ındır…Geçmişe şükran borcunu onu hor 

görmemekle ödeyerek Garb’a yürümek suretiyle Türk kendi varlığına karşı ilerleme 

işini yapmalıdır.”578 

 

577 Edhem Eldem, a.g.e, 498 
578 Halit Ziya Uşaklıgil, Kırk Yıl, 489 

                                                 



260 
 

 
Resim 84, Osman Hamdi Bey, İki Müzisyen Kız, 1880, tuval üzerine yağlıboya, 
58x39cm, Pera Müzesi Suna ve İnan Kıraç Koleksiyonu 
 

     Yaratılış’ta579 (1901), Osman Hamdi Bey, mihrab önüne yerleştirilmiş bir rahle 

üzerinde oturan bir kadını betimlemiştir (Resim 85). Kadının ayakları altında, 

gerçekte rahlede olması gereken birçok Kur’an bulunmaktadır. Osman Hamdi bu 

eserinde de Türk İslam sanatlarından örnekleri bir dekor olarak kullanmış, onlara 

vermek istediği mesaja uygun roller vermiştir. Kutsal mekanları ve objeleri 

kullandığı birçok resminde yaptığı gibi insanı merkeze alarak kutsalı küçültmüştür. 

Yaradılış’da bu yaklaşım en belirgin haliyle ortaya çıkmaktadır. Kutsal mekan, kendi 

özel anlamından alınıp yere, dünyevi olana ait kılınmıştır. Kutsal eşya, rahle, aynı 

579 Mihrab olarak ünlenmiş eserin asıl adıdır. Eser 1903 Londra’daki Kraliyet Akademisi Sergisinde 
teşhir edildiğinde katalogda La Genese (Yaradılış) olarak geçmektedir. Bu konuda bkz. Edhem 
Eldem, a.g.e., 466 

                                                 



261 
 

şekilde bir oturak olarak değersizleştirilmiştir. Mihrab’a sırtını dönmüş, rahleye 

oturmuş kadın figürü ile Tanrı’nın evi, dünyevi bir hazzın sıradan fonuna 

indirgenmiştir. Kur’an’ın ayaklar altında oluşu ile kutsal kitap basit bir nesne 

derecesine düşürülmüştür.580 Mekan ve mekandaki tüm kutsallar benzer resimlerinde 

olduğu gibi dini içeriklerinden sıyrılıp kültürel bir çeşni, bilimsel bir tasnifle 

arşivlenen müzelik inceleme nesnesi olarak sunulmuştur. Eser, alegorik boyutu olan 

bir eser olması sebebiyle, eserdeki hamile kadının581 pozitif düşünceyi temsil ettiği582 

yahut daha masumane olarak isminden de hareketle, sadece anneliği ve hayat 

vermeyi yücelten bir boyutu olduğu583 şeklinde çeşitli yorumlara meydan vermiştir. 

Eserde konumuz açısından önem arzeden, öncelikle,  toplumda bir değeri, kutsallığı 

olan unsurların, nesnelerin kullanım tarzlarıdır. Burada kutsal olanın, özellikle 

Kur’an’ın ki Türk toplumunda kendisine verilen değer herhangi bir karşılaştırmaya 

imkan vermeyecek derecededir. Kur’an üzerine oturulması yahut onun ayaklar altına 

alınması, kasıtlı olmasa dahi, Türk toplumunda en büyük kabahatlerden hatta, 

Busbecq’in (1522-1592)584  ifade ettiği gibi “en büyük cinayetlerden” kabul 

edilmektedir.585 Toplumda Kur’an’a karşı gösterilen ihtiramı Abdülhak Şinasi Hisar 

pek güzel ifade eder: “…Bunlar mutlaka “Kelamı Kadim”, Kur’an’ı Kerim”, 

“Mushafı Şerif”, “Kur’an’ı Azimüşşan”, Kelamullah”, “Kitabullah” gibi ihtiram 

isimleriyle anılarak kimi atlas torbalar içine konmuş, kimi ipek mendillere sarılmış, 

kiminin üstüne ayet işlemeli kadife kılıflar geçirilmiş, hepsi de, kimsenin elini 

sürmeğe hakkı olmadığı yüksek yerlere konulmuştu.”586 Toplumda böyle bir karşılığı 

580 Edhem Eldem’in tespitiyle eserdeki kitapların büyük çoğunluğu Kur’an’dır. Buhurdanın sol 
üstünde kadının eteğinin sağ parçasının altında açık olarak yer alan lacivert tezhipli kitap bir kitap ise 
Zerdüştlüğün kutsal kitabı Avesta’nın yorumu olan Zend-Avesta’dır. Edhem Eldem,a.g.e., 492 
581 Hamile kadının Osman Hamdi Bey’in ,1 Mayıs 1902’de Nimet adında bir kız çocuğu doğuracak 
olan kızı Leyla olduğu kesin gibidir. Bu konuda bkz. Edhem Eldem, a.g.e., 157 
582 Semra Germaner’e göre kadın, eserde dinin karşıtı olarak sunulan, pozitif düşünceyi, bilimi temsil 
etmektedir. Bkz. Semra Germaner, “19. Yüzyılın İkinci Yarısında Osmanlı- Fransız Kültür İlişkileri 
ve Osman Hamdi Bey”, I. Osman Hamdi Bey Kongresi:Bildiriler, 105-112 
583 Edhem Eldem, a.g.e., 337. Eldem, mihrab metaforu ile tapınılacak bir konuma getirilen kadının, 
ayakları altına  serilen ve dini, geleneği, inancı temsil eden kutsal kitaplar karşısında hayat verme 
gücünün dinin kendisinden daha ulvi olduğunu söylemeye çalışıtığını daha akla yakın bulduğunu 
söyler. 
584 Ogier Ghislain de Busbecq, Avusturya arşidükü I. Ferdinand’ın elçisi olarak 1556’da İstanbul’a 
gelmiş,1562’e dek bu görevini sürdürmüştür. Viyana’ya dönüşünde, Osmanlı ülkesinde gördüklerini 
anlatan ve XVI. Yüzyıl Osmanlı dünyasına ilişkin önemli bir kaynak olan, Türk Mektupları 
(Türkiye’yi Böyle Gördüm) isimli eserini yayımlamıştır.  
585 O. Gh. De Busbecq, Türkiye’yi Böyle Gördüm, Haz. Aysel Kurutluoğlu, 36 
586 A. Şinasi Hisar, Çamlıcadaki Eniştemiz, 40 

                                                 



262 
 

olan kitabın tüm ihtiramından soyulması, analık gibi kutsal bir sebebe dayandırılsa 

dahi, Osman Hamdi Bey’i Sezer Tansuğ’un dediği şekilde Batılı oryantalistlerin de 

ötesine geçen bir oryantalist yapmaktadır.587  

 

 
Resim 85, Osman Hamdi Bey, Yaratılış, 1901, tuval üzerine yağlıboya, 210x108 cm, 
Özel koleksiyon 
 

     Osman Hamdi Bey, birçok eserinde Osmanlı kadınını gündelik hayatı içinde ele 

almıştır. Türbe Ziyaretinde İki Genç Kız (1890), Cami Kapısında Feraceli Kadınlar 

(1881), Türbe Kapısı Önünde İki Kadın (1883), At Meydanında Gezintide Kadınlar 

(1887), Sultan Ahmed Camii Kapısında Kadınlar (1890), Leylâk Toplayan Kız 

(1882), sanatçının Osmanlı kadınının yer aldığı tabloları arasındadır. Sultan Ahmed 

Camii Kapısında Kadınlar, kadının gündelik yaşantısı içinde ele alındığı bir örnektir 

(Resim 86). Eserde renkli feraceli, beyaz yaşmaklı kadınlar Cami kapısı önünde 

aralarında konuşurken betimlenmiştir. Bu zengin giyimli hanımların arka planında 

587 Sezer Tansuğ, Çağdaş Türk Sanatı, 108 
                                                 



263 
 

çocuğuyla halktan bir kadın görülmekte, kadınların ayaklarının arasında ise  çok 

sayıda güvercin bulunmaktadır. Güvercinler, özellikle ağaçlı cami avlularının 

müdavimidir. Ahmet Haşim, güvercinlerin Şark mimarisinin çini gibi tamamlayıcısı 

olduğunu söyler.588 Osman Hamdi Bey de aynı düşüncede imiş gibi iç mekan 

resimlerinde sıklıkla kullandığı çininin yerine, burada güvercinleri koymuştur. 

Dönem Osmanlı kadınının toplumsal hayat içinde daha fazla görünür olduğu bir 

zamandır. Tanpınar da buna dikakti çeker; “Şemsiye, yaşmak, mücevher parıltısı 

içinde şehir kadın güzelliği denen şeyi tadıyordu. Bu daha sonraki zamanlarda 

Osman Hamdi Bey’in tabloları ve Aşk-ı Memnu’nun sayfalarında da takip 

edeceğimiz çok ince bir yaşama ve duyma tarzı idi.”589 Dönemin edebiyatı, Servet-i 

Fünun romanı, o tarihlerde, düşünen, hareketlerini ölçüp biçen, erkeğe karşı sadece 

cinsi bir uysallıkla bağlı olmayan, kendinin farkında kadın tipleri çizmektedir.590 

Osman Hamdi’nin eserinde de kendinin farkında kadınlar görülmektedir. Bununla 

beraber kadının toplumsal hayata katılımı bu dönemle başlamış değildir. Çok daha 

eski zamanlardan beri kadın şehrin çeşitli mekanlarında gezmekte, dolaşmaktadır. Bu 

durum Ubucini’nin (1818-1884)591 gözünden kaçmamıştır; “Türkiye’de kadınların 

antik cemiyetlerde  hatta Ortaçağda olduğu gibi hapis hayatı yaşadıklarını sanmak 

hatalıdır…İstanbul sokakları kadınlarla doludur…kimi yaya kimi arabayla, ziyarete, 

hamama, çarşıya veya gezmeye gider.”592 Bununla beraber Türk toplumunda 

kadınların durumu tüm serbestliklerine rağmen birçok açıdan sıkıntılıydı. Tanzimat 

yazarları bu sıkıntıları tartışmışlar, çözüm yolları aramışlardır. Bu isimlerin en 

başında gelen Ahmed Midhat Efendi, kız çocuklarının eğitim görmesi, çalışma 

hayatına katılması gibi meseleleri ele alır. Mihnet Keşan, Diplomalı Kız, Dürdane 

Hanım ve açıktan açığa kadın haklarını savunduğu Felsefe-i Zenan isimli eserleriyle 

bu konularda öncülük etmiştir. Bununla beraber özellikle 1908 İkinci Meşrutiyet 

sonrası, ilk önce Batıcılar kadınların toplumdaki durumu, eğitimleri, toplumsal 

588 Ahmet Haşim, Üç Eser,  157-158 
589 A.Hamdi Tanpınar, Beş Şehir, 255 
590 M.Nihat Özön, Son Asır Türk Edebiyatı Tarihi, 232 
591 Düşünce adamı ve tarihçi olan J.H. Abdolonyme Ubucini, 1855 yılında, Osmanlı ülkesine yapmış 
olduğu uzun bir seyahatın neticesinde, Osmanlı toplumsal ve siyasal hayatına ilişkin önemli 
gözlemlerinin de bulunduğu, türkçede “1855’te Türkiye” olarak yayımlanmış bir eser meydana 
getirmiştir. 
592 J.H.A.Ubucini, 1855’te Türkiye, Çev. Ayda Düz, 2. Cilt, 114 

                                                 



264 
 

hayatta yer almaları sorunlarını, peçe ve çarşaf giyimine ilişkin konuları, açıkça ve 

alabildiğine eleştiri konusu yapmışlardır. Bu kesimin başlıca yargısı Türkiye’nin 

geriliğinin başlıca nedeninin kadınların durumunun aşağılığı olduğudur. Bu durumun 

sorumlusu olarak ise din görülmektedir. Abdullah Cevdet 1908’den önce, 

Cenevre’de yayınladığı  İçtihat Dergisi’nde,   Müslüman halkın kalkınması için 

çarelerin neler olacağı üzerine Müslüman ve Batılı tanınmış simalar arasında bir 

anket yapmıştı. Bir Fransız edebiyatçısı “fermez le Coran, ouvrez les femmes” 

(Kur’an’ı kapayın, kadınları açın) cevabını vermişti. Abdullah Cevdet bunu biraz 

değiştirerek   hem Kur’an’ı hem kadınları aç” şeklinde aile reformunun sloganı 

olarak almıştı.593 Bu çerçevede Osman Hamdi Bey’in eserlerinde Osmanlı kadını 

konusunu pek çok defa işlemesinin benzer bir düşünsel alt yapıdan kaynaklandığı 

düşünülebilir. Özellikle Yaradılış isimli eserinde resmettiği sahnenin bir Fransız 

tarafından İçtihat dergisindeki ankete verilen cevapla benzeşen tarafları 

düşünüldüğünde onun da o sıralar Avrupa çevrelerinde muhtemelen dolaşan benzer 

söylemlerin etkisinde kaldığı ortaya çıkmaktadır.  

 

593 İçtihat, Cenevre 1907, S.4, s.29’dan aktaran Niyazi Berkes, Türkiye’de Çağdaşlaşma, 390-391 
                                                 



265 
 

 
Resim 86, Osman Hamdi Bey, Sultan Ahmed Camii Kapısında Kadınlar, 1890, tuval 
üzerine yağlıboya, 112x80 cm, Özel koleksiyon 
 
     İbrahim Çallı’nın, daha özel bir çevreyi, geleneksel hayatın önemli mekanları olan 

tekke çevrelerini ve bu çevrenin insanlarını, dervişleri konu ettiği görülmektedir.  ve 

dervişlerdir. Bu çevreyi ele alan resimlerde, dervişler, dünya ile bağlarını koparmış, 

ibadet eden yahut huşu içinde kendi içlerine dönük oturan, ağırbaşlı kimlikleriyle 

görülürler. İçinde bulundukları mekanın, dinsel atmosferiyle bütünleşmiş 

haldedirler.(Resim 87, 88) 

 

 



266 
 

 
Resim 87, İbrahim Çallı, Tekke, tarihsiz, tuval üzerine yağlıboya, 76x62 cm, SSM 

 

 
Resim 88, İbrahim Çallı, Mevleviler, tarihsiz, tuval üzerine yağlıboya, 66x66 cm, 
Artam Antik Aş. 284. Müzayede Kataloğu 
 



267 
 

     Bir portre ressamı olarak tanınan Feyhaman Duran (1886-1970),594 alçakgönüllü 

ve duyarlı bir kişiliğe sahiptir. Sanatçı için manevi değerler maddi olanların çok 

önünde gelmektedir. Ahlaki değerlere, ruh terbiyesine, var olanlara şükretmeye olan 

eğilimi ile gayet geleneksel bir yapı sergilemektedir.595 Sanatçının eserlerinin ağırlık 

noktasını portre oluşturmakla beraber, sanatçı manzara ve natürmort alanında da 

eserler vermiştir.  

 

     Feyhaman Duran’ın, geleneksel hayata dair en ayırt edici eserleri, portreleri ve hat 

sanatını da merkeze alarak kullandığı natürmortlarıdır. Sanatçı portrelerinde daha 

çok, belli bir sanat ve ilim alanında çalışan insanları konu etmiştir. Bunların arasında 

hat sanatkarlarının önemli bir yerinin olduğu görülmektedir. Sanatçının hat sanatıyla 

uğraştığı bilinmektedir. Dolayısıyla bu çevreden sanatçıları sıklıkla konu etmesinde 

bu sanatla olan ilgisinin etkisi olmalıdır. Portrelerinde konu ettiği kişileri, kişisel 

özelliklerini verecek şekilde ve psikolojik derinliklerini yansıtacak şekilde ele alır. 

Bu insanlar, belli bir sanat, ilim yolunda hayatını dürüstçe harcamış, samimi, 

mütevazı bir kimlikle ortaya çıkarlar. Sanatçı manevi değerlere yaslanan ve maddi 

kazancın önüne manevi kazançları koyan insanların ruh yapısını yansıtırken belli bir 

zamanın ruhunu da resmettiğinin bilincindedir. Bu insan zenginliği, geleneksel 

kültürün ve sanatın zenginliğinin de yansımasıdır. Portre konusunda sanatçının 

ısrarla durmasının nedeni, memleketin sahip olduğu tüm zenginliklerin temelinde 

olan, bu insan zenginliğini gösterme isteği olmuştur. Zira eski zamanların ruhu 

denilen şey hakikatte o devirleri ayna gibi aksettiren eski insanların kendi ruhlarıdır. 

Ressam Hoca Ali Rıza portresinde Feyhaman Duran sanatçıyı profilden sade bir fon 

önünde geleneksel yapısını ortaya koyan mütevazı bir kimlikle resmetmiştir (Resim 

594 Feyhaman Duran, 1886 yılında Kadıköy Osmanağa Mahallesinde doğmuştır. 1895 yılında 
Galatasaray Sultanisi’ne başlayan sanatçı, burada yaptığı resimlerdeki başarısıyla dikkat çekmiştir. 
Daha sonra aynı okulda Fransızca güzel yazı öğretmenliği de yapan sanatçı, 1910 yılında Abbas 
Halim Paşa’nın himayesiyle resim eğitimi alması için Paris’e gönderilmiştir. Paris’te Julian 
Akademi’de, J. P. Laurens (1838-1921) atölyesinde ve Ecole des Beaux Arts’da, F. Cormon (1845-
1924) atölyesinde eğitim almıştır. Sanatçı 1914 yılında diğer kuşak sanatçıları gibi İstanbul’a 
dönmüştür. 1919 yılında İnas Sanayi-i Nefise Mektebi’nde usul-ü tersim  hocası olmuştur. Sanatçı 
hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. Gül İrepoğlu, Feyhaman, Tifdruk Matbaacılık Sanayi A.Ş, İst. 1986. 
Gül İrepoğlu, Feyhaman Duran, Türkiye Cumhuriyeti Merkez Bankası, Ankara 2001 
595 Gül İrepoğlu, “Türk Resminde Bir Temel Taşı: Feyhaman Duran”, 
http://antikalar.com/v2/konuk/konuk0404.asp 

                                                 



268 
 

89).  Artık yaşlanmış olan sanatçı, ressam ve hoca olarak dürüst ve samimi bir hayatı 

sürdürmüş olmanın verdiği bir dinginlik içindedir.   

 

 
Resim 89, Feyhaman Duran, Hoca Ali Rıza, 1930, tuval üzerine yağlıboya, 41x33 
cm, Topkapı Sarayı Müzesi  
 

     Mehmet Ruhi Arel (1880-1931)596,  milli duyguları yüksek bir sanatçı olarak 

bilinir.597 Halkın hayatına, sıradan insanın gündelik yaşamına eğilir. Kullandığı 

eşyalara, kıyafetlerine, geçimini sağladığı işlere, bu işler arasında özellikle 

geleneksel sanatlara dikkatini yöneltir. Halkın gündelik yaşamına eğildiği Hilal-i 

Ahmer için Para Toplayanlar, Çulha (Dokumacı), Yazmacı Kadın, Leblebici gibi 

eserlerde Hoca Ali Rıza’ya benzer şekilde, geçmişten bugüne taşınan, sürekliliği olan 

596 Mehemt Ruhi Arel, 1900 senesinde Bahriye Mektebi’nden inşaiye mühendisi olarak mülâzım 
rütbesiyle çıkmıştır. Bu sırada Sanayi-i Nefise mektebine devam ederek resmini geliştiren sanatçı. 
1909’da birincilikle mezun olduktan sonra Paris’e gitmiş, orada Cormon’un öğrencisi olmuştur. Yurda 
döndükten sonra çeşitli okullarda resim öğretmenliği ve Sanayi-i Nefise’de perspektif hocalığı 
görevlerinde bulunmuştur. Bkz. S. Pertev Boyar, a.g.e., 142-143 
597 C.Esad Arseven, Türk Sanatı Tarihi 3,.191 

                                                 



269 
 

işleri, yaşam ayrıntılarını ve hayata asli karakterini veren ruhu, samimi bir şekilde ele 

almayı başarır.  

 

     Ruhi Arel’in sıkça başvurduğu konular arasında zanaatkarlar ve seyyar satıcılar 

bulunur. Bu da onun yerli hayata, geleneksel hayatın önemli bir cephesine dikkatini 

çevirerek çalıştığını göstermektedir. Eserlerindeki zanaatkarlar, işlerini büyük bir 

dikkatle ve sabırla, hatta dürüstlükle, inançla sürdüren insanlardır. Yüzlerinde işlerini 

yapıyor olmanın verdiği bir mutluluk ve sevinç vardır. Bazı eserlerinde rastlanılan 

zanaatkarların oldukça ileri yaşlarında olmalarına rağmen yüzlerinde taşıdıkları 

tebessümle gösterdikleri çalışkanlık ve azim onların bir geleneği aktarmaktan 

duydukları hoşnutluğa işaret etmektedir. Yapılan işin güçlüğünü, yahut onların 

yorgun bedenine ağır yük yüklediğini gösteren bir işarettin aksine olarak çalışma 

neşesini ve azmini ihtiyarlıklarına kadar korumuş olan bu insanlar, çalışmayı ibadet 

bilen, titiz, içten, dürüst, tevekkül sahibi geleneksel insan tipinin örnekleridir. 

Sanatçı, aynı geleneksel tipin örneklerini, Gergef İşleyen, Sabah Namazında Dua, 

Sabah Namazı, Yaşmaklı Kadın gibi eserlerinde, içten bir duyuşla, Türk insanın 

gündelik yaşamının içine eğilerek gösterir. 

 

     Yazmacı Kadın eserinde, beyaz başörtülü yazmacı kadın, işinin üzerine eğilmiş 

bir yazmayı boyamaktadır (Resim 90). İşini yapıyor olmaktan duyduğu memnuniyet 

aşikardır. Zira gözlüklerinin ardındaki gözlerinde bir sevinç parıltısı ile tebessüm 

eder şekildedir. Burada yorgunluk ve bıkkınlıktan ziyade, zevk ve hoşnutluk vardır. 

Kadının yaptığı işi izleyen tablonun sol kenarındaki kedi, faresi bol ahşap Türk 

evlerinde hiç eksik olmayan bir canlıdır. Yüzünü yapılan işe dönmüş olarak 

gösterilen kedi, yaşlı kadının duyduğu huzura iştirak eder gibidir. Kedinin bu 

resimde bir dost ve anlayışlı, kavrayışlı bir mahluk olarak resmedilmesinde onun 

Türk toplumundaki ayrıcalıklı yerinin etkisi olsa gerektir. Türk toplumunda kedi 

ailenin bir ferdi gibidir. Hüseyin Rahmi, Utanmaz Adam romanında, kedilerin Türk 

toplumunda eriştiği yüceliğin derecesini espirili bir şekilde haber vermektedir. 

Romanda kedisini kaybeden kadın şöyle yakınmaktadır: “…Rahmetli kocama nüzul 

indiğinde vallahi bu kadar kederlenmedimdi. Keşke evim barkım yanaydı da kedim 

kaybolmasaydı…su çanağı, yemek tabağı, yattığı minderi, üstünün yorganı bomboş 



270 
 

duruyor. Gördükçe içim fena oluyor. Tıpkı evladını kaybeden acıklı analara 

döndüm.” 598  

 

 
Resim 90, Mehmet Ruhi Arel, Yazmacı Kadın, 1917, tuval üzerine yağlıboya, 
100x80 cm, (Yeri bilinmiyor) 
 
     Sanatçının Odada Kasnak İşleyen  Kız ve Bahçede Gergef İşleyen  Kız tabloları 

da Yazmacı Kadın eseriyle benzer bir içerikle ele alınmış eserlerdir (Resim 91,92). 

Bu iki eserdeki Türk kadınları ise, yazmacı kadının aksine, henüz genç 

yaşlarındadırlar. Onlar da yüzlerce yıldır devam eden bir geleneğin 

sürdürücüsüdürler. Daha çok kadınların ev içi hayatına ait olan bir el işçiliğini, 

büyük bir dikkat ve titizlikle yerine getirdirdikleri görülmektedir.  

 

598H. Rahmi Gürpınar, Utanmaz Adam, 60 
                                                 



271 
 

 
Resim 91, Mehmet Ruhi Arel, Odada Kasnak İşleyen Kız, 1339 (1923), tuval üzerine 
yağlıboya, 143x117 cm, Cumhurbaşkanlığı Sanat Koleksiyonu I, 247 
 

 
Resim 92, Mehmet Ruhi Arel, Bahçede Gergef İşleyen Kız, 1338 (1922), tuval 
üzerine yağlıboya, 116x143 cm, Cumhurbaşkanlığı Sanat Koleksiyonu I, 249 
 



272 
 

     Çulha (Dokumacı) isimli eserde de, sanatçı yine geleneksel bir sanatı icra eden 

yaşlı bir zanaatçıyı betimlemiştir (Resim 93). Yaşlı adam, yarı loş bir odada,  çulha 

tezgahının başındadır. İşini büyük bir ciddiyetle ve memnuniyetle yapmaktadır. 

İlerlemiş yaşına rağmen gösterdiği azim ve çaba dikkat çekicidir. Geleneksel ahlakın 

bir özelliği olan işini dürüstçe yapmış olmaktan kaynaklanan gurur her halinden 

okunmaktadır.   

 

 

 
Resim 93, Mehmet Ruhi Arel, Çulha (Dokumacı), 1926, tuval üzerine yağlıboya, 
140x160 cm, T.C Ziraat Bankası Koleksiyonu 
 

     Sabah Namazı isimli eserde, sanatçı, Sabah Namazında Dua, Namaz Kılan İhtiyar 

adam gibi pek çok defa işlediği bir konuyu ele alır. İhtiyar bir adam, yarı loş bir 

odada, seccade üzerine oturmuş, dua etmektedir (Resim 94). Pencereden içeriye 

giren ışıkla yüzü ve yukarı kaldırdığı elleri aydınlanan ihtiyar adamın büyük bir 

içtenlikle, inançla dua ettiği fark edilmektedir. Sanatçının bu tablosu sergilendiği 



273 
 

1919 Galatasaray Sergisi’nde “doğu ruhunun bir yankısı” olarak karşılanmıştır. Bu 

görüş batılı eleştirmenlerce de paylaşılmıştı.599  

 

 
Resim 94, Mehmet Ruhi Arel, Sabah Namazı, 1925, tuval üzerine yağlıboya, 100x88 
cm, Rafi Portakal Arşivi 
 
 
3.3.4. Natürmortlarda Geleneksel Nesneler 
 
     Süleyman Seyyid geleneksel bir kişiliğin özelliği olarak ortaya çıkan doğa 

sevgisini natürmortlarında yansıtmış gibidir. Sanatçının inceliklere inen gözlem gücü 

ile meyve ve çiçekleri tüm ayrıntıları ile tespit ettiği görülür. Çiçekler renk ve 

dokularıyla, meyveler yine renk, doku ve hacimsel özellikleriyle ortaya konur. 

Çiçekler bazen yeni açılan, olgun ve solan görünümleriyle hayatın geçiciliğine, 

faniliğe vurgu yapan geleneksel bir kişiliğin izlerini gösterir. Meyveler olgun ve iştah 

kabartıcı canlılıklarıyla dünya nimetleri oldukları kadar ima ettikleri lezzetlerle 

cennet meyvesi kıvamındadırlar. Doğayı yahut doğaya ait olanları “belli bir duygu 

yükleyerek” yansıtmak Süleyman Seyyid ve arkadaşlarının Paris’te eğitim aldıkları 

599 Önder Çetin, Mehmet Ruhi Arel ve Sanatı, 176 
                                                 



274 
 

yıllarda doğayı rehber edinmiş sanatçıların ortak tavrıydı.600 Bu yüzden, Süleyman 

Seyyid, Osmanlı sanatçısı olarak, zihinsel olarak da yakın olduğu bir türü kolaylıkla 

benimsemişti.  Sadece yapması gereken Osmanlı kültürünün kapsamlı ve mutlak 

egemenliğine birkaç Batıcı yeniliğin zahmetsizce sindirilebileceğine inanan 

Tanzimat yazarları601 gibi modernleşirken Osmanlı kalmaktı. Çiçek ve meyveleri 

konu yapması zaten başlangıçta bu kimliğiyle yola çıktığını göstermektedir. Çiçek ve 

meyvelere karşı olan beğeni, toplumun da hazır olduğu geleneksel bir beğeni tarzıdır. 

Çiçekler bir devre adını verecek kadar sevilmiştir. Lâle devrinde sadrazamdan, 

ulemaya, dervişlere, toplumun her kesiminden insanlara kadar bir tutku derecesinde 

çiçek sevgisi görülür.602 Çiçek günlük hayatın vazgeçilmezlerindendir.  Miss Julia 

Pardoe (1806-1862)603 da İstanbul’un yeşili ve çiçeğe boğulmuş yalı bahçelerinden 

hayranlıkla bahsetmektedir: “Bütün Doğulular çiçekleri taparcasına severler. Boğaz 

kıyısındaki her yalının bir çiçek bahçesi vardır…güller, perguleler, kırmızı topraklı 

saksıdan sarkan top gibi gelişen çiçekler, karanfiller, akasyalar…Her bahçede yetişen 

orman ağaçlarının dalları altında görülebilen bu güzel çiçeklerin bıraktığı etki son 

derece hoştur.”604 A. Şinasi Hisar da eski zaman insanının doğa sevgisini, bu sevgi 

içinde özel bir yeri olan çiçek sevgisini şöyle ifade etmektedir: “Tabiat sevgisi bir de 

çiçek muhabbeti şeklinde görülürdü. O zamanın insanları için çiçekler de mevcud 

olan, sevilen bir şeydi. Onların da hayatta ve günün saatlerinde yerleri vardı”.605 Bu 

çiçekli natürmortlar İstanbul halkının evindeki ve içinde gezdiği bahçelerdeki  

renkleri ve kokuları belgelemektedir (Resim 95, 96). 

 

600 Bu konu hakkında bkz. Semra Germaner, “XIX. Yüzyıl Sanatında İki Etkileşim Örneği: 
Oryantalizm ve Türk Resminde Batılılaşma”, Sanatta Etkileşim=Interactions in Art, Ed. Z. Yasa 
Yaman, 116-121. 
601 Bu konu için bkz. Jale Parla, “Tanzimat Düşününde Batılılaşmanın Sınırları (1)”, I.Osman Hamdi 
Bey Kongresi Bildiriler, 133-146. 
602 Bu konuda daha geniş bilgi için bkz. Ahmet Refik, Lâle Devri, Pınar Yayınları, Tarihsiz. 
603 Julia Pardoe, İngiiz gezgin ve romancıdır. İngiliz kraliyet ordusunda görevli binbaşıThomas 
Pardoe’nun kızı olan yazar, 1835 yılında babasının yanında İstanbul’a gelmiştir. İstanbul’daki 
yaşantısı sırasında yaptığı gözlemler neticesinde iki eser meydana getirmiştir. 1837 yılında yayınlanan 
“The City of The Sultan” ve 1838’de, ressam W. Henry Barlett’in resimlerinin gravürleriyle süslenmiş 
olarak  yayınlanan “The Beauties of The Bosphorus”.  
604 Miss Julia Pardoe, 125 Yıl Önce İstanbul, Çev. Bedriye Şanda, 181 
605 A.Şinasi Hisar, Boğaziçi Mehtapları,. 64. 

                                                 



275 
 

 
Resim 95, Süleyman Seyyid Bey, Çilek Dalı, H.1315 (1897), tuval üzerine 
yağlıboya, 47x28 cm, Artam Antik AŞ. 275. Müzayede Kataloğu  
 



276 
 

 
Resim 96, Süleyman Seyyid Bey, Lâle ve Sümbüller, tarihsiz, tuval üzerine 
yağlıboya, 55x46 cm, MSGSÜ İRHM 
 
     Hoca Ali Rıza da manzaralarında olduğu gibi natürmortlarında da geleneksel 

hayatın ipucunu veren nesneleri resmetmeyi tercih etmektedir (Resim 97, 98). 

Neredeyse resmine girmeyen eşya yok gibidir. Basit ev eşyaları arasında bir ibrik, bir 

maşrapayı resmeder.  Cezve ve fincanlar, bir semaver yahut mangal da resmettikleri 

arasındadır. Böylece bu resimler bütün bir maziyi hikaye eden resimler olurlar.  Bu 

eşyalarla, o hayatlar zihinlerde yeniden canlanabilir. Vaktiyle insanların nasıl 

yaşadıkları eskiden yaşamış bir alem rengi ve ışığıyla resmedilerek aktarılmıştır.  

Zira eşya, Tanpınar’ın dediği gibi,  bir kültür sembolüdür ve kendine ait zamana 

hükmetmektedir.606 Yahya Kemal bu eşyalarla yaşayış tarzı arasında bir bağ 

olduğuna dikkat çekmektedir: “Cedlerimizin evleri ve eşyası yaşayışlarının tarzından 

doğmuştu. Bağdaş kurmak şilteyi, minderi, sahandan el ile yemek yendiğinden 

leğenle ibriği, el silecek sırma havluları icat etmişti.”607 Hoca Ali Rıza, çizdiği eşya 

606 Ekrem Işın, A’dan Z’ye Ahmet Hamdi Tanpınar, 7 
607 Süheyl Ünver, Yahya Kemal’in Dünyası, 126 

                                                 



277 
 

bolluğuna bakılırsa, bunun farkındadır muhtemelen. Bazen bir eşya bir figürden çok 

daha fazla zamanını üzerinde taşır ve hatırlatır. Abdülhak Şinasi Hisar özellikle eski 

hayatın eşyalarının bu özelliğine değinir. Bu eşyaların eski inançların birer timsali 

gibi göründüğünü söyler. Ona göre “ eski zaman eşyalarında…sevdiğimiz insanların 

yüzleri, inanışları, manaları ve hüviyetleri yaşar.”608 

 

 
Resim 97, Hoca Ali Rıza, Mangal ve Tencere, tarihsiz, kağıt üzerine suluboya, 
26x18cm, Yapı Kredi Koleksiyonu 
 

 
Resim 98, Hoca Ali Rıza, İbrik, tarihsiz, kağıt üzerine karakalem, 17,2x10,3cm, Yapı 
Kredi Koleksiyonu 
 

608 Abdülhak Şinasi Hisar, Boğaziçi Yalıları-Geçmiş Zaman Köşkleri, 77 
                                                 



278 
 

     Hüseyin Zekai’nin natürmortlarında birinci kaygısı dünya hayatının geçiciliğini 

göstermek olmuştur. Sanatçının tasavvuf düşüncesine yakınlığı dünya nimetlerinin 

geçiciliğini işlemesi için bir sebep olmuştur. Natürmortlarında şatafatlı, zengin 

bezemeli farklı boylardaki vazolar, bunların içinde çiçekler, meyvelerle doldurulmuş 

tabaklar, dilimli kavunlar, karpuzlar, fincan v.b. mutfak eşyaları ile oldukça yüklü bir 

düzenleme söz konusudur. Tüm bunlar arka planda yer alan dekoratif bir duvarın 

önündedir. Natürmortlarında bir şenlikten yahut bir ziyafetten arta kalmış gibi duran 

zenginlik içinde olgunları arasındaki kesilmiş meyveler, tazelerin yanında solmaya 

yüz tutmuş çiçekler dünyanın faniliğine ve ahiret inancına işaret ederler (Resim 99).  

 

 
Resim 99, Hüseyin Zekai Paşa, Meyveli Natürmort, H.1326 (1910), tuval üzerine 
yağlıboya, 86x136 cm, Portakal Sanat Evi Büyük Ustalardan Tablolar Müzayedesi, 2 
Mayıs 2011 
 
     Feyhaman Duran’ın natürmortlarında çiçek ve meyvelerin yanında geleneksel 

hayata ilişkin objeleri kullandığı görülür. Sanatçı özel hayatında hat sanatıyla 

ilgileniyor olması sebebiyle, eserlerinde bu sanatın örneklerine sıklıkla yer vermiş, 

bir bakıma resim ile hat sanatını bir araya getirmiştir.  

 

     Hat sanatını zaman zaman çağdaşları gibi konuya bağlı olarak geri planda 

kullanmış olan sanatçı, bu sanatın estetik ve soyut değerlerinin farkında biri olarak  



279 
 

birçok eserinde  hattı merkeze alan çalışmalar da gerçekleştirmiştir. Zira sanatçı 

“nasıl ki şiirin bir kafiyesi varsa, çizgide de bir şiir vardır. Yazıyı resim kadar 

severim. Yazı da resimdir”609 düşüncesindedir. Sanatçının ressamlığı yanında hattat 

yönünün de var oluşu tuval resminde hattı doğru değerlendirmesini doğurmuştur. 

Hattın Türk resminde  hak ettiği yeri alması gerektiğine inandığı için hat ve resmi 

kaynaşıran resimlere özellikle önem vermiştir.610  

 

     Hat sanatını birçok eserinde doğru bir bakış açısıyla kullanabilmiş olan sanatçının 

en ilginç örneklerini ise natürmortlarında verdiği görülmektedir. Natürmort isimli  

resim bu örneklerden biridir (Resim 100). Eserde arka fonda bir çerçeve içinde hat 

levhası bulunmaktadır. Levhanın önünde birkaç meyvenin arasında bir sürahi ve 

onların arasında bir tesbih vardır. Hepsi kanaatkar, mütevazı ve dindar geçirilen 

hayatın ipuçlarını veren eşyalar.  

 

 
Resim 100, Feyhaman Duran, Natürmort, tarihsiz, tuval üzerine yağlıboya, 50x40 
cm, İstanbul Üniversitesi Rektörlüğü Bilim ve Sanat Merkezi Resim Galerisi 

609 Gül İrepoğlu, Feyhaman Duran, 60 
610 Fatih Elcil, Feyhaman Duran ve Koleksiyonu Hatlarının Çağdaş Türk Resmine Yansımaları, 
236, 237 

                                                 



280 
 

     Hat Levhalı Kompozisyon isimli eser çerçeve içinde bir hat levhasının resmidir. 

(Resim 101). Levhanın üzerine doğru bir bitki dalı sarkmaktadır. Hatla bir bakıma 

kucaklaşan bitkinin verdiği hayatiyet hissi, aslen Şark’a ait olan bu sanat 

zenginliğinin geçmişte kalmadığını, yaşadığını ve yaşayacağını işaret ediyor gibidir.  

 

 
Resim 101, Feyhaman Duran, Hat Levhalı Kompozisyon, tarihsiz, karton üzerine 
yağlıboya, 19x27 cm, İstanbul Üniversitesi Rektörlüğü Bilim ve Sanat Merkezi 
Resim Galerisi 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 



281 
 

4. SONUÇ 

 
 

     Bu çalışmada Batılılaşma Sürecinde Türk Edebiyatı ve Resminde Geleneksel 

Kimlik ve Yaşantının Sunumu konusu incelendi. XIX. yüzyılın ikinci yarısından 

Cumhuriyet’e kadar olan tarihi süreçte, yaşanan değişim ortamında, değişimin 

kısmen taşıyıcısı da olan Osmanlı sanatçılarının konuyu ele alışları gösterilmek 

istendi. Çalışmada, konunun açıklanması, sözkonusu dönemde, öne çıkan 

sanatçıların eserleri arasından yapılan seçimlerle gerçekleştirildi.  

  

     Çalışmanın  I. Bölümünde genel olarak batılılaşma olgusunu tarihsel gelişim 

süreci içinde ele aldık. Ayrıca alt bölümlerde batılılaşmanın edebiyat ve resim 

alanında getirdiği değişim ve yenilikler anlatıldı. Burada I. Bölümün muhtevasına 

kısaca değinilecek sonra geleneksel kimlik ve yaşantının sunumu ile ilgili 

değerlendirme yapılacaktır.   

 

     Kökleri XVIII. yüzyılın başlarına dek uzanan fakat büyük ölçüde Tanzimat 

devrinde kesin kararlılıkla, programlı olarak gerçekleştirilmiş olan Batlılaşma, bu 

tarihten itibaren sadece askeri ve teknik alanlarla sınırlı bir hareket olarak kalmamış, 

yapılan yeniliklerle, devletin geleneksel yapısında ve toplumun geleneksel 

yaşantısında önemli  değişiklikler meydana getirmiştir. Devlet kurumlarında, eğitim 

sisteminde yapılan değişiklikler, Avrupa ile artan siyasi ve ekonomik ilişkiler, batılı 

ilke ve değerlerinin kabulü, hayatın bütün alanlarına etki etmiş, yeni yapı 

biçimleriyle şehrin geleneksel kimliğini, kültürel  hayatı değiştirmeye başlamış, yeni 

bir insan tipinin doğmasına ortam hazırlamıştır.  

 

     Batılılaşma hayatın tüm alanlarında olduğu gibi sanat alanında da kendisini 

göstermiştir. Edebiyat sahasında yüzlerce yıl süren Divan edebiyatı önemini 

kaybetmiş, onun yerine, tiyatro ve roman gibi Batı edebiyatı türleri önem 

kazanmıştır. Tanzimat dönemi edebiyatçıları, Batılılaşmanın neden olduğu toplumsal 

değişim ile ortaya çıkan sorunları işlerken, en başta,  halkı eğitmek, bilinçlendirmek 

kaygısı ile hareket ederler ve Doğu-Batı ikiliğine değinirler.  Yüzeysel       



282 
 

Batılılaşmanın kötü taraflarına vurgu yaparken, geleneksel hayatın doğru ve güzel 

yanlarını öne çıkarırlar. Servet-i Fünun edebiyatı içinde yer alan yazarlarda doğu-batı 

ikilemine ve sentez kaygısına rastlanmaz. Toptan batılılaşma yanlısı olan yazarlar, 

kendilerini batı teknik ve türlerine tamamen açmak isterler.  Konularını batılı yaşamı 

benimsemiş, İstanbul’un seçkin tabakasınden seçerler. Dekor genellikle batılı hayatın 

yaşandığı semtlerdir. Geleneksel hayat ve çevre genellikle dışta bırakılır. Fırsat 

bulunursa kötülenir. II. Meşrutiyet sonrası siyasi alandaki yenilikler sanat alanında 

da etkisini gösterir. Bu dönem eserlerinde de batılılaşma varlığı sürdürmenin temel 

şartı olarak sunulur. Bununla beraber mekan, renk ve dokuda geleneksel hayatın zevk 

ve anlayışı hakimdir. Doğu-Batı çatışmasını ele alındığı eserlerde, mahalli hayatın 

şartlarının dikkate alındığı bir yenileşme desteklenir.  

 

     Batılılaşmanın sonuçlarından biri de Batı anlayışındaki resmin Osmanlı 

toplumunda yerleşmesidir. XVIII. yüzyıldan itibaren elçilikler çevresinde İstanbul’a 

gelen yabancı ressamlar batılı resmin kabulünde önemli rol oynamışlardır. O 

dönemden başlayarak XIX. yüzyıl boyunca İstanbul’a gelen ressamlar, İstanbul’dan 

çeşitli görünümler yanısıra saray yaşamı, halkın yaşamı üzerine verdikleri eserler ile 

Osmanlı kültür ve sanatında etkili olmuşlardır. Bu tarz resmin yerleşmesinde resim 

eğitiminin de önemi büyüktür. İlk resim dersleri Batının bilgi ve tekniğinden 

yararlanmak üzere kurulmuş olan askeri okullarda verilmiştir. Daha sonra 

Galatasaray Lisesi, Darüşşafaka gibi sivil okulların programında da resim dersleri 

konmuştur. Bu tarihsel süreç içinde Osman Hamdi Bey’in girişimiyle Sanayi-i Nefise 

Mektebi’nin 1883’de kuruluşu Batı tarzı resmin  ve resim eğitiminin gelişmesinde 

önemli bir adım olmuştur. Özellikle, öncü kuşaktan Şeker Ahmed Paşa, Süleyman 

Seyyid, Osman Hamdi gibi isimler  bu tarz resmin yerleşmesinde önemli çalışmalar 

gerçekleştirmişlerdir. Şeker Ahmed Paşa, Süleyman Seyyid manzara ve natürmort 

konularına ağırlık vererek çalışmışlardır. Özellikle romantik manzara resmi 

duyarlılığı Osmanlı yorumuyla önemli bir tür olarak ortaya koymuşlardır. Osman 

Hamdi Bey, anıtsal figürlerin öne çıktığı kompozisyonlarda Oryantalist bir gözle 

Türk-İslam kültürüne, bu kültürün nesnelerine yer vermiştir. Daha sonra gelen 

isimler arasında Hoca Ali Rıza, Hüseyin Zekai Paşa, Halil Paşa gibi isimler, kendi 

mizaç ve üslup özelliklerini yansıtan ve yerel atmosferi değerlendiren çalışmalar 



283 
 

ortaya koymuşlardır. II. Meşrutiyet sonrası oluşan sosyo-kültürel ortamın hazırladığı 

şartlarda Türk resmi yeni bir atılım göstermiştir. Büyük çoğunluğu Sanayi-i Nefise 

eğitiminden sonra Avrupa’ya eğitimlerinin devamı için gönderilen ve I. Dünya savaşı 

öncesi yurda dönen ve  Batıda izlenimci akıma yönelmiş, açık hava resminin 

temsilcileri olarak görülen 1914 Kuşağı sanatçıları ile konularda bir genişleme 

yaşanmıştır. Sanatçılar, manzaranın yansıra, portre, günlük hayat sahneleri, iç mekan, 

çıplak, savaş sahneleri resimlemişlerdir.  Bu sanatçıların ele aldığı konular arasında,  

İstanbul’un çeşitli semtlerinden görünümlerin, geleneksel hayatın akıp sürdüğü kent 

köşelerinin, bu hayatın sıcaklığını koruyan sokakların, Boğaziçi’nin, şehre geleneksel 

kimliğini veren anıtsal yapılar ve çevrelerinin önemli bir yer tutuğu görülür. 

 

     Geleneksel kimlik ve yaşantıya ait temalar, sanatçıların eserlerine çok çeşitli 

yönleriyle yansımıştır. Bu çalışma bağlamında, edebiyat ve resim alanından seçilen 

örneklerle işlenen konu, bazı başlıklar altında kabaca toplanabilmektedir;  İstanbul 

(geleneksel Osmanlı şehirciliğinin tam bir örneği olarak) ve İstanbul doğası, 

geleneksel hayatın geçtiği mahalle ve sokak, konut, cami, türbe, çeşme gibi yapılar 

ve çevreleri, mezarlıklar, Boğaziçi ve Boğaziçi tabiatı ile mesireler, fertler, 

geleneksel hayata ilişkin nesneler. 

 

     Osmanlı batılılaşırken şehrin geleneksel kimliği de değişime uğramaktaydı. Yeni 

yapı biçimleri ortaya çıkmakta, Avrupai tarzda yolar yapılmakta, parklar 

oluşturulmakta ve kagir evler yapılmaktaydı. Şehrin bu yenileşen yüzüne karşın eski 

hayatın sürdüğü eski mahalleler de yaşantısını sürdürmekteydi. Şehir hem genel 

manzarası ve hem de semtleriyle, sokaklarıyla, evleriyle edebiyatçıların eserlerinde 

tarihsel kimliği ve tabiat güzelliğine vurguyla, bu ikisinden doğan uyum ve güzellik 

olarak yansıtır. Bunun yanı sıra şehir, şehircilik anlamındaki yetersizliğiyle de, 

yoksulluğuyla ve yıpranmışlığıyla da konu edilmiştir. 

 

     Şehrin dini ve dünyevi iktidarın merkezi olması ve tabiatının güzelliği yazarlar 

için gurur kaynağıdır. Mehmed Murad’ın Turfanda mı yoksa Turfa mı eserinde bu 

durumu açıkça görürüz. Roman kahramanı Mansur, İstanbul’un “merkez-i saltanat-ı 

Osmaniye” ve “hilafet-i İslamiye” olmasını gururla anar. İstanbul sözkonusu 



284 
 

olduğunda, tarih ve tabiat duygusu, Abdülhak Şinasi Hisar’ın tespit ettiği gibi, 

sanatçıları etkisi altına alan iki hakim duygudur. Sanatçılar gençliklerinden itibaren 

bu iki duygunun etkisi altındadırlar. Tanzimat romanında İstanbul tabiatını öven 

uzun paragraflar yazılır. İntibah’da Namık Kemal, Araba Sevdası’nda Recaizade 

Mahmud Ekrem, Turfanda mı Yoksa Turfa mı’da Mehmed Murad İstanbul tabiatının 

güzelliğini uzun, şiirsel cümlelerle anlatırlar. Bununla beraber bazen tam bir 

batılılşamacı yazarlarda, şehrin tarihsel kimliğine ve tabiatına menfi gözle bakıldığı 

da olmaktadır. Tevfik Fikret, devletin yaşadığı felaketlerin suçlusu olarak şehrin 

tarihsel kimliğini görür. Halit Ziya ve Mehmet Rauf gibi Servet-i Fünun yazarlarında 

İstanbul sefil, salaş, düzensiz, renksiz bir şark şehridir. Mehmet Rauf, şehrin 

tabiatında kusur bulur. Tanzimat yazarlarınca övülen Boğaziçi, ona göre, bazen, 

sıkıcı, boğucu olabilmektedir.  

 

     İstanbul geleneksel şehircilik yapılanmasının, modern şehircilik anlayışı 

karşısında eksiklikleri vardır. Bu açıdan eleştirilir. Tarihi kimliğiyle gurur kaynağı, 

tabiatının güzelliğiyle eşsiz olan şehrin içleri, yaşanan hayat gibi fakir, haraptır. 

Özellikle fukara semtler bakımsızdır, pistir. Bu eskimiş görünümüyle şehrin, 

belediyecilik hizmetleri ve modern şehrin gerektirdiği donanımdan oluşu şikayet 

konusudur.  Şehircilik açısından yetersizliği dile getirilir. Ahmed Midhat Efendi, bu 

haliyle, İstanbul’u cesim bir köy olarak niteler. Mehmet Akif, altyapı sorunlarını ve 

pisliğini hicveder. Yahya Kemal fakirliği ve fakirliğin getirmiş olduğu görünümü 

İstanbul’un yüzyıllardır süren kimliğinin bir özelliği olarak kabul eder. Ona göre, 

fukaralık hem şehri hem de halkını güzelleştiren bir özelliktir. Hüseyin Rahmi bu 

fakirlikte bir dayanışma ve kanaatkarlık bulur. Sokakların, mahallelerin fiziki 

görünümünün telkin ettiği dayanışma ruhu,  insanlarla mahalleleri arasında bir 

bütünlük meydana getirmektedir.  

 

 

     Geleneksel Osmanlı şehrinde, mahalle, camisi, ona bitişik mektebi, hamamı, 

çarşısı ile bir bütünlük sergilemektedir.  Sokakların görünümü ahşabın ve bahçedeki 

yeşilin uyumuyla sade ve doğaldır, sessiz ve huzur vericidir. Hüseyin Rahmi ve 

Abdülhak Şinasi bu sokakları yaşayanlarla huy birliği içinde görürler. Abdülhak 



285 
 

Şinasi, ev, köşk ve konakaların sakinleriyle arasında bir anlaşma bulur. Onlar aynı 

anda nefes alır ve verirler. Halit Ziya ise fakir semtlerin sokaklarında yahut evlerinde 

bir dayanışma ruhu görmez. Bu sokaklar iğrenç, evler ise karanlıktır sadece. Evler ve 

sokaklar ona olumlu bir düşünce ilham etmez. Refik Halid için fakir semtteki ev, 

bodur, sarsak ve karadır. Bu sokaklarda çeşme ve cami gibi yapılar da birer ruh ve 

kişilik sahibi olarak görülür. Muallim Naci, mahallenin su ihtiyacını karşılayan 

çeşmeyi bir kahraman olarak gösterir. Fakir semtin sokak ve evleri hakkında olumlu 

bir fikre sahip olmayan Halit Ziya için cami ise insanları fakir ve miskin hallerinden 

kurtararak yücelten bir yapı olabilmektedir. Abdülhak Şinasi, camilerin şefaat 

dağıtan özelliğine vurgu yapmıştır. Camiler, merhamet, şefkat ve şefaat dağıtan bir 

dinin ve bu dinin temsilcisi bir medeniyetin tüm bu özelliklerinin toplandığı ve 

dağıtıldığı yerlerdir. Türbeler de bu terkip içinde aynı ruha ait yapılardır. Ahmet 

Hikmet, türbelerde,  bu medeniyetin inanç, sanat, güç ve ihtişamın yansımasını bulur.  

 

     Özellikle Osmanlı başkenti İstanbul’un bir özelliği şehrin dış sınırlarını adeta 

yeşil bir kuşak içine almış olan uçsuz bucaksız mezarlıklardır. Yoğun yerleşim 

yerlerinde, mahalle aralarında veya bazı hayratın etrafında küçük mezarlıklar 

meydana gelmiştir. Her mahallede, hemen her sokak başında bulunan mezarlıkların 

Osmanlı gündelik yaşamında önemli bir yeri vardır. Mezarlık Hüseyin Rahmi, Halit 

Ziya, Ahmet Hikmet, Abdülhal Şinasi gibi yazarların ele aldığımız eserlerine bu 

yönüyle yansır. Mezarlık sadece ölülerin yattığı bir yer değildir. Bazen evlerle 

karşılıklı olan mezarlıklar piknik yapılan yerler olur. Oralarda günün bir kısmı 

geçrilmektedir. Çocuklar taşlar arasında koşuşur, ailece yenir sohbet edilir. Ahmet 

Hikmet,  Müslüman mezarlığını Avrupa’nın bilimiyle dahi karşılaştırır. Bu harap 

mezarlıkları oranın kütüphanelerinden daha manalı ve düşündürücü bulur. Bununla 

beraber mezarlıklar bir ölüler diyarı olması nedeniye zaman zaman ürkütücüdür. 

Mezarlıklardaki mezar taşları ve serviler birer kişilik sahibidirler. Hüseyin Rahmi, 

mezarlıktaki servileri bir ölüm duvarı olarak niteler. Onlar ölülerin arkadaşlarıdır. 

Yazar servileri aynı zamanda dindar bir kişilik olarak görür. Abdülhak Şinasi Hisar 

da servileri dindar görme eğilimindedir. Hisara göre, mezar taşları da serviler gibi 

duygu sahibidir. 

 



286 
 

     Ele aldığımız eserlerde yazarlar, geleneksel hayatın içinde ayrı bir yeri ve önemi 

olan Boğaziçi kültürünü çeşitli yönleriyle konu etmişlerdir. Boğaziçi hemen hemen 

bütün sanatçılar arasında tabiatının güzelliğiyle övülen bir beldedir. Boğaziçi, her 

şeyden önce, manzaralarının çeşitliliğiyle güzel bir tabiat parçasıdır. Burada mimari 

ve tabiat, şehrin içinden farklı, daha şiirsel bir ilişki içindedir. Boğaziçi’nde yaşanan 

hayat da tabiatla mimarinin bu  şiiriyetine uygun bir kıvamda sürüp gitmektedir. 

Özellikle Abdülhak Şinasi Hisar, yazılarında, bütün şiiriyeti içinde, Boğaziçi’ni 

merkeze almıştır. Abdülhak Şinasi, Boğaziçi’ni pırıltılı, tılsımlı bir alem, bir hazine 

olarak tasvir eder. Sessizlik bu hayatın tadını veren en önemli hususiyettir. Yalı onun 

tabiatına en güzel şekilde uyum sağlamış bir mimari tarza sahiptir. Yalılar da 

çevresiyle, şehrin içinde mahalle ve mahalleli, ev ve sakini arasında görülen huy 

birliği içindedir. Devletin uğradığı felaketler yalıları, yalı hayatını ve pek az söz 

konusu edilen bu yalılar çevresinde öteden beri yaşayan,  asıl Boğaziçili sıradan 

insanların hayatını etkilemiştir. Boğaziçi de şehrin sokaklarında görülen sefalete 

benzer bir kaderi yaşamaktadır. Refik Halid Karay, Boğaziçi’nin bu tarafına dikkat 

çeker. Yıkık yalılar, şişmiş ve çürümüş cesetler gibidir. Yalıların arkasındaki 

tepelerde bulunan kara ve ufak evler, kargalar gibi simsiyahtır. Servet-i Fünun 

edebiyatında ise Boğaziçi sosyal baskının dışında, günlük hassasiyetlerin yaşandığı 

bir mekandır. Boğaziçi özellikle Servet-i Fünun romanında geniş yer tutar, 

Büyüleyici tabiatıyla, yaşanan hayatıyla, yalıları, sandal gezileri, mehtabıyla, şiirsel 

atmosferi ile yaşanılacak ideal mekan olarak öne çıkarılır. Bununla beraber Boğaziçi 

bazen hiçbir teselliye yer vermez. Boğucu, sıkıcı bir yer olur.  

 

     Mesireler, geleneksel toplumun kendine özgü bir eğlence kültürünü yaşattığı 

yerlerdir. Boğaziçi mesireleri sundukları tabiat güzellikleriyle, yazarlara şiirsel 

tasvirler yapmak için fırsat sunmuştur. Namık Kemal İntbah’da Çamlıca’nın 

güzelliğini cennete benzeterek anar. Ahmed Midhat, Felatun Bey ve Rakım 

Efendi’de Kağıthane’nin güzelliğini övmeye girişir. Hafta içleri daha tenha olan ve 

güzelliği daha iyi yaşanan mesireler hafta sonları hıncahınç dolmakta at ve araba 

panayırına dönmektedir. Boğaziçi, Çamlıca, Kağıthane, Göksu gibi gezi yerleri 

toplumun farklı tabakalarından insanların toplandığı ve eğlendiği yerlerdir. Toplum 



287 
 

tüm renkleriyle mesirelerdedir. Kadınlar yanlarında türlü yiyeceklerin olduğu 

sepetleriyle gelirler. Tüm gün orada eğlenilir.  

 

     Toplumdaki fertler konusunda yazarların genellikle naif, çalışkan, terbiyeli, 

dindar kişilikler tasvir ettikleri görülmektedir. Bu insanlar büyük bir sorumluluk 

sahibidirler. Genellikle sert görünümlü olsalar da bu görünümlerinin altında çok 

duygulu bir insan gizlidir. Hiç kimseye muhtaç olmamak hiç kimseye el açmamak en 

büyük erdemleridir. Muallim Naci babasının kişiliğini benzer çizgilerle verir. 

Kimseye muhtaç olmamka en büyük mutluluktur. Hisar bu insanların okumamış 

olanlarında dahi sahip oldukları karakterleri ile pek incelikli bir hayatı yaşadıklarını 

söyler. İstanbul’un sessiz sokaklarında gezinen seyyar satıcılar ve dilenciler, şehrin 

hayatına katılışları, sesleriyle onun karakterinin bir parçasını oluştururlar. Şehrin 

sokak hayatına en çok eğilen Ahmed Rasim, onları tüm canlılığıyla tasvir eder. 

Lokumcu, muhallebici, simitçi, sebzeci, ciğerci, dolmacı, hamal, yoğurtçu, 

tulumbacı, dilenci, deli hepsi de kendine has tavırları ile sokakların sesi ve renginin 

bir parçasıdır. Bu hayatın içinde hayvanların da önemli yeri vardır. Kedi ve 

köpeklerin insanlarla kurduğu bağ önemlidir. Hayvanlar bakılır, beslenir, kalacakları 

yerler hazırlanır. Özellikle kedi çok itibarlıdır. Ev içine alınan, yumuşak yastıklar 

üzerinde yatırılan kedi evin bir ferdi gibi görülür.  

 

     Geleneksel hayatın eşyaları bu hayatın ruhunu oluşturan unsurların en önemli 

parçalarından biri olarak görülür. Eşyalar geleneksel yaşamın ruhuna uygun 

kimlikler kazanmışlardır. Abdülhak Şinasi Hisar’a göre, özellikle eşyaların üzerinde 

emekle çalışılanları bu emeği veren insanların hüviyetine sahip olurlar, onlarla 

benzeşirlerdi. Eski zaman eşyalarında, sevdiğimiz insanların yüzleri, inanışları, 

manaları ve hüviyetleri yaşamaktadır. 

 

 

     Geleneksel kimlik ve yaşantının sunumu konusu resim bölümünde, geleneksel 

çevreyi görselleştiren şehir ve tabiat görünümleri, dünya görüşünü görselleştiren 

eserler, figür ve portre resimleri, natürmortlarda geleneksel nesneler olarak 4 başlık 

altında incelenmiştir. Bu başlıklar altında ele aldığımız ressamların seçilen 



288 
 

resimlerine bakıldığında görülen, sanatçıların kendi mizaç ve üsluplarına göre 

geleneksel kimlik ve yaşantının farklı yanlarına dokunduklarıdır. Bazı konulara 

ağırlık veren sanatçılar olduğu gibi Hoca Ali Rıza gibi geleneksel  hayatı, bütün 

yönleriyle bilinçle işleyenlar vardır. Sanatçılar içinde yaşadıkları şehrin yani 

İstanbul’un, onları, edebiyatçılarda olduğu gibi, çocukluklarından itibaren etkisi 

altına alan, iki temel özelliği, tarih ve tabiat duygusu ile eserlerini vermişlerdir.  

 

     Türk Resmi’nde öncü kuşak sanatçılardan Şeker Ahmed Paşa ve Süleyman 

Seyyid Bey, doğrudan tabiatı konu alan manzaralarında ortak bir duyarlık 

sergilemişlerdir. Şeker Ahmed Paşa’nın bu çalışmada ele aldığımız Ormanda 

Oduncu, Orman ve Geyik, Süleyman Seyyid’in Ormanda Karaca eserleri derin 

tabiattan birtakım köşeler sunar. Sanatçıların, bu eserlerde, tabiata, tasavvufi bir 

gözle bakan, onda Tanrı nurunun ışığını gören, geleneksel Osmanlı düşüncesine 

sahip bir kişi olarak yaklaştıkları görülmektedir.  Aynı kuşaktan Osman Hamdi Bey 

ise Şeker Ahmed Paşa ve Süleyman Seyyid gibi manzara resmine ilgi 

göstermemiştir. Sanatçı, anıtsal figürlerin yer aldığı resimlerinde, daha çok, Osmanlı 

mimarisine ve dekoratif sanat örneklerine, geleneksel hayatın içinde kullanılan 

eşyalara yer vermektedir. Bununla beraber kimisi alegorik oryantalist resimlerinde, 

sanatçının, bazen, mekan ve nesneleri, esas sahip oldukları anlamlardan farklı ele 

aldığı görülmektedir. Bu çalışmada ele aldığımız eserlerden İki Müzisyen Kız’da 

cami içi, müzisyen kızlar için dekoratif bir fon, Yaradılış’ta rahle bir oturak, yüksek 

ihtimam gösterilmesi gereken Kur’an, eserdeki kadının ayakları altına serilmiş 

sıradan bir kitap olarak kullanılmıştır.  Böylece sanatçı, bu mekan ve nesnelere, 

vermek istediği fikre uygun roller verirken, onların geleneksel toplum içindeki 

yüksek değerlerini göz ardı etmekte sakınca görmemiştir. Eserlerinde insan figürünü 

merkeze alan Osman Hamdi Bey, Osmanlı insanının, özellikle Osmanlı kadınının 

günlük hayatına eğildiği eserler meydana getirmiştir. Burada ele alınan, Saçlarını 

Taratan Kız, Sultanahmed Camisi Önünde Türk Kadınları isimli resimler, sanatçının, 

Osmanlı kadınının evinde ve sokaktaki  hayatını, titiz bir gözlem ve bütün zerafetiyle 

yansıtma çabası içinde olduğunu göstermektedir. 

 



289 
 

     Tabiat ve mimarisi birbirini destekleyen İstanbul’da, eskiyen, yıpranan sokak, 

mahalle, ev, cami gibi yapıların ve hatta, yazarların tespit ettiği gibi bu yapıların 

çevresinde yaşayan ve onlarla aynı huy ve kadere sahip insanların, birbirleri ve 

çevrelerindeki tabiatla kurmuş oldukları organik bütünlük eşsiz görünümler 

sunmaktadır. Bunu değerlendiren ilkönce yabancı ressamlar olmuştur.  Lakin onlar, 

bu görünümleri tablolarına, Malik Aksel’in “Ressamlar Şehri Üsküdar” isimli 

makalesinde dediği gibi, figürlerle doldurarak ve onlara cazip gelen tarafları 

abartarak, aktarmışlardır. Yabancı bir kültürü resimlediklerinin bilincinde olan Batılı 

ressamların aksine Türk ressamlar ise daha çok Üsküdar ve Anadolu’nun sessiz ve 

tenha köşelerini konu edinmişlerdir. Sanatçılarımız, mahalli renk ve üslupta, 

yapmacıklıktan uzak, gördüklerini ve kendilerinin de içinde yaşamış oldukları 

çevreleri gerçeğe uygun bir şekilde aktarma çabası içinde olmuşlardır. Bu çalışma 

kapsamında ele aldığımız sanatçılardan özellikle Hoca Ali Rıza yaşanan hayatı ve bu 

hayatın yaşandığı çevreyi, hemen  bütün yönleriyle, belgelemeyi görev bilmiştir. 

Dindar bir kişiliğe sahip olduğu bilinen sanatçı, yegane zevk ve emelinin, 

memleketin tatlı semaları altında, zümrüt yeşili görüntüler üzerine serpilmiş,  yerli ve 

milli bir yaşayışı anlatan Osmanlı aşiyanlarını, mahallelerini, manzaralarını, ağaçlık 

yerlerini, tarihi ve kıymetli eserlerini öldürmemek ve onlara uzun bir hayat vermek 

olduğunu söylemektedir. Sanatçının burada ele aldığımız Üsküdar’da Kar, 

Üsküdar’da Bir Sokak, Hasanpaşa’da İbrahim Ağa Mahallesi, Türk Evleri, Türk Evi, 

Minare ve Eski Evler, İstanbul Bozdoğan Mahallesinde Çeşme, Yeşil Boyalı Mescid 

isimli resimleri hem İstanbul pitoreskini değerlendiren hem de kimi semtleri, cumbalı 

evleri, çeşme, mescid gibi yapıları ıssız sokak ve mahalleleri belgeleyen eşsiz 

eserlerdir. Bu resimler geleneksel hayatın ruhunu muhafaza ettiklerinden onun 

hikayesini kurmaya ve onu anlamaya fırsat veren görünümler sunmaktadır. Bir 

önceki kuşaktan Süleyman Seyyid, bu çalışmada ele aldığımız Üsküdar İskelesi’nde 

Kayıklar ve Topkapı Sarayı İkinci Avlusunda Yaşmaklı Kadınlar isimli eserlerinde 

görüldüğü gibi o günkü toplumun gündelik yaşamına eğilen, bu yaşamın geçtiği 

çevreleri konu edinen eserler ortaya koymuştur.   

 

     Hüseyin Zekai Paşa, Üsküdar ve Erenköy çevrelerinden ele aldığı İstanbul 

tabiatına ilişkin manzaralarıyla konu bağlamında değerli örnekler vermiştir. Burada 



290 
 

ele aldığımız Manzara, Üsküdar’dan  isimli eserlerinde, o günkü hayatın yaşandığı 

ahşap köşk ve konak gibi sivil yapılar  yer almaktadır. Sanatçı ayrıca, III. Ahmed 

Çeşmesi, Cami, Ayasofya Camii Hünkar Mahfili, Mescid isimli eserlerinde camileri, 

cami içini, çeşme gibi yapıları titiz bir işçilikle ele alır. Bu eserlerde Hüseyin 

Zekai’nin dindar kişiliğinin yanı sıra Osmanlı sanatına ve medeniyetine bağlılığının 

yansıması görülmektedir. Osmanlı-İslam çizgisinde milli bir ruha sahip olarak 

nitelenen Şevket Dağ, daha çok, geleneksel toplumun inancını ve ruh temelini işaret 

eden cami konulu eserler vermiştir. Burada ele alınanYeni Cami, Ayasofya, 

Sultanahmed Cami İçi, III. Ahmed Çeşmesi ve Feraceli Kadınlar, Kapalıçarşı 

resimleri, sanatçının hem camilere hem de şehrin geleneksel hayatının geçtiği bir 

takım köşelerine, bu hayatın iktisadi temelini teşkil eden hanlara olan ilgisini 

gösterir. Şevket Dağ’ın camileri, içlerinde mekana katılmış küçük figürlere de yer 

vererek bir ibadet ve dua, bir ulvi mekan olarak ele aldığı görülür. 1914 Kuşağı 

sanatçıları arasında özellikle Nazmi Ziya, Avni Lifij, İbrahim Çallı, Hikmet Onat, 

Namık İsmail, Sami Yetik gibi isimler eserlerinde geleneksel hayatın geçtiği 

çevreleri, sokak, mahalle görünümlerini, ev, cami, çeşme gibi yapı ve çevrelerini 

konu etmişlerdir. Nazmi Ziya, tezin konusu kapsamında ele alınan Süleymaniye’de 

Eski Bir Sokak, Evinden Fatih Cami, Camili Peyzaj,  Eski Kütüphane resimlerinde, 

İstanbul’un tarihi ve tabii güzelliklerini merkeze almıştır. Şehir sıradan bir doğa 

parçası olmanın ötesinde kimliğini yansıtacak şekilde ele alınmaktadır.  Mahalleleler 

yüksek tepelerdeki anıtsal camilerin eteklerinde yayılmaktadır. Sokaklar doğayla iç 

içedir.  Her yerde yoğun bitki dokusuyla sarmalanmış şehrin mahalle ve sokaklarında 

sıcak, samimi bir hayat akmaktadır. Avni Lifij de Nazmi Ziya gibi şehrin birçok 

köşelerinden görünümler resmetmiştir.  Sanatçının tez kapsamında Süleymaniye 

Camii, Tulumcu Hüssam Camii ve Serviler, Sokak, Eski Ev ele alınmıştır. Lifij, 

Nazmi Ziya gibi günün değişik saatlerinden ziyade daha çok akşam saatlerindeki 

sokakları, evleri ve bu çevrede geçen hayatı konu ederek şehrin, biraz hurafelerle de 

karışmış, dua ve tevekkül yüklü, hissedilen zamanına vurgu yapmıştır. Lifij, Huzur 

Dersi, Biat Töreni, Kadir Gecesi Alayı isimli eserlerinde de yüzyıllardır sürdürülen, 

dinsel bir içerik ve geleneği olan adet ve törenleri resimlemiştir. İbrahim Çallı, tez 

için seçilen Tophane’den Sarayburnu, Son Cemaat mahalli, Türbeler, Türbelerden 

Bursa, Tekke, Mevleviler, Hikmet Onat, Sarıyer Yeni Mahalle, İstanbul’da Bir 



291 
 

Sokak, Sultanahmed’e Bakış, İstanbul, Tezkereci Osman Efendi Camii, Namık 

İsmail, Eski Evler, Mehtapta Cami, Bursa Ulu Cami İçi, Bursa Yeşil Cami, Bursa 

Yeşil Türbe, Sami Yetik, Bebek, Peyzaj, Kış, Kadın ve Ev, Süleymaniye Cami, 

Kasımpaşa’da Bedrettin Medresesi isimli eserlerinde geleneksel hayatın geçtiği 

çevreleri, sokak, mahalle görünümlerini, cami, türbe gibi dinsel yapıları konu 

etmişlerdir. İbrahim Çallı, İstanbul tabiatının güzelliğine, tarihsel, dini ve sivil 

mimari eserlerine ilgisini yöneltmiştir. Mimariyi merkeze alan peyzajlarında, 

camiler, türbeler, eski evler, bunların çevresi, içleri yahut çeşitli köşeleri 

değerlendirilmiştir. Sanatçı geleneksel hayatın içinde önemli yerleri olan tekkeleri de 

ele almış, bu çevrelerdeki sade ve içe dönük hayata dikkat çekmiştir. Hükmet Onat, 

şehrin içinde tarihi yapıları, birkaç sıra halinde sıralanan mütevazı, ahşap evlerin 

bulunduğu sokakları, cami ve çevrelerini genellikle bol ışık altında, eski zamanın 

ruhunu yansıtan sessiz, dingin bir atmosfer  içinde verir. Namık İsmail, camiler, 

şehrin birtakım köşeleri, cumbalı ahşap evleri ele alırken yerel atmosferi 

çözümlemek, anlamak ve yansıtmak kaygısıyla hareket eder. Mahalle, uyumlu bir 

bütünlük içinde, bir yaşam üslubunun yansıdığı yerdir. Cami içi resimlerinde aslolan 

tezyini öğeler değil, tezyini öğelerinde parçası orak katkıda bulunduğu mekanın 

ruhudur. Sami Yetik, yapıların, Osmanlı şehircilik anlayışı ortaya çıkmış olan 

tabiatla ve çevreyle uyumuna dikkatini yöneltir. Geleneksel hayatın yaşandığı 

semtleri, fakir ve harap, cumbalı ahşap evlerin sıralandığı sokakları, buralarda geçen 

hayata ilşikin ayrıntıları vererek ele alır. Genellikle manzaralarında kar unsurunu 

kullanan sanatçı şehrin kışın yaşanan hayatına, karın soluk mavisiyle, şehrin 

mimarisinin ana malzemeleri ahşabın ve taşın renklerinin bir araya gelmesinden 

doğan kış güzelliğine yönelmiştir.  

  

    Osmanlı şehir dokusu içinde mezarlıkların ayrı bir önemi vardır. Mezarlıklar, 

ölümle hayatın iç içe düşünüldüğü geleneksel yaşantı sayesinde, şehrin içinde 

ürkütücü yerler olarak görülmemiştir. Daha ziyade bir bahçe olarak algılanmıştır. 

Mezarlık toplumsal yaşantıya da zaman zaman bu yönüyle katılmıştır. Sanatçılar 

mezarlıkları şehir kimliğinin, yaşantısının bir parçası olarak resmetmişlerdir. Hoca 

Ali Rıza, bu çalışmada ele alınan Mezarlık, Kitabe-i Seng-i Mezar isimli eserlerinde 

görüldüğü gibi mezarlıklara manzara değerinin ötesinde anlam yüklemiş onların 



292 
 

belgesel niteliklerini değerlendiren bir yaklaşım içinde olmuştur.  Nazmi Ziya’nın 

Karacaahmed Mezarlığı, Avni Lifij’in Mezarlık isimli eseri, İbrahim Çallı’nın 

Türbeler, Türbe İçi eserleri, Namık İsmail’in Bursa Yeşil Türbe eseri bu kapsamda 

değerlendirilen eserlerdir. Bu eserlerde görüldüğü gibi sanatçılar türbe ve 

mezarlıklarda hisli, uhrevi bir iklimin yanı sıra yaşanan hayatla içiçe oluşu 

vurgulamak istemişlerdir. 

 

     Boğaziçi, geleneksel hayat içinde farklı bir yere sahip, bir medeniyetin kendi 

içinde oluşturduğu özel bir kültür alanı olarak sanatçıların eserlerine konu olmuştur. 

Hoca Ali Rıza’nın Yalılar, Boğaziçi, Halil Paşa’nın Boğazdan Yalılar, Peyzaj, 

Boğaz’da Yalılar, Göksu, Göksu’da Gezinti, Nazmi Ziya’nın Anadolu Hisarı ve 

Göksu, İbrahim Çallı’nın Boğaz, Sami Yetik’in Karda Boğaziçi, Şevket Dağ’ın 

Boğaz, Hikmet Onat’ın İstanbul, Sultanahmed’e Bakış eserleri bu kapsama giren 

eserler arasında değerlendirilmiştir. Hoca Ali Rıza İstanbul’un birçok semtlerini 

resimlediği gibi eski zamanın ruhunu muhafaza eden Boğaziçi’ni, Çengelköy, 

Anadoluhisarı, Rumelihsarı, Kanlıca, Beykoz gibi Boğaz semtlerinden görünümleri 

resimlemişrtir. Bu resimlerde Boğaz’a inen yollar, bahçeler, su kenarındaki 

rengarenk yalılar, yalı önlerinde kayıklar, ıssız yollarda tek başına dolanan seyyar 

satıcılar gayet sessiz, zarif ve şiirsel bir hayatı yansıtırlar. Boğaziçi tabiatına özellikle 

Halil Paşa’nın ve daha sonraları Hikmet Onat’ın özel bir ilgisi vardır. Boğaziçi’nin 

yüzyılların birikiminden doğan  mimarisi, kültürüyle tamamen yerli ve kendine özgü 

bir hayat tarzı vardır.  Halil Paşa, Boğaziçi ve özellikle Çengelköy sahilinden 

gerçekleştirdiği manzaralarında, bu hayatı en zengin ve tatlı haliyle resmeder. 

Boğaziçi, bu resimlerde, bozulmamış tabiatı, kıyıısndaki yalıları, küçük beyaz 

minareli camileri ile hem dünyevi hem ruhani bir şiirsellik yansıtan bir beldedir. 

Hikmet Onat, Boğaziçi kıyılarında iskeleleri, Boğaz sırtlarında iç içe geçmiş ahşap 

evleri, bu evler arasında küçük minareleriyle camileri sıcak yaz havasının parlak 

ışıkları altında resmeder. Halil Paşa’dan farklı olarak, Hikmet Onat’ın 

manzaralarında Boğaziçi, genellikle, fakir ve yıpranmış, şiiriyeti kalmamış bir yerdir. 

 

Geleneksel hayatı temsil eden figür resimlerinde Feyhaman Duran ve Mehmet Ruhi 

öne çıkmaktadır. Bununla beraber anıtsal figürü resimlerinin merkezine oturtan 



293 
 

Osman Hamdi Bey, Osmanlı insanını, özellikle Osmanlı kadınını gündelik hayatı 

içinde değerlendiren çalışmalar yapmıştır. Şeker Ahmed Paşa Otoportre’sinde ve 

Süleyman Seyyid Bey Derviş isimli eserinde bu alanda örnekler vermiştir. Şeker 

Ahmed Paşa, Otoportre isimli eserinde kendisini başında milli serpuş fesiyle tuval 

önünde resmederek, batılılaşma aşamasında Osmanlı geleneğinin belirleyici ve 

biçimlendirici egemenliğine inandığını gösterir. Süleyman Seyyid, Derviş isimli 

eserinde toplumda saygın bir yeri olan, mütevazı haliyle bir dervişi resmeder. 

İbrahim Çallı, Yeşil Elbiseli Kadın, Tekke ve Mevleviler isimli eserleri tasavvuf 

çevrelerinden insanları konu etmiştir. Sanatçı, onların dindar, dingin, sakin, içe 

dönük hayatlarını aktarma çabasındadır. Feyhaman Duran’ın geleneksel hayata 

ilişkin en ayırt edici eserleri arasında portreleri bulunmaktadır. Sanatçı bu 

portrelerde, belli bir sanat ve ilim alanında çalışan isanları konu eder. Burada ele 

alınan İsmail Hakkı Altınbezer Portresi, Hattat Rifat Efendi Portresi eserlerinde 

geleneksel bir sanat olan hat sanatını icra eden sanatçıları, gündelik hayatları içinde, 

mesleki kimliklerini ortaya koyan nesnelerin arasında, mütevazı kişilikleriyle 

resmetmiştir. Mehmet Ruhi ise daha çok zanatkarları ele almıştır. Yazmacı Kadın, 

Odada Kasnak İşleyen Kız, Bahçede Gergef İşleyen Kız, Çulha (Dokumacı), 

resimlerinde geleneksel zanaatlara dikkat çeker. Geçmişten bugüne taşınan, babadan 

oğula, anadan kıza geçen el emeğine dayalı işleri, mütevazı bir hayat çerçevesi içinde 

yansıtır.  

 

     Tez kapsamı içinde geleneksel hayatın ve kişiliğin ipuçlarını veren nesneleri konu 

alan  resimler de değerlendirilmiştir. Bu alanda Süleyman Seyyid Bey’in Çiçek Dalı, 

Lale ve Sümbüller, Hoca Ali Rıza’nın Mangal ve Tencere, İbrik, Hüseyin Zekai 

Paşa’nın Meyveli Natürmort, Feyhaman Duran’ın Hat Levhalı İç Mekan, Kaligrafiik 

Kompozisyon isimli eserleri ele alındı. Süleyman Seyyid matürmortlarında özellikle 

İstanbul tabiatına ve o zamanki ahşap evlerin bahçelerinde yetiştirilen ve bir yaşam 

üslubunun inceliğini yansıtan, çiçeklere yer vermiştir. Hoca Ali Rıza, geleneksel 

hayatın bütün yönlerini ele aldığı gibi nesnelerini de konu etmiştir. Basit ev eşyaları, 

peşkir, terlik, ibrik, maşrapa, cezve, fincan, senmaver, mangal resmettikleri arasında 

bulunan eşyalardır. Bu eşyaları resmederek sanatçı geleneksel hayatı yaşayan insanın 

yaşayış tarzını belgelemek istemiştir. Hüseyin Zekai Paşa, natürmortlarında, zengin 



294 
 

bir dekor önünde olgunları ve çürümüşleriyle meyveleri, tazeleri ve solmuşlarıyla 

çiçekleri kullanarak dünya nimetlerinin geçiciliğine vurgu yapan tasavvufi bir 

yaklaşım sergiler. Feyhaman Duran natürmortlarında hattı merkeze alan çalışmalar 

gerçekleştirmiştir. Hattın çevresinde sürahi, kilim, tespih gibi geleneksel hayatın 

nesnelerine de yer vermiştir. Özellikle hat bulunduğu her çevreyi Müslümanlaştıran, 

millileştiren bir özelliğe sahiptir.  Feyhaman Duran, hat sanatına resimlerinde büyük 

yer vererek hem bu sanatın estetik ve soyut değerlerinin farkında çalışmalar yapmış 

hem de hat merkezli kompozisyonlarla yazının geleneksel hayat ve ahlak içindeki 

önemini vurgalamıştır.  

 

     Bu çalışmada ele alınan ressamların hepsi de geleneksel yaşantıyı yaklaşımlarında  

çağdaşlarından bazı farklılıklar ortaya koymuşlardır. Sanatçılar, konuyu 

işleyişlerinde,  daha çok, bu farklı eserleriyle değerlendirilmişlerdir. Örneğin, Hoca 

Ali Rıza, geleneksel yaşantıyı, şehir manzaralarından, sokak ve mahalle 

görünümlerinden, kullanılan ibrik, peşkir, mangal gibi basit eşyalara kadar yansıtma 

çabası içinde olmuştur. Nazmi Ziya, Hoca Ali Rıza gibi, şehirden, sokaklardan 

görünümler peşindedir ama özellikle şehir kimliğinin en önemli özelliklerinden biri 

olan tabiat ile mimarinin doğal uyumu üzerinde durmuştur. Bazı tablolarındaki nebati 

çerçeve de bunu ispat etmektedir.  Avni Lifij ise şehir içinden manzaralarında, daha 

çok, akşam saatlerini tercih ederek, geleneksel hayatın büyülü ve rahmani akıp giden 

zamanını vermek istemiştir. Feyhaman Duran, kişilikleriyle eski zamanların ruhunu, 

bazen herhangi bir manzaradan daha iyi yansıtan geleneksel tipleri ele alan portreler 

ve hat sanatlı natürmortlarıyla farklı bir alana yönelmiştir. Mehmet Ruhi, küçük 

zanaatkarları, onların iddiasız, sade, mütevazı hayatlarını betimlemiştir. Halil Paşa, 

Boğaziçi ve yalıları ele alan manzaraları ile Boğaziçi kültürünün sessiz şiiriyetini 

yansıtma çabası içinde olmuştur. Her biri farklı bir  yanına eğilerek eserleriyle, 

nihayetinde, geleneksel hayatın bütünlüklü bir fotoğrafını veren ressamların çağdaşı 

edebiyatçılarla da benzer düşüncelere sahip oldukları görülmektedir. Şeker Ahmed 

Paşa ve Süleyman Seyyid Bey’in tasavvufi içerikli, tabiat manzaralarının, dönemin 

Namık Kemal, Ahmed Midhat Efendi, Recaizade Mahmut Ekrem, Samipaşazade 

Sezai gibi yazarların eserlerindeki tabiat tasvirleriyle benzer içerikte olduğu görülür. 

İstanbul tabiatının güzelliğinin cennetle bağını kuran ve tabiatta hiçbir çirkinliğin 



295 
 

bulunmadığı düşüncesini işleyen yazarların, tabiatta Tanrı nurunun yansımasını 

gören ressamlarla aynı gelenekesel Osmanlı düşüncesine sahip oldukları anlaşılır. Bu 

durum İstanbul tabiatı içinde mimari görünümlerini tablolarına aktaran Hoca Ali 

Rıza, Hüseyin Zekai Paşa, Halil Paşa gibi sanatçılar için de geçerlidir. Bu 

sanatçıların manzaralarında da çirkinliğin bulunmadığı İstanbul tabiatı 

yansımaktadır. Resimlerinde anıtsal fügürü ön plana çıkaran Osman Hamdi Bey, 

çağdaşı Tanzimat yazarlarıyla ortak bir duyarlılığı paylaşır. Osmanlı insanı, kadını ve 

erkeğiyle seven, sevilen, acı çeken, düşünen somut insan olarak ilk defa, Namık 

Kemal, Ahmed Midhat Efendi, Şemsettin Sami, Recaizade Mahmut Ekrem gibi 

Tanzimat yazarlarının eserlerinde ortaya çıkmıştır. Eserlerinde anıtsal figüre yer 

veren  Osman Hamdi Bey de Osmanlı insanını, özelikle de kadınını  yazarların 

yaptığı gibi somut olarak ortaya koyar. Hoca Ali Rıza’nın manzaralarında 

İstanbul’un fukara semtlerinin sokak ve  mahalle görünümleri çoğunluktadır. Sanatçı, 

geleneksel Osmanlı toplumunun ruhunun en çok yansıdığı yerler olarak buraları, 

güzel görme ve gösterme eğiliminde olmuştur. Aynı eğilim Yahya Kemal’de de 

vardır. Yahya Kemal de fukaralık üzerinde durur ve fukaralığı hem topluma hem 

İstanbul’a yakıştırır. Ona göre, fukaralık toplumun ruhunu da İstanbul’u da 

güzelleştiren bir unsurdur. Hoca Ali Rıza’nın ıssız sokak manzaralarındaki  birbirine 

sırtını vermiş cumbalı ahşap evler, bu evlerdeki insanların su ihtiyacını karşılayan 

çeşme,  bir köşede mescid, bir kenarda küçük bir hazire görünümünün ortaya 

koyduğu dindarane dayanışma ruhu, dönem yazarlarının da dikkat ettiği bir 

özelliktir. Hüseyin Rahmi,  sokakların fiziki görünümünde bir dayanışma ve 

kanaatkarlık ruhu bulur. Abdülhak Şinasi Hisar, sokaklar, evler ve sakinleri arasında 

ortak bir huy ve kader olduğunu düşünür.  Bu sokak ve mahalle görünümlerinde 

yazarların vurguladığı huy birliği, dayanışma ruhu, bu konuda eserleri 

değerlendirilen Nazmi Ziya, Avni Lifij, Hikmet Onat’ın eserlerinde de  ortaya 

çıkmaktadır. Nazmi Ziya’nın manzaralarında mimarisiyle birlikte şehir, sokak, 

mahalle, bitki dokusuyla sarmanlanmış olarak sergilenir. Bu manzaralarda tabiat ile 

mimarinin biribirini destekleyen uyumuna vurgu vardır. Ahmet Hamdi Tanpınar da 

mimari ve tabiat arasındaki bu denge ve uyumun Osmanlı şehirciliğinin bir özelliği 

ve gururu olduğu üzerinde durmaktadır. Halil Paşa’nın Boğaziçi manzaralarında 

ortaya çıkan şiirsel görünümler, zarif ve eşsiz Boğaz güzelliği yazarlarda da benzer 



296 
 

bir yaklaşımla ele alınır. Nabizade Nazım Boğaziçi’ni gönül çekici, güzel bir kadın 

olarak tasvir ederken Halil Paşa’daki şiirselliğe yaklaşır. Halil Paşa, Recaizade 

Mahmut Ekrem’in Araba Sevdası romanının bazı sahnelerini ve tabiat tasvirlerini 

yazarla aynı içten duyuşla resimleyerek yazar ve ressam birlikteliğine güzel bir örnek 

de vermiştir. Halil Paşa gibi Boğaziçi manzaraları yapan Hikmet Onat’ın eserlerinde 

ise Halil Paşa’daki şiiriyet eksiktir. O da, Refik Halid’in, artık savaş ve yokluklardan 

sonra iyice bozulduğu için, viran yalıları, yanmış sarayları, kesilmiş ormanları, çökük 

rıhtımları ile bitmiş olarak ifade ettiği Boğaziçi’nin resmini yapmaktadır.  

 

     Osmanlı batılılaşması yüzyıllarca süregelen ve rengini İslam dininin verdiği bir 

hayat tarzının değişmesine, onun yerine din dışı bir hayat anlayışının ve düşünce 

tarzının yerleşmesine neden olmuş, bu durum toplumun geleneksel yapısını, hayatını, 

şehrin geleneksel niteliğini değiştirmeye başlamasıyla sonuçlanmıştır. Bu değişen 

yapının içinde yer alan Osmanlı sanatçısının geride bırakılan hayata nasıl baktığını 

inceledik. Bu inceleme neticesinde sanatçıların kendi duyarlılıkları açısından bu 

hayatın farklı yanlarını öne çıkardıklarını ve ona farklı anlamlar yüklediklerini 

gördük. Edebiyat ve resmin benzer yaklaşımlar içinde kesişen örnekler verdiklerini 

tespit ettik. Kusurları sayılsa ve bazen tamamen reddedilse bile sanatçılarda büyük 

bir saygı ve sevgiyle karşılanan bir geçmiş ve onun kaybından duyulan endişe genel 

bir yaklaşım olarak görüldü.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



297 
 

5. KAYNAKLAR 

 

 

5.1.Kitaplar 

 

ACAR,İsmail (2005), Mehmet Akif ve Safahat’ta Seyahat, Liva Yayınları, 

İstanbul.  

AÇIKGÖZ, Ömer, (2008 ), Osmanlı Modernleşmesi İktisadi-Siyasi Dinamikler ve 

Kırılmalar, Lotus Yayınevi, Ankara. 

ADIVAR, A., Adnan, ( 1943), Osmanlı Türklerinde İlim, Maarif Vekaleti, İstanbul 

AHMED MİTHAT EFENDİ, (Tarihsiz), Felatun Bey ile Rakım Efendi, Eski Yaz. 

Çev: Sacit Erkan, Yurttaş Kitabevi, İstanbul. 

AHMED MİTHAT EFENDİ (1979), Müşahedat, Bas.haz. Necmettin Turinay, Bilge 

Yay., İstanbul. 

AHMED MİTHAT  EFENDİ, (2005), Dürdane Hanım, Yay.Haz.Hüseyin Alacatlı, 

Akçağ Yay., Ankara. 

AHMED MİTHAT EFENDİ (2010), Jön Türk, Haz. Osman Gündüz, Akçağ Yay., 

Ankara. 

AHMED RASİM (1983), Anılar ve Söyleşiler, Yay. Haz: Nuri Erten, Çağdaş 

Yayınları, İstanbul. 

AHMED RASİM (1989), Eşkal-i Zaman, MEB yayınları, İstanbul. 

AHMED RASİM (1990), Muharrir Bu Ya, Haz: Hikmet Dizdaroğlu, MEB 

Yayınları, İstanbul. 

AHMED RASİM (1990), Şehir Mektubları I, Haz: Ahmet Kabaklı, MEB 

Yayınları, İstanbul. 

AHMED RASİM (2006), Falaka, Haz. Feryal-Muhsin Korkmaz, Çağrı Yay., 

İstanbul. 

AHMET HAŞİM (1992), Üç Eser: Bize Göre, Gurabahane-i Laklakan , 

Frankfurt Seyahatnamesi, Haz: Mehmet Kaplan, MEB, İstanbul. 

AHMET REFİK, (Tarihsiz), Lâle Devri, Pınar Yay., İstanbul. 

AHMET REFİK (1998), Kafes ve Ferace Devrinde İstanbul, Kitabevi Yayınları, 

İstanbul 



298 
 

AKGÜN, Mehmet (1988), Materyalizmin Türkiye’ye Girişi ve İlk Etkileri, Kültür 

Bakanlığı Yay., Ankara. 

AKSEL, Malik (1960), Anadolu Halk Resimleri, Baha Matbaası, İstanbul. 

AKSÜĞÜR, İpek, (1983), Türk Resmi ve Eleştirisi 1900-1950, Mimar Sinan 

Üni.Yay.,  Doktora Tezi, İstanbul. 

AKSÜT, A. Kemali (1944), Sultan Abdülaziz’in Mısır ve Avrupa Seyahati, 

Ahmed Saitoğlu Kitabevi, İstanbul. 

AKTAŞ,Şerif (1987), Ahmet Rasim, Kültür ve Turizm Bakanlığı Yay., Ankara. 

AKTAŞ, Şerif (1988), Ahmed Rasim’in Eserlerinde İstanbul, Kültür Bakanlığı 

Yayınları, İstanbul. 

ALİ RIZA BEY (Balıkhane Nazırı) (Tarihsiz), Bir Zamanlar İstanbul, Haz. Niyazi 

Ahmet Banoğlu, Tercüman 1001 Temel Eser, İstanbul. 

ALİ SEYDİ BEY (Tarihsiz), Teşrifat ve Teşkilatımız, Tercüman 1001 Temel Eser, 

Bas.Haz.:N.Ahmet Banoğlu, İstanbul. 

ALUS, Sermet Muhtar (1995), İstanbul Kazan Ben Kepçe, İletişim Yayınları, 

İstanbul 

AMİCİS, Edmondo De (1993), İstanbul 1874, Ter. Beynun Akyavaş, Kültür Ve 

Turizm Bak. Yay., Ankara  

AND,Metin (1969), Geleneksel Türk Tiyatrosu, Bilgi Yayınevi, Ankara. 

AND, Metin (1970), 100 Soruda Türk Tiyatrosu, Gerçek Yay., İstanbul. 

AREL,Ayda (1975), Onsekizinci Yüzyıl İstanbul Mimarisinde Batılılaşma 

Süreci, İTÜ Mimarlık Fakültesi Yay., İstanbul. 

ARIK, Rüçhan (1988), Batılılaşma Dönemi Anadolu Tasvir Sanatı, Kültür ve 

Turizm Bakanlığı Yay., Ankara. 

ARLI, B. Demirsar (2005), Oryantalizmden Çağdaş Türk Resmine, Proje Dan. 

Ara Altun, Toprakbank, İstanbul. 

ARSAL, Oğur (2000), Modern Osmanlı Resminin Sosyolojisi (1839-1924), YKY, 

İstanbul. 

ARSEVEN, Celal Esad (Tarihsiz), Türk Sanatı Tarihi, C.3, İstanbul Maarif 

Basımevi, İstanbul. 

ARSEVEN, Celal Esad (1970), Türk Sanatı, Cem Yayınevi, İstanbul. 



299 
 

ARSEVEN,Celal Esad (1993), Sanat ve Siyaset Hatıralarım, Haz. Ekrem Işın, 

İletişim Yay., İstanbul. 

ARTUN, Deniz (2007), Paris’ten Modernlik Tercümeleri- Académie Julian’da 

İmparatorluk ve Cumhuriyet Öğrencileri, İletişim Yay., İstanbul. 

ATASOY, N.-ÇAĞMAN, F. (1974), Turkish Miniature Painting, R.C.D. Cultural 

Institute, İstanbul 

BAĞCI, Serpil- ÇAĞMAN, Filiz- RENDA, Günsel-TANINDI, Zeren (2006), 

Osmanlı Resim Sanatı, T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, Ankara. 

BARİLLARİ,D.-GODOLİ,E., (1997), İstanbul 1900 Art Nouveau Mimari ve İç 

Mekanları, Çev. Aslı Ataöv, Y.E.M Yay., İstanbul 

BARTHOLD, W.-KÖPRÜLÜ, M. Fuad (Tarihsiz), İslam Medeniyeti Tarihi, 

Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, Ankara. 

BAŞKAN, Seyfi (1994), Osmanlı Ressamlar Cemiyeti, Yay. Haz. Ayşe Akat, 

Çardaş Yayınları, Ankara. 

BAŞKAN, Seyfi (1997), Tanzimattan Cumhuriyete Türkiye’de Resim, TC. 

Kültür Bakanlığı Yay., Ankara. 

BAYRAMOĞLU, Fuat (1996), Türk Cam Sanatı ve Beykoz İşleri, Türkiye İş 

Bankası Kültür Yay.,İstanbul 

BERGER, John (1995), Görme Biçimleri, Çev.Yurdanur Salman, Metis Yayınları, 

İstanbul. 

BERK, Nurullah (1943), Türkiye’de Resim, Güzel Sanatlar Akademisi Neşriyatı, 

İstanbul. 

BERK, Nurullah (1950), La Peinture Turque, Publication de la direction générale 

de la presse et du tourisme, Ankara. 

BERK, Nurullah (1977), Türk ve Yabancı Resminde İstanbul, Türk. Turing ve 

Otomobil Kurumu, İstanbul. 

BERK,Nurullah-GEZER, Hüseyin (1973), 50 Yılın Türk Resim ve Heykel Sanatı, 

Türkiye İş Bankası Kültür  Sanat Yay., İstanbul 

BERK, N.- ÖZSEZGİN, K. (1983), Cumhuriyet Dönemi Türk Resmi, Türkiye İş 

Bankası Kültür Yayınları, Ankara. 

BERKES, Niyazi (1973), Türkiye’de Çağdaşlaşma, Bilgi yayınevi, Ankara 1973. 



300 
 

BEYDİLLİ, Kemal (1995),Türk Bilim ve Matbaacılık Tarihinde Mühendishane, 

Mühendishane Matbaası ve Kütüphanesi (1776-1826), Eren Yay. ve Kitabevi., 

Ltd.Şti., İstanbul. 

BOLAY, S.Hayri (2011), Osmanlı Düşünce Dünyası, Akçağ Yay. Ankara. 

BOPPE, Auguste (1911), Les Peintres du Bosphore au Dix-Huitieme Siecle, 

Librairie Hachette, Paris 

BOYAR, S.Pertev (1948), Osmanlı İmparatorluğu ve Türkiye Cumhuriyeti 

Devirlerinde Türk Ressamları Hayatları ve Eserleri, Jandarma Basımevi, Ankara. 

BUĞRA, Hatice Bilen (2006), 1914’lerden 1940’lara Türk Resim ve Romanında 

Gerçekçilik, Ötüken Neşriyat, İstanbul. 

BUSBECG, Ogier Chiselin de (Tarihsiz), Türkiye’yi Böyle Gördüm, Haz: Aysel 

Kurutluoğlu, Tercüman 1001 Temel Eser. 

BÜNGÜL, Nurettin Rüştü (Tarihsiz), Eski Eserler Ansiklopedisi, 1.Cilt, Tercüman 

1001 Temel Eser. 

CAN, Selman (2010), Bilinmeyen Aktörleri ve Olayları ile Son Dönem Osmanlı 

Mimarlığı, Erzurum İl Kültür ve Turizm Müdürlüğü, İstanbul. 

CANSEVER, Turgut (1997), Kubbeyi Yere Koymamak, İz Yay., İstanbul. 

CANSEVER, Turgut (2010), İslam’da Şehir ve Mimari, Timaş Yay., İstanbul. 

CEVDET PAŞA (1980), Ma’rûzat, Haz. Yusuf Halaçoğlu, Çağrı Yay., İstanbul. 

CEVİZCİ, Ahmet (1999), Felsefe Sözlüğü, Paradigma yayınları, İstanbul. 

CEZAR, Mustafa (1987), Müzeci ve Ressam Osman Hamdi Bey, Türk Kültürüne 

Hizmet Vakfı Sanat Yayınları I, İstanbul. 

CEZAR, M. (1991), XIX. Yüzyıl Beyoğlusu, Akbank Ak Yay. Kült. Sanat Kitapları, 

55, İstanbul. 

CEZAR, Mustafa (1995), Sanatta Batı’ya Açılış ve Osman Hamdi, C.I-II, Erol 

Kerim Aksoy Kültür, Eğitim, Spor ve Sağlık Vakfı Yayını, İstanbul. 

ÇALIŞIR, Deniz (2004), Batılılaşma Dönemi Osmanlı Resminde Natürmort, 

Dan. Semra Ögel, İstanbul Teknik Üniversitesi Sosyal Bilimler Ens., Yayınlanmamış 

Doktora Tezi, İstanbul 

ÇEÇEN,K.-ŞENGÖR A.M.Celal (1988), Mühendishane-i Berri-i Hümayûn’un 

1210/1795 Tarihli Kanunnamesi, İTÜ Bilim ve Teknoloji Tarihi Araştırma 

Merkezi, Yayın no. 4, İstanbul. 



301 
 

ÇETİN, Önder (2004), Mehmet Ruhi Arel ve Sanatı, Dan. Seyfi Başkan, Gazi Üni. 

Sosyal Bilimler Ens., Sanat Tarihi Ana Bilim Dalı, Yayınlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi, Ankara. 

CHATEAUBRİAND (1947), Paris-Kudüs Yolculuğu II, Çev.Oğuz Petek, MEB, 

Ankara. 

ÇOKER,Adnan (1984), Avni Lifij Poşadlar, İstanbul. 

DEMİREL, Fatmagül (2007), Dolmabahçe ve Yıldız Saraylarında Son Ziyaretler 

Son Ziyafetler, Doğan Kitap, İstanbul. 

DEMİRSAR, Belgin (1989), Osman Hamdi Tablolarında Gerçekle İlişkiler, 

Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara. 

DUBEN, İpek (2007), Türk Resmi ve Eleştirisi (1880-1950), İstanbul Bilgi 

Üniversitesi Yay., İstanbul. 

DURAN, Gülnur (2008), Ali Üsküdâri, Tezhip ve Rugani Üstâdı, Çiçek Ressamı, 

Kubbealtı Neşriyatı, İstanbul 

EBUBEKİR Ratib Efendi (1999), Ebubekir Ratib Efendi’nin Nemçe 

Sefaretnamesi, yay. haz. Abdullah Uçman, Kitabevi Yayınları, İstanbul. 

EDEBİYAT ANSİKLOPEDİSİ (1991), Milliyet Yay.,İstanbul. 

EĞRİBEL, Ertan (1994), Resim Sanatı ve Türk Resminde Batılılaşma Eğilimleri, 

Genel Sosyoloji ve Metodoloji Anabilim Dalı Yayınları, Dizi No: 13. 

EKİZ, O. Nuri (1984), Refik Halit Karay Hayatı Sanatı ve Eserleri, Gökşin Yay., 

İstanbul. 

EKİZ,O. Nuri (1985), Mehmet Akif, Toker Yay., İstanbul. 

ELCİL Fatih (2007), Feyhaman Duran ve Koleksiyonu Hatlarının Çağdaş Türk 

Resmine Yansımaları, Dan. Ara Altun, İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler Ens. 

Sanat Tarihi Ana Bilim Dalı, Yayınlanmamış Doktora tezi, İstanbul 

ELDEM, Edhem (2010), Osman Hamdi Bey Sözlüğü, T.C Kültür ve Turizm 

Bakanlğı Yay., İstanbul. 

ERCİLASUN, Bilge (1981), Servet-i Fünun’da Edebi Tenkit, Kültür Bakanlığı 

Yay. Ankara. 

ERGİN, O. Nuri (1977), Türkiye Maarif Tarihi, Eser Neşriyat, C.I-II, İstanbul. 

ERHAN, Kemal (1974), Nazmi Ziya, Halk El Sanatları ve Neşriyat Aş., İstanbul 

ERHAN, Kemal (1980), Hoca Ali Rıza, İş Bankası Yay., Ankara. 



302 
 

EROL, Turan (1980), Çağdaş Türk Resim Sanatı Tarihi, Tiglat Yay., C.1, 

İstanbul. 

EROL Turan (1995), Nazmi Ziya, YKY, İstanbul. 

ERSOY, M.,Akif (1987), Safahat, Neş.Haz. M.Ertuğrul Düzdağ, Gonca Yay., 

İstanbul. 

EYİCE, Semavi (2006), Tarih Boyunca İstanbul, Etkileşim Yay., İstanbul. 

EYÜBOĞLU B. RAHMİ (1937), Nazmi Ziya, Güzel Sanatlar Akademisi Neşriyatı, 

İstanbul. 

FİSCHER, Ernst (1968), Sanatın Gerekliliği, De yayınevi, Çev: Cevat çapan, 

İstanbul. 

GAUTİER, Théophile (1971), İstanbul, Çev. Nurullah Berk, Apa Ofset, İstanbul 

GAUTİER, Théophile (2007), İstanbul: Dünyanın En Güzel Şehri, Çev. Nuriye 

Yiğiter, Profil Yay., İstanbul. 

GELİBOLULU Ali (1982), Menakıb-ı Hünerveran, Haz. M. Cumbur, Ankara. 

GERÇEK, Selim Nüzhet (1939), Türk Matbaacılığı, I: Müteferrika Matbaası, 

İstanbul. 

GERÇEK, Selim Nüzhet (1997), İstanbul’dan Ben de Geçtim, Kitabevi Yayınları, 

İstanbul. 

GERMANER, S.-İNANKUR, Z. (1989), Oryantalizm ve Türkiye, Türk Kültürüne 

Hizmet Vakfı, İstanbul. 

GERMANER, S.- İNANKUR, Z. (2002), Oryantalistlerin İstanbul’u, Türkiye İş 

Bankası Kültür Yayınları, İstanbul. 

GİRAY, Kıymet (Tarihsiz), İstanbul Resim ve Heykel Müzesi Koleksiyonundan 

Örneklerle Manzara, Türkiye İş Bankası Sanat Yay., İstanbul. 

GİRAY, Kıymet (1995), Hikmet Onat, YKY, İstanbul. 

GİRAY, Kıymet (1997), Çallı ve Atölyesi, Türkiye İş Bankası Kültür Yay., İstanbul 

GİRAY, Kıymet (2000), Türkiye İş Bankası Resim Koleksiyonu, Türkiye İş 

Bankası Kültür Yay., İstanbul. 

GİRAY, Kıymet (2002), Sabancı Üniversitesi Sakıp Sabancı Müzesi Resim 

Koleksiyonundan Seçmeler, Akbank, İstanbul. 

GOODWİN, G. (1971), A History of Ottoman Architecture, Thames and Hudson, 

London. 



303 
 

GOETHE, J.W. Von (1992), Faust I, Çev. Recai Bilgin, MEB Yay., İstanbul. 

GÖKALP, Ziya (1976), Türkleşmek, İslamlaşmak, Muasırlaşmak, Haz. İbrahim 

Kutluk, Kültür  Bakanlığı Yay., Ankara. 

GÖREN, A. Kamil (1990), Hüseyin Avni Lifij, Türk Resim Sanatı İçindeki Yeri 

ve Önemi, İstanbul Üni. Sosyal Bilimler Ens. Sanat Tarihi yayımlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi, İstanbul 

GÖREN,Ahmet Kamil (1995), Türk Resminde “1914 Kuşağı” Sanatçılarının 

İnsan Figürü Sorunu, İstanbul  Üni.  Sosyal Bilimler Ens., yayımlanmamış doktora 

tezi, İstanbul. 

GÖREN, Ahmet Kamil (1997), Türk Resim Sanatında Şişli Atölyesi ve Viyana 

Sergisi, Şişli Belediyesi-İstanbul Resim Ve Heykel Müzesi Der. Yay., İstanbul. 

GÖREN, Ahmet Kamil (1998), 50. Yılında Akbank Resim Koleksiyonu, Akbank 

Kültür ve Sanat Kitapları:66, İstanbul 

GÖREN, Ahmet Kamil (2001), Avni Lifij, Yapı Kredi Kültür Sanat Yay., İstanbul. 

GÖZLER, H. Fethi (1976), Ömer Seyfettin Bütün Yönleriyle, Çağdaş Yay., 

İstanbul. 

GRAVÜRLERLE TÜRKİYE: İstanbul (1996), Yay. Haz. Mustafa Sevim, Kültür 

Bakanlığı Yay., Ankara. 

GÜLER, A.Sinan (1994), İkinci Meşrutiyet Ortamında Osmanlı Ressamlar 

Cemiyeti ve Osmanlı Ressamlar Cemiyeti Gazetesi, Mimar Sinan Üni. Sosyal 

Bilimler Ens. Batı ve Çağdaş Sanat Programı yayımlanmamış Doktora Tezi, İstanbul 

GÜRPINAR, Hüseyin Rahmi (1944), Gulyabani, Hilmi Kitabevi, İstanbul. 

GÜRPINAR, Hüseyin Rahmi (1965), Şıpsevdi, Atlas Kitabevi, İstanbul. 

GÜRPINAR, Hüseyin Rahmi (1966), Kadınlar Vaizi, Atlas Kitabevi, İstanbul. 

GÜRPINAR, Hüseyin Rahmi (1969), Utanmaz Adam, Atlas Kitabevi, İstanbul. 

GÜRPINAR, Hüseyin Rahmi (1969), İffet, Atlas Kitabevi, İstanbul. 

GÜRPINAR, Hüseyin Rahmi (1979), Şık- Ölüm Bir Kurtuluş mudur-Öldüren 

Öpücük- Namusla Açlık Meselesi- Boşanmış Kadın, Atlas Kitabevi, İstanbul. 

GÜRPINAR, Hüseyin Rahmi (1984), Dirilen İskelet, Atlas Kitabevi, İstanbul. 

HALİL EDHEM (1970), Elvah-ı Nakşiye Koleksiyonu, Günümüz Türkçesine 

Aktaran:Gültekin Elibal, Milliyet Yay., İstanbul 



304 
 

HAUSER, Arnold (1984), Sanatın Toplumsal Tarihi, Çev: Yıldız Gölönü, Remzi 

Kitabevi, İstanbul. 

HİSAR, Abdülhak Şinasi (1966), Fahim Bey ve Biz, Varlık Yayınları, İstanbul. 

HİSAR, Abdülhak Şinasi (1967), Çamlıcadaki Eniştemiz, Varlık Yayınları, 

İstanbul. 

HİSAR, Abdülhak Şinasi (1967), Boğaziçi Mehtapları, Varlık Yay., İstanbul. 

HİSAR, Abdülhak Şinasi (1969), Ahmet Haşim-Yahya Kemal’e Veda, Varlık 

Yay., İstanbul. 

HİSAR, Abdülhak Şinasi (1978), Boğaziçi Yalıları- Geçmiş Zaman Köşkleri, 

Ötüken Neşriyat, İstanbul. 

HUYUGÜZEL, Ö. Faruk (1995), Halit Ziya Uşaklıgil Hayatı, Eserleri, 

Eserlerinden Seçmeler, MEB Yayınları, İstanbul. 

IŞIN, Ekrem (2003), A’dan Z’ye Tanpınar, YKY, İstanbul. 

İNALCIK, H.-RENDA, G.  (Yayına haz.) (2003), Osmanlı Uygarlığı, Kültür 

Bakanlığı, 1-2. Cilt, Ankara. 

İNCİCİYAN, P. G. (1956), XVIII. Asırda İstanbul, Çev. H. D. Andreasyan, 

İstanbul Matbaası, İstanbul. 

İREPOĞLU, Gül (1986), Feyhaman, Tifdruk Matbaacılık, İstanbul. 

İREPOĞLU, Gül (2001), Feyhaman Duran Resme Adanmış Bir Yaşam, Türkiye 

Cumhuriyeti Merkez Bankası Yay., Ankara. 

İREPOĞLU, Gül-GÖREN A. Kamil (2002), İstanbul Üniversitesi Edebiyat 

Fakültesi Resim, Büst, Kabartma, Fotoğraf Koleksiyonu, İstanbul Üniversitesi 

Yay., İstanbul 

İSLİMYELİ, Nüzhet (1965), Asker Ressamlar ve Ekoller, Asker Ressamlar Sanat 

Derneği, Ankara. 

İSLİMYELİ, Nüzhet (1967), Türk Plastik Sanatçıları Ansiklopedisi, Ankara Sanat 

Yay., Ankara. 

KABAKLI, Ahmet (1991), Yunus Emre, Türk Edebiyatı Vakfı Yay., İstanbul. 

KAPLAN, Mehmet-ENGİNÜN, İnci.- EMİL,B. (1974), Yeni Türk Edebiyatı 

Antolojisi I, İstanbul  Üni. Edediyat Fakakültesi Yay., İstanbul. 



305 
 

KARACA, Mehmet (Ed.) (2012), İstanbul Teknik Üniversitesi ve Mühendislik 

Tarihimiz, Metinler: M.Kaçar, T. Zorlu, B. Barutçu, A. Bir, C. Ozan Ceyhan, A. 

Neftçi, İstanbul Teknik Üniversitesi, İstanbul 

KARACA, Nesrin Tağızade (1998), Abdülhak Şinasi Hisar’ın Eserlerinde Geçmiş 

Zaman ve İstanbul, T.C. Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara. 

KARACA, N.Tağızade (1993), Celal Sahir Erozan, MEB,İstanbul. 

KARAER,Nihat (2003), Paris Londra Viyana: Abdülaziz’in Avrupa Seyahati, 

Phoneix Yay., İstanbul. 

KARAL, E. Ziya (1941), Tarih Notları, Ülkü Basımevi, İstanbul. 

KARAL, E. Ziya (1947), Osmanlı Tarihi V. Cilt Nizam-ı Cedit ve Tanzimat 

Devirleri, TTK., Ankara. 

KARAL, E. Ziya (1977), Osmanlı Tarihi VII, TTK, Ankara. 

KARAOSMANOĞLU, Y.Kadri (1974), Kiralık Konak, Remzi Kitabevi, İstanbul. 

KARAY, R. Halit (Tarihsiz), Memleket Hikayeleri, İnkılap Kİtabevi, İstanbul. 

KARPAT, Kemal, H. (2009), Osmanlıdan Günümüze Edebiyat ve Toplum, Çev. 

Onur Güneş Ayas, Timaş Yayınları, İstanbul. 

KAVCAR, Cahit (1985), Batılılaşma Açısından Servet-i Fünun Romanı, Kültür 

ve Turizm Bakanlığı Yayınları, Ankara. 

KAYA, Gülsen S. (Yay. Haz.) (2012), İhtişam ve Tevazu Padişahın Ressam 

Kulları, Metinler: A. Kamil Gören, G. Sevinç Kaya, Aysel Çötelioğlu, TBMM Milli 

Saraylar Yayını, İstanbul 

KIBRIS, Barış (2003), Pierre Désiré Guillemet ve Akademisi, Hacettepe Üni. 

Sosyal Bilimler Ens. Sanat Tarihi Ana Bilim Dalı, yayınlanmamış yüksek lisans tezi, 

Dan. Günsel Renda, Ankara. 

KINALIZADE Ali Efendi (Tarihsiz), Devlet ve Aile Ahlakı, Bas. Haz: Ahmet 

Kahraman, Tercüman 1001 Temel Eser. 

KOÇ, Murat (2005), Yeni Türk Edebiyatı’nda Boğaziçi ve Boğaziçi Medeniyeti, 

Eren Yayıncılık, İstanbul. 

KOLOĞLU, Orhan (1995), Türk Çağdaşlaşması 1919-1938 İslama Tepki İslamda 

Tepki, Boyut Kitapları, İstanbul. 

KOS, Karoly (1995), İstanbul: Şehir Tarihi ve Mimarisi, Çev: Naciye Güngörmüş, 

T.C. Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara 1995. 



306 
 

KUBAN, Doğan (1975), Sanat tarihimizin Sorunları, Çağdaş yayınları, İstanbul. 

KUBAN, Doğan (1970), 100 Soruda Türkiye Sanatı, Gerçek Yay., İstanbul. 

KUBAN, Doğan (1995), Türk ve İslam Sanatı Üzerine Denemeler, Arkeoloji ve 

Sanat Yay., İstanbul. 

KUBAN, Doğan (1998), İstanbul Yazıları, Yem Yayın, İstanbul. 

KUDRET,Cevdet (1981), Türk Edebiyatından Seçme Parçalar, İnkılap ve Aka, 

İstanbul. 

KURAN, Ercüment (1997), Türkiye’nin Batılılaşması ve Milli Meseleler, Türkiye 

Diyanet Vakfı Yay., Ankara 

KUŞOĞLU, M. Zeki (2006), Gelenekten Geleceğe Köprü İnsanlar, LM Yay., 

İstanbul. 

KUT, Turgut- Türe, Fatma (Haz.) (1996), Yazmadan Basmaya:Müteferrika, 

Mühendishane, Üsküdar, Yapı Kredi Kültür Merkezi, İstanbul. 

KÜRKMAN, G. (2004), Osmanlı İmparatorluğu’nda Ermeni Ressamlar 1600-

1923, Matüsalem Yay., İstanbul. 

KÜTÜKOĞLU, Mübahat S. (1976), Osmanlı-İngiliz İktisadi Münasebetleri II 

(1838-1850), İstanbul  Üni. Edebiyat Fakültesi Yay.,İstanbul. 

LADY MONTAGU (Tarihsiz),  Türkiye Mektupları 1717-1718, Çev. Aysel 

Kurutluoğlu, Tercüman 1001 Temel Eser. 

LAMARTİNE,A.de (1971), Alphonse de Lamartine ve İstanbul Yazıları, Haz. 

Çelik Gülersoy, Çev. Nurullah Berk, Yenilik Basımevi, İstanbul. 

LECOMTE, Pretextat (Tarihsiz), Türkiye’de Sanatlar ve Zeneatlar Ondokuzuncu 

Yüzyıl Sonu, Bas. Haz: Ayda Düz, tercüman 1001 Temel Eser, İstanbul. 

LEVEND, Agah Sırrı (1984), Türk Edebiyatı Tarihi, 1. Cilt, Türk Tarih Kurumu 

Basımevi, Ankara. 

LEWIS, Bernard (1975), İstanbul ve Osmanlı Uygarlığı, Çev: Nihal Önol, Varlık 

Yayınevi, İstanbul. 

LEWIS, Bernard (1988), Modern Türkiye’nin Doğuşu, Türk Tarih Kurumu 

Basımevi, Ankara. 

LOTİ, Pierre (2000), Türkiye İçin Mektuplar, Kültür Ve Turizm Bakanlığı Yay., 

Ankara. 



307 
 

LOTİ, Pierre (tarihsiz), Can Çekişen Türkiye 1914, Çev. Fikret Şahoğlu, Tercüman 

1001 Temel Eser, İstanbul. 

MAHİR, Banu (2005), Osmanlı Minyatür Sanatı, Kabalcı Yay., İstanbul. 

MAHMUD CELALEDDİN PAŞA (1979), Mir’at-ı Hakikat, Haz. İ.Miroğlu, 

M.Derin, M. Halacoğlu, Ö. Akdaş, Tercüman 1001 Temel Eser, İstanbul. 

MARDİN, Şerif (1962), The Genesis of Young Ottoman Thought: A Study in 

The Modernization of Turkish Political Ideas, Princeton University, Princeton. 

MARDİN, Şerif (1999), Türk Modernleşmesi, İletişim Yay., İstanbul. 

MEHMED MURAD (2005), Turfanda mı Yoksa Turfa mı, Yayına haz. Tacettin 

Şimşek, Akçağ Yay. Ankara. 

MEHMET İZZET-M. ESAD-O.NURİ- A.KAMİL Beyler (2000), Darüşşafaka 

Türkiye’de İlk Halk Mektebi, Darüşşafaka Nasıl Doğdu, Ne Hizmetler Etti, 

Nasıl Yaşıyor?, Haz. Mehmet Kanar, Darüşşafakalılar Derneği, İstanbul. 

MEHMED RAUF (1946), Genç Kız Kalbi, İnkılap ve Aka Kitabevi, İstanbul. 

MEHMED RAUF (2010), Eylül, Kitap Zamanı Yay., İstanbul. 

MORAN, Berna (2001), Türk Romanına Eleştirel Bir Bakış, C.I, İletişim Yay., 

İstanbul. 

MUALLİM NACİ (2008), Ömer’in Çocukluğu, Yağmur yayınları, İstanbul. 

MUTLUAY, Rauf (1981), 100 Soruda Türk Edebiyatı, Gerçek Yay., İstanbul. 

MÜFTÜOĞLU, Ahmet Hikmet (1971), Çağlayanlar, Haz: Fethi Tevetoğlu, Milli 

Eğitim Basımevi, İstanbul. 

MÜLAYİM, Selçuk (1983), Sanat Tarihi Metodu, Anadolu Sanat Yayınları, 

İstanbul. 

NABİZÂDE NAZIM (2005), Zehra, Haz. Zeynep Güleç, Akvaryum Yay., İstanbul. 

NACİ, Fethi (1990), 100 Soruda Türkiye’de Roman Ve Toplumsal Değişme, 

Gerçek Yay., İstanbul. 

NAMIK KEMAL (2004), İntibah, Parıltı Yayınları, İstanbul. 

NEAVE, Dorina L. (1978), Eski İstanbul’da Hayat, Çev: Osman Öndeş, Tercüman 

1001 Temel Eser, İstanbul. 

NERVAL, Gérard de (1974) , Muhteşem İstanbul, Çev: Refik Özdek, Boğaziçi 

Yayınları, İstanbul. 



308 
 

OKAY, M.Orhan (1969), Beşir Fuad: İlk Türk Pozitivist ve Natüralisti, Hareket 

Yay., İstanbul. 

OKAY, Orhan (1991), Batı Medeniyeti Karşısında Ahmed Mithat Efendi, Mili 

Eğitim Bakanlığı Yayınları, İstanbul. 

OKAY, Orhan (2005), Batılılaşma Devri Türk Edebiyatı, Dergah Yay., İstanbul. 

ORTAYLI, İlber (1987), İmparatorluğun En Uzun Yüzyılı, Hil Yayın, İstanbul. 

ORTAYLI,İlber (2000), Osmanlı’yı Yeniden Keşfetmek, Timaş Yay., İstanbul. 

ORTAYLI, İlber (2001), Osmanlı Toplumunda Aile, Pan Yayınları, İstanbul. 

OSMANOĞLU,Ayşe (1986), Babam Sultan Abdülhamid (Hatıralarım), Selçuk 

Yay., Ankara. 

ÖGEL, Zeynep (Ed.) (2009), Mekteb-i Sultani’den Galatasaray Lisesi’ne 

Ressamlar 1868-1968/De Mekteb-i Sultan-i au Lycee de Galatasaray 

Peintres/From Mekteb-i Sultan-i to Galatasaray Lycee Painters 1868-1968, 

Metinler: Semra Germaner, Gülsün Güvenli, Deniz Artun, Seza Sinanlar, Ö. Frauk 

Şerifoğlu, Pera Müzesi, İstanbul. 

ÖNDEŞ,Osman-MAKZUME,Erol (2003), Osmanlı Saray Ressamı Fausto 

Zonaro, Ed. Ö.F.Şerifoğlu, Yapı Kredi Kültür Sanat Yay., İstanbul. 

ÖNDİN,Nilüfer (2011), Gelenekten Moderne Türk Resmi Estetiği (1850-1950), 

İnsancıl Yay., İstanbul. 

ÖNSOY, Rifat (1988), Tanzimat Dönemi Osmanlı Sanayii ve Sanayileşme 

Politikası, Türkiye İş Bankası Kültür Yay., Ankara. 

ÖZENDES,E. (1995), Osmanlı İmparatorluğunda Fotoğrafçılık 1839-1919, 

İletişim Yay., İstanbul. 

ÖZENDES, Engin (1998), Abdullah Freres: Ottoman Court Photographers, Yapı 

Kredi Kültür  Sanat Yay., İstanbul. 

ÖZER, İlbeyi (2009), Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Yaşam Ve Moda, Truva Yay., 

İstanbul. 

ÖZKAN, Kaan (Yay. Haz.) (2001), Su Resimleri Süleyman Seyyid’den 

Günümüze Türk Resminde Suluboya, 9 Kasım-29 Aralık Sergi Katalogu,Metinler: 

Turan Erol, Ferit Edgü, YKY, İstanbul 

ÖZÖN, Mustafa Nihat (1941), Son Asır Türk Edebiyatı Tarihi, Maarif Matbaası, 

İstanbul. 



309 
 

ÖZÖN, Mustafa Nihat (1985), Türkçede Roman, İletişim Yayınları, İstanbul. 

ÖZSEZGİN, Kaya (1989), Türk Plastik Sanatçıları Ansiklopedik Sözlük, YKY, 

İstanbul. 

ÖZSEZGİN, Kaya (1993), İbrahim Çallı, YKY, İstanbul. 

ÖZSEZGİN, Kaya (1997), Çallı ve Atölyesi, İş Bankası Yay., İstanbul. 

ÖZSEZGİN, Kaya (haz.) (1997), Sami Yetik, YKY, İstanbul. 

ÖZSEZGİN, Kaya ((Tarihsiz), Cumhuriyetin 75. Yılında Türk Resmi,Türkiye İş 

Bankası Kültür Yay.İstanbul. 

ÖZTUNCAY, Bahattin (2003), Dersaadet’in Fotoğrafçıları: 19. Yüzyıl 

İstanbul’unda Fotoğraf: Öncüler, Stüdyolar, Sanatçılar, Yay. Haz. Arzu 

Karamani Pekin, Meclis Şeyhun, Aygaz AŞ., C.I-II, İstanbul. 

PAMUK, Orhan (2003), İstanbul Hatıralar ve Şehir, YKY, İstanbul. 

PAMUK,Şevket (1984), Osmanlı Ekonomisi ve Dünya Kapitalizmi (1820-1913), 

Yurt Yayınevi, Ankara. 

PARDOE, Julia (1967), Yabancı Gözü İle 125 Yıl Önce İstanbul, Çev. Bedriye 

Şanda, İnkılap ve Aka Kitabevi, İstanbul. 

PARLA,Jale (1993), Babalar ve Oğullar Tanzimat Romanının Epistemolojik 

Temelleri, İletişim Yay., İstanbul. 

PARLATIR, İsmail (2004), Recai-zâde Mahmud Ekrem, Akçağ Yay., Ankara. 

PEROT, J.-HİTZEL, F.,-ANHEGGER, R. (2001), Hatice Sultan İle Melling Kalfa, 

Tarih Vakfı Yurt Yay., İstanbul. 

READ, Herbert (1981), Sanat ve Toplum, Çev: Selçuk Mülayim, Umran Yayınları, 

Ankara. 

RECAİZADE Mahmud Ekrem (2004), Araba Sevdası, Haz. Kemal Bek, Bordo 

Siyah Yayınları, İstanbul 

RECAİZADE Mahmud Ekrem (2010), Araba Sevdası, Yay. Haz. Kayahan Yıldız-

Muhammet Cüneyt Özcan, Kitap Zamanı Yayınları, İstanbul. 

RENDA, Günsel (1974)., Batılılaşma Dönemi Minyatür Sanatı ve İlk Manzara 

Denemeleri , Hacettepe Üni. Sosyal Bilimler Ens. yayınlanmamış doçentlik tezi, 

Ankara. 

RENDA, Günsel (1977), Batılılaşma Döneminde Türk Resim Sanatı: 1700-1850, 

Hacettepe Üniversitesi, Ankara. 



310 
 

RENDA,G.-EROL, T. (1980), Başlangıcından Bugüne Çağdaş Türk Resim 

Sanatı Tarihi, C.I, Tiglat Basımevi, İstanbul. 

RONA, Zeynep (1992), Namık İsmail, YKY, İstanbul. 

SAFA, Peyami (1988), Türk İnkılabına Bakışlar, Atatürk Araştırma Merkezi, 

Ankara.  

SAKAOĞLU,Necdet-AKBAYAR, Nuri (1999), Binbir Gün Binbir Gece 

Osmanlı’dan Günümüze İstanbul’da Eğlence Yaşamı, Denizbank Yay., İstanbul. 

SAMİPAŞAZADE Sezai (1990), Sergüzeşt, MEB Yayınları, İstanbul. 

SARIDİKMEN, Gül (2007), Türk Resminde İstanbul’un Mimarlık Örnekleri 

1860-1960, Dan. Semra Germaner, yayınlanmamış doktora tezi, T.C. Mimar Sinan 

Güzel Sanatlar Üni. Sosyal Bilimler Ens. Sanat Tarihi Ana Bilim Dalı Batı Sanatları. 

Ve Çağdaş Sanat Programı, İstanbul. 

SELAHADDİN BEY (2008), Türkiye 1867 Evrensel Sergisi, Çev. Hakan Arca, 

İstanbul Fuar Merkezi Yay.,İstanbul. 

SEVENGİL, Ahmet Refik (1996), İstanbul Nasıl Eğleniyordu, İletişim Yayınları, 

İstanbul. 

SHAW,Stanford-KURAL,Ezel (1977), History of The Ottoman Empire and 

Modern Turkey,C.II,  Cambridge Univ. Press, London. 

SÖNMEZ, Zeki (2006), Türk İtalyan Siyaset ve Sanat İlişkileri, Bağlam 

Yayınları, İstanbul. 

SÖZEN, Metin (1984), Cumhuriyet Dönemi Türk Mimarlığı, İş Bankası Yay., 

Ankara. 

SÖZEN,Metin-TAPAN,Mete (1973), 50 Yılın Türk Mimarisi, Türkiye İş Bankası 

Kültür Yay., İstanbul 

ŞERİFOĞLU, Ömer Faruk (Ed.) (2003), Resim Rarihimizden: Galatasaray 

Sergileri 1916-1951, Yapı Kredi Kültür Sanat Yay., İstanbul. 

ŞERİFOĞLU, Ömer Faruk (Ed.), Türk Resim sanatının Bir Asırlık Öyküsü II, 

Metinler: K. Giray, Z. İnankur, A. Gürçağlar, Ö. F. Şerifoğlu, A. Kamil Gören, K. 

Özsezgin, E. Batur, B. Ayvazoğlu, E. Ali çavuşoğlu, Rezan Has Müzesi, İstanbul 

ŞERİFOĞLU, Ömer, Faruk (Haz.) (2005), Hoca Ali Rıza 1858-1930, Metinler:Uğur 

Derman, Naciye Turgut, Ahmet Cem Ener, A.Şinasi Hisar, YKY, İstanbul. 



311 
 

ŞERİFOĞLU, Ömer, Faruk- İlona BAYTAR (Ed.) (2008), Şeker Ahmed Paşa 

1841-1907, Metinler: E. Batur, İ. Baytar, J. Berger, N. Berk, m. Cezar, a. Çoker, a. 

Muhip Dranas, f. Edgü, a. Kamil Gören, G. Sevinç Kaya, Şerif A. Hüseyin Haşim, S. 

Tansuğ, C. Tollu, TBMM Milli Saraylar Dairesi Başkanlığı, İstanbul. 

ŞERİFOĞLU, Ömer Faruk (Haz.) (2014), Cumhurbaşkamlığı Sanat Koleksiyonu 

I, Danışmanlar: Semra Germaner, Hasan Bülent Kahraman, Erol Makzume, Raffi 

Portakal, Ankara, Cumhurbaşkanlığı Yayınları, Ankara. 

ŞİŞMAN,Adnan (2004), Tanzimat Döneminde Fransa’ya Gönderilen Osmanlı 

Öğrencileri (1839-1876), TTK, Ankara. 

TANINDI, Zeren (1996), Türk Minyatür Sanatı, Türkiye İş Bank. Yay., Ankara. 

TANPINAR, Ahmet Hamdi (Tarihsiz), Huzur, Tercüman 1001 Temel Eser. 

TANPINAR, Ahmet Hamdi (1944), Tevfik Fikret Hayatı, Şahsiyeti, Şiir ve 

Eserlerinden Parçalar, Semih Lütfi Kitabevi, İstanbul. 

TANPINAR, Ahmet Hamdi (1956), XIX. Asır Türk Edebiyatı Tarihi Cilt I, 

İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Yayınları,  İstanbul. 

TANPINAR, Ahmet Hamdi (1969), Edebiyat Üzerine Makaleler, Milli Eğitim 

Basımevi, İstanbul. 

TANPINAR, Ahmet Hamdi (1992), Beş Şehir, MEB Yayınları, İstanbul. 

TANPINAR, Ahmet Hamdi (2002), Edebiyat Dersleri, Haz. Abdullah Uçman, 

YKY, İstanbul. 

TANSUĞ, Sezer (1991), Çağdaş Türk Sanatı, Remzi Kitabevi, İstanbul. 

TANSUĞ, Sezer (1992), Şenlikname Düzeni, YKY, İstanbul. 

TANSUĞ,Sezer (1994), Halil Paşa, YKY, İstanbul. 

TANSUĞ,Sezer (1997), Gelenekler Işığında Çağdaş Sanat, İz Yayıncılık, İstanbul. 

TAŞPINAR, Atila (2004), Nazmi Ziya, İstanbul. 

TAŞPINAR, Atila (2012), Hoca Ali Rıza Bey, Boyut Yay. İstanbul. 

TAVERNİER, J.,B. (1980), XVII. Asır Ortalarında Türkiye Üzerinden İran’a 

Seyahat, Çev. Ertuğrul Güntekin, Tercüman 1001 Temel Eser, İstanbul. 

THALASSO, Adolphe (1988), L’Art Otoman Les Peintres de Turquie (1910), 

Tıpkı Basım, Arkeoloji ve Sanat Yayınları, İstanbul. 

TUĞLACI, Pars (1981), Osmanlı Mimarlığında Batılılaşma Dönemi ve Balyan 

Ailesi, İnkılap ve Aka Kitabevi, İstanbul. 



312 
 

TUNCER, Hüseyin (1992), Servet-i Fünun Edebiyatı, Akademi Kitabevi, İzmir. 

TURANİ, Adnan (1984), Batı Anlayışına Dönük Türk Resim Sanatı, Türkiye İş 

Bankası Kültür Yay., Ankara. 

TURANİ,Adnan (1989), 19.Yüzyıldan Günümüze Türk Resim Sanatı, Türkiye İş 

Bankası Yay., İstanbul. 

TURANİ, Adnan (2003), Çağdaş Sanat Felsefesi, Remzi Kitabevi, İstanbul. 

UBUCİNİ, F.,H.,A.(1977), 1855’de Türkiye, 2.Cilt, Çev: Ayda Düz, Tercüman 

1001 Temel Eser, İstanbul. 

UĞURLU, Veysel (Haz.)(1997), Avni Lifij, Metin: A. Kamil Gören, YKY, İstanbul 

UNAT, F. Reşid (1968), Osmanlı Sefirleri ve Sefaretnameleri, TTK., Ankara. 

UŞAKLIGİL, Halit Ziya (1976), Aşk-ı Memnu, İnkılap ve Aka Kitabevi, İstanbul. 

UŞAKLIGİL, Halit Ziya (1981), Saray ve Ötesi Son Hatıralar, İnkılap ve Aka 

Kitabevi, İstanbul 

UŞAKLIGİL, Halit Ziya (1987), Kırk Yıl, Düz. Şemsettin Kutlu, İnkılap Kitabevi, 

İstanbul. 

UŞAKLIGİL, Halit Ziya (1992), Onu Beklerken, Düz: Şemsettin Kutlu, İnkılap 

Kitabevi Yayın Sanayi ve Tic. A.Ş., İstanbul. 

UŞAKLIGİL, Halit Ziya (2001), Mai ve Siyah, Yay. Haz. Enfel Doğan, Özgür Yay., 

İstanbul. 

ÜÇOK, C.-MUMCU A. (1976), Türk Hukuk Tarihi, Ankara Üniversitesi Hukuk 

Fakültesi, Ankara 

ÜLKEN,Hilmi Ziya (1942), Resim ve Cemiyet, Üniversite Kitabevi, İstanbul. 

ÜLKEN,Hilmi Ziya (1994), Türkiye’de Çağdaş Düşünce Tarihi, Ülken Yay., 

İstanbul. 

ÜNVER, Süheyl (1949), Ressam Levni Hayatı ve Eserleri, MEB., İstanbul. 

ÜNVER, Süheyl (1949), Ressam Ali Rıza- Hayatı ve Eserleri (1858-1930), TG 

Yay., Kemal Matbaası, İstanbul. 

ÜNVER, A. Süheyl (1954), Müzehhib ve Çiçek Ressamı Üsküdarlı Ali ve 

Eserleri, Kemal Matbaası, İstanbul 

ÜNVER, Süheyl (Der.)(1980), Yahya Kemal’in Dünyası, Tercüman Tarih ve 

Kültür Yay.,İstanbul. 



313 
 

ÜSTÜNİPEK, Mehmet (2007), Tanzimattan Cumhuriyete Çağdaş Türk 

Sanatında Sergiler 1850-1950, Artes Yay., İstanbul. 

ÜSTÜNİPEK, Mehmet (metin yazarı) (2012), Işığın Ressamı Nazmi Ziya Güran, 

Rezan Has Müzesi Yay., İstanbul. 

VİCO, Giambattista (2007), Yeni Bilim, Çev. Sema Önal, Doğu Batı yayınları, 

İstanbul 

WİLLİAMS, Haydn (2015), Turquerie: 18. Yüzyılda Avrupa’da Türk Modası, 

Çev. Nurettin Elhüseyni, YKY, İstanbul 

WÖLFFLİN, Heinrich (1990), Sanat Tarihinin Temel Kavramları, Çev: Hayrullah 

Örs, Remzi Kitabevi, İstanbul. 

YAHYA KEMAL (2007), Kendi Gök Kubbemiz, İstanbul Fetih Cemiyeti Yay., 

İstanbul. 

YAVUZ, Yıldırım (1981), Mimar Kemalettin ve Birinci Ulusal Mimarlık 

Dönemi, ODTÜ, Ankara. 

YETİK, Sami (1940), Ressamlarımız, C.I, Marifet Matbaası, İstanbul. 

YİRMİSEKİZ Çelebi Mehmed Efendi (Tarihsiz), Yirmisekiz Çelebi Mehmed 

Efendi’nin Fransa Sefaretnamesi, haz. Abdullah Uçman, Tercüman 1001 Temel 

Eser, İstanbul. 

ZİHNİOĞLU,Yaprak (Yay.Haz.) (2007), Osmanlı Ressamlar Cemiyeti Gazetesi 

1911-1914: Güncelleştirilmiş Basım,  Kitap Yayınevi, İstanbul. 

 

5.2. Makaleler 

 

ACAROĞLU, Türker (1971) , “Dergiciliğimiz”, Türk Dili, 233, Şubat: 389-394. 

AKALAY, Zeren, (1968), “Tarihi Konuda İlk Osmanlı Minyatürleri”, Sanat Tarihi  

Yıllığı, II, İstanbul,  102-115. 

AKDOĞAN, Günel, (1995), “Dünden Bugüne Bahçe Kültürümüz”, Sanat 

Dünyamız, Yıl.20, Sayı.58, Kış:7-14. 

AKSEL, Malik (1971), “Ressamlar Şehri Üsküdar”, Sanat ve Folklor, Milli Eğitim 

Basımevi,  İstanbul, 273-279 

AKSEL, Malik (1971), “ Bir Cami Ressamı”, Sanat ve Folklor, Milli Eğitim 

Basımevi, İstanbul, 257-260 



314 
 

AKŞİN, Sina (1992), “Eğitim Alanında Yapılanlar”, Türkiye Tarihi 3, Cem Yay., 

İstanbul, 179-181 

AKTAŞ, Şerif (2007), “Milli Edebiyat (1911-1923)”, Türk Edebiyatı Tarihi 3, 

Editörler: T. S. Halman, O. Horata, Y. Çelik, N. Demir, M. Kalpaklı, R. Korkmaz, 

M. Ö. Oğuz, T.C Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, İstanbul, 183-268. 

AND, Metin (1967), “Eski İstanbul’da Ünlü Tiyatro Oyuncuları”, Hayat Tarih 

Mecmuası, S.11, Ankara, 14-18 

ARTUN, Deniz (2009), “Galatasaray Lisesi, İstanbul Güzel Sanatlar Akademisi ve 

Paris Atölyeleri”, Mekteb-i Sultani’den Galatasaray Lisesine Ressamlar 1868-

1968/De Mekteb-i Sultan-i au Lycee de Galatasaray Peintres/From Mekteb-i 

Sultan-i to Galatasaray Lycee Painters 1868-1968, (Ed. Z. Ögel), Pera Müzesi 

Yay., İstanbul, 75-113 

AYVAZOĞLU, Beşir (1985), “ Nerde O Eski Bahçeler O Eski İstanbul?”, Sanat 

Dünyamız, Yıl:20, Sayı:58, Kış: 85-101. 

AYVAZOĞLU, Beşir (2010), “İstanbul Kültürü ve Estetiği”, Şehir ve Kültür: 

İstanbul, Ed. Ahmet Emre Bilgili, TC. Kültür ve Turizm Bak., İstanbul 

BALCI, Perihan (1981), “ Eski İstanbul Evleri”, Sanat Dünyamız,  Yıl: 8, Sayı: 21, 

Ocak: 2-9. 

BAŞKAN, Seyfi (1999), “Geçmişten Bugüne Türk ve Batı Sanatında Edebiyat-

Resim İlişkileri”, Antikdekor, Sayı:54, 82-89. 

BATUR, Afife (1968), “Yıldız Serencebey’de Şeyh Zafir Türbesi, Kitaplık ve 

Çeşmesi”, Anadolu Sanatı Araştırmaları, S.I, İstanbul, 103-136 

BATUR, Afife (2010), “Şeyh Zafir Külliyesi”, TDV İslam Ansiklopedisi, Cilt 39, 

79-80 

BAYKARA, Tuncer (1982), “Osmanlı Tarihi (1774’ten Cumhuriyetin Kuruluşuna 

Kadar)””, Anadolu Uygarlıkları Ansiklopedisi, C.4, Görsel Yay.,734-800 

BERGER, John (1979), “Şeker Ahmed Paşa’nın Bir Resmi Üzerine”, Çev. Cevat 

Çapan, Sanat Çevresi, S.11, Eylül:4-7 

BERGER, John (2008), “ Şeker Ahmed ve Orman”, Şeker Ahmed Paşa (1841-

1907), Haz. Ömer Faruk Şerifoğlu-İlona Baytar, TBMM Milli Saraylar Daire 

Başkanlığı, İstanbul, 221-225. 



315 
 

BERK, Nurullah (1977), “ Hüseyin Avni Lifij (1889-1927)”, Sanat Dünyamız, 

Yıl:3, Sayı:9, Ocak: 27-30. 

BERK, Nurullah (1979), “ Nazmi Ziya Güran”, Sanat Dünyamız, Yıl:5, Sayı:15, 

Ocak: 43-46. 

BERK, Nurullah (1980), “Namık İsmail”, Sanat Dünyamız, S.18, Ocak:43-48 

BERK, Nurullah (1981), “ Hoca Ali Rıza’nın Desenleri”, Sanat Dünyamız, Yıl:8, 

Sayı:21, Ocak: 42-45. 

BERKES,Niyazi , “Osmanlı İmparatorluğunun Son Döneminde Batı Uygarlığına 

Yaklaşım Yenilikçi-Gelenekçi Tartışması”, CDTA, C.I,  251-254 

BEYKAL, Canan (2006), “ Hoca Ali Rıza”, Sanat Dünyamız, Sayı:97, Kış: 14-27. 

BULUT, Ümran (1997), “Müzeci, Perspektifçi,Eğitimci, Ressam Ahmet Ziya 

Akbulut”, Arkitekt, S.450, İstanbul, Haziran:60-65 

CANSEVER, Turgut (1995), “ İstanbul’da Bahçe Kültürü”, Sanat Dünyamız, 

Yıl:20, Sayı:58, Kış: 21-23. 

CEZAR, Mustafa (1979), Şeker Ahmed Paşa’nın Tertiplediği Resim Sergileri”, 

Sanat Çevresi, S.11, İstanbul, Eylül:8-11  

CEZAR, Mustafa (1983), “Güzel Sanatlar Akademisinden 100. Yılda Mimar Sinan 

Üniversitesine”, Güzel Sanatlar Eğitiminde 100 Yıl, Mimar Sinan Üniversitesi 

Yay., 5-84 

ÇAĞMAN, Filiz  (1982) “Anadolu Türk Minyatürü”, Anadolu Uygarlıkları 

Ansiklopedisi,V, Görsel Yayınlar, İstanbul, 929-951. 

ÇAĞMAN, F. (1989), “ Saray Nakkaşhanesinin Yeri Üzerine Düşünceler”, Sanat 

Tarihinde Doğudan Batıya, Ünsal Yücel Anısına Sempozyum Bildirileri, Sandoz 

Kültür Yay.,11, İstanbul, 35-45. 

ÇETİN,Nurullah (2002), “II.Abdülhamid Dönemi Türk Romanı (1878-1908)”, Hece, 

Türk Romanı Özel Sayısı, 65/66/67, Ankara, 34-52 

ÇETİNTAŞ, Burak (2005), “ Türk Resmindeki Ünlü İzlenimci Ressam: Nazmi 

Ziya”, Antikdekor, Sayı: 86, 102-106. 

ÇOKER, Adnan (1983), “Fotoğraftan Resim ve Darüşşafakalı Ressamlar”, Yeni 

Boyut Plastik Sanatlar Dergisi, 2/9, Ocak: 4-12 

ÇORUHLU, Tülin (1996), “Askeri Müze’de Asker Ressam Sami Yetik”, 

Antikdekor, Sayı:36, 104-106. 



316 
 

DEMİRİZ, Yıldız, “Anadolu Türk Sanatında Süsleme ve Küçük Sanatlar”, Anadolu 

Uygarlıkları Ansiklopedisi, C.5, Görsel Yay., İstanbul, 881-928 

DİZDAROĞLU, Hikmet (1979), “Fecr-i Âti Topluluğu”, Ulusal Kültür, S.5, 

Temmuz: 78-120 

DRANAS, Ahmet Muhip (2008), “Şeker Ahmed Paşa”, Şeker Ahmed Paşa (1841-

1907), Haz. Ömer Faruk Şerifoğlu-İlona Baytar, TBMM Milli Saraylar Daire 

Başkanlığı, İstanbul, 195-198. 

DUBEN, İpek, A. (1992), “ Osman Hamdi’nin Resminde Epistemolojik Çelişkiler”, 

I. Osman Hamdi Bey Kongresi Bildiriler 2-5 Ekim 1990, (Yay.Haz. Zeynep 

Rona), Mimar Sinan Üniversitesi Yayınları, 59-63. 

ELDEM, Sedat, H. (1974), “ Boğaziçi Yalıları”, Sanat Dünyamız, Yıl: 1, Sayı: 1, 

Mayıs: 3-11. 

ERZEN, Jale, N. (1992), “ Osman Hamdi: Türk Resminde İkonografi Başlangıcı”, I. 

Osman Hamdi Bey Kongresi Bildiriler 2-5 Ekim 1990, Mimar Sinan Üniversitesi 

Yayınları, 99-104. 

EVYAPAN, Gönül A. (1995), “ 18. ve 19. Yüzyıllarda Türk Bahçe Sanatında 

İzlenen Batı Etkileri”, Sanat Dünyamız, Yıl.20, Sayı.58, Kış: 15-19. 

EYİCE, Semavi (1993), “Koleksiyon Açısından Değerli Tarih Açısından Belge Eski 

İstanbul Fotoğrafları”, Antikdekor, Sayı: 20, .90-95. 

EYİCE,Semavi, “Fossatiler”, İstanbul Ansiklopedisi, C.XI, s. 5818-5823 

GARİPER, Cafer (2007), “Fecr-iAtiTopluluğu (1909-1912)”, Türk Edebiyatı 

Tarihi 3, Kültür ve Turizm Bakanlığı,  İstanbul, 151-182 

GERMANER, Semra (1992), “!9. Yüzyılın İkinci Yarısında Osmanlı-Fransız Kültür 

İlişkileri ve Osman Hamdi Bey”, I. Osman Hamdi Bey Kongresi Bildiriler, 2-5 

Ekim 1990, Ed. Z. Rona, Mimar Sina Üniversitesi Yay., İstanbul, 105-112 

GERMANER, Semra (1993), “1850 Sonrası Türk Resminde Kaynak ve Konular”, 

Osman Hamdi Bey ve Dönemi Sempozyumu, 17-18 Aralık 1992, Tarih Vakfı Yurt 

Yay., İstanbul, 69-74 

GERMANER, Semra (1996), “Bir Karşılaştırma Claude Monet Nazmi Ziya” P 

Dergisi, Sayı:2, Yaz: 45-55. 

GERMANER, Semra (2000), “XIX. Yüzyıl Sanatından İki Etkileşim Örneği: 

Oryantalizm ve Türk Resminde Batılılaşma”, Sanatta Etkileşim=Interactions in 



317 
 

Art, 25-27 Kasım 1998, Ed. Zeynep Yasa Yaman,  Hacettepe Üniversitesi-Türkiye İş 

Bankası Yay., , 116-121. 

GERMANER, Semra (2009), “Mekteb-i Sultani’den Galatasaray’a Resim Eğitimi ve 

Sanata Katkı”, Mekteb-i Sultani’den Galatasaray Lisesi’ne Ressamlar 1868-

1968/De Mekteb-i Sultan-i au Lycee de Galatasaray Peintres/ From Mekteb-i 

Sultan-i to Galatasaray Painters 1868-1968, Ed. Zeynep Ögel, Pera Müzesi Yay., 

İstanbul, Şubat:3-47 

GİRAY, Kıymet (2009), “Türk Resminin Natürmort Ustası: Süleyman Seyyid Bey”, 

Antikdekor, Sayı:114, 93-101. 

GÖREN, A. Kamil (1994), “19. Yüzyıl Türk Sanatçılarının Ortak Özellikleri ve 

Primitifler, Darüşşafakalı Ressamlar Sorunu Üzerine”, Sanat Çevresi, S.193, 

İstanbul, Kasım: 52-55 

GÖREN,A. Kamil (1995), “Hüseyin Avni Lifij”, Sanat Çevresi, S.196, İstanbul, 

Şubat: 46-49 

GÖREN, Ahmet Kamil (1996), “Türkiye’de Sanat Eğitimi Bağlamında Askeri ve 

Sivil Okulların Türk Resim Sanatındaki İşlevi”, Antik Dekor, S.37, İstanbul, Kasım: 

62-70 

GÖREN, Ahmet Kamil (1996), “Şişli Atölyesi, Viyana Sergisi ve 

Gerçekleştirilemeyen Berlin Sergisi/The Şişli Studio, The Vienna Exhibition and the 

proposed Berlin Exhibition”, Türkiyemiz, S.78, Akbank Kültür Yay., İstanbul, 

Mayıs: 50-59 

GÖREN, Ahmet Kamil (1997), “Türkiye’de Güzel Sanatlar Okulları:1 Sanayi-i 

Nefise Mektebi/ Arts Schools in Turkey:1 The History of Academy of Fine Arts”, 

Türkiyemiz, S.80, Akbank Yay. İstanbul, Ocak: 36-45 

GÖREN, Ahmet Kamil (1997), “Osmanlı İmparatorluğunun Batılılaşma  Çabaları 

Bağlamında 19. yüzyıl Sanat Ortamında Türk Ressamlar”, Antikdekor, Sayı:42, 

108-114. 

GÖREN, Ahmet Kamil (1997), “Türk Resminde Primitifler ve Darüşşafakalı 

Ressamlar”, Türkiyemiz, S.81, İstanbul, Mayıs: 28-41 

GÖREN, Ahmet Kamil (1997), “Şeker Ahmet Paşa (1841-1907) ve Sanatta 

Betimlemeye İlişkin Bir Değerlendirme”, Antikdekor, Sayı:39, 84-92. 



318 
 

GÖREN, Ahmet Kamil (1997), “Türk Resim Sanatının Gelişim Sürecinde Şişli 

Atölyesi’nden Viyana Sergisine”, Antik Dekor, S.41, İstanbul, Haziran: 112-121 

GÖREN, Ahmet Kamil (2004), “ Yeni Belgeler Işığında İnas Sanayi-i Nefise 

Mektebi, Kadın Ressamlar, Özel Resim Atölyesi ve Resim Kurslarının Türk Resim 

Sanatının Gelişim Sürecindeki Yeri”, (Yayına Hazırlayanlar) Ertan Eğribel-Ufuk 

Özcan, Sosyoloji Yıllığı-Kitap:11, Baykan Sezer’e Armağan Baykan Sezer ve 

Türk Sosyolojisi, Kızılelma Yayıncılık, İstanbul, Mart: 530-545 

GÖREN, Ahmet Kamil (2008) “(Şeker) Ahmed Ali Paşa’yı Yazmak”, Şeker Ahmed 

Paşa 1841-1907, Haz. Ö. Faruk Şerifoğlu-İlona Baytar, TBMM Mili Saraylar Daire 

Başkanlığı Yay., 17-69 

GÖREN, Ahmet Kamil (2008) “(Şeker) Ahmed Ali Paşa’yı Yazmak: Zamandizinsel 

Bir Deneme”, Şeker Ahmed Paşa 1841-1907, Haz. Ö. Faruk Şerifoğlu-İlona Baytar, 

TBMM Mili Saraylar Daire Başkanlığı Yay.,231-248 

GÖKŞEN, E.N., “İlk Gerçekçi Romanımız: Araba Sevdası”, Türk Dili Roman Özel 

Sayısı, 154, 622-624 

GÜLER, Sinan (2007), “Osmanlı Ressamlar Cemiyeti ve Naşir-i Efkârı Ehl-i 

Hıreften Özgür Ressamlar Örgütüne”, Osmanlı Ressamlar Gazetesi 1911-1914, 

(Güncelleştirilmiş basım), Yay. Haz. Yaprak Zihnioğlu, Kitap Yayınevi, İstanbul. 

GÜRÇAĞLAR, Aykut (2010), “ Cumhuriyet’in Eşiğinde Bir Ressam: Ali Sami 

Boyar”, Antikdekor, Sayı:119, 74-80. 

GÜRTUNA, Sevgi (1997), “1914 Kuşağı Ressamlarından Namıkİsmail”, Antik 

Dekor, S.44, İstanbul, Aralık: 84-90 

GÜVENLİ, Gülsün (2009), “İçeriği ve Yöntemleriyle Resim Dersleri”, Mekteb-i 

Sultani’den Galatasaray Lisesi’ne Ressamlar 1868-1968/De Mekteb-i Sultan-i 

au Lycee de Galatasaray Peintres/ From Mekteb-i Sultan-i to Galatasaray 

Painters 1868-1968, Ed. Zeynep Ögel,, Pera Müzesi Yay., İstanbul, 51-73 

HAŞİM, Şerif Abdülkadirzade H. (2008), “ Ressam Şeker Ahmed Ali Paşa”, Şeker 

Ahmed Paşa (1841-1907), Haz. Ömer Faruk Şerifoğlu-İlona Baytar, TBMM Milli 

Saraylar Daire Başkanlığı, İstanbul, 189-192. 

HİLAV, Selahattin (1997), “Düşünce Tarihi (1908-1980)”, Türkiye Tarihi 4, 

Çağdaş Türkiye 1908-1980, Cem Yay., İstanbul, 355-390 

IŞIN, Ekrem, “Osmanlı Modernleşmesi ve Pozitivizm”, CDTA, C.II, 352-362 



319 
 

İPŞİRLİ, Mehmet (1998), “Huzur Dersleri”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi, C.18, 441-444 

KALLEK, Cengiz (1992), “Biat”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 

C.6, 120-124 

KAPLAN, Mehmet (1985), “Yeni Aydın Tipi: Büyük Reşid Paşa ve Şinasi”, Tip 

Tahlilleri, Dergâh Yay., İstanbul 

KARAL, E. Ziya (1942-1943),”Nizam-ı Cedid’e Dair Lahiyalar”, Tarih Vesikaları 

No:6,8, 11,12. 

KARAY, R. Halit (1939), “Zavallı Boğaziçi” Ay Peşinde, Semih Lütfi Kitabevi, 

İstanbul, 75 

KERMAN, Zeynep (1998), “Tanzimat Romanında Sanatkarlar”, Yeni Türk 

Edebiyatı İncelemeleri, Akçağ yayınları, Ankara. 

KORKMAZ, Ramazan (2007), “Yenileşmenin Tarihi, Sosyo-Kültürel ve Estetik 

Temelleri”, Türk Edebiyatı Tarihi 3, Editörler: T. S. Halman, O. Horata, Y. Çelik, 

N. Demir, M. Kalpaklı, R. Korkmaz, M. Ö. Oğuz, T.C Kültür ve Turizm Bakanlığı 

Yayınları, İstanbul, 17-41. 

KORKMAZ, Ramazan (2007), “Servet-i Fünun Topluluğu (1876-1901)”, Türk 

Edebiyatı Tarihi 3, Editörler: T. S. Halman, O. Horata, Y. Çelik, N. Demir, M. 

Kalpaklı, R. Korkmaz, M. Ö. Oğuz, T.C Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, 

İstanbul, 110-149. 

KÖKSAL, Ahmet (1991), “ Türk Resim Tarihinden Unutulmaz Bir Usta Halil 

Paşa”,Antikdekor, Sayı:13, 32-34. 

KÜÇÜKHASKÖYLÜ, Nurdan (2011), “Osmanlı Sarayında Ermeni 

Ressamlar:Manas Ailesi/Manas Family:The Armenian Artists Working for  The 

Ottoman Court”, Hacettepe Ün. Edebiyat Fakültesi Dergisi, C.28, S.I, Ankara: 

165-182 

LEİSTEN, Thomas (1995), “ İslam Bahçeleri”, Sanat Dünyamız, Yıl:20, Sayı:58, 

Kış: 76-84. 

MAKZUME,Erol-KOCABAŞOĞLU, Esin (2004),  “Félix Ziem (1821-1911) 

İstanbul ve Venedik Aşığı Ressam”, Toplumsal Tarih, S.121, Ocak: 58-61 



320 
 

MAJDA, Tadeusz (2000), “Avrupa Geleneği ve Türk Beğenisi: Sultan Abdülaziz’in 

Saray Ressamı Stanislaw Chelebowski”, Sanatta Etkileşim, Ed. Zeynep Y.Yaman, 

Hacettepe Üni. Sanat Tarihi Bölümü Ve Türkiye İş Bankası Yay., Ankara, 176-181 

MARDİN, Şerif, “Batıcılık”, CDTA, C.I,  245-250 

MİLLİYET GAZETESİ (06/11/2010), “Taşkışla Mimarının Peşinde”. 

MUTLU, Asım (1975), “ Türk Evleri”, Sanat Dünyamız, Yıl:1, Sayı:3, ocak: 3-11. 

MUTLU,Asım (1987), “Ressam Belkıs Mustafa’nın Yaşamı ve Onun Desenleri ile 

Yakın Çevresinden Bir Kesit”, Sanat Çevresi, S.101, Mart: 12-13 

NOCHLİN, Linda (1983), “The İmaginary Orient”, Art in America, 71/5, May 

1983, 118-131 

OKAY, Orhan (2007), “Tanzimatçılar: Yenileşmenin Öncüleri (1860-1896)”, Türk 

Edebiyatı Tarihi 3, Editörler: T. S. Halman, O. Horata, Y. Çelik, N. Demir, M. 

Kalpaklı, R. Korkmaz, M. Ö. Oğuz, T.C Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, 

İstanbul,  61-82. 

ORTAYLI, İlber (1992), “ Osman Hamdi’nin Önündeki Gelenek”, I. Osman Hamdi 

Bey Kongresi Bildiriler 2-5 Ekim 1990, (Ed. ) Zeynep Rona, Mimar Sinan 

Üniversitesi Yayınları, 123-131. 

ÖDEKAN, Ayla (1997), “Mimarlık ve Sanat Tarihi (1908-1980)”, Türkiye Tarihi 

4, Çağdaş Türkiye (1908-1980), (Yay. Yön.) Sina Akşin, İstanbul, 503-590 

ÖNDİN, Nilüfer (2008), “ Türk Resminde 1914 Kuşağı ve Edebiyat”, Fen Edebiyat, 

MSGSÜ Fen Edebiyat Fakültesi Dergisi,  Sayı:6, 127-133. 

ÖNER, Sema (1987), “Geçmişten Günümüze Önemli Bir Birikim Milli saraylar 

Tablo Koleksiyonu”, Milli Saraylar Dergisi, S.I, 87-95 

ÖNER, Sema (2000), “Sultan II. Abdülhamid’in Saray Ressamları Luigi Acquarone 

ve Fausto Zonaro”, Sanatta Etkileşim=Interactions in Art, Ed. Z. Yasa Yaman, 

Hacettepe Üniversitesi sanat Tarihi Bölümü ve Türkiye İş Bankası Yayını, Ankara: 

186-191 

ÖZ, Tahsin (1941), “Fransa Kralı Louis XVI’nın Selim III’e nâmesi”, Tarih 

Vesikaları, N.3, 198-202 

ÖZCAN, Abdülkadir (1993), “Cülüs”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 

C.8, 108-114 



321 
 

ÖZERVARLI, M. Sait (2001), “Kadir Gecesi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi, C.24, 124-125 

PAMUKCİYAN, K., “Balyan”, İstanbul Ansiklopedisi, C.IV,  2088-2097 

PARLA, Jale (1992), “ Tanzimat Düşününde Batılılaşma’nın Sınırları (1)”, I. 

Osman Hamdi Bey Kongresi Bildiriler 2-5 Ekim 1990, Ed. Z. Rona, Mimar Sinan 

Üniversitesi Yayınları, 133-146. 

PARLATIR, İsmail (1992), “XIX. Yüzyıl Yeni Türk Şiiri”, Türk Dili Türk Şiiri 

Özel Sayısı IV, S. 481-482, Ocak-Şubat: 1-285 

RENDA, Günsel (1980),  “18. yüzyıl Osmanlı Minyatüründe Yeni Konular:Topkapı 

Sarayı’ndaki Hamse-i Atayi’nin Minyatürleri”, Bedrettin Cömert’e Armağan, 

Hacettepe Üni., Sosyal ve İdari Bilimler Fakültesi, Beşeri Bilimler Dergisi Özel Sayı, 

Hacettepe Üni., Ankara, 481-496. 

RENDA, Günsel (2000), “Tasvir-i Humayun. Portrenin Son Yüzyılı 1800-1922”, 

Padişahın Portresi.- Tesavir-i Al-i Osman, Metinler: J.Raby, H.G.Majer, J. Meyer 

zur Capellen, G. Necipoğlu, F. Çağman, S. Bağcı, B. Mahir, G. İrepoğlu, S. Bağcı, 

G. Renda, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, İstanbul, 442-542 

SÖNMEZ, Zeki (1988), “ Abdülhalim Efendi, Seyyid”, Türkiye Diyanet Vakfı 

İslam Ansiklopedisi, Cilt 1, 212. 

SÖNMEZ, Zeki (1992), “ Sanayi-i Nefise Kurulurken Türkiye’de Mimarlık Ortamı”, 

I. Osman Hamdi Bey Kongresi Bildiriler 2-5 Ekim 1990, Mimar Sinan 

Üniversitesi Yayınları, 153-159. 

SÖZEN,M.-SÖNMEZ, Z., “Anadolu Türk Mimarisi”, Anadolu Uygarlıkları 

Ansiklopedisi, C.4-5, Görsel Yay., 801-880 

TANSUĞ, Sezer (1980), “Resim Sanatımızda Ortaya Çıkan Yeni Bir Gerçek: 19. 

Yüzyıl Sonu Foto-Yorumcuları”, Sanat Çevresi, S.23, Eylül: 4-7 

TANSUĞ, Sezer (1981), “ Ressam Mehmet Ruhi Arel’in Sanat Gücü”, Sanat 

Çevresi, S.34, İstanbul, Ağustos:16-17 

TANSUĞ,Sezer (1983), “Bir Sanatçı Kuşağı İçinde Ressam Sami Yetik” Sanat 

Çevresi, S.60, İstanbul, Ekim:52-53 

TANSUĞ, Sezer (1992), “ Osman Hamdi Bey’in Resimlerinde Üslup Ayrımları”, I. 

Osman Hamdi Bey Kongresi Bildiriler 2-5 Ekim 1990, Ed. Z.Rona, Mimar Sinan 

Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 161-163. 



322 
 

TANSUĞ, Sezer (1994), “Bir Işık Devrimcisi Halil Paşa”, Türkiyede Sanat, S.13, 

İstanbul, Mart-Nisan: 43-45 

TANSUĞ, Sezer (1995), “ Bahçe Duygusu”, Sanat Dünyamız, Yıl:20, Say:58, Kış:  

25-27. 

TANSUĞ, Sezer (2008), “ 19. Yüzyılın Asker Ressamları Şeker Ahmed Paşa ve 

İstanbul Resim ve Heykel Müzesi”, Şeker Ahmed Paşa (1841-1907), Haz. Ömer 

Faruk Şerifoğlu-İlona Baytar, TBMM Milli Saraylar Daire Başkanlığı, İstanbul, 217-

220 

TEKİNALP, Pelin Şahin (2011), “Araba Sevdası: Recaizade Mahmut Ekrem ve 

Halil Paşa Buluşması”, Hacettepe Türkiyat Araştırmaları Dergisi, Güz (15), 185-

204 

TOLLU, Cemal (2008), “Şeker Ahmed Paşa”, Şeker Ahmed Paşa (1841-1907), 

Haz. Ömer Faruk Şerifoğlu-İlona Baytar, TBMM Milli Saraylar Daire Başkanlığı, 

İstanbul, 199-205. 

TUĞLACI, Pars (1983), “Osmanlı Mimarisini Batılılaştıran Balyan Ailesi”, Yıllar 

Boyu Tarih, Şubat: 39-42 

TUNALI, İsmail (1992), “ Batılılaşma Sürecimizin Doruk Noktalarından Biri”, I. 

Osman Hamdi Bey Kongresi Bildiriler 2-5 Ekim 1990, Mimar Sinan Üniversitesi 

Yayınları, 165-167. 

TUNAYA, T. Zafer (1948), “Amme Hukukumuz Bakımından İkinci Meşrutiyetin 

Siyasi Tefekküründe Garpçılık Cereyanı”, İstanbul Üni. Hukuk Fakültesi  

Mecmuası, XIV, 586-630 

TURGUT, Naciye (2005), “Üsküdarlı Ressam Hoca Ali Rıza Bey (1858-1930)”, 

Hoca Ali Rıza (1858-1930), Haz. Ö. Faruk Şerifoğlu, Yapı Kredi Kültür Sanat Yay., 

İstanbul. 

TÜRCAN, Talip (2010), “Şûra”, TDV İslam Ansiklopedisi, Cilt 39, 235-236 

UZUN, Mustafa (2001), “Kadir Gecesi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi, C.24, 125-127 

ÜLKÜTAŞIR, M. Ş. (1966), “Türkiye’de İlk Balo”, Hayat Tarih Mecmuası, S.6, 

Temmuz: 40-41 

ÜLKÜTAŞIR, M. Ş. (1967), “İlk Posta Teşkilatımız Nasıl Kuruldu?”, Hayat Tarih 

Mecmuası, S.3, Nisan: 70-72 



323 
 

ÜNVER, Süheyl (1966), “Ressam Hüsnü Yusuf Bey Hakkında”, Ankara Sanat 

Dergisi, S.I, Mayıs:6-7 

ÜNVER, Süheyl (2006), “Hoca Ali Rıza’nın Resim-Şiirleri”, Yay. Haz: Uğur 

Derman, Antikdekor, Sayı:93, 118-120. 

ÜREKLİ, Fatma (2003), “Güzel Sanatlar Eğitiminde Osmanlı Hanımlarına Açılan 

Bir Pencere İnas Sanayi-i Nefise Mektebi”, Tarih ve Toplum, Cilt 39, Sayı:231, 

Mart:50-60 

VARLIK, Bülent (1985), “Tanzimat ve Meşrutiyet Dergileri”, Tanzimat’tan 

Cumhuriyete Türkiye Ansiklopedisi, C.I, İletişim Yay., İstanbul, 112-115 

YAMAN, Z. Yasa  (Ed.) (2012), “İmparatorluktan Cumhuriyete Sanat”, Ankara 

Resim ve Heykel Müzesi, TC. Kültür Ve Turizm Bakanlığı Yay., Ankara. 

YETİK, Sami (1940), “Süleyman Seyit Bey (Miralay)”, Güzel Sanatlar Dergisi, 

S.2, İstanbul, 57-58 

YUM, Şule (1993), “İstanbulda 19. Yy. Saray Yapıları ve Batı Özellikli Duvar ve 

Tavan Resimleri”, Antik Dekor, s.19, 32-38 

 

5.3.İnternet  Kaynakları 

 

www.avnilifij.com/paintings.html 

www.artamonline.com/25-onceki-muzayedeler 

www.rportakal.com/Article.aspx?PageID=18 

www.sanalmuze.org/retrospektif 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



324 
 

ÖZGEÇMİŞ 

 

     1970 Çanakkale Biga doğumlu Tuncay Gezgin, ilk, orta ve lise öğrenimini  

İstanbul’da yapmıştır. Marmara Üniversitesi Fransızca Öğretmenliği’nde lisansını, 

İstanbul Teknik Üniversitesi Sanat Tarihi’nde Doç. Dr. İlknur Kolay 

danışmanlığında “Bir Dekoratif Süsleme Örneği Olarak İstanbul Apartman Karoları” 

(2007) isimli teziyle yüksek lisansını tamamlamıştır. Bir süre sınıf öğretmeni olarak 

çalıştıktan sonra  farklı üniversitelerde sanat tarihi ve tasarım tarihi konularında 

dersler vermiştir.  

 


	(1a) DIŞ VE İÇ KAPAK
	(1b) ONAY SAYFASI
	(2) İÇİNDEKİLER
	(3)ÖNSÖZ
	(4)ÖZET
	(5) summary
	(6)KISALTMALAR
	(7)RESİM LİSTESİ
	(8)1tez 14nisan

