
 
 

T.C 

İSTANBUL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLERİ ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

TEFSİR BİLİM DALI 

 

1878-1982 YILLAR ARASI BOSNA HERSEK’TEKİ TEFSİR 

ÇALIŞMALARINDA YENİLİKÇİLİK DÜŞÜNCESİNİN 

TESİRLERİ 

 

(YÜKSEK LİSANS TEZİ) 

 

SANELA MEŞİNOVİÇ 

2501121255 

 

DANIŞMAN 

PROF. DR. NECMETTİN GÖKKIR 

 

 

İSTANBUL 2017



 
 

ii 
 

 

 

  



 
 

iii 
 

ÖZ 

 

1878-1982 YILLAR ARASI BOSNA HERSEK’TEKİ TEFSİR 

ÇALIŞMALARINDA YENİLİKÇİ DÜŞÜNCESİNİN TESİRLERİ 

 

SANELA MEŞİNOVİÇ 

 

İslam dünyasındaki  19. ve 20. asrın modernleşme süreçleri Müslümanların 

zihniyetinde değişimlere neden olmuştur. Nitekim, modernist ve yenilkçi ideolojiler 

islami ilimlere özellikle Kur’an ve tefsir çalışmalarına etki etmiştir. Bu çalışmanın 

amacı moderleşme ile ortaya çıkan islami yenilikçiliğin Bosna Hersek tefsir 

çalışmalarına tesirlerini araştırmak ve böylece Bosnalı modernleşme tecrübesini 

örnekleri ile sunmaktır. Bununla beraber modern dönemdeki Bosna Hersek tefsir 

faaliyetlerini daha geniş bir bağlamda ele almak ve Boşnakça olarak yazılan tefsir 

eserlerinin önemi ortaya koymak istiyoruz. Bu amaçlara ulaşmak için öncelikle 19. 

ve 20. yüzyıln Bosna Hersek’te İslami eğitim kurumlarında yapılan yenilikler ve bu 

yeniliklerin İslami eserlere olan etkisi örneklerle gösterilmiş;tefisr ilmine yansımaları 

değerlendirilmiştir. Tezimizde Mehmed Cemaleddin Çauşeviç ve Hüseyin Efendi 

Cozo’nun tefsir eserleri örnek alınmış ve bu eserler Osmanlı Aydını Ömer Rıza 

Doğrul’un Tanrı Buyruğu adlı eseri ile Mısırlı alim Muhammed Abduh ve öğrencisi 

Reşid Rıza’nınel-Menar adlı tefsir eserleri ile karşılaştırılmıştır. Sonuçta Bosna 

Hersek’teki tefsir faaliyetleri yenilikçin ideolojileri etkisi altında kaldığı ve Türkçe 

ve Arapça tefsir eserlerinin belirleyici bir konumda olduğu sonucuna varılmıştır. 

Anahtar Kelimeler: Bosna Hersek, tefsir tarihi, modern tefsir, yenlikçilik, 

modernleşme. 

 

 



 
 

iv 
 

ABSTRACT 

 

THE INFLUENCE OF MODERNIST THINKING ON TAFSIR  WORKS IN 

BOSNIA AND HERZEGOVINA FROM 1878 TO 1982 

 

SANELA MEŠINOVIĆ 

 

The various processes of modernization in the Islamic world in 19.and 20. 

century had an impact on the mentality of Muslims and their way of thinking. 

Regarding this, modernist ideologies affected the Islamic sciences, especially Tafsir. 

The aim of this research is to study the effects of modernist ideologies on Tafsir 

works in Bosnia and Herzegovina in 19. and 20. century. In this study our aim is to 

put the Bosnian Tafsir works in a wider context and by that we want to emphasize 

their importance. To achieve this aim we studied the impact of modernization and 

modernist ideologies on Bosnian Islamic educational institutions and various Islamic 

works. The works of Mehmed Džemaludin Čaušević and Husein Đozo was taken 

into hand and compared with the works of a Turkish intellectual Omer Rıza Doğrul 

and Egyptian scholars Mohammad Abduh and Rashid Rida. In the end we came to 

the conclusion that the activities in the fields of Quranic and Tafsir studies in the 

modern period of Bosnia and Herzegovina was affected by modern ideologies and by 

a certain number of tafsir works in Turkish and Arabic.  

Keywords: Bosnia and Herzegovina, History of Tafsir, Modern Tafsir, 

Modernism, Modernization. 

 

 

 



 
 

v 
 

ÖNSÖZ 

 

Bu çalışmanın konusu 1878-1982 Yılları Arası Bosna Hersek’teki Tefsir 

Çalışmalarında Yenilikçi Düşüncenin Tesirleri'dir. Çalışmamızda Mısır ve 

Osmanlıda ortaya çıkan yenilikçi düşüncelerin Bosna Hersek'te yapılan Tefsir 

faaliyetlerine olan etksi tarihsel bir bakış açısıyla ve örnekleri üzerinden ele alınarak 

değerlerlendirilmiştir. Çalışmanın merkezini Bosna Hersek modern tefsir çalışmaları 

oluşturmaktadır. 

Tezimizde öncelikle 19. ve 20. yüzyılın Bosna Hersek'te oluşan 

modernleşmenin İslami eğitim kurumlarına ve İslami eserlere olan etkisi örneklerle 

gösterilmektedir. Ardından modernleşme ile ortaya gelen İslami yenilikçilik 

ideolojisinin tesirleri altında kalan iki Bosnalı alimin (Çauşeviç ve Cozo) hayatı ve 

eseri üzerinde durulmaktadır. Bununla beraber Bosnalı Müslümanlar arasında 

yenilikçi ideoloji bağlamında tartışılan fikirler ve konular ele alınmaktadır. Neticede 

tefsir faliyetlerinde reformizm ve modernizm düşüncesinin ortaya çıkardığı Boşnak 

dilinde Kur'an mealleri ve tefsir eserleri değerlendirilmektedir. 

Tezimizi üç altbaşlık altında ele aldık:  

1. Bosna Hersek ve Modernlik 

2. Yenilikçilik ve Modernleşme Tartışmalarında Öne Çıkan İsimler ve 

Tartışma Konuları 

3. Reform Düşüncesinin Tefsire Yansımaları ve Etkileri   

 

Birinci bölümde modern Bosna'nın tarihsel arkaplanı ele alınmaktadır. Bu 

bölümde İslam dünyasında modernleşme ve yenilikçi düşüncenin ne anlama geldiği 

ve bu bağlamda İslami eğitim kurumları üzerinde ne gibi etkileri olduğu 

değerlendirilmektedir. Ardından Bosna Hersek'in tarihte Avusturya-Macaristan 

dönemlerinde kurulan yeni İslami eğitim müesseseleri üzerinde durulmaktadır. 

İkinci bölümde modernleşmenin doğurduğu yenilikçilik düşüncesi üzerinde 

durulmaktadır. Bu bağlamda Bosnalı ulema ve aydınlar tarafından ortaya atılan farklı 



 
 

vi 
 

konular değerlendirilmektedir. İki Bosnalı alim Mehmed Cemaledin Çauşeviç ve 

Hüseyin Efendi Cozo örnek olarak alınmakta ve bu iki alimin hayatları, eserleri ve 

fikirleri değerlendirilmektedir.   

Üçüncü bölümde İslami yenilikçilik hareketlerinin tefsir ilmine 

yansımalarıdeğerlendirilmektedir. Burada önce Bosna'nın modern döneminde Kur'an 

tercümeleri ve onunla paralel olarak gerçekleştirilen tefsir faaliyetlerinin tarihi 

hakkında bilgiler sunulmuştur. Ardından Çauşeviç ve Cozo’nun tefsir eserleri 

yakından değerlendirilmiştir. Söz konusu bu eserlere doğrudan etkileri olan Osmanlı 

aydını Ömer Rıza Doğrul'un Kur'an meali ve tefsiri ve Mısır'lı alimler Muhammed 

Abduh ve Reşid Rıza'nın tefsir eserleri ele alınmıştır. Böylece Bosna'daki tefsir 

faaliyetlerinin hangi modern tefsir yaklaşımlarından etkilendikleri ortaya 

çıkmaktadır. 

Tezimi hazırlarken her aşamada bana yardım ve rehberlik eden danışman 

hocam Prof. Dr. Necmettin Gökkır’a, tez konusu belirlemede ve literatürü bulmamda 

destek veren hocam Prof. Dr. Enes Kariç’e, tezimi okurken bana yardımlarını 

esirgemeyen Akile Tekin’e, beni destekleyen aileme, arkadaşlarıma ve Yurdışı 

Türkler ve Akraba Topluluklar Başkanlığı’na  teşekkürü bir borç bilirim 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 



 
 

vii 
 

İÇİNDEKİLER 

 

ÖZ ............................................................................................................................... iii 

ABSTRACT ............................................................................................................... iv 

ÖNSÖZ ........................................................................................................................ v 

KISALTMALAR ...................................................................................................... ix 

ÖNSÖZ ........................................................................................................................ x 

GİRİŞ .......................................................................................................................... 1 

I. BÖLÜM ............................................................................................................. 12 

A. İslam Dünyasında Modernleşme .............................................................. 12 

B. 19. ve 20. Asırda Bosna Hersek’te Modernleşme ................................... 15 

1. Osmanlı Dönemi ............................................................................................ 15 

2. Avusturya-Macaristan Dönemi.................................................................... 16 

C. İslami Eğitim Kurumlarının Modernleşmesi .......................................... 17 

II. BÖLÜM ............................................................................................................. 22 

A. Seküler Modernistlerin İslam Üzerine Tartışmaları ................................. 22 

B. 20. Yüzyıldaki İslami Yenilikçilik Ve Modernizm Hareketinin Tarihine 

Kısa Bir Bakış.................................................................................................... 27 

C. İslam Reformcusu ve Modernist Olarak Mehmed Cemaleddin Çauşeviç

 30 

1. Mehmed Cemaledin Çauşeviç’in Hayatı ve Eserleri ................................. 31 

2. Mehmed  Cemaleddin Çauşeviç’in Reform Görüşleri .............................. 33 

D. İslam Modernisti Olarak Hüseyin Efendi Cozo ..................................... 37 

1. Huseyin Efendi Cozo’nun Hayatı ve Eseri ................................................. 38 

2. Huseyin Cozo’nun Düşüncesi ....................................................................... 40 

III. BÖLÜM .......................................................................................................... 43 



 
 

viii 
 

A. 20. Asrında Bosna’daki Kur’an Tercüme ve Tefsir Faaliyetlerinin Kısa 

Tarihi.................................................................................................................. 43 

B. Bosna Âlimlerine Türk Modernistlerinin Etkisi; Mehmed Cemaleddin 

Çauşeviç ve Ömer Rıza Doğrul Örneği........................................................... 49 

1. Ömer Rıza Doğrul ve Tanrı Buyruğu Üzerine ............................................ 52 

2. Mehmed Cemaleddin Çauşeviç ve Muhammed Panca’nın Yüce Kur’ân 

Adlı Eseri Üzerine ................................................................................................ 56 

C. Bosna Âlimlerine Mısırlı Reformistlerin Etkisi; Hüseyin Efendi Cozo 

ve El-Menar Tefsir Okulu Örneği ................................................................... 67 

1. Muhammed Abduh, Reşid Rıza ve el-Menar Tefsiri Üzerine ................... 68 

2. Hüseyin Cozo ve O'nun Kur’ân Tercümesi İle Tefsir Eseri Üzerine ......... 77 

SONUÇ ...................................................................................................................... 87 

KAYNAKÇA ............................................................................................................ 89 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

ix 
 

KISALTMALAR 

 

a.g.e. : adı geçen eser 

bkz. : Bakınız 

c. : Cilt 

çev. : Çeviren 

Der. : Dergisi 

h. : Hicri 

Hz. : Hazreti 

Ktb. : Kütüphanesi 

md. : Maddesi 

nr. : Numara 

ö. : Ölümü, ölüm tarihi 

v. : vefat tarihi 

s. : Sayfa 

ts. : Tarihsiz 

vd. : Ve devamı 

yy. : Yüzyıl 

 

 



 
 

x 
 

 

ÖNSÖZ 

 

Bu çalışmanın konusu 1878-1982 Yılları Arası Bosna Hersek’teki Tefsir 

Çalışmalarında Yenilikçi Düşüncenin Tesirleri'dir. Çalışmamızda Mısır ve 

Osmanlıda ortaya çıkan yenilikçi düşüncelerin Bosna Hersek'te yapılan Tefsir 

faaliyetlerine olan etksi tarihsel bir bakış açısıyla ve örnekleri üzerinden ele alınarak 

değerlerlendirilmiştir. Çalışmanın merkezini Bosna Hersek modern tefsir çalışmaları 

oluşturmaktadır. 

Tezimizde öncelikle 19. ve 20. yüzyılın Bosna Hersek'te oluşan 

modernleşmenin İslami eğitim kurumlarına ve İslami eserlere olan etkisi örneklerle 

gösterilmektedir. Ardından modernleşme ile ortaya gelen İslami yenilikçilik 

ideolojisinin tesirleri altında kalan iki Bosnalı alimin (Çauşeviç ve Cozo) hayatı ve 

eseri üzerinde durulmaktadır. Bununla beraber Bosnalı Müslümanlar arasında 

yenilikçi ideoloji bağlamında tartışılan fikirler ve konular ele alınmaktadır. Neticede 

tefsir faliyetlerinde reformizm ve modernizm düşüncesinin ortaya çıkardığı Boşnak 

dilinde Kur'an mealleri ve tefsir eserleri değerlendirilmektedir. 

Tezimizi üç altbaşlık altında ele aldık:  

4. Bosna Hersek ve Modernlik 

5. Yenilikçilik ve Modernleşme Tartışmalarında Öne Çıkan İsimler ve 

Tartışma Konuları 

6. Reform Düşüncesinin Tefsire Yansımaları ve Etkileri   

 

Birinci bölümde modern Bosna'nın tarihsel arkaplanı ele alınmaktadır. Bu 

bölümde İslam dünyasında modernleşme ve yenilikçi düşüncenin ne anlama geldiği 

ve bu bağlamda İslami eğitim kurumları üzerinde ne gibi etkileri olduğu 

değerlendirilmektedir. Ardından Bosna Hersek'in tarihte Avusturya-Macaristan 

dönemlerinde kurulan yeni İslami eğitim müesseseleri üzerinde durulmaktadır. 



 
 

xi 
 

İkinci bölümde modernleşmenin doğurduğu yenilikçilik düşüncesi üzerinde 

durulmaktadır. Bu bağlamda Bosnalı ulema ve aydınlar tarafından ortaya atılan farklı 

konular değerlendirilmektedir. İki Bosnalı alim Mehmed Cemaledin Çauşeviç ve 

Hüseyin Efendi Cozo örnek olarak alınmakta ve bu iki alimin hayatları, eserleri ve 

fikirleri değerlendirilmektedir.   

Üçüncü bölümde İslami yenilikçilik hareketlerinin tefsir ilmine 

yansımalarıdeğerlendirilmektedir. Burada önce Bosna'nın modern döneminde Kur'an 

tercümeleri ve onunla paralel olarak gerçekleştirilen tefsir faaliyetlerinin tarihi 

hakkında bilgiler sunulmuştur. Ardından Çauşeviç ve Cozo’nun tefsir eserleri 

yakından değerlendirilmiştir. Söz konusu bu eserlere doğrudan etkileri olan Osmanlı 

aydını Ömer Rıza Doğrul'un Kur'an meali ve tefsiri ve Mısır'lı alimler Muhammed 

Abduh ve Reşid Rıza'nın tefsir eserleri ele alınmıştır. Böylece Bosna'daki tefsir 

faaliyetlerinin hangi modern tefsir yaklaşımlarından etkilendikleri ortaya 

çıkmaktadır. 

Tezimi hazırlarken her aşamada bana yardım ve rehberlik eden danışman 

hocam Prof. Dr. Necmettin Gökkır’a, tez konusu belirlemede ve literatürü bulmamda 

destek veren hocam Prof. Dr. Enes Kariç’e, tezimi okurken bana yardımlarını 

esirgemeyen Akile Tekin’e, beni destekleyen aileme, arkadaşlarıma ve Yurdışı 

Türkler ve Akraba Topluluklar Başkanlığı’na  teşekkürü bir borç bilirim. 

 



 
 

1 
 

GİRİŞ 

A. Araştırmanın Konusu 

 

Müslümanlar, Kur’an’ın son ilahi vahiy olduğuna ve tüm âlemleri doğru 

yolailettiğineinanmaktadır. Ancak Kur'an'a karşı böyle bir bakış olmasına rağmen, 

Kur'an'ı nasıl anlamalı ve nasıl yorumlamalı sorularıdevamlı sorulmuştur.  Modern 

çağda bu sorunun tekrar gündeme gelmesiyle birlikte yeni bir yöntem arayışıyla karşı 

karşıya kalınmıştır. Yeni yöntem arayışları pek çok islam ülkesinde modernleşme ile 

başlayan problemlerin çözümünde önemli bir yer almaktadır.  

 Osmanlı İmparatorluğu'nun son yıllarında, Müslüman toplumların büyük bir 

kısmı Avrupa devletlerinin sömürgesi olmuştur. Batı ile gelen modern düşünce, bilim 

ve teknoloji ile birlikte İslam topraklarında iki farklı düşüncenin oluşumuna sebep 

olmuştur. Birinci düşünce tarzı Batı’dan gelen her türlü yeniliği reddedip, Batı’yı bir 

düşman olarak algılamaktır. İkincisi ise, Batı'dan gelen yenilikleri eleştirmeden kabul 

edip Batılaştırma'yı teşvik etmektir. Birinci düşünce tarzı İslami kimliği korurken 

diğeri modernleştirmeyi hızlandırmıştır.
1
 

Bir tarafta ulema diğer tarafta aydınların olması nedeniyle yenilik konusu 

genelde bir kutuplaşma içinde ele alınmaktadır. Fakat bazı düşünürler Osmanlı 

ulemasının Tanzimat reformlarını desteklemesini dikkate alarak söz konusu 

kutuplaşma teorisinin yanlış olabileceğini dile getirmektedirler.
2
 

Zihniyet dünyasındaki bu değişim İslam ilimlerine de yansımıştır. En büyük 

dönüşüm Kur’an ve tefsir çalışmalarında olmuştur. Modern zamanlarda ortaya çıkan 

yeni tefsir yaklaşımları ile ilgili Batı'da yazılan çalışmalardan bahsedilmesi gereken 

bir kaç eser vardır. En önemli çalışmalardan biri Macar oryantalist İgnaz 

Goldziher'in Die Rictungen der İslamischen Koranauslegung
3
adlı eseridir. Ayrıca 

                                                           
1
 Bkz.: İra M. Lapidus, İslam Toplumları Tarihi, İstanbul, İletişim, 2010., s. 11-32;  Hans Küng, 

İslam: Past, Present and Future, London, One World Oxford, 2007., s. 390-425.  
2
 Hans Küng, İslam: Past, Present and Future, s. 417, 418, 419. 

3
Ignaz Goldziher,  Die Richtungen der islmischen Koranauslegung. An der Universität Upsala 

gehaltene Olaus-Petri-Vorlesungen, Leiden, Brill, 1952. 



 
 

2 
 

Hollanda'lı oryantalist J. M. S. Baljon’un Modern Muslim Koran İnterpretation
4
ve 

diğer bir Hollanda'lı oryantalist J. J. G. Jansen’in The interpretation on of the Quran 

in Modern Egypt
5
adlı eserleri sayılabilir. 

Baljon kendi eserinde modern çağda ortaya çıkan tefsir çalışmalarını ele 

alırken Seyyid Ahmed Han gibi Hint'limodernistlerin görüşlerine daha fazla yer 

vermektedir. Jansen ise Mısır’da ortaya gelen modern tefsir çalışmalarını ele alır. 

Akademisyenlerin, Goldziher’in eserinin tefsir yazımında ne kadar önemli bir yere 

sahip olduğu dikkatlerinden kaçmamıştır. Bu bağlamda Mustafa Öztürk Osmanlı 

Tefsir Mirası adlı eserinde Goldziher’in söz konusu eserin Muhammed Zehebi ve 

İsmail Cerrahoğlu gibi Müslüman müelliflerin tefsir tarihi alanındaki eserlerine nasıl 

tesir etiğini ortaya koymaktadır.
6
 

 Goldziher’in eserine gelince, "Der Islamische Modernismus Und Seine 

Koranauslegung" başlıklı son bölümünde ilk defa modern tefsir dönemine dikkatleri 

çekmiş olduğu görülür. Goldziher burada modern tefsir çerçevesinde iki yeni 

yaklaşımı tanıtır.
7

 Birinci yaklaşım Avrupa ve modern bilime yönelik bir 

yaklaşımdır. Bu yaklaşımın savunucuları genelde Avrupa’da eğitim gören şahsiyetler 

olmuşlardır. Onların İslam geleneğinin ilmi mirasını yüzeysel tanımalarından dolayı, 

bazı yorumları İslam öğretilerine aykırıdır. Bu yüzden Zehebi ve Cerrahoğlu’nun 

tefsir tarihi eserlerinde bu tefsir yaklaşımı ilhadi tefsir okulu olarak da 

isimlendirilmiştir.
8
 Goldziher, ikinci yaklaşımın öncüleri olarak Cemaleddin Afgani, 

Muhammed Abduh ve Reşid Rıza’yı sunmaktadır. Onların Kur'an anlayışını, 

modernleşmeyi tamamen kabul etmeya da tamamen reddetme arasında bir orta 

pozisyon olarak kabul etmektedir. Muhammed Abduh İslam geleneğinin 

eleştirilmesini teşvik ederek, Kur'an'ın doğru anlamının asırlar boyunca dil ve 

mezhebi tartışmalar içerisinde kaybolduğunu iddia etmektedir. Bu yüzden O'na göre 

Kur'an'ı vasıtasız yorumlamak gerekmektedir. Müslüman toplumların gelişmesini 

                                                           
4
Johannes M. S. Baljon, Modern Muslim Koran İnterpretation 880-1960, Leiden, E.J. Brill, 1968. 

5
Johannes J. G. Jansen, The Interpretation of the Koran in Modern Egypt, Leiden, E. J. Brill, 

1974. 
6
Bkz.: Mustafa Öztürk, Osmanlı Tefsir Mirası, Ankara, Ankara Okulu, 2012., s. 113. 

7
Bkz.: Ignaz Goldziher,  Die Richtungen der islmischen Koranauslegung. An der Universität 

Upsala gehaltene Olaus-Petri-Vorlesungen, Leiden, Brill, 1952., s. 310-370. 
8
Bkz.: İsmail Cerrahoğlu,  Tefsir Tarihi, Ankara, Fecr Yayınevi, 1996., s.311-350; Muhammed es-

Seyyid HüseyinZehebi, et-Tefsir ve'l-Müfessirun,  Kahire, Matbaatü’s-Saade, 1961., s. 188-189. 



 
 

3 
 

teşvik etmek için ictihad konusuna önem vermesi, o'nun bu yaklaşımını akılcılık 

perspektifine dönüştürmüştür. Abduh’un tefsir görüşleri hem gelenekselciler hem de 

yenilikçiler arasında ün kazanmıştır. Bu yaklaşım müslümanların toplumsal sorunları 

ile ilgilenmesi nedeniyle ictimai tefsir okulu olarak da isimlendirilir.
9
 

Modern tefsir tarihi alanında bazı akademik sorunlarla da karşılaşmaktayız. 

Bu sorunların başında modern tefsirin isimlendirilmesi gelmektedir. Genelde bu 

dönem tefsirleri Modern Tefsir ya da Çağdaş Tefsir isimleri ile anılır. Buradaki 

çağdaş ifadesi bazen zaman, bazen de perspektifi ifade edebilmektedir.
10

 

Modern tefsir yaklaşımlarına gelince karşımıza ikinci sorun çıkmaktadır. 

Modern döneme ait tefsir yorumlamaları klasik kategorilerden (rivayet, dirayet, 

fıkhî...) farklıdır. Modern tefsirin bahsettiğimiz tarihsel olarak (modern, çağdaş, 

günümüz) sınıflandırılması yanında, ideolojik eğilimlere göre ayrımlar da 

bulunmaktadır. Mesela  gelenekselci, modernist, reformcu, tarihsel olarak 

isimlendirilmesi gibi.
11

 Bazı müelliflerde bu şekilde farklı kriterlere göre yapılan 

tasniflerin karıştırılmış olduğu da görülür.
12

 Bu bağlamda tefsir tarihi alanında bazı 

şahısların yapmış olduğu tefsir faaliyetlerindeki farklılıklar ortaya çıkmaktadır. 

Örnek olarak, Hindistan modernistleri arasındaki Sir Seyyid Ahmed Han’ın tefsir 

çalışmalarının hangi tefsir yaklaşımına ait olduğunun, net olarak ortaya 

konulamadığı hemen fark edilir. BazılarıO'nu Muhammed Abduh ile aynı kategoride 

değerlendirirken; diğerleri ise seküler ve modernistler arasında zikretmekte, ya da 

ilhâdi tefsir grubuna yerleştirmektedirler. 

Modern tefsir tarihi alanında üçüncü bir sorun olarak, temsil sorunu karşımıza 

çıkmaktadır. Çağdaş İslam düşüncesinin henüz sistemleşmemesi nedeniyle, bu 

düşüncede yöntemler ve yaklaşımlar yerine, şahısların merkeze alındığı görülür. Bu 

yaklaşım önce Batı'lı yazarlar tarafından uygulanmaya başlanmış, daha sonra 

Müslümanlar tarafından benimsenmiştir. Burada sormamız gereken soru, Batı'lı 

                                                           
9
 Ismail Cerrahoğlu, Tefsir Tarihi, s. 369-406; Zehebi, et-Tefsir ve'l-Müfessirun, s. 213-252. 

10
 Mustafa Karagöz, Tefsir Tarihi Yazımı ve Problemleri, Ankara, Araştırma Yayınları, 2014., s. 

101, 102, 103.  
11

 Necmettin Gökkır, “Modern Türkiye’de Kur’an’a Yaklaşımlar”, Tefsire Akademik Yaklaşımlar 

2, ed. Mehmet Akif Koç ve İsmail Albayrak, Ankara, Otto, 2013., s. 190. 
12

 A.g.e., s. 191. 



 
 

4 
 

yazarların seçtikleri Modern İslam düşüncesi temsilcilerinin, ne kadar İslam ilim 

dünyasını gerçekten temsil edebilecekleridir.
13

 

Bu bağlamda daha önce de belirttiğimiz gibi, Goldziher tarafından ilk olarak 

ortaya konduğu belirtilerek söz konusu edilen iki yaklaşımın tasnifi, bazı ilaveler ve 

değişimlerle Muhammed Zehebi ve İsmail Cerrahoğlu gibi çağdaş müellifler 

tarafından benimsenmiş ve o şekilde sürdürülmüştür.
14

 Goldziher ve o'nun metodunu 

takip edensöz konusu müellifler, sadece Mısır ve Hindistan yarımadasında bulunan 

tefsir çalışmalarına yer vermektedirler. Son zamanlarda bunu bir eksiklik olarak 

algılayan bazı müellifler, Osmanlı topraklarında, Uzak Doğu’daki Malay 

bölgelerinde ve diğer Müslüman coğrafyalardayapılan tefsir çalışmalarını tefsir tarihi 

eserlerine dâhil etmek gerektiğini savunmaktadırlar.
15

Bu öneri, Mustafa Karagöz’ün 

Tefsir Tarihi Yazımı ve Problemleri adlı eserinde sunulmuştur. Ayrıca Karagöz bu 

eserinde meal konusuna da vurgu yaparak, meal birikiminin tefsir tarihi yazımına 

eklenmesi gerektiğini ortaya koyar. 
16

 

Günümüzde ise bölgesel tefsir faaliyetleriyle ilgilenen araştırmacıların 

sayısının artmasıyla birlikte, tefsir tarihi alanında Arap olmayan müelliflerin eserleri 

de yer almaya başlamıştır. Bizim bu araştırmamız, tefsir tarihindeki söz konusu 

boşluğun doldurulmasına  katkıda bulunacaktır. 

Şimdi modern tefsiri tanımlamaya çalışalım. Modern tefsirin özelliklerini 

ortaya koyarak ''Modern tefsir nedir?'' sorusunu cevaplamaya çalışacağız. Müelliften 

müellife değişen çağdaş tefsirin ne olduğuna dair yapılan tanımlarda, birkaç noktada 

ittifak edildiğini fark ettik. Bu hususlar şunlardır: 

- Modern tefsir, modern dönemde yapılan tefsir çalışmalarıdır. 

- Modern tefsir, kısmen modernlik öncesi İslami ıslahat hareketlerinin 

fikirlerindenkaynaklanmaktadır. 

- Modern tefsir, kısmen Batı’lı fikirlerden kaynaklanmaktadır. 

                                                           
13

A.g.e., s. 191,192. 
14

Mustafa Karagöz, Tefsir Tarihi Yazımı, s. 104. 
15

Bkz.: Mustafa Karagöz, Tefsir Tarihi Yazımı, s. 135, 154; Mustafa Öztürk, Osmanlı Tefsir Mirası 

s. 114; Johanna Pink, Sunnnitischer Tafsir in der Modernen İslamischen Welt, Leiden, Boston, 

Brill, 2011, s. 35. 
16

 Mustafa Karagöz, Tefsir Tarihi Yazımı, s. 135-146. 



 
 

5 
 

- Modern tefsir, çeşitli yeni yaklaşımlardan oluşmaktadır. 

 

Yukarıda gördüğümüz gibi, modern tefsir bazen İslam geleneğine dayanan 

fikirlerden bazen de Batı'dan nakledilen yaklaşımlardan kaynaklanır. Buna göre 

modern tefsirin iki temel eğilimi vardır. Birincisi revivalist/yenilikçi/ıslahatçı olarak 

adlandırılabilir. İkincisi ise metodolojiyi Batı'dan alan, reformcu/modernist/batılı 

olarak ifade edilebilir.
17

 

Literatürde modern tefsir yaklaşımları konusunda daha da detaylı ayırımlar 

bulunmaktadır. Bunlar kısaca aşağıdaki gibidir:
18

 

1. İctimai Tefsir Yaklaşımı 

2. Bilimsel Tefsir Yaklaşımı 

3. Edebi ya da Dilsel Tefsir Yaklaşımı 

4. Tarihsel Tefsir Yaklaşımı 

5. Konulu Tefsir Yaklaşımı 

 

Klasik tefsir yaklaşımı çerçevesinde hemen hemen bütün müfessirler 

Kur’an’ın lafızlarını araştırarak onların anlamlarının ortaya konmasında ilahi muradı 

keşfetmek içinçabalamışladır. İlahin murad klasik tefsir yaklaşımında merkez nokta 

olmuşken, modern tefsirin ilk grubu olarak zikrettiğimiz ictimai tefsir yaklaşımında 

ise ilahi murad’ın yerini toplum ve müfessirin aldığını görmekteyiz.
19

 Ya da diğer bir 

terminoloji ile ifade edersek, tefsir ilminde yazar merkezli yaklaşımdan okuyucu 

merkezli yaklaşıma geçiş söz konusudur.
20

İctimai tefsir eserleri, müslümanların bu 

dünyadaki günlük faaliyetleri, adalet ve sosyal güvenliği ile ilgilenmektedir.
21

 Bu 

kategoriye ait tefsir eserleri modern bilim ile Kur’an arasında herhangi bir çatışmayı 

kabul etmezler. Bu yaklaşımın en önemli örneği Muhammed Abduh ve Reşid 

                                                           
17

 Necmettin Gökkır, “Modern Türkiye’de Kur’an’a Yaklaşımlar”, s. 194. 
18

 Johanna Pink, Sunnnitischer Tafsir, s.32, 35. 
19

 Necmettin Gökkır, “Modern Türkiye’de Kuran’a Yaklaşımlar”, s. 201. 
20

Halilrahman Açar, „Okura”, Kuran’a Bilimsel-Filolojik-Pratik Yaklaşımlar, Ankara, Fecr 

Yayınevi, 1993., s. 9, 10. 
21

Johannes J. G. Jansen, Kur’ana Bilimsel-Filolojik-Pratik Yaklaşımlar, Ankara, Fecr Yayınevi, 

1993., s. 23. 



 
 

6 
 

Rıza'nın ortaya koydukları el-Menar tefsiridir. Bu tefsir yaklaşımın Türkiye'deki 

örneği ise Süleyman Ateş'in Yüce Kur'an'ın Çağdaş Tefsiri'dir.
22

 

 İkinci sırada bahsettiğimiz bilimsel tefsir yaklaşımında; modern bilim 

keşiflerinin önceden Kur’an’da bulundukları varsayımından hareket edilerek, 

Kur'an'ın akıl ve ona dayanan modern bilim ile hiçbir çatışmasının olmadığı tespit 

edilmeye çalışılmaktadır. Bilimsel tefsir yaklaşımını, müslümanların 19 ve 20. 

yüzyılda Batı'nın bilimsel ve teknolojik gelişmeleri ile karşılaştıklarında 

geliştirdikleri bir savunma psikolojisinin ifadesi olarak anlayabiliriz. Bu yaklaşımın 

en meşhur örneği Tantavi Cevheri’nin el-Cevâhir fi Tefsîri'l-Kur'ân adlı eseridir.
23

 

Dilsel tefsir yaklaşımı ise Kur’an’ı bir edebiyat eseri olarak ele alarak, 

Kur’an’ın ifadelerinin vahyin nüzul zamanında ne anlama geldiğini dilsel düzeyde 

ortaya koymaya çalışmaktadır. Burada Emin Huli ve Aişe Abdurrahman bintü'ş- 

Şati'nin tefsir eserlerini örnek olarak dile getirebiliriz. Bu bağlamda J. J. G. Jansen’in 

Kur’an’ın zahir (dilsel) anlamı ile uğraşmak için müfessirin Müslüman olması 

gerekmediğini iddia etmesi enteresandır.
24

 

Tarihsel tefsir yaklaşımına gelince, bu yaklaşımın temsilcileri içerisinde 

Türkiye’de en sık dile getirilen düşünür Fazlur Rahman’dır. Bu tefsir yaklaşımı, Batı 

düşüncesindegeliştirilen tarihsel eleştiri metoduna dayandırılmıştır. Tarihsel eleştiri 

metodu, bir edebi metnin ortaya çıktığı tarihi bağlamı araştırıp, metnin arka planını 

ortayaçıkartarak metnin anlamını ortayakoymaktır.
25

 

Son grubumuz olan konulu tefsir yaklaşımı ile, Kur’an’ın ayet ayet 

yorumlanmasıyerine, Kur’an’ın temel konularının belirlenmesine çalışılmaktadır. Bu 

yaklaşım, günümüz hayat şartlarında insanlara Kur'ani bilgilere daha hızlı ulaşma 

imkanı sağlamaktadır. Bu tefsir yaklaşımı hakkında, diğer yaklaşımlariçerisinde 

Tefsiru’l Kuran’i bi’l Kur’an yönteminin en fazla uygulandığı yaklaşım olduğu 

                                                           
22

 Necmettin Gökkır, “Modern Türkiye’de Kuran’a Yaklaşımlar”, s. 201-203. 
23

 Bkz.: Şehmus Demir, “Kur’anı’ın Bilimsel Verilerle Yorumlanması: Tarihsel Süreç ve 

Değerlendirme”, Tefsire Akademik Yaklaşımlar 1, ed. Mehmet Akif Koç ve İsmail Albayrak, 

Ankara, Otto, 2013, s. 273-296; Necemttin Gökkır, “Modern Türkiye’de Kuran’a Yaklaşımlar”, s. 

207, 208, 209. 
24

 Johannes J. G. Jansen, Kuran’a Bilimsel-Filolojik-Pratik Yaklaşımlar, Ankara, Fecr Yayınevi, 

1993., s. 23. 
25

 Necmettin Gökkır, “Modern Türkiye’de Tefsire Yaklaşımlar”, s. 212. 



 
 

7 
 

söylenebilir. Bu yaklaşımı uygulayan müfessirler Kur’an surelerini bir araya getiren 

bir üst mantığın var olması gerektiği varsayımı ile, bütün Kur’an’ın ana mantığının 

ne olduğunu belirlemeye çalışmaktadırlar. Bu yaklaşıma en büyük katkıyı Fazlur 

Rahman,Major Themes of the Quran adlı eseriyle yapmıştır. Bu çalışmamızda 

Mahmud Şeltut’un konulu tefsir eserinin Bosna'daki etkisi kısaca ele alınacaktır. 

Konulu tefsir eserlerinin klasik tefsirlere ait klasik bir metodu yoktur. Bunlarİslami 

konularla ilgilenen alanlardaki eserler gibi algılanmaları nedeniyle diğer eserlerden 

kesin bir ayrım yapmak imkansız olmaktadır.
26

 

Burada kısaca modern tefsir eserlerine ait diğer bir tasnifi ortaya koymanın 

faydalı olacağını düşünüyoruz. Johanna Pink yazdığı Sunitischer Tafsir in der 

Modernen Islamischen Welt adlı eserinde farklı bir tefsir eserleri sınıflandırmasını 

ortaya koyar:
27

 

1. Bilginler ya da Âlimler Tarafından Yazılan Tefsir Eserleri 

(Gelehrtenkommentare) 

2. Kurumlar Tarafından Neşredilen Tefsir Eserleri (Istitutionenkommentare) 

3. Vaizler Tarafından Yazılan Tefsir Eserleri (Predigerkommentare) 

 

Birinci kategoriye ait tefsir eserleri, tek bir İslam âlimi ya da ilahiyatçı 

tarafından yazılmıştır. Bu eserler genelde çok ayrıntılı olup, müfessirler çeşitli ilim 

dallarına başvurarak o zamana/döneme kadarki en önemli tefsir eserinden alıntı 

yaparlar. Diğer bir deyişle müfessir kendi bilginliğini göstermeye çalışır. Bu tefsir 

türü klasik tefsir geleneğinden ayrılmaz. 

 İkinci gruptaki tefsir eserleri ise tek bir kişi değil bir kurum tarafından 

neşredilmiş olmakta ve genelde birden fazla yazarı bulunmaktadır. Bu tefsir 

eserlerinde genelde açık ve net yorumları ortaya koyan müfessirler, sonunda net bir 

sonuca varmaktadırlar. Burada bahsettiğimiz gruba ait tefsir eserleri, geniş okuyucu  

kitlesine yönelik olması nedeniyle daha basit bir üslup kullanmıştır. Genelde Arapça 

                                                           
26

 Johannes J. G. Jansen, Kuran’a Bilimsel-Filolojik-Pratik Yaklaşımlar, s. 33. 
27

 Johanna Pink, Sunnnitischer Tafsir in der Modernen İslamischen Welt, s. 63-66. 



 
 

8 
 

olmayan bu tefsir eserleri kategorisinin, milli eğitimin ortaya çıkışına bağlı olması 

nedeniyle, modern bir fenomen olduğusöylenebilir.  

Üçüncü tefsir eserleri türü ise bahsettiğimiz birinci grubun karşıtıdır. 

Bilginlere ait tefsir eserlerinin hedefi açıklama ya da beyan etme olurken, vaizlerin 

eserleriyle müslümanların  dindarlık duygusunun tahrik edilmesi hedeflenmektedir.  

Norman Calder’e göre, tefsir yazılmasının hedefi bazen açıklama bazen 

yönledirme olmaktadır. Açıklamaya öncelik veren müfessirler çok yönlü bir yol 

seçip, genelde tek bir görüşün doğru olmamasını tercih ederler. Yönlendirmeye 

öncellik verenler ise belirli bir yorumlamanın doğruluğunu kanıtlamak isterler. 

Bazen farklı görüşleri sunmalarına rağmen, bunu kendi görüşlerini desteklemek için 

yaparlar. Norman Calder ikinci grubun yaklaşımını ortaya koyan ilk müfessir İbn 

Kesir olduğunu iddia eder. Çünkü ilk kez İbn Kesir’in tefsirinde farklı görüşlerin 

aktarımının azalması fark edilmektedir. Tefsir eserlerinin çoğunun özelliği bu 

düşünce silsilesinin ortasında bir yerde bulunmaktır.
28

 Modern tefsir eserlerinin 

özellikleri ise, her iki yönde bulunduklarını göstermektedir. 

B. Araştırmanın Amacı ve Hedefleri 

 

Modern dönemde izhar olan tefsir yaklaşımları, İslam dünyasının farklı 

coğrafyalarında farklı şekillerde ifade edilmiştir. Müslümanların evrensel 

liderliğininkaybedilişi sonrasında evrensel bir reform gerçekleştirilmesi mümkün 

değildi. Bu yüzden İslam dünyasında, evrensel düzlemden bölgesel düzeye geri 

dönülüp Arap olmayan toplumların kendi dillerinde çeşitli ilmi faaliyetleri 

uygulanmaya başlandı. Fakat Müslüman toplumlar birbirlerinden hiçbir zaman 

tamamen kopmamış İslam merkezleri arasında etkileşim devam ederek, yerli ve 

evrensel unsurların bir araya gelmesi devam etmiştir. 

Bu bağlamda modern dönemde ortaya çıkan İslami reformculuk ve 

yenilikçilik düşüncesine dayanan çeşitli tefsir eserleri farklı müslüman topraklarda 

ortaya çıkmaktadır. Bu açıdan 20. asırda Bosna Hersek’teki İslami reformculuk ve 

                                                           
28

 Johanna Pink, Sunnnitischer Tafsir in der Modernen İslamischen Welt, s. 301. 



 
 

9 
 

yenilikçiliğin etkisi altında ortaya çıkan, Boşnakça yazılan tefsir eserlerinin sayısı, 

son zamanlarda Bosnalı ilahiyatçılar ve akademisyenler tarafından araştırılmış ve 

sunulmuştur. 

Modern tefsir alanındaki tasnif ve temsil sorunları Bosnalı ilahiyatçıların 

çalışmalarında da karşımıza çıkmaktadır. Bosna'da modern tefsir konusundaki 

literatürü değerledirirken Bosnalı İlahiyatçı Enes Kariç öne çıkmaktadır. O'nun 

Bosna’daki modern tefsir yaklaşımı konusunda en önemli mekaleleri, Pirlozi za 

povijest islamskog mišljenja u Bosni i Hercegovini 20 stoljeća
29

 (20. Asrın Bosna 

Hersek'te İslam Düşüncesi Tarihine Katkıları) adlı eserinin birinci cildinde yer 

almaktadır. bir diğer araştırmacı yasal ve toplumsal açısından Bosna’daki modern 

İslam’ı ele alan Fikret Karçiç'dir. O, Društveno pravni aspekt islamskog 

modernizma
30

 (İslami Modernizmin Toplumsal ve Yasal Yönleri) adlı eserinde, 

Osmanlı Devleti’nden ayrılış sonrası dönemlerde gerçekleştirilen Bosna’nın 

modernleşmesini ve bu bağlamda Bosna’nın İslam anlayışının değişmesini de 

değerlendirmektedir. 

20. asrın birinci yarısında modern Bosnalı alimler arasında en etkili Mehmed 

Cemaleddin Çauşeviç’in olduğunu iddia ederek, O'nu bir İslam reformisti ve 

ıslahatçısı olarak adlandıran Enes Kariç, bir çalışmasında Çauşeviç'in Muhammed 

Abduh’un fikirlerinden etkilenmiş olduğunu iddia eder. Diğer yandan Fikret Karçiç 

Çauşeviç’in fikirlerini Hindistan'lı modernistlerin fikirlerine benzetmiştir. Daha 

doğrusu Enes Kariç, Çauşeviç’in Kur’an’a yaklaşımını incelerken Çauşeviç ve 

Muhammed Abduh’un fikirleri arasında bir bağlanıtı kurmaya çalışıp, Çauşeviç’in 

benimsediği tefsir yöntemini ön plana çıkarmak istemektedir. Fikret Karçiç ise 

Cemaleddin Çauşeviç’in Avrupa’ya karşı samimi duruşu bağlamında O'nun ideolojik 

fikirlerini ele almaktadır.  

20. asrın ikinci yarısına gelince Bosnalı İslam alimleri ve aydınları arasında 

en etkilisinin Hüseyin Cozo olduğu kabul edilmektedir. Kariç, Cozo’nun eserlerini 

                                                           
29

 Enes Karić, Prilozi za povijest islamksog mišljenja u Bosni i Hercegovini XX stoljeća, Sarajevo, 

el-Kalem, 2010. 
30

 Fikret Karčić, Društveno - pravni aspekt islamskog modernizma, Sarajevo, Des, 1990. 



 
 

10 
 

incelerken O’nun “Husein Đozo i islamski modernizam”
31

 (Husein Cozo ve İslami 

Modernizm) adlı çalışmasında  tefsir düşüncesi hakkında iki şey belirlemiştir:  

- Cozo’nun Menar okulu takipçisi olması  

- Cozo’nun düşüncesinin İslam modernizminden kaynaklanması  

 

 Enes Kariç söz konusu çalışmasında Cozo'nun tefsir yaklaşımını tasvir 

ederken Menar okulu tabirinikullanmaktadır. Kariç, Cozo'nun tefsir ile ilgili fikirleri 

ile Abduh'un ıslahat fikirleri arasında bağlantı kurarar. Ayrıca Cozo'nun tefsir eserini 

çok fazla ele almadan geniş bir çerçevede, Menar okulunun takipçisi olduğunu 

belirtir. 

İctimai tefsir yaklaşımının en önemli örneği olarak Muhammed Abduh ve 

Reşid Rıza'nın tefsir eserini önce dile getirdik. Bu bağlamda Cozo'nun tefsir 

yaklaşımının ictimai yaklaşım olarak adladırılmasının doğru olup olmadığını 

sorgulamamız gerekmektedir. 

Modern dönemdeki İslam dünyasında ortaya çıkan İslam alimleri ve 

aydınların düşünceleri sistematik bir yapıya sahip değildir. Genellikle alimler ve 

aydınlar seçici (selective) olup temelde birbilerine karşı olan fikirleri bir arada 

benimsemiştir. Aynı şekilde konumuz olan Bosnalı alimler Cemaleddin Çauşeviç ve 

Hüseyin Cozo'nun eserlerinde ortaya koydukları fikirlerin farklı ideolojilere ve 

yaklaşımlara ait olup olmadığı ve kendi içerisinde farklı düşünceleri barındırıp 

barındırmadığı araştırılması gereken bir noktadır. Dolayısıyla bu alimlerin tefsir 

sahasında ortaya koydukları fikirlerin bahsettiğimiz modern tefsir yaklaşımları 

çerçevesi yer yer alıp almadıkları ve bu özelliklere aynı şekilde sahp olup 

olmadıkları önem arz etmektedir. Bu bizi Modern tefsirin genel özelliklerinini her 

yerde aynı şekilde yansıdığını ispatlayacaktır. 

Bu yüzden bu çalışmamızda Bosna Hersekte'ki modern tefsirin ne olduğunu 

tesbit etmek ve onun hangi modern tefsir yaklaşımına ait olduğunu belirlemek 

istiyoruz. Bizim bu çalışmamızla ulaşmak istediğimiz hedef, modern çağdaki reform 

                                                           
31

Enes Karić, ''Husein Đozo i islamski modernizam'', Prilozi za povijest islamksog mišljenja u 

Bosni i Hercegovini 20 stoljeća, Sarajevo, el-Kalem, 2010., s. 515-554. 



 
 

11 
 

anlayışını yerel/milli bir bağlamda ele almak ve böylece Bosnalı modernleşme 

tecrübesini ortaya koymaktır. Bununla beraber modern dönemdeki Bosna Hersek 

tefsir faaliyetlerini daha geniş bir bağlama koymak ve o şekilde Boşnakça olarak 

yazılan tefsir eserlerini anlaşılır kılmak ve özellikle Türk akademisyenler için 

erişilebilir hale getirmek olacaktır. 

C. Araştırma Yöntemi 

 

Bu çalışmamızda tümdengelim yöntemi uygulanmıştır. Tezimizde öncelikle 

19. ve 20. yüzyılın Bosna Hersek'teki modernleşme süreci hakkında bilgileri sunarak 

tarihi bir arka plan oluşturulmuştur. Sonra modernleşme ile ortaya çıkan yenilikçilik 

ideolojisine dayanan Bosna Hersek'te ortaya çıkan yenilkçi fikirler ele alınacaktır. 

Neticede bu fikirlerin tefsir ilmine yansımaları üzerinde de durulacaktır. Bosnalı 

İslam alimlerin ve aydınların düşüncesini araştırıldığında metin analizi ve 

karşılatırmalı yöntem kullanılmıştır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

12 
 

I. BÖLÜM 

BOSNA HERSEK VE MODERNLEŞME SÜRECİ 

 

Bu bolümümüzde  genel olarak İslam dünyasında modernleşme süreci ve 

özelde Bosna modernleşmesi üzerine tarihsel bilgi verilecektir. Bosna'da yeni İslami 

kurumlar ve modernleşme süreci ele alınarak, değişimin başladığı yenilikler 

dönemde reformların ne olduğu tarihi arkaplanı ile birlikte kısaca ortaya 

konulacaktır. Bu reformlardan ne kadarının gerçekleştirilebildiğini tartışıp, İslami 

eğitim konusunu yakından ele alacağız. Nitekim Bosna Hersek’te Osmanlılar ile 

Avusturyalı'lar tarafından devlet ve toplum düzeyinde gerçekleştirilmeye çalışılan 

reform süreci modernleşme süreci olarak bilinmektedir. Bosna’da modernleşme 

süreci Müslüman topluluğunu çokça etkilemiş ve yüzyıllarca sürdürüldüğü İslami 

kurumlar sahasında temel değişmelere neden olmuştur.  

  

A. İslam Dünyasında Modernleşme 

 

Modernite/modernlik insanlık tarihinin en üst aşaması olarak kabul 

edilmektedir. Fakat modernitenin ne olduğunu sorduğumuzda bu konuda net bir 

cevap alabilmemiz mümkün görünmemektedir. Alman düşünür Jurgen Habermas (d. 

1929-)onu tarihin yenilenmiş anlayışına dayalı yeni bilinç olarak tanımlamaktadır.
32

 

Andrew Rippin (d. 1950-) ise modernitenin hangi unsurlardan oluştuğunu ortaya 

koymaktadır: bağımsız ulus devletlerin kurulması, teknolojiye dayanan bilim, 

bürokratik rasyonalizme dayanan toplum organizasyonu, kazancın maksimize 

edilmesi mücadelesi ve laikleştirme (secularization).
33

 

 Fazlur Rahman'a (v. 1988.) göre modernitenin iki aşaması vardır: fikri ve 

ekonomik. Fazlur Rahman'a göre modernite temelde entellektüel bir harekettir. Bu 

                                                           
32

Fikret Karčić, Bošnjaci i izazovi modernosti – kasni osmanlijski i habsubrški period, Sarajevo, 

Islamksa Misao, el-Kalem, 2004., s. 17. 
33

Andrew Rippin, Muslims, Thier Religius Beliefs and Practices, 2. Contemporary Period, 

London and New York, Routledge, 1993., s. 13. 



 
 

13 
 

nedenle ikinci aşama aslında modernitenin çöküş sureci olmaktadır.
34

 Mustafa 

Öztürk, Kur’an ve Tefsir Kültürümüz adlı eserinde modernlik/modernite kavramının 

Müslüman entellektüeller tarafından kullanılmasının oldukça yeni sayıldığını iddia 

eder. Müslümanlarınbu kavram ile tanışmalarına bir ölçüde Fazlur Rahman ve O'nun 

Islam and modernity (İslam ve Çağdaşlık) adlı eseri vesile olmuştur.
35

 

19. ve 20. asırda Müslümanlar modernite ile iki şekilde karşılaşmışlardır: 

Müslüman toplumunun iç modernleşmesi (Osmanlı Tanzimat sureci) ile ve sömürge 

yöntemi tarafından Müslüman toplumuna dayatılan modernleşme. Bu bağlamda 

Bosnalı Müslümanlar da her iki modernleştirme tarzıyla karşılaşmışlardır.
36

 

Modernliğe karşı bir tepki olarak İslam dünyasında bu zamanlarda ortaya 

çıkan ıslahat ve yenilikçi düşünce akımı tarafından, İslam’ın kendisinin yenilenme 

gerektirdiğini ortaya koyup İslam geleneğinin incelenmesini savunarak, İslam’ın ana 

kaynaklarına geri dönmesi mecburiyeti savunulmuştur. Bunun yanında Batı ile 

tartışma içine girmiş ancak modern bilimlerden etkilenmiş reformcular, modern 

zamana göre İslam kaynaklarının yeniden yorumlanması gerektiğini savunmuşlardır. 

İslami reformculuk ve modernizm, İslam ilimleri özellikle de tefsir ilmi 

sahasında değişim noktasını temsil eder. Ayrıca modernistler sadece teorik düzeyde 

değil toplum içinde gerçekleştirilmesi gereken pratik reform programlarını ortaya 

koymuşlardır. Bu konuda genelde eğitim alanında reformlar ortaya konmuştur.  

Burada İslami ilimlerin öğretiminde temel reformlar gerçekleştirmeye çalışan 

Muhammed Abduh’dan bahsedebiliriz. O, toplumun zayıflığının temel nedeninin 

İslami klasik medrese eğitiminde yattığını iddia etmektedir. Abduh eserlerinde sıkça 

medrese eğitiminin (O'nun eserinde özellikle Ezher Medresesi'nden söz edilmektedir) 

taklit zincirinden kurtarılmasının önemine vurgu yapmıştır. Kısaca O'nun eğitimde 

gerçekleştirmek istediği hedeflerden biri Kur'an - Sünnet çerçevesinde bir düşünce 

                                                           
34

Alparslan Açıkgenç, ''Fazlur Rahman'ın Hayatı, Görüşleri ve Eserleri'', İslam ve Çağdaşlık, Ankara, 

Fecr Yayınevi, 1990.,s. 35, 36. 
35

Mustafa Öztürk, Kur’an ve Tefsir Kültürümüz, s. 134. 
36

Fikret Karčić, ''Muslimani Balkana na pragu 21 vijeka'', Islamske teme i prespketive, Sarajevo, el-

Kalem, 2009., s. 116. 



 
 

14 
 

kurmak ve akılcılık idi.
37

 Buna ulaşmak için İslam kültürü ile genel kültürü bir araya 

getirecek kapsayıcı bir eğitim metodu üzerinde çalışmıştır.
38

 

Muhammed Abduh’un İslami öğretim sahasında gerçekleştirmeye 

çalıştığı,teknik düzeyde olan reformları el-Ezher’de büyük bir itirazla karşılanmıştır. 

Bu konuda Nesrin Aktaran tarafından hazırlanan Muhammed Abduh’un Din Eğitimi 

Ile Ilgili Görüşleri adlı yüksek lisans tezinden alıntı yapmak istiyoruz: “Ezher’de 

reform için (Abduh’un) verdiği ivme, ölümünden sonra dahi hiçbir zaman tamamıyla 

yok olmamıştır. Son elli yıl boyunca üniversitenin birden fazla rektörü O'nun 

öğrencisi ya da takipçisi olmuştur. İçten ve dıştan gelen muhalefete rağmen o'nun 

çalışmasını gerçekleştirmeye durmaksızın devam etmişlerdir. Hourani'ye göre, Eğer 

Ezher bugün Abduh’un zamanında olduğundan farklıysa bunu büyük oranda 

Abduh’a borçludur.”
39

 

 Burada unutmamamız gereken şey 19. asrın sonları ve 20. asrın başlarında 

İslam dünyasında geleneksel İslami eğitim kurumları yanında modern seküler 

okulların ortaya çıkmış olmasıdır. O yıllardaki İslam dünyasında eğitim sistemi 

içerik ve yöntem bakımından klasik İslam düşüncesi ve  kültür mirasından 

kaynaklanıyordu. O zamanlardan beri bu iki eğitim sistemi arasında bir kutuplaşma 

söz konusudur.
40

 

19. ve 20. asırda İslam dünyasında sadece eğitim kurumları konusunda 

değişimler olmamıştır. Vakıf kurumları, Müslümanların yasal sistemi ve diğer 

alanlarda modernleşme süreci belli izleri taşımaktadır. Aslında modernliğin en büyük 

meydan okuması Müslümanların toplumsal kurumları alanında olmaktadır.
41

 

Şimdi Bosna’daki Müslüman toplumda ve onların eğitim kurumları alanında 

gerçekleştirilen modernleşme hakkında kısaca bilgi verelim. Bununla beraber bu 

dönemde Bosna’nın en önemli İslami eğitim kurumlarını ele alalım.  

                                                           
37

 Nesrin Aktaran, ''Muhammed Abduh’un Din Eğitimi İle İlgili Görüşleri'', Istanbul Üniversitesi,  

Felsefe ve Din Bilimleri, Sosyal BilimlerEnstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, İstanbul: 2015., s. 35. 
38

 A. g. e., s. 36. 
39

 A. g. e., s. 67. 
40

 A. g. e., s. 45. 
41

 Fazlur Rahman, Islam, Chikago, University Press, 1979., s. 214. 



 
 

15 
 

B. 19. ve 20. Asırda Bosna Hersek’te Modernleşme 

1. Osmanlı Dönemi 

 

Kaynaklara göre Osmanlılar'ın Viyana yenilgisi sonrası imparatorluğun 

çöküşü başlamaktadır. Bu bağlamda meşhur Boşnak âlimi Hasan Kafi Akhisar
42

 (m. 

1564-1615)'ınUsuli Hikem Fi Nizami'l-Alem
43

 adlı risalesi doğrudan Osmanlı 

imparatorluğunun ilk çöküş işaretlerini tartışmaktadır.  Bu konuda ilk eserler ve 

tartışmalar Osmanlı'nın kendisi tarafından yazılmıştır.
44

 

18. ve 19. yüzyıllarda Osmanlı hükümeti tarafından eski gücüne 

kavuşabilmek için devlet kurumlarının modernleştirilmesi önerilmiştir. Sultan 

Abdülmecid tarafından asker, devlet ve ekonomik sistemde reform 

gerçekleştirilmeye başlanmaktadır.  Bu reform devrine (1839-1876) Tanzimat 

dönemi denir. Sultanın Gülhane hatt-ı fermanıyla insan haklarının korunması, vergi 

toplama sisteminin yenilenmesi gibi değişimler ortaya  konmuştur.
45

 

 Fakat ortaya konan reformlar imparatorluğun her tarafında aynı başarı ile 

gerçekleştirilememiştir. Bosna'da 1826-1827 yılları arasında yeniçerilerin isyanları 

meydana gelmiştir.
46

 Bosnalı komutanların başında olan Husein Kapetan 

Gradaşçeviç 1831. yılında Kosovalı Mahmud Paşa, Buşatlı ile iletişim kurmuş ve 

birleşmiş, askerlerle Osmanlılar'a karşı zafer elde etmiştir. Fakat 1832. yılında 

Sultan, Bosna'ya 40. 000 askerini gönderip isyan bastırılmıştır.
47

 

 Bosnalı ulemeya gelince; özellikle bir kısmının reformlara karşı görüşleri 

vardı. Fikret Karçiç  Boşnaklar ve Modernliğin Meydan Okuması adlı eserinde 

Bosnalı ünlü tarihçi Mola Mustafa Başeski (v. 1809.)'nin oğlu Mustafa Firaki'nin 

                                                           
42

Bosna-Hersek’te Hasan Kafija Pruşçak ismiyle tanınmıştır. Muhammed Tayyib Okiç (1902-1977) 

Paris Üniversitesi Edebiyat Fakültesi'nde 1931 yılında Hasan Kafi ve eseri Nizamul Ulema üzerine 

doktora tezini yazmıştır: "Hasan Kafi de Bosnie, sa vie et ses oeuvres, avec la traduction de son 

ouvrage Nizamu'l-Ulema". 
43

Türkçesi: Osmanlı Yonetim Sanatı, Haz. Kenan Ziya Taş, İstanbul, 2011. 
44

 Bkz.: Bernad Lewis, “Ottoman Observers of Ottoman Decline”, Islam in History, Ideas, People, 

Events in the Middle East, London, Alcove, 1973., s. 209 – 222. 
45

 Roderic H. Davison, Reform in the Ottoman Empire 1856-1876, New York: Guardian Press,  

1973., s. 40. 
46

 Fikret Karčić, Bošnjaci i izazovi modernosti, s. 42. 
47

 A.g.e., s. 43-44. 



 
 

16 
 

yeni düzeni, Yezid'in düzeni
48

olarak adlandırmasından bahsetmektedir.
49

 F. Karçiç 

ulemanın bu muhafazakarlığının nedenlerini  şu şekilde anlatmaktadır: “Bosna bir 

sınır bölgesi olduğundan dolayı ve Viyana önünde Osmanlılar'ın yenilgisi yüzünden 

Müslümanlar kendi hayatlarının tehlikede olduğunu hissetmişlerdir. Sürekli sınır 

savaşı halinde muhafazakarlığın var olması doğaldır”.
50

 

1928. yılında asker, bürokrasi ve ulema sınıfları yeni kıyafetler ile 

donatılmıştır. Ulema bu eylemi İslam geleneğine bir saldırı olarak algılayıp bütün 

yenilikleri bid'at ve küfür olarak nitelendirmiştir.
51

 

Nolem Malcolm (d. 1956-) Kısa Bosna Tarihi adlı eserinde Hatt-ı Şerif'te 

sunulan prensipler temelinde iyi tasarlanmış olduğunu ortaya koyar. Malesef bu 

prensipler kötü koşullar içinde bulunan Bosna Hersek gibi uzak bölgelerde az ya da 

hiç bir etki etmemiştir. Zamanla Bosnalı Müslümanlar tarafından Osmanlı reformları 

kabul edilmiştir.Ayrıca Müslümanların bu karışık duyguları sonraki Avusturya-

Macaristan ile gelen modernleşmeyi kabul etmelerinde önemli bir rol oynayacaktır.  

2. Avusturya-Macaristan Dönemi 

 

 Bosna Müslümanları gerçek anlamdaki modernlikle Avusturya-Macaristan 

İmparatorluğu'nun gelişiyle yüzleşmişlerdir. Enes Kariç bunu Bosnalı Müslümanlar 

20. yüzyıla 1878 yılında başlamıştır
52

 kelimeleriyle ifade etmiştir  

Yeni iktidara karşı Müslümanlar tarafından doğal olarak direnç gösterilmiştir. 

1879 ve 1883 yıllarında Bosna'nın farklı bölgelerinde isyanlar başlamıştır. Fakat bu 

isyanların süresi kısa olmuştur. N. Malcolm'un söylediği gibi eğer yeni iktidarın 

büyük muhalifleri Bosna'yı terk etmeseydiler belki direnç daha da büyük 

                                                           
48

Yezid ibn Muavi 
49

 A.g.e., s. 40. 
50

 A.g.e., s. 41. 
51

 A.g.e., s. 42. 
52

Enes Karić, ''Predgovor '', Prilozi za povijest islamskog mišljena u Bosni i Hercegovini XX 

stoljeća, Sarajevo, El-Kalem, s. 10. 



 
 

17 
 

olabilirdi.
53

Bu bağlamda Bosna'dan göç edenlerin sayısı bazı kaynaklara göre 

100.000'den 300.000'e kadar değişim göstermektedir.
54

 

Diğer yandan Avusturyalılar  Bosna'ya gelişlerini bir kültürleşme misyonu 

olarak düşünmüşlerdir. F. Karçiç eserinde bir Avusturyalı bürokrat tarafından yazılan 

Wie konnte europaishe cultur nach Bosnian verplanzt warden (Avrupa Kültürü 

Bosna'ya nasıl nakledilebilir)adlı eserden bahseder. Bu eserde Bosna'nın ekonomik 

kazancının Fransa'nın Cezayir'da yaptığı gibi kültürleşme için kullanılması gerektiği 

ortaya  konmuştur.
55

 

 Bu dönemde Bosna'da modern eğitim görmüş bir aydın sınıfı ortaya 

çıkmaktadır. İlk bölümümüzde görüldüğü üzere Bosnalı Müslümanlar 

modernleşmeye karşı katı tepkiler göstermişlerdir. Bu bağlamda Avusturya-

Macaristan monarşisi Bosna'nın toplumsal, ekonomik ve kültürel yapısında silinmez 

bir iz bırakmış olduğunu ve sonraki tarih dönemlerinin bu dönem ele alınmadan 

anlaşılamaz olduğunu bilmemiz gerekmektedir.
56

 

 

 

C. İslami Eğitim Kurumlarının Modernleşmesi 

 

Fazlur Rahman'a göre, 19. ve 20. asırda Müslümanların en büyük 

karşılaştıkları değişim, onların geleneksel kurumlarının işlevselliğinin düşmesidir.
57

 

Bosna’da modern zamanlarda Müslümanların dini, yasal ve eğitim kurumları bazı 

değişmeler ile karşılaşmaktadır. Eğitim kurumlarına gelince Avusturya–Macaristan 

devleti geleneksel eğitim (medrese) kurumlarını kaldırmamış ve onların iç sistemine 

karışmamıştır. Fakat medreseler ve mektepler gibi geleneksel okulların yanında yeni 

okullar kurulmuştur.  

                                                           
53

Noel Malcolm, Bosna, kratka povijest, s. 257. 
54

 Bkz.: Mustafa Imamović, Historija Bošnjaka, Sarajevo, Preporod, 1998., s. 367- 372;  Noel 

Malcolm, Bosna, kratka povijest, s. 258. 
55

 Fikret Karčić, Bošnajci i izazovi modernosti, s. 83. 
56

 A. g. e., s. 12. 
57

 Fazlur Rahman, Islam, Chikago, University Press, 1979., s. 214. 



 
 

18 
 

Söz konusu yeni eğitim kurumlarına gelince Avusturya–Macaristan hükümeti 

tarafından resmi ilk ve ortaokullar, teknik liseler, genel liseler (Gymnasium, 

Realschulen),ve Öğretmenlik koleji kurulmuştur.
58

 

İslam eğitimine gelince 1887 yılında Şeria yargıçları ve memurları yetiştiren 

Şeriat Kadılık Okulu ya da Mektebi Nuvab (Šerijasko sudačka škola) adlı bir 

yüksekokul kurulmuştur. Bu okulun resmi öğretim programı klasik İslam 

Hukuku'nun yanında Avusturya-Macaristan yasal sistemini de içermektedir.
59

 Şeriat 

kadılık okulu ulema ve seküler aydınlar arasında ortaya çıkan boşluğun 

doldurulmasında önemli bir yer almaya başlayacaktır.  Bu okulda modernleşmeyi 

kabul eden bir ulema sınıfı ve İslam'ı kabul eden aydınlar yetiştirilecektir.  Örnek 

olarak bizim ileride daha detaylı ele alacağımız İslami modernizme eğilimli Bosnalı 

en etkili İslami alimler Cemalledin Mehmed Çauşeviç ve Husein Cozo'nun bu okul 

ile bir irtibatı olduğunu fark ettik. Çauşeviç bu okulda hocalık yaparken, Cozo bu 

okuldan mezun olmaktadır. F. Karçiç Muhammed Arnus’un İslam hukuk tarihi ile 

ilgilenen eserinde Şeriat kadilik okulu o zamanlarda şeriat öğretimi veren eğitim 

kurumlarının en kalitelisi olduğunu söylediğinden bahsetmektedir.
60

 Bu okulun 

binası Bosna’da daha önce bulunmayan enedlüs (pseudomaurski) tarzında inşa 

edilmiştir. Aynı binada sonraki dönemde VIŞT (İslam Şeria ve Teoloji Yüksekokulu) 

ve Saraybosna İlahiyat Fakültesi yer alacaktır. 

Mehmed Cemaleddin Çauşeviç’in teşvikiyle bu okul 1937. yılında fakülte 

düzeyine yükselmiş olacaktır. Yugoslavya Krallığı zamanında Şeria mahkemelerinin 

tesir çerçevesinin daraltılması ve neticede 1941. yılında ortadan kaldırılmasından 

dolayı söz konusu fakültede hukuk öğretimi yanında teolojik derslere önem 

verilmeye başlayacaktır. Okulun ismi İslam Şeria ve Teoloji Yüksekokulu (Visoka 

islamska šerijatsko-teološka škola) ismiyle değiştirilecektir.
61

 Kisaca VIŠT olarak da 

bilinmektedir. 

                                                           
58

 Fikret Karčić, “Doing Islamic Theology in Europe”, Studies in Interreligious Dialogue, Peeters 

Publishers, 2008., s. 105.  
59

 A. g. e., s. 106. 
60

 Fikret Karčić, Bošnajci i izazovi modernosti, s. 92. 
61

 Fikret Karčić, ''Doing theology in Europe'', s. 106; Bkz.: Kasim Hadžić, ''Viša islamska šerijatsko- 

teološka u Sarajev'' , Takvim,  Sarajevo, 1983., s: 139-159.  



 
 

19 
 

 Avusturya-Macaristan iktidarı geleneksel İslam eğitim kurumlarına 

karışmamıştır. Bunun yanında onun yeni açtığı okulları müslümanların çoğu arasında 

büyük şüphecilik ve itiraz duygularını tahrik etmişlerdir. Bosnalı Müslümanların 

geleneksel eğitim kurumlarına gelince Gazı Hüsrev Beğ Medresesi (1537.) Osmanlı 

Rumeli bölgesindeki en eski İslam okullarından biridir. Devlet tarafından 

desteklenmeyip, Gazi Hüsrev Beğ vakfının desteklediği medrese Avusturya 

Macaristan döneminde geleneksel eğitim sistemi uygulamaya devam etmiştir. Yine 

Cemaleddin Çauşveviç'in teşvikiyle (1920-1921) medrese eğitim ve öğretim 

sistemine dünyevi dersler eklenmiş olacaktır.
62

 

 Müslümanların eğitim alanında en büyük engeli resmi olarak latin yazısının 

tanınması olmuştur. Özellikle geleneksel okulları ele alırsak İslami eğitimde sadece 

Arapça ve Türkçe kullanılmıştır. Latin alfabesini Müslümanlar genellikle gavur 

yazısı (vlaşko pismo) olarak isimlendirmişlerdir. Bu bağlamda bizim daha sonra 

detaylı ele alacağımız Çauşeviç'in ortaya koyduğu arebicaalfabesi latin yazısına daha 

kolay bir geçiş sağlayacaktır.
63

 

 Yüksek İslam eğitimine gelince bunun için genellikle yurtdışına 

gidilmektedir. Hukuk, felsefe ve tıp için Viyana ya da Budapeşte'ye gidilirken, İslam 

ilimlerini tahsil etmek için İstanbul'daki Dârülfünûn’un ya da Kahire'deki el-Ezher'e 

gitmek gerekiyordu. Bosnalı Müslümanların 20. yüzyılın otuzlu yıllarında bir ilahiyat 

fakültesine ihtiyaç duyduklarını fark etmişlerdir. 1935/36'da kurulan VIŞT'ın 

(Yüksek İslam Şeriat ve Teoloji Okulu) sadece on yıl eğitim vermesine rağmen 

ikinci dünya savaşından sonrahem Diyanet İşleri'nde hem Oryantal Enstitüsü'ndeki 

araştırma vazifesinde bulunan pek çok önemli İslam alim ve aydını 

yetiştirecektir.VIŞT 1945. yılında kömünistYugoslavya iktidarı tarafından 

kapatılacaktır.
64

 Mektebi Nuvab ve VIŞT üzerine Müslümanların kazandığı yüksek 

eğitim alanındaki tecrübesi 1978. yılında Saraybosna İlahiyat Fakültesi'nin (İslamski 

teološkı fakultet) kurulmasında temel olacaktır.  

                                                           
62

Enes Karić, ''Gazi Husrev-begova medresa u sistemu osmanksog obrazovanja '', Prilozi za povijest 

islamskog misljena u Bosni i Hercegovini XX stoljeca, s.158. 
63

Enes Karić,''Čaušević kao reformator'' , Prilozi za povijest islamskog misljena u Bosni i 

Hercegovini XX stoljeca, Sarajevo, el-Kalem, 2010, s.  248, 249, 250. 
64

 Enes Karić, ''Predgovor '', Prilozi za povijest islamskog misljena u Bosni i Hercegovini XX 

stoljeca, Sarajevo, el-Kalem, 2010., s. 70, 71. 



 
 

20 
 

 İkinci dünya savaşı sonrası 1945-1977 yılları arasında Bosna Hersek'te her 

hangi yüksek İslam eğitim kurumu bulunmamaktadır. İmamlar ve hatibler o 

zamanlarda tek kalan lise düzeyinde olan medresede (Gazi Hüsrev Beğ ) İslam 

eğitimi görmüşlerdir. Genellikle islami eğitim düzeyinin düşmesi o zamandaki 

sosyalist devletin olumsuz koşularından dolayı idi.
65

 

 İslami canlanmanın Bosna'da ve komşu ülkelerde 1970. yıllarında 

başlamasıyla camilerin büyük bir kısmının yeniden yapılanması, İslami okulların 

yeniden açılması, Müslümanların toplumsal organizasyonların yapılandırılması dile 

getirilmektedir. Sosyalist rejimin liberalleşmesi ve genel ekonomik, sosyal gelişme, 

söz konusu değişimlerin nedeni olmuştur. Bu yüzden 1977'de Yugoslavya Diyanet 

İşleri Başkanlığı Saraybosna'da bir İlahiyat Fakültesinin yeniden açılmasını karar 

verebilmiştir.
66

 

 Saraybosna'da İlahiyat Fakültesi'nin açılmasına gelince bu konuda Bosnalı 

alim ve aydın Hüseyin Cozo önemli rol oynamıştır. Bizce, Bosna'da  Cozo'nun 

İlahiyat Fakültesi'nin açılmasındaki rolünü daha iyi anlatabilmek için, Bosna ve 

Türkiye arasında bu dönemlerde ayrıcı noktalar var olmakla birlikte Türkiye'de 

İslami ilimlerin akademik düzeye getirilmesindeki Muhammed Tayyib Okiç'in (v. 

1977) rolü ile karşılaştırabiliriz. Hüseyin Cozo, Fakültenin açılmasından önce bu 

fakültenin açılması için maddi temelin sağlanmasına katkısı şüphesiz büyüktür. 

Fakülte'nin açılmasından sonra Husein Cozo tefsir bölümünün başkanı vazifesine 

getirilip tefsir dersleri vermeye başlayacaktır. H. Cozo'nun şu şekilde Saraybosna 

İlahiyat Fakültesi'nin kurulma amacını ifade etmiştir: “Yeni nesillerin din hayatında 

yeni kaçınılmaz ihtiyaçları karşılaşmak için, yeni İslam anlayışı ortaya koymak 

gerekir. Bu İslam anlayışını yeni nesillerin diline tercüme etmek için bu fakültenin 

açılması gerekir.” 
67

 

Neticede Bosna İslam eğitim kurumları resmi Bosna İslam anlayışını 

korumaya çalışıp çeşitli seküler politika ve rejimle iç içe bulunması yüzünden bir 

                                                           
65

 Fikret Karčić, ''Doing Theology in Europe'', s. 107. 
66

A. g. e., s. 107 
67

Husein Đozo, “Značaj i šerijatska osnova akcije ubiranja i raspodjele zekata i sadekatul fitra”, 

Husein Đozo, Izabrana djela - I , Sarajevo, el-Kalem, Fakultet islamskih nauka u Sarajevu, 2006, s. 

550. 



 
 

21 
 

modernist İslam anlayışının doğması kaçınılmaz olmuştur. Bu yüzden Enes Kariç 

Boşnaklar’ın İslam düşüncesini kuşatma altındaki düşünce ya da sürekli bir 

uyarlama içindeki düşünce olarak isimlendirmiştir.
68

Bosnalı Müslümanların sürekli 

bir adaptasyon süreçleri içinde bulundukları reformcu ve modernizme eğilimli bir 

İslam anlayışının ortaya çıkışını kolaylaştırdığını söyleyebiliriz. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
68

Enes Karić, ''Predgovor '', , Prilozi za povijest islamskog misljena u Bosni i Hercegovini XX 

stoljeca, Sarajevo, el-Kalem, 2010., s. 38-42. 



 
 

22 
 

II. BÖLÜM 

BOSNA HERSEK’TE YENİLİKÇİLİK VE MODERNLEŞME 

TARTIŞMALARINDA ÖNE ÇIKAN İSIMLER VE TARTIŞMA 

KONULARI 

 

Önceki bölümümüzde Bosna'nın modern tarihinin bir yönü ele alınıp 

Bosna'nın modernleşme sürecinin İslami eğitim kurumları alanında doğurduğu 

değişimlerin bi örneği sunulmuş oldu. Bosna'nın modern eğitiminin ortaya çıkışıyla, 

özellikle modern İslami okullar ve fakültelerin açılmasıyla Bosna'ya ait modern bir 

ulema ve aydın tipi meydana gelmiştir.  

Modernist ulemadan öne çıkan dile getirdiğimiz 20. yüzyılın ilk yarısında 

yaşayan Mehmed Cemaleddin Çauşeviç'tir. Boşnaklar'da Çauşeviç Bosna Hersek 

Reisü'lülemaları (Diyanet İşleri Başkanı) arasında en sık dile getirilenlerdendir. 

İkinci dünya savaşı sonrası sosyalist Yugoslavya döneminde yaşayan Husein Cozo 

İslami alim ve aydınlar arasında öne çıkmaktadır. Onların hayatı ve eserleri üzerinde 

durmadan önce Bosna'da Avusturya Macaristan ve sonraki zamanlardaki 

Müslümanların ilerlemeüzerine ortaya koydukları fikirlerini tasvir etmek istiyoruz. 

Bununla beraber Bosna'da İslami Yenilikçilik ve modernizm akımlarının ortaya 

çıkışı ve onların döneme göre sınıflandırılmasısunulacaktır.  

A. Seküler Modernistlerin İslam Üzerine Tartışmaları 

 

 Osmanlı İmparatorluğu'nun çöküşü sonrasında Müslüman toplumların büyük 

bir kısmı azınlık olarak Müslüman olmayan devletlerin bir parçası haline gelmiştir. 

Bu yeni durumlar içinde Müslüman kimliği nasıl korunabilir sorusu merkezi 

olmuştur. Bosnalı ilahiyatçı Enes Kariç'e göre,  imparatorluk İslam anlayışı 

çöküşünden sonra Müslümanlar, her yerde ortaya çıkan yeni sorular için kendi 

bölgesel ulemaya dönmüştür.
69

 

                                                           
69

Enes Karić, Prilozi za povijest islamskog mišljenja u Bosni i Hercegovini u XX stoljeća 1, s. 20, 

58, 59 (söz konusu eserin İngilizcesi yayını: Contributions to Twentieth Century Islamic Thought in 

Bosnia and Hercegovina, Sarajevo, el-Kalem, 2011.) 



 
 

23 
 

 Bosnalı aydın Fikret Karçiç, İslam dünyasının farklı coğrafyalarında bulunan 

Müslümanların düştüğü azınlık durumunun yeni bir İslam çerçevesini gerektirdiğini 

söylemektedir.
70

 Bu yeni İslam çerçevesinin amacı aslında Müslümanların kendi 

topraklarında kalıp İslam'ın yaşamasını mümkün haline getirmektir. Bu 

Müslümantoplumlarının azınlıklarından bir tanesi Bosna Hersek topraklarında 

yaşayan Güney Slav Müslümanlar Boşnaklardır. 

 F. Karçiç’in Boşnaklar ve Modernliğin Meydan Okuması adlı eserinde 

Mısır’daki ünlü el-Menar gazetesinin redaksiyonuna İslam dünyası’nın her 

tarafından mektuplar yazıldığı, bu mektupların bir tanesinin Bosnalı bir medrese 

öğrencisinden yazıldığından bahsetmektedir. Bu mektupta Reşid Rıza’(v. 1935)yı, 

“Bosna’nın Avusturya-Macaristan hükümeti altına düşmesi sebebiyle Müslümanların 

Osmanlı topraklarına göç etmek zorunda olup olmadığını sordu.”
71

 Karçiç’e göre bu 

mektupların yazılması o zamandaki resmi geleneksel ulemanın 19. ve 20. yüzyıllarda 

Müslümanların düştükleri duruma uygun bir cevap veremedikleri anlamına 

gelmektedir. 

  20. yüzyıldaki Bosna'da Müslümanların yazdıklarının çoğu dolaylı ya 

da dolaysız ilerleme konusundaydı. İslam dünyasının diğer coğrafyalarında olduğu 

gibi, Bosna'da da Bugün halifeye ihtiyaç var mı, İslam’da aklın yeri, İslam ve modern 

bilim arasındaki ilişki, İslam’da kadının yeri gibi sorular ve konular üzerine 

tartışılmaktadır. Avusturya - Macaristan döneminde, Müslümanlar’ın ilk kez İslami 

konuları kendi ana dilinde ele aldıklarını unutmamalıyız. Boşnak dilinde İslam 

konusundaki ilk yazılanlar, Boşnakça İslami terminolojinin oluşturulmasını 

sağlayacaktır.
72

 

Bazı Boşnak gazetelerin modern İslam fikirlerinin yayınlamasında önemli rol 

oynadığıileri sürülmektedir. Bu konuda çok meşhur olan Behar gazetesini 

Türkiye'deki  Sebilüreşşad ya da Mısır'daki el-Menar gazetesi ile karşılaştırabiliriz. 

                                                           
70

Fikret Karčić, Bošnjaci i izazovi modernosti, s. 30. (söz konusu eserin İngilizcesi yayını: The 

Bosniaks and the Challenges of Modernity: Late Ottoman and Hapsburg Times, Sarajevo, el-

Kalem, 1999.) 
71

A.g.e., s.113. 
72

A.g.e., s. 65. 



 
 

24 
 

Bosnalılar’ın çağdaş eğitime ulaşma imkânı seküler aydınların ortaya 

çıkmasını sağlamıştır. Bu arada geleneksel İslam âlimlerinin ve yeni ortaya çıkan 

aydınların arasındabir kutuplaşma söz konusuydu. Boşnaklar arasında ilk Viyana’da 

eğitim gören Mehmed Beğ Kapetanoviç Lyubuşak (v. 1902.) idi. O'nun Bosna 

Hersek’te Muhamedanlar’ın Geleceği (Budućnost ili napredak Muhamedanaca u 

Bosni i Hercegovini) adlı 1893 yılında yazdığı eserin sonraki Seküler ve İslami 

Modernistleri etkilediğini önesürülmektedir.
73

 Bu eserin başlığında Müslümanlar 

anlamında olan Muhamedan kavramının kullanılması o dönemdeki Avusturya-Macar 

literatüründe yaygın idi. Bu eser Avrupa tarihi içinde İslam'ın yerini tartışıp İslam'ın 

Avrupa tarihinin gelişiminde bir ön aşama olduğunu iddia etmektedir. 

Modernleşmeyi teşvik eden Lyubuşak Almanca'nın öğretilmesini desteklemekte, 

ulemayı Batı dillerinin öğremini yasaklamalarından dolayı suçlamıştır.
74

 

 Seküler modernistlerin arasında Cevat Beğ Suleymanpaşiç de önemli yer 

almaktadır. Onun 1918. yılında yazdığı Müslüman Kadın Sorunu (Muslimansko 

žensko pitanje) adlı eserinde tesettür
75

 konusu tartışılmaktadır. Suleymanpaşiç bu 

eserinde Avusturyalılar’ın Boşnaklar’ı modernleşmeye zorlamasının gerektiğini ve 

özellikle Kur'an'ın Boşnak diline tercüme edilmesinin mecburiyetini ortaya 

koymaktadır.
76

 

Bosna’daki klasik İslam eğitimi gören resmi ulema yeni fikirlere karşı 

çıkmıştır. Burada en şiddetli tepki gösteren Hikmet Gazetesi’nin editörleri Çokiç 

kardeşlertesettür ile ilgili fikirlere, Müslümanlar tarafından Latin harflerin 

kullanılmasına, Kur’an’ın tercüme edilmesi gibi yeni fikirlere karşı çıkmıştır. 19. 

Yüzyıl’ın otuzlu yıllarında Çokiç kardeşlerin Hikmet gazetesinin yerini el-Hidaye 

Birliği’ninel-Hidaye gazetesi almıştır.
77

 Bu gazetenin öncüsü el-Ezher’de okuyan 

Mehmed Efendi Hanciç idi. (v. 1944.). M. Hanciç o zamandaki Resisü'l-ulema 

                                                           
73

Enes Karić,“Bosankse muslimankse rasprave za i protiv obnove i reforme u 20 stoljeću“, Bosanske 

muslimanske rapsrave – hrestomatija 1, Sarajevo, Sedam, 2003,s. 22-33. 
74

Bkz.: Mehmed beg Kapetanović Ljubušak, “Budućnost ili napredak muhamedanaca u Bosni i 

Hercegovini”, Bosnake mulismnake rapsrave – hrestomatija 1, Sarajevo, Sedam, 2003., s.85-105. 
75

Buradaki tesettür kelimesi genelede kadının yüzünü örtmesi anlamında kullanılmaktadır. 
76

Bkz.: Dževad beg Sulejmanpašić, “Muslimansko žensko pitanje”, Bosnake mulismnake rapsrave – 

hrestomatija 3, Sarajevo, Sedam, 2003, s. 7-38. 
77

Enes Karić, “Islamsko mišljene u Bosni i Hercegovini XX stoljeća”, Prilozi za povijest islamskog 

mišljenja u Bosni i Hercegovini u XX. stoljeća 1, Sarajevo, el-Kalem, 2010., s. 65. 



 
 

25 
 

vazifesine gelen İslami modernizme eğilimli Cemalleddin Cauşeviç’in en büyük 

eleştiricisiydi. M. Hanciç’in çalışmaları ve düşüncesi revivalizm ya da ıslahcılık 

düşüncesine yakın olduğundan dolayı Hanciç’in ve el-Hidaye Birliği’nin görüşleri 

İkinci Dünya savaşı sonrası komünist Yugoslavya zamanında izhar eden Mladi 

Muslimani (Genç Müslümanlar)organizasyonu için manevi bir temel oluşturacaktır.
78

 

 Birinci ve İkinci Dünya savaşları arası dönemde Müslümanlar’ın 

tartışmalarında İslam bir ilerleyici din olarak algılanmıştır. Gazeteler ve eserlerin 

çoğu Bosnalı Müslümanların ilerlemeye karşı pozitif bir tavır geliştirmelerine 

rağmen bu ilerleme nasıl gerçekleştirilebilir sorusunda bir ittifak 

sağlayamamışlardır.
79

 

İslam dünyasının geri kalmışlığının en büyük nedenlerinden biri ulemaya ya 

da hocalara atfediliyordu. Sürekli tekrar edilen İslam’da ruhban sınıfı yoktur 

ifadesiyle herkesin İslam'ı bilmesi ve yorumlaması hakkının var olduğu 

vurgulanıyordu. Bu açıdan Bosna’daki ulemanın en büyük handikapı Kur’an’ın 

Boşnakça’ya tercüme edilmesinden uzak durma olarak görünmektedir.  

Bu bağlamda 1937’de Adem Bise tarafından yazılan bir Avrupa Kültürel 

Hayatı Yaşarken İyi Müslüman kalmak mümkün mü (Da li može Musliman živjeti 

evropskim kulturnim životom i ostati dobar musliman) adlı eserinde ortaya koyduğu 

fikirlerini dile getirmek istiyoruz. Bu eserinde Adem Bise Boşnak dilinde olan bir 

Kur’an mealine ihtiyaç duyulmasını tartışıp ilgi çekici görüşler ortaya koymaktadır.
80

 

Bise bu eserde Ulman’ın  Almanca Kur’an mealinden faydalanıp Almanca'dan otuz 

yedi Kur’an ayetinin mealini Boşnakçasunmaktadır. Boşnakların Boşnakça bir 

Kur’an mealine ihtiyacı olmasını Bise’nin şu sözleri güzel bir şekilde ifade eder: 

“Günlerce düşünüyordum ki onlar (Hırstıyanlar) Kur’an’dan neden nefret ederler ve 

biz onu (Kur’an’ı) neden severiz. Biz onun içeriğini bilmiyoruz ki, onlar da nefret 

                                                           
78

Fikret Karčić, Društveno pravni aspekt, s. 224. 
79

Enes Karić, “Bosanske muslimankse rasprave“, s. 7, 8.  
80

Bkz.: Adem Bise, “Da li može Musliman živjeti evropskim kulturnim životom i ostati doba 

musliman“, Bosnake mulismnake rapsrave – hrestomatija 6, Sarajevo, Sedam, 2003, s. 95. 



 
 

26 
 

ederler ve biz onu (Kur’an’ı) neden severiz. Biz onun içeriğini bilmiyoruz ki, onlar 

da bilmiyorlar, fakat onların nefreti artarken bizim sevgimiz de artar.”
81

 

Gelenekselçi İslam âlimleri modernleşme süreci ile gelen yeni zorluklara 

tatmin edici tepki veremediler. Fazlur Rahman’a göre, son yüzyıllarda Sünni İslam 

âlimlerinin İslam geleneğinin korunmasına fazla zaman ayırmaları ve gayret 

göstermeleri sebebiyle onların bu geleneğin değerlendirilmesi ve eleştirilmesinin 

gerekliliğini gözden kaçırmışlardır.
82

 Üstelikle onların modern eğitim görmemesi 

nedeniyle modernliğin kendisine ait sorunlarının fark edilmesi için imkânları yoktu.
83

 

Literatürde ulemanın kurumlaşması ya da resmi ulema oluşumu İslam 

ilimlerinde özellikle fıkhın gerilemesinin nedeni olarak öne sürülmektedir. Osmanlı 

İmparatorluğu’nda hâkimlerin yerel hükümdarlığın gücü altına girmesi rüşvetin 

ortaya çıkmasının nedeni olmuştur. Bu halde ulema pozisyonuna uygun olmayanların 

gelmesinin Osmanlı devlet sisteminin çöküşünün ana unsurlarından biri olarak 

zikredilmektedir.
84

 

Bu arada Bosnalı Müslümanlar arasındaki tartışmalarına geri dönünce İslam 

ve modern bilim diğer bir önemli konu olduğunu ortadadır. Bu konuya bağlı Salih 

Hacialiç’in 1939 yılında yazdığı İslam ve Gerçeklik (Islam i stvranost) adlı 

eserindeki fikirlerini kısaca ele alalım. Bu eserin özeliklerinden biri O'nun Batılı 

düşünürlerin görüşleri ile dolu olmasıdır. E. Kariç bu konuda İslam dünyasının her 

yerinde olduğu gibi Bosnalılar’ın da İslam’ın kıymetini Avrupa’da aramadıklarını 

belirtmektedir.
85

 

Bu yüzden S. Hacialiç kendi eserini Crhistopher Dawson (v. 1970.) 

tarafından yazılan Die Gestaltung des Abendlandess kitabından alıntı ile başlamakta 

Kur’an’ın dünya tarihini en çok etkileyen kitap olduğunu ve Batı kültürünün sadece 

İslam kültürünün gölgesi altında geliştiğini öne sürer.
86

S. Hacialiç, Fransız 

                                                           
81

A.g.e., s. 62. 
82

Fazlur Rahman, İslam, s. 201. 
83

A.g.e., s. 221. 
84

Fikret Karčić, Šerijatski sudovi u Jugoslaviji 1918-1941, Sarajevo, ZO-DES, 1986, s. 21. 
85

Enes Karić, “Bosasnke muslimanske rasprave”, s. 19. 
86

Salih Hadzialić, “Islam i stvarnost”, Bosnaske muslimanske rasprave - hrestomatija 4, Sarajevo, 

Sedam, 2003, s. 83. 



 
 

27 
 

oryantalist Ernest Renan’ın (v. 1892.) “İslam’ın her bilimin düşmanı olmasını” ve 

“İslam'ın kendisini hiçbir zaman yenilenememesi”görüşünü reddedip Oswald 

Spengler’in (v. 1936.) Untergan des Abendlandes adlı kitabından bir alıntı 

sunmaktadır:  “İslam’ın en reddedilen ve en çok savaşılan din olmasına rağmen 

İslam gibi hızlı yayılan bir din yoktur ve diğer dinler karşısında hoşgörülü olan 

İslam yanında Hristiyanlık, Yahudilik ve Mazdaizm tamamen kaybolmuştur”.
87

 

 

B. 20. Yüzyıldaki İslami Yenilikçilik Ve Modernizm Hareketinin Tarihine 

Kısa Bir Bakış 

 

Son zamanlarda Bosna’nın modern tarihi üzerine araştırma yapmak için ilgi 

artmıştır. Bosna’daki modernizm tarihinin dinamizmi yabancı araştırmacıların da 

ilgisini çekmiştir. Bu yüzden 20. yüzyılın son on yılında Avrupa’daki çeşitli seminer 

konferanslarda Bosna İslamı kavramından bahsedilmesi söz konusudur. 

 Bosna İslam’ı ya da Bosna İslam geleneğinin tam ne olduğunu anlatmaya 

çalışan Fikret Karçiç söz konusu kavramın en önemli unsurlarını şöyle ortaya 

koymaktadır: Sünni İslam’a ait olması, İslamlaştırılan bazı Slav uygulamalarının var 

olması, Osmanlı kültürü altındaki bölgelerden olması, reformcu İslam anlayışını 

benimsemesi ve seküler devletin  altında dinin kurumsallaşması.
88

 

 Boşnaklar’ın İslam anlayışı çeşitli uyarlama süreçlerinin altında oluşmaktadır. 

Bu yüzden Enes Kariç Boşnaklar’ın İslam düşüncesini kuşatma altındaki düşünce ya 

da sürekli bir uyarlama içindeki düşünce olarak isimlendirmektedir.
89

 Bu arada 

çeşitli adaptasyon süreçleri reformcu ve modernizm fikirlerinin yayınlanmasını 

kolaylaştırmıştır.  

Yenilikçi fikirler genelde Bosna’da basın yoluyla yayılmıştır. 20 yüzyılının 

ilk onyılında Bosnalı Müslümanlar’ın bir reforma ihtiyaç duyduklarını hiç kimse 

                                                           
87

A.g.e., s. 86. 
88

Fikret Karčić, ''Šta je to ''islamska tradicija Bošnjaka'''', Islamske teme i prespektive, Sarajevo, el-

Kalem 2009., s. 121-132. 
89

Enes Karić, Prilozi za povijest islamskog mišljenja u Bosni i Hercegovini u XX. stoljeća 1, s. 38. 



 
 

28 
 

inkâr edemiyordu. Yalnız reformun hangi anlamda ve sınırlarının ne olması 

konularında bir uzlaşma yoktu. Bir tarafta Gelenekselciler’in klasik İslam 

kaynaklarıa dayanan bir reform anlayışını savunandiğer tarafta Seküler modernistler 

ya da Aydınlar’ın Avrupa ya da Batı düşüncesinden kaynaklı bir reform anlayışını 

benimseyen görüşler mevcuttu. Üçüncü grubu oluşturan İslamreformcusu ya da 

İslami modernistler hem modernleşme hem de İslami kimliğin korunmasını 

destekliyorlardı. 

Fikret Karçiç’in İslami Reformizmin Toplumsal ve Yasal Açısı (Društveni i 

pravni aspekt islamskog reformizma) adlı eserinde dönemlere göre reformizm 

düşüncesinin gelişimini ortaya koydu. Karçiç’e göre Bosna’daki ilk İslami 

reformizm ve modernizm dönemi 1878’den 1918’e kadar sürmekte ve bu dönemin 

özelliği İslam dünyası’nın farklı bölgelerinden reform fikirlerinin Bosna’ya 

yorumlanmadan aktarılmasıdır.
90

 

İkinci dönem ise 1918’den 1946’ya sürmektedir. Bu dönemde reform 

fikirlerinin Yugoslavya’nın diğer bölgelerine aktarılması ve reform düşüncesinin 

farklı yorumları ortaya çıkmaktadır. Bu zamanda reform düşüncesinin Bosna’da hala 

var olan Şeria hukuku ve bazı sosyal uygulamaları etkilemektedir. Bunun yanında 

resmi âlimlerin arasında İslami modernizme ve reformculuğa eğilimli görüşler ortaya 

çıkmaktadır. Bu reformcular genelde Boşnak dilinde okuryazarlığın yayılmasını ve 

İslam eğitim öğretim sisteminin reform edilmesini savunmuşlardır. Onların görüşleri 

modern bankaların açılması, Müslüman kıyafeti, vakıf kurumlarının reform edilmesi 

konusunda gelenekselcileringörüşlerinden farklıydı.
91

 Bu dönemin temsilcisinin 

Mehemed Cemaleddin Çauşeviç olduğunu soylezebiliriz. 

 Reform fikirleri Bosna’ya resmi yollarıyla gelmeyip genelde hacdan gelenler, 

tacirler ve Kahire ya da İstanbul’da tahsil görüp geri dönen öğrenciler ile 

gelmektedir. Bu bağlamda ilginç olan islahi ve yenilikçi İslam anlayışı kısa bir 

zaman içerisinde resmi İslam anlayışı özeliğini kazanacaktır. Bosna’daki Diyanet 

                                                           
90

Bkz.: Fikret Karčić, Društveno pravni aspekt, s. 197, 198.; Fikret Karčić, “Islamski reformizam u 

Bosni i Hercegovini u 20. Vijeku”, Islamske teme i prepektive, Sarajevo, el-Kalem, 2009., s. 21-31. 
91

Bkz. Fikret Karčić, Društveno pravni aspekt…., s. 198, 204. 



 
 

29 
 

kurumunun bu ıslahi özeliğe sahip olmasını büyük ölçüde Mehmet Cemaleddin 

Çauşeviçi’n Bosna’daki Reisülulema pozisyonuna gelmesini sağlayacaktır.
92

 

Bize göre Bosna’daki İslami reformculuk ve modernizmin üçüncü dönemi 

1946’dan 1882’ye kadar sürmekte ve bu dönemin temsilcisi olarak Hüseyin Efendi 

Cozo kabul edilmektedir.Cozo uzun bir süre Komünist Yugoslavya’daki 

Diyanet’inGlasnik gazetesi'nin en önemli yazarı olup İslam modernizmi fikirlerini bu 

gazete vasıtasıyla yaymaya çalışmıştır.  

 Karçiç’e göre söz konusu dönemdeki reform fikirleri İslami hükümlerin 

yorumlanmasını etkileyiptoplum içindeki bazı değişimleri sağlayabilecektir. Bu 

açıdan Cozo’nun kişiliği çok önemlidir. O'nun Diyanet kurumunun zekât fonunun 

dağıtılma alanında bazı değişimler getirmesi sayesinde, Saraybosna’da 1977 yılında 

İlahiyat Fakültesi'nin kurulması sağlanacaktır.
93

 

O'nun bütün ilmi faaliyetleri, akılcılık ve modernizm fikirlerinin 

güncelleştirilmesi gayreti olarak algılanabilir. Örnek olarak Hüseyin Cozo İlahiyat 

Fakültesi'nin kurulmasını büyük bir tarihsel olay olarak değerlendirerek şöyle 

söylemektedir: ''Bu zamanlar (20. yüzyılın ikinci kısmı) için çağdaş dini ihtiyaçların 

karşılaşınmasında dinin çağdaş sorunlara karşı bir cevap verebilme imkânı olması 

için medrese ve Fakültemiz'in çağdaş eğitim ve bilim kurumları haline 

gelmelerigerekmektedir.”
94

 

Bu dönemin ikinci önemli özelliği 1950 yılında Saraybosna’daOryantalizm 

Enstitüsü'nün (Orjentalni institut) kurulmasıdır. Bu dönemde müsteşrikler İslam’ı ele 

almaya başlamaktadırlar.Oryantalizm Enstitüsü'nün Prilozi za Orjentalnu Filologiju 

adlı dergisinde İslami araştırmalar için İslamistika başlığı altında ayrı bir bölüm 

ayırılmıştır. Buna bağlı olarak Bosna’da Süleyman Grozdaniç (v. 1996.) gibi bazı 

oryantalistlerin Kur’an’ı Muhammed’in (a.s) eseri olarak ele almalarına rağmen, 

Bosna’daki oryantalistlerin çoğu Kur’an’ı ilahi vahiy olarakkabul etmişlerdir. 

                                                           
92

Bkz. Fikret Karčić, “Islamski reformizam u Bosni”, s. 21-31. 
93

Bk: Enes Karić, “Husein Đozo İ İslamski Modernizam”, Đozo-Izabrana djela 1 (Islam u 

vremenu), Sarajevo, el-Kalem; Fakultet islamskih nauka, 2006., s. 5-43; Fikret Karčić, “Islamski 

Reformizam u Bosni”,  s. 21-31; Fikret Karčić, Društveno pravni aspek, s. 198.  
94

Husein Đozo, “Islam i zekat”,  Đozo-Izabrana djela 1 (Islam u vremenu), Sarajevo, el-Kalem; 

Fakultet islamskih nauka, 2006., s. 378. 



 
 

30 
 

Oryantalistler arasında Ahmed Smayloviç (v. 1988) ve Besim Korkut (v. 1975)  gibi 

İslami düşünceye yakın ilahiyatçılar da bulunmaktaydı.
95

 Bu arada Bosna'daki 

oryantalistler Kur’an’ın tercümesi faaliyetlerinde büyük katkılar sağlamışlar, 

ilahiyatçılar Arap dili uzmanları arasında Kur’an nasıl tercüme etmeli konusunda 

tartışmalar ortaya çıkmıştır. 

 

C. İslam Reformcusu ve Modernist Olarak Mehmed Cemaleddin Çauşeviç 

 

Mehmed Cemaleddin Çauşeviç Bosna’da İslam modernizminin ilk etkileyici 

sesidir. Enes Kariç Çauşeviç’i İslami reformcu olarak tanıtmakta, diğer yandan F. 

Karçiç  o'nu ılımlı İslami yenilikçi ve modernist olarak adlandırmaktadır. O'nun 

hayatı ve eserleri Bosna tarihi için önem taşımaktadır. Önce birkaç gazete ve 

derginin kurucusu ve yayıncısı olup, bu gazetelerinde Boşnak dilinde İslam 

konusunda çeşitli yazılar neşretmiştir. Ulema arasında vaazlarda ve medreselerde ana 

dilin kullanılmasının ilk destekçilerinden olmuştur. Avusturya-Macaristan 

döneminde Müslüman halkın Latin yazısının kullanmasını reddetmesi sebebiyle bir 

dergisinde Arebica olarak adlandırdığı Boşnak diline göre özelleştirilmiş bir Arap 

yazısını yayınlamıştır. Mektepler ve medreseler için ders kitaplarının bir sayısı ve 

makalelerin bazıları bu özel yazısıyla basılmaya başlanmıştır. Çauşeviç bu yazısının 

yayılması ile Müslümanların İslami konularda ve günlük işlerinde kendi ana dilini 

kullanmasını teşvik etmeye çalışmıştır. 

 Çauşeviç, hemen hemen her vaazında Müslümanlara her alanda ilmin farz 

kılındığını, modern bilim ve Kur’an arasında bir çatışma olmadığını ortaya 

koymaktadır. İslam Müslümanlardan ahirette ve bu âlemde mutluluk ve haysiyet 

içinde yaşamalarını  ister; İslam sadece ahiretle ilgilenen bir din değildir ve bu 

dünyayı gereğine göre yaşanılabilir kılmayı amaçlayan bir dindir. Bunun gibi 

                                                           
95

Bkz. Enes Karić, Prilozi za povijest,  s. 82-103. 



 
 

31 
 

görüşleri yüzünden Çauşeviç’in çağdaşları, O'nu bu dünya hakkında konuşabilen bir 

hoca olarak adlandırmışlardır.
96

 

1. Mehmed Cemaledin Çauşeviç’in Hayatı ve Eserleri
97

 

 

 M. C. Çauşeviç 1870’te Bosna Hersek’teki Krayina bölgesinde Arapuşa 

Köyü’nde doğmuştu. Bihaç Medresesi’nde eğitim gördükten sonra 1887 yılında, on 

yedi yaşındayken İstanbul’a  gidip Hasan Hüsnü Efendi'ninderslerine katıldı ve 1901 

yılında icazet aldı. 1898’de Manastırlı İsmail Hakkı’nın teşvikiyle Mektebi Hukuk’a 

girdi ve 1903 yılında mezun oldu. Bu sürede Anadolu, Hicaz, Yemen, Mısır ve 

Makedonya'ya gitti ve çeşitli görevlerde bulundu. Mısır'da üç ay kaldı ve 

Muhammed Abduh (v. 1905.) ile görüşmüştü. Bu görüşme o'nu çok etkiledi.  

 Mekteb-i Hukuk'tan mezun olunca İstanbul'da bazı görevler teklif edilmesine 

rağmen Saraybosna'ya döndü. 1903'te Velika Gimnazija adlı lisede Arapça hocası 

olarak göreve başladı. 1905'te görevinden ayrıldı ve Ulema Meclisi’nin üyesi oldu. 

Bu zamanda dini eğitim ve öğretim durumunun nasıl odluğunu öğrenmek için 

Bosna’yı dolaşarak bu konuda köklü reformlar ortaya koyması gerekliliğini farketti. 

Dini eğitim ve öğretim alanında reformlar yapmak gerektiği hakkında görüşlerini 

sunduğunda  büyük bir itibar kazandı. 

1910’dan 1912’ye dek Saraybosna'daki Şeriat Kadılık Okulu'nda hocalık 

yaptı. 1913 yılında Bosna Reisü'l-Uleması Hafız Süleyman Şarac (v. 1927.) 

görevinden ayrılınca Mehmed C. Çauşeçeviç hocalardan oluşan bir kurul tarafından 

bu görev için aday olarak seçildi. Avusturya-Macaristan İmparatorluğu tarafından bu 

talep onaylanmadı. Ancak kurulun Çauşeviç’i ikinci kez aday olarak seçilmesiyle 

                                                           
96

Enes Karić, “Čaušević kao reofrmator”, Reis Džemaludin Čaušević-prosvjetitelj i reformator, 

Sarajevo, Ljiljan, 2002., s. 37. 
97

Bkz. Mahmud Traljić, Istaknuti Bošnjaci, Sarajevo, el-Kalem, 1998., s.50-57; Muhammed Pandža, 

“Merhum Džemaludin Čaušević”, Bosanske muslimanske rasprave - 4, Sarajevo, Sedam, 2003.; 

Enes Karić, Mujo Demirović, “Mehmed Džemaludin Čaušević (skica jednog vremeplova)”, Reis 

Džemaludin Čaušević-prosvjetitelj i reformator, Sarajevo, Ljiljan , 2002., s. 409-413; İsmail 

Bardhi, “1918-1988 arasında Bosna Hersek ve Kosova’da (Yugoslavyaa’da) Tefsir Sahasında Yapılan 

Çalışmaların Değerlendırılmesi”, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Ensititüsü, yayınlanmamış 

yüksek lisans tezi, Ankara, 1993., s. 74-81 

 



 
 

32 
 

Bosna hükümeti tarafından tanındı. Avusturya-Macaristan İmparatorluğu'nun 

fermanı ve halife tarafından menşur verildikten sonra 1914’de görevine başladı. 

Birinci Dünya Savaşı’nın sonrasında kurulan Yugoslavya Krallığı içerisinde 

Üsküp Ulema Meclisi, Bosna Hersek Diyanet işleri Başkanlığı’na bağlandı.  Bu 

eylem Bosna Hersekli Müslümanların din ve eğitim işlerindeki otoritesinin 

kaybolması anlamına geldi. Belgrad hükümeti Yugoslavya Reisü'l-Uleması görevi 

için Çauşeviç’i seçti. Mehmed Çauşeviç yeni hükümetin bu kararına karşı çıkıp 

görevinden 1930 yılında istifa etti ve bir ay sonra emekli oldu. 1938’te 

Saraybosna’da vefat etti ve Gazi Hüsrev Bey Cami bahçesinde defnedildi. 

Çauşeviç Saraybosna’da çıkan Gajret, Tarik, Muallim, Behar, Novi Behar, 

Misbah, Jeni Misbah, Glasnik lVZ gibi dergiler ve gazetelerde birçok makale 

yazmıştır. Tarik ve Muallim dergilerini çıkarmış ve Behar gazetesinin editörü 

olmuştur.  

Mehmed Cemaleddin Çauşeviç Bosna-Hersek'te eğitim alanında 

gerçekleştirdiği reform çerçevesinde Kur'an kurslarında Türkçe yerine Boşnakça 

öğrenimi başlatılmıştır. Çauşeviçulemanın tepkisine rağmen genç nesil tarafından 

desteklenmiştir. O'nun oluşturduğu daha önce bahsettiğimiz özel Arap alfabesini 

kullanarak Tarik adlı dergiyi yayımlamaya başlamıştır. F. Karçiç’e göre, bu alfabede 

oluşturulan yazılar İspanyalı Müslümanların Alhamiyado Edebiyatı’nabenzer bir 

edebiyat türü idi.
98

 

Çauşeviç’in teşvikiyle 1909 yılında Bosna-Hersek İmam ve Muallimler 

Birliği kuruldu. Bu derneğin Muallim dergisi de bu alfabe ile yayımlanmıştır. 

İmamların, din öğretmenlerinin ve hocaların durumunun iyileştirmesi için mücadele 

etmiştir.  İmamlar ve Muallimler Birliği sonra İlmiya Derneği ile birleşmiş, Jeni 

misbah dergisi Latin ve Kiril alfabelerinde basılmıştır. 

Birinci Dünya savaşından sonra Saraybosna’da fakülte seviyesine getirilen 

Kadilik Yüksek Okulu’na öğrenci yetiştirmek için Şeriyatska gimnaziya adlı lisenin 

açılmasını gerçekleştirmiştir. 

                                                           
98

Fikret Karčić, Bošnjaci i izazovi modernosti,  s. 93. 



 
 

33 
 

Yayınlanmış olan eserleri şunlardır: Osnovi lslamske vjere (Kur'an kursları 

için Boşnakça hazırlanan bu ders kitabı müellifin ortaya koyduğu Arap harfli alfabe 

ile yayımlanmıştır-Sarajevo 1325), Mekteb (Selnama-Kalendarza 1907), Vazovi 

(Vaazlar-Sarajevo1909), Tarihi Islam, Islamski Velikani (İslam Büyükleri–Sarajevo). 

Çevirileri ise şunlardır: Vasijjetnama (Birgivi'nin Vasiyetname'sinin Boşnakça'ya 

tercümesi olup kendisinin ortaya koyduğu alfabeyle yayımlanmıştır-Sarajevo 1908), 

Kur'an Časni (Kutsal Kur' an- Kur'an-ı Kerim'in/Yüce Kur’an Boşnakça'ya çevirisi 

olan eser Hafız Muhammed Pandza ile birlikte hazırlanmıştır-Sarajevo 1937; Zagreb 

1969, 1974, 1978). 

 Mehmed Cemaleddin'in söz konusu eserleri ve makalelerinin büyük bir kısmı 

iki cilt halinde Reis Džemaludin Čausevic – prosvjetitelj i reformatar adıyla 

Saraybosna’da 2002’de Enes Karić ve Mujo Demirović tarafından düzenlendi.
99

 Bu 

eser ile Mehmed Çauşeviç’in şahsiyeti yeniden gündeme getirildi. Çünkü son 

savaştan (1992-1995) sonra Bosna Hersek Müslümanlarının Mehmed Çauşeviç’in 

dönemine benzer sorunlarla yüzleşmesi söz konusudur.  

 

2. Mehmed  Cemaleddin Çauşeviç’in Reform Görüşleri 

 

 Büyük göçmen dalgaları sonrası Boşnak toplumunun en eğitimli tabakası, 

Bosna Hersek topraklarını geri dönmemek üzere terk etmiştir. Bosna’da kalanların 

çoğu ise her alandaki yeniliğe karşı çıkmıştır. Bu konuda Noel Malcolm Bosna’nın 

Kısa Tarihi adlı eserinde bir Alman memurun söylediklerinden bahsetmektedir: “Bu 

millet bu değişimlerin çok aşırı olduğunu düşündüler, onlar eski Osmanlı yolları ve 

taşınma için hayvanların kullanılmasını yeni yollardan ve araçlardan daha fazla 

severler, her yeniliğe şüphe ile bakarlar.” Müslüman halk arasında bu güvensizlik 

duyguları Yugoslavya Kralığı (1918-1945) zamanında da devam etmiştir. Bu durumu 

eleştiren M. Çauşeviç şöyle söyler: “Geçmişte ekonominin yüzde yetmişi elimizin 

altında olmasına rağmen biz herhangi bir fedakarlık yapamadık. Aksine ‘Alman 

                                                           
99

Bkz. Reis Džemaludćn Čaušević – prosvjetitelj i reformator 1,2, haz. Enes Karić ve Mujo 

Demirović, Sarajevo, Ljiljan, 2002. 



 
 

34 
 

yazısına bizim okullarımıza yer vermeyin’ ve ‘çocuklarımızı Alman okullarına 

göndermeyin’ gibi tavsiyeleri dinledik. Yıllar boyunca uyuduk ve bundan hoşlandık. 

Dünya savaşının bitmesi ve savaş sonrası durum yaşandığında, hatamızın ne kadar 

büyük olduğunu anladık.”
100

 

 M. Çauşeviç’e göre, Müslümanlar’ın geri kalmışlığının nedenleri, İslami 

değerlere ulaşılmazlık ve dini eğitim ve öğretim sisteminin etkisizliğidir. Bu konuda 

M. Çauşeviç şöyle anlatıyor: “Dini eğitim ve öğretim ilk yaşlarda olmalıdır. Dini 

eğitimi yaymak istiyorsak önce onu kolaylaştırmak zorundayız. Gençlere daha küçük 

yaşlarda İslam duygusunun aktarma yollarını bulmamız gerekir. Bu alanda caiz olan 

tüm vasıtaları kullanmalıyız, yaşamın diğer alanlarındaolduğu gibi eski 

düşüncelerden artık kurtulmalıyız.”
101

 M. Çauşeviçi’n eski düşünce ile neyi 

kastettiğinden emin değiliz. Bunu ana dilinde İslami ilimlerin öğrenmesi ve dini 

öğretimde yeni metotlar ve araçların kullanılması anlamına geldiğini tahmin 

ediyoruz. 

Müslüman toplumlarda reform konusu genellikle kadın 

konusunaindirgenmiştir. İslam âlimleri kadın konusunu farklı yaklaşımlarla ele 

almışlardır. 20. Yüzyıl literatüründe bu konu genelde iki yaklaşımla işlenmiştir: 

Klasik İslam geleneğine ait görüşler ortaya konuluyor ve savunuluyordu ya da 

Müslüman toplumların geri kalmışlığının nedeni temelinde, Müslüman kadının geri 

kalmışlığının yattığı savunuluyordu. İkinci yaklaşım ise her ne pahasına olursa olsun 

kadınların batılılaşması ve özgürlüğü bir çözüm olarak ortaya konulmaktaydı. 

Bosna’da ise her iki görüş tarzı da bulunmaktadır. 

Bosna’da yenilikçi ulema grubunun oluşturulması sebebiyle gelenekçi ulema 

ve seküler aydınlardan farklı bir yaklaşımla kadın konusu ele alınmıştır. M. C. 

Çauşeviç ve M. H. Merhemiç arasında bu konuda Novi Behar (1928, sayı:19) 

Gazetesi'nde bir tartışma ortaya çıkması üzerine M. Çauşeviç'in kadınların 

                                                           
100

Enes Karić, “Islamsko mišljenje u Bosni i Hercegovini na razmeđu između starog i novog i 

prosvjetiteljski rad Mehmeda Džemaludina Čauševića”, Reis Džemaludin Čaušević – prosvjetitelj i 

reformator, Sarajevo, Ljiljan , 2002., s.27. 
101

A.g.e., s. 28. 



 
 

35 
 

tesettürünün
102

 zorunlu olmadığını söylemesi şiddetli eleştirilerin nedeni olmuştur. 

Merhemiç bu tartışmada şöyle söylemektedir: ''Kadın tesettürü ile ilgili basında 

çıkan, açıklama ve savunma yapmaksızın ortaya koyduğunuz görüşler, sizin şeriat 

hükümleri ile uyumlu olmayan bir görüşü desteklediğinizi kanıtlamaktadır.'' M. 

Çauşeviç şöyle bir cevap vermektedir: “Benim cevaplarım Allah’ın Kuran’da 

hükmettiği şeyler ile uyumludur ve ben bu konuda İslam fakihlerinin ve müfessirlerin 

görüşlerini bilmeme rağmen Kur’an’ın bu konuda ne farz kıldığını kabullenmek 

istiyorum. Düşünmeye ve araştırmaya teşvik eden Kur’an’ın kendisi beni buna 

çağırmaktadır.”
103

 

M. Çauşeviç, Merhemiç’in görüşlerini ele alarak Kur’an’ın mutlaklığı ve 

zamansızlığını ileri sürüp fakihlerin ve müfessirlerin görüşlerinin farklı zamanlara 

göre değişebildiğini söylemek istiyor. Bu yüzden Enes Kariç, Çauşeviç’in doğrudan 

Kur’an’ı ele alması, İslam fakihleri tarafından Kur’an’ın mesajı ve amacının 

bulanıklaştırıldığını iddia etmesi sebebiyle O'nu döneminin din reformcuları arasında 

sayılabileceğimizi ortaya koyar.
104

 

M. Çauşeviç’in tesettür üzerinde söyledikleri kadın konusundaki yazıların bir 

sayısının ortaya çıkmasının nedeni olmuştur. Saraybosna Cemaat Meclisi tarafından 

Saraybosna Cemaat Meclisi ve Reisü'l-Ulemanın Söyleşileri Üzerine adlı kısa bir 

eser çıkarılmıştır. Bundan sonra TuzlaHikmet Gazetesi'nin editörü İbrahim Çokiç 

Tesettür Hakkında adlı bir makale yazmıştır. Ali Riza Karabeg de Hicab Üzerine adlı 

bir eleştiri yazmıştır.
105

 

 Çauşeviç’in ifadeleri yüzünden Ulema Kurulu toplantısında Reisü'l-

Ulema’dankonuşmalarının geri alınması istenmiştir. Müslüman kadınların eğitim ya 

da iş yüzünden tesettürü bırakmasının caiz olduğunu ortaya koyan kurulun takririnin 

ana fikri olduğu için M. Çauşeviç takriri kabul etmiştir.
106

 Dönemin Mısır Fetih 

                                                           
102

 Söz konusu tartışmalarda tesettür kavramı kadınınn yüzünü de kapatmasını çoğunlukla da 

kapsamkatadır.  Modernistlerin çoğu böyle bir tesettür anlayışına karşı çıkmıştır. 
103

Bkz.: Enes Karić, Prilozi za povijest, s. 254. 
104

A.g.e., s. 254. 
105

Bkz.: Enes Karić, “Bosanske muslimanske rasprave”, s. 47. 
106

A.g.e., s. 60. 



 
 

36 
 

Gazetesi bu tartışmayı takip ederek Bosna Ulema kurulunun takririni Bosna’da 

Kemal’in Yenilgisi başlığı altında yayınlamıştır.
107

 

Diğer yandan Şeriat yargıcı Abdullah Ayni BuşatliçÇauşeviç’e destek 

vermiştir. O, Bosna Hersek’te Müslümanlarda İlerleme Sorunu adlı kısa eserini 

1928’de yazmıştır.
108

  Abdullah Ayni ulema ve seküler modernistlerin düşünce 

tarzları arasında bir boşluk fark etmiştir.  Önceulemayı şiddetle eleştirerek 

Çauşeviç'in İslam yorumunu tekeline aldığı suçlamasına karşılık şöyle cevap verir: 

“Hiçbir hoca kendi ana dilinde dini hükümlerin öğretilmesine izin vermiyor. Gençler 

yıllardır temel dini bilgileri ve kuralları oldukça zor Arapça ve Türkçe dili üzerinde 

öğrenmeye çalışıyorlar. Elbette cehalet halkın içinde hâkim olup kötü sonuçlar 

getirecektir.”
109

 Seküler modernistler ve aydınlara gelince onların davranışları ve 

tavırlarının, Müslümanlar’ın modern eğitim görmekten çekinmesinin sebebi 

olduğunu söyler. Abdullah Ayni Buşatliç şöyle devam eder: “Avrupa'da eğitim 

görenler tavır ve davranışları ile diğerlerine örnek olmak yerine, Batı biliminin kişiyi 

yüceltmesi yerine kişiyi bozduğunu aksettiriyorlar. Başlangıçta bizde modern 

okullara destek vermediler, aksine onların ahlaksızlığından dolayı halkın okullara 

sempati duymamasını teşvik ettiler”.
110

 

M. Çauşeviç söz konusu boşluğu doldurmaya çalışıp Müslümanların eyleme 

geçmek zorunda olduklarını iddia eder: ''...Geçmişte çok uyuduk, artık uyanmamız 

lazım. Biz türbelerden ve ölülerden yardım isterken, halifelerin dinimizi 

kurtarmalarını beklerken diğerleri teknolojik araçları icat etmeye başlamıştır. 

Dağlardan çeşitli madenler çıkartıp, ormanları kesip faydalanmışlardır... Biz sadece 

Kur’an’ı okuyoruz ve dinliyoruz, Kur’an’ın çaba gösterme ve çalışma konusundaki 

buyruklarını diğerleri yerine getiriyor.''
111

 

O dönemde el-Ezher’den yeni mezun olan Hüseyin Cozo, Mehmed 

Čauşeviç’in görüşlerini destekleyip, O'nun Tesettür-Bir Dini ya da Toplumsal Sorun 

                                                           
107

A.g.e., s. 60. 
108

Bkz.: Abdullah Ayni Bušatlić, “Pitanje muslimanskog napredka u Bosni i Hercegovini”, Bosankse 

muslimanske rasprave - hrestomatija 5, Sarajevo, Sedam, 2003., s. 89-119. 
109

A.g.e., s. 94. 
110

 A.g.e, s. 96. 
111

Džemaludin Čaušević, “Kur'an i Muslimani“, Novi Behar, sayı: 15,1934, s. 161. 



 
 

37 
 

adlı eserinde Çauçeviç’in her şeyden önce Kur’an’a başvurarak orjinal bir görüş 

ortaya koymayı amaçladığı için Abduh’un takipçisi olduğunu ortaya koymaktadır.
112

 

 

D. İslam Modernisti Olarak Hüseyin Efendi Cozo 

 

 20. yüzyılın birinci kısmının İslam yenilikçilik düşünürleri arasında Mehmed 

Çauşeviç’i temsilci olarak kabul ederken, 20. yüzyılın ikinci kısmında Bosna İslam 

düşüncesinde en büyük iz bırakanın Hüseyin Efendi Cozo olduğunu ifade edebiliriz. 

 İkinci Dünya Savaşı'ndan sonra Bosna saldırgan bir sekülerizm içindeolduğu 

için, dine teorik düzeyde bile çok az yer bırakılmış oldu. Geçmişteki İslam ve 

ilerleme hakkındaki tartışmaların yine gündeme getirilmiş olması, sadece bu 

tartışmaların şimdiye bir sosyalizm açısı kazandırmış olduğu görülmektedir. Bu 

bağlamda İslami modernizme eğilimli İslam çalışmaları ve yazılarının sayısı artığı 

için zamanla Bosna Diyanet İşleri Başkanlığı resmi bir modernizm kazanmıştır.
113

 

 Modernizm düşüncesi özellikle tefsir konusunda çağdaş yorum yöntemlerini 

tartışan ve bu yöntemlerin temelinde Bosna-Hersek tarihsel şartlarına göre bir 

modernizm anlayışı ortaya koyan Bosnalı alim Hüseyin Efendi Cozo’dur. E. Kariç’e 

göre, modernizm ve reformcu hareketlerine ait fikir, düşünce ve yöntemler Cozo’nun 

eserlerinde Bosnalı bir ifade kazanmıştır.
114

 

 Modern zamanlarda ilerleme kelimesi metafizik özelliğe sahip bir kavram 

olarak algılanmaya başlanmıştır. Bu kelime en büyük değer olarak algılanıp, 

ilerlemenin insanlara mutluluk sağlayabileceğine inanılmıştır. Bu yüzden İslam 

âlimlerinin İslam dini aynı kategorilerde anlamaya başlamışlardı. Mesela Cozo da 

                                                           
112

Husein Đozo, “Da li je problem otkrivanja žene vjerskog ili socijalnog karaktera“, Bosanske 

musliamnske rasprave - hrestomatija 3, Sarajevo, Sedam, 2003, s. 98. 
113

Fikret Karčić, ''Islamski reformizam u Bosni i Hercegovini u 20. vijeku'', Islamske teme i 

perspektive, Sarajevo, el- Kalem, 2009, s. 29,30. 
114

Enes Karić, ''Husein Đozo i İslamski Modernizam'', s. 9. 



 
 

38 
 

İslam dininin ilerleyici bir bilim olarak ele alınması gerektiğini ve Müslüman 

dünyanın sadece bu şekilde canlanabileceğini ileri sürmüştür.
115

 

 Boşnak literatüründe çoğunlukla Hüseyin Cozo’nun Muhammed Abuh’un 

sadık bir takipçisi olarak kabul edilmesinin kısmen doğru olduğunu düşünüyoruz. 

Çünkü Cozo’nun görüşlerini yakından değerlendirirken daha sonra ortaya çıkan 

İslami neomodernizm düşüncesine daha yakın olduğunu fark ettik. Cozo’nun sürekli 

Kur’an ilkelerine vurgu yapması ve bu ilkeleri tarihsel ortama göre yorumlaması 

daha çok Fazlur Rahman’nın Kur’an ilkeleri anlayışına benzemektedir. Hüseyin 

Cozo’nun modernizm düşüncesi ve tefsir anlayışına sonraki bolümlerde değineceğız. 

Şimdi Cozo’nun hayatına kısa bir bakış atmak istiyoruz. 

1. Huseyin Efendi Cozo’nun Hayatı ve Eseri
116

 

 

 Hüseyin Efendi Cozo 1912'de Gorajde'nin Bare köyünde doğdu. Kaynaklarda 

üç farklı medresede (Foça’daki Mehmed Paşa Medresesi, Saraybosna'daki Merhemiç 

Medresesi ve Atmeydan Medresesi) eğitim aldığı zikredilir. Atmeydan 

Medresesi'nden 1928'de mezun oldu. Aynı yıl Saraybosna'daki Kadılık Yüksek 

Okulu'nda eğitime başladı ve bu okulu 1933 yılında tamamladı. Kısa bir süre 

Saraybosna'da din dersi öğretmenliği yaptıktan sonra aynı yıl Vakıflar Müdürlüğü 

tarafından el-Ezher’e gönderildi. Burada 1939’te Kulliyetu'ş-Şeria'dan mezun oldu.  

 Bosna’ya dönünce Okružna Medresesi'nde Arapça öğretmenliği yaptı. Bir yıl 

sonra Yugoslavya Diyanet İşleri Başkanlığı'ndaki Reisü'l-Ulema makamında dini 

eğitim sorumlusu görevine tayin edildi. İkinci Dünya Savaşı sırasında Arapça 

hocalığı yapan Hüseyin Cozo bir süre Berlin’e yakın Guben kasabasına gönderildi. 

Oradaki Alman ordusuna bağlı Hancar Bölüğü'nde altı aylık dini eğitim kursuna 

hoca olarak katıldı. Bu görevi yüzünden ll. Dünya Savaşı'ndan hemen sonra kurulan 

                                                           
115

Bkz.: Husein Đozo, ''Nekoliko hadisa iz Sahihi Buharije'', Husein Đozo-Izabrana djela (knjiga 1), 

Sarajevo, el-Kalem, 2006., s. 223. 
116

Bkz.: Enes Karić, “Husein Đozo i islamski modernizam”, Husein Đozo-Izabrana djela (knjiga 1), 

Sarajevo, el-Kalem, 2006., s. 5-43; İsmail Bardhi, “1918-1988 arasında Bosna Hersek ve Kosova’da 

(Yugoslavyaa’da) Tefsir Sahasında Yapılan Çalışmaların Değerlendırılmesi”, Ankara Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Ensititüsü, yayınlanmamaış yüksek lisans tezi, Ankara, 1993, s. 103-112;   

 



 
 

39 
 

Yugoslavya'nın komünist iktidarı tarafından 1945'te tutuklandı ve beş yıl mahkûm 

edildi.  

 1950 yılında serbest bırakıldıktan sonra devlet haini sıfatıyla ilahiyat 

mesleğinden uzaklaştırıldı. On yıl boyunca farklı mesleklerde bulunup bir süre bir 

deri fabrikasının memuru ve bir şirkette bir muhasebeci olarak çalıştı. Ancak 1960'ta 

komünist iktidarı tarafından kendisine dönemin Yugoslavya Diyanet İşleri 

Başkanlığı'nda çalışma izni verildi.  

 Bu tarihten itibaren vefatına kadar Diyanet İşleri Başkanlığı'nda Dini Eğitim 

müdürlüğü görevinde çalıştı. 1964-1979 yılları arasında Bosna-Hersek İlmiyye 

Meclisi'nin başkanlık görevinde de çalıştı. Bu kurumun çıkardığı Takvim adlı yıllığın 

uzun bir süre başyazar ve sorumlu yazı işleri müdürlüğünü yaptı. Saraybosna'da 

çıkarılan Preporod adlı İslami gazetenin 1970-1972 yılları arasında da başyazarı ve 

sorumlu yazı işleri müdürlüğünü yaptı.  

 İkinci Dünya Savaşı'ndan sonraki Yugoslavya komünist iktidarı döneminde 

ilk olarak 1977'de Saraybosna'da kurulan Saraybosna ilahiyat Fakültesi'nin ( Islamski 

Teoloski Fakultet u Sarajevu ITFJ) kurucuları ve hocaları arasında yer aldı. Ayrıca 

Saraybosna'daki Gazi Hüsrev Bey Medresesi'nde tefsir, akaid, hadis ve fıkıh 

derslerinde hocalığı yaptı. Hüseyin Cozo 1982'de Saraybosna'da vefat etti. 

  Eserlerine gelince Cozo 300'e yakın makale yazdı. En büyük kısmı Glasnik 

VIS-a, Preporod, Novi behar, Takvim, El-Hidaje, lslamska misao ve Zbornik radova 

Islamskog teološkog fakulteta u Sarajevu gibi dergi ve yıllıklarda yayımlanmıştır. 

 Cozo’nun makale ve yazıları kitap halinde ilk kez Zaman içinde İslam (İslam 

u vremenu) adlı bir kitap olarak 1976’da yayınlanmıştır. Bu eserde Kur'an ve 

Sünnet‘in çağdaş yorumları, içtihat kapısının yeniden açılması, İslam'da kadın ve 

diğer bazı aktüel konular işlenmiştir. Onun Saraybosna Ilahiyat Fakültesi için yazdığı 

tefsir dersleri de kitap halinde neşredilmiştir. Yıllarca Glasnik ve Preporod 

dergilerinde yayımlanan okuyucu sorularına cevapları Fetvalar - Sorular ve 

Cevaplar (Fetve-Pitanja i odgovori) adlı ayrı bir eser olarak çıkartılmıştır. Daha önce 

bahsettiğimiz Cozo’nun başladığı tefsir yazıları kısmen kitap olarak neşredilmiş 



 
 

40 
 

olmuştur. 2006’da onun eserlerinin çoğunu yeniden İslam u Vremenu, Kur’anske 

Studije, Publicistički Radovı, Fetve 1, Fetve 2 adlı kapsamlı beş ciltlik kitap olarak 

el-Kalem yayım evi ve Saraybosna İslam İlimleri Fakültesi tarafından yayınlanmış 

oldu.
117

 

 Hüseyin Cozo’nun Saraybosna’daki İlahiyat Fakültesi'nde tefsir hocası olarak 

görevde bulunduğu dönemde, O'nun yanında araştırma görevlisi olarak bir süre 

çalışan günümüzde Bosna’da iyi tanınan Boşnak tefsirci ve aydını Enes Kariç, 

Cozo’nun düşüncesinin günümüzde gündeme getirilmesinde ve O'nun eserinin yeni 

şartlar içinde yorumlanmasında Bosna Hersek İlahiyat akademyası içinde büyük bir 

önem taşımaktadır. E. Kariç’in Hüseyin Cozo konusunda yazdığı Hüseyin Cozo ve 

İslami Modernism
118

 eseri bize de bu konuya yeni bir bakış açısı sağlayıp, bu 

meselenin araştırmasında yol gösterdi. 

2. Huseyin Cozo’nun Düşüncesi 

 

 Hüseyin Cozo, yazdığı makalelerin pek çok yerinde Mustafa Meraği, 

Mahmud Şeltüt ve Reşid Rıza’nın öğrenci olmasından gurur duyduğunu ortaya 

koymaktadır. Bu bağlamda yüzyıllarca oluşan tefsir eserlerinin kendi zamanı için 

uygun olmasına rağmen bizim zamanımız için uygun olmaması sebebiyle bu eserleri 

eleştirme ve değerlendirme faaliyeti altına almak gerektiğini öne sürer.
119

 

 İlahi vahiy konusuna gelince H. Cozo bir yerde vahiy akıl ilişkisini şöyle 

anlatır: “...Ve şöyle bir süreklilik süreci içindeki vahiy, hayat koşulları ve insanların 

biliş yetenekleri ile beraber paralel olarak gelişiyordu. Akıl üzerine gerçeği öğrenme 

imkânına sahip olamadığımız için Vahiy üzerine gerçeğin kavranmasını gerekiyordu. 

İnsan toplumunun gelişmesi ile aklın kavrama imkânları artmıştı. İslam’ın ortaya 

çıkması aklın hâkimiyetinin başlangıcı ve vasıtasız öğrenme yollarının Bu yüzden 

Kur’an İnsan aklına gerçekliğin arasında özel bir yer verip ona sınırsız bir kabiliyet 

                                                           
117

Husein Đozo- Izabrana djela, (Knjiga 1,2,3,4,5), Sarajevo, El Kalem & Fakultet islamskih nauka 

u Sarajevu, 2006. 
118

Enes Karić, ''Husein Đozo i İslamski Modernizam'',  s. 5-43. 
119

 A.g.e., s. 12,13. 



 
 

41 
 

vermiştir. Bu yüzden Allah’ın son vahyi sadece genel ilkeleri içererek bu ilkelerin 

hangi şekilde uygulanması ve eyleme geçirilmesi hususu insanlara bırakılmıştır.”
120

 

 Cozo’nun rasyonalizmi O'nun hadis anlayışını da etkilemiştir. H. Cozo hadisi 

eşsiz bir Kur’an uygulaması olarak anlayıp, hadisin o zamanki şartlarda uygulamaya 

aktarılan Kur’ani ilkeler olduğunu söylemektedir. Bazı makalelerinde hadisin 

kodlaması üzerinde durup hadislerin otantiğini sorgulamaktadır. Bu bağlamda H. 

Cozo Peygamber’in (a.s.) en büyük müctehid ve hadisin de ictihad olduğunu iddia 

etmiştir.
121

 İbadet uygulamalarının çoğu ve bazı İslam inançları tamamen hadise 

dayandığı için O'nun bu görüşünün problemli olduğunu söyleyebiliriz. Cozo böyle 

bir hadis anlayışını daha sonra zekât alanında uygulamaya çalışacaktır. 

 Cozo Müslümanlar’ın geri kalmışlığı sorununu tartışıp bu durumun nedeninin 

İslam öğretilerinin içinde yatmadığını söyler. Bu bağlamda reformcuların görevi 

gerçek İslam’ın ne olduğu anlatmak olacaktır. H. Cozo’ya göre gerçek İslam’ı 

bulmak iki yolla gerçekleştirilebilir: İslam’ı pseudosufizmden kurtarmakla ve İslami 

ilkelere karşı olan yabancı fikirlere mücadele etmekle .
122

 

 H. Cozo kendisinde öncekiler gibi resmi ulemayı tenkid ederek, bunun 

ulemanın gerçek hayattan ayrılması, ölüm ve sonraki hayatla sonuçlandığını öne 

sürer.
123

 Diğer yandan Kur’an’a insanların gerçekte yaşadıkları sıkıntıların ve 

sorunların çözümlenmesinde yeniden bir yer vermemiz gerektiğini söyleyip 

Kur’an’ın amacının bu olduğunu iddia eder. Daha basitçe söylemek gerekirse tefsir, 

insanın içinde yaşadığı sürekli değişen şartları ele alıp bu şartlar içinde nasıl 

yaşayabileceği ile ilgilenmeye başlamalıdır.
124

 

Bu arada o'nun namaz, oruç, zekât gibi temel İslam uygulamalarını nasıl ele 

aldığına bir göz atmak istiyoruz. Önce namaz ve orucu ele alsak, H. Cozo 

                                                           
120

Husein Đozo, ''Islam i Kur'an'', Husein Đozo-Izabrana djela (knjiga 1), Sarajevo, el-Kalem, 

2006., s. 415. 
121

Bkz.: Husein Đozo, “Islam i sunnet” , Husein Đozo-Izabrana djela (knjiga 1), Sarajevo, el-

Kalem, 2006., s.446-458  
122

Husein Đozo, “Smisao obnove islamske misli”, Husein Đozo-Izabrana djela (knjiga 1), Sarajevo, 

el-Kalem, 2006., s. 250. 
123

A.g.e., s. 277, 278. 
124

Husein Đozo, “Potreba i pokušaj savremene egzegeze Kur’ana”, Husein Đozo-Izabrana djela 

(knjiga 1), Sarajevo, el-Kalem, 2006., s.710,711. 



 
 

42 
 

Yugoslavya Dönemi'nin evreleri sürecinde düşünerek, dönemdeki uygulamaların 

hedefinin insanları maddi bağımlılıktan kurtarmak olduğunu söylemektedir.
125

 

Cozo’nun sonraki eserlerinde Batı medeniyet ve bilimiyle hayal kırklığına uğradığı 

görülmektedir. Çok yerde materyalizmi insanların maddi ve manevi unsurları 

arasındaki iç dengesini bozduğu için suçlayıp bu dengeyi yeniden sadece namaz ve 

orucun kurabildiğini ortaya koyar. Bazı yerlerde materyalizm kavramını ele alarak 

ideal insanlık fikrinin adına gerçek insanın öldürülmesi ve imha etmenin serbest 

olduğunu eleştirmektedir.
126

 

Zekat konusuna gelince H. Cozo bu İslam uygulamasına daha sosyal bir amaç 

vermeye çalışarak onun fonksiyonunu genişletmek ister. Zekât’ı topluma bir maddi 

destek olarak tanımlayıp, zekât fonunun ana hedefinin toplumun ihtiyaçlarını 

karşılamak olduğunu ifade etmektedir. Ancak sadece zekât fonu modern toplumun 

ihtiyaçları karşılamaz çünkü zekât farz kılındıktan sonraki dönemde zekât hükmü 

dönemin şartlarına göre uygulanmış oldu ve bu yüzden de günümüzdeki ihtiyaçları 

karşılamamaktadır. Bu sebeple zekât için oran, mal ve gelir miktarı Kur’an’da 

belirtilmiş olmamaktadır.
127

 

Cozo bu mesele ile çok ilgilenecektir. Aslında bu meseleyi ele almasının 

sebebi Müslümanlar’ın kendi kazanç sağlayan kurumlarını kaybetmesidir. Çünkü 

Sosyalist Yugoslavya iktidarı tarafından o zamana kadar Müslüman topluluğun 

ihtiyaçlarının çoğunu karşılayan vakıf kurumları özelleştirilecektir. Aynı zamanda bir 

İlahiyat Fakültesi'nin yeniden açılmasına olan ihtiyaç hakkındaki tartışmalar 

gündeme gelmiş ve bunu gerçekleştirilmek için de zekât konusu ortaya konulmuştur.  

Burada Hüseyin Cozo’nun düşüncesi hakkında yeterince bilgiler sunduk. 

Üçüncü bölümümüzde o'nun tefsir faaliyetlerini ele alarak daha farklı bir açıdan 

işleyeceğiz. 

 

                                                           
125

Husein Đozo, “Islam i post”, Husein Đozo-Izabrana djela (knjiga 1), Sarajevo, el-Kalem, 2006., 

s.381, 382. 
126

Husein Đozo, “Smisao obnove islamske misli” s. 329. 
127

Bkz.: Husein Đozo, “Islam i zekat”, Husein Đozo-Izabrana djela (knjiga 1), Sarajevo, el-Kalem, 

2006., s.368-377. 



 
 

43 
 

III. BÖLÜM 

1878-1972 ARASI BOSNA HERSEK'TEKİ REFORM 

DÜŞÜNCESİNİN TEFSİRE YANSIMALARI 

 

Önceki bölümümüzde ortaya koyduğumuz konularda Bosna’da dini reformculuk 

ve modernizm fikirlerinin kısa bir tarihini ortaya koymak istedik. Bunu bu konuda 

önemli şahsiyetlerin hayatı, eserleri ve düşüncelerinin sunulması ile gerçekleştirmeye 

çalıştık.  

 Üçüncü bölümümüzde Bosna Hersek'teki modern tefsir konusunu ele alırken 

İslami yenilikçiliğin modern tefsire yansımalarını çeşitli Kur'an tercümelerini, tefsir 

eserlerini karşılaştırarak ve değerledirerek ortaya koymak istiyoruz. Bunu yapmadan 

önce Bosna’daki Kur’an tercüme ve tefsir faaliyetlerinin kısa bir tarihini sunalım. 

A. 20. Asrında Bosna’daki Kur’an Tercüme ve Tefsir Faaliyetlerinin Kısa 

Tarihi 

 

Enes Kariç, “20. Yüzyılın İlk Yarısında Bosna Hersek’te Cemaleddin 

Çauşeviç’in Kur’an Araştırmalarının Geliştirilmesine Katkısı”adlı makalesinde 

Bosna’da klasik ve modern tefsir dönemlerinden bahsetmektedir. Klasik dönemdeki 

tefsir faaliyetini genelde risale, haşiye ve şerhler oluşturmaktadır. 17. ve 18. yüzyıllar 

tefsir alanında verimli olmuştur. Müfessirler arasında Muhammed İbn Musa Allamek 

el-Bosnevi (ö. 1636) ve İbrahim Opiyaç (ö. 1727) isimleri kaynaklarda geçmektedir. 

Allamek Kur’an surelerinin kısa tefsirlerini yazmıştır. O'nun Tefsirul Suretil Feth 

adlı eseri en meşhur eserlerindendir. İbrahim Opiyaç diğer yandan Beydavi’nin 

Tefsiri Envaru Tenzil ve Esraru Te’vil'iyorumlayıp şerhler yazmıştır. Sûfi tefsir 

alanında Siyahi Mustafa Boşnak (ö. 1617) ve Abdullah Boşnak’ın isimleri 

tanınmıştır.
128

 Söz konusu müfessirlerimiz o zamana kadar bilinen naklî, aklî, lugavî, 

sûfi tefsir okullarında kullanılan metotları kullanmışlardır. 

                                                           
128

Bkz.: Enes Karić, ''Uloga Džemaludćna Čuševića u razvoju kur'anskih studija u Bosni i Hercegovini 

u prvoj polovini 20 stoljeća'', Prilozi za povijest islamskog mišljenja u Bosni i Hercegovini XX 

stoljeća 1, Sarajevo, el-Kalem, 2010, s.329-332; Hazim Šabanović, Književnost muslimana BiH na 



 
 

44 
 

 Modern ya da çağdaş tefsircilik ise Bosna’da Avusturya-Macaristan 

döneminde başlamaktadır. Bu zamanlarda bazı alimler hala Arapça ve klasik 

yöntemde olan kısmi tefsirler yazmaktadırlar. Bueserler içerisinde en önemlisi 

Mehmed Hanciç’in (1906-1944) yazdığı bazı Kur’an surelerin kısa tefsirleridir.
129

 

Bu bağlamda iki tefsir konusundaki bibliyografyaya  ( Bibliografija prve 

muslimanske nakladne knjižare i štamparije (Muhameda Bekira Kalajdžića))
130

 ve 

Kur'an i Tefsirske zanosti Bošnjaka
131

)  bakıldığında 20. yüzyılın ilk yarısında 

(1950’e kadar) Boşnakların tefsir alanında eserlerinin az olduğugörülür. Otuzlu 

yıllara gelindiğinde bir gelişme fark edilebilir. Mesela Mustafa Busulaciç’in Kur’an 

Ve Karşılaştırmalı Dinler (Kuran i uporedno proučavanje religije
132

) ve Dünyada ve 

Bizde İlk Kur’an Mealleri (Prvi prijevodi Kurana u svijetu i kod nas
133

) adlı kısa 

eserlerinden bahsedebiliriz. Mehmet Tufo tarafından Tefsir Usulü (Usuli tefsir) ismi 

altında pek çok makale de yazılmıştır.
134

 Bu gruba daha önce bahsettiğimiz Mehmed 

Hanciç’in yazdığı Bakara ve Nisa surelerinin tefsirlerini de ekleyebiliriz. 

Enes Kariç’e göre, 20. yüzyılın ilk yarısında Bosna’da en çok okunan tefsir 

Muhammed Abduh ve Reşid Rıza’nın el-Menar tefsiri idi.
135

 Bu bağlamda 

Viyana’da Oryantalizm araştırmaları okuyan Arap dili uzmanı Şukriya Alagiç (1881-

1936) el-Menar tefsirini tercüme etmeye başlamış ve 1926’da 164 sayfalık Tefsirul 

Kur’anil Kerim başlığı altındaki ilk cildi yayınlanmıştır. Bundan sonra 1927’da 

Tefsirul Kur’anil Hakim adlı ikinci, 1931. ve 1932’de Kur’an Mudri (Kur’an’ul 

hakim), Tefsiru Džuz Amme ve Kur’an s Tumačem  (Tefsir ile Kur’an) adlı eserleri üç 

ayrı cilt olarak yayınlanmıştır.  Alagiç’in elinde bütün olarak el-Menar tefsiri yoktu 

                                                                                                                                                                     
orijentalnim jezicima, Sarajevo, Svjetlost, 1937.; Enes Karić, “Interpretation of the Kur’an in Bosnia 

and Hercegovina”, Essajs of Bosnia, Sarajevo, el-Kalem, s. 280-289. 
129

Bkz.: Mehmed Handžić, “Tefsiru ajatil ahkam min suretil Bekare”; “Tefiru ajatil ahkam min suretin 

Nisa”, Tefsirske i hadiske rasprave 4, Sarajevo, Ogledalo, 1999., s. 45-146, 147-251. 
130

Bkz.: Lamija Hadžiosmanović, Bibliografija prve muslimanske nakladne knjižare i štamparije 

(Muhameda Bekira Kalajdžića), Sarajevo, 1967. 
131

Bkz.: Mustafa Ćeman, “Kur’an i tefirske znanosti Bošnjaka“, Kabes, Mostar, 1998., sayı: 35-36, s. 

14-34. 
132

Bkz.: Mustafa Busuladžić, “Kuran i uporedno proučavanje religije“, Galsnik, IVZ, 1941., sayı: 4-5, 

119-131. 
133

Bkz.: Mustafa Busuladžić, “Prvi prijevodi Kurana u svijetu i kod nas”, Kalendar narodne 

uzdanice, 1945., sayı: XVII , s. 77-85. 
134

Bkz.: Enes Karić, ''Uloga Džemaludćna Čuševića u razvoju kur'anskih studija u Bosni i Hercegovini 

u prvoj polovini 20 stoljeća'', s. 334. 
135

A.g.e., s.335. 



 
 

45 
 

çünkü daha bu tefsir parça parça el-Menar gazetesinde yayınlanmaktadır ve el-

Menar tefsiri de bildiğimize gore 12 cüz olarak Kur'an'ın tefsirini baştan sona 

bitirememiş halde kalmıştır.
136

 Bu konuda Saraybosna İlahiyat Fakültesi'nde Ferid 

Dautoviç tarafından 2001 yılında Şukriya Alagiç’in İslam Ilimlerine Katkısı üzerine 

yüksek lisans tezi yazılmıştır.
137

 

Yugoslavya Krallığı döneminde Bosna’da Kur’an tercüme faaliyetlerine 

öncellik verildiği için klasik anlamdaki tefsir faaliyetinin ikinci planaatıldığını 

serbestçe söyleyebiliriz.  Bu sebebiyle araştırmamızda Boşnak dili Kur’an mealleri 

ile ilgilenen çalışmalar ve Kur’an nasıl tercüme edilmeli konusunda ortaya çıkan 

tartışmalara yer vermemiz gerekmektedir. Buna rağmen Bosna’da tefsir ilmi 

sahasında yazılan çalışmaların olmadığını söylemek istemiyoruz; sadece klasik tefsir 

ilmi yerine değişmiş ya da daha genişletilmiş varyantlarındaki bir tefsir ilmi ortaya 

çıkmıştır. 

 Saraybosna İlahiyat’taki Arap edebiyat hocası Yusuf Ramiç,Bizim Kur’an 

Mealleri ve Kur’an’ın İfade Tarzı ( Naši prijevodi Kurana i stil kur’anskog izraza
138

) 

adlı eserinde Bosna’da Kur’an meallerinin iki kategorisinden bahsetmektedir: Diğer 

dillerden tercüme edilmiş Kur’an mealleri ve doğrudan Arap dilinden tercüme 

edilmiş Kur’an mealleri. 20. yüzyılın ilk yarısında ortaya çıkan diğer dillerden 

tercüme edilmiş mealler şunlardır: 

- Kur’an - Miçe Lubibratiç – Hercegovalı’nın Sırpça ve Kiril alfabesinde 

Kur’an tercümesi
139

 (1895) 

- Kur’an - Ali Riza Karabeğ’in Kuran tercümesi
140

 (1937) 

- Kur’an Časni – Prıjevod i tumač (Yüce Kur’an – Kur’an Meali Ve Tefsiri) –

Mehmet Panca ve Cemaleddin Çauşeviç’in Kur’an tercümesi
141

  (1937) 

                                                           
136

A.g.e., s. 332-339. 
137

Bkz.: Ferid Dautović, ''Šukrija Alagić, doprinos Islamskim znanostima s posebnim osvrtom na 

tefsi'', Saraybosna Üniversitesi Islam İlimleri Fakültesi, yayınlanmamış yüksek lisans tezi, 2001., 

danışman: Jusuf Ramić 
138

Bkz. Jusuf Ramić, Naši prijevodi Kur’ana i stil kur'anskog izraza, Sarajevo, El-Kalem & 

Fakultet islamskih nauka u Sarajevu, 2009., s. 8,9. 
139

Mićo Ljubibratić-Hercegovac, Kur’an, Beograd, Državna štamparija Kraljevine Srbije, 1895. 
140

Ali Riza Karabeg, Kur’an, Mostar, Štamparija “Prosvjeta” J. Karić, 1937. 



 
 

46 
 

- Kur'an Časni- Prijevod i tumač - Omer Muşiç Ve Aliya Nametak’ın Kur’an 

tercümesi
142

 (1969) 

 M. Ljubibratiç’in tercümesi Kazmirski’nin Kur’an mealinin Fransızcası’na 

dayanmaktadır. Bu tercüme pek çok hata içerdiği için Müslümanlar tarafından kabul 

edilmemiştir. Ali Riza Karabeğ’in tercümesi aslında, düzeltilen ve Latin harflerine 

aktarılan Ljubibratiç’in tercümesidir. 1990’da Ljubibratiç’in Kur’an meali yine de 

yayınlanmıştır ve Enes Kariç tarafından yazılan 43 sayfalık bir önsöz içermektedir.
143

 

 Panca ve Çauşeviç’in Kur’an meali ise Ömer Rıza Doğrul’un Tanrı 

Buyruğu’nun tercümesidir. Ömer Rıza da O'nun Kur’an mealini, Arapça’dan tercüme 

edilmemiş Muhammed Ali’nin İngilizce Kur’an mealini baz alarak kullanmıştır. Bu 

arada Panca-Çauşeviç ve Ömer Rıza tarafından dipnotlarda kısa açıklamalar ve 

tefsirler sunulmaktadır. Bu meallerin ikisi de şiddetli eleştirilere uğramışlardır. Bu 

açıklamalarda Eski Ahitten alıntılar, Batılı düşünürlerin isimleri ve fikirleri, modern 

bilimin keşfettikleri gibi tefsire tamamen yabacı unsurlar geçmektedir. Bu Kur’an 

meali olarak Bosna Müslümanlarının ilk kez bu tür fikirlerle karşılaştığını 

söyleyebiliriz. Kur’an Çasni' (Yüce Kur’an) nin ortaya çıkmasının yol açtığı bu 

tartışmaların Bosna’da tefsir ilminin gelişmesine katkı sağladığını düşünmekteyiz. 

 Ayrıca bu eserin ne kadarının Panca’nın ve ne kadarının Çauşeviç’in 

çalışması olduğunu bilemiyoruz. Aynı şekilde açıklamaların ne kadarının onlara ait 

olduğunu bilmiyoruz. Bu konuya çalışmamızın ikinci bölümünde yakından 

bakacağız. 

Bundan sonra Muşiç ve Nametak’ın tercümesi yine sadece Kur’ân Çasni'nin 

farklı bir versiyonudur.  Bu 1972 ve 1974 yıllarında tekrar basılmıştır.  

Birinci baskının (1937) bugün mevcut olmaması sebebiyle bu çalışmamızda 

1974.  baskısını kullandık.   

                                                                                                                                                                     
141

Mehmed Pandža, Mehmed Džemaludin Čaušević, Kur'an Časni- prijevod i tumač, Sarajevo, izd. 

M.Dž. Čaušević, 1937. 
142

Omer Mušić, Alija Nametak, Kur'an Časni- prijevod i tumač, Zagreb, Stavrnost, 1969. 
143

Jusuf Ramić, Naši prijevodi Kur’ana, s. 13-16. 



 
 

47 
 

20. yüzyılın ikinci yarısında ortaya çıkan Arapça'dan tercüme edilmiş Kur’ân 

mealleri şunlardır: 

- Kur’ân - Besim Korkut’un Kur’ân Tercümesi
144

 (1977) 

- Kur’ân - Mustafa Mlivo’nun Kur’ân Tercümesi
145

 (1994) 

- Kur’ân S Prijevodom Na Bosanki Jezik (Boşnak Dili Meal İle Kur’ân) - Enes 

Kariç’in Kur’ân Tercümesi 
146

 (1995) 

- Kur’ân S Prijevodom Na Bosanki Jezik (Boşnak Dili Meal İle Kur’ân) - Esad 

Durakoviç’in Kur’ân Tercümesi
147

 (2004) 

 Besim Korkut tarafından yazılan Kur’ân meali Bosna’da en çok tercih edilen 

Kur’ân mealidir. Mealin ilk baskısının girişi bölümünü Bosnalı oryantalist Süleyman 

Grozdaniç yazmıştır. Bu bölümde şöyle söylenmektedir: ''Bir vaaz koleksiyonundan 

oluşan Kur’ân metni, bir çağı temsil eden herkesten daha ileriyi görebilen bir 

hayalci ve halkın en derin ve gizli hislerini anlayan bir düşünür olan Muhammed'in 

söylediklerini temsil etmektedir.“
148

 Devamında Kur’ân metinlerinin tarzı, konusu ve 

amacının farklı olması sebebiyle, Kur’ân’ı tercüme etmenin sadece bu farklılıkları 

anlayabilen bir tercüman tarafından yapılabileceğini söylemektedir. Sonraki baskılar 

ise Yugoslavya Diyanet İşleri Başkanlığı tarafından neşredildiği için bu kez mealin 

girişi Ahmed Smayloviç tarafından yazılmış ve Kur’ân'ı„yirmi üç yıllık zaman 

süresinde indirilen ilahi vahiy, söz ve doğru yol gösterici” olarak tanımlamıştır.
149

 

 Müslüman Preporod adlı gazetede 70 ve 80'li yıllarda Kur’ân’ı tercüme 

ederken lafzı ve O'nun ifade tarzına mı, ya da anlamına mı öncelik verdiği gibi 

sorularla ilgilenen makalelerin sayısının artığını fark ettik.  

 Bu konuları ele alan Priştina’dan gelerek Sırpça, Makedonca ve Arnavutça 

eserleri bulunan oryantalist Hasan Kaleşi (v. 1976.) tercüme faaliyetinde herhangi bir 

tefsir okulundan eğitim almış olan tercümanların, Kurân kelimelerini temel 

                                                           
144

Besim Korkut, Kur’an, Sarajevo, Orjentalni institut u Sarajevu (posebna izdanja), 1977. 
145

Mustafa Mlivo, Kur’an, Bugojno, 1994. 
146

Enes Karić, Kur’an s prijevodom na bosanski jezik, Sarajevo, Bosanska knjiga Sarajevo, 1995. 
147

Esad Duraković, Kur’an s prijevodom na bosanski jezik, Sarajevo, Svjetlost, 2004. 
148

Sulejman Grozdanić, “Pogovor”, Kur’an, Sarajevo, Orjentalni institut u Sarajevu, 1977., s. 708. 
149

Ahmed Smajlović, “Predgovor” Prijevod značenja Kur’ana, Sarajevo, 1983., s. 5.  



 
 

48 
 

anlamlarına göre değil de bu okulların görüşlerine göre tercüme etmelerini 

eleştirmiştir.
150

Bu görüşünü benimseyen Bosnalı oryantalist Grozdaniç’in Korkut’un 

Kur’ân mealini ele alarak, O'nun hiçbir tefsir okuluna bağlı kalmamasını 

övmüştür.
151

 

Ancak bu görüşü doğru değildir ve bugün Besim Korkut’un Kur’ân 

tercümesinde Zamahşeri’nin tefsirinden çok yararlanmış olması hakkında birkaç eser 

yazılmıştır.
152

 Örnek olarak İlk baskısınndaki Âl-i İmrân Sûresi'nin 7. ayetinin 

mealine bakıldığında müteşabih ayetler konusunda Korkut mealinde Zemahşeri’nin 

görüşünü tercih ettiği görülür: “On tebi  objavljuje Knjigu, i njoj su ajeti jasni, oni su 

glavnina knjige, a drugi su manje jasni. Oni čija su srca pokvarena – željni smutnje i 

svog tumačenja – slijede one što su manje jasni. A tumačenje njihovo zna samo Allah 

o oni koji su dobro u nauku upućeni. Mi vjerujemo u njih, sve je od Gospodara 

našeg, govore oni – a samo razmom obdareni shvaćaju.“
153

 (“Sana Kitab’ı indiren 

O’dur. O'nun bazı ayetleri net ve açıktır, bunlar Kitab’ın esasıdır.  Diğerleri de 

tamamı net olarak anlaşılamayan ayetlerdir. Kalplerinde hastalık olanlar, fitne 

çıkarmak ve onu yorumlamak için tamamı net olarak anlaşılamayan  ayetlerin peşine 

düşerler. Hâlbuki O'nun anlamını ancak Allah ve ilimde yüksek düzeye erişenler 

bilirler; onlar ise “O'na inandık, hepsi Rabbimiz tarafındandır'' derler. Ancak 

aklıselim sahipleri düşünüp anlar.”) 

 Kur’ân tercümesi hakkındaki tartışmalar yine gündeme gelmektedir. Bunun 

nedeni Saraybosna Üniversitesi Edebiyat Fakültesi’nin Oryantal Filoloji bölümünün 

hocası Esad Durakoviç’in(d.1948-) Kur’ân mealinin 2002’de ortaya çıkmasıdır. Bu 

Kur’ân mealini yazarak tercüme tefsir eserlerine dayanmaksızın, yalnızca cahiliye 

şiiri kullanıp Kur’ân’daki sözlerin temel anlamını ortaya koymak istedi. İlahiyatçılar 

arasında o'nu en şiddetli eleştiren kişi, daha önce bahsettiğimiz Yusuf Ramiç’tir.  

                                                           
150

Bkz.: M. Jokić, ''O novom izdanju Kur'ana Časnog'',  Galsnik VIS-a, XXXIII, Sarajevo, 1970, s. 

67-7 
151

Bkz.: Sulejman Grozdanić, ''Pogvor'', Prijevod Kur'ana (Besim Korkut), Sarajevo, Orjentalni 

institut, 1977., s. 707-711 
152

Bkz.: Enes Karić, “Zamahšerijev komentar Kur’ana-glavna odrednica Korkutovog prijevoda 

Kur’ana”, Tefsir, uvod u tefsrske znanosti, Sarajevo: Fakultet islamskih nauka, 1995.; Jusuf Ramić, 

Tefsir, historija i metodologija, Sarajevo, Fakultet islamskih nauka, 2001, s.284- 291. 
153

 Besim Korkut, Prijevod Kur’ana, Sarajevo, Orjetalni institut, 1977., s. 52 



 
 

49 
 

Y. Ramiç’e göre, sadece ilahiyatçılar tarafından yazılan Korkut ve Kariç’in 

Kur’ân mealleri gibi -güvenilirsayılabilir. Diğerlerinin ise- M. Mlivo ve E. 

Durakoviç’in Kur’ân mealleri gibi - güvenilmez olduğunu iddia eder. Çünkü onlar 

(Arap dili uzmanları) Kur’ân’ı tercüme ederken tefsir eserlerini kullanmamışlardır. 

Netice olarak bazı Kur’ân ifadelerinin anlamlarını zorlamaya mecbur kalmışlardır. Y. 

Ramiç bir yerde onların Kur’ân kelimelerinin dilsel anlamını bilmelerinin, Kur’ân’ın 

gerçek anlamını bilmeleri anlamına gelmediğini ortaya koyar.
154

  

Bizim için burada önemli kısım olan Kur’ân meali ve tefsiri Hüseyin Cozo 

tarafından yazılmıştır. Bu meal ve tefsir Fâtihâ, Bakara ve Âl-i İmrân sûrelerinden 

oluşmaktadır ve Diyanet’in Glasnik dergisinde yıllar boyunca yayınlanan 

makalelerdir. 1966’da iki cüz ve 1967’de üçüncü cüz Tefsir ile Kur’ân meali 

(Prijevod Kur’âna sa komentarom) adıyla üç kitap olarak yayınlanmıştır. Bundan 

sonra dergisinde Âl-i İmrân Sûresi'nin tefsirinin yazması 1976’ ye kadar devam 

eder.
155

 Ancak bu çalışmalar hemen yayınlanmamış, Glasnik’in sayfalarında uzun bir 

süre bekleyip, 2006 yılında Cozo- Seçilmiş Eserler
156

 adlı beş ciltli eserinin ikinci 

Kur’ânske studije (Kur’ân Çalışmaları) kitabına dâhil edilmiştir. 

 

B. Bosna Âlimlerine Türk Modernistlerinin Etkisi; Mehmed Cemaleddin 

Çauşeviç ve Ömer Rıza Doğrul Örneği 

 

Önceki bölümümüzde 19. ve 20. yüzyılda Bosna Hersek İslam âlimleri ve 

aydınları arasında yayınlanan yenilikçi, reform fikirlerine vurgu yaparak çeşitli 

konuları işledik. İslam konusu; bilim, medeniyet, ilerleme vb. kavramlar ile dönemin 

literatüründe yan yana ele alınıyordu. 20. yüzyılda İslam'ın konularının aktüel 

kavramların ışığında işlenmesinin fonksiyonu, İslam dininin ve öğretilerinin yeniden 

güncelleştirilmesiydi.  

                                                           
154

 Bkz.: Jusuf Ramić, Naši prijevodi Kur’ana, s. 9,10. 
155

 Bkz.: Jusuf Ramić, Tefsir, historija i metodologija, Sarajevo, Fakultet İslamskih nauka, 2001.,  s. 

275-283. 
156

Husein Đozo - Izabrana djela 1,2,3,4,5, haz. Aziz Kadribegović, Enes Karić, Muhamed 

Mrahorović, Aida Mujezinović  i Mustafa Prljača, Sarajevo, el-Kalem & Fakultet ilsamksih nauka, 

2006. 



 
 

50 
 

İkinci bölümümüzde tefsir ilmi ile daha detaylı ilgileneceğiz. İlk 

bölümümüzdeki Bosna'nın kısa tefsir tarihini ortaya koyup dönemlere göre tefsir 

ilmini klasik ve modern olarak iki gruba ayırdık. Buradaki modern kelimesi sadece 

bir zaman göstergesi değil, aynı zamanda bir yöntemi de temsil etmektedir. Bu 

çalışmamızda modern tefsiri kavramını kullanırken, modern zamanlarda izhar eden 

yeni metotlara sahip bir tefsir faaliyeti ve onun neticesi olarak modern tefsir 

eserlerini kastediyoruz. Daha önce ortaya koyduğumuz gibi, modern çağda ortaya 

çıkan tefsir eserleri, klasik tefsir eserlerinden pek çok açıdan farklıdır. 

 Bahsettiğimiz gibi Osmanlı dönemindeki Bosna Hersek tefsir faaliyetleri, 

genelde klasik metot ve kalıplar içinde uygulanmaktadır. Osmanlı'dan ayrılıştan 

sonrası, yani imparatorlukla temsil edilen İslam anlayışının çökmesinden sonra, yerel 

bir İslam anlayışı ortaya  çıkıp, Bosnalı ulema İslam’ın yorumlamasında yeni ve 

farklı bir rol oynamaya başlamıştır. Bosna’da 20. yüzyılın otuzlu yıllarında Kur’ân’ı 

tercüme faaliyetleri ve tefsircilik daha büyük bir ilgi çekmeye başlamıştır. 

Kur’ân’ın tercümesi sorununa gelince; İslam tarihinde bu sorun erken 

dönemlerde ortaya çıkmış, İslam alimleri bu konuyu benzer yönlerden ele almışlar, 

İmam Ebu Hanife onu daha da ileriye götürmüştür. İmam-ı Azam, namaz kılarken 

Kur’ân’ın Farsça okunmasının serbest olduğunu ortaya koymuştur. Kur’ân’ın Arapça 

dışındaki diğer bir dile çevirilmesi klasik âlimlerin çoğu tarafından yasaklanmıştır; 

çünkü bu meselenin îcaz konusuyla bağlı olduğunu düşünmüşlerdir.
157

 

Fakat uygulamada Arap olmayan Müslüman coğrafyalarda Kur’ân’ın diğer 

dillerdesözlü olarak yorumlanması nadir bir durum değildir. Bu yüzden İmam Şatibi 

bu konuyu ele alarak, Kur’ân tercümesinin caiz olduğunu ortaya koyduktan sonra, 

sonraki dönem alimleri de aynı görüşü benimsemişlerdir.
158

 

Söylememiz gereken şey Kur’ân’ın tercüme faaliyetlerinin hiçbir zaman 

tefsir yazımı gibi ciddiyetle ele alınmadığıdır. Kur’ân’ın tefsir ve tercümesinin 

arasındaki temel farklılık; tercümenin tek bir anlam ortaya koyarken, tefsirin 

                                                           
157

Bkz.: A. L. Tibavi, ''Da li je Kur'an Prevodiv (Rano Muslimansko Mišljenje)“, Kur'an u 

savremenom dobu, Sarajevo, Bosanki Kulturni Centar, 1992., s. 314-329. 
158

A. g. e., s. 326-328. 



 
 

51 
 

muhtemel pek çok anlam vermesidir.
159

 Günümüzde Müslümanların meal birikimi 

zenginleşmiştir. Bu konuyu ele alan Mustafa Karagöz meal birikiminin, tefsir tarihi 

yazımına eklemlenmesi gerektiğini iddia eder. Ayrıca Müslüman halkların Kur’ân’ı 

anlamadaki ilk vasıtalardan olması nedeniyle, İslam’ın algılanmasında olumlu ve 

olumsuz etkilerin de nedeni olmuştur. Bu açıdan bu mesele önemlidir ve onu hem 

teorik hem pratik düzeyde araştırmak ve değerlendirmek lazımdır. 
160

 

 Batı tarihinde çeşitli dini ve siyasi hedeflere ulaşmak için Kur’ân bazen 

kasten yanlış çevirilmesine rağmen, modern zamanlarda Bosnalı oryantalist Fehim 

Bayraktareviç'in (v.1970.) söylediği gibi, Ku’ran Kur’ân’dan dolayı çevirilmeye 

başlanmıştır.
161

 

Osmanlı'nın çöküşünden sonra Arap olmayan Müslüman halklar, kendi 

dillerinde Kur’ân meallerine ihtiyaç duymuşlardır. Bosna’da 20. yüzyılda pek çok 

Kur’ân tercümeleri ortaya çıktı. Bu konuda kısaca önceki bölümümüzde bilgi verdik.  

Bosna’daki tefsir ve Kur’ân tercüme faaliyetlerine baktığımızda, bu iki alanın 

birbiri ile sıkı bağları olduğu sonucunu çıkarabiliriz. Çünkü Bosnalı müfessirlerin 

çoğu Kur’ân tercümesi ile ilgili çalışmalar ortaya koymuşlardır. Örnek olarak, 

Şukriya Alagiç'in Kur’ân Tercümesi ve Tefsiri, Cemaleddin ve Muhammed 

Panca'nın Yüce Kur’ân- Kur’ân Meali ve Tefsiri ve Hüseyin Cozo’nun Tefsir ile 

Kur’ân Tercümesi’nden bahsedebiliriz. 

Bu müellifleri ele almak istersek kullandıkları kaynakları ele almamız da 

lazımdır. Söz konusu Çauşeviç ve Panca tarafından yazılan Yüce Kur’ân adlı eseri 

aslında Ömer Rıza Doğrul’un Tanrı Buyruğu adlı eserine dayanmaktadır. Hüseyin 

Cozo ise Muhammed Abduh ve Reşid Rıza’nın el-Menar tefsirinden etkilenmiştir. 

Bize göre Boşnakça'da, söz konusu Boşnak ve Boşnak olmayan eserler arasında 

mukayese yapılarak hazırlanan bir çalışma olmadığı için, bu bölümümüzde söz 

konusu eserler ve yazarlar ana konumuz olacaktır. 

                                                           
159

A. g. e., s. 328. 
160

 Mustafa Karagöz, Tefsir Tarihi Yazımı ve Problemleri, s. 142, 143. 
161

Fehim Bajraktarević, “The Koran (Qur’an)“, Prilozi Za Orjentalnu Filologiju, Sarajevo, 

Orjentalni institut u Sarajevu, 1961., s. 285. 



 
 

52 
 

Bu arada konumuz olan müelliflerimiz hakkında ortaya çıkan çeşitli 

eleştirilere de değinmek istiyoruz. Özellikle Çauşeviç ve Panca çeşitli eleştirilerle 

yüzleşmiştir ve bu eleştiriler Bosna’da tefsir ilminin gelişmesinde önemli bir rol 

oynadığı için ele almak istiyoruz. Bu eserlerin ortaya çıktığı bağlamları da gözden 

kaçırmamaya çalışacağız.  

 

1. Ömer Rıza Doğrul ve Tanrı Buyruğu Üzerine 

 

Ömer Rıza Kahire’de 1952’de doğdu. Eğitimini Ezher’de tamamlayıp 

Mısır’da gazeteciliğe başladı. Yazıları Kahire’deki es-Siyase ve eş-Şa’b, 

İstanbul’daki Tasvir ve el-Efkar, Tevhidi'l-Efkar, Sebilu'r-Reşad gazetelerinde 

neşrediliyordu. 1915 yılında İstanbul’a geldi ve Mehmed Akif’in kızıyla evlendi. 

1925 yılında kısa bir süre Türkiye Mısır ilişkileri hakkındaki yazıları yüzünden 

tutuklandı. 

 1940’te İslam Türk Ansiklopedisi ve Mecmuası'nda çok sayıda yazılar yazdı. 

1950 yılındaki seçimlerde Demokrat Parti’den Konya Milletvekili olarak seçildi. Bu 

görevde olduğu zaman diğer Müslüman ülkeler ile ilişki kurmaya öncelik verdi. 1952 

yılında İstanbul’da vefat etti.
162

 

Ömer Rıza Doğrul hem Osmanlı hem Cumhuriyet dönemlerinde yaşadığı için 

bu dönemlere ait farklı boyutlar O'nun ilmi kişiliğinde yer almıştır.  O'nun 

eserlerinden bizim için burada önemli olan daha önce bahsettiğimiz Tanrı Buyruğu - 

Türkçe Meal ve Tefsir adlı eseridir.   

Cumhuriyet döneminde Kur’ân tercümesi, yeni yeni başlayan bir faaliyet idi. 

Türkçe yazılan ilk Kur’ân tercümeleri Arap harfleriyle basılmıştır. Latin harfleriyle 

ilk yapılan tercüme 1927 yılında İsmail Hakkı İzmirli’ninilk olarak Arap harfleriyle 

yazdığı tercümesidir. Bundan sonra Ömer Rıza’nın 1934’da basılan tercümesi ve 

                                                           
162

Bkz.: Ali Akpınar, “Ömer Rıza Doğrul (1895-1952) ve ‘Tanrı Buyruğu’ Adlı Eseri ve Meal 

Dünyasına Katkısı”, Kur’an Mealleri Sempozyumu 1, Diyanet İşleri Bakanlığı (İzmir 2003), 

Ankara, 2007, s. 454-459; Ali Akpınar, “Çok Yönlü  bir Kişilik olarak Ömer Rıza Doğrul (1893-

1952) ”, 1. Burdur Sempozyumu, 1. Cilt, 2005., s. 439 – 446. 



 
 

53 
 

1935-1938 yıllar arasında parça parça olarak neşredilen Elmalılı Hamdi Yazır'ın(v. 

1942.)  Hak Dini Kur’ân Dili eseridir.
163

 

Demek ki Ömer Rıza’nın Kur’ân tercümesi bu alanda yapılan çalışmaların 

ilklerinden olduğu için büyük bir önem taşımaktadır. O'nun Kur’ân tercümesi 

kendisinden sonra gelen mealler için kaynak olmuştur. Muhammed Esed’in The 

Message adlı eserinin dipnotlarında Ömer Rıza’nın mealinden bahsetmesini ve 

o'ndan istifade etmesini dile getirebiliriz.
164

 

Ömer Rıza’nın meali dört kez basılmıştır. Bizim burada kullandığımız 

dördüncü İnkılap ve Aka Kitapevi tarafından 1980. yılında tek cilt halinde çıkarıldığı 

baskısıdır.
165

 Bu baskıda Kur’ân metni kullanılmamış sadece meal ve tefsir yer 

almıştır. Burada bahsetmemiz gereken Ömer Rıza’nın mealinin sonraki baskılarının 

bazı yerleri değiştirilmiş olduğudur. Değişimler, yazım hatalarının düzeltilmesi ve 

bazı yerlerinin sadeleştirilmesinden oluşmaktadır.
166

 

Bu eserde, Kadıyanî Mevlana Muhammed Ali’nin(v. 1951.) İngilizce 

mealinden ve tefsirinden (The Holy Qur’an –With English Translation and 

Commentary) fazlaca istifade edildiğinden dolayı bu esere şüphe ile bakılmıştır. Bu 

yüzden müellifin vefatından sonra neşredilen dördüncü baskının dipnotlarında yer 

alan açıklamalardan Kâdıyânî mezhebinin görüşlerine yakın olduğu için bazı yerleri 

de çıkartılmış ya da değiştirilmiş oldu. Bu konuda mealinin önsözünde söyle denir: -

“...Bu yüzden tefsirden ziyade meal olarak haklı bir kıymet kazanmış ve 

Türkçemiz'de çığır sayılabilecek bir yol açmış bu eseri lekeleyen bazen müfrit 

izahatların kaldırılması gerektiğinde, ehl-i Sünnet ulemasının görüşlerinin ilavesi bir 

zaruret olmuştur.”
167

 

Eserin ilk baskısı Muallim Ahmet Halit Kitaphanesi tarafından İstanbul'da 

1934. yılında tek cilt olarak basılmıştır. Eserin kapağında Tanrı Buyruğu Kur’ân-ı 

Kerim Tercüme ve Tefsiri başlığı yazılmıştır. Bu eserde Ömer Rıza’nın altmış 

                                                           
163

A.g.e., s. 459. 
164

A.g.e., s. 472. 
165

A.g.e., s. 460. 
166

Tanrı Buyruğu, “Dördüncü Baskısının Önsözü”,  s. 8-9 
167

A. g. e., s. 8-9 



 
 

54 
 

sayfalık bir giriş bölümüne yer vermiştir. Girişin birinci kısmında Kur’ân'ın Tanımı, 

Taksim ve Tertibi, İsimleri, Sûreleri, Ayetleri üzerine bilgi verilmiştir. İkinci 

kısmında ise dinin esasları ve Hz. Peygamber'in siretinin kronolojik tablosu 

sunulmuştur. Tercüme ve Tefsir'den sonra içindekiler ve indeks sunulmuştur.
168

 

1947 yılında çıkan ikinci baskıda ise giriş genişletilmiştir. İki yüz sekiz 

sayfalık bu giriş beş bölümünden oluşmuştur. Birinci bölümde Kur’ân ve tefsiri ile 

ilgili temel bilgiler verilmiş, ikinci ve üçüncü bölümde dinin esasları özetlenmiştir. 

Dördüncü bölümde ise Kur’ân'daki Peygamberler hakkında bilgi verilmiş ve beşinci 

bölümde Kur’ân Aleyhindeki İsnatların Değeri başlığı altında Müsamahakârlık ve 

Müsamahasızlık ile İslam Nazarında Kadın konularına temas edilmiştir. Bu 

baskılarda Kur’ân metnine yer verilmiştir.
169

 

Nitekim Muhammed Ali’nin Translation of the Holy Quran adlı çalışması ile 

Tanrı Buyruğu'nun karşılaştırılmasında her iki eser arasında şekil ve içerik 

bakımından pek çok benzerliklerin var olduğu bellidir. Ömer Rıza genelde çok 

nadiren alıntıları zikretmiştir. Bu konuda bazı araştırmacılar Tanrı Buyruğu'nun 

Muhammed Ali’nin eserinden boyut olarak daha büyük olduğu için tam kopya 

olmadığını ortaya koyarlar.
170

 

Salih Akdemir (v. 1914.), O'nun Cumhuriyet Dönemdeki Kur’ân Tercümeleri 

adlı eserinde Tanrı Buyruğu hakkında şöyle söyler: “Doğrul'un tercümesi, kendinden 

önceki tercümelere nispetle büyük bir tekâmül kaydetmiştir. Ancak o'nun tercümesi 

de hatalardan hali değildir. O da birçok ayetin tercümesinde hataya düşmekten 

kurtulamamıştır. Her şeye rağmen Doğrul'un tercümesi, yine de kendisinden 

yararlanılacak bir tercüme özelliğini hala sürdürmektedir...”
171

 

Mustafa Öztürk, Türk modern tefsir tarihi ile ilgilenirkenKur’ân ve Tefsir 

Kültürümüz adlı eserinde Ömer Rıza’nın eseri üzerine söylediklerini de sunmak 

istiyoruz: “Osmanlı’daki ‘meraksızlık ‘âdetinden olsa gerek, ilmi ibda ve inşa 

                                                           
168

 Ali Akpınar, “Ömer Rıza Doğrul (1895-1952) ve ‘Tanrı Buyruğu’ Adlı Eseri ve Meal Dünyasına 

Katkısı” s. 459. 
169

A. g. e., s. 459. 
170

A. g. e., s. 470. 
171

Salih Akdemir, Cumhuriyet Dönemi Kur'an Tercümeleri (Eleştirler Bir Yakalşım), Ankara, 

Akid Yayıncılık, 1989., s. 47-48. 



 
 

55 
 

cihetiyle İslam alemine riyaset edecek bir rol üstlenememiştir. Gerçi bu zaman 

zarfında fıkıh, usul-i fıkıh, ve kelam gibi alanlarda kayda değer yenilik 

arayışlarından söz etmek mümkündür. Lakin Kur’ân ve tefsir sahasında ‘yeni’ 

nitelemesine hak kazanacak bir mahsulden bahsetmek oldukça zordur. Bununla 

birlikte Ömer Rıza Doğrul’un (ö. 1952) Tanrı Buyruğu: Kur’ân-ı Kerim Tercümesi 

ve Tefsiri isimli eseri ölçüde istisna olarak zikredilebilir. Zira bu eser müellifinin de 

belirttiği gibi okuyucularına birçok yeni fikir sunan ve bu yönüyle onları düşünmeye 

sevk eden bir meal-tefsir çalışmasıdır.”
172

 

Mustafa Öztürk diğer bir eserinde Ömer Rıza üzerine dikkat çekici 

hususlardan bahsetmektedir. Bu hususlardan biri müellifin Mekki Sûrelere 

Muhammed Ali’nin yaptığı gibi üç evreli bir sıralama yapmasıdır. Her Sûrenin 

muhtevasını da kısaca özetlenmiştir. Bahsetmemiz gereken müellifin genelde sünni 

anlayışa göre görüşlerini sunarken, nesh konusuna gelince modernist tefsir ekollerine 

özgü bir yaklaşım sergilemesidir.
173

 

Ömer Rıza’nın kullandığı tefsir kaynaklarına gelince en çok kullanılan 

referans tabi ki Muhammed Ali'nin The Translatıon of the Holy Quran'dır. Ömer 

Rıza Kur’ân ayetlerinin mealini sunarken dipnotlarda açıklamalar yapar. Bunları 

yaparken bazen temel tefsir kaynaklarını kullanır, bazen modern Doğu ve Batı 

araştırmacılarının eserlerini kullanır. Kaynakların isimlerinden bazıları şunlardır: 

Taberi - Camiu'I-Beyan, Razi - Tefsirul Kebir, Zemahşeri -  Keşşaf,  Beydavi – 

Envaru't Tenzil, Ebu Hayyan -  el-Bahru'l-Muhit, Buhari, Müslim, Şehristani - el-

Milel ve'n-Nihel, İbn Manzur - Lisanü'I-Arab,  Muhammed Abduh - Amme Tefsiri, 

Seyyid Ahmed Han, Abdülaziz Çaviş, Hindli Gulam Yusuf Ali, Encyclopedia 

Biblico, Ansiklopediya Britanika, Rodwell Burckhardt, George Sale’in - Kur’ân 

Tercümeleri, William Miur - Muhammedin Hayati vb. Bunun yanında en çok 

kullanılan kaynağın Eski ve Yeni Ahit olduğunu serbestçe söyleyebiliriz.
174

 

                                                           
172

Mustafa Öztürk, Kur’an ve Tefsir Kültürümüz, Ankara, Ankara okulu, 2008., s. 158. 
173

Mustafa Öztürk, Osmanlı Tefsir Mirası, Ankara, Ankara okulu, 2012., s. 200. 
174

Ali Akpınar, , “Ömer Rıza Doğrul (1895-1952) ve ‘Tanrı Buyruğu’ Adlı Eseri ve Meal Dünyasına 

Katkısı”, s. 460-461 



 
 

56 
 

Sonunda Ömer Rıza’nın eserini ele alarak, o'nun tefsir ile ilgili görüşlerini şu 

şekilde özetleyebiliriz: Ömer Rıza tefsirinde rasyonel bir yaklaşımı tercih etmişti. 

O'nun yaşadığı dönemde akılcı yaklaşımlar ün kazanmaya başlamış ve istifade ettiği 

kaynaklar genelde akılcılığı öne alan çalışmalar olmuştur. Bu arada söyle bir sonuç 

çıkartabiliriz: Müslümanlara yeni ufukları kazandırmayı çok arzu eden Ömer Rıza, 

Muhammed Ali'nin eserini Kâdıyânîlik mezhebini destekleyen bir eser olduğu için 

seçmemiş, aksine bilime ve akılcılığa çok önem veren bir eser olduğu için seçmiştir. 

Diğer yandan kaynaklarda Ömer Rıza kendisinin Ehl-i Sünnet olduğunu ve 

Kâdıyânîlik'ten etkilemediğini beyan ettiğinden bahsedilir.
175

 

Bizim ilk bölümümüzde detaylı işlediğimiz Mehmed Cemaleddin 

Çauşeviç’in  hayatı ve fikirlerinde Ömer Rıza Doğrul’un hayatı ve eseri ile benzer 

noktalar vardır. Her ikisi aynı dönemde yaşamış, tercüme faaliyetleri, tefsir ve tarih 

ile ilgilenmiş, bir Kur’ân tercümesi ortaya koymuş ve bu yüzden benzer eleştirilerle 

yüzleşmişlerdir. Bu iki müellifimiz birbirleriyle bizzat tanışmış olduklarından emin 

değiliz, ama kaynaklara göre aynı dönemde Mısır’da bulunmuşlardır. Mehmed 

Cemaleddin, Ömer Rıza’nın İstanbul’a gelmesinden önce Bosna’ya gitmiştir. 

Şimdi Mehmed Cemaleddin Çauşeviç ve Muhammed Panca’nın Yüce Kur’ân 

(Kur’ân Časni) adlı eserine değinerek Ömer Rıza’nın eseri ile ortak noktaları ortaya 

koyup Yüce Kur’ân’ın ne kadar sade bir tercüme olduğunu araştırmak istiyoruz. 

 

2. Mehmed Cemaleddin Çauşeviç ve Muhammed Panca’nın Yüce Kur’ân 

Adlı Eseri Üzerine 

 

Yüce Kur’ân – Tercüme ve Tefsiri Mehmed Cemaleddin Çauşeviç ve 

Muhammed Panca tarafından yazılan eserin girişinde bu eserin çoğunun meşhur 

Türk alimi Ömer Rıza’nın Tanrı Buyruğu adlı eserine dayanan bir eser olduğunu 

söyler.
176

 Ömer Rıza’nın eserinin çıkışından sadece üç yıl sonra (1937) Yüce 

                                                           
175

 A.g,e, s. 472. 
176

Enes Karić, ''Uloga Džemaludina Čauševića u razvoju kur'anskih studija u Bosni i Hercegovini u 

prvoj polovini 20 stoljeća'', Prilozi za povijest islamksog mišljenja u Bosni i hercegovini XX 



 
 

57 
 

Kur’âneseri basılmıştır. Birinci baskıda Rıza’nın Tanrı Buyruğu’nda ortaya koyduğu 

girişinin tamamı tercüme edilmiş ve giriş olarak basılmıştır.  

İlginç olan şey Çauşeviç ve Panca’nın eserinin çoğunun özellikle tefsiri ve 

girişi ele aldığımızda, Rıza’nın eserinin tercümesi olmasına rağmen, sonraki yazarlar 

tarafından Çauşeviç ve Panca’nın tercümanlar olarak değil, müellifler olarak ele 

alındığını görmüş oluruz. Zagreb'teki Stvranost yayınevi tarafından basılan ikinci 

(1969) ve sonraki baskılarda (1972, 1974, 1978, 1984, 1989) şöyle söylenir: “Bu, çok 

iyi yazılmış orijinal eseri daha mükemmel hale getirmek için oryantalistler Ömer 

Muşiç ve edebiyatçi ve profesör Aliya Nametak’ın editör ile anlaşarak yeni Kur’ân 

araştırmalarına göre yeniden redaksiyon yapmışlardır. Editör bu baskıya 1936 

(1937 yılına doğru) yılında Çauşeviç ve Panca’nın yazdığı dipnotların çoğunu 

(tefsir) eklemiştir.”
177

 

Bu arada meşhur Boşnak alimi ve tefsirci Enes Kariç’in“Bosna Hersekte 

Kur’ân Araştırmaların Gelişmesinde Cemaleddin Çauşeviç’in Rolü”adlı makalesini 

kısaca ele alalım. E. Kariç bu makalede bile özellikle Çauşeviç’i Yüce Kur’ân’da 

ortaya sunulan açıklamaların müellifi olarak ele almasıyla, o'nun Muhammed 

Abduh’un sadık takipçisi olduğunu kanıtlamaya çalışmaktadır.
178

 Bize göre Yüce 

Kur’ân’da Abduh’un görüşlerine yakın görüşleryer bulunmasına rağmen Çauşeviç 

açıkçası Abduh’un görüşlerini ortaya koymaya çalışmamıştır. Daha doğrusu 

Çauşeviç’in tefsir konusunda Abduh'tan etkilenmesini ele almak istiyorsak sadece 

dolaylı bir etkilenmeden söz edebiliriz. 

Biz burada Çauşeviç’in Muhammed Abduh’un taraftarı olmadığını söylemek 

istemiyoruz. Üstelikle Çauşeviç Muhammed Abduh tarafından en çok İslami 

eğitimde reform konusunda etkilenmiş olmaktadır.  

Yüce Kur’ân - Tercüme ve Tefsir'inin birinci baskısı iki önemli eleştiriyi 

ortaya çıkardı. Birinci eleştiri, el-Hidaye Ulema Birliği Kurulu tarafından gelmiş ve 

el-Hidaye dergisinde 1937 yılında “Hafız Muhammed Panca ve Cemaleddin 

                                                                                                                                                                     
stoljeća 1, Sarajevo, el-Kalem, 2010., s. 364; Dzemaludin Čauševć, „Riječ izdavača“, Reis 

Džemaludin Čaušević – prosvjetitelj i reformator 2, Sarajevo, Ljiljan, 2002., s.19. 
177

Hafiz Muhammed Pandža i Džemaludin Čaušević, Kur’an Časni, Zagreb, Stavrnost, 1974., s. 5,6. 
178

Enes Karić, ''Uloga Džemaludina Čauševića u razvoju kur'anskih studija'', s. 329-387. 



 
 

58 
 

Çauşeviç'in Yüce Kur’ân Tercüme ve Tefsiri Kitabının Değerlendirilmesi”adlı 

makale olarak yayınlanmıştır. Söz konusu değerlendirmede bu Kur’ân Tercümesi ve 

Tefsiri'nin hatalarla dolu ve İslam öğretilerine karşı olduğu, sonucu çıkarılmıştır.
179

 

 Aynı yılda Çauşeviç ve Panca el Hidaye’ye cevap vermiş ve Yüce Kur’ân ve 

El-Hidaye’nin Ana Kurulunun Değerlendirmesi
180

 adlı makale olarak neşredilmiştir. 

Bu yazıda El- Hidaye Kurulu'nun iddialarının çoğunu reddetmeye çalışmış ve 

sonunda ''Yüce Kur’ân eserinde hiç mi güzel bir şeyin olup olmadığı''nı sormuşlardır. 

Müelliflerin bu makalede ortaya koydukları en önemli noktaları kısaca özetlemeye 

çalışacağız. Önce müelliflerimiz Kur’ân'ın yorumlamasının, insan zihni ile paralel 

olarak geliştiğini söylemektedirler. Sonra tefsirde İslam’ın ilk dönemlerinden beri 

farklı yaklaşımlar var olduğunu ve bazı kelimelerin İslam’ın Klasik dönemlerinden 

beri tamamen farklı yönleri ile tur yorumlandığını ifade ederler. Sonunda 

Müelliflerimiz el-Hidaye Kurulu'nu yeni bir Kur’ân tercümesini ortaya koymaya 

davet etmektedirler; çünkü Yugoslavya Müslümanları için yirmi Kur’ân tercümesi az 

değildir. Bir bölümde farklı tefsir akımlarından/ekollerinden bahsederek sonunda 

sufiyyuna ve akliyyuna Kur’ân metninin kendisinin en iyi yargıç olduğunu söylerler. 

Müellifler Kur’ân metninin, tefsirinden ayrılmasının gerektiğini düşünmektedirler. 

Bir yıl sonra El-Hidaye Kurulu'nun üyesi olan Muhammed Paşiç tarafından 

“El-Hidaye Kurulunun Yüce Kur’ân Değerlendirmesindeki Hatalar, Hileler ve 

Aldatmalar Nedir?”adlı ikinci eleştiri yazılmıştır.
181

 Bu kez genelde birinci 

makalesinde aynı şeyler tekrarlanmış oldu.  

Bizim söz konusu makaleleri okurken eleştirilerin çoğunun tercümesinden 

dolayı değil, tefsirinden dolayı ortaya çıktığını fark ettik. Fakat buna rağmen ikinci 

ve sonraki baskılarda tercüme ve tefsir tamamen redaksiyon altına gelmiş ve Ömer 

Muşiç ve Aliya Nametak tarafından söz konusu el-Hidaye Kurulu'nun 

değerlendirmesine göre düzeltilmiş oldu. Bu düzeltmeler bazen ekleme, bazen 

                                                           
179

Enes Karić, “Polemika Čaušević – “el-Hidaje””, Reis Džemaludin Čaušević – prosvjetitelj i 

reformator 1, Sarajevo, Ljiljan, 2002., s. 103, 104, 105. 
180

Bkz.: Muhammed Panca; Džemaludin Čaušević, “Kur’an Časni i prikaz glavnog odbora “el-

Hidaje”, Reis Džemaludin Čaušević – prosvjetitelj i reformator 2, Sarajevo, Ljiljan, 2002., s. 108-

129. 
181

 Enes Karić, “Polemika Čaušević”, s. 115. 



 
 

59 
 

çıkarmalardan oluşmaktadır. Fakat ikinci ve sonraki baskılarda ne düzeltildiğini 

bilemiyoruz, çünkü bu konuda eserin her hangi bir yerinde her hangi bir not 

verilmemiştir.  

Bu bağlamda oryantalist Hasan Kaleşi ikinci baskının çıkması hakkında bir 

röportajda Yüce Kur’ân eseri üzerine şöyle diyor: “Bu tercüme Arapça'dan tercüme 

edilmiş değildir; aslında iyi olmayan ve farklı fikirler barındıran bir Türkçe Kur’ân 

tercümesinden çevrildi. Tercümanlar İlahiyatçılar'dı. Bilim adamları ve İslamologlar 

değildi. Onlar Avrupa İslamoloji'si ve Kur’ân'oloji'sinin ne olduğunu bilmiyorlar... 

Benim fikrim Kutsal Kitab'ta olduğu gibi bilimsel bir Kur’ân tercümesi de koymamız 

gerekir.”
182

Enes Kariç Kaleşi’nin söz konusu görüşüne karşı çıkmakta ve bilimsel 

bir Kur’ân tercümesinin ne olup olmadığını sormaktadır.
183

 

İkinci baskının değerlendirilmesi Besim Korkut tarafından 1969 yılında 

yapılmıştır. Bu değerlendirme Yüce Kur’ân
184

adıyla makale olarak VİS'in ( 

Yugoslavya Diyanet İşleri Başkanlığı'nın)  Glasnik Dergisi'nde yayınlanmıştır. 

Besim Korkut Bosnalı en iyi Arapça uzmanlarındandır ve uzman bir İlahiyatçı olarak 

tanınır. Bu makalesinde tefsire değil, sadece yeni düzeltilen Kur’ân mealine 

değinmektedir. Korkut bu makalesinde çıkardığı sonucu şöyle özetleyebiliriz: 

Orijinal Çauçeviç ve Panca’nın tercümesi (meal) aslında güzeldir ve sonraki 

baskılarda mealine gereksiz eklemeler yapılmıştır. Bu şekilde genelde net olan metin 

anlaşılmaz hale getirilmiştir.  

Bu arada Besim Korkut’un verdiği örneklerden bir kaç tanesini sunmak 

istiyoruz. Korkut’a göre ikinci baskının hataları, genelde geçmiş zamanın gelecek 

zamanla tercüme edilmesinden oluşmaktadır. Şimdiki zamanın Boşnakçası’nın çoğu 

yerde, Türkçe'nin şimdiki zamanıyla örtüşmesine rağmen çok nadiren kullanılmıştır. 

Burada örnek olarak Yasin Sûresi'nin 12. ayetini verelim: : “...i svaku stvar mi cemo 

nabrojati u javnom vodicu.” (“Biz, her şeyi apaçık yol göstericide bir bir 

kaydedeceğiz”.) Buradaki doğru tercüme aslında ilk baskıdaki tercümeydi: “... i sve 

smo mi u iskonskoj knjizi nabrojali.”(“Biz her şeyi apaçık kitapta bir bir 

                                                           
182

Bkz.: M. Jokić, “O novom Izdanju Kur’ana Časnog”, Glasnik VIS-a, Sarajevo, 1970, str. 69-70. 
183

Enes Karić, „Uloga Džemaludina Čauševića u razvoju”,  s. 359. 
184

Bkz.: Besim Korkut, “Kur’an Časni”, Glasnik Vis-a, Sarajevo, 1969., s. 487-496 



 
 

60 
 

kaydetmişiz.”) Diğer örnekler: “... mi smo stvorili čovjeka”  (“Biz insanı yarattık”) 

yerine “...mi stvaramo čovjeka” (“Biz insanı…yaratıyoruz”) vb. 
185

 

Besim Korkut makalesinde şöyle devam eder: “Orijinal tercümesine ulaşma 

imkânı var olan, redaksiyon) ile görevlendirilen edebiyatçı Aliya Nametak’a insan 

çok hayret etmeli; çünkü genelde çok kısa, açık ve net Kur’ân ayetlerini nasıl o kadar 

kötü çevirdi ki, okuyucuları bu Kur’ân cümlelerinin manasının ne olduğunu ve hiç 

bir manasının olup olmadığını merak etmeye sevketmiştir.”
186

 Devamında B. Korkut 

orijinal metnin müelliflerinin uzun zaman önce vefat etmelerine rağmen, redaksiyon 

yapanların işiyle tercümanların işinin yakından uzaktan alakası/ aynı seviyede ve 

kalitede olmadığını söylemiştir.
187

 

 Bundan sonra, bazen gereksiz kelimeler bazen cümleler Kur’ân tercümesine 

eklenmiştir. B. Korkut bu konuda şöyle diyor: “Kur’ân kelimeleri manalar ile 

doludur ve bu yüzden onlar anlamı az kelime ile ifade edebilirler. Kur’ân dilinin, 

onun güzelliğinin ve ulaşılmazlığının özeliği işte budur. Bunun için Kur’ân başka bir 

dile çevrilemez. Buna rağmen büyük gayret ve fedakârlıkla, Arap dili kuralarına 

uyarak bu alanda gereksiz kelimelerden kaçınarak iyi bir iş yapılabilir. Fakat bu 

baskıda tam tersi yapılmıştır.”
188

 

Örnek olarak Fâtihâ Sûresi'nin son ayetine bakalım: “... i na put onih (onih 

dobrih tvojih stvorova) koje si obasuo (neiscrpnim obiljem) blagodatima svojim, a na 

put onih nakoje se izlila (tvoja srdzba) gnjev Tvoj i koji nisu zalutali (sputa istine) 

Amin.”
189

(“Kendilerine (tükenmez) lütuf ve ikramda (nimetlerde) bulunduğun 

kimselerin (Senin iyi kullarının) yolunu; gazaba (öfkeye) uğramışların ve sapmışların 

yolunu değil”). 

Hüseyin Cozo ikinci baskı üzerine 1970 yılında Yüce Kur’ân adlı bir makale 

yazıp Glasnik dergisinde yayınlanmıştır.
190

 Makalesinde H. Cozo ikinci baskıda 

                                                           
185

 A. g. e., s. 489-490. 
186

A. g. e., s. 493. 
187

A. g. e., s. 493. 
188

A. g. e., s. 493. 
189

A. g. e., s. 494. 
190

Bkz.: Husein Đozo, “Kur’an Časni”, Reis Džemaludin Čauević – prosvjetitelj i reformator 1, 

Sarajevo, Ljiljan, 2002., s. 260-265. 



 
 

61 
 

yapılan düzeltme işini doğru bulmamış ve birinin vefatından sonra bu şekilde 

düzeltmelerin yapılmasına kimin hakkının olduğunu sormuştur.
191

 

Cozo Yüce Kur’ân’ın ilk baskısı hakkında şöyle söylemektedir: “…Yüce 

Kur’ân üzerine tartışmalar aslında yenilikçi ve muhafazakar akımlar arasında 

ortaya çıkan tartışmalardan idiler. Ben de o dönemde şahsen bunu bu şekilde 

anladım, buna göre davrandım ve hareket ettim. Ben Çauşeviç ve ilerleme 

tarafındaydım. Bu eserin hataları vardı tabi ki, bunu iyi biliyordum; çünkü hiç bir 

beşeri eser mükemmel ve hatasız olamaz. Bu eserin Kâdıyânî Muhammed Ali’nin 

eseri ile bir bağlantısıolduğunu da biliyordum. Fakat o anda yenilikçi akımların 

savunulması daha önemliydi; çünkü el-Hidaye Kurulu'ndan gelen eleştirilerden 

dolayı savunmasız hale gelmişti. Yüce Kur’ân sadece hatalar yüzünden 

eleştirilmedi... Çauşeviç’i ve fikirlerini suçlamak için, 'Yüce Kur’ân' ile bir neden 

bulunmuş oldu.”
192

 

H. Cozo bunu söyleyerek Cemaleddin Çauşeviç’in ilmi faaliyetlerinde hiç 

hata yapmadığını kesinlikle söylemek istemiyor. Daha doğrusu o'nun hatalarının 

diğer büyük reformcular Afgani ve Abduh’un hatalarına çok benzediğini ortaya 

koymaktadır. Bu hatalar ve kusurlar Müslümanlar’ın geri kalmışlığını ve İslam’ı 

derin yanılgıların altından kurtarmayı çok fazla arzu etmelerinden dolayı 

olmuştur.
193

 

İlginç olan şey Yüce Kur’ân Tercüme ve Tefsiri eseri üzerine eleştiri ve 

savunmada çok zaman harcanmasına rağmen, bu eserin iyi özelliklerini ve onu diğer 

eserlerden ayıran karakteristiklerin ne olduğunu net bir şekilde ortaya koyan müellif 

azdır. Yüce Kur’ân konusunda Yusuf Ramiç Tefsir Tarihi’nde bu eserin bazı 

özelliklerinden bahsetmektedir.
194

 Ramiç’e göre tercümanlar bazı kelimeler için 

doğru alternatifler bulmuşlardır. Mesela Ruhu'l Kudus kavramı önceki tercümanlar 

tarafından Sveti Duh (Kutsal ya da Yüce Ruh) olarak çevirilmiştir. Fakat bu tercüme 

biraz tartışmalıdır çünkü Hristiyanlar tarafından kullanılmaktadır. Yüce Kur’ân’da 

                                                           
191

A. g. e., s. 263. 
192

A. g. e., s. 260. 
193

A. g. e., s. 261. 
194

Bkz.: Jusuf Ramić, Tefsir – historija i metodologija, Sarajevo, Fakultet islamskih nauka, 2001., s. 

264-274. 



 
 

62 
 

Čisti Duh (Temiz Ruh) olarak çevrilerek Ruhu'l Kudus kavramı İslami bir boyut 

kazanır.
195

 

Şimdi Yüce Kur’ân’ın tefsirine değinmek isitiyoruz. Bu eserin tefsirinde Âl-i 

İmrân'ın 7. ayetine bakalim: “On je taj koji je objavio Knjigu (Kur’ân), Neki njeni 

ajtei su jasni (nedvosmisleni). Oni su (ajeti) osnova Knjige, a  drugima su potrebna 

tumacenja. Što se tiče čija su sra nakljonjena (skretanju s puta Istine) oni slijede ono 

što s emože tumačiti različito tražeći smutnju i želeći dati svoje tumačneje. A smao 

bog zna njihovo tumačenje. A oni koji su u znanju čvrsti ( i stalni) govore: Mi u 

njega vjerujemo (Kur’ân), sve je od našeg Gospodara. A samo razumni shvaćaju.”
196

 

(“O, Sana Kitab’ı indirendir. Onun bazı âyetleri açıktır, onlar Kitab'ın esasıdır. 

Diğerleri ayetlerini ise yorumlamak gerekir. Kalplerinde bir bozukluk olanlar, fitne 

çıkarmak ve onu yorumlamak için bütünüyle apaçık anlaşılamayan ayetlerin peşine 

düşerler. Onun gerçek anlamını sadece Allah bilir. İlimde derinleşmiş olanlar, “Ona 

inandık, hepsi Rabbimiz'den gelir derler. Ancak akıl sahipleri düşünüp anlar”.)  Söz 

konusu ayette geçen muhkem ve muteşabih kavramları Çauşeviç ve Panca tarafından 

jasni (açık ya da net) ve ajeti kojima su potrebna tumačenja/ ajeti koji se tumače 

(yorumlamaya ihtiyacı olan ya da yorumlayan) olarak çevirmişleridir.  

Yüce Kur’ân’ın tefsirinin başlangıç noktası aslında muhkem ve muteşabih 

kavramlarının anlatmasıdır. Muhkem ayetler zahir anlamı dışında başka bir anlamı 

içermeyen ayetlerdir. Müteşabih ayetler ise çeşitli yorumlara imkân veren ayetler 

olarak tarif edilebilir.  Fakat Yüce Kur’ân tefsirinde muhkem ve muteşabih ayetler 

arasında bir fark olmadığı ileri sürülmektedir. Buna göre çeşitli yorumlara imkân 

veren ayetleri açık ve net anlamlar içeren ayetlerin, genel İslam ilkelerinin ve 

öğretilerinin ışığı altında yorumlamalıdır. Müteşabih ayetleri bu şekilde ele alırsak, 

onların çeşitli anlamlar içerdiği kabulüne rağmen, onların tek bir anlamı var olduğu 

anlaşılır.
197

 Yusuf Ramiç’e göre böyle bir tefsir yaklaşımının ismi aslında Tefsiru'l 

                                                           
195

A. g. e., s. 270. 
196

Kur'an Časni, s. 71, 72. 
197

Kur’an Časni, s. 72. 



 
 

63 
 

Kur’ân bi'l Kur’ân'dır ve bu tefsir yaklaşımı tefsirin uygulanmasında en iyi 

metotlardandır.
198

 

Diğer söylememiz gereken şey Yüce Kur’ân tefsirinde rasyonel yaklaşım sık 

sık ortaya konulur. Bir kaç örneğe göz atalım: Bekare Sûresi'nin 63. ayetinde şöyle 

geçiyor: “I (sjetite se) kad smo uzeli vaš zavjet i podigli (brdo) Tur iznad vas...”
199

( 

“(Hatırlayın ki) sizden söz almıştık ve Tur Dağı'nı üzerinize kaldırarak...”). Bu 

ayetteki dipnotta şöyle söyleniyor: “Eski Ahit bu konuda, İsrailoğulları'nın dağın 

aşağısında olduğunu söyler ve bu dağın havada olduğunu  anlatır. Bu hikâye 

tamamen uydurmadır, bunun için Kur’ân’da hiç bir kanıt yoktur.”
200

 Başka bir 

deyişle buradaki dağın kaldırılmasının asıl anlamı onun doğal boyutuna işaret 

etmesidir. 

Bakara Sûresi'nin 50. ayetinde şöyle söylenmektedir: “İ (sjetite se) kad smo 

vam rastavili more te vas spasili....”
201

 (“ (Hatırlayın ki) sizin için denizi yardık ve 

sizi kurtarmıştık”). Bu ayetin tefsirinde şöyle geçer: “Kur’ân bize bu olay üzerinde 

detaylı bilgi vermemektedir. Eski Ahit’e göre bu olay Kızıl Deniz'de oldu. Şiddetli bir 

rüzgâr eserken deniz suyunu çekip toprak kurumuş ve o halde İsrailoğulları denizi 

geçmişlerdir. Akılcı İslam âlimleri ise bu olayı şöyle anlatmaktadırlar: Geçmişte 

Kızıl Deniz'de daha fazla ada vardı ve o zaman deniz daha sığ idi ve med-cezir hali 

olunca İsrailoğulları tehlikesiz denizi geçmişlerdir. Onların peşinde olan Firavn'ın 

adamları denize girdiğinde suların yükselmesi başlamış ve denizde 

boğulmuşlardır.”
202

 

Bu eserin en büyük özelliklerinden biri Eski ve Yeni Ahit’in tefsirde bir 

referans olarak kullanılmasıdır. Kutsal Kitab tarihsel olayları en küçük detaylarla 

anlatırken Kur’ân tarihsel olaylardan çok fazla bilgi vermeksizin geçmektedir. Çünkü 

Kur’ân’ın hedefi olayların detayların anlatmak değil, tarihsel olaylardan ibret 

çıkarmaktır. Yüce Kur’ân’da bazı kişilerin hayatları ve olayları detaylıca anlatmak 

için Kutsal Kitab’ın kullanılmasından kaçınılmamıştır. 

                                                           
198

Jusuf Ramić, Tefsir – historija i metodologija, s. 271. 
199

Kur’an Časni, s. 16. 
200

A. g. e., s. 17. 
201

A. g. e., s. 13. 
202

A. g. e., s. 13, 14. 



 
 

64 
 

 Burada Ömer Rıza’nın Tanrı Buyruğu’nu ve Cemaleddin Çauşeviç ve 

Muhammed Panca’nın Yüce Kur’ân tefsirlerini karşılaşırken bir şey fark ettik: Yüce 

Kur’ân’ın müellifleri bazı yerlerde sadece Kur’ân’da verilen bilgilerle yetinmeye 

çalışmışlardır.  

 Burada birkaç örnek ortaya koyalım. Âl-i İmrân Sûresi'nin 42. ayetindeki 

geçen “O Merjemo, Bog te je odabrao, učinio čistom (od svih mana) i uzvisio te nad 

(svim) žanama svijeta.”
203

 (“Ey Meryem, Allah seni seçti, tertemiz yarattı ve seni 

âlemlerin (bütün) kadınları üzerine üstün kıldı”.) Ömer Rıza tefsirinde Hz. 

Meryem’in evli olup olmadığını tartışarak Yeni Ahit’ten çeşitli alıntılar ortaya 

koymakta, Çauşeviç ve Panca ise bu ayetten Hz. Meryem’in evli olmadığının net bir 

şekilde anlaşıldığını kısaca söyler.
204

 

Aynı şekilde Kehf Sûresi'nin 84. ayetinin tefsirine bakalım: Ayetin “Pitaju te 

o Zulkarnejnu...”
205

(“Sana Zulkarneyn üzerinden soru soruyorlar”) başlaması üzerine 

dipnotta Ömer Rıza ve Çeuşeviç - Panca farklı açıklamalar vermişlerdir. Ömer Rıza 

yine de Eski Ahit’ten örnekler ortaya koyarak Zulkarneyn'in kim olduğuna cevap 

vermeye çalışırken, Çeuşeviç ve Panca, Seyyid Kutub’tan bir alıntı yaparak 

Kur’ân’ın verdiği bilgilerle yetinip, Zulkarneyn hakkında bu kadar bilme imkânı 

verildiğini ortaya koymaktadırlar. 
206

 

Söylediklerimizden şöyle bir sonuç çıkartabiliriz: Çauşeviç ve Panca pek çok 

yerde Ömer Rıza’nın tefsirini sunmasına rağmen, yer yer Ömer Rıza’nın 

söylediklerinin yanına kendi fikirlerini de eklemekte; bazen de yukarıda gördüğümüz 

gibi sadece kendi fikirlerini ortaya koymaktadırlar. 

Bosnalı büyük Arap Dili uzmanı ve ilahiyatçı Ahmed Smayloviç Preporod 

Gazetesi'nde neşredilen bir mekalesinde, Yüce Kur’ân ile aynı yılda çıkan Ali Rıza 

Karabek’in Kur’ân tercümesi Miçe Ljubibratiç’in tercümesinden istifade etmesine 

rağmen Çauşeviç ve Panca’nın eserinin daha büyük bir itiraz gördüğünü 

                                                           
203

A. g. e., s. 78. 
204

Bkz.: Tanrı Buyruğu, s. 95; Kur’an časni, s. 78. 
205

Kur’an časni, s. 412. 
206

Bkz.: Tanrı Buyruğu, s. 362; Kur’an časni, s. 412. 



 
 

65 
 

söylemektedir.
207

 Bunun nedeni belki de Ali Rıza’nın ve Miçe Ljubibratiç'in Sırpça 

tercümesinin bir tefsir içermemesi olabilir. 

Sonunda C. Çauşeviç'in tefsir ilmi faaliyetleri üzerine bir kaç şey ortaya 

koyalım. Yıllar boyunca Reisu'l-Ulema görevinde bulunması nedeniyle o'nun ilmi 

faaliyetlerinin sınırlı kaldığını söyleyebiliriz. O'nun ele aldığı ve işlediği sorular 

genelde Müslümanlar’ın hayatlarını direkt olarak etkileyen sorular idi. Bu yüzden 

o'nu bir pragmatist olarak tasvir edebiliriz. Biz kesin olarak Cemaleddin Çauşeviç’in 

Kâdıyânîlik'in takipçisi olmadığını iddia edebiliriz; fakat problemli fikirlerden de 

uzak durmadığını söyleyebiliriz. Bu yüzden O'nun düşüncesi sistematik olamamış ve 

bazen birbirlerine karşıt olan fikirleri ortaya koyduğu gözlemlenmiştir. Bu arada 

Çauşeviç’in modern Bosna tarihinde öneminin ne kadar büyük olduğu H. Cozo 

tarafından güzel bir şekilde ifade edilmiştir:  “Yugoslavya Müslümanlar’ının uyanış 

sürecinde o'nun hakkı tuhaf bir şekilde büyüktür. Müslümanlar’ın geri kalmışlığı 

sorununu derinden yaşamış olan bir adamdı ve yaşadığı zamanın koşularını kuvvetle 

anlamış olan bir şahsiyetti.”
208

 

 Yüce Kur’ân eserinin ikinci yazarı Muhammed Panca hakkında bir kaç şey 

söylemeden bu konuyu kapatmamalıyız. Yüce Kur’ân’ın müellifi olmasına rağmen 

literatürde bu eserden bahsedildiği zaman genelde Çauşeviç’in ismi öne çıkmaktadır. 

Bunun bir kaç nedeni olabilir: Mehmed Cemaleddin Çauşeviç’in kişiliği daha 

etkileyici olduğu için Muhammed Panca’nın bu eser ile ilgili yaptığı iş gölgede 

kalmıştır. İkincisi, Muhammed Panca genelde Kur’ân ve tefsir konusunda 

yazmamıştır. O'nun faaliyetlerinin çoğunu tefsir alanında değildir. 

Mahmud Traliç’in 19. ve 20. yüzyılın en önemli Bosnalı İslam alimleri ve 

aydınlarının biyografilerini bir araya getirdiği Seçkin Boşnaklar (Istaknuti Bošnjaci) 

adlı eserinde Muhammed Panca’nın hayatı üzerine bazı bilgiler tesbit ettik.
209

 

                                                           
207

Ahmed Smajlović, “Prijevod Značenja Kur’ana (Povodom izlaska drugog izdanja prevoda Kur’ana 

od Korkuta bez orginala)”, Preporod, Sarajevo, 1987. (30 godina Preporod), s. 351. 
208

Husein Đozo, “Kur’an Časni”, Reis Džemaludin Čaušević – prosvjetitelj i ıeformator 1, 

Sarajevo, Ljiljan, 2002., s. 264. 
209

Bkz.: Mahmud Traljić, Istaknuti Bošnjaci, Sarajevo, el-Kalem, 1998., s. 270 – 276. 



 
 

66 
 

Bu esere göre M. Panca 1887. yılında doğdu. Medreseden mezun olduktan 

sonra Şeria Kadılık Okulu'na başvurup 1920’de mezun oldu. Mezun olunca 

Atmeydan Medresesi’nde hocalık görevine başladı. 1928. yılında Şeria Kadılık 

Okulu'nda hocalık teklif edildi ve orada bir yıl kaldıktan sonra Şeria Lisesi'nde 

hocalık yapmaya geçti. Panca İkinci Dünya Savaşı başlamadan önce halkı savunma 

için organize edenlere katıldığı için 1943’te  hapsedildi ve hapisten 1950’de serbest 

bırakıldı. Çeşitli gazete ve dergilerin editörlük işlerinde çalıştı; bir dizi yazıları ve 

kısa eserleri yayınlamıştır. (İslam Ders Kitabı-Olgunlar ve Çocuklar İçin, Hz. Ömer). 

1962 yılında vefat etti.  

O'nun oğlu Cemaleddin Panca bir yazıda babasının faaliyetlerinin hedefinin 

ne olduğunu anlatmaktadır: “O'nun bütün faaliyetlerinin hedefi, Müslümanları dini 

eğitim konusunda yükseltmek idi; sadece kültürlü, uygar ve dini eğitimi görmüş 

halklarla, daha iyi ve mutlu bir geleceği umut edebildiklerini sık sık söylüyordu.”
210

 

Bu yazıda M. Panca’nın oğlu Cemaleddin Yüce Kur’ân'ın yazılma sürecini 

anlatarak, babasıyla bir kaç yıl aynı masada oturup, Kur’ân tercümesi üzerinde 

sürekli çalışmıştır ve arada sırada tamamladığı kısmı eniştesine (Çauşeviç’e) 

götürüyordu. O da gereken düzeltmeleri yapıp geri veriyordu.
211

 Biz buradan, 

Panca’nın Yüce Kur’ân tercümesinin ilk versiyonunu ortaya koyduğunu tahmin 

edebiliriz.  

Sonunda Yüce Kur’ân’ın ilk baskısının girişinde C. Çauşeviç’in söyledikleri 

ile bölümü bitirmek istiyoruz: “Bu büyük eser Kur’ân Kerim metni, O'nun tercümesi 

ve bazı ayetlerinin açıklamalarından oluşmaktadır. Diğer İslam merkezlerinde bu tür 

eserler neşredildiği, Mısır’da ciddi Kur’ân çalışmaları ve çeşitli dillere tercüme 

faaliyetleri yapıldığı zaman, ben de bu güzel eseri neşrediyorum. Bu eserimiz söz 

konusu çalışmalara, özellikle büyük Türk âlimi Ömer Rıza’nın eserine göre yazıldı ve 

düzenlendi. Bu yüce ve güzel kitabımızın halkımıza büyük bir yardımcı olacağını 

umut ediyorum. Müslümanlara Kur’ân’ın içeriğine ve anlamına daha kolay 

ulaşmalarında yol gösterici olacağına umut ediyorum ve bu aslında benim ana 

                                                           
210

Bkz.: Muhammed Pandža, “Merhum Džemaludin Čuašević”, Reis Džemaludin Čauević – 

prosvjetitelj i reformator 1, Sarajevo, Ljiljan, 2002., (dipnot) s. 158 – 163. 
211

A. g. e., s. 159. 



 
 

67 
 

hedefim idi. Bunun yanında bizimki dünyanın her yerde yaşayan Müslüman 

kardeşlerimizin, bizim bu Avrupa köşesinde az sayıda olmamıza rağmen İslam’ın 

büyük merkezlerindeki gibi Kur’ân’ı tercüme ve tefsir etmeyi istediğimizi ve 

bildiğimizi görmelerini ve öğrenmelerini istiyorum. Bununla kanıtlamak istediğim 

şey, bizim yüceliğimizin az sayıda olmamızla hiç bir zaman ölçülmemesidir.”
212

 

 

C. Bosna Âlimlerine Mısırlı Reformistlerin Etkisi; Hüseyin Efendi Cozo ve 

El-Menar Tefsir Okulu Örneği 

 

Bu alt başlığımızda Muhammed Abduh ve Reşid Rıza’nın yazdığı el-Menar 

tefsirinin Boşnak alim Hüseyin Cozo’nun tefsir anlayışına etkilerini ortaya koymak 

istiyoruz. Önceki alt başlığımızda olduğu gibi önce kısaca Muhammed Abduh’un 

tefsir anlayışı ele alarak el-Menar tefsirinin en önemli özelliklerini ortaya koyacağız. 

Bu arada Reşid Rıza’nın el-Menar tefsirine katkısı  da konu edilecektir.  

Sonra diğer bir alt başlık olarak, Hüseyin Cozo’nun tefsirini kısmen ele 

alarak en önemli özelliklerini ortaya koyacağız. Hüseyin Cozo’nun hayatı ve 

düşüncesinin en önemli noktalarını birinci bölümümüzde sunduk. Bu sunduklarımız 

ışığında o'nun tefsir anlayışı ele alınacaktır. Burada söylememiz gereken şey, 

Hüseyin Cozo’nun tefsir anlayışı ve el-Menar okulu konusu, önce Enes Kariç 

tarafından Hüseyin Cozo i islamski modernizam
213

 (Hüseyin Cozo ve İslami 

Modernizm) adlı kısa bir eserinde güzel bir şekilde değerlendirilmiş olduğudur. 

 Söz konusu eser bu bölümümüzde bir yol gösterici kabul edip konuyu daha 

da derinleştirmeye çalışacağız. E. Kariç genelde Cozo’nun genel düşüncesini 

Abduh’un düşüncesi ile karşılaştırırken, biz bazı ayetlerin tefsirlerine daha yakından 

bakarak, Cozo’nun Abduh ve Rıza’nın tefsir yaklaşımı ile ne kadar yakın olup 

olmadığını aktarmaya çalışacağız. 

                                                           
212

Džemaludin Čaušević, “Riječ izdavača”, Reis Džemaludin Čauević – prosvjetitelj i reformator 

2, Sarajevo, Ljiljan, 2002., s. 19. 
213

Bkz.: Enes Karić, “Husein Đozo i islamski modernizam”, Husein Đozo – izabrana djela, Islam u 

vremenu (knjiga 1), Sarajevo, el-Kalem, Fakultet islamskih nauka u Sarajevu, 2006., s. 5- 56. 



 
 

68 
 

Bosna’daki çağdaş tefsir konusunu bir makalede ele alan Ahmed Smayloviç, 

Hüseyin Cozo ve tefsir faaliyetlerini değerlendirerek şöyle söyler: “... Hüseyin 

Cozo’nun Kur’ân tercümesi ve tefsirini ortaya koyması, bizdeki yeni Kur’ân 

yaklaşımları konusunda yeni ve ciddi bir denemedir. O'nun çalışmasının ne kadar iyi 

olduğunu değerlendirmek için kesinlikle onun Şeltut, Kutub, Abduh, Ebu Zehre, 

Muhammed Behiyyve diğer müfessirlerin tefsirlerinden ne kadar istifade olduğunu 

araştırmak lazımdır.”
214

Burada Smayloviç'in ortaya koyduğu gibi, Cozo’nun tefsiri 

sadece el-Menar tefsirinden etkilenmiş değil, büyük bir ihtimalle sonraki tefsir 

çalışmalarından daha da fazla etkilenmiş olabileceği düşüncesindeyiz.  

 

1. Muhammed Abduh, Reşid Rıza ve el-Menar Tefsiri Üzerine 

 

Muhammed Abduh’un215 eserlerini, biyografisi ile birlikte ilk ortaya koyan 

kişi Reşid Rıza idi. Hemen üstâdın vefatından sonra el-Menar dergisinde Muhtasaru 

Sireti'l-Ustazi'l- İmam adlı kısa biyografi denemesi yapmıştır. Aynı zamanda aynı 

dergide üstâd Muhammed Abduh ile ilgili bir yazı ya da makalesi bulunanların 

getirmesini ilan edip üç ciltlik Tarihu'l-Üstazi İmam Muhammed Abduh adlı eseri 

yayınlamıştır. 

Reşid Rıza’nın bu eserinin eksikleri olduğu için kırk yıl sonra Muhammed 

Ammara yeniden bir toplama yapıp Al Amalu Kamile li imam Muhammed Abduh adlı 

altı cilt olarak eserin ilk baskısı 1972 yılında Kahire’de neşredilmiştir.  

Literatürde genelde üstaz muhterem ya da üstaz imam ünvanıyla zikredilen 

Şeyh Muhammed Abduh h. 1265 yılında Mısır’ın Buhayre Bölgesi’nde doğdu. 

Tanta’da 1862'de öğrenimine başladı. Bu zamanda şeyh Derviş Hızır ile tanışıp 

                                                           
214

Ahmed Smajlović, “Prijevod značenja Kur’ana”, 30 godina Preporod, s. 352. 
215

Bkz. Ignaz Goldziher, Die Richtungen der ischlamishen Koranauslegung, Leiden, Brill, 1952., s. 

310 – 370.; J. J. G. Jansen, Kuran’a bilimsel-filolojik-pratik yaklaşımlar, Ankara, Fecr Yayınevi, 

1993., s. 39 – 67 ; Johanna Pink, Sunnitischer Tafsir in der modernen Islamischen Welt,  Leiden 

Boston, Brill, 2011., s. 29 – 36 ; John L. Esposito, Islam the Straight Path, New York, Oxford, 

Oxford University Press, 1991., s. 126 – 140 ; Halil Taşpınar, Muhammed Abduh Bibliyografisi 

Üzerine Bir Deneme, Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi Cilt: VII 1 2, Sivas: 2003, s. 

261-289; Šaban Hodžić, “Dvije znamenite ličnosti istoka (Dzemaludin Afgani i Muhammed 

Abduhu)”, Glasnik VVS IVZ, br. 4, s. 152 – 162 



 
 

69 
 

tasavvuf ile ilgilenmeye başladı. Sonra Ezher medresesinde eğitimi devam eden 

Muhammed Abduh 1871 yılında Mısır’a gelen Cemaleddin Afgani’den dersler alıp 

Felsefe ve Kelam'ı merak ettiğini fark ediyoruz. Afgani’nin söyledikleri ve 

yönlendirmesine göre sosyal konuları ele almaya başlayıp güncel meseleler üzerine 

yazılar yamaya başladı. 1877’de mezun olduktan sonra Ezher’in hocası olarak tayin 

edildi. Bu arada eğitim kurumlarında reformların uygulanmasına destek veremeye 

başlayıp ülkede eğitim faaliyetlerini denetlemek için kurulan Yüksek Meclisi’in 

üyesi oldu. 

Sömürge yöntemine karşı hareketi desteklediği için 1882 yılında üç yıl 

sürgün cezasına çarptırılıp Beyrut’a gönderildi. 1883 yılı sonrasında Afganıi O'nu 

Paris’e çağırdı. Paris’e geldikten sonra onunla el-Urvetu'l-Vuska dergisini çıkartmaya 

başladı.  

 Siyasetle ilgilenmek istemeyen Abduh, Afgani’den ayrılıp eğitim, kültür ve 

düşünce konularına öncelik vermeye başladı. 1889’ de Mısır’a geri dönen Abduh 

şimdi idarecilere ile daha yumuşak bir tavır takındı; eğitim ve yargı kurumlarının üst 

makamlarını ikna etti. 

1895 yılında Abduh, Ezher İdare Meclisi'ne üye tayin edildi. Yaptığı teklifler 

ve programlar onu 1899 yılında Mısır Müftülüğü'ne getirdi. Hayatının sonuna kadar 

bu göreve devam ederken ıslah çalışmalarını sürdürmeye ve uygulanmaya çalıştı. 

Muhammed Abduh 1905 yılında İskenderiye şehrinde vefat etti ve Kahire’ye 

getirilerek mezarlığında defnedildi. 

Abduh’un ilmi faaliyetlerinin pek çok araştırmacının dikkatini çektiği fark 

edilmektedir. Bu çalışmaları farklı açılardan ele almış ve hem Batı’da hem de İslam 

dünyasında çeşitli eserler ortaya konmuştur. Muhammed Abduh İslami modernizm 

konusunda belki en sık ele alınan şahsiyetlerden biridir. 

Bu arada O'nun en önemli eserlerini ele alalım. Risaletu Tevhid Muhammed 

Abduh'un en meşhur eseridir. Bu Kelam konusundaki eser 1918 yılında Reşid 

Rıza'nın gayreti ile basılmıştır ve bugün birçok dilde baskısı bulunmaktadır. Bu eser 

Boşnakça’ya 1989 yılında Muhamrem Omerdiç tarafından Rasprava o İslamskom 



 
 

70 
 

monoteizmu olarak çevrilmiş ve Bosna Diyanet İşleri Başkanlığı tarafından 

neşredilmiştir. 

O'nun diğer eserleri arasında bizim için burada en önemlisi Tefsiru'l-Menar 

isimli eseridir. Bu tefsire değinmeden önce Abduh’un öğrencisi ve sadık takipçisi 

Şeyh Reşid Rıza hakkında bir kaç şey söylememiz gerekiyor.  

 Kaynaklara göre Reşid Rıza 1865 yılında bugünkü Lübnan’da doğdu. el-

Gazali’nin İhyâu Ulumi'd-din adlı eseriyle meşgul oldu ve ondan çok etkilendi. 

Bunun yanında Cemaleddin Afgani ve Muhammed Abduh’un çıkardıkları el 

Urvetu'l-Vuska dergisiyle karşılaşması O'nun ilmi hayatında bir dönüş noktası oldu. 

Sonra Abduh’un Beyrut’taki derslerine katıldı ve O'nun en yakın öğrencisi oldu. 

Abduh’un ıslahatçı düşüncesinden etkilendi ve hocasının tefsiri yayınlamak üzere 

1898 yılında Mısır’da el-Menar dergisini çıkartmaya başladı. Dergisinde Abduh’un 

tercihi ile daha Müslümanlar’ın eğitim ve toplum gibi siyaset dışı konularına öncelik 

verildi.  

Abduh’un vefatından sonra ise Reşid Rıza siyaset ile daha fazla ilgilenmeye 

başladı. Rıza kendi hayatının ayrıntılarını el-Menar ve'l-Ezher adlı otobiyografisinde 

sunmuştur. Reşid Rıza 1935 yılında vefat etti.  

Tefsir konusuna gelince Reşid Rıza hocasının tefsir derslerini el-Menar 

dergisinde yayınlanıyordu. Abduh’un vefatından sonra dergide yayınlanan derslerini, 

kendi notları ile birlikte ele alarak Yûsuf Sûresi'nin sonunda kadar devam ettirdi ve 

neticede Tefsiru'l Kur’âni'l-Hakim adlı eseri ortaya çıktı. Nisâ Sûresi'nin 125. ayetine 

kadar yazdıkları Muhammed Abduh'a aittir ve Tefsirul Menar olarak tanınmaktadır. 

Kalanını Reşid Rıza Muhammed Abduh’un tefsir görüşlerine göre yazmıştır.  

 Reşid Rıza el-Menar'ın yazım faaliyeti sürecini şu şekilde anlatıyor: “O, 

dersini verirken ben notlarımı alırdım; konuştukları arasında çok önemli 

bulunduklarımı yazardım, müsait zamanda temize çekebilmek için söylediklerini 

aklımda tutmaya çalışırdım. Çok geçmeden çeşitli ülkelerdeki okuyucularımızdan bu 

durumu öğrenen ve O'nun yaptığı bu tefsirin korunmasını hırsla arzu edenler çıktı. 

Bu notları yazıya dökerek el-Menar’da yayımlamamı istediler. Ben de bu isteği 



 
 

71 
 

olumlu buldum ve bu işe h. 1318 (1900) senesinin Muharrem ayının başında 

başladım ki; o zamanlar el-Menar’ın üçüncü cildi çıkmaktaydı. Ben üstad M. 

Abduh’un derslerinden aldığım notları yazıya döküp dizgi aşamasına getiriyor ve 

mümkün mertebe basılmasından önce kendisine götürüyor ve yazdıklarımı bizzat 

okumasını temin ediyorum.”
216

 

Rıza’ya ait kısımda, Abduh’un kısmında kullandığı yaklaşımı değişmektedir. 

Muhammed Abduh genelde o'nun tefsir yaklaşımında dilsel, gramer açıklamalardan 

ve fıkhi tartışmalardan uzak dururken, Reşid Rıza’ya ait kısım bunları daha fazla 

içermektedir. Abduh’un ve Rıza’nın tefsirde hadis rivayetlerini kullanmalarının 

miktarı da değişmektedir. Rıza kendisi bunu açıkça ortaya koyar: “Üstad Muhammed 

Abduh’un vefatından sonra iş yalnız bana kalınca ben rahmetli Üstadım'ın 

yönteminden daha farklı bir yol tuttum. Ayetle ilgisi olan sahih sünnete yer verirken, 

O'nun ayetin tefsiri mahiyetinde ya da O'nun hükmü hakkında olup olmadığına 

bakmadım. Bazı kelimelerin (müfredat) cümle yapılarının ve âlimler arasında görüş 

ayrıldığı bulunan meselelerin tedkikine, bir ayetin başka sûrelerde geçen 

benzerlerine geniş yer verdim.”
217

 

Nasıl olursa olsun Reşid Rıza, Muhammed Abduh’un eserinin korunması ve 

sürdürülmesinde çok önemli bir yeri olduğunu söylemeliyiz. 

 Muhammed Abduh’un ilmi şahsiyetine gelince literatürde o; bir ıslahatçı, 

modernist, reformcu ve akılcı olarak nitelendirilmektedir. Hayatının son 

zamanlarında İslami ilimlerle daha yoğun bir şekilde ilgilenmeye başlamıştır. Abduh 

önce Kelam ilmi ile ilgilenip bu konuda Kitabu't-Tevhid adlı ünlü eseri yazmıştır. Bu 

eserinde Abduh İslam düşüncesinin taklit zincirinden kurtarılması ve din 

ihtilaflarından çıkması için İslam’ın ilk kaynaklarına dönmesi gerektiğini ortaya 

koymaktadır. Kaynaklarda O'nun metodu selefi olarak nitelendirilmesine rağmen 

birçok konuda ortaya sunduğu fikirlerin akılcılığa yönelik fikirler olmasından dolayı 

klasik bir Selefi olduğunu söylemek doğru değildir. 

                                                           
216

Muhammed Reşid Rıza, “Yüce Kur’an tefsirine Başlangıç”, Menar tefsiri (Tefsirul Kur’anil 

hakim tefsirul menar),  İstanbul, Ekin Yayınları, 2011., s. 28  
217

A. g. e., s. 29 



 
 

72 
 

Tefsirinde insan zihnine vurgu yapması nedeniyle Abduh, Batı'da bazı 

müellifler tarafından Yeni Mutezile akımının temsilcisi olarak nitelendirilmiştir. 

Daha önce ortaya koyduğumuz gibi o'nun bütün düşüncelerini göz önüne 

aldığımızda, Abduh’un Mutezilî olmasının da doğru bir değerlendirme olmadığını 

iddia edebiliriz. 

Ancak her şeyden önce ıslahatçı ve reformcu olan Abduh Müslümanların 

daha önce sahip olduğu yüksek medeniyet seviyesinin yeniden inşa edilmesi 

meselesi ile ilgilenmiştir. Müslümanların bu konuma yeniden ulaşması için bir kaç 

şey yapması gerekiyordu. Önce taklit zihniyetinden kurtulup, İslami ilimlerin 

öğretiminde bazı değişimler ortaya koymak lazımdır. İlk olarak Kur’ân ve sünnet ile 

doğrudan bir iletişim kurarak, İslam kaynakları üzerinde yeni yorumlar ortaya 

koymamız gerekir. Bunu yapabilmemiz için İslam ilimleri alanında ilmi eleştiri ve 

tartışmaya yer vermemiz gerekir. Bunun yanında mezhebi tarafgirlik yapmadan yeni 

İslam alimlerini yetiştirme imkanı veren bir eğitim sistemi ortaya koymalıyız. Bu 

arada İslami öğretimin hurafelerden, kesin bir kanıta sahip olmayan fikirlerden uzak 

durmasını ve modern bilime yer vermesini teşvik ediyordu. 

Abduh, Batı’ya karşı katı bir tavır geliştirmemiştir. Aksine Müslümanlar’ın 

Batı medeniyeti ile ilişkilerinin önemli olduğunu ve Batı'dan özellikle bilim ve 

teknoloji konusunun alınmasını teşvik ediyordu. Bu arada Abduh, Batı felsefesi, 

özellikle ahlak, eğitim, toplum felsefesiyle ilgili eserlere ilgi duyuyordu ve birçok 

müellifin etkisi altında kalmıştı. 

Bu söz konusu edilen görüşlerinin bazılarını tefsir derslerinde uygulamaya 

çalışmıştır. Abduh’a göre Kur’ân’ın asıl mesajı ve anlamı, gramer kuralları ve 

müfessirlerin yüzyıllarca aynı meselelerde tartışmaları içinde kaybolmuştur. Bu 

nedenle Abduh bundan kaçıp, doğrudan Kur’ân ayetlerinin net bir anlamını ortaya 

koymaya çalışmaktadır. Reşid Rıza bu meseleyi şöyle anlatıyor: “Kimi tefsirler irab 

bahisleri ve nahiv kullarına, meani nüktelerine, beyan ıstılahlarına boğularak 

okuyucuyu Kur’ân’dan koparır. Kimi tefsirler, Kelamcıların cedelleriyle, usülcülerin 

tahriçleriyle, müctehidleri taklit eden fakihlerin çıkarımlarıyla, mutasavvıfların 

te'villeriyle mezheb ve fırkaların birbirlerine karşı olan bağnazlık ve tassuplarıyla, 



 
 

73 
 

bunlara dair ardı arkası kesilmeyen açıklamalarla Kur’ân arasına girer. Kimi 

tefsirler de rivayetlere boğar, İsrailiyat'la dolar ve böylece Kur’ân’a ulaşmayı 

engeller. Bazı çağdaş yazarlar da O'nu örnek aldı ve çağımızda ulaşılan ilmi düzeyi 

kitaplarına yansıttılar ve müspet bilimlerden geniş alıntılar yaptılar. Güya ayeti 

tefsir ediyorum diye ayette geçen gök, yer gibi isimleri; astronomi, botanik, biyoloji 

gibi ilimlerin verilerinden hareketle uzun uzun izahlara kalkıştılar ve sonunda 

okuyucu, bunlar arasında Kur’ânın asıl amacını unuttu gitti.”
218

 

Abduh’un tefsirde kullandığı yöntemde, Rıza’nın bahsettiği gereksiz çeşitli 

ilim ve bilim dallarından gelen bilgilerin sadece doğrudan ilgili olanları 

sergileniyordu. O, Abduh’un kullandığı tefsir tarzını şöyle tasvir eder: “Ders 

okutmada takip ettiği yol, tefsir yazımı konusunda arzu ettiği yönteme yakın idi. O, 

müfessirlerin değinmedikleri ya da yeterince ele almadıkları konularda derinleşiyor, 

onların çokça ele aldıkları lafız ve irab bahislerini, belagat nüktelerini kısa 

geçiyordu. Ayetin anlaşılması için gerekli olmayan, doğrudan ilgili olmayan 

rivayetlere yer vermiyordu. Derslerinde en kısa tefsir olan Celaleyn tefsirini 

kullanıyordu. O'nu önce bir okuyor, orada söylenenleri ya olduğu gibi kabul ediyor 

ya da eleştirilmesini gerekli görüyorsa eleştiriyordu. Sonra da aynı konu etrafında 

inmiş olan ayet ya da ayetler hakkında O'nun hidayet ve ibret verici Kitap oluşunu 

ön plana çıkarıcı açıklamalarda bulunurdu.”
219

 

 Abduh’un tefsir yaklaşımının orjinalliği bunun gibi yeni vurgularda 

yatmaktadır. Birinci bölümümüzde gördüğümüz gibi klasik tefsir eserlerinde genelde 

açıklama hedef olarak alınmıştır. Abduh, tefsirinde ise; Kur’ân'ın bir hidayet 

kaynağı, dini ve manevi rehber olarak göstermeye çalışır.
220

 Jansen, Abduh’un tefsir 

yaklaşımını işlerken O’nun yorumlama sisteminin temelinin bu maksattan 

kaynaklandığını iddia eder. Kur’ân’ın yorumlanması maksadıyla Kur’ân’ın kendisi 

dışındaki malzemenin kullanılmasına karşıdır.
221

 

                                                           
218

A. g. e., s. 19. 
219

A. g. e., s. 27. 
220

J. J. G. Jansen, Kuran’a bilimsel-filolojik-pratik yaklaşımlar, Ankara, Fecr Yayınevi, 1993., s. 

51. 
221

A. g. e., s. 51. 



 
 

74 
 

Örnek olarak Bakara Sûresi'nin 58. ayetini ele alalım: “(İsrailoğullarına:) Bu 

kasabaya girin, orada bulunanlardan dilediğiniz şekilde bol bol yiyin, kapısından 

eğilerek girin…”.Abduh’a göre bu ayette geçen şehrin ismi belirlemeye çalışmamak 

gerekmektedir; çünkü Kur’ân'ın kendisi bunu belirlemeye çalışmamıştır.
222

 

Abduh’un tefsir ederken, Kur’ân ayetlerinin bağlamını dikkate aldı. Örnek 

olarak Âl-i İmrân’ın Sûresinin 37. ayetini ele alalım: “Zekeriyya, O'nun yanında, 

mâbede her girişinde orada bir rızık bulur ve «Ey Meryem, bu sana nereden 

geliyor?» der; O da: Bu, Allah tarafındandır. Allah, dilediğine sayısız rızık verir, 

derdi.”Klasik müfessirler bu ayetin tefsirinde genelde söz konusu rızkın kış 

mevsiminde yaz meyveleri veya yaz döneminde kış meyveleri olduğunu 

açıklamaktalardır.  Abduh ise bu ayetin sonunda gelen “Allah, dilediğine sayısız rızık 

verir, derdi”kısmına işaret eder ve “erzakların tabiatının değil, sırf mevcudiyetinin 

mucize olduğunu” açıklar.
223

 

Abduh genelde bilimsel tefsir eserlerine karşı çıkmasına rağmen kendi 

tefsirinde de bazen modern bilim keşiflerinden bahseder.
224

 Burada o'nun yönteminin 

çok tutarlı olmadığını görebiliriz.  Abduh bununla aslında tefsirinde modern bilime 

bir yer vermeye çalışıp, bilim ve İslam'ın yolunun çok farklı olmadığını ortaya 

koymak istedi. Çünkü bilim ve İslam akla dayanmaktadır. Burada bahsetmemiz 

gereken oldukça enteresan olan şey, Abduh’un Kur’ân’daki ''furkan'' kelimesinin 

tefsiridir. Abduh’a göre furkan kelimesi akıl anlamındadır.
225

 

Abduh’un tefsirinin özelliklerinden biri, O'nun Müslümanlar’ın güncel 

hayatlarındaki ihtiyaçlarının karşılaşmasında Kur’ân’a yeniden yer vermeye 

çalışmasıdır. Abduh’un aksiyon-hareket adamı olduğunu unutmamalıyız. O her 

şeyden önce Müslüman hukuku ve yüksek eğitim konusunda kendi reform 

programını gerçekleştirmek istemiştir.
226

el-Menar'ın girişindeki Araplar Kur’ân ile 

                                                           
222

A. g. e., s. 52. 
223

A. g. e., s. 54. 
224

A. g. e., s. 66. 
225

Muhammed Reşid Rıza, „Menar tefsirine giriş”, Menar tefsiri (Tefsirul Kur’anil hakim tefsirul 

menar),  İstanbul, Ekin Yayınları, 2011., s. 45 
226

A. g. e., s. 58. 



 
 

75 
 

ıslah oldular, düzeldiler, söyleyişi ile aslında Kur’ân’ın temel hedefinin toplumun 

ıslahı olduğuna işaret edilir.
227

 

Bu bağlamda Kur’ân’ı sadece profesyonel ilahiyatçılara yönelik bir kitap 

değildir ve bütün insanlar için vahyedilmiştir. Burada Abduh’un tefsir yaklaşımının 

diğer bir özelliği ise tefsirin akademik düzeyden herkesin okuyabildiği bir konuma 

indirilmesidir.
228

 

Sonuç olarak Abduh’un tefsir görüşlerinin daha sonraki yorumcular 

tarafından alıntılandığını söyleyebiliriz. Burada ilginç olan şey, O'nun hem 

muhafazakar hem de ilerlemeci-reformcu- modernist ilahiyatçılar tarafından kabul 

edilmesidir.
229

 

Abduh, sistematik bir teori ortaya koymadığından dolayı, görüşleri farklı 

düşünce akımları tarafından sürdürülmüştür. Abduh gibi İslami ilimlerin 

canladırmasını ve el-Ezher’de reform yapılmasını isteyen Mustafa Meragi ve 

Mahmud Şeltut idiler. Bu alimler İslami gelenek içerisinden bir ıslah anlayışını 

ortaya sürüyorlardı. Abduh’un takipçilerinden bazıları daha seküler bir modernizm 

anlayışı benimsemişlerdir. Burada Kasım Emin, Ali Abdurazzık gibi bilim adamları 

da vardı. 

Abduh’un tefsir yaklaşımı sonrasında ortaya çıkan konulu ve dilsel tefsir 

yaklaşımlarının bir başlangıç noktası olduğu da söylenmektedir.
230

 

Fazlur Rahman ortaya ilk çıkan İslami reformcu ve modernistler Cemaleddin 

Afgani ve Muhammed Abduh gibi şahsiyetlerle sonra gelenler arasında bir ayrım 

yapmak için klasik modernizm ve neomedernizm kavramlarını kullanmaktadır.
231

 

Bu konuyu ele alan Fazlur Rahman, klasik modernistlerden sonra gelen 

neomodernizm hareketinde tamamen ayrı fikir akımlarının oluştuğunu fark eder. 

Fakat neomodernizm hareketinin seküler ya da selefi ıslahatçıların ortaya koydukları 

                                                           
227

 Reşid Rıza, „Menar  tefsirine giriş”, s. 17. 
228

J. Jansen, Kuran’a bilimsel-filolojik-pratik yaklaşımlar, s. 39, 40. 
229

A. g. e., s. 43. 
230

J. Jansen, Kuran’a bilimsel-filolojik-pratik yaklaşımlar,  s. 65. 
231

Bkz.: Fazlur Rahman, „Islam, izazovi i prilike“,  Kur'an u savremenom dobu, Sarajevo, Bosanski 

kulturni centar, 1992., s. 39-56. 



 
 

76 
 

eserler ve çeşitli alanlarda gösterdikleri gayretler, hiç bir zaman klasik modernistlerin 

başlattığı değişimler ile eşit değildir.
232

 

Fazlur Rahman’a göre klasik modernistlerin en büyük başarısı, İslami 

akıcılığı ortaya koymalarıdır. Daha da önemlisi, bu akılcılık Mutezile akılcılığı kadar 

katı bir itiraz görmemiştir.
233

 

 Bosna Hersek’te de Abduh’un tefsir anlayışı hakkında çeşitli yazılar 

yazılmıştır. Sonunda Abduh’un tefsir anlayışını özetlemek için Ahmed Smayloviç’in 

Glasnik Dergisi'nde çıkarttığı Abduh’un Tefsir Yöntemi adlı makalesini kısaca 

sunmak istiyoruz.
234

 Söz konusu yazıda Smayloviç, Abduh’un tefsir yaklaşımının 

selefi olduğunu iddia edip, O'nu İbn Teymiyye, İbn Kayyim, Abdul Vehhab ve 

Cemalledin Afgani’nin yanına koymaktadır. Bütün selefilerin ortak noktası, İslam’ın 

temel kaynaklarına (Kur’ân ve sünnete) geri dönme çağrısıdır.  

Bu yazıda Ahmed Smayloviç, Abduh’un tefsir yaklaşımının özelliklerini 

sırayla ortaya koymaktadır: Bütünlük, Genellik, Orijinallik, Yaratıcılık, Akılcılık, 

Ölçülülük, Dikkatlilik ve Gerçeklik. Bütünlük ve genellik burada birbiri ile bağlıdır 

ve Kur’ân’ın bir bütün olarak ele alıp, O'nun temel ilkelerinin ele alınması anlamına 

gelmektedir. Orijinallik burada İslam’ın temel ya da orijinal kaynaklarına geri 

dönmek demektir. Yaratıcılık ise, Kur’ân'ın sürekli insanlığı düşünmeye ve yeni 

fikirlerin üretilmesine teşvik etmesi anlamındadır. Akılcılık burada Kur’ân’ın 

anlaşılmasında ve anlatılmasında insan zihninin önemli bir yerinin olması alması 

anlamında iken, ölçülülük tefsirde özlü bir anlatım tarzı kullanmak demektir. 

Sonunda dikkatlilik hurafe içeren rivayetlerden ve İsrailiyat senetlerinden uzak 

durulması anlamındadır. Gerçeklik, Kur’ân’ın insan hayatında yeniden aktüel 

kılınması ve uygulanması demektir. 

 

 

                                                           
232

A. g. e., s. 45. 
233

A. g. e., s. 45. 
234

Bkz.: Ahmed Smajlović, ''Abduhuova metoda tumačenja Kur'ana'', Glasnik VIS-a, Sarajevo, 1980., 

br. 2,. 510- 514 



 
 

77 
 

2. Hüseyin Cozo ve O'nun Kur’ân Tercümesi İle Tefsir Eseri Üzerine 

 

Hüseyin Cozo’nun İslam düşüncesi hakkında birinci bölümümüzde bazı 

şeyleri ortaya koyduk. Cozo’nun eserlerine bakıldığında amacın Kur’ân’ı modern 

bağlamda yorumlamak ve uygulamak olduğunu söyleyebiliriz. Ondan sonra Fıkıh, 

Usuli Fıkıh ve nadiren Kelam konusu da ele alınmaktadır. 

Cozo’nun Kur’ân anlayışına gelince, Sarayevo İlahiyat Fakültesi’ndeki 

dersleri için yazdığı tefsir ders notları şöyle başlamaktadır: “Kur’ân araştırması bu 

fakültenin öğretiminin temelinde yatmaktadır. Diğer bilim alanlarını ise Kur’ân 

anlayışında bir yardımcı olarak ele almaktayız.”
235

 Bu yazıda İslam düşüncesini 

canlandırmak için yeni bir Kur’ân anlayışı ortaya koymak gerektiğini savunur ve bu 

konuda şunları söyler: “Çağdaş tefsir ile bu araştırmaların hedefi İslam 

düşüncesinde yeni fikirler ortaya koymaktır.Çağdaş tefsirde kesinlikle bilimsel 

metotlar uygulanmalıdır.”
236

 Burada Cozo’nun bilimsel metotlar altında tam 

olarakne kastettiğini bilmiyoruz.  

Söz konusu çağdaş tefsirciliğin uygulanması için Bosna’daki durumun 

Yugoslavya açısından uygun olduğunu iddia eder.
237

 Pratik (kapitalizm- Batı) ve 

teorik (sosyalizm-Doğu) düzeyde manevi değerlerin inkâr edilmesi, modern 

dönemde derin bir boşluk bırakmıştır. Böyle bir durum, yeni bir İslam düşüncesi 

geliştirmek için yeterince sebep var olduğunu söylemektedir.
238

 

H. Cozo bir yerde Kur’ân Kerim'i şu şekilde tanımlamaktadır: “Kur’ân 

yaşantının dayandığı temeller ve ilkeleri içeren ilahi sözdür”.
239

 Bu bağlamda 

Cozo’nun eserlerinde, Kur’ân’da kutsal, değişmez ile dünyevi, değişkenin ne 

olduğunu ortaya koyma ve birbirlerinden ayırmanın gerektiğini anlayabiliriz. 

Hüseyin Cozo’ya göre Kur’ân’da değişmez, tarih üstü sadece genel ilkelerin 

                                                           
235

Husein Đozo, ''Skripte za Islamski teološki fakultet'', Husein Đozo – Izabrana djela, Kur’anske 

studije (knjiga 2.), Sarajevo, el-Kalem, s. 365. 
236

A. g. e., s. 367. 
237

A. g. e., s. 368. 
238

A. g. e., s. 369. 
239

Husein Đozo, ''Prijevod Kur'ana sa komentarom (I, II, III, IV džuz)'', Husein Đozo – Izabrana 

djela, Kur’anske studije (knjiga 2.), Sarajevo, el-Kalem, s. 11. 



 
 

78 
 

(külliyat) olduğunu iddia eder. Bunun dışında her şey ictihad yönüyle, yaşantı 

koşullarına göre adapte edilebilir.
240

 Bosna’da Kur’ân’daki söz konusu tarihsel ve 

tarih üstü ayrımı, ilk olarak bu şekliyle ortaya koyan Hüseyin Cozo’dur.  

Hüseyin Cozo, geleneksel tefsir yaklaşımının İslam düşüncesinin 

geliştirilmesinde bir engel olduğunu iddia eder.
241

  Çünkü tefsirin temel amacı, onu 

sürekli değişen hayat koşulları ve ihtiyaçları ile bağlamak olmalıdır. Çünkü 

Kur’ân’ın amacı insan hayatının düzenlenmesi ve onun sorunlarının 

çözülmesidir.
242

Buna göre Kur’ân’ın anlamı hayat boyunca derece derece keşfedilir 

ve bu yüzden tefsir faaliyeti bitirilmiş bir iş değildir. Tefsir hep devam etmelidir.
243

 

İslam düşüncesinin canlandırılmasında çağdaş tefsirin rolünün ne kadar 

önemli olduğuna vurgu yapmaya çalışan Cozo, modern tefsirde iki farklı akım fark 

etmiştir. Birincisi Batı medeniyetini bir model olarak alan Batı'ya yönelik bir 

düşünce tarzıdır. Bu akıma Ahmed Han ve Muhammed Ali gibi kişiler dâhil 

edilebilir. İkinci grup ise sömürgeye karşı çıkan İslami modernistler Cemaleddin 

Afgani ve Muhammed Abduh gibi kişilerden oluşmaktadır.
244

 Bu akımları 

değerlendirken S. Ahmed Han’ın Kur’ân anlayışını ele alıp kullandığı metodu 

eleştirmektedir. Çünkü Cozo’ya göre Kur’ân modern bilime karşı değildir, fakat 

Ahmed Han modern bilimin işlevini vahyin işlevi ile karıştırmıştır.
245

 

Boşnak literatüründe Hüseyin Cozo genelde Abduh’un takipçisi olarak 

sunulmaktadır. Bu konuda Enes Kariç birkaç mekale yazmıştır ve Abduh ekolu 

Bosna’da ne kadar bulunur? sorusunun aslında Cozo’nun görüşlerinden Bosna’da ne 

kadar bulunur? sorusu ile eşit olduğunu ileri sürer.
246

 

                                                           
240

Husein Đozo, ''Prijevod Kur'ana sa komentarom (I, II, III, IV džuz) '', Husein Đozo – Izabrana 

djela, Kur’anske studije (knjiga 2.), Sarajevo, el-Kalem, s. 253. 
241

Husein Đozo, ''Skripte za Islmaksi teološki fakultet'', Husein Đozo – Izabrana djela, Kur’anske 

studije (knjiga 2.), Sarajevo, el-Kalem, s. 698. 
242

Husein Đozo, ''Potreba i pokušaji savremene interpretacije i egzegeze kur'anske misli'', Husein 

Đozo-Izabrana djela , Islam u vremenu (knjiga 1.), Sarajevo, el-Kalem, 2006., s. 710, 711. 
243

A. g. e., s. 700. 
244

A. g. e., s. 702, 703. 
245

A. g. e., s. 704. 
246

Bkz.: Enes Karić, „Husein Đozo i islamksi modenrizam“, Prilozi za povijest islamskog mišljenja 

u Bosni i Hercegovini XX stoljeća 1,  Sarajevo, el-Kalem, s. 520. 



 
 

79 
 

Kariç çalışmasında, bizzat Cozo’nun tefsir eserini nadiren ele almıştır. 

Burada Cozo’nun Abduh’un tarftarı olup olmaması mesele değildir. Ancak Cozo, 

tefsir eserini yazarken Abduh'un görüşlerine ne kadar mutabakat gösterdiği 

meselemiz olcaktır. 

H. Cozo’nun eserlerine gelince, çok sayıda ve çeşitli konularda makale ve 

yazı yazmasına rağmen bizim için bu çalışmamızda önemli olan, makale olarak 

Glasnik Dergisi'nde yıllarca (1962-1966, 1974-1976) neşredilen ve bitiremediği 

Kur’ân Tercümesi İle Tefsir
247

isimli tefsir eseridir. H. Cozo’nun bu tefsir eseri 

aslında Fâtihâ, Bakara, Âl-i İmrân gibi Kur’ân Sûreleri'nin mealinden ve tefsirinden 

oluşmaktadır.  

 Şimdi Cozo’nun tefsir eserinin özeliklerine değinmek istiyoruz. İlk önce 

eserin dış görünüşü üzerinde duralım. Eser Fâtihâ, Bakara ve Âl-i İmrân  Sûreleri'nin 

tercümesi ve tefsirinden oluşmaktadır. Cozo klasik usuldeki ayet ayet tefsir tarzını 

uygulamamıştır. O'nun tefsirinde uyguladığı yaklaşımı, serbestçe konulu tefsir 

yaklaşımı olarak nitelendirebiliriz. Çünkü ayetlerin belli bir sayıdaki kısmını sunup, 

bu ayetlerin işlediği temel amacı konu başlığı olarak koyarak, bu şekilde çeşitli 

Kur’ân konularını ele almaktadır. Onlardan bazıları şunlardır: 

- Fâtihâ Sûresi: Besmele'nin Anlamı, İslami Öğretinin Özü, İslam Bakışı. 

- Bakara Sûresi: İnsan Çeşitleri, Allah'ın Birliği, Maddenin Özü, İnsanın 

Dünyadaki Görevi, Yahudiler'e Haber, Mucizeler, Yahudiler ve Musa, 

Camilerin Çeşitli İşlevleri, İslam ve Kişilik Kültü, Helal ve Haram, 

Beslenmenin Temizliği, Putperestlik...  

- Âl-i İmrân Sûresi: Muhkem ve Muteşabih Ayetler, İnsanın Algılama 

Kabiliyeti, Maddi ve Manevi Faktörlerin Dengesi, İnananlar ve 

İnanmayanlar, Sünnetin Önemi, İbrahim ve Kabe, İmanın Anlamı, Kur’ân’da 

ve Çağdaş Toplumda Riba Kavramının Anlamı... 

                                                           
247

Bkz.: Husein Đozo, ''Prijevod Kur'ana sa komentarom (I, II, III, IV džuz) '', Husein Đozo – 

Izabrana djela, Kur’anske studije (knjiga 2.), Sarajevo, el-Kalem, s. 13 – 364 . 



 
 

80 
 

Önceki bölümümüzde işlediğimiz gibi Cozo’nun sünnete karşı özel bir tutumu 

vardır. Bu yüzden o'nun bu eserinde rahatça çok az hadisin kullanıldığını 

söyleyebiliriz. Peygamber (a.s.)'ın hayatına yer yer değinmesine rağmen bir kaynak 

ya da referanstan nadiren bahseder.  

 Diğer müfessirlere gelince en çok adı geçen Taberi, Celaleyn, Muhammed 

Abduh, Reşid Rıza ve Mahmud Şeltut’tur. Ara sıra Bergson, Hegel, Nitche, 

Shopenhauer gibi Batı düşünürlerinden de bahseder.  

 Cozo’nun tefsiri geniş bir okuyucu yelpazesini amaçlaması nedeniyle, 

kullandığı yazım tarzı basit ve nettir. Ara sıra farklı görüşler sunarken, sonunda net 

bir sonuç ortaya koyar. Her ne konu olursa olsun, sonunda hep kendi zamanında 

yaşadığı olayları ya da tartışılan meseleleri Kur’ân ayetlerin anlamı ile bağlamaya 

çalışır. Burada örnek olarak Bekare Sûresi'nin 145. ayetine değinirken “(Yemin olsun 

ki (Habibim!) Sen Ehl-i Kitab'a her türlü âyeti (mucizeyi) getirsen, yine de onlar 

Sen'in kıblene dönmezler. Sen de onların kıblesine dönecek değilsin. Onlar da 

birbirlerinin kıblesine dönmezler. Sana gelen ilimden sonra eğer onların arzularına 

uyacak olursan, işte o zaman sen hakkı çiğneyenlerden olursun.)” ayetteki 

leinitteba’te ehvaehum (onların arzu ve keyiflerine uyacak olursan) kısmının 

tefsirinde Muhammed Abduh’un görüşünden bahsederek burada sadece Ehl-i 

Kitab’ın arzu ve keyiflerinden söz konusu etmemekte, o dönemdeki ulemanın 

yanılgıları üzerinde de durmaktadır. Devamında şöyle anlatıyor: “Bizim 

zamanımızda en büyük yanılgıdan kurtulmadan önce, diğer yanılgılar ile uğraşmak 

faydasızdır. Bu yanılgı taklid ve ictihad kapısının kapanması inancıdır.”
248

 

 Diğer bir ayet (“İnsanlardan bazıları Allah'tan başkasını Allah'a denk 

tanrılar edinir de onları Allah'ı sever gibi severler. İman edenlerin Allah'a olan 

sevgileri ise (onlarınkinden) çok daha fazladır. Keşke zalimler azabı gördükleri 

zaman (anlayacakları gibi) bütün kuvvetin Allah'a ait olduğunu ve Allah'ın azabının 

çok şiddetli olduğunu önceden anlayabilselerdi.”)
249

bağlamında putperestlik ve şirk 

konusunu ele alırken kişilik kültü meselesini sunar. O'na göre Kur’ân’da geçen 

                                                           
248

A. g. e., s. 79, 80. 
249

Bekare, 165. 



 
 

81 
 

putperestlik bugün başka şekillerde kendisini gösterir. İlk putperestlik türünü 

tasavvuf ile bağdaştırmakta, mürşit ve mürit ilişkisini değerlendirerek sufizme karşı 

katı bir tutum sergilemektedir. Putperestliğin diğer bir şekli de devlet hükümdarlar ve 

siyasetçiler ile bağlantılıdır. Burada İslam’da devlet otoritesinin yerinin ne olduğunu 

anlatmaya çalışmaktadır.
250

 

 Cozo'nun tefsirinde rasyonalizme yakınlığı ortadadır. Fâtihâ Sûresi'nin 

ayetlerine değinirken İslam dünya görüşünü tanımlamaya çalışmaktadır. O'na göre 

İslam dünya görüşü, insan iradesinin ilahi iradeyle mutabık olması anlamındadır. 

Allah’ın iradesi ise tabiat, insan ve toplumüzerinde gerçekleşmektedir.
251

 Buna göre 

bunun dışındaki tabiatüstü olaylar veya mucizelere karşı özel bir yaklaşımı vardır. 

 Örnek olarak Bakara Sûresi'nin 60. ayetinde “(Musa (çölde) kavmi için su 

istemişti de Biz ona: Değneğinle taşa vur! demiştik. Derhal (taştan) oniki kaynak 

fışkırdı. Her bölük, içeceği kaynağı bildi. (Onlara:) Allah'ın rızkından yiyin, için, 

sakın yeryüzünde bozgunculuk etmeyin, dedik)”bahsedilen mucize ve onun gibi 

olayları şu şekilde anlatır: Mucizeler Allah’ın kendisinin varlığını ıspatlamak için 

peygamberlere verdiği sıra dışı olaylar olarak anlayabiliriz. Fakat mucizeler sadece 

Muhammed’den (a.s.) önce gelen peygamberlere verildi. Cozo’ya göre Muhammed 

(a.s.) ile ilgili her hangi bir mucizeden Kur’ân’da bahsedilmemiştir. Müşriklerin 

o'ndan bir mucize getirmesini istemelerine rağmen, Allah’ın iradesi ile mucizelerin 

peygamberliğinin delili olarak kullanılmasını reddetmiştir. Son vahyin gelmesi ile 

insanların mucizelere ihtiyaç  duymamaları belirtilmiştir.
252

 

Bakara Sûresi'nin diğer bir ayetinde (“Sizden sağlam bir söz almış, Tûr 

Dağı'nın altında, Size verdiğimizi kuvvetle tutun, onda bulunanları daima hatırlayın, 

umulur ki, korunursunuz (demiştik de)” )
253

 bahsedilen Tur Dağı hakkındaki kısım 

üzerinde iki görüş vardır. Birincisi, Tur Dağı İsrailoğulları'nın üstünde havaya 

kaldırılmış ve bu olay Müfessirlerin çoğu tarafından bir mucize olarak algılanmıştır. 

                                                           
250

 Đozo, ''Prijevod Kur'ana sa komentarom'', s. 95-100 
251

A. g. e., s. 12  
252

A. g. e., s. 41, 42. 
253

Bekare, 63. 



 
 

82 
 

İkinci görüş ise bu ayette Tur Dağı'nın doğal boyutuna işaret edilmiştir. Cozo burada 

her iki görüşü ortaya koyup hangisini tercih ettiğini belirtmemiştir.
254

 

 Sonra Bakara Sûresi'nin 30-39 ayetlerindeki (“Hatırla ki Rabbin meleklere: 

Ben yeryüzünde bir halife yaratacağım, dedi. Onlar: Bizler hamdinle seni tesbih ve 

seni takdis edip dururken, yeryüzünde fesat çıkaracak, orada kan dökecek birini mi 

yaratacaksın? dediler. Allah da onlara: Sizin bilemiyeceğinizi herhalde ben bilirim, 

dedi…”) Allah ile meleklerin konuşmasına değinen Cozo, söz konusu gayb olayının 

harfı harfine gerçekleştiğini anlamanın doğru olmadığını iddia eder. O'na göre bu 

ayetler üzerinden insan tabiatı hakkında önemli bilgilere işaret edilmiştir. Tefsirinde 

önce insanın dünyadaki görevini anlatarak insanın halife olması aslında bütün 

dünyadaki varlıkları ve maddeleri onun için yaratmış olması demektir. İnsanın 

bunları kötüye kullanması yasaklandığını ve sorumlu davranmasının şart kılındığını 

söyler. Devamında, doğayı sadece öğrenme kabiliyetine sahip olan doğru 

kullanmasını bilebilecektir. Bu bağlamda meleklerin secde etmeleri ile insanın 

yüksek derecesine işaret edilmiştir. Diğer yandan insan, kendi içinde iki farklı güç 

(melek-şeytan) arasında bölünmüş olmasından dolayı hayat boyunca bir mücadele 

içinde olacaktır.
255

 

Cozo meleklerin tabiatta gerçekleştirilen olaylarla bir bağlantısı olduğu için 

onları tabiat süreçleri ve olayları ile özdeşleştirmenin yanlış olmayabileceğini iddia 

etmektedir.
256

 

Diğer yandan ibadetin değerini açıklarken en üst aşamasının bilgi aramak 

olduğunu iddia eder. Burada her hangi bir bilim ile uğraşma gerekliliğini tartışıp, 

sadece diğer insanlara karşı bir tehlike olmayan aksine faydalar sağlayan bilim 

dallarının öğrenmesini teşvik eder. Bu bağlamda modern nükler silahlar gibi aletlerin 

sebebi olan bilimin haram olduğunu iddia eder. Burada şunu ifade etmek gerekir ki, 

Cozo genelde bilim ve tabiat bilgisine öncellik veren bir müfessirdir. Çok yerde 

Allah hakkında düşünmek yerine, O'nun yaratması ve yarattıkları üzerine 

                                                           
254

Husein Đozo, ''Prijevod Kur'ana sa komentarom'', s. 46. 
255

Bkz.: A. g. e., s. 31,35. ; Husein Đozo, ''Skripte za Islmaksi teološki fakultet'', s. 487. 
256

Husein Đozo, ''Prijevod Kur'ana sa komentarom'', s. 34. 



 
 

83 
 

düşünmemiz gerektiğine vurgu yaparak; bizim Allah hakkındaki bilgimizin aslında 

O’nun yarattıkları hakkında bilgimiz olduğunu söyler.
257

 

 Fakat zamanla Cozo’nun Batı medeniyeti hakkında hayal kırkılığına uğraması 

nedeniyle, çok yerde bilimin ve onun temelinde yatan rasyonalizmin kötü taraflarını 

ortaya çıkarmaya başlamıştır. “Niçe’nin ortaya koyduğu Tanrı'nın öldürülmesi fikri, 

insanlara sadece bir sürü belalar getirdi. Bilim ve rasyonalizmin insanlara mutluluk 

ve eşitlik getirmesi yerine, savaş ve totaliter devletlerin hükümdarlığını getirdi,”
258

 

diye anlatan Cozo İslam’ın manevi değerlerinin yeniden canlandırılması gerektiğini 

öne sürer. 

Âl-i İmrân Sûresi'ne gelince 7. ayetin tefsirini ortaya koyalim. Bu ayette 

şöyle denilmektedir: “Sana Kitab'ı indiren O'dur. O'nun (Kur’ân'ın) bazı âyetleri 

muhkemdir ki, bunlar Kitab'ın esasıdır. Diğerleri de müteşâbihtir. Kalplerinde 

eğrilik olanlar, fitne çıkarmak ve onu tevil etmek için ondaki müteşâbih âyetlerin 

peşine düşerler. Halbuki Onun tevilini ancak Allah bilir. İlimde yüksek pâyeye 

erişenler ise: Ona inandık; hepsi Rabbimiz tarafındandır, derler. (Bu inceliği) ancak 

aklıselim sahipleri düşünüp anlar”. Cozo bu ayette söz konusu muhkem ve 

müteşabih kavramlarının tercümesinde net ve belirsiz kelimelerini kullanmıştır. Bu 

konuda şöyle diyor: “Bu ayetlerin anlamları üzerine çeşitli görüşleri vardır. Reşid 

Rıza bu konuda 10 farklı görüş sunmuş ve bu konuyu 63 sayfada işlerken Mahmud 

Şeltut ise kısaca muteşabih ayetlerin bir ya da birden daha fazla genel Kur’ân 

anlayışına uymayan anlamalrına sahip olduğunu ortaya koyar….Bize göre ise 

muhkem ayetler İslam’ın temellerini içeren ayetlerdir. Bu ayetler net bir şekilde 

İslam’ın öğretilerini içermektedir…Bu ayetlerde İslam'ın akide, ahlak ve muamelat 

alanındaki ilkeleri ortaya sunulur. Burada önemli olan şey ayetlerin anlamı, mantık 

prensipleri ve salim akıl ile uyumlu olmalıdır… İkinci grup muteşabih ayetlerde ise 

bunun gibi konular ele alınır: Peygamberlere verilen çeşitli tabiat üstü olaylar veya 

mucizeler ve gayb hayatı ile ilgili çeşitli konular.”
259

 

                                                           
257

A. g. e., s. 23. 
258

A. g. e., s. 150. 
259

A. g. e., s. 240, 241. 



 
 

84 
 

Cozo tefsirinde sık sık kendi zamanında tartışılan konuları ve olayları 

anlatırken bazı Kur’ân ayetlerinin anlamlarını belli bir durum ile bağlamak ister. Bir 

yerde zekat ve sadakatu'l- fıtr meslesine değinerek şöyle anlatmaktadır: “Bizim için 

bugün bu konu büyük bir önem taşır. Bildiğimiz gibi Yugoslavya Diyaneti'nin 

(İslamska vjerksa zajednica u jugoslaviji) kendi yeni maddi kaynaklarını 

sağlamasında şüphesiz zekat ve sadakatu'l-fitr büyük imkânlar sağlayabilir… Zekat 

ve sadakatu'l-fıtr fonu kesinlikle dini hayatın ihtiyaçlarının karşılaşılmasında büyük 

bir yardım olabilir. Fakat bazılarının itirazlarına rağmen zekat ve sadakatu'l- fıtrın 

bizim amaçlarımızın gerçekleştirilmesi için verilmesini sadece caiz değil onu tavsiye 

ettiğimizi söyleyebiliriz... Biz fi sebilillah kelimesini topluluğun genel faydası olarak 

anlıyoruz. Reşid Rıza meşhur Kur’ân tefsirinde şöyle diyor: ‘Allah yolunda vermek 

(fi sebilillah) Müslümanlar’ın genel dini ve toplumsal ihtiyaçlarının karşılanması 

için vermek demektir.’ Reşid Rıza burada özellikle hastane, yol, demiryol, 

donanmaların inşasını kastetmiştir.”
260

 

 

Sonuç olarak şunu da ortaya koyalım, Cozo tefsirinde sıkça Kur’ân’ın ana 

amacının doğru yolu gösterici (huden) olmasıyla, Kur’ân’ın toplum içinde yeniden 

yer kazanması gerektiğini vurgulanıyordu. Bu arada Cozo’nun düşüncesinin temel 

noktasının, sürekli Kur’ân’ın ana ilkelerinin ne olduğunun belirlenmesi ile, bu 

ilkelerin ictihat yönüyla modern hayatta uygulanması olduğunu düşünüyoruz. 

İlkelerin belirlenmesi müfessirlerin görevi olup, onları pratiğe geçirmek ise 

hukukçuların görevidir. Bu arada Cozo’nun Şeria ve hukuk meseleleri üzerinde 

yoğun çalıştığını biliyoruz.  

Fikret Karçiç Cozo’nun şeriat ile ilişkisini değerlendirerek “Şeriatın devlet 

hukuk sisteminin artık bir parçası olmamasıyla, şeriat hakkında nasıl 

                                                           
260

A. g. e., s. 216, 217. 



 
 

85 
 

konuşur”sorusunu sorar.
261

 Cevabını Cozo’nun kişiliğinde bulmaktadır. Cozo’nun 

önce İslam alimi sonra fakihi olup, zamanla bir İslami aydını haline gelmektedir. 
262

 

Sonuç olarak Muhammed Abduh ve Reşid Rıza’nın el-Menar tefsiri ve 

Hüseyin Cozo’nun Kur’ân Tercümesi Ile Tefsiri adli eserleri arasında belli ortak 

noktalar vardır. İlk önce Enes Kariç’in söylediği gibi Cozo bazı yorumlarda aynı 

sonuça varmazsa da Abduh’un genel stratejik fikirlerini benimsemiştir.
263

 

Cozo, Abduh ve Rıza gibi net ve basit bir sunuş tarzı uygulayıp, sonunda 

kendi ideolojisi ile uyumlu bir sonuca varmaktadır. O'nun tefsiri dilsel ya da fikhi 

tartışmaları içermez. Çok nadiren hadis isnadlarından da bahsetmektedir.  

Önceden söylediğimiz gibi o tefsirinde konulu tefsir yaklaşımı kullanmıştır. 

Burada eğer genel bir bakış açısıyla bakarsak el-Menar’dan etkilenmiş olduğunu 

söyleyebiliriz. Fakat Cozo, Mahmud Şeltut’un eserlerini iyi tanıması sebebiyle bu 

konuda Şeltut’un konulu tefsirinden istifade etiğini tahmin edebiliriz. M. Şeltut’un 

tefsirinin içeriği daha farklı olmasına rağmen o'nun ve Cozo’nun eserlerinin dış 

görünüşünün çok benzediğini söyleyebiliriz. 

Cozo, Abduh ve Rıza gibi müfessirler, bazı ayetlerin tefsirinde akılcı bir 

yaklaşım uygular. Bazı ayetlerin tefsirlerinin örneklerini yukarıda sunduk. 

Abduh ve Cozo’nun eserlerinin çoğu,genelde neşrettikleri makalelerden 

oluşup, uzun bir süreç içinde oluşmaktadır. İkisi tefsir ve fıkıh konularıyla ilgilenip, 

İslami eğitim sisteminde reformları teşvik etmişlerdir. 

Sonunda Muhammed Abduh, Reşid Rıza ve Hüseyin Cozo’nun eserleri 

arasındaki en büyük fark, Abduh Kur’ân’ı din aşamasına indirgerken, Cozo O'nu 

ilkeye indirgemektedir.
264

 Burada Abduh’un bu konuda söylediklerini sunalım: 

“Bizim istediğimiz Kur’ân anlayışı bu ve öteki hayatı mutluluğa götüren Kur’ân’ın 

                                                           
261

Fikret Karčić, ''Razumijevanje šerijata u djelima Husein ef. Đoze'', Islamske teme i presprektive, 

Sarajevo, el-Kalem, 2009, s. 139. 
262

A. g. e., s. 141. 
263

Enes Karić, ''Husein Đozo i islamksi modenrizam'', s. 522,223. 
264

A. g. e., s. 523 . 



 
 

86 
 

din olarak algılanmasıdır.”
265

Cozo ise Kur’ân-ı Kerim'i “yaşantının dayandığı 

temeller ve ilkeleri içeren ilahi söz”
266

 olarak tanımlamasıyla Kur’ân’ın aslında 

ayrıntı ve detayları anlatmaması, sadece temel prensipleri içermesi görüşünü 

savunur. O'nun bu görüşü tam bir çağdaş yaklaşım olarak nitelendirilebilir.
267

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
265

A. g. e., s. 523. 
266

Husein Đozo, ''Prijevod Kur'ana sa komentarom'', s. 25. 
267

Enes Karić, ''Husein Đozo i islamksi modenrizam'', s. 522. 



 
 

87 
 

 

SONUÇ 

 

Bu çalışmada  19. ve 20. yüzyılın Bosna Hersek’teki tefsir çalışmalarında 

yenilikçi düşüncesinin tesirlerini ele aldık. Diğer bir deyişle Mısır ve Osmanlı’da 

ortaya çıkan yenilikçi düşüncelerin Bosna Hersek’te yapılan Tefsir faaliyetlerine olan 

etskisi tarihsel bir bakış açısıyla ve örnekleri üzerinden ele alarak değerlendirdik 

Çalışmayı üç bölüme ayırdık. Birinci bülümde 19. ve 20. yüzyılın Bosna 

Hersek’te oluşan modernleşme sürecinin İslami eğitim kurumlarına olan etkisini 

örneklerle gösterdik. Bu bölümde Bosna Hersek’tekiAvusturya Macarsistan 

döneminde geleneksel ve modern İslami eğitim kurumlarının oluşumunu kısaca ele 

aldık. Burada detaylica Şeria Kadilik Okulu ve İslam Şeria ve Teoloji Yüksekokulu 

hakkında bilgileri sunduk. Söz konusu okullarda öğrenciler İslami ve Batılı 

kaynaklara başvurması imkanı vardı. İkinci Dünya Savaşından sonrası Kömünist 

rejimin ortaya çıkması ile İslami yüksek eğitimi veren kurumlar 1978 yılına kadar 

ortadan kaldırılmıştır. Şeria Kadilik Okulu, İslam Şeria ve Teoloji Yüksekokulu ve 

1978. yılında kurulan Saraybosna İlahiyat Fakültesi Bosna Hersek'e ait bir ulema ve 

aydın tipi ortaya çıkması sağlayacaklardır. Çoğu kez bu alimlerin İslam 

yenilikçiliğine eğlimli oldukları söz konusudur. Bu durum bu zamanlrada İslam 

dünyasında (Türkiye, Mısır) ortaya çıkan yenilikçilık ve ıslahatçılık düşüncesine 

eğlimli olan tefsir eserleri Bosna Hersek’te kabul edilmesini kolaylaştıracaktır. 

Tarihsel arka plan incelemesinden sonraikinci bölümde modernleşme ile 

ortaya çıkan islami yenilikçilik ideolojisinin tesirleri altında kalan Bosnalı aydınları 

ve yenilikçi ulemanın ortaya koydukları fikirler ve konulardeğerlendirıldi. 

Bosna’da20. Yüzyılın en etkili alimleri arasında Mehmed Cemaleddin Çauşeviç ve 

Hüseyin Eendi Cozo karşımıza çıktı. Bu iki alimin hayatı ve eserini ele alıp İslam 

eğitimi, tesettür, Kur’an tercümesi, İslam’da bilim ve akıl gibi konular hakkında 

ortaya koydukları yenilikçi fikirler ele alındı.  



 
 

88 
 

Üçüncü bülümde İslami yenilkçilik harketlerinin tefsir ilmine yansımlarını 

değerlendirdik. Burada önce Bosna’nın modern dönemindeki Kur’an tercümeleri ve 

onunla paralel olarak gerçekleştirilen tefsir faaliyetlerinin tarihi hakında  kısa 

bilgileri sunduk. Ardından Çauşeviç ve Cozo’nun tefsir eserlerini yakından 

değerledirdik. Söz konusu eserlere doğrudan etkileri olan Osmanlı aydını Ömer Rıza 

Doğrul’un Tanrı Buyruğu ve Mısırlı alimler Muhammed Abduh ve öğrencisi Reşid 

Rıza’nın el-Menar adlı tefsir eseri ele alındı. Burada Çauşeviç ve Cozo’nun tefsir 

eserleirnde ortaya koydukları fikirlerini inceleyerek modern dönmede ortaya çıkan 

çeşitli tefsir yaklaşımları tarafından etkilenmiş olduğunu söylenebilir. Çauşeviç ve 

Cozo Kur’an ilkeleri tuplum içinde günceleştirilmesini teşfik etmişlerdir. Yöntem 

açısından Çauşeviç ve Cozo bilimsel ve ictimai tefsir yaklaşımlarına ait fikirlere 

yatkınlardır. Ideolojik açından ise ikisi modernistler/yenilikçiler olarak 

niteledirilebilir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

89 
 

KAYNAKÇA 

 

Abduh , Muhammed:          Tevhid Risalesi, Ankara, Fecr Yayınevi, 

1986. 

Açıkgenç, Alparslan:  ''Fazlur Rahman'ın Hayatı, Görüşleri Ve 

Eserleri'', İslam ve         Çağdaşlık, 

Ankara Okulu, 2010. 

Akpınar, Ali:  “Ömer Rıza Doğrul (1895-1952) ve 

‘Tanrı Buyruğu’ Adlı Eseri ve Meal 

Dünyasına Katkısı”, Kur’ân Mealleri 

Sempozyumu 1-Diyanet İşleri Bakanlığı 

(İzmir 2003), Ankara, 2007. 

Akpınar, Ali:  ''Çok Yönlü  Bir Kişilik Olarak Ömer 

Rıza Doğrul (1893-1952)“, 1. Burdur 

Sempozyumu, 1. Cilt, 2005. 

Aktaran, Nesrin:  ''Muhammed Abduh’un Din Eğitimi İle 

İlgili Görüşleri”, İstanbul Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

yayınlanmamış yüksek lisans tezi, 

İstanbul, 2015. 

Albayrak, İsmail:  ''Batı'da Son Dönem Kur’ân 

Çalışmalarına Genel Bir Bakış“, Tefsire 

Akademik Yaklaşımlar 2, (Editörler 

Mehmed Akif Koç, İsmail Albayrak), 

Ankara, Otto, 2013., s. 63-90. 

Bajraktarević, Fehim:  “The Koran (Qur’an)“, Prilozi Za 

Orjentalnu Filologiju, Sarajevo, 

Orjentalni institut u Sarajevu, 1961., s. 

285-287. 

Baljon, Johannes M. S.:  Modern Muslim Koran Interpretation, 

Leiden, E.J. Brill, 1968. 



 
 

90 
 

Bardhi, İsmail:  ''1918-1988 Arasında Bosna Hersek ve 

Kosova’da (Yugoslavyaa’da) Tefsir 

Sahasında Yapılan Çalışmaların 

Değerlendirilmesi'', Ankara 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Ensititüsü, yayınlanmamaış yüksek 

lisans tezi, Ankara, 1993. 

Bise, Adem:  “Da li može musliman živjeti evropskim 

kulturnim životom i ostati dobar 

musliman (Kur’ân u teoriji i praksi)”, 

Bosanke muslimanske rasprave -

herstomatija 6, Sarajevo, Sedam, 2003., 

s. 61-139 

Bušatlić, Hafiz Abdullah:  “Pitanje muslimanskog napredka u Bosni 

i Hercegovini (Povodom poznatih izjava 

g. reisululeme i drugih)”, Bosanke 

muslimanske rasprave - herstomatija 

5, Sarajevo, Sedam, 2003., s. 89-120. 

Bušatlić, Hafiz Abdullah:  “Pitanje hilafeta i izbor halife”, Bosanke 

muslimanske rasprave - herstomatija 

4, Sarjevo, Sedam, 2003., s. 67-79. 

Cerrahoğlu,  İsmail:  Tefsir Tarihi, Ankara, Fecr Yayınevi, 

1996. 

Đozo, Husein:  ''Prijevod Kur’âna sa komentarom (I, II, 

III, IV Džuz)'', Hüseyin Đozo-Izabrana 

Djela (Knjiga 2 Kur’ânske Studije), 

Sarajevo, El-Kalem, 2006., s. 7-360. 

Đozo, Husein:  “Da li je problem otkrivanja žene 

vjerskog ili socijalnog karaktera”, 

Husein Đozo-Izabrana Djela (Knjiga 

1), Sarajevo, El-Kalem, 2006., s. 59-64. 



 
 

91 
 

Đozo, Husein:  “Islam-post”, Hüsein Đozo-Izabrana 

Djela (Knjiga 1), Sarajevo, El-Kalem, 

2006., s. 379 – 387. 

Đozo, Husein:  “Islam-sunnet” , Hüseyin Đozo-

Izabrana Djela (Knjiga 1), Sarajevo, 

El-Kalem, 2006., s. 446-458. 

Đozo, Husein:  “Islam-zekat”, Husein Đozo-Izabrana 

Djela (Knjiga 1), Sarajevo, El-Kalem, 

2006., s. 368-378. 

Đozo, Husein:  “Islam i fatalizam”, Husein Đozo-

Izabrana Djela (Knjiga 1), Sarajevo: 

El-Kalem, 2006, s. 232-237. 

Đozo, Husein:  “Kur’ân Časni”, Reis Džemaludin 

Čauević – Prosvjetitelj i reformator, 1, 

Sarajevo: Ljiljan, 2002, s. 260-265 

Đozo, Husein:  “Potreba i pokušaj savremene 

interpretacije i egzegeze Kur’âna”, 

Husein Đozo-Izabrana Djela (Knjiga 

1), Sarajevo, El-Kalem, 2006., s. 697-

711. 

Đozo, Husein:  “Smisao obnove islamske misli”, Husein 

Đozo-Izabrana Djela (Knjiga 1), 

Sarajevo, El-Kalem, 2006., s. 247 – 255. 

Đozo, Husein:  ''Skripte (Za Islamski Teološki Fakultet)'', 

Husein Đozo-Izabrana Djela (Knjiga 

2), Sarajevo, El-Kalem, 2006., s. 367 – 

683. 

Đozo, Husein:  “Islam-Kur’ân'', Husein Đozo-Izabrana 

Djela (Knjiga 1),  Sarajevo, El-Kalem, 

2006., s. 412 – 422. 

Čaušević, Džemaludin:  “Riječ izdavača“, Reis Džemaludin 



 
 

92 
 

Čaušević-prosvjetitelj i reformator II, 

Sarajevo, Ljiljan, 2002. 

Čaušević, Džemaludin:  ''Prva riječ u prevod i tumač Kur’âna od 

velikog učenjaka Omera Rizaa'', Reis 

Džemaludin Čaušević-prosvjetitelj i 

reformator, II, Sarajevo, Ljiljan,  2002., 

s. 20-23. 

Čaušević, Džemaludin:  ''Mudri i časni Kur’ân uvod u prevodi 

tumač'', Reis Džemaludin Čaušević-

prosvjetitelj i reformator, II, Sarajevo, 

Ljiljan,  2002., s. 25-146. 

Ćeman, Mustafa:  “Kur’ân i tefirske znanosti Bošnjaka“, 

Kabes, Mostar, 1998. 

Dautović, Ferid:  “Šukrija Alagić, doprinos islamskim 

znanostima s posebnim osvrtom na 

tefsir”, Fakultet islamskih nauka u 

Sarajevu, neobjavljeni magistarski rad, 

2001. 

Davison, H. Roderic:  Reform In The Ottoman Empire 1856-

1876, New York, Gordian Press,  1973. 

Doğrul, Ömer Rıza:  Tanrı Buyruğu - Kur'ân-I Kerim'in 

Tercüme ve Tefsiri, 4. Bs.,  İstanbul,  

Inkilap ve Aka Kitabevleri, 1980. 

Duraković, Esad:  Kur’ân s prijevodom na bosanski 

jezik, Sarajevo: Svjetlost, 2004. 

Dževad Beg Sulejmanpašić:  “Muslimansko žensko pitanje”, Bosanke 

muslimanske rasprave - herstomatija 

3, Sarajevo, Sedam, 2003., s. 7-39. 

Esposito, L. John:  Islam The Straith Path, Oxford 

University Press, New York And Oxford, 

1991. 



 
 

93 
 

ez-Zehebi, Muhammed  

Es-Seyyid Hüseyin:  

Et-Tefsir Ve'l-Müfessirun,  Kahire, 

Matbaatü’s-Saade, 1960. 

Rahman, Fazlur:  Ana Konularıyla Kur’ân , Ankara, 

Ankara Okulu Yayınları, 1998. 

Rahman, Fazlur:  Islam, Chikago, University Press, 1979. 

Gökkır, Necmettin:  ''Modern Türkiye'de Kur’ân'a 

Yaklaşımlar'', Tefsire Akademik 

Yaklaşımlar 2, (Editörler Mehmed Akif 

Koç, İsmail Albayrak), Ankara, Otto, 

2113., s. 187-222 

Goldziher, Ignaz:   Die Richtungen Der Islmischen 

Koranauslegung. An Der Universität 

Upsala Gehaltene Olaus-Petri-

Vorlesungen, Leiden, Brill, 1952. 

Grozdanić, Sulejman:  “Pogovor”, Kur’ân, Sarajevo: Orjentalni 

institut u Sarajevu, 1977. 

Hadžić, Kasim:  ''Viša islamska šerijatsko-teološka škola 

u Sarajevu'', Takvim,  Sarajevo, 1983., s. 

139-159. 

Hadžiosmanović, Lamija:  Bibliografija Prve Muslimanske 

Nakladne Knjižare I Štamparije 

(Muhameda Bekira Kalajdžića), 

Sarajevo, 1967. 

Handžić, Mehmed:  “Tefsiru ajatil ahkam min sûretil 

Bakara”; “Tefsiru ajatil ahkam min 

sûretin Nisa”, Tefsirske i hadiske 

rasprave 4, Sarajevo, Ogledalo, 1999. 

Handžić, Mehmed:  ''Pabirci o naučom radu i književnom 

radu rahmetli H. Džemaludin ef. 

Čauševića'', Reis Džemaludin Čaušević 

– prosvjetitelj i reformator I, (Priredili 



 
 

94 
 

Enes Karić I Mujo Demirović), Sarajevo, 

Ljiljan, 2002., s. 188 – 198. 

Hodžić, Šaban:  “Dvije znamenite ličnosti Istoka 

(Dzemaludin Afgani i Muhammed 

Abduhu)”, Glasnik VVS IVZ, Br. 4, S. 

152 – 162 

İmamoviç, Mustafa:  Historija Bošnjaka, Sarajevo, 

Bošnjačka Zajednica Kulture Preporod, 

1998. 

Jansen, Johannes J. G.:  The Interpretation Of The Koran In 

Modern Egypt, Leiden, E. J. Brill, 1974. 

Baljon, Johannes, M. S.:  Modern Muslim Koran Interpretation 

880-1960, Leiden, E.J. Brill, 1968. 

Karagöz, Mustafa:  Tefsir Tarihi Yazımı Ve Problemleri, 

Ankara: Araştırma Yayınları, 2014. 

Karçiç, Fikret:  “Razumijevanje šerijata u djelima 

Hüusein ef. Đoze”, Islamske teme i 

presprektive, Sarajevo, El-Kalem, 

2009., s. 139-144. 

Karçiç, Fikret:  ''Muslimani Balkana na pragu 21. vijeka'', 

Islamske teme i prespketive, Sarajevo, 

El-Kalem, 2009., s. 109-118. 

Karçiç, Fikret:  “Doing Islamic Theology In Europe”, 

Studies In Interreligious Dialogue, 

Peeters Publishers, 2008. 

Karçiç, Fikret:  Bošnjaci i izazovi modenrosti – kasni 

osmanlijski i habsburški period, 

Sarajevo, Savremena Islamska Misao; El-

Kalem, 2004. 

Karçiç, Fikret:  Metodi istraživanja u islamskim 

naukama, Sarajevo, El-Kalem i CNS,  



 
 

95 
 

2013. 

Karçiç, Fikret:  Šerijatski sudovi u Jugoslaviji 1918 – 

1914, Sarajevo, Vrhovno Starješinstvo 

Islamske Zajednice U SFRJ, 1986. 

Kariç, Amir:  Panislamizam u Bosni, Sarajevo, 

Connectum, 2006. 

Karić, Enes:  “Zamahšerijev komentar Kur’âna-glavna 

odrednica Korkutovog Prijevoda 

Kur’âna”, Tefsir, uvod u tefsrske 

znanosti, Sarajevo, Fakultet Islamskih 

Nauka, 1995 

Karić, Enes:  “Interpretation Of The Kur’ân In Bosnia 

And Hercegovina”, Essajs Of Bosnia, 

Sarajevo, El-Kalem, 1999., s. 280-289. 

Karić, Enes:  ''Čaušević kao reformator'', Reis 

Džemaludin Čaušević – prosvjetitelj i 

reformator 1, (Priredili Enes Karić I 

Mujo Demirović), Sarajevo, Ljiljan, 

2002., s. 36-53. 

Karić, Enes:  ''Đozino tumačenje Kur’âna i pitanje 

Selefi-Saliha'', Prilozi za povijest 

islamskog mišljenja u Bosni i 

Hercegovini XX stoljeća 1, Sarajevo, 

El-Kalem, 2010., s. 555- 568. 

Karić, Enes:  ''Fetve Husein ef. Đoze i utjecaj fetvi 

Mahmuda Šeltuta'', Prilozi za povijest 

islamksog mišljenja u Bosni i 

Hercegovini XX stoljeća 1, Sarajevo, 

El-Kalem, 2010., s. 569 – 592. 

Karić, Enes:  ''Gazi Husrev – begova medresa u doba 

austrougraske valadavine u Bosni i 



 
 

96 
 

Hercegovini'', Prilozi za povijest 

islamksog mišljenja u Bosni i 

Hercegovini XX stoljeća 1, Sarajevo, 

El-Kalem, 2010., s. 141-168. 

Karić, Enes:  ''Gazi Husrev – begova medresa u 

sistemu osmankog obrazovanja'', Prilozi 

za povijest islamksog mišljenja u Bosni 

i Hercegovini XX stoljeća 1, Sarajevo, 

El-Kalem, 2010., s. 123-140. 

Karić, Enes:  ''Husein Đozo i islamski modernizam'', 

Prilozi za povijest islamksog mišljenja 

u Bosni i Hercegovini XX stoljeća 1, 

Sarajevo, El-Kalem, 2010., s. 515-554. 

Karić, Enes:  ''Islamsko mišljenje u Bosni i 

Hercegovini na razmeđu starog i novog i 

prosvjetitlejski Rrad Mehemda 

Džemaludina Čauševića'', Reis 

Džemaludin Čaušević – prosvjetitelj i 

reformator 1, (Priredili Enes Karić i 

Mujo Demirović), Sarajevo, Ljiljan, 

2002., s. 17-35. 

Karić, Enes:  ''Kratka povijest prevođenja Kur’âna na 

bosanski, srpski i hrvatski jezik'', Prilozi 

za povijest islamksog mišljenja u Bosni i 

Hercegovini 20 Stolejća 1, Sarajevo, El-

Kalem, 2010., s. 459-514. 

Karić, Enes:  ''Polemika Čaušević – ''El – Hidaje'', Reis 

Džemaludin Čaušević – prosvjetitelj i 

reformator I, (Priredili Enes Karić I 

Mujo Demirović), Sarajevo, Ljiljan, 

2002., s. 103-123. 



 
 

97 
 

Karić, Enes:  “Bosanske muslimanske rasprave za i 

protiv obnove i reforme u XX stoljeću”, 

Bosanke muslimanske rasprave - 

herstomatija 1, Sarajevo, Sedam, 2003., 

s. 7-82. 

Koç, Mehmed Akif:  ''Batılı Kur’ân ve Tefsir Araştırmalarının 

Türkiye'ye Etkisi Üzerine Bir Deneme'', 

Tefsire Akademik Yaklaşımlar 2, 

Ankara, Otto, 2013., s. 91-130 

Korkut, Besim:  Kur’ân, Sarajevo, Orjentalni Institut U 

Sarajevu (Posebna Izdanja), 1977. 

Küng, Hans:  Islam : Past, Present And Future, 

Translated By John Bowden, Oxford, 

Oneworld Publications, 2007. 

Pandža, Muhammed,  

Čaušević, Džemaluddin:  

Kur’an Časni – prijevod i tumač, 

Stvarnost, Zagreb, 1974. 

Lewis, Bernard:  ''Ottoman Observers Of Ottoman 

Decline'', Islam in History, Ideas, 

People, Events in The Middle East, 

London, Alcove, 1973. 

Lewis, Bernard:  “On Writting The Modern History Of 

The Middle East”, İslam In History-

Ideas, People, Events In The Middle 

East, London,  Alcove, 1973. 

Malcolm, Noel:   Bosna, kratka povijest, Biblioteka 

Memorija, Sarajevo, 2011. 

Ljubušak, Mehmed Beg Kapetanović:  “Budućnost ili napredak Muhamedovaca 

u Bosni i Hercegovini”, Bosanke 

muslimanske rasprave - herstomatija 

1, Sarajevo, Sedam, 2003., s. 85-107. 

Öztürk, Mustafa:   Kur’ân ve Tefsir Kültürümüz, Ankara, 



 
 

98 
 

Ankara Okulu, 2008. 

Öztürk, Mustafa:  Osmanlı Tefsir Mirası, Ankara, Ankara 

Okulu, 2012. 

Pandža, Hafiz Muahemmed:  “Merhum Džemaludin Čaušević”, 

Bosanke muslimanske rasprave - 

herstomatija 4, Sarajevo, Sedam, 2003., 

s. 33-60. 

Pink, Johanna:   Sunnitischer tafsir in der modernen 

Islamischen Welt,  Leiden Boston,  

Brill, 2011. 

Poulton, Hugh, Taji-Farouki, Suha:  Muslim Identity And The Balkan 

State, Hurst & Company, London, 1997. 

Ramić, Yusuf:  Tefsir, historija i metodologija, 

Sarajevo, Fakultet Islamskih Nauka, 

2001. 

Ramić, Yusuf: : Naši prijevodi Kur’âna i Stil 

kur’ânskog izraza, Sarajevo, El-Kalem 

& Fakultet islamskih nauka u Sarajevu, 

2009. 

Rıza, Reşid, Abduh, Muhammed:  Menar Tefsiri, (Tefsiru’l-Menar), Ekin 

Yayınları, İstanbul, 2011. 

Rippin, Andrew:  Muslims, Their Religious Beliefs And 

Practices, 2. Contemporary Period, 

London And New York, Routledge, 

1993. 

Rıza, Reşid:  “Yüce Kur’ân Tefsirine Başlangıç”, 

Menar Tefsiri (Tefsirul Kur’ânil 

Hakim Tefsirul Menar),  İstanbul, Ekin 

Yayınları, 2011. 

Rıza, Reşid:  „Menar Tefsirine Giriş”, Menar Tefsiri 

(Tefsirul Kur’ânil Hakim Tefsirul 



 
 

99 
 

Menar),  İstanbul,  Ekin Yayınları, 2011. 

Traljić, Mahmud:  Istaknuti Bošnjaci, Sarajevo: El-Kalem, 

1998. 

Zebiri, Kate:. 

 

 

 

“Mahmud Šeltut i islamski modernizam”, 

Komentar Kur’ân kerima (Prvih deset 

džuzova), Sarajevoö El-Kalem i Fakultet 

Islamksih Nauka, 2007., s. 335-491 

 


