
 
 

T.C. 

İSTANBUL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

ESKİÇAĞ DİLLERİ VE KÜLTÜRLERİ ANABİLİM DALI 

LATİN DİLİ VE EDEBİYATI BİLİM DALI 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

SENECA’NIN EPISTULAE MORALES’İNDE 

FATUM, PROVIDENTIA VE FORTUNA 

KAVRAMLARININ ÇÖZÜMLENMESİ 

 

AYSUN KARA 

2501131440 

 

TEZ DANIŞMANI: 

DOÇ. DR. ÇİĞDEM MENZİLCİOĞLU 

 

İSTANBUL-2017 





iii 
 

Seneca’nın Epistulae Morales’inde Fatum, Providentia ve Fortuna 

Kavramlarının Çözümlenmesi 

Aysun KARA 

ÖZ 

            Tezimizin temel amacı, Roma Stoası’nın en önemli düşünürlerinden biri olan 

Seneca’nın Epistulae Morales adlı eserinde fatum (kader), providentia (tanrısal 

öngörü) ve fortuna (talih) kavramlarını çözümleyerek bu üç kavramın Seneca’nın 

felsefi anlayışında bir bütün olarak tanrıyı temsil ettiğini ortaya koymak ve 

Seneca’nın doğaya uygun yaşama temelinde gelişen ahlak felsefesinde bu 

kavramların belirleyici rolünü tayin etmektir. Bu amaçla ilk bölümde bu üç kavramın 

etimolojik analizleri yapılmış, Roma düşüncesinde ifade ettiği anlamlara, ardından 

Seneca’nın görüşlerinin temelini oluşturmaları bakımından özellikle Yunan 

Stoacılarının bu kavramlar hakkındaki görüşlerine yer verilmiştir. İkinci bölümde 

ana hatlarıyla Seneca’nın yaşamına değinilmiş, tezimizin temel kaynağı olan 

Epistulae Morales adlı eseri incelenmiş ve bir ahlak filozofu olarak değerlendirilen 

Seneca’nın felsefeye yaklaşımı ortaya koyulmaya çalışılmıştır. Tezimizin temel 

konusunu oluşturan üçüncü bölümde fatum, providentia ve fortuna kavramlarının 

Seneca’nın Epistulae Morales dışındaki felsefi eserlerinden de faydalanılarak 

detaylı bir şekilde çözümlenmesine çalışılmıştır. Son bölüm ise Seneca’nın bu 

kavramlar aracılığıyla ortaya koyduğu ahlak felsefesi ilkelerine ayrılmış; bu 

kavramlar bağlamında Seneca’nın özellikle kadere boyun eğmek, tanrıya itaat etmek, 

talihi yenmek, bedene köle olmamak, ölümden korkmamak gibi görüşlerine yer 

verilmiştir. 

Anahtar Sözcükler 

Seneca, Epistulae Morales, Stoa Felsefesi, Roma Stoası, Kader, Tanrısal Öngörü, 

Talih 

 

 



iv 
 

Analysis of the Concepts of Fatum, Providentia and Fortuna in 

Seneca’s Epistulae Morales 

Aysun KARA 

ABSTRACT  

            Our main goal in this thesis is to analyse the concepts of fatum (fate), 

providentia (providence) and fortuna (fortune) in Epistulae Morales of Seneca, 

one of the foremost philosophers in Roman Stoicism, thus to reveal that these three 

concepts holistically represent god in Seneca’s philosophical perception, and to 

ascertain their determining role in Seneca’s philosophy of ethics which bases on 

living according to nature. For this purpose, the first chapter performs an 

etymological analysis of these concepts, embodies the meanings they represent in 

Roman thinking and involves the Greek Stoics’ arguments on them, which provide 

the basis of Seneca’s views. The second chapter outlines Seneca’s life, examines our 

thesis’ main source, Epistulae Morales, and endeavours to disclose Seneca’s 

understanding of philosophy, him who is considered as a moral philosopher. 

Constituting the main subject of our thesis, the third chapter strives to elaborately 

analyse the concepts of fatum, providentia and fortuna, while also practicing on 

the other philosophical works of Seneca along with Epistulae Morales. The final 

chapter comprises of the principles of ethics philosophy established by Seneca by 

means of these concepts, and in the context of them it refers to Seneca’s notions like 

submission to fate, obedience to god, to overcome fortune, to refuse to be a slave to 

the body and not be scared of death. 

Key Words 

Seneca, Epistulae Morales, Stoic Philosophy, Roman Stoicism, Fate, Providence, 

Fortune 

 

 



v 
 

ÖNSÖZ 

            Stoa felsefesinde evrenin üç büyük gücü olarak beliren fatum, providentia 

ve fortuna evrendeki değişmez döngü ile tüm olay ve olguların bu üç güçten birine 

bağlı olarak gerçekleştiğini gösterir. Kader anlamına gelen fatum, canlı ve cansız 

tüm varlıkların benzer şekilde bağlı olduğu evrendeki değişmez zorunluluğu, tanrısal 

öngörü anlamına gelen providentia tanrının yarattığı evren üzerindeki koruyucu ve 

yönetici gücünü, talih anlamına gelen fortuna ise evren yönetiminde söz sahibi 

olmayan, hatta mutlak anlamda bir varlığa sahip olmayan, insanın sınırlı bakış 

açısıyla anlam kazanan ve dünyevi meselelerde belirleyici olan üçüncü gücü 

simgeler. Bu kavramlar Stoa felsefesinin evren tasvirini, tanrının doğasını, insanın bu 

dünyadaki yerini ve amacını üzerine kurguladığı kavramlardır; dolayısıyla Stoa 

felsefesinde hem fizik, hem tanrıbilim, hem de ahlak felsefesi alanına dair bütüncül 

bir bilgi verirler. Tezimizde bu kavramlara ve bu kavramların arasındaki ilişkiye dair 

düşüncelerini, temel olarak Epistulae Morales adlı eserinden yola çıkarak 

incelemeyi hedeflediğimiz Seneca, bu kavramlar üzerindeki düşüncelerini ardılı 

olduğu Yunan Stoacılarından miras almıştır. Ancak tezimizde de görüleceği üzere, 

Romalı bir anlayışla beslenen, felsefenin fizik ile mantık alanlarıyla ancak ahlaka 

temel olacak ölçüde ilgilenen bir ahlak filozofu olarak Seneca’nın felsefesinde bu 

kavramlar daha çok ahlak alanında varlık bulur. Bu nedenle Seneca’nın son dönem 

eserlerinden biri olan ve Stoa felsefesinin ahlak anlayışını bütüncül bir yapı içinde 

sergileyen Epistulae Morales’te bu kavramların çözümlenmesine odaklanan 

tezimizin bir diğer amacı, bu kavramların Seneca’nın ahlak felsefesinin temeli olan 

doğaya uygun yaşama ilkesi bağlamında nasıl anlamlar kazandığını ortaya koymaya 

çalışmaktır.  

            Son olarak, bu tez çalışmasının danışmanlığını üstlenen ve kıymetli 

fikirleriyle beni yönlendiren değerli hocam Sn. Doç. Dr. Çiğdem Menzilcioğlu’na, 

eğitim hayatım boyunca yol göstericiliklerinden faydalandığım, fikirleriyle ufkumu 

genişleten değerli hocalarım Sn. Prof. Dr. Çiğdem Dürüşken’e ve Sn. Prof. Dr. Bedia 

Demiriş’e, her konuda olduğu gibi tez çalışmamda da yardımlarını esirgemeyen 

değerli hocam Sn. Yrd. Doç. Dr. Bengü Cennet’e, kaynaklara ulaşmamda yardımcı 



vi 
 

olan değerli hocam Sn. Yrd. Doç. Dr. Ekin Öyken’e, gerek tez yazım sürecinde, 

gerek eğitim hayatım boyunca desteğini hep hissettiğim değerli hocam Sn. Arş. Gör. 

Dr. Pelin Atayman Erçelik’e, Eski Yunanca metinlerde karşılaştığım güçlükleri 

aşmamda yardımcı olan değerli hocam Sn. Arş. Gör. Dr. Eyüp Çoraklı’ya ve değerli 

dostum Sn. Dilan Taştekin’e, son olarak bu süreçte gösterdikleri sabır ve sonsuz 

destekleri nedeniyle Sn. Bilge Alnıak’a, aileme ve dostlarıma teşekkürlerimi sunmayı 

bir borç bilirim. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vii 
 

İÇİNDEKİLER 

ÖZ ............................................................................................................................... iii 

ABSTRACT ............................................................................................................... iv 

ÖNSÖZ ........................................................................................................................ v 

İÇİNDEKİLER ........................................................................................................ vii 

GİRİŞ ........................................................................................................................... 1 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

FATUM, PROVIDENTIA VE FORTUNAYA GENEL BAKIŞ 

1.1. Roma Düşüncesinde Fatum, Providentia ve Fortuna ........................................ 5 

1.2. Stoa Felsefesinde Fatum, Providentia ve Fortuna .......................................... 17 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

SENECA’NIN YAŞAMI, ESERLERİ, FELSEFE ANLAYIŞI VE EPISTULAE 

MORALES HAKKINDA 

2.1. Seneca’nın Yaşamı ve Eserleri............................................................................ 45 

2.2. Epistulae Morales Hakkında ............................................................................. 48 

2.3. Seneca’nın Felsefe Anlayışı ................................................................................ 52 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

EPISTULAE MORALES’TE FATUM, PROVIDENTIA VE FORTUNA 

3.1. Fatum: Değişmez ve Evrensel Yasa................................................................... 60 

3.2. Providentia: Tanrının Yönetici ve Koruyucu Kimliği ....................................... 78 

3.3. Fortuna: Tanrısal Bir Sınama Olarak Talih ....................................................... 92 

 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

EPISTULAE MORALES’TE FATUM, PROVIDENTIA VE FORTUNA 

KAVRAMLARI TEMELİNDE AHLAK FELSEFESİ 

4.1. Epistulae Morales’te Ahlakı Oluşturan Unsurlar ............................................ 106 

4.2. Ahlak Alanında Fatum, Providentia, Fortuna ............................................... 113 



viii 
 

4.2.1. Fatum: Yaşam ve Ölüm ............................................................................ 117 

4.2.2. Providentia: Tanrı ve İnsan ...................................................................... 124 

4.2.3. Fortuna: İyi ve Kötü ................................................................................ 128 

SONUÇ .................................................................................................................... 133 

KAYNAKÇA ........................................................................................................... 138 

 



1 
 

GİRİŞ 

            Lucius Annaeus Seneca, geleneksel olarak üç döneme ayrılarak incelenen 

Stoa felsefesinin son döneminin, yani Roma Stoası’nın en önemli temsilcilerinden 

biri olup bu felsefeyi Romalı ahlak değerleriyle bütünleştiren bir düşünürdür. Romalı 

bir bakış açısıyla Stoa felsefesinin özellikle ahlak alanıyla ilgilenen Seneca, felsefi 

eserlerinin tümünde Stoa felsefesinin ahlak ilkelerine yönelik konuları işlemiş, bu 

anlamda Stoa felsefesinin ahlak anlayışının bütüncül bir şekilde anlaşılmasına 

katkıda bulunmuştur. Aynı anlayışla kaleme alınan ve tez çalışmamızın temel 

kaynağı olan Epistulae Morales (Ahlak Mektupları) düşünürün son dönem 

eserlerindendir ve dostu Lucilius’a yazdığı, eserin isminden de anlaşıldığı üzere 

Seneca’nın Stoa felsefesinin ahlak ilkeleriyle örülü düşüncelerini ortaya koyan 

mektuplardan oluşmaktadır. 

            Fatum, providentia ve fortuna kavramları Stoa felsefesinin evren, tanrı, 

doğa ve insana dair yaptığı tüm açıklamalara temel oluşturan, ahlak felsefesinin ise 

bu açıklamalar ışığında anlam kazandığı, dolayısıyla Stoa felsefesini anlamada 

başvurulması gereken ana kavramlar olarak karşımıza çıkar. Bu kavramlar üzerine 

yapılacak bir inceleme aynı zamanda Stoa felsefesinin fizik, tanrıbilim ve ahlak 

felsefesine dair açıklamalar yapmayı da gerektirir. Nitekim Stoa felsefesine bütün 

olarak bakıldığında doğa araştırmalarını tanrıbilimden, tanrıbilimi ise ahlak 

alanından ayırmak mümkün değildir.  

            Tezimizde Stoa felsefesinde evrenin üç büyük gücü olarak görülen fatum, 

providentia ve fortunanın Seneca’nın felsefi görüşlerinde nasıl anlamlar ifade 

ettiğini incelemeye ve bu kavramların bir ahlak düşünürü olan Seneca’nın ahlak 

felsefesine nasıl bir zemin oluşturduğunu ortaya koymaya çalıştık. Bu noktada 

öncelikle belirtilmesi gereken, bu kavramların Seneca’da ifade ettiği anlamların 

Yunan Stoacılarından ayrılmadığıdır. Bu nedenle Yunan Stoacılarının bu kavramlar 

üzerine düşünceleri, Seneca’ya temel oluşturmaları bağlamında tezimiz açısından 

önemlidir. 

            Genel hatlarıyla tanımlamamız gerekirse Stoa felsefesinde fatum, evrendeki 

en büyük gücü temsil eden kaderdir. Tanrı da dâhil olmak üzere, canlı ya da cansız 



2 
 

tüm varlıkların tabi olduğu evrendeki nedenler zincirini temsil eder. Stoacı kader 

anlayışına göre evrende ne olacaksa olacak, ne olmayacaksa olmayacaktır; kader 

hiçbir güç tarafından değiştirilemeyecek olan evrensel yasadır. Providentia ise 

Stoacı filozofların ortak görüşlerine göre evrenin kendisi tarafından yönetildiği ve 

Stoa felsefesindeki hiyerarşik ayrıma göre, fatumdan sonra ikinci sırada yer alan 

tanrısal öngörüdür; tanrının evrenin her yanına sinen koruyucu ve yönetici gücünü 

simgeler. Fortuna ise evren yönetiminde güç sahibi olmamasına rağmen insanın 

bakış açısına göre anlamı olmayan, iyi ya da kötü tüm olayları içeren talihtir. 

Görünürde doğasında bir nedensellik barındırmayan bu gücün Stoa felsefesindeki 

yetki alanı yalnızca yeryüzüyle sınırlıdır. 

            Stoa felsefesine göre evrende meydana gelen her şey fatum, providentia ve 

fortunadan birine bağlı olarak gerçekleşir. Dolayısıyla en nihai amacın doğaya 

uygun bir şekilde yaşamak olduğu Stoa felsefesinde insanın söz konusu üç kavramın 

gücünü ve doğasını felsefenin yol göstericiliğiyle kavraması ve yaşamını bu üç güce 

göre düzenlemesi gerekmektedir. Fatumun değiştirilemez yapısı, insana evrendeki 

düzene uymasının zorunlu olduğunu, değiştirilemeyen bu düzenden ötürü mutsuzluk 

duymak yerine ona boyun eğmesi gerektiğini, bu düzenin aslında adaleti sağladığını 

gösterecektir. Providentia, tanrının yaratılabilecek en iyi evreni yarattığını ve 

yarattıkları üzerinde koruyucu ve kollayıcı bir güce sahip olduğunu, böyle bir gücün 

kötülüğün yaratıcısı olamayacağını, başına gelenlerden ötürü tanrıyı suçlamak yerine 

her durumda onu takip etmesi ve ona gönüllü bir şekilde itaat etmesi gerektiğini 

gösterecektir. Tanrısal bir sınama olarak görülmesi gereken fortuna ise insanın 

yeryüzünün değişkenliğini görmesini sağlayarak ona istemesi ve kaçınması gereken 

şeyleri, asıl mutluluğun yeryüzü nimetlerinde değil gökyüzünde olduğunu, bedene 

köle olmanın ruhu bu dünyaya hapsettiğini gösterecektir.  

            Görüldüğü üzere Stoa felsefesinde fatum, providentia ve fortuna, evreni ve 

insan hayatını sıkı sıkıya saran ve insana doğumdan ölüme kadar eşlik eden 

güçlerdir. Bu noktada Stoa felsefesinin ve Seneca’nın amacı, bu kavramların 

anlaşılmasıyla ortaya konulabilecek olan ahlak felsefesi aracılığıyla insana 

değiştiremeyeceği bu düzende bir alan açmak; bu güçlere, başka bir deyişle doğaya 



3 
 

uygun yaşama anlayışıyla insanı mutluluğa götürecek yolda kılavuz rolü 

üstlenmektir.  

            Tezimizin temel amacı, yukarıda ana hatlarıyla değindiğimiz fatum, 

providentia ve fortunanın Seneca’nın felsefi anlayışında bir bütün olarak tanrıyı 

temsil ettiğini ve bu kavramların her birinin doğaya uygun yaşamanın bir yönünü 

oluşturduğunu ortaya koymaktır. Nitekim Seneca’nın felsefesinde bu kavramlara dair 

yapılan çözümleme, onun bu kavramları kullanarak tanrının her şeyin yaratıcısı, 

yöneticisi, nedeni ve koruyucusu, her şeyi öngören ve planlayan, kendi doğasından 

başka hiçbir güç tarafından sınırlanamayacak kudrette bir güç olduğunu kanıtlama 

amacı güttüğünü gözler önüne serecektir.  

            Bu amacı gerçekleştirmeyi hedeflediğimiz tezimizde öncelikle fatum, 

providentia ve fortuna kavramlarına genel bir bakış açısı sağlaması ve gerek Roma 

Stoası’ndaki gerekse Seneca’daki anlamlarının daha iyi anlaşılabilmesi amacıyla bu 

kavramların Latince etimolojik analizlerini ve bu yolla Roma düşünce dünyasında 

içerdiği anlamları göstermeye çalıştık. Sonrasında Seneca’nın bu kavramlarla ilgili 

görüşlerinin Yunan Stoacılarından miras alındığını göz önünde bulundurarak Stoa 

felsefesinin fatum, providentia ve fortuna kavramlarına bakış açılarını ortaya 

koymaya çalıştık. Aynı bölümde bu kavramların incelenmesinin zorunlu kıldığı Stoa 

felsefesinin neden anlayışı, tanrının doğası, kötülük, özgür irade, insanın ahlaki 

sorumlulukları, erdem gibi konular da ele alınmaya çalışılmıştır. İkinci bölümde 

Seneca’nın yaşamı ve eserleri ana hatlarıyla incelenmiş, tezimizin temel kaynağı olan 

Epistulae Morales’in yapısı ortaya koyulmuştur. Aynı bölümde Seneca’nın bu 

kavramları ele alış biçimini ve bakış açısını açık bir şekilde gözler önüne serdiğinden 

Seneca’nın felsefeye yaklaşımı incelenmiştir. Tezimizin ana bölümü olan üçüncü 

bölümde ise Seneca’da fatum, providentia ve fortuna kavramlarını düşünürün 

Epistulae Morales dışındaki felsefi eserlerinden de faydalanarak çözümlemeye 

çalıştık. Yine aynı bölümde Seneca’nın özgür irade, tanrının doğası, kehanet, tanrıya 

tapınma, insanın ahlaki sorumlulukları, akıl gibi fatum, providentia ve fortuna 

kavramları bağlamında açıklanması zorunlu olan konular da incelenmiştir. Tezimizin 

dördüncü ve son bölümünde ise Seneca’nın fatum, providentia ve fortunaya bakış 

açısıyla şekillenen ve doğaya uygun yaşama temelinde yükselen ahlak felsefesi 



4 
 

anlayışını ortaya koymaya çalıştık. Bu konuda ilkin Epistulae Morales’te ahlakı 

oluşturan unsurlar ile istek, akıl, erdem, özgürlük gibi kavramlara değinmeyi uygun 

bulduk. Daha sonra fatum bağlamında ölüm, providentia bağlamında doğru bir tanrı 

kavrayışı edinerek ona gönüllü bir şekilde itaat etme ve doğru şekilde tapınma, 

fortuna bağlamında ise bedene köle olmama konularını ele aldık. 

            Son olarak, Kaynakça’da aksi belirtilmedikçe, tezimizde Seneca’nın 

Epistulae Morales adlı eseri ve diğer antikçağ kaynakları için Loeb Classical 

Library edisyonları temel alınmıştır. Fatum, providentia ve fortuna kavramları tez 

boyunca Latince olarak kullanılmış, gerekli kısımlarda Eski Yunanca karşılıkları 

belirtilmiştir. Özel isim kullanımında Yunan yazarlar için Eski Yunanca, Romalı 

yazarlar için Latince yazımlar benimsenmiştir. Kaynakça’da yalnızca dipnotlarda 

belirtilen eserlere yer verilmiştir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5 
 

BİRİNCİ BÖLÜM 

FATUM, PROVIDENTIA VE FORTUNAYA GENEL BAKIŞ 

1.1. Roma Düşüncesinde Fatum, Providentia ve Fortuna 

            Türkçede yazgı, alınyazısı ya da kader anlamlarında karşılık bulan Latince 

fatum sözcüğü (Yun. εἱμαρμένη, heimarmenē), fari fiilinden türer.
1
 Söylemek, 

konuşmak anlamlarına gelen fari fiilini, yine Latincede aynı anlamlara gelen dicere, 

loqui, aio gibi fiillerden ayıran özellik, farinin Roma edebiyatında epik şiirler 

dışında, gündelik dildeki söylemek, konuşmak anlamlarında kullanılmamasıdır.
2
 

Bettini’nin belirttiği üzere fari fiili, bir kâhinin konuşmasında ya da bilinmeyen bir 

durumun ortaya çıkarılışında kullanılır.
3
 Fiilin birinci tekil şahıs, şimdiki zaman 

haline rastlanılmaması, daima gelecek zamanda kullanılması ise, farinin genellikle 

kehaneti ifade etmede kullanılan özel bir fiil olduğuna delil olarak gösterilebilir.
4
 

Bettini’nin analizi, fatum kavramının ileride açıklayacağımız gibi, “tanrı tarafından 

söylenmiş söz” olarak tanımlanmasında niçin fari fiilinin tercih edildiğini açıkça 

ortaya koymaktadır.  

            Fatumun fari fiilinden türediği düşüncesi üzerinde antikçağ kaynakları da 

hemfikirdir. Bu noktada fatum kavramının antikçağda yapılmış etimolojik 

incelemelerine değinmek, kavramın kökenine inebilmek için faydalı olacaktır. M. 

Terentius Varro, Latincenin dil yapısını ve gramer kurallarını anlattığı De Lingua 

Latina (Latin Dili Üzerine) adlı eserinde fari fiilinden türeyen sözcükleri geniş bir 

şekilde açıklar ve fatum sözcüğünün fari fiilinden türediğini belirtir.
5
 Fatur

6
 fiilinin 

anlamlı sözler sarf eden insanlar için kullanıldığını ifade eder ve buradan da henüz 

anlamlı şekilde konuşma yetisine sahip olmamaları sebebiyle bebekler için 

konuşamayan, dilsiz, suskun anlamlarına gelen inf/ans, -antis sıfatının türediğini 

                                                           
1
 Michiel de Vaan, Etymological Dictionary of Latin and the Other Italic Languages, Brill, 

Boston, 2008, s. 231. 
2
 M. Bettini, “Weighty Words, Suspect Speech: Fari in Roman Culture”, Arethusa, Vol. 41, S. 2, The 

John Hopkins University Press, 2008, s. 314. 
3
 A.e. 

4
 A.e., s. 315. 

5
 Varro, De Lingua Latina, 6.52. 

6
 Fari fiilinin şimdiki-geniş zaman, üçüncü tekil şahıs çekimi.  



6 
 

ekler. Kader tanrıçaları Parcaların çocukların yaşam sürelerini “konuşarak” 

saptadıkları düşüncesinden hareketle fatum isminin ve kader tarafından 

kararlaştırılmış, kaçınılmaz anlamlarına gelen fatal/is, -e sıfatının ortaya çıkmış 

olduğu da yine Varro tarafından ileri sürülür.
7
 Parcaların konuşması, yeni doğmuş 

bir bebeğe yaşam süresini pay eder ve doğal olarak onun kaderini belirler.
8
 

Augustinus’un metinlerini incelediğimizde onun da fatumun kaynağı olarak fari 

fiilini gösterdiğini ve fatumu tanrı tarafından söylenmiş söz olarak ele alıp kavramı 

Hıristiyanlığa taşıdığını görürüz. İsa peygamber tanrının “söz”üdür
9
 ve fatum, 

tanrının iradesini sergiler.
10

 Son olarak Origines’in yazarı Isidorus’a değinecek 

olursak, fatumun kökeni üzerine onun da diğer yazarlarla uyuştuğu belirtilmelidir. 

Isidorus, Hıristiyanlık öncesi fatum anlayışını incelerken pagan dünyasında 

fatumdan tanrıların ya da Iuppiter’in “söz”ünün anlaşıldığını ifade eder.
11

  

            Fatum kavramının tanrı tarafından kararlaştırılmış ve değiştirilemez bir 

zorunluluk olarak kaderi temsil etmesi, antikçağ Yunan ve Roma dünyasındaki kader 

tanrıçalarıyla birebir ilişkilidir. Roma dini ve düşüncesi Yunan dünyasıyla etkileşime 

girdikten sonra pek çok dinî unsur gibi fatum kavramı da değişime uğramış ve Fata 

olarak tanrıçalaştırılarak Roma dininde yer almıştır.
12

 Fata, Yunan dininde kader 

tanrıçaları olan Moiraların (Yun. Mοῖραι, Moirai) Roma dinindeki temsilcisidir. 

Hesiodos’un Thegonia’sından öğrendiğimize göre Zeus ile Themis’in kızları olan 

Moiralar, insanlara hayat paylarını dağıtan tanrıçalardır.
13

 Başlangıçta her insanın 

ayrı Moirası varken Homeros destanlarından sonra evrensel Moira fikri gelişmiş; 

isimleri Klotho, Lakhesis ve Atropos olan bu kız kardeşler tüm ölümlülerin hayatına 

dâhil olan tanrıçalar haline bürünmüşlerdir.
14

 İnsanın hayat süresini bir iplikle tayin 

eden bu tanrıçalardan Klotho (Eğiren) ipliği eğiren, Lakhesis (Pay Dağıtan) ipliği 

ölçüp biçen ve Atropos (Değiştirilemez Olan) ipliği keserek insan hayatına son veren 

                                                           
7
 Varro, De Lingua Latina, 6.52. 

8
 M. Bettini, a.g.e., s. 316. 

9
 Augustinus, Contra Faustum Manichaeum, 2.5.3. 

10
 Augustinus, De Civitas Dei, 5.9. 

11
 Isidorus, Origines, 8.11.90. 

12
 P. Grimal, Mitoloji Sözlüğü, Çev. S. Tamgüç, Kabalcı Yayınevi, İstanbul, 2012, s. 197. 

13
 Hesiodos, Theogonia, 901-906; Hesiodos, Thegonia 217’de ise Moiraların Gece’nin çocukları 

olduğunu belirtir.  
14

 P. Grimal, a.g.e., s. 497. 



7 
 

tanrıçadır.
15

 Bu görünümleriyle Moiralar diğer tanrı ve tanrıçalardan üstündür; 

çünkü onların eylemleri değiştirilemezdir. Bu nedenledir ki Ilias’ta Zeus bile oğlu 

Sarpedon’un ölümünü engelleyemez, onun yaşam süresine ekleme yapamaz; çünkü 

bu, kadere karşı çıkmak ve dünya düzenini bozmak anlamına gelir.
16

 Platon’un öte 

dünyanın gizemlerini açıklamak için Politeia’sının (Devlet) onuncu kitabında yer 

verdiği Er Mitosu’nda ise Zeus ile Kader’in (Yun. Ἀνάγκη, Ananke) kızları olarak 

ortaya çıkan Moiralar, Sirenlerin şarkılarına eşlik ederken görülürler. Lakhesis 

geçmişin, Klotho bugünün, Atropos ise geleceğin şarkısını söylemektedir. Öte 

dünyadan tekrar yeryüzüne dönmek üzere olan ruhlar, çeşitli aşamalardan geçtikten 

sonra bu üç kader tanrıçasının huzuruna gelir. Burada bir rahip, ruhlara yeryüzünde 

yaşamak istedikleri hayatı seçmeleri için fırsatları olduğunu ve seçecekleri bu 

hayattan kendilerinin sorumlu olduğunu bildirir. Ruhlar önlerine atılan kura sayısına 

göre istedikleri hayatı seçecektir; hayat örnekleri arasında yoksulluk, zenginlik, ün, 

güzellik gibi pek çok özellik barındıracak şekilde her türden hayvan ve insan hayatı 

vardır. Seçimini yapan ruh, payına düşen ve ona hayat boyu eşlik ederek seçtiği 

kaderi yaşamasını sağlayacak olan koruyucu ruhunu (Yun. δαίμων, daimōn) 

Lakhesis’ten alarak Klotho’nun huzuruna gelir. Daha sonra Klotho’nun kirmeni 

altından geçen ruh seçtiği kaderine bağlanır. Atropos ise ruhun yeni kaderini örerek 

çözülemez hale getirir. Tüm bunlardan sonra ruh ardına bakmadan Kader’in tahtının 

altından geçer ve yeni kaderini yaşamak üzere Lethe ovasına doğru ilerler.
17

  

            Moiraların Roma dünyasındaki temsilcileri olan ve aynı zamanda Parcae 

olarak adlandırılan kader tanrıçaları, tıpkı Yunan’da olduğu gibi başlangıçta evrensel 

kaderi simgelemekten uzak, yalnızca doğumlara iştirak eden varlıklardır.
18

 Fakat 

yukarıda belirtildiği üzere, Yunan dininin etkisiyle Moiralarla özdeşleştirilen bu 

varlıkların sayısı üçe çıkar ve iplik eğiriciler olarak insan ömrünü tayin eden 

tanrıçalara dönüşürler.
19

 Bu tanrıçaların görevlerine doğumların yanı sıra evlilik ve 

                                                           
15

 Ç. Dürüşken, Antikçağ Felsefesi: Homeros’tan Augustinus’a Bir Düşünce Serüveni, Alfa 

Yayınları, İstanbul, 2013, s. 221. 
16

 Homeros, Ilias, 16.431-462. 
17

 Platon, Politeia, 10.614b-621c. 
18

 P. Grimal, a.g.e., s. 592; D. Nardo, Greek and Roman Mythology, Greenhaven Press, New York, 

2002, s. 91. 
19

 Servius’tan öğrendiğimize göre Roma’da bu tanrıçaların iplik eğiriciler olmalarının yanı sıra biri 

kaderi söyleyen, diğeri yazan ve sonuncusu kaderin ipliğini eğiren olmak üzere farklı bir algılanışları 

da vardır. Servius In Vergilii Aeneidos adlı eserinde, Vergilius’un Parcalardan bahsederken volvere 



8 
 

ölüm de eklenir. Latince isimleri Nona, Decuma ve Morta
20

 olan bu tanrıçalara 

Latin edebiyatında sıklıkla ölümle olan ilişkileriyle rastlanır. Ölümün kaçınılmaz ve 

değiştirilemez bir son oluşu, Latin edebiyatı yazarlarında kader tanrıçalarının 

zalimliğini
21

 ve onların kararlarına boyun eğmekten başka hiçbir çarenin olmadığını 

gösterir.
22

 Ancak bu noktada belirtilmelidir ki Romalılar, fatumun 

kaçınılmazlığından ve değişmez oluşundan yola çıkarak onu kehanetle 

ilişkilendirmiştir. Kehanet, fatumun zorunluluğunu ortadan kaldırmasa da sağladığı 

öngörüyle insana fatumun zorunluluğuna hazır olmanın yollarını sunar. Çünkü 

fatum tanrı sözü iken, kehanet tanrının sözünü işaretler aracılığıyla insanlara 

bildirmesi, onlarla iletişime geçmesidir. Vergilius’un Georgica’sında (Çiftçilik 

Sanatı) bu ilişki açıkça gözler önüne serilmektedir:  

 

           “Deum praecepta secuti venimus hinc lapsis quaesitum oracula rebus. … 

Ad haec vates vi denique multa... sic fatis ora resolvit.”  

 “Tanrı sözüne kulak verip, kehanet almaya geldim buralara, canıma tak 

eden konularda. … Bilici ise topladı bütün gücünü bu sözler üzerine… ve 

başladı Kader’in kararını söylemeye…”
23

 

 

            Roma’da kehanetin varlığı ve güvenilirliği fatum anlayışıyla temellenir; 

başka bir deyişle kehanetin varlığı, fatumun varlığıyla mümkündür. Zira ancak 

önceden belirleme söz konusuysa öngörme ya da kehanette bulunma söz konusu 

olabilir. Dolayısıyla tanrı sözü olarak nitelendirilen fatum, önceden kararlaştırılmış 

ve değiştirilemez niteliğiyle, daha sonra açıklanacağı üzere, tanrısal öngörüyü ifade 

eden providentia ile beraber Roma’da kehaneti olumlayan temellerden biridir. Bu 

                                                                                                                                                                     
fiilini, iplik ya da kitap sözcüklerinden yola çıkarak kullandığını belirtir. In Vergilii Aeneidos, 1.22: 

“aut a filo traxit ‘volvere’ aut a libro: una enim loquitur, altera scribit, alia fila deducit.” Bettini’ye 

göre kader tanrıçalarının tasvirlerinde içlerinden birinin kağıt tomarı taşıması, Servius’u destekler 

niteliktedir. Bkz. M. Bettini, a.g.e., s. 323-326. 
20

 Sırasıyla Dokuzuncu, Onuncu ve Ölüm anlamlarına gelen bu isimler, Roma’da kader tanrıçalarının 

başlangıçta doğum tanrıçaları olduklarını gösterir şekilde dokuz aylık doğum, on aylık doğum ve ölü 

doğum anlamlarına gelir. Bkz. Ed. M. C. Howatson, Oxford Antikçağ Sözlüğü, Çev. F. Ersöz, Kitap 

Yayınevi, İstanbul, 2013, s. 625. 
21

 Bkz. Vergilius, Georgica, 4.324; Seneca, Phaedra, 467; Oedipus, 1059.  
22

 Buna dair bir örnek görmek için bkz. Ovidius, Heroides, 16.41. 
23

 Vergilius, Georgica, 4.448-452, Çev. Ç. Dürüşken, Çiftçilik Sanatı, Yapı Kredi Yayınları, 

İstanbul, 2006, s. 81. 



9 
 

nedenle Romalı yazarların metinlerinde fatum kavramı, karşımıza kehanetle olan 

ilişkisinin yanı sıra bizzat kehanetin kendisi olarak da çıkmaktadır:  

 

               “...Lentulum autem sibi confirmasse ex fatis Sibyllinis haruspicumque 

responsis se esse tertium illum Cornelium ad quem regnum huius urbis 

atque imperium pervenire esset necesse...” 

 “Lentulus, Sibylla kehanetlerinden ve kâhinlerin cevaplarından 

kendisinin üçüncü Cornelius olduğunu, bu şehrin krallığının ve 

hâkimiyetinin kendisine geçmesinin kaçınılmaz olduğunu 

doğrulamıştı…”
24

 

 

            Henüz vuku bulmamış olayların önceden bilinmesine ya da sezilmesine işaret 

eden providentia (Yun. πρόνοια, pronoia) kavramı ise Latince görmek, ileriyi 

görmek, önceden görmek anlamlarına gelen providere fiilinden türer ve öngörü, 

önsezi anlamına gelir. Cicero da bu tanıma uygun olarak, providentiayı gelecekte 

olacak bir şeyin gerçekleşmeden önce görülmesini sağlayan bir güç olarak tanımlar.
25

 

Roma’da providentia kavramı, sıradan kişilerin sahip olduğu öngörü yeteneği 

anlamının dışında, tanrıların ve imparatorların öngörüsü olarak ikiye ayrılabilir. Bu 

ayrım, providentia kavramının felsefi ve dinî alandaki görünümünün yanında 

imparatorluk dönemiyle beraber edindiği politik alandaki etkinliğini açıklamamıza 

da yardımcı olacaktır.  

            Roma edebiyatında providentia kavramının doğduğu providere fiilinin ilk 

olarak Plautus tarafından kullanıldığını
26

 ve ileriyi görmek, öngörmek, önceden 

önlem almak anlamlarına geldiğini görürüz.
27

 Daha sonra Pacuvius tarafından 

kullanılan fiil, öngörünün kutsallığına ve tanrılarla olan bağlantısına atıf 

yapmaktadır:  

 

                                                           
24

 Cicero, In Catilinam, 3.4.9. Ayrıca bkz. a.e., 3.11.  
25

 Cicero, De Inventione, 2.160.  
26

 Bkz. Plautus, Asinaria, 450; Mostellaria 2.2.94. 
27

 J-P. Martin, Providentia Deorum: Recherches sur Certains Aspects Religieux du Pouvoir 

Impérial Romain, Paris, 1982, s. 1. 

http://www.thelatinlibrary.com/plautus/asinaria.shtml


10 
 

“Nam si qui quae eventura sunt provideant, aequiperent lovi.” 

 

“Birisi gelecekte olacakları önceden görürse, Iuppiter’e eş olabilir.”
28

 

 

            Roma düşüncesinde providentia kavramı, öncelikle Stoacı tanrısal öngörüyü 

temsil etmektedir. Quintilianus’un Institutio Oratoria (Konuşma Sanatının 

Eğitimi-Öğretimi) eserinde olgulara ilişkin soruları incelerken evrenin providentia 

tarafından yönetilip yönetilmediği sorusunu örnek vermesi, Stoacı tanrısal öngörü 

anlayışının Roma’da etkin olduğunu gösteren örneklerden biridir.
29

 Bunun yanı sıra 

yukarıda Pacuvius’tan yapılan alıntı, öngörme yeteneği ile tanrı arasındaki yakın 

ilişkiyi açık bir şekilde göstermektedir. Alıntıdan da anlaşılacağı üzere providentia 

sahibi olmak tanrının en önemli ve değişmez niteliklerinden biridir. Tanrının var 

olduğu ve öngörüsü sayesinde evreni yönettiği fikri, providentia kavramının 

temelini oluşturur. Böylece tanrı yalnızca evreni yaratmakla kalmaz; aynı zamanda 

onu daimi bakışıyla korur, yarattığı tüm şeylerin işe yaramasını ve bir uyum içinde 

ilerlemesini planlar, öngörür ve evrenin devamlılığını sağlar. Bu haliyle providentia 

evrenin düzenini sağlayan yönetici güçtür.
30

 Bu güç evrenin tüm köşelerine kadar 

siner, onu çepeçevre sarar. Dolayısıyla evren providentia tarafından belirlenen bir 

amaca doğru ilerler ve bizzat providentianın eseridir. İnsanın onun gücünü anlaması 

için evreni incelemesi, yaratılmış şeylerdeki yararlılık ilkesi ile uyum ve güzelliği 

keşfetmesi kâfidir. Yaratılabilecek en iyi evren olan bu evrende hiçbir şey eksik ya 

da yararsız değildir. Providentia tüm ayrıntılarda varlığını gösterir; öyle ki insanın 

hitabet sanatına olan yeteneği bile Quintilianus tarafından providentianın insana 

verdiği bir armağan olarak görülür.
31

   

            Fatum gibi, tanrısal öngörüyü ifade eden providentia da Roma’da kehanetin 

varlığını destekler bir niteliğe sahiptir. Fatum kavramında bunu sağlayan önceden 

belirlenmişlikken, providentia kavramında tanrının sonsuz öngörüsüdür. Cicero De 

Divinatione’de (Kehanet Üzerine) providentia ve kehanet ilişkisini şöyle açıklar: 

                                                           
28

 A. Gellius, Noctes Atticae, 14.1.34. 
29

 Quintilianus, Institutio Oratoria, 7.2.2. 
30

 Cicero, De Natura Deorum, 2.34.87, Çev. Ç. Menzilcioğlu, Tanrıların Doğası, Kabalcı Yayınevi, 

İstanbul, 2012, s. 251. 
31

 Quintilianus, Institutio Oratoria, 1.10.7; 10.1.109. 



11 
 

 

“Quam si obtinemus, stabit illud, quod hunc locum continet, de quo 

agimus, esse deos, et eorum providentia mundum administrari, eosdem 

consulere rebus humanis, nec solum universis, verum etiam singulis. 

Haec si tenemus, quae mihi quidem non videntur posse convelli, profecto 

hominibus a dis futura significari necesse est.” 

“Eğer tanrıların var oldukları ve dünyanın onların öngörüleriyle 

yönetildiği, aynı şekilde onların yalnızca tüm insanlığın değil, aynı 

zamanda tek tek bireylerin de işleriyle ilgilendikleri savını kanıtlarsak 

hakkında tartıştığımız nokta geçerli olacak. Aslında birbirlerinden 

ayrılamaz olduklarını düşündüğüm bu şeyleri kavrarsak elbette bundan 

çıkan sonuç, gelecekte olacak şeylerin tanrılar tarafından insanlara 

işaretlerle gösterildiğidir.”
32

 

 

            Yukarıda ana hatlarıyla değindiğimiz evrenin yöneticisi ve koruyucusu olan 

Stoacı tanrısal öngörü anlayışı, Roma’da providentia kavramının genel anlamını 

temsil eder. Özel anlamı ise, onun aynı zamanda kutsal Roma devletini koruyan bir 

güç olmasıdır. Charlesworth’ün belirttiği gibi providentia kavramı, “Geç 

cumhuriyet döneminde tanrıların ya da tanrıların aracısı olarak çalışan, devletin 

süregiden ve huzurlu varlığını sağlamlaştırmaya yardımcı olan, onu iç ve dış 

tehlikelere kaşı koruyan insanların dışa vurduğu öngörü”dür.
33

 Böylece 

providentianın dinî ve felsefi tarafı olmasının yanı sıra bir de politik tarafı olduğu 

anlaşılmaktadır. Cumhuriyet döneminde providentianın devletle olan ilişkisini 

gözler önüne seren örneklerden biri, Catilina’nın suikast girişimini öngören 

Cicero’nun tavrıdır. Cicero In Catilinam’da (Catilina Söylevi) devletin büyük bir 

tehlikeden kendisinin yiğitliği, kararı ve providentiası sayesinde kurtulduğunu 

belirtir.
34

 Aynı konuda Quintilianus, Cicero’nun başarısını sık sık ya senatusun 

cesaretine ya da ölümsüz tanrıların providentiasına atfettiğini söyler.
35

 Ancak 

providentia kavramının bu şekilde kullanılışına Augustus dönemine kadar tekrar 

rastlamayız.  

                                                           
32

 Cicero, De Divinatione, 1.117.  
33

 M. P. Charlesworth, “Providentia and Aeternitas”, The Harvard Theological Review, S. 29, Nisan 

1936, s. 108. 
34

 Cicero, In Catilinam, 3.14.  
35

 Quintilianus, Institutio Oratoria, 11.1.23. 



12 
 

            Roma’nın Augustus’la birlikte yönetim biçiminin değişmesi, Roma dininde 

imparatorluk kültünün gelişmesine sebep olmuştur. Bu dönemde “Roma devletini 

bütün kurumlarıyla ve değerleriyle birlikte yeniden yapılandırma görevi, adeta 

tanrısal bir görev olarak düşünülmüş, bu görevi üstlenen imparator en azından Roma 

düşüncesinde, insanüstü bir özellikle donatılmış ve kutsanmıştır.”
36

 İç savaşların son 

bulmasıyla refaha çıkan Roma’da huzur ortamını sağlayan imparatorun şahsını 

yüceleştirmeye yönelik eğilim de imparatorluk kültünün gelişmesindeki önemli 

etkenlerden biridir. Bu konuda en büyük rolü ise Romalı şairler ve yazarlar üstlenir. 

Sonuç olarak barışın yaratıcısı ve koruyucusu olarak görülen Augustus, Doğu dininin 

de etkisiyle tanrılaştırılır, kendisine sunaklar adanmaya başlar. Augustus’un 

tanrılaştırılmasını ve bu dönemde providentia ile arasındaki ilişkiyi açıkça gözler 

önüne seren örneklerden bir tanesi, Asya eyaletinin onu en iyi biçimde 

onurlandırmak için bir yarışma düzenlemesidir. Yarışmanın sonucunda yeni yıl 

gününün Augustus’un doğum günü olan 23 Eylül olmasına karar verilir. Asya 

eyaletinin kararını bildiren İÖ 9 yılına ait yazıtta, ilahi bir şekilde hayatlarını yöneten 

providentianın Augustus’u yarattığı ve onu insanların iyiliği için üstün niteliklerle 

donattığı belirtilir. Augustus, providentia tarafından insanların kurtarıcısı olarak 

yollanmış, bu görevini de savaşlara son vererek ve her şeyi düzene koyarak yerine 

getirmiştir.
37

 

            İmparatorluk dönemi providentia anlayışını Cumhuriyet dönemi 

anlayışından ayıran en önemli özellik, Augustus’un providentianın aracılığıyla 

devletin selameti için çalışmasının yanı sıra aynı zamanda bir tanrı haline gelmesidir. 

Providentianın Augustus’la birlikte yöneticinin karakterinin değişmez niteliği haline 

bürünmesi de bir diğer ayırıcı unsurdur.
38

 Kavramın Augustus’la birlikte geçirdiği 

değişim, aslında providentianın tanrısal öngörü anlayışından kopmadığını; fakat 

öldükten sonra tanrılar arasına gidecek olan ve ancak yeryüzü koşullarında ölümlü 

sayılabilecek tanrı Augustus’un bünyesinde kişileştirildiğini gösterir. Böylece 

imparatorluk döneminde tanrıların öngörüsünün yanında tanrısal Augustus’un 

                                                           
36

 Ç. Dürüşken, Roma Dini, Türk Eskiçağ Bilimleri Enstitüsü Yayınları, İstanbul, 2003, s. 30. 
37

 P. Herz, “Emperors: Caring for the Empire and Their Successors”, A Companion to Roman 

Religion, Ed. J. Rüpke, Blackwell Publishing, 2007, s. 307; S. R. F. Price, Rituals and Power: The 

Roman Imperial Cult in Asia Minor, Cambridge University Press, 1984, s. 54.  
38

 M. P. Charlesworth, a.g.e., s. 108. 



13 
 

öngörüsüne (Providentia Augusti/Augusta) de tanıklık ederiz. Charlesworth’e göre 

Augustus’un providentiası devletin varlığını korumak olarak tanımlanabilir ve 

kendisini üç yolla gösterir: halkın refahını korumak, istikrarlı bir veraset sistemi 

sağlamak, komploların önüne geçmek. Böylece imparatorun providentiası, aslında 

Roma’nın ebediyen var olacağı düşüncesinin kanıtıdır.
39

 Bu durum imparatorun 

providentiası anlayışının Augustus’tan sonra da devam etmesine, imparatorun 

providentiasının Roma İmparatorluğunun temel koruyucusu olarak görülmesine 

sebep olur. Roma halkı nezdinde Seianus’un komplosunu öngörmüş ve önlemiş olan 

İmparator Tiberius’a adanan Umbria’daki tapınak yazıtında şu sözler yazar: “Roma 

halkının en tehlikeli düşmanlardan kurtarılıp Roma isminin sonsuzluğu için doğmuş 

olan Tiberius Caesar’ın tanrısal öngörüsüne.”
40

  

            Sonuç olarak Roma’da providentia kavramının felsefi, dinî ve politik 

yanlarının birbiriyle ortak bir görünüme sahip olduğunu, aynı zeminde uyum içinde 

kullanıldığını söylemek mümkündür. Çünkü evreni yöneten ve koruyan providentia, 

özelde Roma devletinin varlığını sürdürmesini sağlayan ve onu koruyan en önemli 

güçtür; tanrıların da imparatorların da öngörüsü bu amaca hizmet eder.  

           Araştırmamızın merkezinde yer alan üçüncü kavram olan fortuna (Yun. τύχη, 

tykhē) ise Latince şans, ihtimal, tesadüf anlamına gelen fors
41

 sözcüğünden türer ve 

şans, talih, baht, kimi zaman da kader olarak çevrilebilir. Yunan dinindeki Tykhē ile 

bir tutulan Fortuna genellikle gözleri kapalı, bir elinde bereket boynuzu, diğer elinde 

gemi dümeni tutan bir tanrıça olarak betimlenir. Antikçağ Roma dünyasında tapım 

gören en önemli tanrı ve tanrıçalardan biri olan Fortuna’nın kültünün Roma’nın 

ikinci kralı Servius Tullius
42

 ya da dördüncü kralı Ancus Marcius
43

 tarafından 

başlatıldığı ve her yıl 24 Haziran’da onuruna bir şenlik düzenlendiği bilinmektedir. 

                                                           
39

 A.e., s. 110. 
40

 H. Dessau, Inscriptiones Latinae Selectae, 157: “Providentiae Ti. Caesaris Augusti nati ad 

aeternitatem Romani nominis, sublato hoste perniciosissimo p[opuli]. [Romani].” 
41

 Latince taşımak, getirmek, götürmek, üretmek anlamlarına gelen ferre fiilinden türer. Bazı modern 

kaynaklar fortunanın kökenini doğrudan ferre fiiliyle ilişkilendirir ve bu bağlantıyı, insanların 

hayatlarına bereket getiren Tanrıça Fortuna anlayışıyla desteklerler: Bkz. M. C. Howatson, a.g.e., s. 

326. 
42

 Varro, De Lingua Latina, 6.17. 
43

 Plutarkhos, Peri tēs Rōmaiōn Tykhēs, 318e. 



14 
 

Tanrıça Fortuna Roma’da çeşitli sıfatlarla anılırdı; bunlar Fortuna Muliebris
44

 

(Kadının Talihi), Fortuna Publica
45

 (Halkın Talihi), Huiusce Diei Fortuna
46

 (Bu 

Günün Talihi), Mala Fortuna
47

 (Kötü Talih), Respiciens Fortuna
48

 (Koruyan 

Kollayan Talih) gibi Fortuna’nın çeşitli yanlarını ve şans getirdiği insanları 

betimleyen sıfatlardır. 

            Fortuna’nın insan zihninde resmedilişinde gözlerinin kapalı ya da kör 

olması, onun kendisine iyilik ya da kötülük getireceği insana bakmadığını, onu 

seçmediğini, onun işlerinde rastlantının hâkim olduğunu; elinde bereket boynuzunun 

olması, onun insana dünya nimetlerini bahşeden bir tanrıça olduğunu; dümene sahip 

olması ise, bir kaptanın gemisini yönetmesi gibi onun da insan hayatını yönettiğini ve 

yönlendirdiğini simgeler. Fortuna’nın isimlendirilmesi konusunda Isidorus’un 

eserini inceleyecek olursak onun bu nitelikleri daha açık anlaşılır: Isidorus, Tanrıça 

Fortuna’nın adının rastlantısal, tesadüfi, kazara olan anlamlarına gelen fortuit/us, -

a, -um sıfatından türetilmiş bir isim olduğunu, bu ismin Fortuna’nın rastlantısal 

olaylar vasıtasıyla insani meselelerle adeta alay eden bir tanrıça olmasından 

kaynaklandığını ifade eder. Bu nedenle onun gözlerinin kör olarak tasvir edildiğini, 

çünkü hiçbir değer gözetmeden iyi ve kötü insanlara rastgele geldiğini belirtir.
49

 

Isidorus’un aktarımı, Fortuna’nın Roma edebiyatındaki dönek, güvenilmez, 

değişken, acımasız, kötü gibi sıfatları nasıl edindiğini gösterir niteliktedir.  

 

“Haec dea non stabili, quam sit levis, orbe fatetur,  

quae summum dubio sub pede semper habet. 

Quolibet est folio, quavis incertior aura.” 

 

“Bu tanrıça ne kadar değişken olduğunu güvenilmez tekerleğiyle gösterir, 

Onu daima güvenilmez ayaklarının altında tutar. 

O, yapraklardan daha hareketli, herhangi bir rüzgârdan daha 

belirsizdir.”
50

 

 

                                                           
44

 Plutarkhos, Peri tēs Rōmaiōn Tykhēs, 318f. 
45

 Ovidius, Fasti, 4.376.  
46

 Cicero, De Legibus, 2.28.  
47

 Cicero, De Legibus, 2.28. 
48

 Cicero, De Legibus, 2.28. 
49

 Isidorus, Origines, 8.11.94. 
50

 Ovidius, Ex Ponto, 4.3.31-34. 



15 
 

 

            Fortuna’nın güvenilmez bir karaktere sahip oluşunun altında onun sabit bir 

davranış tarzına sahip olmaması yatar. Bu açıdan bakıldığında Fortuna’nın 

doğasında bir ikilik gözlemlenir: O aynı zamanda iyi, aynı zamanda kötü olabilen bir 

tanrıçadır ve kime ne zaman iyi, ne zaman kötü davranacağı belirsizdir. O, bir 

zamanlar iyi davrandığı insana başka zaman kötü davranma hakkını daima elinde 

tutar.
51

 Onun eylemlerinde tutarlılık aramak birey açısından nafiledir, bu 

araştırmadan bir sonuç elde etmek ise imkânsızdır. Böylece Fortuna’nın eylemleri 

birey açısından “nedensiz” görülür. Cicero’nun da belirttiği gibi, “Talihinin iyi ya da 

kötü olması kişinin karakterine ya da sürdürdüğü hayat tarzına bağlı değildir.”
52

 Bu 

bağlamda Fortuna’nın insana verdiği her şey kişiden bağımsız olarak dünyevi ve 

geçicidir. Çünkü o verdikleriyle mutlu ettiği kişiyi bir anda mutsuz, mutsuz olanı ise 

mutlu edebilir; zıtlıkları aynı anda bünyesinde barındırır, değişkenlik onun doğasının 

özünü oluşturur. Dolayısıyla birey, Tanrıça Fortuna’nın yönetimindeki dünyasında 

onun başına getirdiği önlenemez rastlantılara göre yaşamak durumunda kalır. Bu 

durum ise Fortuna’yı insan açısından güvenilmez, acımasız ve tehlikeli bir hale 

büründürür.  

 

“Heu, Fortuna, quis est crudelior in nos te deus? Ut semper gaudes 

illudere rebus humanis!” 

 

“Ah, Fortuna, hangi tanrı bize karşı senden daha acımasız? Nasıl da keyif 

alırsın insan işleriyle oynamaktan!”
53

 

 

Horatius, Romalıların Fortuna karşısındaki durumunu açıkça böyle dile getirir. 

Rastlantının egemen olduğu ve kendisinin öngöremediği durumlara karşın insanın 

yapacağı şey, Tanrıça Fortuna’ya tapmak
54

 ya da ondan şikâyet etmektir. Bu 

                                                           
51

 F. Nösselt, Mythology: Greek and Roman, Trans. Angus W. Hall, Kerby & Endean, London, 

1885, s. 213. 
52

 Cicero, De Natura Deorum, 3.37.90, Çev. Ç. Menzilcioğlu, Tanrıların Doğası, s. 434-435: “Sic 

enim res se habet ut ad prosperam adversamve fortunam qualis sis aut quem ad modum vixeris nihil 

intersit.” 
53

 Horatius, Satyrarum Libri, 2.8.61-3. 
54

 Cicero De Natura Deorum’da Kara Talih’in (Mala Fortuna) bile tapınağı olduğundan bahseder. 

Bkz. 3.24.63. Bu bilgi Romalıların Fortuna’dan korunmak için ona nasıl sıkı sıkıya bağlı olduklarını 

gösterir niteliktedir.  



16 
 

nedenle Roma edebiyatı yazarlarının pek çoğunun Fortuna kendilerinden yüz 

çevirdiğinde onun kötücüllüğünden şikâyet ettiğini ve ona kötü sıfatlar atfettiğini 

görürüz.  

            Fortuna’nın rastlantısallıkla olan ilişkisi, Roma’da çok önemli bir kurum olan 

kâhinlikle ters düşmektedir. Cicero’nun ifadesiyle söylersek, bir sebep ya da mantığa 

dayalı olarak gerçekleşmeyen rastlantısal ve tesadüfi olayları kehanet aracılığıyla 

öngörmek mümkün değildir.
55

 Cicero buradan bir adım daha öteye giderek bu tarzda 

gerçekleşen bir olayın tanrı tarafından dahi öngörülemeyeceğini ifade eder. Çünkü 

eğer bir olay tanrı tarafından öngörülebilir durumdaysa o olay kesin olarak 

gerçekleşecek demektir; ancak bu durumda rastlantı ortadan kalkmaktadır. Oysa 

Cicero için rastlantının varlığı aşikârdır ve tam da bu nedenden ötürü rastlantı 

sebebiyle gerçekleşen olayları öngörmek imkânsızdır.
56

 Buradan çıkan sonuca göre 

Cicero için rastlantısal olan ile tanrı arasında bir tezatlık söz konusudur, dolayısıyla 

rastlantı ve değişkenliğe dayanan Fortuna’nın tanrısallığı sorgulanmalıdır. Cicero 

De Natura Deorum’da (Tanrıların Doğası) Akademia Okulu’nun düşüncelerini 

benimseyen Cotta’nın ağzından şu düşünceleri ifade eder:  

 

“Nam mentem fidem spem virtutem honorem victoriam salutem 

concordiam ceteraque eius modi rerum vim habere videmus, non deorum. 

Aut enim in nobismet insunt ipsis, ut mens ut spes ut fides ut virtus ut 

concordia, aut optandae nobis sunt, ut honos ut salus ut Victoria; quarum 

rerum utilitatem video, video etiam consecrata simulacra, quare autem in 

iis vis deorum insit tum intellegam cum cognovero. Quo in genere vel 

maxime est Fortuna numeranda, quam nemo ab inconstantia et temeritate 

seiunget, quae digna certe non sunt deo.” 

 

 “Çünkü zihin, inanç, umut, erdem, onur, zafer, esenlik, uzlaşım ve 

benzeri değerlerin tanrı değil, soyut kavramlar olduğunu görüyoruz. 

Bunlar ya zihin, umut, inanç, erdem, uzlaşım gibi bizde var olan ya da 

onur, esenlik, zafer gibi arzularımıza konu olan değerlerdir. Bu değerlerin 

yararlı olduğunun farkındayım, hatta onlara adanmış heykelcikleri de 

görüyorum, ama onlarda niçin tanrısal bir gücün bulunması gerektiğini 

ancak öğrenirsem anlayabilirim. Özellikle Talih’i bunların arasında 

saymak gerekir, çünkü hiç kimse talihi değişkenlik ve rastlantıdan ayrı 

düşünmez, bunlar da tanrıya uygun düşmeyen niteliklerdir.”
57

  

 

                                                           
55

 Cicero, De Divinatione, 2.15.  
56

 Cicero, De Divinatione, 2.18.  
57

 Cicero, De Natura Deorum, 3.24.61, Çev. Ç. Menzilcioğlu, Tanrıların Doğası, s. 400-401. 



17 
 

 

Cotta konuşmasının devamında talihin tanrılardan istenmesi gerektiğini söyler. 

Böylece Roma’da fortuna hakkında zihnimizde iki farklı görüş belirmiş olur: İlki 

rastlantı yoluyla istediğini yapmakta özgür olan, insanın hayatına egemen olan, 

insanı verdiği güvenilmez nimetlerle aldatan Tanrıça Fortuna fikridir; diğeri ise 

insanın tanrılara yakararak lehine çevireceği talih, şans, rastlantı anlamındaki 

fortuna kavramıdır. Bu iki bakış açısının ortak noktası, fortunanın dünyevi 

meselelerdeki belirleyici rolü ve insanın bu dünyada rahat, huzurlu ve güvende, 

kısacası iyi yaşamak için fortunaya duyduğu ihtiyaçtır.  

 

1.2. Stoa Felsefesinde Fatum, Providentia ve Fortuna 

           İnsanoğlu asırlardır evrenin anlamı ve yönetici gücü, tanrının doğası, insanın 

dünyadaki yeri gibi konuları araştırarak yaşadığı dünyayı farklı biçimlerde anlamaya 

çalışmıştır. Bu konuları antikçağda etraflıca inceleyen ve Hellenistik dönemin en 

etkin felsefe okullarından biri olan Stoa Okulu, İÖ yaklaşık 300 yılında Kitionlu 

Zenon tarafından kurulmuştur. Etkinliğini yüzyıllar boyu sürdürmüş olan okul, 

geleneksel olarak Eski Stoa (Zenon, Kleanthes, Khrysippos), Orta Stoa (Panaitios, 

Poseidonios) ve Geç Dönem ya da Roma Stoası (Seneca, Epiktetos, Marcus 

Aurelius) olarak üç dönemde incelenmektedir. Sokrates ve Kyniklerin felsefi 

düşünceleriyle beslenen Stoa Okulu felsefeyi mantık, fizik ve ahlak olmak üzere üç 

bölüme ayırır. Doğaya uygun yaşama düsturunu felsefenin temel amacı olarak gören 

Stoacılara göre, bu amaca ulaşmak için bu üç bölüm birbirinden ayrılmaz şekilde 

gereklidir. Çünkü doğanın bilgisini veren fizik, bu bilgiye ulaşma çabasında 

kullanılan ölçüt mantık, iyinin bilimi ise ahlaktır.
58

 Anlaşıldığı üzere Stoa 

felsefesindeki doğaya uygun yaşama amacına ulaşabilmek için insanın öncelikle 

doğayı keşfetmesi, dolayısıyla doğru bir doğa kavrayışına sahip olması 

gerekmektedir. Stoacı bakış açısından doğa bilgisine erişme ve ona uygun yaşama 

noktasında ise fatum (kader), providentia (tanrısal öngörü) ve fortuna (talih) 

kavramlarına başvurulmalıdır; çünkü Stoa felsefesi tüm evren tasvirini ve insanın bu 

                                                           
58

 B. C. Burt, A Brief History of Greek Philosophy, Ginn & Company, Boston, 1889, s. 199. 



18 
 

evrendeki yerini bu kavramlar üzerine inşa etmiştir. Arnold’ın ifadesiyle evrenin 

anlamı ve yönetimi hakkındaki problemlerin cevabı bu üç kavramda bulunur;
59

 bu 

nedenle Stoa felsefesine göre erdemli ve ahlaklı yaşamanın en başat ilkesi olan 

doğaya uygun yaşamak, bu kavramların anlaşılmasıyla mümkündür. Çünkü evrenin 

yapısını, gücünü, onu yönlendiren ve yöneten ilkeleri anlamayan insanın ona uygun 

yaşaması söz konusu olamaz. Roma’nın ileri gelen Stoacılarından Marcus 

Aurelius’un Ta Eis Heauton (Kendi Kendime Düşünceler) adlı eserinde belirttiği 

gibi, böyle bir insan yalnızca evrenin ne olduğunu değil; kendisinin de kim ve nerede 

olduğunu kavrayamaz.
60

  

            Stoa felsefesine göre evrendeki her şey, ya evrendeki değişmez zorunluluğu 

temsil eden fatuma, ya tanrının yönetici gücünü sergileyen providentiaya ya da 

dünyevi meselelerde belirleyici olan fortunaya göre gerçekleşir.
61

 Seneca bu üç 

kavramın evren ve insan üzerindeki egemenliğini Epistulae Morales’te şöyle 

açıklar:  

“‘Quid mihi prodest philosophia, si fatum est? Quid prodest, si deus 

rector est? Quid prodest, si casus imperat? Nam et mutari certa non 

possunt et nihil praeparari potest adversus incerta; sed aut consilium 

meum occupavit deus decrevitque quid facerem, aut consilio meo nihil 

fortuna permittit.’ Quicquid est ex his, Lucili, vel si omnia haec sunt, 

philosophandum est: sive nos inexorabili lege fata constringunt, sive 

arbiter deus universi cuncta disposuit, sive casus res humanas sine ordine 

inpellit et iactat, philosophia nos tueri debet. Haec adhortabitur, ut deo 

libenter pareamus, ut fortunae contumaciter; haec docebit, ut deum 

sequaris, feras casum.” 

“‘Felsefe bana nasıl yararlı olur, eğer kader varsa? Nasıl yardımcı olur, 

eğer tanrı yöneticiyse? Neye yarar, eğer şans hüküm sürüyorsa? Mademki 

hem belirlenmiş olan şeyler değiştirilemiyor, hem de belirlenmemiş 

olanlara karşı önceden hazırlık yapılamıyor; ya tanrı benim düşüncemi 

ele geçirmiş ve ne yaptığıma karar vermiştir ya da talih kendi kararımla 

hiçbir şey yapmama izin vermez.’ Bunlardan herhangi birisi, Lucilius, ya 

da hepsi böyle olsa da yine de felsefe yapılmalıdır. İster kader bizi 

amansız yasasıyla bağlı tutsun, ister evrenin hükümdarı olan tanrı her şeyi 

düzenlemiş olsun ya da şans insan işlerini düzenden yoksun bir şekilde 

yerle bir etsin ve ortalığa saçsın; felsefe bizi korumalıdır. O bizi tanrıya 

                                                           
59

 E. V. Arnold, Stoicism: Being Lectures on the History of the Stoic Philosophy with Special 

Reference to Its Development within the Roman Empire, Cambridge University Press, 1911, s. 

199. 
60

 M. Aurelius, Ta Eis Heauton, 8.52. 
61

 E. V. Arnold, a.g.e., s. 199. 



19 
 

seve seve, talihe metanetle boyun eğmemiz için cesaretlendirecek; bize 

tanrıyı takip etmeyi, şansa katlanmayı öğretecek.”
62

 

 

Seneca’nın sözleri, bu kavramların kimi zaman birbirinden ayrılamayacak kadar 

yakın bir ilişkiye sahip olduğunu göstermektedir. Bu ilişki, evrenin değişmez 

döngüsü ile tüm olay ve olguların fatum, providentia ve fortunadan birine bağlı 

olma zorunluluğunu açıklar. Böylece görülür ki bu üç güç, Seneca’nın sözlerinden de 

anlaşıldığı gibi, insan hayatını sımsıkı sarar ve ona hareket edebileceği bir alan 

bırakmaz. Bu noktada Stoa felsefesi, ortaya koyduğu ahlak sistemi vasıtasıyla insanı 

doğayla, yani yönetici olan bu üç güçle uzlaştırma görevini üstlenir.  

            Stoa felsefesinde en yetkin gücü temsil eden kader, olayların kendisine göre 

aktığı değişmez zorunluluktur. Cicero kader anlamında Latincede kullanılan fatum 

sözcüğünün Eski Yunanca karşılığının εἱμαρμένη (heimarmenē) olduğunu belirtir 

ve onu “nedenler silsilesi” olarak tanımlar.
63

 Eski Yunanca payını, pay edileni almak 

anlamına gelen μείρομαι (meiromai) fiilinden türeyen εἱμαρμένη Stoa felsefesinde 

canlı ve cansız tüm varlıkların benzer şekilde bağlı olduğu nedenler zincirini, evrenin 

doğuştan yasasını temsil eder; zorunluluğun öteki adı olarak görülür. Çünkü 

εἱμαρμένη, yani kader ile yönetilen evrende ne olacaksa olacak, ne olmayacaksa 

olamayacaktır.
64

  

            Cicero De Fato (Kader Üzerine) adlı eserinde, Stoacı filozofların “her şeyin 

kader tarafından gerçekleştirildiğini söylediklerini”
65

 aktarır. Bu anlayışın kökeni, 

Stoa felsefesinin fizik ve mantık anlayışında yatmaktadır; bu nedenle Stoa 

felsefesinin kader anlayışını açıklamadan önce ona temel olan Stoacı düşüncelere 

değinmek yerinde olacaktır. Bu noktada öncelikle belirtilmesi gereken Stoa fiziğinde 

evrenin biri etkin, diğeri edilgen olmak üzere iki ilkesi olduğudur. Seneca bu ilkeleri 

neden ve madde olarak açıklar.
66

 Etkin ilke olan nedeni yaratıcı akılla, yani tanrıyla 

                                                           
62

 Seneca, Epistulae Morales, 16.4-5. 
63

 Cicero, De Divinatione, 1.125. Ayrıca bkz. A. Gellius, Noctes Atticae, 7.2.1.  
64

 E. V. Arnold, a.g.e., s. 119-201. 
65

 Cicero, De Fato, 15.33: “…Stoicis qui omnia fato fieri dicunt…” 
66

 Seneca, Epistulae Morales, 65.2.  



20 
 

bağdaştırır; bu, durağan olan maddeye biçim veren ve onu harekete geçiren güçtür.
67

 

Diogenes Laertios’ta da edilgen ilke benzer şekilde “niteliği olmayan töz, madde” 

olarak; etkin ilke ise “bu tözün içindeki neden, yani tanrı” olarak açıklanır.
68

 Etkin 

ilke sonsuzdur ve “maddenin tüm kapsamı içinde her şeyin yaratıcısıdır.”
69

 Bu 

nedenle hem evrenin hem de evrendeki tüm biçimlerin, niteliklerin, ayrışmaların, 

uyuşmaların, değişimlerin sebebidir ve “tanrı”, “evrenin aklı”, “evrenin sebebi” ve 

“kader” gibi pek çok isimle anılır.
70

 Aynı zamanda doğa olarak da adlandırılan etkin 

ilke, evrendeki en küçük parçanın bile kendisiyle uyumsuz olamayacağı güçtür.
71

 

Çünkü doğa evrendeki her şeyi kapsar ve hiçbir şey ondan bağımsız olarak meydana 

gelemez.
72

 Böylece Stoa felsefesinde etkin ilkenin, başka deyişle doğa ya da kader 

olarak da adlandırılan tanrının evrenin düzeninden sorumlu olduğu; dolayısıyla 

meydana gelen her şeyin bu ilke sayesinde vücut bulduğu ve onunla uyumlu olmak 

zorunda olduğu ortaya çıkar. Bu durum, S. Bobzien’in ifadesiyle söylersek, Stoa 

felsefesinde evren anlayışının bütünlüğüne ve onun tek bir etkin ilke tarafından 

yönetildiğine işaret eder.
73

  

            “Neden” olarak tanımlanan etkin ilke anlayışı, Stoa felsefesinin determinizm 

üzerine kurulu olduğunu gösterir; çünkü Stoacılara göre “neden olmadan hiçbir şey 

meydana gelemez.”
74

 Bu düşünceye göre Stoa felsefesinde neden aynı zamanda 

etkin, yani yapıcı neden olarak görülür.
75

 Bobzien, Stoa felsefesindeki etkin ilke ile 

neden arasındaki ilişkiyi şöyle açıklar: “Her etki, her değişim ya da hareket, bir 

nedene ihtiyaç duyar ve kaynağını etkin ilkeden alır.”
76

 Neden, her ne türde olursa 

olsun, içinde bu etkin gücü barındırır; dolayısıyla etkindir. Bu görüşten hareketle 

Stoacılar Aristoteles’in öne sürdüğü maddi, biçimsel, ereksel ve fail neden olmak 

                                                           
67

 Seneca, Epistulae Morales, 65.2. 
68

 D. Laertios, Bioi kai Gnōmai tōn en Philosophia Eudokimēsantōn, 7.134, Çev. C. Şentuna, Ünlü 

Filozofların Yaşamları ve Öğretileri, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul, 2007, s. 346. 
69

 D. Laertios, 7.134, Çev. C. Şentuna, Ünlü Filozofların Yaşamları ve Öğretileri, s. 346-347. 
70

 S. Bobzien, Determinism and Freedom in Stoic Philosophy, Clarendon Press, Oxford, 2004, s. 

17. Ayrıca bkz. D. Laertios, 7.139. 
71

 Plutarkhos, Peri Stōikōn Enantiōmatōn, 1056a. 
72

 Plutarkhos, Peri Stōikōn Enantiōmatōn, 1050c, 1056c. 
73

 S. Bobzien, a.g.e., s. 31. 
74

 Cicero, De Divinatione, 2.61: “Nihil enim fieri sine causa potest.” Ayrıca bkz. Cicero, De Fato, 

2.20; Plutarkhos, Peri Stōikōn Enantiōmatōn, 1045c. 
75

 Seneca, Epistulae Morales, 65.4. 
76

 S. Bobzien, “Chrysippus’ Theory of Causes”, Topics in Stoic Philosophy, Ed. K. Ierodiakonou, 

Clarendon Press, Oxford, 2004, s. 202. 



21 
 

üzere dört neden öğretisini kabul etmezler. Çünkü maddi, biçimsel ve ereksel neden 

etki için gerekli olan ya da etkiye katkıda bulunan nedenlerdir; Stoacı neden ise bir 

etkinin ortaya çıkmasının esas sebebi olan etkin nedendir.
77

 Stoa fiziğinde etkin bir 

neden olmaksızın hiçbir şeyin meydana gelemeyeceği anlayışı, kendisini mantık 

alanında da gösterir. Stoa mantığına göre bir önermenin (enuntiatio, Yun. ἀξίωμα, 

aksioma) doğru ya da yanlış olması gerekir;
78

 üçüncü halin imkânı yoktur. Bir 

önermenin yanlışlanabilir ya da doğrulanabilir olması için ise etkin bir nedene (causa 

efficiens) ihtiyaç vardır.
79

 Nitekim onlara göre her önerme doğru ya da yanlış 

olduğuna göre, etkin nedenin varlığı ya da her şeyin ona bağlı olarak meydana 

geldiği artık yadsınamaz. “Eğer böyleyse, meydana gelen her şey önceki nedenlerle 

meydana gelir. Böyleyse her şey kadere göre meydana gelir.”
80

 Buradan çıkan sonuç, 

etkin ilke ile neden arasındaki ilişkinin Stoa felsefesinde varlıkların birbirine bağlı 

nedeni olarak tanımlanan fatum kavramını temellendirdiği, her şeyin ona bağlı 

olarak meydana geldiğidir. Çünkü meydana gelen her şey için önceden bir nedenin 

bulunması mantıklıysa her şeyin kadere göre meydana gelmesi
81

 bunu doğal olarak 

takip eder.  

             Stoa felsefesinde kader, Latince deyişiyle fatum kavramı pek çok anlama 

sahiptir. Yunan Stoacılarının düşüncelerini aktaran metinlerden öğrendiğimize göre 

kader, Stoacılar tarafından aynı zamanda etkin ilke, doğa, yasa, zorunluluk, Zeus, 

tanrı, providentia olarak da adlandırılır. Fatumun belirttiğimiz farklı kavramlarla 

anılması, onun Stoa felsefesinde sadece fizik alanında değil; aynı zamanda tanrıbilim 

ve ahlak alanında da etkin olduğunu göstermektedir. Brun’ün deyişiyle logosun,
82

 

tanrının ve doğanın aynı anlama geldiği bir sistemde tanrıbilim, doğal olarak fiziğin 

bir kısmını oluşturmaktadır.
83

 Bu noktada fatum kavramında fizik ile ahlakın nasıl iç 

içe geçtiğini ve bu birlik durumundan Stoa felsefesinin bütüncül evren anlayışının 

                                                           
77

 A.e., s. 202-204. 
78

 D. Laertios, 7.65, Çev. C. Şentuna, Ünlü Filozofların Yaşamları ve Öğretileri, s. 324. 
79

 Cicero, De Fato, 10.20. 
80

 Cicero, De Fato, 10.21: “Quod si ita est, omnia quae fiunt causis fiunt antegressis; id si ita est, 

omnia fato fiunt.” 
81

 Bkz. Cicero, De Fato, 19.43. 
82

 Söz, konuşma, ifade, hikâye, sav, akıl, hakikat, maneviyat, yasa gibi anlamlara gelen logos (λóγος), 

Stoa felsefesinde evrene yayılan ve ona şekil veren akıl, tanrının aklı, evrendeki ortak akıl olarak 

anlaşılmalıdır. 
83

 J. Brun, Stoa Felsefesi, Çev. Medar Atıcı, İletişim Yayınları, İstanbul, 2006, s. 61. 



22 
 

nasıl ortaya çıktığını anlayabilmek için Stoa düşünürlerinin fatum tanımlamalarına 

değinmek yerinde olacaktır.  

            Stoa felsefesinin kurucusu Zenon, fatumu doğa yasası olarak görür. Ona göre 

her şeye biçim veren, her şeyi düzenleyen yapıcı güç logostur; bu da tanrı, Iuppiter’in 

(Zeus’un) aklı, her şeyin zorunluluğu olan evrensel yasa ve fatum ile aynı şeydir.
84

 

Evrenin değiştirilemez yasası olan fatum, şeyleri aynı kurala ve aynı yöne doğru 

hareket ettiren güçtür; bu durumda o, eşit ölçüde providentia ya da doğa olarak 

adlandırılabilir.
85

  

            Khrysippos’a göre kader, evrendeki “en büyük zorunluluk”
86 

olarak sonsuz ve 

değişmez olaylar dizisini temsil eder; biri diğerini takip eden, sürekliliğinden ve 

birbirlerine bağlılıklarından dolayı değişmez olan olayların düzenli silsilesidir.
87

 

Başka deyişle, birbirini tamamlayan ve birbirinden ayrılamaz olan parçalardan 

oluşan bir bütündür. Evrenin aklı ya da evrende providentia ile yönetilenlerin 

yasasıdır; olmuş olanların olmuş, olacak olanların da olacak olmasını sağlayan 

akıldır.
88

 Evrendeki her şey bu değişmez ve zorunlu yasaya bağlı olarak gerçekleşir. 

Bu yasaya uygun olarak gerçekleşen her şey, Khrysippos’a göre aynı zamanda 

providentianın da ürünüdür ya da providentiaya uygun olarak gerçekleşen her şey 

aynı zamanda fatumun da ürünüdür.
89

 Dolayısıyla Khrysippos’ta fatum ile 

providentia arasında tam bir denklik olduğu görülür.  

            Kendisinden önce gelen Stoacı filozofların görüşleriyle pek çok noktada 

ayrılan Poseidonios’un
90

 varlık sıralamasına göre ilk sırayı Zeus, ikincisini doğa, 

üçüncüsünü fatum alır.
91

 Buradan açıkça anlaşılır ki Poseidonios, Zenon ve 

Khrysippos gibi fatumu doğa, tanrı ya da etkin ilkeyle bir tutmaz. Bunun sebebini ve 

                                                           
84

 Tertullianus, Apologeticus, 21.10.  
85

 E. V. Arnold, a.g.e., s. 202. 
86

 Khrysippos’ta kader, κυριωτάτη ἀνάγκη (kyriôtatē anankē) olarak da tanımlanır. Bkz. 

Plutarkhos, Peri Stōikōn Enantiōmatōn, 1055e; Ç. Dürüşken, Antikçağ Felsefesi, s. 318. 
87

 A. Gellius, Noctes Atticae, 7.2.1-3.  
88

 Plutarkhos, Peri tōn Areskontōn tois Philosophois, 1.28; Arnim, Stoicorum Veterum 

Fragmenta, II, 913. 
89

 Arnim, Stoicorum Veterum Fragmenta, II, 933. 
90

 Edelstein’a göre Poseidonios felsefesi Laertios ve Aetius’ta önceki Stoa filozoflarınkine uygun 

olarak aktarılmıştır. Bkz. L. Edelstein, “The Philosophical System of Poseidonios”, The American 

Journal of Philology, Vol. 57, No. 3, Johns Hopkins University Press, 1936, s. 305.  
91

 Plutarkhos, Peri tōn Areskontōn tois Philosophois, 1.28. 



23 
 

Poseidonios’un fatum anlayışını derinlemesine kavramak için öncelikle tanrının, 

evrenin ve evrende meydana gelen sürecin açıklanması gerekir. Poseidonios’ta tanrı 

biçimi olmayan, fakat maddenin içine yayılan akli ruh olarak tanımlanır.
92

 Böylece 

tanrı dünyanın içinde, onun özündedir; ancak dünyanın yaratıcısı değil, yalnızca 

yöneticisidir.
93

 Yaratıcı değil, yalnızca yönetici olan tanrı anlayışı, Poseidonios’u 

sadece Stoacı filozoflardan değil, Platoncu yaratıcı tanrı anlayışından da ayıran 

noktadır.
94

 Çünkü Poseidonios’a göre, nitelikli madde olan öğeler dünyanın bir ilkesi 

olarak baştan beri vardır, yaratılmamışlardır.
95

 Bu düşünce Stoa felsefesiyle taban 

tabana zıttır. Çünkü Stoacı filozoflar maddeyi biçimsiz, niteliksiz ve yaratılmamış; 

öğeleri ise tanrı tarafından yaratılmış, biçimlendirilmiş ve nitelikli olarak kabul 

ederler.
96

 Poseidonios da madde ve öğeler ayrımını kabul eder; fakat ayrım yalnızca 

gerçeklik ve düşünce arasındadır.
97

 Ona göre evrenin edilgen niteliği olan madde, 

gerçeklik söz konusu olduğunda öğelerle aynıdır, yalnızca düşüncede farklılaşır. 

Yani madde düşünceyle algılanabilir olandır; gerçek olan ne varsa öğelerdir;
98

 bu da 

demektir ki yaratılmamışlardır.
99

 Poseidonios’a göre tüm şeylerin özü ve maddesi 

nitelik ve biçimden yoksun olsa da daima bir nitelik ve biçimde bulunur.
100

 Bu 

nedenle maddi nitelikler ve formlar başlangıçtan itibaren vardır. Poseidonios bu 

sonsuz niteliklerden bazılarının, özellikle de ateşin maddeyi biçimlendirme ve 

harekete geçirmede özel bir yeteneği olduğunu savunur. Bu güç, tıpkı diğer öğeler 

gibi ebedi olarak vardır. Her şey maddeden oluşmuş olduğuna göre, bu noktada 

maddi ilkenin her şeye hükmettiği açıktır. Edelstein’a göre Poseidonios’un öne 

sürdüğü bu ilke, her şeyi kendi yasasına göre meydana getiren kader olmalıdır.
101

 

Ayrıca Zenon ve Khrysippos nedeni bir şeyin öyle olmasını sağlayan ilke olarak 

                                                           
92

 L. Edelstein-I. G. Kidd, Posidonius: Vol. I, The Fragments, Cambridge University Press, 1988, s. 

104. 
93

 L. Edelstein, “The Philosophical System of Poseidonios”, s. 291-292. 
94

 A.e., s. 292. 
95

 A.e., s. 291. 
96

 Bkz. D. Laertios, 7.134-136. 
97

 Edelstein’a göre Poseidonios’un madde ve öğeler arasında kurduğu ilişki Arisoteles’in madde ile 

biçim arasındaki ilişkisine denk düşer. Ancak Poseidonios ayrımı gerçeklik ve düşünce olarak, 

Aristoteles ise aynı özün kuvvesi ve fiili olarak koyar. L. Edelstein, “The Philosophical System of 

Poseidonios”, s. 291. Aristoteles’in madde-biçim, kuvve-fiil anlayışı için bkz. Ç. Dürüşken, Antikçağ 

Felsefesi, s. 253-255. 
98

 L. Edelstein, “The Philosophical System of Poseidonios”, s. 291. 
99

 A.e., s. 292. 
100

 H. Diels, Doxographi Graeci, s. 458, f. 20. 
101

 L. Edelstein, “The Philosophical System of Poseidonios”, s. 301. 



24 
 

tanımlarken, Poseidonios nedeni üç şekilde tanımlar: neden bir şeye aittir ki o şey 

onun sebebiyle odur, [onu] ilk olarak yapan şeydir veya [onu] yaratmadan sorumlu 

olandır.
102

 Edelstein’a göre bunlardan ilki, kesinlikle ayrı bir neden olarak kabul 

edilen ve akılla özdeşleştirilmeyen maddedir; ikincisi evreni yöneten akla, üçüncüsü 

ise hareketin kaynağı olan ruhsal güce işaret etmelidir.
103

 Bu üç güç dünyayı yöneten 

tanrı, doğa ve kaderdir. Akıl (tanrı) evreni yönetir, doğa maddeleri bir arada tutar ve 

kader evrendeki hareketi yaratır.
104

 Tüm bu hiyerarşik ayrımın ötesinde 

Poseidonios’ta maddeye hükmeden ve hareketi sağlayan güç olarak kader, 

Laertios’un da belirttiği gibi her şeyin kendisine göre gerçekleştiği güçtür;
105

 fakat 

Poseidonios tarafından biricik sebep olarak görülmez. 

            Her şeyin kaderin elinde olduğu görüşü, Diogenes Laertios’tan öğrendiğimize 

göre, yukarıda görüşlerine değinilen tüm Yunan Stoacılarının ortak kabulüdür. 

Onlara göre fatum, varlıkların birbirine bağlı nedeni ya da dünyayı yöneten 

akıldır.
106

 Stoacı filozofların fatum konusunda ayrı düştükleri nokta, onun tanrının 

yöneticiliğini ve koruyuculuğunu gösteren providentia ile karşılaştırıldığı zaman 

etki alanının ve sınırının ne olduğu konusundadır. Kimilerine göre providentia 

sayesinde olan her şey fatum sayesinde de olur.
107

 Bu nedenle fatum, Zenon’un ve 

Khrysippos’un da belirttiği gibi providentia ile özdeştir. Böylece fatum, evrendeki 

görünür doğa olaylarını gerçekleştiren yönetici ilke kişiliğine bürünmesiyle fiziğe; 

providentia ile bir olmasından dolayı da dine dair bir anlam kazanır. O aynı anda 

neden, hakikat, doğa, zorunluluk ve providentia olarak belirir.
108

  

            Kleanthes’i incelediğimizdeyse fatumun yapısının değişiklik gösterdiğini, 

fatum ve providentianın farklı kavramlar olarak kabul edildiğini görürüz. 

Calcidius’un aktarımına göre, Kleanthes evrende providentia tarafından 

gerçekleştirilen her şeyin fatum tarafından gerçekleştirildiğini kabul etse de fatumun 

                                                           
102

 H. Diels, Doxographi Graeci, s. 457, f. 19. 
103

 L. Edelstein, “The Philosophical System of Poseidonios”, s. 302. 
104

 A.e., s. 301. 
105

 D. Laertios, 7.149, Çev. C. Şentuna, Ünlü Filozofların Yaşamları ve Öğretileri, s. 352. 
106

 D. Laertios, 7.149, Çev. C. Şentuna, Ünlü Filozofların Yaşamları ve Öğretileri, s. 352. 
107

 E. V. Arnold, a.g.e., s. 203. 
108

 J. Brun, a.g.e., s. 62. 



25 
 

gerçekleştirdiği her şeyin tanrının inayetiyle olduğunu kabul etmez.
109

 Böylece 

Kleanthes’te fatum fikrinin providentiadan daha kapsamlı bir hale geldiği 

görülür.
110

 Fatum, tanrılar da dâhil olmak üzere her şeyin üstünde yer alan, değişmez 

ve değiştirilemez bir güçtür. Modern araştırmacılara göre Kleanthes’in fatuma dair 

görüşü, kötülüğün varlığından tanrının sorumlu olmadığını kanıtlama girişimi olarak 

görülmelidir.
111

 Zeus’a yazdığı ilahisinde Sokrates öncesi doğa düşünürlerinden 

etkilenerek tanrıyı “doğaya içkin canlı bir varlık olarak”
112

 sunan Kleanthes, insanın 

kötü davranışları dışında, Zeus olmadan ne yerde ne gökte ne de denizde herhangi bir 

şeyin olabileceğini söyler; kötülüğün Zeus’tan değil, kötü insanların kendi 

ahmaklıklarından kaynaklandığını belirtir.
113

 Dolayısıyla kötülüğün insanın 

yaratılışıyla birlikte doğduğu anlaşılır.
114

 Bu noktada Bobzien’e göre, Zeus’u 

doğanın yaratıcısı ve her şeyi yasayla yöneten olarak tanımlayan
115

 Kleanthes’in 

felsefesinde, kötülüğün varlığından dolayı evrensel akıl yasası ile gerçeklik arasında 

bir uyumsuzluk vardır.
116

 Ancak düzensizliği düzene çeviren tanrı, Kleanthes’e göre 

sonunda iyi ve kötüyü birbiriyle uyumlu hale getirir; hepsi ebedi aklın hükmüne 

girer.
117

 İyilik ve kötülüğün varlığı üzerindeki tartışmalar, Kleanthes dışındaki 

Stoacıları da fatumun iş görme alanının providentianın üzerinde olduğu sonucuna 

götürür. Aulus Gellius, Khrysippos’un iyilik ve kötülüğün varlığı üzerine görüşlerini 

açıklarken onun kötülüğü tanrısal öngörüye bağlamadığını yahut iyilik ve kötülüğün 

var olmasının tanrısal öngörünün varlığına zıtlık oluşturmadığını aktarır: Çünkü 

Khrysippos’a göre kötülüğün var olması, iyiliğin var olmasının bir koşuludur; hiçbir 

şey zıddı olmadan var olamaz ve bu, doğal zorunluluktan kaynaklanır. Tanrısal 

öngörünün kötülüğün yaratıcısı olduğunu kabul etmeyen Khrysippos, bu durumun 

onun iyi olan doğasıyla bağdaşmayacağını savunur. Zira tanrısal öngörünün yarattığı 

                                                           
109

 Arnim, Stoicorum Veterum Fragmenta, II, 933. 
110

 E. V. Arnold, a.g.e., s. 203. 
111

 Bkz. E. V. Arnold, a.g.e., s. 203; K. Algra, “Plutarch and the Stoic Theory of Providence”, Fate, 

Providence and Moral Responsibility in Ancient, Medieval and Early Modern Thought, Ed. P. 

D’Hoine-G. V. Riel, Leuven University Press, Leuven, 2014, s. 123. 
112

 Ç. Dürüşken, Antikçağ Felsefesi, s. 308-309. 
113

 Kleanthes, Hymnos eis Dia, 16-17. 
114

 E. Asmis, “Myth and Philosophy in Cleanthes’s Hymn to Zeus”, Greek, Roman, and Byzantine 

Studies, Vol. 47, 2007, s. 422. 
115

 Kleanthes, Hymnos eis Dia, 2. 
116

 S. Bobzien, Determinism and Freedom in Stoic Philosophy, s. 347.  
117

 Kleanthes, Hymnos eis Dia, 19-21. 



26 
 

her şeyin doğası gereği iyi olması zorunludur. Fakat o, iyi şeyleri yaratırken 

kötülükler de açığa çıkar. Ancak bunlar doğa nedeniyle değil, Khrysippos’un 

κατὰ παρακολούθησιν (kata parakolouthēsin, Lat. per sequellas necessarias, 

kaçınılmaz sonuç) olarak adlandırdığı, olaylar arasında birbirini takip eden karşılıklı 

ilişkiyi, değişmez ve zorunlu sonucu temsil eden zorunluluktan dolayı ortaya 

çıkar.
118

 Khrysippos’un burada bahsettiği zorunluluk, olaylar arasındaki sürekliliği 

ve bağlılığı temsil eden, şeylerin öyle olmasını sağlayan zorunluluk olarak görülen 

fatuma işaret etmelidir. Çünkü Arnold’ın da ifade ettiği gibi kader kavramından 

yaşam ya da anlam sahibi olan şeyleri çıkardığımızda geriye “doğal zorunluluk” 

kalır. Doğal zorunluluğu, başka bir deyişle kaçınılmaz sonucu kavradığımızdaysa 

iyinin neden kötüden bağımsız olarak var olamayacağı açığa çıkar.
119

 Bu düşünceyi 

destekleyen bir diğer anlayış, Bobzien’in de belirttiği gibi fatum Khrysippos ve 

Zenon tarafından tanrıyla özdeş olarak kabul edilse de onun tanrının bütün sıfatlarına 

sahip olmamasıdır. Tanrının mutluluk içindeki kusursuzluğu, kötülükten uzak ve 

iyiliksever olması gibi özellikleri hiçbir zaman fatuma atfedilmemiştir. Bununla 

beraber fatumun tüm özellikleri, nedenler silsilesi olmasının dışında tanrıyla eştir.
120

  

            Sonuç olarak, tüm bu tanımlamaların ötesinde Stoa felsefesinde fatumun 

değişmez nedenler dizisi ve evren yasası olduğu konusunda bir uzlaşma söz 

konusudur. Providentianın iş görme alanından daha kapsamlı olsun ya da olmasın 

onun kaynağı tanrısaldır.
121

 Bunun yanında fatuma dair göze çarpan bir diğer unsur 

ise, onun dünyanın yapısında yer alan doğal bir gerçeklik olmasıdır. Çünkü fatum 

doğanın dışında değil, ona içkin olan şeydir; dünyanın yapısında ve varlıkları 

canlandıran yaşamın içinde yer alan doğal, ahlaki ve teolojik bir ilkedir.
122

  

            Fatumun evrendeki zorunluluğu temsil etmesi, Stoa felsefesinde insanın 

özgür iradesinin olmadığı ve tam da bu yüzden davranışlarından sorumlu 

tutulamayacağı gibi sorunlar ortaya çıkarır. Bu anlayışa göre davranışlarını kendisi 

belirleyemeyen, zorunlu olarak fatumun isteğine göre davranan insanın ahlaki olarak 

                                                           
118

 A. Gellius, Noctes Attiacae, 7.1.1-9. 
119

 E. V. Arnold, a.g.e., s. 208. 
120

 S. Bobzien, Determinism and Freedom in Stoic Philosophy, s. 47. 
121

 Bkz. Seneca, De Providentia, 5.8, Çev. Ç. Dürüşken, Tanrısal Öngörü, Kabalcı Yayınevi, 

İstanbul, 2007, s. 65. 
122

 J. Brun, a.g.e., s. 63. 



27 
 

kötü ya da iyi olması kendisinin değil, fatumun kontrolündedir. Diğer bir problem 

ise, her şeyin fatuma göre belirlendiği dünyada insanın bir şey yapmaya gereksinim 

duymayacağı yönündedir. Çünkü olacak olan şey zorunlu olarak olacaksa, insan bir 

şey yapsa da yapmasa da o şey olacaktır, dolayısıyla insanın herhangi bir eylemde 

bulunmasına gerek yoktur. Böylece Stoa felsefesinin fatum anlayışına karşı 

geliştirilen argümanlar üç yolla dile getirilir: İnsanın özgür iradesi yoktur, tutum ve 

davranışlarından kişi değil, fatum sorumludur; fatum anlayışı insanı eylemsizliğe 

iter.  

            Fatum sebebiyle insanın özgür iradesinin olmadığına dair yapılan karşı çıkışa 

Stoa felsefesinin verdiği cevabı, Cicero’nun De Fato’sunda buluruz. Cicero, 

Khrysippos’un zorunluluğu reddettiği, ama aynı zamanda hiçbir şeyin önceden 

belirlenmemiş nedenler olmaksızın meydana gelmediğini iddia ettiği için nedenleri 

tam ve esas (perfectae et principales) nedenler ile yardımcı ve takip eden 

(adiuvantes et proximae) nedenler olmak üzere ayırdığını aktarır. Böylece 

Cicero’ya göre Khrysippos [özgür iradenin varlığını kanıtlamak için] hem 

zorunluluktan kaçacak, hem de kaderi elinde tutacaktır.
123

 Tam ve esas nedenler, etki 

ettikleri şeylerin bizatihi yeterli nedenleri olarak tanımlanır; yardımcı ve takip eden 

nedenler ise etkiyi yaratmamakla beraber etkinin var olması için gerekli olan 

nedenlerdir.
124

 Dolayısıyla bu nedenleri Botros’un tanımladığı gibi içsel ve dışsal 

nedenler olarak tanımlamak da mümkündür.
125

 Bobzien bu iki neden türünün birlikte 

bulunamayacağını, ancak birbirlerine alternatif olanaklar olduğunu belirtir.
126

 

Khrysippos’a göre her şeyin kadere göre meydana geldiğini söylemek, aslında her 

şeyin önceden varolan nedenlerden (causae antecedentes) meydana geldiğini 

söylemektir; bu da yardımcı ve takip eden nedenlere işaret eder. Oysa her şeyin tam 

ve esas nedenlerle kadere göre meydana geldiği söylenseydi, bu nedenler insanın 

denetiminde olmadığından arzu (appetitus) da insanın denetiminde olmazdı.
127

 

Khrysippos’un bu ayrımı yapmaktaki amacı, kaderin “zorunluluğu” kesin bir şekilde 

                                                           
123

 Cicero, De Fato, 18.41.  
124

 A. J. Kleywegt, “Fate, Free Will, and the Text of Cicero”, Mnemosyne, Forth Series, Vol. 26, 

Brill, 1973, s. 342. 
125

 S. Botros, “Freedom, Causality, Fatalism and Early Stoic Philosophy”, Phronesis, Vol. 30, No. 3, 

Brill, 1985, s. 281. Ayrıca bkz. S. Bobzien, “Chrysippus’ Theory of Causes”, s. 205.  
126

 S. Bobzien, “Chrysippus’ Theory of Causes”, s. 206. 
127

 Cicero, De Fato, 18.41. 



28 
 

gerektirmediğini göstermektir.
128

 Bu nedenle Kleyweght’e göre Khrysippos bu yolla 

kaderi “zorunluluk” ile değil, “nedensellik” ile eş değer hale getirmiştir.
129

 Bu da 

karşımıza iki sonuç çıkarır: Hiçbir şeyin önceden varolan nedenler olmadan meydana 

gelemeyeceği ile meydana gelen her şeyin zorunlu olmadığı.
130

 Bu sonuçlardan ilki 

tüm Stoa fiziğinin üstüne kurulu olduğu, her şeyin kader tarafından gerçekleştirildiği 

iddiasına; ikincisiyse ahlak için önkoşul olarak görülen insan iradesinin varlığına 

işaret eder; dolayısıyla Stoa felsefesinde bu iki sonuç da vazgeçilmezdir.
131

 Bu 

fikirler Khrysippos’ta şu şekilde temellendirilir: Fatum kavramına işaret eden 

nedenler tam ve esas nedenler olmak zorunda değildir, bu nedenler basitçe yardımcı 

ve takip eden nedenler grubuna dâhil olabilir. Bu bağlamda insan davranışları, sadece 

önceki bir olayın var olması zorunluluğu bağlamında fatum tarafından belirlenir, 

başka deyişle dürtülerini harekete geçirerek insanda bir izlenim oluşturması 

bağlamında; bununla beraber insan iradesi ya da aklı buna onay vermeyebilir.
132

 

Khrysippos, bu onaylamanın (assensio) izlenim (visum) olmaksızın 

gerçekleşemeyeceğini söylese de izlenim temel değil, takip eden neden olduğu için
133

 

insan arzusu ya da iradesine dokunulmamış olur.
134

 Nitekim Dürüşken’in de belirttiği 

gibi, kırmızı bir duvar olduğuna ikna olmak için izlenim yeterli değildir; aklın bu 

izlenimi onaylaması gerekir; bu ise “özne tarafından bir değerlendiriliştir, duyuların 

otomatik bir işlemi değildir.”
135

 Dolayısıyla her şeyin kadere göre meydana 

gelmesini sağlayan yardımcı ve takip eden nedenler insanın özgür iradesine bağlı 

olmazken; tam ve esas nedenler insanın özgür iradesine tabidir. Stoa felsefesinin 

özgür iradeye yer bırakmadığını iddia edenler, bu nedenler arasındaki farkı 

anlayamamaktadır.
136

 Cicero’nun aktarımına göre Khrysippos söz konusu nedenleri 

silindir örneğiyle açıklar: Silindiri ileriye doğru iten bir kişi silindire hareketin 

başlangıcını verir; hareket etmesini sağlayan yuvarlaklığını, yani yuvarlanabilir olma 

özelliğini değil. Silindire hareketin başlangıcını vermek yardımcı ve takip eden 

                                                           
128

 S. Bobzien, “Chrysippus’ Theory of Causes”, s. 206. 
129

 A. J. Kleywegt, a.g.e., s. 349. 
130

 S. Bobzien, “Chrysippus’ Theory of Causes”, s. 208. 
131

 E. V. Arnold, a.g.e., s. 211. 
132

 A. J. Kleywegt, a.g.e., s. 342. 
133

 Cicero, De Fato, 18.42. 
134

 J. Kleywegt, a.g.e., 342-343.  
135

 Ç. Dürüşken, Antikçağ Felsefesi, s. 306. 
136

 S. Bobzien, “Chrysippus’ Theory of Causes”, s. 209. 



29 
 

nedenlerdir; fakat silindirin bu ilk itme hareketinden sonraki yuvarlanışı onun kendi 

gücüne ve doğasına bağlıdır, bu ise tam ve esas nedendir.
137

 Bu nedenleri Brun’ün 

örneğiyle açıklarsak, bugün yağmurun yağması geçmişte yer alan bir dizi neden 

sebebiyledir; yani yardımcı ve takip eden nedenler sebebiyledir; fakat insanın 

yağmur altında nasıl davranacağı kendi iradesine bırakılmıştır; yani burada söz 

konusu olan nedenler tam ve esas nedenlerdir.
138

 Khrysippos’un nedenler öğretisiyle 

insana özgür iradesini kazandırması, Stoacı kader anlayışına karşı geliştirilen ikinci 

argümana da cevap oluşturur. Bu durumda özgür irade söz konusuysa tutum ve 

davranışlarından da insanın kendisi sorumludur, kader değil. Nitekim yukarıda 

belirtildiği gibi
139

 Kleanthes de ahlaki kötünün insan kaynaklı olduğunu belirterek 

sorumluluğu insanın omuzlarına yükler. Khrysippos’un zorunluluktan kurtulup, 

insanın özgür iradesinin olduğunu kanıtlamasının bir başka biçimi ise De Fato 

7.13’te, gelecekte olmayacak bir şeyin olabilirliğini savunmasıyla ortaya çıkar. 

Khrysippos bir mücevherin gelecekte asla kırılmayacak olsa bile kırılabilir olduğunu 

iddia eder.
140

 Ancak Botros, Khrysippos’un bu iddiasının, insanın özgür iradesi 

olduğuna ya da kırılmayacak olan bir mücevheri kırabilecek bir güce sahip olmasına 

değil, maddenin asla ortaya çıkaramayacağı potansiyel bir güce sahip olabileceğine 

işaret ettiğini belirtir.
141

  

            Stoacı kader anlayışının insanı eylemsizliğe ya da tembelliğe ittiğine yönelik 

karşı görüş de yine Khrysippos tarafından cevaplandırılır. Khrysippos “birisinin 

kaderinde hastalığından dolayı ölmek varsa doktor çağırsa da ölecektir, çağırmasa da 

ölecektir”, gibi insan eylemini önemsiz kılan ifadeleri kabul etmez. Bu ifade tarzı 

ona göre aldatıcıdır; çünkü kaderde iyileşmek gibi doktor çağırmak da vardır. 

Khrysippos bu düşüncesini gerçeklikte basit ve birbirine bağlı (simplicia et 

copulata) durumların var olduğunu söyleyerek kanıtlamaya çalışır. Örneğin 

“Sokrates şu gün ölecek”, basit bir durumu gösterir ve bu durumda Sokrates bir şey 

yapsa da yapmasa da öleceği gün önceden belirlenmiştir. Fakat “Laius, Oedipus 

adında bir çocuğa sahip olacak”, gibi bir önermede birbirine bağlı bir durum vardır 

                                                           
137

 Cicero, De Fato, 18.43; E. V. Arnold, a.g.e., s. 212. 
138

 J. Brun, a.g.e., s. 86. 
139

 Bkz. s. 25. 
140

 Cicero, De Fato, 7.13. 
141

 S. Botros, a.g.e., s. 282. 



30 
 

ve bu durumda “Laius bir kadınla beraber olsa da olmasa da Oedipus adında bir 

çocuğu olacaktır”, gibi insanı eylemden alıkoyan bir önerme artık söylenemez. 

Cicero’nun aktardığına göre Khrysippos, bu duruma aynı kaderin hükmüne bağlı 

olan anlamında ortak kaderli (Lat. confatalis; Yun. συνειμαρμένον, 

syneimarmenon) ismini verir ve Laius’un Oedipus adında bir çocuğu olması için 

aynı zamanda bir kadınla beraber olmasının zorunlu olduğunu belirtir. Çünkü 

Laius’un kaderinde bir çocuk sahibi olması gibi, bir kadınla beraber olması da 

vardır.
142

 Khrysippos’un basit ve birbirine bağlı durumlardaki ayrımdan yola çıkarak 

ulaştığı aynı kaderin hükmüne bağlılık açıklaması ve bununla birlikte gelişen kader 

tarafından getirilen zorunluluk, insanın özgür iradesini kısıtlayan bir diğer unsur 

olarak görülebilir.
143

 Ancak Khrysippos’un bu argümana karşı verdiği cevabın 

Diogenianos tarafından yapılan aktarımını incelemek, konuyu aydınlatmamızda 

yardımcı olacaktır; nitekim Cicero ve Diogenianos’un Khrysippos’un görüşlerini 

yorumlamalarında ve aktarmalarında farklılıklar mevcuttur. Diogenianos, 

Khryssippos’a göre birbirine bağlı durumların, insanın onların olmasını istemesinden 

ayrı olarak gerçekleşemeyeceğini, çünkü bu durumların gerçekleşmesinin insanın 

yapma isteğine bağlı olarak kaçınılmaz olduğunu aktarır. Bununla beraber insan 

isteğine bağlı olan şeyler kader tarafından kuşatılmıştır; başka deyişle insan isteğine 

bağlı olan şeyler, tıpkı evrendeki diğer şeyler gibi, nedensel bağ olan kaderin içinde 

saklıdır; ancak olaylar sadece ona ilişkin eylem, insanın isteğiyle gerçekleştirilirse 

var olacaklardır. Diogenianos konuya ilişkin şu örnekleri verir: Bir giysinin 

yıpranmayacağı basitçe değil, kişinin ona özen gösterilmesiyle birlikte belirlenmiştir 

ya da bir erkeğin çocuk sahibi olacak olması, onun bir kadınla beraber olmasını 

“istemesiyle” birlikte belirlenmiştir. Böylece Cicero ve Diogenianos’un aktarımları 

arasındaki fark açığa çıkar: Cicero’da zorunlu koşul olarak verilen şey eylemin 

kendisidir (Laius’un Oedipus adında bir çocuğu olması için bir kadınla beraber 

olması), Diogenianos’ta ise insanın o eylemi yapma isteğidir (Laius’un Oedipus 

adında bir çocuğa sahip olmak için bir kadınla beraber olmayı istemesi).
144

 

Dolayısıyla nedensel bağ olan kader, olayları kuşatsa ve içinde barındırsa da 

                                                           
142

 Cicero, De Fato, 12.29-13.30. 
143

 Bkz. S. Botros, a.g.e., s. 289-292; J. Brun, a.g.e., s. 85. 
144

 S. Bobzien, Determinism and Freedom in Stoic Philosophy, s. 209-212; Diogenianos’un 

aktarımı için bkz. Arnim, Stoicorum Veterum Fragmenta, II, 998. 



31 
 

Diogenianos’un açıklamasında Khrysippos, insana hem eylemlerinde özgür iradeyi 

vermiş hem de onu eylemsizlikten kurtarmıştır.   

            Stoa felsefesine göre fatumdan sonra evrenin ikinci büyük gücü ise 

providentiadır. Eski Yunanca karşılığı πρόνοια (pronoia) olan ve öngörü, önsezi, 

önceden bilme olarak çevirebileceğimiz providentianın Stoa felsefesinde ifade ettiği 

içerik, Dürüşken’in de Türkçeye çevirdiği gibi “tanrısal öngörü” anlamında 

karşılığını bulur.
145

 Nitekim Cicero’nun De Natura Deorum’unda Stoacı Balbus da 

πρόνοια kavramının yalnızca “öngörü” olarak tanımlanmasının eksik bir ifade 

olduğunu belirtir; çünkü Stoacı providentia tanrıların öngörüsünü (providentia 

deorum) gösterir
146

 ve bu anlamıyla tanrının evren üzerindeki yönetici gücünü, 

kontrolünü ve koruyuculuğunu temsil eder. Stoa felsefesinin providentiaya dair 

yaptığı en yaygın tanım, evrenin tanrısal öngörü tarafından yönetildiğidir. 

Providentia evreni kucaklayan, koruyan, her şeyin işe yaramasını ve uyum içinde 

olmasını planlayan ve öngören güçtür.
147

 Providentianın Stoa felsefesinde ihtiva 

ettiği anlam, Sokrates öncesi doğa filozoflarına kadar götürülebilir olmakla birlikte
148

 

Stoa felsefesinin providentia anlayışının esas kökleri Platon’da bulunur.
149

 Bu 

nedenle Yunan-Roma düşüncesindeki tanrısal öngörü anlayışını yalnızca Stoa 

felsefesine atfetmek yanlış olacaktır. Diogenes Laertios’un aktardığına göre Yunan 

felsefesinde πρόνοια kavramını kullanan ilk filozof Platon’dur.
150

 Ancak Stoa 

felsefesinde olduğu gibi, Platon’da da kavramı tanrının öngörüsü olarak anlamak 

gerekir. Özellikle Nomoi (Yasalar) adlı diyalogundaki tanrısal öngörü anlayışıyla 

Stoacıları etkileyen Platon’a göre
151

 tanrı, öngörüsünün bir özelliği olarak dünyayı 

olabilecek en iyi biçimde yaratmış, onu canlı ve akılla donatılmış bir varlık 

kılmıştır.
152

 Her şey, iyilik sahibi olan
153

 ve tüm dünyayla ilgilenen tanrı tarafından 

                                                           
145

 Seneca, De Providentia, Çev. Ç. Dürüşken, Tanrısal Öngörü, Kabalcı Yayınevi, İstanbul, 2007. 
146

 Cicero, De Natura Deorum, 2.28.73-74, Çev. Ç. Menzilcioğlu, Tanrıların Doğası, s. 239.  
147

 Bkz. Cicero, De Natura Deorum, 2.10.28; 2.22.58, Çev. Ç. Menzilcioğlu, Tanrıların Doğası, s. 

193; 221. 
148

 M. Dragona-Monachou, “Divine Providence in the Philosophy of the Empire”, ANRW, Vol. 36.7, 

Berlin-New York, 1994, s. 4419-4420. 
149

 A.e., s. 4419-4420; P. Frick, Divine Providence in Philo of Alexander, Mohr Siebeck, Tübingen, 

1999, s. 5.  
150

 D. Laertios, 3.24, Çev. C. Şentuna, Ünlü Filozofların Yaşamları ve Öğretileri s. 139. 
151

 M. Dragona-Monachou, a.g.e., s. 4420. 
152

 Platon, Timaios, 30c.  



32 
 

bütünün korunması ve mükemmelliği amacıyla bir sistem içinde düzenlenmiştir.
154

 

Bu düzende tanrı bütünü gözettiği kadar özeli de gözetir
155

 ve kötülüğün yaratıcısı 

değildir.
156

 Kısaca değindiğimiz Platon’un bu görüşleri, görüleceği üzere 

providentia kavramının ve bu kavram etrafında ortaya çıkan sorulara yanıt 

vermesinde Stoa felsefesinin üzerinde yükseldiği zemindir.  

            Stoa felsefesinde tanrının doğası araştırılmadıkça providentianın ve onun 

gücünün açıklığa kavuşturulması imkânsız hale gelir. Bu nedenle açıklamamıza ilkin 

Stoa düşüncesindeki tanrı anlayışını araştırmakla başlamamız gerekir. Her şeyden 

önce belirtilmelidir ki Stoa filozofları için tanrının var olmaması söz konusu değildir. 

Bu konudaki fikirlerini Cicero’nun De Natura Deorum’unda bulduğumuz 

Kleanthes’e göre insanı tanrının varlığına dört temel neden götürür: İlk neden 

gelecekte olacakların sezilmesi, yani kehanetin varlığıdır; çünkü tanrılar verdikleri 

işaretler aracılığıyla insanlara gelecekteki olayları bildirirler. İkincisi, insanın 

yeryüzünden edindiği sayısız nimet; üçüncüsü fırtına, yıldırım, gök gürültüsü, 

deprem gibi doğada karşılaşılan pek çok olayın insan ruhunda yarattığı korkudur. 

Dördüncü ve en önemli neden ise, gökyüzündeki nizam ve intizamın bu düzende 

rastlantıya yer vermediğini, aksine sonsuz ve sınırsız geçmişten bu yana hiç 

sapmadan peş peşe gelen onca doğal hareketin bir akıl tarafından yönetildiğini 

göstermesidir.
157

 Böylece Stoa felsefesinde evrenin düzeninin, tanrının varlığının en 

büyük işareti olduğu anlaşılır. Çünkü Stoacılara göre evrenden daha kusursuz bir şey 

yoktur,
158

 evren olabilecek en iyi özlerden var edilmiştir
159

 ve tam da bu sebepten 

Platon’daki gibi
160

 yaratılabilecek en iyi evrendir. Bunu gökyüzündeki hareketlerin, 

evreni oluşturan tüm parçaların düzeninden ve uyumundan çıkarmak mümkündür.
161

 

Bu mükemmel düzenden ise tanrıların varlığı zorunlu olarak ortaya çıkar. Çünkü 

                                                                                                                                                                     
153

 Platon, Nomoi, 903b. 
154

 Platon, Nomoi, 903b. 
155

 Platon, Nomoi, 900c-d. 
156

 Platon, Politeia, 617e. 
157

 Cicero, De Natura Deorum, 2.4.12-5, 16, Çev. Ç. Menzilcioğlu, Tanrıların Doğası, s. 175-181.  
158

 Cicero, De Natura Deorum, 2.13.37, Çev. Ç. Menzilcioğlu, Tanrıların Doğası, s. 201. 
159

 Cicero, De Natura Deorum, 2.34.86, Çev. Ç. Menzilcioğlu, Tanrıların Doğası, s. 251. 
160

 Platon, Timaios, 29e-30b; K. F. Johansen, A History of Ancient Philosophy: From the 

Beginnings to Augustine, Trans. H. Rosenmeier, Routledge, London-New York, 1999, s. 265. 
161

 Cicero, De Natura Deorum, 2.39.98-2.40.104, Çev. Ç. Menzilcioğlu, Tanrıların Doğası, s. 263-

267. 



33 
 

böyle bir düzen, tıpkı bedeni bir arada tutan ruh gibi, onu oluşturan tüm parçalara 

nüfuz etmiş olan tanrısal soluk tarafından birbirlerine kenetlenmemiş olsaydı, insanın 

gözleri önünde serili olan uyum imkânsız hale gelirdi.
162

 Bunun yanı sıra doğadaki 

düzenin yeryüzündeki tek akıllı varlık olan insan tarafından yaratılamayacağı da 

aşikârdır; bu düzen insan zihninden, yeteneğinden ve gücünden daha yüce bir 

varlığın ürünü olmalıdır; öyleyse ona tanrı demek Stoacı filozoflarca bir 

zorunluluktur.
163

  

            Fatum kavramını açıklarken belirttiğimiz üzere, Stoa felsefesinde evrenin iki 

ilkesi vardır: niteliksiz ve edilgen olan madde ile bu maddeye etki eden akılsal 

neden. Tanrı bu ilkelerin etken ve yaratıcı kısmında yer alır. O ölümsüz, akıllı, 

mutluluk içinde kusursuz ve hiçbir kötülüğün kendisine erişemediği varlıktır.
164

 Stoa 

felsefesinde evrenin yaratıcısı olan tanrı, hem genel olarak hem de her şeyin içine 

yayılan özel bir parçası olarak her şeyin babasıdır.
165

 Yani etki ettiği maddeye nüfuz 

eden tanrı, yarattığı madde ile bir ve aynı şeydir; böylece o aynı zamanda evren,
166

 

aynı zamanda doğa, aynı zamanda da akıl ve yasadır. Var etmek üzere kendi yolunda 

ilerleyen yaratıcı ateştir.
167

 Stoacı tanrı tanımlamalarına göre aslında o her şeydir, 

çünkü bizzat bütünün kendisini temsil eder: Evrenin ve maddenin her bir noktasına 

yayılmış ve nüfuz etmiştir. O evreninin tümüne yayılırken kendisinden yola çıktığı 

maddenin değişimlerinden de isimler alan ruhtur.
168

  

 

“[Khrysippos] ait enim vim divinam in ratione esse positam et in 

universae naturae animo atque mente, ipsumque mundum deum dicit esse 

et eius animi fusionem universam, tum eius ipsius principatum qui in 

mente et ratione versetur, communemque rerum naturam [universam] 

atque omnia continentem, tum fatalem vim et necessitatem rerum 

futurarum, ignem praeterea [et] eum quem ante dixi aethera, tum ea quae 

natura fluerent atque manarent, ut et aquam et terram et aёra, solem 

lunam sidera universitatemque rerum qua omnia continerentur, atque 

etiam homines eos qui inmortalitatem essent consecuti. Idemque disputat 

                                                           
162

 Cicero, De Natura Deorum, 2.7.19, Çev. Ç. Menzilcioğlu, Tanrıların Doğası, s. 185. 
163

 Cicero, De Natura Deorum, 2.6.16, Çev. Ç. Menzilcioğlu, Tanrıların Doğası, s. 181. 
164

 D. Laertios, 7.147, Çev. C. Şentuna, Ünlü Filozofların Yaşamları ve Öğretileri, s. 351. 
165

 D. Laertios, 7.147, Çev. C. Şentuna, Ünlü Filozofların Yaşamları ve Öğretileri, s. 351. 
166

 K. F. Johansen, a.g.e., s. 473. 
167

 Cicero, De Natura Deorum, 2.22, 57, Çev. Ç. Menzilcioğlu, Tanrıların Doğası, s. 221. 
168

 Plutarkhos, Peri tōn Areskontōn tois Philosophois, 1.7. 



34 
 

aethera esse eum quem homines Iovem appellarent, quique aёr per maria 

manaret eum esse Neptunum, terramque eam esse quae Ceres diceretur, 

similique ratione persequitur vocabula reliquorum deorum.” 

“Khrysippos, tanrısal güç akılda, evrenin ruhunda ve zihnindedir der ve 

şöyle devam eder: Evren tanrıdır; her tarafa yayılan evren ruhu tanrıdır; 

bu ruhun zihinde ve akılda bulunan yönetici ilkesi tanrıdır, evrenin ortak 

ve her şeyi bağrına basan doğası tanrıdır, önceden belirlenmiş yazgı ve 

gelecekte olacakları yöneten kaçınılmazlık tanrıdır; sonra demin esir 

dediğim o ateş tanrıdır; ayrıca su, toprak, hava gibi doğadan yayılan ve 

doğada kalan her şey tanrıdır; Güneş, Ay, yıldızlar ve her şeyi kucaklayan 

evrensel birlik tanrıdır; hatta ölümsüzlüğe ermiş olan insanlar da tanrıdır. 

Yine Khrysippos’a göre insanların Iuppiter dedikleri esirdir, Neptunus 

denizin içine işleyen havadır, Ceres diye adlandırılan da topraktır. Geri 

kalan öteki tanrıların adlarını da benzer bir yöntemle sıralar.”
169

 

 

Cicero’nun De Natura Deorum’unda yer alan Khrysippos’un tanrı tanımlamalarının 

da gösterdiği üzere, Stoa felsefesinde tanrı kavramı pek çok anlama sahiptir ve bu 

anlamlara bir toplam olarak bakıldığında Stoacı tanrı görüşünün baştan itibaren onun 

etkin olduğu anlayışı üzerine temellendiği anlaşılır. Onlar için başka türlü bir tanrı 

mümkün değildir: Tanrı vardır ve tüm kudretiyle evrene egemendir; onun hem 

yaratıcısı hem de düzenleyicisi ve yöneticisidir. Dolayısıyla tanrının var olması ve 

eylemde bulunması, Stoacı filozoflar nezdinde bir ve aynı şeydir; birini reddeden, 

diğerini de reddetmiş olur. Bu nedenle Stoa felsefesinde tanrının varlığını kabul 

etmek, aynı zamanda tanrısal öngörüyü ve onun gücünü de kabul etmek anlamına 

gelir. Çünkü Arnold’ın da belirttiği üzere Stoa felsefesinde tanrının varlığı, aslında 

providentianın varlığından çıkarılır.
170

 Tanrının varlığı kanıtlanırken bile doğadaki 

düzen delil olarak gösterilir ki bu da onun yaratıcı ve yönetici gücünün Stoacılar için 

en belirgin işaretidir. Çünkü Stoacılara göre üstün bir akıl, yani tanrı tarafından her 

bir ayrıntısı tek tek tasarlanan evren canlı bir varlıktır ve onu yöneten de yine bu 

üstün akıl, yani tanrıdır. Benzer şekilde tanrının var olduğuna ya da yönetici güç 

olduğuna dair yapılan Stoacı tanımlar, aynı zamanda onun doğasına dair yapılan 

açıklamaları da kapsar.
171

 Bu nedenle Stoacı filozoflar için tanrının varoluşu, doğası 

                                                           
169

 Cicero, De Natura Deorum, 1.15.39-40, Çev. Ç. Menzilcioğlu, Tanrıların Doğası, s. 76-77.  
170

 E. V. Arnold, a.g.e., s. 204. 
171

 K. Algra, “Stoic Theology”, The Cambridge Companion to the Stoics, Ed. B. Inwood, 

Cambridge University Press, 2003, s. 160. 



35 
 

ve evrenin yapısı arasında sürekli ve kopmaz bir bağ olduğu açık bir şekilde ortaya 

çıkar. 

            Tanrı kanıtlamasının bizi ulaştırdığı tanrısal öngörü, “tanrının kendi 

yarattıkları ve kendi evreni üzerine olan kontrollü bakışı, yaşamın en küçük 

ayrıntısına egemen olan ve kontrolü altında tutan ilahi gücüdür.”
172

 Bu güç, evrenin 

ve evrendeki tüm parçaların başından itibaren kendisine göre düzenlendiği ve her 

zaman kendisine göre yönetildiği güçtür.
173

 Stoa felsefesinde bu gücün varlığı 

yalnızca akılla
174

 ve üç aşamada ispat edilir: İlk olarak tanrıların varlığı, ikinci olarak 

bütün her şeyin doğaya boyun eğdiği ve her şeyin o doğa tarafından en güzel biçimde 

yönetildiği kanıtlanır. Son olaraksa gökyüzündeki ve yeryüzündeki şeylere karşı 

duyulan hayranlık delil olarak gösterilir.
175

 İlk aşama, yukarıda değinildiği üzere 

tanrının varlığının önkabulüdür; çünkü evrenin aynı anda yaratıcısı, yöneticisi, 

koruyucusu ve ruhu olan tanrıyı inkâr etmek, Stoa felsefesinin üzerine kurulu olduğu 

temelleri yok eder. İkinci aşama, Stoa felsefesinin mükemmel evren anlayışıyla 

ilintilidir. Yaratılabilecek en güzel evreni yaratan tanrı, aynı zamanda onu en güzel 

şekilde yönetendir. Son aşama ise, insanın onun yarattıkları karşısında duyduğu 

huşuyu ifade eder ki onun yarattığı her şey birbiriyle uyum içindedir. Bu 

tanımlamalardan yola çıkarak, providentianın eseri ve işleriyle gözler önünde serili 

olduğu fikrine ulaşılır.
176

 Çünkü tanrının eseri olan evren, yine zorunlu olarak onun 

iradesi ve öngörüsüyle yönetilir.
177

 Tanrısal öngörü, özellikle “evrenin varlığını 

sürdürmesi için öncelikle en uygun şartları sağlamakla, sonra hiçbir şeyini eksik 

bırakmamakla, ama özellikle evreni eşsiz bir güzelliğe ulaştırmakla ve süslemekle” 

ilgilenir.
178

 Bu güzellik anlayışı da tanrıyı ve tanrısal öngörüyü kanıtlayan doğada ve 

doğa olaylarında yatar. Bu açıklamadan sonra tanrısal öngörünün Stoacılarca kanıtı, 

dünyanın tanrısal akıldan pay alan insanlar için yaratılmış olduğudur.
179

 Cicero’nun 

                                                           
172

 Seneca, De Providentia, Çev. Ç. Dürüşken, Tanrısal Öngörü, s. 19. 
173

 Cicero, De Natura Deorum, 2.30.75, Çev. Ç. Menzilcioğlu, Tanrıların Doğası, s. 239-241. 
174

 D. Laertios, 7.52, Çev. C. Şentuna, Ünlü Filozofların Yaşamları ve Öğretileri, s. 320. 
175

 Cicero, De Natura Deorum, 2.30.75, Çev. Ç. Menzilcioğlu, Tanrıların Doğası, s. 239-241. 
176

 E. V. Arnold, a.g.e., s. 204. 
177

 Cicero, De Natura Deorum, 2.31.80, Çev. Ç. Menzilcioğlu, Tanrıların Doğası, s. 244. 
178

 Cicero, De Natura Deorum, 2.22.58, Çev. Ç. Menzilcioğlu, Tanrıların Doğası, s. 220-221: 

“…primum ut mundus quam aptissimus sit ad permanendum, deinde ut nulla re egeat, maxume autem 

ut in eo eximia pulchritudo sit atque omnis ornatus.” 
179

 E. V. Arnold, a.g.e., s. 204-205. 



36 
 

aktardığı üzere evren, tanrılar ile insanların ortak evidir; insanlar ve tanrılar için 

yaratılmıştır. Evrendeki şeyler ise insanın memnuniyeti için tasarlanmıştır.
180

 Doğayı 

gözlemleyen insan kolaylıkla fark edecektir ki tanrı, içindeki tüm varlıklarla beraber 

evreni insanların hizmetine sunmuştur. Onun akıllı olmayan, tanrısal olandan pay 

almayan varlıklara evreni bahşetmesi, tanrısal doğasına aykırı olarak görülür.
181

 Bu 

görüşe göre hayvanların ve bitkilerin yaratılması esas amacın dışında kalsa da tüm 

evreni koruyan ve kollayan tanrı, yine de varlıklarını korumaları için onları gereken 

şekilde donatmıştır.
182

  

            Tanrısal öngörü kanıtlandıktan sonra, sıra Stoa felsefesinde kötülüğün yerini 

anlamaya gelir. Fatum ve providentianın evren yönetiminde rastlantıya yer 

bırakmadığı bu sistemde kötülüğün nasıl meydana geldiği, Stoacı filozoflar 

tarafından açıklanması gereken bir sorun haline gelir. Öte yandan doğası gereği iyi 

olan ve evreni yaratmaktaki ereği iyilik olan tanrının her şeyi öngören varlığına 

rağmen evrende kötülüğün olması, akıllarda bir soru işareti daha bırakır. Bu noktada 

Stoa felsefesinin üstlendiği görev, kötülüğün varlığına rağmen evrenin iyi olan 

tanrının öngörüsüyle yönetildiğini kanıtlamak,
183

 insanı iyi insanlara karşı hep iyi 

olan tanrılarla uzlaştırmaktır. Bu uzlaşım, adeta tanrıların ve insanların arasındaki 

dostluğun gerçek bir ispatıdır.
184

 Tanrı ile insanın dostluğu evrendeki tüm şeyleri, 

özellikle yarattıkları arasında en üstün varlık olan insanı daima gözeten ve koruyan 

tanrının ona kötülük yapmayacağı ve kötülüğün kaynağı olmayacağı fikri üzerine 

temellenir. Kötülüğün varlığının tanrısal öngörüden kaynaklanmadığına dair yapılan 

ilk kanıtlama, fatum kavramını açıklarken belirtildiği üzere, kötülüğün yaratımın 

sonucunda zorunlu olarak meydana geldiğidir. Kötülük yaratımın esas amacı, evrenin 

ilk ilkesi değil;
185

 her şeyi birbirinin zıddıyla var eden yasanın ürünüdür. Çünkü 

adaletsizlik olmadan adalet, korkaklık olmadan cesaret kendini var edemez; birini 

ortadan kaldırırsak diğeri de yok olur.
186

 Böylece Stoa felsefesinin her şeyin 

                                                           
180

 Cicero, De Natura Deorum, 2.62.154, Çev. Ç. Menzilcioğlu, Tanrıların Doğası, s. 323 
181

 Cicero, De Natura Deorum, 2.53.133, Çev. Ç. Menzilcioğlu, Tanrıların Doğası, s. 303. 
182

 Cicero, De Natura Deorum, 2.48.120-2.53.132, Çev. Ç. Menzilcioğlu, Tanrıların Doğası, s. 287-

301. 
183

 E. V. Arnold, a.g.e., s. 207. 
184

Seneca, De Providentia, 1.5, Çev. Ç. Dürüşken, Tanrısal Öngörü, s. 33. 
185

 E. V. Arnold, a.g.e., s. 206. 
186

 A. Gellius, Noctes Atticae, 7.1.4. 



37 
 

karşıtıyla birlikte var olması zorunluluğu bağlamında kötülüğün varlığını kabul 

ettiği; fakat onu tanrısal öngörüye bağlamadığı anlaşılır. “Çünkü nesnelerin doğası 

iyilerin iyilere zarar vermesine asla izin vermez.”
187

 Dolayısıyla mükemmel bir 

iyiliği temsil eden tanrının evrendeki kötülüğü yaratmış olması, onun varlığına ve 

doğasına tam anlamıyla karşıtlık oluşturur. Bu noktada kötülüğün varlığına rağmen 

onun tanrı yaratımı olmadığının iddia edilmesi, Stoa felsefesinde tanrının gücünün, 

yetkinliğinin ve iş görme alanının sorgulanmasına yol açar; providentianın etki 

alanının sınırlanmış olduğuna işaret eder.
188

 

            Providentianın iş görme alanının ve gücünün tespit edilebilmesi için bu 

noktada fatum ve providentia arasındaki ayrıma tekrar dönmek yerinde olacaktır. 

Arnold’ın deyimiyle, şayet bir ayrım yapılabilirse, providentia fatumdan şahsiyet 

unsuruna sahip olmasıyla ayrılır.
189

 Fatum, tanrının evreni yaratması sonucu ortaya 

çıkan tanrısal bir güçtür ve değiştirilemez, önlenemez yasayı temsil eder; fakat yine 

de tanrının izlediği yolu takip eder. Çünkü hiçbir şey tanrıdan üstün olamaz
190

 ve 

hiçbir şey tanrı olmadan meydana gelmez.
191

 Tanrı var ettiği her şeye kendisinde 

olan iyiyi yansıtmasına rağmen yine de evrenin yasasında zıtların karşılıklı var 

olmaları gerekir; bu evren yasası ise fatumun kendisidir. Dolayısıyla evreni yaratan 

tanrı, bu yasanın (fatum) varlık sebebi olsa dahi ona boyun eğmek zorundadır. 

Seneca’nın De Providentia’sındaki (Tanrısal Öngörü) “O bütün varlıkların 

yaratıcısı ve yöneticisi alınyazısını kendisi yazmıştır, ama o bile bu yazgının 

peşinden gider; bir kez buyurmuştur, her zaman itaat eder”
192

 sözleri, fatum ve 

providentia arasındaki zorunlu bağı açık bir şekilde gösterir. Tanrı evreni yaratarak, 

öngörüsüyle düzenlemiş olduğu şeylerin yasası olan fatumu
193

 da yaratmış ve 

böylece kendisini bu değişmez yasaya tabi kılmıştır. Bu nedenledir ki “Değişmez bir 

                                                           
187

 Seneca, De Providentia, 1.5, Çev. Ç. Dürüşken, Tanrısal Öngörü, s. 32-33: “Neque enim rerum 

natura patitur ut umquam bona bonis noceant.” 
188

 E. V. Arnold, a.g.e., 206. 
189

 A.e., 203. 
190

 Cicero, De Natura Deorum, 2.30.77, Çev. Ç. Menzilcioğlu, Tanrıların Doğası, s. 241. 
191

 E. V. Arnold, a.g.e., s. 206. 
192

 Seneca, De Providentia, 5.8, Çev. Ç. Dürüşken, Tanrısal Öngörü, s. 64-65: “Ille ipse omnium 

conditor et rector scripsit quidem fata, sed sequitur; semper paret, semel iussit.” 
193

 E. V. Arnold, a.g.e., s. 202. 



38 
 

akış insanı da, tanrılara da katar önüne.”
194

 Bu noktada Stoa felsefesinde fatumun 

providentiadan üstün bir hale büründüğü görülür. Ancak providentianın iş görme 

alanı zorunlulukla fatum ile sınırlandırılmışsa da Stoa felsefesi fatumu providentia; 

providentiayı fatum olarak tanımlamak eğilimindedir. Bu da Stoa felsefesinin 

madde ve neden arasındaki ikiliği ortadan kaldırmasından ileri gelmektedir: Tanrı 

yarattığı her şeye sızar ve ona bürünür.
195

 Bu nedenle providentia bir parçasıyla 

fatumdur; fatum ise yaratıldığı maddenin, bizzat tanrının kendisidir. Calcidius, 

Stoacı tanrı anlayışını aktarırken bu iki kavramın aslında aynı olduğuna vurgu yapar; 

buna göre providentianın iradesi tanrının iradesine, tanrının iradesi ise nedenler 

dizisine işaret eder. Nedenler dizisi olması bakımından fatum, tanrının iradesi olması 

bakımından ise providentia ismini alır.
196

 Fatum ve providentianın bu denli iç içe 

geçmişliğinden çıkan sonuç, ikisinin de tanrının birer yönünü oluşturduğu; fakat iş 

görme yetki ve alanlarının farklı olduğudur. Algra’nın ifadesiyle söylersek, fatum ve 

providentia aynı şeye işaret etse de, kader bir tanım olarak tanrının kaçınılmaz 

nedenselliğini, tanrısal öngörü ise iyiliğini gösterir.
197

 

            Stoa felsefesinde kötülük problemine dönecek olursak, görülür ki kötülük 

gerçekten vardır; ancak yaratımın ilk amacı olmadığından tanrı kötülüğün dolaylı 

sebebidir. Evrensel ya da ahlaki kötülük, Khrysippos’un κατὰ παρακολούθησιν 

adını verdiği, tanrının yaratmadaki iyi niyetini zorunlulukla takip eden “doğal 

zorunluluğun” sonucudur.
198

 İyinin kötüden bağımsız olarak var olamaması ve 

kötüden ayrılamaması, geçmişin değiştirilememesi; insanların savaşlara, kıtlıklara, 

depremlere maruz kalmasının sebebi bir tür doğal zorunluluktur.
199

 Dolayısıyla Stoa 

felsefesi, tanrının ilk amacı olan “iyi”yi göz önüne alarak, onu kötülüğün varlığından 

sorumlu tutmamayı tercih eder. Khrysippos bunu providentianın niyeti ve 

gerçekleştirdiği iş arasındaki ayrımla açıklar,
200

 nitekim yaratılabilecek en iyi evren 

                                                           
194

 Seneca, De Providentia, 5.8, Çev. Ç. Dürüşken, Tanrısal Öngörü, s. 64-65: “Irrevocabilis 

humana pariter ac divina cursus vehit.” 
195

 Bkz. K. F. Johansen, a.g.e., s. 474. 
196

 Arnim, Stoicorum Veterum Fragmenta, II, 933. 
197

 K. Algra, “Plutarch and the Stoic Theory of Providence”, s. 121. Ayrıca bkz. S. Bobzien, 

Determinism and Freedom in Stoic Philosophy, s. 47. 
198

 K. Algra, “Plutarch and the Stoic Theory of Providence”, s. 123-124. 
199

 E. V. Arnold, a.g.e., s. 208-209. 
200

 K. Algra, “Plutarch and the Stoic Theory of Providence”, s. 123. 



39 
 

olan bu evren, tasarlanabilir ya da düşünülebilir en iyi evren olmayabilir.
201

 

Kleanthes ise savını providentia ve fatumun yetki alanları arasında fark olduğunu 

iddia ederek destekler.
202

 Bu açıklamalar ışığında da anlaşılır ki Stoa felsefesi, 

sonunda tanrının kendisini çepeçevre saran bir zorunluluk tarafından 

sınırlandırıldığını ve ne her şeyi bilen ne de her şeye gücü yeten olduğunu kabul 

etmek zorunda kalır.
203

 Ancak Algra’nın da vurguladığı gibi bu sınırlılığı tanrının, 

yarattığı evrendeki mantık ve fizik kurallarına uyma zorunluluğu olarak okumak ve 

bu kuralların bizzat kendisi tarafından koyulduğunu anlamak gerekir.
204

 Her ne 

olursa olsun bu zorunlu kabul ediş, Stoa felsefesinde tanrı ve insan arasında yeni bir 

ilişki kurar. Artık insan, yalnızca tanrısal akıldan pay almasıyla ona benzer değildir; 

aynı zamanda onunla aynı kaderi paylaşan ve aynı güce doğru yöneltilen bir varlık 

haline gelir.
205

 Epiktetos, “Bu çamurdan bedenimi tanrı nasıl her şeyden azade inşa 

edebilirdi ki?” diye sorar. Cevap şudur: “[Edemezdi] dolayısıyla bedenimi, malımı 

mülkümü, evimi, çocuklarımı, karımı dünyanın döngüsüne tabi kıldı. Öyleyse neden 

tanrıya isyan edeyim?”
206

 Epiktetos’un ifadeleri, Seneca’nın da De Providentia’da 

yapmaya çalıştığı gibi, insanları tanrılarla uzlaştırma ve onları, tanrının da boyun 

eğdiği yasaya uymaya çağırma olarak görülebilir.  

            Stoa felsefesinde iyinin var olabilmesinin koşulu olarak kötü, insanın ahlaki 

yaşamasının koşulu haline gelir. Arnold’a göre Stoacı filozofların kötülüğün varlığını 

reddetmemesindeki temel sebep de budur; kötülüğün ahlak öğretilerine temel 

oluşturması.
207

 Bu durum, erdemsizliğe ya da kötülüğe açık bir halde yaratılan 

insanın adaletsizlik karşısında adaleti, korkaklık karşısında cesareti; kısacası tüm 

erdemsizlikler karşısında erdemli olmasını ve olmayı istemesini mümkün kılar. Tanrı 

kötülüğün varlığına engel olamasa da insanı doğaya uygun yaşamaya yönlendirir.
208

 

Böylece tanrı kendi gücünü kötülüğün var olmasında değil; insanların iyi ve doğruya 

                                                           
201

 E. V. Arnold, a.g.e., s. 206. 
202

 K. Algra, “Plutarch and the Stoic Theory of Providence”, s. 123. 
203

 E. V. Arnold, a.g.e., s. 208. Ayrıca bkz. K. Algra, “Stoic Theology”, s. 172. 
204

 K. Algra, “Plutarch and the Stoic Theory of Providence”, s. 126. 
205

 E. V. Arnold, a.g.e., s. 209; Seneca, De Providentia, 5.8, Çev. Ç. Dürüşken, Tanrısal Öngörü, s. 

65. 
206

 Epiktetos, Diatribai, 4.1.100-101: “τὸ σῶμα τὸ πήλινον πῶς ἐδύνατο ἀκώλυτον ποιῆσαι; ὑπέταξεν 

οὖν τῇ τῶν ὅλων περιόδῳ, τὴν κτῆσιν, τὰ σκεύη, τὴν οἰκίαν, τὰ τέκνα, τὴν γυναῖκα. τί οὖν θεομαχῶ;” 
207

 E. V. Arnold, a.g.e., s. 206. 
208

 E. Asmis, a.g.e., s. 413. 



40 
 

yönelmesinde kullanır. Başka bir deyişle kaçınılmazlık ve tanrının iş birliği, insanı 

doğaya uygun yaşamaya iter. Tanrı, kaçınılmazlığın sebep olduğu kötülüğe düşmesin 

diye insanı daima kollar ve ona uyarılar gönderir, providentianın iş görme alanı bu 

noktada devreye girer. O sadece yönetici değil, yöneticiliğin ve koruyuculuğun bir 

araya geldiği bütünsel gücü ifade eder.  

            Bu aşamada Stoa’da kötü kavramının gerçekte ne olduğu araştırılmalıdır. 

Çünkü insanın adaletsizlik diye gördüğü durumları tanrı gerçek adaleti yaratmak; 

fakirlik diye gördüğü durumları gerçek zenginliği yaratmak adına kullanır. Fakat 

insan kavrayışının anlayışsızlığı ve yetersizliği, olayları sadece ilk görünümleriyle 

değerlendirmeye yatkın oluşu, bazı durumların insanın iyiliği için olduğunu fark 

etmesine engel olur. Oysa kötü görünen bazı şeyler aslında iyidir.
209

 Stoacı filozoflar 

insanların kötü olarak gördüğü kimi şeylerin iyi olduğunu ispat etmek için iki tür 

açıklama yapar. Bunlardan ilki mantıksal önermelerdir ve içinde yine zorunluluk 

barındırır. Khrysippos, Platon’un Timaios’taki
210

 örneğini takip edip insan kafasının 

tasarımından yola çıkarak şöyle bir kanıtlama yapar: İnsan kafasının tasarımı onun en 

ince ve küçücük kemiklerden oluşmasını gerektirir; ne var ki bunun yanında ve tam 

da bu nedenle yeterince korunmaya alınmadığı için onun küçük darbelerle zarar 

görmesi kaçınılmazdır.
211

 Savaş kötüdür, fakat dünyayı gereksiz bir nüfustan 

temizlemesiyle aynı zamanda iyiye dönüşür.
212

 Buradan çıkan sonuç, Stoa 

felsefesinde tanrıların bireylerden çok insanlıkla ilgilendiğidir.
213

 İkinci tür önerme 

ise ahlaki alandadır. Providentia, Stoa felsefesinin ahlak anlayışının temel amacı 

olan doğaya uygun yaşamaya davet etmek için insanları uyarır. Çünkü doğada ve 

doğaya uygun yaşamakta sorun çıkaran tek varlık insandır ve çoğu zaman tanrının 

lütuflarını kötüye kullanır.
214

 Bu nedenledir ki gökyüzünde düzen, doğruluk, akıl ve 

uyum varken; söz konusu niteliklerden yoksun, sahte, yanlış ve yanılgılarla dolu her 

şey yeryüzü ile ay arasındaki bölgede ve yeryüzünde, yani insanın yaşama alanında 

                                                           
209

 Seneca, De Providentia, 3.1, Çev. Ç. Dürüşken, Tanrısal Öngörü, s. 41. 
210

 Platon, Timaios, 75c-e. 
211

 A. Gellius, Noctes Atticae, 7.1.10-11. 
212

 Plutarkhos, Peri Stōikōn Enantiōmatōn, 1049b. 
213

 Seneca, De Providentia, 3.1, Çev. Ç. Dürüşken, Tanrısal Öngörü, s. 41. 
214

 Cicero, De Natura Deorum, 3.28.70, Çev. Ç. Menzilcioğlu, Tanrıların Doğası, s. 411. 



41 
 

bulunur.
215

 Bu açıdan bakıldığında yeryüzünde şans, rastlantı, yanılgı ve 

değişkenliğin varlığının sebebi aslında doğaya uygun yaşamayan insanın hatasıdır. 

Tanrı da düzeni bozan insanı gönderdiği felaket gibi gözüken durumlarla ya uyarır ya 

da cezalandırır. İyi insanların başına kötü gibi gözüken durumların gelmesi ise, 

tanrıların insanları sınama biçimidir. Bu onları daha güçlü kılmaya yönelik bir 

atılımdır. Çünkü “Tanrılar iyi insanlara, öğretmenlerin öğrencilerine davrandığı gibi 

davranır; ümit vaat edenlerden daha fazla gayret bekler.”
216

 İyi insanlar, başkalarına 

katlanmayı öğretsinler diye tanrılarca örnek insanlar olarak seçilmişlerdir.
217

 

            Stoa felsefesinin ulaştığı bu noktada devreye fortuna girer. Şans, talih, baht 

olarak çevirebileceğimiz ve antikçağ Yunan-Roma düşüncesinde bir tanrıça olarak 

karşımıza çıkan fortuna, Stoa felsefesinde yetki alanı yalnızca yeryüzüyle sınırlı 

olan bir güç ve insanların tanrı yoluyla sınanması olarak belirir. Stoa felsefesinde 

fatum ve providentiadan sonra üçüncü gücü temsil eden fortunanın Stoacı evren 

açıklamasında yeri yoktur, çünkü evren üzerinde bir etki ya da güce sahip değildir. 

Fortuna mutlak anlamda bir varlığa sahip değilse de bireyin gündelik hayatında ve 

sınırlı bakış açısından her yerde onunla birliktedir.
218

 Fortunanın varlığı, fatum ve 

providentianın aksine Stoa felsefesinde yönelim ve gayenin olmayışlığını, sürekli 

değişimi temsil eder.
219

 Servius’un ifadesiyle, hiçbir şey fortuna kadar fatum ile 

zıtlık oluşturmaz; çünkü o, insan hayatında her şeyin belirsiz olmasını sağlayan 

güçtür.
220

 Bu nedenle Stoacı filozoflar fortunayı insan hayatındaki rastlantıları, 

yanılgıları ve onların kötü olarak gördükleri durumları açıklamak için kullanır. Zira 

fortuna değişimden yanadır ve istikrardan hoşlanmaz.
221

 Doğasında ve yaptığı 

işlerde insan tarafından bir düzen yahut kural belirlenemediği için ise “insan 

kavrayışı için belirsiz olan bir neden”
222

 olarak geçer. Aphrodisiaslı Aleksandros da 

Stoa felsefesinin talih kavramını incelerken, onun insan aklı için kesin bir neden 

                                                           
215

 Cicero, De Natura Deorum, 2.21.56, Çev. Ç. Menzilcioğlu, Tanrıların Doğası, s. 219. 
216

 Seneca, De Providentia, 4.11, Çev. Ç. Dürüşken, Tanrısal Öngörü, s. 56-57: “Hanc itaque 

rationem dii sequuntur in bonis viris quam in discipulis suis praeceptores, qui plus laboris ab is 

exigunt, in quibus certior spes est.” 
217

 Seneca, De Providentia, 6.3, Çev. Ç. Dürüşken, Tanrısal Öngörü, s. 69. 
218

 E. V. Arnold, a.g.e., s. 209. 
219

 A.e., s. 199. 
220

 Servius, In Vergilii Aeneidos, 8.334. 
221

 Cicero, De Natura Deorum, 2.16.43, Çev. Ç. Menzilcioğlu, Tanrıların Doğası, s. 207. 
222

 Plutarkhos, Peri tōn Areskontōn tois Philosophois, 1.29: “ἄδηλον αἰτίαν ἀνθρωπίνῳ λογισμῷ” 



42 
 

sayılamayacağını belirterek benzer bir açıklama yapar.
223

 Ancak buradaki kesin 

olmayan neden, insan kavrayışının durumlar arasındaki nedenselliği 

kuramamasından ileri gelir. Örneğin bir insanın başka bir niyetle toprağı kazarken 

tesadüfen hazine bulması talihin işi olarak görülür; hazinenin bulunma nedenleri gizli 

olsa da burada açık olan, insanın hazineyi kazma eylemi sonucu bulduğudur.
224

 Bu 

nedenle her şeyin önceden varolan nedenlerle meydana gelebileceğini savunan 

Stoacılar, böylesi durumların hiçbir nedensellik barındırmadan rastlantısal bir şekilde 

meydana geldiğini değil, tersine belirli bir nedene bağlı olduğunu iddia ederler. 

Talihin getirdiği şeylerin, nedenlerin bilinmezliğinden değil; tam ve esas nedenlerin 

sağladığı nedensellikten yoksun oldukları için bu şekilde meydana geldiklerini 

söylerler.
225

 Böylece olaylar, asıl amaçtan bağımsız olarak, beklenmedik bir şekilde 

meydana geliyor gibi gözükse de Stoacıların kurduğu nedensellik temelinden yoksun 

değildir.
226

 Nitekim talihin işleri, özellikle Seneca’da göreceğimiz gibi, Stoa 

felsefesinde nihai olarak tanrıya bağlanır.  

            Sonuç olarak fortuna, görünürde bünyesinde hiçbir nedensellik barındırmaz; 

ancak bireyin bakış açısından anlamı olmayan, iyi ya da kötü tüm olayları içerir. Bu 

nedenle alanı o kadar geniştir ki ilk bakışta insan yaşamının sahibi olarak gözükür; 

onu alaycı, merhametsiz, ilkesi ve politikası olmayan bir tiran gibi 

betimleyebiliriz.
227

 Fortunanın insanların doğaya uygun olmayarak yarattığı ve 

değerli kıldığı unsurlarda yetkisi vardır; dolayısıyla bu yetkiyi ona veren insandır.
228

 

Fortunanın yetkisindekiler zenginlik, mevki, ün gibi Stoacılar tarafından tanrılar 

katında son derece değersiz olarak görülen dünyevi unsurlardır. Bunlar iyi ve kötü 

olarak her iki yönde de kullanılabilen şeyler olduğu için Stoacı filozofların nezdinde 

iyi olarak görülmez; çünkü iyi olan yalnızca iyi olma özelliğine sahiptir. Ayrıca bu 

unsurlar insanı mutlu ya da mutsuz kılabilme özelliklerine sahiptir; düşkünlük ve 

tiksinti uyandırırlar.
229

 Bu nedenle bu dünyevi unsurların kimi seçilmeli, kimiyse 

                                                           
223

 Aphrodisieus Aleksandros, Peri Heimarmenēs, 174.1.  
224

 Aphrodisieus Aleksandros, Peri Heimarmenēs, 174.15. 
225

 Aphrodisieus Aleksandros, Peri Heimarmenēs, 174.20-29. 
226

 Aphrodisieus Aleksandros, Peri Heimarmenēs, 174.29-175.1. 
227

 E. V. Arnold, a.g.e., s. 210. 
228

 Seneca, Epistulae Morales, 94.57. 
229

 D. Laertios, 7.104, Çev. C. Şentuna, Ünlü Filozofların Yaşamları ve Öğretileri, s. 337. 



43 
 

hayattan çıkarılmalıdır.
230

 Bu seçimin insanın tek ödevi olan doğaya uygun yaşama 

düsturuna hizmet etmesi gerekir. Çünkü insanı doğaya uygun yaşamaktan alıkoyan 

şey, yanlış değer yargısına sahip olan aklın seçilmesi ve kaçınılması gereken şeylere 

yanlış değer biçerek kendisini fortunaya bağımlı kılmasıdır. Bu nedenle şeylere 

gerçek değerlerini verme ve seçim, erdem sahibi olan doğru aklın görevidir.
231

 

İnsanın fortunaya karşı giriştiği savaşta sahip olduğu en büyük yardımcısı erdemdir. 

Birincil erdemler arasında sayılan yüce gönüllük, kendine söz geçirme, dayanıklılık, 

hazlara alt olmama ve kavrayış bunların başında gelir. Bu erdemlere sahip olan insan 

kendisini iyi ve kötü durumların üstüne çıkaran bilgi ve tutuma; dayanılacak ve 

dayanılamayacak olan durumları anlama yetisine, doğru akla uygun olan aşılmaz bir 

ruh durumuna, hazlara yenilmeme ve her durumda yapılması gerekenleri bulma 

yetisine sahip olur.
232

 Böylece yalnızca seçilmesi gerekenleri tayin etmez, aynı 

zamanda edindiği bu bilgiyle yapılması ve yapılmaması gerekenleri hayatında 

uygular; bilgisini eyleme çevirir. Bu haliyle fortunanın sağladığı dünyevi unsurlar 

onun nezdinde artık iyi ve kötü olmaktan çıkar, ruhu o denli sarsılmaz bir duruma 

kavuşur ki bunların hayatında bir ehemmiyeti kalmaz. Çünkü o dünya işlerinden 

uzaklaşmış, doğaya uygun olmayan her şeyden kaçınan insandır.
233

 Ancak bu 

noktada belirtilmelidir ki Stoacı filozofların öğütlediği, tüm dünyevi unsurların 

hayattan çıkarılması gerektiği değildir; erdem mutluluk için yeterli kaynağı sağlasa 

da birtakım dünyevi unsurlar, insanın en azından yeryüzündeki mutluluğuna katkı 

sunmaktan geri kalmaz.
234

 Onların karşı çıktıkları, daha ziyade bu dünyevi nimetlere 

gerektiğinden fazla kıymet vermek, insanın onlara karşı duyduğu vazgeçilemeyen 

tutku ve hazdır. Bu tür duygular değerli sanılan şeylerin gerçekleşmesinden 

kaynaklanan akıldışı coşku, ruhun doğaya aykırı devinimleri olarak tanımlanır;
235

 

insanı gerçek özgürlüğe kavuşmasından alıkoyan, bağımsız davranmasını engelleyen 

                                                           
230

 D. Laertios, 7.105, Çev. C. Şentuna, Ünlü Filozofların Yaşamları ve Öğretileri, s. 337. 
231

 D. Laertios, 7.93; 7.126, Çev. C. Şentuna, Ünlü Filozofların Yaşamları ve Öğretileri, s. 333; 

344. 
232

 D. Laertios, 7.93, Çev. C. Şentuna, Ünlü Filozofların Yaşamları ve Öğretileri, s. 333. 
233

 D. Laertios, 7.118, Çev. C. Şentuna, Ünlü Filozofların Yaşamları ve Öğretileri, s. 341. 
234

 D. Laertios, 7.107; 7.128, Çev. C. Şentuna, Ünlü Filozofların Yaşamları ve Öğretileri, s. 338; 

345. 
235

 D. Laertios, 7.110; 7.114, Çev. C. Şentuna, Ünlü Filozofların Yaşamları ve Öğretileri, s. 339; 

340. 



44 
 

köleliğe sebep olur.
236

 Bu nedenle Stoa felsefesinde insanın kölelikten kaçınmasını 

sağlayacak olan dünyevi unsurlara karşı gösterilen ölçülü tutum, fortuna karşısında 

sahip olunması gereken en önemli özelliklerden biri haline gelir. İnsan bu tavır 

yoluyla gerçek mutluluğun fortuna sayesinde değil, tanrının onu diğer canlılara 

üstün kıldığı akıl yoluyla elde edildiğini anlayacaktır. Bu akıl insana ortak yasaya, 

evrenin aklına, hem kendi hem de evrenin doğasına göre yaşamayı salık verir. Bu 

nedenle fortuna anlayışı, Stoa felsefesinde fatum ve providentianın ilkesini yaşam 

ilkesi olarak benimseyip doğaya uygun yaşamanın bir başka yönü olarak 

belirmektedir.

                                                           
236

 D. Laertios, 7.121, Çev. C. Şentuna, Ünlü Filozofların Yaşamları ve Öğretileri, s. 342. 



45 
 

İKİNCİ BÖLÜM 

SENECA’NIN YAŞAMI, ESERLERİ, FELSEFE ANLAYIŞI VE 

EPISTULAE MORALES HAKKINDA 

2.1. Seneca’nın Yaşamı ve Eserleri 

            Geç dönem ya da Roma Stoası olarak adlandırılan Stoacılığın en önemli 

düşünürlerinden biri olan Lucius Annaeus Seneca, Güney İspanya’nın Corduba 

kentinde İÖ 4 ila İS 1 yılları arasında bir tarihte doğmuştur. Aynı ismi taşıdığı 

“Rhetor” ya da “Yaşlı Seneca” olarak anılan babasıyla ayırt edilmek için aynı 

zamanda “Genç Seneca” olarak da adlandırılan düşünür, atlı sınıfından varlıklı bir 

aileye mensup olup genç yaşta felsefe ve hitabet alanında iyi bir eğitim alma fırsatına 

sahip olmuştur. Ayrıca eğitim görmüş ve bilgili bir kadın olan annesinin de 

Seneca’nın felsefeye olan ilgisinin başlamasında önemli bir yere sahip olduğu 

bilinmektedir. Çocukluğunda babası onu kardeşi Novatus’la beraber iyi birer hatip 

olmaları için Roma’daki üvey teyzesinin yanına göndermiş, bu sayede orada 

Roma’nın ünlü hatip ve felsefecilerden dersler almıştır. Bu dönemde Stoacı filozof 

Attalos, Pythagorasçı Sotion, Kynik Demetrios ve Akademiacı Papirius Fabrianus’un 

derslerini izleyen Seneca’nın hitabete olan ilgisi ne kadar azaldıysa, felsefeye olan 

merakı o denli artmıştır. Hocalarının derslerini yalnızca izlemekle kalmayan Seneca, 

aynı zamanda inandığı öğretileri hayatında uygulamaktan da geri kalmamıştır. Bu 

nedenle Pythagoras felsefesinin ruhun ölümsüzlüğü anlayışını kabul ettiğinden 

etyemez olmuş, benzer şekilde Stoa felsefesinin öğretilerini uygulayarak şarap 

içmek, rahat bir yatakta uyumak gibi pek çok davranışını terk etmiştir. Ancak 

çocukları için her zaman forum ve devlet yaşamını hayal eden babası, Seneca’daki 

felsefi eğilimden ve davranış değişikliklerinden tedirgin olmuştur. Babasının 

yaşadığı tedirginliğin ana sebebiyse İmparator Tiberius’un dönemin felsefi 

akımlarından hoşlanmaması ve filozofları Roma’dan uzaklaştırmasıdır. Ayrıca bütün 

yaşamı boyunca hiçbir zaman sağlıklı olmayan bedeninin Seneca’nın bu dönemde 

uyguladığı perhizlerle iyice zayıf düşmüş olması da babasının Seneca’yı Roma’dan 

uzaklaştırması için bir diğer etken olmuştur. Tüm bu nedenlerden dolayı sonunda 



46 
 

babası tarafından ikna edilen Seneca, hem sağlığını düzeltmesi hem de felsefeden 

uzaklaşması için önce Pompei’ye, ardından da Mısır’a gönderilmiştir. Roma’dan 

uzak kalışı İS 31 yılına kadar sürmüş, döndüğünde kamu işlerinde görev almaya ve 

avukatlık yapmaya başlamıştır. Kamu görevlerindeki başarıları ve hitabet 

yeteneğindeki gücü İmparator Caligula’nın kıskançlığını üzerine çekecek kadar 

kuvvetli olan Seneca, kısa sürede dönemin ünlü hatipleri arasında sayılmaya 

başlamıştır. Ancak Caligula’nın Seneca’ya karşı duyduğu kıskançlık ve öfke, onun 

daha fazla avukatlık yapmasına engel olmuş; İmparator, Seneca’nın ölmesi 

gerektiğine karar vermiş, fakat araya giren kişiler Seneca’nın bozuk sağlığını öne 

sürerek hayatının bağışlanmasını sağlamıştır. Caligula’nın ölümünden sonra tahta 

geçen İmparator Claudius’un da kıskançlığını üstüne çeken Seneca, Claudius’un 

yeğeni Livilla ile ilişkisi olduğu öne sürülerek, imparatorun eşi Messalina’nın da 

etkisiyle önce ölüm cezasına çarptırılmış, daha sonra cezası Korsika’ya sürgüne 

yollanmak olarak kararlaştırılmıştır. İS 41-49 yılları arasında Korsika’da sürgün 

hayatı yaşayan Seneca, bu dönemi kendisini felsefe ve bilime vererek geçirmiştir. Bu 

dönemde yazdığı teselli niteliğindeki iki eseri Seneca’nın sürgün yıllarının ne denli 

zor geçtiğinin bir göstergesidir. Annesini teselli etmek için yazdığı Ad Helviam 

Matrem De Consolatione adlı eserinde annesinden ziyade adeta kendisini teselli 

etmiştir. Yine aynı dönemde imparatorun azatlısı Polybius’a kardeşinin ölümünden 

dolayı yazdığı Ad Polybium De Consolatione ise, Polybius’u teselli etmenin yanı 

sıra Roma’ya dönmesini kolaylaştırmak için imparatora yaptığı övgüler ve 

yalvarmalarla doludur. Ancak Seneca’nın sürgünden dönüşü, öfkesini üzerine çektiği 

Messalina’nın ölümünden sonra olabilmiştir. Messalina’nın yerine geçen 

imparatorun yeni eşi Agrippina, oğlu Nero’nun eğitimini üstlenmesi için Seneca’nın 

sürgünden dönmesini sağlayan isim olmuştur. Böylece Nero’nun öğretmeni olarak 

Roma’ya dönebilmeyi başaran Seneca’nın sıkıntılarla dolu Roma hayatı da kaldığı 

yerden devam etmiştir. Seneca, Nero İS 54 yılında Claudius’un öldürülmesiyle on 

altı yaşında tahta geçince, genç imparatorun arkasında Afranius Burrus’la beraber 

yönetimde söz sahibi olmuştur. İmparator Nero’nun hükümdarlığının ilk beş yılı 

Seneca ve Burrus’un sayesinde başarılı şekilde geçmiş, ancak Nero büyüdükçe 

annesini öldürtecek kadar anormal davranışlar sergilemeye başlamıştır; dolayısıyla 

bu dönemde artık ne Seneca’nın ne de Burrus’un Nero üzerinde önleyici ya da 



47 
 

yönetici bir gücü kalmıştır. Sonunda Burrus’un da öldürülmesiyle, zaten taraftarı 

olduğu Stoacı öğütlere karşıtlık oluşturan bir yaşam sürdüğü için eleştirilen Seneca, 

imparatordan görevden çekilmek için izin istemiştir. İsteğini birkaç kez tekrar eden 

Seneca, sonunda Nero’nun izin vermemesine karşın tüm mal varlığını imparatora 

bırakmış, siyasi hayatından vazgeçerek inzivaya çekilmiş ve kendisini felsefi 

çalışmalarına vermiştir. Ancak bu inziva uzun sürmemiş, Nero’ya karşı düzenlenen 

bir suikast girişimine katılmakla suçlanarak imparator tarafından ölüme zorlanmıştır. 

Seneca büyük bir metanetle İS 65 yılında yaşamına son vermiş, tıpkı Epistulae 

Morales’te dediği gibi bir bıçağın açtığı yolla büyük özgürlüğe kavuşmuştur.
1
 

            Seneca oldukça hareketli geçen yaşamına rağmen pek çok konuda ve türde 

eser vermiş, ancak bu eserlerden hepsi günümüze ulaşmamıştır. Özellikle Stoacı 

ahlak anlayışını aktaran eserlerinin elimizde bulunduğu Seneca, bunun dışında edebi 

ve bilimsel eserler de kaleme almıştır. Felsefeci kimliğinin yanı sıra döneminin en 

önemli yazarlarından sayılan Seneca’nın eserlerini ölçülü ve düzyazı olarak 

yazılanlar şeklinde inceleyebiliriz. Ölçülü eserleri arasında Octavia dışında tümü 

Yunan edebiyatından uyarlama olan on tragedya vardır: Hercules Furens (Çıldıran 

Hercules), Troades (Troyalı Kadınlar), Hercules Oetaeus (Hercules Oeta’da), 

Phoenissae (Fenikeli Kadınlar), Medea, Phaedra, Agamemnon, Oedipus, 

Thyestes. Tragedyaları dışında yalnızca üç tanesinin Seneca’ya ait olduğu saptanan 

70 epigram da ölçülü eserleri arasında sayılır. Düzyazı niteliğindeki eserlerinden 

Dialogi başlığında toplananlar çoğunlukla filozofun ahlaki düşüncelerini barındıran 

eserlerdir. Bu eserlerden teselli niteliğinde olanlar Ad Marciam De Consolatione 

(Marcia’ya Teselli), Ad Helviam Matrem De Consolatione (Annem Helvia’ya 

Teselli), Ad Polybium De Consolatione (Polybius’a Teselli) isimli eserlerdir. Her 

biri bir konuyu işleyen ve Seneca’nın ahlaki görüşlerinin bir toplamı olarak 

görülebilecek diğer Dialogi eserleri ise şunlardır: De Providentia (Tanrısal 

Öngörü), De Constantia Sapientis (Bilgenin Sarsılmazlığı Üzerine), De Ira (Öfke 

Üzerine), De Vita Beata (Mutlu Yaşam Üzerine), De Otio (Boş Zaman Üzerine), 

De Tranquillitate Animi (Ruh Dinginliği Üzerine), De Brevitate Vitae (Yaşamın 

Kısalığı Üzerine). De Beneficiis (İyilikler Üzerine), Naturales Quaestiones (Doğa 

                                                           
1
 Seneca, Epistulae Morales, 70.16. 



48 
 

Araştırmaları), tezimizin ana kaynağı olan Ad Lucilium Epistulae Morales 

(Lucilius’a Ahlak Mektupları) ve İmparator Nero’ya yazdığı De Clementia 

(Hoşgörü Üzerine) adlı eserler, Seneca’nın Dialogi başlığı altında toplanmayan, 

fakat felsefi düşüncelerini içeren diğer düzyazı eserleridir. Sürgünde sekiz yıl 

geçirmesine sebep olan İmparator Claudius’a karşı yazdığı Divi Claudii 

Apocolocyntosis (İmparator Claudius’un Kabaklaşması) ise Seneca’nın ölçülü ve 

düzyazı tekniğini bir araya getirdiği eseridir. 

 

2.2. Epistulae Morales Hakkında 

            Ahlaki Mektuplar ya da Ahlak Mektupları olarak çevirebileceğimiz 

Epistulae Morales, Lucius Annaeus Seneca’nın son dönem eserlerindendir. Tahmini 

olarak 63-65 yıllarına tarihlenen mektuplar, o sırada Sicilya’da procurator
2
 olarak 

görev yapan ve Seneca’nın Naturales Quaestiones ve De Providentia adlı eserlerini 

de kendisine yazdığı,
3
 felsefeye ilgi duyan Romalı dostu Lucilius’a yazılmıştır. 

Aulus Gellius’un Noctes Atticae’ından (Attika Geceleri) öğrendiğimize göre en az 

yirmi iki kitaptan oluşan Epistulae Morales,
4
 günümüze yirmi kitap ve yüz yirmi 

dört mektup halinde ulaşmıştır. 

            Epistulae Morales’teki her bir mektup bir dosta yazılmanın ötesinde, 

Seneca’nın bir ömür ürettiği felsefi görüşlerinin toplamı ve özeti olarak görülebilir. 

Kendisini tümüyle felsefi çalışmalara ve yazmaya verdiği bu dönemde Seneca, 

felsefenin en önemli kısmı olarak gördüğü ahlak alanındaki görüşlerini Lucilius’a 

yazdığı mektuplarda bir araya getirmiş ve Lucilius’la beraber gelecek nesillere 

faydalı olmak için yazmıştır.
5
 Bu noktada Seneca’nın mektuplarının niteliği, onların 

gerçekten birer mektup olarak mı yazıldığı, yoksa ahlaki metinler olarak mı 

tasarlandığı sorunu ortaya çıkar. Bu konuda araştırmacılar çeşitli fikirler öne sürer; 

kimilerine göre bu mektuplar gerçek değil; özel temaların işlendiği, dikkatlice 

                                                           
2
 Eski Roma’da eyalet temsilcisi, yönetici, maliye memuru.  

3
 Bkz. Seneca, De Providentia, 1.1 ve Naturales Quaestiones, 1.Prae.1. 

4
 A. Gellius, Noctes Atticae, 12.2.3. 

5
 Seneca, Epistulae Morales, 8.2. 



49 
 

tasarlanmış ahlaki yazılardır.
6
 Bu konudaki en büyük kanıt, Lucilius’tan Seneca’ya 

yazılmış hiçbir cevabın elimize ulaşmamış olmasıdır. Kimilerine göre ise mektuplar 

gerçektir, fakat başından itibaren yayımlanmaları için düzenlenmiştir; Edwards’a 

göre Seneca’nın mektupları yazmaktaki ilk amacı, bir dosta mektup yazmak 

değildir.
7
 Ancak bu mektuplar gerçek bir dosta yazılmış gerçek mektuplar olsa bile 

bunlar içerikleriyle sıradan mektuplar olmanın çok ötesinde bir değere ulaşırlar. 

Roma dünyasından günümüze ulaşan diğer mektuplarla karşılaştırdığımızda 

Seneca’nın mektuplarının farkını daha iyi anlarız. Örneğin Cicero ve Plinius’un 

aksine Seneca, mektuplarında günün siyasi ve politik konularına dair neredeyse hiç 

bilgi vermez.
8
 Seneca bu durumun sebebini 118. mektubunda şöyle açıklar:  

 

“Numquam potest deesse, quod scribam, ut omnia illa, quae Ciceronis 

implent epistulas, transeam: quis candidatus laboret; quis alienis, quis 

suis viribus pugnet; quis consulatum fiducia Caesaris, quis Pompei, quis 

arcae petat… Sua satius est mala quam aliena tractare, se excutere et 

videre, quam multarum rerum candidatus sit, et non suffragari.” 

 

“Cicero’nun mektuplarını dolduran ‘hangi aday güç durumdadır; kim 

başkalarının gücüyle, kim kendi gücüyle mücadele etmektedir; kim 

Caesar’a, kim Pompeius’a, kim kendi parasına güvenerek konsüllüğe 

aday olur,’ gibi konuların hiçbirine değinmesem de benim için yazacak 

bir şeyler her zaman vardır. İnsanın, başkalarının kötülükleri üzerine 

düşünmektense kendi kötülüklerini düşünmesi, kendisini silkelemesi ve 

ne kadar çok şeye aday olduğunu görüp bunları desteklememesi daha 

iyidir.”
9
 

  

Alıntılan pasajdan anlaşıldığı üzere Epistulae Morales, dış dünyadan haber vermek 

yerine, çoğunlukla Seneca’nın fikirleri üzerine kuruludur; temelinde ahlakı ve erdemi 

konu edinen unsurlar bulunur. Seneca, dostu Lucilius’u mektupların niteliği hakkında 

uyarır; Lucilius’un ve belki de diğer okuyucularının beklentilerini kendi 

yazdıklarıyla örtüştürmek ister:  

                                                           
6
 M. Wilson, “Seneca’s Epistles to Lucilius: A Revaluation”, Seneca, Ed. John G. Fitch, Oxford 

University Press, 2008, s. 70. 
7
 C. Edwards, “Epistolography”, A Companion to Latin Literature, Ed. S. Harrison, Blackwell, 

2005, s. 277; Seneca, Letters From a Stoic, Trans.-Ed. Robin Campbell, Penguin Books, 1969, s. 21.  
8
 A.e. 

9
 Seneca, Epistulae Morales, 118.2. 



50 
 

 

“Putas me tibi scripturum, quam humane nobiscum hiemps egerit, quae et 

remissa fuit et brevis, quam malignum ver sit, quam praeposterum frigus 

… ? Ego vero aliquid, quod et mihi et tibi prodesse possit, scribam. Quid 

autem id erit, nisi ut te exhorter ad bonam mentem?” 

 

“Sana kış mevsiminin bize nasıl merhametli davrandığını, ne kadar 

hoşgörülü ve kısa; baharınsa ne kadar sert ve mevsimsizce soğuk 

olduğunu … mu yazacağımı düşünüyorsun? Hayır, ben hem kendime 

hem de sana yararlı olabilecek bir şeyler yazacağım. Bu şey seni iyi bir 

ruh için yüreklendirmek değilse nedir?”
10

 

 

            Seneca’nın Roma’daki diğer mektup yazarlarıyla arasındaki en önemli fark, 

izinden gittiği Stoa felsefesinin ahlak öğretisini mektupları aracılığıyla anlatma 

yolunu seçmiş olmasıdır. Bu bakımından onun mektupları, Wilson’ın da belirttiği 

üzere antikçağdan Platon, Epikuros, Isokrates gibi felsefeci ve retorikçilerin 

mektuplarına benzer. Bu tür mektuplar, tıpkı Seneca’nın mektuplarında olduğu gibi, 

yazara hem özel olarak hem de yayımlanmak üzere yazma imkânı tanır ve öncelikli 

amaç ortaya bir argüman koymak, felsefi ya da dinsel ilkeleri açıklamaktır.
11

 Bu 

nedenle Seneca’nın mektuplarının Yunan felsefi mektup yazma geleneği bağlamında 

ele alınması gerekir.
12

  

            Seneca’nın Epistulae Morales adlı eseri, Stoa ahlak sisteminin bir bütün 

olarak açıklanması gibi görülebilir. Seneca, Lucilius’a yazdığı mektuplar aracılığıyla 

dostunu Stoa felsefesinin ahlak anlayışına göre “tedavi etmeyi” amaçlar. Bu açıdan 

bakıldığında felsefeyi “hekim”, ona gönül verenleri “hasta”, kusurları ise “hastalık” 

ilişkisiyle açıklamak eğilimindeki Seneca’nın bu eserde büründüğü rol, bir hekimin 

hastasını tedavi ederken büründüğü roldür. Fakat kendisini hiçbir zaman yetkin bir 

erdeme kavuşmuş olarak görmeyen Seneca, mektuplarında kendisini “hekim” değil, 

“hasta” olarak tanımlar.
13

 Seneca’nın Epistulae Morales’teki tavrı, kendisini bilge 

olmaktan uzak gören, Stoa felsefesinin verdiği öğütlerle aynı zamanda kendisini 

“tedavi etmeyi” amaçlayan, bilgelik yolundaki bir insanın tavrıdır. Bu açıdan 

                                                           
10

 Seneca, Epistulae Morales, 23.1. 
11

 M. Wilson, a.g.e., s. 61. 
12

 C. Edwards, a.g.e., s. 277.  
13

 Seneca, Epistulae Morales, 27.1; 68.9. 



51 
 

bakıldığında Seneca ile Yunan Stoacıları arasında tavır ortaklığı vardır. Stoa 

felsefesinde bilgelik insana sürekli yol gösteren, yaşamında hiçbir başarısızlık 

ihtimaline yer vermeyen, felsefenin bir insan için kurmayı hedeflediği en doğru ve en 

iyi yaşamdır; böyle bir yaşama sahip olduğunu ise hiçbir Stoacı söylememiştir.
14

 

Hatta Seneca gibi Roma Stoacıları tarafından kendilerine örnek olarak alınsa da Stoa 

felsefesinin ortaya koyduğu bu mükemmel anlayışa göre yaşaması beklenen katı 

“bilge” tanımında Sokrates bile yer almaz.
15

 Ancak Yunan Stoacıları ve Seneca 

arasında bu noktada önemli bir fark vardır; Yunan Stoacıları kendilerini bilge olarak 

saymasalar da felsefi “doğru”da uzman, doğruluğu kesin olan argümanların sahipleri 

olarak yazarlar, eserlerinde de argümanlarını açıklamak ve savunmak 

gayesindedirler.
16

 Seneca ise mektuplarının pek çok bölümünde söylediği üzere bu 

konuda bir uzman değil, ancak bir öğrencidir ve mektuplarında güttüğü amaç, genel 

olarak Stoacı öğretileri savunmak değildir. Hatta sıkı bir Stoa taraftarı olmasına 

rağmen Stoa felsefesinin ilkelerini kesin ve değiştirilemez olarak görmediğini de 

ifade eder.
17

 Sonuç olarak Seneca’nın Epistulae Morales’teki tavrı, ahlak konusunda 

uzman bir kimsenin değil; bu konuda öğüt veren bir rehberin tutumudur.
18

 Stoa 

felsefesiyle örülmüş ahlaki bir yaşamın nasıl olması gerektiğini dostu Lucilius’a 

aktaran ve bu öğretileri kendi yaşamında uygulamaya çalışan bir düşünürdür Seneca. 

Bu amaçla kendisinin geç ulaştığını söylediği doğru yolu aydınlatmak için Stoa 

ahlakını tümüyle kapsayan çeşitli konulara yer verir. Doğaya uygun yaşamak, 

evrenin yasasını anlamak ve ona boyun eğmek, ölümden ve tanrıdan korkmamak, en 

yüce iyiyi keşfetmek, talihin üstüne çıkmak, dünyevi meselelere önem vermemek, 

ruh dinginliği, felsefenin önemi, bilgenin yaşamı, ruhun gücü gibi başlıklar, 

Seneca’nın mektuplarındaki ana temayı; yani Stoa felsefesine göre erdemli yaşama 

sanatının anahtarlarını Lucilius’a veren başlıklardır.  

 

                                                           
14

 J. M. Cooper, “Seneca On Moral Theory and Moral Improvement”, Seeing Seneca Whole: 

Perspectives on Philosophy, Poetry and Politics, Ed. K. Volk-G. D. Williams, Brill, Leiden-Boston, 

2006, s. 43-44. 
15

 D. Sedley, “The School, from Zeno to Arius Didymus”, The Cambridge Companion to the 

Stoics, Ed. B. Inwood, Cambridge University Press, 2003, s. 11. 
16

 J. M. Cooper, a.g.e., s. 43-44. 
17

 Seneca, Epistulae Morales, 33.11; 80.1. 
18

 J. M. Cooper, a.g.e., s. 44.  



52 
 

2.3. Seneca’nın Felsefe Anlayışı 

            Sokrates öncesi doğa filozoflarından Stoa felsefesine kadar geçen süreçte 

antikçağ düşünürlerinin evreni anlama çabası ve yöntemi oldukça değişmiş olsa da 

felsefenin amacı hep aynı kalmıştır: Evrenin kaynağını, yaratıcısını ve düzenini 

bulmak. Thales’ten başlatarak Sofistlere kadar getirebileceğimiz doğa filozofları, bu 

kaynağı duyulur dünyada, niteliklerde aramışlardır. Doğa filozoflarının yaptığı 

çalışmalar, felsefenin ilk kısmı olan fiziği oluşturmaktadır. Ardılları olan Sofistler 

ise, filozofların ortaya attığı çeşitli görüşlerin çelişkilerinden yola çıkarak insan 

aklının bu konuda geçersiz ve yetersiz olduğuna kani olmuş, felsefelerini siyaset ve 

retorik üzerine kurarak felsefenin ikinci kısmı olan mantık alanındaki çalışmaları 

başlatmışlardır. Sokrates ise Sofistlerin kurduğu pratik hayatı ve faydayı göz önüne 

alan felsefenin karşısında erdemli yaşamı savunmuş; felsefeyi insanın içsel meselesi 

haline getirerek insanın nasıl eylemesi gerektiğini öğütleyen ahlak felsefesinin 

kurucusu sayılmıştır. Böylece Stoa Okulu’na kadar geçen süreçte felsefenin fizik, 

mantık ve ahlak kısımları kurulmuş, bu yolda ilerleyen Stoacı düşünürler de bu 

bölümlemeyi takip ederek çalışmalarını fizik, mantık ve ahlak olmak üzere üç 

bölüme ayırmıştır. Stoa felsefesi, “kosmosun yapısını inceleyen fiziği bir ağaca; 

insanların bu yapı içinde nasıl hareket edeceğini gösteren ahlâkı verimli bir tarlaya; 

ve fizik ile ahlâkı koruduğu için mantığı bir sura”
19

 benzetmek suretiyle bu üç 

bölümün iç içe örülmüşlüğünü gösterir, doğayı anlamak için her birinin ayrı önemi 

olduğunu vurgular. Seneca için ise bu bölümlerden en önemlisi ahlaktır. Roma 

felsefesinin ve düşüncesinin daha çok ahlak alanında kendini göstermesi, Roma 

aklının pratik hayata dönüklüğü, kendisini Seneca’nın felsefesinde de gösterir.
20

 

Seneca fiziği ve mantığı felsefenin en önemli kısmı olarak gördüğü ahlaka indirgeme 

eğilimindedir; fizik ve mantık, ancak ahlak için araç olarak kullanıldıklarında asıl 

değerlerini bulur. Bu nedenledir ki Seneca, Lucilius’a fizik ve mantık çalışmalarını 

okumasını önerse de ardından bunları hemen ahlakla ilişkilendirmesini öğütler.
21

 

Seneca’nın bu konuda en çok savaş açtığı alan ise mantık, özellikle diyalektiktir; 

öyle ki kendisine ömrünün iki katı süre verilse bile diyalektikçileri okumaya vakit 

                                                           
19

 Ç. Dürüşken, “Stoa Mantığı”, Felsefe Arkivi, S. 28, İstanbul, 1991, s. 287. 
20

 Ç. Dürüşken, Antikçağ Felsefesi, s. 317. 
21

 Seneca, Epistulae Morales, 89.18. 



53 
 

ayıramayacağını dile getirir.
22

 Ona göre felsefenin bu alanı değersiz araştırmalar 

yapmakta, boş yere vakit harcamaktadır. Seneca’ya göre daha tehlikeli olan ise, bu 

çalışmaların faydasız olmakla kalmayıp aynı zamanda zararlı olmalarıdır. “Fare 

[mus] bir hecedir ve fare peyniri kemirir, o halde hece de peyniri kemirir”,
23

 gibi 

çalışmalarla uğraşanlara Seneca’nın cevabı şöyledir:  

 

“Quid istorum cupiditates demit? Quid temperat? Utinam tantum non 

prodessent! Nocent. Hoc tibi, cum voles, manifestissimum faciam, 

comminui et debilitari generosam indolem in istas argutias coniectam.” 

 

“Şu [mantık oyunlarından] hangisi aşırı istekleri aklımızdan çıkarır? 

Hangisi onlara hükmeder? Keşke sadece faydasız olsalardı! Oysa zarar da 

verirler. İstersen, bu zekâ kıvraklıkları arasında kalmış soylu bir 

yaradılışın zayıflatıldığını ve güçsüzleştirildiğini sana apaçık bir şekilde 

gösterebilirim.”
24

 

 

Seneca bu noktada Yunan Stoacılarından büyük oranda ayrılır. Çünkü Yunan Stoa 

felsefesinde bu üç alanının hiçbir parçası ötekinden ayrılmaz; tersine hepsi iç 

içedir.
25

 Roma’da neredeyse salt ahlaki yönü kabul gören Stoa’nın Seneca’nın 

gözünde değersizleşen diyalektik kısmı ise, Diogenes Laertios’tan öğrendiğimize 

göre Antik Yunan Stoası’nda zorunlu ve öteki erdemleri de kapsayan bir erdemdir.
26

 

Çünkü Yunan Stoası’nda akla uygun yaşamak isteyen bir kişi bu paradokslarla 

ilgilenmek ve Stoacı mantığın kurduğu dili anlamak zorundadır; çünkü bu dil aklın 

başlıca araçlarını oluşturan bir unsurdur.
27

  

            Bünyesinde mantığı da barındıran, Latince artes liberales olarak adlandırılan 

ve insana tüm yaşamı boyunca eşlik eden “özgür sanatlar” ise, Seneca için ancak 

ahlaka temel oluşturdukları sürece değerlidir. Ona göre bu sanatlar insanı bütünüyle 

sarmaz, yalnızca erdeme yol açacak kadar faydaları vardır; dolayısıyla felsefenin bir 

                                                           
22

 Seneca, Epistulae Morales, 49.5. 
23

 Seneca, Epistulae Morales, 48.6: “Mus syllaba est. Mus autem caseum rodit; syllaba ergo caseum 

rodit.” 
24

 Seneca, Epistulae Morales, 48.9. 
25

 D. Laertios, 7.40, Çev. C. Şentuna, Ünlü Filozofların Yaşamları ve Öğretileri, s. 316. 
26

 D. Laertios, 7.46-47, Çev. C. Şentuna, Ünlü Filozofların Yaşamları ve Öğretileri, s. 318. 
27

 J. M. Cooper, a.g.e., s. 50. 



54 
 

parçası olmaktan çok uzaktırlar.
28

 Çünkü Seneca’nın nezdinde gerçek felsefe sayılan 

ahlak öğrenilmeden özgür sanatların verdiği bilgiler işe yaramaz hale gelir. Birkaç 

örnek vermek gerekirse, müzik tiz sesler ile pes seslerin nasıl uyuştuğunu inceler; 

fakat Seneca’nın öğrenmek istediği, ruhun kendi kendisiyle nasıl uyuştuğudur. 

Geometri araziyi ölçmeyi öğretir; fakat Seneca için bir insan kardeşiyle paylaşmayı 

bilmiyorsa bu bilginin bir ehemmiyeti yoktur.
29

 Sonuç olarak özgür sanatlar insana 

erdemin ve ahlaklı yaşamanın bilgisini vermez, ancak bu yaşamın yolunu açabilir ve 

aslında bu sanatlar olmadan da insan erdeme ulaşabilir. Çünkü böyle bir yaşam için 

iyinin ve kötünün değişmez bilgisine sahip olmak gerekir; oysa felsefe dışında hiçbir 

sanat iyiliğin ve kötülüğün bilgisini bulmaya çalışmaz.
30

 

            Fizik alanına geldiğimizde Seneca’nın tavrını daha olumlu buluruz. Çünkü 

ahlaka temel oluşturacak tüm soruların yanıtı, aslında doğa araştırmasında gizlidir. 

Seneca, doğa araştırmalarının derhal ahlakla ilişkilendirilmesini öğütlese de fizik 

alanına en az ahlak kadar önem vermektedir. Ancak bir ahlak filozofu olan Seneca, 

fizikten salt doğa olaylarının araştırılmasını anlamaz; daha doğru bir ifadeyle fizik 

bilimiyle ilgilenen insandan yalnızca doğa olaylarının nedenlerini ve oluşumlarını 

keşfetmesini beklemez. Onun aradığı görünenin ardındaki neden, yani tanrıdır. İnsan 

bu tarz bir doğa araştırması sonucunda tanrının ne olduğunu, evrenin yaratıcısı mı 

yoksa koruyucusu mu, dünyanın bir parçası mı yoksa kendisi mi olduğu gibi ona dair 

pek çok şey öğrenecektir.
31

 Fizik insanı tanrıya ulaştırmıyorsa, doğanın onun eseri 

olduğu, tanrının her şeye içkin olduğu, insanın doğayı takip ederek ona uygun 

yaşaması gerektiği sonucuna götürmüyorsa gösterilen çaba beyhudedir. Çünkü insan 

doğayı inceleyerek tanrıyı, evrenin yasasını; dolayısıyla ulaşması gereken en yüce 

iyiyi ve kaçınması gereken kötüyü anlar. Başka bir deyişle kişi her şeyin 

yöneticisinin iradesini takip edecekse o yönetenin ne istediğini bilmeli, kendi 

doğasına uygun bir mantıkla davranmak istiyorsa doğru bir doğa algılayışına sahip 

olmalıdır.
32

 Bilgisinin sınırlarına doğayı dâhil eden insandan ise bu bilgileri 

                                                           
28

 Seneca, Epistulae Morales, 88.24-25. 
29

 Seneca, Epistulae Morales, 88.9-11. 
30

 Seneca, Epistulae Morales, 88.28. 
31

 Seneca, Naturales Quaestiones, I.Prae.3. 
32

 J. Wildberger, “Wisdom and Virtue”, Brill’s Companion to Seneca, Ed. G. Damschen-A. Heil, 

Brill, Leiden-Boston, 2014, s. 309. 



55 
 

hayatında uygulaması beklenir. Çünkü erdemli ve ahlaklı yaşam, bilgi ile davranışın 

uyumu olmaksızın elde edilemez. 

 

“Sed lucescere, si velimus, potest. Uno autem modo potest, si quis hanc 

humanorum divinorumque notitiam scientia acceperit, si illa se non 

perfuderit, sed infecerit, si eadem, quamvis sciat, retractaverit et ad se 

saepe rettulerit, si quaesierit, quae sint bona, quae mala, quibus hoc falso 

sit nomen adscriptum, si quaesierit de honestis et turpibus, de 

providentia.” 

“Fakat istersek gün aydınlanabilir. Öte yandan bu tek bir şekilde 

mümkündür; insan, insanlara ve tanrılara dair bilgiyi bilim yoluyla 

anlarsa, bu bilgileri zihnine serpmez, ama özümserse; ne kadar bilirse 

bilsin aynı şeyler üzerine tekrar tekrar düşünürse ve sık sık hatırlarsa, 

yanlış isimler atfedilmiş olan iyinin ve kötünün ne olduğunu, onurlu ve 

onursuz şeyler ile tanrısal öngörüyü araştırırsa mümkündür.”
33

 

 

            Seneca’da philosophia kavramı, sözcüğün ilk ve en sade anlamıyla bilgelik 

aşkı ve ona ulaşmak için gösterilen çabadır.
34

 Felsefe yola çıkar, amacı bilgeliğe 

ulaşmaktır; bilgelik ise felsefenin sonucu ve ödülü olarak insan zihninin en yetkin 

iyiliğidir.
35

 Bilgeliğin götürdüğü yol insanı özgürleştiren; onu en yüce iyiye, erdeme 

ve mutluluğa ulaştıran yoldur. Tüm bu anlatılanlar ışığında Seneca’nın felsefeye 

aslında bir ahlak çalışması, erdem öğrenimi ve yaşam yasası olarak yaklaştığı 

sonucuna varabiliriz. Bu yaşam yasası, insanın Stoacı öğretilere uygun olarak iyi 

yaşamasını sağlar. Bu noktada belirtilmeli ki Seneca’da yaşam tanrıların; iyi 

yaşamak ise felsefenin armağanıdır. Çünkü tanrılar insana yalnızca felsefe yapma 

yeteneği bahşetmiş, felsefeye borçlu olunan iyi yaşama bilgisine ise insanların kendi 

çabalarıyla ulaşmasını beklemişlerdir.
36

 Bu bilgi sayesinde insan hem tanrıların hem 

de tanrılardan pay aldığı kendi doğasını kavrayacaktır; böylece insan yalnızca 

yeryüzünde nasıl eylemesi gerektiğini öğrenmez, aynı zamanda onu tanrılar katına 

eriştirecek, tanrılara eş kılacak bilgiye de ulaşmış olur. 

                                                           
33

 Seneca, Epistulae Morales, 110.8. 
34

 Seneca, Epistulae Morales, 89.4. 
35

 Seneca, Epistulae Morales, 89.6. 
36

 Seneca, Epistulae Morales, 90.1. 



56 
 

            Seneca Epistulae Morales 52.13’te felsefe için yalvarmak, yakarmak, 

tapınmak ve hürmet etmek anlamlarına gelen adorare fiilini edilgen çatıda, 

subiunctivus kipinde, üçüncü tekil şahısta kullanarak “felsefeye tapınılsın”
37

 şeklinde 

bir temenni dile getirir. Çünkü tek görevi insanların ve tanrıların gerçeğini araştırmak 

olan felsefe, bu özelliğiyle Seneca için kutsal bir görünümdedir. Dindarlık, görev 

duygusuyla yüklü sadakat, adalet ve birbirine sıkıca kenetlenmiş olan erdemler hiçbir 

zaman felsefeden ayrılmaz.
38

 Dolayısıyla Seneca, felsefeyi tüm insani işlerin, 

bilimlerin, zanaatların ve uğraşıların üzerinde bir yere yerleştirir.  

 

“Sapientia altius sedet nec manus edocet, animorum magistra est. Vis 

scire, quid illa eruerit, quid effecerit? … Artificem vides vitae. Alias 

quidem artes sub dominio habet. Nam cui vita, illi vitae quoque ornantia 

serviunt; ceterum ad beatum statum tendit, illo ducit, illo vias aperit. 

Quae sint mala, quae videantur ostendit, vanitatem exuit mentibus, dat 

magnitudinem solidam … totius naturae notitiam ac suae tradit. Quid sint 

di qualesque declarat, … ubi consistant, quid agant, quid possint, quid 

velint. Haec eius initiamenta sunt, per quae non municipale sacrum, sed 

ingens deorum omnium templum, mundus ipse reseratur, cuius vera 

simulacra verasque facies cernendas mentibus protulit. Nam ad 

spectacula tam magna hebes visus est.” 

 

“Bilgelik daha yücelerde oturur; elleri eğitmez, ruhların eğiticisidir. Onun 

neyi aydınlattığını, neyi başardığını bilmek ister misin? … Onun hayatın 

sanatkârı olduğunu görüyorsun. O, diğer sanatları egemenliği altında 

tutar. Zira hayat ve hayatın süsleri de ona hizmet eder; öte yandan o 

mutlu bir düzeni amaçlar, onun için kılavuzluk eder, oraya giden yolları 

açar. Nelerin kötü olduğunu, nelerin kötü gibi gözüktüğünü gösterir; 

zihinlerden aldatmacaları kovar, yüce bir sağlamlık bahşeder... Bütün 

doğanın ve kendisinin bilgilerini aktarır zihinlere. Tanrıların ne 

olduklarını, nasıl doğalara sahip olduklarını, … nerede oturduklarını, ne 

yaptıklarını, ne yapabildiklerini, ne istediklerini gözler önüne serer. 

Bunlar bilgeliğin gizlerine kabul edilmektir; bu gizler sayesinde bir eyalet 

tapınağı değil, bütün tanrıların yüce tapınağı, evrenin kendisi açılır; onun 

gerçek suretini ve görünüşlerini zihinlere gösterir; zira böyle yüce bir 

görüntü karşısında zihnin görme yetisi kördür.”
39

  

 

 

            Bir Stoacı için bilgelik ve erdemden bahsetmek, mutluluktan bahsetmekle 

aynı anlama gelir. Bu mutluluğun anlamı Seneca’da ruhun hastalıklarından 

                                                           
37

 Seneca, Epistulae Morales, 52.13: “Philosophia adoretur.” 
38

 Seneca, Epistulae Morales, 90.3. 
39

 Seneca, Epistulae Morales, 90.26-29. 



57 
 

kurtulması, yeryüzünün meselelerinden kurtulup evreni bir bütün olarak görmesi, 

zihnini daha yücelere yöneltmesinde yatar. Bu yolda insana yardımcı olacak yegâne 

ilaç, Seneca’nın kutsallığa bürüdüğü felsefedir. Felsefe, insana değişmezliğin bilgisi 

olan erdemi sağlar, onu tanrıların mutluluğuna eriştirir. Felsefe yoluyla bilgeliğe 

erişmiş olan insan, tanrılardan yalnızca ömür süresi olarak ayrılır; diğer konularda 

erdemiyle onlara eştir. Seneca bu noktadan bir adım daha ileri gider ve 53. 

mektubunda bilgenin tanrılardan daha üstün olduğunu ifade eder. Çünkü tanrılar 

doğaları gereği insanların sahip olduğu zaaflardan uzaktırlar, bilge ise kendi çabası 

sayesinde bu yetkinliğe ulaşır. Böylece yaradılışı sebebiyle pek çok güçsüzlüğe sahip 

olan bilge, tanrıların sahip olduğu dinginliğe erişmekle hem insani doğasına üstün 

gelir, hem de tanrılara.
40

 Dolayısıyla bilge, yetkin bir ruha sahip olarak kendi 

doğasının en üst sınırına çıkar.
41

 Fakat insanın bu uğurda tüm işlerinden vazgeçmesi, 

kendisini yalnızca felsefeye vermesi gerekir. Seneca dostu Lucilius’u bu konuda pek 

çok mektubunda uyarır, karşısına çıkabilecek tüm bahaneleri bertaraf eder. Ne daha 

fazla mal mülk edinme ve felsefeyle ilgilenmek için biraz rahata kavuşma isteği, ne 

mevki hırsı, ne de başka sanatlara duyulan ilgi felsefenin önüne geçebilir; felsefeyle 

uğraşan kişi onu hayatının merkezine almalı, tüm zihnini ona adamalı, felsefeyle 

bütünleşmelidir. Çünkü felsefe, insanın her şeye onunla başlaması gerektiği ana 

bilgidir.
42

 Böyle bir yetkinliğe sahip olan felsefe, insanın boş zamanında ilgileneceği 

bir disiplin değil, aksine ancak kullanmadığı zamanı insana bahşeden bir yaşam 

kılavuzudur.
43

 Bu nedenledir ki Seneca, herkesin felsefeyle uğraşabileceği fikrini 

reddeder: 

 

 

“Non est philosophia populare artificium nec ostentationi paratum. Non 

in verbis, sed in rebus est... Animum format et fabricat, vitam disponit, 

actiones regit, agenda et omittenda demonstrat, sedet ad gubernaculum et 

per ancipitia fluctuantium derigit cursum. Sine hac nemo intrepide potest 

vivere, nemo secure. Innumerabilia accidunt singulis horis, quae 

consilium exigant, quod ab hac petendum est.”  

 

                                                           
40

 Seneca, Epistulae Morales, 53.11. Ayrıca bkz. 124.14; Seneca, De Providentia, 6.6-7, Çev. Ç. 

Dürüşken, Tanrısal Öngörü, s. 71-73.  
41

 Seneca, Epistulae Morales, 120.14. 
42

 Seneca, Epistulae Morales, 17.5. 
43

 Seneca, Epistulae Morales, 53.10. 



58 
 

“Felsefe halka uygun bir sanat değildir, gösteri için hazırlanmamıştır. 

Sözlerde değil, eylemlerde ortaya çıkar... Ruhu biçimlendirir ve inşa eder, 

eylemleri yönetir, yaşamı düzenler, yapılması ve yapılmaması gerekenleri 

gösterir; dümenin başına geçer ve tehlikeler arasında dalgalanan geminin 

istikametini hedefe doğru yöneltir. O olmadan kimse korkusuz, endişesiz 

yaşayamaz. Her saat üzerine düşünmemiz gereken sayısız olay olur, 

ondan akıl sormalı.”
44

 

 

Alıntılanan pasajdan anlaşılacağı üzere Seneca için felsefenin pratik kısmı, çoğu 

zaman teorik kısmından daha önemlidir. O, insana sözcükleri değil, davranışı öğretir 

ve aslında felsefe, insanın hayatında uygulaması beklenen “iyi bir öğüttür.”
45

                                                           
44

 Seneca, Epistulae Morales, 16.3. 
45

 Seneca, Epistulae Morales, 38.1: “Philosophia bonum consilium est.”
 
 



59 
 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

EPISTULAE MORALES’TE FATUM, PROVIDENTIA VE 

FORTUNA 

            Seneca felsefi eserlerinin tümünde ahlak sisteminin merkezinde yer alan 

erdemli yaşama ilkesine değinmiştir. Fizik ve mantık alanlarında çoğunlukla Yunan 

Stoa felsefesinin önermelerini kullanan Seneca, onların yol gösterdiği çizgide 

kendisine bir ahlak sistemi kurmuştur. Bu ahlak sistemi, Yunan Stoası ile Roma 

ahlakı ve yaşantısının Seneca tarafından sentezlenmiş bir biçimi olarak görülebilir. 

Onun felsefe yapmaktaki amacı, ruhunu hastalıklardan kurtarmak
1
 ve erdemli 

yaşama kavuşmaktır. Ona göre felsefenin görevi, tanrıların ve insanların gerçeğini 

keşfetmek, egemenliğin tanrıların elinde olduğunu ve onlara saygı duyulması 

gerektiğini göstermektir.
2
 Felsefe ruhu işleyen, yaşamı düzenleyen, eylemleri 

doğruya götüren;
3
 tanrılardan ve insanlardan korkmadan yaşamayı, kötülükleri 

yenmeyi ya da onlara son vermeyi sağlayan
4
 bir sanattır. 

            Fatum, providentia ve fortuna kavramları, diğer Stoacılarda olduğu gibi 

Seneca’nın felsefesinin, özellikle de ahlak felsefesinin iskeletini oluşturur. Bu 

kavramlar fiziğin sağladığı temelde bir anlam kazanır ve insan, düşüncesini 

yaşamıyla uyumlu bir hale getirip onlara uygun yaşarsa sonunda kendisini tanrılara 

eş yapacak erdeme sahip olur.
5
 Seneca bu üç kavram sayesinde evrenin yasası, 

tanrıların doğası ve dünyanın değişkenliği üzerinden bilgeliği, erdemi, mutluluğu, 

ölümü, insanın kaçınması ve korkmaması gerekenleri; kısacası gerçek iyiyi açıklama 

amacındadır. Fatumu anlatırken onun değişmez, ezeli, ebedi ve kaçınılmaz 

zorunluluğunun ölümlülerin yasası olduğunu, dolayısıyla ona itaat etmemek gibi bir 

seçeneği olmayan insanın ondan dolayı mutsuz olmaması gerektiğini gösterir. 

Providentia ise erdemli yaşamanın önkoşuludur, onun iradesine uymak ve saygı 

göstermek erdemi mümkün kılar. Böylece insan, fortunanın etki alanından çıkmayı 

                                                           
1
 Seneca, Epistulae Morales, 15.1. 

2
 Seneca, Epistulae Morales, 90.3. 

3
 Seneca, Epistulae Morales, 16.3. 

4
 Seneca, Epistulae Morales, 29.12. 

5
 Seneca, Epistulae Morales, 31.9-10. 



60 
 

başarır. Bu, aynı zamanda ruhu tutkulardan, bedene köle olmaktan kurtarıp ona 

gerçek iyiliğinin akılda olduğunu göstermek; ruhu iyi ya da kötü tüm durumların 

üstüne çıkararak onu sarsılmaz hale getirmektir.  

 

3.1. Fatum: Değişmez ve Evrensel Yasa 

            Seneca evrenin en büyük gücü olan fatumu nedenlerin birbirine bağlı zinciri, 

başka bir deyişle nedenler dizisi olarak tanımlar.
6
 Olayların kendisine göre aktığı bu 

nedenler dizisi, tanrılar da dâhil olmak üzere evrendeki her şeyin kendisine tabi 

olduğu, her şeyi eşit derecede bağımlı kılan zorunluluktur.
7
 Çünkü evrenin başından 

itibaren hüküm süren fatum tanrılar, evren ve insan için ortak olup kendisine kesin 

olarak boyun eğmeyi gerektirir. O, ne tanrıların ne de insanların değiştirebileceği 

evrensel yasa olarak her şeyin üzerinde yer alır.
8
 

            Seneca’da fatum kavramının tam olarak tanımlanması ve nasıl bir 

zorunluluğa sahip olduğunun anlaşılması, öncelikle onun tanrıyla olan ilişkisini 

açıklamamızı zorunlu kılar. Çünkü Seneca’nın felsefesinde tanrı ve fatum ilişkisi, ilk 

bakışta çelişkili bir görünüme sahiptir. Bu noktada öncelikle belirtilmelidir ki Seneca 

da Yunan Stoacıları gibi fatum ve tanrının aynı güç olduğunu pek çok kez ifade 

eder.
9
 Bununla beraber tanrının gücünün fatumla sınırlı olduğu da onun felsefesinde 

açık bir şekilde anlaşılır.
10

 Böylece Yunan Stoası’nda olduğu gibi, Seneca’da da 

fatumun hem tanrı olarak tanımlanması, hem de tanrıdan daha üstün olması ya da iş 

görme alanının tanrıdan daha geniş olması gibi görünürde çelişkili bir durum ortaya 

çıkar. Bu nedenle evrendeki her şeyin kendisine göre aktığı, tanrı da dâhil olmak 

üzere her şeyin ve herkesin boyun eğmek zorunda olduğu fatumun aynı zamanda 

tanrıyla nasıl eş olabildiği, Seneca felsefesindeki sorunlardan birine işaret eder.
11

 

Sorunun çözümünün ilk ayağı Seneca’nın De Providentia’da fatumun tanrı yaratımı 

                                                           
6
 Seneca, Epistulae Morales, 19.6; Seneca, De Beneficiis, 4.7.2. 

7
 Seneca, Naturales Quaestiones, 2.36.1. 

8
 Seneca, De Providentia, 5.7-8, Çev. Ç. Dürüşken, Tanrısal Öngörü, s. 65. 

9
 Seneca, Naturales Quaestiones, 2.45.1; De Beneficiis, 4.7.2; De Consolatione ad Helviam 

Matrem, 8.3.  
10

 Bkz. Seneca, De Providentia, 5.8, Çev. Ç. Dürüşken, Tanrısal Öngörü, s. 65. 
11

 M. Dragona-Monachou, a.g.e., s. 4439. 



61 
 

olduğunu ifade etmesiyle bulunur. Zira bütün varlıkların yaratıcısı ve yöneticisi, her 

şeyin kendisine bağlı olduğu nedenler nedeni (causa causarum) olarak gördüğü 

tanrının Seneca için fatumun yaratımından da sorumlu olacağı aşikârdır. Nitekim 

tanrıyı sınırlayabilecek herhangi bir kural, eğer bu kural yine tanrının kendisi 

tarafından konulduysa mümkün olabilir.
12

 Çünkü Seneca’nın da ifade ettiği gibi o, 

herhangi dışsal bir sebep tarafından sınırlandırılamaz.
13

 Bu açıklama, tanrı ve fatum 

ilişkisini aydınlatmamızda düşünürün temel alacağımız fikridir. Seneca tanrıların 

davasını üstlenmek üzere yazmaya giriştiği eserinde fatum ve tanrı ilişkisini şöyle 

açıklar:  

 

“Quid est boni viri? Praebere se fato. Grande solacium est cum universo 

rapi; quicquid est quod nos sic vivere, sic mori iussit, eadem necessitate 

et deos alligat. Irrevocabilis humana pariter ac divina cursus vehit. Ille 

ipse omnium conditor et rector scripsit quidem fata, sed sequitur; semper 

paret, semel iussit.”  

“O halde insana düşen görev nedir? Kendini kadere sunmak. Bütüne 

karışıp gitmek büyük tesellidir; bizim böyle yaşamamızı, böyle ölmemizi 

emreden her neyse, buna tanrılar da aynı zorunlulukla bağlıdır. Değişmez 

bir akış insanı da, tanrıları da katar önüne. O bütün varlıkların yaratıcısı 

ve yöneticisi alınyazısını kendisi yazmıştır, ama o bile bu yazgının 

peşinden gider; bir kez buyurmuştur, her zaman itaat eder.”
14

 

 

Seneca’nın bildirdiği üzere fatum tanrının yaratımıdır; ancak yaratıldığı andan 

itibaren ortaya öyle bir zorunluluk çıkar ki bu zorunluluğa onu yaratan bile boyun 

eğmek zorunda kalır; çünkü onun varlık prensibi değişmezliktir. Dolayısıyla artık 

fatum, Seneca için tanrıyla beraber tüm evreni kendisine itaat etmek zorunda bırakan 

bir güç haline gelir. Buradan da Seneca’da fatumun zorunluluğun ne denli bağlayıcı 

ve kudretli olduğu anlaşılır. Ancak fatum ve tanrı ilişkisinde yalnızca tanrı fatuma 

bağlı değildir; bu ilişki karşılıklıdır. Naturales Quaestiones’te Seneca’nın belirttiği 

üzere fatumun ilk yasası kararlaştırılmış olana, buyruğa uygun şekilde 

                                                           
12

 K. Algra, “Plutarch and the Stoic Theory of Providence”, s. 126. 
13

 Seneca, De Beneficiis, 6.23.1. 
14

 Seneca, De Providentia, 5.8, Çev. Ç. Dürüşken, Tanrısal Öngörü, s. 64-65. 



62 
 

davranmaktır.
15

 Kararlaştırılmış olana uymak ise fatumun tanrı yaratımı olduğuna 

tekrar vurgu yapar. Bu buyruk, tanrının evrende kurduğu düzenin devam etmesi 

olarak okunabilir; çünkü tanrı fatumu yaratarak ona ilk ilkesini, hiçbir şekilde 

değişmez ve değiştirilemez olması niteliğini kazandırmıştır. Seneca bu durumu, bilge 

bir insanın bile düşüncesi değiştirilemezken, bunun tanrının düşüncesi için çok daha 

doğru olduğunu söyleyerek açıklar. Çünkü “bilge şimdideki en iyiyi bilirken, tanrının 

kutsallığı için her şey şimdidir.”
16

  

 

“…liceat illi hodieque decernere et ex lege fatorum aliquid derogare an 

maiestatis deminutio sit et confessio erroris mutanda fecisse. Necesse est 

eadem placere ei cui nisi optima placere non possunt. Nec ob hoc minus 

liber est ac potens; ipse est enim necessitas sua.”  

 “Tanrı için bugün hâlâ karar vermek ve kaderin yasasında herhangi bir 

değişiklik yapmak mümkün mü; yoksa bu, onun büyüklüğünü azaltır mı 

ve değiştirilmesi gereken şeyler yaratmış olması hatasının bir itirafı 

mıdır? [Yalnızca] en iyi yolun doğru görünebileceği tanrıya, o aynı yolun 

doğru gözükmesi zorunludur. Bundan dolayı o daha az özgür ve daha az 

güçlü değildir; çünkü kendi zorunluluğu bizzat kendisidir.”
17

 

 

Seneca Epistulae Morales’te tanrıyı tüm nedenlerin kendisinden doğduğu “yaratıcı 

neden”
18

 olarak, alıntılanan pasajda ise bizzat zorunluluğunun kendisi olarak 

tanımlar. Tanrı evrendeki tek yaratıcı olarak tüm yarattıklarına nüfuz ettiği gibi, 

fatuma da nüfuz etmiştir; onun kader, doğa, tanrısal öngörü ya da başka adlarla 

anılması bundandır, çünkü o her şeydir.
19

 Böylece ilkesi gereği değiştiremeyecek 

olduğu fatum, tanrıdan bağımsız bir güç olarak gözükse de aslında tanrının bir 

yönüyle fatum olduğu, fatumun ise kökenini tanrıdan aldığı için tanrısal bir güç 

olduğu açıktır. Bu ilişki ağında benzer şekilde doğa ve tanrı da bir ve aynı güç olarak 

adlandırılır. Doğa olmadan tanrıdan, tanrı olmadan doğadan bahsetmek Seneca için 

mümkün değildir. Bununla beraber tanrı ve doğa, Seneca’nın deyimiyle yalnızca 

                                                           
15

 Seneca, Naturales Quaestiones, 2.35.2. 
16

 Seneca, Naturales Quaestiones, 2.36.1-2: “…Cum sapiens quid sit optimum in praesentia sciat, 

illius divinitati omne praesens sit.” 
17

Seneca, Naturales Quaestiones, 1.Prae.3. 
18

 Seneca, Epistulae Morales, 65.12. Ayrıca bkz. Seneca, De Beneficiis, 4.7.2. 
19

 J. Brun, a.g.e., s. 67. 



63 
 

yükümlülüklerinde, iş görme alanlarında farklılaşırlar.
20

 Aynı farkı fatum ve tanrı 

ilişkisinde de görürüz. Onlar bir ve aynı şey olmalarına rağmen yüklendikleri 

sorumluluklar bağlamında farklılaşır. Böylece Seneca’da fatum tanrının pek çok 

adından biri olarak, onun aslında gücünü sergilemesinin yalnızca bir yönünü 

oluşturur.
21

 Bu ilişki Seneca tarafından şu şekilde aktarılır:  

 

“Ne hoc quidem crediderunt Iovem, qualem in Capitolio et in ceteris 

aedibus colimus, mittere manu sua fulmina, sed eundem quem nos Iovem 

intellegunt, rectorem custodemque universi, animum ac spiritum mundi, 

operis huius donimum et artificem, cui nomen omne convenit. Vis illum 

fatum vocare, non errabis; hic est ex quo suspensa sunt omnia, causa 

causarum. Vis illum providentiam dicere, recte dices; est enim cuius 

consilio huic mundo providetur, ut inoffensus exeat et actus suos explicet. 

Vis illum naturam vocare, non peccabis; hic est ex quo nata sunt omnia, 

cuius spiritu vivimus. Vis illum vocare mundum, non falleris; ipse enim 

est hoc quod vides totum, partibus suis inditus, et se sustinens et sua.” 

“[Eski bilgeler] Capitolium’da ve diğer tapınaklarda taptığımız biçimde, 

Iuppiter’in elleriyle yıldırımlar gönderdiğine bile inanmadılar, ama onlar 

Iuppiter’i bizim tasavvur ettiğimizle aynı tasavvur ediyorlardı; evrenin 

yöneticisi ve koruyucusu, dünyanın zihni ve ruhu, bu yaratımın efendisi 

ve sanâtkarı olan, her ismin kendisine uyduğu Iuppiter’i. Onu kader diye 

mi çağırmak istiyorsun? Yanlış yapmış olmayacaksın; o, her şeyin 

kendisine bağlı olduğu nedenlerin nedenidir. Ona tanrısal öngörü mü 

demek istiyorsun? Doğru söylemiş olacaksın; o kendi planıyla, kesintisiz 

şekilde ilerleyen ve eylemlerini gözler önüne seren bu dünyanın 

öngörülmesini sağlar. Ona doğa diye mi seslenmek istiyorsun? Kabahat 

işlemiş olmayacaksın; o her şeyin kendisinden doğduğu, soluğuyla 

yaşamımızı sürdürdüğümüz şeydir. Onu dünya diye mi çağırmak 

istiyorsun? Aldanmış olmayacaksın; o gördüğün bütünün kendisi, kendi 

parçalarının içine nüfuz etmiş ve hem kendisini hem de yarattıklarını 

ayakta tutandır.”
22

 

 

Görüldüğü üzere Seneca’da fatum nedenler dizisiyse, tanrı nedenler nedenidir; başka 

deyişle fatumun nedenler dizisinin varlık bulmasını sağlayan ilk nedendir. Evrenin 

her tarafına sinen tanrının, evrene bütün olarak bakıldığında karşımıza çıkan tanrısal 

bütünlüğünün kanıtıdır. Bu nedenle aslında fatum, tanrının pek çok adından biri 

olarak, onun evrendeki “en kudretli” ve kararlarında “en mükemmel” olma özelliğini 

                                                           
20

 Seneca, De Beneficiis, 4.8.2. 
21

 Seneca, De Beneficiis, 4.8.3. 
22

 Seneca, Naturales Quaestiones, 2.45.1-3. 



64 
 

gösterir. Onun başlangıçta kaderi yaratarak verdiği karar, sonsuza kadar doğru ve 

geçerli bir plan yaptığının göstergesidir.
23

 Doğrudan daha doğru
24

 ve tanrıdan daha 

üstün bir şey olamayacağına göre bu karar, tanrı tarafından bile değiştirilemezdir. 

Başka deyişle tanrı fatumu yaratarak kendisinin de yolundan sapamayacağı en iyi ve 

en mükemmel evren tasavvurunu meydana getirmiştir.
25

 Dolayısıyla Seneca’nın 

“Tanrı için bugün hâlâ karar vermek ve kaderin yasasında herhangi bir değişiklik 

yapmak mümkün mü?”
26

 sorusunun yanıtı da bulunmuş olur. Nitekim yine 

kendisinin bildirdiği gibi, tanrının iradesi bizzat tanrı için sonsuz bir yasadır, karar 

verdiği şeyi değiştirmez ve ilk kararından asla pişmanlık duymaz. Dahası tanrının 

başka türlü davranması da imkânsızdır; ancak bu bir güçsüzlükten değil, onu 

amacına sadık kılan kendi varlığından ileri gelir; çünkü tanrı kararlaştırmış olduğu en 

iyi yoldan sapmak için bir istek duymaz.
27

 Dolayısıyla doğası bizzat kendisi için bir 

yasa olan tanrının yüceliği, kendi koyduğu kural sebebiyle kararlarını değişmez ve 

geri dönülemez kılar.
28

 Arnold’a göre, insan bununla yetinmese de Stoa felsefesinin 

verebileceği son cevap budur.
29

  

            Seneca’da evrenin bir amacı olduğu ve bu amaca doğru götürüldüğü, bu 

amacından da hiçbir şekilde ve hiçbir kuvvet yoluyla sapmayacağı, fatum 

kavramıyla açık bir şekilde gözler önüne serilir. Fatumun tanrıdan kuvvet alan 

değiştirilemez yapısı, evrendeki seyrin ve düzenin bir diğer adıdır. Seneca fatumu 

“en büyük güç” olarak tanımlarken de bu seyrin ve düzenin asla bozulamayacağını 

belirtmek ister; çünkü fatum bu düzende değişmez karakterini koruyarak yolundan 

asla sapmaz.
30

 Aslında fatumun tanrıdan daha üstün bir güç olması, insanın dünyevi 

aklıyla bu güçlere bakışında ortaya çıkar. Nitekim Seneca’da fatumun tanrı 

tarafından yaratıldığı ve tanrı ile evrenin bütünsel yapısının bir parçasını oluşturduğu 

oldukça açıktır. Fatumun kaynağı tanrısal olduğu ve yasası bizzat tanrı tarafından 

                                                           
23

 A. Setaioli, “Ethics III: Free Will and Autonomy”, Brill’s Companion to Seneca, Ed. G. 

Damschen-A. Heil, Brill, Leiden-Boston, 2014, s. 294.  
24

 Seneca, Naturales Quaestiones, 2.34.2. 
25

 B. Inwood, Reading Seneca: Stoic Philosophy at Rome, Clarendon Press, Oxford, 2005, s. 234. 
26

 Seneca, Naturales Quaestiones, 1.Prae.3. 
27

 Seneca, De Beneficiis, 6.23.1-2. 
28

 E. V. Arnold, a.g.e., s. 212. 
29

 A.e. 
30

 Seneca, Naturales Quaestiones, 2.35.2. 



65 
 

belirlendiği için Seneca onu tanrı diye adlandırmakta beis görmez. Tanrıdan daha 

üstün bir yere konulmasını, evrenin düzenini korumayı sağlayan, ancak böylece hem 

insanı hem de kendisini bağladığı bu zorunluluktan ve kötülüğün varlığından dolayı 

tanrının suçlanmasını engellemek olarak anlamak mümkündür. Bu açıdan 

bakıldığında Seneca’nın girişimi, fatum ve providentia ayrımı yaparak, tanrıyı 

kötülüğün varlığından sorumlu tutmamaya çalışan Kleanthes’in girişimine 

benzetilebilir. Burada tanrının, bu yasanın insan için getirdiği kısıtlamalar, 

zorunluluklar ve zorluklarda doğrudan değil; dolaylı bir rol üstlenmesi sağlanmaya 

çalışılmıştır.
31

  

 

“Fulmina non mitti a Iove, sed sic omnia esse disposita ut etiam quae ab 

illo non fiunt tamen sine ratione non fiant, quae illius est. Nam etiamsi 

Iupiter, illa nunc non facit, Iupiter fecit ut fierent. Singulis non adest ad 

omne, sed signum et vim et causam omnibus dedit.”  

“Yıldırımlar Iuppiter tarafından gönderilmez, ancak her şey öyle 

düzenlenmiş ki onun tarafından yapılmayan şeyler bile yine de onun 

planından yoksun bir şekilde meydana gelmez. Çünkü Iuppiter bu şeyleri 

şimdi yapmamasına rağmen onların meydana gelmesine sebep oldu. O, 

tek tek olaylarda bulunmaz, fakat her şeye bir işaret, güç ve neden 

vermiştir.”
32

 

 

Anlaşılacağı üzere, Seneca’nın ortaya koyduğu felsefi düşüncede kaderi evrenin 

düzenleyicisi, tanrının ve doğanın yasası olarak kabul etmek gerekir.
33

 Çünkü tanrı 

tarafından buyurulan kaderin tüm sistemi, dünyanın düzenli işleyişiyle bir yasa 

niteliği kazanır.
34

 Bu yasa “sebebi sebebe” bağlayarak, bireysel ya da toplumsal 

olsun her olayı uzun bir olaylar zincirinin halkası haline getirir.
35

  

            Fatum kavramının Epistulae Morales’teki görünümü, çoğunlukla ölümlü 

olmanın getirdiği doğal yasayı temsil eder. Fatum yaşamı ve ölümü belirleyen, 

kaçınılmaz, değiştirilemez, önlenmesi imkânsız nedenler dizisi olarak insanın içine 

                                                           
31

 K. Algra, “Plutarch and the Stoic Theory of Providence”, s. 126. 
32

 Seneca, Naturales Quaestiones, 2.46.1. 
33

 B. Inwood, a.g.e., s. 234. 
34

 A.e., s. 239. 
35

 Seneca, De Providentia, 5.7, Çev. Ç. Dürüşken, Tanrısal Öngörü, s. 65. 



66 
 

doğduğu ve kimsenin yasasından muaf olmasının mümkün olmadığı bir güçtür. 

Değiştiremediği bu güç karşısında insan istese de istemese de ona boyun eğmek 

zorundadır, onu kabul etmek ve ona itaat etmekten başka çaresi yoktur.  

  

“‘Desine fata deum flecti sperare precando.’
36

 Rata et fixa sunt et magna 

atque aeterna necessitate ducuntur. Eo ibis, quo omnia eunt. Quid tibi 

novi est? Ad hanc legem natus es. Hoc patri tuo accidit, hoc matri, hoc 

maioribus, hoc omnibus ante te, hoc omnibus post te. Series invicta et 

nulla mutabilis ope inligavit ac trahit cuncta.” 

“‘Yakarmalarınla tanrının kaderi değiştireceğini ummaktan vazgeç.’ 

Kader kararlaştırılmış ve saptanmıştır; büyük ve sonsuz bir zorunluluk 

tarafından yönetilir. Her şeyin gittiği yere gideceksin. Bunda sana garip 

gelen ne var? Sen bu yasanın içine doğdun. Bu yasa baban için; annen, 

ataların, senden önce gelen herkes için vardı, senden sonra gelecek herkes 

için de olacak. Yenilmez ve hiçbir güçle değişmeyen bir düzen her şeyi 

birbirine bağladı ve onları sürüklüyor.”
37

 

 

Seneca’da yaşam süresi ve ölüm, Roma dininde kader tanrıçalarının çocukların 

yaşam sürelerini belirlemesiyle örtüşür şekilde fatumun kaçınılmaz yasası tarafından 

belirlenir.
38

 Bu belirlenim Seneca’da fatumun yapısına ışık tutmakla beraber, aynı 

zamanda insanı ölüme karşı da hazırlamaktadır. Zira Seneca felsefesine bir bütün 

olarak bakıldığında, Stoa felsefesinde de olduğu gibi, doğa araştırmalarını 

tanrıbilimden, tanrıbilimi ise ahlak alanından ayırmak mümkün değildir. Farklı 

dallardan mürekkep olan felsefe aslında tek bir amaca hizmet eder; insanın 

yeryüzündeki nihai amacı olan doğaya uygun yaşamayı öğretmek. Bu nedenle 

Seneca’da fatum, providentia ve fortuna kavramları, yalnızca bu ilişkiler ağı 

boyunca kurulan evren açıklamasını değil; aynı zamanda ahlaki yaşama unsurlarını 

da barındırır. Bu nedenle her birinin tek tek yapısını incelerken aynı zamanda bu 

güçlerin doğalarının öğütledikleri erdemli yaşama prensipleri de açığa çıkar. 

Seneca’ya göre fatumun yapısındaki zorunluluğun ölüm bağlamında insana 

öğütlediği ise, onun aracılığıyla gerçekleşen ölümden korkulmaması, aksine onun 

istenmesi gerektiğidir. Çünkü insanı hayata bağımlı kılan ölüm korkusunu hayattaki 

                                                           
36

 Vergilius, Aeneis, 6.376. 
37

 Seneca, Epistulae Morales, 77.12. 
38

 Seneca, Epistulae Morales, 93.2. 



67 
 

mutsuzluğun en büyük etkenlerinden biri olarak görür. Halbuki insanın bilmesi 

gereken gerçek yaşamın yeryüzünde değil, tanrılar katı olan gökyüzünde olduğudur. 

Çünkü ölüm, bedenine hapsolmuş ruhun tek kurtuluş ümididir. Metrodoros’un 

“Ölümlülerin tüm iyiliği ölümlüdür”
39

 sözünü aktaran Seneca, tam da bu nedenle 

doğanın dünyevi nimetleri insanın ayakları altına koyup yüzünü göğe yükseltmesinde 

bir anlam olduğunu belirtir.
40

 Böylece aslında fatum, Seneca için zorunlu ya da 

değiştirilemez doğasından dolayı şikâyet edilecek bir güç değil; insanı mutluluğa 

kavuşturacak bir güç olarak bizzat varlığı ve kendisine boyun eğilmesi zaruri olan 

güçtür. Bu nedenle insan aslında onun meydana getirdiği zorunluluğun neye yol 

açtığını bilseydi, kesinlikle ona karşı gelmek aklının ucundan bile geçmezdi. 

Seneca’ya göre ölümün varlığından ötürü fatuma ya da doğa yasasına serzenişte 

bulunmak tanrılara, onların kurdukları ve olabileceğinin en iyisi olan bu mükemmel 

düzene yapılan bir haksızlıktır. 

 

“Multos inveni aequos adversus homines, adversus deos neminem. 

Obiurgamus cotidie fatum: ‘quare ille in medio cursu raptus est? Quare 

ille non rapitur? Quare senectutem et sibi et aliis gravem extendit?’ 

Utrum, obsecro te, aequius iudicas te naturae an tibi parere naturam?” 

“İnsanlara karşı adaletli pek çok kişi gördüm, ama tanrılara karşı adaletli 

olan hiç kimseyi bulamadım. Her gün kadere sitem ediyoruz: ‘Neden o, 

yaşamının yarı yolunda koparıldı? Neden öbürü koparılmıyor? Neden 

hem kendine hem başkalarına yük olan şu ihtiyarlığı sürükleyip duruyor?’ 

Doğanın mı sana, yoksa senin mi doğaya itaat etmen gerekir, hangisi 

daha uygun karar verir misin rica ederim?”
41

 

 

            Seneca’ya göre insan yok yere kaderi suçlamaya devam edebilir; fakat onu 

değiştiremez. O, insanın gözünde sert ve acımasız olmaya devam edecektir. Kimse 

onu suçlamalarıyla, gözyaşlarıyla değiştiremez; o ne kimseyi serbest bırakır, ne de 

merhamet eder.
42

 Bu nedenle Seneca, fatuma sorgusuz sualsiz ve gönüllü bir 

biçimde itaat edilmesi gerektiğini düşünür. Olayların zorunlu akışını belirleyen ve 

                                                           
39

 Seneca, Epistulae Morales, 98.9: “Mortale est omne mortalium bonum.” 
40

 Seneca, Epistulae Morales, 94.56. 
41

 Seneca, Epistulae Morales, 93.1. 
42

 Seneca, De Consolatione Ad Polybium, 11.4.1. 



68 
 

hiçbir müdahaleye açık olmayan fatum karşısında takınılabilecek tek tavır budur. 

İnsanın fatumun zorunluluğundan kurtulabilmesinin ya da bu zorunluluk sebebiyle 

mutsuz olmamasının tek yolu da onun yasasını kabullenip ona gönüllü olarak hizmet 

etmekten geçer. Bu nedenle insan fatumu değiştiremeyeceğine göre doğaya olan 

bakışını değiştirmelidir; başka deyişle, Seneca’nın sıkıntılı durumlarda öğütlediği 

gibi, gök kubbeyi değiştiremeyeceğine göre ruhunu değiştirmek zorundadır.
43

 Çünkü 

kader kontrol edilemezken zihni yaradılış ona uygun hale getirilebilir.
44

 İnsan ancak 

bu şekilde herkesle birlikte gelen kaderini kabullenip mutlu olmaya başlar. Çünkü 

ölümlülüğün yasası olan fatum, insan doğduğu andan itibaren işlemeye başlar. 

Ölüm, insanın hem önünde hem de ardındadır, insan doğduğu andan itibaren bu sona 

doğru götürülmektedir. Dolayısıyla insan fatumu suçlayacaksa doğduğu günü de 

suçlamalıdır. Çünkü ölüm insanın doğumunda bildirilmiş, insan bu koşullara sahip 

olarak doğmuştur. Fatum, insana ana rahminden itibaren eşlik eder.
45

 İnsanlara ne 

söz verilmişse ödenmiş, payları dağıtılmıştır. Artık kader kendi yolunda ilerler; ona 

ne bir şey eklemek mümkündür, ne de çıkarmak.
46

 Tüm bu nedenlerden Seneca, 

fatumun yasasından dolayı mutsuz olan ve ölümden korkan insanlara “Uzun 

zamandır itaat ettiğin kaderini ilkin şimdi mi idrak ettin?”
47

 sorusunu tereddüt 

etmeden sormaktadır. Oysa fatumun varlığından doğan mutsuzluk onun getirdiği 

zorunluluktan değil, onun yapısını anlamayan ve ona gönüllü şekilde itaat etmeyi 

reddeden insan aklının kavrayışsızlığından ileri gelir.  

            Seneca fatumu, dolayısıyla tanrıları savunurken onun ölüm sayesinde 

herkese eşit davrandığını ve adaletli olduğunu vurgular. Bu dünyada fatum 

tarafından konulan hiçbir yasa kişiye özgü değildir; fatum büyüğü de küçüğü de, 

iyiyi de kötüyü de eşit şekilde sarar.
48

 “Ölü külleri herkesi eşit kılar. Eşit olmadan 

doğarız, eşit olarak ölürüz”
49

 diyen Seneca, bu yasa koyucunun insanlar arasında 

ayrım yapmadığını, herkesi eşit kıldığını dile getirir. Ölüm insanların ortak kaderidir; 

                                                           
43

 Seneca, Epistulae Morales, 28.1. 
44

 M. A. Holowchak, The Stoics: A Guide for the Perplexed, Continuum, London, 2008, s. 33. 
45

 Seneca, De Consolatione Ad Marciam, 10.5. 
46

 Seneca, De Consolatione Ad Marciam, 21.6. 
47

 Seneca, Epistulae Morales, 4.9: “…et hoc nunc primum, quod olim patiebaris, intellegis?” 
48

 Seneca, Epistulae Morales, 91.15. 
49

 Seneca, Epistulae Morales, 91.16: “Aequat omnis cinis. Inpares nascimur, pares morimur.” 



69 
 

adil ve değişmez bir zorunluluktur.
50

 İnsanlığın en büyük yasa koyucusu olan fatum, 

onları soylarına ya da isimlerinin ününe göre değil; sadece ömür süreleriyle 

birbirlerinden ayırır.
51

 Fakat insan doğru bir yaşam sürerek, fatumun zorunlu 

yasasından bir açıdan kurtulur. Çünkü Seneca’ya göre fatum insanın ne kadar 

yaşayacağını belirlese de nasıl yaşayacağını belirlemez.
52

 İnsan, ruhu yeterince 

kuvvetliyse ömür süresi çok az olsa bile dolu bir yaşam sürmüş demektir. Kaldı ki 

Seneca’ya göre insanın hayattaki amacı çok değil, erdemle dolu bir yaşam sürmek 

olmalıdır.  

            Stoa felsefesinde ölüm yok oluş değil, çözülmedir. Bu düşünce, Stoa 

fiziğinde büyük yangın ve evrenin sonsuz yaratım olduğu teorisiyle açıklanır:
53

 

“Bütün evren en nihayetinde büyük bir yangınla tutuşur, böylece geriye ateşten başka 

hiçbir şey kalmaz; bu canlı ve tanrısal ateşten yeniden bir evren doğar ve tekrar 

önceki halini alır.”
54

 Böylece bireylerin yaşamları da dâhil olmak üzere evrende 

sürekli tekrarlanan bir yeniden oluş söz konusudur. Seneca da Stoa felsefesinin bu 

görüşüyle hemfikir olduğunu, “Doğa birleştirdiğini çözer,
 

çözdüğünü yeniden 

birleştirir”
55

 sözleriyle aktarır.  

 

                “Quid enim mutationis periculo exceptum? Non terra, non caelum, non 

totus hic rerum omnium contextus, quamvis deo agente ducatur. Non 

semper tenebit hunc ordinem, sed illum ex hoc cursu aliquis dies deiciet. 

Certis eunt cuncta temporibus; nasci debent, crescere, extingui. 

Quaecumque supra nos vides currere, et haec, quibus inmixti atque 

inpositi sumus veluti solidissimis carpentur ac desinent. Nulli non 

senectus sua est; inaequalibus ista spatiis eodem natura dimittit. Quicquid 

est, non erit, nec peribit, sed resolvetur. Nobis solvi perire est...” 

               “Zira değişme tehlikesinden muaf tutulan ne var? Ne yeryüzü ne gökyüzü 

ne de tüm şeylerin birbirine bağlı düzeninin oluşturduğu evren, yol 

gösterici tanrı tarafından yönetilse bile. Evren her zaman bu düzenini 

korumayacak, onu bu rotasından bir gün çıkaracaktır. Her şey, 

                                                           
50

 Seneca, Epistulae Morales, 30.11. 
51

 Seneca, Epistulae Morales, 91.16. 
52

 Seneca, Epistulae Morales, 93.2. 
53

 E. V. Arnold, a.g.e., s. 192. 
54

 Cicero, De Natura Deorum, 2.46.118, Çev. Ç. Menzilcioğlu, Tanrıların Doğası, s. 284-285: 

“…ad extremum omnis mundus ignesceret, … ita relinqui nihil prater ignem, a quo rursum animante 

ac deo renovatio mundi fieret atque idem ornatus oreretur.” 
55

 Seneca, Epistulae Morales, 30.11: “[Natura] quicquid conposuit, resolvit, et quicquid resolvit, 

conponit iterum.” 



70 
 

belirlenmiş bir zamanda yol alır; doğmalı, büyümeli, ölmelidir. 

Üzerimizde dolandığını gördüğün her şey; içine yerleştirildiğimiz, saf ve 

sağlam olarak gördüğümüz bu dünya parçalanacak ve yok olacaktır. Her 

şeyin bir ihtiyarlık çağı vardır; doğa eşit olmayan aralıklarla aynı amaca 

doğru yollar hepsini. Söz konusu varlıklar, var olmayacaklar; fakat yok 

olmayacaklardır da; çözüleceklerdir. Bizim için çözülmek, ölmek 

demektir...”
56

  

 

Alıntılanan pasajda Seneca’nın fatumu hem doğa hem de tanrıyla özdeşleştirmiş 

olduğu anlaşılmaktadır. Böylece Stoa felsefesindeki güçler birliğinin Seneca’nın da 

kabul ettiği bir görüş olduğu görülmektedir. Fatum, tanrı, doğa, ateş ve yasa, kimi 

zaman bir ve aynı anlamlara gelmektedir. Bu açıdan bakıldığında evrenin yasası olan 

fatum, aynı zamanda evreni amacına götüren bir güç olarak bu görevinde tanrıya 

eşlik eder. Dolayısıyla o, Epistulae Morales’in kimi bölümlerinde rastladığımız 

üzere sadece ölümlülüğün yasası değil, aynı zamanda evrenin işleyişini, doğadaki 

düzeni ve doğadaki olayları da sembolize eder. Bu nedenle fatum, aynı zamanda 

göksel hareketlerin düzenleyicisi ve kehaneti mümkün kılan güç olarak da karşımıza 

çıkar.  

 

“Agit illa continuus ordo fatorum et inevitabilis cursus. Per statas vices 

remeant et effectus rerum omnium aut movent aut notant.” 

“Kaderin kesintisiz düzeni ve kaçınılmaz seyri, yönetir onları [gök 

cisimlerini]. Belli koşullarda değişerek yine aynı kalırlar ve tüm şeylerin 

sonuçlarını ya belirlerler ya da bildirirler.”
57

 

 

            Fatum, Arnold’ın deyimiyle, “nedensiz sonucun olamayacağı; fakat aynı 

zamanda her sonucun yeni bir neden olduğu, canlı ve cansız her şeyi kendisine 

bağlayan düzendir”,
58

 bu sistemde evrenin bütünsel düzenini sağlar. Dolayısıyla bu 

düzen, ancak ondaki asla kopmayan ve sonsuza uzanan neden-sonuç ilişkisi ortaya 

çıkarılabilirse kavranacaktır. Hiçbir şeyin nedensiz gerçekleşemeyeceği bu evrende 

Seneca için kehanet, nedenler dizisi olan fatum ve nedenler nedeni olan tanrıyla 

                                                           
56

 Seneca, Epistulae Morales, 71.12-14. 
57

 Seneca, Epistulae Morales, 88.15. 
58

 E. V. Arnold, a.g.e., s. 200. 



71 
 

birebir ilişkilidir. Nitekim rastlantısal ve amaçtan yoksun, bulanık olayların kehanetle 

bağlantılı olması söz konusu değildir;
59

 aksine kehanetin varlığı için bir neden-sonuç 

ilişkisi gereklidir. Ayrıca kehanet için önceden belirlenmiş olaylara ihtiyaç duyulur 

ki bu da Seneca’nın felsefesinde yine olayların önceden belirlenmiş akışını temsil 

eden fatuma ve onun zorunlu akışını belirleyen tanrıya işaret eder. Dolayısıyla 

doğadaki olayların okunması yoluyla tanrının işaretlerini algılamak olarak görülen 

kehanet ve kehanette bulunmayı sağlayan doğa olayları da fatuma bağlıdır. Bu 

durumu fatumun değiştirilemez niteliği üzerinden açıklayan Seneca, “Kader 

yıldırımla değiştirilemez”, der. “Neden değiştirilemesin?” sorusunaysa “Çünkü 

yıldırımın kendisi kaderin parçasıdır”, diye cevap verir.
60

 Dolayısıyla fatum gök 

cisimlerini yönettiği gibi, evrendeki doğa olaylarına da hâkimdir ve doğadaki hiçbir 

şey ondaki neden-sonuç ilişkisinden ayrı olarak gerçekleşemez. O gökte, karada ve 

denizde gerçekleşen tüm doğa olaylarının nedeni, evrende süregelen kesintisiz 

devinimin sonsuz yasasıdır.
61

 Seneca’nın her şeyin birbirine bağlı olduğu bu 

sistemde fatumu aynı zamanda doğa olarak adlandırmasının nedeni de böylece 

ortaya çıkar. Çünkü doğanın böyle olmasını, ondaki sarsılmaz düzeni ve bütünselliği 

sağlayan fatumdur.  

            Seneca’ya göre kehanet, yalnızca tek tek olayların işaretlerini değil, aksine 

çoğu zaman kadere bağlı olarak birbirini izleyen olayların uzun bir dizisini verir; 

hatta yazıldığından daha açık bir şekilde.
62

 Böylece bütünün bilgisine ermek isteyen 

insan için kehanetin ne denli önemli olduğu ortaya çıkar. Kehanet konusunda her 

şeyi tanrıya atfetmemek taraftarı olan Seneca,
63

 tanrının bazılarına kehanet işaretleri, 

bazılarına ise sıradan organlar bahşetmesi fikrinden yola çıkarak, eğer böyle bir 

durum söz konusuysa onun fazlasıyla boş vakti olduğunu ve değersiz işlere hizmet 

ettiğini söyler.
64

 Dolayısıyla kehanet, tanrının tek tek olaylar için işaret yollamasıyla 

                                                           
59

 Seneca, Naturales Quaestiones, 2.32.4. 
60

 Seneca, Naturales Quaestiones, 2.34.4: “Fatum fulmine mutari non potest. Quidni? Nam flumen 

ipsum fati pars est.”  
61

 Seneca, De Providentia, 1.2-3, Çev. Ç. Dürüşken, Tanrısal Öngörü, s. 29-31. 
62

 Seneca, Naturales Quaestiones, 2.32.1. 
63

 Seneca, Naturales Quaestiones, 2.32.2. 
64

 Seneca, Naturales Quaestiones, 2.32.3. 



72 
 

değil, tanrısal bir şekilde yapılandırılmış olan neden-sonuç ilişkisinin bir parçası 

olarak ortaya çıkar.
65

  

 

“Ista nihilominus divina ope geruntur, si non a deo pennae avium 

reguntur nec pecudum viscera sub ipsa securi formantur.” 

“Kuşların uçuşları tanrı tarafından yönetilmiyorsa ve hayvanların iç 

organlarına bıçak altında şekil verilmiyorsa da her şeye karşın bu olaylar 

tanrısal bir kuvvetle gerçekleştirilir.”
66

 

  

Seneca’nın her şeyi tanrıya atfetmemesi, ancak yine de tanrısal bir kuvvetin 

varlığından bahsetmesi, Stoa felsefesinde tanrının evrendeki nesnelerle tek tek 

ilgilenmeyip bütünü gözettiği anlayışının yansımasıdır. Tanrılar için bireylerden çok 

insan soyunun önemli olması gibi,
67

 doğadaki bütünlük de tek tek olaylardan daha 

önemlidir. Dolayısıyla doğadaki tek tek olayları tanrının sorumluluğuna vermek, 

onun bazı şeyleri yapıp bazılarını yapmaması anlamına gelir ki Seneca’nın 

felsefesinde böyle bir tanrı tasavvur etmek mümkün değildir.
68

 Bu nedenle tanrının 

yönetici ve koruyucu kimliği (providentia) tek tek olayların değil; onları oluşturan 

bütünün gidişatından sorumludur. Ayrıca kehanetin kaderdeki olaylar silsilesini 

bildirmesi, tanrı tarafından bizzat yollanmaması, ancak tanrısal bir güçle meydana 

gelmesi, yine tanrı ve tanrısallığını ondan alan fatum ilişkisine dikkat çeker. 

            Seneca, Naturales Quaestiones’te kehanet kapsamında fatumdan söz 

ederken onun değişmez olduğuna tekrar vurgu yapar. Kehanette aranılan şeyin tek 

bir “kader” olduğunu, bu nedenle de bir kehanetin varlığının bir sonraki kehanetle 

değiştirilemeyeceğini söyler. Çünkü “kader tektir”;
69

 kendisi değişmediği gibi, ona 

bağlı olan şeyler de değişmez ya da onu değiştiremez. Nitekim Seneca’nın yıldırım 

                                                           
65

 B. Inwood, a.g.e., s. 196. 
66

 Seneca, Naturales Quaestiones, 2.32.4. 
67

 Bkz. Seneca, De Providentia, 3.1, Çev. Ç. Dürüşken, Tanrısal Öngörü, s. 41. 
68

 Seneca, Naturales Quaestiones, 2.32.2-3. 
69

 Seneca, Naturales Quaestiones, 2.34.3: “Fatum unum est.” 



73 
 

örneğinde olduğu gibi, kehaneti sağlayan şeyler aynı zamanda kaderin bir 

parçasıdır.
70

 

 

“Quid enim intellegis fatum? Existimo necessitatem rerum omnium 

actionumque, quam nulla vis rumpat. Hanc si sacrificiis aut capite 

niveae agnae exorari iudicas, divina non nosti.”  

“Kaderden ne anlıyorsun? Ben onun hiçbir gücün bozamayacağı, her 

olayın ve eylemin zorunluluğu olduğunu düşünüyorum. Onun kurbanlarla 

ya da kar beyazı bir kuzunun hayatıyla yatıştırıldığını söylüyorsan 

tanrısal olanın bilgisine ermemişsindir.
”71

 

 

Fatum değişmediğine göre onu değiştirmek ya da sakinleştirmek için tanrılara 

yapılan sunular, insanların kendi kendilerini teselli etmelerinden öte bir şey değildir 

ve bu düşünce insanları eylemsizliğe iter. Çünkü Stoa felsefesinin ve Seneca’nın her 

şeyi bir neden-sonuç ilişkisine göre gerçekleştiren fatum anlayışlarında ne olacaksa 

olacak, ne olmayacaksa olmayacaktır. Yani insan, adaklar adasa da adamasa da, 

tanrılara dua etse de etmese de aynı sonuca katlanacaktır. Aynı durum kâhinin 

varlığını da gereksizleştirir.
72

 Çünkü Seneca’nın deyimiyle ister olmakta olanın, ister 

gelecekte olacakların bilgisini versinler, değiştirilmeyenin ve kaçınılamayacak olanın 

bilgisi insana nasıl fayda sağlar ki?
73

 Ancak Stoa felsefesinde tanrının ve fatumun en 

büyük kanıtlarından biri sayılan kehanet, Seneca için de değiştirilmeyenin bilgisi 

insana nasıl fayda sağlar, diyerek kendisinden kolayca vazgeçebileceği bir olgu 

değildir.
74

 Çünkü bu bilgi, gerçekleşen her şeyin tanrısal bir yasaya bağlı olduğunu 

göstermesi açısından, insana başına geleceklere katlanması ve tanrıya saygı duyması 

gerektiğini gösterir.
75

 Bu nedenle Seneca, insan eyleminin ve tanrılara tapınmanın 

önemini vurgulayarak adakların ve duaların yararlı olduğunu söyler. Çünkü adaklar, 

                                                           
70

 Seneca, Naturales Quaestiones, 2.34.4. 
71

 Seneca, Naturales Quaestiones, 2.36.1. 
72

 Seneca, Naturales Quaestiones, 2.38.4. 
73

 Seneca, Epistulae Morales, 88.15. 
74

 B. Inwood, a.g.e., s. 234. 
75

 Seneca, Epistulae Morales, 76.23. 



74 
 

dualar ve hatta insan eylemleri de fatuma dâhildir. Böylece kâhinin önemi de 

korunmuş olur, o kaderin hizmetkârı olduğundan faydalıdır.
76

  

 

               “‘Aut futurum,’ inquit, ‘est aut non: si futurum est, fiet, etiamsi 

vota non suscipis: si non est futurum, etiamsi susceperis vota, non 

fiet.’ Falsa est ista interrogatio, quia illam mediam inter ista 

exceptionem praeteris: futurum hoc est, sed si vota suscepta 

fuerit… Hic dives erit, sed si navigaverit; at, in illo fati ordine quo 

patrimonium illi grande promittitur, hoc quoque protinus adfatum 

est ut etiam naviget; ideo navigabit.”  

   “Biri ‘bir şey ya olacak ya da olmayacaktır,’ der. ‘Eğer olacaksa adaklar 

sunmasan da olacak: Olmayacaksa adaklar sunsan da olmayacaktır.’ Bu 

yanlış bir kıyastır, çünkü şu saydıklarımızın arasına denk gelen koşulu 

göz ardı ediyorsun: Bu şey olacak, fakat adaklar sunulursa… Bu adam 

zengin olacak, fakat denize çıkarsa; bununla beraber ona büyük bir talih 

sözü verilen kaderin düzeninde onun denize çıkacağı da 

kararlaştırılmıştır; bu nedenle adam denize çıkacaktır.”
77

 

  

Seneca’nın insanın eylemde bulunmasının önemini göstermek için verdiği örnek, 

Khrysippos’un basit ve ortak kaderli ayrımlarını anlatmak için verdiği hasta ve 

doktor örneğiyle eştir.
78

 O da Khrysippos’un açıklamasına benzer şekilde, bir insanın 

kaderinde denize çıkarak zengin olmak varsa, bunu zorunlu olarak o kişinin denize 

çıkmasının takip ettiğini iddia eder; dolayısıyla artık o insan için “denize çıksa da 

çıkmasa da zengin olacaktır” gibi bir ifade söz konusu değildir. Seneca’ya göre o 

insan, kaderin hazırladığı nedenler silsilesi içinde denize çıkacaktır ve gerçekte 

çıkmak zorundadır da. Ancak bu noktada görülür ki Seneca, insanı kader anlayışının 

yol açtığı eylemsizlikten kurtarmakla beraber onu özgür istencinden ve buna bağlı 

olarak eylemlerinden doğacak ahlaki sorumluluktan mahrum eder gibi görünür. Bu 

durumu öngören Seneca, Stoacılara bu yönde getirilen eleştirilerin asılsız olduğunu, 

ölümsüz tanrılar tarafından bazı şeylerin kararlaştırılmadan bırakıldığını söyleyerek 

açıklar. Bu şeyler tanrılara dualar edilmesi, adaklar sunulması koşuluyla iyi şeylere 

                                                           
76

 Seneca, Naturales Quaestiones, 2.38.4. 
77

 Seneca, Naturales Quaestiones, 2.37.3-38.2. 
78

 Bkz. s. 29. 



75 
 

dönüşebilir.
79

 Ancak Seneca, gerek Epistulae Morales’te gerekse de Naturales 

Quaestiones’te
80

 fatumun varlığının ve zorunlu yapısının insanın özgür iradesiyle 

çelişmediğini ifade edip, Lucilius’a bunun nasıl mümkün olduğunu açıklayacağına 

dair söz verse de en azından günümüze kalan hiçbir eserinde konuya kesin bir açıklık 

getiren herhangi bir ifade bulunmamaktadır.
81

 Zira yukarıdaki açıklamasında da 

tanrılar tarafından nelerin kararlaştırılıp nelerin kararlaştırılmadığı, insan iradesine 

bağlı olan şeylerin neler olduğu muğlak bırakılmıştır. Bu nedenle Seneca’nın 

yukarıdaki ifadelerini insanın özgür iradesinin olduğunu kanıtlayan ifadeler olarak 

değil, insan eyleminin önemini vurgulayan ifadeler olarak değerlendirmek gerekir. 

Setaioli’nin de belirttiği üzere, aslında Seneca’nın bu noktada öncelikli olarak 

çözmek istediği problem insanın özgür iradesinin olduğunu kanıtlamak değil, insan 

eyleminin önemini korumaktır.
82

  

            Seneca, insanın özgür iradesinin olduğunu direkt olarak açıklamasa da 

konuya dair onun eserlerinin geneline yayılmış birtakım ipuçları bulmak 

mümkündür. Öncelikle belirtmeliyiz ki Seneca, yukarıda değindiğimiz bölümlerde 

Lucilius’a insanın özgür iradesinin olduğundan bahsederken iki ayrı ifade kullanır: 

ius nostri (bizim yetkimiz) ve arbitrium (karar, yargı, hüküm; özgür irade). Setaioli 

bu kavramlardan arbitriumun insanın özgürce karar verme yetisine, ius nostrinin 

ise insanın çoğu zaman kurallar ve yasalar çerçevesinde yetkisi dâhilinde olana işaret 

ettiğini belirtir.
83

 Seneca tarafından her iki kavramın da ayrı olarak kullanılmasının 

rastgele olmadığı açıktır. Seneca ius nostri kavramını kullandığı mektubunda özgür 

iradeyi fatum, providentia ve fortunanın egemenliğindeki dünyada insanın ne 

yapmaya yetkisi olduğunu açıklamak için kullanır; yani burada söz konusu olan 

evrendeki yönetici güçler tarafından belirlenmiş sınırlar içindeki iradedir. Arbitrium 

sözcüğünün kullanıldığı pasaj ise, Seneca’nın ortak kaderli anlayışını açıklamasından 

sonra gelir. Dolayısıyla arbitrium kavramı, birebir fatumla ilişkili olarak kullanılır. 

Nitekim aynı bölümde Stoacı filozofların her şeyi kaderin yetkisine vermekle insan 

iradesine hiçbir şey bırakmadıkları yönünde eleştirildiğini Seneca’nın kendisi de 

                                                           
79

 Seneca, Naturales Quaestiones, 2.37.2. 
80

 Bkz. Seneca Epistulae Morales, 16.6; Seneca, Naturales Quaestiones, 2.38.3.  
81

 A. Setaioli, a.g.e., s. 277. 
82

 A.e., s. 279. 
83

 A.e., s. 278. 



76 
 

ifade eder; bu noktada Seneca’nın amacı, kader varlığını sürdürse de bazı şeylerin 

insanın yetkisinde olduğunu kanıtlamaktır.
84

 

            Seneca’da özgür iradenin açıklığa kavuşturulması için ilkin özgürlük 

(libertas) kavramının incelenmesi gerekir. Öncelikle özgürlük kavramının Seneca 

için insani ilişkilerden ayrı bir anlamı olduğu, onun insani adlandırmalarla bir ilgisi 

olmadığı; Roma toplumunda yapılan köle ve özgür tanımlamalarının bir önemi 

olmadığı, bu sayede “köle” olarak adlandırılan bir kişinin de Seneca’nın nezdinde 

“özgür” olabileceği vurgulanmalıdır.
85

 Çünkü onun özgürlük anlayışına göre 

bilgeliğin ışık tuttuğu yolda ilerleyen herkese eşit fırsat tanınır. Görüldüğü gibi 

özgürlük bedensel bir durum değil, ancak bilgi sevgisine sahip olan insanların 

kavuşabileceği bir akıl durumudur. Seneca felsefesinde özgürlüğün genel bir 

tanımını yapacak olursak; tanrıya ve onun ilk yasası olan fatuma boyun eğmek, 

tutkularından arınmış bir ruha sahip olmak ve bu ruhla fortunanın karşısında dimdik 

durabilmektir özgürlük. Böyle bir özgürlük Seneca’ya göre ancak bilge insanın 

erişebileceği bir sarsılmazlık durumudur. Bu nedenle bilgenin asıl özgürlüğü 

arbitrium sözcüğüyle ifade edilen karar vermedeki sahip olunan güç değil, ius 

nostri kavramının ihtiva ettiği, kurallı bir çerçeve dâhilinde sahip olunan 

serbestliktir;
86

 başka deyişle insanın fatum, providentia ve fortunayla sınırlı 

dünyasında felsefenin yol göstericiliğiyle iyi ve doğru olanı seçmesi, yani tüm bu 

güçleri kabullenip onların kendisine çizdiği sınırlar etrafında doğaya uygun yaşamayı 

kendisine ilke edinmesidir. Yukarıda belirttiğimiz gibi, Seneca’nın insanın eylemleri 

konusunda öncelikli olarak çözmek istediği sorun, insan eylemini anlamlı ve önemli 

kılmaksa; ikincisi de bu yolda felsefenin bir araç olarak insanı gerçek özgürlüğüne 

kavuşturmak için sahneye çıkmasıdır. Dürüşken’in deyimiyle Seneca’da “felsefe 

insanın özgür iradesini hatırlamasına yardımcı olacaktır. İnsanda özgür iradenin 

olması, seçim imkânının olması demekse, felsefe ona hangi yola girip girmeyeceğini 

gösterecektir.”
87

  

                                                           
84

 Seneca, Naturales Quaestiones, 2.38.3. 
85

 Seneca, Epistulae Morales, 47.17.  
86

 A. Setaioli, a.g.e., 282. 
87

 Ç. Dürüşken, Antikçağ Felsefesi, s. 318.  



77 
 

            Tezimizin ilk bölümünde, Stoa felsefesinde fatum kapsamında özgür iradeyi 

incelerken Khrysippos’un silindir örneğiyle özgür iradeyi açıklamaya çalıştığını 

görmüştük.
88

 Khrysippos, bu örnekte silindiri ileri doğru iten bir kişinin ona 

hareketinin başlangıcını verdiğini; fakat silindirin bu itme hareketinden sonra kendi 

gücüne ve doğasına uygun şekilde hareket edeceğini iddia eder. Her şeyin kadere 

göre gerçekleşmesi de aslında ilk itme kuvvetine denk düşer. Seneca da 

Khrysippos’un açıklamasına benzer şekilde, insanın kendi doğasına uygun olarak 

eylemde bulunduğunu iddia eder. De Beneficiis’te iyi insanın sadece iyi şekilde 

davranmak zorunda olduğunu, aksinin mümkün olamayacağını açıklar; ancak hemen 

ardından buradaki zorunluluğun dışsal bir kaynaktan gelmediğini, bu duruma iyi 

insanın kendi kendisini zorladığını ekler, çünkü onun için yapmak isteyeceği daha iyi 

bir şey yoktur.
89

 Khrysippos ve Seneca’nın örneğini karşılaştıracak olursak silindire 

ilk hareketin verilmesi, Seneca’nın örneğinde insanın akıl sahibi olmasına denk gelir. 

Tanrı tüm insanlara akıl bağışlayarak onlara hareketlerinin başlangıçlarını vermiştir, 

ancak bu aklı tanrısal kökenine uygun şekilde kullanıp kullanmamak insanın 

kendisine bırakılmıştır. Seneca, Lucilius’a yazdığı 74. mektubunda tanrısal akıl ve 

onun insanın kendisine göre biçimlenmesini şöyle açıklar:  

 

“Semina in corporibus humanis divina dispersa sunt, quae si bonus cultor 

excipit, similia origini prodeunt et paria iis, ex quibus orta sunt, surgunt; 

si malus, non aliter quam humus sterilis ac palustris necat ac deinde creat 

purgamenta pro frugibus.” 

 

  “İnsan bedenine tanrısal tohumlar serpilmiştir; bu tohumlar iyi bir çiftçiye 

düşerse kökenlerine benzer büyür ve doğdukları tohumlara eş olurlar; 

ancak kötü bir çiftçiye düşerse verimsiz ve bataklık bir toprak gibi onları 

öldürür ve sonunda meyve yerine çerçöp yetiştirir.
90

  

 

Görülür ki Seneca’da iyi ya da kötü bir birey olmak, doğaya uygun yaşamak ya da 

yaşamamak insanın tanrıdan aldığı akıl aracılığıyla kendi inisiyatifine bırakılır. Zira 

                                                           
88

 Bkz. s. 28-29.  
89

 Seneca, De Beneficiis, 6.21.2-3. 
90

 Seneca, Epistulae Morales, 74.16. 



78 
 

iyi ve kötü olmak insana bırakılmış bir şey olmasaydı insanın kendine has tek iyiliği 

olan aklını yetkinleştirip erdeme kavuşması,
91

 Seneca nezdinde övülecek bir durum 

olmaktan çıkacak, dolayısıyla Seneca’nın bu konuda söyledikleri de anlamsızlığa 

bürünecektir. Bunun tam tezadını teşkil eden insanın payınaysa övülmek yerine 

yerilmek düştüğü açıktır. Böyle bir kişi, tanrı tarafından doğru yolu seçmesi için 

bahşedilmiş aklını doğasına uygun bir şekilde işletmemiş olmaktan sorumlu tutulur. 

Çünkü insanın bu dünyada özel bir konumu vardır, insan sadece bu düzenin bir 

parçası değil, aynı zamanda onun bilincinde olabilecek bir varlıktır; bu onu doğaya 

uygun yaşamaya zorunlu kılan nedendir.
92

 O halde Seneca’ya göre kişi, eylemlerinin 

ahlaki sonuçlarını ve sorumluluklarını üstlenmek zorundadır. Setaioli’nin de belirttiği 

üzere evrendeki en büyük güç tarafından şekillendirilmiş olsa da insanın payına 

düşen yalnızca ahlaki sorumluluğunu üstlenerek davranmasını sağlayan özerklik ya 

da serbestlik değil (ius nostri), aynı zamanda seçme ve karar vermedeki gerçek 

yetisidir (arbitrium).
93

 Dolayısıyla Stoa felsefesinde olduğu gibi Seneca için de 

bireysel seçim ile kader arasında bir karşıtlık olmadığı görülür.
94

 İrade özgürlüğüne 

yönelik bu iki kavramın ihtiva ettiği özgürce davranma ve seçim hakkının 

olabilirliğinin bir tarafında tanrıya, tanrısal öngörüye ve fatuma boyun eğmek varsa -

ki en büyük özgürlük bu güçlere gönüllü bir şekilde itaat etmektir- diğer tarafında 

fortuna vardır. 

 

3.2. Providentia: Tanrının Yönetici ve Koruyucu Kimliği  

            Seneca, Epistulae Morales’in 65. mektubunda evrenin ilk ve genel ilkesi 

üzerine bir araştırma yapar. Ulaştığı sonuç yaratıcı akıl, yani tanrıdır.
95

 Mektubunda 

Aristoteles ve Platon’un evrenin nedeni hakkındaki düşüncelerine de yer veren 

Seneca onların saydığı nedenleri, nedenlerin nedeni olan tanrıya indirger.
96

 Daha 

önce de belirtildiği gibi, bu anlayışa göre evrenin iki ilkesi vardır: Madde ve neden. 

                                                           
91

 Seneca, Epistulae Morales, 76.10-11. 
92

 K. F. Johansen, a.g.e., s. 459. 
93

 A. Setaioli, a.g.e., 285. 
94

 B. Inwood, a.g.e., s. 198. 
95

 Seneca, Epistulae Morales, 65.12. 
96

 Seneca, Epistulae Morales, 65.4-12. 



79 
 

Bu demektir ki “her şeyi oluşturan bir madde ve maddeyi o şeye dönüştüren bir fail”, 

yani neden olması gerekir.
97

 Bu neden Seneca’nın da ifade ettiği gibi ilk ve genel 

neden olmalıdır; ayrıca madde basit olduğuna göre bu nedenin de basit olması 

gerekir.
98

 Seneca’nın Aristoteles ve Platon’un nedenlerine getirdiği eleştiri de bu 

noktadır. Çünkü onlar tarafından yaratıcı nedene ek olarak maddi, form, amaç ve 

örnek neden (idea) olarak sıralananların hiçbirisi, Seneca’nın araştırmakta olduğu ilk 

ve genel nedene işaret etmez. Bu nedenler, bir şeyin meydana gelmesi için gerekli 

olsalar da ilk ve genel nedenin sadece parçaları ve yardımcılarıdır; bizatihi etken 

neden değillerdir. Seneca’ya göre, eğer neden kendisi olmadan herhangi bir şeyin 

meydana gelemeyeceği şeyi ihtiva ediyorsa o halde ona biçim, amaç, örnek nedenler 

gibi zaman, mekân ve hareket de eklenmelidir. Nitekim bir şeyin meydana gelmesi 

için bir zamanda ve mekânda olması gerekir; hareket de bu nedenlere dâhildir, çünkü 

hiçbir şey hareket olmadan ne var ne de yok olabilir.
99

 Dolayısıyla sayılan ve 

sayılmayan tüm nedenler, hepsi kendisine indirgenebilen ilk, genel ve nedenlerin 

nedeni olan tanrının varlığında toplanır; bu tanrı maddenin rehberi ve önderi olan, 

onu yönetendir.
100

 Seneca’nın pek çok eserinde gördüğümüz, tanrının en zaruri 

özelliğini ve evren üzerindeki öngörüsünü ifade eden providentia, ölümlü olan bu 

evreni bir arada tutan ve tehlikelerden kurtaran güçtür.
101

 

             Seneca’nın felsefesinin en temel amacı tanrıyı tanımak, doğasını ve gücünü 

keşfetmektir. Çünkü Lucilius’a Epistulae Morales boyunca öğütlediği doğaya 

uygun ve erdemli yaşama fikri, ancak doğa keşfedildiği zaman mümkün bir hale 

gelir; söz konusu doğa ise aslında tanrının doğasıdır. Naturales Quaestiones’e 

tanrının doğasına dair pek çok soru sorarak başlayan Seneca, bu soruların cevaplarını 

bilmezse doğmuş olmasının da bir değeri olmadığını belirtir.
102

 Böylece tanrının 

evren üzerindeki koruyuculuğunu ve yöneticiliğini ifade eden providentiayı 

incelemeden önce tanrıya ve onun doğasına dair araştırma yapmak bizim için de 

zaruri gözükür. Öncelikle belirtilmesi gereken, Stoa felsefesinde olduğu gibi, 

                                                           
97

 Ç. Dürüşken, Antikçağ Felsefesi, s. 321. 
98

 Seneca, Epistulae Morales, 65.12. 
99

 Seneca, Epistulae Morales, 65.11. 
100

 Seneca, Epistulae Morales, 65.23. 
101

 Seneca, Epistulae Morales, 58.29. 
102

 Seneca, Naturales Quaestiones, 1.Prae.4. 



80 
 

Seneca’ya göre de tanrının varlığının asla tartışmalı bir konu olarak 

görülmediğidir.
103

 Bu nedenle onun hiçbir eserinde tanrıtanımazlara ya da 

şüphecilere karşı tanrının varlığını kanıtlamaya çalıştığına şahit olmayız.
104

 Bununla 

beraber tanrının varlığını kanıtlamak için yazılmış olsun ya da olmasın, onun 

eserlerinin tümüne yayılmış olan tanrı kavramı, Seneca’nın tanrısı ve doğası 

hakkında bütüncül bir bilgi edinmemizi sağlar. Nitekim tanrı, Seneca’da varlığı 

sadece tanrıbilim alanında değil, aynı zamanda kozmoloji ve ahlak alanında da 

görülen, tam da bu nedenle onun felsefesinin en küçük parçasına kadar sinmiş bir 

güçtür. Böylece Seneca’nın felsefi öğretisi kapsamında tanrıyı incelemek sadece 

onun varlığını ve doğasını incelemek anlamına gelmez; dahası evrenbilim ve ahlak 

felsefesini de incelemek demektir. Tanrı, Seneca’nın felsefi görüşlerini anlamada 

kilitli kalmış tüm kapıları açan bir anahtar ve bütüncül bir yapı olarak karşımıza 

çıkar. Böylesine bütüncül bir bilgi Seneca’nın tanrısının pek çok isme sahip 

olduğunu ve bu isimlerin ihtiva ettiği tüm anlamları doğasında barındırdığını da 

gözler önüne serecektir. 

             Seneca’nın tanrıya verdiği isimleri ve bunlara bağlı olarak tanrının doğasını 

açıklamadan önce belirtilmelidir ki tanrı, insanın “gördüğü ve görmediği her şeydir” 

ve aslında “kendi başına her şey”
105

 olandır. Bu nedenle bundan sonra tanrıya dair 

yapılacak hiçbir adlandırma, onun bütünsel doğasına zarar vermez; aksine onun tüm 

güç ve özelliklerini bir bütün olarak kavramamıza yardımcı olur. Seneca, onun 

istenilen kadar isimle adlandırılabileceğini, bu isimlerin hepsinin ona uyacağını; 

çünkü tanrının yarattığı eserler kadar isim sahibi olduğunu belirtir.
106

 Seneca’nın tüm 

felsefesine sinmiş olan tanrı, bu nedenle aynı anda evrenin zihni (mens universi),
107

 

evrenin yöneticisi (rector universi),
108

 evrenin yaratıcısı (formator universi), kutsal 

soluk (divinus spiritus) ve cisimsiz akıl (incorporalis ratio),
109

 kader (fatum) ve 

                                                           
103

 Seneca, Epistulae Morales, 117.6. 
104

 M. Dragona-Monachou, The Stoic Arguments for the Existence and the Providence of the 

Gods, Athens, 1946, s. 182.  
105

 Seneca, Naturales Quaestiones, 1.Prae.13: “Quod vides totum et quod non vides”; “Solus est 

omnia.” 
106

 Seneca, De Beneficiis, 4.7.1-3. Ayrıca bkz. Seneca, Naturales Quaestiones, 2.45.1.  
107

 Seneca, Naturales Quaestiones, I.Prae.13.  
108

 Seneca, De Vita Beata, 8.4. 
109

 Seneca, De Consolatione ad Helviam Matrem, 8.3. Bu tanım gerek Seneca’nın gerekse de 

Stoa’nın tanrı anlayışıyla çelişmektedir; çünkü tanrı maddidir ve ancak maddi olan maddi olana etki 



81 
 

doğa (natura),
110

 dünya (mundus),
111

 talih (fortuna),
112

 zorunluluk (necessitas)
113

 

olarak adlandırılabilir. Bu tanımlamalardan hiçbiri onun bütünsel gücünü bozmaz, 

aksine ona dâhil olur. Çünkü Seneca için tüm bu çoklu adlandırmalara rağmen tanrı 

tektir (unum est deus)
114

 ve bu tek tanrı pagan dünyasının çoklu tanrılarıyla eş 

tutulsa da Seneca’nın bahsettiği tanrıların tanrısıdır (deorum omnium Deus).
115

 Bu 

tanrıya Mercurius, Neptunus gibi pagan dünyasından daha pek çok isim verilse de 

büyük yangın teorisine göre dünya yok olduğu zaman hepsi tek bir tanrıda 

birleşecektir; Iuppiter’de.
116

 Nitekim Seneca da tanrının ismini kullandığı zaman 

çoğunlukla ona Iuppiter diye hitap etmeyi tercih eder.
117

 Ayrıca tanrının kendisine 

yardımcı olarak pek çok tanrı tahsis etmesi de yine bu konuda bizi aydınlatan 

bilgilerden biridir.
118

 Böylece Seneca’nın pek çok tanrıdan bahsetmesine rağmen 

monist bir tanrı anlayışına sahip olduğu
119

 ve bu anlamıyla Hıristiyan tanrı anlayışına 

yakınlaştığı ortaya çıkar. Öyle ki Lactantius, Seneca’nın tanrı anlayışını incelerken 

onun yaklaşımını kendi tanrı anlayışlarına yakın bulur.
120

  

             Seneca’da tanrı bilgisine ermek ve ona doğru şekilde tapınmak için öncelikle 

tanrıya inanmak, sonra onun yüceliğini ve yüce olmasını sağlayan iyiliğini kabul 

etmek; onun dünyayı yönettiğini, evrene kendi gücüyle hükmettiğini, zaman zaman 

bireyleri göz ardı etse de insan soyunun koruyucusu olduğunu anlamak gerekir.
121

 Bu 

açıklamalar, tanrılarla ilgili felsefi sorunları onların varlığı, doğaları, evreni bizzat 

yönettikleri ve insan hayatında karar mercii oldukları şeklinde bölümlere ayıran 

Stoacılarla örtüşür.
122

 Seneca’nın uyduğu bu bölümleme, aslında tanrının tüm 

                                                                                                                                                                     
edebilir. Bkz. A. Setaioli, “Physics III: Theology”, Brill’s Companion to Seneca, Ed. G. Damschen-

A. Heil, Brill, Leiden-Boston, 2014, s. 382; M. Dragona-Monachou, The Stoic Arguments for the 

Existence and the Providence of the Gods, s. 184. 
110

 Seneca, De Beneficiis, 4.7.1. 
111

 Seneca, Epistulae Morales, 92.30.  
112

 Seneca, De Beneficiis, 4.8.3.  
113

 Seneca, Naturales Quaestiones, 1.Prae.3. 
114

 Seneca, Epistulae Morales, 92.30. 
115

 Seneca, Frag. 26. 
116

 Seneca, Epistulae Morales, 9.16. 
117

 Örneğin bkz. Seneca, Epistulae Morales 9.16; 73.12-14; 110.18-19; 119.7; Naturales 

Quaestiones, 2.45.1; De Beneficiis, 4.7.1; De Providentia, 2.9 vb. 
118

 Seneca, Frag. 16. Ayrıca bkz. A. Setaioli, “Physics III: Theology”, s. 386. 
119

 A. Setaioli, “Physics III: Theology”, s. 389. 
120

 Lactantius, Divinae Institutiones, 1.5.26.  
121

 Seneca, Epistulae Morales, 95.50. 
122

 Bkz. Cicero, De Natura Deorum, 2.1.3, Çev. Ç. Menzilcioğlu, Tanrıların Doğası, s. 165. 



82 
 

doğasına, dolayısıyla providentiaya vakıf olmak anlamına gelir. Çünkü providentia 

kavramının varlığı için de öncelikle tanrının varlığına inanılması, ona içkin olan 

doğanın ortaya çıkarılması ve en asli görevi olan evreni yönetmesi ile insan hayatı 

üzerindeki öneminin keşfedilmesi gerekir. Tanrının varlığının gerek Seneca gerek 

Stoa felsefesi için şüpheli ya da tartışmalı bir konu olmadığını daha önce belirtmiştik. 

Tanrıları farklı olsa da tüm insanlarda varolan tanrı düşüncesi, Seneca için de bu 

konudaki en önemli delillerden bir tanesidir;
123

 bu düşünce Stoa Okulu 

düşünürlerinin ortak açıklaması olarak görülür.
124

 Doğanın güzelliği ve uyumu da 

yine nedenini tanrıdan alır; bu da onun varlığının bir diğer kanıtıdır. Tanrının var 

olmayışı rastlantının hüküm sürdüğü bir evren anlayışını gösteriyorsa,
125

 bu Seneca 

için felsefesinde kendisine asla yer bulamaz; nitekim insanda büyük bir huşu 

uyandıran düzen, ne evrensel bir akıl ne de başında bir koruyucusu olmadan var 

olabilir.
126

 Gerçek bir tanrı kavrayışını edinmenin ikinci koşulu olan onun yüceliğini 

keşfetmek, Seneca’nın her şeyden büyük ve güçlü olan tanrı olmadan hiçbir şeyin var 

olamayacağı fikrinde temellenir. Bu fikir, özünde tanrı kanıtlamasının bir parçası 

olarak gösterilen evrendeki düzen ve uyumu kapsar. Yüce olmasını sağlayan iyiliği 

ise onun evreni yaratmadaki amacına işaret eder; bu amaç yalnızca iyilik olabilir. 

Nitekim Seneca’da tanrı, providentianın bir yönünü gösteren kutsal iyilikle 

betimlenir.
127

 Evrenin yöneticisi ve insan soyunun koruyucusu olması ise, 

inceleyeceğimiz üzere providentia kavramının varlığında belirir. Böylece Seneca’ya 

göre tanrı varsa onun etkin ve yönetici olduğu fikri de onun doğasına bağlı olarak 

zorunludur, bu onun tanrısal öngörüsünü gösterir. Epikuros’un evrenin yöneticiliğini 

yapmaktan uzak, dünyalar arası bir yerde yaşayan tanrılarının varlığı, tanrısal 

öngörüyü savunan Seneca için bu nedenle kabul edilebilir değildir.
128

  

             Tanrının evren üzerindeki kontrolünü ve koruyuculuğunu ifade eden ve bu 

anlamıyla ilahi bir güç olan providentia, Seneca’da tanrının hem kozmolojik hem de 

                                                           
123

 Seneca, Epistulae Morales, 117.6. 
124

 A. Setaioli, “Physics III: Theology”, s. 380.  
125

 Bkz. Seneca, De Providentia, 1.2, Çev. Ç. Dürüşken, Tanrısal Öngörü, s. 29. 
126

 Seneca, De Providentia, 1.4, Çev. Ç. Dürüşken, Tanrısal Öngörü, s. 29-32. 
127

 S. E. Fischer, “Systematic Connections between Seneca’s Philosophical Works and Tragedies”, 

Brill’s Companion to Seneca, Ed. G. Damschen-A. Heil, Brill, Leiden-Boston, 2014, s. 759. 
128

 M. T. Griffin, Seneca on Society: A Guide to De Beneficiis, Oxford University Press, Oxford, 

2013, s. 233. 



83 
 

etik bir varlık olduğunu gösterir. Çünkü Seneca’nın tanrı anlayışında tanrı yalnızca 

evreni ve evrendeki her şeyi inayetiyle oluşturan yaratıcı varlık olmakla kalmaz, aynı 

zamanda iyilik, erdem,
129

 adalet sahibi
130

 olmak; kibir ve kıskançlık gibi insani olan 

tüm kötü özelliklerden ari olmakla
131

 da etik bir varlığa dönüşür. Böylece anlaşılır ki 

Seneca’nın öğretisinde ortaya koyduğu tanrı ya da tanrılar, Yunan ve Roma 

mitolojisinin insanın kötü özelliklerini de taşıyan tanrılarıyla bağdaşmaz.
132

 Onun bu 

evreni yaratmakta belirlediği bir planı ve amacı vardır; tanrının kutsal 

görünümlerinden biri olan providentia da tanrının öngördüğü amaçlara göre bu 

dünyayı yönlendirmesinde
133

 ona eşlik eden en büyük yardımcısıdır. Nitekim 

providentianın doğası da Seneca tarafından iyilik, adalet ve cömertlikle güçlü bir 

şekilde vurgulanır. Bu doğa, tanrı kanıtlamasında yapıldığı gibi, mümkün olan en iyi 

evreni yaratmış olmasındaki iyiliği, cömertliği ve bu mükemmel düzenin 

bozulmaması için onu koruyup kollaması, dikkatini onun üzerinden asla 

çekmemesiyle açıklanır. Cicero’nun Stoacı Balbus’un ağzından aktardığı gibi 

söyleyecek olursak, “evrenin kendisinin ve bütün evrende insanlığa yararı ve iyiliği 

dokunan şeylerde bulunan gücün tanrı olduğunu gösterdiğimize göre, bundan şu 

sonuç çıkar: evren tanrısal bir akılla ve sağduyuyla yönetilmektedir.”
134

 

 

 “Miremur in sublimi volitantes rerum omnium formas deumque inter illa 

versantem et hoc providentem, quemadmodum quae inmortalia facere 

non potuit, quia materia prohibebat, defendat a morte ac ratione vitium 

corporis vincat. Manent enim cuncta, non quia aeterna sunt, sed quia 

defenduntur cura regentis; inmortalia tutore non egerent. Haec conservat 

artifex fragilitatem materiae vi sua vincens.” 

 

               “Her türlü varlığın yükseklerde oradan oraya uçuşan örneklerine ve onlar 

arasında varlığını sürdüren tanrıya, madde engellediği için ölümsüz 

kılamadığı şeyleri ölümden nasıl koruyacağını ve akıl yoluyla bedenin 

kusuruna nasıl üstün geleceğini öngören tanrıya hayran olalım. Çünkü 

evrendeki her şey, sonsuz olduğu için değil, onu yönetenin dikkatiyle 

                                                           
129

 Seneca, Epistulae Morales, 95.36. 
130

 Seneca, De Clementia, 1.7.2.  
131

 Seneca, Epistulae Morales, 73.15. 
132

 A. Setaioli, “Physics III: Theology”, 390. 
133

 Seneca, De Providentia, Çev. Ç. Dürüşken, Tanrısal Öngörü, s. 19. 
134

 Cicero, De Natura Deorum, 2.31.80, Çev. Ç. Menzilcioğlu, Tanrıların Doğası, s. 244-245: “…et 

mundum ipsum et earum rerum vim quae inessent in omni mundo cum magno usu et commodidate 

generis humani, efficitur omnia regi divina mente atque prudentia.” 



84 
 

korunduğu için varlığını sürdürür; [zira] ölümsüz olanlar bir koruyucuya 

ihtiyaç duymazlardı. Onları, maddenin kırılganlığını kendi gücüyle yenen 

sanatkâr [tanrı] korur.”
135

 

 

Alıntılanan pasajdan anlaşıldığı üzere tanrı, evreni ve insanı elinden geldiğince iyi 

şekilde yaratmıştır. O, yetkisi dâhilinde olanları ölümsüz ya da mükemmel kılamasa 

da yarattıklarının her zaman yanındadır ve onları korur. Seneca, “Doğa evlatlarını 

yaratır, onları terk etmez”
136

 diyerek onun iyiliği ve koruyuculuğuna vurgu yapar. 

Kimi zaman doğa dediği tanrının, yani providentianın eksiksiz hâkimiyetini ve 

koruyuculuğunu hayvanlar üzerinden yaptığı açıklamalarla da anlatır. Akıldan 

yoksun olan hayvanların bile yaşamlarını sürdürecek doğuştan bir bilince sahip 

olmaları, hepsinde olan yaşama sevgisi ve kendini koruma güdüsü, providentianın 

tüm canlılara adaletli bir şekilde payını dağıttığını gösterir.
137

 Çünkü onun en önemli 

özelliklerinden biri evrende adaleti sağlamak, herkese ve her şeye payına düşenin en 

iyisini vermektir. Kökeni tanrısal olan insanın bu paydan hak ettiğini almamasıysa 

imkânsızdır.
138

 Çünkü adaletsizlik kötüdür ve tanrı, doğası gereği bünyesinde 

kötülük barındırmaz; o doğal olarak uysal ve ılımlıdır.
139

 İnsan kötü olarak gördüğü 

şeyleri iki nedenden ötürü yaşar: tanrılarla paylaştığı evrensel yasa ve doğaya uygun 

yaşamamak. Dolayısıyla Seneca’ya göre denizin acımasızlığını, azgın yağmurları, 

kışın inatçılığını tanrıların sorumluluğuna yükleyenler akılsız ve gerçeği 

anlamayanlardır. Çünkü insana zarar veren ya da yardım eden hiçbir olay bizzat 

insan için planlanmamıştır; bu olayların tanrısal planın işlemesini sağlayan 

kendilerine ait yasaları vardır. İnsan evrendeki böylesi devasa devinimlerin nedenini 

kendisi olarak görüyorsa varlığını haddinden fazla önemsiyor demektir. Kaldı ki 

Seneca’ya göre bu olayların hiçbiri insana zarar vermek amacıyla vuku bulmaz; 

tersine hepsi insanın faydasına yönelir.
140

  

                                                           
135

 Seneca, Epistulae Morales, 58.27-28. 
136

 Seneca, Epistulae Morales, 121.18: “Producit fetus suos natura, non abicit.” 
137

 Seneca, Epistulae Morales, 121.22-24. 
138

 Seneca, Epistulae Morales, 90.18. 
139

 Seneca, De Ira, 2.27.1. 
140

 Seneca, De Ira, 2.27.1. 



85 
 

            Providentia kavramı, “Dünyamızı tanrısal öngörü yönetiyorsa, neden hâlâ iyi 

insanların başına birtakım kötülükler geliyor?”
141

 sorusunu doğurur. Çünkü pek 

çoklarına göre tanrısal öngörünün koruyuculuğu, iyi insanların başına kötülükler 

gelmesine izin vermemelidir. Seneca için bu noktada providentianın niteliklerinin 

ve gücünün tespit edilmesi, doğasının anlaşılması ve “iyi” ile “kötü” kavramlarının 

gerçek değerlerinin tekrar araştırılması gerekir. Öncelikle belirtilmesi gereken nokta, 

Stoa felsefesinde kader ile karşılaştırıldığında providentianın yetkisinin sonsuz 

olmadığıdır.
142

 Bu anlayışın Seneca’nın felsefi anlayışına da tesir ettiği, De 

Providentia’da açıkça görülür. Bu durum bizi fatum ve providentia ilişkisini tekrar 

incelemeye götürür. Fatumu incelerken belirttiğimiz gibi, Kleanthes’in yolundan 

giderek tanrıyı ve providentiayı evrendeki tüm varoluştan, özellikle de kötülüğün 

varoluşundan sorumlu tutmak istemeyen Seneca, tanrının fatumu kendisi yazmış 

olsa bile onun da evrensel yasaya uymak zorunda olduğunu belirtir. Bu nedenle tanrı 

bir kez buyurmuştur, fakat her zaman bu yasaya itaat eder.
143

 Çünkü tanrı fatumu 

yaratmakla aslında evrendeki en iyi düzenin kurulmasını sağlamıştır. Her şeyi 

öngörüsüyle en iyi şekilde planlayan ve yaratan tanrının daha iyi bir evren 

yaratamayacağı aşikâr olduğuna göre, bu düzenin artık kendisi ya da başkası 

tarafından değiştirilemez olması da Seneca tarafından kabul edilebilir olmalıdır. 

Çünkü tanrı kararlarında değişiklik yapmaz ya da pişmanlık duymaz.
144

 Bu 

açıklamayı Seneca’nın iyi insanların yalnızca iyi şekilde davranabileceği yönündeki 

açıklamasıyla ilişkilendirmek mümkündür. Nasıl ki iyi insan doğası gereği yalnızca 

iyi şekilde davranmak zorundaysa; ancak bu zorunluluk dışsal bir kuvvetten değil, 

isteyebileceği daha iyi başka bir şey olmadığı için kendisinden kaynaklanıyorsa; 

benzer şekilde tanrının amacı da doğası gereği en iyi evreni yaratmaktan başka bir 

şey olamayacağından evreni kopmaz bağlarla saran fatumu yaratır.
145

 Bu evrenin 

olabilecek en iyi evren olması, gerek Stoacılar gerek Seneca için evrenin sarsılmaz 

ve değişmez düzeni ile uyumunu temsil ettiğine göre, tanrı bu sürekliliğin ve 

değişmezliğin yasası olan fatumu amacını baki kılmak üzere yaratmış olmalıdır. 

                                                           
141

 Seneca, De Providentia, 1.1, Çev. Ç. Dürüşken, Tanrısal Öngörü, s. 28-29: “Si providentia 

mundus regeretur, multa bonis viris mala acciderent.” 
142

 E. V. Arnold, a.g.e., s. 208. 
143

 Seneca, De Providentia, 5.9, Çev. Ç. Dürüşken, Tanrısal Öngörü, s. 65. 
144

 Seneca, De Beneficiis, 6.23.1-2. 
145

 Bkz. Seneca, De Beneficiis, 6.21.2-3. 



86 
 

Seneca’nın tanrıyı fatum olarak tanımlamasını da göz önünde bulundurarak, fatum 

tanrının en iyi evreni yaratmak için kendi kendisine koyduğu bir yasa, evrenin düzeni 

ve yönetiminde tanrının bir niteliği olarak görülebilir. Böylece Arnold’ın, eğer bir 

ayrım yapılabilecekse, providentianın fatumdan şahsiyet unsuruna sahip olmasıyla 

ayrıldığına dair yaptığı tahlil de açıklık kazanır.
146

 Çünkü fatum ve providentia en 

temelde aynı şeydir;
147

 sadece tanrının farklı özelliklerini gösterirler.
148

 Daha önce de 

belirtildiği gibi, fatum tanrının kaçınılmaz nedenselliğini, providentia ise iyiliğini 

gösterir.
149

  

            De Providentia’da “Sanatkâr hamuru değiştiremez; yasa böyle. Bazı öğeleri 

bazı öğelerden ayıramazsın, birbirine sıkıca tutunmuştur bunlar, bölemezsin”
150

 

diyen Seneca, evrenin böyle yaratılması gerektiğine dikkat çeker. Böylece yaratımı 

evrensel yasaya ya da yukarıda tanrının kendi yasası olarak tanımladığımız fatuma 

uygun olarak gerçekleştiren tanrı, karşıtların bir arada var olması anlamına gelen 

kötülüğün varlığını engelleyemez. Bu durum görünürde tanrının yetkisini 

sınırlandırsa da, ne onu ne de yarattığı evreni kötü kılar. Çünkü providentia, her 

şeyin amacına uygun bir şekilde var olmasına ve varlığını devam ettirmesine imkân 

sağlayacak şekilde evreni yönetir ve korur. Vahşi hayvanlara kendilerini korumaları 

için içgüdü bahşederken; insanlara doğanın tüm gizini kavrayabilecek bir akıl 

bahşetmiş, onu kendisine akraba yapmış, bu akıl sayesinde insanı “kötü”nün 

varlığından korumayı öngörmüştür. İnsan ruhuna tüm erdemli şeylerin tohumlarını 

serpmiştir.
151

 Bu nedenle adalet, cesaret, öngörü ve kendine hâkim olma akılda 

yaratılışından itibaren bulunur. Tanrı, bunun yanında insana yalnızca akıl vermekle 

kalmamış, aynı zamanda doğayı da insanın kötülüklerden korunabileceği şekilde 

yaratmıştır. İnsanı kötülüğe sevk edebilecek, ruhunu lekeleyebilecek tüm unsurları 

                                                           
146

 Bkz. E. V. Arnold, a.g.e., 203. 
147

 A. Setaioli, “Epistulae Morales”, s. 192; G. V. Riel-P. D’Hoine, “Fate, Providence and Moral 

Responsibility: An Introduction”, Fate, Providence and Moral Responsibility in Ancient, Medieval 

and Early Modern Thought, Ed. P. D’Hoine-G. V. Riel, Leuven University Press, Leuven, 2014, s. 

XI. 
148

Seneca, Naturales Quaestiones, 2.45.1-3; Seneca, De Beneficiis, 4.8.3. 
149

 K. Algra, “Plutarch and the Stoic Theory of Providence,” s. 121. Ayrıca bkz. S. Bobzien, 

Determinism and Freedom in Stoic Philosophy, s. 47. 
150

 Seneca, De Providentia, 5.9, Çev. Ç. Dürüşken, Tanrısal Öngörü, s. 64-67: “Non potest artifex 

mutare materiam; hoc passa est. Quaedam separari a quibusdam non possunt, cohaerent, individua 

sunt.” 
151

 Seneca, Epistulae Morales, 94.29. 



87 
 

ondan uzağa yerleştirmiştir.
152

 İnsana yeryüzünde iyi yaşam için tek bir ölçü 

bırakmıştır: zorunluluk.  

            Seneca’nın bakış açısından providentianın gücünü anlamak için kanımızca 

öncelikle insanın “iyi” ve “kötü” anlayışının değişmesi gerekir. Çünkü Seneca’ya 

göre kötülük, aslında ya insanın sınırlı bakış açısında belirir ya da kendi 

davranışlarından doğar. İnsan tarafından kötülük olarak görülen pek çok durumun 

aslında onun için tasarlanmadığını, fakat yine de onun yararına doğru evrildiğini 

yukarıda belirtmiştik.
153

 Seneca’nın bu anlayışını açık şekilde ortaya koyan 

örneklerden biri ölüm, diğeri rüzgârlardır. Ölüm, Seneca felsefesinde fatumun yetki 

alanında, evrenin de dâhil olduğu bir çözülme sürecidir. İnsanın hayatta en çok 

korktuğu ve yakındığı durum olan ölüm, bireyin sınırlı bakış açısından “kötü” olarak 

gözükse de aslında değersiz şeylerle donanmış olan ve ruhunu bedenine hapseden bu 

dünyadan kurtarıp eski saf doğasına kavuşturmasında insan için sunulan bir fırsattır. 

Dolayısıyla kötü olarak gözüken, insanın acı çekmesine ve korku duymasına neden 

olan ölüm yalnızca kötü olmamakla kalmaz; aynı zamanda insanın lehine döndüğü 

için iyinin görünümüne bürünür. Rüzgârlar konusundaysa onların providentia 

tarafından yönetildiğini bildiren Seneca, rüzgârların havanın durgun olmasını 

engellediğini, daimi hareketiyle havayı nefes alacaklar için faydalı ve yaşamsal 

kıldığını, toprağa yağış getirdiğini söyler.
154

 Başka deyişle rüzgârlar, doğanın bir 

parçası olarak providentia aracılığıyla onun iyiliği için çalışır, düzenin devam 

etmesine katkıda bulunur ve aslında insan için doğanın bir lütfudur.
155

 Ancak 

rüzgârların iyilikleri onları kötü yönde kullananlar tarafından zarar verici hale 

getirilir. Çünkü providentia ve dünyanın yöneticisi olan tanrı, rüzgârları hiçbir yer 

çoraklaşmasın diye verdiği halde insan, onları donanmalarla denizi zapt etmek, 

denizde ya da deniz ötesinde düşman aramak amacıyla kullanmış,
156

 böylece 

providentianın iyilik için verdiği nimetleri doğasından saptırarak kötü amaçlarına 

alet etmiştir.   

                                                           
152

 Seneca, Epistulae Morales, 110.10. 
153

 Bkz. s. 84.  
154

 Seneca, Naturales Quaestiones, 5.18.1-2. 
155

 Seneca, Naturales Quaestiones, 5.18.4.  
156

 Seneca, Naturales Quaestiones, 5.18.4-5. 



88 
 

 

              “Erras enim, si existimas nobiscum vitia nasci; supervenerunt, ingesta 

sunt. Itaque monitionibus crebris opiniones, quae nos circumsonant, 

repellantur. Nulli nos vitio natura conciliat; illa integros ac liberos genuit. 

Nihil quo avaritiam nostram inritaret, posuit in aperto. Pedibus aurum 

argentumque subiecit calcandumque ac premendum dedit quidquid est 

propter quod calcamur ac premimsur. Illa vultus nostros erexit ad caelum 

et quidquid magnificum mirumque fecerat, videri a suspicientibus 

voluit.” 

 

              “Hatalarımızın bizimle birlikte doğduğunu sanıyorsan gerçekten 

yanılıyorsun; beklenmedik bir şekilde ortaya çıktılar ve üstümüze 

yığıldılar. Bu yüzden sık sık yapılan uyarılarla, kulaklarımızı tümüyle 

saran yanlış kanılar kovulsun. Doğa bizi hiçbir hataya dost kılmadı; o 

insanları erdemli ve özgür olarak hayata getirdi. Bizim açgözlülüğümüzü 

canlandıracak hiçbir şeyi gözümüzün önüne koymadı. Altını ve gümüşü 

ayaklar altına aldı ve uğruna ezildiğimiz, çiğnendiğimiz her şeyi ezsin ve 

çiğnesin diye ayakların hükmüne verdi. Yüzümüzü göğe yükseltti; 

kusursuz ve olağanüstü kıldığı her şeyin yukarı bakanlarca görülmesini 

istedi.”
157

 

 

Seneca’nın açıklamalarından providentianın kötülük yapmayacağı açıkça 

anlaşılmaktadır; dahası kötülük yapmak, providentianın doğasına aykırıdır. Seneca 

95. mektubunda tanrıların kötülük yapma yetisinin olmadığını açıkça ifade eder. 

Onların görevi her yerde, herkese yardım etmektir. İnsan, tanrıların zarar vermek 

istemediği için vermediğini sanıyorsa yanılır, aslında onlar zarar veremezler ve bu 

durum, onların zorunlu olarak iyi olmaları gibi, doğaları gereğidir.
158

 Dolayısıyla 

insan hayatında kötülüğün kaynağı providentia değil, bizzat kendisidir. Yeryüzünde 

sorun teşkil eden ne varsa, hepsi doğaya uygun yaşamayı terk eden sağgörüsüz insan 

aklının ürünüdür. Doğa insana hiçbir zaman ev yapmayı, kilitler arkasında yaşamayı, 

lüks içinde sefa sürmeyi, gösterişli kıyafetler giymeyi ve tüm bunlar için hayatı 

boyunca çabalamayı salık vermemiştir. Tüm bu dünyevi unsurlar için gösterilen çaba 

ve onlara karşı duyulan bağımlılıktan dolayı kaybedişin getirdiği mutsuzluk, insan 

için kötülük anlamına geliyorsa bundan providentia sorumlu değildir, insan ancak 

kendisinden şikâyet edebilir.
159

 Zira onun istediği, insan doğaya nasıl geldiyse 

buradan aynı saflıkla göçmesidir. Halbuki Seneca’ya göre tanrılar tarafından 

                                                           
157

 Seneca, Epistulae Morales, 94.55-56. 
158

 Seneca, Epistulae Morales, 95.47-48. 
159

 Seneca, Epistulae Morales, 110.10. 



89 
 

arzulardan, korkulardan, batıl inançlardan, hainlikten ve diğer hatalardan uzak 

yaratılan insan, bu dünyadan kötüleşerek göçer.
160

 Doğasına uygun olmadığı için 

ruhuna ağır gelen bu yüklerden dolayı da doğayı sorumlu tutar. Fakat tanrı, öngörüsü 

aracılığıyla tüm hatalarına rağmen insanları korumaya devam eder; bu amaçla daima 

yarattıklarının yanındadır. 

            De Providentia adlı eserinde Lucilius’un iyiye ve kötüye olan bakış açısını 

değiştirmeye çalışan Seneca’nın “İyi insanların başına neden kötü şeyler gelir?” 

sorusuna cevabı, aslında iyilerin başına kötü şeyler gelmediğidir. İlk olarak 

“Karşıtlar birbirine karışmaz”
161

 der Seneca. Sonra bir adım daha öteye giderek bu 

durumların kötü olmadığını, aksine iyi insanlar için yararlı olduğunu söyler. Kötü 

olarak görülen durumlar, iyi insanların erdeminin sınanması olarak algılanmalıdır. 

Bu nedenle tanrı, bu tür insanlara tıpkı evlatlarını güçlendirmek için onları deneyen 

bir baba gibi davranır; iyi insanları erdemin sarsılmazlığını ve kendilerinin her türlü 

dışsal duruma karşı yenilmez olduklarını göstersinler diye örnek olarak seçer.
162

 

Tanrının insanlar için yarattığı zor koşullar, aslında iyi insanı göstermek için 

uyguladığı sınavlardır. Bu sınavdan geçenler, katıksız bir iyilik sahibi olarak tanrılara 

eş olurlar. Bu açıklamalar ışığında anlaşılır ki Seneca’ya göre iyi insanların başına 

kötü durumlar gelmesi yararlı olduğu kadar, onları tanrılara eş yapan bir süreç 

olduğu için aynı zamanda zorunludur. Çünkü Seneca için erdem ancak denendiği, 

hatta hırpalandığı zaman güçlenir ve sarsılmaz durumuna kavuşur. Cesaret ancak 

cesur davranılacak, adalet ancak karar verilecek, katlanma gücü ancak acı duyulacak 

bir durum karşısında ortaya çıkar. Bu durumlar karşısında insan erdemini deneme, 

gerçek değerini görme fırsatı elde eder.
163

 Sıradan insana iyinin ve kötünün gerçek 

değerini gösterir, onların gözünde kötü görüneni iyiye çevirir. Çünkü kötü gözüken 

bir durum, sadece kötü insanın başına geldiği zaman gerçekten kötü olur. Böylece 

erdemli bir insanın kör olması ile ahlaksız bir insanın kör olması, görünürde aynı 

sonuca işaret etse de Seneca’ya göre farklı durumlardır.
164

 Birisi tanrının erdemini 

                                                           
160

 Seneca, Epistulae Morales, 22.15. 
161

 Seneca, De Providentia, 2.1, Çev. Ç. Dürüşken, Tanrısal Öngörü, s. 32-33: “Non miscentur 

contraria.” 
162

 Seneca, De Providentia, 2.5, Çev. Ç. Dürüşken, Tanrısal Öngörü, s. 35-37. 
163

 Seneca, De Providentia, 4.6, Çev. Ç. Dürüşken, Tanrısal Öngörü, s. 55. 
164

 Seneca, De Providentia, 5.1-2, Çev. Ç. Dürüşken, Tanrısal Öngörü, s. 61. 



90 
 

denemesi için layık gördüğü insandır ve erdeminin kendisine sağladığı katlanma 

gücüyle durumun üstüne çıkar; ötekisi gerçekten hak ettiği için kör olmuştur, yani 

tanrı tarafından cezalandırılmıştır; ondan bu duruma katlanması değil, yakınması 

beklenir.
165

 Çünkü erdeme sahip olmayan insan, kötülüğün değerini yalnızca 

olaylarda aramaktadır. Halbuki Seneca’da gerçek kötülük dışsal olana bağlı kalmak; 

tutkulara, korkulara, acılara yenik düşmektir. Providentianın koruyuculuğu ise bu 

kötülüklere karşıdır, iyi insanların zihinlerini tüm bu kötülüklere dayanma gücüyle 

donatmıştır. Seneca De Providentia’da korkunç ve üzücü durumlara dayanmanın 

güç olduğunu söyleyen insanlara tanrının ağzından şöyle cevap verir: 

 

“Quia non poteram vos istis subducere, animos vestros adversus omnia 

armavi; ferte fortiter. Hoc est quo deum antecedatis; ille extra patientiam 

malorum est, vos supra patientiam. Contemnite paupertatem; nemo tam 

pauper vivit quam natus est. Contemnite dolorem; aut solvetur aut solvet. 

Contemnite mortem; quae vos aut finit aut transfert. Contemnite 

fortunam; nullum illi telum quo feriret animum dedi. Ante omnia cavi, ne 

quid vos teneret invitos; pates exitus.”  

“Sizi onlardan alıkoyamadığım için, zihinlerinizi her şeye karşı 

silahlandırdım; cesurca dayanın. Bu özelliğinizle tanrıdan üstün 

olursunuz, çünkü tanrı kötülüklere katlanmanın ötesindedir, sizse 

üstünde. Yoksulluğu aşağılayın; kimse doğduğu andaki kadar yoksul 

yaşamaz. Acıyı aşağılayın; ya ferahlayacaktır ya da sizi ferahlatacaktır. 

Ölümü aşağılayın, sizi ya sona ulaştırır ya da başka bir yere taşır. Talihi 

aşağılayın; ona ruhunuza saplayacağı bir mızrak vermedim. Her şeyden 

öte, siz istemedikçe hiçbir şeyin sizi ele geçirmemesine özen gösterdim; 

çıkış yolu açıktır.”
166

 

 

            Evrende karşıtların varlığına bağlı olarak insan davranışlarında gözüken 

kötülük, böylece onun erdemli olmasını sağlayan bir koşul haline gelir. Bu da 

gösterir ki her şeyi planlayan ve öngören tanrının yarattığı evrende karşıtların var 

olması bile tanrısal planın işlemesini sağlayan öğelerden biridir. Öncelikle evrensel 

yasa gereği karşıtların bir arada bulunması gerekir; ancak tanrı bu evreni karşıtların 

varlığına rağmen insanı kötülüğe itmeyecek şekilde yaratmış, ruhunu da bunlardan 

etkilenmeyecek şekilde donatmıştır. Bu da onun yönetici ve yaratıcı olarak ne denli 

                                                           
165

 Seneca, De Providentia, 5.1, Çev. Ç. Dürüşken, Tanrısal Öngörü, s. 61. 
166

 Seneca, De Providentia, 6.6-7, Çev. Ç. Dürüşken, Tanrısal Öngörü, s. 71-73. 



91 
 

güçlü bir öngörüsünün olduğunu, koruyuculuğunun sürekli ve kapsayıcı olduğunu 

gösterir. Tanrının insanı karşıtlıklar aracılığıyla denemesi bile onun iyiliği 

sebebiyledir ve insanın tanrıya ulaşmasındaki en önemli araç olan erdemini 

güçlendirmesi bakımından zaruridir. Bu nedenle tanrının iyi insanlara yapabileceği 

en büyük kötülük, onları kötü gözüken durumlarla karşılaştırmamasıdır. Çünkü 

Seneca’ya göre denenmemiş erdemin, gerçek gücü bilinemez ve denenmediği için 

güçsüzleşmeye, yumuşamaya başlar. Seneca’nın gözünde bu durum, insanın 

erdeminin tanrı tarafından denenmeye layık olmamasına işaret eder.
167

 Erdemi 

sınanan bilge ise, tanrı tarafından yapılan bu övgünün karşılığını ona güvenerek, 

kendisini korkusuzca tanrıya sunarak verir. Böylece Seneca’nın felsefesinde 

providentia kavramı her şeyden önce tanrıya güvenmek, ona gönüllüce itaat etmek, 

onu içten sevmek ve onun getirdiklerine katlanmak olarak belirir. Tanrıya duyulan 

güven, itaat, sevgi ve onun getirdiklerine katlanma ise doğaya uygun yaşamanın bir 

başka koşulunu oluşturur. Doğaya uygun yaşamak, providentianın iyiliğini ve 

gücünü kabullenmek, onun iyiliğine nail olabilecek bir hayat yaşamak demektir. 

Bunun için öncelikle dünyevi arzu, ihtiras, korkularla tanrısal niteliğini kaybetmiş 

olan ruhu yaradılışının saflığına çağırmak gerekir. Yaradılışına uygun olarak sadece 

zorunlu olana ihtiyaç duyduğunu anlayan ruh, böylece şeylerin gerçek değerlerini 

bildiği için dünya koşullarında bir şey kaybetmekten ya da bedensel acı duymaktan 

korkmayacaktır. İnsanların üstünde, tanrıları ise takip eden bir mutluluk ve dinginlik 

içinde gerçek yuvasına gideceği günü özlemle bekleyecektir.  

            Providentia ve erdemli insan ilişkisini inceledikten sonra, onun erdemsiz 

insanlara karşı tutumu daha anlaşılır bir hale gelir. Öncelikle Seneca’ya göre 

providentia tüm insanları eşit derecede korur. O, doğası gereği kötülük 

yapamadığına göre, ondan kötü insanlara da kötülük yapması beklenemez. Fakat 

doğasından kopmuş insanı uyaracak birtakım cezalar ya da felaketler yaratma yetkisi 

providentianın elinde her zaman bulunur.  

 

                                                           
167

 Seneca, De Providentia, 3.3-4, Çev. Ç. Dürüşken, Tanrısal Öngörü, s. 43. 



92 
 

               “Hi nec dant malum nec habent; ceterum castigant quosdam et coercent et 

inrogant poenas et aliquando specie boni puniunt.” 

 

               “Tanrılar ne kötülük yaparlar, ne de kötülüğe sahiptirler; bununla beraber 

bazı insanları dizginler ve cezaya çarptırırlar; zaman zaman iyinin 

görünümüyle onları cezalandırırlar.”
168

 

 

 

İnsanın gözünde ceza veren ya da başına felaketler getiren kötüdür; oysa 

providentianın insanları cezalandırma sebebi bile onun iyi ve koruyucu olduğunun 

kanıtıdır. Kimsenin kötülüğe mahkûm olmasını istemeyen providentia, insanları 

cezalar yoluyla uyarır. Alıntılanan pasajda Seneca’nın specie boni tamlamasını 

kullanması önemlidir. Providentia insanı “iyi gibi görünen” durumlar aracılığıyla 

uyarır. Amacı, insana yeryüzündeki nimetlerin iyi olmaktan ne kadar uzak, değişken 

ve sahte olduğunu göstermektir. Seneca’nın ahlak felsefesinde insanın bu cezalara ve 

uyarılara verdiği isim ise fortunadır. Böylece fortuna, providentianın gücünü 

gösteren, tanrının yeryüzündeki görünümlerinden birini simgeleyen güçtür. 

 

3.3. Fortuna: Tanrısal Bir Sınama Olarak Talih 

            Fortuna, fatum ve providentianın aksine evren yönetiminde güç sahibi 

değildir.
169

 İnsanın fatuma zorunlu olarak boyun eğmesi, providentiaya gönüllü 

şekilde itaat etmesi gerekirken, Seneca insandan fortunayı yenmesini bekler. Fatum 

ve providentia değişmeyen bir düzeni temsil ederek insana başka bir koşul 

bırakmazken, insan fortunayı yenme gücüne her zaman sahiptir. Çünkü fortunanın 

egemenliği yeryüzündedir ve kendisini yalnızca insan hayatında gösterir. Onun 

insana verdikleri, geçerliliği ve değeri ancak yeryüzüyle sınırlı, dolayısıyla nihai son 

olan ölümle beraber yok olacak mal mülk, zenginlik, mevki, şöhret gibi unsurlardır; 

ancak fakirliğin, itibar kaybetmenin, utanç verici durumlara düşmenin de fortunanın 

yetkisinde olduğu unutulmamalıdır. Bu nedenle değişkenlik, belirsizlik ve 

rastlantının hâkim olduğu bir düzen, Yunan Stoası’nda olduğu gibi
170

 Seneca’da da 

                                                           
168

 Seneca, Epistulae Morales, 95.50. 
169

 E. V. Arnold, a.g.e., s. 209. 
170

 Bkz. s. 41.  



93 
 

fortunanın ana karakterini temsil eder. Ancak fortunanın bu düzeni fatum ve 

providentianın gücüne gölge düşürmez; çünkü evrende hiçbir şey, en küçük detaya 

varana dek, kadere ya da tanrısal öngörünün planına aksi bir şekilde oluşmaz. Talihin 

rastlantısal yapısı, bütünü göremeyen insanın sınırlı bakış açısında ortaya çıkar.
171

  

            Fortuna bünyesinde karşıtları barındıran, dünyevi olan her şeyi elinde tutan 

güçtür. Tek başına ele alındığında yetkin bir güç olarak görülmeyen fortuna, bu 

dünyevi nimetlere haddinden fazla kıymet verip dünyayı gerçek yuvası belleyen 

insanların efendisi haline gelir. Seneca, Epistulae Morales’te Lucilius’a doğaya 

uygun ve erdemli yaşamaya dair öğütler verirken, ona en çok fortunadan kaçınması 

gerektiğini söyler. Tam da bu nedenledir ki Epistulae Morales’te fortunanın 

yapısına dair yapılan açıklamalar, çoğunlukla Lucilius’a onunla nasıl savaşacağını 

öğreten, onun egemenliğinden kurtulup gerçek özgürlüğe kavuşması için ona 

yardımcı olmayı hedefleyen, bu anlamıyla da doğaya uygun ve erdemli yaşama 

konusunda Lucilius için kılavuz görevi gören pasajları içerir.  

 

“In omnia praemittendus animus cogitandumque non quidquid solet, sed 

quicquid potest fieri. Quid enim est, quod non fortuna, cum voluit, ex 

florentissimo detrahat? Quod non eo magis adgrediatur et quatiat, quo 

speciosius fulget? Quid illi arduum quidve difficile est? Non una via 

semper, ne tota quidem incurrit, modo nostras in nos manus advocat, 

modo suis contenta viribus invenit pericula sine auctore. Nullum tempus 

exceptum est; in ipsis voluptatibus causae doloris oriuntur. Bellum in 

media pace consurgit et auxilia securitatis in metum transeunt; ex amico 

inimicus, hostis ex socio. In subitas tempestates hibernisque maiores 

agitur aestiva tranquillitas.” 

“Aklımız, her şeyin ötesine yollanmalı; sadece alışkın olduğumuz şeyler 

değil, mümkün olan her şey düşünülmelidir. Talihin canı istediği zaman 

görkeminden aşağı çekemeyeceği ne var? Gösterişiyle ne kadar 

parlıyorsa, talihin de o kadar şiddetli saldırmadığı ve darmadağın 

etmediği ne var? Onun için zor ve yapılamaz olan ne var ki? Her zaman 

tek bir yönden saldırmaz, tüm gücüyle bile saldırmaz; bazen kendi 

ellerimizi kendimize karşı çağırıp kullanır, bazen de kendi gücüyle 

yetinerek sahibi olmayan tehlikeler yaratır. Hiçbir zamana ayrıcalık 

tanınmaz; zevklerin içinden acı nedenleri doğar. Barışın ortasında savaş 

çıkar, huzurumuzun dayanağı olan şeyler korkuya dönüşür; dostun 

                                                           
171

 W. R. Mann, “Learning How to Die: Seneca’s Use of Aeneid 4.653 at Epistulae Morales 12.9”, 

Seeing Seneca Whole: Perspectives on Philosophy, Poetry and Politics, Ed. K. Volk-G. D. 

Williams, Brill, Leiden-Boston, 2006, s. 112; 117.  



94 
 

içinden düşman, düşmanın içinden müttefik çıkar. Yazın sükûneti, kışın 

fırtınalarından daha ani fırtınalara sürüklenir.”
172

 

 

             “Her şey olabilir”
173

 diyen Seneca, Lucilius’u fortunanın kurabileceği tüm 

tuzaklara karşı uyarır. Çünkü insan en çok beklemediği bir durumla karşılaştığı 

zaman yıkılır; yaşadığı şaşkınlık daha büyük bir acı duymasına, acısının katbekat 

artmasına neden olur.
174

 Anlaşılması gereken fortunanın, insanın ertesi gününü 

belirsiz yapan güç olduğudur.
175

 Bu nedenle insan büyük bir mutluluk içinde 

yaşarken ertesi gün tüm hayat birdenbire tersine dönebilir. Onun insan hayatında 

değiştiremeyeceği hiçbir şey olmadığı gibi, insanın ölümlü hayatında da kalıcı hiçbir 

şey bulunamaz.
176

 Böylece fortunanın varlık prensibi anlaşılınca hastalığın en 

sağlıklılara, cezanın en masumlara gelmesi de artık şaşırtıcı olmaktan çıkar.
177

 O, 

imparatorluklara karşı da onları yöneten imparatorlara karşı da eşit güce sahiptir.
178

 

Sürgünler, hastalıklar, savaşlar, kazalar; insan hayatını felakete sürükleyen her şey 

onun planına dâhildir. O verdiğini istediği ölçüde geri alabilen güçtür; verdiği hiçbir 

şeyi gerçekten insanın malı kılmaz.
179

 Dolayısıyla insan onun verdiklerini geri 

almasından ötürü yıkıntı ya da üzüntü duymamak için elde ettiği nimetlere bir gün 

kaybedebileceğinin farkında olarak sahip olmalıdır. Seneca’nın fortunanın şiddetine 

ve adaletsizliğine karşı hazırlıklı olmak dediği budur. İnsan hayattaki her koşulu göz 

önünde tutmalı; fortuna her şey hesaba katılarak bütünüyle düşünülmelidir.
180

 Başka 

bir deyişle, öngörülemeyen olaylar başa geldiğinde hazırlıksız yakalanmak yerine 

olayların tüm şekilleri önceden tahayyül edilmelidir.  

             İnsanlar arasında ayrım yapmadan her türlü iyi ya da kötü şey yoluyla 

onların hayatına mühadele edebilen ve doğasındaki bu belirsiz yapıdan ötürü Yunan-

Roma dünyasındaki Tanrıça Fortuna’yı çağrıştıran Stoacı fortuna, her ne kadar 

                                                           
172

 Seneca, Epistulae Morales, 91.4-5. 
173

 Seneca, Epistulae Morales, 71.10: “Omnia licet fiant.” 
174

 Seneca, Epistulae Morales, 91.3. 
175

 Seneca, Epistulae Morales, 15.11. 
176

 Seneca, Epistulae Morales, 91.7. 
177

 Seneca, Epistulae Morales, 91.5. 
178

 Seneca, Epistulae Morales, 91.15. 
179

 Seneca, Epistulae Morales, 72.7 
180

 Seneca, Epistulae Morales, 91.8. 



95 
 

zalim ya da adaletsiz görünse de Seneca’ya göre fortunanın bu özelliklere sahip 

olması, gerçek özgürlüğünden feragat eden ya da henüz bu özgürlüğü kavramamış 

olan insanın kendisini ona bağımlı kılmasından ileri gelir. Çünkü fortunanın insan 

hayatındaki egemenliği, insan hayatının efendisi haline gelmesi, yalnızca ona 

müsaade eden kişinin hayatı için geçerlidir. Bu noktada fortunayı iyilikten ve 

kötülükten bağımsız bir yere koyan Seneca, insanın fortuna sebebiyle çektiği 

acıların ve zorlukların kendi yaratımı olduğunu söyler. Onun insana sağladığı 

nimetler ne iyi ne kötüdür; insan kendi değerler sistemiyle bunlara anlam yükler.  

 

“Errant enim, Lucili, qui aut boni aliquid nobis aut mali iudicant tribuere 

fortunam: materiam dat bonorum ac malorum et initia rerum apud nos in 

malum bonumve exiturarum.” 

“Gerçekte Lucilius, iyi ya da kötü herhangi bir şeyi bize talihin verdiğini 

düşünenler yanılıyorlar: Talih bize yalnızca iyilik ve kötülüğün 

gereçlerini, bizim nazarımızda iyi ve kötüye dönüşecek şeylerin ilk 

ilkelerini verir.”
181

 

 

Fortunanın insana verdikleri, doğaya uygun yaşayıp yaşamama noktasında insanın 

kullanacağı malzemeler, davranışlarının temelini oluşturan ilk ilkelerdir. Bu 

malzemeleri kendi lehine ya da aleyhine çevirecek olan ise ruhtur. Kötü ruh iyi ve 

kötü olmaktan uzak olan bu malzemeleri, hatta en iyi olanın görünümünde gelenleri 

bile kötüye çevirirken; iyi ve bozulmamış ruh, yani dünya nimetlerinden beklentisi 

olmayan ruh fortunanın nimetlerini kendi lehine çevirir. Çünkü kökeni tanrısal olan 

“ruh her türlü talihten daha güçlüdür”;
182

 kendi varlığını iyiliğin ve kötülüğün 

varlığında yönetme gücüne sahiptir. O, değerler sisteminde fortunanın dünyevi 

nimetlerine yer açmadığı, onlardan bir şey ummadığı ve hayattaki her şeye her an 

hazırlıklı olduğu için onun sertliğini ve şiddetini katlanma hüneriyle yumuşatır. İyi 

ya da kötü koşulların ruhunun durumunu bozmasına izin vermez; iyi durumları 

minnettarlık ve ölçülülükle, kötü durumları ise metanetle ve cesurca kabullenir.
183

  

                                                           
181

 Seneca, Epistulae Morales, 98.2. 
182

 Seneca, Epistulae Morales, 98.2: “Valentior enim omni fortuna animus est.” 
183

 Seneca, Epistulae Morales, 98.3. 



96 
 

Böylece görülür ki Seneca’ya göre ruh, kendisi için mutlu veya sefil bir hayatın 

bizzat sebebidir.
184

 Mutluluk ya da mutsuzluk dış sebeplere değil, ruhun yaşadığı 

olaylar karşısında sergilediği davranışlara bağlıdır. Fortuna ve insana bahşettiği 

nimetler, bu davranış tarzlarından birini seçmek için insana sunulan araçlardır. 

 

“Et torqueri, si modo iacueris ipso torquente securior, et aegrotare, si non 

male dixeris fortunae, si non cesseris morbo, omnia denique, quae ceteris 

videntur mala, et mansuescent et in bonum abibunt, si super illa 

eminueris.” 

“İşkence edenden daha endişesiz yatarsan işkence görmek; talihine lanet 

etmezsen, hastalığa boyun eğmezsen, hastalığa tutulmak; kısacası kötü 

olarak görünen her şey, onların üzerine çıkmayı başarabilirsen hem 

yumuşayacaktır hem de birer iyiliğe dönüşecektir.”
185

 

 

Alıntılanan pasajda fortunanın sebep olduğu kötü olarak gözüken durumlarda 

sergilenmesi gereken tavır, Seneca’nın fortunanın etki alanından çıkmak için 

Lucilius’a verdiği temel öğütlerden biridir. Bu öğüt dışsal ve maddi olana bağlı 

olmamayı, bu durumları erdemle aşmayı salık verir. Çünkü bir şeyin iyi ya da kötü 

olmasını maddi sebepler değil, ruhun erdemini ve erdem sonucu gelişen davranışını 

gösteren içsel sebepler belirler. Bu nedenle bir ziyafete katılmak ile işkence görmek, 

iyilik ve kötülük bakımından karşılaştırıldığında Seneca’nın nezdinde eşit olabilir. 

Bu noktada durumu iyi ya da kötü olarak değerlendirmek için Seneca tarafından 

konan kıstas, hangi durumda onurlu davranıldığıyla ilgilidir; durumun kendisiyle 

ilgili değil. Onurlu ve erdemli davranmak kıstas haline geldiği zaman Seneca bir 

ziyafete katılmanın işkence görmekten daha kötü olabileceğini de ifade eder.
186

  

            Seneca’ya göre talihin iyi ya da kötünün görünümünde verdiği tüm şeyleri 

göz ardı ederek, yani dışsal ve maddi olan tüm unsurları hayattan çıkararak yaşamak 

erdemli ve şerefli yaşamaya eştir; bu da yetkin bir ruhun doğanın aklına uyduğunu 

göstermesidir. Bu konuda en büyük görev, değerler sistemini değiştirmesi, böylece 

                                                           
184

 Seneca, Epistulae Morales, 98.2. 
185

 Seneca, Epistulae Morales, 71.5. 
186

 Seneca, Epistulae Morales, 71.21. 



97 
 

doğaya uygun yaşaması beklenen bireye düşer; ancak kendisine uyulması gereken 

doğa bu noktada insanın en büyük yardımcısıdır. Daha önce de değindiğimiz gibi, 

amacı her zaman iyilik olan doğa insanı mükemmel kılamasa da ona akıl ihsan 

ederek, insana fortunanın sahte iyiliklerini kendisinden uzak tutma gücü vermiştir. 

Bu nedenle Seneca’ya göre, insan doğanın onun için yarattığı düzende zorunluluğun 

sınırını aşmadan önce herkes her şeye sahip ve eşitti. İnsanlar kendilerini savaşa, 

açlığa, hırsa ve adaletsizliğe sürükleyen her şeyi kendileri yaratmıştır.
187

 Doğadan 

böyle bir buyruk almayan, ancak buna rağmen kendisini erdemsizliğiyle ondan 

uzaklaştıran insanın bundan böyle fortunanın adaletsiz düzenine uymaktan başka bir 

çaresi kalmamıştır.  

 

“Nos in lucem, propter quae pugnaremus, extulimus; nos et causas 

periculorum nostrorum et instrumenta disiecto terrarum pondere eruimus; 

nos fortunae mala nostra tradidimus nec erubescimus summa apud nos 

haberi, quae fuerant ima terrarum.” 

“Uğruna savaştığımız şeyleri gün ışığına biz çıkardık; yeryüzünün 

kütlesini oraya buraya savurarak felaketlerimizin sebeplerini ve araçlarını 

biz ortaya çıkardık; kötülüklerimizi talihin eline biz teslim ettik, toprağın 

en derinlerinde yatan şeylerin en yüce sayılmasından utanmadık.”
188

  

 

Görülür ki fortuna bağlamında insan, aslında doğru olmayan aklının 

yarattıklarının
189

 cezasını çekmektedir. Tüm bunlardan kurtularak fortunayı yenmek 

ise, doğru aklın kılavuzluğunda fatum ve providentiaya boyun eğmekle 

mümkündür. Çünkü insan, ancak bu iki gücü kavrayabildiği, yasalarını anlayıp 

onlara uygun yaşayabildiği ölçüde fortunanın etki alanından çıkabilir. Nitekim bu 

iki güç ile fortunanın yapısı görünürde birbiriyle çelişir. Doğa insana çok az şeyle 

yetinmeyi salık verirken, fortunanın verdikleri insanı hep daha fazlasını elde etmeye 

yöneltir. “Halbuki çağlar boyunca aynı kalan şey, yeten miktardır.”
190

 Bu nedenle 

Seneca, Lucilius’u yalnızca yeten miktarla yaşamaya davet eder. Kaldı ki fortuna, 

                                                           
187

 Seneca, Epistulae Morales, 90.18-19. 
188

 Seneca, Epistulae Morales, 94.57. 
189

 Seneca, Epistulae Morales, 90.24. 
190

 Seneca, Epistulae Morales, 17.10: “Idem est autem omni saeculo, quod sat est.” 



98 
 

zorunlu olan ihtiyaçları öfkeliyken bile verir insana.
191

 Daha fazlasını istemeye gerek 

yoktur; insan kalabalığın tetiklediği hırslarından ve isteklerinden vazgeçmeli, gönüllü 

fakirliği seçmelidir. Çünkü “Fakirlik, doğa yasasına göre düzenlenmiş 

zenginliktir.”
192

  

 

“Potius excitandus e somno et vellicandus est animus admonendusque 

naturam nobis minimum constituisse. Nemo nascitur dives. Quisquis exit 

in lucem, iussus est lacte et panno esse contentus; ab his initiis nos regna 

non capiunt.” 

“Ruhumuz uykusundan uyandırılmalı, sarsılmalı; doğanın bizim için pek 

az şey hazırladığı hatırlatılmalı ona. Kimse zengin doğmaz. Gün ışığına 

çıkan herkese sütle, bir bez parçasıyla tatmin olması emredilmiştir. 

Yaşama böyle başlayan bizlere şimdi krallıklar az geliyor.”
193

 

 

            Fortunayla savaşında ruhunu doğasını izlemeye ikna eden bireyin atacağı 

diğer adım, bedensel zevklerden ve tutkulardan arınarak onların yerine ruhun kendi 

içinde keşfettiği zevkleri koymaktır.
194

 Çünkü bedensel zevkler ve tutkular, insanı 

fortunaya köle yapan en temel etkenlerdir. Bunlar ruhun doğasına aykırı olduğu için 

onu uyuşturur, özgürlük yolunu tıkar. Halbuki Seneca’nın deyişiyle insan, bedeninin 

kölesi, malı olmaktan çok daha büyük şeyler için doğmuştur; bu nedenle beden 

özgürlüğü engelleyen bir zincir, ruhun hapishanesi olarak görülmelidir. O yalnızca 

fortunaya karşı insanın kalkanıdır; insan, bedeninden ruhuna hiçbir darbenin 

geçmesine izin vermemelidir.
195

 Böylece bedenin zevkleri uğruna ruha zarar vermek, 

Seneca’ya göre insanın kendisine yapılabileceği en büyük kötülüklerden biri olarak 

belirir.  

            Seneca Epistulae Morales’in pek çok bölümünde Roma halkının 

yaşantısından örnek vererek insanların nasıl fortunanın kölesi haline geldiğine 

değinir. Roma kentini saran ve gürültü içinde bırakan tüm zanaatlar halkın bedeni 

                                                           
191

 Seneca, Epistulae Morales, 18.7. 
192

 Seneca, Epistulae Morales, 27.9: “Divitiae sunt ad legem naturae conposita paupertas.” Bkz. 

Epicurea, Frag. 477.  
193

 Seneca, Epistulae Morales, 20.13. 
194

 Seneca, Epistulae Morales, 23.3; 27.3. 
195

 Seneca, Epistulae Morales, 65.21. 



99 
 

için çalıştığını gösterir.
196

 İnsanlar bedensel zevkleri uğruna kurdukları sofralar, 

biriktirdikleri mal mülkler, yaptıkları evler, acımasızca kullandıkları köleleriyle 

kendilerini zengin ve diğer insanlardan üstün sayar. Halbuki fortuna herkesin 

üzerinde eşit hakka sahip olarak zengin ile fakiri, köle ile “özgür Romalı”yı eşit hale 

getirir. Nitekim özgür, azatlı, köle gibi nitelemeler, Seneca’ya göre insan hırsından 

ya da adaletsizliğinden doğmuştur.
197

 Bu durum, toplumsal olarak ahlaki 

yozlaşmanın dışavurumudur; doğasını ve geldiği yeri unutan, talihe fazla güvenen, 

mutluluğunu rastlantıyla elde eden insanın yanılgısını gösterir.  

 

“Fragilibus innititur qui adventicio laetus est: exibit gaudium quod 

intravit. At illud ex se ortum fidele firmumque est et crescit et ad 

extremum usque prosequitur: cetera quorum admiratio est vulgo in diem 

bona sunt.” 

“Dıştan gelenle memnun olan insan, gelip geçici şeylere bel bağlar: 

Dışarıdan gelen sevinç gidecektir. Fakat kendi içinden doğan mutluluk 

güvenilir ve sarsılmazdır; hem giderek büyür hem de sonuna kadar her 

yerde insanla beraber olur. Halkın hayran olduğu şeyler günlük 

iyiliklerdir.”
198

 

 

Alıntılanan pasajdan anlaşılacağı üzere kalabalıktan kaçınmak, halktan uzak 

yaşamak, bu yozlaşmış ve sahte mutluluk anlayışından insanı bir nebze 

uzaklaştıracaktır. Böyle bir insan kendi kendine kalır ve iç huzurunu bulmaya çalışır. 

Bu nedenle Seneca, Lucilius’a yalnız kalmasını sık sık öğütler. Çünkü halk, toplu bir 

çılgınlık halinde bedenlerinin kölesi olmuş durumdadır, onların nezdinde talihin 

nimetlerinin değeri büyüktür.
199

 Fakat Seneca için halkın fakir dediği zengin, zengin 

dediği ise fakirdir. Zengin kabul edilen, tüm varlığını durumlar gerektirdiğinde iade 

etmek üzere fortunaya borçludur.
200

 Seneca’nın gönüllü fakirliği seçen örnek insanı 

                                                           
196

 Seneca, Epistulae Morales, 90.19. 
197

 Seneca, Epistulae Morales, 31.11. 
198

 Seneca, Epistulae Morales, 98.1. 
199

 Seneca, Epistulae Morales, 68.11. 
200

 Seneca, Epistulae Morales, 87.7. 



100 
 

ise talihin kendisinden hiçbir şey alamayacağı insandır. Çünkü “Talih, vermediğini 

almaz”
201

 der Seneca.  

            Fortunanın verdikleri gelgeç ve yalancı olsa da öte yandan Seneca onların 

hoşnutluk verici ve faydalı olduklarını inkâr etmez. Ancak “talihin gözettiği her şey, 

onlara sahip olan kendisine de sahip olursa ve o şeylerin hükmü altına girmezse 

verimli ve hoş olur.”
202

 Anlaşılır ki Seneca yalnızca fortunaya köle olmaktan 

kaçınmayı öğütler; bu da bedenine köle olmamakla aynı anlama gelir. Seneca 14. 

mektubunda bedenin insanın koruyuculuğuna verildiğini dile getirir. Onu korumak 

ve ihtiyaçlarını yerine getirmek insanın yükümlülüğündedir. Bu providentianın 

evrendeki hayatı sürdürmek üzere koyduğu kanundan ileri gelir; nitekim insanın 

bedenine duyduğu ilgi de diğer canlılarda olduğu gibi öncelikle yaradılışından gelir. 

Ancak insan bedeni için yaşıyormuş gibi değil; onsuz yaşayamayacakmış gibi 

davranmalıdır. Evet, insan bedenini korumalıdır; fakat değerler sistemini öyle 

düzenlemelidir ki şerefli ve erdemli bir hayat için gerektiğinde ondan 

vazgeçebilmelidir.
203

 

            Seneca fortunanın yapısına değindikten sonra, onun şiddetinin mutsuz kıldığı 

insanlara teselli verir. Bu teselli fortunanın tanımından çıkılarak yapılır: Fortuna 

değişkendir, her iki yönde de hareket edebilir.
204

 Dolayısıyla onun verdiklerini geri 

alması doğası itibariyledir. Bu nedenle insan, varlığı sonsuza dek devam edecek gibi 

davranmamalı, geleceğe dönük planlar yaparken her zaman temkinli ve sakin 

davranmalıdır. Ancak bu yolla kaybetme korkusu olmadan, kaybettiklerinden acı 

duymadan yaşayabilir. Bu noktada fortunaya güvenmemek insanı ne kadar dingin 

yaparsa, ondan sürekli kuşku duymak da o kadar endişeli yapar.  

 

“Calamitosus est animus futuri anxius et ante miserias miser, qui 

sollicitus est ut ea quibus delectatur ad extremum usque permaneant; 

nullo enim tempore conquiescet et expectatione venturi praesentia, quibus 

                                                           
201

 Seneca, Epistulae Morales, 59.18: “Quod non dedit fortuna, non eripit.” 
202

 Seneca, Epistulae Morales, 98.2: “Omnia, quae fortuna intuetur, ita fructifera ac iucunda fiunt, si 

qui habet illa, se quoque habet nec in rerum suarum potestate est.”  
203

 Seneca, Epistulae Morales, 14.1-2. 
204

 Seneca, Epistulae Morales, 71.37. 



101 
 

frui poterat, amittet. In aequo est autem amissae rei dolor et timor 

amittendae.” 

“Zevk aldığı şeylerin ömrünün sonuna kadar sürüp gideceğinden kuşkulu 

olan ruh, felakete uğramış, geleceğe dair huzursuz ve sefalete uğramadan 

sefil olmuş bir ruhtur; o, hiçbir zaman huzur bulamayacak, geleceğe dair 

beklentisinden dolayı keyif alabileceği şimdiyi kaçıracaktır. Yitirilmiş 

şeylere duyulan acı ile yitirilecek şeylere duyulan korku farklı şeyler 

değildir.”
205

 

 

            İnsan, sahip olduğu bir şeyi yitirdiği ve işler tersine döndüğü zaman durumun 

sorumlusunu fortuna olarak görme eğilimindedir. Ancak Seneca’ya göre kendisini 

fortunaya bu denli bağımlı kıldığı için öncelikli sorumluluk kişinin kendi payına 

düşer; bunun yanı sıra bir zamanlar mutluluk duyduğu şeyi kendisine veren 

fortunaya şükranlarını sunmadığı için ise bu insan nankördür. “Rastlantı bizi bir 

şeyden mahrum eder, fakat onun yararını ve meyvesini bize bırakır, biz kaybetme 

duygusunun verdiği mantıksızlıkla onu da kaybettik”
206

 diyen Seneca, fortunanın bir 

zamanlar insana verdiği zevkin yitirilen şeylerle beraber göçüp gitmesine müsaade 

edilmemesini öğütler. 

            Seneca’da fortuna, sahip olduğu tüm kötü sıfatlara rağmen tanrıdan bağımsız 

olmayan, kökeni tanrısal olan güçtür. Çünkü daha önce de belirttiğimiz gibi hiçbir 

şey tanrıdan bağımsız olarak gerçekleşemez. Bu nedenle insana iyi ya da kötü talihini 

veren de tanrıdır.
207

 Bu durum, yönetici tanrının iyi ve koruyucu olan doğasıyla bir 

karşıtlık oluşturmaz, tersine onun bu doğasının ne denli kapsayıcı olduğunu gösterir; 

böylece fortuna ve providentia arasında yakın bir ilişki olduğu görülür. Bu ilişki, 

Seneca’nın providentia var olmasına rağmen insanın başına niçin kötülükler 

geldiğini detaylandırdığı De Providentia adlı eserinde açık bir şekilde gözükür. 

İnsanın kendi bakış açısından kötü olarak değerlendirdiği durumları fortunayla 

ilişkilendiren Seneca, fortunayı tanrının insanın erdemini sınamak ve bu yolla onu 

daha güçlü kılmak için kullandığı bir araç olarak görür. Bu açıdan bakıldığında 

fortuna, insanı tek gerçeklik olan iyiye yöneltmek için tanrının evren üzerindeki 

                                                           
205

 Seneca, Epistulae Morales, 98.6. 
206

 Seneca, Epistulae Morales, 98.11: “Rem nobis eripit casus, usum fructumque apud nos relinquit, 

quem nos iniquitate desiderii perdidimus.” 
207

 Seneca, De Providentia, 3.3, Çev. Ç. Dürüşken, Tanrısal Öngörü, s. 43-45. 



102 
 

hâkimiyetini gösteren bir güçtür. Dahası fatum ve providentia kavramlarında 

olduğu gibi, fortuna kavramı da Seneca tarafından tanrı olarak tanımlanır.
208

 

Fortuna, tanrının diğer isimlerinde olduğu gibi, onun bir gücünü ya da bir yönünü 

temsil eder;
209

 fortuna bağlamında söz konusu olan güç, tanrının insana birtakım 

seçenekler sunarak onu sınamasının yeryüzündeki biçimidir. Ancak Seneca’nın 

fortunayı doğrudan tanrı olarak tanımlamasını yalnızca De Beneficiis’inde buluruz. 

Bu durumun sebebi insan bakış açısından fortunanın çoğunlukla “kötü, değişken ve 

adaletsiz” gibi niteliklerle tanımlanması, bu tür niteliklerin ise tanrıya uygun 

düşmemesi ve Seneca’nın insanların fortunaya yönelttiği suçlamaları tanrıdan 

uzaklaştırma amacı gütmesi olmalıdır. Ancak fortunanın tanrısallığı, bizim de 

değinmeye çalıştığımız pek çok Seneca metninden belirgin bir şekilde çıkarılır. 

            Fortunanın tanrısallığı anlaşıldığı zaman Seneca’nın insan hayatındaki 

kötülükten ve acılardan niçin fortunayı değil de insanın kendisini sorumlu tuttuğu 

daha açık bir hale gelir. Çünkü tanrı tarafından insanın başına getirilen felaketler, 

insanın erdeminin sınanması olarak, iyi ya da kötü olmaktan uzaktır. Tanrı bu yolla 

insana dünyadaki değişkenliği göstererek, doğaya uygun yaşamayan insanın 

doğasına dönmesini sağlamayı; erdemli insanların ise erdemini güçlendirmeyi ve 

onları diğer insanlara örnek olarak sunmayı amaçlar. Böylece bu sınavı başarıyla 

geçenler ruhlarını güçlendirir ve artık bu tür denemelerle sarsılmayacak ölçüde 

kusursuz bir erdeme sahip olur. Yetkin erdeme sahip olmayan, kendi başına 

durumları doğru şekilde anlamlandıramayan insan ise, kavrayamadığı bu güç 

sebebiyle acı çekmek zorunda kalır, ta ki onu kavrayacağı ve kendisini ona sunacağı 

güne kadar. Bu nedenle “Ahlak alanında talihin söz hakkı yoktur”
210

 diyen Seneca, 

hem insanın ahlaklı yaşama noktasında sorumluluk alması gerektiğini gösterir, hem 

de Stoa felsefesindeki insanın özgür iradesi problemine cevap verir. Çünkü 

Seneca’da insan işlerini rastlantı belirlese de ahlakını kendisi belirler.
211

  

 

                                                           
208

 Seneca, De Beneficiis, 4.8.3.  
209

 Seneca, De Beneficiis, 4.8.3. 
210

 Seneca, Epistulae Morales, 36.5: “In mores fortuna ius non habet.” 
211

 Seneca, Epistulae Morales, 47.15. 



103 
 

“Initia in potestate nostra sunt; de eventu fortuna iudicat, cui de me 

sententiam non do.” 

“Başlangıçlar bizim kudretimiz dâhilindedir; sonucuna benim hakkımda 

karar vermesine izin vermesem de talih karar verir.”
212

 

 

Seneca, ahlaki eylemlerinde özgür bıraktığı insanı tanrıya yakın kılar. Çünkü insan 

elde ettiği ahlaki olgunluğuyla tanrıya ulaşma imkânı yakalar, böylece onunla 

arasındaki ilişkinin biçimi değişir; böyle bir insan tanrıya yalvaran değil, artık onun 

dostu olan insandır.
213

 Bu insan, tüm dünyevi korkularından ve tutkularından arınmış 

bilgedir. Ahlak alanında fortunanın işlerliği olmadığına göre, bilgelik de rastlantıyla 

gelmez.
214

 Tezimiz boyunca değinmeye çalıştığımız Seneca’nın öğütlerine kulak 

verilirse insan bilgeliğe kendi kendine ulaşacaktır. Böyle bir insanın fortuna ile onun 

getirdiği iyi ve kötü olarak addedilen durumlara karşı mesafesi her zaman aynıdır. 

Ruhu kendisine bir şey eklendiğini ya da çıkarıldığını hissetmez, dinginlik içindedir 

ve olaylar nasıl olursa olsun aynı davranışını korur.
215

 Çünkü her şeyin tanrının 

inayetiyle gerçekleştiğinin farkındadır; bu nedenle olanlara ne karşı gelir ne de isyan 

eder. Aksine başına ne gelirse gelsin tanrıya layık bir erdem gösterisi sunmak için bu 

fırsattan yararlanır. Seneca’nın deyişiyle fortuna karşısında kendisini denemek, 

erdemini göstermek için yer arayan bir insanın ruhunu giyer.
216

 Nitekim denenmemiş 

bir hayat, Demetrios’un dediği gibi ölü bir deniz olmaktan öteye gidemez;
217

 

insanınsa dalgalarla mücadele edip hırpalanması, ama yine de sağ salim karaya 

çıkması gerekir. Bu yolla nasıl bir yüzücü olduğunu görür, bir sonraki mücadelesinde 

nasıl daha az hırpalanabileceğini keşfeder. Aynı tavır bilge insanda da görülür; o, 

kendisine karşı dayanıklı hale getirsin diye bedenini ve erdemini talihe sunar;
218

 

çünkü ancak “talihe katlanabilen ondan kaçınabilir, sakin denizde kesinlikle kargaşa 

                                                           
212

 Seneca, Epistulae Morales, 14.16. 
213

 Seneca, Epistulae Morales, 31.8. 
214

 Seneca, Epistulae Morales, 76.6. 
215

 Seneca, Epistulae Morales, 36.6. 
216

 Seneca, Epistulae Morales, 64.4. 
217

 Seneca, Epistulae Morales, 67.14. 
218

 Seneca, De Providentia, 4.13, Çev. Ç. Dürüşken, Tanrısal Öngörü, s. 61. 



104 
 

olmaz.”
219

 Seneca, başına gelenler karşısında katlanma sanatını kullanan bilgenin 

dilinden tanrılara şöyle seslenir: 

 

 “Vultis liberos sumere? Vobis illos sustuli. Vultis aliquam partem 

corporis? Sumite; non magnam rem promitto, cito totum relinquam. 

Vultis spiritum? Quidni? Nullam moram faciam, quo minus recipiatis 

quod dedistis. A volente feretis quicquid petieritis. Quid ergo est? 

Maluissem offere quam tradere.”  

“Evlatlarımı mı almak istiyorsunuz? Zaten onlara sizin için babalık 

etmiştim. Bedenimden bir parça mı istiyorsunuz? Alın; size verdiğim 

öyle büyük bir parça değil, çok geçmeden bütününü teslim edeceğim. 

Canımı mı istiyorsunuz? Neden olmasın? Verdiğinizi alırken size asla 

engel olmayacağım. Benden dilediğiniz her şeyi özgür irademle 

alacaksınız. Derdim ne o zaman? Teslim etmektense sunmayı 

yeğlerdim.”
220

 

 

            Sonuç olarak Seneca’da fortuna, insana doğaya uyması gerektiğini 

hatırlatan, onu bu konuda uyaran güçtür. Bu açıdan bakıldığında, evren yönetiminde 

güç sahibi olmadığı için fatum ve providentia gibi etkin bir varlık olarak 

gözükmese de doğaya uygun yaşamanın üçüncü yönünü oluşturur. Çünkü fortuna da 

fatum ve providentia gibi kökenini tanrıdan alır; Seneca’nın onu tanrı olarak 

tanımlamasını göz önünde tutarsak, tanrının yetkin ve sonsuz gücünün 

görünümlerinden biri olarak bizzat tanrının kendisini temsil eder. İnsan, fortunanın 

tanrısallığını kavradığı zaman fatum ve providentiada olduğu gibi ona boyun 

eğmesi gerektiğini fark eder. Bu boyun eğiş, gerçekte hiçbir zaman sahibi olmadığı 

şeyleri kendisinden alınıyormuşçasına yakınarak değil, tanrıya gönüllü olarak 

sunmakla mümkündür. Bunun bir diğer yüzünü ise dışsal olanı önemsememek, 

dünyevi unsurlardan bağımsız, saf ve sarsılmayan bir ruha sahip olmak oluşturur. 

İnsanda bu özellikler mevcutsa fortuna korkulacak ya da kötü nitelikler atfedilecek 

bir güç olmaktan çıkar; yeryüzüyle ilişkisini zorunlu olduğu ölçüde tutan insanın 

                                                           
219

 Seneca, Epistulae Morales, 98.7: “Potest fortunam cavere qui potest ferre; certe in tranquillo non 

tumultatur.” 
220

 Seneca, De Providentia, 5.5-6, Çev. Ç. Dürüşken, Tanrısal Öngörü, s. 62-63. 



105 
 

üzerinde yükselerek özgürlüğe kavuşmasını sağlayan tanrısal bir güç haline gelir. Bu 

düşünceleri zihnine zerk eden insana tanrılar katı tüm görkemiyle açılır.  

 

“Libertas proposita est; ad hoc praemium laboratur. Quae sit libertas, 

quaeris? Nulli rei servire, nulli necessitatis nullis casibus, fortunam in 

aequum deducere. Quo die illa me intellexero plus posse, nil poterit.” 

 “Özgürlük gözler önüne serilmiştir; bu ödül için çaba harcanır. Özgürlük 

nedir, diye mi soruyorsun? Hiçbir şeye, hiçbir zorunluluğa, hiçbir duruma 

köle olunmamasıdır; talihi [kendimize] eşit kılmaktır. Ondan daha güçlü 

olduğumu anladığım gün, hiçbir şey yapamayacak bana.”
221

                                                           
221

 Seneca, Epistulae Morales, 51.9. 



106 
 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

EPISTULAE MORALES’TE FATUM, PROVIDENTIA VE 

FORTUNA KAVRAMLARI TEMELİNDE AHLAK FELSEFESİ 

4.1. Epistulae Morales’te Ahlakı Oluşturan Unsurlar 

            Epistulae Morales’te akıl, erdem, özgürlük gibi ahlakı oluşturan unsurlara 

geçmeden önce voluntasın önemine vurgu yapmak gerekir. İstek, niyet, arzu, irade 

anlamlarına gelen voluntas, Seneca’daki ahlaki gelişmede başat rol oynar, ahlaki 

süreç için zorunlu bir duygudur. Çünkü bilgeliği amaç edinen kişi, öncelikle tüm 

zihniyle bu yüceliğe ulaşmayı istemelidir.
1
  

 

“Quicquid facere te potest bonum, tecum est. Quid tibi opus est, ut sis 

bonus? Velle. Quid autem melius potes velle quam eripere te huic 

servituti … ? 

 

“Seni iyi yapabilecek her şey senin içindedir. İyi olmak için neye 

ihtiyacın var? İstemek. Bu … kölelikten kurtulmaktan daha iyi ne 

isteyebilirsin ki?”
2
 

 

            Epistulae Morales’in genel amacı, erdemin; yani ahlaki iyinin tek iyi, 

erdemsizliğin ise tek kötü olduğunu, herkesin doğru akla ulaşmak ve ona göre 

yaşamak zorunda olduğunu anlatmaktır. Bu amaç, “iyi”nin ve “kötü”nün gerçek 

anlamını keşfetmeyi, evrenin düzenini gönüllü bir şekilde kabul etmeyi gerektirir. Bu 

aşamadan sonra insan gerçekten istekli ve hazır ise, onu erdeme ulaşmaktan alıkoyan 

hiçbir şey olamaz.
3
 

            Seneca’nın felsefesinde ahlakın ilk unsurunu akıl olarak tayin edebiliriz. Zira 

Stoacılığın her döneminde aklı erginleştirme, mutluluğun başlangıcı ve en önemli 

                                                           
1
 Seneca, Epistulae Morales, 71.36. 

2
 Seneca, Epistulae Morales, 80.4. 

3
 A. Setaioli, “Epistulae Morales”, Brill’s Companion to Seneca, Ed. G. Damschen-A. Heil, Brill, 

Leiden-Boston, 2014, s. 192. 



107 
 

unsuru olarak görülmüştür.
4
 Sokrates’in izinden giderek çalışmalarını ruha yönelten 

Stoacılar, insan mutluluğu için en temel koşulun akılla bir tuttukları ruhun iyi olması 

gerektiğinden hareket ederek, bunu sağlamanın yollarını arar ve insanın bu amaç için 

gösterdiği çabadaki başarısının mutluluğu da beraberinde getirdiğini düşünürler.
5
 Bu 

nedenle Stoa felsefesinde erdeme ve ahlaka ulaşmanın ilk yolu aklın 

yetkinleştirilmesinde yatar. Akla bu kadar önem verilmesi, onun tanrısal kökeninden 

ileri gelmektedir. Seneca’nın ifadesiyle “akıl, insan bedeni içine yerleştirilmiş 

tanrısal ruhun parçasından başka bir şey değildir.”
6
 Seneca’ya göre tüm iyilikler 

tanrısal kökenden geldiğine göre, akıl olmadan hiçbir iyilik de olamaz.
7
 Akıl ise bu 

iyiliği sağlayan yetkinleşmiş akıl ile dünyevi meselelere yöneldiği ya da henüz bu 

yolda ilerlediği için erginleşmemiş ve doğru olmayan akıl olmak üzere ikiye ayrılır.
8
 

Yani Seneca’da sadece akıl sahibi olmak yetmez, onu felsefe yoluyla erginleştirmek 

de zaruridir. Bu nedenle ruhlarında aklın tohumları bulunsa da henüz iyiyi ve kötüyü 

anlayacak olgun bir akla sahip olmadıklarından bebekler bu iyiliğe sahip değillerdir.
9
  

            Seneca aklı derinlemesine incelediği 124. mektubunda dört çeşit doğadan 

bahseder: ağacın, hayvanın, insanın ve tanrının doğası. Bu doğalardan ilk ikisi, akıl 

sahibi olmamakla insandan ve tanrıdan ayrılır. Dolayısıyla aklın sağladığı mutluluk 

bu iki türde söz konusu değildir. İnsan ile tanrının doğası ise insanın ölümlü, tanrının 

ölümsüz olması dışında aynıdır. Tanrının iyiliğini doğası yetkinleştirirken, insanın 

iyiliğini kendi çabası yetkinleştirir.
10

 Burada bahsedilen her şeyin kendisine özgü, 

kendisine göre değer biçilen iyiliğidir. Örneğin asma verimliliğiyle, kendisinden 

yapılan şarabın tadıyla; geyik ise hızıyla iyidir.
11

 İnsanın iyiliği ise ona özgü olan, 

onu evrendeki diğer canlılardan ayıran aklıdır; çünkü diğer tüm özellikleri hayvanlar 

ve bitkilerle ortaklık barındırır. Nitekim bir insana güzel niteliğini verebiliriz; ama 

tavuskuşu da güzeldir; ona güçlü de diyebiliriz; ama aslan da güçlüdür. İnsanın 

                                                           
4
 Seneca, Epistulae Morales, 124.6-12. 

5
 B. Inwood, a.g.e., s. 249. 

6
 Seneca, Epistulae Morales, 66.12: “Ratio autem nihil aliud est quam in corpus humanum pars divini 

spiritus mersa.” 
7
 Seneca, Epistulae Morales, 66.12. 

8
 Seneca, Epistulae Morales, 90.24. 

9
 Seneca, Epistulae Morales, 124.8-12. 

10
 Seneca, Epistulae Morales, 124.14. 

11
 Seneca, Epistulae Morales, 76.8. 



108 
 

bedene, sese ve hareket kabiliyetine sahip olması gibi çoğaltılacak tüm özellikleri de 

diğer canlılarla ortaktır.
12

 Halbuki Seneca’ya göre bir canlının amacını, sınırını ya da 

ideal koşullarını bilmek istiyorsak onun ayırt edici özelliğine başvurmamız, bu 

özelliğini mükemmelleştirmemiz gerekir. Söz konusu olan insansa bu amaç, sınır ya 

da ideal koşul mutluluktur ve ancak aklın mükemmelleştirilmesiyle ulaşılır.  

 

“In homine optimum quid est? Ratio; hac antecedit animalia, deos 

sequitur. Ratio ergo perfecta proprium bonum est, cetera illi cum 

animalibus satisque communia sunt… Non quaero, quid in se maximum 

habeat, sed quid suum. Quid in homine proprium? Ratio. Haec recta et 

consummata felicitatem hominis implevit. Ergo si omnis res, cum bonum 

suum perfecit, laudabilis est et ad finem naturae suae pervenit; homini 

autem suum bonum ratio est; si banc perfecit, laudabilis est et finem 

naturae suae tetigit. Haec ratio perfecta virtus vocatur eademque 

honestum est.” 

 
“İnsandaki en iyi nedir? Akıl. İnsan aklıyla canlıların önünde, tanrıların 

arkasındadır. Ergin akıl, insana özgü bir iyiliktir, diğer özellikleri 

hayvanlar ve bitkilerle ortaktır... İnsandaki en büyük niteliğin ne 

olduğunu araştırmıyorum, ona özgü niteliği araştırıyorum... İnsana özgü 

olan nedir? Akıldır. Akıl doğru ve ergin olunca, insanın mutluluğu 

tamamlanır. Eğer her şey kendi iyiliğini mükemmel kıldığı zaman 

övülmeye değer oluyorsa ve doğasının sınırına erişiyorsa, insanın iyiliği 

de akıl olduğuna göre, insan aklını yetkinleştirirse övülecek bir şey olur 

ve doğasının son sınırına erişir. Bu yetkin akla erdem denir ve şerefli 

onunla aynı şeydir.”
13

 

 

Alıntılanan metnin gösterdiği üzere Seneca, insandan kendi yetisinde olmayan bir 

şey beklememektedir. İnsanın doğasının son sınırına, yani erdemin getirdiği 

mutluluğa erişmesi görünürde oldukça basittir: Çünkü akıl kendi içinden büyür, 

kendi kendisini besler; insanı iyi yapabilecek her şey kendi içindedir.
14

 Burada akıl, 

mutluluğun hem aracı hem de objesi konumundadır.  

            Seneca aklı insan mutluluğunda merkeze alarak, bu konuda duyulara yer 

bırakmaz. Çünkü duyumsama, bilgi için ilk kaynağı sağlasa da salt yeryüzüne ait 

olduğu için ahlakla ulaşılan gerçek mutluluğun bilgisini sağlayamaz. Seneca’da 

                                                           
12

 Seneca, Epistulae Morales, 76.9. 
13

 Seneca, Epistulae Morales, 76.8-10. 
14

 Seneca, Epistulae Morales, 80.3. 



109 
 

duyuların çağrıştırdığı zayıflık, körelmişlik, zevke düşkünlük ve acıdan korkmaktır; 

insanda olumsuz özelliklerin peyda olmasına neden olan bölümü oluşturur. Oysa 

iyilik bu duygularla bağdaşmaz ve duyular yoluyla algılanabilir değil; zekâ yoluyla 

kavranabilirdir. Zira iyilik ancak akılla birlikte ortaya çıkar.
15

 Akıl mutlu yaşam, 

erdem üzerine karar verme yetkisine sahip olduğu gibi, iyilik ve kötülük konusunda 

da karar merciidir. İnsan neyi, nasıl yapacağını; olayların nedenini ve nasıl 

gerçekleştiğini akıldan öğrenir.  

 

“[Ratio] et exercet illum et acuit et utique aliquid acturum occupatione 

honesta tenet. Prodest autem etiam quo moratur ad prava properantes. 

Sed et illud dico: nullo modo prodesse possum magis, quam si tibi bonum 

tuum ostendo, si te a mutis animalibus separo, si cum deo pono. Quid, 

inquam, vires corporis alis et exerces? Pecudibus istas maiores ferisque 

natura concessit. ... Quid excolis formam? Cum omnia feceris, a mutis 

animalibus decore vinceris. ... Cum te ad velocitatem paraveris, par 

lepusculo non eris. Vis tu relictis, in quibus vinci te necesse est, dum in 

aliena niteris, ad bonum reverti tuum? Quod est hoc? Animus scilicet 

emendatus ac purus, aemulator dei, super humana se extollens, nihil extra 

se sui ponens.” 

 

 “[Akıl] zihni işletir, keskinleştirir ve elbette yapacağı işlere hükmederek 

onları onurlu işler kılar. Ayrıca kötülüklere can atanları engelleyerek de 

faydalı olur. Ayrıca şunu söylüyorum: Eğer sana kendi iyiliğini 

gösteriyorsam, seni dilsiz hayvanlardan ayırıyorsam, tanrıyla bir 

tutuyorsam sana hiçbir şekilde daha fazla faydalı olamam. Neden 

bedenini güçlendiriyorsun ve idman yapıyorsun? Doğa daha büyük 

güçleri sığırlara ve vahşi hayvanlara bahşetti. ... Neden görünüşüne 

özeniyorsun? Her şeyi yapsan da güzellikte dilsiz hayvanlar sana üstün 

gelir. ... Hızlı koşmak için hazırlanırken bir tavşan yavrusuna bile eş 

olamayacaksın. Başkalarına ait şeyler için çabalarken yenilmenin 

kaçınılmaz olduğu bu şeyleri bir tarafa bırakıp kendi iyiliğine dönmek 

istemez misin? Nedir senin iyiliğin? Elbette tanrıya öykünen, kusursuz ve 

saf bir zihin, kendisini insani meselelerin üstüne yükselten, dıştan gelen 

hiçbir şeyi kendisinin saymayan bir zihindir bu.”
16

 

 

            Seneca’da erginliğe ulaşmış akıl erdemi temsil eder; çünkü erdemli davranışı 

doğuran erdemli mizaç, bilgiye sahip olan zihindir.
17

 Böylece erdem, aklın kendisini 

                                                           
15

 Seneca, Epistulae Morales, 124.2-3. 
16

 Seneca, Epistulae Morales, 124.21-23. 
17

 J. Wildberger, a.g.e., s. 310.  



110 
 

eylemlerde göstermesi olarak belirir. Amacı insan aklını mükemmelleştirmek olan 

felsefenin teorik zeminini eylemden ayrı düşünmeyen Seneca için felsefe de erdemle 

iç içedir, biri olmadan öteki düşünülemez: Felsefe, erdemin erdem yoluyla 

öğrenimidir.
18

 Bu nedenle felsefenin insan için mümkün kıldığı erginleşmiş aklın 

eylemleri doğal olarak erdemlidir. Başka bir deyişle, doğru aklın doğası gereği 

ulaştığı değişmez ve doğru bilgiler, kendisini erdemli davranışta gösterir.  

 

“Huc et illud accedat, ut perfecta virtus sit, aequalitas ac tenor vitae per 

omnia consonans sibi, quod non potest esse, nisi rerum scientia contingit 

et ars, per quam humana ac divina noscantur. Hoc est summum bonum. 

Quod si occupas, incipis deorum socius esse, non supplex. ‘Quomodo,’ 

inquis, ‘isto pervenitur?’ ... Tutum iter est, iucundum est, ad quod natura 

te instruxit. Dedit tibi illa, quae si non deserueris, par deo surges.” 

 

“Erdemin kusursuz olması için ona değişmezlik ve her şeyde kendisiyle 

baştan sona uyumlu olan bir yaşam tutarlılığı eklenmelidir; bu, insansal 

ve tanrısal şeyleri bilmemizi sağlayan hakikatin bilimi ve bilgisine 

ulaşılmadıkça mümkün değildir. Bu, en yüce iyidir. Bunu elde edersen 

tanrıların yakarıcısı değil, dostu olmaya başlarsın. ‘Buna nasıl erişilir?’ 

diyorsun. ... Doğanın seni donattığı bu yol güvenli ve hoşnutluk vericidir. 

Doğa onları sana verdi; vazgeçmezsen tanrıya eş olacağın yere 

yükseleceksin.”
19

  

 

            Gerçek bilgi, iyi ve kötü anlayışı üzerine kuruludur. Burada kastedilen bilgi, 

erdemin değişmez ve kesin bilgisidir. Bu bilgi değerler hakkındaki bilgidir; aklı 

dönüştüren, aklın istencine yalnızca şekil veren değil, aynı zamanda onu belirleyen 

bilgidir.
20

 İnsanın aklı sayesinde ulaştığı, erdemli davranışlarıyla görünür kıldığı 

bilgidir. Böylece kanımızca Seneca, bu bilgiyi iyi kabul etmekle evrensel bir doğru 

anlayışı kurmaya çalışır. Çünkü bu iyi, hiçbir koşulda sarsılmayan, değişmeyen, 

genelgeçer iyidir. Dolayısıyla artık iyi, ne duyumcuların iddia ettiği gibi değişken 

duyularda, ne faydacıların iddia ettiği gibi değişken durumlarda, ne de 

Epikurosçuların iddia ettiği gibi bedensel koşullarda yatar. Bunun yanında 

                                                           
18

 Seneca, Epistulae Morales, 89.8. 
19

 Seneca, Epistulae Morales, 31.8-9. 
20

 J. Wildberger, a.g.e., s. 309. 



111 
 

Seneca’nın “hiçbir şey bilmemenin bilimini kurduklarını”
21

 söylediği Akademiacılar 

ise, Seneca için tamamen kabul edilemez önermeler iddia etmektedirler. Bir şeyin 

bilinemeyeceğini iddia etmek; doğanın varlığını inkâr etmek, onu aldatıcı olarak 

görmektir.
22

 Felsefesini doğaya uygun yaşamak üzerine kuran Seneca için ise 

doğanın varlığını inkâr etmek, ona herhangi kötü bir nitelik atfetmek söz konusu dahi 

olamaz.  

            Erdem, tüm iyilerin kendisinden türediği ana iyidir. Seneca 66. mektubunda 

Stoacıların iyi anlayışlarından söz ederken iyiliği üç bölüme ayırır: Birincil iyilikler 

neşe, barış, devletin selameti gibi doğrudan dilenen iyiliklerdir. İkincil iyilikler 

zorunlu oldukları zaman dilenirler; işkenceye katlanma gücü, ağır bir hastalıkta 

gösterilen ılımlılık bunlara örnektir. Üçüncül iyilikler ise sakin ve dürüst bir yüz 

ifadesi, mütevazı bir yürüyüş gibi sağgörülü bir insanın yapması uygun düşen 

davranışlardır. Bu iyilikler üç bölüme ayrılsa da aslında hepsi birbirine eş ve denktir. 

Bunun sebebi hepsinin ana kaynak olan tek iyiden, tüm iyileri meydana getiren 

erdemden doğmalarıdır.
23

 Seneca aynı mektubun devamında erdemin geniş bir 

tanımını şöyle yapar:  

 

“Animus intuens vera, peritus fugiendorum ac petendorum, non ex 

opinione, sed ex natura pretia rebus inponens, toti se inserens mundo et in 

omnes eius actus contemplationem suam mittens, cogitationibus 

actionibusque intentus, ex aequo magnus ac vehemens, asperis 

blandisque pariter invictus, neutri se fortunae summittens, supra omnia 

quae contingunt acciduntque eminens, pulcherrimus, ordinatissimus cum 

decore tum viribus, sanus ac siccus, inperturbatus, intrepidus, quem nulla 

vis frangat, quem nec adtollant fortuita nec deprimant; talis animus virtus 

est. Haec eius est fades, si sub unum veniat aspectum et semel tota se 

ostendat.” 

 

“Gerçeği dikkatle gözleyen; kaçınılması ve istenmesi gerekenleri bilen, 

şeylere kanılara göre değil, doğaya göre değer veren; kendisini evrenin 

bütünüyle birleştiren ve düşüncesini evrenin tüm hareketine yönlendiren, 

düşüncelerinde ve eylemlerinde dikkatli, eşit derecede büyük ve güçlü; 

acı ve tatlı olaylar karşısında aynı şekilde yenilmez olan, ne iyi ne kötü 

talihe boyun eğen, talihli ya da talihsiz tüm olayların üstüne yükselen, en 

güzel, şeref bakımından olduğu kadar güç bakımından da en donanımlı, 

                                                           
21

 Seneca, Epistulae Morales, 88.44: “…Induxerunt sciam, nihil scire.” 
22

 Seneca, Epistulae Morales, 88.44-46. 
23

 Seneca, Epistulae Morales, 66.5-6. 



112 
 

sağlam ve kuvvetli, sakin, sarsılmaz; hiçbir güç karşısında zayıflamayan, 

rastlantısal olaylar karşısında ne gururlanan ne de yerlere çöken bir ruh; 

işte böyle bir ruh erdemdir. Eğer kendisini tek çehre altında ve bir defada 

tümüyle gösterirse erdemin biçimi budur.”
24

  

 

            Seneca erdemi ise dört bölüme ayırır: arzuları dizginlemek, korkuları ortadan 

kaldırmak, yapılması gerekenleri önceden kestirmek, teslim edilmesi gerekenleri 

dağıtmak. Buradan kendine hâkim olma, cesaret, ihtiyat ve adalet kavramları doğar.
25

 

Tüm bu ayrımlara rağmen Seneca, erdemlerin hepsinin iyilik bakımından eşit 

derecede olduğunu vurgular. Çünkü erdem, doğası gereği daha iyi ya da daha kötü 

olamaz. O, öylesine bütünlüklü bir yapıdır ki ona bir şey eklemek ya da çıkarmak 

mümkün değildir. Zira kendisine bir şey eklenen ya da çıkarılan şey, yetkin 

olmadığını kendiliğinden kanıtlar. Halbuki gerçekten daha gerçek, ölçülülükten daha 

ölçülü, doğrudan daha doğru bir şey yoktur
26

 ki bunlar, Seneca’da erdemin en temel 

özelliklerindendir. Buradan çıkan sonuç erdemin pek çok çehresi olduğu, ancak tek 

olduğudur. Dolayısıyla sevinç içinde sergilenen erdem ile kötü durumlarda 

sergilenen erdem birbirine eşittir: Mutlulukta da işkencelere katlanmakta da 

ölçülülük aranır. İlkinde yaşadığı mutluluğu sonsuz olarak görmeyen, durumların 

değişebileceğini fark eden bir insan aklı, diğerinde ise yaşadığı tüm olayların tanrı 

inayetiyle gerçekleştiğinin bilincinde olan; ne kadere, ne tanrıya, ne de talihe lanet 

eden insan aklı söz konusudur. Her iki durumda da yaradılışının bilincinde olan ve 

bu bilgiyle doğaya uygun yaşayan ortak aklı görürüz; çünkü olaylar erdemi 

değiştirme gücünden yoksundur; bir şeyin iyi ya da kötü olmasına olaylar değil, 

erdem sebep olur.
27

 Tüm iyilikleri erdeme indirgeyen Seneca, burada da erdemin 

değişmez ve tek doğru olduğuna vurgu yapar. Böylece Seneca’nın yaratmak istediği 

evrensel ahlak, özünde tek bir kurala bağlanır: Erdem. Erdemin tüm görünümleri eşit 

olduğuna göre, onun ortaya koydukları ve ondan pay alan insanlar da birbirine eşittir. 

Bu husustaki tek koşul, kökeni tanrısal olan akıldır. Tanrısal olanlar arasında hiçbir 

                                                           
24

 Seneca, Epistulae Morales, 66.6-7. 
25

 Seneca, Epistulae Morales, 120.11. 
26

 Seneca, Epistulae Morales, 66.7-9. 
27

 Seneca, Epistulae Morales, 71.21. 



113 
 

fark olmadığına ve tanrısal olandan daha iyi bir tayin edici bulunmadığına göre, bu 

görev akla düşer.
28

  

            Erdem tanımlaması yapıldıktan sonra, Seneca’ya göre ona nasıl ulaşılacağına 

değinmek gerekir. Seneca “erdemin işleri özgürdür, yenilmezdir”
29

 diyerek erdeme 

ulaşma yönteminin anahtarını verir. Erdeme ulaşmak için öncelikle özgür olmalıdır 

insan. Özgürlük ise, insanın sandığı gibi ne yeryüzünde ne de yeryüzündeki işlerde 

bulunabilir. Devlet kayıtlarına bir insan için “özgür” yazmak boşunadır, çünkü 

özgürlük ne satın alınabilir ne de satılabilir.
30

 Özgürlük, bireyin bireyle ya da 

devletle olan ilişkisinden değil, kendi kendisiyle ve doğayla olan ilişkisinden doğar. 

İnsana özgürlüğü bahşedecek birisi varsa, bu kişi yine kendisidir. Özgürlük bir 

iyiliktir ve insan bunu, tüm diğer iyiliklerde olduğu gibi aklından istemelidir. O, 

tanrılar katındadır ve insan oradaki özgürlüğe ancak erdem yoluyla ulaşabilir.  

 

“Expectant nos, si ex hac aliquando faece in illud evadimus sublime et 

excelsum, tranquillitas animi et expulsis erroribus absoluta libertas. 

Quaeris quae sit ista? Non homines timere, non deos; nec turpia velle nec 

nimia; in se ipsum habere maximam potestatem. Inaestimabile bonum est 

suum fieri.” 

 

“Bir gün bu çöplükten kurtulup o yüce ve ulu yere ulaşırsak, bizi ruh 

dinginliği; tüm hatalardan arınınca katıksız bir özgürlük bekler. ‘Nedir bu 

özgürlük?’ diye soruyorsun. Ne insanlardan ne tanrılardan korkmak, ne 

kötü ne de aşırı bir şey istemek, kendi üzerinde büyük bir hâkimiyet 

kurmaktır bu. Böyle olmak, bir insanın paha biçilemez iyiliğidir. ”
31

 

 

4.2. Ahlak Alanında Fatum, Providentia, Fortuna 

            Seneca, 89. mektubunda Lucilius’un isteği üzerine felsefeyi bölümlerine 

ayırır. Bu bölümleme, daha önce belirttiğimiz üzere fizik, mantık ve ahlak 

şeklindedir.
32

 Ahlakı da üç kısma ayıran Seneca’ya göre, ilk bölümü şeylerin 

değerini belirleme oluşturur. İkinci bölüm, değeri belirlenen şeylere göre ayarlanmış 

                                                           
28

 Seneca, Epistulae Morales, 66.10. 
29

 Seneca, Epistulae Morales, 66.23: “Illa rursus libera et invicta opera virtutis.” 
30

 Seneca, Epistulae Morales, 80.5. 
31

 Seneca, Epistulae Morales, 75.18. 
32

 Bkz. s. 52. 



114 
 

ve düzenlenmiş dürtü alanına, üçüncüsü ise dürtülerle davranışları uyumlu hale 

getirme alanına aittir. Dürtü ile davranışları uyumlu hale getirmek, aynı zamanda 

insanın kendi kendisiyle uyumlu hale gelmesidir. İlk bölüm bu tasnifte en önemli 

yeri teşkil eder. Çünkü nasıl yaşamak gerektiğine dair verilen kararlar, edinilen 

tutumlar ve eylemler, değer yargısıyla yönetilir. Böyle bir yargılamaya dayanan 

eylemler ise insanın karakterini ve ahlaki hayatının niteliğini belirler.
33

 Bunun 

yanında Seneca’nın ahlak anlayışında bu üç kısım birbirinden kesinlikle ayrılmaz, 

birisi eksikse diğerleri arasında kargaşa yaşanır. İnsan nesneye gerektiği değeri verse 

bile ona karşı duyulan dürtü ya da arzu aşırıysa, aslında bu doğru değerlendirmenin 

bir yararı yoktur. Dürtüler ve aşırı istekler dizginlense de eğer davranış onunla 

uyumlu değilse, yani doğru zamanda ve doğru yerde yapılmazsa bunun da bir yararı 

yoktur. Dolayısıyla insanın şeylere gerçek değerini vermesi, isteklerini ve dürtülerini 

bu değerlere göre ayarlaması, daha sonra da bunlara uygun olarak eylemesi gerekir.
34

 

Bu tasnife göre Seneca’nın ahlak felsefesi, insanı teorik zeminden pratik zemine 

taşıyan, insanı öncelikle düşünmeye teşvik eden, düşünceyi ise eyleme geçirmesi 

beklenen bir süreçtir. Bu nedenle Seneca’nın felsefesi, aslında ahlaki bir karakter 

yaratma çabası olarak görülebilir. Bu ahlaki karakter felsefeden, felsefe ise yaşam 

tarzından ayrılmaz. Wilson’ın da belirttiği üzere, “onun felsefesinin gözler önüne 

serilmesi, insanın kendisini ahlaki bir varlık olarak gözler önüne sermesini, aklının 

nasıl çalıştığını ve yaşam tarzını ortaya koymasını gerektirir. Bu bağıntılar onun 

mektuplarında bir bütün olarak iç içedir.”
35

 

            Seneca’nın gerek Epistulae Morales’te, gerek diğer eserlerinde ortaya çıkan 

ahlak felsefesi anlayışı, evrenin üç büyük gücü olan fatum, providentia ve fortuna 

kavramları etrafında şekillenir. Çünkü Seneca’ya göre felsefenin görevi, bu üç 

kavramı incelemek ve bu incelemeden elde edilen sonuçlar ışığında insana nasıl 

davranması gerektiğini öğretmektir; yani insana doğru bir hayat yolu çizmektir.
36

 

Seneca, bu üç kavramı araştırmasının merkezine alarak insanı korkularından 

kurtarmayı, yeryüzünden uzaklaştırmayı ve tanrıya yaklaştırmayı amaçlar. Bu 

                                                           
33

 B. Inwood, a.g.e., s. 269. 
34

Seneca, Epistulae Morales, 89.14-16. 
35

 M. Wilson, a.g.e., s. 70. 
36

 Bkz. Seneca, Epistulae Morales, 16.4-5. 



115 
 

amacına, insana tanrısal ve insani meselelerin gerçeğini öğretmekle başlar. Bu 

noktada fatum, providentia ve fortuna, Seneca felsefesinde anahtar rolü oynar. 

Görüldüğü üzere felsefeyle yoğrulmuş bir insan aklı, mutluluğunu bu güçleri 

anlamaya borçluyken; ötekiler mutsuzluğu sebebiyle bu güçleri suçlar. Bu nedenle 

mutluluğa yol açan ahlak öncelikle evreni, evrenin yasasını ve yöneticilerini anlamak 

üzerine kurulu olmalıdır. Bu bilgilere eremeyen insan, kavramlara ve nesnelere 

yanlış değer verdiği için doğru eylemden ve ahlaklı olma yolundan uzaklaşır. 

Evrenin yasasını adaletsiz olmakla suçlar, tanrılardan korkar, talihin pençesinden 

kurtulamaz.  

 

“Quid sapiens investigaverit, quid in lucem protraxerit, quaeris? Primum 

verum naturamque, quam non ut cetera animalia oculis secutus est tardis 

ad divina. Deinde vitae legem, quam ad universa derexit, nec nosse 

tantum sed sequi deos docuit et accidentia non aliter excipere quam 

imperata. Vetuit parere opinionibus falsis et quanti quidque esset, vera 

aestimatione perpendit. Damnavit mixtas paenitentia voluptates et bona 

semper placitura laudavit et palam fecit felicissimum esse cui felicitate 

non opus est, potentissimum esse qui se habet in potestate.” 

 

“Bilgenin neyi araştırdığını, neyi günışığına çıkardığını mı soruyorsun? 

Öncelikle gerçeği ve doğayı aydınlattı; onu başka canlılar gibi, tanrısal 

meselelere ulaşmak için anlayışsız gözlerle izlemedi; daha sonra yaşam 

yasasını aydınlattı, bu yasayı evrene uyguladı; tanrıları tanımakla 

kalmadı, onları izlemeyi ve tüm olayları tanrı buyruğu olmak dışında 

başka bir şekilde kabul etmemeyi öğretti. Yanlış kanılara uymayı yasak 

etti, her bir şey ne kadar değerliyse, doğru bir değerlendirmeyle o kadar 

değer verdi. Pişmanlıkla harmanlanmış arzuları men etti, hoşa gidecek 

iyilikleri övdü daima; mutluluğa ihtiyaç duymayan insanın en mutlu, 

kendisine sahip olan insanın en güçlü olduğunu açıkladı.”
37

 

 

            Seneca’nın Epistulae Morales 95.52’de evreni bedenle özdeşleştirerek 

Latince corpus (canlı ya da cansız varlıklara ait beden, gövde, topluluk, ortaklık, 

yapı, sistem) sözcüğünü kullanması dikkat çekicidir. Tanrısal ve insani şeyleri 

kapsayan evreni büyük bir beden gibi, insanı ise onun ayrılmaz bir parçası, organları 

olarak gören Seneca,
38

 böylece beden ve bedenin organları arasındaki zorunlu uyuma 

                                                           
37

 Seneca, Epistulae Morales, 90.34. 
38

 Seneca, Epistulae Morales, 95.52. 



116 
 

vurgu yapar. Organlar sağlıklıysa beden de sağlıklıdır, organlar görevlerini yerine 

getirmediği zaman bu bedenin bütünlüğü bozulur. Böylece nasıl ki bedenin organları, 

bedenin sağlıklı bir şekilde yaşamasına hizmet ediyorsa, insan da evrenin düzeninin 

işlemesine hizmet eder. İnsanın asli görevi evrendeki düzen, uyum ve yasaya ters 

düşmeyecek şekilde, doğaya uygun yaşamaktır.  

 

“Ex illius imperio paratae sint iuvandis manus.” 

 

“Onun buyruklarına göre, yardım etmek için hazırlayalım ellerimizi.”
39

 

 

Seneca’nın ortaya koyduğu ahlak felsefesinin insanı götüreceği nihai nokta olan 

doğaya ya da düzenin işleyişine uygun şekilde yaşamak, tanrının planına ve 

buyruklarına göre yaşamaktır; yani her biri tanrının farklı özelliklerini göstererek 

onun planını görünür kılan fatum, providentia ve fortunaya göre yaşamaktır. 

Böylece bu kavramlar, Seneca’nın ahlak öğretisini bütüncül olarak ele almamıza 

imkân sağlar, çünkü erdemin verdiği tüm öğütler bu kavramlarla birebir ilintili ve iç 

içedir. İnsan erdemli yaşamayı, öncelikle bu kavramları tanıyarak başarır, akıl neyi 

nasıl yapacağını onlardan öğrenir. Seneca, bu kavramların yapısından çıkardığı bir 

dizi öğütle ahlakı evrenselleştirmeye çalışır, insanlara doğaya uygun yaşamanın 

araçlarını sunar.  

 

“... Omnia fortiter excipienda, quae nobis mundi necessitas imperat. His 

decretis cum illum in conspectum suae condicionis adduxeris et 

cognoverit beatam esse vitam non quae secundum voluptate est, sed 

secundum naturam, cum virtutem unicum bonum hominis adamaverit, 

turpitudinem solum malum fugerit, reliqua omnia, divitias, honores, 

bonam valitudinem vires, imperia, scierit esse mediam partem nec bonis, 

adnumerandam nec malis, monitorem non desiderabit ad singula, qui 

dicat: sic incede, sic cena. Hoc viro hoc feminae, hoc marito hoc caelibi 

convenit.” 

 

  “... Evren yasasının bize buyurduğu her şey cesaretle kabul edilmelidir. 

İnsan bu yasalar sayesinde bakış açısını kendi koşullarıyla uzlaştırınca ve 

                                                           
39

 Seneca, Epistulae Morales, 95.52. 



117 
 

mutlu yaşamın arzuları izlemek değil, doğayı izlemek olduğunu 

anlayınca, insanın tek iyiliği olan erdeme hayran olunca, günahlardan tek 

kötülük olarak kaçınca; zenginlik, mevki, iyi bir sağlık, yetki gibi tüm 

geri kalan şeyleri ne iyi ne de kötü şeyler arasında sayıp onların sıradan 

parçalar olduğunu bilince, ‘şöyle yürü, şöyle yemek ye; bu erkeğe, bu 

kadına, bu evliye, bu bekâra yaraşır’ diyen, tek tek işler için öğüt veren 

bir uyarıcının eksikliğini hissetmeyecektir.”
40

 

 

            Sonuç olarak Seneca’nın evren anlayışı ve yukarıda tanımlamaya çalıştığımız 

üç büyük güç, insanı topyekûn bir zorunluluğun içine hapseder. İnsan fatum, 

providentia ve fortunanın varlığını doğumundan ölümüne kadar hayatının her 

safhasında ve alanında hisseder. Dolayısıyla Seneca’nın ahlak felsefesinin en göze 

çarpan yanı, insanı varolan ve değiştiremeyeceği bir düzende mutlu etme çabası 

olarak belirir. Onun felsefesi, hayatın rahatsız edici zorunluluklarıyla baş etmesinde 

insana yardım etmek amacıyla kurulmuştur.
41

 

 

4.2.1. Fatum: Yaşam ve Ölüm 

            Evrenin zorunlu yasasını temsil eden fatumun yetki alanı ölümle sınırlı 

olmasa da onu Epistulae Morales’te ahlak ve erdem açısından incelediğimizde 

ölümü incelememiz gerekir. Çünkü Seneca fatum kavramıyla insanı adeta ölüme 

hazırlamayı amaçlar. Ölüm, Epistulae Morales’te insanı mutsuz kılan ve bilgeliğe 

erişmesini engelleyen en büyük sorunlardan biri olarak karşımıza çıkar, bu nedenle 

de Seneca tarafından sıklıkla konu edilir. İnsanın en büyük korkularından biri olan 

ölüm, fatumun yasasının getirdiği bir zorunluluktur. Fatumdan kaçılmadığı gibi 

ölümden de kaçılamaz, fatum değiştirilemediği gibi ölümle ilgili hiçbir unsur da 

değiştirilemez; bu yasa insanın en büyük zorunluluğudur. Akıl, evreni izlerse 

tanrıların, koskoca gezegenlerin de onun gücüne bağlı olduğunu keşfeder. Bu 

nedenle insanın, fatumun yapısını anlayınca artık ölümün kaçılamayacak bir güç 

olduğunu fark etmesi, kaçamayacağı bu zorunluluk yüzünden de kendisini mutsuz 

etmekten vazgeçmesi beklenir. Bu noktada Seneca’nın felsefesinde doğaya uygun 

                                                           
40

 Seneca, Epistulae Morales, 94.7-8. 
41

 B. Inwood, a.g.e., s. 268. 



118 
 

biçimde yaşamak, zorunlulukları gönüllü bir şekilde kabul edip onlara itaat etmek 

şekline bürünür.  

            Ölümden korkulmaması gerektiği fikri, ilk olarak onun zorunluluğuyla 

açıklanır. Epistulae Morales’in pek çok kısmında geçtiği üzere, insan dünyaya bir 

gün ayrılmak üzere gelmiştir. Bu ölümlü olmanın ilk yasasıdır, hayata gelmekle 

işlemeye başlar, tüm insanlığı eşit derecede egemenliği altına alır. Böylece 

Seneca’ya göre fatum ölüm sayesinde aynı zamanda adaletin de simgesidir. 

“Vivere noluit, qui mori non vult. Vita enim cum exceptione mortis data 

est; ad hanc itur. Quam ideo timere dementis est, quia certa expectantur, 

dubia metuuntur! Mors necessitatem habet aequam et invictam. Quis 

queri potest in ea condicione se esse, in qua nemo non est? Prima autem 

pars est aequalitas. Sed nunc supervacuum est naturae causam agere, 

quae non aliam voluit legem nostram esse quam suam; quicquid 

conposuit, resolvit, et quicquid resolvit, conponit iterum.” 

 

“Ölmeyi istemeyen kişi, yaşamayı da istemez. Zira yaşam, ölüm 

koşuluyla verilmiştir, bu yaşamdan ölüme gidilir. Bu nedenle ölümden 

korkmak nasıl bir deliliktir; çünkü kesin olan beklenir, belirsiz olandan 

korkulur. Ölüm adil ve yenilmez bir zorunluluğa sahiptir. Kimsenin tabi 

olmadığı bir hükme bağlı kılındığı için kim şikâyet edebilir ki? Adaletin 

ilk görevi eşitliği sağlamaktır. Fakat şimdi doğayı savunmak gereksiz bir 

iş; o bizim yasamızın kendi yasası olmasından başka bir şey istemedi; o 

birleştirdiği her şeyi çözer, çözdüğünü tekrar birleştirir.”
42

 

 

Seneca’da fatumun yasasını gerçekleştirmek üzere araç olarak kullandığı ölümün 

onunla aynı işleve sahip olduğunu görürüz. Çünkü ölüm, fatumun evren düzeninin 

tümünde yaptığı gibi, insan hayatını tekrar birleştirmek üzere çözer. Buradan 

anlaşılır ki ölüm, evrenin de dâhil olduğu bir süreçtir. Bu da Seneca için insanın 

ölümden korkmaması gerektiğini kanıtlayan ikinci önerme olarak görülmelidir. 

Seneca ölümün bir son olmadığını Epistulae Morales’te şu sözlerle dile getirir:  

 

               “Et mors, quam pertimescimus ac recusamus, intermittit vitam, non eripit; 

veniet iterum, qui nos in lucem reponat dies, quem multi recusarent, nisi 

oblitos reduceret. ... Aequo animo debet rediturus exire. Observa orbem 

rerum in se remeantium; videbis nihil in hoc mundo extingui, sed vicibus 

descendere ac surgere.” 

                                                           
42

 Seneca, Epistulae Morales, 30.10-11. 



119 
 

               “Korktuğumuz ve itiraz ettiğimiz ölüm, hayata ara verir; onu [bizden] 

koparmaz; bizi aydınlığa kavuşturacak o gün, pek çoklarının unutup da 

geri gönderilmeselerdi reddedecekleri o gün, geri gelecektir. ... Geri 

dönmek üzere olunduğuna göre, sakin bir ruhla terk edilmesi gerekir bu 

dünyanın. Şeylerin kendilerine dönen döngülerini izle; göreceksin ki bu 

dünyada hiçbir şey yok edilmez; fakat değişen koşullar altında azalır ve 

artarlar.”
43

 

 

            Yeryüzü, her insan için değişik koşullar hazırlasa da, insanlar arasında özgür 

ile köle, zengin ile fakir ya da talihli ile talihsiz ayrımları yapılsa da ölüm söz konusu 

olduğunda bu ayrımların hiçbir hükmü yoktur. Ölüm herkese eşit davranır, 

yeryüzünde eşit koşullara sahip olmayan insanların tek eşitliğini sağlar; çünkü o 

evrenseldir. Böylece karşımıza Seneca tarafından ileri sürülen erdemin dört 

unsurundan biri olan adalet kavramı çıkar. Seneca’ya göre adalet kavramı doğa 

tarafından yaratılmış, erdemin diğer unsurları gibi insan zihnine doğa tarafından 

yerleştirilmiştir. Adaleti kuran doğadır; dolayısıyla onun yasasına haksızlık yapmak, 

onun adil kimliğiyle örtüşmediğinden yanlıştır. İnsan ölümden, çoğu zaman da 

yakınlarının ölümünden, ölme biçimleri ve zamanlarından dolayı doğayı, kaderi, 

tanrıyı, talihi suçlar. Oysa Seneca’ya göre sonunda ölüm olduktan sonra onun nasıl 

ve ne zaman geldiği önemli değildir. Kabahati kendinde değil de başka bir yerde 

aramak, kapısının önünden her gün cenaze geçen, ancak ölüm hakkında düşünmeyen 

öngörüsüz insan aklının yanılsamasıdır.
44

  

 

“Aliquorum melior dici, aliquorum peior potest exitus; mors quidem 

omnium par est. Per quae desinunt, diversa sunt; in quod desinunt, 

unum est. Mors nulla maior aut minor est; habet enim eundem in 

omnibus modum, finisse vitam.” 

 

“Kimilerinin sonu için daha iyi, kimilerinin sonu için daha kötü 

denilebilir; fakat ölüm herkes için eşittir. Hayattan ayrılma biçimleri 

farklıdır, vardıkları yer tektir. Hiçbir ölüm daha büyük ya da daha 

küçük değildir; gerçekte ölüm herkes için aynı ölçüyü kullanır; yaşamın 

bitmiş olması.”
45

 

                                                           
43

 Seneca, Epistulae Morales, 36.10-11. 
44

 Seneca, De Consolatione Ad Marciam, 9.2. 
45

 Seneca, Epistulae Morales, 66.43. 



120 
 

 

            Seneca’ya göre ölüm, itaat edilmesi gereken bir zorunluluk olmanın ötesinde, 

aynı zamanda istenmelidir de. Seneca’nın deyişiyle, doğanın en mükemmel 

icadıdır.
46

 Öyle ki onun yaşamı sevmesi bile ölümün getirdiği iyilikler sebebiyledir.
47

 

Böylece Seneca’nın insanı ölüm korkusundan kurtarmak için verdiği savlara ölümün 

bir kötülük değil, iyilik olduğu da üçüncü olarak eklenir. Çünkü ölüm, insanı 

özgürlüğe ulaştıran yegâne yoldur. İnsanın yurdunu yeryüzü olarak görmeyen 

Seneca, onları asıl yurtlarına, tanrılar katına yükselmeye; aslında ölümü arzulamaya 

çağırır.  

 

“Nihil est tam fallax quam vita humana, nihil tam insidiosum; non 

mehercules quisquam illam accepisset, nisi daretur inscientibus. Itaque si 

felicissimum est non nasci, proximum est, puto, brevi aetate defunctos 

cito in integrum restitui.” 

“İnsan hayatı kadar yanıltıcı, insan hayatı kadar tehlikeli hiçbir şey 

yoktur; Hercules hakkı için, hayat bunun farkında olan birine verilseydi 

onu asla kabul etmezdi. Bu yüzden mutlulukların en büyüğü doğmamak 

ise, buna en yakın olanın kısa zaman yaşayıp ölerek, önceki durumumuza 

hızla geri dönmek olduğunu düşünüyorum.”
48

 

 

Doğa, insana ölüm sayesinde yeryüzünün köleliğinden kurtulma fırsatı tanır. Bu 

anlayış, bedenin ruhun yükü olduğu düşüncesinde yatmaktadır. Seneca beden ile ruh 

arasındaki ilişkiyi, tanrı ile madde arasındaki ilişkiye benzetir. Tanrının yönetici 

olarak yarattığından ve biçim verdiğinden üstün olduğu aşikâr olduğuna göre, 

tanrısal olan ruhun da bedenden üstün olduğu açıktır. Çünkü daha kötü olanın daha 

iyi olanın hizmetine girmesi gerekir. Dolayısıyla tanrı ve madde ilişkisine benzer 

şekilde, bedenin de ruhun buyruğu altında olması gerekir.
49

 Ancak aklını yeryüzüne 

çevirmiş olan bir insan için artık bu durum geçerli değildir; aksine beden ruhun 

hizmetine girmiş, onun zindanı haline gelmiştir. Bu nedenle Seneca için hiç 

                                                           
46

 Seneca, De Consolatione Ad Marciam, 20.1. 
47

 Seneca, De Consolatione Ad Marciam, 20.3. 
48

 Seneca, De Consolatione Ad Marciam, 22.3. 
49

Seneca, Epistulae Morales, 65.23-24. 



121 
 

doğmamış olmak, ruhu bedenin zaaflarından ayrı tutup onun saflığını koruduğu için 

en iyi şeydir. Dünyaya gelmiş bir birey için böyle bir şey mümkün olmadığına göre 

ona düşen, ölümden korkmayarak en kısa zamanda bu dünyadan ayrılabilmeyi 

dilemektir; başka bir deyişle ölüm ne kadar erken gelirse iyiliği o denli büyük olur. 

Bu durumda ruh gerçek yuvasını henüz unutmamış, bedenin ağırlığıyla aklı henüz 

kör olmamıştır. Çünkü o dünyaya ait çerçöpten, yükten çok az taşımıştır. Böyle bir 

ruh öldükten sonra gerçek yuvasına, tanrıya doğru hızla yükselir ve mutluların 

arasına karışabilir.
50

 Ölümün bir iyilik olduğu ve katıksız bir mutluluk sağladığı öte 

yaşam anlayışıyla da birebir ilintilidir. Çünkü ölümü bir kurtuluş olarak tanımlayan 

Seneca’ya göre ölümden sonra hiçbir kötülük yoktur. Tam tersine ölümlülüğün 

getirdiği tüm kötülükler silinip gider;
51

 ruhlar muazzam bir sükûnet ve dinginlik 

içinde yaşam sürer.  

 

           “Cogita nullis defunctum malis adfici, illa quae nobis inferos faciunt 

terribiles, fabulas esse, nullas imminere mortuis tenebras nec carcerem 

nec flumina igne flagrantia nec Oblivionem amnem nec tribunalia et reos 

et in illa libertate tam laxa ullos iterum tyrannos: luserunt ista poetae et 

vanis nos agitauere terroribus. Mors dolorum omnium exsolutio est et 

finis ultra quem mala nostra non exeunt, quae nos in illam tranquillitatem 

in qua antequam nasceremur iacuimus reponit.” 

            “Ölülerin hiçbir kötülükten etkilenmediklerini, bizim için korkunç yeraltı 

âlemleri yaratan şeylerin masal olduğunu, hiçbir karanlığın ölüleri tehdit 

etmediğini düşün; orada ne hapishane, ne alevler saçan ırmaklar, ne Lethe 

Irmağı, ne yargıç koltuğu ne de sanık vardır, alabildiğine özgür olan bu 

yerde hiçbir tiran da yoktur: Bunlar, şairlerin bizi yersiz kaygılarla 

korkutmak için uydurduğu şeylerdir. Ölüm bizi tüm acılarımızdan azat 

eder, onlara son verir ve insani olan kötülükler onun ötesine geçmez; o 

bizi, doğmadan önce içinde bulunduğumuz sükûnete kavuşturur.”
52

 

 

            Ölüm, Seneca’ya göre ruhun ideal durumuna işaret eder, çünkü onu ait 

olduğu yere götürür; insanın ilk amacı olan mutlu yaşama kavuşturur. Öyleyse ondan 

korkmak ya da kaçmak değil, onu arzulamak gerekir. Bu nedenle Seneca, pek çok 

mektubunda intiharı olumlar gibi gözükür; ancak onun hem yaşama hem de ölüme 

                                                           
50

 Seneca, De Consolatione Ad Marciam, 23.1. 
51

 Seneca, De Consolatione Ad Marciam, 25.1. 
52

 Seneca, De Consolatione Ad Marciam, 19.4-5. Ayrıca bkz. Epistulae Morales, 24.18. 



122 
 

karşı duyulan sevgide bir denge beklediği de belirtilmelidir. “Yaşam ne çok sevilmeli 

ne de çok nefret edilmelidir.”
53

 Yaşam sevgisi bir zincir gibi sımsıkı sarar insanı, onu 

köleliğinin içinde tutmaya devam eder. Ölme isteği insanı yaşamaktan alıkoyar. Bu 

nedenle güçlü ve bilge bir insan bu hayattan kaçmamalı, ayrılmalıdır.
54

 Seneca’nın 

intiharı öğütlediği durumlar ise insanın kötü yaşama tehlikesiyle karşılaştığı, talihten 

şüphelenmeye başladığı; erdemin, aklın ve şerefin ölümü öğütlediği zamanlardır. 

Böyle durumlarda insanın yaşamakta ısrarcı olmaması, tek bir an bile şüphe 

etmemesi gerekir. Sokrates’in, Cato’nun ve Regulus’un
55

 ölümleri, bu nedenle 

Seneca için örnek teşkil eder. Bu isimler Epistulae Morales ve De Providentia’da 

erdemin kişileşmiş halleri olarak geçer.  

            Seneca’ya göre ölüm ister mutlu bir yaşamı sonlandırsın, ister çiçeği 

burnunda bir genci hayattan koparsın, ister bir yaşlının yorgunluğunu dindirsin 

herkes için kaçınılmaz bir sondur.
56

 Bu nedenle insanın her an ölümü düşünmesi, 

ölüm fikriyle hayatına devam etmesi gerekir. Bu tavır, insanı bekleyen kaçınılmaz 

sona hazırlarken, aynı zamanda da erdemli yaşamasını sağlar. Çünkü insanda ölüm 

korkusu, çoğunlukla hayattaki tamamlanmamışlık duygusunun belirtisidir.
57

 Erdemli 

insan ise hayatında hiçbir şeyin eksikliğini duymaz; hayatına erdemiyle yön verdiği 

ve sürekli ölümü düşündüğü için bu tamamlanmamışlık ve geleceğe duyulan özlem 

duygusundan azade yaşar.  

 

“’Meditare mortem’
58

; qui hoc dicit, meditari libertatem iubet. Qui mori 

didicit, servire dedidicit; supra omnem potentiam est, certe extra omnem. 

Quid ad illum carcer et custodia et claustra? Liberum ostium habet. Una 

est catena, quae nos alligatos tenet, amor vitae, qui ut non est abiciendus, 

ita minuendus est, ut si quando res exiget, nihil nos detineat nec inpediat, 

quo minus parati simus, quod quandoque faciendum est, statim facere.” 

                                                           
53

 Seneca, Epistulae Morales, 24.24: “…et ne nimis amemus vitam et ne nimis oderimus.” 
54

 Seneca, Epistulae Morales, 24.25. 
55

 Yunan filozof Sokrates (İÖ 469-399), felsefi görüşleri nedeniyle ölüm cezasına çarptırılmıştır. 

Düşüncelerinden vazgeçmeyen ve cezaevinden kaçmayı reddeden Sokrates, baldıran zehiri içerek 

ölmüştür. Cumhuriyetçi değerlere bağlı olan M. Porcius Cato (İÖ 95-46), Caesar’ın iç savaşlardan 

galip çıkmasıyla intihar etmiştir. M. Regulus (İÖ 307-250), Kartaca Savaşları sırasında Roma ve 

Kartaca arasında elçilik görevi yapmış, bu görevi sırasında Kartacalılar tarafından öldürülmüştür.  
56

 Seneca, De Consolatione Ad Marciam, 20.1. 
57

 Seneca, Epistulae Morales, 101.8. 
58

 Epikuros’tan alıntı. Bkz. Epicurea, Frag. 250.  



123 
 

 

 “‘Ölümü düşün,’ diyen kişi, özgürlük üstüne düşünmeyi salık verir. 

Ölümü öğrenen kişi, köleliği unutur; tüm güçlerin üzerinde ve kesinlikle 

her şeyin ötesindedir. Hapishane, bekçiler, kilitler ona ne derece 

yaklaşabilir? Onun kapısı her zaman açıktır. Bizi bağlı tutan tek bir zincir 

vardır; yaşam sevgisi. Bu sevgi vazgeçmememiz, fakat öyle azaltmamız 

gereken bir sevgidir ki böylece koşullar gerektirdiğinde yapılması 

gerekeni yapmaktan bizi hiçbir şey alıkoymasın ve engellemesin, ona 

daha az hazır olmamıza sebep olmasın.”
59

  

 

Ölüme karşı her zaman hazır olmak, onu büyük bir metanetle kabul etmek, bireyin 

ahlaki yaşamdaki gelişmesini gösterir. Bir insanın nasıl bir yaşam sürdüğünü, ölüm 

karşısındaki tavrı belli eder. Erdemli insan ölüm karşısında ne sarsılacak ne de isyan 

edecektir. O bilecektir ki ölüm bir son değil, bir başlangıçtır; yeryüzünün 

köleliğinden özgürlüğe geçiştir. Doğayı ve ruhunun niteliklerini tanıyan, iyiye ve 

kötüye gerçek değerini veren bilgenin ölümü reddetmesini sağlayacak hiçbir değeri 

yoktur. Hiçbir tutku, hiçbir zevk, hiçbir acı, hiçbir korku onun ölüm karşısında 

tereddüt etmesine neden olamaz. Çünkü o, ölüm düşüncesiyle yoğrulmuş iyi yaşama 

sanatını felsefeden öğrenmiştir. 

 

“Quod numquam magis divinum est, quam ubi mortalitatem suam cogitat 

et scit in hoc natum hominem, ut vita defungeretur, nec domum esse hoc 

corpus, sed hospitium, et quidem breve hospitium, quod relinquendum 

est, ubi te gravem esse hospiti videas. Maximum, inquam, mi Lucili, 

argumentum est animi ab altiore sede venientis, si haec, in quibus 

versatur, humilia iudicat et angusta, si exire non metuit. Scit enim, quo 

exiturus sit, qui unde venerit meminit.” 

“Bu ruh hiçbir zaman, kendisinin ölümlülüğünü düşündüğü; insanın bu 

hayata ondan ayrılmak için doğduğunu ve bu bedeninin bir ev değil, 

konukluğun ağır geldiğini gördüğünde, terk edilmesi gereken geçici bir 

mesken olduğunu anladığı zamandan daha tanrısal değildir. Yüce bir 

yerden inmiş ruhun en büyük kanıtı, sevgili Lucilius’um, eğer [gerçekten] 

öyleyse, içinde yaşadığı yeri sefil ve daracık sayması, burayı terk 

etmekten korkmamasıdır. Zira nereden geldiğini hatırlayan, nereye 

gideceğini bilir.”
60

 

 

                                                           
59

 Seneca, Epistulae Morales, 26.10. 
60

 Seneca, Epistulae Morales, 120.14. 



124 
 

            Sonuç olarak Seneca’ya göre insan kendi koşullarını göz önünde tutarsa, 

evren düzeninin kendisine zorunlu kıldığı buyrukları cesaretle karşılarsa, her şeyin 

tanrının marifetiyle olup bittiğini düşünebilirse, fatumun en önemli aracı olan ölüm 

korkusunun önüne geçer ve kendisine tam da bu doğanın içinde bir avuntu bulur. 

Seneca “Ölmek de kaybetmek gibi zorunludur, eğer anlayabilirsek bu bir 

tesellidir”,
61

 der. Çünkü ölüm insanı ya ortadan kaldırır ya da kurtarır; bu fikirle 

beraber insanın öte dünyaya dair düşünceleri de doğru yolu bulacaktır. Ruh, ölüm 

geldiği zaman “ya kutsallar arasında daha berrak ve sakin yaşamak üzere daha iyi bir 

hayata yollanır ya da hiç olmazsa herhangi bir zarar görmeden doğaya tekrar 

karıştırılacak ve bütüne dönecektir.”
62

  

 

4.2.2. Providentia: Tanrı ve İnsan 

            Fatumdan sonra evrenin ikinci büyük gücünü temsil eden providentia 

kavramına geçtiğimizde, onun ahlak alanında doğaya uygun yaşamanın bir diğer 

çehresini oluşturduğunu görürüz. Providentia, yukarıda belirttiğimiz üzere tanrının 

yarattıkları üzerindeki öngörüsünü, yönetici ve koruyucu gücünü gösterir. Seneca, 

evrendeki tüm olayların providentianın gücü sayesinde yönetildiğini ve 

korunduğunu pek çok defa dile getirir. O, tanrının kendisini eserlerinde ve olayların 

akışında sergilemesidir. 

            Providentianın Seneca’nın ahlak felsefesindeki yeri tanrının yöneticiliğine 

ve koruyuculuğuna koşulsuz inanmak, her şeyin onun iradesiyle meydana geldiğini 

kavramak ve bu iradeye güvenmek olarak belirir. Başka bir deyişle tanrı ile insan 

arasındaki dostluğu tesis etme amacına hizmet eder. Bu dostluğu kuracak olan insan 

aklıdır. Bu nedenle söz konusu ahlaksa providentia insan aklıyla olan ilişkisinde 

ortaya çıkar. Seneca’ya göre insanları diğer canlılardan ayıran tek özellik onun akıllı 

olması, providentiayı anlayabilecek tanrısal bir yetiye sahip olmasıdır. Bu akıl 

                                                           
61

 Seneca, Epistulae Morales, 98.10: “Tam necesse est perire quam perdere, et hoc ipsum, si 

intellegimus, solacium est.” 
62

 Seneca, Epistulae Morales, 71.16: “…aut in meliorem emittitur vitam lucidius tranquilliusque inter 

divina mansurus aut certe sine ullo futurus incommodo sui naturae remiscebitur et revertetur in 

totum.” 



125 
 

insandan yalnızca yaradılışına uygun olarak yaşamasını ister. Doğduğu amaca uygun 

görevi yerine getirirse, aklını doğaya uygun şekilde işletebilirse, onu doğru ve ergin 

kılabilirse, bu tanrısal gücü kökenine benzetir, gerçek mutluluğa erişir, en üstün 

iyiliğe ulaşarak tanrı katına çıkar.
63

 Providentianın insandan beklediği yegâne şey 

budur. Tanrının insana akıl bağışlayarak onu ne denli önemsediği ve ona karşı ne 

denli iyiliksever olduğu da görülecektir. Nitekim Seneca’ya göre tanrı, insanı akıl 

sahibi yapmakla onu evrenin merkezine koymuş; ona meraklı, kendi beceri ve 

güzelliğinin farkında olan bir yaradılış ihsan etmiştir. Her yönden mükemmel ve 

görkemli olan eseri, ıssız bir yalnızlığa sunulduğu takdirde emeğinin meyvesini 

kaybedecek olduğuna göre, insanı kudretli düzeninin izleyicisi kılmıştır. İnsan 

tanrının bundan yalnızca onu seyretmesini değil; ona dikkatlice bakmasını, onu var 

ettiği durumu görmesini beklediğini
64

 ve ona uygun olarak yaşaması gerektiğini 

anlayabilir. Kısacası doğa insanın yasasının kendi yasası olmasını istemiştir.
65

 Bu 

yasa, Seneca’ya göre uyulması en kolay yasadır; çünkü insan başlangıçta bu yasaya 

göre tasarlanmıştır; tanrı insandan yapamayacağı bir şey istemez.  

 

“Dociles natura nos edidit et rationem dedit inperfectam, sed quae perfici 

posset.” 

 

“Doğa, bizi kolay eğitilir bir varlık olarak yarattı; bize olgun olmayan, 

fakat olgunlaştırılabilir bir akıl verdi.”
66

 

 

            Göksel kudretle yönetilen insan ruhu, bu dünyaya inmiş olsa da büyük 

parçası hâlâ indiği yerde bulunur; yüzü oraya dönüktür.
67

 Böylece Seneca tanrının ve 

evrenin bilgisini insan için mümkün kılar. Çünkü tanrı insanla beraberdir, onun 

içindedir. O, insanın kötülük ve iyiliklerini gözleyen, koruyan kutsal soluktur. İnsan 

ona nasıl davranırsa o da ona karşı öyle davranır. İnsan tanrı olmaksızın bir hiçtir; 

onun yardımı olmadan ne talihi aşmak ne de zorluklarla mücadele etmek 

                                                           
63

 Seneca, Epistulae Morales, 73.16. 
64

 Seneca, De Otio, 5.3-4. 
65

 Seneca, Epistulae Morales, 30.11. 
66

 Seneca, Epistulae Morales, 49.11. 
67

 Seneca, Epistulae Morales, 41.5. 



126 
 

mümkündür.
68

 İnsan tanrının koruyuculuğuna nail olmak istiyorsa yapacağı şey, 

kuralları basit olan bu doğayı evreni inceleyerek izlemektir. Bunun yolu iyiliklerin ve 

kötülüklerin sınırını bilmekten, tanrısal öngörünün insanın iyiliğini istediğini 

bilmekten geçer. İşte o zaman insanın hayatına tanrısal bir doygunluk gelir. 

 

“In omnibus, quae adversa videntur et dura, sic formatus sum: non pareo 

deo, sed adsentior. Ex animo illum, non quia necesse est, sequor. Nihil 

umquam mihi incidet, quod tristis excipiam, quod malo vultu. Nullum 

tributum invitus conferam. Omnia autem, ad quae gemimus, quae 

expavescimus, tributa vitae sunt; horum, mi Lucili, nec speraveris 

immunitatem nec petieris.” 

 

“Talihsiz ve acımasız görülen tüm durumlara karşı kendimi şöyle 

yapılandırdım: Tanrıya boyun eğmiyorum, fakat razı geliyorum. Onu 

yürekten takip ediyorum; zorunlu olduğum için değil. Kederli ve asık bir 

yüzle kabul edeceğim hiçbir şeyle karşılaşmam ben. Hayatımın tüm 

vergisini seve seve ödeyeceğim. Feryat ettiğimiz, dehşete düştüğümüz 

her şey yaşam vergisidir; bunlardan muaf olmayı, sevgili Lucilius’um, ne 

um ne de iste.”
69

 

 

Seneca’ya göre tanrı yasasına gönüllü bir şekilde razı gelmek, en önemli unsurdur. 

Bu yasa içinde rastlantıya yer bırakmayan, kendisini açıkça belli eden bir yasadır. 

İnsan bu yasa sayesinde ahlaki olarak kötülüğe açık ve eksik olan doğasını 

tamamlama imkânı elde eder. Kötü görünen her türlü olayı kendi lehine 

çevirebilecek güçlü bir ruha sahip olur. Providentiaya itaat etmek bir çeşit kölelik 

olarak görülse de Seneca için kölelik, yalnızca yeryüzüne olan bağımlılığı ifade eder. 

Providentiaya itaat etmek ise, böylesi bir köleliği terk edip tanrının öngörüsüne ve 

onun inayetine güvenmektir. 

 

“Sive alios observare volueris (liberius enim inter aliena iudicium est) 

sive te ipsum favore seposito, et senties hoc et confiteberis, nihil ex his 

optabilibus et caris utile esse nisi te contra levitatem casus rerumque 

casum sequentium instruxeris, nisi illud frequenter et sine querella inter 

singula damna dixeris: dis aliter visum est. Immo mehercules, ut carmen 

fortius ac iustius petam quo animum tuum magis fulcias, hoc dicito 

                                                           
68

 Seneca, Epistulae Morales, 41.1-2. 
69

 Seneca, Epistulae Morales, 96.2. 



127 
 

quotiens aliquid aliter quam cogitabas evenerit: 'di melius'. Sic composito 

nihil accidet. Sic autem componetur si quid humanarum rerum varietas 

possit cogitaverit antequam senserit, si et liberos et coniugem et 

patrimonium sic habuerit tamquam non utique semper habiturus et 

tamquam non futurus ob hoc miserior si habere desierit.” 

“Taraf tutmayı bir yana bırakıp, ister başkalarını (zira başkalarına ait 

meselelerde karar vermek daha özgürce bir davranıştır) ister kendini 

değerlendirmek iste, rastlantının dönekliğine ve bir sonraki adımına karşı 

hazırlanmadıysan ve ‘tanrılar başka türlü yazdılar,’ sözünü münferit 

belalar içindeyken sık sık ve yakınmadan söylemediysen, bu cezbedici ve 

değerli şeylerden hiçbirinin [sana] yarar sağlamayacağını anlayacak ve 

kabul edeceksin. Hatta tersine, Hercules aşkına, daha cesur, daha adil bir 

söz bulayım senin ruhunu daha iyi güçlendirmen için; bir şey senin 

umduğundan başka bir şekilde sonuçlandığı zaman hep şunu söyle: 

‘Tanrılar daha iyi yazdı.’ Böyle yetkin bir ruhu hiçbir şey zayıflatmaz. 

Böyle bir ruh, insani meselelerin çeşitliliği deneyimlenmeden önce 

düşünülebilirse; insan çocuklarına, eşine, malına sonsuza kadar sahip 

olamayacak ve sahipliği son bulduğu zaman da bundan dolayı daha sefil 

olmayacağını düşünecek gibi sahip olursa, inşa edilecektir.”
70

 

 

            Sonuç olarak Seneca’nın ortaya koyduğu görüşler doğrultusunda tanrı insan 

için her şeyin en iyisini düşünüp tasarladığına, evreni kendisi ve insan için 

yarattığına göre, insan için ona güvenmek ve kendini teslim etmekten daha iyi bir yol 

olamaz. Tanrıya boyun eğerek yeryüzünde doğru ve doğaya uygun yaşanan bir 

hayatın providentia tarafından verilen ödülü, insana gerçek mutluluğu verecek olan, 

insanı dünyevi ölümden sonra ölümsüz kılacak bir hayattır. Seneca, providentianın 

sunduğu bu hayat ile yeryüzündeki hayatı, parlaklık ile ışık arasındaki farkla açıklar: 

Biri kendi ışığıyla, diğeri başkasının ışığıyla parlar.
71

 

            Ahlak alanında providentiayla ilişkili olan bir diğer husus ise tanrıya 

tapınma noktasında ortaya çıkar. Zira tanrıya tapınma yöntemleri, Seneca’nın 

tanrısının pagan dünyasının tanrılarıyla farklılaşan doğasına göre değişmek 

durumundadır. Her şeyden önce belirtilmesi gereken Seneca’ya göre tanrıya gerçek 

tapınımın onun bilgisine ermek ve doğayı izlemek olduğudur.
72

 Seneca’nın 

ifadesiyle, “Her kim tanrıya benzerse ona gerektiği gibi tapınır.”
73

 Bu benzerliği 

                                                           
70

 Seneca, Epistulae Morales, 98.4-5 
71

 Seneca, Epistulae Morales, 21.2. 
72

 A. Setaioli, “Physics III: Theology”, s. 394. 
73

 Seneca, Epistulae Morales, 95.50: “Satis illos coluit, quisquis imitatus est.” 



128 
 

yakalamak için doğru bir tanrı bilgisine sahip olmak gerektiği açıktır; bu bilgi Seneca 

için öncelikle onun varlığına inanmak, sonrasındaysa onun yüceliğini, yönetici ve 

koruyucu kimliğini kavramak anlamına gelir. Bundan sonra insan tanrının yalnızca 

bir tapınakta tapınılacak bir varlık olmadığını, tüm evrenin onun tapınağı olduğunu 

anlayacaktır.
74

 Tanrılara tapma konusunda toplum tarafından konan kuralların 

Seneca nezdinde geçerliliği yoktur; bu nedenle ona göre tapınaklarda lamba yakmak, 

tapınak önlerinde oturmak, sabah selamlamaları ve tanrılara eşya sunma gibi tapınma 

yöntemlerinin yasaklanması gerekir. Çünkü tanrının ne eşyaya ne hizmetçiye ihtiyacı 

vardır; insanlar bu tür görevleri yaranma duygusuyla yaparlar.
75

 Halbuki tanrıya 

tapınmak için yalnızca dindar ve doğru niyet sahibi olmak kâfidir; ona altın, gümüş 

ya da kurban sunmak gereksiz olduğu gibi aynı zamanda samimiyetsiz bir 

tutumdur.
76

 Bu nedenle insan tanrıya yakarmak için ellerini gökyüzüne açmamalı; 

sanki kendisini daha iyi duyuracakmış gibi, tanrının heykeline yaklaşmak için çaba 

harcamamalı; çünkü tanrı insandan sandığı gibi uzakta değil, bizzat içinde, 

ruhundadır.
77

 Böylece Seneca için tanrıya yönelik asıl tapınma, insanın ona içsel 

yönelmesidir. Onun inancında dinsel törenler, tapınaklar, din adamları ve kurbanlar 

esasen gereksizdir.
78

 Ancak halka karşı olmayı değil, ondan daha iyi bir hayat 

yaşamayı öğütleyen, aksi takdirde düzeltmek istedikleri insanların kendilerinden 

kaçacağını söyleyen Seneca,
79

 insanları birbirine bağlayan bu tür toplumsal unsurları 

kimi noktalarda reddetmez. Bu nedenle Seneca’nın Naturales Quaestiones’te 

adakların, duaların ve din adamlarının gerekli olduğunu savunduğuna da şahit 

oluruz.
80

 

 

4.2.3. Fortuna: İyi ve Kötü 

                                                           
74

 Seneca, De Beneficiis, 7.7.3.  
75

 Seneca, Epistulae Morales, 95.47.  
76

 Seneca, Epistulae Morales, 115.5. 
77

 Seneca, Epistulae Morales, 41.1. 
78

 A. Setaioli, “Physics III: Theology”, s. 395. 
79

 Seneca, Epistulae Morales, 5.3. 
80

 Seneca, Naturales Quaestiones, 2.37.1-3; 2.38.4.  



129 
 

              Seneca’ya göre fortuna, daha önce de dile getirdiğimiz gibi, yönetici bir 

güç olmaktan uzak olmasına rağmen fatum ve providentiadan sonra evrendeki 

üçüncü büyük gücü temsil eder. Bu açıdan bakıldığında mutlak bir güç değil, 

yalnızca mutlak güç olan tanrının providentia aracılığıyla kendisini sergilemesi, 

insanı erdeme doğru yöneltme çabasıdır. Bu nedenle o, kendisini yalnızca insan 

hayatında var eder; varlık sebebi yanlış değer yargısına sahip olan insandır. 

Dolayısıyla göksel olanla değil, yeryüzüne ait olanla ilintilidir.  

            Seneca’nın ahlak felsefesinde fortunanın söz hakkı yoktur.
81

 Seneca’nın bu 

savını dört temel anlayış üzerine oturtmak mümkündür: Öncelikle insan erdeme 

talihi sayesinde kavuşmaz, erdem için ciddi bir felsefi çalışma gereklidir. İkinci 

olarak bu felsefi çalışmayı yürekten yapan ve davranışlarını buna göre düzenleyen 

her birey erdem sahibi olabilir. Dolayısıyla fortunanın ya da insanoğlunun neden 

olduğu sosyal farklılıkların erdem sahibi olmada geçerliliği yoktur. Üçüncü olarak 

fortuna insana sadece iyinin ya da kötünün malzemesini verir, onu iyiye ya da 

kötüye dönüştürecek olan insan aklıdır. Koruyucu tanrı, insana kötü talihini iyiye 

çevirme şansını her zaman tanımıştır. Son olarak ahlaklı olmanın insana sağladığı 

erdem öylesine sarsılmazdır ki fortunanın verdiği ya da aldığı hiçbir nimet onu 

etkilemez. Çünkü erdem içsel meselelere yönelir, dışsal olanlara karşı müthiş bir 

kayıtsızlığa sahiptir. Böylece ahlak alanında fortunanın söz hakkı yoktur demek, 

insanın ruhunun yeryüzüne ait olmadığını vurgulamanın bir başka yoludur.  

            Fortunanın ahlak alanında söz hakkı olmasa da insanın ona karşı takınacağı 

tutum, ahlakını oluşturan en belirleyici unsurlardan biridir. Nitekim Stoa ahlak 

felsefesinin en temel amacı olan doğaya uygun yaşamak, bir bölümüyle fortunayı 

tanımak ve etki alanından çıkmakla sağlanır. Çünkü onun varlığı, insana bir yandan 

kendi meselelerinin eksikliğini, sahteliğini, değişkenliğini gösterirken, bir yandan da 

insanın yeryüzüne bakarak göksel olanı anlamasını sağlar. Stoa felsefesinde yeryüzü 

ve göksel olan, birbirlerine muazzam bir karşıtlık oluşturur. İnsanın göksel olana 

itaat etmesi gerekirken, fortunaya karşı savaşması, bu savaştan galip olarak çıkması 

gerekir. Seneca için fortunaya karşı yürütülen savaş, onun her şeyi yapabilecek güce 

                                                           
81

 Seneca, Epistulae Morales, 36.5. 



130 
 

sahip olduğunu kavramakla başlar. Hayatta her şey olabilir düsturunu edinen Seneca, 

insanın tüm felaketlere karşı hazır olmasını ister. Bu hazırlıklı oluş insanın sosyal 

statüsü, mevkii, ekonomik durumu ne olursa olsun, tüm bunların her an 

değişebileceği anlayışıyla temellenir. Seneca Epistulae Morales’te fortunanın 

yapabileceği pek çok felaket senaryosu gösterir Lucilius’a. Fortunanın 

ulaşamayacağı, değiştiremeyeceği hiçbir şey yoktur; ne krallar vardır ki hayatlarına 

köle olarak veda etmişler, ne zenginler vardır ki açlıktan ölmüşlerdir. Bu nedenle 

insan, ruhu ve aklı dışında kalan hiçbir şeye güvenmemeli, olabilecek her şeyi kesin 

olarak olacak şeylermiş gibi kafasında sürekli düşünmelidir.
82

 Bu düşünce biçimi 

insanın fortuna karşısında güçlenmesini, başına gelen olaylarla sarsılmamasını, 

sıradan insanın yıkıldığı ve hayata lanet ettiği durumlar karşısında ruh dinginliğini 

korumasını sağlar. Seneca’nın talihi yenmek dediği, bu sarsılmaz ruh dinginliğidir. 

Böylece insan, fortunanın felaketlerini sarsılmayarak iyiye çevirir. Ancak 

belirtilmelidir ki Seneca’ya göre bu duruma pek az insan kavuşacaktır; bu da bizi 

insanların sahip olduğu değer yargısına tekrar götürür. Çünkü fortunaya hazır olmak 

sadece doğru değer yargısını gösteren erdeme sahip insanın yapabileceği bir iştir. 

Örneğin erdeme sahip olmayan insan da ölümlü olduğunun farkındadır ve kimi 

zaman ölümü düşünür; ancak yine de ölüm duygusuyla sarsılmaktadır. Bu tavır 

evreni anlayamamaktan ileri geldiği kadar; insanın yeryüzüne, bedenine, duygularına 

ve tutkularına olan bağımlılığından ileri gelir.  

 

               “Quando continget contemnere utramque fortunam, quando continget 

omnibus oppressis adfectibus et sub arbitrium suum adductis hanc vocem 

emittere ‘vici’? Quem vicerim quaeris? … sed avaritiam, sed 

ambitionem, sed metum mortis, qui victores gentium vicit.” 

 

              “Talihin her iki biçimini de küçümsemek ne zaman nasip olacak; tüm 

arzuları ele geçirip, onları kendi kontrolümüz altına aldıktan sonra 

‘yendim’ diye bağırmak ne zaman nasip olacak? Kimi yendiğimi mi 

soruyorsun? … Açgözlülüğü, ihtirası, halklara galip gelen fatihleri yenen 

ölüm korkusunu yendim.”
83

 

 

                                                           
82

 Seneca, Epistulae Morales, 91.4-5. 
83

 Seneca, Epistulae Morales, 71.37. 



131 
 

             Fortunayı yenmek; tutkuları, ihtirasları, hırsları, korkuları ve bu duyguların 

insanı bağımlı kıldığı bedeni, dünyevi maddeleri ve durumları yenmekle aynı şeydir. 

Seneca’nın ahlak felsefesinde bu duygular ve bunların getirdikleri, ruh için azaba 

dönüşür; zira ruhun asli niteliklerine ters düşerler. Bu nedenle bir insanın asli 

niteliklerini anlamak için ona bedeniyle beraber gelenleri ve fortunanın 

bağışladıklarını yok sayarak bakmak gereklidir. İnsan edindiği bu nimetleri 

fortunadan bir gün iade etmek üzere borç almıştır. Bunu fark eden insanın 

fortunaya karşı savaşı artık çok kolaydır. Öncelikle kendisine ait olmayan, hatta ona 

zarar veren maddi şeyleri istemez ki hiçbir şey istememek, hayatında kaybetmeyi ve 

fortunayı ortadan kaldırır. İkincil olarak ise eğer fortuna lütfedip ona bu nimetleri 

verdiyse onlara bağlanmaz, sakin bir ruhla kaybetmeyi hayat düsturu edinir. 

Yukarıda belirttiğimiz gibi, başına ne gelirse tanrılardan bilir, kötü olaylar karşısında 

erdemini sergileme fırsatı bulduğu için mutluluk duyar. Seneca, Stoacı Attalus’un 

sözleriyle konuya şöyle açıklık getirir:  

 

“Malo me fortuna in castris suis quam in deliciis habeat.” 

 

 “Talihin beni zevkler içinde tutmasındansa, ordugâhında tutmasını tercih 

ederim.”
84

 

 

             Fortuna; fatum ve providentiadan sonra doğaya uygun yaşamanın üçüncü 

yönünü oluşturur. Bu üç güç arasında insana yeryüzünün değersizliğini gösteren en 

önemli güçtür. İnsan fatumdan zorunluluğa boyun eğmesini, providentiadan 

tanrının yapısını ve gücünü, fortunadan ise bu iki kavram yoluyla öğrendiklerini 

hayatına nasıl uygulayacağını öğrenir. Fortunanın boyunduruğuna girmeyerek, 

başka bir deyişle tanrının ne kadar kuvvetli bir erdemi olduğunu ölçmek için yaptığı 

sınavda başarılı olarak fatum ve providentia anlayışının ruhunda ne denli sağlam bir 

yer edindiğini gösterir. Böyle bir insanın tek amacı iyi ve kötünün gerçek anlamlarını 

kavrayarak doğaya uygun yaşamak, dünyevi hiçbir varlığa tamah etmeyerek tanrıya 

benzemektir. Nitekim o parayı önemsemez, çünkü tanrının parası yoktur; güzel 

                                                           
84

 Seneca, Epistulae Morales, 67.15. 



132 
 

giyinmek onun için değerli değildir, çünkü tanrı çıplaktır; ünü yok sayar, çünkü 

gerçekte kimse tanrıyı tanımaz.
85

  

             Fortuna erdemli insanı daha güçlü kıldığı kadar, erdemsiz insanı da o kadar 

bertaraf eder; çünkü onun karşısında insanı koruyan tek şey erdemdir. Bu erdemden 

yoksun insanların yıkıma uğraması Seneca için şaşırtıcı değildir. Bu insanlar, baştan 

hatalara esir olanlar, eşyaya gerçek değerini veremeyenlerdir. Kendi ruh âlemleriyle 

yaşamaya alışkın olmadıkları için fortuna hayatlarından bir şey kopardığı zaman 

kötü durumlara düşenlerdir.
86

 Seneca Epistulae Morales’te Lucilius’a sık sık bu 

insanlardan uzak durmasını, inzivaya çekilmesini önerir.
87

 Çünkü bu insanların 

hayattan beklentileri ve sevdikleri için diledikleri para, mal mülk, şöhret ve itibardır; 

bilgenin gözünde itibarı olmayan talihin onların nazarında büyük önemi vardır. Bu 

nedenle özellikle erdem yolunda çaba sarf etmeye başlayan insanın, bu fikirlerden 

zehirlenmemek için halktan uzak durması gerekir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
85

 Seneca, Epistulae Morales, 31.10. 
86

 Seneca, Epistulae Morales, 78.10. 
87

 Bkz. Seneca, Epistulae Morales, 8; 19.  



133 
 

SONUÇ 

              Seneca’da fatum, fortuna ve providentia kavramlarının çözümlenmesi, 

onun felsefesinin bütünlüklü bir yapı olarak karşımıza çıkmasını sağlar. Bu 

bütünlüğü sağlayan, bu üç kavramın kişinin evrene, tanrıya, dünyaya ve kendisine 

dair sorabileceği tüm sorulara cevap oluşturmasının yanı sıra bu kavramların kendi 

aralarındaki ilişki ağı ve birbirlerinin içine geçmişliğidir. Bu nedenle Seneca’nın 

bakış açısından fatum, providentia ve fortuna kavramlarından herhangi birini 

incelemek, bir diğerinin varlığına ve tanrının doğasına dair açıklama yapmayı da 

gerektirir; bu kavramlar ile tanrı arasında evreni ve insanı bütünüyle saran kopmaz 

bir bağ söz konusudur.  

              Evrendeki egemen üç gücü temsil eden fatum, providentia ve fortuna 

kavramlarının incelenmesinin sağladığı bütünsellik, Seneca’nın felsefesinde yalnızca 

fizik alanına dair elde edilen bir anlayış bütünlüğü değildir; bu inceleme aynı 

zamanda fiziğin üzerinde yükselen ahlak felsefesinin de uyumlu bir bütün olarak 

kavranabilmesine imkân tanır. Nitekim Seneca’ya göre felsefe doğa araştırmasıyla 

başlar, fakat yapılan araştırma neticesinde elde edilen bilginin ahlaka temel 

oluşturması beklenir. Başka bir deyişle, doğa bilgisine en çok ahlaklı yaşama 

konusunda insana yol gösterici olduğunda ihtiyaç duyulur. Bu nedenle Seneca’nın 

fatum, providentia ve fortuna kavramlarının doğalarına dair yaptığı açıklamalar da 

aynı anlayışla değerlendirilmelidir. İnsan aklının bu üç gücün doğasını kesin ve 

doğru şekilde kavraması gerekir; çünkü doğaya uygun ve ahlaklı yaşamanın koşulu, 

bizzat tanrının kendisini ve doğasını gösteren bu kavramların anlaşılmasında yatar. 

Doğaya uygun yaşamak ise bizzat tanrının aklına, isteğine, yarattığı ve yönettiği 

düzene göre yaşamaktır. 

              Gerek Stoa felsefesinde, gerek Seneca’da fatum, providentia ve fortuna 

kavramları arasında sahip oldukları güç ve yetkiye göre belirlenmiş, görünürde 

hiyerarşik olan bir varlık sıralaması mevcuttur. Bu varlık sıralaması ve güç ayrımı 

evrende kötülüğün, zorunluluğun, rastlantı gibi gözüken durumların varlığını 

açıklamada Stoa felsefesi için yol açıcıdır. Ayrıca bu ayrım, insanın sınırlı bakış açısı 

sebebiyle yakındığı durumlardan tanrıyı sorumlu tutmama ve tanrı ile insan arasında 



134 
 

bir dostluk kurma çabası olarak da yorumlanabilir. Ancak yapılan bu hiyerarşik 

sıralamaya rağmen Yunan Stoacıları ve Seneca tarafından bu kavramların hem 

birbirleriyle hem de tanrıyla eş tutulduğu görülür. Örneğin fatum, tanrıların da 

boyun eğmesi gereken bir güç olarak tanımlanmasının yanı sıra tanrının kendisi ya 

da providentia olarak da tanımlanır. Benzer şekilde Seneca’nın fortunayı ve 

providentiayı da tanrıyla bir tuttuğu da görülür. Böylece bu kavramların kimi zaman 

birbirlerinden ayrılamayacak denli iç içe geçmişliği, yukarıda belirttiğimiz gibi Stoa 

felsefesini bütünlüklü bir yapı içinde kavramamızı sağlasa da bu felsefenin 

anlaşılmasını aynı ölçüde güç ve karmaşık hale getirir. Ancak bu kavramların 

birbirleriyle ve tanrıyla olan ilişkileri derinlemesine incelendiğinde söz konusu 

sıralamanın aslında her biri nihai olarak tanrıya indirgenen güçlerden oluştuğu; üç 

gücün de Seneca’ya göre yarattığı eserler kadar isimle anılabilecek olan tanrının 

doğasının bir yönünü oluşturduğu anlaşılacaktır.  

              Stoa felsefesindeki genel eğilime uyan Seneca’nın fatum, providentia ve 

fortuna güçlerinin sıralamasında önceliği fatum alırken, providentia ve fortuna 

onu izleyen güçlerdir. Evrendeki zorunluluğun öteki adı olarak tanımlanan fatum, 

hiçbir şekilde değişmeyen ve değiştirilemez olan sonsuz güçtür. Olaylar arasındaki 

neden-sonuç ilişkisini temsil eden, evrendeki tüm şeylerin ve olayların kendisine 

göre meydana geldiği nedenler silsiledir. O değişmez; çünkü bu değişim, neden-

sonuç ilişkisinde bir sapmaya yol açar ve nedensellik üzerine kurulu olan Stoa 

felsefesinin zemininin yitirilmesine neden olur. Seneca’da fatum nedenler dizisi, 

evrensel ve zorunlu yasa olarak tanımlanırken; tanrı nedenlerin nedeni, evrenin ve 

zorunluluğun kendisi olarak tanımlanır. Böylece evrendeki her şeyin yaratıcısı ve 

yöneticisi olan tanrının fatumun da yaratıcısı ve kaynağı olduğu anlaşılır. Seneca’nın 

De Providentia 5.9’da ifade ettiği üzere tanrı kaderi kendisi yazmıştır; ancak yazdığı 

kadere evrendeki tüm diğer varlıklar gibi itaat etmek zorundadır. Bu durum, 

Seneca’da tanrının fatum tarafından sınırlandırılmış olduğunu göstermektedir. 

Ancak tezimizde de ortaya koymaya çalıştığımız gibi bu sınırlılık dışsal bir güçten 

değil, bizzat tanrının doğasından kaynaklanmaktadır.  

              Tanrının fatuma boyun eğmesi, Seneca’da tanrının yaratılabilecek en 

mükemmel evreni yarattığını bir kez daha kanıtlar. Çünkü tanrı, fatumu yaratmakla 



135 
 

en iyi evren düzeninin var olmasını, ona değişmezlik ilkesi vermekle de bu düzenin 

hiçbir şekilde bozulmamasını sağlamıştır. Bu nedenle de fatumun ilk ilkesi 

kararlaştırılmış olana, yani tanrının kendisine verdiği değişmezlik ilkesine sadık 

kalmaktır. Böylece tanrı ve fatum arasındaki ilişki, tanrıdan daha üstün bir varlığa 

değil; aksine tanrının öngörüsü ve yöneticiliğiyle en üstün varlık olduğuna işaret 

etmektedir. Seneca’ya göre tanrı en iyi evreni yaratmış olduğuna göre, verdiği bu 

karardan pişmanlık duymaz ve kararlarında değişiklik yapmaz. Yarattığı evrende 

tanrısal planının işlemesini sağlayan fatumun değiştirilemezliği, aslında tanrının 

kararının değiştirilmezliğini simgeler. Seneca’nın fatumu tanrı olarak tanımlaması, 

bu ilişkiyi açık bir şekilde gözler önüne serer. Fatum, tanrının tüm sıfatları gibi onun 

bir özelliğini; onun yüceliğini ve her şeye gücü yeten olduğunu simgeleyen güçtür. 

Böylece fatum ve tanrı ilişkisinin ortaya koyduğu, tanrının boyun eğmek zorunda 

olduğu tek bir zorunluluk olduğudur: O da mükemmel olan kendi doğasıdır. 

              Güçler sıralamasında ikinci sırada yer alan providentia ise, tanrının 

varlığına hiçbir karşıtlık oluşturmayacak şekilde ona indirgenir; nitekim tanrının 

yarattıkları üzerindeki yönetici ve koruyucu gücünü gösterir. Ancak böylesi bir 

doğaya sahip olan providentia ile evrende varolan kötülük arasında insan aklının 

kavrayamadığı bir karşıtlık vardır. Evren providentiayla yönetiliyorsa iyi insanların 

başına neden kötü şeyler geldiği, Seneca tarafından cevaplandırılması gereken bir 

soru olarak belirir. Böylece Seneca’da providentianın varlığı ve doğası, kötülük 

bağlamında görünürde bir sorun haline gelir. De Providentia 5.9’da sanatkâr 

tanrının yasa sebebiyle hamuru değiştiremeyeceğini, bu yasaya göre bazı öğelerin 

bazı öğelerden ayrılamayacağını, bölünemez olduğunu söyleyen Seneca, evrenin bu 

şekilde yaratılmasının bir zorunluluk olduğunu belirtir. Bu noktada karşıtların 

birlikte var olması olarak algılanması gereken kötülüğün varlığı Seneca tarafından 

providentiaya değil; evrensel yasaya, fatuma atfedilir. Ancak yukarıda belirttiğimiz 

gibi fatum da tanrının bir gücünü gösterdiğine göre, Seneca’nın bu savı kötülüğün 

varlığından tanrıyı tam anlamıyla uzaklaştırmaz. Problemin çözümü, öncelikle 

kötünün doğru bir şekilde tanımlanmasıyla elde edilir. İnsanların kötülük dedikleri, 

evrende karşıtların varlığına ve bunlara bağlı olarak yeryüzünde yaşadıklarına işaret 

eder. Ancak evrende karşıtların bir arada olması, insan açısından bu düzenin ne kadar 



136 
 

mükemmel olduğunu bir kez daha gösterir. Öncelikle yaratımın ilk amacı olan 

iyilerin var olması, ancak karşıtlarının var olmasıyla mümkündür. Bu durum, tanrısal 

planın işlemesine yardımcı olurken aynı zamanda insan yaşamını da anlamlı kılar; 

çünkü zorunluluk ve tanrının yöneticiliğine rağmen insan aklına ve özgür iradesine 

seçim şansı verildiğini gösterir. Böylece insan tanrıya benzer, fakat eksik olan 

doğasını tamamlama şansını elde eder. Dolayısıyla bu durumları kötü olarak 

addetmek, Seneca’ya göre bir yanılgıdır. Bu durumları tanrının, insanı fortuna 

yoluyla iyi olan doğasına çağırma girişimi olarak görmek gerekir. Böylece tezimizde 

incelediğimiz üçüncü unsur olan fortuna da tanrının bir başka gücünü gösterir. İnsan 

fortunanın tanrısallığını anladığı ve her şeyin tanrının inayetiyle gerçekleştiğini 

kavradığı zaman kötülük problemi ortadan kalkacaktır. Çünkü böyle bir insan 

tanrının kötülük yapmayacağını ve hatta iyi olan doğası gereği yapamayacağını 

bildiği için yeryüzündeki her şeyin aslında kendisinin sınırlı bakış açısında iyi ve 

kötü olarak tanımlandığını fark edecek; bu durumların üstüne çıkacak ve tanrının 

fortuna yoluyla insana yaptığı uyarıları doğru şekilde anlamlandıracaktır.  

              Görüldüğü gibi Seneca’nın felsefesinde fatum, fortuna ve providentia 

kavramlarının çözümlenmesi, bu üç kavramın çeşitli yönleriyle tanrıdaki birliği 

yansıttığını gösterir. Tanrının nitelikleri, gücü ve yarattığı şeyler kadar isim aldığını, 

bu bağlamda ona her ismin uygun olduğunu söyleyen Seneca bu üç kavramı çeşitli 

şekillerde tanımlamış olsa da bunlar, tanrının Iuppiter, Mercurius ya da Neptunus 

gibi pek çok isminden yalnızca üçünü gösterir. Tanrının kendisine yardımcı olarak 

atadığı tanrıların evrenin yok oluşunda yalnızca tek tanrı olan Iuppiter’de erimesi 

gibi fatum, providentia ve fortuna da onun varlığında eriyecektir.  

              Seneca’nın felsefesinde tüm detayların ötesinde güdülen genel ve ilk amaç, 

tanrının her şeyi öngören ve planlayan, her şeye gücü yeten, her şeyin yaratıcısı ve 

nedeni olduğunu ispatlamaktır. Bu amaca, Seneca’nın metinlerinden anlaşıldığı üzere 

fatum, providentia ve fortuna kavramları tanrıyla bir ve aynı şey olarak kabul 

edildiği zaman ulaşılacaktır. Fatum, evrendeki değişmez ve en büyük gücü 

gösterdiği için tanrının yüceliğini ve her şeye yeten gücünü; providentia tanrının iyi 

doğasını, yarattığı şeyleri gözettiğini ve yönettiğini göstererek onun kendisi dışında 

bir sınırlamaya sahip olmayan etkin gücünü, fortuna ise rastlantı olarak ve kötü 



137 
 

sıfatlarla adlandırılsa da insanı erdemi anlamaya, doğaya uygun yaşamaya götüren 

bir güç olarak tanrının eseri üzerindeki sonsuz hâkimiyetini, onu doğru yolda tutmak 

için kullandığı gücünü temsil eder. Böylece Seneca’nın felsefi bakış açısından tanrı, 

tüm bu görünümlerle ele alındığında bütün sıfatların sahibi olarak evrenin her 

köşesine sinen tek ve mükemmel bir varlık haline gelir.  

              Sonuç olarak her şeyden önce bir ahlak filozofu olan Seneca’nın felsefesi,  

özellikle “doğaya uygun yaşamak” düsturu etrafında gelişir. Felsefeyi erdem 

çalışması olarak gören Seneca’nın amacı, doğaya uygun yaşayan erdemli insanı 

yaratmak, bu yolu arzulayanlara Stoacı bakış açısıyla kılavuz olmaktır. Hem fizik 

hem de ahlak alanında felsefesinin kilit noktasını oluşturan fatum, providentia ve 

fortuna kavramlarını da bu amaç için kullanır; fakat Seneca onları yalnızca 

kavramsal olarak ele almaz, fiziğin sağladığı temelle insan hayatının merkezine 

koyar. Doğaya uygun yaşamayı fatum, providentia ve fortuna kavramlarının ayrı 

ayrı gösterdiği “tanrıyı izlemek” düsturuna ulaştırır. Böylece bu kavramlar sayesinde 

tanrı ile insan ilişkisini bireyselleştirirken, aynı zamanda evrensel bir ahlak anlayışı 

yaratmayı da amaçlar. İnsanı riyakârca yapılan tapımlardan, korkutucu tanrı 

fikrinden, ölüm korkusundan kurtarır; iyi ile kötünün gerçek anlamlarını araştırıp 

insanın gerçek iyiliğinin bedende değil, tanrıdan pay aldığı aklında olduğunu 

gösterir; insan ile tanrı arasında doğalarının sağladığı bir ahenk kurarak onların 

arasındaki farkı kaldırır, onları birbirlerine dost kılar; böylece insanı en yüksek 

iyiliğe ve mutluluğa ulaştırır. 

 

 

 

 

 

 

 



138 
 

KAYNAKÇA 

1. Antikçağ Kaynakları 

Alexander Aphrodisias: Alexander of Aphrodisias. On Fate, Trans. R. W. 

Sharples, Duckworth, Trowbridge, 1983.  

Arnim, H. von: Stoicorum Veterum Fragmenta, Vol. II: Chrysippi 

Fragmenta Logica et Physica, Teubner, Stuttgart, 

1964.  

Augustinus: City of God, vol. II, Trans. W. M. Green, The Loeb 

Classical Library, Harvard University Press, London, 

1963. 

Augustinus:  Contra Faustum Manichaeum, (Çevrimiçi) 

http://www.augustinus.it/latino/contro_fausto/libro_

02_testo.htm, 1 Temmuz 2015.  

Aurelius, M.: Marcus Aurelius Antoninus. Together with His 

Speeches and Sayings, Trans. C. R: Haines, The Loeb 

Classical Library, Harvard University Press, London, 

1916.  

Cicero, M. T.: De Oratore III: De Fato, Paradoxa Stoicorum, De 

Partitione Oratoria, Trans. H. Rackham, The Loeb 

Classical Library, Harvard University Press, London, 

1942 (rep. 1960). 

Cicero, M. T.: Tanrıların Doğası, Çev. Ç. Menzilcioğlu, Kabalcı 

Yayınevi, İstanbul, 2012.  

Cicero, M. T.: On Old Age, On Friendship, On Divination, Trans. 

W. A. Falconer, The Loeb Classical Library, Harvard 

University Press, London, 1923. 



139 
 

Cicero, M. T.: On Invention, Trans. M. Humbell, The Loeb Classical 

Library, Harvard University Press, London, 1949. 

Cicero, M. T.: Orations: In Catilinam 1-4, Trans. C. Macdonald, The 

Loeb Classical Library, Harvard University Press, 

London, 1976. 

Dessau, H.: Inscriptiones Latinae Selectae Vol. I, Weidmann, 

Berlin, 1982. 

Diels, H: Doxographi Graeci, Berlin, 1829. 

Epictetus:  The Discourses as Reported by Arrian, The Manual 

and Fragments, vol. II, Trans. W. A. Oldfather, Loeb 

Classical Library, Harvard University Press, 1928 (rep. 

1952). 

Epikuros:                   Epicurea, Ed. H. Usener, Cambridge University Press, 

New York, 2010. 

Gellius, A.:                Attic Nights, vol. I-II, Trans. J. C. Rolfe, The Loeb 

Classical Library, Harvard University Press, London, 

1927. 

Hesiodos: Hesiod. Theogony, Works and Days, Testimonia, 

Ed.-Trans. Glenn W. Most, The Loeb Classical Library, 

Harvard University Press, London, 2006. 

Homeros:  İlyada, Çev. A. Erhat, A. Kadir, Can Yayınları, 

İstanbul, 2011.  

Horatius:  Horace. Satires, Epistles and Ars Poetica, Trans. H. 

R. Fairclough, The Loeb Classical Library, Harvard 

University Press, London, 1926 (rep. 1942). 



140 
 

Isidorus:                  Isidori Hispalensis Episcopi. Etymologiarum sive 

Originum, Tomus I, Ed. W. M. Lindsay, Oxford 

Clarendon Press, 1911.  

Kleanthes: The Hymn of Kleanthes, Trans. E. H. Blakeney, 

Society for Promoting Christian Knowledge, London, 

1921. 

Lactantius: Divine Institutes, Trans. A. Bowen, Peter Garnsey, 

Liverpool University Press, Liverpool, 2003. 

Laertios, D.:             Ünlü Filozofların Yaşamları ve Öğretileri, Çev. 

Candan Şentuna, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul, 2007. 

Lausberg, M.: Untersuchungen zu Senecas Fragmenten, Walter de 

Gruyter & Co., Berlin, 1970. 

Ovidius: Ovid. Tristia, Ex Ponto, Trans. A. L. Wheeler, The 

Loeb Classical Library, Harvard University Press, 

London, 1924, (rep. 1939). 

Ovidius: Ovid. Heroides and Amores, Trans. G. Showerman, 

The The Loeb Classical Library, Harvard University 

Press, London, 1964. 

Platon: Plato. Laws, vol. II, Trans. R. G. Bury, The Loeb 

Classical Library, Harvard University Press, London, 

1926. 

Platon:  Plato. The Republic, vol. II, Trans. P. Shorey, The 

Loeb Classical Library, Harvard University Press, 

London, 1942. 

Platon:  Platonis Opera, Tomus IV, Ed. J. Burnet, Oxford 

Clarendon Press, 1900.  



141 
 

Plautus:  Plautus Vol. I: Amphitryon, The Comedy of Asses, 

The Pot of Gold, The Two Bacchises, The Captives, 

Trans. Wolfgang de Melo, The Loeb Classical Library, 

Harvard University Press, London, 2011. 

Plautus:                Plautus Vol. III: The Merchant, The Braggart 

Warrior, The Haunted House, The Persian, Trans. P. 

Nixon, The Loeb Classical Library, Harvard University 

Press, London, 1924. 

Plutarkhos: Plutarch’s Moralia, vol. IV, Trans. F. C. Babbitt, The 

Loeb Classical Library, Harvard University Press, 

London, 1936 (rep. 1962). 

Plutarkhos: Plutarch. Moralia, vol. XIII, part II, Trans. H. 

Cherniss, The Loeb Classical Library, Harvard 

University Press, London, 1976 (rep. 2004). 

Plutarkhos:                Plutarchi Chaeronensis. Moralia, vol. 5, ed. 

Gergorius N. Bernardakis, Teubner, Leipzig, 1893.    

Quintilianus: The Institutio Oratoria of Quintilian, vol. I, Trans. 

H. E. Butler, The Loeb Classical Library, Harvard 

University Press, London, 1920. 

Quintilianus: The Institutio Oratoria of Quintilian, vol. III, Trans. 

H. E. Butler, The Loeb Classical Library, Harvard 

University Press, London, 1921. 

Quintilianus: The Institutio Oratoria of Quintilian, vol. IV, Trans. 

H. E. Butler, The Loeb Classical Library, Harvard 

University Press, London, 1922. 

Seneca, L. A.:          Ad Lucilium Epistulae Morales I, Trans. R. M. 

Gummere, The Loeb Classical Library, Harvard 

University Press, London, 1917 (repr. 1979). 



142 
 

Seneca, L. A.: Ad Lucilium Epistulae Morales II, Trans. R. M. 

Gummere, The Loeb Classical Library, Harvard 

University Press, London, 1920 (repr. 1976).  

Seneca, L. A.:      Ad Lucilium Epistulae Morales III, Trans. R. M. 

Gummere, The Loeb Classical Library, Harvard 

University Press, London, 1925. 

Seneca, L. A.:   Ahlaki Mektuplar, Çev. Türkân Uzel, Türk Tarih 

Kurumu, Ankara, 1992.           

Seneca, L. A.:          De Providentia, De Constantia, De Ira, De 

Clementia, Moral Essays I, Trans. J. W. Basore, The 

Loeb Classical Library, Harvard University Press, 

London, 1928.  

Seneca, L. A.:  De Consolatione Ad Marciam, De Vita Beata, De 

Otio, De Brevitate Vitae, De Consolatione Ad 

Polybium, De Consolatione Ad Helviam, Moral 

Essays II, Trans. J. W. Basore, The Loeb Classical 

Library, Harvard University Press, London, 1932. 

Seneca, L. A.:          De Beneficiis, Moral Essays III, Trans. J. W. Basore, 

The Loeb Classical Library, Harvard University Press, 

London, 1935. 

Seneca, L. A.:          Tanrısal Öngörü, Çev. Ç. Dürüşken, Kabalcı 

Yayınevi, İstanbul, 2007.  

Seneca, L. A.:          Naturales Quaestiones, vol. I, Trans. T. H. Corcoran, 

The Loeb Classical Library, Harvard University Press, 

London, 1971. 

Seneca, L. A.:          Naturales Quaestiones, vol. II, Trans. T. H. Corcoran, 

The Loeb Classical Library, Harvard University Press, 

London, 1972. 



143 
 

Seneca, L. A.:          Letters From a Stoic, Trans.-Ed. Robin Campbell, 

Penguin Books, 1969.  

Seneca: L. A.:        Phaedra, Çev. Ç. Dürüşken, Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları, İstanbul, 2011. 

Seneca: L. A.:        Seneca’s Tragedies, Vol. I: Hercules Furens, 

Troades, Medea, Hippolytus, Oedipus, Trans. F. J. 

Miller, The Loeb Classical Library, Harvard University 

Press, London, 1917. 

Servius: In Vergilii Aeneidos Libros I-III Commentarii, G. 

Thilo, Teubner, Leipzig, 1878. 

Servius: In Vergilii Aeneidos Librorum VI-XII 

Commentarii, G. Thilo, Teubner, Leipzig, 1884. 

Tertullianus: Tertullian. Apology, De Spectaculis, Çev. T. R. 

Glover, The Loeb Classical Library, Harvard 

University Press, London, 1931 (rep. 1977).  

Varro, M. T.:               On the Latin Language I, Trans. R. G. Kent, The 

Loeb Classical Library, Harvard University Press, 

London, 1938. 

Vergilius:  Çiftçilik Sanatı, Çev. Ç. Dürüşken, Yapı Kredi 

Yayınları, İstanbul, 2006. 

Vergilius: Virgil. Eclogues, Georgics, Aeneid I-VI, Trans. H. R. 

Fairclough, The Loeb Classical Library, Harvard 

University Press, London, 1916. 

2. Modern Kaynaklar 

Algra, K.: “Plutarch and the Stoic Theory of Providence”, Fate, 

Providence and Moral Responsibility in Ancient, 

Medieval and Early Modern Thought, Ed. P. 



144 
 

D’Hoine-G. V. Riel, Leuven University Press, Leuven, 

2014, s. 117-135. 

Algra, K.: “Stoic Theology”, The Cambridge Companion to the 

Stoics, Ed. B. Inwood, Cambridge University Press, 

2003, s. 153-179. 

Arnold, E. V.:  Roman Stoicism: Being Lectures on the History of 

the Stoic Philosophy with Special Reference to its 

Development within the Roman Empire, Cambridge 

University Press, 1911. 

Asmis, E.:  “Myth and Philosophy in Cleanthes’s Hymn to Zeus”, 

Greek, Roman, and Byzantine Studies, Vol. 47, 

2007, s. 413-429. 

Bettini, M.:   “Weighty Words, Suspect Speech: Fari in Roman 

Culture”, Arethusa, Vol. 41, S. 2, The John Hopkins 

University Press, 2008, s. 313-375. 

Bobzien, S.: Determinism and Freedom in Stoic Philosophy, 

Clarendon Press, Oxford, 2004. 

Bobzien, S.:   “Chrysippus’ Theory of Causes”, Topics in Stoic 

Philosophy, Ed. Katerina Ierodiakonou, Clarendon 

Press, Oxford, 2004, s. 196-242. 

Botros, S.: “Freedom, Causality, Fatalism and Early Stoic 

Philosophy”, Phronesis, Vol. 30, No. 3, Brill, 1985, s. 

274-304.  

Brun, J.:  Stoa Felsefesi, Çev. Medar Atıcı, İletişim Yayınları, 

İstanbul, 2006. 

Burt, B. C.: A Brief History of Greek Philosophy, Ginn & 

Company, Boston, 1889. 

 

Charlesworth, M. P.:   “Providentia and Aeternitas”, The Harvard 

Theological Review, S. 29, Nisan 1936, s. 107-132. 



145 
 

Cooper, J. M.:           “Seneca On Moral Theory and Moral Improvement”, 

Seeing Seneca Whole: Perspectives on Philosophy, 

Poetry and Politics, Ed. K. Volk-G. D. Williams, Brill, 

Leiden-Boston, 2006. 

Dragona-Monachou, M.: “Divine Providence in the Philosophy of the Empire”, 

ANRW, Vol. 36.7, Berlin-New York, 1994, s. 4418-

4487. 

Dragona-Monachou, M.:  The Stoic Arguments for the Existence and the 

Providence of the Gods, Athens, 1946. 

Dürüşken, Ç.: Antikçağ Felsefesi: Homeros’tan Augustinus’a Bir 

Düşünce Serüveni, Alfa Yayınları, İstanbul, 2013. 

Dürüşken, Ç.:           Roma Dini, Türk Eskiçağ Bilimleri Enstitüsü 

Yayınları, İstanbul, 2003. 

Dürüşken, Ç.:           “Stoa Mantığı”, Felsefe Arkivi, S. 28, İstanbul, 1991, 

s. 287-308.  

Edelstein, L.: “The Philosophical System of Poseidonios”, The 

American Journal of Philology, Vol. 57, No. 3, Johns 

Hopkins University Press, 1936, s. 286-325. 

Edelstein, L., Kidd, I. G.: Posidonius: Vol. I, The Fragments, Cambridge 

University Press, 1988.  

Edwards, C.: “Epistolography”, A Companion to Latin Literature, 

Ed. S. Harrison, Blackwell, 2005, s. 270-283. 

Fischer, S. E.: “Systematic Connections between Seneca’s 

Philosophical Works and Tragedies”, Brill’s 

Companion to Seneca, Ed. G. Damschen-A. Heil, 

Brill, Leiden-Boston, 2014, s. 745-769. 



146 
 

Frick, P.:  Divine Providence in Philo of Alexander, Mohr 

Siebeck, Tübingen, 1999. 

Griffin, M. T.: Seneca on Society: A Guide to De Beneficiis, Oxford 

University Press, Oxford, 2013. 

Grimal, P.: Mitoloji Sözlüğü, Çev. Sevgi Tamgüç, Kabalcı 

Yayınevi, İstanbul, 2012. 

Harvey, P.:  The Oxford Companion to Classical Literature, 

Oxford University Press, 1937. 

Herz, P.:  “Emperors: Caring for the Empire and Their 

Successors”, A Companion to Roman Religion, Ed. J. 

Rüpke, Blackwell Publishing, 2007, s. 304-136 

Holowchak, M. A.: The Stoics: A Guide for the Perplexed, Continuum, 

London, 2008. 

Howatson, M. C.: Oxford Antikçağ Sözlüğü, Çev. F. Ersöz, Kitap 

Yayınevi, İstanbul, 2013. 

Inwood, B.:               Reading Seneca: Stoic Philosophy at Rome, 

Clarendon Press, Oxford, 2005.                

Johansen, K. F.:  A History of Ancient Philosophy: From the 

Beginnings to Augustine, Trans. H. Rosenmeier, 

Routledge, London-New York, 1999.  

Kleywegt, A. J.:  “Fate, Free Will, and the Text of Cicero”, Mnemosyne, 

Forth Series, Vol. 26, Brill, 1973, s. 342-349.  

Mann, W.-R.: “Learning How to Die: Seneca’s Use of Aeneid 4.653 

at Epistulae Morales 12.9”, Seeing Seneca Whole: 

Perspectives on Philosophy, Poetry and Politics, Ed. 

K. Volk-G. D. Williams, Brill, Leiden-Boston, 2006, s. 

103-122. 



147 
 

Martin, J-P.:  Providentia Deorum: Recherches sur Certains 

Aspects Religieux du Pouvoir Impérial Romain, 

Paris, 1982. 

Nardo, D.: Greek and Roman Mythology, Greenhaven Press, 

New York, 2002. 

Nösselt, F.: Mythology: Greek and Roman, Trans. Angus W. 

Hall, Kerby & Endean, London, 1885. 

Price, S. R. F.:   Rituals and Power: The Roman Imperial Cult in Asia 

Minor, Cambridge University Press, 1984.  

Riel, G.V.-D’Hoine, P.: “Fate, Providence and Moral Responsibility: An 

Introduction”, Fate, Providence and Moral 

Responsibility in Ancient, Medieval and Early 

Modern Thought, Ed. P. D’Hoine-G. V. Riel, Leuven 

University Press, Leuven, 2014, s. IX-XIV.  

Sedley, D.  “The School, from Zeno to Arius Didymus”, The 

Cambridge Companion to the Stoics, Ed. B. Inwood, 

Cambridge University Press, 2003, s. 7-32. 

Setaioli, A.:           “Epistulae Morales”, Brill’s Companion to Seneca, 

Ed. G. Damschen-A. Heil, Brill, Leiden-Boston, 2014, s. 

191-200.  

Setaioli, A.:           “Ethics III: Free Will and Autonomy”, Brill’s 

Companion to Seneca, Ed. G. Damschen-A. Heil, 

Brill, Leiden-Boston, 2014, s. 277-299.  

Setaioli, A.:           “Physics III: Theology”, Brill’s Companion to 

Seneca, Ed. G. Damschen-A. Heil, Brill, Leiden-

Boston, 2014, s. 379-401. 



148 
 

Vaan, d. M.:  Etymological Dictionary of Latin and the Other 

Italic Languages, Brill, Boston, 2008. 

Wildberger, J.:         “Wisdom and Virtue”, Brill’s Companion to Seneca, 

Ed. G. Damschen-A. Heil, Brill, Leiden-Boston, 2014, 

s. 301-322.  

Wilson, M.:              “Seneca’s Epistles to Lucilius: A Revaluation”, Seneca, 

Ed. John G. Fitch, Oxford University Press, 2008, s. 

59-83. 

 

 

 

 

 

 


