
T.C. 

İSTANBUL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

SOSYOLOJİ ANABİLİM DALI 

 

 

 

DOKTORA TEZİ 

 

 

ÇAĞDAŞ SOSYOLOJİNİN 

NEO-KLASİK KÖKLERİ: 

PARSONS-SCHUTZ TARTIŞMASI 

 

 

MEHMET EMİN BALCI 

2502120012 

  

 

 

Danışman: Prof. Dr. Yücel BULUT 

  

 

 

 

 

NİSAN-2017 

 





iii 

 

 

ÖZ 

ÇAĞDAŞ SOSYOLOJİNİN NEO-KLASİK KÖKLERİ: PARSONS-

SCHUTZ TARTIŞMASI 

 

MEHMET EMİN BALCI 

 

Bu çalışmada çağdaş sosyolojinin yapı-fail, sistem-yaşam-dünyası, makro-

mikro gibi ayrımlarının kurucusu kabul edilen Parsons ve Schutz sosyoloji anlayışla-

rına odaklanılmıştır. Klasik sosyolojinin kuramsal ufkunda yetişen bu iki sosyoloğun 

yirminci yüzyıl sosyolojisini şekillendiren çalışmaları, çağdaş sosyal teorideki kutup-

laşmaların temel referansları haline gelmiştir. Bu bağlamda klasik ve çağdaş sosyolo-

ji arasında köprü vazifesi gören ikili, birbirlerinin toplum tasavvurları hakkında yap-

tıkları eleştirilerle adeta günümüz sosyoloji tartışmalarının başlıca açmazlarını ve 

kavramsal dağarcığını belirlemiştir. İki sosyoloğun toplum anlayışları ve başlıca kav-

ramları yirminci yüzyılın toplumsal tarihi bağlamında ele alınmıştır. Onların sosyolo-

ji camiasındaki yükseliş ve düşüşlerinin, elde ettikleri sosyolojik hegemonya ya da 

marjinalliklerinin modern toplumun krizi ve yeni yapılanma biçimleri ile doğrudan 

ilişkili olduğu vurgulanmıştır. Bir örnek vaka çalışması olarak ikilinin birbirine yaz-

dıkları eleştirel mektuplar Foucaultcu bir söylem analizine tabi tutularak günümüz 

sosyolojik bilgi-iktidar düzeni soruşturulmaya çalışılmıştır. İkili özelindeki kuramsal 

husumetlerin çağdaş sosyal teoriye sağlayabileceği analitik imkanlarla ilgili bir takım 

öneriler getirilmiştir. 

 

Anahtar Sözcükler: toplumsal eylem, yapı-fail ayrımı, aktör, kurumlar, sis-

tem, yaşam-dünyası  

  



iv 

 

ABSTRACT 

NEO-CLASSİCAL ROOTS OF CONTEMPORARY SOCİAL  

THEORY: THE DEBATE BETWEEN PARSONS AND SCHUTZ 

 

MEHMET EMİN BALCI 

 

This study focuses on Parsons and Schutz’s sociological theories that estab-

lish distinctions as structure-agency, system- life-world, macro-micro in contempo-

rary sociology. These two sociologists, whose works have shaped the sociology of 

the 20th century, growing in the theoretical horizon of classical sociology, have be-

come the fundamental references for the polarizations in contemporary social theory. 

As a bridge between classical and contemporary sociology, the polemics of Parsons 

and Schutz about the society, determine the essential disagreement and terminology 

(even) for contemporary sociological debates. In this study, both sociologists’ socio-

logical understanding and primary concepts have been dealed in the context of social 

history of 20th century. Their rise and fall in the sociology community, their socio-

logical hegemony and marginality is directly related to crises and new structuring 

formats in modern society. As a case study, contemporary sociological knowledge-

power order has been tried to be investigated with the critical letters they wrote to 

each other by Foucauldian discourse analysis. Some suggestions have been made 

about their theoretical antagonism that can provide new analytical possibilities in the 

contemporary social theory. 

 

Key Words: social action, the distinction of structure-agency, actor, instituti-

ons, system, life-world 

  



v 

 

ÖNSÖZ 

Bu çalışmada, çağdaş dönemde toplumsal eylemin analizinde makro-mikro, 

yapı-fail, sistem-yaşam dünyası kavram çiftlerinin sosyal teoriye dahil oluşu incele-

necektir. Bu amaçla söz konusu kavram çiftlerinin ortaya çıktığı sosyal ve tarihsel 

koşulların etkisi bu kavramsallaştırmaların temellerini atan ve klasik sosyolojinin son 

iki düşünürü denebilecek Talcott Parsons ve Alfred Schutz’un birbirlerine yönelik 

eleştirilerinin soruşturulması aracılığıyla açığa çıkarılacaktır. Parsons ve Schutz ge-

rek yaşadıkları zaman dilimleri gerekse aldıkları eğitim göz önüne alınırsa çağdaş 

sosyolojik paradigmadan ziyade klasik sosyolojik paradigmaya yakındır. Bununla 

birlikte her iki sosyolog da yirminci yüzyılın özellikle atmış sekiz sonrasında yaşana-

cak değişim sürecinin en önemli referansları olacaktır. Toplumu belirli bir sistemin 

öngörülebilir sonucu olarak kabul eden sistem yanlısı yaklaşımlar kendilerini Par-

sons’ın sosyolojik açıklamalarına dayanarak ifade ederken; toplumu bireyler arası bir 

etkinlik olarak gören fail merkezli yaklaşımlar için Schutz en önemli ilham kaynakla-

rından birini oluşturacaktır. Bu çalışmanın çıkış noktalarından birini söz konusu ayrı-

lığın ilk karşılaşma anı olarak Schutz’un ve Parsons’ın biribirlerine yaptıkları mek-

tuplaşmaları oluşturacaktır. İki ünlü sosyologun birbirine yazdıkları bu mektuplar, 

tarihsel birer hatıra olmaktan öte geç modern toplumların dualistik mahiyeti hakkın-

daki güncel bir tartışmanın ilk örneğidir. Tartışmanın sonrasında yaşanan toplumsal 

gelişmelerin her iki sosyologu yeni koşulların analizinde başvurulacak birer neo-

klasik haline getirmesi oldukça ilgi çekicidir. Bu çalışmanın bir diğer amacı da çağ-

daş sosyoloji tartışmalarının eşiğini oluşturan mektuplaşmaları üzerinden günümüz 

sosyolojisinin bir soy-kütüğünü çıkarmaktır. Ayrıca bu çalışma biyografik olarak 

uzun zaman önce yaşamış olmalarına rağmen kendi eserlerinin hiç biri Türkçe litera-

türe kazandırılmamış, haklarında yazılanların ise çok sınırlı bir miktarda bulunduğu 

ülkemiz sosyoloji kamusuna çağdaş sosyoloji tartışmaları bağlamında bu iki neo-

klasik sosyologun toplum yorumlarını, birbirlerine yönelik eleştirilerini ve yapı-fail 

tartışmasındaki etkilerini tanıtmayı hedeflemektedir. Böylece ülkemizde son yıllarda 

giderek artan çağdaş sosyoloji tartışmalarının tarihsel ve teorik arka planı gibi ihmal 

edilen bir noktaya temas etmeye çalışalacak, sosyal teorinin dualistik gerilimlerini 

analitik bir imkana çevirme konusunda bir takım öneriler sunulacaktır. 



vi 

 

Hiçbir metin öncesi ve sonrasının olmadığı izole bir anda yazılmaz ve yine 

hiçbir metin yazarının tek başına yarattığı bir dünya barındırmaz. Bu çalışma da bi-

limsel bir tezin kendini dünyadan soyutlar görüntüsü veren söylemsel stratejilerine 

rağmen elbetteki sosyal bir dünya içinde kaleme alındı. Bu sebeple dolaylı ve doğru-

dan birçok ortamın ve kişinin etkisi ile meydana geldi. Çarşıda pazarda dolaşırken 

varlığını hissettiren düşünceler suretini hatırlamadığım birçok insanın tetiklemesi ile 

ete kemiğe büründü. Hafif eğilimli bir yolda yürürken zihnime üşüşen fikirler beşinci 

bölümün bir söylem analizi şeklinde kaleme alınmasına yardımcı oldu. Kah bilimsel 

kah gündelik lafların belinin kırıldığı bir çok diyalogun şimdiden geriye baktığımda 

burada sadredilen düşüncelerin başlangıcı olduğunu fark ediyorum. Bu dolaylı ve 

isimsiz etkilerin yanında elinizdeki çalışmanın gerçekleşmesini sağlayan benim için 

çok önemli insanlara minnettarım. 

Öncelikle öğrencilik hayatım boyunca verdiği dersler, okuttuğu metinler ve 

her daim yaptığımız yarı bilimsel sohbetlerle bu çalışmanın problem seçimini doğru-

dan etki eden ve tezi dipnotlardaki kesme işaretlerine kadar okuyarak bana çok bü-

yük bir editoryal destek sağlayan değerli hocam Prof. Dr. Yücel Bulut’a, 

Sağladığı çalışma ortamı ile tezin yazım sürecini kolaylaştıran ve manevi des-

teğini hiç esirgemeyen, her görüşmemizde tezin akibeti ile yakından ilgilenen başta 

değerli hocam Prof. Dr. İsmail Coşkun’a ve İstanbul Üniversitesi Sosyoloji Bölümü-

nün diğer kıymetli hocalarına, 

Yemek ve çay aralarında ve fırsat bulduğumuz her boşlukta yaptığımız derin-

likli konuşmalarla, kendileri pek fark etmese de, zihnimdeki bir problemin aydın-

lanmasına yardımcı olan Ar. Gör. Mehmet Fatih Güloğlu, Ar. Gör. Mehmet Ali Ak-

yurt ve diğer mesai arkadaşlarıma, 

Öğrenme aşkı ile her fırsatta soru bombardımanlarına maruz kaldığım, birçok 

şey öğrendiğim ve sohbetlerimizin her anından büyük bir entelektüel zevk aldığım 

İstanbul Üniversitesi Sosyoloji Bölümü öğrencilerine, 

Yıllardır salt sosyolojik bir tecessüs ile yaptığımız okumalar sayesinde ka-

famdaki birçok sorunun aydınlandığı ve birçok yeni sorunun hayat bulduğu Bilim ve 

Sanat Vakfı Sosyoloji Okuma Grubunun güzide katılımcılarına ve son olarak 



vii 

 

Yoğun ve yıpratıcı bir tez yazım sürecinde aklım sürekli Parsons ve 

Schutz’un teorik evrenlerine kayıp gündelik sorumluluklardan kaytarırken gösterdiği 

hoş görü ve anlayış için sevgili eşim Esra Eymir Balcı’ya teşekkürü bir borç bilirim.  

Mehmet Emin Balcı  

        İstanbul-2017 

 

  



viii 

 

 

 

İÇİNDEKİLER 

 

ÖZ ............................................................................................................................... iii 

ABSTRACT ............................................................................................................... iv 

ÖNSÖZ ........................................................................................................................ v 

TABLO LİSTESİ ....................................................................................................... x 

KISALTMALAR LİSTESİ ...................................................................................... xi 

BİRİNCİ BÖLÜM: 

 ÇAĞDAŞ TEORİNİN SOSYAL TARİHİ ............................................................ 11 

A. Nominalist Çıkmaz: Yirminci Yüzyılı İsimlendirmek ............................................. 13 

B. Sosyalin Yeni Analiz Birimi Olarak Aktör ............................................................... 31 

1.Geç Modernliğin Kültür Politik Eğilimleri ................................................................. 34 

2. Sebepsiz İsyan: Geç Modern Toplumda Gençliğin Doğuşu ...................................... 49 

3. “Cinsiyet Belası” ya da Sosyal Bir Aktör Olarak Kadın ............................................ 52 

4. Modern Toplumda Renk Problemi: Irk, Etnisite ve Madunluk ................................. 56 

İKİNCİ BÖLÜM:  

AMERİKAN SOSYOLOJİSİNİN TOPOGRAFYASI ......................................... 64 

A. Kuruluş Yılları: Sosyal Reform Projesi olarak Sosyoloji (1870-1900) ................... 66 

B. Gündelik Hayatın Sosyolojisi: Chicago Yılları (1900-1930) .................................... 70 

C. Yekpare bir Sistem olarak Toplum: Yapısal-İşlevselcilik ....................................... 74 

D. Sosyolojik Hetorodoksi (1970-???) ............................................................................ 81 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM:  

İFLAH OLMAZ BİR KURAMCI İÇİN TOPLUMSAL EYLEM VE SİSTEM 88 

A. Metodolojik Çatışmanın Sonu: Toplumsal Eylemin (Asimptotik) Yapısı ............. 90 

1.Tortu (Residual) Kategori ........................................................................................... 92 

2. Birim Fiil (unit act) .................................................................................................. 103 

3. Kalıp Değişkenler (pattern variables) ...................................................................... 109 

B. Toplum Makinesinin İcadı: Parsons’ın Sistem Kuramı ........................................ 118 

1.Parsons’da Sistem Fikrinin Arka Planı ..................................................................... 121 

2. Genel Sistem ve Alt-sistemler .................................................................................. 133 

3. Toplumsal Sistem Nasıl Çalışır? : AGIL Modeli ..................................................... 145 

4. Sistemin Ete Kemiğe Bürünmesi: Hasta Rolü ......................................................... 149 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM:  

ALFRED SCHUTZ VE FENOMENOLOJİK SOSYOLOJİSİ......................... 155 



ix 

 

A. Aktör Eylemini Nasıl Bilir?: Fenomenolojik Bir Eylem Teorisi ........................... 160 

1.Tasarım (Project) Olarak Eylem ............................................................................... 166 

2. Amaçsal ve nedensel saikler .................................................................................... 173 

3. Sağ-duyu .................................................................................................................. 176 

B. Toplumsalın Öznel Örgütlenişi: Yaşam Dünyasından Sosyal Dünyaya .............. 184 

1. Sen (Thou)-Biz-Onlar ilişkisi ................................................................................... 187 

2. Çoklu gerçeklikler (multiple realities) ..................................................................... 193 

3. Bilinçli Vatandaş (well-informed citizen) ................................................................ 199 

BEŞİNCİ BÖLÜM:  

“SAĞIRLAR DİYALOĞU”: YAPI-FAİL AYRIMININ SÖYLEMSEL İNŞASI

 .................................................................................................................................. 205 

A. Foucaultcu Söylem ve Söylem Analizi ..................................................................... 208 

B. Yazışmaların Arka Planı .......................................................................................... 212 

C. Yazışmaların İçerik Analizi ..................................................................................... 216 

D. Retorik analizi ........................................................................................................... 225 

E. Söylemin Kurumsal İnşası ........................................................................................ 233 

SONUÇ .................................................................................................................... 238 

A.Yanıtsız sorular: İktidar, Aktör, Yeniden Üretim .................................................. 240 

B. Gerilimi Fırsata Çevirmek Mümkün mü? .............................................................. 247 

KAYNAKÇA .......................................................................................................... 261 

ÖZGEÇMİŞ ............................................................................................................ 282 



 

x 

 

TABLO LİSTESİ 

Tablo I. Parsons’ın Teleolojik Eylem Modeli…………………………………….…..106 

Tablo II. Kalıp Değişkenler Tablosu…………………………………………….……111 

  



 

xi 

 

KISALTMALAR LİSTESİ 

A.e. Aynı Eser 

A.y. Aynı yer 

Bkz. Bakınız 

Der. Derleyen 

Ed. Editör 

LSE: London School of Economics 

s. Sayfa 

çev. Çevirmen 

T.y. Yayın Tarihi Yok 

Y.y. Yayın Yeri Yok 

COI: Coordinator of Information Office 

OWI: Office of War Information  

 



 

1 

 

GİRİŞ 

Sosyolojinin on dokuzuncu yüzyılda ortaya çıktığı artık malum-u ilamdan 

kabul edilmektedir. Kuruluşundan bu yana yaklaşık yüz elli senenin geçtiği üstelik 

modern dünyanın gerek teorik gerekse pratik düzeydeki inşasında uzun süredir kilit 

bir rol oynadığı düşünülürse bu disiplinin artık o kadar da genç olduğu ve heyecan 

verici bir yenilik taşıdığı söylenemez. Sosyoloji klasik çağındaki gibi zamanın haki-

katini bulmak, insanları ve toplumları bu hakikat doğrultusunda bir araya getirecek 

yeni bir bilim adeta yeni bir akide olmaktan ziyade günümüzde kimilerince artık yaş-

lanmış, toplumsal hayatın yeni dinamiklerini anlamakta kimi zaman oldukça inatçı 

ve zamanın ellerinin arasından kayıp gittiği her ihtiyar gibi biraz eski düzen düşkünü 

bir disiplin olarak değerlendirilmektedir. Sosyolojiyi eski gerçeklik tasarılarına sap-

lanmış ve çağını yakalamakta zorlanan bir disiplin olarak ölmüş veya ölmek üzere 

olarak değerlendiren bu kabuller, her ne kadar tamamıyla doğru olmasa da sosyoloji-

nin geç modern çağda klasik çağındaki analiz tarzlarını kullanmadığı bir gerçektir. 

Bununla birlikte söz konusu durumun klasik sosyolojik tahayyülden gerçekten bir 

kopuş olduğu söylenebilir mi? Yoksa sosyolojik paradigma rotasında bir takım deği-

şiklikler yapmakla beraber yoluna tam gaz devam mı etmektedir?  

Bir şeyin varoluş süreci içersinde gösterdiği süreklilik ve süreksizliği tam ola-

rak tespit etmek hiçbir zaman mümkün değildir. Amaçlar, süreçler ve sonuçlar za-

manın akışı içinde, koşulların açıktan veya örtük bir şekilde zorlaması ile sürekli 

ancak çoğunlukla da fark ettirmeden değişir. Dolayısıyla şeylerin gerçekte ne oldu-

ğunu bilmek daha doğrusu şeyler hakkında sahip olduğumuz bilgiyi tanımlamak; 

geçmiş ve gelecek arasında uzanan bugünün sahnesinde yapılacak bir hesaplaşma ile 

mümkündür. Bu hesaplaşma bazı bilgileri geçmişten şimdiye aynen taşır, bazı bilgi-

lerin içeriğini ve biçimini değiştirerek aktarır, bazılarını ise yeni bir değişim anına 

kadar geçmişte bırakır. Bu açıdan bakıldığında sosyoloji tarihinin maruz kaldığı de-

ğişimler, genel varoluş sürecimizin başına gelenlerden pek farklı değildir. On doku-

zuncu yüzyılda ortaya bağımsız bir disiplin olarak çıkan toplumun bilimi nasıl selefi 

olan toplumsal düşünceleri kapsamış, yeni toplumsal koşullara adapte edip son tah-

lilde üstlerine kendi damgasını vurmuşsa aynı şekilde çağdaş toplumun sosyolojik 

tahayyülleri de geçmişin mirasına kendi sorun ve beklentileri doğrultusunda daha 



 

2 

 

farklı imzalar atmıştır. Kısacası geçmişte olduğu gibi sosyolojiler varlığını her devir-

de cevaplaması gereken bir takım dikotomiler aracılığıyla ispatlamaktadır. 

Doğa-kültür, özgürlük-düzen, birey-toplum gibi (modern) insanlık kadar eski 

olan ikilikler çağdaş sosyal teoride yerini yapı-fail, makro-mikro, sistem-yaşam dün-

yası kategorilerine bırakmıştır. Çağdaş sosyoloji toplumsal gerçekliği bu taraflardan 

biri merkezinde açıklayan yaklaşımlar kadar taraflar arasında diyalektik bir şekilde 

açıklayan yaklaşımlara da ev sahipliği yapar. Çağdaş sosyoloji literatüründeki bu iki 

eğilimden özellikle sistemin öncülük ettiği açıklamaların yirminci yüzyılın ilk yarı-

sında, birey merkezli temayüllerin ise yüzyılın ikinci yarısında etkinlik kazandığını 

söylemek yanlış olmayacaktır. Bununla birlikte söz konusu süreçlerin ne zaman baş-

ladığı, kim tarafından yürütüldüğü ve büyük resimde en çok kimin göründüğünü tes-

pit etmek oldukça güçtür. Koşulların niçin değiştiği, bu değişimin öncesinde ne ol-

duğu, sonrasında ne olacağı gibi sorular toplumları süreklilik ve süreksizlik arasında-

ki bir kavşak noktasında konumlanmaya sevk ederken değişim süreçleri kendi ku-

ramcılarını çok sonra çıkarmış veya eski kuramcıları değişimin yeni temsilcileri hali-

ne getirmiştir.  

Bu çalışma çağdaş sosyolojideki analitik kamplaşma hakkında tarihsel ve ku-

ramsal bir soruşturma yapmayı amaçlamaktadır. Böyle bir soruşturmayı bütün yönle-

ri ile ele almanın bir doktora tezinin amaç ve kapsamını aştığının farkındayız. Ayrıca 

herhangi bir konuyu üst-anlatısal bir perspektifle ele alan her çalışmanın mevcut olan 

her şeyi aktarmak gibi yarı bilimsel bir telaş nedeniyle çoğunlukla toplumsal dünya-

nın eşit ihtimale sahip farklı gerçekliklerine gözlerini kapadığına inanıyoruz. Bu ça-

lışmada çağdaş sosyal teorinin bütüncül bir dökümünü yapmaya çalışmak yerine, 

“çağdaş sosyal teori” ifadesinin muhtemel doğum anlarından birine odaklanacağız: 

Parsons ve Schutz tartışması. Gerek yaşadıkları zaman dilimleri gerekse aldıkları 

eğitim göz önüne alınırsa klasik sosyolojinin kuramsal dünyasında yetiştikleri orta-

dadır. Bir bakıma Parsons ve Schutz klasik sosyolojinin eşit olasılıklı toplumsal dün-

yalarının temsilcileridir. Bununla birlikte söz konusu temsiliyetin sosyolojik kamuo-

yunda her zaman eşit ve stabil bir değere sahip olmadığını hemen söyleyelim. Mo-

dern toplumun yaşadığı süreçlerin, patlak veren krizlerin ve değişim sancılarının et-

kisinde farklı toplum projelerini hayata geçirirken, onların kuramsal söylemleri de 

toplumsal praksis tarafından farklı parametrelerle temellük edilmiştir. Toplumu belir-



 

3 

 

li bir sistemin öngörülebilir sonucu olarak gören sistem yanlısı yaklaşımlar kendile-

rini Parsons’ın sosyolojik açıklamalarına dayanarak ifade ederken; toplumu bireyler 

arası bir etkinlik olarak gören aktör merkezli yaklaşımlar için Schutz en önemli il-

ham kaynağını oluşturmuştur. Bu çalışmanın çıkış noktalarından birini söz konusu 

ayrılığın ilk karşılaşma anı olarak Schutz’un ve Parsons’ın biribirlerine yaptıkları 

mektuplaşmaları oluşturacaktır. İkilinin birbirine yazdıkları bu mektuplar, tarihsel 

birer hatıra olmaktan öte geç modern toplumların dualistik mahiyeti hakkındaki gün-

cel bir tartışmanın ilk örneğidir. Bu noktada günümüz sosyoloji kamusunun birikimin 

yeniden yorumlanmasında Parsons ve Schutz’e neo-klasik bir değer yüklemesi şaşır-

tıcı değildir. Tarih ve güncel arasında bir istasyon vazifesi gören ikilinin çağdaş sos-

yolojideki alımlanma tarzları günümüz sosyoloji pratiği açısından bilhassa önemlidir. 

Çalışmamızın temel amaçlarından biri günümüz kuramsal gerilimlerinin eşiğini oluş-

turan bu yazışmalar üzerinden sosyolojik söylemin bir soy-kütüğünü çıkarmaktır. 

Ayrıca bu çalışma biyografik olarak uzun zaman önce yaşamış olmalarına rağmen 

kendi eserlerinin hiç biri Türkçe literatüre kazandırılmamış, haklarında yazılanların 

ise çok sınırlı bir miktarda bulunduğu ülkemiz sosyoloji kamusuna bu iki neo-klasik 

sosyologun toplum yorumlarını, birbirlerine yönelik eleştirilerini ve yapı-fail tartış-

masındaki etkilerini tanıtmayı hedeflemektedir. Böylece ülkemizde son yıllarda artan 

sayıda referans alan ancak tarihsel ve kuramsal arka planı genellikle ya giriş kitapla-

rıyla geçiştirilen ya da spekülatif metinlerin ağırlığı altında ihmal edilen çağdaş sos-

yal teorinin imkan ve gerilimleri hakkında problematik bir okuma yapmayı amaçla-

maktadır. 

Bu çalışmanın birinci bölümünde çağdaş sosyolojik kurama hayat veren yir-

minci yüzyılın toplumsal tarihine odaklanılacaktır. Teori, praksisin ağır çekimli bir 

görünüşüdür. Bu noktada yirminci yüzyılda yaşanan gelişmeleri paranteze alıp, sos-

yal teorinin gelişimini kendi iç gelişmelerine hasreden bir bakış açısının bütünüyle 

yanlış olduğunun farkındayız. Söz konusu hata, çağdaş sosyolojinin modernitenin 

yirminci yüzyılda maruz kaldığı süreçleri vurgulamakla birlikte mevcut Türkçe sos-

yal bilim literatüründe sık sık karşımıza çıkmaktadır. Üst anlatısal bir üslupla bu 

yüzyılın kuşbakışı bir resmini çeken telif literatür çoğunlukla mesaisini çağdaş sosyal 

teorinin öne çıkan kavramlarına ayırmaktadır. Dolayısıyla söz konusu toplumsal sü-

reçler sanki bu kavramların ürünüymüşçesine kabul edileceği bir söylemce kutsan-



 

4 

 

maktadır. Güncel sosyolojik dağarcığın sosyal tarihle bağının tek düze ve afaki bir 

güzergah takip etmesi neticede kullanılan kavramların analitik değerini yitirmesine 

neden olmaktadır. Post modernizmin şenlikli üslubunun etkisine kendini kaptıran 

çoğu telif eser artık bir günah keçisi haline gelen pozitivist toplum projesini defalarca 

yöneltilmiş eleştirileri tekrarlamanın ötesine geçememektedir. Ayrıca telif eser sayı-

sının yeterli sayıda olmaması bir yana çağdaş toplumsal gelişmeleri farklı boyutları 

ile ele alan çalışmaların az sayıda olması alanda ağırlıklı olarak tercüme eserlerin 

tedavülde olmasına sebep olmuştur. Çalışamamızın birinci bölümünde Türkçe litera-

türdeki mezkur olumsuzlukları bir kenara bırakarak çağdaş sosyal teorideki düalistik 

ayrışmalara tarihsel bir ayna tutacağız. Bu bağlamda ilk kısımda Parsons’ın öncülük 

ettiği sistem merkezli sosyolojilerin temelindeki toplumsal ilişkileri, yapısal süreçleri 

ve kriz anlarını ortaya çıkarmaya çalışacağız. Yirminci yüzyılın farkını modern etho-

sa yönelik isimlendirme teşebbüsleri kapsamında değerlendireceğiz. Daha sonra ise 

yüzyılın ikinci yarısında ise Schutz’un ilham kaynağı olduğu aktör merkezli sosyolo-

jilere hayat veren toplumsal özne formasyonlarını irdeleyeceğiz. Burada klasik top-

lumsal sistemin beyaz-olgun-erkek öznenin yirminci yüzyılda yaşanan gelişmelerle 

her bir bileşeninden ayrı ayrı çatladığı ve neticede ekonomi politik söylemin tektip-

leştirici ve bütünleştirici kültürel matrisine sığmayacak çeşitlilikte farklı kültürel 

dünyaların doğduğunu göstermeye çalışacağız. Söz konusu siyah, genç, kadın gibi 

özneler varlığını modern toplum için varoluşçu bir sahicilik jargonundan değil, top-

lumsal ilişkilerin bedenlere damgasını vurduğu yeniden üretim süreçleri içinde ka-

zanmışlardır. Bu bağlamda aktörü toplumun prangalarından kurtarmayı nihai amacı 

haline getiren ırk, ulus veya cinsiyet karşıtı kurguların fenomenolojik naifliklerine 

düşmemeye çalışarak özellikle odağımızı çağdaş sosyal teorinin barındırdığı toplum-

sal özne formasyonlarının inşa süreçlerine tutacağız. 

Çalışmamızın ikinci bölümünde, Parsons ve Schutz’u sosyoloji literatürüne 

kazandıran Amerikan sosyolojisine odaklanacağız. Amerikan toplumunun yirminci 

yüzyıldaki gelişmelerle kesişen yolları çağdaş sosyal teoride de gerek ana akım gerek 

hetorodoks sosyolojilerin Amerika imzası taşımasına ya da onun aracılığıyla sosyolo-

ji kamularıyla buluşmasına neden olmuştur. Doğuş çağından itibaren aktör merkezli 

ve sistem merkezli yaklaşımların gel gitli ilişkisine sahne olan Amerikan sosyolojisi, 

yüzyılın farklı dönemlerinde toplumsal koşulların beklentileri paralelinde farklı sos-



 

5 

 

yolojik tahayyülleri merkezine taşımıştır. Bu bağlamda çağdaş sosyal teorideki temel 

tartışmaların meşruiyetini dolaylı ve doğrudan bir şekilde Amerikan sosyal bilim 

atmosferinden aldığını söylemek yanlış olmaz. Özellikle İkinci Dünya Savaşından 

sonra modernleşme süreçlerinin Amerikanın hegomonik gücü ile yürütülmesi bu 

toplum modeline evrenselleştirilmiş bir değer yüklenmesini tetiklemiştir. Bu bağ-

lamda yapısal işlevselciliğin yekpare bir sistem olarak kurmaya çalıştığı toplum pro-

jesi de Schutz’un yüzyılın ikinci yarısında ilham verdiği aktörün eylemliliğini vurgu-

layan toplum düşleri de New Deal’den, Soğuk Savaş’dan ve Vietnam’dan fazlasıyla 

etkilenmiş bir toplumun imkan ve paradoksları ile yoğrulmuştur. Mevcut Türkçe 

literatüre baktığımızda, sosyolojinin ülkemizdeki kuruluş döneminden itibaren Ame-

rikan mucizesine sürekli bir ilgi beslendiğine tanık olmaktayız. Farklı dönemlerdeki 

bir takım sosyal bilimci, Amerikan sosyolojisinin farklı periyotlarını tartışan çalışma-

lara imza atmışlardır (Berkes, 2014; Alver, 2000; Kaya, 2011). Ayrıca özellikle mo-

dernleşme tartışmaları ve kentsel örgütlenme problemi odaklı Amerikan sosyolojisi 

kökenli bir dizi kavram ve araştırma tekniği ülkemiz sosyoloji literatüründe her za-

man anılan bir yere sahip olmuştur (Coşkun, 1997; Kıray, 1998). Bununla birlikte 

Türkçe literatürdeki Amerikan sosyolojisi algısının bu geleneğin bütün trendlerini 

göz önüne alan sosyolojik bir içe bakıştan hareket ettiğini söylemek pek mümkün 

değildir. Bu sosyolojiye beslenilen parçalı ilgi farklı Amerikan sosyolojisi algılarının 

ortaya çıkmasına sebep olmakta ve neticede çağdaş sosyolojinin Amerikan tarihi ve 

sosyolojisiyle kurduğu kritik yakınlık geçiştirilmektedir. Bu bölümde çağdaş sosyo-

lojinin sosyal tarihine Amerikan toplum tartışmaları bağlamında biraz daha yakından 

bakacağız. Önemli toplumsal gelişmelerin etkisinde bu geleneği temellendiren natu-

ralist ve muhafazakar toplum felsefeleri arasındaki gerilimin zirveye taşıdığı ve ye-

rinden ettiği yaklaşımları tartışacağız. Başka bir deyişle yüzyılın gerek Amerikan 

tarihi gerekse dünya tarih açısından önemli dönemlerine karşılık gelen sosyoloji 

ekolleri arasındaki diyalektik ilişkiyi su yüzüne çıkartacağız. Böylelikle yapı ve fail 

gibi analitik ayrımların aslında hangi tarihsel gelişmelerin izini taşıdığını göstermeye 

çalışacağız. 

Çalışmamızın üçüncü bölümünü, sorunsalımızın odak noktalarından biri olan, 

Talcott Parsons ve onun toplum kuramına ayırdık. Parsons, çağdaş sosyolojide sis-

tem merkezli yaklaşımların öncü ismi olarak bir döneme damgasını vurmuştur. Yir-



 

6 

 

minci yüzyılda sosyoloji yapısal-işlevselciliğin tarih kurgusu, toplum modeli ve araş-

tırma pratiği çerçevesinde merkez ve çevre ülkelerde kurumsallaşırken Parsons da 

sosyolojik ortodoksinin zirvesine yerleşmiştir. Altmış sonrası toplumsal hareketler 

klasik kapitalist sisteme meydan okuduğunda ise onun hegomonik konumu özgürleş-

tirici sosyolojilerin hedef tahtasına oturacaktır. Bununla birlikte çağdaş sosyolojinin 

taşıyıcı ve kurucu ismlerinin başında gelen Parsons’ın alımlanması konusunda Türk 

sosyolojisinin tutumu oldukça düşündürücüdür. Yakın tarihli bir metini
1
 hariç tutu-

lursa bugüne kadar Parsons’ın herhangi bir metni Türkçeye çevrilmemiştir. Benzer 

şekilde yapısal-işlevselciliğin diğer isimlerinin çalışmaları da Türk sosyoloji camia-

sına kazandırılmamıştır. Ayrıca Parsons ve yapısal-işlevselciliği değerlendiren telif 

eserler konusunda da, birkaç eser hariç durum pek parlak değildir. Parsons gibi hem 

kendi dönemine hem de sonrasına damga vurmuş, kapitalist toplum modelinin en 

sofistike formülasyonunu gerçekleştirmiş bir sosyoloğun ve çalışma arkadaşlarının 

herhangi bir eserinin tercüme edilmemiş olması oldukça esef verici olsa bile sosyolo-

jimizin Parsons ve yapısal-işlevselci modele hepten kayıtsız kaldığını söylemek hata-

lı bir çıkarımdır. 1950’li yıllarda yeni bir ivme kazanan modernleşme maceramızda 

Türk sosyolojisinin, sosyoloji camiasının genelinde olduğu gibi, örtülü bir yapısal-

işlevselcilikle biçimlendiği söylenmelidir. Gerek onun kanonik tarih okuması gerekse 

de temel sosyolojik kavramlara yüklediği anlamlar sosyoloji öğretiminde hala kulla-

nılan şablon ve kavrayışları yönlendirmektedir. Elli sonrası tercüme edilen veya yerli 

sosyologlar tarafından kaleme alınan herhangi bir giriş kitabına göz atıldığında sade-

leştirilmiş ve akidevileşmiş bir Parsons sosyolojisi ile karşılaşmak işten bile değildir. 

Bunun yanı sıra bütünleşme-anomi ekseninde hareket eden bir araştırma pratiği su-

nan yapısal işlevselcilik bu yönüyle de özellikle ülkemiz araştırma geleneği için uzun 

süre tek model olacaktır. Bireylerin kurumsal düzenle bütünleşme ve sapma düzeyle-

rini çoğunlukla survey tipi analizlerde istatistiki bir veriye dönüştüren bu araştırma 

modeli emeğin örgütlenmesinden kadın çalışmalarına, yaşlılık araştırmalarından 

kentsel dönüşüme ve intihara kadar günümüz araştırma pratiğinin işletim mantığını 

hala yönlendirmektedir. Başka bir çalışmanın kapsamına girdiğinden Parsonscı sos-

                                                      
1
 2015 yılında Sakarya Üniversitesi Yayınlarından Adem Palabıyık imzası ile çıkan bu çeviri 

çalışması, sosyolojik terminoloji ve editoryal açıdan bir takım sıkıntılar taşımakla birlikte Parsons ve 

yapısal-işlevselci müktesabatın tercümesindeki  ilk halka olarak oldukça önemlidir.  



 

7 

 

yolojinin Türk sosyolojisine etkisi meselesine bu bölümde yer vermedik. Onun yeri-

ne konumuz bağlamında Parsons’ın yapı-fail ayrımına etki eden toplumsal eylem ve 

örgütlenme problemini ele almaya çalıştık. Türkçe literatürde onun toplumsal eylem 

problemi hakkındaki değerlendirmeleri yüzeysel kalmakla birlikte sistem kuramına 

dair yapılmış nitelikli çalışmalar mevcuttur (Erkilet, 2007; Yoldaş, 2007). Bu çalışma 

mevcut literatürden söz konusu karmaşık ve soyut külliyatı tarihsel dönemeçleri, 

felsefi referansları ve önerdiği siyasal etiği bir arada tartışması yönüyle ayrılmakta-

dır. İddia edilenin aksine, Onun eylem analizi ve sistem kuramı arasında epistemolo-

jik bir kopuşun olduğunu düşünmediğimizden burada kurguladığımız Parsons imgesi 

kendi kuramı içinde tedricen gelişen bir görünüm arz etmektedir. Bu bölüm Parsons’ı 

sosyolojinin geçmişte kalmış bir ismi veya en büyük günahlarının sebebi olarak ele 

almak yerine çağdaş sosyolojik söylemin inşasındaki aktif rolü açısından değerlen-

dirmeye çalışmaktadır. 

Dördüncü bölümde, Parsons’ın tam tersi bir toplum telakkisine sahip olan 

Alfred Schutz’un toplumsal eylem ve yapılaşma kuramını ele almaya çalışacağız. 

Schutz’un sosyoloji literatüründe kendi dar çevresinin ötesine geçip sık sık alıntıla-

nan bir isim haline gelişi altmışlı yılların sistem karşıtı sosyolojileri ile başlar. Öznel 

deneyimleri ve anlamlandırma süreçlerini toplumsal ilişkilerin temeline koyan feno-

menoloji, özne merkezli sosyolojiler için vazgeçilmez bir hale gelirken büyük ölçüde 

onun fenomenolojiye getirdiği sosyolojik açılıma yaslanacaktır. Bununla birlikte 

Schutz’un sosyoloji kamusunda disiplinel bir referans haline gelmesi sosyolojinin 

seksenli yıllara uzanan yapısal dönüşümü ile gerçekleşmiştir. Mevcut sosyoloji lite-

ratürümüze bakıldığında, fenomenolojik yaklaşımın alımlanması noktasında büyük 

bir boşluk olduğu söylenmelidir. Ellili yıllarla birlikte Takiyettin Mengüçoğlu ve 

Bedia Akarsu gibi felsefeciler aracılığıyla Husserlci fenomenoloji odaklı bir Türkçe 

müktesabat oluşmuştur fakat bu müktesabatın epistemoloji alanından çıkması ve fe-

nomenolojinin toplumsal gerçeklik hakkında yapılacak analizlerde kullanılabilme 

ihtimali ancak doksan sonrasında gündeme gelmiştir. Bu yıllarda fenomenoloji, pozi-

tivizm ve Durkheim-Gökalp sosyolojisine karşı idealist felsefe ve hermenötikle bera-

ber bir anti pozitivist cephe oluşturmakta kullanılmıştır. Fenomenolojinin toplumsal 

fenomenlerin analizinde geliştirdiği kuramsal ve ampirik tutumu değerlendirip tar-

tışmak yerine onu pozitivizm karşıtlığı ile tanımlamak telif literatürümüzde öne çı-



 

8 

 

kan tutumlardan biridir. Fenomenolojik sosyoloji/ sosyolojik fenomenoloji literatü-

ründe giriş kitaplarının tanıtıcı cümlelerinden öteye geçmeyen bilgi dağarcığının ül-

kemiz araştırma pratiğini de olumsuz etkilediği ortadadır. Son yıllarda nitel araştırma 

tekniğini kullanan araştırmalarda ciddi bir artış yaşanmasına, bu çalışmaların teorik 

çerçevesinde fenomenolojik yaklaşımdan yararlanıldığı sıklıkla belirtilmesine rağ-

men ampirik verilerin yorumunun fenomenolojik bir açılım taşımadığı bu konuda 

ortalama okumaya sahip bir okuyucunun dahi fark edebileceği bir durumdur. Dolayı-

sıyla mevcut literatürde ne Schutz’un kitaplarının henüz çevrilmemiş olmasında ne 

sosyolog hakkında yapılan çalışmaların neredeyse yok derecede olmasında
2
 ne de 

Schutz’den mülhem etnometodoloji ve bakış açısı yaklaşımlarına dayalı telif ve ter-

cüme eserlerin emekleme aşamasında olmasında şaşırtıcı bir şey yoktur. Türkçe sos-

yoloji literatüründeki söz konusu sıkıntılara rağmen bu çalışmada Schutz’un fenome-

nolojik sosyolojisini kendi problem ve işletim mantığına sadık kalarak ele almaya 

çalışacağız. Birincil kaynaklara ve alanın önemli isimlerine referanslar eşliğinde öz-

ne merkezli bir yaklaşımın toplumsal aktör, ilişki ve örgütlenme konusunda geliştir-

diği analizleri kendi sorunsalımız merkezinde eleştirel bir şekilde değerlendireceğiz. 

Böylece bir yandan fenomenolojik sosyoloji ile ilgili Türkçe literatüre naçizane bir 

katkı yapmayı diğer yandansa çağdaş sosyal teori içinde aktör merkezli yaklaşımların 

toplum tahayyülleri sosyal tarihi ve felsefi dayanaklarını soruşturmayı amaçlıyoruz. 

Beşinci bölüm çalışmamızın örnek vaka incelemesini teşkil etmektedir. Bura-

da Parsons ve Schutz’un birbirlerinin toplum kuramlarını değerlendirdikleri mektup-

laşmalarını Foucaultcu bir söylem analizine tabi tutacağız. 1940’ın kış aylarından 

1941’in bahar aylarına kadar süren söz konusu yazışmaların yanı sıra ikilinin birbir-

leri hakkında ortak tanıdıklarına söylediklerini de analizimiz kapsamında değerlendi-

receğiz. Yazarların ortak networklerini, metin içinde kurguladıkları konum ve karşı-

konumları ve yarı öznel yarı profesyonel üsluplarının dayandığı sosyolojik söylemle-

rin farkını açığa çıkarmaya çalışacağız. Birer dispozitif örneği olarak bu metinlerin 

sosyolojik söylemin disiplinerleşme sürecinde kazandıkları işlev ve karşı işlevleri 

göstermeye çalışacağız. Parsons ve Schutz’un söz konusu yazışmalarındaki entelek-

                                                      
2
 Yüksek Öğretim Kurumunun Ulusal Tez Merkezinin arama motorunda doğrudan Alfred 

Schutz’un çalışmalarını ele alan tek bir çalışmanın bulunması (Sofuoğlu, 2009) tespitlerimizin, tam 

manasıyla doğrulanmasa da, bir haklılık payı taşıdığını göstermektedir. 



 

9 

 

tüel ve kişisel husumetlerinin sosyolojik söylemin altmış öncesi ve sonrasındaki di-

siplinel inşasının bir prototipi olduğuna inanıyoruz. İkilinin kendi toplum kuramları-

na duyduğu güven ve birbirlerine yönelttikleri eleştiri ve dışlamaların çağdaş sosyal 

teoride, bütün uzlaştırıcı teşebbüslere rağmen, yapı-fail, makro-mikro vesaire ikilem-

ler arasındaki gerilimi sürdürdüğünü düşünüyoruz. Bu gerilimin şekillendirdiği farklı 

sosyolojik söylemlerin öncelediği temel problemleri, takip ettikleri bilimsel işletim 

tarzlarını ve söylemin kurguladığı bir aktör olarak sosyologların teorik yatkınlarına 

dair bir okuma yapmaya çalışacağız. Türkçe literatürde gerek bu yazışmaların sosyo-

lojik kamuoyunca dikkate alınmamış olması gerekse de daha önce çağdaş sosyal teo-

rinin teori öncesi metinlerine yönelik bir söylem analizinde bulunulmamış olması bu 

çalışmayı bir ilk teşebbüs haline getirmektedir.  

Çalışmamızın sonuç kısmını ise, Parsons ve Schutz özelinde yapı ve fail 

odaklı yaklaşımların cevaplamaktan kaçındığı veya analizlerinde boşlukta bıraktığı 

iktidar, aktör ve yeniden üretim problemlerine ayıracağız. Bambaşka toplumsal ku-

ramlardan hareket etmelerine rağmen Parsons ve Schutz’un bu problemleri ele alma 

konusunda gösterdikleri isteksizliğin sistem ve aktör husumeti arasında örtülü bir 

ittifak doğurduğuna inanıyoruz Gerçekliği salt sistemin işleyişine veya salt bireylerin 

eylemliliğine terk eden sosyolojik trendlerin, toplumsalın diyalektiğinde farkında 

olmadan karşı çıktığı şeyin kendisine dönüştüğü ortadadır. Dolayısıyla hem birbirle-

rinin akranı olan hem de aralarında ciddi bir yaklaşım farkı bulunan Parsons ve 

Schutz’un disiplinin söylemsel tarihi içinde bir halef-selef ilişkisi içinde bulunmasın-

da şaşılacak bir durum yoktur. Yapıyı aktörün eyleminde, aktörün eylemini ise yapı-

nın beklenti ve imkanlarında imal eden geç modern toplumsal dünya negatif bir ku-

ramsal ilişki aracılığıyla sosyolojik ikilemleri sürdürmektedir. Burada daha sonra 

sosyolojik ikiliklerde arabulucu olmaya veya aşmaya çalışan sosyologların temel 

kabullerini ve açmazlarını ana hatları ile ele alacağız. Anthony Giddens, Peter Ber-

ger, Jürgen Habermas ve Pierre Bourdieu gibi çağdaş sosyal teorinin çığır açıcı isim-

lerinin yapı ve fail analizlerinde aslında taraflar arasında karşılıklı ancak indirgeyici 

bir kuramsal öncülden hareket ettiklerini düşünüyoruz. Aktörün gerçekte sistemin 

güdümünde veya tam tersi bir durumda olduğunu bulgulama çabasının yapı-fail do-

layımını göstermekte yer yer başarısız olduğuna inanıyoruz. Bu bağlamda Weber’in 

karşı olgusallık kavramına atıfla yapı ve fail merkezli yaklaşımların eş anlı bir ideal 



 

10 

 

tipleştirme eşliğinde kullanıldığı bir kuramsal-araştırma pratiği öneriyoruz. Çağdaş 

sosyal teorideki dualistik gerilimin bitirilmek veya aşılmak yerine analitik birer im-

kana dönüştürülebileceğini iki örnek vaka üzerinden tartışmaya açmaya çalışacağız. 

Söz konusu önerilerin sistematik bir araştırma programı olmaktan ziyade olması ge-

rekeni ifade eden bir konumda bulunduğunun farkındayız. Zaten özellikle nesnesi 

insan olan bilimler için sistematik bir araştırma programının olsa olsa praksis ile ba-

ğını yitirmiş kuramsal yap-bozlar üreteceğini düşünüyoruz. Bununla birlikte problem 

seçimi ve analizlerde gösterilecek böyle bir sosyo-bilişsel itiyadın toplumsal feno-

menleri, herhangi bir yorum tekeline saplanmaksızın kendine has bağlantıları ile ele 

almaya imkan tanıyacağına inanıyoruz.  

 

  



 

11 

 

BİRİNCİ BÖLÜM: ÇAĞDAŞ TEORİNİN SOSYAL TARİHİ 

Zamanı bölmek, önemli uğraklara ayırmak ve akıp geçen sürecin gerçekte ne 

olduğunu tanımlamak aslında imkansız bir görevdir. Fakat modern insan özellikle de 

sosyal bilimciler için bu imkansız görevi gerçekleştirmek her zaman için derin bir 

tutku olmuştur. Çağın yeniliğini tanımlamak, onu diğer zaman dilimlerinden ayırt 

eden farkları ortaya çıkarmak ve bu farklar üzerinden bir toplumsal model inşa et-

mek, şimdi ve buradanın (modernus) bilgisi olan bilimlerin asli gayesini oluşturmak-

tadır. Sosyal bilimlerin klasikleri nasıl on dokuzuncu yüzyılın problem ve tartışma 

gündeminin bir parçası olarak biçimlenmişse, aynı şekilde çağdaş sosyal teori de 

yirminci yüzyılın imkan ve zorluklar sahasında bir hüviyet kazanmıştır. Başka bir 

deyişle klasik sosyal bilimlerin ve özellikle de sosyolojinin on dokuzuncu yüzyılı 

imleyen bir tarihsellikle kendini kurması gibi çağdaş sosyal bilimler de kendini yir-

minci yüzyılın güncelliği ile kurmuştur. Bu noktada iki asır arasında keskin bir ayrı-

ma gitmek, söz konusu zaman dilimlerini sözde birbirleri ile hiç etkileşimleri yok-

muş gibi ele almak istemediğimizi hemen belirtelim. Yirminci yüzyılın önemli bir 

kısmı, Hobsbawn’ın isimlendirmesi ile, dünya tarihinin en uzun yüzyılı olan on do-

kuzuncu yüzyılın ardiyesi olmakla geçmiştir. Çağdaş dünya on dokuzuncu yüzyılda 

kırmızı çizgileri beliren bir sistemi idealize etmeye, toplumsal hayatı tamamen bu 

sistem içinde soğurmaya ve söz konusu sistemin standart ve beklentilerinde bir özne 

üretmeye ömrünün yarısından fazlasını vakfetmiştir. Bu noktada, kimi tarihçilerin 

yaptığı gibi, on dokuzuncu yüzyılın ikinci dünya savaşından sonra bittiğini ileri sür-

mek yanlış değildir. Fakat biz söz konusu dönemleştirmeyi biraz daha uzatarak on 

dokuzuncu yüzyılın 1960’larda bittiğini ileri süreceğiz. Hatta söz konusu zamana 

kadar egemen olan bu sistemi klasik sistem ve bu sistemin merkeze aldığı toplumsal 

aktörü de klasik özne olarak adlandıracağız. Elbette ki bu bitişle 19. asırda yapılan-

ların etkisinin tamamen geçtiğini, toplumsal ideal ve pratiklerin tarihin tozlu sayfala-

rına gömüldüğünü kast etmiyoruz. Yalnızca on dokuzuncu yüzyıldaki toplumsal sis-

tem ve özne anlayışı yeni gelişmeler aracılığıyla bir dizi meydan okuma ile karşılaş-

mış ve yaşadığı zorluklar nedeniyle kendi yapısal özellikleri değişmiştir. Bu bağlam-

da çalışmamızın birinci bölümü çağdaş toplumun farklı problemleri, yeni gündemleri 



 

12 

 

ve özne tahayyülleri üzerinden on dokuzuncu yüzyılın bitiş tarihini tartışmak gibi 

örtük bir misyona da ev sahipliği yapacaktır. 

Bu bölümde öncelikle yirminci yüzyılın farkını öne çıkarmaya çalışacağız. 

Bunun için çağdaş toplumdaki önemli gelişmeleri, olayları, kırılmaları ve süreklilik-

leri yirminci yüzyılı isimlendirme uğraşlarından yola çıkarak değerlendireceğiz. Bu 

asrın nasıl isimlendirilmesi gerektiğine yönelik tartışmalar (post-modern, post-

endüstriyel, geç kapitalist, geç modern, yeni zamanlar vesaire) vesilesiyle hem çağ-

daş sosyal teorinin devraldığı toplumsal mirasa hem de onun güncel bağlamına yöne-

lik genel ancak faydalı bir perspektif sunmayı hedefliyoruz. Daha sonra yeni zorluk 

ve imkanların tanımlanmasında kültür kavramının çağdaş dönemdeki inşa sürecini 

ele alacağız. Sosyal bilimlerin en çetrefilli kavramlarından biri olan kültürün seman-

tiği ve kullanım alanları ile çağdaş toplumun önemli dönemeçlerinin birebir örtüştü-

ğüne inanıyoruz. On dokuzuncu yüzyılın toplumsal dünyasının ekonomi-politik bi-

linç temelinde örgütlendiği gibi yirminci yüzyılın kültür-politik bilinci de anti-

örgütsel ve yeniden örgütleyici bir mahiyete sahip olmuştur. Her toplumsal fenomen, 

kültürün bu yeni merceğinde eskisinden çok daha farklı bir surete bürünmüştür.  

Çağdaş toplumun yaşadığı dönüşümler yalnızca toplumsal sistemin anlam sis-

temini çözmekle sınırlı kalmamıştır. Yirminci yüzyıldaki gelişmeler akabinde klasik 

sistemin öznesine meydan okuyan yeni öznelerin toplum sahnesine çıkmasını sağla-

mıştır. Klasik sistemin ürettiği olgun-beyaz-erkek öznenin her bir bileşeninden karşı-

laştığı meydan okumalar çağdaş dönemde yeni kimliklerin fitilini ateşlemiştir. Bu 

bölümde çağdaş öznenin oluşum süreçlerini klasik özneye karşı çıkan üç kategori 

üzerinden değerlendirmeye çalışacağız: Gençlik kültürü, ırksal-etnik hareketler ve 

kadın hareketleri. Günümüz sosyal teorisinin gündemini bir hayli meşgul eden bu 

kategorilerin oluşum süreçlerini, temel referanslarını ve başlıca tartışmalarını ele 

alarak ilgili bölümü tamamlayacağız. Sonuç olarak çağdaş sosyal teorinin Parsons ve 

Schutz örnekliğinde zıt kutupları arasındaki gerginliği soruşturacağımız bu çalışma-

nın birinci bölümünde sosyal teorinin toplumsal tarihini ele almaya çalışacağız. Böy-

lece günümüz toplum tartışmalarının başat etmenleri, toplumsal kuramda yaşanan 

metodolojik farklılaşma ve sahneye çıkan yeni özneleri içeren bir tarihsel ve kuram-

sal çerçeve elde etmeyi umuyoruz.  



 

13 

 

A. Nominalist Çıkmaz: Yirminci Yüzyılı İsimlendirmek 

Sosyoloji modern toplumun bilimidir. Herhalde sosyolojik tartışmalar içinde 

en tartışmasız olan tanım budur. Bu tanımı, biraz daha genişletirsek sosyoloji modern 

toplumun ortaya çıkış koşullarını, bu koşulların beklentilerini, toplumun kazandığı 

yeni form ve yapıyı “zamanın ruhuna” uygun şekilde analiz etmeye çalışan bir disip-

lindir. Sosyoloji güncelin ardındaki tarihselliği bulup çıkaran, toplumsal durumların 

açık uçlu görünümü kesin ya da büyük ölçüde kesin bir tarife yerleştirmeye çalışan 

“katı bir bilim” olmayı hedefler. Fakat bu yoldaki serüveninde sosyolojiyi diğer bi-

limlerden tabir-i caizse geri bırakan yumuşak karnı hemen her zaman kendini belli 

eder. Şöyle ki, sosyolojinin nesnesi olan toplumun müphemliği bilimsel düşüncenin 

nesne ile araya mutlak bir mesafe koyma itiyadına gölge düşürür. Sosyologlar zaten 

içinde oldukları bir şeyin ne olduğuna, pek çok etmenin eş zamanlı savaştığı bir 

kompleksitenin ne olacağına karar vermek zorundalardır. Katılıp sürüklendikleri top-

lumsal hayatın içine akacağı kanallar inşa etmek gibi bir paradoksla yaşarlar. Özne 

ve nesnenin bu kadar iç içe geçişi her türlü analitik kesinliği müphem bir hale sokar-

ken; sosyoloji söz konusu müphemlikten toplumu kristalize ederek kurutmaya çalışır. 

Toplumun hacmini, bileşenlerini, unsurların arasındaki bağlantıları daha doğru bir 

şekilde göstermek için yapılan bu gerekli işlem neticede sosyoloğu hayattan geri bı-

rakır. Bu nedenle sosyoloji, ait olduğu toplumsal yaşam belirli bir düzene tevdi etti-

ğinde, kutsadığı düzenin toplumsal formasyonlarına sadakatle bağlanır. İlerlemenin 

bir nevi kendiliğinden ve yıkıcı bir şekilde ortaya çıkışını düzenin koruyucu kanatları 

ile dengelemeye çalışır sosyoloji… Kısacası sosyolojinin pozitivist kökenleri aklın 

evrensel yasaları doğrultusunda dış dünyayı tanımlamaktan değil, toplumsal düzenin 

normlarını nihai kertede olumlama arzusundan doğmuştur. Sosyolojinin toplumsal 

düzenle kurduğu varoluşsal birliktelik on dokuzuncu yüzyıldan bu yana daima ken-

dini yakından hissettirmiştir. On dokuzuncu yüzyıl modern hayatın kurumsallaşma-

sına ev sahipliği yaparken, sosyologlar bu süreci kendi sosyolojik gündemlerinin 

merkezine yerleştirmişlerdir. Modern toplumun ekonomisinin sanayi merkezli, siya-

setinin ulus-devlet temelinde, bireylerinin vatandaşlık kimliği çerçevesinde biçim-

lenmesi sosyologların da bu semptomoloji ile mesleklerini icra etmesine sebep ola-

caktır. Bu bağlamda ne Marx’ın sermayenin tarihsel birikimini ve bu birikimin do-



 

14 

 

ğurduğu gergin toplumsal ilişkileri analiz etmesi, ne Durkheim’ın modern toplumu iş 

bölümü noktasında farklılaştırıp, son tahlilde bireysel özgürlükleri iş bölümünün 

hukuki zemininde tanımlaması ve ne de Weber’in bir yandan kapitalizmin tarihsel 

kökenlerini soruştururken diğer yandan da modern rasyonalizasyonun siyasal ve kül-

türel veçhelerini göstermesi bir tesadüftür.  

On dokuzuncu asır, modern ethosu hayata tatbik etmeye çalışan bir proje da-

ha doğrusu bir projeler çağı olarak dünya tarihine geçmiştir. Modern çağın semptom-

larının nasıl okunacağı, nasıl bir teşhis konulacağı ve topluma nasıl bir tedavi rejimi-

nin uygulanacağı gerek siyasette gerekse de sosyolojinin kendi içinde farklı kamp-

laşmaların ortaya çıkmasına sebep olmuştur. Herhalde takvimlerin 1900’leri göster-

mesine rağmen toplumsal zamanın on dokuzuncu yüzyıl içinde devam etmesi bu 

sebepledir. Yeni yüzyıl bir önceki dönemden kalan hesaplarla açılırken modernliğin 

birkaç asır süren macerasında hangi tarafın ipi göğüsleyeceği bütün dünyayı etkile-

yen iki savaşla belirlenecektir. Yüzyılın ilk yarısı ölümlerle, yıkımlarla, korku ve 

dehşetle kesif bir toplumsal hale büründüğü kadar aydınlanma ideallerinin muzaffer 

bir toplumsal sistemle özdeşlenmesine de ev sahipliği yapmıştır. Başka bir deyişle on 

dokuzuncu yüzyılın sancılı evrelerinin ardından toplumdaki husumetin giderildiği, 

istatistiklerin artı hanesinin çoğaldığı daha istikrarlı ve yerleşik bir toplumsal düzen 

gelişmeye başlayacaktır. 

Gerçekten de yirminci yüzyıl ilk otuz yılındaki toplu yıkım ve sefalete rağ-

men toplumsal yaşamda ciddi birtakım iyileşme ve dönüşümleri de peşi sıra getirmiş-

ti. Dünya nüfusu eşine rastlanmadık bir miktara ulaşmıştı. Geçmişin en büyük kentle-

ri kadar yeni kurulan yerleşim yerleri de her taraftan insan topluyordu. Benzer şekil-

de insanların ortalama yaşam süresi artmış, ölüm oranları azalmıştır. İktisadi açıdan 

sermaye hacmi öncesine göre birkaç kat genişlerken yine kişi başına düşen gelir ve 

giderde de ciddi bir artış meydana gelmiştir. Hane başına düşen gelirin büyük bir 

kısmının temel ihtiyaçlara ayrıldığı bir önceki asrın aksine kitleler için bu dönemde 

lüks tüketim sıradan bir hale gelmiştir. Başka bir deyişle Marx’ın patates yiyen, pa-

muklu giyen ve bira içen ezilen insanları yirminci yüzyılda kolay kolay kaybetmek 

istemeyecekleri konforlar ve zevklerle tanışmıştır. Söz konusu gelişmeler yirminci 

yüzyılın toplumsal modelinin geçmişteki hataları ve kayıpları telafi etme çabası ola-

rak değerlendirilebilir. Yirminci yüzyıl, temel çatışmaları önceki asırlardan devraldı-



 

15 

 

ğı idealler adına kendi yol ve yöntemince çözüme kavuşturuyordu. Toplumsal huzu-

run sağlanması, ekonomik göstergelerin azami seviyeye çıkması, refahın toplumun 

geneline yayılması modern muhayyilenin ütopyasını oluşturmuştu belki ama bu 

ütopya yeni zamanlarda vaka-i adiyeden kabul edilecekti. Yirminci yüzyılın çıkardığı 

toplumsal sistemin klasikliği de bu ütopya ve onun gerçekleşme kanallarından güç 

alıyordu. Bu bağlamda yirminci yüzyılın ilk yarısındaki egemen sosyolojik paradig-

maların, klasik sosyologları mevcut sistemin birer müdafii haline getirmesi gayet 

doğaldı. Örneğin Fransız sosyolojisinin uzun süre en büyük ismi olan Raymond 

Aron, klasik sisteme bir naat niteliği taşıyan 1963 tarihli Sanayi Toplumu kitabında 

mevcut sistemin özelliklerini, faydalarını ve küçük hatalarını gösterirken metnin üçte 

birlik kısmını klasik sosyolojinin aslında bugünlere ulaşmak için çalıştığını kanıtla-

maya ayırmıştır (Aron, 1975). Benzer şekilde Amerikan sosyolojisinin aynı dönem-

lerde en etkili ismi olan Talcott Parsons, Aron’unkine benzer temayüllerle, mevcut 

toplumsal sistemin sorunlarını analiz adına kanonik bir okumaya kalkışıyordu. Kuru-

cu babaların sosyolojileri güncel sorunların etrafında birleşerek, tek sesli bir mahiyet 

kazanıyordu (Parsons, 1937/2005). Bununla birlikte her ne kadar modernliğin varo-

luşsal gaye ve inançları ile aynı zeminde buluşsa da klasik sistemin onları gerçekleş-

tirmek için eskisinden farklı stratejiler izlediği bir gerçektir. Bu stratejilerin başlangıç 

noktaları, yayılım alanları ve değişmeye başladıkları anlar modernliğin asırlık omuz-

larında yükselen (yeni) klasik sistemin bütüncül bir resmini görmek açısından faydalı 

olacaktır. Başta David Harvey olmak üzere söz konusu toplumsal resmi sermayenin 

çizgileri üzerinden okumak isteyen kimi araştırmacılar için söz konusu süreç 1945 ve 

1973 arasındaki yılları kapsar (Harvey, 2003: 146). Tarihçi Eric Hobsbawm ise altın 

yıllar olarak adlandırdığı bu zaman diliminin 1940’lı yıllardan 70’lerin sonuna kadar 

tartışmadan azade bir şekilde sürdüğünü kaydeder (Hobsbawm, t.y.: 331). Takvim-

lendirmedeki birkaç yıllık farka rağmen, klasik sistemin varlık alanının hemen he-

men herkes için aynı öncüllere tekabül ettiği bir gerçektir: Metaların seri üretimine 

dayalı bir bolluk ve zenginliğin adil bölüşümüne dayalı (siyasal) iç barış 

Klasik sistemin, fikirleri ve uygulamaları birer ayet hükmüne yükselen, iki 

peygamberi olduğu söylenebilir: Henry Ford ve John Maynard Keynes. Bu iki figür 

değişik toplumsal kesimlerden, farklı formasyonlardan gelmeleri ve neticede değişik 

kategorideki problemlerle ilgilenmelerine rağmen yirminci yüzyılın hem altın yılları-



 

16 

 

na hem de çöküş yıllarına damga vurmuştur. Devraldıkları toplumsal problemleri 

çözme biçimleri ile alkış toplarken, sundukları çözümlerin zamanın bir cilvesi olarak 

daha büyük sorunlar yaratması ile birer günah keçisi haline gelmişlerdir. Henry Ford, 

Amerika’da üretimde yeni bir işletme modeli geliştirmişti. Bu işletme dehası kapita-

lizmin en önemli bileşeninin hızlı ve yoğun bir şekilde üretim yapmak olduğuna 

inanmıştır. Fakat her ne kadar bir önceki asır üretimi toplumsal bir akide olarak kitle-

lerin belleklerine kazısa da geliştirdiği üretim teknikleri bu konuda yavaş kalmakta 

idi. Ford, geliştirdiği parça-başı üretim sistemi ile sadece emekçilerin yoğunlaştırıl-

mış bir iş bölümünün parçaları olmalarını, hareketli bir bandın çevresindeki işçilerin 

bir ürünün çok seri bir şekilde monte edilmesini sağlamadı. Aynı zamanda üretimde-

ki fazlalığın fiyatları düşüreceğini, böylece talebin geniş kitlelere yayılacağını, talep 

genişleyince de arzın sürekliliğinin sağlanacağına dair liberal öğretiyi revize ederek 

yeniden devreye soktu. Bu konuda İlya Ehrenburg, harika romanı Otomobil Sevda-

sı’nda genç bir müteşebbis olan Ford’un piyasanın yaşlı kurtlarını kendi üretim mo-

delinde ikna etme sahnesinde kahramanımıza şunları söyletecektir:  

 

“Uzun yıllar ilerisini düşünerek yapmalıyız hesaplarımızı. Her 

seferinde yüksek kazançlar getiren ama hiçbir vakit büyük alıcı 

kitlelerine ulaşamayacak pahalı otomobiller üretmektense, 

mallarımızı zararına ya da yalnızca maliyetine satıp piyasa ku-

şatmak daha akıllıca bir davranış olacaktır” (Ehrenburg, 1984: 

29).  

 

Ford’un Model T’si büyük bir ticari başarı elde ederek yalnızca araba piyasa-

sının %50’sini işgal etmekle kalmadı aynı zamanda yirminci yüzyılın ilk yarısında 

meta üretimine getirdiği açılımla emek problemine farklı bir boyut da kazandırdı. 

Ford’un üretim modelinin önderliğinde işçilerin temel ihtiyaçlarını asgari şekilde 

karşılamaya endekslenmiş ücretlerinde bir iyileşme yaşanacaktı. Fordist-Taylorist 

üretim modeli makineleşmeyi hızlandırırken emeğin giderek proleterleşmesinin önü-

nü açıyordu (Kumar, 1995: 39) belki ama buna karşılık eskiden işçilerin tahayyül 

bile edemeyecekleri bir alım gücüne kavuşmalarını sağlıyordu. İş yerinde kanlı canlı 



 

17 

 

birer makine haline gelen işçiler, bu durumu evlerinde üretim fazlalığının neden ol-

duğu yeni zevkler ile telafi etmeye çalışacaktı. 

Ford’un üretim tekniklerinde yaptığı devrimi klasik sistemin kutsal öğretisi 

haline çevirense Keynes olacaktır. Ford son tahlilde bir müteşebbis, bir iş adamı ola-

rak temelde kendi kârına giden yolun başkalarından geçtiğine inanıyordu. Keynes ise 

toplumun tamamını düşünmesi gereken bir devlet adamı olarak hareket edecekti. Bu 

bağlamda Keynes sermayenin birkaç elde toplanan zenginliğini tabana yayması ge-

rektiğini ileri sürdü. Ona göre kapitalist sistemin idamesi isteniyorsa, klasik liberalle-

rin dediği gibi, piyasanın görünmez elinin arzı ve talebi sağlamasına güvenilemezdi. 

Devlet bir denge unsuru olarak devreye girmeli, kar gütmeyen bir kurum olarak üre-

timin artmasına ve talebin oluşmasına yardımcı olmalıydı (Soule, 1978: 183). Ayrıca 

Keynes’e göre devlet toplumsal adaleti sağlamak adına daha adil bir vergi düzeni 

temin etmeli, sosyal sigorta ve kamu hizmetlerini canlandırmalı, sermayeyi sürekli 

olarak reel sektöre yönlendirilmeli, bunun için de faizlerin her zaman düşük bir oran-

da tutulmasını sağlamalıydı. Dünya savaşlarının yarattığı tahribatın ancak bu yaptı-

rımlar altında giderileceğine inanan Keynes, bu tahribatı yaratan faiz tutkusunu “Or-

taçağ’ın iktisat anlayışını hatırlatacak şekilde eşya ve hizmet üretimini ödüllendire-

rek” yatıştırmayı istiyordu (Soule, 1978: 14). Fordist ve Keynesgil politikalarının 

ittifakı ile klasik sistemin en önemli buluşlarından olan refah devleti resmen tedavüle 

girmiştir. 

Refah devleti politikaların yürürlüğe girmesi ile birlikte toplumsal tabakalaş-

mada büyük değişiklikler meydana geldi. On dokuzuncu yüzyıl, varlıkları tamamıyla 

düşmanca bir ilişkiye dayalı olan iki keskin sınıfa ayrılmıştı veya ayrılması bekleni-

yordu. Çağın ruhunu temsil eden sınıflar burjuva ve proletarya idi. Söz konusu kate-

gorilerin dışında yer alan, kuramsal olarak adeta ortada kalan kesimler ise bir sınıfı 

değil, geçici birer oluşumu temsil ediyordu. Örneğin Marx bu tabakaları bir patates 

çuvalını benzetiyor; bu çuvalı oluşturan şeyin özel bir ilişki değil sadece aynı çuval 

içinde olmaktan kaynaklandığını söyleyerek ortadakileri küçümsüyordu (Marx, 

2009: 118). Fakat yirminci yüzyılda refah politikalarının uygulanması ile birlikte 

üçüncü bir sınıf palazlanmaya başlıyordu: orta sınıflar. Orta sınıflar, Marxist sınıf 

analizlerinin iki kutbundan da birtakım özellikler almıştı. Örneğin üretim araçlarının 

mülkiyetini ellerinde bulundurmadıkları için proletaryaya benziyorlardı. Fakat üretim 



 

18 

 

içinde onlar gibi kol gücü ile çalışmıyorlardı; sorumluluk alıyor, karar verici pozis-

yonda bulunuyorlardı. Fordist modelin proleterleştirici temayüllerinin içinde birer 

profesyonel olarak yükseliyorlardı. Yirminci yüzyıl geleneksel üretim düzeninde 

tarım ve sanayi sektörlerinin ardına hizmet sektörünü yerleştirirken, orta sınıf da sa-

yıları her geçen gün artan bir şekilde bu yeni alanda temellerini bulmaya başlayacak-

tı. 60’lı yıllara gelindiğinde ileri sanayi ülkelerinin nüfusunun yarısı hizmet sektö-

ründe istihdam edilecekti (Harvey, 1997: 181). 

Yirminci yüzyılda genel refah seviyesi bir önceki asırda tahayyül edilemeye-

cek seviyelere yükselmişti. Orta sınıfların üretimde güçlü bir pozisyona yükselmesi 

ile birlikte tüketim oranlarında da büyük bir artış yaşanmıştır. Toplumun en altında 

yer alanların evlerinde bile artık uzun menzilli birer radyo vardı. Sinema salonları 

hınca hınç doluyor, mutfaklar temel ihtiyaç maddelerinin dışındaki lüks ve egzotik 

lezzetlerle buluşuyordu. Uygun taksit seçenekleri ile pahalı arabalar işçi sınıfına sağ-

lanıyor, bir zamanların altta kalanları kendi modalarını yaratıyor, bu sıralarda gelişen 

yüksek teknolojik aletler her eve sızıyordu. Usta tarihçi Eric Hobsbawm büyük ço-

ğunu bizzat gözlemlediği bu süreç için şunları söyleyecektir:  

 

“Tam istihdam ve sahici bir kitle pazarını hedefleyen bir tüke-

tici toplumu, eski gelişmiş ülkelerdeki işçi sınıfın büyük bölü-

münü, en azından hayatlarının büyük kısmı için geçerli olmak 

üzere, babalarının ya da kendilerinin bir zamanlar yaşadıkları, 

gelirin öncelikle temel ihtiyaçlar için harcadığı düşük seviye-

nin oldukça üzerine yerleşti.” (Hobsbawm, 2006: 375)  

 

Kısacası ezilenlerin artık zincirlerinden başkaca kaybedecek bir şeyleri vardı. 

Toplum hala ekonomi-politiğin söyleminde örgütleniyordu ancak tüketimdeki çeşit-

lenme ile birlikte kitleler, kendilerine iktisadi gerçekliklerden sıyrılabilecekleri yeni 

alanlar buluyordu. Söz konusu durum klasik sistem için ilk zamanlarda sevindiriciy-

di. Çünkü sistem, tüketim arzusunu doruklarda yaşayan kitleler sayesinde yeni müş-

teriler kazanıyor; her arz kendi talebiyle daha piyasaya çıkar çıkmaz buluşma fırsatı-

nı yakalıyordu. Fakat klasik sistem yetmişli yıllara gelindiğinde tam da en hayati 

noktalarından su almaya başlayacaktı.  



 

19 

 

Yirminci yüzyılın ilk yarısının bir önceki asırdan kalan hesapları kapatmaya 

çalışırken, üçüncü çeyreğinin bir altın çağ vazifesini gördüğünü söylemiştik. Fakat 

her hareketin en yüksek noktaya çıktığı anda düşüşe başlaması gereği klasik sistem 

de yirminci yüzyılın üçüncü çeyreğine gelindiğinde birtakım ciddi krizlerle karşıla-

şacaktı. Söz konusu krizler, bir yönüyle sistemin kendi içinde yaşadığı gelişmelerin 

bir ürünüydü, bir yönüyle de genel çıkar ve hedeflere ulaşmak için kullanılan strateji-

lerin bir neticesiydi ancak bu doğal sürecin ortaya çıkardığı yeni durumlar modern 

toplumların suretini tamamıyla değiştirecekti. Toplumsal göstergelerin her düzeyde 

değişmeye başlaması sanayi kapitalizminin, fordist-keynesgil refah devletinin ve en 

önemlisi modernliğin sonunu mu getiriyordu? Yirminci yüzyılın üçüncü çeyreğinde 

ortaya çıkan tartışmalar ve bu tartışmaların tarafları yeni toplumsal sürece farklı nok-

talardan yaklaşsalar da artık bir şeylerin kapandığına inanıyorlardı. Bu bağlamda 

kıyamet çağrışımları, yorumcularda -ister taraftar olsunlar, isterse pek kabul etmesin-

ler- yüzleşmeleri ve ne olduğunu anlamlandırmaları gereken bir düşünce üslubu hali-

ne gelecekti.  

Yirminci yüzyılın bu beklenmedik sürecini, üstelik sürecin tam da içindeyken 

isimlendirmek nominolojik bir çıkmaz yaratacaktır. Gerçekliğin gerçekten mevcut 

(özcü) mu yoksa onun hakkında yaptığımız tariflerin bir tezahürü mü (adcı) olduğuna 

yönelik Orta Çağ’dan kalma tartışma aradan geçen bunca asra rağmen hala devam 

etmektedir. Altın çağ sonrası bir değişimin ortaya çıkıp çıkmadığına, değişim ortaya 

çıktı ise bunun hangi saiklerin neticesinde doğduğuna, bu neticelerin akabinde ne tür 

süreçleri tetikleyeceğine karar vermek yirminci yüzyılın üçüncü çeyreğini ve sonra-

sını adlandırırken dikkat edilecek başlıca hususları oluşturmuştur. Bu bağlamda yeni 

döneme verilen her ismin, ileri sürülen her kavramın ve yapılan her tanımın mevcut 

süreci bir noktasından yakaladığı ve o noktaya göre bir bütün resmi sunduğu ortada-

dır. Karanlık odadaki fili, dokundukları organlarından tanımaya çalışan yolcular gibi 

her araştırmacının da gerçekliği kendi entelektüel meşrebine göre temas ettiği açıdan 

değerlendirmesi bu dönem hakkında farklı bir çok ismin tedavülde olmasının asli 

sebebini oluşturacaktır. Bununla birlikte klasik sistem sonrası süreci her adlandırma 

girişimi, sistemin bir veya birden fazla özelliğindeki bir farklılaşmaya dayanarak 

gerçekleşecektir. Dolayısıyla -post ön ekinin ve sona yönelik kavramsallaştırmaların 

dolaşımda olması pek şaşırtıcı değildir. Aynı şekilde gelecek yılların nasıl bir top-



 

20 

 

lumsal yaşam ve düzen getireceğini tespit etmek sosyolojinin klasik asrındaki fütüro-

lojik tutuma benzer temayüllerin önünü açacaktır.  

Kapitalizmin yirminci yüzyılda izlediği yolun bir önceki asırdan çok farklı 

güzergahlar takip ettiği söylenebilir. Klasik sistemin toplumsal modelinde görüleceği 

gibi daha komplike bir ekonomik düzen, emek ve üretim arasında tam bütünleşme ve 

ahenkli bir toplumsal sistem inşası muhtemelen klasik iktisatçı ve hasımlarının ta-

hayyül ettiğinden çok farklıydı. Aynı şekilde yetmişli yıllardan sonra sermayenin 

dolaşım kapsamı, üretim koşullarındaki iyileşme ve toplumsalın kazandığı yeni for-

masyonlar da bambaşka bir kapitalist modele işaret edecektir. Bu bağlamda kapita-

lizmin sonunun mu geldiği yoksa yeni bir evreye mi geçtiği temel tartışma noktala-

rından biriydi. Yetmişli yıllara gelindiğinde sermaye ve emek arasında sağlam temel-

lere dayanan bir evlilik gerçekleşmiş gibi gözüküyordu. Klasik sistem, bu iki tarafa 

hastalıkta ve sağlıkta, ölüm onları ayırana kadar geçerli olacak bir akit imzalatmış 

gibiydi. Böylece on dokuzuncu asrın ekonomi politiğinin iki düşmanı barışmışlardı. 

Fakat bununla birlikte söz konusu akitten sermayenin pek de memnun olduğu söyle-

nemezdi. Sermayenin yapısı, klasik sistemin sunduğu gibi yavaş ve kontrollü bir iliş-

kiye sadık kalamayacak kadar çapkındı. Sermayenin sürekli dolaşmak, artmak ve 

yeni alanlar fethetmek isteyen karakteri kırklı yıllardan yetmişli yıllara kadar Fordist-

Keynesgil uygulamalarca baskılandı ancak yetmişli yıllarla birlikte durum tersine 

dönecek ve kapitalizmin flörtüz temayülleri dünya çapında yeni maceralara yelken 

açacaktı. 

Kapitalizmin klasik sistemin örgütlediği şekilde bir yandan ulus merkezli ola-

rak varlığını sürdürürken diğer yandan da uluslararası bağlantılarını giderek çoğaltı-

yordu. Bu minvalde pazar, ağırlıklı olarak ulus içi gibi gözükse de özellikle çelik, 

petro-kimya ve otomotiv sektörleri ciddi şekilde ulus-aşırı bir hale gelmişti. Benzer 

şekilde ülkelerin ithal ettiği enerji miktarı da fazlasıyla artmış ve uluslararası bir me-

sele haline gelmişti. Örneğin 1960-1970’li yıllarda İngiltere’de ithal edilen enerji 

miktarı %25’den %45’e yükselmişti. Kendine yeterliliği ile ünlü ABD’de ise enerji 

ithalatı %6’dan %10’a çıkmıştı (Dickson, 1992: 38). İleri kapitalist toplumların ener-

ji bağımlılığı, Üçüncü Dünya’nın özellikle de zengin petrol kaynaklarına sahip Kör-

fez ülkelerinin elini güçlendiriyordu. Bu durum kapitalizm yeni bir evreye girerken 

yeni krizlerin ortaya çıkmasına neden olacaktı. Ya da kapitalizmin maruz kaldığı 



 

21 

 

krizler yeni bir aşamanın doğuşunu haber veriyordu. Körfez ülkelerinin daha yüksek 

petrol fiyatları talep etmesi ile başlayan 1969-1973 arası süreç, kapitalizmin yeni 

sureti için bir milat kabul edilebilir. Körfez Krizi, ileri kapitalist ülkelerde fark edil-

meyen birtakım eksiklikleri ortaya çıkardı. Kapitalist dünyanın izlediği gevşek para 

politikasının, para arzını artırdığı ve bunun enflasyona sebep olduğu açık bir şekilde 

görüldü. Aynı zamanda kitlesel üretim alışkanlığının yatırım alanlarını azalttığı, aşırı 

kapasitede üretime neden olduğu ve haliyle fazla enerji tüketen bir mahiyet taşıdığı 

fark edildi. Petrol krizi devlet maliyesinin kaynaklara oranla aşırı genişlediğini ortaya 

çıkardı. Deflasyon ve mali krizlere başlayan süreçler sistemin tamamına yönelik bir 

meşruiyet krizini peşi sıra getirdi (Harvey, 2003: 168). Bu durumdan kurtulmak için 

şirketler üretim koşullarında enerji tasarrufu sağlayacak maliyetleri azaltacak ve kârı 

arttırıp toplam sermaye hacmini genişletecek çözüm yolları aramaya başladılar. Aynı 

şekilde devletler de eski pederşahi tutumlarını bir kenara bırakıp, ekonomi içindeki 

pozisyonlarını terk ettiler. Böylece klasik sistemin verdiklerinin tek tek sermaye tara-

fından geri alındığı bir dönem başlıyordu.  

Kapitalizmin bu yeni evresini nasıl adlandırmak gerektiği önemli bir tartışma 

konusudur. Örneğin kimi yorumcular kapitalizmin bu evresini geç kapitalist olarak 

değerlendirir (Mandel, 2013; Jameson, 2008: 20). Kavramın tedavüle girişi özellikle 

Adorno ve Horkheimer’ın kültür endüstrisi eleştirileriyle başlamıştır. Adorno ve 

Horkheimer’ın zaman zaman farklı kavramlara başvurarak yaptığı geç kapitalizm 

analizi, Weberci devlet çözümlemesine Grossman ve Pollock’ın katkıları ile iki nok-

tada toplanır. Bunlardan birincisi, devletin toplumsal alana inceltilmiş bir bürokratik 

kontrol ağı ile hakim olmasıdır. İkincisi de devletin Nazizm ve New Deal örneklerin-

de görüleceği gibi piyasa ile bağıntılı çalışması (Jameson, 2008: 21). Jameson’un da 

ifade ettiği gibi günümüzde kapitalizm Adorno ve Horkheimer’ın ifade ettiği türden 

bir örgütlenme takip etmemektedir. Kapitalizm günümüzde tekelciliği aşacak şekilde 

çoğulculaşmakta, sistem uluslar-arası faaliyet gösteren birçok aktör içermektedir. 

Eski emperyalizmden büyük ölçüde farklı bir rekabet ortamına ve buna bağlı olarak 

iş örgütlenmesine ev sahipliği yapmaktadır. Dolayısıyla Jameson gibi Marxistler geç 

kapitalizmi, her ne kadar güncel gelişmelerle tanımlasalar da, kavramın otuzlu yıllar-

daki tekelci sömürü ve ağır bürokratik mekanizmaya yaptığı gönderme yeni koşulları 

algılamakta birtakım eski alışkanlıkların devreye girmesine sebep olmaktadır.  



 

22 

 

Kapitalizmin yetmişlerden itibaren girdiği yeni toplumsal hali isimlendiren 

kavramlardan biri de post-endüstriyel (sanayi sonrası) toplum kavramıdır. Modern 

toplumun bir sanayi toplumu olduğu kabulünden hareketle sanayi üretiminde yaşa-

nan değişimlerin bütün toplumsal yapıyı etkilediği, üretim tekniklerindeki farklılaş-

manın ve yeni arayışların yeni toplumsal ilişkiler yarattığı tezi gerek sağ, gerek sol 

kuramcılar arasında yeni bir entelektüel tartışma yaratacaktır. Toffler’ın üçüncü dal-

ga olarak nitelediği bu yeni evrenin endüstriyel üretim tarzının tarımsal üretimi dö-

nüştürmesi gibi yeni üretim tarzının da klasik kapitalizmi kökten dönüştüreceği iddia 

edilmiştir (Toffler, 2012). Bununla birlikte söz konusu değişimin akıbetinin hayırlı 

mı olacağı yoksa yeni krizlere gebe mi olduğu konusunda farklı görüşler ortaya çık-

mıştır. Örneğin Daniel Bell yeni üretim tarzının daha demokratik bir toplumsal yapı 

meydana getireceğini, gelir dağılımının daha adil bir seviyeye ulaşacağını ve en 

önemlisi de soğuk savaştan kalan ideolojik gerginliklerin, Nazizm ve Stalinizm gibi 

modernlik projesinin kör noktalarının bir daha yaşanmayacağını müjdeler (Daniel 

Bell, 1973). Alain Touraine ise kapitalizmin bu yeni evresinin eski toplumsal for-

masyonları, özneleri ve tartışmaları kökten değiştirdiğini ileri sürer (Touraine, 1971). 

Fakat ona göre sanayi sonrası kapitalizm bir yeryüzü cenneti vaat etmez aksine mo-

dernliğin tarihsel genetiğindeki krizin farklı bir tezahürüdür (Touraine, 2004). Ku-

ramcıların birbirinden taban tabana zıtlaşan bu yeni durum hakkındaki görüşleri as-

lında aynı noktadan hareket eder. Post-endüstriyel toplum klasik sistemin emek, ser-

maye ve toprak üçgeninde kurduğu düzeni erozyona uğratmıştır. Klasik iktisatçıların 

ya da Marxistlerin gösterdiği gibi sermaye artmak için kendini Fordist-Keynesgil 

sistemde olduğu gibi ulus denilen toprak parçası içinde yatırım yapmaya zorunlu 

hissetmemektedir. Bu yatırımın zorunlu şartı ve bir numaralı muhatabı olan emeğinse 

elektirifikasyon devrimi ve iletişim ve ulaşım teknolojilerinde yaşanan gelişmeler 

nedeniyle huzuru kaçmıştır. Sermaye, toprak ve emek artık aynı uzamın birer kurucu 

noktası değildir; ayrı dünyalarda yaşamaktadır. Kitlesel bir ihtiyaç ekonomisinin 

yarattığı doygunluk kapitalizmi sofistike ve lüks üretim arayışına sevk etmiştir. Üre-

tim ilişkilerinde yalın kol gücü yerini uzmanlaşmış zihinsel emeğe terk ederken kârın 

üzerindeki emek baskısı işletmelerin ulus-ötesi bir kapsama ulaşması ile giderek 

azalmıştır. Sermaye hızlıca dolaşmasını sağlayacak finans ağları sayesinde reel sek-

törlerden uzaklaşmış ve büyük oranda kendi sanal dünyasına çekilmeye başlamıştır. 



 

23 

 

Kısacası, post-endüstriyel toplum kavramı bir yandan dünyayı “küresel bir köy” ha-

line getirirken yani uzakları yakın kılarken diğer yandansa yakınların uzaklaştığı bir 

toplumsal bağlama yaslanmaktadır. 

Bu noktada post-endüstriyel toplum kavramının iki boyutu olduğunu belirte-

lim. Post-endüstriyel toplum hem üretim araçlarının hem de üretim ilişkilerinin de-

ğiştiğini savunan bir kullanıma sahiptir. Fakat söz konusu değişikliklerin iki kulvarda 

da aynı rotayı takip ettiğini veya aynı sonuca ulaştığını söylemek doğru değildir. Post 

endüstriyel toplumun üretim araçları değerlendirilirken vurgu enformasyon devri-

minde yoğunlaşır. Öyle ki Bell ve Toffler gibi eski Marxistler için teknolojideki atı-

lım sadece iktidar seçkinlerini memnun edecek bir durum değil; Batı toplumunun 

ilerlemesine yapılmış en büyük katkıdır. Enformasyon kuramcıları açısından buharlı 

makine veya Fordist düzenek nasıl bir etki uyandırmışsa bilgisayar teknolojisinin 

kullanılmaya başlaması da sistem içinde benzer bir etki uyandırmıştır (Kumar, 1995: 

22). Bilgisayar teknolojisi, bilim kurgusal bir ütopya sunduğundan değil sistemin 

ayrışmış uzamları arasında enformatif bir bağıntının kurulmasını mümkün kıldığı 

için kıymetlidir. Çünkü post-endüstriyel toplumun küresel haritasında sermaye, top-

rak ve emeğin bizatihi bir hükmü kalmamıştır. Önemli olan bu parametrelerin birbir-

lerine kolaylıkla dönüştürülebilir olmalarıdır. Bu bağlamda üretimin her parçası ken-

di özgül ağırlığını yitirmekte ve hızlı bir bilgi akışına eklemlenmektedir. Bu bilgi 

akışı, yukarıda bahsettiğimiz gibi, sadece kaynakların optimum derecede kullanılma-

sı, israfın önlenmesi ya da daha az enerji ile daha fazla üretim yapılması gibi temelde 

niceliksel bir değişimin önünü açmamıştır. Enformatif devrim üretim araçlarını yeni 

bir ekonometrik mantığın gölgesinde yenilerken aynı zamanda üretim ilişkilerini de 

kökten değiştirmiştir. 

Richard Sennet, Karakter Aşınması [1998] isimli kitabında klasik sanayi sis-

temi ve sanayi sonrası kapitalist dönemde çalışan bir baba oğulun (Enrico ve Rico) 

hikayesini aktarır. Fordist-Keynesgil sistemin bir mavi yakalısı Enrico hayatı boyun-

ca bürokratik bir hiyerarşi içinde sarsılmaz bir iş güvencesi ve sosyal haklar ile ça-

lışmış bir aile babasıdır. Yıllarca aynı mahallede oturur, herkesçe saygı görür ve ai-

leyi uzun vadeli hedefler yolunda bir arada tutar. Rico ise babasının bin bir güçlükle 

kazandığı bu sosyal haklar sayesinde hayata ondan birkaç adım ötede başlayan kari-

yerli bir beyaz yakalıdır. Bununla birlikte sık sık iş değiştirir, ömrü bir eyaletten di-



 

24 

 

ğerine taşınmakla geçer. Haliyle kendini bir topluluğun muteber bir üyesi görmekten 

çok kaygan bir sosyal ağın içinde yalnız ve güvensiz hisseder. Öyle ki zaman zaman 

ailesinin bile ellerinden kayıp gittiğini düşünür. Onun hayatı babasının aksine kısa 

vadeli hesaplar yaparak sistemin kendisini sevk ettiği kriz durumlarını birer fırsata 

çevirme telaşı ile geçer (Sennet, 2011: 25-29). Sennet’e göre bu baba oğul hikayesi 

kapitalizm içinde yeni bir kültürün vücut bulduğunun göstergesidir. Enformasyon 

devrimi yalnızca işin mahiyetini değiştirmekle kalmamış aynı zamanda emeğin es-

neklik temelinde yeniden örgütlenmesine neden olmuştur. Fordist-Keynesgil ekono-

minin emeği imalat sektörünün ve uzun vadeli hesapların parçası kılması karşında 

post-endüstriyel toplum emeği hizmet sektöründe yoğunlaştırmakta ve kısa vadeli 

hesapların nesnesi kılmaktadır. Emek bir yandan profesyonelleşirken diğer yandan 

metalara uygulanan “kullan, at” prensibi ile ederini bulmaktadır. Emek, post endüst-

riyel sistem içinde, özellikle hizmet sektörü içinde, hem eski iş tanımlılığını hem de 

bununla doğru orantılı olarak sosyal statüsünü kaybetmektedir.  

 Klasik sanayi sisteminde emeğin örgütlenmesini sağlayan Fordizm post-

endüstriyelizmin etkisinde yeniden yapılanacaktır. Fordizm’in ihtiyaç ekonomisi ve 

kitlesel üretimi emeği Taylorizm’in katı kanunları çerçevesinde örgütlemiş ve yekne-

saklaştırmıştı. Bununla birlikte post-endüstriyel toplum tüketimin öznellik arzusuna 

yetişmeye çalışan bir ekonomi sunuyordu. Dolayısıyla emek eski örgütlenme biçim-

lerinden arınmak ve daha kalifiye bir şekilde kendini kurmak mecburiyetindeydi. Bu 

durum post-endüstriyel toplum kavramı içinde enformasyon toplumu kategorisinin 

hemen yanına yeni bir kategorinin eklemlenmesini zorunlu kıldı: Post-Fordizm 

Post-Fordizm, klasik sanayi sisteminin kendini modifiye etmeye başladığı 

70’li yıllarda ilk sinyalleri ortaya çıkmış bir kavramdır. Tüketicilerin öznel taleplerini 

karşılayacak mamuller üretme arayışı, eski sanayi bölgelerinden uzaklaşmış yeni 

imalat bölgelerinin kurulmasını beraberinde getirdi. Bu durum küçük firmaların ken-

dilerini dönüştürerek hızla güç kazandığı bir piyasanın ortaya çıkmasına olanak tanı-

dı. Bu firmalar vasıflı emeği istihdam ederken aynı zamanda kendi bölgelerinin de 

kalkınmasını sağladılar. Yeni teknolojinin imkanlarından istifade eden, uzmanlaşmış 

emeğin esnek bir çalışma disiplini ile bir arada var olduğu bu yeni işletme kültürü 

kısa süre içinde bütün sanayi toplumlarında varlığını hissettirecekti. İlk örneklerine 

İtalya’da rastlamakla birlikte kapitalizmin bu yeni evresi Almanya, Amerika ve Ja-



 

25 

 

ponya’da varlığını ispatlıyordu (Kumar, 1995: 63-64). Bununla birlikte bu yeni sana-

yi kültürünün eskisinden hepten bağımsız olduğunu söylemek mümkün değildir. Ak-

sine söz konusu imalat bölgeleri kitlesel sanayinin taşeronluğunu üstlenerek onlarla 

bir ortaklığa girişmişlerdir. Eski sanayi bölgelerinde belirli sosyal haklara kavuşan 

emeğin dirayetini kırma arzusu bu yeni bölgeleri ortaya çıkaran saiklerden biridir. 

Daha düşük ücretle sağlanan bu istihdam, firmaların esnek örgütlenme stratejisi sa-

yesinde işçileri kolaylıkla kapı önüne koyabilmesine yarıyordu. Buna ek olarak küre-

selleşmenin sağladığı imkanlar sadece yeni tüketim piyasalarına girmek veya egzotik 

ürünler ithalatına değil aynı zamanda emeğin ulus-ötesi bir bağlama yerleşmesine 

hizmet etmiştir. Klasik sistemin eski firmaları da bu fırsattan istifade etmek için ken-

di içlerinde yapısal dönüşümlere gittiler. Kısacası post- Fordizm, başından itibaren 

klasik sanayi sistemindeki Fordizm ve üçüncü dünyadaki Fordist politikalarla bir 

arada var olmuştur. Bu durum, her ne kadar siyaset tersini savunsa da, üç ayrı dünya-

dan ziyade küresel bir kapitalist sistemin var olduğunu kanıtlamaktadır. Fordizm, 

Post-Fordizm veya çevre Fordizmi sanayi toplumu içinde üç müteselsil uğrak değil-

dir; keskin bir ayrılmayı ima etmezler. Kapitalizmin içindeki Faustcu yaratım arzu-

sunun yalnızca birer üretim tarzına dönüşmesidir:  

 

“Her iki değişim [Fordizm ve Post-Fordizm (M. E. Balcı)] dizisi de 

önemli; ama ikisi de kapitalist sanayicilik düzeninde temel bir kopuşu 

işaretlemez. Bunların hepsi, Sanayi Devriminin, başlangıcından bu 

yana doğasında taşıdığı teknolojik dinamizmin ve üretimin sürekli 

devrimcileştirilmesinin dışavurumları olarak görülebilir. Yeni görü-

nümlerin ortaya çıktığı noktalarda ise, bunlar, bir kez daha kapitaliz-

min doğuşundan itibaren üstü kapalı olarak var olan üretimin artan 

uluslararasılaşmasına ve küreselleşmesine atfedilebilir” (Kumar, 

1995: 82).  

 

Şimdiye kadar çağdaş toplumun yapısal dönüşümlerini ele alırken tanıttığımız 

kavramların hepsi, fark edileceği gibi, üretim problemine (yeni üretim araçları ve 

ilişkileri) odaklanmıştır: Sermayenin bağımsız ve hovarda akışını sistemin merkezine 

koyan geç kapitalizm, sanayi toplumlarının yüzyılın ikinci yarısından itibaren klasik 



 

26 

 

sistemin dışında bir endüstriyel tarz geliştirdiği post-endüstriyalizm ya da bu yeni 

sanayileşme evresini teknolojik gelişmeler doğrultusunda anlamlandıran enformas-

yon toplumu veya üretim ilişkilerinin esnek örgütlenmesi olarak değerlendiren post-

Fordizm. Bununla birlikte günümüz toplumunda yaşanan değişimi sadece üretim 

merkezli bir bakış açısından okumak elbette ki büyük bir yanılgı olacaktır. Çağdaş 

toplumun yeni toplumsal uzamı, yirminci yüzyılın getirdiği değişim süreci içinde 

klasik sistemin üretim koşullarından hiç olmadığı kadar kopmuş ve özerk bir mahiyet 

kazanmıştır. Bu özerklik bir yanıyla, ifade etmeye çalıştığımız gibi, yeni üretim ko-

şullarının yarattığı bir yanılsama şeklinde telakki edilebilir. Fakat bununla birlikte 

eski sistemin yaslandığı bilim, siyaset, kültür sütunları da yeni toplumsal koşulların 

depreminde sarsılmış ve eski güvenirliliklerini yitirmişlerdir. Modernliğin hafriyatla-

rı arasında bireylerin hangi ortak dili paylaşacakları sorusu post-modernizm gibi 

voltajı yüksek bir kavramı tedavüle sokacaktır.  

Post-modernizm kelime kökeninden hareket edersek modernliğin sonrasına 

gönderme yapar. Kelime bir yandan yeni bir döneme işaret ederken öte yandansa 

eski tarihsel durumla bağını sürdürür. Krishan Kumar’a göre, post-modernlik iki 

yönlü bir anlama sahiptir. O, bir yandan “yeni bir duruma geçişi” ifade eder fakat öte 

yandan post-modernizmin post’u post morteminkine (ölüm sonrası) daha çok benzer 

(Kumar, 1995: 86). Yani post modernizm modernliğin ölü bedene yapılan bir cenaze 

töreni daha doğrusu bir otopsidir. Post-modernizm modernliğin üzerine bir düşünme 

fırsatı sağlar, modern toplumsal sistemin neden öldüğü veya ölmekte olduğunun 

açıklamasını yapmaya çalışır. Bilindiği gibi modernlik, geleneksel dünyayı radikal 

bir şekilde dönüştüren siyasal, ekonomik, kültürel ve bilimsel devrimlerin yarattığı 

ortak tarihsel bir düzen olarak değerlendirilir (Jeanniere, 2011: 113). Siyasal olarak 

ulus devletleşme süreci, endüstriyel olarak sanayileşme süreci, bilimsel olarak doğayı 

rasyonel bir şekilde açıklama süreci ve kültürel olarak toplumun aydınlanma ilkele-

rince örgütlenme süreci modernlik fikrinin hareket ettiği güzergahları oluşturur. Post-

modernizmse bu güzergahların her biri içinde nasıl bir topografya yaratıldığını, sü-

reçlerin başındaki niyetlerle ulaşılan sonuçlar arasında nasıl taban tabana bir zıtlık 

meydana geldiğini deşifre etmeye çalışır. Bu bağlamda kavram, tarihsel ilerlemenin 

Aufklärung’u ile bir şekilde ilişkisini sürdürür. Fakat bu ilişki olumlayıcı değil, nega-

tif bir ilişkidir ve ilerlemenin aşma ilkesini asılı kalma şeklinde tadil eder.  



 

27 

 

Post-modernizm modernitenin tarihin sonu ve bir yeryüzü cennetine duyulan 

kesin inancı sorgulamakla işe koyulmuştur. Post-modernizmi modernlikten duyulan 

bir rahatsızlık olarak değerlendirirsek bu rahatsızlığın köklerini 1840’lı yılların Fran-

sasındaki modernistlere kadar sürmek mümkündür. Post-modernizmin modernite 

içinde her daim saklı kalan estetik eleştiriye çok şey borçlu olduğu, avangard hare-

ketlerin kazandırdığı üslup ve teşhir ettiği çarpıklıkların post-modern kavramına de-

rinlik kazandırdığı söylenebilir. Bununla birlikte post-modernizme asıl anlamını ve-

ren modern bilgi düzeninin toplumsal meşruiyetini kökten sorgulamaya teşebbüs 

etmesidir (Lyotard, 2000: 13). Modernliğin tarihsel süreci içinde ortaya çıkan ve ev-

renselleşen iktidar şebekelerinin müphemliklerini ortaya çıkarmasıdır. Post-

modernizm, modernitenin olgular hakkında yarattığı meta anlatısal düzenin kaynağı-

nı ideal olanda değil performatif olanda yani bireylerin ona öyleymişçesine muamele 

etmesinde bulduğunu ileri sürer. Post-modernizm en ünlü kuramcısı Lyotard’a göre 

post-modern temsil edilmeyeni temsil edebilendir. Post-modernist ise eserlerini yer-

leşmiş bir kurallar düzeni içinde veren değil, “yapılacak olmakta olanın kurallarını 

formüle etmek için kuralsız çalışan”dır: “Post-modern geleceğin (post) evvelkiliği 

(modo) paradoksuna göre anlaşılmak zorunda kalacaktır.” (Lyotard, 2000: 159). 

Lyotard, post-modernizmin manifestosu kabul edilen kitabının son cümlele-

rinde “kitleleri” “bütünlüğe karşı başlatılacak bir savaşa ve adın onurunu kurtarma-

ya” davet ediyordu (Lyotard, 2000: 159). Bu davet post-modernizmin henüz gerçek-

leşmemiş olana, karşı aydınlanmacı bir anlamda varlık olmayana delalet ettiğinden 

ilham alıyordu. Post-modernizm, modernitenin kıyamet habercisi ve yeni bir dünya-

nın müjdeleyicisiydi. Bununla birlikte post-modernizm sadece fütürolojik bir evrenin 

bayraktarlığını yapmaz; onu özellikle altmış sonrası değişen toplumsal koşulların 

kültürel bir tezahürü olarak değerlendiren yaklaşımlar da söz konusudur. Bu noktada 

değinilmesi faydalı olacak çalışmalardan biri Scott Lash ve Johnn Urry’nin birlikte 

kaleme aldığı The End of Organized Capitalism (Örgütlü Kapitalizm’in Sonu 

[1987]) isimli kitaptır. Beş kapitalist ülkenin (Almanya, İsveç, İngiltere, Fransa ve 

ABD) ekonomik, siyasal ve toplumsal süreçlerinin kapitalizmin yerleşik tarihine 

nasıl eklemlendiğini irdeleyen yazarlar, ülkelerin kısmi farklılıklara rağmen ortak bir 

model içinde varlıklarını idame ettirdiklerini belirtir. Örgütlü kapitalizm olarak ad-

landırılan bu model yukarıda klasik sistem olarak adlandırdığımız Fordist-Keynesgil 



 

28 

 

düzenin özelliklerini göstermektedir. Bununla birlikte Lash ve Urry’e göre 60’ların 

sonu ve yetmişlerin başından itibaren üretim-alanlarının parçalanması ve ulusal sınır-

lardan ulus-ötesi hale gelmesi sadece üretimin zamansal ve uzamsal örgütlenmesini 

dönüştürmekle kalmamıştır; aynı zamanda kültürel örüntülerin de eski görüntüsünü 

kaybetmesine, sosyal ilişkilerin rayından çıkmasına ve eski kolektif kimliklerin par-

çalanmasına neden olmuştur. Başka bir deyişle kapitalist örgütsüzleşmenin siyasal 

ekonomisi zorunlu olarak kültürel bir altyapıya bağımlı olarak kendini kurmaktadır 

ve bu kültürel alt-yapı en iyi post-modernizmin kırmızı çizgileri ile anlaşılabilir 

(Lash ve Urry, 1992: 286). Lash ve Urry’ye göre örgütsüz kapitalizmin şekillendirdi-

ği post-modern kültürün üç temel özelliği vardır. Birincisi, gündelik yaşamın semiyo-

tiği diye adlandırdıkları sanat ve hayat, kültürel ve doğal arasındaki modernliğin ola-

ğanlaştırdığı dikotomilerin post-modernizmce reddedilmesidir. Seyirci olarak birey-

ler gündelik yaşamın anlam dağarcığı içinde kültürel nesnelerle karşılaşmaya başla-

mış ve bu semiyotik sayesinde kültürel ve doğal, imaj ve gerçek arasındaki sınırlar 

geçişken bir hale gelmiştir (Lash ve Urry, 1992: 287): “Post-modern kültürün özel-

likleri ile yakınlığını sürdüren bu semiyotiğin en önemli yanı şudur: ürünler yerine 

imgelerin tüketimi; üretim araçlarının maliyetinde gösterinin yeni önemi; kültürel 

alan ve gündelik yaşam arasındaki sınırların sürekli olarak çiğnendiği ve bulanıklaş-

tığı bir durum.” (Lash ve Urry, 1992: 292). İkincisi, post-modern kültürel durum 

yeni sınıfsal fraksiyonlar yaratmıştır. Bourdieu’nun sembolik iktidar kavramına atıfla 

Lash ve Urry, toplumsal sınıf veya sınıfsal fraksiyonlar arasında haksız ayrımlar ya-

ratacak sembolik iktidar adına metaların tüketildiğini ileri sürer. Post-modern kültü-

rel koşullar, bu kültürün ürettiği mal ve zevklerden yararlanan mükemmel tüketiciler 

olarak yeni bir orta sınıf yaratmıştır. “Yeni orta sınıflar sadece tasnif kategorileri ve 

sınırları bağlamında değil, geleneksel sınıflardan daha serbest, daha akışkan ve ne-

ticede dağılmış ve parçalanmış grup veya şebekeler olması nedeniyle farklılaşmış-

tır.” (Lash ve Urry, 1992: 293). Yeni orta sınıfların akışkan yapısı, toplumsal sınıfla-

rın veya sınıf içi fraksiyonların da örgütlü kapitalist bir karakter taşımasına izin ver-

meyecek, kendi amaçsız hareketine dahil edecektir. Buradan hareketle post-modern 

kültürün total bir orta sınıflaşma eğilimi yarattığı söylenebilir. Lash ve Urry’e göre 

post-modern kültürün üçüncü özelliği kimliklerin parçalanmasıdır. Yeni orta sınıfla-

rın/ küçük burjuvanın sahne alışı yalnızca yeni kültürel nesnelerin kullanılmasına 



 

29 

 

neden olmamıştır, aynı zamanda eski habitusların yıkılmasını ve dağılmasını da be-

raberinde getirmiştir. Lash ve Urry için bu durum kitle iletişim araçlarının ve özellik-

le televizyonun yaygınlaşması ile doğrudan ilişkilidir. Televizyon zaman ve mekanın 

içkin bağını koparırken aynı zamanda toplumsal olayların da kendini bir süreksizlik 

içinde göstermesine neden olmuştur. Görüntü ve ses bombardımanın ortasında top-

lumların anımsama yeteneğinin körelmesi ve anlık uyarılmalarla sınırlanması kolek-

tif kimliklerin etkilerini yitirmesine sebep olmuştur: Lash ve Urry “ kitle iletişim 

araçları ve zamansal-uzamsal değişimlerin örgütsüz kapitalist toplumlar içinde 

önemli etkilerinden birinin kimliklerin iflası ve grup ve sosyal ağların esnemesi veya 

yıkılması” olduğunu ileri sürerken bu durumun bir yanıyla “post-modern kültürel 

nesnelerin benimsenmesine karşı bir itiyat yaratırken” diğer yanıyla ise “daha evren-

sel ve rasyonel öznelliklere” imkan tanıdığını savunur. Başka bir deyişle bu yeni 

kimlikler Stuart Hall’ın deyişiyle hem otoriter popülizmleri hem de anti-hiyerarşik ve 

radikal demokratik düşünceleri barındıran bir zeminde inşa edilmektedir (Lash ve 

Urry, 1992: 299). Lash ve Urry post-modern kültürün alt yapısını oluşturduğu yeni 

dönem için şu sözleri ifade edecektir: 

 

“Örgütsüz kapitalizmin dünyası örgütlü kapitalizmin yerleşik, çabuk 

donan ilişkilerini süpürüp attı. Toplumlar yukarıdan, aşağıdan ve 

içerden dönüşüyorlar. Örgütlü kapitalizm, sınıf, sanayi, kentler, kolek-

tiviteler, ulus-devlet ve hatta kelimeler hakkında katı olan her şey bu-

harlaşıyor” (Lash ve Urry, 1992: 312-313). 

 

Post-modernizm, modernitede bir şeylerin artık eskisi gibi devam etmeyece-

ğinin habercisi olmuştur fakat toplumsal gelişmelerin nasıl bir yön takip etmesi ge-

rektiği konusunda müphemlikleri öne çıkarmaktan başka bir şey yapmamıştır. Başka 

bir deyişle post-modernizm modernliğin gelecekte bir yerlerde nihai bir kesinliğe 

ulaşma hülyasına itirazdır. Artık, sonsuz ilerleme, mutlak bilgi, evrensellik gibi on 

dokuzuncu yüzyılın yarı teolojik anlatıları inanılırlıklarını kaybetmişlerdir. Modern-

lik insanın önce doğayla sonra toplumla ilişkisini boşluğa yer bırakmayacak şekilde 

belirleme projesi olarak kendini geleneksel toplumlardan ayırmıştır. Fakat şeylerin 

ne olduğunu açıklama girişimi daima olabileceklerini saklamakla beraber yürür. 



 

30 

 

Mutlak bilgi ve iktidar arzusu, şeylerin müphemliğini gidermek adına farklı ihtimal-

lerin varlığını görünmez kılar. Bu noktada, post-modernizm modernliğin kendi tarih-

selliği içinde sakladıklarını deşifrasyonudur. Dolayısıyla post-modernitenin modern-

liğin sonunu getirdiğini düşünmek de büyük bir hata olacaktır. Modernliği, insanın 

kendisi için yeni bir dünya yaratma etkinliği olarak kabul edersek post-modernite bu 

etkinliğin elde edilen başarılarla soğurulmamasından, kazanımlar üzerine inşa edilen 

sistemlerin veya tarihsel süreçleri tek yönlü bir gidişatla açıklayan (meta) anlatıların 

modernliğin içkin dinamizmini köreltmemesinden başka bir şey değildir. Bu bağ-

lamda post-modernizm, modernliğin sonuçlarının radikal bir şekilde yayılması olarak 

düşünülebilir (Giddens, 1994: 52).  

Zygmunt Bauman modern tarihin toplumsal varoluşu ile bu varoluşun kültürü 

arasında hep bir gerginliğin ürünü olduğunu belirtir. Modern kültür, toplumsal siste-

min mevcudiyetine daima muhalefet ederek varlık kazanmıştır. Fakat Bauman’a göre 

bu uyumsuzluk modernliğin tam olarak istediği şeydir: “Moderliğin tarihi, esrarengiz 

ve daha önce hiçbir dönemde görülmemiş dinamizmini, birbirini izleyen uyum şekil-

lerinin foci imaginarii’sinin sadece solgun ve eksik yansımaları olarak geçersiz kılma 

hızından alıyor.” (Bauman, 2003: 20). Başka bir deyişle post-modern itirazlar, mo-

dernliğin kendi hikayesinin bir parçasıdır; onu iptal etme veya ortadan kaldırma ni-

yetlerine rağmen aslında onunla negatif bir ilişki kurarak rüştlerini ispatlamaktadır-

lar. Bu bağlamda yirminci yüzyılı adlandırırken söz konusu süreklilik-süreksizlik 

ilişkisini bir arada değerlendiren bir kavrama ihtiyaç vardır. Bize göre; geç modern 

kavramı bu süreçleri anlamakta burada tartıştığımız kavramlardan, görece, daha ba-

şarılıdır. Geç modernizm bir sona veya nihailiğe işaret etmez. Daha ziyade moderni-

tenin kendi içindeki kırılmaları, güncel toplumsal form ve ilişkileri modernliğin sü-

rekliliğine bağlayan bir zaman algısına yaslanır. Bu bağlamda tek bir noktadan hare-

ketler diğer toplumsal fenomenleri açıklamak değil; fenomenler arasındaki geçişliliği 

yakalamaya çalışan bir itiyada sahiptir. Bu sebeple çağdaş sosyal teorinin analiz et-

meye çalıştığı toplumsal tarihi, bundan sonra çalışmamız süresince geç modern top-

lum olarak isimlendireceğiz. 

Bu kısımda modern toplumun yirminci yüzyıldaki serencamını ana hatları ile 

irdelemeye çalıştık. Modernliğin olgunluk çağı olan on dokuzuncu yüzyılın kendini 

yirminci yüzyılın ilk yarısına uzanan bir süreçte tamamladığını iddia ettik. Bununla 



 

31 

 

on dokuzuncu yüzyılın toplum projesinin, yirminci yüzyılın refah toplumu ile kendi-

ni gerçekleştirdiğini kast ediyoruz. Yirminci yüzyılın ilk yarısını kapsayan bu top-

lumsal evreyi klasik sistem olarak adlandırdık. Bu noktada Fordizm ve Keynesçi 

politikalar üzerinden bu sistemin genel görünümünü ve yarattığı toplumsal formas-

yonları ifade etmeye çalıştık. Daha sonra ise yüzyılın ikinci yarısında meydana gelen 

değişimleri, onunla özdeşlenen bazı kavramlar eşliğinde değerlendirmeye çalıştık. 

Geç kapitalizm, endüstri sonrası toplum, post fordizm, post-modernizm ve geç mo-

dernite kavramlarının özelinde yirminci yüzyılın 1970 sonrası hikayesini kavramaya 

çalıştık. Bu kısımda çağdaş toplumsal tarihi, genel bir yapı veya yapısal değişme 

noktasında ele aldığımız söylenebilir. Halbuki yirminci yüzyıla özgünlük katan şey, 

toplumsal sistemlerin rekabeti değil, toplumsal öznelerin sisteme başkaldırı hikayele-

ridir. Başka bir deyişle yüzyılın ilk yarısına hayat veren nasıl makro-sistem-toplum 

kategorileri olmuşsa ikinci yarısına hayat veren de mikro-yaşam dünyası-birey kate-

gorileri olmuştur. Gelecek kısımda çağdaş sosyal tarihteki başlıca toplumsal özneleri 

ve bunların inşa ediliş süreçlerini incelemeye çalışacağız. 

 

B. Sosyalin Yeni Analiz Birimi Olarak Aktör 

Yirminci yüzyılın ilk yarısında klasik sistemin zirve noktasını gördüğünü yu-

karıda ifade etmiştik. Yirminci yüzyıl bir önceki asırdan devraldığı krizleri çözmüş, 

toplum kendi kurumsal düzenini görünüşte sarsılmaz bir şekilde kurmuştu. Bu an-

lamda geçmişin sistem içi çatışmalarının artık giderildiğine inanılıyordu. İşçiler yük-

sek ücretler ve iş garantisine kavuşmuş, çıplak sömürü yerini genel refahta görece bir 

artışa bırakmış, eski sömürge topraklarında bağımsız devletler kurulmaya başlamıştı. 

Söz konusu gelişmeler klasik sistemin burjuva ve proleteryası arasında da bir barış 

antlaşması imzalanmasına, daha doğrusu bir çıkar birliği yapılmasına olanak tanımış-

tır. Burjuvalar, kendi zenginliklerinin toplumun genel zenginliği ile doğru orantılı 

olduğunu anlamış ve sürümden kazanmayı kabul etmiş, proleterler ise daha iyi ya-

şam koşulları için gerekli olanın devrimci hülyalar değil burjuva düzeni içinde dol-

gun ücretler ve ihtiyaç fazlası tüketim olduğunu idrak etmiştir. Bununla birlikte yir-

minci yüzyılda sistem eski muarızlarıyla on dokuzuncu yüzyılın ajandası doğrultu-

sunda hesaplarını kapatmaya çalışırken, bu yüzyıldaki gelişmeler sistemin hiç öngö-



 

32 

 

remediği yeni toplumsal öznelerin ortaya çıkmasına sebep olmuştur. Bir başka deyiş-

le sonuçlar yeni sebepler ve süreçlerle farklı başlangıçları tetikleyecektir.  

 Refah toplumu ekonomi-politik bir söylem üzerinde bütün sosyal ilişkileri 

anlamlandırmaya çalışmıştır. Bireyler, bu dönemde endüstriyel sistemin bir dişlisi 

olarak haklarını ve özgürlüklerini kazanmışlardı. Yani özgün bir kimlikten ziyade ait 

oldukları kolektivitenin (sendika, sınıf, grup) sistem içindeki değeriyle anılıyorlardı. 

Klasik sistem ekonomi politik bir sosyal dünya inşa ederken özne olarak ise yetişkin-

beyaz-erkek’ i tayin etmiştir. On dokuzuncu yüzyılda işçilerin çoğu, üretim kol gü-

cüne dayandığı için erkeklerden oluşuyordu ve bu sanayi işçileri Avrupa’ da yaşadık-

ları için beyaz ırktandı. Coğrafya ve üretimin tarihsel koşullarına dayanan bu tercih 

çağdaş dönemde sistemin kategorik imperatifi (buyrukları) haline geldi. Başka bir 

deyişle on dokuzuncu yüzyılın konjonktürünün parçası olan bu seçimler çağdaş top-

lumlardaki bireylerin, yüzyılın ilk yarısının, kaderini biçimlendirmiştir. Fakat siste-

min ister kendi içindeki açmazları olarak kabul edelim ister yeni kuşakların sistemin 

imperatiflerine karşı kayıtsızlıkları olarak nitelendirelim yüzyılın ikincisi yarısı kla-

sik sistemin yeniden üretmeye çalıştığı özne tipine meydana okuyan yeni toplumsal 

aktörler ortaya çıkarmıştır. Bu bağlamda özelikle 68 hareketleri, sistemin yetiştirme-

ye çalıştığı konformist sosyal aktöre tabana tabana zıt öznelerin varlığı ile yüzyıl için 

bir milat olacaktır.  

Toplumun bireyler üstü, uyumlu bir bütün olması gerektiğine yönelik sosyo-

lojik ilke, bu dönemde toplumun yeni üyeleri ve altta kalanlarınca pek bir bağlayıcı-

lık taşımayacaktır. Grubu veya diğer toplulukları her şeyden üstün gören bir birey 

tasavvuru yerini kendi özgürlüğüne düşkün, aykırı olmayı kendisi için zorunlu şart 

kabul eden bir anti-konformist kültür içindeki özne, klasik sistemin yetişkin-beyaz-

erkek öznesi tasavvuruna keskin eleştiri okları yöneltmiştir. Bir bakıma sistem tam 

da bu üç noktadan su almaya başlamıştır. Yetişkin kültüre karşı gençlik kültürü, be-

yaz ırk ve onun temsil ettiği ulusallığa karşı farklı ırklar ve otantiklik arayışları, er-

kek egemen bir düzen karşısında dişil isyan, çağdaş toplumlarda tarihsel kalıpların 

talep ettiğinden çok daha farklı öznelerin mümkün olabileceğini gösterecektir. Söz 

konusu üç kara/karşıt kategori toplumsal normların ve otoritenin kaynağını sorgular-

ken aynı zamanda sistemin kendisine dair bir meşruiyet krizinin yaşanmasına neden 

olmuştur. Bu durum şiddetini sosyal bilimsel paradigmanın içinde de göstermiş ve 



 

33 

 

toplumsal fenomenlere öznenin bakış açısından bakan bir analiz tarzı 68’ deki top-

lumsal olaylarla eş zamanlı olarak tedavüle girmiştir. Etnometodolojiden bakış-açısı 

kuramına (standpoint theory), fenomenolojik sosyoloji arayışlarından psikanalitik 

söylem analizlerine, post-yapısalcı kuramdan yeni medya çalışmalarına varıncaya 

kadar bir çok alanda özne merkezli bir metodoloji kabul edilmeye başlamıştır. Özne-

nin toplumsal olguları nasıl yorumladığı ve yeniden yorumladığına yönelik bir soruş-

turma sosyal bilimsel ajandanın revize edilmesini zorunlu kılmıştır. Hatta öyle ki bu 

revizyon kimi çevrelerce toplumun sonu olduğu kadar sosyal bilimlerin sonu olarak 

da değerlendirilecektir.  

Bu kısımda çağdaş sosyal teorinin tarihsel kökenlerine özne kimlikleri açısın-

dan bakmaya çalışacağız. Bu maksatla adeta yirminci yüzyılın armağanı olan genç, 

kadın ve etnik/madun kategorilerinin oluşum süreçlerini ana hatları ile tartışacağız. 

Fakat elbette ki çağdaş toplumun özne formasyonu yalnızca bu üç tür ile sınırlı de-

ğildir. Günümüz toplumu bambaşka çıkış noktalarına sahip kimlik inşalarına sahne 

olmaktadır. Modern dünya vegan beslenmeyi siyasal bir varoluş stratejisi olarak gö-

ren toplumsal gruplardan, Diego Maradona’ yı tanrı ilan eden yeni dinsel cemaatlere 

kadar çok sayıda ve nitelikteki kimlik tasarılarını içermektedir. Bu üç kategorinin 

bizce en önemli yanı, maruz kaldığımız özne enflasyonu için öncü ve kurucu bir 

misyona sahip olmalarıdır. Her türde özgürlük arayışının veya biyografik inşanın 

temelinde bu üç kategoriden en az biri emsal teşkil etmektedir. Bununla birlikte 

genç, kadın ve etnik özneler kendinde şey olarak varlık kazanmamıştır. İnsanların ne 

olduğunu tarif eden söz konusu sosyal kategorilerin hepsi aslında özneler arası bir 

ortamın, farklı anlamlara sahip işaretlerin, bir anlamlandırma sisteminin kısacası bir 

kültürün tezahürüdür. Bir kavramın içinde filizlendiği, onunla sarmalandığı kültürel 

bağlam anlaşılmadığı sürece kavramın gerçek hikayesini öğrenebilmek de mümkün 

değildir. Bu durum burada tartışacağımız özne türleri açısından çok daha büyük bir 

önem taşımaktadır. Çünkü genç, etnik ve kadın özneler aslında ekonomi politiğin 

sosyal dünyasına isyan eden birer kültürel hareket olarak meydana çıkmıştır. Kültür 

kavramının kendi gramerinde meydana gelen değişimler ne kadar dikkate alınırsa söz 

konusu öznelerin toplumsal anlamının da o kadar kolay çözümlenebileceği söylene-

bilir. 



 

34 

 

1.Geç Modernliğin Kültür Politik Eğilimleri 

Kültür, tanımlanması en zor kavramlardan biridir. Herder’ e göre “ bu keli-

meden daha belirsiz başka bir kelime yoktur ” fakat başta tarihçiler ve filozoflar ol-

mak üzere nesnesi insan olan her disiplin bu kavramı gündemine sokmadan edeme-

miştir. Başlangıçta kelime, kökeni itibariyle sebze meyve yetiştirmek gibi zirai bir 

anlama sahip olsa da ilerleyen süreç içinde soyut bir anlam kazanarak insanlığın “en-

telektüel, ruhsal ve manevi gelişmesinin genel sürecini” adlandırmak için kullanıl-

maya başlanmıştır (Williams, 1983: 90). Böylece kültürün yetiştirme (cultivate) an-

lamı metaforik bir sıçramayla zihniyetin, nesillerin ve toplumun doğru şekilde eği-

tilmesine işaret edecek bir inanca kök salacaktır. Bu da kültürün semantiğindeki ta-

pınma (cult) özelliği ile her zaman içli dışlı olduğunun bir göstergesidir. Kavramı 

tanımlamanın zor oluşu tam da bu sebepledir. Kültür, maddi ve manevi olan arasında 

bir geçiş noktası olduğundan birbirine zıt karakterleri ihtiva etmektedir. Bir yandan 

canlıların doğal ihtiyaçlarını karşılama şeklidir. Bu bakımdan insan diğer organik 

varlıklarla aynı kategoride bulunur. Diğer yandansa kültürün manevi tarafı ne oldu-

ğu, ne olması gerektiği ve ne olacağına yönelik bir sembolizmle insanı kuşatır.  

Clifford Geertz’in Max Weber’in ifadelerine yaptığı katkı ile “ insan kendi 

ördüğü anlamlılık ağında oturan bir hayvan, kültür ise bu ağların kendisi” olabilir 

(Geertz, 2010: 19) fakat bu ağların nasıl dokunduğu, farklılaştığı ve iplerinin birbiri-

ne dolandığı sorusu kültürün modern toplumdaki anlamını araştırmak açısından el-

zemdir. Kavramın kendi içinde yaşadığı değişim, içerdiği yeni anlam ve kullanımlar 

geç modern toplum teorisine doğrudan katkı yapmıştır. Kültür kavramının farklı di-

siplin ve geleneklerde zaman içinde kazandığı analitik değer üzerinden tartışmaya 

çalışacağız. Bir bakıma kavramın on dokuzuncu yüzyıldan yirminci yüzyılın ikinci 

yarısına kadar kullanımı ile sonrasındaki kullanım farkını irdeleyeceğimiz bu kısım-

da önce antropolojik karşılığına değineceğiz. Daha sonra ise kültürün modern top-

lumdaki nesneleştirme, özneleştirme ve yeniden üretim süreçlerinin tamamlayıcı bir 

parçası daha doğrusu arka planı olarak ele almaya çalışacağız. Böylelikle geç modern 

toplum sahnesine çıkan yeni sosyal aktörlerin sosyolojisine yönelik bir bakış açısı 

elde edeceğiz.  

 



 

35 

 

Kültür tarafından kuşatılmanın mutlak yasaları, nihai bir yörüngesi var mıdır? 

Sosyal bilimlerin kaderi on dokuzuncu yüzyılda bu türden sorularla biçimlenmiştir. 

Bir kültürün başka bir kültür ile karşılaştığında ötekinin yabancılığına nasıl aşinalık 

kazanacağı toplumların gündemini her zaman meşgul etmiştir. Fakat Batı’nın doğa 

ile baş etme tarzını kutsayan, tarihine yarı teolojik bir anlam yükleyen ve kendi insan 

tanımını “toplumlar hiyerarşisinde” en üst pozisyona yerleştiren ilerlemeci bir akide 

için uzaklarda neler olup bittiğini öğrenmek bir hayat memat meselesi olmuştur. 

Ötekinin gelişmişlik derecesini tespit etmek ve ilerleme tablosundaki yerini işaretle-

mek antropolojiye düşmüştür. Kültür kavramını sosyal bilimsel tedavüle sokan klasik 

antropoloji, bu kavramın gönderimleri sayesinde bir yandan Batı-dışı toplumların 

organizasyon biçimlerini araştırırken diğer yandansa bu toplumları kendi evrensel 

tarih merdiveninin ilk basamağına yerleştirir.  

Morgan, Taylor, Fraser gibi kurucu babalar başta olmak üzere kültür kavramı 

antropolojinin toplumlar arası farkı açıklamaktaki başlıca analiz araçlarından biri 

olmuştur. Özellikle klasik antropoloji, toplulukları kültür ve onun ezeli rakibi doğa 

arasındaki gerginlikleri ortadan kaldıran nihai bir bütünleşme durumu olarak kabul 

eder. Başka bir deyişle antropolojik açıdan, her zaman için doğa koşullarının kültür-

leşmesi veya kültürün doğallaşması yekpare bir süreç olarak işler. İnsanın doğada 

hayatta kalma serüveni onu kendi türleri ile ortaklık kurmaya sevk eder ve bu ortak-

lık bir defa tesis edilince ortaklığın idamesini sağlamak da başlı başına bir amaç hali-

ni alır. Biyolojik ihtiyaçların kültür tarafından doyurulması diye özetleyebileceğimiz 

bu konuda Borinislaw Malinowski şu ifadeleri kaydeder: 

 

“Bir kültürel etkinlik başlar başlamaz yeni bir tür ihtiyaç ortaya çıkar, 

bu yeni ihtiyaç biyolojik ihtiyaçlara sıkı sıkıya bağlıdır ve onlara da-

yanır ama kendisiyle birlikte yeni türden amaçlar da getirir. Artık 

çevreyle ilişki kurarak beslenmeyen, toplanmış, hazırlanmış ve ko-

runmuş yiyeceklerden yararlanmaya geçen canlı bir varlık, bu kültü-

rel sürecin herhangi bir aşamasının çökmesi halinde aç kalır. Bu du-

rumda da saf biyolojik beslenme zorunluluğunun yanı sıra ekonomik 

doğaya ilişkin yeni ihtiyaçlar saptamamız gerekir” (Malinowski, 

1992: 36). 



 

36 

 

Malinowski, kültürün öncelikle bir araç olduğunu belirtir. Başlıca vazifesi 

somut ihtiyaçları karşılamaktır. Bununla birlikte kültür bir nesneler, eylemler ve zih-

niyetler sistemidir. Sistem içi birbiri ile ilişkili olan her parça nihai bir bütüne bağlı-

dır ve nihai kertede her eylem veya ödev kurumlar şeklinde örgütlenir (Malinowski, 

1992: 21). Bir ara evren olarak kültür, türsel ihtiyaç ve toplumsal normlar arasındaki 

bağlantıyı işlevler üzerinden sağlar. Toplumlar, biyolojik ihtiyacın kültür tarafından 

karşılandığı örgütlenmeler olarak kabul edilir ve bu örgütlenme biçimleri temel işlev-

ler üzerinden okunmaya çalışılır. Her toplumda metabolizmasal ihtiyaçları beslenme 

işlevi, üreme ihtiyacı akrabalık işlevi, bedensel rahatlıklar barınma işlevi, korunma 

ihtiyacı güvenlik işlevi, büyüme ihtiyacı yetiştirme işlevi ile eşleşir. Kültürse ihtiyaç-

ların tedarik edilme, işlevlerin anlamlı bir görünüme kavuşma derecesi ve örgüt içi 

her unsurun bu bağıntı ile bütünleşmesi ile analiz edilebilir. Kısacası, antropolojik 

açıdan kültür bir işlevler toplamından başka bir şey değildir. Antropolojideki işlevsel 

kültür tanımı, Batı-dışı toplumlar ile Batılı toplumlar arasında ihtiyaçların evrenselli-

ğine dayanan bir ortak payda yaratırken, bunların giderilmesindeki karmaşıklık dere-

cesi Batı’nın üstünlüğünü ispatlar. Bununla birlikte işlevselci bir kültür analizi yal-

nızca ‘öteki’den üstünlüğü ispatlamakta kullanılmamıştır. Aynı zamanda modern 

kültürün açıklanmasında da kilit bir mevkide bulunmuştur. 

Modern toplumları açıklayan bilim olan sosyolojinin işlevselcilik ile mazisi, 

disiplinin kuruluş dönemine kadar götürülebilir. Sosyolojinin kurucu babalarından 

biri olan Durkheim, toplumsal olguların, belirli bir düzenlilik içindeki işlevler olarak 

analiz edilebileceğini ileri sürmüştür. Hatta onun Dini Hayatın İlkel Biçimleri isimli 

metni bir sosyoloji klasiği sayıldığı kadar antropolojinin de önemli klasiklerinden 

biri kabul edilir. Bu metinde Durkheim, en basit şekilde örgütlenmiş Polinezya kabi-

lesi üzerinden toplumsal yapının nasıl bir mahiyete sahip olduğu, nasıl işlediği konu-

sunda akıl yürütür ve buna ek olarak toplumların formel olarak farklılık arz etse de 

aynı mahiyet ve işleyiş kurallarına tabi olduğunu göstermeye çalışır (Durkheim, 

2005). Bununla birlikte kültürün işlevselci yorumunu sosyolojik kurama taşıyan en 

önemli isim Amerikalı sosyolog Talcott Parsons’ dır. Parsons, kültürün maddi ve 

manevi olanın bütünleşmesine dayanan antropolojik kültür tanımını modern toplum-

lara uyarlamaya çalışır. İlkel toplumların üye sayısı, yayıldıkları uzam ve kullandık-

ları kaynaklar göz önüne alındığında çok daha kompleks bir yapıya sahip olsalar bile 



 

37 

 

modern toplumlar da aslında ihtiyaç-işlevsel ekseninde örgütlenmiş, optimum denge-

sini bulmaya çalışan makro bir sistemdir (Habermas, 2010). Çeşitli alt-sistemlerin 

toplamı olan bu büyük sistemin en önemli bileşeni ise kültürel sistemdir. Parsons ’a 

göre kültürel sistem bir topluluğun ortak değerleri temelinde kurulur. Söz konusu 

değerler araç-amaç ilişkisinin nasıl kurulacağı konusundaki genel bir uzlaşının ürünü 

olarak ortaya çıkmıştır. Bu değerler bireylerin toplum içinde hareket edeceği başlıca 

davranış kalıplarını belirler (Habermas, 2010: 248; Parsons, 1964). Söz konusu de-

ğerlerin korunması, bireylerin normatif eylemlerinin değerlendirilmesi ise kurumlar 

tarafından gerçekleştirilir. Bu bağlamda Parsonscı kültürel sistem, ortak değer ve 

kurumsal yapıların işbirliğinin sürekli kılınması işlevini görür: “Kültürel sistemindeki 

çöküş, değerler uzlaşısında; değerler uzlaşısındaki çöküş de bütün bir toplumdaki 

eylem sisteminde kırılma yaratır” (Richter, 2012: 117). Parsons, üçüncü bölümde 

daha ayrıntılı bir şekilde tartışacağımız, AGIL şemasında kültürel sistemi toplumsal 

sistemin zeminine yerleştirir. Uyum (adaptation), amaca yönelme (goal attainment), 

bütünleşme (integration) ve örtük davranış kalıplarının muhafazası (latency pattern) 

etkinliklerine bağlı modern toplumlar için kültürel sistem çatışma ve dayanışmanın, 

rekabet ve ortalıkların, toplumsal adalet ve eşitsizliğin anlamlandırılmasını sağlar. Bu 

bağlamda Parsons, antropologların ileri sürdüğü gibi, bütünleşik bir kültürün varlığı-

nı savunur. 

Kültürü her aktörün bütünleşmesi gereken üst değerler toplamı olarak tanım-

lamak çağdaş sosyolojide özellikle yüzyılın ilk yarısı boyunca genel bir kabul gör-

müştür. Başka bir deyişle bu zaman zarfında kültür, bireylerin toplumun zaten oldu-

ğu şeyi kabul etmelerini sağlayan bir konformizmle tamamlanmıştır. Fordist-

Keynesgil sistemin büyük ölçekli hesapları arasında kurumsal normların yarattığı 

davranış kalıplarını içselleştirmek ve toplumsal sistemle mutabık bir kişilik kazan-

mak kültür sosyolojisinin uzun yıllar boyunca başlıca amacı olmuştur. Böyle bir ba-

kış açısının kültürü kendinden menkul bir sistemin parçası olarak özerkleştirdiği or-

tadır. Fordist-Keynesgil üretimin bol ama tek düze üretim bandında, temel bireysel 

kimliğin vatandaşlık olduğu ve toplumun asli failinin olgun-beyaz-erkek olarak ilan 

edildiği bir bağlamda kültüre düşen tek şey, bağımlısı olduğu ekonomi politik söy-

lemi tasdik etmektir. Bu bağlamda kimi eleştirmenler sistem teorisinin, kurumsal 

normları aynen tatbik eden “ kültürel aptallar ” yetiştirdiğini söylerken belki de hak-



 

38 

 

lıdır. Fakat bununla birlikte kültürün, sistem kuramı içindeki adacığını terk edip top-

lumsal yüzeye yayılması için altmışlı yılları beklemek gerekmiştir. Klasik sistemin 

kendi içinde yaşadığı travmalar kültürü ekonomi politiğin ağırlıklarından kurtarırken 

aynı zamanda onun bizatihi politik bir hal almasının önünü açmıştır. Başka bir ifa-

deyle siyasal olan geç modern çağda artık kültürel olandır. Frederick Jameson ‘a göre 

kültürün; 

 

“Daha önceki kapitalizmdeki gibi özerk olmayışı onun artık var olma-

dığı ya da tükendiği anlamına gelmez. Aksine özerk bir kültür evresi-

nin çözülüşünün daha ziyade bir patlama; kültürün tüm toplumsal 

düzlemde –ekonomik değerleri ve devletin iktidarından, uygulamalara 

ve tinin kendi yapısına kadar toplumsal yaşamımızda yer alan her şe-

yin özgün ancak henüz resmileşmemiş bir anlamda kültürel bir nitelik 

kazandığı noktaya ulaşacak şekilde yoğun bir yaygınlaşması şeklinde 

ele alınmalıdır” (Jameson, 2007: 91).  

 

Kültürün, modern toplumda bilinen anlamlarından çözülme sürecini Birinci 

Dünya Savaşı’nın yarattığı şok etkisi ile başlatmak yanlış olmaz. Birinci Dünya Sa-

vaşı güçlüler arasında dünyanın nasıl bölüşüleceğine dair bir mücadelenin sonucu 

olmanın yanı sıra zayıfların bu mücadelenin neresinde olduğunun da çarpıcı bir gös-

tergesi olacaktır. Ekonomik açıdan çıkarları birbirine taban tabana zıt olan burjuva ve 

proletaryanın dışarıdaki düşmana karşı birlikte saf tutması, özellikle de Marxist dü-

şünürlerde, toplumsal tabakalaşmanın sadece ekonomi-politik temrinlerle açıklana-

mayacağı inancını doğurmuştur. Bu noktadan itibaren kültür kavramı öncelikle 

Marxist ajandanın, daha sonra da sosyolojinin literatürüne girmeye başlayacaktır. 

Georg Lukács ve Avusturya Marxizmi’nin kültürü, özgün ancak alt-yapıya bağımlı 

bir şeyleştirme durumu olarak ele alan yaklaşımı burada ilk ifade edilmesi gereken 

kültürel analizlerdir. Fakat geç modern toplumda kültürün nesneleştirme sürecini 

Frankfurt Okulu, söz konusu ortodoks yaklaşımdan çok daha iyi bir şekilde yorum-

lamış ve kendi kültürel analizlerini edebiyat incelemeleri gibi sınırlı bir alandan si-

nema, moda, popüler yazın gibi gündelik hayatın birçok kulvarına taşımayı başarmış-

tır. 1923 yılında kurulan Sosyal Araştırmalar Enstitüsü, başlangıçta Ortodoks Marxist 



 

39 

 

bir çizgiyi takip etse de yönetimi Max Horkheimer’ın devralmasıyla günümüzde 

eleştirel teori ismiyle maruf bir organizasyona dönüşmüştür. Disiplinler arası bir yak-

laşımla toplumsal fenomenleri ele alan okul, bünyesinde Max Horkheimer, Theodor 

W. Adorno, Herbert Marcuse, Walter Benjamin ve Erich Fromm gibi ilerleyen yıl-

larda çağdaş sosyal teori için önemli olacak bir çok ismi barındıracaktır. Farklı felsefi 

anlayış ve metodolojik yaklaşımları bir araya getiren okul, müşterek bir araştırma 

programı ile hareket eden bir yapı olmaktan ziyade ortak soruları kendi perspektifleri 

ile soruşturan bir dizi araştırmacının koalisyonudur.  

Adorno ve Horkheimer, modern çağın Odiseus ’u kabul edebileceğimiz kitap-

ları Aydınlanma ’nın Diyalektiği’nde “kültürün her şeye bir benzerlik bulaştırdığını” 

ileri sürer. Onlara göre dinin sağladığı toplumsal bütünleşmenin rafa kalkmasından 

sonra teknik ve toplumsal ayrımlaşmanın ve uzmanlık bilgisinin bir kargaşa ortamı 

yarattığına dair tezler düzmecedir. Endüstriyel üretimin, işletmeler arasındaki çıkar 

savaşlarının ve kapitalizmin toplumsal hayatın her noktasında kurduğu çelikten teke-

lin arka bahçesi haline gelen kültür, sınıflar arasında, belki de daha önce hiç görül-

memiş derecede, bir bütünleşme meydana getirmiştir (Adorno ve Horkheimer, 1996: 

7). Kültür hiç olmadığı kadar meta üretimin bir parçası haline gelmiştir. Bu durum 

okulun bir diğer üyesi Walter Benjamin için makine üretiminin, zanaatın yerini al-

masıyla yakından ilişkilidir. Endüstriyel üretimin metaları el işinden çok daha fazla 

ve kolay bir şekilde sürekli yeniden üretebiliyor oluşu kültürel nesnelerin üzerindeki 

biriciklik halesini söküp atmıştır. Başka bir deyişle nesneler artık kutsal veya Ben-

jamin’in deyişiyle kültsel bir değere sahip değildir. Bu bağlamda her meta birbirinin 

yerine rahatlıkla geçebilecek tek kullanımlık bir değere kavuşmaktadır. Benjamin’e 

göre makinelerin üretim çağında nesnelere anlamını veren şey artık sahici (otantik) 

olmaları değildir; nesneler anlamlarını aynı işlev ve değerdeki binlerce türdeşleri 

arasında ilk sırada yer almakla yani orijinal olmakla kazanmaktadır: “Yeniden üretim 

tekniği, yeniden üretilmiş olanı geleneğin alanından koparıp almaktadır. Bu yeniden 

üretilmiş çoğaltarak, onun bir defaya özgü varlığının yerine, yine onun bu kez kitle-

sel varlığını geçirmektedir” (Benjamin, 2011: 55). Kapitalist rasyonalizasyonun kül-

tür metaları üzerinde kurduğu bu tahakküm yalnızca metalarla sınırlı kalmayacaktır. 

Aynı şekilde sınırlarını söz konusu metaların kullanıcılarına doğru sürekli şekilde 

genişletecektir. Adorno ve Horkheimer modern toplumda kültürün bütünleşik bir 



 

40 

 

endüstri halini aldığını savunur. Bu endüstri aslına bakılırsa meta endüstrisi ile aynı 

ilkelere bağlıdır. O da, kapitalist sektörün diğer işletmelerinde olduğu gibi, hesapla-

maya, standardize etmeye ve yaygınlaştırmaya çalışır. Fakat burada hesaplanan in-

sanların öznel duyguları, standardize edilen de duyguların hangi uyarıcılar üzerinden 

açığa çıkartılacağıdır. Ulaşılmak istenen ise homojenleşmiş bir insan topluluğudur. 

Kültür endüstrisi Marcuse’nin deyimi ile derinliği olmayan, aklın yalnızca sunulan 

işlemleri yerine getirmekle koşullandığı tek boyutlu insanlar imal eder fakat bu tek 

boyutluluk kendini tek düze bir şekilde göstermez: 

 

“Herkes önceden ipuçları vasıtasıyla belirlenmiş düzeyine 

göre adeta kendiliğinden davranmalıdır ve kendi tipi için seri 

halde çıkarılan ürünler kategorisine el atmalıdır. Birer ista-

tistik malzemesi olarak tüketiciler, propaganda mekanların-

dan artık bir farkı kalmayan araştırma mekanlarının harita-

larında gelir gruplarına göre ayrılmakta ve kırmızı, yeşil ma-

vi alanlarına dağıtılmaktadır” (Adorno ve Horkheimer, 

1996: 11).  

 

Yukarıda bahsedilen kendiliğindenlik ifadesi önemlidir. Kültür endüstrisinin 

kendiliğindenliği Pavlovvari bir koşullanma ile açıklanamaz. İnsanlar, kapitalistleri 

daha zengin kılacak birer akılsız tüketici olarak üretilen metalara istenen reaksiyon 

göstermezler aksine kültür endüstrisinin işletim mantığını içselleştirerek yaşamlarını 

idame ederler. Kültür endüstrisinin iktidarı, “benim gibi düşünmelisin ya da ölmeli-

sin” demek yerine özneleri serbest bırakarak ancak onlara gidecek başka bir yer bı-

rakmayarak çalışır (Adorno ve Horkheimer, 1996: 22). Adorno ve Horkheimer kültür 

endüstrisinin yarattığı insan topluluğunun öznelliklerinden arınmış bir kitle olduğunu 

ileri sürerken özellikle Anglosakson dünyada pek çok düşünürün eleştirisine maruz 

kalmıştır. Onların kültür kuramının sağ hatta yer yer faşizan temayüller taşıdığı, de-

mokratik tercih imkanlarının tasfiye ettiği kültürel bir elitizme dayandığı ileri sürül-

müştür (Daniel Bell, 2012: 41-60; Douglas Kellner, 2013: 111-133). Bu eleştirilere 

göre Frankfurt Okulu mensuplarının söz konusu kültür eleştirileri eski toplumdaki 

aristokratik konumunu kaybetmiş entelektüellerin edebi ancak çoğunlukla gerçek dışı 



 

41 

 

spekülasyonlardan ibarettir. Fakat Adorno ünlü makalelerinden on yedi sene sonra 

kaleme aldığı bir yazıda söz konusu eleştirileri cevaplamıştır. Kültür endüstrisinin 

kitle toplumu ile aynı şey olmadığını belirten düşünür, kitlelerin kültür endüstrisi için 

bir ölçüt değil ideoloji olduğunu savunur (Adorno, 2009; 110). Ayrıca ona göre kül-

tür endüstrisi içinde bir üst veya alt sınıf tespit etmek ve toplumu bu minvalde örgüt-

lemek mümkün değildir. Kültür endüstrisi tarihsel olarak ayrı kompartımanlarda yer 

almış yüksek ve düşük kültürü birleşmeye zorlarken, onların kendine has özellikleri-

ni çözmektedir. Üst kültürün ciddiyeti elinden alınırken, alt kültürün isyankar doğası 

da uygarlaştırma kanalları ile bastırılmıştır (Adorno, 2009: 111). Bu bağlamda kültür 

endüstrisinin geniş kitleleri veya seçkin azınlıkları öne çıkardığı değil toplumun her 

tabakasını içeren bir vasatlaşma yani orta sınıflaşma yarattığını söylemek çok daha 

doğru olacaktır. Bu orta sınıfsal özellikler dikkate alınmadan geç modern dönemdeki 

hiçbir öznel kültür ya da kültür içindeki hiçbir öznellik anlaşılamayacaktır. Kültür 

endüstrisi, hem toplumsal eşitsizlikleri ve sınıf farklarını üretir hem de bu türden 

antogonizmaları perdeleyip toplumsal fenomenlerin bütünlük içinde görünmesine 

olanak tanır. Frankfurt Okulu, kapitalist rasyonalizasyonun organik kültür hayalleri-

nin aslında sınıflar arasındaki tarihsel gerilimlerden bir meta düzeni olduğunu bütün 

çarpıcılığı ile göstermiştir. Bununla birlikte Okul, kültürün nesneleşme süreçlerine 

yoğunlaştığından kapitalist meta düzeninin toplumsal gruplar tarafından nasıl içsel-

leştirildiği yani özneleşme süreçlerinin nasıl gerçekleştiği ile ilgilenmemiştir. Halbu-

ki geç modern toplumda kültürün şeyleşmesi doğrusal bir yön takip etmez. Toplum-

sal hayat, araçsal düzeyde yekpare bir rasyonelleşme takip ederken farklı tabakalar 

arasında ise özerk kültürel formatları hızla yayılacaktır.  

Fen bilimleri alanında vasat bir araştırmacı ve ünlü bir romancı olan C. P. 

Snow, 1959 yılında sonrasında beklenmedik şekilde konuşulacak bir konferans metni 

yayınlar. Bu konferansta Snow, günümüz toplumlarının birbirine taban tabana zıt iki 

kültürün etkisinde olduğunu belirtir. Modern toplumun ev sahipliği yaptığı birinci 

kültür, açlık meselesinin çözüldüğü, insanların uzun bir ömür sürdüğü, toplumsal 

refahın herkes için arttığı bilimsel kültürdür. İkinci ise ahlaki değerlerin ön planda 

olduğu, gelenek ve aidiyetlerin toplumsal ilişkilerin temelinde yer aldığı estetik kül-

türdür. Snow, modern toplumun bilhassa da çağdaş İngiltere’nin bu iki özerk kültür-

den birini seçmesi, ona uygun bir toplumsal yapı ile yeniden örgütlenmesi gerektiğini 



 

42 

 

ileri sürer (Snow, 1999). Burada yazar tercihini bilimsel kültürden yana kullanır belki 

ama karşı kutupta yer alanların sayısı, İngiltere’nin aristokratik entelektüelleri de 

nazar-ı itibara alınırsa, hiç de az değildir. Snow’un tespitinin görünüşte büyük bir 

yenilik getirmediği söylenebilir. Max Weber, Protestan Ahlakı ve Kapitalizmin Ru-

hu’nda kapitalist rasyonalizasyonun “ruhu olmayan uzmanlar” ve “kalbi olmayan 

zevk insanları”ndan (Weber, 2011: 165) müteşekkil iki insan tipi doğurduğunu 

Snow’dan yaklaşık kırk sene önce kaydetmiştir. Fakat bu tartışma, kültürün özne-

leşme sürecine yönelik yeni ilgilerin ve araştırma sürecinin bir tezahürüdür. Kültürün 

organik bir bütün olmadığı, toplumun üst tarafındaki görünümleri kadar alt tarafın-

daki görünümlerinin de bir analiz değeri taşıdığı, toplumsal fenomenlerin süreklilik-

ler kadar kırılmalardan müteşekkil bir rota izlediği Birmingham Okulu’nun Kültürel 

İncelemeler namlı çalışmaları sayesinde 1950’li yıllardan itibaren akademik manada 

kabul görmeye başlamıştır. 

Günümüzde Birmingham Okulu diye bir ekolden bahsediliyorsa bunda üç 

isim ve eserin etkisi büyüktür: Richard Hoggart’ın The Uses of Literacy (Edebiyat’ın 

Kullanımları [1957]), Raymond Williams’ın Culture and Society (Kültür ve Toplum 

[1963]) ve E. P. Thomson’un The Making Class of English Woriking Class (İngiliz 

İşçi Sınıfının Oluşumu [1968]) kitapları kullandıkları tarihsel materyal, gösterdikleri 

analitik derinlik ve farklı bakış açıları ile çığır açıcı olmuştur (Jenkis, 2007: 145; 

Smith, 2005: 210). Yüzyılın başında T. S. Eliot ve F. R. Leavis gibi estetikçiler aris-

tokratik kültürün üstünlüğünü esas alan kültür soruşturmaları bu ekol’ün oluşumuna 

etki etmiştir. Bu yazarlar da modern toplumda bütün ilerlemelere rağmen bir eşitsiz-

liğin bulunduğunu ve bu durumun giderilemeyeceğinidüşünüyor ve yapılması gere-

kenin ortak bir kültür hayali kurmaktan ziyade kültürler arasında bir hiyerarşi yarat-

mak olduğuna inanıyorlardı: “Okuyucum kültür ve mutlak eşitlik ilkesinin çatışmasını 

şok edici buluyorsa ve ona doğuştan insanların sahip olabileceği bazı imtiyazlar şok 

edici görünüyorsa ondan inancını değiştirmesini istemem; sadece kültür hakkında 

boş laf etmemesini isterim” (Eliot, 1981: 5). Başka bir deyişle kültürün alt ve üst sı-

nıfları kendi kompartımanında tutan bir kültürler toplamı olduğu bu nihilist ve muha-

fazakar aydınların temel kabulünü oluşturuyordu. Bununla birlikte Hoggart, Thomp-

son ve Williams üst sınıfların ehemmiyetini vurgulayan edebi kültür tasarımını baş 

aşağı etmişlerdir. İşçi sınıfının modern toplum içindeki yerine odaklanan çalışmaları 



 

43 

 

bütünlüklü bir kültür tasarısı yerine kültür içindeki özerklikleri bilhassa da işçi kültü-

rünün özgünlüğünü teşhir etmeye çalışmıştır (Jenkins, 2007: 147). Örneğin Hoggart 

işçi sınıfının okuma pratikleri üzerine incelemeler yapıp yazılı medya materyallerinin 

anlam üretimindeki etkisine odaklanırken (Smith, 2005: 210), Thompson zengin ta-

rihsel materyaller ile dolu klasikleşmiş kitabında, işçi kültürünün kapitalist süreçlere 

bağımlı bir yapı arz etmediğini aksine bu süreçlerle eş zamanla işleyen bir faillik ile 

kendini inşa ettiğini savunur (Thompson, 2006). Williams ise uzun soluklu siyasal, 

toplumsal ve ekonomik gelişmelerin edebiyat ortamına etkisini irdeleyerek kültür 

fikrindeki kullanım farklarını önemli İngiliz edebiyatçılar vasıtasıyla kendi dönemine 

kadar takip etmeye çalışır (Smith, 2005: 211). Bu çalışmalar Birmingham, Çağdaş 

Kültürel İncelemeler Merkezi’nin kurucu eserleri olarak gerek takip ettiği gündem 

gerekse kullandığı metodoloji ve kaynak çeşitliliği anlamında sosyal bilim içinde 

değişik bir yaklaşımın ortaya çıkmasına imkan tanımıştır. 1970’li yıllara girildiğinde 

merkezin bu dönemdeki en önemli ismi Stuart Hall’dur. Hall ve arkadaşları, bir ön-

ceki kuşağın işçi partisinin hükümetinde başladığı kültürel analiz yaklaşımını Muha-

fazakar Parti’nin liberal toplum politikaları bağlamına taşırken başlıca ilgileri de ar-

tık işçi kültürünün analizi olmaktan çıkıp, daha da genişlemiştir. Gündelik yaşamdaki 

farklı alt kültürler, TV ve diğer iletişim araçları kanalıyla moda ve popüler kültürün 

yeni trend ve yaşam tarzlarına etkisi ve Thatcherizm ve onun örtük ırkçı söyleminin 

kültürel kodlarını etnografik bir perspektifle incelemek dönemin başlıca uğraşları 

olmuştur (Smith, 2005: 213). Bu bağlamda okulun yöntemsel tercihleri de farklılaş-

mış, başta Gramsci olmak üzere Fransız post-yapısalcı düşüncenin kültürel analizle-

rini kullanmışlardır. İşçi sınıfının özerkliğini vurgulamaktan öte farklı alt kültürlerin 

toplumun genel düzeni ve kendi varlıklarını nasıl kavradığını açıklayan anlam harita-

ları çıkarılmaya çalışılmıştır. Bu noktada Gramsci’nin hegomonya ve rıza üretimi 

açıklamalarından fazlasıyla istifade eden merkez, bireylerin kendileri hakkında dü-

şünme tarzlarının hangi nesnel koşullar içerisinde meydana geldiğini araştıracaktır. 

Birmingham Çevresi için kültürün ne mükemmel toplumun formülasyonu ne de tarih 

içinde özerklik kazanmış bir entite olduğu söylenebilir. Kültür, bireylerin kendi grup 

yaşamları içinde hem toplumsal koşulların geçerliliğini hem de bireysel kabul ve 

özellikle de sisteme yönelik reddiyelerini yeniden üreten bir anlamlandırma süreci-

dir. Tarihsel mücadelelerin çizdiği sınırlar içinde kurulan bu topografi, gündelik ya-



 

44 

 

şamda her zaman için geçerliymişçesine bir kabul görür. Stuart Hall kültürel çalışma-

ların bir haritalandırma etkinliği olması konusunda şu sözleri kaydeder: 

 

“Gerçek dünyada yaşadığımız ne kadar kesinse, bu haritaların sınır-

ları içinde yaşadığımız da aynı derece kesindir. Bizim onları düşün-

düğümüz kadar onlar da bizi düşünürler ve bu oldukça doğaldır. Bü-

tün insan toplulukları bu şekilde bir doğallaşma süreciyle kendilerini 

yeniden üretirler. Toplumsal hayatın bir tür kaçınılmaz tepkimesi olan 

bu süreç aracılığıyla belirli toplumsal ilişkiler ve dünyayı düzenleme-

nin belirli biçimleri bize evrensel ve zaman aşırı görünürler” (akt. 

Dick Hebdige, 1988: 15).  

 

Kültürün geç modern toplumdaki uğraklarını değerlendirirken onun nesne-

leşme ve özneleşme süreçleri kadar söz konusu süreçlerin nesilden nesile aktarılışını 

da göz önüne almak gerekmektir. Kültür, özneleşme ve nesneleşme süreçlerinin bir-

birleri ile nasıl karşılaştığı, kendinde bir gerçeklik olarak toplumun bu süreçleri ne 

ölçüde etkilediği ve bunlardan ne ölçüde etkilendiği analiz edilmeden tam olarak 

kavranamaz. Başka bir deyişle kültür sürekli olarak yeniden üretilmesi gereken bir 

anlam matrisidir. Çağdaş sosyolojide bu düzeneğin kendisini inceleme nesnesi kılan 

başlıca yaklaşım ise yapısalcılık ve post-yapısalcılık olmuştur. Bu bağlamda söz ko-

nusu yaklaşımın düşünce ve karşı-düşüncelerinin kültürün geç modern yapısını an-

lamakta büyük bir önemi vardır. Bilindiği üzere yapısalcılık, Ferdinand de Saussu-

re’un dilbilimi derslerine dayanan bir felsefi anlayıştır. Saussure ’un toplumsal fe-

nomenlerin doğrudan analiz edilebilir değil, gösteren- gösterilen bağıntısı (gösterge) 

şeklinde kendini dışa vuran bir karşıtlıklar yapısının tezahürü olduğu tezi yapısalcılı-

ğın çıkış noktasını oluşturur Bu bağlamda yapısalcılık kültürü de facto bir varlık de-

ğil, dış dünyayı anlamlandırma mantığı olarak kabul eder. Saussure, konuşmanın, dil 

(langua) ve söz (parole) dediği iki ayrımının olduğunu belirterek; dilin göstergelerin 

oluşumundaki biçimsel kurulumlara (ses ve kelime ilişkisi gibi), sözün ise biçimlerin 

işaret ettiği müşterek anlamlara işaret ettiğini ileri sürer (Smith, 2005: 138; Lemert, 

2011: 106). Saussure ’e göre gösterge düzeninde göstergenin neden belirli bir anlama 

işaret ettiği veya bir anlamın neden başka biri değil de söz konusu gösterge ile karşı-



 

45 

 

landığı anlaşılamaz. Onun ünlü tabiri ile söylersek “göstergeler keyfidir” (Saussure, 

1985: 73). Dolayısıyla Saussure yapılması gerekenin göstergenin anlam dünyasından 

ziyade, dilsel bağıntıları ile uğraşmak olduğunu belirtir. Saussure’un dilbilim alanın-

da başlattığı bu akım, toplumbilimlerinde Lévi-Strauss ve onun mit incelemelerince 

kabul görecektir. Bir antropolog olarak Lévi-Strauss toplumsal dünyamızdaki tüm 

bağıntıların “derin yapılar” dediği bir sosyal mantık tarafından kurulduğunu ileri 

sürer. Ona göre kültür, topluluğun dış dünya ile kurduğu bağıntıların bir toplamıdır 

ve dolayısıyla doğa ile karşıt değil onunla eş-zamanlı hareket eden bir oluşumdur. 

Strauss, toplumların derin yapılarının kendilerini ifade kalıplarında yani mitlerde 

belli ettiğine inandığından, yapısalcılığın sürekli olarak bu kalıplardan toplumun bi-

linç-altı diyebileceğimiz derin yapılarını açığa çıkarması gerektiğini savunur (Cluade 

Levi-Strauss, 2010). Saussure ve Levi Strauss’un dil (language) odaklı yaklaşımı 

yapısalcı kültür analizlerine yüzyılın ilk yarısında damgasını vurmuştur. Bu bağlam-

da yapısalcılık, her ne kadar bambaşka bir toplum tahayyülü ve metodoloji takip etse 

de, sosyal bilim literatüründe işlevselciliğe benzer bir kültür tanımı ile kodlanacaktır. 

Toplumun, bireyden bağımsız ve kendi için bir gerçeklik olarak kabul edilmesi, kül-

türün de bireyselliklerin yadsındığı, öznel iradeden ziyade toplumsal zorunlulukları-

nın kutsandığı bir bütünleşme durumu olarak nitelenmesine yol açacaktır. Fakat alt-

mışlı yıllarla birlikte post-yapısalcı kültür okumaları işlerin değişmeye başladığını 

haber vermektedir.  

Yapısalcılık sonrası kültür yorumunun iki anlayışına dayandığını söylemek 

yanlış olmaz. Birinci anlayış, refah toplumunun yarattığı rehavet sayesinde sınıflar 

arası husumetlerin aşınmasını, tarihsel kutuplaşmaların gündelik yaşamın akışı içinde 

çözülmesini ve sonuçta kültürün de eski bütünleşik yapısını kaybederek yüzer-gezer 

birçok semiyolojiye ev sahipliği yapmasını içerir. İkinci anlayış ise geç modern top-

lumdaki meta çeşitliliğinin ve toplumsal ilişkilerde yaşanan farklılaşmanın sınıfsal 

ayrımları görünüşte değiştirmesine rağmen aslında devam ettirdiğini ve son tahlilde 

kültürün sınıflar arasındaki eşitsizlikleri yeniden ürettiğini iddia eder. Birinci anlayı-

şa ilham veren post-yapısalcılık içinde birçok yaklaşım ve ismi barındırsa da en 

önemli temsilcisi Roland Barthes’dir. Barthes, Saussurecu yapısalcılıkta gösteren-

gösterilen bağıntısına üçüncü bir unsur olarak göstergeyi dahil eder. Ona göre, gös-

terge bu ikilinin kısmen tesadüfi bir sonucu değil, şeylerin iki tarafını kendi içinde 



 

46 

 

birleştiren üçüncü bir bağıntıdır yani anlamdır: “Yaşam düzleminde, nasıl gülleri 

taşıdıkları bildiriden ayıramazsam çözümleme düzleminde de gösteren olarak güller-

le gösterge olarak gülleri birbirine karıştıramam: gösteren boştur, göstergeyse dolu-

dur, bir anlamdır.” (Barthes, 1998: 182). Barthes, yapısalcılığın dilin formel yapısın-

dan ziyade anlamlandırma süreçleriyle uğraşması gerektiğini belirterek klasik yapı-

salcılık içinde bir kırılma başlatır. Ona göre modern toplum göstergelerin işaret ettiği 

anlam imkanlarını her yönden ele geçirerek var olabilir. Ev tasarımından Amerikan 

güreşine, popüler dergi kapaklarından TV reklamlarına uzanan Barthes’in gösterge-

bilim okumaları anlamın nasıl mitselleştiğini çarpıcı bir şekilde göstermiştir. Barthes 

çağdaş mitolojilerin, kaynağını tarihsellikte bulmasına rağmen barındırdıkları ve dış-

ladıkları ile tarih dışı bir kültür düzenini meşrulaştırdığını ileri sürer; bir zamanlar 

sınıfsal gerginlik ifade eden her kavram bu anlatılar sayesinde hem yatıştırılır hem de 

göstergesel bir dolayımdan geçirilerek bireylerin iç dünyalarına sızmaktadır. Ona 

göre; “kenter sınıfı, tasarımlarını küçük kentlere göre bir ortak imgeler bütünü içinden ya-

yarak toplumsal sınıfların aldatıcı farksızlığını kesinler: ayda yirmi beş bin frank kazanan 

bir sekreter kızın büyük bir kenter düğününde kendini bulduğu andan sonra, kenter adsızlaş-

tırması tüm etkisini sağlar” (Barthes,1998, 206). 

Barthes’in göstergebilim okumaları gündelik yaşamda mesajın iletimi konu-

sunda yeni ufuklar açarken yalnız değildi. Aynı zamanda Fransa’da altmışlı yılların 

çarpıcı akımı olan sitüasyonistler de onun analizlerine benzer değerlendirmeleri daha 

da radikal bir şekilde ifade ediyorlardı. Sitüasyonistler modern kültürün aşırı rasyo-

nalizasyonun etkisinde giderek parçalandığını, onun tarihsel bütünlüğünün yerini 

gündelik hayatın hetorodoksisine bıraktığını savunuyorlardı. Keynesgil iktisadın sağ-

ladığı tüketim imkanlarının toplumsal duyarlılıkların ve eleştirel düşüncenin körel-

mesine, en önemlisi de sanatın yaratıcı boyutunun basma kalıplaşmasına neden oldu-

ğunu ileri sürdüler. Çağdaş toplumun düşüncenin maddileşmek yani ekonomikleş-

mek boyutu ihmal edilerek anlaşılamayacağı bir gösteri toplumu olduğunu savunan 

Guy Debord, Weber ’in iddia ettiği gibi, kültürün de özerkleştiğini ve bu özerkleş-

menin onun yıkımını da beraberinde getirdiğini iddia eder (Debord, 2010: 144). Kül-

tür, dünyanın tamamını kuşatan bir düşünme ve eyleme tarzı değil kendinden menkul 

kıymetleriyle gerçek hayattan kopmuş bir oluşumdur. Başka bir deyişle “pek anlamlı 

olmayan bir dünyanın anlamıdır” (Debord, 2010: 145). Debord’a göre geç modern 



 

47 

 

toplumda klasik sistemin donmuş ve uyuşmuş kültürü yerini hızla değişen ve metala-

şan bir kültür politiğe bırakmaktadır. Debord yapısalcılığın sürekli muhafaza etmeye 

çalıştığı devlet güvencesindeki hantal kültürünün gösteri toplumunun dinamizmine 

dayanamadığını ileri sürer (Debord, 2010: 155). Debord’un görüşleri bize, altmışlı 

yılların uçarı havasını ayıkladığımızda, çağdaş toplumda kültürün kendi iç alanına 

çekilmiş bir gerçeklik olduğunu öğretmiştir. Ona göre iktidar oyunlarının, tarihten 

gelen sürtüşmelerin veya sınıfsal eşitsizliklerin artık kültürün inşasında bir yeri yok-

tur. Kültür, iç dünyalarımızın metalaştığı ve metalaşmanın iç dünyalarımızın vazge-

çilmezi haline geldiği, Baudrillard’ın deyişiyle, bir hiper-gerçekliktir.  

Kültürün yeniden üretimi bağlamındaki ikinci görüş, Marxist tartışmalarla 

yakından ilişkilidir. Toplumsal rollerin, formasyonların ve sınıflar arası ilişkilerin 

nesilden nesile aktarılması olarak tanımlayabileceğimiz yeniden-üretim kavramı kül-

türün geç modern anlamını tespit etmek açısından vazgeçilmez bir önemi haizdir. 

Louis Althusser Devletin İdeolojik Aygıtları’nda toplumların kendi üretim koşulları-

nı nasıl yeniden ürettiğinin asli bir problem olduğunu ve Marx’ın bile bir kaç küçük 

değini hariç bu duruma temas etmediğini belirtir. Althusser’e göre yeniden üretim 

meselesi Ortodoks Marxizm’in ihmal ettiği üst yapı kavramı ile yakından ilişkilidir. 

Bu bağlamda farklı bir ideoloji yorumu geliştirmeye çalışan filozof, ideolojinin bi-

reylerin varlık koşulları ile kurduğu ilişkinin bütüncül bir resmi değil “varoluş koşul-

larıyla kurdukları imgesel ilişkinin, imgesel bir tasarımlanması olduğunu” savunur 

(Althusser, 2006: 202). İdeoloji; iktidarın maddi koşulları tahrif etmesinden ziyade 

sosyal aktörlerin tahrif edilmiş koşulları, koşulların göründükleri haliyle, içselleştir-

mesinin adıdır. Althusser’e göre modern toplum iddia edildiği gibi özgür iradenin 

egemen olduğu bir toplum değildir; özgür irade, toplumsal hiyerarşinin bireylerin 

bilinç-altında sürekli olarak yeniden kurulmasıdır. Bu bakımdan her toplumsal özne, 

aslında kendini kendi sınıfsal itiyatları ile şekillendirmiş bir üst belirlenimin tezahü-

rüdür. 

Yeniden üretim süreçleri ile kültürün geç modern toplumdaki ilişkisini soruş-

turan önemli isimlerden biri de Pierre Bourdieu’dur. Bourdieu, refah toplumunda 

kültürün sınıfsal eşitsizlikleri yeniden üretildiği bir durum olduğunu savunur. Ona 

göre bireyler, kurumsal normları ve güç yapılarını sürekli içselleştirdikleri bir habi-

tusta var olur. Habitus ile Bourdieu, bireyden bağımsız yapıların içselleştirilmesi ve 



 

48 

 

bireylerin bunların standart ve beklentilerini karşılayacak bir itiyada sahip olmasını 

kast eder. Başka bir deyişle habitus, yapının bireyin iç dünyasında yapılandırılması-

dır: “Habitus ürünü olduğu bir toplumsal dünyayla ilişkiye girdiğinde sudaki balık 

gibidir: Suyun ağırlığını hissetmez ve etrafındaki dünyayı çok doğal sayar” (Bour-

dieu, 2010: 118). Fakat habitus, psikolojik bir güdülenim veya bilinç-dışı bir dolayı-

mın tesirinde kültürel öznelere etki etmez; kendini gündelik yaşamın rutinleşmiş pra-

tiklerinde açığa vurur. Bourdieu’ya göre öznelerin kabul ettikleri öncüller, edindikle-

ri beceriler ve amaçlarını gerçekleştirmek için takip ettikleri stratejiler habitus için-

deki sermayelerini oluşturur. Bu bağlamda sermayeyi dört kategoriye ayıran sosyo-

log, modern toplumda grupların ekonomik sermaye (maddi güç) ve sosyal sermaye 

(toplumsal ilişki türü) ile yapılandığını ileri sürer. Fakat ona göre bu iki sermaye türü 

kendini doğrudan göstermez; iktidarın kendi norm ve keyfiyetinden etkilenerek geli-

şir. Yani iktidarın özerk ve keyfi yapısı grupların ekonomik ve sosyal sermayelerini 

kendi sembolik gücü/sermayesi ile kuşatır. Bu bağlamda Bourdieu öznel ve nesnel 

kutuplar arasında alışverişi sağlayacak dördüncü bir sermaye türünü devreye sokar; 

kültürel sermaye. Bourdieu, kültürel sermaye kavramını Jean Claude Passeron ile 

birlikte kaleme aldığı Yeniden Üretim (La Reproduction. Éléments pour une théorie 

du système d'enseignement, [1970]) isimli kitapta geliştirmiştir Fransız eğitim siste-

mindeki öğrencilerin sınıfsal aidiyetlerini ve bu aidiyetlerin sosyal iktidar içindeki 

konumlanmalarını ele alan bir araştırmanın sonucu olan bu kitap, geç modern toplu-

mun liyakate değil (meritokratik) değil; sınıflar arasındaki farkların sürekli olarak 

yeniden üretildiği bir sosyal yapıya dayandığını iddia eder. Bourdieu, eğitimin birey-

leri birbirine eşit kıldığı ve layık olanın toplumsal tabakada üstte yer aldığına daya-

nan pedagojik kabulünün aslında belirli bir sınıfın üstünlüğünü olağanlaştırdığını 

savunur. Ona göre iktidar, aslında, sınıfsal bir keyfiyetin nesnel tezahürü olarak ken-

dini kurar (Bourdieu ve Passeron, 2015: 38). Dolayısıyla üst sınıfların mensupları 

genetik olarak olmasa bile kültürel olarak, kurumların koyduğu norm ve yaratmak 

istediği insan modeline en uygun kimseler halini alır. Eğitim sisteminin eleme aracı 

olan sınavlar sayesinde üst sınıfların yaşam tarzı varlığını koruyup kurumsallaşırken, 

diğer sınıf mensuplarının başarısı ancak ve ancak kendilerini üsttekilerin kültürel 

sermayelerine uyarlayabilme dereceleri ile ölçülür: “Eğitim sistemi, okula beklentile-

rini yerine getirecek donanımla gelmeyen öğrenci kategorilerinin beklenmedik ve 



 

49 

 

uygunsuz kategorilerini boşa çıkartırken; kurumdan verim almak için, kurumun ta-

leplerini daha baştan karşılaması gereken bir kitleyi talep ettiğini de ele vermiş olur” 

(Bourdieu, 2015: 136).  

Bourdieu’ya göre geç modern toplumda kültür, klasik sisteminin refah orta-

mının sakladığı sınıfsal ayrışmalarının sürdürülmesine hizmet eder. Bir yanıyla sis-

tem tüm grupların üzerinde uzlaştığı rasyonel standartlarla işliyor görüntüsü verirken 

diğer yanıyla kültürel kanallar ile sınıflar arasındaki farkların yeniden üretilmesini 

sağlar. Başka bir deyişle bireylerin bir üst sınıfa atladığı başarı hikayeleri, sınıfsal 

yapıların kendilerini değişmez birer kader gibi sunması ile el ele verir. Bu bağlamda 

Bourdieu, daha önce değindiğimiz Birmingham Okulu’nun savunduğu gibi, geç mo-

dern toplumda kültür politiğin eş zamanlı olarak isyan ve itaat pratiklerini içerdiğini 

savunur.  

 

2. Sebepsiz İsyan: Geç Modern Toplumda Gençliğin Doğuşu 

Gençlik, çocukluk ve yaşlılık gibi insan ömrünün bir safhasıdır. Genç, olgun-

laşmamış, başında kavak yelleri esen, duyguları ile hareket eden ve düzenle henüz 

bütünleşmemiş insandır. Dolayısıyla her toplumun gençliğe daima yetişkinliğe geçiş 

süreci olarak arızi bir yer ayırdığı daha doğrusu belli ölçülerde tolerans gösterdiği 

söylenebilir. Bununla birlikte gençlik kavramı sosyolojik bir kategori olarak anlamını 

altmışlı yıllarla kazanmıştır. Seri üretimin yaygınlaşması ve refah seviyesinin artışı, 

hane içi çalışan emek sayısında bir azalış meydana getirmiştir. Yani bir evin geçimi 

eskiye oranla daha az insanın çalışması ile sağlanabilir hale gelmişti. Bu bağlamda 

yeni kuşakların boş zamanları arttığı gibi topluma katılış süreleri de uzamıştır. Genç 

hayatlardaki bu boşluk eğitim ve piyasadaki metaların tüketilmesi ile telafi edilecek-

tir. Böylece duyguların en karmaşık olduğu, kararların aniden ve tepkisel olarak alın-

dığı bu insan türü, duyguları kışkırtarak var olan tüketim kapitalizmi için mükemmel 

bir hedef kitle olacaktır. Ayrıca doğum kontrol tekniklerinin giderek yaygınlaşması 

cinselliğin evliliğin zorunlu bir sonucu olmaktan çıkmasına ve bireysel varoluşun bir 

tezahürü olarak yeniden anlam kazanmasına neden olmuştur. Modern toplumun daha 

tok ve daha eğitimli yeni üyeleri, kendilerini görülmemiş bir konfor sağlayan sistem-

le, anne babalarının sürdürdüğü gibi, konformist bir ilişki kurmayı zillet kabul ede-



 

50 

 

ceklerdir. Bu anti-konformizm ’i cool bir tutumun doğuşu olarak değerlendiren Po-

untain ve Robins’e göre; 

 

 “Savaş sonrasında yaşanan uzun süreli ekononomik patlama saye-

sinde 60’lı yılların ortalarıyla birlikte hem Amerika’daki hem de kü-

çük ölçüde olsa İngiltere’deki genç kuşak eşi görülmemiş bir ekono-

mik özgürlüğe kavuştu. Yüksek öğretim kurumlarına girişler demokra-

tikleştirildi ve genişletildi. Kitle iletişim araçları (özellikle sinema, te-

levizyon ve taş plakların yerini alan plastik plaklar) aracılığıyla artık 

fikirler hızla dünyaya yayılıyordu. Sonuncusu ve belki de en önemlisi, 

gençler, doğum kontrol haplarının icadıyla cinsel özgürlüğü sınırla-

yan biyolojik engellerden kurtuldu. Endüstriyel toplumda düzeni sağ-

lamak amacıyla geliştirilen sosyal düzenlemeler birdenbire gelişigü-

zel, gereksiz ve baskıcı olarak görülmeye başlandı.” (Pountain ve Ro-

bins, 2002: 80) 

 

Gençliğin bu cool tavrı aslında moderniteye yıllar içinde beslenen husumetin 

popülistleşmesinden başka bir şey değildi. Gençlik, on dokuzuncu yüzyılın romantik-

leri ile başlayan, sonrasında avangard eleştiri ile yoluna devam eden, iki savaş arası 

dönemde Dadaizm ve sürrealizm gibi aykırı sanat akımlarıyla biçimlenmiş estetik 

muhalefeti ile kendi “sebepsiz isyanını”
3
 biçimlendirmiştir. Tüketim kapitalizmin 

yarattığı refah ortamı, sadece zorunlu ve lüks metaların mübadelesine değil aynı za-

manda daha önce dar bir çevrede meskun olan başkaldırı sembollerinin de daha yay-

gın bir kullanıma kavuşmasına sebep olmuştur. Gençlik kültürü, devraldığı başkaldırı 

kalıplarının sanatsal veya politik kaygılarını doğrudan içselleştirmese de sistem kar-

şısındaki aykırılığını göstermekte kullanmaktan çekinmemiştir. Böylece gençlik, 

sistemin kabul ettiği gibi bir geçiş evresi değil insanlığın nihai aşaması olarak kendi-

ni yeniden tanımlayacaktır. Tarih, gelenek ve düzen gibi ebeveyn kültürüne has du-

rumlar yerine bu yeni kuşaklar arasında gündelik yaşam, duygusal coşkunluk ve po-

püler kültürün gelip geçiciliği yer edecektir. Gençliğin olmazsa olmazı, kurumların 

                                                      
3
 Bu yılların kültlerinden kabul edilen ve başrol oyuncusu James Dean’i gençlik kültürünün ikonların-

dan biri haline getiren Asi Gençlik filminin orijinal isminin “Sebepsiz İsyan” (The Rebel Without A 

Cause) olması bir tesadüf değildir 



 

51 

 

dayattığı her çeşit sınırlama ve normu ihlal etmektir. Bu maksatla rasyonaliteye karşı 

duygusal yoğunluk, temizliğe karşı kirliliğin erdemi, genel fayda yerine kişisel zevk 

ve estetizm savunulmuştur. Doğaya dönüş, cinsel özgürlük ve bireysel yaratım ile 

yetişkinlerin mutlak otorite ve savaştan başka bir şey üretmeyen kültürel hegemon-

yasına karşı-kültürel bir hareket inşa edilmeye çalışılacaktır (Marcuse, 1991). Genç-

lik hareketleri özellikle “68 Baharı”nın miladı ile kot pantolon giyen, rock müzik 

dinleyen ve kültürel şovenizme karşı çıkan enternasyonel bir kitle olarak ortaya çıkar 

(Hobsbawn, 2006: 399). Aykırı kültürleri, sanatsal beğenileri ve ilginç ikonları ile 

gençlik hareketleri başta Amerika olmak üzere ileri kapitalist ülkelerde, Sovyet Blo-

ku’nda ve üçüncü dünya da pek çok isyana imza atacaktır. Vietnam protestosu, Prag 

ayaklanması, Sorbonne baskını ve dünyanın dört bir yanındaki öğrenci hareketleri 

günümüz gençliğinin dahi muhayyilesini süsleyecektir. Bununla birlikte ergin olma-

yan bu öznenin yalnızca anti-konformizmle, uyumsuzluk ve başkaldırıyla özdeş ol-

duğunu düşünmek yaygın bir hatadır. Birmingham Okulu’nun alt kültür çalışan en 

önemli üyelerinden biri olan Dick Hebdige, gençliğin eş zamanlı olarak iki güdü ta-

rafından hareket ettiğini belirtir. Genç, bir yandan ebeveynlerinden “özerk ve farklı 

olduğunu gösterme ihtiyacı duyarken diğer yandansa ailesel özdeşlikleri sürdürme 

ihtiyacı duyar” (Hebdige, 1988: 57). Bu bağlamda genç özne, içinde doğduğu kültürü 

olumlayarak veya olumsuzlayarak fakat son tahlilde yeniden yorumlayarak kabul 

eder. Popüler kültürün salık verdiği yaşam tarzları ailenin sunduğu yaşam tarzları ile 

ilişkilendirilir. Örneğin, İngiliz kültürünün Mod gençleri, işçi ailelerinin çocukları 

olarak hayatı mesai saatlerinin dışına sıkıştırıp, cilalı imajları ile geldikleri sosyo-

ekonomik düzeyi örten ve ebeveynlerince pek anlaşılmayan Elvis Presley imajına 

bürünürken (Hebdige, 1988: 42); Skinheadler (dazlaklar) modlardaki proleter unsur-

ları abartmaya ve burjuva sembollerine (kravat, takım elbise ve nezaket) kafa tutma-

ya çalışır (Hebdige, 1988: 44) veya her ülkede çeşitli emsallerine rastlanan Punklar 

yerleşik kültüre meydana okuyan, nihilist ve ironik söylemleri ile kendilerini sistem-

dışı ilan eder. Gençlik kültürünün, toplumsal iktidarla kurulan farklı türlerdeki ilişki-

lerin bir yansıması olduğunu göstermek için İngiltere’ye kadar gitmeye de gerek yok-

tur. Ülkemizde aynı mahallenin arabesk, heavy metal ve tekno müzik kültürlerini tek 

bir müzikal alt yapıda birleştiren kenar mahalle gençliği kültürün geç modern anlam-

larındaki kesişimleri gösteren yerli bir örnektir. Çağdaş toplumların bu aykırı ve di-



 

52 

 

renişçi öznesi aslında kültürün nesneleşme, özneleşme ve yeniden üretilme süreçleri-

nin bir tezahürüdür. Orta sınıfsal hayatları yaygınlaştıran bir kültür endüstrisi içinde 

gençlik kültürü, bilhassa medya araçları ile özgünlüğünü keşfetmeye çalışır fakat 

kendi özgünlüğü ile beraber toplumsal iktidarı da yeniden üretir: “İletişim araçları 

sadece direnişi iletmezler aynı zamanda bu direnişi egemen anlamlar çerçevesine 

yerleştirirler ve görsel gençlik kültürünü seçen gençler, TV ve gazetelerde gösteril-

dikçe aynı anda sağ-duyunun onları yerleştirdiği (tabi hayvanlar olarak ama bir 

yandan da aile içinde çağdaşlığa) uygun bir yere geri dönerler” (Hebdiege, 

1988:109). 

3. “Cinsiyet Belası” ya da Sosyal Bir Aktör Olarak Kadın  

Kadınlık ve erkeklik kategorilerinin biyolojik bir gönderime sahip olduğun-

dan insan anatomisi kadar evrensel bir geçerliliğe sahip olduğu söylenebilir. Öyle ki 

bu biyolojik gösterge gündelik yaşamlarımızda, kimi toplumlarda deri rengi ile bera-

ber, ilk dikkatimizi çeken şeydir. Fakat bedenlerin bizim için ne ifade ettiği onların 

biyolojik işleyişlerinden ziyade kültürel anlamı ile alakadır. Cinsiyet kategorisini, bir 

yandan gündelik yaşamdaki hemcinslerimiz ve karşı cinse yönelik bireysel deneyim-

lerimizle doldururuz. Öte yandansa söz konusu cinsiyet kalıbının ortaya çıkışı top-

lumsal düzenin rol dağılımı ve iktidar şebekesi ile biçimlenmiştir. Bu bağlamda cin-

siyet, her sosyolojik kategori gibi, gerçekliğin öznel ve nesnel taraflarının kesişim 

alanında bir anlam kazanır. Cinselliği hangi taraftan açıklayacağımızla bağıntılı ola-

rak yaptığımız cinsiyet tanımları da çeşitlilik gösterir. Başka bir deyişle cinsiyet, cin-

sellik tanımlarımızla yeniden inşa edilir. Geç modern toplumda cinsiyetin inşa edil-

me süreci de, bu bölümde göstermeye çalıştığımız gibi, öncelikle sistemin nesnelliği 

içinde kabul edilen klasik sistemin krizleri ile beraber kendini öznel bir şahlanış şek-

linde gösteren bir rota takip etmiştir.  

Bir önceki kısımda gençliğin, refah toplumunun sağladığı imkanlar sonucun-

da toplum sahnesine çıktığını, bu bağlamda ömrünün çoğunu geç modern toplumda 

geçirdiğini söylemiştik. Gençliğe kıyasla kadının toplumsal bir aktör olarak modern 

tarihe eklemlenişi nispeten daha uzun bir zamana yayılır. Kimi feminist tarihçilerce 

pre-kapitalist dönemlere kadar izi sürülse de, kadın öznenin doğuşu kapitalist hege-

monyanın doğuşu ile eş zamanlıdır. Max Weber, kapitalizmin en önemli özellikle-



 

53 

 

rinden birinin evi işten ayırması olduğunu ileri sürer. Weber’in bu tespiti ilk etapta 

iktisat tarihinin kapsamına giren teknik ancak önemsiz bir tespitmiş gibi görünebilir. 

Fakat bu tarihsel detay modern toplumda klasik sistemin uzun yıllar muhafaza etme-

ye çalışacağı bir rol dağılımını da beraberinde getirecektir. Ev ve atölye arasında 

ikiye ayrılan modern dünya kapitalizmin çalışma ahlakının temelinde atölyeyi mer-

keze alan bir toplumsal örgütlenmeye girişmiştir. Bu bağlamda işin fiziksel güç ge-

rektiren bir mahiyete sahip olması, otomatik olarak kapitalist üretim koşulları içinde 

erkeğin toplumsal rollerinin kutsanmasına ve iktidarının onanmasına imkan tanımış-

tır. Aynı şekilde endüstriyel üretimin fiili koşulları kadını ev içi faaliyetler ile tanım-

layan, böylece ekonomi dışında gösteren “önemsiz” bir alana itmiştir. Püritan etho-

sun etkisinde dış dünya herkesin herkesin kurdu olduğu bir mücadele alanına dönü-

şürken ev insanın=erkeğin kendi huzurlu hissedeceği bir yuva, kadınsa erkeği dışarı-

daki mücadeleye hazırlayacak şefkatli bir anne/eş hüviyeti kazanacaktır. Bu açıdan 

yaklaşıldığında, kapitalizmin modern öncesi toplumdaki geleneksel paternalizmi 

kendi mülkiyet ilişkilerine eklemlediği söylenebilir. Bununla birlikte kapitalizmin 

duygu yoğunluklu çekirdek ailesinin, geleneksel aile tipinin aksine, bireyi yalnızca 

toplumsal bütünleşmeye, haliyle de mevcut rol dağılımlarının kayıtsız şartsız içsel-

leştirilmesine zorladığı unutulmamalıdır. Kısacası, “homo economicus”un muhatap-

ları, belki de pek de niyetlenilmemiş bir şekilde, erkekler olmuştur. Erkeklik katego-

risi ise bireysel bir kimliğin takdisini değil, sistemin standart ve beklentilerini yerine 

getirecek bir nesnelliği içermektedir. Klasik sistemin bu kurucu keyfiyetlerinden 

birine karşı çıkmak kadının toplumsal bir özne olarak tarihinin başlangıcını oluştura-

caktır. Bu bağlamda kadın hareketlerinin sistem içi eşitsizliklerini vurgulayan 

Marxizm ile bir söylem birliğine gitmesi pek şaşırtıcı değildir. Feminizmin tarihin-

deki birinci ve ikinci dalga hareketlerine kuş bakışı bir göz attığımızda bu durum 

rahatlıkla fark edilebilir.  

On dokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında özellikle İngiltere’de ve Amerika’da 

ortaya çıkan birinci dalga feminizmi, ekonomik haklar konusunda, kadınlara erkek-

lerle eşit muamele etmesini talep etmektedir. Eşit ücret talebi, kadının erkeğin vesa-

yeti dışında mülkiyet edinme hakkı, birtakım siyasal hak mücadeleleri on dokuzuncu 

yüzyıl kadın hareketlerinin ana amaçlarını oluşturacaktır. Ekonomi politiğin yasala-

rının egemen olduğu ve uzun süre egemen olacağı bir süreçte kadınların başlıca ama-



 

54 

 

cı, Virginia Woolf’un inandığı gibi, “kendine ait bir odayı” yani kendi kimliklerini 

inşa edebilmek için gerekli maddi kaynakları edinmek olacaktır (Woolf, 1992:43). 

Birinci dalga kadın hareketlerinin siyasal ve ekonomi temelli manevraları geç mo-

dern toplumun refah ortamı ile birlikte görünmeyen alanlara doğru genişlemiştir. Bu 

dönemdeki kadın hareketleri başta kürtaj hakkı ve hane içi emeğin ücretlendirilmesi 

gibi sosyal taleplerde bulunmuşlardır. Birinci ve ikinci dalga feminizmlerinde de 

görüldüğü üzere toplumsal bir özne olarak kadınlığın inşa hikayesi klasik sistemin 

yaşadığı dönüşümlerle iç içe geçmiştir. Bu süreçte kadının kolektif bir özne profili 

çizdiği, sistem dışındaki tüm öznelerle ilişki ve işbirliği halinde olduğu söylenebilir. 

Proleterler, farklı etnik oluşumlar kadın hareketleri ile ortak bir muhalefet içinde 

buluşmuştur (Donovan, 1997). Fakat klasik sistemin zayıflaması ve muktedir özne 

tanımının çözülüşü ile birlikte bu kolektif kadın kategorisi de çözülmeye uğrayacak-

tır. Altmışların kadını, eski feminizmlerle yüzleştiği, kendi öznelliğini yeniden keş-

fetmeye etmeye çalıştığı bir cinsellik söylemi üretmiş farklı felsefi temayüllerle tek 

tip bir kadın kimliğinden ziyade farklı kadın kimlikleri ortaya çıkaran bir radikalizmi 

savunmuştur. Söz konusu radikalizm, cinselliğe mülkiyet ilişkileri, kamu düzeni ve-

ya sağlık açısından “önemsiz“ bir konu muamelesi yapan klasik sistemin aksine onu 

nihai bir varoluş meselesi haline getirecektir. Bu bağlamda cinsellik, toplumsalı bas-

kı ile özdeşleştiren ve ondan arınmayı kurtuluş reçetesi gibi telakki eden bir karşı 

söylemde yeniden tanımlanacaktır. Michel Foucault modern toplumda cinsiyetin 

yaşadığı bu anlam değişimini şu sözlerle özetler: 

 

“19. yüzyılın demograflar ve psikiyatristleri cinselliğe değinmek zo-

runda kaldıkları zaman, okuyucularının dikkatini böylesine bayağı ve 

boş şeyler üzerine çektikleri için af dilemeleri gerektiğini düşünüyor-

lardı. Bizse, onlarca yıldır, bu konudan biraz olsun hava atmadan söz 

etmez olduk: Kurulu düzene meydan okumanın bilinci, yıkıcı niteliği-

mizi bildiğimizi gösteren bir ses tonu, bugüne karşı komplo kurmanın 

ve gelişini çabuklaştırmaya katkıda bulunulduğuna inanılan bir gele-

ceği çağırmanın çoşkusu... İyi cinsellik belki yarın, belki yarından da 

yakındır” (Foucault, 1993: 12-13) 



 

55 

 

60’lı yıllar cinsel özgürleşme ile bağlantılı bir radikalizmle modern toplum-

daki kadınlık/erkeklik durumlarını sorguya çekerken, cinsiyet kategorisi de feminiz-

min üçüncü dalgası tarafından aşındırılmaya başlayacaktır. Radikal feminizm, geç 

modern iktisadi koşulların kapitalizmin ataerkil aileyle on dokuzuncu yüzyılda kur-

duğu ittifakı bozduğunu ileri sürerek, cinsiyeti iki kavram içinde değerlendirmiştir: 

Biyolojik cinsiyet (sex) ve toplumsal cinsiyet (gender) (Scoat, 2007: 4-5) Biyolojik 

cinsiyetin kadının fizyolojik bedeni ile ilgili olduğu belirtilirken, asıl mücadelenin 

toplumsal cinsiyet çerçevesinde yapılması gerektiğini vurgulanmıştır. Üçüncü dalga, 

kadın bedeninin eril toplumsal iktidar tarafından kodlandığı, uyumlu bir sembolik 

anlamla eşleştirildiği ve kadının özgürlüğüne muhalif, eşitsiz ilişkiler içinde yüzyıl-

lardır yeniden üretildiği savunur. Judith Butler, Simon de Beauvoir’in kadınlığın 

(fenomenolojik) bir durum olduğuna yönelik tespitlerinden ilhamla toplumsal cinsi-

yeti, toplumlarda doğal bir varlık değil; toplumsal rol dağılımı ve iktidar aygıtınca 

bedenlere vurulmuş performatif bir damga olarak değerlendirir (Butler, 2008: 224). 

Gyatri Spivak’sa, bir adım daha ileri giderek, sadece “kadınlığın değil erkekliğin de 

pratik olarak analiz edilemeyecek bir kompleksitenin bin yıllık kültürel belirlenim ağına 

yakalandığını” savunur: “Temsillerin, imgelerin, düşüncelerin, tariflerin her insanın 

yoğun bir şekilde imgesel düzenini dönüştürdüğü, deforme ettiği, başkalaştırdığı ve 

öncesinde tüm kavramsallaştırmaların içini boşaltıp geçersizleştiren ideolojik bir 

tiyatroya girmeksizin erkekten daha fazla kadından bahsedilemez” (Spivak, 1981: 

171).  

Burada, yaptığımız alıntıdan da anlaşılacağı gibi, geç modern feminizm kadı-

nın toplumsal yapı içindeki durumunun açık bir ekonomik ve siyasi sömürüden ziya-

de bilinç-dışı bir yapılandırmanın ürünü olduğuna inanmaktadır. Üçüncü dalga femi-

nizmi Kartezyen felsefenin katı özne-nesne ayrımını terk eden entelektüel temayül-

lerle şekillenecektir. Gerek fenomenoloji ve varoluşçuluk gibi özne merkezli yakla-

şımlar gerekse toplumsal baskının sosyal aktörlerdeki psişik baskısını açığa çıkaran 

psikanalitik analizlerin bu hareketlerde ağırlık kazanması farklı bir özne inşası ara-

yışlarının sonucudur. Kadınların öznelliğine yapılan radikal vurgu dünyanın dört bir 

yanında feminist söylemi hızla güçlendirip transseksüellik ve eşcinsellik gibi üçüncü 

cinsten ilişkilerin varlığını toplumun gündemine taşırken diğer yandan sosyal bilim-

sel epistemolojiye de farklı bir bakış açısı kazandırmıştır. Toplumsal kimliklerin ya-



 

56 

 

pı-sökümcü bir yaklaşımla ters yüz edilerek arkalarındaki iktidar ilişkilerini teşhir 

etmeye çalışılması, bakış-açısı teorisi ve etnografik yaklaşımın katkıları ile sosyal bir 

özne olarak kadının toplumsal dünyayı nasıl algıladığı, sosyal hayatın onun çevresin-

de nasıl yapılaştığına yönelik eleştirel çalışmaların sayısının artması yalnızca kadın 

hareketlerinin sonuçları değildir; bundan öte geç modern toplumun öznelerinin klasik 

sistemden çok farklı bir oluşum arz ettiklerinin ispatıdır.  

 

4. Modern Toplumda Renk Problemi: Irk, Etnisite ve Madunluk 

Yukarıda klasik sistemin olgun-beyaz-erkek kategorilerini merkeze alan bir 

toplumsal aktör inşa etmeye çalıştığını ve yüzyılın ikinci yarısındaki toplumsal özne-

lerin öncelikle bu kategorilere karşıt olmakla birer kimlik kazandığını ileri sürmüş-

tük. Burada beyaz karşıtlığı, oldukça ilginç bir paradoksla kendini kurmuştur. Siyah 

özne, sisteme ilk giren ancak sistemden en son kopandır. Kapitalizmin kolonyal tari-

hinin bir sonucu olarak sistem içine ilk dahil edilenler farklı deri renkleridir. Kapita-

lizmin farklı coğrafyalara uzanan yayılmacılığı, batı dışı halkları kendi kültürlerinden 

koparıp ekonomi politiğin soyut emeğinin canlı kanlı bir örneği haline getirmiştir. Bu 

ekonomi politik yorum, “beyaz adamın yükü” üstüne kurulan bir kültürel teoloji ile 

birleştiğinde ise, Batılı ile diğerleri arasında kapanmaz bir uçurum yaratacaktır. Kla-

sik toplumsal sistemde fiziksel emeklerinin kullanıldığı ancak kültürel varlıklarının 

kabul edilmediği farklı renkler, kendilerinin de bağımsız bir sosyal aktör olduğunu 

göstermek için önce klasik sistemin yapısal unsurlarının çözülmeye başlamasını ve 

daha sonra da yeni toplumsal aktörlerin ortamı ısıtmasını beklemek zorunda kalacak-

tır. Bu bekleyiş, siyahlığın farklı konjonktürel etkenler (dünya savaşları, bağımsızlık 

mücadeleleri, refah toplumunun çöküşü) ve kavramlarla (post-kolonyalizm, ırk, ulus 

ve maduniyet) yoğrulmuş bir arka plana yaslanmasına neden olacaktır. Bu bağlamda 

siyahlığın da, tıpkı geç modern toplumun diğer özneleri gibi, nesneleştirme, özneleş-

tirme ve yeniden üretim süreçlerinin bir tezahürü olduğunu söylemek yanlış olmaz. 

Siyah kategorisinin sosyolojik kökenleri, yukarıda da ifade ettiğimizi gibi, 

kapitalist dünya sisteminin emperyal süreçlerine kadar uzanır. Beyaz adamın, eko-

nomik kaynak arayışları dünyayı rasyonelleştirilmiş bir küre haline getirirken Avrupa 

dışı halklar hakkındaki mitolojiler de yerini daha “temellendirilmiş” düşüncelere 



 

57 

 

bırakacaktır. Söz konusu temellendirmenin siyah insan hakkında kaynağı belli olma-

yan efsanelere ontolojik bir paye verilmesi ile gerçekleştiğini hatırlatmaya gerek 

yoktur. Beyaz adam ve diğer halklar arasında hiyerarşik bir sıralama yapan modern 

dünya, bu konuda birbirleri ile ilişkili etnik kavramlar geliştirmiştir: Irk, ulus ve etni-

site. Bunlar arasında yabancılar ile ilk karşılaşmanın adını koyacak kavram ırk ol-

muştur. Farklı bir coğrafya, bambaşka bir kültür ve kısmen değişik bir anatominin 

beyaz adam üzerinde yarattığı egzotik şaşkınlığı dengeleyen ırk kavramı, aydınlan-

manın evrensel insan kategorisinin yumuşak karnını oluşturur. Örneğin, doğayı boş 

bir levha, bilgiyi ise bu levhanın üzerinde zihnin yaptığı tasarımlar olarak gören John 

Locke, “insan kavramının dışında da bilgi ve akıl sahibi görünümü veren vahşiler” 

olduğunu iddia etmiş; iki tür arasında yer alan hayvanlar bulunması gibi, “insan ile 

hayvan arasında yer alan bir şeyin” olduğunu savunmuştur (Bernasconi, 2000: 22). 

İnsan kavramı hakkında spekülatif bir tartışma gibi algılanabilecek bu savlar, ırklar 

arasındaki eşitsizliğin nasıl olağanlaştırıldığının da bir göstergesidir. Burada, ampirik 

felsefe insan kategorisinin öznelerin deneyimlerinin içini doldurduğu yönünde bir 

inancı savunurken aynı zamanda sömürgecilik deneyimindeki karşılaşmaları, güç 

ilişkilerini ve siyah ırkın “insanlık dışında kaldığını” da epistemolojik olarak meşru-

laştırır. Irk kavramı ötekini tanımlayan bir enstrüman olarak kullanılırken, Batılı ego 

kendini tanımlamak için de millet kavramını icat edecektir. Ulus, kıtalar arasındaki 

hiyerarşide Avrupa topluluklarının maddi ve manevi üstünlüğünü tescilleyen bir kav-

ram olarak modern siyasal muhayyileler olmazsa olmazını oluşturmuştur. Ana-vatan 

telakkisinin, ilerlemeci bir halk kültürü ve toplulukların maneviyatını temsil eden bir 

devletle birleştiği bu ethos, maddi zenginliklerin neye göre ve kimler arasında bölü-

şüleceğini göstermiştir. İnsanlığın yaşadığı “miletler” arası iki savaşın, birer dünya 

savaşı olarak tarihe düşülmesi de bu yüzden oldukça anlamlıdır.  

Siyah ve beyaz, ırk ve millet arasındaki iş bölümü sadece hegemonyanın jeo-

politik sınırlarını ifade etmez. Irk ve millet, modern toplumların iç ve dış hatlarını 

mutlak manada belirlemekten ziyade sürekli olarak yeniden çizer. Irkçılık yani öteki-

nin daima aşağıda kalması gerektiği ideolojisi, milliyetçilik yani benliğin her zaman 

zirvede olması gerektiğine inanılan kolektif bir benliğin tamamlayıcısıdır. Ettiene 

Balibar’ın dediği gibi ırk ve ulus arasındaki ilişki paradoksal bir sonuç doğurur:  

 



 

58 

 

“Irkçılık milliyetçiliğin bir dışavurumu değil, milliyetçiliğe bir ektir; 

daha doğrusu milliyetçiliğe bir iç ektir. Ona oranla her zaman aşındı-

rır ama onun inşası için her zaman gereklidir ve bununla birlikte onun 

projesini tamamlamakta her zaman yetersiz kalır; tıpkı milliyetçiliğin, 

ulus oluşumunun ya da toplumun uluslaştırılması projesinin tamam-

lanması için hem gerekli olması hem de yetersiz kalması gibi” (Bali-

bar, 1995: 73). 

 

Ulus ve ırk arasındaki paradoks aslında siyah ve beyaz halk arasındaki ayrı-

mın yalnızca kıtaların coğrafi sınıflarına dayanmaması ile ilgilidir. Uluslar, kapitalist 

rekabette ayakta kalmak adına hep daha ucuz iş gücüne ihtiyaç duymuşlardır. Bu 

durum proletaryadan daha ucuz bir emekçi kitlesinin yaratılmasını beraberinde ge-

tirmiştir. Böylece kapitalizmin tarihinde ülkelerinin fiziksel kaynaklarına zaten el 

konulan pek çok insanın bedenleri de temellük edilmiştir. Yahut kapitalizmin gele-

neksel toplumları çözmesi yüzünden yersiz yurtsuz kalan bireyler, kapitalist uluslara 

göç etmek durumunda kalmıştır. Böylece siyahlık kategorisi içinde başka bir ayrıma 

yer açılmıştır: Etnisite. Etnisite, ırkın ulus içinde evcilleştirilmesi olarak tanımlanabi-

lir. Bu bağlamda etnisite, siyasal kararları, ekonomik çıkarları ve iki kültür arasında-

ki eşitsiz ilişkileri eş zamanlı içeren bir kavramdır. Özelikle altmış öncesine kadar 

Amerikalı sosyologlarca kullanılan bu kavramla, ırklar arasındaki tarihsel husumetin 

anayasal özgürlükler ve piyasa sisteminin beklentileri ile çözülmesi hedeflemiş, ırk-

ların sistemle nihai kertede bütünleşmesi ümit edilmiştir. Başka bir deyişle etnisite, 

ırkların ve ulusların üstünlüğü tartışmalarından ırk ve ulus üstü bir sistemin üstünlü-

ğüne geçildiğini imlemektedir. Burada bahsettiğimiz üç kavram, siyahlık kategorisi-

nin klasik sistemde nasıl nesneleştiğini göstermektedir. Bununla birlikte sistemin 

kendi içinde yaşadığı krizler, sistemce soğurulduğuna inanılan bu problemin yüzyıl 

ikinci yarısında yeniden ve radikal bir özneleşme talebiyle baş göstermesine neden 

olacaktır.  

Renk kategorisinin ırk-ulus-etnisite üçgeninde yüzyılın ilk yarısına kadar sa-

hip olduğu anlam dünyası, 1950’ler ile birlikte değişmeye başlayacaktır. Bu durumun 

nihai sebebi, bu bölümün birinci kısmında vurguladığımız üzere, klasik sistemin çö-

zülmesidir. Birinci Savaş ile eski imparatorluklar yerini farklı ulus devletlere bırakır-



 

59 

 

ken, İkinci Savaş ile birlikte sömürgeler sömürgeci Avrupa devletlerinden kopmaya 

başlayacaktır. Böylece dünya haritası on dokuzuncu yüzyıldaki halinden çok daha 

farklı bir görünüme kavuşacaktır. Çin Halk Devrimi (1949), Küba Devrimi (1956) 

gibi yüzyılın kırılma anları halkların kendi kaderlerini tayin etme fikrini sömürge 

topraklarına aşılayarak siyahlığın anti-emperyalist ve ulusal kurtuluş temayülleri ile 

bezenmesine neden olmuştur. Bu durumu tam tersi bir bağıntı ile okumak da müm-

kündür. Eski yönetim mekanizmaları ile uzaktaki toprakları yönetmekte başarısız 

olan emperyal güçler, ekonomik çıkarları gereği buradaki siyasal hakimiyetini yerli 

rejimlere devretmiştir. Fakat ister halkların bağımsızlık mücadelesi ister Batılı hege-

monyanın kendi tasarrufu olarak değerlendirilsin, geç modern toplumda siyah özne-

nin varlığını öncelikle ekonomik ve siyasal bir mücadeleye borçlu olduğu yadsına-

maz. Ania Loomba’ya göre post-kolonyal toplum tartışmalarında ırk ve etnisite kate-

gorileri ekonomik ve sosyolojik eğilimlerle okunmuştur (Loomba, 2000: 149). Birin-

ci eğilim, Marxist tezlerin etkisiyle ırklar arası ilişkileri yalnızca işbölümü ve emek 

sömürüsü kavramları ile açıklayıp, ırkçılığın sadece kapitalist yayılmacılığı hızlan-

dırdığını ileri sürmüştür. İkinci eğilimse, Weberci siyaset analizleri bağlamında ırkı 

özerk bir kategori olarak ele alarak, ırksal grupların siyasal mücadelelerine odaklanır. 

Bu açıklama tarzlarının birbirlerine kapalı kaldığını söylemek, elbette ki, mümkün 

değildir. Özellikle Sovyet ve Kapitalist bloklarının dışında kalan topraklara (Kuzey 

Afrika’dan Ortadoğu’ya, Latin Amerika’dan Uzak Asya’ya) baktığımızda hem 

Marxist sömürü kuramlarını kullanan hem de kendi bağımsız siyasal egemenliği için 

mücadele veren kolektif bir özne karşımıza çıkmaktadır. Bu siyah kolektivizm yal-

nızca Batı dışı topraklarda hayat bulmamıştır; aynı zamanda ileri kapitalist toplum-

larda, klasik sistemin damgaladığından farklı bir mücadelenin yapılmasına zemin 

hazırlayacaktır. Martin Luther King veya Malcom X veya Bob Marley gibi popüler 

ikonları ile geç modern toplumun bu yeni öznesi, klasik sisteme hem onu ekonomik 

açıdan sömürdüğü hem de hiçbir siyasal hak tanımadığı için bir hınç besleyecektir. 

Altmış ve yetmişlerdeki ırk hareketleri, tüm marjinallik iddialarına rağmen, sistemin 

beyaz ırka sunduğu anayasal hakların siyahlara da sağlanması ve siyah kültürün be-

yazlarla bütünleşmesini savunur (Omi ve Winant, 1994: 40-41). Bu bağlamda renk 

problemi, radikal bir bireysel kimlikten ziyade uzlaşmacı bir kolektif kimlikle tanım-



 

60 

 

lanacaktır. Fakat geç modern toplumda ırksal/etnik aktörün öznelliği siyahlığın yeni-

den üretimi ve içselleştirilmesi süreçleri dikkate alınmadan anlaşılamaz.  

Siyahlığın içselleştirilme süreci bu kategorinin ekonomi politik söylemin dı-

şında ele alınması gerektiği inancı ile birlikte su yüzüne çıkar. Irk yalnızca Marxist 

veya Weberyan tezlerle anlaşılacak bir şey olmaktan öte gündelik yaşama üslupla-

rından biri, isyancı ve konformist kültürlerin bir parçası, bireyselliğin en mahrem 

noktasıdır. Bu bağlamda özellikle seksenli yıllarla beraber post kolonyal incelemele-

rin psikiyatrik/psikanalitik bir derinlik kazanması tesadüf değildir. Siyah adamın 

kimliğini nasıl inşa ettiğine yönelik bu ilgi aynı zamanda modern insanın bilinç ve 

bilinç-altı sınırlarını açığa çıkarma teşebbüsüdür. Beyaz mitolojinin, modern benliği 

nasıl kodladığı ve yeniden ürettiği sorunu kolonyal coğrafyada olduğu kadar ana kıta 

entelektüellerini de uğraştıracaktır. Sömürge sorunun Batılı bilinçlerdeki etkisine ilk 

dikkat çeken isimlerden biri Jean Paul Sartre’dır. Sartre Fransa’nın 50’li yıllarda baş-

ta Cezayir olmak üzere diğer sömürgelerde uyguladığı politikayı kıyasıya eleştirmiş, 

buralardaki kolonyal deneyimi modern bilincin ikiyüzlülüğünü ifşa etmekte kullan-

mıştır. Sartre’a göre Batı-dışı halklar Avrupalılar için, anti-semitizm veya demokrat-

ların Yahudilere yaptığı gibi, ya insanlık dışı kabul edilmiş ya da evrensel bir insan 

kategorisinde kendi kültürel değerlerinden arındırılmıştır (Sartre, 1991: 43). Sartre’ın 

Batı-dışı halkların Batılı zihin tarafından insan olarak görülmediğine yönelik tezleri-

ni, post-kolonyal kuram içinde en sarsıcı şekilde işleyen isim Franz Fanon’dur. Fran-

sa’nın Karayip adalarındaki sömürgelerinden Martinique adasında doğan Fanon, 

Fransa’da tıp eğitimi alır. Fransız ordusunda psikiyatrist olarak görev yaptıktan sonra 

önce memleketinde sonra da yine Fransız ordusunun bir mensubu olarak Tunus’ta 

görev yapar. Fanon’un sadece biyografisi bile emperyal siyaset ve yerli kültür ara-

sındaki çatışmanın nasıl bir benlik yarattığını bütün sarsıcılığı ile gösterir. Bu nokta-

da Stuart Hall post-kolonyal kuramdaki Fanon etkisini “Marx artı Fanon” diye for-

müle eder (Loomba, 2000: 154). Fanon, Marx’ın sınıf çatışması analizlerini, siyah 

benlik analizleri ile birleştirerek oldukça kışkırtıcı bir noktaya getirmiştir. Fanon, 

Oedipus efsanesinin kolonilerde doğrudan siyah adama aktarıldığını ileri sürer. Be-

yaz adam için siyahlar herhangi bir dolayıma gerek duyulmaksızın ötekileştirilmiş, 

dışlanmış ve kendi benliği elinden alınmış bir heyuladır. Bu bağlamda siyah, beyaz 

adamın hem nefret ettiği hem de yerine geçmek istediği çelişik bir arzu durumunca 



 

61 

 

değil, sürekli olarak suiistimal ve aşağılanmayla kurulmuş bir benliktir. Fanon bütün 

tepkiler pahasına “siyah adamın aslında bir insan olmadığı” savı ile analizlerine baş-

lar (Fanon, 1996: 10). Fanon’a göre siyah, Lacancı ‘ayna’nın sırrıdır yani beyaz 

adamın kendisini daha güçlü, daha akıllı ve daha üstün hissetmesini sağlamasından 

başka bir işlevi yoktur. Bu durumda siyah adamın ise kendisini sürekli olarak beyaz-

lardan aşağıda hissettiği bir psikolojiyle öz-bilinç edinir. Yeryüzünün Lanetlile-

ri’nde Fanon bu durumdan kurtulmanın şiddet yolundan geçtiğini ileri sürer. Sürekli 

olarak beyaz adamın aşağıladığı, ezmeye çalıştığı nesneleşmiş bir benlik olarak si-

yahlar kendi öznelliklerini yalnızca şiddeti beyaz adama yansıtarak kazanabilirler. 

Bu bağlamda şiddet, insanlık dışı bir yol değildir; tarihsel olarak zorla aşağıya yerleş-

tirilen bir ırkın beyaz adamla aynı seviyede olduğunu ispat etme yöntemidir (Fanon, 

1985 :84). Fanon’un siyasal stratejileri kimi çevrelerce eleştirilse de siyah kavramı-

nın Batılı bilinçten başka bir bilinç yapısı gösterdiğini açıklamakta oldukça başarılı 

olmuştur. Bununla birlikte Fanon’un altmışlı yılların radikalizmi ile bezeli tespitleri 

seksenli yıllarda post-yapısalcı söylemle birleşerek post-kolonyal söylemin yeni bir 

evreye geçmesinde kullanılmıştır.  

Modern öznenin inşasındaki bilgi-iktidar bağıntısını deşifre eden post-

yapısalcı analizler için Batı-dışı öznenin nasıl bilindiğinin ve yönetildiğinin episte-

mik bir önemi vardır. Edward Said, 1978 yılında ünlü eseri Orientalism’i (Şarkiyatçı-

lık) yayımladığında sadece post-kolonyalist söylemde değil modern öznenin disiplin-

leri olan sosyal bilimler ve edebiyat incelemelerinde de tezlerinin büyük yankı uyan-

dırması bu sebepledir. Said, on sekizinci ve on dokuzuncu yüzyılda Avrupalıların 

Asya, Orta Doğu ve Kuzey Afrika coğrafyasına dair bilgiler toplayan Şarkiyatçılığın, 

sadece siyasal değil aynı zamanda modern bilinçaltını şekillendiren kültürel bir gös-

terge düzeni oluşturduğunu ileri sürer. Bu gösterge düzeni farklı dönemlere girilse, 

aktörlerin amaç ve stratejileri değişse bile Doğu hakkındaki tarih ötesi hegemonik bir 

imajı yeniden üretmektedir. Said, Foucault ve Derrida’nın çalışmalarından yola çıka-

rak Batılı doğu imajının sınırlarını sorgulamaya çalışmıştır. Bunu gerçekleştirmek 

içinse Doğulu olmanın söylemsel üretimini geç modern öznenin genişleyen meşrui-

yet dairesi içinde tartışmaya açmıştır. Bu türden katkılar, elbette ki, siyahlığın yeni-

den üretimi meselesine hem teorik hem de politik bir farkındalık kazandırır. Bununla 

birlikte siyahlığın kendine has (kültürel) değerini söylemin sınırlarına hapsolan ve 



 

62 

 

onun dilini kullanmaya zorlanan bir hale sokar. Örneğin, Gyatri Spivak, “Madun 

Konuşabilir mi?” isimli makalesinde Foucaultcu çalışmaların, tüm şok ediciliğine 

rağmen, modern epistemenin total bir tamiratını içerdiğini ileri sürer. Ona göre bu 

tamirat aslında Batı ve Batı-dışı toplumlar arasındaki iş bölümünün şiddetine zımnen 

göz yumar (Spivak, 1988). Spivak siyahlığa kendi dilini kazandırmaya yönelik Fou-

cault-Deleuzecu, Marxist veya madun çalışmalarının temel eksikliğinin temsil ettik-

lerini ileri sürdükleri kitleye homojen ve saf bir özcülükle yaklaşmaları olduğunu 

belirtir. Sonuç olarak, ırk/millet, etnisite ve post-kolonyalizm kavramları altında si-

yahlık kategorisi geç modern toplumun özne tartışmalarında yer almıştır. Bir yandan 

müttefikleri ile beraber klasik sistemin boşluklarından yıkıcı bir eleştiri geliştirirken 

diğer yandan bu yeni özne geç modern toplumun imkan ve talepleri doğrultusunda 

kendi kimlik politikasını belirlemeye çalışacaktır.  

Yirminci yüzyılın çağdaş sosyal teorinin oluşumundaki etkilerini ele aldığı-

mız bu bölümde, günümüz toplumsal analiz düzeylerinde yaşanan sistem-yaşam 

dünyası, yapı-fail, nesnellik-öznellik gibi kavram çiftlerinin hangi somut toplumsal 

koşulların ürünü olduğunu göstermeye çalıştık. Yirminci yüzyılın özellikle ilk yarısı-

nın sanayi toplumu düşünün ete kemiğe bürünmüş hali olarak yaşandığını, bu bağ-

lamda sosyolojinin de bu toplumun, makro standartlarını (ulus-devletin güçlenişi, 

refah artışı, toplumsal bütünleşme) tutturmaya çalışan bir karakter kazandığını ve 

sosyal teorinin yüzyılın ilk yarısında sistem merkezli bir analiz tarzı geliştirdiğini 

ifade ettik. Yüzyılın ikinci yarısında yaşanan sistem içindeki gelişmelerin modern 

toplumu adlandırmakta ciddi zorluklar yarattığını ileri sürerek bu noktada yeni top-

lumsal yapıların klasik sistemin özelliklerinin dışında sergilediği karakteristiği farklı 

kuramcı ve isimlendirme çabalarını aktararak değerlendirmeye çalıştık. Bu bölümün 

ikinci kısmında ise yirminci yüzyılın ikinci yarısında ortaya çıkan kültür ağırlıklı ve 

özne merkezli yaklaşımların kavramsal ve sosyo-politik tarihini değerlendirmeye 

çalıştık. Yirminci yüzyılın klasik toplumsal sisteminin şekillendirdiği egemen özne 

profilinin karşısında dışarıda kalan farklı grupların sistem karşıtı bir toplumsal ta-

hayyül ve kimlik geliştirdiğini ileri sürdük. Klasik sistemin yeniden ürettiği olgun-

beyaz-erkek öznenin egemenliğine bu kimliğin her üç bileşeninden (genç-siyah-

kadın) yükselen itirazların son tahlilde geç modern toplumların hiyerarşik yapılarını 



 

63 

 

sarstığı kadar sosyal teoriye de farklı bir metodolojik yönelim kazandırdığını savun-

duk. 

Bu çalışmanın ana eksenini oluşturan Parsons ve Schutz aynı dönemlerde ya-

şamalarına rağmen sosyoloji kamusundaki meşruiyetlerini yüzyılın ilk ve ikinci yarı-

sında kazanmışlardır. Bu durum sosyologların bireysel yaşamlarındaki talih veya 

talihsizliklerin bir sonucu olmaktan ziyade geç modern toplumların yaşadığı yapısal 

dönüşümün eseridir. Farklı metodolojilerden beslenen bu iki sosyolog, yüzyılın iki 

yarısındaki sosyal teorilerin temsilcisi olarak alkışlanmış veya kınanmıştır. Yirminci 

yüzyılın ilk yarısı, dünya savaşlarının yarasını sarmak adına kitlesel bir refah artışı, 

güçlü bir toplumsal modele ve mevcut sistemle bütünleşmeye ihtiyaç duyduğunda 

Parsonscı sosyoloji bu talepleri karşılayacak bir referans çerçevesini temin edecektir. 

Refah toplumunun tesisi ve idamesi, Parsons’ı sistem kuramlarının zirvesine taşımış 

ve hegemonik bir sosyolojiye dönüşmesine yardımcı olurken Schutz’un toplum anla-

yışı adeta görmezlikten gelinmiştir. Bununla birlikte yüzyılın ikinci yarısında kah 

sistemin içerde yaşadığı büyük krizler kah sistem-dışı öznelerin kültürel itirazlar ile 

ibre tersine dönecektir. Toplumsal bütünleşmeyi amaçlayan makro analizler, farklı 

toplumsallıkları ve özneleri vurgulayan bir metodolojinin tehdidine maruz kalırken 

Schutz de yeni sosyolojik yaklaşımların en ilham verici düşünürü haline gelmiştir. 

Klasik sosyal teorinin rahle-i tedrisatından geçen bu iki düşünürün çağdaş sosyal 

teori içinde kazandıkları/kaybettikleri değer, bir yandan on dokuzuncu yüzyılın at-

mosferinde biçimlenmiş klasik sosyolojik geleneğin tamamlandığına işaret etmekte-

dir. Diğer yandan ise klasik sosyoloji geleneğinin farklı bakış açıları ile yeniden oku-

nabileceğinin ispatıdır. Zaten iki düşünürü birer neo-klasik kılan da budur. Bu bö-

lümde Parsons ve Schutz’un sosyoloji kamusunda kazandığı değerin, unutuluşun ve 

geri dönüşün hangi toplumsal süreçlerin ürünü olduğunu göstermeye çalıştık. Böyle-

ce kuramsal gerçekliğin temayüz ettiği tarihsel zeminle bir bağ kurmayı denedik. 

Gelecek bölümde, ölçeğimizi biraz daha daraltarak Parsons ve Schutz’un eserlerini 

yayınladıkları ve oluşumuna katkı sağladıkları Amerikan sosyolojisinin tarihsel ve 

kuramsal rotasına göz atacağız.  

  



 

64 

 

İKİNCİ BÖLÜM: AMERİKAN SOSYOLOJİSİNİN TOPOGRAFYASI  

Bir önceki bölümde, çağdaş sosyal teorinin tarihsel ve kuramsal arka planını 

irdelemeye çalışmıştık. Yirminci yüzyılın iki yarısının birbirine taban tabana zıt iki 

sosyal bilim metodolojisine ev sahipliği yapmasının iki toplumsal özne tipi meydana 

getirdiğini belirtik. Bu bağlamda çalışmamızın ana eksenini oluşturan Parsons ve 

Schutz tartışmasının gerçekleştiği toplumsal süreç ve kuramsal yönelimlerin zeminni 

tasvir etmeye çalıştık. Yüzyılın ilk yarısındaki sistem merkezli teorilerin ana figürü-

nün Talcott Parsons olduğu, onun geliştirdiği yapısal-işlevselci paradigmanın hem 

Amerika’da hem de sanayileşmiş Batı ülkelerinde hegemonik bir değer kazandığı 

söylenebilir. Onun toplum modelinin temeline yerleştirdiği konformist ve bütünleş-

meci özne tasavvuru da, aynı şekilde, uzun süre refah toplumlarının başlıca sosyal 

aktörünü oluşturacaktır. Schutz ise, Parsons ile aynı dönemlerde yaşaması ve eser 

vermesine rağmen, sosyoloji kamusunda yaygın bir tanınırlığa ancak altmışlı yıllar-

dan sonra ulaşacaktır. Schutz’un toplumsal gerçekliğin özne merkezinde ele alan 

fenomenolojik yorumları özellikle 1968’in sistem-dışı ve özgürlükçü öznesi için il-

ham verici olmuştur. Böylece bir bakıma gönüllü sürgüne geldiği Amerika’da ve 

sonrasında tüm sosyal bilim kamusunda ilgi çeken bir isim haline gelmiştir.  

Bu bölümde, geç modern toplumu tarihsel arka planını biraz daha daraltarak 

Amerikan sosyolojisinin ana eksenlerini ve ikilinin Amerikan sosyolojindeki alım-

lanma süreçlerini tartışacağız. Çağdaş sosyal teoride bilginin üretimi ve dağılımında 

Amerikan terminal vazifesi görmesi Amerikan sosyolojisinin kendi içindeki gelişme-

lerin tüm sosyoloji kamusunu etkileyen bir hal almasına sebep olmuştur. Bu bağlam-

da Parsons ve Schutz’un Amerikan sosyolojisi içindeki yükseliş ve düşüşleri Ameri-

kan toplumu ve geç modern toplumun başlıca problemleri ile doğrudan bağlantılıdır. 

İki sosyoloğun yadsındığı ve itibar edildiği dönemler aslında kendilerine has sosyo-

lojiler barındırmaktadır. Amerikan sosyolojisinin varlığını muhafazakar ve revizyo-

nist toplum modelleri arasındaki gerilime borçlu olduğu söylenebilir. Güncel toplum-

sal hadiselerin ve kritik süreçlerin şekillendirdiği bu modeller, Amerkian sosyoloji 

tarihi içinde yekpare bir sosyolojik çizginin belirmesine fırsat vermemiştir. Yüzyılın 

gelişmeleri ile koşutluk arz eden bu sosyoloji, farklı felsefi kabul ve araştırma pratik-

lerini izleyen akımlarının rekabetiyle kimliğini kazanmıştır. Dolayısıyla tekbiçimli 



 

65 

 

bir Amerikan sosyolojisinden bahsetmek nasıl mümkün değilse aynı şekilde sabit bir 

ana-akım ve karşı-akımdan bahsetmek de mümkün değildir. Parsons ve Schutz’un 

Amerikan sosyolojisi içindeki statülerinin kuramsal yeterliliklerinden değil, temsil 

ettikleri sosyolojik söylemle ilgili olduğu unutulmamalıdır. Bu açıklamalardan sonra 

Amerikan sosyoloji tarihindeki tarihsel dönemeçleri ve kuramsal gerilimleri ana hat-

ları ile ele alalım. 

Amerikan sosyolojisinin gelişimi en az Amerika’nın keşfi kadar egzotizme ve 

realizme tanıklık eder. Yeni bir kıtanın eski dünyanın güç ilişkilerini bozan varlığı 

modernliği yaratan toplumsal koşulların yanı sıra yeni bir toplumsal tahayyüle de 

imkan vermiştir. Bu bağlamda Amerika imgesi, uzun bir süre Avrupalıların zihninde 

ilerlemenin kesintiye uğramadan kendini tamamlayacağı bakir bir coğrafya olarak 

değerlendirilmiştir. Örneğin John Locke, başlangıçta yani toplum öncesinde tüm 

dünyanın Amerika olduğunu ileri sürer (Locke, 2001: 121). Dünya, doğal halden 

çıkarılıp emeğin eseri haline getirilmesi gereken bir yer olduğu için Amerika toplum-

sal evrimin ilk basamağını temsil etmektedir. Fakat Tocqueville, Avrupa’daki aris-

tokratik otoriteryanizm karşısında Amerika’nın özgürlüğünün tanrısal bir lütuf, eşit-

liğininse herkesin içinde yaşadığı siyasal ve toplumsal bir durum olduğunu belirtir. 

Bu noktada Amerika’nın pozisyonu geri değil aksine olması gerekenin yaşandığı 

özel bir durumdur (Offe, 2013: 22). Marian Weber eşi ile Amerika’nın irili ufaklı 

birçok yerleşim yerini gezerken bu mucize ülkenin insanda bambaşka duygular 

uyandırmasından çok etkilenecektir (Scarff, 2011: 40).Weber ailesi, sanki ‘Protestan 

Ahlakı’ tezinin canlı bir örneğini Amerikan toplumsal yaşamında bulmuş gibidir. 

Amerika, Weberleri ve çağdaşları için “İlerlemenin neresindeyiz?” sorusuna verilmiş 

somut bir cevaptır. Kuruluş yıllarından itibaren Amerikan sosyolojisinin gündemini 

evrim problemi meşgul etmiştir. Kıtadaki gelişmeleri takip etmek, oluşmakta olan 

yeni dünyaya müdahil olmak ve aynı zamanda bu süreçte içerdeki sorunları çözmek 

Amerikan sosyolojisinin omuzlarındaki en kutsal görev olacaktır. Bu bağlamda top-

lumsal yaşamdaki yeni dönemeçler, zamanın getirdiği yeni problemler sosyoloji ze-

mininde farklı topografilerin yükselmesine sebep olmuştur.  



 

66 

 

A. Kuruluş Yılları: Sosyal Reform Projesi olarak Sosyoloji (1870-

1900) 

Sosyolojinin kıtadaki hikayesinin ‘düzen ve ilerleme’ mottosu ile ilerlediği 

disiplin tarihinin artık sıradan bilgilerinden biridir. ‘Düzen ve ilerleme’ mottosu yeni 

dünyada da kıtadakine benzer şekilde mi kavranmıştır yoksa Amerika’nın kendine 

has koşulları bu mottonun yeniden yorumlanmasını beraberinde mi getirmiştir? Sos-

yolojinin Amerika’daki kuruluş dönemine bakıldığında ilerlemenin ağırlıklı olarak 

düzene öncelendiği görülmektedir. Sayısız savaş, ölüm ve yıkımla dolu modern za-

manlarda gelenekler birer birer çözülüp toplumsal düzen yerini şiddetli bir kaosa 

bırakırken kıta sosyolojisinin zaten içinde yaşanılan ilerlemeyi yeni bir toplumsal 

düzenle kontrol altına almak istemesi pek de şaşırtıcı değildir. Toplumların, ister 

istemez, evrim basamaklarından birer birer yukarı çıktığı bir atmosferde düzen hül-

yası, yokluğundaki tesirle kıta sosyolojisini cezbedecektir. Bununla birlikte Ameri-

kan sosyolojisi için kuruluş yıllarında ilerleme fikrinin düzenden belki bir parmak 

daha önde tutulduğu söylenebilir (Calhoun, 2007:3). Herhalde bu durumun en büyük 

sebebi, Amerika’nın modern tarihin çizildiği coğrafyadan çok uzakta ve onunla do-

laylı bir ilişkisinin olmasıdır. Avrupa toplumları evrenselleştirilmiş bir ilerleme gü-

zergahında hareket ettiği sıralarda Amerikan toplumlarının evrimin neresinde olduğu 

başlıca tartışma konusunu oluşturmuştur. Gerçekten de tarihsel bir ard arda gelişle 

çizilmiş evrim şemasını Amerika eş zamanlı olarak yaşamaktadır. Teolojik çağı tem-

sil eden göçebe Kızılderililerin, hemen yanı başında metafizik çağın temsilcileri olan 

sığır çiftlikleri vardır. Bir tarafta demiryolunun bittiği yer olan Vahşi Batı modern 

öncesi bir zamansallığa gönderme yaparken, öte yanda büyük sanayi kentleri yükse-

lir: 

“Avrupa’da uzun ve araştırması olanaksız, tarihi sisi içinde saklı ka-

lan, ABD tarihinde bir kitaptan satır satır okunur gibidir. “Yalnızca 

(yerleşimcilerin) Kızılderili olmaları suretiyle, sömürgelerde (onlar) 

hayatta kalabilirdi ve avcı ve toplayıcı olarak insanlığı gelişiminin ilk 

aşamalarına dönmek zorundaydılar; onları kürk tacirleri ve sığır ye-

tiştiricileri izleyecek, tarımın gelişmesi sağlanacak ve sonunda sanayi-

leşme ve kentleşme başarılacaktı” (Offe, 2013:14) 

 



 

67 

 

Tarihe yetişme telaşı, mevcut toplumsal hayatın da zamanın ruhuna uygun bir 

sosyal ahlak ve örgütlenme talebini beraberinde getiriyordu. Farklı cemaatlerden 

oluşan bir toplumsal uzamda işsizlik, yoksulluk, göçmenlerin bütünleşmesi, ırkların 

asimilasyonu, alkolizm gibi birçok problemin çözüm arayışları, sosyolojiyi Ameri-

ka’daki kuruluş yıllarında sadece akademik bir disiplin olmanın ötesine taşıyordu. 

Sosyoloji topluma yeni bir ahlak aşılama vazifesini üstleniyordu. Örneğin, ABD’deki 

ilk sosyoloji ders kitabının müellifi olan Albion Small, “sosyolojinin ilgi alanının 

genişliğiyle ve metodolojik yönüyle, görevinin başında olan bir ahlak felsefesinden 

başka bir şey olmadığını” savunuyordu (Small, 1905: 22). Bu bağlamda sosyoloji, bir 

ahlak felsefesi veya vatandaşlık bilgisinin bir parçası olarak görülmüştür (Calhoun, 

2007: 21). Bu dönemde Amerikan sosyolojisinin, kıtadakinin aksine, dikkat çeken 

temel özelliklerinden biri dini kurumlarla bağıntısıdır. Toplumsal problemlerin çö-

zülmesi ve yeni bir sosyal ahlak tesis etmek sosyolojiye sosyal hizmet etkinliği ola-

rak daha pratik bir vasıf yüklerken aynı zamanda ona dönemin kilise destekli sosyal 

kuruluşlarından da büyük bir destek gelecektir. Örneğin, sosyoloji tarihinde özgün 

bir yere sahip olan Chicago, Columbia gibi sosyoloji bölümleri bölge kiliselerinden 

ciddi bağış ve sosyal destek görüyorlardı. Aynı şekilde dönemin sosyologlarının 

önemli bir kısmı dini bir eğitim almıştı ve aralarında Albion Small, George E. Vincet 

gibi bazı sosyologlar Yeni Hristiyanlık akımının değerleri doğrultusunda çalışmala-

rını sürdürmüşlerdir. Öyle ki Lewis Coser’a göre, “Birinci Dünya Savaşından önceki 

dönemde sosyolog olmuş, hemen tümü kırsal bölgelerden ya da küçük kasaba çevre-

sinden çıkmış bu kimseler arasında Hristiyan inancının yaygı olduğu yolunda” hiç 

şüphe yoktur (Coser, 1990: 299). En azından bu süre zarfında seküler bir kamusal 

ahlak tesis etmeyi amaçlayan kıta sosyolojisinin aksine Amerika’da dinsel organi-

zasyonlar temelinde bir kamusal ahlakın tesis edilmek istendiği rahatlıkla söylenebi-

lir. Amerikan sosyolojisi uzun yıllar, orta sınıfsal kaygı ve beklentiler ile biçimlen-

miş bir muhafazakarlığı asli düşünce üslubu olarak içselleştirmiştir. Bununla birlikte 

kuruluş yıllarında Amerikan sosyolojisinin sadece akademi dışında varlığını sürdü-

ren, muhafazakar bir vatandaşlık bilgisi olduğunu ileri sürmek doğru değildir.  

Amerika’da ilk sosyoloji bölümü John Hopkins Üniversitesinde 1876 yılında 

açılmıştır. Bunu 1890’da Columbia College ile Michigan ve Pennsylvania Üniversi-

teleri izler. 1891’de ise Stanford ve Chicago Üniversiteleri takip etmiştir. Sosyoloji, 



 

68 

 

makus kaderinin çizdiği, doğa bilimler gibi özerk ve nesnel bir bilim olduğu tezini 

evrim teorisinden, sonrasında ise istatistik gibi ampirik bilimlerden yararlanarak ge-

liştirmeye çalıştı. Bu bağlamda kamu ve özel kuruluşların talep ettiği toplumsal alan-

ların istatistiki dökümünü yapan survey çalışmalarına yoğunlaşıldı. Böylece daha 

ampirik ve nicel bir bilim olma yolunda ilk adımlar atıldı. Buna ek olarak sosyoloji, 

iktisat bilimi ile yakınlığını arttırmaya çalıştı. On dokuzuncu yüzyılın bu yeni disip-

linlerinin temelleri zaten bir tür revizyonizm ile atılmıştı. Dolayısıyla dönemin ikti-

satçı ve sosyologları tarih ve siyaset bilim gibi muhafazakar disiplinlerin ağırlığında-

ki Amerikan Tarihçiler Birliği’nden ayrılmakta pek bir beis görmediler (Calhoun, 

2007: 22). Sosyolojinin akademikleşme süreci, akademi-dışındaki muhafazakar anla-

yışın yanında ikinci bir natüralist ve revizyonist bir damar ortaya çıkarmıştır. Bu yak-

laşımın bilimsel ideolojisinin oluşumuna etki eden başlıca isimse Herbert Spencer 

olmuştur.  

Herbert Spencer, sosyoloji tarihinin ilk sosyologlarından biri olarak kabul 

edilir. Bununla birlikte onun kıta sosyolojisindeki konumu bir polemik nesnesi ol-

maktan öteye geçmez. O, toplumu bir ahlak birlikteliği olarak görmediğinden kıtada 

pek sevilmemiştir; belki ancak yeni dünyanın natüralist entelektüellerince büyük bir 

hüsn-ü kabul ile karşılanmıştır. Spencercı düşünceler kuruluş yıllarındaki Amerika 

sosyolojisine en çok ihtiyaç duyduğu iki şeyi verir: Toplumların nasıl ilerlediğinin 

somut bir tablosu ve doğa bilimsel bir sosyoloji modeli. Spencer toplumların ilerle-

mesini Comte’un aksine rasyonel ahlakın tesisi olarak değil, doğa koşullarına adapte 

olma çabasının kazandırdığı kompleks bir örgütlenme becerisi olarak tanımlarken, 

akademik sosyolojinin toplumu geleneksel ahlaktan arındırma anlayışına büyük bir 

katkı sağlayacaktır. Aynı şekilde sosyolojisinin biyoloji disiplini ile sürekli analojik 

ilişki içinde bulunması sosyolojinin doğa bilimleri gibi özerk bir bilim olduğu yargı-

sını güçlendirecektir. Bu yıllarda akademik sosyoloji içinde Spencercı fikirlerin he-

gemonik bir değer kazanarak hızla yayıldığı söylenebilir. Dönemin en etkili sosyo-

loglarından biri olan William G. Sumner “bir sosyal Darwinci, Amerikan giysileri 

içindeki bir Spencer olarak” hatırlanırken, törelerin ve toplumsal kurumların kendin-

de birer değere sahip olmadığını, insanların çıkarlarına ulaşmakta edindikleri alışkan-

lıkların sonucu olduğunu savunmuştur (Coser, 1990: 308). Ona göre çatışma ve da-

yanışma birbirine tamamen zıt iki yol değil, hayatta kalmak adına geliştirilen diya-



 

69 

 

lektik stratejilerdir. Bu bağlamda sık sık başvurulan bir kavram çiftini icat eden 

Sumner, insanın yakınları ile bir “iç-grup” oluşturarak biz duygusunu tatmin adına 

sürekli dayanıştığını, diğerleriyle ise bir “dış-grup” olarak sürekli mücadele ettiğini 

belirtir (Coser, 1990: 310). Craig Colhoun’un ifadesiyle “ilk büyük Amerikalı sosyo-

log” olan Lester Frank Ward ise insanın doğaya adaptasyon yeteneği bağlamında 

Spencercı öğretiye büyük bir hayranlık duymaktadır. Bununla birlikte doğal evrimin 

amaçsız ancak toplumsal evrimin belirli bir amaçla hareket ettiğini savunmuş; bu 

bağlamda doğanın zayıfları ayıklayarak ilerlemesine karşılık toplumların ancak za-

yıfların korunması aracılığıyla ilerleyebileceğini savunarak planlamacı ve sosyokra-

tik bir sosyoloji geliştirmeye çalışmıştır (Coser, 1990: 312). Toplumu nihai bir zeka 

ve sempatiye sürekli bir ayıklanma yoluyla uyumsama durumu olarak gören Franklin 

Henry Giddings ise, tüm insani faaliyetlerin daha yüksek bilince sahip bir türü amaç-

ladığını ileri sürer. Bu bağlamda bir yandan grup içi ve gruplar arası rekabete büyük 

bir önem atfederken diğer yandan toplumun bütünlüğünü korumanın önemini vurgu-

lar. Giddings çalışmalarında adaptasyon ve rekabet yeteneğini sürekli ölçen nicel 

araştırmalara destek verirken Amerika’da makro sosyolojik bir anlayışın da yerleş-

mesine yardımcı olur. 

 Bu dönem Amerikan sosyoloji içinde idealist ve natüralist toplum kuramları 

arasında ilk karşılaşmanın yaşanması nedeniyle oldukça önemlidir. Söz konusu ger-

ginlik farklı felsefi kabullerce daha sonraki dönemlere de taşınmıştır. Amerikan sos-

yoloji tarihi kutuplar arası gerilimlerce belirlenmiş, farklı felsefeler bu tartışmaya 

eklemlenmiş ve yeni sosyolojik açıklamalara zemin hazırlanmıştır. Örneğin, Chicago 

Okulu Amerika sosyolojisi içindeki özgün yerini davranışçılıkla girdiği metodolojik 

tartışmaya borçludur. Ya da iradeci ve pozitivist sosyolojiler arasında bir orta yol 

bulmaya çalışan yapısal-işlevselcilik Marxizm ve ekonomik bireycilikle baş etmeye 

çalışacaktır. Altmış sonrası yapısal-işlevselci hegemonyaya dönük isyandaysa en 

önemli referans kaynaklarından biri ‘fenomenolojik özne’ oluşturmuştur. Ameri-

ka’da sosyolojinin tek bir atadan gelen katışıksız nesillerin değil, farklı yaklaşım ve 

toplum değerlerine sahip çok sayıda aktörün katkısıyla kendini kurduğunu hatırlarsak 

bu gerilimin çok farklı marjlara salınımlar yaptığını tahmin etmek güç değildir. Ta-

kip eden alt bölümde, bu gerilim hattının ilk uğraklarından biri olan Chicago Oku-

lu’nun tarihsel etki alanı değerlendirilmektedir. 



 

70 

 

 

B. Gündelik Hayatın Sosyolojisi: Chicago Yılları (1900-1930)  

İlk sosyoloji bölümlerinden biri olan Chicago Sosyoloji, yaklaşık yüz yirmi 

yıllık tarihi ile sosyoloji tarihinde önemli bir yere sahiptir. Sosyolojinin Ameri-

ka’daki serencamında her zaman aktif bir rol üstlenen okul; en çok öğrenciye sahip 

olmuş, en çok yüksek lisans ve doktora unvanı vermiş, mezunlarının çoğu kamu ve 

özel sektörde kilit pozisyonlar elde etmiş bir kurumduR. Bu bağlamda okulun Ame-

rikan sosyoloji tarihiniN her döneminde dikkate alınması gereken bir pozisyon işgal 

ettiği söylenebilir. Örneğin, 1895’de ilk sosyoloji dergilerinden biri olan Amerikan 

Journal of Sociology (AJS) yayımlanmaya başlamıştır. 1905 yılında aynı zamanda 

bölümün kurucularından olan Albion Small’ın başkanlığında, ilk sosyoloji derneği 

olan Amerikan Sociological Association (ASA) kurulmuştur. Fakat okulun Ameri-

kan tarzı sosyoloji denince akla gelen ilk kurum olması ve hegemonik bir değer ka-

zanması, yüzyıl başından 1929 ekonomik krizine kadar geçen çeyrek asırlık zaman 

diliminde gerçekleşmiştir. Chicago Okulunun bu imajının oluşmasında, okulun Ame-

rika’nın 1900 sonrası hızla dönüşüp büyüyen bir kentini temel çalışma alanı olarak 

benimsemesi veya kıtadaki pozitivist ve idealist teleolojilerin aksine sırtını pragma-

tizme yaslaması bir etken olarak kabul edilebilir Bununla birlikte okulun alamet-i 

farikaları olan bu etkenler, Amerikan toplumsal koşullar ile mücadele etmek için 

yapılan birtakım tercihlerin eseridir. Chicago Okulu, sosyal reform odaklı aktivist bir 

muhafazakarlık ile sosyal Darwinizm’in çıkarcı bireyini Amerikan koşulları altında 

bir araya getiren özgün bir formülasyondur. Bu noktada zıt kutuplar mevcut anlamla-

rından arınarak farklı bir tarifin kapsama alanına girmiştir. Toplumsal ahlak telakkisi, 

denominasyonel çağrışımlarından arınıp belirli bir durum altında görece geçerli bir 

tanım olmaya evrilirken, güçlü olmaktan başka bir amacı olmayan kapalı ego da ye-

rini öteki-yönelimli bir benliğe bırakmıştır. 

Chicago Okulunun ürettiği özgün çalışmaları bileşenlerine ayırmak gerçekten 

de oldukça zordur. Zaten Chicago Okulu gibi bir isimlendirme de 1960’lara kadar 

yapılmamış, dönemin sosyoloji literatüründe okulun çalışmalarından birkaç paragraf-

la sınırlı şekilde, o da sadece kent merkezli olarak bahsedilmiştir. Üstelik bunun için 

bile 1970’leri ve 1980’leri beklemek gerekmiştir (Abbot, 2007: 25). Bu durumun 



 

71 

 

sebepleri arasında okulun sosyoloji tarihinin kalıplaşmış rasyonalizmin sınırlarını 

zorlayan felsefi temayüllerinin olması, toplumsal etkinliklerin kalıp ve yapılanmala-

rını sezgisel bir içe bakışla kavramayı hedefleyen mistik bir saha deneyimi arayışında 

olmaları ve bir de şahsi karizmalarının takipçilerini yoğun şekilde etkilediği bir öğre-

tim kadrosuna sahip olmaları gösterilebilir. Bütün bunların çeşitli yoğunluktaki karı-

şımına dayanan farklı yorumlamalar bize bambaşka Chicago efsaneleri sunabilir. Her 

şeye rağmen okulun incelediğimiz dönemdeki temel ilgilerini klasikleşmiş üç nokta-

da toplamak mümkündür. Bunlardan birincisi, W. I. Thomas, C. H. Cooley ve Geor-

ge H. Mead’in başını çektiği okulun başlıca metodolojik kabullerini oluşturan “sos-

yal psikolojik” yönelimlerdir. İkincisi Robert E. Park ve Ernest W. Burgess’ın önder-

liğinde Chicago kentinin gündelik meşgalelerini, kentteki farklı organizasyon kalıp-

larını açığa çıkarmaya çalışan “sosyal örgütlenme” konusudur. Üçüncüsü ise, okulun 

“ekolojik yaklaşım” diye anılmasına da sebep olan sosyal örgütlenmelerin zaman 

içinde aldığı konuma odaklanan ekolojik yönelimlerdir (Abbot, 2007: 22-23). Oku-

lun söz konusu temayülleri arasında psikolojiden çok sosyolojiye yakın duran sosyal 

psikolojik ilgileri, sembolik etkileşimcilik etiketiyle yeniden yorumlanır (Blumer, 

1969). Sosyal örgütlenme ve ekolojik yönelimler ise Chicago Okulu’nun kent ile 

özdeş bir sosyoloji olarak anılmasını sağlar (Martindale, 2000; 58-59).  

Okulun sosyal psikolojik ilgileri aslında Amerikan sosyolojisi içinde varlığına 

dikkat çekmeye çalıştığımız idealist-materyalist tartışmanın, mezkur dönemdeki iz-

düşümü olarak okunabilir. Bu yıllarda Amerikan toplum tartışmalarında Spencercılı-

ğın yerini özellikle psikoloji ve eğitim bilimlerde Maslowcu psikoloji ve bilhassa 

Watsoncu davranışçılık almıştır. John H. Watson, tüm insan davranışlarının doğa 

bilimlerindeki gibi nesnel, dışarıdan gözlemlenebilir ve hakkında genel-geçer yasala-

ra ulaşılabilir bir mahiyet taşıdığını ileri sürmekteydi. Hayvan ve insanların verdiği 

tepkimeler arasında bir fark görmeyen davranışçılık, canlıların tepkilerinin yekpare 

bir açıklama modelinde incelenebileceğini kabul eder. Bu bağlamda Pavlov’un ko-

şullanmış refleks anlayışı oldukça ufuk açıcıdır. Davranışçılık, hayvanların doğa-dışı 

uyarıcılara verdiği doğal tepki süreçleri hakkındaki Pavlovcu çalışmaları insanlar 

alemine taşır. Bu bağlamda insanî eylemlerin sosyal koşullar altında, belirlenen 

amaçlara erişmeindeki psikolojik güdülenime odaklanır. Eylem-motivasyon ve hedef 

bağıntısı üzerinden hareket eden davranışçılık, toplumsal etkinliklerin kompleks ve 



 

72 

 

çelişkili gerçekliğini psikolojik bir indirgemecilikle tek düzeleştirir . Başka bir deyiş-

le davranışçılık için insan dünyası, titiz bilim adamları tarafından gözlemlenip gerek-

tiğinde müdahale edilebilen bir laboratuvar ortamıdır. Bu homojen ortamda insanla-

rın özgün durumlarına, zihinsel farklılaşmalarına yer yoktur. Chicago Okulu, daha 

önce de farklı referanslarla cereyan eden bu natüralist fikirleri pragmatik felsefenin 

süzgecinden geçirerek yeniden yorumlar. Örneğin, C. H. Cooley, davranışçı psikolo-

jinin ardındaki Darwinizm’den doğrudan etkilenip yaşamın toplumsal koşullara 

adapte olma sürecinin bir ürünü olduğunu kabul eder ancak insanın kişiliğinin izole 

bir benlikle değil, ötekine duyulan ilgi yani toplumsal deneyim ile biçimlendiğini 

savunur (Coser, 1990: 320). Okulun felsefi kabullerinin en sofistike kuramsallaştır-

masını yapan George H. Mead ise, her ne kadar kendisini bir davranışçı olarak nite-

lendirse de, Watsoncı davranışçılığın “Alice Harikalar Diyarındaki Kraliçe’nin önü-

ne gelen herkese “vurun kellesini” demesine benzeterek; böyle bir anlayışın tama-

men hayali, mantık dışı” (Mead, 1972: 3) olduğunu savunmak suretiyle çok daha 

kapsamlı bir davranışçılık geliştirmeye çalışır. Mead, bu davranışçılığı sosyal davra-

nışçılık olarak isimlendirir. Ona göre insan eylemleri önceden belirlenmiş değil, açık 

uçlu bir dünyada sürekli bir etkileşimin ürünü olarak açığa çıkar. Toplumsal evren 

benlikten bağımsız ve özerk yasalara sahip değildir, özneler arası etkileşimlerce sü-

rekli olarak kendi değer ve beklentilerini yeniden üretir. Bu bağlamda toplumsal de-

neyim, benliğin diğerlerini konumlandırma (anlamlı ve genelleşmiş öteki) süreçleri-

nin yani sosyalleşmenin ürünüdür. Mead, Hegelci diyalektiği pragmatik felsefenin 

imkanları doğrultusunda yeniden yorumlarken aynı zamanda tarihselin evrensel ha-

reketi yerine gündelik hayatın koşuşturmacalarını, tüm toplumu sevk-i idare edecek 

kutsal bir düzen yerine gruplar içi ve gruplar arası örgütlenme stratejilerini merkeze 

alan kentle özdeş bir sosyolojiye de sözcülük ediyordu.  

Chicagolu sosyologların ilk kent sosyologları olduğu sosyoloji literatürünün 

yaygın kabullerinden biridir. Bununla birlikte kent, Chicago sosyolojisi için sosyolo-

jinin bir alt dalı olmakta daha fazla şey ifade eder. Okulun önde gelen isimlerinden 

Louis Wirth’in belirttiği gibi “kent, bir yaşam tarzıdır”. Özelde Chicago’nun genelde 

ise Amerikan toplumunun tüm özelliklerinin aynasıdır, kent yaşamı.1860’larda 

10000 nüfuslu bir Amerikan kasabası olan Chicago’nun yüzyılın başında nüfusu iki 

milyona yükselir. 40 yıllık bir zaman diliminde nüfusta yaşanan bu yaklaşık 200 kat-



 

73 

 

lık artış, kasabanın kendi yağıyla kavrulan görüntüsünde dehşetengiz bir dönüşümün 

ortaya çıkmasına sebep olur. Tarım ve hayvancılıkla geçinen bu küçük kasaba, II. 

Dünya Savaşı’na kadar Amerikan toplumunun merkezi olacak ticaret ve sanayi ağır-

lıklı bir Orta Batı kentine dönüşür. Popülasyondaki bu artış, elbette ki, doğum oranla-

rındaki anormal hızlı artıştan ziyade göçmen akınının bir sonucu olduğundan eski 

cemaat yaşantısı da yerini kentin metropolitan iklimine bırakır. Chicago ortak bir 

ahlaka, geleneksel bir yaşam tarzına, belirli bir inanç birliği ve müşterek bir gramere 

sahip olmayan farklı toplumsal grupların karşılaşma alanıdır artık. Bu şartlar altında, 

kıtadaki geleneğin sağladığı ortaklıkları yeni durumlara uyarlamak, tahrip olan poli-

tik ilahiyatların yerine yenisini yerleştirip toplumu makro bir düzende yeniden örgüt-

lemek pek bir işe yaramaz. Tek bilinen şeyin yabancılık duygusu olduğu bu dünyada 

kıtadaki tarihsel evrenselcilik yerini kentin sokaklarındaki anlık karşılaşmalara bıra-

kır ve sistem tasavvurlarından çok sıradan insanların (dükkan sahipleri, işportacılar, 

işçiler vesaire) deneyimleri önem kazanır: “Chicago Okulu insanların geçmişlerini 

arkasındaki kolektif süreçleri açığa çıkarmakla değil, bireysel ve kolektif faillerin 

karşılaştığı zor durumlarla başa çıkmakla ilgilenir.” Kentin en köhne, yıkık dökük 

yerlerine bir gazeteci iştiyakı ile yerleşerek “Amerikan yaşamının farklı yönleri hak-

kındaki içe-bakışçı ampirik çalışmalardan oluşan koca bir kütüphane” oluşturmak 

sosyologların başlıca misyonları haline gelmişti (Berger, 2002). Bu amaç ve çalışma 

tarzı, Chicago Okulunun, birbiri ile bağıntılı, sosyal örgütlenme ve ekolojik ilgileri-

nin de esasını oluşturur.  

Toplumsal örgütlenmeye yönelik ilgiler aslında öznenin deneyimleri nokta-

sında temellenir. Fakat okula göre toplumsal öznele atomize birer varlık değildirler, 

belirli bir grubun üyesidir. Dolayısıyla ait olunan grubun kendi iç-norm ve pratik 

düzeni ile diğer gruplar karşısında takip edilen stratejiler keşfedilmeden kısacası iç 

ve dış hatlar belirlenmeden hiçbir toplumsal örgütlenme anlamlandırılamaz. Bu bağ-

lamda okulun kurucu isimlerinden W. I. Thomas ve Thomas Zaniecki’nin, 1918 tari-

hinde, birlikte kaleme aldıkları klasikleşmiş The Polish Peasant in Polish and 

America isimli çalışmalarında göçmen köylülerin modern bir kente ayak uydurma 

süreçlerini ve öznel deneyimlerini titizlikle ele alırlar. Eylemlerin yalnızca kişisel 

tutum veya kültürel değerlerin ağırlığında değil, ikisinin eş zamanlı etkisinde açığa 

çıktığını düşünmekteydiler. Bu ikiliye göre insanlar yalnızca bir duruma nesnel tep-



 

74 

 

kiler vermez; tepkiler, bu durumun insanlar için taşıdığı anlama göre biçimlenir. Bu 

bağlamda bir grubun sahip olduğu ön-yargılar, iyi veya kötü olsun, eylemin toplum-

sal örgütlenmesine doğrudan etki eder. Toplumsal örgütlenmeler toplumsal uzamdaki 

öteki ile anlık karşılaşmaların bir ürünü olarak başlayabilir ancak zaman içinde gru-

bun kendisini yeniden ürettiği bir ekoloji meydana getirir. Chicago Okulu’nun en 

etkili ismi Robert E. Park, bu durumu Darwin’in ‘yaşam örgüsü’ kavramına benzetir 

ve toplumsal yaşamın yarışma, çatışma, uyma ve asimilasyon gibi dört evreden oluş-

tuğunu ileri sürer. Bu evreler her grubun kentin içinde bir yer, Darwinci terminoloji 

ile söylersek bir niş edinmesini sağlar ve ister etnik ister dinsel olsunlar her grubun 

kendi doğal tarihini açıklayabilir (Coser, 1990: 330). 

Chicago Okulu karizmatik profesörler ve onların çalışkan öğrencileri saye-

sinde yüzyıl başından ekonomik buhrana kadar süren bir egemenliğe sahip olmuş, 

toplum gündelik karşılaşmalar ve özneler arasındaki ilişkilerin sahnesi haline gelmiş-

tir. Bu bağlamda sosyoloji de toplumdaki farklı unsur ve işleyiş tarzlarını bütünleş-

tirmeye çalıştırmaktan ziyade bunların içkin değerlerini açığa çıkaran bir metodoloji-

den beslenmektedir. Fakat bu görüntü ikinci dünya savaşının ardından yerini bam-

başka bir analiz düzeyine sahneyi bırakmıştır.  

  

C. Yekpare bir Sistem olarak Toplum: Yapısal-İşlevselcilik 

Chicago sosyolojisinin yaklaşık otuz yıl boyunca süren egemenliği 1930’lu 

yıllarla birlikte son bulur. Lewis Coser’e göre okulun hegemonik gücünü resmen 

kaybettiği tarih 1935 yılıdır (Coser, 1990: 331). Bu tarihte ASA ’da küçük bir darbe 

yapılarak farklı bir dergi, The American Sociological Review kurulur. 1937’de ise 

Heidelberg çıkışlı genç bir akademisyen, Chicagocular için“ilk etapta “toplumdaki 

rasyonalitenin anlamını veya rolünü daha iyi kavramaktan başka bir faydası olma-

yan” (Wirth, 1939: 401) bir kitap yayınlar. Bu genç akademisyen Talcott Parsons’dır, 

söz konusu kitap ise onun The Structure of Social Action (Toplumsal Eylemin 

Yapısı) isimli eseridir. İlk yayınlandığında sosyolojinin kurucu babaları hakkında 

monografik bilgiler sunmaktan başka bir misyona sahip olmadığı düşünülen bu kitap, 

1949’da ikinci baskısını yaptığında, sosyolojide gelecek on yıla damgasını vuran 

egemen bir okuma biçimine, yetmişli yıllarla birlikte ise bir sosyoloji klasiğine dönü-



 

75 

 

şür (Uta Gerhardt, 2002: 3). Bu gelişmelere paralel bir şekilde Amerikan sosyoloji-

sinde bir bölge değişikliği yaşanacak, orta batı kasabalarının yerini doğu kıyılarının 

metropolleri, özellikle de Harvard ve Columbia alacaktır. Amerikan sosyolojisini 

bambaşka bir metodolojik anlayışa ve analiz ölçeğine sevk eden bu değişim, modern 

dünyanın 30’lu yıllardan itibaren yaşadıkları ve yaşayacakları ile yakından ilişkilidir. 

Yapısal-işlevselcilik öncelikle kapitalist toplumların yaşadığı krizlerden, kapitaliz-

min önceki kazanımlara zeval vermeyecek şekilde çıkmayı amaçlayan muhafazakar 

bir bilinç-dışıyla hareket eder. Dolayısıyla yapısal-işlevselciliği, 1930’lardan 1960 

sonuna kadar devam eden sürecin başlıca problemlerinin ve çözüm teşebbüslerin 

sosyal bilimsel bir karşılığı olarak düşünmek oldukça anlamlıdır.  

Yapısal-işlevselcilik Büyük Buhran ve İkici Dünya Savaşı gibi iki büyük fe-

laketin ve bu felaketin sayıları hızla artan ölüm, acı, sefalet ve işsizlik ortamında do-

ğar. Bu bağlamda kucağında acilen çözülmesi gereken bir dizi yapısal problem bulur. 

Söz konusu durum Chicago’da olduğu gibi özneler-arasında cereyan eden egzotik 

deneyimleri açığa çıkarmaktan çok toplumun tamamını ortak bir düzende buluştura-

cak, makro ölçekli bir kurumsal örgütlenmeyi grup-içi ve gruplar arası farklı sosyal 

örgütlenmelerin üzerine yerleştirecek bir sosyolojik açılım talep etmektedir. Büyük 

Buhran’da nüfusun %13’nün, 1940-1947 arasında ise 25 milyon insanın yani nüfu-

sun %21’nin başka bir bölge veya eyalete taşınması göç olgusunu acil çözülmesi 

gereken bir sorun haline getirmiştir (Abbot, 2007: 282). Bu durumda Robert Park’ın 

savunduğunun aksine Amerikan ruhunu artık maceracı ve hayalperest hoboların tem-

sil etmediği söylenebilir (Park, 2015: 213). Gazap Üzümleri’nden fırlayan bu tablo-

da yapısal-işlevselcilik mazbut, çalışkan ve yerleşik bir orta-üst sınıfı asli öznesi ola-

rak kabul edecektir. Amerikan sosyolojisinde muhafazakar-natüralist geriliminde 

yeni bir perde açılmaktadır. Bireysel özgürlüğün toplumsal normların gücü ve sürek-

liliğinden geçtiğine inanan bir sosyal ahlak telakkisi sosyolojide iş başı yapmıştır. Bu 

sosyolojik anlayış, 30’ların ve 40’lı yılların Avrupa etkisine kapalı ve yadsıyıcı çeh-

resini değiştirmiştir. Durkheim ve Weber’deki muhafazakar temayüller, Parsons’ın 

kanonik okuması sayesinde asli unsur haline gelmekle kalmamış aynı zamanda aka-

demik sosyolojinin de temel öğretilerini oluşturmuştur Fakat bu öğretilerin altında 

söz konusu dönemde siyasal, ekonomik ve sosyal alanlarda yapılan bir dizi tercih 

yatmaktadır. 



 

76 

 

Yapısal–işlevselci paradigmanın oluşumunda, Büyük Buhran sonrası patlak 

veren ve II. Dünya Savaşı ile zirveye tırmanan ekonomik dar boğazdan nasıl çıkıla-

cağı sorusunun önemli bir yeri vardır. 1933-1938 yılları arasında yürürlüğe konan 

New Deal’ın 3R (relief (rahatlama), recovery (iyileşme), reform) politikası sadece 

yirminci yüzyılın ilk yarısına damga vuracak refah devleti kavramı için bir başlangıç 

olmakla kalmayacak aynı zamanda yapısal-işlevselcilik güdümündeki akademik sos-

yolojinin de ana gündemi bu politikalarını sosyal alana uyarlama imkanını araştır-

makla sınırlanmıştır. Refah devletinin savaş ve ekonomik krizler nedeniyle zayıf 

düşen orta sınıfı yeniden ihya etme çabası orta-üst sınıfsal bir sosyolojik tahayyülden 

beslenen yapısal-işlevselciliğin de ekmeğine yağ sürecektir. Bu minvalde söz konusu 

dönemde yapısal-işlevselcilik sadece ana akım sosyolojinin baş temsilcisi olmanın 

ötesine geçerek ülkenin sosyal politikalarının akademik sözcülüğünü üstlenmiştir: 

 

“Akademik sosyoloji, Keynesci ekonominin daha geleneksel ekonomik 

faktörlere göre etkin müdahaleye izin veren bir dönemde gelişme gös-

termektedir. Bu nedenle sosyoloji, ekonomik olmayan sosyal sorunla-

ra, diğerine hitap eden bir uzmanla, üniversitede konuşlanmış ekiple 

sağlanan Refah Devletinin N+1 bilimidir: ırk çatışması, sapkın dav-

ranışlar, çocuk suçları, suç, yoksulluğun sosyal sonuçları… N+1 bili-

mi olarak sosyoloji özel olarak kendisi de N+1 devleti olan Refah 

Devletinin gerekliliklerine çok iyi uymakta ve toplumun ana kurumla-

rının sapkın işleyişinden sık sık ayrılan farklı sosyal sorular için hiz-

met veren bir tür ‘holding şirketi’ olmaktadır.” (Gouldner, 2015: 222- 

223) 

 

Yapısal-işlevselci paradigmanın oluşumunda siyasal gerilimlerin ve bu geri-

limdeki popülist çözümlerin yeri yadsınamaz. Özellikle II. Dünya Savaşı’ndaki anti-

Nazizm ve savaş sonrasında yükselen McCarthycilik, bu sosyolojik akımın toplumsal 

hassasiyetlerini doğrudan biçimlendirmiştir. Parsons’ın Toplumsal Eylemin Yapı-

sı’nı ilk yayımladığı zamanlar dünyayı saran bir Nazizm bilmecesine denk gelir. Li-

beral dünyanın temel siyasal ilkelerini kökten reddeden Nazizm, modern tarihin tam 

ortasındaki bir kara delik olarak Amerika’yı ve haliyle de yapısal-işlevselcileri fazla-

sıyla korkutmuştur. Toplumsal düzenin bilimsel bir jargonla birey üzerinde aşırı bas-



 

77 

 

kı yaratan bir noktaya gelişi, yapısal-işlevselcilerin hem liberal bireyin nasıl koruna-

cağı hem de gerçek bilimsel bilginin ne olduğu gibi sorularla yüzleşmesine neden 

olacaktır. Bu noktada Amerikan siyasal geleneğinin özgürlükçü değerleri Nazizm’e 

karşı ideolojik bir güvenlik çemberi olarak devreye sokulmuştur. Aynı şekilde Spen-

cercı evrim kuramlarının öldüğü ilan edilirken, organizmacı sosyolojik temayüller de 

sahte bilim olarak damgalamıştır (Gerhardt, 2002: 8-9). Savaş sonrasında ise bu bi-

reyci siyaset anlayışı soğuk savaşın tesiriyle yeniden biçimlenmiştir. Komünizm ile 

mücadeleyi ülkenin temel siyasal meselesi haline getiren McCarthycilik’in yaygın bir 

popülerlik kazanması yapısal-işlevselci yaklaşımın da bu anti-komünist ideolojiye 

yönelik atıflarını arttıracaktır. Toplumsal düzenin korunmasını ve iyileştirilmesini 

temel çıkış noktası alan muhafazakar bir yaklaşımın mevcut düzeni alaşağı edecek 

bir devrim hülyası kuran Komünizme sempati beklemesi zaten beklenemezdi. Çıkar 

ve prestijin herkese eşit uzaklıkta ve toplumsal konumun meritokratik bir mesele 

olduğunu savunan yapısal işlevselcilik için sınıflar arasındaki husumet ve çatışma 

geçici bir anomalidir. Yeni koşulların gerçekliğini yadsıyarak toplumu sınıfsal çıkar-

lar merkezinde parçalamaya çalışan ideolojilerin sonunun geldiği iddiası yapısal iş-

levselciliğin alamet-i farikası haline gelir. 

Bu dönemin ana akım sosyolojisi olan yapısal-işlevselcilik aslına bakılırsa üç 

ismin omuzlarında yükselmiştir: Talcott Parsons, Robert King Merton ve Paul La-

zarsfeld. Bütünleştirici bir kuramsal analiz ve niceliksel araştırma pratiğini bir meta-

teoride buluşturan bu üçlü hem dönemin sosyal politikalarının dünya çapındaki yarı-

resmi sözcüsü haline gelme hem de Faşist mitolojilerle sarsılan bilim kilisesinin iti-

barını kurtarma çabası içindedir. Bourdieu’nun deyişiyle bir “Capitole Triad” oluştu-

ran Parsons, Merton ve Lazarsfeld tam da bu analojinin çağrıştırdığı bürokratik ve 

dinsel anlamlar doğrultusunda, çağdaş sosyoloji tarihi yazımının temellerini atmış, 

sosyoloji öğretimindeki başlıca kavramları inşa etmişlerdir. Öyle ki bugün sosyoloji 

literatürünün olmazsa olmazı olarak gördüğümüz birçok isim, kavram ve kuram as-

lında bu hegemonik okumanın bir ürünüdür. Bunun yanı sıra bu üçlü kuram ve ampi-

rizm arasındaki uçurumu, kedi metodolojik tercihleri doğrultusunda geliştirdikleri 

araştırma teknikleri ile kapatan inter-disipliner bir araştırma pratiğinin 1945-1970 

arasına damga vurmasını sağlayacaktır. Belki de bu üçlü sayesinde sosyolojide ilk 

defa kuramsal gerçeklik, ampirik verileri kendi açıklama çerçevesine uydurmayı be-



 

78 

 

cermiş; toplumsal hayat bütün parçaların belirlendiği, birimler arası ilişkilerin, temel 

ihtiyaç ve işlevlerin tanımlanıp kodlandığı doğrusal bir sistem olarak ortaya çıkmış-

tır. Bu bağlamda yapısal-işlevselcilik sayesinde sosyoloji, pozitivist kehanetleri bir 

yana bırakırsak, tasvir edici bir akademik disiplinden yasa-koyucu bir disipline terfi 

etmiştir.  

Bu üçlü arasında ilk sayılması gereken isim, elbette ki Talcott Parsons’dır. 

Parsons, Savaş sonrası Amerikan sosyolojisinin yükselen yıldızı haline gelirken aynı 

zamanda mensubu olduğu Harvard Üniversitesi de sosyolojinin kalesi haline gele-

cektir. Onun meslektaşları ve öğrencileri ile birlikte oluşturduğu çekirdek grup iler-

leyen süreçte sosyolojinin bütün sorumluluğunu, haliyle yetki alanını, sahiplenen bir 

ekole dönüşmüştür. Zaten yapısal-işlevselciliğin sosyoloji literatüründe onunla öz-

deşleşen bir etiketleme ile bilinmesi Parsons’ın kuram ve ekol içindeki ağırlığını an-

lamak için yeterlidir. Yapısal-işlevselciliğin has ve “iflah olmaz” kuramcısı Par-

sons’ın paradigma içindeki konumunu iki noktada toplamak mümkündür. Birincisi, 

Parsons, Toplumsal Eylemin Yapısı’ndaki kanonik okuma ile sosyoloji tarihinin 

çağdaş toplumların temel problem ve beklentileri ile yeniden kurgulanmasına olanak 

sağlamıştır. Sosyolojideki önemli isimler, bu isimlerin sosyal teori içindeki rolleri 

günümüzde bile Parsons’ın yaptığı rol dağılımı sayesinde belirlenmiştir. Örneğin 

sosyolojinin kurucu babalarından kabul edilen Emil Durkheim 1945 öncesinde Fran-

sa’da merkezi bir rolden ziyade sınırlı bir çevrenin itibar ettiği bir isim olarak tanı-

nırken, Amerika’da Wundt, Simmel ve Tönnies’in zaten dile getirdiklerini tekrarla-

yan “önemli” bir kişilik olarak biliniyordu. Weber’in de bir iktisat tarihçisi olarak 

etiketlendiği, 1930’lu yıllarda günümüzdeki gibi bir itibara sahip olmadığı ortadaydı 

(Wallerstein, 2003: 22-243). Parsons, yapısal-işlevselci paradigmanın klasik sosyo-

logların güç birliği ettiği nihai bir açıklama olduğunu iddia ederken aynı zamanda 

klasik sosyologları bu açıklama tarzının içinde takdis ediyordu. Parsons sosyoloji 

tarih yazımındaki etkisinin yanı sıra güncel gelişmeleri yönlendirecek kuramsal alt-

yapıyı oluşturmuştur. Kendisi doğrudan bir saha çalışmasında bulunmasa bile ampi-

rik gerçekliğe nasıl söz geçirileceği konusunda ilham verici olmuştur. Toplumsal 

reform ile somut insani etkinlikler onun büyük kuramında birbirini tamamlar hale 

gelir. Bilimsel açıklamaların ötesinde her aktör, kendi değerinin, imkan ve sınırlılık-



 

79 

 

larının toplumsal sistemin değer, imkan ve sınırlarını fark ettiği ahlaki bir “olgunluk” 

ile yetiştirilir:  

 

“Parsons’ın işlevselciliğinin kalbinde sosyal hayatın sayısız, ayrıksı 

veçhesi, sosyal reform kanunları, sosyal politikalardaki ihtimallerin 

gerçekten birbiri ile bağlantılanmasına dair bir iddia yatar. Bunların 

hepsi bir sistemin parçasıdır. Bir ölçüde yeni ampirik araştırmalarla 

sosyal reform ve siyasi müdahalenin kısmi projeleri bütünleştirici bir 

sistem içinde, parçaların karşılıklı bağıntısı tanımlanmazsa bunun so-

nucu bir hezimet değilse bile düşük bir değere sahip olacaktır” (Cal-

houn, 2007: 386). 

 

Bu dönemde yapısal-işlevselci hegemonyanın ikinci büyük kalesi Columbia 

olmuştur. Columbia Üniversitesi Amerikan üniversite sistemi içinde fen bilimlerin-

deki başarısıyla ülkenin en iyi eğitim kurumlarından biri olarak gösterilmekteydi. Bu 

durum yapısal-işlevselciliğin kendi ampirik araştırma geleneğini oluşturmasına da 

yardım etmiştir. Aslına bakılırsa söz konusu araştırma geleneğinin iki ismin ortaklı-

ğına dayandığı söylenebilir: Robert K. Merton ve Paul Lazarsfeld. Merton, Par-

sons’ın yakın bir hayranı ve mesai arkadaşı olarak ilk olarak bilim sosyolojisi alanın-

da çalışmıştır. Hatta öyle ki bilim sosyolojisi kategorisindeki ilk doktora tezini yaz-

manın yanı sıra kendisi bu alanın kurucu ismi olarak kabul edilir. Bu dönemde bilim-

sel bilginin zedelenen itibarını kurtarmak ve gerçek bilimin sosyal koşullarını gös-

termek sosyolojisinin temel uğraşlarından biridir. Merton, bilim sosyolojisi kapsa-

mındaki çalışmalarında bir yandan bilimin gerçek mahiyetine sadık kalmasını sağla-

yacak bir normatif çerçeve belirlerken diğer yandan halihazırda Amerika’daki bilim-

sel araştırmaların bu normatizme ne ölçüde uygun olduğunu göstermeye çalışmıştır. 

Başka bir deyişle Amerika’daki bilimin Faşist sahte-bilimden farkını ispatlamaya 

çalışmıştır. Bu noktada, Merton’ın bir bakıma yapısal-işlevselciliğin bilimsel meşru-

laştırımını yaptığı söylenebilir. Fakat onun dönem sosyolojisine katkısı yalnızca bi-

limsel meşrulaştırma ile sınırlı değildir. Merton, günümüz sosyoloji müfredatında 

hala kullanılan bir dizi kavramın mucididir (Calhoun, 2007: 392). Niyetlenilmemiş 

sonuçlar, referans grupları, rol model gibi kavramları sosyolojik bilinç dışına etki 



 

80 

 

eden kavramsal icatlarından bazılarıdır. Bununla birlikte Merton’a asıl şöhretini ka-

zandıran ve onu işlevselci araştırma geleneğinin öncü ismi haline getirense “orta-

ölçekli kuram” tabiridir. Merton, Parsons’ın meta-kuramına büyük bir saygı besle-

mekle birlikte, geniş ölçekli açıklamaların fenomenleri ait olduğu sosyal muhitten 

fazla uzaklaştırmaları sebebiyle hata paylarının yüksek olduğunu ileri sürer. Orta-

ölçekli kuramlar ampirik verileri derleyip değerlendirmeye ve böylelikle kuramı ye-

niden inşa etmeye çok daha müsaittir. Toplumsal sisteme adaptasyon ve çatışma sü-

reçlerinin farklı toplumsal noktalardaki analizlerini içeren çalışmaları ile dönemin 

muhafazakar sosyolojisine gönülden bağlı kalmıştır.  

Viyana doğumlu olan Paul Lazarsfeld ise tıpkı aynı kaderi paylaştığı Adorno 

ve Horkheimer gibi, Nazilerin iktidara gelişi ile Amerika’ya göç etmek zorunda kalır. 

Bununla birlikte söz konusu mecburiyetler Lazarsfeld’in ampirik sosyolojinin babası 

olarak anılacağı bir kariyerin de başlangıcını oluşturmuştur. İlk yıllarında sosyal yar-

dım ve istihdam konularında Amerikan Hükümeti için bir dizi araştırmada görev 

almış aynı zamanda bazı üniversitelerin ampirik sosyal bilim araştırma programları 

geliştirmesine yardımcı olmuştur. Bununla birlikte Lazarfeld’in dönemin önde gelen 

isimlerinden birine dönüşmesi Columbia Üniversitesi’ne geçmesiyle mümkün olmuş-

tur. Lazarsfeld, burada Uygulamalı Sosyal Araştırmalar Merkezinin yöneticiliğini 

üstlendi ve başta kamuoyunun oluşum süreçleri olmak üzere milyon dolarlık bütçele-

re sahip birçok araştırma yönetti. İki aşamalı akış kuramı gibi kitle iletişimi konu-

sundaki öncü çalışmaları ile toplumsal sistemin norm-işlev bağıntısında ortaya çıkan 

bozuklukları tespit etmeye çalışmıştır. Merton ve Lazarsfeld’in çalışmaları ile, kura-

mın ağırlığındaki Parsonscı açıklamalara ampirik araştırmalarla bir denge getirilme-

ye çalışmıştır belki ama son kertede onun toplum modeline sadık kalmak sürdürül-

müştür. Bu bağlamda Merton-Lazarsfeld iş birliğinin, fazla soyut kalan bir kuramı 

ayaklarını yere değdiren ad hoc çalışmalar ürettiğini söylemek bir abartı sayılmama-

lıdır: 

 

“Hem Merton hem Lazarsfeld ve onların pek çok öğrencisi, düalizm-

den uzak duracak bir proje için çalışıyorlardı. Ancak bu proje Ameri-

kan sosyolojisinin otorite veya normalleştirici yapılarından uzak du-



 

81 

 

ramadı. Aslında Merton ve Lazarsfeld olağan-üstü etkili bezirganlar-

dı” (Calhoun, 2007: 394). 

 

Kollektif hedefleri, bütünleşmeci sistem tasavvuru ve ağırbaşlı sosyologları 

ile yapısal-işlevselcilik kapitalist dünyanın krizden istikrar ve refah üretmesine uzun 

bir süre yardımcı olacaktı. Bununla birlikte yüzyılın ikinci yarısından itibaren üreti-

len bu yeni ortam kendi içinde yeni krizler doğuracak ve bir çözüm olarak görülmüş 

yapısal-işlevselcilik hedef tahtasına oturtulacaktı. 

 

D. Sosyolojik Hetorodoksi (1970-???) 

Yapısal-işlevselciliğin doğuşu ve yükselişi savaş sonrası kapitalist dünyanın 

refah politikalarının kurumsal yapılanmalarını destekleyerek gerçekleştiği gibi bu 

kolektif örgütlemenin kendi içinde yaşadığı krizler ve yeni başkaldırılar da onun so-

nunu hazırlamıştır. Başka bir deyişle, yapısal-işlevselci sosyoloji anlayışı nasıl klasik 

sistemin hedef ve başarılarıyla doğru orantılı olarak hegemonik bir konum elde et-

mişse, sosyal atmosferdeki birtakım gelişmeler de onu sosyal bilim kamusu için bir 

günah keçisi haline getirmiştir. Bir önceki bölümde klasik sistemin yeni toplumsal 

koşullarda yaşadığı krizleri ana hatları ile özetlemiştik. Enerji krizi, azalan üretim ve 

kapitalizmin daha fazla kar tutkusu Fordist-Keynesgil tutumların altını oyarken baby-

boomer kuşağının siyasal ve entelektüel rahatsızlıkları had safhaya çıkmıştı. Refah 

toplumu politikaları baş sosyal aktör olarak kendisine orta sınıfı tayin etmiş, orta 

sınıfsal çıkarlara ve muhafazakar kültürel pratiklere uygun toplum politikaları be-

nimsenmişti. Amerika’da doğum oranlarının zirve yaptığı, refah göstergelerinin en 

yükseğe çıktığı, yükseköğrenim seviyesinin görülmedik seviyelere yükseldiği bir 

dönemde yetişen bu kuşak, X kuşağı, anne ve babaların beklentilerinden bambaşka 

arayışlar içindeydi. Soğuk Savaş yıllarının konforlu ancak huzursuz ortamında büyü-

yen, Küba Krizine, aya seyahate, başkan Kennedy cinayetine ve Vietnam Savaşı’na 

şahit olan bu kuşak için babalarının siyasetlerine bağlı kalmak artık mümkün ve hatta 

insani değildi. Orta sınıf kültürüne başkaldırmayı bir yaşam tarzı haline getiren X 

kuşağı, eski siyasete büyük bir güvensizlik beslerken kişisellik yüklü sivil bir radika-

lizmle siyasal alanı işgal etmeye başladı. Özellikle Vietnam Savaşı’na karşı kamuo-



 

82 

 

yunda duyulan rahatsızlık baby-boomerlar için bir dönüm noktası olmuştur. Vietnam 

işgaline karşı sistemin dışında kalan aktörlerce (öğrenciler, kadınlar, sanatçılar ve din 

adamları) gösterilen tepki Amerika’da militan bir sivil haklar arayışının hız kazandı-

ğının aleni bir göstergesidir. Bu dış gelişmeye ek olarak, sistemin görünmez aktörleri 

olan siyahilerin hak mücadelesi ve kimlik arayışları da sistem karşıtı sosyolojilerin 

toplumsal bağlamını inşa edecektir. 

Söz konusu yeni koşullar altında sosyolojinin de eski alışkanlıklarını sürdür-

mesi imkansızdı. Fazlasıyla aşırı bir basitleştirmeyle, kır saçlı ve süveterli hocaları-

nın aksine bu uzun saçlı ve sandaletli sosyologlar bambaşka bir sosyolojik tahayyüle 

sahipti. 1968 tarihinde Martin Nicolaus’un ünlü “şişko kedi” (Fat-Cat Sociology) 

konuşmasında görülebileceği gibi sosyolojinin ülkenin kalantorlarına hizmet etmesi-

ni esef verici buluyorlardı. Yeni kuşak eski “sosyologların kendi kışlalarında nöbet 

tutup, efendilerinin zapt ettiği halkın hareketlerini efendilerine bildirdiğini” ileri sü-

rüyor, daha maceracı olan araştırmacı sosyologların ise “kılık değiştirip insanların 

arasına sızarak, makale ve kitaplarında mazlum halkın gizlendiği koruyucu sapkın-

lıkları deşifre ettiğini” belirtiyordu (Nicolaus, 1969:155). Nicolaus’un kışkırtıcı ifa-

deleri, her ne kadar abartı doz yüksek de olsa, işlevselcilerin düzen ve istikrar mer-

kezli konformist analizlerine karşı sosyolojik bir eleştirinin yükseldiğini kanıtlamak-

tadır. 1968 hareketlerinin etkisindeki bu özne merkezli eleştiri nitel yöntemlere önce-

lik veriyor, kültürel incelemelerin ve hermönetik okumaların yükselişe geçmesine 

imkan tanıyordu (Wallerstein, 2007: 435) Ayrıca Üçüncü Dünya hakkında daha fazla 

bilgi sahibi olan bu yeni kuşak, Amerikalı sosyologların öteden beri dünyada neler 

olup bitiğine kulak asmayıp sadece kendileri ile ilgilenen anlayışlarından rahatsızlık 

duyuyor ve yaşanan yeni toplumsal gelişmeler doğrultusunda müfredatın revize 

edilmesini talep ediyorlardı. Bu bağlamda sosyolojinin merkezi de el değiştirecekti. 

Orta batı kentlerinden otuzlu yıllarla birlikte kıyı şeridine geçen sosyolojik hege-

monya, yetmişlerle birlikte Michigan, Wisconsin, Berkeley gibi farklı bölgelere dağı-

lacaktı. Bu üniversiteler arasında Berkeley’in ayrıcalıklı bir yeri vardı. Herbert Blu-

mer’in başkanlığında Berkeley; Harvard ve Columbia’nın stabil kuram ve araştırma-

larının aksine sahadaki farklılık ve marjinallikleri ön plana çıkarmaya çalışan bir 

misyonla hareket ediyordu. Bu durum disiplinel her türlü faaliyeti kökten reddeden 

dönemin kültürel dokusuyla birleşince sosyolojinin imha edilmesi gibi bir tehlike baş 



 

83 

 

göstermişti. Sosyolojiyi hegemonik bir yapıdan arındırma teşebbüsleri son tahlilde 

disiplinin sonun geldiğine dair iddiaların güçlenmesine yaramıştır: 

 

“Berkeleyli sosyolog Philip Selznick’in belirttiği gibi, savaş sonrası dö-

nemde Berkeley’in gizli misyonu marjinal sahaları ana akım sahası hali-

ne getirmekti. Blumer ve diğerlerinin liderliğinde Berkeley, Philip Sey-

mour Lipset’in sonradan katolik sosyoloji diye anacağı gibi, çoğulcu bir 

sosyolojik yaklaşım ve entelektüel ajanda türetmiştir. Yine Lipset’in tes-

pitleri ışığında, bu çeşitlilik vurgusunun er geç patlayacak bir saatli 

bomba olarak Berkeley, altmışlı yılların sonlarına doğru iç mücadeleler 

ve siyasal gerilimlerle kuşatıldığı gibi öz-yıkıcı bir disiplin krizine de 

girmiştir.” (Calhoun, 2007: 403)  

 

Amerika sosyolojisi içindeki natüralist-muhafazakar gerilimde yetmişli yılla-

ra gelene kadar farklı yoğunluklarda da olsa daima muhafazakar cephe üstün gelmiş-

ti. Baby-boomerlar ise kültürel bir isyanla bu muhafazakar hakimiyete son vermeye 

çalıştılar. Her türden kurumsalcılığı parçalayıp, kendilerine yeni varoluş alanları aç-

mak dönemin tek geçerli kuralını oluşturuyordu. Toplumsal sistemi değiştirmek, top-

lumsal eşitsizlikleri gidermek veya herkesin refahtan adil pay alması gibi kolektif 

amaçlara sahip olmayan bu genç sosyologlar yetmişli yıllarda yükselen Yeni Sol 

dalgasından etkilenmişlerdi. Bununla birlikte Ortodoks Marxizm’in devrim, sınıf 

çatışması, proleter özne gibi kavramlarının pek de itibar görmediğini tahmin etmek 

zor değildir. Genç Marx’ın insan doğası ve özgürlük hakkındaki görüşleri ile daha 

çok ilgilenen Yeni Sol bir bakıma “sisteme girmeyi veya onu içerden dönüştürmeyi 

değil, halen onun içinde olup da dışına çıkmak isteyenlerin deneyimlerini ifade eder. 

Bu bağlamda Yeni Sol’un kişisel radikalizmi, Goulder’ın deyişiyle, zenginlerin radi-

kalizmidir: “Vücutlarının büyümesi engellenmiş ya da hevesleri kösteklenmiş olanlar 

yerine umutları tahrip edilenlerin radikalizmi” (Gouldner, 2015: s. 537). Yeni Sol 

etkisi, sosyologları devlet adamlarına karşı bir güvensizliğe ve ayrıca uygulamalı 

çalışmalara karşı kibirlenmeye sevk ederken aynı zamanda departmanların da aşırı 

politikleşerek kendi içine kapanmasına sebep olacaktı. Dolayısıyla sosyologlar yasa 

koyucularla veya diğer kamusal aktörlerle işbirliği yapmaktan ziyade kampüslerine 



 

84 

 

kapanmayı tercih ettiler (Mcadam, 2007:418). Yeni Sol’un sosyal teoriye etkisini 

yalızca bir anti-kurumsalcılık ve kişisel radikalizm enflasyonu olarak tanımlamak, 

elbette ki, haksızlıktır. Amerikan sosyolojisinin kendi coğrafyasından çıkıp dünyanın 

diğer yerlerinde olup bitenlerle ilgilenmeye başlaması bu dönemlerde gerçekleşmiş-

tir. Sosyologlar diğer toplumlara modernleşme kuramlarının dışına çıkmaya çalışan 

bir perspektifle yaklaşmaya çalışırken aynı zamanda özellikle kıtadaki yeni toplum-

sal teorileri de yakından takip etmeye başladılar. Eleştirel teori ve yeni Marxist ça-

lışmaların eskiye oranla daha büyük bir ilgi görmesi ana akım karşıtı sosyolojiler için 

yeni analiz fırsatları yaratmıştır . Ayrıca yapısalcı ve post-yapısalcı olarak anılan 

başta Foucault, Derrida, Barthes olmak üzere birçok düşünür dünya çapında bir şöh-

rete kavuşmuştur. Fransız geleneğinin bir kürsü peygamberi veya bir pop star gibi 

muamele ettiği entelektüelleri, Amerikan akademik pazarlaması sayesinde uluslar 

arası bir pop star haline gelmiştir. Başka bir deyişle Amerika, sosyolojik hegemon-

yanın merkez üssü olduğu gibi, anti-hegemonik söylemin de küresel dağıtımcısı ol-

du. Ayrıca bu dönemde New Left Review gibi sosyalist dergilerin yanı sıra Theory, 

Culture and Society ve Human Studies gibi yeni dergiler dışarıdaki önemli figür 

ve çalışmaları Amerikan kamuoyuna tanıtan beynelmilel mecralar olmuş ve yapısal-

işlevselcilik sonrası sosyal teorideki başlıca temayüllerin de prestijli yuvası haline 

gelmişlerdi. 

İlk bölümün ikinci kısmında ifade etmeye çalıştığımız gibi yirminci yüzyılın 

ikinci yarısı klasik sistemin yadsıdığı yeni sosyal aktörlerin kendilerini inşa etme 

çabasına ev sahipliği yaparken, Amerikan sosyolojisi rotasını, yükselen radikalizmin 

de etkisiyle, özne merkezli bir anlayışa doğru çevirmişti. Bu bağlamda Harvard-

Columbia ittifakının arka plana ittiği Chicago’nun etnografik sosyolojisi yeniden 

canlılık kazandı. Ayrıca Avrupalı sürgün akademisyenlerin toplandığı New School 

of Social Research gibi kurumlar sosyolojiye farklı bir bakış açısı kazandırdı. Fe-

nomenolojik felsefe bu bakış açısının önemli bir bileşeniydi. Scheler ve Manheim’ın 

bilgi sosyolojisinin yanı sıra Simmel’in formel sosyolojisine yönelik ilgi bu fenome-

nolojik temayüllerin bir sonucu olarak sosyoloji kamusunda yeni bir trend başlattı. 

Öznenin kendisi ve “içinde-var-olduğu dünya” hakkındaki görüşlerinin toplumsal 

gerçekliği doğrudan biçimlendirdiği kanısındaki Husserlci ve Heidegerci felsefe de 

sosyolojinin kapsamına girmeye başlamıştı (Tiryakian, 1965: 674-688).  



 

85 

 

Son olarak Alfred Schutz’un fenomenolojik felsefeyi sosyoloji ile birleştir-

meyi amaçlayan çalışmaları oldukça çığır açıcı oldu. Bununla birlikte Schutz’un fe-

nomenolojik sosyolojisinin Parsonscı sosyoloji gibi bir hegemonyaya dönüşmediği 

söylenmelidir. Bunda Schutz’un altmışlı yılları görememiş olmasının (Schutz, 

1959’da vefat etmişti) bir derece etkisi olmuş olabilir. Gerçekten de Schutz’un fikir-

leri ölümünden sonra öğrencileri ve okurları tarafından sosyoloji kamusuna taşınmış-

tır (Psathas, 2004: 1-35). Fakat onun özneler arası dünyanın çoğulluğunu ve çeşitlili-

ğini teker teker açığa çıkarma arzusunun, bir ortodoksinin iki temel vasfı olan tek-

tipleştirme ve genel geçerleştirme ile uyuşmadığı söylenmelidir. Bu durum onun ça-

lışmalarını hegemonik bir dönüşümden korurken aynı zamanda onun muhalif bir 

referans olarak kullanılmasına neden olmuştur.  

Sosyolojiye bu yeni pragmatizm ve fenomenoloji aşısının, Gouldner’ın tasni-

fini dikkate alarak, üç disiplinel meyve olduğunu söyleyebiliriz: Goffman’ın drama-

turjik yaklaşımı, Garfinkel’in etnometodolojisi ve Homans’ın alışveriş kuramı.  

Erving Goffman Chicago okulunun üçüncü dönem temsilcilerinden biri ola-

rak toplumsal yaşamı bir tiyatro sahnesine benzetiyor, toplumsal rollerin aktörlerin 

icra yeteneklerine göre farklı ortamlarda sürekli yeniden üretildiğini savunuyordu. 

Bu bağlamda yapısal-işlevselciliğin aktörler arası karşılaşmaları, rol icrası ve top-

lumsal normları tek boyutlu bir hiyerarşi içine yerleştirmelerine karşı çıkarak toplu-

mun aktörlerin konum ve tavır alışlarına göre değişiklik gösteren farklı “etkileşim 

düzenlerinin” ucu açık sonucu olduğunu ileri sürmekteydi (Goffman, 1983: 1-17). 

Goffman’ın çalışmaları farklı toplumsal grupların, kimlik ve rol icralarının içe bakış-

çı bir analizini yapmakta öylesine başarılı olmuştu ki 60’lı yıllarda “sosyoloji bölüm-

lerinde bir veya birden fazla etkileşimci sosyolog çalıştırmak” vaka-i adiyeden hale 

gelecekti; onların olmadığı yerlerde ise öğrenciler, Mead, Blumer, Becker ve Goff-

man okuyarak bu açığı kapatacaklardı (Gross, 2007: 200).  

Bu dönem sosyolojisinin belki de en radikal yaklaşımı etnometodolojidir. Et-

nometodolojik yaklaşımın kurucusu olan Harold Garfinkel hem Harvard Üniversite-

sinde Parsons’ın öğrencisi olmuş, hem de California Üniversitesi’nde görev yapmış 

ve bu döneminde Alfred Schutz’un çalışmalarını yakından takip eden bir akademis-

yen olarak iki zıt dönemin sosyolojik varsayımlarını birleştirmiştir. Garfinkel, Par-

sons’ın birim eylem kavramı ve eylem analizlerinin etnometodolojik çalışmalar için 



 

86 

 

ilham verici olduğunu belirtir (Garfinkel, 1990: 71). Bununla birlikte Garfinkel, Par-

sons’ın titiz, genel geçer bir analitik kurgu olarak inşa etmeye çalıştığı toplumsal 

düzen fikrine karşı çıkarak düzenin “yerel ve etkileşimsel bir şekilde üretildiğini, 

doğal bir şekilde örgütlendiğini ve düşünümsel olarak tanımlandığını” ve hatta Par-

sons’ın özerkleştirmeye çalıştığı bilimsel çalışmaların da gündelik etkinliklerin ve 

düşünümsel bilginin bir tezahürü olduğunu ileri sürer (Garfinkel, 1990: 75). Dolayı-

sıyla toplumsal alanı bir çeşitlilikler toplamı olarak gören, özneler arası ilişkilerin 

öznelerin sağ-duyusal bilgilerince kurulduğunu savunan Schutzcu fenomenolojik 

sosyolojiyi doğrudan çalışmalarının temeline yerleştirir (Psathas, 2004: 17; Garfin-

kel, 2015: 60) 

Bu dönemin diğer önemli sosyoloji akımlarından biri de George Homans’ın 

alışveriş kuramıdır. Garfinkel gibi Harvard’da eğitim gören Homans, Amerikan sos-

yolojisi içinde uzun bir süredir baskılanan natüralist temayülleri tekrar açığa çıkar-

mıştır. Homans, bireysel tercihlerin toplumsal kurumların ve meşruiyet düzeninin 

değil; insanın türünden, homo sapiens, gelen birtakım psikolojik özelliklerin sonucu 

olduğunu ileri sürer. Ona göre toplum büyük bir şey değildir ve insanlar tarafından 

yapılmıştır (Gouldner, 2015: 522). Toplumsal davranışlar, bireyler arasındaki hem 

maddi hem de manevi şeylerin değiş tokuşu olarak meydana gelir. Bu bağlamda sos-

yal bilimcilerin grupsal norm ve aidiyetlere değil; insan doğasının evrensel ihtiyaçla-

rına ve bu ihtiyaçların giderilme tarzlarına yoğunlaşması gerektiğini savunur. Ho-

mans’ı alışveriş kuramı, Skinnercı davranışçılık ve metodolojik bireyciliğin tek yön-

lü davranış anlayışını bir etkileşim zeminine oturtarak revize ederken aynı zamanda 

onların toplumu sui generis bir varlık olarak telakki etmeyen varsayımlarını da doğ-

rudan benimser.  

Burada belirttiğimiz ekolleşmiş sosyolojik yaklaşımların yanı sıra söz konusu 

dönemde Amerikan sosyolojisi içinde farklı durumlardaki özne pozisyonlarına odak-

lanan birçok çalışmaya da imza atılmıştır. Feminist teoriler, ırk kuramları ve sosyolo-

jinin giderek marjinalleşen alt dalları kamuoyunun dikkatini o zamana kadar göz ardı 

edilmiş konulara çekmeyi başarmıştır (Mcadam, 2007: 425). Çoğunlukla nitel araş-

tırma yöntemleri ile yapılan bu çalışmalar sosyal aktörlerin kendilerine has dünyala-

rını keşfetme amacı taşır. Fakat söz konusu çalışmalar ampirik araştırmalarda bir 

çeşitlilik yaratmaktan ziyade genel toplumsal kuramın parçalanmasına hizmet ede-



 

87 

 

cektir. Aslına bakılırsa bu durum artık belirli bir örneklemin tüm toplumsal evreni 

temsil edemeyeceği, her toplumsal alanın kendi içinde bir dünya olduğu gibi metodo-

lojik bir varsayımdan beslenir. Bu bağlamda baby-bommer’lar, küçük ancak yoğun 

örneklem tercihleri ile sosyolojik teori için hiç de küçük sayılamayacak gedikler aç-

maya çalışacaklardır.  

Bu kısımda Amerikan sosyolojisinin ideal tipsel bir dönemlendirmesini yap-

tık. Amerika’nın sosyal tarihi ile sosyolojik tercihleri arasında kurduğumuz bu bağ-

lantıların sadece söz konusu periyotlardaki, bizce ayrıksı özelliklerin ön plana alınıp, 

genele teşmil edildiğini söylemeye gerek duymuyoruz. Dolayısıyla Amerikan sosyo-

lojisinin bu dönemlerde sadece tek bir akımın, tek bir kuram ve araştırma geleneğinin 

var olduğunu ya da sosyologların yalnızca toplumsal koşullara tek düze bir şekilde 

angaje olduğunu kesinlikle söylemiyoruz. Amerikan sosyolojisinin muhafazakar ve 

natüralist geleneklerin geriliminden beslendiği, bu gelenekler arasındaki tutum alış, 

tepki ve tartışmalar aracılığı ile varlığını devam ettirdiğini tekrar hatırlatalım. Burada 

yaptığımız dönemlendirme özelde Amerikan sosyolojisi genelde ise çağdaş sosyal 

teorinin yükselen ve alçalan trendlerinin arka planına ışık tutmayı hedefliyordu. Böy-

lece çalışmamızın ana eksenini oluşturan Parsons ve Schutz’un sosyoloji kamusun-

daki pozisyonlarının nasıl, ne için ve neye göre değiştiğini cevaplamaya çalıştık. So-

nuç olarak toplumu, -iki dünya savaşı, küresel ekonomik buhran vb. gibi- dışsal kriz-

lerden sonra bütünleşik bir sistem içinde görme arayışının Parsonscı analitik kuram 

ve araştırma mantığını yükselttiğini, -özne problemi, otantisite arayışı vb. gibi- içkin 

krizlerden sonra aktörlerin toplumsal dünya algılarını keşfetme arzusunun ise 

Schutz’un fenomenolojik sosyolojisini sosyal teorinin merkezine taşıdığını söyleye-

biliriz. Gelecek kısımlarda bu toplumsal bağlamların kurduğu, daha doğrusu yeniden 

yorumladığı Parsonscı ve Schutzcu sosyolojileri eylem ve örgütlenme problemleri 

doğrultusunda ele alacağız. 

  

  



 

88 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM: İFLAH OLMAZ BİR KURAMCI İÇİN TOPLUMSAL 

EYLEM VE SİSTEM 

Çağdaş sosyolojinin en önemli isimlerinde biri olan Jürgen Habermas, “bu-

gün kendini Parsons’un kuramıyla en azından ilişkilendirmeyen bir toplum kuramı-

nın ciddiye alınmayacağını” belirtir. Hatta daha da ileri gidip, çağdaş sosyal teorideki 

Parsonscı anti-patiyi kast ederek bu gerçeğe sırt çeviren tüm yaklaşımların “güncel 

olgular karşısında duyarlı olmak yerine, onlara tutsak olduğunu” iddia eder (Haber-

mas, 2001:637). Gerçekten de Talcott Parsons’ın toplum kuramı gerek yüzyılın ilk 

yarısındaki sosyolojik hegemonyayı temsil etmesi gerekse ikinci yarısındaki ana 

akım karşıtı yaklaşımların günah keçisi olması ile çağdaş sosyoloji tartışmalarının 

bahsetmeden geçemeyeceği bir pozisyonda bulunur. Bu durumun sebepleri arasında 

Parsons’ın klasik sosyoloji okumalarının sosyoloji tarihi yazımını şekillendirmiş ol-

ması gösterilebilir. Durkheim, Weber, Pareto gibi on dokuzuncu yüzyılın önemli 

sosyologları Parsons’ın toplum kuramı içinde yine bu kuramın temel amaç ve işleyi-

şini teyit eden rollerle tanınacaktır. Çağdaş sosyal teorideki Parsons etkisinin bir di-

ğer sebebi olarak çeşitli sayıda ve nitelikte ampirik olguları genel bir teorik açıkla-

malya bağlayan yapısal-işlevselci araştırma modelinin başarısından bahsedilebilir. 

Her ne kadar Parsons ünlü kitabı Social System’in (Toplumsal Sistem, [1951] henüz 

başında kendisini “iflah olmaz bir kuramcı” olarak tanımlasa da onun geliştirdiği 

kavramsal araçlar öğrencileri tarafından uzun bir süre sosyolojik araştırmaların köşe 

taşlarını oluşturmuştur. Fakat bizce Parsons’ın çağdaş sosyoloji açısından önemi, 

sosyolojik kanonun yaratımına yaptığı katkı veya bütün araştırma pratiğine damgası-

nı vuracak bir modelinin sözcülüğünü üstlenmesinden gelmez. Bize göre Parsons’ı 

sosyoloji tarihinin (neo) klasik bir ismi haline getiren etmen, onun toplumsal hayatı 

toplumsal bir sistem şeklinde ele almayı başaran ilk isim olmasıdır. Burada sosyolo-

jinin henüz prematüre aşamadayken bile toplumsal düzen arayışında olduğu tezi, 

elbette ki, ileri sürülebilir. Bu iddia, klasik sosyolojinin meftunu olduğu düzen fikri-

nin analitik bir kavram olmaktan ziyade insanların birlikte ve uyum içinde yaşayaca-

ğı bir ahlaki örgütlenme arayışı olduğunu genellikle ihmal edecektir. Başta Durkheim 

ve Weber olmak üzere klasik sosyologların hiç biri, toplumsal gerçekliği ideal anali-

tik bir yapıya özdeşleyen bir sosyolojik teşebbüste bulunmamıştır. Bunun yerine top-



 

89 

 

lumsal hayatı kendilerince önemli gördükleri birtakım sorunsallar zemininde tarif ve 

tahlil etmeyi denemişlerdir. Söz konusu durumu entelektüel bir yetersizlik veya tam 

tersine değerden-arınmışlık ilkesinin bir göstergesi olarak okumak mümkündür.Her 

şeye rağmen, Parsons sistem gibi katı ve teknik bir kavramı toplumsal fenomenlere 

uyarlamaya teşebbüs etmiş ilk isimdir. Her toplumsal fenomenin bütüncül bir siste-

min içinde gördüğü işlev ile anlamını kazandığını ileri sürerek, sosyolojik geleneğin 

idealist ve pozitivist marjlarını doğrusal bir sistem telakkisi içinde birleştirmeye ça-

lışmıştır.  

Parsons, muhalifleri arasında alay konusu olan kuş dili yazım üslubuna rağ-

men, toplumsal gerçekliğin karmaşık ve çelişkili doğasını analitik bir sadeleştirmeye 

tabi tutarak toplumsal fenomenleri “şaşmaz” bir nedensellik bağıntısı içinde açıkla-

maya ve öngörmeye çalışmıştır. Bize göre Parsons’ın önemi çağdaş sosyal teorinin 

yapı-fail düalizminde makro merkezli açıklamaların çağrıştırdıklarının bir prototipini 

sağlamış olmasında saklıdır. Bu bağlamda Parsons’ı makro teorilerin inşasına hayat 

verecek toplum tasavvurunun mucidi olarak tanımlamak bir abartı sayılmamalıdır. 

Gerçekten de toplumsal normlardan, kurumlardan, inanç ve kültür sistemleri gibi 

kavramlardan bahsettiğimizde yalnızca Parsonscı analizlerin sosyolojik dağarcığımı-

za kazandırdığı birtakım terimleri kullanmakla kalmayız aynı zamanda bu kavramla-

ra, işaret ettikleri anlamları benimseyelim yahut benimsemeyelim, yine Parsons’ın 

yüklediği anlamları yükleriz. Toplumu koruma veya birlikte yaşama krizlerimizin 

yükseldiği anlarda toplumsal varoluşu bir sistemin parçası olmaya eş gören sosyolo-

jik bilinç-altımız, ilkece, onun sistem teorisini devreye sokan yeni bütünleşme meka-

nizmaları arar.  

Çalışmamızın bu kısmında Talcott Parsons’ın toplum kuramının başlıca so-

runsallarına, burada öne çıkan temel kavramlara ve onun sunduğu toplum modelinin 

teorik arka planına odaklanacağız. Bu bağlamda öncelikle Parsons’ın toplumsal ey-

lem tartışmalarındaki konumunu ve katkısını değerlendirmeye çalışacağız. Onun 

toplumsal eylem tasarısının bağlı bulunduğu felsefi-bilimsel gelenekle yakından iliş-

kili olduğuna inanıyoruz ve burada ulaşacağımız sosyolojik profilin çağdaş sosyolo-

jinin felsefi kökenlerine yönelik de bir yargıya ulaşmamıza yardımcı olacağını düşü-

nüyoruz. Bu alt kısımda Parsons’ın The Structure of Social Action (Toplumsal 

Eylemin Yapısı) ve Toward a General Theory of Action (Genel Bir Eylem Ku-



 

90 

 

ramına Doğru) gibi ilgili literatürün klasiklerinden kabul edilen metinlerinden yola 

çıkacağız fakat bununla da sınırlı kalmayarak müteakip birincil ve ikincil kaynaklara 

da gerekli yerlerde başvuracağız. Bu kısmın ikinci yarısında ise Parsons’ın toplumsal 

sistem anlayışına yer vereceğiz. Mevcut sosyoloji literatüründeki Parsons algısını 

belirleyen sistem açıklamalarının yeni toplumsal koşullar altında zayıflamış ve kıs-

men geçersizleşmiş olsa da yine de analitik değerini koruduğunu düşünüyoruz. Bura-

da başta Toplumsal Sistem gibi Parsons’ın olgun dönemi çalışmalarından hareket 

edeceğiz. Geç dönem çalışmalarındaki sibernetik toplum telakkisine ise, konumuz 

gereği, başat bir yer ayırmayacağız. Ayrıca, yine, bu alanda oluşan ikincil literatür-

den zaman zaman istifade etmeye çalışacağız.  

 

A. Metodolojik Çatışmanın Sonu: Toplumsal Eylemin (Asimptotik) 

Yapısı 

 Çağdaş sosyal teorinin klasikleri arasında gösterilen Toplumsal Eylemin 

Yapısı 1938’de yani günümüzden yaklaşık 90 yıl önce basıldı. Bu tarihlerde Witt-

genstein kendi kariyerinde bir kırılma anı olarak kabul edilen Felsefi Soruşturma-

lar’ı yeni yayınlamış, Keynes İstihdam, Faiz ve Paranın Genel Teorisi ile yirminci 

yüzyıl refah politikalarının temellerini atmıştı. Her üç kitap da kendi alanlarının birer 

köşe taşı olarak özgürlük ve düzen problemini açıklamaya çalışıyordu. Üçü de top-

lumsal hayatın devamı için on dokuzuncu yüzyıldan kalan birtakım entelektüel nev-

rozlardan arınmayı savunuyordu. Söz konusu büyük iddialarına rağmen kitabın, bir 

önceki kısımda belirttiğimiz gibi, başlangıçtaki etkisi hiç de o kadar büyük olmaya-

caktı. II. Dünya Savaşı’ndan sonraki yeni toplumsal koşullar, tıpkı Keynes’in kitabı-

nın ekonomik söylemin ve Wittgenstein’ın kitabının felsefi söylemin kurucusu olma-

sı gibi, onu sosyolojik söylemin kuruculuğuna taşıyacaktı. Öyle ki çağdaş sosyoloji, 

post-modern yaklaşımların belirttiği gibi sadece “bir dil oyunuysa bu dile en önemli 

kelimelerden bazılarını Toplumsal Eylemin Yapısı kazandırdı” (Alexander, 1988: 

97). Alexander’ın belirttiği gibi, çağdaş sosyolojideki hem makro-mikro ayrımının 

pekişmesi hem de mikro merkezli çalışmaların üretilmesi bir bakıma Toplumsal 

Eylemin Yapısı sayesinde mümkün olacaktır. Burada, elbette ki, kitabın toplumsal 

eylem analizi hakkındaki argümanlarının Garfinkel, Blumer veya Goffman gibi ku-



 

91 

 

ramcılarca aynen benimsendiğini iddia etmek mümkün değildir fakat kitabın sağladı-

ğı kavramsal çerçeve söz konusu devrimci fikirlerin doğuşuna analitik bir ortam ha-

zırlamıştır (Alexander, 1998: 97; Garfinkel, 1990: 71). Bununla birlikte Toplumsal 

Eylemin Yapısı’nın sosyal teoriye katkısı sadece birtakım kavramlar icat etmekten 

ibaret değildi. Kitap, aynı zamanda yaptığı tercih ve yorumlarla klasik sosyoloji ge-

leneğinin de yeniden üretilmesini sağladı. Bugün sosyoloji ders kitaplarında okutulan 

sosyoloji tarihi, ekoller arasındaki rol dağılımı ve sunulan klasik sosyolog profilleri, 

dolaylı ve doğrudan bir şekilde, Parsons’ın bu eserinden etkilenmiştir. Amaçlı ve 

niyetlenilmemiş sonuçları ile bir döneme damga vurmuş bir eseri bütün yönleri ile 

ele almak bu çalışmanın kapsamını aşar. Dolayısıyla bu kısımda yalnızca Parsons’ın 

toplumsal eylem analizinin ana eksenlerini ele almaya çalışacağız. Öncelikle Par-

sons’ın eylem kuramının felsefi kabullerini tartışacağız. Daha sonra ise bu kabullerin 

ürettiği toplum kuramının merkezi problemlerine ve öne çıkan kavramlarına uğraya-

cağız. Bu bağlamda değerlendirmelerimize, Parsons’ın toplumsal kuramındaki temel 

referanslardan biri olan Immanuel Kant ile benzerlikleri üzerinden devam edeceğiz. 

Kant hakkındaki bazı temel bilgi ve kabullerden hareket etmekle Parsons hakkındaki 

birtakım müphemliklerin ve kalıp yargıların giderileceğine ve onun böylelikle çağdaş 

sosyoloji içindeki yeri hakkında daha bütüncül bir resmine ulaşılacağına inanıyoruz.  

Öncelikle, Parsons’ın eylem analizinin bir üçgen üzerinde yükseldiği aklı-

mızdan çıkarmamamız gerekir: Düzen, eylem ve değer. Parsons’a göre sosyolojinin 

temel problemi, düzeni tesis etmek olmuştur. Bir toplumsal düzen varlığını ancak ve 

ancak mensuplarının etkinliklerinde hissettirebileceğinden sosyologlar her zaman 

için toplumsal eylemin imkanlarını soruşturmuşlardır. Eylemlerin ve düzenin tepe 

noktası ise hem aktörün aldığı tutumların yöneldiği anlamı hem de düzenin dayandığı 

temel standartları oluşturan normlardır. Parsons’ın oldukça açık bir şekilde Toplum-

sal Eylemin Yapısı’nda formüle ettiği bu kutsal üçgen, uzun akademik yaşamı bo-

yunca kaleme aldığı her çalışmanın hareket hattını oluşturmuş ve sosyolog toplumsal 

gerçekliğin zıt kutupları arasında uyumlu bir kuramsal bütün inşa etmeye çalışmıştır. 

Bu bütünlük arayışı, Parsons’ı aydınlanma felsefesinin kurucu isimlerinden biri olan 

Immanuel Kant ile bir teorik kader ortaklığına sevk eder.  

Öncelikle Kantçı düşüncenin sosyolojiye Parsons üzerinden sızmadığını ha-

tırlatalım. Durkheim’ın Yeni Kantçılığın Fransa’daki merkez üslerinden biri olarak 



 

92 

 

kabul edilen Bordeaux’da yetişmesinin yanı sıra ilk eserlerinden Ahlak Eğitimi gibi 

son dönem eserlerine kadar Kantçı düşünce ile sürekli bir temas ve hesaplaşma için-

de bulunduğu ortadadır (Paoletti, 2002: 118; Tekiner, 2002; Durkheim, 2010). Ben-

zer şekilde Weber’in çalışmalarında kilit bir mevkide bulunan değer probleminin 

Kantçı bir etkiyle biçimlendiği ve ayrıca dönemin en etkin Yeni-Kantçısı Heinrich 

Rickert’in onun yakın arkadaşlarından biri olduğunu söylemeye gerek dahi yoktur. 

Bununla birlikte Parsons üzerindeki Kant etkisinin Durkheim ve Weber gibi sosyo-

loglarınkinden çok daha farklıdır. Parsons’ın, dönemi itibariyle sosyal teoride, felse-

fede Kant’ınkine benzer bir rol üstlendiğini ileri sürüyoruz. Bu benzerlik, sadece 

Kant’ın eserlerinin Fransız İhtilali’nin şafağında yayılması gibi Parsons’ın da sosyo-

loji sahnesinde şöhrete kavuşmasının II. Dünya Savaşı’ndan sonra gerçekleşmesi ile 

sınırlı değildir. Yahut sadece Kant’ın rasyonel ve ampirik felsefeyi birleştirmesi gibi 

Parsons’ın da kuramsal ve ampirik çalışmayı birleştiren bir metodoloji ortaya koy-

masından kaynaklanmaz. Aslına bakılırsa böyle bir metodolojiye hayat veren, onun 

genel eylem ve sistem kuramının Kant’ın bilgi (teorik akıl), eylem (pratik akıl) ve 

değer (yargı aklı) arasında kurduğu aşkınsal bağıntıyı sosyolojik olarak yeniden inşa 

etmeye çalışan katı bir çekirdeğe sahip olmasıdır (Münch, 1981: 712). Bu bağlamda 

söz konusu katı çekirdeği oluşturan kavramsal tabakaları ana hatları ile ele almak 

faydalı olacaktır. 

1.Tortu (Residual) Kategori  

Toplumsal Eylemin Yapısı, eylemin bilimsel manada açıklanması kadar 

sosyolojik geleneğin kanonik bir yorumunu amaçlıyorsa bu duruma olanak tanıyan 

temel kavramlardan biri tortu kategoridir. Başka bir deyişle bu kavramın açıklanma 

süreci Parsons’a hem toplumsal eylemin nasıl analiz edilmesi gerektiğine yönelik bir 

çerçeve sağlamış hem de devralınan sosyolojik mirasın bu çerçeve içinde okunması-

na olanak tanımıştır. Parsons’ın tortu kategori kavramı Kant’ın a priori kavramı gibi 

kurucu bir misyona sahiptir. Bilindiği gibi Kantçı ontoloji, nomen ve fenomen ayrı-

mına dayanır. Nomen varlığın özüne yani kendisine tekabül eder; fenomenler ise 

varlığın “kendindeliğinin” tezahürleridir. Kant, insanın kendisinin ve dış dünyanın 

mutlak mahiyetine erişemese de aklın imkanlarını kullanarak bu mahiyet hakkında 

bir bilgiye ulaşabileceğini ileri sürer. Kant’a göre bu bilgi, fenomenler aracılığıyla 



 

93 

 

varlığın kendisi hakkında inşa edilmiş bir tasavvurdur (Vorstellung). Bilinç, aklın 

mantıksal işleyişi ile duyusal verileri bir araya getirerek dış dünyayı temsil eden bir 

imge elde eder. Bu noktada a priori, söz konusu tasavvurun/temsilin dayandığı dene-

yimden bağımsız, zorunlu ve evrensel kategorileri oluşturur (Deleuze, 2008: 17-18). 

Bu bağlamda kendimiz ve dış dünya hakkında sahip olduğumuz mevcut (a posteriori) 

her bilginin hayat kaynağının, a prioriler olduğu sonucuna varmak güç değildir. Bu-

nunla birlikte a prioloriler kendilerini mevcut bilgilerimizin (a posteriori) dolayımın-

da gösterir. Başka bir deyişle onlara tümdengelimsel bir şekilde ulaşılır. Parsons top-

lumsal eylemin analizinin, bilginin inşa sürecinin a prioriler zemininde hareket etme-

si gibi tortu kategoriler zemininde yükseldiğini savunacaktır. Parsons’a göre bilimsel 

kuramlar, “neyi bildiğimiz ve neyi bilmek isteyeceğimiz”in de cevabını içerir (Par-

sons, 2015: 45). Yani bir teori hangi soruların sorulup hangi soruların cevaplanacağı-

na dair bir ön kabul oluşturur. Dahası, bu ön kabuller bilimsel manada teorik bilgile-

rin inşasına olanak tanıdığı kadar gündelik hayatın sağ-duyusal bilgilerine de hayat 

verir (Parsons, 2015: 46). Bununla birlikte bilimsel bilgi, her şeyden önce temelle-

rindeki dağınık bilgi parçacıklarını mutlak bir kuramsal sisteme dönüştürme etkinli-

ğidir. Parsons’a göre bilimsel kuramlar, onları çevreleyen numenal karanlığı kendi 

kavram ve akıl yürütmeleri kapsamında aydınlatırlar. Yani dış dünya hakkında kur-

dukları tasavvurlarla onu bilinebilir hale getirirler: 

 

“Her sistem teorik önermeleri ve bunlarla ilgili temel am-

pirik anlayışlarla birlikte etrafı karanlıklarla kaplı aydınlatılmış 

bir spot olarak tasavvur edilebilir. Genelde bu karanlığın mantık-

sal adı ‘tortu kategoriler’dir. Bunların rolünün ne olduğu, bir sis-

temin doğası itibariyle mantıksal olarak kapalı olması gereklili-

ğinden tümdengelim yoluyla anlaşılabilir. Ne düzeyde bir işlerliği 

sahip olursa olsun bir teorik sistem, ampirik olarak tespit edilebi-

lecek belli değişkenleri pozitif tanımları ya da diğer genel kategori 

içermelidir. Onların tanımlanmış olduğu gerçeği diğerlerinden 

ayırt edilebildikleri ve dolayısıyla onların ampirik referanslarını 

oluşturan olguların da en azından bazı yönleriyle diğerlerinden 

açıkça farklılaştığı anlamına gelir” (Parsons, 2015: 52). 

 



 

94 

 

Yukarıdaki alıntıdan anlaşılacağı üzerine Parsons, eylem her ne kadar irrsa-

yonel ve keyfi temayüller barındırsa da müspet tezahürleri kapsamında ele alınması 

gerektiğine inanır. Toplumsal eylemin mahiyetine tamamıyla vakıf bir açıklama ge-

liştirmek, elbette ki imkansızdır fakat bilimsel kuramlar özsel gerçekliğe sürekli ola-

rak daha çok yaklaşan bir kuramsal gelişim çizgisi takip edilebilir. Parsons asimpto-

tik bir karaktere sahip eylem sistemlerini tortu kategorilerin tamamına ışık tutacak 

birikimsel bir sürecin tezahürü olarak görür. Bu süreçte farklı tortu kategorileri ay-

dınlatmaya çalışan bilimsel açıklamalar sadece nicelik açısından değil niteliksel an-

lamda da dönüşür. Daha önceki açıklamalar bazı yönleriyle analitik olarak ıskartaya 

çıksa bile bu açıklamalardaki birtakım ampirik tortu veya yatkınlıklar yeni açıklama 

tarzlarına devrolunacaktır. Bu bağlamda tortu kategorinin Bourdieucu habitus kav-

ramını çağrıştırdığı söylenebilir. Gerçekten de Bourdieu fazlasıyla ele avuca sığmaz 

olan habitus kavramını, öznelerin belirli eylemleri gerçekleştirmekte sahip oldukları 

pratik yatkınlıklar olarak tanımlamaya çalışmıştır. Bu bağlamda habitus, eyleyicinin 

toplumsal yapıları pratik olarak kendi benliğinde yapılandırma etkinliğidir (Bour-

dieu, 2016). Parsons’ın tortu kategori kavramı da Bourdieu’nun habitus kavramı gibi 

toplumsal eylemin analizinde bazı yatkınlıkların çıkış noktası olduğunu belirtir. Fa-

kat söz konusu yatkınlık pratik bir yapılandırmadan ziyade örtük bir kuramsal refe-

rans hükmündedir. Buradan yola çıkarak tortu kategorinin sıradan bireylerin düşünce 

ve davranış pratiklerinin yapılanması ile değil, kuramcıların toplumsal eylem analiz-

lerindeki teorik önceliklerini kapsadığı söylenebilir. Üçüncü olaraksa Parsons tara-

fından tortu kategorilerin yerini tamamıyla aydınlanmış bir eylem alanına bırakması 

beklenir, habitus’un ise böylesine bir iyimserliği paylaşmadığı ve eylemsel yatkınlık-

ların örtülü bir pozisyonda bulunmasını a priori kabul ettiği söylenebilir. Bu noktada 

şu durumun altını tekrar ve tekrar çizmekte yarar var: Parsons toplumsal eylemi bü-

tünüyle analitik bir sistem içinde açıklamayı amaçlar. Bu bağlamda Toplumsal Ey-

lemin Yapısı’ndaki kanonik okuması aslında evrensel bir eylem sistemi üretmek için 

klasik sosyolojinin tortu kategorilerini tespit etme ve onları “daha kuşatıcı” bir açık-

lama modeline eklemleme çabasıdır. Bu anlamda Toplumsal Eylemin Yapısı sosyo-

loji tarihinin monografik bir dökümü değil, çağdaş toplumsal koşulların yönlendirdi-

ği hermönetik bir okumadır. Başka bir deyişle sosyolojinin tarihsel olarak oluşmuş a 

priorilerini açığa çıkarma projesidir. Söz konusu teşebbüsün ikinci hamlesi ise, aşa-



 

95 

 

ğıda belirteceğimiz üzere bu a priorilere yaslanan eylem normlarını tespit etmek ve 

nerdeyse “mükemmel” bir toplumsal sistem inşa etmektir. Bu konuya geçmeden ön-

ce Parsons’ın sosyolojik tortu kategorilerini nasıl keşfettiği ya da yeniden şekillen-

dirdiğini ele alalım. 

Parsons sosyoloji tarihinde toplumsal eylemin kuramsal açıklamalarına iki 

geleneğin yön verdiğini belirtir. Bunlar eylemi aktörden bağımsız etkenlerin bir ürü-

nü olarak açıklayan pozitivist gelenek ve aktörün kendi yönelim ve tercihlerinin ürü-

nü olarak açıklayan idealist gelenek. Parsons bakışlarını öncelikle pozitivist geleneğe 

yöneltir. Pozitivist geleneğin amaç ve araçların seçiminde hiçbir alternatife yer bı-

rakmadığını bu sebeple de aktörün eylemini araçsallaştırdığını ileri sürer. Başka bir 

deyişle pozitivist açıklamalar aktörü dış koşullara hapsederek onu yalnızca koşulların 

zorunlu bir ürünü haline getirir (Parsons, 2015: 93). Parsons, pozitivist geleneğin 

aktörü fiziksel ve psikolojik zorunluluklarla özdeşleştirmesine göre kendi içinde naif 

ve radikal pozitivizm olarak ikiye ayırır. Burada naif pozitivizm ile faydacı felsefe-

nin toplum anlayışını kast edilir. Faydacı felsefe aktörü rasyonel ve iyi ile kötü ara-

sında tercih yapabilen bir varlık olarak kabul ettiği için, bu konumlandırma şaşırtıcı 

gelebilir. Buna karşın Parsons, faydacı felsefe de eylemin amaçların seçiminde aktö-

rün failliğinin bir önemi olmadığını ve amaçların tesadüflere bırakıldığını ileri sürer 

(Parsons, 2015: 95). Aslında Parsons, faydacı gelenek eleştirisinde oklarını Hobbes-

cu düzen sorununa yöneltmiştir. Parsons’a göre Hobbescu insan varsayımı diğer ak-

törlerin ve toplumsal düzenin varlığını sadece araçsal bir pozisyona indirgemiş ve 

toplumsal düzenin bir iktidar mücadelesi ve güvenlik arayışı olduğunu ileri sürmüş-

tür (Parsons, 2015: 127). Naif pozitivizm, eylemi Marx ve Darwin’in revizyonlarına 

rağmen aktörün eylemliliğini tartışma dışına iten bir kayıtsızlıkla ekolojik, fizyolojik 

veya ekonomik koşullarda hayatta kalmayı tek yol haline getiren bir araçsallığa in-

dirger. Burada Parsons’ın faydacı geleneğe yönelttiği eleştirilerin sadece tarihsel bir 

hesaplaşma özelliği taşımadığını hatırlatalım. Parsons faydacı geleneğin toplumsal 

eylem varsayımını çürütmeye çalışırken aynı zamanda dönemindeki eylemi psişik 

yasaların işleyişine indirgeyen psikolojik davranışçılığa ve sadece bireysel tercihlerin 

bir ürünü olarak gören metodolojik bireyciliğine de saldırmaktadır (Parsons, 2015: 

149). Parsons’a göre “eylemde etken olan amaçları “koşulların” şartlarına indirge-

mekle faydacı görüşten radikal pozitivizme” geçilecek kapı da ardına kadar açılmış 



 

96 

 

olur (Parsons, 2015: 150). Fransız ütopik sosyalizminden Comtecu felsefeye kadar 

çeşitli yaklaşımları içeren radikal pozitivizm, doğanın evrensel yasalarını bulmaya 

çalışan bir akıl yürütme sürecinin tezahürü olarak ortaya çıkar. Eylemin araçları ka-

dar amaçlarını da evrensel aklın bir dayatması olarak kabul eden radikal pozitivizm, 

naif pozitivizmin eylemi doğal gerçeklikle sınırlamasını bir adım daha ilerleterek, 

toplumsal eylemi aklın evrimsel yörüngesindeki mutlak bir noktaya yerleştirir. Başka 

bir deyişle eylem spontan bir akıl tarafından icra edilmez, tarihsel bir evrimin göze-

timinde öz-varlığını kazanır: “Eylem doğrudan akıl tarafından değil, fakat dolaylı 

şekilde koşulların rasyonel olarak anlaşılması ve bu bilginin eylemin yönlendirilme-

sinde kullanılması yoluyla belirlenir; böylece somut sonu, bilgi durumuna göre deği-

şir” (Parsons, 2015: 154). Bu noktada naif pozitivizmin eylemi çatışma süreçlerinin 

bir parçası olarak görmesine benzer şekilde radikal pozitivizm de eylemi uyuşma 

ekseninde okumaya çalışır. Parsons, İngiliz ve Fransız geleneklerinin tortu kategorisi 

olarak toplumsal eylemin aktörden bağımsız ve aktörü pasifize eden bir konumda 

tanımladığını belirtir. Eylemi dışsal koşulların edilgen bir sonucu olarak ele alan po-

zitivist geleneğin karşısına Parsons idealist geleneği yerleştirir.  

Parsons’a göre idealist gelenek temellerini Kant’ın fenomen ve numen ara-

sında yaptığı ayrımda bulur. İnsanın biyolojik ve ruhsal özellikleri arasında radikal 

bir uçurum bulunduğunu ileri süren Kant, biyolojik özellikleri doğa bilimlerine tahsis 

ederken ruhsal özellikler içinde özerk bir bilme tarzı olarak kültür bilimlerini işaret 

etmiştir (Parsons, 2015: 554). Toplumsal eylemin doğal olgular gibi nesnel ve homo-

jen bir mahiyete sahip olmadığını aksine öznel ve kompleks kültürel entiteler oldu-

ğunu ileri süren idealist gelenek, fenomenlerin kültürel dünyalar içindeki anlamını 

açığa çıkarmaya çalışır. Bu bağlamda Parsons’a göre eylem ahlaki bir derinlik kaza-

narak aktörlere tahvil edilse de bu sefer de aşırı sembolik bir noktaya gerileyerek 

rölatif ve süreksiz düşünce sistemlerine bağımlı hale gelmiştir (Parsons, 2015: 555). 

Başka bir deyişle felsefi bir sembolizm uğruna toplumsal normatiflik göz ardı edil-

miştir. Parsons eylem kuramlarının iki zıt kutbu arasında on dokuzuncu yüzyılın son-

larına doğru “bir grup aydının” bir denge yakalama konusunda ümit verici analizler 

geliştirdiğini ileri sürer. Pozitivizmin insan eylemliliğini dış koşulların yaptırımına 

indirgeyen aşırı nesnelliği ve idealizmin insanlar arası ilişkileri öznenin keyfiyetine 

indirgeyen aşırı rölativizmi karşısında bu aydın grubu orta yol olarak iradeci eylem 



 

97 

 

teorisinin temellerini atmıştır. Parsons’a göre iradeci eylem teorisi, dış koşulların 

aktörden bağımsız çıktılarını aktörün sahip olduğu nihai değer ve anlamlandırma 

etkinliği ile birleştirir. Bu bağlamda iradeci eylem teorisi toplumsal gerçekliğin gö-

rünüşte birbirine taban tabana zıt iki geleneğini farklı metodolojiler izlemeksizin aynı 

analitik açıklama içinde değerlendirilebilme olanağına kavuşur. İradeci eylem anlayı-

şının temellerini atan bu aydın grubu, sosyoloji disiplininin de kurucu isimleri olan 

Durkheim, Pareto ve Weber’den başkası değildir. Başka bir deyişle Parsons iradeci 

eylem teorisi bağlamında sosyolojik düşünceyi kendi dönemine kadar toplumsal ger-

çekliğin istinat ettiği tortu kategorileri açığa çıkarıp optimum bir dengeye oturtacak 

yeni bir başlangıç noktası olarak görür. Ona göre klasik sosyologlar her ne kadar 

pozitivist veya idealist geleneğin içine doğsalar dahi geliştirdikleri eylem kuramları 

bu geleneklerin açmazlarının gayet farkındadır. Bağlı bulundukları entelektüel orta-

mın sorunlarını yine bu ortamın referans ve öncülleri ile çözümlemeye çalışmakla 

birlikte toplumsal eylem yorumlarında ortamlarının kuramsal kabullerinin ötesine 

geçmeyi başarmışlar ve bazen üstü kapalı bazense aşikar biçimde iradeci eylem ku-

ramını kabul etmişlerdir (Parsons, 2015:xvii). 

Bu noktada iradeci teori İngiliz geleneğinin naif pozitivizmin ile mücadele 

verirken, Fransız geleneğinin radikal pozitivizmi ve Alman geleneğinin idealist tortu-

ları ile baş etmek durumunda kalmıştır (Parsons, 2015: 484). Parsons’a göre klasik 

sosyologlar iradeci eylem analizinin çekim gücüne dönemlerindeki diğer aydınlardan 

daha çok kapılmış gibidir. Bu bağlamda Parsons’ın kanonik okuması kurucu babala-

rının temel kabul ve yorumlamalarına tümdengelimsel bir değer yükler. Onların ça-

lışmalarındaki iradeci eylem anlayışı ile örtüşen değerlendirmeler kutsanıp tescille-

nirken sınırları aşan noktalar bir sapma veya affedilesi bir günah olarak sicillerine 

işlenir. Parsons’ın çizdiği klasik sosyologlar tablosu aynı zamanda kendi eylem ku-

ramının üzerinde yükseldiği tortu kategorilerin de bir ifşasıdır. Bu bağlamda şimdi de 

Parsons’ı iradeci eylem teorisinin birikimsel oluşumu bağlamında değerlendirdiği 

klasik sosyoloji yorumuna bir göz atalım. 

Parsons Toplumsal Eylemin Yapısı’nda ilk olarak bir iktisatçı olan Alfred 

Marshall’ın düşüncelerine yer verir. Neo-klasik iktisadın önemli isimlerinden biri 

kabul edilen, iktisat analizleri ile Keynes’e ilham veren Marshall’ın klasik sosyolog-

lar arasında neden yer aldığı sorusu Parsons’a sık sık yöneltilecektir. Ona göre bu 



 

98 

 

sorunun cevabı Marshall’ın ekonomiye bakışında saklıdır. Parsons’ın Alfred Mars-

hall’ın iktisat yorumuna yer vermesi faydacı pozitivizmi kendi silahı ile vurmanın 

yanı sıra dönemindeki metodolojik bireyciliğin yetersizliğini göstermek gibi stratejik 

bir amaca da hizmet eder. Marshall, iktisadi etkinliğin ne klasik iktisatçılar gibi arz 

ne de neo-klasik iktisatçılar gibi talep merkezinde tanımlanamayacağını ileri sürerek, 

iktisadi alanı kapsayan hayatın gündelik işleri içinde insan türünün incelenmesini 

savunan bir anlayış geliştirir (Parsons, 2015: 164). Marshall’a göre iktisadi alan as-

lında piyasanın dışına taşan bu etkinliklerin bir tezahürüdür. Böyle bakıldığında ikti-

sadın temel problemi olan değer/fiyat problemi de mutlak ve nihai bir noktada tutu-

lamaz; değer, arz ve talep arasındaki ilişki toplumsal bir varoluş halidir. Parsons’ın 

Marshall yorumu, bu varoluş halinin toplumsal eylemin normatif çerçevesine denk 

düştüğünü ileri sürer. Değer toplumun normatif düzeni ve bireylerin bu düzene kendi 

uyarlama çabaları olmaksızın anlaşılamayacağından, bu boyutu yadsıyan iktisadi 

analizlerin de başarısızlığa uğraması kaçınılmazdır. Sonuç olarak iktisadi etkinliğin 

yoğunluğu giderek artan bir bencillik üretmesi kişisel çıkarların normatif düzene 

bağlı olduğu gerçeğini örtbas etmemelidir (Parsons, 2015: 196). Parsons Marshall’ın 

iktisat ötesi bir beşeri etkinlik alanına işaret etmesi yönünden önemli ancak toplum-

sal eylemin kendine has yapısını tanımlamak yönündense eksik kalan bir girişimde 

bulunduğunu ileri sürer. Bu bağlamda piyasa içindeki aktörlerin olası ampirik tercih-

lerinin, arz-talep ve fiyat dengesinin oluşum süreçlerinden öteye geçerek bütün beşeri 

faaliyetlerin ardındaki genellenebilir eylem çerçevesi ile birleştiğinin gösterilmesi 

gerektiğini savunur: 

 

“İktisat sadece insan davranışlarının anlaşılması için gerekli genel il-

kelerin belli somut fenomenler grubuna uygulanması olmalıdır. Eğer 

bu teori yapısına verilecek bir isim varsa o da toplumdaki insan dav-

ranışının somut gerekçeleriyle ilgili bütün bilimsel teorilerin bir sen-

tezi demek olan “ansiklopedik sosyoloji”dir. O zaman iktisat uygula-

malı sosyolojiye dönüşür” (Parsons, 2015: 201). 

 

Toplumsal Eylemin Yapısı’nda ikinci olarak ele alınan düşünür Vilfredo Pa-

reto’dur. Pareto’nun Marshall’ınkine benzer bir gaye ile iktisadi ve toplumsal etkin-



 

99 

 

likler arasında doğrudan bir ilişki kurmayı amaçladığını savunan Parsons, aynı za-

manda onun toplumsal eylemin mantıksal olmayan nedenlerinin bilimsel bir teorisini 

yapmaya çalıştığını belirtir. Pareto toplumsal eylemin yalnızca rasyonel bir nedensel-

lik takip etmediğini, bunun yanı sıra bireylerin çoğunlukla mantık dışı sabitelerle 

(tortu) hareket ettiğini ve hatta bu irrasyonalizmin eylemin gerçekleşme alanında 

kendine has bir nedensellik katmanı (türem) yarattığını belirtir (Parsons, 2015: 242). 

Parsons’a göre Pareto eylemin derinlerine kök salan tortu kavramıyla aslında toplu-

mun normatif düzenine işaret etmektedir. Pareto’dan ödünç aldığı tortu kavramını 

tortu kategori olarak yeniden isimlendirirken; aktörlerin eylemlerinin rasyonel bir 

nedeni ve sonucu olmadığını dolayısıyla ispatlanıp çürütülemeyeceğini aktarır (Par-

sons, 2015: 300). Parsons’a göre Pareto tortu kategori kavramıyla eylemin ampirik 

durumuna değil bu kavramın gönderme yaptığı toplumsal normları nazar-ı dikkate 

almak gerektiğini kast etmektedir. Benzer şekilde toplumsal eylemin öznel boyutu da 

zihinde mündemiç bir idealizmin tezahürü değil yine aktörün bu normatif düzenle 

ilişkisinde saklıdır (Parsons, 2015: 317). Pareto’nun toplumsal eylem yorumu, Par-

sons’ın daha sonraki çalışmalarında kuramının belirli bir aktörün muhtemel eylemle-

rinin, rasyonel veya değil, bütün nedenlerinin öngörülmesi gerektiği öğretisinde ken-

dini gösterecektir. 

Parsons, kitabında Marshall ve Pareto’nun ardından sosyolojinin kurucu ba-

bası kabul edilen Emile Durkheim’ın düşüncelerini iradeci eylem teorisine katkısı 

bağlamında yorumlar. “Amerika sosyoloji kamuoyunun Durkheimcı sosyolojiyi me-

todolojik görüşlerine indirgemesi Durkheim’ın deneysel çalışmalarını ihmal etmele-

rine” ve abartılı bir ölçme tutkusu ile “yeteri kanıt olmadan varsayım yapan her teo-

riyi otomatikman metafizik olarak damgalamalarına” neden olmuştur (Parsons, 

2015:325¸328). Ona göre Durkheim, toplumsal eylemi ekonomik amaç-araç bağıntısı 

üzerinde değerlendiren Marshall ve Pareto’nun aksine doğrudan toplumsalın kendi-

sini analiz etmeye çalışmıştır. Durkheim, faydacı pozitivizmin toplumsal etkinlikle-

rin bireyler arası bir sözleşmenin ürünü olduğu tezini eleştirmiş ve bu sözleşmenin 

her birey nezdinde anlamlı olabilmesi için bir sözleşme öncesi durumun bulunması 

gerektiğini ileri sürmüştür. Parsons için, Durkheim’ın toplumsal sözleşmeci gelenek-

ten ayıran sözleşme öncesi durum kabulü aynı zamanda toplumsal olguların bütünüy-

le kendine has/sui generis bir şekilde analiz edilmesi gerektiği şeklindeki epistemolo-



 

100 

 

jik meydana okuyuşuna da zemin hazırlamıştır (Parsons, 2015: 352). Parsons, eylemi 

toplumun normatif düzeninin ürünü olarak gören Durkheim’ın kariyerinde iki farklı 

dönemin bulunduğunu ileri sürer. Birinci sentez olarak adlandırdığı ilk döneminde 

Durkheim, radikal pozitivizmle ciddi bir paralellik içindedir. Toplumsal İş bölümü, 

İntihar ve Sosyolojik Yöntemin Kuralları’nın başlıca yapıtları olduğu bu evrede 

toplumsal eylemin ampirik bir gerçekliği olduğu tezi işlenmiştir. Parsons için Durk-

heim bu evrede, toplumsal gerçekliğin doğa yasaları benzeri bir kesinlik ve evrensel-

liğe sahip olduğunu düşünmekte, bireysel eylemi toplumsal düzenin varlığına indir-

gemektedir (Parsons, 2015: 363-371). Parsons, “ikinci sentez” olarak adlandırdığı 

evrede ise Durkheim’ın Comtecu etkiden kurtularak toplumsal düzeni ampirik bir 

varlıktan, bireylerin eylemlerinde referans aldığı bilişsel bir gerçeklik olarak kabul 

etmeye geçtiğini belirtir. Dini Hayatın İlkel Biçimleri, Ahlak Eğitimi gibi geç dö-

nem eserlerini kapsayan bu evrede Durkheim, yavaş yavaş, toplumsal eylemi norma-

tif düzen ve bireysel tercihlerin kesişim alanı olarak telakki eden iradeci kurama yö-

nelmektedir. Ona göre Durkheim bu evrede pozitivizmin toplumsal eylemin temeline 

yerleştirdiği fiziksel çevre ve güdülerin yerine bireysel irade ve tercihleri yönlendiren 

“toplumsal ortam” gibi özgün bir kavram kullanır. Böylelikle sosyolojik anlamda 

eylemin belirleyicisi olan öznel ve nesnel saikler toplumsalın özerkleşmiş alanına 

kaydırılır:  

“Bireyci pozitivistler “etik evrelerinde”, çeşitli ilişkileri ve boyutlarıy-

la dışsal çevre ve insan doğasına vurgu yaptılar. Bunlar yeterli olma-

yacağı için Durkheim üçüncü bir kategori ekledi: Toplumsal çevre. En 

sık kullandığı terim olan toplumsal ortam (the milleu social) onu dü-

şünce biçimine özgü bir hususiyettir. Toplumsal gerçeklik özellikle, bi-

reylerin kendisine tepki verdiği ve bireye tesir eden bir çevre, dışsal 

bir gerçeklik olarak düşünülür. Bireyin kendisinin uyum sağlaması 

gereken şey bu gerçekliğe ait olgulardır” (Parsons, 2015: 389).  

 

Parsons’a göre Durkheim’ın toplumsal olguları toplumsal ortamın bir tezahü-

rü olarak kabul etmesi aynı zamanda onları fiziksel değil psişik varlıklar olarak kabul 

ettiği anlamına gelir. Gerçekten’de Durkheim Sosyolojik Yöntemin Kuralları’na 

yazdığı ikinci önsözde sosyolojinin bir fikirler bilimi olduğu iddialarının yalnışlana-



 

101 

 

mayacağını belirtir. Parsons için bu ibareler yalnızca Durkheim’ın pozitivist gelenek-

ten epistemolojik kopuşunu göstermez aynı zamanda Durkheim’ı psişik olanın maddi 

unsurlarını toparlayan yeni bir ampirik anlayışın yani iradeci eylem teorisinin azizle-

rinden biri haline getirir. Burada Parsons Durkheimcı düşünce ile ilerleyen kariyerin-

de daha bariz şekilde görülecek bir ortalık kurar. Parsons bir yandan Durkheim’ın 

sosyolojik öneminden istifade ederek iradeci eylem teorisine teorik bir meşruiyet 

kazandırırken diğer yandan Durkheimcı sosyolojiyi unutulmaktan kurtarmış hatta 

onu sosyolojik silsilenin sıradan bir halkası olmaktan öteye geçirip, kurucu baba ol-

ma vasfını kazandırmıştır. Bununla birlikte Parsons, Durkheim’ın son dönemlerinde 

olguların psişik tarafını göstermekteki aşırı tutkusunun itidal noktası olarak iradeci 

teorinin dışına çıkarak idealizm batağına sapmasına neden olduğunu belirtmeden 

edemez. Parsons’a göre bu evrilme pozitivist aşamaya tersinden bir geri dönüş anla-

mına gelir. Toplumsal etkenleri değer odaklı düşünmesi Durkheim’ı eylemi “aktörün 

pasif olarak seyrettiği sonsuz nesnelerden oluşan bir fikirler sistemi olarak tanımla-

masına ve bu noktada da epistemolojisinin ampirik derinliğini kaybetmesine sebep 

olur (Parsons, 2015: 482). Burada Parsons’ın geç dönem Durkheimcı düşüncelerin 

“ampirizm ve idealizm arasında bocaladığı” eleştirisi bir bakıma Durkheim’ın son 

dönem çalışmalarından fazlasıyla ilham alan bir diğer makro teori olan yapısalcılığa 

negatif bir gönderme taşıdığı söylenebilir.  

Parsons’ın kitabında görüşlerini değerlendirdiği son isimse Max Weber’dir. 

Kariyeri boyunca en çok etkilendiği isimlerden biri olan Weber’in Parsons’ın eylem 

kuramındaki yeri diğer düşünürlerden çok daha büyüktür. Bu bağlamda kitapta en 

çok yer verilen ismin de Weber olması gayet doğal karşılanmalıdır. Parsons için ira-

deci kurama kendi arayışları çerçevesinde katkı sağlayan Marshall, Pareto ve Durk-

heim’ın aksine Weber, klasik sosyologlar arasında, bireysel eylem ve toplumsal dü-

zen ilişkisini bir tarafa indirgemeden analiz etmeyi başarmış yegane isimdir. Parsons 

ekonomik ahlakın tarihsel temellerini soruşturan Weber’in kariyeri boyunca klasik 

veya neo-klasik ekonomik eylem telakkisine muhalif bir şekilde ekonomik rasyona-

lizmi toplumsal normlarla ilintili olarak ele aldığını ileri sürer. Parsons’a göre Weber 

ekonomik rasyonalizmden bahsettiğinde sadece “üretim ve tüketim süreçlerindeki 

bazı hedeflerle” ya da “kar ve maliyet dengesine” işaret etmez; piyasa içi kadar piya-

sa-dışı eylemleri de yönlendiren kuşatıcı bir normatizme temas eder. 



 

102 

 

Parsons Weber’in toplumsal eylem hakkındaki bu kabulünün onu, diğer kla-

sik sosyologlar gibi, tortu kategorileri açığa çıkarmaya sevk ettiğini savunur. Bu bağ-

lamda Marshall’da beşeri faaliyetler, Durkheim’da toplumsal ortam şeklinde kendini 

hususileştiren tortu kategori Weber’de meşruiyet sorunsalında kendini ele verir. Par-

sons’a göre Weber’de meşruiyet cemaat ve cemiyet ortamlarının değerleri ile top-

lumsal eylemin figürasyonunu etkiler. Eylemdeki cemiyet tortusu toplumsal eylem 

sisteminde kişisel fayda arayışlarını, sözleşme pratiğini ve sürekli bir savaş durumu-

na gönderme yapar (Parsons, 2015: 745). Cemaat tortusu ise ahenkli bir düzeni müj-

deleyerek, aktörlerin belirli bir eylem sisteminin değerlerini nasıl içselleştirdiği gös-

terir (Parsons, 2015: 752). Bu bağlamda Weber’in Ekonomi ve Toplum ve Protes-

tan Ahlakı kitapları cemaat ve cemiyet tortusundan mütevellit eylem ve örgütlenme-

lerinin bir dizi ideal tipini barındırır. Son tahlilde Parsons, bireylerin kendi öznellik-

lerini kazanmasının araçsal aklın gereklerine uymalarını gerektirirken bu zorunluluğa 

asli şeklini vereninse toplumsal sistemin ahlaki beklentileri olduğunu savunur.  

Parsons, Weber yorumunda onun eylem tasnifini de yeniden yorumlayarak; 

Weber’in geleneksel yönelimli, duygusal yönelimli eylem, değer bilinçli eylem ile 

gaye bilinçli eylem ayrımları arasında tarihsel bir kırılma olmadığını göstermeye 

çalışır. Parsons, cemaat ve cemiyetin meşru bir düzen altında eylemi eş zamanlı etki-

leyen tortu kategoriler olması gibi gelenek ve çıkar etkisindeki eylemin de aslında 

yine normatif düzenin bir uzantısı olduğunu Weber’den bir alıntı ile gösterdikten 

sonra şu sözleri kaydeder:  

 

“Meşru düzene yönelim, düzenin kurallarının ulaştığı boyutlarla sınır-

lı değildir, bunlardan kaçmayı ve karşı koymayı da içerir. Konu kuş-

kusuz düzenin varoluşunun eylemi farklılaştırması ve bu farkın anlaşı-

labilir güdülere isnat edilebilmesidir.” (Parsons, 2015: 712) 

 

Parsons, yukarıdaki alıntıdan da anlaşılabileceği üzere, Weber’in toplumsal 

eylemin tarihsel olasılıklarına yönelik yaptığı soruşturmayı evrensel bir düzen açık-

laması içinde soğurmakta kararlıdır. Weber’de farklı eylem saiklerinin abartılması-

na/idealizasyonuna dayanan izafi kültürel bağlam, Parsons’da tüm eylem saiklerinin 

tarih-ötesi bir meştuiyet kazandığı bütünleştirici bir eylem sistemine dönüşür. Par-



 

103 

 

sons’a göre modern toplumun özgüllüğü tarihte görülmedik bir eylem kategorisine 

imza atmış olması değil, tüm bu eylem tiplerini ortak bir normatif çerçevede, hakkıy-

la buluşturmasıdır. Parsons, Weber’in özneler-arası farklı eylem tiplerinden tekil bir 

özne tipi üretir. Bu noktada ünlü “demir kafes” metaforunun aslında nihai bir durum 

değil, bir istisna hali olduğunu ileri sürer (Baehr, 2002: 153-169). Metinde, Weber’in 

aklın özerkleşmesine dair yaptığı geç dönem tespitlerse çok katmanlı ancak bütünleş-

tirici bir toplumsal eylem sistemi geliştirmek adına görmezden gelinir. Parsons’ın 

yorumu içinde Weber’in modernliğin akıbeti hakkındaki ünlü karamsarlığı da yerini 

iyimser bir havaya bırakır. Parsons’ın yeniden okuması sayesinde soğuk savaş süre-

since Weber kapitalist dünyanın ilham kaynağı haline gelirken, iradeci eylem teorisi-

nin de çalışmalarıyla en büyük kanıtlayıcısı unvanını alacaktır. Bununla birlikte yüz-

yılın ikinci yarısında Parsonscı toplum kuramına yöneltilen eleştirilerin hedef tahta-

sına yine onun Weber yorumunun oturtulması eylem kuramı tartışmalarının ilginç 

hadiselerinden biridir (Cohen vd, 1975).  

2. Birim Fiil (unit act)  

Parsons’ın birim fiil kavramı onun analitik bir eylem sistemi inşa etme proje-

sinin temelinde yer alır. Birim fiil, toplumsal etkinliklerin ayrıksı ve karmaşık görü-

nüşünün ardında unsurlar arasında bir karşılıklılık ve iç içe geçmişlik olduğu tezin-

den hareket eder. Bu bağlamda Parsons, Kant’ın fenomenal gerçekliğin algılar ve 

sezgiler rapsodisinden ahenkli bir felsefi armoni çıkarmaya çalışması gibi bir çok 

neden, durum ve aktörsel yönelimin tezahürü gibi görünen somut toplumsal etkinlik-

lerin ardında da soyut ve genellenebilir bir eylem sistemi olduğunu ispat etmeye çalı-

şır. Kant gibi Parsons da her aktör “kendi aklını kullanma cesareti göstermekle” (spar 

aude) birlikte ferdi akılların herkesin üzerinde birleşeceği evrensel bir ilkede buluş-

maya zorlanacaklarını düşünür (Kant, 1983; Kant, 2008: 102). Dolayısıyla Kantçı 

eleştiri nasıl aklın imkanları içinde kalan bu aşkınsal ilkeye göre insanın kendisi ve 

dış dünya hakkındaki bilgilerini tanzim etmeye çalışmışsa Parsonscı eylem teorisi de 

kendini gündelik yaşamın somut etkinliklerin normatif bir eylem düzenin sınırlılıkla-

rı ve kaynakları ile şekillendiğini göstermeye adanmıştır. Bu bağlamda Parsons, kla-

sik aydınlanmanın kuramcının beyninin bütün kıvrımlarına zerk ettiği enerji ile, aktö-

rün mümkün bütün tercihlerini, eylemlerine yön veren bütün yönelimleri açıklayabi-



 

104 

 

lecek aşkınsal/grand bir eylem teorisinin kurulabileceğini savunur. İster bilimsel bil-

giye önceki asırdan devredilmiş bir güven duygusu istersek de geç modern koşulların 

açığa çıkardığı teorik bir narsisizm diyelim, Parsons bireylerin gündelik yaşamın 

koşuşturmacası sırasında fark etmediği hakikatleri kuramcının ondan çok daha etkin 

ve derinlikli şekilde ortaya koyabileceğine inanır: 

 

“Nesne dünyası ile yalnızca soyut bilimsel bir oluşum olarak değil, 

aktörün eylemini ciddi şekilde etkileyen bir şey olarak ilgiliyiz. Bunun-

la birlikte yalnızca egonun eylemini etkileyen ve onunla mutabık kalan 

bu dünyanın birtakım boyutları ile ilgiliyiz. Ancak benliğin eylemine 

uygun hale gelmek, şu veya bu şekilde tüm nesne sınıflarının bilinmesi 

veya tanınmasını gerektirir. Bu sebeple bizim temayülümüz, benliğin 

bu dünya hakkındaki idrakinden sonra nesnel dünyanın soyutlanması-

nı gerçekleştirmektir. Gerçekte olan ve potansiyel olarak bilinebilir 

olan arasında daima bir ayrım söz konusudur. Yalnızca Tanrı’nın hi-

potetik zihni her şeyi bilebilir. Gözlemci ise bir aktörün diğerleri ara-

sında bulunduğu durum ve sahip olduğu kişilik hakkında bilmediği 

pek çok şey bilir. Benliğin davranışlarını doğrudan etkileyen nesnel 

özellikleri hakkında benlikten çok daha iyisini bilir” (Parsons, 1962: 

67). 

 

Değerden-arınmış ve toplumsal sınırlar arasında serbestçe yüzen bilim ada-

mının sosyal gerçekliğin sırlarını ifşa etmesinde birim fiil kavramının kilit bir vazife-

si vardır. Parsons’ın erken dönem eserlerinde kullandığı bir kavram olmakla birlikte 

sonraki çalışmalarının temelinde yer almıştır. Bu bağlamda kavramın, sonraki bö-

lümde daha ayrıntılı tartışacağımız, Parsonscı sistem kuramının yapı taşı olduğunu 

söylemeliyiz. Yapı taşı ifadesi ile yalnızca kavramın Parsonscı açıklamalar için haya-

tiyetini kast etmiyoruz aynı zamanda bu ifadenin analojik çağrışımlarına da bir gön-

derme de bulunuyoruz. Parsons, eylem sistemindeki birim fiil ile doğrusal sistemler-

deki parçacıklar arasında bir bağıntı kurarak “parçacıkların sadece kütlesi, hızı, me-

kandaki konumu, hareket yönü vb. gibi özellikleri ile tanımlaması” gibi birim fiil’in 

de bazı özellikleri olmaksızın tanımlanamayacağını ileri sürer (Parsons, 2015: 77). 

Bu noktada tanımlanabilir olma durumunun Parsons’ın doğrusal eylem sistemi için 



 

105 

 

varlık mertebesine erişmek anlamına geldiğini hatırlatalım. Parsons birim fiil ile ey-

lem sistemi arasında kurduğu ilişkide monadvari bir toplumsal aktör varsayar (Ha-

bermas, 2001: 655). Bu varsayımın teorik sonucu, aktörlerin birbirinde bağımsız ol-

duğu ve henüz başlangıcı itibariyle aralarında karşılıklı bir ilişkinin bulunmadığıdır. 

Birim fiil, kendi ihtiyaç temayüllerini (need-dispositions) karşılamak adına -fiziksel 

ve sosyal- çevre ile ilişki kurmak zorunda olan bir aktörün bu koşulların temel bek-

lentilerine uyma çabasında hayat bulur. Birim fiil, öncelikli olarak bir fail, durum ve 

amaçtan oluşur. Bununla birlikte Parsons durum bileşenini de failin kontrol edebil-

mesi ve edememesine göre ikiye ayırır. Kontrol edilebilen durumlar onu amaca götü-

ren araçlar iken kontrol edemediği durumlar amacı oluşturan koşullara tekabül eder. 

Parsons birim eylemi yapısına dördüncü bir unsur ekleyerek işlem basamaklarını 

tamamlar. Bu unsur eylemin amaca yönelik alternatif araçlardan hangisini seçmesi 

gerektiğine karar veren “normatif yönelimdir” (Parsons, 2015: 78). Normatif yönelim 

ile eylem organizmanın bir tepkimesi olmaktan çıkarak sosyolojik olarak analiz edi-

lebileceği bir referans çerçevesi edinir. Parsons’a göre her türde toplumsal eylemi 

dört basamaklı birim fiil şablonu ile analiz etmek mümkündür. Bununla birlikte Par-

sons, mükemmel bir eylem tasarısı olarak birim fiil kavramının somut eylemler ile 

tam olarak örtüşmeyeceğinin farkındadır. Örneğin birim fiil eylemin neticelerinde 

yola çıkan bir zaman algısını ima etse bile aslında daima “başarı” ya da “ulaşma” 

denilen bir sürece göndermede bulunur. Benzer şekilde birim fiil amaca hep ulaşıldı-

ğı ve doğru aracın seçildiği ideal bir evre iken somut eylemlerimize daima başarısız-

lık, hata ve kesinti riski refakat eder. Parsons için en önemli ayrım, birim fiil eylemi 

nesnellikler açısından ele alırken somut eylemlerimizin fiziksel veya sağ-duyusal 

yönelimleri de içeriyor olmasıdır. Bu anlamda Parsons’a göre eylemin nesnel anlam-

da inşası olarak birim fiil sadece bilimsel gözlemcinin bakış açısına tahsis edilmiş bir 

kavramsal aygıttır (Parsons, 2015: 80). 



 

106 

 

 

 

 

 

Parsons’ın birim fiili bir bakıma Weber’in ideal tip analizlerini andırsa da id-

eal tipin toplumsal çeşitlilik ve analitik sınırlılığa işaret etmesi karşısında daha çok 

analitik bir homojenliğe ve genel geçer bir açıklamaya dayanır. Parsons birim fiile 

panoptik bir değer yüklediğinden farklı anlam olasılıklarına sahip bütün eylemlerin 

nihai amacı bilimsel gözlemcilerin denetimi altında nesnel bir eylem sistemi ile bü-

tünleşmektir. Bu anlamda aktörün kişisel tercihleri, takip ettiği farklı anlamlara gön-

dermede bulunan neden-sonuç bağıntıları birim fiilin bütün yönleri ile vuzuha kavuş-

turacağı değişkenler seçkisine göre analiz edilebilir. Parsons, Weber gibi, birim fiil 

ile araçların ve koşulların (durumun) amaçları, amaçların normu gerektirdiği teleolo-

jik bir eylem modeli kurmaya çalışır (Habermas, 2001: 644). Dolayısıyla aktör, ge-

rekli koşullarda uygun araçlarla gerekli amaçlara, eylem sisteminin normatif stan-

dartlarını zorunlu kabul ederek ulaşmaya çalışır. Bu durumun Parsons’ın pozitivist ve 

idealist determinizmler karşısında onun iradeci kuramının başlıca varsayımlarını teh-

likeye attığını fark etmemek mümkün değildir. Habermas’ın yerinde tespitiyle hem 

Parsons hem de Weber anlamlı eylemi araç ve amaç kategorilerinin analizi ile açığa 

AKTÖR 

DURUM 

(KOŞULLAR
+ARAÇLAR) 

AMAÇ 

NORM 

Tablo I. Parsons’ın Teleolojik  Eylem Modeli  



 

107 

 

çıkarmaya çalışan teleolojik bir eylem modeli sunsalar da söz konusu olan aktör 

olunca birbirlerinden ayrı istikametlere gitmişlerdir: 

 

“Böylece Parsons, Weber’in değer tercihlerinin doğası nedeniyle ön-

gördüğü özerkliği değer tercihlerinin normatif düzenine dönüştürmüş-

tür. Parsons’ın değerlerin normatif yanına verdiği önem, Weberci 

sosyolojideki anlam problemini radikal olarak çözer. Normlar objektif 

bir şekilde aktörler için uygun bir neden-sonuç ilişkisi kurdukların-

dan, katı analitik bir eylem kuramına dönüşmesi mümkün olur. Bu 

nesnel kurulum, teorisyenlerin nedensel açıdan önem verdikleri an-

lamlarla oluşmuş değerler seçkisini bir tutulmaya uğratır” (Zaret, 

2015:245). 

 

Parsons, Toplumsal Eylemin Yapısı’ndan sonra eylemi doğrudan toplumun 

normatif düzene eşitleme itiyadını biraz daha geliştirmiştir. Ellili yıllarla birlikte, 

eylemi aktör, durum, amaç ve normlar döngüsünde okuyan teleolojik analizine aktö-

rün yönelim (relevance) problemini dahil etmiştir. Böylece eylem analizi sadece ko-

lektif amaçlar açısından değil, bu amaçların aktördeki izdüşümünü de hesaba katan 

bir mahiyet kazanır. Eylemin yönelimsel anlamı ise aktörün bir benlik sahibi olarak 

öteki ile karşılaşması çözümlenmeksizin anlaşılamaz. Parsons’a göre toplumsal ey-

lem ötekinin varlığının benliğin eylem alanını doğrudan müdahil olduğu bir mahiyete 

sahiptir. Fakat Parsons’ın eylem analizi, sembolik etkileşimcilikte olduğu gibi, benin 

ve ötekinin etkileşimine dayanan bir eylem tasavvurundan hareket etmez. Bunun 

yerine aktörler-üstü bir koordinat sistemi içinde aktörlerin eylemlerinin mevcut ve 

olası anlamlarını çıkarmaya çalışır. Parsons eylemlerimizin yüzeyde birbirlerinden 

bambaşka yönelimler taşısa da aslında biricik bir eylem şablonuna göre tasnif ve 

tahlil edilebileceğini düşünür. Yani ona göre eylemlerimizin yönelimleri ben ve öteki 

arasındaki karşılaşmalara dayanan kendine has “etkileşim düzenlerince” (Goffman, 

1983) açığa çıkmaz; muhkem bir eylem düzeni içinde kurulan bir özne-nesne ilişki-

sinde anlaşılır.  

Parsons aktörlerin karşılaştıkları somut toplumsal durumlarda birbirinden ba-

ğımsız iki temel kaynaktan hareket ettiğini belirtir: Aktörün motivasyonel yönelimle-

ri (istekleri, planları, tutkuları) ve değer yönelimleri (bilişsel, estetik ve ahlaki stan-



 

108 

 

dartlar) (Parsons, 1960: 58). Daha sonra Parsons aktörün yönelimlerinin analitik ola-

rak üç boyutta irdelenebileceğini belirtir: Güdüsel (cathectic), bilişsel ve değer biçici 

(Parsons, 1960: 59; Habermas, 2002: 658). Güdüsel boyut, canlı bir organizma ola-

rak aktörün fiziksel ihtiyaçları doğrultusunda bir nesneyi görmesidir. Burada karşıla-

şılan durum ve elde edilmeye çalışılan nesne bütün anlamını fiziksel uyarımlardan 

veya ihtiyaçların/arzuların tatmininden alır. Bu evrede yönelimlerimiz beğeni, sahici-

lik, güven gibi kıstasları arar. İkinci evre olan bilişsel boyutta öznenin nesneye yöne-

limi epistemik bir derinlik kazanır. Aktör kendisi ile nesne arasındaki farkın yanı sıra 

ona nasıl sahip olunacağına dair rasyonel hesaplamalarda bulunur. Bilişsel evrede 

yönelimlerimize yön veren azlık-çokluk, benzerlik-farklılık, etkililik-etkisizlik gibi 

ölçütlerdir. Duygusal boyut insanın diğer canlı organizmalarla ortak paydasını oluş-

tururken, bilişsel yönelim insanın kendine has eylemliliğinin bir tezahürüdür. Bunun-

la birlikte Parsons, yönelimlerimizdeki normatiflik hesaba katılmaksızın eylemin 

sosyolojik olarak analiz edilemeyeceğine inanır. Bu noktada eylemlerimizi normatif 

düzenle bağlantılandıran değer biçici boyut Parsonscı yönelim hiyerarşinin zirvesin-

deki yerini alır. Değer biçici yönelim, Habermas’ın deyişiyle, “kültürün eyleyenlerin 

güdülenimsel yönelimleriyle bağlantılandırıldığı makas noktası” olarak aktörün ör-

gütsel ve psikolojik yönelimlerini toplumsal düzenle mutabık kılar. Aktörün farklı 

ihtiyaç ve çıkarları arasında baş gösterecek olası bir çatışmanın anlamlı bir bütün 

içinde çözülmesine olanak tanıyan değer biçici yönelimler eylemin ahlaki standartla-

rıyla yapılandırılmıştır: 

 

“[Değer biçici boyut] aktörün bilişsel ve güdüsel yönelimlerini akıl 

planında örgütleyen süreçleri kapsar. Söz konusu süreçler bilişsel 

normlardan (bilgi parçalarından) değişik nesneler ve onların bürün-

düğü olası biçimler, arzuların tatminini sağlayan değişik ortamlar, 

değişik ihtiyaç temayüllerinin gösterdiği talepler açısından ilginin ve 

eylemin dağıtılması adına istifade eder. Değer biçmek otomatik olarak 

çözülemeyen ve bu sebeple tercih veya en azından özel seçim meka-

nizmaları gerektiren çıkar ve bilişsel yorum atışmaları için işlevsel bir 

zorunluluktur” (Parsons, 1960: 59). 



 

109 

 

Parsons, görüldüğü üzere, kişisel tercihlerin nesnel bir eylem sisteminin par-

çası olarak ortaya çıktığını değer biçici yönelimlerin zorunluluğunu göstererek ispat-

lamaya çalışır. Parsons olgunluk dönemlerinde eylemi doğrudan normatif düzenle 

özdeşlemek yerine aktörün yönelimleri dolayımında bir eylem analizi yapmaya geç-

miştir. Bu noktada Parsons’ın daha önceki çalışmalarında kendinden menkul bir de-

ğermiş gibi kabul ettiği özne kategorisine daha fazla temellendirilmiş bir yer verdiği 

söylenebilir. Böylece çalışmalarında sürekli polemiksel bir gönderimde bulunduğu 

iktisadi bireyciliğin atomize aktörünü, Toplumsal Eylemin Yapısı’nda olduğu gibi, 

sadece aktörü çevreleyen toplumsal koşulları tedavüle sokarak değil, bizatihi aktörün 

yönelimlerindeki normatifliği göstererek eleştirir. Bu noktada onun ünlü Toplumsal 

Sistemler analizinin de temelleri atılmış olur. Birim fiil analizi eylemin bütün olası-

lıklarının son tahlilde normatif düzence belirlendiğini ve teorik olarak yalnızca bilim 

adamları tarafından analiz edilebileceğini vurgular. Fakat bu normatif düzenin norm-

ları nasıl belirlenir? Başka bir deyişle aktör, teoride varlığını hesaba katmakla mükel-

lef olduğu normları nasıl hayata geçirir? Kısacası eylemin ahlaklılığını ispatlayan 

ahlaki kaideler nasıl anlaşılır? Eylemin söz konusu “pratik boyutu” Parsons’ın eylem 

analizlerinin en önemli kavramını oyuna sokacaktır: Kalıp değişken (pattern-

variable). 

 

3. Kalıp Değişkenler (pattern variables)  

Bu bölümün diğer alt başlıklarında yapmaya çalıştığımız gibi, Parsons’ın ka-

lıp değişken kavramının da Kantçı felsefe ve özellikle ahlak felsefesi bağlamında çok 

daha iyi anlaşılacağına inanıyoruz. Bilindiği üzere Kant insanın neyi bildiğini çö-

zümlediği Teorik Aklın Eleştirisi’nden sonra aklın neye göre davrandığını çözüm-

lediği Pratik Aklın Eleştirisi’ni kaleme alır. Ona göre eylemlerimizin ahlakiliği 

teorik aklın varlık hakkında bir temsil inşa etmesi gibi analitik bir yordam takip et-

mez. Eylemlerimizin iyiliği veya kötülüğü irademizin kendisinde bulunan bir yeti ile 

bilinir. Yani ona göre ahlaki olan, benlik tarafından bilinmek için herhangi bir ispata 

veya yanlışlamaya ihtiyaç duymaz. Kant pratik aklın eylemin normatif değerinin 

doğrudan idrak edildiği bir içkinlik olarak kabul ettikten sonra ise tek maddelik kendi 

ahlak yasasını ilan eder: “Öyle davran ki, senin istencinin (iradenin) maksimi her 



 

110 

 

zaman gene bir yasa koymanın ilkesi olarak geçerlilik kazanabilsin” (Kant, 2008: 

58). Bu spekülatif ifadeyi “sana nasıl davranmasını istiyorsan, başkasına öyle dav-

ran” yahut “kendine yapılmasını istemediğin şeyi sen de başkasına yapma” gibi çok 

daha kısa ve öz bir şekilde formüle etmek mümkündür. Fakat ister bir ahlak felsefe-

sinin jargonu içinde karmaşıklaştıralım istersek de sağ-duyu bilgimizin yalın erdem-

lerinden biri haline getirelim bu ilkenin aktörün kişisel arzularının tatminini ortak 

yaşamın kurallarına bağlayan bir soyutlama ve evcilleştirme barındırdığı ortadadır. 

Bu noktada Kantçı felsefe, ahlakı bir kolektivitenin varlığında soyut ve evrensel bir 

şekilde temellendirirken aynı zamanda Parsons’ın eylemin normatifliğinden asla 

vazgeçmeyen analizlerine de bir mihenk taşı ekleyecektir: kalıp değişken 

Parsons kalıp değişkeni, bir durumun belirli bir anlamından ve yukarıda be-

lirttiğimiz yönelim türleri ortaya çıkmadan önce yapılması gereken bir tercih dizgisi 

olarak tanımlar (Parsons, ,1960: 76). Yani kalıp değişken, eylemin ifasından önce 

aktörün nasıl hareket edeceğini/etmesi gerektiğini belirleyen bir ön-kabuldür. Kalıp 

değişkenler, bir bakıma Wittgensteincı dil oyununu kavramını anımsatır. Aktörün 

performansı için gerekli bilişsel ve pratik araçlar onu çevreleyen ortamca tedarik 

edilir; aynı şekilde eylemin anlamlılığı ya da ahlakiliği de bu ortamda aktörün diğer-

leri ile kurduğu ilişki dolayımında açığa çıkar. Bununla birlikte Parsons, olumsallığı 

ve tekilliği ön plana çıkaran dil oyununun aksine kalıp değişkenlere bir zorunluluk ve 

evrensellik yükler. Kant’ın modernliğin bir ahlak düzeni olarak geleneksel toplum-

dan neden farklı olduğunu göstermeye çalışması gibi (Kant,1983; Foucault,2014: 

164-165), kalıp değişkenler aracılığıyla sosyolojinin temel ikiliklerinden biri olan 

cemaat ve cemiyet ayrımını çözümlemeye çalışır. Bu noktada Parsons’ın, cemaat ve 

cemiyet düalizmini birbirinden apayrı ilişki tarzlarına sahip toplumsal yapılar olarak 

görmediğini hemen söylemeliyiz. Parsons için geçmişte farklı değer kıstaslarının 

(kategorik emperatif) yoğunluğunda örgütlenmiş olsalar da modern toplumun temel-

de hem cemaatsel hem de cemiyetsel ilişkilere ihtiyacı vardır. Örneğin, Parsons için 

aile, geleneksel toplumsal işlevlerinin çoğunu kaybetmesine rağmen yine de bireyle-

rin toplumsal rollere adapte olmasında, toplumun koyduğu kuralları içselleştirmesin-

de gerekli duygu birliğini sağlayacak asli mercidir. Sonrasında feminist birçok itira-

zın yükselmesine rağmen Parsons için; babanın dışarıdan ailenin itibar ve gelirini 

artırmaya çalıştığı annenin ise evin içinde çocuk ile duygusal bir bağ kurduğu mo-



 

111 

 

dern çekirdek aile modeli aktörlerin sosyalizasyonunda bu temel ikilemin başarılı bir 

terkibini sunar. (Parsons, 1956; Alison ve Wolf, 2013: 61). Aile kurumunun örnekli-

ğinde görüleceği gibi, önemli olan toplumsal ilişkileri mütenakız parametrelerle oku-

yan bu ikilikleri doğru şekilde kullanan bir toplum mekanizması oluşturmaktır. Par-

sons’a göre yönelimlerimizin nasıl bir kategorik buyruk ile biçimleneceğini belirten 

kalıp değişkenler temelde şu ikilemlerden tezahür eder: 

 

 

Tablo II. Kalıp Değişken Tablosu 

 

Parsons’a göre yukarıdaki kalıp değişkenler, aktörün güdüsel, bilişsel ve de-

ğer biçici yönelimleri ile karar vermeden önce karşılaştığı durumlara aşkınsal bir 

anlam yükler. Başka bir deyişle kalıp değişkenler görünüşte farklı ilgi ve çıkarların 

yönlendirdiği eylem bileşkesini hiyerarşik bir değer şablonu içinde sadeleştirir. Böy-

lece kalıp değişkenler sayesinde eylemlerimizin anlamı, farklı nitelikler arz eden 

toplumsal etkinliklere ve aktörün bu etkinlik içindeki konumlarına dayanmak yerine 

cemaatsel veya cemiyetsel özelliklerin koşulladığı yapısal bir işleyişin parçası haline 

gelmiştir. Kalıp değişkenlerin ilk üçü aktörün karşılaştığı durumlarda hangi normlar-

la hareket edeceğine diğer ikisi ise bu normların ortama nasıl uyarlanacağını gösterir. 

İkilem Cemiyetsel Yön Cemaatsel Yön 

Zevk- Disiplin ikilemi 
Duygusal tarafsızlık  

(affective neutrality) 
Duygusallık (affectivity) 

Özel çıkar-Ortak çıkar 

ikilemi 

Ben merkezlilik  

(self-orientation) 

Kolektivite-merkezlilik 

(collectivity-orientation) 

Aşkınlık-İçkinlik ikilemi Tikellik Evrensellik 

Nesne Yordamı 

 (modality) ikilemi  

Doğuştan getirilmişlik 

(ascription) 
Başarı (achievment) 

Nesnenin önem derecesi 

(scope) ikilemi 
Özgünlük (specificity) Yaygınlık (diffuseness)  



 

112 

 

Başka bir deyişle ilk üç değişken toplumsal eylemin akidevi yönü ile diğer iki değiş-

kense bu akidelere göre oluşması gereken davranış kalıpları ile ilgilidir.  

Kalıp değişkenlerden ilki olan duygusal tarafsızlık-duygusallık ikilemi aktö-

rün ilişkide duygusal bir tatmin bekleyip beklememesidir. İlişkinin profesyonel ya da 

bürokratik bir yaptırım olması ile bir gönül meselesi olması arasındaki bağlam farkı 

eylemin gerçekleştirecek amaç ve araç tercihlerinde doğrudan etkide bulunur. Par-

sons’a göre karı-kocanın kendi aralarında gösterdikleri eylem ile iş yerinde terfi pe-

şinde koşan kocanın takip ettiği eylem modeli bambaşkadır. Birinci ortamda ilişkinin 

temelinde yer alan duygusal tatmini önceleyen tutumlar ikinci durumda yerini duy-

gudan arınmış rasyonel edimlere bırakır. Yani ilişkinin samimiyeti veya resmiyet 

derecesi eylemin aktörsel yönelimler,durum, amaç ve norm bağıntısını bir üst belir-

lenime tabi tutar.  

Ben-merkezlilik ve kolektivite-merkezlilik kalıp değişkeni tam bir Kantçı 

gönderime sahiptir. Şöyle ki, eylemlerimizin normatif değerinin bir sorumluluk veya 

vazifeden mi kaynaklandığı yoksa kişisel haz veya çıkar arayışlarından mı kaynak-

landığı sorusu eylemlerin farklı yönelimlerden etkilendiği ihtimalini gündeme taşır. 

Kamu yararını gözeterek iş yapan bir memur ya da sivil toplum mensubu ile kişisel 

veya şirketinin çıkarını gözeten bir iş adamının değer ilkesi elbette ki bir ve aynı de-

ğildir.  

Üçüncü kalıp değişken olan tikellik-evrensellik ikilemi eylemlerimize anlam 

veren kuralların kapsamı ile ilgilidir. Kuralın herkesi kapsadığı eşitlik durumu ile 

bazılarının istisna kılındığı ayrıcalık durumu tikellik ve evrensellik kalıp değişkeni-

nin mücessem halidir. Örneğin bir iş yerinde personel alımının, başvuranın işin ge-

rektirdiği profesyonel vasıflara sahip olup olmaması ya da kişisel özellikleri (memle-

keti, fiziksel özellikleri ya da hamileri) üzerinden yapılması farklı motivasyonlara 

dayanır. Parsons’a göre modern dünyada ekonomik işlemler rasyonel bir hesaplama 

ve meslek ahlakı bağlamında gerçekleşebileceği için buradaki motivasyonun kaçı-

nılmaz bir şekilde eşitlikçi ve evrenselci bir ön-kabulden yola çıkması kaçınılmazdır. 

Dördüncü kalıp değişken, doğuştan getirilmişlik ve başarı ya da nitelik ve 

performans değişkeni, aktörün elde ettiği/edeceği statünün bir sosyal muhitin mensu-

bu olduğu mu yoksa kendi emek ve birikimine mi bağlı olduğu/olacağı sorunsalından 

yola çıkar. Örneğin, üniversite ortamında bir öğrencinin başarısı derslerde gösterdiği 



 

113 

 

performans ve edindiği kültürel birikim ile ilgili olmalıdır. Hocalar veya diğerleri 

nezdinde öğrencinin ailevi bağlarının, ait olduğu sosyal çevrenin aynı ortamda ona 

daha yüksek bir statü bahşetmemesi gerekir. Yani ortamın kamusal-özel niteliği aktö-

rün yönelimlerinde hangi temayülü sergileyeceğini doğrudan belirler. 

Parsons, beşinci kalıp değişken özgüllük-yaygınlık ile aktörler arası ilişkideki 

talep sayısı ve türlerini kast eder. Ona göre bir ilişkide tarafların birbirlerinden iste-

dikleri veya bekledikleri şeylerin farklı niteliklerde ve artan sayılarda olması bu iliş-

kinin yaygınlığını gösterir. Aktörler arası ilişkinin tek bir konuda toplanıyor ve değer 

kazanıyor olması onun özgüllüğünü gösterir. Özgüllük ve yaygınlık kalıp değişkeni 

Durkheim’ın organik ve mekanik iş bölümü ayrımını hatırlatır. Yaygınlık değerinin 

ağırlık kazandığı işlemlerde, mekanik dayanışma gibi, aktörün diğerleri ile olan bir-

likteliği maddi zorunluluklar kadar manevi bağların da bir ürünüdür. Örneğin bir 

sorunumuz olduğunda dostlarımızın bizi saatlerce dinlemesini isteriz; yine paraya 

ihtiyacımız olduğunda da ilk olarak onların kapısını çalarız. Zaman zaman mahremi-

yetimizin en netameli konularını onlara açarız. Bununla birlikte bir profesyonele mü-

racaat ettiğimizde, mesela bir doktora, ondan yalnızca hastalığımız ile ilgilenmesini 

talep ederiz. Yapmamızı istediği şeyler hastalığımızla bağlantılı olduğu sürece yerine 

getirir, ilişkimizin hastanenin dışına çıkması gibi bir beklenti taşımayız.  

Parsons’ın kalıp değişkenleri, aktörsel yönelimlerin bir eylem sistemi içinde 

bütünleşmesine imkan tanır. Söz konusu bütünleşmeyi ise icra edilen roller sağlar. 

Toplumsal roller hem aktörün kişisel arzu ve çıkar arayışlarına hem de bireylerin 

üzerinde yer alan normatif düzene ev sahipliği yapar. Başka bir deyişle Parsons için 

aktörün öznelliği ile eylem sisteminin nesnelliği ancak ve ancak roller bağlamında 

karşı karşıya gelir. Kalıp değişkenler bu karşılaşmalardaki rol beklentilerinin hangi 

kıstaslara göre belirlenmesi gerektiğini vaz eder. Parsons kalıp değişkenler sayesinde 

rolün icrası ile rol beklentisi arasında tam bir mütekabiliyetin sağlanacağına inanır. 

Ona göre rolün, eylem sistemi içindeki ideal tanımı aynıyla gerçekleşebilir ve ger-

çekleşmelidir. Bu bağlamda Parsons rollerin aktörlerin performansları ile yeniden 

yorumlanabileceğine ihtimal vermeyerek icracının roldeki öznel katkısını teorik ola-

rak ortadan kaldırır. Parsons rolleri Kant’ın vazife tanımında olduğu gibi kendinde 

şeyler olarak görür. Dolayısıyla roller insani etkinliğin diyalektik sürecinin bir mey-

vesi olarak değil, bu etkinlikleri anlamlandıracak soyut ve özerk ada takımları olarak 



 

114 

 

telakki edilir. Fakat gerçekten de kalıp değişkenlerin gösterdiği gibi ben merkezli ve 

toplum merkezli karar almak arasında keskin çizgilere dayalı bir ayrım mümkün mü-

dür? Ya da toplumsal hayattaki başarılarımızda içine doğduğumuz kültürel ortamın 

toplumsal hiyerarşi içinde muteber bir statüye sahip olmasının hiç yeri yok mudur? 

Veya bir uzmanla kurduğumuz ilişkide kendimizi biraz olsun özel hissetmek istemez 

miyiz? Kalıp değişkenler, icra ettiğimiz rollerin sistemin ideal rol tanımları ile özdeş 

olması gerektiği önermesine yaslandığı için, taşıdıkları ikilemler arasında tam bir 

simetri öngörür. İkilemlerin bileşenlerinden biri lehine dengenin bozulması söz ko-

nusu edilemez. Parsons, cemaatsel ve cemiyetsel özellikler arasında sızdırmayan 

duvarlarla örülmüş net bir ayrışma öngörür. Bu bağlamda Parsons’ın kalıp değişken-

ler aracılığı ile çatışmasız ya da eşit bir toplum tahayyülüne sahip olduğu, düzen 

içinde mükemmel bir sosyalleşme aradığı söylenebilir. Fakat Wallace ve Wolf’a gö-

re;  

“Kalıp değişkenler şemasının, rol ilişkilerini açıklamak ve tanımla-

mak veya insanların yapacakları uygun tercihleri tahmin etmek gibi 

hususlarda sanıldığı kadar yardımcı olmadığı görülmektedir. Kalıp 

değişkenler kendi başlarına, sosyologlara, insanların rol çatışmaları 

ile karşılaştıklarında nasıl davranacaklarını söylememektedir: Ayrıca 

toplumsallaşmanın ne derece etkili olduğu veya Parsons’ın yaklaşı-

mında olduğu gibi, insanların davranışının normatif beklentilerin açık 

ve seçik bir işlevi olup olmadığı da tartışmaya açıktır.” (Wallace ve 

Wolf, 2013: 67)  

 

Bu bölümde Talcott Parsons’ın toplumsal eylem anlayışını, yazarın öncelikli 

problem tercihleri ve yazılarında tedavüle soktuğu belli başlı kavramlar üzerinden 

tartışmaya çalıştık. Parsons’ın Toplumsal Eylemin Yapısı’ndan ellili yılların sonuna 

kadar toplumsal eylem hakkında kaleme aldığı yazıların birikimsel bir gelişme gös-

terdiği söylenebilir. Temkinli ancak ilerlemeci bir rasyonalizmin etkisinde eylemin 

farklı boyutlarını tek bir kuramın içinde vuzuha kavuşturmak isteyen Parsons bu an-

lamda klasik aydınlanma geleneğinin amansız bir takipçisidir. Bu bölümde ilk olarak 

ele aldığımız tortu kategori kavramı aslına bakılırsa hem Parsonscı toplumun ontolo-

jik temellerini hazırlamaya hem de mezkur ontolojinin sosyolojik geleneği yeniden 



 

115 

 

üretmesine hizmet etmiştir. Parsons’a göre pozitivizmin aktörün öznel yönelimlerini 

dış koşulların etkisine indirgemesi karşısında idealizmin de dış koşulların varlığını 

yadsıyarak eylemi sadece aktörün içsel anlam dünyasına tevdi ettiğini ve onun ken-

dini iki geleneğin de hatalarına düşmeyen iradeci metodolojinin çağdaş temsilcisi 

olarak konumlandırdığını belirttik. Klasik sosyologların her ne kadar bu gelenekler-

den biri içinde çalışsalar da aslında eylemin nesnel ve öznel tarafının karşılıklı ilişki-

sini ve iç içe geçişine imkan tanıyan bir eylem anlayışını, kendi sorunsalları çerçeve-

sinde, ilmek ilmek dokuduğunu ileri sürmektedir. Parsons tortu kategori kavramıyla 

klasik sosyologların seçtiği temel problemlerin ve analiz araçlarının, affedilebilir tüm 

hatalarıyla birlikte, normatif düzenin varlığını a priori kabul ettiğini belirtir. Ona göre 

söz konusu normatif düzen aktörün amaç ve ihtiyaçlarını karşılamaya hizmet ettiği 

için öznel ancak bu amaç ve ihtiyaçların koşulların özerkliğini dikkate alarak gider-

diği için nesneldir. Parsons, Toplumsal Eylemin Yapısı’nda eylemin öznel-nesnel 

ikilemine eşit uzaklıkta bir mesafede durduğunu her iki boyutunda toplumsal eyle-

min tahakkuku açısından elzem olduğunu belirtir. Fakat normatif düzen ile kast edi-

len şeyin metin içinde boş bırakıldığını fark etmemek mümkün değildir. 

Parsons söz konusu boşluğu sonraki dönem çalışmalarında teferruatlı bir 

açıklama ile doldurmaya çalışmıştır. Parsons’ın toplumsal eylem analizlerindeki ge-

lişmeyi resmederken uğradığımız ikinci durak birim fiil kavramı oldu. Parsons birim 

fiil ile eylemin temel bileşenlerini (aktör, amaç, durum, norm) ideal bir nedensellik 

ilişkisi içinde açıklamaya çalışır. Ona göre normatif düzenin varlığı eylemin her bile-

şenine tecelli ettiğinden, yapılması gereken teleolojik bir güzergah takip ederek ey-

lemin bağlantı noktalarını tespit etmektir. Bu görevi ise sağ-duyu bilgisinin ön-

yargıları ile sosyal dünyaya bakan sıradan insanlar gerçekleştiremez. Bilim adamla-

rının farklı ihtimalleri hesaplayan kuramlaştırma yeteneğine ihtiyaç vardır. Parsons 

Toplumsal Eylemin Yapısı’nda eylemi öznel ve nesnel ikilemin ortak tezahürü ola-

rak gördüğünü belirtmiştik. Olgunluk döneminde ise özellikle de Toward a General 

Theory of Action System ve Social System kitaplarında bu ikilemi öznedeki nesnel 

temayülleri açığa çıkararak sonlandırmaya çalışır. Ona göre aktörün kendine has gö-

züken yönelimleri aslında normatif düzen tarafından yapılandırılmıştır. Güdüsel, 

bilişsel ve değer biçici olarak adlandırdığı eylem yönelimler son tahlilde bir eylem 

sisteminin amaç ve kapsamı doğrultusunda belirli bir anlama kavuşur. Parsons’ın 



 

116 

 

eylemin çelişkili yapısını doğrusal bir sistem içinde kodlamaya geçişi Durkheim’ın 

toplumsal ortam (the social milieu) hakkında söylediklerini çağrıştırır. Zaten kendisi 

de Toplumsal Eylemin Yapısı’nın 1968 (karton kapak) baskısında kendi eylem ana-

lizlerinde Weber yerine Durkheim’ı önceleyen bir değişim yaşandığını belirtecektir 

(Parsons, 2015: xxi). Bu vurgu kayması Parsons’ın eylem anlayışında yalnızca anali-

tik bir strateji değildir. Parsons eylemi, genel-geçer bir açıklamanın göstergesi haline 

getirmekle Toplumsal Eylemin Yapısı’nda vurguladığı metodolojik ilkelerle ciddi 

ölçüde çelişmiş gözükse de aslında, sonraki çalışmalarında görülebileceği üzere, tek 

yaptığı normatif düzenin üzerindeki yamalı örtüyü kaldırarak altındaki büyük top-

lumsal sistemi teşhir etmektedir. Bu gösterinin sonucunda eylemin iradenin eseri 

olmaktan çıktığı ya da pozitivist-idealist mengenede tekrardan sıkıştırıldığı söylene-

bilir. Parsons’ın eylem sistemi kuramının genel sonucunun “eylem kavramının bizzat 

kendisinin ölümü” olduğunu ileri süren Alan Dawe’e göre; 

 

“ Parsons’ın Toplumsal Eylemin Yapısı’ndaki iki kuramsal programı 

iradeci eylem kuramı temelindeki bir bütün içinde kaynaştırma girişi-

mine rağmen bütünüyle uyuşmaz olmalarından çıkar. Gerçekten de 

iradeciliğin değişen anlamı bunların uyuşmazlığını kesinlikle ortaya 

koyar. İlk program hem pozitivizmin hem de idealizmin kökündeki 

edilgen, uyumlu, kavrayıcı insan etkinliği görüşü nedeniyle ‘insan ya-

pısı gereği etkin, yaratıcı, evrimleşen varlıktır’ karşı savına dayanan 

bir toplumsal eylem kuramının kuruluşunu gerektiren ‘pozitivist-

idealist ikicilik’ ile bir yüzleşmedir. İkinci program yararcılığı karşı-

lamanın sonucu olan Hobbescu düzen sorununa bir çözüm arayışıdır. 

Burada axiomatik ayrılık noktası zorunlu olarak çok farklıdır: toplum-

sal düzenin tek olanaklı temeli olarak bir ortak değer sisteminin ko-

yutlanmasıdır. İradecilik böylece yüklemeyle aşılan tavırlara dönüş-

müş haliyle ilk programda sahip olduğu statüyü yitirir. Bundan dolayı 

Parsons, üzerine başlangıçtaki toplumsal eylem kuramını kurduğu ön-

cülleri yok ederek terk eder” (Dawe, 1993, s. 419). 

 

Bu bölümde Kant’ın bilginin kuruluşu ve teorik akıl hakkındaki eleştirilerinin 

Parsons’ın eylem analizlerinde kilit bir konumda bulunduğunu ileri sürdük. Kantçı 



 

117 

 

felsefenin varlık ve bilgi hakkında ileri sürdüğü tezlerin Parsons’ın toplumsal eyle-

min teorik analizi için temel teşkil ettiğini göstermeye çalıştık. Bununla birlikte 

Kantçı felsefenin eylemin ahlakiliği hakkında savunduklarının Parsonscı norm telak-

kisini biçimlendirdiğini belirterek, Parsonscı eylem anlayışının en önemli bileşenle-

rinden biri olan kalıp değişken kavramına temas ettik. Kalıp değişken, bir eylem sis-

teminin normlara karar vermesindeki kategorik buyruklar olarak tanımlanabilir. 

Kant’ın bireysel aklın herkesin eyleyeceği bir ahlak yasası keşfetmesi gerektiği şek-

lindeki ahlak ilkesi Parsonscı eylem anlayışında normların topluluk nezdinde içerik-

sel değil ancak formel bir düzenleme ile belirlendiği savına dönüşür. Yani önemli 

olan birtakım erdemler temelinde insanlar arası ilişkileri düzenlemek değil; bu ilişki-

lerin oluşturan nesnel amaç, durum ve eylem sisteminin zorunlu varlığına sadık bir 

şekilde gerçekleşmesini sağlamaktır. Bu noktada eylem sisteminin nihai gayesi ak-

törlerin toplumsal yaşamda icracısı oldukları rollerin ve bu rollerin bağlı bulunduğu 

kurumsal beklentilerin karşılanmasıdır. Başka bir deyişle Kantçı pratik akıl eleştiri-

sinde bireyi özerk bir konuma yükselten sorumluluk duygusu ve vazife ahlakının 

Parsonscı eylem sistemindeki muadili toplumsal rollerdir. Parsons kalıp değişken 

kavramıyla rollerin amacı, kapsamı ve etkinliğini yer alınan sosyal ortamın dayandığı 

norma göre icra edilebileceği ve edilmesi gerektiğini ileri sürecektir. Çünkü toplu-

mun muhafazası ve idamesi ancak ve ancak bu rollerin beklenildiği gibi oynanması 

ile sağlanabilir. Kalıp değişken bireylerin nasıl davranmaları gerektiğini tayin eden 

bir tür vicdan yasası olarak onların kamusal ve özel alandaki ihtiyaç tatminlerine 

rehberlik eder.  

Aydınlanma felsefesinin sadık bir takipçisi olarak Parsons ahlaki olanı sosyo-

lojik bir cogitonun işleyişinden çekip çıkarır. Eylemlerimizin çelişkili ve zıt amaçlar 

yüklü müphemliğinde kendini gösteren ahlakiliği, Parsonscı sistemde toplumun dü-

zenini ve idamesini amaçlayan teorik bir sistemin göstergelerine dönüşmüştür. Par-

sons’ın kalıp değişkenleri, Kafka’nın Ceza Sömürgesi’nde işlenen suçun erdemsel 

karşılığını suçluların bedenlerine kazıması gibi bireylerin kişisel amaç ve arzularını 

eylem mekanizmasının kutsal işaretlerine dönüştürür. Ceza Sömürgesi’nde, bedensel 

acı soyut bir ahlak sisteminin nasıl vazgeçilmez bir parçası haline geliyorsa kalıp 

değişkenler de eylemlerin sosyolojik psişesine birer kategorik buyruk olarak işlenir. 

Burada Kantçı felsefeye getirilen bir eleştiri Parsonscı kalıp değişkenlere de uyarla-



 

118 

 

nabilir. Adorno ve Horkheimer, Kant ve Marquis de Sade’ın aydınlanma ahlakının 

iki kardeş felsefi uygulaması olduğunu ileri sürdükleri Aydınlanmanın Diyalektiği 

başlıklı çalışmalarında şu sözleri kaydederler: 

 

“Kantçı sistemin kendi mimari yapısı, Sade'a özgü cinsel 

taşkınlıkların sporcu piramitleri ve alaycı yansısı Sodom'un 120 

Günü'ndeki zevk düşkünü toplumun katı kuralları olan ilk burjuva 

localarının ilkeler sistemi gibi, toplam yaşamın içeriksel amaçtan 

yoksun düzenini müjdeler. Bu tür gösterilerde hazdan çok faal iş-

letme, örgütleme söz konusu olmaktadır, tıpkı mitolojiden kurta-

rılmış diğer çağlarda, imparatorlar dönemi Roma'sında, Röne-

sans'ta ve faaliyet şemasının faaliyetin içeriğinden daha ağır bas-

tığı Barok'ta olduğu gibi” (Adorno ve Horkheimer, s.107). 

 

Parsonscı sosyoloji, bir bakıma aydınlanmanın kökeni çok ötelere giden ev-

rensel vaatlerini yirminci yüzyılın toplumlarında gerçekleştirmeyi amaçlamaktadır. 

Modernitenin tarihsel projesi, Parsonscı eylem kuramına bir tür sosyolojik Sadizm 

yüklemiş olabilir fakat görünen o ki Parsons için bu istenmeyen sonuç, klasik siste-

min beklentileriyle mutabık sosyal aktörlerden müteşekkil bir büyük sistem kurmak 

adına ödenmesi gereken küçük bir bedeldir. Müteakip kısımda, Parsons’ın kariyeri-

nin ikinci yarısına damga vuran, toplumu büyük ve bütünleşik bir sistem olarak ana-

liz eden “Toplumsal Sistem” analizi ele alınacaktır. 

 

B. Toplum Makinesinin İcadı: Parsons’ın Sistem Kuramı 

Bu bölümde Talcot Parsons’ın onu makro ölçekli kuramlar denince çağdaş 

sosyal teoride ilk akla gelen isimlerden biri kılan toplumsal sistemler kuramını ele 

alacağız. Parsons’ın ellili yıllardan itibaren giriştiği toplumsal hayatı bir sistem ola-

rak açıklama projesi yalnızca yapısal-işlevselciliğin yirminci yüzyılın ilk yarısında 

hegemonik bir değer kazanmasını sağlamamıştır. Aynı zamanda altmış sonrası klasik 

sistemin krizi ve sosyolojinin sonu tartışmalarında eleştirel ya da muhalif tüm sosyo-

lojik açıklamaların hedef tahtasına oturmuştur. Parsons külliyatını oluşturan çok sa-

yıdaki ve kalınlıktaki eser arasında liderliği 1951’de basılan Social System (Top-



 

119 

 

lumsal Sistem) kitabının üstlendiği bilindik bir gerçektir. Toplumsal Sistem ele 

aldığı problem, açıklama tarzı ve düşlediği toplumsal düzen ile bir yandan sosyoloji-

yi meşru bir akademik disiplin olarak ihya etmiş diğer yandan hiç de kolay anlaşıl-

mayan üslubunu dönemin sosyoloji camiasında, fiilen, resmi dil haline getirmiştir. 

Kitabın kendisine yöneltilen farklı tutumlar aynı zamanda yapısal-işlevselci anlayışın 

sosyologlar arasındaki genel algısını da yansıtmaktadır. Toplumsal Sistem hakkın-

daki en çarpıcı eleştirileri yapıp bu kalın kitabın aynı dil içinde yeniden tercüme eden 

C. Wright Mills, kitabın kendisini anlayan ve beğenenler arasında farklı kombinas-

yonlar yarattığını belirtir: Anlayan ve beğenmeyenler için “ilgisiz ve anlaşılması güç 

safsata yığınından ibaret bir laf cambazlığı”; anlamayan ve beğenenler için “göz ka-

maştırıcı” ve “çoğu yerde anlaşılabilir bir şey olmadığı için, özellikle büyüleyici, 

sihirli bir güzellikte” ve “anlamadığı ve sevmediğini söyleyecek cesarete sahip olan-

lara göre ise, “kıçına don giymeyi akıl edemeden sahneye çıkmış bir imparatordan 

başka bir şey değildir” (Mills, 2007: 51).  

Mills ve diğerlerinin kısmen haklı eleştirilerine rağmen Toplumsal Sistem’in 

nüfuzunun anlaşılmazlığın cazibesine dayandığını ileri sürmek safdillik olacaktır. 

Toplumsal Sistem, aşırı soyut bir dile ve karmaşık kavramsal gönderimlere sahip bir 

metin olmasına rağmen II. Dünya Savaşı’ndan sonra modern toplumun akıbetinin ne 

olması gerektiği gibi hayati bir soruda anlamını bulur. Kısa sürede gerçekleşen iki 

topyekûn savaşın ardından modern topluma üçüncü bir savaş ihtimalini engelleyecek 

bir toplumsal örgütlenme modeli sunmayı amaçlar. Bu durum, ikinci bölümde bah-

settiğimiz gibi, 1927 tarihli Toplumsal Eylemin Yapısı’nı yaklaşık yirmi yıl sonra 

yükselen bir değer haline getirmekle kalmayacak Parsons’ın daha önceki görüşlerini 

güçlü bir toplumsal mekanizma kurma arzusuyla yeniden gözden geçirmesine sebep 

verecektir. Harvard çevresinin bir mensubu olarak Parsons’ın savaş süresince COI 

(Coordinator of Information Office) veya OWI (Office of War Information)
4
 gibi 

kurumlarda verdiği hizmetler savaş sonrası atmosferde sosyal bilimin toplumsal ku-

rumların güçlendirilmesi ve yeniden örgütlenmesi söz konusu olduğunda unutulma-

yacaktır. Bununla birlikte Parsons’ın ve yapısal-işlevselciliğin yükselişini kriz anla-

                                                      
4
 COI: İkinci Dünya Savaşı süresince Amerikan hükümetinin resmi dış politikasını yürüten 

istihbarat teşkilatı. OWI: İkinci Dünya Savaşında Amerikan hükümetinin ulusal ve uluslar arası imajı-

nı korumayı amaçlayan propaganda teşkilatı 



 

120 

 

rındaki vefanın bir karşılığı ya da verilen emeklerin kişisel bir mükafatı olarak değer-

lendirilmemesi gerektiği ortadadır. Faşizmin ve atom bombasının yarattığı kültürel 

travma, doğayı yönetmek kadar insan ilişkilerini de yönetmek gerektiği hakkında 

kolektif bir uzlaşı doğuracaktır. Böylece sosyal bilimlerin önemi, özellikle Ameri-

ka’da, savaş öncesinde küçümsenirken savaş sonrasında giderek artmıştır. Başkan 

Roosvelt “günümüzde, medeniyetimizin hayatta kalıp kalmayacağı gibi hayati bir 

gerçekle karşı karşıya olduğumuzdan, insan ilişkilerinin bilimini üretmemiz gerekti-

ğini” belirterek, sosyal bilimlerin kamu politikalarındaki yerinin değişeceğinin sin-

yallerini vermişti (Gerhardt, 2002: 151). Benzer şekilde Parsons da insan ilişkilerinin 

doğru şekilde örgütlenmesinin medeniyetin ilerlemesindeki önemi konusunda şu 

sözleri kaydeder: 

 

“Çoğu bilim adamı da, diğer akıllı insanlar gibi, zamanımızın en büyük 

probleminin doğanın kontrolü değil, toplumsal düzenin istikrarı ve ye-

terliliği olduğunu belirtmektedir. Medeniyetimiz fiziksel ve biyolojik 

dünyanın olduğu kadar insanın ve toplumun rasyonel açıklamasının bü-

yük macerasına derinden bağlıdır” (Parsons,1947: 242).  

 

Sosyal bilimler savaş sonrasında kazandığı meşruiyetle tartışma üstü bir ko-

numa yerleşirken, modern toplumun Faşizm gibi tarihsel istisnalarla bir daha karşı-

laşmaması için yeterli kurumsal bütünlüğe kavuşturulması sosyolojinin başlıca mis-

yonu haline gelmiştir. Bu noktada Parsons savaşın yarattığı teyakkuz durumunun 

kurumlar arasındaki ilişki ve işbirliğini arttırmasını ve halkın uzmanların fikirlerine 

daha yakından kulak vermesini bir fırsat olarak değerlendirmiştir. Kurumların dışar-

daki bir düşman nedeniyle koordineli hareket etme alışkanlığını bütünleşik bir siste-

min barışçıl varlığında sürdürmek ve sosyologları bu sistemin tarafsız gözlemcileri 

olarak kutsamak Toplumsal Sistem’e ve onun temsilcisi olduğu toplum modeline 

hayat verecektir. Sıkı askeri düzeni sivil hedefler doğrultusunda devam ettirme arzu-

su sosyolojinin akademik hüviyetini de biçimlendirmiştir. Savaş sonrası Harvard’da 

amaçlanan yeni toplumsal örgütlenmenin bilimini yapan, farklı beşeri ve sosyal bilim 

branşlarının “insan ilişkileri” departmanı altında bir işbölümüne giriştiği kurumsal 

bir yapılanma ortaya çıkar. Bu yapılanma sosyal bilimlerin, kapitalist dünyanın yeni 



 

121 

 

dönemdeki ekonomik, sosyal ve siyasal tercihleri temellendirmesi gereken bir mis-

yonla yeniden tanımlandığının sadece akademik bürokrasideki bir göstergesidir. Par-

sons’ın Toplumsal Sistem’i sosyolojinin mevcut iktidarın hedeflediği beklenti ve 

formasyonu olumlaması anlamında kendine has bir sosyolojizm barındırmaktadır. 

Yüzyılın ikinci yarısında Toplumsal Sistem’in ana akım olarak anılması ve eleştiri 

bombardımanına tutulması tam da bu sebepledir. 

Bu kısımda Parsons’ın olgunluk döneminde ürettiği Toplumsal Sistem anla-

yışının başlıca problemleri, ana dinamikleri ve vaz ettiği toplumsal formasyon ve 

aktör imgesi tartışılacaktır. Bu bağlamda öncelikle Parsons’ın toplumu farklı alt-

sistemler ve bütünleştirici bir sistem olarak nasıl ele aldığı gösterilmeye çalışılacak-

tır. Her şeyin arkasında olan sistemin arkasında nelerin olduğunu açığa çıkararak 

Parsonscı sistemin dış sınırlarını belirledikten sonra sistemin işleyiş sürecine odakla-

nılacaktır. Bu noktada Parsons’ın ünlü AGIL modeli (pedagojik) amaç ve fonksiyo-

nel örüntüleri bağlamında ele alınacaktır. Son olaraksa hasta rolü (sick role) kavramı 

aracılığıyla Parsons’ın bir eylem ve sistem sosyolojisi olarak geliştirdiği genel top-

lumsal kuramının somut bir modellemesi yapılmaya çalışılacaktır. 

 

1.Parsons’da Sistem Fikrinin Arka Planı  

Çalışmamızın bu noktasında Parsons’ın toplumsal hayatı bir sistemin sınırları 

içinde, sistemce belirlenmiş amaç ve işleyişlerle ele alma biçimini tartışmaya açaca-

ğız. Parsons’ın olgunluk döneminden itibaren toplumun düzenlenme biçimi olarak 

yapı kavramı yerine sistem kavramını kullanması sadece bir ifade tercihi değildir. 

Her iki kavram da toplumsalın bütünselliğine gönderimde bulunsa da bunların niyet-

lerini farklı yordamlar aracılığı ile geliştirir. Bu iki kavram arasındaki anlam/yordam 

farkı aslında klasik sosyoloji ile çağdaş sosyoloji arasındaki kuramsal farkı oluşturur. 

Parsons’ın sistem kuramına geçmeden önce toplumu, Deleuze ve Guattari’nin deyi-

şiyle, bir sistem “haline-getirme” sürecinin metodolojik arka planını ele almak istiyo-

ruz. Böylelikle Parsons’ın meta teorik anlayışının sosyolojiyi toplum hakkındaki 

farklı kuramlardan genel geçer bir “sosyolojik kurama” (Seidman, 2002: 70) nasıl 

dönüştürdüğünü göstermeyi hedefliyoruz. Bu maksatla Parsons sonrası toplum tar-

tışmalarında kendini gösteren bazı felsefi açılımlardan yararlanacağız. 



 

122 

 

Bilimsel bilginin nesnel, tümevarımsal, rasyonel ve sistemli bir bilgi olduğu 

en popülerinden en spesifiğine kadar bütün bilim kitaplarında belirtilen, ilkokuldan 

yükseköğrenime bütün okullarda genç dimağlara kazınan bir tariftir. Bu sebeple hem 

bilim adamları hem de sıradan insanların zihninde sistem idesi birtakım çağrışımlar 

uyandırır. Bu çağrışımlar Merriam Webster sözlüğünde şöyle toparlanmıştır: “ Sis-

tem, bir parçalar grubunun bir arada çalışan veya işleyen bir bütünü biçimlendir-

mekte toplanmasıdır.” Yani bir sistem farklı parçalardan, ortak bir işleyişten ve bir 

bütün telakkisini sürdürme teşebbüsünden meydana gelir. Bu minvalde Newton yer-

yüzünün hareketini evrensel bir yasanın mutlak ve felsefi değil ama matematiksel 

mekanizması olarak anlamlandırırken gayet haklıdır (Newton, 1972). Newton, Bat-

lamyuscu kozmolojinin, varlıkların hareketini farklı yörüngelere yerleştirmesinin 

aksine yeryüzü ve gökyüzünün deveranını tek bir rota takip eden bir saat mekaniz-

masına benzeterek doğa bilimlerinde mutlak sistem düşlerinin fitilini ateşlemişti. 

Fiziğin par excellence sistemi zamanla nesnesi doğa olan diğer disiplinlere de sirayet 

edecek ve her bilim kendi meta-sistemi çerçevesinde doğalı tanımlayacaktır; daha 

doğrusu onu, kendi “mutlak sisteminin” bağıl bir çıktısı olarak yeniden inşa edecek-

tir. Doğa bilimlerinde on beşinci yüzyılda başlayan ideal sistem arayışlarının yakla-

şık dört yüz yıl sonra insan bilimlerine taşındığı, insan bilimlerinin daha kuruluşun-

dan itibaren doğa bilimlerinin başarıları karşısında mest olduğu ve doğa bilimlerin-

deki gibi bir sistemi topluma tatbik etmek istediği her sosyoloji öğrencisinin ilk öğ-

rendiği şeylerden biridir. Bununla birlikte insan bilimleri “kendi geri kalmışlığı için-

de” evrensel bir toplum bilim modeline ilerlediği sıralarda doğa bilimleri mutlak ve 

evrensel bir sistem arayışının, Weber’in çarpıcı ifadeleriyle Rönesans’dan kalma 

çocukça bir hezeyan olarak küçümsemiş ve kendi disiplinel problemlerine gömül-

müştür. 

İnsan bilimleri kuruluş yıllarında orijinal örnekteki bu dönüşümü pek dikkate 

almaz; çünkü kendisini tamamlayacak bir nesneden henüz mahrumdur. Başka bir 

deyişle doğa farklı disiplinlerin kapsamı altında bir bilgi nesnesi olarak inşa edilmiş-

tir, varlığı yadsınamaz bir şekilde ispatlanmıştır. Dolayısıyla onu, rasyonel ve aşkın-

sal bir kozmogonide birleştirmeye artık gerek kalmamıştır. Doğa’nın kurulumu a 

priori bir şekilde kabul edildiğinde her disiplin sınırlarına çekilip, diğerlerine ihtiyaç 

duymadığı bir söylemde kendi sorularına cevap arayabilir. Bununla birlikte sosyolo-



 

123 

 

jinin sancılı doğum sürecinde insanbilimleri henüz kendi nesnesini kurmuş değildir. 

İnsanın epistemik varlığı tümel bir problem olarak hala tartışmalıdır. Doğa hakkın-

daki bilgi işlemlerinin zorunlu sonucu olarak üretilen a priori bir doğa tasarısına ben-

zer bir insan tasarısı yoktur. Toplumsal yasaların keşfedilmesi yani insan ve toplum 

kavramlarının epistemolojik birer mucize olarak yaratılması gerekmektedir. Michel 

Foucault’ya göre “insanbilimlerinin kat ettikleri epistemolojik alan önceden hükme-

dilmemiştir: hiçbir felsefe, hiçbir siyasal veya ahlaki tercih, hiçbir ampirik bilim, 

insan bedenine yönelik hiçbir gözlem, hiçbir duyu, hayal gücü veya tutku çözümle-

mesi, XVII. ve XVIII. yüzyıllarda hiçbir zaman insan gibi bir şeye rastlamamıştır; 

çünkü bu sıralarda insan var olmamaktaydı”(Foucault, 2006:480). Peki insanın bir 

bilgi nesnesi olarak var olma süreci ve sosyolojinin söz konusu süreçteki yeri nasıl 

aydınlatılabilir? 

Michel Foucault çığır açıcı kitabı Kelimeler ve Şeyler’de insanbilimlerinin 

insan bilincini gerçek varoluş koşullarına geri götürmeyi amaçladığını belirterek bu 

bilincin esas unsurlarına dayalı bir insani dünya tasarlamaya çalıştığını ileri sürer. 

Foucault’ya göre insan, kendisini bir bilgi nesnesi olarak kurarken bunu üç nokta 

üzerinden yapar: Biyoloji, filoloji ve ekonomi-politik. Bu disiplinler kendilerine has 

problemler, disiplinel sınırlamalar ve işletim mantığı ile çalışsalar da son tahlilde 

insanı bir meta-epistemoloji içinde konumlandırmışlardır. İnsanbilimleri kapsamında 

cogitonun özdeşlikler mantığı benliği yaşama, konuşma ve çalışma etkinlikleri ile 

eşleştirerek aşkınsal bir insan doğası üretir: “İnsan bilimlerinin, insanın doğası gere-

ği olduğu şeyin çözümlenmesi değil de insanın pozitifliği içinde olduğu şeyle (canlı, 

çalışan, konuşan varlık) bu aynı varlığa hayatın ne olduğunu, çalışmanın özünün ve 

yasalarının nelerolduğunu ve hangi biçimde konuşabildiğini bilme (veyabilmenin 

peşinden koşma) olanağı veren şeyin arasında yayılan çözümlemedir” (Foucault, 

2006: 492). Foucault’ya kalırsa toplum, bu aşkınsal insan tasavvurunun damgaladığı 

fertlerin karşılaşma alanı olarak ortaya çıkar. Biyoloji, filoloji ve ekonomik söylemin 

katman katman temellendirdiği, kendi içine kapanmış bir dünyada sosyal bilimlere 

düşen görev söylemin ürettiği bilgi-iktidar ağının işlevlerine uygun şekilde aktörlerin 

düşünce ve eylemlerini kuramsallaştırmaktır. Sosyal bilim, zamanın içinde şu veya 

bu şekilde birikerek oluşmuş şeyler ve anlamlar düzenini öznelere damgalamakla 

koşullanmıştır; daha doğrusu ancak bu damgayı taşıyarak var olan bir özne üretimin-



 

124 

 

den sorumludur. Sosyolojinin, iktidar mekanizmalarının işleyişine doğrudan bağımlı 

olan kötü sicilinin bu türden yorumları güçlendirdiği bir gerçektir fakat toplumsaln 

(socius) bir toplumsal sistem halini alması için Parsons’ı beklemesi gerekecektir. 

Bununla ne demek istiyoruz? Sosyoloji on dokuzuncu yüzyılda kurulmuş, modern 

toplumun bilimi unvanını o zamanlardan günümüze taşımışsa neden Parsons’ı bek-

lemek durumundadır? Bu soruyu cevaplamak için öncelikle Parsons’ın kanonik 

okumasına kaynaklık eden klasik sosyolojideki toplum tahayyülünü belirtmek ge-

rekmektedir. 

Durkheim’a göre toplum kendine has (sui generis) bir gerçekliktir. Bir disip-

linin kendini diğer disiplinlerden ayırmak için yaptığı bu epistemik strateji sadece 

özerkleşmeye hizmet etmez; ayrıca disiplinin kendi nesnesini modus operandisi için-

de üretmesini de mümkün kılar. Bu bağlamda sosyolojinin mümkün bir bilim olması 

için toplumu mümkün kılması ya da inşa etmesi gerektiği söylenebilir. Durkheim’ın 

bu ünlü önermesi, toplumsalın kendi için bir varlık haline gelerek diğer fenomenler-

den ayrıldığı bir ana tekabül eder. Bu anı, toplumsalın yersiz yurtsuzlaşması olarak 

tanımlayabiliriz. Toplumsalın gelenek kozası bir şekilde yırtıldığında, bağışlanmışlı-

ğı bir kere geri çevrildiğinde belirli bir toplumsallık durumuna geri dönüş arzusu 

peyda olur. Bilindiği üzere öncelikle toplum öncesi bir an tahayyül eden ve toplumu 

doğal halden bir çıkış olarak değerlendiren sözleşme geleneği bu arzuyu modern top-

lumun temellerine yerleştirir. Bununla birlikte genellikle ihmal edilen şey, böyle bir 

anın somut olarak hiçbir zaman gerçekleşmediği, toplumsuzluğun kendisini bir olgu 

olmaktan ziyade bir tehdit olarak sunduğudur. Kısacası toplumsal, aşkın bir varlığın 

eseri olmaktan çıkıp kendinden menkul hale geldiğinde bir toplum haline de gelmiş 

demektir. Fakat bu sürecin ilk etapta yani sosyolojinin teşekkül sürecinde mutlak bir 

tarihsel durum, yanlışlanamayacak bir bilinç düzeyi ya da ideal bir düzen ortaya çı-

kardığını sanmak hatalı olur. Toplumsalın akıbetine dair tüm sosyolojik açıklamalar, 

alternatif tarihsellikleri, düşünme biçimlerini ve organizasyonların dolaşımda olduğu 

Deleuzecu anlamda bir içkinlik düzleminin dalgalarıdır (Deleuze ve Guattari, 1992: 

29). Klasik sosyolojik gündem belirlediği veya yeniden belirlediği kavramlarla henüz 

gerçekleşmemiş bu düzlemin kaynaklarını, iç ve dış sınırlarını kısacası hayat kayna-

ğını çizer; bir bakıma Kantçı anlamda aşkınsallaştırır. Klasik sosyolojinin ürettiği 

formülasyonlarla, her disiplin gibi, toplumsalın varlığına ancak ve ancak kendi refe-



 

125 

 

ransları ile dokunulacak bir özerk alan yaratır
5
 ancak bu, işaret edilen varlık hakkında 

mükemmel bir tanımına ulaşıldığı veya bulmacanın tüm parçalarının eksikiz bir şe-

kilde birleştiği anlamına gelmez. Örneğin, sosyoloji geleneğine yön veren cemaat-

cemiyet ayrımını ele alalım. Bu ayrım, nöbeti sonradan devredeceği diğer ikilikler 

gibi, toplumsalın kesintisiz bir çizgi takip ettiğini veya modernliğin ideal haline 

ulaşmakta sosyologların ne kadar yol kat ettiğini göstermez. Aslında toplumsalın 

varoluş tarzını açığa çıkarırken iki birim arasında yaptığı zikzaklı yolculuğu gözler 

önüne serer. Çatışma, dayanışma, meşruiyet veya statü gibi sosyolojik dağarcığın 

ürettiği veya içini yeniden doldurduğu bir dizi kavram, aslında iki ayrı dünya arasın-

da köprü vazifesi görür. Bu halde sosyolojinin doğuşunun toplum denilen, modern 

episteme içinde ayrı bir varlık alanının açılması anlamına geldiği söylenebilir.  

Bir önceki kısımda, Parsons’ın sosyolojinin kurucu babalarının idealist ve po-

zitivist metodolojilerden farklı bir araştırma programı geliştirdiği iddiasına temas 

etmiştik. Parsons’a göre Pareto, Durkheim ve Weber kendi entelektüel çevrelerinin 

sınırlılıkları içinde ideal bir eylem açıklamasına yönelmiş, toplumsal dünyayı ideal 

bir düzende açıklamaya mani tortuları ifşa etmişlerdir. Bu tespitler, klasik sosyolog-

ların toplumsalın kurulum süreçlerindeki farklı konumlarını vurgulamakta haklılık 

payı taşır. Fakat bu kararlı okuma, onların bütün parçaların ideal bir uyum ve işleyişe 

sahip olduğu bütünleşik bir sistem rüyasını müjdelediğine inandığı için hatalıdır. 

Parsons’ın sistem olarak toplum anlayışının öncüsü olarak değerlendirdiği klasik 

sosyologlar bir sistem mühendisi olmaktan çok bir söylem kurucusudurlar. Marx’ın 

sermayeyi, Freud’un bilinç dışını veya Nietzsche’nin rasyonel bilgiyi kendi alanın-

dan bir adım öteye taşıyarak iktisadi, psikolojik ve felsefi söylemin kurallarını değiş-

tirmeleri, bilginin üretildiği alanın sınırlarını zorlayarak genişletmeleri ve yeni bir 

söylem alanı inşa etmeleri gibi klasik sosyologlar da toplumsal hakkında toplumsalı 

aşan bir fazlalık yaratırlar. Bu (metafiziksel) fazlalık bir yönüyle toplumsalın görü-

nüşteki kuralları, anlamlandırma/hatırlama pratiği ve işleyişinin genel tasarımı hak-

kında bir perspektif üretir, diğer yönüyle ise toplumsalın mırıldandıklarını ya da 

                                                      
5
  Gabriel de Tarde ve Georg Simmel gibi toplumsalı kendi için bir varlık değil, toplumsal ilişkile-

rin bağıl bir durumu olarak gören isimlerin uzun bir süre sosyoloji tarihinin eşiğinde bırakılması 

ve son yıllarda yeniden vaftiz edilmesi toplumsalın içinde yaratıldığı sosyoloji tarzlarının değiş-

mesi ile yakından ilişkilidir. Bkz. Bauman,(2003: 238); ve Balcı, (2014: 315).  



 

126 

 

unuttuklarını tekrardan oyuna sokar. Böylece klasik sosyologların yazdıklarını yeni-

den yorumlayabilmenin imkan ve zorunluluğu toplumsalı hem yersiz yurtsuzlaştırır 

hem de sosyolojiyi kesin bir bilim olma rüyasından uyandırır. Michel Foucault’nun 

söylem kurucusu hakkındaki şu cümlelerini okurken klasik sosyologları hatırlama-

mak mümkün değildir: 

 

“Söylem kurucularının özelliği şudur ki onlar yalnızca kendi eserleri-

nin, kendi kitaplarının yazarları değildirler. Daha fazla bir şey üret-

mişlerdir. Başka metinlerin oluşum imkanı ve kuralını da üretmişler-

dir. Bu anlamda örneğin, aslında kendi metinlerinden başkasının ya-

zarı olmayan bir roman yazarından çok farklıdırlar. Freud yalnızca 

Rüyaların Yorumu ya da Mot d’esprit’in yazarı değildir; Marx yalnız-

ca Manifesto’nun ya da Kapital’in yazarı değildir. Bu kitaplar sonsuz 

söylem olasılığı yaratır” (Foucault, 2006: 241). 

 

Klasik sosyologlar toplumsalı modern öncesi dönemdeki bariyerlerinden kur-

tarıp bir akışkanlık kazandırmışlardır. Bununla birlikte onların, toplumsalın kendi 

içinde yaşattığı anlam ve pratikleri yekpare bir bütünle özdeşleme konusunda pek 

başarılı oldukları söylenemez. Toplumsalın tasvirindeki yetkinlikleri onu bir meka-

nizma içinde kavrama konusunda bir eksiklik barındırır. Bununla kast edilen, top-

lumsalın nasıl işlediği konusunda klasik sosyologların herhangi bir fikirlerinin bu-

lunmadığı, elbette ki, değildir. Durkheim’ın modern dayanışma ağları üretmeyi 

amaçlayan korporatif modeli, Weber’in rasyonel bürokrasiyi karizmatik bir liderle 

taçlandırma rüyası veya Tönnies’in cemiyet içinde bir cemaat kurma projesi modern 

toplumsalın nasıl örgütlenmesi gerektiği konusundaki klasik sosyolojik tasarımlardır. 

Fakat bu tasarılar onların hacimli külliyatlarında bariz bir yer kaplamayıp, çoğunluk-

la kendini ancak bir önsöz ya da son söz veya satır aralarında gösterir. Elbette ki söz 

konusu temkinliliğin bilimsel nesnelliğin bir yansıması olduğu ileri sürülebilir. De-

ğerden arınmış bir bilim adamının nesnesini olması gereken değil, olan açısından 

tanımlaması gerektiği şeklindeki etik ilkenin ifade biçimlerine yön verdiği savunula-

bilir. Fakat bizce toplumsalı bir mekanizma ile eşitleme konusunda takındıkları çe-

kimserlik metodolojik bir tercihtir. Toplumsalın yersiz yurtsuzlaştırılmasına verdik-



 

127 

 

leri önem, yine Deleuzecu kavramlarla belirtirsek, toplumsalın bütün parçalarını tu-

tarlı şekilde bir araya getirmenin, denetlemenin ve kurucu bir makineye sabitlenme-

nin de makinenin kodlamaları ile hareket eden kavramsal kişilikler yaratmanın da 

ötesine geçer (Goodchild, 2005: 17; Deleuze ve Guattari: 63). Bu durum onların top-

lumsal bütünlüğü ifade etmekte kullandıkları dağarcığa da yansır.  

 

Klasik sosyologlar toplumsalın varlığını yapı kavramı bağlamında çözümle-

meye çalışır. Yapı, toplumsalın unsurlarından oluşan, fenomenlerin bir ortaklık ve 

tasnif mantığı ile birbirine bağlandığı bir kurgudur. Toplumsal fenomenlerin ardın-

daki anlamı kavranabilir hale getirmeyi hedefleyen bu kurgu, elbette ki, mükemmel 

bir işleyişe sahip olamaz. Yapı toplumsalın varoluş sürecinde bulunur ve yalnızca bu 

süreçte kaybolmayan bazı durumlara odaklanır. Durkheim’ın veciz tespitiyle yapı, 

“durmaksızın başka bir şeye dönüşür ve değişir; bir ölçüde hayatın kristalize edilmiş 

halidir” fakat “içinden türediği hayattan kopar veya kendisini belirleyen hayatın ayrı-

lamaz şeylerini koparmakla sonuçlanır” (Durkheim, 1981: 9). Yapı bu dondurma 

işlemine toplumsal fenomenlerin ardındaki anlamı (nedeni) daha kolay çözümlemek 

için girişir. Anlam ise zorunlu olarak müphemliklere, değişime, sonsuz varyasyona 

ve yanlış anlaşılmaya gebedir. Bununla birlikte toplumsal düzene işaret eden başka 

bir kavram daha vardır: Sistem. Biyolojik bir gönderime sahip olan sistem kavramı 

canlı bir organizmanın organları arasındaki uyuma ve organların organizmanın bü-

tünlüğünü sağlamak adına kazandıkları işleve odaklanır. Bu düzen içinde organiz-

manın belirlediği işlevleri yerine getiren bir organlar toplamı olarak yeniden kurgu-

lanır. Hatırlanacağı üzere, sosyoloji öncesi dönemde organizmacı yaklaşımlar top-

lumsal yaşamı bedenin işleyişine benzetmişlerdir. Rene Worms, Herbert Spencer ve 

hatta kısmen Auguste Comte gibi sosyal felsefeciler tarihsel ilerlemeyi dış koşullara 

bir adaptasyon süreci, toplumu ise bu adaptasyon sürecinde beliren sistemler olarak 

okumuşlardır. Dolayısı ile toplumsal fenomenleri işlevleri açısından ele alma fikri 

klasik sosyologlara yabancı değildir. Durkheim’ın toplumsalın organizasyonu konu-

sunda Albert Schäfle’nin düşüncelerinden etkilendiği veya Sosyolojik Yöntemin 

Kuralları ve İntihar’ın Spencercı ve organizmacı sosyolojiye karşı ciddi eleştiriler 

taşıdığı bilinmektedir. Max Weber’in açıklayıcılığın natüralist toplum tasavvuruna 

mesafeli durduğu ortadadır. Bununla birlikte klasik sosyologlar işlevleri, toplumsal 



 

128 

 

olguları analiz etmek için mühim ancak nedenlere tabi ikincil unsurlar olarak kabul 

etmişlerdir:  

 

“Neden sorunu ile işlev sorununun birbirlerinden ayrı olarak ince-

lenmesinin gerekliliğine ek olarak, neden sorununun işlev sorunundan 

önce çözümlenmesi gerektiğini söyleyebiliriz. Bu öncelik sırası, olgu-

ların doğasına da gayet uygundur. Bir fenomenin sonuçlarını belirle-

meden önce o fenomenin nedenini araştırmak gayet yerinde olacaktır, 

çünkü olguların nedenlerine dair sorular çözüme kavuşunca, genellik-

le buradan elde ettiğimiz yanıtlar olguların sonuçlarına dair soruların 

da yanıtlanmasına yardımcı olur” (Durkheim, 2004: 201). 

 

Tüm bu söylediklerimizi şu ifade ile özetleyebiliriz: Yapı anlamlarla, sistem 

ise işlevlerle ilgilidir. Kariyerinin ilk yıllarında yapıyı olgunluk döneminde ise siste-

mi kullanan Parsons’daki bu kavram değişikliği sadece bir ifade probleminden kay-

naklanmamaktadır. Bundan öte Parsons yapı yerine sistem kavramını ikame ederken 

aynı zamanda toplumsal düzen problemi konusundaki fikirlerini de modifiye etmek-

tedir fakat mezkur iki kavram, birbirine zıt iki Parsons imgesine tekabül etmez. Bu-

rada söz konusu olan kuram içindeki tedrici bir gelişmedir. Parsons yapı kavramı 

dolayımında toplumsal düzeni nihai kertede aktörün iradesine bırakırken, dikkatini 

sistemin türdeşleştiren doğasından yararlanarak aktörel iradeyi belirleyen mekaniz-

malara hasretmiştir. Bununla birlikte, Parsons’ın yapı kavramından sistem kavramına 

geçişi modernliğin geçmişi ve geleceği konusundaki bir vizyonun da sinyallerini 

verir.  

Bilindiği üzere başta Marx, Durkheim ve Weber olmak üzere bütün klasik 

sosyoloji geleneği modern toplumların tarihte daha önce hiç görülmemiş bir karma-

şıklığa sahip olduğunu belirtir. Durkheim, toplumsalın en yalın halini aradığı Dini 

Hayat’da geleneksel toplumun din kubbesi altında bütün toplumsal ihtiyaçları karşı-

layan bilişsel ve normatif bir yapılanmaya sahip olduğunu ileri sürer (Durkheim, 

2005). Weber, geleneğin bireylerin her eyleminin anlam ve gidişatını yönlendiren 

sihirli bir dokunuşa sahip olduğunu belirtir. Modern dünya, büyüden arınmışlığın 

seküler bir örneği olarak geleneğin bütüncül akılsallığını dağıtmıştır. Her eylem ala-



 

129 

 

nının bürokratik bir özerkliğe kavuştuğu modern dünya, kadir-i mutlak bir tanrının 

tüm uluhiyeti ile işgal ettiği bir tapınaktan ziyade her toplumsal alanın kendi tanrısal-

lığını ilan ettiği çok tanrılı bir tapınağa benzer. Klasik sosyologların toplumsal unsur-

ları veya değişkenleri tek çatı altında toplamak konusunda gösterdiği haklı tereddüt, 

iki savaşın ardından bir aciliyete dönüştüğünde sistem kavramının oyuna girişi de 

resmen başlayacaktır. Modern toplumun yersiz yurtsuzlaştırıcı veya yerinden-çıkarıcı 

tarihsel genetiğini stabil bir düzen içine yerleştirme arayışları sistem olarak örgüt-

lenmiş bir toplum projesini hayata geçirir:  

 

“19. yüzyılın gelişim modellerinde nasıl ki daha iyiye doğru gelişme 

ve ideallere uygun toplumsal gelişme istekleriyle nesnel gözlemler iç 

içe girmiş ve istekler gerçeklik gibi sunulmuşsa, 20. yüzyılın normalde 

değişmeyen “toplumsal sistem” modellerinde de ulusun bütün parça-

larının uyumlu bir entegrasyonu idealine ilişkin istek ile nesnel göz-

lemler birbirine karışmış ve bu zaten böyle denme suretiyle gerçekmiş 

gibi sunulmuştur. Birincisinde gelecek idealize edilirken, ikincisinde o 

an, şimdi ve burada var olan ulusal devlet düzeni idealize edilir” 

(Elias, 2013: 36). 

 

Parsons, sistem kavramının doğa bilimsel gönderimlerine erken yaşlardan iti-

baren aşinadır. Bunda lise çağında sosyal bilimlerden ziyade fen bilimleriyle ilgilen-

mesi veya hekim olan ağabeyine imrenmesi gibi psikanalitik bir faktörün etkisi olabi-

lir. Fakat burada bizim ilgilendiğimiz şey, Parsons’ın yapı kavramını kullanırken bile 

sistemin doğa bilimsel kullanımlarını zihninin bir köşesinde tutmasıdır. Otobiyografi 

hükmündeki “On Building Social System Theory” (1970) isimli makalesinde Par-

sons, sistem konusunda, psiko-kimyanın mekanik sistemlerinden biyolojinin yaşayan 

sistemlerine doğru bir değişim yaşadığından bahseder. Fizyolog L. J. Henderson ve-

silesiyle Pareto’nun çalışmaları ile tanışan Parsons bu evrede sistem fikrini ekonomi 

ve sosyolojiye uyarlanabilen bir mekanizma olarak düşünmeye başlar (Parsons, 

1970: 830). Bununla birlikte Henderson’un tercüme ettiği Claude Bernard’ın Expe-

rimental Medicine (Deneysel Tıp) isimli kitabı bir mekanizmanın içsel çevresi ve 

bu çevrenin sürdürülebilirliği tezi ile mekanik ve psiko-kimyasal bir sistem tahayyü-



 

130 

 

lünden yaşayan bir sistem arayışına geçmesine vesile olur. Ayrıca Parsons, koloni 

halinde yaşayan böcekler konusunda uzman olan Alfred Emerson’un fikirlerinden de 

oldukça etkilenir. Emerson’un çalışmaları doğal dünyanın yaşayan sistemleri ile in-

san dünyasının sosyal sistemleri arasındaki benzerlikleri görmek açısından ona yeni 

ufuklar açacaktır. Emersoncu ‘gen’in işlevsel karşılığı olarak ‘sembol’ü gören Par-

sons, türlerin ve organizmaların genetik oluşumu ile sosyal sistemin kültürel mirası-

nın benzer yollar takip ettiğini düşünür (Parsons, 1970: 831). Parsons’ın kendi sistem 

anlayışı adına, doğa bilimsel kullanımlardan elde ettiği en büyük kavramsal kazanç 

homeostaz durumudur (Turner, 2015: 270). Sistemin bozukluklarının yeni bir denge 

düzeyine evrilebileceği temayülü Parsons’ın hem sistemine sıkı sıkıya sarılmasını 

hem de sistemin sınırlarını zorlayan anomi problemini toplumun teminatı olarak 

görmesini sağlar. Parsons Emerson’un katkılarıyla mekanik bir sistem telakkisinden 

yaşayan bir sistem telakkisine geçtiğini ima ederken bu geçiş, yaşayan canlıları me-

kanik bir tekillik içinde ele almasına da kapı aralar. Burada, kesinlikle sosyolojik 

olarak insanın eylemliliğine böcek muamelesi yapmak amaçlanmaz fakat inşa edilen 

sistem pratik olarak bir karınca yuvasının işleyişini toplumsal dünyaya yansıtmakta-

dır.  

Parsons’ın sistem düşüncesini geliştirmesinde London School of Economy’de 

geçirdiği bir yılın önemli bir etkisi vardır. Ekonomi tahsili için geldiği bu okul yal-

nızca hayat arkadaşı (Helen Bancroft Walker) ile tanışmasına değildüşüncesi üzerin-

de büyük etki yapan ünlü sosyal antropolog Borinislaw Malinowski gibi bir isimle 

tanışmasına da vesile olur (Parsons, 1970: 826). Antropolojik işlevselciliğin kurucu 

babalarından kabul edilen Malinowski, iki yönlü bir ilham kaynağıdır. Öncelikle, 

Malinowski toplumların gelişimini tarihsel bir ilerleme olarak değil organizasyon 

yeteneği olarak ele alır. Ona göre toplumsal yaşam, fiziksel çevre ile bu çevreye 

adapte olacak her yerde benzer özellikler gösteren bir sistemin teşekkülünden ibaret-

tir. Başka bir deyişle Malinowski, toplumlar arasındaki farklılaşmanın fiziksel çevre-

ye adaptasyon durumu ile doğru orantılı olduğunu savunarak her sosyal organizasyo-

nun aslında aynı ihtiyaçların karşılanmasına dayandığını belirtir:  

 

“Bir kültürün tamamlanmışlığı ve kendine yeterliliği vardır; çünkü 

temel ihtiyaçlarla amaca göre betimlenmiş tamamlayıcı ihtiyaçlardan 



 

131 

 

oluşan tüm bir alana yeterlidir. Bu yüzden de, en azından bu anlam-

da… her kültürün olabilecek kapsamın ancak çok küçük bir parçasını 

gerçekleştirdiğini ileri sürmek tamamen yanlıştır” (Malinowksi, 1992: 

69).  

 

Malinowski’nin Parsons’ı etkileyen ikinci yönü ise toplumsal sistemin işlev 

ve kurum bağıntısına indirgenebileceğini ileri sürmesidir. Malinowski’ye göre her 

ihtiyaç toplumun bütün üyelerince kabul edilmiş kurumsal bir düzenleme aracılığı ile 

giderilir. Belirli bir ihtiyacın giderilme şekli olan işlev ise söz konusu kurumun genel 

toplumsal örgütlenme içinde icra ettiği rolü gösterir (Malinowksi, 1992: 75). İnsan 

davranışlarının işlev temelli rasyonel bir açıklamasını geliştirmeye çalışan Mali-

nowski, Parsons’ın toplumsal sistem anlayışı için mükemmel bir referanstır. İhtiyaç-

işlev-kurum üçgeninde kendini kuran bu antropolojik sistem yorumu, evrensellik 

vurgusu ile modern topluma uyarlanabilecek daha kompleks bir şablonun arketipini 

oluşturmuştur.
6
 Parsons, Malinowski’nin kendi düşüncesine katkıları için şunları 

söyler: 

 

“Malinowski’nin temel probleminin bir tür işlev kuramı aracılığıyla 

modern Avrupalı için insan davranışlarının her tipini anlaşılabilir 

kılmak olduğu söylenebilir. Her şeyden öte o, farklı koşullar altında 

aynı halkları karakterize eden davranış türleri olduğu gerçeğine da-

yanan yeterli bir kuram inşa etmeye çalışmıştır. Esasında bu veya 

başka bir halkı, ilkel insan olarak nitelendirmeye çalışmamıştır. Bu 

durum, Malinowski’nin kullandığı haliyle işlevselciliğin doğuşundaki 

birincil odaklardan biridir” (Parsons, 1960: 52). 

 

Parsons’ın sistem anlayışını biçimlendiren bir diğer önemli isim Sigmund 

Freud’dur. Sosyolojinin psikoloji ile arasına koyduğu katı sınırı hatırladığımızda bu 

                                                      
6
  Parsons sistem anlayışının inşasında Malinowskici düşüncelere büyük bir önem atfederken bir 

bakıma Toplumsal Eylemin Yapısı’nda artık kimsenin okumadığını söylediği Spencer’ı da tek-

rardan oyuna sokar. Eylemi aktörün iradesinden mahrum bırakarak sadece dış koşullara adaptas-

yona indirgediği için suçlanan Spencer’ın, toplumsal sistemin işlev-kurum eksenli işleyişinin ör-

tük referanslarından biri haline gelmesi, bilim sahasında fikirlerinin ölümünün ebedi olmadığı 

kadar dirilişlerin de imkânsız olmadığını göstermektedir. 



 

132 

 

etkiyi anlamlandırmakta bir an güçlük yaşayabiliriz. Durkheim’ın psikolojiyi sosyo-

lojinin dışında görmesi ya da Freud’un sosyolojiyi uygulamalı psikanaliz sahasının 

bir parçası olarak nitelemesinin bu iki zıt disiplinin toplumsal bir sistem inşa ederken 

nasıl uyumlu kılınacağı konusunda soru işaretleri yarattığı bir gerçektir. Buna rağ-

men Parsons, kendi sistem anlayışının inşasında Freud’u en büyük ilham kaynakları-

nın başında sayar. Elton Mayo’nun tavsiyesi ile okuma fırsatı bulduğu Freud onun 

Toplumsal Eylemin Yapısı’na eklemekte geç kaldığı ama sonraki çalışmalarında sık 

sık yer vereceği en önemli referanslardan biridir (Parsons, 1970: 835).  

Bir sistem sadece çeşitli unsurları bir araya getirmez ya da kendisine bağlı 

olarak onların varlığını sürdürmesini sağlamaz. Aynı zamanda parçaların kendilerini 

sistem içinde ve sisteme göre anlamlandırmalarını zorunlu kılar. Unsurların ortak 

kodlarca teşhis edilememesi bir sapma ve sistem içi bir iletişimsizlik durumu yaratır. 

Freud’un çalışmaları anormalin genel sisteme bağlı olarak anlamlandırılacak ve geri 

dönüştürülecek bir durum olduğu konusunda Parsons’a ilham verir. Parsons için 

Freud, aktörün iradesine dayanan bir eylem düzeninden aktörler üstü sisteme geçiş-

teki kayıp halkayı oluşturur.  

Parsons, Freud’un özellikle son dönem çalışmalarındaki ölüm içgüdüsü (Tha-

natos) ve süper ego kavramlarından fazlasıyla etkilenmiştir. Freud’un geç dönem 

çalışmalarında arzuların doyurulmasını sonsuz bir haz arayışının değil bir bastırma 

ediminin sonucu olarak değerlendirilmesi Parsons’a sistemin aktörler üzerindeki sub-

liminal anlamını gösteren bir kanıt gibi gelir. Freud’un nevroz tedavisi bağlamında 

rasyonel düşüncenin ardındaki bilinç-dışı etkileri açığa çıkarıp, üst benlikle “sağlıklı” 

ilişkileri yeniden tesis etmeye çalışması genel sistem kuramına anomali durumlarının 

tespit edilip normale çevrilebileceği konusunda bir umut ve iyimserlik aşılar. Parsons 

için Freud, psişik sapmaların toplumsal bir arka plana sahip olduğunu gösterdiği ve 

tedavinin toplumsal normatizm ile yeniden bütünleşmekten geçtiğini ispatladığı için 

takdiri hak eder: “Gerçekten de Freud, Batı geleneğinde kökenleri en azından Hipok-

rat’a kadar uzanan hekim-hasta ilişkisini icat etmemiştir fakat psikanalitik pratik için 

öncelikle toplumsal bir çerçeve gerektiğini ve psikanalitik anlayışın bu çerçeveye 

yakından bağlı olduğunu kabul etmiştir” (Parsons, 1970: 837). 

Bu alt kısımda ele alınan konuları özetleyecek olursak, olgunluk dönemindeki 

toplumsal düzen anlayışı, aktörlerin iradesine bağlanmak yerine onların üstünde ka-



 

133 

 

lan bir kesinlikler mecrasına evrilir. Bu sebeple fenomenlerin özerkliğini ve farklı 

anlam katmanlarını çağrıştıran yapı kavramı yerine her bir toplumsal unsuru neticede 

işlev ve görünür işlevlerine indirgeyen sistem kavramını kullanmayı tercih eder. Par-

sons, doğa bilimlerindeki mekanik veya yaşayan bir organizma olarak sistem anlayı-

şını insani sahaya yönelterek, doğal dünyada olduğu gibi, bireyler arasında genel bir 

türdeşlik yakalamaya çalışır. Böylece Malinowski’nin antropolojik işlevselciliği ile 

toplumlar arasındaki farklılıkları organizasyon farkına indirgeyen, Freud’un çalışma-

ları vasıtasıyla da aktörleri sistemin sınırlama ve beklentileriyle kendilerini özdeşleş-

tirmesini sağlayan bir meta kuramın temelleri atılmış olur. Parsons için “bir toplum 

kendini bir alt-sistem olarak sürdürmek için bütün asli ön gereklilikleri kendinde 

içeren bir toplumsal sistem türüdür” (Parsons, 1962: 26). Bu totolojik ifadeler Par-

sons’ın toplumsal hayatı neredeyse bir sisteme özdeş kabul ettiğinin daha doğrusu 

sistem için var olan bir toplumsallık öngördüğünün kanıtıdır. Yukarıda verilen tanı-

mının devamında Parsons, “bir sistemin yaşanacak bir yer ve akrabalık ilişkileri etra-

fında örgütlendiğini, işlevleri belirleyip kaynakları ve ödülleri tahsis ettiğini ve söz 

konusu tahsisatı kontrol eden ve çatışma ile rekabet süreçlerini düzenleyen bütünleş-

tirici yapılar oluşturduğunu” sözlerine ekler. Parsons’ın ellerinde fonksiyonların ifası 

sayesinde özerk varlığına kavuşan bir sistem, neticede kendi içine kapanmış genel bir 

kuramla analiz edilebilir.  

 

2. Genel Sistem ve Alt-sistemler 

Parsons’ın toplumu bir sistem olarak ele alınması gerektiği konusundaki dü-

şünceleri üzerinde durmuştuk. Bununla birlikte yukarıdaki sistem tanımından da an-

laşılacağı üzere Parsons, toplumun makro yapısını yekpare bir bütün olarak düşün-

mez; toplumsal sistem ortak bir işleyiş mekanizmasında bütünleşen ancak kendi 

amaç ve işleyişlerini özerk bir şekilde düzenleyen alt sistemlerden oluşur. Parsons, 

üzerindeki en büyük nüfuz sahiplerinden biri olarak gördüğü Weber ile ters düşme 

pahasına, toplumsal sistemin alt sistemler arasındaki bir denge durumu olduğu konu-

sunda ısrar eder. Bilindiği üzere Weber, rasyonel bürokrasinin demir kafesi içinde 

evrensel bir rasyonalizasyon durumuna ulaşılamayacağını esefle belirtirken, modern 

çağda aklın farklı norm ve hesaplamalarla hareket eden üç özerk (bilim, sanat ve 



 

134 

 

ekonomi-politik) bölgeye ayrıldığını ileri sürer. Yalnızca kendi söylemleri ile koşul-

lanan ve birbirleri arasında herhangi bir geçişlilik barındırmayan bu bölgeleri eksik-

siz bir şekilde himaye edecek bir meta kuram geliştirmek Weber’e göre imkansızdır. 

Parsons Weber’in çizdiği karamsar tabloyu refah toplumunun beklentileri ve Ameri-

kan iyimserliği ile renklendirerek alt-sistemler arasında tam olmasa da yüksek oranlı 

bir bütünleşme düzeyinin gerçekleşebileceğini göstermeye çalışır (Parsons, 1962: 

26).  

Genel bir sistem inşa etme arayışı, neticede alt sistemlerin farklı fonksiyonlar 

icra eden ancak aynı ölçü birimine tabi olan bir türdeşlikle tanımlanmasına yol açar. 

Weber’de ortak bir hesaplamayı mahiyetleri icabı imkansız kılan aklın özerkliği, 

Parsons’da sadece bir nitelik farkına dönüşür. Genel bir toplumsal sistemle bütün-

leşme tüm alanlar için ortak parametreyi oluşturduğundan farklı toplumsal alanların 

yapısal olarak birbirini dışladıkları söylenemez. Bu durum Parsonscı genel kuramın 

ampirik araştırma ile buluşması açısından oldukça önemlidir. Kendi uzamlarında bir 

anlam ihtiva etmeyen toplumsal fenomenler, genel bir sistemin parçası kılınıp türdeş 

hale geldiğinde, sistemin bütünleşme mantığına göre tayin edilmiş standartlarca öl-

çülmelerinin önü açılır. Dolayısıyla Parsonscı soyut sistemlerin, niceliksel araştırma 

pratiği ve survey tekniği ile kolaylıkla işbirliği yapabilmesinde şaşılacak bir şey yok-

tur. Benzer şekilde, bütünleşmeyi esas alan bir genel kuramın temel problem olarak 

anomi ve sapmayı (anomali) görmesi gayet normaldir. Sistemin dışında kalan veya 

sistem tarafından hesaplanamayan her unsur ise bütünleşme amacı için bir risk taşı-

dığından ya ortadan kaldırılmalı ya da yeniden tanımlanıp adapte edilmelidir.  

Parsons, genel bir toplumsal sistemin üç ana alt sistemden oluştuğunu belirtir. 

Aktör-nesne ve aktör-aktör ilişkilerini genel sistemle bütünleşme değerine göre dü-

zenleyen sosyal sistemler,
7
 genel sistemin temel normlarını imge, sembol ve inanç 

sistemleri gibi soyut ifade kalıplarında aktaran kültürel sistemler ve sosyal sistemin 

düzenlediği etkileşim düzenleri ile kültürel sistemin sağladığı normatif kalıplara uy-

gun şekilde bir benlik yapılandırması sağlayan kişilik sistemleri. Parsons’a göre söz 

konusu alt sistemler ayrı ve biricik durumlarla mücadele etseler bile aslında hem 

birbirleriyle hem de sistemin bütünlüğü ile doğrudan ilişkilidir: 

                                                      
7
  Bundan böyle, alt sistem anlamındaki toplumsal sistem “sosyal sistem” şeklinde ifade edilecektir.  



 

135 

 

 

“[Bir alt sisteme özgü] söz konusu kavramlar, genel bir 

eylem sisteminin birincil alt-sistemleri olarak hem iç içe geçmiş 

(interpenetration), hem de birbirine bağımlı parçaları şeklinde ka-

bul edilirse anlamlıdır. Bu yüzden, kültürel sistemin belirli parça-

larının aynı zamanda kişilik ve sosyal sistemlerinin de parçası ha-

line geldiği söylenebilir. Son tahlilde bu önemli tutum, ele alınan 

alt sistemin soyutluk derecesine yakinen bağlıdır. Böylece bir top-

lumsal sistem, örneğin bir toplum, somut bir varlık değil ancak 

somut gerçekliğin farklı veçheleri ile kendine has bir şekilde ilişkili 

eylem parçaları arasında bir takım ilişkiler kurma yordamıdır” 

(Parsons, 1970: 839). 

 

Genel sistem ve alt sistemler arasındaki bağıntıyı belirttikten sonra, Parsonscı 

alt-sistemleri ana hatları ile ele alabiliriz. 

a.Sosyal Sistem: Aktörün nesne ve diğer aktörler ile ilişkilerini düzenleyen 

sosyal sistem en kısa tanımıyla sosyalleşme süreçlerini denetleyen yapılanmadır. 

Bilindiği üzere sosyalleşme problemi özellikle Amerikan sosyolojisi içinde başta 

George Herbert Mead ve W. I Thomas gibi Chicago ekolü temsilcileri tarafından 

tartışılmıştır. Parsons, Robert Bales ile birlikte kaleme aldığı Family, Socialization 

and Interaction Process [1955] başta olmak üzere birçok metninde Mead’e atıfta 

bulunarak, onun toplumsal etkileşim anlayışını yeniden yorumlar. O da Mead gibi 

toplumsal yaşamı diğerleri ile kurulan karşılıklı ilişkilerin bir çıktısı olarak görür. 

Ayrıca ailenin sosyalleşme süreçlerini başlatan ve bireye aşılayan ilk kurum olduğu-

nu ileri sürer (Parsons ve Bales, 1955: 35). Bununla birlikte Mead’in son tahlilde 

sosyalleşmeyi aktörlerin tutum alma ve anlamlandırma yeteneğine tahvil eden anla-

yışı karşısında, insanlar arasındaki ilişkileri “iç içe geçmiş sistemlerin networkleri” 

olarak değerlendirir (Parsons ve Bales, 1955: 36). Sosyalleşmeyi bireylerarasılığın 

kaygan zemininden sistemin soyut ama sarsılmaz evrenine aktaran Parsons, böylece 

kavramın özne merkezli ve açık uçlu boyutlarını bir nesnelleşmeye tabi tutar. Başka 

bir deyişle Parsons için, toplumsal ilişkiler, Chicago Okulu’nun öne sürdüğü gibi 

toplumun farklı noktalarında farklı anlam ve tutumlarla açığa çıkan süreksiz durum-



 

136 

 

lar değildir; toplumsal uzamın her noktasına sürekli olarak ideal bir düşünce ve eyle-

yiş tarzı aşılayan bir (alt) sistemin işlevidir. Bu durumun en önemli sonucu, sosyal-

leşme süreçlerinin doğru ve yanlış sosyalleşmeler olarak değerlendirilmesine fırsat 

tanımış olmasıdır. Mead ve diğerlerinin yaklaşımında sosyalleşme grup içi ve gruplar 

arası ilişkilere bağlı olarak değişen anlam ve görünümler sunarken, Parsons’ın yoru-

munda grubun doğasından kaynaklanan farklılıklar tek tipleştirilir. Her sosyal grup, 

alt sistemin talep ve beklentilerine uyan bir sosyalleşme tarzına göre hareket eder ve 

etmelidir. Bu bağlamda Parsons’ın Mead’in asli ve tali sosyalleşme ya da anlamlı 

(significant) ve genelleştirilmiş (generalized) öteki arasında yaptığı ayrımı yeniden 

tanımladığı söylenebilir. Mead asli sosyalleşmenin ve burada benliğin edindiği öteki-

leştirme yordamının zorunlu, tali sosyalleşmeye bağlı olarak yaptığımız ötekileştir-

menin muhtemel olduğunu belirtirken (Mead, 1972: 152-164; Balcı, 2011: 85) Par-

sons gerek anlamlı gerekse genelleştirilmiş ötekinin benlik ile genel sistemin tayin 

ettiği bir mesafede bulunduğunu savunur. Dolayısı ile ikinci sürecin birinci süreç 

kadar önemli hale gelmesiyle tali sosyalleşme ile asli sosyalleşme arasındaki mahiyet 

farkı ortadan kalkar. Bu noktada aile kurumu da yeniden işlevselleştirilir. Parsons’a 

göre aile, Mead ve Cooley’in görüşlerinin aksine, çocuğa grup içi ve grup dışı diye 

ayırmaksızın toplumsal sistemle bütünleşmiş bir sosyalleşme sürecinin kurallarını 

öğretir. Böylelikle çocuk daha başlangıçtan itibaren tüm sosyal aktörleri bir araya 

getiren genel geçer bir mekanizmanın konformist parçası halini alır: “Çocuk yöne-

limlerini ailesinden (özellikle ve okul ile bütünleşmiş modern aile) edindiği müddet-

çe rol tanımlarının evrensel ve tekil unsurları arasında ayrım yapmak zorunda kal-

maz” (Parsons ve Bales, 1955: 52). Parsons için sosyalleşme toplumsal normların 

içselleştirilmesine hizmet eder. Bu bağlamda Parsons’ın sosyal sistemine fazlasıyla 

katkı sağlayan isimlerin başında Sigmund Freud gelir. Parsons Freud’un libido ve 

benlik gelişimi hakkında ileri sürdüklerini sosyal sistemlerin kontrol mekanizmaları 

bağlamında yeniden yorumlar. Bilindiği üzere Freud özellikle Haz İlkesi’nin Ötesi 

gibi erken dönem eserlerinde benliğin dış-dünyaya yönelmiş bir arzu tatmini süre-

cinde yapılandığını ileri sürer (Freud, 2001). Libido, eksikliğini kapatmak üzere dış 

dünyaya yönelen benliği oral, anal, fallik ve latent şeklinde organik aşamalardan ge-

çirir. Benlik dış dünyayı öncelikle kendi bedeninin bir parçası olarak görürken, bü-

yüdükçe onu soyut bir varlık olarak kabul etmeyi öğrenir. Böylece kendi arzularının 



 

137 

 

genital tatminini başka nesnelere aktarmayı (katarsis) ve bu nesne aktarımını idealize 

etmeyi (sublimasyon) başarır. Freud için libidal arzunun bilinç-altına itilmesi nevro-

tiğin kişisel hikayesinin psişik bir sonucudur. Psikanalizin görevi ise benliğin arzu 

tatminindeki yanılsamalarını ortadan kaldırarak onu gerçek arzuya ulaştırmaktır. Par-

sons Freud’un bireysel yanılsama ve gerçek arzu arasında dinamik bir ilişki öngören 

tedavi rejimini, sosyal sistemdeki sosyalleştirme sürecinin bir parçası olarak değer-

lendirir: “Sosyalleşme süreci açısından erotizmin öncelikli anlamı, organik ihtiyaçla-

rın çoğu gibi birden fazla haz kaynağı olarak değil ancak genelleştirme araçları ola-

rak özel bir anlama sahip olduğudur” (Parsons ve Bales, 1955: 63). Libidal arzunun 

tatminini toplumsal standartların içselleştirilmesi şeklinde yeniden yorumlamak Par-

sons’a ünlü Oedipus kompleksini de toplumsal sisteme eşitlemek için bir fırsat yara-

tır. Bilindiği üzere Freud benliği tamamen bilinç-dışı arzuların güdümündeki id, ta-

mamıyla dış-dünyanın benlik üstündeki baskısını temsil eden süper ego ve bu zıt 

kutup arasında arabulucuk yapan ego’dan müteşekkil bir varlık olarak tanımlar 

(Freud, 1994). Bu bağlamda Oedipus kompleksi anneye sahip olmak gibi bilinç-dışı 

bir arzuya (id) sahip çocuğun babanın (süper ego) varlığı karşısında beslediği eş-

değerli hınç ve hayranlığın yarattığı bir paradokstur. Freud’un benlik tanımında, id 

ve süper ego sürekli bir savaş halindeyken, egoya da hem id’in arzularını tatmin et-

mek hem de süper egoyu onamak düşer. Bununla birlikte Parsons’ın sosyal sistem 

açıklamasında egonun ikircikli yapısını süper-egonun yani toplumsal sistemin tahak-

kümü şeklinde revize eder. Ona göre benlik, doğasındaki iki düşman tarafı barıştırma 

sürecinin bir ürünü değil, üstün varlığın bireysel bir yansımasıdır. Bu bağlamda Par-

sons, Freud’un çocuğun benden biz duygusuna geçiş sürecini yeniden tanımlar. Fal-

lik dönemde babanın oyuna girişi, bir yandan anne-çocuk ilişkisi ile sınırlı kalmayan, 

yeni ve genişletilmiş bir “biz” durumu ortaya çıkarır (Parsons ve Bales, 1955: 79), 

öte yandan da benliğin kendisini ben-merkezli ilişkilerin kaynağı olarak değil, hiye-

rarşik bir kolektivitenin parçası olarak görmesine olanak tanır. Parsons, benliği ta-

mamen süper egonun tasarrufuna bırakırken, onun sosyolojik kapsama alanını da 

genişletir. Artık okul ve arkadaş grubu yani tali sosyalleşmenin mecraları da sosyal 

sistemin düzenlediği ilişkiler ağının asil üyeleridir. Böylece Parsons Oedipus komp-

leksinin güdümündeki çocukluk çağının süresini uzatarak, çağdaş toplumda çocuklu-

ğu ilköğretim çağına özdeş kılar: “Okul-aile-arkadaş grubu modern toplumda tek bir 



 

138 

 

toplumsal sistem olarak sosyal katılımın gençlik-öncesi anlamının tam dizisini içerir” 

(Parsons ve Bales, 1955: 114).  

Görüldüğü üzere Parsons için toplumsal ilişkilerin merkezinde aktörün ucu 

açık benliğinin bulunmadığı ortadadır. Aktör sosyal sistemin ilişkilere yüklediği iş-

levsel değere bağımlıdır. Bu noktada Parsons, sosyal sistemin bireysel etkinlikleri 

genel-geçer bir eylem sistemince kutsamak için rol kavramından yararlanır. Ona göre 

roller, benliğin sistem ile hem temas etmesini hem de sistemin değer ve beklentileri-

ne göre kendi psişesini yeniden yapılandırmasını sağlayan somut durumlardır. Bu 

bağlamda roller, aktörlerin performansları ile genel sistemin ete kemiğe büründürül-

mesine vesile olur. Rolün icrası aynı zamanda bağlı bulunulan sistemsel matrisin de 

kabulü anlamına gelir. Örneğin, bir çocuğun okula başlaması aynı zamanda öğrenci 

rolünü kabul ettiğinin veya etmek zorunda olduğunun göstergesidir. Bu kabul aynı 

zamanda, öğretmenin otoritesini, sınav sistemini, okul endeksli bir kariyer planlama-

sını ve son tahlilde eğitim sisteminin verdiği öğrenci formasyonunu zımnen kabul 

etmesine neden olur. Aynı zamanda eğitim sisteminin genel sistemde yürüttüğü ye-

niden üretim işlevi de yine öğrenci rolü dolayımında gerçekleşir. Parsons nöbette 

uyuyan bir askerin vurulması gerektiğini savunmamakla beraber rollerin genel bir 

toplumsal sistem için hayatiyetini şu sözleriyle vurgular: 

 

“Somut bir eylem sisteminin parçası olarak bireysel aktör 

genellikle toplumsal sisteminin en önemli birimi değildir. Toplum 

sisteminin kavramsal birimi çoğu amaç için roldür… Rol, eylemin 

aktör nezdindeki total sistemin önemli bir parçasıdır. Aktörün ken-

di eylem sistemi ile sosyal sistem arasında bir kontak noktası var-

dır. O halde birey çeşitli eylem birimlerinin parçası olarak son 

tahlilde içinde yer aldığı ilişkilerin rollerine müdahildir” (Parsons, 

1962: 189). 

 

Yukarıdaki alıntıdan da anlaşılacağı üzere roller, cogitonun hediyesi olarak 

ruh ve beden ayrımının sosyolojik bir uzantısı şeklinde karşımıza çıkar.Parsons, bir 

yönüyle aktörün bedeninin diğer yönüyle genel-geçer bir sistemin göstergesi olan 

rollerin sistem açısından birtakım normatif yükümlülükler taşıdığını hatırlatır. Par-



 

139 

 

sons’ın söz konusu yükümlülükleri rol beklentisi diye isimlendirdiğini, aktörün ey-

lemi ile sergilediği eylemin normatif değeri arasındaki bağıntının eylemin yönelimle-

rince sağlandığını bir önceki kısımda belirtmiştik. Parsons için roller toplumsal ak-

törlerin, hem kendi ihtiyaçlarını sağlamanın hem de diğer insanlarla hasarsız bir ilişki 

kurmanın anahtarı olduğundan, aktörün (güdüsel ve bilişsel) yönelimleri son tahlilde 

değer biçici bir yönelim göstermek zorundadır. Bu bağlamda sosyalleşme sürecinde 

bireye kazandırılan zorunluluk ve özgürlük duygusu ya da ödül ve ceza gibi yaptı-

rımlar yalnızca ihtiyaç temayüllerinin giderilmesine hizmet etmez ayrıca ihtiyacın ne 

olduğu konusunda aktöre bir bilinç aşılar. Söz konusu bilince Parsons “kurumsallaş-

ma” diye isimlendirir.  

Parsons için kurumsallaşma ve kurumlar, aktörlerin sosyalleşme sürecinde 

edindikleri karşılıklı bağımlılığı ve icra ettikleri rol kalıplarının çeşitliliğini belirle-

yen bir üst-düzenlemedir (Parsons, 1951: 39). Parsons kurumların düzenleyiciliğini 

iki başlık altında toplar: İlişkisel ve düzenleyici kurumlar (Parsons, 1951: 51). İlişki-

sel kurumlar, özneler arasındaki ilişkilerin sürdürülmesindeki araç ve eylem prose-

dürlerini aktöre kazandırmaya hizmet eder. Başta aile olmak üzere, din ve eğitim 

kurumları sistemin normlarının, çeşitli rol beklentilerinin hangi yollarla karşılanacağı 

gibi pedagojik bir misyonu takip eder. Düzenleyici kurumlar ise eylemlerin gerçek-

leşmesindeki araç ve prosedürleri kısıtlama kudretine sahip yapılardır. Hukuk, siya-

set, ekonomi gibi kurumlar bireysel amaç veya ihtiyaçların hangi prosedürler muva-

cehesinde giderileceğini düzenleyen iktidar aygıtlardır. Parsons, toplumsal bir sistem 

içinde bu iki kurumsal fonksiyonun da bulunması gerektiğini düşünür. Bununla bir-

likte toplumların gelişmişliğinin ilişkisel kurumların ağırlığından düzenleyici kurum-

ların ağırlığına geçişle ölçülebileceği konusundaki tezleri ile modernleşme kuramcı-

larına ilham verecektir (Parsons, 1983; Nisbet, 1970). Sonuç olarak Parsons’ın sosyal 

sistem açıklamalarında kurumlar kilit bir pozisyonda bulunur. Kurumlar aktörlere 

genel sistemin sahip olduğu norm ve amaçların aktarılıp içselleştirilmesini sağlaya-

rak, azami bir denge durumunun teşekkülüne yardımcı olur. Bu noktada aktörler 

kendi irade ve tercihleri ile toplumsal etkileşimi yönlendirmek yerine kurumların rol 

beklentilerini icra eden figürler olarak kabul edilir. 

b. Kültürel Sistem. Parsons’ın alt sistemler anlayışındaki diğer bir sistem de 

kültürel sistemlerdir. Kültürel sistem , sosyal sistemin etkileşim düzeni ya da düzen 



 

140 

 

içi etkileşiminin sonuçları (rol, rol beklentisi, kurumlar) ile aktörün şahsi tercihlerini 

biçimlendiren kişilik sistemini birbirine bağlar. Parsons için kültür, hem etken hem 

de edilgen bir mahiyete sahiptir. Kültürün edilgenliği sosyal sistemin etkileşim ve 

içselleştirmelerini temsil eden bir sembolik düzen üretmesinden kaynaklanır. Etkinli-

ği ise, sistemin işleyişindeki aktif amaç ve değerlerin son tahlilde sembolik sistem 

tarafından anlamlandırılmasından kaynaklanır (Parsons, 1951: 14). Bu bağlamda 

kültürel sistem, genel sistemin denge durumunu semboller üzerinden sonraki nesille-

re aktarmakla görevlidir. Parsons kültürel sistemin üç etkinlik alanı olduğunu belirtir. 

Bunlar fiziksel dünya ile ilgili fikirler ve inançları içeren bilişsel semboller, estetik 

duyguları ifade eden anlatımsal semboller ve eylemlerin iyilik ve kötülüğünü ifade 

eden ahlaki yasalar ve normlardır (Smith, 2005: 46-47). Parsons’a göre bu üç sembo-

lik ifade türü eylemin farklı boyutlarını farklı araçlarla temsil etmekle birlikte aslında 

son tahlilde müşterek bir fikirler sistemi meydana getirir: “Fikirler, kavramlar ve 

maddeler olarak insanların çıkar, değer ve deneyimle kurdukları bağıntı hakkında 

makul bir yorum üretme sürecinin parçasıdır” (Parsons,1964: 20). Başka bir deyişle 

kültürel sistem toplumsal yaşamın eşitsizliklerini geri plana iterek, aktörleri ortak 

amaçlar etrafında bir araya getiren bir fikir birliği üretme mekanizmasıdır. Söz konu-

su fikir birliğini sağlayan en önemli müesseselerin başında ise din kurumu gelir. Par-

sons’ın kültürel sistem tasavvuru din kurumunun işlevleri göz önüne alınmaksızın 

anlaşılamaz. 

Parsons’ın dinsel düşünceyi kültürel sistemin total ifade biçimi olarak gördü-

ğü söylenebilir. Bu bağlamda o, Durkheim’ın kutsal ve profan ayrımından istifade 

ederek kutsal sembollerin aslında toplumun normatif düzenine gönderme yaptığını 

belirtir (Parsons,1964: 206). Kutsal semboller toplumsalın kendi için varoluşunu an-

lamlı kılacak bir ifadesel donanıma sahiptir. Bu semboller, aktörler arası etkileşimin 

normatif düzene uygun bir şekilde gerçekleşmesini mümkün kılar. Aktörlere bir yan-

dan kutsalı ihlal etmesini yasaklayan bir bilinç aşılarken, diğer yandansa ahlaki de-

ğerlerin sınırladığı bir eylem alanı yaratır. Bununla birlikte dinsel fikirler, üretilen 

bilgiyi ampirik olarak sınayacak bir anlayıştan yani bilimsel düşünümden yoksundur. 

Dolayısıyla eylemi mevcut haliyle genel bir sistemin fonksiyonu olarak ispatlamak 

yerine gerçek-üstü bir dünyaya hapseder. Dinin eylemin normatif düzeni hakkında 

yarattığı kültürel göz bağı, evrim sıralamasında modern toplumun ilkellerden neden 



 

141 

 

daha ileride olduğunu ispatlar. Modern toplumlarda kültürel sistem, sosyal sistem ve 

kişilik sistemi arasındaki işlevsel bütünleşme varlığını, doğa-üstü fikirlerin bilinçteki 

tahribatına değil; rasyonel olarak inşa edilmiş genel bir sistemin teorik ve ampirik 

zorunluluklarının bireysel iradelerce kabulüne borçludur.  

Geleneksel ve modern toplumda farklı temeller üzerinde yükselmekle birlikte 

kültürel sistem, toplumsal ilişkileri ve aktörlerin konumlarını mevcut haliyle kabul 

edilmesini sağlayacak bir muhafazakarlık barındırır. Söz konusu muhafazakarlık 

toplumların değişimini, sistemin genel yapısının dışardan bir etki gelene kadar aynıy-

la sürdürebileceği ve sürdürmesi gerektiği inancına yaslanan teorik bir yargıyla askı-

ya alır. Değişim, böylece ancak ve ancak sistem tamamen sönümlendiği noktada ge-

nel sistemi yeniden ve daha gelişmiş şekilde kuracak bir başlangıç durumuna indir-

genir. Yüzyılın ikinci yarsında görüleceğinin aksine Parsons’ın kültürel sistem kura-

mı kültürün farklı anlam ve ilişkileri barındıran, uyum kadar çatışma da üreten bir 

yapılanma olduğu gerçeğini geri plana iter.  

c. Kişilik Sistemi. Kişilik sistemi Parsons’ın genel sistem telakkisinin son hal-

kası olarak, parçaların mevcut düzenle bütünleşme süreçlerine odaklanır. Başka bir 

deyişle kişilik sistemi, sosyolojinin kadim problemlerinden biri olarak birey-toplum 

ilişkisi hakkında bir yeniden tanımlama teşebbüsüdür. Bilindiği üzere sosyoloji, do-

ğuşundan itibaren toplum sözleşmesi geleneğinden devraldığı bireyin toplum içinde-

ki yeri problemi ile uğraşmıştır. Toplumun birey-üstü bir gerçeklik mi yoksa bireyle-

rin toplamının bir sonucu mu olduğu şeklindeki dilemma farklı toplum nazariyeleri-

nin ortaya çıkmasına zemin hazırlamıştır. Parsons, klasik sosyolojinin çağdaş dö-

nemdeki bir temsilcisi olarak, elbette ki, bu kronik probleme yanıtsız kalamazdı. O, 

özellikle Durkheim gibi, toplum ile bireyin iç içe geçtiğini vurgular. Hem toplum 

hem de birey birbirinden ayrı varlıklar değil, birbiriyle ilişki halindeki oluşumlardır. 

Fakat söz konusu iç içe geçiş ya da karşılıklılık, tarafların varlıklarını eş anlı bir iliş-

kisellik içinde kazandığı anlamına gelmez. Parsons toplumun oluşum sürecinde bire-

yin önem veya katkısının ne olduğu süreci ile ilgilenmez. Benzer şekilde toplumsalın 

bireysel psişelerde nasıl yankılandığı da onun araştırma alanının dışındadır. Elias’ın 

tespitiyle Parsons’ın dilemmasında “önce birbirinden bağımsız olarak varlıklarını 

sürdüren iki olgu vardır, daha sonra bunlar herhangi bir şekilde iç içe geçerler” 

(Elias, 2013:19). Elias’ın düşüncelerini biraz daha genişletirsek, Parsonscı genel sis-



 

142 

 

temde aslında toplum ve bireyin iç içe geçişinden değil, bireyin toplumsal sistemin 

işlevsel düzenine bağımlı bir aktör olduğundan bahsedilebilir. Parsons aktörün failli-

ğinin genel sistemin bir çıktısı olarak konumlandırma vazifesini ise kişilik sistemine 

verir.  

Parsons kişilik sistemini öncelikli aktörlerin nesne ve diğer aktörler arasında-

ki ilişki düzeni olarak ele alır. Yani kişilik, aktörün ihtiyaç temayüllerini karşılayacak 

mekanizmaların içsel bir toplamıdır. Dolayısıyla kişiliğin birinci amacı, aktörün bi-

yolojik hayatı ile toplumsal hayatı arasında optimum bir tatmin sağlamaktır. Bu amaç 

kişiliğin fiziksel ve psişik boyutlarının herhangi bir ayrıma gitmeksizin genel bir sis-

temin parçası olarak okunabilmesini mümkün kılar (Parsons, 1962: 115). Kişilik sis-

temi özellikle sosyal sistemin düzenlediği normların içselleştirilmesinde tamamlayıcı 

bir konum üstlenir. Sosyal sistemin belirlediği etkileşim düzeni içinde bireyin sergi-

lediği rollere ve bu rollerin taşıdığı kurumsal beklentilere yatkın hale gelmesi kişilik 

sistemi aracılığı ile gerçekleşir: 

 

“ Kişilik bir durumla etkileşime giren canlı bir organizmanın ilişkisel 

sistemidir. Onun bütünleştirici yanı ise ampirik bir varlık olarak or-

ganizma [aslında]bir kişilik birimidir. Kişilik mekanizması bu birimin 

işlevsel problemlerine nispetle anlaşılır ve formüle edilir. Aktörün 

içinde yer aldığı toplumsal ilişkiler sistemi sadece durumsal bir öne-

me sahip değildir ancak doğrudan kişiliğin tamamlayıcısıdır” (Par-

sons, 1951: 17). 

 

Parsons sosyal sistem ile kişilik sisteminin birbiri ile ilişkili hatta iç içe geç-

miş bir pozisyonda bulunduğunu savunmakla birlikte söz konusu ilişkinin tek yönlü 

bir aktarım olduğunu iddia etmez. Yani ona göre kişilik sistemi, sosyal sistemin rol 

yapıları içinde vücut bulsa bile doğrudan bu alana eklemlenmez. Parsons sosyal sis-

temi makro kosmos, kişilik sistemini ise mikro kosmos şeklinde değerlendirmenin, 

sistemlerin özerkliğini yadsıdığından dolayı analojik bir hata olduğunu ileri sürer 

(Parsons, 1951: 18). Bu bağlamda, onun psikoloji ve sosyoloji arasındaki yerleşik iş 

bölümünü de bir hata olarak gördüğü söylenebilir. Psikoloji bireylerin ve grupların 

içsel süreçleri ile sosyoloji ise toplumların dışsal gerçekliği ile ilgilenmez. Aslına 



 

143 

 

bakılırsa her iki disiplin de aynı ön-gereksinim ve yönelimlerle koşullanmış eylemler 

sistemine tabidir. Örneğin psikolojinin kapsamına giren öğrenme süreçleri aslında 

toplumsal eylemi gerçekleştiren güdüsel, bilişsel ve değer biçici yönelimlerin içsel-

leştirilmesinden başka bir şey değildir. Ya da eylemin pozitif uyarıcılara pozitif tep-

ki, negatif uyarıcalara negatif tepki verdiğini savunan ‘etki yasası’ gibi psikolojik 

davranış kuramları aslında toplumsal sistemin genel amaç ve işleyiş mekanizmasına 

göre analizlerini gerçekleştirir. Bu bağlamda Parsons için bireyin ve toplumun bilimi 

olarak gösterilen iki disiplin arasındaki farklılaşma inceleme nesnelerinin farklılığın-

dan değil, aynı nesne hakkında kullandıkları kavramsal araçlardan gelir. 

Parsons’ın kişilik sistemi ile birey problemi arasındaki ilişkiyi daha ayrıntılı 

bir şekilde görmek adına David Reisman’ın ünlü kitabı The Lonely Crowd (Yalnız 

Kalabalık [1950]) hakkındaki değerlendirmesinden söz etmek istiyoruz. Parsons’ın, 

Winston White ile kaleme aldığı bu makale hem birey problemine yaklaşımını hem 

de yüzyılın ikinci yarısındaki toplumsal gelişmelerden beklentilerini görmek açısın-

dan oldukça ilgi çekicidir. Bilindiği üzere Reisman’ın kitabı 1950’ler Amerikasını 

konu almış, tespitleri ile 68’in sistem karşıtı toplum eleştirilerine katkı sağlamış bir 

klasik kabul edilir. Reisman, burada toplum içinde birey karakterinin üçlü safhalı bir 

değişim yaşadığını belirtir. Geleneksel yönelimli eylemlerin egemen olduğu birinci 

aşamada bireyler edilgen bir konumda bulur. Fiziksel şartların zorlukları gibi sosyal 

çevrelerinin yaptırımlarına da boyun eğmek durumunda kalırlar. Bu anlamda birey-

selliklerin iç dünyada yankılanmasından başka seçenek yoktur (Reisman ve diğ., 

1989: 9-11). Reisman ikinci aşamayı ise sanayileşme ile başlayıp yirminci yüzyıla 

kadar uzanan toplumsal evrede geleneğin boşluğunun aile, eğitim ve meslek örgüt-

lemesi gibi kurumlarca doldurulduğu bireyin içsel-yönelimlilik karakterinin oluştur-

duğunu belirtir. Bu aşamada Püriten ahlakın yarattığı kolektif kişilik aktörlerin top-

lumsal düzen içindeki konumlarını doğrudan belirler (Reisman ve diğ., 1989: 13-16). 

Üçüncü aşama kitle iletişiminin yaygınlaştığı, kapitalizmin zaferinin tüketim çıtasını 

her birey için kat be kat yükselttiği refah toplumlarına tekabül eder. Adorno ve 

Horkheimer’ın deyişiyle kapitalizmin “her şeye bulaştırdığı benzerlik” karşısında 

bireyler, farklılıklarını meta tüketimi ve uzmanların tavsiyesi ile tekrar elde etmeye 

çalıştıkları dışsal yönelimli bir karakterle sınamaya çalışır (Reisman ve diğ., 1989: 

19). Parsons, toplum ve birey arasındaki bağıntıyı tarihsel bir süreklilik içinde göste-



 

144 

 

ren Reisman’ın analizlerini gidiş yönü itibariyle oldukça verimli bulur (Parsons ve 

White, 1970: 184). Ona göre, Reisman’ın tespitleri gerçekten de toplumların evrim 

sürecinde nasıl örgütlendiğini göstermesi açısından kendi sistem kuramı ile örtüş-

mektedir. Benzer şekilde, Reisman bireyin ve bireyciliğin ait olduğu toplumsal yapı 

ile bağıntılı bir faillik durumu olduğunu savunurken, kendisinin de takipçisi olduğu 

Durkheim’ın toplumsal işbölümü tezlerini yeniden işler. Bununla birlikte Parsons, 

Reisman’ın Amerika örneğinde aile, okul ve mesleki kurumsallaşmanın bireyleri 

sadece meta tüketimine ve uzman telkinine hazırlayan bir yapılanma ürettiği iddiası-

na katılmaz. Ona göre genel bir sistemin işleyişini sağlayan bu kurumların önemi 

insan ilişkilerini idamesine kaynaklık etmesinden gelir: 

  

“Bireyciliğin gelişmesi ve bireysel yetilerin yoğunlaşması toplumun 

gelişmesine bağlıdır. Dahası böyle bir gelişme bireylerin tamamen 

kendi çabalarıyla yürütmesi gereken veya yürütebileceği bir noktaya 

ulaşamaz. Karakter ve toplum arasındaki bağ kopmaz. Reisman’a 

aranan ürünün bir dişli veya makine değil; karakter olduğu konusun-

da katılıyoruz. Fakat bu ürünün gelişmiş bir kaynak anlamda, sadece 

tüketim için tedavüle sokulmadığını eklemeliyiz” (Parsons, 1970: 

233). 

 

Parsons, kişilik sistemini bireyi toplumsal sisteme bağlayan bir karakter ka-

zandırma işlevi olarak görürken, bireylerin söz konusu karakteri benimsemeyen ya 

da benimsemek istemeyen bir iç dünyaya sahip olabileceği ihtimalini kapı dışarı 

eder. Kişilik sisteminin hem diğer alt sistemlere hem de genel sisteme bağlı olması 

gibi, bireysellikler de bu bağıntılar kümesinin onanması ve içselleştirilmesi ile kuru-

lan genel tipleştirmenin mikro parçası olmaktan başka bir şey değildir. Parsons Re-

isman’ın kitabının özgül tezlerine karşı takındığı tutum aslına bakılırsa yüzyılın ilk 

ve ikinci yarısındaki birey tasavvurlarının birbirleriyle çelişen sosyal karakterlere 

dayandığını açık bir şekilde göstermektedir. 

 

 



 

145 

 

3. Toplumsal Sistem Nasıl Çalışır? : AGIL Modeli  

 

Orta döneminde Parsons toplumsal hayatı, kendi özerk bölgelerinde ve farklı 

amaçlar güdümünde çalışan alt sistemlerden müteşekkil bir genel sistem olarak nite-

ledikten sonra geç dönem çalışmalarında alt-sistemsel teşkilatlanmanın nasıl bir bü-

tünlük yarattığı sorusunu ayrıntıları ile inceler. Bu amaç doğrultusunda her sistemin 

kendinde bir gaye ile koşullandığı ama aynı zamanda sistemin genel gidişatı için 

kendine has bir işlev gördüğü dört işlev paradigmasını yani AGIL
8
 modelini ortaya 

atar. AGIL eylemin bir eylem sistemine, eylem sisteminin alt sistemlere ve alt sis-

temlerin de genel bir sisteme bağlandığı Parsonscı güzergahın son durağı olarak sis-

tem teorisinin bütün gidiş ve geliş yollarının birleştiği bir terminaldir. Mükemmel 

olmasa da sistemin tüm unsurlarını ve alt türevlerinin yüksek seviyeli bütünleşmesini 

AGIL’in işleyişi üzerinden okumak mümkündür. Öyle ki Parsons ve sistem teorisi 

denilince sosyoloji literatürünün bir orta terim olarak bu modeli ileri sürmesi artık 

sıradan bir şey olarak kabul edilmektedir. Bizzat Parsons AGIL modelinin “pek çok 

eksiğine rağmen on beş yıldan fazla bir süre kullandığım ve tüm kuramsal çalışmala-

rıma birincil referans teşkil eden bir kavram” olduğunu belirtir (Parsons, 1970: 844).  

Parsons, AGIL modelini ilk kez Robert Bales ile birlikte kaleme aldığı Fa-

mily, Socialization and Interaction Process (Aile, Sosyalleşme ve Etkileşim Süreç-

leri) (1955) kitabında kullanır. Bu metin toplumsal etkileşim ve içselleştirme süreçle-

rinin aslında bireyler arasında tezahür eden ucu açık bir etkinlik değil, genel sistemin 

sınırları içinde gerçekleşen tek yönlü bir etkinlik olduğunu kanıtlamayı amaçlar. Bu 

noktada Parsons, Bales ile birlikte Amerikan ailesi örnekliğinde endüstriyel ailenin 

AGIL modeline göre bir açıklamasını yapar (Parsons, 1970: 844-845; Parsons ve 

Bales, 1966). Parsons’a göre çekirdek aile, modern sanayi toplumunda alt-sistemler 

arası ilişkilerin yürütülmesi, aktörlere aktarılması ve genel bir düzenle bütünleşme 

konusunda mükemmel ve kaçınılmaz bir örnek teşkil etmektedir. Parsons 1956 yılın-

                                                      
8
  AGIL modeli, uyum (adaptation), hedefe ulaşma (goal attainment), bütünleşme (integration) ve 

örtük kalıbı sürdürme (latency pattern maintenance) fonksiyonlarının baş harflerinin toplamından 

ibaret olan bir isimlendirmedir. Sosyoloji literatüründe değişik terkipleri bulunmakla birlikte Par-

sons’ın kullandığı AGIL şeklinde kabul görmüştür. Bununla birlikte Parsons bu modeli L-I-G-A 

şeklinde de zaman zaman isimlendirmiştir. AGIL ifadesi, işleyişin sistemden aktöre yönelmesini 

içerirken, LIGA ifadesi aktörden sisteme yönelen bir işleyiş anlamına gelir. 



 

146 

 

da Neil Smelser ile birlikte yazdığı Economics and Society (Ekonomiler ve Top-

lum) kitabında, bu kez AGIL modelini farklı bir alana uyarlamaya çalışır. Parsons 

burada iki farklı varlık sahasına sahip sosyoloji ve ekonomi disiplinlerinin aslında tek 

bir sistemin girdi ve çıktılarını değerlendirdiklerini ileri sürer. Ekonominin arz, talep, 

maliyet veya rant gibi kendine has problemlerinin gerçekte toplumsal düzenin fonk-

siyonu olarak tahakkuk ettiğini savunur. Hatırlanacağı üzere Parsons, Toplumsal 

Eylemin Yapısı’nda Marshall ve Pareto’nun iktisadi etkinliği toplumsal eylemin 

birer tortu kategori olarak ele aldıklarını belirtmiştir. Tortu kategorinin açığa çıkarıl-

ması ve genel bir açıklama düzeninin parçası kılınması gerektiğini belirten Parsons, 

mezkur modelle tam da bunu gerçekleştirir. AGIL modeli bağlamında iktisat disipli-

ninin -sermaye akışı, ücret, meta arzı vs. gibi- kendine has problemlerinin nasıl ta-

nımlanabileceğini ayrıntılı olarak gösterilir (Parsons ve Smelser, 2005: 68-71, 119). 

Modelin kullanım sürecine yönelik bu örneklerin ardından, farklı toplumsal problem-

leri (aile, ekonomi veya iktidar) aynı açıklama düzeni içinde vuzuha kavuşturan 

AGIL’ın temel bileşenlerini ve aralarındaki rol dağılımını ana hatlarıyla açıklanmaya 

geçebiliriz. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Uyum (Adaptation): Parsons’a göre nesne ve özne ile ilişkili eylemlerimizi 

düzenleyen bir toplumsal sistem öncelikle fiziksel ihtiyaçların tedarikine yönelik bir 

yapılanmadır. Dolayısıyla bir toplumsal sistemin başlangıç noktası doğal koşullara 

uyum sağlamaktır. Parsons için söz konusu uyum süreci toplumsal dünyanın bir or-

ganizma gibi yapılanmasına olanak sağlaması gibi insan organizmasının da toplum-

sal sistemin dolayımında anlaşılmasına olanak tanır. Bu noktada Parsons için adap-

 

A- Adaptation            G-Goal Attainment 

EKONOMİ SİYASET 

EĞİTİM 

DİN 

AİLE 

HUKUK 

                     I-Integration         L-Latency Pattern  

Maintenance    

   

 

 



 

147 

 

tasyon süreci aktörün dış koşulların zorlukları kadar karşılaşılan durumlara, bu du-

rumlarda gösterilmesi beklenen rol kalıplarına, söz konusu kalıpları hiyerarşik bir 

bütün haline getiren kurumsal yapılara ve son tahlilde bu eylem basamaklarının nihai 

gayesini oluşturan sistemin normlarına uyumlu bir donanıma kavuşmasından müte-

şekkildir. Adaptasyon süreci toplumsal sistemin varlığını idame ettireceği öncelikle 

maddi kaynaklara erişimi içerir yani uyum süreci, toplum makinesinin yakıtıdır 

(Smith, 2005: 48; Wallace ve Wolf, 2013: 71). Bu bağlamda uyum sürecinin ilintili 

olduğu kurumun ekonomi olduğu söylenebilir. Parsons için uyum yeteneği sistemin 

aktörlere tahsis edeceği maddi kaynakların ve servetin esasını oluşturmaktadır. Bu 

minvalde Parsons’a göre sınıflar arası farklılaşma ve antagonizma birincil bir prob-

lem değildir. Toplumsal tabakalar arasındaki farklılaşma kişilerin veya grupların 

kendilerini sistemin standartlarına uydurma becerileri ile doğru orantılıdır. Bu bağ-

lamda Parsons, Keynesgil refah toplumundaki daha iyi uyum sağlayanın toplumsal 

hiyerarşide yukarıya taşındığı, uyum kabiliyeti sınırlı olanınsa aşağıya düştüğü meri-

tokratik bir düzeni “müjdeler”. 

Amaca ulaşma (Goal Attainment): Amaca ulaşma işlevi, sistemin kaynak 

ve enerjilerinin kullanımında önceliklerin belirlenmesi sürecidir. Sosyal sistemin 

kazandırdığı rol kalıpları ve etkileşim düzeni vesilesiyle münferit durumların genel 

amaçlara göre tanzim edilmesi işlevini gören bu sürecin en önemli aygıtı siyasettir. 

Parsons burada siyasal kurumları hükümet, devlet veya parlamento gibi siyaset bili-

mine has kavramlarla sınırlamaz. Ona göre siyaset, daha doğrusu iktidar, kendinden 

menkul bir değer değildir; ancak ekonomide paranın oynadığı rol gibi genel sistemin 

girdileri ile çıktıları arasında bir mübadele aracıdır (Parsons, 1963: 236). Parsons 

Amaca ulaşma bağlamında iktidara sistemin meşru hedeflerini, yine onun meşru gör-

düğü araçları kullanarak elde etme kapasitesi olarak “tarafsız” bir anlam yüklenir. Bu 

bağlamda siyasal egemenliği, Schmitvari yasaların üzerindeki bir istisna durumu ya 

da Marx gibi sınıfsal eşitsizliğin bürokratik göz bağı olarak değerlendirmez. Burada 

Parsons, Weber’in meşru otorite tanımından istifade ederek, kaynakların tahsisi ve 

mübadelesi konusunda tarafsız bir yönetim aygıtı kurmaya çalışır; amaca ulaşma 

sürecini ise siyasal aygıtın kendi rasyonelliği doğrultusunda temel standart ve kapasi-

tesine erişen bir düzenleme olarak tanımlar: “İktidar, zorunluluklar kolektif amaçla-

rın yürütülmesi ile ilintili olarak meşrulaştığından kolektif örgütlenme sistemi içinde 



 

148 

 

unsurlara zorunluluk yükleyen performansları koruyacak genelleştirme kapasitesi-

dir” (Parsons, 1963: 237). 

Bütünleşme (Integration): Parsonscı sistem kuramının önemli aşamaların-

dan biri olarak bütünleşme parçaların sistemle “nerdeyse” özdeş hale gelme süreci-

dir. Bu bağlamda bütünleşme işlevi kültürel sistemlerin uzmanlık sahasına girer. 

Toplumsal sistemin kendini kodladığı sembolik ifadelerin aktörlere aktarılması kana-

lıyla farklı kuşakların aynı bütünlüğün parçası olduğu hatırlatılır. Sistemin sorunsuz 

işleyişini sağlayacak kuralların tayin edilmesi bütünleşme sürecinde gerçekleşir. 

Amaca ulaşma sürecinin iktidarın meşruiyeti doğrultusunda kaynakların tahdit ve 

tahsisi ile ilgili olması gibi bütünleşme süreci de söz konusu meşruiyetin formüle 

edilmesine dayanır. Bu bağlamda öncelikle adli kurumlar ve diğer kamu kurumları 

aktörler veya birimler arasındaki ilişkilerin düzenlenmesini sağlar (Wallace&Wolf, 

2013: 72). Bütünleşme süreci, aktörler veya birimler arasındaki ilişkilerin rasyonel 

bir zemine oturtulmasını sağlayan Althusserci baskı aygıtları tarafından işletilir (Alt-

husser, 2006: 56). Fakat AGIL modelinin tam bir bütünleşme sağlaması için aktörün 

bilinçaltına sızması gerekir. Söz konusu durumsa örtük kalıpların sürdürülmesi ile 

gerçekleşir. 

Örtük Kalıpların Sürdürülmesi (Latency Pattern Maintenance): Kısaca 

‘örtük kalıplar’ diye isimlendirilen bu sürecin Parsonscı genel sistem için ikili bir 

işlevi vardır. Birincisi, aktörlerin sistemin normlarına ve rol beklentilerine uygun 

bireysel yönelimlere sahip olması bu süreçte gerçekleşir. Kişilik sisteminin çalışma-

sına şahit olduğumuz bu süreç, kültürel kodların nesilden nesile aktarılmasını sağlar. 

Örtük kalıpların temel aktarıcıları aile, okul ve din kurumlarıdır. Althusser’in ‘ideo-

lojik aygıtlar’ olarak tanımladığı bu kurumlar toplumsal koşullar ile aktör arasındaki 

bağın bilinç-dışı görüntüsünü inşa ederler (Althusser, 2006: 62). Örtük kalıpların 

ikinci işlevi tam da söz konusu kalıplar aktörün psişesine kazındığı zaman ortaya 

çıkar. Örtük kalıplar aktörün sergilediği davranışların, genel sistemle yüksek seviyeli 

bir uyumluluk gösterip göstermediğini denetler. Bu bağlamda aktörün topluma kabul 

edilişi, kapatılması ve yeniden kazandırılması eylemlerindeki bilinç-dışı ancak kolek-

tif yönelimlerin yoğunluğu ile doğru orantılı olarak gerçekleşir. Kısacası örtük kalıp-

lar, toplumun genel düzeninin aktörün bilinç-dışını yapılandırmasıdır. 



 

149 

 

Parsons genel sistemin istikrarı için AGIL’ın söz konusu dört işlevinin kusur-

suz ve birbirine çevrilebilir bir mahiyette bulunması gerektiğini belirtir. Yani her 

işlevin aynı zamanda diğer işlevlerle bir işbirliği içinde bulunması şarttır. AGIL top-

lumun kompleks ve değişken doğasını sürekli bir denge içinde tutma teşebbüsüdür. 

Parsons toplumsal dengenin her toplumsal sistem için geçerli olduğundan hareketle 

AGIL modeline, modernleşme kuramları bağlamında bir tür evrensel geçerlilik ya-

ratmaya çalışır. Fakat sanayi toplumunun çıktı ve kazanımlarına dayanan bu sistemin 

geleneksel toplumlara ne ölçüde uyarlanabileceği tartışmalıdır. Parsons’ın tayin ettiği 

bu dörtlü fonksiyonun, cemaat toplumlarında rasyonel ve özerk alt sistemlerle değil, 

geleneğin önceden verilmişliği içinde yerine getirildiği söylenebilir. Bununla birlikte 

modern toplumlar için bile AGIL’ın eşit hacme sahip kutucuklarının da aslında eşit-

siz bir kapsama sahip olduğu ortadadır. Her alt birimin kendi amaçlarını gerçekleş-

tirme arayışının diğerlerinin alanını daraltma gibi olumsuz bir sonuç doğuracağı or-

tadadır. Örneğin, kaynakların üretimden sorumlu olan ekonomideki gelişmelerin 

zaman zaman bütünleştirme işlevini ifa eden hukuk ile ters düştüğü bilindik bir olgu-

dur. Ya da piyasa sistemin geleneksel geniş ailelerden sanayi tipi çekirdek aileler 

türettiği iktisat tarihinin sıradan bulgularından biridir. Allison ve Wolf’un dediği gi-

bi; 

“Dört işlev, birbirinden çok keskin çizgilerle ayrılamayacağı ve 

kurumlar mutlaka kutulardan birine sığdırılamayacağı için, bu 

örnek bir toplumda hangi kurumun gelişebileceğini veya kuru-

mun hangi amaca hizmet edeceğini tahmin etmekte kullanıla-

mamaktadır. Bu örnek, daha çok, çerçeve kurumların sonradan 

sınıflandırılmasının bir yolu olarak işe yaramaktadır” (Ali-

son&Wolf, 2013: 74). 

4. Sistemin Ete Kemiğe Bürünmesi: Hasta Rolü 

Parsons’ın çeşitli kavramsal inşaları ve durum tarifleri arasında en çok dikkat 

çekenlerden biri, hasta-rolü (sick role)’dür. Hasta-rolü kavramı aracılığıyla Parsons, 

ileri kapitalist toplumlardaki sapma ve normalleşme durumları arasındaki ilişkiyi 

“sağlıklı” bir şekilde yeniden tesis etmeye amaçlar. Bu noktada Parsons’ın kendi 

toplum projesinin selefleri olarak ilan ettiği klasik sosyologları takip ettiği söylenebi-



 

150 

 

lir. Bilindiği üzere on dokuzuncu yüzyılın toplum tahayyülünde, toplumsalı bir orga-

nizma olarak gören analojik yaklaşımlar oldukça yaygındır. Durkheim, Weber, Sim-

mel, Pareto gibi isimler “sosyoloji-öncesi” evrenin bu tip açıklamalarına kimi zaman 

analitik kimi zaman eleştirel bir değer yüklemişlerdir. Normal ve patolojik olanı 

açıklamak, devrimler çağının ertesinde yaşayan bu nesil için epistemolojik bir kaçı-

nılmazlık taşır. Geleneksel toplum ilişkilerinin çözüldüğü, kurumların fonksiyonları-

nı yitirdiği, değişim dalgasının toplumsal yaşamın her noktasını aşındırdığı bu dö-

nemde olağan’a geri dönüş arayışları sapma durumuna da özel bir ilgi duymayı kaçı-

nılmaz kılar. Her iyiliğin içinde bir fesadın bulunması ya da kötülüğün evrenin düze-

ni için zorunlu olması gibi teolojik veya istikrarı sonlandıracak yoğun bir anarşi kor-

kusu gibi real-politik temayüller bu ilgiyi perçinlemiş olabilir. Fakat her şeye rağ-

men, klasik sosyologlar için toplumsal sapma durumu ahlaki bir mahiyet taşır. Durk-

heim’ın, döneminde psikolojik, fizyolojik ve münferit bir vaka olarak kabul edilen 

intihar durumunu birey ile toplum arasındaki itidal bağının koptuğu kolektif ve ahla-

ki bir hadise olarak gördüğü; Weber’in teodise problemi bağlamında, doğal ya da 

toplumsal felaketleri bireylerin erdemlerini sınayan zorunlu bir kötülük olarak değer-

lendirdiği bilinmektedir (Durkheim, 2011; Weber, 1968). Parsons ise bir sistem ku-

ramcısı olarak hastalık problemi aracılığıyla sapma durumunu ahlaki değil; teknokra-

tik bir bağlama taşır. 

Parsons’a göre toplumsal hayatın genel bir sistem olarak ele alınabileceği ko-

nusundaki fikirlerine bu kısımda sık sık temas ettik. Bu bağlamda Parsons’ın özellik-

le biyolojik sistem kuramlarına ve Freud’un psikanaliz tekniğine büyük bir ilgi bes-

lediği belirtilmişti. Hasta-rolü kavramı, Parsons’ın söz konusu temayüllerden besle-

nen sistem kuramı ile erken dönemindeki iradeci eylem kuramını birleştiren somut 

bir model sunar. Parsons hastalık durumu tanımında, hastalığın teşhisi, tedavisi ve bu 

noktada aktörlerin sağlık kurumları ile karşılaşma deneyimi üzerinden modern top-

lumdaki rol kalıpları, kurumsal beklentiler ve sistemin genel işleyişi hakkında bir 

bakış açısı geliştirmeye çalışır:
9
  

                                                      
9
  Hasta-rolü kavramı söz konusu genel kuramsal amaçlarının yanı sıra Parsons’ın saha deneyimi 

hakkında da ipuçları sunar. Genel algının aksine Parsons kırklı yıllarda Massachusetts General 

Hospital’da bir süre çalışmış, burada psikanaliz eğitimi almanın yanı sıra hasta-hekim ilişkileri 

bağlamında sağlık personeli ile görüşmeler yapmıştır (Parsons,1970: 835; Parsons, 1964: 428-

429).  



 

151 

 

 

“Modern tıbbi pratiklerin analizi, toplumsal yapı hakkında ilginç ve 

anlamlı bir vaka çalışması değildir; toplumsal yapının analizine uygu-

lanabilecek kuramsal bir paradigma inşa etme yoludur. Üstelik [bu 

analiz], sosyal sistem içinde denge süreçlerinin gözleminde kullanıla-

bilecek bir pencere açar. Bu özel pencerelerin açılmasıyla toplumun 

büyük binasının odaların ötesine uzanan genel görünümüne ulaşabili-

riz” (Parsons, 1964: 479). 

 

Parsons öncelikle hastalığın hem biyolojik hem de psikolojik bir durum oldu-

ğu tespitinde bulunur. Her bireyin normal çalışmasındaki (functioning) bir rahatsızlık 

durumu olarak hastalık, hem biyolojik bir sistem olarak organizmanın hem de top-

lumsal denetimin bir problemidir: “Sosyal sisteme katılım problemi daima diğer şey-

ler kadar hastalık durumu, etiyoloji (teşhis-bilim) ve başarılı tedavi koşullarıyla po-

tansiyel olarak ilişkilidir.” (Parsons, 1964: 431). Hastalık, kendisini çevreleyen ku-

rumsal düzenin tamamlayıcı parçası olarak toplumsal yaşama katılmak zorunda olan 

aktörü eylemlerinin yönelmesi gereken zorunlu hedef ve normlardan alıkoyar. Hasta 

kendine has bir alt-kültürün değil aslında diğer sağlıklı bireylerden müteşekkil bir 

kültürel bütünlüğün mensubudur. Hâlbuki hastalık ortaya çıktığında yetişkinlerin işe, 

yetişme çağındakilerin okula gitmesi ve son tahlilde her tür sosyal ortamın beklenti-

lerinin karşılanması imkansız hale gelir. Parsons kurumsal beklentiler düzeni ile ilin-

tili olarak anlaşılması gereken hastalık durumunun dört boyutu olduğu ileri sürer. 

Birincisi, hastalık f toplumsal rollerimizin sorumluluklarından bizi muaf tutar (Par-

sons, 1964: 436); fakat hastalık durumu, hastalara toplumsal zorunlulukları yok say-

ma hakkı vermez. Bununla ilişkili olarak ikincisi, hastanın kendi iradesi ile kendisini 

iyileştirmesi beklenemez; sorumluluklarından muaf tutulduğu gibi bakımının da üst-

lenilmesi gerekir. Üçüncü özelliği Parsons biraz paradoksal gözüken bir ifadeyle, 

“hastalık arzu edilmeyen bir durum olarak iyileşmek istemeyi zorunlu kılar” şeklinde 

ifade eder. Çünkü hastalık durumu kısmi meşruiyetini, hasta ve diğerleri tarafından 

mümkün olan en kısa zamanda geçecek olması umudundan alır. Dördüncü olarak, 

hastalıktan kurtulmayı zorunlu olarak ümit etmek, duruma teknik yeterliliğe sahip bir 

uzmanın yani hekimin el koymasını gerektirir. Parsons’a göre rahatsız kişinin bir 



 

152 

 

hasta olarak görülebilmesi için roller hiyerarşisi dahilinde hekimin kendi rolünü icra 

etmesi gerekir. Başka bir deyişle, rahatsızlık hekim tarafından tescillenmediği sürece 

hastalık olarak meşruiyetini kazanamaz. 

Parsons’ın hastalığın zorunlu olarak hekim rolü ile birlikte tanımlanabileceği-

ni ileri sürmesi bireysel ve somut durumların kolektif ve soyut bir sistemin parçası 

haline nasıl getirileceği konusunda anlaşılır bir örnek sunmaktadır. Parsons, her top-

lumda görülen şifa vermenin sihirli dokunuşuna kendi toplumsal sistem telakkisinde 

rasyonel bir açılım getirir. Hekimin, toplumdaki prestijli konumu bir tür keramet 

sahibi olmasından değil; roller hiyerarşisi ve kurumsal düzenin bir temsilcisi olma-

sından kaynaklanır. Parsons, hasta-doktor ilişkisi bağlamında kalıp değişkenleri tat-

bik etme fırsatı bulur. Hasta ne yapacağını bilmediği, aşırı duygusal bir durumla mü-

cadele ederken doktor duygusal tarafsızlığın temsilcisi olarak toplum sahnesine çı-

kar. Hasta kendi çıkarı, iyileşme arayışları, ile eylemlerini yönlendirirken doktor ta-

babetin evrensel yöntemleri ile bu problemi çözmeye çalışır. Neticede, Parsons hasta 

ve doktor arasındaki etkileşimin nasıl kurulduğu ile değil; bu iki rolün temsil ettiği 

iki ayrı gerçeklik türü ile ilgilenir. Hasta iyileşmesi ve işinin başına geri dönmesi 

gereken bir nekahet dönemindedir. Doktora duygusal bir yakınlık beslemesi değil; 

kendini onun temsilcisi olduğu kurumların nesnelliğine teslim ederek iyileşmesi ve 

muaf tutulduğu sorumluluklarını yeniden taşımalıdır (Turner, 2011: 51). 

Parsons’ın hastalık rolü tanımı öncelikle, fark edilebileceği gibi, hastalığı arı-

zi bir durum olarak varsayar. Aktörler, toplumsal sistemin olağan çalışması için kıs-

mi muafiyetinden kurutulup eski sorumluluklarına geri dönmek zorundadır. Dolayı-

sıyla hastalık durumunun akut rahatsızlıkların bir sonucu olarak görüldüğü ortadadır. 

Parsons, hastalığın hiç geçmediği, bu anlamda hastanın muaf tutulduğu zorunlulukla-

ra tam olarak dönemediği kronik rahatsızlıkların varlığına sessiz kalır (Turner, 2011: 

58). Şeker koması, sara, migren gibi kronik hastalıkların hiç beklenmedik anlarda 

bireylerin olağan yaşamlarını sekteye uğrattığı sıradan bir bilgi olabilir, fakat stan-

dartlara uymayan ve ön-görülemeyen sosyo-biyolojik durumlara Parsonscı sistem 

kendini kapatmıştır. İkinci olarak Parsons hastalık tanımını enfeksiyon bazlı hastalık-

lar temelinde geliştirir. Veba, kuduz, cüzzam gibi mikrobik hastalıklar karşısında 

modern tıbbın kazandığı zaferler Parsons’ı hastalığı dışardan gelen ve hariciliği bağı-

şıklık sistemi tarafından ayırt edilen bir virüs olarak algılamaya sevk etmiştir. Top-



 

153 

 

lumsal kuram açısından bunun sonucu bir sistemde ortaya çıkan bozukluğun aslında 

sistem dışı olduğu ve sistemin bilişsel (sağlık personeli) ve normatif aygıtları (çevre 

ve insan sağlığını düzenleyen yasalar) ile tespit edilebileceğidir. Bununla birlikte 

hastalığın otoimmün (bağışıklık) kaynaklı olma ihtimali modern tıbbın kabul ettiği 

bir gerçektir. Yani hastalıklar, organizmanın dışsal bir tetikleyici aracılığıyla bizzat 

organizma tarafından üretilebilir ya da hastalığın hariciliği bağışıklık sistemi tarafın-

dan fark edilmeyebilir. Bunun sonucu ise unsurlar arasında mükemmele yakın bir 

bütünleşme öngören ve sapmayı dışsal ve geçici bir durum olarak kabul eden genel 

sisteminin yapısal olarak kendi sapmalarını ürettiği olasılığını sürgüne göndermesi-

dir. Bu sürgün, hastalığı bir tecrit, Foucaultcu deyişle bir kapatılma olarak gördüğün-

den aktörler üzerinde hastalığın anlamlandırılma sürecinde gündelik deneyimleri ve 

sağ-duyu bilgisinin etkisini tamamen göz ardı eder. Dört işlevli toplumsal sisteminin 

evrenselliğini, sadece batı toplumlarına has tedavi rejimlerini ile tamamlamanın da 

Parsonscı kuramın paradokslarından biri olduğunu söylemeliyiz (Parsons, 1964: 

441). Hastalığın gerçek anlamına ya da fonksiyonuna doktorun uzmanlığında erişebi-

leceği düşüncesi yalnızca fizyolojik sağlığın ötesine geçer. Parsons’a göre her boyu-

tuyla toplum sağlığı yani sosyal, kültürel ve kişilik mekanizmalarının belirlenmiş 

standartlara göre işlemesi sadece kurumsal düzenin muhafızları olan profesyoneller-

ce temin edilebilir ve sosyologlar uzmanlar hiyerarşisinin zirvesinde bütün birimlerin 

sağlıklı bir şekilde çalışmasını denetlemelidir.  

Bu kısımda çağdaş sosyal teorinin kurucularından biri olan Talcot Parsons’ın 

sistem kuramcısı yönünü ele almaya çalıştık. Parsons’ın orta ve geç dönemlerinde 

toplumsal ilişkileri nihai kertede bireylerin iradesine tahvil eden normatif düzenden 

aktörler üstünde büyük ölçüde bir belirleyiciliğe sahip bir sistem arayışına geçtiğini 

belirttik. Bununla birlikte söz konusu geçiş Parsonscı kuram için büyük bir dönüşüm 

değildir; sadece kuramın ayrıntılı olarak aktörsel keyfiyetlere boşluk bırakmayacak 

şekilde temellendirilmesidir. Bu bölümde öncelikle Parsons’ın toplumsal etkinlikle-

rin gövdesi olarak yapı kavramı yerine sistem kavramını kullanmasının arka planına 

odaklandık. Yapının barındırdığı müphemliklerle klasik sosyolojinin tartışmalı top-

lumsal gündeminin bir parçası olduğunu, sisteminse modernliğin zaferi olarak refah 

toplumunu kutsamanın neticesinde ortaya çıktığını belirttik. Daha sonra Parsons’ın 

sistem kuramının ana unsurlarını tartışmaya çalıştık. Toplumsal sistemin üç özerk alt 



 

154 

 

sistemden oluştuğunu belirterek, bunların kendi alanlarındaki işleyişlerini ve genel 

sistemdeki fonksiyonlarını tanımlamaya çalıştık. Alt sistem türlerinin ardından söz 

konusu toplumsal birimlerin genel sistemde yürüttüğü fonksiyonları tartıştığımız 

Parsons’ın ünlü AGIL modeline yer verdik. Son olarak da hasta rolü kavramı bağla-

mında soyut sistem kuramını somutlaştırmayı denedik. Hastalık durumunun geçici ve 

kurumsal düzenin denetiminde giderilmesi gerektiğini düşünen Parsons’ın burada 

sadece sağlık sosyolojisinin tesisine zemin hazırlamadığını aynı zamanda genel bir 

toplumsal kuram inşa etmeye çalıştığını vurguladık.  

  



 

155 

 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM: ALFRED SCHUTZ VE FENOMENOLOJİK SOSYO-

LOJİSİ 

Bildiğimizi nasıl biliriz? Soruyu biraz daha genişletirsek dünya hakkında sa-

hip olduğumuz kanaat veya yargılara nasıl ulaşırız? Bunlar bilincimizin dışında asılı 

duran ve herkes için geçerli olan prosedürler ile elde edilecek şeyler midir? Descar-

tes’ın ünlü cogito formülasyonu böyle olduğunu ileri sürer. İnsanın dış dünyayı nasıl 

bildiği üzerine yoğunlaşan Kartezyen felsefenin doğuşu öncelikle nasıl bilebilirim ve 

Kant’la birlikte neyi bilebilirim sorularında temellenmiştir. Bu soruların yürüttüğü 

felsefi güzergahın nesne problemine odaklanması ise gayet doğaldır. Gerçekten de 

Hegel’e kadar bütün bir aydınlanma felsefesi bilginin herkes için geçerli bilme koşul-

larının ürünü olduğunu ve bilen öznenin varlığını bu koşulların taleplerini eksiksiz 

bir şekilde yerine getirmekle kazandığını ileri sürmüştür. Kartezyen felsefe, düşün-

menin nesnel aşamalarını büyük bir açıklıkla ortaya koymasına rağmen Heidegger’in 

deyişiyle ben’i (sum) müphem bırakmıştır (Heidegger, 2003: 17). Bu noktada klasik 

aydınlanma geleneği içinde özne sanki cam bir fanus içinde, dış dünya ile karışmak-

sızın fikirlerini imal eden katı bir varlık olarak tahayyül edilmiştir. Böylece karşımı-

za nesne ile arasında (nesne adına) aşılmaz mesafe bulunan, onun üzerinde tüm gü-

cüyle hükümran olan hoyrat bir fail çıkar ve bu fail, üstün/aşkınsal aklı aracılığıyla 

dünyanın gizemli havasının ardındaki evrensel mekanizmayı açığa çıkarabilir. Klasik 

Aydınlanma tasavvurunun insan ilişkilerindeki en büyük yansıması toplumsal yaşa-

mın da doğa yasaları gibi düzenliliklerle hareket ettiği şeklindeki önermede karşımı-

za çıkar.  

Öznenin ürettiği dünya içinde kendini nasıl bildiği sorusu, Kartezyen felsefe-

ye yeni bir soluk getirdiği gibi farklı bir toplumsal tahayyüle imkan tanımıştır. Fanu-

sun camları parçalanıp öznenin dünyaya karışması, insanın dış dünyanın bilgisini 

elde etmekte takip ettiği yordamlara göre farklılaşan bilinç yapılarına sahip olduğu 

ihtimalini ortaya çıkarmştır. Yani insan dünyaya katılırken, onu kendi rasyonel pra-

tiklerinin bir nesnesi haline getirirken aslında aynı zamanda dünya da kendisine ka-

tılmakta, kendisini nesneleştirmektedir. Söz konusu epistemolojik sıçrayışın asli so-

nucu insanı mekânsal değil zamansal bir oluşum olarak ele almaktadır. Bu bağlamda 

temel problem de öznenin takip etmesi gereken nesnel rotayı çıkarmak değil; iç dün-



 

156 

 

yasında yaşadıklarını anlamlandırma süreçlerine yoğunlaşmak halini alır. Sosyolojik 

açıdan söz konusu epistemolojik değişimin en büyük etkisi, pozitivist felsefenin gü-

dümündeki açıklayıcı toplum bilimlerinin karşına idealist felsefenin humaniter (anla-

yıcı) toplum bilimlerinin yerleşmesidir. Bununla birlikte açıklayıcı gelenekte olduğu 

gibi anlayıcı felsefeyi paylaşan sosyal bilimlerin ortak bir metodolojiyi takip ettikle-

rini söylemek doğru olmaz. Anlayıcı gelenek içinde aynı insan tasavvurunu farklı 

analitik işletim tarzlarına göre kullanan iki ana akım mevcuttur. Birincisi öznenin 

bilme pratiklerini belirli bir tarihsel ufkun şekillendirdiğini ileri süren hermenötik 

yaklaşım, ikincisi ise öznenin bilgisinin gündelik yaşamdaki bireyler arası etkileşi-

min sağladığı konumlandırmalar olduğunu savunan fenomenolojik yaklaşım. Her-

menötik mevcut gerçekliği ideal/idealize bir tarihsel dünya görüşünün yansıması 

olarak ele alırken fenomenoloji gerçekliğin şimdi ve buradanın yönlendirdiği içsel 

bilincin bir yansıması olarak görmektedir. Söz konusu iki yaklaşım tarzından herme-

nötik, felsefe ve sosyal bilim geleneğinde hümaniter anlayışın bayraktarlığını uzun 

süre kimseye bırakmamıştır. Fenomenoloji ise on dokuzuncu yüzyılın sonunda 

Edmund Husserl, Franz Brentano gibi isimlerin önderliğinde doğmuş ve ancak yir-

minci yüzyılda ağırlıklı olarak psikoloji ve felsefe alanlarında gelişim gösterebilmiş-

tir. Dolayısıyla hermenötik ve fenomenolojik yaklaşımın sosyal bilimlere ve özellikle 

de sosyolojiye etkileri farklı ölçülerde olmuştur. Hermenötik açıklamalar uzun bir 

süre anlayıcı geleneğin insan ve toplum anlayışına damgasını vurmuştur. Bunda onun 

açıklayıcı sosyolojiden farklı bir yöntem takip etmekle birlikte neticede makro ölçek-

li bir toplum tasarısı geliştirmeyi amaçlamasının payı büyüktür. Bir kaos çağı olarak 

on dokuzuncu yüzyılın toplumsalı genel geçer bir düzene yerleştirme çabası poziti-

vist sosyolojilerin evrensel açıklamaları gibi hermenötik sosyolojinin uzun erimli 

ama “özgün” tarihselciliğine de meşru bir konum tanımıştır. Bununla birlikte farklı 

aktörlerin dış dünya ile kurduğu bağlantının geometrik bir mükemmeliyet arz etme-

diğini savunan fenomenoloji ise toplum bilimlerine yeni bir soluk getirmek için yir-

minci yüzyılın toplumsal koşullarını beklemek durumundadır. Olasılıklar arasından 

bir olasılığı zorunlu kılacak bir toplumsal sistem ortaya çıkana kadar zorunlulukların 

altındaki müphemlikleri deşifre edecek bir yaklaşım da geçerlilik kazanamamıştır.  

Bu bölümde bir doğa bilim eleştirisi olarak doğan fenomenolojik yaklaşımı 

sosyoloji disiplinine kazandıran en önemli isimlerden biri olan Alfred Schutz’un top-



 

157 

 

lumsal eylem teorisi ve bu eylem teorisinin öngördüğü toplumsal yapılanmayı ana 

hatları ile değerlendirmeye çalışacağız. Alfred Schutz fenomenolojik felsefeyi sosyo-

loji ile buluşturan ilk isimlerden biridir. Husserl’in doğa bilimsel bilginin kurulum 

süreçlerine getirdiği eleştirinin sosyal teoriye müdahil olmasında doğrudan köprü 

vazifesi görmüştür. Bununla birlikte Schutz’un bu çalışmanın merkezinde yer alması 

fenomenolojik sosyolojinin ilk örneğini göstermesi veya sadece fenomenolojik dü-

şünceyi sosyolojiye aktaran bir isim olmasından ya da doğrudan fenomenolojik sos-

yoloji için bir ekol teşkil etmiş olmasından kaynaklanmamaktadır. Schutz’den önce 

sosyal teoriye fenomenolojik bir açılım getirdiği kabul edilmiş başta Max Weber, 

Carl Menger, Ludwig Von Mises gibi çok daha popüler bir dizi düşünür zaten mev-

cuttur. Schutz’un kendisi bile, yaşarken yayımlanmış bir kitabı, verdiği dersler, ya-

yımlanmadan kalmış birçok yazısı ve dönemin önde gelen entelektüelleri ile yaptığı 

mektuplaşmalar ile kendi gibi düşünen bir aydın ve öğrenci grubunun dışında tanına-

bileceğine ihtimal vermemiştir (Wagner, 1970: 4). Dolayısıyla Schutz gibi dönemi 

için saygı değer ancak yalnız hatta sürgün bir ismin kendi niyet ve iradesiyle çağdaş 

sosyal teoride yükselen özne merkezli eleştirel düşüncelere ilham kaynağı olduğu, 

elbette ki, iddia edilemez. Tarihin bireylerin iradeleri kadar toplumsal koşullar ve 

biraz da talih ile harekete ettiğini sıradan bir bilgidir. Schutz’un günümüz sosyolojisi 

içindeki önemli referanslardan biri haline gelmesinde de bu koşulların, toplumsal 

talih/talihsizliklerin ve ortaya çıkan yeni problemlerin doğrudan bir etkisi vardır. 

Görüşlerini sistemleştirememiş olması ya da kendi metodolojisine dayalı bir sosyolo-

ji ekolü üretememesine rağmen Alfred Schutz’u Parsonscı ekolün sistem kuramının 

karşısına yerleştirme sebebimiz, onun ele aldığı problemlerin, sosyolojiye yaklaşım 

tarzının ve kişisel yaşam öyküsünün “uygunsuz bir zamanda” geç modern toplumun 

problemlerine yönelmesidir. Daha doğrusu amansız muhalifi Parsons ile birlikte çağ-

daş sosyolojinin temellendiği, yapı-fail geriliminin ilk temsilcisi olmasıdır.  

Alfred Schutz, orta sınıf bir (Yahudi) ailesinin çocuğa olarak Viyana’da dün-

yaya gelir (1899). Bu bilgi ilk etapta sıradan biyografik bir not gibi gözükebilir. Fa-

kat dönemin Viyana’sına biraz daha yakından bakıldığında onun fenomenolojik ka-

deri hakkında birçok ipucu verir. Dönemin Viyana’sı Habsburg Hanedanının sembo-

lik yönetimi altında liberal dünyanın birçok çelişkisini en abartılı haliyle sahneler. 

Modern Avrupa’nın eşiğinde duran bu şehir, tarihe geç kalmanın verdiği telaşla bur-



 

158 

 

juva hayat tarzını abartılı bir taklitle gündelik yaşamına taşır. Para babaları, büyük 

tüccar ve sanayiciler kadar işsizler, evsizler yani altta kalanlar bir yandan hayatta 

kalma mücadelesi verirken diğer yandan da şehrin aşırı doz kültüründen boğulma-

maya çalışır. Bu çelişkilerle dolu ve asabı bozuk şehrin Freud’u yetiştirmesi boşuna 

değildir. Kültürel bir erotizmle ruhu tutulan Viyana halkının psikolojik travmaları, 

gerçekten de, Freud’un çalışmalarına kaynaklık etmiştir. Fakat insan, Freud olma-

saydı bile dönemin Viyana’nın sosyo-psikolojik koşullarının başka bir Freud yarata-

cağı izlenimine kapılmadan edemez. Terry Eagleton çarpıcı romanı Azizler ve Alim-

ler’de dönemin Viyana’sını ve Freud etkisini şu sözlerle özetler: 

 

“Viyana kültür denilen erotik bir rüyanın pençesindeydi ve Freud bu-

nun bedenin bastırılması anlamına geldiğini ilan etmişti. Bahtin’in 

duyulara beslediği sevgi, politik zorbalıkla uyuşmuyordu; Viyana’nın 

valsleri ve kremalı pastaları ise ölmekte olan bir neslin son lüks istek-

leriydi. Kendine özgü bir kültürel üsluptan yoksun Viyana, çaresizce 

geçmişi taklit ettiyse de, psikolojik geçmişini bilinç dışına itmiş ve 

Freud’dan özgür olmak için geçmişin anımsanması gerekir uyarısını 

almıştı” (Eagleton,1998: 39). 

 

Toplumsal hayatın aşırı ve tutarsız gidişatı anti-liberal bir kültür eleştirisini de 

beraberinde getirir. Bu anlamda Viyana modernliğin kazanımları üzerine kurulu en 

abartılı sahnelere ev sahipliği yaptığı kadar modernliğin en nihilist yorumlarına da 

kaynaklık eder. Birçok sanatçı ve düşünürün çalışmalarına anti-liberal bir temayül 

yön verecektir. Robert Musil, Niteliksiz Adam’ında Avusturya’nın hiyerarşik top-

lumu ve rasyonel kültürünün gündelik yaşamda nasıl dağıldığını gösterirken, Scho-

enberg besteleriyle kitleleri burjuvanın konforlu yaşamından öznelliğe, iç dünyaya ve 

doğanın vahşiliğine davet eder. Gustave Klimt ayartıcı tabloları ile klasik realizme ve 

burjuva duyarlılığına kafa tutar (Barber, 2004: 8). Viyana’nın entelektüel dünyasına 

yoğun bir sinizm ve nihilizm eşlik etmektedir. Schutz’un üzerinde derin etki uyandı-

ran Kraul Kraus edebiyat dünyasının ışıltısını, yüzeyselliğini ve popülerliğini yerde 

yere vurmaktadır. Öte yandan iki savaş arası dönemde bu anti-liberal kültürel atmos-

fere semitizm ve anti-semitizm mücadelesi eklemlenir. Bir yanda Hitler’e ilham ve-



 

159 

 

ren Georg von Schoenerer Alman halklarının birleştirilmesini ateşli bir şekilde savu-

nur. Diğer yanda da ünlü Siyonist Theodor Herzl, dünyanın bütün Semitiklerini bir-

leştirecek bir devlet propagandası yapar. Tüm bunlara bir de Nazilerin varlığını ekle-

diğimizde Viyana’nın barındırdığı karmaşık toplumsal hayatın karmaşık dünya gö-

rüşlerinin önemli bir kesimini belirtmiş oluruz.  

Alfred Schutz bu kaotik ortamda hem liberal değerlerle yetişip dönemin fi-

nans piyasalarından önemli görevler almış hem de anti-liberal kültür eleştirilerinin 

etkisinde akademik yaşamını sürdürmüştür. Buna bir de Yahudiliğini kabul eden ama 

bunu organize bir kimlik haline getirmeyen bir gündelik pratiği eklemeyi de unut-

mamak gerekir. Liberal-anti-liberal, Siyonist ve anti-Siyonist, akademisyen ve ban-

kacı gibi farklı ideolojik ve mesleki kutuplar arasında yoğrulmuş yaşamı, Schutz için 

fenomenolojinin felsefi bir yöntemden ziyade bir yaşam tarzına dönüşmesine vesile 

olmuştur. Farklı dünya görüşlerinin, yaşam pratiklerinin ve ideolojilerin mensubu 

öznelerin kendilerini nasıl bildikleri onun için akademik bir uğraş olmanın ötesinde 

bir varoluş meselesi haline gelmiştir. Nazi rejiminden Amerika’ya kaçışı; Schuz’ün 

çoğul kimliklerine en önemli parçası olarak, yabancılığı da eklerken fenomenolojik 

sosyolojin gelişmesindeki dönüm noktalarından birine de girilmiş olur. Öznelerin 

dünya hakkındaki fikirlerini imal etme ve içselleştirme süreçlerini sıra dışı bir şekilde 

gözler önüne seren Nazi örneği, yerlilik ve yabancılık duygusunun gündelik yaşamın 

gerçekliğini nasıl ürettiği konusunda ona unutamayacağı bir ders verir. Bu ders fe-

nomenolojik sosyolojinin gelişimine de doğrudan zemin hazırlar. 60’lı yıllarda sivil 

haklar, savaş karşıtlığı, kadın hareketleri gibi toplumsal hareketlerin ardından öznele-

rin gerçekte nasıl düşündüğü ile ilgilenen Harold Garfinkel, Peter Berger, Dorothy 

Smith gibi önde gelen sosyologlar Schutz’u temel referanslarından biri olarak gör-

mesi bir tesadüf değildir. Wallace ve Wolf’un yerinde deyişiyle;  

 

“Dünyaya bakışımızın sorgulanmaya başlamasının bu olaylarla 

aynı zamana tesadüf etmesine şaşırmamak gerekir. Baskı altın-

daki gruplarca alışılagelmiş kabullerin ‘parantez içine alınma-

sı’ veya iptal edilmesi bu gibi durumlarda anlam kazanır ve ar-

tık, bu durumları çözümlemekte kullanılacak kavramsal araçlar-



 

160 

 

la bir arada yeni bir bakış açısının ortaya çıkış zamanı gelmiş-

tir.” (Wallace ve Wolf, 2013: 352). 

Bu bölümde yaşamıyla fenomenolojinin adeta ete kemiğe bürünmüş hali olan 

Schutz’un fenomenolojik sosyolojisini ana hatları ile ele alacağız. Öncelikle onun 

eylemi, öznel bakış açıların kesişim alanı olarak gören toplumsal eylem kuramı üze-

rinde duracağız. Burada Schutz’un eylem kuramına şekil veren başlıca ilham kaynak-

larını, ona göre eylemin gerçekleşmesindeki başlıca süreçleri ve bu süreçleri analiz 

eden temel kavramları ele alacağız Sonrasında ise Schutz’e göre eylemin toplumsal 

olarak nasıl yapılandığını ele almaya çalışacağız.  

 

A. Aktör Eylemini Nasıl Bilir?: Fenomenolojik Bir Eylem Teorisi 

Birey mi önce gelir yoksa toplum mu? Toplum bireylerin toplamından mı 

oluşur yoksa bireyleri toparlayan aşkınsal bir varlık mıdır? Bu soruya verilecek ce-

vaplar sosyolojik gelenekte sosyologların nasıl bir metodoloji takip edeceğini doğru-

dan yönlendirir. Elbette ki birey ve toplum dilemmasını birbirinden koparmak ya da 

taraflardan birini diğerine indirgemek mümkün değildir. Sosyal bilimcilerin yaptığı 

katı bir tarafgirlikten ziyade bu iki tarafı birbirine bağlayacak bir analiz geliştirmek-

tir. Fakat söz konusu analizin temelindeki öncüller, cevap aranan sorular ve yöntem-

sel ayrımlar iki taraf arasındaki korelasyonun hangisinden yola çıkılarak kurulacağını 

belirler. İster toplumun evrensel yasalarını bulup, bireyi bu yasaların bağımlı birer 

icracısı kılsın, ister bireysel irade ve özgürlüğün kolektif eylemlerin esasını oluştur-

duğunu ileri sürsün aslında sosyal bilimcilerin genel geçer kuramları başlangıç itiba-

riyle öznel bir tercihe dayanır. Söz konusu öznel tutum, argümanlarındaki tutarlılık 

ve kabullerin sistematik formülasyonuyla “herkes” için geçerli hale gelir. Dolayısıyla 

Methodenstreit’ın iki yakasındaki toplumsal kuramlar da aslında bir ben-

yönelimlilikten öteki-yönelimliliğe geçiş sürecinden ibarettir. Alfred Schutz’un top-

lum kuramının temel kabulünü tam da bu geçişlilik oluşturur. Kolektivitelerin ardın-

daki bireysellikleri açığa çıkarırken, bu bireyselliklerin kolektif bağlarla kurulduğunu 

göstermek gibi karmaşık bir amaç Schuzt’ün kuramında farklı bir analiz düzeyinin 

belirmesine sebebiyet verir: Özneler-arasılık.  



 

161 

 

Schutz’un toplumsal fenomenleri özneler-arası etkileşimin bir ürünü olarak 

ele alması her toplumsal fenomenin aslında aktörlerin fiillerinin sonucu olarak anla-

şılmasına götürür. Ona göre sosyal bilimin temel problemi fenomenlerin kendine has 

gerçekliğini tanımlamak değil, aktörlerin birbirlerine karşı takındıkları tutumların 

anlamını araştırmaktır. Simmelci bir çalışma tarzından yola çıkan Schutz, bütün top-

lumsal fenomenlerin bireysel davranış biçimlerine kadar takip edilmesi ve bu biçim-

lerin kendini ortaya koyduğu toplumsal formların ayrıntılı tasvirlerle anlaşılır hale 

getirilmesi gerektiğini ileri sürer (Schutz, 1967: 3). Bu noktada Schutz, sık sık yapı-

lan bir hata olarak, eylemin (action) davranış (behavior) ile karıştırılmaması gerekti-

ğini savunur. Davranış, aktörün dışsal bir duruma karşı gösterdiği tepkime olarak 

anlamdan yani özneler-arası bağlamdan azadedir, yani toplumsal anlamdan yoksun-

dur. Eylemse aktörün diğer aktörlerin göstereceği tutumları öngören bir anlam prati-

ğidir. Weber’in ünlü bisikletli örneğini hatırlarsak, toplumsal dünyaya bisikletlerin 

çarpışma anında değil bu andan sonra aktörlerin sergilediği tutumlarla gireriz. Bu 

tutumun öncesinde insan davranışları doğal olgularken, - nezaket gösterileri ya da 

hakaret salvoları vb. gibi- davranışlar birbirine yöneldiğinde artık toplumsal dünya-

nın anlam pratikleriyle değerlendirilmeye başlanmış olur; yani münferit davranışlar 

toplumsal birer eyleme dönüşür. Burada anlamın eylemin dışında kalan ve onu baskı 

altında tutan bir mahiyet taşımadığı ortadır. Anlam aktörün tutumlarını değerlendir-

diği daha doğrusu belirli bir değerde konumlandırdığı “içsel bilincinin” bir yansıma-

sıdır.  

Toplumsal fenomenlerin öznel eylemler olduğu ve bu eylemlerin anlamına 

ancak ve ancak öznelerin içe bakışçı bir şekilde ulaşılacağı tezi anlayıcı (Verstehen) 

geleneğin temel postulasını oluşturur. Bu bağlamda eylemin öznel bilinçlerdeki ortak 

anlamlarını deşifre etmeye çalışan Schutz’un kendisini doğrudan bu gelenek içinde 

konumlandırmasında elbette ki şaşılacak bir durum yoktur. Fakat anlayıcı geleneğin 

anlamı ortaya çıkarmak için monolitik bir yol takip ettiğini düşünmek doğru değildir. 

Dolayısıyla Schutz’un eylem kuramının doğru şekilde kavranması için sadece bu 

geleneğin mensubu olduğunu bilmek değil aynı zamanda anlayıcılıkla hesaplaşması-

nı, ona yaptığı katkı ve getirdiği eleştirileri göz önünde bulundurmak gerekir. 

Schutz’e göre anlamak sadece öznelerin davranışlarındaki duygu durumlarını anla-

mak değildir. Çevremizdekilerin kaşlarını çatmasından kızgın olduklarını, gülmele-



 

162 

 

rinden mutlu olduklarını çıkarmak bilimsel analize gerek duymadan varılacak sıradan 

tespitlerdir. Benzer şekilde Alman tarihçi okulun ve özellikle Dilthey’ın temsil ettiği, 

yorumcunun üstün empati yeteneği sayesinde tarihsel olayları yönlendiren içkin ma-

nevi yapıları açığa çıkarabileceğini ileri süren dünya-görüşü (Welthanschauung) ana-

lizlerine de karşı çıkar. Anlam, tarihteki büyük adamların psişesinden yorumcunun 

üstün anlama yeteneğine devredilen bir şey değil, aktörün eylemlerine yön veren 

değer yapılarının açığı çıkmasıdır. Yorumcunun duygusal empatisi olayların hatır-

lanmasına yardımcı olabilir; ancak eylemi yorumlamanın zorunlu şartı değildir. We-

ber’in belirttiği gibi “Sezar’ı anlamak için kişinin Sezar olmasına gerek yoktur” 

(Weber, 2012: 112). Schutz için anlamın yorumlanması için gerekli olan eylemin, 

failin icrasındaki amaç, sebep ve motivasyonlarının kolektif yönünü ortaya koyan bir 

analizdir. Bu kabul Schutz’un kuramında Max Weber’i özel bir yere konumlandır-

masına neden olmuştur. 

Alfred Schutz “Max Weber’i “çalışmaları çağının pek çok özelliğini barın-

dırmakla birlikte hayretler uyandıran bir dâhinin yegane ürünü” olarak niteler 

(Schutz, 1967: 5).
10

 Ona göre Weber, Alman sosyolojisine onu bir ideoloji olmaktan 

korumak için gerekli bilimsel kavramları vermiştir. Bununla birlikte Weber’in çalış-

maları, döneminin Scheler, Wiese, Freyer gibi önde gelen sosyologların çalışmaları-

na kaynaklık etmiştir. Schutz’e göre Weber’in başarısının sırrı sosyal bilimlerin de-

ğer yargısından kaçınması gerektiğini kanıtlaması ve sosyolojinin görevinin metafi-

zik spekülasyonlarla uğraşmak değil; somut bir toplumun bütünlüklü bir tarifini ver-

meyi amaçlamasında yatar. Weber ideal tip stratejisi ile tikel eylemleri genelleştiril-

miş bir anlam yapısı içinde göstermeye çalışır fakat özneler arası uzama kök salan 

anlam yapılarının içsel bilinçler tarafından nasıl tarif ve tahkim edildiği ile ilgilen-

mez. Daha çok aktörü harekete geçiren nesnel motivasyonları açıklamayı seçerek 

öznel eylemleri türdeş bir anlam kalıbı içinde değerlendirir. Bu bağlamda Weber 

                                                      
10

  Schutz Weber ile kişisel olarak tanışmamasına rağmen onun yakın arkadaşlarından Ludwig Von 

Mises’in hem öğrencisi hem de mesai arkadaşı olarak yakın bir ilişki içinde olmuştur. Bu bağ-

lamda ondaki Weber etkisinin Mises aracılığı ile başladığı söylenebilir. Ayrıca Schutz, Weber ai-

lesiyle yakın ilişkide olan koyu bir Weber okuru Fritz Machlup ile tanışıktır. Hatta Machlup Ma-

rian Weber’e Schutz’un Sosyal Dünyanın Fenomenolojisi kitabının uzun bir süredir yanlış anla-

şılan anlayıcı sosyolojinin gelişimini hızlandıracağını umut ettiğini düşündüğü bir mektup yazar 

(Barber, 2004: 26) 



 

163 

 

anlamlı davranışı ya ortak değerlere yönelmiş (değer-bilinçli) ya da bireysel sonuçla-

rı sistematik bir şekilde gerçekleştirmeye yönelmiş (gaye-bilinçli) rasyonelleştirmeler 

kapsamında analiz etmeyi seçmiştir. Bu iki motivasyon türü, geleneksel toplumdan 

modern toplumlara geçi sürecinde öznenin dünyasını anlamlandırmakta bir prototip 

oluşturur Schutz, 1967: 18). Schutz’e göre Weber, anlam probleminin zaman prob-

lemi olduğunu göstermekle anlayıcı sosyoloji için büyük bir adım atmıştır fakat za-

manı tarihsel zamanla nerdeyse özdeş görmesi aktörlerin içsel zaman telakkilerini 

yadsımasına neden olur. Eylemlerin tarihsel anlamının sürekliliğini göstermeyi 

amaçladığından, aktörün eylemlerindeki gelecek ve geçmiş bağıntılı yönelimleri ke-

sintisiz bir zamansallığa indirger; farklı yönelimlerin anlamlandırdığı eylemleri bir 

ve aynı kategorilerin ürünü olarak tanımlar (Schutz, 1967: 147). Schutz’e göre We-

ber, kesintisiz bir zamansallık içinde anlamı homojen kategorilerle yeniden üretirken 

aslında hem özneyi hem de öznenin eylemlerini yönelttiği ötekinin özgünlüğünü ya-

kalamayı başaramaz. Halbuki her eylem sadece diğer aktörleri etkilemekle değil, 

bizzat aktörün içsel bilincindeki anlamının oluşumu bağlamında zaten öteki-

yönelimlidir. Schutz’e göre “Goethe’nin ‘seviyorsam seni, bundan sana ne?’ diyen 

ünlü satırları öteki yönelimlilik duygusunun sadece diğer insanları etkileme teşebbü-

sünden ibaret olmadığının iyi bir örneğidir.  

Eylemin anlamındaki öteki-yönelimlilik, onu Weber’in analizlerini açımla-

maya sevk eder. Eylemin öznel analizi bağlamında Schutz, Husserl’in fenomenolojik 

felsefesinden istifade eder. Husserl, Kartezyen felsefenin akıl ve beden arasındaki 

keskin ayrımına ve neticede öznenin dış dünyadan yalıtılmış saf bir benliğe sahip 

olduğu kabulüne karşı çıkarak, öznenin sürekli olarak nesneye yönelmiş bir halde 

bulunduğunu ileri sürer. Ona göre şeyler hakkındaki bilgilerimiz, bilincin onlarla 

ilgili yönelimleri eşliğinde onun hakkında sürekli bir tasarı inşa etmeleridir: “Şeyler, 

bir fındık kabuğu veya vazonun içinde bir şeyin bulunması gibi, yaşantıların içinde 

bulunmazlar; onlar bu yaşantılarda kurulurlar. Şeylerin verilmiş olması onların fe-

nomenlerde ortaya konulması, tasarımlanmasıdır” (Husserl, 1997: 42-43). Bu bağ-

lamda Husserl, öznenin Kartezyen aşkınlığı ve nesnenin içkinliğinin karşılıklı bir 

ilişki içinde bulunduğu üçüncü bir ara uzamda geliştiğini ileri sürer. Schutz’un, yuka-

rıda gördüğümüz üzere, özneler-arasılık diye nitelendirdiği bu uzam, fenomenleri 

“doğal” olarak bilip, deneyimlememiz için bir a priori çerçevesi oluşturur (Schutz, 



 

164 

 

1970: 42). Husserl dünya hakkındaki bilgilerimizin, dünya içindeki konumlarımızın 

ve onunla ilgili deneyimlerimizin oluşturduğu doğal tutumların anlamını paranteze 

almayı (epoche) amaçlayan bir köken felsefesi (fenomenoloji) geliştirmeye çalışır. 

Schutz’u Husselci felsefede en çok etkileyen şey de tam olarak budur: Öznenin doğal 

gibi gözüken tutumlarını paranteze alarak anlamın öznel bilinçteki kaynaklarını so-

ruşturmak. Schutz’un eylem analizleri özellikle Husserl’in erken dönem çalışmaları 

bağlamında öznel deneyimlerin eylemin genel-geçer anlamının oluşumundaki bağla-

rını göstermeyi amaçlar. Bu amaç doğrultusunda Schutz çalışmalarında deneyimin 

bilinçteki içsel halini ortaya çıkarmayı başaran bir eylem kuramı ve sosyal bilim tesis 

etmeye çalışır. 

Schutz’un fenomenolojik sosyolojisinin diğer bir ilham kaynağı Henri Berg-

son ve bilhassa onun süre (duree) kavramıdır. Schutz’un eylem kuramında, Husserl 

felsefesinin nesneler hakkındaki bilgilerimizin dışsal şeylerin içsel bilinçteki kuru-

lumlarını açıklaması gibi, Bergson felsefesi içsel bilincin dışsal şeyleri nasıl inşa 

ettiğini açıklamakta kullanılır. Böylece özne ve nesne ilişkileri mütekabil bir ilişki 

düzenine yerleştirilir. Bilindiği üzere Bergson determinist-mekanistik görüşlere karşı 

çıkarak dış dünya hakkındaki bilgimizin iradenin fenomenleri sürekli yeniden yarat-

ması ile ortaya çıktığını belirtir. Bergson’a göre bu yeniden yaratım şeylerin zorunlu 

bir yasa ve durağan bir zaman-mekan algısının ürünü olarak görülmesini imkansız 

kılar. Aslında özne, nesneyi kendinden bağımsız bir mekansallıkla çevrelenmiş şe-

kilde bulmaz; bu mekânsal sınırlamaları aşarak kendi içsel zaman algısıyla şeyleri bir 

bütünün birimi olacak şekilde nesneleştirir. Bergson bu öznel zaman algısını ‘süre’ 

olarak isimlendirirken, dış dünyanın monadik varlıklarının da yalnızca sürenin şeyler 

arasında ucu açık bir birliktelik tesis etmesiyle ortak bir anlamın parçası olabileceğini 

savunur: “Gerçek süre, şuurun idrak ettiği süre, o halde sadece keyfiyetler arasında 

sıralanmak ister, çünkü hiçbir zaman kemiyet değildir, ölçülmeye yeltenildiği andan 

itibaren keyfiyetin yerine bir kemiyet olan mekanı haberimiz olmadan koyuyoruz” 

(Bergson, 1990: 100). Bergson’un nesnel zaman ve öznel süre hakkında ileri sürdüğü 

düşünceler Schutz’un eylem analizi için anlamının öncelikli olarak öznelerin dünya-

sında anlamlı olduğu ve bu anlamın farklı geçmiş ve gelecek gibi zamansal nicelikle-

re bölünemeyeceği konusunda referans olur. Yani toplumsal aktörlerin bir eyleme 

yüklediği anlam, olup biten hadiselerin birikimsel bir hasılatı değil, aktörün yaşa-



 

165 

 

mındaki tüm hadiselerin tek birinde ve tek bir hadisenin tümünde yankılandığı bir 

döngüselliğin eseridir. Böylece farklı görünen eylemler bir yandan tek bir eyleme, 

Bergson’un deyişiyle bir yaşam atılımına (élan vital) bağlanırken diğer yandan da 

özneler arası dünyanın değişim dalgalarından etkilenen ama asla tamamen dönüşme-

yen bir benlik ortaya çıkar. Schutz’un ifadeleriyle;  

 

“ Dar anlamda iki karşıt durum değil ancak benliğin saplandığı (…) 

müteakip ve farklı bir durumlar dizisi vardır. Bu sebeple iki temayül 

veya yönden bahsettiğimizde sadece metaforik bir ibare kullanıyoruz-

dur: Gerçekte ise ne iki temayül ne de iki yön vardır sadece bir mey-

veyi dalından koparmak gibi, özgür bir eylemin kendisini ondan ayı-

rana kadar pek çok tereddüt yaşayan ve gelişen tek bir benlik vardır” 

(Schutz, 1973: 86). 

 

Schutz’un eylem kuramında derin etki uyandıran isimlerden bir diğeri de 

Ludwig Von Mises’dir. Mises’in Schutz için önemi sadece onu Weber’le tanıştırmış 

olmasından ya da ilk işini Mises’in sağlamış olmasından yahut da Viyana’daki aka-

demik tanınırlığını Mises’in en iyi öğrencisi olarak bilinmeye borçlu olmasından 

gelmez (Klitgard, 2003: 45-50). Schutz, Mises, Menger ve Hayek gibi diğer liberal 

iktisatçıların mensubu olduğu Viyana Ekonomi okulunun insan doğası, eylemin an-

lamı ve toplumsal gerçeklik konusundaki özne merkezli görüşlerini toplum kuramın-

da aynen benimser. Özellikle Mises’in prexology kavramının onun refleksif sosyolo-

jisinin gelişmesindeki yeri yadsınamaz. Mises bu kavramla insanın amaçlı davranış-

lar sergileyen rasyonel bir varlık olduğunu, daima belirli bir sebep-sonuç ilişkisi çer-

çevesinde hareket ettiğini, bu anlamda toplum, sınıf veya yasa gibi insan-üstü kav-

ramların aslında insan eylemliliğine dayalı bir tipleştirme olduğunu ileri sürer (Bar-

ber, 2004: 50). Schutz, Mises ve diğerlerinin değer merkezli eylem anlayışından faz-

lasıyla istifade eder. Bu bağlamda onun eylem analizlerinin metodolojik bireyciliğe 

yakın durduğu söylenebilir. Okulun kendi çıkarlarını rasyonel bir şekilde bilen ve 

elde etmeye çalışan bireyin, toplumsal etkinliklerin sürmesindeki marjinal faydayı 

ürettiği tezi Schutz’un özneler arası ilişkilerinde belirli bir geçerliliğe sahiptir. Fakat 

o, toplumsal ilişkilerin yalnızca ekonomik çıkarın anlamlılığı ile sürdürülmediğinin 



 

166 

 

bilincindedir. Dolayısıyla genel geçer bir liberal kuram geliştirmekten ziyade, pratik 

ilişkilerin kendiliğindenliği içinde üretilen farklı çıkar/anlam yapılarını ortaya çıkar-

maya çalışır. Bu durumun, Schutz’un idealist bir liberalizmden ziyade pragmatik bir 

liberal felsefeden hareket etmesinden kaynaklanır. Schutz’un eylem kuramının arka 

planını oluşturan isimlere dair bu bilgilerden sonra artık eylem kuramının temel kav-

ramları üzerinden ele almaya geçebiliriz. 

 

1.Tasarım (Project) Olarak Eylem  

Schutz’un eylem analizlerinin başlangıcını eylemin, anlamlandırılmış somut 

etkinlikler olduğu tanımı oluşturur. Schutz eylemin doğrudan verili bir anlamının 

olmadığı konusunda Parsons ile mutabıktır. Eylemin anlamı kendini fiziksel nitelik-

lerin algılanması gibi göstermez. Nesnelerin rengi, kokusu veya sesleri zihnimizde 

doğrudan karşılık bulur. Bununla birlikte toplumsal eylemin anlamı kendini bir dola-

yım aracılığı ile gösterir. Söz konusu dolayımı, Schutz tasarım (project) olarak isim-

lendirir. Schutz’e göre her eylem kendisini zaten bilindik bir eylem tasarısının yan-

sıması olarak gösterir. Fakat beşeri etkinlikler herhangi bir tasarımlama sürecine bağ-

lı kalmadan varlığını sürdürür. Eylemlerimizi yerleştirdiğimiz planlar, etkinliklerin 

amacı veya işleyişini göstermekten ziyade bizim onu hayal etme/fantezileştirme tar-

zımızı ele verir (Schutz, 1967: 59). Schutz’e göre tasarı, eylemin hayat kaynağı ola-

rak fiilleri (act) aktör açısından anlamı kılmayı sağlar; aktörün sergilediği ve maruz 

kaldığı fiillerin belirli bir somutlukla kavranmasına imkan tanır. Fakat tasarı yalnızca 

dışımızda olup bitenleri bir düzene koymaz veya onları ete kemiğe büründürmez aynı 

zamanda bizzat benliklerimizi de bu alana müdahil eder. Schutz’e göre bir tasarı sa-

dece eylemlerimizi gerçekleştirmenin ön-şartı değildir; bu şartlar içinde kendimizi 

hayal etmemizdir. Yerimizden kalkıp dışarı çıkmak istediğimizde sadece dizlerimizi 

ve bacak kaslarımızı çalıştırıp kapının kolunu çevirmeyiz; aynı zamanda kendimizi 

de bunları yapan biri olarak hayal ederiz. Hatta bu fiilleri, yaptığımız veya yapaca-

ğımız diğer şeylerle bağıntılı olarak icra ederiz. Eylem tasarısı durumların, koşulların 

ve amaçların nesnel bir tarifinin yanı sıra aktörün diğer şeylere yönlendirdiği niyetli-

liği ele verir. Çünkü Schutz için eylemin anlamı deneyimde mahfuz değildir; anlam 

deneyim hakkındaki teemmüli (reflexive) sürecin bir ürünü olarak açığa çıkar: 



 

167 

 

 

“Tasarı doğrudan bir deneyim veya kendiliğinden bir etkinlikte değil, 

sadece teemmüli bir düşüncede verilidir. Elbette ki doğrudan deneyim 

kendi beklenti halesi ile çevrilidir fakat bunlar boş müteakip beklenti-

lerdir (protention). Bazen bu müteakip beklentilerin gerçekleştiği olur. 

Örneğin, sergilediğimiz bir fiilde bazen çok açık ve doğrudan bir ta-

kım beklentileri deneyimleyebiliriz. Fakat bu deneyimler aslında zih-

nimizdeki plan veya tasarıların nüfuzu altındadır. Tasarı andan ana 

nakledilir ve çok somut bir şekilde her bir anlık deneyimimize sızar ki 

bu somutluk türetilmiş bir şeydir ve söz konusu özel ana tasarının aşı-

lanmasının (feeding) bir sonucudur” (Schutz, 1967: 61). 

 

Kısacası Schutz için her eylem, kendisini gerçekleştirmeden önce zihnimizde 

ne yapacağımıza dair bir resim uyandırdığı için zaten bilinçli bir eylemdir. Bununla 

birlikte ona göre söz konusu bilinçlilik durumu araçsal veya değer yüklü bir rasyona-

lizasyona tekabül etmez. Yani eylemlerimizin anlamını kazandığı plan, yalnızca 

kârın maksimizasyonu ya da kurumsal normlarla bütünleşme derecesi gibi nesnel 

yönelimlerce kurulmamıştır. Schutz için tasarının bilinçli bir etkinlik olması, eylemin 

amaç, araç ve normlarının -Weber’in belirttiği gibi- aklın özerk alanlarında rasyonel 

hesaplamalarca yürütülmesinden kaynaklanmaz. Tasarının bilinçliliği aktörün eylem-

lerini kendi biyografisi ile birleştirecek bir makullük taşımasından gelir. Eylemin 

anlam rotası, aktörün hariçteki nesneleri elde etmek için hep daha ileri gitmesiyle 

belirlenmez. Karşılaşılan her durum ve çözülmesi gereken her problem aslında aktö-

rü kendi büyük hikayesine götüren birer kaldırım taşıdır (Schutz, 1973: 150). Eylem-

lerimiz, kendimiz haline gelirken kat ettiğimiz döngüsel güzergahın bir yansıması 

olarak varlık zeminine çıkar. Nietzsche’nin ‘aynının ebedi döngüsü’ diye tanımladığı 

bu süreç, tahmin edileceği üzere, başlangıç ve sonuç, araçlar ve amaçlar arasında 

keskin bir ayrımın yapılmasını engeller. Schutz’e göre aslında her başlangıcın başka 

bir başlangıcın sonucu, her amacın başka bir amacın aracı olarak baş gösterdiği fiile-

rin bütünselliği aktörler tarafından parçalara ayrılır. İşte eylem tasarısı, anlamın te-

mayüz etmesi için etkinliklerin bütünselliğini parçalayan ve bu parçaları son tahlilde 

aktörün içsel bilincine uygun hale getiren, başka bir deyişle, iki ayrı ufkun kaynaş-

masını sağlayan bilişsel enstrümanlardır. Eylem tasarılarımız, karşılaştığımız durum-



 

168 

 

ları öncelikle zihnimizdeki katışıksız tasarıların bir parçası olarak, ikinci aşamada 

onları kendi pratik deneyimimizin içinde yeniden kurarak ve son aşamada ise muha-

keme edilmiş ve tamamlanmış bir kadere (fait accompli) dönüştürerek öznel bakış 

açımıza sosyal bir derinlik kazandırır (Schutz, 1967: 64) .  

Schutz’un eylemin aktörün öznel bakış açısının bir yansıması olarak anlam 

kazandığını ileri sürmesi, yanıtlanması gereken iki soruyu da beraberinde getirir. 

Öncelikle eylem tasarılarının içerdiği bilginin özellikleri nedir? Aktörün teemmüli 

yorumu son tahlilde toplumsal fenomenlerin ‘efradını cami ağyarına mani’ bir açık-

lamasına ulaştırır mı? Aktör toplumsal ilişkileri kendi biyografik deneyimine tercü-

me ederken, bu çabaların asli gayesi, gerçekleşme basamakları ve harekete geçirici 

saikler konusunda tam bir kavrayış düzeyine ulaşır mı? İkinci olarak eylem, özneler 

arasılığın bir tezahürü olduğuna göre hangi öznenin bakış açısından anlamlandırıla-

caktır? Eylemin anlamı, benim takındığım ve maruz kaldığım tutumlar hakkındaki 

niyetlerimde mi yoksa muhatabımın kendi tutum ve yorum pratiklerinde mi saklıdır? 

Ya da ben ve muhatabımın arasındaki karşılıklı tutum alışların dışında kalan “taraf-

sız” bir göz olarak yalnızca sosyal bilimcinin yorum çerçevesi mi özneler-arası ey-

lemin mutlak manasını açığa çıkarabilir? 

Öncelikle birinci soru ile başlayalım. Schutz, eylemin anlamının öznel bakış 

açısına göre açığa çıkarılabileceğini ileri sürerken bu iddiasıyla ne aktörün herkes 

için geçerli olacak bir aşkın psikolojik yorumun konusu ne de anlamın aktörün yalın 

içsel psikolojisine bağlı bir rölativizmin konusu olduğunu kast eder. Öznenin bakış 

açısına göre biçimlenen eylem tasarıları öncelikli olarak aktörün varlığından bağım-

sız bir dış dünya kabulüne dayanır. Daha doğrusu her toplumsal öznenin varlığını 

bahşedilmiş bir dünyanın içinde kazandığını düşünür. Schutz’e göre dünyanın bahşe-

dilmişliği aktörün muhtemel bütün tasarılarının, amaç ve tutkularının, harekete geçi-

rici bütün saiklerin tüm ihtimallerini içerir. Niyet ve tercihlerimiz, tasarladıklarımız 

ve aklımızdan geçirdiğimiz veya geçirmediğimiz her şey birbirleri arasında üstünlük 

kazanmaksızın burada önceden verilidir: “Bahşedilmiş bir şey olarak dünya hiçbir 

olasılığın özgün bir ağırlığının olmadığı, inanıldığı sürece soruşturmadan vareste 

olduğu ve diğerleri ile çatışmadığı açık olasılıkların genel bir çerçevesidir; tüm 

inandıklarımız daha sonra fark edilene yani bir karşı kanıt getirilene kadar ampirik 

veya ön-kabulsel bir kesinliğe sahiptir.” (Schutz, 1973: 82).  



 

169 

 

Eylemlerimizin anlamı, bu açık olasılıklar arasından bir olasılığa karşı taşıdı-

ğımız niyetsellikle açığa çıkar. Başka bir deyişle eşit olasılıklarından biri veya bir 

kaçının öncelendiği, buna göre bir ilişkilendirme mantığı ve muhakeme biçiminin 

teşekkül etmesi ile anlam özne tarafından kurulur. Heidegger’in deyişiyle eylemleri-

mizin anlamı dünya hakkında farklı açılımlara sahip görüşlerden dünyanın varlığını 

bir bakış açısının imkan ve sınırlarına indirgediğimiz kısacası bir dünya görüşünden 

görüşün dünyasına geçtiğimiz noktada açığa çıkar (Heidegger, 1977) fakat bu geçiş, 

Schutz için doğal veya sosyal fenomenlerin mutlak bir öze kavuştuğu veya kavuşabi-

leceği anlamına gelmez. Fenomenlerin özü, Kant’ın gösterdiği gibi, bilinç tarafından 

kurulmuş bir temsiliyetle kavranır fakat bu temsiliyet, Kant’ın savunduğunun aksine, 

tam değil kısmî ve geçici bir pozisyonda temellenir. Dolayısıyla eylemin anlamı tek 

bir hamlede tam olarak erişilebilecek bir şey değil, öznenin her anlamlandırma te-

şebbüsünde bir yüzünü açan ama diğer veçheleri karanlıkta kalan bir öze sahiptir.
11

  

Schutz için eylemin gerçek anlamına erişim sürecinde Husserlci noesis ve 

noema ayrımının ayrıcalıklı bir yeri vardır. Husserl’e göre bilincin sahip olduğu bil-

ginin öncelikli olarak bir şeyin bilgisi olduğunu ve öznenin sahip olduğu bu bilginin 

daima nesnenin varlığına dair bir temayül bulunması anlamında bir niyetlilik eseri 

olduğundan yukarıda bahsetmiştik. Bilincin nesnelere olan ilgisi ile nesneler hakkın-

da inşa ettiği bu resmi Husserl noesis kavramı ile tanımlar. Noesis, bizim dış dünya-

nın bazı unsurlarını gördüğümüz, işittiğimiz, dokunduğumuz kısacası duyumsadığı-

mızda yaşadığımız farkındalık durumudur (Husserl, 1982: 223). Örneğin, yerdeki bir 

ağaç dalını gördüğümüzde dalın dokusu, rengi, şekli gibi fenomenal özelliklerini 

genelde hemen tanırız. Dalın katı ve yüzeyinin pütürlü olmasından, renginin kahve-

rengi tonundan kolaylıkla bu şeyin bir ağacın uzantısı olduğu yargısına ulaşırız fakat 

bilincimiz sadece karşılaştığımız fenomenlerin bilişsel özelliklerini çıkarmakla ye-

                                                      
11

  Heidegger yorumun bu özelliğini “Lichtung” kelimesi ile karşılar. Açığa çıkarma, temizleme 

anlamına gelen bu kelime Almanca’da tam olarak ormanda belirli bir bölge ağaçlardan temizlen-

diğinde ortaya çıkan açıklık anlamına gelir (Inwood, 1993: 238). Yorumun öze ulaşmaktaki im-

kansızlığını ifade etmeye dayanan bu analojik terim, Parsons’ın tortu kategoriyi karanlıktaki spot 

lambası metaforuyla tanımlamasına benzer. Bununla birlikte, fark edileceği üzere, Parsons her bir 

tortu kategorinin bilimsel açıklama tarafından son tahlilde aydınlığa kavuşturulacağına inanırken, 

Schutz’un sırtını yasladığı fenomenolojik-varoluşçu geleneğin yorumun karanlık noktasını tek zo-

runlu argüman gördüğü söylenebilir.  



 

170 

 

tinmez aynı zamanda onları hafızamızın kapsama alanına dahil eder. Karşılaştığımız 

şeyleri bir kolektivitenin parçası haline getirir. Yerdeki dalın hangi ağacın parçası 

olduğunu biliriz; böylece dalın anlamı zihnimizdeki ağaç hakkındaki öz tasarımımız-

la bağıntılı hale gelir. Husserl, fenomenlerin özü hakkında yaptığımız bu çıkarımı ise 

noema olarak isimlendirir (Husserl, 1982: 225). Noema, şeylerin herkes için belirli 

bir nesnellikle anılmasını sağlayacak bir ortaklığa tekabül eder fakat söz konusu or-

taklığın şeylerin nesnel anlamının kendisi olduğu düşünülmemelidir. Schutz noema-

nın varlıkların özü ile karıştırılmaması gerektiğini savunur: “Anlamları vaz etmek ile 

nesneleri vaz etmeyi birbirinden ayırmamız gerekmektedir. Noema, fiillerin her mec-

rasına uygulanacak anlam fikrinin genelleştirilmesinden başka bir şey değildir.” 

(Schutz, 1970: 48). 

 Schutzcu eylem kuramı sosyal dünyanın birbirine zıt gözüken iki veçhesi 

vardır. Birincisi, Schutz’e göre insan dünyasının kendimizi içinde bulunduğumuz 

bahşedilmiş varlığı, yalnızca benim değil, herkes için geçerli olan sosyal bir gerçek-

lik yaratır. Bu sebeple dünya içinde edindiğimiz bilgiler, kişisel konumumdan ba-

ğımsız ve anonim bir şekilde bana önceden verilmiştir (Schutz, 1973: 75). Yapmayı 

istediğimiz veya planladığımız şeyler, yaşadığımız dünyanın ufku ile çevrelendiğin-

den; öznel bakış açılarımız bile bu ufkun önümüze serdiği ihtimallerden birine dayalı 

mevcut veya bir zamanlar var olmuş bir eylem tasarısı ile kendini gösterir. Örneğin, 

bir alışveriş merkezine vakit öldürmek, seri sonu indirimden yararlanmak veya bir 

arkadaşımla buluşmak için gidebilirim. Söz konusu pratikler kişisel tercihime göre 

belirlenmiş farklı eylem planları ile belirli bir anlama kavuşacaktır. Bununla birlikte 

alışveriş merkezi benim biyografik koşullarımdan bağımsız bir şekilde mevcut olarak 

bana birtakım sınırlamalar getirir. Eylemlerimin anlamı, kendimi içinde bulduğum 

ilişkilerin belirlenimleri aracılığında su yüzüne çıkar. Veresiye bir ürün alamam, de-

ğiştirme kartım olmazsa aldığım ürünü değiştiremem ya da tezgahtardan fiyatın kü-

suratını almaması talebinde bulunamam. Schutz’e göre eylemin anlamını veren tasa-

rımlarımız her eylemin kontrolümüz altında olduğu varsayımına dayansa bile aslında 

durum bundan çok daha farklıdır. Genel çıkarlarımızı gerçekleştirmeyi amaçlayan 

her eylem planı yalnızca bahşedilmiş dünyanın farklı alanlarında kontrolüm altında 

olan veya olmayan bir nokta ile ilgilidir (Schutz, 1973: 76). Bu noktadaki konumum-

la ilgili olarak genel çıkarım olarak kabul ettiğim bilgi diğer alanlar ve bizzat dünya-



 

171 

 

nın kendisi hakkında yapacağım tercihleri belirler. Ancak her tercih, yapmak zorunda 

olduğum başka tercihleri de peşi sıra getirecektir. Bu bağlamda Schutz, Dewey’nin 

tercih kuramından yararlanarak “seçimin, benzerlerin dışında kaldığı bir tercih olma-

dığını aslında rekabet halindeki tercihlerin dışında kalan birleşik bir tercih olduğunu 

belirtir.” Schutz; Dewey’nin genel çıkara bağlı seçimlerin izole birer tercih değil, bir 

bağlantılar terkibi olduğu görüşüne katılmakla birlikte bu açıklamanın rekabet eden 

veya birleşen motivasyonlarla yapılmış tercihlere nasıl karar verildiği konusuna yüz 

çevirdiğini belirtir: 

 

“Alışkanlıkları ve itkileri çatıştıran nedir? Birinin diğerine mani ol-

duğu karşıt etkenlere sahip temayüllere sebep olan nedir? Hangi ter-

cihlerimiz rekabet halindedir ve hangileri birleşme kararına yatkın-

dır? Başka bir deyişle, ben yalnızca seçmeyi sürdürdüğüm tasarılar 

arasında bir seçim yaparım. Alternatifler öncesi bir ikilemdeyimdir. 

Fakat böyle bir ikilemin kökeninde ne yatar?” (Schutz, 1973: 78).  

 

Yukarıda bahsedilen ikilem tasarımların ikinci ve karanlık yönünü ortaya ko-

yar. Schutz’e göre eylemin öznel bakış açılarımızla geliştirdiğimiz bir tasarımın için-

de anlamını bulduğu, fakat söz konusu tasarımın son tahlilde özneler-arasılığın bah-

şedilmiş dünyasında gerçekleştiğinden yukarıda bahsetmiştik. Noemanın hakkında 

fikir yürüttüğümüz varlıkların özünü tam olarak bilince taşımaması gibi, eylem tasa-

rıları da aktörün öznel deneyimlerinin dört başı mamur bir anlamlandırmasını yapa-

maz. Çünkü bir tasarı, dünyanın bahşedilmişliği içinde bir noktayı aydınlatırken etra-

fı farklı öznelerin deneyim ve yorum pratiklerinden oluşan bir karanlıkla çevrilidir. 

Bu bağlamda Schutz’e göre toplumsal dünya, özneler arasındaki ilişkilere dayansa ve 

kendini anonim bir geçerlilik aracılığı ile aktörlerin bilincine dayatsa dahi neticede 

aktörün ilişki kurmadığı, ilişki kursa bile anlamlı bir şekilde deneyimlemediği pek 

çok unsur yine de geride kalacaktır. Dolayısıyla belirli bir bakış açısından anlamlan-

dırdığımız eylemlerin gerçekliğinin deneyimlerimizin dışında bulunduğu şüphesi 

aslında bütün yorumlama etkinliklerimize müdahil olur. Schutz’e göre bilinçli tercih-

lerimizin dünyanın bahşedilmiş tözüne erişemez oluşu gündelik koşuşturmacaları-

mızda çoğunlukla geri plana itilir fakat tasarıların dayandığı bir amaç ve çıkarın di-



 

172 

 

ğerleri ile çelişme ihtimali dünyayı olağanlaştırma teşebbüslerimizi krize sokar. Ey-

lem tasarılarımız karşılaştığımız farklı durumları kendi deneyimlerimize dayalı bir 

şaşmazlıkla düzenlerken aslında beklentilerimizin beklediğimiz gibi gerçekleşmeme-

si dehşeti, bütün tasarıların esasını oluşturur: 

 

“Karşılıklı ilişkinin tam bir bütünleşmeye sevk etmesi zorunlu değil-

dir. Çıkarların daima çakışma ve hatta çatışma olasılığı mevcuttur. 

Sonuç olarak sorgudan azade olan bahşedilmiş dünyadan seçtiğimiz 

bileşenlerin amacımıza gerçekten uygun olup olmadığı hakkında dai-

ma bir şüphe vardır. S’nin p’liğini tanımlarken yaptığımız onun q ol-

madığını da tanımlamak değil midir? Her ikisi de bir karşı kanıt geti-

rilene kadar sorgulanmayacak olan dünyanın bahşedilmişliğinin genel 

çerçevesindeki açık olasılıklardır. Fakat biyografik olarak belirlenmiş 

durumumuz bizi amaçlarımıza uygun şekilde S’nin p’liği veya 

q’luğundan birini seçmeye zorlar.” (Schutz, 1973: 152). 

 

Eylem, öznel deneyimlerin anonim kesinliği ile şüphe içeren tercihlerinden 

oluşan bir anlam tasarısı içinde yorumlanabilir. Schutz için bu durum sıradan insan-

ların gündelik deneyimleri kadar bilimsel açıklamalar için de aynen geçerlidir. Bir 

eylemin anlamı ister benim ister muhatabımın isterse bir gözlemcinin bakış açısına 

göre kurgulansın daima aktörün motivasyonlarını tanımlamaya yönelik bir teşebbüs-

tür. Bilim adamının temelde yaptığı, bizatihi katılımcısı olduğu ve öznel deneyimler 

paylaştığı bağışlanmış dünyada gözlemlediği eylemlerin aktöre has yönelimlerine bir 

nesnellik payesi vermektir. Başka bir deyişle aktörün kendi sağ-duyusal bilgisinin 

çok katmanlı yapısını türdeşleştirmek, çelişkili değerleri mantıksal bir tutarlılıkla 

düzeltmek, farklı çıkarlara hizmet eden tasarıları sistematik bir hale getirmektir. Böy-

lece koşullar arasındaki farkları ve motivasyonların çeşitliliği ideal bir nesnellik tari-

fince tek düzeleştirilir. Schutz’e göre sosyal gözlemcilerin eylemlerimiz hakkındaki 

açıklamalarının öznenin kişisel anlamlandırma süreçlerinden mahiyeti gereği bir far-

kı yoktur. Fark, onların kullandığı yöntemlerin, sıradan insanların gündelik bilgisin-

den farklı epistemik kabullere dayanmasından kaynaklanır: 

 



 

173 

 

“(…) Sosyal bilimlerin tüm problemleri ve kategorileri bilim-öncesi 

alanda yani sosyal dünyadaki yaşamın göbeğinde vaz edilmiştir. El-

bette burada bunlar (problem ve kategoriler) fazlasıyla ilkel bir halde 

bulunur. Sosyal bilimcilerse sıradan insanın diğerlerini gözlemlerken 

kullandığından çok daha farklı yöntem ve kavramlar kullanır.” 

(Schutz, 1967: 141). 

Bilim adamlarının eylem tasarıları ile sıradan insanın eylem tasarılarının ku-

rulum süreçlerinin temel vurgularına ve ayrım noktalarına, sonraki kısımlarda daha 

ayrıntılı bir şekilde tekrar döneceğiz.  

 

2. Amaçsal ve nedensel saikler  

Yukarıda da bahsedildiği üzere, Schutz’e göre eylemlerin anlamı, aktörün iç-

sel bilincinde özneler arası dünyadaki deneyimleri yorumlamasının bir ürünüdür. 

Dolayısıyla anlam, deneyimlerimizde dokunulmaz bir şekilde durmaz; teemmüli bir 

sürecin tezahürü olarak kendini bir eylem tasarısı şeklinde açar. Fakat eylem tasarım-

larımızın nasıl kurulduğu sorusunu cevaplamadan bu açıklamaların boşlukta asılı 

kaldığı aşikardır. Özne, eylemi kendi eylem tasarısının bir yansıması olarak değer-

lendirirken bunu hangi motivasyonla yapar? Karşılaştığı durumları genel geçer bir 

bilinç yapısı ile mi çözüme ulaştırır yoksa farklı bağlamlara değişik tepkiler gösteren 

bir bilinçle mi hareket eder? Schutz, bu ve buna benzer sorulara bir çözüm bulmak 

amacıyla özneleri sevk-i idare eden saiklerin, fenomenolojik bir deyişle, niyetlilikle-

rin analiz edilmesi gerektiğini düşünür.  

Schutz’un anlam saikleri arasında yaptığı ayrım, onun eylem kuramının en 

önemli meselelerinden biridir. Schutz, aktörlerin eylemlerinin karşılaştıkları durum-

ların özgünlüğüne göre farklı yönelimlerle bilince işlendiğini ileri sürer. Söz konusu 

yönelimlerin eylem tasarılarımızın kurulumundaki etkisine göre amaçsal (in-order-to 

motives) ve nedensel saikler (because motive) olarak tasnif edilebileceğini belirtir. 

Birbirlerinin yerine sıkça kullanılsalar da eylemin gerçek anlamının keşfedilmesi için 

bu ayrımın doğru şekilde yapılması zorunludur. Schutz’e göre amaçsal saik, “tasar-

lanmış bir ilişki durumu, öncelikli hedeflere ulaşma niyetidir” (Schutz, 1973:71). 

Amaçsal saik, aktörün süregelen etkinlikler içindeki bilinç durumuna tekabül eder. 



 

174 

 

Husserl’in gelecek-niyetlilik (retention) kavramından mülhem şekilde anlam saikleri, 

aktörün fiillerinin şimdiki zamandan gelecek zamana geçiş sürecinde eşit olasılıklar 

arasından yaptığı özgür tercihlere olanak tanıyan öznel kategorilerdir. Nedensel saik 

ise “eylem tamamlandığında, aktörün bizzat bir gözlemci olarak geçmiş eylemlerine 

geri dönmesi ve yaptıklarını düzenleyen koşulların ne olduğu soruşturmasıdır” 

(Schutz, 1973: 71) Nedensel saikler geçmişteki, tamamlanmış eylemlerin yarattığı 

bilinç durumuna yönelik bir anlamlandırma teşebbüsüdür. Aktör, geçmişte yaptığı 

tercih ve maruz kaldığı etkenler arasında hangilerine öncelik verdiğinin otomatik bir 

nedensel açıklamasını geliştirmeye çalışır. Husserl’in geçmiş-niyetlilik (protention) 

dediği nedensel saik, şimdiden geçmişe uzanan bir bilinç durumunun terminus a quo 

(kendi kökeni hakkında) bir soruşturmanın nesnel kategorilerini inşa eder. Schutz’e 

göre bu iki saik eski bir metafizik problem olarak zorunlu ve keyfi ya da külli ve cüzi 

irade arasındaki gerilimi hatırlatır (Schutz, 1973: 72). 

Schutz’un amaçsal ve nedensel saikler arasında yaptığı ayrım Weber’in eylem 

analizlerine çok şey borçludur. Weber’in eylemi harekete geçiren öznel motivasyon-

lar yorumlanmadığı sürece eylemin gerçek anlamının bilinemeyeceği argümanı onun 

eylem kuramında önemli bir yere sahiptir. Bununla birlikte Schutz, Weber’i eylemin 

öznel anlamının yorumlamasında amaçsal ve nedensel saikler arasında bir fark gör-

mediği için eleştirir (Schutz, 1967: 87). Weber, eylemin alışkanlık tarzı ve bilinç 

yapısındaki nesnel tutumlarını göstermeyi hedeflediğinden, eylemin aktör tarafından 

yorumlanma derecelerini dikkate almaz. Eylemin aktörden bağımsız bir kültürel an-

lama sahip olduğunu kabul ettiğinden, tüm eylem tasarıları aynı saikin harekete ge-

çirdiği bir tipleştirme ile açıklanmaya çalışılır. Tarihin belirli bir döneminde insanla-

rın neden belirli bir davranış türü sergiledikleri homojen bir motivasyon tanımı ile 

vuzuha kavuşturulur. Örneğin, geleneksel saikli eylemin baskın olduğu anlam bağ-

lamı, aktörün bütün eylem stratejileri geleneğin tasarrufuna bırakır. Ya da gaye bi-

linçli eylem duyguların veya değerlerin etkisinde karar almak değil, gayr-i şahsi ve 

araçsal bir tasarı kurmak için aktörü motive eder. Schutz’e göre Weber, eylemin çok 

sayıdaki saiklerini ideal tip aracılığı ile tekilleştirirken, anlamın bağlamına nesnel bir 

değer yükler. Bu nesnellik, aktör ile aktörü çevreleyen toplumsal dünyayı aynı onto-

lojik esasta buluşturur. Böylece aktörün ideal tipsel türdeşliği, türdeş bir anlamsal 

bağlamla tamamlanır. Schutz, eylemi genel geçer bir bağlamın sabit anlamı ile yo-



 

175 

 

rumlamaya çalışan Weberci eylem kuramının bilinci yalnızca nesnel çıktıları, yani 

nedensel saikleri açısından ele aldığını düşünür. Bu anlamda Schutz, Weberci açıkla-

yıcı yorumlama pratiğinin tarihselci açıklamaları takip ettiğini savunur. Tarih disipli-

ni, nesnel bir zaman algısına ulaşmak adına aktörü eşit olasılıklar arasında kendi öz-

gür iradesi ile karar verebilen canlı bir varlık olarak kabul etmekten ziyade ipleri 

kültürel zorunlulukların elinde olduğu bir kuklaya çevirir. Schutz ise eylemin saikleri 

hakkında bir yorumun, kültürün nesnel değerlerinin bilinçte nasıl kurulduğunu gös-

termesi gerektiğini düşünür. Deneyim farklı ihtimaller ve çeşitli sayıdaki nedensel 

zincirlerle bilince işlendiğinden bir eylem analizinin anlamın oluşumuna katılan 

önermeleri ve değer yargılarını paranteze alması gerekir: 

 

“Weberci bir dizi öze ulaşma teşebbüsü, yalıtma, genelleme, nesnel 

olasılıklar hakkındaki yargılar, hayali yapıların inşası gibi yollarla 

daima ampirik kurallara ve düşüncelerimizin ve duygularımızın alış-

kanlık tarzlarına atıfta bulunur. Bununla birlikte Weber için bu ampi-

rik kural ve alışkanlık tarzları zaten kurulmuştur, dışarda bir yerdedir 

ve bu noktaya pek çok gözlemlenen olgudan yola çıkarılarak ulaşıl-

mıştır. Halbuki Schutz için ampirik kurallar ve duygu ve düşünceler 

bizzat bir araştırma konusudur. Zaten kuruldukları ve dışarda bir yer-

de oldukları varsayımına dayanmazlar, ancak türetilmiş ve oluşturul-

muş şeylerdir” (Nasu, 2005: 138).  

  

Weber’in motivasyon analizine yönelttiği eleştiriler doğrultusunda Schutz 

için eylem saiklerinin mutlak manada koşulların zorunlulukları ve amaç-araç bağıntı-

sının mekanik tanımları paranteze alındıktan sonra ortaya çıkarılabileceği ve dene-

yimin bilinçte bıraktığı izler üzerinden tanımlanabileceği sonucuna varabiliriz. 

Schutz’un eylem kuramı amaçsal saikli eylemlerden yana oyunu kullansa bile, eyle-

min öznel anlamının yalnızca bu iki saik türünün birlikte değerlendirilmesi ile açığa 

çıkarılabileceğini düşünür. Çünkü şimdi ve buradaki deneyimim önceden ve sonra-

dan koparılmış tekil bir zaman ve uzamda kendini kurmaz; özneler-arası bir ortamda 

farklı anlam katmanlarından müteşekkil özel bir yapıda toplumsal dünya hakkındaki 

bilgilerimi inşa eder. Bu bağlamda öznellik ve nesnellikler iç içe geçer. Proust’un 



 

176 

 

ünlü madlen örneğinde olduğu gibi, sebebini bilmediğimiz bir anda aldığımız ilk 

lokma daha önce görülmemiş bir lezzeti damağımıza bırakırken, peşi sıra gelen lok-

malar ilk andan çok daha az tesir eder. Lokmalar birbirini takip ederken ilk anın sa-

hiciliğini başka bir özel/öznel ana erteleriz. Fakat Proust’un yaşadığı özel anı takip 

edersek aslında bize ilk lokmanın benzersiz lezzetini veren aslında başka bir hatıra-

nın izleridir (Proust, 2000: 51-52). Benzer şekilde Schutz’e göre de amaçsal ve ne-

densel saikler tesadüfi bir şekilde eylemi yönlendirmez; deneyimlerimiz söz konusu 

motivasyon türlerini eş zamanlı olarak kullanan öznel bir anlam sisteminin parçası-

dır. Amaçsal saikler, öznel hedeflerimiz veya beğenilerimizin açığa çıktığı süregelen 

etkinliklere benliğimizi dahil ederken, bu etkinliklerin içinde kim olduğumuz, ne 

yapmak istediğimiz veya aslında nelerden hoşlandığımız nedensel saiklerle yaratılan 

biyografik temrinlerce, yani kişilik tarafından içselleştirilir. Schutz bu konuda şunları 

söyler: 

 

“Ne anlamsal ne de nedensel saiklerin (…) aktörlerin sergilediği so-

mut fiiller tarafından rast gele seçilmediğini belirtelim. Aksine onlar, 

muazzam bir öznel sistem dahilinde örgütlenmiştir. Amaçsal saikler, 

planlarımızın öznel sistemleriyle bütünleşir: yaşam planı, iş ve aylak-

lık planları, geleceğe dönük planlar, günlük takvim, zorunlu saatler 

vesaire… Nedensel saiklerse, kişilik başlığı altında Amerikan literatü-

ründe (W. James, G. H. Mead, Znaniecki, Allport, Parsons tarafından) 

tartışılan sistemleri tasnif eder. Bir yandan geçmişteki temel tutumları 

ile ilgili olarak benliğin çoklu deneyimleri, ilke, ölçüt, alışkanlık bi-

çimlerinde tortulaşır. Diğer yandansa zevk ve duygu gibi şeyler, kişi-

sel hale gelen bu sistemleri inşa edecek unsurlardır” (Schutz, 1976: 

12).  

 

3. Sağ-duyu  

Alfred Schutz’un onu Husserl’in öznenin bilgiyi inşa etme yollarını aşkınsal 

bir indirgeme ile ele alan fenomenolojisinden, özneler arası evrenin homojen, ano-

nim ve içkin gerçekliğini ele almaya geçişi sağ-duyu soruşturmaları ile gerçekleşmiş-

tir. Schutz, fenomenolojik felsefenin özneye özneler-arasılııktan bağımsız, özel bir 



 

177 

 

bilme yetisi yükleme amacını paylaşmaz. Onun yerine öznenin toplumsal dünyayı 

nasıl olağanlaştırdığı, bu olağan bilginin içinde kendi deneyimlerini nasıl doğal bir 

şekilde anlamlandırdığı ile ilgilenir. Söz konusu epistemolojik farklılaşma Husserl’in 

takipçileri, örneğin yakın dostu Aron Gurwitsch- tarafından fenomenolojinin evren-

sel misyonuna bir “ihanet” olarak nitelense bile, Schutz’u sosyolojik kuram ve araş-

tırma pratiğine bağlayan tam da bu ihanettir. Schutz, aktörlerinin nihai amacının 

içinde yaşadıkları dünyayı doğallaştırmak olduğunu ileri sürer. Bu doğallaştırma 

özneler arasında ortak bir anlam alanının doğmasına sebep olurken aynı zamanda 

aktörlerin dış koşulların farklı türdeki tazyikleri karşısında çeşitli ancak bütünlüklü 

bir biyografi içinde kendilerini bulmalarına yardımcı olur. Bu konuda Schutz, kendi 

fenomenolojik projesinin amacını Gurwitsch’e şu sözlerle açıklar:  

 

“Senin de çok iyi bildiğin gibi bu çalışmamın ve aynı zamanda tüm 

çalışmalarımın amacı doğal Welthanschung’un fenomenolojik anali-

zidir. (…) Eğer böyle bir fenomenolojik analiz yürütülecekse, bulduk-

larımızın bulduğumuz haliyle teşhir ve tarif edilmesi gerekir. Böylece 

sağ-duyu dünyasının fenomenolojik analizi sarihlik kazanmış olur” 

(Grathoff, 1989: 177). 

 

Hepimiz bizden önce ve sonra da varlığını sürdürecek olan bir toplumsal ev-

renin içine doğarız. Bu evrenin biyografilerimize kıyasla ezeli ve ebedi görüntüsü 

öncelikli olarak şimdi ve buradalığa köksalmış bizler için varlığı çözülemeyecek bir 

gizem taşır. Şeyleri, durumları ve ilişkileri hayatın akışı içinde belirli bir sabitlikle 

sahiplenmek için bu gizemi sorgulamadan kabul etmekten başka şansımız yoktur. 

Her bir fenomenin diğerine bağlandığı, her bir anının peşi sıra diğer bir anı getirdiği 

bu imgeler, sesler ve anılar cümbüşünü bütünlüklü bir şekilde kavramak için bütün 

her şeyin müşterek bir istikametin parçası olduğunu düşünürüz. Örneğin, sabah er-

kenden uyanmak, kahvaltı yapmak, okula gitmek için durağa yürümek gibi her bir 

ayrı eylemi ucu ucuna ekleyip tüm bu etkinlikleri derse yetişme amacına hizmet eden 

müteselsil bir anlar toplamı olarak anlamlandırırız. Şeylerin anlamı hakkında üretti-

ğimiz tasarılar onların aslında göründüklerinden farklı olabileceği dehşetini görüş 

alanımızdan çıkarır. Böylelikle gündelik yaşamlarımız pratik olarak her şeyin olması 



 

178 

 

gerektiği gibi göründüğü “tasdiklenmiş bir dünya” (okey world) içinde biçimlenir. 

Schutz’e göre dünyanın tasdiklenmiş ve olağanlaştırılmış bir şekilde kabul edilişi, 

sıradan insanlar olarak bizlerin öncelikli olarak toplumsal dünyayı doğal bir tutumun 

yansıması olarak algıladığımız anlamına gelir. Aktörlerin kuşatıldıkları dünya için-

deki takındıkları doğal tutum, deneyim ve anlam ya da pratik ve teori arasındaki geri-

limi oyun dışı bırakır. Nesneler total bir anlamın parçası olarak, geçmiş, şimdi ve 

geleceğin bilinmezliğinden paçayı sıyırır (Schutz, 1967: 79). Doğal tutumlarımızın 

kabuğu çatlayıp, barındırdıkları müphemlik dışarı sızana kadar deneyimlerimizin 

gerçekte ne anlama geldiğini soruşturmayız. Wittgenstein’ın ünlü deyişindeki gibi, 

felsefe (veya diğer spekülatif bilimler) ancak gündelik deneyimlerimizin anlamı tatile 

çıktığı anda başlar (Wittgenstein, 2007: 37). Schutz sıradan insanın dünyanın bahşe-

dilmişliğini zaten kabul edip, zaman içindeki farklı deneyimlerini tek bir doğrunun 

noktaları olarak yorumlamasını şu sözlerle ifade eder: 

 

“Doğal insanın geçmiş tüm deneyimleri, dış dünya ona kurulu bir şe-

kilde sunuldukça düzenlenmiş bir bilgi veya beklenti farkındalığı ola-

rak hazırdır. Genelde özel bir problem türünü çözmeye zorlanmadıkça 

bu kurulu düzenin nasıl biçimlendiğini sorgulamaz. Burada ele aldı-

ğımız düzenin belirgin örüntüleri zaten karşılaşılmış yaşam deneyim-

lerinin sentetik anlam oluşumlarıdır” (Schutz, 1967: 91). 

 

Schutz’e göre dünyanın kurulu düzeni içinde deneyimlediklerimizin anlamı 

sağ-duyu bilgisine dayanır. Sağ-duyu, gündelik pratikler içinde kendi ihtiyaç ve çı-

karlarımızı kolaylıkla gerçekleştirmemizi sağlayan kültürel refleksler toplamıdır. 

Okula veya iş gitmek için akbilin, marketten bir şeyler almak için paranın zorunlu 

oluşunu pratik bir a priori kabul etmemiz sağ-duyu sayesindedir. Sağ-duyu bilgisi, 

gündelik pratiklerin en basit ve olması gereken halde icra etmemizi salık veren her-

kesin sesidir. Schutz’e göre diğerlerinin beklentilerini kabul edip, onları içselleştir-

memize dayanan sağ-duyu bilgisi şeylerin gerçek amacı veya yaptıklarımızın mutlak 

doğruluğu hakkında bir şey ileri sürmez. Bundan öte eylemlere bulaştırdığı benzerlik 

sayesinde bu soruların rafa kalkmasını sağlar. Çünkü onun temel amacı özneleri bir 

hakikat yolculuğuna çıkarmak değil; öznelerin toplumsal dünyanın güvenlikli bölge-



 

179 

 

sinde hareket etmesini sağlamaktır. Bu anlamda sağ-duyu bilgisi eylemlerimizin ha-

kikate uygun ve kesin bir şekilde anlamlandırılması, zihnimizin mistik gerçeklikler-

den temizlenmesi değil; Clifford Geertz’in ileri sürdüğü gibi zihnin önyargılarla 

dolmasıdır (Geertz, 2007: 98). Bu önyargılar herkesin kabul ettiği düşünceler olduğu 

için şeyler üstüne bir “kesinlik”, bir “mantıklılık” halesi kondurur. Sağ-duyusal bilgi-

lerimiz sanki durumlar içinde kalıtımsallaşmış gerçekliğin asli yönleriymiş, işler öyle 

yürürmüş gibi ifade edilir (Geertz, 2007: 99). Şeylerin anlamı sağ-duyusal genetiğin 

etkisinde şaşmaz bir kodifikasyonla düzenlenirken, aktörlere de gündelik etkinlikle-

rinde karşılaştıkları durumlarla sadece baş etmelerini sağlayacak, Schutz’un deyimiy-

le, bir tarif defteri (cook book) verilir.  

Schutz’un sağ-duyusal bilgiyi yemek yapmanın analojik çağrışımlarıyla ta-

nımlaması oldukça anlamlıdır. Bilindiği üzere yemek tarifleri, elimizdeki gıda mal-

zemeleri nasıl ve hangi oranlarda, hangi sırayla kullanacağımızı belirten formülas-

yonlardır. Fakat tarifler, en usta aşçılarca dikte edilse bile, yaptığımız yemeğin lez-

zetli olacağının garantisini vermezler. Sadece yaklaşık ölçüler (kulak memesi kıva-

mı) ve kullandığımız malzemenin simyası (taze, turfanda, dondurulmuş) ile baş edip; 

arzu ettiğimiz lezzete ulaşmak için bir fırsat verirler. Ortaya çıkan sonuç tarifi doğru 

şekilde uygularsak yapmayı amaçladığımız şeye benzese de yemeğin tadının tam 

istenildiği gibi olmama ihtimali daima mevcuttur. Bu bağlamda Schutz’e göre sağ-

duyu bilgisi, baş etmek zorunda olduğumuz anlık durumların içinde çıkmamızı sağ-

lar, kesin sonuçlarla değil yaklaşık sonuçlarla ilgilenir ve ortalama kabullerle dene-

yimlerimizin anlamlandırılmasını sağlar (kötü değil ve yenebilir bir yemek): 

 

“Normalde yönetmek zorunda olduğumuz anlık durumların taleplerini 

karşılamamıza göre davranmak ve düşünmek zorundayızdır. Aslında 

kesinlikle ilgilenmeyiz. Bir yandan amaçlarımızı gerçekleştirecek bir 

şans yakalamaktan memnunuzdur. (…) Genetik yaşam hakkındaki bil-

gilerimizin toplamı, hipotezleri, savları ve tahminlerini dışlamayız 

ama hepsi yaklaşık ve kurgusal bir karaktere haizdir. Gündelik yaşam 

bilgisinin ideali matematiksel anlamda ne kesinlik, ne de olasılık taşır; 

sadece benzerlik barındırır” (Schutz, 1996: 14). 

 



 

180 

 

Gündelik yaşamın ister mutlak veya olasılıklı, ister benzerlik yüklü anlamla-

rına odaklanılsın, Schutz’e göre sosyal bilimlerin başlıca analiz nesnesi insanların 

doğal tutumlarıdır. Bununla birlikte doğal olanın soruşturulması sosyal bilim prati-

ğinde öncelikle toplumsal fenomenlerin evrensel yasalarını bulmayı amaçlayan ma-

tematiksel-doğa bilimsel bir kesinlik algısıyla başlar. Toplumsal fenomenlerin şeyler 

gibi ele alındığı, homojen bir yapı içine yerleştirildiği ve sarsılmaz bir neden-sonuç 

ilişkisine yerleştirildiği bu bilim modeli bilinç ile nesne arasında mutlak bir geçişlilik 

öngören özel bir doğal tutum bilgisi inşa etmiştir. Bununla birlikte Schutz doğal tu-

tum ile, toplumsal fenomenlerin doğa bilimsel nesnelerin özelliklerini taşıdığı mutlak 

açıklamaları değil, bilinç ile nesnesi arasındaki mesafenin öznenin tipleştirmeleri 

sayesinde kapandığı, dünyanın bahşedilmişliğinin kurduğu ortaklık sayesinde nesne-

lerin anlamının herkes için geçerli ve kabul edilmiş bilgilerin (sağ-duyusu) bir yan-

sıması haline geldiği bir durumu kast eder (Vaitkus, 2005: 105). Bununla birlikte 

Schutz bilimsel bilginin de aslında bilim-öncesi evreye yani gündelik hayatın sağ-

duyu bilgisine bağlı olduğunu ileri sürer (Schutz, 1967: 141). Buna göre sosyal bi-

limcilerin eylemlerin anlamını açıklamak için kullandığı nesnel tasarılar aslında ak-

törlerin kişisel deneyimlerini anlamlandırmak için kullandığı referans çerçevesinin 

bir ürünüdür. Başka bir deyişle, bilimsel kuramlar da aktörlerin öznel bakış açısına 

göre deneyimlerini anlamlandırırken kullandıkları yordamı takip eder. Eylemler, 

öncelikle sebep-sonuç, hedef-vasıta arasındaki bağıntıyı gösteren bir tasarının içinde 

değerlendirilir. Sonra amaç ve neden saikleri ile bilfiil kendini gerçekleştirir ve nihai 

kertede sağ-duyunun şeyler ve durumlar hakkındaki basitlik, benzerlik ve kısmi bir 

genel geçerlik yüklü tariflerine uygun hale getirir: “Bilim adamının inşa ettiği düşün-

ce nesneleri gündelik yaşamını akranları arasında geçiren insanın sağ-duyusal dü-

şünceleri tarafından inşa edilmiş düşünce nesneleri ile ilgilidir ve onlar üzerinde 

temellenmiştir” (Schutz, 1973: 6). 

Schutz, bilimsel kuramların gündelik yaşam pratiklerine dayalı olduğunu sa-

vunmakla birlikte, öznel bakış açısına dayalı bir epistemik strateji takip ettiğini asla 

savunmaz. Bilim adamları gündelik pratiklerine kitap yazmak, ders vermek veya 

bilimsel tartışmalar yapmak gibi faaliyetlerin eklemlendiği doğallaşmış hayatlar sü-

rer fakat öte yandan bilimsel kimliklerinin kavram dağarcığı, inşa ettiği bilgi nesnele-

ri ve fenomenler hakkında yaptıkları tipleştirmeler öznel bakış açısından yalıtılmış 



 

181 

 

bir soyutluk barındırır. Bu özerkleşmenin sebebi bilim adamının öznel bakış açısının 

sıradan insanınkilerden farklı bilişsel basamakları takip ediyor olmasıdır. Yukarıda 

sağ-duyu bilgisinin yer yer tutarsız, kesinlikle ilgilenmeyen ve olguların gerçekten ne 

oldukları ile değil; herkesçe bilindik görünümünü doğallaştıran bir tutum sergilediği-

ni belirtilmişti. Schutz’e göre bilimsel bilginin sıradan bilgilerimizden farkı öncelikle 

bilim adamının tanımladığı ve tipleştirdiği unsurların mantıksal bir tutarlılıkla biçim-

lendirilmiş olmasıdır. Sosyal bilimciler, öznelerinin anlamlandırma süreçlerinin ka-

ranlık noktalarını kendi bakış açılarından tamamen aydınlattıklarını düşündükleri, 

homolojik açıklamalar geliştirir. Bilginin unsurları aynı ölçüm ve tasnif mantığının 

bir ürünü haline geldiğinde unsurları birleştirecek bir tutarlılık da sağlanmış olur. 

Schutz’e göre bilimsel açıklamaların sağ-duyusal tariflerden ikinci farklılığı, ait ol-

dukları öznel bakış açısını nesnel bir değerlendirmenin tezahürüne çevirmelerinden 

ileri gelir. Bilim adamları mantıksal bir tutarlılık sağlamak adına, ele aldıkları unsur-

ları türdeş bir bağlamın yansıması olarak ele alırlar, fakat bu türdeşlik aslında bilim 

adamının öznel yönelimlerine dayalıdır. Yani bilim adamının fenomenleri açıklaya-

cağı merkezi değeri seçmesi aslında Weber’in deyişiyle heuristik/sezgisel bir tema-

yül taşır. Onların açıklamalarındaki tutarlı ve sistematik görünümün altında bu kay-

nağı meçhul sezgisellik vardır. Schutz’e göre bilimsel açıklamaların sağ-duyu bilgi-

sinden üçüncü farklılığıysa yeterlilik problemidir. Her zaman yanlışlanabilme veya 

geçerliliğini kaybetme riski taşıyan sağ-duyu bilgisinin aksine açıkladıklarını homo-

jenize edip tutarlı hale getirdikleri ve öznel bakış açılarının tüm farklarını ortadan 

kaldırdıkları için kendi söylem evrenlerinde yeterliymiş gibi gözükürler (Schutz, 

1973: 43-44; Nasu, 2005: 125). Bilimsel bir araştırma programı, yanlışlanmayı ne 

kadar olası görürse görsün kendi söylem alanının olgular hakkında par excellence bir 

inanca sahip olduğu ortadadır.
12

 Schutz için bu inanç son tahlilde bilim adamlarını 

kuramlarına kaynaklık eden özneler arası dünyadan koparıp, açıklamalarını şeyleşti-

                                                      
12

  Thomas Kuhn’un çığır açıcı bilim felsefesi çalışmaları, olguların mahiyeti hakkın-

daki değişmelerin ancak ve ancak onları bir araya getirdiğimiz olağan çerçevelerin krize 

girmesi ile tartışılır hale geldiğini göstermiştir. Kuhn’un çalışmalarının bağlamının varoluşçu 

ve fenomenolojik felsefenin benlik-bilgi-nesne arasında kurduğu yeni epistemolojik bağlantı-

lar olduğunu hatırlarsak, Schutzcü bilim anlayışının nasıl bir etki alanına ulaştığı konusunda 

bir fikir sahibi olabiliriz. 

 



 

182 

 

rirken aktörlerin iradesini de bilimsel yordamların kuklası olmaya indirger. Ona göre 

bilim adamları tüm hadiselerin önceden tahmin edildiği bir anlam evreni yaratmakta 

ve aslında sosyal dünya hakkında varsaydıkları düzenin kendi tipleştirmelerinin bir 

tezahürü olduğunu unutmaktadır: 

  

“Sosyal bilimci ve yarattığı kukla arasındaki ilişki bir ölçüde teoloji 

ve metafiziğin eski bir problemini, Tanrı ve mahlukat arasındaki iliş-

kiyi yansıtır. Bilim insanlarının lütfu ile bu kukla var olur ve eyler. Bi-

lim insanlarının hikmetinin tayin ettiği başka bir amaçla hareket ede-

mez. Ayrıca bu hikmet, amacı tayin edilmese bile edilebileceği bir 

amaç öngörür. Kuklaya lütfedilen belirlenmiş bir bilinç ile onun öz-

gürce davrandığı ve rasyonel tercih ve kararlar aldığı önceden oluş-

turulmuş bir çevre arasında bütüncül bir uyum önceden kurulmuştur. 

Bu uyum, hem kukla hem de onun indirgendiği çevre nedeniyle, sade-

ce bilim adamlarının bir yaratısıdır. Ona rehberlik eden ilkelere sahip 

çıkarak bilim adamları aslında kendilerinin yarattığı mükemmel ar-

moniyi keşfederek sonuca ulaşırlar.” (Schutz, 1973: 47). 

 

Bu kısımda çalışmamızın odaklandığı ikinci isim olan Alfred Schutz’un ey-

lem kuramını düşünürü etkileyen ilham kaynakları, ele alınan başlıca problemler ve 

Schutzcü eylem kuramının başlıca kavramları üzerinden değerlendirmeye çalıştık. 

Schutz sadece Husserl sonrası fenomenolojik felsefenin önemli isimlerinden biri de-

ğil, fenomenolojiyi epistemolojinin sınırlarından kurtarıp sosyal dünya ile buluşma-

sını sağlayan en önemli isimlerin başında gelir. Onun sosyoloji ve fenomenoloji ara-

sında kurduğu geçişlilikler sadece kuramsal bir deneme olmanın ötesinde adeta bi-

yografik bir kaderin tecellisidir. Viyana’nın hem ultra modern hem de anti-modern 

atmosferi içinde özümsenmiş bir yabancılık duygusu ile yetişen, Nazi’lerin iktidarı 

ile kültürel değerlerin tersine dönüşünü ve Amerika’ya iltica ile ev sahibi ve yabancı 

karşılaşmasının toplumsal dünyayı anlamlandırmakta takip ettiği farklı bilişsel ve 

normatif stratejileri doğrudan tecrübe eden Schutz, kişisel deneyimlerini anlayıcı 

sosyolojinin kuramsal dağarcığı ile birleştirmiştir. Schutz’un bu özgün konumu, özel-

likle Amerika’da farklı analiz pratiklerine sahip bir toplumbilimci kuşağının yeşer-

mesine olanak tanımıştır. 



 

183 

 

Schutz’un eylem kuramını irdelerken ilk olarak ele aldığımız kavram, tasarı 

kavramı oldu. Schutz’e göre eylemlerin aktörün öznel deneyimlerinin parçası olarak 

anlamını kazandığını, daha doğrusu aktörün özneler-arası dünyanın ucu açık etkinlik-

leri içinde deneyimlerini belirli bir anlam eşliğinde yorumladığını vurguladık. Bu 

bağlamda toplumsal eylemlerin, aktörlerin varoluş süreçlerinin bir parçası olarak 

gerçekleşmiş veya gerçekleşecek öznel tasarılarının bir parçası olarak yorumlanabi-

leceğini belirttik. Schutz’e göre bireylerin muhataplarına karşı aldıkları özel tutum-

lar, eylemlerinin bağlandığı niyetlilik ve ön kabuller açığa çıkarılmadığı sürece ima 

ettikleri anlamları gerçekten kavramanın mümkün olmadığını ifade ettik. Bu kısımda 

ikinci olarak Schutz’e göre deneyimler hakkındaki teemmüli bir sürecin tezahürü 

olarak anlamın, hangi öznel temayüllerce inşa edildiğini tartışarak; onun amaçsal ve 

nedensel saik/motivasyon ayrımına yer verdik. Schutz aktörlerin eylemlerini anlam-

landırırken tasarılarının gerçekleşmiş veya henüz gerçekleşmemiş oluşundan etkilen-

diğini belirtir. Ona göre amaçsal saikler aktörün süregelen etkinlikleri hakkındaki 

öznel değerlerini yansıtırken, nedensel saiklerin aktörün geçmişteki başarılarının ya 

da hezimetlerinin oluşturduğu bir öznellik sunumu olduğunu kaydettik. Schutz’e 

göre söz konusu iki saikin eş zamanlı olarak hareket ettiği ve öznel bakış açılarının 

amaçsal ve nedensel saiklerin birbirine çevrildiği bir zeminde yükseldiğini kaydettik. 

Bu kısımda üçüncü olaraksa sağ-duyu kavramını ele aldık. Schutz için sağ-duyu, 

aktörlerin dünyayı olağanlaştırmalarını sağlayan bir ön-yargılar bütünü olarak herke-

sin sesine kulak vermemizi sağlasa da bu bilgiler değişimin veya şeylerin neden öyle 

olmak zorunda olduğu konusunda herhangi bir açıklamada bulunmaz. Sağ-duyunun, 

şeyleri aktörün planlarının sıradan bir parçası olarak tanımlarken planların gerçek-

leşmediği anda onların içinden taşan dehşeti dindirmekte yetersiz kaldığını belirttik. 

Bu yetersizlik, Schutz’u doğrudan eylemin içinde yer aldığı toplumsal dünya prob-

lemini ele almaya sevk eder. Schutz özellikle geç dönem çalışmalarında toplumsal 

gerçekliğin fenomenolojik olarak nasıl yapılaştığı ile ilgilenmiştir. Gelecek kısımda 

Schutz’un toplumsal dünya analizleri ve gerçekliğin yapılaşma tarzları hakkındaki 

görüşlerini ele alacağız. 

 



 

184 

 

B. Toplumsalın Öznel Örgütlenişi: Yaşam Dünyasından Sosyal 

Dünyaya 

Bu kısımda Schutzcü toplum kuramında eylemin örgütlenme sürecini ele al-

mayı amaçlıyoruz. Schutz, toplumsal eylemin ortak bir anlamlandırma ve kurumsal-

laşma sürecinin sonucunda ortaya çıktığını kabul etmekle birlikte toplumsalın aktö-

rün etkinliklerinden bağımsız ve kendine has bir mahiyette bulunduğunu kesinlikle 

savunmaz. Ona göre; toplumsalın herkes için geçerli bir aşkınsallık barındırması as-

lında öznelerin onları çevreleyen dünyanın kendisi hakkında yaptığı bir tipleştirme-

nin neticesidir. Başka bir deyişle, insan, içinde bulunduğu dünyanın kendisi hakkında 

yaptığı yorumla dünyayı nesnel bir şekle sokar.Nesnellikler, aktörlerin müdahil ol-

dukları etkinlikler içinde ötekilere karşı duydukları ortak yönelimlerin sonucudur 

fakat bu ortaklığın kaynağı şeylerin herkesin bilince hep aynı şekilde iz bırakması 

değil; öznelerin kendilerini kurma yani praksis sürecinde dünyanın bahşedilmişliği 

ile çevrelenmiş olmalarıdır. Daha doğrudan bir ifadeyle, hepimiz doğmadan önce var 

olan ve öldükten sonra da var olacak olan bir dünyaya ilk adımlarımızı atarız. Benli-

ğimiz dünya içinde yine bu dünyaya açılarak ihtiyaçlarını karşılamaya çalışırken, 

bütün etkinliklerini son tahlilde dünyanın cesametini ön-görerek sevk-i idare eder. 

Ne içinde ne de tam olarak dışında olduğumuz bu yekpare bütünün parçalı akışı için-

de kendimiz ve şeyler hakkında “genel-geçer” bir fikre erişmeye çalışırız. Öznel bi-

linç parçalı ve bütün, göreceli ve kesin arasında gerçekliği deneyimler/kurarken ken-

dini aslında daima total bir dünya tasavvuru içinde bulur. İşte bu total dünya tasavvu-

ru Schutzcü kuramı eylemin öznel anlamdaki örgütlenmesini açığa çıkarmaya sevk 

etmiştir. 

Schutz’un toplumsal eylemin örgütlenişi hakkındaki görüşlerinde Husserl’in 

imzasına rastlamak pek şaşırtıcı değildir. Fakat bu etkinin son tahlilde Schutzcu ku-

ramın temel kabul ve arayışlarınca biçimlendiğini belirtmek gerekir. Schutz’un top-

lumsal örgütleniş bağlamında işlediği Husserlci düşünceler, Kartezyen Meditasyon-

lar’da katı bir bilimin imkanlarını soruşturan Husserl değildir. Schutz’un düşüncele-

rini bir sıçrama tahtası olarak kullandığı Husserl, bir krizin düşünürdür. Husserl, 

1936 yılında yani Nazilerin iktidarından üç yıl sonra bir konuşma yapar. Aslında 

daha büyük bir projenin gerçekleşmiş ilk ve son halkası olarak bu konuşma, yaşamı-



 

185 

 

nın son baharındaki düşünürü genel okuyucu kitlesine tanıtmakla kalmayacak aynı 

zamanda Batı felsefesinin temellerini sorgulayan, Martin Heidegger’den Eugine 

Fink’e, Maurice Merlau-Ponty’den Jean Paul Sartre’a uzanan bir kuşağa ilham vere-

cektir. Hatta bizzat Husserl bir dostuna, “bu küçük hacimli çalışmanın en önemli 

eseri olduğunu ve kırk yılı aşkın kariyerinin en zengin sonuçlarını barındırdığını” 

söyleyecektir (akt. Dermont Moran, 2012: 3). Kriz, kariyeri boyunca bilinç, hafıza, 

muhayyile gibi mantıksal-bilişsel problemleri ele alan Husserlci fenomenolojide bir 

dönüm noktasını temsil eder. Öznenin inşa ettiği dış-dünya bilgisinin üzerinde yük-

seldiği a priori’lere yönelik bu ilgi, bireylerin diğerleri ile karşılıklı ilişki içinde bu-

lunduğu, kendi deneyimlerini ona göre anlamlandırdıkları tinsel bir evrenin varlığını 

kabul etmekle sonuçlanır. Husserl, bu tinsel evreni yaşam-dünyası (life-

world/lebenwelt) olarak isimlendirir. Modern felsefe, insanın dünya ile ilişkisi ya 

natüralist bir tümevarımcı ya da tarihselci bir tümdengelimcilikle kavrama yanlışında 

bulunmuştur (Husserl, 1994: 63). Son tahlilde özneden bağımsız bir aşırı nesnellik 

veya nesneyi yok sayan aşırı bir öznellikle sonuçlanan söz konusu felsefi tutumlar 

özne ve nesnenin karşılıklı bağlılığını göstermekte başarısız olmuştur. Bu başarısızlı-

ğı modern bilimlerin krizi olarak değerlendiren Husserl’in yaşam-dünyası analizleri 

fiziksel-tinsel veya pratik-kuramsal bir bütünlük içinde bilginin temellerini soruştu-

racak yeni bir epistemoloji kurmayı amaçlar. Bununla birlikte yaşam-dünyası analiz-

leri rasyonel aklın marjlarında dolaşmayı değil, Avrupa ruhunun tarihsel misyonunu 

gelecek nesillere doğru şekilde aktarmayı hedefler. En büyük korkusu fenomenoloji-

nin yaşam felsefesi ve varoluşçuluk gibi felsefi irrasyonalizm diye adlandırdığı akım-

larla anılması olan Husserl, 30’lu yılların ortasından itibaren Batılı bilimsel kültürün 

yaşadığı gelişmelerden bilhassa Nazileşme sürecinden kaygılıdır (Moran, 2012: 5). 

Kriz’in son bölümünde hümanist değerlerin içine düştüğü tehlike ve kurtuluş çaresini 

şu sözleriyle formüle eder: 

 

“Bugün o kadar çok sözü edilen, kendini sayısız çöküntü belirtileriyle 

gösteren “Avrupa varoluşunun içinde bulunduğu kriz karanlık bir ka-

der değildir, tersine felsefi olarak meydana çıkarılabilen Avrupa tari-

hi teleolojisinin onun arka-planında yer almasıyla anlaşılır ve çözülür 

hale gelmektedir… Günümüzdeki krizin yaptığı kötülüğü kavrayabil-



 

186 

 

mek için Avrupa kavramı sonsuz akıl hedeflerinin tarihsel teleolojisi 

olarak ortaya konulmalıdır; Avrupa dünyasının akıl idelelerinden, ya-

ni felsefenin tininden nasıl doğduğu gösterilmelidir. Kriz o zaman 

akılcılığın “görünüşteki başarısızlığı” olarak anlam kazanabilir” 

(Husserl, 1994: 93-94).  

 

Husserl’in Avrupa’nın tarihsel mirasını yeni çağa hazırlayacak özel bir mis-

yon yüklediği yaşam-dünyası tasavvurunun Schutz’un anlayışını biçimlendirdiğini 

söylemek pek mümkün değildir. Schutz kavramın imkanlarından bütünüyle yarar-

lanmasına rağmen, onu fenomenolojinin uzmanlık sahasının tamamen dışında yo-

rumlamaya çalışırak Husserlci yorumla nerdeyse taban tabana ters düşer. Ona göre 

Husserlci fenomenoloji yaşam-dünyasının yapısının bilimsel bilginin özerkliği tara-

fından açığa çıkarılabileceğini düşündüğünden, tam da karşı çıktığı şeye yani Kar-

tezyen felsefenin yalıtılmış benlik tasarısına yeniden saplanır. Husserl’in üçüncü bir 

yol olarak ileri sürdüğü fenomenolojik yöntem, yaşam-dünyasını diğerlerini yalnızca 

kendi benliğinde tasavvur eden tekil bir bilincin üretimi olarak tedavüle sokma tehli-

kesi ile karşı karşıyadır. Bu sebeple Schutz, fenomenolojik felsefenin insan, bilinç ve 

dünya hakkındaki temel önermelerini kabul etmekle beraber Husserlci yorumun sıkı 

bir takipçisi olmamıştır. Schutz bu konuda şunları söyler:  

 

“ Açıkça itiraf etmeliyim ki belirli alanlarda imha olduğundan kork-

tuğum için kendimi aşkınsal fenomenolojinin bir müdafisi olarak gör-

müyorum. Örneğin; Husserlci fenomenoloji ne aşkınsal solipsizm, ne 

de dünyanın aşkınsal bir ego tarafından teşekkül edildiği savının çök-

mesinden kurtulamaz: bilincin deneyiminin dünyasını inşa etmekle işe 

koyulur tanrılaşmış benliğe uygun bir dünya yaratmakla sonlanır” 

(Schutz, 1996: 179).  

 

Schutz’e göre yaşam dünyası spekülatif bir soruşturmanın değil, öznenin sı-

radan ilişkilerinin bütüncül bir tezahürüdür. Bu bağlamda Schutz, yaşam-dünyasını 

tüm bilgileri paranteze aldıktan sonra kalan benzersiz ve kurucu bilgi olarak kabul 

etmez. Çünkü bilgilerimizin kaynağı şüphe etmek değil, dünyayı bahşedilmiş bir 

gerçeklik olarak kabul etmektir. Bu kabul ise meşruiyetini öznenin diğerleri ile karşı-



 

187 

 

lıklı ilişki içinde var-olmasını sağlayan pratik bilgilerden alır. Aktörün eylemlerinin 

anlamı özel bir felsefi soruşturmaya gerek duymaksızın, sosyal gerçekliğin gündelik 

ilişkilerinde zaten verilidir. Bu bağlamda Schutz’e göre bir yaşam-dünyası analizi, 

sosyal dünyanın gündelik ilişkileri içinde öznel anlamın nasıl üretildiğinin, özneler-

arası ilişkilerin nasıl kurulduğunun ve toplumsal dünyanın nasıl idame ettirildiğinin 

izlerini sürmelidir. Fenomenolojinin kavramsal dağarcığından yararlanarak ama bu-

raya saplanmaksızın Schutz, yalnızca öznel anlamın toplumsal olarak kurulum süreç-

lerine yoğunlaşmıştır. Kimi yorumcular, Schutz’un yaşam-dünyası analizinin feno-

menolojik yöntemin sınırlarını ihlal ettiğini ileri sürmüşlerdir fakat Schutz’un “sap-

kın” yaşam dünyası yorumu sosyolojik bir araştırma pratiğinin üretilmesinde ilham 

verici olmuştur. Deneyimin öznel anlamını açığa çıkarmaya, gündelik hayatın kendi-

ne has örgütlenme tarzlarını tarif etmeye çalışan nitel araştırmaların Schutz’un ya-

şam-dünyası yorumuna çok şey borçlu olduğu söylenmelidir. Schutz’un yakın bir 

öğrencisi ve düşüncelerinin aktarıcısı olan Maurice Natanson’a göre; 

 

“Edmund Husserl ve onun saygı duyduğu bütün fenomenologların, 

yani kralın adamlarının kullandığı tüm fenomenolojik yöntemler Chi-

cago şehrinin nüfusunu belirlemekte yetersiz kalır. Bu konuda hiçbir 

demografik figür, aşkınsal öznelliğin indirgenmiş alanında bir kore-

lasyona sahip değildir. Fenomenologların telefon ajandasında bizi 

yönlendirecekleri sarı sayfalar yoktur. Genel Sosyoloji kategorisi al-

tında anılmayı hak eden bir fenomenolog tarafından yapılmış somut 

çalışmalara örnek isterseniz, Alfred Schutz’u okuyun.” (Natanson, 

1998: 6). 

 

Şimdi de Schutz’un yaşam dünyasının sosyal dünya olarak tanımlayan yoru-

mundaki temel kavramlarını ana hatları ile inceleyelim. 

 

1. Sen (Thou)-Biz-Onlar ilişkisi  

İnsan diğer canlılardan farklı olarak biyolojik bir eksiklikle dünyaya gelir. 

Kendisini savunacak keskin dişleri, soğuktan koruyacak bir kürkü olmayan insan 

yavrusu, hayatta kalabilmek için diğer türdeşleri ile bir ilişki yürütmek zorundadır. 



 

188 

 

Bu ilişki insani habitatı genetik bir zorunluluğun eseri olmaktan çıkararak kültürün 

sembolik alanına dahil eder. Kendini tamamlamak için dışarıya karşı duyduğu ilgi 

benliğin kendini içinde konumlandırdığı bir yaşam-dünyası yaratmakla sonuçlanır. 

Böylece henüz doğumuyla birlikte insan öteki ile birlikte bulunduğu, ötekiler üzerin-

den kendinin farkına vardığı bir özneler-arası alanda kendi varlığını kazanır. Schutz 

için insanın öteki ile birlikteliği yaşam-dünyasının a priori olarak sosyal dünya oldu-

ğu anlamına gelir. Kendimiz ve diğerleri hakkındaki yorumlarımız, sürdürdüğümüz 

etkinliklerimiz, anlamlandırdığımız deneyimlerimiz burada hayat bulur. Sosyo-

ontolojik açıdan bu durumun temel sonucu, toplumsal gerçekliğin sonradan üretilmiş 

bir durum değil, doğal bir durum olduğudur. Bu noktada Schutz, Husserlci fenome-

nolojinin bilinci inşa ettiği bilgilerin bir niyetliliğin etkisinde kurulmuş “bir şey”in 

bilgisi olduğu savını yeniden yorumlayarak insanın niyetliliğinin nesne’ye değil ken-

di türdeşlerine karşı beslediği içsel bir temayül (sevgi-nefret/ilgi-kayıtsızlık) olduğu-

nu ve doğal şeylerin bilgisinin aslında sosyal şeyler olarak gündelik tutumlarımızca 

üretildiğini savunur: 

 

“Öteki-yönelimlilik sosyal alanda varlık kazanır yalnızca aşkınsal bir 

ego değil olağan başkasında konumlanır. (…) Öteki-yönelimlilik sıra-

dan anlamıyla dışsal bir etkiye sahip değildir. Herhangi bir iletişim 

edimi ve ifadesel eylem olmaksızın var olabilir. Hiçbir kullanımdan, 

işaretten ve bunların yorumlanmasından ibaret değildir. Öteki yöne-

limlilik ben’im ve sen’in az çok tutumsal edimlerini ve aynı zamanda –

sevgi ve nefret gibi- tüm duygusal etkinliklerini içerir” (Schutz, 1968: 

147). 

 

Schutz için öteki-yönelimlilik öncelikle bir sen-yönelimliliktir. Yani benlik 

kendini açığa çıkarmak, deneyiminin farkına varmak için kendisine cevap verme 

ihtimali olan başka bir benlik bulmak, kendini onunla kurduğu ilişki içinde tanımak 

zorundadır. Benliği tekillikten kurtaran bu ilişki eğer muhatapta (fellow-men) da bir 

karşılık buluyorsa, yalın bir sen ilişkisinden (thou relation) biz ilişkisine (we-

relation) geçilmiş demektir. Biz ilişkisi, insanın doğal dünyadan kültürel dünyaya 

geçişini başlatır. Weber’in bisikletli örneğini hatırlarsak, bisikletlilerin çarpışma anı-



 

189 

 

nın taraflarda yarattığı karşılıklı tepki eyleminin sosyal anlamını soruşturmakta bir 

dönüm noktası teşkil eder fakat anlamın burada soruşturulmasına imkan veren unsur, 

tepkinin söze aktarılmış olması değil iki benlik arasında bir birlikteliğin kurulmuş 

olmasıdır. Birlikteliğin kendini sözle ya da başka birtakım işaretlerle göstermesi son 

tahlilde birlikteliğin türüne bağlıdır. Simmel’in (Simmel, 1949) topluluklaşma (ver-

geselschaftung, sociability) güdüsü diye tanımladığı biz-ilişkisi, birlikteliklerin bi-

linç-öncesi bir saik olarak aktörün benliğine kazındığını ima eder. Schutz’e göre biz 

ilişkisi “bir kadından doğduğu müddetçe insanın bütün kategorilerine temelini teşkil 

eder” (Schutz, 1970: 82);“onun dünya hakkındaki tüm deneyimleri biz-ilişkisi ile 

yoğurulmuştur” (Schutz, 1976: 25). 

Biz ilişkisinin iki temel özelliği vardır: Yüz-yüzelik ve eş-zamanlılık (akran-

lık). İlişkim içinde muhatabımın varlığını doğrudan deneyimlediğimden mevcut ya 

da muhtemel her etkinliğimi onun bakış açısını gözeterek sürdürürüm. Biz-ilişkisi 

muhatabıma yakınlığımdan dolayı onu tanıdığım, eski bilgilerimi sürekli düzelttiğim 

ve yeni bilgiler topladığım bir süreçtir. Söz konusu süreç içinde muhatabımı hangi 

noktada hangi tepkiyi gösterdiğini bildiğim genel-geçer bir surete/kişiliğe büründürü-

rüm. Bir yandan kendi amaç ve arzularımı nasıl gerçekleştireceğimi tasarlarken, di-

ğer yandansa bu tasarılar için onu ikna etmeye, gerekçeler ileri sürmeye hatta yalana 

başvururum. Muhatabıma yönelttiğim bu tutumlar sadece onu kendi hareket alanım-

dan uzaklaştırmaya veya etkisiz hale getirmeye yaramaz, aynı zamanda kendi eyle-

mimi de anlamlandırırım. Schutz’e göre biz-ilişkisi, toplum sahnesi üstünde kendi-

miz ve muhataplarımız hakkında bir tecrübe edinmemize imkan tanır (Schutz, 1976: 

30). Mead’in sosyal (me) ve ferdi ben (I) kavramsallaştırmasından yararlanarak söy-

lersek, biz-ilişkisinin mücessem alanında bir yandan muhataplarımızın muhtelif du-

rumlarda nasıl tepki vereceğini tanıyıp, ön-görebildiğimiz bir bilgi stokuna sahip 

oluruz; benliğinin dışa dönük yüzü hakkında birtakım tipleştirmeler yaparız. Örne-

ğin, çabuk sinirlenen bir arkadaşımızın asabi, annemizin küçük şeylerden üzülebildi-

ği için alıngan ya da eşimizin evdeki titizliğinin müşkülpesent karakterinden geldiği-

ni düşünürüz. Fakat biz-ilişkisinin doğrudanlığı muhatabımızı sadece belirli bir du-

ruma tepki veren kurgular olarak ele almamıza imkan vermez. Biz-ilişkisinin sürekli 

beraberliği içinde, muhataplarımız kendilerini sadece dışavurumlardan ibaret değil-

dir. Göründükleri gibi olmaktan çok oldukları gibi görünebilirler. Fakat burada, be-



 

190 

 

nim tarafımdan anlamlandırılmaları konusunda muhatabım yine de bir sorun yaşar. 

Biz-ilişkisinin yakınlığı ve doğrudanlığı içinde muhatabım göründüğünden daha faz-

lası olduğu mesajını bana verse de, son tahlilde, eylemlerinin anlamı nezdimde yal-

nızca bir tipleştirme yani zahirine indirgeme vasıtasıyla değerlendirilir. Schutz’e göre 

bu paradoks; “bir yandan benim tarafımdan fark edilen akranımı, gerçek bir bilinç 

yaşamına sahip bir birey olarak tanımamı” sağlar, diğer yandansa “onun bilinç yaşa-

mını doğrudan değil yalnızca yorumlama fiilim aracılığı ile kavradığım” için “akra-

nımın bilinci, son kertede tipleştirilmiş ve homojen bir şekilde bana görünmeyi sür-

dürür” (Schutz, 1976: 47). 

Biz-ilişkisi, muhataplarımızı doğrudan deneyimlememize imkan tanır fakat 

kendileri ile aynı toplumsal zaman ve mekanı paylaştığımız akranlarımız sadece yüz 

yüze ilişkide bulunduğum, tutumlarını duygusal bir yoğunlukla değerlendirdiğim 

insanlardan oluşmaz. Biz-ilişkisi ben ve muhatabım arasında sürekli biriken ve za-

man içinde farklı noktalara yayılan bir ortaklık meydana getirir. Bununla birlikte 

ismini, hayat hikayesini ve hem içe dönük hem de dışa dönük karakterini bildiğim 

“anlamlı ötekiler” dışında, toplumsal dünyada bir de anonim bir anlama sahip olan 

“genelleştirilmiş ötekiler” mevcuttur. Schutz, benliğin yakın temasının dışındaki öte-

kilerle kurduğu bu ilişkiyi “onlar-ilişkisi” (they-relations) olarak adlandırır. Onlar 

ilişkisi, biz-ilişkisinin ikircikli dokusunun aksine sadece ötekiler hakkında yaptığımız 

tipleştirmelerdir. Kendi tasarılarımızı gerçekleştirme yolunda diğerlerini konumlan-

dırma tarzımız onlar-ilişkisinin esasını oluşturur. Bu bağlamda Schutz onlar-

ilişkisinde diğerlerinin kendi deneyimleri hakkındaki öznel yorumlarının benlik tara-

fından umursanmadığını ileri sürer (Schutz, 1976: 45). Akranlarımızla ortak bir de-

neyimi paylaşmadığımız için onların kendi eylemlerini hangi kıstas ve saiklerle de-

ğerlendirdikleri veya kendilerini nasıl hissettikleri görüş alanımızdan çıkar. Gündelik 

hayatımız içinde karşılaştığımız yabancıların çoğunlukla yalnızca tasarılarımızı ger-

çekleştirmek bağlamında fonksiyonel bir anlamı vardır. Örneğin, bindiğimiz otobü-

sün şoförü bizim için yalnızca yolculuğun aksamadan sürmesini sağlayacak araçsal 

bir değere sahiptir. Mesleğinin zorlukları yahut ailevi ilişkilerindeki fırtınalarla ilgi-

lenmeyiz. Schutz’e göre onlar-ilişkisi içinde akranlarımızı nesnel bir anlam bağla-

mında değerlendirmemizi sağlayan da bu araçsal ilgimiz ve kayıtsızlığımızdır. Onlar-

ilişkisi biz-ilişkisinden farklı olarak öncelikle özneler-arasındaki mesafenin korun-



 

191 

 

masını ön-görür. Bu durumun sonucu ise onlar-ilişkisi içinde ötekilerin hedeflerimi-

zin vasıtası veya engeli olarak anlamlandırıldığı birer ideal tipe dönüşmesidir. Schutz 

aramızdaki sosyal mesafeyi muhafaza ettiğimiz, birer ideal tip olarak kavradığımız 

ötekinin bizdeki yerinin değişebileceğinin bilincindedir fakat söz konusu değişim, 

onlar-ilişkisinin önceden-belirlenmişliği ve kişisel çıkarlarımız sabit kaldığı müddet-

çe asgari düzeyde kalmaya mahkumdur (Schutz, 1976: 55).  

Schutz, sosyal dünyanın yalnızca biz ve onlar ilişkisinden müteşekkil bir eş-

zamanlılık düzeyinde meydana gelmediğinin gayet farkındadır. Sosyal dünya, aynı 

zamanı paylaştığımız akranlarımız kadar yerini aldıklarımız ve yerimizi alacakların 

bir toplamıdır. Schutz toplumsal dünyanın farklı zaman katmanlarının iç içe geçtiğini 

ileri sürerek; bu zamansallıkların birbirinden yalnızca türsel olarak ayrıştırılabilece-

ğini savunur. Yani geçmiş, şimdi ve gelecek arasındaki ayrım öznelerin içsel zamanı, 

Bergson’un tabiriyle, süre tarafından bütünleştirilir. Atalarımızdan miras aldığımız 

yaşam dünyasını kendi deneyimimiz içinde yeniden üretiriz aynı şekilde öznel dene-

yimlerimizle doldurduğumuz bu dünyayı seleflerimize teslim ederiz. Periyotlar ara-

sında, elbette ki tam bir özdeşleşme yoktur fakat tam bir kopuş da söz konusu değil-

dir; dönemler birbirine kesin hatlarla değil kesintili çizgilerle bağlanmıştır. Schutz’e 

göre; 

“Sosyal dünyanın tüm düzeyleri birçok şekilde birbi-

rine geçmiştir ve ayrıştıkları zaman yalnızca bir kategori ola-

rak belirli bir anlama sahiptir. Çevreleyen dünyanın daima 

akranlarımızın dünyası haline gelmesi gibi akranlarımızın 

dünyası da çevreleyen dünya haline gelir. Seleflerimin çağı 

içinde şimdinin dünyası haleflerimin dünyasına doğru deği-

şirken, seleflerimin dünyası şimdi dünya haline gelir” 

(Schutz, 2013: 245). 

 

Biz-ilişkisinin onlar-ilişkisine dönüşmesi, özneler-arasında nesnel bir anlam 

düzeyinin ortaya çıkmasını sağlar. Bu düzey, benim ve akranlarım kadar seleflerimin 

ve haleflerimin dünyası için de geçerlidir. Özneler arası deneyimin ötekileri kuşatan 

bir bağlama yerleşmesi kurumlar aracılığı ile olur. Schutz, sosyolojinin doğuş çağın-

dan beri en önemli problemlerinden biri olan kurumsal düzen ve toplumun örgütleniş 



 

192 

 

yapısının aktörlerin deneyiminden bağımsız normlara ve işleyiş mantığına sahip ol-

madığını ileri sürer. Kurumlar onlar-ilişkisi içinde faillerin ve eylemlerinin tipleşti-

rilme sürecinin nesnel bir çıktısıdır (Berger, 2008: 82). Bu bağlamda Schutz’e göre 

toplumsal örgütlenme, ne işlevselcilerin ileri sürdüğü gibi özerk fizyolojik yasalara, 

ne de tinbilimlerinin (Geisteswissenschaft) savunduğu gibi özneden bağımsız ideal 

bir gerçekliğe sahiptir. Schutz devlet, aile veya hukuk gibi toplumsal formasyonların 

bütün boyutlarını açığa çıkaran bir formülasyona ulaşılabileceğine inanmaz. Anlayıcı 

sosyolojinin görevi de toplumsal formasyonları her boyutuyla vuzuha kavuşturan 

ideal açıklamalar inşa etmek değil, ideal tipler aracılığı ile toplumsal örgütlerin nes-

nel anlamlarının temelindeki öznel yorumları su yüzüne çıkarmaktır. Örneğin rasyo-

nel ekonomi, Weber’in tipleştirmesini takip edersek, varlığını Püriten müminin tanrı-

sının şanını yüceltmek amacıyla mesleğiyle kurduğu disiplinel ilişkide kazanır. Mes-

leki disiplin, kontrol ve ön-görebilmek adına işlemlerin hesaplanması ve standartlaş-

tırılmasını getirmiştir. Böylece bireylerin öznel deneyimlerini anlamlandırma şekli 

bir örgütlenme tarzına evrilir. Schutz sosyal örgütlenmelerin, öznel deneyimler teme-

linde anlaşılması gerektiği konusunda şunları söyler: 

 

“Anlayıcı sosyolojinin her şeyden önce ilk görevi ideal tipleri 

biçimlendiren kendi yöntemlerinin yardımıyla, anlamın nes-

nel içeriklerini öznel çağrışımlarına doğru çözümlemektir. 

Dahası aynı zamanda sosyal örgütlenmelerin öznel anlamla-

rın söz konusu çağrışımları üstünde ve dahilinde kendilerini 

nasıl teşekkül ettirdiklerini göstermek zorundadır” (Schutz, 

1996: 207).  

 

Schutz, toplumsal örgütlenme biçimlerinin aktörlerin kendi deneyimlerini an-

lamlandırma süreçlerinin bir yansıması olduğunu ileri sürerek, sosyal statik’in konu-

su olan kurumlara dinamik bir boyut kazandırır. Kurumların herkes için geçerlilikleri 

gücünü aktörlerin gündelik ilişkilerindeki tasarımlarından alır. Schutz’un toplumsal 

örgütlenme anlayışı öznelerin kurumları nasıl anlamlandırdıkları konusunda ufuk 

açıcı olmasına rağmen, toplumsal formasyonların kazandığı özerkliği doğrudan ele 

almakta yetersiz kalır. Onun yaklaşımı kurumları aktörsel deneyimlere bağladığından 



 

193 

 

son tahlilde eylem öncesinde öznelerin içsel bilincine nasıl etki ettiği sorusunu teğet 

geçer. Halbuki toplumsal örgütlenmeler özneler arası etkileşimden görünüşte yalıtıl-

mış bir mantıkla aktörlerin dünyasına bahşedilmiştir. Öznelerin nerede, nasıl ve neye 

göre yaşayacağının cevabı toplumsal dünyada saklı olsa da, kurumlar Habermas’ın 

deyişiyle yaşam-dünyasını kendi soyut ve gayr-ı şahsi düzenleri doğrultusunda sü-

rekli kolonize etmektedir. Yukarıda verdiğimiz Weberci tespiti devam ettirirsek, baş-

langıçta Püriten kişinin dini değerlerinin güdümünde yürütülen ekonomik etkinlikler, 

kurumsallaştığı andan itibaren bu değerlerin motivasyonuna ihtiyaç duymazlar. Da-

hası, ekonominin özerk alanında koyulan normlar ve çizilen sınırlar, aktörün hedefle-

rine ulaşmak için dikkate almak zorunda olduğu bir referans haline gelir. Toplumsal 

formasyonların öznel anlamı daima onların maddi/bedensel gerçekliğine çarparak 

yeniden üretilir. Bu bağlamda kurumlar biz-ilişkisi ve onlar-ilişkisi içinde bir kara 

delik oluşturup, öznel tipleştirmelerimizi kendi nesnellik tasavvurlarına çekerler. 

Herkesin kafasında bir devlet algısının olduğu doğrudur fakat bu devlet algısının, 

aktörün toplumsal konumunun gerekliliklerine göre yeniden kurulduğu ve aktörün 

çoğu zaman gündelik etkinlikleri içinde farkında olmadan bu tasavvuru sürekli ona-

dığı da doğrudur. 

 

2. Çoklu gerçeklikler (multiple realities)  

Schutz’e göre toplumsal dünyanın aktörlerin kendi tasarılarını gerçekleştirme 

mecrası olarak öznel deneyimlerinin içinde anlamını kazandığını fakat bu anlamın 

bahşedilmiş bir şekilde eylemlerimize önceden verili bulunduğunu bu bölümde sık 

sık dile getirdik. İlişkilerimizin paradoksal yapısı bir yandan etkinliklerimizin gerçek 

anlamını keşfeden bir teemmül sürecine, diğer yandan da bizimle aynı kaygıyı payla-

şan muhataplarımızı anonim bir tipleştirmeye ev sahipliği yapar. Schutz’e göre dün-

yanın bahşedilmişliği tek bir katmandan meydana gelmez. Toplumsal dünya, her 

birinin kendine has bir gerçeklik yapısı arz eden farklı alt-dünyalardan (sub-world) 

müteşekkildir. Schutz, kavramın mucidi William James’e atıfla, gerçekliğin aslında 

bizzat duygusal ve aktif yaşamla kurulan bir ilişki ve son tahlilde öznel bir durum 

olduğunu ileri sürer. O kadar ki öznel gerçeklik ifadesindeki “gerçeklik kelimesi bir 

eklenti” (Schutz, 1973: 207), bir kakafonidir. Alt-dünyalar, öznel deneyimlerin belirli 



 

194 

 

bir noktada sabitlenmesini sağlayarak dış-dünyanın özneden bağımsız gözüktüğü 

birtakım adetler, ritüeller ve pratikler barındırırlar. Söz konusu pratiklerin ifası, onla-

rı bir yandan kendilerine has görünümleri içinde ifa ettiğimiz diğer yandansa kendi 

öznel anlamlarımızı ürettiğimiz özel bir dikkat, Bergson’un deyişiyle attention à la 

vie, gerektirir. Bu özel dikkat sayesinde aktörler kendilerini çevreleyen alt-dünyaları 

göründükleri haliyle kabul ettikleri bir itiyada kavuşur. Gündelik yaşamlarımızda 

neden sabah dokuz akşam beş aralıklarında işe gittiğimiz ya da stadyumda neden 

rakip takımın tribünlerinde oturmamamız gerektiğini veya otobüse neden ön kapıdan 

binip arka kapıdan inmemiz gerektiğini sorgulamayız. Schutz’e göre bu farklı ortam-

ları bir yandan deneyimlerimiz için birer sahne olarak kabul eder öte yandansa onları 

eylemlerimizin aracı olarak telakki ederiz. Diğerleri arasında amaçlarımızı gerçekleş-

tirmenin tek yolu sahneye hakim olmak ve oyunun gidişatını kendi lehimize çevir-

mekten geçer (Schutz, 1973: 209). Schutz’un alt-dünyaların her birinin ayrı birer 

sahne olduğuna dair tespitleri, Erving Goffman’ın dramaturjik sosyolojisini hatırlatır. 

Gerçekten de Goffman’ın gündelik yaşamı, aktörlerin farklı ortamlarda, çeşitli rol 

kalıplarını yeniden yorumladıkları birer performans olarak kabul etmesi, Schutz’un 

çoklu gerçeklik analizlerinin çıkış noktasını oluşturur. Goffman’a göre gündelik ha-

yatlarında, aktörler bir yandan yer aldıkları ortamın formel (sahne önü) veya infor-

mel beklentilerine (sahne arkası) uygun gözüken davranışlar sergilerken aslında rol-

leriyle tam olarak özdeşleşmezler. Goffman’a göre performans ile rol arasında daima 

bir mesafe vardır. Bu mesafe benlik ile benliğin temsili arasında kah samimiyetin kah 

kinizmin öne çıktığı ikircikli bir durum yaratır (Goffman, 2014: 29-30). Goffmancı 

yorum icra edilen rollere inanılmasının veya inanılmamasının aktörün öznel dünyası-

na nasıl etki ettiği veya bilincin farklı alt evrenlerdeki performansları neye göre ya da 

hangi noktada birleştirdiği sorusu ile ilgilenmez. Bununla birlikte Schutz, kendine 

has alt-dünyalardan oluşan toplumsal dünyanın her gerçeklik pratiğini birbirine bağ-

layan bir gerçeklik barındırdığını ileri sürer: Olağan-üstü gerçeklik (paramount rea-

lity). Schutz’e göre, paradoksal bir şekilde, sıradan işlerimizin dünyasında (world of 

working) üretilen olağan-üstü gerçeklik alt-evrenlerin marjinalliklerini kendi kubbesi 

altına alır. Alt-evrenlere ayak uydurmak için gösterdiğimiz özel dikkat, bizi bir tür 

trans haline sokar. Öncesinin ve sonrasının o an için hatırlanmadığı bu ortamda ken-

dimizi mevcut durumun gidişatına kaptırmış olarak buluruz. Örneğin, taraftarı olduk-



 

195 

 

ları takımın final maçını seyreden binlerce insan, ertesi günkü toplantı, sınav ya da 

başka bir önemli durumu hatırlamaksızın kendilerini oyunun seyrine kaptırır. Bu 

süreçte taraftar olmanın haricindeki diğer gerçeklikler askıya alınır. Neticede bir ta-

raftar, taraftarlık alt-dünyasında iş adamı, baba veya öğrenci değil öncelikle taraftır. 

Schutz’e göre yalnızca sıradan işlerimizin dünyasında, alt-dünyaların baskıladığı 

veya unutturduğu kişiye geriye döneriz. Özel etkinliklerin gündelik yaşamın olağan 

gidişatına oturması ve böylece toplumsal dünyayı doğal bir tutumun eseri olarak de-

neyimlememiz sıradan işlerimizin aşkınsallığı ile mümkündür: 

 

“Bir bütün olarak sıradan işlerin dünyası, gerçekliğin çoğu alt-

evrenine karşı olağan-üstü bir gerçeklik olarak varlığını sürdürür. Bu 

dünya bedenim dahil fiziksel şeylerin dünyasıdır; hareket alanımın ve 

bedensel işlemlerimin dünyasıdır. (Sorunlarımın) üstesinden gelmeyi 

gerektiren bir dirayet verir; benden önce vazifelerde yerini alır, plan-

larımı gerçekleştirmeme müsaade eder, amaçlarıma ulaşma teşebbü-

sümün başarılı olması veya fiyasko ile sonuçlanmasına neden olur” 

(Schutz, 1973: 227). 

 

Schutz, gündelik hayata bağlı olan alt-evrenlerin üç farklı bilgi kategorisinde 

toplanabileceğini ileri sürer: Fantezi, rüya, bilim. Ona göre fantezi, rüya ve bilimsel 

bilgi aktörün farklı içsel zamanlar aracılığıyla nesneleri ve özneler-arası ilişkileri 

tipleştirdikleri gerçeklik türleridir. Bu bağlamda söz konusu alt-evrenler, aktörün 

sıradan işlerin dünyasındaki standart zamandan ve doğal tutumlardan farklı bir an-

lamlandırma sürecini içerir. Fakat Schutz’e göre söz konusu durumlar, nihai kertede 

sıradan işlerin dünyasına yani özneler arasındaki ortak anlamla irtibatlanmak mecbu-

riyetindedir. Çünkü alt-dünyaların yarattığı istiğrak hali aslında gündelik deneyimle-

rin temsillerine dayalıdır; aktör yalnızca bu özneler-arası temsiliyeti belirli bir süre 

için egosantrik bir bakış açısı ile yorumlar. Gündelik yaşamdaki her durumu ve her 

karşılaşmayı olduğundan farklı bir görünüme sokan bu egosantirizm, aktörlerin bir 

süre için yel değirmenlerini korkunç birer dev sanmasına daha doğrusu öyle görme-

sine neden olur. Gündelik eylemlerin kabuğu çatladığında ortaya çıkan dehşet, özne-

leri alt-evrenlerin emniyetli dünyasına sevk eder. Bu bağlamda toplumsal dünyanın 



 

196 

 

çoklu gerçekliği, aktörlerin deneyimlerini Don Kişotvari bir yordamla anlamlandır-

malarına zemin hazırlar. Schutz’e göre “Cervantes’in romanı, James’in ileri sürdüğü 

çoklu gerçekliğin pek çok sorununu sistematik bir şekilde ele alır ve Don Kişot’un 

maceralarının çeşitli aşamaları temel problemimizin yani gerçekliği nasıl deneyim-

lediğimizin farklı türevlerini titiz bir şekilde ayrıntılarıyla inceler” (Schutz, 1976: 

136).  

Schutz’un çoklu gerçeklik analizlerinde yer verdiği ilk alt-dünya, fantezi ev-

renidir. Fantezi, benliğin dış-dünyaya duyduğu varoluşsal yönelimlerin askıya alan 

bir gerçeklik kurgusudur. Bu bağlamda, fantezi içinde özne nesneleri gerçekte ne 

olduğu veya diğerleri tarafından nasıl kabul edildiği ile ilgilenmez. Nesnelerin kuru-

lum süreçleri ya da ilişkilerin dayattığı zorunluluklardan kendini kurtarır. Çünkü fan-

tezinin dünyası, gündelik yaşamda bir şeylere sahip olmak için yaptığımız hesapların 

dünyası değildir; öznelerin kendilerini bir şey olmaya zorlamaksızın zaten oldukları 

haliyle göründükleri daha doğrusu kendilerini gördükleri halleriyle oldukları özel bir 

gerçeklik türüdür: “Fantezinin dünyasında yaşamakla artık dış dünyaya hakim olma-

ya ihtiyaç duymayız veya nesnelerin zorlukları ile karşılaşmayız; gündelik yaşamda 

tavırlarımızı güdümleyen pragmatik saiklerden arınırız ve ayrıca nesneler arası bir 

uzam ve özneler-arası bir standart zamandan kurtuluruz” (Schutz, 1973: 234). Alon-

so Quijano okuduğu şövalye kitaplarının etkisi ile kendini Mançalı Don Kişot’a dö-

nüştürür. Bu metamorfuzun gerçekleşme koşulları, gerekçeleri veya sonuçları onun 

için bir önem taşımaz: Don Quijano kendini Don Kişot olarak kabul ettiği, öyle his-

settiği andan itibaren artık gezgin bir şövalyedir. Bu bağlamda Don Kişot asla günde-

lik dünyanın bağımsız varlığı ile karşılaşmaz, saldırdığı şeylerin gerçekte “birer yel 

değirmeni olduğunu ve asla birer dev olmadığını kabul etmez” (Schutz, 1976: 236). 

Fakat Schutz için bu durum kesinlikle fantezinin gündelik yaşamdan koptuğu anla-

mına gelmez; burada toplumsal dünya kendini farklı bir nedensellik zinciri takip 

eden bir sağ-duyu ile yeniden üretir. Örneğin, yel değirmenlerinin fırlattığı Don Ki-

şot, bir şövalyenin devlere yenilmeyeceği “gerçeğini” bilir fakat kendini yerde bul-

duğu da bir gerçektir. Kendi yorum çerçevesi içinde karşısındaki canavarın aslında 

bir dev değil, hayalet olduğu sonucuna ulaşarak deneyimini yeniden olağan bir hale 

sokar: “Don Kişot’un eylemleri bütün fantastik motiflerine rağmen gerçekliğin içinde 



 

197 

 

icra edilebilir ve yorumun en uç taslakları ile uyuşmak için büyücülere ihtiyaç duy-

maz” (Schutz, 1976: 142). 

Schutz’un çoklu gerçeklik analizlerinde ikinci alt-dünya rüyalar alemidir. Rü-

ya da, tıpkı fantezi de olduğu gibi, dışarıya-yönelimlilikten mahrumdur; hiç kimse 

başkasıyla rüya göremez. Fakat fanteziden farklı olarak rüyalar, deneyimlerimizi 

bilinçli bir anlamlandırmaya değil, istem-dışı bir sürece bağlar. Schutz’e göre rüya-

lar, her ne kadar bilinç-dışının bir yansıması olarak gerçeklik kazansa da onların di-

ğerlerine kesinlikle yer vermediğini söylemek doğru değildir. Rüyalarda da gündelik 

pratiklerimizde olduğu gibi, çeşitli durumlarla karşılaşır, kendimizi farklı objelere 

veya kişilere tavır almış olarak buluruz. Kendimizle baş başa olduğumuz bu gerçek-

lik türünde bile ötekiler bir şekilde varlığını kanıtlar fakat burada ötekiler öznellikleri 

ile bulunmaz. Rüyalarda gördüğümüz imgeler ve kişiler sıradan işlerin dünyasındaki 

ortak zamana dayalıdır fakat onlara yüklediğimiz değerler egosantrik bir çarpıtma-

ya/sansüre maruz kalır. Schutz için bu durum rüya evrenin amaç ve tasarımdan yok-

sun olduğuna bir kanıt teşkil eder (Schutz, 1973: 242). Psikanalitik çalışmaların ileri 

süreceği gibi rüyalar, gündelik pratiklerimiz içinde yarım veya doyurulmamış kalan 

arzularımızın doyurulma mecrasıdır. Dolayısıyla alt-evrenlere mahsus özel dikkat, 

rüyaların dünyasında temelde geçmişteki eylemlere yoğunlaşmıştır. Fakat rüyalar, 

standart bir zamana göre değil doğrudan, aktörün içsel zamanına/süreye bağlı kaldı-

ğından geçmişi toplumsal dünyanın muayyen formları ile yansıtmaz. Geçmiş eşit 

olasılıkların bir resm-i geçidi olarak dışsal gerçekliğe zamanlar-arası bir derinlik ka-

zandırır (Schutz, 1973: 243). Özetle Schutz’e göre; 

 

“Rüyalarda gördüğüm alter ego, ortak ve canlı bir şimdinin değil an-

cak boş bir kurmacada, yarım bir biz-ilişkisinde. Rüyalarda gördüğüm 

öteki daima tipleşmiştir ve bu durum onunla mahrem benliğim arasın-

da çok yakın bir ilişki olsa bile aynen geçerlidir. Yalnızca benim ina-

yetim aracılığıyla bir alter ego olabilir. Rüya görürken tüm evreni 

yansıtan bu monadın aslında pencereleri yoktur” (Schutz, 1973: 

244). 

 



 

198 

 

Schutz’e göre kendine has bir tipleştirme tarzına, bir zaman algısına ve öteki-

ler hakkındaki bir değer yargısına sahip olduğumuz bir diğer alt-dünya ise bilimsel 

alandır. Bilimsel gerçekliğin rüya ve fantezi dünyaları ile yan yana gelişi ilk etapta 

şaşırtıcı gelebilir. Bununla birlikte Schutz, bilimsel evrenin toplumsal dünyanın gün-

delik pratikleri içinde aktörün eylem tasarılarına, tipleştirmelerine ve anlam kategori-

lerine kökten bağlı olduğunu ileri sürer. Dolayısıyla bilim adamlarının kuramları, 

temelde sıradan insanların kendi deneyimlerini anlamlandırırken gösterdiği özellikle-

ri sergiler. Yani bilimsel bilginin tüm prosedürleri sıradan işlerin dünyasının önceden 

verilmişliğine dayalı birer performanstır. Schutz, bilimsel bilginin anlamının bir bi-

lim adamları cemaatinin içinde eylemin ortak bir referans çerçevesi aracılığı ile inşa 

edildiğini ve söz konusu referans çerçevesinin de aslında aktörlerin nedensel ve 

amaçsal saiklerinden meydana geldiğini ileri sürer (Schutz, 1973: 246). Bilimsel ev-

reni bir alt-dünya haline getiren şey ise, bilim adamları cemaatinin fenomenlerin 

kompleks yapısını eş değerli kılan tutumlarıdır. Bir bilim, varlıkların görünüşteki 

farklılıklarını ortak standart ve bu standarda dayalı ilişkiler ağı içinde homojenleşti-

rir. Örneğin fizik bilimi, varlıkların hareketlerini termodinamik yasasıyla açıklarken 

onların hareketini nicel farklılıklar (vektör) olarak kurar; bir uçağın, atın ya da kap-

lumbağanın hareketi birbirinden kat sayısal olarak farklılaştığı türdeş bir nesnelleş-

tirmeye tabidir. Bu noktada bilimsel bilgi fantezi gibi diğerlerinin varlığına kayıtsız 

kalındığı ya da rüya gibi diğerlerinin yalnızca benliğin libidal arzularına bağlandığı, 

dışarıya karşı takınılan bir tür kayıtsızlıkla inşa edilir. Schutz’e göre kuramsal düşün-

ce kapsamında sıradan insanlar bilim adamının total kişiliğinin parçalanamayan 

Ben’i (I) değil ancak ideal tipleştirilmiş bir ben’dir (me): “Tek kelimeyle kuramsal 

benlik yalnızdır; sosyal bir çevresi yoktur ve toplumsal ilişkilerden uzaktır” (Schutz, 

1973: 253). Bilim insanları, bilimsel dünyada Don Kişot’un ve rüya görenlerin sahip 

olduğu özel dikkatle olayları yorumlar fakat bu trans-yorum tek bir kişiye ait değil-

dir; evrenin bütün mensuplarına aittir ve sistematik bir şekilde yeni gelenlere aktarı-

labilir. Aynı zamanda bu alt-dünyada olmayanlar tarafından makbul ve muteber bir 

bilgi olarak meşruiyet kazanmıştır. Schutz’e göre bilimsel bilginin meşruiyeti haki-

kati bütün çıplaklığı ile ortaya çıkarmasından değil; gündelik hayatın daima dünya-

nın gidişatını olağanlaştıracak bir nedensel açıklamaya ihtiyaç duymasından gelir. Bu 

anlamda olağanı açıklayacak bir olağan-üstü gerçeklik toplumsal dünyanın bahşe-



 

199 

 

dilmişliği içinde sürekli olarak yeniden üretilmektedir. Schutz bilimsel bilginin ev-

rensel bir ilerlemenin değil, toplumsal gerçekliğin holistik döngüsünün bir ürünü 

olduğunu şu çarpıcı sözlerle belirtir:  

 

“Nedensellik zincirine büyücüleri dahil ettiğimizde, dünyaya kötü bir 

cin veya Tanrı tarafından hükmedilip edilmediği hakkındaki Kartez-

yen şüpheyi gideremeyiz. Olup bitenlerin mantıklı bir şekilde olup bit-

tiğine eminsek, o zaman büyücülerin müdahaleleri ile gerçekleştiğin-

den de emin olabiliriz. Hegelci olmayan bir diyalektikten bahsetmeye 

meyletmemize benzer şekilde, Öklitçi olmayan bir geometriden bah-

setmeye de meyilliyizdir” (Schutz, 1976: 141). 

 

3. Bilinçli Vatandaş (well-informed citizen) 

Max Weber Protestan Ahlakı’nda maddi kültürün demir kafesi içinde yaşa-

yan modern insanın, Nietzscheci anlamda son insanın ya “ruh yoksun uzmanlık in-

sanları” ya da “yürek yoksunu zevk insanları” olmaya sevk edildiğini çarpıcı bir şe-

kilde dile getirir. Ona göre bu iki tür insan dünyaya karşı aldıkları tavır açısından 

farklılaşmalarına rağmen; her ikisi de “kendi kendilerine daha önce hiç ulaşılmamış 

bir insanlık düzeyine tırmandıklarını hayal ederler” (Weber, 1999: 156). Modern 

kültür her şeyi kendi merkezinde birleştiren evrensel aklın krallığını düşlerken her 

alanın farklı değer birimlerine ve bilme pratiklerine sahip olduğu, Weber’in deyişiyle 

özerk akıl, uzmanlık alanlarının feodal düzeni ile yaşamak zorunda kalmıştır. Bir 

uzmanın yararlı olarak gördüğü bir durumu, bir diğeri -kendi yöntemleri bağlamında- 

zararlı kabul etmekte, başka bir uzmansa diğer ikisinin kabullerini beyhude sözler 

olarak değerlendirebilmektedir. Bu durum yalnızca ortak bir hadise hakkında farklı 

branşların epistemik perspektifleri açısından söz konusu değildir; aynı branşın men-

supları arasında da temayüz etmektedir. Modern toplumda uzmanların dünyası ho-

molojik bir şekilde kendi içine kapanırken uzman olmayanların yani sıradan insanla-

rın dünyası da alabildiğine genişlemiştir. Konvansiyonel bilgiler metaların, enfor-

masyonun ve ilişkilerin hızlı dolaşımı nedeniyle çok kısa sürede işe yaramaz hatta 

zararlı olarak damgalanabildikleri akışkan bir kültürel atmosferle iç içe geçmiştir. 

Modern toplum kendisini tarihsel ilerlemenin son uğrağı olarak kabul ederken, mo-



 

200 

 

dern insanının “ne yapacağının” ve “nasıl yaşayacağının” hayati bilgisine sahip ol-

madığı bir parçalanmanın içinde yaşıyor olması, çağdaşları gibi, Schutz’u da bir çö-

züm yolu aramaya sevk etmiştir: Bilinçli-vatandaş. 

Schutz’e göre bilinçli vatandaş uzmanların belirli bir alandaki sistematik bil-

gisi ile sokaktaki insanın temellendirilmemiş ancak herkes için geçerli kabul ettiği 

sağ-duyu bilgisi arasında bir ara konumda bulunur. Gerek uzmanlar gerekse de so-

kaktaki insan eylemlerini aslında kişisel çıkarlarının sevk ettiği bir tasarı içinde an-

lamlandırır. Fakat bu çıkarlar toplumsal dünyada hep aynı değerde ve aynı erişim 

kanalları ile koşullanmamıştır. Schutz’e göre dünyanın bahşedilmişliği nedeniyle 

etkinliklerimizin doğallıkla yürütüleceğine duyduğumuz inanç, çıkarlarımız söz ko-

nusu olduğunda farklı bölgelere ayrılır. Bir durum içinde yapmamız gerekenler, baş-

ka bir durumdaki ile ayrışmak bir yana ters de düşebilir. Fakat her durumda çıkarla-

rımızın ne olduğuna karar vermemiz ve belirli bir tercihte bulunmamız gerekir. Söz 

konusu tercihte kullandığımız referanslar son tahlilde hem rollerimizin içeriğini, hem 

de bu roller aracılığıyla kazanmak istediklerimizi yeniden tanımlar. Schutz’e göre; 

 

“Aynı durumda bir baba, vatandaş, kilise mensubu veya profesyonel 

olarak sahip olduğum çıkarlar sadece farklı değil aynı zamanda birbi-

riyle uyumsuzdur da. O halde bu bambaşka çıkarlara farklı arayışları 

başlattığım durum tanımına göre karar vermek zorundayımdır. Bu 

tercih, içinde yaşadığım dünya açısından problemi değerlendirmemi 

veya hedeflerimi kurmamı sağlar” (Schutz, 1976: 125).  

 

Yaptığımız tercihleri anlamlandıran referans çerçevesi uzman ve sokaktaki 

adam için birbirinden farklıdır. Uzmanın bilgisi yalnızca belirli bir saha için geçerli-

dir. Bu sahanın içerdiği bilgiler açık ve sistematik bir mahiyete sahiptir. Fakat bu 

açıklık ve sistematiklik sadece uzmanlar için geçerlidir (Schutz, 1976: 122). Görüşle-

rinin sıradan birer tahmin veya öngörü olmadığı uzmanlık sahası, bilginin tescillen-

diği ve meşruiyet kazandığı feodal bir güce sahiptir. Bu sahanın dışında kalan çok 

daha ciddi problemlerin varolduğu su götürmez bir gerçektir; fakat uzman kendi fan-

tastik evrenindeyken bu gerçeği çoğunlukla askıya alır. Kendi emniyetli alanında 

meslektaşları arasındaki özel dil aracılığıyla ve problemlerin, yöntemlerin ve sonuç-



 

201 

 

ların önceden belirlendiği profesyonel dünyasında mevcut bilgisini sorgulamadan 

sürdürebilir. Bunun sonucunda sahasında edindiği problem ve çözüm mantığını tek 

geçerli referans çerçevesi olarak kabul eder ve sıradan insanın buraya giriş izninin 

olmadığına zımnen inanır. Sokaktaki adamın bilgisiyse özel bir bilgi dağarcığının ve 

önceden belirlenmiş sorunların bulunmadığı gündelik pratiklerde hayat bulur. O, 

uzman gibi tescillenmiş ve katı sınırlarla çizilmiş bir eylem sahasında hareket etme-

diğinden, bilgisinin açık ve sistematik bir mahiyet arz ettiğini iddia edemez. Onun 

bilgisi ortalama durumlarda ortalama araçlarla ortalama sonuçlara erişmeye imkan 

tanıyan kabullerin bilgisidir. Schutz’e göre uzmanın kendi sahasında kendisini özel 

hissetmesi ve diğerlerinden ayrıştırmasının aksine, sokaktaki adam kendini diğerleri 

ile aynı konumda görerek yaşar: Herkes gibi olmak. Sıradan bilgileri meşruiyetini, 

onun yerinde olan herkesin aynı şeyi yapacağı inancından alır: 

 

“Sokaktaki adam, oraya ulaşmadan önce köprünün karşısına geçmez 

ve gerek duyduğu zaman kullandığı köprü ise ona önceden bağışlan-

mış olup onu taşıyabilecek güçtedir. Bu durum görüşlerinin biçimlen-

mesinde neden bilginin değil duygularının tasarrufu altında bulundu-

ğunun, istatistiklerin sık sık gösterdiği gibi gazetelerin karikatür say-

falarını dış haberlere, radyodaki bilgi yarışmalarını haber yorumları-

na neden tercih ettiğinin sebeplerinden biridir” (Schutz, 1976: 130). 

 

Schutz uzmanların temellendirilmiş, tutarlı bir şekilde birbirine bağlanmış 

ancak kendi içine kapalı bilgileri ile sokaktaki adamın kaynağı müphem, tutarlı bir 

argümantasyondan mahrum fakat hayatın bütün katmanlarına yayılan bilgisi arasın-

daki gerilimin toplumsal dünyanın öncelikle bir biz-ilişkisi olma hüviyeti ile çelişti-

ğini ileri sürer. Yüz yüze ilişkilerin giderek azaldığı ve dolayısıyla da muhatapları-

mızı çoğunlukla tanımadığımız modern dünyada eylemlerimizi anlamlandıran tipleş-

tirmeler giderek anonimleşmiştir. Herkesin birbirine karşı belirli bir mesafe kontro-

lünü gözetmektedir. Deneyimlerimiz ya ötekine karşı kayıtsızlaştığımız, özneler-

arası olma vasfını kaybetmiş kişisel çıkarlarımızın güdümünde bir anlam kazanmakta 

ya da özellikle kontrolü kaybetme tehlikesinin baş gösterdiği kriz anlarında uzmanla-

rın tartışma kabul etmeyen, hiyerarşik ve önceden belirlenmiş soru-cevap skalasına 



 

202 

 

göre kodlanmış fonksiyonel bir değere indirgenmektedir. Schutz, toplumsal dünyanın 

diyalektiğini tekdüzeleştiren bu iki ideal tip karşısında bilinçli vatandaş kavramını 

geliştirir. Ona göre bilinçli vatandaş, mevcut çıkarlarını elde etmeye çalıştığı için 

sokaktaki adama, bu çıkarları makul bir temellendirme ile formüle ettiği için de uz-

manlara benzer. Bununla birlikte bilinçli vatandaşı iki ideal tipten ayıran şey, çıkarla-

rının gerçekleşip gerçekleşmemesine bakmaksızın, kendi tasarıları ve deneyimleri 

arasında teemmüli bir ilişki kurmuş olmasıdır. Dolayısıyla bilinçli vatandaş kişisel 

çıkarlarının peşinde koşup, başı sıkıştığı zaman uzmanın kutsal bilgisine sığınmaz. 

Kişisel çıkarlarından ötekilerin dünyasına, ötekilerin dünyasından da tekrar kişisel 

çıkarlarına uzanan dinamik bir yorum dairesinde hareket eder. Bu bağlamda Schutz’e 

göre bilinçli vatandaş, “kendini mükemmelen tanıdığı için kimin tam manasıyla uz-

man olduğuna karar verebilecek ve muhalif uzman görüşlerini dinledikten sonra 

kendi aklını toparlayacak yetkinliktedir” (Schutz, 1976: 123). Schutz’e göre bilinçli 

vatandaş, eylem alanının sonsuz olasılıklardan oluştuğunu bildiği için hiçbir hazır 

cevaba a priori bir inanç beslemez. Her kişisel tercihin farklı bir referans çerçevesine 

yaslandığını bildiğinden sadık kalacağı değerler hakkında mümkün olduğunca çok 

bilgi toplamaya çalışır (Schutz, 1976: 131).  

Schutz bireyler arası mesafenin giderek artması nedeniyle ötekiler hakkındaki 

tipleştirmelerimizin anonim ve temelsiz bir türetmeye dayandığı gündelik hayatımı-

zın, seçilmiş kişilere giriş izni verildiği, sorunların ve yöntemlerin önceden belirlen-

diği uzmanlığın rasyonel-bürokratik alanına giderek daha fazla bağlandığını ileri 

sürer. Bu durum kurumların kitleleri yönlendirdiği muhtemel irrasyonel hedeflere 

karşı özneleri korumasız bırakır. Schutz’un bu tiplemesi; özellikle gündelik hayatın 

olağan-dünyasını dönüştüren ideolojilere ve sıradan işlerin dünyasına -aldıkları ka-

rarlarla- olağan-üstü bir hal kazandıran profesyonel politikacıların söylemlerine karşı 

bir entelektüel hazırlığı amaçlar. Faşist ideallerin, demokratik iradeye sızmasına ve 

kamuoyunun kendiliğinden totaliter bir görüşle bezenmesine yakından tanıklık etmiş 

biri olarak bilinçli vatandaşı, rasyonel-bürokratik toplumun yaşam-dünyalarımızı 

soğurması karşısında bir emniyet sibobu olarak görür. Bilinçli vatandaş, Weber’in 

karizmatik lideri gibi, demir kafesin soğuk dünyasına karşı insanlara yol gösterecek 

bir kutup yıldızıdır:  

 



 

203 

 

“Bugünlerde anlaşıldığı haliyle kamuoyu demek olan uzman görüşü, 

daha bilgili bir görüşe sahip olmak pahasına giderek toplumsal ola-

rak kabul edilir hale gelmiştir ve bununla birlikte kendisini topluluğun 

daha bilgili mensuplarına tek geçer akçe olarak dayatmaktadır. So-

kaktaki adamın bilgisiz görüşlerinin ağır bastığı siyasal bir kurum 

olarak demokrasinin yanlış yorumlanma tehlikesi de giderek artmak-

tadır. Demokratik bir toplumda bilinçli vatandaşın vazifesi ve imtiyazı 

sokaktaki adamın görüşlerinden oluşan kamuoyunun görüşlerine ha-

kim olmaktır.” (Schutz, 1976: 134). 

 

Bilinçli-vatandaş, modern toplumda bilginin dağılım kanallarını göstermek 

açısından oldukça ufuk açıcıdır. Modern toplumda çoğunlukla uzmanların araçsal 

rasyonalizmine terk edilmiş bir kamusal alan ile kişisel çıkar hesaplarının yönlendir-

diği özel alan ayrımı, bu iki alandaki bilgi türü arasında bir geçişsizlik yaratmıştır. 

Uzmanların dilinden sıradan insanların anlamaması uzmanlık bilgisinin tek postula-

tını oluştururken uzmanlar da sıradan insanın öznel deneyimlerini nasıl anlamlandır-

dığı ile pek ilgilenmemektedir. Bilginin üretiminin ve dolaşımının tarihte görülmedik 

seviyelere çıktığı demokratik toplumlarda bir yarı cehalet durumu imal edilmektedir. 

Yukarıdaki alıntıda Schutz’un belirttiği gibi, kamunun vicdanı kolaylıkla uzman gö-

rüşlerinin güdümüne girebilmekte, benzer şekilde toplumdaki en kritik kararlar kitle-

lerin duygusal tepkilerine göre alınabilmektedir. Schutz’un bürokratik rasyonalizm 

ile duygusal çıkar arayışları arasında bir çözüm yolu olarak önerdiği bilinçli-vatandaş 

tipi iki alanın ürettiği tehlikelere düşmeyecek bir demokratik insan modeli kurmaya 

çalışır. Bu ideal tipi Habermas’ın iletişimsel akıl projesini doğrudan etkilemiştir. 

Modern demokratik toplumda bilinçli vatandaş, sistemin rasyonalizminin özneler 

arası ilişkilere dayanan yaşam-dünyasını kolonize ettiği ve yaşam-dünyasının öznel 

bilgilerinin sistemin kıstaslarına tercüme edilemediği bir iletişimsizlik durumunun 

çözümü ve yeni bir siyasal dil üretiminin kaynağı olarak görülebilir (Hanke, 2014: 

102). Bununla birlikte Habermas’ın ileri sürdüğü gibi onun bilinçli vatandaş tipleme-

si son tahlilde toplumsal bilginin yaşam-dünyasının doğallaştırıcı tutumuna bağlı 

kaldığından sistemin ürettiği özerk bilgi ağını görmekte yetersiz kalır (Habermas, 

2002: 858-859). Sistemin sağ-duyu bilgisine nasıl sızdığı veya sağ-duyu bilgisinin 



 

204 

 

kurumsal norm ve yaptırımlarla uzlaşarak kendini nasıl yeniden ürettiği sorusu, bi-

linçli vatandaşın üstün konumuna duyulan tam itimatla ihmal edilmiştir. Sıradan in-

sanın sağ-duyusal bilgileri kurumların kapsama alanında oluşurken, kurumsal norm 

ve yaptırımlar da aslında sağ-duyusal bilgilerin bir tür soyutlamasıdır. Dolayısıyla iki 

alan iç içe geçmiş ancak antagonist bir ilişki içindedir. Schutz’un genelde bir yaşam-

dünyası olarak toplumsal dünya ve özelde bilinçli vatandaş kavramı bu durumu çift 

yönlü bir şekilde ele almakta başarısız kalır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

205 

 

BEŞİNCİ BÖLÜM: “SAĞIRLAR DİYALOĞU”: YAPI-FAİL AYRIMININ 

SÖYLEMSEL İNŞASI 

Barika-i hakikatin müsadem-i efkardan doğduğu bilimsel bilginin mottosu gi-

bidir. Bilimsel etkinlikler, dış dünya hakkındaki bilgilerin mutlak bir tanımın değil, 

koşulların kısıtlamasıyla yapılmış birer çıkarımın ürünü olduğu ilkesi ile kendini 

dogmatizmden uzak tutmaya çalışır. Başka bir deyişle hakikatin mutlak bilgisine asla 

erişilemeyeceği fakat rasyonel aklın ilerlemeci doğası sayesinde ona her geçen gün 

biraz daha yaklaşılabileceği bilimsel bir cemaatin temel aksiyomunu oluşturur. Bu 

sebeple bilim adamları arasında sürekli bir bilgi alışverişinin, karşılıklı iş birliğinin 

ve hoşgörünün olması gerektiği bilimin moral politikasını belirler. Fakat olan ve ol-

ması gereken arasındaki uçurum bu iyi niyetleri çoğu zaman boşa çıkarır. Bilim 

adamları cemaatinin araştırmalarını üzerine inşa ettikleri temel epistemik kabuller, 

dışsal gerçekliğin formüle edilme süreçlerini belirleyen bir episteme öncesi algının, 

pratik bir topluluk Gestaltı tarafından yapılandırılmıştır. Paradigmanın iç alanı ne 

kadar açık, kesin ve sistematik bir düzene sahipse dışarısı da o kadar müphem, ya-

bancı ve dağınıktır; en azından bu cemaatin mensuplarına, araştırma evrenlerini pa-

radigmanın homolojik bakış açısı üzerine kurdukları için, öyle görülür. Bununla bir-

likte dışarıdan gelenin egzotik cazibesi ve dehşetini sıradan insanlar kadar bilim 

adamları da yaşar. Bilim adamları, kimi zaman, farklı ön-kabullere yaslanan açıkla-

ma tarzlarını anlamak bir yana, çalışma alanlarında onların kendi araştırma program-

larınınkinden farklı işletim tarzlarının da olabileceği ihtimaline pratikte kendilerini 

sıkı sıkıya kapatırlar. Kendi kuramsal ve pratik savlarının dışındaki ilkelere yaslandı-

ğı için ötekilerin bilimine, en iyi ihtimal başka bir alanın bilgisi en kötü ihtimalle ise 

sahte-bilim yaftası ile yaklaşırlar. Bu minvalde doğa bilimleri veya sosyal bilim tari-

hinde bilim adamları arasındaki mütevazı diyaloglar kadar ve belki de daha fazla 

hoyrat tartışmaların yer alması bir tesadüf değildir. Tarih disiplininde Tarihselci Okul 

ile pozitivist okulun tartışmaları, iktisatta Carl Menger ve Gustave Schmoller’in tar-

tışması ve elbette ki sosyolojide Tarde ve Durkheim arasındaki polemik insan bilim-

leri ve toplum bilimlerinde öne çıkan yöntem kavgalarından sadece birkaçıdır.  

Bu bölümde çağdaş sosyolojinin etkinlik güzergahını tayin eden bir tartışma-

yı, Parsons-Schutz yazışmalarını ele alacağız. İki sosyoloğun felsefi kabulleri, analiz 



 

206 

 

biçimleri, cevabını aradıkları sorular arasındaki farkın birbirlerinin kuramsal angaj-

manlarını yorumlanma ve birbirlerini konumlandırmakta nasıl işlediğini Foucaultcu 

bir söylem analizi ile göstermeyi deneyeceğiz. İki sosyoloğun birbirleri hakkında 

edindikleri öznel kanıların sosyolojik bilginin üretiminde birincil bir rol üstlendiğini 

düşünüyoruz. Bu bağlamda toplumsal teorinin kurumsal formasyonunun arka planı, 

sosyolojik epistemenin istinat ettiği söylemsel referansları ve bu söylemin öznesi 

olarak sosyoloğun analiz kalıplarının çağdaş kurulumlarını bu yazışmaların yarı-

kamusal bağlamı aracılığı ile açığa çıkarmayı hedefliyoruz. 

1939 yılında başlayan Parsons ve Schutz arasındaki yazışmalar 1941’in bahar 

ayları ile birlikte son bulur. Benzer bir entelektüel atmosferde yetişmiş, ortak prob-

lemler doğrultusunda analizlerini geliştirmiş ve hemen hemen aynı toplumbilimsel 

anlayışla hareket eden bu iki sosyoloğun diyaloglarının ortak bir noktada buluşma 

ihtimali ilk elden oldukça yüksek görülebilir. Parsons’ın lisans öğretimini Heidel-

berg’de, Schutz’un ise Viyana’da tamamlamış olması birtakım ortak arkadaşlara sa-

hip olmaktan çok daha büyük bir değer ifade eder. Gerek Parsons gerekse de Schutz 

Alman sosyoloji geleneğinin kavramsal dağarcığı üzerine kendi düşüncelerini inşa 

etmişlerdir. Pozivizm ve davranışçılık karşıtı temelinde çalışmalarını yürütmeleri, 

idealist bir metodolojik çerçeve içinde hareket ettiklerinin ispatı olarak görülebilir. 

Ayrıca her iki sosyoloğun çalışmalarında da Max Weber’in merkezi bir konumda 

bulunduğu göz ardı edilmemelidir. Schutz ve Parsons arasındaki ortaklıklar sadece 

müşterek referanslara atıfta bulunmakla sınırlı değildir. Bununla birlikte gerek Par-

sons gerek Schutz ekonomik etkinliklerin toplumsal ilişkiler içindeki anlamını yo-

rumlamaya çalışmışlardır. Paralel anlayışlardan hareket ettiklerinin en büyük kanıtı 

ise; iki sosyoloğun da -Weber’den mülhem bir şekilde- toplumsal fenomenlerin sos-

yal eylemlerin ihtiva ettiği anlam yapılarını ifşa etmekle tanımlanabileceğini kabul 

etmeleridir. Fakat iki varlığın birbirine benzer nitelikler taşıması, onları aynı etiket 

altında yanyana getirmek için bir zorunluluk oluşturmaz. Referanslarındaki ortaklık-

lar iki sosyoloğun birbirini anlamasına zemin hazırlamış olabilir ancak anlamak, doğ-

rudan anlaşmaya sevk etmez. Karşılıklı bir anlaşmanın olmadığı noktada ise yanlış 

veya yetersiz şekilde anlaşılmanın, en azından bu türden suçlamalarının yolu açılır. 

Gerçekten birbirlerine ilk gönderdikleri mektuplardan itibaren Parsons ve Schutz 

arasında yatıştırılmaz bir gerilim ortaya çıkmış gibidir: “Parsons ve Schutz yazışma-



 

207 

 

larını okuyan herkes birbirlerinin çalışmalarını takdir eden ve saldırganca yaklaş-

mayan sürekli bir iyi niyet gösterisinin altında bir yaralanmışlık ve elem görebilir” 

(Barber, 2004: 95). Saygın akademik uslubun ve mümkün olduğunca ölçülü ifadele-

rin altında muhatabının toplum tasavvurunu muhal gören bir öznel konumlandırma 

vardır. Sosyal bilimlerin temel problemleri hakkında benzer yaklaşımlar sergileyen 

bu iki adamın, birbirlerini gerçekten anlamaya çalışmak yerine sürekli bir mevzi sa-

vaşına girmesi ve ortak noktada buluşmayı reddetmeleri kuramsal tarihin en ilginç 

anlarını, Lewis Coser’in deyimiyle “bir sağırlar diyaloğunu” (1979: 680) meydana 

getirmiştir. 

Parsons ve Schutz arasındaki yazışmaların çağdaş sosyal teori içindeki ko-

numuna yönelik çeşitli görüşler mevcuttur. Anthony Giddens’a göre bu metinlerin 

yapı ve fail gerilimini göstermekte ne özel bir ilgiyi hak eden ne de aydınlatıcı bir 

boyutu vardır. Parsons ve Schutz’un toplumsal hayata dair açıklamaları ilham kay-

nakları olan Weber’in eylem kuramından temelden kopmuş açıklamalardır (Giddens, 

1979: 684). Lewis Coser ise bu iki adam ortak bir noktada buluşmayı başarsalardı 

Amerikan sosyolojisinin mevcut halinden çok daha farklı bir şekil alabileceğini ileri 

sürer (1979: 680). Christian Etzrodt ise akim kalan bu yazışmaların ihtiva ettiği prob-

lemlerin hala canlı ve çözümlenmemiş olduğunu belirterek günümüz sosyologlarının 

kendi duruşunu bu tartışma içinde geliştirmek zorunda olduğunu ileri sürer (2013: 

29). Söz konusu yorum farklarına rağmen Parsons ve Schutz yazışmalarında tartışı-

lan temel problemlerin, tarafların birbirleri hakkında geliştirdikleri öznel algı ve yap-

tıkları suçlamaların yapı-fail geriliminde kurucu bir referans teşkil ettiğine inanıyo-

ruz. Bize göre bu metinler, Parsons ve Schutz’un nezdinde sistem merkezli ve aktör 

merkezli açıklamaların başlıca kabulleri, sorunsalları ve araştırma programlarının 

kesişim kanalları için tarihsel bir arketip teşkil etmektedir. Bununla birlikte söz ko-

nusu yazışmaların anlamı metin odaklı bir okuma ile kavranamaz; yazarların ileri 

sürdüğü argümanların ve yaptıkları yorumların kurumsal formasyonları, bu süreçte 

dayandıkları bilgi-iktidar düzenleri açığa çıkarılmadan hangi tarafın galip hangi tara-

fın mağlup olduğuna karar vermek mümkün değildir. Parsons ve Schutz yazışmaları-

nın içerdiği ve boşlukta bıraktıklarının söylem evrenini soruşturarak, yapı ve aktör 

merkezli teorilerin sentetik tarihinin soy-kütüksel bir analizini gerçekleştirmek, şim-

diye kadar tartıştığımız konuları toparlamak adına büyük bir önem arz etmektedir 



 

208 

 

fakat daha önce burada takip edeceğimiz Foucaultcu söylem analizi tekniğinin başlı-

ca problemlerini ve işleyiş biçimini ana hatları ile değerlendirelim. 

 

A. Foucaultcu Söylem ve Söylem Analizi 

Geç modern toplumda artık tarihin güzergahının kesin bir şekilde çizildiği ev-

rensel bir yürüyüş yolunu takip etmediğine yahut kriz anlarının mutlak bir yasanın 

buyruğunda gerçekleşmediğine inanıyor olabiliriz. Bununla birlikte olanların nasıl 

olduğunu açıklamaya sıra geldiğinde, tevarüs aldığımız veri yığınlarından anlamlı bir 

düzen yaratmaya çalıştığımızda inşa ettiğimiz yorum dairesinin genel-geçer bir ma-

hiyet taşıdığı, belirli bir gayenin geçmişten zamanın her noktasına farklı oranlarda da 

olsa tesir ettiği savı ile hareket ederiz. Bu sebeple olsa gerek, çoğu bilimsel çalışma 

ele aldığı konunun “insanlık tarihi kadar eski” olduğu veya insanlık tarihi boyunca 

tartışıldığını ileri sürmeden edemez. Mezkur iddianın altında, tanımlanmaya çalışılan 

her fenomenin bütün toplumlarda aynı kategorilerle çözümlenmeye çalışıldığı, tikel 

olguları bir araya getiren aşkın bir teleolojinin kendini süreç içinde açığa çıkardığı 

şeklinde örtük ve vulgar bir idealizm yatar.  Bu durum aslına bakılırsa toplumların 

evrensel tarihin yörüngesinde değil, kendilerine has bir zaman-mekan algısı ve anlam 

dünyası eşliğinde yaşadığını savunan hümaniter açıklamalar için de aynen geçerlidir. 

Toplumların farklılığını vurgulayan tarihselci yaklaşımlar, bu farklılığın neye göre 

veya hangi kriterlerce çözümlendiği sorusunu ya yadsır ya da ezberlenmiş bir teleo-

lojiyle geçiştirir. Böylelikle tarih disiplini inşa edilen tarihsel yapının sürekliliğine, 

olayların gerçekleşme süreçlerinin sağlam bir ispatına ve anlatı ile gerçek arasındaki 

mesafenin kapanmasına hizmet eder. Bununla birlikte olayların hangi referans çerçe-

vesi içinde birbirine tutturulduğu, fenomenlerin açıklanmasında neden eldeki kavram 

değil de başka bir kavramın kullanılmadığı genellikle soruşturulmaz. Aynı şekilde 

sonuçların gerçekleşmeden önce bir zorunluluk değil, diğer ihtimallerle aynı imkana 

sahip bir ihtimal olduğu unutulur.  

Konvansiyonel tarihsel açıklamaların söz konusu handikapları yirminci yüz-

yılın başında özellikle bilim tarihi alanında farklı bir tarihsel araştırma metodolojisi-

nin yükselişini motive eder. Gaston Bachelard ve George Canguilhem gibi isimlerin 

başını çektiği bu düşünce tarihçilerinin amacı, egemen tarihin kökenindeki süreksiz-



 

209 

 

likleri bulup çıkarmak, bilginin nesnelliğini ilan eden temel kabulleri olumsal ve tar-

tışmalı bir başlangıca sahip olduğunu göstererek paranteze almak ve böylelikle mev-

cut bilgi-iktidar düzeninin epistemik sınırlarını daha geniş bir açıdan teşhir etmekti. 

Bu tarihçiler “bir bilimin kendisini hazırlayan hem de vaktinden önce kendisine da-

yanan bir bilimsellik öncesi düzeyin üstünde ve karşısında nasıl yer aldığını, onun 

hala kendisini engelleyen engelleri ve sınırları nasıl aşabildiğini” soruşturmuşlardır 

(Foucault, 1999: 243). Çağdaş kuramın en etkili isimlerinden biri olarak Michel Fou-

cault, seleflerinin çalışma mantığının kapsamını genişleterek modern toplumun çeşit-

li problemlerine uyarlamış ve özgün bir araştırma yönteminin temellerini atmıştır: 

Eleştirel söylem analizi. Foucault’nun çalışmaları tıp, delilik, cinsellik ve suç gibi 

klasik sistemin marjlarını soruşturmaya açan zengin bir külliyattan oluşur. Modern 

toplumdaki bilgi pratiklerinin tarihsel olarak nesneleşme ve kurumsallaşma sürecini 

ele alan (yapısalcı) tarih çalışmaları Siegfried Jäger, Paul van Dyk gibi isimler tara-

fından güncel verilere uygulanmıştır. Haber metinlerinden reklam filmlerine kadar 

pek çok yazılı ve görsel materyale uygulanan eleştirel söylem analizi mevcut gerçek-

liğin ardındaki iktidar yapılarını, aktörlerin öznel konumlarının inşa süreçlerini, dilin 

betimleyici olduğu kadar değer yüklü ve infaz edici kullanımlarını deşifre etmeye 

odaklanır (Jäger, 2001: 33). 

Foucault’nun çalışmalarında söylemin açık ve tam bir tanımına rastlamak pek 

mümkün değildir. Yazarın söylemin akışkanlığını bir tanımın sınırlayıcı ve kristalize 

edici bölgesinden uzak tutmak adına böyle bir yol tercih ettiği çıkarımı yapılabilir. 

Bununla birlikte Foucault’nun söylemi olduğu şey değil, olmadığı şey üzerinden tas-

vir etmeye çalıştığını söylemek yanlış olmayacaktır. Ona göre söylem, olayların doğ-

rusal bir güzergah takip ederek bir süreklilik mantığınca bir araya geldiği ve son tah-

lilde dış dünyanın varlığı ile bilinç arasında herhangi bir mesafenin kalmadığı homo-

jen bir zemin değildir. Foucault için söylem süreklilikler kadar süreksizlikleri de 

kapsar. Fenomenlerin etiyolojisi hakkındaki her açıklama aslında fenomeni yeniden 

inşa eder. Söylem, kesinliklerin yanı sıra müphemliklerin, açığa çıkarma stratejileri 

kadar yadsıma ve örtbas etme stratejilerinin sahnesidir. Fenomenleri “herkes için” 

geçerli bir anlamla kurumsallaştırırken aynı zamanda öznelerin bilme arzusunu da 

harekete geçirir. Söylem alt/üst, doğru/yanlış veya öznel/nesnel gibi kategorilerden 

biri üzerine inşa edilen bir bilgi türü değildir; kategorilerin içinin nasıl doldurulaca-



 

210 

 

ğına karar veren bir üst mantıktır. Foucault’ya göre gizli bir elin, bir grand etre veya 

Geist’ın bilinçli tercihi olarak zamandaki yolculuğuna başlamamasına, kaynağının ve 

akıbetinin daima bir müphemlik barındırmasına rağmen söylemin dahilindeki öner-

melerin keyfi bir değer taşıdığı kesinlikle savunulamaz. Doğru ve yanlış, şeyleri an-

lamlı bir düzen içinde konumlandırma arzusunun bir ürünü olarak söylemin içinde 

önceden belirlenmiş olarak yer alır. Söz konusu belirlenmelerin kaynağı hakkında 

yaptığımız her soruşturma aynı zamanda bir “dışlama sisteminin” doğuşuna katkı 

yapar (Foucault, 1995: 13). Başka bir deyişle söylemin sınırlarının dışında nelerin 

bulunduğunu keşfetme çabası söylemin kapatma aygıtları tarafından savuşturulur. 

Bilindiği üzere sağlık tanımına uymayanın kliniğe, akıllı tanımına uymayanın akıl 

hastanesine, masumiyet tanımına uymayanın hapishaneye kapatılma süreçlerinin 

tarihini yapmak Foucault’nun devasa külliyatının en nadide eserlerini meydana ge-

tirmiştir. Bununla birlikte Foucaultcu söylem analizinin temel amacı kapatma/serbest 

bırakma pratiklerinin modern zamanlara has bir dökümünü çıkarmak değil; birer 

sonuç olan bu pratiklerin söylem içinde nasıl anlamlandırıldığını ortaya koymaktır. 

Foucault’nun söylemin temsiliyetinde disiplinin denetim ve karar mekanizmalarına 

verdiği önem, bilgi ve eylem pratiklerini disipliner kurumsallığa özdeşlediği algısı 

yaratmıştır. Gerçekten de Foucault’nun olgunluk dönemi çalışmalarına bakıldığında, 

modern toplumsal bilginin kurumsallaşma pratiklerine, tıp, biyoloji ve ekonomi gibi 

disiplinlerin içindeki tartışmaların toplumsal formasyonları belirleme süreçlerine 

yaptığı vurgu bu algıyı güçlendirmiştir. Bununla birlikte Foucault, Bilginin Arkeolo-

jisi, Cinselliğin Tarihi gibi eserlerinde ve yaptığı söyleşilerde söylemin, disipliner 

bilgi aracılığıyla temsil edilmeyen karanlık tarafı ile yüzleşecek bir kavram inşa eder: 

Dispozitif. Foucault’ya göre dispozitif, disiplin tarafından ölçüleri, kategorileri ve 

kuralları belirlenmemiş ortak bilgi havuzunun dışındaki pratiklerdir. Başka bir deyiş-

le dispozitifler, disiplin tarafından kurulen epistemik alana giriş yapmamış veya he-

nüz giriş yapmamış etkinliklerdir. Foucault’ya göre dispozitifler, söylemsel ilişkile-

rin kurulmasını sağlayan ama aynı zamanda bu ilişkilerin yansıması olarak kendini 

gösteren aygıtlardır. Bir röportajında Foucault dispozitif kavramını şöyle açıklar: 

 

“Bu kavramla ilk olarak işaret etmeye çalıştığım şey, onun baş-

tan sona söylemlerin, kurumların, mimari formların, bilimsel 



 

211 

 

önermelerin, felsefi, ahlaki, insansever (philantrophic) öncülle-

rin, kısacası söylenenler kadar söylenmeyenlerin hetorojen bir-

likteliğinden oluştuğudur. Bunlar, aygıtın (dispozitif --M. E. 

Balcı) bileşenleridir. Bizzat aygıt bu bileşenler arasında kurula-

bilen ilişkiler sisteminin kendisidir” (Gordon, 1980: 194). 

 

Söylem/ler özne ve nesne arasındaki boşluğu doldurarak hayat bulur. Bu bağ-

lamda öznede bir nesnelleştirme pratiği meydana getirirken aynı şekilde nesneleştir-

me süreçlerine öznel bir anlam yükler. Söylem sadece şeylerin nasıl bilindiği ile de-

ğil, şeyleri ve aktörleri kendine çeken bir gerçeklik tekeli kurmakla ilgilidir. Söz ko-

nusu gerçeklik bir yandan disiplinler aracılığı ile nesnelerin dünyasını kendi kuralla-

rına göre üretirken, insanlar arası ilişkilerin de bu alanda yeniden üretilmesini sağlar. 

Disiplinlerin özerk rasyonelliği, aktörlerin eylemliliği ve söylemsel gerçeklikler bir 

bütün olarak kendini dispozitifler dolayımında gösterir. Sigfried Jäger’a göre “çeşitli 

yollarla birbirine tutturulan ve iç içe geçen total bir sanat eserinin topluluğun bütün 

kuşatıcı dispozitiflerini şekillendirmesi olarak” (Wodak ve Meyer, 2001: 33) tanım-

lanabilen dispozitifler eleştirel söylem analizinin başlangıç noktasını oluşturur. Bir 

analistin araştırmasında seçtiği her problem, dispozitifin tabakalaşmış söylemsel ger-

çekliğince üretilmiştir. Jäger’a göre eleştirel bir söylem analizi dispozitiflerin barın-

dırdığı farklı söylemleri açığa çıkarmayı hedefleyen beş basamaktan oluşur. 

 Söylemin arka planının ana hatlarıyla özetlenmesi 

 Söylemi örnekleyen materyallerin (söylem parçalarının) şeçimi 

 Materyallerin toplanması 

 Söylem parçalarının genel analizi: Metnin yüzeysel özellikleri 

(başlık, sayfa sayısı, yayın yeri), ana temalar ve alt temalar 

  Söylemin detaylı analizi: temel referanslar, metaforlar, reto-

rikler, argümanlar (Wodak ve Meyer, 2001: 54-56; Arkonaç, 2014: 184). 

Parsons ve Schutz’un birbirleri hakkındaki bilimsel yazıları ve özel yazışma-

larını bir söylem analizine tabi tutacağımız bu bölümde, Jäger’in söylem analizi yön-

temindeki basamaklardan istifade ederek kendi analiz tarzımızı oluşturacağız. Önce-

likle toplumsal eylem söyleminin birer dispozitifi olarak gördüğümüz yazışmaların 



 

212 

 

oluşum süreçlerini, metinlerin başlıca özelliklerini ve yazarların ortak tanışlarını ana 

hatları ile özetleyeceğiz. Bununla birlikte Schutz ve Parsons arasındaki özel yazışma-

lara ağırlık vererek bu mektupların söylemsel referansları ve temel temalarını değer-

lendiren bir içerik analizini yapacağız. Daha sonra ise yazarların retoriksel ifadeleri-

ni, birbirlerini konumlandırma stratejilerini ve etiketleme biçimlerini değerlendirece-

ğiz. Son olaraksa yirminci yüzyılın ilk ve ikinci yarısında farklı şekilde kurumsalla-

şan sosyolojik söylemin bu metinlere yüklediği ve yeniden yüklediği disipliner değe-

rin arka planını tartışacağız. 

 

B. Yazışmaların Arka Planı 

Parsons ve Schutz arasındaki yazışmaların başlangıcına, muhtemelen ikisinin 

de ortak ağında yer alan isimler vesilesiyle olmuştur. Schutz’un Parsons’ın fikirlerini 

tanımasına aracı olan isimlerin başında Friedrick Von Hayek gelir. 1937 yılında 

London School of Economics bünyesinde çıkan Economica dergisinde
13

 bir grup 

İngiliz bilim adamı Schutz’un Toplumsal Dünyanın Fenomenolojisi’ndeki görüşle-

rinin bir özetini yayınlar. Bunun ardındansa Schutz’e Parsons’ın Toplumsal Eyle-

min Yapısı’nın bir değerlendirmesini yapması ricasında bulunur. Schutz, derginin 

editörü ve LSE’in etkin ismi olan kadim dostu Hayek ile olan görüşmeleri neticesin-

de 1938 yılı için kitabın beş bin kelimelik bir değerlendirmesini yapma kararı alır 

(Grathoff, 1978: 96). Hayek, Schutz’un Viyana’daki yaşantısında onun yakın çevre-

sinde yer alan biridir ve ikilinin ilişkisi Schutz’un Londra’ya iltica yıllarında da de-

vam etmiştir. Parsons’ın ise, Hayek’in göreve başladığı yıllarda Heidelberg’te bu-

lunmasına rağmen, ortak tanıdıklar aracılığı ile Hayek’le gıyaben tanıştığı varsayı-

mında bulunulabilir. Parsons’ın Schutz’un fikirlerini tanımasına vesile olan kişi Hei-

delberg yıllarında beraber çalıştığı ünlü Weber uzmanı Friedrich Von Schelting’dir. 

Parsons Toplumsal Eylem’i yazdığı yıllarda Schelting ile Schutz’un kitabı hakkında 

uzun bir sohbet gerçekleştirir (Grathoff, 1978: 108). Schutz’un Weber yorumu Par-

                                                      
13

  1921-2010 yılları arasında çıkan dergi, Schutz’un bahsettiği yıllarda kapitalizmin krizinin eko-

nomik, sosyal ve siyasal bağlamını tartışan ve Avrupa’da ve Amerika’da bu konuda yayınlan-

mış eserleri İngiliz okuyucusuna tanıtan bir politika izlemiştir. Derginin 1937 yılındaki sayıla-

rında Schutz’un kitabından bahseden bir yazı kaleme alınmamıştır. Şubat 1938 tarihli 17. sayı-

sında ise Parsons’ın kitabına ekonomi ile ilgili kaynakça bölümünde yer verilmiştir bkz. Eco-

nomica, 1938: 117.  



 

213 

 

sons’ın Weber hakkında okuduğu ama onun temel sorunsallarını paylaşmayan ikincil 

kaynaklar arasındadır. İki tarafın yazışma sürecinde anılması gereken bir diğer isim 

ise Eric Voegelin’dir. Viyana üniversitesinde eğitim alan bir siyaset bilimci olan Vo-

egelin, Schutz’un yakın arkadaşlarından biridir. Ayrıca Amerika’ya iltica ettiği yıl-

larda Parsons’la da sık sık görüş alışverişinde bulunmuştur. Gerek Parsons, gerekse 

de Schutz yazışmalar hakkındaki izlenimlerini Voegelin’le paylaşmışlardır. Voe-

gelin, iki tarafın tanışmasına vesile olan bir isim olmamakla beraber tartışma süresin-

ce farklı entelektüel iklimlerin etkisinden doğan yanlış anlamaları gidermeye çalış-

mış ve bir arabulucu olarak hareket etmiştir.
14

 Ortak tanıdık ağlarından görüleceği 

üzere, Parsons ve Schutz aynı sosyal uzamı paylaşmasalar da benzer entelektüel ik-

limlerin etkisinde çalışmalarını yürütmektedir. Bu bağlamda şahsen tanışmalarından 

önce yolları zaten kesişmiş ve birbirleri hakkında bir ilk izlenim edinmişlerdir. İlk 

karşılaşmaları ise 1940 yılında Boston’da gerçekleşir. Parsons, Schumpeter ile birlik-

te düzenlediği “rasyonalite seminerlerine” Schutz’u davet edip, Toplumsal Dün-

ya’nın Fenomenolojisi ile ilgili bir sunum yapmasını teklif eder. Schutz’un burada 

verdiği “Toplumsal Dünyada Rasyonalite Problemi” isimli ders,
15

 ikili arasındaki 

gerilimin fitilini ateşler (Schutz, 1996: 6-24; Coser, 1979: 680). Bu toplantıda yazar-

lar, Schutz’u Economica’da yayınlayacağı değerlendirme yazısının temel konuları, 

daha doğru bir deyişle “tartışma programı” üzerinde uzlaşır. Kaleme alınan on beş 

bin kelimelik bu “kağıt canavarı” derginin kelime limitini aştığından yayımlanamaz 

(Grathof, 1978: 97). Bu sebeple Schutz değerlendirmesini, Parsons’ın 30 Ekim 1940 

tarihli mektubuna cevaben doğrudan ona yollar. 

Sekiz mektuptan oluşan Parsons ve Schutz arasındaki yazışmalara ek olarak 

Parsons’ın 1974 yılında bu mektuplar hakkındaki düşüncelerini kaleme aldığı bir 

değerlendirme makalesi yer almaktadır.
16

 İlk mektup Parsons tarafından gönderilmiş, 

                                                      
14

  Parsons, Schutz ile tartışmasındaki terminoloji kaynaklı yanlış anlamalar için daha iyi anlaştığı 

Voegelin’den yardım istemiş, aralarındaki gerilimin kişisel bir husumete dönüşmemesi için 

arabulucu olmasını talep etmiştir (Lequire ve Silver, 2013: 48-49). Yayımlanmış mektupların-

da birkaç kere bu konuya değinip Voegelin’in düşüncelerini sormuş fakat hayal kırıklığına uğ-

radığını belirtmekten geri kalmamıştır (Wagner ve Weiss, 2011: 85) 

15
  Bu metnin daha kısa bir versiyonu için bkz. Schutz, 1943: 130-149. 

16
  Biz burada Richard Grathoff’un 1978 yılındaki derlemesini esas aldık. Schutz’un yakın arka-

daşı ve öğrencisi Maurice Natanson’un önsözünü yazdığı bu derleme ikili arasındaki yazışma-

ların sosyal bilim kamusuna duyurulduğu ilk mecradır. Parsons ve Schutz’un eşi ile doğrudan 



 

214 

 

son mektubu ise Schutz kaleme almıştır. Schutz’un 15 Kasım 1940 tarihli mektubu 

ve bu mektupla gönderdiği değerlendirme yazısına Parsons üç uzun mektupla karşı-

lık vermiştir. Zaman zaman hoyratlaşan bir üslupla kaleme alınan bu metinlerin ar-

dından Schutz Parsons’dan mektuplarında yaptığı karşı eleştirilere cevap vermek için 

zaman ister. Daha sonra 17 Mart 1941 tarihinde öncelikle kendisinin yetiştiği ortam 

ve Amerikan ortamındaki farkları, sonrasında Parsons ile ortak geçmişlerini hatırla-

tan, aralarındaki “yanlış anlamanın” terminolojik ifadeler ve problem tercihlerinden 

kaynaklanmış olabileceğini belirten mektubu göndermiştir. Parsons’ın kişisel ilişkile-

rinin bozulmaması talebini dile getirdiği, bununla birlikte Schutz’un toplumsal eylem 

anlayışını yetersiz bulduğu görece kısa mektubunun ardından Schutz, 21 Nisan 1941 

tarihinde benzer temennileri paylaştığını belirtir. Aralarındaki ilişki bir diyalogdan 

tartışmaya dönüştüğü için üzgün gözüken Schutz, Parsons’ın son mektubundaki eleş-

tirileri değerlendiren bir cevap yazacağını belirtmişse de bu cevap hiç gönderilme-

miştir.  

Schutz’un ilk mektubu ve ekindeki değerlendirme yazısı, Toplumsal Eylemin 

Yapısı’nın üç noktada tartışılabileceğini (kuram-olgu ortaklığı, toplumsal eylem ana-

lizi ve iradeci eylem teorisi) belirtip, Parsons ile toplumsal olgunun eylemlerin anla-

mı ile ilgili olduğu ve klasik sosyologların eylemin ortak bir anlam çerçevesini üret-

meye çalıştığı konusunda mutabık olduğunu ileri sürer (Grathof, 1978: 10). Bununla 

birlikte Parsons’ı öznel bakış açısı ve aktörün eylemi anlamlandırma süreçlerini dik-

kate almayan bir eylem kuramı geliştirdiği için eleştirmekten geri kalmaz. Ona göre 

Parsons’ın çabası, bilimsel diye adlandırdığı nesnel bir eylem çerçevesi inşa etmekle 

naif bir hataya düşmüştür (Grathof, 1978: 28). Schutz mektuplarında tek amacının 

Amerika’daki en yetkin isimlerden biri olarak gördüğü Parsons ile toplumsal eylem 

kuramının sorunlarına dair bir fikir alış verişinde bulunmak, alanın önemli problem-

leri bağlamında bir tartışmanın başlangıcını yapmak olduğunu (Grathof, 1978: 105) 

ifade etse de satır aralarında kendi fenomenolojik yönteminin gerekliliğini savunan 

pedagojik bir söylem geliştirdiği görülmektedir. Bu durum Parsons’ın üslubundaki 

                                                                                                                                                      
temas kurarak yayınlanmış olması kitabı bir kat daha değerli kılmaktadır. Parsons bu derleme-

ye “Retrospect” başlıklı -yazışmalar hakkındaki güncel görüşlerini belirten- bir makale ile kat-

kı sağlamıştır. Mektuplar ve Parsons’ın söz konusu makalesi daha sonra aynı Collected Pa-

pers’ın beşinci sayısında yayımlanmıştır (Schutz, 2011: 5-74) 



 

215 

 

sert tonu kısmen açıklayabilir fakat Schutz’un pedagojik tutumunun ikili arasındaki 

tartışmayı akim bırakan tek sebep olduğunu savunmak mümkün değildir. Parsons, 

Schutz’un değerlendirme yazısına binaen kaleme aldığı üç mektupta öncelikle onu 

kendi projesini yeterince anlamamakla ve yanlış yorumlamakla eleştirmiştir (Grat-

hof, 1978: 76). Schutz’un öznel bakış açısı meselesine yaptığı vurgunun kendi ama-

cını oluşturan genel geçer bir kuram inşası ile çeliştiğini ileri sürmüş (Grathof: 91) ve 

üstelik fenomenolojik bir kuramın ampirik gerçeklerle örtüşmediğini ve bilim dışı bir 

yaklaşım olduğunu savunmuştur (Grathof,1978: 66 ve 88). Parsons bu tartışmada 

Schutz’un çalışmalarının toplumsal eylemin bilimsel açıklama sahasına değil eyle-

min felsefi problemlerini tartışan metodoloji sahasına mensup olduğu kanısındadır 

(Grathof, 1978: 65). Parsons, 1974 tarihli makalesinde, yazışmalardaki konumunu ve 

Schutz’un onun duruşundan farkını okuyucuya tekrar hatırlatmıştır. Sosyal teoride 

Schutz’den ilham alan güncel çalışmaların “gündelik yaşam ve bilim adamlarının 

davranışları arasında keskin bir ayrım öngörmekle hata yaptıklarını” vurgulayarak 

otuz yıl önceki bu tartışmada durduğu ve hala durmakta olduğu pozisyonu sosyoloji 

kamusu ile paylaşmıştır (Grathof, 1974: 124). 

Parsons ve Schutz arasındaki özel mektuplaşmaların içeriği ve yazım üslubu-

na baktığımızda, bu metinlerin sadece kamusal yahut mahrem bir söylemin meyvesi 

olmadığını söylememiz gerekir. İki bilim adamının kendi toplum kuramları hakkında 

yaptığı bir tartışma görüntüsü veren mektupların kamusal bir boyutunun olduğu tar-

tışma götürmez fakat işin ilginç tarafı bu tartışmada kullanılan üslubun örtülü kişisel-

liğidir. Öncelikle Parsons ve onun mektuplarının akabinde Schutz, bu tartışmanın 

sadece bilimsel bir problemi tartışmaktan öteye geçtiğini sezmiş gibidir. Akademik 

üslubun ağır başlı ifadeleri arasında tarafların birbirlerine karşı kişisel bir tutum al-

dıkları okunmaktadır. Parsons’ın üslubundaki hoyratlığı ve tartışmasız üstünlüğünü 

vurgulayan ifadeleri karşısında Schutz’un Parsonscı açıklamanın eksikliğine yaptığı 

vurgu ve son iki mektubundaki kırgınlığı ifade eden kelimeler bunu ele vermektedir. 

Bizce, tartışmayı şahsileştirdiklerinin en büyük kanıtı ise birbirlerine sürekli, mek-

tuplarındaki düşünceleri kişisel bir kusur olarak algılamama ricasında bulunmaları-

dır. Her metinde yazılanları “şahsi algılamama”nın altının sıklıkla çizilmesi aslında 

iki tarafın da kuramsal çalışmalarını bir izzet-i nefis meselesi olarak kabul ettiklerini 

göstermektedir. Bu tespit, yazarların daha sonra üçüncü şahıslarla yazışmalarındaki 



 

216 

 

tutumları ile doğrulanabilir (Wagner, 2011: 85; Lequier ve Silber, 2013: 36). 

Schutz’un yayımlanmamış değerlendirmesi ile başlayan yazışmaların, özel ve kamu-

sal kimliklerin iç içe geçtiği bir sosyoloji söylemini açığa çıkarmıştır. Bu bağlamda 

söz konusu metinlerin, Foucaultcu terminolojiden yararlanarak belirtirsek, hem bir 

disiplinin buyurgan bilgi düzenince hem de dispozitiflerin söylemin dışına taşan öz-

nel anlamlarınca inşa edildiği söylenebilir.  

C. Yazışmaların İçerik Analizi 

Bu kısımda Parsons ve Schutz arasındaki yazışmaların başlıca tartışma prob-

lemlerini, Schutz’un değerlendirme yazısı ve Parsons’ın Retro yazısını dahil ederek 

ele almaya çalışacağız. İkili arasındaki her problemin bir envanterini çıkarmak yeri-

ne, söylemsel farkın kendini belli ettiği tartışma noktalarına odaklanacağız. Öncelikle 

Parsons ve Schutz’un ortak noktası gibi gözüken eylem analizi konusunu ele alaca-

ğız. Tarafların birbirlerini anlamasını imkansız kılan etmenin yöntemsel ayrımlardan 

veya uygulama farkından değil; temsilcisi oldukları bilim geleneklerinin temel ilke 

ve işleyiş tarzlarındaki farklılıklardan kaynaklandığına inanıyoruz. Bu bağlamda ey-

lem anlayışı noktasında kendini dışa vuran genel bilimsel program ve ampirizm 

problemine, eylem analizi farkından sonra yer vereceğiz. Özelden genele giden bir 

analitik güzergah üzerinde hareket etmek suretiyle bu metinlerin gizli kalan söylem-

sel kurulumlarını daha açık bir şekilde ortaya koyabileceğimizi düşünüyoruz. 

Eylem analizi problemi. Bu çalışmada hem Parsons hem de Schutz için top-

lumsal fenomenlerin sosyolojik analizinin aslında toplumsal eylemlerin anlamlandı-

rılması problemi olduğunu sık sık dile getirdik. Bu ortak nokta Weber’den ciddi şe-

kilde etkilenmiş iki düşünürün aynı paradigma içinde hareket ettiğine dair yüzeysel 

bir izlenim edinmek için yeterli görülebilir. Bununla birlikte tarafların toplumsal ey-

lemi problematize etme biçimlerinin taban tabana farklı olduğu, yazışmalarda ilk 

görüşte elde edebileceğimiz temel yargılardan biridir. Üçüncü ve dördüncü bölümde 

detayları ile ele aldığımız gibi, Parsons toplumsal eylemin bütün durumlara uyarla-

nabilecek aktörler üstü bir referans çerçevesi ile açıklanabileceğine inanırken 

Schutz’e göreyse eylem aktörün içsel zaman algısının öznel deneyimini anlamlan-

dırma sürecinin ürünüdür. Açıklama tarzlarındaki söz konusu farklılaşma, tarafların 

temel tez ve karşı tezlerini geliştirirken başvurduğu asli argümanlardan biridir. 



 

217 

 

Schutz, yayınlanmamış değerlendirmesinde doğrudan Toplumsal Eylemin 

Yapısı’nda bilim adamlarının vazıh bir şekilde ortaya koyabileceği eylemin normatif 

düzeni söylemini hedef alır. Toplumsal Eylemin Yapısı’nda somut ve birim fiil ara-

sında yapılan ayrıma katılmakla beraber analitik bir eylem şablonunda hareket eden 

toplum bilimlerinin bireyin ve toplulukların eylemlerini anlamlandırmaktan çok ken-

di problem sahalarına gömüldüğünü dile getirir: “(…) Sosyal fenomenlerle uğraşan 

bir çok disiplin (ekonomi gibi aralarındaki en gelişmiş olanları da dahil) bireysel ve 

kolektif fiillere müdahil olmaksızın kendi vazifelerini icra eder ve etmektedir” (Grat-

hoff, 1978: 25). Schutz’e göre Parsons’ın iradeci eylem kuramını bekleyen tehlike, 

pozitivizmin düştüğü gibi eylemlerin aktörün öznel anlamlandırma süreçlerini yad-

sımasıdır. Eylemleri normatif bir düzenin yaptırımı olarak görmek Schutz’e göre 

normların aktörün bilincine sızmasındaki gizemi açıklamaya yetmez. Schutz, Par-

sonsla yaptığı tek görüşmede de normların Parsonscı kuramdaki metafizik kökenine 

dair herhangi bir tatmin edici yanıt alamadığını da ekleyerek şunları söyler: “Bütün 

anlama çabası ve Parsonsla yaptığı özel konuşmalara rağmen bu satırların yazarı 

için eylemin normatif değeri fazlasıyla esrarengiz olmayı sürdürüyor. (...) Norm ak-

törün zihninde “Ol!” emri ile ortaya çıkmış gibi görünüyor” (Grathoff, 1978: 30). 

Schutz’e göre Parsons’ın öznellikten anladığı, aktörlerin kendilerini aşan normatif bir 

düzenin varlığını olduğu haliyle kabul etmeleri ve onun kategorik buyruklarını yerine 

getirmeleridir. Parsons ne bütün eylemlerimizin kaynağı olan öznel deneyimlerimizi 

içe-bakışçı bir şekilde yorumlayacak kategoriler geliştirmekle (amaç ve neden saikli 

açıklamalar gibi) ne de aktörün deneyimindeki farklı anlam katmanlarını açığa çı-

karmakla ilgilenir. Onun ilgilendiği aktörler arasındaki farkı ortadan kaldıracak genel 

geçer bir açıklama düzeni içinde toplumsal eylemleri homojen ve nesnel bir açıkla-

manın parçası kılmaktır. Schutz, itham edici cümlelerle bu durumu şöyle dile getirir:  

 

“Profesör Parsons kesinlikle öznel açıdan aktörün zihninde ger-

çekten ne olup bittiğini sormuyor. Analizi yalnızca aktörün zih-

ninde olup bitenleri açıklayacak ve öngörecek kuramsal bir şe-

manın nasıl inşa edileceği ile ilgileniyor. Bu yüzden Parsons 

gerçek öznel kategorileri açığa çıkarmakla değil yalnızca öznel 



 

218 

 

bakış açısını yorumlayacak nesnel kategoriler aramakla uğra-

şır.” (Grathoff, 1978: 36) 

 

Schutz, Parsons’ın eylem kuramının öznel bakış açısını yadsıyan tutumunu 

yazışmalarda, muhatabının sert ve kışkırtıcı mektupları ardından nisbeten daha sert 

bir eda ile eleştirecektir. Öyle ki Toplumsal Eylemin Yapısı’nın, pozitivist ve idealist 

gelenek arasında üçüncü bir yol olarak iradeci eylem kuramının temsilcisi olduğunu 

iddia etmesine sözü getirir. Ona göre Parsons’ın iradeci eylem kuramı pozitivizm ve 

idealizmle aynı mantığı izleyerek aktörü ve onun etkinliklerini, bizzat aktörün kul-

landığı değerlendirme kategorilerinden dışlayarak ele almaktadır. Schutz için bu du-

rumun iradeci kuramı, seleflerinden ayırmadığı aşikardır: “Tezime göre bütün eylem 

bilimleri bütünüyle, aktörün bizzat kendisini ve fiillerini düşünmeksizin başka bir 

deyişle eylem kategorilerinin kendilerini atarak bir aktörün fiilleri tarafından oluştu-

rulmuş nesnelerle uğraşır. Bu doğruysa, ki öyle olduğunu sanıyorum, hiçbir eylem 

kuramının -pozitivist ve iradeci- birbirinden farkı yoktur“ (Grathoff, 1978: 100). Bu 

satırlar gerçek ve sahte bilim tartışmalarının Nazi tecrübesinden sonra ayyuka çıktığı, 

pozitivizmin diğer totaliter düşünce sistemleri ile birlikte günah keçisi ilan edildiği 

bir dönemde Schutz’un Parsonscı eylem kuramını pozitivizm ile birlikte anması bir 

tür dışlama stratejisi olarak yorumlanabilir. Karşı çıktığı bir toplum felsefesinde Par-

sonscı eylem analizini konumlandırmak ikili arasındaki kuramsal kılıçların zaten 

çekildiğini gösterir. Bununla birlikte pozitivizm yaftasını ilk dile getiren Parsons’dır 

(Grathoff, 1978: 64). 

Parsons, pozitivizm yakıştırmasıyla Schutz’un somut ve analitik eylem ara-

sındaki ayrımı yanlış anladığını savunur. Schutz’un onun eylem kuramına yönelik 

olarak aktörün toplumsal durumlarda sergilediği davranışların mutlak açıklamasına 

erişme iddiasını kökten bir yanlış anlama olarak değerlendirir. Ayrıca Schutz’un 

“normların olgusal zorunluluğunu da yanlış anladığını” savunur (Grathoff, s.69). 

Parsons, Schutz gibi, eylemleri anlamlandıran şeyin aktörün değer yönelimleri oldu-

ğunu kabul ettiğini fakat bu değerlerin nesnelliğinin bizzat eyleyenin kendisi tarafın-

dan değil sosyal gözlemciler tarafından kurulabileceğini iddia eder: “Aktörün değil 

ama gözlemcinin bakış açısından değer tutumları somut bir anlamı olmamasına 

rağmen bir fenomen olarak kabul edilebilir” (Garthoff, 69). Parsons, Schutz’un aksi-



 

219 

 

ne, bilim adamlarının açıklamalarında kullandığı eylem şablonunun keyfi değil, tüm 

anlamlandırma süreçlerinin dayandığı yapısal kategorileri içeren bir teşebbüs oldu-

ğunu savunur. Başka bir deyişle Parsons, eylemin bazı unsurlarını bir araya getiren 

kuramsal bir çerçeve geliştirmekten ziyade bu açıklamaların dayandığı her olasılığı 

kuşatacak bir kuramsal evren inşa etmeyi amaçlamaktadır. Parsons için eylemin an-

lamı gündelik karşılaşmalardan edinilen heuristik bir bilgiden ziyade, belirli bir refe-

rans çerçevesinin seçtiklerinden üretilir: “Herşeyden öte, aktörün kendi hakkında 

bildikleri ontolojik gerçekliğin bir şekilde doğrudan bir yansıması değildir ancak 

kavramsal bir şema ile aracılık edilir ve gözlemcinin diğerleri hakkında bildiklerinin 

olgu olarak seçilmesi ve seçici bir şekilde örgütlenmesinin sonucudur” (Grathoff, 

1978: 84). Halbuki aktörün saf deneyimsel anlamını ortaya çıkarmak “bilimsel ola-

rak” mümkün değildir: 

 

“Bence siz aslında aktörün ontolojk gerçekliğinden bahsettiği-

nizde, somut gerçek bir aktörün gerçekten deneyimlediklerini 

kast ediyorsunuz. Analiziniz hakkında veya böyle bir gerçekliğin 

kesinlikli bir tarifine yaklaşması mümkün görülen diğer analiz-

ler hakkında şüphelenmek için meşru sebeplerim olduğunu dü-

şünüyorum. Korkarım, fenomenolojik analiz konusunda şüphele-

rim olduğunu itiraf etmeliyim” (Grathoff, 1978: 88).  

 

Parsons’ın, aktörün öznel deneyimlerinin büyük ölçüde açıklanabileceğinden 

şüphesi yoktur. Ona göre Schutz’un savunduğu türden amaçlar güden yaklaşımlar 

bilimsel söylemin dışında hareket etmektedir. Bu ibarelerin birkaç sayfa gerisinde 

Parsons’ın fenomenolojiyi psikanalizle anması oldukça çarpıcıdır: “Bence, aktörün 

deneyimleri hakkındaki her tür fenomenolojik düşünce bu açıdan psikanalitik süreç-

lerle aynı genellik seviyesinde bulunur; fenomenolojinin kesinlikle öznel olanın tam 

ve ön-yargısız bir resmini sunduğunu düşünmüyorum” (Grathof,1978: 84). Söz ko-

nusu dönemde psikanalizin sahte bir bilim olarak kötü bir sicile sahip olduğu detayı-

nı hatırlarsak bu ifadelerin bir kat daha çarpıcı bir anlama sahip oluğunu görebiliriz. 

Kısacası, Parsons fenomenolojik felsefeye dayalı bir eylem kuramının bilimsel ola-

mayacağı imasında bulunmaktadır. 



 

220 

 

Bilimsel bilginin mahiyeti. Parsons ve Schutz’un eylem analizi konusunda 

farklılaşmalarının bilimsel teoriye yükledikleri anlamdan kaynaklandığı dikkatli bir 

bakıştan kaçmayacaktır. Gerçekten de Parsons, Schutz’un yayınlanmamış değerlen-

dirmesine verdiği ilk cevaptan itibaren onun filozof kimliği nedeniyle bilimsel dü-

şüncenin doğasına uygun hareket etmediğini ve aralarındaki temel anlaşmazlığın 

buradan kaynaklandığını ima eder: “Beni yanlış anlamanızın birincil sebebinin ku-

ramsal sistemin mantığını tamamen yanlış düşünmeniz olduğu kanısındayım” (Gart-

hoff, 1978: 73). 1974 yılında kaleme aldığı metinde bu duruma tekrar vurgu yapan 

Parsons, kendi bilim anlayışının Kantçı felsefenin etkisinde biçimlendiği notunu dü-

şer. Buna göre bilimsel teoriler, fenomenlerin kendinde varlığını epistemolojik olarak 

inşa ettikleri kavramsal düzenekler aracılığı ile bir temsil düzenine eklemler. Par-

sons, bilimsel açıklamaların fenomenlerin hakikatini bütün çıplaklılığı ile gözler 

önüne serebileceğine inanmaz fakat hakikate en yakın bilginin bilim adamlarının 

tarafsız analizleri ile elde edilebileceği şeklindeki klasik bilim felsefesine istinat eder. 

Bu ilke ışığında, Parsons toplumsal eylemlerin ait olduğu kültürel dünyanın aktörle-

rin doğrudan deneyimlerince değil bilim adamlarının kavramsal şablonları dolayı-

mında bilinebileceği kanısındadır. Bilim felsefelerindeki epistemolojik kabuller ikili-

nin bilimsel açıklamalara yükledikleri gaye ve sorunsallaştırma usullerine de etki 

edecektir:  

 

“Eylemin rasyonel anlamı, özellikle aktörün zihnindeki rasyonel 

anlam, zihnimde Kant’ın deyimiyle duyu verilerinin eşdeğerleri-

nin bir kombinasyonuna karşılık gelen zihnimdeki kültürel varlı-

ğı gerektirir. Öte yandan bence Schutz, aktörün öznel durumu-

nu, deneyimin herhangi bir kavramsal şemada örgütlenmeye ge-

rek duymaksızın Husserl’in fenomenoljik indirgemesi aracılığı 

ile doğrudan deneyime erişilebilir olduğunu düşünmektedir.” 

(Grathoff, 1978: 116) 

 

Parsons Schutz’un bilim anlayışı konusunda otuz yıl sonra yaptığı serinkanlı 

tespitte gerçekten haklıdır. Schutz’e göre bilimsel etkinliğin nihai amacı deneyimle-

rimizi cendereye alan soyut kavramsal inşalar yaratmak değil doğrudan aktörün de-



 

221 

 

neyimleri hakkındaki öznel düşüncelerini açığa çıkarmaktır: “Eğer gerçekten ve sa-

mimiyetle aktörün zihninde olup bitenler öğrenmek isteniyorsa (…) aktörün tüm dü-

şünce akışı süreçlerine, kişiliğinin tüm tarihine, tüm öznel planlarına ve yakınlık du-

rumları ile ilgili tüm beklentilerine müdahil olunmalıdır” (Grathoff, 1978: 40). 

Schutz, Parsons’ın eylem kuramının ise aktörün öznel deneyimini anlaşılır kılacak 

bir araştırma mantığından ziyade, sosyal bilimcilerin tortulaşmış akıl yürütmesini 

kabul ettiğini ileri sürer. Schutz’e göre Parsons’ın yorumunda öznellik toplumsal 

kuramın zorunlu olmayan bir şartı olarak mevcut olup, aktörün öznel bakış açısı ku-

ramın eylemin failini kapı dışarı ettiği bir nesnelleştirme süreci içinde kavranır 

(Grathoff, 1978: 43). Neticede Parsons sosyal bilimcilerin naif kuramsal beklentile-

riyle hareket eder: 

 

“Bilimsel gözlemci nesnel veya öznel referans çerçevesi içinde 

sosyal dünyayı ele almaya karar verir. Bu kararla başından iti-

baren belirlenen çerçeve, sosyal dünyanın çalışılabilir hale ge-

len kısımlarını sınırlar. Sosyal bilimlerin metodolojisinin temel 

ilkesi şudur: İlgilendiğim sorun için yeterli bir referans çerçeve-

si seç, sınır ve imkanlarını düşün, kavramlarını birbiri ile uyum-

lu ve tutarlı kıl, bu şemayı bir kere kabul ettiğinde ona yapış!!!” 

(Grathoff, 1978: 49) 

 

Parsons, Schutz’un değerlendirmesindeki öznellik eleştirisini kabul etmiş gö-

zükür. Bu bağlamda aktörlerin öznel durumları klasik mekanikte vektörlerin veya 

Quantum mekaniğinde atomun parçacıklı veya dalgalı olmasının sağladığı işlevler-

den farklı bir misyona sahip değildir. Öznellikler eylem sisteminin sınırları, bileşen-

ler arasında tayin ettiği ilişki düzeni, ihtiyaç ve kaynak dengesi gözetilerek oluştu-

rulmuş, son tahlilde, sisteme gönderme yapan referanslardır (Grathoff, 1978: 89). 

Parsons’sa Schutz’un aktörün kendi deneyimleri hakkındaki doğrudan düşüncelerini 

teemmülȋ düşünme sürecini bilimsel açıklamalara alternatif bir süreç olarak değer-

lendirmiş gözükmektedir. Bu noktada Parsons’ın Schutz’un aktörün doğrudan dene-

yimlerini vurgulayan sağ-duyu analizlerini yanlış anladığını söyleyebiliriz. Schutz 

bilimsel bilginin nesnelliği ile sağ-duyusal bilginin öznelliği arasında sürekli bir ter-



 

222 

 

cüme faaliyetini salık verir. Halbuki Parsons Schutz’un eylemin en doğru şekilde 

teemmülȋ düşüncelerle anlamlandırılabileceği savını bilimsel yaklaşımlara bir alter-

natif üretme çabası olarak görür ve bu iddia onun ait olduğu bilim geleneği için kat-

lanılmazdır: “Öz-düşünce tarafından elde edilen bilginin ontolojik gerçekliğe diğer-

lerinin eylemleri hakkındaki gözlemlerden edilen bilgiden daha yakın olduğuna 

inanmak için herhangi bir sebep göremiyorum” (Grathoff, 1978: 90). Kanaatimizce 

Parsons’ın yazışmalarda Schutz’u bilimsel alanın dışında, felsefi ve metodolojik söy-

lemin mensubu olarak konumlandırmasının ardındaki temel sebeplerden biri budur. 

Ampirizm problemi. Parsons ve Schutz arasındaki yazışmaların en gerilimli 

tartışma noktalarından biri de eylem kuramlarını ampirik verilere uyarlama proble-

midir. Parsons, Schutz’un Toplumsal Eylemin Yapısı hakkındaki görüşlerine getirdiği 

karşı eleştirilerde Schutzcu yorumun ampirizm konusundaki eksikliğini hem kitabın-

da tartışılan konuları yeterince anlamadığının hem de bu yorumların bilimsel söyle-

min dışında yer aldığının bir kanıtı olarak gösterir: “Kitabımın en önemli yanı, sade-

ce soyut genellemeler aracılığıyla kuram ve metodoloji ile ilgili düşünceleri tartış-

mak değil, ampirik fenomenlerin ve bunlar hakkındaki genellemelerin yorumundaki 

özgün ve mutlak problemleri ile ilgili olmasıdır” (Grathoff, 1978: 67). Parsons’a göre 

Schutz’un fenomenleri genel geçer bir açıklama içinde tanımlamayı kabul etmeyen 

(yanlış) bilim anlayışının, tabiatıyla, ampirizm konusunda bazı çıkmazlara sapması 

kaçınılmazdır. Ampirik veriler, kuramın olgular arasında kurduğu sürekli bağıntıların 

birer göstergesidir (Grathoff, 1978: 72). Bu bağlamda onun Toplumsal Eylemin Yapı-

sı’nda ispatlamaya çalıştığı da klasik sosyologların kavramsal şemalarının ampirik 

problemlerin çözümlenmesinde ortak bir araştırma programının doğuşuna imkan 

tanıdığıdır. Pareto, Durkheim ve Weber gibi isimlerin eylem teorileri, iradeci eylem 

kuramının temellendirdiği şekilde bir anlamlandırma sistemine mündemiçtir. Parsons 

Schutz’u farklı bir bilimsel eylem kuramı ileri sürüyor ve klasik sosyologların bu 

eylem kuramının mensubu olduğunu savunuyorsa bu tezlerini ampirik örnekler teme-

linde kanıtlamaya davet eder:  

 

“ Durkheim, Marshall, Pareto ve Weber’in çalışmalarının sizin 

kullandığınız anlamda saik sistemleri olarak yorumlanabilece-

ğini ileri sürüyorsunuz. Bununla birlikte bunun nasıl doğru ol-



 

223 

 

duğuna yönelik tek bir örnek vermiyorsunuz ve her şeyden öte 

onları yorumlama biçiminiz benimkinden herhangi bir farklılık 

arz etmiyor. Bu benim için ampirik problemleri yadsıdığınızın 

çarpıcı bir örneğidir” (Grathoff, 1978: 84). 

 

Schutz, Parsons’ın eleştirilerine verdiği yanıtta, kuramının ampirik problem-

leri yadsığı iddiasını tamamen reddeder. Ona göre Parsons’ın bu tür bir iddiada bu-

lunmasının sebebi, farklı bir metodolojik gelenekten geliyor olmasıdır. Parsons’ın 

mensubu olduğu, ölçülebilir olanın gerçek kabul eden Anglosakson geleneği, 

Schutz’un ampirik olanın spekülatif bir tartışma zemininde tanımlandığı Alman ge-

leneğinden farklı bir ampirik kabul öngörmektedir. Bu gelenek için ampirik veriler 

kuramsal açıklamaların simetrik bir karşılığı olarak kuramın geçerliliğini kanıtlamaz-

lar. Ampirik bilgiler kuramın dışsal gerçekliği beslediği özel duyarlılığın etkisindeki 

kavramsal formasyonlardır. Ampirik olan teorinin geçerliliğini kanıtlamaktan çok 

teori tarafından kurulmul bir gerçeklik türüdür. Schutz, kendi ampirizm tanımının 

Parsons’ınkinden farklı olduğu için ampirik yoksunluk suçlamasıyla damgalandığını 

ileri sürer ve kitabı ile ilgili suçlamaları kabul etmez: “On iki yıllık titiz bir araştır-

manın sonucu olan bu kitap, sizinle ampirik kullanım için kuramsal bir çerçeve geliş-

tirmek amacını paylaşsa da, elbette ki, sizinkinden farklı bir bakış açısından hareket 

eden bir toplumsal eylem kuramıyla bütünleşiyor” (Grathoff, 1978: 96). Schutz araş-

tırmalarının ampirik geçişliliğini sürekli dikkate alan bir çalışma prensibine sahip 

olduğunu belirtir. Gündelik ilişkilerin öznel anlamlandırma süreçlerini yorumlamayı 

amaçlayan analizlerinin yakın çevresinin bilimsel çalışmalarında yaptığı katkılardan 

bahsederek, Parsons’ın ampirik örnek talebini karşılamaya ve onun, kendisi hakkın-

daki bir bilim adamı değil de filozof olduğuna yönelik pejoratif iddiasını çürütmeye 

çalışır: 

 

“Ulaştığım sonuçları sosyal bilimlerin en somut problemlerine 

uyarlayarak sürekli onları kontrol etmeye çalışıyorum ve dü-

şünme biçimimin gündelik bilimsel çalışmalarında bazı arkadaş-

larıma yardımcı olduğunu gördüğüm için memnunum. Bundan 

hali hazırda ve hiçbir zaman ontolojik bir dogmatist olmadığımı 



 

224 

 

göstermek için bahsediyorum ve sanırım kitabımın hiçbir okuyu-

cusu da böyle bir sonuca ulaşmamıştır.” (Grathoff, 1978: 103) 

 

Yukarıdaki alıntıdan da görüleceği üzere Schutz’un karşı cevabının, somut bir 

ampirik örnek vermediği ortadadır. Buradaki ifadelerden hareketle, Schutz’un ampi-

rizm tanımının kuramın ampirik olanı inşa etme sürecindeki bilim öncesi daha doğ-

rusu sağ-duyu bilgisi hakkında bir farkındalık yaratmaya işaret ettiği söylenmelidir. 

Schutz, olguları nedensel bir açıklama çerçevesinde değerlendirmek, kontrol etmek 

ve yönlendirmekten ziyade öznenin verileri bilimsel açıklamalara nasıl ve neye göre 

dahil ettiği ile ilgilenen bir ampirizm anlayışına sahiptir. Fakat burada ilginç olan 

Parsons’ın da bütün ampirizm vurgusuna rağmen Toplumsal Eylemin Yapısı’nda 

kendi eylem kuramının olgulara nasıl uyarlanacağına dair tek bir örnek vermemesi-

dir. Bunun yerine Parsons, klasik sosyologların çözümlemeye çalıştığı temel ampirik 

problemlerin kavramsal şablonuna göndermede bulunmakta ve onların uğraştıkları 

devlet, iş bölümü, ücret gibi çeşitli ampirik problemleri iradeci eylem kuramının or-

tak araştırma programının bir ürünü olarak yeniden temellük etmektedir. Tarafların 

ampirik problemleri soruşturdukları yazılar, mektuplaşmalarından çok daha sonra 

ortaya çıkacaktır. Parsons’ın ampirik problemlere yönelik ilgisi, 1950’li yıllarda bü-

tünleştirici sistemler kuramına dayalı işlevselci araştırmalarla meyvesini verirken, 

Schutz’un bilimsel etkinliklerin yaslandığı sağ-duyusal deneyimleri soruşturan ça-

lışmaları altmışlardan sonra bilinirlik kazanacaktır. Ampirizm problemi hakkında 

yaşadıkları anlaşmazlık aslına bakılırsa farklı araştırma geleneklerinin dışsal feno-

menler hakkında yaptığı çözümlemelerin bir neticesidir. Sosyal bilimsel araştırma 

geleneği içinde Parsons, yüzyılın ilk yarısındaki toplumsal verilerin genel trendlerini 

ve yapısal ilişkilerini analiz eden survey tipi nicel araştırmaların kuramsal yatkınlık-

larını temsil etmektedir. Schutz ise yüzyılın ikinci yarısındaki toplumsal fenomenleri 

öznel deneyimlerin bir parçası olarak anlamlandıran, aktörsel bilincin sosyal ilişkile-

re yüklediği alt anlamları ortaya çıkarmayı amaçlayan içe-bakışçı nitel araştırmaların 

epistemik kabullerini formüle etmektedir. Bu noktada Parsons ve Schutz arasındaki 

ampirizm tartışmasının bir bakıma nitel ve nicel yaklaşımlar arasındaki yöntem sa-

vaşlarının temel sebebini aydınlattığı söylenebilir. 



 

225 

 

D. Retorik analizi 

Parsons ve Schutz’un yazışmalarında analiz edilmesi gereken başka bir nokta 

da yazarların birbirlerini konumlandırma pratikleri, kullandıkları repertuvarlar ve 

düşüncelerini ifade ederken tercih ettikleri retorik kalıplarıdır. Burada analizini yap-

maya çalıştığımız söylem parçaları ikincil bir dile tercüme edilip aktarıldığı için ana 

dilin kendine has vurgularının ve kelime oyunlarının tam olarak yansıtılamayacağı-

nın farkındayız. Bununla birlikte gerek Schutz’un ana dilinin Almanca oluşu, gerekse 

Parsons’ın kullandığı bilim dilinin soyut ve kuru bir anlatıma sahip olması metinlerin 

retoriksel derinliğinin ikinci plana atılmasına olanak tanımıştır. Bu durum yazarların 

birbirleri hakkındaki yargılarının dolambaçlı bir yol takip etmesine mani olduğu gibi 

aralarındaki gerilimin de aleni şekilde fark edilmesine sebep olmuştur. Dolayısıyla 

burada ifadelerin genel bir dökümünü yapmak yerine analizimizin amaç ve kapsamı-

nı doğrudan karşılayan söylem parçalarına ağırlık vermenin yazışmaların temel ka-

rakteristiğiyle çelişmeyeceğini düşünüyoruz.  

Konumlar ve etiketler. Parsons ve Schutz’un yazışmaları öncesindeki, sıra-

sındaki ve sonrasındaki birbirlerini konumlandırma süreçlerini ortaya koymak söy-

lem analizimizin gidişatı açısından oldukça önemlidir. Tartışma boyunca Parsons’ın 

Schutz’u konumlandırma tarzında herhangi bir değişikliğin olmadığını öncelikle be-

lirtelim. Hatta 1974 tarihli yazısında bile Parsons, Schutz’un eylem anlayışına karşı 

mesafesini korumayı tercih etmiştir. Bununla birlikte Schutz’un Parsons’dan beklen-

tilerinin yazışma sürecinde yavaş yavaş değiştiği ve son olarak tam bir hayal kırıklığı 

ile sonlandığını ileri sürmek abartı olmayacaktır. Yazarların tercih ettiği üslup ve 

kelime tercihlerinde söz konusu konumlandırma farkının doğrudan etki ettiğini düşü-

nüyoruz.  

Schutz’un Parsons hakkındaki izlenimleri başlangıçta fazlasıyla olumludur. 

Yazışmalardan anlaşıldığı kadarıyla Parsons ve Toplumsal Eylemin Yapısı kitabın-

dan LSE’deki tanıdıkları vasıtasıyla haberdar olan Schutz, Parsons’ın kitabına büyük 

bir önem atfeder. Economica’nın yazı teklifini hemen kabul ederken, Hayek ile kita-

bın hangi noktalardan ele alınabileceği konusunda fikir alışverişinde bulunur. “1939 

yılının yaz aylarını mütemadiyen bu kitabla uğraşmaya ayırarak (...) üç defa yeniden 

kaleme aldığı” 5 bin yerine 25 bin kelimeden oluşan devasa bir yazı ortaya çıkar 



 

226 

 

(Garthoff, 1978: 97). Aynı zamanda ana dilinin İngilizce olmamasının anlatım kay-

naklı yanlış anlamalara sebebiyet verceğini öngörerek, İngiliz dostlarından dil ve 

anlatım açısından yazısını tetkik etmelerini ister. Schutz’un yazısı konusunda bu ka-

dar titizlenmesi akademik etiğin bir yansıması olmakla birlikte aslında Parsons’ın 

kitabına verdiği kıymetin bir göstergesidir. Bizzat Schutz’un belirttiği gibi onun için 

Parsons’ın kitabı iki sebeple önemlidir. Birinci sebep, kitabın Anglosakson dünyaya 

kıtanın metodolojik geleneğinin yetkin bir tanıtımını yapmasıdır. Kitabında Ameri-

kan kamuoyuna bir fikre sahip olmadığı Weberci sosyolojinin “mükemmel bir tanı-

tımı”nı sunmaktadır (Grathoff, 1978: 97). Görünen o ki Schutz, Parsons’ın çalışma-

sını Amerikan ve Avrupa sosyoloji geleneklerinin ortak hareket etmesi için büyük bir 

adım olarak değerlendirmektedir. Bununla birlikte Parsons’ın çalışması, kendi sosyo-

lojik anlayışının gelişimi açısından da oldukça kıymetlidir. Schutz, Toplumsal Eyle-

min Yapısı’nı Toplumsal Dünyanın Fenomenolojisi’nde eksik bıraktığı konuların bir 

tamamlayıcısı olarak görür. Ona göre Toplumsal Eylemin Yapısı, Schutz’un kitabında 

boş bıraktığı öznel bakış açısından anlamlandırılan eylemin nasıl örgütleneceği soru-

sunu cevaplamaktadır: “Özel yaşamımın müsaade ettiği bir titizlikle kitabınızla meş-

gul oldum ve hemen sisteminizin değer ve önemini ve aynı zamanda kitabınızın tam 

da benimkinin bittiği yerden başladığını fark ettim” (Grathoff, 1978: 97). Nazi baskı-

sı nedeniyle ailesinin ve dostlarının sıkıntılı olduğu bir dönemde bile Schutz’un Top-

lumsal Eylemin Yapısı ile yoğun bir şekilde meşgul oluşu Parsons’ın toplum kuramı-

na ne kadar büyük bir değer verdiğini gösterir. 

Parson’ın ifadelerinden onun da Schutz’un kitabına önem verdiği anlaşılmak-

tadır. Parsons, 1932 yılında yayımlanan Toplumsal Dünyanın Fenomenolojisi’ne 

1937 yılında bir “göz gezdirir”. Ona göre kitap, metodolojik ve felsefi problemleri 

işleyiş tarzı açısından ilgi çekici ancak toplumsal eylemin kuram ve ampirizm bütün-

lüğünü öngören bilimsel bir açıklamasını sağlamadığı için sosyolojik açıdan beyhude 

bir çalışma gibi görünür: “Birkaç yıl önce elime geçtiğinde onu kısa kısa okudum ve 

ona oldukça ilgi duymakla birlikte kitabımın gelişim safhasında çalıştığım problem-

ler için birincil bir öneme sahip olarak görmedim” (Grathoff, 1978: 108). Burada 

daha önce de vurguladığımız gibi, Parsons Schutz’un eylem kuramını bilimsel alanın 

değil, metodoloji sahasının bir ürünü olarak konumlandırmaktadır. Parsons’ın asıl 

ilgilendiği felsefi bir spekülasyon yapmak değil, toplumsal fenomenlerin sosyolojik 



 

227 

 

analizini gerçekleştirmektir. Kısacası Parsons’ın bakış açısına göre kendisi bir “bilim 

adamı/sosyolog”, Schutz ise bir “filozof/metodolog” dur. Bu bağlamda Parsons’a 

göre Schutz ile arasındaki anlaşmazlık farklı felsefî geleneklerin yarattığı terminolo-

jik birer farklılıktan değil ayrı sahaların temsilcisi olmalarından kaynaklanmaktadır:  

 

“İlgi alanınız hakkındaki kısmȋ cehaletimin farklılıklarımız için 

yeterli bir açıklama olduğunu sanmıyorum. Belirli ampirik 

problemler üzerinde analizinizin sürdürülebileceğini kesin ka-

nıtlarla bana gösterirseniz, ikimiz arasında inşa edebileceğimiz 

mükemmel bir köprünün varlığını kabul etmeye çok yatkınım” 

(Grathoff, 1978: 108).  

 

Parsons’ın kullandığı köprü metaforu, iki düşünürün ayrı dünyaların sakinleri 

olduğu yargısının bir kanıtı olarak yorumlanabilir. Fakat burada asıl ilginç olan ve 

Parsons’ın üstünlüğünü gösteren, aralarındaki mesafenin öncelikle Schutz’un teşeb-

büsleri ile kapatılması gerektiği imasıdır. Parsons yarı kapalı ifadelerle muhatabını 

bilim sahasında kendini kanıtlamaya davet etmektedir. Parsons’ın üç uzun mektubu-

nun ardından Schutz’un onun hakkındaki izlenimlerinin değişmeye başladığı ortada-

dır. Schutz, Parsons’ın karşı cevaplarının aslında böyle bir niyeti olmamasına rağmen 

onu “düşmanca bir konuma” yerleştirdiğini belirtir (Grathoff, 1978: 95). Parsons’ın 

asıl tartışılması gerekenleri küçük gördüğünü ifade eden Schutz, onun dışlayıcı tavrı-

na karşı kendini savunma ihtiyacı duyar. Öncelikle Amerika’ya yeni gelmiş olması-

nın bilim sahasında yeni olduğu anlamına gelmeyeceğini ileri sürer (Grathoff, 1978: 

96). En az Parsons kadar bilimsel alanın gereklerinin farkında olduğunu ima eden 

savunmasında ikinci noktayı Parsons’ın yaptığı metodoloji ve bilim ayrımı oluşturur. 

Burada Schutz’un Amerikan bilim ortamında metodolojinin küçümseyici bir anlam-

da kullanıldığının farkında olduğu anlaşılmaktadır (Grathoff, 1978: 101). Schutz’un 

metodoloji kelimesini kullanmak yerine Wissenschafslehre ifadesini kullanması ilgi 

çekicidir. Söz konusu kelime tercihi, metodolojinin pejoratif anlamına karşı bir tedbir 

olduğu kadar ampirik fenomenlerin ve spekülatif tartışmanın aynı zeminde buluştuğu 

yorumlayıcı inancının da bir göstergesidir. Kelimenin bu anlamıyla Schutz, Par-

sons’ın kitabını da sosyal bilimlerin Wissenschaftslehre’sinin bir ürünü olarak görür: 



 

228 

 

 

“Kitabınızın en büyük katkılarından birinin ampirik fenomenle-

rin yorumlanması ve genellemesi hakkında özgün ve zaruri 

problemlerinden yola çıkan sosyal bilimlerin Wissenschaftsleh-

re’sini inşa etmeyi içerdiğini ilk kabul edenim. Bununla birlikte 

her iki çalışmanın -size ve bana ait çalışmaların- odak noktası-

nın sosyal dünyanın temel bilimleri için kuramsal bir sistemin 

ana hatlarını çizmek olduğuna inanıyordum ve hala bu konum-

dayım” (Grathoff, 1978: 102). 

 

Schutz, Parsons’ın uzun mektuplarından sonra yazdığı cevapta başlangıçtaki 

olumlu izlenimlerinin değiştiğinin sinyallerini verir fakat aralarındaki anlaşmazlığın 

terminolojik farklardan kaynaklanmış olabileceği konusunda hala iyimserdir: “Amaç-

larımız arasında gerçekten böyle bir farkın varolduğunu sanmıyorum ve buradaki 

farkın düşüncelerden değil, terminolojiden kaynaklandığını hissediyorum” (Garthoff, 

1978: 101). Bununla birlikte Parsons’ın eylem kuramında birtakım eksiklikler bulun-

duğunu söylemekten çekinmez. Bilimsel olarak geçerli bir eylem kuramı oluşuturu-

lacaksa aktörlerin öznel bakış açısını dikkate alan bir analiz yolunun takip edilmesi 

gerektiğini savunan Schutz, Parsons’ı “yeterince radikal olmamakla” ve “kesin gözle 

baktığı bir dizi fenomenin açıklanmaya ihtiyaç duyması”yla eleştirir (Garthoff, 1978: 

104). Ona göre temellerini klasik sosyologların çalışmalarında bulan iradeci eylem 

teorisi mevcut haliyle sadece ustaların çalışmaları ile değil, Parsons’ın başlangıçta 

vaz ettiği araştırma programı ile de çelişmektedir (Grathoff, 1978: 104). Bu ifadele-

rin gösterdiği gibi Schutz’un Amerika’da bu konuları tartışabileceği en saygın bilim 

adamlarından biri olarak gördüğü Parsons hakkındaki izlenimleri yazışmalar süre-

cinde ciddi şekilde değişikliğe uğramıştır. Anlaşıldığı kadarıyla Schutz Parsons ile 

bilimsel bir görüş alışverişinde bulunmaktan vazgeçmiş ve kişisel ilişkilerinin bo-

zulmaması tek beklentisi haline gelmiştir. Bu bağlamda Parsons’a yazdığı metnin, 

onun onayından geçmediği müddetçe yayımlanmayacağının garantisini verir.  

Parsons ve Schutz’un birbirlerini konumlandırmasının barışçıl bir sonla bittiği 

düşünülebilir. Parsons, öznel bakış açısını analize dahil etmenin sosyolojik bir eylem 

kuramının amaç ve kapsamını aştığını ve bu noktada onu yanlış anlamadığını dile 



 

229 

 

getirerek başlangıçtaki konumuna sadık kalırken kişisel ilişkilerine bir zarar gelme-

yeceğinin ve müsait bir zamanda Schutz’un kitabını okuyacağının garantisini verir 

(Grathoff, 1978: 109) Schutz, bu durumdan oldukça memnundur. Tartışmanın “diya-

logun zavallı bir kopyası (Ersatz)” olduğunu düşünen Schutz için dostluklarını sür-

dürmek bir tartışmayı kazanmaktan çok daha kıymetlidir (Grathoff, 1978: 110). 

Schutz’un, kitabında ve değerlendirme yazısında ele aldığı problemlerin, her ne ka-

dar Parsons onlara bilim sahasında bir yer bahşetmese de, sosyal bilimlerin mutlaka 

çözmesi gereken konular arasında olduğunu söylemeden edemez. Schutz, önceki 

metinlerinde genelde terminoloji kaynaklı düşündüğü Parsons’la anlaşmazlığının 

artık yapısal bir farktan kaynaklandığını kabul etmiş gözükmektedir. İkilinin görüş 

alışverişi, Schutz’un 21 Nisan 1941 tarihli mektubu ile son bulur. Bununla birlikte 

ikilinin birbirlerini yerleştirdiği nihaȋ konum ortak dostları Eric Voegelin’e yazdıkları 

mektuplarda çok daha net bir şekilde görülmektedir. Parsons Ağustos 1941 tarihli 

mektubunda Schutz ile yaşadığı gerginliğin aslında kültürel bakiyelerinden kaynak-

landığını, kendisinin bilimsel muhatabının ise felsefi bir temayülle hareket ettiğini 

tekrar eder. Tespitini daha da ileri götürerek Schutz’un felsefî düşünme biçimini bi-

limsel ilerlemeyi gölgeleyen “skolastik bir düşünce” ve Schutz’un da -Schutz’un 

deyimiyle- “ontolojik bir dogmacı” olduğunu ima eder:  

 

“Ben bir filozof olmak istemiyorum, bilimsel çalışmalarımın al-

tında yatan felsefi problemlerden de uzak duruyorum. Bununla 

birlikte Schutz’un da öncelikle felsefi zorlukları çözüme kavuştu-

rana kadar benim anladığım anlamda bir bilim adamı olmak is-

tediğini sanmıyorum. 17. yüzyıldaki fizikçiler Schutz gibi adam-

lar olsaydı, kuvvetle muhtemel Newtoncu sistem gelişemeyecek-

ti” (Lequire, 2013: 36). 

 

Parsons, bu ifadelerden de anlaşılacağı üzere, Schutz’u bilimsel ethosun kar-

şıtı bir düşünür, bir tür skolastizmin tutucu mensubu olarak nitelendirmektedir. Voe-

gelin’in Parsons’a yazdığı gibi, Schutz’un “Batılı yaklaşımı” anlaması için zamana 

ihtiyacı vardır. Belki de bu sebeple Parsons, Schutz’e bu “olgunlaşma sürecini tanı-

mak adına” onunla diyalog kurmayı sonsuza kadar ertelemiştir.  



 

230 

 

Schutz’un Parsons hakkındaki nihai değerlendirmesinin de Parsons’ınkinden 

farkı yoktur. Voegelin’e yazdığı 30 Haziran 1945 tarihli mektupta yaşadığı hayal 

kırıklığını ve neticede ayrı dünyaların insanı olduklarını şöyle dile getirir: “Par-

sons’la yaptığım talihsiz yazışmalardan sonra, onun söylediği hiçbir şey beni şaşırt-

mıyor. O, savaşın gelişi ile birlikte sosyolojik etkinliği vatanperver hizmetlerde bulu-

nan misyoner bir çaba olarak görüyor” (Wagner, 2011: 85). Bu ifadelerden Par-

sons’ın Schutz’u felsefî jargonu yüzünden bilim sahasının dışında konumlandırması-

na benzer şekilde Schutz’un da Parsons’ı siyasal söylemin bilimsel bir ideoloğu ola-

rak değerlendirdiği anlaşılmaktadır. Neticede her iki düşünür, farklı güzergahlarda 

çalışmalarına devam ederken diğerinin üzerine “kocaman bir çarpı atmıştır”.
17

 

Retoriksel Yapı. Bilimsel yazı dilinin birtakım zımnî kuralları vardır. Yargı 

belirten cümleler kişisel kanaatlerin değil, kesin kanıtlamaların bir ürünü olduğu gös-

terilmeli, iddialar samimi veya sahte bir mütevazılıkla aktarılmalı, ulaşılan sonuçların 

yalnışlanabilirliğini ima eden cümlelere sık sık metinlerde yer verilmelidir. Bir şeyi 

kesinlikli bir şekilde tanımlamaktan çok (X,Y’dir), belirli dolayımda tanımlanabile-

ceğini düşünmek (X’in Y olduğu söylenebilir) bilimsel retoriğin temel kalıplarından 

biridir. İfadelerin ayrıştırıcı sıfat ve zarflardan uzak tutulması, yargıların gayr-ı şahsi 

bir üslupla aktarılması gerekir. Böyle bir retorik, metin yazarının metodolojik tercih-

lerini sakladığı gibi, mensubu olduğu bilimsel cemaatin çıkarlarını da örtbas etmeye 

hizmet edebilir. Parsons ve Schutz’un yazışmalarında bilimsel retoriğin uzun, soyut 

ve gayr-ı şahsi ifadelerinin onlarca örneğine tesadüf etmekle birlikte yazarların za-

man zaman bilimsel anlatım etiğinin dışına çıktıkları görülmektedir. Bu durumun 

sebeplerinden biri yazarların düşüncelerini mahrem veya şahsileştirici bir yazı mec-

rası olan mektup formatında ifade etmeleridir. Ayrıca tarafların kişisel bir geçmişten 

ve teşrik-i mesaiden yoksun oluşları, ifadelerindeki niyeti değerlendirmekte bir sıkın-

tı yaratmaktadır. Bizce yazarların metinlerindeki retoriksel çarpışmanın birincil ne-

deni, söylem evreninin aykırı cemaatlerine mensup olmalarından kaynaklanmaktadır. 

Parsons’ın soyut, genelleyici ve sınırlı edebȋ üslubu karşısında Schutz’un somut, 

                                                      
17

  Schutz, Parsons’ın kendine karşı tutumunu Beethoven ile bir toprak beyinin anektoduna atıfla 

karikatürize eder. Bir toprak beyi, yaptığı bestelere dahi müzisyenin bir göz atmasını ve be-

ğenmediği kısımlara küçük birer çentik atmasını ister. Beethoven ise notaların yazıldığı sayfa-

ların üzerine kocaman bir çarpı işareti koyarak geri yollar (Grathoff, 1978: 106) 



 

231 

 

akışkan ve edebi anlatımı konumlandıkları bilimsel geleneklerin birer yansımasıdır. 

Bununla birlikte yargıların tasvirindeki kelime tercihleri sadece akademik statüleri-

nin değil, diğerlerinin sosyolojik söylemdeki konumu hakkındaki kanaatlerinin de bir 

göstergesidir. Kullandıkları sıfat ve zarfların keskinliği, tarafların birbirlerinin kav-

ramsal dünyalarına yöneltilmiş gizli birer saldırı hükmündedir. 

Parsons ve Schutz’un bilimsel üsluplarına bakıldığında Parsons’ın daima po-

zisyonunu koruyan ve muhatabının konumu hakkında ciddi şüphelerinin olduğunu 

belirten sert ve taviz vermez bir retorik kullandığı Schutz’un ise daha yapıcı, ilişki ve 

işbirliğine açık ancak yer yer pedagojik bir üslupla kanaatlerini aktardığı söylenebi-

lir. Parsons, yazışmalarda akademik çalışmalarının olgun ve gücünün zirvesinde ol-

duğunu ima eden bir üslupla hareket edip Schutz’un çalışmalarındaki eksik noktaları 

vurgulayarak ondan kendisini geliştirmesini talep eder gibidir. Bu talep onunla eşit 

statüde olmadıkları ihtimaline aralarına buyur eder. Parsons’ın Schutz’u başka bir 

sahanın mensubu olarak değerlendirmesi kendi kuramını sosyolojik söylemin tek 

temsilcisi olarak görmesinden kaynaklanıyor olabilir. Hem akademik ortam hem de 

kullanılan dil konusunda ev sahibi avantajına sahip olan Parsons, Schutz’den daha 

üstün bir konumda bulunduğunu kullandığı kelimelerde, zarf ve sıfat tercihlerinde 

hissettirir. Parsons’ın Schutz’un tutumu ile ilgili sık başvurduğu ifadelerin başında 

“yanlış anlama”, “yanlış yorumlama” ve “yeterince anlamama” kelime kalıpları ge-

lir: “En ciddi yanlış anlamalarınızdan biri…” (Grathoff, 1978: 69), “yaptığınız her 

değerlendirme (…) kendi argümanlarımın yeterince anlaşılamamasına dayanıyor”(s. 

91). Bununla birlikte Parsons’ın sıfat ve zarf kullanımları da Schutz’un konumunun 

vahametini vurgulayan cinstendir: “Bence yöntemlerimin kesinlikle yetersiz bir tari-

fini yapıyorsunuz” (s. 73), “bu büyük sorunun beni kökten yanlış anlamanızdan kay-

naklandığına inanıyorum” (s. 74), “(…) beni sürekli suçladığınız en büyük yanlış ve 

en savunulamaz konum…”, “Söylediklerinizin çoğu (…) birer eleştiri olarak ezici bir 

şekilde ya yanlış ya da uygunsuz” (s. 78). Parsons’ın vurguları, soyut retorik kalıpla-

rının kesin yargılar belirten cümleleriyle taçlanır. Her mektupta muhatabının yanlış-

lığını kendisinin ise doğruluğunu vurgulayan ifadelere yer verilmiştir. Bu ifadelerin 

en ilgi çekici örneklerinde biri, Schutz’un önerilerinin kendi araştırma programı için 

nasıl bir öneme sahip olduğunu kestiremeyen Parsons’ın söz konusu durumu zaman 

zaman umarsamaz bir dille muhatabına aktarmasında görülebilir: “Çalışmanızda 



 

232 

 

sürekli olarak kulağa mükemmel gelen konulara temas ediyorsunuz fakat ne olmuş 

yani (what of it) diye sormaktan kendimi alıkoyamıyorum” (s. 67). Parsons, kullandı-

ğı üslubun sert ve rahatsız edici bir tonunun bulunduğunu itiraf etmekten çekinmez. 

Ona göre bunun sebebi, Schutz’un çalışmalarını küçümsemek değil, kendi konumu-

nun temel problemlerini ve ayrı sahalara mensup olduklarını yalın bir şekilde gös-

termek istemesidir:  

 

“Bir tür yanlış anlaşılmaya dahil olmanın ikimiz için de zorunlu 

olmadığını ümit ediyorum. El yazmanızdaki pek çok şey hakkın-

daki eleştirel görüşlerimin sert bir dille ifade edildiğinin farkın-

dayım fakat bu ifadelerle (çalışmanızı) küçümseme niyetini ta-

şımadığımı; sadece konumumu mümkün olduğunca açık bir şe-

kilde göstermeyi amaçladığımı söylemeliyim” (Grathoff, 1978: 

106). 

 

Parsons’ın sert ve taviz vermez üslubu karşısında Schutz’un üslubunun ol-

dukça mütevazı, diyaloga açık ve kelime seçimlerinde oldukça dikkatli olduğu göz-

lemlenmiştir. Bu durumun birkaç sebebi olabilir. Ülkeye yeni gelmiş ve akademinin 

yazınsal söylemine dair soru işaretlerine sahip olduğu için Schutz, ifadelerinde daha 

temkinli ve dolaylı bir yol tercih etmiş olabilir. İkinci olarak Schutz’un gündelik iliş-

kilerindeki açık ve yardımsever tutumu, Parsons ile barışçıl bir diyalog kurulabilece-

ğine dair bir iyi niyeti beslemiş olabileceğini ima etmektedir. Fakat bizce en önemlisi 

Schutz’un Parsons’a entelektüel açıdan oldukça kıymet vermesi ve Amerika’daki 

sürgün yıllarında yalnızlığını paylaşacağı bir dost bulma isteğidir. Bununla birlikte, 

yukarıda belirttiğimiz gibi, tartışma süresince Schutz’un Parsons’ı konumlandırmak-

ta yaşadığı değişim doğrudan ifade yapılarına da yansır. Değerlendirme makalesinde 

Parsons’ın kitabının olumlu ve olumsuz yönlerini açık bir şekilde gösteren Schutz’un 

görüşlerinde verilen karşı cevaplar sonrası bir değişiklik olmadığını öncelikle belirte-

lim. İlk değerlendirme yazısı ve diğer iki mektubunda da Schutz Parsons’ı öznel ba-

kış açısı problemini ele almamakla eleştirir. Ayrıca Parsons’ın kendisini savunma 

biçiminden oldukça rahatsızdır. Parsons’ın kendisini yanlış anladığını iddia eder fa-

kat bu yanlış anlamaya kasıtlı bir tercihin değil, kötü bir talihsizliğin sebep olduğunu 



 

233 

 

düşünmek ister: “Açık konuşursak, yazdığım değerlendirmenin ruhunu tamamen ta-

lihsiz bir şekilde yanlış anladığınızı düşünüyorum” (s.95). Schutz, Parsons’ın ifadele-

rinden kendi çalışmasının küçük görüldüğü ve istemediği halde düşmanca bir tutum 

almaya sürüklendiği sonucuna varır (s.96). Schutz, Parsons’la arasındaki gerginliğin 

yapısal problemlerden değil terminolojik bir farklılaşmadan kaynaklandığını ümit 

eder: “Amaçlarımız arasında gerçekten böyle bir farkın varolduğunu sanmıyorum ve 

buradaki farkın düşüncelerden değil, terminolojiden kaynaklandığını hissediyorum” 

(s.101). Gerçekten de Schutz’un Alman sosyal bilim geleneğine dayanan yazım alış-

kanlığı ve kelime tercihleri Parsons tarafından zaman zaman yanlış anlaşılmıştır. Bu 

durumun ilginç örneklerinden birini Parsons’ın Voegelin’e yazdığı bir mektupta 

‘naif’ (naive) kelimesinin anlamını sormasında rastlıyoruz. Parsons, Anglosakson 

akademik üslubunda ‘budalalık’ kelimesine yakın bir anlamda kullanılan ‘naif’ keli-

mesinin Schutz’un ifadelerinde hakaretamiz bir anlamda kullanılmadığını hisseder 

(Wagner, 2013: 45) fakat kelimeye ne tür bir anlam yüklendiğini tam olarak kestire-

mez. Voegelin’in naif kelimesinin fenomenolojik gelenekte aktörlerin doğal tutumla-

rına karşılık geldiğini belirtmesi (Wagner, 2013: 39) ile en azından terminoloji te-

melli yanlış anlaşılmalardan biri ortadan kalkmıştır. Bununla birlikte Schutz’un top-

lumsal eylemin analizi hakkında yaşadıkları anlaşmazlığın sadece lafız farkından 

kaynaklanmadığını düşünmeye başladığını gösteren birtakım ibareler mevcuttur. 

Sondan bir önceki mektubunda Bethoveen ile toprak beyinin arasındaki anektodu 

aktarması, Parsons’ın uzlaşma kabul etmez bir tutuma sahip olduğu sonucuna vardığı 

şeklinde yorumlanabilir (Garthoff, 1978: 106). Aynı şekilde son mektubunda tartış-

manın diyalogun yerini alamayacağı şeklindeki ifadesi (“tartışma, diyalogun zavallı 

bir kopyasıdır”) (Grathoff, 1978: 110) bir yönüyle yazışmayı sonlandırıp yüz yüze 

görüşme ricası anlamı taşır. Bununla birlikte yazarların bu tarihten sonra ne yüz yüze 

ne de mektup kanalıyla görüşmemeleri oldukça ironiktir. 

 

E. Söylemin Kurumsal İnşası 

Parsons ve Schutz arasındaki yazışmalar, ilk etapta disiplin içi entelektüel bir 

tartışmanın meyvesi olarak görünebilir. Bu metinlerde toplumsal fenomenleri ayrı 

söylemsel gerçeklikler olarak kuramsallaştıran iki farklı anlayış mevcuttur. Gerek 



 

234 

 

Schutz gerekse de Parsons, kendi söylem alanları içinde geliştirdikleri dışlama strate-

jileri refakatinde birbirlerinin temel iddia ve açıklamalarını karşılamaktadır. Söz ko-

nusu anlayışların doğruluğuna veya yanlışlığına, yalnızca kendi söylemlerindeki di-

sipliner yapılaşma karar verdiğinden bu iki yorumdan hangisinin sosyolojik söylemin 

temsiliyetini üstleneceği boşlukta kalmaktadır. Söz konusu boşluğu dolduracak olan-

sa diğer söylemlerin sosyolojik söyleme verdiği doğrudan veya dolaylı destektir. 

Dolayısıyla Parsons ve Schutz’un sosyoloji kamusunda yükseliş ve düşüşleri ya da 

ortodoksal veya majinal değerlerini belirleyen şey sosyolojik söylemle iç içe geçen 

diğer söylem alanlarındaki değişikliklerdir. Bununla vulgar bir alt yapı-üst yapı açık-

lamasını tedavüle sokmak gibi bir niyetimiz yok. Bir söylemin kendi doğruluk öner-

melerine, tarif ve tahkim ölçütlerine sahip bir özerk alanda meydana geldiğinin ve 

dışarısı ile alanın koruyucu mantığının imkanları çerçevesinde ilişkilerini yürüttüğü-

nün farkındayız. Bununla birlikte, bir söylemin disipliner temsiliyeti el değiştirdiğin-

de, bu değişikliğin peşi sıra diğer disiplinel tutumları da sorgulanabilir hale getirir. 

Parsons ve Schutz’un sosyolojik görüşlerine eşlik eden toplum tahayyülleri ve anali-

tik yatkınlıkları sosyolojik söylemin yeniden üretim sürecinde onları farklı pozisyon-

lara yerleştirmiştir. Görüşlerinin yaslandığı arka planın güncel dünyaya tercümesi 

disiplin içindeki hegomonik veya sapkın bir etiketle tanımlanmalarına yol açmıştır.  

İkinci Dünya Savaşı sonrası sosyolojik söylemde Amerika’nın siyasal, top-

lumsal ve ekonomik açıdan bir süper güç haline gelişinin büyük bir etkiye sahip ol-

duğu bilindik bir gerçektir. Amerikan sosyolojisi, modern toplumsal ilişkilerin klasik 

sistemin temel kabul ve ilkeleri çerçevesinde kurumsallaşmasının bayraktarlığını 

yaparken, Batılı toplumların Amerikan modeli ile yapılanmasını sağlamak ve Batı-

dışı toplumların geri kalmışlığını bu modele göre ölçmek onun başlıca sosyolojik 

misyonunu oluşturacaktır. Parsons’ın yüzyılın ikinci yarısında hegemonik bir değer 

kazanması tam olarak bu misyona adanmışlıkla ilgilidir. Onun toplum kuramı sadece 

Amerikan modelinin kurumsal bütünleşme arayışlarına hizmet etmemiştir; onun ku-

ramsal yatkınlıkları da bu proje ve Amerika’nın “tarihsel misyonuna” duyulan inancı 

ile oluşmuştur. Bu bağlamda yapısal-işlevselcilik sadece sosyolojik bir açıklama tarzı 

değildir aynı zamanda Amerikan toplum projesi hedeflerinin bilimsel tarafsızlık ilke-

si ile gizlendiği bürokratik bir duruştur. Harvard çevresinin savaş sonrası dönemde 

bürokrasinin üst kademelerinde yer alması yapısal-işlevselciliğin bürokratik yatkınlı-



 

235 

 

ğını ortaya koyan örneklerden biridir. Schutz’unsa Alman kültürel ikliminin mensu-

bu olması, Amerikan akademisinin bürokratik sosyoloji içinde kabul edilmesini zor-

laştıracaktır. Bu durumun sebeplerinden biri, Schutz’un her ne kadar Nazi baskısın-

dan kaçıp gelse de meslektaşları tarafından bir Alman olarak değerlendirilmesidir. 

Amerika’nın savaş sürecinde Nazi karşıtı duruşu aynı zamanda Germenik kültüre 

karşı bir rahatsızlığın da tohumlarını atmıştır. Dolayısıyla Viyana doğumlu bir kul-

turmensch olarak Schutz, milliyetçi ve kalkınmacı bir felsefenin etkisindeki Amerika 

için bir olağan şüphelidir. Aynı zamanda Schutz’un geldiği kültürel iklimde edindiği 

ilerleme antipatisi Amerika’nın tarihsel misyonuna büyük bir inanç besleyen akade-

mik çevre ile aralarında kapanması zor uçurumlar açacaktır. Parsons’ın Voegelin’e 

yazdığı mektupta Schutz’u, felsefe batağına saplandığı için ilerlemeye karşı çıkan bir 

gerici olarak değerlendirmesi (Wagner, 2013: 36) dönemin sosyolojik söylemindeki 

genel algıyı yansıtmaktadır. Belki de bu algının tetiklediği bir dışlama stratejisi ola-

rak Schutz, uzun süre akademi dışı işlerle geçinmek zorunda kalmıştır. 

Amerikan-Alman geriliminin yarattığı politik atmosferin tek başına ele alı-

namayacağı ortadadır. Parsons ve Schutz’un mensubu olduğu sosyolojik söylemler 

arasındaki kapanmaz fark yüzyılın ilk ve ikinci yarısındaki toplumsal ajanda ile doğ-

rudan ilişkilidir. Sosyologların disiplin içindeki yükseliş ve düşüşleri, güncel toplum 

projelerinin başarı ve başarısızlıklarının yarattığı sosyolog imgesi dikkate alınmadan 

anlaşılamaz. Parsons’ın temsil ettiği sosyolog kimliği, öncelikle bir vatanperver ve 

ulusal çıkarları bilimin değerden arınmışlık ilkesi ile birlikte daima zihninde tutan bir 

karaktere sahiptir. Schutz’un Parsonscı sosyolojiyi ulusal çıkarların hizmetindeki 

misyoner bir çaba olarak değerlendirmesi yalnızca kişisel bir eleştiri değildir. Key-

nesgil devletin merkeze yerleştiği bu dönemin sosyologları için işlevselcilik bürokra-

tik hassasiyetlerin içselleştirildiği analitik bir yatkınlıktır. Dönemin sosyologlarının 

bürokratik sadakatinin ilginç göstergelerinden birini Alvin Gouldner ulus çapında 

yaptığı Amerikan sosyologlarının dinsel yönelimleri araştırmasında görmekteyiz. 

Gouldner işlevselcilik yanlısı sosyologların işlevselcilik karşıtlarına göre çok daha 

dindar olduklarını tespit etmiştir (Gouldner, 2015: 346). Gouldner’a göre işlevselci 

sosyologların dindarlık oranlarının yüksek oluşu sadece dinî hassasiyetlerinin değil, 

kültürel ortamlarının ve klasik sistemin varlığına besledikleri inancın bir sonucu ola-

rak okunmalıdır. Söz konusu durum Amerikan sosyolojisinin kuruluş dönemlerinden 



 

236 

 

itibaren kilise ve diğer dinȋ-sivil oluşumlarla yakın bir işbirliği içinde olduğu gerçeği 

ile görecelileştirilebilir. Bununla birlikte gerek dinȋ gerek seküler bir kültürel ortam-

dan beslensin sistem-merkezli yaklaşımların kendine has bir tür muhafazakarlık ba-

rındırdığı söylenebilir. Parsonscı yapısal-işlevselci açıklamaların savaş sonrası dö-

nemde ileri kapitalist ülkelerde gördüğü hüsn-ü kabul bu durumun en büyük kanıtla-

rından biridir. Sonuçta Parsons’ın disiplin içindeki hegemonik gücü, sadece analizle-

rinin yetkinliği ve kuram-araştırma bütünlüğüne dayanan sosyolojik bir episteme 

geliştirmiş olmasından doğmaz. Bu epistemik inşa; Fordist-Keynesgil toplumsal söy-

lemin millet, vatandaşlık, bürokrasi, refah ve düzen gibi politik göstergeleri merkezi 

bir referans olarak benimsemesinin sonucudur. Dolayısıyla Schutz’un referanslarının 

farklı bir toplum tahayyülüne işaret etmesinde, sosyoloğun sosyolojik bir sürgüne 

gönderilmesinde şaşırtıcı bir şey yoktur. 

Yüzyılın ikinci yarısından itibaren klasik sistemin üzerine kurulduğu her il-

kenin toplumsal hayatta karşılaştığı yeni krizler, sosyolojik söylemin disiplinel tem-

siliyetinde de bir meşruiyet krizini tetiklemiştir. Bu dönemde Schutz’un adeta külle-

rinden yeniden doğması sadece dönemin sistem karşıtı hareketlerinde öğrencilerinin 

üstlendiği entelektüel rol ile açıklanamaz. Schutz’un sosyolojik söylemde yeniden 

alımlanmasının birincil sebebi, özellikle 50’li yılların muhafazakar refah toplumu 

politikalarına gösterilen yeni sosyalist reaksiyonların doğduğu kültürel ortamdır. 

Baby-boomer’ların başta Vietnam protestosu olmak üzere yerleşik siyasetin milliyet-

çi söylemlerine karşı beslediği hoşnutsuzluk, Schutz’un Nasyonel Sosyalizm karşıtı 

fikirlerine teveccüh etmek için gerekli siyasal yatkınlığı meydana getirmiştir. Bunun-

la birlikte Schutz’un sosyal gerçekliği aktörün özneler arası ilişkiler içinde kendi 

deneyimini anlamlandırma süreci olarak kabul etmesi bu yılların bireysel özgürlük 

ve otantik deneyim arayışlarına uyumlu bir sosyolojik kullanıma kavuşmasına sebep 

olmuştur. Etnometodoloji ve yeni feminist kuram gibi aktör merkezli yaklaşımlar, 

öznenin teemmülî süreçlerini raporlamayı amaçlayan fenomenolojik ilgileri ile 

Schutzcü yorumu yükselen bir değer haline getirmiştir. Bununla birlikte yeni sosyo-

log kuşağının sistemle bütünleşmeyi hedefleyen nicel analizleri karşısında takındık-

ları kuramsal muhalefet, araştırma düzlemini gündelik yaşam ve mikro ilişkiler ala-

nına kaydırırken Schutz’un Parsons’la tartışmalarında savunduğu farklı bir ampirizm 

tanımı ilk kez bir “sosyal bilimsel program” olarak su yüzüne çıkacaktır. Sonuçta 



 

237 

 

Parsonscı yapısal işlevselciliğin ana akım sosyoloji konumundan klasik sisteminin 

bütün yanlışlarının üzerine yüklendiği bir günah keçisine dönüşmesi de, Schutz’un 

yaşadığı yıllardaki sosyolojik sürgünden iade-i itibarla geri dönüşü de özerk bir söy-

lem olarak sosyolojinin diğer toplumsal söylemlerle iç içe geçmiş bir ilişki içinde 

yeniden üretilmesinin sonucudur. Bu yeniden üretim süreci bir yandan tedavüle sok-

tuğu yeni iktidar ilişkileri dolayımında söylemin heterojen dokusunu tektipleştirir ve 

disipline ederken, diğer yandan toplumsal hayatın her zaman eşit olasılıklı bir mahi-

yette olduğunu gözler önüne serer. Belki de apayrı metodoloji ve açıklama tarzlarına 

sahip olan Parsons ve Schutz’u birbiri ile karşılaşmaya sevk eden de toplumsalın bu 

paradoksudur.  

  



 

238 

 

SONUÇ 

Toplumsal hayatta bize vazgeçilmez, başka bir şekilde gerçekleşmesi düşünü-

lemez gibi gelen birçok durum aslında farklı şekillerde meydana gelebilecek bir 

olumsallık barındırır. Olguların dışsal ve zorlayıcı görüntüsünün altında her zaman 

bir içkinlik ve keyfiyet parıldar. Bu paradoks, yaptığımız kuramsallaştırmaların neti-

cede aynı varlığa dayanmalarına rağmen çok farklı tasarılara ulaşmasının temel se-

bebidir. Bir disiplin olarak sosyoloji yazını, bu tasarılardan hangisinin merkeze yer-

leştirilip hangisinin dışarda bırakılacağını ve hangi isim ve ekollerin zirveye çıkarılıp 

hangilerinin tekrar gündeme geleceğini kendi kapalı ve homolojik tarihi içinde önce-

den belirlemiş gözükür. Buna rağmen toplumun olasılıklar evreni aynı açıklayıcı 

değere sahip farklı yaklaşımları bir arada tutmayı ya da türetmeyi başarmıştır. “Sap-

kın” yaklaşımlar disiplinin iktidar ve himayesinden bir süre için mahrum da kalsalar, 

disiplinin kuşatıldığı söylemlerden birinde yaşanan kriz bir domino etkisiyle hem 

diğer söylemleri hem de bizzat disiplinin kendi hiyerarşik yapısını sarsarak yeni ya-

pılanmalara imkan tanır. Çağdaş sosyolojiye yön veren yapı-fail, sistem-yaşam dün-

yası veya makro-mikro ayrımları gibi bir dizi ayrım aslında toplumsalın eşit olasılık-

lar evreninden bir olasılığı tercih etmiş gerçeklik tiplemelerinden başka bir şey değil-

dir.  

Bu çalışmada aynı dönemlerde yaşamış fakat çalışmaları farklı dönemleri ve 

toplum tasavvurlarını etkilemiş Parsons ve Schutz’un yazışmaları örneğinde çağdaş 

sosyolojik söylemin kuruluş anına odaklandık. Bir söylemin, elbette ki, tek bir anın 

etkisinde kurulmadığının veya bir söylemin kendi kapsamına giren ve girmeyen çok 

sayıda ve çeşitte olayın birikimi ile meydana geldiğinin farkındayız. Bu çalışmada 

Parsons ve Schutz’un çağdaş sosyal teoride dualistik gerilimlerin bir arketipi olarak 

kabul edilmeleri gerektiğini, klasik olanı çağdaş olanla buluşturan birer neo-klasik 

olarak çalışmalarında sosyolojik kamplaşmanın sözcülüğünü üstlendiğini ileri sür-

dük. Tezimizi güçlendirmek adına öncelikle çağdaş sosyolojinin sosyal-tarihsel bağ-

lamını ele aldık. Yirminci yüzyılın ilk ve ikinci yarısında yaşanan gelişmelerin Par-

sons ve Schutz’un çalışmalarına yüklenen sosyolojik değere doğrudan etki ettiğini 

gösterdikten sonra kadrajımızı biraz daha daraltarak ikilinin sosyoloji kamusuna ka-



 

239 

 

bul edildikleri ve dünyaya tanıtıldıkları Amerikan sosyolojisindeki yerine odaklan-

dık. Amerikan sosyolojisinin tarihsel dönemeçlerini ana hatları ile aktararak, sosyo-

lojinin Amerika’daki macerasında Parsons ve Schutz’un alımlanlanma biçimlerinin 

küresel bir etki yarattığını göstermeye çalıştık. Üçüncü ve dördüncü bölümlerde ise 

ikilinin toplumsal eylem ve örgütlenme gibi ortak problemler karşısında geliştirdikle-

ri farklı analiz biçimlerini beslendikleri kaynakları, türettikleri önemli kavramlari ve 

önerdikleri toplum projelerini içerecek şekilde tartışmaya çalıştık. Beşinci bölümde 

ise, çağdaş sosyal teorideki ikiliklerin adeta bir ideal tipi olan yazışmalarına odak-

landık. Parsons ve Schutz’un şahsında yapının fail, sistemin aktör, makronun mikro 

hakkındaki (ve tersi) kuramsal kaygılarını ve anlaşmazlıklarını temsil eden bu ya-

zışmaların günümüz sosyolojisindeki kamplaşmaların sözcülüğünü üstlendiğine ina-

nıyoruz. Söz konusu kamplaşmanın, tüm ara bulucu teşebbüslere rağmen sosyal teo-

ride sürekli olarak yeniden üretilmesi üzerine düşünülmesi gereken bir durumdur. 

Aktörün deneyimini aktarmasının toplumsal yapılardan bağımsızlaşmakla mümkün 

olduğunu ileri süren özne merkezli yaklaşımlar ile aktörü toplum makinasının zorun-

lu bir çıktısı gören yapı merkezli açıklamalar arasında ne tam bir uzlaşı, ne de ayrış-

ma söz konusudur. Negatif bir ilişki içinde yan yana gelen makro ve mikro yaklaşım-

lar çoğunlukla ötekini kendi kapalı evreninde kuramsallaştırır. Ezilenlerin yarı mito-

lojik birer kahramana/anti-kahramana büründüğü ya da her şeye rağmen sistemin 

birlik ve bütünlüğünün selamlandığı bu gerilim hattının aynı toplumsal problemlerin 

ürünü olduğu bilimsel kavgalar arasında es geçilir.  

Çalışmamızın bu noktasında, öncelikle Parsons ve Schutz’un yanıtsız bıraktı-

ğı üç probleme odaklanacağız: İktidar, aktör, yeniden üretim. İlgili üç sorunun aynı 

zamanda makro ve mikro merkezli açıklamalarda da çoğunlukla ya göz ardı edildiği-

ni ya da kendi kuramsal retorikleri arasında hızlıca geçildiğini düşünüyoruz. Bu du-

rumun sebebi yalnızca iktidar, aktör ve yeniden üretim problemlerine çalışmalarının 

kapsamında yer vermemeleri değildir. Aksine (ataerkil) iktidardan bahsetmeyen bir 

“kadın” çalışması, bireyin demokratik iradesini vurgulamayan bir siyasetbilim araş-

tırması ya da gelir ve gider ayrımlarının toplumdaki eşitsizliği yeniden ürettiğini ileri 

sürmeyen bir Marxist veya Marxist olmayan bir çalışma bulmak, neredeyse mümkün 

değildir fakat iktidar, aktör ve yeniden üretim sorunları referans aldıkları söylemin 



 

240 

 

hayat kaynağı değil, söylemin dışında kalan ve çözülmesi gereken birer sosyodise 

olarak kabul edilmiştir. Burada ezilen kadınlara bilinç, toplumlara demokrasi, mağ-

durlara eşitlik götürmek gibi uzun erimli hedefler, yapı ve aktör merkezli analizlerin 

çoğunlukla kendi emniyetli alanlarında kurulmuş kavramlardır. Parsons ve Schutz’un 

bu üç sorunu ele alışları veya bu konuda bıraktıkları boşlukların üzerinde yeniden 

düşünmenin çağdaş sosyal teorinin sorgulanması açısından faydalı olacağına inanı-

yoruz.  

 

A.Yanıtsız sorular: İktidar, Aktör, Yeniden Üretim 

İktidar problemi. Parsons’ın iktidar problemi hakkındaki görüşleri özellikle 

altmışlı yıllarla birlikte en sık dile getirilen eleştirilerden biri olmuştur (Mills, 2007: 

73; Gouldner, 2015: 387-396; Cohen, Hazelring ve Pope, 1975 ). Parsons’ın iktidar 

hakkındaki görüşlerinin temelinde Weber okumalarının yeri inkar edilemez. Parsons 

Weber’in iktidar (Macht) ve otorite (herrschaft) hakkında yaptığı ayrımdan hareket 

ederek, iktidar kuramını otorite problemi üzerinde temellendirmiştir. Weber’in ikti-

dardan çok az söz edip, asıl değerlenedirmelerini otorite ve onun toplumsal meşrui-

yeti konusunda dile getirmesinin Parsonscı yoruma kolaylık sağladığı söylenebilir. 

Bununla birlikte Parsons iktidarı Weber’in ünlü “meşru şiddet tekeli” formülasyo-

nundaki şiddet kavramını paranteze alarak meşruiyet üzerine yoğunlaşmıştır (Gould-

ner, 2015: 389). Ona göre iktidar, aktörler üstü normatif bir düzenin kendi amaç ve 

işlevlerini gerçekleştirme kapasitesidir. Bu kapasite bireylerde Kantçı bir vicdanın 

tezahürü olarak herkesçe a priori olarak kabul edilmiştir. Parsons, modern siyaset 

felsefesinde iktidarın harici ve zorunlu bir kötülük olduğu yönündeki Hobbescu teze 

karşı çıkar. Ona göre iktidar dışardan değil, içerden gelir. Yani iktidarın kaynağı bir 

zorba korkusundan çok bireylerin ahlaki olgunluklarının sağladığı iradi bir feragat 

duygusudur. Bu bağlamda Parsons iktidarın dürüst ve adil insanlar arasındaki ilişki-

leri düzenleyen bir güç olduğunu kabul eden naif bir iyimserliğe sahiptir fakat gücün 

insanlar arasında belirli bir imtiyaz sağladığını ve bu imtiyazın güven kadar hile ve 

riyayı da ilişkilere dahil ettiğini atlar. Anthony Giddens’ın belirttiği gibi, “istikarlı 

bütün toplumsal eylemler (belki topyekün savaş hariç) en azından geçici bir tür ‘gü-

vene’ dayanır- ama güvenin ihlal ve reddedilmesinin birçok türünü mümkün kılan 



 

241 

 

şey de budur” (Giddens, 2001: 216). Parsons bireyler arasındaki güvenin koşullu 

değil zorunlu bir durum olduğundan hareket ettiğinden bütün dikkatini bir şekilde 

kendini var etmiş bir ahlak düzeninin rasyonel olarak kurumsallaşmasına hasreder. 

Mevcut sistemin hangi grup veya grupları dışarda bıraktığı, sistemin hedef ve bek-

lentilerinin aktörlerin kapasiteleri ile ne kadar uyumlu olduğu ya da avantajlı ve de-

zavantajlı kesimler arasındaki ilişkilerin nasıl düzenleneceği sorusu askıya alınır. 

Gücün etik zorunluluklar karşısında sahipleri için bir muafiyet alanı yarattığı çoğun-

lukla gözden kaçırılır. Bireyler arasındaki maddi eşitsizliği, moral politik bir eşitlik 

durumu ile kapatmaya çalışan Parsonscı iktidar kuramı, çalışanın daima emeğinin 

karşılığını alacağı meritokratik bir toplum tahayyülünden beslenir. Bu tahayyülün 

arkasında ise zenginlik kaynaklarını, ödüllendirme ve cezalandırma süreçlerini ve 

kurumsal yatkınlıkları daima yukarıdakilerden yana kullanan muhazakar bir toplum-

sal yapı anlayışı bulunur. Parsons’ın bütünleşmeci teorisi, döneminde başta Amerika 

olmak üzere ileri kapitalist toplumların sınıflar arasındaki ekonomik eşitsizliğini eği-

tim, siyaset ve hukuk kurumlarını devreye sokarak yeniden üretmeye hizmet edecek-

tir. Bununla birlikte Parsonscı sistem teorisinin handikaplarının dönemin koşulların-

dan kaynaklandığını düşünmek ciddi bir hatadır. Toplumu tüm unsurlarının tedrici 

bir uyum içinde olduğu bir sistem, örneklemini toplumsal gerçekliği doğrudan temsil 

eden bir veritabanı olarak gören makro analizler Parsonscı kuramın hatalarına her 

zaman için düşme tehlikesiyle karşı karşıyadır. Araştırmanın değişkenlerinin ve ko-

relasyonlarının toplumsal gerçekliğin içinde nasıl inşa edildiğini paranteze alan bü-

yük ölçekli araştırmalar, son tahlilde ele aldıkları fenomenlerin meşru iktidarın örtük 

ve aleni hataları veya ihmalleri ile kurulduğunu kaçırmaktadır. Parsonscı iktidar il-

lüzyonu onun toplum anlayışı kadar örnekleminin temsiliyetine yüksek güven duyan 

ve eriştikleri sonuçların yüksek kesinliğine inanan günümüz “negatif işlevselcileri” 

için de sadece anomalilerin genel yapı ile bütünleşmesine hizmet etmektedir. 

Schutz’un sosyolojisinde de iktidar probleminin doğrudan ele alınmadığını 

söyleyebiliriz. Bu durumun temel sebebi ağırlıklı olarak toplumsal geçekliğin aktö-

rün içsel bilincindeki yorumlanma süreçlerine ve doğal tutumlarına odaklanmasıdır. 

Toplumsal dünyanın maddi koşulları ve örgütlenme biçimlerinin aktör tarafından 

nasıl alımlandığını çözümlemek, fenomenolojik sosyolojinin kendi kavramsallaştır-



 

242 

 

masıyla belirtirsek, bizzat iktidarın kendisini paranteze almasına neden olmuştur. Bu 

noktada tıpkı Parsons ve yapısal-işlevselvcilik kadar aleni bir şekilde olmasa da 

Schutz ve fenomenolojik sosyolojinin de zımni bir muhafazakar düşünme üslubuna 

sahip olduğunu belirtmek abartı sayılmaz. Bu çalışmada sık sık vurguladığımız gibi 

Schutz, fenomenolojik bir sosyolojinin aktörün gündelik yaşamındaki doğal tutumla-

rı teemmüli bir analizini yapmaya odaklanması gerektiğini savunmuştur. Doğal tu-

tum, aktör için dünyayı olduğu haliyle benimsemeyi telkin eden pratik bir metafiziğe 

dayanır. Sosyal dünyadaki her karşılaşmada aktörlerin kişisel çıkarları ve ötekini 

konumlandırma biçimleri sağ-duyu bilgisinin basit ve ön-yargılı tarifleri zemininde 

anlam kazanır. Başka bir deyişle sağ-duyu, Bourdieu’nun ifadesiyle doxa, aktörlerin 

sessiz bir onaylama duygusu ile yaşamlarını idame ettirmeleridir. Sağ-duyunun ufku 

içinde sorunların ve çözümlerin dünyanın bahşedilmişliği sayesinde belirli bir açıklı-

ğa kavuşması aslında kurulu düzenin dost/düşman ayrımını dolaylı olarak benimsetir. 

Toplumsal gerçekliğin tarihsel bir yaratı olduğu, mevcut halinin farklı süreçlerin ve 

kırılmaların birikimi ile oluştuğu ve en önemlisi kesinlik yanılsamasının ardında bir 

geçicilik taşıdığı unutulur. Aktörlerin toplumsal düzenle azami düzeyde bütünleşmesi 

de aslında sağ-duyunun unutkanlığı sayesinde gerçekleşir: “Doxa düzeyindeki bir 

iştirak, bir toplumsal düzenin elde edebileceği en mutlak iştirak biçimidir, zira başka 

türlü yapabilme imkanı olduğunun tesisinin dahi üstünde konumlanır” (Bourdieu, 

2015: 224; Bourdieu, 2015). Sağ-duyu veya doxa’nın içerdiği sessiz onaylama duy-

gusu görüşlerin farklı şekilde temellendirildiği muarızları (hetero-doksa) ile karşılaş-

tığındaysa kendini muhafaza etmek adına içe kapanır yani ortodokslaşır. Sağ-

duyunun özümsenmiş kabul veya ön-yargılar belirli bir toplumsal mantıkla temellen-

dirilir, olgular bir sebeplilik ilişkisi içinde birbirine eklemlenir ve iktidarın görünmez 

eli, bu sefer kendi monoloğu içinde gerçekliği kurgular: 

“Egemenler genellikle sessizdir; onların ne felsefeleri vardır, ne 

de söylemleri: ‘Neden böyle, olduğunuz gibisiniz?’ demek sure-

tiyle rahatsız edildiklerinden bunları edinmeye başlarlar. Böyle 

bir durumda o ana dek ‘sorgulanmadan kabul edilen’ biçiminde 

söylem-üstü olarak ifade edilen şeyleri açıkça tutucu bir söylem 



 

243 

 

veya ortodoksi biçiminde teşekkül ettirmek zorunda kalırlar” 

(Bourdieu, 2015: 224-225). 

Schutz’un aktörün otantik deneyimini açığa çıkarmayı amaçlayan fenomeno-

lojik analizleri günümüz sosyolojisinde aktör-merkezli araştırmaların önemli ilham 

kaynaklarından biridir. Bu bağlamda geç modern toplumun farklı öznelerinin dene-

yimlerini açığa çıkartan çoğu nitel çalışma, bir bakıma Schutzcu sosyolojinin iktidar 

konusunda düştüğü hatalara yeniden düşme tehlikesi ile karşı karşıyadır. Aktörün 

deneyimlerini, sınıf, millet ya da toplumsal köken gibi kollektif durumlarla bağlantılı 

şekilde ele almayan, aktörün eylemliliğinin toplumsal dünyanın maddi sınırları ile 

belirlendiğini fark etmeyen günümüzdeki bir çok çalışma, kör bir özcülükle hareket 

etmektedir. Öznenin doğal tutumlarını paranteze almaktan özneyi çevreleyen dünya-

yı paranteze alan birçok çalışma, aktörü bir monad haline sokarken aynı şekilde top-

lumsal gerçekliği de tektipleştirmektedir. Aktör-merkezli söylemlerde her durum ve 

her koşulda kendi olarak kalan bir özne hülyasına öznelerin hiçbir zaman kendisi 

olmasına izin vermeyen bir toplumsal-dünya paranoyası eşlik eder. Halbuki bu para-

noya çoğunlukla iktidarın aktörler arasında yaptığı rol paylaşımını sağlamlaştırmak-

tan başka bir şey yapmamaktadır. Ne kadar çok toplumsal kategori varsa o kadar 

farklı aktör profilinin olduğunu, aktörün öznel bilinç süreçlerinin aynı zamanda mad-

di koşulların yansıması olduğunu ihmal eden çoğu aktör-merkezli çalışma, yaşam-

dünyası içindeki otantik toplumsal deneyimleri açığa çıkarmaktan ziyade geç modern 

toplumda dolaylı olarak mikro bir pozitivizmi mitleştirir. 

Aktör problemi. Parsons ve Schutz’un toplum kuramlarında boş bırakılan so-

rulardan biri de aktör kavramıdır. Parsons’ın toplumsal eylemin eyleyicilerine, tüm 

iradeciliğine rağmen aktif bir rol tanımadığı ona en çok yöneltilen eleştirilerden biri-

dir. Schutz’un gerçekliğin anlamını son tahlilde aktörün teemmüli süreçlerinin bir 

yansıması olarak ele alması, tabiatıyla, aktör problemini askıya aldığı şeklinde değil, 

merkezi bir yer verdiği şeklinde yorumlanmıştır. Bu çelişkili durumu bir netliğe ka-

vuşturmak için bir şeyi saklamanın en iyi yolunun onu herkesin görebileceği bir yere 

koymaktan geçtiğini söyleyen Scherlock Holmescu ilkeyi hatırlamak faydalı olabilir. 

Toplumsal etkinlikleri bütünüyle öznenin tasarı ve iradesine bırakan yaklaşımlar, 

tıpkı özneyi makro yapıların durum beklentilerini, norm ve eylem planlarını tama-



 

244 

 

men içselleştiren bağımlı bir fail olarak gören yaklaşımlar gibi aktör problemini göz 

ardı etmektedir.  

Parsons, aktörü irade sahibi ve herkesin eylediği bir ahlak ilkesine göre yaşa-

yan bir varlık olarak telakki ederken bir bakıma Kantçı vazife ahlakının sosyolojik 

bir karşılığını yaratmaya çalışır. İnsanın istediği her şeyi yapabilme özgürlüğünün 

toplumsal beklentilerin özerkliğine tahvil olduğu genel bir eylem durumu içinde Par-

sons bütün dikkatini aktör üstü bir mekanizma olarak toplumsal sistemin norm, amaç 

ve araçlarının içselleştirilmesi sürecine verir. Böylece Parsonscı sistemde aktörlerin 

özgünlüğü ve yaratıcılığı, düzenin beklentilerini ifa etmenin bir fonksiyonu haline 

gelir. Garfinkel’ın kışkırtıcı kavramından yararlanarak söylersek Parsonscılığın ve 

makro analizlerin öznesi, “toplumun istikrarlı özelliklerini sosyoloğun toplumundaki 

ortak kültürün sunduğu yerleşik ve meşru eylem alternatiflerine uygun biçimde hare-

ket ederek üreten” kültürel bir aptaldır (Garfinkel, 2015: 95). Parsons’ın naif aktör 

kuramı çatışmanın yerini tam bir uzlaşı ve dayanışmanın aldığı, toplumsal değerlerin 

aktörler tarafından bütünüyle içselleştirildiği bir kişilik motivasyonu ile sistemin 

(asimptotik) yapısı arasında sürekli bir bağıntı ön-görmüştür (Giddens, 2001: 244). 

Örneğin, Parsons’ın yetişkinlerden farklı norm ve davranış kalıpları ile hareket eden 

gençlik kültürünü gene sistemle bütünleşecek geçici bir akran grubu olarak görmesi 

(Parsons, 1964; Parsons, 1962) makro açıklamaların yapının telkin ettiğine muhalif 

özne tipleri konusundaki gönülsüzlüklerinin bir yansımasıdır. 

Schutz’un toplumsal eylemi öznenin teemmüli süreçlerinin bir yansıması ola-

rak ele alması, ilk etapta fenomenolojik yaklaşımın aktör problemine özel bir önem 

verdiği şeklinde yorumlanabilir. Schutz, gündelik pratikleri içinde aktörlerin genel 

geçer anlamlandırma kategorilerine başvurmadığını, her toplumsal durumun ait olu-

nan grubunun içsel kabullerine göre değişik repertuvarlarla deneyimlenebileceğini 

ileri sürmekle aktör merkezli yaklaşımlara kayda değer bir derinlik kazandırmıştır. 

Bununla birlikte Schutz’un öznenin deneyimlerini içe-bakışçı bir yöntemle açığa 

çıkarma çabası, aktörün düşüncelerinin düşünülmemiş temellerini, başka bir deyişle, 

toplumsal bilinç-dışını sorgulamakta yetersiz kalır. Bu kültürel bilinç-dışı, aktörün 

deneyimini anlamlandırmasına olanak tanıyan tarihsel olarak kazanılmış maddi yat-

kınlıklardır. Schutz ve aktör merkezli analizler gerçekliği öznelliğin müşterek bir 



 

245 

 

dışavurumu olarak değerlendirdikleri için, öznelliğin içinde yer aldığı nesnel yapılar-

la ilişkisini göstermekte başarısızlığa uğrarlar: “Fenomenolojik ya da etnik-

yöntembilimsel bir çözümleme, öznel yapılar ile nesnel yapılar arasındaki dolaysız 

ayarlanma ilişkisinin tarihsel temellerini ve anlamını bilmemeye götürür” (Bourdieu, 

2014: 59). Bu durumun niyetlenilmemiş sonucu ise teemmüli anlamın aktörün kendi 

üzerine kapandığı bir tür istiğrak haline gelmesi ve ben ile öteki arasındaki ilişkilerin 

maddi temellerinden soyutlanıp kişisel bir keyfiyete bürünmesidir. Ötekini tüm dışa 

açıklığına rağmen benliğin bir uzantısı olarak gören aktör merkezli çalışmalar (etno-

metodoloji, network kuramı, bakış-açısı kuramı vb.) bir yandan maddi koşulların 

bedene işleme biçimlerini paranteze aldıklarından deneyimin toplumsal anlamını bir 

tür katarsise dönüştürme riski taşır; diğer yandan da aktörün söylemini farklı ölçüm 

sistemleri ile kayda düşen bir tür neo-pozitivist temayül barındırır (Hindess, 1973). 

Yeniden Üretim. Parsons ve Schutz’un sosyolojilerinde yanıtlanmadan bırakı-

lan yeniden üretim problemi toplumsal değişim süreçleri ve her iki sosyoloğun kendi 

toplum kuramlarında tarihsel olana verdikleri değerle doğru orantılıdır. Birbirine 

taban tabana zıt kabullere sahip ikilinin tarihsel değişim konusunda neredeyse aynı 

tavrı takınması oldukça ilgici çekicidir. Üstelik ikisinin de başlıca referans kaynağını 

oluşturan Weber’in tarihselci analizlerine karşı besledikleri hoşnutsuzluk, aralarında 

sosyolojik açıklamaların ne olmaması gerektiği konusunda zımni bir fikir birliği ya-

ratmış gibidir. Parsons toplumsal ilişkilerin yeniden üretimini bütünleştirici bir sis-

temin tarih üstü işleyişi aracılığı ile tanımlarken, Schutz tarihselliği aktörün içsel 

zaman bilincinin bir unsuru olarak kabul eder. Bu kabuller doğrultusunda Parsons, 

toplumsal değişimi zamanın aşındırıcı kuvvetinden münezzeh olan genel toplumsal 

sistemin işleyişindeki tali bir farklılaşma olarak yorumlar. Schutz tarihsel gerçekliği 

muhataplar arasında salt eş zamanlı bir ilişki öngören bir süre algısına indirger. Neti-

cede mevcut rollerin, yaşam tarzlarının ve toplumsal avantajların ve eşitsizliklerin bir 

bütünlük içinde nesilden nesile nasıl aktarıldığı yani ölenlerin yerine gelenlerin bu 

boşluğu neye göre doldurduğu sorusu genel bir sistem ya da öznel bilinç metafiziği 

ile geçiştirilir.  

Parsons’ın toplumsal değişim ve yeniden üretim konusuna Schutz’e göre da-

ha fazla eğildiği söylenmelidir. Parsons işlevselci antropolojik kabullere dayanan bir 

evrensellikten hareket eder. Ona göre her tarihsel dönem toplumu alt sistemlerden 



 

246 

 

müteşekkil bütünleştirici bir sistemdeki denge durumuna ev sahipliği yapar. Söz ko-

nusu denge durumunun bozulmasının toplumsal değişimi ortaya çıkardığını ileri sü-

ren Parsons, toplumsal değişimi içsel (endogenous) ve dışsal (exogenous) olarak iki-

ye ayırır. Ona gören dışsal değişim sistemin dışında meydana gelen, içsel değişimse 

sosyal sistemin sınırları dahilinde rol ve değerlerin özgün bağlamında gerçekleşen bir 

farklılaşmadır. Parsons, toplumsal sistemin bütünüyle dönüşebileceği bir tarihsel kriz 

durumuna ihtimal vermediğinden değişimin içsel değişiklikler bağlamında analiz 

edilebileceğine inanır: “Sosyal sistemlerin yapısı kapsamındaki değişim kuramı, sis-

temin genel geçer değişim süreçlerini değil alt-sistemler içinde değişimi tetikleyen 

birtakım alt-süreçlerin bir kuramı olmalıdır” (Parsons, 1964: 486). Parsons’ın deği-

şim telakkisinin tarihi eşit olasılıklarının mücadelesinde olumsal bir yapı olarak dü-

şünmediği, ona başlangıcı ve akibeti önceden belirlenmiş bir zamansal üstünlük bah-

şettiği söylenebilir. Onun iyimser ve tek yönlü evrimciliği, evrensel toplumu Batı 

tarihindeki içsel değişimlere bağlayan, dışsal değişimleri Batı-dışı toplumların kapi-

talist modele erişim süreci olarak açıklayan modernleşme kuramcılarına ilham ver-

miştir (Nisbet, 1970: 175). Ayrıca Parsons, genel sistemin bütünleştirici mekanizma-

ları sayesinde toplumsal ilişkilerin nesil farkından kaynaklanan herhangi bir çatışma 

yaşanmaksızın icra edileceği konusunda ümitlidir. Ona göre sistemin talepleri ve 

sağladığı imkanlar çerçevesinde eylemlerini sergileyen aktörler için ideal rol durum-

ları, çocukların bütünüyle anne babalarının yerini almalarına imkan tanımaktadır. C. 

Wright Mills’e göre; 

“Toplumdaki çatışmaların çelişkileri sihirli bir biçimde yok edi-

veren, toplumda hayranlık yaratacak nitelikte bir uyumluluk du-

rumu yaratıveren ‘sistematik’ ve ‘genel’ teori için, bu nedenle 

toplumsal değişme ve tarih diye bir sorunla ilgilenmeye gerek 

kalmamaktadır. ‘Grand Teori’cilerin normatif olarak kurdukları 

bu toplumsal yapı anlatımında terörize edilmiş kitlelerin, heye-

cana kapılmış güruhların, kalabalıkların ve hareketlerin yeri 

olmayacağı açıktır” (Mills, 2007: 77).  

Parsons ve yapı-merkezli kuramlar yeniden üretim problemini ideal bir top-

lumsal sistemin zamana hükmetmesi aracılığı ile çözüme kavuşturacağına inanırken, 



 

247 

 

Schutz ve aktör merkezli kuramlar toplumsal değişim ve yeniden üretim meselesini 

aktörün olgunlaşma hikayesinin bir parçası olarak okumaya meyillidir. Schutz, top-

lumsal gerçekliği öznelerin anlık içsel anlamlandırma süreçlerinin bir yansıması ola-

rak kabul ettiğinden bilincin tarihsel olarak inşa edildiği ihtimalini paranteze alır. 

Aktörlerin gündelik karşılaşmalarındaki tipleştirme mantığını açığa çıkarmaya çalı-

şan Schutz ve fenomenolojik çalışmalar, öznel anlamlandırma süreçlerine yaşam 

dünyasının a priori birer yansıması olarak muamele ettiklerinden yorumun öznel 

boyutu ile anlamın kültürel üretimi arasındaki gerilimi çözümsüz bırakırlar (Hall, 

1981: 137). Kadınların erkek egemen dünyadaki kişisel tutumlarını aktarmaya veya 

bir göçmenin yaşam mücadelesi içinde kazandığı kimliği dışa vurmaya odaklanan 

günümüz aktör merkezli yaklaşımları; bir yandan seçtikleri aktörlere kendinden 

menkul bir değer atfetmekte, diğer yandan da aktörlerin öznel yorumlarının temel-

lendiği tarihsel bağlama kayıtsız kalmaktadırlar. Tarihsellik antipatisi ve güncele 

beslenen yoğun ilgi tevarüs edilen toplumsal koşullardaki süreklilik ve kırılmaları 

ortaya çıkarmayı güçleştirirken aynı zamanda yüceltilen aktörün kendi içinde yaşadı-

ğı çeşitlenmeye karşı paradigmatik bir duyarsızlık yaratır. Toplumsal uzamdaki her 

deneyimin farklı bir kimlik inşasına kapı aralayabileceğine naif bir iyimserlik besle-

nirken bu kimlikleri türeten yapısal bir sosyal mantığın varlığı örtbas edilir. Örneğin 

bir aktör olarak kadının ortak bir sosyo-biyolojik anlamlandırma tarzının değil siyah-

beyaz, genç-yaşlı gibi farklı ve bağlantısal kimlik formasyonlarınca üretildiği veya 

göçmenliğin sadece dışardan gelme durumunun değil ev sahibi kültür içindeki farklı 

konumlanmaların bir tezahürü olarak ortaya çıktığının aktör merkezli yaklaşımlarca 

sistematik olarak unutulması tesadüf değil, aktör-merkezli araştırma programlarının 

toplumsal zaman anlayışının bir yan etksidir (Zaret, 2016: 245).  

 

B. Gerilimi Fırsata Çevirmek Mümkün mü? 

Çağdaş sosyal teorinin yalnızca yapı merkezli ve fail merkezli yaklaşımların 

kamplaşmasına sahne olduğunu düşünmek yanlıştır. Çağdaş sosyal teoride yapı-fail, 

sistem-yaşam dünyası veya makro-mikro ayrımları arasındaki gerilimde arabulucu 

olmayı hatta bu düaliteleri aşmayı amaçlayan çok önemli isimler ortaya çıkmıştır. 

Peter Berger, Anthony Giddens, Jurgen Habermas ve Pierre Bourdieu gibi çağdaş 



 

248 

 

sosyal teorinin farklı entelektüel geleneklerinden beslenen sosyologlar söz konusu 

düalizmlerin bir kamplaşmadan ziyade karşılıklı bir ilişki içinde olduğunu yetkin bir 

şekilde göstermişlerdir. Ait olunan toplumsal kökenin öznel kimliğin inşasındaki 

yerini kanıtladıkları gibi aktörlerin toplumsal sistemin yapılandırılmasında aktif bir 

rol üstlendiklerini de göstermişlerdir. Bununla birlikte söz konusu isimlerin kamplar 

arasında öngördüğü ilişkiselliğin, yaygın bir hata olarak, bir orta yol kabul edilmesi-

ne rağmen aslında onların ikiliğin bir tarafına daha yakın durduğu ihmal edilmekte-

dir. Berger fenomenolojik sosyolojinin bir temsilcisi olarak yapı-fail ayrımına yakla-

şırken, toplumsalın diyalektik gerçekliğini son tahlilde yapının kutsal kubbesine bağ-

lar (Berger & Luckman: 2008). Benzer şekilde Giddens yapılaşma kuramında mo-

dern toplumun makro yapılarının her ne kadar kendilerine has kural ve işleyiş meka-

nizmalarına sahip olsa da aktörlerin gündelik karşılaşmaları ve özgür yaratımlarına 

geri dönen bir mahiyete sahip olduğunu savunur (Giddens, 1994). Habermas modern 

toplumda sistemin rasyonalizminin yaşam dünyalarını kolonize edip özerkleştiğini, 

söz konusu özerkliğin bir meşruiyet krizi yarattığını ve bu krizden aktörlerin özneler 

arası deneyimlerini imkan tanıyan ideal bir konuşma durumunun politik inşası ile 

çıkılabileceğine inanır (Habermas, 2010). Bourdieu ise yapı-fail düalizmini aşmaya 

çalıştığı kıymetli araştırmalarında, sistemsel beklentilerin aktörlerin bedenlerine 

gündelik ilişkilerinde pratik yatkınlıklar olarak kazındığını, bu bağlamda aktörün 

öznel deneyimlerinin aslında sosyal kökenlerin ve kültürel bir bilinç-dışının yeniden 

üretimi olduğunu savunur (Bourdieu, 2010; Bourdieu & Passeron, 2015). Söz konusu 

“ara bulucu” yaklaşımlar aslında yapı ve fail arasındaki ilişkide ya aktör merkezli ya 

da yapı merkezli kuramsal önceliklerle hareket etmektedir. Bir tarafın diğerinin sınır-

larına indirgendiği ve böylece kendi bakış açısını kaybedip, diğerinin rengine boyan-

dığı bu analiz tarzları sistem lehine aktörün ya da aktör lehine sistemin zaferi ile so-

nuçlanan bir epistemik dışlama stratejisi ile hareket etmektedir. Kuramsal bir tercihin 

bedelinin diğer açıklama olasılıklarının liberal ve hoşgörülü bir şekilde ortadan kaldı-

rılması suretiyle ödenmesiyle nasıl baş edebiliriz? Parsons ve Schutz’unkine benzer 

yeni sağırlar diyaloglarının yaşanmaması adına neler yapılabilir? 

Parsons ve Schutz arasındaki metodolojik gerginliği taraflardan birini tercih 

etmek veya bu gerginliği yadsımak kanalıyla yatıştırmak yerine, düalist gerilimleri 



 

249 

 

sürdürmek gerektiğine inanıyoruz. Yani bize göre yapılması gereken şey, yapı-aktör 

veya makro-mikro çalışmalar arasında birinin üstünlüğü ya da arabulucu bir üçüncü 

yol önermek yerine birbirine taban tabana zıt yaklaşımları fenomenin kapsamlı bir 

açıklamasına ulaşmak adına tenakuz noktalarıyla birlikte karşı karşıya getirmektir. 

Söz konusu gerilim analizinin bambaşka bir metodoloji veya araştırma pratiği ile 

sağlanacağına inanmıyoruz. Güncelin kırılma ve yeni diye etiketlediği her durum 

aslında geçmişte yaptığımız tercihlerin ardında kaybolmuş öteki olasılıklardan başka 

bir şey değildir. Dolayısıyla burada önereceğimiz yeni ilişkiselliğin de aslında ku-

ramsal kazanım ve kayıpların günümüz problemleri ışığında yeniden yorumlanması-

na dayanması gayet doğaldır. 

Sosyolojik ayrımlar arasındaki gerilimi anlamlandırmakta Weber’in nesnel 

olasılık ve olgu-karşıtlığı yorumunu yeniden hatırlamak faydalı olacaktır. Weber, 

toplumsal fenomenlerin kültürel anlamını oluşumlarındaki etkilerden birini tüm ta-

rihsel bağlama teşmil ederek, hangi faktörlerin tarihsel sonuçların meydana gelişini 

kolaylaştırdığını, hangilerinin zorlaştırdığını analiz etmeye çalışır. Her araştırmacı 

ister tarihsel, ister istatistiki verilerden müteşşekkil bir araştırma evreni içinde hare-

ket etsin analizlerini bütün gerçekliği temsil ettiğine inandığı kuramsal tercihler üze-

rine kurar. Bu tercihlerin yönlendirdiği tikel nedensellikler aracılığıyla olayların ge-

nel bağlamı hakkında “kesin” bir bilgiye ulaşmayı amaçlar: “(…) Her araştırma “kar-

şılaştırma”, kültürel anlamlara atıfta bulunmak suretiyle hâlihazırda bir seçim yapıl-

mış olduğunu ve bu seçimin de nedensel failliğe yönelik atfın hedef ve yönünü açık 

bir biçimde belirlerken, veriler içindeki hem genel hem de yanısıra tikel ögelerden 

oluşmuş zengin bir sonsuzluğu dışarda tuttuğunu varsayar” (Weber, 2012: 160). 

Araştırmacının tikel nedenselliklerine duyduğu aşırı güven çoğu zaman açıklamala-

rının “zengin bir sonsuzluğu” dışarda bıraktığını unutturur. Bu noktada Weber yapı-

lan analizlerin spekülasyondan öte bir mana ifade etmesi için birincil diye tanımlan-

mış etkenlerin ya da hayati denilen kararların yokluğunda soruşturulan fenomenin 

olası gidişatının açığa çıkarılması gerektiğine inanır (Rickert: 2003: 94; Reis, 2009: 

712-713). Weber, Knies’in tarih metodolojisi üzerine yaptığı değerlendirmede olgu 

karşıtlığını her tarihçinin, geliştirdiği açıklamanın gücünü sınaması için başvurmak 

zorunda olduğu bir prosedür olarak değerlendirir. Ona göre; Maraton savaşlarında 



 

250 

 

Yunanların yenilmesi ya da Bismarck’ın farklı bir karar alma ihtimali gibi çeşitli 

durumların genel tarihsel süreçlerde yaratacağı değişiklik tartışılmaksızın mevcut 

açıklamaların geçerliliğine güvenilemez: “Tek bir tarihsel olgunun bir tarihsel koşul-

lar bileşiminde mevcut olmadığı ya da değişmiş olduğu düşünülürse, bu durum, ta-

rihsel olayların gidişatını, tarihsel açıdan önemli belirli bakımlardan farklı olabile-

cek bir biçimde koşullandıracaktır, diyen bir yargı, söz konusu olguların tarihsel 

anlam/önemini’nin belirlenmesi açısından hatırı sayılır bir değere sahip görünmek-

tedir” (Weber, 2012: 199). Bu bağlamda Weber’in Batı-dışı dinlerin ekonomik ahla-

kı konusunda yaptığı çalışmaların önemi daha iyi anlaşılabilir. Weber söz konusu 

çalışmalarda Çin, Hint ve Yahudi dinlerinin ekonomik hayata etkisinin üst-anlatısal 

bir tarihini yapmakla ilgilenmekten ziyade kapitalist zihniyetin birincil bir unsur ola-

rak bulunmadığı toplumlarda aktörün ekonomik etkinliklerini yapılandıran muhtemel 

yapıları açığa çıkarmaya çalışır. Dolayısıyla söz konusu metinler Protestan Ahla-

kı’nın tezlerini olgu-karşıtlığının analitik imkanları ile temellendirmeye hizmet eder. 

Weber’in tarihsel olguların mevcudiyeti ile namevcudiyetini birleştiren meto-

dolojik kabulleri, çağdaş sosyal teorinin karşıt kutupları arasındaki gerilimi sağlıklı 

bir şekilde sürdürmek için kullanılabilir. Yapı merkezli ve aktör merkezli açıklamala-

rın karşıtlığı toplumsal sorunların farklı katmanlarını ve bu katmanların karşılıklı 

ilişkilerini göstermekte eş zamanlı olarak kullanılabilir. Yapı ve fail arasındaki karşı-

lıklı gerilimi sürdürmek adına üç aşamalı bir ideal tipleştirme yordamı takip edilebi-

lir. Öncelikle toplumsal fenomenin sadece yapı veya sistem tarafından nasıl düzen-

lendiği, hangi norm ve standartların yüklendiği ve sistemin geneli için nasıl bir işlev-

sel anlama sahip olduğu ideal-tipleştirilebilir. İkinci olarak aktörlerin aynı toplumsal 

fenomenleri kendi yaşam-dünyasal referansları içinde nasıl deneyimlediği ve anlam-

landırdığı bir ideal tip olarak inşa edilebilir. Söz konusu iki aşamanın zaten Parsons 

ve Schutz karşıt analizlerinden yola çıktığı ortadadır. Üçüncü aşama ise fenomenin 

iki karşıt analizi arasındaki gerilim hattı içinde toplumsal uzamı yeniden okumaktır. 

Bu bağlamda iki analitik ayrım öneriyoruz: kurumsal-sağ-duyu ve sağ-duyusal ku-

rumsallık. 

Kurumsal-sağ-duyu, toplumsal sistemin herkes için geçerli düzenlemelerinin 

aktörün yaşam-dünyası tarafından nasıl içselleştirildiği ile ilgilidir. Bu bağlamda 



 

251 

 

öncelikle şunu belirtelim ki bu kavramla sadece sistemin aktörleri yerleştirdiği kate-

gorilerin (sınıf, statü, sosyo-ekonomik köken) kültürel bedenlere kazınma süreçlerini 

kast etmiyoruz. Bourdieu’nun altını çizdiği gibi yapının aktör tarafından yapılandı-

rılması toplumsal gerçekliğin önemli bir boyutudur. Farklı sosyal kökenlerden gelen 

aktörler, gündelik ilişkileri içinde sadece toplumsal ayrımları yeniden üretmezler 

aynı zamanda kendi deneyimlerinin zorunlu koşulu olarak sistemin yaptırımlarını 

kendi yaşam-dünyalarına uyarlarlar. Bu noktada, kesinlikle, aktörler arasındaki mah-

rem ilişkilerin kamunun araçsal aklı tarafından sömürüldüğü ileri sürülebilir. Aktör 

merkezli yaklaşımlar olanın her zaman olması gerektiği gibi olduğunu telkin eden 

sağ-duyu sayesinde sömürünün tarihsel sürecini ve işgalcinin gerçek kimliğini ka-

mufle edebilir. Gündelik deneyiminde aktörler için önemli olan “bahşedilmiş dünya-

nın” şeyler hakkındaki tarifleri ve dost-düşman ilişkilerini sürdürmektir. Bu bağlam-

da aktörler bazı noktalardan sistemle ayrı düşseler bile başka noktalardaki tasnif ve 

ölçütleri kabul ederler. Anthony Giddens, geç modern toplumda insan-insan ve in-

san-nesne arasındaki ilişkilerin çok olasılıklı yapısı karşısında güven duygusunun 

itimat (safety) ve emniyet (security) olarak ikiye ayrıldığını, birinci tür güvenin in-

sanların öznel ilişkilerine, ikinci tür güveninse sistemin varlığına yöneldiğini ileri 

sürerken haklıdır. Bununla birlikte aktörlerin birbirlerine duyduğu itimadın geç mo-

dern toplumda sırtını kurumsal bir güven duygusuna yasladığı ve aynı şekilde ku-

rumsal kimliğin aktörlerin mahrem dünyalarına hitap eden bir itimat talep ettiği unu-

tulmamalıdır. Gündelik karşılaşmalarımızda muhataplarımıza karşı beslediğimiz gü-

ven ve olumlu duyguların onların bürokratik bir hiyerarşideki yükselişleriyle doğru 

orantılı olması ya da meşrubat reklamlarının arzulanan aile sıcaklığı veya kişisel ka-

rizma vaatleri sağ-duyumuzun kurumsal temelleri dikkate alınmaksızın anlaşılamaz.  

Sağ-duyunun kurumsal olarak yapılandırılmasına verilebilecek en kritik ör-

neklerden biri sağlık/hastalık durumları hakkındaki yargılarımızdır. Üçüncü bölümde 

Parsons’ın hastalık rolü bağlamında bu biyo-kültürel durumun genel sistemin işleyişi 

bağlamında nasıl değerlendirildiğine temas etmiştik. Bununla birlikte sağlık/hastalık 

durumunun yalnızca uzmanların insiyatifine bırakılan bir alan olmadığı gündelik 

pratiklerimizin hemen her zaman kanıtladığı bir olgudur. Hastalık yalnızca kurumsal 

yapının temsilcisi olan hekimlerin bilimsel teşhis ve tedavilerinin yüklediği tıbbi bir 



 

252 

 

anlama sahip değildir; aynı zamanda, somut bir grubun mensubu olarak çevresi ile 

kurduğu iletişimin de bir yansımasıdır. Hastalığın semptomlarının okunması, ciddi-

yet derecesine karar verilmesi ve çözüm teknikleri hekim-hasta ilişkisi kadar hasta-

nın gündelik ilişkileri doğrultusunda bir sonuca bağlanmaktadır. Dolayısı ile sağ-

lık/hastalık durumu kurumsal yapı ve sağ-duyusal tutumların eş zamanlı olarak karşı-

laştıkları bir mücadele alanıdır. Rasyonel aklın en büyük temsilcisi olan tıbbi söylem, 

her ne kadar, uzun bir süre biyo-kültürel gerçekliği yalnızca kendi kategori ve stan-

dartları ile sterilize etmeye çalışmışsa da bu hegemonyanın geç modern toplumun 

akışkan yapısı içinde bozulduğu inkar edilemez. Tıbbın kendi korunaklı alanında, 

aktörlerin uyguladığı geleneksel şifa tekniklerini koca karı ilaçları olarak nitelendi-

rirken günümüzde bu ilaçların hastalıklar üzerindeki etkisini soruşturması bu duru-

mun en çarpıcı göstergelerinden biridir. Yaklaşık otuz yıl önce geliştirdiği bitki bazlı 

kanser tedavisi nedeniyle ülkemiz tıp kamuoyunun yoğun ve şiddetli eleştirisine uğ-

rayan Dr. Ziya Özel’e, nam-ı diğer Zakkumcu Ziya’ya, günümüzde iade-i itibarda 

bulunulması ilgi çekicidir.
18

 Günümüzdeyse aktörlerin sağlık ve hastalık konusunda-

ki gündelik dağarcığına yarı bilimsel bir jargonla seslenerek şifa dağıtan birçok pro-

fesyonel, toplum düşmanı olarak lanse edilen Dr. Özel’in aksine, yazılı ve görsel 

medyada saygın pozisyonlar işgal etmektedir. Sağ-duyusal bilginin yeniden kurum-

sallaşması yalnızca medyatik temsille sınırlı değildir. Sağlık Bakanlığı’nın bir za-

manlar tıpta yerinin olmadığını düşündüğü akupunktur ve refleksoloji gibi alternatif 

tedavi tekniklerini tescilleyip denetlemek adına bünyesinde Geleneksel ve Tamamla-

yıcı Tıp Uygulamaları Daire Başkanlığı’nı kurması,
19

 üniversitelerde tıbbi ve aroma-

tik bitkiler departmanlarının kurulması veya daha önce geleneksel ve hafif gizemli 

bir meslek gibi telakki edilen aktarlığın 2000 sonrası hızla çoğalıp farklı federasyon-

                                                      
18

 Özel ve Zakkum tartışmasının kamuoyunda değişen algısı için bkz. “Zakkuma Bakandan Yasak”, 

Milliyet Gazetesi, 19.02.1988, s. 14, “Zakkumcu Ziya’ya ABD Sahip Çıktı”, Hürriyet Gazetesi,  

04.09.2013,   http://www.hurriyet.com.tr/zakkumcu-ziyaya-abd-li-sahip-cikti-38494581, “Ziya 

Özel’in Kanser İlacı İnternetten Kapış Kapış”, 23.09.2013, 

http://www.turkiyegazetesi.com.tr/gundem/79541.aspx. Özel olayının bilim sosyolojisi açısından bir 

değerlendirmesi için bkz. Şenses, 2010. 
19

 Bkz. http://www.shgm.saglik.gov.tr/TR,9840/geleneksel-ve-tamamlayici-tip-uygulamalari-daire-

baskanligi.html 

http://www.hurriyet.com.tr/zakkumcu-ziyaya-abd-li-sahip-cikti-38494581
http://www.turkiyegazetesi.com.tr/gundem/79541.aspx


 

253 

 

lar altında örgütlenmesi
20

 sağ-duyusal bilginin yeniden üretiminin rasyonel örgüt-

lenme mantığınca yürütülmesinin ilgi çekici örneklerinden bir kaçıdır.  

Genel sistem gündelik ilişkilerimizin imkan ve bilgi dağarcığı çerçevesinde 

bir yeniden yapılanmaya giderken, bu yapılanmanın bizzat aktörün bakış açısına ku-

rumsal bir derinlik kazandırdığını unutmamak gerekir. Sağ-duyunun kategorileri, 

ölçütleri ve ön yargıları kurumların gündelik hayatı düzenleyen yaptırımları ile ken-

dini yeniden üretir. Sistemin normları ve standartları aynı zamanda öznel beklentile-

rin ve tercihlerin oluşumunda belirleyici bir kriterdir. Kurumsallığın sağ-duyu ve 

sağ-duyunun kurumsallıkla iç içe geçmesi nedeniyle uzman ve sıradan insan arasında 

salt hiyerarşik bir ilişki olduğunu düşünmek hatalıdır. Uzman, belirli bir sahanın yet-

ki ve sorumluluk sahibi temsilcisi olarak hareket ederken sağ-duyusal kabullerinden 

ne diğer sahalarda ne de kendi sahasında kurtulamaması gibi, sıradan insan da giriş 

yaptığı özerk alanın dil oyununa bigane değildir. Herhangi bir uzmanlık sahasıyla 

zaman içinde kurduğumuz pratik yakınlığın bu alanın kendi kuralları, jargonu ve 

amaçlarının anlaşılmasında kafamızda bir ışık yaktığına daima şahit olmuşuzdur. 

Özellikle çevresel koşulların görülmedik oranda bozulduğu, kanser gibi gizli bir 

düşmanın her taşın altından çıktığı, bağışıklık sisteminin çaresiz kaldığı bir dizi yeni 

hastalık tehlikesinin huzurumuzu kaçırdığı günümüz toplumlarında sağlıklı olma 

arzusu bir fetiş haline gelirken aynı zamanda sıradan insanlar da bir tür yarı-hekim 

haline gelmiştir. Hastalık hastası Argan’ın en sonunda bilge bir hekime dönüşmesi 

kadar olmasa da, sağlık/hastalık durumunun medya, devlet ve piyasa gibi kurumların 

rasyonel mantığı içinde taşıdığı söylemsel değer aktörün kendi deneyimini yeni te-

rimler ve problemler eşliğinde okumasına yol açmıştır. Geç modern toplumda uz-

manlığın matematiksel-doğa bilimsel kesinliği tansiyon durumundan kan ve kolestrol 

değerlerine, sağlıklı uyku saatlerinden vücudun altın oranlarına varıncaya dek sağ-

duyunun müphem ve çelişkili evrenine yerleşmiştir. Bu bağlamda yapı ve fail arasın-

daki gerilimin derinlikli bir analizini gerçekleştirmek için ilk adım failin öznel dene-

                                                      
20

 Profesyonel bir meslek olma yolunda 2000 sonrasında ciddi gelişmeler kaydeden aktarlığın, ülke-

mizde tek bir kurumsal organizasyonda birleştiğini söylemek zordur. Bununla birlikte aromatik ve 

tıbbi bitki piyasasının gelişmesi ile doğru orantılı olarak farklı isiler altında kurumsallaştığı söylenebi-

lir. Bu örgütlenmeler arasında en geniş kapsamlı örgütlenmenin TÜBAF (Türkiye Aktarlar ve Baha-

ratçılar Federasyonu) ve AKDER (Türkiye Aktarlar Baharatçılar Bitkisel Doğal Ürünler Üreticileri ve 

Satıcıları Derneği)’dir. Ayrıca konvansiyonel ve sosyal medyada bitki uzmanlarının kendi markaları 

ile çıkardıları ürünler de yaklaşık 850 milyon euroluk bu pastadan ciddi bir pay almaktadır.  



 

254 

 

yimlerinin yapıyı nasıl alımladığını ortaya çıkarmaktır. İkinci adımsa sağ-duyunun 

yapının yeniden üretim sürecindeki aktif rolünü soruşturmaktır. Bu adım modern-

leşme, gelenek ve değişim gibi problemlerin netameli bir terminolojiyle karşılandığı 

toplumlar için bilhassa önemlidir. 

Sağ-duyusal kurumsallık. İki yüzyıldır Türk toplumunun bir değişim süreci 

içinde olduğu, toplumumuzun cemaat-cemiyet, geleneksel-modern gibi ikilimlerin 

arasında “kendine has tarihselliği” ile yürüdüğü ülkemiz sosyal bilim kamusunun 

başlıca kabullerinden biridir. Bu bağlamda sosyal bilimsel gündemimizin değişmez 

maddelerinden biri, araştırma yöntemi veya kullandığı referans çerçevesi zaman za-

man değişse de modernite/modernleşme sorunsalı olmuştur. Modernliği öncelikle bir 

kurumsal dönüşüm süreci olarak gören sosyolojimizin toplumu yapı-merkezli bir 

bakış açısından anlamlandırması kaçınılmaz olmuştur. Bu bağlamda takip ettikleri 

sosyoloji ekolleri değişmesine rağmen Türk sosyolojisinin makro sosyolojik tema-

yüllerle hareket ettiğini söylemek, elbette ki, büyük bir iddia değildir. Yapı merkezli 

sosyolojilerin seksen sonrası dönemde topladığı eleştireler Türk sosyoloji kamusunda 

anti-pozitivist ve anti-Kemalist bir söylemi güçlendirmiştir. Kemalist, tepeden inme-

ci modernleşme projenin emir eri olarak sosyolojinin Türk toplumunun kendine has 

yapısını, Batılı toplumlardan farklılık arz eden dayanışma ağlarını analiz etmekteki 

başarısızlığı sık sık vurgulanmıştır. Bu bağlamda çağdaş sosyal teorinin klasik top-

lumsal sisteme yönelttiği eleştireler ve analitik açılım özellikle 1990 sonrası toplum 

tartışmalarında kamusal alan, özgürlük, laiklik, bireysel hak ve özgürlükler gibi yeni 

problemleri gündeme getirmiştir. Böylece kurumsal düzeyde tamamlanmış bir mo-

dernleşme seviyesine erişilmeden bir de sosyolojik söyleme aktör problemi dahil 

olmuştur. Yapının ve failin karşılıklı olarak birbirlerini üreten formasyonlar olduğu-

nu hatırladığımızda bunda şaşırtıcı bir şey yoktur fakat uzun süre yapı ve aktör ara-

sındaki tek yönlü bir bütünleşme öngören bir sosyoloji anlayışının çağdaş sosyal teo-

rinin ikircikli ve gerilimli evrenini kabullenmesi pek kolay değildir. Mezkur zorluk 

yapısal-işlevselci bir işletim tarzı ile modernleşme seviyemizin niceliksel değerini 

ortaya çıkarmaya çalışan makro sosyolojiler kadar, genelde Kemalizm veya gelenek 

karşıtlığından öteye geçmeyen aktör merkezli sosyolojiler için de geçerli olduğu sık 

sık ihmal edilir. Türk sosyolojisinin yapı ve fail gerilimini kendi ajandasına uyarla-



 

255 

 

manın ilk örneklerinden biri olarak Şerif Mardin’in merkez-çevre yorumunun yüksek 

bir temsil değeri taşıdığı söylenebilir. 

Mardin, Türk modernleşme tarihi için bir deneme olarak nitelediği bu çalış-

mayı yapısal işlevselci sosyolog Edward Shils’in 1961 tarihli “Center and Pheripery” 

isimli makalesinin kavram dağarcığından yararlanarak kaleme almıştır. Shils’in Pare-

tocu esinler taşıyan elitlerin toplumsal çevrimi hakkında yaptığı tespitler Mardin için 

sadece ilham verici olmamış, aynı zamanda ona modernleşme tarihimizin sosyolojik 

serencamını içine yerleştireceği bir şablon sağlamıştır. Shils’in modelinde toplumsal 

değişim bir grup elitin kendi merkezi değerlerini kurumların temeline yerleştirme 

mücadelesidir (Shils, 1975: 4). Modern toplumsal kurumlar kadar geleneksel yapıla-

rın da esasını oluşturan elit mücadelesi yalnızca ortak bir siyasal tahayyül ve algıla-

ma kapasitesi ortaya çıkarmakla kalmaz aynı zamanda kamusal nesneler ve özel kişi-

likler arasında da bir denge kurar (Shils, 1975: 7). Bu denge, geleneğin içinde iç-

çatışmalarını gizleyip kendini kalıcı bir barış şeklinde kitlelere kabul ettirirken siya-

sal sistem de dar bir grubun kurumsal değerlerinin kökenindeki bir imtiyazlar müca-

delesi olmanın ötesine geçmiştir. Shils’e göre piyasanın sürekli genişleyen kolları 

arasında kitleler bu değerleri temellük etmeye başlar. Böylece aslında elit değerlerin 

genelleştirilmiş bir konsesüse dayanan kurumsal işleyişi kitlelerin reaksiyonlarına 

daha duyarlı hale gelir. Neticede, Shils’in deyişiyle, “merkezin zirvesi artık o kadar 

yüksek değildir; çevre ise o kadar uzak değildir” (Shils, 1975: 16). Kurumsal siste-

min dayandığı kamusal uzlaşı yine aynı değerlere dayanan bireysellik ve özel yaşam 

tarafından sürekli tehdit edilir. Mardin, Shils’in piyasa sistemi, kamusal/özel ayrımı, 

vatandaşlık tartışmaları gibi motivasyonlarla hareket eden bu muhafazakar liberal 

toplum tahayyülünü Türk modernleşmesinin 1960’lı yıllara kadar gelen serencamına 

uyarlamaya çalışmıştır. Gerçekten de Shilsci modelin toplumsal değişimin zorunlu 

şartı olarak varsaydığı birtakım enstrümanlar, analitik bir indirgemeyle, Türk mo-

dernleşmesi içinde de bulunabilir. Dar bir grubun tasarrufundaki siyaset, dış koşulla-

rın zoruyla da olsa bu grubun kültürel değerlerinde ve dolayısıyla onunla ilişkili ku-

rumsal yapıda baş gösteren değişiklikler ve elit kültürün dönüşüm sürecinin halkın 

kültürel değerlerine sırtını dönmesi ile ortaya çıkan kopukluk bu modelin geçerliliği-

ni doğrulayan tarihsel göstergelerdir (Mardin, 1990: 47). Mardin, çalışmasında mer-



 

256 

 

kezin farklı kültürel değerler temelinde gerçekleştirmeye çalıştığı kurumsal bütün-

leşme politikalarının çevrede görece homojen bir karşı siyasal kültür yaratmakla so-

nuçlandığını ileri sürer. Ona göre temel sorun aslında kurumların imkanları sayesinde 

farklı toplumsal ilişkilere yelken açan bireylerin cemaatlerini modern kurumsal yapı-

larla bütünleştirip bütünleştiremeyeceğidir. Mardin’e göre “böyle bir bütünleşme 

gerçekleştiğinde, bütünleşmenin ortaya koyduğu ve yaşayabilirliği en fazla olan 

‘modern’ yapıların, modernleştirme ilkeleri gözönünde tutularak ne olduğu kestirile-

bilecek ürünler değil de, şu ya da bu biçimde, ‘geleneksel’ kültürün yanlarını içeren 

kurumlar olacağı” kuvvetle muhtemeldir. Bu bağlamda Mardin’in, Habermasın deyi-

şiyle, aktörlerin yaşam dünyasını sistemin barışçıl yollarla kolonize etmemiş olması-

nı modern toplumların eriştiği evrensel düzeyin gerisinde kalmak, daha doğrudan 

ifade edersek bir az gelişmişlik olarak değerlendirdiği çıkarımında bulunabiliriz.  

Mardin’in merkez-çevre analizlerinin arka planında yatan ideal bir kurumsal-

laşma kabülü aslında Tük sosyal bilim camiasının kuramsal sağ-duyusunu
21

 oluştur-

muştur. Bu sağ-duyu kah tampon kurumlar aracılığı ile mevcut ilişkilerin ideal top-

lumsal yapıya hangi ölçüde entegre oldukları ölçülmeye çalışmış, kah modern top-

lumu hayati birtakım standartların toplamı olarak görmek suretiyle söz konusu stan-

dartların toplumsal yapımızdaki izlerini aramıştır. İdeal bir sistem anlayışının henüz 

gerçekleşmemiş iz-düşümlerini farklı bir tarihsellikte aramanın temel açmazı, siste-

min kurumsal ideolojisi ile yaşam dünyasının gündelik sağ-duyusu arasındaki muh-

temel ve mevcut ilişkileri fark edememektir. Modernite ethosunu sonunda kurumla-

rın özerk alanlarını elde ettiği bütünleştirici bir sistem tahayyülü temelinde değerlen-

diren Türk sosyoloji anlayışının modern toplumun yapı ve fail arasındaki gel-

gitlerinin örtük ve ön-görülemez bir ilişkiler ağına yaslandığını kabul etmesine rağ-

men bu kabule uygun analitik araçları geliştirememiştir. Öte yandan evrensel tarihe 

yetişme sevdasının, bu evrenselliğin kendi toplumsal zamanımız tarafından nasıl 

alımlandığını göstermek konusunda somut bir açılım sağlamadığı ortadadır. Henüz 

                                                      
21

 Kurumsal sağ-duyu’nun Bourdieucu “alladoxia” kavramını çağrıştırdığı söylenebilir. Bununla bir-

likte alladoxia, aktörün eylemin pratik yatkınları (habitus) içinde özerkleşmiş bir alan mantığının 

aktörlerce içselleştirilmesidir. Bir başka deyişle yapının soyut yaptırımlarının alanın mensuplarının 

kuramsal yatkınlıklarını belirlemesidir (Bourdieu, 1999: 350-354; Bourdieu, 2015: 115-120). Kurum-

sal sağ-duyu ise alanın özerkleşmediği ve kuramsal faaliyetin doğrudan habitusa mündemiç bulundu-

ğu bir bağlama gönderme yapmaktadır. 



 

257 

 

gerçekleşmemişlik, geçicilik veya yarım kalmışlık gibi zamansal gönderimlerle Türk 

sosyolojisi aktörlerin eylemlerini anlamlandıran somut sağ-duyusal mantığı ve bu 

mantığın kurumsallaşma süreçlerini paranteze alırken öte yandan da toplumsal prak-

sis içinde üretilen kendine has kuramsal sağ-duyusal yatkınlıkları paranteze almakta-

dır.
22

 Bu noktadan bakıldığında bir disiplin olarak sosyolojinin ve özellikle de Türk 

sosyal teori çalışmalarının en büyük sorunu, yaşanılan toplumsal zamanın cari gön-

dergelerini ve bu zamanın şekillendirdiği kolektif Gestalt’ı ihmal eden çifte bir fe-

nomenolojik körlüktür. 

Mardin’in merkez-çevre analizinin içerdiği boşluklar, bu körlüğü anlamamız-

da kuramsal bir örnek sağlayabilir. Mardin, Shils’den alıntıladığı “her toplumun bir 

merkezi vardır” ifadesiyle sözlerine başlarken, ideal bir kurumsal sistemin merkezi 

değerlerini benimsemiş bir grubu kast eder. Bu grubun ilgili değerleri nasıl benimse-

diği sorusu ise yanıtsız bırakılmıştır. Bununla birlikte Mardin, Yeni Osmanlılar, Jön 

Türkler ve Said Nursi hakkındaki kitaplarında elit grubun söz konusu değerleri içsel-

leştirme süreçlerini oldukça yetkin analizlerle ele alır. Zaten söz konusu kitapları 

modernleşme tarihimiz açısından bir klasik haline getiren de bu boyutudur. Bununla 

birlikte Mardin’in genellikle merkezin kendi içinde yaşadığı zihniyet değişimine 

odaklanması ve çevrenin dönüşümünü bu değişimin bağımlı bir sonucu olarak gör-

mesi dikkatlerden kaçmayacaktır. Mardin, Cumhuriyetin kurumsal başarısına birey-

ler arasındaki ilişkileri yeniden üretecek bir kültürel matrisin eksikliğinin eşlik ettiği-

ni tespitinde bulunurken kesinlikle haklıdır. Bununla birlikte toplumsal ilişkileri her 

yönüyle bütünleştirici bir rasyonel sistemin yönlendirmesi gerektiğine inanan bir 

bakış açısı, aktörsel anlam haritalarının sistemsel değer ve beklentileri hem meşrulaş-

tırma hem de pratik olarak tedavüle sokma araçalarını görmekte zorlanacaktır. Hal-

buki Türk modernleşmesine yön veren temel etmenlerden biri merkezin çevreyi dö-

                                                      
22

 Bu tutumun güncel örneklerinden birine sosyoloji kamusuna yayınevinin yaptığı çevirilerle önemli 

katkılar sağlayan Levent Ünsaldı’nın “çakal tipolojisi”dir (Ünsaldı, 2013: 42-43; Ünsaldı, 2015: 13-

36). Ünsaldı’ya göre ülkemizde alanların özerk mantığının kurulamadığından kurumsal işleyiş rasyo-

nel olarak tanımlanmış uzmanlıklar yerine kişisel hırs ve kurnazlıklarının çatışma alanında yürütül-

mektedir. Bu durumun yarattığı handikapları göstermekte yetkin düşünceler ileri süren Ünsaldı, farklı 

bir terminoloji veya referans çerçevesi kullanmasına rağmen modernleşmeci yaklaşımların temelde 

idealite ile realitenin arasındaki mesafeye odaklanan teleolojizminden hareket etmektedir. Geç modern 

toplumun çoktan seçmeli evreninde sürekli yeniden üretilen bir gelenekselliğe ve aktörsel kurnazlık-

larla işletilen bir kurumsal yapıya haiz sui generis bir sosyal gerçekliğin nasıl analiz edileceği ise 

hayıflanma, sitem ve öfkeli tepkimelerle geçiştirilmektedir.  



 

258 

 

nüştürme başarısı/hezimeti ise, bir diğeri de çevrenin merkeze direnme veya eklem-

lenme sürecidir. Çevrenin kurumsal alanın içinde veya karşısında geliştirdiği diren-

me veya eklemlenme stratejileri sistem-yaşam-dünyası geriliminin sağladığı sağ-

duyusal kavrayışın bir tezahürüdür. Aynı zamanda bu gerilim merkezin yeterli alt-

yapıya sahip olmasa bile kendisini çevrede hem ideolojik hem de idari olarak “bir 

şekilde” yeniden üretebilmesinin gizli anahtarıdır. Örneğin, genel ve yerel seçim 

sonuçlarına kabaca bir göz atıldığında her dönemde taşra merkezlerinde elit değerle-

rin temsilcisi olan CHP’nin, düşük oranlarda olsa bile, belirli bir potansiyele sahip 

olması ya da Anadolunun muhafazakar kabul edilen irili ufaklı kasabalarında kuşak-

lar boyunca CHP’ye oy vermiş ailelerin varlığı yalnızca buradaki CHP seçmeninin 

ideolojik ve bürokratik aidiyetleri ile açıklanamaz. Yaşam-dünyasal ilişkilerin ka-

zandırdığı yatkınlık ve öncelikler farklı kurumsal imajların ortaya çıkmasına sebep 

olabilir ve olmaktadır. Üç kuşaktır aynı partiye oy vermek, kişisel sempati veya anti-

pati ile sandığa gitmek gibi eylemler sistemin bireylerin siyasal değer-yönelimlerini 

oluşturmakla kalmaz. Aynı zamanda kurumsal-bürokratik mekanizmaların açık ve 

örtülü bir şekilde bu yönelimler doğrultusunda hareket etmesini sağlar. Başka bir 

deyişle yaşam-dünyasının pratik mantığı, elbette ki, sadece kurumsal meşruiyetin 

kaynağı değildir; kurumsal normlar ve prosedürlerin icrası yaşam-dünyasının doğru-

dan etkilerini taşır. Bu durum kurumsal alanların net bir şekilde çizilmediği modern-

leşme sürecindeki toplumlarda hemen herkesin bildiği bir sırdır. Rasyonel-bürokratik 

aygıtın kendi alanını toplumdaki patronaj ilişkilerine eklemlenerek veya buradaki 

eşitsizliği tersine çevirerek oluşturması sistem-yaşam dünyası geriliminin üzerine 

düşünülmeye değer kısa devrelerinden biridir. Liberal ve sosyal demokrat kuramların 

herkese eşit uzaklıkta olması gerektiğini savunduğu kurumsal yapıların belli bir grup 

veya sınıfa daha yakın durduğu başta Marxizm olmak üzere birçok çağdaş düşünür 

tarafından dile getirilmiştir. Bununla birlikte modernleşen toplumlardaki ve özellikle 

Türkiye’deki durum sistemin kendi norm ve bürokratik işleyişinin imtiyazlı bir sos-

yal tabaka oluşturması değildir; aktörler arasındaki imtiyazlı durumunun sistemin 

genel norm ve bürokratik işleyişi belirlemesidir. Kurumların özerkliği dolaylı olarak 

himaye ilişkilerinin gözetiminde üretilirken, genel işleyiş de bu ilişkilerin kapsama 

alanında hayat bulan “paralel yapılarca” yürütülme tehlikesi taşımaktadır. Pratik 

mantığın fark ettiği ancak kuramsal sağ-duyunun bir tür sapma veya geçici bir duru-



 

259 

 

mu olarak ele alınan sağ-duyusal kurumsallıkların soruşturulması Türk ve dünya 

sosyolojisi açısından elzemdir. 

Sosyal teorinin kuramsal gerilimlerinin sosyolojik tarih öncesini sorgulamaya 

çalıştığımız bu çalışmanın hizmet ettiği tek bir amaç varsa o da toplumsal dünyanın 

ideal-ampirik, yapı-fail veya modernist-modernleşmeci gibi analitik tarafgirliklerin, 

istemeden de olsa, toplumsal praksis içinde nasıl iç içe geçtiklerini göstermektir. Par-

sons ve Schutz gibi iki neo-klasik ismin sosyolojik analiz hakkında yaptıkları (meto-

dolojik) tartışma, bizce yalnızca kendi içine kapanmış bir sosyal teori yazınını baş 

aşağı çevirmemekte aynı zamanda yaşadığımız toplumsal dünya hakkında disiplinel 

aldatmacalara kapılmaksızın gerçekten düşünebilmenin bazı kavramsal araçlarını 

sunmaktadır. Ayrı sosyal teorik deneyimlerin tarihsel bir kesişimini kendine problem 

nesnesi seçen bu çalışmanın bir ilk olmasından doğan acemiliklerin hoş görülmesi ve 

yetkin eleştiriler sayesinde Türk sosyal bilim camiasındaki sosyal teori tartışmalarına 

küçük bir katkı sağlaması en büyük temennimizdir. 



 

260 

 

  



 

261 

 

 

KAYNAKÇA 

 

Abbot, Andrew&J. T. Sparrow:  Hot War, Cold War: The Structures of Sociological 

Action:1940-1955, Sociology in America, der. 

Craig Calhoun, Chicago and London, 2007, s.281-

313 

Adorno, T. ve M. Horkheimer:  Aydınlanmanın Diyalektiği, çev. Oğuz Özügül,         

İstanbul, Kabalcı Yayınları, 1995 

Adorno, Theodor:  Kültür Endüstrisi& Kültür Yönetimi, çev. Mus-

tafa Tüzel, İstanbul, İletişim Yayınları, 2009 

Althusser, Louis:  İdeoloji ve Devletin İdeolojik Aygıtları, çev. Alp 

Tümertekin, İstanbul, İthaki Yayınları, 2006 

Alver, Köksal: Amerikan sosyolojisinin Türk sosyolojisine etkileri 

(Başlangıç dönemi), İstanbul Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü (basılmamış doktora tezi), 2000 

Arkonaç, Sibel A:  Psikolojide Söz ve Anlam Analizi, İstanbul, Ay-

rıntı Yayınları, 2015 

Aron, Raymond:  Sanayi Toplumu, çev. Agah Oktay Güner, İstan-

bul, Boğaziçi Yayınları, 1975 

Balcı, Mehmet Emin:  Tarde’ı Neden Tardettik?: Türk Sosyolojisine Dair 

Soy-Kütüksel Bir Deneme, Sosyoloji Dergisi, 3. 

dizi, 29. sayı, 2014/2, s.293-325 

Balibar, Etien: Irkçılık ve Milliyetçilik, Irk Ulus Sınıf (Immanuel 

Wallerstein ile birlikte), çev. Nazlı Öktem, İstan-

bul, Metis Yayınları, 1995 

Barber, Michael:  The Participating Citizen, Albany, State Univer-

sity of Press, 2004 

Berkes, Niyazi: Unutulan Yıllar, der. Ruşen Sezer, İstanbul, İleti-

şim Yayınları, 2014  



 

262 

 

Barthes, Roland:  Çağdaş Söylenceler, çev. Tahsin Yücel, İstanbul, 

Metis Yayınları, 1998 

Bauman, Zygmunt:  Modernlik ve Müphemlik, çev. İsmail Türkmen, 

İstanbul, Ayrıntı Yayınları, 2003 

Bell, Daniel:  İdeolojinin Sonu: Ellilerdeki Siyasi Fikirlerin 

Tükenişine Dair, çev. Volkan Hacıoğlu, Bursa, 

Sentez Yayınları, 2013 

Bell, Daniel:  The Coming of Post-Industrial Society: A Ven-

ture in Social Forecasting, Daniel Bell. New 

York: Basic Books, 1973 

Benjamin, Walter:  Pasajlar, çev. Ahmet Cemal, İstanbul, Yapı Kredi 

Yayınları, 2011 

Berger, Peter L:  The Problem of Multiple Realities: Alfred Schutz 

And Robert Musil, Phenomenology and Social 

Reality: Essays in Memory of Alfred Schutz, ed. 

Maurice Natanson, Netherlands, Martinus Nijhojf, 

The Hague, 1970, pp. 213-233 

Berger, Peter L:  Whatever Happened To Sociology?, First Thing, 

October 2002, (Çevirimiçi) 

http://www.firstthings.com/article/2002/10/whatev

er-happened-to-sociology 

Bergson, Henri:  Şuurun Doğrudan Doğruya Verileri, çev. Mustafa 

Şekip Tunç, İstanbul, 1990 

Bernasconi, Robert:  Irk Kavramını Kim İcat Etti? , çev. Kolektif der. 

Zeynep Direk, İstanbul, Metis Yayınları, 2000 

Blumer, Herbert:  Symbolic Interactionism: Perspective and Met-

hod, California, University of California 

Press,1969 

Bourdieu, Pierre ve J. Passeron: Yeniden-Üretim, çev. Levent Ünsaldı, Aslı Sümer 

ve Özem Akkaya, Ankara, Heretik Yayınları, 2015 

http://www.firstthings.com/article/2002/10/whatever-happened-to-sociology
http://www.firstthings.com/article/2002/10/whatever-happened-to-sociology


 

263 

 

Bourdieu, Pierre :  Ayrım: Beğeni Yargısının Toplumsal Eleştirisi, 

çev. Derya Fırat, Günce Berkut, Ankara, Ayrım 

Yayınları, 2015 

Bourdieu, Pierre:  Devlet Üzerine& College de France Dersleri, 

çev. Aslı Sümer, İstanbul, İletişim Yayınları, 2015 

Bourdieu, Pierre:  Düşünümsel Bir Antropoloji İçin Cevaplar, çev. 

Nazlı Ökten, İstanbul, İletişim Yayınları, 2010 

Bourdieu, Pierre:  Viva Le Crise: Sosyal Bilimlerde Hetorodoksi İçin, 

Ocak ve Zanaat, der. Güney Çeğin vd., İstanbul, 

İletişim Yayınları, 2014, s.33-52 

Butler, Judith:  Cinsiyet Belası, çev. Başak Ertür, İstanbul, Metis 

Yayınları, 2008 

Calhoun, Craig & J. Antwerpen: Orthodoxy Heterodoxy and Hierarchy: “Mainst-

ream” Sociology and Its Challengers, Sociology in 

America, der. Craig Calhoun, Chicago and Lon-

don, 2007, s. 367-410 

Calhoun, Craig:  Sociology in America: An Introduction, Sociology 

in America, der. Craig Calhoun, Chicago and 

London, 2007, s. 1-38 

Camic, Charles:  On Edge: Sociology during the Great Depression 

and The New Deal, Sociology in America, der. 

Craig Calhoun, Chicago and London, 2007, s. 225-

280 

Cohen J. vd:  De-Parsonizing weber: A Critique Of Parsons’s 

Interpretation of Weber’s Sociology, American 

Sociological Review, Vol. 40, No. 2 (Apr., 1975), 

pp. 229-241 

Coser, Lewis A:  A Dialogue of the Deaf, Contemporary Socio-

logy, Vol. 8, No. 5 (Sep., 1979), pp. 680-682 

Coser, Lewis A:  Amerikan Eğilimleri, çev. Alaeddin Şenel, Sosyo-

lojik Çözümlemenin Tarihi, İstanbul, Verso Ya-

yınları, 1990, s.299-335 



 

264 

 

Coser, Lewis A:  Sosyolojik Düşüncenin Ustaları, Çev. Himmet 

Hülür, İbrahim Mazman ve Serhat Toker, Deki Ba-

sım Yayım, 2010 

Coşkun, İsmail: "Amerika'da Sosyolojinin Teşekkülü", Modern 

Devletin Doğuşu, İstanbul, Bağlam Yayınları, 

1997  

Dawe, Alan:  Toplumsal Eylem Kuramları, çev. Füsun Akatlı-

Arda “Uykur, Sosyolojik Çözümlemenin Tarihi, 

der. Mete Tuncay, İstanbul, Verso Yayınları, 1990, 

s.432-469 

Debord, Guy:  Gösteri Toplumu, çev. Ayşen Ekmekçi ve Okşan 

Taşkent, İstanbul, Ayrıntı Yayınları, 2010 

Deleuze G. ve F. Guattari:  Felsefe Nedir?, çev. Turhan Ilgaz, İstanbul, Yapı 

Kredi Yayınları, 1992 

Deleuze Gilles:  Kant Üzerine Dersler, çev. Ulus Baker, İstanbul, 

Kabalcı Yayınları, 2008 

Dickson, David:  Alternatif Teknoloji, çev. Nezih Erdoğan, İstan-

bul, Ayrıntı Yayınları, 1992 

Donovan, Josephine:  Feminist Teori: Amerikan Feminizminin Entelek-

tüel Gelenekleri, çev.  Aksu Bora, Meltem Ağ-

duk ve Gevrek Fevziye Sayılan, İstanbul, İletişim 

Yayınları, 1997 

Durkheim, Emile:  Ahlak Eğitimi, çev. Oğuz Adanır, İstanbul, Say 

Yayınları, 2010 

Durkheim, Emile:  Dini Hayatın İlkel Biçimleri, çev. Fuat Aydın, 

İstanbul, Ataç Yayınları, 2005 

Durkheim, Emile:  İntihar, çev. Özer Ozankaya, İstanbul, Cem Ya-

yınları, 2011 

Durkheim, Emile:  Sosyolojik Yöntemin Kuralları, çev. Cenk Sara-

çoğlu, İstanbul, Bordo Siyah Yayınları, 2004 



 

265 

 

Durkheim, Emile:  The Realm of Sociology as a Science, trns. Everett 

K. Wilson, Social Forces, Vol. 59, No. 4, Special 

Issue (Jun., 1981), pp. 1054-1070 

Eagleton, Terry:  Azizler ve Alimler, çev. Osman Akınhay, İstanbul, 

Ayrıntı Yayınları, 1998 

Ehrenburg, İlya:  Otomobilli Yaşam, çev. Şems Yeğin, İstanbul, 

Oda Yayınları, 1984 

Elias, Norbert:  Uygarlık Süreci, çev. Ender Ateşman, İstanbul, 

Ayrıntı Yayınları, 2013 

Eliot, T. S:  Kültür Üzerine Düşünceler, çev. Sevim Kantar-

cıoğlu, Ankara, Kültür Bakanlığı Yayınları, 1981 

Etzrodt, Christian:  The Methodological Implications of the Schutz-

Parsons Debate, Open Journal of Philosophy 3 

(1):29-38 (2013) 

Erkilet, Alev: Toplumsal Yapı ve Toplumsal Değişme Kuram-

ları, İstanbul, Hece Yayınları, 2007  

Fanon, Frantz:  Yeryüzünün Lanetlileri, çev. Bayram Doktor, 

İstanbul, Bir Yayıncılık, 1985 

Fanon,Frantz:  Siyah Deri Beyaz Maske, çev. Mustafa Haksöz, 

İstanbul, Sosyalist Yayınlar, 1998 

Foucault, Michel:  Aydınlanma Nedir?, Özne ve İktidar, der. Ferda 

Keskin, çev. Osman Akınhay, İstanbul, Ayrıntı 

Yayınları, s. 162-172 

Foucault, Michel:  Bilginin Arkeolojisi, çev. Veli Urhan, İstanbul, 

Birey Yayınları, 1999 

Foucault, Michel:  Cinselliğin Tarihi I, çev. Hülya Tufan, İstanbul, 

Alfa Yayınları, 1993 

Foucault, Michel:  Kelimeler ve Şeyler, çev. Mehmet Ali Kılıçbay, 

İstanbul, İmge Yayınları, 2006 

Foucault, Michel:  The Confession of The Flesh, Power/Knowledge: 

Selected Interviews and Other Writings (1972-

1977), ed. Colin Gordon, trans. Colin Gordon, Leo 



 

266 

 

Marshall, John Mepham, Kate Soper, New York, 

Pantheon Books, 1980, pp. 192-228 

Foucault, Michel:  Yazar Nedir ?, Sonsuza Giden Dil, çev. Işık Ergü-

den, İstanbul, Ayrıntı Yayınları, 2006,s. 224-259 

Freud, Sigmund:  Haz İlkesinin Ötesinde, çev. Ali Nihat Babaoğlu, 

İstanbul, Metis Yayınları, 2001 

Freud, Sigmund:  Uygarlığın Huzursuzluğu, çev. Haluk Barışcan, 

İstanbul, Metis Yayınları, 1999 

Garfinkel, Harold:  The Curious Seriousness of Professional Socio-

logy, In: Réseaux, Hors Série 8, n°1, 1990. Les 

formes de la conversation volume 1. pp. 69-78 

Geertz, Clifford:  Yerel Bilgi, çev. Kudret Emiroğlu, Ankara, Dost 

Yayınları, 2007 

Geertz, Clifford:  Kültürlerin Yorumlanması,çev. Hakan Gür, An-

kara, Dost Yayınları, 2010 

Gerhardt, Uta:  Talcott Parsons: An Intellectual Biography, 

Cambridge, Cambridge University Press, 2002 

Giddens, Anthony:  Modernliğin Sonuçları, çev. Tuncay Birkan, İs-

tanbul, Ayrıntı Yayınları, 1994 

Giddens, Anthony:  Schutz and Parsons: Problems of Meaning and 

Subjectivity, Contemporary Sociology, Vol. 8, 

No. 5 (Sep., 1979), pp. 682-685 

Giddens, Anthony:  Talcott Parsons’ın Yazılarında İktidar, Siyaset, 

Sosyoloji ve Toplumsal Teori, çev. Tuncay Bir-

kan, İstanbul, Metis Yayınları, 2001 

Gideonse, H.D vd: Recent Important Foreign Books on Economics, 

Economica, New Series, Vol. 5, No. 17 (Feb., 

1938), pp. 117-118 

Goffman, Erving:  The Interaction Order: American Sociological As-

sociation, 1982 Presidential Address, American 

Sociological Review, Vol. 48, No. 1 (Feb., 1983), 

pp. 1-17 



 

267 

 

Goodchild, Philip:  Deleuze&Guattari: Arzu Politikasına Giriş, çev. 

Rahmi G. Öğdül, İstanbul, Ayrıntı Yayınları, 2005 

Gouldner, Alvin:  Batı Sosyolojisinin Yaklaşan Krizi, çev. Mesut 

Şenol, Sakarya, Sakarya Üniversitesi Yayınları, 

2015 

Grathoff, Richard:  Philosophers in Exile: The Correspondence of 

Alfred Schutz and Aron Gurwitsch) 1939-1959, 

trans. J. Claude Evans, Indiana, Indiana University 

Press, 1989 

Grathoff, Richard:  The Theory of Social Action: The Correspon-

dence of Alfred Schutz and Talcott Parsons, 

Bloomington and London, Indiana University 

Press, 1978 

Gross, Neil:  Pragmatism, Phenomenology and Twentieth-

Century American Sociology, Sociology in Ame-

rica, der. Craig Calhoun, Chicago and London, 

2007, s. 183-224 

Gurwitsch, Aron:  Problems of the Life-World, Phenomenology and 

Social Reality: Essays in Memory of Alfred 

Schutz, ed. Maurice Natanson, Netherlands, Mar-

tinus Nijhojf, The Hague, 1970, pp. 35-61 

Habermas, Jürgen:  İletişimsel Eylem Kuramı, çev. Mustafa Tüzel, 

İstanbul, Kabalcı Yayınları, 2010 

Habermas, Jürgen:  İletişimsel Eylem Kuramı, çev. Mustafa Tüzel, 

İstanbul, Kabalcı Yayınları, 2001 

Hall, John R:  Max Weber's Methodological Strategy and Compa-

rative Lifeworld Phenomenology, Human Studies, 

Vol. 4, No. 2 (Apr. - Jun., 1981), pp. 131-143 

Hall, Stuart ve M. Jacques: Yeni Zamanlar, çev.Abdullah Yılmaz, İstanbul, 

AyrıntıYayınları,1995  

Hanke, Michael H:  The Well-Informed Citizen as A Theory of Public 

Space, The Schutzian Research: A Yearbook of 



 

268 

 

Lifewordly Phenomenology and Qualitative So-

cial Science, ed. Michael Barber, Zeta Books ,Vol. 

6/2014, pp. 93-104 

Harvey, David:  Post Modernliğin Durumu, çev. Sungur Savran, 

İstanbul, Metis Yayınları, 2003 

Hebdige, Dick:  Gençlik ve Altkültürleri, çev. Esen Tarım, İstan-

bul, İletişim Yayınları, 1998 

Heidegger, Martin:  “The Age of World Picture,” The Question Con-

cerning Technology and Other Essays, translated 

by William Lovitt, New York; Harper and Row, 

1977:115-54. 

Heidegger, Martin:  Metafizik Nedir? , çev. Suut Kemal Yetkin, İstan-

bul, Kaknüs Yayınları, 2003 

Hindess, Barry:  The Use of Official Statistics in Sociology: A 

Critique of Positivism and Ethnomethodology, 

London, The Macmillan Press, 2013 

Hobsbawn, Eric:  Kısa 20. Yüzyıl: 1914-1991 Aşırılıklar Çağı, İstan-

bul, Everest Yayınları, t.y 

Husserl, Edmund:  Avrupa İnsanlığının Krizi ve Felsefe, çev. Ayça 

Sabuncuoğlu ve Önay Sezer, İstanbul, Afa Yayın-

ları, 1994 

Husserl, Edmund:  Fenomenoloji Üzerine Beş Ders, çev. Harun Te-

pe, Ankara, Bilim ve Sanat Yayınları, 1997 

Husserl, Edmund:  General Introduction To A Pure Phenomeno-

logy, trans. F. Kersten, Boston, Martinus Nijhoff 

Publishers, 1983 

Husserl, Edmund:  Kesin Bir Bilim Olarak Felsefe, çev. Tomris 

Mengüşoğlu, İstanbul, Yapı Kredi Yayınları, 1995 

Inwood, Michael.  A Heidegger Dictionary, Massachusetts, 

Blackwell Publishers, 1999 

Jäger, Siegfried:  Discourse and Knowledge: Theoretical and Met-

hodological Aspects Of A Critical Discourse And 



 

269 

 

Dispositive Analysis, Methods of Critical Disco-

urse Analysis, ed. Ruth Wodak and Michael Me-

yer, London, Sage Publications, 2001, pp.32-62 

Jameson, Fredric:  Postmodernizm ya da Geç Kapitalizmin Kültü-

rel Mantığı, çev. Nuri Plümer ve Abdulkadir Göl-

cü, Muğla, Nirengi Kitap, 2008 

Jeannierre, Abel:    Modernite Nedir?, Modernite versus Postmoder-

nite, der. ve çev. Mehmet İstanbul, Say Yayınları, 

2011, ss. 111-124 

Jenks, Chris:  Alt-Kültürler, çev. Nihal Demirkol, İstanbul, Ay-

rıntı Yayınları, 2007 

Kant, Immanuel:  Aydınlanma Nedir?, Felsefe Yazıları, der. ve çev. 

Nejat Bozkurt, 1983 (Çevirim içi) 

http://www.allmendeberlin.de/Aydinlanma_Nedir_

Kant.pdf 

Kant, Immanuel:  Pratik Usun Eleştirisi, çev. Nejat Bozkurt, İstan-

bul, Say Yayınları, 2008 

Kaya, Tülay:  Chicago Okulu: Chicago'ya Özgü Bir Perspektif, 

İstanbul Üniversitesi Sosyoloji Dergisi, Cilt: 3 

Sayı:22, 2011,s.367-383 

Kellner, Douglas:  Frankfurt Okulunu Yeniden Değerlendirmek: Mar-

tin Jay’in Diyalektik İmgelemenin Eleştirisi, 

Frankfurt Okulu, der. Emre Bağce, Ankara, Do-

ğu-Batı Yayınları, 2013, s.134-166 

Kıray, Mübeccel: Örgütleşemeyen Kent: İzmir, İstanbul, Bağlam 

Yayınları, 1998  

Kumar, Krishan:  Sanayi Sonrası Toplumdan Post-modern Top-

luma Çağdaş Dünyanın Yeni Kuramları, çev. 

Mehmet Küçük, Ankara, Kabalcı Yayınları, 1995 

Kurrild-Klitgaard, Peter:  The Viennese Connection: Alfred Schutz And The 

Austrian School, The Quarterly Journal of Aust-

http://www.allmendeberlin.de/Aydinlanma_Nedir_Kant.pdf
http://www.allmendeberlin.de/Aydinlanma_Nedir_Kant.pdf


 

270 

 

rian Economics, vol. 6, no. 2 (summer 2003): 35–

67 

Lash Scot ve Johnn Urry:   The End Of Organized Capitalism, Polity Press, 

1987 

Lequire, Peter& B. D. Silver:  Talcott Parsons and Eric Voegelin, “Correspon-

dence, 1940-1944”, European Journal of Socio-

logy,Volume 54, Issue 02, August 2013, pp. e1 - 

e64 

Levi Strauss, Claude:  Yapısal Antropoloji, çev. Adnan Kahiloğulları, 

İstanbul, İmge Yayınları, 2012 

Locke, John:  Two Treatises Of Government: And A Letter 

Concerning Toleration, Yale University Press, 

2001 

Loomba, Ania:  Kolonyalizm Postkolonyalizm, çev. Mehmet Kü-

çük, İstanbul, Ayrıntı Yayınları, 2000 

Luckmann, Thomas:  On the Boundaries of the Social World, Phenome-

nology and Social Reality: Essays in Memory of 

Alfred Schutz, ed. Maurice Natanson, Nether-

lands, Martinus Nijhojf, The Hague, 1970, pp. 73-

100 

Lyotard, Jean François:  Postmodern Durum, çev. Ahmet Çiğdem, Anka-

ra, Vadi Yayınları, 2000 

Malinowski, Borinislaw:  Bilimsel Bir Kültür Teorisi, çev. Saadet Özkal, 

İstanbul, Kabalcı Yayınları, 1992 

Mandel, Ernest:  Geç Kapitalizm, çev. Bülent Arslan, İstanbul, 

Versus Yayınları, 2013 

Marcuse, Herbert:  Karşı Devrim ve Başkaldırı, çev. Gürol Koca, 

Volkan Ersoy, İstanbul, Ara Yayınları, 1991 

Martindale, Don:  Şehir Kuramı, çev. Fırat Oruç, Şehir ve Cemiyet: 

Weber, Tönnies, Simmel, der. Ahmet Aydoğan, 

İstanbul, İz Yayınları, s. 35-100 



 

271 

 

Marx, Karl:  Louis Bonaparte'in 18 Brumaire'i, çev. Erkin 

Özalp, İstanbul, Yazılama Yayınevi, 2009 

McAdam, Doug:     From Relevance to Irrelevance: The Curious Im-

pact of the Sixties on Public Sociology, Sociology 

in America, der. Craig Calhoun, Chicago and 

London, 2007, s. 411-426 

Mead, Georg Herbert: Mind, Self, and Society from the Standpoint of a 

Social Behaviorist, Chicago, The University of 

Chicago Press, 1972 

Mills, C. Wright:  Toplumbilimsel Düşün, çev. Ünsal Oskay, İstan-

bul, Der Yayınları, 2007 

Moran, Dermont:  Husserl’s Crisis of the European Sciences and 

Transcendental Phenomenology, Cambridge 

University Press, 2012 

Münch, Richard:  Talcott Parsons and the Theory of Action I: The 

Structure of the Kantian Core, American Journal 

of Sociology, Vol. 86, No. 4 (Jan., 1981), pp. 709-

739 

Nasu, Hisashi:  Between the Everyday Life-World and the World 

of Social Scientific Theory Towards an “Adequa-

te” Social Theory, Explorations of The Life-

World, ed. Martin Endres and Georges Psathas, 

Netherland, Springer, 2005, pp. 123-142 

Natanson, Maurice:  Alfred Schutz: Philosopher and Social Scientist, 

Human Studies, Vol. 21, No. 1 (Jan., 1998), pp. 1-

12 

Newton, Isaac:  Isaac Newton's Philosoophiae Naturalis Princi-

pia Mathematica, The third edition with variant 

readings, ed. Alexandre Koyre & I. Bernard Co-

hen, Princeton, Harvard University Press, 1972 



 

272 

 

Nicolaus, Martin:  Remarks at ASA Convention (Fat Cat Sociology), 

The American Sociologist, Vol. 4, No. 2 (May, 

1969), pp. 154-156 

Nisbet, Robert:  Developmentalism: Critical Analysis, Theretical 

Sociology, Perspectives and Developments, eds. 

Edward Tiryakian, John C. McKinney, Merolith 

Coorparation, pp. 167-204 

Offe, Clause:  Amerika Üzerine Düşünceler, çev. Osman Toklu, 

Ankara, Dost Yayınları, 2013 

Omi, Michael & H.Winant:   Racial Formation in The United States: From 

The 1960s To The 1990s, New York : Routledge, 

1994 

Paoleti, Giovanni:  Representation and Belief: Durkheim’s Rationa-

lism and the Kantian Tradition, Durkheim and 

Representations, der. W. S. Pieckering, Routled-

ge, New York, 2000, pp. 118-135 

Park, Robert E. ve E.Burgess:  Şehir: Kent Ortamındaki İnsan Davranışlarının 

Araştırılması Üzerine Öneriler, çev. Pınar Kara-

baba Kayalıgil, Ankara, Heretik Yayınları, 2015 

Parsons,Talcott and N. Smelser:  Economy And Society: A Study in the Integra-

tion of Economic and Social Theory, Routledge 

& Kegan Paul Ltd, 1956 

Parsons, Talcott and R. Bales:  Family, Socialization and Interaction Process, 

NewYork, The Free Press, 1966 

Parsons, Talcott ve W. White:  The Link Between Charecter and Society, Social 

Structure and Personality, London, Free Press, 

1970, pp. 183-236 

Parsons, Talcott:  “Science Legislation and the Social Sciences,” 

Political Science Quarterly, vol. 62, 1947, pp. 

241–249. 

Parsons, Talcott:  Action Theory and Human Condition, New 

York, Free Press, 1978 



 

273 

 

Parsons, Talcott:  Malinowski and the Theory of Social Systems, 

Man and Culture: An Evaluation of The Work 

of Bronislaw Malinowski, ed. RAYMOND 

FIRTH, London, Routledge & Kegan Paul Limi-

ted,1960, s.53-70 

Parsons, Talcott:  On Building Social System Theory: A Personel 

History, Daedalus, Vol. 99, No. 4, The Making of 

Modern Science: Biographical Studies (Fall, 1970), 

pp. 826-881 

Parsons, Talcott:  Psychonanalysis and The Social Structure, Essays 

in Sociological Theory, Illinois, The Free Press, 

1954,pp. 336-347 

Parsons, Talcott:  Societies: Evolutionary and Comparative Pers-

pectives, Englewood Cliffs, NJ: Prentice Hall, 

1966 

Parsons, Talcott:  The Role of Ideas in Social Action, Essays in So-

ciological Theory, Illinois, The Free Press, 

1954,pp. 19-33 

Parsons, Talcott:  The Theoretical Development of the Sociology of 

Religion, Essays in Sociological Theory, Illinois, 

The Free Press, 1954,pp.197-211 

Parsons, Talcott:  Toplumsal Eylemin Yapısı, çev. Adem Bölükba-

şı, Sakarya, Sakarya Üniversitesi Yayınları, 2015 

Pountain, Dick ve D. Robins:  Cool Bir Tavrın Anatomisi, çev. Aslı Ağca, İs-

tanbul, AyrıntıYayınları, 2002 

Proust, Marcel:  Swanların Tarafı, çev. Rosa Hakmen, İstanbul, 

Yapı Kredi Yayınları, 2000 

Psathas, George:  Alfred Schutz's Influence on American Sociolo-

gists and Sociology, Human Studies, Vol. 27, No. 

1 (2004), pp. 1-35 



 

274 

 

Rehorick, David Allan:  Schutz and Parsons: Debate or Dialogue?, Human 

Studies, December 1980, Volume 3, Issue 1, pp 

347-355 

Reisman, David vd.,  The Lonely Crowd: A study of the changing Ame-

rican character, New Haven & London, Yale Uni-

versity Press, 1989 

Richter, Rudolf:  Sosyolojik Paradigmalar, çev. Necmeddin Do-

ğan, İstanbul, Küre Yayınları, 2013 

Richter, Rudolf:  Sosyolojik Paradigmalar, çev. Necmeddin Do-

ğan, İstanbul, Küre Yayınları, 2012 

Said, Edward:              Şarkiyatçılık, çev. Berna Ülner, İstanbul, Metis 

Yayınları, 2013  

Sartre, Jean Paul:  Özgür Olmak - Antisemit'in Portresi, çev. Emin 

Türk Eliçin, İstanbul, Toplumsal Dönüşüm Yayın-

ları, 1998 

Sartre, Jeffrey C:  Parsons' "Structure" in American Sociology, Socio-

logical Theory, Vol. 6, No. 1 (Spring, 1988), pp. 

96-102 

Sassure Ferdinand De:  Dilbilim Dersleri, çev. Berke Vardar, İstanbul, 

Birey-Toplum Yayınları, 1985 

Scarff, Lawrence A: Max Weber in America, New Jersey, Princeton 

University Press, 2011 

Schutz, Alfred  Some Structures of The Life-World, Collected 

Papers III: Studies in The Phenomenological 

Philosophy, ed. I. Schutz, Martinus Nıjhoff, The 

Hague, 1970, pp. 116-132 

Schutz, Alfred  The Well-Informed Citizen: An Essay On The So-

cial Distribution of Knowledge, Collected Papers 

II: Studies in Social Theory, ed. Arvid Brodersen, 

Martinus Nıjhoff, The Hague,1976, pp.120-134 

Schutz, Alfred Schutz:  Husserl’s Importance for The Social Science, Col-

lected Papers I: The Problem of Social Reality, 



 

275 

 

trans. H. L. Natanson,ed. Maurice Natanson, Mar-

tinus Nıjhoff, The Hague, 1973, pp.140-149 

Schutz, Alfred:  Choosing Among Projects of Action, Collected 

Papers I: The Problem of Social Reality, trans. 

H. L. Natanson,ed. Maurice Natanson, Martinus 

Nıjhoff, The Hague, 1973, pp. 67-96 

Schutz, Alfred:  Common-sense and Scientific Interpretation of 

Human Action, Collected Papers I: The Problem 

of Social Reality, trans. H. L. Natanson,ed. Mauri-

ce Natanson, Martinus Nıjhoff, The Hague, 1973, 

pp. 3-47 

Schutz, Alfred:  Concept and Theory Formation in the Social Sci-

ence, Collected Papers I: The Problem of Social 

Reality, trans. H. L. Natanson,ed. Maurice Natan-

son, Martinus Nıjhoff, The Hague, 1973, pp. 48-66 

Schutz, Alfred:  Don Quixote And The Problem Of Reality, Collec-

ted Papers II: Studies in Social Theory, ed. Ar-

vid Brodersen, Martinus Nıjhoff, The Hague,1976, 

pp.135-159 

Schutz, Alfred:  Husserl’s Crisis of Western Sciences, Collecterd 

Papers IV, ed. Helmut Wagner and George Psat-

has, y.y., Springer-Science+ Business Media, 1996, 

pp. 177-186 

Schutz, Alfred:  Life Forms and Meaning Structures, Collected 

Papers VI: Literary Reality and Relationships, 

ed. Michael Barber, New York, Springer Scien-

ce+Business Media, 2013, pp.11-197 

Schutz, Alfred:  On Phenomenology and Social Relations: Selec-

ted Writings, ed. Helmut Wagner, Chicago, Uni-

versit of Chicago Press, 1973 

Schutz, Alfred:  On The Concept of Horizon, Collecterd Papers 

IV, ed. Helmut Wagner and George Psathas, y.y., 



 

276 

 

Springer-Science+ Business Media, 1996, pp. 196-

200 

Schutz, Alfred:  On the Multiple Realities, Collected Papers I: 

The Problem of Social Reality, trans. H. L. Na-

tanson,ed. Maurice Natanson, Martinus Nıjhoff, 

The Hague, 1973, pp. 207-259 

Schutz, Alfred:  Phenomenology and The Foundations of The So-

cial Sciences (Ideas, Volume III By Edmund Hus-

serl) , Collected Papers III: Studies in The Phe-

nomenological Philosophy, ed. I. Schutz, Marti-

nus Nıjhoff, The Hague, 1970, pp. 40-50 

Schutz, Alfred:  Scheler’s Theory of Intersubjectivity and The Ge-

neral Thesis of The Alter Ego, Collected Papers I: 

The Problem of Social Reality, trans. H. L. Na-

tanson,ed. Maurice Natanson, Martinus Nıjhoff, 

The Hague, 1973, pp. 150-179 

Schutz, Alfred:  Social Science and The Social World, Collected 

Papers IV, ed. Helmut Wagner and George Psat-

has, y.y., Springer-Science+ Business Media, 1996, 

pp. 140-146 

Schutz, Alfred:  The Phenomenology of The Social World, trans. 

George Walsh and Frederick Lehnert, New York, 

Northwestern University Press, 1967 

Schutz, Alfred:  The Social World And The Theory Of Social Ac-

tion, Collected Papers II: Studies in Social The-

ory, ed. Arvid Brodersen, Martinus Nıjhoff, The 

Hague,1976, pp. 3-19 

Schutz, Alfred:  The Stranger, Collected Papers II: Studies in 

Social Theory, ed. Arvid Brodersen, Martinus 

Nıjhoff, The Hague,1976, pp. 91-105 

Schutz, Alfred:  The World of Contemporaries as a Structure of 

Typifications, Collected Papers II: Studies in So-



 

277 

 

cial Theory, ed. Arvid Brodersen, Martinus 

Nıjhoff, The Hague,1976, pp. 37-55 

Schutz, Alfred:  Thou and I, Collecterd Papers IV, ed. Helmut 

Wagner and George Psathas, y.y., Springer-

Science+ Business Media, 1996, pp. 201-202 

Schutz, Alfred:  In Search of The Middle Ground, Collecterd Pa-

pers IV, ed. Helmut Wagner and George Psathas, 

y.y., Springer-Science+ Business Media, 1996, pp. 

147-151 

Schutz, Alfred:  The Problem Of Rationality In The Social World, 

Collected Papers II: Studies in Social Theory, 

ed. Arvid Brodersen, Martinus Nıjhoff, The Ha-

gue,1976, pp. 64-88 

Schutz, Alfred: The Dimensions Of The Social World, Collected 

Papers II: Studies in Social Theory, ed. Arvid 

Brodersen, Martinus Nıjhoff, The Hague,1976, pp. 

20-36 

Schutz, Alfred: Type And Eidos In Husserl's Late Philosophy, Col-

lected Papers III: Studies in The Phenomenolo-

gical Philosophy, ed. I. Schutz, Martinus Nıjhoff, 

The Hague, 1970, pp. 92-115 

Schutz,Alfred:  The Problem of Transcendental Intersubjectivity in 

Husserl, Collected Papers III: Studies in The 

Phenomenological Philosophy, ed. I. Schutz, 

Martinus Nıjhoff, The Hague, 1970, pp. 40-50 

Seidman, Steven:  Sosyolojik Teorinin Sonu, Retorik Hermeneutik 

ve Sosyal Bilimler, der. ve çev. Hüsamettin Ars-

lan, İstanbul, Paradigma Yayınları, 2002, s. 70-104 

Sennett, Richard:  Karakter Aşınması, çev. Barış Yıldırım, İstanbul, 

Ayrıntı Yayınları, 2011 

Sennett, Richard:  Yabancı: Sürgün Üzerine İki Deneme, çev. Tun-

cay Birkan, İstanbul, Metis Yayınları, 2014 



 

278 

 

Sennett, Richard:  Yeni Kapitalizm Kültürü, çev. Aylin Onacak, 

İstanbul, Ayrıntı Yayınları, 2015 

Simmel George:  The Sociology of Sociability, trans. Everett Hug-

hes, American Journal of Sociology, Vol. 55, No. 

3 (Nov., 1949), pp. 254-261 

Smith, Philip:  Kültürel Kuram, çev. Selime Güzelsarı ve İbra-

him Gündoğdu, İstanbul, Babil Yayınları, 2007 

Snow, Charles P:  İki Kültür, çev. Tuncay Birkan, Ankara, TUBİ-

TAK Yayınları, 1993 

Soule George,  Büyük İktisatçılardan Ekonominin Abc'si, çev. 

Nejat Muallimoğlu, İstanbul, Formül Matbaası, 

1978 

Spivak, Gyatri C. Can Subaltern Speak?, 

http://abahlali.org/files/Can_the_subaltern_speak.p

df 

Spivak, Gyatri C.:  French Feminism in an International Frame, Yale 

French Studies No. 62, Feminist Readings: 

French Texts/American Contexts (1981), pp. 

154-184 

Steinbeck, John:  Gazap Üzümleri, çev. Gülen Aktaş, İstanbul, Oda 

Yayınları, 1994 

Steinmetz, George:  American Sociology before and after World War 

II: The (Temporary) Settling of a Disciplinary Fi-

eld, Sociology in America, der. Craig Calhoun, 

Chicago and London, 2007, s.314-366 

Swingewood, Alan:  Sosyolojik Düşüncenin Kısa Tarihi, Çev. Osman 

Akınhay, Bilim ve Sanat Yayınları , 1998 

Şenses, Mihriban: Sosyal Fenomenler Olarak Bilimsel İhtilaf-

lar:Nerium Oleander (Zakkum) Tartışması, İs-

tanbul, Paradigma Yayınları, 2010 

Talcott Parsons vd:  Toward a General Theory of Action, Cambridge 

Massachusetts, Harvard University Press, 1962 

http://abahlali.org/files/Can_the_subaltern_speak.pdf
http://abahlali.org/files/Can_the_subaltern_speak.pdf


 

279 

 

Talcott Parsons: On the Concept of Political Power, Roceedings of 

the American Philosophical Society, Vol. 107, 

No. 3 (Jun. 19, 1963), pp. 232-262 

Tekiner, Deniz:  German Idealist Foundations of Durkheim's Socio-

logy and Teleology of Knowledge, The Theory & 

Science, 

2002(Çevrimiçi)http://theoryandscience.icaap.org/c

ontent/vol003.001/tekiner.html 

Thompson, E. P.:  İngiliz İşçi Sınıfının Oluşumu, çev. Uygur Koca-

başoğlu, İstanbul, Birikim Yayınları,2006 

Tiryakian, Edward:  A Existential Phenomenology and the Sociologi-

cal Tradition, American Sociological Review, 

Vol. 30, No. 5 (Oct., 1965), pp. 674-688 

Toffler, Alvin:  Üçüncü Dalga, çev. Selim Yeniçeri, İstanbul, Ko-

ridor Yayıncılık, 2012 

Touraine, Alain:    Modernliğin Eleştirisi, çev. Hülya Tufan, İstan-

bul, Yapı Kredi Yayınları, 2004 

Touraine, Alain:  The Post-Industrial Society: Tomorrow's Social 

History, New York, Random House, t.y 

Turner, Bryan S.:  Toplumsal Sistem Üzerine, Klasik Sosyoloji, çev. 

İdil Çetin, İstanbul, İletişim Yayınları, 2014, s. 

263-259 

Turner, Bryan S.:  Tıbbi Güç ve Toplumsal Bilgi, çev. Ümit Tatlı-

can, Bursa, Sentez Yayınları, 2011 

Turner, Stephen:  A Life in the First Half-Century of Sociology: 

Charles Elwood and the Division of Sociology, 

Sociology in America, der. Craig Calhoun, Chica-

go and London, 2007, s. 115-154 

Ünsaldı, Levent: “Sürekli Bir Tematikleştirme Çabası Olarak Sosyo-

loji”, Sosyoloji Divanı, Sayı:6, 2015, Yıl:2 Sayı:4 

(Temmuz-Aralık 2014), s. 13-36 

http://theoryandscience.icaap.org/content/vol003.001/tekiner.html
http://theoryandscience.icaap.org/content/vol003.001/tekiner.html


 

280 

 

Ünsaldı, Levent: Takdim, Bilimin Toplumsal Kullanımları: Bilimsel 

Alanın Klinik Bir Sosyolojisi İçin, Ankara, Heretik 

Yayınları, 2013 

Vaitkus, Steven:  The “Naturality” of Alfred Schutz’s Natural Atti-

tude of the Life-World, Explorations of The Life-

World, ed. Martin Endres and Georges Psathas, 

Netherland, Springer, 2005, pp.97-122 

Valone, James J:  Parsons' Contributions To Sociological Theory: 

Reflections On The Schutz-Parsons Corresponden-

ce, Human Studies, December 1980, Volume 3, 

Issue 1, pp 375-386 

Varul, Matthias Zick:   Talcott Parsons, The Sick Role and Chronic Ill-

ness, Body & Society, vol. 16(2), pp. 72–94 

Wagner, Gerhard and G. Weiss: A Friendship That Lasted a Lifetime: The Cor-

respondence Between Alfred Schütz And Eric 

Voegelin, trans. William Petropulos, Columbia, 

University of Missouri Press, 2011 

Wagner, Helmut R:  Theory of Action and Sociology of the Life-World, 

Contemporary Sociology, Vol. 8, No. 5 (Sep., 

1979), pp. 685-687 

Wallace, Ruth A. ve A. Wolf:  Çağdaş Sosyoloji Kuramları, çev. Leyla Elbu-

ruz, M. Rami Ayas, İstanbul, Doğu Batı Yayınları, 

2013 

Wallerstein, Immanuel:   Bildiğimiz Dünyanı Sonu, çev. Tuncay Birkan, 

İstanbul, Metis Yayınları, 2003 

Wallerstein, Immanuel:  The Culture of Sociology in Disarray: The Im-

pact of 1968 on U.S. Sociologist, Sociology in 

America, der. Craig Calhoun, Chicago and Lon-

don, 2007, s. 427-437 

Weber, Max:  Ekonomi ve Toplum, çev. Latif Boyacı, İstanbul, 

Yarın Yayınları, 2012 



 

281 

 

Weber, Max:  Kapitalizmin Ruhu ve Protestan Ahlakı, çev. 

Milay Köktürk, Ankara, Bilgesu Yayınları, 2011 

Weber, Max:  Sosyal Bilimlerin Metodolojisi, çev. Vefa Saygın 

Öğütle, İstanbul, Küre Yayınları, 2012 

Williams, Raymond:  Keywords: A Vocabulary of Culture and Soci-

ety, New York, Oxford Unıversıty Press, 1983,  

Wirth, Louis.  The Structure of Social Action: A Study in Social 

Theory with Special Reference to a Group of Re-

cent European Writers. by Talcott Parsons, Ameri-

can Sociological Review, Vol. 4, No. 3 (Jun., 

1939), pp. 399-404 

Wittgenstein, Ludwig.  Felsefi Soruşturmalar, çev. Haluk Barışcan, İstan-

bul, Metis Yayınları, 2007 

Wolff, Kurt H:  Fenomenoloji ve Sosyoloji, çev. Harun Rızatepe, 

Sosyolojik Çözümlemenin Tarihi, İstanbul, Ver-

so Yayınları, 1990, s.509-571 

Woolf, Virginia:  Kendine Ait Bir Oda, çev. Suğra Öncü, İstanbul, 

Alfa Yayınları, 1992 

Yoldaş, Yunus: İşlevsel Yapısal Sistem Kuramı, İstanbul, Alfa 

Aktüel Yayınları, 2007 

Zaret, David:  Modern Sosyal Teoride Tarih Tutulması, çev. 

Mehmet Emin Balcı, Özne Felsefe Dergisi, Sayı 

:23, 2016, s. 229-256 

 

 

 

 

 

 



 

282 

 

ÖZGEÇMİŞ 

Lisans eğitimini, 2005-2009 yılları arasında İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi 

Sosyoloji bölümünde tamamladı. Yüksek lisansını İstanbul Üniversitesi Sosyal Bi-

limler Enstitüsü Sosyoloji Ana Bilimdalı’nda “Peter Berger’in Din ve Bilgi Sosyolo-

jisi Üzerine Bir Değerlendirme” adlı tezle yaptı. 2011 yılından beri İstanbul Üniver-

sitesi Edebiyat Fakültesi Sosyoloji Bölümünde araştırma görevlisi olarak çalışmakta-

dır.  

  



 

283 

 

 


