TC.
NECMETTIN ERBAKAN UNIiVERSITESI
SOSYAL BiLiMLER ENSTITUSU

TEMEL iSLAM BILIMLERi ANABILIM DALI
iSLAM MEZHEPLERI TARiHI BiLiM DALI

EBU’L-FEREC IBNU’L-CEVZI’NIN “TELBIiSU iBLiS” ADLI
ESERINDE MEZHEPLERE YAKLASIMI

YUKSEK LiSANS TEZIi

HEDIYE NUR KARAKAYA
18810601282

DANISMAN

Prof. Dr. Dogan KAPLAN

KONYA-2023






T.C. -
NECMETTIN ERBAKAN UNIVERSITESI I = (8
Sosyal Bilimler Enstitisii A%

Bilimsel Etik Sayfasi

Ad1 Soyadi Hediye Nur KARAKAYA
Numarasi 18810601282
= |Ana Bilim / Bilim Dal: [TEMEL ISLAM BILIMLERI/ISLAM MEZHEPLERI TARIHI
£
g [Program Tezli Yiiksek Lisans X
S
:5” Doktora
Tezin Adi

EBU’L-FEREC IBNU’L-CEVZI’NIN “TELBISU IBLiS” ADLI ESERINDE
MEZHEPLERE YAKLASIMI

Bu tezin hazirlanmasinda bilimsel etige ve akademik kurallara 6zenle riayet edildigini, tez i¢indeki
biitiin bilgilerin etik davranig ve akademik kurallar ¢ergevesinde elde edilerek sunuldugunu, ayrica tez yazim
kurallarina uygun olarak hazirlanan bu ¢aligmada baskalarinin eserlerinden yararlanilmasi durumunda bilimsel
kurallara uygun olarak atif yapildigini bildiririm.

Ogrencinin Ad1 Soyadi
imzas1



T.C. s
NECMETTIN ERBAKAN UNIVERSITESI I8
Sosyal Bilimler Enstitiisii e

OZET

Ad1 Soyadi Hediye Nur KARAKAYA

Numarasi 18810601282

|Ana Bilim / Bilim Dali TEMEL ISLAM BILIMLERI/ISLAM MEZHEPLERI TARIHI

=
;Ea Tezli Yiksek Lisans X
$ | Program:
80 Doktora
©
Tez Damsmant Prof. Dr. Dogan KAPLAN
EBU’L-FEREC IBNU’L-CEVZI’NIN “TELBIiSU iBLIiS” ADLI
Tezin Ad: ESERINDE MEZHEPLERE YAKLASIMI

Ebii’l-Ferec ibnii’l-Cevzi, 510 - 597 (1116 - 1201) yillar1 arasinda Bagdat’ta yasayan omriinii ilmi
faaliyetlere adamis fakih, miifessir, muhaddis ve vaizdir. Vaaz konusundaki hiinerleri ile kisa siirede Abbasi
devlet ricili ile de yakin miinasebetler kuran ibnii’l-Cevzi, farkh alanlarda seckin eserler ortaya koymustur.
ibnii’l-Cevzi’nin hayati, , eserleri ve dgrencilerini arastirllarak hazirladifimiz ¢calismamz, onun Hanbeli

Mezhebi icindeki konumunun anlasilmasi icin 6nem tasimaktadir.

Cok yénlii bir alim olan Ebii’l-Ferec ibnii’l-Cevzi’nin Telbisii Iblis adh kitabi, seytann cesitli
gruplara kurdugu tuzaklara karsi insanlar1 uyarmak maksadiyla yazdigi 6nemli bir eserdir. Calismamiz,
ibnii’l-Cevzi’nin bu eserinde Islam mezheplerine yaklasgimim incelemektedir. Onun islam Mezhepleri
hakkindaki goriis ve elestirilerine yer verilerek yapilan incelemede, goriislerinin hem klasik kaynaklarla hem
de eser icindeki anlatimlarla kiyaslanarak yapilmasina 6zen gosterilmistir. On ii¢ boliimden olusan eserin,
mubhtelif boliimleri arasindaki tutarsizhklara da yer verdigimiz bu cahymada ibnii’l-Cevzi’nin firka tasnifine
yapilan elestirilerden bahsedilerek bu tasnifin ona aidiyeti tartisslmstir. Ayrica eserde gecen firka isimleri ii¢

farkh niishadan karsilastirilarak dogru isimlendirmeler tespit edilmeye ¢ahisilmistir.

Anahtar Kelimeler: Ebii’l-Ferec ibnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, Mezhep, Hanbeli, Seytan’in Hileleri.

Necmettin Erbaka_n Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitlisti Midurligu, Tel :03322010060 e-posta
Ahmet Kelesoglu llahiyat Fakiiltesi, A Blok Zemin Kat, Meram Yeni Yol web : www.erbakan.edu.tr/sosyalbilimlerenstitusu
42090-Meram /KONYA



http://www.erbakan.edu.tr/sosyalbilimlerenstitusu

T.C. o
NECMETTIN ERBAKAN UNIVERSITESI (8
Sosyal Bilimler Enstitiisii Sl

ABSTRACT
Adi Soyadi Hediye Nur KARAKAYA
Numarast 18810601282
= |Ana Bilim / Bilim Dali Basic Islamic Sciences/History of Islamic Sects
E Tezli Yiiksek Lisans X
§ |Program
>80 Doktora
Q©
Tez Danisman Prof. Dr. Dogan KAPLAN
. ABU AL-FARAJ IBN AL-JAWZI APPROACH TO SECTS IN HIS WORK
Tezin Adt TITLED "TALBIS IBLIS"

Abu al-Faraj Ibn al-Jawzi, who lived in Baghdad between 510 - 597 (1116 - 1201), was a jurist,
commentator, muhaddith and preacher who devoted his life to scholarly activities. lbn al-Jawzi, who
established close relations with the Abbasid state officials in a short time with his skills in preaching,
produced distinguished works in different fields. Our study, which we have prepared by researching Ibn al-

Jawzl's life, his works and his students, is important for understanding his position in the Hanbali school.

Abi al-Faraj Ibn al-Jawzi, who was a versatile scholar, wrote an important book called Talbis al-
Iblis to warn people against the traps set by the devil for various groups. Our study analyses Ibn al-Jawzi's
approach to Islamic sects in this work. In the examination of his views and criticisms on Islamic sects, care
has been taken to compare his views with both classical sources and the narratives in the work. In this study,
in which the inconsistencies between various parts of the work, which consists of thirteen chapters, are also
included, the criticisms made on Ibn al-Jawzi's classification of the sects are mentioned and the belonging of
this classification to him is discussed. In addition, the names of the sects mentioned in the work were

compared from three different copies and the correct nomenclature was tried to be determined.

Key Words: Abi al-Faraj Ibn al-Jawzi, Talbis Iblis, Sect, Hanbali, Traps of Devil.

Necmettin Erbakan Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiis(i Tel :03322010060 e-posta

Muddrlaga, web : www.erbakan.edu.tr/sosyalbilimlerenstitusu
Ahmet Kelesoglu llahiyat Fakiiltesi, A Blok Zemin Kat, Meram

Yeni Yol 42090-Meram /KONYA



http://www.erbakan.edu.tr/sosyalbilimlerenstitusu

ICINDEKILER

OZET oottt ettt b b s bbbttt bbbttt 3
ICINDEKILER ....oovititeiicte ettt bbb bbbt bbb bbb 5
ON SOZ .ttt 6
KISALTIMALAR ..ottt ettt s e bbbt e bt e s e st e b e ke eb e ek e e b e e Rt e s e e s s et seeeb e e beebeereenbeeesbesbesbeeneenes 7
GIRIS ottt b bbb bbbttt bbbttt 8
1. Arastirmanin Konusu Ve ProDICIMNI .......cuuiiiiiiiiiiiie ittt n e siae e 8

2. Arastirma Konusuyla Ilgili Kuramsal Cerceve ve Konuyla Ilgili Belli Basli Arastirmalar ...............cccc......... 8

3. Arastirmanin AMACT V& ONEIM ....cvcveveveveeeeeieeteteies e eeeeetete et es e ettt et esenssaebe et ses s s ssseaesesesesesensnsesetesasans 10

L RN T a0 Y o UL B o) 115311 DT P TP PROPRPPRTRTO: 10
BIRINCI BOLUM ..ottt sttt bbbttt b st n e 11
EBU’L-FEREC IBNU’L-CEVZI’NIN HAYATI, ESERLERI VE OGRENCILERI ........cccoovviiiiiiiieeenn, 11
1 IDNG 1-CEVZI NN HAYALL 1.v.vvvvvcviee ettt bbbttt bbb 11
2.1bnii’l-Cevzi’nin Hanbeli Mezhebi Igindeki KOMUMU........ccoveviiieieieisieiee ettt 14
BLUESEIIEIT i 15
QTEIDIST IDITS ...ttt ettt ettt ettt ettt ettt ettt et ettt 19

OT= R S SRPRPRR 19

(o] B (5T | OO U TP U RO PP TP PRTPPPRO 20

o ZAAT T-MESTE ...ttt b bbbt h e b e bbb e bbb ettt nh bt b ereens 23

LN 1142830 s A OSSP PUSPRTRR 24

A, OBLENCIIETT 1.vuvviviviicveiieie ettt a s bbb bbb bbb bbbt s ettt 25

a. Ibn Kudame Muvaffakuddin (61. 620/1223)....cucucuiiiiiiiiieieeeiisieieeesieieessie sttt ss sttt ss s st sssnnes 26

b. Tbnii’d-Diibeysi (S1. 637/1239)...cuiiriieieiieiieeieieeie ettt 27

C. SIBE IDNI’T-CEVZL (81, 654/1256) ceevveeeeveeeeeeeeeteieeee e eee ettt s s sttt es s s sttt ssss s s snante st s s s e 28
TKINCI BOLUM ...ttt 30
TELBISU IBLIS ESERININ INCELENMESI........iiiiuiiiimriiirisniisissesssssssssssss s 30
1. Telbisti IDIIS I IGETISI .....cvuvevecvicecteeceeee ettt b ettt st n e 30
2.Telbisii Iblis 'te Ad1 GEGEN MEZNEPIET...........cvucvieeieciieeieieie ettt 37

A HATICTIIK ..ttt ettt et s bt e et et e e b e et e b eeas 37

b. Kaderiyye/ MUTEZIIE ......cueiviiiieiiiiiiiiitiie e bbb 52
[0\ 131 (o3 T OO OOV PR U R R PR OPRPRTURTPRR 59

(0 R O] o] )Y TSSOSO URPTPPSPR PSRN 65
BCBNMIYYE ..ottt e b et b e E et E e R R e R E Rt b e E Rt R e bRt b e bRt ebe bt be b e bt 68
V- OSSOSO PRPRR 71

G BAINTIIK ...ttt bbbt e bbbt ar e ere et e e nbeenbe e 85

TR = o I - T USSR 94

AT 2N R 97
KIAYNAKCA ettt bttt h et e et bt s bt e b £ e Rt e Rt e s e e b e b A bt eE e b e eh e e R £ e a b et eEeeb e s b e eb e e b e entenaesbenbesbeebeene e 99



ON SOZ
Alemlerin Rabbi olan Allah’a hamd olsun, salat ve selam, sevgili peygamberimiz Hz.

Muhammed’in (s.a.v), onun ailesinin ve ashabinin iizerine olsun.

Ebii’l-Ferec Ibnii’l-Cevzi'nin “Telbisii Iblis” Eserinde Mezheplere Yaklasimi bashkli
yiiksek lisans tezimizde 12. yiizyilda Bagdat’ta yasamis énemli islam alimlerinden Ibnii’l-
Cevzi’nin alaminda 6nemli bir eser olan Telbisii Iblis’indeki mezheplere yaklagimini

inceledik.

Tarih, Tefsir, Hadis, Fikih ve Kelam gibi alanlarda 6nemli eserler vermis Hanbeli alim
Ibnii’l1-Cevzi, Telbisii Iblis (Seytamin Aldatmasi) adli cok yonlii eserinde seytanin insanlari
farkl1 sebeplerle aldattifini dile getirmis, bu sebepleri ortadan kaldirmanin yollarmma da
deginmistir. Bu baglamda farkl1 din ve inaniglarin yani sira Islami firkalar1 da ortaya koydugu
tasnif lizerinden degerlendirmistir. Biz de bu tasnife bagh kalarak yaptigimiz arastirmamizi

iki ana boliime ayirdik.

Ibnii’l1-Cevzi’nin hayatin1 yasadigi doénemin sartlar1 icerisinde ele aldigimiz birinci
boliimde eserlerini, hocalarini, 6grencilerini inceleyerek Hanbeli Mezhebi igerisindeki

konumuna ve 6nemine degindik.

Ibnii’l-Cevzi’nin Telbisii Iblis (Seytanin Aldatmasi) eserindeki Islam Mezheplerine
yaklagimini ele aldigimiz ikinci boliimde once eserin igerigi hakkinda genel bilgiler verdik.
Ardindan Ibnii’l-Cevzi’nin eserde adi gecen firkalara dair goriislerini klasik kaynaklarla
karsilagtirmali olarak inceledik. Ayrica Islam Mezhepleri Tarihi baglaminda ele alip
incelemeye calistigimiz Telbisii Iblis’teki firka tasnif ve tanimlarinm &zginliigiini de

arastirarak eser icerisindeki tutarsiz durumlara degindik.

Aragtirmamin konusunun belirlenmesinden baslayarak siirecin bir sonuca varmasina
kadar her alanda yardim ve desteklerini esirgemeyen ¢ok kiymetli hocam Prof. Dr. Dogan
Kaplan’a tesekkiir ederim. Tez savunma siirecimde yapici elestirileri ile tezimin gelisimine
katki sunan saygideger Dr. Ogr. Uyesi Aytekin Senzeybek ve Prof. Dr. Mithat Eser
hocalarima da tesekkiir ederim. Bu vesileyle siire¢ boyunca maddi manevi desteklerini her
daim yanimda hissettigim aileme, yoruldugum zamanlarda yan1 basimda olup varliklariyla
beni sakinlestiren dostlarim Hatice ve Mesude’ye de ayrica tesekkiir ederim.

Hediye Nur KARAKAYA
KONYA-2023



b.y.

Bk. /bk.

cev.
Erisim
Hz.
No.
Nsr.

Ol

TDV

thk.

S.a.Vv.

KISALTMALAR

bin, ibn (Oglu)
Basim yeri yok
Bakiniz
Ceviren

Erisim Tarihi
Hazreti
Numara
Nesreden
Oliim Tarihi
Sayfa

Tiirkiye Diyanet Vakfi
Tahkik Eden
Yayinct Yok
Hicri

Sallallahii aleyhi ve sellem



GIRIS

1. Arastirmamin Konusu ve Problemi

Onde gelen Hanbeli alimlerden Ebii’l-Ferec ibnii’l-Cevzi’nin (61.597/1201) Telbisii
Iblis isimli eseri, basta tasavvuf ehli olmak iizere gesitli Islami topluluklarin din anlayislarini
elestiren bir eserdir. Yapacagimiz bu arastirmada hem Ibnii’l-Cevzi’nin kendi hayatini hem de
bu eser iizerinden diger mezheplere bakisini detaylica arastirarak onun mezhebi goriislerini

detaylica ortaya koymak bu aragtirmanin baslica konusudur.

2. Arastirma Konusuyla Ilgili Kuramsal Cerceve ve Konuyla flgili Belli Bash

Arastirmalar

Ulusal tez merkezinde yaptigimiz arastirma neticesinde Ibnii’l-Cevzi hakkinda
ilahiyatin ¢esitli alanlarinda yapilmis bir¢ok lisansiistli calismaya rastladik. Bu ¢alismalardan
en eskisi Nedim Urhan’in 1989 yilinda Hadis anabilim dalinda tamamlamis oldugu /bnu’I-
Cevzi ve Ahkdmu n-nisa adli doktora ¢alismasidir.! Nefise Karaca’nin Abdurrahman Ibnii I
Cevzi ve Tefsirdeki Metotu,? Dilek Yavuz Turun’un Cennet ve Cehennemle Ilgili Uydurma
Hadisler (Ibnu’l-Cevzi Ornegi),® Hiiseyin Uziimcii’niin Ibnii’l-Cevzi’nin Zadu’l-Mesir Adl
Tefsirinde Esmd-i Hiisnd'ya Dair Yorumlarin Miindsebdtu’lI-Kur’an Acisindan Incelenmesi,*
Muhammed Kalkan’in Ebii’l-Ferec Ibnu’l-Cevzi ve el-Vefd bi-Fezdili’l-Mustafa Adl eseri,>
Ridvan Sanur’un Temel Islam Bilimleri Anabilim Dali’nda 2018 yilinda yapmus oldugu,
Mekki b. Ebi Talib ve Ebii’l-Ferec Ibnu’l-Cevzi’ye Gore Nesih Problemi® adli ¢alismalar da
yiiksek lisans diizeyinde yapilan ¢aligmalardir.

Muhammed Nurullah Giindiiz’iin Islam Mezhepleri Baglaminda Ebii’l-Ferec I[bnii’l-

A7

Cevzi’ adli yiiksek lisans calismas1 da Ibnu’l-Cevzi hakkinda Islam Mezhepleri Tarihi

! Nedim Urhan, fbnu’l-Cevzi ve ‘Ahkdmu’n-nisé’ Adl Eseri, (Istanbul: Marmara Universitesi, Sosyal Bilimler
Enstitiisti, Doktora Tezi, 1989).

2 Nefise Karaca, Abdurrahman Ibnu’l-Cevzi ve Tefsirdeki Metotu, (Izmir: Dokuz Eyliil Universitesi, Sosyal
Bilimler Enstitiisti, Yiiksek Lisans Tezi, 2005).

% Dilek Yavuz Turun, Cennet ve Cehennemle Ilgili Uydurma Hadisler (Ibnu’I-Cevzi Ornegi), (Adana: Cukurova
Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi, 2008).

4 Hiiseyin Uziimcii, Ibnu’l-Cevzi’'nin Zadu’l-Mesir Adli Tefsirinde Esmd-i Hiisnd’va Dair Yorumlarn
Miinsdsebatu’l-Kur’dn Acisindan Incelenmesi, (Mardin: Artuklu Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Yiiksek
Lisans Tezi, 2020).

5 Muhammet Kalkan, Ebii’l-Ferec Ibnu’l-Cevzi ve el-Vefd bi-Fezdili’l-Mustafa Adl Eseri, (Istanbul: Istanbul
Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi, 2021).

6 Ridvan Sanur, Mekki b. Ebi Talip ve Ebii’l-Ferec Ibnu’l-Cevzi'ye Gére Nesih Problemi, (1zmir: Katip Celebi
Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi, 2018).

7 Muhammed Nurullah Giindiiz, Islam Mezhepleri Baglaminda Ebii’l-Ferec I[bnu’l-Cevzi, (Diyarbakir: Dicle
Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi, 2020).

8



alaninda yapilmis olan bir ¢alismadir. Yaptigimiz ¢alismadan farkim1 gdstermek iizere bu
caligsma tizerinde biraz durmak isteriz.

Bahsi gecen calismada Ebii’l-Ferec Ibnii’l-Cevzi’nin hayat: ve eserleri genel bir
perspektifte ele alinmistir. Basta Ibnii’l1-Cevzi’nin en kapsamli eseri olan el-Muntazam 'a sik¢a
atif yapilmakla birlikte bizim tezimizin esasin1 olusturan Telbisii [blis eserinden de alintilara
rastlanmaktadir. Bizim ¢alismamiz ibnu’l Cevzi’nin hayatini inceleme noktasinda bu galisma
ile benzerlik gdstermektedir ancak Telbisii Iblis’in tek bir eser olarak ele almip derinlemesine
incelenmesi bakimindan bahsi gecen calismadan farklilasmaktadir.

Ebii'l-Ferec Abdurrahman b. Ali Ibnii'l-Cevzi (6.597/1201) ve 'Mendkibu Emiri'l-
Mii'minin Omer b. Hattdb' Adli Eseri® isimli ¢alisma onun Islam Tarihi agisindan &nemine
deginmektedir. Ebii'l-Ferec Ibnii'l-Cevzi ve Niizhetii'l-Ayiini'n-Nevazir fi Nmi'l-Viicihi ve'n-
Nezdir Adli Eserindeki Metotu® isili calismada Ibnii’l-Cevzi’nin Zadii’I-Mesir tefsirindeki
metotu incelenmistir. [bnii'l-Cevzi'nin Zadii'l-Mesir Adli Tefsirinde Niizul Sebepleri'® isimli
calisma ise tefsir alaninda yapilmis calismalardan bir digeridir. Son olarak /bnii'l Cevzi'nin
Itikadi  Gériiglerit* isimli calismanin  kelam alaninda yapilmis bir calisma oldugu
belirtilmektedir.

Ayrica Telbisii Iblis isimli eser hakkinda da iki adet yiiksek lisans galigmasi
bulunmustur. Bu calismalardan ilki Semsii'l-Hakika'nin Sadelestirilmesi ve Izharu'l-Hakk ve
Telbis-ii Iblis'le Mukayesesi'? isimli ¢alisma dinler tarihi alaninda yapilmis bir ¢alismadir. Bu
calisgmanin Oziinii ¢alismada ismi gegen {ii¢ eseri birlikte inceleyerek toplumlara etkileri
hakkinda bilgi vermek olusturmaktadir. Bir diger calisma ise Hadis Tahrici (Telbisii Iblis'deki
Hadislerin Tahkiki ve Tahrici)!® isimli galisma ise hadis alaninda yapilmis bir ¢alismadir.

Goriildugi tizere konuyu bizim yaklagimimizla ele alan bir ¢alismaya rastlanmamustir.

8 Musab Dalga, Ebii'l-Ferec Abdurrahman b. Ali Ibnii'l-Cevzi (6.597/1201) ve 'Mendkibu Emiri'l-Mii'minin
Omer b. Hattdb' Adli Eseri,(Sanhurfa: Harran Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi,
2016).

9 Ciineyt Maral, Ebii'l-Ferec Ibnii'l-Cevzi ve Niizhetii'l-Ayiini'n-Nevdzir fi Ilmi'l-Viiciihi ve'n-Nezdir Adl
Eserindeki Metotu, (Diyarbakir: Dicle Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi, 2013).

10 Oznur Hocaoglu, Ibnii'l-Cevzi'nin Zadii'l-Mesir Adli Tefsirinde Niizul Sebepleri, (Izmir: Dokuz Eyliil
Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi, 2011).

1 Omer Erdem, Ibnii’l-Cevzi'nin Itikadi Gériisleri(Bursa: Uludag Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii,
Yiiksek Lisans Tezi, 1989).

12 Melek Calisir, Semsii'l-Hakika'nin Sadelestirilmesi ve Izharu’l-Hakk ve Telbisii Iblis’le Mukayesesi, ( Izmir:
Dokuz Eyliil Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi, 2005).

13 Veysel Unler, Hadis Tahrici (Telbisii Iblis'deki Hadislerin Tahkiki ve Tahrici), (Konya: Selguk Universitesi,
Sosyal Bilimler Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi, 1989).



3. Arastirmanin Amaci ve Onemi

6/12. yiizyilin 6nemli alimlerinden biri olan Ebii’l-Ferec ibnii’l-Cevzi cesitli alanlarda
cokca eser vermis bir alimdir. Onun Telbisii Iblis adli eseri {izerinden yapacagimiz bu
arastirma onun Islam Mezhepleri Tarihi agisindan yerini ve énemini detaylica arastirarak ele
almay1 amaglamaktadir.

On dort asirlik Islam Tarihinde pek ¢ok mezhebi ayrismalar yasanmistir. Hig siiphesiz
bu ayrismalar1 anlayabilmek ancak o donemlerde ortaya konan eserlerin detaylica incelenip
analiz edilmesiyle miimkiindiir. Yapacagimiz bu calismada Ebii’l-Ferec ibnii’l-Cevzi’nin
Telbisii Iblis isimli eserinde, yasadigi donemde var olan farklilasmalara olan bakismni ve bu
farklilagmalardaki kendi konumunu ortaya koymay1 hedefliyoruz. Bu ¢alismamiz miiellifin
goriislerinin disaridan degil bizatihi miiellifin kendisinden 6grenilmesi acisindan son derece

Onemlidir.

4. Arastirmanin Yontemi

Tez konusu kapsaminda bilgilerin taranmasi ve verilerin toplanip derlenmesi, analiz
ve yorumlamayi kolaylastirmak i¢in derlenen verilerin ¢ergevesinin ¢izilip siniflandirilmast,
bunun sonucunda elde edilen bilgilerin analiz edilerek degerlendirilmesi. Bu ¢aliymamizda
sosyal bilimlerin en nesnel yontemi olan betimlemeci (descriptive) yontemi, Islam Mezhepleri
Tarihi’nde olmazsa olmaz bir yontem olarak yer etmis olan fikir - hadise irtibati yontemini
anlama ve aciklamayla beraber isleyecegiz.

Temel islam Tarihi kaynaklari, aragtirmalar1 ve akademik calismalar taranacak tarama
slireci sonunda bilgiler derlenecektir. Bunun yani sira yardime1 kaynak olarak bibliyografya
ve fihrist kaynaklarindan, ¢esitli arastirmalardan ve akademik c¢alismalardan istifade
edilecektir.

Ebii’l-Ferec ibnii’l-Cevzi'nin Telbisii Iblis isimli eserinin Mezhepler Tarihi agisindan

onemiyle ilgili bu arastirmada, ulastigimiz veriler analiz edilerek yorumlanacaktir.

10



BiRiNCi BOLUM
EBU’L-FEREC iBNU’L-CEVZI’NIN HAYATI, ESERLERi VE OGRENCILERIi

Bu béliimde Ibnii’l-Cevzi’nin hayati, eserleri ve 6grencileri iizerinde durulacaktir.

1.ibnii’l-Cevzi’nin Hayati

Tam adi Ebii’l-Ferec Cemaliiddin Abdurrahméan b. Ali b. Muhammed el-Bagdadi’dir.
Biiyiik dedesi Ca‘fer b. Abdullah el-Cevzi’ye nisbetle kendisi de Ibnii’l-Cevzi olarak
taninmustir. Soyu ilk halife Hz. EbG Bekir’e dayanmaktadir. Bagdat’ta dogdugu bilinmekle
birlikte dogum tarihi hakkinda kesin bilgi yoktur. Ancak kendi hayatina dair anlattig
bilgilerden yola ¢ikilarak hicri 510 (1116) yilinda dogdugu diisiiniilmektedir. 1*

Sibt Ibnii’l-Cevzi, Ibnii’l-Cevzi’nin dedelerinden Cafer b. Abdullah’in Basra’daki
Cevze bolgesinde yasamasi sebebiyle el-Cevzi sifatiyla anildigini sdylese de'® Zehebi Cafer b.
Abdullah’in bahgesindeki ceviz agaci sebebiyle el-Cevzi sifatin1 aldigini sdylemistir.

Ebu’l-Ferec ibnii’l1-Cevzi heniiz i yasindayken babasini kaybetmistir.!” Babas1 vefat
ettikten sonra annesinin degil amcasimin gozetiminde yetistirildigi ve maddi olarak zorluk
cekmedigi bilinmektedir. Babasinin vefat ederken ona biraktigi miras sayesinde kimseye
muhta¢ olmadan ve ¢alismasia gerek kalmadan ilim dgrenme firsat1 bulmustur.!8

Ibnii’l-Cevzi kiiiik yaslarda girdigi ders halkalarinda ¢ok onemli isimlerden ders
almistir. Bu isimlerin ilki fbn Nasir es-Selami’dir (61.550/1155). ibn Nasir ibn Akil’in de
ogrencisidir. Ebii’l-Kasim Hibetullah b. Husayn es-Seybani (6l. 525/1131), Mevhiib b.
Ahmed el-Cevaliki (6. 540/1145), Ebii’l-Kasim Hibetullah b. Ahmed el-Hariri (61.531/1137),

Ibnii’z-Zagini (6. 527/1132) ve Abdiilvehhab el-Enmati (1. 538/1143) bu isimlerden

bazilaridir. Bu isimlerden Abdiilvehhab b. Enmati selef egilimli olmasinin yani sira hadis

14 yusuf Sevki Yavuz, Casim Avci, “Ebii’l-Ferec Ibnii’l-Cevzi”, Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi
(istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi, 1999), 20/543-549.

15 Ebii’l-Muzaffer Semsiiddin Y{suf b. Kizoglu et-Tiirki el-Avni el-Bagdadi Sibt ibnii’1Cevzi, Mir ‘dtii 'z-zamadn
fi tarihi’l-a ‘ydn, thk. Ibrahim ez-Zeybek (Beyrut: er-Risaletii’1alemiyye, 1434/2013), 22/94.

16 Ebli Abdillah Semsiiddin Muhammed b. Ahmed b. Osman ez-Zehebi, Siyeru A ‘lami’n-Niibeld, nsr. Bessar
Avvad Ma’ruf ve Muhyi Hilali’s-Serhén, (Irak: Miiessesetii’r-Risale, 1404/1984), 21/372.

17 Sibt ibir’l-Cevzi, Mir’at, t 22/94.

18 Yavuz, Avel, “Ebii’l-Ferec Ibnii’l-Cevzi”, 20/543-549.

11



ilmindeki giivenilirligi sebebiyle “Bagdat Muhaddisi” unvaniyla taninmaktadir.’® Enmati
Hadis alanindaki bu yetkinligini halka vaaz ederken de sik¢a kullanmistir. Ibnu’l Cevzi’nin
vaaz vermedeki basarisinda onun etkisi yadsinamaz. Ancak onun en ¢ok etkisinde kaldigi
isim hig siiphesiz Ebii’l-Vefa Ali b. Akil b. Muhammed b. Akil’dir (61.513/1119).

Ibn Akil, Hanefi mezhebine mensup aile iiyelerinin aksine Hanbeli ¢izgideki pek ¢ok
hocadan hadis, fikih ve belagat gibi alanlarda dersler almistir. Ancak kelam ilmini Mutezili
kelam alimlerinden &grenmis olmasi sebebiyle Hanbelilerin yogun elestirileriyle
karsilasmistir. Tiim bu elestirilere ragmen derslere gizli olarak devam etmistir.? Ibn Akil
hocas1 Ebu Ya‘la el-Ferra’nin (6. 458/1066) da etkisiyle Hanbeliligi benimsemistir. Ilim
sevgisi sebebiyle pek ¢ok farkli mezhep mensubu hocadan dersler alan ibn Akil yillar iginde
aldig1 egitimleri bireysel cabasiyla 6zgiin bir senteze doniistiirmeyi basarmis ve Hanbeliler
icerisindeki akilc1 gelenegin Onciilerinden olmustur. Ebu Ya’la el-Ferrd vefat ettikten sonra
Mansur Camii’ndeki ders halkalarinin basina o ge¢mistir. Uzun yillar devam eden bu dersler
strecinde zaman zaman toplumun genel goriislerine aykir1 fikirler beyan ettigi de
bilinmektedir. Bunun bilinen en onemli o6rnegi Hallic-1 Mansir konusundaki olumlu
goriislerini aleni olarak beyan etmesidir. Bu olay sonrast Serif Ebli Ca’fer’in beraberindeki
cok biiyiik bir kitlenin tepkisine maruz kalmistir.

Halifenin huzurunda sorgulanip “Hallac hakkindaki goriislerinden dondiigiini

aciklamas1”?!

halkin arasmma c¢ikmasmi saglasa da, hakkindaki silipheleri ortadan
kaldirmamistir. Vefat ettiinde Ahmet b. Hanbel’in mezar1 yanina defnedilirken cenazesinde
olaylar ¢ikmustir.?2

Ibnii’l-Cevzi’nin hocas1 Ibn Nasir es-Selami, Ibn Akil’in dgrencisidir. Iste bu baglant:
sebebiyle Ibnii’l-Cevzi, Ibn Akil’in goriislerini yakindan tanima firsat: bulmustur. Ozellikle
mezhebi taassuplardan uzak kalmasinda bu etkilenmenin pay1 biiyiiktiir.

Ibnii’l-Cevzi’nin yasadigi dénem Islam Tarihi perspektifinden bakildiginda oldukca
zorlu ve kaotik bir doneme denk gelir. Bu kaos ortaminin gobeginde ise, Abbasiler
Donemi’ne damgasini vuran Bagdat sehri bulunmaktadir.

Abbasi devlet otoritesinin iyice zayifladigi, Biiveyhiler’in kendi inanglarmi yaymak

icin gizli faaliyetler yiiriittiigii ve i¢ karigikliklarin yasandigir bir donemde Abbasi halifesi

19 Selman Basaran, “Enmati”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi (Istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi,
1995), 11/244.

2yusuf Sevki Yavuz, “Ibn Akil, Ebii’l-Vefa”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, (Istanbul: Tiirkiye
Diyanet Vakfi, 1999), 19/301-304.

2L Ferhat Koca, Islam Hukuk Tarihinde Selefi Soylem Hanbeli Mezhebi, (Ankara: Ankara Okulu Yayinlar1,2002)
73.

2 Yavuz, “ Ebi’l-Vefa Ibn Akil”, 19/301-304.

12



Kaim Biemrillah(61.467/1075), Bagdat’in Biiveyhiler’in eline ge¢mesi sonucu Selguklu
hiikkiimdar1 Tugrul Bey’den yardim ister. Bu istegi geri ¢cevirmeyen Tugrul Bey, Bagdat’i
Biiveyhi isgalinden kurtarir. Bu olay sonras1 Kaim Biemrillah, Tugrul Bey’e “Sultan-1 Sark ve
Garb (Dogu ve Batinin hiikiimdar1)” unvanini verir. Bu olay Selguklularin askeri ve siyasi
alanda lider konumuna gelmelerine sebep olurken, Abbasiler ise dini liderligi tistlenmislerdir.

Tugrul Bey’in vefat1 (1063) sonrasi once Alparslan ardindan da Meliksah, Biiytlik
Selguklu Devleti’ni yonetmistir. Bu donemde Abbasi halifeleri ve Selguklu hiikiimdarlar
arasinda iyi iliskiler gelismistir.

Sultan Meliksah’in vefatinin ardindan ¢ocuklar1 arasinda uzun siiren taht kavgalar
yasanmig ve bu miicadeleyi kazanan isim Sultan Sencer olmustur. Sultan Sencer 41 yil
boyunca iktidar1 elinde tutmay1 basarsa da vefat ettikten sonra devlet hizli bir ¢6ziilme ve
pargalanma siirecine girmistir. Biiyiik Selguklu Devleti’nin; Irak, Suriye, Kirman ve Anadolu
Selguklular1 olarak dort pargaya boliinmesiyle birlikte Batini gruplar itikadi ideolojilerini
yaymak i¢in ¢esitli faaliyetlerde bulunmaya baslamislardir.

Rafizi ve Batiniler’e karsi ciddi bir miicadeleye giren Selguklular, sadece savasmakla
yetinmeyip fikrl miicadelelere de onem verdiler. Bu siiregte alimlerden de ilmi ve fikri
faaliyetlerle devlete destek vermelerini istediler. Destek istenen isimlerden biri de Ibnii’l-
Cevzi idi. O, Halife Nasir-Lidinillah doneminde iki defa mihneye maruz kalmasina ragmen
Ehl-i Siinnet ¢izgisine yardim igin elini tasin altina koymaktan geri durmamustir.?® Def’ii
Stibhetit-Tesbih eseri bu gayretine drnek gosterilebilir.

Ebii’l-Ferec ibnii’l-Cevzi'nin ii¢ erkek ve alt1 kiz evladi oldugu bilinmektedir.?* Bu
evlatlar icerisinde Eb(i Kasim Ali (61. 630/1230) Abbasi veziri Ibn Hiibeyre’nin (61.1165)
kiz1 ile yaptig1 evlilik ile taniirken, Rabia isimli kiz1 ise Sibt Ibnii’l-Cevzi’nin annesi olmasi
sebebiyle bilinmektedir. 2°

Yaklasik 85 yasindayken hicri 597 (1201) yilinda vefat eden Ibnii’l-Cevzi yasadig
stire boyunca pek c¢ok iktidar degisimine tanik olmustur. Devlet ricali ile yakin iligkiler kuran
Ibnii’l1-Cevzi’nin bu iligkileri gelistirmesinde oglunun yaptig1 evliligin de &nemli bir rolii
vardir. Ozellikle Miistazi-Biemrillah’in(61.566-575/1170-1180) hilafeti boyunca artarak
devam eden bu iliskiler Nasir-Lidinillah’in(61.575-622/1180-1225) halifeligi doneminde
giiciinii yitirmistir. Bu durumda Nasir’in Sii veziri Ibnii’l-Kassab’in énemli etkisi olmustur.

Hali hazirda kyu bir Hanbeli diismani olan Ibnii’l-Kassab’1, Ibnii’l-Cevzi’ye kars1 kisisel

23 Ramazan Altuntas, “Ibnii’l-Cevzi’de Tasavvuf ve Kelam Miinasebetleri”, Selcukiu Medeniyeti Arastirma
Dergisi/ 3(Aralik 2018), 137-155.

24 Q1bt Ibii’l-Cevzi, Mir at, 22/117-118.

25 Q1bt Ibii’l-Cevzi, Mir at, 22/118.

13



husumeti sebebiyle doldurusa getiren Abdiisselam b. Abdiilvehhab el-Cili de Ibnii’l-Cevzi’nin
apar topar Vasit’a siirgiin edilmesine ve medreselerine el konulmasina sebep olan
isimlerdendir.?® Bes yil siiren bu siirgiin, Halife Nasir-Lidinilldh tarafindan affedilmistir.
Bunda halifenin annesinin, Eb Muhammed Ibnii’l-Cevzi'nin (61.1258) vaazlarindan
etkilenmesinin pay1 biiyiiktiir.?’

Hayati boyunca Hac ibadeti ve siirgiin cezast disinda hi¢ ¢ikmadigr Bagdat’ta 12
Ramazan 597°de vefat eden Ibnii’l-Cevzi’nin cenazesinin asir1 sicaga ragmen ¢ok biiyiik bir
kalabalik esliginde gerceklestigini anlatan Sibt Ibnii’l-Cevzi, onun Babii’l-Harb kabristaninda
Ahmet b. Hanbel’in yanina defnedildigini aktarmistir.?® Omriinii eser iiretmeye ve talebe
yetistirmeye adayan Ibnii’l-Cevzi, cenazesinin yikanacagl suyun 1sitilmasi igin Hz.
Peygamber’in hadislerini yazmada kullandig1 kalemlerin yongalarinin kullanmasini vasiyet
etmistir. Bu vasiyet yerine getirildikten sonra dahi hala bir miktar yonganin kaldigi da yine

anlatilanlar arasindadir.?®

2.ibnii’l-Cevzi’nin Hanbeli Mezhebi i¢indeki Konumu

Ebii’l-Ferec Ibnii’l-Cevzi Bagdat’ta basladigi ilmi faaliyetlerine son nefesine kadar
devam etmis ve hemen her alanda eser vermistir.3 Hocalarmin gesitliligi sayesinde farkh
goriisleri dinleme sans1 olduysa da kendisi Ahmet b. Hanbel’in fikhi goriislerini benimsemis
ve onun ¢izdigi yol iizere yasamistir. Ancak Ibnii’l-Cevzi’nin Ahmet b. Hanbel’in gbriislerini
benimsemekle birlikte taklitten kacindigi ve hatta zaman zaman onun aksi yonde goriis
bildirdigi de goriilmektedir. Bu sebeple onun kat1 bir Hanbeli oldugu sdylenemeyecegi gibi
mezhebi taassuba sahip oldugu da sdylenemez.*!

Ibnii’l1-Cevzi’nin Keldm ilmine ve bu ilimle fazla mesgul olan firkalara kars: elestirel
bir yaklasim benimsemistir. Bu firkalarin basinda siiphesiz Mu’tezile gelmektedir. Ibnii’l-
Cevzi’nin bu elestirileri yaparken referans aldig: isimlerden en 6nemlisi Ahmet b. Hanbel’dir.
Buna Mu’tezile basliginda detayli olarak deginecegiz.

Mu’tezile’nin halkin zihninde yanlis bir tanri algis1 olusturdugunu sdyleyen Ibnii’l-

Cevzi tipki Gazzali gibi Kelami tartismalarin yalnizca alimler tarafindan yapilmasi gerektigini

% Halil Ibrahim Hangabay, “Nasir-Lidinillah Dénemi Abbasi Vezirleri (575-622/1180-1225)", Uludag
Universitesi llahiyat Fakiiltesi Dergisi 29 / 2 (Aralik 2020), 403.

27 Yavuz-Avet, “ Ibnii’l-Cevzi”, 20/541-549.

28 Q1bt Ibnii’l-Cevzi, Mir’at, 22/114.

29 {smail Cerrahoglu, “Abdurrahman Ibnii’l-Cevzi ve ‘Zadii’l-Mesir fi ilmi’t-Tefsir’ Adli Eseri”,Ankara
Universitesi [lahiyat Fakiiltesi Dergisi 29/1-4 (Eyliil 1987), 130.

30 Zehebi, ,Siyer, 21/378.

31 Yavuz-Avel, “Ebii’l-Ferec Ibnii’l-Cevzi”, 20/543-549.

14



savunmustur.®?> Ancak yasadig1 donem boyunca Batini faaliyetlerin oldukea giiclii oldugu goz
onlinde bulundurulursa keldmi tartigmalara katilmasinin kaginilmaz bir sonu¢ oldugu
sOylenebilir.

[bnii’l-Cevzi’nin Ahmet b. Hanbel’in yolunu se¢me sebebi olarak sundugu gelenekgi
tavir, zamanla kendisinin de son derece 6nem verdigi bir mesele halini almistir. Nitekim
Selefi tavrin1 zaman igerisinde gelistirmis ve tipki onlarin yaptig1 gibi yalnizca nakli ilimlerin
siiflanmasiyla mesgul olmustur. Ancak gerekli gordiigii konularda te’vile bagvurmakta da bir
sakinca gormemistir. Bu sebeple 0Ozellikle mutaassip Hanbeliler’den de ciddi tepkiler
almistir.

Ibnii’l1-Cevzi’nin yasadig1 dénemde Selef igerisinde Kelam’a daha 1liml1 yaklasan bir
olusum bulunuyordu. Basim1 Ebl Ya’la el-Ferrd’nin ¢ektigi bu olusumu benimseyenler
arasinda Ibn Akil ve Ibnii’l-Cevzi’de yer aliyordu. Ancak onlarin bu 1himli yaklasimlar: selef
cizgisinden c¢ikmakla suclanmalarina sebep oluyordu. Ibnii’l-Cevzi her ne kadar bu
suclamalarla miicadele etmeye calismis da olsa zaman igerisinde muhalifler tarafindan
baskilanmis ve etkinligini yitirmistir.3*

Ibnii’l-Cevzi’nin tabakat kitaplarinda genellikle “el-Hanbeli” olarak zikredildigi
goriilmektedir.*® Bunun yaminda kendi itikddi goriislerine de gerekgeleriyle yer verdigi
Telbisii [blis eserinde ehl-i siinnet ve ehl-i bidat ayrimini yapan ibnii’l1-Cevzi’nin ehl-i siinnet
akaidini biiylik bir samimiyetle savunma c¢abasinda oldugu soylenebilir.

Hayat1 boyunca ilmi faaliyetlerden geri durmayan Ibnii’l-Cevzi’nin pek ¢ok alanda

caligmalar ortaya koydugu bilinmektedir. Simdi bu ¢aligmalara daha yakindan bakacagiz.

3. Eserleri

Ibnii’l Cevzi yaklasik seksen alti y1l yasamistir. Bu uzun émriiniin her doneminde ilmi
faaliyetlerle ugrasmustir. Bir ilim talebesi olarak c¢ikti§i yolda hocalik mertebesine
yiikselmistir. Basta hadis, tarih, belagat ve kelam alanlar1 olmak {izere birbirinden farkli pek

cok alanda onemli hocalardan dersler almis ve bu alanlarda eserler vermistir. Hatta bu kadar

3 Ebii’l-Ferec Ibnii’l-Cevzi, Saydii’I-Hatr, thk. Usdme Muhammed Seyid, (Beyrut: Miieseseti’l- Kiitlibii’s
Sikafiyyeti, 1417/ 1997), 101-104.

$3Cerrahoglu, “Abdurrahman Ibnii’l-Cevzi ve ‘Zadii’l-Mesir fi Ilmi’t-Tefsir’ Adli Eseri” 129.

M.Said Ozervarh, “Selefiyye”, Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi (Istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi,
2009), 36/399-402.

% Ebu’l-Fida Ismail b. Omer Ibn Kesir, el-Biddye ve n-Nihdye, thk. Abdullah b. Abdulmuhsin et-Tiirki, (Cize:
Daru’l-Hicre,1417/1998), 16/707.

15



cesitli alanda eser vermesi sebebiyle alimlerin tenkidine de maruz kalmistir. Simdi bu
eserlerden bahsedecegiz.>®

A. Tarih Alaninda Eserleri:

1- el-Muntazam fi tarihi’l-miilik ve’l-iimem: 1k insan Adem’den baslayarak kendi
donemine kadar genis tarihi anlatilar yer alir.

2- Sifatii’s-Safve: Ebli Nuaym el-Isfahani’ye(61.430/1038) ait Hilyetii’l Evliya eserine
bir takim eklenmeler yaparak zahid ve sufileri elestirdigi eseridir.

3- Telkihu fiihiimi ehli’l-esser fi ‘uytini’t-tarih ve’s-siyer: Tabakat, tarih ve siyer
alanlarii kapsayan bir eserdir.

4- el-Misbahu’l-mudi’  fi  hildfeti’-Miistazi: Abbasi halifesi Miistazi-Biemrillah’a
sundugu eser tipik bir siyasetname 6rnegidir.

5- El-Vefa bi-ahvali’l-Mustafa: Siyer alaninda ortaya koydugu eserdir.

6- Mendkibii ‘Omer b. el-Hattib
7- Siretii ve Mendkibii ‘Omer b. ‘Abdil ‘aziz: Bu eser ve “Mendkibii ‘Omer b. el-Hattdb”

eseri birlikte “Siretii’l-Omereyn” seklinde anilmaktadir.

8- Fezd'ilii (Mendkibii)’l-Hasan el-Basri: Hasan Basri’nin (61.110) erdemlerini anlattig
eserdir.

9- Mendakibii Ma ‘rif el-Kerhi ve ahbdruh: Zahid ve sifi olan Ma’ruf el-Kerhi (61.200)
hakkindaki eseri.

10- Mendkabii’l-Imam Ahmed b. Hanbel

11- el- ‘Aris (Mevlidii 'n-nebi)

12- A ‘marii’l-a ‘yan

13- Feza'ilii’I-Kuds

14- Mendlkabii Bagdad

15- Tenvirii’l-gabes fi fazli’s-Sidan ve’l-Habes

B. Hadis Alanindaki Eserleri:

1- El-Mevzii’at: ibnii’l-Cevzi’'nin halk arasinda hadis olarak bilinen yaklasik 1850
rivayeti derledigi eser.

2- Cami ‘u’l-mesdanid ve’l-elkab: Ahmed b. Hanbel’in Miisned’i esas alinarak olusturulan
eser sahabe miisnedini de kapsayacak sekilde genisletilerek ele alinmistir. Ansiklopedi

niteligi tagiyan eser alaninda 6nemli bir kaynak islevi gérmiistiir.

%Y avuz-Avel, “Ebii’l-Ferec Ibnii’l-Cevzi”, 20/543-549.

16



3- et-Tahkik fi ehddisi’t-Ta lik: Ebl Ya‘la el-Ferra’nin(61.458) et-Ta ‘Itku’[-kebir eserinin
Hanbeli fikhina gore tahkikidir.

4-  Ahbarii ehli 'r-riisih fi’l-fikh ve t-tahdis:

5- I‘lamii ehli’l- ilm bi-tahkiki ndsihi’l-hadiss ve mensiihih

6- el- llelii’l-miitendhiye fi’l-ehddisi (ahbdri) I-vahiye

7- Esmd’ii’d-du‘afd’ ve’l-vazzdin (vaziin) ve zikru men cerehahum mine’l-e immeti’l-
kibari’l-hafizin

8- el-Kesf li-miiskili’s-Sahthayn

9- el-Kussds ve’l-miizekkirin

10- Afetii ashabi’I-hadis ve r-red ali Abdi’l-mugis

11- el-Has ‘ala hifzi’l- ilm ve zikru kibari’l-huffaz

12- Mesyehatii Ibni’l-Cevzi

13-el-Hada ik fi ‘ilmi’l-hadis ve z-ziihdiyydt

14- Kesfii 'n-nikab ‘ani’l-esma’ ve’l-elkab

15- Garibii’l-hadis

16- Ciiz’ fi’l-esdnidi’l-miinferide

17- Diirrii’l-eser fi’l-va zi ve hadisi seyyidi’l-beser

18- el-Miiselseldt

19- Manziime fi’[-hadis

C. Tefsir Alanindaki Eserleri

1- Zadii’l-Mesir fi ‘ilmi’t-tefsir: Bu eser Ibnii’l-Cevzi’nin el-Mugni isimli tefsirinin
kisaltilmis hali seklindedir. Sonrasinda bu eseri de kisaltarak Teysiru’l-Beyan adini
verdigi muhtasar bir tefsir daha tliretmistir.

2- Tezkiretii’l-erib fi tefsiri’l-garib

3- Fiinunii’l-efnan fi ‘uyuni ‘ulumi’l-Kur'an

4-  Niizhetii’l-a ‘yiini 'n-nevazuwr fi ‘ilmi’l-viiciih ve’'n-neza 'ir

5- Nasihu’l-Kur'dn ve mensithuh

6- el-Musaffa bi-ekiiffi ehli r-rusiih min ‘ilmi ’n-ndsih ve’l-mensiih

7- Tefsirii lugati’l-Kur'an

8- Muhtasaru Kitdabi’lI-Muk ‘ad ve’l-mukim

9- el-Miicteba fi ‘ultimi’l-Kur’an

D. Akaid alamindaki Eserleri

17



1- Def’ii Siipheti’t-Tesbih

2- es-Sebat ‘inde’l-memat

3- Tezkiretii iili’l-besa ’ir fi ma rifeti’l-kebdir
4- Saydii’l-hatir

5- Telbisii Iblis

6- el-Karamita

E. Fikih Alanindaki Eserleri

1- Ahkamii’'n-nisa

2-  Takririi’l-kava ‘id ve tahririi’I-feva id fi usiili mezhebi’l-Imam Ahmed b. Hanbel
3- Minhdcii’l-kdsidin

4- Der ii’l-levm ve’d-daym fi savmi yevmi’[-gaym

5- Miisirii’l-garami’s-sakin ila esrefi’l-emdkin

F. Diger Alanlardaki Eserleri

1- Birri’l-valideyn

2- Zemmii’l-hevd

3- et-Tibbii r-rithani

4- el-Miidhis

5- el-Muklik

6- Bahrii’d-diimi

7- el-Meva ‘iz ve 'l-mecdlis

8- et-Tebsira

9- Ruusii’l-kavari

10- Makdamat

11- Kitabii’l-Ezkiya

12- Ahbarii’l-hamka ve’l-mugaffelin

13- el-Leta’if fi'l-va z

14- Ahbarii’z-zwrdf ve l-miitemacinin

15- eg-Sifa’ fi meva ‘izi’l-miiliik ve’l-hulefd’
16- Tenbihii 'n-nd imi’l-gumr ald mevdsimi’l- ‘umr
17- Bustanii’l-va ‘izin ve riyazii’s-sami ‘in
18- ‘Uyuinii’l-hikaydt

19- Mehdsinii’l-assar ve gara 'ibii’l-ahbar

18



20- Leftetii’'I-kebed fi (ild) nasihati’l-veled

Ibnii’1-Cevzi’nin bu listeye dahil etmedigimiz baskaca eserleri de bulunmaktadir. Bu
eserlerin bazilar1 birka¢ sayfadan ibaret olmakla birlikte toplam sayilar1 iki ylize yaklagir.
bnii’l-Cevzi bu kadar fazla eser vermesi sebebiyle elestirilmistir. Islam felsefecilerinden
Muvaffakuddin Abdiillatif (61. 629/1231) de, ibnii’l-Cevzi’ye yonelik elestiride bulunanlardan
biridir. Zehebi’nin Siyer’inde de gegen bu elestirinin nedeni eserlerinde yanlis bilgiler
aktarmasi ve eserlerini bitirdikten sonra incelememesidir.’

Yukarida zikrettigimiz bazi eserleri daha yakindan incelemenin ibnii’l1-Cevzi'nin eser

yazmada kullandig1 yontemleri inceleme noktasinda yararli olacagi kanaatindeyiz.

a.Telbisii Iblis

Eser Tiirkce’de “Seytanin Tuzaklar1” ya da “Seytanin Hileleri” gibi anlamlara
gelmektedir. Miiellifin bu eseri yazmasindaki temel amag¢ halki “seytanin oyuncagi olmus
birtakim tehlikeli gruplarin” faaliyetlerine kars1 uyarmaktir.3®

Ibnii’l-Cevzi bu eserde tehlikeli olarak niteledigi gruplart tek tek saymakta ve
haklarinda genis ¢apl bilgiler vermektedir. On ii¢ boliimden olusan eserin ikinci bdliimiinde
bu gruplar tek tek siralamaktadir. Besinci boliimde ise bu gruplar hakkinda g¢ok genis
kapsamli bilgiler vermistir. islam Mezhepleri Tarihi i¢in de son derece énemli olan bu

bilgileri tezimizin ikinci boliimiinde daha detayli olarak isleyecegiz.

b. el-Vefa

Ibnii’l-Cevzi’nin siyer alaninda ortaya koydugu bu eserin tam adi kesin olarak
bilinmemekle birlikte farkli kaynaklarda el-Vefa [el-Vefa’] bi-ahvali’l-Mustafa, el-Vefa fi
bazt  ahvali’l-Mustafd, el-Vefd  bi-(fi)  fezd'ili’I-Mustafd seklinde  farkli  isimlerle
zikredilmektedir.®® Eser otuz dort boliimden olusmaktadir. Ayrica tam tespit edilememekle
birlikte bablarinin sayisi bes yiizli agmigtir.

Miiellif bu eseri olduk¢a genis bir perspektif ile yazmistir. Mukaddimesinde eseri
ortaya koyma gerekgesini “Resulullah’in mertebesini belirtmek ve onun mesajinin dnceki

mesajlardan daha iistiin oldugunu ispat etmek igin yazdim.” diyerek belirtmistir.®® ilk

37 Zehebi, Siyer,21/365-384.

38 Ebii’l-Ferec Ibnii’l-Cevzi, Telbisii [blis, nsr. Ahmed Kerem, (Beyrut: Daru’l -Kalem, 1403/1982), 4.

% Mustafa Oz, “El-Vefa”, Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, ( Istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi,
2012),42/599-600.

%0 Ebii’l-Ferec Ibnii’l-Cevzi, el-Vefd bi-ahvali’l-Mustafd, nsr.Fahd b. Abdiilaziz, (Riyad: Miiessesetii’s-Suudiyye
), 21.

19



boliimiinde niibiivvet oncesi donemi detaylica anlatmakla kalmamis, Hz. Adem
peygamberden baslayip, ibrahim, Musa ve Isa peygamberler donemlerinde de son peygamber
olan Hz. Muhammed’in gelecegine dair tiim isaretleri siralamistir.

Eser daha ¢ok Hz. Muhammed’in semaili ve faziletleri ile ilgili halki bilgilendirme
amaciyla yazilmistir. Nitekim Ibnu’l- Cevzi eserin giris kisminda insanlar1 biktirmamak igin
hadis senetlerini aktarmayacagini bildirmesi bu eserin halk icin yazildiginin 6nemli
delillerindendir. Ayrica ibnii’l-Cevzi® nin el-Vefa’da diger eserlerinde giivenilir bulmadigin
acikca belirttigi hadisleri almis oldugu da goriilmektedir.

Miiellif eserinde semail konusundaki bilgileri Tirmizi’ nin eg-Semd ‘ilii 'n-nebeviyye
isimli eserinden almaktadir. Bunun yaninda siyer ve tarih alaninda ibn Ishak’in el-Megazi’si
ile ibn Sa‘d’1n et-Tabakatii’'|-Kiibra’sidan; fedail ve hasais konularinda ise Ebli Nuaym el-
Isfahani’nin Deld 'ilii ‘n-niibiivve’ sinden yararlanmistir.

Eserin el yazmasi niishalarina Siileymaniye, Yusuf Aga ve Ayasofya kiitiiphanelerinde
rastlamak miimkiindiir. Eser Lale Devri’nin 6nemli sairlerinden Ahmet en-Neyli (6l
1161/1748) tarafindan el-Evfd fi tercemeti’l-Vefa (fi fezdili’l-Mustafa) ismiyle Tiirkge’ye
kazandirilmistir.*

Vefa’nin, ibnii’l-Cevzi'nin siyer alanindaki tek eseri oldugu bilinse de el-Muntazam
eserindeki siyer kisminin bir ihtisar1 oldugu da sdylenmistir. Bu durumda Vefa’nin tarihi

veriler dogrultusunda yazilmis bir siyer kitab1 oldugu sdylenebilir.*?

c. el-Mevziat

Ibu’l-Cevzi’nin halk iginde hadis oldugu diisiiniilen uydurma sdzleri derledigi eseridir.
Yaklasik elli bab ve fasildan olusan eserde 1850 kadar haberin kaynag: arastirilmigtir.*3
Ibnii’l-Cevzi bu eserinde uydurma oldugu bilinen hadisleri almak yerine siipheli gordiigii
rivayetler lizerinde durmustur. Bunu yaparken de hadislerin hem senedini hem de metnini ayr1
ayri incelemis ve raviler iizerinde detayli aragtirmalar yapmistir. Bu arastirmalarinin
konusunu olusturan haberleri ise su eserlerden almistir:

Ukayli: ed-Du ‘afd,

Ibn Hibban: Kitdbii’I-Mecrithin

Taberani: Mu ‘cem’leri,

4 Sadik Erdem, “ Neyli”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, (istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi, 2007),
33/69-71.

42 Kalkan, Ebii’I-Ferec Ibnii’l-Cevzi ve el-Vefa bi-Fezaili’l-Mustafa Adl Eseri, 134.

# Yasar Kandemir, “ El-Mevziat”, Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, ( Istanbul: Tiirkiye Diyanet
Vakfi, 2004), 29/496-498.

20



Ibn Adi: el-Kdmil

Ebi’l-Feth el-Ezdi: ed-Du ‘afd

Darekutni: el-Feva 'idii’[-efrad, el-Mii telif ve’[-muhtelif ve es-Siinen

[bn Sahin’in eserleri

Hakim en-Nisabari: Tarihu Nisabir’u ve diger eserleri

Ibn Merdiye’nin eserleri

Ebt Nuaym: Hilyetii'l-evliyd’, Tarihu Isbahdn ve diger eserleri

Ahmed b. Hiiseyin el-Beyhaki ve Hatib el-Bagdadi’nin eserleri ve Clizekani’nin el-
Ebatil ve’l-menakir ve’s-sthdh ve’l-mesdhir’i

Ibnii’1-Cevzi’nin Mevzuat tiiriindeki eserlerin dnciilerinden sayilmakta ve bu alandaki
eserlere kaynaklik etmeyi siirdiirmektedir. Bunda eserin en genis ¢apli mevzu hadis arastirma
kitab1 olmasi, diizenleme konusundaki basarisi ve aranan hadisi bulmada ciddi kolayliklar
saglamas1 gibi sebeplerin pay1 biiyliktiir. Bunun yaninda eser hakkinda hadisleri kolaylikla
mevzu olarak niteleyebildigi noktasinda elestiriler de yapilmaktadir.*

Ibnii’l1-Cevzi eserine aldig1 hadislerin uydurma olduguna dair bir siiphe tasimasa da
onemli hadis alimleri tarafindan bazi hasen, zayif ya da sahih hadisleri eserine aldig1 yoniinde
elestirilere maruz kalmistir. Bu alimler arasinda Ibnii’s-Salah es-Sehreziri (61. 643/1245),
Ebu’l-Fida Ibn Kesir (61. 774/1373), Ibnii’l-Miilakkin el-Misri (8l. 804/1401) ve Zehebi gibi
hadis alaninda 6ncii isimler yer almaktadir.*®

Ibnii’l-Cevzi’nin Mevziiat’ta hadis tenkidi yaparken hem sened hem de metin kismimi
incelemekle birlikte daha ¢ok metin iizerinde durdugunu soylemek yanlis olmaz. Bu
incelemelerde kullandig1 belli basli yontemler sunlardir:*®

1. Hadis Metninin Kur’an’a Arzi
Hadis Metninin Sahih Hadislere Arzi
Hadislerin Icmaya Arzi
Hadislerin Dinin Temel Prensiplerine Arzi
Hadislerin Akla Arzi
Hadislerin Tarihe Arzi
Hadis Rivayetinde Anlatilanin Peygamberlik Makamina Yakigmamasi

Hadisin Rakik Ifadeler Icermesi

© o N o g Bk~ w DN

Amele ve Giinaha 06l¢iisiiz karsilik

# Enbiya Yildirim, Hadis Meseleleri, (Istanbul: Ragbet Yayinlari, 2008),45.

4 Kandemir, “El-Mevziat”, 29/496-498.

% Enbiya Yildirim, “Ibnii’l-Cevzi’nin Hadisgiligine Genel Bir Bakis”, Cumhuriyet Ilahiyat Dergisi 10/1,
(Haziran 2006), 73-125.

21



10. Bilimsel ger¢eklere aykirilik

11. Rivayetin tesbih icermesi

12. Fitrata aykirilik

13. Rivayetin insandan yapamayacagi seyler istemesi
14. Orfe aykirilik

15. Vakiaya Arz

16. Rivayetin bulmacams1 anlamlar igermesi

17. Genellemeler

18. Hadis metinlerinin birbirine arzi

Ibnii’1-Cevzi’nin ravi tenkidi agisindan uyguladig1 yontemlerse kisaca sunlardir:
1. Ravinin yetismesi miimkiin olmayan kisiden nakletmesi
2. Ravinin kendisiyle ilgili miimkiin olmayan bir sey nakletmesi
3. Ravinin rivayetinin siyasi veya mezhebi goriisiinii desteklemesi
4. Ravinin bagka bir grubu yeren rivayetler nakletmesi

Ibnii’l-Cevzi’nin Mevziat'ma el-Iraki (61. 806/1404), Ibn Hacer el-Askalani (6.
852/1449), Siiyati (6l. 911/1505) ve Ibn Arrdk (6l. 963/1556) gibi 6nemli muhaddisler
tarafindan elestirel eserler de yazilmistir.*’ Siiyati’nin el-Kavlii'l-miisedded, el-Le ali’l-
masnii ‘a Ve Zeylii’l-Le ali’l-masnii’a eserleri ile bu elestirileri en yogun sekilde dile getirdigi
soylenebilir.*®

Mevziat bircok defa nesredilmistir. Bunlarin ilki Abdurrahman Muhammed Osman
tarafindan yapilmistir. Konya Selcuk Egitim Merkezi emekli hocalarindan Nureddin
Boyacilar tarafindan da sekiz farkli niishasi incelenerek 1997 yilinda el-Mevziiat mine’l
ehadisi ’I-Merfiiat adiyla tekrar nesredilmistir. Sonralari bu basimin fihrist cildinde rivayetler
alfabetik sirayla gosterilmis ve eserin farkli boliimlerinde bulunan ravi tenkitleri bir araya
getirilmistir.4°

Ibnii’l-Cevzi’nin uydurma hadisler hakkindaki bu genis kapsamli ¢alismasi belli
donemlerde kisaltilarak yayinlanmistir. Bu ¢alismalardan en onemlisi Zehebi’nin Telhis-u
Kitdbi’l-Mevziiat isimli eseridir. Ibnii’l-Cevzi’nin aktardigi rivayetlerden 991’ini eserine alan

Zehebi’nin bu eseri Tertibii’l-Mevzidt olarak da anilmistir. Zehebi’nin bu ¢alismasinda hadis

47 Yasar Kandemir, Mevzii Hadisler(Ankara: DIB Yayinlar1,1975), 141-143.
%8 Yildirim, Ibnu’l-Cevzi’nin Hadisciligine Genel Bir Bakis”, 100-101.
49 Kandemir, “El-Mevziat”, 29/496-498.

22



tenkitlerini dogrudan almayip kendi ciimleleriyle kisaca anlattig1 bazen de tenkidden uzak
durdugu goriilmektedir.>

Sonug olarak Ibnii’l-Cevzi’nin 6grencilerinin kendisinden mevzu hadisleri bir araya
toplamasini istemesi sebebiyle kaleme aldigi bu eser zaman zaman elestirilmekle birlikte

hadis alaninda 6nemli bir boslugu doldurmustur.

d. Zadii’l-Mesir

Kiiciik yaslarda Kuran’i ezberlemis olan Ibnii’l-Cevzi Kuran ile iribatin1 hayati
boyunca hep gii¢lii tutmustur. Vaaz kiirsiisiinde énemli bir s6hret yakalamis olan ibnii’l-
Cevzi, Kuran’1 vaaz kiirsiisiinde basindan sonuna kadar anlatan ilk kisi oldugunu sdylemistir.
Kuran-1 Kerim’le mesguliyetini ulimii’l-Kuran, garibii’l-Kuran, viicuh-nezair ve nasih-
mensih gibi Kuran’in inceliklerine dair eserler vererek ileri boyutlara tasimistir.>

Ebii’l-Ferec ibnii’l-Cevzi’nin Tefsir alaninda verdigi ilk eser el-Mugni’dir. Oldukca
genis hacimli olan bu eserden daha sonra Zadii’'l-Mesir’1 ihtisar etmistir. Zddii’l-Mesir’i de
kisaltan ibnii’l-Cevzi Teysirii’l-beydn fi tefsiri’l-Kurdan isminde {i¢iincii bir eser daha ortaya
koymustur. >2

Zadii’l-Mesir hem rivayet hem de dirayet tefsir yontemlerini kullanmakla birlikte daha
cok rivayet tefsiri kapsaminda degerlendirilebilir. Zira kendisi dogrudan yorum yapmaktan
cekinmesi sebebiyle elestirilmistir. ibn Hacer’in anlattigina gore, daha ¢ok kendinden 6nceki
miifessir yorumlarini diizenleyerek ortaya koymasi sebebiyle “Ben yeni bir eser iiretmedim
var olan bilgileri diizenleyip sundum.” demistir.%3

Ibnii’l-Cevzi’nin Zddii’l-Mesir’i alt1 cilt olarak nesredilmistir. Eserin mukaddime
boliimiinde Allah’a hamd ettikten sonra Kuran’in 1’caz yoniine deginmis ve eseri yazma
gerekcesini su sekilde agiklamistir:

“Kuran kitaplarin en sereflisi oldugundan ne sdyledigini anlamak da anlayiglarin en
miikemmeli olmustur... Tefsir kitaplarini inceledim, onlardan bazilar1 dyle biiyiiktii ki onu
ezberlemek miimkiin olmazdi, bazisi ise fazla kiigiik olup anlatilmak isteneni anlatmaya
yetmezdi. Orta biyiikliikte olanlar ise faydasi az olup diizensiz idiler... Ben de iginde

ilimlerden bolca yararlanarak bu eseri ortaya koydum ve ona Zadii’l-Mesir fi Iimi’t-Tefsir

%0 Kandemir, “El-Mevziat”, 29/496-498.

5t Abdiilhamit Birigik, “Ebii’l-Ferec Ibnii’l-Cevzi”(Tefsir Alaninda), Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi,
(Istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi, 1999), 20/550-551.

52 Yavuz, Avcl, “Ebii’l-Ferec Ibnii’l-Cevzi”, 20/543-549.

53 Birigik, “Ebii’l-Ferec Ibnii’l-Cevzi”(Tefsir Alaninda), 20/550-551.

23



adim1 verdim. Onu kisa tutmaya c¢alistim ki sen de onu anlamak i¢in ugras. Allah seni onu
ezberlemekte basarili kilsin...””*

Ibnii’l-Cevzi’nin ilmi faaliyetlerinde Selef ulemasi gibi te’vilden kagindigini ve daha
cok nakle 6nem verdigini oncesinde de sdylemistik. Onun bu tutumu tefsir alaninda ortaya
koydugu eserlerde de karsimiza ¢ikmaktadir. Ayetleri tefsir ederken daha ¢ok rivayetlerden
faydalanan Ibnii’l-Cevzi, hakkinda rivayet az olan ayetler icin mecbiiri baz1 yorumlar yapmak
disinda kendi goriislerini soylemekten imtina etmistir. Hatta bazi ayetler icin higbir rivayette
bulunmayarak kendisi de yorum yapmamistir. Bu durum miifessirler tarafindan elestirilmis ve
eserin eksik bir yonii olarak degerlendirilmistir.>® Eseri kolay anlasilip ezberlenebilmesi igin

yazdigim sdyleyen Ibnii’l-Cevzi'nin bu sebeple bazi rivayetleri tekrarlamaktan sakindig

distiniilebilir.

e. Ahkamii’n-Nisa

Ebii’l-Ferec Ibnii’l-Cevzi’nin Hanbeli mezhebi icerisinde yetismis bir isim olmasina
ragmen Ahmet b. Hanbel’in tiim goriislerini oldugu gibi taklit etmedigini ve hatta bazi
noktalarda kendine ait goriisler gelistirdigini sdylemistik. Bu 6zgiin kisiligi sebebiyle fikih
sahasindaki eserlerinden Ahkamii’'n-Nisa’y1 kisaca incelemekte fayda goriiyoruz.

Bilindigi iizere kadinlarin toplum igerisindeki durumlari tarih boyunca tartisilagelmis
bir meseledir. Hz. Peygamber’in gonderildigi Cahiliyye toplumunda ise kadinlarin sosyal
alanda yasadiklar1 haksizliklar adeta zirve yapmis durumdaydi. Nikahla ilgili temel haklar
bile ancak ¢cocuk dogurmakla elde edebilen kadinlar i¢in dogurduklar1 ¢cocugun erkek olmasi
olduk¢a 6nemli bir durumdu. Zira erkek ¢ocuk dogurmadan 6len bir kadin i¢in esine taziye de
bulunmak bile gerekli goriilmiiyordu. Dogan ¢ocuklar iizerinde anneye higbir s6z hakki
vermeyen toplum ¢ocugun yasam hakkini dahi babanin insafina terk ediyordu. *® Bu sebeple
baz1 babalarin kiz evlatlarina yasam hakki tanimayarak diri diri mezara gomdiikleri bile
oluyordu. Kuran-1 Kerim’de yerilen bu uygulamaya Islam son vermistir.>’ Iste bdyle bir
ortamda kadinin toplum igerisindeki konumunun yeniden sekillenmesi ve haklarinin iade
edilmesi oldukga 6nemli bir konu olmustur.

Hz. Peygamber’in kendisine niibiivvet verildigi ilk andan itibaren dezavantajl

konumdaki kisilerin haklar1 i¢in cahiliyye adetleriyle ciddi miicadele ettigi bilinmektedir. Bu

5 Ebii’l-Ferec Ibnii’1-Cevzi, Zdadii'I-Mesir fi [lmi’t-Tefsir, ¢ev. Abdiilvehhab Oztiirk(istanbul: Kahraman
Yayinlari, 2009), 1/10.

% Birgik, “Ebii’l-Ferec Ibnii’l-Cevzi”(Tefsir Alaninda), 20/550-551.

% Ramazan Aksoy, “Islam Oncesi Toplumlarda ve Islam’da Kadinin Statiisii”, Uluslararas: Sosyal ve Egitim
Bilimleri Dergisi 15(Haziran 2021), 29.

57 Kuran Yolu(Erisim 12 Temuz 2023), En-Nahl 16/58; et-Tekvir 81/8-9.

24



baglamda kadinlara da nikah, mehir, miras gibi haklar1 vermis ve toplum igerisindeki

konumunu gii¢lendirmistir.>®

Kadmlar da tipki erkekler gibi sosyal alana karisip Hz.
Peygamber’in sohbetlerinden istifade edebiliyorlardi. Ancak bazi konularda kendilerini daha
rahat ifade edebilmek adina Hz. Peygamber’e “Ey Allah’in Resulii erkeklerden bize firsat
kalmiyor. Kendinden bir giliniinii de bize ayirsan.” demeleri iizerine, Hz. Peygamber bu
isteklerine miisbet doniis yapmis ve hanimlar igin dzel bir giin tahsis etmistir.>®

Kadimlar hakkindaki fikhi meseleler de Islam’in ilk dénemlerinden itibaren 6nem arz
etmis, Mezhep imamlarmin da birbirinden farkli yorumlarda bulunmalariyla kafalar
karismistir. Iste Ibnii’l-Cevzi’de bu gerekgelerle kadinlar hakkinda bir kitap yazmistir. O her
ne kadar Ahkamii’'n-Nisd isminde bir eser yazan ilk kisi oldugunu sdyleyese de ayni isimde
Ahmed b. Hanbel’e nisbet edilen baska bir eser daha vardir.®°

Ibnii’l-Cevzi bu eseri yazma gerekgesi olarak, erkeklerin akillarina takilan konularda
ehil kimselere danisma firsati bulurken kadinlarin bu firsatlarinin olmamasimni géstermis;
gayesinin ise kadinlarin ibadetlerini saglam zeminlere oturtmak ve istikametlerini Islami
kurallara gore diizenlemek oldugunu sdylemistir.5:

Ahkamii’n-Nisa’nin tahkikini de iceren bir doktora tezi yazan Nedim Urhan, eser
hakkinda olduk¢a kapsamli bilgiler vermistir. ibnii’l-Cevzi mukaddime haricinde yiiz on baba
ayirdigr eserin sonunda ise bazi 6nemli kadinlarin hayatlarina da degindigini ve eserde belli
bir diizen igerisinde ilerlemedigini sdyleyen Urhan, Ibnii’l-Cevzi'nin gerekli gordiigiinde
boliimler arasinda gecisler yaptigini da belirtmigtir. Ayrica eserdeki konular1 akaid, ibadet,
muamelat, ahlak ve saliha kadinlar hakkinda bilgiler olarak bes boéliimde incelemis ve bu

basliklar1 6zetlemeye galismugtir.®2

4. Ogrencileri

Ibnii’l1-Cevzi’nin ilmi hayati olduk¢a yogun geg¢mistir. Bu yogunluk icerisinde hem
yukarida da zikrettigimiz {izere cesitli alanlarda eserler ortaya koymus hem de pek ¢ok
ogrenci yetistirmistir. Bu 6grencilerden bazilar1 genis alanlarda icazet alirken bazilar1 sadece
hadis nakli konusunda icazet almislardir.

Ibnii’l-Cevzi’den hadis rivayetinde bulunan égrenciler;

Biiyiik oglu Ebu’l-Kasim Alj,

%8 Siileyman Ates, “Islam'm Kadina Getirdigi Haklar”, Islami Arastirmalar Dergisi 10/4(1997), 304-310.

% Ebd Abdillaih Muhammed b. Ismail el-Buhari, el-Cédmi ‘u’s-sahih, nsr. Mustafa Dib el-Buga(b.y. Daru ibn
Kesir, Daru’l-Yemame, 1414/1993), “ilim” 35 (No: 101).

80 Urhan, Ibnii’l-Cevzi ve “Ahkdmu’n-Nisd” Adli Eseri, 66-67.

61 Urhan, Ibnii’l-Cevzi ve “Ahkdmu’n-Nisd” Adli Eseri, 67.

82 Urhan, Ibnii’I-Cevzi ve “Ahkdmu’n-Nisd” Adli Eseri, 72.

25



Diger oglu Ebi Muhammed Muhyiddin Yusuf

Torunu Ebu’l-Muzaffer Semsiiddin Yusuf b. Kazgali (Sibt Ibnii’l-Cevzi)

Muvaffakuddin Ibn Kuddme

Ebi Muhammed Takiyyliddin Abdiilgani b. Abdilvahid b. Ali el-Makdisi el-
Cemmaili

Muhibbii’d-Din Ebu Abdillan Muhammed bin Mahmud bin Hasan bin Hibetullah el-
Bagdadi (ibnii’n-Neccar)

Ebi Abdullah Fahruddin Muhammed ibnii’l-Hadir ibn Muhammed el-Harrani (ibn
Teymiyye)

Ebii Abdiilah Cemaleddin Muhammed ibn Said Ibn Yahya ibn Ali ed-Diibeysi

Abdurrahman b. Abdulmunim b. Abdurrahman el-Y1ldani el-Kurasi es-Safii

Ebu’l-Haccac Semsii’d-Din Yasufb. Halil b. Karaca b.Abdullah

Muhyi’d-Din Muhammed bin Ali bin Muhammed Ibnii’l-Arabi (es-Seyhu’l-Ekber)

Ibnii’l-Cevzi’nin icazetini alan égrencileri ise su sekildedir:

Seyh Semsii’d-din Abdurrahman

[bnii’I-Buhari

Ahmed b. Ebi’l-Hayr

Hizir Ibnii Hamiiye

Kutub b. Asrun

Farkli kaynaklara ek olarak Zehebi, Siyer’inde Ibnii’l-Cevzi’den hadis rivayet eden su
dort ismi de zikretmektedir:

Seyh Semstiddin bin Ebu Amr el-Fahr Ali

Ahmed bin Selamet el-Haddad

El-Kutb b. Ahmed b.Abisselam el-Asruni

El-Hidir b. Haveviye el-Ciiveyni

Yukarida goriildiigii {izere Ibnii’1-Cevzi’nin pek ¢ok dgrencisi bulunmaktadir. Bununla
birlikte her 6grencisine ayni yakinlikta oldugu sdylenemez. Bazilari ile sadece hadis nakli
konusunda bir hoca dgrenci iligkisi bulunurken bazi dgrencileriyse onun ilmi birikiminin her
alanindan istifade etmis ve bu birikimin tastyicit unsurlar1 haline gelmislerdir. Bu sebeple

Ibnii’l1-Cevzi’nin 6ne ¢ikan dgrencilerini kisaca tanitmakta fayda goriiyoruz.

a. Ibn Kudame Muvaffakuddin (61. 620/1223)

Tam adi Ebl Muhammed Muvaffakuddin Abdullah b. Ahmed b. Muhammed b.
Kudame el-Cemmaili el-Makdisi’dir. Kudiis’e yakin Nablus sehrinin Cemmail kdyiinde 541

26



yilinda diinyaya geldi. Kendisi gibi pek ¢ok alim yetistirmis Kudame ailesinin 6nde gelen
isimlerinden birisi oldu. Ailesinin Frenk zulmiinden kagmasi sebebiyle heniiz on
yaslarindayken Dimesk’e yerlesti. Egitimine de burada bizzat babasi tarafindan kurulan
Salihiyye Medresesi’nde basladi. Bu medresedeki hocalar1 arasinda babasi, Ebii’l-Mekarim
Ibn Hilal ve baska bir takim dnemli isimler oldugu sdylenir. Ibn Kudame, Hanbeli fikhinin ilk
klasik metni sayilan, Hiraki’nin(61.334/946) yazdigi el-Muhtasar’mnin yaninda Hanbeli
fikhryla ilgili baska metinleri de ezberlemistir.%

Babasmin vefatinin ardindan egitimine abisi Ebd Omer Muhammed’in (61.607/1210)
yonlendirmeleriyle devam eden Ibn Kudame, yazdig: bir siirde kendisini “muvaffak” olarak
nitelemesi sebebiyle halk iginde “Muvaffakuddin” mahlasi ile taninir olmustur. 561(1166)
yilinda teyze oglu Abdiilgani b. Abdiilvahid el-Makdisi(61.561/1165) ile egitim i¢in Bagdat’a
gitmis ve burada Kadiriyye tarikatinin kurucusu Abdiilkadir-i Geylani(61.561/1166) ile
tamgmustir. Bu tanismadan kirk giin sonra Geylani vefat etmisse de Ibn Kudame bu siirecte
giydigi tasavvuf hirkasini hayati boyunca ¢ikarmamis ve Geylani’nin tasavvufi goriislerine
bagl kalmustir.%*

Ibn Kudame, Bagdat’ta kaldig1 siire boyunca pek cok hocadan ders almistir. Bu
hocalardan birisi de Ebii’l-Ferec Ibnii’l Cevzi’dir. ibnii’l-Cevzi gibi o da son derece etkili bir
vaiz ve hatiptir. Tbnii’l-Cevzi gibi 0 da Hanbeli ¢izgide yetismis olmasina ragmen fikhi
meselelerde mezhep taassubundan 6zenle kagmmistir. Onemli eserleri arasinda el-Mukni’
eseri Ozellikle Hanbeli fikhinda tercih edilen goriisleri bir araya toplamasi sebebiyle tercih

sebebi olmustur.

b. ibnii’d-Diibeysf (61. 637/1239)

Ebl Abdillah Cemaliiddin Muhammed b. Said b. Yahya b. Ali ed-Diibeysi,
558(h.1163) yilinin Recep ayinda Vasit’ta diinyaya geldi. Safii olan babasi alim ve erdem

~99

sahibi bir kimse olarak taninirdi. “Diibeysi” ya da “Debisi” seklindeki kiinyesi ise,
Nahrevan’in Debisa kdylinden gelen dedesi Ali b. Haccac’a nisbetledir.
Kuran-1 Kerim’i kiigiik yaslarda ezberleyen Ibnii’d-Diibeysi kiraat alaninda da kendini

gelistirdi. Ozellikle Bakillani, Siileyman el-Ukberi ve Ibn Abdiissemi gibi isimlerden Kiraat-i

83 Ferhat Koca, “Ibn Kudame, Muvaffakuddin”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, ( Istanbul: Tiirkiye
Diyanet Vakfi, 1999), 20/139-142
84 Koca, “Ibn Kudame, Muvaffakuddin ”, 20/139-142.

27



seb’a ve kiraat-i asereyi 6grenmistir. Ayrica aldig1 egitimler sonucunda tarih, hadis ve ensib
ilimlerinde alaninda énemli isimlerden biri haline gelmistir.%®

Ibnii’d-Diibeysi’nin en énemli eseri Zeyl-ii Tarih-i Medineti’s-Selam Bagdat tir. Bu
eser Hatib el-Bagdadi’nin(61.463/1071) Tarih-u Bagdat1 tizerine Abdiilkerim b. Muhammed
es-Sem’ani’nin(61.562/1166) yazdig1 zeylin devami niteligindedir. Eserde klasik yontem
uygulanarak 562-621 yillarinda bir sekilde Bagdat’ta bulunmus 6nemli kisiler hakkinda
bilgiler vermektedir. Bunun yaninda mahalle, cadde ve sokaklar dahil olmak {izere sehir
hakkinda da tarihe kaynaklik teskil edecek bilgiler vermistir.

Ibnii’d-Diibeysi’nin bu eserde kullandifi ydntemde hocasi Ibnii’l-Cevzi’nin el-

Muntazam eserinde kullandig1 yontemi kullandig: gériilmektedir.®

c. Sibt ibnii’l-Cevzi (61. 654/1256)

Ebii’l-Ferec Ibnii’l-Cevzi’nin torunu olmasi sebebiyle Sibt ibnii’l-Cevzi olarak iin
kazansa da tam adi Ebu’l Muzaffer Semsiiddin Yusuf b. Kizoglu et-Tiirki el-Avni el-
Bagdadi’dir. 581 veya 582 yilinda Bagdat’ta dogan miiellifin babas1 Hiisameddin Kizoglu,
annesi ise Ebu’l-Ferec Ibnii’l-Cevzi’nin kiz1 Rabia’dir. Kiiciik yaslardayken babasmin vefat:
lizerine annesiyle birlikte dedesi Ibnii’l-Cevzi ‘nin himayesinde yasamaya baslamustir. '
Dedesi ile Bagdat’ta basladig1 ilim tahsiline Musul ve Dimesk’te devam etmistir. Dimegsk’e
gelmeden Once tipki dedesi gibi taninan bir vaiz olmay1 basarmistir. Ayrica yine dedesi gibi
tarith alaninda yaptig1 ¢aligmalar oldukga ileri diizeydedir.

Dimesk’te kaldigi siire igerisinde devlet erkani ile ileri diizeyde dostluklart olustur.
Ozellikle Eyyubilerin Dimesk meliki Melikii’l-Muazzam ile olan dostlugu 611/1214 yilinda
birlikte Hacca gitmeleri ile daha da derinlesmistir.%®

Sibt Ibnii’l-Cevzi’nin vaazlarinin etkinlik alani siirekli genislemistir. Bu durumun
farkinda olan devlet yoneticileri bazi konularda ondan yardim istemistir. Ornegin Haglilar
Dimyat’1 iggal ederken, halk destegi i¢in kendisinden yardim isteyen dostu Melikii’l-
Muazzam’in istegini geri ¢evirmemis ve Dimesk halkinin bu isgale karst énemli bir tepki

koymasinda énemli bir rol iistlenmistir.5°

85 Sami es-Sakkar, “Ibnii’d-Diibeysi”, Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, (Istanbul: Tiirkiye Diyanet
Vakfi, 2000), 21/16.

8 Yavuz-Avel, “Ebii’l-Ferec Ibnii’l-Cevzi”, 20/551.

67 Ali Sevim, “Sibt ibnii’1-Cevzi”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, (Istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi,
2009),37/87-88

88S1bt Ibnii’l-Cevzi, Mir at, 22/ 200.

89 S1bt Ibnii’1-Cevzi, Mir’at, 20/239.

28



Ebii’l-Ferec Ibnii’l-Cevzi’nin, torunu {izerindeki etkisi her alam1 kapsamaktadir.
Yazdig1 eserlerde kullandigi yontemlerden, kisiligini olusturan unsurlara kadar olan bu
benzerlik mezhebi goriislere geldiginde farklilagir. Kaynaklarda dnceleri Hanbeli olarak anilsa
da sonralar1 Hanefi oldugu yoniindeki rivayetler agirlik kazanmistir. Ancak Sibt Ibnii’l-
Cevzi'nin kendini Hanefi gostermekle birlikte aslinda Hanbeli oldugunu sodyleyenler de
vardir. Zehebi, Sibt ibnii’l-Cevzi’yi diinyalik menfaatler icin Hanefiler’e, yonetici ve kadilar
sebebiyle de Siiler’e benzedigini soyler.”®

Zehebi’nin bu yorumu yapmasinda hi¢ siiphesiz onun bir Hanbeli olmasinin etkisi
yadsinamaz. Nitekim ibn Tagriberdi de boyle sdylemektedir. Onun bu yorumu yaparken
dayandig1 goriis ise Sibt Ibnii’l-Cevzi’nin babasi Hiisameddin Kizaoglu’nun Hanefi olmasidir.
Sibt Ibnii’l-Cevzi’nin klasik bir Hanbeli olarak yetistirilmesine ragmen Dimesk’e gitmeden
once yaptig1 fikih calismalari sonucunda babasinin izinden giderek Hanefi mezhebine
gectiginden bahseder. "

654 yilinda Sam’da vefat ettiginde ardinda kaynak niteliginde pek c¢ok eser
birakmistir. Bu eserler igerisinde “Mir’atii’z-Zaman” tarih konusunda Onemli sahitlikler
yapmaktadir. Ebii’l-Ferec Ibnii’l-Cevzi’nin el-Muntazam’da yaptig1 gibi yaradilistan kendi

vefatina kadar gegcen zamana degindigi genel bir tarih kitabidir. 2

0 Semseddin Muhammed b. Ahmed b. Osman ez-Zehebi, Mizdnii’l-i tidal fi nakdi rrical, thk. Ali Muhammed
Muavvad, Adil Ahmed Abdiilmevcud, Abdiilfettah Ebii Siinne (Beyrut: Darii’1-Kiitiibi’l-ilmiyye, 1995/1416),
7/304.

L Ebii’]-Mehasin Cemaliiddin Ydsuf el-Atabeki elYesbugavi ez-Zahiri [bn Tagriberdi, el-Menhelii’s-safi ve l-
miistevfi ba 'de’l-vafi, thk. Muhammed Muhammed Emin (Kahire: Darii’1-Kiitiib ve’l-Vesaiki’l-Kavmiyye,
1427/2006), 7/287.

2 Sevim, “Sibt Tbnii’l-Cevzi”, 37/87-88.

29



IKINCi BOLUM
TELBIiSU iBLiS ESERININ INCELENMESI

Bu boliimde Ibnii’l-Cevzi’nin Telbisii Iblis adli eserinde derinlemesine bir inceleme

yaparak miiellifin mezheplere yaklasimini ortaya koymaya calisacagiz.

1.Telbisii Iblis’in icerigi

Telbisii Iblis toplamda on ii¢ béliimden olusan bir eserdir. Miiellif eserin giris kismima
Islam geleneginde sikca rastladigimiz Allah’a hamd ve Hz. Peygamber’e salat ederek baslar.
Ardindan “aklin insana verilen en biiyliik nimet” oldugundan bahseder. Ancak bu nimetin
insanin  sorunlarina cevap bulmada yetersiz kalmasi sebebiyle Allah’in insanlara
peygamberler ve kitaplar gondermesinin 6nemini vurgular. Mucizelerle birlikte insan aklinin
peygamberlere imanmin kolaylastigini savunur. Ilk insan Hz. Adem’den baslayarak niibiivvet
stirecinin insanlara yeterli izahatlar verdigini ancak seytanin insanlarin kafalarini “cesitli
tuzaklarla” bulandirdigim belirtir. Kendisi bir muhaddis olan ibnii’l-Cevzi eserinde oldukca
fazla hadise yer vermistir. Bu hadisleri genellikle bab bagliklarindan hemen sonra konuya
giris yaparken kullanmistir.”®

Miielllif eseri yazmasindaki temel amacini da yine giris kisminda dile getirmistir.
Eseri, seytanin peygamberlerin olusturduklar1 birlik ortamlarimi insanlar1 “basit gruplara
ayirarak” ve bidatlere diisiirerek bozdugunu belirterek bu gruplari kendilerine kurulan bu
tuzaklara kars1 uyarmak amaciyla yazdigini belirtmistir.

Kitabin birinci bdliimde “Siinnete ve Cemaate Baglilik” basligi altinda ilk olarak
Abdullah b. Omer’den nakledilen “Kim cennetin ortasin isterse cemaate bagli kalsin. Zira
seytan yalniz olanla birliktedir. Iki kisiden ise daha uzaktir.”’* rivayetini kullanarak birlik ve
cemaate baglilik vurgusu yapan Ibnii’l-Cevzi bu rivayetin ardindan siinnete baglilik ve hadis
ehlinin desteklenmesine dair farkli hadisler de zikretmistir. Ayrica kitabin ilerleyen
boliimlerinde de kendi goriislerini desteklemek amaciyla siklikla ehl-i hadis Tabiin
biiyiiklerinden destek almustir. Bu isimlerden bazilari sunlardir; Imam Evzai (61.157/774),
Stifyan-1 Sevri (6l. 161/778), Hammad b. Zeyd (61. 179/795), Yusuf b. Esbad (61.195/810),
Muteber b. Siileyman (51. 187/803 ve Imam Safi (61. 204/820), Taberi (61. 310/923).

8 [bnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 5-7.
™ [bnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 9.

30



Kitabin ikinci boliimiinde “Bidat ve Bidatgilerin Zemmi” bashgi altinda ilk olarak
stinnete baglhilik ve bidatin dinde yeri olmadigina dair bazi hadisler zikredilmektedir.
Ardindan Ehl-i Bidatten uzak durmanin 6nemine dair Tabiin’den baz1 olaylar anlatilmaktadir.
Bu olaylardan biri Téabiin’in oncii isimlerinden Tavus b. Keysan (61.106/725) hakkindadir.
Eserde anlatilan olaya gore Tavus b. Keysan ogluyla beraber otururken yanlarina
Mu’tezile’den birinin gelip konusmaya baslamasi iizerine, Tavus elleriyle kulaklarini tikamig
ve oglundan da aynisim1 yapmasini istemistir. Ibnii’l-Cevzi bunun sebebini sozii sdyleyen
kisinin “zayif kalpli” sayilmasia baglamistir.”

Ayni1 boliimde gegen bir bagka hikayede ise Siifyan es-Sevri’nin bir cenaze namazina
katildig1 ancak vefat eden kisinin Miircie’den Abdulaziz b. EbG Davud oldugunu goriince
namazi kilmadan oradan ayrildig: anlatilmaktadir.”

Ehl-i Bidat firkalara kisaca degindikten sonra siinnet ve bidat kavramlarinin
tanimlarini da su sekilde yapmustir:

“Stinnet liigatte; takip edilen yol demektir. Stiphe yok ki Ehl-i Siinnet; Resulullah’in
yolundan giden, onun ve ashabimin yoluna uyanlara verilen bir isimdir. Onlar hi¢bir
degisimin olmadigr bir yol iizereydiler. Bidat Resulullah’in vefatindan sonra ortaya ¢ikan
veniliklerdir. Bidat dinin ashinda olmaywp sonradan tiiremis fiillerdir. Bidatler genellikle
seriata aykiri olan ve seriata bir sey ekleyen ya da ondan bir sey ¢ikaran uygulamalardir.”’

Bu agiklamalar sonucu anlasiliyor ki Ehl-i Siinnet, siinneti takip edenlere verilen bir
isimken, Ehl-i Bidat ise hi¢hir asli olmayan ve onceden goriilmemis uygulamalar ¢ikaran
kimselerdir. Bu nedenle bidatleriyle gizlenirler. Ehl-i Siinnet ise kendisini hi¢bir zaman
saklamamus ve goriislerini ortaya koymugstur.” ™

Ibnii’l1-Cevzi’nin ehl-i bidat firkalar1 sayarken de bu tanimlamalar iizerinden hareket
etmistir. Ayrica ayni bolimde Selef-i Salihin’in bidatlere kapilmayislariyla ilgili cesitli
hikayeler de anlatilmistir. ibnii’l-Cevzi, Hz. Omer doneminde teravih namazinin cemaatle
kilinmaya baglamasimmi da bidat kapsaminda degerlendirmis ancak uygulamanin seriata
muhalif olmayisi sebebiyle bu tiir bir bidatin uygulanmasinda sakinca olmadigini
belirtmistir.”® Bu 6rnekten de anlasilacag: iizere ibnii’l-Cevzi bidat kavramini oldukca genis

tutmug, Hz. Muhammed ve ashabinda olmayan her tiirlii yeniligi bidat saymistir. Bu tiir

5 [bnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 14-15.
76 [bnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 15.
7 [bnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 17-18.
8 [bnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 19.
 [bnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis,19.

31



bidatlerin seriata bir sey eklemedigi ya da ondan bir sey ¢ikarmadigi siirece uygulanmasinin
sorun olmayacagimi da belirtmistir.%

Ikinci bdliim Ibnii’l-Cevzi’nin meshur “firka-i naciye” rivayetini zikrettigi boliim olup
tezimiz icin onemli veriler sunmaktadir. Zira Ibnii’l-Cevzi’nin Islam Mezhepleri Tarihi
acisindan 6nemli olan bu rivayete eserinde iki farkli tarikle yer vermis olmasi oldukca
degerlidir. Bu rivayet baglaminda kendisi de Islam mezheplerini yetmis iki firkaya ayirmstir.
Bu ayrima ge¢meden evvel eserinde iizerinde durdugu iki rivayeti ele almakta fayda
goriiyoruz. Bu rivayetlerden ilki Ebi Hureyre tariki ile aktarilir ve su sekildedir:

“Yahudiler 71 veya 72 firkaya ayridilar. Hristiyanlar da aymi sekilde ayrildilar.
Benim iimmetim ise 73 firkaya boliinecektir. Biri hari¢ hepsi atestedir. O firka hangisidir diye
sorulunca: Ben ve ashabimin iizerinde oldugu firkadir. 8

Ikincisi ise Enes b. Malik’ten rivayet edilir ve su sekildedir:

“Israilogullar 71 firkaya ayrild1.70 firka helak oldu, bir tanesi kurtuldu. Ummetim de
72 firkaya ayrilacak 71°i helak olacak sadece birisi kurtulacak. O firka hangisidir diye
sorulunca: Cemaattir. "%

“Firka-i Naciye” hadisi olarak meshur olan bu rivayetin Islam Mezhepleri Tarihi
acisindan dnemine deginmistik. Bunu sebebi Islam alimlerinin bu rivayet baglaminda Islam
firkalarin1 tasnif etme cabalaridir. Abdiilkahir el-Bagdadi’nin el-Fark Beyne’l-Firak’da da
degindigi lizere bu rivayet pek ¢ok farkli kanalla elimize ulagmistir. Bagdadi’ye gore rivayette
gecen helak olacak yetmis iki firkanin helak olmalar1 sapik goriisleri sebebiyledir.®

Mezhepler tarihi gelenegine bakildiginda hadiste gecen helak olacak firkalar tasnifi
oldukca cesitlilik arz etmektedir. Her makalat yazarinda farkl bir tasnif gormek miimkiindiir.
Nitekim Sehristani de bu duruma dikkat ¢ekmis ve bu tasniflerin akla ya da herhangi bir nassa
dayanmadigini agik¢a belirtmistir.®

Mezhep taassubu ya da diger mezheplere karsi iistlinliigii korumak gibi sebeplerle
oldukca islevsel kullanilmaya da baslanan firka tasnifleri zaman igerisinde belirli gelenekler

tizerinde toplanmaya baslamistir. Burada Kadir Gombeyaz’in firka tasnif geleneklerini ele

aldig1 doktora ¢alismasina deginmekte fayda goriiyoruz.

8 Tbnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis,19.

81 Eba David Siileyman b. el-Es‘as b. Ishak es-Sicistani, Siinen-i Ebii Daviid, ¢ev. Abdullah Parliyan(istanbul:
Derya Yayincilik,2007), “Siinen”,34(4596).

8 {bn-i Mace, Fiten:17

8 Ebl Mans(r Abdiilkahir b. Tahir b. Muhammed et-Temimi el-Bagdadi, el-Fark Beyne’l-Firak, ¢ev. Ethem
Ruhi Figlali,(Ankara: TDV Yayinlar1,2020),6-7.

8 Ebii’l-Feth Taciiddin Muhammed b. Abdilkerim b. Ahmed es-Sehristanti, el-Milel ve 'n-Nihal, gev. Mehmet
Oz, (Istanbul: Litera Yayincilik, 2008),27.

32



Gombeyaz kendinden Once yapilan ¢alismalar1 da topladigir calismasinda 73 firka
rivayeti dogrultusunda yapilan tasnif g¢alismalarini dort baslik altinda toplamistir. Bu
tasniflerde dikkat edilen nokta ehl-i bidat firkalarin sayilarini yetmis ikiye tamamlamak
olmustur.®® Buna gére;

Yemen-Sunni Firak Gelenegi(4x18=72)

Dogu Hanefl Firak Gelenegi(Ekseri olarak 6x12=72)

Es’ari Firak Gelenegi (72 Ehl-i Bidat firka + Firka-i Naciye= 73 Firka)

Horasan-Mutezili-Sii Firak Gelenegi (73 Firka)

Ibnii’l1-Cevzi’nin rivayete konu olan firkalar; Kaderiye, Cebrive, Miircie, Rafiziyye,
Cehmiyye ve Haruriyye olarak alt1 bashga ayirmasi®®, ardindan her firkayr kendi i¢inde on
ikili boliimlere ayirarak toplam yetmis iki firkaya tamamlamasi, firka tasnifi yaparken “Dogu
Hanefi Firak Gelenegi’ne gore bir tasnif kullandigin1 gostermektedir. Nitekim Gombeyaz’da
Hanbeli ekoliin dnciilerinden sayilan Ibnii’l-Cevzi’nin tasnifini Dogu-Hanefi Firak Gelenegi
icerisine dahil etmistir.®’

Ibnii’l-Cevzi’nin ehl-i bidat firkalar tasnifi su sekildedir:

Haririyye Kaderiyye Cehmiyye Miircie Rafiziyye Cebriyye
Ezrakiyye Ahmeriyye®® | Muattila Tarikiyye Aleviyye Muzdarib
089
Ibadiyye Seneviyye Merisiyye Sa’ibiyye [mriyye Ef aliye
Sa’lebiyye Mu’tezile* Miiltezime®® | Raciyye Sia Mefrugiyy
e
Hazimiyye Keysaniyye Varidiyye Sakkiyye Ishakiyye Neccariyy
e
Halefiyye Seytaniyye Zenadika Behsiyye® | Navusiyye Metaniyye
92
Mekremiyye | Serikiyye Harkiyye Ameliyye®* | Imamiyye Kesbiyye

8 Kadir Gombeyaz, Islam Litaretriinde Itikddi Firka Tasnifleri , (Bursa: Uludag Universitesi, Sosyal Bilimler
Enstitiisti, Doktora Tezi, 2015), 262-296.

8 Tbnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 30.

87 Gémbeyaz, Islam Litaretriinde Itikadi Firka Tasnifleri, 270.

8 Gombeyaz’da ‘Ahmediyye’ olarak geger. Bkz. Gombeyaz, Islam Litaretriinde Itikadi Firka Tasnifleri, 270.
8 Gombeyaz’da ‘Mudtariyye’ olarak gecmektedir. Bkz. Godmbeyaz, Islam Litaretriinde Itikadi Firka Tasnifleri,
270.

% Gombeyaz’da ‘Miiltezikiyye’ olarak gecer. Bkz. Gémbeyaz, Islam Litaretriinde Itikadi Firka Tasnifleri, 270.
9 Gombeyaz’da ‘Beyhesiyye’ olarak gecer. Bkz. Gombeyaz, Islam Litaretriinde Itikadi Firka Tasnifleri, 270.
92 Gombeyaz’da ‘Mennaniyye’ olarak gecer. Bkz. Gombeyaz, Islam Litaretriinde Itikadi Firka Tasnifleri, 270.

33



93

Kenziyye Vehmiyye Mahlukiyye | Menkusiyye | Yezidiyye®™ | Sabikiyye

Semrahiyye Ravendiyye Faniyye Miistesniyye | Abbasiyye Hubbiyye

Ahnesiyye Biitriyye® Mugiriyye®” | Miisebbihe | Miitenasihiyy | Havfiyye
e

Muhakkimiy | Nakisiyye Vakifiyye Hasviyye Rec’1yye Fikriyye

ye

Mu’tezile* Kasitiyye Kabriyye Zahiriye La’miyye Hasebiyye

Meymuniyye | Nazzamiyye | Lafziyye Bid’iyye Miiterabbisa | Maiyye

Ibnii’l-Cevzi’nin mezhepler tasnifini detayli olarak gosterdik. Fakat bu tasnifin ona
aidiyeti noktasinda bir takim ihtilaflar oldugunu belirtmekte fayda vardir. Kendisi Hanbeli
cizgisinin 6nde gelen isimlerinden olmasina karsin kullandig: tasnif bi¢ciminin Dogu-Hanefi
Firak gelenegine uygun olarak yapilmasi bu iddialara dayanak noktasi olusturmaktadir.
Nitekim Muzaffer Tan’da bu noktaya dikkat c¢ekmis ve eserin bu boliimiindeki firka
tasniflerinin eserin orijinalinde olmadigini, sonradan eklendigini belirtmistir. Bu kanaatini ise
eserin ilerleyen boliimlerinde gecen firka tasnifleri ile burada gegen firka tasnifinin
ortiismedigini soyleyerek desteklemistir.® Bunun bir 6rnegi ikinci boliimde Rafiziler olarak
anilan firkalardan ¢oguna besinci boliimde Rafiziler anlatilirken hi¢ deginilmemis olmasidir.
Besinci bolimde Rafiziler’i, “Seytanin Rafiziler’e Oyunu” basliginda genis perspektifte
incelerken zikrettigi Cendhiyye, Gurabiyye, Zem’aniyye gibi firkalara ikinci boliimde yer
vermemistir.*°

Ibnii’l-Cevzi’nin bu boliimdeki mezhepler tasnifinin eserin orijinalinde olmayip
sonradan eklendigi kabul edilse bile bu eklemenin kendisi tarafindan m1 yoksa bagka biri

tarafindan m1 yapildigini tam anlamiyla bilmek miimkiin degildir. Ayrica Ibnii’l-Cevzi her ne

% Beyrut niishasinda olmayan bu firka yalnizca tahkikli Riyad niishasinda gegmektedir. Bkz. Ebii’l-Ferec Ibnii’l-
Cevzi, Telbisi Iblis, thk. Ahmed b. Osman el-Mezid(Riyad:Daru’l-Vatan li’n-Nesr, 1423/2002), 1/184. Ayrica
muhakkik eserde verdigi dipnotlarda buradaki mezhep isimlerini Ebii’l-Kasim el-Belhi’ye
dayandirmaktadir.Bkz. Ebii’l-Kéasim Abdullah b. Ahmet b. Mahmut el-Belhi el-Ka’bi, Kitdbii’l Makalat ve
Meahu Uytinii’l-Mesdili’I-Cevabat, thk. Hiiseyin Hansu(fstanbul: Kuramer Yayinlar1, 1439/2018), 84-217.

9 Gémbeyaz’n tasnifinde ‘Kiiziyye’ adinda baska bir firka Hariciler igerisinde geger. Bkz. Gémbeyaz, Islam
Litaretriinde Itikadi Firka Tasnifleri, 270.

% Gémbeyaz’da “Zeydiyye” olarakar gecer. Bkz. Gombeyaz, Islam Litaretriinde Itikddi Firka Tasnifleri, 270.
% Gémbeyaz’da ‘Miiteberrie’ olarak gegmektedir. Bkz. Gombeyaz, Islam Litaretriinde Itikadi Firka Tasnifleri,
270.

9 Gombeyaz’da ‘Gayriyye’ olarak gegmektedir. Bkz. Goémbeyaz, Islam Litaretriinde Itikadi Firka Tasnifleri,
270.

% Muzaffer Tan, “Geg Dénem Hanefi-Maturidi Firak Gelenegi Baglaminda Bir Risale: ‘el-Makalat fiBeyani
Ehli'l-Bida' ve'd-Dalalat™, Firat Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi 14/1(Haziran 2009), 181-202.

9 [bnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 95.

34



kadar Hanbeli mezhebine bagh olsa da bu baglhiligin bir taassup seklinde olmadigi
bilinmektedir. Hayatin1 anlatirken yeterince mutaassip bir Hanbell olmamasi sebebiyle
elestirildigini sdyledigimiz Ibnii’l-Cevzi’nin bu tasnifi kendisine yakin goriip eserine eklemis
olma ihtimali de goz 6niinde bulundurulmalidir. Bu sebeple bizce, Tan’in tasnifin Ibnii’l-
Cevzi’ye ait olmadig1 yoniindeki iddialar1 dogruluk ihtimali tasimakla birlikte kesin degildir.

Tabloda gosterdigimiz lizere bu tasnifle ilgili bir baska sorun ise zikredilen firkalarin
sayilar1 hakkindadir. Bunlardan ilki Mu’tezile’nin hem Harici hem de Kaderi mezhebinin alt
kolu olarak gosterilmesidir. Bu durumda da mezheplerin sayis1 72 degil 71 olmaktadir.
Mu’tezile iki baglikta degerlendirilse bile “Ameliyye” firkasinin orijinal niishada
bulunmamas1 say1 konusundaki tutarsizliklarin en belirgin 6rnegidir. Ikinci olarak burada
gecen bazi firka isimleri farklilik gostermektedir. Dipnotlarda da degindigimiz bu farkliliklar
sebebiyle, yalnizca tahkikli Riyad niishasi lizerinden yapilan tasnif tablosu ile bizim tahkiksiz
Beyrut niishasi lizerinden yaptigimiz tasnif tablosu karsilastirildiginda bile tablolar arasinda
on firkanin isimleri konusunda ihtilaf oldugu goze ¢carpmaktadir.'%

Eserin ii¢lincli bolimiiniin basligi ise “Seytanin Fitne ve Tuzaklarindan Sakindirma”
seklindedir. Ibnii’l-Cevzi bu bashik altinda cesitli hadislerden ve menkibelerden
yararlanmaktadir. Fitne ve tuzaklara karst toplumu uyarmaya ve Ornekler {iizerinden
sakindirmalar yapmaya ¢alismistir.

“Telbis ve Gururun anlami” baghigi verilen dordiincii bolimde ilk olarak Telbis
kavraminin manasi tizerinde durulur. “Batilin hak suretinde goriinmesi” olarak tanimlanan
Telbis kavramindan hemen sonra da gurur kavrami hakkinda bilgi verilir. Ibnii’l-Cevzi gururu
“Cehaletin bir cesidi olup, saglam ve bozuk olanin ayrimimin yapilamamasina sebep olur”
seklinde tanimlamugtir. 20

Tezimiz acisindan dnemli veriler sunan besinci boliim “Seytanin Din ve Inanglara
Oyunu” bashigmi tasimaktadir. Olduk¢a hacimli bir bolim olan bu kisimda miiellif,
felsefecilerden sofistlere, farkli din mensuplarindan mezheplere pek ¢ok goriise yer vermistir.
Ibnii’l-Cevzi bu béliimde Oncelikle bu farkli gruplari tek tek tanitma yolunu segmistir.
Ardindan bu bilgiler dogrultusunda gruplara yonelik elestirilerini kapsamli olarak ortaya
koymustur. 102

Besinci boliimii yirmi iki bab basligr altinda toplayan Ibnii’l-Cevzi bu béliimde din ve

inanis olarak birbirinden degisik pek ¢ok grubu ele almustir. Ilk olarak felsefi gruplardan ve

100 Bkz. Goémbeyaz, Islam Litaretriinde Itikidi Firka Tasnifleri, 270. (Tahkikli Riyad niishas1). Ayrica bkz.
Ibnii’l-Cevzi, Telbisii [blis, 21-22.(Beyrut Niishasi)

108 {bnii’I-Cevzi, Telbisii Iblis, 35.

102 {bnii’I-Cevzi, Telbisii Iblis, 39-125.

35



takipcilerinden bahsetmis ardindan oldukca sert sylemlerde bulunmustur. Ornegin “Seytanin
Felsefecilere Tuzaklar:1” isimli besinci babin son kisminda inan¢ konusunda felsefi tavir
takinan kisiler “ahmak” olarak anilmaktadir.%®

Felsefecilerden sonra Putperestler, Mectsiler, Sabiler, Cahiliye Araplari, Yahudiler ve
Hristiyanlar gibi baslica din mensuplarinin goriislerine de eserinde yer vermistir. Ayrica
“Seytanin Itikatta Ummetimize Tuzaklar1” baslikh boliimde Mu’tezile, Cebriye, Miircie, Sia,
Zahiriler, Miisebbihe, Miicessime ve Muattila’y1 gériisleri {izerinden elestiren Ibnii’l-Cevzi
kurtulusun Selef’in yoluna tabi olmakla olacagini savunmus ve Ahmed b. Hanbel’i bu
¢izginin onderlerinden olarak gormiistiir.!® Hariciler, Rafiziler ve Batiniler’e ise ayr1 bab
basliklar1 agmistir ve ikinci boliimdeki 6x12=72 seklindeki firka tasnifi ile ciddi farklar
olusturan yeni bir firka tasnifi yapmustir.

Eserin altinci boliimiinde kariler, muhaddisler, fakihler, vaizler ve belagatgilar gibi
cesitli Islam ilimleriyle ugrasan alimlerden ve bu alimlerin yaptig1 “hatalardan” bahsetmistir.
Bu béliimde Ibnii’l-Cevzi’nin yaptig1 elestirilerde referans olarak kullandigi isimler onun
mezhebi goriisleri hakkinda bazi ipuglart da vermektedir. Bu isimlerden bazilar1 Ahmet b.
Hanbel, Malik b. Enes, ibrahim en-Nehai ve ibn Akil’dir.'%®

Yedinci boliim yoneticilerle ilgilidir. Sekizinci boliim abidlerle, dokuzuncu boliim ise
zahidlerle ilgilidir.

Stfiler hakkindaki onuncu bolim eserin en uzun boliimiinii teskil etmektedir.

»»

“Seytamin Sifilere Tuzaklar:” bashkli bu boliimde tasavvuf elestirileri yogunluktadir.
Ozellikle onuncu béliimde Gazzali’nin(61.505/1111) Ihyau Uliimi’d-Din isimli eserinden
alintilar yapilarak bu alintilar {izerinden eserdeki “tutarsizliklar” ortaya konmustur. Ibnii’l-
Cevzi, Gazzali’nin eserinde uydurma hadislere Ka’bu’l-Ahbar’in rivayetlerine yer verdigini
belirterek, onu tenkit etmistir. Ka’bul Ahbar ile ilgili elestirilerin sebebi onun giivenilirligi ile
ilgili tartigmalara dayanmaktadir. Tam ad: Ebi Ishak Ka‘b b. Mati¢ b. Heyn(* el-Himyerf el-
Yemani (6l. 32/652-53) olan bu zat tabiin doneminde Miisliiman olmus eski bir Yahudi’dir.
Babasinin 6lmeden 6nce kendisine Tevrat’in bir boliimiinii verdigi ve bundan bagkasiyla
ilgilenmesini yasakladig1 rivayet edilmektedir.’®® Kendisi hakkinda sika ravi oldugunu

sdyleyenlerin yaninda Israiliyat’m kaynagimi teskil eden bilgileri Islam’a aktardigi yéniinde

elestirilerde bulunanlar da oldukga fazladir. Bunlardan birisi de Ibnii’l-Cevzi’dir.

103 {bnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 49.

104 fbnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 79-88.

105 fpnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 117-119.

106 yasar Kandemir, “K4’b el-Ahbar”, Tiirkiye Divanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, ( Istanbul: Tiirkiye Diyanet
Vakfi, 2001), 24/1-3.

36



[bnii’l-Cevzi onuncu boliimde zahidlerin mirasin tamammi bagislama konusundaki
tavirlarint Gazzali ve El-Muhasibi’nin(6l. 243/857) de tesvik ettiklerini ancak sonralar1 her
ikisinin de bu tavirlarindan vazgegtiklerini de belirtmistir. Ayrica Gazzali’nin 6zriiniin kabul
edilemez oldugunu sdyleyen Ibnii’l-Cevzi'nin gerekcesi Gazzali’nin alim ve fakih biri
olmasidir. 17

Eserin on birinci boliimiinde seytanin dindarlarit keramet ve benzeri seyler iizerinden
aldatmas: anlatilirken gesitli hikayelerden de yararlanan Ibnii’l-Cevzi bu hikayelerdeki mantik
hatalarini da okuyucularina aktarmistir.*%®

Ibnii’l-Cevzi on ikinci boliimde seytanin avam halki aldatmasi iizerinde durulurken
cesitli halk tabakalar1 ve bu tabakalara kurulabilecek tuzaklara da deginmistir.'®® Eserin
“Seytanin Insanlart Til-i Emel ve Bos Kuruntularla Aldatmasi” bashgini tasiyan son
boliimiinde Ibnii’l-Cevzi, ¢esitli nasihat ve uyarilarla okuyucularina telkinde bulunmaya

caligmistir.*°

2.Telbisii Iblis’te Ad1 Gecen Mezhepler

Ibnii’l-Cevzi’nin, Telbisii Iblis’te degindigi ilk konu akil meselesidir. Allah’in
insanogluna verdigi en biiyiik nimetin akil oldugunu ancak insanin tiim isteklerine tek basina
cevap veremedigini belirttikten sonra aklin cevap veremedigi isteklere cevap verebilmesi i¢in
Allah’in peygamberler ve kitaplar gonderdiginden bahsetmistir. Bunu zaten igerik kisminda
da belirtmistik. Kitabin ilk bolimiinde genis kapsamli bir Ehl-i Siinnet ve’l-Cemaat tarifi

yapmaktadir.

a. Haricilik

“Cikmak, ayrilmak™ gibi anlamlara geren Haricilik, terim olarak “ayrilan, isyan eden”
manasinda kullamilir. Haricilik, Islam Mezhepleri igerisinde olusumu en erken baslayan
firkadir.!* SehristAni’nin tanimina gore “Toplumun goriis birligi ile aralarmdan segtigi ve
haktan ayrilmayan imama (devlet bagkanina) kars1 ayaklanan her insan ‘Harici’ olarak kabul

edilir.”!*2

197 Tbnii’1-Cevzi, Telbisii Iblis, 171.

108 Thnii’1-Cevzi, Telbisii Iblis, 365-375.

109 fpnii’1-Cevzi, Telbisii Iblis, 375-379.

110 fonii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 389-391.

111 Ethem Ruhi Figlal, “Hariciler”, Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, (Istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi,
1997), 16/169-175.

112 Bbij’1-Feth TAciiddin Muhammed b. Abdilkerim b. Ahmed es-Sehristani, el-Milel ve’n-Nihal, ¢ev. Mehmet
Oz, (Istanbul: Litera Yaymcilik, 2008), 109.

37



Tarihgilerin genel kabuliine gére Hz. Ali ile onun hilafetini tanimayan Muaviye
arasinda gergeklesen Siffin Savasi’nda, baslarda Hz. Ali taraftarlar1 arasinda yer alan
Hariciler “Hakem olay1”ndaki tavri sebebiyle ondan ayrildilar.**® Hz. Ali’nin tahkimi kabul
etmesini isteyen Hariciler, Abdullah b. Abbas’in Hz. Ali’nin hakemi olmasini akrabalik
iliskilerini bahane ederek kabul etmediler ve onun yerine Ebli Musa el-Es’ari’yi segmesini
istediler. Hz. Ali onlarm bu istegini kabul etti. Muaviye ise kendi hakemi olarak Amr b.As’1
secti. Hakemler arasinda yapilan goriismelerde isin Kur’an ve silinnet dogrultusunda
¢oziilmesine karar verildi. Biiylik ¢cogunlugu Temim Kabilesi’nden olusan bir grup Es’as b.
Kays Tahkimnameyi okudugu sirada “la hiikme illa lillah” yani “Hiikiim ancak Allah’indir!”
slogantyla Hz. Ali’nin ordusundan ayrildi. Yaklagik 12.000 kisiden olusan bu grup Kife
yakinlarindaki Har(ira’ya yerlesti.!*

Yerlestikleri bolgeye itibarla “Harlriyye”, tahkim olayma ilk karst ¢ikanlar olmalari
sebebiyle de “Muhakkimetii’l-Ula” olarak anilan grup Abdullah b. Vehb er-Rasibi’yi
(61.38/658) lider segerek teskilatlanmis ve ilk Harici ziimreyi olusturmuslardir.1%®

Ibnii’l-Cevzi eserin besinci babinin yirmi birinci béliimiinii Haricilere ayirnistir. Bu
boliimde Haricilerle ilgili birtakim tarihi bilgilere de deginmistir. Haricilerin ilki olarak

Ziilhuveysiraet-Temimi’den bahsetmektedir.'1®

Ona gore Zilhuveysira et-Temimi’nin
soyundan gelen ve ona tabi olan kimseler Hz. Ali ile savastilar. Sehristani’de el-Milel ve’n-
Nihal’inde bu ismi ilk Harici olarak tanitmaktadir.!*’” Tk Harici oldugu sdylenen bu kimsenin
Hiirkus b. Ziiheyr(61.38/658) ile aym kisi oldugunu sdyleyenler de vardir.!*® Hiirkfis, Hz.
Ali’nin tahkimi kabul etmesine karsi ¢ikan isimlerdendi. Abdullah b. Vehb’in Kiife’deki
evinde toplananlar arasinda o da vardi ve burada etkili bir konusma yapti. Nehrevan
Savasi’nda ise Abdullah b. Vehb ile birlikte oldiiriilenler arasindayda.

Ibnii’l-Cevzi’nin Ebd Said el-Hudri’den aktardigi, Ziilhuveysira et-Temimi hakkindaki
rivayet aynen su sekildedir:

“Ebl Said el-Hudri anlatiyor. Hz. Ali, Yemen’den Resulullah’a tabakalanmis deri
icinde bir altin génderdi. Resulullah da onu sahabeden Zeydu’l-Hayl, Akra b. Habis, Uyeyne

b. Hisan ve Alkame b.Alase veya Amir b. Tufeyl arasinda paylastirdi. Sahabeden ve

113 Ebii’l-Hasen Ali b. ismail b. Ebi Bisr Ishak b. Salim el-Es‘ari el-Basri, Makalatii'I-Islamiyyin, ¢ev.Mehmet
Dalkilig-Omer Aydin, (fstanbul:Kabalc1 Yayncilik, 2005),102.

114 fsmail Yigit, “Siffin Savas1”, Tiirkive Divanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, (Istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi,
2009),37/107-108.

15 Mustafa Oz, Baslangictan Giiniimiize Islaim Mezhepleri Tarihi, (Istanbul:Ensar Yayinlar1,2011),87.

16 fbnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 88

117 Sehristani, el-Milel ve’n-Nihal, 33.

118 Mustafa Oz, “Hiirkis b. Ziiheyr”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, (Istanbul: Tiirkiye Diyanet
Vakfi, 1998),18/390-391

38



Ensar’dan bazi kimseler bunu hos gormeyerek kizdilar. Bunun iizerine Resulullah (s.a.v.)
sOyle buyurdu:

Bana giivenmiyor musunuz? Ben goktekinin yaninda giivenilirim. Bana sabah aksam
vahiy geliyor ve ben bunu size bildiriyorum. Sonra Resulullah’in yanina gozleri ¢ukurlasmis,
yanaklar1 disartya ¢ikik, genis alinli, sik sakalli, elbisesi yukar1 ¢ekik ve basi tirasli bir adam
geldi. Resulullah ‘a soyle dedi:

“Allah’tan kork, ey Allah’in Resulii!” dedi. Resulullah bagin1 kaldirarak ona:

-Yaziklar olsun sana! Allah’tan en ¢ok korkaniniz ben degil miyim? dedi. Sonra ondan
yiiz cevirdi. Halidb. Velid:

- Ya Resulullah boynunu vurayim mi? dedi.

Resulullah:

-Hayir. Belki namaz kilanlardandur, buyurdu.

Halid b. Velid:

-Nice namaz kilanlar var ki, kalplerinde olmayani dilleriyle soylerler.

Resulullah:

-Ben insanlarin kalplerini arastirip karinlarint yarmakla emrolunmadim.

Sonra o adama bakarak:

-Bu kimseden éyle kavimler ¢ikacak ki, Kur’ant okurlar ama Kur’an bogazlarindan
asag1 gecmez. Iste o kimseler okun yaydan ¢iktigi gibi dinden ¢ikarlar.**®

Ibnii’l-Cevzi bu rivayeti aktardiktan sonra burada bahsedilen kisinin Ziilhuveysira et-
Temimi oldugunu sdylemistir. Bagka bir rivayette Resulullah’a ‘Adaletli ol!” dedigini
Resulullah’1n ise:

-Yaziklar olsun sana! Artik ben de adaletli davranmiyorsam kim adaletli olabilir?
dedigini rivayet etmistir.

Ziilhuveysira et-Temimi Haéricilerin ¢ogunlugu gibi Temim kabilesine mensup bir
Bedevi’dir 1% Hariciler’in biiyiik bir kismina tekabiil eden Bedeviler’i anlamak Hariciler’in
fikir diinyasin1 anlamak adina 6nemlidir.

(ol ortaminda, deve sirtinda yasayan Bedeviler konargoger kimseler olmalari ve getin
yasam sartlar1 sebebiyle incelikten uzak ve sert mizach kimseler olarak tanmmuslardir.t?!

Peygamber huzurunda bile seslerine dikkat etmemeleri ve diisiincesiz davranislar1 sebebiyle

119 Buhari, “Edeb”, 95 (No: 5811). Ayrica Bkz. Ebii’l-Hiiseyn Miislim b. el-Haccic Miislim, el-Cédmi 'u’-Sahih,
ngr. Muhammed Fuad Abdiilbaki (Kahire: y.y., 1374-75/1955-56), “Zekat”,142.

120 frfan Aycan, “Temim(Beni Temim)”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, (Istanbul: Tiirkiye Diyanet
Vakfi,2011),40/418-419.

121 Mustafa Fayda, “Bedevi”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, (Istanbul: Tiirkiye Diyanet
Vakfi,1992), 5/ 311-317

39



Kuran’da elestirilmislerdir.*?> Hz. Muhammed niibiivvet siiresince bu kabileleri bir devletin
parcasi yapmaya calismis ve yerlesik yasama gecmeleri igin tegvik etmistir. Bu dogrultuda
toplumsal ve hukuki bir takim c¢alismalar yaptiysa da Bedeviler alistiklar sartlarda yasamak
i¢in direnmisler ve Islam toplumunun bir parcasi olmaya yanasmamislardir.

[lk fetihler sirasinda Islam ordularinda yararlik gosterseler de her kosulda énce kendi
menfaatlerini diisiinmeleri sebebiyle Kuran’da ¢ok defa elestirilmiglerdir. Bu elestirilere
ozellikle Huctirat ve Tevbe surelerinde sik rastlanir. Tevbe Suresi’nin 98. ayetinde:

“Bedevilerden oylesi vardwr ki (Allah yolunda) harcayacagini angarya sayar ve sizin
basiniza beldlar gelmesini bekler. (Bekledikleri) o kétii beld kendi baslarina gelmistir. Allah
pek iyi isiten, cok iyi bilendir.”’*?® denilerek bu ¢ikarci tavirlarina vurgu yapilmistir.

Hz. Peygamber doneminde ¢ogunlukla zekat memuru olarak gorevlendirilen
Temimliler de Bedeviler igerisindendir. Hz. EbG Bekir’in hilafeti doneminde ridde olaylarinin
bastirilmasinda ve fetih hareketlerinde dnemli katkilar veren bu kabile, Hz. Omer ve Hz.
Osman donemlerinde de askeri alanda yararlilik gostermeyi siirdiirmiistiir. Basra ve Kife
sehirleri kurulmasiyla birlikte ¢ogunlugu buralara yerlestirilen Temimliler, Cemel ve Siffin
savaglar siirecinde Hz. Ali ile ayn1 safta yer almislardir. Siffin Savasi siirecinde Hz. Ali’nin
yaninda bulunmaya devam etmislerse de Tahkim olayinda ilk biiyiik kopus yasanmustir.
Nitekim Tahkim olayindan sonra “Hiikiim ancak Allah’indir!” diyerek Hz. Ali saflarindan
ayrilan Sebes b. Rib’i et-Temimi komutasindaki 12.000 kisilik grubun Temim kabilesinin
Rebia b. Hanzale kolundan olmasi bunun en belirgin gostergesidir.'?*

Harici liderleri arasinda bu kabileden ¢ok fazla isim oldugu bilinmektedir. Ezarika
liderlerinden Katari b. el-Fiicae ve Ibazi 6nderlerinden Abdullah b. ibaz da Temim kabilesine
mensuplardir.'?®

Hariciler’in bir firka goriinimii almasinda Siffin Savasi’nin ve tahkim olaymin
etkisinden bahsetmistik. ibnii’l-Cevzi’de Telbis’te Siffin Savasi’da yasananlar1 sdyle anlatir:

Hz. Ali ve Muaviye savasirken Muaviye taraftarlar1 mushaflar1 kaldirarak Ali
taraftarlarin1 Kuran’a tabi olmaya ¢agirdilar. Ali taraftarlarina “Sizden bir kisi bizden de bir
kisi ¢ikaralim ve Kuran ile amel edeceklerine dair onlardan soz alalim.” dediler. Muaviye

tarafindan Amr b. As ¢ikarildi.'?® Hz. Ali kendi hakemi olarak Abdullah b. Abbas‘1 ¢ikarmak

122 g]-Hucrat 49/1-6.

123 et-Tevbe 9/98.

124 Aycan, Temim (Beni Temim),40/418-419.
125 Sehristani, el-Milel ve’n-Nihal, 119-131.
126 [bnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 89.

40



istediyse de taraftarlarinin istegi iizerine Ebli Musa el-Esari’yi hakem olarak se¢mistir. Ancak
hiikiim verme konusu Ramazan ayinin sonrasina kalmistir. Bu siirecte Urve b. Uzeyne:

“Hiikiim konusunda insanlart m1 hakem kiliyorsunuz, hiikiim ancak Allah’indir.” dedi.
Hz. Ali bu olaylar iizerine Siffin’den Kufe’ye dogru harekete gecti. Ancak Hariciler onunla
gitmek yerine Hartra bolgesinde toplanmaya basladilar. Sayilar1 yaklasik on iki bini
buluyordu. Haricilerin ortaya ¢ikmalar bu sekildedir.?’

Ibnii’l-Cevzi Hariciler’in ortaya ¢ikis1 hakkinda bu bilgileri vermektedir. Onun bu
anlatimi klasik anlatimlarla ortiismektedir. O, doneminin 6nemli muhaddisleri arasinda olmasi
sebebiyle anlatimlarimi sadece tarihi verilerle sinirlamamis gesitli hadis rivayetleriyle de
desteklemistir.

Ibnii’l1-Cevzi, Hz. Ali’nin Haricilerle uzlasmak icin gosterdigi gayrete de eserinde yer
vermistir. Hz. Ali’nin mektup ve elgiler yoluyla bu kimselerden bir kismini1 ikna etmesini Ibn
Abbas hakkindaki bir rivayetle desteklemeye galismistir. Tabiinden Simak b. Remil’den
aktardig1 rivayete gore, Ibn Abbas Haricilerle goriismek ig¢in Hz. Ali ile su sekilde
konugmustur:

Hariciler ayrilip bir yerde toplandiklarinda sayilari alti bin civariydi. Hz. Ali ile
savasmaya karar vermislerdi. Insanlar bu durumu Hz. Ali’ye “Ey miiminlerin emiri, onlar
sana kars1 savagmak istiyorlar.” diyerek iletiyorlardi. Ancak Hz. Ali:

Onlar1 birakin. Onlar bana karsi savasmadik¢a ben onlara kars1 savasmam ve onlar
bunu yapacaklar, dedi.

Yine ibn Abbas’m anlattigia gére bir giin 6gle namazindan énce Hz. Ali’ye:

Ey miiminlerin emiri namazi biraz geciktir. Ciinkli onlarin yanima gidip konusacagim
dedim. O ise:

Sana bir sey olmasindan korkarim, dedi. Ben de “Hayir. Ben giizel ahlakli, kimseyi
rahatsiz etmeyen bir adamim.” dedim. Bundan sonra bana izin verdi. Giizel bir elbise giyip
yanlarina gittim.*?® Tbn Abbas karsilastig1 kisilerden su sekilde bahsediyor:

Bu 6yle bir gruptu ki onlardan daha ¢ok ibadet edeni gérmemistim. Alinlar1 secde (iz1)
sebebiyle koyu, elleri ise deve dizi gibi nasirliydi. Sert gomlekler giymislerdi ve elbiseleri de
yukar1 ¢ekilmisti. Selam vererek yanlarma girdim. Bana “Merhaba ibn Abbas, neden geldin”,
dediler. Ben de “Ben hem Muhacirden hem de Ensar’danim. Resulullah’in damadinin
yanindan geliyorum. Onlara Kuran inmistir ayrica onlar Kuran’in te’vilini de sizden daha iyi

bilirler.” dedim. Bunun iizerine iglerinden bir grup “Kureyslilerle tartismayin, ¢iinkii Allah

127 fbnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 89.
128 fbnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 89.

41



onlarin tartisan bir kavim oldugunu sdylemistir.” dedi. Birkag¢ kisi de “Onunla konusalim”
dedi.

“Neden Resulullah’in damadindan, Ensar ve Muhacir’den intikam almak
istiyorsunuz? Kuran onlara inmistir ancak aranizda onlardan kimse yok, te’vili de onlar sizden
daha iyi bilirler.” dedim.

“Bizim diigmanlhigimiz ii¢ sebebe dayanmaktadir. Birincisi; Allah’in emrine uygun
olmayan kisiler (hakemler) tayin etti. Halbuki Allah ‘Hiikiim ancak Allah’indir.” Buyuruyor.
Allah’in bu emrine ragmen neden hakem tayin etti? Ikincisi; o savastt ve dldiirdii. Ama
savastiklarini esir veya mallarin1 ganimet olarak almadi. Savasilanlar miimin ise neden onlarla
savasild1 ve oldiiriildiiler ve neden esir alinmalar1 helal sayilmadi? Ugiinciisii; O ‘Emiru’l-
miiminin’ sifatin1 kullanmadi. Eger Miiminlerin emiri olmadigini sOyliiyorsa o zaman
kafirlerin emiridir.” dediler.!?®

Ibn Abbas bu gerekceleri dinledikten sonra bagka itirazlar1 olup olmadigini sordu
onlar da baska itirazlar1 olmadigin sdyledi. Bunun iizerine Ibn Abbas Kuran’dan ayetlerle tek
tek iddialarini cevaplayacagini dile getirerek bu cevaplardan tatmin olurlarsa inandiklarindan
donmelerini istedi. Hariciler bunu kabul ettiler.

Ibn Abbas Haricilerin, tahkim meselesi hakkindaki gériislerini su sekilde ciiriitmeye
calismustir:

Allah Tealad bir tavsanin karsiligi olan g¢eyrek dirhemi adaletli iki kisinin hiikmiine
birakmistir dedim ve su ayeti okudum:

Ey iman edenler! Ihramda iken av hayvanlarini oldiirmeyin. Sizden kim boyle bir
hayvant kasten oldiiriirse oldiirdiigiine denk bir evcil hayvani ceza olarak oder. Bunu -
Kabe’ye ulastirilacak bir kurbanlik olmak iizere- aranizdan adalet sahibi iki kisi takdir eder.
Yahut o kisi, yoksullar: doyurarak veya ona denk olacak kadar orug tutarak bir kefdret oder
ki boylece yaptigi fiilin vebalini tatmis olsun. Allah ge¢misi affetmistir. Fakat kim bunu
yveniden islerse Allah onun cezasini verir. Allah su¢lunun hakkindan gelen mutlak gii¢
sahibidir. (Maide:5/95)

Yine kar1 koca arasindaki sorunlarin giderilmesi hakkinda da soyle buyrulur:

Eger kari kocamin aralarimin agilmasindan korkarsaniz, erkegin ailesinden bir hakem
ve kadimin ailesinden bir hakem goénderin. Diizeltmek isterlerse Allah aralarimi bulur;
stiphesiz Allah her seyi bilen, her seyden haberdar olandir. (Nisa:4/35)

“O halde Allah i¢in sdyleyin, ara diizeltmede erkeklerin hakemligini biliyor musunuz?

Bu 1slah (hakemlik) ise kan akitmamak i¢indir. Kan akmamasi i¢in yapilan m1 daha {istiindiir,

129 fbnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 90.

42



bir kadinin ya da bir tavsanin hakki i¢in yapilan mi1? Hangisinin daha iistiin oldugunu
gorliyorsunuz.”

Elbette kanin akmamasi i¢in yapilan stlindiir, dediler. Bundan ¢iktim mi1 dedim. Evet,
dediler.

Ikinci olarak Hz. Ali’nin savasip ganimet almamasi hakkinda, ibn Abbas sunlari
sOylemistir:

“O savastt ama ganimet almadi diyorsunuz. Sizler Hz. Aise annenizi mi esir
alacaksimiz? Vallahi o annemiz degil derseniz dinden ¢ikarsiniz. Onu esir alacaginizi ve
bagkalar1 gibi onun da size helal olacagini sdylerseniz vallahi yine dinden ¢ikmis olursunuz. O
zaman siz iki dalalet arasinda kalmis olursunuz. Ciinkii Allah Kuran’da s0yle buyurmaktadir:

Onun hamimlart sizin annelerinizdir. (Ahzab: 33/6)

Peki bundan da ¢iktim m1 dedim. Evet dediler.**

Ucgiincii mesele olan Hz. Ali’nin “miiminlerin emiri” sifatim1 kullanmamasin1 da su
sekilde aciklar:

“Size raz1 olacaginiz bir delil getirecegim. Hudeybiye giinii Resulullah miisriklerle
anlagti. Eba Sufyan b. Harb ve Sitheyl b. Amr liderleriydi. Resulullah Hz. Ali’den bir anlagsma
metni yazmasini istedi. Hz. Ali anlagmay1 yazarken ‘Bu Allah’in Resulii Muhammed ile
miisrikler arasindaki anlasmadir.” Ifadesini kullaninca miisrikler itiraz etti. ‘Vallahi biz senin
Allah’in Resulii oldugunu kabul etseydik seninle savagmazdik.” Dediler. Resulullah da:

Ya Rabbi, sen biliyorsun ki ben Allahin Resuliyiim. (Ey Ali) onu sil ve séyle yaz, ‘Bu
Muhammed b. Abdullah ile miisriklerin anlastig1 bir metindir.

Ibn Abbas bu hadisi naklettikten sonra sdyle dedi:

“Vallahi Resulullah Ali’den daha hayirliydi ve kendi eliyle adini sildirmisti.” Bu
sozler lizerine Haricilerden iki bin kisi dondii. Kalanlar ise Hz. Ali ile savagsmaya ciktilar.*®?

Bu uzun rivayeti oldugu gibi aktardik ¢iinkii bu rivayet Hariciler’in diislince yapilar
hakkinda bize 6nemli ipuglar1 vermektedir. Ornegin hadisin heniiz basinda Ibn Abbas
Haricilerle ilk karsilastifinda onlarin ¢ok ibadet etmelerinden bahsederken ‘secde etmekten
alinlarinda secde izi olusmus’ kimseler oldugunu sdyler. Konusmanin ilerleyen kisimlarinda
Hariciler’in anlamadiklar1 noktalar1 onlara tek tek izah edip acgiklamasina ragmen, iglerinden

yalnizca iki bin kisinin Hariciler’den ayrildigin1 anlatir.

130 fbnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 90.
131 {bnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 90.
132 Tpnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 90-91

43



Hariciler’in ikna olmalarina ragmen biiylik c¢ogunlugunun Hz. Ali ile savasmayi
istemesinde siiphesiz taassubun ¢ok 6nemli bir etkisi vardir. Ayrica onlarin, dinin inceliklerini
anlamaktan uzak kimseler olduklar1 da séylenebilir. Ornegin tahkim olayinda “Hiikiim ancak
Allah’indir!” ayetini sloganlastirmiglar fakat bu hiikmiin yeryiiziinde nasil uygulanacagina
dair fikir gelistirmekten aciz kalmiglardir.

Hariciler hakkindaki yukaridaki rivayetin tamamina bakildiginda Hariciler’in dinin
Oziinli anlamaktan uzak zahire gore hiikiim veren ve kendileri gibi diisiinmeyenlere yasam
hakki tanimayan kimseler oldugunu soylemek de yanlis olmaz. Nitekim ¢ok ibadet ettikleri
bilinen Haricilerin bu yoniiyle ilgili Ibnii’l-Cevzi, Ciindiib b. el-Ezdi’den bir baska rivayet
daha aktarir:

“Bizler Ali ile beraberdik. Haricilerin kaldiklar1 bolgeye vardigimizda sesleri Kur’an
okumaktan ar1 viziltis1 gibi geliyordu.”

Ibnii’l-Cevzi, Haricilerle Hz. Ali arasinda yasanan goriismelere degindigi bir baska
rivayette ise onlarin, kendi goriislerini kabul ettirmek i¢cin Hz. Ali’ye uyguladiklari baskiy1 su
sekilde anlatir:

Ali hakem olaymi kabul edince Haricilerden iki kisi onun yanina gelip “Hiikiim ancak
Allah’indir!” dediler. Ali de ayni sekilde tekrarladi. Bunun iizerine Hariciler Ali’ye
“Hatandan tevbe et Rabbimiz’in huzuruna varana kadar diismanlara kars1 birlikte savasalim.
Eger hakemlerden vazge¢cmezsen seninle Allah i¢in savasacagiz.” dediler. Bu konugmadan
sonra Abdullah b. Vehb er-Rasibi’nin evinde toplanan Hariciler Allah’a hamdii senadan sonra
sOyle dediler:

“Rahman’a inanan ve Kur’anin hiikmiine tabi olan kimselerin bu diinyayi, emr-i bil
maruf ve nehyi anil miinkerden iistiin gérmeleri dogru degildir. Hak s6z sdylenmelidir. Haydi
¢ikalim.”?3 Haricilerin ¢iktigim 6grenen Hz. Ali onlara bir mektup gonderdi. Mektupta
yazanlar soyledir:

Hakemleri kabul edin. Bu iki adam hevalarina tabi olup Allah’in kitabina muhalefet
ettiler. Ve biz ilk emir iizereyiz.*** Haricilerin mektuba cevaplari su sekildedir:

“Sen Rabbin i¢in degil nefsin i¢in kizdin. Eger kiifre diistiigiinii kabul eder ve buna
tevbe edersen seninle aramizdaki bu durumu tekrar gézden geg¢iririz. Bunu yapmazsan seni de

atariz ve savasiriz.”**°

133 {bnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 91.
134 {bnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 91.
135 [bnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 91.

44



Haricilerin bu inat¢1 ve siddete meyilli tutumlar1 zaman igerisinde bir takim eskiyalik
faaliyetlerinde bulunmalariyla devam etmistir. Bunun bilinen en énemli 6rnegi yol {lizerinde
karsilastiklart Habbab b. Eret’in oglu Abdullah b. Habbab’i adeta sorguya c¢ekmislerdir.
istedikleri cevaplar1 alamaymca onu ve hamile esini hi¢ ¢ekinmeden 6ldiirmiislerdir.t®
[bnii’l-Cevzi, Hz. Ali’nin Haricilerle savagsmasiyla sonuglanan bu olay1 séyle anlatir:

Hariciler Abdullah b. Habbab’a “Babandan duydugun ve Resulullah’tan rivayet ettigin
hadisi bize de anlat.” dediler. O da su hadisi nakletti:

Oyle bir fitne olacak ki, oturan ayakta olandan, ayakta olan yiiriiyenden, yiiriiyen
kosturandan hayirlt olacaktir. Eger boyle bir fitne zamanina yetisirsen, Allah’in oldiiriilen
kulu ol'*3” Bunun iizerine Hariciler ona:

“Bunu babanin Resulullah’dan rivayet ettigini soyliiyorsun 6yle mi?” dediler ve bir
nehir kenarina gotiirtip 6ldiirdiiler. ..

Hz. Ali onlardan Abdullah b. Habbab’in katilini teslim etmelerini istedi. Ancak
Hariciler teslim etmeyip ‘Hepimiz onun katiliyiz.” dediler. Bu durum tii¢ defa tekrar etti.
Bunun iizerine Hz. Ali taraftarlarina:

“Siki durun!” dedi ve ¢cok gegmeden onlarla savasildi. Savasta Haricilerin birbirlerine:

“Rab ile karsilasmaya hazirlanin, ona gidiyoruz, cennetine girecegiz.” dedikleri
rivayet edilir. Bu gruptan sonra baska bir grup da Hz. Ali ile savast1.1%®

Bu son ciimlelerde goriildiigii lizere Hariciler, kendilerinden farkli diisiinen kimselere
kars1 tahammiillii degillerdir. Biiyiik giinah isleyen kimseleri “tekfir” eden Hariciler’e gore bu
kimselerin canlart kendilerine helaldir. Tahkim olayindaki tavirlar sebebiyle biiyiik giinah
isledigini disiindiikleri kisileri 6ldiirmeyi de kendilerine hak sayan Hariciler, bu kimseleri
oldiirmek iizere bir plan da yapmuslardir. Ibnii’l1-Cevzi bu plam Telbis’te sdyle anlatir:

Abdurrahman b.Miilcem taraftarlariyla bir araya geldi. Olen arkadaslar1 i¢in rahmet
okuduktan sonra sdyle konustular:

“Vallahi biz diinyada kalmaya istekli degiliz. Ozellikle Allah igin kinayicilarin
kinamasindan korkmayan kardeslerimiz bu diinyadan gittikten sonra hi¢ degiliz. Bizler
nefislerimizi Allah’a satmis ve bu sapik imamlardan bagskalarina tutunmusken,
kardeslerimizin dglerini alir ve kullar1 bu sapik imamlardan rahatlatiriz.”**°

Muhammed b. Sad anlatir:

136 Figlali, “Hariciler”,16/169-175.
187 Eb{i Davud, Fiten:2; Tirmizi, Fiten:33
138 [bnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 92.
139 [bnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 92.

45



“Haricilerden ii¢ kisi (Abdurrahman b. Miilcem, Biirek b.Abdullah, Amr b. Bekr et-
Temimi) Mekke’de bir araya geldiler. Ali, Muaviye ve Amr b. As’1 dldiirmek iizerine
sozlestiler ve insanlar1 onlardan kurtarmak igin ahitlestiler. ibn Miilcem:

“Ben Ali’nin hakkindan gelirim” dedi. Berk b. Abdullah Muaviye’yi, Amr b. Bekr ise
Amr b. As’1 6ldiirmek iizere sozlestiler. Bu sozii hi¢bir sekilde bozmayacaklarina da yemin
ettiler. Ibn Miilcem karar verdigi gecenin sabahinda Hz. Ali’yi sabah namazi i¢in evinden
cikarken vurdu ve yiiziini yaraladi. Hz. Ali ‘Sakin adami kagirmayin.” dedi ve adam
tutuklands. 14

Amr b. As ve Muaviye’yi 6ldiirmeye gidenler ise istediklerini yapamadilar. Amr b. As
rahatsiz olmasi sebebiyle sabah namazi kildirma gorevini Harice b. Huzafe’ye vermisti. Bu

sebeple Harice b. Huzafe, Amr b. As sanilarak 6ldiiriilmiistiir.**

Muaviye’yi oldiirmeye
giden Biirek ise Muaviye’yi kilic ile yaralasa da 6ldiirememis ve tutuklanmustir.4?

Amacina ulasan tek kisi Ibn Miilcem olmustur. Yaralandiktan bir siire sonra sehit olan
Hz. Ali’nin ardindan Ibn Miilcem de Sldiiriilmiistiir. Konusturulmaya ¢alisildiysa da direnmis
ve konusmamuistir. Ibnii’l-Cevzi’nin anlatimma gére Hz. Ali:

Vallahi o zehirli bir kili¢ darbesiydi. Eger Allah beni yasatirsa onun cezasini ben
verecegim, dedi ancak sehit oldu. Hz. Ali’nin sehadetinden sonra ibn Miilcem de dldiiriilmek
i¢in cikarildi. Abdullah b. Cafer 6nce iki elini ve ayagini kesti. Ibn Miilcem sikilmadi ve
konusmadi. Gozleri kizdirilmis bir ¢iviyle oyuldu ancak yine rahatsiz olmadi ve Alak
suresinin ilk ayetlerini okumaya basladi. Sonra dilinin kesilmesi emredildi. Buna ¢ok {iziildi
ve aglamaya basladi. Ona neye tiziillip agladig1 soruldugunda:

Bu diinyadan giderken Allah’1 zikredemeden gidecegime iiziiliiyorum, dedi. O esmer
biriydi ve alninda secde izi seklinde bir siyahlik bulunuyordu. (Allah’in laneti {izerine
olsun.)#3

Hz. Ali’yi sehit etmek de Hariciler’in durulmasina yetmemistir. Hz. Ali’den sonra
hilafet kisa siireligine oglu Hz. Hasan’a ge¢misti. Muaviye ise hilafet i¢in miicadeleye devam

etmistir. Hz. Hasan bir siire dirense belli sartlar ileri siirerek hilafeti devretmeyi kabul

140 fbnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 92.

1 Ahmet Onkal, “Amr b. As”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, (istanbul: Tiirkiye Diyanet
Vakfi,1991), 3/79-81.

142 Ahmet Onkal, “Biirek es-Samiri”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, (Istanbul: Tiirkiye Diyanet
Vakf1,1992), 6/492.

13 {bnii’I-Cevzi, Telbisii Iblis, 92.

46



etmistir.!** Ancak Hariciler Hz. Hasan’in anlasmasini da kabul etmemis ve miisrik oldugu
gerekeesiyle onunla da savasmaya caligmiglardir.

Haricilerden Cerrah b. Sinan, Hz. Hasan’1n karsisina ¢ikip:

“Babanin sirk kostugu gibi sende mi sirk kostun?” dedigini ve sonrasinda da Hz.
Hasan’1 baldirindan yaraladigini anlatan Ibnii’l-Cevzi Hariciler’in emirlere karsi ¢iktigini ve
¢ok degisik bir mezhepleri oldugunu sdyler.*

Emeviler doneminde de isyan faaliyetleri devam eden Haricilerle miicadeleler
stirmiistir. Muaviye’nin halifeligini tanmimayan Hariciler Ferve b. Nevfel onciiliigiinde
Kufe’de ayaklandi. Muaviye’nin sert tedbirlerle bastirdigi olaylar sonrasi intikamdan
vazge¢meyen Hariciler, hicri 41 yilinda Kife yakinlarindaki Nuhayle’de {igiincii defa isyan
ettiler. Burada Ferv b. Nevfel’in 6ldiiriilmesinin ardindan tekrar ayaklansalar da Muaviye’nin
sert tutumu sebebiyle geri cekilip bir lider belirlemeye karar verdiler. Istisareler sonucu
secilen Miistevrid b. Ullefe et-Teymi’ye biat ettiler. Miistevrid, Abdullah b. Rasibi’den sonra
sira ile segilen ilk liderdi.'4®

Hariciler’in devletle olan iligkileri hep sorunlu olmustur. Emeviler doneminde de
devlete sik sik baskaldirmislardir. Emeviler ¢cogunlukla Kife ve Basra’da yasayan Hariciler’e
kars1 sert miidahalelerde bulunmuslardir. Ozellikle Haccic b. Yusuf'un valiligi déneminde
neredeyse tamamen yok edildiler. 47

Hariciler’in kendi iclerindeki boliinmeler de bu donemlere rastlamaktadir. Yezid b.
Muaviye’nin Oliimiine kadar genel anlamda birlikte hareket eden Hariciler bu donemden
sonra liderler etrafinda birlesmeye baslamigtir.148

Bu liderlerden ilki Nafi b. Ezrak’tir(61.65/685). Nafi oldukca sert ve acimasiz bir
karaktere sahiptir ve bu karakter firkanin goriislerini de etkilemistir. Onun asir1 goriislerini
benimsemeyenlerden ilki ise Necde b. Amr es-Sekafi’dir(61.72/691).14°

Ibnii’1-Cevzi’nin Telbis’te Hariciler arasindaki bu boliinmeyi sdyle anlatir:

Nafi b. Ezrak’in arkadaslar1 “ Darussirk’te oldugumuz miiddette biz de miisrik
sayiliriz. Oradan ¢ikinca ise Miisliiman’1z. Bu goriisiimiizii kabul etmeyenler ise miisriktir.

Biiyiik giinah isleyenler de yine miisriktir. Savas durumu hasil oldugunda bizim safimizda

144 Bkz. Ebfi Hanife Ahmed b. Daviid b. Venend ed-Dineveri, el-Ahbdru 't-Tivdl, nsr. Muhammed el-
Khudari,(Misir: As-Saade Yayncilik,1330/1912), 220.

145 fbnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 92-93

196 Figlali, “Hariciler”, 16/169-175.

147 Figlali, “Hariciler”, 16/169-175.

148 Sehristani, el-Milel ve’'n-Nihal, 114-115.

149 Bagdadi, el-Fark, 63.

47



savasmayanlar ise kafirdir.”**

Hariciler Miisliiman kadin ve g¢ocuklar1 6ldiirmeyi miibah
gorerek miisrik olduklarina hitkmettiler.

Necde b. Amr es-Sekafi Haricilerden olmasina ragmen bu goriisleri kabul etmedi ve
Miisliimanlarin caninin ve malinin haram oldugunu soyledi. Ezrakiler “Kendilerinden olan
giinahkarlar giinahlari igin cehennem atesinden farkl bir sey ile azap gorecekler.” dediler.!

Ibnii’l-Cevzi eserin ikinci béliimiinde yaptig1 tasnifte Harici firkalari birbirinden
ayiran goriislere de yer vermistir. Buna gore on iki Harici firkas1 ve goriisleri su sekildedir®?:

1.Ezrakiyye: Nafi b. Ezrak’a nispetle bu ismi almis olan firka Hariciler’in en biiyiik
ve gii¢lii grubunu olusturur. Ehl-i kibleyi tekfir ederler ve kimseyi Miimin kabul etmezler.

2.ibaziyye: Abdullah b. Ibaz’a nispetle bu adla anilan firka kendileri gibi
diistinenlerin Miimin, kendilerinden farkli diisiinenlerinse miinafik oldugunu sdylerlerdi.

3.Sa’lebiyye: Sa’lebe b. Miskan tarafindan kurulmus bir firkadir. Kaza ve kadere
inanmazlar.

4.Hazimiyye: Hazim b. Ali’ye nispetle bu adla anilan firka imanin mahiyetinin ne
oldugunu bilmedikleri i¢in halkin tamaminin mazur oldugunu savunur.

5.Halefiyye: Kadin veya erkek farki olmaksizin cihadi terk edenin kafir olduguna
inanirlar.

6.Mekremiyye: Mekrem b. Abdullah el-Acli’ye nispetle bu adla anilirlar. Kimsenin
kimseye dokunma hakki olmadigini soylerler. Ciinkii kimin temiz kimin necis oldugunun
bilinemeyecegini savunurlar. Bir kimse temizlenip tevbe edinceye kadar onunla yemek
yemezler. Namaz kilmayani tekfir ederken buna gerekce olarak namaz kilmamasini degil
Allah’1 tanimamasini gosterirler.

7.Kenziyye: “Kimse malin1 baskasina veremez ¢iinkii hakki olmayabilir” anlayigina
sahiptirler. Hak sahipleri ortaya ¢ikana kadar mallar1 topraga gomerler.

8.Semrahiyye: Bu firka mensuplar1 yabanci kadinlar1 reyhanlar olarak goriirler ve bu
kadinlara dokunmay1 miibah sayarlar.

9.Ahnesiyye: Ahnes b. Kays’a bagli olan kimselere verilen isimdir. Bu firkaya gore
kisinin amelleri 6ldiikten sonra fayda ya da zarar veremez.

10.Mahkemiyye: Yaratilmis varliklarin hakemligini kabul etmeler ve kabul edeni de

tekfir ederler.

150 {bnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 93
151 fbnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 93
152 onii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 21-22

48



11.Mu’tezile: Hariciler’in ig¢inden bir firkadir. Ali ve Muaviye arasindaki durum
hakkinda yorum yapmazlar, her iki tarafa da uzak olduklarini sdylerler.

12.Meymuniyye: Meymun b. Halid’e tabi olanlar bu isimle anilmaya baslamistir.
Taraftarlarindan(dostlarindan) riza almadan iman edenin imanini gecersiz kabul ederler.
Ayrica bu grup erkek kardeslerinin kizlari(yegen) ve kizlariin kizlari(torun) ile evlenmeyi
caiz gormiistir.

Ibnii’l1-Cevzi’nin Hariciler hakkindaki tasnifi bu sekildedir. Bu tasnifte yer alan bazi
firkalar tek basina ele alinacak kadar biiyiik ¢capli firkalar olmamakla birlikte kendilerine 6zgii
farklarmi ortaya koymak bakimindan oldukg¢a énemlidir. Ibnii’l-Cevzi’nin tasnif yaparken bu
sekilde bir yontem izlemesinde siiphesiz en dnemli sebep firka sayisinda on ikiyi yakalama
endisesidir. Bununla birlikte adin1 hi¢ anmadig1 baska Harici firkalar1 da vardir. Bu sebeple
burada yapilan tasnifi tek basina degerlendirmek Hariciler’i tanima noktasinda eksik
kalacaktir.

Buradaki eksikligi daha net anlamak i¢in klasik tasniflere bakmak anlamli olacaktir.
Omegin Abdiilkahir el-Bagdadi “el-Fark Beyne’l-Firak” da Hariciler’i yedi ana kola ayirmis
ardindan da bu ana kollardan tiiremis alt kollar1 vermistir. ***Bu yedi ana firka sunlardir:

1.Muhakimetii’l-Ula

2.Ezarika

3.Necedat

4.Sufriyye

5.Acaride

6.Ibadiyye

7.Sebibiyye

Bu ana kollar igerisinde Acaride sekiz, Ibadiyye ise dort alt kola ayrilmistir.
Acaride’nin ayrildig alt kollar ise su sekildedir:

Hazimiyye

Suaybiyye

Halfiyye

Ma’lumiyye

Mechuliyye

Saltiyye

Hamziyye

158 Bagdadi, el-Fark, 54-82.

49



Se’alibe;

Se’alibe’nin imametini savunanlar

Ma’bediyye

Ahnesiyye

Seybaniyye

Ruseydiyye

Mukremiyye

Bu tasnifi detaylica aktarmamizdaki esas sebep Ibniil’l-Cevzi’nin tasnifindeki mantiki
hatanin net anlagilmasini saglayabilmektir. On iki firkanin biiyiik ¢ogunlugu alt kollardan
olusmaktadir. Hariciler’in tarihi olusumunu anlatirken Ezarika’dan ilk ayrilan firka olarak
zikrettigi Necedat firkasini bile yaptigi tasnife dahil etmemistir. Mu’tezile’yi Hariciler
basligina dahil etmesi de “yetmis iki firka tasnifi” bakimindan baska bir sorundur. Ciinkii
Mu’tezile’yi ayrica Kaderiyye igerisinde bir firka olarak da degerlendirmistir.*>*[bnii’l-Cevzi,
Mu’tezile’nin Hariciler igerisinden ¢iktigina dair goriislinii su sekilde ifade etmistir:

“Haricilere gore, ilim ve ziihd bir kiside birlikte olmadik¢a ona imamet verilmez.
Ancak her ikisi de kendisinde varsa imam olabilir. Bunlarin arasindan Mutezililer ¢ikmistir.
Aklin iyiyi ve kotilyii ayirabilecegine inanirlar. Adalet aklin 6zgiirliigiidiir, derler.”*>

Ibnii’l-Cevzi Mu’tezile’yi Hariciler igerisinden c¢ikan bir firka olarak gdrmesi
sebebiyle Hariciler igerisine dahil ederken goriisleri sebebiyle de Kaderiyye igerisinde
zikretmistir. Ibnii’l-Cevzi onlarin goriislerine eserin ilerleyen boliimlerinde su sekilde yer
vermistir:

“Sonra sahabe zamaninda Kaderiler ortaya ¢ikti. Yine bu donemde Miircie mezhebi
ortaya ¢iktt ve ¢ Nasil ki itaat kiifre bir fayda saglamiyorsa, giinah da imana zarar vermez.’
dediler. Mu’tezileler, felsefi kitaplar1 okudular ancak bunlari seriatla karistirdilar. Cevher,
araz, zaman, mekan, kainat gibi lafizlar1 ¢ikardilar. ilk tartisilan mesele ise Kuran’in mahluk
olup olmadigi meselesiydi. O donemde bu tartismaya ilmi kelam deniyordu. Bu tartigmalarin
ardindan ilim, kudret, semi, basar ve hayat gibi sifat meseleleri ortaya ¢ikmistir. Mutezililer
bu sifatlart kabul etmediler. Allah zatinda alimdir ve kadirdir dediler. Allah diledigini dogru
yola iletir.”®
Ibnii’l-Cevzi’nin Mu’tezile’yi Harici firkalar igine dahil etmesini Bagdadi’ye

dayandirdigin1 saniyoruz. Nitekim Bagdadi, Mu’tezile’nin kurucusu Vasil b. Atd’nin,

154 Tonii’1-Cevzi, Telbisii Iblis, 20-21
155 Tbnii’1-Cevzi, Telbisii [blis, 93-94
156 Tbnii’1-Cevzi, Telbisii [blis, 93-94

50



destekcisi Amr b. Ubeyd ile beraber, biiyiik glinah isleyenlerin durumuyla ilgili yorumlarini
(menzile beyne’l-menzileteyn prensibi) belirttikten sonra bu kimseleri ‘muvahhid’ olarak
tanimladiklarin1 ve Hariciler’e katildiklarini belirtmistir. “Vasiliyye” olarak isimlendirdigi bu
firka i¢in “Hariciler’in kaypak bir sekli” yakistirmasinda bulunmustur.*®’

[bnii’l-Cevzi'nin on ikili tasnifinde yer alan Ezrakiyye, Ibadiyye, Halefiyye,
Meymuniyye, Kenziyye ve Ahnesiyye firkalar ile ilgili verdigi bilgiler Ebd Muhammed
Osman el-Iraki’nin(6l. 642/1245) Firaku I-Miifterika’sinda da aym sekilde yer almaktadir.t®®
Bununla birlikte Tbnii’l-Cevzi’nin Mahkemiyye olarak isimlendirdigi firkay1 Iraki Muhakkime
olarak zikretmis ve ayni bilgileri vermistir.>®

Sonug olarak Ibnii’l-Cevzi tarihi seriivenlerine, diisiincelerine ve béliindiikleri
firkalara kadar eserinde genis bir yer ayirdigi Hariciler’in goriislerine katilmadigini da
oldukea agik ve sert ifadelerle belirtmistir:

“Onlar hakkinda ¢okc¢a hikaye anlatilmistir. Oldukga ilging mezhep anlayislar: vardir.
Onlart daha fazla anlatarak konuyu uzatmak istemiyorum. Ciinkii bizim asil amacimiz
seytanin bu ahmaklara oynadig1 oyunlar ve onlarin da bu sebeple igine diistiikleri sliphelerdir.
Bu Kimseler giincel olaylarla amel ediyorlardi.

Hz. Ali, ensar ve muhacirin hatali, kendilerininse dogru olduguna inaniyorlardi.
Cocuklarin kanlarint helal goriitken bedeli 6denmemis meyvenin yenmesini haram kabul
ediyorlardi. Geceleyerek ve ¢cokga yorularak ibadet ettiler. Tehecciidleri asla kagirmadilar. Ibn
Miilcem dili kesilirken zikirden geri kalacagini diisiinerek iiziildii ama Hz. Ali’yi 6ldiirmeyi
helal saydi. Miisliimanlara kars1 kili¢ kullanmaktan geri kalmadilar. Bu insanlar nasil olup da
ilimlerinin kithgmi kabul etmeyip Hz. Ali’den daha bilgili olduklarina kanaat getirdiler?”

“Zilhuveysira Resulullah’a ‘Adaletli ol ¢iinkii adil davranmadin.” demisti. O kim,
Resulullah kim? Seytan onlar1 bu al¢ak derecelere siiriikledi. Bunlardan Allah’a siginiriz.

Muhammed b. Ibrahim, Resulullah’dan s6yle isittim:

Oyle kavimler c¢ikacak ki, onlarin namazlarim gériince kendi namazlarinizi
begenmeyeceksiniz, oruglarimi goriince kendi oruglarinizi az goreceksiniz, amellerinizi
goriince kendi amellerinizi azimsayacaksiniz. Kuran okurlar ama Kuran bogazlarindan asagi
gecmez. Iste onlar okun yaydan ¢iktigi gibi dinden ¢ikarlar.*®°

Abdullah b. Ubeyy Evfa Resulullah’in soyle dedigini duydum:

157 Bagdadi, el-Fark, 86.

158 Ebu Muhammed Osman b. Abdullah b. el-Hasen el-Iraki el-Hanefi, el-Firakul Miifterika Beyne Ehliz-Zey’
vez-Zendeka, cev. Yasar Kutluay, (Ankara: Ankara Universitesi ilahiyat Fakiiltesi Yaynlari, 1962), 13-24.
159 el-Iraki, el-Firaku 'I-Miifterika, 23.

160 Byhari, “Menakib” 22 (No:3414); ibn Mace, Mukaddime: 12

o1



Hariciler, cehennem ehlinin kopekleridir. 161

b. Kaderiyye/ Mu’tezile

Mu’tezile kelimesi ‘ayrilip uzaklagmak’ manasindaki “a-z-1” kokiinden tliremistir.
Kendilerini ‘ehlu’l-adli ve’t-tevhid’ olarak tanimlasalar da daha ¢ok ‘Kaderiyye, Adliyye
veya Mu’tezile’ olarak sohret kazanmislardir.1®2

Mu’tezile’nin tarihi seyir igerisinde bir mezhep haline gelmesinden once, kelime
olarak Mu’tezile’nin kullanilmasi1 Haricilerin ortaya ¢iktigi doneme yakindir. Hz. Ali devrinde
yasanan savas ortaminda Haricilerin aksine belli bir taraf tutmayip, herhangi bir siyasi gruba
da katilmayanlar1 tanimlamak maksadiyla ayrilanlar anlaminda bu kelime kullanilmistir.
Ancak bu kullanim mezhebi bir farkliligin ifadesinden ¢ok niteleme amagli olmustur. 163

Mu’tezile’nin kokleriyle ilgili rivayetlere bakildiginda Vasil b. Ata(61.131/748) ismi
goze carpmaktadir. Hasan Basri(61.110/728) ders verdigi sirada bir kimse kendisine biiyiik
giinah isleyenin durumunu sormustur. O sirada Vasil hocasinin cevabini beklemeden “biiyiik
giinah isleyen kimse agikca miimin ya da kéfirdir denemez, o kimse ‘menzile beyne’l-
menileteyn’ durumundadir, yani miimin de kafir de degildir.” demis ve hocasinin yanindan
uzaklagsmigtir. Vasil’in biiylik giinah isleyenlerin akibetiyle ilgili hocasiyla yasadigi bu
tartismadan sonra, Hasan Basri’nin ‘Vasil bizden ayrildi’(i’tezele) demesi ile Mu’tezile’nin
kurulusunu irtibatlandiran Sehristani’nin bu goriisii kabul gdrmiistiir.*%*

Sehristani’den yiiz yil once Bagdadi’de Vasil’in biiyiik giinah meselesiyle ilgili bu
yorumunu aktarmis ancak s6z kesme meselesine deginmemistir. Bagdadi ayrica, Vasil’in,
Ma’bed el-Ciiheni’nin (61. 83/702) Kader konusundaki goriislerini savundugunu ve insanlari
da buna inanmaya ¢agirdigini sdylemistir. 1%

Vasil’a bu konuda ilk destek olan isim ise Amr b. Ubeyd(61.144/761) olmustur. Hatta
bazi rivayetlerde Hasan Basri ile tartisan kisinin Amr oldugu da séylenmektedir.16

Mu’tezile’nin mezheplesme siirecinde en az Vasil kadar 6nemli olan bir diger isim ise
Ebu’l-Huzeyl el-Allaf’dir(6l. 235/849-50). Zira Allaf, Mu’tezile’nin usuliinii ortaya koyan

oncii isimdir.*®” Halife Me’mun(61.218/833) déneminde ilmi meclislerde yaptig1 konusmalarla

161 {bn Mace, Mukaddime:13.

162 Sehristani, el-Milel ve 'n-Nihal, 59.

183 flyas Celebi, “Mu’tezile”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, (Istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi,
2020),31/391-401.

164 Sehristani, el-Milel ve 'n-Nihal, 60.

165 Bagdadsi, el-Fark, 85-86.

166 \W.Montgomery Watt, Isidim Diisiincesinin Tesekkiil Dénemi, cev. Osman Demir,(Istanbul: Ketebe
Yaynlar,2021),317-321.

167 Sehristani, el-Milel ve 'n-Nihal, 61.

52



halifenin dikkatini ¢ekmis ve nihayetinde Me’mun’un Mu’tezile’ye intisab etmesinde etkin
bir rol oynamistir. 168

Me’mun dénemindeki ilmi faaliyetler gittikge genis bir perspektif kazanmigtir. ilmi
meclislerin yaninda terciime faaliyetlerini baslatan Me’mun, Beytii’l-Hikme’yi kurarak bu
faaliyetlerin sistemli bir hal kazanmasia da 6nciiliik etmistir.*®°

Halifenin ilim meraki sebebiyle diizenledigi tartisma ortamlar1 da zamanla s6hretini
artirmistir. Bu meclislerden birine Allaf’in grencilerinden Ibn Ebi Duad((6l. 240/854) da
davet edildi. Halife huzurunda yapilan tartismada hitabeti ve zekasiyla halifenin dikkatini
cekmeyi basaran Ibn Ebi Duid zamanla halifeye en yakin isimlerden biri haline gelmistir.
“Halku’l-Kur’an” meselesiyle ilgili goriislerini halifeye kabul ettiren ibn Ebi Duad, kendi
gorislerinin devlet politikasi haline gelmesini de saglamistir. “Mihne” adiyla meshur olan bu
donem boyunca devlet, Kuran’in yaratilmis oldugunu kabul etmeyen pek ¢ok alimi baski ve
zorlama ile ‘hizaya getirmeye’ ¢aligmgtir.1’

Me’mun’un ardindan Mu’tasim (61. 227/842) ve Vasik(6l. 232/847) dénemlerinde de
devam eden Mihne uygulamalar1 boyunca Kuran hakkinda tartismalar iyice derinlesmeye
baslamis ve Miitevekkil basa gectiginde de devam etmistir. Nihayetinde halife Miitevekkil
(6l. 247/861) bu tartismalar1 yasaklamaya mecbur olmustur.(el-cidal/el-kelam fi’l-Kur’an)!'*

Mihne siiresince eziyetlere maruz kalan isimlerden en énemlisi hi¢ siiphesiz Ahmet b.
Hanbel’dir. Gordiigii muameleye ragmen fikirlerinden taviz vermeyen Ahmet b. Hanbel, bu
tutumu sebebiyle halk tarafindan genis bir destek goriiyordu. Bu destekler Mihne siirecinin
son bulmasiyla birlikte onu halkin lideri konumuna yiikseltmistir.!"?

Mihne uygulamalart boyunca halkin tepkisini ¢eken Mu’tezile, Hanbeliligin
ylikselmeye baslamasi ile glic kaybi yasamistir. Bu durum Tugrul Bey (6l. 455/1063)
donemine kadar da bdyle devam etmistir. Tugrul Bey’in veziri Kiindiiri’nin (61. 456/1064)
Mu’tezili olmasi sebebiyle genis devlet destegi géren Mu’tezililer bu donemde yeniden gii¢
kazanirken Esariler bidat¢i olarak nitelendirilip siirgiin  edilmislerdir. Aralarinda

Beyhaki(61.458/1066) ve Kuseyri(6l. 465/1072) gibi 6nemli isimlerin de bulundugu pek ¢ok

168 Metin Yurdagiir, “Ebii’l-Huzeyl el-Allaf”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, (Istanbul: Tiirkiye
Diyanet Vakfi, 1994),10/330-332.

189 Oz, Baslangictan Giiniimiize Islam Mezhepleri Tarihi, 326.

170 yusuf Sevki Yavuz, “ibn Ebl Duad”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, (Istanbul: Tiirkiye Diyanet
Vakfi, 1999), 19/430-431. Ayrica Bkz. Hayrettin Yiicesoy, “Mihne ", Tiirkiye Divanet Vakfi Islam
Ansiklopedisi, (Istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi, 2020), 30/26-28.

1 \Natt, Isldm Diisiincesinin Tegekkiil Donemi, 414-415.

12 Yiicesoy, “Mihne”,30/26-28.

53



alim Tugrul Bey’den yardim istediyse de bu durum vezir Kiindiiri’’nin 6ldiiriilmesine kadar
devam etmistir.}”

Mu’tezile, bu donemden sonra eski giiciinii hi¢bir zaman toparlayamasa da tiimiiyle
kayboldugunu s6ylemek miimkiin degildir. Zira 6zellikle halife Me’mun déneminde, Kasim
b. Ali er-Ressi(61.246/860) ile baslayan Mu’tezile-Sia yakinlasmasi Yemen Zeydiligi i¢inde
var olmaya devam etmistir.}’*

Mu’tezile’nin ortaya ¢ikist keldmi meselelere dayanmaktadir. Bu sebeple dinin asli
hiikiimlerinin akla uygun temellendirilip aciklanmasi igin ¢abalamistir. Nitekim Islam
akaidinin sistematik ifadesi de ilk defa onlar tarafindan yapilmustir.}”™ itikadi goriislerini
“ustil-i hamse” bashiginda toparlayan Mutezililer i¢in bu esaslar1 kabul etmek, Mitezili
sayllmanin 6n sart1 sayilmistir.’®  Ayrica Mu’tezile’nin bu bes ilkesinin olusumu bir anda
degil, belli bir birikimden sonra olmustur. Kadi Abdulcebbar(61.415/1025)’1n Serhu Usilii
Hamse’sinde detaylarina degindigi bu bes ilke olusum sirasia gore su sekildedir: 1’

1. el-Menzile Beyne’l-Menzileteyn: Vasil’in biiyiikk glinah isleyenler hakkinda
sOyledigi bu goriis Mu’tezile’nin ilk itikadi goriisiidiir. Buna gore biiyiik giinah isleyen kimse
icin miimin ya da kafir denilemez. Bu kimse “iki yer arasinda bir yerdedir.”1"8

2. el-va’d ve’l-Vaid: Birisinin yaptigi iyilik ya da sagladigi fayda sebebiyle
odiillendirilmesine ‘el-Va’d’; yaptigir bir kotiiliik ya da actifi bir zarar sebebiyle ileride
cezalandirilmasina ise ‘el-Vaid’ denmektedir. Bu 6diil ve cezanin ‘gelecekte’ verilecegine
inanmak da bu ilkenin ayrilmaz bir pargasidir.t’®

3. el-Emru bi’l-Ma’ruf ve’n-Nehyi ani’l-Miinker: ‘lyiligi emredip, kotiiliigii
yasaklamak’ olarak terciime edebilecegimiz bu ilkeye gore bir Miisliiman i¢in iyiligi emredip
kotiiliikten sakindirmak mecburi bir haldir. '8

4. Tevhid: Arapca’da bir ve tek manalarma gelen ‘vahd’ kokiinden tiireyen Tevhid

ilkesi ‘Allah’1n zat, sifat ve fiillerinde bir ve tek oldugunu kabul etmek” anlaminda kullanilir.

Kadi Abdiilcebbar’in bes esas1 anlatirken anlatmaya basladigr ilk esas “Tevhid”dir.}8! Bu

173 Celebi, “Mu’tezile”, 31/391-401.

174 Halil ibrahim Bulut, islam Mezhepleri Tarihi, (Ankara: DIB Yayinlari, 2016), 202.

175 Bulut, Islam Mezhepleri Tarihi,207.

176 Ebii’l-Hiiseyn Abdiirrahim b. Muhammed b. Osman el-Hayyat, Kitabii I-Ihtisdr, ¢ev. Metin Yildiz,(Ankara:
Ankara Okulu Yayinlar1,2018), 197.

177 Metin Yurdagiir, “Kadi Abdiilcebbar ”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, (Istanbul: Tiirkiye Diyanet
Vakfi, 2001) 24/103-105.

178 Bbii’l-Hasen Kadr’l-kudat Abdiilcebbar b. Ahmed b. Abdilcebbar el-Hemedani, Serk ul-Usiili’l-Hamse, cev.
Ilyas Celebi, (istanbul: Tiirkiye Yazma Eserler Kurumu Baskanligi, 2013), 1/225.

179 Kad1 Abdiilcebbar, Serh 'ul-Usili’I-Hamse, 219.

180 KAad1 Abdiilcebbar, Serh 'ul-Usili’I-Hamse, 235.

181 Kad1 Abdiilcebbar, Serh 'ul-Usili'I-Hamse,209-213.

54



durum Mitezililer’in sifatlar konusundaki hassasiyetleri ile yakindan ilgilidir. Mitezili
kelamcilar Tevhid ilkesi baglaminda pek ¢ok meseleyi de tartismislardir. Bunlardan sifatlar
meselesi ve Kuran’in mahluk olup olmadig1 meselesi Mu’tezile icin ayrica énemlidir.'®? Bu
kadar 6nemli goriilme sebebi, taaddiid-ii kudemd yani Allah disinda kadim varliklarin sayisini
cogaltma endisesidir.'®

5. Adl: Dogru olmak, dogru davranmak ya da esitleme gibi anlamlara gelen bu ilke
Mu’tezile keldminda Tevhid prensibinden sonra &nemli bir konumdadir.®* Kendilerini
“ehlii’l-adl ve’t-Tevhid” olarak isimlendirmelerinde de bu durumun 6nemli bir pay1 vardir.
Kader ve iradeyle ilgili tartismalara adl ilkesi dogrultusunda cevap aranmistir.!®® Allah’m
insanlar1 6zgiir olmadiklar1 bir eylemden dolay1 cezalandirmasinin adaletsiz olacagi goriisiinii
benimsemislerdir.18®

Mu’tezile tarihi ve goriisleri hakkindaki bu genel bilgilerden sonra Ibnii’l-Cevzi’nin
Telbis’inde onlar hakkinda soylediklerine bakalim. ibnii’l-Cevzi, Telbis’in ikinci bdliimiinde
yaptig1 siniflamada Mu’tezile’yi hem Hariciler i¢inde bir grup olarak hem de “Kaderiyye”
ismiyle ayr1 bir firka olarak zikretmistir. Bunu tezimizde Telbisii [blis’in Icerigi bashgmda
olusturdugumuz tabloda detayli olarak gostermistik. Yine “Héricilik” baslhiginda da bunun
gerekgelerini ortaya koyduk. Burada su detay onemlidir. Hariciler igerisinde siniflamaya dahil
ederken yaptig1 tanimlamada Mu’tezile i¢in “Ali ve Muaviye arasindaki durumu bilmemeleri
sebebiyle her iki taraftan da uzak duranlar” ifadelerini kullanirken; Kaderiyye igerisinde
siniflamaya dahil ederken ise “Ru’yetullah’t inkar ederler ve Kur’an’in mahluk oldugunu
savunurlar” ifadelerini kullanmustir.*®

Bu ifadelere bakildiginda agik¢a goriilmektedir ki Ibnii’l-Cevzi Mu’tezile’yi imamet
konusunda benzer diisiinceleri sebebiyle Hariciler’e dahil ederken; itikadi konulardaki 6zgiin
goriisleri sebebiyle de Kaderiyye’ye dahil etmistir.

Kaderiyye’yi de kendi icinde on iki firkaya ayirmistir.® Bu firkalar ve farklilastiklar:
gorisleri ise su sekildedir:

1-Ahmeriyye: Allah’in adil olmasini belli bir sarta baglarlar. Bu sart kisilerin

fiillerine malik olmalar1 ve Allah’1n fiil ile fail arasina girmemesidir.

182 \Watt, Islam Diisiincesinin Tegekkiil Donemi, 364-370.

183 Halil Curak, “SEHRISTANI’NIN AHVAL TEORISINi ELESTIRiSi”, Universal Journal of Theology 2/2
(30 Haziran 2017), 162-174.

184 Bekir Topaloglu, “Adl”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, (istanbul: Tiirkiye Diyanet
Vakfi,1988),1/387.

185 Kad1 Abdiilcebbar, Serh 'ul-Usili’I-Hamse,215-219.

186 \\att, Isldm Diisiincesinin Tegekkiil Donemi, 348.

187 Tonii’1-Cevzi, Telbisii Iblis, 20-21

188 Tbnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 20-21.

55



2-Seneviyye: Diialist sistemi yani iki tanri inancini kabul edenlerin genel adi olan
Seneviyye’yi Mu’tezile igerisinde ele alan ibnii’l-Cevzi’nin bunu yapma sebebi onlarin tanri
ve kotllik iligskisine(teodise) yaptiklar1 agiklamadan kaynaklandigini  sdylemek
miimkiindiir.'®® Nitekim Ibnii’l-Cevzi’de bu noktaya dikkat ¢ekmis ve onlarin ‘Iyiliklerin
Allah’dan, koétiiliiklerin ise seytandan oldugu’ yoniindeki sOylemleri sebebiyle bu sekilde
anildiklarini belirtmistir.

3-Mu’tezile: Ru’yetullah meselesine itirazlar1 ve Kuran’in yaratilmishgini
savunmalar1 sebebiyle Mu’tezile’yi Kaderiyye icerisinde ayr1 bir baslik olarak da ele almistir.

4-Keysaniyye: Bagdadi ve Sehristani’nin Sia icerisine dahil ettigi Keysaniyye’yil®
Ibnii’l Cevzi Mu’tezile igerisinde ele alir. Bu firkanm, kulun fiillerinin failinin Allah mi1 kul
mu oldugunun bilinemeyecegini savundugunu sdyler. Ayrica 6liim sonrasi insanlara miikafat
M1 ceza mu1 verileceginin bilinemeyecegini savunur.

5-Seytaniyye: Muhammed b. Ali b. en-Numan’n (61. 160/777) yolundan gidenler bu
isimle aniliyorlardi. Ciinkii kendisinin lakabi “Seytaniittdk”dir. Seytaniittdk ilk Sii
kelamcilarindandir. %! Ibnii’l-Cevzi bu firkaya mensup kimselerin, seytan1 Allah’mn
yaratmadigina inandiklarini sdyler.

6-Serikiyye: Ibnii’l-Cevzi’ye gore kiifiir disindaki tiim kétiiliiklerin énceden takdir
edildigine inanalarin ortak adidir.

7-Vehmiyye: Ibnii’l-Cevzi, mahliikatin s6z ve eylemlerinin zat1 olmadig1 gibi iyilik ve
kotiliigiin de zati olmadigimi savunanlar olarak tanimladigi Vehmiyye’yi de Mu’tezile
igerisine dahil etmistir.

8-Ravendiyyye: Abdullah er-Ravendi(6l. 2/6 yy), Ebli Hasim’in 6liimiiyle birlikte
imametin Ali soyundan, Abbas soyuna gectigine inaniyordu. Kendisine tdbi olanlar da
Ravendiyye olarak isimlendirilmislerdir ve gulattan Keysaniyye nin bir koludur.'®? ibnii’l-
Cevzi bu firkanin nasih ya da mensuh farketmeksizin Allah tarafindan indirilmis dort kutsal

kitapla da amel edilebilecegine inandiklarini sdylemistir.

189 \Watt, [sldm Diisiincesinin Tesekkiil Donemi, 359-363.

19 Bagdadi, el-Fark, 31.

191 Halil ibrahim Bulut, “SeytaniittAk”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, (Istanbul: Tiirkiye Diyanet
Vakf1,2010), 39/104.

192 Mustafa Oz, “Keysaniyye”, Tiirkiye Divanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, (Istanbul: Tiirkiye Diyanet
Vakfi,2022), 25/362-363. Ayrica bkz. Ibnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis (thk. Ahmed b. Osman el-Mezid), 1/177.

56



O-Biitriyye: Hasan b. Salih’e (61. 168/784-85) tabi olanlar anlaminda Salihiyye olarak
da anilan firka Zeydiyye nin bir koludur.!®® Ibnii’l-Cevzi bu firkanin giinah islendikten sonra
edilen tevbenin kabul olmayacagina inandigin1 belirtmistir.

10-Nakasiyye: Ibnii’l-Cevzi bu firka hakkinda kisaca “Allah resuliine biat etmeyenleri
giinahkar saymazlardi.” demistir.

11-Kasitiyye: “Diinyaya dair talepleri ziihdiin 6niine koyanlar.” olarak aciklamistir.

12-Nazzamiyye: Mu’tezile’nin &nciilerinden Ibrahim en-Nazzdm’in yolundan
gidenlere verilen isimdir. Nazzdm Mu’tezile’nin genel prensiplerini benimsemenin yaninda
ozglin fikirlerde gelistirmis bir kelamcidir. Bunun en bilinen ornekleri sarfe ve tafra
teorileridir.*® Ibnii’l-Cevzi bu firkamin diger firkalardan “Allah’in bir sey oldugunu
savunanlar tekfir etmeleri” sebebiyle ayrildigini aktarmistir.

Ibnii’l-Cevzi’nin burada zikrettizi on iki Mu’tezile firkasindan Seneviyye,
Révendiyye, Nakisiyye, Kasitiyye ve Nazzamiyye firkalari hakkinda verdigi bilgiler Iraki’nin
Firak 'ul-Miifterika’s1 ile dnemli 6l¢iide uyum igerisindedir.!%

Ibnii’1-Cevzi’nin Telbis’in ilerleyen boliimlerinde Kaderiyye ile ilgili verdigi bilgilere
bakildiginda ikinci boliimde yaptigi bu tasnife bagli kalmadigi agik¢a goriilmektedir. Nitekim
Mu’tezile’nin 6nde gelen savunucusu Allaf’a atfedilen Huzeyliyye firkasina atfedilen su
goriisii’®® Hanbeli fakihlerinden Kadi EbG Ya’la el-Ferra’dan (6l. 458/1066) rivayetle
aktarmstir:

“Allah’in cennet ehline nimet, cehennem ehline azap verme giicii yoktur. Bu sebeple
bizim Allah’tan korkmamiza ya da ona ragbet etmemize gerek yoktur. Zira onun hayra da
serre de giicii yetmez...”%’

Bu ve benzeri rivayetlere eserinde yer veren Ibnii’l-Cevzi’nin Mutezililer’e Hanbell
perspektifinden baktigin1 sdylemek yanlis olmayacaktir. Nitekim kendi goriislerini aktarirken
kullandig1 ifadeler Mu’tezile’ye ve Kelam ilmine olan karsithigini acik¢a ortaya koymaktadir.

“Seytan bazi kimseleri taklitten sogutarak Kelam ilmiyle mesgul olmay1 siislii
gosterdi. Felsefecilerin sdzleriyle ilgilenip avamin kademesini asmayi yeglediler... Ummetin

fakihleri Kelam ilminin cahili olduklarindan degil, aksine tartismalarin dertlere sifa

198y usuf Gokalp, “Zeydiyye”, Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, (istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi,
2013),44/328-331.

194 Sehristani, el-Milel ve 'n-Nihal, 64-65.

195 el-Iraki, Firaku I-Miifterika, 47- 55.

19 Bagdadi, el-Fark, 89.

197 {bnii’I-Cevzi, Telbisii Iblis, 81.

57



olmayacagini anladiklari i¢in sessiz kaldilar. O kadar ki, bu tartismalarin saglam kimseyi bile
hasta ettigini gordiiler. Bu sebeple kelamla ilgilenmediler ve ilgilenmekten de men ettiler.”!%

Goriildiigii {izere Ibnii’l-Cevzi, Kelam ilmi hakkinda selefin ¢izgisini benimsemis ve
tipki onlar gibi bazi konularin konusulmasini dahi dogru bulmamistir. Nitekim Selef ve ehl-i
hadis anlayisim1 6ven pek ¢ok rivayete de eserde yer vermistir.’®® Ayrica Cebriye, Miircie
veMu’tezile igin ‘cirkin mezhepler’ nitelemesini yapan Ibnii’l-Cevzi bu mezhepleri ortaya
cikaran ilimlerden de Allah’a sigindigini belirtmistir. Hz. Muhammed doneminde sadece
imanin emredildigini, Kelamcilar gibi arastirma yapmanin ise emredilmedigini sdyler.?%

Mu’tezile’nin Kur’an’in mahluk oldugu hakkindaki goriisiinii de asla kabul etmez.
Seytanin kelamcilara kurdugu tuzaklardan korunmanin yolunu Hz. Muhammed, sahabe ve
tabiinin ispat yollarmi kullanmak oldugunu sdyleyen ibnii’l-Cevzi bu konulardaki ayet ve
hadislerde tesir altinda kalmay1 ya da te’vil yapmay1 da uygun bulmamis ve Kuran’in asla bir
mahluk olmadigin1 vurgulamistir.?%!

Hz. Ali’nin “Allah’a yemin olsun ki, ben hi¢cbir mahlukun hakemligini kabul etmedim.

2

Ancak bu Kur’an’in hakemligini kabul ettim...” soziinii ve Ahmet b. Hanbel’in, kisilerin

Selef-i Salihin’in yolundan ¢ikmasi endisesiyle Kur’an’in telaffuzu mahluktur veya degildir

denmesini yasaklamasini kendi gdriisiine delil olarak gostermistir.2%2

Ibnii’l-Cevzi’nin burda yaptign tasnife bakildiginda Kaderiyye’yi Mu’tezile ile es
anlamda kullanmadig1 aksine Mu’tezile’yi Kaderiyye iginde bir firka olarak degerlendirdigi
goriilmektedir. Kaderiyye’nin bu sekilde genel bir baslik olarak kullanilmasina baska
kelamcilarda da rastlamak miimkiindiir. El-Pezdevi (61. 493/1100) buna ornek olarak
verilebilir. Nitekim o da Mu’tezile, Bekriyye, Dirariyye, Hiiseyniyye, Ziiheriyye,
Zabiragaiyya, Tiimeniyye ve felsefecileri Kaderiyye bashiginda toplanmgtir.2%

Ibnii’l-Cevzi’nin Kaderiyye igerisinde degerlendirdigi Seneviyye, Sehristani’de “Ehl-i
Kitap’tan Olma Ihtimali Bulunanlar” bashig: igerisinde degerlendirilmis ve daha genel bir

04

perspektifte ele alinmustir.?®* Sehristani burada Kaderiyye igerisinde degerlendirilen

198 Tbnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 80.

199 {bnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 82.

200 Thnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 83.

201 {bnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 86.

22 {bnii’1-Cevzi, Telbisii Iblis, 86.

203 Osman Aydinli, “Kaderi Anlayisin ilk Tezahiirler”, Islami Arastirmalar Dergisi, 16/2(2003),250.
204 Sehristani, el-Milel ve ’n-Nihal, 223.

58



Keysaniyye’yi Sia’nin ana kollarindan biri olarak ele alirken®®®, Biitriyye’yi ise Zeydiyye

icerisinde bir firka olarak degerlendirir.2%

c-Miircie

Geciktirmek ve ertelemek gibi anlamlar barindiran “irca” kokiinden ya da {imit
vermek manasindaki “reca” kokiinden tiiredigi ile ilgili ihtilafalar bulunmakla birlikte Miircie
kelimesinin “irca” kokiinden tiiremis bir kelime oldugu kuvvetle muhtemeldir.?®” Nitekim
Sehristani’de bunu kabul etmis ve Miircie’nin ameli imandan sonraya birakmalari sebebiyle
bu ismi aldigin1 séylemistir. Buna bir baska delil ise Miircie’nin biiyiik gilinah igleyenlerin
hiikmiiniin diinyada iken verilemeyecegini ve bu hiikmiin kiyamet giiniine birakilmasiyla ilgili
goriisiidiir.2®® Reca kokiinden geldigini kabul edenlerin bu kabullerinin sebebini ise
Miircie’nin “ Kiifriin yaninda kullugun bir faydasi olmadigi gibi imanin yaninda kétiiliigiin de
bir 6nemi yoktur.” diisiincesi yatmaktadir.?%°

Miircie’nin ortaya c¢ikisinda pek cok neden sayilmaktadir. Bu nedenlerden ilki
Hariciler’in baskici yapist ve sert tutumlaridir. Hariciler’in tahkimi kabul eden herkesi tekfir
etmeleri ve bu kimselerin kanlarini helal saymalar1 toplumda ciddi tepki toplamis ve yeni bir
blokun olusmasina sebep olmustur. Bilyiik cogunlugu Arap olmayan Miisliimanlardan olugan
bu blok zamanla Miircie olarak anilmaya baslamistir.?'

Miircie’nin ortaya ¢ikisinda etkili olan ikinci sebep ise kabilecilik anlayisidir.
Cahiliyye doneminin bir bakiyesi olan kabilecilik anlayisi sebebiyle toplumda ciddi
cekismeler yasanmustir. Bunlardan biri de tarihi Umeyyeogullar1 ve Hasimogullar1 arasindaki
cekismedir. Hz. Peygamber’in Hasimogullari’ndan olmasi sebebiyle Umeyyeogullari’na kars:
daha niifuzlu konumda bulunan Hasimogullar1 Hz. Peygamber’in ardindan bu niifuzlu
konumlarmi kaybetmislerdir. Zira Islam’in ilk halifesi Hz. Ebi Bekir Hasimogullari’ndan
degildir. Ayrica iigiincii  halife Hz. Osman’m Umeyyeogullar’'ndan  olmasi,
Umeyyeogullari’nin yeniden Haasimogullari’nin dniine gegmesine sebep omustur.

Hz. Osman’m Umeyyeogullari’'ndan olmasi sebebiyle hilafeti doneminde devlet
gorevlerinin 6nemli bir boliimiinii kendi akrabalarina tahsis ettigi bilinmektedir. Bu

akrabalarindan biri de Sam valisi Muaviye’dir. Hz. Osman’in sehit edilmesinin ardindan

205 Sehristani, el-Milel ve’n-Nihal, 135.

206 Sehristani, el-Milel ve ’n-Nihal, 146.

27 Sonmez Kutlu, “Miircie”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, (Istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi,
2006), 32/41-45.

208 Sehristani, el-Milel ve’n-Nihal,129.

209 Sehristani, el-Milel ve’n-Nihal,129.

210 Bulut, Islam Mezhepleri Tarihi, 179-180.

59



hilafetin tekrar Hasimogullari’ndan birine ge¢mesini istemeyen Muaviye, Hz. Ali’ye biat
etmemistir. Siffin Savasi’nin ardindan yasanan olaylar Hz. Ali’nin bir Hérici tarafindan sehit
edilmesi ile sonuclanmis ve hilafet Hz. Hasan’a ge¢mistir. Ancak Hz. Hasan’in hilafeti belli
sartlarla Muaviye’ye teslim etmesi, Umeyyeogullari’nin iktidar1 tekrar ele alip pekistirmesine
sebep olmustur. Bu siyasi ¢ekismeler icerisinde bir grup ise bu ¢ekismelerden uzak kalmay1
basararak Hz. Ali’nin veya Muaviye'nin tarafinda yer almamustir. iste bu tarafsiz grup
Miircie’nin ¢ekirdegini olusturmustur.?!!

Hz. Osman’in hilafetinin son zamanlarinda baslayan fitne hareketleri boyunca Hz.
Osman ya da Hz. Ali’den herhangi birinin tarafi olmaktan israrla kaginan, ilk defa Hz.
Osman’in sehadetinden sonra Medine’ye gelen ve ¢ogunlugu gazilerden olusan tarafsizlar
grubu oldugu bilinmektedir. Bu gruba “Siikkak” (Stipheciler) da denmistir. Bu sekilde
anilmalar1 Medine’ye geldiklerinde birbirine diisman olmus Islam toplulugundan hangi tarafin
hakli olduguna dair siiphe duymalar1 sebebiyledir. “Kendi hakliligin1 savunan her grubun
mensuplar1 kendi i¢inde giivenilir ve dogrulugu kabul edilen kimselerdir. Bu gruplara karsi
nefret beslemek ya da lanet etmek miimkiin degildir. Bu sebeple en dogrusu onlarin
durumunu Allah’a havale etmektir.” diyerek Miircie’nin temellerini atan bu grup elbette
yalnizca gazilerden olusmuyordu. Hz. Ali ve Muaviye arasinda gergeklesen Siffin Savagi’na
katilmayan énemli sahabiler de bu grup igerisine anilmistir. Onderligini Abdullah b. Omer’in
yaptig1 bu sahabiler icerisinde Sa’d b. Ebi Vakkas, Muhammed b. Mesleme ve Usame b. Zeyd
gibi 6nemli isimler de yer almistir. Ummeti derinden etkileyen fitne hareketlerine karsi
durmay: fazilet saymis, iktidari ele geciren kim olursa olsun isyandan uzak durmus ve ehl-i
kible ile savagsmayr haram gormiislerdir. Zalimligi ile meshur vali Haccac ve Harici lider
Necde b. Amir gibi isimlerin arkasinda bile namaz kilmalar1 sebebiyle elestirilen bu grubun
ozellikle hilafetin Muaviye’ye ge¢mesiyle baslayan Emevi iktidar siiresince hareket alanm
gittikce genislemistir. 212

Yukarida zikrettigimiz biitliin bu rivayetler Miircie’nin tesekkiiliinde tek basina kabul
edilebilecek durumda degildir. Zira burada zikrettigimiz isimlerin dogrudan Miircie’yi
olusturan isimler oldugu sdylenememekle birlikte yalnizca Miircie’nin ilk niivelerinden
oldugu sdylenebilir.?*® Miircie’nin tesekkiiliiniin genellikle 60-75/679-694 yillar1 arasinda
oldugu kabul edilmistir. Zira Muaviye iktidarinda baglatilan Hz. Ali’yi lanetleme ve Hz.

Osman’1 6vme politikasi halkin biiyiik béliimiiniin tepkisine neden olmus ve “irca” yani “Hz.

211 Bulut, I:slam Mezhepleri Tarihi,180-181.
212 Bulut, Islam Mezhepleri Tarihi, 182.
213 Kutlu, “Miircie”, 32/41-45.

60



Ali ve Hz. Osman hakkinda hiikmiin sonraya birakilmasi1” fikrini giiglendirmistir. Bunun
sonucunda da irca fikri siyasi bir tavir halini almigtir.?*

Emeviler’in halk iizerindeki baskisi ve Mevali politikalar1 gibi sebeplerle halkta
olusan tepki, isyan karsit1, uzlagsmaci, birlik ve barig yanlisi bir hareket olan Miircie’nin siyasi
bir firkaya doniismesinde etkin rol oynamistir.?%®

Abbasiler’in iktidar1 ele gecirmesi ile birlikte baski ve zulmiin sona erecegi diisiincesi
ile baslangigta Abbasiler’e destek veren Miirciiler Abbasiler’in de benzer uygulamalarini
gordiikten sonra muhalefet etmeye baslamislardir. Bununla birlikte Harici ve Sii gruplarin
yayilmaci faaliyetlerine engel olmalari i¢in 6zellikle Horasan bolgesinde Abbasi yonetiminin
destegini almislar ve devlet yonetiminde s6z sahibi de olmuslardir. Zaman igerisinde akaid
problemlerinden ziyade fikhi meselelerle ilgilenmeye baglayan Miirciller zamanla eski
basarilarin1 yitirmiglerdir. Mihne hareketleri esnasinda devletin resmi politikasina itiraz
etmemeleri sebebiyle Mu’tezile ile ayn1 konumda anilmaya baglanmislardir. Miircie Belh,
Nisabur, Semerkant ve Fergana gibi Islam baskentlerinde faaliyetlerini artirdi. Ozellikle
Miircie’nin en onemli temsilcisi EbGi Hanife’'nin(6l. 150/767) fikhi meselelere yaklagimi
sebebiyle Kiife Miircidbad olarak anilmaya baslanmistir. EbG Hanife’nin vefatinin ardindan
Kufe’deki 6grencileri fikhi eserlerine yogunlagsalar da Belh, Nisabur, Semerkant ve Rey’deki
ogrencileri akaid goriislerini de incelemistir. Ozellikle Semerkant’ta ortaya ¢ikan Maturidilik
ehl-i siinnet ¢izgisi icerisinde varligini korumay1 basarmustir.?1®

Akaid ve fikih konularinda her zaman akli 6nceleyen Miirciiler’in bu 6zellige sahip ilk
firka olduklar1 sdylenmistir. Miircie’yi diger firkalardan ayiran belli bash goriislere burada yer
vermekte fayda goriiyoruz.?!’

Iman1 kalbin marifeti ya da tasdiki olarak kabul eden Miircie iman ile ameli
birbirinden ayirmistir. iman yalnizca kiifiir oldugunda yok olur diyen Miircie igin bir insan
ayn1 anda hem kafir hem de miimin olamaz.?'8

Iman ve ameli birbirinden ayr1 degerlendirmelerinin biiyiik giinah isleyenlerin tekfir
edilmesine kars1 bir durus olarak ortaya ¢iktig1 sdylenebilir. Zira Miircie’ye gore biiyiik giinah
isleyen kimseler kalplerindeki iman sebebiyle Miimin iken, yaptiklar1 giinahlar sebebiyle ise

fasik veya giinahkar sayilirlar. Bu kimselerin durumunu yalnizca Allah bilir ve dilerse affeder.

24 Bylut, Islam Mezhepleri Tarihi, 183.

25 Bulut, Islam Mezhepleri Tarihi, 183; Kutlu, “Miircie”, 32/41-45.
216 Kutlu, “Miircie”, 32/41-45.

217 Kutlu, “Miircie”, 32/41-45.

28 Oz, Baslangictan Giiniimiize Islam Mezhepleri Tarihi, 527.

61



Miircie’nin ortaya koydugu bu goriis zaman igerisinde ehl-i siinnetin temel goriislerinden
birine doniismiistiir.?'°

Miircie imanda istisnayr yani “Insallah miiminim” gibi ifadeler kullanmay: kabul
etmemis ve imanin artip eksilen bir sey olmadigini savunmuglardir. Ayrica tim
Miisliimanlari iman konusunda birbirine esit oldugunu ve iman ile Islam’m ayn1 seyler
oldugunu sdylemislerdir.??°

Mu’tezile’nin bes esasinda va’d ve vaid konusunda da goriislerini “Allah va’dinden
dénmez ancak vaidde dilerse istisna yapabilir’ seklinde agiklamislardir. Burada sdoylenmek
istenen iyilikler ~muhakkak ddiillendirilirken Allah’in  dilerse  kétiiliiklere  ceza
vermeyebilecegidir. Zira onlara gore va’d yani 6diil bir stlinliik ve fazilet iken, vaid yani
cezalandirma bir adalet vesilesidir. Sonug¢ olarak Miircie’nin goriislerinin biiylik gilinah
isleyenler ve va’d—vaid meselesi iizerinden sekillendigi sdylenebilir. 22

Miircie zaman igerisinde Gaylaniyye, Sevbaniyye, Simriyye, Cehmiyye, Yunusiyye,
Gassaniyye, Timeniyye, Merisiyye, Neccariyye ve KerrAmiyye gibi gruplara ayrilmistir.??Bu
gruplarin tam sayis1 hakkinda farkli bilgiler de mevcuttur. Ornegin Sehristani’nin Yanusiyye,
Ubeydiyye, Gassaniyye, Sevbaniyye, Tmeniyye ve Salihiyye firklar1 ile alti grup olarak
inceledigi Miircie’yi??® Bagdadi bes grupta incelemistir. Bunlar; Yinusiyye, Gassaniyye,
Tameniyye, Sevbaniyye ve Merisiyye’dir.??*

Ibnii’-Cevzi’nin eserin ikinci boliimiinde yaptigi yetmis iki firka tasnifinde on iki
firkaya ayirdigi firkalardan biri de Miircie’dir. Bununla birlikte eserin inceledigimiz
niishasinda Miircie’nin on iki firkasi i¢inde Ameliyye’ nin zikredilmedigini ve firka sayisinin
on birde kaldigini belirtmistik. Ameliyye firkasinin yalnizca tahkikli Riyad niishasinda
gectigini de sdylemistik. Telbis’de ad1 gecen Miircie firkalari; Tarikiyye, S&’ibiyye, Raciyye,
Sakkiyye, Behsiyye, Menkusiyye, Miistesniyye, Miisebbihe, Hagviyye, Zahiriyye, Bid’iyye225
ve Ameliyye’dir.??® Bu firkalar hakkinda Ibnii’l-Cevzi’nin sdyledikleri su sekildedir:

1. Tarikiyye: Allah’in kullarina higbir vaciplik vermeyip, onlardan sadece kendisine
iman etmelerini yeterli gordiigiinii sdylerler. Iman eden kimsenin diledigi gibi

davranmakta 6zgiir oldugunu soylerler.

29 Oz, Baslangictan Giiniimiize Islam Mezhepleri Tarihi, 527-528.

20 Oz, Baslangictan Giiniimiize Islam Mezhepleri Tarihi, 528-529.

221 Bylut, Islam Mezhepleri Tarihi, 191.

222 Bg’ari, Makalat, 137-144; Bulut, Islam Mezhepleri Tarihi, 192.

223 Sehristani, el-Milel ve 'n-Nihal, 129-135.

224 Bagdadi, el-Fark, 148-152.

225 [bniv’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 22-23.

226 Tbnii’1-Cevzi, Telbisii Iblis (thk. Ahmed b. Osman el-Mezid), 1/186.

62



2. S&’ibiyye: Allah’in yarattig1 kullarin istedikleri gibi davranmakta serbest biraktigini
savunurlar.

3. Raciyye: Allah’a itaat edene itaatkdr demeyecegimiz gibi asi olana da isyankar
sOyleyemeyiz, derler. Ciinkii kisinin durumunu yalnizca Allah bilir derler.

4. Sakkiyye: Taatler imandan degildir derler.

5. Beyhesiyye: Iman bilmektir deyip hak ile batil1 ve helal ile harami bilmeyenleri tekfir

ederler.

Menkusiyye: Iman artmaz ve eksilmez derler.

Miistesniyye: Imanda istisnay1 kabul etmezler.

Miisebbihe: Allah’in eli ya da go6zii tipki insanlar gibidir, derler.

© © N o

Hasviyye: Tiim hadislerin hitkmiinii ayn1 kabul ederler. Nafile ibadetleri terk etmek
farz ibadeti terk etmek gibidir derler.

10. Zahiriyye: Kiyasi reddederler.

11. Bid’iyye: Islam iimmetinde bidatleri ilk kez ortaya koyanlardir.

12. Ameliyye: iman ameldir, derler.

Ibnii’l-Cevzi’nin burada Miircie igerisinde zikrettigi bu firkalardan Tarikiyye hakkinda
verdigi bilgilere diger makalat eserlerinde rastlamadik. Nitekim tahkikli niishada da bu
duruma dikkat ¢ekilmistir. Muhakkik, Tarikiyye firkasi ile ilgili bu bilgilerin yalnizca Ebu’l
Kasim el-Belhi’nin (6l. 319/931) Makalat’inda rastlandigin1 sdylemistir.??’ Yine bu tasnifte
yer alan S&’ibiyye hakkinda verilen bilgilere bakildiginda Iraki’nin Firaku’l-Miifterika’sinda

228 jle aym seylerden bahsettigi goriiliir. Ibnii’l1-Cevzi’nin Miircie firkalarindan

gegen Saibiyye
biri olarak gordiigii Miisebbihe’yi, Iraki bagl basina bir firka olarak ele almis ve Saibiyye’yi
de onun kollarindan biri olarak incelemistir.

Raciyye firkasi ile ilgili bilgilere bakildiginda bu bilgilerin Iraki’nin Firak’inda Tarikiyye
ya da Sakkiyye olarak isimlendirdigi firkaya ait oldugu gdze carpar.??® Ibnii’l-Cevzi’nin
Raciyye ile ilgili bilgileri ise yine Belhi’ye dayanmaktadir.?® Dérdiincii Miircie firkasi olarak
anilan Sakkiyye hakkindaki bilgiler Iraki’de de bu sekliyle gegmektedir. Ancak burada dikkat
¢eken husus Ibnii’l1-Cevzi’nin Tarikiyye ve Sakkiyye’yi iki farkli firka olarak zikretmesi ve bu

firkalar hakkinda yalnizca Belhi ile 6rtiisen bilgiler vermesidir. 23!

227 {bnii’1-Cevzi, Telbisii Iblis (thk. Ahmed b. Osman el-Mezid), 1/185.
228 e|-Iraki, el-Firaku’I-Miifterika, 73.

229 Meskir, Mezhepler Tarihi Sozligii, 535.

230 {bnii’1-Cevzi, Telbisii Iblis (thk. Ahmed b. Osman el-Mezid), 1/186.
231 {bnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis (thk. Ahmed b. Osman el-Mezid), 1/187.

63



[bnii’l-Cevzi’nin Beyhesiyye’yi ‘iman bilmektir’ demesi sebebiyle Miircie igerisinde ele
aldig1 kanaatindeyiz. Cilinkii Miircie’nin goriislerini ele aldigimiz béliimde onlarin da iman
taniminin bu sekilde oldugunu sdylemistik. Ancak Es’ari’nin Makalat’inda Beyhesiyye’ nin
Harici firkalar igerisinde zikredildigi goriilmektedir.?®? Beyhesiyye’nin tekfirci yapisina da
deginen Ibnii’l-Cevzi’nin onlar1 Miircie’ye dahil etmesi yalnizca iman tanimiyla ilgili olabilir.

Menkusiyye ve Miistesniyye firkalari hakkinda sdylediklerine bakildiginda Ibnii’l-
Cevzi’nin Miircie’nin iman meselesinde ortaya koydugu fikirleri savunanlar1 da bu basliklar
altinda grupladig1 soylenebilir. Ayrica haberi sifatlar meselesinde asir1 te’vilci bir yaklasim
benimseyerek Allah’1 yarattiklarina benzetme anlayis1 tasiyan Miisebbihe’nin Miircie
icerisinde ele alinmasi da klasik yaklasimla ortlismemektedir. Zira Sehristani’nin Sifatiyye
icerisinde?*®, Bagdadi’nin ise sapik firkalar?* igerisinde degerlendirdigi bu firkanin Miircie
icinde ele alinmig olmasi1 da genel kabule aykir1 bir yaklasimdar.

Hagviyye nasslarin zahiri ile hiikiim veren topluluklar i¢in kullanilan genel bir isimdir. Bu
firka mensuplar1 naslar hakkinda akil yiiriitmeyi beceremeyip basit baglantilart bile
kurmaktan yoksun kimselerdir. Ayrica bu cahillikleri sebebiyle zaman zaman tecsim veya
tesbihe kadar varan ifadeleri kolayca sdylemekten cekinmemislerdir.?*® Ibnii’l-Cevzi’nin
burada kullandig: ifadelere bakildiginda benzer seyler soyledigi goriilmekle birlikte bu tanimi
Belhi’den aldigi goriiliir.>®® Bu durumun benzeri Zahiriyye icin de gecerlidir.?®’ Ciinkii
Hagviyye’nin temsil ettigi goriislerin fikhi alandaki benzeri Zahiriyye tarafindan ortaya
konmustur.?%

Bid’iyye firkasmni Islam’da bidatleri ortaya koyan ilk firka olarak kabul eden Ibnii’l-
Cevzi’nin bu tanimi ehl-i bidat i¢in de kullanilabilecek genel bir tanimdir. Bununla birlikte
Bid’iyye olarak meshur olan firkanin, Hariciler’in Sealibe kolundan ayrilan ve Miircie
icerisinde kabul edilen Yahya b. Asrem taraftarlarina verilen bir isim oldugunu belirtmek
gerekir.?®

Son olarak ele alacagimiz firka ise Ameliyye firkasidir. Bu firkanin inceledigimiz
niishada olmadigin1 ve tahkikli niishada bulundugunu sodylemistik. Muhakkik Ahmed b.

Osman da bunu dipnotta belirtmis ve Ameliyye firkasini esere almasin1 Belhi’nin yetmis iki

22 Es’ari, Makdlat, Bs ari, Makalat, 122.

233 Sehristani, el-Milel ve’n-Nihal, 99.

224 Bagdadi, el-Fark, 169.

235 Metin Yurdagiir, “Hasviyye”, Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, (Istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi,
1997), 16/426-427.

2% bnii’1-Cevzi, Telbisii Iblis (thk. Ahmed b. Osman el-Mezid), 1/188.

27 {bnii’1-Cevzi, Telbisii Iblis (thk. Ahmed b. Osman el-Mezid), 1/189.

238 H.Yunus Apaydin, “Zahiriyye”, Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, (Istanbul: Tiirkiye Diyanet
Vakfi, 2013), 44/93-100.

239 Meskir, Mezhepler Tarihi Sozligii, 88-89.

64



firka tasnifine dayandirmistir. Ayrica Ibnii’l-Cevzi’nin bu firkay1 esere almayr unuttugu

goriisiinde oldugunu sdylemistir. 24

d-Cebriyye

Sehristani’nin ifadesiyle kulun fiillerinin sorumlulugunu Allah’a yiiklemesi manasinda
bir firkaya isim olan Cebriyye?** kokeni itibartyla bozuk olani diizeltmek ya da bir isi zorla
yaptirmak gibi anlamlara gelen “cebr” kelimesinden tiiremistir. 242

Islam toplumunda yikic1 etkilere sebep olan fitne hareketleri, hilafet miicadelesi gibi
olaylar siiresince pek ¢cok Miisliiman birbirine kili¢ ¢ekmistir. Bu olaylar silsilesinin ardindan
kelam tartigmalar1 iyice g¢esitlenmis ve insanlarin yasadiklari olaylara karsi bakis agilarim
sekillendirmelerine sebep olmustur. Bu tartismalardan biri de cebir meselesiyle ilgili
tartismalardir.?*3

Insanlarin yasadiklar1 sosyopolitik olaylari anlamlandirma cabalari, akli énemseyen
Kuran ayetleri yaninda cebir diisiincesini destekleyen bazi miitesabih ayetlerin varlig1 ve fetih
hareketleri sonrasi toplumsal sorunlardaki gesitliligin artmasi gibi sebepler yasananlara cebir
ya da ihtiyar perspektifinden bakilmasina sebep olmustur.?

Cebriyye’nin goriislerinin daha c¢ok iki konu etrafinda gelistigini sdylemek
miimkiindiir. Bunlardan ilki kaza ve kader konusudur. Allah’in kullarin kaza ve kader
planlarin1 heniiz kullar1 yaratmadan Once ezeli ilmi ile levhi mahfuzda yazdigini ve
kullarindan diledigini dogru yola iletip diledigini ise saptirabilecegine dair Kuran-1 Kerim
ayetleri ile temellendirdikleri bir kader anlayisin1 benimsemislerdir. Ikinci konu ise kaza ve
kader anlayislarinin bir yansimasi olan kullarin fiilleri meselesidir. Zira kader konusunda
kullarin fiillerinin sorumlulugunu Allah’a yiikleyen Cebriyye, bu anlayis c¢ercevesinde
Allah’in yegane fail oldugunu savunmustur.?*°

Cebir konusuna yaklagimlar1 ‘Halis Cebriyye’ ve ‘Mutavassit Cebriyye’ olarak ikiye
aywran Sehristdni, Halis Cebriyye’nin kullarin asla fail olamayacagini ve fail olmaya
giiclerinin de yetmeyecegini savundugunu sdylemistir. Mutavassit Cebriyye’nin ise kulun fiil

isleme giiciiniin bulundugunu savundugunu belirtmistir. 246

240 Tbnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis (thk. Ahmed b. Osman el-Mezid), 1/186.

241 Sehristani, el-Milel ve’n-Nihal, 85.

242 {rfan Abdiilhamid Fettah, “Cebriyye”, Tiirkiye Diyvanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, (Istanbul: Tiirkiye Diyanet
Vakfi, 1993), 7/205-208.

243 Fettah, “Cebriyye”, 7/205-208.

244 Fettah, “Cebriyye”, 7/205-208

245 Fettah, “Cebriyye”, 7/205-208.

246 Sehristani, el-Milel ve’n-Nihal, 85.

65



Cebir diisiincesini ilk kez ortaya koyup tartismaya baglayan kisinin Ca’d b. Dirhem(61.
124/742) oldugu sdylenmekle birlikte bu goriisii sistemlestirenin Cehm b. Safvan(6l. 128/745-
46) oldugu kabul edilmistir. Bagdadi’de Cehmiyye’yi anlattigir boliimde Cehm b. Safvan’in
“Allah disinda kimsenin fiilinden ya da amelinden s6z edilemez. Zira gercek fail yalnizca
Allah’tir. Fiiller mahlukata yalnizca mecaz yoluyla nispet edilebilir.” dedigini nakletmistir.?*’
Bagdadi’'nin Es’ari ile oOrtiisen bu anlatimi ile Cehm’i, cebri diisiinceye yaklastirdig:
sOylenmistir. Ancak Es’ari Cehm’in irade konusunda “Fiillerin faili Allah’tir. Fakat fiilin
ortaya konmasindaki kuvveti, fiili yapacak iradeyi ve se¢im yapacak ihtiyar1 da O

yaratmistir.”?48

goriislerine de yer vererek aslinda kullarin kendi fiilleri iizerinde de sorumlu
olduklaria deginmistir.

Cebriyye ve Cehmiyye zaman zaman birbiri yerine kullanilsa da Sehristani
Cehmiyye’yi Halis Cebriyye icerisinde ele almig ve Cehm’in “kullarin fiillerinin mecazi
oldugunu ve insanin higbir giiciiniin olmadigm1” sdyledigini belirtmistir.*®

Cehmiyye ile Cebriyye’yi farkli iki firka olarak ele alan ibnii’l-Cevzi, Telbis’de
Cebriyye ve Cehmiyye’yi de kendi iglerinde on ikili gruplara ayirmistir. Ibnii’l Cevzi’nin
Cebriyye firkalar1 olarak zikrettigi firkalar; Muzdaribe, Ef’aliye, Mefrugiyye, Neccariyye,
Metaniyye, Kesbiyye, Sabikiyye, Hubbiyye, Havfiyye, Fikriyye, Hasebiyye ve Maiyye’dir.?>°
Bu firkalar1 hangi 6zellikleri ile ele aldigina yakindan bakmakta fayda goriiyoruz.
1-Muzdaribe: Insanoglunun higbir eylemi olmadigina ve eylemlerin failinin Allah oldugunu
sOylerler.
2-Ef’aliye: Fiillerimiz vardir fakat fiili ortaya koyma giiciimiiz yoktur, bizler boynundan iple
stiriiklenen hayvanlar gibiyiz derler.
3-Mefrugiyye: Her sey ezelde yaratilmistir ve su an higbir sey yaratilmaz derler.
4-Neccariyye: Allah’in kullarma azab etmesi onlarin yaptiklari sebebi ile degildir. Aksine
kendi yaptig1 seyler sebebiyle azab eder derler.
5-Metaniyye: Kalbinde hissettigin seyi ve hayir bildigini yap derler.
6-Kesbiyye: Kulun sevap veya giinah kazanmadigini sGylerler.
7-Sabikiyye: Isteyen amel eder isteyen etmez, saadetli olana giinahlar1 zarar vermeyecegi gibi
hiizlinlii olana da iyilikleri fayda vermez derler.

8-Hubbiyye: Allah’in muhabbet kadehinden igen kimselerden farzlar diigser ve riikunlar

iizerlerinden kalkar, derler

247 Bagdadi, el-Fark, 156.

248 Es’ari, Makalat, 229.

249 Sehristani, el-Milel ve’'n-Nihal, 85.
20 {bnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 24.

66



9-Havfiyye: Her kim Allah’1 seviyorsa Allah’in o kimseyi korkutmamasi gerekir zira dostlar
birbirini korkutmaz, derler.

10-Fikriyye: ilimde derinlesen kisiden ibadetlerin diisecegini savunurlar.

11-Hasebiyye: Kullar bakimindan diinyada bir tistiinliik olmadigini séylerler.

12-Maiyye: Hem fiil hem de istitaat giictimiiz vardir derler.

Ibnii’l-Cevzi’nin Muzdaribe olarak bahsettigi firkanin Muzdariyye firkasi olma
ihtimali olduke¢a yiiksektir. Ciinkii Ibnii’l-Cevzi’nin Muzdaribe firkasinin goriisii olarak
verdigi gorlistin  Iraki’nin Firaku’l-Miifterika’sinda Muzdariyye olarak zikrettigi firka
hakkinda verdigi bilgilerle de ortiistiigii goriilmektedir.?®! Tahkikli niishada da Muzdariyye
olarak zikredilen bu firka hakkinda muhakkik de Belhi’yi ve Iraki’yi kaynak gdstermistir.2>2
Ibnii’l1-Cevzi’den baska bir kaynakta Muzdaribe isminde bir firkaya rastlanmamis olmas1 da
bu firkanin isminin yanlis yazildigina isaret olarak yorumlanabilir.

Ef’aliyye’nin insanlar1 kader konusunda boynundan siiriiklenen hayvanlara benzetme
yorumu ise Iraki’nin Acziyye olarak zikrettigi firkaya ait bir yorumdur.?>® O da tipk1 Ibnii’l-
Cevzi gibi bu firkayr Cebriyye igerisinde ele almistir. Ef ailiyye olarak isimlendirme ise
Ibnii’1-Cevzi’nin kendi yorumudur.

Mefrugiyye ve Neccariyye firkalart da Iraki’nin Firaku’|-Miifterika da zikrettigi
sekilde ele almmistir. Ancak Ibnii’l-Cevzi'nin Metaniyye olarak zikretti§i besinci firka
Iraki’de Mennaiyye olarak zikredilmisse de bu firkalarin ayni firkaya isaret ettigi
goriilmektedir. Her ikisinin de kalbi onceleyen yaklagimlarinin ayni olmasi bunun en net
delilidir.?>*

Kesbiyye firkasmnin tahkikli niishada Keseliyye olarak amldigi goriilmektedir.?>® Bu
sekilde bir diizeltmenin kaynagi olarak Iraki zikredilse de®®, firkanin kesb konusundaki
goriisleri sebebiyle Ibnii’l-Cevzi tarafindan Kesbiyye olarak isimlendirildigi ve bunun bilingli
bir tercih oldugu kanaatindeyiz.

Sabikiyye, Hubbiyye, Havfiyye ve Fikriyye firkalar1 hakkinda da Ibnii’l-Cevzi ve
Iraki’nin aym seyleri sdyledigi ve aym sekilde isimlendirdigi goriilmektedir.?®’ Ibnii’l-
Cevzi’nin Hissiyye olarak anlattig1 firka ile Iraki’nin Hasbiyye olarak anlattig1 firkanin farklh

firkalar olmadig1 da gériilmektedir. Ancak Ibnii’l-Cevzinin Cebriyye’nin son firkasi olarak

B Iraki, Firaku’l-Miifterika, 58.

252 {bnii’1-Cevzi, Telbisii Iblis (thk. Ahmed b. Osman el-Mezid), 1/196.
23 Jraki, Furaku’l-Miifterika, 58.

B4 Traki, Furaku’l-Miifterika, 59-61.

255 {bnii’1-Cevzi, Telbisii Iblis (thk. Ahmed b. Osman el-Mezid), 1/199.
26 Traki, Furaku’l-Miifterika, 66.

&7 Iraki, Firaku'l-Miifterika, 62-64; 1bnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 24.

67



zikrettigi Maiyye firkas1 Iraki’de yer almamaktadir. Bu firka hakkinda verilen bilgiler
Mutahhar b. Tahir el-Makdisi’nin(61.355/966) el-Bed ve’t-Tarih isimli eserinde degindigi
Maiyye ile aynidir.?®®Iraki ise Maiyye’yi eserinde zikretmemis ve Cebriyye tasnifinin on
ikinci firkasi olarak Miinkiriyye firkasmni zikretmistir.?>®

[bnii’l-Cevzi'nin Cebriyye firkalar1 hakkinda verdigi bilgiler biiyiikk oranda Iraki ile
benzerlik gostermekle birlikte isimlendirme ve bazi farkliliklarla 6zgiin bir tasnif olusturdugu

goriilmektedir.

e-Cehmiyye

Cehmiyye’yi Cebriyye firkasindan sonra zikretmemiz bu iki firkanin birbiri ile olan
iliskisi sebebiyledir. Nitekim Cehmiyye i¢in Cebriyye-i Halisa isimlendirmesinin
kullanildigin1 da sOylemistik. Hatta insan fiilleri sebebiyle Cehmiyye yerine Cebriyye de
denilen bu firkanin bilinen en 6nemli ismi ayni zamanda kurucusu da sayilan Cehm b.
Safvan’dir.?%

Ik kelamcilardan Cehm b. Safvan tarafindan kurulan Cehmiyye’nin 6zgiir irade, kader
ve sifatlar konusunda 6zgiin fikirler ortaya koydugunu séylemek miimkiindiir. Miicessime ve
Miigebbihe’ye tepki olarak ortaya ¢ikan Cehmiyye’nin zaman igerisinde miitesabih ayetler
konusundaki asir1 te’vilei yaklagimi ehl-i siinnet tarafindan ciddi elestirilmesine sebep
olmustur.?%?

Ibnii’l1-Cevzi’nin 6x12=72 seklinde yapti§1 klasik bidatci firkalar tasnifinde alti iist
bagliktan biri de Cehmiyye hakkindadir. On iki firkaya ayirdigi Cehmiyye firkalari sunlardir;
Muattila, Merisiyye, Miiltezime, Varidiyye, Zenadika, Harkiyye, Mahlukiyye, Faniyye,
Migiriyye, Kabriyye, Vakifiyye ve Lafziyye.?®? Bu firkalar hakkinda Ibnii’l-Cevzi’nin
aktardiklar su sekildedir:
1-Muattila: Hayal edilen seyleri mahluk sayanlar ve Ru’yeti kabul edenleri tekfir edenler
2-Merisiyye: Bisr el-Merisi’ye nispet edilen firka Allah’in sifatlarindan ¢ogunun mahluk
oldugunu soyler.
3-Miiltezime: Allah’in her yerde oldugu ve onsuz bir mekanin olamayacagi

4-Varidiyye: Yaraticisini bilen kimse cehenneme girmez derler. Ciinkii cehenneme bir kez

giren kisinin orada ebedi kalacagina inanirlar.

28 Meskir, Mezhepler Tarihi Sozligii, 302.

29 Jraki, Furaku’l-Miifterika, 65.

260 Serafettin Golciik, “Cehmiyye”, Tiirkiye Divanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, (Istanbul: Tiirkiye Diyanet
Vakfi,1993), 7/234-236.

1 Golciik, “Cehmiyye”, 7/234-236.

262 Tbnii’1-Cevzi, Telbisii Iblis, 22.

68



5-Zenadika: Kimse yaraticinin varligini ispat edemez. Zira ispat i¢in duyu organlar ile
algilamak gerekir. Algilanabilen varliklarsa ilah olamaz. Algilanamayan ise ispat edilemez.
6-Harkiyye: Cehennem atesinin kafirleri bir kez yakabilecegini, sonraki yakmalarda atesin
hissedilmeyecegini soylerler.
7-Mahlukiyye: Kuran’in yaratilmis oldugunu diistinenlerdir.
8-Faniyye: Cennet ve cehennem hayatinin sonlu olduguna inanirlar. Ayrica Faniyye’den bazi
kimseler cennet ve cehennemin yaratilmadigimni disiindiiklerini sdylemisglerdir.
9-Mugiriyye: Niibiivveti inkar ederler ve peygamberleri birer “hakim” olarak goriirler.
10-Viakifiyye: Kuran’in mahluk olup olmadigini séyleyemeyiz derler.
11-Kabriyye: Kabir azabin1 ve sefaati inkar ederler.
12-Lafziyye: Kuranin okunmasi yani telaffuzu yaratilmistir derler.

Muattila, Allah’in zat1 ile sifatlarim1 birbirinden ayiranlar i¢in kullanilan bir {ist isim
olup Cehmiyye’nin yam sira Mitezilile i¢in de kullanilagelmistir. Ancak ilk kez Ca’d b.
Dirhem tarafindan ortaya atilan, ta’til fikrinin 6nde gelen savunucularindan birinin Cehm b.
Safvan olmas1 sebebiyle Muattila ve Cehmiyye birbiri yerine de kullanilmistir.?%®

Cehm b. Safvan 6ldiigiinde ardinda fikirlerini gelistirip devam ettiren ¢ok kisi oldugu
sOylenemese de bunun bir istisnas1 Bisr el-Merisi’dir (6l. 218/833). Zira 0, ilk kez hocasi
Cehm tarafindan dile getirilen ‘halkul Kuran’ fikrinin 6nde gelen savunuculari arasinda yer
almistir.?®* Bisr’i Miircie igerisinde kabul edenlerin yaninda®® Mu’tezile, Cebriyye ya da
Cehmiyye igerisinde ananlar da olmustur.?®® ibnii’l-Cevzi’nin de Bisr’in Cehm’in dgrencisi
olmas1 sebebiyle Merisiyye’yi Cehmiyye icerisinde zikrettigi sdylenebilir. Bununla birlikte
Bisr’in en onemli 6grencisi ve Hiiseyin b. Muhammed en-Neccar’in(61.230/845) firkasi
Neccariyye’yi ise Cebriyye igerisinde zikretmistir.

Bisr’in goriislerinden biri de Allah’in her yerde oldugu ve onsuz bir mekanin
olamayacag1’®’ diisiincesidir. Ibnii’l-Cevzi bu goriisii kabul edenleri “Miiltezime” olarak
isimlendirmistir.?®8 Ancak bu goriisii kabul edenler igin daha ¢ok “Miiltezikiyye” ismi

kullanildig1 goriilmiistiir. Buradaki kullanimin bir yanlislik oldugu séylenebilir.

263 Mustafa Sinanoglu, “Muattila”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, (Istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi,
2020), 30/329-330.

264 Goleiik, “Cehmiyye”, 7/234-236.

265 Bagdadi, el-Fark, 150.

266 Ahmet Saim Klavuz, “Bisr b. Giyas”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, (Istanbul: Tiirkiye Diyanet
Vakfi, 1992), 6/220-221.

27 Kamil Cakin, “Ebu Said ed-Darimi’nin Allah’in Sifatlar ile Ilgili Baz1 Gériisleri”, Dini Arastirmalar Dergisi
3/8 (Haziran 2000), 47-55.

268 [bnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 22.

69



[bnii’l-Cevzi'nin Cehmiyye bashiginda ele aldigi Varidiyye icin kullandig
tanimlamaya bakildiginda Iraki’nin Firaku’I-Miifterika’s: ile ayn1 sekilde ele aldigi
goriilmektedir.?®® Ayrica Ibnii’l-Cevzi’nin Harkiyye olarak ele aldign firka Iraki’de de aym
isimle zikredilmis ve Cehmiyye igerisinde yer almigtir.?’

“Zenadika” kelimesi ‘zindik’ kelimesinin ¢ogulu olup Arapca’ya Fars¢a’dan
gecmistir. Islam literatiiriinde Allah’in varligim inkar etmeleri sebebiyle Muattila igerisinde
anilan Zenadika, bazen de nur ve zulmet prensibine bagliliklari sebebiyle Seneviyye
icerisinde degerlendirilmistir.?’* Ibnii’l-Cevzi bu firkanin “Kimse yaraticinin varligini ispat
edemez. Zira ispat i¢cin duyu organlart ile algilamak gerekir. Algilanabilen varliklarsa ilah

olamaz. Algilanamayan ise ispat edilemez.”?"2

goriisiinde oldugunu aktarmistir.

Ibnii’l-Cevzi’nin Cehmiyye icerisinde zikrettigi Zenadika, Mahlukiyye, Faniyye ve
Kabriyye firkalar1 hakkinda verdigi bilgiler de Iraki’nin Firaku l-Miifterika’st ile
uyumludur.?”®

2274

Mugire el-icli’ye(dl. 119/737) nispetle ‘Mugiriyye’?’* olarak amlan asir1 Sii firkayr da

Cehmiyye bashigi altinda ele alan Ibnii’l-Cevzi, bu firka mensuplarinin niibiivveti inkar
ettigini ve peygamberleri birer “hakim” olarak gordiigiinii soylemistir.2"

Son olarak Mu’tezile’nin Kuran’in yaratilmis olduguna dair sdylemleri hakkinda
yorum yapmaktan kaginan ‘Vakfiyye’ ve Kuran’in sadece lafizlarinin yaratilmis oldugunu
savunan ‘Lafziyye’ gruplarim da dahil eden Ibnii’l-Cevzi, Cehmiyye tasnifini bu sekilde
tamamlamigtir. Lafziyye ve Vakfiyye’nin Cehmiyye icerisine dahil edilmesi de yine Iraki’de
karsimiza ¢ikmaktadir.?’®

Telbis’in ilerleyen boliimlerinde Mu’tezile kelamcilar1 hakkinda genis yer verilmis ve
Cehm b. Safvan’in ismi Mitezililerle birlikte anilarak elestirilmistir. ibnii’l-Cevzi’nin bu
elestirilerine kaynaklik teskil eden en onemli isim Ahmet b. Hanbel olmustur. Ahmet b.
Hanbel’in “Kelam ile mesgul olan kimseler iflah olmazlar. Kelamcilar da zindiklardir. Kelam
ilmini kotiilememek imkansizdir. Zira kelam Mu’tezile’yi ‘Allah genel seyleri bilir, ayrintilart

bilemez’ demeye kadar vardirdi. Nitekim Cehm b. Safvan ‘Allah’in ilmi, kudreti ve hayati

269 Traki, Firaku’I-Miifterika, 81.

20 Traki, Firaku’I-Miifterika, 83.

2 Mustafa Oz, “Zmndik”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, (Istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi, 2013),
44/490-491.

272 Tbnii’1-Cevzi, Telbisii Iblis, 22.

283 Trakd, Firaku’l-Miifterika, 78-82.

24 Cevat Meskir, Mezhepler Tarihi Sozliigii, gev. M.Mahfuz Soylemez-Mehmet Umit-Cemil Hakyemez,
(Ankara: Ankara Okulu Yayinlari, 2011), “Mugiriyye”, 337-338. Sehristani, el-Milel ve 'n-Nihal, 161.

215 Tbnii’1-Cevzi, Telbisii Iblis, 22.

278 Traki, Firaku’I-Miifterika, 80.

70



muhdestir, yani sonradan yaratilmistir’ dedi.”?’’ seklindeki sozlerini referans alan ibnii’l-

Cevzi kelamla ugragsmayi dogru bulmadigini da eserinde belirtmistir.

f. Sia

Arapca’da “tabi olmak, desteklemek, c¢ogalmak” gibi anlamlara gelen “s-y-a”
kokiinden tiireyen Sia, kavram olarak “taraftar, yardimci, destekleyici; bir isi gerceklestirmek
icin bir kimse etrafinda toplanan grup” anlamlarinda kullanilmaktadir.?"

Sia kavrami baslangigta belli bir grubu temsil etmekten ziyade sozlikk anlami
baglaminda kullamlmistir. “Siatii Osman” ya da “Siatii Omer” seklinde kullanimlar1 bu
duruma Ornek olarak gosterilebilir. Ancak zaman igerisinde sadece Ali taraftarlari icin
kullanilan bir kavrama déniismiistiir.’®

Sehristani’ye gore Siiler Hz. Ali’nin imametinin agik ya da kapali nass ve vasiyetle
sabit oldugunu diisiiniiyorlardi. Ayrica onlara gore imametin Ali evlatlarindan baskasina
intikali kabul edilemez bir durumdur. 22 Sehristani’nin bu tanimi ¢ercevesinde Sia’nimn; Hz.
Ali’nin Hz. Muhammet’ten sonra nass ve tayin lizere halife olduguna, imametin insanligin
sonuna dek Ali evladindan veya Hasimilerden devam edecegine inanan ve bu imamlarin
masumiyetini savunan topluluklarin miisterek adi olarak kullanilan bir terim oldugu
sdylenebilir. 281

Sia igin farkli isimlendirmeler de kullanimistir. Bunlardan biri ibnii’l-Cevzi’nin de
tercih ettigi Rafiza ismidir. R-f-z kdkiinden tiireyen Rafiza ‘terk etmek ya da ayrilmak’ gibi
anlamlara gelir. Bu isimlendirmenin kokleri Zeyd b. Ali(61. 122/740) ile Emeviler arasindaki
miicadeleye kadar goétiiriilmektedir. Buna gore Zeyd Emeviler’e karsi isyan ettiginde,
taraftarlart arasindan bir grup silahli miicadeleye inanmamalar1i sebebiyle Zeyd’i
desteklemeyip, ondan Ebt Bekir ve Omer’in biiyiik giinah isledigini sdylemesini istemistir.
Daha sonrasinda Imamiyye olarak anilan bu grup, Zeyd’den istedigi cevabi alamayinca ondan
ayrilmigtir. Bunun iizerine Zeyd kendilerine ayrilanlar anlamindaki “Rafiza” ismini

vermistir.28?

277 1onii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 81.

278 Mustafa Oz, “Sia”, Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, (Istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi,
2010),39/111-114.

219 Bylut, Islam Mezhepleri Tarihi, 284.

280 Sehristani, el-Milel ve’n-Nihal,141

281 Hasan Onat, Emeviler Devri Sii Hareketleri ve Giiniimiiz Siiligi, (Ankara: TDV Yayinlar1,1993), 15.

282 Thnii’l-Cevzi’de bu rivayeti kabul ettigi belirtmis ve eserine de bu sekilde almistir. Bkz. ibnii’1-Cevzi, Telbisii
Iblis, 95. Ayrica bkz. Bulut, Islam Mezhepleri Tarihi, 285.

71



Sia’nin bir mezhep olarak ortaya c¢ikisini niibiivvet donemine kadar gotiirenler de
vardir. Bu grubun delili ise, Hz. Muhammed’in Hz. Ali hakkindaki sézleridir.?®® Bu grup Hz.
Peygamber doneminden itibaren, Hz. Ali’nin erdemlerini bilip ona baglanan bir kitlenin “Ali
Sias1” olarak anilmasimi kendi goriislerine dayanak olarak gOrmiistiir. Bu iddialar Sii
kaynaklarin daha ¢ok itibar ettigi iddialardir. Bununla birlikte Sunni kaynaklar Sia’nin ortaya
¢ikisini Hz. Muhammed’in vefatinin ardindan baglayan imamet tartismalarina dayandirmisdir.
284

Hz. Muhammed’in vefatinin ardindan, Hz. Ebi Bekir’e Beni Saide golgeliginde
halife olarak biat edilmesinin ardindan bir grup buna itiraz etmis ve halifeligin Hz. Ali ya da
Hasimogullari’ndan birinin hakki oldugunu savunmustur. Hz. Ebi Bekir’ e yapilan bu biatin
hizl1 yapilmis bir biat oldugunu Hz. Omer’de kabul etmis ancak Allah’in Miisliimanlar1 bu
biatle kétiiliikten korudugunu sdylemistir.22® Bu grubun Sia’nin ilk niivelerinden oldugu
diisiiniilmiisse de?®® Sia’nin tesekkiiliinii Hz. Osman’in sehit edilmesiyle sonuglanan fitne
olaylarina, Hz. Ali ve Hz. Ayse arasindaki Cemel Savasi’na ya da Kerbela olayina
dayandiranlar olmustur.?8’

Ilk iki halifenin adil ve hukuka uygun tavirlari sebebiyle bu donemler de Ali
taraftarlarinin herhangi bir baskaldir1 girisiminde bulunduklar1 gériilmemistir. Ancak iiglincii
halife Hz. Osman déneminin &zellikle son alt1 yilinda yasanan Umeyyeogullari’nin devlet
kademelerinde genis temsili ve bu kimselerin yaptig1 yanliglari tolere etmesi gibi gelismeler
toplumda halife ve etrafindaki idarecilere karsi bir diismanliga doniigmiistiir. Nihayetinde
halkin maruz kaldigi bu durumlar Hz. Ali taraftarlarinin tepkisini ¢ekmis ve Sia’nin
gelismesine ortam hazirlamistir.?®

Hz. Osman’in son donemlerinde yasanan durumlar sebebiyle halk iktidarin
degismesini beklemi ve adil bir diizen arayisina girilmistir. Bu ortamda Hz. Ali taraftarligi
gittikce giic kazanmaya baslamistir. Ozellikle Kife’de ¢ogunlugu zahit kisilerden olusan bir
grup Ali Siasi’nin onciileri olmus ve giderek daha da gii¢lii bir konuma gelmistir. Hz. Ali
taraftarliginin yiikselise gegtigi bu donemde, Hz. Osman aleyhinde propagandalar da ayni

Olglide yayginlagsmaya baslamigtir. Bu propagandalarin Onciiliigiinii ise, Yahudi kokenli

283 Abdiilbaki Golpinarli, Tarilh Boyunca Islam Mezhepleri ve Siilik,(Istanbul: DER Yayinlari, 2003),30-31.
240z, Baslangictan Giiniimiize Islam Mezhepleri Tarihi, 116-117.

285 Sehristani, el-Milel ve 'n-Nihal,35.

286 Mustafa Sabri Kiigiikasc1, “Sakifetii Beni Saide”, ”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, (1stanbul:
Tiirkiye Diyanet Vakfi, 2009), 36/11-12.

287 Bulut, Islam Mezhepleri Tarihi, 286-287.

288 Oz, Baslangictan Giiniimiize Islam Mezhepleri Tarihi, 119.

72



Abdullah b. Sebe’nin yaptig1 rivayet edilmistir. Sonunda Hz. Osman’a olan 6fke diismanlik
boyutuna ulasmis ve evinin muhasara altina alinip sehit edilmesine kadar devam etmistir.?8°

Hz. Ali’nin Hz. Osman'in ardindan halife olmasi1 da olaylar1 durdurmaya yetmemistir.
Zira Hz. Ali’den Medine’de halife olarak biat almasindan sonra ilk is Hz. Osman’1 6ldiirenleri
bulmasi beklenmistir. Ancak Hz. Osman’in biiylik bir kalabalik tarafindan sehit edilmesi
nedeniyle olduk¢a zor olan bu is, Katilin belirlenememesi igin herkesin sugu iistlenmesi
sebebiyle icinden ¢ikilamaz bir hal almistir.?®® Bu durumda heniiz tam ve kapsamli bir biat
almamig olan halife olaylarin sakinlesmesi i¢in beklemeyi uygun gormistiir. Ancak bu
bekleyis baslangicta Hz. Ali’nin hilafetini destekleyen Hz. Aise’nin tepkisini ¢ekmis ve Hz.
Ali’ye biat etmemistir. Talha b. Ubeydullah ve Ziibeyr b. Avvam ile birlikte Hz. Ali’ye karsi
Basra’da ayaklanan Hz. Aise’nin savas boyunca bir devenin {izerinde olmasi sebebiyle bu
savasa Cemel Savasi denmistir. Kendisine karsi yapilan isyandan haberdar olan Hz. Ali,
beraberindeki orduyla birlikte 656(h.56) yilinda Basra’ya dogru harekete gegmistir. Iki tarafin
da biiyiik kayiplar verdigi bu savas1 Hz. Ali kazanmistir.?%

Hz. Ali, Cemel Savasi’nin ardindan Sam valisi ve Hz. Osman’in yegeni Muaviye’den
kendisine biat etmesini istemigse de Muaviye Hz. Osman’imn katillerinin bulunmayisini sebep
gostererek kendisine biat etmemis ve komutasindaki orduyla birlikte 37/657 yilinda Siffin’de
Hz. Ali’ye savas ilan etmistir. Hz. Ali istemeyerek de olsa savasmak zorunda kalmis ve
Muaviye’ye karst Ustiinlik elde etmeyi basarmustir. Ancak, Hz. Ali savasi kazanmaya
yakinken Amr b. As’1n tavsiyesi lizerine Muaviye ordusu Kuran sayfalarin1 mizraklarin ucuna
takarak Hz. Ali’yi Allah’in hiikkmiine uymaya davet etmistir. Bunun iizerine Hz. Ali’nin
biiyilk ¢ogunlugu kurrddan olusan ordusunda ihtilaflar yasanmis, Hz. Ali bunun bir hile
oldugunu sdylemesine ragmen ordusunu savasmaya ikna edememistir. Israrlar {izerine
tahkimi kabul etmek zorunda kalan Hz. Ali’nin hakemi EblG Musa el-Es’ari olurken,
Muaviye’nin hakemi ise Amr b. As olmustur. Hariciler bashiginda da anlattigimiz iizere
tahkime razi olmayan “Hariciler” de ‘Hiikiim ancak Allah’indir!” diyerek Hartira bolgesine
dogru cekilerek tahkimi kabul edenleri tekfir etmislerdir. Hz. Ali Kife’ye dogru hareket
ederken Nehrevan’da bu grupla 38/358 yilinda savasmistir.?Muaviye ise Sam’da halifeligini

ilan etmistir.

289 Oz, Baslangigtan Giiniimiize Islam Mezhepleri Tarihi, 119-120.

20 ed-Dineveri, el-Ahbdru t-Tival, 163.

291 Sehristani, el-Milel ve’n-Nihal, 37.

22 Ethem Ruhi Figlaly, “Ali”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, (Istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi,
1989), 2/371-374.

73



Yukarida anlattigimiz Cemel, Siffin ve Nehrevan Savaslar1 sirasinda Hz. Ali’nin
yaninda yer alan bu grup Siatu’l-tila olarak aniliyor ve onun hilafetini siyasi anlamda
destekliyorlardu.

Hz. Ali’nin ibn Miilcem tarafindan sehit edilmesinden sonra yerine halife olan Hz.
Hasan’in kisa siire sonra Muaviye lehine hilafetten ¢ekilmesi Hz. Ali taraftarlarini memnun
etmemistir. Hz. Hasan’in zehirlenerek sehit edilmesinin ardindan derinlesen Emevi
baskisindan rahatsiz olan Hz. Ali taraftarlarinin, imamet i¢in Hz. Hiiseyin’e ydnelmesine
sebep olmustur. Hz. Hasan ve Muaviye arasindaki anlasma geregi Muaviye’ye karsi bir
tesebbiiste bulunamayan Hz. Hiiseyin, Muaviye’nin 60/680 yilindaki 6liimiine miiteakip
Kifeliler’in 1srarla kendisinden yardim istemelerine kayitsiz kalamamis ve Miislim b.
Akil’den olay1r arastirmak tlizere Kiife’ye gitmesini istemigtir. Miislim b. Akil Kife’de Hz.
Hiiseyin’e ciddi bir destek gormiis ve bu durumu Hz. Hiiseyin’e bildirmistir. Bu haberin
ardindan Kafe’ye dogru yola ¢ikan Hz. Hiiseyin heniiz yoldayken Yezid b. Muaviye’nin Kiife
valisi Ubeydullah b. Ziyad halka Hz. Hiiseyin’in yaninda olmamalar1 konusunda baski ve
tehdit uygulamistir. Ayrica Mislim b. Akil’i de bu siirecte Oldiirtmiistiir. Netice de 10
Muharrem 61/ 680°de Kerbela mevkiinde Hz. Hiiseyin ve ehl-i beytten ¢ok sayida kisi feci
sekilde sehit edilmistir.?%®

Hz. Ali, Hz. Hasan ve en sonunda da Hz.Hiiseyin’in sehit edilmesi ile sonuglanan bu
olaylar silsilesi halkin ehl-1 beyt taraftar1 olmasinda 6nemli bir etki saglamistir. Hal boyle Hz.
Ali’nin hayatta olan tek oglu Muhammed b. el-Hanefiyye’nin arkasinda genig bir halk
kitlesinin toplanmasi kaginilmaz hale gelmistir. Bu kitlenin yonlendirilmesinde en onemli
isim ise Muhtar es-Sekafi(6]. 67/687) olmustur. Radikal Sii bir olusum olan bu grup Hz.
Hiiseyin’in oOliimiinde pay1 olan herkesten intikam alma amaci giitmiistiir. Ubeydullah b.
Ziyad’1 da bu dogrultuda 6ldiirmeyi bagarmislardir. Ancak Muhtar ve beraberindekilerin bu
sert tutumu Kiufeliler’i rahatsiz etmis ve c¢ok sayida Kiufeli’nin, Basra’daki Musab b.
Ziibeyr’den (6l. 72/691) yardim istemesine neden olmustur. Musab 67/687 yilinda Muhtar’1
oldirmistiir. Muhtar es-Sekafi’nin oliimiinin ardindan onun yolundan gidenler igin,
Muhtar’mn diger bir ismi olmasi sebebiyle “Keysaniyye” ismi de kullanilmigtir. Bu hareket ilk
asir1 Sii firkalardandir.?%

Sia’nin ortaya ¢ikist ile ilgili anlattiklarimizdan sonra kendi ic¢inde nasil ve nigin

boliindiigiine de kisaca deginmek faydali olacaktir. Asir1 Sii gruplar yani Gulat ayri tutulursa

293 Oz, Baslangictan Giiniimiize I:sldm Mezhepleri Tarihi, 122.
294 Oz, Baslangictan Giiniimiize Islam Mezhepleri Tarihi, 123.

74



Sia’nin aslinda ii¢ temel gruba ayrildigi soylenebilir. Bu gruplar; Zeydiyye, Imamiyye ve
Ismailiyye’dir.?%®

Sia’da ilk boliinmenin Zeyd b. Ali taraftarlari ile basladigi bilinmektedir. Zeyd b.
Ali’nin babasi Kerbela hadisesinde Hz. Hiiseyin’in hayatta kalan tek oglu Ali b. Hiiseyin
Zeynelabidin’dir(51. 94/712). Zeynelabidin Imamiyye’nin dordiincii imam1 olmasina ragmen
hayat1 boyunca siyasi olaylardan itina ile kaginmis ve yalnizca ilmi faaliyetlerle ilgilenmistir.
Ancak onun vefatinin ardindan ogullar1 Zeyd b. Ali ve Muhammed el-Bakir(6l. 114/733) ilmi
faaliyetlerine ek olarak siyasi faaliyetlerde de bulunmaktan kaginmamislardir. Muhammed el-
Bakar, Sii 6gretisi ve fikhinin sistemlesmesi i¢in ciddi katkilar sunmugsa da Emevi otoritesiyle
aciktan bir miicadeleye girmekten kaginmistir. Zeyd b. Ali ise Muhammed el-Bakir’in aksine
zulme karsi agiktan miicadele etme taraftari olmustur. Bu miicadelede basarili olamasa da
Hiiseyin evladinin bir firka olarak agikca ortaya ¢ikmasi onun sayesinde olmustur. Ayrica Sia
icerisindeki en itidalli firkanin Zeydiyye oldugu da kabul edilmistir.?%

Sia icerisindeki ikinci ana boliimii Ismailiyye olusturmaktadir. Zeyd’in kendisinden
ayrilanlar1 ‘Réfiza’ olarak isimlendirdigini sdylemistik. Rafiza zaman igerisinde Muhammed
el-Bakir’in oglu Cafer es-Sadik (61. 148/765) etrafinda toplanmaya baslamistir. Cafer es-Sadik
otuz dort yil siiren imamet siirecinin ardindan kendisinden sonra imam olarak oglu Ismail’i
(6. 138/755-56) tayin etmistir. Ancak sonrasinda bu karardan dénmiistiir. Zaten Ismail’de
Cafer es-Sadik heniiz hayatta iken 6lmiis dolayisiyla imamet Cafer’in diger oglu Musa el-
Kazim’a (1. 183/799) ge¢mistir. Ancak Ismail’in liimiinii kabul etmeyen bir kesim onun
Olmedigine ve imam olarak tekrar ortaya c¢ikacagma inanmistir. Hicri ikinci asirda ana
govdeden ayrilarak asir1 Sii bir firka haline gelen ve Ismailiyye’nin ilk niivesini teskil eden bu
gruba el-Ismailiyyetii’l-halisa da denmistir.2%’

Sia’nin iigiincii ve en bilyiik boliimiinii ise Imamiyye, Isnaaseriyye ya da Caferiyye
olarak isimlendirilen firka olusturmaktadir. imamlarin sayisin1 on iki olarak kabul etmeleri
sebebiyle diger Sia firkalarindan ayrilan Imamiyye’ nin goriisleri, 6zellikle dérdiincii imam
Muhammed el-Bakir doneminde sekillenmeye baslamistir. Sunni akaidde yalnizca
peygamberlere atfedilen ‘ismet’ yani giinahlardan korunma sifatinin Muhammed el-Bakir
tarafindan imamlar i¢in de kullanilmaya baglanmasi buna 6rnek gosterilebilir. Muhammed el-
Bakir’in oglu Cafer es-Sadik da babasinin bu goriisiinii gelistirip gliglendirmis ve imametin

nassa dayandigin1 savunmustur. Cafer’in imametle ilgili bu goriisii kabul Sia igerisinde de

295 Bylut, Islam Mezhepleri Tarihi, 290.

29 Bulut, Islam Mezhepleri Tarihi, 291, Oz, Baslangi¢tan Giiniimiize Islam Mezhepleri Tarihi, 126.

27 Mustafa Oz, “Cafer es-Sadik”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, (Istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi,
1993),7/1-3. Ayrica bkz. Bulut, Islam Mezhepleri Tarihi,303.

75



kabul gormiis ve Imamiyye’ nin inan¢ esaslarindan biri haline gelmistir. Firkanin Imamiyye
olarak isimlendirilmesi de imamlara da peygamberler gibi masumiyet atfetmeleri
sebebiyledir. Imamiyye nin akaidinin yani sira fikhi sistematigini olusturan da yine Cafer es-
Sadik olmustur. Cafer es-Sadik’in O6nemli katkilar1 sebebiyle firka Caferiyye olarak da
anilmistir. Firkaya verilen diger bir isim de Isnaaseriyye olmustur. Arapc¢a’da on iki anlamina
gelen bu kelimenin firkaya isim olmasinda onlarin masum imamlarin sayisini on ikiye
¢ikarmalar1 gelmektedir.2%®

Sia hakkinda bu bilgileri aktardiktan sonra Ibnii’l-Cevzi’nin Telbisii Iblis’inde Sia
hakkinda sdylediklerine bakmak onun firka tasnifini anlamak adina 6nemlidir. Tezimizin
ikinci boliimiinde “Telbisii Iblis’in Igerigi” bashikli bolimiinde Ibnii’l-Cevzi’nin 6x12=72
seklindeki ehl-i bidat firka tasnifini gostermis ve ikinci bolimiinde yer verdigi bu tasnif ile
besinci boliimiin yirmi ikinci babinda yaptig1 Sia anlatiminin uymadigini da sdylemistik. Bu
sebeple Ibnii’l-Cevzi’nin besinci béliimde Rafizilerle ilgili sdylediklerine gegmeden evvel
ikinci boliimdeki tasnifine deginecegiz.

Ibnii’l-Cevzi ikinci boliimde Rafiziler’i; Aleviyye, Imriyye, Sia, Ishakiyye,
Navusiyye, Imamiyye, Yezidiyye, Abbasiyye, Miitenasihiyye, Rec’iyye, La’iniyye ve
Miiterabbisa olarak on iki firkaya ayirmistir. Biz de bu firkalarin goriisleriyle ilgili verdigi
bilgileri aynen nakledecegiz.?%°

1-Aleviyye: Niibiivvetin Hz. Ali’ye verildigini ancak Cebrail’in hata ederek Hz.
Muhammed’e gittigine inanirlar.

2-imriyye: Hz. Ali ile Hz. Muhammed’in peygamberlige ortak oldugunu
savunurlar.3®

3- Sia: Hz. Ali peygamberin varisidir ve Allah Resulii kendisinden sonra halife olarak
onu tayin etmistir. Bu sebeple immetin onun disinda birilerine biat etmesi kiifiirdiir, derler.

4-Tshakiyye: Niibiivvetin bitmedigini ve kiyamete dek siirecegini savunurlar. Ehl-i
beytin ilmini bilenlerin peygamber olduguna inanirlar.3%

5-Navusiyye: Hz. Ali’nin iimmetin en istiin erdemlisi oldugunu ve baska birinin

ondan daha erdemli oldugunu sdylemenin kisinin kiifriine sebep olacagini savunurlar.

2% Ethem Ruhi Figlaly, “Isnaaseriyye”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, (Istanbul: Tiirkiye Diyanet
Vakfi, 2001),23/142-147.

29 {bnii’1-Cevz, Telbisii Iblis, 23.

3% Diger adi Serikiyye’dir. “Hz. Harun ve Hz. Musa gibi Hz. Ali’de peygamberlikte ortaktir.” derler. el-Iraki,
Fwraku’l Miifterika, 77.

301 Byrada zikredilen Ishakiyye firkas1 Keysaniyye icindeki bir gruptur ve liderleri Ishak b. Amr’dir. BKz.
Meskar, Mezhepler Tarihi Sozligii, 252.

76



6-Imamiyye: Diinya imamsiz olmaz ve bu imam Hiiseyin neslindendir; imamin kim
olacagini Cebril bilir ve bir imam vefat edince yerine baskasina gelir derler.

7-Yezidiyye: Hz. Hiiseyin soyundan gelen herkesin imam oldugunu ve onun
soyundan bir imam varken baskasinin arkasinda namaz kilmanin caiz olmayacigini
savunurlar. Ayrica bu imamin ehl-i takva ya da facir olmasmin bir énemi olmadigini
sOylerler.

8-Abbasiyye: Hz. Abbas’mn halifelik i¢in diger herkesten daha oncelikli oldugunu
savunurlar.

9-Miitenasihiyye: Tenasiihe inananlar i¢in kullanilir. Kisi iyi bir kimse ise 6ldiikten
sonra ruhu bedeninden ayrilarak mutlu olacagi bagka bir bedene gegerken, kotii bir kimse ise
ruhu huzur bulamayacag bir bedene girer inancina sahiplerdir.

10-Rec’iyye: Hz. Ali ve beraberindekilerin diinyaya tekrar gelip(recat)
diismanlarindan intikam alacagina inanirlar.

11-La’miyye: Hz. Osman, Talha b. Ubeydullah, Ziibeyr b. Avvam, Muaviye, Ebi
Musa el-Es’ari ve Hz. Aise’ye lanet ederler.

12-Miiterabbisa: Ibadet ehli kimseler olarak gdriinen ve her yiizyilda bir adami
mehdi ilan ederler. ilan ettikleri mehdi 6ldiigiinde onun yerine baska birini tayin ederler.

Ibnii’l-Cevzi Telbis’in besinci boliimiinde ise Rafiziler’i on iki degil sekiz firkaya
ayirmustir.  Bu  firkalar; Ishakiyye, Isndaseriyye, Zeydiyye, Mansfriyye, Cenahiyye,
Gurabiyye, Mufavvida ve Zem’aniyye’dir. Ibnii’l-Cevzi bu firkalarin ilki Ishakiyye ile ilgili
olarak Abdulvahid b. Ali b. Burhan el-Esedi’den su rivayeti aktarir:

“Ishak b. Muhammed en-Nehai el- Ahmer, Hz. Ali’nin Allah oldugunu sdyledi.
(Subhanallah, Allah bundan miinezzehtir.) Medain’de Ishakiyye olarak bilinen bir topluluk da
ona tabi oldu.”

Hz. Ali’nin ilah oldugunu savunan Nusayriler icerisinde bir grup olan Ishakiyye,
ayrica niibiivvette Hz. Ali’nin Hz. Muhammed’e ortak oldugunu savunuyordu. Ibnii’l-
Cevzi’nin burada zikrettigi Ishakiyye ile on ikili tasnifteki Ishakiyye birbirinden farklidir. Zira
bu ortak niibiivvet fikrini savunan firka Serikiyye olarak da bilinen on ikili tasnifdeki
Imriyye’nin karsihigidir ve Ishak b. Zeyd b. Haris taraftarlar1 i¢in kullanilmaktadar.3%?
Ibnii’l-Cevzi’nin Ishakiyye ile ilgili eserinde yer verdigi bir bagka rivayet ise en-

Nevbahti’nin Gulat firkalar i¢in yazdig: bir reddiyeye dayanir:

392 Meskir, Mezhepler Tarihi Sozligii, 251.

77



“Ishak b.Muhammed el-Ahmer olarak taninan biri Hz. Ali’nin Allah oldugunu sdyler
ve Hz. Muhammed’i génderen de odur, derdi. Asirilik delilikten bile {istiin geldi.”*%

Ibnii’l-Cevzi’nin ishakiyye ile ilgili rivayetlerin ardindan degindigi diger firkalar ise
Zeydiyye ve imamiyye’dir. Sia’nin ‘Rafiza’ olarak isimlendirilmesini anlatirken degindigimiz
Zeyd b. Ali ile ilgili rivayeti Ibnii’l-Cevzi’nin de bu sekilde kabul ettigini sdylemistik. Ibnii’l-
Cevzi Zeydiyye ve Imamiyye ayrismasina Telbis’de su sekilde yer vermistir:

“Rafiziler’den bir topluluk ise Hz. Ebii Bekir ve Hz. Omer’in kafir olduguna
inanmaktaydi. Bir baska grup Resulullah'in vefatindan sonra miirted olduklarini ilan ettiler.
Bunlarin héricinde Hz. Ali’den bagkasina karst yakin olmamay: oncelikli gbéren bagka bir
topluluk da vardir.

Siiler Zeyd b. Ali’den, Hz. Ali’nin imamligina kars1 duranlardan uzak kalmasini
istediler. Ancak Zeyd b. Ali bunu kabul etmedi ve diglandi. Bundan sonra onun yolundan
gidenlere dislananlar manasinda ‘Rafiziler’ dendi.”3%

Ibnii’l-Cevzi’nin burada Rafiziler derken genel anlamda Sia’yr 6zel anlamda ise
Imamiyye Sia’sini kast ettigi anlagilmaktadir. Nitekim eserdeki bu béliimiin ardindan
Imamiyye nin on iki imam anlayisina yer vermis ve bu imamlari su sekilde zikretmistir:

“Bazilar ise imamet hakkinin 6ncelikle Musa b. Cafer’de, sonra oglu Ali’de(er-Riza)
daha sonra Muhammed b. Ali(et-Taki), ondan sonra Ali b. Muhammed (en-Naki), ondan da
sonra Hasan b. Muhammed el-Askeri’de ve sonra da onun oglu Muhammed’de olduguna
inanirlar. Sonuncu imam on ikinci imam kabul edilen Muhammed(el-Mehdi), beklenen imam
Muntezer’dir. Bu imamin O6lmedigine ve ahir zamanda tekrar gelip yeryiizlinii adaletle
dolduracagi beklenen imamdir.”3%

Ibnii’l1-Cevzi’nin burada ilk alt1 imami zikretmemesi tesadiifi degil aksine bilingli bir
durumdur. Zira Musa el-Kazim ve sonrasindaki bes imamin imametini yalnizca imamiyye
kabul etmistir.

Ibnii’l1-Cevzi’nin Rafiziler’i anlatirken Gulattan da bir takim firkalar1 da ele aldigini
sOylemistik. Bunlardan ilki Mansriyye’dir. Kurucusu Eb Mansur el-Icli’ye(61. 123/741)
nispetle bu adla anilmistir. EbG Mansur’un Muhammed el-Bakir’in ¢agdasi oldugu bilinmekle

birliktedir. Kendisinin Muhammed el-Bakir’in halifesi oldugunu séylemisse de sonradan bu

iddiadan vazge¢ip kendisinin Allah’mn oglu oldugunu sdylemistir. Buna ek olarak Tar

303 {bnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 95.
304 Tbnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 95.
305 {bnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 95

78



Stiresinin 44. ayetinde gecen ‘gdkten diisen parga’nin da kendisi oldugunu soylemistir.3%
Ibnii’l1-Cevzi’de onlar hakkinda benzer rivayetleri su sekilde aktarmaktadir:

“Ebu Mansur el-Icli © Muhammed b. Ali el-Bakir’t beklediklerini ve onun halife
olduguna inanirlardi. O goge yiikseltilmis ve Allah onun basini eliyle mesh etmistir.” derdi.
Onun gokten inen parcalar olduguna inanirlardi.”3%

Manstriyye’nin ardindan zikredilen bir diger Gulat firka ise Cenahiyye’dir. Hz.
Muhammed’in “Zii’l-Cenaheyn( iki kanat sahibi)” olarak andig1 Cafer b. Ebi Talib’in oglunun
torunu Abdullah b. Muaviye’ye (6l. 129/746-47) tabi olanlar bu isimle anilmaya
baslamistir.3® Bagdadi Abdullah b. Muaviye’nin imamlik iddiasinda bulundugunu
soylemekle birlikte ilahlik iddiasinda bulundugunu da aktarmistir.3®® Bircok harami
kendilerine helal goren bu firkanin gériisleriyle ilgili Ibnii’l-Cevzi sunlar1 sdylemistir:

“llahin ruhu, peygamberlerin ve velilerin sulbiinde(ziirriyetinde) dolasir. Bu Abdullah
b. Muaviye’ye varana kadar bdyleydi. O 6lmedi ve muntazirdir.” 31°

Ibnii’l-Cevzi’nin Rafiziler icerisinde Gulattan ii¢ firkay1 daha zikretmektedir. Bunlar;
Gurabiyye, Mufavvida ve Zemmamiyye’dir. Gurabiyye ve Mufavvida firkalar1 Bagdadi’nin
el-Farkinda Zemmiye firkas1 da dahil edilerek birlikte zikredilmektedir.3!* Ibnii’l-Cevzi’de
ise Zemmiye yerine Zemmamiyye olarak baska bir firka zikredilmektedir.3!2

Bagdadi Gurabiyye’nin niibiivvet inancini “Cebrail birbirine iki karga kadar ¢ok
benzeyen Muhammed ve Ali’yi kanistirmistir. Peygamberligin yanliglikla Muhammed’e
geldigini soylerler.” diyerek Ozetlemistir. Ibnii’l-Cevzi ise bu anlayisa hi¢c deginmeden
“Gurabiye firkasi ise Hz. Ali’nin niibiivvete ortak olduguna inanir.” demistir. Gurabiyye ile
ilgili bu ortak niibiivvet inanci klasik kaynaklarda karsimiza ¢ikmamaktadir. Bu firka
mensuplarinin Hz. Muhammed’e ve Cebrail’e lanet ettikleri de yine Bagdadi tarafindan
anlatilmaktadir.3!3

Mufavvida hakkinda Bagdadi ve Ibnii’l-Cevzi’nin sdyledikleri birbiriyle uyumludur.
Zira her ikisi de firkanin temel goriisiiniin “Allah, Muhammed’i yaratti, kainatin yaratilisini

ise ona birakt1.” oldugunu sdylemislerdir.314

306 Bagdadi, el-Fark, 187.

307 Tbnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 95

308 Ethem Ruhi Figlali, “Abdullah b. Muaviye”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, (Istanbul: Tiirkiye
Diyanet Vakfi, 1988), 1/118-119.

309 Bagdadi, el-Fark, 189.

310 {bnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 95

311 Bagdadi, el-Fark, 194-195.

812 [bnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 95.

313 Bagdadi, el-Fark, 194.

314 Bagdadi, el-Fark, 195; Ibnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 95.

79



Bu béliimde Gulattan zikredilen son firka Zemamiye’dir. Ibnii’l-Cevzi bu firkanin
“Cebrail (Kuran’1) Ali’ye indirmekle emrolunmustu ama Muhammed’e indirdi.>**dedigini
aktarir. Bu anlayis Bagdadi’nin Gurabiyye i¢in sOylediklerinin aynisidir ve Bagdadi bdyle bir
firka zikretmemektedir.®!® Telbis disinda kaynaklarda karsimiza c¢ikmayan Zemmamiye
firkas1 hakkinda bu kisa bilgi disinda klasik kaynaklarda da herhangi bir bilgiye ulasamadik.
Bagdadi’nin Gurabiyye ve Cenahiyye ile birlikte zikrettigi Uglincli firkanin Zemmiye
oldugunu sdylemistik. Bagdadi bu firka hakkinda “Bunlar Hz. Ali’yi ilah kabul ederler ve Hz.

Muhammed’e soverler.”demistir.3!’

Ibnii’l-Cevzi Sia icerisindeki bazi firkalar1 zikrettikten sonra goriislerine de yer
vermistir. Ibnii’l-Cevzi Siiler’den bir grubun Hz. Ebii Bekir’in Hz. Fatima’ya zulmettigine
inandigmi sdyler ve Hz. Ali’nin hutbede bdyle diisiinen biriyle yasadigi su olay1 anlatir:

“Ey Miiminlerin Emiri! Ben Ali’nin evlatlarindanim, bana zulmedenlere karsi bana
yardim et.” dedi. Ali de ‘Sana kim zulmetti?’ diye sordu. Adam ‘Ben Ali soyundanim. Bana
zulmedenler ise Fatima’nin elinden senin arazini alan EbG Bekir’dir.” deyince Ali tekrar ‘Hala
sana zulmediyor mu peki?’ diye sordu. Adam ‘Evet’ dedi. Ali bu defa da’ Peki ondan sonra
kim size zulmetti?> diye sordu. Adam ‘Omer’ dedi. Hz. Ali ‘Hala sana zulmediyor mu peki?’
deyince adam yine ‘Evet’ dedi. Ali {igiincli defa ‘Sonra size kim zulmetti?” diye sordu. Adam
bu defa da ‘Osman’ dedi. Hz. Ali ‘Hala sana zulmediyor mu?’ deyince adam buna da ‘Evet’
dedi. Hz. Ali ‘Peki ondan sonra kim?’ diye sordu ve adamin iizerine yiiriidii. Adam sagina
soluna bakarak kacacak yer aradi.”38

Ibnii’l-Cevzi bu rivayetin ardindan hocasi ibn Akil’in Rafiziler hakkindaki su
gorlisline yer vermistir:

“Rafiziligi ortaya ¢ikaran kimsenin, bunu dinin aslin1 ve niibiivveti yikmak i¢in yaptigi
goriilityor. Cilinkii Resulullah’1in getirdigi seyler bizim bilmedigimiz gaybin haberleridir. Buna
selefin rivayetleriyle inanip, aklina ve dinine giivendigimiz kimselerin rivayetleriyle bu
rivayetlere giiveniyoruz. ‘Resulullah vefat ettikten sonra hilafetin ehl-i beyte verilmemesi
sebebiyle zulmedildi, kizina ise mirasini vermeyerek zulmedildi.” diyorlarsa biz de soyle

diyoruz:

315 {bnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 95

316 Bagdadi, el-Fark, 195; Ibnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 95.
317 Bagdadi, el-Fark,

318 [bnii’1-Cevzi, Telbisii Iblis, 95-96

80



Bu 6lii hakkinda kotii seylere inanmakla ilgilidir. Ciinkii saglam itikad, 6zellikle de
peygambere iman, (peygamberlerin) kendilerinden sonra koyduklari kanunlarin korunmasini
gerekli kilar. Bunu 6zellikle ehl-i beytleri ve soylari i¢in yaparlar.

Ancak Rafiziler ‘Ama onlar bunu (Resulullah’in) vefatindan sonra yaptilar.” diyorlarsa
su cevabi veririz: O zaman seriat hakkinda yapacaklarindan da siiphe duymak gerekir. Ciinkii
onlarla aramizdaki bag, rivayet ettikleri seylerledir. Eger vefatindan sonra sizin dediginiz gibi
yapmiglarsa seriat hakkinda da bunu yapmalar1 beklenir. Boyle olursa da onlara olan
giivenimiz kaybolur.

Bu kimseler(Rafiziler) ‘Resulullah hayatta oldugu siirece ona hep itaat igindeydiler.
Resulullah vefat ettikten sonra ise seriatten vazgectiler. Oliimiinden sonra (Resulullah’a)
yalmzca ehl-i beytten birka¢ kimse onun yolundan gitti. itikatlar bozulup nefisler zayifladi.’
diyorlar. Bu iddialar oldukca ilgingtir. Seriatin basina gelen en biiyiik felaket bu degilse
nedir?”3

ibn Akil’in Siiler’i Seriat igin en biiyiik felaket olarak gormesi son derece anlasilirdir.
Zira donemin sartlar1 g6z onlinde bulunduruldugunda 6zellikle Batiniler eliyle olusan zararlar
telafi edilemez boyutlara ulasmistir. Ibnii’l-Cevzi hocasinin gériislerini aktardiktan sonra
Rafiziler’i asirilikla itham etmis ve onlar i¢in sdyle sOylemistir:

“Rafiziler Hz. Ali’ye olan sevgilerinden asiriliga gittiler. Bu asirilik dyle bir hal ald1 ki
onun erdemleri hakkinda birgok hadis uydurdular. Bu durum Hz. Ali’ye de eziyet verir. el-
Mevzidt isimli eserimde bu hadisleri naklettim. Ancak yine de birkagini burda da zikredelim:

Giines batmis ve Hz. Ali ikindi namazini kagirmisti. Giines onun igin tekrar geldi. Bu
hadisin uydurma oldugu nakil yoluyla sabittir ve higbir giivenilir ravi tarafindan da rivayet
edilmemistir. Mana olarak da batildir. Ciinkii vakit gegmistir ve giinesin tekrar donmesi de
giinesin dogmas1 demektir, gecen vakit geri gelmez. Hz. Fatima hakkinda da sdyle bir rivayet
uydurmuslardir:

O yikandiktan sonra 6ldii. Bu gusliin kendisi icin yeterli oldugunu séyledi. Bu rivayet
de nakil yoluyla yalandir. Mana olarak da anlayis kithigidir. Ciinkii gasil, 6liimiin hadesinden
dolayidir. Nasil 6lmeden sahih olabilir? Onlarin bunun gibi nice uydurma hurafeleri ve
uydurulmus mezhepleri vardir. Ummetin icmaina aykir1 daha pek ¢ok hurafeleri vardir.”3%

Ibnii’l-Cevzi’nin Rafiziler hakkindaki elestirilerini onlarin kendi kaynaklar1 iizerinden
yapmasit kiymetlidir. Rafiziler’in asiriliklarin1i 6rnekler iizerinden anlattiktan sonra fikhi

konulardaki goriislerine de su sekilde deginmistir:

319 {bnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 96
320 fbnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 96-97

81



“Imamiyye mezhebinde yer ya da yer bitkisi olmayan bir seyin iizerine secde yapmak
caiz sayllmaz ve gecersizdir. Ayrica deri, yiin ve kil iizerine yapilan secde de caiz sayilmaz.
Idrar sonrasi tas ile temizlenmek caiz sayilmazken, disk1 sonrasi kullanimi caiz sayilir. Bast
mesh etmek ancak elde kalan su ile caiz sayilir. Eger yeni su alinip mesh edilirse caiz
goriilmez ve yeni abdest gerektirir. Ehl-i kitap kadinlarla evlenmeyi helal sayarlar. Sarta bagl
talak, sart yerine gelse de diismez, bosanma gerceklesmez. Bosanma igin iki adil sahit gerekir.
Sahitler yoksa bosanma da yoktur. Yatsi namazini kilmadan uyuyan kimse gece uyanirsa o
namazi kaza etmelidir. Ayrica o gilin oru¢ tutmasi da gerekir. Yaptig1 hatanin cezasi budur.
Sa¢1 goriinen kadin, adam oOldiirme karsiligi verilen kefareti vermek zorundadir. Esi veya
evladinin vefati sebebiyle doviiniip, kiyafetlerini yirtar veya parcalarsa da yemin kefareti
vermek zorundadir. Bir adam evlenecegi kadinin zaten evli oldugunu 6grenirse bes dirhem
sadaka vermesi gerekir. Icki icen bir kimseye iki defa had cezasi uygulanmissa iigiinciisiinde
oldiiriilmesi gerekir. Bira icen de i¢ki igenle aynidir. Hirsizin eli kesilirken sadece parmaklari
kesilir, avug ici kendine kalir. Ikinci defa daha hirsizlik yaparsa sol ayag kesilir. Ugiincii de
ise 0lene kadar hapis cezasina carptirilir. Akarsulardaki baliklarin yenmesi caiz degildir. Ehl-i
kitabin kestigini de yemezler. Kesim esnasinda kibleye déniik olmak sarttir.”32

Sia’nin fikhi konulardaki umumun kabuliine aykir1 bazi1 gortislerini bu sekilde drnekler
vererek anlatan Ibnii’l-Cevzi onlara yonelik elestirilerini hadisler iizerinden de desteklemistir.

“Bunun gibi pek ¢cok meselede timmetin icmaindan ayrilmislardir. Kiyasa ve sahih
hadislere aykir1 daha bir¢ok meseleler uydururlar. Seytan onlar1 nasil da saptirmistir. Bunlarin
sayllamayacak daha nice ¢irkinlikleri vardir. Abdestte ayaklarin1 yikamadiklari i¢in namazdan
men edilmigler, masum imam istekleri sebebiyle de cemaate tabi olmamiglardir. Sahabeye
sovmekle imtihan edildiler. Halbuki Buhari ve Miislim’de sahih olarak rivayet edilen bir
hadiste Resulullah sdyle buyurmustur:

Ashabima sévmeyiniz. Biriniz Uhud dagi kadar infak etse, onlarin bir avcundakine
veya yarisina bile ulasamaz.>?? Bir baska rivayet ise su sekildedir:

Beni Allah Teala se¢ti ve bana ashabimi da yine o segti. Onlar arasindan bana
vezirler, yardimcilar ve damatlar verdi. Her kim onlara séverse Allah’in, meleklerin ve tiim
insanligin laneti onun tizerine olsun. Allah kiyamet giinii onlarin higbir amelini ve adaletini

kabul etmesin. %%

%21 {bnii’1-Cevzi, Telbisii Iblis, 97.
322 Miislim, “Fedail”, 221.
323 Taberani, 17/140; Suyuti, Cami:4633,4632

82



Bu rivayetler hakkinda Ibnii’l-Cevzi’nin kendi yorumu “Burada adaletten kasit farzlar,
amelden maksat ise nafile ibadetlerdir. Yani Allah onlarin farzlarin1 da nafilelerini de kabul
etmesin.”*?* seklindedir.

[bnii’l-Cevzi Sia hakkinda verdigi bu bilgilerin ardindan Sia’nin 6ziinii olusturan
imamet anlayisiyla ilgili son s6zli Hz. Ali’ye vermistir. Siiveyd b. Gafele’den rivayet ettigi bir
hutbede Hz. Ali imametle ilgili sunlart séylemistir:

“Bir grup Sii’nin yanindan gegerken, Ebli Bekir ve Omer ile alakali kétii sozler sarf
ettiklerini duydum. Onlar1 hatal1 goriip ayipliyorlardi. Ben de bunu haber vermek iizere Ali b.
Ebu Talib’in yanina gittim.

“Ey miiminlerin emiri! Taraftarlarin arasindan gecerken, Ebd Bekir ve Omer hakkinda
hak etmedikleri seylerle onlardan bahsettiklerini duydum. Eger sen onlarin konustuklari bu
sozleri iginde tutmamis olsaydin, taraftarlarin bunu sdyleme cesaretini kendilerinde
bulamazlardi.” dedim. Bunun iizerine Hz. Ali hemen:

“Bu soylenenlerden Allah’a si@inirim, Allah’a  sigimmirim. Nasil  onlara  kin
besleyebilirim? Resulullah’in sdylediklerinden baskasini igimde gizlemem miimkiin degildir.
Her kim onlara kin besliyorsa Allah ona lanet etsin. Onlar ki; Resulullah’in kardesleri,
dostlar1 ve yardimcilartydilar. Allah her ikisine de rahmet etsin.” Ardindan gozlerinden yaslar
akarken kalkip elimden tuttu ve beraber mescide girdik. Minbere ¢ikip oturdu, sakalini tutup
diisen aklara bakiyordu. Sonra insanlar toplaninca anlamli bir hutbe irad etti:

“Kureys’in efendisi ve Miisliimanlarin babasi1 hakkinda konusanlara neler oluyor? Ben
bu sozlerden beriyim ve bu sdylenenler onaylamiyorum. Onlara dil uzatan kim olursa olsun
cezalandiracagim. Taneleri yarip ¢ogaltan Allah’a and olsun ki o ikisini (EbQ Bekir ve Omer)
ancak miimin ve muttakiler sever. Kin tutanlarsa giinahkarlar ve sakilerdir. Onlar Resulullah
ile dost idiler. Dogruluk ve vefa iizerine bagl idiler. Iyiligi emredip kotiiliigii yasakladilar.
Kizdiklarinda Allah i¢in kizip onun igin ceza veriyorlardi. Uygulamalarinda Resulullah’in
gortislerinin digina ¢ikmiyorlardi. Resulullah da onlarin gortisiinden baskasina bakmiyordu.
Allah’in Resulii en ¢ok onlar1 severdi ve vefat ederken de onlardan raziydi. Onlar vefat
ederken de miiminler onlardan raziydi. Resulullah miiminlere namaz kildirma emrini ona
(Ebl Bekir’e) verdi. Resulullah heniiz hayattayken miiminlere dokuz giin namaz kildiran
oydu. Allah Resulii'nlin vefatinin ardindan da miiminler onu emir(lider) sectiler. Zekatlarini
ona verip isteyerek ona biat ettiler. Bu sekilde Abdulmuttalib ogullar1 kendilerini bu yiikten
kurtardilar. O (Eb0 Bekir) istemeyerek halife se¢ilmistir. Vallahi o geride kalanlarin iginde

en hayirlisiydi. En merhametli, en yumusak huylu, en takvali, yas ve Miisliimanlik

324 Tbnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 98

83



bakimindan en yash olan da oydu. Resulullah onu bu merhametli ve yumusak huylulugu
bakimindan Mikail melege, olgunluk bakimindan ise Ibrahim peygambere benzetirdi. Olene
kadar Resulullah’in yasantisi lizere yasadi. Allah ona ¢okca rahmet eylesin.

Eb Bekir’den sonra da Omer secildi. Ve ben onun secilmesinden de raziydim.
Resulullah’in istikameti iizere isleri haletti. Resulullah ve dostu Ebl Bekir’in yolu tlizereydi.
Tipki bir kizin annesinin yolu {lizerinden gitmesi gibi. Allah’a and olsun ki o merhametli ve
yumusakti. Diigkiinlerin yardimina kosar, zalimleri ise elinden tutup engellerdi. Hi¢ kimsenin
kendisini kinamasindan endise etmez, dili dogruyu soylerdi. Dogruluk onun ayrilmaz bir
niteligiydi. O kadar ki biz bir melegin onun lisanm1 iizere konustugunu zannederdik. Onun
Miisliiman olmasiyla birlikte Allah islam’1 gii¢lii kild1. Hicret onun i¢in bir kiyamdi. Allah
onunla miinafiklarin kalbine korku salarken, Miislimanlarinkine ise sevgi saldi. Resulullah
onun diigmanlara kars1 kati ve sert olusunu Cebrail’e benzetirdi. Onlar gibisini nasil
bulabilirsiniz? Allah ikisinin yolundan gitmeyi bizlere nasip etsin. Her kim beni sevdigini
sOyliiyorsa o ikisini de sevsin. Onlari sevmeyen bana bugz etmis olur ki ben onlari
sevmeyenlerden uzagim. Bugiinden sonra her kim onlar1 kétiiler veya onlara soverse, iftira
edenin cezasini verecegim bilinsin. Biliniz ki bu iimmetin peygamberden sonra en hayirlilari
Ebi Bekir ve Omer’dir. Onlardan sonra kimin hayirli oldugunu ise Allah bilir.
Soyleyeceklerim bu kadardir. Size ve kendime Allah’tan magfiret dilerim.”3%°

Ibnii’l-Cevzi bu rivayeti Siiveyd b. Gafele’den aktarmistir. Bu sahis Yemen
ahalisinden oldugu bilinen bir kimsedir. Hz. Ali vasitasiyla Miisliiman olmustur ve
muhadramundandir. Hakkinda 6nder, imam, lider gibi nitelemeler yapilmistir. Zehebi’nin sika
raviler icerisinde zikrettigi Siiveyd’in 3% bu rivayetinde iki husus dikkat ¢ekmektedir. Bu
hususlardan ilki Hz. Ali’nin kendi taraftararina yaptigi konusmada ilk iki halifeye kotii sozler
sOylenmesine kesinlikle karsi ¢ikmasi ve bunun Oniine ge¢mek igin cezai yaptirimda
bulunacagini aciklamasidir. ikinci husus ise Hz. Osman hakkinda herhangi bir yorum
yapmamis olmasidir.

Ibnii’l-Cevzi’nin Rafiziler hakkinda aktardigi bir baska rivayet ise Ebu Siileyman el-
Hemedani’ye dayanmaktadir. O, Hz. Ali’nin sdyle dedigini rivayet etmistir:

Ahir zamanda kendilerine Rafiziler denilen ko6tii unvanli kimseler ¢ikacaktir. Bizim

taraftarimiz olduklarini sdyleyecekler. Ama bizden degillerdir. Bunun isareti ise EbGi Bekir ve

325 bnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 98-99
326 Mehmet Efendioglu, “Siiveyd b. Gafele”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, (Istanbul: Tiirkiye
Diyanet Vakfi, 2010), 38/183-184.

84



Omer’e sovmeleridir. Onlar1 nerede goriirseniz en agir sekilde 6ldiiriin. Zira onlar

miisriktirler.”%?

g. Batinilik

Batinilik, nasslarin agik anlamlar1 yaninda gizli manalari da oldugunu ve bu gizli
manalarin yaratici ile irtibat halinde olan masum imamlar tarafindan bilinebilece§ine inanan
firkalarin genel adidir.3%

Nasslarin zahiriyle degil de batini ile ilgilenip bunlara kendilerine gore yorum
yapmalari, Islam’m temel hiikiimlerini umuma aykir1 yorumlamalar1 ve gizli yapilanmalarla
isyan faaliyetlerinin de basimi c¢ekmeleri sebebiyle devlet otoritesiyle daima problem
yasamislardir. En 6nemli faaliyetlerini Nizari Ismaililer doneminde gergeklestiren Batiniler,
ozellikle Hasan Sabbah’in faaliyetleri nedeniyle devlete ciddi zararlar vermistir. Batinilik i¢in
Talmiyye, ibahiyye, Muhammira gibi farkli isimlendirmeler de kullanilmistir. ismailiyye’de
bu isimlerden biridir. 32°

Ismailiyye’nin besinci imam olarak kabul ettigi Cafer es-Sadik(61.148/765), heniiz
hayattayken kendi yerine oglu Ismail’i imam tayin etmis ancak Ismail’in 6liimii
lizerine(61.138/755-56) bu kararindan vazge¢mistir. Ismaililer icerisinde bir grup bu dliimii
kabullenmemis ve Ismail’in imam olarak zuhur edecegini savunmustur. Cogunlugu olusturan
diger grup ise imametin Muhammed b. Ismail’e(61.179/795) gectigini kabul ettiler. Ismailiyye
iste bu ikinci grup iizerinden devam etmistir. Muhammed b. Ismail’in Harun Resid
doneminde 6grencisi Meymin el- Kaddah ve onun oglu Abdullah b. Meymin ile birlikte
Deylem’e, ardindan da Nisabur’a gitmesi Ismailiyye nin Setr ddnemini baslatmistir. Zamanla
kendilerine Batiniyye, Ta’limiyye, Seb’iyye veya Karamita denilen Ismaililer’in Setr Dénemi
Fatimiler’in kurulusuna kadar devam etmistir. 3%

Setr Doneminde 6zellikle Hamdan Karmat tarafindan baglatilan davet yontemi ile
Batini faaliyetlerin yayilimi hiz kazanmistir. Ancak on birinci imam Ubeydullah’in 909
yilinda mehdiligini ilan ederek Misir’da Fatimi Devleti’ni kurmasi ile birlikte klasik doktrinin
yerini, Fatimi doktrini almaya baslamistir. Fatimi Devleti kuruldugu andan itibaren 6nemli
ayrismalar yasamistir. Bu ayrigsmalarin ilki altinci halife Hakim Biemrillah’in(61.411/1021)

ilahlik iddiasiyla ortaya ¢ikmasiyla yasanmistir. Hakim’in oglu Ali ez-Zahir, babasinin

327 Tbnii’1-Cevzi, Telbisii Iblis, 99.

328 Avni Ilhan, “Batiniyye”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, (Istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi,1992),
5/190-194.

329 {lhan, “Batiniyye”, 5/190-194.

330 Oz, Baslangictan Giiniimiize Islam Mezhepleri Tarihi, 128.

85



oliimiinden sonra bu iddianin pesinden gidenlere karsi savas ilan etmistir. Ancak Diirziler
olarak bilinen bu grup inanglarini terk etmemis ve Misir’dan uzaklasmistir.>3!

Ikinci ve en onemli bolinme ise halife Miistansir-Billah’in(61.487/1094) Slimii
lizerine yasanmistir. Miistansir’in Olimiiniin ardindan sira biiyilk oglu Nizar’a ge¢misti.
Ancak Nizar’in tedbir almakta gecikmesi sebebiyle kardesi Ahmet, ordu komutani olan
kayinpederinin de destegini alarak “Miista’li” lakabiyla imamligin1 ilan etti. Agabeyi Nizar’1
ise Iskenderiyye’de 6ldiirttii. Bu olaylar neticesinde ismaililer giiniimiize kadar gelen iki kola
ayrildi. Bunlar Nizariler ve Miista’liler’dir.3%?

Batiniligin kaynag1 hakkinda cesitli goriisler vardir. Batiniler kendilerinin Cafer es-
Sadik tarafindan kurulan bir firka olduklarini sdyleseler de Ehl-i Siinnet bu konuda farkli
diisiiniir. Ehl-i Siinnet’in genel kabuliine gore Batiiler, eski kiiltiir ve dinlerin Islam’da var
olma bi¢imidir. Bunlarin baginda Sabiilik, Mecisilik ve Yahudilik gelir. Ozellikle eski iran
dinlerinde karsimiza cikan diialist yapt Batmilik ile Islam’da da goriiniir olmustur. Nitekim
Batiniligin en genis yayilim gosterdigi bolgeler ayn1 zamanda Iran kiiltiiriiniin etkisinin en
yogun oldugu bolgelerdir.3%

Abdiilkahir el-Bagdadi’ye gore ilk Batini faaliyetler Meymin el-Kaddah tarafindan
baslatilmig, once Hamdan Karmat tarafindan ardindan da Hurremiler ve Babekiler tarafindan
siirdiiriilmiistiir.3** Batiniler’in ¢ikis zamaninin halife Me’mun donemine denk geldigini
sOyleyen Bagdadi, Mu’tasim doneminde ise yayginlik kazandigini belirtmistir. Babeki lideri
Babek el- Hurremi’nin bulundugu el-Beldeyn dolaylar1 Mazdekiler’in niifuzlu olduklar1 bir
bolge olmast Dolayisiyla zaman igerisinde Babekiler ve Mazdekilerin bir viicut halini
almasina sebep olmustur. Mu’tasim, donemin 6nemli komutanlarindan Afsin’i Babekiler’in
iizerine gondermi yillar siiren savaglarda Miisliimanlar biliylik kayiplar vermistir. Ancak
sonunda Babek yakalanip Samerra’da idam edilmistir.3*°

Gazzali de Abiilkahir el-Bagdadi ‘nin Batiniler hakkinda verdigi bilgileri Fedaihu’l-
Batiniyye’sinde sistemli bir sekilde ele almis ve Batini firkalarin sayisini sekiz olarak
belirlemistir.3%®

Ibnii’l-Cevzi, Telbis’de Rafiziler’den bahsettigi boliimiin hemen ardindan Sia

icerisindeki Batini firkalara da genis bir big¢imde deginmistir. Gazzali ile aynmi sekilde sekize

331 {lhan, “Batiniyye”, 5/190-194.

332 Oz, Baslangictan Giiniimiize Islam Mezhepleri Tarihi, 172,

33 {lhan, “Batiniyye”, 5/190-194.

334 Bagdadi, el-Fark, 219-220.

335 Bagdadi, el-Fark, 221.

336 Eb(i Himid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Ahmed el-Gazzali et-Tosi, Feddihu’I-Batiniyye,gev
Avni {lhan, (Ankara: TDV Yayinlari, 1993), 7-10.

86



ayirdigi Batiniler hakkinda bir takim bilgiler vermis ve goriiglerini sert bir islupla
elestirmistir.

“Islam ad1 altinda gizlenerek Islam’1 reddedenler” olarak tanimladig Batinileri inang
ve amel bakimindan tamamiyla Islam’a aykiri buldugunu ifade eder.®®” Yaraticiyr ve
niibiivveti inkar edip, ibadet ve yeniden dirilise inanmadiklarim1i sdyler. Bu firkalarin
varliklarini siirdiirebilmeleri igin biiyiik dnem tasryan sz kavramma da deginerek “Onceleri
bu goriislerini agiga vurmayip Allah’in varligina ve hakikatine ve Muhammed’in onun elgisi
olduguna, dinin saglam ve gercek olduguna inandiklarini saniyorlardi. Ama bunlarin zahiren
goriinmeyen sirlar1 oldugunu iddia ettiler...>*® demistir.

Ibnii’l-Cevzi’nin bu firkalar hakkinda verdigi bilgiler siklikla elestirdigi Gazzali’nin,
Feddihu’l-Batiniyye’si ile birebir ortlismektedir. Simdi bu firkalar1 ve goriislerini yakindan

inceleyelim.

g.1.Batiniyye

Ibnii’l-Cevzi bab bashigmda Batini hareketlerin genel adi olarak kullandigi Batiniyye
ismini, Ozel olarak belirli bir mezhep i¢inde kullanmistir. “Kuran ve hadislerin zahiri
anlamlar1 yaninda gizli(batini) anlamlar1 da oldugunu sdylediklerinden bu isimle
taninmiglardir. Bu kabuk ve ¢ekirdek arasindaki iliskiye benzer. Dis goriiniis itibar ile
cahiller i¢in bir siis iken, akillilar i¢in ise bir isaret ve gizli gercekler i¢in bir delildir. Akillar:
bu gizli sirlara dalmaya yetmeyip, batin ile ilgilenmeyenler seriatin da zahiri ile yetindiler.
Iste bu tiir kimseler seriatin getirdigi sorumluluklarin altinda kalanlardir. Batini hakikatleri
bilen kimselerden sorumluluklar ve teklifler kalkar ve bu yiikiimliiliklerden kurtulur. Allah
Teédla’nin:

Onlarin agwr yiiklerini indirir, zor tekliflerini hafifletir.(Araf 7/157) ayetinden muradi
budur.

Onlar(Batiniler), ayetlerin zahirindeki inanglari ¢ikarip atmak ve batil olan iddialarinin

dogrulugunu ispat ederek seriatin gecerligini yok saymak icin bunu yapmaktalar.”3*°

g.2.Ismailiyye

Imamiyye Siasi’ndan farkli olarak Ismaililer masum imam sayisini yedi ile

smirlamalar1 sebebiyle Seb’iyye olarak da anilan Ismaililer’e gére, masum imamlarin

337 {bnii’1-Cevzi, Telbisii Iblis, 99.
338 {bnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 99.
339 [bnii’1-Cevzi, Telbisii Iblis, 99-100

87



sonuncusu Muhammed b. Ismail el-Mektim’dur. O Slmemistir ve mehdi olarak ortaya
cikacaktir.3* Tbnii’l-Cevzi Ismaililer hakkinda su bilgileri vermektedir:

Imamlar déneminin Muhammed b. Ismail ile kapandigimi iddia ederler. Ciinkii
Muhammed b. Ismail imamlarin yedincisidir. ‘Yedi kat gok, yedi yeryiizii vardir ve haftanin
giin sayis1 da yedidir. Bu da demektir ki; imamlarin donemi de yedi ile tamam olur. Bu durum
imamlarin gorevilerinin yedinci imamla son bulacagina isarettir. 34!

Ibnii’l-Cevzi burada ismaililer’in yedi devir inancina vurgu yapmaktadir. Ozellikle
Fatimi Devleti doneminde sistemlestirilen bu sisteme gore, insanlik tarihini olusturan yedili
hiyerarsi silsilesinin her donemi i¢in devir ifadesi kullanilmistir.34?

“Taberi, Tarih’inde Ravendiye’den ciizzama yakalanmig Eblek denilen birinin soyle
dedigini rivayet eder:

Hz. Isa’daki ruh Hz. Ali’ye ge¢mistir. Ali’nin vefatiyla da bu ruh masum imamlara
gecti. En son Ibrahim b. Muhammed’e gegti.

Bu kimseler haramlar1 helal sayardi. Cemaati evlerine ¢agirip yedirir igirir, sonra da
karisin1 bu kimselere sunardi. Esed b. Abdullah bu haberi duyunca bu kimseleri ¢armiha gerip
6ldiirdii. Bu giiniimiize dek bu sekilde devam etmistir.

Ebu Cafer’e tapiyorlardi. Yesil tepelere ¢ikip ugar gibi kendilerini agsag: birakiyorlardi.
Daha yere diismeden helak oluyorlardi. Insanlara kars: silahla ¢iktilar ve ¢ Ey Ebd Cafer!’
sloganlari attilar.”3*

Goriildiigii gibi Ibnii’l-Cevzi Ismaili hareketin asiriliklarini detaylica ele almis, bu

kimselerin ehl-i bidatten kimseler oldugunu tespit etmistir.

g.3.Seb’iyye

Ibnii’l1-Cevzi’nin farkli bir baslik agarak tanimladig1 bu firka aslinda Ismailiyye icin de
kullanilan bir isimdir. Seb’a Arapga’da yedi demektir. Ismailiyye bashginda da agiklandig
iizere Ismaililer yedi rakamina 6zel bir Snem atfetmislerdir. Doktrinlerini olustururken de yine
yedi rakami iizerinden hareket etmislerdir. Ibnu’l-Cevzi’nin Seb’iyye hakkinda verdigi

bilgiler olduk¢a kisa olmakla birlikte su sekildedir:

$0Farhad Daftary, “Muhammed b. Ismail el-Mektm”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, (Istanbul:
Tiirkiye Diyanet Vakfi, 2020),30/541-542.

341 Tbnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 100.

342 Metin Yurdagiir, “Devir”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, (Istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi,
1994), 9/232.

343 [bnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 100.

88



“Iki sebeple bu isimle taninmislardir. Bu sebeplerin ilki imamlarin sayisini yedi olarak
kabul ederler ve yedinci imamin son imam oldugunu soylerler. Yedinci imamla birlikte
yedinci devirde son bulacaktir, bu da kiyametin baslangici anlamina gelir.

Ikinci sebepse yeryiiziiniin idaresinin yedi gezegene bagli  olduguna
inandiklarindandir. Bu yedi gezegen sirasiyla sunlardir; Zuhal, el-Miisteri, Merih, Ziihre,

Giines, Utarid ve Ay.3*

g.4.Babekiyye

Hirremiyye Hareketi’nin bir kolu olan Baébekiyye’nin lideri Babek’in, Abbasi
halifeleri Me’mun ve Mu’tasim donemlerinde Ozellikle Azerbaycan bdlgesinde devletin
giivenligi i¢in ciddi tehlikeler olusturdugu bilinmektedir. Bu kisi Islam 6ncesi donemlerde
Iran’da ortaya ¢ikan Mazdekilik hareketini Islam toplumunda etkin kilmaya calismistir.
Mazdekilik’in temel kabulii ise kadin ve miilkiyet ortakligina dayanmaktadir. 34°

Ibnii’l-Cevzi de Babek’in hayati ve kisiligi ile ilgili bir takim bilgiler vererek bu
firkay1 anlatmaya baslar. Babek icin “Azerbaycan taraflarinda daglik bir kdyde gayri mesru
bir bicimde diinyaya gelen ve ¢ok sayida destekcisi olan bu adam haramlar1 miibah sayardi.
Bir adamin yaninda o adamin kizin1 veya kiz kardesini gorse hemen onu kendine isterdi.
Adam vermeye raz1 gelmezse o adami Oldiiriip o kizi1 kendine alirdi. Bu sekilde yirmi yil
gecirdi. Yaklasik seksen bin kisi 6ldiirdii. Bir bagka rivayette ise ikiyliz elli bes bin kisiyi
katlettigi sdylenir.”34®

Ibnii’l-Cevzi, Abbasiler déneminde Babek ile girisilen miicadelelere de eserinde genis
bir yer vermistir. Ozellikle halife Mu’tasim déneminin 6nemli isimlerinden, Tiirk komutan
Afsin’in Babek isyanmi bastirdiktan sonra Babek’i Mu’tasim’a getirmesiyle birlikte
yasananlari su sekilde anlatmistir:

“Nihayetinde halife Mu’tasim Afsin’i onlarin iizerine gonderdi. Afsin onlarla
savagarak Babek’i esir aldi. Beraberindeki kardesiyle 223/837 senesinde halifeye getirildiler.
Halifenin huzurunda kardesi Babek’e soyle seslendi:

‘Ey Babek, kimsenin yapamadig isleri sen yaptin. Simdi de kimsenin sabredemedigi
kadar sabret!” Babek ise ‘Sabrimi goreceksin.’ diyerek karsilik verdi.

Ellerinin ve ayaklarmin kesilmesi emredildi. Eli ve kolu kesilince yliiziinii kanla

kapladi. Bunun iizerine halife Mu’tasim ona:

344 Tbnii’1-Cevzi, Telbisii Iblis, 100.

345 Hakk1 Dursun Yildiz, “Babek”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, (Istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi,
1991),4/376-377.

346 [bnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 100-101.

89



‘Cok cesur oldugunu sdylerdin. Neden yiiziinii kanla kapladin? Yoksa 6liimden mi
korkuyorsun?’ diyince Babek soyle cevap verdi:

Hayir. Ancak ellerim ve ayaklarim kesilince, benim i¢in 6liim korkusundan yiizii
sarardi denilmesinden endise ettim. Bu sebeple yliziimii kanla kapladim ki bu sararti
anlasilmasin.” Sonrasinda ise boynu vurularak atese atildi. Kardesi de ayni akibeti yasadi.
Fakat ikisinde de bir inleme ya da sikint1 belirtisi goriilmedi. Higbir sekilde sabirsizliklarini
aciga vurmadilar. Allah’1n laneti ikisinin de iizerine olsun.”3%

[bnii’l-Cevzi’ye gore Babekiler tamamen yok olmamistir. Onlardan bir grup kalmustir.
Bu grubun yilda bir gece kadin erkek bir araya gelip 1siklar1 sondiirdiiklerini ve kadinlarla
rastgele birlikte olduklarini sdyler. Bu durumu avlanma gibi gordiiklerini ve helal oldugunu
saydiklarini bildirir.>*8

Abdiilkahir el-Bagdadi’nin de el-Fark Beyne’l Fuwrak’da degindigi “mum sondi”
meselesiyle ilgili ¢esitli rivayetler anlatilagelmistir. Bagdadi, kendilerine her seyi miibah
saymalar1 sebebi ile “ashabu ibaha” olarak isimlendirdigi Babekiyye ve Maziyariyye’ye
nisbet ettigi bu mesele zamanla Miisliman toplumlarda yasayan bazi firkalara da

genellenmistir.34°

g.5.Muhammira

Arapca’da kirmizi manasina gelen ‘hamra’ kelimesine nispetle bu isimle anilan firka
kirmizi giyinenler anlaminda kullanilmaktadir. Ibnii’l-Cevzi’nin bu firka hakkinda verdigi
bilgiler de bu kadarla sinirhidir. Su sekilde ele almistir:

“Elbiselerini kirmiziya boyamalar1 sebebiyle bu ismi almiglardir. Bu is1i Béabek

déneminde yapar ve giyerlerdi.””3>

g.6.Karmatiler

Ismaili hareket igerisinden ¢ikan Batini bir harekettir. Kurucusu olarak kabul edilen
Hamdan b. Eg’as Karmat’a nispetle bu ismi almislardir. Abbasiler’e karsi diizenlenen Zenc

Isyan1 esnasinda ortaya c¢iktiklar1 soylenir. Ozellikle Kabe’ye yaptiklar1 baskinla

347 fbnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 101

348 fbnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 101

349 Bkz. Dogan Kaplan, “Alevilere Atilan ‘“Mum Séndii’ Iftirasmin Tarihsel Kékenleri Uzerine”, Hiinkar Alevilik
Bektdsilik Akademik Arastirmalar Dergisil2 (Ocak 2014), 41-52.

%0 [bnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 101

90



Hacertilesved’in yerini degistirerek yirmi yi1l kadar Bahreyn’de kalmasina sebep olmalariyla
taninirlar. >

Karmatiler’in isimlendirilmesi hakkinda ibnii’l-Cevzi tarihgilerden iki farkli rivayet
nakleder. Bunlardan ilki; Orta Asya tarafindan gelen bir adamin Kuife’ye yerlestigini ve
burada ziiht hayat1 yasamaya baslarken, ehl-i beytten bir imami kendisine tabi olmaya ¢agirdi.
Gozlerindeki kizillik sebebiyle Karmita olarak tanina bir adamin yanima vardi. Sonrasinda o
bolgenin valisi bu adami tutuklayip hapse atti. Anahtar1 da yastifinin altina koyup uyudu.
Fakat valinin cariyelerinden biri bu adama acidi ve anahtar1 yastigin altindan alip kapiyi
acarak adami kurtardi. Anahtar1 da tekrar aldig1 yere birakti. Vali uyanip adami aradiginda
bulamadi. insanlar bu adama tabi olmaya devam ettiler. Adam Sam civarmna da geldi ve hala
Karmita olarak aniliyordu. Zamanla bu isim hafifletilerek Karmat denmeye baglandi.

Ikinci rivayete géreyse; Hamdan Karmat isimli bir kimseye nispetledir. Baslangicta
davetci olan bu adam zamanla takipeilerini ¢ogaltinca, Karmati olarak anilmaya baslandi.
Kufe ehlinden olan bu adam zahidlige yatkindi. Batini bir davet¢i ile karsilagti. Davetgi o
sirada inekleri siirerek koOyiine dogru gidiyordu. Bu sirada davetgiyle konusan Hamdan,
davetgiden kendisine de ‘sirlari’ 6gretmesini istedi.>® Davetci de ‘Bu sirlart agik edip
yaymayacagina dair bana ve imama soz ver.” Dedi. Hamdan sz verince, davetgi bu sirlari
ona ¢gretmeye basladi. Sonunda Hamdan da yoldan ¢ikti. Hatta bu bidat¢ilerin asillarindan
oldu. Kendisine tabi olanlar da Karmatiler olarak tanindilar...

Karmatiler’in en 6nemli liderlerinden EbGi Said(Cennébi) hicri 286 yilinda ortaya
cikmasinin ardindan Karmati topraklarin1 genisletmek i¢in ¢ok sayida Miisliiman
oldiirmiistiir. Mushaflar1 yakip, mescitleri ytkmustir.3>3

Ibnii’l1-Cevzi Ebli Said’in 6liirken mezarinin yanina bir at koydugunu ve dirilirken bu
at ile dirilecegine inandigin1 ve kendi adiyla ardindan salavatlar okundugunu da anlatir.
Takipgilerinin onun adina salavat getirmekten ¢ekinmeyip Resulullah’a salavat getirmekten
cekindiklerini de sdyler.

Ebti Said’in oglu Ebti Tahir’in de Kabe’ye saldirip haceriilesvedi oradan alarak

Bahreyn’e tasimasi sebebiyle ilah gibi kabul edildigini bizlere anlatir.3%*

351 Sabri Hizmetli, “Karmatiler”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, (Istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi,
2001),24/510-514.

352 [bnii’1-Cevzi, Telbisii Iblis, 101-102

353 {bnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 102.

354 [bnir’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 102.

91



g.7.Hiirremiyye

Hiirremiyye, Fars¢a’da neseli, sen gibi anlamlara gelen ‘hiirrem’ kelimesinden
tiremistir. Bu sekilde anilmalarinin temel sebepleri hoslarina giden her seyi kendilerine
miibah saymalar1 sebebiyledir. Hiirremiyye mezhebinin Mazdekiyye ile ayn1 sey oldugunu
kabul edilir. Mazdek’in vefatindan sonra karis1 Hiirreme’nin Rey’e kagarak orada bu mezhebi
yaymaya c¢alismas1 sebebiyle bu isimle tanmir oldugunu sdyleyenler de vardir.®® Bununla
birlikte ikisinin farkli mezhepler oldugunu savunanlar da bulunmaktadir. Ayrica Arapga’daki
kirmizi anlamina gelen ‘hamra’ kelimesine nispetle ‘kirmizi giyinenler’ i¢in kullanilan
‘muhammira’ mezhebi ile ayni oldugunu soyleyenler de vardir.

Ibnii’l-Cevzi bu firkay1 Fars¢a kokenine gore yapilan atifla tanimlamaktadir.

“Giizel ve zevkli sey manasina gelen ‘hiirrem’ kelimesi, Arapga olmayan bir lafizdir.
Bu sekilde isimlendirilmelerindeki amag¢ insanlari zevk ve sehvetlere yonlendirmektir.
Kullarin  iizerinden seriatin  agirhigint  gidererek  sorumluluklart  basite indirmek
amaglanmaktadir. Bu isim Mazdekiler’in lakabiydi. Mazdekiler Mecusiler i¢inde bir grup
iken her seyi miibah saydilar. Kebbaz déneminde ona tabi olarak haram olan kadinlar1 ve
hatta her tiirlii haram1 helal saymaya basladilar. Hiirremiler de iste bunlara benzediler ve ayni

isimle anildilar. Baslangigta ayr1 iki firka olsalar da aslinda aymidirlar.”3®

g.8.Talimiyye

Naslarin yalnizca masum imamin Ogretisiyle bilinebilecegini savunan Ismaili
harekettir. Ta’lim diislincesini ortaya atan ilk kisinin Hasan Sabbah oldugu kabul edilir. O
Nizari-Ismaili sistemin kurucusudur. Hasan Sabbah, ‘ed-da’vet’iil-cedide’ adimi verdigi
Nizari-Ismaili diisiince prensiplerini anlatirken, Allah’in varliginin vahiy ile degil masum
imamlarin bildirmesiyle bilinebilecegini vurgulamustir.3’

Ibnii’l-Cevzi Ta’limiyye ile ilgili rivayetler aktarmanin yaninda bu firkaya kars:
tutumunu da aleni olarak belirtmekten geri durmamistir. Ayrica bidat ehli olarak niteledigi
Ta’limiyye’nin bidatleri bilerek ve isteyerek dine eklemelerinin sebeplerini de su sekilde
aciklamistir:

“Bunlar dinden ¢ikmak istediler ve bunun i¢in de Mecusiler, Mazdekler, putperestler

ve inkarci filozoflarla goriistiiler. Miisliiman hakimiyetini kirmak ve cevap vermelerini

35 Saleh Muhammed Aliev, “Hiirremiyye”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, (Istanbul: Tiirkiye
Diyanet Vakfi, 1998),18/500-501.

3% [bnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 102-103

37 Mustafa Oz, “Ta’limiyye”, Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, (istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi,
2010),39/548-549.

92



zorlagtirmak amaciyla tedbir alip ¢oziimler iiretmeye caligtilar. Yaraticiyr dogrudan inkar

etmek islerine gelmiyordu ¢iinkii Miisliimanlari sert tepkilerinden ¢ekiniyorlardi.”*8
Ta’limiyye mensuplarinin Miislimanlar’dan acik¢a intikam almaya ¢alisan kimseler

oldugunu soyleyen Ibnii’l-Cevzi, bu Kimselerin ¢ogunlukla Islam’m yayilis1 sebebiyle,

359 fbnii’l-Cevzi’nin bu

atalarmin dinleri yikilan kimseler arasindan ¢iktigini1 belirtmektedir.
mezhep mensuplariyla ilgili diger tespitleri de su sekildedir:

“Muhammed’i kitalar1 gezen bir kimse olarak goriirlerken, diger peygamberleri ise
hak ile batili karistiran kimseler olarak degerlendirirlerdi. Aciktan karsi ¢ikmaya cesaret
edemediklerinden yeni birtakim inang ve degerler benimsemek durumunda kaldilar®®°. ..

Naslarin zahiri ile hiikiim verenleri sapik oldugunu, esas olanin bu naslarin batinlarryla
amel etmek oldugunu sdylediler. Zahirl hiikiimlerle amel edenlere kendi inanglarimizi
anlatarak zahirden maksat budur deriz, dediler... Onlarin bu sekilde davranmalarindaki esas
amag; insanlarin mallarin1 alarak bu sayede onlardan intikam almaktir. Zira Oncesinde
Miisliimanlar da bu kimselerin mallarini alarak kanlarmni akitmislardi. <%6!

Goriildiigii gibi ibnii’l-Cevzi Ta’limiyye mensuplarmin intikam alma giidiisiiyle
Islam’a zarar vermeye calistigini diisinmektedir. Ayrica bu kimselerin amaglari
dogrultusunda insanlara degisik sekillerde yaklastiklarini da su sekilde anlatir:

“Bu kimseler insanlari kandirmak icin ¢esitli ydntemler kullanirlar. Insanlari
kandirilabilir ya da kandirilamaz olarak ayirip, aldatamayacaklarini diistindiikleri kimseleri
se¢miyorlardi. Aldatabileceklerine inandiklarina bakarlardi ve eger kisi ziihde meyilli bir
kimse ise ona, emanetten, dogruluktan ve nefsi istekleri terk etmekten bahsederlerdi. Fitrati
sorumsuzluga uygun olan kimseye ise ibadetlerin mantiksizlifindan bahsederek, akil
kimsenin bu fani diinyada zevklerine uyan kimse oldugunu sdylerlerdi. Hangi mezhebin
yanindalarsa onlara uyan seyler soyliiyorlardi. Bu sekilde insanlar1 inandiklari seyler
hakkinda siipheye diistiriiyorlardi. Bu kimselere ya ahmaklar ya da soyu Mecusilere dayanan
kimseler tabi oluyorlardi. Glice meyli olanlar makam ile, fakirler ise maddi yardim ile
kandirilip saptiriliyordu.®®?

Ibnii’l-Cevzi’nin burada anlattig1 seylerin Gazzali Fedaihu’l-Batiniyye’sinde de aynen
gectigini sdylemistik. Nitekim Ibnii’l-Cevzi, Gazzali’nin Batmiler’in inang yapilarini anlattig:

bir boliimii de eserine alarak kendi fikirlerini desteklemistir. Gazzali soyle der:

358 {bnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 103
3% fbnii’1-Cevzi, Telbisii Iblis, 103-104
360 {bnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 103
361 {bnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 104
362 fbnii’1-Cevzi, Telbisii Iblis, 104.

93



“Miisliiman olduklarini iddia eden fakat Islam’a tamamen ters inan¢ ve amelleri olan
bir topluluktur... Mutlak ibahay1 kabul ederler ve dinen haram olan seyleri de helal sayarlar.
Boyle olmadigmi soyleseler de kabul etmek durumunda kalirlar... Insanlari Kur’an ve
stinnetten ayiramadiklarinda siisledikleri dikkat ¢ekici seyleri kullanarak ‘burada maksat
sudur’ diyerek saptirmaya calisirlar.”3

Ibnii’l-Cevzi’nin Batiniler hakkinda bilgilerine atif yaptig1 ikinci isim ise hocast ibn
Akil’dir. Ibn Akil su tespiti yapmaktadir:

“Islam iki grup arasinda biiyiik zararlar yasadi. Zahiriler ve Batiniler. Batiniler dinin
zahirini géz ardi ettiler. Soyledikleri agiklamalarin dayanagi ve ash yoktur. Her seyin kapali
bir anlamiin oldugunu disiindiiler. Vacipleri yok sayip, haramlar1 helal gordiiler. Zahiriler
ise aksine agiklama getirilmesi gereken seylerin bile sadece zahirine bakarak amel ettiler...
Hakikat ise bu iki grup arasindadir. Delili olmadikca zahiri lizere amel etmek ve ser’i delili
olmayan her batin1 reddetmek, hakikatin kendisidir.”%%*

Ibnii’l1-Cevzi Batiniler’in reddiyeler iizerinden elestirilmesinin bile gereksiz oldugunu
savunur. Onlar i¢in yapilabilecek en iyi seyin akillariyla dalga gegmek ve azarlamak
oldugunu soyler. Batiniler’e “Bu biiyiik ve genis denizi bulandiramayacaksiniz ve kokiinii

sokemeyeceksiniz... Buna tesebbiis edenlerin bas1 vurulur ve kopek gibi 6ldiiriiliir. Sizden

daha ahmak var midir?” diyerek onlara olan karsithgini ileri seviyeye tagimistir. 3%

h. Ehl-i Hadis

Ehl-i hadis olarak isimlendirilen grubun ortaya ¢ikisi sahabe donemine dayanmaktadir.
Ashab-1 hadis ya da sahibu’l-hadis gibi isimlerle de taninan bu grup ehl-i siinnet ve’l-cemaat
cizgisinin Onde gelen temsilcilerinden olusmaktadir. Baslangicta “hadis Ogrenim ve
Ogretimiyle ugrasan, ravilerin durumlar1 ve hadislerle ilgili durumlarda s6z sahibi olan
kimseler” i¢in kullanilmstir.3®® Fakat bugiin kullandigimiz anlamda ehl-i hadisi anlamak igin
ehl-i re’yi de anlamak dnemlidir.

Ehl-i re’y kavrami “hakkinda agik nass bulunmayan fikhi bir konuda miigtehidin belli
yontemler uygulayarak ulastid1 sahsi goriisii” olarak tamimlanir. Islam’in genis cografyalara
yayilmasiyla birlikte ilmiyle &ne ¢ikan sahabeler yeni fethedilen topraklara Islam’1 anlatmak

{izere génderilmistir. Bunlardan biri de Abdullah b. Mesud’tur. Hz. Omer tarafindan Kofe’ye

383 Tbnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 104-105.

364 Tbnii’1-Cevzi, Telbisii Iblis, 105.

365 [bnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 106.

366 Abdullah Aydinli, “Ehl-i Hadis”, Tiirkiye Divanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, (Istanbul: Tiirkiye Diyanet
Vakfi, 1994),10/507-508.

94



gonderilen Ibn Mesud, burada yeni bir ekoliin de onciiliigiinii yapmustir. Ehl-i siinnet
¢izgisinin iki ana kolundan biri olan ehl-i re’y, Kiife Ekolii olarak da bilinir. 3¢7

Ehl-i hadis ve ehl-i re’y arasindaki temel farklilasma da buradan kaynaklanmaktadir.
Ehl-i hadisin ana govdesi Hicaz merkezlidir. Dolayisiyla da Hz. Muhammed déneminden
baslayarak yerlesmis bir inang ve yasayis sistemi vardir. Kafe merkezli ehl-i re’y grubunda
ise yeni Miisliiman olmus bir bolgede ortaya ¢ikan sorunlara pratik ¢oziimler getirmek esastir.

Fikhi ameli mezheplerden Hanefilik’in kurucusu Imam Ebd Hanife, ehl-i re’yin
onciilerindendir. imam Safii, Imam Malik ve Ahmet b. Hanbel ise ehl-i hadis ¢izgisindedir.
Ozellikle Ahmet b. Hanbel Mihne olaylari siirecinde takindig: tutum ile halk nezdinde dnemli
olgiide kabul gormiis, boylelikle ehl-i hadisin bilinirligini de artirmistir.

Ibnii’l Cevzi’ni Telbisii Iblis’te Ahmet b. Hanbel’in goriislerine de sikca yer verdigi ve
ovdiigii goriilmektedir. Ornegin Ahmet b. Hanbel’e “Yemin ettim ama nasil ettigimi
hatirlamiyorum” diyen bir adama Ahmet b. Hanbel’in “Keske nasil yemin ettigini
hatirlasaydin da ben de nasil fetva verecegimi bilseydim.” demesini “Selefin ahlaki iste
boyledir. Allah’tan korkularindan ve saygilarindan boyle davraniyorlardi. Onlarin yasantisina
bakan onlardan edep grenir.” Diyerek desteklemektedir. 38

Ibnii’l-Cevzi &miirlerini hadis dinleyip aktarmaya adamis bu kimselerden olarak
gordiigii ehl-i hadisi iki gruba ayirir. ilk grubun hadislerin sahih olanlarmi olmayanlardan
ayirmakla son derece hayirlt bir is yaptigini sdylerken ikinci gruptaki kimselerin ise hadis
arastirmasi yapmalarindaki niyetin kimsede olmayan hadisler bende var diyebilmek oldugunu
sdyler.36°

Hadis alaninda dogru isler yaptigini diisiindiigii kimseler; Yahya b. Main, Ali el-
Medeni, Buhari ve Miislim gibi 6nde gelen muhaddislerdir. Hadis alaninda yetkinliklerini
kanitlamig bu alimlerin hem dinin zarGriyatini bildiklerini hem de hadis senetlerini kisaltarak
onemli isler yaptiklarini vurgular.®”

Dini konularda zarGri bilgilerden yoksun olan kimselerin hadisleri yorumlama ve
dogru mana verme konusunda da eksik kalarak yanlis aktarim yapacaklarini dile getiren
Ibnii’l1-Cevzi bu konuda ibn Sahin (61.385/996) olarak bilinen, Ebi Hafs Omer b. Ahmed b.
Osman el-Bagdadi (8l. 385/996) isimli sahs1 drnek gostermistir. Ibn Sahin’e dini konularin

inceliklerini bilmeden hadis nakletmesi sebebiyle baska alimler tarafindan da elestiriler

37 M. Esat Kiliger, “Ehl-i Re’y”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, (Istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi,
1994),10/520-524.

%8 Tbnii’1-Cevz, Telbisii Iblis, 118

%9 Tbnii’1-Cevzi, Telbisii Iblis, 111

370 fbnii’-Cevzi, Telbisii Iblis, 111.

95



getirilmistir. Berkani, Sah Veliyullah Dihlevi ve Zehebi bunlardan bazilaridir. Ibnii’l-Cevzi,
Telbis’inde soyle bir olay anlatir. ibn Sahin’e miras paylasimi hakkinda soru sorulur. ibn
Sahin “Allah’1n dedigi sekilde pay edilir.” cevabini vermistir. *"*

Ibrahim el-Harbi’den (61.285/899) naklettigi bir rivayette ise “Ali b. Davud ders
verdigi sirada bir kadin ona geldi ve elbisesini sadaka olarak vermek iizere yemin ettigini ve
ne yapmast gerektigini sordu. Ali b. Davud ne kadara aldigini sorunca 22 dirhem dedi. O
zaman yirmi iki giin orug tut dedi. Bunun iizerine kadin gitti. Kadinin ardindan ‘Ona ¢ok kat1
davrandik, zihar kefareti istedik.” Dedi. 3% Tbnii’l-Cevzi bunu cehaleti gizlemek icin yapilan
biiyiik bir ayip olarak goriir.

Elestirdigi ikinci grupsa hadis yolculuklar1 sebebiyle kendileriyle dviinen kimselerdir.
Bu kimselerin kendilerini iistiin gdstermek icin baz1 hileler yaptiklarindan bahseder. Ornegin,
Asi nehri ile Firat nehri arasinda oturup hadis rivayet ederdi. Soruldugunda da
‘Maveratinnehir’de rivayet edildi derdi. Duyan kimse onun Horasan tarafindan oldugunu
diistiniirdi. 37

Ibnii’1-Cevzi’nin bir muhaddis olarak yaptig1 bu degerlendirmeler islam mezheplerine
bakis agisinin anlasilmasinda da oldukca 6nemlidir. Zira Hanbeliligini bu bdliimde kendisine
referans olarak kullandig:1 isimler iizerinden pekistiren Ibnii’l-Cevzi’nin bagl oldugu
mezhebin tiim goriislerini oldugu gibi kabul etmeyip elestirel yaklasim sergileyebilmesi de

doneminin sartlar1 igerisinde oldukg¢a 6nemlidir.

371 [bni’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 112.
372 fbnir’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 113.
373 [bnii’l-Cevzi, Telbisii Iblis, 113.

96



SONUC

Ebii’l-Ferec Ibnii’l-Cevzi 12. yiizyilda Bagdat'ta yetismis ©&nemli Hanbeli
alimlerdendir. Miifessir, muhaddis ve fakih olan Ibnii’l-Cevzi esas sohretini etkili vaazlar ile
elde etmistir. Vaaz vermedeki yetkinligi sebebiyle sohreti Bagdat simirlarini asan ibnii’l-Cevzi
ayrica farkli alanlarda eserlerinin sayisi iki ylize yaklasan bir miielliftir. Bu eserlerden biri de

pek ¢ok yonii bulunan Telbisii Iblis tir.

Telbisii Iblis (Seytanin Aldatmasi) eserinde seytanin cesitli dinler ve inanislara iliskin
tuzaklarini anlatan ibnii’l-Cevzi, eserde ayrica seytanin Islam iimmetine yonelik aldatmalarina
da deginmistir. Bu baglamda islam firkalarini da inceleyen miiellif bu incelemeyi Hz.

Peygamber’e (s.a.v.) nispet edilen yetmis iki firka rivayeti tizerinden yapmustir.

Ibnii’l-Cevzi, Islam firkalarini Telbisii Iblis’in ikinci bdliimiinde; Hariciler, Kaderiyye
(Mu’tezile), Cehmiyye, Miircie, Cebriyye ve Ravafiz olarak alt1 baglikta incelemistir. Bu alti
baslig1 da on ikili gruplara ayirarak firka sayisini yetmis ikiye tamamlamistir. Ancak iki farkl
niisha iizerinden yaptifimiz aragtirmamizda bu tasnifte bazi problemler oldugu da
goriilmiistiir. Zira bazen bir mezhep gorlinlimii olmayan kiiciik gruplar1 ana bagliklardan biri
olarak zikreden Ibnii’l-Cevzi, bazen de énemli islam Mezheplerini kiigiik gruplarin altinda

zikretmistir.

On {i¢ bolimden olusan eserin, tezimiz agisindan O6nemli veriler sunan besinci
boliimiinde Islam Mezheplerinden bazilarma yeniden deginen Ibnii’l-Cevzi’nin bu boliimde
verdigi bilgilerle ikinci boliimde sodyledikleri arasinda bir takim farkliliklar bulunmaktadir.
Bununla birlikte ikinci boliimde yetmis iki firka rivayeti baglaminda firka tasniflerine yer
veren Ibnii’l-Cevzi’nin, besinci bdliimde firkalar tarihi akis icerisinde daha detayl olarak

inceledigi goriilmektedir.

Ibnii’l-Cevzi, Telbis in besinci béliimiinde genis yer verdigi Hariciler hakkinda tarihi
verilerden hareketle birtakim tespitler yapmis, onlari tekfirci zihniyetleri ve yiizeysellikleri
sebebiyle tenkit etmistir. Glinliik olaylar iizerinden amel etmeleri sebebiyle su¢ladigi Hariciler
icin cok sert ifadeler kullanmistir. Ibnii’l-Cevzi bu boliimde Haricileri anlatirken onlarmn
zaman igerisindeki boliinerek firkalasmasindan da bahsetmistir. Ancak zikrettigi firkalarin

cogunun ikinci boliimdeki tasnifte yer almamasi bir tutarsizligin olusmasina sebep olmustur.

97



Mu’tezile’den daha ¢ok Kaderiyye olarak bahseden ibnii’l-Cevzi, onlarin Hariciler
icerisinden ¢ikmisg bir firka oldugunu soOylemistir. Mu’tezile’nin Kelam alanindaki
calisamalarina da deginmis ve onlar felsefecilerin etkisinde kalarak Islam’a zarar verdikleri
gerekgesiyle elestirmistir. Miircie’yi ise giinahlar konusundaki asir1 miisamahakar
davranmakla suclamistir.

Cehmiyye ve Cebriyye firkalarina ikinci boliimde 6nemli bir yer ayiran ibnii’l-
Cevzi’nin eserin ilerleyen boliimlerinde bu firkalari ¢ok detay vermeden elestirdigi
goriilmektedir. Ayrica her iki firkanin on iki alt firka tasnifinde ayr1 ayr1 basliklarda ele aldigi
gruplarin, ayni firkalarin farkli isimleri oldugu goériilmektedir.

Ibnii’l1-Cevzi’nin Telbis’de dnemli bir béliim ayirdig: firkalarin sonuncusu ise Sia’dur.
Rafiziler olarak inceledigi Sia’y1 eserinde tarihgesi ve goriisleri baglaminda ele almis ve
haklarinda genis bir perspektif sunmustur. Bununla birlikte diger firkalarda da karsimiza
¢ikan gruplamadaki farkliliklar Sia igin de gegerli olmus ve Ibnii’l-Cevzi ikinci boliimdeki 72
firka tasnifinde yer verdigi Sii firkalara Rafiziler’i anlattigi bolimde yer vermemistir. Ayrica
Gulat i¢inde yer alan bazi gruplari birbiri yerine kullanarak birtakim karigikliklara da
sebebiyet vermistir.

Yasadig1 6./12. yiizyilda Islam toplumuna ciddi zararlar veren Batiniyye igin de bir
baslik agan Ibnii’l-Cevzi onlar1 da kendi i¢inde sekiz sinifa ayirmistir. Burada yaptig1 tasnifde
eski Iran inanislarindan aktarimlar yapan Ibnii’l-Cevzi’nin Batiniler hakkinda verdigi
bilgilerin Gazzali ile benzer oldugu sdylenebilir. Ayrica onun da tipki Gazzali gibi Batiniler’i
toplumsal bir tehlike olarak gordiigli ve insanlar1 uyarmaya calistig1 dikkat ¢ekmektedir.

Ibnii’l-Cevzi, Telbis’in ikinci ve besinci boliimiinde firkalar hakkinda verdigi bigilerin
birbiriyle 6rtiismemesi sebebiyle elestirilmistir. Eserin ikinci boliimiindeki tasnifin kendisine
ait olmadigi ve esere sonradan eklendigi yoniinde goriisler de dile getirilmistir. Ancak bu
dogru kabul edilse bile bu eklemenin kim tarafindan ve ne zaman yapildigini tespit etmek
miimkiin olmamustir. Ayrica bu eklemenin Ibnii’l-Cevzi’nin kendisi tarafindan da yapilmis
olma ihtimali bulunmaktadir.

Sonug olarak Selef ¢izgisini benimseyen bir Hanbeli alim olarak Ibnii’l-Cevzi’nin
hayatini, eserlerini ve dgrencilerini de anlattigimiz tezimizde Telbisii Iblis’teki firka tasnifleri
hakkinda detayli bir inceleme yaptik. Bu inceleme sonunda Ibnii’l-Cevzi’nin bu tasnifi
yaparken 6zgilin bir yontem kullandig: izlenimi edindik. Ayrica eserin baslangi¢c boliimii ve
icerigi arasindaki farkliliklara da tezimizde yer verdik. Calismamizin ibnii’l-Cevzi’nin

mezheplere bakisinin anlagilmasi agisindan bir boslugu dolduracagina inantyoruz.

98



KAYNAKCA

Aksoy, Ramazan. “Islam Oncesi Toplumlarda ve islam’da Kadmin Statiisii”, Uluslararast
Sosyal ve Egitim Bilimleri Dergisi/ 15(Haziran 2021), 29.

Aliev, Saleh Muhammed. “Hiirremiyye”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 18/500-
501. Istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi, 1998.

Altuntas, Ramazan. “Ibnii’l-Cevzi’de Tasavvuf ve Kelam Miinasebetleri”, Selcuklu
Medeniyeti Arastirma Dergisi/ 3(Aralik 2018), 137-155.

Apaydm, H.Yunus. “Zahiriyye”. Tirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 44/93-100.
Istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi, 2013.

Ates, Siileyman “Islam'm Kadina Getirdigi Haklar”, Islami Arastirmalar Dergisi 10/4(1997),
304-310.

Aycan, irfan. “Temim(Beni Temim)”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 40/418-
419. Istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi,2011.

Aydinl;, Abdullah. “Ehl-i Hadis”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. istanbul:
Tiirkiye Diyanet Vakfi, 1994.

Aydinli, Osman. “Kaderi Anlayisin ilk Tezahiirleri”, Islami Arastirmalar Dergisi,
16/2(2003),250.

Bagdadi, Abdulkahir. el-Fark beyne’l-Firak. thk. Muhammed Muhyiddin Abdulhamid.
Beyrut: el-Mektebetu’l-Asriyye, 1990.

Bagdadi, Ebli Mansir Abdiilkahir b. Tahir b. Muhammed et-Temimi, el-Fark Beyne'l-Firak,
cev. Ethem Ruhi Figlali. Ankara: TDV Yayinlar1,2020.

Basaran, Selman. “Enmati”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 11/244. Istanbul:
Tiirkiye Diyanet Vakfi, 1995.

Belhi, Ebii’l-Kasim Abdullah b. Ahmet b. Mahmut el-Ka’bi. Kitdbii’l Makdaldt ve Meahu
Upyiinii’I-Mesaili'I-Cevabat, thk. Hiiseyin Hansu (istanbul: Kuramer Yayinlari,
1439/2018), 84-217.

Birisik, Abdiilhamit. “Ebu’l-Ferec Ibnii’l-Cevzi”(Tefsir Alaninda), Tiirkive Diyanet Vakfi
Islam Ansiklopedisi, ( Istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi, 1999), 20/550-551.

Buhari, Ebi Abdillah Muhammed b. Ismail. el-Cdmi ‘u’s-sahih, nsr. Mustafa Dib el-Buga. 6
cilt. b.y. Daru Ibn Kesir, Daru’l-Yemame, 1414/1993.

Bulut, Halil Ibrahim. “Seytaniittdk”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 39/104.
Istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi, 2010.

Bulut, Halil Ibrahim. Islam Mezhepleri Tarihi, (Ankara: DIB Yaynlari, 2016), 202.
Cerrahoglu, Ismail. “Abdurrahman Ibnii’l-Cevzi ve ‘Zddii’l-Mesir fi 1lmi’t-Tefsir® Adh
Eseri”. Ankara Universitesi [lahiyat Fakiiltesi Dergisi 29/1-4 (Eyliil 1987), 129.
Cakin, Kamil. “Ebu Said Ed-Darimi'nin Allah'in Sifatlar1 Ile Ilgili Baz1 Gériisleri” , Dini

Aragtirmalar Dergisi 3/8 (Haziran 2000), 47-55.

Calisir, Melek. Semsii'l-Hakika'min Sadelestirilmesi ve Izharu'l-Hakk ve Telbs-ii Iblis'le
Mukayesesi, ( izmir: Dokuz Eyliil Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Yiiksek
Lisans Tezi, 2005).

Celebi, ilyas. “Mu’tezile”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 31/391-401. Istanbul:
Tiirkiye Diyanet Vakfi, 2020.

Curak, Halil. “Sehristani’nin Ahval Teorisini Elestirisi”, Universal Journal of Theology 2/2
(30 Haziran 2017), 162-174.

Daftary, Farhad. “Muhammed b. Ismail el-Mektim”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islam
Ansiklopedisi. 30/541-542. istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi, 2020.

99



Dalga, Musab. Ebii'l-Ferec Abdurrahman b. Ali Ibnii'l-Cevzi (6.597/1201) ve 'Mendkibu
Emiri'l-Mii'minin Omer b. Hattdb' Adli Eseri,(Sanliurfa: Harran Universitesi, Sosyal
Bilimler Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi, 2016).

Eba David, es-Sicistani. Siinen-i Ebit Daviid. ¢ev. Abdullah Parliyan.3 cilt. Istanbul: Derya
Yayincilik,2007.

Ebi Hanife Ahmed b. David b. Venend ed-Dineveri, el-Ahbdru’t-Tival, nsr. Muhammed el-
Khudari. Misir: As-Saade Yayincilik,1330/1912).

Ebu Muhammed Osman b. Abdullah b. el-Hasen el-Iraki el-Hanefi, Firakul Miifterika Beyne
Ehliz-Zey’ vez-Zendeka, ¢ev. Yasar Kutluay. Ankara: Ankara Universitesi lahiyat
Fakiiltesi Yayinlari, 1962.

Efendioglu, Mehmet. “Siiveyd b. Gafele”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 38/183-
184. Istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi, 2010.

Erdem, Omer. Ibnii’l-Cevzi nin Itikddi Gériigleri. Bursa: Uludag Universitesi, Sosyal Bilimler
Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi, 1989.

Erdem, Sadik. “Neyli”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 33/69-71. Istanbul:
Tiirkiye Diyanet Vakfi, 2007.

Es‘ari, Ebu’l-Hasen. Makaldtu’I-Islamiyyin ve htilafu’l-musallin. thk. Muhammed Muhyiddin
Abdulhamid. Beyrut: el-Mektebetu’l1-Asriyye, 1999.

Es‘ari, Ebii’l-Hasen Ali b. Ismail b. Ebi Bisr Ishak b. Salim el-Basri, Makalatii’'I-Islamiyyin,
cev.Mehmet Dalkilig-Omer Aydin. istanbul: Kabalc1 Yaymeilik, 2005.

Fayda, Mustafa. “Bedevi”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 5/ 311-317. istanbul:
Tiirkiye Diyanet Vakf1,1992.

Fettah, Irfan Abdiilhamid. “Cebriyye”. Tiirkiyve Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 7/1205-208.
Istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi, 1993.

Figlali, Ethem Ruhi. “Abdullah b. Muaviye”, Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi.
1/118-119. Istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi, 1988.

Figlalh, Ethem Ruhi. “Ali”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, 2/371-374. Istanbul:
Tiirkiye Diyanet Vakfi, 1989.

Figlal, Ethem Ruhi. “Hariciler”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 16/169-175.
Istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi, 1997.

Figlalh, Ethem Ruhi. “Isndaseriyye”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 23/142-147.
Istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi, 2001.

Gazzali, Ebu Haimid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Ahmed et-Tus1, Feddihu’l-
Batiniyye, ¢ev Avni ilhan. Ankara: TDV Yayinlari, 1993.

Gokalp, Yusuf. “Zeydiyye”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 44/328-331. Istanbul:
Tiirkiye Diyanet Vakfi, 2013.

Golciik, Serafettin. “Cehmiyye”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 7/234-236.
Istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi,1993.

Golpimarli, Abdiilbaki. Tarih Boyunca Islam Mezhepleri ve Siilik. Istanbul: DER Yayinlari,
2003.

Gombeyaz, Kadir. Islam Litaretriinde Itikadi Firka Tasnifleri. Bursa: Uludag Universitesi,
Sosyal Bilimler Enstitiisii, Doktora Tezi, 2015.

Giindiiz, Muhammed Nurullah. Islam Mezhepleri Baglaminda Ebii’l-Ferec Ibnu’l-Cevii,
Diyarbakir: Dicle Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi, 2020.

Hangabay, Halil Ibrahim. “Nasir-Lidinillih Dénemi Abbasi Vezirleri (575-622/1180-1225)”,
Uludag Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi 29 / 2 (Aralik 2020), 403.

Hayyat, Ebii’l-Hiiseyn Abdiirrahim b. Muhammed b. Osman. Kitdbii’I-Ihtisar, ¢ev. Metin
Yildiz. Ankara: Ankara Okulu Yayinlari, 2018.

Hizmetli, Sabri. “Karmatiler”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 24/510-514.
Istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi, 2001.

100



Hocaoglu, Oznur. Ibnii'l-Cevzi'nin Zadii'l-Mesir Adli Tefsirinde Niizul Sebepleri. Izmir:
Dokuz Eyliil Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi, 2011.

Ibn Kesir, Ebu’l-Fida ismail b. Omer. el-Biddye ve 'n-Nihdye, thk. Abdullah b. Abdulmuhsin
et-Turki. Cize: Daru’l-Hicre,1417/1998.

Ibn Tagriberdi, Ebii’l-Mehasin Cemaliiddin Yasuf el-Atabeki elYesbugavi ez-Zahiri. el-
Menhelii’s-safi ve’'l-miistevfi ba’de’l-vdfi, thk. Muhammed Muhammed Emin. Kahire:
Darii’1-Kiitiib ve’l-Vesaiki’l-Kavmiyye, 1427/2006.

[bnii’l-Cevzi, Ebu’l-Ferec Cemaluddin Abdurrahman b. Ali b. Muhammed. Telbisii Iblis, nst.
Ahmed Kerem. Beyrut: Daru’l -Kalem, 1403/1982.

Ibnii’1-Cevzi, Ebu’l-Ferec. Telbisi Iblis, thk. Ahmed b. Osman el-Mezid (Riyad: Daru’l-Vatan
li’n-Nesr, 1423/2002), 1/184.

bnii’l-Cevzi, Ebu’l-Ferec. Saydii’l-Hatir, thk. Usame Muhammed Seyid. Beyrut:
Miieseseti’l- Kiitibii’s Sikafiyyeti, 1417/ 1997.

Ibnii’l-Cevzi, Ebu’l-Ferec. Zddii'l-Mesir fi Ilmi’t-Tefsir, gev. Abdiilvehhab Oztiirk(Istanbul:
Kahraman Yayinlari, 2009), 1/10.

Ibnii’l-Cevzi, el-Vefd bi-ahvaili’l-Mustafa, nsr.Fahd b. Abdiilaziz, (Riyad: Miiessesetii’s-
Suudiyye ), 21.

Ilhan, Avni. “Batiniyye”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 5/190-194. Istanbul:
Tiirkiye Diyanet Vakf1,1992.

Kadi Abdulcebbar, Ebii’l-Hasen Kadir’l-kudat Abdiilcebbar b. Ahmed b. Abdilcebbar el-
Hemedani, Serhu’I-Usili’I-Hamse, cev. ilyas Celebi. Istanbul: Tiirkiye Yazma Eserler
Kurumu.

Kalkan, Muhammet. Ebii’l-Ferec Ibnu’l-Cevzi ve el-Vefa bi-Fezaili’l-Mustafa Adli Eseri.
Istanbul: Istanbul Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi, 2021.

Kandemir, Yasar. “el-Mevziat”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 29/496-498.
Istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi, 2004.

Kandemir, Yasar. “Ka’b el-Ahbar”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 24/1-3.
Istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi, 2001.

Kandemir, Yasar. Mevzii Hadisler. Ankara: DIB Yayinlari, 1. Basim, 1975.

Kaplan, Dogan. “Alevilere Atilan ‘Mum Séndii® Iftirasinin Tarihsel Kokenleri Uzerine”,
Hiinkar Alevilik Bektdsilik Akademik Arastirmalar Dergisil2 (Ocak 2014), 41-52.

Karaca, Nefise. Abdurrahman Ibnii’l-Cevzi ve Tefsirdeki Metotu. Izmir: Dokuz Eyliil
Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi, 2005.

Kilavuz, Ahmet Saim. “Bisr b. Giyas™. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 6/220-221.
Istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi, 1992.

Kiliger, M. Esat. “Ehl-i Re’y”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 10/520-524.
Istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi, 1994.

Koca, Ferhat. “Ibn Kudame, Muvaffakuddin”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi.
20/139-142. Istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi, 1999.

Koca, Ferhat. Islam Hukuk Tarihinde Selefi Soylem Hanbeli Mezhebi, (Ankara: Ankara Okulu
Yayinlar1,2002) 73.

Kur’an Yolu. Erisim 12 Temmuz 2023. https://kuran.diyanet.gov.tr

Kutlu, Sénmez. “Miircie”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 32/41-45. Istanbul:
Tiirkiye Diyanet Vakfi, 2006.

Kutlu, Sénmez. Mezhepler Tarihine Giris. Istanbul: Dem Yayinlari, 2008.

Kiiciikasc1, Mustafa Sabri. “Sakifetii Beni Saide”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi.
36/11-12. Istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi, 2009.

Maral, Ciineyt. Ebii'l-Ferec Ibnii'l-Cevzi ve Niizhetii'l-Ayiini'n-Nevazir fi IImi'l-Viiciihi ve'n-
Nezdir Adli Eserindeki Metotu, (Diyarbakir: Dicle Universitesi, Sosyal Bilimler
Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi, 2013).

101



Meskir, Cevat. Mezhepler Tarihi Sozliigii, ¢ev.M. Mahfuz Soylemez-Mehmet Umit-Cemil
Hakyemez, (Ankara: Ankara Okulu Yaymlar, 2011), “Mugiriyye”, 337-338.
Sehristani, el-Milel ve 'n-Nihal, 161.

Miislim, Ebi’l-Hiisseyn Miislim b. el-Haccac, el-Cdmi’'u’-Sahih, nsr. Muhammed Fuad
Abdiilbaki .Kahire: y.y., 1374-75/1955-56.

Onat, Hasan. Emeviler Devri Sii Hareketleri ve Giiniimiiz Siiligi, (Ankara: TDV
Yayinlar1,1993), 15.

Onkal, Ahmet. “Amr b. As”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 3/79-81. Istanbul:
Tiirkiye Diyanet Vakf1,1991

Onkal, Ahmet. “Biirek es-Samiri”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 6/492.
Istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi,1992.

Oz, Mustafa. “Cafer es-Sadik”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 7/1-3. Istanbul:
Tiirkiye Diyanet Vakfi, 1993.

Oz, Mustafa. “el-Vefa”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 42/599-600. Istanbul:
Tiirkiye Diyanet Vakfi, 2012.

Oz, Mustafa. “Hiirkiis b. Zitheyr”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 18/390-391.
Istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi,1998.

Oz, Mustafa. “Keysaniyye”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 25/362-363.
Istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi, 2022.

Oz, Mustafa. “Sia”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 39/111-114. Istanbul: Tiirkiye
Diyanet Vakfi, 2010.

Oz, Mustafa. “Ta’limiyye”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 39/548-549. Istanbul:
Tiirkiye Diyanet Vakfi, 2010.

Oz, Mustafa. “Zindik”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 44/490-491. Istanbul:
Tiirkiye Diyanet Vakfi, 2013.

Oz, Mustafa. Baslangictan  Giiniimiize Islim Mezhepleri Tarihi. Istanbul: Ensar
Yayinlar1,2011.

Ozervarli, M.Said. “Selefiyye”, Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 36/399-402.
Istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi, 2009.

Sakkar, Sami. “Ibnii’d-Diibeysi”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 21/16 Istanbul:
Tiirkiye Diyanet Vakfi, 2000.

Sanur, Ridvan. Mekki b. Ebi Talip ve Ebii’l-Ferec Ibnu’l-Cevzi’ye Gére Nesih Problemi.
Izmir: Katip Celebi Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi, 2018.

Sevim, Ali. “Sibt Ibnii’l-Cevzi”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 37/87-88.
Istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi, 2009.

Sibt Ibnii’l-Cevzi, Ebii’l-Muzaffer Semsiiddin Yasuf b. Kizoglu et-Tiirki el-Avni el-Bagdadi.
Mir‘atii’z-zaman  fi  tarihi’l-a‘ydn, thk. Ibrahim ez-Zeybek. Beyrut: er-
Risaletii’lalemiyye, 1434/2013.

Sinanoglu, Mustafa. “Muattila”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 30/329-330.
Istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi, 2020.

Sehristani, Ebu’l-Feth Muhammed b. Abdulkerim. el-Milel ve’'n-Nihal. thk. Emir Ali Mehna-
Ali Hasen Fadr. 7.Baski. Beyrut: Daru’l-Ma‘rife, 1998.

Sehristani, Ebii’l-Feth Taciiddin Muhammed b. Abdilkerim b. Ahmed, el-Milel ve’n-Nihal,
cev. Mehmet Oz. Istanbul: Litera Yayincilik, 2008.

Taberani, Ebu’l-Kasim Siileyman b. Ahmed, el-Ciiz’iil Mevcid min Kitabi’s-Siinne, kismen
nsr.: Abdullah b. Salih el-Berrak, Mecelletu Camiatu’l-Imam Muhammed b. Su’iid el-
Islamiyye, cilt: XLVI1I, Riyad, 1425/2004, 13-94.

Tan, Muzaffer. “Ge¢ Donem Hanefi-Maturidi Firak Gelenegi Baglaminda Bir Risale: ‘el-
Makalat fiBeyani Ehli'l-Bida’ ve'd-Dalalat’”, Firat Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi
Dergisi 14/1(Haziran 2009), 181-202.

102



Topaloglu, Bekir. “Adl”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 1/387. Istanbul: Tiirkiye
Diyanet Vakfi,1988.

Turun, Dilek Yavuz. Cennet ve Cehennemle Ilgili Uydurma Hadisler (Ibnu’l-Cevzi Ornegi),
(Adana: Cukurova Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi, 2008).

Urhan, Nedim. Ibnu’l-Cevzi ve ‘Ahkdamu n-nisd’ Adl Eseri. Istanbul: Marmara Universitesi,
Sosyal Bilimler Enstitiisti, Doktora Tezi, 1989.

Unler, Veysel. Hadis Tahrici (Telbisii Iblis'deki Hadislerin Tahkiki ve Tahrici), (Konya:
Selcuk Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi, 1989).

Uziimcii, Hiiseyin. I[bnu’l-Cevzi’nin Zddu'l-Mesir Adl Tefsirinde Esmd-i Hiisnd’ya Dair
Yorumlarin ~ Miinsdsebdtu’l-Kur’dn — Acisindan  Incelenmesi. Mardin:  Artuklu
Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi, 2020.

Watt, W. Montgomery. Islam Diisiincesinin Tesekkiil Donemi, ¢ev. Osman Demir. Istanbul:
Ketebe Yayinlar1,2021.

Yavuz Turun, Dilek. Cennet ve Cehennemle Ilgili Uydurma Hadisler (Ibnu’l-Cevzi Ornegi).
Adana: Cukurova Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi, 2008.

Yavuz, Yusuf Sevki- Casim Avci. “Ebii’l-Ferec Ibnii’l-Cevzi”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam
Ansiklopedisi. 20/543-549. istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi, 1999.

Yavuz, Yusuf Sevki. “Ebu’l Vefa Ibn AKil”, Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi.
19/301-304. istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi, 1999.

Yavuz, Yusuf Sevki. “ibn EbG Duad”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 19/430-
431. Istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi, 1999.

Yavuz, Yusuf Sevki. “Ibnii’l Cevzi, Ebu’l-Ferec”. Tiirkive Diyanet Vakfi Isldim
Ansiklopedisi,20 /500. Istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi, 1999.

Yildirim, Enbiya. “Ibnii’l-Cevzi’nin Hadis¢iligine Genel Bir Bakis”, Cumhuriyet Ilahiyat
Dergisi 10/1, (Haziran 2006), 73-125

Yildirim, Enbiya. Hadis Meseleleri, (Istanbul: Ragbet Yayinlari, 2008)

Yildiz, Hakki Dursun. “Babek”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 4/376-377.
[stanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi, 1991

Yigit, Ismail. “Siffin Savas1”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 37/107-108. Istanbul:
Tiirkiye Diyanet Vakfi, 2009.

Yurdagiir, Metin. “Devir”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 9/232. Istanbul:
Tiirkiye Diyanet Vakfi, 1994.

Yurdagiir, Metin. “Ebii’l-Huzeyl el-Allaf’. Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi.
10/330-332. Istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi, 1994.

Yurdagiir, Metin. “Hasviyye”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 16/426-427.
Istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi, 1997.

Yurdagiir, Metin. “Kadi Abdiilcebbar”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 24/103-
105. istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi, 2001.

Yiicesoy, Hayrettin. “Mihne”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 30/26-28. Istanbul:
Tiirkiye Diyanet Vakfi, 2020.

Zehebi, Ebl Abdillah Semsiiddin Muhammed b. Ahmed b. Osman, Siyeru A ‘lami’n-
Niibeld,nsr.Bessar Avvad Ma’ruf — Muhyi Hilal’s-Serhan. Irak: Miiessetii’r-
Risale,1404/1984.

Zehebi, Semseddin Muhammed b. Ahmed b. Osman. Mizdanii 'l-i 'tidal fi nakdi'rrical, thk. Ali
Muhammed Muavvad, Adil Ahmed Abdiilmevcud, Abdiilfettah EbG Siinne (Beyrut:
Darii’1-Kiitiibi’1-Iimiyye, 1995/1416), 7/304.

103



	Boş Sayfa

