
NÜZÛL-SÎRET BAĞLAMINDA HZ. SÜLEYMAN-BELKIS KISSASI 

Kadir KOLAY 

Yüksek Lisans Tezi 

Danışman: Doç. Dr. Nurullah DENİZER 

Uşak 

Temmuz, 2022



 

 

NÜZÛL-SÎRET BAĞLAMINDA HZ. SÜLEYMAN-BELKIS KISSASI 

 

 

 

 

Kadir KOLAY 

 

 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

Temel İslam Bilimleri Ana Bilim Dalı 

Danışman: Doç. Dr. Nurullah DENİZER 

 

 

 

 

 

 

 

 

Uşak 

Uşak Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü 

Temmuz, 2022



    iii 
 

YÜKSEK LİSANS TEZ ÖZETİ 

 

NÜZÛL-SÎRET BAĞLAMINDA HZ. SÜLEYMAN-BELKIS KISSASI 

 

Kadir KOLAY 

Temel İslam Bilimleri Ana Bilim Dalı 

Uşak Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Temmuz 2022 

Danışman: Doç. Dr. Nurullah DENİZER 

Kur’ân, mesajını muhatabına iletirken çeşitli yöntemler kullanmıştır. Bu 

bağlamda Kur’ân kıssaları vahyin mesajını muhataba iletmede önemli bir görev 

üstlenmişlerdir. Ayrıca kıssaların nâzil olduğu dönemle de toplumsal, sosyal ve siyâsî 

yönden bağlantısı bulunmaktadır. Bu anlamda kıssalar vahiy ortamı hakkında 

çıkarımlar yapabilmemize olanak sağlamaktadır. Kıssalar, nâzil olduğu topluma ideal 

davranış örneği sunar; geçmiş ümmetlerdeki inkârcıların durumlarını haber vererek 

muhataplarını uyarır; özel ve etkileyici anlatımlarla muhatapların ibret almasını, durup 

düşünmesini önerir. Öte yandan peygamberlerin tebliğ mücadelelerini mevzubahis 

etmeleri yönüyle birtakım usûl ve ilkeler öğretir. Hz. Süleyman-Belkıs kıssasında da 

bu tür ilkeler mevcuttur. Bu çalışmada, Hz. Süleyman-Belkıs kıssası nüzûl-sîret ilişkisi 

bağlamında ele alınmıştır. Ayrıca kıssada mevzubahis edilen her iki karakterin de 

hükümdar olmaları sebebiyle siyâsî yönleri konu edilmiştir. Özellikle Hz. Süleyman’ın 

peygamberlik görevini bu arka plan dâhilinde nasıl yerine getirmeye çalıştığı 

anlaşılmaya çalışılmıştır. Bu husus, Hz. Peygamber’in davet metotlarıyla 

ilişkilendirilmiş, benzerlikler ve farklılıklara değinilmiştir. Peygamberlerin davet 

üslûplarından örnekler sunulmuştur. Buradan hareketle davette üslûbun önemine işaret 

edilerek bu hususa dair üslûp ve ilkeler çeşitli yönleriyle ele alınmıştır. Üç bölümden 

oluşan bu çalışma, temelde Hz. Süleyman-Belkıs kıssasının sîret bağlamında 

değerlendirilmesini içermekte, buna ilave olarak kıssadan siyâsî iletişim ve davet 

öğretisine yönelik olarak çıkartılabilecek ilke ve prensipleri tespit etmeyi 

amaçlamaktadır. 

Anahtar kelimeler: Kur’ân-ı Kerîm, Nüzûl-Sîret, Kıssa, Hz. Süleyman, Belkıs 



    iv 
 

 

ABSTRACT 

 

PROPHET SOLOMON-BELQIS’S PARABLE IN THE CONTEXT OF 

CONTENT AND COMMENT 

 

Kadir KOLAY 

Department of Islamic Sciences  

Uşak University Graduate Education Institute, July, 2022  

Thesis Advisor: Associate Professor Nurullah DENİZER 

 

The Qur'an used various methods while conveying its message to answerer. In 

this context, the parables of the Qur'an have undertaken an important task in conveying 

the message of revelation to the answerer. In addition, there is a communal, social and 

political connection with the period when the stories were revealed. In this sense, the 

parables allow us to make inferences about the environment of revelation. The parables 

present an example of ideal behavior to the society to which it was revealed; warns 

answerer by informing about the situation of the deniers in the past community; with 

special and impressive expressions and recommend the answerers to take a lesson and 

stop and think. On the other hand, parables teach some methods and principles in terms 

of talking about the struggles of prophets to convey. These kinds of principles are also 

existing in the parable of Solomon-Belkis. In this study, the parable of Solomon-Belkis 

is discussed in the context of the relationship between content and comment. In 

addition, are mentioned the political aspects of both characters in the story because of 

being emperors. Especially, are studied to understand how Solomon perform his 

prophetic duty within this background. This matter is associated with the invitation 

methods of the Prophet Muhammed and are mentioned similarities and differences 

with him. From this point of view, was pointed out the importance of style in the 

invitation and the style and principles regarding this issue were discussed in various 

aspects. This study consists of four chapters and basically talk about parable of 

Solomon-Belkis evaluation the context of comment. In addition to this, it aims to 

determine the teachings and principles that can be derived from the parable directed 

the teaching of political communication and invitation. 

Keywords: Qur’an, Content-Comment, Parable, Solomon, Belqis 



    v 
 

 

ÖNSÖZ 

Allah Teâlâ Kur’ân’ı, akıl sahibi varlık keyfiyeti bulunan insana göndermiştir. 

İnsan, hem kendisine tanınan sınırlı hayat sürecinde hem de ebedî olan hayatında 

mutluluğa ulaşması Kur’ân’la mümkündür. Bu noktada insana rehber olacak, yolunu 

aydınlatacak ve ebedî mutluluğa eriştirecek kitap olan Kur’ân’ın bu işlevinin, içinde 

barındırdığı anlatımlarla/kıssalarla daha da güçlendiği söylenebilir.  

Kur’ân’ın muhtevasında ciddî bir yer tutan kıssaların insan için ibret, uyarı, ikaz, 

meydan okuma ve tehdit gibi işlevlere sahip olduğu söylenebilir. Dolayısıyla 

kıssalarda, insanın hâlihazırda içinde bulunduğu durumu ne ise o duruma karşılık 

gelebilecek hususlar bulunabilir. Öte yandan insan, hayat algısında dönüşüm 

sağlayabileceği ilke ve prensipleri kıssalardan edinebilir. Dahası yaşadıklarıyla 

benzerlikler kurabileceği karakterlerin durumları kıssalarda karşısına çıkabilir. Hz. 

Süleyman-Belkıs kıssası da bunlardan sadece biridir. Hz. Süleyman-Belkıs kıssasının 

Hz. Peygamber nezdinde tüm insanlara ne söylediği, hayat nizamına yönelik ne tür 

ilkeler önerdiği ve insanın ebedî mutluluğa ulaşma sürecinde nerede konumlandığı 

sorusu çalışmamızın temel düşüncesini teşkil etmektedir. 

Çalışma sürecimizin en başından son noktaya kadar etkili, yol gösterici ve 

anlayışlı tavrıyla desteğini esirgemeyen; çalışmamızın her aşamasında kıymetli vaktini 

ayırarak büyük bir titizlikle süreci yöneten; tıkandığım noktada azim ve gayret vesilesi 

iletişimiyle devamlılığı sağlayan değerli danışman hocam Doç. Dr. Nurullah Denizer’e 

sonsuz teşekkürlerimi sunarım. Eğitim hayatım boyunca maddî manevî içten 

destekleriyle yanımda olan annem ve babama; akademik çalışmalar bağlamında 

tecrübelerinden yararlandığım, bu yolda ufuk açıcı katkılarıyla yardımcı olan kadim 

dostum Furkan Fidan’a samimi şükranlarımı arz ederim. Ders dönemi boyunca ilmî 

tecrübeleriyle bizlere yol gösteren hocalarıma, süreç boyunca kapısını çaldığım 

arkadaşlarıma teşekkür ederim. Son olarak süreç boyunca kesintisiz teşviki ve sonsuz 

desteği olan; kendi tez çalışması ve annelik görevleri içerisinde bana çalışma imkânı 

tanıyan, zaman oluşturan kıymetli eşim Maide hanımefendiye ve bu süreçte aramıza 

katılarak bize çalışma azmi veren sevgili oğlum Akif Tuğrul’a teşekkür ederim. 

Kadir KOLAY 

Uşak, 2022 

 



vi 

ÖZGEÇMİŞ 

Kişisel Bilgiler 

: Kadir KOLAY Adı Soyadı 

Doğum Yeri ve Tarihi 

Lisans Öğrenimi                                                                      

: 

: İstanbul Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Yüksek Lisans Öğrenimi : Uşak Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü 

İş Tecrübesi : Din Görevlisi 

İletişim

e-posta adresi

: 

 :   



vii 

İÇİNDEKİLER 

YÜKSEK LİSANS TEZ ÖZETİ .............................................................................. iii 

ABSTRACT ............................................................................................................... iv 

ÖNSÖZ ........................................................................................................................ v 

ÖZGEÇMİŞ ............................................................................................................... vi 

İÇİNDEKİLER ........................................................................................................ vii 

KISALTMALAR....................................................................................................... ix 

GİRİŞ .......................................................................................................................... 1 

1. Araştırmanın Konusu ........................................................................................ 1

2. Araştırmanın Amacı ve Gerekliliği ................................................................... 3

3. Araştırmanın Yöntemi ve Kaynakları .............................................................. 4

4. Kavramsal Çerçeve ............................................................................................ 5

5. İlgili ve Benzer Araştırmalar ............................................................................. 7

1. BÖLÜM ................................................................................................................... 9

KUR’ÂN KISSALARININ GENEL ÇERÇEVESİ ................................................ 9 

1.1. Kıssa Kavramının Lügat ve Terim Anlamı................................................... 9 

1.2. Kur’ân Kıssalarının Zikredilme Amacı ........................................................ 9 

1.2.1. İnsanların Düşünüp İbret Almalarını Sağlama ................................... 10 

1.2.2. İmanî Hususları Ortaya Koyup Açıklama ........................................... 10 

1.2.3. Bütün Peygamberlerin Dini Tebliğ Ettiğini Gösterme ........................ 11 

1.2.4. Hz. Peygamber ve Ümmetine Moral Sağlama ..................................... 12 

1.2.5. İnsanı Şeytana Karşı Uyarma ................................................................ 12 

1.2.6. İnsanları Ahlâkî Noktalarda Terbiye Etme ......................................... 13 

1.2.7. Geçmiş Peygamberlerin Yaşadıklarından Hareketle Hz. 

Muhammed’in Karşılaştığı Sorunları Daha İyi Anlama .............................. 13 

1.3. Kur’ân Kıssalarının Kaynağı ....................................................................... 14 

1.4. Kur’ân Kıssalarının Tarihsel Arka Planı.................................................... 15 

1.5. Kur’ân’da Kıssaların Tekrarlanması .......................................................... 16 

2. BÖLÜM ................................................................................................................. 18

HZ. SÜLEYMAN-BELKIS KISSASI .................................................................... 18 

2.1. Kıssanın Yer Aldığı Neml Sûresinin Nüzûl Sebebi ve Zamanı ................. 18 

2.2. Mekke’nin İslam Öncesi Sosyolojik Yapısı ve Din Algısı .......................... 20 

2.3. Sûrenin Nâzil Olduğu Ortam ....................................................................... 24 



viii 

2.4. Neml Sûresinin Önceki ve Sonraki Sûre ile Olan Bağlantısı ..................... 26 

2.5. Sîret Bağlamında Kıssanın Tahlili ............................................................... 28 

2.5.1. Hz. Süleyman’ın Hükümdarlığı............................................................. 29 

2.5.2. Hz. Süleyman-Hüdhüd Diyaloğu ........................................................... 35 

2.5.3. Vahdet Vurgusu ...................................................................................... 41 

2.5.4. Hüdhüd’e Tevdi Edilen Görev............................................................... 42 

2.5.5. Belkıs’ın Davete Muhatap Oluşu........................................................... 43 

2.5.6. Hz. Süleyman’ın Görev Hassasiyeti ...................................................... 46 

2.5.7. Davette Mucize Etkisi ............................................................................. 48 

2.5.8. Belkıs’ın Teslimiyeti ............................................................................... 50 

2.6. Kıssadan Çıkarılabilecek Mesajlar ve İlkeler ............................................. 53 

3. BÖLÜM ................................................................................................................. 59

NÜZÛL-SÎRET İLİŞKİSİ BAĞLAMINDA HZ. SÜLEYMAN-BELKIS 

KISSASININ SİYÂSÎ İLETİŞİM VE DAVET ÖĞRETİSİ ................................ 59 

3.1. Siyâsî Arka Planın Tebliğ Metoduna Etkisi ................................................ 59 

3.2. Mutlak Güç Sahibi Tek Varlığın Allah Olduğu Gerçeğine Sebe’ 

Hükümdarı Üzerinden İşaret .............................................................................. 63 

3.3. Kıssadaki Tebliğ Metodunun Hz. Peygamber’in Davet Mektupları ile 

Olan Benzerliği ..................................................................................................... 65 

3.4. İslam’a Davette Üslûbun Önemi .................................................................. 66 

SONUÇ ...................................................................................................................... 73 

KAYNAKÇA ............................................................................................................ 76 



ix 

KISALTMALAR 

bk. : Bakınız 

b.y. : Basım yeri yok 

çev. : Çeviren 

DİA : Diyanet İslam Ansiklopedisi 

ed. : Editör 

h. : Hicrî

Hz. : Hazreti

s.a.s. : Sallallahü Aleyhi ve Sellem 

thk. : Tahkik eden 

vb. : Ve benzeri 



1 

GİRİŞ 

1. Araştırmanın Konusu

Kur’ân-ı Kerîm, ilâhî iradenin insanlara rehber olarak gönderdiği ve hayatın pek 

çok yönüne dair muhataplarına ışık tutan bir kitaptır. İnsanların bu rehberden en 

verimli şekilde faydalanabilmeleri için Kur’ân’ı iyi bir şekilde tahlil etmeleri gerekir.

Bu tahlil İslam tarihi boyunca müfessirler ve ilim adamları tarafından çeşitli yöntem 

ve yaklaşımlarla yapılmaya çalışılmıştır. Kur’ân’ın kendine özgü anlatım üslûbu bu 

çeşitliliği gerekli kılmaktadır. Kur’ân’ın anlatım yöntemlerinden biri olan kıssalar da 

onun insanlara yaptığı rehberliğin önemli bir parçasını oluşturmaktadır. Zira Kur’ân’ın 

muhtevasında önemli bir yer tutan kıssalar ilâhî mesajların doğrudan ve dolaylı 

muhataplarına ulaştırılmasında çok ciddi bir işlev üstlenmişlerdir.1 Diğer taraftan 

kıssalar ve önceki devirlerde yaşayan kavimlerin yaşadıkları olaylara dair bilgiler 

sunan pasajlar, toplumun dinî, siyasî ve sosyal yapısı hakkında birtakım mesajlar da 

barındırmaktadır. Bu bağlamda kıssaların ve söz konusu pasajların nâzil oldukları 

dönemde meydana gelen olaylarla ilişkili olduğu varsayılabilir. Bunun en önemli 

göstergesi “Kur’ân âyetlerinin tek bir seferde değil de yirmi üç senede bölüm bölüm 

nâzil olması ve Kur’ân’da her peygamberin hayatının tamamının değil de belli 

kesitlerinin yer almasıdır.”2 Dolayısıyla Kur’ân kıssalarını doğru bir bakış açısıyla ele 

almak bu kıssalarda verilmek istenen mesajı daha isabetli bir şekilde tespit etme 

imkânını şüphesiz güçlendirecektir. Bunu başarmak ise öncelikle kıssanın nasıl bir 

ortama indiğini anlamakla mümkündür.  

Kur’ân-ı Kerîm muhatap olduğu ilk neslin algısına bir söz; daha sonrakilerin 

algısına ise bir metin olarak sunulduğuna göre onu kendi bağlamı içerisinde 

değerlendirmek sağlıklı anlama ve yorumlama yöntemi açısından son derece 

önemlidir. Bununla birlikte Kur’ân’ı nüzûl döneminin şartlarını ele alarak okumak 

onun içerdiği mesajın sadece o döneme ait olduğu düşüncesini akla getirmemelidir.3 

Bilakis Kur’ân’ı kendi bağlamında ele alma çabası, onun mesajının en doğru tespitinin 

ancak nâzil olduğu ortam bağlamında değerlendirilerek elde edilebileceğini 

vurgulamak maksadıyladır. Zira bir âyetten ne kastedilmiş olabileceğinin en isabetli 

tespiti, Kur’ân’la ilk ağızdan ve doğrudan muhatap olan nesille ve bu neslin içerisinde 

1 Sami Kılınçlı, “Hz. Âdem-İblîs Kıssasını Nüzûl-Sîret Bağlamında Okumak”, Çukurova Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 20/2 (Aralık 2020), 702. 
2 Z. Sena Küçükvar, Hz. Nuh Kıssasını Sîret Bağlamında Okumak (Rize: Recep Tayyip Erdoğan 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2020), 12. 
3 Mahmut Ay, Kur’ân Kıssalarını Sîret Bağlamında Okumak (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2019), 15-16. 



    2 
 

 

bulunduğu ortamın koşullarıyla kurulabilecek irtibatla mümkün olur. Bu noktada 

Kur’ân’ın mushaf haline muhatap olmuş bizler için Kur’ân’ın metninin, onu ilk 

muhataplar gibi anlama hususunda önümüzde bir engel olduğu söylenebilir.4 

Dolayısıyla ilk ortamına ulaşma ve ilk muhataplarına başvurma çabamız bu engeli 

aşmak maksadıyladır. Öte yandan İslam geleneğine göre “Sebebin husûsîliği hükmün 

umûmîliğine mâni değildir” ilkesi gereği Kur’ân’ın hüküm ve mesajları evrenseldir. 

Tefsir literatürü ve Kur’ân üzerine yapılan araştırmaların çok büyük bir kısmının, 

Kur’ân’ı indiği dönemle sınırlamadan hem kendi dönemlerine Kur’ân’ın mesajını 

anlatma hem de gelecek nesillerin idrakine bir söz söyleme ve Kur’ân’ın engin 

manalarından yeni bir boyut açma maksadıyla kaleme alındığı düşünüldüğünde bu 

husus daha belirginleşmektedir. Zira söz konusu çalışmalara harcanan çaba, ancak 

mesajın evrenselliğini kabul ve iddia ederek diri kalabilir. 

Çalışmamızda yukarıda da mevzubahis olduğu üzere Kur’ân’ın önemli bir 

bölümünü oluşturan kıssalardan biri olan Hz. Süleyman-Belkıs kıssasını, vahyin sîret 

ile sîretin vahiy ile birlikte düşünülüp ele alınmasının elzem olduğu düşüncesinden 

hareketle asr-ı saâdet bağlamında ve özellikle Hz. Peygamber’in kendi kıssası 

ekseninde, okumayı ve değerlendirmeyi amaçlıyoruz.  

Kur’ân’daki kıssaları bir okuma ve anlama usûlü diyebileceğimiz nüzûl-sîret, 

Kur’ân kıssalarının Hz. Peygamber’de ve peygamberlikle bizzat muhatap olmuş 

sahabe neslinde karşılık bulan anlaşılma şeklidir. Buna göre nüzûl-sîret, kıssanın nâzil 

olduğu ortamın ve muhatapların ondan ne anladığının tespitine yönelik bir bakıştır. 

Zira çalışmamızın temel düşüncesi, Kur’ân’da anlatılan tüm kıssalarda olduğu gibi 

Hz. Süleyman-Belkıs kıssasının da sîret ile uyumlu bir zeminde nâzil olduğu 

yönündedir. 

Aslında Kur’ân, yirmi üç yıllık nüzûl süreci boyunca Hz. Peygamber, 

Müslümanlar, müşrikler, Yahudiler ve Hristiyanlardan müteşekkil bir sosyolojik 

zeminde meydana gelen hadiselerle ilişkili olduğundan bilinen manada bir metin 

bütünlüğü arz etmez. Ancak tevhid ilkesi çerçevesinde yoğunlaşan tematik bir 

bütünlüğünün var olduğu açıktır.5 Bu hususu, örneğin bir kıssa ile ilgili âyet 

gruplarının farklı sûrelerde geçiyor olması itibariyle metinsel bütünlüğü olmadığı; 

 
4 Ertuğrul Döner - Halit Aldanma, “Nüzûl-Sîret İlişkisi Bağlamında Yûsuf Kıssası”, Çukurova 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 21/1 (2021), 123-124. 
5 Mustafa Öztürk (ed.), Tefsir Geleneğinde Anlam-Yorum Nüzûl-Sîret İlişkisi (Ankara: Ankara Okulu 

Yayınları, 2017), 91. 



    3 
 

 

ancak dikkatli bakıldığında semantik ve tematik bağlamda bir bütünlüğe sahip olduğu 

yönünde bir tespitle anlamlandırabiliriz. 

Çalışmamız üç bölümden müteşekkildir. İlk bölümde kıssalar ve Kur’ân’da 

anlatılma sebepleri ele alınarak genel bir bilgi verilmiştir. Bu noktada önceki 

çalışmaların tekrarına düşmemek adına mümkün olduğunca güncel araştırmalardan ve 

söylemlerden faydalanılmıştır. İkinci bölümde Hz. Süleyman-Belkıs kıssası sîret 

bağlamında okunmaya çalışılmıştır. Bunu yaparken Hz. Süleyman-Belkıs kıssasının 

içerisinde bulunduğu Neml Sûresi’nin Mekke döneminde nâzil olması hasebiyle 

Mekke döneminin sîretini esas aldık. Bununla birlikte mesajın genelliği ilkesini göz 

önüne alarak Mekke döneminden sonra meydana gelen ve kıssanın mesajıyla ilintili 

olabilecek hususlara da değinmeye çalıştık. Süreç boyunca Hz. Süleyman-Belkıs 

kıssasını, Hz. Peygamber’in kendi kıssası düzleminde ele alarak okuma ve Mekke 

döneminin zorluklarına karşın Hz. Peygamber’in mücadelesi çerçevesinde bir 

değerlendirme çabası güttük. Üçüncü bölümde ise çalışma konumuz olan kıssanın 

siyâsî iletişim ve davet öğretisi nüzûl-sîret ilişkisi bağlamında değerlendirilmiştir. 

Çalışmamız tefsir ilmiyle birlikte özellikle vahyin zamanının ve zemininin 

tespiti çerçevesinde düşününce siyer ve tarih disiplinlerini de içeren bir yapıya 

sahiptir. Bu yönüyle disiplinlerarası mukayeseli bir okuma biçimi olacaktır. Bu da 

çalışmamızın ilmî değeri açısından önem arz etmektedir. 

 

2. Araştırmanın Amacı ve Gerekliliği 

Çalışmamız Kur’ân’ın anlatım üslûplarından biri olan kıssaların içerdiği 

mesajların nâzil oldukları ortamdaki sosyo-kültürel ortam ve şartlarla olan ilişkisini, 

ilk muhatapların onlardan ne anladıklarını ve söz konusu nüzûl-sîret ilişkisini tespitin 

günümüz insanına Kur’ân’ı anlama hususunda nasıl bir değer katacağını irdeleme 

temel hedefini taşımaktadır. Bu hedefimize, Hz. Süleyman-Belkıs kıssası örneği 

üzerinden ulaşılmaya çalışılacaktır. 

Kur’ân kıssaları nüzûl süreci içerisinde gelişigüzel bir şekilde indirilmiş 

değillerdir. Diğer bir deyişle kıssaları içeren âyetlerin nüzûl zamanı, o esnada yaşanan 

olaylar ve gündem ile yakından ilişkilidir. Dolayısıyla  kıssaların, Hz. Peygamber’in 

hayatının ve nüzûl sürecinde Müslümanların karşılaştıkları olayların bir bölümüne 

tekabül ettiği, ondan bir kesitle örtüştüğü yadsınamaz bir gerçektir. Aynı şekilde 

Kur’ân’da sunulan geçmiş peygamberlerin hayat kesitleri ile Hz. Peygamber’in hayatı 

arasında sürekli bir ilişki kurulduğu, kıssanın sonunun getirilip Hz. Peygamber ve 



    4 
 

 

ashabına bağlandığı örnekleri bulmak da zor değildir.6 Geçmiş peygamberlerin ve 

geçmiş milletlerin hayatlarından anlatılan kesitlerin Kur’ân’ın yaklaşık üçte birlik 

hacmini oluşturduğu dikkate alınırsa kıssaların nüzûlünün sîret ile olan ilişkisinin 

Kur’ân’ı anlama açısından önemi daha da belirginleşecektir.7 Bu noktada kıssada 

anlatılan hususun nüzûl ortamında yaşanılan durum ile bağlantılı olduğu sonucu ortaya 

çıkmaktadır. Öyle ki kıssada bahsi geçen bir karakter veya ilke halihazırda yaşanan 

duruma dair bir tespitte bulunabilir ve meseleye bir çözüm sunabilir. İşte bu durumda 

kıssa ile sîret ilişkisi açıkça belirmiş olur. Hz. Süleyman-Belkıs kıssası özelinde 

gerçekleştirilecek bu çalışmanın Kur’ân kıssaları içerisinde hükümdar bir 

peygamberin tebliğ mücadelesini yine hükümdar bir kadına yönelik yapması 

dolayısıyla farklı ve orijinal addedilebilecek bir yönü vardır. Bu süreçte her iki 

karakter arasında münavebeli bir iletişimin gerçekleşmesi de dikkat çekicidir. Bizi bu 

kıssayı seçmeye iten sebepler bunlardır. Bununla birlikte kıssa-sîret bağlantısını ortaya 

çıkartarak kıssaların salt bir anlatımdan ibaret olmadığını ortaya koymak bir başka 

hedefimizdir. Diğer taraftan Hz. Süleyman ile Sebe’ melikesi Belkıs arasındaki 

mektuplaşma, Hz. Peygamber’in hükümdarlara davet mektuplarıyla benzerlik 

barındırmaktadır. Bu benzerliğin ve iletişim şeklinin siyasî yönü, söz konusu kıssanın 

çalışılmasını daha da ilgi çekici hale getirmiştir. 

Kur’ân kıssalarını nüzûl-sîret bağlamında ele alan akademik çalışmaların 

sayısının oldukça az olması bu alanda daha fazla araştırma yapmaya olan ihtiyacı 

göstermektedir. Bu anlamda tezimizin gerekli ve özgün bir çalışma olacağı, alandaki 

boşluğun doldurulmasına katkı sağlayacağı kanaatindeyiz.  

 

3. Araştırmanın Yöntemi ve Kaynakları 

Kur’ân-ı Kerîm’in manasını ve mesajını doğru anlayabilmek öncelikle vahyin 

nâzil olduğu ortamın özelliklerini ve ilk muhatapların Kur’ân’ı nasıl anladıklarını 

bilmekle olur.8 Kıssa ile vahyolduğu ortamın uyumlu olduğu ön kabulünden hareketle 

meydana çıkan çalışmamız, “Peygamberlerin haberlerinden, senin kalbini 

kuvvetlendireceğimiz bilgilerin her birini sana anlatıyoruz”9 âyetini dayanak noktası 

 
6 Tâhâ 20/1-23; el-Mü’minûn 23/31-41; el-Kasas 28/34-35. 
7 Fatıma Ünsal, “Nüzûl-Sîret İlişkisi Bağlamında Tâhâ Sûresi’nin Temel Vurguları”, UMDE Dini 

Tetkikler Dergisi 1/1 (Aralık 2018), 108. 
8 Halit Aldanma, Nüzul-Siret Bağlamında Hz. Yusuf Kıssası (Adana: Çukurova Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2020), 2. 
9 Hûd 11/120. 



    5 
 

 

olarak esas almaktadır. Buna göre kıssaların Hz. Peygamber’in kendi dönemiyle ve 

tecrübeleriyle yakından ilişkisi olduğu; dolayısıyla tebliğ sürecinde hem ibret olup 

destek olma hem de Hz. Peygamber’i teskin etme maksadı taşıdığı anlaşılmaktadır. 

Çalışmamızın sosyal bilimler açısından nitel bir araştırma olmasından hareketle 

ilgili kıssayı nâzil olduğu dönemin özelliklerini göz önünde bulundurarak kapsamlı ve 

tümdengelimsel bir yöntemle inceleyeceğiz. Böylelikle ilâhî mesajın ne olabileceğini 

ortaya koyarak en doğru şekilde anlaşılmasını kolaylaştırma amacı güdeceğiz. Öte 

yandan vahiy ortamının ve ilk muhatapların özelliklerini irdeleyerek analitik; kıssa ile 

Hz. Peygamber dönemi arasında benzerlikleri tespit ederek analojik bir metot 

uygulayacağız. 

Çalışmamızın kapsamı ve içeriği öncelikle tefsir, sonra siyer ve İslam tarihi 

disiplinleri ile ilişkilidir. Bu bağlamda tefsir literatüründen; Taberî’nin (ö. 310/923) 

Câmiu’l-Beyân an Te’vîli Âyi’l-Kur’ân, Râzî’nin (ö. 606/1210) Mefâtîhu’l-Gayb, 

Nesefî’nin (ö. 710/1310) Medârikü’t-tenzîl ve hakâ’iku’t-te’vîl, Vehbe Zuhaylî’nin 

(1932-2015) Tefsîru’l-Mûnîr, Sâbûnî’nin (ö. 1442/2021) Safvetü’t-Tefâsîr ve Elmalılı 

Hamdi Yazır’ın (1878-1942) Hak Dini Kur’an Dili isimli eserleri başta olmak üzere 

genel olarak çalışmamıza katkı sağlayacak bilgiler içeren tefsir kaynakları esas 

alınacaktır. Vahiy ortamı ve ilk muhataplar hakkında bilgiler edineceğimiz Siyer ve 

İslam tarihi ile alakalı yazılmış İbn Hişâm’ın (ö. 218/833) Sîretü’n-Nebeviyye’si, İbn 

Sa’d’ın (ö. 230/845) Kitâbü’t-Tabakâti’l Kebîr’i, Âdem Apak’ın dört ciltlik Ana 

Hatlarıyla İslam Tarihi isimli çalışması erken ve modern dönem kaynakları, ilgili tez, 

makale ve kitaplar ikincil kaynaklarımız olacaktır. 

Âyetlerin meali verilirken Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınlarının Kur’ân-ı 

Kerîm Meâli esas alınacaktır. 

 

4. Kavramsal Çerçeve 

Nüzûl kavramı vahyin Allah tarafından Hz. Peygamber’e nakledilmesini ifade 

eder. Çalışmamızda başvuracağımız esbâb-ı nüzûl bilgisi ise âyet veya sûrelerin iniş 

sebeplerini araştıran ilim dalıdır.10 Sîret ise “Hz. Peygamberin doğumundan vefatına 

kadar hayatını konu alan”11 siyer ilminin bir başka ifadesidir. 

 
10 Muhsin Demirci, “Esbab-ı Nüzûl”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Erişim 10 Eylül 

2021). 
11 İsmail Karagöz vd., Dinî Kavramlar Sözlüğü (Ankara: DİB Yayınları, 2015), 596. 



    6 
 

 

Nüzûl-sîret bağlamında irdelenecek çalışmamızın daha sağlam bir zemine 

oturması için akıllara gelebilecek şu sorulara cevap vermemiz gerekecektir: Hz. 

Peygamber (s.a.s.) ve Kur’ân’a muhatap ilk nesil çalışmamızda savunulduğu şekliyle 

anlatılan kıssa ile kendi yaşadıkları zamanı bağdaştırmışlar mıdır? Ya da kıssalarda 

anlatılanlar gibi birtakım ilkelerin ve karakterlerin kendi dönemlerinde de var 

olduğunu düşünmüşler midir? Bu sorulara cevap verebilmek, çalışmamızın savunduğu 

düşünceyi güçlendirecektir. Meşhur müfessirlerden olan Razî’nin ifadesiyle Kur’ân’ın 

bütün kıssaları muhataplarına karşı bir uyarı ve doğru mesajlar vermek için 

anlatılmıştır.12 Öte yandan Kur’ân’da aynı kıssanın farklı yerlerde tekrar edilmesi ya 

da aynı kıssanın farklı kesitlerinin sunulmasının sîret ile bağlantılı olduğu ifade 

edilmiştir. Bu çerçevede düşünüldüğünde Kur’ân’da anlatılan kıssaların Hz. 

Peygamber’in yaşadıklarıyla benzerlik barındıran içeriklere sahip olduğu sonucu 

çıkmaktadır. Bu anlamda kıssalar sîretin bir nevi aynası gibidir. Zira Hz. 

Peygamber’in yaşadığı kıssa ile nâzil olan kıssasın bağlam dışı olması anlatılan 

kıssanın “hisse”siz bir kıssa olduğu sonucunu ortaya çıkarır ki bu da vahyin yapısına 

uygun değildir. Kısaca denebilir ki: anlatılan kıssa ile yaşanılan kıssa arasında bir 

muvafakat söz konusudur.13 

Çalışmamız, “Kıssanın Hz. Peygamber ve çevresindeki ilk muhataplarına mesajı 

neydi?”, “Onlar bu kıssayı nasıl anladılar?”, “Kıssa bize ne söylüyor?” sorularına 

cevap arama çabası çerçevesinde bir araştırma olacaktır. Zira Kur’ân-ı Kerîm, 

indirildiği dönemdeki muhataplarına sonraki nesillerden farklı olarak, sözlü bir 

formda hitap etmiştir. Ancak Kur’an-ı Kerîm yazılarak ve sonradan çoğaltılıp 

“Mushaf” olgusu ile birlikte “yazılı metin” formuna dönüşerek ilk nesilden itibaren 

sonraki nesillere bu formda hitap eder hale gelmiştir. Başka bir deyişle ilk neslin ona 

muhatap oluş şekli ile sonraki nesillerin muhatap oluş şekli farklılaşmaktadır. Bu 

durumda ilk nesiller Kur’ân’ı yaşam içerisinde cereyan eden hadiseler eşliğinde ve 

bizzat Hz. Peygamber’in ağzından, yaşamından, uygulamalarından hareketle 

öğrenirlerken sonraki nesillerin Kur’ân’ı okuyup anlamaları, merkezinde yazılı bir 

metnin yani mushafın yer aldığı bir eyleme dönüşmüş görünmektedir.14 Bu 

 
12 Ebû Abdillâh (Ebü’l-Fazl) Fahrüddîn Muhammed b. Ömer b. Hüseyin er-Râzî et-Taberistânî, 

Mefâtihu’l Gayb (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1981), 1/493. 
13 Ay, Kur’ân Kıssalarını Sîret Bağlamında Okumak, 91. 
14 Muhammed Coşkun, “Tefsir-Siyer İlişkisinin Tarihsel ve Kuramsal Problemleri: Tefsir Tanımları 

Çerçevesinde Sîret-Nüzûl İlişkisinin Hermenötiği”, Siyer Araştırmaları Dergisi 5 (Ocak-Haziran 

2019), 254. 



    7 
 

 

farklılaşmanın neticesinde ortaya çıkan soruları/sorunları kıssanın nüzûl ortamını ve -

varsa- nüzûl sebebini anlayarak çözmek amacındayız. Çalışmamızın konusu olan kıssa 

bu yapısal çerçevede ele alınacaktır. 

Konu ile ilgili belirtilmesi gereken bir başka husus, çalışma konumuz olan kıssa 

ile Hz. Peygamber’in sîretinin hangi düzlemde ele alınacağıdır. Nüzûl-sîret ekseninde 

yapılan çalışmalarda aslolan, çalışma konusu edinilen âyetin/âyetlerin içeriği ile söz 

konusu vahyin nâzil olduğu dönemde yaşanan olaylar arasındaki ilişkiyi tespit 

etmektir. Bu çalışmada da öncelikli olarak yapılmaya gayret edilecek olan budur. 

Bununla birlikte ‘sîret’, Hz. Peygamber’in tüm hayatını kapsayan bir kavramdır. Bu 

nedenle bu çalışmada, araştırma konusu edinilen Hz. Süleyman-Belkıs kıssası 

öncelikle nâzil olduğu dönemde gerçekleşen olaylar ışığında Hz. Peygamber’in sîreti 

ile irtibatlandırılacak, buna ilaveten kıssadan çıkarılabilecek ilke ve mesajların, Hz. 

Peygamber’in hayatının sonraki dönemlerine olan etkisi belirlenmeye çalışılacaktır. 

Zira Kur’ân’ın bazı âyetleri doğrudan yaşanılan olay, meydana gelen bir problem 

yahut sorulan bir soru üzerine nâzil olmuş ve hayata doğrudan müdahale etmişse de 

bu âyetler aynı zamanda sonraki dönemler için de mesajlar barındıran bir muhtevaya 

sahiptirler. Bu nedenle bu çalışmada Hz. Süleyman-Belkıs kıssasını oluşturan âyetler 

hem sîretle kesiştikleri zaman dilimine hem de sîretin sonraki sürecine olan etkisi 

düzleminde değerlendirilecektir.  

 

5. İlgili ve Benzer Araştırmalar 

Çalışma konumuzla ilgili literatürde, 2014 yılında basımı yapılmış Muhammed 

Coşkun’a ait “Kur'ân Yorumunda Sîret-Nüzûl İlişkisi” isimli kitap ile ilk baskısını 

2017 yılında yapmış Mahmut Ay tarafından kaleme alınan “Kur’ân Kıssalarını Sîret 

Bağlamında Okumak” ve yine Mustafa Öztürk editörlüğünde 2017 yılında basılmış 

“Tefsir Geleneğinde Anlam-Yorum Nüzûl-Sîret İlişkisi” isimli üç kitap 

bulunmaktadır. “Kur’ân Nüzûlünün Hz. Peygamber’in Sîretiyle İlişkisi” ismiyle 

Hasan Elik tarafından sunulan 2012 yılına ait bir bildiri bulunmaktadır. Diğer taraftan 

2020 yılında Z. Sena Küçükvar tarafından hazırlanan “Hz. Nuh Kıssasını Sîret 

Bağlamında Okumak” ve Halit Aldanma tarafından hazırlanan “Nüzûl-Sîret 

Bağlamında Hz. Yusuf Kıssası” isimli iki yüksek lisans tezi ile yine Sami Kılınçlı 

tarafından kaleme alınan “Hz. Âdem-İblîs Kıssasını Nüzûl-Sîret Bağlamında 

Okumak” isimli bir makale literatüre kazandırılmıştır. Çalışmamızda inceleyeceğimiz 



    8 
 

 

Hz. Süleyman-Belkıs kıssasını nüzûl-sîret bağlamında ele alan müstakil bir çalışmaya 

rastlanmamıştır. Bu yönüyle araştırmamız özgün bir çalışma olacaktır. 

  



    9 
 

 

1. BÖLÜM 

KUR’ÂN KISSALARININ GENEL ÇERÇEVESİ 

 

Çalışmamızın bu bölümünde Kur’ân kıssaları, kıssaların tarihî gerçekliği ve 

Kur’ân’da bulunma sebepleri gibi hususlarda bilgi vereceğiz. Örneklem olarak 

seçtiğimiz kıssanın detaylı tahliline geçmeden genel itibariyle kıssalar hakkında bilgi 

vermekte fayda görmekteyiz. Bu noktada önceki çalışmalarda olduğu şekliyle detaylı 

bilgi vermekten ziyade maksadın anlaşılmasını esas alıp genel hatları ifade eden bir 

yaklaşım ortaya koymaya çalışacağız. 

 

1.1. Kıssa Kavramının Lügat ve Terim Anlamı 

Kelime kök itibariyle “bir şeyin izinden gitmek, bir şeyi anlatmak, hikâye 

etmek”15 gibi manaları içermektedir. Çoğulu ‘kasas’tır. Kur’ân’ın nâzil olduğu 

dönemde ya da geçmişte meydana gelip de Kur’ân’ın belli amaçlar doğrultusunda 

anlattığı tarihi olaylara karşılık gelen Kasasu’l-Kur’ân ifadesi de Kur’ân ilimlerinden 

biri olarak terimleşmiştir.16 Eski dilde kıssa, ‘hikaye’ kelimesinin karşılığı olarak 

kullanılmış bir terimdir.17 Ancak burada hikâye ve kıssa kavramının farkına dikkat 

çekilmelidir. Zira birbirinin yerine kullanılmış olsalar da niteliksel anlamda farklılık 

arz ederler. Çünkü asıl anlamı ‘nakil’ olan hikâye, gerçekçi veya hayalî, önemli ya da 

önemsiz başkalarına aktarıp anlatılabilecek her tür olayı kapsar. Kur’ân’daki kıssalar 

ise tarihî gerçekliği ve doğruluğu sabit olan olaylardır.18 Buna göre kıssa kavramı hem 

lügat manası hem de terim manası itibariyle bilinen manada bir hikâye anlatmaktan ya 

da haber vermekten farklıdır. 

 

1.2. Kur’ân Kıssalarının Zikredilme Amacı 

Herhangi bir sözün veyahut bir metnin ortaya koyuluş amacı öyle ya da böyle 

muhatap üzerinde bir etki bırakmaktır. Hidâyet rehberi olan Kur’ân da muhatapları 

üzerinde bir etki oluşturma amacı taşır. Kaldı ki Kur’ân-ı Kerîm ne bir insan sözü ne 

 
15 Muhammed b. Ahmed b. Ezherî, Tehzîbu’l-Luga, thk. Abdusselâm Muhammed b. Hârûn – 

Muhammed Alî en-Neccâr (Kahire: el-Müessesetü’l-Mısrıyyetu’l Âmme li’t-Telîf ve’l-Enbâ ve’n-Neşr 

- ed-Dâru’l-Mısrıyye li’t- Telîf ve’t-Terceme, 1964), 8/256; Ebû Nasr İsmâîl b. Hammâd el-Cevherî, 

es-Sıhâh Tâcü’l-Lüga ve Sıhâhi’l-Arabiyye, thk. Ahmed Abdulgafûr Attâr (Beyrut: Dâru’l-İlm li’l-

Melâyîn, 1984), 3/1051  
16 Mustafa Özel, Kur’ân ve Tefsir Terimleri Sözlüğü (İstanbul: Kayıhan Yayınları, 2016), 94. 
17 İsmail Parlatır, Açıklamalı İslamî Terimler Sözlüğü (Ankara: Akçağ Yayınları, 2017), 409. 
18 İdris Şengül, “Kıssa”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Erişim 13 Ekim 2021). 



    10 
 

 

de bilindik manada bir metindir. Onun ilâhî olması muhatap üzerindeki etkililiğini 

daha da güçlendirmektedir. Kur’ân içerisinde önemli bir yer kaplayan kıssalar da bu 

etkililiği zirveye taşıyan anlatımlardır. Zira kıssalar sadece edebî yönleriyle ve tarihî 

bilgiler sunma maksadıyla nâzil olmamıştır. Aksine kıssalar, Kur’ân’ın tevhid, ibadet, 

ahlâk ve ahiret gibi ana temalarını destekleyen ve bunları hedef noktası olarak gören 

anlatımlardır. Bu yönüyle Kur’ân’da zikredilen hususlar hangi maksadı 

gerçekleştirmeye yönelik olarak şekillenmişse kıssalarla verilmek istenilen mesajın da 

bu eksende olduğu söylenebilir. Bunu, “Kur’ân ne maksatla muhataba indirilmişse 

kıssaların indiriliş maksadı da odur.” ifadesiyle algılamak anlamlıdır. Meseleye 

kıssalar özelinde bakacak olursak, onların Kur’ân’da zikredilme amaçlarını şu şekilde 

sıralamak mümkündür: 

 

1.2.1. İnsanların Düşünüp İbret Almalarını Sağlama 

Yaşamının anlam kazanması insanın kendi varlığı, karşılaştığı olaylar ve 

çevresinde olup bitenler üzerine düşünmesiyle gerçekleşir. Bu husus “Elbette onların 

kıssalarında akıl sahipleri için bir ibret vardır”19 ve yine “Elbette bunda işaretten 

anlayanlara nice ibretler vardır”20 âyetleri doğrultusunda ele alındığında Kur’ân’da 

anlatılan kıssalara da ibret nazarıyla bakılmasının önem arz ettiği anlaşılmaktadır. 

Kur’ân kıssalarını tarihsel olay statüsünden çıkartıp evrensel hale getiren ve 

böylece onu zaman ötesi yapan esas husus, her meseleye bir çözüm sunan ve zamanın 

her anındaki bireylere hitap eden manasıdır.21 Bu sebepledir ki her Müslüman 

kıssalardan yaşam ilkeleri edinir, ibret alır. İslam geleneğinde “kıssa varsa hisse 

olmalı” kaidesiyle kalıplaşmış ifade düşünüp ibret almaya dikkat çekmektedir. 

 

1.2.2. İmanî Hususları Ortaya Koyup Açıklama 

Kur’ân’ın bütününe bakıldığında onun ana temalarını ön plana taşıyacak ya da 

eninde sonunda meselenin Kur’ân’ın temel maksatlarına bağlanacağı bir anlatım 

üslûbu kullanıldığı görülmektedir. Bu yöntemlerden biri olan kıssaların üslûbunda 

Kur’ân’ın ana temalarından biri olan iman hususuna dikkat çekilmiştir. Örneğin “Hani 

onlara peygamberler gelip her yolu deneyerek, ‘Allah’tan başkasına kulluk etmeyin’ 

 
19 Yûsuf 12/111. 
20 el-Hicr 15/75. 
21 Osman Eyüpoğlu - Hüseyin Çelik - Murat Yıldız, “Bireysel Dini Tecrübe ve İşlevsellik Açısından 

Kur’ân Kıssaları”, Manas Sosyal Araştırmalar Dergisi 6/4 (Ekim 2017), 270. 



    11 
 

 

demişlerdi. Ama onlar, ‘Rabbimiz isteseydi mutlaka melekler gönderirdi. Bu durumda 

biz, sizinle gönderilen şeyin gerçek olduğunu kabul etmiyoruz.’”22, “İbrâhim’i de 

(resul olarak gönderdik). Kavmine şöyle demişti: Allah’a kulluk edin ve O’na 

itaatsizlikten sakının. Eğer bilirseniz bu sizin için daha hayırlıdır.”23 ve “Âd kavmine 

de kardeşleri Hûd’u gönderdik. Dedi ki: Ey kavmim! Allah’a kulluk edin; O’ndan 

başka tanrınız yoktur, siz sadece uydurmaktasınız.”24 âyetlerinde dikkat çekilen husus 

iman/tevhid temasıdır. Buradan hareketle anlıyoruz ki Kur’ân, kıssa üslûbuyla 

peygamberlerin Allah’a imana davet ettiğini vurgulayıp tevhid inancının tesisini 

sağlamıştır.25 

 

1.2.3. Bütün Peygamberlerin Dini Tebliğ Ettiğini Gösterme 

Kur’ân kıssalarında çeşitli yan karakterler bulunmakta ve insanlığın yararına 

olan ibret alınası pek çok unsur zikredilmektedir. Bununla birlikte çoğu zaman esas 

karakterler peygamberlerdir. Kıssalarda peygamberlerin mücadelesiyle ilişkili çeşitli 

hayat kesitlerinin sunulmasının ötesinde onların asıl yaptıklarının dini tebliğ etmek, 

insanları doğru yola çağırmak olduğu yadsınamaz bir gerçektir. Dinin hayatın her 

döneminde var olduğu göz önüne alındığında kıssaların, önceki devirlerden tebliğ 

örnekleri sunarak yaşanılan sürecin şekillenmesine katkı sunduğu anlaşılmaktadır. 

Dolayısıyla insanlar tarafından hem yaşanılan süreçte nübüvvet görevini sürdüren 

peygamberin hem de geçmişteki peygamberlerin dini tebliğ ettikleri kanısını 

güçlendirmiş olurlar. Öte yandan “Andolsun ki Nûh’u elçi olarak kavmine gönderdik. 

Dedi ki: Ey kavmim! Allah’a kulluk edin; sizin O’ndan başka tanrınız yoktur. Doğrusu 

ben, üzerinize gelecek büyük bir günün azabından korkuyorum.”26 ve “Allah, ‘Benden 

başka tanrı olmadığı hususunda insanları uyarın ve bana saygıda kusur etmeyin’ 

hükmünü bildirmeleri için kullarından dilediğine, emri uyarınca vahyi taşıyan 

melekler indirir.”27 âyetleri tüm peygamberlerin hak olan tek dini tebliğ ettiklerini 

açıkça ilan etmektedir. 

 

 
22 Fussilet 41/14. 
23 el-Ankebût 29/16. 
24 Hûd 11/50. 
25 Küçükvar, Hz. Nuh Kıssasını Sîret Bağlamında Okumak, 30. 
26 el-A’râf 7/59. 
27 en-Nahl 16/2. 



    12 
 

 

1.2.4. Hz. Peygamber ve Ümmetine Moral Sağlama 

Kıssalarda geçmişte yaşamış inkârcıların Allah’ın yüceliği karşısında nasıl âciz 

kaldıkları, iddia ettikleri hususları gerçekleştirememiş olmaları aşikâr edilmiştir.28 

Böylelikle onlar, Allah’ın büyüklüğü karşısında adeta rezil olmuş; dolayısıyla 

kendilerinden intikam alındığı vurgulanmıştır. Buna göre kıssalar, yanlış yolda 

olanların, inkârda inat edenlerin sonunu etkileyici örneklerle göstermektedir. 

Meseleye bu zaviyeden bakıldığında Kur’ân kıssaları, Hz. Peygamber’in ve Allah’ın 

şanını yüceltme adına mücadele edenlerin hak davasını güçlendirmektedir.29 Zira 

uğrunda mücadele ettikleri hususun hak olduğu ancak hak olan bu hususa geçmişte 

muhalif bir tavır gösterenlerin sonunun vardığı hâlin bilinmesi ile ortaya çıkar. Bu 

bilgi, kendi dönemlerinde ne kadar zorlukla da karşılaşsalar onların moralini diri 

tutmaktadır. Bu yönüyle kıssalar ciddi bir moral kaynağıdır denebilir. 

 

1.2.5. İnsanı Şeytana Karşı Uyarma 

Allah Teâlâ, zalimlerin yaptıkları zulümlerden vazgeçmeleri, üzerine düşünerek 

dalâlette olanların doğru yolu bulmaları için geçmiş ümmetlerin hayatlarından kesitler 

sunmuştur.30 Bununla birlikte kıssaların, yolunu şaşıranlara bir uyarı görevi de vardır. 

Bu uyarı insanı şeytanın saptırmasına karşı koruyacak bir yapıya sahiptir. Zira zalime 

zulmünü devam ettirmeye teşvik eden, yolunu şaşıranların yolunu daha da görünmez 

kılan unsurların başında şeytan ve verdiği vesvese gelmektedir. Buna göre insan, 

özellikle kıssalarda mevzubahis edilen inkârcıların veya zalimlerin durumlarından 

hareketle kendisini yanıltanın, yaratıcısına ve O’nun emirlerine karşı olumsuz en ufak 

bir fikrinin ardında şeytan olabileceğini unutmamalıdır.31  

Bir başka yönüyle kıssaların, geçmiş ümmetlerin örnek karakterlerinden sâdır 

olan prensiplere göre şekillenmeyi önerdiği söylenebilir. Dolayısıyla kıssalarda geçen 

özellikle peygamberlerin ve ideal insan topluluklarının taşıdığı örnek özellikler, ilke 

sahibi kimselere istikamet üzere kalmaları noktasında da bir ölçü sunmaktadır. Bu ölçü 

insanı şeytanın yanıltmalarından ve telkinlerinden koruyacak bir kalkan niteliğindedir.  

 

 
28 Bk. el-Bakara 2/258; Fussilet 41/15. 
29 Ali Muhammed Nasr, “Arap Edebiyatında Hikâye ve Kur’ân Kıssalarının Müdafaası”, çev. 

Abdülkerim Seber, Ağrı İslamî İlimler Dergisi 2 (Haziran 2018), 121. 
30 Ali Muhammed Nasr, “Arap Edebiyatında Hikâye ve Kur’ân Kıssalarının Müdafaası”, 120. 
31 en-Nisâ 4/120; en-Nâs 114/4. 



    13 
 

 

1.2.6. İnsanları Ahlâkî Noktalarda Terbiye Etme 

Genel anlamda Kur’ân’ın özelde ise kıssaların muhatabı etkileyici farklı bir 

anlatım üslûbu taşıması Kur’ân’ın îcâzıyla doğrudan alakalı bir durumdur. Nâzil 

olduğu dönemde, ki bu dönem şiirin ve şiir okumanın özel ve kıymetli olduğu zirve 

bir dönemdir. Arap şairlerini bile hayrete düşüren bu özellik, kıssaların eşsiz bir 

anlatıma haiz olduğunu göstermektedir.32  

Yukarıda mevzubahis olduğu üzere Kur’ân’ın ana temaları etrafında birleşecek 

her türlü anlatım ve içerik Kur’ân’ın tarzına uygundur. Bu itibarla Kur’ân’ın ana 

temalardan biri olan ahlâk ilkesi de kıssalarda vurgulanmaktadır. Örneğin Hz. Yusuf 

zindandan çıktıktan sonra kral tarafından maliye bakanı olarak görevlendirilir ve 

kendisini zindana atan aynı kral olmasına rağmen o, devlete küsmeyip verilen görevi 

hakkıyla yapma ahlâkını taşıdığını gösterir. Yine Hz. Yusuf’un kendisini kuyuya atmış 

olan kardeşlerinin yardım taleplerine karşı gösterdiği hoşgörü de onun ahlâkına dair 

başka bir örnektir.33 Kanaatimizce terbiye etmek etkilemekten geçer. Kur’ân kıssaları 

da bu hususu hakkınca yerine getirecek etkin bir üslûp tarzını barındırır. Dolayısıyla 

muhatabını ideal ahlâka teşvik eder. 

 

1.2.7. Geçmiş Peygamberlerin Yaşadıklarından Hareketle Hz. 

Muhammed’in Karşılaştığı Sorunları Daha İyi Anlama 

Kur’ân’da kıssaların yer almasının muhataba sağlayacağı bir başka fayda da 

geçmiş peygamberlerin tebliğ mücadelesinde karşılaştıkları zorluklardan hareketle 

Hz. Peygamber’in nübüvvet görevi boyunca yaşadığı zorlukları daha iyi anlama 

imkânı vermesidir. Zira sonraki nesiller peygamberi görmemiştir. Bu sebeple onun 

zamanında yaşamamış yahut yaşasa bile onunla görüşememiş ve birlikte bulunamamış 

kimseler Hz. Peygamber’in yaşadığı zorluklardan ancak kendilerine nakledilenler 

vesilesiyle haberdar olabilmişlerdir. Hal böyle olunca meseleyi bir tek örnek üzerinde 

okumak istenilen etkiyi oluşturamayabilir ve başka örneklerle anlatımın desteklenmesi 

gerekebilir. İşte kıssalar bu işlevi yerine getirerek muhataba bilgi çeşitliliği sunmuştur. 

Şöyle ki; tebliğ mücadelesinde karşılaşılan zorluklar bağlamında Hz. Peygamber tek 

değildir. Geçmiş peygamberler de söz konusu mücadelede çeşitli zorluklarla 

 
32 Orhan Oğuz, “Çok Kısa Hikâye Kavramı ile Kur’an Kıssaları ve Nevadir Arasındaki Benzerlik ve 

Farklılıklar”, Rumelide Dil ve Edebiyat Araştırmaları Dergisi 14 (Mart 2019), 496. 
33 Osman Kabakçılı, “Din Kültürü ve Ahlâk Bilgisi Dersinde Kur’ân Kıssalarını Anlatma Yöntemleri”, 

Uluslararası Hakemli Akademik Sosyal Bilimler Dergisi 2/3 (Ocak-Şubat-Mart 2012), 442. 



    14 
 

 

karşılaşmışlardır. Bunların bilgisini içeren kıssalar bu noktada özellikle Kur’ân’ın 

sadece metniyle muhatap olmuş nesiller için bir anlam zenginliği oluşturmuş, 

kıssalarda bahsi geçen önceki peygamberlerin yaşadıkları, benzer durumlarla 

karşılaşan Hz. Peygamber’in tebliğ mücadelesini daha iyi kavramalarına yardımcı 

olmuştur.  

 

1.3. Kur’ân Kıssalarının Kaynağı 

Bu başlık altında kıssaların kaynağına yönelik ileri sürülen bazı iddialara 

değinerek ilgili çalışmaları tekrar etmemiş olmak adına meseleyi detaya inmeden 

yüzeysel olarak değerlendireceğiz.  

Kıssaların kaynağıyla ilgili tartışmalar genel itibariyle onların gerçekten 

yaşanmış olaylar mı yoksa geçmiş milletlerin birtakım hikâyelerinden ve 

mesellerinden devşirilmiş kurgusal anlatılar mı olduğu ekseninde şekillenmektedir. 

Kıssaları Allah’tan gelen orijinal anlatımlar olarak görmeyenler şu iki temel iddiada 

bulunurlar: 1. Kıssalar Arap toplumundan ve önceki dönemlerin beşerî kültüründen 

devşirilen anlatımlardır. 2. Önceki semavî metinlerden alınan anlatımlardır.  Bu iki 

iddiaya dair söylenebilecek şey mesnetsiz ve dayanaksız olduklarıdır. Zira mezkûr 

iddiaları zikredenler aslında bunları Hz. Peygamber’in yaydığı düşüncesini kabul 

etmektedirler. Oysaki “Kur’ân nâzil olduğunda okuma yazma bilmeyen bir 

peygamberin nasıl olur da önceki devirlerde nâzil olan kitapları okuyup incelemesi 

mümkün olabilir?” sorusu bu iddia sahipleri tarafından cevapsız bırakılmaktadır.34 Öte 

yandan kıssaları doğrudan vahiy ürünü saymayarak onları beşerî anlatım mahsulü 

olarak görmek Kur’ân’ın yapısına zıtlık teşkil eder. Zira Kur’ân’ın önemli bir kısmını 

teşkil eden kıssaları Kur’ân’dan ayrı düşünmek aslında Kur’ân’ı asıl kaynağından 

koparmak demektir. Bununla birlikte, “(Ey peygamber!) İşte bu anlatılanlar sana 

vahyettiğimiz gayb haberlerindendir. Bundan önce onları ne sen biliyordun ne de 

kavmin! Sabret, çünkü iyi son günahtan sakınanlarındır.”35 âyeti de temelde kıssaların 

bütünde Kur’ân’ın sadece Allah kaynaklı olup, doğrudan O’ndan Hz. Peygamber’e 

vahyolunmuş olduğunu vurgular. Kısacası Kur’ân peygamber sözü değildir. Kıssalar 

da Kur’ân’ın bir parçası olduğuna göre beşerî ürünlere dayanmayıp bizzat vahiy 

kaynaklıdır. 

 
34 İdris Şengül, Kur’ân Kıssaları Üzerine (İzmir: Işık Yayınları, 1995), 156. 
35 Hûd 11/49. 



    15 
 

 

 

1.4. Kur’ân Kıssalarının Tarihsel Arka Planı 

Bu başlık, kaynağı vahiy olan kıssaların tarihte gerçekleşmiş hadiseler olup 

olmadığına dair tartışmaları içerir. Diğer bir ifadeyle “Kur’ân’da anlatılan kıssalar 

meydana gelmiş olaylardır ve onların tarihle mutabakatı söz konusudur” şeklinde 

gelenekte kabul gören bir düşünceyi sorgulayan tartışmalara dayanmaktadır.36 Bu 

hususu kıssaların Kur’ân’da bulunuş maksadıyla ilişkili olarak ele almak doğru bir 

yöntem olacaktır. Zira çalışmamızın başında da değindiğimiz gibi kıssalar tarihî bilgi 

vermek amacıyla nâzil olmamıştır. Kaldı ki bilgi vermek bağlamında ele alınsa bile 

Kur’ân’da, nüzulünden asırlar öncesine dair anlatımlar bulunması gaybî anlamda 

birtakım bilgiler verdiği sonucunu çıkartır. Bu da Kur’ân’ın mu‘cîz bir kelâm olduğu 

inancını desteklemektedir.37 Kanaatimizce onun mu‘cîzliğini işaret eden her anlatım 

da gerçek ve geçmişten geleceğe evrensel mesajları olan bir içerikte olmalıdır. 

Kıssalar da bunun en güzel örneklerindendir. 

Bir bilinç ve karakter inşası hedefleyen Kur’ân’ın gerçek anlatımlardan uzak 

olması düşünülemez. Aksi halde maksadından uzaklaşmış olur ki bu da Kur’ân’ın 

ruhuna aykırıdır. Öte yandan Ashab-ı Kehf bağlamında zikredilen “Biz sana onların 

başından geçenleri gerçeğe uygun olarak anlatıyoruz”38 âyeti kıssaların tamamı için 

geçerli olarak kabul edilebilir.  

Kıssaların tarihî gerçekliğine dair temel dayanak olan noktası Kur’ân âyetleri ve 

gelenekte kabul edilen görüşler iman eden herkes için yeterli görülebilir. Ancak bunun 

dışında yapılan kazı çalışmaları ve bilimsel araştırmalar ışığında ortaya çıkan sonuçlar 

da Kur’ân kıssalarının tarihî birer gerçek olduğunu ortaya koymuştur.39 Ayrıca 

yukarıda zikredilen Hûd Sûresi 49. âyette belirtildiği üzere kıssalar Allah tarafından 

gayb haberi olarak nitelendirilmiştir. İnsan için gayb olan hususlar da bilginin değil 

imanın konusudur. Buna göre kıssaların gerçekliği bilimsel bazı verilerle 

desteklenebilmesi söz konusu olmakla birlikte, kıssaların gaybî mahiyetinin olması 

aynı zamanda imanî bir husus olduğunu da göstermektedir. Dolayısıyla gözlenebilir 

hususlarla birlikte inanma meselesi kıssaların gerçekliğini dayanaklandırmaktadır. 

 
36 Şehmus Demir, “Kitab-ı Mukaddes’i Mitolojik Unsurlardan Arındırma Çabası ve Kur’an Kıssalarının 

Tarihî Gerçekliği”, İslami İlimler Dergisi 9/1 (Temmuz 2014), 108. 
37 Bahattin Dartma, “Arkeolojik Veriler Bağlamında Kur’ân Kıssalarının Fiilen Gerçekleşmemiş 

Olduklarına Dair”, Journal of Academic Studies 5/18 (Ekim 2003), 172. 
38 Kehf 18/13. 
39 Bu konuda detaylı bilgi için bk. Dartma, 163-176. 



    16 
 

 

 

1.5. Kur’ân’da Kıssaların Tekrarlanması 

Genel itibariyle herhangi bir sözün muhataba tekrar edilmesinin, sözün etkili 

olmasına olumsuz yönde tesir ettiği söylenebilir. Çünkü tekrar, muhatap üzerinde 

baskı oluşturup aksi yönde tepki almasını sağlayabilir ya da sözün tekrar edilmesi 

içerisinde bulunan durumun sıradanlaşıp muhatabın ona dikkat kesilmesini 

engelleyebilir. Bu bağlamda bir ifadenin tekrar edilmesi Kur’ân’ın bazen lafız ve 

âyetlerinde ya da kıssalarında da söz konusudur.40 Ancak etkililik hususu Kur’ân 

kıssaları için geçerli değildir. Zira Kur’an bütünüyle edebî bir kelâmdır ve üslûp 

özellikleri bakımından da eşsiz bir anlatıma sahiptir. Bu durum onun, muhatabın 

dikkatini celbedici özelliğe sahip olduğunu göstermektedir. Dolayısıyla Kur’ân’da 

tekrarların bulunması, onun muhatap üzerindeki tesirini etkilemez. 

Aslında Kur’ân kıssalarında tam manasıyla bir tekrarlanma bulunduğu da 

söylenemez. Zira herhangi bir kıssa, içerisinde bulunduğu sûrenin genel yapısıyla, 

ifade ettiği temel vurgusuyla uyum arz etmesi bakımından birtakım eklemelerle ya da 

sadece belli kesitlerinin aktarılmasıyla sunulur. Bu durum, kıssayı farklı yerlerde farklı 

bir üslûpla yorumlamak kabilinden değerlendirilebilir. Ayrıca farklı sûrelerde bulunan 

kıssa kesitleri benzer şeyi ifade ediyor olsalar bile bir bütün olarak görüldüğünde 

meselenin detaylı ve büyük çerçevesi belirmiş olur.41 Öte yandan ideal insan hedefi 

taşıyan Kur’ân’ın kullandığı üslûp çeşitliliği yönünden kıssalar, eğitim boyutuyla 

önemli bir yeri doldurmaktadır. Eğitimde tekrarın önemi aksi iddia edilemeyecek 

derecede gün yüzünde olduğuna göre Kur’ân’ın da kıssaları tekrar ederek muhataplara 

bazı hususları öğretmeyi amaçladığı düşünülebilir. Kıssaların, farklı sûrelerde aynı 

kıssayı değişik yönleriyle, nüanslarıyla ve çeşitli üslûplarla anlatması, kıssaların 

anlatımını dikkat çekici hale getiren özelliklerdir. Bu yönüyle kıssa farklı sûrelerde 

anlatılsa bile küçük ve farklı bir detayın varlığı muhatabın dikkatini çekmektedir. 

Buna göre Kur’ân’ın, kıssa tekrarları hususunda muhatabın algısını açan ifadeleri 

kullanarak anlatımı daha çekici hale getirdiği söylenebilir.42  

 
40 Örn. Rahman Sûresi: “O halde Rabbinizin nimetlerinden hangisini yalanlayabilirsiniz” (33 tekrar). 

Mürselât Sûresi: “O gün inkârcıların vay haline” (10 tekrar). Mü’min 40/5-6. Zâriyât 51/46. Ankebût 

29/14-15. Âyetleri de Hz. Nuh ve kavmi ile alakalı bilgiler içerir. 
41 Emel Yavuzoğlu Ergin, İslâm Toplumunun İnşa Sürecinde Kur’ân Kıssalarının Seyri (İstanbul: 

Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2014), 24-25. 
42 Gönül Seyis, Kur’ân Kıssalarında Makasıd-ı Şeriâ (Rize: Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2012), 20-21. 



    17 
 

 

Söze kulak verip davranışa şekil verme meselesi ifadenin veya mesajın 

mahiyetine bağlıdır. İfade ne ölçüde yüksek etkiye sahipse ifadenin muhtevasının 

davranışa yansımasına o denli fayda sağlayacaktır. İşte Kur’ân kıssaları, bu hususu 

ideal şekilde ortaya koyan anlatımlardır. 

  



    18 
 

 

2. BÖLÜM 

HZ. SÜLEYMAN-BELKIS KISSASI 

 

Bu bölümde, çalışmamızın örneklemi olan Hz. Süleyman-Belkıs kıssasının sîret 

ile bağlantısı üzerinde durulacaktır. Bu bağlamda detaylı bir değerlendirme yapılması 

amaçlanmakta ve kıssanın sınırlarını aşmayacak, bununla birlikte kıssadaki 

karakterler ile bağlantılı olan hiçbir unsuru da göz ardı etmeyecek şekilde bir yaklaşım 

ortaya konulmaya çalışılacaktır. 

Kıssanın bulunduğu sûrenin nüzûl sebebi ve zamanı, Mekke döneminin 

sosyolojik yapısı, sûrenin nâzil olduğu ortam, kendisinden önce ve kendisinden 

sonraki sûre ile bağlantısı, kıssanın sîret bağlamında tahlili ve kıssadan çıkarılacak 

genel ilkeler bu bölümün alt başlıklarını oluşturacaktır.  

 

2.1. Kıssanın Yer Aldığı Neml Sûresinin Nüzûl Sebebi ve Zamanı 

Mushaftaki sıralamaya göre yirmi yedinci, iniş sırasına göre kırk sekizinci sırada 

yer alan Neml Sûresi Mekkî bir sûredir. Doksan üç âyetten müteşekkil olan sûrede Hz. 

Süleyman, Hz. Musa, Hz. Sâlih ve Hz. Lût’un hayatlarından kesitler sunulmasının 

yanında Sebe’ hükümdarı Belkıs ile Hz. Süleyman arasındaki siyâsî iletişim de konu 

edilmektedir. Hurûf-u mukattaa ile başlaması, hemen ardından Kur’ân’ın vahiy ürünü 

olduğunu vurgulaması, bununla beraber Allah’ın varlığının delilleri ve âhiret hayatı 

ile alakalı hususları barındırması, sûrenin evvel emirde Mekke dönemine hitap ettiğini 

göstermektedir. Bu husus muhatabın hâlihazırda içinde bulunduğu yaşam şartlarıyla 

doğrudan ilişkilidir. Buna göre sûrenin ana konusunun, istenilenden çok uzak bir 

noktada hayat süren Mekke toplumunda bir yaratıcı tasavvuru oluşturmak ve inanç 

dünyalarını tevhid temeline dayanarak inşa etmek olduğu söylenebilir. Hedeflenen bu 

hususu gerçekleştirecek olan vahiydir. Zira vahyin, Mekke toplumunda dönüşüm ve 

değişimi sağlayacak olması ve onların içinde bulundukları gafletten uyanması için 

Allah Teâlâ tarafından hali hazırdaki sürecin şartlarına uygun düşecek bir biçimde 

uyarma ve farkına varmalarını sağlama bağlamında ciddi bir işlevi vardır. Dolayısıyla 

diğer bütün sûreler gibi Neml Sûresi de yaşanılan ortamın gerektirdiği üslûp ve içerik 

özelliklerini barındırmaktadır. Bu noktada, Mekkî-Medenî ayrımı konusunda 

zikredilen görüşler akla gelmemelidir. Bu husus çalışmamızın kapsamı dışındadır. 

Bizim kastettiğimiz, Neml Sûresi’nin içerik itibariyle nâzil olduğu dönemdeki 

toplumsal şartlarla uyum içerisinde olduğudur. 



    19 
 

 

Kaynaklarda belirli bir nüzûl sebebi zikredilmemekle birlikte Neml Sûresi’nin, 

Hz. Peygamber’in risâletinin on yıllık Mekke dönemini kapsayan bölümünün 

ortalarında nâzil olduğu düşünülmektedir.43 Diğer taraftan Neml Sûresi’nin, nüzûl 

tertibi itibariyle Habeşistan hicretiyle isrâ hadisesi arasında nâzil olan Şu‘arâ 

Sûresi’nden sonra indiği de söylenmiştir.44 Bu tertip Suyûtî’nin (911/1505) eseri el-

İtḳân’da da Mekke’de inen sûreler sırasında bu şekilde geçmektedir.45 Mekkî sûrelerin 

sayısından46 hareketle Neml Sûresi’nin kırk sekizinci sırada nâzil olmuş olmasının, 

Mekke döneminin on yıllık bir zaman dilimini kapsadığı da göz önünde 

bulundurulduğunda sûrenin nüzûl zamanı ile uyum içerisinde olduğu söylenebilir. Bu 

husus, sûrenin içeriği itibariyle düşündüğümüzde de söz konusu zamana uygun 

düşmektedir. Zira sûrenin başından ortasına kadar geçmiş peygamberlerin 

karşılaştıkları olaylara dair anlatımlar gerçekleştirilmiş; son kısma gelindiğinde ise 

konu ve hitap Hz. Peygamber’e bağlanmıştır. Bu bize ilk beş-altı yıllık dönemde çeşitli 

sıkıntılarla karşılaşmış Allah Resûlü’ne, hem doğrudan kendisine yönelik hitaplarla 

hem de önceki peygamberlerin yaşadıkları hususlara dair bilgilerle Allah tarafından 

bir teselli ve destek verildiğini göstermektedir.  

Nitekim yaşanılan zor şartları daha net anlamak açısından Mekke döneminin 

ortalarında gerçekleşen (M 615) Habeşistan hicreti önemli bir örnektir. Bu dönemde 

müşrikler Müslümanlara karşı kin beslemekten tutun da Hz. Peygamber hakkında 

gıybet, iftira hatta suikast boyutuna varan eylemlerde bulunmuşlardır.47 Bu sebeple 

Hz. Peygamber bazı Müslümanları müşriklerin zulmünden bir nebze olsun 

uzaklaştırabileceği düşüncesiyle Mekke’den uzaklaştırma gayretine girmiştir. Netice 

olarak o gün için en güvenli yer olan Habeşistan’da karar kılınmıştır. Söz konusu 

hicretin öncesi ve sonrasında yaşananlar düşünüldüğünde Hz. Peygamber ve 

Müslümanlara karşı ağır ve büyük tepkilerin ortaya konduğu açıktır. Müşrikler o an 

için tahammül edilemez davranışlarda bulunarak Müslümanlardan bazılarını hicrete 

mecbur bırakmışlar ve yine bu baskılarını Habeşistan hicretinden sonra da doğrudan 

 
43 İshak Yazıcı, “Neml Sûresi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Erişim 5 Şubat 2022). 
44 Abdulmute’al es-Saîdî, Edebî Mesaj Kur’ân, çev. Hüseyin Elmalı (İstanbul: Yeni Akademi Yayınları 

2006), 383. 
45 Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî es-Süyûtî, el-İtḳān fî 

ʿulûmi’l-Ḳurʾân, thk. Muhammed Ebu’l-Fazl İbrahim (Beyrut: Mektebetü’l-Asriyye, 1997), 1/24. 
46 Ulûmu’l-Kur’ân kaynaklarına bakıldığında farklı görüşler bulunmakla birlikte genel kabule göre 86 

sûre Mekkîdir. Ayrıntılı bilgi için bk. DİA “Sûre” maddesi (Erişim 7 Ocak 2022). 
47 Ebû Abdillâh Muhammed b. Sa‘d b. Menî‘ el-Kâtib el-Hâşimî el-Basrî el-Bağdâdî, Kitâbü’t-Tabakât, 

çev. Musa Kazım Yılmaz (İstanbul: Siyer Yayınları, 2014), 1/188. 



    20 
 

 

Hz. Peygamber’in üzerinde yoğunlaştırarak devam ettirmişlerdir.48 İşte Mekke 

toplumunun genel yapısına bir hitap ve kıssalarla Hz. Peygamber’i destekleyen bir 

içeriğe sahip olan Neml Sûresi’nin böyle bir süreçte nâzil olduğu söylenebilir. 

 

2.2. Mekke’nin İslam Öncesi Sosyolojik Yapısı ve Din Algısı 

Bu bölümde Neml Sûresi’nin Mekke’de nâzil olması hasebiyle bölgenin genel 

yapısına değineceğiz. Yukarıda kısaca belirttiğimiz gibi sûrenin evvel emirde Mekke 

toplumuna hitap etmesi meselesini bu bölümde, Mekke’nin İslam’a kadar var olagelen 

yapısal unsurlarına kapsamlı yaklaşarak ele alacağız. Böylelikle İslam öncesi ve 

dolayısıyla sûre öncesi arka planın daha net algılanmasını hedeflemekteyiz. Zira bu 

böyle bir yaklaşım, bütünü görmek açısından önem arz etmektedir. 

Coğrafyanın genel yapısı itibariyle Arabistan ismi, sami dillerinde “urbe” 

kelimesinin “çöl ve çıplak ova” manasına nispetle verilmiştir. Nitekim bölgenin büyük 

bir kısmının çöl ve kurak yapıda olması bunu destekler niteliktedir. Bu iklim ve 

coğrafya şartları, duruma göre ve gruplar halinde yaşayan, hadarî ve bedevî diye 

nitelendirilen toplulukların oluşması sonucunu doğurmuştur. Hal böyle olunca kabile 

yaşantısı söz konusu olmuştur. Tarihçilere göre kabileler üç kısma ayrılmıştır. Bunlar: 

İslamiyet öncesi soyu kesilmiş yok olup gitmiş Arab-ı Bâide kabileleri, Arab-ı 

Bâide’nin yerini almış Arab-ı Âribeler ve Hz. İsmail’in neslinden gelenlerden Hicaz 

bölgesine yerleşmiş olan Arab-ı Müsta’rabe kabileleri. Mekke’de İslam’ın 

gönderilmesinden önce bunlardan varlığını devam ettiren iki kabile Arabistan’ın yerli 

halkını oluşturmaktadır.49 Dolayısıyla İslam ile muhatap olmuş ilk topluluk bunlar 

veya bunların soyundandır denebilir. 

Arabistan coğrafyası bağlamında düşünüldüğünde kabile merkezli yaşam, İslam 

öncesi dönemin esas yaşam şekliydi. Güçlü bir merkezî otoritenin yokluğu, yönetim 

hususunda birliğin sağlanamamasına neden olmuş, dolayısıyla her kabileye kendi 

gücü nispetinde varlığını devam ettirebilme imkânı vermiştir. Öyle ki bu ortamda, 

üzerine düşen görevleri yerine getirmeyen ya da kabilesine karşı fiilî veya sözlü olarak 

zarar getirecek davranışlarda bulunan kabile mensuplarından birinin, kabilesiyle 

 
48 Hakkı Dursun Yıldız vd. Doğuştan Günümüze Büyük İslam Tarihi (İstanbul: Çağ Yayınları, 1989), 

212, 216. 
49 Mevlânâ Şiblî Numânî, Sîretü’n-Nebî Asr-ı Saadet, çev. Ömer Rıza Doğrul (İstanbul: Ensar Neşriyat, 

1977), 1/85-86. 



    21 
 

 

bağının koparılmasına varana dek büyük cezalara muhatap olması söz konusuydu.50 

Nitekim yukarıda bahsi geçtiği üzere bazı Arap kabilelerinin varlığını devam 

ettirememesi bu bağlamda değerlendirilebilir. Zira güçlü bir yönetim olmadan 

varlığını uzun süre devam ettirmek pek de mümkün değildir. Bununla birlikte irili 

ufaklı kabilelerin varlığı, kabileler arası çekişmeler ve anlaşmazlıkların ortaya çıkması 

ihtimalini arttırmış; potansiyel bir kan davası/savaş sebebi olarak varlığını 

korumuştur. Bu husus da kendi çapında güçlü olanların varlığının devamına; zayıf 

kalanların ise isimlerinin dahi silinip gitmesine sebep olmuştur. 

Hz. Peygamber’in yirmi üç yıllık risâlet vazifesine başladığı dolayısıyla İslam’ın 

doğduğu bölge olan Arabistan yarımadası, bünyesinde Mekke, Medine ve Tâif gibi 

sosyo-kültürel ve dinî açıdan önemli şehirleri barındırır. Başta Mekke olmak üzere bu 

şehirlerin İslam öncesi dönemdeki sosyolojik ve dinî yapısının, İslam’ın doğuşunun 

bu bölgede meydana gelmesini anlamlandırma noktasında veri sağladığı söylenebilir. 

Bu üç şehrin en önemlisi olan Mekke, bünyesinde Kâbe’yi barındırması hasebiyle 

dinî, bununla bağlantılı olarak ticarî faaliyetlerin yoğun olduğu ekonomik bir merkez 

konumundadır. Genel itibariyle putperestlik inancını benimseyen Mekkeliler arasında 

Hıristiyanların da var olduğu söylenmiştir. Bölgenin diğer önemli şehri Medine, 

Yahudilerin, az sayıda Hıristiyanın ve çeşitli Arap kabilelerinin yaşadığı bir yer olarak 

kayıtlanmıştır. Sakîf Kabilesi’nin yaşadığı ve Hz. Peygamber’in tebliğ maksadıyla 

ziyaretinde yaşananlar nedeniyle akıllarda olumlu algı bırakmayan Tâif ise bölgenin, 

tarım ve ziraat hususunda gelişmiş olan şehridir.51 Ayrıca Tâif halkının, Kâbe’de 

bulunan Hacerülesved’in muadili saydıkları bir taşı Beytürrabbe isimli binada 

muhafaza ederek orada ibadet ettikleri yönünde bilgiler verilmiştir. Bu durumun, 

Mekkelilerle aralarında yaşanan çekişmeler sebebiyle gerçekleştiği zikredilmiştir.52 

 Arabistan bölgesinin ve Arapların cahiliye terimiyle nitelendirildikleri bilinen 

bir gerçektir. Bu terimin İslamî dönemde ortaya çıktığı ve İslam devrini, öncesinden 

ayırt etmek üzere kullanıldığı zikredilmiştir. İslam’ın iddia edip önerdiği inanç, 

davranış ve ahlâk ilkelerini İslam öncesi dönemden ayrıştırmak kastıyla sahabe 

tarafından da kullanılmıştır. Ayrıca Kur’ân-ı Kerîm’de “Hani inkâr edenler kalplerine 

 
50 Sami Kılınçlı, “İslam Öncesi Arap Toplumunda Kabileler Arası Rekabetin İslam Davetine 

Yansımaları”, Din Bilimleri Akademik Araştırma Dergisi 12/3 (Haziran 2012), 59-60. 
51 Adnan, Demircan, “Son Peygamber'in Geldiği Coğrafya ve Toplum: Hicaz Bölgesi ve Cahiliye 

Arapları”, Cahiliye Toplumundan Günümüze Hz. Muhammed (Sempozyum Tebliğ ve Müzakereleri) 

(Konya: Fecr Yayınevi, 2007), 47-51. 
52 M. Sabri Küçükaşcı, “Sakîf”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Erişim 20 Şubat 2022). 



    22 
 

 

taassubu, cahiliye taassubunu yerleştirmişlerdi.”53 âyetinde zikredildiği üzere 

cahiliye döneminin tasvip edilmeyen, hoş karşılanmayan hususlar barındırdığına işaret 

olunmuştur. Dolayısıyla ilk Müslümanlar bu terimi kullanarak kibre, taassuba, 

kabileler arası kan davalarına, barbar düşüncelere ve putperestlik gibi unsurlara 

götüren kısacası İslamî prensiplere muhalif olan cahiliye örf ve adetlerini 

kastetmişlerdir.54 

Bölge, İslam öncesi dinî yapısı bağlamında düşünüldüğünde din çatısı altında 

zikredilebilecek birçok unsuru barındırmaktadır. Yukarıda kısaca değindiğimiz gibi 

Putperestlik, Mecûsîlik, Yahudilik, Hıristiyanlık bunların başlıcalarıdır. Tabi bu 

sayılan dinler o dönem için aslî formundan uzak, insanlar tarafından dâhil edilmiş 

farklı birçok uygulamayı içeren bir yapıda kendini göstermiştir. Bununla birlikte, Hz. 

İbrahim’in tevhid inancı temeline dayanan Haniflik dini, mensubu az da olsa bölgede 

varlığını koruyan inançlardandır. Her ne kadar yukarıda sayılan aslı bozulmuş dinlerin 

baskınlığı ve putperest inancın yaygınlığı ortada olsa da akıl ve basiret sahibi kimseler 

cansız varlıkları ilah görecek kadar alçalanlara muhalefet etmişlerdir. Fakat sayıca az 

olan bu grup, karşısında daha güçlü bir yapı olması sebebiyle etkisini gösterememiştir. 

Bununla birlikte söz konusu baskın dinler bile Arapların kendi katı inançlarını 

değiştirememiş aksine bu dinlerden işlerine gelenleri uyguladıkları ancak ana 

çerçeveyi de kabul etmedikleri gözlenmiştir. Kısacası onlar batıl inanışlarına devam 

etmişlerdir.55  

Fıtratının bir gereği olarak dinî duygular hususunda bilme ve gelişme ihtiyacı 

olan insanoğlu, yaşamını her ne şekilde biçimlendirmiş olursa olsun bu ihtiyacından 

uzaklaşamaz. Yani insan dinî duygularla, yaşamı içerisinde her an ortaya çıkabilecek 

şekilde irtibat halindedir. Bu irtibat kişiyi, ilâhî ve tabiatüstü bir varlık düşüncesine 

götüren duygular çerçevesinde oluşur. Kısaca dinî duygular, insan zihninde 

kaybolmayan, her an zuhur edebilecek vaziyette bulunan ve genel anlamda insanlığın 

meyli olan bir husustur.56 Buradan hareketle çok tanrılı inançlarda da olduğu üzere 

varlığı vücuda bürüyen ve hayatı bu varlığa bahşeden bir üstün varlık fikri İslam 

öncesi Arap toplumunda da vardır. Ancak onlar, kendilerini yaratıcıya ulaştıran ve 

 
53 el-Fetih 48/26. 
54 Mustafa Fayda, “Cahiliye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Erişim 20 Şubat 2022). 
55 Mevlânâ Şiblî Numânî, Son Peygamber Hz. Muhammed - Sîretü’n-Nebî, çev. Yusuf Karaca  

(İstanbul: İz Yayıncılık, 2002), 1-2/100-103. 
56 Abdurrahman Okuyan, “Arap Yarımadası’nda İslâm Öncesi Dini Yapı”, Ondokuz Mayıs Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 1 (Aralık 2018), 108. 



    23 
 

 

yaratıcının bir parçası değerinde gördükleri putları da kutsal saymış, onları bir 

anlamda küçük ilahlar olarak görmüşlerdir. Bu yönüyle onların yaklaşımı, yapısal 

olarak çok tanrılı inançların tanrı fikriyle eşdeğerdir. Kur’ân-ı Kerîm bu hususu “Şâyet 

o inkârcılara: ‘Gökleri ve yeri yaratan, güneşi ve ayı yasalarına boyun eğdiren 

kimdir?’ diye soracak olsan, hiç tereddütsüz, ‘Allah’tır.’ derler. O halde haktan nasıl 

yüz çevirirler?” ve “Yine onlara, ‘Göklerden su indirip de onunla ölü toprağa hayat 

veren kimdir?’ diye sorsan, hiç tereddütsüz ‘Allah’tır.’ derler. De ki: Hamd Allah’a 

mahsustur; ama onların çoğu akıllarını kullanmazlar.”57 âyetleriyle gün yüzüne 

çıkartarak eleştirir. Böylece aslında her şeyin farkında oldukları ancak fikrî, bireysel 

veya toplumsal birtakım uygulamalardan ve inançlardan vazgeçmedikleri için söz 

konusu hâl üzere yaşamlarını sürdürdüklerine dikkat çeker.58 Bu durum, onların 

Cahiliye Arapları olarak nitelenmesinde temel dayanak ve kaynak noktası olarak 

değerlendirilebilir. Nitekim onların, çevrelerindeki Hıristiyan, Yahûdî ve Haniflik gibi 

dinî unsurların makul ilkelerine bile zıt bir duruş sergilemede ısrarcı olmaları, söz 

konusu nitelemenin isabetini göstermesi bakımından dikkat çekicidir. 

Yukarıda zikredilen hadiseler silsilesinden sonra Arapların ne var olan yaşam 

biçimi ne de münasebet kurduğu unsurların hayat algısı ideal olarak nitelenebilecek 

seviyededir. Tam aksine burada, varlığını maddeleştirmiş istikametsiz bir insan 

topluluğu söz konusudur. Bu noktada böylesi bir ortamda insanlara rehber olacak, 

istikametini çizecek tutarlı ve insana rûhî boyutunu hatırlatacak bir din ihtiyacı hasıl 

olmuştur. Bu çerçevede, şimdi zikredeceğimiz şu süreci görmek meselenin bütününü 

algılamak açısından anlamlıdır; 

 İnsanlık tarihi, bütüncül bir bakışla kesintisiz bir şekilde birbirinin ardı sıra 

zuhur eden hâdiselerin, sebeplerin ve sonuçların ilişkisinden hareketle 

şekillenmektedir. Buna göre ilk insanın yaratılışından itibaren meydana gelen her 

hususun birbiriyle doğrudan ya da dolaylı olarak ilintisi bulunmaktadır. Daha açık bir 

şekilde ifade edilecek olursak; şâyet bir insan var olmuşsa öncesinin soyundan ve onun 

devamı olarak var olmuştur. Bir hadise meydana gelmişse öncesinde yaşanan bir 

durum ile bağlantısı vardır, ondan etkilenmiştir. Yine meydana gelen bir hadise, 

sonrasında karşılaşılabilecek bir olaya/duruma cevap yahut karşılaşılan bir probleme 

çözüm olabilecektir.  Tıpkı bu örnekler gibi İslam dini de Allah’ın insanlık tarihinin 

 
57 el-Ankebût 29/61-63. 
58 Mehmet Alıcı, “Cahiliye Arabı Bir Peygamber Bekliyor muydu?”, Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 59/1 (Nisan 2018), 118-119. 



    24 
 

 

başından bu yana koyduğu ilkelerin devamı, destekleyicisi yahut O’nun razı olmadığı 

hoş görmediği hususların karşısında duran ve yeni bir söylemle insana rehber olma 

bakımından başta ifade ettiğimiz hâdiseler zincirinin bir halkasıdır.59 

Her ne kadar İslam öncesi Arap toplumunun yukarıda çerçevesini çizdiğimiz din 

algısı, duygularından yaşam biçimlerine kadar geniş yer tutmuş olsa da akıl ve mantık 

sınırlarından uzak, sürdürülebilir olmayan bir yapıda olması yeni bir söylemin 

varlığını gerekli kılmıştır. Bu söylem, örneğin yeri gelmiş Yahûdîlik; yeri gelmiş 

Hıristiyanlık, yeri gelmiş Hz. İbrahim’in dini Haniflik olarak nitelenmiştir. Ancak ardı 

sıra ortaya konan bu silsilenin gerçekleşmesine sebep olan insan toplulukları ne 

tükenmiş ne de bir uyarı olarak söylemden vazgeçilmiştir. Bu süreç ilk insanın 

yaratılmasından son din İslam’ın gönderilmesine kadar devam etmiştir denebilir. Buna 

göre evvel emirde Arap toplumuna bir uyarı, bütüncül manada ise tarihin, hadiseler 

zincirinde bir halka olması bakımından geniş perspektiften dar çerçeveye sırasıyla; 

İslam dininin gönderilmesi, Kur’ân-ı Kerîm’in indirilmesi ve Neml Sûresinin Hz. 

Peygamber’e vahyedilmesinin, sosyolojik yapı ve İslam öncesi dönem hakkında fikir 

üretme bağlamında ipuçları verdiği söylenebilir. 

 

2.3. Sûrenin Nâzil Olduğu Ortam 

Yukarıda sûrenin nüzûl zamanı bağlamında temel hareket noktası olarak 

Habeşistan hicretini baz almıştık. Dolayısıyla o dönemde yaşanan hadiselere yüzeysel 

olarak değinmiştik. Bu başlık altında da sûrenin net bir nüzûl tarihi bulunmamasından 

ötürü temel hareket noktası olarak belirlediğimiz Habeşistan hicretine ve bu hicretin 

öncesinde ve sonrasında yaşanan hadiselere odaklanarak bir değerlendirme yapmaya 

çalışacağız. Böylelikle sûrenin nâzil olduğu ortamı tanımanın, sûrede kastolunan mana 

ve mesajları anlamayla doğru orantılı olduğu düşüncesiyle bir neticeye varacağız. 

Genel anlamda Hz. Peygamber ve Müslümanların Mekke döneminde 

yaşadıklarını ifade etmesi bakımından şu hadise oldukça dikkat çekicidir: “Bir meclis 

ortamında sahabeden Mikdad b. Esved’e Resûlullah’ı hayatta iken görememiş bir 

adam gelmiş ve “Resûlullah’ı gören şu iki göze ne mutlu, vallahi senin gördüklerini 

ben de bizzat görmek ve şahit olduklarına şahit olmak isterdim.” kabilinden sözler sarf 

etmişti. Daha sonra Mikdad b. Esved ona dönerek: Siz o devirde yaşasaydınız Hz. 

 
59 Muhammed Hamidullah, İslâm Peygamberi, çev. Salih Tuğ (Ankara: Yenişafak Yayınları, 2003), 

1/11. 



    25 
 

 

Peygamber’e karşı nasıl davranacağınızı bilemezdiniz. Pek çok topluluk onunla 

beraber olmasına karşın ona boyun eğmemiş ve Allah’tan getirdiklerini tasdik 

etmemişti. Onun yaşadıkları fetret ve cahiliye konusunda diğer tüm peygamberlerin 

yaşadıklarından daha şiddetliydi”60 diye mukabelede bulunmuştur. 

Bilindiği üzere hicrî 610 yılında vahyin nüzulü ile birlikte Hz. Peygamber’in 

yakın civarında bulunan Hz. Ebubekir, Hz. Hatice, Zeyd gibi kimseler İslam’ı ilk 

kabul edenlerdir. İlerleyen süreçte Habbâb, Ammâr, ve Sümeyye gibi kimseler, Hz. 

Peygamber’in İslam davetini kabul ettiklerini açıkça ilan etmişlerdir. Hal böyle iken 

Şu‘arâ Sûresi’nin “Önce en yakın akrabalarını uyar! Sonra sana uyan müminleri 

kanatların altına al!”61 âyetleri nâzil olunca tebliğ vazifesi artık açıktan yapılmaya 

başlanmıştır. Nitekim Hz. Peygamber’in amcaları başta olmak üzere kırk kadar kişiye 

yemek vermesi karşısında Ebû Leheb’in, davetlileri Hz. Peygamber’in aleyhine 

kışkırtması ve cemiyetin dağılıp gitmesi hadisesi bu âyetlerin nâzil olmasını müteakip 

gerçekleşmiştir. Söz konusu topluluktan olumlu bir cevap alamayan Hz. Muhammed 

(s.a.s.) bu kez davetini Mekkenin diğer mensuplarına yöneltmiştir. Neticede yüksek 

bir yer olması sebebiyle Safâ Tepesi’ne çıkıp tevhidi ilan etmesine karşın yine Ebû 

Leheb’in karışması, Hz. Peygamber’in maksadını engellemiştir. Tevhide yapılan gizli 

çağrının üç yıl devam ettikten sonra açıktan yapılmaya başlandığı düşünülmektedir.62 

Müslümanlar için zor şartlarda geçen bu dönem, Hz. Hamza’nın Müslüman olmasıyla 

birlikte onlar için olumlu yönde bir ivme kazanmıştır. Hz. Hamza’nın Müslüman 

olması Mekkeliler için büyük bir kayıptı. Zira o, heybetiyle ve cesaretiyle 

karşısındakine korku veren bir kimseydi. Hal böyle olunca onun Müslüman olması 

Mekkelilerin zoruna gitmişti. Bunun üzerine Mekkeliler, görünüşte geri adım atmış 

gibi olsalar da taktik değiştirerek Hz. Peygamber’e onun kabul edebileceğini 

düşündükleri çeşitli teklifler götürmüş ve onu davasından vazgeçirmeye 

çalışmışlardır. O, tüm bu teklifleri kabul etmeyerek davasından taviz vermemiştir. 

Ardından Ebû Cehil’in Hz. Peygamber’e karşı suikast planı da işe yaramayınca 

Mekkeliler Müslümanlara karşı hem ekonomik hem sosyal baskı ve işkencelerle 

saldırılarını topyekûn artırarak devam ettirmişlerdir. İslam’ı kabul ettiği için kızgın 

kumlara yatırılan Bilal-i Habeşî, Hz. Ebubekir satın alıp azâd etmeden önce çetin 

 
60 M. Yusuf Kandehlevî, Hayatü’s-Sahabe, çev. Cengiz Yağcı - Mehmet Karabulut (İstanbul: Huzur 

Yayınevi, 2009), 1/266. 
61 eş-Şu‘arâ 26/214-215. 
62 İbn Sa’d, Tabakât, 1/186-187. 



    26 
 

 

işkencelere maruz kalan köle kadınlar, Kâbe’de Müslümanlığını açıkça ilan etti diye 

müşriklerce bayılana kadar dövülen Ebû Zerr bu saldırılara uğrayanlardan bazılarıdır. 

Tabiidir ki bulunduğu makamın önemi, kendisine tâbî olanların lideri ve davanın 

önderi olması bakımından maddî ve manevî işkencenin en büyüğü ile karşı karşıya 

kalan Hz. Muhammed (s.a.s.) bu saldırılardan en çok etkilenen isim olmuştur. Bu hal 

üzere iken dahi yılmadan, bıkmadan kendini düşünmeden tebliğine devam etmiştir. 

O’nun için asıl endişe ve üzüntü verici olan çevresinde bulunan Müslümanların maruz 

kaldığı işkenceler olmuştur.  

Hz. Peygamber, vahyin nâzil olmasından o zamana dek şiddetlenerek devam 

eden baskı ve işkenceler neticesinde hicrî 615 yılında Habeşistan’a hicret emri vermiş, 

fakat baskılar sürmeye devam etmiştir. Hatta Müslümanların Habeşistan’a gidip kral 

tarafından kabul görmesi, dinlerini rahatça yaşayıp yayabilecek olmaları düşüncesinin 

müşrikleri çileden çıkardığı söylenebilir. Buna Hz. Ömer’in Müslüman olması da 

eklenince Mekkeliler açısından işler iyice çığırından çıkmıştır. Ancak onlar yine de 

vazgeçmemişler; Müslümanların alanlarını kısıtlayıcı, ihtiyaçlarını tamamıyla 

engelleyici tedbirler almak suretiyle baskılarına devam etmişlerdir.63 Bu süreç bize 

şunu göstermektedir: Hz. Peygamber ve ona tabi olan Müslümanlar kesintisiz bir 

şekilde fiilî, psikolojik, sosyal ve ekonomik anlamda zor zamanlar geçirmişlerdir. 

Ancak davalarından vaz geçemeyip Allah’a sığınarak bunlara katlanmışlardır. 

Habeşistan hicretini İslam’ı yaşatma anlamında bir nefes bilerek Hz. Hamza ve Hz. 

Ömer gibi şahsiyetlerin Müslüman olmasıyla kuvvet bulmuşlardır. Müşriklere karşı 

bireysel çapta da olsa tepkide bulunmaya başlamışlardır.  

Bu anlatılanlar çerçevesinde vahiy, peygamber kıssaları ve ahiret konularını 

muhtevî olan Neml Sûresi’nin, merkez noktası Habeşistan hicreti olan ve 

Müslümanların maddî-manevî büyük zorluklar yaşadıkları bir ortamda nâzil olduğu 

söylenebilir. 

 

2.4. Neml Sûresinin Önceki ve Sonraki Sûre ile Olan Bağlantısı 

Bu bölümde Neml Sûresinin Mushaf tertibine göre kendinden önceki Şu‘arâ 

Sûresi ve kendisinden sonraki Kasas Sûresi ile olan bağlantısı ortaya konulmaya 

çalışılacaktır. Bu bağlantının önemi, sûreler arası ilişki tespit edildiğinde daha net bir 

şekilde anlaşılacağı kanaati taşımaktayız. 

 
63 İ. Süreyya Sırma, Müslümanların Tarihi (İstanbul: Beyan Yayınları, 2014), 2/48-52. 



    27 
 

 

Mushafta Neml Sûresi’nin öncesinde Şu‘arâ Sûresi, sonrasında ise Kasas Sûresi 

bulunmaktadır. Bu sıralamanın nüzûl tertibinde de aynı şekilde olduğuna dair net bir 

bilgi bulunmadığı için bu başlık altında yapılacak değerlendirmeler, sûrelerin mushaf 

tertibindeki sıralaması esas alınarak yapılacaktır.  

Üç sûrenin de ilk âyetinin hurûf-u mukattaa ile başlaması ve bu hurûf-u 

mukattaayı aynı harflerin oluşturması (Şu‘ara: طسم, Neml: طس, Kasas: طسم) dikkat 

çeken bir benzerliktir. Bundan sonra gelen ikinci âyetlerde ise vahye ve Kur’ân’a 

vurgu yapılmış olmasının üç sûrede de ortak olduğu görülmektedir.64 Öte yandan üç 

sûrede de geçmiş peygamber ve kimselerin kıssaları önemli ölçüde yer kaplamaktadır. 

Şu‘ara Sûresi’nde Hz. Musa’nın tebliğ mücadelesi, Hz. İbrahim’in tevhid ilanı, Hz. 

Sâlih’in kıssası, Hz. Nuh ve kavmi gibi konular işlenirken, Neml Sûresi’nde Hz. 

Dâvud, Hz. Musa ve Hz. Süleyman’ın mücadelelerine dair kesitler sunulmaktadır. 

Kasas Sûresi’nde de öncesindeki sûrelere benzer olarak ve adeta onları tamamlar 

nitelikte Hz. Musa ve Hz. Şuayb’ın yaşadıklarına dair anlatımlar bulunmaktadır. 

Servet ve malıyla ünlenmiş Karun kıssası ve onun akıbeti de bu sûrede mevzubahis 

edilmiştir. Bu yönüyle üç sûre kıssalar manzumesi olarak adlandırılabilir. 

Sûrelerin muhtevasında yer alan ifadeler bağlamında değerlendirildiğinde her üç 

sûrede de ilim ve hikmet kavramlarına yer verildiği müşahede edilmektedir. Bununla 

birlikte ilim ve hikmetin Allah tarafından elçilerine veya dilediği kimselere 

verildiğinden bahsedilmektedir. Bu bağlamda söz konusu sûrelerde, Hz. Musa’ya 

bahşedilen hikmet ve ilim,65 Hz. Dâvud ve Hz. Süleyman’a lütfedilen ilim ve hikmet66 

ve Karun’un servetine kanıp makamına imrenenlerin karşı cephesinde bulunanlar 

olarak nitelenebilecek ilim sahibi kimselerin67 zikredildiği görülmektedir. Şu‘arâ, 

Neml ve Kasas Sûreleri bir bütün olarak ele alınacak olursa bu bütünlüğün 

muhtevasının hüküm sahibi peygamberler ve onlarla ilişkili kimselerin hadiseleri 

olduğu söylenebilir. Râzî’nin tespitlerine göre mezkûr üç sûre bir bütün olarak 

özetlenecek olursa burada anlatılan peygamber kıssalarının, tebliğ mücadelesinde 

yaşanılan zorlukların sadece Hz. Peygamber’e mahsus olmadığının görülmesine matuf 

olduğu söylenebilir. Diğer bir deyişle bu sûrelerde anlatılan kıssalarda Hz. Peygamber 

için bir teselli söz konusudur. Örneğin Hz. Nuh’un dokuz yüz elli yıl boyunca devam 

 
64 Bk. eş-Şu‘arâ 26/2; en-Neml 27/2; el-Kasas 28/2. 
65 eş-Şu‘arâ 26/21; el-Kasas 28/14. 
66 en-Neml 27/15. 
67 el-Kasas 28/80. 



    28 
 

 

eden çağrısına rağmen kavminin onu yalanlaması hadisesi Hz. Peygamber için ciddi 

bir örnek ve teselli vesilesidir. Öte yandan vahiyle sabit bu anlatıların Hz. 

Peygamber’in elçiliğine delil olduğu açıktır. Geçmişe dair bu denli fazla örneğin 

sunulması insanın yapabileceği sınırın üstünde olup ancak ilâhî bir gücün elçisi 

aracılığıyla insanlara bildirmesi ile söz konusu olabilir. Dolayısıyla bu da Hz. 

Peygamber’in peygamberliğine delildir.68  

Şuarâ Sûresi’nin başında Hz. Peygamber’e hitaben zikredilen “(Ey 

Muhammed!) İnanmıyorlar diye âdeta kendini helâk edeceksin!”69 âyetinden 

anlaşıldığı üzere Hz. Peygamber, iman etmeyenlere ve onların tebliğe karşı takındığı 

olumsuz eylem ve tavırlarına epeyce üzülmüş, bu hadiseler karşısında kendini adeta 

harap etme noktasına gelmiştir. Tabiri caizse bir tarafta inkârcıların İslam’a karşı 

şiddetli muhalefetleri, diğer tarafta onların bu tavırları karşısında ruhu daralmış, bu 

hâlin çözümünü düşünmekte olan, davasını ilan etmekle yükümlü bir peygamber 

bulunmaktadır. Böylesi bir tablonun bulunduğu bir ortamda geçmiş peygamberlerin 

imana daveti ve kavimlerinin ilâhî çağrıya karşı takındıkları inkârcı tavırların peş peşe 

nâzil olan bu üç sûre içerisinde yoğun bir şekilde konu edilmesi manidardır. Kısaca, 

Şu‘arâ Sûresi ile Hz. Peygamber’e, inkârcıların şiddetli muhalefetiyle karşılaşanların 

ilkinin kendisi olmadığı telkin edilerek buna dair birçok örnek anlatılmış; Neml 

Sûresi’ndeki Belkıs örneğinde olduğu gibi Hak olana meyilli ve uyumlu kimselerin 

varlığının haber verilmesi ile tebliğ mücadelesindeki ümidi ve motivasyonu 

tazelenmiş; Kasas Sûresi’nin sonu itibariyle de istikamet üzere davasında sabit 

kalması ve tevhide sıkıca bağlanması emredilerek yaşanan sıkıntıların elbet geçeceği 

ve feraha ulaşılacağı imasında bulunulmuştur.70 İşte bu üç sûre arasında yukarıda 

sayılan ortak yönlerle birlikte baştan sona kompozisyon niteliğinde bir bütünlük söz 

konusudur. 

 

2.5. Sîret Bağlamında Kıssanın Tahlili 

Çalışmamızın ikinci bölümünün başından itibaren değinilen hususlar, odak 

noktamız olan kıssanın tarihî ve sosyo-kültürel arka planını oluşturmaktadır ki bunlar 

 
68 Razî, Mefâtihu’l Gayb, 24/176, 222-224. 
69 eş-Şu‘arâ 26/3. 
70 el-Kasas sûresi 85. âyette zikredilen ‘döndürülecek yer’den maksadın cennet, ahiret yurdu ya da 

Mekke olduğu yönünde görüşler belirtilmiştir. (Bk. Taberî, 18/346-351.) Ayrıca Hz. Peygamber 

yaşadığı sıkıntılar ve baskılar neticesinde Medine’ye hicret etmek durumunda kalmıştır. Ancak bu 

âyette de işaret olduğu üzere sonunda yine Mekke’ye döndürüleceği ima edilmiştir. 



    29 
 

 

kıssanın daha iyi anlamlandırılması için göz önünde bulundurulması gereken 

bilgilerdir. Bölümün bu başlığı altında ise Neml Sûresi’nin 15-44. âyetlerinde 

zikredilen Hz. Süleyman-Belkıs kıssasının tefsir kaynaklarında nasıl ele alınıp 

yorumlandığına değinerek her bir âyetin Hz. Peygamber’in sîretinde karşılık 

bulabilecek anlamları, olguları veya ilkeleri belirlemeye çalışacağız. Bunu 

gerçekleştirirken kıssanın içerisindeki bölümleri esas alarak âyetleri bazen gruplar 

halinde bazen de tek tek ele alacağız. 

 

2.5.1. Hz. Süleyman’ın Hükümdarlığı 

“Andolsun! Biz Dâvûd’a ve Süleyman’a ilim verdik. Onlar, ‘Hamd, bizi mü’min 

kullarının birçoğundan üstün kılan Allah’a mahsustur.’ dediler.”71 

Buradaki “ilim verdik” ifadesi ile Allah katından lütfedilen çeşitli ilimler 

kastedilmiştir. Bunların mahiyeti din ve hikmet bağlamında değerlendirilebilecek 

ilimlerdir. Hz. Dâvud ve Hz. Süleyman’ın, kendilerine verilen ilimle insanların 

çoğundan üstün bir konuma gelmesi, ilim sahibi olmanın bir üstünlük göstergesi 

olduğunu vurgulamaktadır.72 Diğer taraftan söz konusu ilme sahip olmanın, özel bir 

kavrayışa sahip olmakla ilişkili olduğu değerlendirilmiştir. Zira bu âyette Hz. Dâvud 

ve Hz. Süleyman’ın, diğer insanların sahip olmadığı bu kavrayışın kendilerine 

verilmesine karşılık olarak Allah Teâlâ’ya hamd etmeleri, “Allah içinizden (gerçekten) 

iman etmiş olanları ve ilim sahibi olanları yüksek derecelere çıkarsın.”73 âyeti ile de 

bağlantılı olarak düşünüldüğünde, onların ilim sahibi olmakla insanların çoğuna üstün 

kılındıklarına dikkat çekilmiş olduğu, dolayısıyla ilmin bir üstünlük sebebi olduğu 

söylenebilir.74 Beydâvî (685/1286), bu noktada ilmin önemine dair şu minvalde bir 

yorum getirir: İlmi diğer insanlara değil de kendilerine verdiği için Hz. Dâvud ve Hz. 

Süleyman’ın Allah’a hamd etmesi ilmin ve ilim sahibinin şerefini göstermektedir. 

Nitekim onlar da şükretmek suretiyle verilen bu ilmi, kendilerini faziletli olma 

derecesine taşıyan bir esas olarak görmüşlerdir. Ayrıca bu âyette âlim kişiye teşvik ve 

telkin vardır. Dolayısıyla kişi sahip olduğu üstün makama şükretmeli ve alçak gönüllü 

olarak her ne kadar ilim sebebiyle üstün olsa da o ilmin üstünde bir ilim; kendisi 

 
71 en-Neml 27/15. 
72 Ebü’l-Berekât Hâfızüddîn Abdullah b. Ahmed b. Mahmûd en-Nesefî, Medârikü’t-Tenzîl ve 

Haḳāʾiḳu’t-Teʾvîl, thk. Yûsuf Alî Büdeyvî (Beyrut: Dâru’l-Kelimi’t-Tayyib, 1998), 2/594-595. 
73 el-Mücadele 58/11. 
74 Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr b. Ferh el-Kurtubî, el-Cami’ li-Ahkâmi’l Kur’ân, 

thk. Abdullah b. Abdulmuhsin et-Türkî (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 2006), 16/112. 



    30 
 

 

üzerinde de faziletli bir âlim olabileceği düşüncesini taşımalıdır.75 Bu âyetle ilgili 

Mevdûdî’nin (1979) yorumu da dikkat çekicidir. O, bu âyette zikri geçen ilmin, 

Firavun’un içerisinde bulunduğu cehaletin zıddı olduğunu ifade etmiştir. Zira Firavun 

da Hz. Dâvud ve Hz. Süleyman’a verilen imkânlara sahipti. Ancak Firavun’un bu 

imkânları cehaletle Hz. Dâvud ve Hz. Süleyman’ın ise ilimle kullanması onları 

birbirlerinden tamamen zıt özelliklere sahip şahsiyetler haline getirmiştir.76 

Dolayısıyla Allah’tan bir lütuf elde edip alçak gönüllüğünü koruyan kişi ile Allah’ın 

bu lütfunu aksi istikamette kullanarak güç, makam ve saltanatı ile böbürlenip kibrini 

büyüten kişi arasındaki farkı oluşturan, ilim sahibi olmak ve bu ilmi şükür ve tevazu 

ile kullanmaktır. 

Söz konusu âyet bağlamında ifade edilen bu yorumlardan hareketle Allah 

Teâlâ’nın bazı kullarına üstünlük sağlayıcı birtakım lütuflarda bulunduğu 

görülmektedir. İlim ise bunların başında gelmektedir. Dinin insanlara ulaştırılmasında, 

toplumun adalet, ahlâk ve istikamet üzere olmasında örnek ve önder şahsiyet olan 

peygamberler de Allah’ın bahşettiği bu ilmi taşımaya ehil kimselerdir. Hz. 

Peygamber’e lütfedilen Kur’ân, ilimlerin üstünde ilim, tüm parçaları toplayan bir 

bütün özelliği taşımaktadır. Hem lafız hem de anlam olarak düşmanlarını dahi hayrete 

düşüren ve kendisine hayran bırakan Kur’ân’ın herhangi bir eğitim görmemiş Hz. 

Peygamber vasıtasıyla insanlara ulaştırılması ve yine Hz. Peygamber’in sarf ettiği 

hadislerin muhtevası, onun da Allah tarafından ilim ve hikmet ile lütuflandırıldığının 

göstergesidir. Bu lütufa sahip olmakla birlikte Hz. Peygamber, Hz. Davûd ve Hz. 

Süleyman gibi alçak gönüllülükle ve sadece görevini yaparak Allah’ın emrini yerine 

getirmiştir. Bu durum, âyetin sîret bağlamında ortaya çıkan anlamsal karşılığı olarak 

zikredilebilir. 

 

“Süleyman, Dâvûd’a varis oldu ve “Ey insanlar, bize kuş dili öğretildi ve bize 

her şey verildi. Şüphesiz bu, apaçık bir lütuftur” dedi”77 

Hz. Süleyman’ın Hz. Dâvud’a varis olmasından maksadın ve ilk akla gelen 

mananın ilim, hikmet ve peygamberlik makamı olduğu belirtilmiştir.78 Âyetin 

 
75 Nâsırüddîn Ebû Saîd (Ebû Muhammed) Abdullāh b. Ömer b. Muhammed el-Beyzâvî, Envâru’t-

Tenzîl ve Esrâru’t-Te’vîl  (Beyrut: Dâru İhyâi’t-Turâsi’l-Arabî, ts.), 4/156. 
76 Ebu’l Â’lâ Mevdûdî, Tefhîmü’l-Kur’ân, çev. Muhammed Han Kayanî vd. (İstanbul: İnsan Yayınları, 

ts.), 4/96. 
77 en-Neml 27/16. 
78 Hayreddin Karaman vd., Kur’ân Yolu Türkçe Meâl ve Tefsiri (Ankara: DİB Yayınları, 2020), 4/189. 



    31 
 

 

devamında zikredilen “kuşdilinin öğretilmesi” de Allah Teâlâ’nın Hz. Süleyman’a has 

olarak verdiği mucizevî bir lütuftur. Bu, kavmine karşı peygamberliğinin delili olarak 

Hz. Süleyman’a verilmiş bir mucizedir.79 Hz. Süleyman’ın tüm insanların olduğu 

kadar hayvanatın da hükümdarı olması dolayısıyla bu geniş hüküm alanından bir cüz 

olarak ona kuşdilinin öğretilmesinin özellikle zikredilmesi doğaldır. Kuşdilinin 

öğretilmesinin zikredilmesinin hemen ardından “her şeyden verilmiş olma” 

durumunun ifade edilmesi, Hz. Süleyman’a verilen hükümranlığın boyutlarını insan 

aklının kavrayabilmesi açısından dikkat çekici bir üslûptur. Zira bütünün anlaşılması 

için bütünü oluşturan parçalardan bir örnek sunulmuştur ve seçilen örnek eşi benzeri 

görülmemiş bir kabiliyettir. Bütünü oluşturan parçalardan birinin bu denli çarpıcı bir 

örnek olarak seçilmesi, Hz. Süleyman’a verilen kudret ve hâkimiyetin genişliğini 

göstermektedir. Âyetin son kısmındaki ifade ise Hz. Süleyman’ın kendisine verilen bu 

büyük nimetlerin farkında olduğunu ve bunlar sebebiyle Allah’a ta‘zimde bulunarak 

O’na şükrettiği anlaşılmaktadır. 

Her kavimde istenilen etkiyi göstermemiş ve bu mucizelere muhatap olan 

inkârcıların tamamını inkârlarından vaz geçirememiş olsa da Allah’ın 

peygamberlerine verdiği mucizeler, onların peygamberliklerinin adeta bir belgesi 

mesabesindedir. Hz. Peygamber’in en önde gelen belgesi hiç şüphesiz Kur’ân 

mucizesidir. Zira İslam’a muhalefet edip taarruz edenlere karşı Hz. Peygamber’in 

imdadına Kur’an çare olmuş ve o kendisine muârız olan muhataplarına Kur’ân’la 

meydan okumuştur.80  

Hz. Peygamber, Allah’ın kendisine vermiş olduğu vahiy, yardım ve destek 

karşısında istikametinde sebat ederek şükrünü yerine getirmiştir. Dinin son 

peygamberi ve tüm insanlığa gönderilmiş olması yönüyle Hz. Peygamber hakkındaki 

şu ifadeler âyetin sîret bağlamındaki karşılığını göstermektedir:  “Ben kıyamet günü 

Âdemoğlunun efendisiyim. Ancak bunu iftihar etmek için söylemiyorum.”81 hadisi 

şerifi Hz. Peygamber’in şükrünü gösteren bir ifadedir. Yani burada, söz konusu 

efendilik Hz. Peygamber’in şahsından değil, Allah’ın bahşettiği lütuftan 

kaynaklanmaktadır.82 Nasıl ki Hz. Süleyman “Bize kuşdili öğretildi bize her şeyden 

 
79 Ebü’l-Kāsım Zeynülislâm Abdülkerîm b. Hevâzin b. Abdilmelik el-Kuşeyrî, Letâifü’l-İşarât, thk. 

Abdüllatîf Hasan Abdurrahman (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2007), 2/413. 
80 Adil Bebek, “Kelam Literatürü Işığında Mucize ve Hz. Muhammed'e Nispet Edilen Hissi Mucizelerin 

Değerlendirilmesi”, Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 18 (Ocak 2000), 147. 
81 Ebü’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc b. Müslim el-Kuşeyrî, el-Câmiu’s-Sahîh, thk. Muhammed Fuat 

Abdülbaki (Kahire: Dârü’t-Tıbâati’l-Âmire, 1334/1916), “Fezâil”, 2278 (7/59). 
82 Vehbe Zuhaylî, Tefsîru’l Münîr (Dımeşk: Dâru’l Fikir, 2009), 10/300-301. 



    32 
 

 

verildi” derken lütfedeni îma ederek Allah’a iltifatta bulunuyorsa Hz. Peygamber’in 

mezkûr ifadesini de bu minval üzere bir söylem olarak değerlendirmek mümkündür. 

 

“Süleyman’ın, cinlerden, insanlardan ve kuşlardan meydana gelen orduları 

onun önünde toplandı. Hep birlikte düzenli olarak sevk ediliyorlardı.”83 

Bu âyetten Hz. Süleyman’ın sadece insanları idare eden değil, cinlere ve kuşlara 

da hükmeden, ordusu bu üç sınıf varlıktan müteşekkil büyük bir hükümdar olduğu 

anlaşılmaktadır. Dahası bu üç sınıf topluluğa karşı geniş bilgi ve idrak sahibi olması 

hasebiyle her birinin başına yetkili komutanlar tayin etmiştir. Nihaî noktada Hz. 

Süleyman’ın, tarihte hiçbir fertte örneği bulunmayan bir başkomutanlık unvanıyla 

ordusunu sevk ve idare ettiği söylenebilir.84 Âyetle ilgili Münîr’de geçen ifadeler 

ordunun yapısal özelliklerini göstermesi bakımından dikkat çekicidir: Söz konusu bu 

ordu belirli bir düzen içerisinde toplanıyordu. Böylelikle her bir sınıf kendi konumunu 

biliyordu ve diğerlerinin yerine geçme gibi bir durum söz konusu değildi. Bu denli 

kalabalık olmalarına rağmen emredildiğinde hareketten geri kalan olmuyordu. Bu 

durumun Hz. Süleyman’ın geniş ve büyük ordusunun başında ihtişam ve azametinin 

etkisi vesilesiyle gerçekleştiğini söylemek mümkündür.85 

Hz. Süleyman ile ilgili Enbiyâ Sûresi’ndeki “Biz hüküm vermeyi Süleyman’a 

kavratmıştık. Zaten her birine hükümranlık ve ilim vermiştik. Dâvûd ile birlikte, 

Allah’ı tesbih etmeleri için dağları ve kuşları onun emrine verdik. Bunları yapan biz 

idik.”86 âyeti yukarıdaki hususla bağlantılı olarak değerlendirilebilir. Tefsir 

kaynaklarında değinildiği şekliyle kısaca Hz. Dâvud’un bir durum karşısında verdiği 

hükümden farklı olarak Hz. Süleyman’ın akla daha makul gelen bir hüküm vermesi 

hakkında olan bu âyet, Hz. Süleyman’ın mantık yetisini göstermesi yönüyle dikkat 

çekicidir. Zira bu meselede olduğu gibi yukarıda zikredilen orduları kusursuz bir 

şekilde sevk ve idare etmesi, benzer şekilde onun aklî muhakeme gücünü 

göstermektedir. Ancak elbette ki nihaî noktada -Enbiyâ Sûresi’ndeki âyette de 

vurgulandığı üzere- bu imkânı Hz. Süleyman’a tanıyan Allah Teâlâ’dır. 

Neml sûresinin on yedinci âyetini Hz. Peygamber’in sîretinde zuhur eden 

şekliyle algılamaya çalıştığımızda ise şu şekilde bir fotoğraf gözümüzün önüne 

 
83 en-Neml 27/17. 
84A. Lütfi Kazancı, Peygamberler Tarihi Kur’ân’ın Tanıttığı Peygamberler (İstanbul: Ensar Neşriyat, 

2016), 504. 
85 Vehbe Zuhaylî, Tefsiru’l Münîr, 10/301. 
86 el-Enbiyâ 21/79. 



    33 
 

 

gelmektedir: Hz. Peygamber’in bir kavme ya da topluluğa değil, tüm insanlığa 

gönderilmiş olması onun tüm insanlık için bir yol gösterici ve bir önder olduğu 

şeklinde anlaşılabilir. Öte yandan peygamberlerin fetânet sıfatına, yani “zeki ve 

dikkatli olma” özelliğine sahip olması bu hususla doğrudan ilişkilidir. Buna ek olarak 

fetânet, hassas derecede şuurlu olmayı, zihnin berraklığını ve çabuk kavrayışı ifade 

eder. Dolayısıyla peygamberler gönderildikleri toplumun içerisinde zekâ, ahlâk ve huy 

güzelliği yönünden kusursuz ve şahsiyet sahibi kimselerden seçilmiştir.87 Bu itibarla 

Hz. Peygamber’in de bu sıfatı hâiz ve aklî muhakeme gücünün üst düzey olduğu su 

götürmez bir gerçektir. Örneğin İslam’ın ilk yıllarında Mekke’nin zor şartlarında 

olacakları ön görerek bazı Müslümanlara hicret emri vermesi, Uhud savaşında harbin 

nasıl seyredebileceğine dair öngörüde bulunarak okçuların bulundukları yeri terk 

etmemelerine dair şiddetle tembihte bulunması, Hz. Peygamber’in akla ilk gelen 

fetânet örneklerindendir. Genel çerçeve itibariyle baktığımızda Hz. Peygamber’in 

önderi ve lideri olduğu toplumun her kesimine ulaşma, gerekli yerlere valilerini tayin 

etme ve İslam geniş coğrafyalara yayıldıkça oradaki topluluklara da bir şekilde ulaşıp 

sorunlarını çözme ve ihtiyaçlarına cevap verme tavrıyla aslında büyük bir toplumu 

sevk ve idare ettiğini söylemek yanlış olmasa gerektir. 

 

“Nihâyet karınca vadisine geldikleri vakit bir karınca, “Ey karıncalar! 

Yuvalarınıza girin, Süleyman ve ordusu farkına varmadan sizi ezmesinler.” dedi. 

Süleyman, onun bu sözüne tebessüm ile gülerek dedi ki: “Ey Rabbim! Beni; bana ve 

ana-babama verdiğin nimetlere şükretmeye ve razı olacağın sâlih ameller işlemeye 

sevk et ve beni rahmetinle sâlih kullarının arasına kat!”88 

Kıssanın başında Hz. Süleyman’ın kuşdilini bildiği haber verilmiş, burada 

zikredilen âyetlerde de Hz. Süleyman’ın saltanatı içerisinde kendisine verilen özel 

yetilerin bir diğeri olarak karıncaların Hz. Süleyman ile alakaları konu edilmiştir. Yani 

Hz. Süleyman kuşların yanında karıncaların da dilini anlayabiliyor olması söz 

konusudur. İlgili âyetler, Hz. Süleyman’a verilen özel halleri ihtiva etmesi bakımından 

örnekler sunmaktadır.  

Karıncalarla alakalı İbn Kesîr (774/1373), arı peteğinin nizamı gibi karıncaların 

da yuvasının son derece muntazam olduğu, her karıncanın kendine ayrılan görevi ifâ 

 
87 Karagöz vd. Dinî Kavramlar Sözlüğü, 178. 
88 en-Neml 27/18-19. 



    34 
 

 

ettiği ve çoğu kez de akıl sahibi insanoğlundan daha bir tertip düzen içerisinde 

oldukları yorumunu getirir.89 Buna göre Allah Teâlâ’nın bir lütfu olarak, Hz. 

Süleyman’ın kusursuz sevk ve idaresi vurgulanırken, bu idarenin içerisinde en küçük 

birimde dahi bir eksiklik ve açık olmadığına işaret edildiği düşünülebilir. 

Hz. Süleyman’ın ordusundan korumak için karıncalardan birinin diğer 

karıncaları uyarmasını ince bir “karınca siyaseti” olarak değerlendiren Elmalılı’nın 

(1942) yorumu dikkat çekicidir.90 Söz konusu karınca, diğerlerini Hz. Süleyman’ın 

ihtişamlı ordusunun ve bu büyük imkânların cazibesine kapılıp aslî görevlerini terk 

etme ihtimallerini düşünerek hemen yuvalara girmeleri konusunda onları uyarmıştır. 

Buradan hareketle görevi ifânın her durum ve şartta elzem olduğu düşünülebilir. Râzî 

ise karıncanın diğerlerine yaptığı bu uyarıyı, onların Hz. Süleyman’ın ordusunun 

büyüklüğünü görünce Allah’ın kendilerine vermiş olduğu nimetlere nankörlük 

etmelerinden korkarak yaptığını aktarmaktadır. Ona göre bu âyette, dünyalığa dalmış 

kimselerle birlikte olmanın mahzurlu olduğuna dair bir uyarı bulunmaktadır.91 Buna 

göre başkalarına verilen dünyalık nimetleri sadece görmek bile ebedî olanı 

kaybettirecek sonuçlara yol açacaksa onları görmemenin daha iyi olduğu 

düşünülebilir. 

Devam eden âyette Hz. Süleyman’ın bu hadise karşısında tebessüm etmesi, 

karıncanın kendi maiyeti altında bulunanları iyi yönetmesi sebebiyledir. Zira 

hükümdar kimseler siyaset ve yönetme işiyle iç içe olduklarından, bu minval üzere bir 

tavırla karşılaştıklarında hoş görüp rıza gösterirler.92 Tabi burada Allah’a her fırsatta 

şükreden, onun rızası çizgisinden ayrılmayan Hz. Süleyman’ın kendinden emin bir 

tavırla en küçük varlığa dahi zarar vermeyecek dikkati taşıdığı ancak karıncanın bunu 

bilmeyişi durumunun meydana getirdiği bir gülümseme olması ihtimali de söz 

konusudur. 

Netice itibariyle hal böyle olsa da Hz. Süleyman yeniden Allah’a dua ederek 

şükrünü devam ettirmektedir. Bu şükür ifadesi, Allah’ın onu geniş imkânlarla 

donattığının farkında olduğunun ancak bu üstün yeteneklere sahip olmakla kibre ve 

gaflete sürüklenip çizgiden ayrılma korkusu taşıdığının da göstergesidir. Dolayısıyla 

 
89 Ebü’l-Fidâ’ İmâdüddîn İsmâîl b. Şihâbiddîn Ömer b. Kesîr ed-Dımeşkî, Tefsîru’l-Kur’âni’l-Azîm, 

thk. Mustafa Seyyid Muhammed vd. (Kahire: Müessesetü Kurtuba - Mektebetü’l-Evlâdi’ş-Şeyh li’t-

Türâs, 2000), 10/397. 
90 Elmalılı M. Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili (İstanbul: Azim Yayınları, 2011), 6/149. 
91 Râzî, Mefâtihu’l Gayb, 24/187. 
92 Kuşeyrî, Letâifu’l İşarât, 2/414. 



    35 
 

 

Hz. Süleyman yoldan sapmamak ve emri üzere kalmak için Allah’a minnettarlığını 

diri tutmaktadır.93 

Kıssanın başından bu yana neredeyse her âyette Hz. Süleyman’ın Allah’a 

yönelmesi, sebeplerin sebebi olarak O’nu bilmesi ve ona şükretmesi, onun muazzam 

bir örneklik sergilediğini göstermektedir. Küçücük bir karıncayı dahi incitmeyecek 

dikkat ve hassaslıkta olmasına karşın onun halen olur da gaflete düşerim endişesiyle 

Allah’tan sâlih ameller işleyebilmeyi dilemesi dikkate şayandır. Bu tavır bize Hz. 

Peygamber’in geçmiş ve gelecek tüm günahları bağışlanmasına rağmen halen 

Allah’tan af dilemesini, bağışlanma isteğini hatırlatmakta, bu durum kendisine 

söylenildiğinde “Allah’a şükreden bir kul olmayayım mı.”94 diye mukabelede 

bulunmasını akla getirmektedir. Hz. Peygamber de kendi risâlet döneminde çeşitli 

imkânlarla ve lütuflarla bezenmiş olsa da onun son tahlilde yöneldiği ve şükrünü 

yönelttiği makam tıpkı Hz. Süleyman’ın yaptığı gibi Allah Teâlâ olmuştur. 

 

2.5.2. Hz. Süleyman-Hüdhüd Diyaloğu 

“Süleyman, kuşlara göz atıp yokladı ve şöyle dedi: “Hüdhüd’ü niçin 

göremiyorum? Yoksa kayıplara mı karıştı? Bana (mazeretini gösteren) apaçık bir delil 

getirmedikçe kesinlikle onu ağır bir şekilde cezalandıracağım, ya da kafasını 

keseceğim.”95 

Genel kabule göre kuş türünden bir varlık olan Hüdhüd, Hz. Süleyman’ın emri 

altındaki unsurlardan biridir. Dolayısıyla onun, teftiş sırasında Hüdhüd’ün yokluğunu 

fark ederek sorması da doğaldır. Bu hususun, Hz. Süleyman’ın idare konusundaki 

dikkatini gösterdiğini söylemek mümkündür. Ayrıca buradan bir idarecinin, emri 

altındaki her birimden/memurdan haberdar olması gerektiği ilkesi de çıkarılabilir. 

Rivâyete göre Hüdhüd’ün ordu içerisindeki görevi, çölde yahut susuz bir 

vadide ordunun ihtiyacı olan suyun yerinin tespit edilmesiydi.96 Bir başka görüşe göre 

ise Hz. Süleyman’ın ordusundaki kuşların görevi, ordu hareket halindeyken onları 

güneşin sıcağından korumaktır. Hatta Hz. Süleyman’ın doğrudan “Hüdhüd’ü 

 
93 Mevdûdî, Tefhîmü’l Kur’ân, 4/99. 
94Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ b. Sevre et-Tirmizî, el-Câmi‘u’ṣ-Saḥîḥ, thk. Ahmed Muhammed Şâkir 

(Kahire: Şirketü ve mektebetü Mustafa el-Bâbî el-Halebî, 1978), “Menâkıb”, 1 (3610). 
95 en-Neml 27/20-21. 
96 İbn Kesîr, Tefsîru’l-Kur’âni’l-Azîm, 10/398. 



    36 
 

 

göremiyorum” demesinin nedeninin, güneşin onun bıraktığı boşluktan girmesi olduğu 

nakledilmiştir.97  

Geniş bir hüküm alanına ve ordusunda çeşitli unsurlara sahip olan Hz. 

Süleyman’ın söz konusu boşluğu tespit etmesi, onun ordu için çok önemli bir vazife 

üstlenen bir askerin yokluğunda oluşabilecek olumsuzlukları önceden sezebilmesi 

olarak değerlendirilebilir. Bu açıdan bakıldığında Hz. Süleyman’ın tavizsiz bir disiplin 

örneği sergilediği görülmektedir.98 Zira komutanından rütbesiz erine kadar ordunun 

her bir ferdinin bir görevi vardır. Bu görevlerden herhangi birinin ihmal edilmesi veya 

aksaması orduya tahmin edilemez büyük zararlar verebilir. Dolayısıyla Hz. 

Süleyman’ın bu tavrının, henüz ortada yokken dahi herhangi bir sorunun oluşma 

ihtimalinin önüne geçmeye yönelik olduğu düşünülebilir. 

Yirmi birinci âyette ise bu hadise karşısında Hz. Süleyman’ın takındığı tavır 

zikredilmiştir. Bir delil/mazeret sunmadıkça Hüdhüd’ün cezalandırılıp boğazlanacak 

olmasının, yönetimde herhangi bir zafiyetin kötü sonuçlar doğuracağı fikrinden 

hareketle yanlışın cezasız kalmaması gerektiği şeklinde bir algıyı hedeflediği 

söylenebilir. 

Âyet, hükümdarlığın ve sorumluluk alanının korunmasının, siyasetin ve adâletin 

eksiksiz yerine getirilerek mükemmel olmasıyla mümkün olduğuna da işaret 

etmektedir. Görevinin ihmali hususunda açık bir delil/mazeret sunamayan her kişinin 

gerekli araştırma ve soruşturmalardan geçtikten sonra cezalandırılmasının, toplumun 

nizam ve bekâsı için geri bırakılamaz uygulamalar olduğu açıktır.99 

Bu iki âyetin ifade ettiği manalar ve Hz. Süleyman’ın görevi ihmal konusundaki 

tavrı, bize sîret sahnesinde gerçekleşen Uhud savaşını hatırlatmaktadır. İlk etapta 

Müslümanlar için olumlu yönde ilerleyen gidişat, savaş esnasında düşman saflarının 

bir bir kırıldığını, savaşın kendi lehlerine döndüğünü gören ve Hz. Peygamber’in ne 

olursa olsun bulundukları yeri terk etmemelerine dair ısrarlı uyarılarını unutan 

okçuların yerini terk etmesiyle tersine dönmüştür. Orada bulunan elli okçudan 

yaklaşık kırkı yerini terk etmiştir. Bu durumun farkına varan düşman saflarından bir 

grup bu tepeyi ele geçirmek üzere manevra yaptıklarında ise geride liderleri Abdullah 

b. Cübeyr ile on kişi kalan okçular da yoğun taarruz altında şehit olmuştur. Düşman 

 
97 Kurtubî, el-Cami‘ li-Ahkâmi’l-Kur’ân, 16/130.  
98 Kazancı, Peygamberler Tarihi, 504. 
99 İsmail Hakkı Bursevî, Rûhu’l-Beyân, thk. Abdullatif Hasen Abdurrahman (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, 2018), 6/360. 



    37 
 

 

tarafından gerçekleştirilen taarruz, savaş alanında dağınık halde bulunan 

Müslümanların cesaretini kırıp ümidini zayıflatmıştır.100 Yaşanan bu hadiselere 

Kur’ân-ı Kerîm’de “Peygamber, arkanızdan sizi çağırırken siz durmadan dağa yukarı 

kaçıyor, hiç kimseye dönüp bakmıyordunuz. Bundan dolayı Allah, size keder üstüne 

keder verdi ki, (bu durumlara alışasınız ve daha sonra) elinizden gidene ve başınıza 

gelene üzülmeyesiniz.” Allah, yaptıklarınızdan hakkıyla haberdardır.”101 âyetiyle 

dikkat çekilmiştir. Yaşanan bu zorlu süreçte Hz. Peygamber’in yakın civarında da 

çarpışmalar gerçekleşmiştir. Onu koruyan grubun, düşmanı savuşturması esnasında 

gerçekleşen karmaşadan dolayı Hz. Peygamber çeşitli yerlerinden yaralanmıştır. Bu 

durumu propaganda amaçlı kullanarak Hz. Peygamber’in öldüğünü yayan müşrikler 

Müslümanları psikolojik olarak da zayıflatma imkânı bulmuşlardır.102 Bu noktada 

Müslümanlara bir uyarı niteliğinde “Muhammed, ancak bir peygamberdir. Ondan 

önce de peygamberler gelip geçmiştir. Şimdi o ölür veya öldürülürse gerisin geriye 

(eski dininize) mi döneceksiniz? Kim gerisin geriye dönerse, Allah’a hiçbir zarar 

veremez. Allah, şükredenleri mükâfatlandıracaktır.”103 âyeti nâzil olmuştur. Netice 

itibariyle yaşanan tüm bu sıkıntılı süreç, görevlerini ihmal eden okçular sebebiyledir. 

Zira, liderlerinin ve özellikle savaş öncesi Hz. Peygamber’in kesin uyarılarını göz ardı 

ederek hadiselerin söz konusu neticeye varmasına sebep olmuşlardır. Kur’ân’da da bu 

husus, onların kalplerine keder verilerek cezalandırıldıkları zikredilerek haber 

verilmiştir. Bu sonuç, savaşın başında Hz. Peygamber’in okçulara hitaben görevin 

ciddiyetine dair emrini doğrular niteliktedir. Buradan hareketle Hz. Peygamber’in, 

onların yerleştikleri tepenin ehemmiyetini bildiği ve herhangi bir durumda görevlerini 

ihmal sebebiyle yaşanabilecek hadiselerin de farkında olduğu söylenebilir. Bununla 

birlikte Hz. Peygamber’in ‘yerlerinizi terk etmeyin, şayet terk ederseniz sonuçları ağır 

olur, cezası olur’ imasında bulunduğu söylenebilir. Uhud savaşının zafer kazanma 

bağlamında iki taraf için de muallakta kaldığı, Müslümanlar açısından görevi ihmal 

neticesinde yaşanan sıkıntılı sürecin zor savuşturulduğu bir şekilde nihâyete ermesinin 

ardından iki yıl sonraki Hendek savaşında Hz. Peygamber’in, Uhud savaşının aksine 

önerilen savunma taktiğini benimsemesinden hareketle yaşanan hadiselerden ders 

çıkartıp birliğin düzenini daha iyi yönetebileceği şekilde hareket ettiği söylenebilir. 

 
100 Martin Lings, Hz. Muhammed’in Hayatı, çev. Nazife Şişman (İstanbul: İnsan Yayınları, 2013), 384, 

386. 
101 Âl-i İmrân 3/153. 
102 Âdem Apak, Ana Hatlarıyla İslam Tarihi (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2014), 1/273. 
103 Âl-i İmrân 3/144. 



    38 
 

 

Bu konu ile ilgili bir başka örnek, hicretten sonra Müslüman olsun veya olmasın 

şehirde yaşayan farklı din ve milletlere mensup kişileri de kapsayan bir birlik kurma 

gayreti ile ortaya konulan Medine Vesikası’dır. Medine’de bulunan toplulukların 

kendi başına hareket ettiği, hukukî bir zeminin bulunmadığı bir ortamda bu zemini 

oluşturma işlevini Medine vesikası yerine getirmiştir. Böylelikle Şehirde yaşam süren 

her bir unsura görev ve sorumluluk yüklenmiştir. Dolayısıyla çeşitlilik içerisinde ortak 

paydada buluşabilme olanağı sağlayan bu vesika ile şehrin birliği sağlanmıştır. Hz. 

Peygamber’in bu hususu gerçekleştirmekle orada yaşayan her unsura bir görev tevdi 

ettiği, topluluklar arası yaşanabilecek sorunların önüne geçtiği ve ileride Medine 

şehrine karşı oluşabilecek tehdit ve açıklara karşı baştan, sorun ortada yokken önlem 

aldığını söylenebilir.104   

Sonuç olarak Hz. Peygamber, her durumda birliğin muhafazası için tedbirler 

almıştır. Tevdi edilen görevin ciddiyetini, yaşanabilecek olumsuz neticelerini ön 

görerek kesin bir tavırla ortaya koymuştur. Zira savaşta olsun rutin yaşamda olsun, 

nizamın bekâsı için görevi bulunanların birinin yerinde oluşabilecek boşluk, eksiklik 

ya da aksaklığın toparlanamaz neticeler doğurabileceği Allah Resûlü tarafından göz 

önünde bulundurulmuştur. Dolayısıyla verdiği görevlerde ve gerçekleştirdiği 

uygulamalarda ciddi bir tavırla bu konudaki hassasiyetini göstermiştir.  

Neml Sûresinin yukarıda zikredilen yirmi ve yirmi birinci âyetinde olduğu gibi, 

genel olarak kıssanın âyetleri sîret sahnesinde meydana gelen hadiselerle 

ilişkilendirilirken âyetin nâzil olduğu dönemle irtibatı her zaman birebir olarak 

kurulamamaktadır. Zira kaynaklarda kıssanın sîret bağlamında değerlendirilmesine 

dair bir bilgiye rastlanmamıştır. Bununla birlikte âyetlerin ifade ettiği anlamlara ve 

kıssada mevzubahis edilen karakterlerin uygulamalarına dair Hz. Peygamber’in 

sîretiyle ilişkilendirilebilecek hususlar mevcuttur. Dolayısıyla bu kısımda zikredilen 

âyetlere ve kıssanın geri kalan âyetlerine yönelik değerlendirilmeler neticesinde 

anlaşılmıştır ki Hz. Süleyman ile Hz. Peygamber’in yönetim anlayışları, uygulama 

biçimleri benzerlik göstermektedir. Zira her ikisi de peygamberdir ve ilâhî kaynaktan 

beslenmektedir. Ayrıca Hz. Peygamber’in kendisine gönderilen vahyin içeriğinde 

bulunan bu kıssalarda geçen uygulamaları ve örnek tavırları benimsediği söylenebilir.  

“Derken Hüdhüd çok beklemedi, çıkageldi ve (Süleyman’a) şöyle dedi: Senin 

bilmediğin bir şey öğrendim. Sebe’den sana sağlam bir haber getirdim.” Ben, onlara 

 
104 Hamidullah, İslam Peygamberi, 1/188. 



    39 
 

 

(Sebe halkına) hükümdarlık eden, kendisine her şeyden bolca verilmiş ve büyük bir 

tahtı olan bir kadın gördüm. Onun ve kavminin, Allah’ı bırakıp güneşe taptıklarını 

gördüm. Şeytan, onlara yaptıklarını süslü göstermiş ve böylece onları yoldan 

çıkarmış. Bu yüzden de onlar doğru yolu bulamıyorlar. Göklerde ve yerde gizli olanı 

ortaya çıkaran, sizin gizlediğiniz ve açığa vurduğunuz şeyleri bilen Allah’a secde 

etmesinler diye (şeytan onları yoldan çıkarmış.)”105 

Taberî (310/923), bu âyetlerle ilgili olarak Hüdhüd’ün Sebe’ beldesinden 

getirdiği haberin Hz. Süleyman tarafından geçerli bir mazeret olarak kabul edildiği 

şeklinde bir açıklamada bulunmuştur. Zira Hz. Süleyman, cihat edip savaşmayı 

severdi. Nitekim Hüdhüd’ün kâfir bir beldeden haber getirdiğini duyunca cihadın 

sevabına nail olacağı düşüncesiyle söz konusu haberi geçerli bir mazeret saydı.106 

Burada, bir meseleyi Hz. Süleyman’ın bilmeyip emrindeki bir kuşun bilmesinden 

hareketle ne kadar yüksek mertebede olunursa olunsun her ilim sahibinin sınırsız bilgi 

sahibi olmadığına vurgu vardır. Buna ek olarak peygamberler gaybî bilgileri bilir 

diyenlerin görüşlerinin de eleştirildiği düşünülebilir.107 Ayrıca Hüdhüd’ün “Sana 

sağlam bir haber getirdim.” ifadesinden, devlet makamına arz edilecek bir bilgi veya 

haberin şüpheye mahal vermeyecek kesin bilgi özelliği taşıması gerektiğine işaret 

olduğu da düşünülebilir.108  

Peygamberlerin gaybı bilemeyeceğine dair yine Neml Sûresi’nin 65. âyetinde 

Hz. Peygamber’e hitaben “De ki: Allah’tan başka göklerde olsun yerde olsun hiç 

kimse gaybı bilemez.”109 buyrulur. Bu âyetten önce yaptıkları çeşitli eylemler 

sonucunda helâk olan kavimler konu edilerek Allah Teâlâ’nın kudretine değinilir. 

Bununla ilişkili olarak Allah’ın dışında hiç kimsenin kendiliğinden gaybî bilgilere 

erişemeyeceği zikredilir. Ancak Allah’ın dilemesi halinde varlıklardan herhangi biri 

de bu tarz bilgilere ulaşabilmektedir. Özetle varlık âleminde yer bulan her canlı bir 

diğerine bir öğüt, bir ders ve bir mana vesilesi olabilmektedir. 

Âyet grubunun ikinci kısmında ise Hüdhüd, Sebe’ beldesiyle ilgili tafsilatlı 

bilgiler aktarmıştır. Hüdhüd’ün, Hz. Süleyman’ın saltanatının azametine ve 

genişliğine şahit olduğu halde Belkıs’ın tahtını muazzam olarak nitelemesi dikkat 

 
105 en-Neml 27/22-25.  
106 Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmülî et-Taberî, Câmiu’l-Beyân ân Te’vîli’l-Kur’ân, 

thk Abdullah b. Abdülmuhsin et-Türkî (Kahire: Dâru Hicr, 2001), 18/37. 
107 Vehbe Zuhaylî, Tefsiru’l Münîr, 10/309-310. 
108 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 6/151. 
109 en-Neml 27/65. 



    40 
 

 

çekicidir. Hüdhüd’ün Hz. Süleyman’ın huzurundaki bu anlatımından çıkarılacak 

sonuç, hemen takip eden âyette beyân edilen Sebe’ halkının içinde bulunduğu 

durumdur. Zira burada onların bu durumunu hak olana dönüştürmesi için Hz. 

Süleyman’ı harekete geçirmek üzere teşvik vardır.110 Hüdhüd’ün söyleminden özetle; 

“Belki Belkıs’ın tahtı Hz. Süleyman’ın tahtından daha büyük, ancak onlar şirk 

içerisinde olup Allah’ı bilmeyen bir toplum.” şeklinde bir anlam çıkartılabilir. 

Dolayısıyla bu hususun düzeltilmesine yönelik Hz. Süleyman’ın harekete geçeceği 

söylenebilir. Öte yandan onların basiretlerinin bağlanmasına ve bu hal üzere 

kalmalarına şeytanın sebep olduğu zikredilir. Burada hem küfür içerisinde olmaları 

yönüyle bir kınama hem de bu şekilde olmalarının sebebi bağlamında şeytanın 

zikredilmesinden Sebe’ halkının, şeytanın fırsat vermemesinden veya tevhide yönelik 

bir tebliğe muhatap olmamalarından ötürü inkârcı olmaktan vaz geçemedikleri manası 

çıkarılabilir.  

Öte yandan Hüdhüd’ün Belkıs ve kavmine dair anlattıkları, Hz. Peygamber’in 

öz amcası Ebû Tâlib’in durumunu çağrıştırmaktadır. Ebû Tâlib yeğeni Muhammed’e 

(s.a.s) çocukluğundan itibaren kol kanat germiş, tebliğ vazifesini yerine getirirken 

karşılaştığı zorluklarda onu himayesi altına almıştır. Ancak Arap toplumunun baskın 

örf ve adetleri neticesinde sahip olduğu gurur zafiyeti, onun müspet fikir ve inancını 

açıkça söyleyebilme duruşunu göstermesine engel olmuştur.111 Kaynaklarda 

“Kuşkusuz sen istediğini hidâyete erdiremezsin. Ama Allah dilediğini hidâyete erdirir 

ve hidâyete erecek olanları en iyi O bilir.”112 ve “Müşriklerin cehennemlik oldukları 

müminler nezdinde açıklık kazandıktan sonra, akraba bile olsalar peygamber de 

müminler de onların bağışlanmalarını dileyemezler.”113 âyetlerinin Ebû Tâlib 

hakkında nâzil olduğu ifade edilmiştir. Hz. Peygamber onun kendisini korumaya 

yönelik bu davranışlarına karşılık hidâyete ulaşması için ısrarla davette bulunmuş, 

ancak Ebû Tâlib kavminin baskıları ve onlar karşısında küçük düşme endişesiyle bu 

davete icabet etmemiştir.114 Hz. Peygamber’i davasından vazgeçirmek üzere 

konuştuktan sonra onun dik ve sarsılmaz duruşunu görünce “Ey kardeşimin oğlu git 

ve istediğini yap, Tanrı’ya and olsun ki seni hiçbir konuda yalnız bırakmayacağım” 

 
110 Muhammed b. Muhammed Ebüssuûd, İrşâdü’l-Akli’s-Selîm ilâ Mezâya’l-Kitâbi’l-Kerîm, thk. 

Abdülkadir Ahmet Atâ (Riyad: Mektebetü Riyadi’l Hadîse, 1974), 4/256-257. 
111 Ethem Ruhi Fığlalı, “Ebû Talib”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Erişim 5 Nisan 2022). 
112 el-Kasas 28/56. 
113 et-Tevbe 9/113. 
114 Taberî, Câmiu’l-beyân, 18/283-286; 12/19-22. 



    41 
 

 

diyen Ebu Tâlib idi.115 Ancak yine de yeğeninin hak çağrısını kabul ettiğini gösteren 

açık bir söylemi olmadığı söylenebilir. Bu husus, Belkıs ve kavminin durumu ile 

benzerlik barındırmaktadır. Onlar güneşe tapan bir topluluktu, Hak olanı görmeleri 

şeytanın vesveseleriyle engellenmişti. Bu tarafta da Ebû Talib’in nefsî endişeler ve 

şeytani vesveselerin kurbanı olduğu söylenebilir. Aradaki fark şudur ki, Belkıs ve 

kavmi teslimiyet ile şereflenmiş; Ebû Tâlib meçhul durumda kalmıştır. 

 

2.5.3. Vahdet Vurgusu 

“Allah, kendisinden başka hiçbir ilâh bulunmayandır. Büyük Arş’ın Rabbidir”116 

Kaynaklarda bu âyetteki sözlerin sahibinin Hüdhüd olduğuna veya bu sözlerin, 

Sebe’ halkı ile alakalı anlatılanlardan sonra cevap kabilinden Hz. Süleyman’ın sözü 

olduğuna dair yorumlar yapılmıştır.117 Ancak bundan sonraki âyette Hz. Süleyman’ın 

konuşmaya başlaması bu sözün Hüdhüd tarafından söylendiği fikrini 

kuvvetlendirmektedir. Zira İbn Kesîr bu hususa dair Hüdhüd’ün, Hz. Peygamber’in 

avlanmasını veya öldürülmesini yasakladığı dört hayvandan biri olduğunu belirtmiştir. 

Dolayısıyla bu yasağın Hüdhüd’ün yegâne yaratıcı olan Allah’a ibadete ve O’na secde 

etmeye çağırması sebebiyle konulduğuna işaret etmiştir.118 Buna göre Hüdhüd’ün 

büyük hükümdar ve peygamber Hz. Süleyman’ın huzurunda küfür içerisinde yaşayan 

bir topluluğun halini betimlemesinin hemen akabinde yaratıcıyı gündeme getirerek 

O’na dikkat çekmesi önemlidir. Zira her nerede ve hangi yüksek makamlarda 

bulunulursa bulunulsun neticede varılacak, tehlil ve ta’zîm edilecek tek merci Allah 

Teâlâ’dır. 

Hühhüd’ün ağzından söyletilen bu âyet, Hz. Peygamber’in sîretinde neredeyse 

aynı manaya tekabül eden Tevbe sûresinin 129. âyetiyle yakından ilişkilidir. Mukâtil 

b. Süleyman (150/767) Tevbe Sûresi, Medenî olmasına rağmen sûrenin son iki 

âyetinin Mekkî olduğunu zikreder.119 İşte 129. âyet de o iki âyetten biridir. Söz konusu 

âyette “Buna rağmen yüz çevirirlerse de ki: “Allah bana yeter, O’ndan başka ilah 

yoktur, ben yalnız O’na güvenip dayanırım; O, büyük arşın sahibidir.” buyrulur. 

Sûrede bu âyetin içerisinde olduğu son iki âyetten önceki tüm âyetler Medine’de nâzil 

 
115 Lings, Hz. Muhammed’in Hayatı, 114. 
116 en-Neml 27/26. 
117 Kurtubî, el Câmi‘ li-Ahkâmi’l Kur’ân, 18/146. 
118 İbn Kesîr, Tefsîru’l-Kur’âni’l-Azîm, 10/402. 
119 Ebü’l-Hasen Mukātil b. Süleymân b. Beşîr el-Ezdî el-Belhî, Tefsîr-i Kebîr, thk. Abdullah Mahmut 

Şehhâte (Beyrut: Müessesetü’t-Târîhi’l-Arabî, 2002), 2/153. 



    42 
 

 

olmuştur ve savaşlarda yaşananlara dair müşrik, münâfık ve kâfirlere dair anlatımları 

ve uyarıları içermektedir. Zikrettiğimiz âyet Mekke’de nâzil olmasına karşın böyle bir 

konunun ardına sûreye eklenmiş olması anlamsal bütünlük açsından uygun 

görünmektedir. Konumuzla asıl bağlantılı olan kısım ise Hz. Peygamber karşıtı 

kimselerin çeşitli bahaneler ve gerekçelerle onun yanında yer almayıp, yüce 

yaratıcının uyarılarını dikkate almamaları neticesinde Allah Teâlâ’nın kudretini elçisi 

vesilesiyle ilan etmesidir. Özetle Hühhüd, Belkıs ve Sebe’ halkına dair anlattıklarının 

ardından Allah’ın vahdet ve yüceliğini vurgularken diğer tarafta Hz. Peygamber’in 

önünde engel olanlara karşılık Allah Teâlâ, resûlünün ağzından kendi kudret ve 

yüceliğini vurgulamıştır. 

 

2.5.4. Hüdhüd’e Tevdi Edilen Görev 

“Süleyman, Hüdhüd’e şöyle dedi: Doğru mu söylüyorsun, yoksa yalancılardan 

mısın, göreceğiz. Benim şu mektubumu götür onlara at, sonra da yanlarından ayrıl ve 

ne sonuca varacaklarına bak.”120 

Hz. Süleyman’ın mektubu götürme görevini emri altındaki cinlerden birine değil 

de Hüdhüd’e vermesinin onu onurlandırmak için olduğu söylenmiştir. Zira Hz. 

Süleyman, Hüdhüd’ün anlattıklarından sonra onun, bilgili ve ferasetli olduğunu 

görmüştür. Bununla birlikte kayıplara karışmasına dair muallakta olan bir şeyin 

kalmaması için de bu görev ona tevdi edilmiştir.121 Öte yandan Hüdhüd’ün, getirdiği 

haberi iletirken doğruluğundan emin olduğunu hissettirmesiyle kendisinden daha 

yetkinleri varken elçiliğe ve Peygamber’in mesajını ulaştırmaya ehil görüldüğü de 

belirtilmiştir.122 Kısaca Hz. Süleyman’ın edindiği haberlerden sonra Hüdhüd’e 

mektubu götürme görevi vererek iddiasını doğrulama imkânı tanıdığı söylenebilir. 

Mektubun emredici bir üslûpla kaleme alındığı123, içeriğinde ise genel itibariyle imana 

ve Allah’a teslimiyete çağıran birtakım sözler bulunduğu ifade edilmiştir.124  

Burada zikredilen iki âyete dair ileri sürülen yukarıdaki görüşlerden hareketle 

Hz. Süleyman’ın mektubu iletme görevini Hüdhüd’e tevdi etmesi, Hz. Peygamber’in 

Habeşistan hicretinde kafilenin başı olarak Cafer b. Ebû Talib’i görevlendirmesini 

hatırlatmaktadır. Hicret edenler içerisinde, ileriki süreçte Medine hicretinden önce 

 
120 en-Neml 27/27-28. 
121 Ebüssuûd, İrşâdü’l-akli’s-selîm ilâ mezâya’l-Kitâbi’l-Kerîm, 4/257. 
122 Kuşeyrî, Letâifu’l-işârât, 2/417. 
123 Kazancı, Peygamberler Tarihi, 506. 
124 Zuhaylî, Tefsiru’l-münîr, 10/317. 



    43 
 

 

Medinelilerin talebi üzerine Hz. Peygamber tarafından görevlendirilecek olan Musab 

b. Umeyr de bulunmaktaydı. O, son derece zeki, güzel ve beliğ konuşmasıyla 

imrenilen bir zattı.125  Fakat buna rağmen Hz. Peygamber bu görevi ona değil, benzer 

özellikleri haiz Cafer’e tevdî etmiştir. 

Müslümanlar, müşriklerin baskı ve işkencelerinden korunup, kendilerine bir 

sığınma imkânı tanıyacağını ümit ettikleri Habeş kralına karşı maksatlarını iyi bir 

şekilde ifade edecek, meramlarını eksiksiz ve net bir şekilde ortaya koyabilecek bir 

sözcü bulmak durumundaydılar. Kısaca Müslümanların güzel ve etkili konuşan birine 

ihtiyaçları vardı. Bu itibarla Hz. Peygamber’in, görünüşünü ve kişiliğini kendisine 

benzettiği, akıl ve etkileyicilikte öne çıkan özellikleriyle Cafer b. Ebû Tâlib kafilenin 

sözcüsü olarak görevlendirilmiştir.126 Bu noktada, “Bu görev için Musab b. Umeyr 

yetersiz miydi de Cafer b. Ebû Tâlib tercih edildi?” şeklinde akıllara gelebilecek 

soruya şöyle bir cevap verilebilir: Sözcülük görevi için Cafer’in seçilmesi, yetkinlik 

açısından ikisi arasında bir farklılığın bulunduğunu göstermez. Her ikisi de benzer 

özellikleri haiz, görevi hakkıyla yapabilecek kabiliyette kimselerdir. Dolayısıyla 

Cafer’in tayin edilmesi o anki durum gereği Hz. Peygamber’in takdiri ve tercihi 

sebebiyledir. Hz. Süleyman’ın görev için Hüdhüd’ü tercih etmesinin birtakım 

hikmetleri olabileceği gibi Hz. Peygamber’in kafile sözcüsü olarak Cafer b. Ebû 

Tâlib’i görevlendirmesinde de sebebi açıkça belirtilmese dahi bir hikmet bulunduğu 

düşünülebilir. Öte yandan kıssanın devamında Belkıs’ın tahtının getirilme hadisesinde 

Hz. Süleyman’ın bu görevi emri altındaki başka bir kişiye verdiği görülmektedir. 

Musab b. Umeyr’in Habeşistan hicretinde değil, Medine’ye hicrette öğretmen olarak 

görevlendirilmesi bu durumla benzerlik arz etmektedir ve bu durum ona verilen 

değerin ve hakkının teslim edildiğinin göstergesidir. 

 

2.5.5. Belkıs’ın Davete Muhatap Oluşu 

“Sebe kraliçesi Belkıs dedi ki: “Ey ileri gelenler! Bana çok önemli bir mektup 

atıldı.” “Mektup, Süleyman’dan gelmiştir. O, ‘Bismillâhirrahmânirrahîm’ diye 

başlamakta ve içinde ‘Bana karşı büyüklük taslamayın ve teslimiyet göstererek bana 

gelin’ denilmektedir.” “Ey ileri gelenler! Durumum hakkında bana görüş bildirin. 

Sizler yanımda bulunmadıkça hiçbir işe kesin olarak karar vermem.”. Dediler ki: “Biz 

 
125 https://www.sonpeygamber.info “Peygamber Eğitiminde Yetişen Genç Sahabîlerden Bazılarını 

Tanıyalım” (Erişim: 08.04.2022). 
126 Lings, Hz. Muhammedîn Hayatı, 174. 

https://www.sonpeygamber.info/


    44 
 

 

güçlü kimseleriz ve çetin savaşçılarız. Emir senin. Ne emredeceğini düşün.” (Kraliçe 

Belkıs) şöyle dedi: “Krallar bir memlekete girdi mi, orayı harap ederler ve halkının 

ileri gelenlerini zelil hâle getirirler. İşte onlar böyle yaparlar” “Ben onlara bir hediye 

gönderip, elçilerin ne haber ile döneceklerine bakacağım.”127 

İlk âyette de geçtiği üzere Belkıs’ın mektubu ‘değerli’ olarak nitelemesi 

hakkında, mektup “Süleyman (a.s.)’ın mührünü taşıdığı için değerlidir, besmele ile 

başlaması sebebiyle değerlidir ya da Hz. Süleyman’ın şahsî düşüncelerine ilişkin değil 

de doğrudan Allah’a teslimiyet içerikli olduğundan dolayı değerlidir” şeklinde 

yorumlar yapılmıştır.128  

Besmelenin Hz. Süleyman’dan önce buna benzer hiçbir vesikada 

kullanılmadığı, bu ifadeyi ilk kullananın Hz. Süleyman olduğu söylenmiştir. Hatta Hz. 

Peygamber bu âyet nâzil olana dek yazdığı mektupların başına “Senin adınla ey 

Allahım/باسمك اللهم” yazarken bu âyetin nâzil olmasından sonra bu ifadesine Rahmân 

ve Rahîm sıfatını da ekleyerek yazdığı rivâyet olunmuştur.129  

 Mektubun değerli addedilmesiyle alakalı farklı olan bir görüş de mektubu 

getirenin bir kuş olmasından ötürü Belkıs’ta mektubun semadan geldiği fikrinin 

oluşması ve mektubu bu sebeple değerli olarak nitelemesidir. Mektubun, 

peygamberlerin Allah’a davet ederken kullandıkları üslûpla yazılmasının da onun 

değerli olarak kabul edilmesine neden olduğu söylenmiştir. Zira onlar insanları 

yaratıcılarını bilmeye ve tanımaya davet ederken öğüt içeren, muhatabı tahkir edici 

ifadeler barındırmayan, onların duygularını olumlu yönde etkileyen anlaşılır ve sade 

bir üslûp kullanmışlardır.130  

Sîret bağlamında değerlendirildiğinde âyet grubunun besmeleyle ilgili olan 

kısmı ile bir başka sûrede Hz. Peygamber’e hitab eden “Rabbinin yoluna, hikmetle, 

güzel öğütle çağır ve onlarla en güzel şekilde mücadele et. Şüphesiz senin Rabbin, 

kendi yolundan sapanları en iyi bilendir. O, doğru yolda olanları da en iyi bilendir.”131 

âyeti arasında bir bağlantı kurmak mümkündür. Nahl sûresinin bu âyeti, Râzi’nin 

ifadesiyle; “Bir inanca yahut görüşe davet etmenin bir hücceti ve beyniyyesi olması 

elzemdir. Meseleyi bunlara dayandırmaktaki maksat ise muhatabın kalbine bunu 

yerleştirmek yani onu etkilemek veyahut cedelleşmek suretiyle muhatabı 

 
127 en-Neml 27/29-35. 
128 Kuşeyrî, Letâifu’l-İşarât, 2/417. 
129 İbn Kesîr, Tefsîru’l-Kur’âni’l-Azîm, 10/404. 
130 Kurtubî, el-Cami‘ li-Ahkâmi’l-Kur’ân, 16/151. 
131 en-Nahl 16/125. 



    45 
 

 

susturmaktır.”132 Âyetin ifade ettiği mana ve Râzi’nin yorumundan hareketle Hz. 

Peygamber’in hikmetli sözlerle ve Hz. Musa’nın Firavun’a giderken yumuşak sözle 

hitap etmesi133 örnekliğinden hareketle davetini güzel öğütle yerine getirdiği 

söylenebilir. Dolayısıyla kıssada zikredilen Hz. Süleyman’ın mektubuna besmele ile 

başlayarak hikmetli söz kullanan, ardından müspet bir dille uyarıda bulunarak öğütle 

teslimiyete çağıran tavrı, Hz. Peygamber’den istenen tavır ile uyumlu görünmektedir. 

Belkıs, mektup ile ilgili ilk bilgileri kavminin ileri gelenleriyle paylaştıktan 

sonra durum hakkında onlardan görüş talep etmiştir. Onlar da son sözün 

hükümdarlarında yani kendisinde olduğunu belirterek vereceği karara uyacakları 

mesajını vermişlerdir. Buradan hareketle kavminin ileri gelenlerinin Belkıs’a 

verdikleri cevabın, hükümdarlarına karşı duydukları güven, emniyet ve itimadın 

göstergesi olduğu düşünülebilir. Diğer bir deyişle kavminin ileri gelenlerinin, 

Belkıs’ın isabetli bir karar vereceğine olan inançları kesindir. Bir başka açıdan 

bakıldığında onların bu tavrı, herkesin makamı ve konumu itibariyle hareket ederek 

sorumluluk ve yetki alanını ihlal etmemesi gerektiği, yani kendisine bir mesele 

hakkında danışıldığı vakit hemen olaya müdahil olunmaması gerektiği şeklinde de 

değerlendirilebilir. 

 Belkıs’ın, ilahî olanın adıyla başlayan ve muhtevasında davet çağrısı 

bulundurması nedeniyle önemli olan bu mektubu doğrudan meclis ortamına taşıması, 

devlet erkinin işleyişinde ekibine karşı şeffaflık ilkesini gözettiği şeklinde anlaşılabilir 

ve buradan hareketle yönetimin alacağı kararlarda, İslam’ın benimsediği ismiyle şûra 

prensibini uyguladığı söylenebilir. Bununla birlikte konuyu diğerleriyle paylaşarak, 

çeşitli özelliklere sahip kimselerin oluşturduğu meclis ortamında alınmış kararların 

isabet oranının yüksek olması dolayısıyla adaletli bir karar çıkması yönünde özen 

gösterdiği de düşünülebilir.134  

Kavminin ileri gelenlerinin kararı kendisine bırakması üzerine Belkıs, 

hükümdarların genel tavrına dair bir görüşünü onlarla paylaşmıştır. Belkıs’ın, 

hükümdarların girdikleri beldeleri harap ettikleri düşüncesi, onun hayatı boyunca 

çevresinde şahit olduğu olaylara dayanan beşerî tecrübesine dayalı olsa gerektir. Bu 

nedenle Belkıs hükümdarlar hakkında bir genellemede bulunarak beldeleri harap 

etmelerini, hükümdarların değişmez tavrı ve adetleri olarak kabul etmiştir. Bununla 

 
132 Râzî, Mefâtihu’l Gayb, 20/140. 
133 Tâhâ 20/44. 
134 Kazancı, Peygamberler Tarihi, 507. 



    46 
 

 

birlikte o, Hz. Süleyman’a beraberinde hediyelerle elçilerini göndererek bir 

hükümdara yaraşır şekilde kendisine gönderilen mektubun asıl niyetini anlamak için 

tedbirli davranmıştır. Nesefî (710/1310), bu konuda Belkıs’ın hükümdarların 

âdetlerini ve hediyelerin hükümdarlar nezdindeki kıymetini bildiğini söylemiştir. 

Buna göre bu mektubu gönderen kimse eğer sıradan bir hükümdarsa hediyeleri kabul 

eder ancak bir peygamberse hediyeleri kabul etmez ve dinine girmedikçe 

kendilerinden razı olmaz.135 Nesefî’nin verdiği bu bilgiler, Belkıs’ın, peygamberliğin 

mahiyetine dair bilgi sahibi olduğunu göstermektedir. 

Gayrimüslim bir melikenin meseleyi yönetimin ileri gelenleriyle müzakere 

etmesi bize İslam’ın şûrâ prensibini hatırlatmaktadır. Bu prensibe Kur’ân’da Şûrâ 

Sûresi 38. ve Âl-i İmrân Sûresi 159. âyette rastlamak mümkündür. İlkinde iman edip, 

Rablerine güvenip dayananları tasvir için “onların işleri de aralarındaki danışma ile 

yürür” şeklinde bir ifade geçmektedir. Elmalılı’nın ifadesiyle onların meselelere karşı 

yaklaşımları zorbalıkla, başına buyruk hareket etmekle değil, meseleleri çözüme 

bağlayacak ‘hall-ü akd’ ehlinin toplanıp müzakere etmesiyledir.136 Bu bağlamda 

Belkıs’ın yaklaşımının İslam’ın teşvik ettiği şûrâ ilkesi ile uyumluluk içerisinde 

olduğu görülmektedir. Öte yandan söz konusu prensibin mevzubahis edildiği 2. Âyette 

ise. “…İş hakkında onlara danış, karar verince de Allah’a güven, doğrusu Allah 

kendisine güvenenleri sever.”137 denilerek Hz. Peygamber’e yönetim hususunda 

gözetmesi gereken bir emir verilmiştir. Buna göre Hz. Peygamber öncülüğünde İslam 

ile muhatap olmuş ilk neslin hayatın her alanında olduğu gibi yönetim ve meselelerin 

çözümü noktasında da örnek olarak yetiştirilmesi öngörülmüştür. Dolayısıyla Hz. 

Peygamber’e çevresindekilere danışması emredilerek onlara değer, görev ve 

sorumluluk vermek suretiyle ortak akılla neticeye varılmasının telkin edildiği 

söylenebilir. Nitekim o, pek çok meselede bu yöntemi kullanarak ashabı yönetime 

dâhil etmiş, kararların alınmasında onlara da söz hakkı tanımıştır. Özetle yönetim ve 

idare hususunda Belkıs’ın ortaya koyduğu tavrın, Kur’ân’da Müslümanlara emredilen 

şûra prensibi ile uyumlu olduğu söylenebilir. 

2.5.6. Hz. Süleyman’ın Görev Hassasiyeti 

“(Elçilerin sözcüsü) Süleyman’ın huzuruna gelince, Süleyman ona şöyle dedi: 

“Siz beni mal ile desteklemek (ve böylece etkilemek) mi istiyorsunuz? Oysa Allah’ın 

 
135 Nesefî, Medârikü’t-Tenzîl, 2/604. 
136 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 3/1444. 
137 Âl-i İmrân 3/159. 



    47 
 

 

bana verdiği, size verdiğinden daha hayırlıdır. Fakat hediyenizle ancak siz 

sevinirsiniz.” “Sen onlara dön. Andolsun, biz onlara, karşı koyamayacakları 

ordularla gelir ve onları oradan aşağılanmış ve küçük düşürülmüş olarak 

çıkarırız.”138 

Belkıs’ın sınama maksadıyla gönderdiği elçilere karşı Hz. Süleyman’ın 

tereddütsüz ve net duruşu dikkat çekicidir. Onun böyle bir tavır ortaya koymasında 

başta peygamberlik vazifesi, ardından da yöneticilik vasfının etkili olduğu 

söylenebilir.  

Hz. Süleyman’ın hediyeleri geri çevirmesinin sebebi, bu hediyelerin iman ve 

İslam’a davette bulunmaktan vaz geçmesi maksadıyla gönderilmiş olma ihtimali 

bulunmasından olsa gerektir. Zira peygamberler görevlerini hiçbir dünyevî karşılık 

beklemeden yerine getirirler.139 Dolayısıyla Hz. Süleyman’ın hediyeleri kabul 

etmemesi hem peygamberlik görevinin hem de muhatapta olumsuz/yanlış bir algı 

oluşmamasının gereği olarak kabul edilebilir. 

Hz. Süleyman’ın elçilere cevabında dikkat çeken bir başka husus onun, kıssasın 

önceki âyetlerinin ekseriyetinde de var olan Allah Teâlâ’ya olan bağlılığını 

vurgulaması, her fırsatta, Allah’a hürmet ve minnet duygusu içeren sözler sarf 

etmesidir. Bu konuda pek çok gerekçe ileri sürülebilir. Ancak kanaatimizce Hz. 

Süleyman’a sunulan imkân ve hüküm sahası tahmin edilenden daha fazladır. 

Dolayısıyla o, her fırsatta kendisine verilen nimetlerin Allah tarafından olduğunun 

bilincinde olduğunu ifade ederek adeta şükrünü diri tutmaktadır.  

Elçiler, görüşmeden sonra ülkelerine geri dönerek şahit olduğu muhteşem 

saltanata rağmen Hz. Süleyman’ın kibirli değil, tevazu sahibi bir hükümdar olduğunu 

anlatmışlardır. Ardından Hz. Süleyman’ın elçilere son söz olarak savaş tehdidinde 

bulunması onları korkutmuştur. Dolayısıyla böyle ulvî vasıflara sahip bir hükümdarın 

karşısında durmak onlar için yenilginin baştan kabul edilmesi anlamına gelirdi. Netice 

olarak onlar, bu durumun farkında olduklarından böyle bir işe kalkışmamışlardır.140 

Kıssanın bu kısmında sîret sahnesinde odaklanacağımız husus, Hz. Süleyman’ın 

elçilerin sözleri ve getirdiklerine karşılık verdiği mukabele olacaktır. İslam’ın yavaş 

yavaş büyümeye, Hz. Hamza’nın da Müslüman olmasıyla güçlenmeye başladığı bir 

dönemde Mekkeli müşrikler Hz. Peygamber’e gelip zenginlik ve makam teklif ederek 

 
138 en-Neml 27/36-37. 
139 Zuhaylî, Tefsîru’l-Münîr, 10/323. 
140 Kazancı, Peygamberler Tarihi, 508. 



    48 
 

 

ona şeref ve itibar sağlayacaklarını bildirdiler. Bir nevi normal bir insan için bir çırpıda 

reddedilemeyecek hediyeler sundular. Fakat o, Allah Teâlâ’nın varlığını, birliğini ve 

kudretini vurgulayarak141 kendisine davasından vazgeçmesi durumunda vereceklerini 

vaad ettikleri makam ve zenginliği istemediğini, kendisinin yalnızca uyarıcı ve 

müjdeleyici olan Allah’ın elçisi olduğunu belirtmiştir.142 Dolayısıyla Hz. Süleyman’ın 

“Hediyeleriniz sizin olsun, benim mükâfatımı Allah verecek.” meâlindeki duruşu ile 

Hz. Peygamber’in kendisine sunulan tekliflere karşı duruşu yapısal olarak aynıdır. 

Nitekim Hz. Peygamber de Hz. Süleyman’ın yaptığı gibi yine karşılığını Allah 

Teâlâ’dan bekleyerek, vazifesinin gereği üzere sebat ederek kendisine sunulan 

teklifleri geri çevirmiştir. 

 

2.5.7. Davette Mucize Etkisi 

“Süleyman, “Ey ileri gelenler! Onlar bana teslim olmadan önce hanginiz bana 

onun (kraliçenin) tahtını getirebilir? dedi. Cinlerden bir ifrit, sen yerinden kalkmadan 

ben onu sana getiririm ve şüphesiz ben, buna güç yetirecek güvenilir biriyim” dedi. 

Kitaptan bilgisi olan biri, “Ben onu, gözünü kapayıp açmadan önce sana getiririm” 

dedi. Süleyman, tahtı yanında yerleşmiş hâlde görünce şöyle dedi: “Bu, şükür mü, 

yoksa nankörlük mü edeceğim diye beni denemek için, Rabbimin bana bir lütfudur. 

Kim şükrederse ancak kendisi için şükretmiş olur. Kim de nankörlük ederse (bilsin ki) 

Rabbim her bakımdan sınırsız zengindir, cömerttir.”143 

Belkıs’ın tahtının getirilmesi hususunda Taberî, şöyle bir yorum yapar: Hz. 

Süleyman Belkıs’ın mülkünde olan diğer pek çok şeyi değil de özellikle onun tahtını 

getirtmek istemiştir. Zira Belkıs, tahtını kilitli odaya saklamıştı. İlâhî bir gücün 

tesiriyle bunun farkında olan Hz. Süleyman da onun tahtına odaklanmıştır. Dolayısıyla 

onun tahtına sahip olmak ve dahası Belkıs gelmeden tahtını getirtmiş olmak, Hz. 

Süleyman için Belkıs’a karşı peygamberlik delili teşkil edecekti. Böylelikle Belkıs’ın 

aklındaki tereddütler biraz daha kalkmış olacaktı. Diğer taraftan Belkıs açısından, 

böyle mucizevî bir hadisenin ancak Allah’ın lütfu sayesinde gerçekleşmesinin 

mümkün olabileceği düşüncesiyle birlikte, nihaî kararda yaratıcının şanı ve yüceliği 

anlaşılmış olacaktı.144 Böylelikle Belkıs ve beraberindekiler geldiğinde şaşıracakları 

 
141 Fussilet 41/37. 
142 Lings, Hz. Muhammed’in Hayatı, 130-132. 
143 en-Neml 27/38-40. 
144 Taberî, Câmiu’l-Beyân, 18/61; İbn Kesîr, Tefsîru’l-Kur’âni’l-Azîm, 10/409. 



    49 
 

 

ve iman etmelerine sebep olacak sıra dışı bir hadise gerçekleştirilmiş olacaktı.145 Bu 

nedenle Hz. Süleyman, elçiler döner dönmez ileride olacakları ön görerek Belkıs’ın 

tahtını getirtme işine yönelmiştir. 

Belkıs’ın tahtının getirilmesi işine cinlerden ifrit ve ‘kitaptan bilgisi olan’ bir 

kimse talip olmuş ve neticede tahtı, ‘kitaptan bilgisi olan’ kimse getirmiştir. Bu kimse 

hakkında tefsir kaynaklarında çeşitli yorumlar yapılmıştır.146 Bu kimsenin kimliğine 

dair yorumların konumuza pek bir katkısı olmayacağı düşüncesiyle bu hususta detaya 

girilmeyecektir. Kur’ân kıssalarının bir özelliğinin de muhataba katkı sağlamayacak 

detaylara yer vermemesi olmasından hareketle kimliği hakkında herhangi bir bilgi 

verilmeyen bu kimse üzerinde durmanın, kıssada verilmek istenen mesaja 

odaklanılmasını engelleyeceğini söylemek mümkündür. 

Gelinen noktada dikkat çekilmelidir ki, Belkıs’ın tahtını bu süratle getirmek 

insan aklının ve idrakinin -en azından şimdilik- vâkıf olabileceği bir husus değildir. 

Bu sadece Allah Teâlâ’nın kudreti ve izniyle gerçekleşebilen bir hadisedir.147 Hz. 

Süleyman, bu hadisenin de anında gerçekleştiğini ve emri altında böylesine akıl almaz 

bir işi yapabilecek kabiliyette kimseler olduğunu görünce peygamberlere has bu 

nimetin şükrünü ifâ maksadıyla yine Allah Teâlâ’ya minnettarlık göstermiştir. Hz. 

Süleyman’ın bu sıra dışı hadise karşısında kendisinin şükür ve nankörlük arasında 

sınandığını belirterek bu sınamayı bile bir lütuf olarak görmüş olması da yine onun 

Allah’a olan bağlılığını göstermektedir. Âyetin son kısımda Hz. Süleyman’ın, Allah’ın 

şükredilmeye ihtiyacı olmadığına, şükrün kişinin kendisine faydası olduğuna dikkat 

çekmesi, bunca imkân ve nimet içerisinde kendisinin acizliğini ve Allah’a 

muhtaçlığını izhâr etmesi açısından dikkat çekicidir.  

Zikredilen âyet grubunda Hz. Süleyman’ın karşı tarafı şaşırtacak ve onları 

temkinli olmaya itecek beklenmedik hamlesi, Hz. Peygamber’in risâlet sürecinde 

İslam karşıtı olan güçlü ve başa çıkılması zor kimselere karşı gösterdiği hareket tarzını 

anımsatmaktadır. Allah Resûlü, özellikle Medine döneminde İslam’a olan nefretlerini 

açıkça beyan edip kendisi ve Müslümanlar aleyhinde çirkin sözler ve şiirler sarf 

edenlere karşı bazı sahabeleri görevlendirmek suretiyle bu kimselerin canlarına 

kastedecek seviyede eylemde bulunulmasına izin vermiştir. İslam’ın neşri esnasında 

 
145 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 157. 
146 Detaylı bilgi için bk. Taberî, Câmiu’l-Beyân, 18/69-73; Kurtûbî, el-Cami‘ li-Ahkâmi’l-Kur’ân, 

16/169-171. 
147 Kuşeyrî, Letâifu’l-İşârât, 2/419. 



    50 
 

 

onun önünde engel olmaya çalışan bu hadsiz ve azılı düşmanlara karşı ashabtan 

bazılarının “Onu ben sana getiririm/öldürürüm, ben onun eylemlerini 

etkisizleştiririm.” kabilinden sözlerine rıza göstermiştir. Zira halkın Hz. Peygamber 

ve çevresindeki Müslümanlara karşı kışkırtılmasında önemli rol oynayan bu 

kimselerin susturulması kalben İslam’a girmeye meyilli olan kimseler için elzemdi. 

Dolayısıyla hak olanın neşet etmemesi adına her türlü girişimi ve eylemi sergileyenleri 

etkisiz hale getirmek için sahabe, Hz. Peygamber gözetiminde görev almıştır. 

Neticede İslam’ın karşısındaki başlıca düşmanlardan olan bu kimselerin sesinin 

kesilmesi Müslümanlar için güç temini; karşı tarafta benzer fikri benimseyenler için 

ise endişe vesilesi olmuştur. Dolayısıyla onlar devam eden süreçte temkinli ve 

Müslümanlar aleyhinde konuşmamaya özen gösterir bir tavır sergilemişlerdir.148 

Kıssanın başından beri zikredilen Belkıs’ın müspet tavrı bu durumdan farklılık arz etse 

de Hz. Süleyman’ın birini görevlendirerek, karşısındaki kimseyi -ki bu kimse 

gayrimüslimdir- şaşırtıcı ve onun emri altındakileri de sindirecek bir tertip 

gerçekleştirmek istediği düşünülebilir. İşte kıssanın bu kısmı ile sîret arasında böyle 

bir bağlantı olduğu düşünülebilir.  

 

2.5.8. Belkıs’ın Teslimiyeti 

“Süleyman, “Tahtını tanınmaz hâle getirin. Bakalım tanıyacak mı, yoksa 

tanımayanlardan mı olacak?” dedi. Belkıs gelince, “Senin tahtın böyle mi?” denildi. 

O da “Sanki o! Fakat zaten daha önce bize bilgi verilmişti ve biz teslimiyet 

göstermiştik” dedi. Daha önce Allah’tan başka taptığı şeyler ona engel olmuştu. 

Çünkü o inkâr eden bir kavimden idi. Ona, “Köşke gir” denildi. Köşkü görünce onu 

(zeminini) derin bir su sandı ve eteklerini topladı. Süleyman, ona “Bu, (zemini) 

billurdan döşenmiş bir köşktür” dedi. Belkıs, “Ey Rabbim! Şüphesiz ben nefsime 

zulmetmiştim. Şimdi ise Süleyman ile birlikte âlemlerin Rabbi olan Allah’a teslim 

oldum.” dedi.”149 

Tahtın tanınmaz hale getirilmesinde yine bir sınama örneği sergilenmektedir. 

Yani Hz. Süleyman’ın daha önce karşılıklı olarak birbirlerini denedikleri muhatabı 

Belkıs’ın bizzat karşısındaki tepkisini de ölçerek akıl gücünü görmek istediği 

 
148 Bu konuda ayrıntılı bilgi için bk. Mehmet Akbaş, “Hz. Peygamber’in İslam Düşmanlığı Yapan 

Müşrik ve Yahudi Elebaşlarının Öldürülmesi İçin Görevlendirdiği Sahâbîler”, Harran Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 37 (Haziran 2017), 117-132. 
149 en-Neml 27/41-44. 



    51 
 

 

belirtilmiştir.150 Nitekim Belkıs “Evet” veya “Hayır” gibi kesin bir yargıda 

bulunmamış, “Sanki o” diyerek temkinli ve zekice bir cevap vermiş, böylece aklının 

gücünü göstermiştir. Bununla birlikte daha önce göndermiş olduğu elçilerden edindiği 

bilgilere atıfta bulunarak “Sınamanıza gerek yok biz zaten vaziyet hakkında bilgi 

sahibi olup teslim olmuştuk.” mesajı vermiştir.151  

Belkıs’ın inancında inat eden ve laf anlamaz biri olmadığı kıssanın başından bu 

yana aşikârdır. Dolayısıyla Belkıs’ın Müslüman olabilecekken küfür toplumundan 

geldiğini ifade eden âyet, onun durumunu açıklığa kavuşturması bakımından 

anlamlıdır. Zira Belkıs, istese hakkı görecekti, fakat önünde engeller vardı denilerek 

hakkı buldurma noktasında bir fırsat kollandığı söylenebilir. Diğer taraftan öteden beri 

güneşe tapan yani sahte tanrılara boyun eğen ve tam anlamıyla tatmin olmadığı 

anlaşılan Belkıs’ın Hz. Süleyman ile karşılaşması ve akabinde yaşananlar, tüm 

engelleri ortadan kaldıran bir sebepler silsilesi olmuştur. Onu gafletten tamamıyla 

uyandıran ve aklında hiçbir pürüz bırakmayan husus ise köşke girmesi olmuştur.152  

41.  âyetten kıssanın sona erdiği 44. âyete kadar olan kısım Belkıs’ın önceki 

konumuna vurgu yapmakla birlikte aslında onu koruyan bir muhtevaya sahiptir. 

Başından beri gerek yönetici tavrıyla ve akıl dolu uygulamalarıyla gerek mucizevî 

hadiseler karşısındaki müspet bakış açısı ve teyit etme isteğiyle hidâyetine adeta kendi 

elleriyle yönelmiştir. Bu durumdan; bir kimse gayrimüslim bir çevrede doğup yetişse 

dahi karşılaştığı hadiselere ve kendisine sunulan delillere akl-ı selîm ile yaklaştığı 

vakit hidâyeti bulması ve ona teslim olmasının son derece mümkün olduğu 

anlaşılmaktadır. 

Belkıs’ın tam bir teslimiyetle nihâyete eren süreç, sîret sahnesinde Hz. 

Hamza’nın Müslüman oluşuyla ilişkilendirilebilir. Kaynaklarda onun, nübüvvetin 

beşinci yahut altıncı yılında Müslüman olduğu yönünde görüşler bulunmaktadır. Hz. 

Peygamber’in İslam’ı açıktan ilan etme maksadıyla Safâ tepesinde tebliğini ilettiği 

esnada Ebû Cehil tarafından çirkin sözler ve hakaretlere maruz kaldığını duyan Hz. 

Hamza, yeğenine karşı gerçekleştirilen eylemleri hazmedemeyerek hiddetle Ebû 

Cehil’i darb etmiş ve hemen ardından Hz. Peygamber’in doğruluğunu ve getirdiği dini 

kabul ettiğini cesurca beyan etmiştir. Daha sonrasında evine döndüğünde şeytanın onu 

bu düşüncesinden vaz geçirmeye yönelik vesveseleriyle sıkıntılı bir gece geçirmiş, 

 
150 Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl ve Esrâru’t-Te’vîl, 4/161; Kuşeyrî, Letâifu’l-İşârât, 2/420. 
151 Bursevî, Rûhu’l-Beyân, 6/376. 
152 Mevdûdî, Tefhîmü’l-Kur’ân, 4/118-119. 



    52 
 

 

Allah’tan bu sıkıntısını giderecek bir çıkar yol istemiştir. Bu şekilde geçen gecenin 

sabahında Hz. Peygamber’e giderek onun kendisine bir şeyler söylemesini, nasihatte 

bulunmasını beklemiştir. Nitekim Allah Resûlü de onun gönlünü ferahlatacak, 

inancında mutmain olmasını sağlayacak telkinlerde bulununca Allah’ın dinine ve 

elçisine yürekten bağlılığını ifade etmiştir.153 

 Nübüvvetin üzerinden yaklaşık beş/altı yıl geçmesine rağmen Hz. Hamza’nın 

imanını açıklaması yukarıda zikredilen hadisenin gerçekleşmesiyle söz konusu 

olmuştur. Onun teslimiyet anına bakıldığında aslında geçmiş sürece dair olumlu 

algılarının olduğu, imanını açıklamak için sanki bir fırsat beklediği anlaşılmaktadır. 

İmanını beyan ettiği son noktadan itibaren de inancı hakkında kararlı bir duruş 

sergilemiştir. Şeytanın aldatmacalarına kanmamış, nihaî noktada Hz. Peygamber’e 

giderek teslimiyetini güçlendirmiştir. Hz. Hamza’nın yaşadığı bu süreç ile Belkıs’ın 

teslim oluş süreci, bir hadiseye yahut hadiseler zincirine bağlı olma bağlamında 

benzerlik arz etmektedir. 

Gelinen şu noktada özetle belirtmek gerekir ki kaynaklarda kıssanın ve Neml 

Sûresi’nin nüzûl sebebine dair bir bilgiye rastlanmamıştır. Buna ek olarak nüzûl 

dönemine dair ileri sürülen görüşlerin de tahmin derecesinde olduğu söylenebilir. 

İncelemelerimiz esnasında müfessirlerin, daha çok kıssanın içeriğini anlamaya dönük 

girişimleri olduğu anlaşılmıştır. Dolayısıyla modern dönemde yapılan çalışmalardan 

bazılarının Sebe’ melikesinin hükümdarlığı üzerinden birtakım mesajlar154 çıkarması 

dışında genel itibariyle nüzûl dönemi veya sîret ile kıssanın bir bağlantısının 

kurulmadığı gözlenmiştir. 

Çalışmamızı hem sûre hem de kıssa ekseninde getirilen yorumlardan ve başka 

sûreler ile ilişki kurmak suretiyle belirtilen tahminlerden hareketle şekillendirme 

gayreti içerisinde olduk. Kıssanın sîrette bulduğu anlamsal, olgusal ya da ilkesel 

karşılığını ifade eden asıl hedef noktamıza dair ise çok çok az denecek ölçüde kısıtlı 

bilgilerle karşılaştık. Dolayısıyla az da olsa elde var olan bilgi malzemesiyle 15. 

âyetten 44. âyete değin kıssanın sîret sahnesinde anlaşılabilecek makul yansımasını, 

indiği dönem ile ilişkilendirilebilecek hususları ve kıssada mevzubahis edilen bir 

üslûbun yahut hareket tarzının Hz. Peygamber’in ve ashabının hayatında meydana 

 
153Abdullah b. Ahmed Mağlus, el-Atlasu’t-Tarîhî li Sîreti’r-Rasûl, çev. Abdullah Karakaş (İstanbul: 

Siyer Yayınları, 2011), 134. 
154 Ayrıntılı bilgi için bk. Elif Yazıcı, Yemen’le İlgili Kur’ân Kıssaları (Ankara: Araştırma Yayınları, 

2020), 199-203. 



    53 
 

 

gelen olaylarla benzerliği ve ilişkisini kurmaya çalışarak bir neticeye vardık. Kıssayı 

müstakil bir âyet ya da âyet grubu şeklinde parçalara ayırarak ele aldık. Zira her 

kısımda zikredilen veya işaret edilen hususları münferit olarak ele alarak bunların 

sîrette karşılıkları olabilecek ilkeleri ya da hadiseleri tespit etmeye çalıştık. Kıssa 

içerisinde karakterlerin diyaloglarının ve bütünlüğün bozulmaması adına da bu ayrımı 

yapmayı uygun gördük.  

Netice itibariyle kıssanın sîret bağlamında tahlilini, genel anlamda Hz. 

Peygamber’in doğumundan hicrî 632 yılında vefatına kadar olan hayat sürecinde özel 

anlamda ise kıssanın indirilmiş olduğu Mekke döneminin ortalarında meydana gelmiş 

olaylarla bağlantılar kurup ilişkiler tespit ederek gerçekleştirmiş olduk. 

 

2.6. Kıssadan Çıkarılabilecek Mesajlar ve İlkeler 

Bu başlık altında kıssadan çıkarılabilecek mesajların tespit edilmesi 

amaçlanmaktadır. Söz konusu mesajları sadece sîret ile ilişkili olarak değil, evrensel 

düzlemde temalar ve ilkeler olarak düşünüp ele alacağız. Böylelikle kıssadan bir hisse, 

öğüt ve hayat ilkeleri edinmiş olmayı öngörmekteyiz. Ayrıca mesajları/ilkeleri, 

yukarıda âyet yahut âyet grubu şeklinde tahlilini yaptığımız ayrım ile büyük oranda 

uyumlu şekilde ele alacağız. Bu itibarla kıssada vurgulanan hususları şu şekilde 

sıralamak mümkündür:  

İlim: Makam itibariyle ilim, Allah katında en şerefli ve yüksek payesi olan bir 

lütûf olma bakımından önemli bir kavramdır.155 Dolayısıyla Allah’ın bu lütfuna 

mazhar olan kimseler O’nun katında ayrıcalıklı kişilerdir. Kişi bu lütûfa mazhar olup 

bu makama erişebilmek için Allah’ın rızası doğrultusunda hayatının her bölümünde 

istikamet üzere yaşamalıdır. (Neml 27/15) 

Farkındalık: İnsan Allah tarafından verilen emanete talip olduğu156 andan 

itibaren tüm hayatı boyunca aklının, varlığının, kulluğunun ve sayısız nimetlerle 

donatıldığının şuurunda bir hayat yaşamakla yükümlüdür. Kişi imtihanı esnasında 

bahşedilen diğerleriyle eşit veyahut ötekilerden ayrıcalıklı her türlü imkânın bilincinde 

bir tavırla Rabbine bağlılığını kuvvetlendirmelidir. (Neml 27/16) 

İdare ve Disiplin: Kişinin, sahip olduğu unsurları, kendilerinden sorumlu 

olduğu varlıkları en güzel şekilde yönetmesi adaletin bir gereğidir. İnsan, sorumlu 

 
155 Zuhaylî, Tefsîru’l-Münîr. 10/254. 
156 el-Ahzâb 33/72. 



    54 
 

 

olduğu her bir kişinin hakkının teslim edilmesi, malın ya da imkânın yerli yerince 

kullanılması için özen göstermelidir. Hâkimi olduğu düzenin aksayan yönlerini tespit 

edip eksikliklerini gidererek ileride oluşabilecek olumsuzluklara karşı önlem 

almalıdır. Gevşek bir tavırla ve tavizler vererek sürdürülen idare ve disiplinin kalıcı 

olmayacağını bilmelidir. Zira işleyen düzenin nizam üzere devamı için bunlar 

gereklidir. (Neml 27/17) 

Merhamet: Acımak, esirgemek, korumak ve affetmek anlamlarında 

kullanılan157 bu kavram kişinin kendisinden başlayıp diğer tüm mahlûkâta değer 

vermesini ifade eder. Kişi hayatı süresince yaratıcısının insan olma şerefi bahşettiği 

kendisine ve bununla birlikte karşılaştığı, gördüğü, hâsılı münasebet kurduğu her 

varlığa rikkat ve nezaketle yaklaşmalıdır. Zira insan Rahmân ve Rahîm olan 

yaratıcısının bu sıfatlarının yeryüzündeki tecellisi konumunda olan temsilcisidir. Kişi 

zor durumda olanı görüp kalbi daralınca acıma duygusunu, karşısında bulunana zarar 

verebileceği bir durumda kendini ondan sakınmasıyla zararını esirgeme dikkatini 

göstermiş olur. Öte yandan yapılan bir hatanın veya yanlışın düzeltilmesi esas olmakla 

birlikte yapan kişiye karşı gösterilen affedici tavır, o kişinin kazanılmasına vesile olur. 

Dolayısıyla benzer bir durumda da hatanın tekrarlamaması adına korumaya alınmış 

olur. Kısaca, yukarıda sayılan hasletleri kendinde bulundurmakla kişi, en küçüğünden 

en büyüğüne tüm varlık âlemine kıymetli nazarıyla bakıp Allah Teâlâ’yı hatırlar ve 

merhametini diri tutar. (Neml 27/18-19) 

Gayba iman: Gayba iman, “Onlar gayba iman ederler”158 âyetinden anlaşıldığı 

üzere Kur’ân-ı Kerîm’de zikredilen mümin vasıflarından biridir. Buradan hareketle 

insan için aklî yetisinin algılamaya yeterli gelmediği, duyularıyla gözlemlemesine 

olanak vermeyen her hadise gayb bilgisi çerçevesindedir.159  Öte yandan kişinin 

öğreninceye kadar, bilgi sahibi olmadığı her hadise de gayb bilgisi olarak 

nitelendirilebilir. Kişi, “Her bilenin üzerinde daha çok bir bilen vardır”160 âyetinde 

ifade edilen mana gereği haddini bilmelidir. Vâkıf olmadığı bir durum karşısında peşin 

hükümlü olmaktan uzak durmalıdır. Hele ki söz konusu hadiseleri Allah bildiriyorsa 

bunlara iman etmekle mükelleftir. Zira Allah Teâlâ’nın yeryüzündeki halifesi161 

 
157 Karagöz vd. Dinî Kavramlar Sözlüğü, 426. 
158 el-Bakara 2/3. 
159 Karaman vd. Kur’ân Yolu Türkçe Meâl ve Tefsiri, 1/71. 
160 Yûsuf 12/76. 
161 el-Bakara 2/30. 



    55 
 

 

konumunda bulunan insan için bu husus mümin olmanın bir gereğidir. (Neml 27/20-

22) 

Tevhid: Kâinat vücuda büründüğü ilk andan bu yana içerisinde bulunan başta 

peygamberler olmak üzere tüm varlıklar Allah Teâlâ’nın birliğini tanımakla 

yükümlüdür. Her bir zerreden yüksek makam sahiplerine varana dek tüm varlık âlemi 

tek bir yaratıcıyı işaret eden unsurlardır. Dolayısıyla akıl sahibi olup, basiret gözüyle 

bakanlar için kâinatta kendine yer bulan bütün varlıklar, Allah’ın bir ve tek oluşunu 

mukayyet kılan çoklardır. Eşsiz, aralıksız ve noksansız işleyişe bakarak, yüceliğinin 

ve yaratıcılığının ortaklık kabul etmesi düşünülemez bir varlığın olmasının gerekliliği 

aklen aşikardır. Dolayısıyla varlık âleminin en küçük biriminden yukarısına kadar her 

unsur tevhidi savunma, tevhidi ilan etme ve tevhidi beyân etme noktasında 

sorumludur. Zira onlar yaratıcısının kendilerine bahşettiği hayat/varlık olma 

vesilesiyle yine yaratıcısını bilme ve tevhide sarılma noktasında imkâna sahiptir. 

(Neml 27/23-26) 

Adalet: Akla gelen ilk manasıyla adalet, zulmün zıddı olan bir kavramdır. 

Adalet dinî bir terim olarak ele alındığında ise hak yol üzere dosdoğru olmak, ifrat ve 

tefritten kaçınarak orta yolu takip etmek, içi dışı, özü sözü bir olmak, haklıya hakkını, 

haksıza cezasını vermek ve dengeli davranmak olarak tarif edilir.162 Buradan hareketle 

adaletin, kişinin yaratıcısına ve varlık âleminde alaka kurduğu ve iletişim içerisinde 

olduğu her bir nesneye yahut her bir kimseye karşı yerli yerince davranmasını, hak 

olanın, hakkı olana isabetlice verilmesini ifade ettiği söylenebilir. Özetle söylemek 

gerekirse adalet, “hem iman hem amel hem de insanların birbirleriyle olan ilişkilerinde 

gözetilmesi gereken bir ilkedir.”163 

Kıssada Hz. Süleyman’ın, iddiasını doğrulaması için Hüdhüd’e elçilik görevi 

vermesi de adalet dairesi içerisinde değerlendirilebilir. Zira Hz. Süleyman bu kararıyla 

öfkesinin esiri olmayarak ifrat ve tefritte düşmekten kaçınmıştır. Hem meseleyi 

anlamak hem de Hüdhüd hakkında nihaî kararı vermek için onu dolaylı yoldan test 

etme yoluna giderek adalet çizgisinde kalmıştır. Buradaki örnekte olduğu gibi kişi 

yaşamı boyunca adaleti bir haslet olarak bünyesinde taşımalıdır. Bunun yolu ise yapıp 

 
162 Karagöz vd. Dinî Kavramlar Sözlüğü, 6. 
163 Nurullah Denizer, “Bireysel Kimliğin Oluşumu ve Toplumsal Düzenin Temel Unsurları Açısından 

Naḥl Sûresi 90. Ayete Dair Bir Değerlendirme”, İnsan ve Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi 8/3 

(Eylül 2019), 1748. 



    56 
 

 

ettiklerinde ve tepkilerinde ölçü, denge, temkin ve dikkat hususlarını gözetmekten 

geçer. (Neml 27/27-28) 

İstişare: Kişinin, karar vereceği herhangi bir durum karşısında aklına, 

tecrübesine, fikrine güvendiği birine danışmasını ifade eder. Böylesi bir hareket tarzı 

karar verilecek durumun olumsuz etkilerinin asgari düzeye inmesine, fark edilemeyen 

hususların tespitinin kolaylaşmasına vesiledir. İstişare, bireyin kendi yaşamında 

önemli olduğu gibi yönetim alanında uygulanması da meselelerin istenen ve isabetli 

şekilde neticelenmesi için de elzemdir. Zira istişare yapılmadan bireyi bekleyen sonun 

etkileri ile devlet alanında alınan kararın neticesinde karşılaşılacak durumun etkileri 

aynı olmayacaktır. İlkinde sadece birey etkilenirken ikincisinde bu etki devlet 

nezdinde devlete mensup herkesi ilgilendirecektir. Dolayısıyla istişare bireyler için 

önemli olduğu gibi idareci pozisyonunda olan kimseler için de kendisinden uzak 

durulmaması gereken bir yönetim ilkesidir. Sözlü kültürümüzde, “İşlerini danışarak 

yapan dağları aşar; danışmayan düz yolda şaşar.” şeklinde kullanılan vecîz söz de 

istişarenin önemine dikkat çekmektedir. Nitekim Belkıs, çevresindeki fikir sahibi 

kimselere danışarak önündeki şirk ve vesvese dağlarını aşıp neticesi Allah’a 

teslimiyetle sonuçlanacak sürecin ilk adımını atmıştır. İşte kişi sağlıklı ve isabetli bir 

netice için bu yolu kullanmalıdır. (Neml 27/29-32) 

 İtimat: Kısaca, kişinin karşısındakine duyduğu güven duygusu olarak ifade 

edebileceğimiz bu kavram akıllı ve zeki olup hakkında ehil olduğu kanaati taşınılan 

kimseye gösterilen bağlılıktır. Burada önemli olan husus o kişinin adaletli kararlarına 

şahitlik edip, basiretli ve isabetli kararlar alabileceği düşüncesini taşıyor olmaktır. 

Yoksa o bizim efendimizdir diye sözünün üstüne söz söylememek için yalandan 

gösterilen bağlılık değildir. Nitekim Belkıs’ın konu ile alakalı danışmacı yaklaşımı 

karşısında ileri gelenlerin Belkıs’a güven duymaları, onun fikirlerine ve mesele 

hakkında alacağı kararların arkasında duran tavırları, özellikle devlet işlerinin 

yürümesinde istişare ile birlikte muhakemesine ve ileri görüşlülüğüne inanılan 

liderlere duyulacak itimat örneği sunmaktadır. Tabi burada liderin, danışmanlarına söz 

konusu güveni birçok hususta sağlamış olması da önemli ve öncelikli bir husustur. 

Dolayısıyla Belkıs bu güveni zaten sağlamış olmalı ki ileri gelenlerin cevabı Belkıs’ı 

destekler nitelikte olmuştur. (Neml 27/33-35) 

Teslimiyet: Kıssanın genelinde hem Hz. Süleyman’ın Allah Teâlâ’ya olan 

bağlılığı hem de yaşanan süreç sonunda Belkıs’ın imanı teslimiyetin en güzel 

örneklerindendir. Önceki yaşamında Belkıs yaratılana/güneşe tapmakla yaratıcıya 



    57 
 

 

karşı şirk içerisindeydi. Ancak Hz. Süleyman’ın daveti, yaşanan hadiseler ve müspet 

tavırlarının etkisiyle doğru yolu bulmuştu. Onun bu teslimiyeti, önceki inançlarını 

elinin tersiyle iterek bir ve tek Allah’ı tanıyarak tevhidi kabul ettiğinin göstergesidir. 

Zira imanına vesile olan birçok husus akl-ı selîm sahibi kimselerin dikkatinden 

kaçmayacak türdendi. Dolayısıyla hak olanı bularak mutluluğa erişmiş oldu.  

Varlık âleminde akıl sahibi olmakla kendine şerefli bir yer bulan insan da inkâr 

ve şirk içerisinde olmasa dahi kâinatın eşsiz düzenini temaşa ederek, özünün ve 

hakikatinin sırrını düşünerek yaratıcısına olan bağlılığını kuvvetlendirmelidir. Tevhidi 

kabul ettiğini gösteren bir düsturla davranışlarını sergilemelidir. (Neml 27/36-44) 

Şükür: Kıssanın neredeyse bütününde Hz. Süleyman’ın şükür ifadelerinin 

vurgulandığı görülmektedir. Zira Hz. Süleyman’a bahşedilen ilim, kuşdilini bilmesi 

gibi verilen mucizevî özellikler, hükmü altına verilen çeşitli türlerden varlıklar ve 

geniş saltanat alanı çokça şükrü gerektiren imkânlardır. Kıssada birkaç âyet aralıklarla 

şükür ve şükürle ilişkili ifadelerin geçmesi, Hz. Süleyman’ın her fırsatta lütuf sahibini 

ta’zîm etme özenini göstermesi bakımından müthiş bir örnekliktir. Hüküm sahasında 

onca nimeti ve imkânı elinde bulunduran Hz. Süleyman, “nimetin kadrini kıymetini 

bilen, karşılığını veren, bu lütuf ve ikramları vereni hatırlayıp öven ve bahşedene 

nankörlük etmeyen”164 tavrıyla dinî bir hassasiyeti, ahlâkî bir erdemi ve ibretlik bir 

hasleti taşımış olmaktadır. (Neml 27/15-44) 

Kıssanın tamamından hareketle netice olarak denebilir ki kıssanın başında Hz. 

Süleyman’ın saltanatına ilişkin özelikler ve örnekler sunulmuş; onun hüküm sahasının 

genişliğinin ve büyüklüğünün tahayyül edilmesi amaçlanmıştır. Nitekim Hz. 

Süleyman’ın bu hükümdarlığının, onun gibi saltanat sahibi Belkıs’ın hükümdarlığı ile 

karşılaştırma imkânı verilmiştir. Bu kıyaslama yapıldığında ise nimeti vereni tanıyan 

ile tanımayanın ortaya çıktığı görülmektedir. Dolayısıyla yaratıcı katında asıl kıymeti 

olanın, kendisine bahşedilen imkânlara karşı şükrü yerine getiren, bu nimetleri 

lütfedene iltifat eden hüküm sahibi olduğu anlaşılmaktadır. Öte yandan kıssada Hz. 

Süleyman’ın saltanatına ilişkin bilgiler sunulmasının, adeta Belkıs’ın teslimiyetine 

ortam hazırlandığı söylenebilir. Zira Belkıs’ın teslimiyet adımları, Hz. Süleyman’ın 

onca nimete ve büyük hükümdar olmasına karşın bir peygamber olduğunu asla göz 

ardı etmeden davetini yerine getirmesiyle ve mükâfatını yalnızca Allah’tan 

beklediğini ifade eden sözleriyle başlamıştır.  

 
164 Karagöz vd. Dini Kavramlar Sözlüğü, 621. 



    58 
 

 

Sonuç itibariyle kıssa baştan aşağıya, pek çok imkân ve nimeti içinde barındıran 

saltanatın peygamberlik vazifesinin gereği daveti engellemeyen, aksine 

karşısındakileri hayrete sevk eden, şirk toplumuna karşı geliştirilen strateji ve 

kullanılan üslûp sayesinde onların teslimiyetiyle noktalanan bir çizgidedir. Bu 

neticenin oluşmasında ve kıssanın bütününde göze çarpan husus ise şüphesiz Hz. 

Süleyman’ın Allah’ın lütf-u keremine karşılık gösterdiği şükür hassasiyetidir. O 

şükrettikçe kapılar açılmış, işler kolaylaşmış görünmektedir. Çalışmamız boyunca 

dikkat çeken husus bu olmuştur. Bu yönüyle kıssayı şükür kıssası olarak nitelemek de 

yanlış olmasa gerektir. 

  



    59 
 

 

 

3. BÖLÜM 

NÜZÛL-SÎRET İLİŞKİSİ BAĞLAMINDA HZ. SÜLEYMAN-BELKIS 

KISSASININ SİYÂSÎ İLETİŞİM VE DAVET ÖĞRETİSİ 

 

Çalışmamızın bu bölümünde Hz. Süleyman-Belkıs kıssasının ilk başta vahyin 

indiği Mekke döneminden günümüze dek siyasî oluşum özelliği taşıyan her 

grubun/toplumun muhataplarıyla gerçekleştirdiği iletişim ve ilişkiler için bir örnek 

teşkil etmesi hususuna değinilecektir. Kıssanın ana karakterlerinin her ikisinin de 

devlet yöneticisi vasfı taşıması ve iletişim üslûpları, devletlerarası münasebetler 

bağlamında ilkesel öğretiler barındırması bakımından örnekler sunmaktadır. Ayrıca 

Hz. Süleyman’ın peygamber vasfıyla bu iletişimi kurması tebliğ metoduna dair de 

birtakım mesajları ihtiva etmektedir. Bu bağlamda bütünüyle Kur’ân’ın özelde ise 

kıssaların, talip olana karşılaştığı meseleleri anlama ve çözümleme imkânı sunduğunu 

söylemek yanlış olmaz. Dolayısıyla Hz. Peygamber’e vahyedilen bu kıssanın da indiği 

toplumdan sonraki nesillere ışık tutacak genel geçer öğretiler barındırdığı söylenebilir.  

Yukarıda ayrıntılı tahlilini yaptığımız Hz. Süleyman ve Belkıs kıssasının 

Kur’ân’da zikredildiği âyetlere kısaca yer verilecek bu bölümde kıssanın siyâsî 

iletişim ve davet üslûbu açısından sunduğu metoda odaklanılacaktır. Siyâsî ve resmî 

arka planın hükümdar olmaları yönüyle Hz. Süleyman ve Belkıs arasındaki bu 

iletişime etkisi anlaşılmaya çalışılacaktır. Aynı zamanda söz konusu arka planın davet 

usûlünü ve tebliğ metodunu ne şekilde etkilediği irdelenecek ve kıssadaki tebliğ 

metodunun nüzûl-sîret ilişkisi bağlamında Hz. Peygamber’in tebliğ ve davet görevinin 

bir parçası olan davet mektupları ile olan ilişkisi ortaya koyulmaya çalışılacaktır. 

 

3.1. Siyâsî Arka Planın Tebliğ Metoduna Etkisi 

Mevzubahis kıssada belirtildiği üzere kıssanın her iki ana karakterinin de 

yöneticilik vasfı bulunmaktadır. Belkıs, Sebe’ halkının melikesi; Hz. Süleyman, âyetin 

ifadesiyle cinlerin, insanların ve kuşların yöneticisi konumundadır. Hz. Süleyman aynı 

zamanda tebliğ görevi olan bir peygamberdir. Hz. Süleyman tarafından Sebe’ melikesi 

Belkıs’a gönderilen mektup temelde her ne kadar dine davet amacı gütse de mektubun 

sahibinde bulunan yöneticilik vasfının, kullanılan üslûbu ve iletişim kanalı olarak 

kullanılan mektubun içeriğini etkilediği kanaatindeyiz. Buradan hareketle bu başlık 



    60 
 

 

altında yöneticilik vasıflarını hâiz her iki hükümdarın aralarında geçen iletişimin tebliğ 

metoduna etkisi anlaşılmaya çalışılacaktır.  

Yöneticilik bağlamında dil ve iletişim vazgeçilemez bir ikiliyi oluşturur. 

Yöneten konumundaki her kişi ilişki ağındaki etkililiğini dil aracılığı ile tesis eder. 

Buna göre dil, iletişim sürecinin temel vasıtasıdır. İletişim süreci ise mesajın uygun 

bir kanal ile bir kişi veya topluluğa gönderilmesini kapsar.165 Kişi bu şekilde kendi 

bilgi ve becerisini muhatabına aktararak onun ihtiyacını gidermiş olur. Bu, aynı 

zamanda kişinin kendi maksadının da anlaşılıp çözüme kavuşturulmasına fayda 

sağlayan bir süreçtir.166 Bu bağlamda Hz. Süleyman’ın tebliğini yapmak üzere 

Belkıs’a gönderdiği mektup iletişim kanalını oluşturmaktadır. 

Mektuplaşma, tarih boyunca yöneticiler arasında bir iletişim kanalı oluşturma 

açısından önemli bir işlev görmüştür. Timurlular Devleti hükümdarı Şahruh ile 

dönemin Osmanlı padişahı Çelebi Mehmet arasında gerçekleşen mektuplaşma siyâsî 

iletişimin örneklerinden biridir. Söz konusu bu mektuplaşma devlet yönetim anlayışı 

ve siyâsî istikrar konuları çerçevesinde bir yazışma ise de her iki tarafın da yönetici 

olmaları yönüyle siyâsî bir iletişim şeklinin mahiyetini göstermesi bakımından 

önemlidir. İlgili mektupta Çelebi Mehmet, saltanatın ortaklık kabul etmeyeceği 

düşüncesinden hareketle “on dervişin bir kilimde uyuduğunu ancak iki padişahın bir 

iklime sığmadığını” ifade etmiştir.167 Bu durum Timur ve Osmanlının içinde 

bulunduğu coğrafî konum ve yaşanan olaylarla ilgili ipuçları vermektedir. Yani siyâsî 

olarak vaziyetin karmaşık ve belirsiz olduğu anlaşılmaktadır. Fakat böyle bir hal üzere 

iken Çelebi Mehmet’in aceleyle ve hırsla ayağa kalkıp savaşmanın aksine meseleyi 

usûlünce ve siyâsî bir iletişim diliyle, dönemin ciddi ve etkili bir iletişim kanalı olan 

mektupla çözmeye çalışması dikkate şayandır. Hz. Süleyman’ın Belkıs’a gönderdiği 

mektup içerik yönü itibariyle bu örnekten farklılık arz etse de mesajı uygun bir üslûp 

ve etkili bir yöntemle iletmesi bakımından benzerlik arz etmektedir.  

Yukarıda da belirtildiği üzere Hz. Süleyman bir peygamber ve hükümdar; Belkıs 

ise Sebe’ halkının hükümdarıdır. Çalışmamızın bu başlığı altında inceleyeceğimiz 

 
165 Ayşegül Soncu, Siyâsal Dilin Satır Arası (Konya: Çizgi Kitabevi Yayınları, 2018), 9, 37, 54. 
166 Nurullah Denizer, “İletişim Çağındaki İletişimsizlik Problemine İlâhî Bir Çözüm: Kur’ân’da İletişim 

İlkeleri ve Konuşma Adabı”, 5. Uluslararası Bilimsel Araştırmalar Kongresi, ed. İlkay Noyan Yalman 

- Sibel Akova (Ankara: Asos Yayınları, 2019), 289. 
167 Hayrunnisa A. Akbıyık, “Osmanlı Timurlu İlmî Münasebetleri Örneğinde Organize İlmî 

Çalışmalarda Siyâsî İstikrarın Rolü”, Osmanlı Dünyasında Bilim ve Eğitim Milletlerarası Kongresi 

Tebliğleri (İstanbul: y.y., 2001), 32-33. 



    61 
 

 

kısım, pasaj içerisinde diyalog şeklinde geçen 20. âyetten 37. âyete kadar olan 

kısımdır. 

İlgili âyet dizisinin daha ilk bölümünde Hz. Süleyman’ın, yokluğunu fark ederek 

Hüdhüd kuşunu soruşturması yönetim işlerini itina ile yapmanın ve yönetim işlerine 

gereken önemi göstermenin bir gereğidir. Kurtubî’nin ifadesiyle bu âyet devlet 

başkanlarının, yönetimi altında bulunanların durumlarını iyice araştırmalarına ve 

onları gereği gibi korumalarına delil teşkil eder.168 Devam eden âyetlerde Hüdhüd 

tarafından getirilen haberin doğruluğunu tespit etmek üzere Hz. Süleyman’ın takındığı 

tavır yönetici ve idareci konumundaki kimsede bulunması gereken bir özelliktir. Zira 

Hz. Süleyman bilgi verilen konu hakkında aceleci davranmamıştır. Emrinin aksine 

hareket eden Hüdhüd’e hiddetlenmiş olsa da getirdiği bilgiyi dinlemiş ve doğruluğunu 

tespit etmek için mektubu Hüdhüd ile Sebe’ melikesine göndermiştir. Bu tavır hem 

emri altındaki Hüdhüd’ün, getirdiği bilginin doğruluğunu ispat etmesi ve 

masumluğunu ortaya çıkarması hem de Hz. Süleyman’ın tebliğ vazifesini yerine 

getirmesi bakımından önemlidir. Buradan hareketle yönetici konumunda bulunan 

kimsenin iki özelliği karşımıza çıkmaktadır. Birincisi emri altında bulunanlara karşı 

zulmedici tutumlardan kaçınma; ikincisi ise karar vermeden önce meselenin 

doğruluğunu netleştirme gerekliliğidir. Bu, yönetimde hem adaleti sağlayan hem de 

sevk ve idareyi kontrol altında tutan bir tavırdır. Hz. Süleyman nezdinde anlatılan 

mektup gönderme hadisesinden, yukarıda ifade ettiğimiz ideal yönetici vasıflarını 

çıkartabiliriz. 

Belkıs’ın cephesinden de meseleye bakacak olursak onun bu durum karşısında 

gösterdiği tavırdan hareketle siyâsî olarak yönetim ve iletişim hususunda şu tespitleri 

yapmamız mümkündür: Belkıs’ın gelen mektubu devletin ileri gelenleriyle 

paylaşması, durum hakkında görüş bildirmelerini istemesi yönetimde istişarenin 

önemine dikkat çekmektedir. Nihaî kararı kendisi verecek olsa da yakınındakilere 

danışması yönetimin bir ekip işi olduğunu işaret etmesi yönünden önemlidir. Bu 

açıdan bakıldığında Belkıs, yönetimi altındaki üst düzey yetkililere danışmadan karar 

verip emreden, zalim ve zorba bir yönetici olmadığını göstermiş olmaktadır.169 

 
168 Kurtubî, el-Câmi‘ li’Ahkâmi’l-Kur’ân, 16/150. 
169 Muhammed İzzet Derveze, Tefsîru’l-Hadîs (Kahire: Dâru İhyâi’l-Kütübi’l-Arabiyye, 1964), 3/290. 



    62 
 

 

Hz. Süleyman’ın tavrına benzer şekilde Belkıs da hediyeler ve elçiler 

göndererek siyâsî iletişime uygun bir karşılık vermiştir. Kısaca belirtmek gerekirse 

hem Hz. Süleyman hem de Belkıs bulundukları konum itibariyle siyâsî iletişimde 

usûlüne uygun ve isabetli bir üslûp benimsemişlerdir. Belkıs’ın sonunda Allah’a 

teslim olmasıyla sonuçlanan bu iletişimde sürecin oldukça dengeli bir şekilde 

ilerlediği açıkça gözlenmektedir.  

Belkıs’a gönderilen mektubun besmele ile başlaması ve Sebe’ halkının 

Süleyman’a teslim olmalarını istemesi ise davetin hem siyâsî hem de dinî olduğunu 

göstermektedir.170 Zira aynı dönemde hüküm süren iki hükümdardan Hz. Süleyman, 

Belkıs’tan kendisine tâbî olmasını isteyerek siyâsî bir üstünlük de kurma çabasındadır. 

Ancak bu üstünlüğün, Belkıs’ın kendisine sunulan davetin kabulünü sağlamayı 

kolaylaştırıcı bir çaba olduğu söylenebilir. Nitekim Hz. Süleyman’ın Belkıs tarafından 

gönderilen hediyeler için “Allah’ın bana verdiği daha hayırlıdır”171 diyerek onları 

geri çevirmesi bunu göstermektedir. Bu noktada peygamberlerin tebliğ faaliyetleri ve 

metodolojisinde en önemli unsurlardan birinin rabbanî bir görevlendirme olması 

bakımından karşılıksız olması meselesi karşımıza çıkmaktadır. Bu husus, onların bu 

görevleri yerine getirmeleri karşılığında herhangi bir ücret, dünyevî makam ve mevki 

talep etmemelerini içerir.172 Dolayısıyla her peygamberin tavrı gibi Hz. Süleyman’ın 

tavrı da bu yönde olmuştur. 

Hz. Süleyman’ın Belkıs tarafından gelen elçileri geri gönderirken “Sen onlara 

dön. Andolsun, biz onlara, karşı koyamayacakları ordularla gelir ve onları oradan 

aşağılanmış ve küçük düşürülmüş olarak çıkarırız”173 ifadesi iki yönden ele alınabilir. 

Hz. Süleyman bu sözleriyle, hediyeler göndermekle fikrini değiştirebileceğini 

zanneden Belkıs’a sert bir cevap verip, meselenin ciddiyetini göstererek açıkça 

meydan okumaktadır.174 Bu durumu devletler arası ilişkilerde gerektiğinde ültimatom 

vererek ciddiyeti ifade etmek olarak değerlendirebiliriz. Söz konusu ifadeden ikinci 

olarak çıkartılabilecek mesaj ise Hz. Süleyman’ın ilahî bir yardıma sahip olduğudur. 

 
170 Karaman vd., Kur’ân Yolu Türkçe Meâl ve Tefsîri, 4/191. 
171 en-Neml 27/36. 
172 Fadıl Ayğan, “Karşılıksız Tebliğ Bağlamında Dinî Davet ve Hizmetlerde Peygamberlerin 

Örnekliği”, Ulusal Din Görevlileri Sempozyum Bildirileri (9-10-11 Mayıs 2014-Mardin): Toplumsal 

Barışa Katkısı Açısından Cami ve Din Görevlileri (İstanbul: y.y., 2015), 254. 
173 en-Neml 27/37. 
174 Rukiye Öztürk, Kitab-ı Mukaddes ve Kur’an-ı Kerim’de Hz. Süleyman’ın Hükümdarlığı (Ankara: 

Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2018), 84. 



    63 
 

 

Mesele sadece siyâsî olarak üstünlük kurmak olmadığından ilgili âyetten bu yardımın 

peygamberlik görevini yerine getiren Hz. Süleyman’a verileceğini anlıyoruz. Netice 

itibariyle hem Hz. Süleyman hem de Belkıs sahip oldukları makama yaraşır bir tavırla 

iletişimde bulunmuşlardır. Hz. Süleyman bu arka plan çerçevesinde tebliğini 

gerçekleştirmiştir ve başarılı olmuştur. 

 

3.2. Mutlak Güç Sahibi Tek Varlığın Allah Olduğu Gerçeğine Sebe’ 

Hükümdarı Üzerinden İşaret 

Kaynaklarda Yemen topraklarının sultanı Şerahil isimli bir zatın kızı olan 

Belkıs’ın, erkek kardeşinin olmayışından dolayı saltanat sahibi olduğu 

belirtilmektedir.175 Kimliği hakkında kesin bir bilgi bulunmamakla beraber tarihçiler 

Belkıs’ın milattan önce 10. yüzyılda yaşamış, Hz. Süleyman’la çağdaş bir Arap 

kraliçesi olduğunu belirtmiştir.176 Rivâyetlere göre Belkıs, içerisinde sayısız unsurlar 

barındıran çok geniş bir alana hükmeden bir sultandır. Öyle ki üzerinde oturduğu taht 

büyük, azametli, altın ve mücevherlerle süslü bir taht idi. Emri altında kadın ve 

erkeklerden oluşan binlerce hizmetçisi vardı. Tahtının bulunduğu ve yaşadığı devasa 

bir saraya da sahipti. Kısacası dünya nimetlerinin birçoğuna sahip bir kraliçeydi. 

Ancak âyetin de ifadesiyle Belkıs ve kavmi tek olan Allah’tan habersiz, bâtıl inançlara 

sahip olan bir topluluktu.177 Bu açıdan bakıldığında birçok güçlü olan Belkıs’ın tüm 

bu nimetlerin asıl sahibini idrak edemediği gözlenmektedir. Fakat bu durum onun ve 

kavminin bile bile isyan ve şirk olsun diye yaptığı bir eylem değildi. Bu husus, sûrenin 

yirmi dört ve kırk üçüncü âyetlerinde yer alan ifadelerden de net bir şekilde 

anlaşılmaktadır. Söz konusu âyetlerde onu Müslüman olmaktan şeytanın alıkoyduğu, 

öte yandan içinde doğup büyüdüğü kavmin küfür içerisinde bir hayat sürmesinden 

dolayı doğru yolu bulamadığı belirtilmektedir. Buna göre Belkıs’ın inatçı ve söz 

dinlemez biri olmadığı, inançsız bir toplumdan geldiği için bu hal üzere olduğu 

görülmektedir. Zira çocukluğundan bu yana sahte tanrılar önünde eğilmeye alışık 

olduğundan hak yolu bulması zordu. Nitekim Hz. Süleyman ile karşılaşıp kendisine 

hak olan inanç gösterildiğinde kendiliğinden teslim olmuştur. Bu noktada Belkıs’ı 

bulunduğu halden çıkartan, dikkatini celbedip hakikate yönlendiren şu beş hususu 

zikretmek mümkündür: Bu hususlardan ilki Hz. Süleyman’ın gönderdiği mektuba 

 
175 Nesefî, Medârikü’t-Tenzil, 2/600. 
176 O. Seyfi Yücetürk, “Belkıs”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Erişim 3 Kasım 2021). 
177 İbn Kesîr, Tefsîru’l-Kur’âni’l-Azîm, 10/401. 



64 

besmele ile başlamasıdır ki bu, iki hükümdar arasında gerçekleşen alışılageldik bir 

durum değildir. İkincisi Belkıs tarafından gönderilen hediyelerin geri iade edilmesidir. 

Hz. Süleyman burada Allah tarafından kendisine verilecek olanların, kendisine takdim 

edilen hediyelerden daha hayırlı olduğunu belirtip onları geri çevirmesi Belkıs 

nezdinde dikkat çekicidir. Zira Belkıs bu tepkiye bakarak Hz. Süleyman’ın bilinen 

krallardan farklı olduğunu anlamıştır. Bir diğer husus Belkıs’ın elçiler vasıtasıyla 

edindiği bilgilerden yola çıkarak Hz. Süleyman’ın hikmetini ve maksadını anlamaya 

başlamasıdır. Nitekim bunun neticesinde Belkıs, Hz. Süleyman’ın bulunduğu şehir 

olan Kudüs’e ziyaret planlamıştır. Dördüncü husus daha Belkıs gelmeden çok kısa bir 

süre içerisinde tahtının Kudüs’e getirilme hadisesidir ki bu tam anlamıyla şaşkınlık 

yaratan bir durum olmuştur. Belkıs karşılaştığı bu durumu gerçekleştirmeye bir 

beşerin veya kralın gücünün yetmeyeceği, bu hadisenin ardında ilâhî bir gücün olduğu 

kanısına varmıştır. Böylelikle Hz. Süleyman hakkında aklında oluşan tüm şüphelerden 

sıyrılmıştır. Son olarak “Köşke gir.”178 denildiğinde zemini su sanan Belkıs durumun 

öyle olmadığını anlayınca tam manasıyla teslimiyetini ifade etmiştir. Zira her türlü 

imkâna sahip muhteşem bir sarayda yaşayan Hz. Süleyman’ın en küçük bir nimetten 

dolayı Allah’a secde eden bir karaktere sahip, her türlü gurur ve kibirden uzak, 

şükreden ve dünyaya köle olanlardan farklı bir hayat yaşayan bir kul olduğunu 

görünce hayretle ve samimiyetle Allah’a teslim olmuştur.179 Bu bağlamda Belkıs 

önemli bir insan tipini temsil etmektedir. Siyâsî ve ekonomik olarak sahip olduğu 

büyük güç onun sağduyusunu köreltmemiş, kendisine gösterilen deliller ve Hz. 

Süleyman’ın tebliği karşısında, kibir ve gururla değil akıl ve sağduyuyla hareket etmiş 

netice itibariyle hidâyete erenlerden olmuştur.180 Kısacası dünyalık nimetlerin hepsine 

sahip olan, emri altında binlerce neferi bulunan Belkıs bu hadiseler karşısında hem 

kendisine hem de Hz. Süleyman’a verilen nimetlerin ve hükümdarlığın Allah 

tarafından verildiğine emin olmuştur. Böylelikle mutlak güç sahibi tek varlığın Allah 

Teâlâ olduğu gerçeğini idrak etmiştir. Kıssa içerisinde zikredilen hadiseler bu noktayı 

işaret etmektedir. Bu durum, değil bir ülkenin başında yönetici, dünyayı tek başına 

yönetme imkânı ve pozisyonuna da sahip olunsa verilen nimetleri, imkânları, 

178 en-Neml 27/44. 
179 Mevdûdî, Tefhîmü’l-Kur’ân, 4/113-119.
180 Esra Yıldız, Neml Sûresinin Konulu Tefsiri (Kayseri: Erciyes Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Yüksek Lisans Tezi, 2010), 3. 



65 

konumları asıl idare edenin, yönetenin Allah Teâlâ olduğu gerçeğini açıkça 

göstermektedir. 

3.3. Kıssadaki Tebliğ Metodunun Hz. Peygamber’in Davet Mektupları ile 

Olan Benzerliği 

Hz. Peygamber’in dönemin krallarına gönderdiği davet mektuplarıyla Hz. 

Süleyman’ın Belkıs ile olan iletişim şekli benzerlik göstermektedir. Dönemin şartları 

içerisinde geçerliliği yüksek bir iletişim kanalı görevi gören mektup maksadı 

muhataba iletmesi bakımından ciddi bir işlev üstlenmiştir. Kaldı ki günümüzde bile 

devletlerarası ilişkilerde mektup kullanılmaktadır. Bu yönüyle mektup modern ve 

teknolojik iletişim araçları var olmasına rağmen yeri geldiğinde etkili ve ciddi bir 

iletişim kanalı olabilmektedir. Bu çerçevede düşünüldüğünde mektubun hükümdar ve 

yönetici konumunda bulunanlar arasında dikkat çeken ve merak uyandırıcı bir yönü 

olduğu da söylenebilir. 

Hz. Peygamber’in davet mektuplarıyla Hz. Süleyman’ın mektubu içerik 

bakımından da birbirlerine benzemektedir. Her ikisinde de muhatabı Allah’a ve 

peygambere teslim olmaya çağrı vardır. Her ikisinde de mektup besmele ile 

başlamaktadır. Bu durum yapılmaya çalışılan görevin mahiyetini göstermesi 

bakımından önemlidir. Zira hem Hz. Peygamber hem de Hz. Süleyman devlet başkanı 

da olsalar netice itibariyle onların sorumlu oldukları birinci vazife tebliğdir. Bu yüzden 

her ikisi de daveti yerine getirirken söze Allah Teâlâ’nın adıyla başlamışlardır. 

Hz. Peygamber’in Hâlid b. Velîd’i Necran bölgesine İslam’ı anlatması için 

göndermesi ve bu süre zarfında aralarında geçen mektuplaşmaların besmele ile 

başlaması bu duruma örnek olarak gösterilebilir. Hz. Peygamber Hâlid b. Velîd’e bu 

mektuplarla emirlerini iletmiş; Hâlid b. Velîd de bunları oradaki topluluklara 

aktarmıştır. Bu durum aynı zamanda devlet başkanı olarak Hz. Peygamber’in elçi 

gönderdikten sonra işi takip ettiğini göstermektedir. Hz. Peygamber civar beldelere 

İslam’ı öğretsin diye gönderdiği elçilere, gönderildikleri beldedeki insanlara hitap 

eden mektuplar vermiştir. İslam’a çağrı niteliği taşıyan bu mektupların Hz. 

Peygamber’den bir vesika olması bakımından muhatap üzerinde daha etkili olduğu 

söylenebilir. Nitekim Resûlullah’ın bir heyete İslam’ı anlatmak için görevlendirdiği 

Amr b. Hazm’a verdiği mektupta “Bu, Allah’tan ve Resûlü’nden bir sözleşmedir” 

ibaresi bulunmaktadır. Bu, maksadın açıkça ve net bir şekilde ifade edildiğini 



66 

göstermektedir.181 Diğer taraftan Hz. Peygamber elçilere beraberlerinde götürecekleri 

mektuplar yazınca etrafındakiler kralların ancak mühürlü mektupları okuyacağını 

belirtmişlerdir. Bunun üzerinde Hz. Peygamber de gümüşten yüzük şeklinde bir 

mühür yaptırarak “Allah’ın Resûlü Muhammed” yazısı ile mektupları 

mühürlemiştir.182 Bu durum devlet başkanı ya da yönetici vasfına sahip kişiler 

arasında iletilen vesikanın kabul ve geçerlilik şartını sağladığını göstermektedir. 

Yukarıda zikredilen her iki peygamber de tebliğ vazifelerini yerine getirmede 

teknik anlamda benzer tavırlar ortaya koymuşlardır Kanaatimizce bu tür bir iletişim 

hem vazifenin hızlı gerçekleşmesi hem de muhatabı etkileme olasılığı bakımından 

avantajlıdır.  

Söz konusu kıssayı içerisinde barındıran Neml Sûresi’nin indirildiği Mekke 

devrinin son dönemi ile davet mektuplarının kaleme alındığı Medine devrinin sonları 

arasında uzun bir zaman dilimi bulunmaktadır. Bu nedenle kıssanın inişi ile davet 

mektupları arasında, diğer bir deyişle nüzûl-sîret arasında tam bir örtüşme olduğunu 

söylemek yerinde olmaz. Bununla birlikte Hz. Peygamber’in, davet mektuplarını 

kaleme alırken Hz. Süleyman-Belkıs kıssasındaki siyâsî iletişimi örnek alarak hareket 

ettiği düşünülebilir. Söz konusu iletişim şeklinde tek fark birinde mektubun bir kuş ile 

diğerlerinde insan ile muhataba ulaştırılmasıdır. Kabaca ele alındığında her iki 

peygamberin sahip olduğu nimetlerin çeşitliliği, usûl ve üslûp farklığı bu duruma 

sebep olmuştur denilebilir. Özetle hayatını Kur’ân’a göre yaşayan ve düzenleyen Hz. 

Peygamber tebliğ vazifesinde de bizzat Kur’ân’da bulunan örnekleri uygulamıştır. Hz. 

Süleyman’ın mektubu ile İslam’a davet mektuplarının benzerliği bize bunu 

göstermektedir. 

3.4. İslam’a Davette Üslûbun Önemi 

Bu başlık altında kıssadaki davet üslûbundan hareketle davet metodunun 

önemini kapsamlı olarak anlamaya çalışacağız. Bunu yaparken peygamberlerin örnek 

metotlarıyla birlikte daha çok Hz. Peygamber’in uygulamalarını esas alacağız ve 

mümkün olduğu ölçüde Hz. Süleyman’ın davet metoduyla ilişkilendirmeler 

yapacağız. 

181 Ebû Muhammed Cemâlüddîn Abdülmelik b. Hişâm, Sîretü’n-Nebeviyye, çev. Hasan Ege (İstanbul: 

Ravza Yayınları, 2013), 4/341-350. 
182 İbn Sa’d, Tabakât, 1/245. 



67 

İslam dini insanı merkeze alan bir yapıda faaliyet yürütmektedir. Bu 

faaliyetlerinin temelinde ise davet vardır. Genel itibariyle peygamberler ve özelde ise 

son peygamber Hz. Muhammed (s.a.s.) hüküm sürdükleri dönem içerisinde muhatap 

oldukları vahiy çerçevesinde hayatlarını şekillendirmişler; insanlara da bu bilgileri 

aktarmışlar ve davette bulunmuşlardır. Bu daveti sözlü ve yazılı çeşitli iletişim 

kanalları kullanarak yerine getirmeye çalışmışlardır.183  

Dinî literatürde davet, insanları Allah ve Resulüne itaat etmeye, sâlih ameller 

işlemeye, iyilikler yapmaya, kötülüklerden sakındırmaya çağırmak; İslam’ı tanıtmak 

gibi konuları içermektedir. Buradan hareketle Hz. Peygamber’in davet metodu Kur’ân 

ve sünnet merkezli bir eksende kendini göstermiş184, Hz. Peygamber’in ve özellikle 

onun varisleri konumunda bulunan ulemanın davet üslûbu da Kur’ân’ın ve sünnetin 

çizdiği yolda şekillenmiştir. Bu bağlamda İslam’a davet çerçevesinde tebliğ, telkin, 

nasihat ve irşâd ve benzeri iletişim vasıtalarına ihtiyaç vardır.185 Bunlar İslam’a 

davette üslûbu belirten ve belirleyen kavramlardır. Her bir peygamber görevini bu 

kavramlar çerçevesinde yerine getirmiştir. Dolayısıyla İslam’a davetin temelinde bu 

metotlar vardır.  

Davetin muhataplarını üç kısma ayırmak mümkündür. Bunlar: vasıfsız düz 

kimseler, vasıflı kimseler ve inat ve inkârlarından ötürü kendilerine söylenilene karşı 

gelen bozguncu kimselerdir. Bu üç gruba karşı davet üslûbu da haliyle farklılık arz 

eder. İlk gruptaki kimselere güzel öğütle, sevdirici ve teşvik edici metotla davet 

yapılır. İkinci grupla karşılıklı diyalogla ve hikmetli sözler kullanılarak iletişim 

kurulur. Burada ilmî ispatlarla muhatabın aklına hitap edecek hususlara dikkat çekilir. 

Son gruptaki kimseler ise inkâr ve ret tavrını benimseyip karşı gelen kesimdir ki 

bunlara resmî anlamda yaptırım gücüyle davet yapılır.186 Mevzubahis kıssada Hz. 

Süleyman davette bulunduğu muhatap olan Belkıs yukarıda zikredilen gruplardan 

ikincisine dâhildir yani vasıflı kimseler grubundandır. Zira Belkıs ve şehrin ileri 

gelenlerinin bulunduğu danışma kurulu aklı başında, ilmî ve siyâsî özellikleri olan 

kimselerdir. Hal böyle iken Hz. Süleyman’ın kendisinin yazdığı, ciddî ve maksadını 

183 Mahmut Dündar, “İslam’a Davette Dini İletişim”, International Paris Conference On Social 

Sciences - III, ed. Elvan Yalçınkaya (b.y.: Farabi Yayınları, 2019), 117. 
184 Karagöz vd., Dinî Kavramlar Sözlüğü, 115. 
185 Dündar, “İslam’a Davette Dini İletişim”, 117. 
186 Arif Yıldırım, “İnsanları Gerçeğe Davetin Yolları ve Kelâmî Tartışma Metodu”, Ekev Akademi 

Dergisi, 31 (2007), 100. 



68 

net ifade eden bir şekilde mektup vasıtası ile davetini yapması onlarla diyalog 

kurduğunu göstermektedir. Söz konusu mektupta yer alan “Büyüklük taslamayın, 

teslimiyet göstererek bana gelin”187 ifadesi aslında Hz. Süleyman’ın tâbi olduğuna 

yani Allah’a, onun hayat ilkelerini kabul edip yaşama manası içermesi bakımından 

hikmetli bir sözdür. Dolayısıyla ancak akıl ve idrak sahibi vasıflı kimselerin 

anlayabileceği bir ifadedir. Diğer taraftan Hz. Süleyman ilk etapta mektup ile daha 

sonra elçiler vasıtasıyla gerçekleşen süreçte davetine diyalog şeklinde devam etmiştir. 

Bu iletişimin sonunda yaptırım gücünü kullanacağı şeklinde uyarı vermesi ise tedrîcî 

bir yöntem benimsediğini göstermektedir. 

İslam’a davette tebliğ üslûbu ilk sıradadır. Tebliğ üslûbu her peygamberin 

görevini yerine getirirken kullandığı bir üslûptur. Bu üslûbun temelinde görevi 

karşılıksız yerine getirme vardır. “Ey Peygamber! Rabbinden sana indirileni tebliğ et. 

Eğer bunu yapmazsan O’nun mesajını iletmemiş olursun.”188, “Peygamberin görevi, 

ancak tebliğdir.”189 ve “Buna karşılık sizden hiçbir ücret istemiyorum. Benim ücretim 

ancak âlemlerin Rabbi olan Allah’a aittir.”190 âyetleri bu hususu açıkça 

belirtmektedir.  

Tebliğ üslûbu irşâd kavramıyla birlikte ele alınabilir. Her ikisinin temelinde 

Allah’ın emir ve yasaklarından insanları haberdar etmek, insanların doğru yola 

yönelmeleri için gayret gösterme bulunmaktadır. Ayrıca irşâd faaliyetinde yaşayarak 

gösterme baskındır. Nitekim İslam’ın bu denli geniş coğrafyalara yayılmasında Hz. 

Peygamber başta olmak üzere irşâd faaliyetinde bulunan herkesin söz ile fiili 

arasındaki uyumunun rolü büyüktür.191 Nitekim Hz. Süleyman da Sebe’ melikesiyle 

iletişiminde bu üslûbu benimsemiştir. Bir mektup vasıtası ile davet etmesi tebliğ 

görevini yaptığının; mektubun içeriğinde geçen “bana (benim tabi olduğuma) 

teslimiyet gösterin” ifadesiyle de irşâdda bulunduğunun göstergesidir. 

İslam’a davetin ikinci üslûbu telkin üslûbudur. Telkin kelime manası itibariyle 

anlatmak-anlamak, öğretmek-öğrenmek, vermek-almak gibi manalara gelmektedir.192 

Tanımından hareketle telkinde, karşılıklı bir durumun söz konusu olduğu 

187 en-Neml 27/31. 
188 el-Mâide 5/67. 
189 el-Mâide 5//99. 
190 eş-Şu‘arâ 26/109. 
191 Karagöz vd., Dinî Kavramlar Sözlüğü, 320.
192 Karagöz vd., Dinî Kavramlar Sözlüğü, 647. 



69 

anlaşılmaktadır. Bu durumu, telkini yapan kişinin işin içerisine kendisini de katarak 

daha çok kendi üzerinden anlatması veya öğretmesi olarak anlamak mümkündür. 

Hz. Lokman’ın oğluna öğütlerini içeren âyet-i kerîmelere bakıldığında telkin 

üslûbu daha net anlaşılmaktadır. Söz konusu âyetlerden bazıları şunlardır: “Yavrum! 

Allah’a ortak koşma! Çünkü ortak koşmak elbette büyük bir zulümdür.”193 “Yavrum! 

Namazı dosdoğru kıl. İyiliği emret. Kötülükten alıkoy. Başına gelen musibetlere karşı 

sabırlı ol. Çünkü bunlar kesin olarak emredilmiş işlerdendir.”194 “Küçümseyerek 

surat asıp insanlardan yüz çevirme ve yeryüzünde böbürlenerek yürüme! Çünkü Allah, 

hiçbir kibirleneni, övüngeni sevmez. Yürüyüşünde tabiî ol, sesini alçalt. Unutma ki, 

seslerin en çirkini merkeplerin sesidir.”195 “Yavrum! Şüphesiz yapılan iş bir hardal 

tanesi ağırlığında olsa ve bir kayanın içinde yahut göklerde ya da yerin içinde bile 

olsa, Allah onu çıkarır getirir. Çünkü Allah, en gizli şeyleri bilendir, her şeyden 

hakkıyla haberdar olandır.”196 Bu âyetlerden Hz. Lokman’ın belli bir metodoloji 

çerçevesinde davette bulunduğu anlaşılmaktadır. Nitekim “yavrucuğum” diyerek söze 

başlaması merhamet ve şefkatle yaklaştığını, öğütlerini tevhid-namaz-ahlak gibi 

konunun önemine göre sırlaması tedrîcî yöntemle ilerlediğini göstermektedir. Bazı 

şeyleri ifade ederken de teşbih metodunu kullandığı görülmektedir. Kısacası kuşatıcı 

tavrın, hoş ve tatlı üslûbun hâkim olduğu davetin insanlar üzerinde etkisi büyüktür. 

Buna karşın nefret dilinin, tahkir etmenin ve ötekileştirmenin davet bakımından 

kazandıracağı hiçbir şey yoktur. Hz. Lokman bunu bilerek, yaşı itibariyle de küçük 

olan oğluna telkin üslûbunu esas alarak öğütte bulunmuştur.197 Telkin üslûbunu kıssa 

ile bağlantılı düşünecek olursak kelime manasından hareketle Hz. Süleyman davetini 

anlatmış; Belkıs anlama gayretinde bulunmuştur. Hz. Lokman’ın öğütlerinin önem 

sırasına koyduğu gibi Hz. Süleyman da davet üslûbunda tedrîcî bir metot uygulamıştır. 

İslam’a davette bir diğer üslûp vaaz üslûbudur. Terim olarak vaazı, dinî 

konularda aydınlatmak suretiyle cemaatin mânen gelişmesini sağlamak amacıyla din 

âlimlerince ibadet mahallerinde yapılan konuşma olarak tanımlamak mümkündür.198 

Bu bağlamda Hz. Peygamber’e hitaben nâzil olan “Sen öğüt ver, çünkü sen ancak bir 

193 Lokmân 31/13. 
194 Lokmân 31/17. 
195 Lokmân 31/18. 
196 Lokmân 31/16 
197 A. Rakip Arslan, “Hz. Lokman’ın Davet Metodu ve Davet Dili”, Davet Dili, ed. Mehmet Nurullah 

Aktaş vd. (Batman: Mütercim Yayınları, 2021), 170-181. 
198 Hasan Cirit, “Vaaz”, Türkiye Diyanet İslam Ansiklopedisi (Erişim 9 Ekim 2021). 



    70 
 

 

uyarıcısın. Onlara zor kullanacak değilsin”199 ve “Onlara kıssaları anlat. Umulur ki 

üzerine düşünür, ibret alırlar.”200 âyetleri önemlidir. Nitekim Hz. Peygamber risâlet 

dönemi içerisinde âyetlerin gereğini yerine getirmek maksadıyla her fırsatta çeşitli 

vaazlarda bulunup, yeri geldiğinde ibret alınsın diye kıssalar zikretmiştir.201 Hz. 

Peygamber bunu yaparken zamanlama ilkesini göz ardı etmemiştir. Vaaz ve ilim 

sohbetlerinde çevresindekilerin uygun vakitlerini gözetip onları sıkmama gayretinde 

olmuştur. Diğer taraftan psikolojik olarak bilgiyi almaya daha elverişli olmaları adına 

her gün değil ara ara nasihatlerde bulunmuştur. Bu sayede ashabının öğrenme ihtiyacı 

ve dikkatini canlı tutarak dengeli bir yol takip etmiş, öğrenmenin zamana yayılıp daha 

kalıcı olmasını sağlamıştır. Söz konusu zamanlama ilkesi açısından Hz. Peygamber, 

öğretmek istediği şeye uygun düşen durumları çoğu zaman fırsat bilmiş, zamanlamayı 

dikkate alarak karşılaşılan durumla bağdaşan öğreteceği şey arasında bağlantı 

kurmuştur.202 

Hz. Peygamber yukarıda saydığımız davet üslûplarının yanında birtakım 

hususları da göz önünde bulundurmuştur ki davetin etkililiği bağlamında zikredilmesi 

gerekir. Bunlar; daveti her yere ve herkese ulaştırma gayreti, davette liyakat sahibine 

görev verme, kolaylaştırıcı ve sevdirici olma, ifrat ve tefritten kaçınma, gerçekçi ve 

samimi olma ve güzel öğütle davet etmedir. 

“Sen onlara Allah’ın lütfettiği merhamet sayesinde yumuşak davrandın. Eğer 

kaba, katı kalpli olsaydın hiç şüphesiz etrafından dağılır giderlerdi”203 âyetinden 

hareketle Hz. Peygamber’in insanların duygularına hitap etmek için de etkileyici güzel 

sözler kullanarak, beden dilinden yararlanarak güzel öğütle davette bulunduğu 

anlaşılmaktadır. Bir başka örnek Allah Teâlâ’nın Hz. Musa’ya hitap ettiği “Firavun'a 

gidin. Çünkü o, iyiden iyiye azdı. Ona yumuşak söz söyleyin, belki öğüt dinler veya 

korkar”204 âyetidir. Buna göre İslam düşmanı Firavun’a dahi yumuşak sözle, güzel 

öğütle yaklaşıldığı anlaşılmaktadır. 

Hz. Peygamber ashabın yapısına göre görev ve sorumluluklar vermiş, güçlerini 

aşan taleplerde bulunmaktan sakınmıştır. Örneğin cihad zamanında gazvelere 

 
199 el-Gâşiye 88/21-22. 
200 el-Â’râf 7/176. 
201 Dündar, “İslam’a Davette Dini İletişim”, 119. 
202 Ramazan Gürel, “Hz. Peygamber’in Eğitim-Öğretim Modelinde Belli Başlı İlke ve Metotlar”, Yakın 

Doğu Üniversitesi İslam Tetkikleri Merkezi Dergisi 1/2 (Kasım 2015), 122-123. 
203 Âl-i İmrân 3/159. 
204 Tâhâ 20/43-44. 



71 

katılmak isteyen yaşı küçük çocuklara izin vermemiş, kadınları, yaşlıları ve mazereti 

olanları gazvelere katılmaktan muaf tutmuştur. O, insanların yaşları, cinsiyetleri, 

seviyeleri, kültürleri gibi farklı özelliklerini, zayıf veya eksik yönlerini hep dikkate 

almıştır.205 Bu O’nun muhatabına karşı gerçekçi ve samimi olduğunu göstermektedir. 

Hz. Süleyman’ın emri altında birçok unsur bulunmasına rağmen Hüdhüd’e görev 

vermesini bu husus altında değerlendirebiliriz. 

Kur’ân-ı Kerîm’de ifrat ve tefritten korunarak inancında, ahlakında, her türlü 

tutum ve davranışında uyum ve ölçülülük206 manası barındıran “... sizi vasat bir 

ümmet kıldık...”207 âyeti itidalli olmayı önermektedir. Kaldı ki İslam’a davet gibi bir 

husus göz önüne alındığında Hz. Peygamber’in ifrat ve tefrit çerçevesinde bir 

yaklaşım sergilemesi düşünülemez. O, bu anlamda gayet ölçülü, dengeli ve itidal üzere 

bir yol benimsemiştir. Hz. Süleyman’ın net bir ifadeyle, muhatabın konumu ve 

seviyesine göre iletişim kurması da belli bir ölçü benimsediğini göstermektedir. 

Hz. Peygamber’in davet üslûbu ile alakalı dikkat ettiği bir diğer husus 

kolaylaştırıcı ve sevdirici bir tarz uygulamasıdır. Nitekim bir gün mescidin bir 

kenarında bevleden bir kişiyi gören sahabe olaya hemen müdahale etmek istemiş fakat 

Allah Resûlü sahabeyi teskin ederek “Bırakın işini görsün, sonra bir kova su dökün, 

zira sizler güçlük değil kolaylık göstermek üzere gönderildiniz.”208 buyurarak 

kolaylaştırma hususuna dikkat çekmiştir. Benzer şekilde ashabına “Kolaylaştırınız, 

zorlaştırmayınız; müjdeleyiniz, nefret ettirmeyiniz”209 buyurarak insanları ürkütüp 

yıldırmak yerine kolaylaştırıcı ve sevdirici yöntemle yaklaşılması gerektiğini 

belirtmiştir. 

Yukarıda da mevzubahis olduğu üzere Hz. Peygamber İslam’a davet görevini 

yerine getirirken çevresinde güvendiği kişilerden yardım almıştır. Farklı beldelere 

gönderilen öğreticiler, krallara gönderilen elçiler bunun göstergesidir. Hz. 

Peygamber’in “İşler ehil olmayan kimselerin eline düştüğü zaman kıyameti 

bekleyin.”210 derken herhalde liyakat sahibi olanı tercih etmenin gerekliliğini 

205 Abdurrahman Ece, “Hz. Peygamber’in Dâvet Dili ve Metodunun Bazı Özellikleri”, Davet Dili, ed. 

Mehmet Nurullah Aktaş vd. (Batman: Mütercim Yayınları, 2021), 256. 
206 Karaman vd., Kur’ân Yolu Türkçe Meâl ve Tefsiri, 1/229. 
207 el-Bakara 2/143. 
208 Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm el-Cu‘fî Buhârî, el-Câmiʿu’ṣ-Saḥîḥ (Beyrut: Dâru’l-

Fikr, 2002), “Edeb”, 35, 80. 
209 Buhârî, “İlim”, 11.
210 Buhârî “İlim”, 2. 



72 

kastetmiştir. Farklı coğrafyalara İslam’a davet için gönderilen sahabelere bakıldığında 

ve davetlerinin sonuçları düşünüldüğünde onların yetenek, bilgi birikim ve temsil 

kabiliyeti güçlü olan ehliyet ve liyakat sahibi kimseler olduğu anlaşılmaktadır. İlk 

hicret yeri olan Habeşistan’a giden Cafer b. Ebu Tâlib’in Necâşî’yi ikna eden 

donanımı bunun en güzel örneğidir. Kıssa ile ilişkilendirdiğimizde daveti ulaştırma 

görevinin Hüdhüd’e verilmesi de bu bağlamda düşünülebilir. 

Davet yöntemi ile ilgili son ve belki de en önemli olarak zikredilmesi gereken 

husus, davetin olabildiğince geniş kesime yayılması için sarf edilen gayrettir. Hz. 

Peygamber’in insanlığın tümüne gönderilen ilk ve son peygamber olduğu bilindiğine 

göre O’nun, daveti herkese ulaştırma gayretinin olmaması zaten düşünülemezdi. 

Nitekim Kur’ân-ı Kerîm’de “De ki; Ey insanlar gerçekten ben göklerin ve yerin sahibi 

olan Allah’ın hepinize gönderdiği elçisiyim…”211 âyeti bu hususu daha anlaşılır 

kılmaktadır. Söz konusu bu gayret insanlığın kurtuluşa ermesi için her halükârda, tüm 

imkânları son sınırına kadar kullanmayı içermektedir. Zaten davetin nihaî maksadı da 

budur. Hz. Süleyman’ın kendisine getirilen haberden sonra -ki bu hakkında bilgi 

sahibi olmadığı bir kavim ve beldedir- hemen davetini ulaştırma gayreti içerisine 

girmesi bu hususun güzel bir örneğidir. 

Geçmişte yaşamış peygamberlerin özellikle Hz. Peygamber’in İslam’a davet 

üslûbunu ortaya koyan bu hususlar Hz. Süleyman’ın tebliğ gayretinde de kendini 

göstermiştir. O, kendisine sunulan ta’zim ve hediyeleri kabul etmeyerek karşılığını 

yalnız Allah’tan umarak görevini yapmıştır. Kılıçla savaşmaktan önce uygun bir dille 

çağrısını yapmış kendisini tanıtmıştır. Kısacası Hz. Peygamber’in uygulamalarında 

olduğu gibi Hz. Süleyman’ın davetinde de benzer hususlar söz konusu olmuştur. 

211 el-A’râf 7/158. 



73 

SONUÇ 

Kur’ân, rehber olarak gönderilmiş bir kitaptır. Dolayısıyla kulun hayatını 

düzenleyen yönergeler mesabesinde çeşitli hususları ihtiva etmektedir. Bu 

hususlardan biri de içerisinde bulunan kıssalardır. Kıssalar, Kur’ân-ı Kerîm’de hacim 

olarak kayda değer bir yer kaplar. Bu denli yer kaplayan kıssaların elbette bir önemi 

ve muhataba ilettiği bir mesajı olmalıdır. Bu bağlamda Kur’ân’da yer alan tüm âyetler 

gibi müstakil olarak kıssalar da ilâhî mesajı muhataba iletmede önemli bir görev 

üstlenmişlerdir. Bu durum, Kur’ân’da bulunan tüm kıssaların kronolojik bir olay 

örgüsünden bahsetmek üzere değil; her birinin hayat nizamını şekillendirecek 

mesajlarla dolu olarak indirilmiş pasajlar olduğu fikrini akla getirmektedir. Öte 

yandan kıssaların her biri muhatabı etkileyecek canlı bir üslûpla anlatılmıştır. Öyle ki 

yeri geldiğinde muhatabın bizzat yaşadığı/düşündüğü olaylarla örtüşmesi söz 

konusudur.  Hz. Süleyman-Belkıs kıssası da bunlardan biridir.  

Hz. Süleyman-Belkıs kıssası, tevhid, nübüvvet, vahiy, ahiret, geçmiş peygamber 

ve ümmetler gibi konuları işleyen Neml Sûresi içerisinde uzunca bir pasaj olarak 

anlatılır. Saltanatı ve emrine bahşedilen nimetlerle Hz. Süleyman’ın hükümdarlık ve 

peygamberlik yönünü gözler önüne serer. Ayrıca Hz. Süleyman’ın Sebe’ melikesi 

Belkıs ile olan münasebetinde siyâsî arka planın üslûba nasıl yansıdığı noktasında 

ipuçları sunar. Buradan hareketle tebliğ görevi bulunan bir Peygamber’in kendisi gibi 

saltanat sahibi başka bir hükümdarla olan iletişim üslûbunun, sonraki devirlerde 

yaşayan peygamberlere ve hükümdarlara, kendi dönemlerinde meydana gelen 

olaylarda örnek teşkil ettiği düşünülebilir. 

Neml Sûresi’nin içerdiği konular itibariyle Müslümanların zorluklarla 

karşılaştığı bir dönemde muhataplarında farkındalık oluşturmaya yönelik olarak 

indirildiği görülmektedir. Sûrede geçmiş peygamberlerin, karşılarında duran kişilerle 

mücadeleleri anlatılarak Mekke dönemindeki zalimlere ve inkârcılara dikkat çekilmek 

istendiği söylenebilir. Buna göre İslam’a karşı duran inkârcıların sadece Mekke 

döneminde değil, insanlık tarihinin en başından beri var olduğu vurgulanmaktadır. 

Dolayısıyla sûrenin genelinde Mekke toplumuna, “Durumunuz sizden öncekilerin 

sonu gibi olmasın.” şeklinde uyarı niteliğinde bir içerik sunulduğu düşünülebilir. 

Hz. Süleyman-Belkıs kıssası, kendisinden çıkarılabilecek mesajlar ve ilkeler 

yönüyle özel bir konumda bulunmaktadır. Zira kıssada yer alan her iki ana karakter de 



74 

saltanat sahibidir. Onların birbirleriyle olan iletişimleri sonraki devirlere kalacak, 

uygulanacak üslûplar, ilkeler ve yöntemler barındırmaktadır. Bunlardan bazıları; 

yönetimde adaletin, iş takibinin, istişarenin olmazsa olmazlığıdır. İslam’a davet 

açısından düşünüldüğünde ise yumuşak sözlülüğün, yapıcı tutumun, ehliyet ve liyakat 

sahibine görev vermenin, kolaylaştırıcı yaklaşımın, aşırılıktan kaçınmanın ve 

maksadın net ifade edilip gerçekçi ve samimi olmanın vazgeçilmez ilkeler olduğu 

unutulmamalıdır. Nitekim kıssada örneklerini gözlemlediğimiz bu hususları Hz. 

Peygamber’in davet metotlarıyla ilişkilendirdiğimizde mesele daha da 

belirginleşmektedir. Bu bağlamda Hz. Süleyman-Belkıs kıssasının “bir uyarı/ikaz 

özelliğinden ziyade Mekke toplumuna ve sonraki nesillere bir ibret ve örnek”212 

olduğu zikredilebilir. Zira diğer bazı kıssalarda olduğu gibi tehdit içerikli hadiselerin 

aksine tebliğde ve iletişimde, ilkesel yöntemler önermesi kıssayı farklı kılmaktadır. 

Kıssanın diğer boyutunda saltanat ve hükümdarlık makamının yüksekliği 

üzerinden Allah Teâlâ’nın yüceliği vurgulanmaktadır. Her şey emrinin altında bile 

olsa, görünürde sınırsız imkânlara da sahip olunsa aslolanın, tek ve mutlak güç 

sahibinin Allah Teâlâ olduğu yadsınamaz bir gerçektir. Bu husus Hz. Süleyman ve 

Belkıs’ın saltanatı üzerinden incelikle işlenmiştir. Kur’ân, kıssalar yoluyla bu gibi pek 

çok meselede karakterleri değiştirerek mesajını muhatabına iletir. Bu durum, “vahiy 

tarihinde karakterler değişir; mesaj sabit kalır” şeklinde değerlendirilebilir.  

Sonuç itibariyle Hz. Süleyman-Belkıs kıssası bir Peygamber’in tebliğ 

mücadelesini gözler önüne sermektedir. Ayrıca kıssa, karakterlerin konumu itibariyle 

birbirleriyle olan iletişimlerinden birtakım usûller ve ilkeler çıkartılabilecek 

mahiyettedir. Kıssanın tahlili boyunca dikkat çeken husus, her türlü imkânı elinde ve 

emrinde bulundurduğunu söyleyebileceğimiz Hz. Süleyman’ın her fırsatta bu imkânı 

kendisine bahşedene olan minnetidir. Onun, aslî görevinin bilincinde ve kişilerin değil 

Allah Teâlâ’nın ikramlarının kalıcı ve hayırlı olacağını bilen bir tavırla vazifesini 

yerine getirmesi dikkate şayandır. Bu tür yaklaşımlarıyla davet çağrısında bulunduğu 

muhatabını daha da etkilemiş ve teslimiyetine vesile olmuştur. Özetle, Hz. Süleyman 

imkânları önüne sereni unutmamıştır. Muhatabına karşı peygambere yaraşır ve siyâsî 

bir üslûpla tebliğde bulunmuştur. Allah Teâlâ da Hz. Süleyman’ın bu çabalarını 

karşılıksız bırakmamıştır. Böylesi bir sürecin içerisinde yer alan ayrıntıda gizli usûl ve 

212 Yazıcı, Yemen’le İlgili Kur’ân Kıssaları, 203. 



75 

ilkeler, Hz. Peygamber’in sîretinde de karşılaşılan hususlardır. Özellikle kıssanın 

tahlilini yaptığımız bölümde ve genel itibariyle çalışmamızın genelinde kıssanın Hz. 

Peygamber’in sîretiyle ilişkilendirilmesi ana hedefimiz olmuştur. Zira O, hayatını tam 

manasıyla Kur’ân’la şekillendirmiş, Kur’ân’ın ihtiva ettiği ilkelere göre yaşamıştır. 

Dolayısıyla kıssanın önerdiği ve dikkat çektiği her husus, yaşanmış yahut yaşanması 

muhtemel olay ve olgularla doğrudan ilişkilidir. Hz. Peygamber de hem kıssanın nâzil 

olduğu dönemde hem de nübüvvetinin sonraki dönemlerinde kıssanın ihtiva ettiği 

mesaj ve ilkeleri yeri geldikçe kullanmıştır. Bu mesaj ve ilkeler Hz. Peygamber’den 

günümüze kadar geçen süreçte Müslümanlara rehberlik ettiği gibi bundan sonra da 

etmeye devam edecektir.  



    76 
 

 

KAYNAKÇA 

 

 

Aldanma, Halit. Nüzul-Siret Bağlamında Hz. Yusuf Kıssası. Adana: Çukurova 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2020. 

Alıcı, Mehmet. “Cahiliye Arabı Bir Peygamber Bekliyor muydu?”, Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 59/1 (Nisan 2018), 117-154. doi: 

10.1501/Ilhfak_0000001485 

Akbaş, Mehmet. “Hz. Peygamber’in İslam Düşmanlığı Yapan Müşrik ve Yahudi 

Elebaşlarının Öldürülmesi İçin Görevlendirdiği Sahâbîler”. Harran Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 37 (Haziran 2017), 117-131. 

Akbıyık, Hayrunnisa A.  “Osmanlı Timurlu İlmî Münasebetleri Örneğinde Organize 

İlmî Çalışmalarda Siyâsî İstikrarın Rolü”. Osmanlı Dünyasında Bilim ve Eğitim 

Milletlerarası Kongresi Tebliğleri. 23-33. İstanbul: y.y., 2001.  

Apak, Âdem. Ana Hatlarıyla İslam Tarihi. İstanbul: Ensar Neşriyat, 13. Basım, 2014. 

Arslan, A. Rakip. “Hz. Lokman’ın Davet Metodu ve Davet Dili”. Davet Dili. ed. 

Mehmet Nurullah Aktaş vd. 167-185. Batman: Mütercim Yayınları, 2021.  

Ay, Mahmut. Kur’ân Kıssalarını Sîret Bağlamında Okumak. İstanbul: Ensar Neşriyat, 

4. Basım, 2019. 

Ayğan, Fadıl. “Karşılıksız Tebliğ Bağlamında Dinî Davet ve Hizmetlerde 

Peygamberlerin Örnekliği”. V. Ulusal Din Görevlileri Sempozyum Bildirileri (9-

10-11 Mayıs 2014-Mardin): Toplumsal Barışa Katkısı Açısından Cami ve Din 

Görevlileri 252-261. İstanbul: y.y., 2015.  

Bebek, Adil. “Kelam Literatürü Işığında Mucize ve Hz. Muhammed'e Nispet Edilen 

Hissi Mucizelerin Değerlendirilmesi” Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 18 (Ocak 2000), 121-148. 

Beyzâvî, Nâsırüddîn Ebû Saîd (Ebû Muhammed) Abdullāh b. Ömer b. Muhammed. 

Envâru’t-Tenzîl ve Esrâru’t-Te’vîl. Beyrut: Dâru İhyâi’t-Turâsi’l-Arabî, ts. 

Birışık, Abdulhamit. “Sûre”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. Erişim 7 

Ocak 2022. https://islamansiklopedisi.org.tr/sure 

Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm el-Cu‘fî. el-Câmiʿu’ṣ-Saḥîḥ. 

Beyrut: Dâru’l-Fikr, 2002. 

Cevherî, Ebû Nasr İsmâîl b. Hammâd. es-Sıhâh Tâcü’l-Lüga ve Sıhâhi’l-Arabiyye. 

thk. Ahmed Abdulgafûr Attâr. Beyrut: Dâru’l-İlm li’l-Melâyîn, 1404/1984. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/sure


77 

Cirit, Hasan. “Vaaz”. Türkiye Diyanet İslam Ansiklopedisi. Erişim 9 Ekim 2021. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/vaaz 

Coşkun, Muhammed. “Tefsir-Siyer İlişkisinin Tarihsel ve Kuramsal Problemleri: 

Tefsir Tanımları Çerçevesinde Sîret-Nüzûl İlişkisinin Hermenötiği”. Siyer 

Araştırmaları Dergisi 5 (Ocak-Haziran 2019), 253-265. 

Dartma, Bahattin. “Arkeolojik Veriler Bağlamında Kur’ân Kıssalarının Fiilen 

Gerçekleşmemiş Olduklarına Dair”. Journal of Academic Studies 5/18 (Ekim 

2003), 163-176. 

Demir, Şehmus. “Kitab-ı Mukaddes’i Mitolojik Unsurlardan Arındırma Çabası ve 

Kur’an Kıssalarının Tarihî Gerçekliği”. İslami İlimler Dergisi 9/1 (Temmuz 

2014), 103-122. 

Demircan, Adnan. “Son Peygamber'in Geldiği Coğrafya ve Toplum: Hicaz Bölgesi ve 

Cahiliye Arapları”. Cahiliye Toplumundan Günümüze Hz. Muhammed 

(Sempozyum Tebliğ ve Müzakereleri). ed. Mustafa Demirel vd. 39-98. Konya: 

Fecr Yayınevi, 2007. 

Demirci, Muhsin. “Esbab-ı Nüzûl”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. Erişim 

10 Eylül 2021. https://islamansiklopedisi.org.tr/esbab-i-nuzul 

Denizer, Nurullah. “Bireysel Kimliğin Oluşumu ve Toplumsal Düzenin Temel 

Unsurları Açısından Naḥl Sûresi 90. Ayete Dair Bir Değerlendirme”. İnsan ve 

Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi 8/3 (Eylül 2019), 1743-1764. 

Denizer, Nurullah. “İletişim Çağındaki İletişimsizlik Problemine İlâhî Bir Çözüm: 

Kur'ân'da İletişim İlkeleri ve Konuşma Adabı”. 5. Uluslararası Bilimsel 

Araştırmalar Kongresi. ed. İlkay Noyan Yalman - Sibel Akova. Ankara: Asos 

Yayınları, (Eylül 2019), 287-300. 

Derveze, Muhammed İzzet. Tefsirû’l-Hadîs, Kahire: Dâru İhyâi’l-Kütübi’l-Arabiyye, 

2. Basım, 1383/1964.

Döner, Ertuğrul - Aldanma, Halit. “Nüzûl-Sîret İlişkisi Bağlamında Yûsuf Kıssası”. 

Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 21/1 (2021), 123-141. 

Dündar, Mahmut. “İslam’a Davette Dini İletişim”. International Paris Conference On 

Social Sciences – III. ed. Elvan Yalçınkaya. 116-128. b.y.: Farabi Yayınları, 

2019.  

Ebüssuûd, Muhammed b. Muhammed el-‘İmâdî. İrşâdü’l-Akli’s-Selîm ilâ Mezâya’l-

Kitâbi’l-Kerîm. thk. Abdülkadir Ahmet Atâ. Riyad: Mektebetü Riyadi’l Hadîse, 

1974. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/vaaz
https://islamansiklopedisi.org.tr/esbab-i-nuzul


78 

Ece, Abdurrahman. “Hz. Peygamber’in Dâvet Dili ve Metodunun Bazı Özellikleri”. 

Davet Dili. ed. Mehmet Nurullah Aktaş vd. 245-261. Batman: Mütercim 

Yayınları, 2021.  

Elmalılı, M. Hamdi Yazır. Hak Dini Kur’ân Dili. İstanbul: Azim Yayınları, 2011. 

Ergin, Yavuzoğlu Emel. İslâm Toplumunun İnşa Sürecinde Kur’ân Kıssalarının Seyri. 

İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2014. 

Eyüpoğlu, Osman vd. “Bireysel Dini Tecrübe ve İşlevsellik Açısından Kur’ân 

Kıssaları”. Manas Sosyal Araştırmalar Dergisi 6/4 (Ekim 2017), 263-287. 

Ezherî, Muhammed b. Ahmed. Tehzîbu’l-Luga. thk. Abdusselâm Muhammed b. 

Hârûn – Muhammed Alî en-Neccâr. Kahire: el-Müessesetü’l-Mısrıyyetu’l 

Âmme li’t-Telîf ve’l-Enbâ ve’n-Neşr - ed-Dâru’l-Mısrıyye li’t- Telîf ve’t-

Terceme, 1384/1964. 

Fayda, Mustafa. “Cahiliye”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. Erişim 20. 

Şubat 2022. https://islamansiklopedisi.org.tr/cahiliye 

Fığlalı, E. Ruhi. “Ebû Talib”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. Erişim 5 

Nisan 2022. https://islamansiklopedisi.org.tr/ebu-talib 

Gürel, Ramazan. “Hz. Peygamber’in Eğitim-Öğretim Modelinde Belli Başlı İlke ve 

Metotlar”. Yakın Doğu Üniversitesi İslam Tetkikleri Merkezi Dergisi 1/2 (Kasım 

2015), 115-134. 

Hamidullah, Muhammed. İslâm Peygamberi. çev: Salih Tuğ. Ankara: Yenişafak 

Yayınları, 2003. 

İbn Hişam, Ebû Muhammed Cemâlüddîn Abdülmelik. Sîretü’n Nebeviyye. çev. Hasan 

Ege. İstanbul: Ravza Yayınları, 2013. 

İbn Kesîr, Ebü’l-Fidâ’ İmâdüddîn İsmâîl b. Şihâbiddîn Ömer ed-Dımeşkî. Tefsîru’l 

Kur’âni’l Azîm, thk. Mustafa Seyyid Muhammed vd. Kahire: Müessesetü 

Kurtuba - Mektebetü’l-Evlâdi’ş-Şeyh li’t-Türâs, 2000. 

İbn Sa’d, Ebû Abdillâh Muhammed b. Menî‘ el-Kâtib el-Hâşimî el-Basrî el-Bağdâdî. 

Kitâbü’t-Tabakât. çev. Musa Kazım Yılmaz. İstanbul: Siyer Yayınları, 3. Basım, 

2014. 

Kabakçılı, Osman. “Din Kültürü ve Ahlâk Bilgisi Dersinde Kur’ân Kıssalarını 

Anlatma Yöntemleri”. Uluslararası Hakemli Akademik Sosyal Bilimler Dergisi 

2/3 (Ocak-Şubat-Mart 2012), 433-443. 

Kandehlevî, M. Yusuf. Hayatü’s-Sahabe. çev. Cengiz Yağcı - Mehmet Karabulut. 

İstanbul: Huzur Yayınevi, 2. Basım, 2009. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/cahiliye
https://islamansiklopedisi.org.tr/ebu-talib


79 

Karagöz, İsmail vd. Dinî Kavramlar Sözlüğü. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, 6. Basım, 2015. 

Karaman, Hayreddin vd. Kur’ân Yolu Türkçe Meâl ve Tefsiri. Ankara: Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yayınları, 7. Basım, 2020. 

Kazancı, A. Lütfi. Peygamberler Tarihi Kur’ân’ın Tanıttığı Peygamberler. İstanbul: 

Ensar Neşriyat, 9. Basım, 2016. 

Kılınçlı, Sami. “İslam Öncesi Arap Toplumunda Kabileler Arası Rekabetin İslam 

Davetine Yansımaları”. Din Bilimleri Akademik Araştırma Dergisi 12/3 

(Haziran 2012), 57-87. 

Kılınçlı, Sami. “Hz. Âdem-İblîs Kıssasını Nüzûl-Sîret Bağlamında Okumak”. 

Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 20/2 (Aralık 2020), 700-723. 

Kurtubî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr b. Ferh. el-Cami‘ li-

Ahkâmi’l Kur’ân. thk. Abdullah b. Abdulmuhsin et-Türkî. Beyrut: 

Müessesetü’r-Risâle, 2006. 

Kuşeyrî, Ebü’l-Kāsım Zeynülislâm Abdülkerîm b. Hevâzin b. Abdilmelik. Letâifü’l-

İşarât. thk. Abdüllatîf Hasan Abdurrahman. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2. 

Basım, 1428/2007. 

Küçükaşcı, M Sabri. “Sakîf”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. Erişim 20 

Şubat 2022. https://islamansiklopedisi.org.tr/sakif-beni-sakif 

Küçükvar Z. Sena. Hz. Nuh Kıssasını Sîret Bağlamında Okumak. Rize: Recep Tayyip 

Erdoğan Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2020. 

Lings, Martin. Hz. Muhammed’in Hayatı. çev. Nazife Şişman. İstanbul: İnsan 

Yayınları, 2013. 

Mağlus, Abdullah b. Ahmed. el-Atlasu’t-Tarîhî li-Sîreti’r-Rasûl. çev. Abdullah 

Karakaş. İstanbul: Siyer Yayınları, 2. Basım, 2011. 

Mevdûdî, Ebu’l Â’lâ. Tefhîmü’l Kur’ân. çev: Muhammed Han Kayanî vd. İstanbul: 

İnsan Yayınları, ts. 

Meridyen Derneği, “Peygamber Eğitiminde Yetişen Genç Sahabilerden Bazılarını 

Tanıyalım”. Erişim 8 Nisan 2022. https://www.sonpeygamber.info 

Mevlânâ Şiblî Numânî. Sîretü’n-Nebî Asr-ı Saadet. çev. Ömer Rıza Doğrul. İstanbul: 

Ensar Neşriyat, 1977. 

Mevlânâ Şiblî Numânî. Son Peygamber Hz. Muhammed - Sîretü’n-Nebî. çev. Yusuf 

Karaca. İstanbul: İz Yayıncılık, 2002. 



80 

Mukātil b. Süleymân, Ebu’l-Hasen b. Beşîr el-Ezdî el-Belhî. Tefsiru Kebîr. thk. 

Abdullah Mahmut Şehhâte. Beyrut: Müessesetü’t-Târîhi’l-Arabî, 2. Basım, 

1423/2002. 

Müslim, Ebü’l-Hüseyin b. el-Haccâc el-Kuşeyrî. el-Câmiu’s-Sahîh. thk. Muhammed 

Fuat Abdülbaki. Kahire: Dârü’t-Tıbâati’l-Âmire, 1374/1954. 

Nasr, Ali Muhammed. “Arap Edebiyatında Hikâye ve Kur’ân Kıssalarının 

Müdafaası”. çev. Abdülkerim Seber. Ağrı İslamî İlimler Dergisi 2 (Haziran 

2018), 120-164 

Nesefî, Ebü’l-Berekât Hâfızüddîn Abdullah b. Ahmed b. Mahmûd. Medârikü’t-Tenzîl 

ve Haḳāʾiḳu’t-Teʾvîl. thk. Yûsuf Alî Büdeyvî. Beyrut: Dâru’l-Kelimi’t-Tayyib, 

1419/1998. 

Oğuz, Orhan. “Çok Kısa Hikâye Kavramı ile Kur’an Kıssaları ve Nevadir Arasındaki 

Benzerlik ve Farklılıklar”. Rumelide Dil ve Edebiyat Araştırmaları Dergisi 14 

(Mart 2019), 494-504. 

Okuyan, Abdurrahman. “Arap Yarımadası’nda İslâm Öncesi Dini Yapı”. Ondokuz 

Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 1 (Aralık 2018), 107-134. 

Özel, Mustafa. Kur’ân ve Tefsir Terimleri Sözlüğü. İstanbul: Kayıhan Yayınları, 2. 

Basım, 2016. 

Öztürk, Mustafa (ed.). Tefsir Geleneğinde Anlam-Yorum Nüzûl-Sîret İlişkisi. Ankara: 

Ankara Okulu Yayınları, 2017. 

Öztürk, Rukiye. Kitab-ı Mukaddes ve Kur’an-ı Kerim’de Hz. Süleyman’ın 

Hükümdarlığı. Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek 

Lisans Tezi, 2018. 

Parlatır, İsmail. Açıklamalı İslamî Terimler Sözlüğü. Ankara: Akçağ Yayınları, 2017. 

Râzî, Ebû Abdillâh (Ebü’l-Fazl) Fahrüddîn Muhammed b. Ömer b. Hüseyn et-

Taberistânî. Mefâtihu’l Gayb. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1401/1981. 

Sağlam, Bahaeddin. İlmî ve Edebî Yönleriyle Kur’ân Kıssaları. İstanbul: Tebliğ 

Yayınları, 1985. 

Saîdî, Abdulmuteal.  Edebî Mesaj Kur’ân. çev. Hüseyin Elmalı. İzmir: Yeni Akademi 

Yayınları, 2006. 

Seyis, Gönül. Kur’ân Kıssalarında Makasıd-ı Şeriâ. Rize: Recep Tayyip Erdoğan 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2012. 

Sırma, İ. Süreyya.  Müslümanların Tarihi. İstanbul: Beyan Yayınları, 2014. 

Soncu, Ayşegül. Siyâsal Dilin Satır Arası. Konya: Çizgi Kitabevi Yayınları, 2018. 



81 

Süyûtî, Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî. 

el-İtḳān fî ʿUlûmi’l-Ḳurʾân. thk. Muhammed Ebu’l-Fazl İbrahim. Beyrut: 

Mektebetü’l-Asriyye, 1418/1997. 

Şengül, İdris. Kur’ân Kıssaları Üzerine. İzmir: Işık Yayınları, 1995. 

Şengül, İdris. “Kıssa”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. Erişim 13 Ekim 

2021. https://islamansiklopedisi.org.tr/kissa--kuran 

Taberî, Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmülî.  Câmiu’l-Beyân ân 

Te’vîli’l-Kur’ân. thk. Abdullah b. Abdülmuhsin et-Türkî. Kahire: Dâru Hicr, 

1422/2001. 

Tirmizî, Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ b. Sevre es-Sülemî. el-Câmi‘u’ṣ-Saḥîḥ. thk. 

Ahmed Muhammed Şâkir. Kahire: Şirketü ve mektebetü Mustafa el-Bâbî el-

Halebî, 1978. 

Ünsal, Fatıma. “Nüzûl-Sîret İlişkisi Bağlamında Tâhâ Sûresi’nin Temel Vurguları”. 

UMDE Dini Tetkikler Dergisi 1/1 (Aralık 2018), 105-129. 

Yazıcı, Elif. Yemen’le İlgili Kur’ân Kıssaları. Ankara: Araştırma Yayınları, 2020. 

Yazıcı, İshak. “Neml Sûresi”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. Erişim 10 

Ekim 2021. https://islamansiklopedisi.org.tr/neml-suresi 

Yıldırım, Arif. “İnsanları Gerçeğe Davetin Yolları ve Kelâmî Tartışma Metodu”. Ekev 

Akademi Dergisi 31 (2007), 99-106. 

Yıldız, Esra. Neml Sûresinin Konulu Tefsiri. Kayseri: Erciyes Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2010. 

Yıldız, Hakkı Dursun vd. Doğuştan Günümüze Büyük İslam Tarihi. İstanbul: Çağ 

Yayınları, 1989. 

Yücetürk, O. Seyfi. “Belkıs”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. Erişim 3 

Kasım 2021. https://islamansiklopedisi.org.tr/belkis 

Zemahşerî, Ebü’l-Kāsım Mahmûd b. Ömer b. Muhammed el-Hârizmî. el- Keşşâf. 

Beyrut: Dâru’l-Mârife, 3. Basım, 1430/2009. 

Zuhaylî, Vehbe. Tefsîru’l Münîr. Dımeşk: Dâru’l Fikir, 10. Basım, 1430/2009. 


