T.C.

NECMETTIN ERBAKAN UNIVERSITESI
SOSYAL BILIMLER ENSTIiTUSU
TEMEL iSLAM BILIMLERIi ANA BiLiM DALI
TEFSIR BiLiM DALI

OSMANLI BOSNA HERSEKIi'NDE TEFSIiR EGITIiMi VE
CALISMALARI

Aida HABIBIC

YUKSEK LiSANS TEZi

DANISMAN
DOC. DR. HAKAN UGUR

KONYA - 2022






T.C.
NECMETTIN ERBAKAN UNIVERSITESI
Sosyal Bilimler Enstitiisii

Bilimsel Etik Sayfasi
Adi Soyadi AIDA HABIBIC
Numarasi
18810601112
= Ana Bilim / Bilim Dali
= TEMEL iSLAM BILIMLERI/ TEFSIR
E Programi Tezli Yiiksek Lisans X
1
& Doktora
Tezin Adi
Osmanli Bosna Herseki'nde Tefsir Egitimi ve Calismalari

Bu tezin hazirlanmasinda bilimsel etige ve akademik kurallara 6zenle riayet edildigini,
tez icindeki biitlin bilgilerin etik davranis ve akademik kurallar ¢ergevesinde elde edilerek
sunuldugunu, ayrica tez yazim kurallarina uygun olarak hazirlanan bu ¢alismada baskalarinin
eserlerinden yararlanilmas: durumunda bilimsel kurallara uygun olarak atif yapildigini

bildiririm.



T.C.
NECMETTIN ERBAKAN UNIVERSITESI
Sosyal Bilimler Enstitiisii

OZET

Adi Soyadi AIDA HABIBIC
Numarast 18810601112
= |AnaBilim / Bilim Dali TEMEL ISLAM BILIMLERI/ TEFSIR
5 Tezli Yiiksek Lisans |
§ Programi
o0 [Doktora
QO
Tez Danigmani Dog. Dr. Hakan UGUR
Tezin Ad1 Osmanli Bosna Herseki'nde Tefsir Egitimi ve Calismalar1

OSMANLI BOSNA HERSEKIi' NDE TEFSIiR EGiTiMi VE CALISMALARI

Islam'm ana kaynag1 olan Kur'an tefsiri, Miisliimanlar arasinda en énemli bilim disiplinlerinden
biridir. Bu nedenle, tefsir calismalarini Islam tarihinin ilk dénemlerinden itibaren izleyebiliriz.
Osmanli déneminde Bosna Hersek'teki Islami egitim kurumlarinda tefsir ¢alismalaridan
bahsettigimizde, Tefsir okutuldugu kurumlar1 veya okullar1 kastediyoruz: Gazi Hiisrev bey
Medresesi, El¢i Ibrahim pasa medresesi, Karacoz bey medresesi, Cemaluddin Causevig

medresesi, ve Behram bey medresesi.

Bosna Hersek dogumlu Osmanli déneminin iinlii miifessirlerinden bazilar1 sunlardir: Abdullah
Bosnevi (v. 1054/1644), Muhammed b. Musa Allamek el-Bosnevi (v. 1635), ibrahim Opiyag
(v. 1727). Tefsir’in bu topraklarda uzun bir tarithe dayandiginin sonucuna varmis oluruz.
Arastirmamizin 6nemi bundan kaynaklanmaktadir. Ayrica Bosna-Hersek’te ele aldigimiz
konuyu ele alan derli toplu miistakil bir eserin bulunmamasi arastirmamizin Snemini

artirmaktadir.

Anahtar Sozciikler: Tefsir, Bosna Hersek, Osmanli egitim sistemi, Medrese.



T.C.
NECMETTIN ERBAKAN UNIVERSITESI
Sosyal Bilimler Enstitiisii

ABSTRACT

Name and Surname AIDA HABIBIC

Student Number 18810601112
Department Basic Islamic Sciences
5 Master’s Degree (M.A.) [x
=
t | Study Programme
< Doctoral Degree (Ph.D.)
Supervisor Asst. Prof. Dr. Hakan UGUR
Title of the TAFSIR EDUCATION AND STUDIES IN OTTOMAN BOSNIA AND

Thesis/Dissertation IHERZEGOVINA

TAFSIR EDUCATION AND STUDIES IN OTTOMAN BOSNIA AND HERZEGOVINA

The interpretation of the Qur'an, Tafsir is one of the most important scientific disciplines for
Muslims. For that reason, we can study and follow Tafsir studies from the first periods of
Islamic history. When we talk about Tafsir education and studies in Ottoman Bosnia and
Herzegovina, we mean the study of Tafsir in Islamic educational institutions in Bosnia and
Herzegovina during the Ottoman period. This means that Tafsir was studied in Islamic schools
like Gazi Hiisrev bey madrasa, El¢i Ibrahim Pasa madrasa, Karacoz bey madrasa, Cemaluddin

Causevic madrasa, Behram Bey madrasa, as one of the Basic Islamic scientific disciplines.

Some of the famous commentators of the Qur'an in Ottoman period, born in Bosnia and
Herzegovina, are: Abdullah Bosnevi (d. 1054/1644), Muhammed b. Musa Allamek al-Bosnevi
(d.1635), Ibrahim Opiajc (d. 1727). We conclude that tafsir has a long history in these
countries.The main goal of this research is present studies from Tafsir during the Ottoman

period in Bosnia and Herzegovina.

Keywords: Tafsir, Bosnia and Herzegovina, Ottoman education system, Madrasa.



ONSOZ

Osmanli’da tefsir, en serefli ilim kabul edilmis ve medreselerdeki ilimler hiyerarsisi
icinde tefsire miistesna bir konum atfedilmistir. Buna paralel olarak tefsir, Kur’an’in Miisliiman
toplumun deger ve anlam diinyasindaki miistesna yerine uygun bi¢cimde nihai hedef olarak
goriilmiis ve en son ilim olarak okutulmustur. Bosna Hersek'te Osmanli medreselerinde tefsir,
egitimin son asamasinda okutuluyordu. Talebeler medrese egitiminde, ilkin Arap dili agirlikli
alet ilimlerini 6grenmis ve bu asamadan itibaren mantik, adap, meani, nazari hikmet, kelam,

fikih, fikih usulii, hadis ve hadis usulii gibi ilimleri tahsil ederdi.

Bosna Hersek’te Osmanli donemde en 6ne ¢ikanlardan bir tanesi Muhammed b. Musa
Allamek el-Bosnevi’dir (v. 1635). En biiyiik ¢alismalar1 tefsir alanindan yapmisti, Beydavi
tefsirinin {izerine serhi meshurdur. Klasik miifessir olarak Mostar ulemalarindan biri Ibrahim
Opiya¢’tir (v. 1727). Beydavi’nin Envaru’t-Tenzil tefsirini ¢ok sever c¢ok tefsir ederdi.
Beydavi’'nin tefsiri kadar yaygin olmamakla birlikte Zemahseri’nin el-Kessaf’1 da Osmanh
alimleri icin tefsirde vazgecilmez bir kaynak ve ders kitab1 olmustur. Ayrica Zemahseri ve

Beydavi’nin tefsirleri lizerine yazilan bazi hasiyeler yardimer ders kitabi olarak takip edilmistir.

Tezimiz giris ve iki boliimden olusmaktadir. Tezimizin birinci bolimiinde Osmanli
doneminde tefsir faaliyet gostermis ve hala gostermekte olan orgiin egitim kurumlarindaki
varligt ve durumu kronolojik olarak incelenmistir. Tefsir’in okutuldugu bu egitim
kurumlarindaki yeri ve roliiniin ve uygulanan miifredatlarin yani sira s6z konusu egitim
kurumlarinin tarihg¢esi hakkinda da kisaca bilgi verilmistir. Tezimizin ikinci bolimiinde ise
Tefsir alaninda eser yazmis Bosnak miiellifler ve eserleri hakkinda anahatlariyla bilgi verilmeye

calisiilmistir. Bu da ¢alismamizin ana konusunu teskil etmektedir.



Calismamizin hazirlanmas1 esnasinda birgok kisinin yardim ve destegi olmustur.
Oncellikle ¢alismamin belirlenmesinden sonuglandiriimasima kadar her tiirlii tesvik, tenkit ve
yol gostericiligi ile destegini esirgemeyen degerli danisman hocam Dog. Dr. Hakan UGUR’a
can-1 goniilden siikranlarimi sunarim. Ayrica tezle ilgili goriis ve tavsiyelerinden yararlandigim
ve tezle ilgili gerekli kaynak ve miifredatlar temin etme konusunda destegini esirgemeyen
Saraybosna ‘Gazi Husrev-begova biblioteka’ Tarihi Arsivi gorevlisi prof. dr. Mustafa
YAHIC’a, Saraybosna Islami Ilimler Fakiiltesi Tefsir Bilim Dali 6gretim iiyesi prof. dr.
Cemalettin LATIC’e, Zenitsa Islam Pedagoji Fakiiltesi Tefsir Bolim 6gretmeni prof. dr.
Zuhdiya ADILOVIC’e ve son olarak dualartyla bana destek veren degerli ailem ve

arkadaslarima siikranlarimi bir borg bilirim.

Gayret bizden, basar1 Allah Teala'dandir.

Aida HABIBIC
Konya, 2022

Vi



ICINDEKILER

OZET ...ttt ettt e et e et e e te e st e e bt e e abeeteesabe e beeeaaeeteeeabeeaeeesbeetaeenraens 111
ABSTRACT ...ttt ettt et e et e e taeeseessaeesbeessseessaessseeseessseenseens v
ONSOZ. ... \Y%
ICINDEKILER...........oooviiiiie s VII
KISALTMALAR ..ottt ettt ettt et e s aae e b e ssbeesbeessbeesaessseenseensseennes X
GIRIS oottt eer e 1
ARASTIRMANIN AMACIE VE ONEMI ..o 1
BIRINCI BOLUM
OSMANLI DONEMINDE TEFSIR EGITIMI ..........ccoocooooiiiiiiiiiieceeen, 2
A. OSMANLI DONEMINDE TEFSIR CALISMALART.......ooovoioeeeeeeeeeeeeeeeeeeee, 4
B. OSMANLI'DA HASIYELER .........ouiiioieeeeeeeeeeeee e 10
1. Ekmeliiddin Baberti, Hasiye ale’l-Kessaf Ekmeliiddin Muhammed......................... 11
2. Musannifek, Hasiye ale’l-Kessaf Alatiddin es-SahrQdi...........cccveeeieiiiiiiicieeee, 12
3. Ibn Temcid Muslihuddin Mustafa b. Ibrahim er-ROmi..........ccocoovvveveveveveeeeeeeenee, 13
4. Mubhassi Sinan Efendi, Hasiye ald Envari’t-Tenzil Sinantiddin.............ccccoeveennnnen. 14
5. Konevi Ismail Efendi, Hasiye ald Tefsiri’1-BeyZaVi.........cccocovvvevevrveeeeeeeeeennae, 15
C. MEDRESELERDE TEFSIR DERSLERI..........c.cocoovoiiiiiiiieioiieeeeeeeeeeeeeeeee e 17
1. Hasiye-i Tecrid (Yirmili Medreseler).........ccooviiiiiaiiiniiiiiiiiieieeeeeee e 18
2. Miftah (Otuzlu Medreseler)........uiiuiiieiiiieeiieeeiie e 19
3. Kurkli (Telvih) MedreSeler.........oouieiieriiieiieiieeie ettt e 19
N 1 VT (T LTS [ USRS 19
5. Sahn-1 Seman MedreSCleri........c..uiiiiiiuiiieieiiiie et 20
6. ARMISI MEATESCICT.......viiiiiiiiiie et e e s 20

Vi



D. BASILCA OSMANLI MUFESSIRLERI.......cooviveveeiteeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e, 21

1. Seyh SThabuddin €S-SiVAST......cceiiiiiiiiiieteeeee e e 21
2. Haci Pasa €l-AYdINT.......cccoiiiiiiiii ettt e areeen 21
3. Kutbuddin el-IZniKi..........cocooviuiiiiieiiecieieeeeeee e 22
4. MOIA GUIANT.....coiiiiiitieieeee ettt b et ettt st e b nnes 23
5. Hiisamuddin el-BitlisT........coouiiiiiiiiiiiiiiieee s 23
6. Nimetullah b.Mahmiid en-NahCIVANI.............coooiiiiiiiiiie e 24
7. Asam (Sagir) el-Karamani...........ccccoooiiiiiiiiiiiiieiiieee e 25
8. INUIEddiNZAE. ......ooueeiiiiiiieieeeee ettt ettt 25
9. Eb0’S-Sulid Efendi.........ccoiiiiiiiieeeee e 26
10. Muhammed b.Bedruddin MUnsi..............ooooiiiiiiiiiiicccc e 27
11. Vani Mehmed EfendT..........ccoooiiiiiiiiii e 27
12. Litfullah ErzurQmi........ccooioiiiiiiniiieee et 28
13. Mol HalTl STITAT....eiiiiiiieieeeeeeeee et 28
14, GIrithi SIT1 PASa......ooioiiiieeee ettt e e e as 28
15. Diger Unlil TEfSITIEr..........cvoveieevieceeiceevei e seee 30
IKINCI BOLUM

I.  OSMANLI BOSNA-HERSEK'INDE TEFSIR EGITIMI........c.cocoovvniinninins 32
A. OSMANLI DONEMINDE BOSNA-HERSEK EGITIM SISTEMI........ccccoocervrunnne. 34
B. BOSNA'DAKI MEDRESELER...........ccceoeiitiiiieeeeeeeeieeeeeeeeee e, 37
1. Gazi HUSrev Bey MeEdreSesi.......cccuiiiiiiiiiiieeiiieeiieeeee et esieeeeveeesveeeeaeesaneesane e 39
2. Elci Ibrahim Pasa MEAIeSESi..........ooveweueueuieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e eenenns 40
3. Karacoz Bey MedreSeSi........couiruiriiriiriiiiiniieieeieset ettt sttt 40
4. Cemaluddin Causevig MeEdreSeSi.......cccvuiiiiiieeiiieeeiiieeeiieeeee et ereeeereeesaee e evee e 40
5. Behram Bey MedreSeSi.......cccuiiriiiiiieiieeiieiieeieestie et eseeeereesieeeveeseeessseeseessseenseesnnas 41
6. Osman Recovig Efendi MedreSesi.........ueiiiiiiiiieciiieieeiiee e e 41

C. BOSNA-HERSEK'TEKi OSMANLI MEDRESELERINDE OKUTULAN DERS
KITAPLARL ..o e e e e e e s e e e e e e s e e e e e s e s e s es et e s ensesesenseseesenes 42

viii



II. OSMANLI DONEMINDE YASAYAN BASILCA BOSNALI

MUFESSIRLER........coooiiiiiiiiieieiieeies e as st 47

A. MUHAMMED B. MUSA ALLAMEK EL- BOSNEVI......coiiiireieeeeeeeeeees 48

| = 7 5 B SRS 48

2. ESCIICTL ittt 49

3. Tefsir Alanindaki ESerleri.........ccccoviiriiiiiiiiiiiiinieeeeceee e 50

B. ABDULLAH BOSNEVI......oiiiiiiieieeeeeeeeeeeeeee e 54

| = 7 5 B SR PRP 54

2. ESCIICTIL ittt 55

3. Tefsir Alanindaki ESerleri........cccccoviiiiiiiiiiiiiiiiiiieeeeceee e 58

C. IBRAHIM B. ISMAIL MOSTARI......c.osviiriiriiriecieeiessese e 64

| = 7 5 B SRPRPR 64

2. ESEileri....... N ............ 0 A A 64

3. Tefsir Alanindaki ESerleri.........ccccooiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieeecee e 65
SONUG ...ttt et e h et e e e bt e sb e et e s et e sae et e e st e s bt et e eabenbeebeeatenbeenees 67
KAYNAKLAR ...ttt ettt sttt ettt e et e s bt et et e bt enteeanenas 69



KISALTMALAR

a.g.e. : Ad1 Gegen Eser
a.g.m. : Adi Gegen Makale
a.g.md. : Ad1 Gegen Madde

as : Aleyhisselam

b. : Bin, ibn
bk. : Bakiniz
C.:Cilt

¢ev. : Ceviren

h. : Hieri

Nr. : Numara

s. : Sayfa

ty. : Basim tarihi yok
v.: Vefat

v.dgr. : Ve digerleri

Y. : Yaymevi, Yayinlari

y.y. : Basim yeri yok



GIRIS
ARASTIRMANIN AMACI VE ONEMIi

Islam medeniyeti icerisinde Osmanli déneminin ¢ok 6zel bir yeri vardir. Osmanlilar
yaklasik alt1 asirlik bu donemde askeri ve siyasi alanda oldugu gibi kiiltiirel alanlarda da 6nemli
basarilar elde etmislerdir. Alt1 asra balig olan bir zaman diliminde Is1dm’1n diinya iizerindeki
en bliylik giiclinii temsil etmis olmasina ragmen modern ¢agdaki arastirmacilardan genelde
Islami ilimler 6zelde tefsir sahasinda hak ettigi ilgiyi yeterince gormemistir. Modern
zamanlarda Osmanl tefsir mirasiyla ilgili arastirmalara fazla ragbet edilmemesinin baslica
sebeplerinden biri, tefsir tarihi alaninda klasik sayilabilecek eserlerin gogunda Osmanli’ya yer
verilmemis olmasidir.! Oysa Arapga tefsirler baglaminda isaret edilmesi gereken daha baska
baz1 miihim eserler var ki bunlar serh, hasiye ve ta’lik tiirlinden yapilan tefsirlerdir. Osmanl

alimlerinin en ¢ok basvurduklar1 ve eser verdikleri alanlardan biri de budur.?
Arastirmamizin amaclarini su sekilde siralayabiliriz:

a) Tefsirin Bosna-Hersek'te tarihsel yayilisini incelemek.

b) Osmanli doneminde Bosna-Hersek'te faaliyet gostermis ve hala faaliyet gostermekte
olan orgiin egitim kurumlarini ve tefsir ilminin kurumlardaki varligini, durumunu,
yerini ve roliinii akademik agidan incelemek.

c) Bosnali miielliflerin Tefsir alaninda yaptiklar1 katkilar1 tespit ederek anahatlariyla

tanitmak.

1 Oztiirk, Mustafa, Osmanli Toplumunda Kur'an Kiiltiirii ve Tefsir Calismalart (13.yy-18. yy), ilim Yayma Vakfi
Kur'an ve Tefsir Akademisi, Istanbul, 2010, s. 91.

2 Ciindioglu, Diicane, “Cagdas Tefsir Tarihi Tasavvurunun Kayip Halkasi: Osmanli Tefsir Miras1 Bir Histografik
Elestirel Denemesi*, Isldmiyat, 1999, C. 11, s. 4.



BIRINCi BOLUM
I.  OSMANLI DONEMINDE TEFSIR EGIiTiMi

[lim ve egitim faaliyetlerinin yapildig1 medreselerde okutulan tefsir, ilimlerin zirvesi kabul
edilmis, alt seviyede okutulan ilimler ise Kur’an’t anlamada birer basamak olarak kabul
edilmistir.> Medreselerdeki egitim faaliyetlerinin yani sira cami, tekke ve saraylarda da tefsir
ilminin sistemli bir ders seklinde takip edildigi goriilmektedir.* Bu egitim sistemi gergevesinde
medreselerde basta ser’i ilimler olmak {izere tarih, hat ve siir gibi alanlarda pek ¢ok alim ve

sanatkar yetismistir.’

Zemahseri ve Beyzavi’nin tefsirleri tefsir tedrisat1 ve telifinde hasiye ve ta‘lik yazmak i¢in
en ¢ok tercih edilen eserlerdi. Osmanli miifessirlerini etkileyen sahsiyetlerin basta geleni
Zemahseri (6. 538/1144)’dir. el-Kessaf adli tefsiri Osmanli medreselerinde yiizyillar boyu
vazgecilmez dersler arasina girmis, medrese nizamname ve kanunnamelerinde bu tefsirin

okutulmasi gerektigi vurgulanmistir.®

Literatiirde sonuncu manadan hareketle sozlii veya yazili olarak bir konuda yapilan
aciklamalara serh denmis, bdylece ilimler tarihinde serh bir telif tiirii seklinde ortaya ¢ikmustir.
Serhler bir ilim dalinda meshur olmus genellikle muhtasar metinler {izerine kaleme alinan,
bunlardaki kapali ifadelerin agiklandig, eksik birakilan hususlarin tamamlandigi, hatalara isaret

edildigi ve 6rneklerin ¢ogaltildig: eserlerdir.’

Terim olarak ise, “bir yazi sayfasinin altina, metnin herhangi bir noktasiyla ilgili olarak
yazilan agiklama, dipnot” manasinda olup hamis ve derkenar kelimeleriyle es anlamlidir. Yine
ayni kokten gelen tahsiye “hasiye yazmak™ ve muhagsi de “hasiye yazan” demektir. Genellikle
mubhtasar yazilmis meshur bir metnin serhi {izerine yapilmis olan hasiyeler, hem serhte hem de
metindeki baz1 kelime ve terkiplerle ya da metinde gegen 6zel isim, ayet, hadis ve siir gibi

hususlarla ilgili olarak yapilan kisa agiklamalar mahiyetindedir.®

3 1zgi, Cevat, Osmanl Medreselerinde Ilim, 1z Y., Istanbul, 1997, C. 1, s. 74-75.

4Abay, Muhammed,“Osmanli Déneminde Yazilan Tefsirle ilgili Eserler Bibliyografyasi“, Divan dergisi IImi
Aragtirmalar, sy. 6 (1999), s. 249-303.

5 Ozel, Recep Orhan, “Yusuf Sininuddin el-Amasi (1000/1592) ve ‘Tebyinii’l-Meharim’ Adl Eseri”, Usiil Islami
Arastirmalar Dergisi, 20/ 20 (2013), s. 114.

6 Uzungarsil, a.g.e., s. 23-28.

7 Sensoy, Sedat, “Serh”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi (DIA), Istanbul, 2010, C. XXXVIII, s.555.

8 Tefik Riistii Topuzoglu, “Hasiye”, DIA, Ankara, 1992, C. XVI, s. 419.

2



Bir bagka telif tiirii ta‘lik ise sozliikte “asili olmak, yapigsmak, ilismek” manasindaki ‘alak
kokiinden tiiremistir. “Ilistirmek, ilistirilen sey” anlamlarma gelen ta‘lik/ta‘lika kelimesinin
cogulu olan ta‘likat/te‘alik ise “bir eserdeki ifade ve goriislere yonelik tenkit, agiklama, ilave,
cikarma ve tashih mahiyetinde sayfalarin kenarlarina ya da alt kisimlarina eklenen notlar”
demektir. Ayrica bir alimin bir ilim alanindaki goriis ve diislincelerinin notlar halinde toplandig1
risale veya kitaplar igin kullanilir. Ta‘lik, Isldm telif geleneginde bir metnin daha iyi
anlagilabilmesi i¢in sayfa kenarlarina yazilan notlar, bir miiellifin baz1 goriis ve diistincelerinin

notlar halinde toplandig1 eserler i¢in de kullanilmaktadir.®

Acgiklama niteliginde kaleme alinan ta‘likat, bir eserin anlasilamayan yerlerini agikliga
kavusturmaya yonelik oldugu gibi konuyu daha ayrintili bi¢imde ortaya koymak amaciyla da
yapilmistir. Yazma ve basma eserlerde ta‘likat hasiyede goriildiigii lizere sayfa kenarlarina
konulur. Satir aralarina diisiilen kisa notlara ise hasiyenin yani sira ta‘likat da denilmistir. Gerek
hasiye gerekse serh ve ta‘lik kavramlar1 agiklanmasina gerek duyulan metinler i¢in soz
konusudur. Bu hususta genel bir kural bulunmamakla birlikte mesela, zamirin merciini
gostermek, bazi kelimelerin manasini agiklamak veya gramer bakimindan ciimle i¢indeki
fonksiyonunu belirtmek (i‘rab) igin tlizerlerine bir isaret koyduktan sonra sayfa kenarinda ayni

isaret altinda gerekli agiklamalarin yapildig: eserlere de ta‘likat adi verilir.

Metinde gecen ayet ve hadisleri aciklayip bunlarin kaynagina dair bilgi vermek amaciyla
yazilan ta‘likatlar da vardir. Bir¢ok eserde sayfa kenarlarina diisiilen notlarin basinda faide,
latife, tenbih ve niikte gibi kayitlarin yer aldig1 goriiliir. Ta‘likat tiirli eserler daha ¢ok bagka
miielliflerin kitaplarina yazilan, bazen dogrudan metin, bazen de serh ve hasiye iizerine
diisiilmiis notlardir. Bazen ta‘lik ile hasiyeyi birbirinden ayirt etmek giic olmakla birlikte

bazilar ta‘likin hasiyeden daha az rastlanan miilahazalar oldugunu soyler.!?

Konuyu s6z konusu topraklar i¢cin 6énem tasiyan bazi tarihi olaylar dikkate alarak dort
doneme ayiracagizve kronolojik bir sekilde incelemede bulunacagiz. S6z konusu dénemleri su

sekilde siralayabiliriz:

Osmanli déneminde tefsir egitimi,
Osmanlilar'da hasiyeler,
Medreselerde tefsir dersleri,
Basilca Osmanli miifessirleri.

b=

° Sensoy, a.g.m., s. 508.
19 Sensoy,a.g.m., s. 508-509.



A. OSMANLI DONEMINDE TEFSIiR CALISMALARI

Tefsir ilmi bizatihi Kur’an’1n i¢inde ¢ikmis olan bir ilimdir. Bu yoniiyle ilk tefsir hareketi
bizatihi Kur’an’la baglamistir. Kur’an’da pek ¢ok ayet var ki, bunlar kendinden 6nceki ayetlerin
tefsiri mahiyetindedirler.!! Bu hareket ikinci olarak Hz.Peygamber’in faaliyetleriyle devam
etmistir. Hz.Peygamber ayn1 zamanda beser bazinda ilk miifessirdir ve bu yoniiyle tefsir
hareketini ilk baslatan kisidir. Bu agidan onun tefsir ilminde miistesna bir yeri vardir.!? Esasen

ona bu misyonu bizzat Allah vermistir. Kur’an’1 agiklamak, onun asli gérevlerinden biridir.'?

Osmanlilar’da tefsir ilminin konumuyla ilgili olarak Kevakib-i Seb’a adli risalede de su
ifadelere yer verilmistir: Istanbul’da ¢oklukla iistattan ders alinan Kadi1 Beyzavi’nin tefsiridir.
Ciinkii tefsir ilminin mebnileri liigat, sarf, nahiv, istikak, meani, beyan, bedi, kiraat, din usilii,
fikih, niizul sebepleri, kissalar, nasih mensuh, Kur’an’daki miibhem ve miicmeli agiklayan
hadisler olup, 6grenciler bu ilimlerin hepsini birer birer almisti. Simdi tefsiri istattan almaya
baslayip her bir ilmin kaideleriyle amel ederek Kur’an’in manasina ihtisab yolunu iistattan
gordiigiinde mevhibe ilmi derler bir husus var ki Allah’in feyzidir. Ustat onu kendisinde
gordiigiinde bir biiylik meclis tertip edip alimler toplanip kendisine (68renciye) her ilmi
okutmaya izin verirler. Medreselerde de tefsir ilmi, okutulan ilimlerin zirvesi kabul edilmis, alt

seviyede okutulan ilimlerin Kur’an’1 anlamada birer basamak oldugu belirtilmistir.'4

Hz.Peygamber cogunlukla sahabenin veya diger insanlarin soru sormalari {izerine bazen de
kendiliginden Kur’an’1 tesir etmistir. Bu hareket ondan sonra sahabe tarafindan siirdiiriilmiistiir.
Sahabenin de tefsir ilminde ¢ok 6nemli bir yeri vardir.!> Zira onlar vahyin canl sahitleri idiler.
Hangi ayetin neden nazil oldugunu gayet iyi biliyorlardi. Daha da 6tesi dogrudan dogruya vahye
konu olduklar1 da vaki oluyordu. Bir ¢cok ayet sahabenin konumu, sorusu, tavri veya durumu
iizerine inmistir.'®Basta Abdullah ibn Abbas (v.68/687), Abdullah ibn Mes’ad (v.32/653),
Ubeyy b.Ka’b (v.30/650), Hz.Ali (v.40/660), Zeyd b.Sabit (v.45/665) basta olmak iizere birgcok

sahabi Kur’an ayetlerini bilgi ve vukufiyetleri 6l¢iisiinde tefsir etmislerdir.!”

11 Cerrahoglu, Ismail, “Tefsir Tarihi“, DI4, Ankara, 1988, C. 1, s. 42-44.

12 Cerrahoglu, Ismail, “Kur’an-1 Kerim’in Tefsirine Duyulan Thtiya¢”, DI4, Ankara, 1962, C. 1, s. 5-7.

13 En-Nahl, 16/44, 64

14 {zgi, Cevat, Osmanl Medreselerinde Ilim-Riyazi ve Tabii Ilimler, Kiire Y., Istanbul, 1997, s. 74-75.

15 Duman, Zeki, “Kur’an Tefsirinde Sahabenin Ihtilafi”, Erciyes Universitesi [lahiyat Fakiiltesi Dergisi, Kayseri,
1985, s. 292.

16 Ebi’l-Hasan Ali el-Vahidi, Esbdbu Nuzili’l-Kur’an, Daru'l-kutubi'l-ilmiyye, Beyrut, 1991, s. 209-210.

17 Cerrahoglu, a.g.m., s. 72-112.



Tefsir ilminde sahabe doneminde baslayan okullasmanin, tabiin déneminde alan1 ve etkisi
giderek genislemistir.'® Medine, Kife, Mekke Tefsir okullar1 tefsir hareketinin gelismesinde
oldukga etkili olmusardir. Miicahid (v.103/721), Ikrime (v.105/723), Said b.Ciibeyr (v.95/714),
el-Hasan el-Basri (v.110/728), Katade (v.117/735) bu donemde oOne ¢ikan Onemli
tefsircilerdir.!® Tabiilerden olan bu alimlerin arkasindan gelen tebe-i tabiin alimleri, ciddi bir

sekilde tefsirde tedvine giristiler ve bu ilimle ilgili rivayetleri bir araya toplamaya ¢alistirlar.?

Boylece tefsirin ilk ¢esidi olan Rivayet tefsirleri ortaya ¢ikt1. Ali b.Ebi Talha (v.143/760),
Abdurrezzak b.Hemmam (v.211/826), Mukatil b.Siileyman (v.150/767), Yahya b.Sallam
(v.200/815) gibi zevatin tefsir sahifeleri olustu.?! Ne var ki, tefsirinin derli toplu olmasi,
kavillerin tevcihine gidip rivayetler arasinda tercih yapmasi, et-Taberi’yi 6n plana ¢ikarmistir.
O’nun “Camiu’l-Beyan ‘An Te’vili’l-Kur’an” adli tefsiri bu yénleri itibariyle Islm aleminde
en meshur ve en yaygin tefsir haline gelmis ve tiiriiniin en Onemli eseri olarak kabul
gormiistiir.Bu donemde ve bundan sonraki donemlerde tefsirde yeni anlayislar belirmis; rivayet
tefsiri yaninda dirayet tefsirleri, fikhi tefsirler, filolojik tefsirler, isari tefsirler ve bunlardan

baska bir de mezhebi tefsirler zuhur etmistir.?

Osmanli doneminin en iinlii miifessirlerinden bahsedecegiz. Bunlarin basinda Ebl’l-Leys
es-Semerkandi (v.383/993), Carullah ez-Zemahseri (v.538/949), Fahruddin er-Razi
(v.606/1209), el-Kadi el-Beydavi (v.685/1286), Ebl’l-Berekat en-Nesefl (v.710/1310), el-
Kurtubi (v.671/1273) Alauddin el-Hazin el-Bagdadi (v.741/1340) vb. Emevi ve Abbasilerden
sonra Islam diinyasinin ii¢iincii bilyiik devleti olan Selguklular doneminde de, dirayetli ve ilmi
ozgilrliikten yana sultanlar sayesinde, diger ilimler yaninda, hadis ve tefsir dahil olmak tizere
dini ilimler hayli gelismistir.>> Basta EbG’l-Kasim Abdulkerim el-Kuseyri (v.465/1073),
Muhyi’s-Sunne el-Begavi (v.510/1116), el-Kadi el-Beydavi (v.685/1286) olmak iizere bu

donemde de 6nemli baz1 miifessirler yetigmigtir.?*

18 Duman, a.g.m., s.213.

19 Ates, Siileyman, Isdri Tefsir Okulu, Yeni Ufuklar Y., Istanbul, 1998, s. 39-41.

20 Ates, a.g.e., s. 39-41.

2l Cerrahoglu, a.g.m., s. 174-268.

22 Kirca, Celal, Kur’an ve Bilim, Marifet Y., Istanbul, 1996, s. 117-150.

2 Demir, Ziya, Osmanh Miifessirleri (XII-XVI. yy. Arast), Ensar Nesriyat, Istanbul, 2006, s. 58-59.
24 Demir, a.g.e., s. 59-63.



Harizm’den Anadolunun iclerine kadar genis bir cografyada etkili olan Timurogullar
devletinde de tefsir yoniinden bir canlilik miisahade edilmektedir.”> Bu donemde tefsir
caligmalarinda hedef kabul edilen husus, batini tefsirlerin asilsizligin1 ortaya koymak ve
mutezili yorumlarda ehl-1 siinnet itikadina uymayan noktalar1 tenkit etmektir. Zemahseri’nin

tnlii tefsiri “el-Kessaf” iizerine yapilan ¢aligmalarin yogunlugu bunu géstermektedir.?®

Tasavvufi ve kelami tefsir ¢alismalart da bu donemin bir 6zelligidir.?” Osmanlilarin
baslangi¢ donemlerine tesadiif eden donemlerde Anadolu’da hakim olan Sel¢uklu Beylikleri
doneminde diger dini faaliyetler yaninda tefsir ¢alismalar da devam etmistir.?® Sadruddin
Konevi (v.673/1277) ve Celaluddin Rimi (v.672/1273) bu donemin en 6nemli alimleridir.
Konevi’nin ayn1 zamanda bir miifessir oldugunu, yazdig1 Fatiha tefsirinin, sonraki devirlerin
tasavvufi tefsirlerine tesir ettigini hatirlatmakta fayda vardir.2?Dénemin tefsir faaliyetine hakim
olan diger bir 6zellik de, yapilan calismalarda Tiirk¢enin 6n plana ¢ikarilmaya calisiimasidir.
Bu, daha 6nceki donemlerde olmayan bir 6zelliktir.’® Anadolu Beyliklerinin hakimiyeti ile
Tiirk¢e ilim hayatinda varligini hisettirmeye baslamistir. Bu donemde diger dini ilimler yaninda

tefsir ilminde de Tiirkge istimal edilmeye baslanmaistir.

Bu yoniiyle Beylikler donemi Kur’an’in Tiirk¢eye tefsir ve terciimesinde bir doniim
noktas1 mahiyetindedir. Daha ziyade kisa sureler iizerinde yogunlasan bu calismalarda Ihlas,
Yasin ve Tebareke gibi sureler oncelikle tefsir ve terciime edilmislerdir.’’ Bu konuda daha
hacimli ¢alismalar Osmanlilar zamaninda yapilacaktir.’?> Beylikler doneminde yazilan ilk ve en
onemli Tiirkge tefsir “Cevahiru’l-Asdaf’tir.33 Ag¢ik ve sade bir Tiirkge ile yazilmis olan bu
tefsirin miiellifi meghuldiir.3* Miiellifi meghul olan bu dénemin diger bir tefsiri de “Tebareke

Tefsiri”dir. Bu donemde kaleme alinmis daha baska kii¢iik tefsirler de vardir.3?

2 Demir, a.g.e., s. 63-67.

26 Bilmen, Omer Nasuhi, Biiyiik Tefsir Tarihi, Ravza Y., Istanbul, 2010, C.II, s. 469-471.

27 Demir, a.g.e., s. 63-64.

28 Demir, a.g.e. s. 63-64.

2 Demir, a.g.e., s. 68.

30 Uzungarsily, a.g.e., s. 90.

31 Demir, a.g.e.,s. 71.

32 Aydar, Hidayet, Kur’an-1 Kerim 'in Terciimesi Meselesi, Kur'an Okulu Y., Istanbul, 1996, s. 107-113.

3 Topaloglu, Ahmet,“Kur’an-1 Kerim’in ilk Tiirkge Terciimeleri ve Cevahiru’l-Asdaf’,Tiirk Diinyasi
Arastirmalart, Istanbul, 1983, say127, s. 61.

3 Aydar, a.g.m., s.171-172.

35 Erdogan, Abdulkadir,” Kur’an Terciimelerinin Dil Bakimindan Degerleri®, Vakiflar Dergisi, Ankara, 1938,
C. 1, s. 47-51.



Bunlarin en belirgin 6zelligi satir aras1 kelime kelime terciime edilmis olmalaridir.Bu
usulii kuvvetli ihtimalle Anadoluya gelen Harezmli ve Horasanli alimler getirmisleredir.3¢
Beylikler doneminde Tiirkce eserler goriinmekle birlikte yine eskisi gibi Arapca ve Farsca
olarak yazilan pek c¢ok tefsir de vardir.’’Sel¢ukludan, kiiltiir, medeniyet, toplumbilim ve siyaset
alaninda Osmanliya miikemmel bir altyap1 olusturduklar1 gibi, basta tefsir olmak iizere dini

ilimlerde de 6nemli bir ortam hazirlamislardir.3®

Gerek bu donemdeki tefsir anlayis1 ve yetisen miifessirler, gerekse Timulularda tefsir
alanindaki gelismeler Osmanli tefsir hareketi {izerinde miiessir olmustur. Ciinkii
Osmanlilardaki ilim ve kiiltiir hayatinin; usul, kelam, mantik, astronomi, hendese yaninda
bilhassa tefsir hareketinin sekillenmesinde bu donemlerde yetismis alimlerin belirgin bir etkisi
olmustur. 3° Medreselerinde okutulan ve tizerinde serh ve hasiye ¢alismalar1 yapilan eserlerin
biiylik cogunlugu bunlarin donemlerine ait oldugu gibi, Osmanli ulemasina bu tiir ¢aligmalarda
rehber olanlar da yine bunlardir.*® Osmanlilarda ilk medrese Orhan Gazi (725- 764/1324-1362)
tarafindan Iznik’te 731/1330 tarihinde kurulmus ve basina da, Kemaluddin elKAsani’nin
(v.887/) “Te’vilatu’l-Kur’an” adli eserinden besmele ile ilgili bir yorum f{izerine yazilmis

“Tefsiru’l-Besmele” adinda bir hasiyesi bulunan*! iinlii alim Davud u Kayseri getirilmistir.*?

Bunun ardindan Devletin sinirlarinin gelismesine paralel olarak Bursa, Edirne ve benzeri
merkezlerde yeni medreselere agilmistir. Istanbul’da Fatih’in actigi Sahmi Seman ile
Kanuni’nin a¢tig1 Siileymaniye medreseleri en onemli medreselerdir.*> Osmanlilar doneminde
dini-ilm1 tahsilin Kur’an ve tecvitle baglayip tefsirle zirve noktasina ulastig1 sdylenebilir. Soyle
ki Islamiyet’in devletle toplumu kaynastirma gibi ¢cok temel bir islev gordiigii Osmanlilar’da

ilk ya da temel dini egitim Sibyan (mahalle) mekteplerinde verilirdi.

36 Aydar, a.g.m., s. 102.
37 Demir, a.g.e., s. 73-75.
38 Demir, a.g.e., s. 58.

3 Demir, a.g.e., s. 58.

40 Demir, a.g.e., s. 63-65.

41 Abay, Muhammet, Osmanl Ddonemi Miifessirleri, Yiksek Lisans Tezi, Bursa Uludag Universitesi Sosyal
Bilimler Enstitiisii, Bursa, 1992, s. 102.

42 Bayrakdar, Mehmed, Davudu’l-Kaysert, , Kiiltiir ve Turizm Bakanligi, Ankara, 1988, s. 7-25.

43 Nazari sif1 hareketin, isarisifi harekete de tesiri olmus ve biiylik 6l¢iide Osmanli donemi miifessirlerini ve divan
edebiyatini etkisi altina almistir. Bu diisiincenin izlerini mesela Sihabuddin es-Sivasi (803/1400)’de gérmemiz
miimkiindiir.Osmanli donemi miifessirleri arasinda sufiligi ile iinli kisiler arasinda Molla Fenari (834/1431)’yi,
Yahya es-Semerkandi (860/1455)’yi, Nimetullah Nahcivani (920/1514)’yi ve ismail Hakk: Bursavi (1137/
1725)’yi sayabiliriz



Osmanlilar donemindeki miifessirlerin biiyiik ¢ogunlugunun ayni zamanda bir tarikata
mensup veya en azindan stfl mesrepli oldugu nazari itibara alindiginda tekke ve zaviyelerdeki
sohbetlerde de tefsir derslerinin yapildigi sylenebilir. Medrese tarihi incelendiginde tefsir ilmi
icin 6zel medreselerin kurulmadigi goriiliir. Bu gelenek Osmanli’da da siirdiiriilmiis olmakla

birlikte yalniz tefsir ve hadis okutmaya yonelik bazi medreselerin kuruldugu da vakidir.**

Bununla beraber Tefsir genel medreselerin temel derslerinin basinda geliyordu. Tefsirin
okutulmadig1 higbir medrese yoktur.*> Osmanli medreselerinde tefsir dersini okutmakla
gorevlendirilen alimlerin tefsir ilminde tam bilgi sahibi ve maharetli olmasina itina
gosterilirdi.Bu medreselerde tefsir dersi veren hocalarin hemen hemen hepsi tahsillerini Misir,

Suriye bagta olmak tizere Arap beldelerinde ikmal etmislerdir.*¢

Osmanli medreselerinde okutulan tefsir kitaplarinin basinda Kadi Beydavi'nin “Envaru’t-
Tenzil ve Esraru’t-Te’vil” adli tefsiri geliyordu. Bunun yaninda Zemahseri’nin “el-Kessaf An
Hakaiki’t-Te’vil”i ve Fahreddin er-Razi'nin “Mefatihu’l-Gayb™ da agirlikli  olarak
okutulurdu.*” En-Nesefi’nin (v.710/)“Medariku’t-Tenzil ve Hakaiku’t-Te’vil” adli tefsiri ile
Celaluddin el-Mahalli (v.864/1460) ve Celaluddin es-Suytti’nin (v.910/) “el-Celaleyn” adli
tefsiri, EbG’l-Leys es-Semerkandi, Ebi’l-Hayyan el-Endells1 (v.745/), el-Begavi gibi zatlarin
tefsirleri de okutulan tefsirler arasindaydi. Osmanlilarda diger dersler gibi tefsir de Arapga
olarak okutuluyordu. Esasen Osmanlilarin ilim dili agirlikli olarak Arapga idi.*® Ilk baslarda
ihtiyac sebebiyle Tefsir dersi verenler daha ziyade Misir, Suriye, Irak gibi bolgelerden gelen
Arap kokenliler ile Iran ve Orta Asya’dan gelen miifessirler olmustur. Ancak zamanla bu
medreselerde yetisen Osmanli alimleri bunlarin yerlerini almaya bagladilar. Ne var ki, bunlarin

da ekseriyeti yine tahsillerinin 6nemli bir kismini buralarda yapmis insanlardi.*’

Uzungarsili bu konuda soyle diyor: “Gerek Osmanli alimleri ve gerek ondan evvel Anadolu
Selgukileri alimleri, ¢ogu zaman yiiksek tahsillerini Suriye, Misir, Iran ve Orta Asyadaki
medreselerde yaparlardi. Suriye ve Misir’da dini ve hukuki ilimlerle tefsir, hadis, tarih, edebiyat
ve kavaide dair olan ilimler, Iran ve Maveraiinnehir taraflarindaki medreselerde ise, daha cok

riyaziye, hey’et, kelam ve felsefeye dair olan ilimler revagta idi.

4 Demir, a.g.e., s. 58.

4 Abay, a.g.m.,s. 2.

46 Demir, a.g.e., s. 85.

47 Ergin, Osman, Tiirk Maarif Tarihi, Eser Nesriyat, Istanbul, 1977, C. V, s. 1923,
4 Uzungarsil, a.g.e., s. 227

4 Uzungarsily, a.g.e., s. 227.



Bu suretle her iki cihetten tahsil goren veyahut o taraflardan Anadoluya gelen alimler bu
suretle yetiserek Anadolu medreselerinde tedrisatta bulunmuslardir.” 3 Medreselerde agirlikli
bir sekilde okutulan tefsir derslerinde isari-tasavvufi nitelikte yazilmis olan tefsirler ile dirayet-
rivayet metodu iizere kaleme alinmig olan kelami-felsefi tefsirler miiessir olmustur.
Osmanlilarda bilhassa tasavvufi ekolde en ¢ok “Letaifu’l-Isarat” adli tefsiriyle imam el-Kuseyri

(v.465/1073) etkili olmustur.’!

Daha onceleri tasavvufi-isari nitelikte yazilan tim miifessirler lizerinde tesiri olan el-
Kuseyri, “Tefsiru’l-Kur’an” adinda bir eser yazan Kutbiiddin el-izniki (v.828/1481), “Aynu’l-
A’yan fi Tefsiri’l-Kur’an” ad1 ile Fatiha suresini tefsir eden Molla Fenari (v.834/1431) ile
kiitliphanelerde bulunmayan “Nru’l-Kuliib” adinda bir tefsir yazan Seyh Bedreddin Simavi

(v.823/1420) gibi Osmanl tefsircileri tizerinde de biiyiik 6lgiide etkili olmustur.>?

Osmanli miifessirleri {izerinde bu cihetle Ibnu’l-Arabi (v.638/1240), Necmiiddin el-Kiibra
(v.618/1221) gibi bagka zevatin da etkisi olmugtur.’® Dirayet-rivayet yolu ile yazilip kelam-
felsefe agirliklt olan tefsirlerin de Osmanli miifessirleri iizerinde biiylik Olgiide etkisi sz
konusudur. Bu noktadan olarak biiyiik bilgin ez-Zemahseri ve onun “el-Kessaf” adli tefsiri,
Fahreddin er-Razi ve onun “Mefatihu’l-Gayb” adli tefsiri ile Kadi el-Beydavi ve onun
“Envaru’t-Tenzil” adl1 tefsirini hemen zikredebiliriz. Bu ti¢ miifessir kendilerinden sonraki tim
miifessirler gibi Osmanli miifessirlerini de biiyiik 6l¢iide etkilemislerdir.>* Bu ti¢ tefsir Osmanli
medreselerinde bilinip isti’mal edildikleri gibi, tigii izerinde bir gok Osmanli miifessiri telhis,

ta’lik, serh, hasiye tiiriinden ¢aligmalar da yapmislardir.>>

Bu ¢alismalar ayn1 zamanda Osmanli tefsir hareketinin 6nemli bir 6zelligi haline gelmistir.
Osmanli miifessirleri biraz da bu tefsirlerin etkisiyle olacak ki, 6zgiin ve miistakil tefsirler
yerine, ulema arasinda ¢ok yaygin olan bu tefsirler iizerinde telhis, serh, hasiye tlirlinden

calismalar yapmayi tercih etmislerdir.>

0 Abay, a.g.m., s. 7-12.

3! Demir, a.g.e., s. 86-87.

32 Abay, a.g.m., s. 7-10.

33 Abay, a.g.m., s. 6.

4 Demir, a.g.e., s. 87-91.

3 Demir, a.g.e., s. 320-345.
36 Cerrahoglu, a.g.m., s. 297.



B. OSMANLI'DA HASIYELER

Zemabhseri ve Razi tefsirleri lizerinde de ¢alismalar yapilmis olmakla birlikte en ¢ok Kadi
Beydavi'nin tefsiri iizerinde hasiyeler yapilmistir. Kadi Beydavi’nin tefsiri {izerinde
ikiylizelliye yakin serh, hasiye ve ta’lika tiirli ¢aligma yapilmistir ki bunlarin altmisa yakin kismi1

Osmanli ulemasina aittir.>’

Kanuni devrinin (927-974/1520-1566) {inli alimlerinden olan Sa’di Celebi’nin
(v.945/1538)“Hasiye ‘Ala Tefsiri’l-Beydavi” adli hasiyesi, kisaca “Seyhzade” diye bilinen
Imam Muhyiddin el-Kocavi’nin (v.951/1544) “Hasiye ‘Ala Envari’t-Tenzil” adli hasiyesi 8
bunlardandir. “Hasiye ‘Ale’l-Kessaf” sahibi Ekmeliiddin el-Baberti (v.786/1384) ve benzeri
daha baska pek ¢ok alim de eksik hasiye yapmiglardir.>®

Bu derslerde ekseriyetle takip edilen tefsir, Kadi Beydavi’nin Envaru’t-Tenzil’idir.®®
Metod ve muhtevasi itibariyle Osmanlinin itikad ve fikir yapisina uygun olmasinin, bilhassa bu
tefsirin segilmesinde etkili oldugu séyleniyor.%! Gerek camilerde, gerekse irsad meclislerindeki
nasihatlarda da ¢ogunlukla ayni tefsir kullanilmistir.®? Osmanlilar’in telif ettikleri tefsir
hasiyelerinin tamamina yakini Zemahseri’nin el-Kessaf’1 ile Beyzavi’nin (v. 635/1286)

Envaru’t-tenzil’i tizerinedir.%3

Bu eserlerin muhteva olarak ise; tefsirin daha dogru ve daha kolay anlasilmasi i¢in yapilan
aciklamalar ile tefsirdeki eksik ve hatalar1 gidermeye yonelik ilave bilgilerden olustugu
sOylenebilir. Yine gerekli goriilen durumlarda da bizzat hasiye miiellifi tarafindan ayetlerin
tefsiri yapilmistir. Hasiye yazarlar tefsirdeki anlamay1 zorlastiracak derecede kisa, muglak ve
miskil ifadeleri incelerken ibarelerin sarf ve nahiv agisindan durumu, bazi miiphem ve garib
ifadeler ile terim ve 6zel isimlerin manalar1 hakkinda bilgiler vermisler, metnin arkasinda yatan

sebep ve delillerden bahsetmiglerdir.%

7 Demir, a.g.e., s. 91-94.

8 Abay, a.g.m., s. 185-205.

> Demir, a.g.e., s. 96.

% Demir, a.g.e., s.97-98.

1 Demir, a.g.e., s. 100.

62 Osmanlilar déneminde az da olsa Matiiridi’nin (v. 333/944) Te vilati’l-Kur’dn, Ibn Sind’nin (v. 428/1037)
Tefsiru Stireti’l-Ihlds, Kasaninin (v. 736/1335) Te vilat, Sadreddin Konevi’nin (v. 673/1274) I‘cdzii’l-beyan,
Razi’nin (v. 606/1209) Mefatihu 'l-gayb, Mahalli (v. 864/1459) ve Siylti’nin (v. 911/1505) Tefsiru’I-Celdleyn ve
Ebussutid Efendi’nin (v. 982/1574) Irsddii’lakli’s-selim isimli tefsirlerine serh, hasiye ve ta‘lik tiirii eserler
yazilmistir. Bkz. Mustafa b. Abdillah Hac1 Halife Katib Celebi, Kesfii 'z-zuniin an esami’l-kiitiibi ve ’l-fiiniin, Déaru
Ihyai’t-Tiirasi’l-Arabi, C. I, Beyrut, 1993, s. 65.

63 Zehebi, Muhammed Hiiseyin, Et-Tefsir ve l-miifessiriin, Mektebetii Vehbe, Kahire, 2003, C. 1, s. 313.

% Maden, a.g.m., s.244-245.

10



Tefsirlerde yer verilen hadislerin kaynaklarin1 ve sihhat durumlarini belirtmisler, siirleri
serh etmiglerdir. Gordiikleri eksikleri gerek kendi goriisleriyle ve gerekse baska tefsirlerden
nakillerle tamamlamiglar, miifessirlerin deg§inmedigi farkli goriislerden de okurun haberdar
olmasini saglamislardir. Bir¢cok yerde ise liigavi, tefsiri, fikhi ve kelami tercihleri hususunda
miifessirleri tenkit etmislerdir. Bazi durumlarda da bir muhassiden ziyade bir miifessir gibi
hareket ederek ayetlerle ilgili tefsir? agiklamalar yapmislar, ulimu’l-Kur’an ile ilgili mevzilara

temas etmislerdir.®

1. Ekmeliiddin Baberti, Hasiye ale’l-Kessaf Ekmeliiddin Muhammed (v. 786/1384)

Zemabhseri’nin el-Kessaf isimli tefsiri tizerine kaleme aldig1 bu hasiye tefsirin mukaddime,
Fatiha, Bakara ve Al-i Imran sareleriyle ilgili kismini kapsamakta olup yazma halindedir.56
Hasiyede once “kale fi kavlihi Te‘ala” ifadesiyle dyet metnine ardindan da “kavluh”
kelimesiyle isaret edilen Zemahseri’nin ifadesine yer verilmekte, sonra da agiklamalar
yapilmaktadir.Baberti, Zemahseri’nin ve baska miielliflerin konuyla ilgili goriislerini
zikrettikten sonra kendi diisiincelerini de “ekili” diyerek ortaya koymaktadir. Baberti eserin
mukaddimesinde hasiyesini, el-Kessaf’taki yanhs fikirleri reddedip onlara cevaplar vermek,

dogru olup anlagilamayan kisimlarini da beyan etmek maksadiyla kaleme aldigini belirtmistir.%’

Baberti bu hasiyede Zemahseri’nin tefsirinden izah veya degerlendirmeye muhtag gordiigii
ibareleri Once sarf, nahiv ve beldgat agisindan agiklamis, daha sonra miifessirin maksadina
isaret etmistir.® Ele aldig1 ifade eger bir meseleye dair ise o konu hakkindaki farkli goriisleri
de zikretmis ve gerekli gordigii yerlerde bazi goriislerin hatali veya tartismali oldugunu
sOylemistir.® Zemahseri’nin Fatiha stresinin niizlliyle ilgili ifadeleri baglaminda stirenin

mekki veya medeniligi konusunu etraflica ele almigtir.”

65 Maden, a.g.m, s. 246' dan naklen, Ekmeliiddin Muhammed b. Mahmud b. Ahmed el-Béberti el-Hanefl, Hdsiye
ala Tefsiri’l Kessaf, Sileymaniye Ktp., Corlulu Ali Pasa, nr. 74, vr. 1-296.

% Maden, a.g.m., s. 246" dan naklen, Baberti, Hdsiye ald Tefsiri’l-Kessdf, vr. 1b.

67 Maden, a.g.m., S. 246" dan naklen, Baberti, Hdsiye ald Tefsiri’l-Kessdf, vr. 2b, 3a, 23a, 43b, 44a.

% Maden, a.g.m.,s. 246' dan naklen, Baberti, Hasiye ald Tefsiri’l-Kessdf, vr. 1b-2a, 3b, 16b.

% Maden, a.g.m., s. 246" dan naklen, Baberti, Hdsiye ald Tefsiri’l-Kessdf, vr. 8b.

70 Maden, a.g.m., s. 246' dan naklen, Baberti, Hdsiye ald Tefsiri’l-Kessdf, vr. 236a-237a.

11



Muhkem ve miitesabih kavramlarini ayrintili bir sekilde degerlendirmistir. Lafzin manaya
delalet yollarina deginerek zahir, nass, miifesser, muhkem, hafi, miigkil, miicmel, miitesabih
terimleri hakkinda bilgi vermistir.”! Baberti’nin tefsirdeki i‘tizali fikirleri de tenkit ettigi
goriilmektedir. Baberti hasiyesinde yer verdigi goriisleri hangi kaynaklardan aldigini ise ¢ogu
zaman belirtmemistir. Cevheri’nin es-Sihah’1, Ibnii’l-HAcib’in Serhu’l-Mufassal’1 gibi eserler,

Baberti’nin kaynaklarindan bazilaridir.”

2. Alaiiddin es-Sahridi, Hasiye ale’l-Kessaf, Musannifek (v. 875/1470)

Musannifeke ait bu hasiye, yazma halinde olup el-Kessaf tefsirinin mukaddime, Fatiha ve
Bakara’nin ilk 6 ayetiyle ilgili boliimiinii ihtiva etmektedir. Tespit edebildigimiz kadariyla
eserin tek niishasi bulunmaktadir.”> Tefsirin tamami degil, belli ibareleri agiklanmustir.

Yazmanin bazi varaklari arasinda bosluklar bulunmaktadir.

Bu boliimler ile Bakara’nin bas kismi eksiktir. Yazar eserin mukaddimesinde tefsir ilminin
onemine vurgu yaptiktan sonra tefsirler icinde el-Kessaf’in anlatiminin miciz, saninin yiice,
ifadelerinin agik, kaidelerinin yeterli, delil ve sahitlerinin ¢ok olmastyla 6ne ¢iktigini belirterek
nigin bu tefsiri tercih ettigine isaret etmistir. Yazar talebelerin kendisinden tefsirin miiskil ve

muglak yerleri ile hadis ve siirlerini agiklamasini 1srarla istediklerini soylemistir.”*

Musannifek, tefsirin mukaddimesini tafsilath bir sekilde ele almistir.”> Bu boliimde tefsir
ilmiyle ilgili genis agiklamalar yapmuis, 6zellikle bir ilim olmasi agisindan tefsir ilminin tarifi
tizerinde durmustur.’® Tefsirdeki anlasilmasi zor ifadeleri agiklayan Musannifek, bazi
kelimelerin 6nce yapisini incelemis, daha sonra da sozliik ve terim anlamlar1 hakkinda bilgiler
vermistir.”” Musannifek ayrica tefsirde gegen sahabe, tabiin ve dlimlerden bazilarini dne ¢ikan

yonleriyle tanitmigtir.”®

71 Maden, a.g.m., s. 246" dan naklen, Baberti, Hdsiye ald Tefsiri’l-Kessdf, vr. 24a, 234b.

72 Maden, a.g.m., s. 246' dan naklen, Musannifek, Hdsiye ale’l-Kessdf, Siileymaniye Ktp., Laleli, nr. 326, vr. 1-
117.

73 Maden, a.g.m., s. 246' dan naklen, Musannifek, Hdsiye ale’l-Kessdf, vr. 1b-2a.

74 Maden, a.g.m., s. 246" dan naklen, Musannifek, Hdsiye ale 'l-Kessdf, vr. 1-37a.

75 Maden, a.g.m., s. 246' dan naklen, Musannifek, Hdsiye alel-Kegssdf, vr. 20b-23a.

76 Maden, a.g.m., s. 246' dan naklen, Musannifek, Hdgiye alel-Kessdf, vr. 3b, 5a, 11b.

77 Maden, a.g.m., s. 246' dan naklen, Musannifek, Hdsiye ale’l-Kessdf, vr. 4b, 6b, 39b.

8 Maden, a.g.m., s. 247" dan naklen, Musannifek, Hdsiye ale’l-Kessdf, vr. 3b-4a, 9a-9b, 12b, 19b, 29b, 46b, 53D,
63a, 72b.

12



Musannifek, agiklamalarinda yer verdigi birtakim bilgilerle ilgili olarak isim belirtmeksizin
bazi el-Kegsaf muhasgsilerinin goriislerini giindeme getirmis ve itirazlara cevaplar vermistir.”
Kendi eserleri olan Hasiye ala Serhi’l-Miftah 1i’s-Seyyid ve Serhu’l-Hidaye’ye atif yaparak
bazi hususlar1 orada agikladigini sdylemistir. Yine bazi kavramlarin izahinda Cevheri’nin es-

Sihah ve Ebii’l-Beka el-Kefevi’nin (v.1095/1684) el-Kiilliyyat isimli liigatlerini kullanmigtir.8

3. Ibn Temcid Muslihuddin Mustafa b. ibrahim er-Rami, Hasiyetii Ibni’t-Temcid
(v. 880/1475)

Bu eseri Beyzavi’nin Envaru’t-tenzil isimli tefsirinin az sayidaki tam hasiyelerinden
biridir. Miiellifine nispetle Hasiyetii Ibni’t-Temcid diye anilmaktadir. Hasiyenin yazimi hicri
880 senesinde tamamlanmustir.8! Ibnii’t-Temcid eserin sonunda Envaru’t-tenzil’in ve Kur’an’1n
manalarinin agiga c¢ikarilmasi i¢in bu hasiyeyi kaleme aldigini belirten ifadeler kullanmigtir.®?

Eser, Fatiha siiresinin tefsirinden itibaren baglamaktadir.

Tefsirin mukaddimesi hakkinda agiklama yapilmamustir.lbn Temcid, tefsirin biitiin
ibarelerini degil, izahina ihtiya¢ gordiiklerini agiklamigtir. Kendi goriisiinii ifade edecegi veya

miifessirin ifadesini tartismaya agik buldugu yerlerde “ektlii”, “ekdlii fihi nazar” gibi ibareler

kullanmaktadir.

Ibn Temcid bu hasiyede Beyzavi’nin ifadelerinin kapali, kisa ve cesitli ihtimallere acik
oldugu durumlarda gramer, belagat ve kavramlarla ilgili agiklamalar yapmis, miifessirin

maksadi hakkinda okuru bilgilendirmistir.%3

7 Maden, a.g.m., s. 247" dan naklen, Musannifek, Hdsiye ale’l-Kessdf, vr. 5a, 5b, 10b, 11a, 11b, 13a, 32a, 36a,
4]1a.

80 Maden, a.g.m., s. 247" dan naklen, Hdgiyetii'I-Konevi ald Tefsiri’I-Imdami’l-Beyzavi , s. 241-273.

81 Maden, a.g.m., s. 247" dan naklen, Abdullah Mahmid Muhammed, Hdsiyetii Ibni’t-Temcid, Beyrut, Daru’l-
Kiitiibi’l-[lmiyye, 1422/2001, c. 20, s. 522.

82 Maden, a.g.m., s. 247" dan naklen, ibnii’t-Temcid, Hasiyetii [bni’t-Temcid, c. 20, s. 521.

8 Maden, a.g.m., s. 248' dan naklen, Ibnii’t-Temcid, Hagiyetii Ibni’t-Temcid, c. 1,s.371; ¢c. 8, s. 5, 15; c. 20, s.
325-326.

13



4. Muhassi Sinan Efendi, Hasiye ala Envéari’t-Tenzil Sinaniiddin (v. 986/1578)

Kaleme aldig1 bu hasiye tefsirin 6nemli bir kismini kapsamakla birlikte tam olmay1p belli
streler iizerine yazilmistir. Hagiyenin bir bolimii En‘am siresinden Kehf sliresinin sonuna
kadar olan kismi ihtiva ederken kalan boliimii de Kamer, Miilk, Miizemmil, Miiddessir, Duh4,
Insirah, Tin, Alak, Kadir, Beyyine, Zilzal ve Adiyét stirelerinin tefsiri lizerine kaleme alinmustir.

Hasiyenin sire sire telif olundugu anlagilmaktadir.34

Miiellif daha sonra bunlar1 Mushaf tertibine gore siralamis ve ilk siradaki En‘am siiresinin
tefsiriyle ilgili kismin basmna bir mukaddime yazmistir. Muhagsl Sinan Efendi, bu
mukaddimede dostlarinin kendisinden Kur’an’in tefsirine dair bir eser yazmasimi taleb
ettiklerini, kendisinin de 7 sene 6nce Miilk ve Kamer sirelerinin tefsiriyle ilgili hasiyeler telif

ettigini, ancak hastalandigin, iyilesince tekrar ¢calismaya basladigini ifade etmisgtir.?>

Sinan Efendi tafsilatli bir hasiye kaleme almistir. Ele aldig1 ibarelerle miifessirin ne murad
ettigini okuru tatmin edecek bigimde ortaya koymustur.®® Tefsirin zor kisimlar1 tizerinde daha

fazla durmus, farkli ihtimalleri degerlendirmistir.’’

Hasiyenin 6nemli bir yonii de bazi strelerin basinda tefsirden bagimsiz olarak strenin
kiraati, sebeb-i niizilii gibi konularda tefsiri bilgilere yer verilmesidir.3¥Zemahseri’nin el-
Kessaf’1, Hazin’in (v. 741/1341) Liibab’1, Ibn Hisdm’in (v. 761/1360) Miigni’l-lebib’i,
Ciircani’nin Serhu’l-Mevakif’1 ve Firlizabadi’nin (v. 817/1415) el-Kamis’u Muhagsi Sinan

Efendi’nin kaynaklarindan bazilaridir.®® Hasiye yazma halindedir.”°

8 Maden, a.g.m., s. 252" dan nakeln, Sininiiddin Ydsuf b. Hiisdimiddin el-Amasi Sinan Celebi (v. 986/1578),
Hasiye ald Envdri ttenzil ve esrdri t-te vil, Stileymaniye Ktp. Ayasofya, s.318.

85 Maden, a.g.m., s. 252' dan nakeln, Sininiiddin Ydsuf b. Hiisdimiddin el-Amasi Sinan Celebi (v. 986/1578),
Hagiye ald Envari ttenzil ve esrari’t-te 'vil, Siileymaniye Ktp. Ayasofya, s. 318.

86 Maden, a.g.m., s. 252' dan nakeln, Sinaniiddin, Hdsiye ald Envari t-tenzil ve esrdri’t-te 'vil, vr. 508a-510b.

87 Maden, a.g.m., s. 252' dan nakeln, Sinaniiddin, Hdasiye ald Envari t-tenzil ve esrdri 't-te vil, vr. 512b-513b.

8 Maden, a.g.m., s. 252' dan nakeln, Sinaniiddin, Hdasiye ald Envari t-tenzil ve esrdri t-te 'vil, vr. 534b, 535b.

8 Maden, a.g.m., s. 252" dan nakeln, Sindniddin, Hasiye ald Envdri’t-tenzil ve esrdri’t-te 'vil, vr. 2a, 3b, 66a, 501a,
527a, 534b.

% Maden, a.g.m., s. 252" dan nakeln, Siileymaniye Ktp. Amcazade Hiiseyin, nr. 44-46, Ayasofya, nr. 317-321.

14



5. Konevi Ismail Efendi, Hasiye ala Tefsiri’l-Beyzavi (v. 1195/1781)

Envaru’t-tenzil’e yazilan en kapsamli ve ayrintili hasiyeyi ise Isdmiiddin Ismail b.
Muhammed el-Hanefi el-Konevi (v. 1195/1781) kaleme almistir. Konevi Ismail Efendi,
hasiyenin mukaddimesinde Envaru’t-tenzil’den bir beldgat ve i‘caz harikast olarak
bahsetmekte, tefsirin veciz oldugunu, bir takim ince isaretler ile en giizel, en zarif ve en 6nemli
belagat sanatlarim1 ihtiva etti§ini sOyleyerek nicin bu tefsire hasiye yazdigina isaret
etmektedir.®! Konevi Ismail Efendi, hasiyenin nasil meydana geldigiyle ilgili olarak Envaru’t-
tenzil’i Istanbul Fatih Camii’nde talebelere okuttugunu, bu sirada bazi ¢oziilmesi gereken
yerlerle ilgili aklina gelenleri kagitlara yazdigini, daha sonra Allah’in yardima ile tefsirin izaha
muhta¢ olan diger kisimlar1 hakkinda bazi ilaveler daha yaparak bu kagitlar1 bir araya

getirdigini sdylemektedir.®?

Eserde “kavluh(” ibaresiyle verilen Beyzavi’'nin ifadeleri parantez igine alinarak hasiyeden
ayrilmistir. Cok genis izah ve degerlendirmeler ihtiva eden eser bir hasiyeden ¢ok serh 6zelligi
tagimaktadir. Miiellif, 6zellikle tefsirin mukaddime, Fatiha ve Bakara stresinin ilk bes ayetiyle
ilgili boliimiinii cok genis bir sekilde ele almistir. Zira bir¢ok yerde hakkinda agiklama yapacagi
ibareyi bir mesele olarak ele almakta ve uzun uzun o mevzlyu tartigmaktadir. Bu ise; kimi
zaman bir dil kaidesi kimi zaman da kiraat, tefsir, fikih veya keldma dair bir meseledir.”3
Konevi, tefsirin kapali ve veciz ifadelerinin daha iyi anlasilmasi i¢in ibareleri hem gramer hem
de miifessirin muradi agisindan izah etmis, yanlis anlasilabilecek ifadeleri vuziha
kavusturmustur.®* Tefsiri incelerken baska niishalara da miiracaat etmis, farkliliklara
deginmigtir.”> Yer yer Beyzavi'yi elestirmis ve ona katilmadigi hususlart beyan etmistir.
Diger tefsirlerden de ayetlerle ilgili ¢esitli goriisler aktarmistir. Bunlarin bazilariyla kendi

gorislerini desteklerken bazilarini da tenkid etmistir.%’

°l Maden, a.g.m., s. 253' dan naklen, Ebii'l-Miifedda [samiiddin Ismail b. Muhammed b. Mustafa Konevi,
Hagiyetii’l-Konevi ala Tefsiri’l-Beyzadvi, Darii'l-Kiitiibi'l-Hadise, C. I, Kahire, 1969, s. 23.

92 Maden, a.g.m, s. 253’ dan naklen, Konevi, Hasiyetii’I-Konevi ald Tefsiri’l-Beyzavi, C. 1, s. 23.

9 Maden, a.g.m., s. 253' dan naklen, Konevi Hdsiyetii'l-Konevi ald Tefsiri’'l-Beyzavi, C. 1, s. 45-50, 67-69, 72-74.
% Maden, a.g.m., s. 253" dan naklen, Konevi, Hdasiyetii 'I-Konevi ald Tefsiri’l-Beyzavi, C. XIV, s. 9. 253. sayfadan
nakeln.

% Maden, a.g.m., s. 253" dan naklen, Konevi, Hasiyetii’I-Konevi ald Tefsiri’l-Beyzavi, C.1, s. 69, 509; C. XI, s.
428; C. XIII, s. 243.

% Maden, a.g.m., s. 254" dan naklen, Konevi, Hdsiyetii'I-Konevi ald Tefsiri’'l-Beyzavi, C. V1, s. 25.

97 Maden, a.g.m., s. 254" dan naklen, Konevi, Hdasiyetii'I-Konevi ald Tefsiri’l-Beyzavi, C. XIV, s. 3; C. XX, s. 376.
Maden, a.g.m., s. 254' dan naklen, Konevi, Hdsiyetii'I-Konevi ald Tefsiri’l-Beyzavi, C. X1V, s. 3; C. XX, s. 376.

15



Hasiyenin dikkat ceken yonlerinden biri de tefsirde gegen hadislerin husiisiyetle incelenmis
olmasidir. Hadislerin kaynaklar1 hakkinda bilgi verilmis, hadislerde gegen bazi kelimelerin
manalar1 agiklanmistir. Beyhaki (v. 458/1066), Taberani (v. 360/971), Darekutni (v. 385/995)
ve Tahavi (321/933) gibi hadis alimlerinin hadislerin sihhatiyle ilgili degerlendirmeleri
aktarilmistir.”® Srelerin faziletine dair tefsirde yer verilen mevza rivayetlere karsi okur

uyarilmigtir.”

Konevi Ismail Efendi Envaru’t-tenzil’in daha kolay ve rahat anlagilabilmesi i¢in yaptig1
izahlarin yaninda yer yer ayetleri de bizzat tefsir etmis, onlardaki bir takim niikteleri belirtmis,
tekrarlarin sebeplerini agiklamis, ayetler arasindaki miinasebete deginmistir.!?° Ozetle Konevi
Ismail Efendi bu hasiyede Envaru’t-tenzil’in miiskil yerlerini, muglak ibarelerini izah etmis,
1‘rab tiirleri, beyan ve me‘ani konularinda agiklamalar yapmis, 6nceki ¢alismalardan bir hayli
yararlanmis, kendi fikirlerini de hasiyeye ilave etmis ve hatta tefsirin bazi kisimlarini red ve

iptale kalkisarak hasiyesini meydana getirmistir.'0!

Konevi, el-Kessaf ve Envaru’t-tenzil lizerine yazilmis diger hasiyelerden en ¢ok yararlanan
muhassilerden biridir. Bu agidan eser tefsir hasiye edebiyatinin bir hasilasi gibidir.Siyalk(ti’nin
(v. 1067/1656) Hasiye ald Envari’t-tenzil, Ibn Kemal Pasa’nin (v. 940/1533) Hasiye ala
Hasiyeti’l-Kessaf 1i’1-Cilircani, Hafaci’nin (v. 1069/1659) Hasiyetii’s-Sihab, Sa‘di Celebi’nin
Hasiye ala Envari’t-tenzil ve Siiy(iti’nin Hasiye ala Envari’t-tenzil’i ile daha baska hasiyelerden

bir ¢ok iktibasta bulunmustur. 102

% Maden, a.g.m., s. 254" dan naklen, Konevi, Hdsiyetii'I-Konevi ald Tefsiri’l-Beyzavi ,C.1,s. 74; C. VII, s. 9; C.
XI, s. 430.

9 Maden, a.g.m., s. 254" dan naklen, Konevi, Hdsiyetii'I-Konevi ald Tefsiri’l-Beyzavi ,C. X111, s. 482; C. XVIIL, s.
383.

100 Maden, a.g.m., s. 255' dan naklen, Konevi, Hdsiyetii'I-Konevi ald Tefsiri’l-Beyzavi, C. 1, s. 46-47, 66, 72, 301,
C. VI, s.28; C. VI, s. 7; C. X1, s. 438; C. XII, s. 314; C. XX, s. 383. a.g.e.,C.1, s. 23.

101 Cevdet Bey, a.g.e., s. 147.

102 Maden, a.g.m., s. 255' dan naklen, Konevi, Hdgiyetii 'I-Konevi ald Tefsiri’l-Beyzadvi, C. 1, s. 46-47, 66, 72,
301; C. VI, s.28; C. VII, s. 7; C. XI, s. 438; C. XII, s. 314; C. XX, s. 383.

16



C. MEDRESELERDE TEFSIiR DERSLERI

Osmanli Devleti’nin dayandig1 sistemlerin temel diisiincesini veren, egitim ve Ogretim
sisteminin temel kurumu medreselerdir. Medrese, nakli ve akli bilimlerin 6gretildigi egitim
kurumudur. Islam dinine iliskin bilimler Nakli bilimleri olusturur. Tefsir (Kur’an-1 Kerimin
aciklamasi), Fikih (Islam hukuku), Kelam (islam felsefesi) nakli bilimlerdendir. Akli bilimler
ise, bir yoniiyle Allah’in varligini ve yiiceligini kanitlayan, diger yoniiyle diinyanin diizenini ve
Oziinii akil yoluyla agiklayan bilim dallaridir. Matematik, Cebir, Tarih, Fizik, astronomi akli

bilimlerdendir.!93

Sibyan mektebinden sonra baglanilan medresenin her boliimiinde belirli bir 6grenim
goriiliirdii. Mahalle mektebi de denilen sibyan mektebi, Osmanli Devleti’nde ilk egitim ve
ogretimin yapildig1 yerdi. Buralarda Kur’an-1 Kerim ve Islam dininin temel bilgileri yaninda
yazi yazma ve temel aritmetik islemi 6gretilirdi. Genellikle devlet ileri gelenleri ve padigahlar
tarafindan yapilan kiilliyelerin igerisinde, camilerin bitigiginde veya bagimsiz bir yap1 halinde
kurulan sibyan mektepleri mali ve mekan acgisindan fazla bir kiilfet getirmediginden her

mabhallede, semtte, koyde agilmigti.!%4

Medrese denilince akla ilk gelen kisi Nizamiilmiilk’tiir. Onun Bagdat ve cevresinde
kurdugu medreseler &rnek alinarak Islam diinyasmin cesitli yerlerinde medreseler insa
edilmeye baslanmustir. Oyle ki bu is Islam diinyasinda bir gelenek halini almis, kdylere

varincaya kadar medreseler yapilmigtir.!9

Osmanli déneminde, orta ve yiiksek 6gretimi icra eden medreselerin ilki, Orhangazi
tarafindan kurulan ve iznik Orhaniyesi olarak bilinen medresedir.!° Bu medresenin yan1 sira
Orhan Bey, Bursa’nin fethinden sonra manastirdan ¢evrildigi i¢in Manastir Medresesi olarak

bilinen medreseyi kurarak vakiflar tesis etti.!?”

103 Atay, Hiiseyin, Osmanlilarda Yiiksek Din Egitimi, Dergah Y., Istanbul, 1983, s. 89-99.

104 Bilge, Mustafa, [lk Osmanl Medreseleri, Edebiyat Fakiiltesi Y., Istanbul, 1984, s. 46-63.

105 Kiigiikdag , Yusuf, “Hadimi Medresesine Dair bir Vakfiye®, Vakiflar Dergisi, Ankara, 1998, C. XXVII, s. 84.
196 Uzungarsili, a.g.e., s.1.

107 [psirli, Mehmet, “Medrese*, DI4, Ankara, 2003, C. XXVIIIL, s. 327.

17



Edirne’nin fethine kadar Bursa Medreseleri 6nem olarak ilk siradadir. Ancak Edirne’deki
Saatli veya Ug Serefeli Medrese ile Daru’l-Hadis yapilinca Bursa’daki Sultaniye Medresesi
ikinci siraya gerilemistir. Fatih’in Istanbul’u fethiyle baslayan yeni dénem Osmanli ilim hayat
ve medrese teskilati icin Onemli mesafelerin katedildigi devreyi teskil eder. Fatih’in
Kanunnamesi’nde Sahn-1 Seman olarak bilinen bu medreselere eski vakfiyesinde Medaris-i
Semaniye denilmektedir. S6z konusu medreselerin 1470 yilinda tamamlanmasindan sonra
Osmanli medreseleri yeni bir teskilatlanmaya tabi tutulmustur. Medreselerin, miiderrislerin
aldiklar1 yevmiyelere ve okutulan kitaplara gore smiflandirilmast Osmanlilara 6zgii bir

ozelliktir.108

Medreselerde dersler miiderris denilen &gretmenler tarafindan verilirdi. Egitim ve
Ogretimin parasiz oldugu medreselerin giderleri bagh oldugu vakif tarafindan karsilanird.
Medreseleri bitirenlere icazetname denilen bir diploma verilirdi. Medrese mezunlar1 kadi,

miiderris, miiftii, astronom, matematik¢i, mimar ve din bilgini olurlardi.'®

1. Hasiye-i Tecrid (Yirmili Medreseler)

Miiderrisinin yevmiyesi yirmi veya yirmi bes ak¢e olan medreselerdir.!'® Bu medreselere
bu ismin verilmesinin nedeni, Seyyid Serif Ciircani’nin, Nasiruddin Tusi’nin Tecridii’l-I’tikad
adli eserine, Hasiye-i Tecrid adiyla yazdigi hasiyesinin burada okutulmasidir. Tahsil siiresi

onceleri iki y1l iken daha sonralari ii¢ ay olarak tespit edilmistir.

Okunacak dersler Belagat, Kelam ve Fikih, kitaplar ise Mutavvel, Hagiye-i Tecrid ve Serhi
Feraiz’dir. Ancak talebelerin bu ilim ve kitaplar1 anlayabilmeleri i¢in Sarf’tan Emsile, Bina,
Maksiid, ‘Izzi, Merah; Nahiv’den ise Avamil, Izhar, Kafiye gibi kitaplar1 yahut bu seviyelerde
diger gramer kitaplarini, Serh-i Semsiye, Serh-i Tevali, Serh-i Metali, Serh-i Isagoci gibi mantik
kitaplarini ve ustl-i fikha ait Telvih gibi eserlerin tamamini veya bir kismim1 okumalari

gerekir.11

108 Naki¢evi¢, Omer, Arapsko-islamske znanosti i glavne Skole od XV do XVII vijeka, Fakultet islamskih nauka,
Sarajevo, 1999, s. 86-90.

109 Kasumovié, Ismet, Skolstvo i obrazovanje u bosnaskom ejaletu za vijeme osmanske uprave, Islamski kulturni
centar, Mostar, 1999, s. 86.

110 Uzungarsily, a.g.e., s. 11.

11 Nakigevi¢, Omer, a.g.e., s. 88.

18



2. Miftah (Otuzlu Medreseler)

Miiderrisinin yevmiyesi otuz veya otuz bes akc¢e olan medreselerdir. ' Bu medreseler
Belagat’tan Serh-i Miftah’in okutulmasindan dolayr Miftdh adim1 almislardir. Bunlarin tahsil
stiresi 1529-30 siralarinda iki sene iken, 1597-98 tarihinde ii¢ ay olarak tespit edilmistir.Bu
medreselerde okutulan dersler Fikih, Belagat, Kelam ve Hadis, bu derslerin kitaplar1 ise Tenkih
ve Tavzih, Serh-i Miftah, Hasiye-i Tecrid ve Mesabih’tir. Bunlarin yani sira Miftah, Meani,

Sadrusseria ve el-Gurre fi’l-Mantik adli eserlerin okutuldugu ihtimal dahilindedir.!!3

3. Kirkh (Telvih) Medreseler

Miiderrisinin yevmiyesi kirk akc¢e olan medreselerdir.'!'# Taftazani’nin fikha dair Telvih
adli eserinden dolay1, bu medreselere Telvih medreseleri de denmistir. '3 Egitim siireleri 1535-
36 siralarinda iki veya ii¢ yil iken, 1575-76 tarihinde en az ii¢ ay, 1597-98 tarihinde ise Haric
medreseleri arasinda sayilarak bes ay olmustur. Bu medreselerde okutulan dersler Belagat,
Kelam, Fikih ve Hadis olup, kitaplar ise ders sirastyla Miftahii’l-Ulim ile Meani Serh-1 Miftah,
Serh-i Mevakif, Sadrusseria ve Mesabih’tir.!1¢

4. Ellili Medreseler

Miiderrisinin yevmiyesi elli ak¢e olan medreselerdir.!!” Haric ellili ve Dahil Ellili olmak
iizere ikiye arilirlar. Haric medreselerinin egitim siireleri 1538-39 siralarinda bir y1l iken, 1575-
76 ve 1597-98 tarihlerinde bes ay olarak tespit edilmistir. Haric medreselerinde okutulan dersler
Fikih, Kelam ve Hadis, ders kitaplari ise sirasiyla Hidaye, Serh-i Mevakif ve Mesabih’tir.Dahil
medreselerinde okutulan ders ve kitaplara gelince bu medreselerde Fikih, Usil-1 Fikih, Hadis

ve Tefsir dersleri ve Hidaye, Telvih, Buhari, Kessaf ve Beyzavi adli kitaplar okutulmustur.''8

12 Uzungarsily, a.g.e., s. 11.

113 Kasumovié, a.g.e., s. 34.; NakiCevié, a.g.e., s. 89.

14 Uzungarsil, a.g.e., s. 11.

115 Tagkin, Unal “Klasik Dénem Osmanl Egitim Kurumlar1”, Uluslararasi Sosyal Arastirmalar Dergisi, Istanbul,
2008, s. 352.

116 Kasumovi¢, a.g.e., s. 35.

17 Uzungarsili, a.g.e., s. 11.

118 Kasumovi¢, a.g.e., s. 35.

19



5. Sahn-1 Seman Medreseleri

Fatih Sultan Mehmed’in Istanbul’da kurdugu sekiz medresedir. Sahn-1 Seman, Osmanl
medrese sisteminde ¢ok dnemli bir yerdedir ve Siileymaniye Medreselerinin insasina kadar da
bu 6nemini korumustur.1540-41 ve 1556-57 siralarinda tahsil siireleri birer sene 1597-98

tarihinde ise en az alt1 ay olarak tespit edilmistir.

Sahn-1 Seman medreselerinde okutulan dersler Fikih, Ustl-1 Fikih, Akaid, Hadis ve Tefsir,
okutulan kitaplar ise sirasiyla Hidadye ve Serh-i Feraiz, Serh-i Mevakif, Buhari, Telvih ve

Kessaf’tir.!1°

6. Altmish Medreseler

Miiderrisinin yevmiyesi altmis ak¢e olan medreselerdir. Paye bakimindan Sahn’dan daha
yiiksek olmalarina ragmen egitim siireleri Sahn kadardi ve Sahn’da bazi derslerde okutulan
kitaplarin ikmali s6z konusuydu. Okutulan dersler Fikih, Kelam, Hadis, Usil-1 Fikih ve Tefsir
kitaplar ise sirasiyla Hidaye ve Serh-i Ferdiz, Serh-i Mevakif, Buhari, Telvih ve Kegsaf tir.!20

119 Kasumovi¢, a.g.e., s. 35.; Nakicevié, a.g.e., s. 90.
120 Kasumovié, a.g.e., s. 35.;Tagkin, a.g.m., s. 353.

20



D. BASILCA OSMANLI MUFESSIRLERI

Hasiyeciligin ve bunun neticesinde ortaya konan eserlerin tefsir tarihinde 6nemli bir yeri
vardir. Ciinkii serh-hasiye gelenegi, Islam ilim mirasmnin islenip gelistirilmesinde, bu mirasin
tartisilip zenginlestirilmesinde ve gelecek nesillere muhkem bir tarzda aktarilmasinda ¢ok

biiyiik rol oynamis verimli bir yazim tekniginin kullanilmasiyla olusmustur.'?!

1. Seyh Sihabuddin es-Sivasi (v.860/1456)

Sivaslh bir zatin azatl kolelerinden olan Sivasi, ilme olan istidat ve ask1 dolayisiyle kii¢lik
yastan itibaren kendini okumaya adamis, devrin meshur alimlerinden dersler almistir. Ayni1
zamanda tasavvufi yonii de olan Sivasi’nin tefsirinin ad1 “UyGnu’t-Tefasir Li Fudalai’s-
Semasir’dir. Tefsir ayn1 zamanda “Tefsir-1 Seyh” diye de bilinir. Istanbul’daki kiitiiphanelerde
pek ¢cok niishas1 bulunan tefsir, hagiye tiirli calismalardan uzaklasilarak telif edilen ilk miistakil
tefsir olmas1 yoniinden 6nemlidir. Bununla beraber Osmanli tefsir hareketine bundan baska

onemli bir yenilik kazandirmadig sdylenmektedir.!??

Onun Tefsiri fazla yayginlagmamis ve miiracaat edilen bir kaynak olmak hiiviyetine
kavusamamustir.'?® Tefsir, klasik dirayet tefsiri hiiviyetinde olup daha 6nceki tefsirlerin izi
iizeredir. Miifessire ait orijinal fikirler tefsirde yer almamaktadir. Ayetleri, yine ayet, hadis,
sahabe ve tabiun kavli ile tefsir etmek, israili hikayeler, niizul sebebi, nasih-mensuh, kiraat
farkliliklar tefsirin karakteristik vasiflar1 arasindadir. En ¢ok yararlandig1 kaynaklarin baginda

Kessaf ve Hazin gelmektedir.'*

2. Haci Pasa el-Aydini (v.827/1424)

Yildirnm Bayezid doneminin (792-805/1389-1402) iinlii alimlerinden olan el-Aydini,
memleketinde basladigi tahsil hayatini, Daviid u Kayseri, Molla Fenari, Seyh Bedreddin
Simavi, Seyyid Serif Ciircani (v. 816/1423) gibi devrin en {inlii alimleriyle birlikte Misir’a
giderek orada ikmal etmistir.'?> “Mecmau’l-Envar fi Cem’1’1-Esréar (fi Tefsiri’l-Kur’an)” ad1 ile

yazdi81 tefsirin Istanbul’daki kiitiiphanelerde iki cildi mevcuttur.!26

121 Ciindioglu, Diicane, “Cagdas Tefsir Tarihi Tasavvurunun Kayip Halkas1”, Islamiyat Dergisi, sy. 4, Istanbul,
1999, C. II s. 58.

122 Y1ldiz, Sakip, Fatih’in Hocast Molld Giirani ve Tefsiri, Sahhaflar Kitap Saray, Istanbul, 1976, s. 199.

123 Demir, a.g.e., s. 109.

124 Kilig, Mustafa, “Ibn Kemal Hayat1 Tefsire Dair Eserleri ve Tefsirdeki Metodu®,Atatiirk Universitesi Islami
Hlimler Fakiiltesi Dergisi, Erzurum, 1981, s. 96.

125 Bursalt Mehmed Tahir, “Hac1 Pasa”, Tiirk Yurdu Mecmuast, Istanbul, 1329, C. 1V, s. 477.

126 Demir, a.g.e., s. 111.

21



Bu ciltlerden ilki Fatiha suresi ile baslayip Al-1 Imran suresinin 91. ayetinin tefsiriyle son
bulmaktadir. Diger cilt ise Sebe’ suresinden baslayip Fussilet suresinin sonu ile bitmektedir.!?
Ancak on ciltten fazla oldugu anlasilan tefsirin tamami bulunamadigi i¢in toplam kag cilt

oldugu tesbit edilememktedir.!?8

Eserde klasik tefsir gelenegi hakimdir. Dirayet metodu yaninda az da olsa rivayet
metoduna da rastlanmaktadir. Bu itibarla tagidig1 bir iki 6zellik diginda tefsir ilmine farkli ve
onemli bir 6zellik kazandirmamistir. Uzun bir mukaddime ile baglanilan tefsirde, ilmin kiymeti
ve cehlin zararlan izah edilmistir. Istiazenin tefsirinde seytanin iizerinde durulmus, seytan
kelimesinin gectigi ayetler tefsir edilmis, ilgili hadisler yorumlanmis ve okuyucular intibaha
davet edilmistir. Miiellif tafsilat vermek istedigi yerlerde hikmet ve vecih basliklar1 altinda

faydal bilgiler vermisgtir.'°

3. Kutbuddin el-izniki (v.821/1418)

Yildirim Bayezid déneminin (792-805/1389-1402) meshur alimlerinden olan el-izniki,
bilhassa seri ilimler ve tasavvufta derinlesmis, dogru bildigini sdylemekten ¢ekinmeyen bir
alimdir. Nitekim Timur’u bile huzurunda sert bir sekilde elestirmekten c¢ekinmemistir.
“Tefsiru’l-Kur’an” ve “Tefsiru Kutbiddin” adiyla bilinen tefsirin sadece bir cildi 1.U.

Kiitiiphanesi Arapga/1741 noda kayithidir. Geri kalan kisimlar1 tespit edilememistir.!30

Eser mufassal bir dirayet ve rivayet tefsiri niteligindedir. En bariz 6zelligi sarf, nahiv,
liigat ve belagata ait tahlillerle bu tahlillerin degisik vecihlerine yeteri derecede yer verilmis
olmasidir. Ayetlerin tefsirinde ilgili pek ¢ok ayet, hadis ve haberlerden oldukca fazla
yararlanilmigtir.!3! Tefsirde ayrica kiraat vecihlerine, kelami ve fikhi meselelere de gereken
Ol¢iide yer verilmistir. Miifessirin en ¢ok istifade ettigi tefsirlerin baginda Kessaf gelmektedir.

Diger bazi tesirlerden de yararlanmustir. '3

127 Demir, a.g.e.,s. 111-112.

128 Demir, a.g.e.,s. 111.

129 Demir, a.g.e., s. 113-114; Abay, a.g.e., s. 17-26.
130 Ates, a.g.e., s. 215; Demir, a.g.e., s. 115.

31 Demir, a.g.e.,s. 116.

132 Demir, a.g.e., s. 117.

22



4. Molla Giirani (v.893/1487)

Irak kokenli olan Molla Gilirdni, tahsiline memleketinde baslamis, muhtelif ilim
beldelerinde tahsilini ikmal etmis ve tefsir de din ilimlerinde otorite olmustur. Sehzade
Mehmed’in egitim 6gretimine memur edilen Giirani,!3? “Gayetu’l-Emani fi Tefsiri’s-Seb’i’l-
Mesani” adinda 6nemli bir tefsir yazmistir. Gayetu’l-Emani heniiz yazma halinde olan bir

tefsirdir. Uzerinde Sakip Yildiz dogentlik tezi hazirlamistir,!34

Eser iki cild bir arada tek miicellettir. Giirdni’nin en 6nemli eseri olan Gayetu’l-Emani,
klasik tefsir anlayis1 lizere, rivayet ve dirayet metoduyla yazilmistir. Miiellif, Zemahseri ve
Beydavi’den pek ¢ok iktibaslar yapmakta, ancak onlarda gordiigii hata ve eksiklikleri
diizeltmek ve daha isabetli gordiigii kanaatlerini ifadeyle onlar1 tenkit etmekten geri
kalmamaktadir.!3> Hadis nakli ve israili haberler konusunda da oldukga titiz davranmaktadir.'3¢
Bununla beraber tefsirin yeni bir metod ve muhteva 6rnegi ortaya koyamadigi soylenmistir.

[lim diinyasinda pek meshur olmayan eser, Osmanli medreselerinde de istimal edilmemistir.!3’

Giirani tefsirinde, sarf, nahiv, belagat, icaz, kiraat, fikih ve kelam konularina, ayet ve sure
aralarindaki tenasiibe bir c¢ok tefsire oranla daha fazla yer vermis, hadislerle istishadda
bulunmustur. Ahkam ayetlerini tefsir ederken bahse konu mesleyle ilgili mezhep imamlarinin
onemli goriigleini belirtmis ve yer yer tercihlerini ortaya koyustur.!3® Giirani tefsirinde
Zemahseri ve Beydavi’den baska ayrica Begavi, Nesefl ve Nisabiiri gibi miifessirlerden de

yararlanmustir.!3° Eb(’s-Sufid da ondan istifade etmistir.!4?

5. Hiisamuddin el-Bitlisi (v.900/1494)
Idris-1 Bitlisi’nin babas1 olan el-Bitlisi, tahsil ettigi ser’i ilimler arasinda bilhassa tefsirde
temayliiz etmistir. el-Bitlisi de diger pek ¢ok Osmanli miiellifi gibi bir siire sonra tasavvufa
meyleder ve Tarikat-1 Nurbahsi’ye girer. Bir siire sonra bu tarikatte halifelik derecesine

yiikselir. 4!

133 Bilmen, a.g.e., C. I, s. 609-612; Cevdet Bey, a.g.e., s. 130 ; Demir,a.g.c., s. 124.

134 Demir, a.g.e., s. 126.

135 Yildiz, a.g.e., s. 199-200.

136 Demir, a.g.e., s. 128.

137 Y1ldiz, Sakip, “Osmanl Tefsir Hareketine Toplu Bakis”, Atatiirk Universitesi Islami Ilimler Fakiiltesi
Dergisi, Ankara, 1979, s. 5.

B8 Yildiz, a.g.e., s. 256, 272, 304; Demir, a.g.e., s. 128-129.

139 Demir, a.g.e., s. 129.

140 Demir, a.g.e., s. 129.

141 Bilmen, a.g.e., C. 1, s. 58 ; Demir, a.g.e., C. II, s. 1514.

23



Buna ragmen Cami’u’t-Tenzil ve’t-Te’vil (Fi’l-Kur’an) adli tefsirinde isari yorumlara
fazla girmemistir.'*> Ayni1 zamanda “Tefsiru’l-Hiisam™'** ve daha baska isimlerle de bilinen
eserin dort ciltlik tam bir niishast sadece Siilleymaniye Kiitiiphanesi Sehid Ali Pasa/109-112
numaralarda kayithdir.Eserde dirayet metodu hakimdir. El-Beydavi, Begavi, Sa’lebi,
Zemahseri gibi miifessirlerin tefsirleri yararlandig1 kaynaklarin basinda gelir. Bitlisi tefsirinde
pek cok hadislere, haberlere, liigat ve istikaka dair bilgilere yer vermis, bilhassa sarf ve nahivle
ilgili tahlillerden oldukca fazla istifade etmistir. Gerekli goriilen yerlerde kelami ve tasavvufi

bilgilere de yer vermistir.'4*

6. Nimetullah b.Mahmiid en-Nahcivani (v. 920/1514)

Azerbaycan’in Nahcivan beldesinden olan Nahcivani, ¢cok zeki, ilme istidat1 olan bir
kimsedir. Dini ilimlerdeki egitimini tamamladiktan sonra o da tasavvufa meyleder ve
Naksibendi tarikatina intisab eder.'*> Ayni1 zamanda Beydavi tizerine hasiye de yapmig olan
Nahcivani’nin kendine ait tefsiri “el-Fevatihu’l-Ilahiyye ve’l-Mefatihu’l-Gaybiyye” adini
tasimaktadir. Tamamen tasavvufi agirlikli olan tefsirinde Nahcivani, ibnu’l-Arabi’nin

gorislerinden agirlikh olarak istifade etmistir.'46

Nahcivani, tefsirlerden istifade etmeyip, tamamiyle kalbine dogan ilhamlarin 15181 altinda
bu eserini telif ettigini sdylemektedir.!4” Bununla beraber tefsirindeki yontemi, el-Kuseyri’nin
“Letaifu’l-Isarat”inda goriilen stile cok benzmektedir. Bu husus, ciiz’i de olsa eserin, Letaif
basta olmak iizere bazi kaynaklardan izler tasidigina isaret sayilabilir.!*® Her sureye
mukaddime mahiyetinde bir “fatiha” ile baslayan Nahcivani, irsad ve nasihat igerikli bir
“hatime” ile de sureyi bitirmektedir. Ayrica bu tefsirde diger tesirlerde goriilmeyen dipnotlar

da yer almaktadir.!#

142 Demir, a.g.e., s. 129.

143 Demir, a.g.e., s. 130.

144 Demir, a.g.e., s. 131.

145 Turan, Abdulbaki, “Baba Nimetullah Nahcivani ve el-Fevatihu’l-Tlahiyye ve’l-Mefatihu’l-Gaybiyye Isimli
Tefsiri”, Selcuk Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi , Konya, 1985, sy.1, s. 61.

146 Bilmen, a.g.e., C II, s. 629; Demir, a.g.e., s. 136.

147 Demir, a.g.e., s. 136.

148 Demir, a.g.e., s. 137.

149 Demir, a.g.e., s. 137 ; Ates, a.g.e., s. 225- 230 ; Bilmen, a.g.e., C. 11, s. 628-629.

24



7. Asam (Sagir) el-Karamani (v.971/1564)

Kanuni devri (927-974/1520-1566) alimlerinden olan el-Karamani, bilhassa tefsirde
miitehassis bir kisi olarak kabul edilmistir.!>° El-Karamani, “Tefsiru’l-Kur’an” adin1 verdigi
tefsirini olgunluk ¢aglarinda ve biitiin maharetini ortaya koyarak yazmistir. Tefsir rivayet ve
dirayet metoduyla yazilmistir. Eser olduk¢a mufassaldir. Hacmi ve muhteva zenginligi
itibariyle Osmanlilarda tek eser oldugu sdylenmistir.!>! Demir, eserin, daha 6nce yazilmig olan
Taberi, Kurtubi, Ebti Hayy4n, Ibn Kesir gibi meshur tefsirlerle boy dlgiisecek nitelikte olduguna

isaret etmektedir.!5?

Eserde sarf, nahiv ve belagat konularinda tahlillere, kelimelerin tefsiri terciimelerine
genisge yer verilmis, bu hususlarda pek ¢ok goriis ve degerlendirmeler itina ile nakledilmistir.
Yararlanilan kaynaklarin basinda Kadi Beydavi’nin tefsiri gelmektedir. Bilhassa tefsirin
I.cildinde Beydavi’den o kadar ¢ok nakil yapilmis ki, bu haliyle Beydavi’nin tefsirine yapilmig
bir hasiye izlenimi vermektedir. Zemahseri, Imam Halil, ibn Kemal diger 6nemli

kaynaklarindandir.'>3

15. Niireddinzade (6.981/1574)

Nireddinzade (1502-03) tarihinde Filibe’nin Gopsi nahiyesinin Anbarli kdyiinde dogdu.
Babas1 Nireddin Ahmed Efendi’ye nisbetle Nireddinzadde diye tanindi. Kanuni Sultan
Stileyman donemi Anadolu kazaskerlerinden Mirim Kd&sesi diye meshur Mehmed Efendi’den
ilim tahsil etti. Ardindan Halveti seyhi Sofyali Bali Efendi’ye miirid oldu ve tasavvuf egitimini
tamamladiktan sonra Tatarpazarcigi’na seyh olarak gonderildi.Zilkdde 981 (Subat 1574)
tarthinde vefat eden Nireddinzdde Edirnekapi’da Hayrettepe denilen yere defnedilmistir.
Kabrinin yeri Cumhuriyet doneminin baglarinda ayni yerde sehidler i¢in diizenlenen mezarlik
(Sehidlik) caligmalar1 sirasinda kaybolmustur. Tefsirle ilgili olarak En’am siiresine kadar
yapildig1 belirtilen bu Arapca tefsirin Bakara siiresi kirkinci ayetine kadar olan bir niishasi

Siileymaniye Kiitiiphanesi’ndedir (Resid Efendi, nr. 42).

150 Bilmen, a.g.e., C. 11, s. 650; Demir, a.g.e., s. 152-153.
151 Demir, a.g.e., s. 157.
152 Demir, a.g.e., s. 157.
153 Demir, a.g.e., s. 157.

25



Ayrica miiellife ait ayn1 kiitliphanede Asr stiresi (H. Hiisnii Pasa, nr. 763/4, vr. 37a-43a;
yanlslikla Nir sfiresi olarak kaydedilmistir) ve Thlas stiresi (Darulmesnevi, nr. 55/4, vr. 53a-

54a) tefsirleri de vardir.!>*
13. Ebiissuiid Efendi (v.982/1574)

Osmanli seyhulislamlar1 arasinda ¢ok 6nemli bir yeri olan Ebuas-Sutid Efendi, ayni
zamanda “sultanu’l-mufessirin” lakabin1 almis bir miifessirdir. Ser’i ve edebi ilimlerde
fevkalade iyi yetisen Ebiissutid, 6zellikle fikih ve tefsirde sohreti Arap ve Acem topraklarina
kadar yayilmistir. Yaklasik 30 y1l araliks1z Seyhulislamlik yapan Ebiissulid, Kanuni’nin biiyiik
sevgisini, takdirini ve dostlugunu kazanmistir.!>> Kessaf’tan Fetih suresi {izerine bir hasiye de
yazmis olan Ebiissufid,'® bilhassa “Irsadu’l-Akli’s-Selim Ila Mezaya’l-Kitabi’l-Kerim”
adindaki tefsiriyle sohret bulmustur. Osmanli miiellifleri arasinda tefsiri biitiin islam aleminde
yayginlagsmis ve sohret kazanmis tek kisi Ebiissulid’tur. Abdullah Aydemir’in iizerinde doktora
yaptig1 ve hakkinda genis bir sekilde bilgi verdigi tefsirde, dirayet metodu esas alinmistir.
Ancak yer yer rivayet metoduna da yer verilmistir. Kur’an’in Kur’an’la ve hadisle tefsiri, sebeb-
1 niizul, nesh, muhkem ve miitesabih meseleleri, fikih ve kelam konulari, liigat, nahiv, belagat,
i’caz, kiraat ve israiliyat gibi hususlar géz Oniinde bulundurularak ayetler tefsir edilmistir.

Ayetler arasindaki miinasebet ve insicam da edebi bir dille belirtilmistir.!5’

Tefsirin ciddi olarak tenkit yiyen yonii, tipki Zemahseri ve Beydavi’'nin de yaptig1 gibi
surelerin sonunda bu sureyi okuyana verilecek sevapla ilgili ¢ogunlukla sahih olmayan
hadislere yer verilmesidir.'”® Ebiissutid Efendi’nin tefsirde esas kaynagi Zemahseri, Beydavi
ve Fahrettin Razi’nin tefsirleridir.!>® Bunlarin disinda Begavi ve baska miifessirlerden de
yararlanmigtir.'®® Ebiissuid’un tefsirini deger yoniinden Zemahgeri ve Beydavi’ninki de dahil
diger tiim tefsirlerin 6niine koyanlar oldugu gibi, onu bunlarin altinda gorenler de vardir. Genel

kanaat ise yerinin Zemahseri ve Beydavi’ninkinden sonra oldugu yoniindedir. ¢!

154 Sahin, Bekir, “Anadolu’yu Aydinlatan Balkan Kokenli Bazi Alimler ve Tiirkiye Yazma Eserler
Kiitiiphanesindeki Eserleri, 1V. Uluslararas1 Hac1 Bayram-1 Veli Sempozyumu Bildiriler Kitabi, Kalem Y.,
Ankara, 2014, s. 180-181.

155 Bilmen, a.g.e., C. I, s. 652-665.

156 Demir, a.g.e., s. 141.

157 Cerrahoglu, a.g.e., C. 11, s. 336-351; Demir, a.g.e., s. 145.
158 Demir, a.g.e., s.145.

159 Cerrahoglu, a.g.e., C. 11, s. 335; Bilmen, a.g.e., C. II, s. 656.
160 Demir, a.g.e., s. 145.

161 Demir, a.g.e., s. 145-146.

26



12. Muhammed b.Bedruddin Miinsi (v.1001/1592)

Manisa Saruhan’da dogan Miinsi Efendi, bilhassa tefsir ve edebi ilimlerde biiyiik maharet
kazanmustir. Daha bagska adlarla Nezilu't-Tenzil 162 da anilan Tefsir-1 Serif adl1 eseri, Istanbul
kiitiiphanelerinde bulunmaktadir.!6® Tefsir, “Celaleyn” gidi muhtasar ve veciz bir eser oldugu

i¢in, tefsirlerin 6zii ve dzeti seklinde 6vgiilere layik gorilmiigtiir.!64

Tefsirde bilhassa kiraat vecihlerine agirlik verilmis, bunlar gerektigi 6l¢tide tahlil edilmis,
ayetlerin zahiri tefsiri bu dogrultuda yapilmistir. Tefsirin temel miiracaat kaynagi
Zemahseri’nin “Esasu’l-Belage” adli eseridir. Tefsirde biiylik ¢ogunlukla kelimelerin kisaca
manalar1 agiklanmis, sik sik rivayet edilen habelerle tefsir kabartilmistir. Zaman zaman niizul

sebebi, huruf-1 mukattaa gibi hususlar da dermiyan edilmistir.'

11. Vani Mehmed Efendi (v.1096/1685)

Daha ¢ok tefsir, hadis, kisas-1 enbiya ve tarih alaninda derinlesen bu zat,'%® evvelkilerde
yer aldigini iddia ettigi israili haberlerden ve asilsiz rivayetlerden arindirilmis ve Araisu’l-
Kur’an tiirii bir tefsir yazmaya karar verdigini belirtir ve bu yonde Kur’an’1 tefsir eder. '67
“Araisu’l-Kur’an ve Nefaisu’l-Furkan ve Feradisu’l-Cinan” adli eserde peygamberlerin
durumlari, miisrik kavimleriyle yaptiklar: miicadeleleri vb. hususlart uzun uzun isler. En ¢ok
yararlandig1 kaynaklar arasinda Zemahseri, Razi, Beydavi tefsirleri basta gelir.!® Eser
iizerinde biiyiik bir calisma yapan Pazarbasi, gerek miiellifi, gerekse eserini uzun uzun

tanitmaktadir.!¢®

162 Demir, a.g.e., s. 149; Abay, a.g.e., s. 70-71.

163 Demir, a.g.e., s. 149-150.

164 Ates, a.g.e., s. 230-231; Demir, a.g.e., s. 150; Abay, a.g.e., s. 76.

165 Bilmen, a.g.e., C. 11, s. 669 ; Ates, a.g.e., s. 231.

166 Pazarbasi, Erdogan, “Vani Mehmed Efendi ve Araisii’l-Kur’an®, Van Belediyesi Y.,Van, 1997, s.17-59.
167 Pazarbasi, a.g.e., s. 80.

168 Pazarbasi, a.g.e., s. 81.

169 Pazarbasi, a.g.e., s. 81.

27



8. Liitfullah Erzurimi (v.1202/1788)

Tefsir, hadis yaninda ayni zamanda liigat ve edebiyat alimi olan Erzurimi’nin
“Ramizu’tTahrir ve’t-Tefsir” adli tefsiri,!’® dirayet metoduyla yazilmisg bir tefsir olup, Beydavi
tefsiri takib ve taklid edilerek yazilmistir. Tefsirde ahkam ayetlerinde Hanefi mezhebinin

goriisii yaninda Safiilerin de goriisleri aktarmaktadir.

Kelami ve tasavvufi konularin da kisaca yer aldigi tefsirde ilmi tefsirin 6rnekleri de vardir,
ancak bu konuda, yagmurun denizlerin buharlagmasiyla degil, bulutlarin kendisinden
olustugunu, ra’din, meleklerin bulutlar1 ¢ektikleri sirada ¢ikan ses oldugunu sdylemek.gibi
yanligliklar yapilmistir.!”! Tefsir uzun siire miisvedde halinde kaldiktan sonra 1221/1806
tarihinde Seyyid ibrahim Ismet (v.1222/1807) tarafindan temize gegilmistir.!72

9. Molla Halil Siirdi (v.1259/1864)
Tefsir, hadis, fikih, kelam, mantik, Arap dili ve Edebiyat1 gibi alanlarda genis bir bilgiye
sahip olan Siirdi'”® biri muhtasar, digeri mufassal olmak iizere iki tane tefsir yazmugtir.
Mubhtasar tefsirinin ismi “Tebsiratu’l-Kulib fi Kelami Allami’l-Guy(b”tur. Mufassal olan

tefsirini ise ancak Kehif suresine kadar getirebilmis, vefat tizerine tefsir eksik kalmistir.!7

14. Giritli Sirrn1 Pasa (6.1313/1895)

XIX. Yiizyil Osmanli devlet adamlarindan olan Girit’li Sirr1 Pasa 1260/1844 yilinda Girit
Kandiye’de dogdu. Asil adi Selim Sirri, babasi Konya gd¢menlerinden Helvacizade Salih
Tosun Efendi’dir. Degisik vilayetlerde valilik ve mutasarriflik yapmistir. O, basta tefsir olmak
iizere Kelam, Mantik, Dinler ve Mezhepler Tarihi, Dil ve Edebiyat’a dair eserler kaleme almis
bir aydindir. Sirr1 Pasa, Diyarbekir valisi iken tedavi olmak i¢in geldigi Istanbul’da (1894) uzun
zamandir muzdarip oldugu kalp hastaligindan kurtulamayarak 52 yasinda, 12 Aralik 1313/1895

vefat etmigtir.!”

170 Bilmen, a.g.e., C II, s. 730.

171 Abay, a.g.e., s. 131-132.

172 Abay, a.g.e.,s. 12, 131.

173 Bilmen, a.g.e., C1l, s. 741.

174 Bilmen, a.g.e., C1l, s. 741; Abay, a.g.e., s. 144.
175 Bilmen, a.g.e., C. I, s. 761.

28



b)

d)

Tefsir’e Dair Eserleri:

Sirr-1 Kur’an Fahreddin er-Razi’nin (6. 606/1209) Mefatihu’l-gayb isimli linli tefsirinin
giris, istidze, besmele ve Fatiha siiresinin tefsirini iceren bolimiiniin Osmanli Tiirkgesine

terciimesi olup tek cilt halinde ii¢ ciiz olarak 1313 yilinda istanbul’da basilmustir.

Ahsenu’l-kasas Yusuf slresinin genis tefsiri olup, miiellifin yapmis oldugu tefsirler
icerisinde gerek iislup, gerekse kaynak ve bilgi yoniinden en zenginidir. 1309 tarihinde
Istanbul Miirettebiyye matbaasinda ii¢ ciiz, tek cilt halinde yayimlanan eser 1046 sayfadir.
Eseri Tahir Galip Seratl Hikayelerin En Giizeli, Ahsenii’l-kasas, Giizel Insan Yusuf, ismi

altinda kisaltip sadelestirerek 2005 tarihinde Istanbul’da yayimlamustir.

Surr-1 Meryem: Miellifin iki cilt halinde hazirladig: eserin yalniz ilk cildine ulagilmistir.
Yazar 6n soziin ardindan kaleme aldigi giris bolimiinde, “Ilmu’tTefsir”, “Adab-1
Miifessirin” ve ‘“Tabakat-1 Miifessirin” bagliklar1 altinda tefsir ilmiyle ilgili bilgiler

sunulmustur,

Sirr-1 Furkan: Furkan stresinin mufassal tefsiri olup, eserde kullanilan malzeme Ytusuf
siresine nazaran daha azdir. 1307 tarihinde Vilayet matbaasinda yayimlanmais olan eser 555

sayfadir.

Sirr-1 Insan: Insan shresinin kiiciik hacimli bir tefsiridir. 250 sayfa olan eser 1309’de
Amid’de basilmustir. -Sirr-1 Tenzil: Bu eser miiellifin Ahsenu’l-kasas,Sirr-1 Furkan ve Sirr-1

Insan adli tefsirlerinden ihtisar suretiyle hazirlanmistir. Basimi 1313 senesidir.

Tabakat ve Adab-1 Miifessirin: Eser, sahabeden itibaren dordiincii asra kadar olan
miifessirleri bes tabakaya ayirarak kisa hayat hikayelerini verir. Ardindan tefsir ilmiyle ilgili
bazi bilgileri hatirlatir. Tefsir-1 Stire-1 Meryem‘in bidayetinde ve miistakil bir kitap olarak
1312°de 30 sayfa olarak nesredilmistir. Ayrica eserin sonuna M. Ali Ayni tarafindan

“Sahib-i Eserin Terceme-i Hali” baglikl1 bir de ilave yapilmistir.!76

176 Giilsen, Ekrem, “19. Yiizyilda Bir Osmanli Valisi: Giritli Sirr1 Pasa Ve Tefsir Anlayis1”, Sakarya Universitesi
Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi, C. XII, Sy: 22 (2010/2), s. 166-167.

29



16. Diger Unlii Tefsirler

Osmanlilarda yukarida bahsedilen ve tam tefsir yazmis olan bu miifessirlerden baska ayrica
Kur’an-1 Kerim’i kismen tefsir eden veya ayet-sure tefsiri yapanlar da vardir.!”’” Basta
Siileymaniye olmak iizere kiitliphanelerimizin kataloglar1 bunlarlin eserleriyle doludur.
Bunlardan biri olan ibn Melek (v.801/1398) “Tefsiru Sureti’l-En’am™!78 adl1 eserinde agirlikli
olarak dirayet yontemi ile sureyi tefsir etmeye ¢aligmig, bu arada sema, arz, gece ve giindiiz gibi
kelimeleri donemin akli ilimlerinden edindigi veriler cercevesinde izah etmeye
calismustir.!”’Derin bir ilmi bilgiye ve ¢ok yonlii bir dzellige sahip olan Seyh Bedreddin Simavi

(idam1: 823/1420) de diger eserleri yaninda kismi tefsirler yapmustir.

[lmi maharetini sergiledigi tahmin edilen Ntru’l-Kuldib (fi’t-Tefsir) adli tefsiri bunlarm en
onemlisi olup, kendisine ulasilamamugtir.'® “Tefsiru Ayeti’l-Kiirsi”si ise, Koprili 11/329
numarada kayithdir. Seyh Berdreddin burada agirlikli olarak kelami konular {izerinde
durmustur.'8! Osmanl ulemas: arasinda miistesna bir yeri olan Molla Fenari de sure tefsiri
yapan alimlerinden birisidir.'®> Hem zahiri, hem batini ilimleri bildigi i¢in kendisine
“ziilcenaheyn” denildigi sdylenen Fenari, yaptig1 Fatiha tefsirine “Aynu’l-A’yan fi Tefsiri’l-

Kur’an” adin1 vermistir.

Eser ayni zamanda “Tefsiru Sureti’l-Fatiha” diye de bilinmektedir.'®3 Kur’an’in Tiimiini
Tiirkceye terciime ettigi de sOylenen'®* Fenari, bilhassa Fatiha suresini tefsir etmesinin sebebi
olarak el-Hasan el-Basri’den gelen bir sozii gostermektedir. Buna gore Allah’in indirdigi 104
kitabin bilgileri Tevrat, Zebur, Incil ve Kur’an’da dercedilmis, Tevrat, Zebur ve Incil’deki
bilgiler Kur’an’da, ondaki bilgiler de Fatiha suresinde 0zetlenmistir. Bu itibarla Fatihanin

tefsirini bilen, Allah’in indirdigi 104 kitabin tamaminin tefsirini bilmis olur.!#3

177 Siileymaniye Kiitiiphanesi, Ayasofya/403.

178 Demir, a,g,e., s. 160-163.

179 Abay, a.g.e., s. 78.

180 Demir, a.g.e., s. 163-168.

181 fImiye Salnamesi, Isaret Yayinlari, Istanbul, 2015, s. 283.

182 [lmiye Salnamesi, a.g.e., s. 283.

183 Demir, a.g.e., s. 171-178.

184 Aydar, Hidayet ,“Tiirklerde Kur'an Calismalar1”, Istanbul Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi, Istanbul,
1977, s. 171.

185 Demir, a.g.e., s. 176.

30



Eser isari tefsir metodunun Osmanlilarda ilk Ornegini teskil etmesi acisindan da
onemlidir. Eserde Once zahiri tefsir yapilir, bunun i¢in miifessir, Razi, Zemahseri, Kadi
tefsirlerinden istifade eder. Sonra batini manaya gecer ve tasavvuf agirlikli olarak ayetleri
aciklar.'8¢ Bilhassa tefsir, fikih, kelam ve mantikta s6hret bulmus olan Alaiiddin Ali es-
Semerkandi’nin (v.860/1455-56) “Bahru’l-Ulim” veya “Tefsiru’l-Kur’an” diye bilinen tefsiri

ise daha hacimli olup Miicadele suresinin 5. ayeti ile bitmektedir.'3

Ser’i ve akli ilimlerde yiiksek seviyelere ulasan ve 6zellikle tefsir, hadis, kelam ve fikihta
Yavuz (918-927/1512-1520) ve Kanuni (927-974/1520-1566) devirlerinin en meshur ve
kudretli alimi olan Ibn Kemal Pasa (v.940/1533) da tefsir yazan alimlerinden birisidir. Ibn
Kemal Pasa 300 civarindaki eseri ile Osmanli alimleri arasinda en ¢ok eser veren zatlardan
biridir.!8 Bu eserlerinden bir kismi tefsire dairdir. “Tefsiru ibn Kemal Pasa” veya “Tefsiru’l-
Kur’an 114 Sureti’sSaffat” olarak bilinen tefsiri bunlardan biridir. Eser Fatiha-Saffat sureleri

arasini ihtiva etmektedir.!8?

Miifessir Kur’an’in tiimiini tefsir etmeyi arzuladigi halde, dmriiniin vefa etmemesinden
dolayi tefsir eksik kalmistir.'”* Mukaddimenin olmadigi tefsirde, diger klasik tefsirlerde olan
dirayet-rivayet yontemi ile ayetleri tefsir, niizul sebebi, ayetler arasindaki insicam, sarf, nahiv
ve belagi konulara dair tahliller vs. yer almaktadir. Miifessirin tasavvufi zevkini de yansitan
tefsirde ayrica, akla pek gelmeyen meselelerde derin tetkikler, miikemmel degerlendirmeler
yapilmistir. Zemahseri ve Beydavi'nin tefsirinde eksik veya yanlis gordiigii hususlar1 beyan

edip, sahih gordiigii kanaati izhar etmesi de tefsirin 6zelliklerindendir.!®!

Tacuddin Tirevi (970/1562) de Bakara-En’am surelerini kapsayan “Camiu’l-Envar fi
Liiceci’l-Efkar ve’l-Bihar li’l-Mii’'minine’l-Ahyar” adinda bir tefsir yazmustir. Rivayet ve
dirayet metodlar1 takib edilerek yazilan tefsirde, Ma’rf Kerhi, Sakik Belhi, Ciineyd: Bagdadi,
Ibrahim b.Ethem gibi tasavvufi yonii agir basan sahsiyetlerle ilgili hikayelere bol bol yer
vermistir. Vahidi, Razi, Beydavi gibi miifessirlerin tefsirleri, va’z ve nasihat iislubunun hakim

oldugu tefsirin an kaynaklar1 arasinda yer almaktadir.!?

186 Hakk1, Aydn, Islam Hukuku ve Molld Fendri, Isaret Yaymlari, Istanbul, 1991, s. 68-70.
187 Demir, a.g.e., s. 182-189.

188 Bilmen, a.g.e., C. I1, s. 638; Demir, a.g.e., s. 239.

189 Abay, a.g.e., s. 54-55.

190 Demir, a.g.e., s. 242.

191 Bilmen, a.g.e., C. 11, s. 637.

192 Abay, a.g.e., 8. 56-66.

31



IKiNCi BOLUM

I. OSMANLI BOSNA-HERSEK'INDE TEFSIR EGiTiMi

Bosna-Hersek Tsefsir orgiin egitim sistemi ¢er¢evesindeki 6gretimi bes asr1 agkin uzun bir
tarithi gegmise sahiptir. Osmanlilar gliniimiiz Bosna-Hersek topraklarini Tiirklerin Tefsire
ilgilerinin ciddi manada arttig1 bir donemde fethetmeye baslamislardir. Bilindigi gibi Tiirkler,
Islamiyet’i kabul etmeleriyle birlikte Tefsir 6gretimine énem vermislerdir. Bu ilgi Osmanlilar
doneminde daha da artmistir. Bugiinkli Bosna-Hersek Osmanlilar tarafindan fethinin 1396
yilinda Yenipazar’in giineybatisinda bulunan Gluhavitsa’nin fethedilmesiyle basladigi, 1463
yilinda Fatih Sultan Mehmed’in Bosna Kralligi’nin baskenti olan Yaytse’yi fethiyle !> devam
ederek 1483 yilinda Hersek bdlgesinin tamaminin ilhaki ile zirveye ulasip sona erdigi

soylenebilir. 194

Tefsir Ogretimi Osmanli zamaninda bugiinkii Bosna Hersek topraklarinda ya da baska bir
deyisle Rumeli topraklarinda kurulan medreseler Anadolu topraklarinda kurulan medreselerden
uygulanan egitim-6gretim programi agisindan bir farki yoktur. Bu medreselerde aralarinda pek
fark bulunmayan genellikle geleneksel bir egitim-0gretim programi mevcuttu. Dolayisiyla
Anadolu topraklarindaki medreselerde hangi kitaplar okutulduysa asagi yukar1 Rumeli
topraklarindaki medreselerde de ayni kitaplar okutulmustur. Ciinkii bu bolgedeki medreseler

ayn1 imparatorluk igerisinde faaliyet gosteren egitim kurumlartydi.!®

Osmanli egitim sisteminde, Tefsir dersinin program ve Ogretim usullerini kitaplar
belirlemistir. Kitaplarin igerdigi konular, o dersin miifredat programi olmustur. Kitaplar
muhtasardan daha detayli bilgiler icerenlere dogru seyir izlemis, bu ilimlerde 6grenilmeyen
bilginin kalmamasi hedeflendigi i¢in okutulan kitaplarin listesi kabarmistir. Bir kitapta olmayan
ya da lizerinde az durulan bir konu onu izleyen kitaplarla telafi edilmeye caligilmustir.!%

Ogretim icinde ikinci 6nemli yeri ise hoca almustir.

193 Yorulmaz, Hiiseyin , Osmanli 'min Bati Yakasi Bosna, 3F Y., Istanbul, 2007, s. 12.

194 Akgiindiiz, Murat,“Osmanl Idaresi Déneminde Bosna Hersek®, Dokuz Eyliil Universitesi Ildhiyat Fakiiltesi
Dergisi, Say1 XVIII, Izmir, 2003, s. 113.

195 Hazer, Dursun, “Osmanlli Medreselerinde Arapga Ogretimi ve Okutulan Ders Kitaplari®, Gazi Universitesi
Corum [lahiyat Fakiiltesi Dergisi, Say1 1, Corum, 2002, s. 274-275.

196 Kasumovi¢, a.g.e., s. 34-35.

32



Osmanli medreselerinin ilk 6gretime baslangiclart devletin belirledigi plan-program ve
amaglara gore gelismedigi icin, bu yapi ilk hocalarin ilmi gelenegi iizerine kurulmustur. Yani
egitim-0gretim programlarinda daha once de sdyledigimiz gibi ilmi gelenek hakimdir. Hoca
talebeye kitab1 okutmus, ibarelerini agiklamis, onlarin derslerini dinlemistir. Bu nedenle
hocanin 6grencinin seviyesinin tespiti ve yonlendirilmesinde rolii olmustur.!®’ Caligmanin bu
boliimiinde Osmanli doneminde Bosna-Hersek egitim sistemi ele alacagiz. S6z konusu

donemleri su sekilde siralayabiliriz:

e Osmanli doneminde Bosna-Hersekinde Tefsir egitimi,

e Bosna-Hersek medreseleri,

e Bosna-Hersek'teki osmanli Osmanli medreselerinde okutulan ders
kitaplari,

e Osmanli doneminde yasayan baslica Bosnali miifessirler.

197 Uzungarsily, a.g.e., s. 14.

33



A. OSMANLI DONEMINDE BOSNA-HERSEK EGIiTiM SiSTEMi

Osmanli Doneminde Bosna-Hersek (1417-1887) Bosna-Hersek bdlgesinin 1463°te Fatih
Sultan Mehmet tarafindan fethedilmesi, bdlgenin Islamlagmasini beraberinde getirmistir. Bosna
halkinin katolik ve ortadoks gibi iki hiristiyan mezhebi arasinda siirmekte olan kavgalardan ve
bunlardan gektikleri eziyetlerden bikmis olmalar1 ve farkli bir mezhep olan Bogomilizmi!®®

benimsemeleri bdlgenin Islamlagmasini hizlandiran bazi etkenlerdi.!®®

Ancak tercih edilen goriise gore Bosna asla silah veya kili¢ zoruyla Miisliiman olmamustir.
Konuyla ilgili bir akademik ¢alismada su ifadelere yer verilmektedir: Bosna’da Islamlasma
cogu yazarin sdyledigi gibi bir anda kitleler halinde olmamaistir. Osmanli Devleti’nin Bosna’ya
yerlesmesinden Once, Endiiliis’te ¢alisan Bogsnaklar, Arap denizcileri ve gezginler ile Tiirk

boylar1 sayesinde IX. Yiizyildan itibaren Islamiyet ile tanistyorlard1.20

Dogulu ve Batili aragtirmacilarin tespitine gore genel olarak Balkanlarin, 6zel olarak da
Bosna-Hersek’in Islam’1 kabul etmesinde sufilerin de ¢ok biiyiik rolii olmustur. Her bir Balkan
bolgesinde onlarca ve bazi yerlerde yiizlerce tekkenin bulunmasi, bazi bolgelerin tasavvufi
sahsiyetlerin isimleriyle anilmas1 bunun gostergesidir. Bir tarihte 47 gibi bir rakamla en ¢ok
tekkenin Yugoslavya’ya bagli olan Bosna-Hersek’te bulunmasi bu durumun agik delilidir.?°!
Ozellikle mevcut Hristiyan mezheplerine bir tepki olarak dogan Bogomili mezhebi mensuplari
arasinda Miisliimanliga biiylik ragbet oldu. Ciinkii bunlar Bosna kralindan kurtulmak istiyorlar

ve benimsedikleri baz1 dini prensipler Islam’m getirdigi prensipler ile drtiisiiyordu.202

XVI. ylizyilin sonlarinda Bosna halkinin ¢cogu Miisliimanlig1 kabul etmis oldu. Bu devrede
Bosna’da Osmanli kendi idari, askeri ve dini yapilanmasin1 gerceklestirdi. Fethin ardindan
Bosna Livasi olusturuldu, merkezi de Saraybosna oldu. Hersek Livasi ise 1470’te kuruldu.
Zamanla genigleyen Osmanli fetihleri Saraybosna yaninda Hirvatistan’in bir kismin1 ve Dogu

Sirbistan’1 da topraklarina katt.

198 Bogomilizm, Ortagag'da Bulgaristan'da ortaya ¢ikip Avrupa’nin dogu ve batisinda pek ¢ok iilkede insan
kitlelerini etkilemis bir dini akimdir.Bulgar Car1 I. Petro zamaninda ortaya ¢ikan mezhep, Hristiyanligin temel
anlayigina gore sapkin bir harekettir. Kurucusu Bogomil adl1 bir kéy papazidir.

199 Popovic, Aleksandra, Balkanlarda Islam, Insan yaymlari, Istanbul, 1995, s. 185-186.

200 Toprak, Serap, 16. Yiizyilda Balkanlarda Islamlasma, Yiiksek Lisans Tezi, Ankara Universitesi Sosyal Bilimler
Dergisi, Ankara, 2005, s. 99.

200 Ongoren, Resat,“Balkanlar’in Islamlasmasinda Sufilerin Rolii“, Balkanlar’da Islam Medeniyeti II.
Milletleraras1 Sempozyumu Tebligleri, Istanbul, 2002, s. 47, 49, 56.

202 Djurdjev, Branislav, “Bosna-Hersek”, DIA, Istanbul, 1992, C. VI, s. 298.

34



Dini alanda mescit, tekke, medrese, hangah ve hayri vakiflardan olusan pek ¢ok Islami
kurum olusmustu. Bu sayede bolge halki arasinda Islami ilimler de yayginlasmusti. Saraybosna,
Mostar ve Akhisar?® Bosna’nin en 6nde gelen ilim merkezleri haline gelmisti. Osmanl
hakimiyeti doneminde diger eyaletlerde oldugu gibi, Bosna’da da bir ilim gelenegi olusmustu.
Burada verilen din egitimi biiylik 6l¢lide Osmanli medreselerinde verilen egitimle ayniydi ve
bu bolgede cok sayida ilim ve fikir adami yetigsmisti. Tarih ve biyografi kitaplarinda “Bosnevi”

nisbesiyle anilan alimler bunlarin sadece bir kismin1 olusturur.?%4

Bosna’da Islam kiiltiiriiniin en belirgin izleri mimarlik ve sehir planlamasinda kendini
gOstermistir.??> Miisliimanlarin yaptirdigi cami, medrese, imaret ve kervansaraylarin Bosna-
Hersek’in bir Islam yurdu olmasinda katkisi biiyiiktiir.2%¢ 1537°de kurulan ve hala egitim
vermeye devam eden Gazi Hiisrev Bey Medresesi bu hayir eserlerinden sadece biridir.2?” Keza,
Osmanlhlar XIV-XX. yiliz yillar arasinda Bosna-Hersek, Hirvatistan ve Karadag’da 105
medrese insa etmislerdir.??® Kaynaklara baktigimiz zaman soz konusu topraklarda kurulan ilk
medresenin Firtiz Bey’in 1505-1512 yillar1 arasinda Saraybosna’da kurdugu medresedir.?%®
Onuayni sekilde 1520 yilinda Saraybosna’da kurulan Ishakoglu Mehmed Bey Medresesi, 1528-
1540 yillart arasinda Yenipazar’da kurulan Sinan Celebi Medresesi?!® ve 1537°de

Saraybosna’da kurulan Gazi Hiisrev Bey Medresesi takip etmektedir.?!!

Gigcli kokeni sayesinde karsilastigi her rejim tarafindan gelen biitiin engellere ragmen
medrese gelenegi giinlimiize kadar s6z konusu topraklarda varligini devam ettirmeyi
basarmistir. Osmanli déneminde Bosna Hersek topraklarinda kurulan medreselerin giiglii
kokene sahip olduklarinin en biiylik gostergesi s6z konusu medreselerde bir¢ok Bosnali bilim
adaminm yetismis olmasidir.Ozellikle Saraybosna’daki Gazi Hiisrev Bey Medresesi Miisliiman

bilim adamlarinin yetismesine oldukg¢a katkida bulunmustur.?!2

203 Mesela, 1544-1616 yillarinda yasamis olan Hasan b. Turhan b. Davud b. Yakub ez- Zeyni el-Bosnevi el-
Akhisari, bu bolgede yetismis onemli fakih ve mutasavviflardan biridir.

204 Omer Riza Kehhale, Mu cemii’l-miiellifin, Muessese- tu'r-Riséle, C. IV, Beyrut 1993, s. 256-257.

205 Djurdjev,a.g.m., C. VI, s. 303.

206 Akglindiiz, a.g.m., s. 1.

207 Gazi Hiisrev Bey Vakfi i¢in bkz. Tayyip Okig, “Saraybosna Gazi Hiisrev Bey Kiitiiphanesi Yazma Eserler
Katalogu”, Ankara Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi, Ankara 1964, C. XII, s. 148-154.

208 Thsanoglu, Ekmeleddin, Osmanli Egitim ve Bilim Kurumlar:, Osmanli Medeniyeti Tarihi, Feza Y ., Istanbul
1999, C. 1, s. 245.

209 Hadzihuseinovié¢ Salih ve Sidki Muvekkit, Povijest Bosne, El-Kalem, Sarajevo, 1999., str. 95.

210 Giil, a.g.m., s. 116.

21 Kasumovié, a.g.e., s. 157, 167-175.

212 Golen, Zafer, Tanzimat Doneminde Bosna-Hersek’te Egitim*, Orijentalni institut u Sarajevu, Sarajevo, 2004,
s. 182-183.

35



Medreselerde egitim hemen hemen dini bilimlerle smnirli tutulmus durumdaydi.
Medreselerde sarf, nahiv, fikih, mantik, adab, meani, hikmet-i nazari, kelam, hendese, hisab,
usul-1 fikih, heyet; usul-i hadis, hadis, tefsir, cografya, astronomi ve belagat gibi dini kimligi

agir basan dersler okutulmaktaydi. 213

Bosnali yazarlarin Tiirkge, Bosnakca ve Farsga yazmis olduklar1 eserlere basta
Istanbul’daki kiitiiphaneler olmak iizere diinyanin dort bir tarafindaki kiitiiphanelerde
rastlamamiz miimkiindiir. Bosnaklar Isldm’1 benimsedikten sonra Tiirk-Islam kiiltiiriinii de
benimseyerek eserler kaleme almaya baslamiglardir. Uzun siiren Osmanli hakimiyeti

doneminde Bosnaklarm Islam kiiltiiriine yaptiklar1 katkilar azimsanmayacak derecededir.2!4

Medreseler egitim vermenin yaninda Osmanli egitim sistemi Bosna’ya yerlesmesindede
cok etkili olmuslardir. Okullarda yetisen miiderris, miifti, imam, kad1 ve katipler dogrudan
yonetim organizasyonu i¢inde yer alarak, Bosna’nin merkezi hiikiimetle uyum iginde

gelismesini saglamiglardir.?!

Yine bu okullar sayesinde Bosnaklar ¢ogunlukla Osmanli Devleti’nde gecerli olan Hanef1
mezhebine ait Siinni Islam’1 benimsemislerdir. Mesela Mevlid gelenegi medreseler araciligiyla
Bosna’da da kabul gormiistii. Medrese gelenegi bolgede o kadar kuvvetle yerlesmistir ki,
Sosyalist Yugoslavya doneminde dahi bu okullar ayakta kalmay1 ve Bosnak kiiltiirel hayatini

etkilemeyi basarmislardir.?!

213 Uzungarsili, a.g.e., s. 20-23.
214 Golen, a.g.m., s. 183.
215 Golen, a.g.m., s. 204.
216 Golen, a.g.m., s. 204.

36



B. BOSNA'DAKI MEDRESELER

Medreseler egitim vermenin yaninda Osmanli y0netim aygitinin  Bosna’ya
yerlesmesindede c¢ok etkili olmuglardir. Okullarda yetisen miiderris, miiftli, imam, kadi ve
katipler dogrudan ydnetim organizasyonu icinde yer alarak, Bosna’nin merkezi hiikiimetle
uyum ic¢inde gelismesini saglamiglardir. Yine bu okullar sayesinde Bosnaklar ¢ogunlukla

Osmanli Devleti’nde gegerli olan Hanefi mezhebine ait Siinni Islam’1 benimsemislerdir.2!?

Osmanli miifessirleri gibi Bosna-Hersek kokenli miifessirler de Osmanli medreselerinde
okutulan Kessaf’a, Envaru’t-tenzil’e ve Ebussiid’a hasiye ve ta’lik yazma gelenegini devam
ettirmislerdir. Cogu miiderris olan bu miifessirlerin bu hakim gelenekten etkilenmelerinin iki
sebebi bulunmaktadir. Osmanli medreselerinin iki kaynagindan biri kabul edilen el-Kessaf’a
gelince, dirdyet metodu lizerine yazilan ve nahvi, sarfi, fesahat ve belagatla ilgili i’caz
vecihlerini, kiraat yorumlarimi tefsirinde ifade etmesi, Bosna medreselerinin de iginde
bulundugu Osmanli egitim miiesseselerinde bu tefsirin uzun siire okutulmasinda etkili
olmustur. Diger kaynak Beyzavi’nin Envaru’t-tenzil’ine gelince, isldm diinyasinda ve 6zellikle
Osmanli miifessirleri bu esere ve hasiyelerine dort ylizden fazla serh, hasiye, talika ve

hasiyetii’l-hasiye tiirii caligmalar kaleme almislardir.?!®

Kullandig1 dilin miilkemmel olusu, medreselerde bu tefsirin se¢ilmesinin en biiyiik
amillerindendir.*Yazarin metne eklemek istedigi ilave yorumlar” sekline formiile edilen hasiye
gelenegine, calismada da goriildiigli lizere Bosnali miifessirler de dahil olmuslardir. Bu
meyanda Bosnali miifessirler tefsir hasiyelerinden; sire, ayet, dibace ve hasiyetii’l-hasiye tiiri
eserler kaleme almiglardir. Bunlardan ilki Abdiilkerim Efendi’nin (v. 895/1481) Hasiye ala
hasiyeti’s-seyyid ale’l-Kessaf isimli ¢alismasini Kessaf’a degil de, Ciircani’nin ona yazdig1 bir
hasiye lizerine yazmasi az olan telif tiirlerindendir. Allamek lakapli Muhammed b. Musa

Bosnevi ise hésiye literatiiriiniin 6nemli bir kismini ihtiva eden sire hasiyeleri yazmistir.!”

Bunlar Beyzavi’nin; Fatiha, Bakara, Al-i imran, Nisa, Maide, Enam, A’raf, Kehf ve Nebe
strelerini kapsamaktadir. Diger bir ¢alisma Karagdz Bey medresesi hocalarindan Ibrahim b.

Ismail el-Mostari’ye aittir. 220

217 Golen, a.g.m., s. 204.

218 E]-Habesi, Muhammed,Cdmiu ’s-suriih ve 'l-havdsi, E1-Mecma'u's-Sekafi, Abu Dabi, 2004, C. 111, s.1454-1468.
219 Sadak, Bekir, “Bosnevi”, DI4, Istanbul, 1992, C.VI, s. 306.

220 Sadak, a.g.m., C. VI, s. 306.

37



[brahim Mostari, alaninda az olan bir ¢alismay; Beyzavi'nin dibace kisminmn hésiyesini
yapmustir. Ataullah Efendi ise tefsir hasiyelerinin ¢ok az bir kismini ihtiva eden Beyzavi ve
Ebussutid iizerine ayet hasiyeleri yazmistir. Bu hasiyelerden biri Beyzavi mahsilerinden Sa’di

Efendi’nin hésiyesi tizerinedir.??!

Tefsir, nahiv, belagat ve mantik alanlarina dair yazdigi eserlerle bilinen Muhammed b.
Musa el-Bosnavi es-Serai (1595-1636) yine bu bolgenin yetistirdigi alimlerden biridir.Sahn-1
Seman hocalig1 ve Halep kadilig1 da yapan bu zatin Hasiye ala tefsir-i streti’l-Kehf, Hasiye ala
tefsir-i streti’n-Nebe, Tefsiru kelimeti Hattd ve bazi Kur’an sirelerine dair el-Hadi.222 Tefsiru
stireti’l-Fatiha, Tefsiru stireti’l-Feth ve Beydavi tefsirine Hasiye ala Envari’t-tenzil ve esrari’t-

te’vil isimli ¢alismalar1 bulunmaktadir.???

Yine Bosnal1 Fustis sarihi diye meshur olan, Abdullah b. Muhammed el-Bosnavi’nin ¢ogu
tefsir ve tasavvuf alanlarina dair 61 eseri mevcuttur. Bu zatin tefsire ait Riséle f1 tefsiri Nin
ve’l-Kalem, Tefsiru sﬁreti’l-Adiyét, Tefsiru streti’l-Asr ve bazi miinferit ayet tefsirlerine dair
caligmalar1 bulunmaktadir. Tasavvufa dair ise Serhu Fusisi’l-hikem ve Risale fi’d-
darikati’lbayramiyye, siyerle ilgili Metalu'n-nlri’s-seniy ve daha pek ¢ok eseri

bulunmaktadir.?24

Keza, Ibrahim b. Ismail el-Mostari ilim ehli bir ailenin ¢ocugu olarak 1678’de Mostar’da
diinyaya gelmistir. Doneminin en meshur Bosna medreselerinde egitiminin ardindan ayni
medresede tedrise baslamistir. 1725°de vefat eden bu zatin tefsir ve nahiv sahalarina dair alt1
eseri mevcuttur. Tefsire dair, Hasiye ala dibaceti tefsiri’l-Beyzavi,??> Arapga gramerle ilgili el-
Muhtasar fi’nnahv, serhu’l-misbahi’l-madrazi fi’n-nahv isimli eserleri vardir.??¢ Gazi Hiisrev
Bey’in vakifnamesinde Gazi Hiisrev Bey Medresesi’nde okutulacak dersler “tefsir, hadis,
ahkam, usll, me’ani ve beyan, kelam ve zaman, sartlar ve ortamin gerektirdigi her disiplin’’

seklinde belirlenmistir.?%’

221 Sadak, a.g.m., C. VI, s. 306.

222 Terzig, lzzet, el-I'ndye bi’l-Kur ani’l-Kerim fi’I-Busna, el-Cemiyyetii’I-Islamiyye fi’l Busna ve’l-Hersek, Slovo,
Mostar, 2003, s. 130-139.

223 Sadak,a.g.m., C. VI, s. 306.

224 el-Hancis, Mehmed b. Muhammed, el-Cevheru’l-esna fi terdcimi u’lemdi ve sua’rdai Busna, Hecer 1i’t-tibd’
ve’n-nesr, Kahire 1992, s. 128-129, s. 128-129.

225 Gazi Hiisrev Bey Kiitiiphanesi 4006 numarada 25 varaktan olusan el yazmasinin bir niishas1 mevcuttur.

226 Terzig, a.g.e., s. 143-145.
227 Nakigevig, Omer, “Mjesto Gazi Husrev-begove medrese u sistemu osmansko-turskog $kolstva i sistem Skolstva
u osmanskoj turskoj”,Gazi Hiisrev Bey'in Saraybosna'daki Vakiflar:, Sarajevo, 1988, s. 15-27.

38



Bu maddede ders programinin zaman, sartlar ve ortamin ihtiyaclarina gére yenilenmesini
sart kogsmustur. Saraybosna Simzade Medresesi’nde ise okutulacak dersler’’sarf ve nahiv, fikih,
tefsir ve hendese’” seklinde diizenlenmistir.??® Akhisar Medresesi’nde belagattan Miftahul’-
Uliim ve bu okulun miiderrisi Hasan Kafi Akhisari’nin Temhisu’t-Telhis ve Serhu Temhisi’t-
Telhis adli eserleri okutulmustur.’?® Mostar Karagéz Bey Medresesi’nde ders verecek
miiderristen ise iyi diizeyde Arapga, fikih ve diger akli ilimlere vakif olmasi istenmektedir.?3°
Osmanli déneminde Bosna Hersek'te yiizden fazla medrese bulunmaktaydi.?3! Birinci Diinya
Harbinden 6nce Bosna'da medrese sayis1 33 idi. Fakat 1947 yilinda Gazi Hiisrev Bey medresesi
hari¢ digerleri Yugoslavya rejimi tarafindan kapatilmistir. 19901 yillarda tekrar egitime agilan

6 medrese vardir. Bu medreselerin tamami Osmanli doneminde kurulmustur:

1) Gazi Hiisrev Bey Medresesi,

2) Elgi Ibrahim Pasa Medresesi,

3) Karacoz Bey Medresesi,

4) Cemaluddin Causevi¢c Medresesi,
5) Behram Bey Medresesi, ve

6) Osman Recovi¢ Efendi Medresesi.

1. Gazi Hiisrev Bey Medresesi

Gazi Hiisrev Bey Saray Bosna'nin ikinci kurucusu olarak kabul edilmektedir. Saray
Bosna'nin neredeyse yarisi kendi vakfindan olusmaktaydi. Bu vakfin bir parcasi da
medresesidir. Bosna'da varligini siirdiiren en eski medreselerden bir tanesidir. Yiizyillardir
degisik yonetim sistemlerinden ge¢mesine ragmen ara vermeden egitime devam eden tek

medresedir. Osmanli doneminde 350 sene boyunca egitim vermistir. 232

Medrese, Sultan II. Bayezid'in kizi Selguk Sultanin oglu ve Bosna Beyi HiisrePasa
tarafindan 1537 yilinda yaptirilmistir. Sehrin ortasinda bulunan bu medreseye onceleri, Hiisrev

Pasa'nin annesine nisbetle Sel¢likiye, sonralar1 da Kursunlu Medrese denilmistir.

228 Kasumovié, a.g.e., s. 181.

229 Nakigevi¢, a.g.e., s. 107.

230 Nakidevi¢, a.g.e., s. 106.

231 Begirbegovig, Madzida, "Prosvjetni Objekti Islamske Arhitekture, Orijentalni Institut Sarajevo, Sarajevo,
1974, s. 279.

232 Nakigevie, a.g.m., s. 15-27.

39



Hiisrev Pasa 1537'de medresenin ingas1 ve gorevlileri tizerine bir vakfiye tanzim ettirmis,
Saraybosna'daki imaret ve medresesi i¢in, medreseye gelir saglayan g¢esitli vakiflarda
bulunmustur. Malindan ayirdig 700.000 giimiis dirhem meblagdan 400.000 akc¢esiyle cami
kapist karsisindaki 12 hiicreli ve i¢inde Ogrencilerin sakin olacagi medrese insa
ettirilmesini.geri kalanla da kitaplar satin alinip, onlarin da parasi ¢iktiktan sonra kalan akgenin
diger vakif giderlerine harcanmasin1 vakfiyesinde sart kosmustur.Gazi Hiisrev Bey
Medresesinin kitabesi, kap1 kemeri iistiinde 1.80x0.60 cm.ebadinda olup 3 beyit ve Arapga'dir.
Kitabesinden de anlasilacagi tizere medrese 944/1537-1538 de yaphrilmustir.?33

2. Elci Ibrahim Pasa Medresesi

El¢i ibrahim Pasa Medresesi 1705 senesinde El¢i ibrahim Pasa tarafindan Travnik sehrinde
kurulmustur. Diger medreseler gibi 1947 yilina kadar egitim vermistir. 1947 yilinda kapanan
medreselerden bir tanesiydi. 1992 yilinda Bosna Hersek'in bagimsizligini ilanindan sonra, savas

doneminde 1994 yilinda tekrar egitime agilmigtir.3
3. Karacoz Bey Medresesi

Karacoz Bey Medresesi 1557 yilinda Mostarli Muhammed Zaim Bey tarafindan
kurulmustur.?3> Bu medrese 1918 yilina kadar egitim vermistir. Eski Yugoslavya (SHS)Sirp-
Hirvat-Sloven Krallig1 rejimi tarafindan kapatilmis ve 77 sene kapali kalmistir. 1995 egitim-

ogretim yilinda tekrar agilarak egitim-6gretim hizmetine devam etmistir. 236
4. Cemaluddin Causevi¢ Medresesi

Cazin 1867 yilinda insa edilmistir. Avusturya-Macaristan'in isgaline karsi bolgenin
Miisliimanlarinin silahli direnislerinden dolay1r medrese yakilmistir. 1890 yilinda tekrar insa
edilmistir. 1918 yilinda ise maddi sikintilardan dolay1 egitime kapatilmigtir. 1993 senesinde
tekrar agilmistir. Ismini de bu bélgenin meshur alimi Reis-ul-Ulema Mehmed Cemaluddin

Causevig'ten almastir.

233 Sahin, Kamil, “Saraybosna sehri merkezindeki medreseler®, Istanbul Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii,
Vakiflar Dergisi, Istanbul, s. 264-268. .
234 Posavljak, Sulejman, “Travnikteki Elgi Ibrahim Pasa Medresesi®, Islam Birligi Riyasetinin Glasnik Dergisi,

1999, say1. 1-3.s. 114-123.

235 Hadzijahic, Muhamed, Traljic Mahmut ve Sukric Niyaz, “Islam ve Miisliimanlar®, Islam Birligi Riyaseti
Raporu, Sarajevo, 2009, s. 23.

236 Preporod, Islamska zajednica u BiH, Riyasetinin Dergisi Preporod, sy. 9/1019, Sarajevo, 2014, s. 34.

40



5. Behram Bey Medresesi

Behram Bey Medresesi Bosna'da en eski medresedir. 1626 yilinda kuruldugunu
rivayetlerde gérmekteyiz. 1949 yilina kadar egitim vermistir. Medrese binas1 1974 senesinde
yikilmistir. Eski yerinde insa edilen okul ve yurt binalar1 ile cami bir biitiin olarak egitim-
Ogretim hizmetine devam etmektedir. Buradaki medresede 6§renim goren 6grencilerin ¢ogu bu

bolgedendir. 237
6. Osman Recovic¢c Efendi Medresesi

Medrese 1928 yilinda Osman Recovi¢ Efendi tarafindan Visoko sehrinde kurulmustur.
Osman Recovi¢ Efendi kisith imkanlarla en zor zamanlarda medrese agmis ve o donemde
altmis kiisur 6grenciyle egitim 6gretim yapmustir. Donemin idaresi tarafindan, her tiirlii baskiya

ragmen, bu ulvi gérevi yilmadan yerine getiren miistesna bir sahsiyetti.?

237 Preporod, Islamska zajednica u BiH, Riyasetinin Dergisi Preporod, sy. 9/1019, Sarajevo, 2014, s. 30.
238 Preporod, Islamska zajednica u BiH, Riyasetinin Dergisi Preporod, sy. 21/983, Sarajevo, 2012, s. 20.

41



C. BOSNA-HERSEK'TEKi OSMANLI MEDRESELERINDE OKUTULAN DERS
KiTAPLARI

Tarihi siireklilik icinde her orgiitlii egitim tecriibesinin ardinda -yazili olsun veya
olmasinmutlaka bir egitim-6gretim programi vardir. Bu husus Osmanli zamaninda faaliyet
gosteren egitim kurumlari i¢in de gegerlidir. Selguklu ve Osmanli dénemi medrese egitim-

ogretim programlari denilince iizerinde durulmasi gereken iki husus vardir:

1) S6z konusu programlarin — kurumun sivil statiisii geregi — XX. ylizyilda 6rneklerine

sikca rastlanan resmi diizenlemeler seklinde olusmamasi.

2) Biitiinciil bir insan yetistirme modelini simgeleyen medrese akademik diizeninin, keskin
iretim asamalar1 gseklinde branglasma ve uzmanlagmayir temel alan program

sistematigine dayanmamas1.2%

Esas itibariyle medrese programlarinin bu serbest ve sivil niteligini olusturan zemin, Hz.
Peygamber (s.a.v) 6nderliginde baslayan serbest arastirma-6grenme-6gretme faaliyetleridir. Bu
serbest egitim pratiginin medrese programlari acisindan en 6nemli sonucu ise daha sonra
medrese gelenegine ilham kaynagi olacak bilgi tasniflerinin s6z konusu akademik atmosferde
yapilmis olmast ve her ulemanin vahiy temelinde olusturdugu bilgi semasina gore- kendi
Ogretim pratigini tiretmis olmasidir. Clinkli XI. yiizyilda tarih sahnesine ¢ikan medreselerin
programlari, Islami diisiince geleneginin hemen her agilimini temsil yeterliligine ulasan cami

tedris halkalarina 6zgii program yelpazesinin artirilmis {iriinii niteligindedir.24°

Osmanli medrese programlarinda 6nceki halkalar1 agsma olgusu, Fatih Sultan Mehmed’in
Istanbul’u fethettikten sonra baslatmis oldugu kiiltiir hayatim1 ve kurumlarin1 yeniden insa
hareketi ¢ercevesinde gergeklesmistir. Klasik donem Osmanli kiiltiir hayatina egilen bazi
arastirmalar ve kaynaklar, Fatih Sultan Mehmed’in insa ettirdigi kiilliyede donemin en gelismis
orgiin egitim kurumlarimi faaliyete gecirmekle kalmadigi, ayn1 zamanda kendi bilinyesinde
kademelenme gosteren medrese programlarini da bir nevi merkezi bir tasarrufla diizenlettirdigi

ve ylrirlige aktarilmasini kilavuzladigi iddia edilmektedir.#!

239 Akgiindiiz, a.g.e., s. 373-374. ) .
240 Dag, Mehmet ve Hifzirrahman Rasit Oymen, Isldm Egitim Tarihi, Milli Egitim Y., Ankara, 1974, s. 239.
241 Akglindiiz, a.g.e., s. 376.

42



Kurulus donemi medrese vakfiyelerinde program muhtevasi sadece nakli bilgi disiplinleri
cercevesinde tespit edilirken Fatih Kiilliyesi Vakfiyesi’nde nakli ve akli disiplinler
vurgulamasi, Osmanli medrese gelenegi acgisindan kayda deger bir gelismedir. Nitekim Fatih
sonrasi kurulan medrese vakfiyelerinde program muhtevalarinin akli ve nakli disiplinler

vurgulamasit ile tespit edildigi bilinmektedir.?4?

Osmanli Devleti genelinde medreselerin hangi programa gore 6gretim hizmetlerini icra
edeceklerini merkezi 6lgekte belirleyen ve uygulamada ortaya ¢ikan amag ve ilkelere gidisat
diizeltmeyi hedefleyen ilmiye kanunnamelerinin yine Fatih Sultan Mehmed’in baslattigi
yapilasma c¢er¢evesinde hazirlandig1r anlasilmaktadir. Hatta III. Murad’a ait bir 1slahat
fermaninda Fatih’in bu miiesses nizamina atifta bulunulmaktadir. S6z konusu bu veriler,
medrese program diizeninin ilk kez Fatih doneminde merkezi diizeyde ve iilke 6l¢eginde

tasarlandig1 diisiincesini desteklemektedir.?*3

Fatih’in actig1 ¢1g1rda -6zellikle medrese programlart ile ilgili ciddi adimlar, Kanuni Sultan
Siileyman’in iktidar donemine rastlamaktadir. Bu alandaki gelismeler biiyiik 6l¢iide Kanuni
doneminde ilmiye smifin1 teskil eden Ebu’s-Su’td Efendi tarafindan kilavuzlanmistir. Bu
cimleden olarak yakin araliklarla ¢ikarilan miilazemet kanunu, Siileymaniye Kiilliyesi'ne
tekaddiim eden ilmiye kanunnamesi, Siileymaniye Kiilliyesi Vakfiyesi ve hemen ardindan
diizenlenen yeni bir ilmiye kanunnamesi, klasik donem Osmanli medrese programlarini degisik
boyutlartyla o doneme kadar gorilmemis Olgiide yazili normlara dayandiran hukuki

belgelerdir.?#*

Medrese tarihinde programlarin resmi organlarca amag¢, muhteva, siire¢, degerlendirme
gibi boyutlarla ayrintili tespitine yonelik hamleler, ilk defa Osmanli toplumunun mecburi bir
kiiltiir degisme siireci yasadigi Tanzimat ve Mesrutiyet donemlerine rastlamaktadir. Merkezi
organlarca yonlendirilen, ama genis bir tabana yayilamayan bu degisim siireci, medreseyi 1slah
cabalarinda bir dizi stratejik hatalarla yiikliidiir. Bu climleden olarak medrese ulemasindan
olusan 15 kisilik komisyonun 1867 yilinda hazirladigi program islahat raporu daha once
padisahlar tarafindan ¢ikarilan ilmiye kanunnameleri ve fermanlarinin tekrari mahiyetinde

program diizenini Fatih ve Kanuni dénemine uyarlama temennisine dayanmaktadir.

242 Fatih Mehmed II Vakfiyeleri, Vakiflar Umtm Mudiirligii, Cumhiriyet Matbaasi, Ankara, 1938, s. 246- 255.
243 KantindAme-i Sultan Stileyman Han, Beyazid Devlet Kiitiiphanesi Veliyuddin Efendi Ktp. No. 1970. Vrk.
122b-123b.

244 Akglindiiz, a.g.e., s. 378.

43



Burada yenilik olarak sayilip vasiflandirilabilecek yegane sey dersler ve her derse 6zgii
akademik takvimin tespit edilmis olmasidir.>**Daha 6nce de sdyledigimiz gibi Osmanl
medrese egitim sisteminde ilmi gelenek hakimdi. Egitim-6gretim programlarini biiyiik 6lciide
s0z konusu gelenek belirlemekteydi. Tanzimat donemine kadar bu gelenegin pek
sorgulanmadig1 sdylenebilir. Bu gelenek imparatorluk genelinde faaliyet gosteren biitlin 6rgiin

egitim kurumlarinda hakimdi.

Osmanli devlet adamlar1 s6z konusu bu geleneksel egitim-6gretim programlara pek
miidahale etmiyorlardi. Dolayisiyla Anadolu’daki Osmanli medreselerinde okutulan kitaplar
Rumeli’deki Osmanli medreselerinde de okutulmustur. Bu durum sadece calisma konumuz
olan Tefsir i¢in degil Osmanli medreselerinde okutulan her ilim dali i¢in gecerliydi. Gazi
Hiisrev Bey’in vakifnamesinde Gazi Hiisrev Bey Medresesi’nde okutulacak dersler “’tefsir,
hadis, ahkam, ustl, me’ani ve beyan, kelam ve zaman, sartlar ve ortamin gerektirdigi her

disiplin®’ seklinde belirlenmistir.?46

Saraybosna Simzade Medresesi’nde ise okutulacak dersler’’sarf ve nahiv, fikih, tefsir ve
hendese’” seklinde diizenlenmistir.24” Akhisar Medresesi’nde belagattan Miftadhul’-Ulim ve bu
okulun miiderrisi Hasan Kaft Akhisari’nin Temhisu’t-Telhis ve Serhu Temhisi’t-Telhis adli
eserleri okutulmustur. 28 Mostar Karagéz Bey Medresesi’nde ders verecek miiderristen ise iyi

diizeyde Arapga, fikih ve diger akli ilimlere vakif olmasi istenmektedir.?4?

Cahit Baltaci, kanunname ve miiderris biyografilerinden hareketle XV ve XVI. yiizyillarda
degisik medrese kademelerinde okutulan dersler ve ders kitaplarimi listeler halinde tespit

etmistir. Bu bilgileri tablo halinde gostermek miimkiindiir.>>°

245 Atay, a.g.e., s. 381.

246 Nakicevi¢, a.g.e., s. 102.

247 Kasumovié, a.g.e., s. 181.

248 Nakicevi¢, a.g.e., s. 107.

249 Nakicevi¢, a.g.e., s. 106.

250 Baltaci, Cahid, XV-XVI. Asirlarda Osmanli Medreseleri, irfan Matbaasi, 1976, Istanbul, s.37-43.

44



Medrese Bosna'daki medreseler Ders adi Okutulan Kitaplar

derecesi

Kemal Bey Medresesi a) Kelam d) Hasiye-i Tecrid
Firiiz Bey Medresesi b) Fikih e) Serh-i Feraiz
Yirmili . .
Ahmed Efendi Medresesi c) Belagat f) Mutavvel
Mostar Karagdz
Medresesi
a) Belagat a) Serh-i Miftdh
b) Fikih b) Tenkih,Tavzih
Otuzlu R A a
. c) Kelam c) Hasiye-i Tecrid
Mehmet Pasa Muhsinzade ) '
d) Hadis d) Mesabih
a) Belagat a) Miftahu’l-Ulim
Malkog¢ Medresesi b) Fikih b) Sadrusseria,
Kirkl
- Daru’l-Hadisi Medresesi ¢) Hadis ¢) Mesarik Mesabih
d) Fikih Usulii (Begavi)
d) Tavzih (Taftazani)
a) Fikih a) Hidaye
b) Hadis b) Mesabih Serh-i
Ellili Haric
¢) Kelam ¢) Mevakif
a) Fikih a) Hidaye
Gazi Hiisrev Bey b) Hadis b) Buhari
Ellili Dahil ) )
Medresesi c) Tefsir c) Kessaf, Beyzavi
d) Fikih Usulii d) Telvih
a) Fikih a) Hidaye
b) Hadis b) Buhari
Sahn-1 Seman .
c) Tefsir c¢) Kessaf, Beyzavi
d) Fikih Usulii d) Telvih, Serh-i Adud
a) Fikih a) Hidaye, Serh-i Feraiz
b) Hadis b) Buhari
Altmusl
_— ¢) Kelam c) Serh-i Mevakif
d) Tefsir d) Kessaf
e) Fikih Usulii e) Telvih

45



Tabloda degisik medreselerde ne tiir ders ve kitaplarin okutuldugu yer almakla birlikte
tahsil stirecinde sadece bu kitaplarla yetinilmedigi de aciktir. S6zgelimi, “Yirmili” medresede
“belagat”, “kelam” ve “fikith” adiyla iic temel dersin ve ilgili kitaplarin okundugu
goriilmektedir. Ancak bu ve daha yukar1 medreselerde, derslerin ve kitaplarin anlasilmasini
kolaylagtirmak i¢in 6grencinin oncelikle bazi temel gramer ve mantik derslerini almig olmalari
gerekir. Bu derslerde; Arapga gramerin “sarf”’ kisminda Emsile, Bind, Maksud, ‘1zzi ve Merah;
“nahiv” kisminda Avamil, Izhar ve Kéfiye; mantik dersinde Serh-i Semsiyye, Serh-i Tevali,
Serh-i Metali‘, Serh-i Isagoci; fikih usulii dersinde de Telvih kitaplariin tamaminin ya da bir

boliimiiniin okunmasi gerekiyordu.?’!

Bildigimiz ve daha once de bahsettigimiz gibi Osmanli medreseleri 6gretmenin aldig:
yevmiye ve okutulan kitaplara gore siiflandirilmistir. Elimizdeki kaynaklar Bosna
Hersek’inde paye bakimindan ¢esitli medreselerin bulundugunu gostermektedir. Anadolu’nun
degisik yerlerinde yirmili, otuzlu, kirkli, ellili ve altmisli medreseler?? bulundugu gibi
calismamizin konusu olan cografyada da paye bakimindan degisik medreseler bulunmaktaydi.
Mesela Saraybosna Gazi Hiisrev Bey Medresesi paye bakimindan ellili 233 , Saraybosna Malkog
Medresesi kirkli,>* Kemal Bey Medresesi yirmili*®®, Saraybosna Firliz Bey Medresesi
yirmili*®, Livno Daru’l-Hadisi kirkli*®’,Travnik Mehmet Pasa Muhsinzdde Medresesi

otuzlu?%®, Visoko Ahmed Efendi Medresesi yirmili?>®, Mostar Karagz Medresesi yirmili idi.?6°

231 Baltaci, a.g.e., 8.37.

252 Fatih Medreseleri yapilinca, miiderrislerin yevmiyesine gore yirmili (Hasiye-i Tecrid), otuzlu (Miftah), kirkli
(Telvih), ellili (haric ve dahil) olmak {izere tasnife tabi tutuldu. Medreselerinde tedrisat su safhalarda goriiliir:
Sibyan mektebinden sonra yirmili, otuzlu ve kirkli medreselerde veya hususi hocalarda muhtasarat denilen
baslangic derslerini goren talebe haric medreselerine gelir. ibtida-1 Haric ve Hareket-i Haric olmak iizere iki kisma
ayrilan bu medreseler, ortamektep seviyesindedir ve tasralarda da vardir. Sonra lise seviyesindeki dahil
medreseleri gelir.

253 Nakicevi¢, a.g.e., s. 100.

254 Nakicevi¢, a.g.e., s. 100.

255 Nakicevi¢, a.g.e., s. 100.

256 Nakicevi¢, a.g.e., s. 100.

257 Nakicevi¢, a.g.e., s. 100.

238 Kasumovi¢, a.g.e., s. 214.

239 Kasumovi¢, a.g.e., s. 236.

260 Nakicevi¢, a.g.e., s. 100.

46



OSMANLI DONEMINDE YASAYAN BASILCA BOSNALI MUFESSIRLER

Osmanlilar doneminde Bosnali alimlerin ekserisinin, eserlerini Arap¢a yazmalarinin,
Arapga kelimelerin bu dile gegmesine ve bu eserlerin Islam kiiltiiriiniin Bosna’da yerlesmesine
biiylik katkis1 olmustur. Mesela, 1601°de Tuzla’da dogan, edebiyat ve dil sahasinda Arapga
eserler veren Muhammed Hevai el-Uskifi Bosnali ilk alimlerdendir. Arap harfleriyle 1631

yilinda yazdig1 Makbili’l-arif adindaki eseri, Bognakga-Tiirkce bir liigattir.?6!

Liigat yazanlardan bir digeri ise Tiirk asilli Mustafa b. el-Hac ibrahim Efendi’dir. Bosna’ya
ziyaretci olarak gelip dilini 6grenmis, ardindan 1865°te Arap harfleriyle yaklasik bin kelimelik
Bosnakga-Tiirk¢e bir liigat yazmistir. Bu eserin bir niishas1 Gazi Hiisrev Bey Kiitiiphanesi
2/4302 numarada bulunmaktadir.?®> Bu sahada eser yazanlardan bir digeri ise Hiiseyin Hiisnii
Mevkifzade’dir (v.1899). Tamamlayamadigr Bosnakca liigatini Arapga, Farsca ve Tirkce
olmak tizere ii¢ dilde agiklamalarla zenginlestirmistir.”®> Bosna’nin Akhisar kasabasinda dogan
ve orada kadilik yapan Hasan Kafi Efendi (1544-1615) Arapg¢a mantik, kelam, fikih ve
biyografi dallarinda 18 eser yazmistir. Bunlar arasinda en ¢ok tanmnan siyasetname
mahiyetindeki Usali’l hikem fi nizdmi’l-alem adindaki ¢aligmasinda, Osmanli Devleti’nin

gerileme sebeplerini ve alinmasi gereken tedbirleri etraflica anlatmigtir.264

Bosna’da reisiilkiittaplik makamina kadar yiikselen Hiiseyin Efendi (6. 1644) ise Bedaiii’l-
vekai’ adinda diinya tarihiyle ilgili bir eser yazmigtir.?®5 Tefsir, nahiv, belagat ve mantik
alanlarina dair yazdigi eserlerle bilinen Muhammed b. Musa el-Bosnavi es-Serai (1595-1636)

yine bu bolgenin yetistirdigi alimlerden biridir.26

261 Bosnali ilk limlerdendir. Arap harfleriyle 1631 yilinda yazdigi Makblii’l-arif adindaki eseri, Bognakga-
Tiirkge bir liigattir.

262 Cerig, Mustafa, Islam u Bosni, el-Kalem, Sarajevo, 1994, s. 131.

263 Sabanovic, Hazim, Knjizevnost Muslimana, Orijentalni institut, Sarajevo, 1972, s. 656.

264 Akgiindiiz, a.g.m., s. 128.

265 Babinger, Franz, Osmanli Tarih Yazarlari ve Eserleri, Mersin 1992, s. 204.

266 Hancis, a.g.e., s. 155-158.

47



A. MUHAMMED B. MUSA EL- BOSNEVi (ALLAMEK) (6.1046/1636-37)
1. Hayati

Muhammed b. Masa el-Bosnevi es-Serai’dir. Lakab1 ise Allamek’dir Saraybosna Gazi
Hiisrev Bey Medresesi’nde okurken ¢ok zeki ve basarilt oldugundan bu lakabi almigtir. Gerek
kendi ifadelerinden gerekse Ussakizadde'nin verdigi bilgilerden Saraybosna’da dogdugu
anlagilmaktadir.?’Dogum tarihi ile alakali olarak kaynaklarda herhangi bir bilgi
bulunmamaktadir. Ancak, Bosnali ¢agdas arastirmacilar onun 1595°de Saraybosna’da
dogdugunu sdylemektedirler. Bosnali oldugundan el-Bosnevi, dogum yerine nispetle de el-

Serayi nisbeleriyle anilmaktadir.?68

[Ik egitimini memleketi Saraybosna’da Abdiilcelil Efendi’den almigtir.26°Ardindan
Saraybosna’daki Gazi Hiisrev Bey Medresesi’'ne kaydolmustur. Buradaki egitimine devam
ederken Istanbul’da donemin biiyiik tefsir Alimlerinden Sahn-1 Seman Medresesi miiderrisi
Sadreddinzade Mehmed Emin Sirvani’yi isitmis (6.1036/1627) ve on yedi yasinda iken
Istanbul’a gelip, Bosnali Silahtar Mustafa Pasa’nin (6.1050/1641) tekkesine intisap ederek

ondan iki yil ders almugtir.?7°

Ardindan Ganizade Mehmed Nadiri (6.1036/1627) ile tanisarak derslerine devam etmistir.
Hatta Ganizade, Beydavi tefsirine yazdigi hasiyesini Ogrencisi Allamek’e vererek tashih
etmesini istemis ve degerlendirmelerini kabul etmistir.2’'1630’da Yildirrm Han Medresesi’ne
geemis, ancak agik sozlii olusu bazi hoca arkadaglarini rahatsiz etmis olacak ki 1631°de bu
gorevinden azledilmistir.2’? Bu durumda Istanbul’dan ayrilmay: bile diisiinen Bosnevi’nin,
Beyzavi tefsirine yazdigi hasiyenin Kehf stresinin girisinde, dini ilimleri tahsil ve aragtirma
yapmak i¢in uzak beldelerden Istanbul’a geldigini, medreselerde ehil olmayan insanlarin
miiderrislik makamini isgal ettiklerini, bunlarin arasinda ¢ok azinin dogru ve samimi

oldugunu?” belirterek bu tiziintisiini dile getirmektedir.

267 Sadak, a.g.e., C. VI, s. 306

268 e]-Hancis, a.g.e., s. 149.

269 ¢]- Hancis, a.g.e., s. 155.

270 Sadak, a.g.e., c.V1, s. 306.

271 GanizAde’nin Beyzavi tefsirine yazdigi1 hasiye i¢in bkz. Siileymaniye Ktp. Fatih boliimii nr. 564
272 Sadak, a.g.e., C. VI, s. 306.

273 Terzig, a.g.e., s. 130.

48



Bosnevi, 1632 senesinde Uskiidar’daki Mihrimah Sultan Medresesi’nde miiderrislik
gorevine yeniden baglamigtir. Bundan kisa siire sonra da 1633’te, devrin en yiiksek dereceli
Ogretim miiesseselerinden olan Sahn-1 Seméin medreselerinden birine miiderris tayin
edilmistir.2’41634’de ilmi ve alimleri seven IV. Murad’in Revan Seferi miinasebetiyle Fetih
stresine yazdigi tefsirini?’®, doniigiinde kendisini Halep kadis1 tayin etmesi timidiyle sultana
verilmek tizere hazirlamistir. Bunu miiteakiben Silahtar Mustafa Pasa’nin da tavsiyesi iizerine
1634 yilinda Halep’e kadilkudat makamina getirilmistir.?’®¢ Halep’teki kadilik gorevinin
yaninda Molla Cam1’nin el-Kéafiye’sine yazdig1 serhi ve bu serh iizerine yazilmis hasiyeleri
okutmugtur. Bosnevi’nin bu dersleri ¢ok ilgi gormiis, derslerdeki sohreti sairlerin siirlerine dahi
konu yapilmistir. Ancak, romatizma rahatsizlifi sebebiyle bu gorevinde fazla kalamayan
Bosnevi, yerine vekil birakarak Istanbul’a geri ddnmiistiir.2’” Istanbul’a doniisiinde
Rumelihisari’nda ikamete mecbur edildigini 6grenmistir. Istanbul kadiligina tayininden ii¢ giin

sonra da 1046/1636°da vefat etmistir.?’8 Kabri Rumelihisari’nda bulunmaktadir.?”°
2. Eserleri
a) Ehadisii’l-erba‘in?80

b) Hasiye ‘ald Serhi’l-Cami. Ibnii’l-Hacib’in el-Kafiye adli eserine Molla Cami’nin

yazdigi serhin hasiyesidir.?8!

c) Hasiye ‘ala Serhi’l-Miftah. Sekkaki’nin Miftahu’l-‘ulim’una Seyyid Serif el-

Ciircani’nin yazdigi serhin hasiyesidir.?3?

d) Serhu’s-Semsiyye. Necmeddin Ali b. Omer el-KAtibi’nin mantiga dair er-Risaletii’s-

Semsiyye’sinin serhidir.?$3

¢) Hayatii’l-hayevan Terclimesi. Demiri’nin (6. 808/1405) eserinin terctiimesidir.?%*

274 Sadak, a.g.e., C. VI, s. 306.

275 Terzig, a.g.e., s. 131.

276 Sadak, C. VI, s. 306.

277 Sadak, C. VI, s. 306.

28 Terzig, a.g.e., s. 131.

279 Sadak, a,g.e., C. V1, s. 306; Bilmen, a.g.e., C. II, s. 692.

280 Siileymaniye Ktp., Nafiz Pasa, nr. 150/1, vr. 1b-4a.

281 fstanbul 1318, ayn1 mahiyette bir hasiye olan el-Muharrem adli eserin kenarinda.

282 Siileymaniye Ktp., Kilig Ali Pasa, nr. 856; Carullah Efendi, nr. 1789, 1797; Damad ibrahim Pasa, nr. 993; Fatih,
nr. 4587.

283 Siileymaniye Ktp., Laleli, nr. 2658, 2661; Hamidiye, nr. 819; Fatih, nr. 3355; Sehid Ali Pasa, nr. 1791.
284 Siileymaniye Ktp., Sehid Ali Paga, nr. 1823.

49



3. Tefsir Alanindaki Eserleri

a) Hasiye ‘ald Envari’t-tenzil ve esrari’t-te’vil. Beyzavi’nin meshur tefsirine yazdigi
hasiyedir.?83

b) Tefsiru sreti’l-Fatiha ve’l-Bakara. Ilk varaklar1 miifessirin el-HAdi adiyla bilinen
Fatiha tefsirini ihtiva etmektedir. Diger varaklari ise yetmis altinci ayetine kadar Bakara
stiresinin tefsirine dairdir.?3

c) el-Hadi. Fatiha shresinin tefsirine dair bir risale olup mukaddimesinde Zemahseri,
Beyzavi ve Ebiissuiid tefsirlerinden faydalanilarak yazildigi kaydedilmektedir.?®7

d) Serhu (Hasiyetii) tefsiri siireti’l-Kehf. Beyzavi tefsirinin Kehf stresiyle ilgili boliimiine
yazdig1 hasiyedir.?88

e) Tefsiru streti’l-Feth.?%
Hasiye ala Envari’t-tenzil ve esrari’t-te’vil

Bosnali Muhammed Hancis’e gore eserin, Misir Daru’l-Kiitiibi’l-Misriyye Ktp. tefsir
boliimii 341°da bir niishas1 bulunmaktadir (Hancis: s. 157; Terzig: s. 132). Keza, Siilleymaniye
Ktp. Sehit Ali Pasa 235/1 ve 236/1 (Bakara-Maide, A ‘raf, Fetih sireleri), Damat ibrahim Pasa
217 (Fatiha-En‘am, Kehf ve Nebe’ streleri), Nazif Pasa 150/1, Kili¢ Ali Pasa 149 (Fatiha’dan
En‘am siresine kadar), Kayseri Rasid Efendi Ktp. 48’de ve Haci Selim Aga Ktp. 111°de birer
niishas1 bulunmaktadir. Arapga yapilan c¢alisma, Muhammed Bosnevi’nin Beyzavi’ye Ait
Envarii’t-tenzil’e yazdig1 hasiyedir. Bizim tanitacagimiz niisha Damat Ibrahim Pasa 217°de

bulunmaktadir.

285 Siileymaniye Ktp., Kilic Ali Pasa, nr. 149 (bastan En‘am stiresine kadar); Damad ibrahim Pasa, nr. 217
(Fatiha-En‘am, Kehf, Nebe’ streleri); Sehid Ali Pasa, nr. 235, 236/1 (Bakara-Maide, A ‘raf, Fetih sGreleri.

286 [stanbul iiniversitesi kiitiiphanesi Ktp., nr. 563.

287 Siileymaniye Ktp., Bagdatli Vehbi Efendi, nr. 2096/1.

288 Siileymaniye Ktp., Ayasofya, nr. 359/2.

289 Saraybosna Gazi Hiisrev Bey Ktp., nr. 1318; Siileymaniye Ktp., Esad Efendi, nr. 108/2, Sehid Ali Pasa, nr.
274/6.

50



Fatiha-En‘am, Kehf ve Nebe’slrelerinin hasiyesini igermektedir ve 253 varaktir. Katip
Celebi’nin?? de ifade ettigi gibi, cdalall e Gaallall Jiady Jizad (53l) 4ll 2eall s6z1eriyle baglayan ve
275x170 ve 175x85 mm. Olciilerinde olan yazmanin, sayfa kenarlar1 cetvelsizdir. 25 satir ve
orta geniglikte olan kenar bosluklarinda ¢ok az aciklamalar bulunmaktadir. Calismada iyi
okunabilen talik yazi, ince bir u¢ ve siyah miirekkep kullanilmistir. Eserde, Beyzavi’nin

sozlerine isaret sadedinde 4158 s6zciigii kirmizi miirekkeple yazilmustir.

Numarasiz ilk varakta vakif miihrii ve ol dusta 415 cladlay el (5 sinall (5 shanll Ladla 52
I Uy e et ad haesd ¢ jaiial gl She aly ramaan ol i o2my (S0 ¢ el 4 sl g ¢ S5l 5T gaidl Glarlas g3 5e sl S ala)

kayd1 bulunmaktadir sl s sl il s ler Omaluall il s 45 53 5 bl a SU @8 i ¢g kY1 aballs gl daal zatll il

Bast:
O On Siseaall by s Jamall L e s3ally (il Jlad WS 5n Y Lie s WY agd dras colalall e Gaadlall (s Juzad 21 4l aaall
Capall dual) g camy g Apnaill (o g8} il adlaal 5 dipilaay) VLU cpealall Al e g oliall 3 b ) Dol Lilaiaall dasa Ly o

Sl ¢ ol Al a5y 385 Ll (5 gl (as 50 (3 dane p a5 Guldl) B ¢ 58 4y Aan ) ) i)

e dilaa Alen e gl 58 coalaio) 5 SIS g adle 5 oald) Alll 5 ¢ uuiil) 138 31 ga b i 55 Vs oenlll laill plindy Ll sall (e gLl

s g sall el ) saly aladl Lagiy raladl AaSall culS L) dpalall Ay 5 ol ylaill oSall,
Sonu:

s i) L 05 Of e Gl (e G staall cila o Jlas egpla e 48R 5 U (e I JE G adl Gl sl W i
O e Al Gl 8 (o gl 4y A ) linall il amll J sy Aum s Le e e Gty IS Ganad 8 Ldlas 4S5 L) 43Sy eS8 ) S
sl o sa,

Ferag kaydi: S5 33l Jaadl adle A1 585 i (g Call 5 S 5 i) Al o el aAlll jedi b alaiY) 5 g 5 il g

Sl

Metod ve muhtevasina gelince: Allamek bu hasiyede, Beyzavi’nin meshur tefsiri Envarii’t-
tenzil’in biitiin kelimelerini serh etmemistir. Tefsiri okuyanlar ve bilenler i¢in agiklama
yapilmasini zarGri gordiigli bazi1 kelime veya ibarelere, bazen bir kelime bazen birkag¢ kelime
bazen daha fazla, miiphem buldugu metnin tamamimi vermeden agiklamalar (ta’liga)
yapmaktadir.Bazen de c¢alismada Beyzavi’nin sozii ile Bosnevi’nin agiklamalari birbirine
karigmaktadir. Bu da Beyzavi tefsirini okumayanlar ve tanimayanlar icin ilk bakista hasiyenin

anlasilmasi zor ve girift ibarelerle yazilmis oldugu izlenimini vermektedir.

2% Hancis, a.g.e., s. 157.
51



Muhammed Bosnevi’nin serhte agiklamasini yaptigi, Beyzavi'nin ilk sozii :
Lpalall a1y 4y plail) Sal) e dgilae Alaa o g4l g8

Bu aciklamada Bosnevi, beser takatine gore ilimleri ikiye ayirmaktadir. Ilkini ilahi, riyazi
ve tabii ilimler seklinde belirttikten sonra digerini ahlak, ev idaresi ve sehir siyaseti olarak

vermektedir. Arkasindan gramere/nahiv dair agiklamalara gegmektedir.?%!

Uciincii ta’likada miiellif, seba’mesaninin Kur’an veya yedi uzun sfire manasina
gelebilecegini Nesai’den naklettigi bir hadise dayandirmaktadir. Bu minvalde devam eden
calismasinda miiellif nahiv, belagat, kiraat, istikak, fikhi meseleler ve diger izaha muhtag

ibareleri beyana calismismistir.

Kessaf ve Beyzavi'nin tahlillerinde kapali, zayif veya LSl a6 S5 (g2l 4n gl ga 124 >
veya LS Gl (A, “ ikl Glia 4ie zuail LS hatali gordiigii yerleri kelimeleriyle baslayan
ifadelerle tashih etmistir.??Calismada, kelime ve i’rap tahlillerine daha fazla yer verilerek
miiphem yerler aciklanmaktadir. Caligmada beyani tefsir metodu hakim olmakla birlikte,

rivayet ve dirdyet metodu birlikte kullanilmistir.

Allamek c¢alismasinda, daha ¢ok Zemahseri’nin Kessaf’1 ile Kazvini’nin Kesf’inden
yaralanmistir. Ayrica Ibn Hacip, Ragip el-isfehani, Seyyid Serif el-Ciircani ve Sa’deddin et-

Teftazanide onun yararlandig1 kaynaklar arasindadir.?*3
Tefsiru sireti’l-Feth

Allamek bu ¢alismasini, IV Murad’in Revan seferi miinasebeti ve kendisini Halep mollasi
tayin etmesi timidiyle hazirlamistir.?** Yazma olan ¢alismanin Saraybosna Gazi Hiisrev Bey
Ktp.1318 numarada mukaddimeden bir ve ikinci sayfalari, Siileymaniye Ktp. Esat Efendi
108/2, AufEfendi Ktp. 184 ve Schit Ali Pasa 2741/6’da birer niishasi bulunmaktadir.
Tanitacagimiz Sehit Ali Pasa niishasi toplam 52 varaktir. 201x138, 140x82 mm. ebadinda,
sayfakenarlar1 cetvelsizdir. 19 satirdan ibaret ve kenar bosluklarinda ¢ok az agiklamalar

bulunmaktadir.

291 Muhammed Bosnevi, Hdsiye ald Envari t-tenzil ve esrdri t-te vil, Siileymani Ktp. Damat Ibrahim Pasa 217,
vr. la.

292 Bosnevi, Hasiye ald Envari’t-tenzil, vr. 1a

293 Bosnevi, Hasiye ala Envari’t-tenzil, vr. 10a.

294 Sadak, a.g.e., C. V1, s. 306.

52



Eser okunakl1 nesih hatla ve kalm bir ug ve siyah miirekkeple yazilmistir. Ayetler: <&l
&« vb. kelimeler ve bazi ciimlelerin altt kirmizi miirekkeple ¢izilmistir. Numarasiz ilk
varakta o 2ene dsall iil) 5 ) gusd HAT Hausdll (5 sl o 5 kayd1 meveuttur.

Bast:
€5 G e Sl s caatandl TN B8 5 oy S0 I8 1 (Bilin ) Liiann 5 cpl) LSS £ jm0 U anti e e pglll s
5 nma (6 satl om0 (3 2o inll il (g gl adlal il Alll vie JBT i rans L MUne LTS o () U b L Sl
ps g pdally copall ke (o O deal GUalall s A D e, plae Y1 UL
Sonu:
e iy o adld 5 Al G ) e s
Ferag kaydi:

ale @Y a5 sma e Call 5 cum )l s o A o aal) Alll e Sl 8 i) (g ) 3aedll (53 ol ol el ad s

o3ny o5 Y (g le Al g oo g all daall 5 caBldl JuST 51 shoall Juail

Eser, Sultan IV. Murad’in Revan (Erivan) seferine ¢ikarken, dua etmek ve gece-giindiiz
Feth stresi okumakla gorevlendirdigi Allamek tarafindan, Sultan’in zaferle doniisiinde
kendisini Halep kadis1 atamasi imidi ve Sultana hediye etmek iizere hazirlanmistir. Yine
donemindeki insanlarin bu sireye atfettikleri 6nem, muasir1 Sadreddinzade Sirvani’nin bu

stireye yazdig1 tefsirindeki bazi hatalar da boyle bir ¢alismanin yapilmasini zorunlu kilmistir.

Allamek giriste, on yedi yasinda ilim yolculuguna ¢iktigini, sikintili giinlerden sonra
iilkesine donmek Ttizere iken Ganizade ile tanisip kendisine dort sene miilazemette
bulundugunu, bu esnada onun Beyzavi {lizerine yazdig1 hasiyesini basindan sonuna kadar
okuyup tashih ettigini, donemin sultaninin kendisini miiderrisler halkasina dahil ettigini

zikretmektedir.2%5

295 Bosnevi, Tefsiru sireti’l-feth, vr. 2b

53



B. ABDULLAH BOSNEVIi

1. Hayati

Bosnevi” lakaplartyla taninan Abdullah Abdi b. Muhammed el-Bosnevi er-Rimi el-
Bayrami , XVII. yiizy1l Osmanli diinyasinin 6nemli mutasavvif ve sairlerinden biridir. Bosnevi,
H. 992 (M.1584) yilinda Bosna’da dogmustur.2°® Ailesi ve sosyal durumu ile ilgili belgelere
ulagilamamakla birlikte, ilk egitimini donemin geleneksel dgretim programina uygun olarak
memleketi Bosna’da tamamladig, daha sonra bilim ve kiiltiir merkezi Istanbul’a geldigi ifade
edilir. Bosnevi'nin Istanbul’a gelmesi ve egitim durumu ile ilgili belgelere de ulagilamamistir.
Ancak bilgi ve bakis agisindaki genislik, bu donemde felsefede, kelamda ve tasavvufi
disiincedeki egitimini iyi bir sekilde tamamladigi gostermektedir. 2°7 Bosnevi, H. 1046
(M.1637) tarihinde, hem hac hem de kiiltiirel amach seyahate ¢ikar ve Melamiligin Arap

bolgelerinde yayilmasina hizmet eder.?*®

O, seyahatinin ilk duragi olan Misir’da ¢esitli ¢alismalarda bulunduktan sonra Hicaz’a
gecer. Burada hac gorevini ifa ettikten sonra ¢esitli politika ve bilim ¢evrelerindeki iist diizey
insanlarla iligkiler kurar.?®® Hac gorevini ifa etmesinden sonra doniis yolunda Sam’a ugrayan
Bosnevi, yasamini fikirlerini yaymaya ve eserlerini yorumlamaya adadigi tasavvufla ilgili
diisiincenin yetkili ismi Ibn-i Arabi’nin mezarma ziyarette bulunur. Uzun bir siire mezarin

yoresinde halvete girip Seyh-i Ekber’i ve eserlerini diistiniir.3%°

Bosnevi, Sam’dan sonra Ibn-i Arabi diisiincesinin ikinci dnemli iistad1 ve ismi olarak kabul
ettigi Sadreddin Konevi'nin mezarina ugrar. Konya’da bulundugu sirada hastalanan Bosnevi,
H. 1054 (M.1644) tarihinde yasamini yitirir. Vasiyeti uyarinca iistdd1 Sadreddin Konevi’nin
yanina defnedilen Bosnevi, ardinda Seyyid Muhammed Ibn Ebi Bekr Ukud, Seyh Muhammed
Mekki Medeni, Seyh Muhammed Mirza Dimeski Safi, Seyh Garsuddin Hiiseyni ve gibi ¢ok

onemli 6grenciler birakmigtir.30!

29 {smail Pasa (Bagdat’l1), Hediyyetii'I-Arifin, Istanbul, 1951, C.1,s.51.

297 Kartal, Abdullah, “Bursa’da Bosnali Bir Melami Abdullah Bosnevi Hayati Eserleri ve Bir Kasidesi”, Uludag
Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi, 1994, 6(6), 5.297.

298 Muhibbi, Muhammed, Huldsatii 'l-Eser, Daru's-Sadir,C. I, Beyrut, 1867, s.86.

299 Kartal, a.g.e,. s. 298.

300 Sari Abdullah Ef. Cevheretii'l-bidaye, Siileymaniye, Ayasofya,nr. 1786.

301 Muhibbi, a.g.e., s. 869.

54



2. Eserleri

Bosnevi, Tiirkce, Arapca ve Fars¢a olmak iizere Islam uygarliginin ii¢ énemli dilinde
yazarak eserlerindeki entelektiiel birikim ve derinliginin yaninda islam cografyasinin tamamina
ulagsma imkanina sahip olan nadir mutasavviflardan birisidir. Bugiin, Bosnevi nin kaleme aldig1
eserlerin biiyiik cogunlugu Istanbul’da Siileymaniye Kiitiiphanesi’'nde bulunmaktadir.Farkli
boyutlarda ve zengin bir yelpazede verdigi ve yaklasik altmisin {izerinde sayiya sahip, hemen

her eserinin tasavvuf iist baghigi altinda degerlendirilmesi daha dogrudur.3%

Bosnevi’nin eserleri arasinda muhtemelen ilki ve en 6nemlisi konumunda olan tecelliyat,
kendisine daha sonra “Sarihu’l-Fusfis” sanini kazandiran Tiirk¢e “Fus@is” serhidir. Bosnevi,
Tecelliyat’t M. 1611°de (H. 1019) yazdigin1 aciklamaktadir. Diger eserlerinin yazim tarihleri
g6z Oniine alindiginda Bosnevi’nin Fusiis serhini erken bir yasta yazdigi ve ilk eseri oldugu
soylenebilir. 3> Bosnevi, Fusilis’a, insanlarin yararlanmasi ve bilgiyi agiga ¢ikarmak icin
Tiirk¢e serh yazmay1 diisiindiigiinii, “kitabin gergeginin anlasilmasini saglamak maksadiyla”
“vahdet-1 viicid”un tiirlii konularin1 mukaddimede on iki kisimda ele almay1 dogru buldugunu
belirtmektedir. “Siileymaniye-Sehit Ali Pasa, nr. 1244, H.1019” ve “Siileymaniye-Sehit Ali
Pasa, nr. 1246, H.1021”, Tecelliyat’in iki miiellif yazmasinin kiitiiphane kayitlaridir.

Eserleri:

1) “Serh-i FusGs”
Arap alimleri, Fuslis’un Tiirkge serhinin Arap topraklarinda iin kazanmasi {izerine,
Fustis'u Bosnevi'den Arapga olarak serhetmesini i¢in talep etmislerdir. Bu talebe
karsilik olarak Fusis'u, Bosnevi, Tiirk¢e serhin yaklasik bir ¢evirisi seklinde, Arapga

olarak serhetmistir. Serh-i Fustis’un miiellif niishas1 “Siileymaniye-Sehit Ali Pasa, nr.

1247°dir”

2) “Kurratii ayni’s-sithld ve mir’atii ardyisi meani’l-gaybi ve’l-cid”: Ibnii’l-Fariz’m
Taiyye Kasidesi’nin serhidir. “Sehit Ali Pasa, nr. 1226, nesih” ve “Asir Efendi, nr.

161°de” nuishalar1 bulunmaktadir.

302 Sahin, Bekir, “Tirkiye Kiitiiphanelerinde Bulunan Abdullah Bosnevi’ye Atfedilen Yazma Eserlerin Genel
Degerlendirilmesi”, Merhaba Akademik Sayfalar, 2013, say1 13(21), s. 324.
303 Sahin, a.g.e., s. 324.

55



3) “Kitabi’l-kird’r-rlhiyyi’l-memdad  1i’l-ezyéfi’l-varidine min  meratibi’l-viicid”
Abdiilkerim Cili’nin kirkli “meratib-i viicd” smiflamasina yazilmig bir siirin

yorumlamasidir. Niishast: Carullah Efendi, nr. 2129/1°dedir.

4) “Metaliu'n-n0ri’s-seniyyi an tahareti’n-nebiyyi’l- arabiyyi”: Hz. Peygamber’in
ebeveyninin Miisliman oldugunu kanitlamak i¢in yazilan kii¢iik kitabin iki niishasi

vardir. Ayasofya, nr. 2077/1; Es’ad Efendi, nr. 326’dadur.

5) “Kitabu’l-mufazaletii’l-ismiyyi beyne efzali’l-beser ve’l-melei’l-a’la” Risale, Hz.
Peygamber’in “mele-i a’la”dan {istlin olusuna deginir. Niishalari: “Haci Mahmut Ef.

2396/5” ve “Carullah Ef. Nr. 2129/3tedir.

6) “Kitabu miinteha mekasidi’l-kelimat ve miibtegd tevecciih-1 viiciihi’t-taayyunat fi
beyan-i ekmeli’n-nes’at”: Bosnevi bu kisa kitabinda, insanin diinyadaki gelisiminin
milkemmel oldugunu savunmaktadir. Niishalari: “Hasim Pasa, nr. 21/12”; “Carullah Ef.

Nr. 2129/4”; “Hac1 Mahmut Ef., 2396/6°dadr.

7) “Kitabu rihu’l-miitabeati fi beyan-i sridi’l-miibalagati”: Allah’a ancak kulluk ile
ulagilabilecegini savunan kii¢iik kitabin iki kiitiiphane kaydi su sekildedir: Carullah Ef.,
2129/15; Hact Mahmut Ef., nr. 2396’dadr.

8) “Kitabu reddi’l- manzim fi beyani sirri’l-ma’lim”: Bosnevi bu kitabinda, ilmin
bilinene bagli oldugunu agiklamaktadir. Niishast: Carullah Ef., 2129/18’dedir.
9) “Kitabli’l-gafri’l-mutlak inde zehabi’l-alemi’l-firak”: Kitap, Meratib-i viicid ile

ilgilidir. Niishasi: Carullah Ef. 2129/22°dedir.

10) “Tezyil fi miinazeati iblis li Sehl Ibn Abdullah et-Tiisteri”: Sehl b. Abdullah Tiister{ ile
Iblis arasindaki Fiituhat’ta sozii edilen tartismanm agiklamasina yer verilmektedir.

“Niishasi: Carullah Ef., 2129/23”tedir.

11)“Risale fi kavli’l-Clineyd”: Kitap, Ciineyd-1 Bagdadi’nin sdylemine agiklik
getirmektedir. Niishasi: Carullah Ef., 2129/24°dedir.

56



12) “Kitabu tahakkuki’l-ciiz’1 bi’s-strati’l-kiilli ve zuhlri’l-fer’i ala sirati’lasl”: Bu kitap
Fiituhat’in baz1 beyitlerini agiklamaktadir ve iki niishast bulunmaktadir. Niishalari

“Carullah Ef., 2129/25”; “Hac1 Mahmut Ef., 2396”dedir.

13) “Kitabu enfesi’l-varidat f1 serhi evveli’l-fiithhat”: Vahdet-i viiclid agisindan adem,
viicid ve imkan kavramlarinin agiklamasina yer verilmektedir. Niishalari: Sehit Ali

Pasa, nr. 1292/1; Carullah Ef., 2129/26; Hac1 Mahmut Ef., 2396/6’dadur.

A,

14) “Kitabu sirr1 taayyliin-i ervahi’l-enbiya”: Yedi peygamber ile yedi sema arasindaki

iliskiyi acikmaktadir ve kitabin bir niishas1 vardir: “Carullah Ef., 2129/28’dedir”.

15) “Serhu li-ba’zi’l-kelam Miieyyed el-Ciindi fi serhi Fustsu’l-Hikem”: Kitap, harflerin
tasavvuf ile ilgili manalar1 hakkindadir. Niishalari: “Ayasofya, 2077/3; Carullah Ef.,
2129/30 ve Hasim Pasa, 21/8’dedir”.

16) “Kitabu sirr’l-hakayiki’l-ilmiyye fi beyani’l-a’yani’s-sabite”: A’yan-1 sabite ile ilgili
bir risaledir. Niishalari: Ayasofya, 2077/4; Carullah Ef., 2129/31; Hac1t Mahmut Ef.,
2396/6’dadrr.

17) “Kitabu enfasi’l-Mekkiyyeti’r-Rimiyye f1 tenfis-Elbaniyye”: Kitap, ehl-i stilikun farkli
makamlarini incelemektedir. Niishasi: Carullah Ef., 2129/32°dedir.

18) “Kitabu’l-kenzi’l-mahtim fi teb’iyyeti’l-ilmi li’l-ma’lim fi’r-red ala Abdilkerim el-
Cili, Ibn-i Arabi ile ilmin ma’liima dayandig1 goriisiiyle baslamus, Cili’nin kars1 ¢ikmasi
ile devam etmistir. Bosnevi, bu kitabinda, gelenegin bu iki biiyiik diisiiniiriinden Ibn-i

Arabi’nin goriisiinii benimseyerek, tartismayir manevi iistadr yoniinde siirdiirmiistiir.

Niishasi: Carullah Ef., 2129/33 dedir.

19) “Kitabu’l-kelimeteyn fi mutabakati {1 hurifi’s-sehadeteyn”: Kitap, harf ilmi ile ilgilidir.
Niishasi: Carullah Ef., 2129/35°dedir.

20) “Risale f1 beyan-i temessiil-1 Cibril fi strati’l-beseri’s-seviy”: Bu kitabinda Bosnevi,
Cebrail’in insan seklinde goriinmesinin ¢oziimlemesini yapmaktadir. Niishalari:

Carullah Ef. 2129/36; Nafiz Pasa, 509’dadur.

57



21)“Risale fi hikmet-i bed’i’l-halk”: Sehi Ali Pasa, 2788/2; Serhu Mevafikii’Ifakr: Haci
Mahmut Ef., 2396/8; Sehit Ali Pasa, 2788/3, ta’lik; Burhaniil-ce’li: Es’ad Ef.,
3611/3’dedir. Bu eserlerin konu baslig1 olmadig: icin kaynaklarda sadece kiitiiphane

numarasina yer verilmistir.

22) “Risaletii’l-evbeti f1 beyani’l-inabeti ve’t-tevbeti”: Bu kitapgikta, tevbe ve indbe
arasindaki farklar anlamlar1 ile birlikte anlatilmaktadir. Nushasi: “Carullah Ef.,

2129/8’dedir”.

23) “Kitabu’l-yedi’l-ecved fi istilami’l-Haceri’l-Esved”: Niishalari: Hasim Pasa, 21/7°de
ve Carullah Ef., 2129/34’tedir.

24) “Risale fi ma’na men zekerani fi nefsihi”: “Kim beni kendi i¢inde zikrederse ben onu
kendi nefsimde zikrederim”49 hadis-i kutsi’nin agiklamasidir. Niishasi: “Hasim Pasa,

21/13”dedir.
25)“Risale fi serhi Rabbi yessir vela tliassir rabbi temmim bi’l-hayr”: Bu duanin

aciklamasidir. Niishalari: Pertev Pasa, 6152 ; Es’ad Ef., 3785/4; Hiisrev Pasa, 4/3’dedir.

3. Tefsir Alanindaki Eserleri

1) Tefsir-i Stire-i Adiyat Arapga ve Tiirkce olmak iizere iki defa telif edilen eser, Abdullah

Bosnevi’nin Adiyéat siresi tefsiridir.

2) el-Burhanii’l-celiyy ve’d-delilii’l-aliyy: Eser, Ylsuf stiresinin 24. ayeti perspektifinde,
Hazret-1 Yusuf ve Ziileyha arasindaki hadiseye taalluk eden ayetlerin tefsiridir. Arapga

olan eser 1047/1637 senesinde Misir’da telif edilmistir.304

3) Sur-1 Yakinl1034/1624 senesinde telif edilen, Hicr stiresi 99. Ayette yer alan yakin

kelimesinin tefsiri ile alakalidir. Eserin dili Farsc¢a’dir.30

304 Eserin bir niishast i¢in bkz. Siileymaniye Kiitiiphanesi, Esad Efendi, no: 3611/3.
305 Baz1 niishalar1 igin bkz. Siileymaniye Kiitiiphanesi, Carullah, no: 2129/2.

58



4)

S)

6)

7)

8)

9)

Ref*u’l-hicab fi ittisali’l-Besmele bi-Fatihati’l-Kitab : Risale, besmelenin Fatiha ile
birlikte muttasilen kiraat edilmesinin faziletine dairdir. 1036/1627 senesinde Iznik’te

telif edilen eserin dili Arapga’dir.3%

Tecelli’n-niri’l-miibin fi mir’ati iyyake na‘biidii ve iyyake neste‘in: Eser Fatiha

stiresinin 5. ayetinin tefsiridir. 1028/1619 senesinde telif edilen eserin dili Arapca’dir

Miisteve’l-a‘la fi’l-mesrebi’l-ahla: Eser, Hid siresi 7. Ayetinde gegen ,0’nun ars1 su
iizerinde idi‘ ifadesinin tefsiridir. Arapca olan eser, 1028/1619 senesinde iznik’te telif

edilmistir.3°7

Risaletii’l-evbe f1 beyani’t-tevbe:Eser, ilgili baz1 ayetlerin tefsiri baglaminda tevbenin

mabhiyetine dairdir. 1029/1620 senesinde telif edilen eserin dili Arapga’dir.3%®

Risaletlin fi tefsiri kavlihi te‘ala hattd izestey’ese’r-rusul: Arapca olan eser, Yhsuf

sresinin 110. ayetinin tefsiridir.3%°

Mesriku’r-rihaniyye ve magribu’l-cismaniyye: Eser, Kehf sliresi 86. ayetintefsiridir.

Risalenin dili Arapga’dir.31°

10) Risaletlin f1 tefsiri kavlihi te‘ala velev 14 en yeklinene’n-ndsu timmeten vahideten :

Risale, Zuhruf stiresinin 33. ayetinin tefsiridir. 1030/1621 senesinde telif edilen eserin

dili Arapga’dir.3*

306 Bazi niishalar1 igin bkz. Siileymaniye Kiitiiphanesi, Carullah, no: 2129/5.

307 Eseri Had, 11/7 bazi niishalari igin bkz. Siilleymaniye Kiitiiphanesi, Carullah, no: 2129/7; Sehid Ali Pasa, no:
2788/4.

308 Risalenin bazi niishalar1 i¢in bkz. Siileymaniye Kiitiiphanesi, Carullah, no: 2129/8; Hact Mahmud Efendi, no:
2396/10.

309 Eserin bir niishast igin bkz. Siileymaniye Kiitiiphanesi, Carullah, no: 2129/9.

310 Eserin bazi niishalari i¢in bkz. Siileymaniye Kiitliphanesi, Carullah, no: 2129/10; Hact Mahmud Efendi, no:
2040/9.

311 Eserin bazi niishalari i¢in bkz. Siilleymaniye Kiitliphanesi, Carullah, no: 2129/11; Hact Mahmud Efendi, no:
2040/1; 2396/1.

59



11) Risaletiin fi tefsiri kavlihi te‘ala vehiive’llezi haleka’s-semavati ve’larda fi sitteti
eyyam: Eser, tekrar Hid sresinin 7. Ayetinintefsiridir. 1030/1620 senesinde telif edilen

eserin dili Arapga’dir.3*2

12) Risaletiin f1 tefsiri kavlihi te‘ala velekad erselnd Misa bi-ayatina: Riséle, Hld stiresi
96. ayeti baglaminda Hazret-i Mlisd’ya verilen mucizelerin izdhina dairdir. 1030/1621

senesinde telif edilen eserin dili Arapga’dir.

13) Riséletiin fi tefsiri kavlihi te‘ala velein ezakne’l-insane minnd rahmeh: Risale, Hid

stiresinin 9-11 ayetlerinin tefsiridir. Eserin dili Arapga’dir.3!3

14) Liibbii’l-liibb fi beyani’l-ekli ve’s-siirb: Eser, A‘raf stresinin 31. Ayetinin isari yonden
tefsirine dairdir. 1033/1623 senesinde telif edilen eserin dili Arapga’dir.

15) Kesfii’s-sirri’l-miibhem fi evveli streti’l-Meryem: Eser, Meryem siresinin ilk 15

ayetinin tefsiridir. 1034/1625 senesinde telif edilen eserin dili Arapga’dir.3'

16) Sirru’l-kabzi ve’l-asr f1 tefsiri streti’l-Asr: 1033/1624 senesinde telif edilen eser Asr

stiresi tefsiridir. Eserin dili Arapga’dir.3%

17) Liibbii’n-niivat fi hakikati’l-kiyAm ile’s-salat: Risile Maide stresinin 6. Ayetinin

efsiridir. Eserin dili Arapga’dir.3®

18) Diir rii’l-manzim fi beyani’s-sirri’l-ma‘liim: Eser, Y{nus siresinin 13. ayetinint

efsiridir. Eserin dili Arapga’dir.3V

312 Risélenin bir niishasi i¢in bkz. Siilleymaniye Kiitiiphanesi, Carullah, no: 2129/12.

313 Risilenin bazi niishalari i¢in bkz. Siileymaniye Kiitiiphanesi, Carullah, no: 2129/14; Hact Mahmud Efendi,
2396/17m. (Bu risaleye ayr1 bir demirbas numarasi verilmemistir. Dolayistyla 2396/1 7m numarasiyla atif yapmay1
uygun gordiik. Riséle 157b-160a varaklar: arasindadir.)

314 Eserin bir niishast i¢in bkz. Siileymaniye Kiitiiphanesi, Carullah, no: 2129/17.

315 Eserin bir niishast i¢in bkz. Siileymaniye Kiitiiphanesi, Carullah, no: 2129/18.

316 Eserin bir niishast igin bkz. Siileymaniye Kiitiiphanesi, Carullah, no: 2129/18m. (Bu risileye ayri bir demirbag
numarast verilmemistir. Dolayisiyla 2129/18m numarasiyla atif yapmay:1 uygun gordiik. Risdle 102b-103a
varaklari arasindadir.)

317 Eserin bir niishasi i¢in bkz. Siileymaniye Kiitiiphanesi, Carullah, no: 2129/19.

60



19) Kesfii’l-esrari’l-berarah fi tefsiri kavlihi te‘ala kutile’l-insdnu ma ekferah: Risale, Abese
siresinin 17. ayetinin tefsiridir. 1039/1639 senesinde telif edilen eserin dili

Arapga’dir.318

20) Ziyau’l-lem‘i ve’l-berk min hazrati’l-cem‘i ve’r-ratk : Eser, Enfal siresinin 24.

Ayetinin tefsiridir. Arapca olan eser 1039/1639 senesinde telif edilmistir.3:

21) el-Kesf ‘ani’l-emr fi tefsiri streti’l-Hasr : Eser, Hasr stresinin 22-24. Ayetlerinin

tefsiridir. 1040/1630 senesinde telif edilen eserin dili Arapca’dir.32°

22)Risaletiin fi’t-takva ve’l-miittakin: Eser, ilgili baz1 ayetler dogrultusunda takva ve

miittaki kavramlarinin degerlendirilmesine dairdir. Eserin dili Arapga’dir.3%

23) Hal‘u’n-na‘leyn fi’l-vustl ila hazrati’l-cem‘ayn: Eser, Taha sGiresi 12. ayetinde
zikredilen, ayakkabilarim1 c¢ikar® ifadesinin isari yonden tefsiridir. Eserin dili

Arapca’dir.3??

24) Risaletiin fi tefsiri kavlihi te‘ala kale ya Miisa inni istafeytiike: Eser, A ‘raf suresi
144-147 ayetlerinin tefsiridir. Risalenin dili Arapg¢a’dir.32

25) Tefsir-i stire-i Niin ve’l-Kalem ‘ala mesrebi ehli’t-tevhid ve’l-hikem, eser Kalem

sresinin ilk dort ayetinin tefsiridir. Eserin dili Arapga’dir.3%

26) Risaletiin fi tefsiri kavlihi te‘ala ya eyyiihe’n-nasu‘budi Rabbekiim: Risale, Bakara

siresinin 21. Ayetinin tefsiridir. Eserin dili Arapca’dir.3?

318 Eserin bir niishast i¢in bkz. Siileymaniye Kiitiiphanesi, Carullah, no: 2129/21.

319 Eserin bazi niishalari i¢in bkz. Siileymaniye Kiitiiphanesi, Carullah, no: 2129/27; Hasim Pasa, no: 21/6

320 Eserin bir niishast i¢in bkz. Siileymaniye Kiitiiphanesi, Carullah, no: 2129/29.

321 Risalenin bazi niishalar1 igin bkz. Siileymaniye Kiitiiphanesi, Hact Mahmud Efendi, no: 2396/3m. (Bu riséleye
ayr1 bir demirbas numarasi verilmemistir. Dolayistyla 2396/3m numarasiyla atif yapmay1 uygun gordiik. Riséle
26a-31a varaklar1 arasindadir.)

322 Eserin bazi niishalari i¢in bkz. Siileymaniye Kiitiiphanesi, Carullah, no: 2129/20; Hact Mahmud Efendi, no:
2401; 2396/1.

323 Eserin bazi niishalari i¢in bkz. Siileymaniye Kiitiiphanesi, Hact Mahmud Efendi, no: 2040/8; 2396/11.

324 Risdlenin bir niishasi i¢in bkz. Siilleymaniye Kiitiiphanesi, Hact Mahmud Efendi, no: 2396/18.

325 Risélenin bir niishasi i¢in bkz. Siilleymaniye Kiitiiphanesi, Hact Mahmud Efendi, no: 2396/14.

61



27)“Kitabii hal’i’'n-na’leyn fi’l-vuslli ile hazreti’l-cem’ayn”: Téha Siresi’nin on ikinci
ayetinin vahdet-i viicid agisindan yorumlamasidir. Niishalari: Carullah Ef., 2129/20;

Nafiz Pasa, nr. 503 tedir.

28) “Kitabu’l-kesf ani’l-emr f1 tefsir-i Streti’l-Hagsr”: Hasr Stresi’nin bazi ayetlerini
yorumlamaktadir. Niishast: Carullah Ef., nr. 2129/29°dadr.

26) “Risale raf’i’l-hicab fi ittisali’l-besmeleti bi Fatihati’l-Kitab”: Niishas1 Carullah Ef.,
2129/5’de olan Bosnevi’nin bu kitapcigi, “Besmele’nin Fatiha’nin bir ayeti olup

olmadig1” lizerinedir.

Tefsiru sireti’l- Adiyat

Tefsir-i Stre-i Adiyat, Abdullah Bosnevi’nin, Sultan I0. Murad’in (5. 1049/1640) kirk giin
siren Bagdat muhasarasinin zaferle sonuglanmasi lizerine telif ettigi eseridir.>?® Buradan
hareketle tefsirin 1048/1639 senesinde telif edildigini soOyleyebiliriz. Miellif eserin
mukaddimesinde fetih haberinin ulasmas iizerine Adiyat sresini hem Arap¢a hem de Tiirkce
olarak tefsir ettigini ifade etmistir.3?’Tiirkge tefsirin, Arapga tefsire gore daha muhtasar
oldugunu soOyleyebiliriz. Bu sebeple, tefsirin Arapga versiyonunda var olan ligavi
agiklamalarin, bazi ifade ve rivayetlerin Tiirkge’sinde yer almadigi goriilmektedir. 328 Miellif,
Arapca tefsir risdlelerinde, lafizlarin filolojik agidan tahliline ihtimam gdostermistir. Fakat

Tiirkge eserlerinde bu ve benzeri ihtisas gerektiren unsurlar1 kismen hazfettigi goriilmektedir.

Bir 6rnek verecegiz, slrenin yedinci ayetinin tefsirini yaparken zikrettigi bir niikte,
miiellifin dil agisindan lafizlar ele alis sekline 6rnek olarak gosterilebilir: 2l &b e 435 Ya‘ni
kalbinde olan kendd ve cuhiid ve nifaktan ve nefsinde olan hubb-i diinya, sifat-1 reddiyye ve

sti-1 ahlaktan olan seye sehid ve alimdir.

326 Bkz. Abdullah Bosnevi, Tefsir-i sire-i Adiyat, Siileymaniye Kiitiiphanesi, Kasidecizade,

no: 745/1, vr. 2a-b

327 Bosnevi, Tefsir-i stre-i Adiyat, vr. 2b

328 Tefsirin Arapga niishalar1 i¢in bkz. Siileymaniye Kiitiiphanesi, Hact Mahmud Efendi, no: 2040/4 ve no: 2396/3.
Abdullah Bosnevi meshur Fusiisii’l-hikem serhini ise ilk olarak Tiirkge telif etmis, ardindan gelen yogun talepler
iizerine eserin bir de Arapga serhini yapmistir. Katib Celebi, Kesfii’z-zuntlin, 2: 1263-1264

62



Diinyaya siddet-i inhimakindan ve hubb-i diinya ve sifat-1 selbiyye ve reddiyye kalbini ahz
edip onda tahakkiim etmekle, ol sliret-i zihniyye-i siifliyye-i miinkire onun meshiidudur ve ona
miiteveccihdir ve miinkir oldugunu alimdir. Ve eger sual olunursa kendi keniduna sehadet eder
velakin ruci‘ etmez. Nihayet malin1 ve canimi hifz i¢in Islam’1 1zhar ve nifaki 1zmar eder. Bu
takdir iizere zamiri 43 insana raci‘ olur. Ve caizdir ki zamir & ¢ e raci‘ ola. Ya‘ni Hakk te‘ala
onun kentd ve nifakini sehiddir, ya‘ni alimdir ve ilmi hasebiyle ona miicazat eder. Pes nifak

ona faide etmez.3%°

Abdullah Bosnevi, eseri telif ederken kullandig1 kaynaklara dair pek fazla ayrinti
vermemistir. Sadece bir yerde ibnii’l-Arabi’nin Fiitihat-1 Mekkiyye’sinin ismi ge¢mektedir.33°
Tefsirin tespit edebildigimiz tek niishas1 Siileymaniye Kiitiiphanesi, Kasidecizade koleksiyonu,
745/1 numarada kayithdir. Seyyid Omer isimli birisi tarafindan istinsih edilen niisha bes
varaktir ve 195x145-bbxbb mm o6l¢iilerindedir. Eserin transkripsiyonunda, istinsah tarihi

1239/1823 senesi olan bu niisha esas alinmistir.

329 Bosnevi, Tefsir-i sre-i Adiyat, vr. 4b
330 Bosnevi, Tefsir-i stire-i Adiyat, vr. 4a-b.

63



B. IBRAHIM B. iISMAIL MOSTARI
1. Hayati
Kendi ifadesiyle tam ismi Ibrahim b. es-Seyh el-Hac Ismail el-Mostari’dir.19
1089/1678’de Bosna’nin Mostar sehrinde ilim ehli bir ailenin ¢cocugu olarak diinyaya gelmistir.
Dogdugu yere nispetle Mostari, memleketine nispetle de Bosnevi olarak taninmaktadir.33!

Eegitimini babasi Ismail Efendi ve donemin meshur egitim kurumu Karagéz Bey Medresesi

hocas1 Mustafa b. Yusuf b. Murad Eyyiibizadde’den (6.1119/1707) almustir.332

[brahim Mostari, déneminin en gdzde dgrencilerindendir. 1119/1707 senesinde hocasi
Mustafa’nin vefati iizerine, ayn1 medreseye miiderris tayin edilmistir. Medresede Arapga, tefsir
ve Islami ilimler alaninda dersler vermis, 1138/1725°de dogdugu yer Mostar’da vefat

etmistir.333
2. Eserleri
1) el-Mubhtasar fi’n-nahv

Karagdoz Bey Medresesinde uzun siire nahiv ders kitab1 olarak okutulan eserin
Saraybosna Gazi Hiisrev Bey Ktp. 2006 numarada ve Hirvatistan Zagreb Ozja Kiitiiphanesi

1547/3’de birer adet yazma niishas1 bulunmaktadir
2) Serhu’l-Misbahi’l-madrazi fi’n-nahv

Kitap, Nasir b. Abdii’s-Seyyid el-Madrazi’nin (6.610/1213) nahiv ilmiyle ilgili bir
eseridir. Ibrahim Mostari bu ¢aligmaya hasiye yazmustir. Eserin Gazi Hiisrev Bey Ktp.

3940°da bir yazmasi mevcuttur.
3) Risale fi serhi’s-salavati’l-leti evredtii ala tariki’l-ilgaz (Hallii ligazi zaviyeti Blagay)

Bu calisma Blagay beldesi duvarlarinda yazili salavatlarin serhidir. Eserin yazmasi,

Gazi Hiisrev Bey Ktp. 3342°da bulunmaktadir.

4) Menakibu’l-fadili’l-muhakkik Mustafa b. Yasuf el-Mostari

31 Terzig, a.g.e., s. 143-146.
332 ¢l- Hancis, a.g.e., s. 30.
333 Terzig, a.g.e., s. 143.

64



Ibrahim Mostari bu eserinde, hocasi ve ayni zamanda enistesi334olan Mustafa el-
b

Mostari’nin biyografisini yazmistir.
5) Serhu’r-Risaleti’l-kemaliyye fi’l-edeb®3

Miiellifin hayatiyla ilgili eserlerde kendisine nispet edilen bu kitabin kiitiiphanelerde

kayitl bir niishasina rastlayamadik.

3. Tefsir Alanindaki Eserleri

Hasiye ala dibaceti tefsiri’l-Beyzavi Ibrahim Mostari’nin bu eseri, isminden de anlasilacag:
lizere Beyzavi’nin Envaru’t-tenzil’inin dibacesine/giris yazdigi bir hasiyedir. Eserin
Saraybosna Gazi Hiisrev Bey Ktp. 4006 numarada bir yazmasi bulunmaktadir. Calismanin
varak sayis1 20 olup miiellif hattidir. Bastan iki, sondan da bir varak bos bulunmaktadir. Bastan
ikinci bos varakta Farsgca “Der kiitiiphane-i Karagoz Muhammed Bek der Mostar” ifadesi
yazilidir. i1k varakta vakif yazisi bulunmaktadir. Caligmanin ilk sayfa 22, digerleri 19 satirdan
miitesekkildir. Cok genis olmayan kenar bosluklarinda ¢ok az ilave a¢iklamalarmevcuttur. Yine

as1l metin lizerine kirmiz1 bir ¢izgi ¢ekilerek serh ile metin birbirinden ayrilmistir.

Eserde, ¢cok rahat okunan nesih yazi, ince bir ug¢ ve siyah miirekkep kullanilmis olup,
kenarlar cetvelsizdir.
Bast:
OB Gl Oia sall e 5 £l A ¢pa el (o jlae 4] da s Y a3l aSal 5 el GUSH U35 e b pelll et casn 5l ol alll
Al 53l aaell ) id ey el el G pad) Y G5 (e e JS men sy oL 4ihas 5 e 5 (e Gl el A ey (530
Ol Ball sl a1 g Al hey Pl palill adia ) (Y all Lagie e (gl sall dielan) zladl Zadll ol sl ) a5

q}@glg)\ﬂt&&wwﬁwd\m

Sonu:
Ol e il e g5 Loy« (3 V) G ASH elea Loy o dlai 4l iy ) sgand) Amiad €SI ele s Gl J o) s Ja 3l 8 plliiall il

Ol 2 llas Al U 55130y sl (o ASa a4l gl gaians o335 candll S e J panad laid IS (IS o5 o sllaal) 800
i

334 Bursali Mehmet Tahir, Osmanli Miiellifleri, Meral Y., Konya, 1972, C. 1, s. 402.
35 Terzig, a.g.e., s. 146.

65



JUECAL A FVL AN ) sl 8 i V5 ¢ S 5 (pa all ALLS Bale L Mad alll Fen ) (Y Ll ) sal (3 8IS les Gl 3l
Glalald)

ey el Cia sl el s (sl 5 g2 gy 1 e e e iy g3 ol il () el e 5 ilaliall pandy s

Oy 4da e ymg (el LS 28

Ferag kaydi bulunmayan eserini ibrahim Mostari, Bosna Karagéz Bey Medresesinde tefsir
dersleri verdigi donemde kaleme almistir. Besmele, hamdele ve salvelenin ardindan hutbede
miiellif,1124/1712 senesi Aslira gilinli eserini dostlara zor gelen kelimeleri serh etmek {izere
yazmayabagladigini .... bu eserin anlayis ve kemal sahiplerine kendisinden hediye oldugunu,

céhil ve rezillerinise bundan istisna oldugunu belirtmektedir.33¢

Eserde sarih, Kadi Beyzavi tefsirinin dibacesinde goriilen garip lafizlari, miiskil yerleri
aciklamis, eksikve izaha muhtac kelimeleri delillendirmis, zayif buldugu muglak ifadelerin
kapaliligimi gidermeyecalismis, zamirlerin ve ciimlelerin atfedildigi yerlere isaret etmistir.
Ekseri miiellif, isim tasrih etmeden.>3’Zaman zaman fikih, kelam, hadis ve tefsir usali ile ilgili

konulara deginen miiellif bu goriislerini kitap ismi vermeden

A’mes, Haris el-Muhasibi, ibn Hacer, Hatib el-Bagdadi, Isfehani, Kessaf, Taftazani, ibn
Malik ve Seyh Zade vb. gibi isimlerle teyid etmistir. Sonug¢ kisminda ise, kafirin duasinin kabul
olup olmayacagini tartismistir. Bu hususu ayet ve hadisler muvacehesinde arastirmis, sonucta
diinya islerinde kafirin duasinin miistecap olacag: kanaatinda oldugunu belirtmistir. Ciinkii
diinyada Allah’in (cc.) rahmetinin Miisliiman ve kafirlere samil, ahirete miiteallik islerde ise
duanin  yalmiz Miisliimanlara 6zgii oldugu vurgusuyla Ibrahim Mostari eserini

tamamlamaktadir.338

336 [brahim Mostari, Hasiye ala dibaceti tefsiri’l-Beyzavi, Saraybosna Gazi Hiisrev Bey Ktp. nr. 4006, vr, la.

37 £ 58l Gy A1 Mostard: vr. 4a, Sa, 6b, 7b, 9b, 11a, 12a, 18a veya aslall & 13SMostari: vr. 4a, 15b, 17b, 19a.
vb. gibi genel ifadelerle nakilde bulunarak diisiincelerini giiglendirmistir

338 [brahim Mostari, Hasiye ala dibaceti tefsiri’l-Beyzavi, vr. 19b-20a

66



SONUC

Osmanli Devletinin merkez ve tasra medreselerinde ekseri tefsir derslerinde Zemahseri’nin
el-Kessaf’1 ve Beyzavi’nin Envaru’t-tenzil’i hasiyeleriyle birlikte okutulmustur. Konevi’nin de
belirttigi gibi Envaru’t-tenzil bir beldgat ve i’caz harikasidir.>3* Onun nahiv, sarf, fesahat ve
belagatla ilgili i’caz vecihlerini, kiraat yorumlarin1 edebi bir sekilde eserinde formiile etmesi,

bu tefsirin uzun siire Osmanli medreselerinde okutulmasinda etkili oldugunu sdyleyebiliriz.

Bosna Hersek’te Kur’an, tefsiri, anlasilmasi ve gevirisi hususunda pek ¢ok caligmalar
yapilmis, bu baglamda pek ¢ok sahsiyet tefsir ilmiyle ilgili eserler vermis, gerek yorum gerekse
ortaya koyduklar1 fikir ve anlayislariyla tefsir ilmine katkilar sunmustur. Bosna Hersek’te
Islamlagsmasindan sonra IslAm medeniyetine mensubiyet bilinciyle ilmi incelemelere énemli bir
yer verilmis ve hemen hemen bilimin biitlin alanlarinda s6z sahibi bilginler yetistirilmistir. Bu

bilginler pek ¢ok alanda eserler viicuda getirmislerdir

Sonu¢ olarak sunlar1 sdyleyebiliriz: Osmanli fethinden 6nce bugiinkii Bosna-Hersek
topraklarinda orgilin egitim sistemi diye bir sistem bulunmamaktaydi. Osmanlilarin gelisiyle

paralel olarak s6z konusu topraklarda ¢ok dnemli iki olay gerceklesti.

Islamlasma siireci basladi, bu siirecle paralel olarak da orgiin egitim kurumlari tesis
edilmeye baglandi. Miisliimanlarin yasadigi neredeyse her mahallede ilkogretim diizeyinde
faaliyet gosteren mektepler sehir merkezlerinde ise ortadgretim diizeyinde faaliyet gosteren

medreseler kurulmaya baslandi.

Bugiinkii Bosna-Hesrekte ilk medresenin 1505-1512 tarihleri arasinda kuruldugunu ve
giintimiize kadar cesitli egitim kurumlarinda okutuldugunu g6z 6niinde bulundurursak Tefsir’in
s0z konusu cografyadaki varliginin bes asr1 askin uzun tarihi gegmise sahip oldugunu rahatlikla

sOyleyebiliriz.

Medreseler nerede kurulduysa orada temel islam ilimleri okutulmustur. Temel islam
ilimleri nerede okutulduysa da orada Tefsir 6gretilmistir. Osmanli medreselerinde geleneksel

egitim-0gretim programlar: mevcut idi.

339 Konevi, a.g.e., C. 1, s. 23.

67



Yani egitim-6gretim programlarinin serbest bir ¢izgisi vardi. Merkez tarafindan pek
sorgulanmiyor ve pek denetlenmiyordu. Egitim-0gretim programlarinin pek yenilenmeyip

degismememesi medreselerde okutulan ders kitaplarinin da degismemesine yol acti.

Bu ¢aligmamizin konusu olan Tefsir i¢in oldugu gibi biitiin dersler i¢in de gegerliydi.
Tefsir derslerinde miifredat acisindan tek yenilik Tefsir hocalarinin geleneksel olarak okutulan
ders kitaplarina yazmis olduklari serh ve hasiyelerdir. Ciinkii bu serh ve hasiyeler de ders kitab1

olarak kullanilabiliyordu.

68



KAYNAKLAR

ABAY, Muhammed,“Osmanli Déneminde Yazilan Tefsirle Ilgili Eserler Bibliyografyasi,
Divan dergisi IImi Arastirmalar, sy. 6 (1999), s. 249-303.

AYDAR, Hidayet ,“Tiirklerde Kur'an Calismalar1”, Istanbul Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi
Dergisi, Istanbul, 1977, s. 171.

AKGUNDUZ, Murat,“Osmanli idaresi Déneminde Bosna Hersek®, Dokuz Eyliil Universitesi
Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi, Say1 XVIII, Izmir, 2003, s. 113.

ATA, Abdiilkadir Ahmed, Hasiyetii I-Konevi ald Tefsiri’I-Imdami’I-Beyzdvi ve me ‘ahii Hasiyetii
Ibni’t-Temcid, Dari’1-Kiitiibi’1-Hadise, Kahire, 1969.

ATAY, Hiiseyin, Osmanlilarda Yiiksek Din Ogretimi, Dergah Yayinlari, Istanbul, 1983.

BALTACI, Cahid, XV-XVI. Asirlarda Osmanli Medreseleri (Teskilat - Tarih), Irfan Matbaasi,
[stanbul, 1976.

BEYZAVI, Nasiriiddin Eba Said, Abdullah b. Omer b. Muhammed, Envarii't-tenzil ve
esrarii't-te'vil, Daru’1-Kiitiibi’l-IImiyye, Beyrut 2003.

BILGE, Mustafa, /lk Osmanli Medreseleri, Edebiyat Fakiiltesi Bastm Evi, Istanbul 1984.
ATES, Siileyman, Isari Tefsir Okulu, Yeni Ufuklar Nesriyat, Istanbul, 1998.

BAGDATLI, ismail Pasa, Hediyyetii’'l-Grifin esmdu’l-miiellifin ve dsdru’Imusannifin, Milli
Egitim Basimevi, Istanbul, 1951.

BILMEN, Omer Nasuhi, Biiyiik Tefsir Tarihi, Ravza Yaymnlari, Istanbul, 2008.
CERRAHOGLU, Ismail, Tefsir Tarihi, Fecr Yayinlari, Ankara, 2009.

CERIC, Mustafa, Islam u Bosni, el-Kalem, Sarajevo 1994.

DEMIR, Recep, Kur'an Tefsirinde Tarihselci Yontem, Hikmetevi, Istanbul, 2013
DEMIR, Ziya, Osmanli Miifessirleri, Ensar Nesriyat, Istanbul, 2007.

EL- HANCIS, Muhammed, e/-Cevheru’l-esna fi terdcimi u’lemdi ve sua 'rai Busna, Hecer li’t-

tiba’ ve’n-nesr, Kahire 1992.

69



HADZIHUSEINOVIC, Muvekkit, Povijest Bosne, El-Kalem, Sarajevo, 1999.

GUL, Ahmet, Osmanli Medreselerinde Egitim Ogretim ve Bunlar Arasinda Daru’l-Hadislerin
Yeri, Tirk Tarih Kurumu Yayinlari,Ankara, 1997

GULSEN, Ekrem, “Ibrahim Mostari'nin Envaru't-Tenzil Dibacesi Hasiyesi® , Ekev Akademi
Dergisi Y1l: 2021 Say1: 71/ 2017, s.92.

CELEBI, Katip, Kesfii z-zuniin ‘an esami’l-kiitiib ve’l-fiiniin, Milli Egitim Basimevi, Istanbul,
1951.

KARCIC, Fikret, Serijatski sudovi u Jugoslaviji: 1918-1941, Fakultet islamskih nauka,
Sarajevo, 2005.

KARTAL, Abdullah, “Bursa’da Bosnali Bir Melami Abdullah Bosnevi Hayat1 Eserleri ve Bir
Kasidesi”, Uludag Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi, 1994, 6(6), 5.297.

KASUMOVIC, Ismet, Skolstvo i obrazovanje u Bosanskom ejaletu za vrijeme osmanske

uprave, Islamski kulturni centar Mostar, Mostar, 1999.
KOPRULU, Mehmet Fuad, Tiirk Edebiyati Tarih, Alfa yaynlari, Istanbul, 1980

MADEN, Siikrii, “Osmanlilar’da el-Kessaf ve Envaru’t-Tenzil Hasiyeleri®, Tiirkiye
Arastirmalar: Literatiir Dergisi, Istanbul, 2011, C. IX, 5.241-273.

SUKURIC, Nijaz, “Avusturya-Macaristan Donemi idaresinde Gazi Hiisrev Bey Medresesi
1878-1918, Gazi Hiisrev Bey'in Saraybosna'daki Vakiflar:, Sarajevo, 1988, s. 35-84.

TERZIC, Izzet, el-I'ndye bi’l-Kur ani’l-Kerim fi'I-Busna, el-Cemiyyetu’l-Islamiyye fi’l Busna
ve’l-Hersek, Slovo, Mostar, 2003.

UZUNCARSILI, ismail Hakki, Osmanli Devleti’nin IImiye Teskilati, Tiirk Tarih Kurumu
Yayinlari, Ankara, 1988.

YORULMAZ, Hiiseyin, Osmanli 'min Bat: Yakasi Bosna, 3F Yayimnlari, Istanbul, 2007.

ZEMAHSERI, Ebu'l-Kasim Carullah Mahmad b. Omer b. Muhammed , el-Kessdf ‘an
hakaiki 't-tenzil ve ‘wyuni’l-ekavil fi vucithi’tte 'vil, Daru'l-Fikr, Beyrut, 1994.

ZEHEBI, Muhammed Hiiseyin, Et-Tefsir ve 'l-miifessiriin, Mektebetii Vehbe, Kahire, 2003.

70



	Boş Sayfa

