
 

 

 

 

68 HAREKETİ VE TÜRKİYE’DE MÜZİKAL DEĞİŞİM:  

1961-1980 YILLARI ARASINDA POPÜLER MÜZİK 

 
 
 
 
 
 
 
 

Zeynep Işıl IŞIK DURSUN 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 
 

İletişim Bilimleri Anabilim Dalı 
 
 
 
 
 
 

Doktora Tezi 
 
 
 
 
 
 
 
 

Ankara, 2022 
 

 



 

 

KABUL VE ONAY 

 

Zeynep Işıl Işık Dursun tarafından hazırlanan “68 Hareketi ve Türkiye’de Müzikal 

Değişim: 1961-1980 Yılları Arasında Popüler Müzik” başlıklı bu çalışma, 

26.05.2022 tarihinde yapılan savunma sınavı sonucunda başarılı bulunarak jürimiz 

tarafından Doktora Tezi olarak kabul edilmiştir.  

 

 

___________________________________________ 

Prof. Dr. Melik Ertuğrul Bayraktarkatal (Başkan) 

 

 

___________________________________________ 

Prof. Dr. Suavi Aydın (Danışman) 

 

 

___________________________________________ 

Prof. Dr. Özcan Yağcı (Üye) 

 

 

___________________________________________ 

Doç. Dr. Hakan Ergül (Üye) 

 

 

___________________________________________ 

Dr. Öğr. Üyesi Göze Orhon (Üye) 

 

 

Yukarıdaki imzaların adı geçen öğretim üyelerine ait olduğunu onaylarım. 

 

Prof. Dr. Uğur Ömürgönülşen 

Enstitü Müdürü 

 



YAYIMLAMA VE FİKRİ MÜLKİYET HAKLARI BEYANI 

Enstitü tarafından onaylanan lisansüstü tezimin/raporumun tamamını veya herhangi bir kısmını, basılı 

(kağıt) ve elektronik formatta arşivleme ve aşağıda verilen koşullarla kullanıma açma iznini Hacettepe 

Üniversitesine verdiğimi bildiririm. Bu izinle Üniversiteye verilen kullanım hakları dışındaki tüm fikri 

mülkiyet haklarım bende kalacak, tezimin tamamının ya da bir bölümünün gelecekteki çalışmalarda 

(makale, kitap, lisans ve patent vb.) kullanım hakları bana ait olacaktır. 

Tezin kendi orijinal çalışmam olduğunu, başkalarının haklarını ihlal etmediğimi ve tezimin tek yetkili 

sahibi olduğumu beyan ve taahhüt ederim. Tezimde yer alan telif hakkı bulunan ve sahiplerinden yazılı 

izin alınarak kullanılması zorunlu metinlerin yazılı izin alınarak kullandığımı ve istenildiğinde suretlerini 

Üniversiteye teslim etmeyi taahhüt ederim. 

Yükseköğretim Kurulu tarafından yayınlanan “Lisansüstü Tezlerin Elektronik Ortamda Toplanması, 

Düzenlenmesi ve Erişime Açılmasına İlişkin Yönerge” kapsamında tezim aşağıda belirtilen koşullar 

haricince YÖK Ulusal Tez Merkezi / H.Ü. Açık Erişim Sisteminde erişime açılır. 

o Enstitü/fakülte yönetim kurulu kararı ile tezimin erişime açılması mezuniyet tarihimden 

itibaren 2 yıl ertelenmiştir(1). 

o Enstitü/fakülte yönetim kurulunun gerekçeli kararı ile tezimin erişime açılması 

mezuniyet tarihimden itibaren  …ay ertelenmiştir (2). 

o Tezimle ilgili gizlilik kararı verilmiştir (3). 

    26 / 05 / 2022  

                                                                                                                        

 

Zeynep Işıl IŞIK DURSUN 

i
 

                                                           
i
“Lisansüstü Tezlerin Elektronik Ortamda Toplanması, Düzenlenmesi ve Erişime Açılmasına İlişkin Yönerge” 

Madde 6.  

(1) Madde 6.1. Lisansüstü tezle ilgili patent başvurusu yapılması veya patent alma sürecinin devam 

etmesi durumunda, tez danışmanının önerisi ve enstitü anabilim dalının uygun görüşü üzerine enstitü 

veya fakülte yönetim kurulu iki yıl süre ile tezin erişime açılmasının ertelenmesine karar verebilir.   

(2) Madde 6.2. Yeni teknik, materyal ve metotların kullanıldığı, henüz makaleye dönüşmemiş veya patent 

gibi yöntemlerle korunmamış ve internetten paylaşılması durumunda 3. şahıslara veya kurumlara 

haksız kazanç imkanı oluşturabilecek bilgi ve bulguları içeren tezler hakkında tez danışmanının 

önerisi ve enstitü anabilim dalının uygun görüşü üzerine enstitü veya fakülte yönetim kurulunun 

gerekçeli kararı ile altı ayı aşmamak üzere tezin erişime açılması engellenebilir. 

(3) Madde 7.1. Ulusal çıkarları veya güvenliği ilgilendiren, emniyet, istihbarat, savunma ve güvenlik, 

sağlık vb. konulara ilişkin lisansüstü tezlerle ilgili gizlilik kararı, tezin yapıldığı kurum tarafından 

verilir. Kurum ve kuruluşlarla yapılan işbirliği protokolü çerçevesinde hazırlanan lisansüstü tezlere 

ilişkin gizlilik kararı ise, ilgili kurum ve kuruluşun önerisi ile enstitü veya fakültenin uygun görüşü 

üzerine üniversite yönetim kurulu tarafından verilir. Gizlilik kararı verilen tezler Yükseköğretim 

Kuruluna bildirilir.  

Madde 7.2. Gizlilik kararı verilen tezler gizlilik süresince enstitü veya fakülte tarafından gizlilik 

kuralları çerçevesinde muhafaza edilir, gizlilik kararının kaldırılması halinde Tez Otomasyon 

Sistemine yüklenir. 

    *    Tez danışmanının önerisi ve enstitü anabilim dalının uygun görüşü üzerine enstitü veya fakülte 

yönetim kurulu tarafından karar verilir.                                          



 

 

ETİK BEYAN 

Bu çalışmadaki bütün bilgi ve belgeleri akademik kurallar çerçevesinde elde ettiğimi, 

görsel, işitsel ve yazılı tüm bilgi ve sonuçları bilimsel ahlak kurallarına uygun olarak 

sunduğumu, kullandığım verilerde herhangi bir tahrifat yapmadığımı, yararlandığım 

kaynaklara bilimsel normlara uygun olarak atıfta bulunduğumu, tezimin kaynak gösterilen 

durumlar dışında özgün olduğunu, Prof. Dr. Suavi AYDIN danışmanlığında tarafımdan 

üretildiğini ve Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tez Yazım Yönergesine 

göre yazıldığını beyan ederim. 

 

 

 

 

Zeynep Işıl IŞIK DURSUN 

 

 

 



         iv 
 

TEŞEKKÜR 

 

Tez yazım süresince beni destekleyen, motive edici eleştirileriyle bana yol gösteren, bu 

metnin geliştirilmesine değerli önerileriyle katkıda bulunan tez danışmanım Prof. Dr. 

Suavi Aydın’a;  

 

Tez izleme komitemde yere alarak bu metnin gelişim sürecini yakından takip eden ve 

değerli katkılarını sunan Prof. Dr. Ertuğrul Bayraktarkatal ve Dr. Öğr. Ü. Göze 

Orhon’a; tez jürimdeki değerli katkı ve önerileri için Doç. Dr. Hakan Ergül’e;  

 

Yeterlik jürimdeki katkıları ve sonrasında tez metnimle ilgili değerli önerileri için Prof. 

Dr. Aksu Bora’ya, tezim için önemli kaynaklara ulaşmamdaki destekleri için Tanıl 

Bora’ya;  

 

Uzun yıllar çalıştığım Başkent Üniversitesi İletişim Fakültesi’nde, bana akademik 

hayatın kapılarını açan ve her zaman destek olan İletişim Fakültesi eski dekanı Prof. Dr. 

Ahmet Tolungüç’e; bana yeni fikirlerim konusunda her zaman destek olan ve ekibinin 

potansiyelini en iyi şekilde ortaya çıkarmasını sağlayan, ayrıca tez jürimdeki değerli 

geribildirimleri için İletişim Fakültesi Dekanı Prof. Dr. Özcan Yağcı’ya; tezimle ilgili 

yoğun dönemlerimi büyük anlayışla karşılayan İletişim Tasarımı bölüm başkanı Prof. 

Dr. Senem Gençtürk Hızal’a; iş arkadaşlığından öte dostluk ilişkisi kurduğumuz ve 

birbirimize her zaman destek olduğumuz, alanlarındaki bilgi birikimleriyle her zaman 

sorularımı yanıtlayan Doç. Dr. Ceyda Kuloğlu, Dr. Öğr. Ü. Duygu Urak Avan, Dr. Lale 

Şıvgın Dündar, Doç. Dr. Pelin Aytemiz Karslı’ya;  

 

Özellikle Türk kültür tarihi ve ülkücü harekete dair sorularımı derin bilgi birikimiyle 

cevaplayan dostum yazar Misli Baydoğan’a; onunla birlikte zor zamanlarımda bana 

destek olan dostum Gökçen Ergüven’e;  

 

Almanya’nın ufacık bir köyünde benim de parçası olduğum bir üflemeli çalgı orkestrası 

kurup, müzik icra ederken aynı zamanda müziğin tarihsel ve toplumsal bağlamını 



         v 
 

anlatan ve çocukluğumdan itibaren bu yönde merakımın gelişmesini sağlayan Frau 

Tätzsch’e;  

 

Lisans hayatımdan itibaren müzik ve sanat üzerine uzun ve yoğun sohbetler ettiğimiz, 

bu süreci şekillendiren dostum Doç. Dr. Itır Tokdemir Özüdoğru’ya;  

 

Bu süreçte beni her şekilde destekleyen annem E. Serpil Işık ve babam Prof. Dr. Kani 

Işık’a;  

 

Tez sürecim boyunca her zaman sabırla yanımda olan, iyi ve kötü günde her anlamdaki 

desteğini benden asla esirgemeyen, en karanlık anlarımda bana ışık tutan biricik eşim ve 

dostum Burak Dursun’a;  

 

Burada isimlerini tek tek sayamadığım ancak yollarımızın kesiştiği, beni “ben” yapan 

ve bu alanda üretim yapabilmemi sağlayan insanlara;  

 

 

En içten teşekkürlerimle…   

 

 

 

 

 

Zeynep Işıl IŞIK DURSUN 

Nisan 2022, Hamburg 

Mayıs 2022, Ankara 

 

  

 

 

 

 



         vƛ 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gece Lila’ya… 



  vii 

 

ÖZET 
 

 
 

IŞIK DURSUN, Zeynep Işıl. 68 Hareketi ve Türkiye’de Müzikal Değişim: 1961-1980 

Yılları Arasında Popüler Müzik, Doktora Tezi, Ankara, 2022. 

 
 

Bu tez, Türkiye’de popüler müzikte siyasi söylemin en yaygın dönemi olan 1961-1980 

yılları arasında üretilen müziklerde, 68 Hareketi’nin dayandığı temel kavramların popüler 

müziğe yansımasını ele alır. Tezin birinci bölümünde, 68 Hareketi’nin filizlendiği İkinci 

Dünya Savaşı sonrası dönem konjonktürünün getirisi olan gençlik kültürleri ve karşıt 

kültürler anlatılarak Türkiye ile karşılaştırılmış, dönemin gençlik kültüründe önemli bir 

yer tutan popüler müziğin 68 Hareketi’yle etkileşimleri anlatılmıştır. Bu bölümde son 

olarak 68 Hareketi’nin teorik temelleri ve dünyadaki seyri ile hareketin temel çerçevesi 

çizilir. Tezin ikinci bölümü, Türkiye’de 1961-1980 yılları arasındaki popüler müziğin 

şekillenmesinde etkin rol oynayan kültür politikalarının çerçevesini çizer. Üçüncü 

bölümde Türkiye’deki 68 Hareketi’nin temelleri, öne çıkan imgeleri, hareketin toplumsal 

temelli cinsiyeti ve hareketin seyri; birinci elden kaynaklar ve anekdotlar kullanılarak, 

kronolojik bir çizgide aktarılır. Tezin son bölümü ve esas konusu olan “68 Hareketi’nin 

1961-1980 Yılları Arasında Türkiye’deki Popüler Müziğe Etkileri”, Türkiye’de 1961- 

1980 yılları arasında yayınlanmış olan eleştirel ve/veya muhalif özellikler taşıyan popüler 

müzik parçalarını; parçaların lirik özelliklerinin yanı sıra görsel, işitsel ve yapısal retorik 

özellikleri dahilinde ele alır. Bu parçalar, ele aldıkları konular doğrultusunda “Sınıf 

Meseleleri, Ekonomi, Yoksulluk ve Yoksunluk”, “Başkaldırı, Umut ve Devrimi 

Şarkılarla Anlatmak”, “Millî Duygular”, “Toplumsal Eleştiri”, “Toplumsal Bellek” 

başlıkları altında incelenmiştir. Bunların yanı sıra, Batılı ülkelerdeki 68 Hareketi’nde var 

olan, ancak Türkiye’de izlerine belki birkaç örnek dışında rastlanmayan konulara, 

“Görünmeyen Konuların İzleri…” başlığı altında değinilmiştir. Bu başlık altındaki alt 

başlıklarda şarkılarda toplumsal cinsiyet, ırkçılık konuları ve çevre hareketiyle ilgili 

konuların izleri araştırılmıştır. 

 
 
 
 

Anahtar Kelimeler: 68 Hareketi, Anadolu pop, Anadolu rock, muhalif müzik, müzikal 

retorik, popüler müzik, retorik analizi. 



  viii 

 

ABSTRACT 
 

 
 

IŞIK DURSUN, Zeynep Işıl. The 68 Movement and Musical Changes in Turkey: 

Popular Music Between the Years 1961-1980, Ph. D. Dissertation, Ankara, 2022. 

 
 

This thesis deals with the reflections of the 68 Movement on the popular music of Turkey 

between the years 1961 and 1980, the period in which political discourse in popular music 

was most visible. The first part of the thesis comparatively narrates youth cultures and 

countercultures shaped in the post-World War II conjuncture and in which the 68 

Movement has emerged. This chapter also investigates the interactions of popular music 

- which had an important place in the youth culture of the period - and the 68 Movement. 

Finally, the basic framework, theoretical foundations and progressions of the 68 

Movement around the world are drawn. The second part of the thesis outlines the cultural 

policies that played an active role in shaping popular music in Turkey between 1961 and 

1980. In the third chapter, the foundations of the 68 Movement in Turkey, its prominent 

images, the social-based gender of the movement, and the progression of the movement 

are presented in a chronological manner using first-hand sources and anecdotes. The last 

chapter of the thesis, "The Effects of the 68 Movement on Popular Music in Turkey 

between 1961-1980", deals with the critical and/or dissident popular music pieces 

published in Turkey between 1961-1980, in terms of their lyrical characteristics as well 

as their visual, auditory and structural rhetorical features. These musical pieces are 

analyzed under the titles "Class Issues, Economy, Poverty and Deprivation", "Rebellion, 

Hope and Narrating the Revolution with Songs", "National Emotions", "Social Criticism" 

and "Social Memory". In addition to these, issues that existed in the 68 Movement in 

Western countries, but whose traces are not encountered in Turkey (except for a few 

examples), are mentioned under the title "Traces of Invisible Issues...". Under this title; 

the traces of gender, racism and environmental issues are quested and analyzed. 

 
 

Keywords: 68 Movement, Anatolian pop, Anatolian rock, dissident music, musical 

rhetoric, popular music, rhetorical analysis. 



 ix 

İÇİNDEKİLER 

 

KABUL VE ONAY………………………………………………………………..i 

YAYIMLAMA VE FİKRİ MÜLKİYET HAKLARI BEYANI……..…………ii 

ETİK BEYAN……………………………………………………………………..iii 

TEŞEKKÜR……………………………………………………………………….iv 

ÖZET………………………………………………………………………………vii 

ABSTRACT……………………………………………………………………….viii 

GİRİŞ……………………………………………………………………………...1 

 

1. BÖLÜM: DÜNYADA 68 HAREKETİ: ETKİLENİMLER VE ETKİLER...18 

1.1. 68 HAREKETİ’NİN FİLİZLENDİĞİ DÖNEM  

KONJONKTÜRÜ…………………………………………………………18 

1.1.1. 1960’lı Yıllarda Gençlik Kültürü ve Karşıt Kültür…………..23 

1.1.2. Dünyada 68 Hareketi ve Müzik……………………………...31 

1.2. 68 HAREKETİ’NİN TEORİK TEMELLERİ……………………...36 

1.2.1. 68 Hareketi ve İkinci Dalga Feminizm………………………41 

1.2.2. Çevre ve Ekoloji Temelli Hareketler………………………...42 

1.2.3. 68 Hareketi ve Radikalleşme………………………………...44 

1.3. DÜNYADA 68 HAREKETİ’NİN SEYRİ…………………………...45 

1.3.1. ABD………………………………………………………….45 

1.3.2. Batı Avrupa’da Hareketlilik………………………………….48 

1.3.2.1. Fransa ……………………………………………....49 

1.3.2.2. Batı Almanya……………………………………….51 

1.3.2.3. Diğer Batı Avrupa Ülkeleri………………………...54 

1.3.3. Doğu Avrupa’da 68 Hareketi………………………………...59 

1.3.4. “Batı Dışındaki” Ülkelerdeki 68 Hareketi…………………...64 

1.3.4.1. Afrika’da 68 Hareketi……………………………...65 

1.3.4.2. Latin Amerika’da 68 Hareketi……………………..69 

 

 

2. BÖLÜM: TÜRKİYE’DE 68 HAREKETİ’NE YANSIYAN KÜLTÜR  

POLİTİKALARI: ERKEN CUMHURİYET DÖNEMİ’NDEN  

12 EYLÜL’E, KÜLTÜR POLİTİKALARI VE MÜZİK……………………….73 



 x 

2.1. ERKEN CUMHURİYET DÖNEMİ KÜLTÜR POLİTİKALARI  

VE MÜZİK (1923-1950)…………………………………………………..74 

2.2. DEMOKRAT PARTİ DÖNEMİ KÜLTÜR POLİTİKALARI  

VE MÜZİK (1950-1960)…………………………………………………..78 

2.3. İKİ ASKERİ MÜDAHALE ARASI: 1960-1980 YILLARINDA  

KÜLTÜR POLİTİKALARI VE MÜZİK………………………………..84 

 

3. BÖLÜM: TÜRKİYE’DE 68 HAREKETİ…………………………………….88 

3.1. TÜRKİYE’DE 68 HAREKETİ’NİN TEMELLERİ,  

ÜNİVERSİTELER VE GENÇLİK ÖRGÜTLERİ……………………...88 

3.2. TÜRKİYE’DE 68 HAREKETİ’NİN ŞEKİLLENMESİ……………95 

3.3. TÜRKİYE’NİN 68 HAREKETİ’NDE RADİKALLEŞME………..102 

3.4. TÜRKİYE’DE 68 HAREKETİ’NİN İMGELERİ………………….103 

3.5. TÜRKİYE’DE 68 HAREKETİ’NİN CİNSİYETİ………………….105 

3.6. TÜRKİYE’DE 68 HAREKETİ’NİN SEYRİ, ÖNE ÇIKAN  

KAMPANYA VE EYLEMLER………………………………………….110 

 

4. BÖLÜM: 68 HAREKETİ’NİN 1961-1980 YILLARI  

ARASINDA TÜRKİYE’DEKİ POPÜLER MÜZİĞE ETKİLERİ……………118 

4.1. SINIF MESELELERİ, EKONOMİ, YOKSULLUK VE  

YOKSUNLUK……………………………………………………………..126 

4.1.1. Kırsal Yaşam ve Köylü Sorunları……………………………127 

4.1.2. İşçi Sınıfı ve İşçi Mücadelesi………………………………...138 

4.1.3. Kentli Yoksulluk……………………………………………..142 

4.1.4. Ekonomik Temelli Göç………………………………………148 

4.2. BAŞKALDIRI, UMUT VE DEVRİMİ ŞARKILARLA  

ANLATMAK………………………………………………………………150 

4.2.1. “Zamansız” Sorunlar ve Eleştiriler: Geçmiş Yüzyıllardan  

1960’lar ve 1970’lere……………………………………………….150 

4.2.2. 1960’lar ve 1970’lerden Geleceğe Doğru… …...……………151 

4.2.3. Devrime Çağrı………………………………………………..158 

4.2.4. Halkı “Uyandırmak” ve Aydınlanma………………………...162 

4.3. MİLLİ DUYGULAR………………………………………………….172 

4.3.1. Şarkılarda Anadolu Kavimleri ve Türk Boyları……………...173 



 xi 

4.2.2. 1960’lar ve 1970’lerden Geleceğe Doğru… …...……………151 

4.2.3. Devrime Çağrı………………………………………………..158 

4.2.4. Halkı “Uyandırmak” ve Aydınlanma………………………...162 

4.3. MİLLİ DUYGULAR………………………………………………….172 

4.3.1. Şarkılarda Anadolu Kavimleri ve Türk Boyları……………...173 

4.3.2. Kurtuluş Savaşı Kahramanlıkları…………………………….181 

4.4. TOPLUMSAL ELEŞTİRİ…………………………………………...184 

4.5. TOPLUMSAL BELLEK……………………………………………..191  

4.5.1. Devrimci Mücadele ve Eylemler Üzerine……………………192 

4.5.2. Devrim Yolunda Ölümsüzleşmek……………………………193 

4.5.3. Hapishaneden Seslenenler……………………………………196 

4.5.4. Şarkılarda Siyasi Figürler…………………………………….200 

4.6. GÖRÜNMEYEN KONULARIN İZLERİNİ ARAMAK…….……..201 

5.6.1. Kadınlara Dair bir Hareketin Görünmezliği ve  

Şarkılarda Toplumsal Cinsiyet……………………………………...202 

5.6.2. Şarkılarda Irkçılık Konusu: “Arap Kızı Camdan Bakıyor”…..214 

5.6.3. Çevre Hareketleri: “Doğaya, Dünyaya Hükmeden” İnsan…...219 

 

SONUÇ……………………………………………………………………………..220 

KAYNAKÇA………………………………………………………………………228 

EK 1. ORİJİNALLİK RAPORU…………………………………………………239 

EK 2. ETİK KURUL / KOMİSYON İZNİ YA DA MUAFİYET FORMU……241 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



 1 

GİRİŞ 
 

Bu tez, Türkiye’de popüler müzikte siyasi söylemin en yaygın dönemi olan 1961-1980 

yılları arasında üretilen müziklerde, 68 Hareketi’nin dayandığı temel kavramların popüler 

müziğe yansımasını ele alır. Tezin cevaplamayı amaçladığı bazı sorular şunlardır: 

 
1) Dünyada farklı biçimlerde yerele eklemlenen ve kültürel yaşamı değiştiren 68 

Hareketi’nin Türkiye’deki müzikal yansımaları nasıldır? 

2) Dönemin muhalif müzikal parçaları hangi kavramlardan beslenir, bu parçalarda 

hangi kavramlar ön plandadır? Bu kavramlarla Türkiye’deki 68 Hareketi’nin bir 

okuması yapılabilir mi?  

3) Dönemin ilgili halk müziği ve pop şarkıları arasında ne gibi benzeşmeler ve 

ayrışmalar vardır? Bu neye işaret eder?  

4) Popüler kültür aynı zamanda muhalif bir damar barındırabilir mi? Yoksa gerçekten 

sadece evcilleştiren bir rol mü üstlenir? 

 

Bir toplumun belirli bir dönemdeki sosyal ve kültürel konjonktürünü anlamak için, o 

toplumun müzikal sürecini ele almak önemlidir. Zira müzikal süreçler, müziğin çıktığı 

toplumun kültürel değerlerini yansıtır (Madrid, 2008) ve aynı zamanda bu değerleri 

yapılandırır (Garrett, 2008). Müzik, bir topluluğun işaretidir ve topluluğun özelliklerini 

belirleyen inançlar, varsayımlar, bağlılıklar gibi temel yapıtaşlarını dışa vurur. Bu sayede 

müzik, toplumun ortak yönlerinin oluşturulduğu ve keşfedildiği bir iletişim alanı 

oluşturur (Mattern, 1998: 15). Bunun yanında müzik, içinden çıktığı topluluğun estetik 

değerlerin dışavurumudur. Bu estetik değerler geçmişten gelen tarih, kültür ve coğrafya 

ekseninde şekillenen etnik ve/veya otantik kültürel bir anlayış olabileceği gibi; çeşitli 

sosyal, siyasi, politik söylemlerin, tavır ve yaşam tarzlarının bir araya getirdiği alt 

kültürlerde bu öğelerin şekillendirdiği estetiğin dışavurumu biçiminde de şekillenebilir. 

Bu bağlamda müzik, toplumsal dinamiklerin yansımalarını barındıran kültürel bir 

çıktıdır. Müzik hem bireysel hem de kitlesel düzeyde bir etkiye sahiptir. Attali (2005: 45-

46), müziğin neandertal dönemlerden beri çeşitli ayinlerde, törenlerde ve ritüellerde, 

“endişe giderici” ve “onurlandırıcı” (a.g.e.: 50) bir öğe olarak kaçınılmaz biçimde yer 

aldığını hatırlatır. Toplumsal hareketlerde müziğin etkin bir rolü vardır. 68 Hareketi 



 2 

özellikle üniversiteli gençler arasında yaygınlaşmış, hareketin öznelerinin doğası gereği 

müzik bu süreçte önemli bir rol oynamıştır.  

 

Sanat müziğini1 temel alan Batılı bir yaklaşımla müzik, sesleri (tonları) ve tınıları 

belirlenmiş olan ancak zaman ve mekâna göre değişiklikler gösterebilecek olan estetik 

anlayış doğrultusunda şekillenen kurallara göre bir araya getirmenin, düzenlemenin 

sanatıdır. Batı müziğinin bugün dayandığı armoni ve melodi biçimlerinin temeli ise tıpkı 

Batı felsefesi gibi Eski Yunan’a dayanmaktadır (Gilbert & Pearson, 1999: 39). Bu 

dönemden günümüze ulaşan müzik yazınları oldukça sınırlı kalmakla beraber, dönemin 

felsefi yazınlarından müzik konusunda fikir edinmek mümkündür. Platon (2005: 88-90), 

ideal devletini tanımlarken müziğin gücünden ve toplumu etkileme potansiyelinden 

büyük bir temkinle bahsederken, hocası Sokrates ile bu doğrultudaki diyaloglarını 

paylaşır. Platon’un ideal devletinde çoğu müzik türüne yer yoktur. Ona göre yumuşak ve 

rahatlatıcı müzik türleri, toplumu sarhoşluğa ve avareliğe teşvik edicidir. Sokrates de 

müzik konusunda muhafazakârdır ve yapısal olarak basit, fazla melodik olmayan, 

yalnızca militer cesarete, kişisel disipline ve ağır başlılığa teşvik edici müziklerin var 

olması gerektiğini savunur. Platon ve Sokrates’e göre müziğin fiziksel zevkle birleşmesi, 

onu gözden düşürür. Hatta Sokrates’e göre müzikte melodiden ziyade sözler ön planda 

olmalıdır; melodi halihazırdaki sözlere uyumlu biçimde düzenlenmelidir ve var olan bir 

melodiye sonradan söz yazılmamalıdır.  

 

Frankfurt Okulu’nun eleştirel teorisyenlerinden aynı zamanda müzikolog olan Theodor 

Adorno (2004), kültür endüstrisindeki monopol yapının ürünü olan, satış temelli içi 

boşaltılmış kültür ürünlerinin insanı gerilettiğini söyleyerek kültür endüstrisi tarafından 

aptallaştırılmış kitlelere sunulan müziğin içinin boşaltılmışlığından yakınır. Ona göre 

kapitalist sistemin bir çıktısı olan kültür endüstrisi, müzik dinleme pratiklerinde (ve diğer 

kültürel alanlarda da) gerileyen bir kitle oluşturarak aptallaşmış bir toplum yaratır. 

Müziğin sanat için var olması gerektiğini savunan Adorno için virtüözlük kaçınılmaz bir 

gerekliliktir ancak teknolojik gelişmeler, oluşabilecek kusurları örterek virtüözlük 

gerekliliğini ortadan kaldırmıştır. Bununla beraber popüler müziğin dinleyici kitlesi, 

 
1 Besteci (compositeur) denen kişilerin yaratıcı bir bilinç içinde verdikleri yapıtların tümü. Bu yapıtlar, 
Avrupa’da 10. yüzyıldan bu yana görülür (Mimaroğlu, 2017: 15).  



 3 

üretilen basitleştirilmiş ve “kötü” müziğe bağlı olarak gerilemiş bir kitledir. Müziğe 

sanatsal ifadenin üstün bir aracı olarak yaklaşan Adorno ve Horkheimer’ın (1997) eğlence 

ve zevk ile ilgili görüşlerinin kendi dönemlerindeki eleştirel ve muhafazakâr konumu, 

Platon ve Sokrates’inkiyle benzerlik taşır:  

  
“Zevk, hiçbir şey hakkında düşünmek zorunda kalmamak, ızdırap gösterildiğinde bile 
onun varlığını unutmak anlamına gelir. Temelde bu acizliktir. Bu bir kaçıştır; iddia 
edildiği gibi acınası bir gerçeklikten değil, kalan son direniş niyetinden bir kaçıştır. 
Eğlencenin vadettiği özgürleşme; tefekkür ve inkârdan arınmadır.” (Adorno ve 
Horkheimer, 1997: 144)2.  

 

Adorno’ya göre kültür endüstrisi kaçınılmaz olarak sanat yapıtının içini boşaltarak onu 

metalaştırır, monopol ise sanatı yaralar (2004). Onun için sanat, kendi bağlamı içinde var 

olmalı; bu bağlamda müzik, müzik uğruna var olmalıdır. Hanns Eisler’den yapılacak bir 

alıntı ise Adorno’nun bu yaklaşımına cevap niteliğindedir:  

 
“Müzik malzemesinin kendiliğinden ve soyut gelişimine dayanan kuramcılar, bir şeyi 
unutmuşlardır: müzik, insanlar tarafından insanlar için yapılır. [...] Müzik, sınıf kavgaları 
içinde gelişir, çünkü sınıf kavgaları her türlü üretkenliğin kaynağıdır. Müzikte bu, 
ideoloğun kavramakta güçlük çekeceği kadar daha ince ve karmaşıktır. Müzik 
malzemesinin kendi başına bir gelişimi yoktur. Yalnızca toplumla çelişki dolu ilişkisi 
içinde gelişir müzik.” (Onay et al., 2006: 67).  

 

1960’lı yıllardan itibaren İngiliz Kültürel Çalışmalar ekolünün gelişmesiyle, popüler 

müziği Frankfurt Okulu’nun popüler kültür tartışmalarında olduğu gibi “içleri tamamen 

boşaltılmış, aptallaştırıcı kitle örüntüleri veya kitlesel pazarlama ürünleri”ne 

indirgemeyen, aksine popüler kültürün toplumları anlamak adına değerli bir alan teşkil 

ettiğini savunan yaklaşımlar doğmuştur. Bu ekolün kurucularından Stuart Hall’a (1981) 

göre popüler kültür, toplumsal değişimlerin sürekli müzakereler dahilinde gerçekleştiği 

temel yerdir. Pratt (1990) ise popüler kültürü; çeşitli gerilim ve çatışmalar sonucunda 

tercihlerin dönüşüme uğradığı bir süreç olarak tanımlar. Jackson (2009: 8-9), popüler 

kültürün özellikle genç kitlelerde; ebeveynlerinin seçtiği sosyalleşme araçlarından, 

geleneksel kurallardan, süregelenden uzaklaşmayı ve kendi aralarında ortak değerlerle bir 

kültür oluşturmayı sağladığını hatırlatır. Bu bağlamda popüler kültür bir sosyalleşme 

 
2 İngilizce’den çeviren: Işık Dursun. 



 4 

aracıdır ve yapısal özellikleriyle popüler müzik, özellikle genç kitlelerin ortak değerlerle 

oluşturdukları gençlik kültürlerinde önemli bir yere sahiptir.  

 

Popüler müziğin yanı sıra tamamlayıcı yan ürünlere de sahip bu kitlesel endüstri ürünleri, 

büyük şirketler ve tüketici arasında kurulmuş simbiyotik bir ilişkide, karşılıklı bir 

hegemonya içinde bir döngüdedirler. Kitlelere pazarlanan bu ürünler popüler kültür 

çalışmalarının ilk dönemlerindeki yaklaşımlara paralel olarak içi boşaltılmış, sanatsal 

değeri olmayan seri ürünler gibi görünmekle beraber; çoğu ortalama dinleyicinin ifade 

etmekte zorlandığı duyguları ifade ederek onlarla duygusal bir bağ kurarlar. Bunun 

yanında, aynın zamanda tüketici olan dinleyicinin kendini ifade etmesini, bazen kendini 

kolektif bir grup içinde tanımlamasını da sağlayarak onlarla özelleşmiş bir bağ kurar.  

 

Burada, metnin ilerleyen kısımlarında kullanılacak popüler müzik kavramına açıklık 

getirmek gerekir. Pek çok dilde benzer ses yapısına sahip “popüler” kelimesinin kökeni 

Latince’de “halk” anlamına gelen populus kelimesine dayanır. Türk Dil Kurumu Güncel 

Türkçe Sözlük’te3 “popüler” kelimesi, şu şekilde tanımlanmıştır:   

 
“1. sıfat Halkın arasında yaşayan motiflere, ögelere yer veren, onlardan yararlanan, 
halkın zevkine uygun, halk tarafından tutulan.   
2. sıfat Herkesçe tanınan, bilinen.”   

  
Popüler kelimesinin yaygın olarak kullanılan “halkın zevkine uygun” anlamı, popüler 

kültürün tüketim odaklı formlarıyla örtüşür. Günümüz müzik endüstrisinde; müziğin 

yapısal özellikleri, içerdiği mesaj, tavır veya özgün olarak ortaya çıktığı bölge göz önünde 

bulundurularak kategorilere ayrılmış pek çok farklı tür ve alt tür karşımıza çıkmaktadır: 

rock, pop, caz, dans, hip-hop, rap, Latin, New Age, Batı hakimiyetindeki global popüler 

müzik endüstrisi tarafından ötekileştirilmiş “dünya müzikleri” (Keltik, Afrika, Uzakdoğu, 

Hint, Klezmer, Polka, …) ve daha nicesi… Bu türler, müzik endüstrisinde belirli 

ürünlerin doğrudan hedef tüketiciyle buluşmasına yarayan, bireylerin kimi zaman türler 

veya alt türler üzerinden kolektif kimlikler kurmasını ve altkültürlere aidiyet hissetmesini 

sağlayan, isimlendirmeleri müziğin yapısal (downtempo, bossa nova, trip-hop...), politik 

konumlanma (protest), söylem ve tavır (riot grrrl, anarcho-punk, reggae…), fiili (caz, 

 
3 Kaynak: www.tdk.gov.tr (Erişim tarihi: 30 Ocak 2017).  



 5 

psychedelic, EDM, trance...), veya bölgeye özgü baskın yapısal özellikleri (Latin, Afrika, 

Balkan müzikleri...) göz önünde bulundurularak düzenlenmiş, tüketicinin ve 

pazarlamacının işini kolaylaştıran bir ayrımdır.  

 

David Rowe (1996: 38-39), “pop” kavramını çağdaş gençlik müziğini betimlemek 

anlamıyla kullanır ve bu müziğin plak şirketlerinin kültür üretimi ideolojileri 

doğrultusunda şekillendiği üzerinde durur. Manuel’e (1988: xvi) göre ise popüler müzik 

kitlesel olarak üretilen ve satışa sunulan, biçimi ve içeriği kitle medyasıyla yakın ilişki 

içinde evrilen ticari müzik anlamına gelir. Shuker (2001), popüler müzik endüstrisinde 

türlerin işlevsel olarak insanlar tarafından, insanlara dair, insanlar için üretilen yerel ‘folk’ 

ve plak şirketlerinin listelere yönelik, kâr amaçlı piyasaya sürdükleri ürünler (pop) olarak 

ayrıldığını belirtir. Niceliksel bir yaklaşımla ‘popüler’ kavramı, endüstri dahilindeki 

kitlesel üretimde satış, reklam, tüketicinin geri bildirimi, medyada yer alma oranı, talep 

ve çekicilik gibi kavramlar üzerinden açıklanabilir. Popülerlik, buna göre nitel bir 

yaklaşımla ürünün ne kadar tüketilebilir olduğu ve kâr getirisi üzerinden hesaplanabilir. 

Shuker (2001), popüler müziği anlamak için popüler kültürün doğası ve üretimi, sosyal 

alımlama ve tüketim biçimleri, kültürel hiyerarşiler ve beğeni/zevk politikalarını göz 

önünde bulundurmanın gerekliliğini vurgular. Popüler müzik, ortaya çıktığı dönemden 

itibaren kültürel çalışmalar, iletişim bilimleri, müzikoloji, tarih, sosyoloji ve cinsiyet 

çalışmaları gibi akademik alanların da çalışma konusu olmuştur.  

 

Mattern’a (1998: 18) göre müzik, bir toplumun sicil kaydı olarak da işlev görür. Ona göre, 

farklı bir toplum yahut topluluğa ait müzikleri her ne kadar onların deneyimlediği biçimde 

deneyimleyemesek de (zira kültürel artifaktları deneyimlemede kültürel birikim önemli 

bir faktördür), yine de o müzikten o toplumla ilgili öğrenecek şeyler vardır. Mattern 

(a.g.e.), bazı müzikologların bu görüşe karşı çıkarak müziğin anlamının katı biçimde 

biçimsel ve yapısal olduğunu, anlamın yalnızca seslerin birbiriyle olan ilişkisinde var 

olduğundan tarihsel bağlamının dışında da anlaşılabileceğini savunduğunu belirtirken; 

kendi tarafında müziğin anlamının tarihsel ve kültürel bağlamlarla oluşturulduğunu 

savunur. Popüler müziğin metni – yani parçanın yapısı, tınısı ve lirik içeriği – parçanın 

politik önemini anlamak için elbette önemlidir, ancak yeterli değildir. Müziğin lirik metni 

elbette anlam bakımından zengindir ve toplumsal bağlamdaki içeriği açısından 



 6 

incelenmeye uygundur. Ancak, müzikteki politik anlam yalnızca lirik metinle sınırlı 

değildir. Popüler müzik; üretim, tüketim ve kullanım süreçlerinde doğrudan ve dolaylı 

olarak yer alan kişiler ve kurumları da içeren bir sosyal bağlamda işler. Mattern (1998: 

16), müziğin kullanım alanlarının ve eriştiği kitlenin genişlediği anda farklı bireylerin ve 

toplulukların müziği farklı biçimlerde kullandığını, buna bağlı olarak farklı anlamların 

oluşturulduğunu; bununla beraber bu anlamların paylaşıldığı, tartışıldığı ve değiştiği bir 

iletişim platformu oluştuğunu bizlere hatırlatır. Bu tezde, kültürel bir artifakt olan ve 

çoğunlukla lirik metne sahip popüler müzik örnekleri, müziğin üretildiği ve/veya icra 

edildiği tarihsel ve kültürel bağlamda incelenecek; dünyada ve Türkiye’de dönem 

konjonktürü ve zeitgeist göz önünde bulundurularak hermenötik çerçeveden 

yorumlanacaktır.  

 

Türkiye’de örneklem olarak müzikal parçaları ele alarak yapılan akademik çalışmalar, 

şimdiye dek iki ana yaklaşım altında toplanmıştır. Bunlardan ilki; etnomüzikolojik 

yaklaşımla, müzikal parçaların yapısal özelliklerinin yanında kültürel, sosyal, ekonomik, 

bilişsel, coğrafi, biyolojik boyutlarını da ele alır ve yerel etkileşimlerini inceler. İkincisi 

ise; toplumbilim alanlarında sıklıkla kullanılan, parçanın müzikal özelliklerini dışarıda 

bırakarak yalnızca lirik özelliklerini ele alan içerik çözümlemeleri ve semiyotik 

çözümlemelerdir4. Ancak müzikal parçalar yalnızca sözlerden ibaret olmadığı gibi, bir 

parçanın ilettiği mesajı anlamak için yalnızca sözleri incelemek yeterli değildir. Müzikal 

bir parçada lirik özelliğin yanı sıra, parçanın bütününe anlam kazandıran pek çok farklı 

etken vardır. Attali (2005: 37), her müziğin transkripsiyon gerektiren simgesel özellikler 

barındırdığını; Ferdinand de Saussure’ün müzikte bir “gösteren” ve “gösterilen” 

olduğunu imleyen “Herhangi bir fikrin bir ses dizisi ile ilişkilendirilmemesi için bir neden 

görmüyoruz” ve Jacques Derrida’nın “Lisandan önce müzik olmaz” sözlerini hatırlatarak 

vurgular.   

 

Çoğu insanın müzikle olan ilişkisinde, duygusal deneyim de önemli yer oynar (Juslin ve 

Sloboda, 1999a: 3). Gilbert ve Pearson (1999: 39), “Müziğin etkisinin doğası nedir? Bu 

etkiler nasıl sağlanır?” sorularına cevaben iki farklı yaklaşım sunar. Bunlardan ilki, 

 
4 ABD’de yapılmış olan, popüler müzikte anlam çalışmaları üzerine kısa bir tarihçe için bkz. (Jackson, 
2009: 14-16).  



 7 

müziğin bir anlam üreticisi olarak ele alınabileceğidir. İkincisi ise müziğin, anlamlar 

barındırmanın yanı sıra sözel anlamlar üzerinden açıklanamayacak bir etkilenim (affect) 

de oluşturduğudur. Yazarlara göre bu, müziğin sözsüz etkisidir. Mattern (1998: 17) ise 

dinleyicilerin müziği bedenleri ve ses dalgalarıyla deneyimlediğini ve müziğin doğrudan 

fiziksel olarak eden bir sanat dalı olduğunu belirtir. Ona göre bu fiziksellik, müzisyenlerin 

hislerini dinleyiciyle doğrudan paylaştıkları seslere dönüştürmesini sağlar. Hatta bu 

fiziksellik müziğin lirik bir metne ihtiyaç duymadan, sezgisel ve dolaysız olarak 

deneyimlenmesini sağlar. Mattern’e göre müzikte lirik içerik fikirlerin iletilmesini 

sağlarken; müziğin fiziksel ve etkileşimsel boyutları, müziğin bir iletişim biçimi 

olmasında önemli rol oynar (1998: 17-18). Eyerman ve Jamison (1998: 139), popüler 

müziğin kolektif bir dışavurum aracı olduğunu belirtir. Bu kolektif dışavurum, 50’li 

yıllardan itibaren toplumun daha geniş katmanlarına nüfuz etmiş ve dünyaya yayılan 

etkileri 1970’ler ve 1980’lerde de devam etmiştir. Mattern, ABD’nin 1960’lı yıllarından 

verdiği örneklerle Woodstock Festivali gibi dev konserlerden küçük ev toplantılarına ve 

okul danslarına, bir gençlik kültürü ve hareketi için farklı iletişim arenalarının oluştuğunu 

ve hareketin yeniden üretildiğini belirtir. Bu gibi arenalarda müziğin yanı sıra konuşma, 

karşılıklı etkileşim ve dansla gençliğin kendilerini ifade edebildiği ve diğerleriyle 

özdeşleşebildiği, bireylerin kendileriyle ortak özellikler taşıyan diğer bireylerle bir grup 

oluşturabilirler (Mattern, 1998: 16). Müzik hem duygusal hem de fiziksel bağlamda 

topluluklarda kolektif kimlik yaratmaya yardımcı olur ve topluluğu güçlendirir (Eyerman 

ve Jamison, 1998: 45). Daha da genişletirsek; bu dinleyiciler daha önce fiziksel olarak 

ortak platformlarda buluşmasalar dahi, ortak bir kimlik ve deneyimler etrafında birleşerek 

bir cemaat oluştururlar. Müziğin etkileşimsel boyutu, 68 Hareketi’nin eylemlerinde de 

kendini gösterir. Çoğunluğu üniversite öğrencisi gençlerden oluşan hareketin öznelerinin 

doğası gereği müzik, hareketin içinde doğrudan ve dolaylı olarak rol oynamıştır. Müzik, 

hem topluluğu motive etmek ve dinamiğini sağlamak, hem de harekete bağlı dönem 

konjonktürünü yansıtarak bunun popüler kültür aracılığıyla daha geniş kitlelere 

iletilmesini ve toplumsal bellekte yer almasını sağlamıştır.  

 

Mattern (1998: 20) bunların yanında elbette ki alımlayıcının müziğe, müziğin 

yaratıcısının niyeti dışında anlamlar yükleyebileceğinin de göz önünde bulundurulması 



 8 

gerektiğini belirtir5. Mattern (1998: 20) farklı kültürlerin veya kulağın alışık olmadığı 

müzik türlerinin alımlayıcıya olan etkileri üzerine yaptığı incelemede; alımlayıcıyı 

yüzeysel olarak bu farklı türdeki müziğe maruz bırakmanın yabancılaşmaya neden 

olabileceğini söyler. Bu durumda, müziğin iletişimsel kabiliyeti için toplumun aşina 

olduğu öğeleri kullanmak önemlidir. Türkiye’de Anadolu pop ve Anadolu rock müziğin 

toplumun geniş bir kitlesi tarafından benimsenmesinin belki de en önemli nedeni, Batılı 

tınısına rağmen topluma aşina gelen melodiler ve hikâyelerle örülü müzikal 

metinlerinden kaynaklıdır.  

 

Saint-Dizier (2014: 42) müziğin, dilin tüm araçlarını kullanan bir sistem olduğunu 

vurgular; bu araçları düşük seviyede ses, perde, armoni, süre; yüksek seviyede ise tema 

oluşumu, müzikal gelişim ve söylem olarak tanımlar. Bir parçayı oluşturan tüm bu 

olguların arasından yalnızca lirik özellikler seçilip ele alınarak yorum yapıldığı takdirde; 

parçaya anlam kazandıran, dinleyici üzerinde duygu yaratan diğer tüm özellikler göz ardı 

edilmiş olur. Hali hazırda var olan bir müzikal parçaya icracının getirdiği yorum ve 

kullandığı enstrümanlar, parçanın etkisini ve buna bağlı olarak parçaya yüklenen anlamı 

değiştirir. Anadolu pop ve Anadolu rock akımlarının ilk yıllarında halk ezgilerinin Batılı 

popüler müzik enstrümanlarıyla yeniden yorumlanması, başlı başına dönemin ruhunu 

yansıtan politik bir anlam içerir. Özellikle popüler müzik parçalarında, anlam içeren 

olguların arasına performans da girer. Retorik analizinde önemli bir faktör; ethos değeri 

altında incelenecek olan performanstır. İcracının dış görünüşü, mimikleri, tavrı, 

performans esnasındaki vurguları, parçayı yorumlama biçimi, izleyiciyle olan ilişkisi, 

performansa dahil olan ve icracının dinleyici üzerinde etkisini ve ikna kabiliyetini 

etkileyen bileşenlerdir. Kimi zaman, müzikal parçaların hedef kitleye iletim aracı olan 

albümlerin, bu kitleyle görsel iletişimini sağlayan kapakları da bu işin içine girer. Bir 

müzikal parçanın yarattığı etki, tüm bu etmenlerin toplamıyla oluşur. Tezin 

 
5 Mattern, farklı bağlamlarda farklı anlamlar yüklenmesiyle ilgili olarak, Simon Frith (1984) ve David 
James (1989)’in çalışmalarında, ABD’li müzisyenler The Rolling Stones, Grateful Dead, Jimi Hendrix gibi 
isimlerin kimi şarkılarının hem Vietnam Savaşı karşıtları için hem de Vietnam’daki Amerikan askerleri 
için birlik, dayanışma ve coşku kaynağı olduğunu vurguladıkları örneği verir. Bunlara ek olarak Vietnam 
savaşında askerler “2000 Light Years from Home” (Rolling Stones), “We Gotta Get Out of This Place” 
(Porter Wagoner) ve “Leaving on a Jet Plane” (Peter, Paul and Mary) parçalarına şarkı yazarlarının 
muhtemelen amaçlamadıkları biçimde anlamlar yükleyerek, bunları coşku ve dayanışma kaynağı olarak 
kullanmışlardır.” (Mattern, 1998: 20). 



 9 

örneklemindeki müzikal parçalar mümkün olduğunca bu özellikler göz önünde 

bulundurularak incelenecektir. Bu da bu tezi özgün kılan özelliklerden birisidir.  

 

1961 ve 1980 yılları arasında Türkiye’de müzik endüstrisi hızlı bir gelişim göstermiş ve 

farklı türlerden sayısız plak piyasaya sürülmüştür. Bu geniş dönem içerisinde yayınlanan 

tüm plaklara erişim imkânı olmadığı gibi, müzikal çıktıların yalnızca bir bölümü tezin 

inceleme kapsamına girecek özellikleri taşır. Bu inceleme kapsamında; öncelikle başlı 

başına bir tür olarak politik bir anlam barındıran ve çoğunluğu Anadolu pop ve Anadolu 

rock türünde popüler müzik icra eden sanatçılar listelenmiş ve bunların müzikal 

parçalarının tamamı dinlenmiş, albüm ve lirik incelemeleri yapılmıştır. Ardından, bu 

sanatçıların icra ettiği, dönemin politik ruhunu yansıtan parçalar seçilerek, bunların lirik, 

görsel ve ilgili yerlerde müzikal retorik bağlamında incelemeleri yapılmıştır. Bunların 

yanında, ele alınan popüler müzik sanatçıları tarafından bestelenen ve toplumsal belleği 

tazeleyen ve/veya 68 Hareketi’ne bağlı eylemlerde motivasyon amacıyla sıklıkla 

kullanılan marşlar, lirik metinleri ve bağlamsal özellikleri ele alınarak incelenmiştir.  

 

Bu tezde 1960-1980 yılları arasında yayınlanmış, dönemin özelliklerini taşıyan ve 68 

Hareketi’yle etkileşim içinde olan seçili müzikal parçalardan oluşan bir örneklem ele 

alınacağından, örneklem miktarı oldukça fazladır. Bu durum göz önünde bulundurularak 

tez kapsamında ele alınan tüm parçaların yayınlandığı 45’liklerin kapaklarının görsel 

çözümlemelerini yapmak, başlı başına bir araştırma konusu olacaktır. Yine de, dönemin 

özelliklerini taşıyan ve hareketle olan etkileşimi doğrudan yansıtan, seçili görseller de bu 

araştırmanın kapsamına girecektir. Albüm görsellerinin yanı sıra sanatçının “imajı”, 

görsel olarak kendini nasıl temsil ettiği, buna bağlı olarak beden jestleri de ele alınması 

gereken bileşenlerdir. 1960’lı yılların başlarında popüler müzik sanatçıları ağırlıklı olarak 

Batılı bir görünüme sahiptir. İlerleyen yıllarda ise Anadolu pop ve Anadolu rock 

türlerinin yaygınlaşmasıyla beraber tıpkı müziklerinde olduğu gibi müzisyenlerin dış 

görünüşlerinde de bir sentez fikri öne çıkmaya başlamıştır. Aşıklar ve halk ozanları ise 

genellikle popüler müzik sanatçılarının güttüğü türde bir imaj kaygısı gütmeden yerelde 

giydikleri günlük, kimi zaman geleneksel kıyafetlerle izleyici karşısına çıkarlar. Aşıklar 

ve halk ozanları imaj kaygısı gütmeden geleneksel bir dış görünüme sahipken, popüler 

müzik alanındaki icracılar belirli imgeleri imaj kaygısıyla sıkça kullanır. Özellikle 



 10 

Anadolu pop ve Anadolu rock türlerinde, imaj kaygısıyla yerelden ödünç alınan kimi 

imgeler ve söylemler, bu imgelerin ve söylemlerin bir kısmını popülerleştirerek 

evcilleştirmektedir.  

 

Müzisyenin kimliği, duruşu, siyasi tavrı da retoriğinin bir parçasıdır ve izleyiciler 

üzerindeki etkisi üzerinde önemli bir faktördür. Müzisyenlerin, biletli konserler dışında 

yer aldıkları veya destekledikleri platformlar, kuruluşlar ve organizasyonlar da 

müzisyenin tavır ve kimliğiyle ile ilgili mesajlar taşır ve retoriğin içinde ele alınmalıdır. 

Örneğin kimi müzisyenler, biletli konserlerin yanı sıra politik kaygının öne çıktığı 

eylemlerde veya dayanışma gecelerinde de sahne alarak politik kimliklerini öne 

çıkartırlar. Elbette, politik eylem ve dayanışma gecelerinde aktif olarak yer almayan 

popüler müzisyenlerin politik öneminin küçümsenmemesi gerekir. Örneğin Cem Karaca 

gibi, geniş kitlelere konserler verirken siyasi duruşunu da güçlü biçimde ifade eden 

isimler, popüler kültür içerisinde müzikal retorik vasıtasıyla politik söylemi yeniden 

üretmeleri açısından önemlidir. Bu müzisyenler, politik söylemi popüler kültür içerisine 

entegre ederek bu söylemin daha geniş kitlelere ulaşmasını sağlar.  

 

Bu tezde sıklıkla kullanılan “parça” terimi, “müzikal parça” anlamında kullanılmaktadır. 

Tezde ele alınan kimi müzikal parçalar türkü, kimileri şarkı, kimileri ise enstrümantal 

yahut lirik okuma gibi farklı kategorilere girdiğinden, bunların tamamını “şarkı” olarak 

adlandırmak yanlış bir genelleme olacaktır. Bundan ötürü ele alınan müzikal örneklerin 

tamamını kapsaması adına “parça” olarak nitelendirmek uygun görülmüştür. Yine tezde 

sıklıkla geçen “albüm” terimi, içinde müzikal parçaların da dahil olduğu, çeşitli sesli 

dinletilerin toplu halde yer aldığı uzunçalar plaklar için kullanılmıştır. “45’lik” terimi ise 

içinde 2-4 arası parçanın sığdığı, dinleti süresi daha kısa olan plakları temsil etmektedir. 

“Yeniden yorumlama”, literatürde kimi zaman İngilizce temelli “cover” kelimesiyle 

betimlenen, var olan bir müzikal parçanın farklı bir icracı tarafından, belki kimi 

farklılıklarla yeniden yorumlanmış haline verilen addır.  

 



 11 

İngilizce’de “psychedelic rock” olarak bilinen müzik türünün Türkçeleştirilmiş hali, 

Türkiye’de halk ağzında ve kimi literatürde6 “saykodelik rock” olarak geçer. Bu isim, 

“psychedelic rock” teriminin Türkçe okunuşuna kolaylık oluşturması ve tahminen 

“psychedelic” kelimesinin, hatalı biçimde İngilizce’de psikopat anlamına gelen 

“psychopath”in kısaltması olan “psycho” ile bağdaştırılmasından ötürüdür. Ancak kelime 

kökenleri ele alındığında, söz konusu “saykodelik” kavramını hiçbir zaman doğru 

bulmamakla beraber, kelimenin Türkçe karşılığı olan “sanrısal” kavramının da 

psychedelik rock etkisini tam olarak vermediği kanısındayım. Bu sebeple, tıpkı 

İngilizce’deki “jazz” kelimesinin Türkçe karşılığı “caz” tercümesinde olduğu gibi 

kelimenin orijinaline sadık kalarak ancak Türkçe bir tını ekleyerek, “psikedelik rock” 

olarak adlandırılmasını doğru buluyorum. Bu tezde de orijinali “psychedelic rock” olarak 

adlandırılan müzik türü “psikedelik rock” olarak tanımlanmıştır. “Rock” terimi ise 

Türkçe’nin de dahil olduğu pek çok dilde 60 seneyi aşkın bir süredir değişmeyen 

kalıplaşmış bir müzikal ve kültürel terim olduğundan, 1990’lı yıllarda kimi medyada 

“rak” biçiminde kullanımı yaygınlaştırılmaya çalışılmasına rağmen bu kelimeyi 

Türkçeleştirme çabasına gidilmemiştir.  

 

Tezin yöntemine gelince; bu tezde ele alınan müzikal parçalar, şarkı sözleri, albüm 

kapaklarında yer alan görsel ve metinsel öğeler; retorik çözümleme yöntemi ile, kimi 

zaman müzikal retorik çözümleme yönteminden de yararlanılarak analiz edilmiştir. 

Retorik, özünde ikna ile ilgilidir. Günümüzde kullanılan retorik kavramının temellerini 

atan Aristoteles’e göre; alımlacıyı ikna etmek adına ethos, pathos ve logos kategorileri 

altında üç çeşit argüman üretilir. Ethos, dinleyicilerin argümanların gücü ve 

geçerliliğinden bağımsız olarak konuşmacıya güvenebilmesi için gereken unsur ve 

tutumları içerir. Karizma, tavırlar, dış görünüş, mimikler ve jestler bu kategori altındadır. 

Pathos, icracının izleyicisi üzerinde geliştirmesi gereken duygu ve hisler gibi unsurları 

içerir. Logos ise, argümanın kendisiyle ilgilidir. Logos, tartışmanın argümantasyonunu 

inşa eder, mantık ile ilgilidir, icracı logos vasıtasıyla tartışmanın yapısını bir gösteri gibi 

görünecek şekilde düzenleyen mantıksal kuralları takip eder (Saint-Dizier, 2014: 7-9).  

 
6 Bkz. Erkan, Güven Erkin (2014). “Türkiye Rock Tarihi 1 – Saykodelik Yıllar”. İstanbul: Esen Kitap. 
Erkal, kitabında “saykodelik” kelimesini Türkiye’deki sokak ağzını temel alarak kullandığını anlatır (s. 7).  



 12 

Bu tezde başlı başına bir iletişim aracı olarak ele alınan müziğin, kendine ait söylemsel 

unsurları vardır. Müzik, iletişimde önemli bir yere sahip olan güçlü bir ikna aracıdır. 

Saint-Dizier (2014:12), ethos ve pathos öğelerinin müziğin doğasında kendiliğinden var 

olduğunu belirtir ve bu bağlamda müziğin alımlayıcıyı etkilemek için son derece güçlü 

bir araç olduğunu vurgular. Retorikte var olması gereken üç ana bileşen olan 1) konuşma 

ve içerik, 2) konuşmacı (icracı), onun profili ve postürü (jest ve mimikleri, sesi, tonu vb 

öğeler), 3) profesyonel ve psikolojik profiliyle izleyici/dinleyici bileşenleri; müzikal 

retorikte de bulunur. Bunun yanında “konuşmacı” veya iletici, eserin sahibi olmayabilir 

ancak iletici olan icracının kimliği de önemlidir, zira icracı esere dair besteciden daha 

farklı bir görüşe sahip olabilir (Saint-Dizier, 2014: 7). Bu durumda, yorumculuk işin içine 

girer. Anadolu pop ve Anadolu rock türlerinde de kimi zaman hali hazırda var olan halk 

ezgileri yeniden yorumlanarak, icracının kimliğiyle birleştirince dönem konjonktürü 

bağlamında yeni anlamlar kazandırılmıştır. Örneğin Selda Bağcan’ın 1971 yılında ard 

arda 45’liklerde “Mapusanede Mermerden Direk” ve “Mapusanelere Güneş Doğmuyor” 

adlı halk ezgilerini Anadolu pop tarzında yorumlaması; o esnada hapishanede olan, 68 

Hareketi’nin önde gelen isimlerinden Deniz Gezmiş ve arkadaşlarına gönderme yaptığı 

gerekçesiyle sanatçının uzun süre TRT’den menedilmesine sebep olmuştur.  

Müzikal retoriğin temelleri Ortaçağ’a dayanır7. 16. yüzyılın ikinci yarısından itibaren 

klasik hitabetin kavramları ve terminolojisi, müzik teorisyenlerinin yazınlarını önemli 

ölçüde etkilemiştir (Wilson, 1995; aktaran Wilson, Buelow, Hoyt, s. 5). Alman müzik 

teorisyenleri bu dönemde musica poetica türü altında retorik ilkeleri müzikal 

kompozisyonun gücüyle birleştiren müzik eğitimlerine imza atmış; onu takip eden iki 

yüzyıl boyunca yapılan çalışmalar Alman müzikal teori geleneğinin temellerini 

oluşturmuşur (Wilson, Buelow, Hoyt, s. 5). Retorik ve müzik arasındaki yakın ilişki, 

özellikle Barok dönemde iyice görünür hale gelmiştir. Retoriğin temellerinden ilhamla, 

müziğin temel unsurları da bu bağlamda etkilenmiştir (a.g.e., s. 1).   

 

7 Müzikal retoriğin ayrıntılı tarihi için bkz. Blake Wilson, George J Buelow, and Peter A Hoyt, “Rhetoric 
and Music,” in Grove Music Online, 14, erişim tarihi 27 Ocak 2017, 
https://doi.org/10.1093/gmo/9781561592630.article.43166.  



 13 

17. yüzyıldan itibaren Descartes8, Bacon ve Leibniz gibi düşünürler etkilenim (affect)9 

kavramı üzerine yazmışlardır ve 19. yüzyıldan itibaren Barok müzik de etkilenim teorisi10 

ile ilişkilendirilmiştir. Yazarlar, bunun yanında Eski Yunan’dan mizahın dört tabiatının11 

da göz ardı edilmemesi gerektiğini ve Eski Yunan düşünürlerinin yazınlarında sıklıkla 

“insan duygularını kontrol etmek” konusuna yer verdiğini hatırlatır. Eski Yunan 

düşünürlerine göre müzik, modlarla birbirine bağlı bir etik güce yahut ethos’a sahiptir. 

Rönesans dönemi; ethos felsefesi, tabiatlar teorisi ve gelişmekte olan etki teorilerinin 

birbiriyle yakınlaştığı bir dönem olmuştur. İlerleyen dönemlerde bu fikirler nihayetinde 

duygulanım-etki teorilerine dönüşmüştür. Retoriğin müzikteki etki kavramıyla olan 

ilişkisi ise, 15. yüzyıl sonundan itibaren neredeyse sürekli var olmuştur (a.g.e., s. 11-12).  

Müzikal retorik, klasik retoriğe benzer biçimde işler. Saint-Dizier’e (2014: 34) göre 

müzik, lirik bir metinle geldiğinde her paradigma kendi işlevini yerine getirir; müzik, lirik 

metnin etkilenimsel yönünü harekete geçirir. Müzikal retorik yöntemi özellikle Barok ve 

Rönesans dönemi müziklerini çözümlemede etkili bir yöntemdir.  

Bu tezde ele alınan kimi popüler müzik ve marşlar incelendiğinde, müzikal retorikte var 

olan belirli öğeler ön plana çıkar:  

1) Metaforlar: Müzikte sıklıkla kullanılan birkaç tip metafor vardır; bunlar 

özellikle yön metaforlarıdır; yukarı doğru yükselen melodiler pozitif, aşağı 

doğru inen melodiler negatif, kromatik hareketler keder hissi, aniden yukarı 

veya aşağı giden perde farklılıkları, özellikle barok müzikte anlam yaratmak 

için sıklıkla kullanılan metaforik yöntemlerdir. Vurgunun etkisini artırmak 

için, metaforlara başlı olarak kurulan vurgu ve aşırı vurgu12 da sıklıkla 

kullanılır.  

2) Tekrarlar: Müzikte tekrarların önemli bir etkisi vardır; örnek, bağlaç, 

yabancılaştırmama (non-differentiation) biçimi olarak işlev görürler. Aynı 

yahut farklılıklar içeren tekrar biçimleri, müzikte, dilde olduğundan daha 

 
8 Descartes’ Les passions de l’âme (1649) became perhaps the most decisive in its influence on the art of 
music (a.g.e.11). 
9 İng. affect 
10 İng. Theory of affects, Alm. Affektenlehre. 
11 İng. temperament 
12 İng. Over-emphasis. 



 14 

fazladır. Bir metinde benzer tekrarların var olması metnin sıkıcı bir hal 

almasına sebep olacakken; müzik, varyasyonlar açısından metinlerden daha 

yaratıcı bir platformdur.  

3) Sessizlik: Müzikal bir motifin ortasında veya motiflerin arasında kullanılan 

beklenmedik kesintiler-sessizlikler; dramatik bir etki, güçlü bir gerilim ve 

bir çözüm beklentisini beraberinde getirir. Bu durum, müzikal temanın 

dinamiğini güçlü biçimde etkileyerek aynı zamanda istikrarsızlık etkisi de 

yaratır. Bu yöntem, popüler müzikte de sıklıkla kullanılır.  

4) Tezatlık/zıtlaşma unsurları: Bunlar birbiriyle kontrast içinde olan motifleri, 

melodinin içine “hatalı” notaların yerleştirilmesini, beklenmedik 

uyumsuzlukların ve kromatik biçimlerin (Chromatism) kullanımı gibi 

öğelerden oluşur. Amaç çoğunlukla rahatsızlık hissi vermek, zıtlığa yakışık 

alır bir acı ve istikrarsızlık hissi yaratmaktır (Saint-Dizier, 2014: 19-21).  

5) Majör-minör motifler: Saint-Dizier (2014: 79), özellikle Romantik dönem 

Batı klasik müziğindeki majör ve minör ton dönüşümlerinin öneminden 

bahseder. Müzikal motifin minörden majöre dönüşümünün mutlu olma, 

optimizm, zafer; majörden minöre dönüşümünün ise daha üzüntülü ve 

depresif hislere tekabül ettiğini belirtir. Bu müzikal söylem biçimi Batı 

klasik müziğinde sıklıkla kullanılır. Ancak Anadolu’da yaygın olan makam 

dizileri, Batılı majör-minör dizilerinden farklı biçimde işler. Bu bağlamda 

Anadolu’nun yerel halk ezgileri ve bunlardan beslenen müzikal parça 

örneklerinde majör ve minör dizilimleri optimizm ve depresiflik 

bağlamında yorumlamak, bize doğru sonuçlar vermeyebilir. Yine de 

dönemin popüler müziğinde Batı’dan ilham almış senfonik bestelere de 

rastlanır ve bu tür parçalardaki majör-minör dizilimleri de bu bağlamda 

yorumlanabilir.  

Bunların yanında Saint-Dizier’e (2014: 61-62) göre, müzikal retorik ve müzikal etkiyi 

pekiştiren temel müzikal parametreler aşağıdaki gibidir:  

1) Modlar ve tonaliteler 

2) Müzikal motiflerin profili, melodik perde aralıkları, bunların özellikle 

metaforlarla ilişkisi 



 15 

3) Melodik gelişim, varyasyonlar ve alterasyonlar (değişiklikler) 

4) Ritim, meter, tempo ve tempo varyasyonları, ritmin spesifik formları 

5) Mod, nüanslar ve artikülasyon ölçütleri 

6) Bir polifonide farklı seslerdeki melodik çizgiler arasındaki ilişkiler 

7) Armoni, akorların ifadesi ve akor dizileri 

8) Tını, enstrümantasyon ve organ kaydı 

9) Formların sembolik yönleri, müzikal motiflerdeki oranlar ve numeroloji. 

 

Perde aralıklarının yanı sıra, sesin yüksekliği de müzikal retorikte önemli bir faktördür 

ve etkilenim ve iknaya olan etkisi diğer etkenlerle bir arada incelenmelidir. Metaforik 

olarak yüksek ses genellikle pozitiflik, mutluluk ve gökyüzünü temsil ederken, alçak ses 

dünyayı, yer altını, bilinçaltını temsil eder ve hüzünlü veya negatif olarak alımlanabilir. 

Yine yüksek ses aralığında fortissimo çalınan notalar, güçlü bir acı ve çaresizliği de temsil 

edebilir. Ses yüksekliği, bu sebeple, alımlamaya dair metaforlarla yakından ilişkilidir 

(Saint-Dizier, 2014: 66). Popüler müzikte, özellikle de rock müzik ve alt türlerinde 

yüksek ses başkaldırma, karşı durma ve gücü de temsil eder. Bunun yanında kimi zaman 

coşkuyu ve/veya zaferi de temsil edebilir.  

Saint-Dizier’in (2014) müzikal retoriği ele aldığı kitabı; bestenin ön planda olduğu 

müzikal parçaları analiz eden örneklerin de olduğu önemli bir kaynaktır ancak bu 

yöntemin Avrupalı gelenekteki klasik Batı müziği ele alınarak tasarlandığını göz ardı 

etmemek gerekir. Sofistike bir müzik dinleyicisine hitap etme kaygısı gütmeyen, popüler 

kaygılarla yapılmış müzikal parçaların çoğunluğunda detaylı bir müzikal retorik kaygısı 

güdülmemiştir. Müzikal retorik yöntemi, bu tezin ana örneklemi olan popüler müzik 

bağlamında ele alındığında, bu tezde yer alacak analizlerde uygulanabilecek teorik 

bilgiler yukarıda aktarılmıştır. Nitekim, tezde doğrudan klasik bir müzikal retorik 

çözümlemeden ziyade, müzikal retorik çözümleme yöntemi gerektiği yerlerde özgün ve 

destekler biçimde semiyotik analizle bir arada kullanılacaktır. Popüler müzikte mesaj ve 

söylem genellikle lirik metin, sesler ve görsellerden oluşan semiyotik araçlar aracılığıyla 

aktarılır. Bu semiyotik araçların mesaj ve söyleme dair rolleri göz önünde 

bulundurularak, gerekli görülen yerlerde analiz kapsamına alınacaktır. Dönemin popüler 

müziğine bakıldığında çoğunlukla sözlerin, enstrüman seçimlerinin, görselliğin ve 

vurguların ön planda olduğu bir müzikal söylem söz konusudur. Bu bağlamda, icracıların 



 16 

kamusal kimliği ve/veya toplumsal konumlanması da popüler müzik analizinde önemlidir 

ve bunların da göz önünde bulundurularak bir retorik analizin yapılması gerekir.  

Tezin başlangıç aşamasında, hermenötik bir yaklaşımla dönemin ruhunu yakalamak 

adına 1970’li yılların popüler müzik ve magazin dergileri Hey! ve Ses ciltleri Millî 

Kütüphane arşivinden taranmış, tezin konusuyla ilgisi olabilecek müzisyenlerle ilgili 

sayfalar dijital fotoğraflama yöntemiyle arşivlenmiştir. Bunun yanında, 1960-1980 yılları 

arasında yayın yapan Yön, Ürün, Kurtuluş, Halkın Kurtuluşu, Aydınlık, Devrimci Yol ve 

Yürüyüş dergileri Salt Galata arşivinden taranmıştır. Bu dergilerde, dönemin ruhunu 

yansıtan metinler, tiyatro ve plastik sanatlar üzerine yazılar ve müzikle ilgili birkaç metin 

fotoğraflanmıştır. Bu dergilerde dönemin sol kanattaki müzikal durum konusunda da 

ipuçları aranmış, ancak birkaç etkinlik duyurusunda yer alan Aşık İhsani ve Aşık 

Mahzuni dışında başka bir örneğe rastlanmamıştır. Hey! ve Ses gibi magazin ağırlıklı 

dergilerde ise müzisyenler politik bir vurgu olmaksızın daha magazinsel yönleriyle yer 

almıştır.  

 

Tezin örneklemini oluşturmak üzere öncelikle dönemin politik söylemiyle öne çıkan 

müzisyenlerinin bir listesi yapılmış, ardından bu müzisyenlerin 1960-1980 yılları 

arasında yayınlanan tüm parçaları dinlenmiş, şarkı sözleri çıkartılmış ve analizleri 

yapılmıştır. Tez çalışması henüz olgunlaşmadan önce, listedeki müzisyenlerin tüm 

parçaları, her biri müzisyenlerin ismini taşıyan ayrı başlıklar altında ele alınmıştır. Ancak 

ele alınan bu parçaların yalnızca bir bölümü tezle ilişkili mesajlar içerdiğinden, bu yolu 

izlemenin tez içerisinde yersiz metin yığınları yaratacağı kanısına varılmıştır. Ele 

alınacak müzikal parçaları 68 Hareketi’yle ilişkilendirmek adına, öncelikle dünyada ve 

Türkiye’de 68 Hareketi’nin öne çıkan söylem ve kavramları üzerinde durulmuştur. 

Ardından, incelenen parçalar arasında bu kavram ve söylemleri yansıtan parçalar seçilmiş 

ve ilgili başlıklar altında toplanarak bunlar üzerinde analiz yapma yoluna gidilmiştir.   

 

Tezin birinci bölümünde, “Dünyada 68 Hareketi: Etkilenimler ve Etkiler” başlığı altında 

68 Hareketi’nin filizlendiği İkinci Dünya Savaşı sonrası dönem konjonktürüne 

değinilmiş, bu konjonktürün getirisi olan gençlik kültürleri ve karşıt kültürler anlatılarak 

Türkiye ile karşılaştırılmıştır. Ardından dönemin gençlik kültüründe önemli bir yer tutan 

popüler müziğe değinilerek, bu müziğin 68 Hareketi’yle etkileşimleri anlatılmıştır. 



 17 

Bunun ardından 68 Hareketi’nin teorik temelleri olan Batı Marksizmi ve Yeni Sol, 

bunların getirisi olan İkinci Dalga Feminizm ile Çevre ve Ekoloji Temelli Hareketler 

anlatılmıştır. Bunların ardından kısa bir bölümde 68 Hareketi’nden kopan radikal 

hareketlere değinilmiştir. Sonrasında Dünyada 68 Hareketi’nin şekillendiren yerel ve 

küresel etmenler, seyir ve sonuçlarıyla birlikte tarihsel bir anlatı çerçevesinde 

aktarılmıştır.  

 

Tezin ikinci bölümü olan “Türkiye’de 68 Hareketi” başlığı, tezde ele alınan Türkiye’de 

1961-1980 yılları arasındaki popüler müziği temellendiren kültür politikalarını ele alır. 

Bu bölümde “Erken Cumhuriyet Dönemi Kültür Politikaları ve Müzik (1923-1950)”, 

“Demokrat Parti Dönemi Kültür Politikaları ve Müzik (1950-1960)”, “İki Askeri 

Müdahale Arası: 1960-1980 Yıllarında Kültür Politikaları ve Müzik” başlıkları altında, 

tezin ele müziklerin çoğunluğunu oluşturan Anadolu pop ve rock türlerini temellendiren, 

müzik üzerinde etkin olan kültür politikalarının çerçevesini çizer. Ardından gelen 

“Türkiye’de 68 Hareketi’nin Temelleri, Üniversiteler ve Gençlik Örgütleri” başlığıyla 

beraber Türkiye’deki hareketin temelleri, üniversitelerdeki hareketlilik, gençlik örgütleri 

tarihsel bir anlatıyla ele alınır. Bunların ardından Türkiye’deki hareketin öne çıkan 

imgeleri, hareketin toplumsal temelli cinsiyeti, bunların yanında hareketin seyri; birinci 

ağızdan anlatan kaynaklar ve anekdotlar kullanılarak, tarihsel bir çizgiyle aktarılır.   

 

Tezin son bölümü ve esas konusu olan “68 Hareketi’nin 1961-1980 Yılları Arasında 

Türkiye’deki Popüler Müziğe Etkileri”, Türkiye’de 1961-1980 yılları arasında 

yayınlanmış olan, eleştirel ve/veya muhalif retorik taşıyan popüler müzik parçalarını ele 

alır. Bu parçalar, ele aldıkları konular doğrultusunda “Sınıf Meseleleri, Ekonomi, 

Yoksulluk ve Yoksunluk”, “Başkaldırı, Umut ve Devrimi Şarkılarla Anlatmak”, “Millî 

Duygular”, “Toplumsal Eleştiri”, “Toplumsal Bellek” başlıkları altında incelenmiştir. 

Bunların yanı sıra, Batılı ülkelerdeki 68 Hareketi’nde var olan, ancak Türkiye’de izlerine 

belki birkaç örnek dışında rastlanmayan konulara, “Var Olmayan Konuların İzleri…” 

başlığı altında değinilmiştir. Bu başlık altındaki alt başlıklarda şarkılarda toplumsal 

cinsiyet, ırkçılık konuları ve çevre hareketiyle ilgili konuların izleri araştırılmıştır.  

  

 



 18 

1. BÖLÜM 

DÜNYADA 68 HAREKETİ: ETKİLENİMLER VE ETKİLER 
 

İkinci Dünya Savaşı sonrası endüstri toplumlarının kapitalist çıkmazlarının sonucu 

şekillenen ve dünyaya yayılan 68 Hareketi, farklı yerellerde özgün biçimlenmelerle 

kültürel ve siyasi alanlara etki etmiştir. Dönemin ruhunu yansıtan özgürlük ve değişim 

mesajları, hareketin etki ettiği toplumlarda farklı biçimlerde yerele eklemlenmiştir. 

Özellikle üniversiteli gençliğin etkin olduğu 68 Hareketi, kendini bir kültürel ve siyasi 

devrim olarak konumlandırmıştır.  

 

68 Hareketi küresel bağlamda ortak yönler taşımakla beraber, farklı yerellerde özgün 

biçimler almıştır.  Althusser (1975: 45) 68 Hareketi’nin tarihsel arka planını  “Cezayir 

Savaşı, Küba Devrimi, Latin Amerika’daki gerilla savaşları, Che’nin ölümü, 

Vietnam’daki mücadele, Çin Kültür Devrimi, Amerika’da Afro-Amerikalıların 

ayaklanmaları, Filistin Direnme Hareketi, Mussolini ve Hitler faşizmleri, faşistlerin 

Cumhuriyetçileri yenmesi, İspanyol İç Savaşı, İkinci Dünya Savaşı, Orta Asya’daki 

özellikle Çin’deki devrimler, üçüncü dünya ülkelerinin kurtuluşu ve Kore ve Vietnam’ın 

yenilgisi”ni içeren, “karmaşık bir tarihsel olaylar zinciri”nin oluşturduğunu söyler. 68 

Hareketi’nin dünya çapında etkili olan vurgusu, devrimin “belirli bir hedefe dönük bir 

araç” değil “amacın kendisi” olduğu, “devrimci hareketin bizzat kendisi”nin devrim 

olduğudur (Bora, 1998: 5). Sarıoğlu (1998: 3), 68 Hareketi’nin en temel özelliğinin, genel 

kabulü yıkıyor olması olduğunu belirtir. Ona göre “İdeolojik rıza mekanizmalarının 

olmadığı, politik toplum–sivil toplum ayrımının olmadığı bir ülkede, topluma zorla, genel 

olarak da devlet/ordu marifetiyle benimsetilen genel kabullere karşı çoğul bir itiraz 

hareketidir ’68…”. 68 Hareketi’nin farklı yerellerde şekillenme biçimlerine değinmeden 

önce ise, dünyada özgürleşme temelli bir itiraz hareketinin doğmasına vesile olan genel 

dönem konjonktürünü ele almak gerekir.  

 

1.1. 68 HAREKETİ’NİN FİLİZLENDİĞİ DÖNEM KONJONKTÜRÜ 

 

İkinci Dünya Savaşı’nın 1945’te sona ermesiyle beraber, dünyada demografik değişimler 

başlamıştır. Savaş sonrası gelen ekonomik refah, insanların geleceğe daha umutla 



 19 

bakmalarını sağlamıştır. Hem savaşın ardından ülkelerine dönen askerler, hem de savaş 

sebebiyle çocuk yapmayı erteleyen çiftler devletin kendilerine yaptığı ekonomik 

yardımlardan destek alarak geniş aileler kurmuşlardır. Babyboom13 olarak adlandırılan ve 

kimi zaman devlet politikalarıyla da desteklenen 1946-1961 yılları arasındaki hızlı nüfus 

artışıyla birlikte, 1960’lı ve 1970’li yıllarda lise ve üniversite öğrencisi sayıları önemli 

ölçüde artmıştır. 19. yüzyıldan itibaren gelişen kentleşme ve sanayileşmeyle birlikte 

ekonomik üretimin yükselişi, bu dönemin refah devletleri tarafından şekillendirilmesi 

sonucunu doğurmuştur. Batı devletlerinde artan refah seviyesiyle vuku bulan etnografik 

değişimler, küreselleşen iletişim araçları, ortak popüler kültür ve bunlarla derinleşen 

kuşaklararası uçurum; tüketim odaklı bir toplumunun doğmasına yol açmış ve bu 

ülkelerin gençlerini modernizmin getirilerini sorgulamaya iteklemiştir.  

 

İkinci Dünya Savaşı öncesinde Avrupa’nın en gelişmiş üç ülkesi olan Almanya, Fransa 

ve İngiltere’nin nüfusları toplamı 150 milyon civarında iken, üniversite öğrencisi sayısı 

bu nüfusun binde birine denk düşen 150 bin civarındadır. Bu durum, savaş öncesi 

dönemde yüksek öğrenimin seçkin bir kesime has olduğunu gösterir. 1970’li yıllarda ise 

ABD ve Japonya14 dışındaki pek çok ülkede ücretsiz kamu üniversiteleri hızla çoğalır ve 

dünyadaki üniversite sayısı, savaş öncesine oranla ikiye katlanır. Bağımsızlığını yeni 

kazanmış pek çok eski koloni ülkesinde üniversite artık bir bağımsızlık sembolü haline 

gelir (Toprak, 1998: 154-155). Bu gelişmelerle beraber yüksek öğrenim daha erişilebilir 

bir hal alır ve üniversite okuyan gençlerin sayısı hızla artar.  

 

1953’te Kore Savaşı’nın sona ermesi ve 1966’da Vietnam Savaşı’nın başlaması 

arasındaki 13 yılda ekonomik yükselmeyle beraber Batı Almanya, Fransa ve İtalya 

ekonomilerinde gayri safi millî hasıla 3 katına, ABD ve Britanya’da ise 2 katına çıkmıştır. 

Bu yıllarda bu ülkelerdeki işsizlik oranı en fazla %4’tür (Fraser, 1988: 2). Ekonomik 

refahla değişen tüketim alışkanlıkları, gençlere yönelik ayrı bir pazar oluşmasını 

beraberinde getirmiştir. Bu pazar sayesinde gençler kendilerine ait tüketim alışkanlıkları 

edinmiş, yeni bir kültür oluşturmuş ve ilk defa kendilerini toplumda yeri olan ayrı bir 

grup olarak görebilmiştir. Müzik, giyim, tüketim alışkanlıkları ve yaşam tarzıyla birlikte 

 
13 Bkz. Babyboom kuşağı.  
14  Bu ülkelerde, ücretli eğitime tabi özel üniversiteler çoğunluktadır.  



 20 

oluşan gençlik kültürü önce ABD ve İngiltere’de ortaya çıkmış (Fraser, 1988: 3), ardından 

dünyada çeşitli yerellerde farklı biçimlerde yer edinmiştir.   

 

1960’lı yıllarda iletişim teknolojilerinin gelişmesiyle beraber dünyada globalleşme 

trendleri yükselmiştir. Bu yıllarda, işlemleri uzun süren ve pahalı olan 16 mm siyah beyaz 

filmlerin yerini alan videokasetler ve gelişen uydu sinyal teknolojileriyle haber 

yayıncılığı da ilerlemiş ve hızlanmıştır. Ekonomik refahla beraber televizyon 

yaygınlaşmış, insanlar dünyanın farklı yerlerindeki olaylardan hızla haberdar olmuştur. 

Vietnam Savaşı, televizyon aracılığıyla etkili görüntülerinin insanların oturma odalarını 

doldurduğu ilk savaştır. Vietnam Savaşı’na karşı kitlesel protestoların bu kadar yaygın ve 

etkili olmasının önemli bir sebebi medyadaki görünürlüğüdür. ABD’de 1950’lerden beri 

var olan Sivil Haklar Hareketi 1960’lı yıllarda televizyonlardan yayınlanmış, bunun 

getirisi olan farkındalıkla beraber hareket yükselişe geçmiş ve olaylar ülke çapında 

yayılmıştır. Farklı ülkelerdeki gösteriler esnasında radyolar canlı yayın yapmış, 

sokaklardaki öğrenci ve polis çatışmalarının gerçekliği evlerin içlerine kadar girmiştir. 

Dünyanın birbirinden uzak bölgeleri birbirlerinin sosyopolitik durumlarından haberdar 

olmuş, bu durum da global bir değişim rüzgarını beraberinde getirmiştir. Marshall 

McLuhan, ilerleyen iletişim teknolojileriyle beraber dünyanın artık global bir köye 

dönüştüğünü söyleyerek ilerleyen yıllarda sıklıkla kullanılacak olan “global köy”15 

terimini 1960’lı yıllarda literatüre kazandırmıştır.  

 

12 Nisan 1961 tarihinde Rus kozmonot Yuri Gagarin uzaya çıkarak dünyanın çevresini 

dolaşan ilk insan olmuştur. Daha önceleri, ilki 1946 yılında uzaya gönderilen bir roket 

tarafından olmak üzere uzaydan çekilen dünya görüntüleri olmasına rağmen, ilk kez bir 

insanın yaptığı uzay yolculuğundan yayınlanan görüntüler dünyada geniş yankı 

bulmuştur. 20 Eylül 1967 tarihinde DODGE uydusundan kırmızı, mavi ve sarı filtrelerle 

çekilerek birleştirilen renkli Dünya fotoğrafları, ABD’de 10 Kasım 1967 tarihli Life 

dergisinde “Kızgın Bir Dünyanın İlk Renkli Portresi” başlığıyla yayınlanmıştır16. Bundan 

 
15 İngilizce orijinali: global village. “Global köy” terimi, McLuhan’ın 1962 yılında yayınlanan Gutenberg 
Galaksisi: Tipografik İnsanın Oluşumu (İng. orijinali: The Gutenberg Galaxy: The Making of Typographic 
Man) ve 1964 yılında yayınlanan Medyayı Anlamak (İng. orijinali: Understanding Media) kitaplarıyla 
beraber literatürde yaygın şekilde kullanılmaya başlanmıştır.  
16 Kaynak: https://www.geographyrealm.com/the-first-color-images-of-the-earth-from-space/ . Erişim 
tarihi: 29 Nisan 2020.  



 21 

birkaç sene sonra, 20 Haziran 1969 tarihinde ABD’li astronotlar Neil Armstrong ve 

Edwin ‘Buzz’ Aldrin Ay’a ayak basmıştır. Bu gelişmeler insanların dünyaya ve çevreye 

karşı duyarlılığını artırmış ve Çevreci Hareket, özellikle gelişmiş Batı ülkelerinde 68 

Hareketi’nin bir parçası haline gelmiştir. Yine bu yıllardan itibaren bazı devletler çevre 

koruma yasalarını oluşturmuştur (Hayden, 2008: 328). 1970 yılında, 22 Nisan 

Uluslararası Dünya Günü ilan edilmiştir. İnsanlığın uzaya çıkması müzik, plastik sanatlar, 

sinema ve edebiyat gibi alanlardaki kültürel artifaktlara da etki etmiştir. Özellikle 

psychedelic rock ve deneysel türlerdeki popüler müzikte synthesizer’la elde edilen 

fütüristik efekt ve tınılar, bilim alanındaki bu gelişmelerin müziğe yansıması olarak 

alımlanabillir.  

 

İkinci Dünya Savaşı’nın sona ermesini takip eden dönemde, emperyalist ülkelerin 

sömürgesi olan pek çok ülke bağımsızlığını ilan etmiştir. 1947 yılında daha önceleri 

Britanya kolonisi olan Hindistan, 1957 yılında Britanya’nın ilk siyah Afrika kolonisi 

Gana, 1958 yılında Afrika’daki Fransız koloni bölgesi, 1960 yılında Belçika sömürgesi 

olan Kongo bağımsızlığını ilan eder. Üçüncü Dünya Ülkeleri’ndeki bu özgürleşme 

hareketleri, Batılı ülkelerin öğrenci hareketlerinde oldukça etkili olmuştur. 1910-1920 

yılları arasında gerçekleşen Meksika Devrimi, Güney Amerika’da sömürge ülkelerin 

bağımsızlık mücadelelerine örnek olmuştur. 1953-1959 yılları arasında gerçekleşen Küba 

Devrimi, emperyalizme karşı mücadele zaferinin sembolü haline gelmiştir. Küba Devrimi 

liderlerinden Che Guevara, 1967 yılında öldürülünce devrimin ikonu haline gelmiş ve 

Guerrillero Heroico17 portresi öğrenci hareketinin sık kullanılan görsel imgelerinden 

birisi olmuştur.  

 

1960’lı yıllardaki toplumsal hareketler, özgürleşmenin diyalektiği üzerine kurulmuştur 

(Jamison-Eyerman, 1998: 107-108). ABD’de siyahların başlattığı ırkçılık karşıtı Sivil 

Haklar Hareketi, Kuzey İrlanda’da Birleşik Krallık’a başkaldıran Sivil Haklar Hareketi, 

Avrupa ve Güney Amerika ülkelerinde yükselen Yeni Sol siyasi görüşü, sosyalist tabanlı 

bir hareketlilik içinde olan İtalya ve Fransa, Afrika ve diğer sömürge ülkelerinin 

bağımsızlık mücadeleleri, Avrupa’nın Sovyetler Birliği himayesindeki Doğu Bloğu 

 
17 Guerrillero Heroico (Türkçesi: Kahraman Gerilla Savaşçısı), Alberta Korda tarafından 5 Mart 1960’ta 
Havana’daki bir anma töreninde çekilen ve sonraları popüler kültür ikonu haline gelen Che Guevara 
fotoğrafıdır.   



 22 

ülkelerindeki bağımsızlık mücadelesi ve anti-nükleer hareketten filizlenen çevreci 

hareket; kitlesel protesto dalgalarının habercisi niteliğindedir. 1968 yılı veya simgeleşmiş 

ismiyle “68”, bu bağlamda “bütün dünyayı […] 60’ların ikinci yarısından 70’lerin 

başlarına kadar tesiri altına alan muhalefet ve özgürlük hareketleri dalgasını simgeleştiren 

bir tarih”tir (Bora, 1998: 1). Birleşmiş Milletler, 1968 yılını Uluslararası İnsan Hakları 

Yılı ilan etmiştir18.  

 

68 Hareketi; ABD’de Sivil Haklar Hareketi kapsamında üniversite öğrencilerinin bireysel 

hak mücadeleleri, Vietnam Savaşı’nın durdurulması, ifade özgürlüğü, cinsel özgürlük, 

ırkçılık karşıtı reform talepleri ve feminist hareketin yükselişiyle başlamıştır. Hareket, 

küresel iletişim çağının başlangıcında Avrupa’ya hızla yayılarak önce Fransa’daki 

üniversitelerde vücut bulmuştur. Mayıs 1968’de Paris’te öğrencilerin milyonlarca işçiyle 

bir araya gelerek günlerce sokaklara dökülmesiyle, tüm dünyaya yayılan öğrenci isyanları 

başlamıştır. Meksika, Brezilya, İspanya, Polonya, Çekoslovakya ve Çin’de baskıcı 

hükümetlerin polis vasıtasıyla orantısız güç kullanmaları; yaralanmalar, ölümler, idamlar 

ve katliamlarla sonuçlanmıştır. Pek çok ülkede protestolarda önemli rol oynayan öğrenci 

birlikleri ve işçi sendikaları siyasi baskılara maruz kalmıştır.  

 

ABD’deki harekette siyahlara, Meksikalılara ve diğer azınlıklara yönelik ırkçılık ve 

ayrımcılık ön plana çıkarken, doğrudan sınıfsal nitelikteki mücadeleler azınlıktadır. 

Kuzey İrlanda’da da Katolik azınlıklara karşı süregelen ayrımcılık, bu ülkedeki hareketi 

tetiklemiştir. Batı Avrupa’da ise fakir çiftçi sınıfı, orta sınıf ve gelir düzeyi yüksek 

ayrıcalıklı sınıflardan oluşan toplumsal yapıyla gelen sınıfsal mücadeleler ön plandadır 

(Fraser, 1988: 25). Kuzey İrlanda ve Fransa’daki gösteriler, doğrudan baskıcı ve otoriter 

hükümetleri hedef alır. ABD, Batı Almanya ve İtalya’da da gösteriler büyümüştür, ancak 

bunların çoğunluğu hükümeti doğrudan hedef almamıştır. Türkiye’deki 68 Hareketi’nde 

de hükümet doğrudan hedef alınmamakla beraber, bazı hükümet politikaları şiddetli 

biçimde eleştirilmiştir. 

 

 

 
18 The Unesco Courier, January 1968.  
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000078234 Erişim tarihi: 2 Mayıs 2020.  



 23 

 
1.1.1 1960’lı Yıllarda Gençlik Kültürü ve Karşıt Kültür 

 

Mark Oppenheimer (Oppenheimer, 2003: 213, aktaran Tanner, 2008: 73), 1960’lı yılların 

karşıt kültürünü “Nietzsche’nin Apollo’nun huzur ve doğruluk dünyasında Dionysosçu 

bir müzik, şiir ve cinsel deneyler istilası” diye tanımlar19. Ancak elbette bu tanım politik 

eylemleri, protestoları ve çatışmaları kapsamaz.  

 

İkinci Dünya Savaşı’nın sona ermesiyle gelen ekonomik refah, ABD’de beyaz orta sınıfın 

yükselişini beraberinde getirmiştir. Baby boom olarak da adlandırılan bu dönemde 

yenidoğan sayısı önemli oranda artmıştır. Aileler şehrin dışındaki daha geniş ve çok odalı 

evlere yerleşmiş, araba sayısı yine önemli ölçüde artmıştır. Artık ailelerinin oturma 

odalarından kendilerine ait odalara yerleşen çocuklar ve gençler kendilerine ait eşyalara, 

arabalara, yarı zamanlı işlere ve ekonomik gelire sahip olmuştur. Gençlerin mobilite ve 

ekonomik özgürlüğe sahip olması onlara yönelik bir pazar oluşmasını tetiklemiş; gençler 

ebeveynlerinden farklı bir giyim tarzını benimsemiş, gençliklerini yansıtan plaklar 

dinlemeye ve filmler izlemeye başlamıştır. Hedef kitlesi gençler olan bu pazarın getirdiği 

yeni tüketim alışkanlıklarıyla beraber; belirli görsel, işitsel ve dilsel kodları taşıyan bir 

gençlik kültürü ortaya çıkmıştır. Başlarda bir tüketim kitlesi olan ancak daha sonraları 

kendi duygu ve düşüncelerini gözlemleyen ve kendi farkındalıkları oluşan gençler, bu 

yeni gelişmekte olan kültür dahilinde geleneksel olana ve ebeveynlerinin değerlerine 

karşı çıkmaya başlamışlardır. Gençler kendilerine ait kültür içerisinde aile, iş, eğitim, 

başarı, çocuk yetiştirme, kadın-erkek ilişkileri, cinsellik, şehirleşme, bilim, teknoloji, 

ilerleme ve gelişim, kültür, mükemmellik, bilgi, akıl gibi alan ve kavramları sorgulamaya 

başlamışken, resmî kurumlar bu tartışmalara girmekte geç kalmıştır (Roszak, 1995: xix). 

Bununla beraber özgür ücretsiz üniversiteler, özgür ücretsiz sağlık, yeraltı ve alternatif 

medyalar, komünler ve alternatif meslekler oluşmaya başlamıştır (a.g.e., xxvi, xxvii).  

 

Öncelikle Britanya ve ABD’de gençliğe yönelik pazarın gelişmesi ve yeni sosyal 

alanların oluşumuyla birlikte yoğun bir gençlik kültürü oluşmuştur. Özellikle müzik ve 

dış görünüş üzerinden kurulan kültürel kodlar, belirli genç kitlelerde bir aradalık ve 

 
19 Mark Oppenheimer, Knocking on Heaven’s Door. American Religion in the Age of Counterculture (New 
Haven: Yale University Press, 2003, s. 213). 



 24 

aidiyet hissini beslemiştir. Ebeveynlerinden farklı olduklarının altını çizen gençler, bu 

sayede kendilerine ortak bir alan yaratmışlardır (Fraser, 1988: 65). Roszak (1995: xxvi) 

bu gençleri bir karşıt kültürün “üyeleri” olmaktan ziyade ortak bir vizyon taşıyıcısı olarak 

konumlandırır. 68 Hareketi elbette ki yalnızca müzik, moda ve dış görünüşten ibaret 

değildir, ancak gençlik kültürünün ortak kodları ve sembolleri üzerinden 68 Hareketi’ne 

dair semiyotik bir okuma yapılabilir.  

 

Bu dönemde gençlere yönelik mağazalar, özellikle giyim ve plak mağazaları artış 

göstermiştir. 1960’lı yıllarda Londra’da gençlik döneminde olan bir kadın20, bu 

mağazalarda çalışanların da çoğunlukla gençlerden oluştuğunu, bunun bir genç olarak 

kendilerini iyi, bağımsız ve büyük bir grubun parçası olarak oraya ait hissettirdiğini 

anlatır (Fraser, 1988: 64). O dönemde Londra’da genç bir öğrenci olan bir erkek21, 

Beatles’la beraber daha önce orta yaşlılardan oluşan pop yıldızlarından ziyade artık 

gençlerin sahne aldığını, eski düzenin değiştiğini ve bir yere kadar gençlerin bu 

değişimden sorumlu olduğunu anlatır: “Gençlik kültürünün tüketici odaklı pazarlamaya 

dayandığını biliyorduk. Ama yine de müzikle gelen öforik, ütopik bir atmosfer, idealistik 

bir ruh hali vardı. Müzik, politik ve sosyal değerlerle ilgili fikirler yayan bir fısıltı gazetesi 

gibi işliyordu” (a.g.e., s. 65). ABD’de 1950’li yılların başlarında yayınlanmaya başlayan 

MAD Magazine, absürd ve grotesk çizgisiyle eskiyi alaycı bir dille eleştirirken, dönem 

gençliğine ailelerinin yaşam tarzının gülünç olduğunu öğretmiştir. MAD Magazine ve 

Çavdar Tarlasında Çocuklar22 gibi kültür ürünleriyle yetişen gençlik, geleneksel yaşam 

tarzlarını ve sistemi sorgularken kimlik bunalımına düşmüş, 1950’lerin beatnik şairleri 

ve müzisyenleri bu kuşağa yol gösterici model olmaya başlamıştır (Roszak, 1995: xxiii). 

Beat kuşağının önemli yazarlarından Jack Kerouac 1957 yılında Yolda23 romanını 

yayımlamış; arka planda müzik, şiirler, alkol ve uyuşturucu kullanımı ve serbest yaşam 

tarzıyla geçen bu yolculuk romanı genç kitleleri etkilemiştir. Yine 1950’li yıllarda asi 

imajıyla popüler bir gençlik idolü haline gelen rock’n’roll yıldızı Elvis Presley, gençlik 

karşıt kültürüne sunulmuş evcilleştirilmiş bir rol modeldir. Popüler kültürdeki ismiyle 

 
20 Kaynakta geçen isim: Elizabeth Tailor. 
21 Kaynakta geçen isim: Mick Gold. 
22 J.D. Salinger’ın 1951 tarihinde yayınlanan romanı. İngilizce orijinali: Catcher in the Rye. Yabancılaşma, 
toplumdaki yüzeysellik…  
23 İngilizce orijinali: On the Road.  



 25 

“Elvis” ilk çıkış yıllarında ırkçılık karşıtı duruşuyla ses getirmiş olmakla beraber, 

süregelen yıllarda heteronormatif biçimde “genç kızların sevgilisi” olarak lanse edilerek, 

gençliğin enerjisini dansla harcaması için model bir popüler kültür ikonu olmuştur. Beat 

kuşağının alternatif yaşam tarzına karşılık Elvis Presley genç kuşak için ana akım, 

tüketim odaklı bir model oluşturur.  

 

Fraser (1988: 66) bu dönemdeki kuşaklararası çatışmanın yeni olmadığını, yeni olan 

şeyin gençlik kültürü olduğunun altını çizer. Özellikle müzik konusuna gelince, 

kuşaklararası çatışma geçmişte olduğu gibi bireysel bir mücadelenin sessizliğinde değil, 

sınıflar, uluslar ve kıtalar arası iletişimle benzer düşünce yapısındaki bireylerle 

paylaşılarak kitleselleşmiş ve vücut bulmuştur. Müzik, karşıt kültürün yayılmasında 

önemli bir etkendir. Rock’n’roll, 1950’li yıllardan beri bir nevi isyan müziği olarak genç 

kitlenin duygularına yönelik bağ kurmuş ve duygularını dışa vurmakta bir araç görevi 

görmüştür. Rock müzik, lise ve üniversite çağındaki gençlerin üzerinde kurulan yetişkin 

baskısını ve buna karşı duyulan isyanı da yansıtır. “Sosyal eleştiriye dans etmek” (Fraser, 

1988: 99); gençlik kültürü içinde uzun saç, yeraltı gazeteleri, fanzinler, cinsel özgürlük, 

cinsiyet rollerinin sorgulanması ve silikleşmesi gibi kavramlarla hızla yayılmıştır. 

Televizyonların yaygınlaşmasıyla beraber yıldız kavramı da gündelik hayatta daha 

önemli bir yere sahip olmuştur. Rock müzik yıldızları isyanı yansıtan hareketleri, 

giyimleri ve uzun saçlarıyla televizyonlarda şok etkisi yaratmış, özellikle gençler arasında 

bir nevi kanaat önderi görevi görmeye başlamışlardır. Öncelikle ABD ve Britanya’dan 

çıkan rock ikonları ilerleyen zamanlarda diğer ülkelerin yerelinde de ortaya çıkmış; kimi 

zaman doğrudan bu ülkelerin tınısını doğrudan kopyalayan, kimi zaman da Türkiye’deki 

Anadolu rock örneğinde olduğu gibi ülkelerin yereliyle harmanlanmış müzikleri ve dış 

görünüşleriyle gençliği etkilemiştir.  

 

1965 yılında San Francisco Haight-Ashbury bölgesinde bir grup genç komün hayatı 

yaşayarak, renkli kıyafetleriyle esrar ve LSD gibi psikedelik etkili uyuşturucular 

kullanmaya başlamışlardır. Bu yeni karşıt kültür; siyahların kültürü, “Amerika’nın 

sahipleri” olarak adlandırdıkları Amerikan yerlilerinin gelenekleri, Doğu’nun felsefe, din 

ve gelenekleri, Amerikan ütopyacılığı ve 1950’lerin Beat kuşağından etkilenerek bunları 

güncel biçimde kendi ilgi alanları doğrultusunda harmanlamıştır. Medya bu hippie’lerin 



 26 

varlığını 1967’de keşfetmiş, yayınlamış ve hippie kültürü önce ABD’de, ardından 

dünyada hızla yayılmıştır (Fraser, 1988: 98). 1950’lerin ortasından 1970’li yılların 

sonuna dek özellikle ABD ve Batı Avrupalı, beat ve hippie kültüründen etkilenen gençler, 

Türkiye-İran-Afganistan üzerinden Pakistan, Hindistan ve Nepal’e dek süren bir 

yolculuğa çıkmıştır. Hippie Yolu24 olarak adlandırılan bu rotada, İstanbul’un Sultanahmet 

bölgesi önemli bir durak olmuştur. Yolu Türkiye’den geçen hippie’ler Türkiye’nin 

gençlik kültürünü de etkilenmiş, dönem gazetelerinde hippie’leri yaşam tarzları ve dış 

görünüşleriyle eleştiren, hatta ti’ye alan çeşitli haberler yayınlanmıştır25. Roszak’a göre 

orta sınıf ve burjuva ailelerden gelen gençlerin çıktığı bu yolculuk, belirli bir noktaya 

varmaktan ziyade bir yerden kaçma amacı güder. Ailelerinin rahat yaşam tarzlarını geride 

bırakarak yola çıkan bu gençler, teknokratik Amerika’nın gençleri arasında Marx’ın 

öngöremeyeceği biçimde devrimci bir ruh yaratmıştır (Roszak, 1995: 34). Doğu’ya 

yapılan yolculuklar ve mistisizm arayışları; müzik, edebiyat, moda, kişisel gelişim gibi 

alanlara belirgin etkiler bırakmıştır.  

 

Gençlik kültüründen etkilenen dönem gençliği endüstriyel toplumların akıl sağlığından 

şüphe etmiş, bu da değiştirilmiş bir toplum yapısı oluşturabileceği varsayılan 

“değiştirilmiş bilinç halleri”26 düşüncesine eğilim yaratmıştır. Söz konusu değiştirilmiş 

bilinç halleri doğrudan algıya etki eden LSD27 gibi psikedelik uyuşturucu madde 

kullanımını, bunun yanında alternatif inanç ve pratikler arayışıyla Doğu’nun meditatif 

geleneklerinin oryantalist bir etkiyle Batı’ya gelmesini beraberinde getirmiştir. Roszak 

(1995: xxvi) 1960’lı yıllarda doğal dünya veya insan ruhuyla ilgili hiçbir şeyin artık kutsal 

sayılmadığı bir kültürde, psikedelik deneyimlerin algının kapılarını temizleme ve her 

 
24 İng. orijinali: Hippie Trail. 
25 “Şehrin Güzelliğini Bozan Üç Hippi Adana’dan Atıldı” Milliyet, 25.11.1968, s. 1. 
“Hippilerle En İyi Savaşı İstanbul Belediyesi Yaptı” Milliyet, 02.08.1969, s. 3.  
“Gezi’ye Nasıl Çıkılır?” Milliyet, 15.03.1972, s. 5.  
“Polis Hippi’leri Topladı” Milliyet, 04.09.1968, s. 3. 
“Bir Doktor, Hippi’lerin Seks Gücünün Olmadığını İleri Sürdü” Milliyet, 20.11.1972, s. 11. 
“Kendileri Pis Fakat Vicdanları Temiz İki Hippi Kız Halide Edip’in Heykelini Yıkadı” Hürriyet, 25 Haziran 
1970. http://gecmisgazete.com/haber/kendileri-pis-fakat-vicdanlari-temiz-iki-hippi-kiz (Erişim Tarihi: 
15/09/2021) 
Bkz. “Hippi Kızları Paylaşamayan Gençler Sokak Ortasında Dövüştü” 
https://www.5harfliler.com/mukemmel-bir-atlayis/ (Erişim Tarihi: 15/09/2021)  
26 Terimin İng. orijinali: Altered states of consciousness. 
27 LSD: Liserjik asit dietilamid. Psikedelik etkili bir uyuşturucu olan LSD kullanıcıda algılar üzerinde 
yoğun etki ederek bilinçaltını dışa vurur, sevgi, birliktelik, beraberlik hissi yaratır.  



 27 

şeyin kutsal görünmesini sağlama amacıyla kullanıldığını belirtir. Anlaşılacağı üzere; bu, 

modern hayatın resmî amaçlarını destekleyen bir gerçeklik ilkesi değildir. Aldous 

Huxley’nin yeni perspektiflere kapılar açma metaforundan28 ismini alan The Doors 

müzik grubu, söz ve müzikleriyle yine psikedelik öğelerle bezeli karşıt kültürün önemli 

gruplarındandır. Grubun solisti Jim Morrison, özellikle The Doors’un erken 

dönemlerinde29 psikedelik sözleri ve şiirleriyle hippie kültürünün kanaat önderleri arasına 

girmiştir.  

 

Tüm bunlarla birlikte gençler daha önce konuşmadıkları şeyler hakkında konuşmaya 

başlamış, kişisel özgürlükler ön plana çıkmış, komün yaşam birimleri oluşmaya 

başlamıştır. Bu komünler, var olan sistem içerisinde alternatif bir toplum kurmayı 

amaçlamıştır. Özel mülkün olmadığı bu ortak yaşam alanlarında eşyalar -örneğin giysiler- 

ortak bir kutuda toplanıp, isteyen kişiler tarafından kullanıldıktan sonra temizlenerek yine 

kutuya konulmaktadır. Başlarda eğlenceli ve ütopik bir vizyonla kurulan komün grupları 

ilerleyen zamanlarda uyuşturucudan zarar görmüş, 1970’li yıllarda ise azalmıştır. Bunlar 

arasında en bilinen komünlerden birisi Batı Berlin’de ideolojik bir komün olan Kommune 

I’dir30. Kommune I’in dağılmasının ardından Almanya’da benzer komün girişimleri 

olmuş, günümüzde de devam eden ortak yaşam alanları Wohngemeinschaft’lar 

kurulmuştur (Fraser, 1988: 302-303).  

 

1960’lı yılların ikinci yarısından itibaren Batı’daki öğrenci hareketi, hippie’lerle organik 

bir etkileşim içinde olmuştur. Elbette aralarında keskin fikir ayrılıkları vardır; öğrenci 

hareketi mevcut sistem üzerine bir devrim gerçekleştirmeyi amaçlarken hippie’ler 

alternatif yaşam tarzlarıyla ilgilenir, ancak kimi üniversite işgallerinin festival havasında 

geçtiği göz önünde bulundurulduğunda elbette hippie’lerin de orada olması 

 
28 Aldous Huxley, 1954 yılında “Algının Kapıları” (İng. orijinali: Doors of Perception) adlı kitabını 
yayınlamıştır. Huxley, bu kitapta Amerikan yerlilerinin yüzyıllarca dini ritüellerinde kullandığı meskalin 
adlı psikedelik maddenin etkisindeyken yaşadığı deneyimleri anlatır.  
29 The Doors grubunun en parladığı dönem 1965-1968 yılları arası olarak nitelendirilebilir. Morrison, bu 
yıllardan sonra aşırı alkol ve uyuşturucu tüketimi sebebiyle zaman zaman kontrolünü kaybeder, birkaç kez 
tutuklanır, 3 Temmuz 1971 tarihinde ise otel odasında aşırı doz uyuşturucudan hayatını kaybeder.   
30 Ocak 1967’de kurulan Kommune I (K1), çekirdek aile yapısının devletin baskıcı karakterinin en küçük 
birimi olduğunu ve faşizmin de bu yapıdan doğduğunu savunarak, bireylerin eşit haklara ve bağımsızlıklara 
sahip olduğu bir komün yaşamı savunmuştur. Politik eylemler de gerçekleştiren grup, 1960’lı yılların 
sonlarında çeşitli anlaşmazlıklar sonucunda dağılmıştır. Kaynak: https://www.planet-
wissen.de/geschichte/deutsche_geschichte/studentenbewegung/pwiekommune100.html , Erişim Tarihi: 
15/09/2021.  



 28 

kaçınılmazdır. Kendini o dönemde hippie olarak nitelendiren, üniversite eğitimini yarıda 

bırakmış ABD’li bir erkek31 “Yönetim binalarını işgal etmekle ilgilenmiyorduk. Temel 

olarak insanların zihinlerini uçurmakla ilgileniyorduk, onları dümdüz yaşamaktansa 

başka alternatiflerinin olduğuna ikna etmeye çalışıyorduk. Amacımız sistemin ne kadar 

çılgınca, mantıksız ve baskıcı olduğunu göstermekti.” sözlerini sarfeder (Fraser, 1988: 

99). Yine ABD Los Angeles’ta o dönemde öğrenci olan genç bir kadın32 toplandıkları 

ortamı şöyle anlatır: “…Ve müzik vardı. Gecelerce uyanık kalıp Bob Dylan dinler, 

kırmızı lambalar eşliğinde esrar içer, bir sürü insan yer minderlerine oturup 

konuşurduk…” (Fraser, 1988: 100). Öğrenci hareketi içindeki sosyalist örgütler 

hippie’lere sıcak bakmamış, onları sosyalist meselelerinden uzak bulmuştur. Ancak 

Almanya’daki Alman Sosyalist Öğrenci Birliği (SDS)33 gibi gruplar hem kültürel hem 

siyasi bir devrim yapmayı istemiş ve kişisel özgürlüklerin daha iyi bir toplum 

doğuracağını savunmuştur (Fraser, 1988: 99). İlerleyen yıllarda, öğrenci hareketine karşı 

devlet baskısı arttıkça karşıt kültür daha politik bir hal almaya başlamış, öğrenci hareketi 

ve karşıt kültür arasında arasındaki sınırlar bulanıklaşmıştır. Öğrenci gösterilerinde 

rock’n’roll grupları çalmış, hareketin militanları LSD kullanımına daha sıcak bakmaya 

başlamıştır. Batı Almanya’dan İngiltere’ye giden bir kadın öğrenci34, kendini rock 

müzikle özdeşleştirdiğini ve o dönemde Rolling Stones müzik grubunun kişisel olarak 

politikleşmesinde rol oynadığını belirterek, Batı Almanya’daki NATO karşıtı gösterilerin 

atmosferini Rolling Stones konserindeki atmosfere benzetir (Fraser, 1988: 153). 21 Ekim 

1967 tarihinde Washington’da 70.000-100.000 arası insanın toplandığı büyük bir 

gösteride, aktivist bir organizatör35 şair Allen Ginsberg’in yanı sıra bir rock grubunu 

kalabalığa liderlik etmesi için organize etmiştir (Fraser, 1988: 132). Müzik, toplu 

gösterilerde kitlelere coşku ve birlik hissi vermek için bu tür gösterilerde sıklıkla 

kullanılmış, karşıt kültürün müzisyen ve şairleri kanaat önderi görevi görmüştür. Bununla 

beraber eylemlerin ideolojik amacından ziyade müzik ve ortam için orada olanların 

sayısının da azımsanamayacak miktarda olduğu söylenebilir. Gençlik kültürünün takip 

 
31 Kaynakta geçen isim: John Sinclair 
32 Kaynakta geçen isim: Devra Weber 
33 SDS: Alman Sosyalist Öğrenci Birliği. Almanca orijinali: Sozialistische Deutsche Studentenbund 
34 Barbara Köster 
35 Jerry Rubin 



 29 

ettiği ve kimi zaman model aldığı müzisyenler, politik duruşlarıyla da gençliği politize 

etmekte yahut eylemlerde geniş bir kitle oluşturmakta önemli bir rol oynamışlardır.  

 

Yukarıdaki röportajlarda ismi geçen36 ve dönemin öğrenci hareketinde aktif rol oynayan 

bir hippie olan John Sinclair, kültürel devrimin yalnızca toplumsal devrimin bir parçası 

olduğunu, kültürel devrimi yaratmak için de önce politik bir devrime ihtiyaç olduğunu 

belirtir (Fraser, 1988: 264). Sinclair ve arkadaşları 1968 yılında Kara Panter Partisi’yle 

benzer yapıda olan ve onlarla bağlantılı Beyaz Panter Partisi’ni37 kurarlar. Sinclair bu 

partinin “üniversiteden birisinin kendileriyle tepeden konuşması gibi soyut olmadığını”, 

rock’n’roll tarzı ve asi duruşlarıyla doğrudan şehirli çalışan sınıf gençliğine hitap ettiğini 

belirtir. “Kara Panter Partisi’ni tutun, savaşı bitirin, uyuşturucu kullanın, sutyenlerinizi 

yakın, ebeveynlerinizi öldürün, okulunuzu yerle bir edin, TV’lerinizi parçalayın!” 

diyerek gençleri yanlarına çağıran Sinclair, 1969 yılı Temmuz ayında gizli bir ajanın 

yanında esrar içmekten tutuklanır. Beatles müzik grubunun eski elemanı John Lennon, 

bu olayın ardından ilgili bir şarkı yazarak 1971’de Sinclair’e yardım konserleri 

düzenlemiştir (Fraser, 1988: 265). Benzer şekilde The Rolling Stones müzik grubu, 1968 

yılında yayınladığı Street Fighting Man parçasını İngiltere’de ABD Büyükelçiliği önünde 

gerçekleşen Vietnam Dayanışma Kampanyası gösterisi ve polis çatışmalarında yer alan 

öğrenci liderlerinden Tariq Ali üzerine yazmış38, aynı zamanda Paris’teki öğrenci 

olaylarından da esinlenmiştir. Almanya’daki olaylarda öğrencilerin yanı sıra, çoğunlukla 

çalışan sınıf gençliğinden oluşan ve “Rockers” olarak tanınan motosiklet çeteleri de 

polise karşı olaylara katılmıştır (Fraser, 1988: 242). 1965’te Londra’da yapılan 6 günlük 

bir şiir festivaline Beat kuşağının temsilcilerinden Allen Ginsberg de konuk olarak 

katılmış, İngiltere’de karşıt kültür bununla beraber artık kamusal görünürlük kazanmıştır 

(Fraser, 1988: 110). Ancak yine de İngiltere’deki öğrenci hareketinde karşıt kültür etkileri 

ABD’deki kadar fazla olmamıştır. Burada özellikle sosyalist gruplar karşıt kültüre karşı 

daha kapalı durmuş, Çin Kültür Devrimi’yle daha çok ilgilenmişlerdir (Fraser, 1988: 110-

111).  

 
36 Bkz. Dipnot 18. 
37 İngilizce orijinali: White Panther Party. Black Panther Party’den de daha önce söz et, bir önceki 
başlıktaki Sivil Haklar Hareketi’nde.  
38 https://www.truthdig.com/articles/tariq-ali-the-time-is-right-for-a-palace-revolution/ Erişim tarihi: 2 
Mayıs 2020.  



 30 

 

Burada sorulması gereken önemli bir soru; Türkiye’deki 68 Hareketi’nin muhalif bir 

hareket olmakla beraber bir karşıt kültür hareketi olarak tanımlanıp tanımlanmayacağıdır. 

Özellikle ABD ve Batı Avrupa’daki 68 Hareketi’nde, hareketin folk ve rock müzikle 

birleşimi gençler arasında geleneksel kavramların sorgulandığı bir karşıt kültür 

oluşturmuştur. Ekonomik refah sonrası gençlerin mobilite ve ekonomik özgürlük 

sahipliği ve onlara yönelik pazarın oluşmasıyla, gençler bu yeni gelişmekte olan kültür 

dahilinde geleneksel olanı ve ebeveynlerinin değerlerini sorgulamaya ve karşı çıkmaya 

başlamışlardır. Türkiye’deki gençlik ise o dönemde ABD’li yaşıtlarıyla maddi olarak aynı 

imkanlara sahip olmamakla beraber, çoğunlukla orta sınıf ailelerin büyük şehirlerde 

üniversite okuyan çocukları için yeni plaklar, çizgi romanlar ve modaya uygun giysiler 

neredeyse lüks tüketim sayılmaktadır.  

 

ABD’de ve Batı Avrupa’daki 68 Hareketi’nde endüstrileşmiş tüketim toplumuna karşılık 

çevreci hareketler de oluşmuş, nükleer enerji karşıtlığı, vejetaryen ve vegan hareketler, 

doğaya ve doğal olana dönüş başlamıştır. Buna benzer oluşumlar, dönemin Türkiye’deki 

gençlik hareketinde henüz görülmemektedir. Yine ABD ve Batı Avrupa’da kadın 

hareketi, cinsel devrim, LGBTQI2SA+ hakları39 da önemli konular iken Türkiye’deki 

hareket genelinde henüz muhafazakâr bir eğilimle, bunlardan farklı kaygılar ön planda 

tutulur.  Tüm bunların yanında, Batılı gençlerin ailelerinin rahat yaşam tarzlarını geride 

bırakarak yola çıktığı, Roszak’a (1995:34) göre “belirli bir noktaya varmaktan ziyade bir 

yerden kaçma amacı güden” Hippie Yolu ve Doğu’daki mistisizm arayışları, Batı’daki 

hareketin önemli karşıt kültür göstergelerinden birisidir. Türkiye’deki 68 Hareketi’nde 

ise bir kaçış isteğinden ziyade ulaşılmak istenen bir hedef, bir ideal olduğu görülür. 

Türkiye’deki 68 Hareketi’nde de bir karşı çıkma elbette vardır, ancak bu karşı çıkışın 

özellikle Amerikan emperyalizmine odaklanan bir hedef noktası vardır. Bu hedefe Batı 

temelli aydınlanmacı anlayış doğrultusunda, doğrusal biçimde ilerlenir. Tüm bunlar 

Atatürkçü, sol, millîci bir görüş çerçevesinde birleşir. Türkiye’deki hareketin Batı’daki 

harekete nazaran daha muhafazakâr, geleneklere bağlı ve hedefe yönelik doğrusal 

ilerlemeci bir tutum göstermesi, hareketin bir karşıt kültür olarak ele alınamayacağının 

göstergeleridir. Ancak elbette Batılı karşıt kültürün dış görünüşü ve yaşam tarzları bir 

 
39 1960’lar ve 1970’lerdeki ismiyle “Gay Liberation” (İng.).  



 31 

süre sonra Türkiye’de de popülerleşerek moda haline gelmiş ve Türkiye’deki kimi 

popüler kültür ikonları, müzisyenler ve kimisi bunları takip eden genç kitleler tarafından 

kopyalanmıştır. Ancak elbette, hareketin dış görünüşü Türkiye’deki genç kitlelere 

yalnızca popüler kültür ikonları üzerinden değil, hareket içerisindeki ismiyle çeşitli 

enternasyonel öğrenci buluşmalarından da esin kaynağı olmuştur.  

 

1.1.2. Dünyada 68 Hareketi ve Müzik 

 

Dönem gençliğinin müzikten en fazla etkilendiği ve müziğin ön planda olduğu karşıt 

kültürlerin çıktığı ülkeler, müzik endüstrileri de oldukça güçlü olan ve dönemin popüler 

müzik trendlerini belirleyen ABD ve İngiltere olmuştur. Popüler müziğin politik 

konumlanması 1950’li yıllarda daha görünür hale gelmiş; caz müzik sivil haklar, 

demokrasi, ırkçılık ve ayrımcılık konularıyla özdeşleşmiştir. 1950’lerin sonlarından 

itibaren ise artık yaygınlaşan beat ve rock’n’roll türleri, başkaldırıyla özdeşleşmiştir. 

1960’ların sonlarında baskıcı hükümetlerin oluşturduğu siyasi iklim ve protestoların 

etkisiyle, halkın arasından çıkan ve halkın duygularını yansıtan protest rock müzik 

grupları yaygınlaşmıştır. Bununla beraber müzik ağırlıklı gençlik festivallerinin de sayısı 

artmış, karşıt kültür sol politik bir çehre kazanmış ve dönemin gençlik hareketinin kitlesi 

daha da genişlemiştir. Buna karşılık olarak Batı’da muhafazakâr sağ müzikle mesaj 

yaymaya çalışan, dönemin kimi Amerikan ve Avrupa hükümetleri tarafından da 

desteklenen Sing Out hareketi doğmuş, ancak sol protest müzik hareketi kadar fazla ses 

getirmemiştir (Siegfried, 2008: 57). Türkiye’de de sağ tabanlı politik müzik 1990’lı 

yıllara dek görünür olmamıştır. 1960’lı ve 1970’li yıllarda ülkücü müzisyenlere ait sayılı 

müzikal çıktı olmasıyla birlikte; bu örnekler sağ tabanda, sol tabanlı politik müzik kadar 

ses getirmemiştir40. Gençlik, başkaldırı ve devrim hedefinin enerjisi, müziğin de gücüyle 

birleşince politik müzik sol tabanda oldukça ses getiren bir arena haline gelmiştir.  

 

İkinci Dünya Savaşı sonrası refah seviyesinin arttığı 1950’li yılların sonlarından itibaren, 

Avrupa’da gençlik dergileri geniş bir takipçi kitlesine ulaşmıştır. 1960’larda Batı 

Almanya’da popüler kültür ve siyaset odaklı Twen (1959 – 1971), Konkret (1955’ten beri 

 
40 1960-1980 yılları arasında ülkücü hareketin müzikle olan ilişkisini ele alan ayrıntılı bir makale için bkz.  
Küpçük, Selçuk (2021). “CKMP’den MHP’ye Ülkücü Hareketin Müzik ile İlişkisi”. Sosyoloji Divanı, 
Sayı: 18, Aralık 2021, s. 227-254.  



 32 

yayınlanmaktadır), daha yeraltı kültüre yönelik Song (1966 – 1970) ve Sound (1966 – 

1983) dergileri ön plana çıkar. Fransa’da yayınlanan Salut les Copains (1962’den beri 

yayınlanmaktadır), Nous les Garçons et les Filles (1963) komünist eğilimli, popüler 

kültür ve siyaseti birleştiren dergilerdir. İtalya’da Nuova Generazione ve Batı 

Almanya’da Elan (1959-1989) da buna benzer politik eğilimde olan gençlik dergileridir 

(Siegfried, 2008: 61). Bunların yanı sıra fotokopiyle çoğaltılarak elden ele dolaşan 

fanzinler ve diğer yeraltı dergiler de gençler arasında yaygındır. 68 Hareketi’nin gençleri 

fikirlerini yaygınlaştırmak amacıyla elbette kendi medyasını yaratmış, çeşitli yeraltı 

gazete ve dergileri ortaya çıkmıştır. İngiltere’de hareketin önde gelen isimlerinden Tariq 

Ali’nin editörlüğündeki Black Dwarf, 1968-1972 yıllar arasında yayınlanmıştır. 

Fransa’daki Mayıs olaylarıyla beraber bu yeraltı gazetesinin içeriği şekillenmiş; anti-

emperyalist mücadele, Vietnam Savaşı, feminizm gibi konu içerikleriyle kültürel muhalif 

sanatçılar da gazeteyi desteklemiştir. John Lennon zaman zaman fikir yazıları yazmış, 

Mick Jagger yazdığı Street Fighting Man parçasının el yazısı kopyasını göndermiş, David 

Hockney ve Jim Dine gibi sanatçılar gazeteye resimleriyle katkıda bulunmuşlardır 

(Fraser, 1988: 251). Türkiye’de dönem içinde popüler müzik, popüler kültüre odaklanan 

Hey! ve Ses gibi dergilerde yer alır. Bunun yanında Emek, Yön gibi yaygın sol dergilerde 

müzik üzerine pek içerik bulunmamakta, kimi dayanışma gecelerini anlatan metinlerde 

Aşık Mahzuni ve Aşık İhsani gibi halk ozanlarının sahne aldığı yazmaktadır.  

 

Festivaller, müziğin birleştirici gücüyle gençler için önemli sosyalleşme ve toplanma 

yerleri olmuştur. 1963 yılının Haziran ayında California’da gerçekleşen Monterey Pop 

festivali Jimi Hendrix, The Who, Janis Joplin, Jefferson Airplane gibi dönemin politik 

müzisyenlerinin daha geniş kitleler tarafından duyulmasını sağlamıştır. Bu festival kuşak 

bilinci oluşturan, sosyal eleştiri yapan ve alternatif bir yaşam tarzı isteği yaratan yeni bir 

pop müzik formu sunmuştur (Siegfried, 2008: 63). Almanya’da 1960’ların ortalarından 

itibaren gençler arasında politik olaylar ve gündelik hayat hakkında protest şarkılar 

yaygınlaşmıştır. Bu şarkıların çoğunluğu Bob Dylan’ın 1960’ların başlarındaki erken 

dönem şarkılarından esinlenmiştir (Fraser, 1988: 75). Almanya’nın ilk Açıkhava 

konserlerinin gerçekleştiği Burg Waldeck Festivali, geleneksel Alman politik folk 

müziğinin yanı sıra politik Fransız chanson’ları, Amerikan folk müziği ve rock’n’roll 

müziği buluşturmuştur. 1964-1969 yılları arasında senede bir kez gerçekleşen festival, 



 33 

birbirinden farklı müzikal stillerin sosyal eleştirel bir bakış açısıyla birleştiği uluslararası 

bir paylaşım platformuna dönüşmüştür (Siegfried, 2008: 63). Bu gelişme, dinleyicilerin 

kendilerini uluslarötesi bir grubun içinde hissetmesini sağlamıştır. 1966 yılında 

Almanya’daki Ostermarsch, Joan Baez’in katılımıyla gerçekleşmiştir (Siegfried, 2008: 

66). 1969 yılında gerçekleşen Woodstock festivali, o dönemde karşıt kültürün ne denli 

kitleselleştiğini gösterir. Ütopya ve umut kavramları çerçevesinde gerçekleşen festivalde, 

Joan Baez, The Who, Jefferson Airplane, Crosby, Stills, Nash and Young ve Jimi Hendrix 

gibi dönemin tanınmış muhalif müzisyenleri sahne almıştır41.  Amerikan etkili popüler 

müziğin egemenliğine karşılık İsveç ve Yunanistan gibi ülkelerde yerel müzik yeniden 

keşfedilmekte ve yabancılaşmamış bir ulusal kültürel form olarak ele alınmaktadır 

(Siegfried, 2008: 67). Bu durum, Türkiye’de erken Cumhuriyet dönemindeki musiki 

inkılabıyla benzerlik taşır. Nitekim ilerleyen bölümlerde de ele alınacağı üzere, 1970’li 

yıllarda Anadolu pop ve Anadolu rock türleri musiki inkılabıyla homolog biçimde 

evrilmiş, bir yandan global popüler kültür ve müzik endüstrisiyle şekillenmiştir.  

 

Öğrenci gösterilerinde bastırılmış duygularını dışa vuran gençler, tıpkı konserlerde 

olduğu gibi kolektif bir dışa vurum içinde olmuştur. Konserlerde hep bir ağızdan aynı 

şarkıyı söyleyen, aynı hareketleri yapan ve benzer duygular hisseden katılımcılar kolektif 

bir aidiyet hissi yaşar. Buna benzer bir kolektif ruh, pek çok kolektif eylemde olduğu gibi 

68 Hareketi’nin eylemlerinde de var olmuştur. Bu eylemlerde hep bir ağızdan eşlik edilen 

müzikler, kolektif ruhu besler. 68 Hareketi’nin üniversite işgalleri, bu sayede kimi zaman 

müzikli eğlencelerin ve kutlamaların düzenlendiği bir festival havasına bürünmüştür. 

Mayıs 1968’de Paris’te tutuklu 4 öğrencinin serbest bırakılacağı duyurulduğunda 

Sorbonne’a akın eden öğrenciler, ana avluya bir piyano getirmişlerdir. Canlı çalınan caz 

müzik eşliğinde, heyecan ve iyimser bir havanın eşlik ettiği kutlamalar gece boyu 

sürmüştür (Fraser, 1988: 189–190).  

 

Popüler müziğin yanı sıra marşlar ve halk ezgileri de 68 Hareketi’nde önemli yer 

tutmuştur. Afrika kökenli Amerikalıların söylediği eski bir ilahiden, 1900’lü yılların 

 
41 15-17 Ağustos 1969 tarihleri arasında gerçekleşen festivalin organizasyonu yaklaşık 25.000 kişiyi 
hedeflemiştir. Ancak ilerleyen günlerde karşıt kültürden gençler Woodstock’a akın etmiş, festival alanını 
çevreleyen teller kırılarak 400.000’in üzerinde katılımcı alanda kamp kurmuştur. Festival, ilerleyen yıllarda 
pek çok film ve belgesele ilham olmuştur. 



 34 

ortasında işçilerin grev esnasında birlik ve güç için söylediği bir parçaya dönüşerek daha 

sonra popüler müzikte de yer edinen “We Shall Overcome” 42 (Bobetsky, 2014: 33-35), 

dünyadaki 68 Hareketi’nin de önemli sembolik şarkılarından birisi olmuştur (Hayden, 

2008: 327). 28 Ağustos 1963 tarihinde, Martin Luther King’in sembolik “I Have A 

Dream” konuşmasında, Sivil Haklar Hareketi dahilinde iki yüz bin katılımcı, bu şarkıyı 

hep bir ağızdan söylemiştir (Bobetsky, 2014: 35). Şarkı ABD’den sonra Avrupa’daki 

harekette de yayılmış, Türkiye’de ise Esmeray’ın 1975 tarihli “Yayınlanmaz” 

albümünde, sözleri Şanar Yurdatapan, müziği Atilla Özdemiroğlu tarafından düzenlenen 

“Bir Gün Gelecek” parçasıyla yer bulmuştur.  

 

Harekette sembolik hale gelmiş pek çok müzikal parçanın arasında Enternasyonel Marşı43 

da önemli bir yere sahiptir. Fransa’da sosyalist ve işçi partilerinden oluşan İkinci 

Enternasyonel, 1889 yılında Paris’te 20’den fazla ülkeden temsilcinin katıldığı 

toplantısında Enternasyonel Marşı’nı resmî marş haline getirmiştir. On dokuzuncu 

yüzyılın sonlarından itibaren sosyalist hareketle özdeşleşen bu marş, Türkçe de dahil 

olmak üzere pek çok dile çevrilmiştir. Fransa’daki öğrenci gösterilerinde Enternasyonel 

Marşı sıklıkla söylenmiştir. 10 Mayıs 1968 tarihinde gerçekleşen ve 4 öğrencinin 

tutuklanmasını protesto eden kitlesel gösterilerde, katılımcılar hapishanenin önünden 

Enternasyonel Marşı söyleyerek geçmiş, hapishanenin içindekiler müziğe pencerelerden 

mendil sallayarak karşılık vermişlerdir (Fraser, 1988: 182-184). Bu olay, Enternasyonel 

Marşı’nın topluluk içindeki simgesel ve iletişimsel boyutuna da örnek teşkil eder.  

 

Britanya’da 1970’li yıllarda Anti-Nazi Birliği44, Sosyalist İşçi Partisi’nden45 ilham alarak 

yeni radikal öğrencileri ve gençleri mobilize etmiştir. Birliğin kültürel muadili Irkçılık 

Karşıtı Rock46 birliği, rock müziği bir iletişim ve propaganda aracı olarak kullanarak 

çalışan sınıf gençlerin gündelik hayatına ırkçılık karşıtı politikaları dayatmayı 

amaçlamıştır. Birlik, 68 Hareketi hakkında fikri olmayan yahut ilgilenmeyen genç 

 
42 “We Shall Overcome” parçasının İşçi Hareketi şarkısı, Sivil Haklar Hareketi şarkısı, ilahi ve protest şarkı 
olarak kullanılmasının dönüşümü üzerine bkz. (Bobetsky, 2014).  
43 Fransızca orijinali: L’Internationale.  
44 İngilizce orijinali: Anti-Nazi League. 
45 İngilizce orijinali: Socialist Workers Party, kısaltması SWP. 
46 İngilizce orijinali: Rock Against Racism, kısaltması RAR. 



 35 

punk’ları ve reggae müzisyenlerini ortak bir amaç doğrultusunda bir araya toplamıştır 

(Fraser, 1988: 292).  

 

Dönemin kimi müzisyenleri kendilerini politik olarak konumlandırırken, kimileri de 

dinleyiciler tarafından politik biçimde algılanır. Örneğin Frank Zappa, Joe McDonald, 

Bob Dylan, Joan Baez kendilerini doğrudan politik olarak tanımlayan isimlerin 

bazılarıdır. Bu isimlerin çoğunluğu dünyada, Türkiye’de de pek çok müzisyeni 

etkilemiştir. Jimi Hendrix ve The Rolling Stones grubu politik olmak için özel bir çaba 

sarf etmez ancak hayranları onları politik olarak solda konumlandırır. Zira bu 

müzisyenlerin karşıt kültür imgeleri, uzun saçları, giyim tarzları, uyuşturucu kullanımı ve 

cinsel özgürlükleri ana akıma karşı bir duruş olarak algılanmaktadır. Bazı müzisyenler 

kendilerine yakıştırılan bu tavra karşı gelmiş, örneğin Rolling Stones grubunun solisti 

Mick Jagger gençliğin kendilerinde aradığı politik lider rolünü oynamak istemediklerini 

belirterek grubun hiçbir şeye karşı başkaldırmadığını söylemiştir.47 Led Zeppelin 

grubunun solisti Robert Plant, Batı Almanya’daki hayranlarıyla ilgili olarak 

“Almanya’daki seyirci kendi içinde iyi hoş ama fazlasıyla politik” sözlerini sarfetmiştir 

(Sounds 1974; 2: 20; aktaran Siegfried, 2008: 64). Kimi sanatçılar kendileri politik bir 

kaygı gütmezken, dinleyicinin algısıyla onlara iliştirilen politik kimliği taşır. 

Müzisyenlerin yaşam tarzı, dış görünüş ve müzikal tınılarıyla karşıt kültürün politik 

içerikli imgelerini taşımakla beraber, bunların müzik endüstrisinin beslediği popüler 

kültürün bir parçası haline geldiğini de göz ardı etmemek gerekir. Tarihte pek çok 

örneğine rastlandığı gibi; kültür endüstrisi, yeraltı kültürüne ait kültürel kodları gün 

ışığına çıkartıp kullanarak popülerleştirmiş, hatta evcilleştirmiştir. Bunun sonucunda 

kimi imgelerin anlam ve içeriği gitgide silinerek, ana akım moda trendlerinin bir parçası 

haline gelmiştir. Örneğin dönemin büyük plak şirketlerinden olan CBS, yayımladığı 

albümlerde bir yandan ana akımda seyreden ve politik mesajı az şarkılara yer vermiş; bir 

yandan da ‘yeraltı’ kültürüne ait müziği bir marka haline getirerek Avrupa’da ‘karşıt 

kültürün sesi’ olarak pazarlamıştır (Siegfried, 2008: 62). Günümüzde de pek çok majör 

plak şirketinin “alternatif/bağımsız” türler altında sınıflandırdığı alt plak şirketleri 

 
47 Orijinali: “[…] the band was rebelling against nothing at all […]”. (Konkret 1968; 1:45; Der Spiegel 
September 21, 1970, 222ff. Aktaran Siegfired, 64). Ancak Rolling Stones’un Tariq Ali’yi konu alan “Street 
Fighting Man” (1968), Vietnam Savaşı karşıtı “Gimme Shelter” (1969), Angela Davis’i konu alan “Sweet 
Black Angel” (1972) gibi sayılı politik şarkıları da bulunmaktadır.   



 36 

bulunur48. Bu durum, elbette müzik piyasasını da şekillendirir. Söz konusu yeni ve sert 

tınının daha geniş kitlelere ‘yeraltının sesi’ şeklinde ulaşması sağlanırken, politik 

mesajların olduğu parçalar ekonomik ve politik kaygılarla daha geri planda bırakılır. Bu 

durum, karşıt kültüre ait ve muhalif mesajların popüler kültüre girdiğinde artık vahşi 

özünü kaybederek evcilleştirilmesine, hatta popüler kültürün çarkları içinde ekonomi 

temelli global müzik endüstrisinin bir ürünü haline gelmesine örnek teşkil eder.   

 
 

1.2. 68 HAREKETİ’NİN TEORİK TEMELLERİ 
 
 

1950’lı yılların sonu ve 1960’lı yılların başından itibaren; Yeni Sol düşünce akımı 

Fransa’da Nouvelle Gauche, İngiltere ve ABD’de The New Left, Almanya’da Die Neue 

Linke isimleri altında entelektüel yayınlar, dergiler, tartışma ortamları ve eylemler 

vasıtasıyla hızla yayılmaya başlamıştır.  

 

Klasik sol düşünce, proleter sınıfı devrimin ana öznesi olarak görür. Charles Wright Mills 

ve Herbert Marcuse49 gibi düşünürlerin ışığındaki Yeni Sol ise; deri rengi, sosyal 

kökenleri, eğitim düzeyi gibi etkenlerden ötürü sistemden dışlanmış bireyler veya 

gruplara ilgilenir. Kişiyi kitlelerden ziyade özneler bazında ele alan bu akım; hâkim 

heteronormatif patriyarkal düzene de karşı çıkarak, kadınların ve eşcinsellerin de 

kendilerini sosyal değişimin bir öznesi olarak tanımlayabileceği bir entelektüel alan 

yaratmıştır.  

 

 
48 Müzik prodüksiyon sektöründe dünyanın en büyük şirketlerinden Sony Music’e ait alternatif club 
kültürünü besleyen Ministry of Sound, “bağımsız” rock ve metal kültürünü besleyen MFN, Century Media 
Records, Inside Out Music, hisselerinin %49’luk bölümü Warner Music Group’a ait SubPop müzik 
şirketleri, 2021 yılı itibariyle bu duruma örnek olarak verilebilir.  
49 Herbert Marcuse Fransa, Almanya, İngiltere başta olmak üzere Avrupa’nın farklı ülkelerinde gösterilere 
katılarak, konuşmalarla ve yüz yüze görüşmelerle pek çok gence ilham kaynağı olmuş, Batı Avrupa’daki 
68 Hareketi’nin önde gelen isimlerinden biri haline gelmiştir. Öğrenciler kendilerini anlayan, hislerini 
anlayan, kendilerinden yaşça daha büyük birinin varlığından mutlu olmuş, Marcuse’ye hayranlık 
duymuştur. İngiltere’de 1967 yazında gerçekleşen Congress on the Dialectics of Liberation’da Marcuse’yi 
canlı olarak dinleyen bir öğrenci onu keskin zekalı, hassas ve kesin konuşan birisi olarak tanımlar ve 
hislerini şöyle dile getirir: “Kendimizi çok izole hissediyorduk: marjinal, çılgın, ailelerimiz ve otoriteler 
için bir utanç kaynağı gibiydik - derken yaşlı Marcuse oradan, tıpkı manevi çocuklarıymışız gibi seyircisine 
ışık saçıyordu” (Fraser, 1988: 144).  



 37 

Klasik sosyalistler üretim alanlarına önem verirken; Yeni Sol, sosyal yeniden üretim 

mekanizmalarını sosyal yapının değişim noktası olarak ele almıştır. Nitekim Yeni Sol, o 

dönemki baskı ve yabancılaşma üzerine odaklanarak kadınların devrimci 

potansiyellerinin de altını çizer (Schulz, 2008: 285). Klasik Marksist perspektif, kadınlara 

yapılan ayrımcılığa yeterince değinmeyerek bunu bir sınıf mücadelesi çerçevesinde ele 

alır. Oysa dönemin öne çıkan kavramları olan özgürleşme ve bireysellik, kadın 

hareketinin güçlenmesi için de güçlü bir platform hazırlamıştır. Türkiye’deki 68 

Hareketi’nin Klasik Sol düşünce perspektifinde çoğunlukla Ortodoks Marksist çerçevede 

şekillenmesi, kadın hareketinin daha geri planda kalması sonucunu beraberinde 

getirmiştir. Tansel İlic (2015: 150) Yeni Sol’un temsilcilerinden Marcuse’nin, Freud’daki 

psikolojik kavramları Marks’ın kapitalist yapılanma kavramları ile ilişkilendirdiği 

tarihsel materyalizm yaklaşımı ve bireyin biyolojik ve erotik ihtiyaçlarını toplumsal bir 

bağlamda ele almasının Batılı genç kitleler tarafından ilgiyle karşılandığını, ancak bunun 

Türkiye’nin dönem şartlarında öne çıkan kavramlardan olmadığını vurgular. Tüm bunlaın 

yanında, Gould (2009: 363-364) bizlere dünyanın pek çok yerindeki Yeni Sol aktivistleri 

arasında hiyerarşik bir düzen olduğunu ve bu düzende, özellikle sol düşünceyle ilgili 

politik tecrübeleri olan genç erkeklerin grubu domine ettiğini hatırlatır.  

 

Yeni Sol Düşünce, anti-otoriter bir yapıdadır ve grubun resmi bir üyelik sistemi olmadan 

aktif katılımcıları bulunmaktadır. Eski Sol’u reddeder istenen reformlara ulaşmak için 

doğrudan eylem stratejisi izlenir (Fraser, 1988: 84). Batı Avrupa’daki harekette lidersizlik 

vurgusu sıklıkla yapılır ancak her ülkede hareketin sözcüsü konumunda olan bazı isimler 

ön plana çıkmıştır. Türkiye’deki 68 Hareketi’ni ele alan metinlerde ise ‘öğrenci lideri’ 

tanımı sıklıkla karşımıza çıkar. İlerideki bölümlerde de değinileceği gibi Türkiye’deki 

öğrenci hareketinin Batı’daki benzerlerine kıyasla ast-üst ilişkisi çerçevesinde bürokratik 

bir yapısı vardır. Bu durum, 1960’lı ve 1970’li yıllarda Türkiye’de görünür biçimde 

süregelen ataerkil anlayışın mikro düzeydeki bir yansıması olarak okunabilir. Yine de 

Türkiye’nin 68 Hareketi’nde aktif olan kimi isimler “lidersizlik” vurgusunu özellikle 

yapmışlardır50.  

 
50 Türkiye’deki hareketin önde gelen isimlerinden Mustafa Lütfi Kıyıcı, Devrimci Öğrenci Birliği’ni (DÖB) 
kurduklarında, birliğin başkanının tartışmasız şekilde Deniz Gezmiş olduğunu, bununla beraber 
kamuoyunun “devrimci gençliğin lideri” olarak artık Deniz Gezmiş’i tanıdığını anlatır. Birlik içinde 
aralarında hiyerarşi olmadığının, ancak en çok inisiyatif kullananın Deniz Gezmiş olduğunu ve 



 38 

 

Yeni Sol, komünist partilerin ve işçi hareketlerinin “devrimciliğini” reddederek Sovyetler 

Birliği’ni sorgulamadan model alma fikrine de karşı çıkmıştır. Küba Devrimi’nden 

esinlenen Yeni Sol aktivistleri, Küba Devrimi’yle birlikte dünyanın farklı yerlerinde 

filizlenen anti-emperyalist ayaklanmalarla birlikte, sosyalizme giden yolun barışçıl veya 

reformist olmaktan ziyade devrimci olması gerektiğinin altını çizer. Yeni Sol düşüncenin 

isyankâr doğası karşıt kültürlerle de birleşerek, aktivistlerin sosyal ve kültürel hayatı tüm 

yönleriyle politize etme eğilimine itmiştir (Gould, 2009: 349-350).  

 

Yeni Sol düşünce, kendilerinden bir önceki kuşak sayılabilecek Sitüasyonistlerden51 de 

önemli ölçüde etkilenmiştir. 1920’li yıllardan itibaren gerçeküstücüler, Dadaistler ve 

Fluxus mensuplarının gerçekleştirdiği absürt eylem ve happening’ler, kapitalist ekonomi 

tarafından kullanılamayan sanat biçimleri olmuştur. 1957’de kurulan Situasyonist 

Enternasyonel, kurucuları arasınnda yer alan Guy Debord’un “gösteri toplumundaki 

ticarileşmiş eğlence biçimleri”ni eleştirmiş, Marksizm’in “meta fetişizmi” kavramından 

yola çıkarak bu fetişizmin vurgusunun üretimin yarattığı etkiden ziyade kitlesel tüketimin 

etkileri üzerine yapmıştır (Clark, 2011: 169). 68 Mayıs olaylarının başlangıcı pek çok 

kaynakta Paris’te gösterilmekle beraber, bu olayların bir anda ortaya çıktığını düşünmek 

hata olur. 1967 yılında Strasbourg Üniversitesi öğrencileri Sitüasyonist Enternasyonel 

yayınlarından olan Internationnale Situationniste dergisinden etkilenerek bir eylem 

yapmıştır. Eylemde, öğrencilerin seçtiği okul öğrenci temsilcileri, bir okul etkinliği 

esnasında Sitüasyonist Enternasyonel tarafından kendileri için yazılan “Öğrenci 

ortamında sefalet”1 başlıklı metni rektör ve dekanların da içinde bulunduğu davetlilere 

 
tartışmalarda ne yapıp edip fikrini kabul ettirdiğini anlatır. (Mater, 2009: 246). Yine Kıyıcı, İstanbul 
Üniversitesi Hukuk Fakültesi işgalinde Deniz Gezmiş, Kemal Bingöllü, Bozkurt Nuhoğlu ve kendisinin 
“öğrenci temsilcisi” olarak yer aldıklarını anlatır, bir arkadaşlarının inisiyatif kullanıp bir eylem başlattığı 
takdirde onun direktiflerine uyduklarını ve gerekirse eleştirileri kendi aralarında yaptıklarını vurgular 
(a.g.e., 242).  
51 1950’li yılların sonunda Paris’te Guy Debord’un fikir önderliğinde kurulan Sitüasyonist Enternasyonel, 
kendinden önceki Fluxus akımından ilham almıştır. En aktif olduğu dönem 1958-1969 yılları arasındadır. 
Sitüasyonist’lere göre sanat; tiyatro veya galeri gibi enstitüleşmiş yerlerden kurtarılarak özgürleşmelidir. 
İzleyici, geleneksel sanatta olduğu gibi sanat nesnesinin önünde pasif şekilde durmamalıdır. Sanat etrafı 
sarmalı, izleyici tarafından deneyimlenmelidir. Şehirleşme üniter yapıda olmalıdır. Kapitalizm karşıtı bu 
akım, 1960’lı yıllarda Marx’ın fikirlerinin etkisi altında politikleşmeye başlamıştır (Hecken ve Grzenia, 
2008: 27). Debord’un 1967 tarihli Gösteri Toplumu (Fransızca orijinali: La Société du Spectacle) metni, 
tüketim ve yabancılaşma gibi temel kavramlarla hareketi şekillendiren metinlerden birisidir. Oluşum, 1972 
yılında dağılmıştır.  



 39 

dağıtmışlardır. Bu eylem medyada “skandal” olarak nitelendirilerek geniş yer bulmuş, 

üniversite öğrencileri artık kendi seçtikleri temsilciler tarafından üniversiteyi işgal 

etmeye, kitap ve yiyecekleri çalmaya teşvik edilmişlerdir. Kampüsteki resmi psikiyatri 

kliniği bu metinde ‘zihin kontrol merkezi’ ilan edilmiştir (Hecken ve Grzenia, 2008: 27). 

Bu olay, Fransa’daki Mayıs 1968 olaylarının ilk öncül belirtisi olarak yorumlanmalıdır.    

 

Immanuel Wallerstein’a göre Eski Sol 1848’den başlayarak devlet iktidarının ele 

geçirilmesine öncelik veren, sistem karşıtı bir hareket olarak gelişmişken, 1960’lı yıllarda 

sistemle paralel işleyen bir “suç ortağı” haline gelmiştir. Wallerstein, bu doğrultuda 68 

Hareketi’ni, “dünya sistemine karşı eş zamanlı bir eylemler bütünü” olduğunu ve “eski 

solun dünya sistemine karşı muhalefetinin temelden sorgulandığı” bir hareket olarak 

tanımlar. Bununla beraber, Wallerstein’a göre 68 Hareketi’nin önemli miraslarından 

birisi, Ortodoks Marksizm’i zayıflatmasıdır (Gould, 2009: 349).  

 

Oldukça organik biçimde şekillenen 68 Hareketi’nde, teorisyenler ve hareket arasında her 

zaman birlik yoktur. Bora (1998: 4), 68 döneminin ‘devrim’ ve ‘devrimci özne’ namına 

bir ‘bolluk’ devri olduğunu belirterek bunun düşünsel dayanaklarının “bütünlüklü teorik 

programlardan ziyade, ilhamlar” olduğunu vurgular. Mayıs 1968 Paris’te, Sorbonne 

Üniversitesi’nde tutuklu 4 öğrencinin serbest bırakılacağı haberi gelince, üniversitenin 

ana avlusunda büyük bir kutlama yapılmıştır. Kutlamaya katılan öğrenciler ortamın teorik 

bakımdan karman çorman olduğunu; Stalin, Trotsky, Mao ve Che Guevara posterlerinin 

bir arada asılı olduğunu anlatmıştır (Fraser, 1988: 190). Klimke ve Scharloth (2008: 6), 

benzer şekilde gençlik festivallerinde bir yandan rock müzik, farklı giyim tarzları, 

psikedelik uyuşturucular ve deneyimlerin özgürlük olarak tekabül edildiği bir havada; Ho 

Chi Minh, Jimi Hendrix ve Che Guevara görsellerinin yan yana yer aldığı bir ortam 

betimler. Avrupa’daki 68 Hareketi kendi içinde homojen olmadığı gibi, soğuk savaş 

içindeki ülkelerden gençlerin festivallerde zaman zaman ideolojik tartışmalar yaşadığı 

görülmüştür (a.g.e., s. 5). Ancak, yine de yan yana asılan Ho Chi Minh, Jimi Hendrix ve 

Che Guevara görsellerinden ortak bir ABD emperyalizmi karşıtlığı okunabilir. Bunun 

yanında Sivil Haklar Hareketi ve hippie karşıt kültürü, bir müzisyen olan Jimi Hendrix’in 

imgesinin referans verdiği kavramlar arasındadır.  

 



 40 

1960’lı yılların ortalarından itibaren üniversitelerde bir öğrenci hareketi olarak filizlenen 

68 Hareketi’nde, üniversitelerin profesörler tarafından oligarşik biçimde yönetilmesi ve 

öğrencilere söz hakkı tanınmaması protesto edilmiş, demokratik bir üniversite yapısı talep 

edilmiştir. Öğrenciler kendilerinin; akademik otoritelerin astı konumundan eşit haklara 

sahip bir vatandaş konumuna çekilmesi gerektiğini savunmuşlardır (Fraser, 1988: 85). Bu 

durum, öğrenci hareketinin en yaygın eylemi olan üniversite işgallerini beraberinde 

getirirmiştir52. Türkiye’nin de dahil olduğu pek çok ülkede gerçekleşen üniversite 

işgalleri, kimi zaman şiddetsiz biçimde öğrencilerin taleplerinin kabul edilmesiyle 

sonuçlanmış, kimi zaman ise şiddetli polis müdahaleleriyle bastırılmaya çalışılmıştır.  

 

Demokratik, özgür ve eşit haklarda eğitim ve araştırma mottosuyla yola çıkan özgür 

üniversite anlayışı; ABD’deki Berkeley Üniversitesi ile bu yıllarda başlamıştır. Buradaki 

reformist öğrenciler “istediğimizi inceler, çalışırız”53 sloganını kullanarak bilim felsefesi, 

eleştirel-muhalif pedagoji, psikanaliz ve sosyal baskı, Vietnam, Latin Amerika’da 

emperyalizm ve sosyal kalkınma ve 1960’lar Avrupa’sında sosyal mücadele üzerine 

derslere katılmışlardır. Batı Almanya’da SDS’nin Berlin’de kurduğu Eleştirel Üniversite, 

1967 sonbaharında öğrencilerine 50 ders sunmuştur. Özgür üniversitelerin ders 

içeriklerinde Üçüncü Dünya özgürleşme hareketleri, toplumsal araştırmalar, psikanaliz, 

Marksizm, sosyal tıp çalışmaları gibi konular, Freud ve Marcuse çizgisinde psikanaliz ve 

klasik yapıdaki akademik disiplinlerin teorik ve ideolojik temellerini eleştiren 

yaklaşımlar bulunur. Öğrenciler özgür üniversitelerdeki ifade özgürlüğü, toplanma 

özgürlüğü, anti otoriter yapının içinde öğrenci yetkisiyle beraber geleneksel otoriter 

eğitim modellerinden farklı olarak seslerini çıkartıp fikirlerini tartışabilmişlerdir. 

Almanya, İtalya ve Fransa’da eleştirel üniversite yapısı ilerleyen yıllarda diğer 

üniversitelere de model olmuştur (Fraser, 1988: 139-141).  

 

Demokratikleşme, 68 Hareketi içindeki temel kavramlardan bir tanesidir. 

Üniversitelerdeki demokratikleşme taleplerinin yanı sıra, hareket dahilindeki 

demokratikleşme pratikleri farklı biçimlere bürünmüştür. Örneğin Paris’te, demokratik 

 
52 Üniversite işgallerinin ideolojik boyutuna örnek olarak; Batı Almanya’da, 1968 yılında Frankfurt 
Üniversitesi işgal edilmiş ve üniversite 1 hafta kapalı kalmıştır. Üniversite yeniden açıldığında, öğrenciler 
üniversitenin ismini “Karl Marx Üniversitesi” ilan etmiştir (Fraser, 1988: 236).  
53 İngilizce orijinali: “We study what we want to” (Fraser, 2008: 140).  



 41 

bir platform oluşturması ve isteyenin istediğini yazması amacıyla duvarlara büyük beyaz 

boş kağıtlar asılmıştır (Fraser, 1988: 196). Kağıtların üzerinde biriken sloganlar, espriler, 

anlam teşkil etmeyen yazılar ve karşılıklı tartışmalar, ifade özgürlüğünün sokakta kalıcı 

olarak vücut bulmuş halidir. Batı’daki önemli kavramlardan birisi olan demokratikleşme, 

Türkiye’deki 68 Hareketi’nin talepleri arasında da öncelikli bir konumdadır.  

 

1.2.1. 68 Hareketi ve İkinci Dalga Feminizm 

 

1960’lı ve 1970’li yıllarda yükselen sol görüşlü İkinci Dalga Feminizm, 1890’lı yıllardan 

Birinci Dünya Savaşı’na dek süren Birinci Dalga Feminizm pratiklerini “burjuva” olarak 

nitelendirmiş ve ayırt edilmek için kendilerini “radikal” olarak tanımlamışlardır. İkinci 

Dalga Feminizm, dönem içinde 68 Hareketi’yle beraber mobilize olmuş ancak kendini 

hareketin bir parçası olarak tanımlamayarak, ayrı tutmuştur. 1960’lı yıllardaki 

özgürleşme hareketleriyle birlikte toplumsal cinsiyet rolleri sorgulanmış ve silikleşmiş, 

doğum kontrol hapları geliştirilerek yaygınlaşmış, özellikle ABD ve Avrupa’daki 

hareketin içinde oldukça belirgin olan cinsel özgürleşme başlamıştır. Bunun yanında 

belirtmek gerekir ki Schulz (2008: 290), çoğu radikal feministin “cinsel özgürleşme” 

kavramının kadınları cinsel olarak sömürdüğü için, konunun bu şekilde tartışılmasını 

eleştirdiğini hatırlatır. İkinci Dalga Feminizm, 68 Hareketi içindeki eril şovenizme 

karşıdır (Fraser, 1988: 304). İkinci Dalga Feminizm ve buna bağlı kadın hareketinin güçlü 

olduğu İngiltere ve Almanya’da 68 Hareketi’nden koparak kadın hareketine katılan 

kadınlar, 68 Hareketi içindeki erkeklerin kadınları değersiz ve bilgisiz hissettirerek 

ciddiye almadığını belirtir (Fraser 1998: 253).  

 

ABD’de Kadın Özgürleşme Hareketi54 1960’lı yılların sonunda ses getirmiş, Batı 

Avrupa’daki kadın hareketi de onlardan etkilenmiştir (Schulz, 2008: 283). Hareket 

içindeki bireyler eşit maaş talep etmekte, cinsiyetçi klişeleri, tavır ve görüşleri 

değiştirmeyi amaçlamakta, biyolojik temellere dayandırılan erkek egemenliğini 

sorgulamaktadırlar. Kadın ve erkek arasındaki güç dağılımını meşrulaştıran sosyal 

mekanizmalarını sorgulamış, bununla beraber geleneksel cinsiyet rollerinden kurtulmak 

 
54 İngilizce Orijinali: Women’s Liberation Movement 



 42 

ve geleneksel eril klişeleri alabora etmek için yeni yaklaşımlar geliştirmişlerdir (Schulz, 

2008: 290-291)55.  

 

68 Hareketi içindeki eril ortamda kendilerini baskılanmış hisseden kadınlar, kendilerini 

kadın özgürlükleri, baskılanma ve toplumda eşitlik gibi konularla ilgilenen Kadın 

Hareketi’ne daha yakın hissetmişlerdir. Bununla beraber, öğrenci hareketinde cinsel 

yönelimlerini susturulmuş ve bastırılmış hisseden LGBT bireyler de Kadın Hareketi 

içinde yer bulmuşlar, kadın hareketi içinde lezbiyenler cinsel farkındalıkları ve politik 

olma yönünde önemli adımlar atmışlardır. 1970’li yıllarda ise Eşcinsel Özgürleşme 

Hareketi56 kurulmuş57, bu hareket öğrenci hareketinden farklı bir platformda ilerlemiştir. 

Hem Kadın Hareketi, hem Eşcinsel Özgürleşme Hareketi bireysel baskılanmayı yok 

etmek adına ortaya çıkmış hareketlerdir (Fraser, 1988: 310). Fraser (a.g.e.: 313), her iki 

hareketin de 1960’lı yıllardaki öğrenci hareketiyle yeniden doğan politik ve kişisel olanın 

arasında yeni ilişkiler kurma amacını sürdürdüğünü belirtir.  

 

1.2.2. Çevre ve Ekoloji Temelli Hareketler 

 

Çevre ve ekoloji temelli hareketler, 1960’lı yıllardaki özgürleşme hareketleri ve 

kitleselleşen başkaldırıyla beraber yaygınlaşarak daha fazla görünürlük kazanmıştır. 1948 

yılında, UNESCO’nun bünyesinde uluslararası çevre koruma örgütü International Union 

for the Conservation of Nature (IUCN) kurulmuştur. İngiltere’de 1950’li yıllardan beri 

devlet denetiminde çevre koruma yasaları süregelmektedir. 1957 yılında başlayan ve 

 
55 7 Eylül 1968’de, ABD’de Miss America güzellik yarışması girişinde sütyen, takma kirpik, korse, topuklu 
ayakkabılar, makyaj malzemeleri, temizlik malzemeleri ve diğer “dişil baskılama araçları” bir varile 
atılmış, kadınları eril bakışla biçimlendirmeye özendiren bu yarışmanın yanın başındaki feminist protesto 
büyük ses getirmiştir. Miss America yarışmasının birincilerinin daha önceki yıllarda Vietnam’a 
gönderilerek oradaki ABD askerlerini “eğlendirdikleri”, bu yönüyle yarışmanın savaş yanlısı bir duruş 
taşıdığı da not edilmelidir.  https://www.history.com/news/miss-america-protests-1968 (Erişim tarihi: 28 
Nisan 2022).  
56 İngilizce orijinali: Gay Liberation.  
57 Eşcinsel Özgürleşme Hareketi’nin kurulmasını beraberinde getiren dönüm noktalarından bir tanesi 
Stonewall Olayları’dır. ABD’de 1960’lı yıllarda eşcinsel ilişkilerin toplum içinde açıkça sergilenmesi, 
toplum içinde trans kıyafetler giyilmesi pek çok eyalette kanunen yasaktı. New York’ta Stonewall adlı 
eşcinsel barına polis baskının düzenlenip onlarca kişinin göz altına alınması sonuncunda önce bar sakinleri 
ve mahalleli, onu takip eden 5 günde ise binlerce kişilik gruplar olay yerine toplanarak eylem yapmış ve 
polisle çatışmıştır. Olayların birinci yıl dönümü olan 28 Haziran 1970’te binlerce kişi Manhattan 
sokaklarında yürümüş, “Say it loud, gay is proud” (Yüksek sesle söyle, eşcinsellik onurdur) sloganları 
sonraki senelerde de kkutlanacak olan Gay Pride’ın (Onur Haftası) başlangıcı olmuştur. Kaynak: 
https://www.history.com/topics/gay-rights/the-stonewall-riots Erişim tarihi: 28 Nisan 2022).  



 43 

İngiltere, Hollanda, İskandinavya ve Batı Almanya’da yaygınlaşan Nükleer 

Silahsızlanma Kampanyası (CND)58, Barış Hareketi ile paralel biçimde konumlanmıştır. 

Hareketin sembolü, dairenin tam ortasında yukarıdan aşağıya inen dikey çizgi ve 

merkezden yan altlara doğru açılan simetrik iki çizgi, ilerleyen yıllarda yoğun biçimde 

Barış Hareketi’yle ilişkilendirilmiştir. Sembol bununla da beraber hippie altkültürünün 

sembolü haline gelmiş, kısa süre içinde gençlik kültürüne yönelik tüketim ürünleri 

üzerinde yerini almıştır. Dünyada yaygın olarak WWF kısaltmasıyla bilinen Dünya 

Doğayı Koruma Vakfı59 1961’de İngiltere’de kurulmuştur. 1971 yılında kurulan çevreci 

örgüt Greenpeace, radikal ve ses getirici gösterileriyle günümüzde de dünyanın dikkatini 

kapitalizm kaynaklı çevre sorunlarına çekmektedir.  

 

Çevre ve ekoloji temelli hareketler, 1968 yılında global bağlamda dikkat çekici hale gelen 

öğrenci hareketlerinin ışığında kitleselleşmiştir. 68 Hareketi’nde yer alan aktivist 

öğrenciler çoğunlukla politika ve tarihle ilintilidir. Bu hareketler kimi ülkelerde farklı 

biçimlerde 68 Hareketi’ne ilişmiş, kimi ülkelerde ise ayrı kalmıştır. Yine de 68 

Hareketi’nin protest ruhuyla beraber, çevre ve ekoloji temelli hareketlerin daha 

aktifleştiği ve güç kazandığını söylenebilir. Çevreci hareket Fransa, Almanya, İtalya, 

İsveç, Danimarka ve Hollanda’da öğrenci hareketiyle doğrudan veya dolaylı olarak 

bağlantılıdır (Rootes, 2008: 296-300). İngiltere’de ise hali hazırda hükümetle yakın 

ilişkili köklü bir çevre koruma programı olduğundan, bu ülkedeki Yeni Sol Hareketi 

çevrecilere hükümetle olan yakınlıklarından ötürü şüpheyle bakmış ve yakınlaşmamıştır 

(a.g.e., s. 303). Kapitalist yatırımlar, tartışmalı teknolojiler ve yüksek güvenlik 

gerektiren, bunun yanında nükleer silahlarla nam salmış kurumlarla bağlantılı enerji 

politikaları; gelişmiş ve otoriteyi sorgulayan ülkelerde çatışmalar yaratmıştır (a.g.e., s. 

301). Özellikle Almanya ve Fransa’da nükleer santrallerin kurulmasının ardından 1970’li 

yıllarda öne çıkan Anti-Nükleer Hareket, ilerleyen zamanlarda Almanya, Fransa ve 

İtalya’da yeşil partilerin kurulmasını da beraberinde getirmiştir. Rootes (a.g.e., s. 301-

302), sosyal hareketlerden filizlenen yeşil partilerin, çoğunlukla genel çevre 

hareketlerinden ziyade doğrudan anti-nükleer hareketlerden doğduklarının altını çizer.  

 

 
58 İngilizce orijinali: Campaign for Nuclear Disarmement.  
59 İngilizce orijinali: World Wild Fund for Nature.  



 44 

Çevre hareketi öğrenci hareketinden çıkmamıştır ancak 1960’lı yılların özgürleşme 

dalgasıyla yakın dönemlerde yaygınlaşmış, öğrenci hareketi de ondan etkilenmiş ve 

yanında durmuştur. Öğrenci hareketinin öne çıkan isimlerinden Almanya’dan Rudi 

Dutschke ve Fransa’dan Dany Cohn-Bendit, Yeşil partileri ve grupları destekleyen 

öğrenciler arasındadır (Fraser, 1988: 290). 1960’lı ve 1970’li yıllarda çevre ve ekoloji 

hareketleri oldukça büyümüş, bunun yanında bazı radikal aktivistler tarafından sınıf 

ayrımcılığı ve ırkçılığın zorlu konularından ve devrimci bağlılıktan bir kaçış olarak 

görülmüştür (a.g.e., s. 293).  

 

1.2.3. 68 Hareketi ve Radikalleşme  

 

ABD ve Batı Avrupa’nın 68 Hareketi’nde gençler başta Çin Devrimi, Vietnam ve Küba 

Devrimi olmak üzere Üçüncü Dünya’nın silahlanmış özgürlük hareketlerinden 

etkilenmişlerdir. Hareketin 1960’larda kolektif biçimde yükselip daha sonra fraksiyonlara 

bölünmesiyle beraber, 1970’li yıllarda bu fraksiyonlardan kimi radikal ve silahlı örgütler 

ortaya çıkmıştır.  

 

Avrupa’da 1960’lı ve 1970’li yıllarda en şiddetli terör Batı Almanya’da ve İtalya’da 

görülmüştür (Hauser, 2008: 270). Batı Almanya’da Red Army Fraction (RAF, Baader-

Meinhof Gruppe)60, Bewegung 2. Juni, Revolutionäre Zellen (RZ) ve Uruguay’daki 

Tupamaros örgütünden ilham alan küçük bir örgüt olan Tupamaros Berlin; Büyük 

Britanya’da Angry Brigade; Hollanda’da Rode Jeugd; Fransa’da Maocu grup Gauche 

Prolétarienne (GP) ve onun oluşturduğu Nouvelle Résistance Populaire (NRP); İtalya’da 

Gruppi di Azione Partigiana (GAP), Nuclei Armati Proletari (NAP), Brigate Rosse (BR) 

ve Prima Linea, silahlı eylemlere karışan gruplardır (Hauser, 2008: 269-273). Bu 

örgütlerden bazı üyelerin Filistin’e giderek gerilla eğitimi almaları dönem içinde 

yaygındır. ABD’de ise, ismini Bob Dylan’ın bir şarkı sözünden alan Weatherman ve 

Küba Devrimi’nden etkilenen Brigadistas silahlı eylemleri hayata geçiren örgütlerdir 

(Fraser, 1988: 297).  

 

 
60 “Bir Terör Filmi” (Almanca orijinali: Der Baader-Meinhof Komplex) (Yön. Uli Edel, 2008) filmi, 
RAF’ın ortaya çıkışı ve eylemleriyle ilgili, dönem ruhunu yansıtan bir filmdir.   
 



 45 

1.3. DÜNYADA 68 HAREKETİ’NİN SEYRİ 
 
“68 Hareketi” kalıplaşmış bir kavram olmakla beraber, homojen bir yapıya tekabül etmez. 

Bora (1998), Batı Avrupa ve ABD’deki üniversite odaklı hareketlerin tüm dünyadaki 68 

Hareketi’nin tamamı gibi algılanmasının sorunsallığına dikkat çekerek, aralarında 

ortaklıklar olsa da ayırt edici özelliklerinin daha belirgin olduğunu vurgular. Bora (a.g.e.), 

bu bağlamda dünyada 68 Hareketi’ni Batı Avrupa ve Kuzey Amerika’nın 68’i, Doğu 

Avrupa’nın 68’i ve (Bangladeş, Sri Lanka ve Hindistan’ı dahil ederek) Latin Amerika ve 

Ortadoğu’nun 68’i olarak 3’e ayırır. Bu hareketler Batı Avrupa’da aniden patlamış ve 

sönmüş, Doğu Avrupa, Latin Amerika ve Ortadoğu’da ise belirli bir sürecin devamı 

olarak şekillenmiştir. Alper (2009: 92), Batı’daki 68 Hareketi ile Batı dışındaki 

ülkelerdeki 68 Hareketi arasında üç önemli farka işaret eder. Bunlardan ilki; Batı 

dışındaki ülkelerde öğrencilerin güçlü bir milliyetçi tutum göstermesidir, ki bu 

milliyetçiliğin solcu bir versiyonu olarak nitelendirilebilir. Bunun yanında Batı dışındaki, 

az gelişmiş ve gelişmekte olan ülkelerdeki öğrenciler modernleşme, sanayileşme ve 

kalkınmaya büyük önem verirler. Batı’daki öğrenci hareketleri ise milliyetçilik ve 

modernleşme karşıtı kültürel hareketler içerir. İkincisi; var olan bir kültürü değiştirmeyi 

amaçlayan, egemen kültür karşıtı duruşların Batı dışı ülkelerdeki ehemmiyetsizliğidir. 

Üçüncüsü ise; siyasal iktidarın güçlü, örgütlenmiş bir kurum tarafından ele geçirilmesini 

hedefleyen geleneksel siyasetin devamı olmasıdır. Bu üç temel fark, Batı dışındaki 

ülkelerdeki 68 Hareketi’ni Batı’daki hareketlerden ayırır (Alper, 2009: 92; aktaran 

Lüküslü, 2015: 84). 68 Hareketi’nin ülkeler temelindeki yönelimlerini anlamak ve 

Türkiye’deki hareketle karşılaştırmak adına, dünyanın farklı yerlerindeki 68 Hareketi’ni 

ülkeler bazında incelemek elzemdir.  

 

1.3.1. ABD 

 
ABD’deki 68 Hareketi’nin siyasi yönü, 1940’lı yıllardan beri süregelen Sivil Haklar 

Hareketi’nin ışığında şekillenmiştir. Bunun yanında Vietnam Savaşı karşıtlığı da 

ABD’nin yanı sıra neredeyse tüm dünyadaki 68 Hareketi’nde ortak bir noktadır. ABD 

nüfusunda siyahların oranı %11 iken Vietnam’daki siyah asker oranının %23 olması 

(Kurlansky, 2004: 43-44), Sivil Haklar Hareketi ve Vietnam Savaşı karşıtlığının kesiştiği 

ortak noktalardan birisidir. ABD’deki hareketin en hareketli yılları 1968-1970 yılları 



 46 

arasındadır. 1968 yılı Haziran ayında savaş karşıtı ABD Başkanı John F. Kennedy’nin 

öldürülmesi, olayları daha da tırmandırmıştır.  

 

1 Şubat 1960’ta ABD’nin North Carolina eyaleti Greensboro kentindeki bir markette, 

kendilerine ayrımcılık yapılarak kahve servis edilmeyen siyah öğrenciler yemek 

reyonunda oturma eylemi gerçekleştirmiştir. Bu oturma eylemi her gün tekrarlanmış, kısa 

sürede farklı eyaletlere de yayılarak kitleselleşmiştir (Fraser, 1988: 35). Sivil haklar ve 

ırkçılık karşıtı hareketleri siyasi bir çatı altında toplamak üzere 1966 yılında Kara Panter 

Partisi61 kurulmuştur. Carmichel’den esinlenerek Siyah Güç62 retoriğini Marksist-

Leninist ideoloji ve militarist bir yapıyla oluşturan parti medyada geniş yer bulmuş, 

1960’ların ikinci yarısındaki öğrenci hareketlerini de etkilemiştir (Fraser, 1988: 45-46). 

Kara Panter Partisi, savaş karşıtı hareketin daha çok beyazlara özgü bir hareket olduğunu 

belirtir. Vietnam Savaşı’nın ikinci haftasında 2000’in üzerinde insanın ölmesi üzerine 

Kara Panter Partisi’nin lideri Martin Luther King, destekçilerini Vietnam savaşı karşıtı 

gösteriye çağırmıştır (Kurlansky, 2004: 46). Yine de siyah hareket, savaş karşıtlığı 

koalisyonunda zayıf kalmıştır. Vietnam Savaşı’nın en yoğun olduğu dönemde siyah 

gazilerle ilgili eylemler olmuştur, ancak siyah hareketin gündeminde savaş karşıtlığından 

ziyade siyah hakları daha birincil planda olmuştur (Fraser, 1988: 91-92).  

 

ABD’li gençlerin demokratikleşme talepleri arasında oy kullanma hakkı önemli bir yer 

tutar. 1960’lı yıllarda ABD’de oy kullanma yaşı 21 olduğundan öğrencilerin çoğu oy 

kullanamamaktadır, bu sebeple doğrudan eylemi ve dışavurumu demokratik platformda 

yer almanın aracı olarak kullanmışlardır (Hayden, 2008: 326). Oy kullanma yaşı 21 iken, 

Vietnam’a giden gençlerin çoğunluğu 18-21 yaş arasındadır. “Savaşmak için yeterince 

yaş aldıysak, oy kullanmak için de yeterince yaş aldık” sloganı, İkinci Dünya Savaşı’nda 

dönemin ABD başkanı Franklin D. Roosevelt’in asker yaşını 18’e düşürmesinden 

itibaren, gençlerin oy kullanma yaşının da düşürülmesi için kullanılan slogan olmuştur63. 

Gençler karşı durdukları ancak devlet tarafından gönderildikleri bir savaşa karşı oy 

 
61 İngilizce orijinali: Black Panther Party 
62 İngilizce orijinali: Black Power 
63 Kaynak: https://www.history.com/topics/united-states-constitution/the-26th-amendment  
Erişim tarihi: 28 Mayıs 2020. 



 47 

kullanma hakkı talep etmiş, 1971 yılında, 26. Yasa Değişikliği ile ABD’nin tüm 

eyaletlerinde oy kullanma yaşı 21’den 18’e indirilmiştir64. 

 

ABD’deki Öğrenci Hareketi’nin temelleri, California eyaletindeki ABD’deki pek çok 

üniversiteyle karşılaştırıldığında uygun ücretli ve kalabalık bir kampüsü olan Berkeley 

Üniversitesi’nde atılmıştır. Berkeley Üniversitesi’nde 1964 yılında sivil haklar hareketini 

ilerletmek, öğrencilerin kendi eğitimlerinde söz sahibi olmasını sağlamak ve sivil 

özgürlükleri savunmak amacıyla filizlenen İfade Özgürlüğü Hareketi65; ekonomik üst 

sınıf, işçi sınıfı, muhafazakâr ve solcu öğrencileri etrafında toplamıştır. Kolektif 

gruplardan oluşan hareketin otoriter bir liderlik anlayışı yoktur. Böylesi homojen 

olmayan bir harekette bir aradalık ve topluluk olma hissi önemlidir.  

 

Berkeley’de 1964’teki gösterilerin katılımcılarından Mario Savio; Joan Baez’den ve sivil 

haklar üzerine şarkılar söyleyerek yürüdüklerini, “haklı ve güçlü olduklarını ve 

ilerlediklerini hissettiren, kendinden geçiren bir his” içinde olduklarını anlatır (Fraser, 

1988: 79-82). Yine 21 Ekim 1967 tarihinde Washington’da düzenlenen büyük bir 

gösteride 70.000’den fazla insan toplanmış, Berkeley Üniversitesi aktivisti Jerry Rubin 

bu gösteride şair Allen Ginsberg ve bir rock grubunu kalabalığa liderlik etmesi için 

organize etmiştir (Fraser, 1988: 132). Bu örneklerde şarkılar eşliğinde eylem yapılması, 

hem müziğin kolektivite hissi yaratması hem de dönemin Sivil Haklar Hareketi’nde hem 

şarkılarıyla, hem eylemleriyle aktif bir isim olan müzisyen Joan Baez ve Beatnik karşıt 

kültürünün temsilcisi şair Allen Ginsberg’in, politik kimlikleriyle bir nevi kanaat önderi 

konumuna taşınmasının bir örneğidir. Bir diğer örnek olan 21 Ocak 1968 tarihinde de 

dönemin büyük starlarının bir araya geldiği, Vietnam Savaşı karşıtı Broadway for Peace 

organizasyonu düzenlenmiş, dönemin büyük starları Harry Belafonte, Leonard Bernstein, 

Paul Newman, Joanne Woodward, Eli Wallach, Carl Reiner, Robert Ryan, Barbara 

Streisand, Tommy Smothers bir araya gelmiştir (Kurlansky, 2004: 46-47). Son örnekte, 

karşıt kültürden ziyade daha ana akım çizgide yer alan popüler isimlerin, şarkılarıyla 

geniş kitlelere ulaşarak muhalif mesajlarının kitlelere yayıldığını görürüz. Bu örneklerde 

 
64 Kaynak: https://constitutioncenter.org/interactive-constitution/amendment/amendment-xxvi Erişim 
tarihi: 28 Mayıs 2020. 
65 İngilizce orijinali: Free Speech Movement. 



 48 

müzik aracılığıyla kitleler üzerinde topluluk olma ve güç hissi sağlanarak, mesajlar 

kitlelere iletilmiş ve/veya yeniden üretilmiştir.  

 

Burada, televizyonun yaygınlaşmasıyla beraber kitleleri ardından sürükleme gücüne 

sahip “yıldız” kavramının da önem kazandığını hatırlatmak gerekir. Rock’n’roll müziğin 

anavatanı olan ABD, global müzik endüstrisi üzerinde önemli bir güce sahiptir. Buna 

bağlı olarak ABD’deki 68 Hareketi’nde müzik, diğer pek çok ülkeden daha önemli yer 

tutmaktadır. Yapılan pek çok eylemde Joan Baez, Bob Dylan gibi sol politik duruşunu 

kimliğinin bir parçası haline getiren isimler yer almıştır. Farklı yerellerdeki 68 

Hareketi’nde yerel yazar, şair ve müzisyenler hareketin kültürel ayağını üstlenmiş ve 

eserleriyle gençlere ilham ve destek vermiş, kimi zaman kanaat önderi olmuştur. Ancak 

diğer ülkelerdeki isimler çoğunlukla yerel kalmakla birlikte, ABD’nin global müzik 

endüstrisi üzerindeki gücüyle beraber buradan çıkan isimler 68 Hareketi’ne global çapta 

ilham olmuştur.  

 

1.3.2. Batı Avrupa’da Hareketlilik 

 

Batı Avrupa’daki 68 Hareketi çoğunlukla karşıt ve alt kültürler çevresinde gelişmiştir. 

Savaş sonrası ekonomik refahla birlikte genç nüfus artışı, demokratikleşme süreçlerini de 

beraberinde getirmiştir. Gençler özellikle 1960’lı ve 1970’li yıllarda daha önce olmadığı 

kadar politik hale gelmiştir. Hali hazırda var olan kuşak çatışmalarının yanında, Yeni Sol 

düşüncenin aktivistleri ve Klasik Sol düşünce mensupları arasında da anlaşmazlıklar 

ortaya çıkar. Gould, (2009: 350), Avrupa’daki hareket içerisinde; sol kanattaki radikal ve 

devrimci sol ile Sovyetler Birliği ile bağlantılı komünist partilerin kutuplaştıklarını 

hatırlatır.  

 

İkinci Dünya Savaşı’nın sona ermesiyle birlikte, 1950’li yıllardan itibaren farklı 

kültürlerin birbirlerini tanıması, anlaması ve empati kurması amacını taşıyan öğrenci 

değişim programları oluşturulmuştur. Bu sayede her yıl yüzlerce öğrenci farklı ülkelere 

giderek oradaki gönüllü ailelerin evlerinde yahut öğrenci yurtlarında kalarak o ülkedeki 

yaşıtlarının gündelik hayatını yaşamıştır. Örneğin 1960’lı yıllarda Almanya’da değişim 

öğrencisi de oldukça fazladır ve Almanya’daki öğrenciler bu vesileyle Batı dışındaki 



 49 

ülkelerin özgürleşme hareketleri ve emperyalizm mücadelelerinden haberdar olmuşlardır. 

Ayrıca ABD’nin karşıt kültürlerinden gelen ABD’li değişim öğrencileri, bu kültürlerin 

Avrupa’da da tanınarak yayılmasına vesile olmuştur (Klimke, 2008: 106). 68 Hareketi 

yerleşik kurumları hemen demokratikleştirmese de otoriter yapıları eleştirerek, 

hegemonya karşıtı değerleri güçlendirerek ve özgür iradeyi savunarak, uzun vadede tüm 

Avrupa’da demokratik etkiyi güçlendirmeye katkı sağlamıştır (Gassert, 2008: 320).  

 

Avrupa’daki hareket içerisinde; sol kanattaki radikal ve devrimci sol ile Sovyetler Birliği 

ile bağlantılı komünist partilerin kutuplaşmaları göze çarpar (Gould, 2009: 350).  

 

1.3.2.1. Fransa 

 

Fransa’daki 68 Hareketi, Avrupa’da dönemin en şiddetli protestolarına ev sahipliği 

yaparak dünyada büyük yankı uyandırmıştır. Önce üniversitelerde demokratikleşme 

talepleriyle bir öğrenci hareketi olarak başlayan Fransa’nın 68’i, kısa sürede dönemin 

Cumhurbaşkanı De Gaulle’ü ve hükümetini hedef alan kitlesel ayaklanmalara 

dönüşmüştür.  

 

Fransa’da farklı politik nüanslar ve heterojen topluluklar Yeni Sol düşünce sistemi altında 

birleşmiştir. Yeni Sol entelektüelleri ve öğrenciler anti-kapitalist ve anti-komünist 

yönelimde olup hem ABD’ye, hem de Rusya’ya karşı mesafeli durmuştur ve Saint-

Simon, Fourier, Proudhon, Marx ve Bakunin’den esinlenen sosyal ütopyalar öne çıkar 

(Gilcher-Holtey, 2008: 114-117). Paris’te 1920’lerden itibaren süregelen pan-Afrikanizm 

ve Siyah Bilinçlenme hareketleri doğrultusunda düşünce ve sanat ürünleri ortaya 

çıkarmıştır (Clark, 2011: 166). O dönemde Fransa’nın sömürgesi olan Cezayir’deki anti-

kolonyalist mücadele, Fransa’da ABD’deki Sivil Haklar Hareketi ve Vietnam Savaşı 

karşıtlığıyla benzer bir katalizör etkisi göstermiştir (Gassert, 2008: 311). Bunun yanında 

Fransa’da öğrenciler Vietnam Savaşı’na karşı durmuş ve Küba devriminden de 

etkilenmişlerdir. Paris’teki liselerde ise ifade özgürlüğü, toplanma özgürlüğü, konuşma 

özgürlüğünün yanı sıra uzun saçla gezebilmek, müzik dinlemek, sigara içmek 



 50 

öğrencilerin talepleri arasında olmuştur66 (Fraser, 1988: 114-115). 1960’ların 

ortalarından beri var olan Fransa Öğrenci Birliği (UNEF)67, üniversitelerdeki yapısal 

problemleri protesto etmiş ancak öğrencilerden fazla destek bulamamıştır. UNEF; 

Nanterre Üniversitesi’ndeki ilk protestonun (1967) organizasyonunu desteklemiştir 

(Gilcher-Holtey, 2008: 111). 1967 yılının sonlarında Nanterre Üniversitesi öğrencileri 

politik bir grup oluşturmuş, bu da Fransa’nın 68 Mayıs’ında önemli rol oynamıştır 

(Fraser, 1988: 149).  

 

Fransa’da gösterilerin ön planında iki farklı öğrenci grubu vardır; bunlar Enragés68 ve 22 

Mart Hareketi69’dir. Her iki grup da kendini anti-dogmatik, anti-bürokratik, örgütsüz ve 

anti-otoriter olarak tanımlamıştır. Bu gruplar, üniversiteleri güçlü bir sosyo-kültürel 

değişimin başlangıcı için bir forum niteliğinde görmüştür. Enragés üniversite kurumunu 

yürürlükten kaldırmayı, 22 Mart Hareketi ise üniversiteleri eleştirel üniversiteye 

dönüştürmeyi hedeflemiştir (Gilcher-Holtey, 2008: 112). Fransa’daki öğrenci hareketleri 

farklı politik görüşlere sahip ancak ortak nokta olarak eylem platformunda buluşan 

öğrencilerden oluşmuştur. Öğrenci hareketinin resmi bir lideri ve ortak politik duruşu 

olmamasına rağmen, Fransa’daki 68 Hareketi’ni önemli ölçüde etkilemiştir (Fraser, 1988: 

164).  

 

Fransa’da 1968 Mayıs ayı başlarında başlayan eylemlerin ilk haftasında çalışan sınıfın 

çoğunluğu öğrencilere destek olmuş, birkaç gün içinde 7,5 ila 9 milyon arasında işçi greve 

başlamıştır. Ekonomik kriz olmadığı halde bu nicelikte işçinin greve başlaması, göre 

sanayideki otoriter yapılarla birlikte artan hoşnutsuzluğun bir sonucudur. Protestoların 

anti hiyerarşik, anti-otoriter yapısı da öğrenci hareketiyle işçi grevlerini birleştirmiştir 

(Gilcher-Holtey, 2008: 112-118).  

 
66 Bir refah toplumu olan Fransa’daki bu talepler, Türkiye’yle karşılaştırıldığında oldukça farklıdır. Liseli 
öğrenciler için özgürlüğün ifadesi olan “sigara içmek, saçlarını uzatmak ve müzik dinlemek”, az gelişmiş 
ve gelişmekte olan pek çok ülke için birincil planda olmayan, hatta lüks olgulardır. Ancak geleneksel ve 
baskıcı eğitim sisteminden çıkmak ve ifade özgürlüğü istemek; ekonomik refahın getirisi olan “gençlere 
yönelik” tüketim ürünleri ve bunun sonucunda ortaya çıkan ve artık global bir platformda neredeyse anlık 
hızla işleyen medyanın da etkisiyle globalleşen gençlik kültürünün, geçmiş kuşaklardan farklı ve bağımsız 
olma isteğiyle başkaldırması anlaşılır bir durumdur.  
67 Fransızca orijinali: Union Nationale des Étudiants de France (UNEF).  
68 Enragés, Fransızca’da “öfkeliler” anlamına gelir.  
69 Fransızca orijinali: Mouvement du 22 Mars. 22 Mart Hareketi, ismini Küba devrimcisi Fidel Castro’nun 
26 Haziran Hareketi’nden almıştır. 



 51 

 

Fransa’da Haziran 1968’deki seçimlerde De Gaulle kendisine karşı tüm gösterilere 

rağmen çoğunluğun oylarını alarak yeniden hükümeti kurmuştur. Mayıs 68’in ardından 

sosyalist ve komünistler ise parlamentoda büyük oranda koltuk kaybetmişlerdir. Bunda 

ana akım medyanın etkisi oldukça büyüktür, zira halkı “komünist güçler”in tehdidine 

inandırmıştır. Bunun yanında o dönemde Fransa’da oy kullanma yaşı 21 iken, çoğu genç 

göstericinin bu yaşın altında olması, göz önünde bulundurulması gereken bir durumdur. 

Oy kullanma yaşını doldurmuş göstericilerin bir kısmı ise protesto amacıyla oy 

kullanmamıştır (Fraser, 1988: 203).  

 

Fransa’da De Gaulle hükümeti 1970’li yıllarda Sol Proleter Parti’nin 70 gazetesi La Cause 

du Peuple’a baskılar uygulamıştır. Jean-Paul Sartre, Simone de Beauvoir, Jean Genet gibi 

entelektüeller gazetenin Maoist çizgisine tam olarak destek vermeseler bile gazeteyi 

destekleyip satışlarına yardımcı olmuşlardır (Fraser, 1988: 287).  

 

1.3.2.2. Batı Almanya 

 

Almanya’daki öğrenci hareketi, Maoizm, Leninizm ve Komünizm çevresinde homojen 

olmayan bir ideolojik yapıyı içerir. Harekette önemli bir yere sahip olan, Sosyal 

Demokrat Parti’nin öğrenci kolu Alman Sosyalist Öğrenci Birliği (SDS)71, geleneksel 

Marksizm’den ilham almasının yanı sıra ABD’li sosyolog C. Wright Mills’ın 

fikirlerinden de etkilenmiş, bu doğrultuda öğrenci ve entelektüel elitlerin rolünü sosyal 

değişim için bir araç olarak görmüştür. Üniversite reformu ve akademinin daha 

demokratik hale gelmesi de SDS’nin hedefleri arasındadır (Klimke, 2008: 100). 

1950’lerin sonlarında ABD’nin Batı Almanya topraklarında atomik silahlar 

konuşlandırması, savaşın sona ermesinden sonraki ilk büyük kitlesel gösterilere yol 

açmıştır (Fraser, 1988: 48). SDS de nükleer silahsızlanmayı desteklemiş, buradan çevreci 

Yeşiller Hareketi filizlenmiştir. Bunun yanında SDS’nin pek çok üyesi eleştirel 

teorisyenlerden de etkilenmiştir. Hareket içindeki eleştirel yaklaşımda yabancılaşma, 

baskılanma, sömürü ve özgürleşme kavramları ön plandadır. Eleştirel teorisyenlerin 

 
70 Fransızca orijinali: Gauche Prolétarienne (GP). 1968-1974 yılları arasında Fransa’da aktif olan, Maoist 
çizgideki aşırı sol parti.  
71 Alm. Sozialistische Deutsche Studentenbund.  



 52 

Stalinizm’e olan eleştirel yaklaşımları da SDS’nin görüşüne uygundur (Fraser, 1988: 49). 

Habermas ve Marcuse Almanya’daki hareket üzerinde en etkili olan isimlerdir. Öğrenci 

hareketi dahilinde farklı ülkelerdeki toplantılara katılan ve konuşmalar yapan Herbert 

Marcuse, gençler tarafından idol olarak görülmektedir. 1967 yılı Temmuz ayında 

Marcuse’nin Berlin’de üst üste dört akşam yaptığı konuşmaya 3000’den fazla öğrenci 

katılmıştır (Fraser, 1988: 132). Frankfurt Okulu temelli bu post-Marksist çerçeve Batı 

Almanya’daki sol hareketi ortodoks komünizmden uzaklaştırarak yeni alanlar açmıştır.  

 

Almanya’daki öğrenci hareketinde öne çıkan oluşumlardan birisi de Kommune I 

grubudur. Sivil itaatsizliği72 savunan Kommune I, zaman zaman şiddete başvurmakla 

beraber Situasyonist provokasyon tekniklerini kullanarak hicivli protesto eylemleri 

yapmıştır. Farklı rengarenk giyimleriyle keyif yürüyüşüne çıkmış gibi eyleme çıkmaları, 

gösteriler esnasında polislere sabun köpükleri üflemeleri, gayriresmi iletişim biçimleri, 

cinselliği özgürce yaşamaları, medyada geniş yer almış ve toplumda yankı bulan 

Kommune I, bu özellikleriyle SDS ile ideolojik ve pratik olarak çoğunlukla ayrı düşer 

(Klimke, 2008: 105).  

 

Batı Almanya’daki öğrenci hareketinin önde gelen isimlerinden biri, Goethe 

Üniversitesi’nde Max Horkheimer ve Theodor Adorno’nun da asistanlığını yapmış olan 

Rudi Dutschke’dir. Doğu Almanya’da doğup büyüyen Dutschke, Freie Universität 

Berlin’de sosyoloji okumuş, üçüncü dünya ülkelerinin özgürleşme ve anti-emperyalist 

hareketlerinden ve sınıf mücadelelerinden etkilenmiştir. Dutschke, devrimin global çapta 

olması, ulusal protestoların dünya çapında yer bulması ve diğer ülkelere ilham olması 

gerektiğini savunur (Klimke, 2008: 100).  

 

Batı Almanya’daki 68 Hareketi’nin dönüm noktası 1967 yılında gösteri esnasında bir 

öğrencinin polis tarafından vurularak öldürülmesi olmuştur. Dönemin İran Şahı 

Muhammed Rıza Pehlevi’nin 2 Haziran’daki Berlin ziyaretinde, büyük bir öğrenci kitlesi 

 
72 “Sivil itaatsizlik” kavramının kökleri Henry David Thoreau’nun 1849 yılında yayınlanan “Resistance to 
Civil Government” adlı kitabına dayanır. Bkz. Thoreau, Henry David (2020). Sivil İtaatsizlik. İstanbul: Say 
Yayıncılık.  



 53 

şah karşıtı73 protesto yapmak üzere toplanmıştır. Pankart açıp slogan atarak süregelen 

protestoda şahın korumaları öğrencilere saldırmış, öğrenciler ve korumalar arasında 

kavga çıkmış, polis olaylara şiddetli şekilde müdahale etmiş ve gösterilere ilk kez katılan, 

silahsız bir öğrenci olan Benno Ohnesorg bir sivil polis tarafından vurularak 

öldürülmüştür. Kitleleri şok eden bu olayın ardından protesto eylemleri büyümüş ve 

şiddetlenmiştir. Rudi Dutschke, Ohnesorg’un ölümünün ardından büyük gösteriler 

düzenlemiş, medyaya verdiği bir röportajda öğrencileri -herhangi bir politik yahut teorik 

analizle desteklemeden- polisin gösterileri yasaklamasına meydan okumaya ve ilerleyen 

günlerde eylemler düzenlemeye çağırmıştır. Bu hareket üzerine Habermas, Dutschke’yi 

ve bağlı olduğu SDS’yi “sol faşizmi desteklemekle” suçlamıştır74. Habermas şiddetin 

artmasından endişe ederek Dutschke’nin doğrudan eylem stratejilerini sol faşizm olarak 

nitelendirmiş, hem Adorno hem de Habermas şiddetli eyleme karşı durarak bunu 

akademinin otonomisine ve özgürlüğüne karşı bir hareket olarak görmüşlerdir (Fraser, 

1988: 124; Klimke, 2008: 103-104)75. Bu gelişmelerle birlikte Batı Almanya’nın öğrenci 

hareketi ve Frankfurt Okulu’nun önemli teorisyenleri arasında görüş ayrılıkları 

oluşmuştur. 

 

Batı Almanya’da, Baader-Meinhof Gang olarak da bilinen aşırı sol Rote Armee Fraktion 

(RAF) grubu, Batı Avrupa’da dönemin en şiddetli terör örgütlerindendir.  1970 yılında 

kurulan örgüt 1998’e dek farklı jenerasyonlarla terör eylemleri gerçekleştirmiştir. 

Örgütün 1970’li yıllardaki eylemleri arasında mülke zarar verme, hırsızlık, insan kaçırma, 

bombalama, yaralama ve öldürme bulunur. Örgüt ilk dönemlerinde sol görüşlü halktan 

da sempati toplamış, kimi zaman halktan yataklık yardımı almıştır. Batı Almanya’daki 

 
73 Almanya’daki İranlı muhalifler ve Alman Sosyalist Öğrenci Birliği, Pehlevi’nin diktatoryel rejimini 
protesto amacıyla Berlin Operası’nın önünde toplanmışlardır. Eckart Michels ile Deutsche Welle röportajı 
için; kaynak: https://www.dw.com/en/50-years-ago-how-the-shah-of-irans-visit-impacted-german-
history/a-39096262. Erişim tarihi: 22 Nisan 2022.  
74 Habermas, geleceğe dönük bir yol olarak basitçe “eylem” öneren teorinin ne tür bir siyasi teori olduğunu 
sormuş, devlet iktidarına bu şekilde meydan okumanın ağır şiddet riskini göze almak olduğunu ve 1923’ten 
önce Hitler ve Mussolini’nin bu yolu izlediğini belirtmiştir (aktaran Fraser, 1988: 124).   
75 Olaylar tırmandıkça, 11 Nisan 1968 tarihinde aşırı sağ görüşten bir genç Rudi Dutschke’ye suikast 
girişiminde bulunmuştur. Dutschke bu saldırıyı ağır şekilde atlatmış, ancak beynine aldığı hasar sebebiyle 
11 yıl sonra hayatını kaybetmiştir. Rudi Dutschke’ye suikast girişiminden sonra geniş bir kitle öğrenci 
hareketine katılmış; New York, Berkeley, Toronto, Londra, Paris, Roma, Milano, Belgrad, Prag ve pek çok 
şehirde dayanışma gösterileri düzenlenmiştir. Bununla beraber ilk kez bir ülkedeki öğrenci hareketini 
etkileyen bir olay, uluslararası öğrenci protestolarına yol açmıştır (Fraser, 1988: 169).  



 54 

68 Hareketi’nin öne çıkan etkileri Yeni Sol’un yaygınlaşması, kadın hareketi ve çevreci 

hareketin kitleselleşmesi, bina işgalleri ve komün yaşam birimlerinin oluşması olmuştur.  

 

1.3.2.3. Diğer Batı Avrupa Ülkeleri 

 

İngiltere’deki 68 Hareketi’nin Batı Almanya ve Fransa’da olduğu gibi ikonik dönüm 

noktaları olmamıştır. Burada da pek çok Batılı ülkede olduğu gibi Vietnam Savaşı 

karşıtlığı ön plana çıkmış, öğrenci hareketinin önde gelen isimlerinden Pakistan asıllı 

Tariq Ali’nin Vietnam Dayanışma Kampanyası76 oldukça ses getirmiştir. Bunun yanında 

ana akım 68 Hareketi’nden daha uzakta duran ancak ABD’deki Siyah Güç Hareketi’nden 

esinlenen, ülkedeki siyah göçmenlerin problemleriyle ilgilenen ırkçılık karşıtı daha küçük 

gruplar da oluşmuştur. Kendisi de Jamaika göçmeni olan Stuart Hall, hareketin 

İngiltere’deki en önemli akademik temsilcilerindendir. Stuart Hall’un 1968 yılında 

Birmingham Üniversitesi’nde kurduğu Centre for Contemporary Cultural Studies ile 

birlikte daha önceleri solun akademik çalışma alanı içinde olmayan gündelik hayat, 

kimlik, kültür, yaşam tarzı gibi konular, “Kültürel Çalışmalar” teması altında akademik 

çalışma alanlarına girmiştir. Pek çok öğrenci gazetesi ve yeraltı yayınının yanında; 

dönemin önde gelen dergileri Suart Hall’un yayınladığı Universities and Left Review 

dergisi ve 1960’ların sonunda yayınlanmaya başlayan, Fransız ve ABD’li aktivistlerin 

fikir ve teorilerine geniş yer veren New Left Review dergileridir.  

 

İngiltere’de 1950’li yılların sonlarında yükselişe geçen Yeni Sol iki dala ayrılmıştır; 

bunlardan ilki Kuzey İngiltere Komünist Hareketi, ikincisi ise daha metropolitan 

bölgeleri ve öğrencileri etkileyen Universities and Left Review (ULR) dergisi 

çevresindeki harekettir. Oxford ve Londra’daki öğrenciler klasik Marksizm’e ve İşçi 

Partisi içindeki reformist yaklaşımlara alternatif aramaktadır ve bunun çevresinde 

toplanmıştır (Nehring, 2008: 127). İkinci dalda aktif olan genç bir erkek77, 1958’deki 

kitlesel gösterilerde benzer şikayetleri olan ve birbirlerini destekleyen insanların siyasi 

konularda fikir alışverişinde bulunduğunu, mizah gücünün yüksek olduğunu ve 

gösterilerde topluca şarkılar söylendiğini belirtir (Fraser, 1989: 30). İngiltere’deki 

 
76 İngilizce orijinali: Vietnam Solidarity Campaign 
77 Pete Latarche. 



 55 

protestolar çoğunlukla Londra ve büyük şehirlerde vuku bulmuş, daha lokal yerlerde ise 

oturma eylemleri ve nadiren ABD’deki gibi münazaralar şeklinde eylemler 

gerçekleşmiştir. Ülkedeki eylemlerin en büyüğü, 1968 yılı 17 Mart ve 27 Ekim 

tarihlerinde ABD Büyükelçiliği karşısında düzenlenen protestolardır. Londra’da 

100.000’in üzerinde kişinin toplandığı bu protestolarda şiddet gösterilmiştir, bunun 

dışındaki eylemler ise çoğunlukla şiddetsiz şekilde sona ermiştir (Nehring, 2008: 130-

131).  

 

İrlanda’nın siyasi gündeminde ise 1960’lı yıllarda Kuzey ve Güney İrlanda arasındaki 

sorunlar önemli yer tutmaktadır. Bunun yanında ülkedeki 68 Hareketi’nin ele aldığı 

sorunlar arasında İngiltere’nin emperyal rolü ve devlet baskısı (Dochartaigh, 2008: 142), 

sistematik ayrımcılığa uğrayan Katoliklerin demokrasi, eşitlik, birlik, iş, iskân ve sisteme 

dahil olma talepleri ile polis devleti karşıtlığı (Fraser, 1988: 206-209) ön plandadır. 5 

Ekim 1968 tarihinde, polislerin sivil haklar göstericilerine şiddetli müdahalesiyle 68 

olayları İrlanda’da tetiklenir. İrlanda Katolikleri uzun yıllar hükümet baskısına maruz 

kalmıştır. Bu enstitüleşmiş ayrımcılık ortamında Katolikler kendilerini ABD’deki 

siyahlarla özdeşleştirmiştir. Bu dönemde Katolik öğrenciler kendilerini ABD’deki sivil 

haklar hareketine yakın bulmuş; ABD’li siyahların lideri Martin Luther King’in “I Have 

A Dream” konuşması İrlandalı Katolikler arasında toplumsal farkındalık yaratmıştır 

(a.g.e., s. 205). İrlanda’daki ilk şiddet olayı IRA’nın Nisan 1969’daki bombalama 

eylemiyle başlamıştır (Dochartaigh, 2008: 144). 1971 ve 1972 yıllarında gerçekleşen 

eylemler gösterici ve polis arasındaki şiddetle sonuçlanmış, 1972 yılında tarihe Kanlı 

Pazar78 olarak geçen olaylar vuku bulmuştur.  

 

Belçika’da 1960’lı yıllardaki protesto hareketleri daha çok yerel problemler üzerine 

olmakla beraber, 1968 sonrası Yeni Sol ve radikal sol gruplarda Amerikan karşıtlığı 

yaygınlaşmıştır. 1968 yılında Brüksel’de Marksist-Leninist kitleler görünür hale 

gelmiştir. Markist-Leninist kitlelere nispeten daha yeni ve azınlıkta olan Trotskyist ve 

Maoistler gruplar, hem anti-Amerikan hem anti-Sovyet olarak konumlanmış ve her ikisini 

de emperyalist güç olarak tanımlamışlardır. Belçika’da çoğunluk Yeni Sol ideallerini 

 
78 İngilizce orijinali: Bloody Sunday. 30 Ocak 1972 tarihinde Kuzey İrlanda Sivil haklar Örgütü’nün 
düzenlediği gösteri, İngiltere askerlerinin 26 göstericiyi vurması ve bunlardan 14’ünün ölümü ile 
sonuçlanmıştır.  



 56 

takip ederek şiddetten ve aşırı uçtaki manüpülasyonlardan uzak durmuştur. Sokaklarda 

afişler, duvar gazeteleri, elden dağıtılan gazeteler, Marx, Lenin ve Guevara görselleri ve 

daha azınlıkta olsa da kırmızı siyah bayraklar görülmektedir. Ülkede 1960’lı yıllarda 

somut ve örgütlü bir öğrenci hareketi yoktur, ancak birbirinden bağımsız çeşitli üniversite 

işgalleri ve grevler olmuştur. Brüksel Üniversitesi’nde öğrenciler personel ve 

öğrencilerin demokratik bir karar mekanizmasında birlikte yer almalarını istemiş, 

yaklaşık 50 gün üniversitedeki bazı yönetim binalarını işgal etmişlerdir. Bu işgal okullara, 

tiyatrolara ve sanatçılara da ilham olmuştur. 1968-1974 yılları arasında Belçika’daki Yeni 

Sol, öğrenci eylemlerini, işçi grevlerini ve üçüncü dünya ülkelerindeki özgürleşme 

hareketini desteklemiştir. Flaman ve Frankofon öğrenciler genellikle birbirinden ayrı 

durmakla beraber, öğrenci eylemlerinde birlikte hareket etmişlerdir. Mayıs 1966’da 

Leuven kentinde Flaman Katolikler piskoposlarının politik emirlerine itaat etmeyi 

keserek başkaldırmışlardır. Bu hareket, öğrenci aktivistlerin Flaman milliyetçiliğinden 

uzaklaşmasını beraberinde getirmiştir. Öğrenciler, eylemlerde kullandıkları “savaş 

şarkısı” olan Flaman Ulusal Marşı yerine artık ABD’deki siyahların Sivil Haklar 

Hareketi’yle özdeşleşmelerini sağlayan We Shall Overcome şarkısını motivasyon amaçlı 

kullanmaya başlamışlardır (Vos, 2008: 155-157).  

 
İsviçre’deki 68 Hareketi de Fransa ve Almanya’yla karşılaştırıldığında oldukça 

mütevazidir. Olaylar yalnızca başkent Zürih ile sınırlı kalmıştır. İsviçre’de bir gençlik 

hareketi olarak seyreden 68 Hareketi’nde Vietnam Savaşı karşıtlığı, sosyal ve kültürel 

eleştiri, bireysel ve kolektif özgürleşme, demokratikleşme ve katılım talepleri öne 

çıkmıştır. Gençler ABD kültürel ürünlerine mesafeli, anti emperyalist ve anti komünist 

bir çizgide durmaktadır. Bunun yanında, önceleri Sovyetler Birliği’ne sempatileri varken 

Çekoslovakya işgaliyle beraber Sovyetler’in ABD’den bir farkı olmadığını düşünmeye 

başlamışlardır. İsviçre’de 68’in öne çıkan olaylarında birisi, 1968 yılında Zürih’teki Jimi 

Hendrix konseri sonrasında polis ve izleyiciler arasında çıkan çatışmadır. Konser 

sonrasında çatışmayı gören aktivist olmayan bireyler de çatışmaya katılmış ve Globus 

adlı büyük mağazayı işgal etmişlerdir. Bu olaylar daha sonra Globus İsyanları olarak 

literatüre geçmiştir. İsviçre’de İtalyanca, Fransızca ve Almanca konuşan kesimler ayrı 

ayrı bu ülkelerden etkilenmişlerdir. İsviçre’deki Kadın Hareketi de bu yıllarda başlamış 

ancak ilerleyen zamanlarda kendisini 68 Hareketi’nden ayrı tutmuştur. Almanya ve 



 57 

Fransa’ya kıyasla 1960’lı yılları nispeten sakin geçiren İsviçre, 1980’li yıllarda daha fazla 

isyanla karşılaşmıştır (Peter, 2008: 229-236).  

 

İtalya’nın 68 Hareketi’ne Cezayir’in bağımsızlık mücadelesi, Amerika’daki siyahların 

eşitlik mücadeleleri, Küba Devrimi, Afrika’daki emperyalizme karşı özgürleşme 

mücadeleleri ve Vietnam Savaşı etki etmiştir. İtalya’da, Fransa’nın Gaullist ve 

İngiltere’nin Unionist rejimlerindeki gibi otoriter bir rejim yoktur. Çoğu Avrupa ülkesinin 

aksine, İtalya’daki olaylar öğrenci hareketiyle değil Fiat fabrikası işçilerinin greviyle 

başlamış, bunu takiben “Fiat bizim üniversitemiz” sloganıyla öğrencilerle işçiler birlik 

olarak gösterilere devam etmişlerdir. Medyada geniş yer bulan Fiat grevi, öğrencilerin de 

desteğiyle ülke çapında yayılmıştır (Fraser, 1988: 118-227). Bunun yanında Fraser (1988: 

232), İtalya’daki hareketin işçi sınıfını birleştirmesiyle Batı Almanya, Britanya ve 

ABD’deki hareketten ayrıştığını vurgular. Bu ülkelerdeki hareket ülke çapında 

yaygınlaştığı halde işçi sınıfının önemli bir kısmını mobilize etmemiş ve hali hazırdaki 

işçi hareketleriyle bağdaşmamıştır. İtalya’daki hareket ise öğrencilerin üniversite reformu 

istemesinin yanı sıra işçi hareketiyle de birleşerek kurulu düzene meydan okumuştur.  

 

Savaş sonrası ekonomik refahla gelen tüketim kültürü, Yunanistan’a diğer Batı Avrupa 

ülkelerinden daha geç olarak 1960’lı yılların ortalarında gelmiştir. Bu yıllarda Yunanistan 

diğer Batı Avrupa ülkelerinden bolca turist almaya başlamıştır. Yunanistan’da 1960’lı 

yılların başından beri öğrenci gösterileri vuku bulmuş, 1963 yılında sol güruhtan bir 

öğrencinin öldürülmesiyle protestolar artmıştır. Yunanistan’daki öğrenciler global bir 

mücadelenin içinde olma hissiyle ABD’li karşıt kültür gruplarından etkilenmiş ve 

kendilerini onlarla özdeşleştirmiştir. Woodstock Festivali’nin yanı sıra Easy Rider, The 

Strawberry Statement ve Stuart Hagmann’ın Columbia Üniversitesi’ndeki 1968 

olaylarıyla ilgili filmleri, öğrencileri etkileyen karşıt kültür ürünleri arasında olmuştur. 

Atina Politeknik Üniversitesi’ndeki öğrenciler boykot ve işgallerde, haberleşme ve 

motivasyon açısından oldukça etkili olan korsan radyo yayınları yapmışlardır. 1967 

yılının Nisan ayında komünist bir yönetimin gelebilme iddiasına karşı Yunanistan’da 

askeri darbe olmuş; askeri güç üniversitelere el koymuş ve polisin dikkatini çeken 

öğrenciler tutuklanmıştır. Dünyada olayların en fazla arttığı 1968 yılında Yunanistan’da 

protestoları derhal şiddetle bastıran otoriter bir rejim hüküm sürmektedir ve öğrenci 



 58 

liderleri hapistedir. Ülkede, 1970 yılına dek 140 öğrenci tutuklanmış ve üniversiteyle 

ilişiği kesilmiştir. Yunanistan’da 68’in etkileri daha çok 1973 yılındaki protestolarla 

yansımıştır (Kornetis, 2008: 253-262).  

 

İspanya’da da Yunanistan’a benzer biçimde savaş sonrası ekonomik refahla gelen 

tüketim kültürü; buna bağlı olarak televizyon, çamaşır makinesi, araba, buzdolabı gibi 

sanayii ürünü eşyaların yaygınlaşması, diğer Batı Avrupa ülkelerinden daha geç olarak 

1960’ların ortalarında gelmiştir. İspanya, 1960’lı yıllardan itibaren refah içindeki Avrupa 

ülkelerinden bolca turist almaya başlamıştır. Çoğu Batı Avrupa ülkesinden farklı olarak 

İspanya’nın dönem konjonktüründe, baskılanmış yerel azınlık milliyetçilerin de farklı 

dinamikleri vardır. İspanya’daki gösterilerde Vietnam Savaşı karşıtlığı, Amerikan 

emperyalizmi karşıtlığı ve global bir mücadelenin içinde olma hisleri ön plandadır. 

Santiago de Compostela üniversitesi öğrencilerinin bir gösteride bütün gece We Shall 

Overcome şarkısını Galiçya dilinde söylemesi, Amerikalı yaşıtlarıyla kendilerini 

özdeşleştirdiklerini gösterir. 18 Mayıs 1968’de Complutense University of Madrid’in 

Fen, Ekonomi ve Ticaret Fakültesi’nde Valensiyalı şarkıcı Raimon bir konser vermiş, 

konser için toplanan öğrenciler gösteri yapmış ve polis sert bir şekilde müdahale etmiştir. 

Kornetis’e göre İspanya ve Yunanistan’daki hareketlerin politik bilinci ve karakteristik 

özellikleri; giyim, müzik, edebiyat gibi alanları içeren geniş bir bilgi akışı ve semantik 

kodlarla, bunların yanı sıra dünyada kendileriyle paralel öğrenci hareketlerinin 

farkındalığıyla biçimlenmiştir (Kornetis, 2008: 253-262).  

 

İskandinavya’daki 68 Hareketi incelenirken Danimarka, İsveç ve Norveç homojen olarak 

ele alınabilir. Olayların en belirgin seyrettiği ülke 1968-1971 yılları arasında 

Danimarka’dır. Almanya’nın eleştirel üniversite taleplerinden etkilenerek 

gerçekleştirilen Kopenhag Ünivesitesi’nin işgaliyle, devlet öğrencilerin isteklerini yerine 

getirmiş ve üniversitelerde reform gerçekleşmiştir. Bununla beraber Amerikan müziği ve 

çizgi romanları, Danimarka solunda estetik etkiler bırakmıştır. İsveç ve Norveç’te de 

seyrek de olsa üniversite işgalleri ve grevler olmuştur (Jørgensen, 2008: 244-248).  

 
 
 
 
 



 59 

1.3.3. Doğu Avrupa’da 68 Hareketi  

 

Avrupa’nın Doğu Bloku ülkelerinde 1940’ların sonundan itibaren totaliter Stalinist rejim 

süregelmiştir. Varşova Paktı’na dahil olan79 Bulgaristan, Romanya ve Doğu Almanya, 

Sovyet etkisi altında dışarıya neredeyse tamamen kapalı ülkeler olmuştur. Macaristan 

daha ortalarda seyrederken yine de totaliter bir rejimin kontrolü altındadır. Yugoslavya, 

Çekoslovakya ve Polonya ise diğerlerine kıyasla dışarıyla bağları biraz daha açık olan 

ülkelerdir. 1968’in en önemli dönüm noktalarından birisi, 20 Ağustos’u 21’ine bağlayan 

gece Sovyet tanklarının Çekoslovakya’ya girmesidir. Bu olay Sovyetler Birliği’ne ve 

komünizme sempati duyan kimi sol kesimlerin güvenini sarsarak sorgulamaya yol açmış, 

pek çok ülkede Sovyetler Birliği karşıtlığını da beraberinde getirmiştir.  

 

Çekoslovakya, 1945-1947 yılları arasında Batı ve Slav toplumlarının savaş sonrası 

politikalarına sırt çevirerek Sovyetler’e daha bağımlı hale gelmiş, bu da ülkenin 

komünizme geçişini beraberinde getirmiştir. 1946 yılındaki seçimlerde Komünist Parti 

%40 oyla Avrupa’nın en fazla demokratik oy alan komünist partisi olmuştur. 

Çekoslovakya, 1947 yılında ABD temelli Marshall Planı’ndan çekilmiştir. Ekim 1956’da 

Varşova Paktı ülkelerindeki de-Stalinizasyonla birlikte Komünist Parti yine revaçtadır 

ancak sınıf mücadelelerinden ziyade öncelik bilimsel ve teknik devrimlere verilir. Bu 

dönemde empirik sosyal araştırmalar hükümetçe desteklenmiştir. Stalinist ideolojinin 

baskısını deneyimleyen Çekoslovakya’da Marksizm’den kopuşlar başlamış; varoluşçu 

felsefe, yapısalcılık ve psikanaliz gibi Marksist olmayan teoriler ve Batı Marksizmi 

(Frankfurt Okulu, Yugoslav Praxis Okulu, Antonio Gramsci) üzerine tartışmalar 

yoğunlaşmıştır. Bu dönemde tüm dünyada Marksizm farklı dallara bölünmüş ve 

dönüşmüştür (Pauer, 2008: 164-165).  

 

Yine de de-Stalinizasyon Çekoslovakya’da diğer doğu bloku ülkeleri kadar hızlı 

ilerlememiş ve 1950’li yılların sonundan 1968’e dek Stalinist görüşlü Komünist Parti 

lideri Antonín Novotný iktidarı sürmüştür. Bu yıllarda medya, sanat ve edebiyat, 

“tehlikeli Batılı ideallere karşı” baskıcı hükümetin sıkı denetimi altında kalmıştır 

 
79 Sovyetler Birliği himayesinde Arnavutluk, Polonya, Çekoslovakya, Macaristan, Bulgaristan, Romanya 
ve Doğu Almanya’nın yer aldığı, soğuk savaş döneminde NATO’ya karşılık olarak kurulmuş askeri ve 
ekonomik birlik.  



 60 

(Kurlansky, 2004: 29-30). Baskıcı Novotný hükümetinin iktidarda olduğu dönemde 

yaklaşık 2 milyon insan siyasi olarak tutuklu veya yasaklı hale gelmiştir, bunların 

arasından idam edilenler de olmuştur (Pauer, 2008: 164-165). Daha fazla özgürlük 

arayışındaki gençler Prag ve Bratislava’da kültür festivalleri düzenlemiş, bu festivallerde 

siyasi parti çeşitliliğinin yanında Batılı kitap ve dergilere erişim taleplerini dile 

getirmişlerdir. Çekoslovakya’nın kimi bölgelerinde, Batılı radyo istasyonları Radio Free 

Europe ve BBC World Service yayınlarına erişilebilmekte ancak bu yayınlar devlet 

tarafından parazitlenmektedir; gençler bu sansürün kaldırılmasını da talep etmişlerdir 

(Kurlansky, 2004: 30).  

 

Kitle iletişim araçları; özellikle erişimi kolay olan radyo yayınları ve gazeteler, Batılı 

kültürün Çekoslovakya’da yaygınlaşmasında önemli bir etken olmuştur. 1960’lı yılların 

ortalarına doğru yükselen ekonomik krizle birlikte sansürler biraz daha gevşetilmiştir. 

Hala baskıcı otoriter bir devlet yapısı süregelmektedir ancak gençler artık kot pantolon 

giyip kulüplerde rock’n’roll dinlemektedir; Batı’da karşıt kültür gençleri arasında yaygın 

olan uzun saç, sakal ve kot pantolon yaygınlaşmıştır. 1965 yılında Prag’daki 1 Mayıs 

Festivali’ne ABD’li Beat kuşağı şairi Allen Ginsberg gelmiş, gençler Batılı ülkelerde 

olduğu gibi Ginsberg’in etrafında toplanarak meditasyon yapmış ve barış dilemişlerdir 

(Kurlansky, 2004: 31-32). Ekim 1967’de ise öğrenci yurtlarındaki kötü aydınlatma ve 

ısınma probleminden bezen öğrenciler, Batıdaki yaşıtlarının yaptığı gibi bir protesto 

yapmaya karar vererek gece hükümet binası Hradcany Sarayı’na doğru yürüyüşe çıkmış, 

polis gençlerin önünü kesince çatışma başlayarak olaylar büyümüştür (Kurlansky, 2004: 

33). Çekoslovakya’da düzenlenen bu ilk öğrenci gösterisi, polisin zor kullanması ve 

siyasi baskılamayla sonuçlanmıştır (Pauer, 2008: 166).  

 

5 Ocak 1968’de reformist Alexander Dubček Çekoslovakya Komünist Partisi’nin genel 

sekreteri seçilmiş; bununla beraber medya, ifade özgürlüğü ve seyahat alanlarında önemli 

özgürleşme adımları atılmıştır. 1968’de filizlenen bu reform hareketi, Batılı medya 

tarafından aynı isimdeki müzik festivalinden esinlenerek “Prag Baharı” olarak 

adlandırılmıştır (Pauer, 2008: 163). Bunu takip eden günlerde Prag merkezinde 

uluslararası gazeteler satan bir kafe açılmış, Batılı medyaya erişim kazanan halk, 

Rusya’yı eleştiren pek çok yazı ve habere erişim kazanmıştır. Komünist Partisi eski genel 



 61 

sekreteri ve Başkan Novotny’nin Batılı gazetelerde yer alan lüks araba ve para skandalları 

halkın tepkisini çekince ayaklanmalar başlamıştır. Bu dönemde Çekoslovakya dünyaya 

açılmış, farklı ülkelerden turist almaya başlamıştır. Doğu Bloku ülkelerinde ilk kez 

Çekoslovakya’da başlayan öğrenci hareketleri, dünya medyasında da yer almaya 

başlamıştır (Kurlansky, 2004: 35-36).  

 

Sovyet İşgali’nden önce sansür yasası kaldırılmış, Çekoslovakya yurttaşları ülkelerinden 

çıkarak Batı ülkelerine seyahat edebilmeye başlamışlardır (Pauer, 2008: 169). Prag 

Baharı toplamda 8 ay sürmüştür. 1950’lerdeki ağır baskılanma, özellikle 1948-1955 

arasındaki Stalinist rejimin etkileri Prag Baharı’nın temel konusu olmuştur. 21 Ağustos 

1968 tarihinde ise Sovyetler Birliği ve Varşova Paktı ülkeleri Çekoslovakya’yı Batı’ya 

yaklaştıran reformları durdurmak amacıyla Prag’a tanklarla girerek askeri müdahalede 

bulunmuş, bu olay Batılı ülkeler tarafından büyük tepki çekmiştir.  

 

Çekoslovakya’yı oluşturan iki ana milletten Çekler komünizme daha eğilimliyken, 

Slovaklar demokratik partiye oy vermektedirler. 21 Ağustos 1968’de askeri müdahalede 

ise Çekler ve Slovaklar bir arada direnmişler, Sovyet işgaline birlikte karşı çıkmışlardır. 

Bu da Çekler ve Slovakların birbirlerine en çok destek çıktıkları olay olarak tarihe 

geçmiştir (Pauer, 2008: 166-171).  

 

Doğu Almanya, Rusya’nın egemenliğini en çok sürdüğü demir perde ülkelerinden biri 

olmuştur. Burada Batı Avrupa’da olduğu gibi ses getiren gençlik protestoları fazla 

görülmemiştir. Dönemin en önemli olaylarından birisi hem gençler hem entelektüel 

kesim arasında Prag Baharı’nın bastırılmasına verilen tepkidir; bu olayı takiben 

sokaklarda bildiriler dağıtılmış, “Ruslar Çekoslavakya’dan Dışarı” ve benzer anlamda 

duvar yazıları yazılmıştır. Bu dönemde duvar yazısı yazan, Çek bayrağı asan ve Rusya 

karşıtı bildiri dağıtan öğrenciler yargılanmış ve 15-27 ay arası hapis cezası alarak sert 

şekilde baskılanmıştır (Brown, 2008: 191-192).  

 

68 Hareketi, Doğu Almanya’ya belirli ideolojileri ön plana çıkartmaktan ziyade Sovyet 

baskısına karşı öfke şeklinde yansımıştır. Gençler, Batı Almanya’daki hareketin öne 

çıkan ismi Rudi Dutschke ve Batı Avrupa’daki yaşıtları ile aynı fikirde olduklarını 



 62 

belirtmiş ancak otantik bir ideolojik görüş ortaya çıkartmamışlardır. Ülkeye kaçak 

sokulan dergi ve bildiriler ile bazı yerlerden yasadışı şekilde yayınlarına erişilebilen Batı 

Almanya radyo ve televizyonları vasıtasıyla, gençler Batı’daki yaşıtlarının yaşam 

tarzlarından ve yaptıklarından haberdar olmuşlardır. Yine de hükümet bu gençleri 

sindirmeye çalışmış; saç uzatan, beat ve rock’n’roll tarzını benimseyen gençleri 

cezalandırmış ve meydanlarda toplu saç kesimi yapacak kadar baskı altına almıştır 

(Brown, 2008: 191-194). Ancak yine de tüm bunların 1989’daki Doğu Almanya 

devrimine etkisi olmuştur.  

 
Polonya’daki 68 Hareketi’nin genel eğilimi; kültürel olarak sosyalist, politik olarak anti-

Sovyet olmasıdır. Polonya 1956 yılından itibaren kültürel ve politik olarak baskıcı 

Stalinist rejimin himayesi altına girmiştir. Tartışma kulüpleri ve entelektüel dergiler az 

sayıdadır, akademik otonomi kısıtlıdır ve sol entelektüeller baskıcı rejime karşıdır. 30 

Ocak 1968 tarihinde Varşova Tiyatrosu’nda bir oyun80 anti-Sovyet, anti-Rus eğilimleri 

sebebiyle sansürlenerek oyundan kaldırılmış, bunun üzerine sol akademisyenlerden, 

bilim insanlarından ve siyasetçilerden oyunun sansürlenmesine karşı imzalar 

toplanmıştır. 1968 Mart ayında eylemler büyümüş, ordu tarafından sert müdahaleyle 

bastırılmıştır. Devletin tekelindeki medya da eylemcilere karşı sistematik propaganda 

yapmıştır. Bu dönemde yükselen Yahudi karşıtlığının sonucunda, pek çok Yahudi ülkeyi 

terketmiştir. 1968 Hareketi, her ne kadar protestocuların istekleri o dönemde 

gerçekleşmese de ülkenin 1989 yılında demokratik sisteme geçmesine temel olan dönüm 

noktalarından biri olmuştur (Garsztecki, 2008: 180-185).  

 

Macaristan’da Budapeşte Okulu’nun, Çekoslavakya demokratik hareketiyle dayanışma 

çağrısının bir dönüm noktası olduğu söylenebilir. Rusya’nın Çekoslovakya’yı işgalinden 

sonra ülkede yeni bir muhalif hareket ortaya çıkmıştır. Macaristan’da hareketin 

odağındaki gençler Fidel Castro, Che Guevara, Mao gibi isimlerden etkilenmiş, Vietnam 

Savaşı’na karşı durmuşlardır. Harekete dahil gençlerin oldukça etkilendiği Martin Luther 

King ve Che Guevara’nın ölümleri, onların üzerinde sarsıcı bir etki yaratmıştır. Vietnam 

Savaşı, ABD’deki özgürlük hareketleri, Batı Avrupa’daki protestolar ve Yunanistan’daki 

 
80 19. yüzyıl şairlerinden Adam Mickiewitz’in şiiri Dziady’den uyarlanan politik tiyatro oyunu. İngilizcesi: 
Forefather’s Eve.  



 63 

askeri darbe, Budapeşte’de Yeni Sol taraftarı öğrenci gruplarının oluşmasına sebep 

olmuştur. Macaristan bir Doğu Bloku ülkesi olmasına rağmen, ülkede Batı tüketim 

toplumuna ve kitle kültürüne hayranlık vardır. 1968 yılında Coca Cola ilk kez 

Macaristan’da üretilmeye ve dağıtılmaya başlanmıştır. Batı popüler kültürü, ABD 

protesto şarkıları, hard rock ve serbest cazın provokatif tarzı, ABD emperyalizmine karşı 

dışavurumun araçları olmuştur. Bir yandan rock müzik, altkültürler ve cinsel özgürlük 

yaygınlaşmış, bunlar Komünizmin eleştiri odağı haline gelmiştir. Bu doğrultuda hükümet 

apolitik bir “gençlik tarzı” yaratmaya yönelik, gençleri kontrol altında tutabileceği resmi 

destekli müzik kayıtları, yarışmalar81 ve festivaller düzenlemiş ve sosyalist tabanlı bir 

rock ve gençlik kültürü yaratmıştır. Devlet kontrolü; müzikli etkinlikler ve şarkılar için 

özel izinlerin çıkartılması, müzisyenler, hayranları ve konserler üzerinde özel ajanlarla 

sıkı kontrollerin uygulanmasına kadar ilerlemiştir. Macaristan’da 1956 devriminden 

sonra gelen baskıcı sistem, ülkede şiddet içeren protestoları engellemiştir. Protestolar 

çoğunlukla sembolik, kültürel, söylemsel ve iletişimsel karakterde olmuştur; 

entelektüeller eleştirel denemeler, şiirler, analizler yazmış, bunlar da hükümet tarafından 

sansürlenmiş ve sertçe eleştirilmiştir (Szabó, 2008: 214). Festivallerde yer alan ve 

gençlere ilham veren Syrius ve Kex gibi yeraltı müzik grupları vardır, ancak bunlar da 

hükümet tarafından kontrol altında tutulmuştur. Yine de yeraltı tiyatroları ve farklı sanat 

biçimleri baskıcı hükümet sisteminde olabildiğince var olmaya devam etmiştir (Szabó, 

2008: 210-214).  

 

O yıllarda Sovyetler Birliği’nin himayesinden kurtulmaya çalışmakta olan Romanya, 68 

döneminde hem Sovyetler Birliği’ne, hem de Çin’e karşı eşit mesafede durmuştur. Bu 

dönemde iktidarda olan komünist lider Nicolae Ceauşescu, Sovyetler’in Çekoslovakya 

işgalini Varşova Paktı’nı hiçe sayan bir hareket olarak görmüş ve buna karşı çıkmıştır82. 

Romanya’nın 68’i fazla ses getirmemekle beraber anti-Sovyet, nasyonalist-ulusalcı 

söylem ön plana çıkmıştır (Petrescu ve Pavelscu, 2008: 200-203).  

 

 
81 Macaristan’dakine benzer devlet destekli müzik yarışmaları Türkiye’de de yapılmıştır. Pop ve Anadolu 
rock ağırlıklı Altın Mikrofon Yarışması’ndan dönemin en ünlü müzisyenleri çıkmıştır.  
82 Sovyetler işgaline karşı çıkmasıyla beraber bu dönemde Ceauşescu’nun popülerliği artmış, ancak 
ilerleyen dönemlerde bu hükümet sansür uygulamaları, gizli ajanları ve insan hakları ihlalleriyle Doğu 
Bloku’nun en baskıcı iktidarlarından birisi haline gelmiştir. 



 64 

Yugoslavya’daki 68 dönemi protestoları ise hükümete yahut iktidardaki politik sisteme 

karşı değil, doğrudan komünist sisteme karşı olmuştur. Bu ülkedeki protestolar hem 

Batı’daki hareketlerden, hem de Çekoslovakya’dan etkilenmişlerdir. Yugoslav Komünist 

Öğrenci Birliği, çıkardığı pek çok öğrenci gazetesi ve gençlik dergisinde sosyal 

problemlere dikkat çekmiş, otoriter siyasi yapılara karşı çıkmış, üniversite yönetiminde 

söz hakkı ve demokrasi istemiştir. Yugoslavya’daki öğrenci hareketinin odağında global 

protestolarla paralel olarak özgürlük, adalet, özgür irade talepleri vardır. 1966 yılı Aralık 

ayında Yugoslavyalı öğrenciler Vietnam Savaşı’nı protesto amacıyla Amerikan Kültür 

Merkezi’ni işgal etmiş, ardından ABD Büyükelçiliği’ne saldırmaya çalışmış ve polis 

tarafından durdurulmuşlardır. Öğrenciler aynı zamanda Sovyetler Birliği’ne de Ağustos 

1968’de Çekoslovakya işgali sebebiyle tepkililerdir. Belgrad ve Ljubljana şehirlerinde 

üniversite işgalleri olmuş, Belgrad Üniversitesi işgalinde öğrenciler üniversiteyi Karl 

Marks Kızıl Üniversite83 ilan etmişlerdir (Kanzleiter, 2008: 219-223). Benzer bir eylem, 

daha önce de değinildiği gibi Batı Almanya’da Frankfurt Üniversitesi öğrencileri 

tarafından da gerçekleştirilmiştir.  

 

1.3.4. “Batı Dışındaki” Ülkelerde 68 Hareketi 

 

68 Hareketi’nin global anlatısı çoğunlukla Batı merkezli biçimde şekillenmiş, Latin 

Amerika ve özellikle Afrika’daki hareketler çoğunlukla anlatı çerçevesinin dışında 

bırakılmıştır. Bunun bir sebebinin, iyimser bir yaklaşımla Batı’daki hareketin teorik 

yönüyle de ön plana çıkması ve Yeni Sol’un getirdiği zengin literatürün akademik 

anlatıda önemli yer tutması olduğu söylenebilir. Batı’nın periferisi olarak 

konumlandırılan, gelişim sürecini tamamlamamış olan ülkelerde ise daha çok baskıcı 

hükümetlere ve bunların getirdiği apartheid84 bürokrasi, sansür, ekonomik adaletsizliğe 

karşı baş kaldıran; emperyalizm ve sömürgecilik karşıtlığı ile bağımsızlık söylemlerinin 

ön plana çıktığı hareketlerin 1960’lı yıllardan önce de var olduğu görülür. Örneğin Afrika 

ülkelerinde bağımsızlık sonrası kimi hükümetlerin sömürge yanlısı politikalarına, 

baskılarına ve sansürlerine karşı 1950’li yıllardan beri süregelen öğrenci hareketleri var 

 
83 Yugoslavca orijinali: Crveni Univerzitet Karl Marks (Kanzleiter, 2008: 223).  

84 Apartheid state: Güney Afrika’da süregelen, ırk ayrımı yapan devlet politikaları. 



 65 

olmuştur. Fransa’daki öğrenci hareketinin ilhamları arasında Cezayir’in bağımsızlık 

mücadelesinin de yer aldığı literatürde geçmektedir (Gassert, 2008: 311). Yine 

Afrika’daki öğrenci hareketinin 1950’li yıllardan beri en yoğun görüldüğü ülke olan 

Senegal’de, hareketin başladığı Dakar Üniversitesi bir Fransız üniversitesidir ve 

kampüste Fransa’dan gelen öğrenciler de bulunur. Bu iki ülke arasındaki öğrenci 

hareketliliğinin iki kıta arasındaki etkileşime etkisi olabileceği göz ardı edilmemelidir.  

 

Batı’nın periferisi olarak konumlandırılan bu ülkelerdeki 68 Hareketi, aslında pek çok 

yönden Türkiye’deki 68 Hareketi’yle daha fazla benzerlik taşır. Afrika’da 

dekolonizasyon sürecinde üniversite öğrencisi gençler, toplumun aydın kesimi olarak 

toplumsal hareketlerde önemli rol oynarmıştır. Özellikle Afrika ve Türkiye arasında 68 

Hareketi’nin etkileşimiyle doğrudan bir bağlantı bulmak oldukça zordur; ancak yapısal 

olarak, periferik ve ABD emperyalizminin etkisindeki bir ülke olarak, Afrika’daki 

hareketlerin çıkış noktaları, Türkiye’yle Avrupa ve ABD’deki hareketten daha fazla 

benzerlik taşır. Öncelikle emperyalizm ve sömürgecilik karşıtlığı üzerine temellenen bu 

hareketlerde, hareketin doğası gereği millîcilik ve/veya milliyetçilik de ön plana çıkar.  

Çoğu Afrika ülkesinde üniversite öğrencileri ayrıcalıklı üst sınıfa mensup, halka göre 

daha eğitimli bir konumdadırlar. Bunların yanında Avrupa’daki kimi örneklerde olduğu 

gibi, Güney Amerika ve Afrika’da da öğrenci-işçi hareketleri birbirlerini destekler 

biçimde seyretmiştir. Türkiye’deki öğrenci hareketleri de özellikle üniversitelerdeki 

disiplin cezaları sonucu öğrencilerin kampüsten menedilmesiyle kampüs dışına da taşarak 

işçi hareketleriyle birleşmiş (Lüküslü, 2015: 68), öğrenciler ve işçiler pek çok eylemde 

birlikte yer almışlardır.  

 

1.3.4.1. Afrika’da 68 Hareketi  

 

Özellikle Afrika’daki eylemler kendi içsel dinamikleri olmakla birlikte global olaylarla 

bağlantı halinde olmuştur. Özellikle 1960’lı yıllardan itibaren, Afrika’da pek çok 

sömürge ülkenin bağımsızlığını kazanmasının ardından, millîci çizgide seyreden çeşitli 

özgürleşme hareketleri tek partili devletlere, askeri devletlere, otoriter popülizme, neo-

sömürgeci ve post-sömürgeci emperyalizm karşıtlığına evrilmiştir. Güney Afrika’da ise 

halen beyaz azınlıklar hüküm sürmekte, yine sömürgecilik ve apartheid devletlere karşı 



 66 

ayaklanmalar süregelmiştir. Tüm bu mücadelelerde öğrencilerin yanı sıra işçiler, işsizler, 

sosyalist ve komünist partiler önemli bir rol oynamıştır (Seddon ve Becker, 2018).  

 

Senegal’de Dakar Üniversitesi’nde öğrenciler, 1968 yılının Mart ayından beri 

üniversitedeki imkanların geliştirilmesi için grev başlattılar. İlerleyen aylarda toplumsal 

sorunları da içine alan bu grevde temel gıda malzemelerinin pahalılığı, yaşam 

standartlarında düşüş, işsizlik ve yerel endüstrilerde yabancı şirketlerin egemenliği, 

protesto konuları arasına girmiştir. Mayıs 1968’de ise işçi sendikaları da öğrenci 

hareketine katılmıştır (Becker, 2018). Olaylar büyüyünce hükümet üniversitedeki 

olaylara doğrudan müdahale emri vermiş, bunun yanında Dakar şehrindeki eylemlere de 

Fransız ve Senegal orduları müdahale etmiştir. Olayların üzerine Dakar Üniversitesi bir 

süreliğine kapatılmış, yabancı öğrenciler85 ülkelerine gönderilmiş ve binlerce öğrenci 

tutuklanmıştır (Zeiling, 2007: 182, aktaran Becker, 2018).  

 

Senegal’de, özellikle 1966-1968 yılları arasında vuku bulan olaylarda, öğrencilerin neo-

kolonyalist olarak nitelendirdikleri Léopold Sédar Senghor yönetimindeki hükümete 

karşı ulusal özgürlük mücadeleleri, neo-kolonyalizm ve emperyalizm karşıtı mücadeleler 

ağırlıktadır.  Senghor hükümetinin kemer sıkma politikaları dahilinde öğrenci burslarını 

yıllık 12 aydan 10 aya indirmesi, Senegal’deki olayları yüksek oranda tetiklemiştir. Söz 

konusu öğrenci bursları asgari ücrete denk gelmektedir ve Afrikalı pek çok öğrenci 

köylerdeki ailelerini bu bursla geçindirmektedir. O dönemde Senegalli üniversite 

öğrencileri kültürel elit olarak sayılmakta, halın büyük çoğunluğundan daha aydın bir 

kesimi oluşturmaktadır (Guèye, 2018).  

 

Senegal’in başkentinde yer alan Dakar Üniversitesi’nde öğrenciler dünyadaki olaylardan 

haberdar halde politik bir ortamda öğrenim görmekte, kampüste Marksizm üzerine 

tartışmalar yapmaktadırlar. Guèye (2018), Dakar’da Marcuse ve Rosa Luxemburg’un da 

okunduğunu, bunun yanında Marksist-Leninist, Maocu, Castrocu, Guevaracı, Trotskyci 

 
85 Dakar Üniversitesi, o yıllarda Fransa’nın Batı Afrika sömürge ülkelerinde yer alan tek üniversite 
olduğundan, çevre Afrika ülkelerinden gelen pek çok yabancı öğrencisi bulunmaktadır. Kaynak: 
https://libcom.org/article/may-1968-senegal (Erişim tarihi: 5 Nisan 2022)  

 
 



 67 

düçüncelerin de mevcut olduğunu ve Le Monde gibi Fransız gazetelerinin kampüste 

bulunduğunu anlatır. Aileleri sömürgeciliği deneyimlemiş, sömürge okullarına devam 

etmiş ve Fransızca konuşan bu öğrenci grubu bağımsızlık öncesinde de ulusal 

mücadeleye kendini adamıştır. Öğrenci hareketinin teorik temelleri arasında Frantz 

Fanon ve ABD’nnin Kara Panter Partisi’nin idealleri ve bunları bağlantılandırdıkları 

Marksist temeller bulunmaktadır. Hareketin ilham aldığı devrimci figürler arasında ise 

yine Batı dışındaki hareketin figürlerinden Che Guevera, 1958 referandumunda Fransızca 

konuşan Afrika toplumu fikrine karşı çıkan Gine Cumhurbaşkanı Sékou Touré, Mao, ve 

1954’te Fransa’ya karşı verdiği savaşı kazanan Vietnam lideri Ho Chi Minh vardır 

(Guèye, 2018).  

 

Mısır’da 1950’lerin sonunda askeri darbe sonucu başa gelen Gamal Abdul Nasser’in 

baskıcı hükümetine karşı protestolar ve grevler, Haziran 1967’de gerçekleşen 6 Gün 

Savaşı’nda Mısır’ın İsrail’e yenilmesinin ardından artmıştır. Şubat 1968’de öğrenci ve 

işçi sınıfı siyasi reformlar için Kahire ve İskenderiye’de eylemler başlatmış, polisin sert 

müdahalesiyle büyüyen çatışmalarda yüzlerce kişi tutuklanmıştır. Bu eylemlerin 

sonucunda Nasser hükümeti daha özgürlükçü bir anayasa önerisini referanduma açmasına 

ve kabul edilmesine rağmen bu sözler yerine getirilmemiş ve Kasım 1968’de 

İskenderiye’de gerçekleşen öğrenci ve işçi eylemleri sonucunda 16 eylemci hayatını 

kaybetmiş, pek çok eylemci ve polis yaralanmış, çevre binalarda ve kamu mallarında 

büyük maddi hasar kaydedilmiştir (Becker ve Seddon, 2018).  

 

Tunus’ta ise 1968 yılı Mart ayında 1 hafta sürüp, polis tarafından bastırılan öğrenci 

eylemleri vuku bulmuştur. Bu eylemler eş zamanlı Mısır eylemlerinden etkilenmekle 

birlikte; Hendrickson (2012), Tunus Üniversitesi’ndeki Mart 1968 eylemleri esnasında 

politik aktivistlerin Fransa ve Tunus arasında kurdukları iletişim kanalları ile 

birbirlerinden haberdar olduklarını belirtir. Bununla beraber Tunus’taki hareketin yerel 

sebeplerinin yanı sıra, aktivistlerin Vietnam Savaşı ve Filistin’in işgali gibi uluslararası 

ve anti-kolonyalist mücadelelerle kendilerini özdeşleştirdiklerini, özellikle Tunus ve 

Fransa arasında sıklıkla seyahat ettiklerini, baskıcı hükümetin sansürüne uğrayan 

malzemeleri Fransa’dan Tunus’a ulaştırdıklarını, bununla beraber Paris’in Tunus’taki 

harekete sempati duyan uluslararası aktivistlerin toplanma noktası haline geldiğini 



 68 

belirtir. Ancak yine de Tunus’un yerel bağlamdaki koşulları da dönemin eylemlerini 

etkileyen faktörler arasındadır. Seddon (2018), Tunus’taki 68 Hareketi’nde, global 68 

Hareketi’yle eş zamanlı olmasının dışında, yerel dinamiklerinin de önemli yer tuttuğunun 

göz ardı edilmemesi gerektiğini belirtir.  

Fas’ta 1965 yılında öğrencilerin lise eğitimi almasını kısıtlayan ve öğrencilerin yarısından 

fazlasını etkileyen yasanın yürürlüğe girmesinin ardından, aynı yılın Mart ayında başta 

Kazablanka olmak üzere ülkenin çeşitli yerlerinde binlerce öğrenci ve ailenin katıldığı 

eylemler gerçekleşmiştir. Devletin sert müdahaleleriyle bastırılan eylemlerin üzerine 

Fas’ta 1965-1970 yılları arasında Kral 2. Hasan’ın yönetiminde olağanüstü hal 

uygulamasına geçilmiş, öğrenciler küresel 68 Hareketi’nden haberdar olmalarına rağmen 

eyleme geçememişlerdir (Becker ve Seddon, 2018).  

Kongo’da 1965’teki askeri darbeyle yönetime gelen Joseph Mobutu’yu ilk yıllarda 

destekleyen öğrenci hareketi, 1968 yılının Ocak ayında ABD Başkan Yardımcısı Hubert 

H. Humphrey’in ziyaretini protesto etmiş, Mobutu’nun anti-emperyalist duruşunu 

“sahte” olarak nitelendirmişlerdir. Bir süredir süregelen gerginliği tırmandıran bu 

olayların ardından hükümet ve öğrenciler arasında şiddetli çatışmalar başlamış, 60 

öğrenci hayatını kaybetmiş ve yüzlerce gösterici tutuklanmıştır (Becker ve Seddon, 

2018).  

Etiyopya’da İmparator Haile Selassie, 1951 yılında kurulan ve kendisinin rektör olarak 

atandığı Addis Ababa Ünniversitesi üzerinde baskıcı ve sansürcü bir yönetim kurmuştur. 

1960’lı yılların başından itibaren üniversitede başkaldırılar başlamış; öğrencilerin 

üniversitelerin demokratikleşmesi taleplerinin yanı sıra Türkiye’deki “Toprak 

Reformu”na benzer talepler, Addis Ababa çevresindeki dilencilerin tutuklanmasına karşı 

eylemler ve Etiyopya’daki ABD askeri üslerine karşı yapılan eylemlerle devam etmiştir. 

Tanzanya ve Gana’da da, 1960’lı yıllarda Vietnam Savaşı’nı ve hükümetlerin ABD 

emperyalizmini körükleyen politikalarını eleştiren öğrenci eylemleri meydana gelmiştir 

(a.g.e.).  

Kenya’daaki öğrencilerin ABD’ye karşı tavrı, çoğu Afrika ülkesinden daha farklıdır. 

Kenya’nın 1963’te bağımsızlığını kazanmasının ardından, gençlerin yükseköğrenim için 

ABD’ye yollandığı burslu programlar başlamış, bu programa katılan pek çok kişi ülkenin 



 69 

ileri gelen entelektüel kesimini ve liderlerini oluşturmuştur.  1968 yılında Nairobi’deki 

üniversite öğrencileri Rusya’nın Çekoslovakya’yı işgalini protesto eden yürüyüşler 

düzenlemiş, eylemler olaysız şekilde sona ermiştir (a.g.e.).  

Güney Afrika’da ise 1960’lı yıllar, apartheid rejimlerin yönetimi altında kitle 

protestolarının sürgün veya hapis gibi ağır cezalarla bastırıldığı yıllardır (Seddon ve 

Becker, 2018). Buna rağmen, üniversitelerde çoğunlukla Black Consciousness 

Hareketi’ne bağlı siyah öğrencilerin yanı sıra Asyalı ve beyaz grupların katıldığı (Becker 

ve Seddon, 2018) ve 1968 yılı Ağustos ayında vuku bulan üniversite işgalleri ise 

ABD’deki/Avrupa’daki “Batılı” 68 Hareketi’yle oldukça benzerlik taşır. Hareketin 

katılımcılarından Plaut (2011), üniversite işgallerinde “parti” havasının yanı sıra 

entelektüel özgürleşme açısından önemli kazanımlar edindiklerini, bağımsız bir gazete 

çıkardıklarını, binalarda alternatif dersler düzenlendiğini ve Paris ve Londra’daki 

üniversite öğrencilerinden de hem doğrudan hem de medya yoluyla destek aldıklarını 

belirtir (aktaran Becker, 2018).   

1.3.4.2. Latin Amerika’da 68 Hareketi 

Latin Amerika’da da tüm dünyada olduğu gibi 1950’li ve 1960’lı yıllarda üniversite 

öğrencisi sayısı büyük ölçüde artmıştır. Ancak ekonomik sebeplerden ötürü yeni 

mezunlara yeterince iş alanı açılmamış, pek çok üniversite mezunu genç işsiz kalmıştır. 

Bunun yanında 1960’larn ortalarında Latin Amerika ülkelerinde artan otoriter rejimlere 

karşı yükselen öğrenci ve işçi direnişleri, eğitimde ve iş hayatında fırsat eşitsizlikleri, 

devletin kemer sıkma politikalarıyla yükselen yoksulluk ve Vietnam Savaşı’yla birlikte 

Doğu Asya’dan gelen haberler, dönemin öğrenci hareketinin temel sebepleri arasında 

sayılmaktadır (Gould, 2009). Elbette Küba Devrimi’nin öncüsü Che Guevera’nın ölümü, 

Latin Amerika’da büyük yankı uyandırmış ve Che’nin imgesi önce Latin Amerika’da, 

ardından dünyanın çeşitli yerlerinde 68 Hareketi’nin sembollerinden birisi haline 

gelmiştir.  

 

Latin Amerika’da, en büyükleri Uruguay, Brezilya ve Meksika’da olmakla beraber 

Haziran 1968’de pek çok ülkede eş zamanlı protestolar süregelmiştir. Bolivya’nın La Paz 

kentinde öğrenciler, akademisyenler ve işçiler üniversitelerin özerkliği için, askeri rejimi 

boykot eden pankartlarla La Paz sokaklarında yürümüşlerdir. Ekvator’un Guayaquil 



 70 

kentinde öğrenciler, toplu taşıma ücretlerindeki zammı protesto amacıyla toplu taşıma 

araçlarını taşlamış ve yakmışlardır. Venezuela’nın Karakas kentinde 25bin öğrenci bütçe 

kısıtlamalarını toplu yürüyüşle protesto etmiş, Şili’nin Santiago kentinde yine öğrenci 

eylemleri devam etmiştir. Brezilya’da ve Arjantin’de binlerce öğrenci üniversitelerde 

reform ve özerklik için sokaklarda polis ve askerle çatışmış, Uruguay’da da yine öğrenci 

ve işçi protestoları vuku bulmuştur (Gould, 2009: 348). Askeri güçler ve ABD sözcüleri, 

Küba’dan ilham alan bu hareketliliği ulusal güvenliğe karşı bir tehdit olarak nitelendirmiş 

ve otoriter bir karşılık verilmesi gerektiğini savunmuşlardır. Bunun üzerine, kimi 

akademik çevreler ve siyasetçiler, 1960’lı ve 1970’li yıllarda Arjantin, Brezilya, Şili ve 

Uruguay’da askeri rejimin gerekliliği ve Yeni Sol’un söz konusu eylemlere yol açarak 

baskıcı rejimlerin yükselmesine sebep olduğunu savunan fikirlerini beyan etmişlerdir 

(a.g.e.: 348-349).  

 

Uruguay’da ekonomik dengesizlikler, öğrenci hareketini temellendiren nedenlerden 

birisidir. Uruguay’da 1964 yılındaki askeri darbenin ardından yönetime geçen ABD 

destekli João Goulart hükümeti, köylü ve işçi hareketlerini komünizmle özdeşleştirdiğini 

ve bunlara karşı durduğunu açıkça belirtmiştir. İlk yıllarda darbeye karşı daha duyarsız 

bir tutum takınan orta sınıf öğrenci kitlesi, 1967 yılında üniversitelilerin giderlerinin 

artması, yükseköğretimin daha ayrıcalıklı bir sınıfa hitap etmeye başlaması ve 

üniversitelerin demokratikliğini yitirmesiyle birlikte ülke çapında ayaklanmalara 

başlamıştır. 1968 yılında üniversiteye girmeye hak kazanan 125bin öğrenci üniversiteye 

kaydolamamıştır. Üniversite kafeteryalarda yiyecek ücretlerinin düşürülmesi için yapılan 

gösterilerde bir öğrencinin askeri güçler tarafından öldürülmesinin ardından, olaylar ülke 

çapına yayılmıştır. Geleneksel Sol ve Yeni Sol görüşlerini benimseyen gruplar birlikte 

hareket ettiği gösteriler aylarca sürmüş, yaralanan pek çok göstericinin yanı sıra hayatını 

kaybedenler de olmuştur (a.g.e.: 354-357).  

 

Brezilya’da 1964’teki darbe sonucu süregelen ABD destekli askeri diktatör rejim, halk 

üzerinde baskıcı politikalar kurmuştur. Buradaki ayaklanma da Uruguay’da olduğu gibi 

üst sınıfa tanınan ayrıcalıkları hedef almış; ekonomik ve siyasi isteklerle temellenmiştir. 

Brezilya hükümeti, Uruguay hükümeti gibi “ekonomik istikrarı sürdürmek” adına 

öncelikle işçi hareketini söndürmeyi ve komünist bir ayaklanmanın önüne geçmeyi 



 71 

hedeflemiştir. Burada da Uruguay’da olduğu gibi devletin şiddetli müdahalesiyle 

karşılaşan göstericiler arasında kayıplar olmuştur. Yükselen yemek ücretlerini protesto 

eden bir lise öğrencisini Mart 1968’de öldürmesi sonucu askeri rejim karşıtı gösteriler 

ülke çapında yayılmıştır. Brezilya’da öğrenci hareketi ve işçi hareketi, kimi ülkelerde 

olduğu gibi birlikte hareket edememiş ve çoğunlukla ayrı kalmıştır (a.g.e.: 357-358). 

Brezilya’daki en önemli ayaklanma, “Yüz bin Yürüyüşü” olarak da adlandırılan 26 

Haziran 1968 tarihli Rio yürüyüşüdür. Birkaç gün önce polis şiddetine karşı yapılan 

yürüyüşte 5 kişinin hayatını kaybetmesi, onlarca kişinin yaralanması üzerine toplanan 

yaklaşık yüz bin kişi, diktatörlük karşıtı sloganlar atarak yürüme eylemi yapmıştır (a.g.e.: 

359-360). 1969 yılında (tarih) ABD’nin Brezilya elçisinin kaçırılmasıyla beraber olaylar 

daha da tırmanmış, karşılığında gerilla güçlerinin liderlerinden birisi öldürülünce gerilla 

gruplar Japonya ve ABD’li kimi bürokratları ve Batı Almanya’nın büyükelçisini 

kaçırmış, bazılarının yaralanmasına ve korumalarının ölümüne sebep olmuştur.  

 

Brezilya’da deneysel sanatçıların ve müzisyenlerin oluşturduğu Tropicália Hareketi, 68 

Hareketi’nin yerel düzlemdeki müzikal yansımaları açısından önemli bir oluşumdur. 

Diktatöryel rejime karşı sol duruşlu bir hareket olan Tropicália akımının öncülerinden 

Gilberto Gil ve Caetana Veloso, 1968 yılında yayınladıkları Tropicália: ou Panis et 

Circencis adlı albümde 1964 darbesine ve askeri rejime karşı çıkan sözlerinden ötürü 

tutuklanmışlardır. (ref ver). Tropicália türünde, tıpkı Anadolu pop/rock türlerinde olduğu 

gibi Brezilya’ya has tınıların yanı sıra; pop, psikedelik rock ve rock’n’roll gibi dönemin 

muhalif popüler müzik etkilerini hissetmek mümkündür.  

 

Meksika’da otoriter rejim, gelir dengesizlikleri ve çalışma şartlarını eleştiren eylem ve 

grevler, 1960’lı yılların ortalarından beri süregelmiştir. 1965 yılında doktorlar daha iyi 

çalışma şartları için grev yapmış ancak istekleri hükümet tarafından kabul edilmemiş ve 

doktorların bir kısmı işten çıkartılmıştır. Meksika’da öğrenci olayları, öğrencilere yönelik 

hakların yanı sıra dönemin devlet başkanı Gustavo Díaz Ordaz yönetimindeki hükümetin 

baskıcı politikalarını eleştirerek başlamıştır. Üniversite kampüslerinde başlayarak 

büyüyen protesto dalgaları işçi, köylü, sanatçı ve entelektüel kesimi de içine almıştır.  

 



 72 

Meksika’daki 68 Hareketi, hem 1929’dan beri süregelen otoriter rejime karşı hem de 

Mexico City’de düzenlenen 1968 yılı olimpiyatlarına harcanan bütçenin daha verimli 

kullanılması için yapılan protestolarla başlamış ve olaylar ülke çapına yayılmıştır. 

Mexico City’de Tlatelolco Meydanı’nda öğrencilerin protestosunda, çevre binalardan 

kalabalığa doğru açılan ateş ve helikopter müdahaleleri sonucunda yüzlerce kişi hayatını 

kaybetmiş, olaylar daha sonra Tlatelolco Katliamı adıyla anılmıştır (2 Ekim 1968). 

Olaylar sonucunda olimpiyatlar iptal edilmemiş ancak dönemin politik 

karmaşası/ruhu/olayları Meksika Olimpiyatları’na da yansımış; özellikle Siyah Hareket 

için dünyaya açılan bir platform haline gelmiştir. Güney Afrikalı sporcuların katılımı 

apartheid devlet politikalarının yeniden gündeme getirmiş ve Güney Afrika devletinin 

ırkçı politikalarını protesto amacıyla bu takım olimpiyattan menedilmiştir. ABD’li siyah 

atletler John Carlos ve Tommie Smith siyah eldivenli yumruklarını havaya kaldırarak 

Siyah Hareket’in güç selamını vermiş, ABD’nin bu sporcuları geri yollama tehdidine 

karşı olimpiyat komitesi bu durumda tüm ABD takımının geri yollanacağını belirtmiştir 

(Gould, 2009: 361-362).  

 

1968 yılının sonlarında Brezilya, Uruguay ve Meksika’daki ayaklanmalar hükümetlerin 

şiddetli müdahalesiyle bastırılmış, bunun üzerine 1970’li yılların başlarından itibaren 

bağımsız gerilla hareketleri biçiminde devam etmiştir (a.g.e.: 372).   

 

Arjantin’de ise 1969 Mayıs ayında ülkenin çeşitli yerlerinde General Juan Carlos 

Onganía’nın militer ve diktatöryel rejimine karşı ayaklanmalar başlamıştır. Ekonomik 

temelli ve çoğunlukla işçi sendikaları tarafından yürütülen bu gösteriler sonucunda, 8 

Haziran 1970’te askeri cuntayla Onganía’nın rejimine son verilmiştir (Gavroche, 2018).  

 

 

 

 

 

 

 

 



 73 

2. BÖLÜM:  

TÜRKİYE’DE 68 HAREKETİ’NE YANSIYAN KÜLTÜR 

POLİTİKALARI: ERKEN CUMHURİYET DÖNEMİ’NDEN  

12 EYLÜL’E, KÜLTÜR POLİTİKALARI VE MÜZİK 
 

Türkiye’de 68 Hareketi’ni özgün biçimde şekillendiren ve hareketin temelinde yer alan 

faktörler ele alınmadan önce, bu bölümde Türkiye’de Erken Cumhuriyet Dönemi’nden 

itibaren kültür ve müzik politikaları konuyla ilgili bağlamda ele alınarak 1960-1980 

döneminin müzikal konjonktürü için bir temellendirme yapılacaktır. Bu temellendirme, 

Anadolu ve Batı arasında hibrid bir tür olan Anadolu pop ve rock müziğin ortaya çıkışıyla 

ilgili bir temel oluşturacaktır. Bir sonraki bölümde ise Türkiye’de 68 Hareketi’nin 

üniversiteler ve gençlik örgütleri içinde şekillenmesi, seyri, öne çıkan kampanya ve 

eylemler, imgeleri ve hareketin toplumsal cinsiyet bağlamındaki özellikleri ele 

alınacaktır. Bu esnada hareketin içinde müziğin yer alma biçimleri çeşitli anekdotlarla 

aktarılacak, tüm bunlar son bölümde Türkiye’de popüler müziğin 68 Hareketi’yle nasıl 

etkileşim içinde olduğunun çözümlenmesi için bir temel oluşturulacaktır.  

 

Tarihte uzun yıllardır, erk tarafından toplulukları yönetmek adına müziğin duygular 

üzerindeki gücünden yararlanılmıştır. Devlet erkinin devamlılığını sağlamak adına 

şekillendirilen kültür politikaları, kültür ve sanat üzerinden devlete yönelik duygusal 

bağlılığın sürdürülmesini sağlayan temel öğelerdendir. Handelman’a (2007) göre devletin 

varlığı, iki ana odağa bağlıdır. Bunlardan ilki, siyaseti yönlendiren bürokratik altyapılar 

ve çoğunlukla organize dinlerdir. İkincisi ise, devlet yapılarını duygularla ilişkilendirme 

yani duygusal enerjiyi devlet yapılarına odaklama, millî olana bireysel ve kitlesel 

bağlılığı harekete geçirmektir. Bu iki odak olmadan, modern devletlerin varlığını 

sürdürmesi zordur. Bürokrasi sınıflandırma sistemlerini, gruplandırmayı ve milliyetçiliği, 

yani bu sınıflandırma sistemlerinin tutkuyla canlanmasını sağlayan duyguları oluşturur. 

Milliyetçilik, millî olana ve beraberinde gelenlere karşı beslenen duygulardır. 

Milliyetçilik, bireylerin devletlere duygusal bağlılığını sağlar. Eagleton (2005: 36), 

milliyetçiliğin, ilkel bağları modern hayata uyarlamaya çalıştığını belirtir. Homojen 

olmayan toplumlarda devletin sürekliliği için oluşturulan birlik ve bütünlük, millî 

duyguların düzenli olarak oluşturulması ve tekrarlanması ile gerçekleştirilir. Bu duygular 



 74 

ortak tarih ve kültür, aidiyet hissi, arkaik mitler, din, semboller, biyopolitika ve kimlik 

gibi öğelerle oluşturulur. Bu bağlamda kültür, bir toplumu tek bir kitleye çevirmek için 

olmazsa olmaz bir araçtır. Devlet erki tarafından oluşturulan kültür politikaları, 

birbirinden farklı toplulukları ortak resmi bir kültür periferisinde bir arada tutmayı 

hedefler. Juslin ve Sloboda (1999a: 3), çoğu insanın müzikle olan ilişkisinde duygusal 

deneyimin önemli yer oynadığını belirtir. Millî kimlik kurulumunda da duygusal deneyim 

temel bir rol sahibidir. Bu bağlamda hem millî kimlik hem de müzikle kurulan ilişki 

bireylerin ve kitlelerin duygulanım biçimleri üzerinden temellenen deneyimlerdir.  

 

Bu tezin temel araştırma unsuru olan 68 Hareketi’nin Türkiye’deki popüler müziğe 

etkisini anlamak için, erken Cumhuriyet Dönemi’nden itibaren dönem konjonktürlerinin 

ve hükümetlerin kültür politikalarının ilgili bağlamda incelenmesi, müziğin politik 

bağlamda etkileşimlerini açığa çıkartmak için yol göstericidir. Özellikle erken 

Cumhuriyet Dönemi kültür politikaları ve modernleşme, 1930’lu yıllarda süregelen 

musiki inkılabı ve 1970’li yılların siyasi iklimi; 68 Hareketi’nin 1961-1980 yılları 

arasında Türkiye’deki popüler müziğe etkilerinin temelinde yatar.  

 

2.1. ERKEN CUMHURİYET DÖNEMİ KÜLTÜR POLİTİKALARI VE 

MÜZİK (1923-1950) 

 

Osmanlı Devleti’nden beri Türkiye’de modernleşme; merkez toplumlar eksenindeki 

periferi toplumların pek çoğunda olduğu gibi Batılılaşmayla eş tutulmaktadır. Akbayrak 

(2009: 5) Batı Avrupa dışındaki ekonomik, sosyal ve siyasal azgelişmişliğin belirleyici 

olduğu toplumlarda ulusçuluğun kendisini ilk olarak kültürel alanda ifade ederek 

geliştiğini belirtir. Ona göre çevre ülkelerdeki bu süreç; “Batılılaşmış entelektüel bir 

zümrenin edebiyat, dil ve tarih alanlarında millî bir bilinç formuyla ortaya koydukları 

kültürel milliyetçilik çalışmalarıyla kendini göstermeye başlamış ve giderek siyasi bir 

milliyetçiliğe dönüşmüştür”. Cumhuriyetin ilk yıllarında Akbayrak’ın (a.g.e.) 

betimlediği doğrultuda işleyen; modernleşmenin sancılı süreci doğrultusunda 

oluşturulacak kolektif duygu; millî bir bilinç formu alarak umut, güç, yenilenme, gençlik 

ve hem yakın dönemdeki savaşlar hem de arkaik bir dönemin efsanelerinden beslenen 

kahramanlık mitleri etrafında şekillenmiştir. Devletin kültür politikaları dâhilinde bu 



 75 

kavramlar üzerinden sanata yön verilerek; Batı etkilenimli millî bir estetik anlayış 

geliştirilmiştir.  

 

Cumhuriyetin ilk yıllarındaki ulusal kültür yaratma çabaları, geleneksel Anadolu 

kültürünün Batı ile sentezlendiği bir nevi yeni kültür icadı dönemi olarak tarihte yerini 

alır. Modernleşme sürecinin kültür politikaları ekseninde Avrupa’nın Batılı kültürünün 

etkilenimleri Osmanlı döneminde yalnızca elit kesimde süregelirken, erken Cumhuriyet 

döneminde bu kültür Anadolu’da da yaygınlaştırılmaya çalışılmıştır. Şarkçılık ve 

garpçılık tartışmalarının yoğun olduğu bu dönemde, devlet tarafından Anadolu 

kültürünün Batı’yla sentezlendiği resmî bir kültür oluşturulmaya çalışılmıştır. Devletin 

desteğiyle sanatçılar plastik sanatlar, edebiyat ve müzik alanlarında hem ortak bir hikâye 

anlatan hem de kendilerinin ve ulusun geleceğinin hayalini taşıyan kültürel ürünler ortaya 

koyarlar, aynı zamanda toplumsal hafızanın yenilenerek yeniden yaratılması 

amaçlanmıştır. Toplumun yeni yaratılan hafızasında Osmanlı’dan kalan öğelere yer 

yoktur; bunlar toplumun hafızasından reformlar aracılığıyla silinmeye çalışılmıştır. Bu 

reformların en dikkat çekenlerinden birisi; topluluklar üzerine hızlı ve doğrudan etki 

eden, duyguların şekillenmesinde önemli bir yer tutan müzikal öğeler üzerinde 

gerçekleşen musiki inkılabıdır. Musiki inkılabı doğrultusunda temelini Anadolu’dan alan, 

yüzü Batı’ya dönük yeni bir müzik biçimi toplumda yaygınlaştırılmak istenmiştir.  

 

Musiki inkılabının temelleri; dönemin Cumhurbaşkanı Mustafa Kemal Atatürk’ün 1 

Kasım 1934’te yaptığı Türkiye Büyük Millet Meclisi açılış konuşmasına dayanır. 

Atatürk, bu konuşmasında “güzel sanatların bütün alanlarında ilerlemek gerektiğini ve bu 

ilerlemede önceliğin müziğe verilmesi gerektiğini” ifade etmiştir. Bunun üzerine 26 

Kasım 1934’te Ankara’da dönemin Kültür Bakanı Abidin Bey başkanlığında bir 

komisyon86 toplanmış ve çalışmalara başlamıştır. Musiki İnkılabı, müzikal özelliklerden 

ziyade ideolojik temelleri ön planda tutacak biçimde şekillenmiştir. Yapılacak olan müzik 

reformu üzerine birbirinden farklı fikir ve yöntem önerileri bulunmakla beraber, Avrupa 

müziğinin tekniğini alan Batılı sentez fikri ön plandadır. Cumhuriyetin ilk yıllarında 

 
86 Söz konusu komisyonda Veli Bey, Ahmet Adnan Saygun, Cemal Reşit Rey, Necil Kazım Akses, Hasan 
Ferit Alnar, Mahmut Ragıp Gazimihal, Ferhunde Ulvi Erkin, Ulvi Cemal Erkin, Necdet Bey, Halil Bedii 
Yönetken, Nurullah Şevket Bey, Cevat Memduh Altar ile Talim ve Terbiye Kurulu’ndan İhsan Bey, Kazım 
Bey, Nami Bey ve Vedat Bey bulunmuştur (Akkaş, 2015, s. 59). 



 76 

süregelen Batılılaşma hareketi, o dönemde Türklerin modernleşme çabalarının aslında bir 

tür “öze, köke dönüş” (Balkılıç, 2015: 33) olduğunu ima eden Türk Tarih Tezi’ne 

dayandırılarak Türk kültürüyle sentezlenmiştir. Bununla beraber Türk Tarih Tezi’nde, 

Batılılaşma adına sentez fikri de önemli bir yer tutar. 1912’de kurulan Türk Ocakları’nın 

1926 çalışma programında Batı müziğinin gençler arasında sevdirilmesine ve 

yaygınlaştırılmasına yönelik öneriler vardır (Öztürkmen, 1998: 49; Coşkun, 2008: 73; 

aktaran Akkaş, 2015: 70). “Biz Türk’üz ve Avrupalıyız” (Engin, 1938: 13; aktaran Akkaş, 

2015: 83) sözleriyle yaratılmak istenen Türk-Batı senteziyle hem ulus devletin toprak 

sınırları dahilinde vurgulanan “Türklük” kavramı ile aidiyet kurulmakta, aynı zamanda 

‘biz’ ile aidiyet hissi yaratılan toplum Batı’nın ileri medeni seviyesinde gösterilmektedir. 

Tüm bunlar bir araya getirilince ilerlemeci, yüzünü Batıya dönmüş, yeni dünya düzeni 

içerisinde modernleşmeden nasibini almış, ilerlemeci bir ulus vurgusu yapılmaktadır.  

 

Osmanlı’da şeyh ve dervişler yönetiminde dini eğitimin yanı sıra bir nevi müzik okulu 

görevi de gören tekke ve zaviyeler 1925 yılında kapatılmış, 1934 yılında Ankara Devlet 

Konservatuarı’nın kurulması için çalışmalara başlanmıştır. Konservatuvara seçilen 

öğrenciler devlet desteğiyle Batı ülkelerinde eğitim almaya gönderilmiş; bu besteciler 

ülkeye döndüklerinde devlet desteğiyle Türkçe sözlü, ‘Türk İnkılabı’ ideolojisini 

destekleyen müzikal ürünler ortaya koymuşlardır. Musiki İnkılabı dahilinde Türkiye’de 

görevlendirilen Avrupalı müzisyenler ve devlet desteğiyle Avrupa’da eğitim almış 

Türkiye’den müzisyenler; Anadolu ezgilerini sistematik biçimde kaydederek bunları 

Batılı nota sistemi ve enstrümanlarla yeniden biçimlendirmiştir. Bu biçimlenme yalnızca 

yapısal anlamda değil, lirik içerikte de vuku bulmuştur. Devletin aydınlanmacı kültür 

politikalarına uygun bulunmayan şarkı sözlerinden halk argosu çıkartılmış veya bu 

içerikteki sözler değiştirilmiş; devlet politikalarına uymayan şarkıların sözleri tamamen 

değiştirilmiş veya kimisi arşiv dışında tutularak toplumsal hafızadan silinmeye 

bırakılmıştır. Musiki İnkılabı dâhilinde kırsal bölgelerden halk müzikleri cihazlarla 

kaydedilerek derlenmiş, bu ezgiler Batı musikisi ve nota sistemine uygun hale getirilmeye 

çalışılmıştır. Bu esnada geleneksel çalgılarda var olan ara sesler Batılı nota sistemine 

aktarılamadığından, bazı eserlerin otantik müzikal özellikleri kaybolmuştur87.  

 

 
87 Daha detaylı bilgi için bkz. Ayas (2014), Balkılıç (2015).  



 77 

Osmanlı döneminde elit sınıf dışındaki sınıflar tarafından fazla ulaşılamayan opera türü, 

devlet desteğiyle Avrupa’da müzik eğitimi alan Türk bestecilerin88 Türkçe sözleri ve 

özgün besteleriyle özellikle büyük şehirlerde halka benimsetilmeye çalışılmıştır. 

Döneminin önemli bestecilerinden Ahmet Adnan Saygun tarafından yazılan Özsoy 

Operası, ilk Türkçe operadır. Türkiye-İran kardeşliğini konu alan operanın ilk temsili 

1934 yılında İran şahı Rıza Şah Pehlevi ve Atatürk’ün karşısında olmuştur. Cumhuriyetin 

ilk yıllarında devletin kültür politikalarında kentin yanı sıra kırsal kesimde de bu 

müziklerin icrasına ve yayılmasına önem verildiği, küçük şehir ve kasabalarda çeşitli 

temsiller düzenlendiği görülmektedir. Çoğunlukla savaş kahramanlıkları, Türk boylarına 

dair efsaneler ve benzer temaları işleyen operalar yeni kurulmuş ulusun gücünü Batı’ya 

Batı’nın araçlarıyla haykırırken; kendini kültürel olarak Batı’ya yerleştirerek bunu hem 

Batı'ya hem de kendine kabul ettirme çabası sezilmektedir (Işık Dursun, 2015).  

 

Türkiye’de radyo yayıncılığı cumhuriyetin ilk yıllarında başlamış, 1927’de İstanbul 

Radyosu, 1928’de ise Ankara Radyosu kurulmuştur. Bu radyoların yöneticiliğine 

Avrupa’da devlet bursuyla müzik eğitimi almış uzmanlar getirilmiştir (Akkaş, 2015: 

116). Musiki inkılabı dahilinde geleneksel şark musikisi Osmanlı’yla özdeşleştirilmiş; bu 

özdeşleşme şark musikisinde kullanılan bağlama, tambur, ut, kanun gibi çalgıların geri 

plana atılmasına ve bunlarla icra edilen müziklerin radyo yayınlarının 1934-1936 yılları 

arasında yasaklanmasına kadar varmıştır. Radyolarda Alaturka yayın yasağının 

uygulandığı süre içerisinde çeşitli medyada Alaturka müzik farklı imgelerle 

özdeşleştirilerek üzerinde sevimsizleştirme, saygınlığını yitirme, küçük düşürme, vasfını 

yitirme, olumsuzlama gibi duygusal yönlendirmeler kurulmuştur (Ayas, 2014). Radyoda 

Alaturka musiki yayın yasağının 1936 yılında kaldırılmasıyla beraber geleneksel müzik 

yayınları yeniden başlamış, bunun yanında radyolarda yayın politikası Batı müziği 

ağırlıklı olarak devam etmiştir. Musiki inkılabı kapsamında derlenen89 halk ezgilerini icra 

etmek üzere 1946 yılında Yurttan Sesler Korosu kurulmuş, müzikal ve lirik bağlamda 

yeniden düzenlenen ve kimi zaman devlet politikalarına yönelik ehlileştirilen yöresel 

türküler radyolarda yayınlanmaya başlamıştır. Gösterilen yoğun ilgi üzerine; 1953’te 

 
88 Bkz. Türk Beşleri: Ahmet Adnan Saygun, Ulvi Cemal Erkin, Cemal Reşit Rey, Hasan Ferit Alnar, Necil 
Kâzım Akses. 
89 1934-1952 yılları arasında Anadolu’da halk müziği derleme gezileri yapılmış ve toplamda yaklaşık 9000 
halk ezgisi arşivlenmiştir (Akkaş, 2005: 129).  



 78 

İzmir’de, 1954’te ise İstanbul radyolarında “Yurttan Sesler” toplulukları kurularak halk 

müziği icrasına başlanmıştır (Elçi (1997:30), Coşkun (2008: 100); aktaran Akkaş, (2015: 

174-175)).  

 

Resmî olarak 18 Temmuz 1932 tarihli Diyanet İşleri Başkanlığı genelgesiyle, ezanın 

Türkçe okunması da bu yıllara dair önemli bir unsurdur. Dönemin tanınan besteci ve 

icracılarından Sadettin Kaynak tarafından seslendirilen Türkçe ezan, bu yıllarda 

Columbia Records plak şirketi tarafından basılıp, taş plak olarak satışa sunulmuştur 

(Meriç, 2016: 24). Türkçe ezan uygulaması, 1950 yılında Demokrat Parti (DP) iktidara 

gelene dek devam etmiştir.  

 

2.2. DEMOKRAT PARTİ DÖNEMİ KÜLTÜR POLİTİKALARI VE MÜZİK 

(1950-1960) 

 

İkinci Dünya Savaşı’nın ardından maddi ve manevi anlamda büyük yıkımlar yaşayan 

Avrupa ülkeleri bu alanlarda kendini yeniden toparlamaya çalışırken, dünyanın ekonomik 

güç merkezi Avrupa’dan Amerika Birleşik Devletleri’ne (ABD’ye) kaymıştır. Önceki 

yıllarda Avrupalılaşmayla eş anlamlı görülen ‘Batılılaşma’ kavramı; İkinci Dünya 

Savaşı’nın ardından ABD’ye ekonomik bağımlılık yaratan Marshall yardımlarıyla 

birlikte tüm dünyaya yayılan Amerikan kültür ve yaşam biçimin benimsenmesi ile eş 

anlamlı kullanılmıştır. 1940’lı yılların sonunda başlayan ve 1950’li yıllarda ivmelenen bu 

ekonomik ve kültürel değişim, yeni şekillenmeye başlayan ABD-Türkiye ilişkilerine de 

yansımıştır. ABD’nin kültür politikaları sonucunda dünyada pek çok Batılı ve Batılılaşma 

yolundaki ülkede ABD’ye duyulan hayranlık ve Amerikanlaşma eğilimi, Türkiye’de de 

Amerikan odaklı bir kültürel etkilenmeyi beraberinde getirmiştir.  

 

1950’li yıllar Türkiye’de dış politika alanında atılan yeni adımlarla siyasal, ekonomik, 

sosyal ve kültürel değişimlerin sonucunda toplumda kendine özgü zevk ve beğenilerin 

geliştiği yıllardır. Erken Cumhuriyet döneminde ideolojik bir çerçevede şekillenen kültür 

politikaları, çok partili dönemde gelenekçi-liberal yaklaşımla daha serbest şekillenmeye 

elverişli hale gelmiştir. DP milletvekilleri yaş ortalaması olarak daha genç, seçim 

bölgeleriyle köklü ilişkileri olan, üniversite eğitiminden ziyade ticaret veya hukuk 



 79 

formasyonuna sahip olanların yoğun olduğu, neredeyse kimsenin bürokratik veya askeri 

formasyona sahip olmadığı bir topluluktan oluşmuştur (Zürcher, 2015: 323). Bu 

bağlamda, kültür politikalarındaki serbestleşme ve konunun ikinci plana atılmasıyla 

beraber öncelikli olarak ekonomiye önem verilmesi şaşırtıcı bir sonuç değildir.  Zürcher 

(a.g.e., s. 327), CHP’nin sıkı şekilde denetlenen ve kendi kendine yeterli olmaya yönelmiş 

devletçi ekonomi anlayışından liberal serbest pazar ekonomisine geçişte; esas dönüm 

noktasının DP’nin 1950’de iktidara gelmesinin değil, İnönü hükümetinin 1947’de almış 

olduğu kararlar olduğunu vurgular. 10 Temmuz 1948 tarihli Cumhuriyet gazetesinde 

Marshall yardımları anlaşması “Türk-Amerikan dostluğunu kuvvetlendirici bir anlaşma” 

olarak tanımlanır (Ertem, 2009: 393). Aslında Marshall planı dahilinde Türkiye’ye 

gönderilen ilk tarım araçları DP iktidar olmadan önce, Mayıs 1949’da gelmiştir. Ancak 

DP’liler, 1946’dan beri serbest pazar ekonomisinin sesi en sık duyulan savunucuları 

olarak göreve gelir gelmez liberalleşme politikalarını uygulamaya başlamışlardır 

(Zürcher, 2015: 328).  

 

2. Dünya Savaşı sonrasında Sovyetler Birliği’nin Boğazlar ve Doğu Anadolu’da savaş 

hakları talebi tehdidi üzerine, Türkiye Marshall yardımlarını kabul ederek süregelen 

soğuk savaşta ABD tarafında yer almıştır (Belge, 2013: 251). Harry Truman, 12 Mart 

1947 tarihli ABD kongresinde uluslararası politikada yeni istikamet dâhilinde Avrupa 

ülkelerinin büyük kısmına çeşitli ekonomik yardımlar yaparak; özellikle Türkiye ve 

Yunanistan’ı da Ortadoğu’nun Sovyet komünizmi etkisine girmesini önlemek için 

tampon bölgeler olarak kullanır. Dönemin ABD Dışişleri Bakanı George Marshall, 

Truman Doktrini’ni referans alarak Marshall Planı’nı açıklamış; Türkiye 12 Temmuz 

1947’de ekonomik iş birliği anlaşmasını, 4 Temmuz 1948’de ise doğrudan yardım 

anlaşmasını imzalamıştır. Anlaşma dahilinde maddi yardımın yanı sıra Türkiye’ye ABD 

üsleri kurulması ve Türkiye’den gelen personelin ABD’de eğitilmesi gibi maddeler 

yürürlüğe girmiştir. Anlaşmanın 7. maddesinde “Türkiye ve ABD’nin yapılan yardımın 

amaçları ve ulaşılan başarılar konusunda […] geniş yayın yapmanın karşılıklı çıkarların 

gereği olduğunu kabul ettikleri […]” belirtilmekte ve “Türkiye’nin bu tür yayınların 

yapılması için […] her türlü pratik önlemi […] alacağı” kaydedilmiştir (Alkan, 2015: 

594). Marshall Planı çerçevesinde Türkiye’de tarımın gelişmesine öncelik verilmiş; para 

yardımlarıyla traktörler, tarım ve madencilik sektöründe kullanılacak aletler, elektrik 



 80 

malzemeleri, kamyon, petrol ürünü, kereste biçiminde yaklaşık 59 milyon dolarlık yardım 

yapılmıştır90 (Ertem, 2009: 391). Tarım alanındaki ilerleme büyük çaptaki Amerikan 

yardımlarıyla desteklenmiş, alınan krediler anlaşma gereği traktörler için kullanılmış, 

tarım alanları artırılmıştır (Zürcher, 2015: 328). Ancak, Feyizoğlu (2010: 21) bu dönemde 

erken Cumhuriyet Dönemi’nde yapılan sanayii atılımlarının büyük oranda 

durdurulmasına dikkat çeker. 1960’lı yıllarda gençliğin sanayileşmeye oldukça önem 

vermesi, ABD’nin Türkiye’ye verdiği bu role bir tepkisi olarak da okunabilir.  

 

Türkiye’nin, Marshall Planı çerçevesinde Avrupa ülkelerine özellikle tarım alanında 

hammadde ihraç etmesiyle beraber; 1953 yılına kadar tarımsal üreticilerin yanı sıra 

tüccarların, sanayicilerin, tarımsal gelirler kadar olmasa da işçilerin, dolayısıyla hemen 

her kesimin gelirleri artmıştır. Refah seviyesinin artmasıyla beraber gündelik yaşam 

alışkanlıkları da farklılaşmıştır. Turizm canlanmış, kentlerde eğlence yerlerine ilgi artmış, 

gazino kültürü, aile gazinoları ve canlı müzikli mekânlar bu dönemde yaygınlaşmıştır. 

Önceleri Cumhuriyet elitlerinin sosyalleşme ve eğlence etkinliği olan balolar; yerlerini 

özellikle üniversite gençliğinin öncülük ettiği tango, caz, swing ve rock’n’roll tarzı 

partilere bırakmıştır. Kentin sosyal yaşamındaki bu hareketlilik, eğlence mekânları 

arasında sanatçı rekabetinin başlamasına, gazete ve dergilerde sıklıkla bu eğlence 

mekânlarının reklamlarının yer almasına da yol açmıştır (Alkan, 2015: 612).  

 

Türkiye 1945 yılında çok partili sisteme geçmiştir; 1950 yılında ise daha gelenekçi bir 

yol izleyen, politik olarak merkez sağ konumlu Demokrat Parti’nin 10 yıllık iktidar 

dönemi başlamıştır. Kültürel değişimi ikinci plana atarak ekonomik kalkınmayı ilk hedefi 

olarak gösteren DP “Her mahalleye bir milyoner” sloganını ön plana çıkartmış, siyasi ve 

idari müdahalenin sanata karışmaması gerektiğini vurgulamıştır91. Bununla beraber 

devletin resmî kültürünün Anadolu yerelinde yayılma ve eğitim merkezleri olan 

Halkevleri ve Köy Enstitüleri kapatılmış, kültür faaliyetleri devlet değil özel kurumlar 

tarafından yürütülmeye başlanmıştır. DP’nin iktidara gelmesiyle İmam Hatip Liseleri 

 
90 Ayrıntılı bilgi için bkz Ertem, 2009.  
91 Demokrat Parti’nin parti programının “Kültürel gelişme” bölümü 39. maddesinde “[…] ilim, sanatın ve 
her türlü fikir faaliyetlerinin, siyasi ve idari müdahalelerden uzak kalmasını, demokrasinin değişmez bir 
esası olarak kabul ediyoruz” cümlesi geçer (Şahin, (1998: 25-26), aktaran Akkaş (2015: 163)). 



 81 

kurularak yaygınlaştırılmış, CHP döneminde camilerden 18 yıl boyunca Türkçe okunan 

ezan yeniden Arapça okunmaya başlamıştır.  

 

1950’li yıllarla beraber Türkiye toplumu farklı çelişki ve öğeleri içinde barındıran, analiz 

etmesi zor bir toplum haline gelmiştir. 1930’lu yıllardan itibaren hızla artan nüfus92, 

1940’lı yıllardan itibaren hızlı kentleşme ve köyden kente göçü beraberinde getirmiştir. 

Söz konusu hızlı kentleşme sanayileşme oranının oldukça üstünde olmakla beraber, 

kentleşmenin getirdiği yeni talepleri karşılayamamaktadır (Lüküslü, 2015: 25-27). Bu 

bağlamda önceki yıllarda çoğunlukla memur ve okumuş kesimin yaşadığı kentler, göç ve 

popülist politikalar ekseninde ‘Anadolululaşmaktadır’:  

 
“Cumhuriyet’in kurucusu olan Cumhuriyet Halk Partisi’nin popülist ideolojisi, “halk 
kültürünün derin kaynaklarına inme”yi teorik olarak daima haklı göstermiş ve gerçekten de 
CHP, folklorik bir dirilişi desteklemeye kadar gitmişti. Fakat popülizm 1950’den sonra, 
politikanın yeni, denetlenemez biçimde kırsallaşması biçiminde ortaya çıkmıştır. […] 
Taşralılık ilk önce 1950’de yeni seçilmiş parlamenterlerin tavırlarında görüldü; ama uzun 
vadede Türk toplumu tümüyle Anadolululaştırılmış hale geldi.” (Mardin, 2015: 274).  

 

Türkiye’de 1950’li yıllardan itibaren Demokrat Parti iktidarı boyunca kamusal alanın 

önemli aktörlerinden askerler, bürokratlar ve memurlar sınıfsal bir düşüş yaşamış, 

parlamentoda bu kesimden gelenlerin sayısı düşmüştür. Ticaretle uğraşanlar ve avukatlar 

gibi profesyoneller ise, bu dönemde sınıfsal bağlamda yükselişe geçmiştir. Demokrat 

Parti yönetimi popülizm uygulamaları, dinsel öğeler ve gelenek vurgularıyla 

‘muhafazakâr’ bir parti olduğunun altını çizerken; bir yandan ekonomi politikaları, 

NATO’nun bir parçası olması ve Soğuk Savaş dönemi politikalarıyla ABD’nin önemli 

bir müttefiki konumuna gelmiştir93 (Lüküslü, 2015: 26-27). Bu durum, önce CHP 

milletvekili Nihad Erim’in 19 Eylül 1949 tarihinde Marshall yardımlarının Türkiye’nin 

kalkınması için olan rolüyle ilgili “Yakın bir gelecekte, Türkiye küçük bir Amerika haline 

gelecektir” 94 sözleriyle, kalkınma yolunda ABD’nin örnek alındığı biçiminde gündelik 

 
92 1935 yılında 16,2 milyon olan Türkiye nüfusu, 1970 yılında iki katından fazla artarak 35,6 milyon 
olmuştur (Lüküslü, 2015: 25).  
93 1950’li yıllarda Marshall Anlaşması sonucu Türkiye’de ABD askeri üslerinin kurulmasıyla beraber, 
Amerikan popüler kültürü de Türkiye’ye nüfuz etmiştir. Birkaç sene içerisinde Yeşilçam versiyonları da 
yapılacak olan Amerikan kovboy filmleri sinemalarda oldukça rağbet görmekte, çizgi romanlar ve 
Amerikan plakları orta-üst sınıfın gündelik hayatı içinde yerini almaktadır. Bununla birlikte doğrudan 
propaganda içerikli kültür ürünleri de yaygın biçimde dolaşıma girmiştir. Bunlar arasında önemli bir örnek, 
dönemin popüler tango şarkıcısı Celal İnce’nin seslendirdiği Dostluk Şarkısı plağıdır.  
94  Kaynak: https://www.malumatfurus.org/turkiye-kucuk-amerika-olacak-sozu/, Cumhuriyet Gazetesi 
arşivinden 20 Eylül 1949 tarihli gazeteyle teyit edilmiştir. Erişim tarihi: 8 Aralık 2021.  



 82 

siyasette de doğrudan dile getirilmiştir. 1957 seçimlerinde dönemin DP’li 

Cumhurbaşkanı Celal Bayar’ın tekrarladığı “Öyle ümit ediyoruz ki, 30 sene sonra bu 

mübarek memleket 50 milyon nüfusu ile küçük bir Amerika olacaktır” (Alkan, 2015: 595; 

Milliyet Gazetesi 30 Ekim 1957) sözleri ise Erim’in sözlerini tekrarlar nitelikte, yine 

kalkınma yolunda ABD’nin örnek alındığını dile getirir.  

 

2. Dünya Savaşı’nda kitlesel propagandanın en önemli araçlarından olan radyo, gelir 

düzeyinin artmasıyla birlikte artık neredeyse her eve girmiştir. 1950 yılında 320 bin olan 

radyo sayısı 1959 yılında 1 milyon 200 bine yaklaşmış, radyoların günlük yayını 12 saat 

civarına çıkmıştır. Okuma yazma oranının düşük olduğu bu yıllarda radyo, etkili bir siyasi 

propaganda aracına dönüşerek iktidarın hizmetine girmiştir. 1953 yılında kabul edilen bir 

yasayla yeni istasyonların kurulmasına imkân sağlanarak radyoların yayın alanı 

genişletilmiş; Trakya ve Ege bölgeleri yayın kapsamına girmiş ve İzmir, Adana, Erzurum 

istasyonları kısa süre içinde yayına başlamıştır (Alkan, 2015: 609-610). 1946-1960 yılları 

arasında radyo yayınlarının %70’ini müzik oluşturmakta, bunların arasında halen Batı 

müziğine ağırlıklı olarak yer verilmektedir. DP iktidarında dönemin popüler kültürünün 

de getirisi olarak yayınlanan Batı müziği içinde tango, twist, rock’n’roll gibi eğlence 

müziklerinin oranı artmış, erken cumhuriyet döneminde özellikle yaygınlaştırılmaya 

çalışılan Batı sanat müziğinin oranı azalmıştır (Cankaya, (2003: 47); aktaran Akkaş, 

(2015: 175)) ve bu dönemde Türkçe müziğe, özellikle ‘dönemin icadı’ Türk Sanat 

Müziği’ne (Alkan, 2015: 610) radyolarda yer verilmeye başlanmıştır. Bununla beraber 

ilki 1946 yılında Ankara Radyosu’nda kurulan “Yurttan Sesler” koroları, farklı 

şehirlerdeki devlet radyoları bünyelerinde de kurularak halk müziğinin yaygınlaştırılması 

amaçlanmıştır (Akkaş, 2015: 169).  

 

Genişleyen radyo ağıyla birlikte 1942 yılından itibaren Amerika’nın Sesi (Voice of 

America - VOA) radyo yayınları günlük hayatın bir parçası haline gelmiştir. Bununla 

beraber Sinop ve Samsun’daki Amerikan radar üsleri dolayısıyla yayın yapan caz 

radyolarının ve VOA radyosunun, Amerikan etkili müziğin yayılmasında rolü vardır. 

Ancak bu etkilenmeyi yalnızca tek taraflı, pasifleştiren bir propaganda olarak ele 

almamak gerekir. Farklı enstrüman kullanımları, melodik özellikler, çokseslilik, lirik 

özellikler de özellikle müzikle ilgilenenler ve genç kitleler tarafından bu müziğin 



 83 

benimsenmesine etkendir.  Gelişen radyo yayıncılığıyla beraber radyo dergiciliği 

alanında da bir patlama yaşanmış ve isminde “radyo” kelimesi geçen yaklaşık 10 farklı 

dergi yayınlanmaya başlamıştır (Erkal, 2014: 49). Haftalık radyo yayın programları, 

müzik ve magazin haberleri içeren Radyo Haftası dergisiyle birlikte verilen “Amerika’nın 

Sesi”ni Herkes Dinler adlı haftalık ekte; VOA’nın Türkçe yayın programının yanı sıra 

“Türk Amerikan İlişkileri, Amerika’yı anlatan makaleler, Marshall yardımı ile ilgili 

bilgiler, ‘komünist’ ülkelerdeki yaşamı alaya alan fıkralar, Amerika’yı, Amerikan 

hayatını ve sistemini konu alan soru cevap şeklindeki diyaloglar” yer alır (Alkan, 2015: 

604). Aslında Türkiye, Amerikan kültürüyle 1950’lerde yeni tanışmamıştır. 1942 yılında 

Hollywood Dünyası dergisi yayınlanmaya başlamış; dergide Amerikan filmleri, yıldızlar 

ve onların hayatıyla ilgili konuların yanı sıra uluslararası ilişkiler konusunda çeviriler yer 

almış ve Amerikan yaşam biçimi öne çıkartılmıştır. Elbette ABD’nin uyguladığı 

yayılmacı kültür politikaları, Türkiye’deki popüler kültüre kimi zaman doğrudan, kimi 

zaman dolaylı olarak yansımıştır. Türkiye’nin tanınan tango müzisyenlerinden Celal İnce, 

1950 tarihli Çiftliğim95 adlı şarkısında Amerikan tarzından büyük ölçüde etkilenmiştir. 

Amerikan hayranlığını o yıllarda sıklıkla dile getiren İnce ABD’ye yerleştikten birkaç yıl 

sonra, plakları 1957 İzmir Enternasyonel Fuarı’nda halka ücretsiz dağıtılan Dostluk 

Şarkısı’nı icra etmiştir. Tango ve marş türlerinin bir sentezi olan bu şarkının sözlerinde 

Türkiye’nin, Amerika’nın ‘hürriyet savaşında’ daimî müttefiki olduğu söylemi sıklıkla 

tekrar edilir. İlki 1962’de çekilen96 Yeşilçam westernleri’nin ve 1970’li yıllarda 

yaygınlaşan Anadolu rock türünün temelleri de bu yıllarda atılmıştır.  

 

Amerikan kültür politikalarının müzik alanında yayılmasının bir diğer merkezi ise, 1954 

yılında kurulan Adana-İncirlik Hava Üssü’dür. Üste görev yapan Amerikan askerleri 

ülkelerine dönerken çeşitli dergi, plak ve gitar gibi enstrümanlarını Adana’daki bit 

pazarında bırakmış, orada bir kültürel aktarım süreci başlatmışlardır. Erkal (2014: 96), 

Adana’nın 1980’li yıllara dek İstanbul, Ankara ve İzmir’den sonra Batı popüler müziği 

alanında en çok müzisyen çıkartan il olduğunu vurgular. Amerika’nın bir hayranı 

olduğunu sık sık vurgulayan (Bengi, 2016: 61-62) ve Türkiye’deki müzik kariyerini 

geride bırakarak ABD’ye yerleşen Celal İnce’nin de çocukluğunun Adana’da geçtiğini 

 
95 1950’li yıllar country müziği tarzında olan şarkının türü, Celal İnce tarafından “Kovboy şarkısı” olarak 
nitelendirilmektedir.  
96 Yeşilçam Western’lerinin ilk örneği Nuri Akıncı’nın yönettiği Beş Hikâye filmidir. 



 84 

hatırlamak gerekir. Bunun yanında, 1951’de kurulan Türk-Amerikan Derneği’nin farklı 

illerdeki şubelerinde rock ve caz türündeki konserler ve müzikal gösteriler, günümüzde 

halen devam etmektedir.  

 

2.3. İKİ ASKERİ MÜDAHALE ARASI: 1960-1980 YILLARINDA KÜLTÜR 

POLİTİKALARI VE MÜZİK 

 

1960 ve 1980 askeri darbeleri; devlet politikalarının yanı sıra, hükümet politikaları 

doğrultusunda şekillenen kültür politikaları için de dönüm noktası niteliği taşır. 27 Mayıs 

1960 darbesiyle Demokrat Parti’nin iktidarı sona ermiş, 20 Kasım’a dek süren askeri 

yönetimin ardından İsmet İnönü başbakanlığında CHP iktidara gelmiştir. Bu yıllardaki 

en önemli gelişme; 30 Eylül 1960 tarihinde Devlet Planlama Teşkilatı’nın (DPT) 

kurulmasıyla devletin kültür ve müzik politikalarının bu teşkilata bağlanmasıdır. DPT’nin 

birinci görev maddesi “Memleketin tabiî, beşerî ve iktisadî her türlü̈ kaynak ve 

imkânlarını tespit ederek, takip edilecek iktisadî, sosyal ve kültürel politikayı ve hedefleri 

tayinde hükümete müşavirlik yapmak” olarak tanımlanmıştır97. Bu gelişmeyle beraber 

müziğin araçsallaştırılarak devlet politikalarının bir parçası olması daha meşru bir boyut 

kazanmıştır.  

 

1960’lı yıllarda özellikle kentli orta-üst sınıf tarafından benimsenen Batılı pop müzik 

şarkılarına Türkçe sözler yazılarak, “Türkçe sözlü hafif Batı müziği” aranjmanlar ortaya 

çıkmış ve kentli kesimlerce benimsenmiştir. Bunun yanında 1950’li yıllardaki ABD 

politikalarının Türkiye’deki popüler kültüre doğrudan etkileri bu yıllarda da devam 

etmiştir. İlki 1962’de çekilen98 Yeşilçam Westernleri, hippie yolu99 adı verilen hat 

üzerinde İstanbul’un da yer alması, hippie kültüründe önemli yer tutan folk ve rock 

türündeki müziklerin gençler arasında yayılmasında önemli yer tutar. Müzik alanında 

 
97 Kaynak:  
https://www.tbmm.gov.tr/tutanaklar/KANUNLAR_KARARLAR/kanuntbmmc074/kanuntbmmc074/kan
untbmmc07403701.pdf Erişim tarihi: 14/09/2020.  
98 Yeşilçam Western’lerinin ilk örneği Nuri Akıncı’nın yönettiği Beş Hikâye filmidir. 
99 Hippie trail (Türkçesi: Hippie yolu), özellikle ABD ve Batı Avrupa gençliğinin karşıt kültüründe önemli 
yere sahiptir. Ülkelerinden yola çıkan gençler, çoğunlukla kara yoluyla Hindistan’ın Goa bölgesine giderek 
orada bir nevi “aydınlanma” yaşarlar. Başta The Beatles ve Led Zeppelin gibi tanınmış müzik gruplarının 
çıktığı ve müziklerine Doğu’nun tınılarıyla yansıyan Hindistan yolculukları basında geniş yer bulmuş, 
bunun üzerine karşıt kültüre mensup gençler de bu yolculuğa çıkmaya başlamışlardır. Hippie karşıt 
kültürüne mensup bu gençlerin çıktığı yolculuğun rotasına bu ad verilir.  



 85 

özellikle 1970’li yıllarda yaygınlaşan; pop ile halk müziğinin sentezi olan Anadolu pop 

ve bunun yanında rock ile halk müziğinin sentezi olan Anadolu rock türleri, yine bu 

etkileşimlerin sonucudur. Anadolu pop türünün ilk temsilcilerinden olan Moğollar 

grubunun kurucularından Aziz Azmet100, bu türü şöyle tanımlar: “Anadolu Pop’un ne 

olduğunu kısaca anlatmak gerekirse şöyle diyebiliriz: Anadolu Pop, Anadolu’nun zengin 

folklor motifleri ile Batı müziğinin gelişmiş tekniğini birleştirerek yeni bir tarz meydana 

getirmektir.” (Erkal, 2014: 98). Bu sözlerle dönemin popüler türlerinden Anadolu Pop’un 

çıkış noktasının aslında Cumhuriyet’in ilk yıllarındaki musiki inkılabının Batılı sentez 

fikrine oldukça yakın olduğunu görürüz.  

 

Anadolu popun yanı sıra, özellikle Anadolu rock türünün öne çıkan icracılarına 

bakıldığında hemen hepsinin yabancı dil eğitimi veren kolejlerde okuduğunu görürüz101. 

Bu isimler lise yıllarında Batılı pop ve rock şarkılarını yeniden yorumlayan okul 

orkestralarında yer almış, müzik kariyerlerinin ilk yıllarındaki üretimlerinde Batılı 

tarzdaki yeniden yorumlama, aranjman ve besteler ön plana çıkmıştır. 1970’li yıllarda ise 

halk müziklerinin ve Anadolu toplumuna dair kültürel öğe ve hikâyelerin Batılı 

enstrümanlarla yorumlandığı Anadolu pop ve rock türleri yaygınlaşmış ve lise yıllarında 

rock müzik yapan pek çok müzisyen, bu alanda müzik üretimine yönelmiştir. Bu 

bağlamda Anadolu pop ve Anadolu rock türlerinde müzik icra edenlerin kültürel olarak 

okumuş, merkezi elit bir kesimden geldiklerini göz ardı etmemek gerekir. Zira erken 

Cumhuriyet döneminin müzik alanındaki kültür politikalarında olduğu gibi Anadolu’dan 

beslenen ve yüzü Batı’ya dönük olan bu tarz; Batı’nın teknolojilerini ve estetiğini 

aydınlanmacı bir anlayışla, kökleri Anadolu’ya dayanan kültürel kimlikten kopmayarak 

sentez bir üretim yapmayı amaçlar.  

 

Yine bu yıllarda göz ardı edilmemesi gereken bir tür, özellikle 1950’li yıllarda köyden 

kentlere göçün artmasıyla kentin kenar mahalleleri arasında popüler hale gelen arabesk 

müziğidir. Özbek (1998: 168-170) arabesk müziği “Türk klasik ve halk müziği 

motiflerinin Batı ve Mısır unsurlarıyla iç içe geçtiği yeni bir karma tarz” olarak betimler. 

 
100 Aziz Azmet,1967-1970 yılları arasında Moğollar grubunun solisti olmuştur.   
101 Cem Karaca Robert Koleji, Fikret Kızılok ve Timur Selçuk Galatasaray Lisesi, Barış Manço Galatasaray 
Lisesi ve ardından Şişli Terakki Lisesi, Erkin Koray İstanbul Alman Lisesi, Mehmet Soyarslan (Apaşlar) 
İstanbul High School (İngiliz Erkek Lisesi), Murat Ses (Moğollar) Avusturya Lisesi’nde okumuştur.  



 86 

Dönem içerisinde zamanla Anadolu pop ve rock türleri daha çok kentli ve okumuş kesim 

arasında popülerleşmiş, türün içinde yer almaya başlayan siyasi söylemler sol kanatla 

özdeşleşmeye başlamıştır. Buna karşılık arabesk türü ve türküler, daha çok sağ kanatta 

dinlenir hale gelmiştir. Ancak sağ kanattaki türkülerde, sol kanatta olduğu gibi Batılı bir 

etkilenim görülmez.  Küpçük (2021: 231) müzik ve modernleşme ilişkisi neticesinde sağ 

kanattaki sünni aşıkların ve ozanların üretimlerinin, sol kanatta toplanan ozanların 

üretimleriyle benzer bir teknik dönüşüm yaşamadığını yani Batılı enstrümanlarla 

Anadolu pop ve rock türlerinde yeniden yorumlanmadığını vurgularken; bu durumu 

Türkiye’de dönemin ülkücü hareketinin oy kitlesinin ve teşkilat yürütücülerinin taşralı 

olmasına bağlar. Ona göre 1970’li yılların MHP’si kültürel bir sermaye oluşumunu temsil 

edemezken, “Batı enstrümanlarıyla türkü formunu birleştirmeyi amaçlayan Anadolu pop, 

Anadolu rock arayışındaki […] (pek çok ismin); ekonomik, politik, kültürel merkezdeki 

ailelerin çocukları olması tesadüf değildir” (a.g.e.).  

 

1960’lı yıllarda, taş plakların yerini ekonomik olarak daha erişilebilir olan 45’lik plaklar 

almış, bununla beraber plak çeşitliliği artmış ve pek çok propaganda plağı da piyasada 

yer bulmuştur. 1970’li yılların başında devlet tarafından okullara dağıtılan masal ve şarkı 

plaklarında idealize edilmiş “Türk kimliği” ayrıntılı biçimde anlatılmış, kurulan bu kimlik 

bağlamında cinsiyet temelli görev dağılımı yapılmış, milliyetçi ve militarist söylem öne 

çıkartılmıştır. Devletin millî petrolü öne çıkartma politikasıyla, 1960’ların sonunda Petrol 

Ofisi ve Türk Petrol tarafından bu konu üzerine dönemin popüler sanatçılarının şarkılarını 

içeren plaklar promosyon olarak dağıtılmıştır102. Yine bu yıllarda doğrudan devlet desteği 

olup olmadığı bilinmemekle beraber; Kıbrıs Harekatı’nı destekleyen ve çeşitli sanatçılar 

tarafından seslendirilmiş yüzlerce plak piyasaya sürülmüştür. Bunlarda da milliyetçi ve 

militarist söylem açıkça görülür (Meriç, 2016b). 1965 yılında siyasette şarkılı propaganda 

dönemi başlamış; hem iktidar hem de muhalefet tarafından siyasi figürleri destekleyen 

veya eleştiren, zengin bir içerik ortaya çıkmıştır. Yine bu yıllarda devletin kültür 

politikalarıyla doğrudan ilintili olmamakla beraber, ABD karşıtı şarkıların olduğu plaklar 

piyasada dolaşır103 (Meriç, 2016a).  

 
102 Petrol Ofisi tarafından dağıtılan plakta Alpay, Türk Petrol tarafından dağıtılan plakta ise Aşık 
Mahzuni’nin seslendirdiği eserler vardır (Meriç, 2016b).  
103 Aşık Mahzuni Şerif’in Defol Git Amerika (1961) ve Katil Amerika (1974) şarkıları, Aşık Ferhat’ın Hoşt 
Amerika Puşt Amerika (1969) şarkısı bu türün tanınan örnekleridir.   



 87 

 

Avrupa’da 1956 yılından beri düzenlenen Eurovision şarkı yarışmasına, 1975 yılından 

itibaren Türkiye de katılmaya başlar. Bu yarışmanın birincil amacı; birleşik bir Avrupa 

hayaliyle Batı Avrupa ülkelerinin kültürel kimliklerini tanıtmaktır (Kuyucu, 2011: 15). 

Batılı sentez fikri, Türkiye’nin Eurovision yarışmasındaki kültürel kimlik kurulumunda 

da önemli rol oynar. Türkiye, Eurovision Yarışması’nı bir nevi “kültürel mücadele alanı” 

(Şıvgın, 2015) olarak görmüş, ancak yarışan ülkelerin politik duruşundan ötürü puan 

oylamasında beklediği sonuçları alamamıştır104. 1965 yılından itibaren Hürriyet 

Gazetesi’nin düzenlediği Altın Mikrofon yarışması, yerli bir yarışma olarak 

Eurovision’daki hayal kırıklıklarına bir nebze de olsa perde çeker. Dönemin pek çok 

tanınmış ismine ev sahipliği yapan, folklorik birçok eserin Batı formlarıyla 

kaynaştırılarak seslendirildiği Altın Mikrofon’un şartı, Hürriyet Gazetesi’nde “Batı 

müziğinin zengin teknik ve şekillerinden faydalanarak yine Batı müziği aletleriyle 

çalınmak suretiyle Türk musikisine yeni bir yön vermek” şeklinde tanımlanır (Erkal, 

2014: 84). Bu tanımda da tıpkı Anadolu pop türünde olduğu gibi Batılılaşmacı, aynı 

zamanda millîci bir yaklaşım ve kalkınmacı perspektif belirgin biçimde görülür. Yapısı 

gereği ana akım tarzda seyreden Altın Mikrofon’da yarışmanın birincisi, halk oylarıyla 

seçilir. Televizyon o yıllarda yaygın olmadığından Altın Mikrofon dahilinde pek çok 

kente ve kasabaya gezici konserler düzenlenmiştir. Gezici konserler sayesinde geleceğin 

ünlü müzisyenleri halk tarafından tanınmış ve plak anlaşmaları yapılmıştır. Buna benzer 

bir yarışma örneği, aynı yıllarda devlet destekli olarak Macaristan’da da görülür.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
104 Türkiye’nin Eurovision Yarışması’ndaki kültürel mücadelesi üzerine ayrıntılı bir makale için bkz. 
Şıvgın, 2015. 



 88 

3. BÖLÜM: TÜRKİYE’DE 68 HAREKETİ 
 

Bu bölümde, Türkiye’de 68 Hareketi’ni özgün biçimde şekillendiren ve hareketin 

temelinde yer alan faktörler, dönem konjonktürü içinde incelenecektir. Türkiye’nin 

1968’ini daha iyi anlayabilmek adına elzem olan Cumhuriyet’in ilk yıllarından 1980 

askeri darbesine kadar olan dönem konjonktürü ve kültür politikalarını ele aldıktan sonra, 

ilerleyen bölümlerde Türkiye’de 68 Hareketi’nin müzik üzerindeki etkilerini 

çözümleyebilmek adına Türkiye’de 68 Hareketi’ni daha ayrıntılı biçimde ele almak 

gerekir. Bu başlıkta Türkiye’de 68 Hareketi ve etkileri olarak değerlendireceğimiz 

1960’lı ve 1970’li yıllarda dönemin birbirine bağlı olarak öne çıkan siyasi olayları ve 

gençlik eylemleri; sosyal, siyasi ve ekonomik konjonktür çerçevesinde ele alınacaktır. 

Türkiye’de 68 Hareketi yalnızca ismini aldığı 1968 yılından ibaret bir dönem veya olaylar 

zinciri değildir. 1960’lı yıllarda dünyadaki sosyal, ekonomik ve teknolojik gelişmelerle 

beraber dünya artık McLuhan’ın deyimiyle “global bir köy” haline gelmiştir. Özellikle 

Batılı gelişmiş ülkelerdeki gençlik sosyal ve fiziki olarak kendi alanlarına sahip olmuş, 

ebeveyn baskısından uzaklaşarak yeni bir gençlik kültürü yaratmış; sorma, anlama ve 

itiraz etme pratiklerini geliştirmişlerdir. Dünyada süregelen gençlik hareketi dalgası, 

farklı ülkelerde gençliğin enerjilerini bu harekete dönüştürmelerinde etkili olmuştur. Tüm 

dünyada etkilerini gösteren 68 Hareketi’nin Türkiye’deki yansımaları bazı yönlerden 

Batı’yla, bazı yönlerden Batı dışı ülkelerle benzerlikler taşımanın yanı sıra, Türkiye 

yereline has özelliklerle diğerlerinden ayrılır.  

 

3.1. TÜRKİYE’DE 68 HAREKETİ’NİN TEMELLERİ, ÜNİVERSİTELER 

VE GENÇLİK ÖRGÜTLERİ 

 

1960’lı yıllarda Türkiye Cumhuriyeti nüfusu 27 milyondan 35 milyona çıkmıştır. Kent 

nüfusu 9 milyondan 14 milyona yükselmiş, köylerde ise nüfus toplamda 2 milyon 

artmıştır. 1960-1970 yılları arasında, kırsaldan kente göçle beraber kent nüfusu 5 milyon 

artarak nüfusun %39’unu oluşturmuştur. Yüksek öğrenim kurumlarında 1965-1966 

öğretim döneminde öğrenci sayısı 92.080 iken; 1969-1970 döneminde 149.119’a 

yükselmiştir (Belge, 2013: 259; Schick ve Tonak, 2013: 100). Türkiye’de Cumhuriyet’in 

kuruluşundan itibaren gençliğe verilen önemi, 1960’lı yılların gençliği de omuzlarında 



 89 

taşımış ve ülkenin kalkınmasından kendini sorumlu tutmuştur. 27 Mayıs 1960 askeri 

müdahalesiyle Demokrat Parti’nin iktidarı sona ermiş, “Ordu Millet El Ele” öğrenci 

hareketinin erken dönemlerinde en yaygın sloganlardan birisi haline gelmiştir. 27 Mayıs 

sonrasında gençlik toplumda büyük önem kazanmıştır, ordu ve gençlik toplumu 

özgürlüğe ve “27 Mayıs Devrimi”ne ulaştıran iki büyük güç olarak görülmektedir 

(Kabacalı, 2007: 157). Öyle ki, 1961 Anayasası’nı hazırlayacak olan “Kurucu Meclis”te 

gençlik temsilcileri yer almıştır (Karadeniz, 2015: 169). 9 Temmuz 1961’de yüzde 81 

katılım oranıyla yapılan halk oylamasında, yüzde 61,7 oranla kabul edilen105 1961 

Anayasası’nın Başlangıç bölümünde şu ibareler yer alır:  

 
“Tarihi boyunca bağımsız yaşamış, hak ve hürriyetleri için savaşmış olan;  
Anayasa ve hukuk dışı tutum ve davranışlarıyla meşruluğunu kaybetmiş bir iktidara 
karşı direnme hakkını kullanarak 27 Mayıs 1960 Devrimini yapan Türk Milleti;  
Bütün fertlerini, kaderde, kıvançta ve tasada ortak, bölünmez bir bütün halinde, millî 
şuur ve ülküler etrafında toplayan ve milletimizi, dünya milletleri ailesinin eşit haklara 
sahip şerefli bir üyesi olarak millî birlik ruhu içinde daima yüceltmeyi amaç bilen Türk 
Millîyetçiliğinden hız ve ilham alarak ve;  
‘Yurtta Sulh, Cihanda Sulh’ ilkesinin, Millî Mücadele ruhunun, millet egemenliğinin, 
Atatürk Devrimlerine bağlılığın tam şuuruna sahip olarak;  
İnsan hak ve hürriyetlerini, millî dayanışmayı, sosyal adâleti, ferdin ve toplumun huzur 
ve refahını gerçekleştirmeyi ve teminat altına almayı mümkün kılacak demokratik 
hukuk devletini bütün hukukî ve sosyal temelleriyle kurmak için;  
Türkiye Cumhuriyeti Kurucu Meclisi tarafından hazırlanan bu Anayasayı kabul ve ilan 
ve onu, asıl teminatın vatandaşların gönüllerinde ve iradelerinde yer aldığı inancı ile, 
hürriyete, adâlete ve fazilete aşık evlatlarının uyanık bekçiliğine emanet eder.”106  

 

Burada da görüleceği üzere; 27 Mayıs 1960 askeri darbesi, 1961 Anayasası ve 

destekçileri tarafından “Devrim” olarak nitelendirilmektedir. 68 Hareketi’nin 

söylemlerinde devrim kavramı önemli yer tutar. Hareket içinde öne çıkan bir diğer 

kavram ise Türk milliyetçiliğidir. 68 Hareketi’nin mensuplarıyla yapılmış farklı 

kaynaklardaki mülakatlarda; kimisi millî ruhla mücadele ettiklerini belirtirken, kimisi 

doğrudan bir milliyetçi ruhun olmadığı, daha çok ulusçu bir ruhun öne çıktığını söyler. 

Millî Mücadele ruhu 1961 Anayasası ve destekçileri arasında önemli bir yer tutar. Atatürk 

Devrimleri de burada önemli bir çıkış noktasıdır, 1960’lı yıllardaki öğrenci hareketleri 

eylemlerini Atatürk devrimlerine sıklıkla dayandırır. 1960’lı yıllarda anma törenleri, okul 

kitapları, askerî eğitim ve törenlerde resmî Kemalizm açık biçimde görünür. 1961 

Anayasası’nın girişi, anayasanın devam ettirilmesinin sorumluluğunu “hürriyete, adalete 

 
105 Kaynak: https://www.bbc.com/turkce/haberler-turkiye-39439341 Erişim tarihi: 27 Eylül 2020. 
106 Kaynak: https://www.resmigazete.gov.tr/arsiv/10859.pdf Erişim tarihi: 27 Eylül 2020.  



 90 

ve fazilete aşık evlatlarının uyanık bekçiliğine emanet eder” sözleriyle gençlere 

bırakmıştır. Anayasa, aynı zamanda demokratik bir platform kurmayı da amaçlamış ve 

yürürlüğe girmesiyle birlikte Türkiye’de bir fikir, toplanma ve örgütlenme özgürlüğü 

dönemi başlamıştır. 1961 Anayasası’nın getirdiği özgürlük ortamıyla beraber 

yurtdışından pek çok yayın Türkçe’ye çevrilmiş; ülke sorunları üzerinde özellikle 

‘kalkınma’ konusuna odaklanan konferanslar, paneller, araştırmalar artmıştır. 

Anayasanın getirdiği siyasal ve ifade ve özgürlükleriyle birlikte farklı sol akımlar yeniden 

görünür hale gelmiştir. Bu özgürlük ortamında, 1965 seçimlerinde siyasal yapıda en ufak 

partilere dahi parlamentoya girme şansı veren Millî Bakiye107 sistemi uygulanmıştır. 

Toktamış Ateş, Millî Bakiye sistemiyle beraber mücadelenin siyasi partiler içinde 

olmasının mümkün kılındığının altını çizer (Feyizoğlu, 2010: 48). Bu dönemde gençler, 

sokakta ya da yeraltında bir siyasi faaliyet yürütmektense kendi yaklaşımlarına uygun 

partiler ve bunlara bağlı yan kuruluşlar içinde yer alarak siyasete karışmıştır. Feyizoğlu 

(a.g.e., s. 51), 1968 yılında Millî Bakiye sisteminin kaldırılmasının, gençliğin sokağa 

dökülmesini beraberinde getirdiğini vurgular. 1969 yılındaki seçimlerin öncesinde seçim 

yasası değiştirilerek Millî Bakiye sistemi kaldırılmış, TİP’in 1965 seçimlerinde olduğu 

gibi meclise girebilmesi bu yasayla imkânsız kılınmıştır. Bununla beraber dönemin TİP 

genel başkanı Mehmet Ali Aybar daha geniş kitlelere, Kürtlere ve Alevilere 

seslenebilmek amacıyla partinin teorik vurgusunu “sınıf çıkarı”ndan “insan özgürlüğü”ne 

kaydırmıştır (Belge, 2013: 262).  

 

1960’lı yıllarda Türkiye’de genç nüfus arasında üniversite öğrencilerinin oranı %5’in 

altındadır. Bu öğrenciler çoğunlukla memur, asker ve bürokrat çocuklarından 

oluşmaktadır. 1968 yılında üniversite çağındaki gençlerin ancak %3’ü üniversite 

okuyabilmektedir ve bunların %19’u kadındır. Cumhuriyet’in kurulmasından itibaren 

düşük olan bu yüzdelik oran, bu kitlenin kendisini “eğitim alma imtiyazını yakalamış, 

toplumu ileri götürecek ve de yeni toplumu yaratacak itici güç” olarak görmesini 

beraberinde getirmiştir (Lüküslü, 2015: 35). Tüm bunların yanında Türkiye’de 

okuryazarlık oranı 1960’lı yıllarda hızlı bir artış göstermiş, 1960-1969 yılları arasında 

 
107 Milli Bakiye Sistemi: Çoğunluk partisi dışındaki partilere, bölgesel oy oranları göz önünde 
bulundurularak mecliste temsil edilme hakkı kazandıran seçim sistemidir. Türkiye’de yalnızca 1965 
seçimlerinde kullanılan bu sistemle Türkiye İşçi Partisi (TİP), Türkiye’de meclise giren ilk sosyalist parti 
olmuştur.  



 91 

yükseköğretime kayıtlı öğrenci sayısı iki katından fazla artış göstererek 140bin civarına 

çıkmıştır (Özden, 2012: 348). 1968 yılında Türkiye’de İstanbul Üniversitesi, Karadeniz 

Teknik Üniversitesi, Ege Üniversitesi, Hacettepe Üniversitesi, İstanbul Teknik 

Üniversitesi, Orta Doğu Teknik Üniversitesi, Atatürk Üniversitesi ve Ankara Üniversitesi 

olmak üzere 8 devlet üniversitesi vardır. Bu üniversiteler idari yönden özerktir, Orta Doğu 

Teknik Üniversitesi ve Hacettepe Üniversitesi mali yönden de özerktir. Bunların yanında 

50’ye yakın özel yüksek okul da bulunur. Bu yüksek okullar, 1967’de “Özel Okullara 

Hayır” yürüyüşünün de etkisiyle, 1971 yılında “anayasaya aykırı olduğu” gerekçesiyle 

yaklaşık 50bin öğrencisiyle devlet üniversitelerine bağlanmıştır (Mater, 2012: 294-295). 

12 Mart 1974 tarihinde üniversitelere giriş sınavlarının merkezileştirilmesi amacıyla 

ÜSYM108 kurulmuştur. Bu tarih öncesinde üniversiteler kendi sınavlarını yapmaktadır. 

Buna bağlı olarak önceleri liseden bakalorya sınavını geçen, daha da sonra lise derecesini 

Pekiyi derecesiyle geçen öğrenci adayları üniversiteye girebiliyorken; 1974 yılı 

sonrasında merkezi genel sınav ile sınıfsal ayrımın kalkması ön görülmüştür.  

 

Türkiye’deki 68 Hareketi önce üniversitelerde filizlenmiştir. Hareketin temelinde 

üniversitede reform için mücadele eden öğrenci hareketi yatar. Hareket ilk olarak İstanbul 

Üniversitesi, İstanbul Teknik Üniversitesi, Ankara Üniversitesi ve Orta Doğu Teknik 

Üniversitesi’nde 1968 yılının Haziran ayında boykot ve işgallerle başlamıştır. Hareketin 

başlangıcında öğrenciler; üniversitelerin “çağın gerisine düştükleri savı ile” bir reform 

isteyerek üniversitelerin öğrenci, öğretici ve yöneticileriyle birlikte bir bütün olduğunu 

savunmuştur. Öğrencilerin yönetimde söz sahibi olması, üniversitelerin özerk olması, 

öğretim elemanlarının tam gün çalışması ve üniversitelerin tüm koşullarıyla çağdaş 

olması öğrencilerin istekleri arasındadır (Feyizoğlu, 2010: 83). “Demokratik Üniversite” 

kavramı, öğrencilerin talepleri arasında önemli yer tutar. Hareketin önde gelen 

isimlerinden Harun Karadeniz (2015: 178), demokratik üniversiteyi şöyle tanımlar: 

“Demokratik üniversite; bütün öğelerinin yani öğretim üyesi, öğretim yardımcısı ve 

öğrencilerin söz ve oy sahibi olduğu ve üniversitenin tüm sorunlarının bu öğeler arasında 

tartışıldığı bir üniversitedir”. Ancak öğrencilerin topyekûn bir değişim için sistemin 

 
108 ÜSYM: Üniversite Seçme Yerleştirme Merkezi. Bu merkez, 1981 yılında yürürlüğe giren 2547 sayılı 
Yükseköğretim Kanunu ile YÖK’e (Yüksek Öğretim Kurulu) bağlanmış, ismi ÖSYM (Öğrenci Seçme 
Yerleştirme Merkezi) olarak değişmiştir.  



 92 

değişmesi gerektiğini deneyimlemeleri ilk olarak anti-emperyalist mücadeleyi, ardından 

köylü ve işçilerle birlikte mücadele edilmesi fikirlerini beraberinde getirmiştir.  

 

1965 yılında Türkiye’deki üniversite gençliğinin ilgilendiği konular “ulusal petrol davası, 

ABD emperyalizmi, 1961 Anayasası ve özellikle Anayasanın sosyalizme açık mı kapalı 

mı olduğu, toprak reformu, Kıbrıs politikası, Vietnam Savaşı ve kalkınma sorunu” 

olmuştur. Öğrenci kulüpleri arasında sık sık açık oturum, tartışma, söyleşi yapılmakta; 

okumak, yazmak, tartışmak en değerli insan etkinliği olarak görülmektedir (Feyizoğlu, 

2010: 107-108). ABD askeri gücü 6. Filo’nun özellikle 1967-1969 yılları arasında 

İstanbul’a gelişleri üzerine gerçekleşen eylemlerle beraber, hareketteki anti-emperyalist 

söylem daha görünür hale gelmiştir. Protestoların üniversite dışına taşmasıyla beraber 

Türkiye’nin 68 Hareketi, geliştirdiği farklı söylemlerle kitlesini genişletmiştir.  

 

1960’lı yıllarda iktidardaki Millî Birlik Komitesi “eğitim seferberliği”ne girişmiş, köylere 

okul ve yol yapımına hız vererek lise mezunu gençlere askerlikte ‘yedek subay 

öğretmenlik’ hakkı tanınmıştır. Öğrenci kuruluşları bu girişimi desteklemiştir. Millî Türk 

Talebe Birliği (MTTB) Doğu illerinde açılması düşünülen çalışma kamplarının yerlerinin 

tespiti, köyün sosyal ve ekonomik durumu, kültürünü değerlendirmek için bir ön 

doküman toplanması, köy ve köylü yaşantısının filmle ve fotoğrafla tespiti için 1963’te 

Doğu illerine bir ekip göndermiştir. 1964 yılında Türkiye Millî Talebe Federasyonu 

(TMTF) “Çalışma Kampları Komitesi” kurmuş; Van, Tunceli ve İzmir köylerinde 

Uluslararası Çalışma Kampları açarak Türkiye ve başka ülkelerden öğrencilerin 

katılmasını sağlamışlardır. Kabacalı (2007: 159) tüm bunların gençliği Anadolu 

gerçekleriyle yüz yüze getirdiğini; sonraki yıllarda ülke sorunlarına artacak ilginin 

kökeninde bu bilincin de yer aldığını belirtir.  

 

Üniversitelerdeki gençlik örgütleri arasında Türkiye Millî Talebe Federasyonu’nun 

(TMTF) bağlı olduğu Türkiye Millî Gençlik Teşkilatı (TMGT); Türkiye’de kurulmuş en 

büyük gençlik örgütüdür. TMGT, dönemin en yaygın kitle iletişim aracı olan radyoda 

gençliğin “27 Mayıs Ruhu”na bağlılığını ve Türk Silahlı Kuvvetleri’ne inancını dile 

getirdiği “Gençlik Saati” adlı bir program hazırlayıp yayınlamıştır (Kabacalı, 2007: 159). 

Üniversitelerdeki talebe cemiyetleri birleşerek bağlı oldukları üniversitenin ve yüksek 



 93 

okulların talebe birliğini meydana getirmekte, talebe birlikleri de birleşerek federasyon 

çatısı altında TMTF’yi meydana getirmektedirler. TMTF öğrenci gençliği temsil 

etmektedir. TMGT ise içinde işçi gençliğin temsilcileri Türkiye Tekstil, Örme, Giyim ve 

Deri Sanayii İşçileri Sendikası (TEKSİF), Türkiye İşçi Sendikaları Konfederasyonu 

(TÜRK-İŞ), devrimci gençliğin temsilcisi Türk Devrim Ocakları, izci gençliğin temsilcisi 

Türkiye İzciler Birliği, kadınların temsil edildiği Türk Kadınlar Birliği’ni barındırır. Sağ 

kanatta ise Millî Türk Talebe Birliği (MTTB) mevcut olmuştur. Bunlar arasında TMTF, 

geniş çapta katılıma sahip çeşitli Uluslararası Kültür Festivalleri ve Gençlik Şenlikleri 

düzenlemiştir. TMTF ve TMGT örgütlerine mensup gençler Türkiye’deki kaynakların, 

özellikle petrol ve maden kaynaklarının millileştirilmesi gerektiğini ve ABD 

emperyalizmine son verilmesi gerektiğini savunmuştur. Dönemin iktidarının çıkarlarıyla 

çelişen bu durum sonucunda hükümet TMTF ve TMGT gibi örgütleri kontrol altına alma 

gerekliliği hissetmiştir. 1965 yılında TMTF ve TMGT kapatılmış, bunun sonucunda sol 

gençlik kendi arasında daha küçük örgütlere bölünmüştür (Feyizoğlu, 2010: 26). Bu 

durum, 1960-1965 arasındaki gençlik eylemlerinin 1965 sonrası gençlik eylemlerinden 

farklı yapıda olması sonucunu doğurur. 1962-1963 yıllarında TMTF’nin genel 

sekreterliğini yürütmüş olan Raif Ertem; özellikle 1960-1965 arası olmak üzere 1968’e 

dek eylemlerin kitle hareketi şeklinde olduğunu, 1968 sonrası ise tamamen küçük gruplar 

halinde olduğunu belirtir (Feyizoğlu, 2010: 24-28).  

 

Hukuki statüye sahip gençlik dernekleri hükümet tarafından kontrol altına alınınca, 12 

Kasım 1965 tarihinde Ankara Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi’nde Fikir Kulüpleri 

Federasyonu (FKF) oluşturulmuştur. FKF doğrudan sınıf sorununa eğilerek, çoğunlukla 

kendilerini sosyalist olarak tanımlayan öğrencileri etrafında toplamıştır. Bu öğrenciler 

işçi sınıfı ve köylülerin sorunlarıyla doğrudan ilgilenmiş; toprak işgalleri, grevler, 

yürüyüşler, işçi mitingleri genel uğraş alanları arasında olmuştur (Feyizoğlu, 2010: 42-

43). Yine de SFK ve FKF’nin kimi öğrenciler arasında fazla entel bulunduğu ve 

üyelerinin çoğunlukla Ankara ve İstanbul gibi büyük şehirlerden geldiği; köylerden gelen 

öğrencilerin sosyalizme yakınlık duysalar dahi gruba girmekten çekindikleri ve yakınlık 

hissetmedikleri (a.g.e., s. 119) önemli bir detaydır. Fikir Kulüpleri Federasyonu 9-10 

Ekim 1969’da düzenlenen kongresiyle kendisini feshetmiş; ardından yaygın şekilde Dev-

Genç olarak bilinen Türkiye Devrimci Gençlik Federasyonu (TDGF) ismiyle yapısal 



 94 

olarak farklılaşarak yeniden kurulmuştur (Feyizoğlu, 2010: 109; Karadeniz, 2015: 160). 

Dev-Genç, ilerleyen aylarda pek çok eylemde ismini duyurur. Bununla beraber hareket 

“öğrenci hareketi” çerçevesinden çıkarak daha geniş kitle hedefli bir devrimci harekete 

dönüşmüştür. “İşçi-köylü el ele” hareketin önemli sloganlarından biri haline gelmiş, 

hareketin içindeki gençler artık kendilerini üniversite öğrencisi olarak değil, “devrimci” 

olarak tanımlamaya başlamıştır. Lüküslü (2015: 68), Türkiye’de 68 Hareketi’nin öğrenci 

hareketinden devrimci harekete dönüşümünde göz ardı edilmemesi gereken önemli bir 

noktaya dikkat çeker: üniversite işgalleri ve boykotlarla beraber öğrencilere disiplin 

cezaları verilmeye başlanmış, ağır disiplin cezalarıyla üniversiteden kaydı silinen 

öğrenciler zorunlu olarak askere gitmiştir. Bu durum, hareketin üniversite dışında da 

yaygınlaşması, öğrenci hareketinin üniversitede reform hareketinden işçi ve köylülerle 

dayanışma içinde olan kitlesel bir hareket olma özelliği kazanması ve anti-emperyalist 

mücadeleye eklemlenmesi sonuçlarını beraberinde getirmiştir. 1968-1970 yılları arasında 

FKF ve Dev-Genç’in genel sekreterliğini yapmış olan Ruhi Koç, FKF’nin Dev-Genç’e 

dönüşmesinin önemli sebeplerinden birinin işçi-köylü örgütlenmesinin gerçekleştirilmesi 

olduğunun altını çizer: “Devrimi, gençlik hareketiyle yapacağımızı ben şahsen hiçbir 

zaman düşünmedim. Bundan dolayı işçilerle köylülerle bağlarımızı güçlendirmeye 

çalıştık. FKF’nin Dev-Genç’e dönüştüğü kongrede, işçi-köylü gençliğinin de 

örgütlenerek Dev-Genç’e katılabileceği kararı alınmıştı.” (Mater, 2012: 51). Bununla 

beraber Dev-Genç mensupları Türkiye’nin pek çok yerinde köyleri dolaşmış, miting ve 

direnişlerde birlikte yer almışlardır. Bunların öne çıkanları arasında Derby Fabrikası 

işgali, Ege’deki zeytinyağı mitingi, Kars’ta peynir mitingleri, Tosya’daki sarımsak 

mitingleri, montaj sanayii ve demir çelik fabrikası eylemleri bulunur109.  

 

Sağ kanatta ise; 1968’de Cumhuriyetçi Köylü Millet Partisi (CKMP)110 yanlısı Ülkü 

Ocakları Birliği (ÜOB) kurulmuş, bu birlik daha önceleri var olan Komünizmle Mücadele 

Dernekleri ve Yeniden Millî Mücadele Dernekleri gibi derneklerin yerini almaya 

başlamıştır. ÜOB’nin ağırlığı bir süre sonra Millî Türk Talebe Birliği (MTTB) içinde de 

görülmeye başlamıştır (Feyizoğlu, 2010: 42-43). Sağ ve sol öğrenci derneklerinin 

arasındaki görüş farklılıklarına 1968 yılından itibaren şiddet eylemleri eklenmiş, bu 

 
109 Ayrıntılı bilgi için bkz. Mater (2012: 51-52); Karadeniz (2015: 87-88).  
110 Cumhuriyetçi Köylü Millet Partisi (CKMP), 9 Şubat 1969 tarihinde Alparslan Türkeş önderliğinde 
günümüzde de süregelen Milliyetçi Hareket Partisi (MHP) ismini almıştır.  



 95 

eylemler öğrenci derneklerinden dışarı taşarak gençlik örgütleri arasında kimi zaman 

silahlı mücadeleye dönüşmüş, bu olaylar 12 Eylül 1980’de askeri darbeyle bastırılana dek 

sürmüştür.  

 

3.2. TÜRKİYE’DE 68 HAREKETİ’NİN ŞEKİLLENMESİ  

 

Türkiye’de 68 Hareketi millîci, ulusalcı bir sol görüş altında şekillenmiştir. Bunun 

yanında Türkiye’de 68 Hareketi’nin homojen bir yapıda olmadığının altını çizmek 

gerekir. 1961 Anayasası’nın da getirdiği özgürlük ortamıyla beraber 1960’lı yıllarda pek 

çok yayın Türkçe’ye çevrilmiş, sol literatür zenginleşmiştir. Dünyada süregelen 68 

Dalgası ile etkileşim halinde olan Türkiye’deki 68 Hareketi, dünyada olduğu gibi tek bir 

teoriye bağlı olmadan dönemsel çeşitli ilhamlar, içsel ve çevresel etkenlerle 

şekillenmiştir. 1960’lı yıllarda, özellikle Batı’da modernizm şemsiyesi altında gençlere 

özne’den ziyade kitle olarak nesneleştirilerek yaklaşıldığını göz ardı etmemek gerekir. 

Modernleşme, özneleri bireyden ziyade kitleye indirger. Gelişmiş Batı ülkelerinde 68 

Hareketi daha çok bireysel özgürlükler mücadeleleri olarak seyrederken; gelişmekte olan 

ülkelerde ve pek çok “Batı dışı” ülkede sömürülen, bastırılan halkların sınıf ve toplum 

temelli kitlesel özgürlük mücadelesi olarak vücut bulur. 1960’lı yıllardan itibaren Batı’da 

modernleşme bu gibi sebeplerle sorgulanırken, Türkiye’de modernleşmeye dair bir istek, 

serzeniş ve özenme vardır. Lüküslü (2015: 86-88), Türkiye’de 1960’lardaki ilgili yazınlar 

incelendiğinde modernleşme eleştirisinden çok modernleşilemediği, kalkınma ve 

sanayileşmenin gerisinde kalındığına dair eleştiriler getirildiği, modernleşmeye dair bir 

çeşit ağıt yakıldığını vurgular. Dönemin popüler şarkıları incelendiğinde de kırsal yaşamı 

dramatik biçimde gözler önüne serme, fakirlik, geri kalmışlık eleştirisi sıklıkla görülür. 

Bu konumun getirdiği kalkınma söylemi, kimi zaman Barış Manço’nun “2023” albümü 

ve çizgi romanında olduğu gibi millîci bir görüşle ütopik bir devlet hayalini de 

beraberinde getirir.  

 

1961 Anayasası’nın getirdiği fikir özgürlüğü ortamında pek çok yayın Türkçe’ye 

çevrilmiş, bu yayınların çoğunluğu da 12 Eylül 1980 askeri darbesiyle yasaklanmıştır. 

Bunların arasında Karl Marx, Frederich Engels, Vladimir Lenin, Joseph Stalin başta 

olmak üzere Türkçe’ye çevrilen pek çok Marksist literatür, Türkiye’de 68 Hareketi’nin 



 96 

şekillenmesinde rol oynamıştır. 1968’de Zubritski Mitropolski Kerov’un “İlkel, Köleci 

ve Feodal Toplum”u, 1969’da ise Lenin’in “Ulusların Kaderlerini Tayin Hakkı”, Georges 

Politzer’in “Felsefenin Başlangıç İlkeleri” ve “Felsefenin Temel İlkeleri” kitaplarının 

Türkçe çevirileri yayınlanmıştır (Mater, 2012: 303). Murat Belge (2013: 279), 1960’larda 

devrimci hareket başladığında Marksçı kuram öğrenmeye çalışan ortalama bir militanın 

“Anti Dühring” veya “Ne Yapmalı?” gibi klasikleri okuduğunu, diyalektik materyalizmi 

Stalin’in el kitabından veya Politzer’in metinlerinden öğrendiğini belirtir. Bu militanların 

aynı zamanda Sovyetler’in Çekoslovakya’yı işgaline, Çin Halk Cumhuriyeti’nde 

Antisovyetizm’in yükselişine ve Kültür Devrimi’ne, bunların yanında Che Guevara’nın 

ve öbür Latin Amerika gerilla liderlerinin mücadelelerine tutarlı bir açıklama bulmak 

zorunda olduklarını belirtir. Dönemin Hacettepe Öğrenci Birliği Başkanı Uğur Cilasun, 

okudukları arasında Engels’ten çok etkilendiğini, Engels’in Marx’a göre daha açık ve net 

olduğunu belirtir. Bunun yanında Politzer’in Felsefenin Temel İlkeleri kitabının çoğu 

kişinin okuduğu temel bir kaynak olduğunu söyler, Aydınlık Dergisi’ni de takip ettiğini 

anlatır (Mater, 2012: 46). Hareketin içinde aktif olarak yer alan Esra Koç, Politzer’in 

Felsefe’nin Temel İlkeleri’ni okuyup etkilendiğini (a.g.e., s. 164); Işık Alamur da ilk 

olarak bu kitapla başlayıp sonrasında Lenin okuduğunu, ardından Che Guevara okuyunca 

“bu iş oldu zannettik” diyerek, dönemin kimi zaman ortaya çıkan teorik eksikliğe bağlı 

kafa karışıklığını vurgular (a.g.e., s. 141). Yine dönemin aktif isimlerinden Muharrem 

Kılıç, Marx’ın yanında Jean Baby’in “Kapitalist Ekonominin Tenkidi”, Georges 

Politzer’in “Felsefenin Temel İlkeleri” gibi daha ziyade ekonominin, felsefenin, siyasetin 

temel niteliğindeki kitapları okuyarak başladıklarını belirtir. Kılıç, 68 sonrası kuşağın ise 

bunları okumadan ve tam olarak sindirmeden Lenin’in “İki Taktik” veya “Bir Adım İleri, 

İki Adım Geri” kitaplarını taşıdığını; bunların sıcak mücadelenin içinde yazılan kitaplar 

olduğunu ve ancak teoriyi çok iyi bilen birisinin süzgecinden geçirerek anlayabileceği 

kitaplar olduğunun altını çizerek, 68 sonrası kuşağın bu kitapları okumaktan ziyade 

cebinde taşıdığını vurgular. Kılıç, bu “yüzeyselleşmeyi”; “konuyu anlamaktan ziyade 

slogan arayışında olunmasına” bağlar (Feyizoğlu, 2010: 160-161).  

 

Dünyadaki 68 dalgası homojen bir hareket olmamakla beraber hem Batı’da hem de 

Türkiye’deki harekette farklı imgelerin yan yana gelişi, esinlenmeler ve birleşmeler, 

hareketin içinde gözle görünür bir semiyotik bir karmaşayı beraberinde getirir. ODTÜ 



 97 

Sosyalist Fikir Kulübü’nen Ahmet Börüban, bu duruma “1969’da ODTÜ’de öğrenci iken 

bilgisayarda Che Guevara’nın silüeti üzerine Atatürk’ün Bursa Nutku’nu yazar, bunu 

bildiri haline sokar, dağıtırdık” örneğini verir (Feyizoğlu, 2010: 216). Karadeniz (2015: 

25), 1960-1965 arasındaki dönemde gençliğin kendinden son derece emin ve konuya 

hâkim bir edayla sesleniyor olduğunu hatırlatarak, Atatürk’ün gençliğe Hitabesi ve Bursa 

Nutku’nda gençliğe verilen önem ve görev bilinciyle beraber gençlerin kendilerini 

Atatürk devrimlerinin devamı olarak gördüklerini ve o eminlikle yola devam ettiklerini 

belirtir. Dönemin öğrenci aktivistlerinden Kazmir Pamir; Atatürk’ün “Gençliği ülke 

sorunlarıyla uğraşmayan, ilgilenmeyen bir ulusun sonu gelmiş demektir” sözüne bağlı 

hareket ettiklerini belirtir (Feyizoğlu, 2010: 83).  

 

1960’lı yıllarda millî petrol tartışmaları, Petrol Ofisi işçi örgütlenmeleri ve 

gerçekleştirilen diğer eylemlerle birlikte gençlik, iktidar tarafından siyasi bir güç olarak 

değerlendirilmeye başlanmıştır (a.g.e., s. 36). Yön ve Sosyal Adalet dergileri, dönemi 

fikir bağlamında şekillendiren başlıca dergilerdir. Dönemin başlıca fikir dergilerinden, bu 

tartışmalara geniş yer veren ve tartışmaları başlatan önemli bir etken olan Yön Dergisi’nin 

yanı sıra, Akşam Gazetesi’nden Çetin Altan ve Cumhuriyet Gazetesi’nden İlhan Selçuk; 

Türkiye’nin sorunları üzerine somut çözümler öneren, gençlik üzerinde çok etkili olan 

önemli sol yazarlardır. Gençlik, 1960’lı yılların başlarında daha çok 27 Mayıs ve Atatürk 

ilkelerine uygunluk üzerinde dururken; sol yazarlar sorunun ekonomik olduğunu, 

ekonomik sorunlar çözülmeden hiçbir sorunun çözülmeyeceği üzerinde durmuşlardır 

(Karadeniz, 2015: 33). Ekonomik sorunların üzerinde özellikle durulması, sosyalist 

dünya görüşünün ön plana çıkmasını beraberinde getirmiştir. 1965 yılından itibaren 

Türkiye’deki öğrenci hareketinde ekonomik sorunlar ekseninde sosyalist dünya görüşü 

yayılır. 1965 yılı öncesinde yayınlanan öğrenci bildirileri daha soyut biçimde Atatürk 

ilkeleri üzerinde yoğunlaşırken, sosyalist dünya görüşünün gençler arasında 

yaygınlaşmasıyla beraber ekonomik sorunlar ve ülke sorunları da bildirilerde yer almaya 

başlar. Feyizoğlu (2010: 215-216), 1961-1971 döneminde, Kemalizm ve Sosyalizm’in 

gençliği sol politik açıdan etkileyen iki akım olduğunu, 1960’lı yılların ikinci yarısından 

itibaren gençlik örgütlerinde sosyalist düşüncenin yaygınlaştığını ancak bunun 

Kemalizm’den tam kopuş olmadığını vurgular. Feyizoğlu (a.g.e.) bu durumu “Sol ile 

Kemalizm’in buluşması” olarak betimler.  



 98 

 

Üniversiteler içindeki öğrenci derneklerinin genel kurulları küçük birer parlamento 

deneyimi gibi işlemiş, komisyonlar kurularak hazırlanan raporlar genel kurullarda 

tartışılmıştır. Bunlar arasında yalnızca öğrenci sorunları değil; ilaç sanayii, tarım, 

sanayileşme gibi konular da tartışılarak karara bağlanmış, bu kararlar da hükümete 

bildirilmiştir. Feyizoğlu (2010: 23), 1967’den itibaren artık bu raporların iktidarın işine 

gelmediğini, bununla beraber hükümetin öğrenci derneklerinin ve federasyonun 

üzerindeki baskı ve müdahalelerin belirginleştiğini belirtir. Siyasi iktidar etkin öğrenci 

derneklerini ele geçirince, öğrenciler dernek dışı faaliyet göstermeye başlamış, Fikir 

Kulüpleri de bunun başlangıcı olmuştur (a.g.e.). Fikir Kulüpleri 1965 sonrasında 

yaygınlaşmış, Yön dergisinden etkilenen gençler Dönüşüm dergisini yayınlamaya 

başlamıştır. Dönemin sosyalist görüşlü ve siyasi yönden aktif gençlerinin yayınladığı 

çeşitli bildirilerde111 Türkiye’nin geri kalmışlığından ötürü dış güçlere yarı bağımlı 

olduğu ve kalkınma için sanayinin, özellikle millî petrol ve demir çelik sanayiinin 

güçlenmesi gerektiği üzerinde durulmuştur. Türkiye’nin ancak kapitalist olmayan bir 

düzenle kalkınabileceği savunulmuş, ABD emperyalizmine “Dur!” denmesi ve ordunun 

NATO’nun emrinden alınması çağrısında bulunulmuş, bu bağlamda ‘tam bağımsızlık’ 

kavramı İstiklal Savaşı ve Kuvâ-yi Milliye ruhuyla ilişkilendirilerek anlatılmıştır. Yine 

bu bildirilerden bir tanesinde112 yer alan “Kadın erkek her Türk, iktisadi İstiklal 

Savaşı’nın ve kalkınma ordusunun bir askeri haline gelmelidir” (Karadeniz, 2015:38) 

cümlesi ile; İstiklal Savaşı’nda olduğu gibi cinsiyet ayrımı olmadan emperyalizmin 

karşısında hep birlikte savaşılması gerektiği militarist biçimde vurgulanır. Bildiride yer 

alan milliyetçi ve aynı zamanda militarist yaklaşım, ilerleyen bölümlerde inceleneceği 

üzere dönemin bazı şarkılarına ve müzisyen imgelerine açık biçimde yansımıştır.  

 

O dönemde Siyasal Bilgiler Fakültesi’nde Fikir Kulüpleri Başkanı olan Oral Çalışlar; 

eylemlerini “İkinci Kurtuluş Savaşı” olarak adlandırdıklarını, Kemalist Devrim’in 

 
111 19 Şubat 1965 tarihli TMTF Çalışma Raporu; TMTF Genel Başkanı Ahmet Güryüz Ketenci imzasıyla 
5 Haziran 1965 tarihli Cumhuriyet Gazetesi’nde yayınlanan yazı; 2 Mayıs 1965 tarihinde Cumhuriyet 
Gazetesi’nin başlattığı “Başkalarının Vermediğini Millet Yapar” başlıklı kampanyayı destekleme bildirisi; 
30 Ağustos 1965 tarihine yayınlanan “İktisadi İstiklal Savaşı ve 30 Ağustos Zafer Bayramı” başlıklı bildiri 
(Karadeniz, 2015: 36-38). 
112 30 Ağustos 1965 tarihinde TMGT, TMTF, Türk Devrim Ocakları, TEKSİF, Türkiye İzciler Birliği, 
Kadınlar Birliği tarafından ortak yayınlanan bildiri.  



 99 

1950’de Demokrat Parti iktidarıyla karşı devrime dönüşerek yarım kaldığını, kendilerini 

‘devrimi tamamlayacak misyoner bir kuşak’ olarak gördüklerini anlatır (Mater, 2012: 

263). Önce ODTÜ Sosyalist Fikir Kulübü Başkanı, ardından Dev-Genç başkanı olan 

Ertuğrul Kürkçü; Türkiye’de 68 Hareketi’nin içindeki “İkinci Kurtuluş Savaşı” 

vurgusunu, ODTÜ Sosyalist Fikir Kulübü öncülerinin megafonla “İkinci Millî Kurtuluş 

Savaşımız başlamıştır” anonsuyla yaptığını hatırlatır (Mater, 2012: 197). Akçam (1998), 

otoriter devlet yapısını savunan Kemalizm ile gençlik hareketinin ‘Ordu-Gençlik Elele 

Millî Cephede’ sloganı etrafında buluşmasının Marksizm-Leninizm’in sunduğu teorik 

çerçeveyle sağlandığını; bununla beraber Türkiye’deki 68 hareketinde demokratik, 

özgürlüklerden yana bir toplumsal dalganın söz konusu olduğunu ve “Gerçekten 

Demokratik Türkiye”nin dönemin en temel sloganı olduğunu belirtir:  
 

“Bu sloganın önünde ‘Tam Bağımsızlık’ vardı. Dönemin hareketlerinin çok önemli bir 
özelliği ‘Anti-Emperyalizm’ idi. Anti-Emperyalizm, Avrupa’daki tüm gençlik 
hareketlerinin ortak bir özelliği idi. Türkiye’deki ‘anti-emperyalist’ tutum, hareketin Türk 
milliyetçiliği ile ilişkisini oldukça sorunlu hale getiren bir noktadır. Anti-emperyalist tutum, 
gençlerin özellikle Kurtuluş Savaşı ve Kuvâ-yı Milliye’yi kendilerine oriyente noktası 
olarak almaları nedeniyle, hareketin ulusalcı bir niteliği aşmasının önünde bir engel teşkil 
etti. Bu Türkiye 68 Hareketi’ni Avrupa benzerlerinden ayıran önemli bir nokta gibi 
gözüküyor.” (Akçam, 1998).   

 

Hareket içindeki Kemalizm etkili milliyetçi sol görüşün yanı sıra, milliyetçi olmadıklarını 

özellikle belirtenler de vardır. Hareket içindeki Kürt öğrencilerden Kemal Bingöllü, 

üniversitelerde siyasi görüş ayrımı olmadan başlayan hareketin ulusalcı yönüne “İstanbul 

Üniversitesi işgal ediliyor. Türkiye’de bir Türk devrimci hareketi yapılıyor, Kürtler ve 

Lazlar ağırlıkta…” sözleriyle işaret eder (Mater, 2012: 31). Dönemin Siyasal Bilgiler 

Fakültesi Öğrenci Derneği Başkanı Şahin Alpay ise bu bağlamda sol-milliyetçilik 

kavramına şu sözlerle açıklık getirir:  
 

“Bizim, solcuların milliyetçiliği ekonomik bir milliyetçilik. Tarihi milletler kavgası olarak 
gören bir milliyetçilik değil bu. Aksine… Aramızda Kürtü, Alevisi, Ermenisi, Rumu, 
Yahudisi hepsi var… Bu ilginçtir, 68 Hareketi ekonomik bakımdan milliyetçi ve devletçidir, 
ama saflarında etnik, dinsel ayrımcılık yoktur. Bu ‘Türk Milleti’ değil, ‘devrime inananlar 
milleti’dir. Deniz Gezmiş’in hayli Kemalist ve Milliyetçi olduğu ileri sürülebilir. Ama idam 
edilirken Türk ve Kürt halklarının kardeşliğini haykırmaktan geri durmamıştı… Bizim 
kuşakta herhangi bir milletin, ırkın, dinin ötekine üstünlüğü fikri kesinlikle yoktu. Aksine 
hümanizm hakimdi.” (Mater, 2012: 179).  
 

Ağustos 1969’da yayımlanan Orta Doğu Teknik Üniversitesi Sosyalist Fikir Kulübü’ne 

ait Kurtuluş Savaşımız Sosyalizm Bilim Üniversite broşüründe ülkenin ikinci bir Millî 



 100 

Kurtuluş Savaşı’nda olduğu vurgulanır, aynı zamanda bunun emperyalizme karşı dünya 

halklarıyla birlikte verilen bir savaş olduğu belirtilerek enternasyonalizme vurgu yapılır:  
 

“Bu mücadelede Türkiye halkı yalnız değildir. Asya’nın, Afrika’nın, Latin Amerika’nın 
bütün ezilen ulusları emperyalizme karşı başkaldırıyor. Kahraman Vietnam halkı 
emperyalizmi dize getirdi. […] Latin Amerika’da Che’nin savaş çağrısı bir uçtan bir uca 
yankılanıyor. Ortadoğu halkları emperyalizme karşı savaşıyorlar.  
 
İşte Türkiye halkı da dünya halklarının bir parçası olarak mücadelesini veriyor, bizim de 
zafere ulaşmamız yakındır. İkinci Millî Kurtuluş Savaşımız emperyalizmin yaklaşan 
ölümünü hızlandırmaktadır.”  
 
(ODTÜ Sosyalist Fikir Kulübü, Kurtuluş Savaşımız, Sosyalizm, Bilim, Üniversite, Ankara, 
TÖYKO Matbaası, Ağustos 1969, s. 7. Aktaran Lüküslü (2015: 82)).  
 

Türkiye’deki 68 Hareketi’nin dünyadaki 68 dalgasıyla etkileşimleri bu broşürde açık 

biçimde görülür. Anti-emperyalist söylemin enternasyonalizmle vücut bulduğu metinde, 

Türkiye’nin yanı sıra üçüncü dünya halklarının da benzer bir başkaldırıda olduğu 

vurgulanmış ve kitlesel birliktelik duygusu uyandırılmıştır. Türkiye’nin 68 

Hareketi’ndeki enternasyonalizm vurgusunda Batılı ülkelerden ziyade, gelişmekte olan 

ülkelerle özdeşleşme kurularak anti-emperyalizm ekseninde birleşilir. Bu bağlamda 

Türkiye’deki 68 Hareketi, Avrupa’daki ve ABD’deki hareketten ziyade Batı dışındaki 

ülkelerle daha fazla ortak yöne sahiptir. Hareketin içinde aktif olarak yer alan Oral 

Çalışlar; Küba, Sovyet, Çin, Arnavut örneklerinin kendilerini enternasyonel olmaya 

götürdüğünü, Vietnam direnişindeki sosyalistlerin önderliğinin ise kendi savundukları 

sosyalizmi Amerikan aleyhtarı bir rüzgarla birleştirdiğini belirtir. Bunun yanında “Bizim 

anti-emperyalizmimiz ABD karşıtlığıydı, içinde demokrasi yoktu. Avrupa’dakinin içinde 

var. Avrupa’daki hareketlerin bize tabii ki etkisi oldu. İzliyorduk, etkileniyorduk ama işin 

özünü çok da kavrayamamıştık” sözleriyle, teorik bağlamda eksikliklerden ötürü 

Avrupa’daki hareketten farklılaştıklarını anlatır (Mater, 2012: 263-264). Yine hareketin 

içinde aktif olarak yer alan Işık Alumur ise her fırsatta “Dünya vatandaşı olduklarını” 

belirttiklerini aktararak, hareketin enternasyonalizmine vurgu yapar (Mater, 2012: 148). 

ODTÜ SFK ve Dev-Genç üyesi Sait Kozacıoğlu ise yeni değer yargılarıyla uluslararası 

bir gençlik yetiştiğini vurgular ve 1968’in evrenselliğinin genel bir enternasyonalist bakış 

açısı ve zevk kazandırdığını belirtir (Mater, 2012: 231). 1968-1970 yılları arasında FKF 

ve Dev-Genç Genel Sekreteri olan Ruhi Koç, ulusalcılığı 68 Hareketi ile 

bağlantılandıramadığını, gençlik hareketinin temel özelliğinin hümanizm, 



 101 

antiemperyalizm, yurtseverlik olduğunu ve hiçbir zaman milliyetçi olmadıklarını dile 

getirir (a.g.e., s. 52). Koç; Türkiye’deki hareketin uluslararası hareketle ilişkisini şöyle 

dile getirir: “Vietnam’daki haksız savaş nedeniyle Amerikan yönetimine karşı 

antiemperyalist gösteriler yapmaya başladık. Vietnam’la ilgili sergiler açıyoruz, 

yürüyoruz. Amerika’da Jane Fonda’nın Vietnam Savaşı’na karşı yürüttüğü mücadeleye 

Türkiye’de devrimciler olarak dayanışma gösteriyorduk. Bunu tamamen enternasyonalist 

düşünceyle, milliyetçilikten arınmış bir kafayla yapıyorduk”. (a.g.e., s. 49-50). Bunun 

yanında Filistin hareketine uluslararası dayanışma gösterildiğini ve FKF ve Dev-Genç 

kadrolarının çoğunun Filistin’e giderek eğitim gördüğünü, savaştığını, bunun yanında 

bölgeye turistik gezi yapanların da olduğunu belirtir (Mater, 2012: 52). Bunların yanında 

1960’ların ortalarında özellikle sosyalist ülkelerden gençlerin katılımıyla folklör, tiyatro, 

pandomim ve bale grupları, çok yönlü uluslararası gençlik festivalleri yapılmıştır (a.g.e., 

s. 70). Kültür Bakanlığı’ndan da destek alan uluslararası gençlik festivallerine Avrupa, 

Orta Doğu, Afrika’dan öğrenciler gelmiş; düzenlenen müzik, tiyatro, folklör ve bale 

gösterileri yoğun ilgi görmüştür. Bakanlık, bu dönemde öğrenci yurtlarını festivale tahsis 

etmiştir (Feyizoğlu, 2010: 44-45).  

 

Türkiye’de 68 Hareketi’nin yayılmasında gazete, dergi gibi medyaların yanı sıra kültürel 

kaynaklar da oldukça etkilidir. Sarıoğlu (1998: 6), bu dönemdeki kültürel kaynakların 

azlığına rağmen, niceliklerinin içine nitelik sıkıştırılmış olduğunu vurgular. 1960’lı 

yıllarda Ankara Sanat Tiyatrosu, Devekuşu Kabare Tiyatrosu, Halk Oyuncuları, Devrim 

İçin Hareket Tiyatrosu ve pek çok bağımsız tiyatro halka içinde bulunulan durum, kaygı 

ve amaçlarını anlatmak için oyunlar sahneye koyar113. Sahnenin yanında, sokak 

tiyatroları da oldukça yaygındır. 68 Hareketi bir aydınlanma ve aydın hareketi olarak ele 

alındığında hem Türkiye’de hem de dünyanın farklı yerlerinde birer mücadele alanı 

olarak kullanılan felsefe, sanat, edebiyat, tiyatro, sinema ve müzik alanlarında kültürel 

çıktıların bolluğu göze çarpar. Mesajları iletmek için bir medya olarak kullanılan bu 

alanlar, kimi zaman mücadele alanı olmaktan çıkarak popüler kültürün bir parçası haline 

dönüşür. 

 

 
113 Dönemin başbakanı Süleyman Demirel’i eleştiren Devr-i Süleyman tiyatro oyunu sık sık 
yasaklanmasına rağmen, isim değiştirerek yeniden oynadığı dönemlerde kapalı gişe sahne alır (Mater, 
2012: 306).  



 102 

12 Mart 1971’de askeri rejim başlamış, 26 Nisan 1971’de 11 ilde sıkıyönetim ilan 

edilmiştir. 1971 yılında 35.000 civarında üyesi olan, üniversitelerden başlayarak gitgide 

gecekondu sorunları ve işçi grevlerine eğilmeye başlayan Dev-Genç’e (Feyizoğlu, 2010: 

182-183) 27 Nisan 1971’de hukuksal olarak son verilir. 1 Mayıs 1971’de sıkıyönetimde 

en aktif olan hem sağ hem sol öğrenci cemiyetleri kapatılmıştır. 28 Ekim 1971’de 

yayınlanan yazıyla, kalan öğrenci örgütlerinin 15 Kasım 1971 tarihine dek okul dışına 

çıkartılması istenmiş, 2 Aralık 1972 tarihinde ise tüm öğrenci dernekleri kapatılmıştır. 68 

kuşağı açısından bir dönüm noktası olan 12 Mart’ın getirdiği operasyonlar, idamlar ve 68 

Hareketi’nin liderlerinin öldürülmesinin ardından, hareketin mensupları mücadeleyi 

edebiyat, mizah ve anılar aracılığıyla devam ettirir (Feyizoğlu, 2010: 245; Lüküslü, 2015: 

162-163). Zürcher (2014: 189), 1971 askeri müdahalesinin bir anlamda Kemalizm’e 

referans edilerek meşrulaştırıldığını vurgular. Bu muhtırada, ordunun talep ettiği 

reformların “Atatürk’ün görüşlerinden ilham alınarak” ele alınması gerektiği yazılmıştır.  

27 Mayıs 1960 ve 12 Eylül 1980 askeri darbeleri, toplumsal ve siyasi etkilerinin yanı sıra 

müzik alanında yıllardır süregelen kültür politikaları açısından da dönüm noktası niteliği 

taşır.  

 

3.3. TÜRKİYE’NİN 68 HAREKETİ’NDE RADİKALLEŞME 

 

1971 yılında, Deniz Gezmiş önderliğinde Türkiye Halk Kurtuluş Ordusu (THKO), Mahir 

Çayan önderliğinde ise Türkiye Halk Kurtuluş Partisi Cephesi (THKP-C) adlı 

kontrgerilla ve gerilla örgütleri kurulmuştur (Schick ve Tonak, 2013: 264-265). Kamuoyu 

önünde silahlı stratejilerle Türkiye nasıl en kısa yoldan devrime gider gibi konular 

tartışılmıştır. 1971 yılının Ocak ayında Türkiye’de ideolojik amaçlı ilk banka soygunu 

yapılıyor, Aynı yılın Şubat ABD’li bir çavuş kaçırılır, 18 Şubat 1971 İstanbul 

Üniversitesi’nin tüm fakülteleri süresiz olarak kapatılır. Mart 1971’de ise 4 ABD askeri 

görevlisi solcu gençler tarafından silah zoruyla kaçırılır (Schick ve Tonak, 2013: 237). 

Belge (2013: 274), özellikle Kürt bölgelerinde halkın savaşı ciddiye aldığını belirtir.  

 

Türkiye ve çeşitli üçüncü dünya ülkelerinde kır gerillası stratejisini benimseyen sol 

gruplar artış göstermiştir. Batı’daki gelişmiş ülkelerde ise kır gerillasından ziyade kent 

gerillaları ortaya çıkmıştır. Avrupa, ABD ve Japonya’da da “ağırlıklı olarak sistemleri 



 103 

etkisiz hale getirme, güçsüzleştirme odaklı” kır gerillası hareketleri vardır. Kent 

gerillaları ise kentlerde politik şiddet, soygun, kundaklama, bombalama gibi eylemler 

yapmışlardır (Tezcan, 2014: 241).  

 

Sağ kanatta ise, 1969 yılında ismi Millî Hareket Partisi şeklinde değişecek olan 

Cumhuriyetçi Köylü Millet Partisi, 1968 yazında sağcı gençler için savunma ve dövüş 

tekniklerinin öğretildiği ‘komando kampları’ kurmuştur. Bu kamplarda silahlı eğitim de 

verildiğine dair söylentiler kurum tarafından doğrulanmamış, kaç gencin burada eğitim 

aldığı açıklanmamıştır (Kabacalı, 2007: 205). 1969 yılının sonunda komando kamplarının 

sayısı 45’i bulmuştur (Sosyalizm ve Toplumsal Mücadeleler Ansiklopedisi Cilt 7, 1988: 

2109).  

 

O dönemde silah taşıyan bilinen kişilerden birisi olduğunu söyleyen Osman Saffet Arolat, 

bu işlerin Guevaracılık, Kastroculuk, Marigellacılık gibi silahla olması gerektiğini, 

Filistin olaylarından etkilenerek dağa çıkmak için gerilla eğitimi almaya Filistin’e 

gitmeye çalışırken yakalandıklarını anlatır (Feyizoğlu, 2010: 169 - 171). 1970’li yılların 

başından itibaren Dev-Genç örgütlenmesinin de içinde silahlı tim bulunmaktadır (a.g.e., 

s. 176). Şahin Alpay, Filistin kamplarında gerilla eğitimi gördüklerini ve orada tüm 

silahları öğrendiklerini belirtir (Mater, 2012: 177).  

 

Bora (1998: 23), Latin Amerika’daki bağımsız silahlı sosyalist hareketlerin Batı’da 

yarattığı sempati dalgasının propaganda etkisi aracılığıyla Türkiye’de de kurulduğunu 

söyler. Buna bağlı bir ilginç nokta ise bu şiddet olaylarının ana akım medyada yer alma 

biçimidir. Ana akım medyada polis şiddeti çeşitli biçimlerde meşrulaştırılırken, sol şiddet 

“anarşi ve kargaşa” şeklinde tanımlanarak marjinalleştirilmekte (Tezcan, 2014: 259), 

özellikle Tercüman gibi sağ kanat gazetelerde solcu gençler ‘dış mihraklar tarafından 

kandırılmış hainler’ olarak lanse edilmektedir (a.g.e., s. 263).  

 

3.4. TÜRKİYE’DE 68 HAREKETİ’NİN İMGELERİ  

 

Gençlik kültürünün yükselmesine bağlı olarak dünyadaki 68 Hareketi’nde yer tutan kimi 

imgeler, Türkiye’nin 68 Hareketi’nde de yer bulur. Dönem gençlerinin dış görünüşleri, 



 104 

belirli görsel kodlarla birbirlerine benzer biçimde şekillenerek çeşitli gruplara aidiyet 

hissi yaratır. Sol görüşlü gençler arasında Che Guevara’nın giydiği tarzda koyu yeşil 

parkalar ve asker postalları, bunun yanında özellikle Batı Avrupa’da popüler olan kadife 

pantolonlar, aslen anti militarizmi ve özgürlüğü simgeleyen uzun saç ve favoriler 

yaygınlaşmıştır. Bu imgeler, dönemin özellikle popüler müzik icra eden müzisyenleri 

arasında da oldukça popülerdir. Kimi zaman bu imgeler, kimi müzisyenlerin Avrupa 

ziyaretleri sonrasında Batı’dan alınarak, Türkiye’de kitlelere yayılmıştır. Müzisyenlerin 

Batı’dan aldığı bu imgeler daha sonra kitleselleşerek popülerleşmiş ve artık moda 

akımlarına dönüşmüş, zaman zaman anlamlarını yitirmiştir.  

 

68 Hareketi’nin aktif isimlerinden Mustafa İlker Gürkan, kendisiyle yıllar sonra yapılan 

mülakatta “Gerçekten varlığımıza kasteden bir durum olursa, parkalarımızı ve 

postallarımızı yeniden giyeriz.” (Mater, 2012: 191) sözleriyle parka ve postalların 68 

kuşağı için simgesel önemini vurgular. Dönemin THKP-C üyelerinden Selçuk Şahin 

Polat, 1970 yılında gençlerle birlikte köyleri dolaşırken muhtarlardan birinin kendilerine 

gösterdiği “kadife pantolonlu, parkalı gençlere karşı köylüleri uyaran” yazının, devlet 

tarafından ne kadar dikkate alındıklarını gösterdiğini belirtir (a.g.e., s. 132). Oral Çalışlar 

ise bunun üzerine köylerdeki harekette ortama ayak uydurmak için “köylü kılığına” 

girenlerin çok olduğunu ve aralarında ilginç hikâyeler yaşandığını anlatır (a.g.e., s. 262). 

1970 yılında TDGF (Dev-Genç) Merkez Yürütme Kurulu Üyesi olan Şaban İba, 

Filistin’deki gerilla kamplarına katılmak için yola çıktıklarını ancak sınırda 

yakalandıklarını, dış görünüşleri üzerine gerilla hareketiyle bağlantılı olduklarının 

anlaşıldığını; “Bizi Filistin’den dönen gerillalar diye yakaladılar. Çünkü ayağımızda 

Amerikan postalları, mavi parka, kadife pantolon, kazak. Geleneksel şehir gerillasına 

benziyoruz.” sözleriyle aktarır (Feyizoğlu, 2010: 171). Işık Alamur ise hareketin içindeki 

erkeklerin parka giydiğini, uzun boyu sebebiyle bedenine uygun yerli giysiler bulması 

kolay olmayan Deniz Gezmiş’in de bit pazarından aldığı Roosevelt postallar ve Amerikan 

parkası giydiğini belirtir. Alamur, Gezmiş’e “Amerikan malı giyiyorsun” dendiğinde 

“Amerikan proletaryası her şeyin en iyisini yapar” diye cevapladığını anlatır (Mater, 

2012: 145). Dönemin önemli figürlerinden Ertuğrul Kürkçü de “devrimci genç figürü” 

üzerine şunları anlatır: 
 



 105 

“Fransa ve ABD örneğinden esinlenerek giydikleri dik yakalı kazakları ve kadife 
pantolonları ile kravat ve takım elbisenin dışa vurduğu kurulu düzenin totaliter 
eşbiçimliliğine karşı bir tavır geliştirmiş oluyorlardı. Kış aylarında Che’nin parkasını ve 
eskicilerden satın alınan askeri botları üstlerine geçirmeleri onlara gerçek bir savaşa 
değilse de ‘savaşçı’ kılığına sokuyordu. Bu ‘uluslararası’ simgeleri popüler kültürden 
devralınan tıraşlanmamış Alevi bıyıkları tamamladı. Öğrenci yurtlarındaki cemaat 
dayanışması ortamında bir tür cemaat mensupluğu simgesi haline gelen bu ‘kıyafet 
inkılabı’ içinde bir yılda metamorfoz tamamlanmış Türkiye üniversiteleri ilk bakışta bu 
kılık kıyafetleriyle ayırt edilebilen ama ne gerçek ‘gerilla’, ne de ‘liberter’ olan bir 
‘devrimciler’ kitlesi ile dolmuştu (Ertuğrul Kürkçü, “68’le Gelen…”, İsyanın İzinde, 
Ankara, Dipnot Yayınları, 2013: 81; aktaran Lüküslü, 2015: 139).  

 
Türkiye’nin 68 Hareketi içinde, Batılı hareketin aksine gençliğin ortaya çıkardığı 

alternatif yahut karşıt bir kültür oluşmamıştır. Bununla beraber Türkiye’deki 68 Hareketi 

mensubu gençler, gündelik hayatlarında popüler kültürden uzak kalmamışlardır. Mustafa 

İlker Gürkan, o dönemde bol miktarda çizgi roman okuduklarını ve kovboy filmlerine 

gitmeyi sevdiklerini belirtir (Mater, 2012: 191). Oral Çalışlar çok tiyatroya gittiklerini, 

bunun yanında Emel Sayın konserine ve Maltepe civarındaki müzikhollere de gittiklerini 

anlatır (a.g.e., s. 265). Mustafa Lütfi Kıyıcı o dönemde Ayak Bacak Fabrikası, Sezuan’ın 

İyi İnsanı gibi oyunlara, Yılanların Öcü gibi filmlere toplu olarak gittiklerini, aynı 

zamanda spagetti western’lerin en popüler olduğu dönemde bu filmleri kaçırmadıklarını 

anlatır (a.g.e., s. 248). Bu anekdotlarla Türkiye’de 68 gençliğinin tam olarak popüler 

kültürden de kopmadıkları, ancak ülke bazında anti-emperyalist bir duruş sergiledikleri 

görülür.  

 

3.5. TÜRKİYE’DE 68 HAREKETİ’NİN CİNSİYETİ  

 

Türkiye’de 68 Hareketi, hâkim patriyarkal yapının etkisiyle eril özelliklerin ağırlıkta 

olduğu bir biçimde seyreder. 1960’lı ve 1970’li yıllarda Türkiye’de üniversite öğrencileri 

arasında kadın öğrenci oranının yüzde 20’den daha az olduğu göz önünde 

bulundurulunca, hareketin içindeki kadın oranının da oldukça düşük olduğunu görülür. 

Öğrenci hareketinin özellikle erken dönemlerinde, erkekler kadınları hareketin karar 

mekanizmalarından ayrı tutarak “sempatizan” veya lojistik destek olarak 

konumlandırmışlardır.  

 

Türkiye’deki 68 Hareketi eril bir jargona sahiptir. Hareketin odaklarından 6. Filo 

protestolarında Amerikan askerlerinin “Türkiye’yi genelev gibi kullanması” sıklıkla 



 106 

vurgulanarak, Amerikan askerlerinin Türkiye’deki varlığı ülkenin “namus” meselesiyle 

ilişkilendirilir. 6. Filo askerleri için sarfedilen “Kadınlarımızla otele giriyorlar” 

(Karadeniz, 2015: 87) söylemi, yine eril bir şekilde “Türk erkeklerine ait olan kadınların” 

erkekler tarafından korunması gerektiği vurgusunu içerir. NATO karşıtı pek çok bildiride 

ABD askerlerinin Türk kadınlarıyla eğlenmesine ve onlara sarkıntılık etmesine vurgu 

yapılır. 1968 yılı İTÜ Öğrenci Birliği 22. dönem çalışma raporunda, “Gençlik ve Siyaset” 

başlığı altında şu iğneleyici cümleyle yine Türk kadınının Türk erkeği tarafından 

korunması gerektiği ima edilir: “Mesleki bilgimizi kullanarak lüks binalar, büyük oteller 

inşa edeceğiz, fakat bu otellerde 6. Filonun askerleri Türk kadınlarıyla göbek attığı zaman 

ses çıkarmayacağız.” (a.g.e., s. 87). Bir diğer örnekte, Türk kadınlarının ABD askerleri 

ile otele girmesine ideolojilerin ötesinde bir tepki verilmesi gerektiği vurgulanarak 

milliyetçiliğin yanında ataerkil yapı şu sözlerle normalleştirir: “Biz sokağa çıkmaya 

korkuyorduk. Fakat yurdun hemen karşısındaki bir otelin kapısında bir Impala taksi 

duruyor ve içinden bir Amerikalı er ile bir Türk Hanım iniyor ve otele giriyorlardı. Bu 

sahne yüzlerce defa öğrencilerin ve polisin gözü önünde tekrarlanıyordu. Polis otelin 

kapısında nöbet tutuyor ve yoldan geçen arkadaşları topluyordu. Hiçbir ideolojik yapısı 

olmayan gençlerin bile en azından isyan edeceği olaylardı bunlar.” (a.g.e., s. 91). Oral 

Çalışlar direnişin eril ve milliyetçi yapısını şu sözlerle ifade eder: “Antiemperyalizmi hep 

milliyetçi bir dille ifade ettik, mesela ‘Kerhanelerimize Amerikan gavuru geliyor’ gibi. 

Milliyetçi özlü bir direnişti, çok erkek, çok milliyetçi.” (Mater, 2012: 264).  

 

Hareketin içindeki kadınlar çoğu kez kadınlıklarını baskılayarak cinsiyetsiz bir görünüme 

bürünmüşler, çoğunlukla sade giyinmiş ve makyaj yapmamışlardır. 1968 yılında ODTÜ 

Sosyalist Fikir Kulübü (SFK) yönetiminde olan Neşe Erdilek, “devrimci kıyafet”lerine 

dikkat ettiklerini, örneğin mini etekle SFK’ya gidemediklerini anlatır (Mater, 2012: 225). 

Kadınların ancak cinsiyetsiz yahut “erkek gibi” bir tavır ve kılığa bürünerek söz konusu 

eril ortamda var olabildiğini, Selçuk Şahin Polat şu sözlerle dile getirir: “DTCF 

yönetiminde sadece erkekler vardı. Sanırım tek tük kız arkadaşı benimsemiş olmamızda 

onların da biraz ‘erkek gibi kız’ olmasının rolü vardı. Sonuçta ben ve benim gibi dönemi 

belirlemede etkin rol oynamış kişiler ‘erkek egemen bir anlayış’ içindeydiler.” (a.g.e., s. 

136). Erkek egemen anlayıştaki hareket içinde, kadınlara karar mekanizmasından ziyade 

genellikle sempatizan yahut lojistik destek olarak yer verilmiştir. Işık Alamur’un şu 



 107 

sözleriyle; kadınların da dönemin baskın erkek egemen anlayışını normalleştirdikleri 

anlaşılır: “Yönetimler oluşuyor, ne onlar biz kızlara ‘Gelin’ diyorlardı, ne de bizim 

aklımıza ‘Yönetimde olmak istiyorum’ demek geliyordu. Normal geliyordu bu tablo. 

Oğlanlar karar verirdi.” (a.g.e., s. 146). Ertuğrul Kürkçü de buna paralel biçimde 1970 

Eylül ayında Dev-Genç başkanı seçildiği dönemde “yönetimde kadınların olması” diye 

bir konunun olmadığını, kadınlardan da “Niçin biz gelmiyoruz?” diye bir soru 

gelmediğini anlatır (a.g.e., s. 206). Işık Alamur, Siyasal’da erkeklerin kadınlara “eksik 

etek” muamelesi yaptıklarını, kızların tartışmalara katılmadığını da aktarır: “Bir tek 

ODTÜ’den asistan Seyhan Erdoğdu’yu hatırlıyorum. O çıkıyordu kürsüye, teorisyen 

olarak öndeydi. Kızların teorisyenlik gibi yaklaşımı ya da eğilimi yoktu ki. Ağalarımız 

ne derse onu yapardık. Çekingen davranırdık.” (a.g.e., s. 144). Oral Çalışlar da hareketin 

içinde kadınların olduğunu ancak karar organlarında yer almadıklarını tekrarlar: 

“Siyasal’daki toplantılarda kadınlar konuşmazlardı. Mahir’in karısı Gülten Çayan etkili 

bir kadındı. Kadınlara ne düşündüklerini sormak aklımızdan geçmezdi.” (a.g.e., s. 265). 

ODTÜ SFK ve Ankara TİP’te dönemin tek kadın yöneticisi olan Neşe Erdilek ise, 

muhtemelen SFK yönetimindeki yerinin başlangıçta yönetimde bir kadın görünmesi 

amacıyla ve kendisinin yaşı küçük olduğundan “Kadındır, ses çıkarmaz” anlayışıyla 

kendisine teklif edildiğini, ancak zamanla yönetim içinde oldukça aktif hale geldiğini 

anlatır (a.g.e., s. 217). Selda Bağcan, Melike Demirağ, Esmeray gibi dönemin sol 

kanattaki kadın müzisyenleri de popüler müzik platformunda kadın cinselliğini ön plana 

çıkartmayan, sade görünüşleriyle yer bulurlar.  

 

Hareketin içinde kadın-erkek arasındaki duygusal ilişkiler, özellikle Türkiyeli kadınlar 

için kısa flörtlerden ziyade evlilikle sonuçlandırılması hedeflenen “ciddi” ilişkiler 

şeklinde yürümüş ve bu ilişkiler genellikle gizli tutulmuştur. Dev-Genç üyelerinden 

Jülide Aral o dönemde arkadaşlık ilişkilerini cinsiyetsiz olarak yaşadıklarını, üzerlerinde 

‘senin yüzünden harekete zarar gelmesin, senin yüzünden harekete laf gelmesin’ baskısı 

olduğunu belirtir: “Harekete erkekten dolayı laf gelmiyordu çünkü. […] Biz kadın 

meselesinin farkında mıydık? Asla değildik; kadın meselesi diye bir şeyi gündeme 

getirmek çok küçük burjuvaca bir davranış olurdu” (Mater, 2012: 115-116). Işık Alamur, 

“Kapı arkasında flört edilirdi. Yasaktı. Devrimci flört etmez, devrimci yatmaz, devrimci 

uyumaz. Öyle bir baskı vardı. […] Hepimizin sevgilisi vardı ama bilinmezdi.” (a.g.e., s. 



 108 

144) sözleriyle flörtlerindeki gizliliğin hareketin içindeki “devrimci” imajına dair 

toplumsal baskıdan ötürü olduğunu açıklar. Jülide Aral, Batı’daki “özgürleşme” isteğinin 

ön plana çıktığı 68 Hareketi’nin Türkiye’deki dalgası için şunları söyler: “Hareket bizi 

özgürleştirmedi, beni özgürleştirmedi, belli bir çerçevenin içine oturttu. Ortaokulu liseyi 

birlikte okuduğum, üniversiteye de beraber geldiğim arkadaşlarım kadınlık halini daha 

farklı yaşadılar. Farktan kastım o sınıfın eğlencesi neyse, ilişkileri neyse onları daha rahat 

yaşadılar” (a.g.e., s. 116). Bu durum, dönemin sol müzikal parçalarında aşk konusunu 

evlilikle sonuçlandırılması beklenen, ciddi ve heteronormatif ilişkiler şeklinde 

yansıtmıştır.  

 

Türkiye’nin 68 hareketi çoğunlukla erkek egemen bir görünümde olmakla beraber, 

kadınların ön plana çıktığı eylemler de vardır. 13 Şubat 1969’da Çemberlitaş Kız Öğrenci 

Yurdu, 6. Filo’nun Türkiye’ye yeniden gelmesini protesto etmek adına “Kızlar 

Yürüyüşü” düzenlemiş, bu yürüyüşe farklı kurumlardan kadınlar da katılmıştır. 

Beyazıt’tan Sultanahmet’e yürüyerek Halide Edip Adıvar büstünün çevresinde toplanan 

kalabalığın ilk konuşmacısı FKF ve Tip üyesi Çimen Keskin, amaçlarını şu sözlerle 

açıklar: “Halide Edib’in açtığı kara bayrağı tekrar açma gereği duyduk. Türk kadını 

gerektiği zaman erkeği ile omuz omuza savaşmasını bilir. Doğuracağımız çocukları anti-

emperyalist savaşa adadık.” Bu söylemde kadınların erkeklerle omuz omuza 

savaşmasının yanı sıra çocuklarını anti-emperyalist savaşın askerleri olarak adamasıyla 

yapılan militarist vurgu, hareketin içindeki Kuvâ-yi Milliye ruhuyla örtüşür114.  Aynı 

zamanda kadının “erkeğinin yanında” olması ve “soyun devam etmesini sağlayan” 

“anne” rolleri de vurgulanır. Eylemde siyah bir flamanın üzerinde ay yıldızla beraber yer 

alan “Ya İstiklâl ya ölüm” sloganının yanında, “Türk kadınını 6. Filo’ya bir eşya gibi 

sunan iktidarı istemiyoruz”, “Türk kadını onurunu koruyacaktır”, “Türkiye 6. Filo’nun 

genelevi değildir”, “Demirel ya istifa ya sehpa”, “Yeni Fatma’lar geliyor, yeni Halide 

Edip’ler geliyor”, “Bağımsız Türkiye” pankartları dikkat çeker (Karadeniz, 2015: 127; 

Mater, 2012: 75). İzmir’den bir diğer örnekte ise eylemlerde yer alan Esra Koç, Ege 

Üniversitesi Ziraat Fakültesi’nde “Esas çalışmaları yürüten erkek arkadaşları tehlikeye 

atmadan” sadece kadın öğrencilerin katılacağı bir eylem yapma fikrinin kabul gördüğünü 

 
114 Bu söylem, askeriyede oldukça yaygın olan “Her Türk asker doğar” sloganıyla da örtüşmektedir.  



 109 

ve İzmir Konak Meydanı’nda 30-40 kadının ellerinde “6. Filo Defol” pankartlarıyla 

oturduklarını anlatır (Mater, 2012: 157).  

 

1960’lı ve 1970’li yıllarda Batı ülkelerinde toplumsal cinsiyet, kadın hareketinin 

güçlenmesi ve cinsel devrim gibi konular gündeme gelirken; Türkiye’de bu yıllarda halen 

ataerkil bir toplumun hüküm sürdüğünü göz ardı etmemek gerekir. Bora ve Tol (2009: 

829), sol hareketin erkekliği besleyen gelenekler karşısındaki eleştirel pozisyonu ve 

feminist hareketle belirli bir etkileşim ve iletişim içinde olmasından ötürü daha “az erkek” 

olması beklenirken, Türkiye’deki hareketin bu doğrultuda şekillenmediğini belirterek 

sosyalist hareketin en yükselişte olduğu 1970’li yıllarda erkeklik dozunu artırdığını, yani 

aktifleştikçe erkekleştiğini; sosyalist hareket mensuplarının genelinin erkekçe giyindiği, 

erkekçe konuştuğunu, erkekçe mücadele edip çarpıştığını, erkekçe direndiğini ve erkekçe 

öldüklerini vurgular. Bora ve Tol’a (a.g.e.) göre bunun iki önemli nedeni vardır: 

Bunlardan ilki; devrimci hareketin ivmelenmesiyle birlikte “savaş” pratiği içinde “savaş” 

söyleminin artmasıdır. Bu söylem içerisinde sertlik, cesurluk, kararlılık, saldırganlık, 

dayanıklılık, güçlülük, öz kontrol ve benzer nitelikler öne çıkar ve erkeklerin yanı sıra 

kadınların da “erkekçe” mücadele etmeleri gerektiği vurgulanır. Düşman sıklıkla 

“kalleş”lik, hatta çoğunlukla kadınlara yönelik bir aşağılama biçiminde kullanılan 

“kahpe115”likle özdeşleştirilirken, sosyalistler “yiğit”, “mert”, “dik”, dayanıklı, “her acıya 

katlanmayı bilen” bedenlerle özdeşleşmiştir. Devrimci erkeklerin militan “bacıları”, 

kadınlıklarından arınarak mücadelede etkin rol alabilmişlerdir. Lüküslü (2015: 106-107), 

bu kavramlar üzerinden bir değerler hiyerarşisi oluşturulmakta olduğunu; yukarıda eril 

göndermeler içeren yiğitlik, mertlik, şereflilik gibi kavramlar var iken aksi tarafta 

işbirlikçilik, oportünistlik, pasiflik, hainlik ve köpeklik gibi kavramların sıralandığını 

belirtir.  

 

Bora ve Tol’a (2009: 829-830) göre sosyalist hareketteki “erkekleşme”nin ikinci önemli 

nedeni ise, solun güçlenerek daha geniş kesimler arasında itibar görmesiyle birlikte halk 

ile temasın artmasıdır. Kitleselleşme stratejisinin parçası olarak popülizmin sol içinde 

etkinleşmesiyle birlikte gelen halklaşma; işçilerle, köylülerle, gecekondu ahalisiyle sıkı 

 
115 “Kahpe” kelimesinin anlamı Türk Dil Kurumu’na ait Güncel Türkçe Sözlük’te “Orospu, ahlaksız kadın” 
ve “Dönek” olarak tanımlanmıştır (https://sozluk.gov.tr , Erişim tarihi: 15/10/2021).  



 110 

bağlar kurmaya başlayarak onların kültürlerine ve değerlerine ters düşecek görüntü ve 

davranışlardan uzak durmaya özen göstermeyi de beraberinde getirmiştir. Bu durum 

zamanla devrimcilerin mahalle içindeki yaşam ve kültürel değerlere adaptasyonu ile 

sonuçlanır. Argo ve küfürlü konuşma gündelik hayatın hatta propagandanın bir parçası 

haline gelir, konser ve mitinglerde dil argolaşmaya başlar. Sosyalistler arasında erkekliği 

kuvvetlendiren “savaş ruhu” ve “popülizm” dinamikleri, özellikle şiirlerden ve 

türküleşmiş halk edebiyatından oldukça destek alır.  

 
Türkiye’nin 68 Hareketi’nde veya dönem içerisinde cinsel özgürleşme ve kuir 

yönelimlerle ilgili bir vurgu görünür değildir. ABD ve Batı Avrupa’da görünür olan cinsel 

özgürleşme ve artık görünür olmaya başlayan eşcinsel hareket, Türkiye’de henüz 

görülmemektedir. Türkiye’de 68 Hareketi dönemin sosyal yapısıyla paralel olarak 

ataerkil biçimde kadınları da kontrol altına alır. “Harekete zarar gelmemesi için” 

kendilerine “çeki düzen” verme ihtiyacı duyan, daha doğrusu bu doğrultuda baskılanarak 

kadınlara oto sansür uygulatan erkek egemen ortamda LGBTİQ+ bireylerin hareket 

içinde kendilerini görünür kılarak var olması oldukça zordur.  

 
3.6. TÜRKİYE’DE 68 HAREKETİ’NİN SEYRİ, ÖNE ÇIKAN KAMPANYA 

VE EYLEMLER 

 

Türkiye’deki 68 Hareketi’nin temelleri 1960’lı yılların başında atılmış, hareket 1970’li 

yılların sonlarına dek geniş bir zaman aralığında etkilerini göstermiştir. 1960’lı yılların 

ilk yarısında hareketin içindeki Kemalist çizgi daha ön plana çıkmış, ikinci yarısından 

itibaren ise sosyalist çizgisi daha görünür hale gelmiştir. 1968-69 yılından itibaren sol 

hareketin içinde kopuşlar başlamış, hareketin içinden silahlı mücadele grupları ortaya 

çıkmıştır. 1972 senesi ise Türkiye’deki hareket için bir dönüm noktasıdır. 1 Ocak – 12 

Mart 1972 tarihleri arasında hiçbir örgütün üstlenmediği çok sayıda faili meçhul patlama 

gerçekleşmiş, bunun ardından 12 Mart muhtırası gerçekleştirilmiştir. Hareketin önde 

gelen isimleri olan Deniz Gezmiş, Hüseyin Aslan ve Yusuf İnan, 6 Mayıs 1972’de idam 

edilmiştir. 1973 ve sonrasında sol örgütler kendi içlerinde çoklu küçük fraksiyonlara 

bölünmüştür. 1974’te siyasal cinayetler başlamış, 1976’dan sonra 12 Eylül 1980’e dek 

hızla artmıştır. Bu başlıkta, 68 Hareketi’nin öne çıkan eylemleri ve olayları, tarihsel 



 111 

kronolojik bir sırayla ele alınacaktır. Bunun yanında eylemlerde kullanılan müzikler, 

marşlar ve müziğin bu eylemlerde nasıl yer bulduğuna çeşitli anekdotlarla değinilecektir.  

 

1963-1964 yılları arasında gençlik örgütlerinin yoğun bir şekilde üzerinde durduğu 

konulardan birisi Kıbrıs sorunudur. 1963 yılında Kıbrıs Cumhuriyeti’nde Türk ve Rum 

kökenli yurttaşlar arasında şiddet olayları tırmanmış, Kanlı Noel116 ile dönemin o ana dek 

en büyük şiddet olayları yaşanmıştır. Adada artan şiddet olayları üzerine Türkiye’nin 

garantör devlet olarak Kıbrıs’a müdahalesi, dönemin ABD Başkanı Lyndon B. Johnson 

tarafından Başbakan İsmet İnönü’ye gönderilen bir mektupla117 engellenmiştir. Bunun 

yanında Türkiye’den kalkacak savaş uçaklarına yakıt verilmesi de ABD tarafından askıya 

alınmıştır. Buna bağlı olarak gençlik ve aydınlar bağımsızlık üzerine daha fazla eğilmiş, 

“petrolün millîleştirilmesi” ve “madenlerin millîleştirilmesi” konularında yazılan kitaplar 

ve broşürlerle halk bilgilendirilmeye çalışılmıştır (Feyizoğlu, 2010: 70-71). Muharrem 

Kılıç, Kıbrıs konusundaki gelişmelere istinaden kalabalık bir genç grubunun dönemin 

ABD Savunma Bakanı Yardımcısı Cyrus Vance’in Türkiye’ye gelmesini protestoya 

gittiğini, aralarında siyasi bir sağ-sol ayrımı olmadan “Kahrolsun Amerika, Yaşasın 

Kıbrıs, ya Taksim, ya ölüm” sloganları attıklarını ve bunun “tipik bir yurtseverlik tepkisi” 

olduğunu belirtir (a.g.e., s. 159). Ruhi Koç da Türkiye’deki 68 Hareketi’ni 1965-1974 

arasındaki affa kadarki dönem olarak ele aldığını belirterek, gençlik hareketlerinin 68’le 

değil, CHP güdümlü Kıbrıs mitingleriyle başladığını belirtir (Mater, 2012: 54).  

 

1964 yılında büyük yankı uyandıran bir diğer konu, TMTF’nin Yön Dergisi ile birlikte 

yürüttüğü “Millî Petrol” kampanyasıdır. Gençlik örgütleri, ekonomik alanda yaptıkları bu 

ilk eylemde Türkiye Petrolleri Anonim Ortaklığı (TPAO) ile ortak çalışmıştır. TPAO 

gençlik örgütlerine yabancı şirketlere Türkiye Cumhuriyeti topraklarında petrol aramak 

için fazladan imtiyazlar verildiğine, bu yabancı şirketlerin çıkardıkları petrolü Türkiye’ye 

Avrupa’dan %35 daha pahalıya sattığına, TPAO’nın Türkiye Cumhuriyeti topraklarında 

 
116 Kanlı Noel: 20-21 Aralık 1963 tarihinde, Kıbrıs adasında Türk ve Rum kökenli yurttaşlar arasında çıkan 
olaylarda 364 Türk ve 174 Rum kökenli yurttaş hayatını kaybetmiş, pek çok insan da yaralanmıştır. Olaylar, 
Kıbrıs Cumhuriyeti Başkanı III. Makarios’un Kasım 1963’te anayasada Türklerin haklarını sınırlayan 13 
maddelik bir değişiklik yapmak istemesi ve Türk kökenli yurttaşların bunu kabul etmemesi üzerine, Rum 
silahlı kuvvetlerinin Türk köylerini basmalarıyla tırmanmıştır. Olaylar üzerine adadaki Türk kökenli 
nüfusun yaklaşık dörtte biri farklı bölgelere yerleştirilmiştir.  
117 Söz konusu mektup, tarih yazınında “Johnson Mektubu” olarak geçer. 



 112 

toplamda yalnızca 8 kuyu açabilme izni olduğuna ve 9. kuyuya izin verilmediğine dair 

raporlar vermiştir. Gençler, verilen bu bilgiler doğrultusunda bir basın toplantısı 

düzenlemiş ancak bu toplantıya medyada yer verilmemiştir. Bunun üzerine TMTF 

tarafından kampanyaya destek için geceleri sokaklara konuyla ilgili sloganlar yazılmış, 

afişler asılmış ve kampanyaya görünürlük kazandırılmıştır. Kamuya açık alanların medya 

aracı olarak kullanılmasıyla beraber, sokaklarda herkes tarafından görülen bu 

kampanyaya medya da yer vermek zorunda kalmıştır (Karadeniz, 2015: 40-41; Kabacalı, 

2007: 164). 1965 yılında Millî Petrol Kampanyası’nda, dönemin AP’li Enerji ve Tabii 

Kaynaklar Bakanı Mehmet Turgut’a karşı çok yönlü ve sert bir kampanya yürütülmüş, 

öğrenci örgütleri kendisine “yabancı şirketlerin avukatı” olduğu benzetmesini 

simgelemek için cübbe göndermiştir. Öğrenciler Batman’da petrol işçilerinin grevine 

katılarak destek olmuş, bu da öğrenci hareketinin işçi hareketiyle kurduğu bağın ilk 

halkalarından olmuştur. Daha sonra yine 1960’lı yıllarda bu bağın devamı gelmiş; Derby, 

Paşabahçe, Epengle grevleri, Çorumlu işçilerin Ankara-İstanbul yürüyüşünde ve daha 

pek çok eylemde birlikte yer almışlardır (Feyizoğlu, 2010: 41-42). Konuya popüler müzik 

tarafından bakıldığında, Türkiye Petrolleri Anonim Ortaklığı çalışanları tarafından 

kurulmuş olan TPAO Batman Orkestrası118, dönemin popüler müziğinde önemli rol 

oynar. 1968 yılında “Meşelidir Engin de Dağlar Meşeli” halk ezgisinin düzenlemesiyle 

Altın Mikrofon’u kazanan TPAO Batman Orkestrası, TPAO’nun ve Millî Petrol 

Kampanyası’nın sesinin duyurulmasında yardımcı olmuştur.  

 

6. Filo’yu protesto gösterileri, Türkiye’deki 68 Hareketi’ni şekillendiren etkenler arasında 

önemli yer tutar. Bu gösteriler ilerleyen yıllarda 6. Filo’nun tekrarlanan gelişleriyle 

birlikte daha da şiddetlenecek, hareketin anti-emperyalist yönünü ön plana çıkartacak ve 

olaylardaki ilk can kayıplarıyla Türkiye’de 68’in yönünü değiştiren olayların arasına 

girecektir. 1965 yılındaki 6. Filo’yu protesto gösterileri, 1946 yılından beri119 doğrudan 

 
118 TPAO Batman Orkestrası ile ilgili ayrıntılı bir belgesel için bkz. Aydaç, Metin (yön.) “Kara Altından 
Altın Mikrofona”. 2009.  
119 5 Nisan 1946 tarihinde Missouri Zırhlısı ve ona eşlik eden Providence Zırhlısı, Washington’da hayatını 
kaybeden Türkiye Büyükelçisi Münir Ertegün’ün cenazesini İstanbul’a getirmiştir. Bu dönemde de, tıpkı 
1960’lı yıllarda olduğu gibi genelevler beyaza boyanmış, zırhlı geminin adına ‘Missouri’ sigarası 
çıkartılmış ve gazetelerde ABD-Türkiye dostluğu üzerine yazılar yayınlanmıştır. Soğuk Savaş 
dönemindeki bu gelişme Türkiye’nin Marshall Planı’nı kabul etmesinin öncü olaylarından birisi olarak 
görülür. (Ayrıntılı bilgi için bkz. https://www.milliyet.com.tr/gundem/abd-zirhlisinin-tarihi-ziyareti-
6181493 . Erişim tarihi: 19 Ekim 2020).   



 113 

ABD’yi protesto eden ilk gösteri olmuştur (Feyizoğlu, 2010: 52-53). 1967 yılının Haziran 

ayında 6. Filo tekrar İstanbul’a gelmiştir. ABD’nin, İsmet İnönü’nün başbakanlığı 

sırasında Kıbrıs’ı bombalamasına karşılık gösterdiği tepkinin de etkisiyle, 24 Haziran 

1967 tarihinde düzenlenen 6. Filo’yu protesto mitinginde Beyazıt’tan Taksim’e binlerce 

insan yürümüştür (Karadeniz, 2015: 53). Ekim 1967’de ise 6. Filo yeniden İstanbul’a 

gelmiş, ancak protestolar dolayısıyla askerler karaya çıkmamıştır (Mater, 2012: 293).  

 

1968 yılında ABD karşıtı protestolar hem politik müdahaleler hem de dünyadaki dalganın 

etkisiyle artarak devam etmiş, 10 Şubat 1968 tarihinde Ankara Zafer Meydanı’nda ABD 

bayrağı yakılmıştır (Karadeniz, 2015: 123). 14-19 Mayıs 1968 tarihinde 17 öğrenci birliği 

ve gençlik örgütü toplanarak “NATO’ya Hayır” haftası düzenlemiş; afişler asılmış, 

bildiriler dağıtılmış ve NATO karşıtı eylemler düzenlenmiştir (Kabacalı, 2007: 177). Bu 

eylemler kapsamında öğrenciler tarafından fabrika ve tarım işçilerinin katıldığı, devrimci 

türkülerin söylendiği ve folklor oyunlarının oynandığı bir eğlence gecesi düzenlenmiştir 

(Karadeniz, 2015: 63). Eylemler esnasında halka dağıtılan NATO karşıtı bildiride dikkat 

çekici bir nokta, öğrenci derneklerinin yanı sıra Halk Ozanları Derneği imzasının da 

bulunmasıdır120. Özellikle 68 Hareketi’nde olmak üzere; Türkiye’de sol eylemlerde halk 

ozanları ve aşıklar sıklıkla yer almıştır. Halk ozanları ve aşıklar eylemlerde şiirler okuyup 

türküler söyleyerek topluluğu dinamik ve bir arada tutmanın yanı sıra, meydana gelen 

olaylarla ilgili şiirler yazmakta, marşlar bestelemekte ve eylemlerin ve toplumsal hafızada 

yer etmelerine imkân tanıyan kültürel çıktılar üretmişlerdir.  

 

Türkiye’nin 68 Hareketi’nde önemli yer tutan üniversite işgalleri, 1968 yılının Haziran 

ayında “Sağ yok, Sol yok, boykot var” sloganıyla başlamıştır. Devrimci Hukukçular 

Derneği’nden Deniz Gezmiş, yanında Enver Nalbant, Bozkurt Nuhoğlu, Cavit Kavak ve 

arkadaşlarıyla birlikte İstanbul Üniversitesi işgalini 12 Haziran’da başlatırlar; işgalde 

kitleleri dinamik tutmak adına marşlar söylenip tempo tutulur. “Ne sağ, ne sol… Boykot 

var” sloganı her yere yazılır, işgal komitesinin ilk talepleri “üniversitede gerekli 

reformların yapılması, hoca-öğrenci ilişkilerinin düzenlenmesi” gibi siyasi olmayan, 

genel konulardır. Ankara Üniversitesi Hukuk Fakültesi’nde 10 Haziran; Ankara 

Üniversitesi Fen Fakültesi’nde 12 Haziran; İstanbul Teknik Üniversitesi’ne bağlı fakülte 

 
120 Bildiri için bkz. (Feyizoğlu, 2010: 70).  



 114 

ve yüksekokullarda 13 Haziran; Ankara İktisadi ve Ticari İlimler Akademisi, Gazi Eğitim 

Enstitüsü, Hacettepe Üniversitesi, Sağlık İdaresi Yüksek Okulu, İzmir İktisadi ve Ticari 

İlimler Akademisi, Eskişehir İktisadi ve Ticari İlimler Akademisi’nde 14 Haziran; Ege 

Üniversitesi Fen Fakültesi’nde 15 Haziran; İstanbul Florence Nightingale Yüksek 

Hemşirelik Okulu’nda 16 Haziran; Ege Üniversitesi Tıp Fakültesi’nde 17 Haziran 

tarihlerinde; ve aynı hafta içinde Eskişehir ve Ankara Kız Olgunlaşma Enstitüleri’nde 

boykot ve işgaller başlamıştır (Kabacalı, 2007: 186-188).  

 

1968 İstanbul Üniversitesi işgali basında geniş biçimde yer bulur. “İlkokuldan 

üniversiteye dek eğitimde devrim” işgalin ilk sloganlarındandır (Karadeniz, 2015: 80). 

Bildirilerde mevcut eğitim sisteminin burjuva bir eğitim düzeni olduğu; öğrencilerin 

ilkokuldan üniversite sonuna dek şartlandırılarak kapitalist düzen için bir robot ve bir 

üretim aracı olarak yetiştirildiği; öğretim kurumlarında ülke gerçekleriyle bağdaşmayan 

bilgiler okutulduğu ve fakir halk çocuklarının okuma olanağının olmadığı maddeleri göze 

çarpar. Bildirilerde bunların düzeltilmesi için bir devrimin gerekliliği vurgulanırken; 

eğitimdeki amacın ülke sorunlarına çözüm getirecek şekilde tespit edilmesi gerektiği; 

mezunların mesleğini halk yararına kullanacak bilinçte ve devrimci nitelikte yetiştirilmesi 

gerektiği; ticari amaçla kurulan ve “patronların sömürme aracı olan” tüm özel okulların 

devletleştirilmesi gerektiği maddeleri göze çarpar. Yine bildirilerde öğretimde ana 

unsurun öğrenci olduğu, bu sebeple öğrencilerin eğitimde söz sahibi olması gerektiği 

vurgulanır121.  İşgalin yayıldığı diğer yüksekokul ve üniversitelerdeki bildirilerin en 

önemli ortak noktası, öğrencilerin üniversite yönetiminde söz sahibi olma isteğidir 

(Karadeniz, 2015: 86). Dünyada 1950’li yıllardan itibaren kendilerine ait bir kültüre ve 

alanlara sahip olan gençlerin bağımsızlaşma ve hak arayışı dalgası, 68 döneminde 

Türkiye’de de ses getirmiştir. Üniversitelerde, özellikle siyasi baskıcı tutuma ve 

dezavantajlı grupların eşitlik kazanmasına dair hak arayışındaki gençler üniversite 

yönetiminde söz sahibi olarak, yönetmeliklerin yeniden düzenlenmesini istemektedirler. 

Türkiye’deki üniversite gençliği bu bağlamda gelişmiş Batı ülkelerindeki gençlikten daha 

farklıdır; zira “okumuş” azınlığın içinde oldukları için halk tarafından özel saygı görürler. 

Bununla beraber gelişmiş Batılı ülkelerdeki gençliğin hak mücadeleleri daha bireysel 

 
121 (Kaynak: 15 Haziran 1968 tarihli İTÜ Teknik Birimler Bildirisi, 21 Haziran 1968 tarihli İTÜ İşgal 
Konseyi Basın Bildirisi. Aktaran Karadeniz, 2015: 80-81).  



 115 

bağlamda özgürleşmeyle ilintili iken, Türkiye’deki gençliğin hak mücadeleleri toplumsal 

bağlama odaklanır. Karadeniz (2015: 75), başlarda “üniversitelerde reform” olan hareket 

sloganının, 1968-1969 döneminde “üniversitelerde devrim”e dönüştüğünü belirtir. 

Dönemin başbakanı İsmet İnönü hükümetin üniversite işgallerine müdahalesini önlemek 

amacıyla “Bunlar masum talebe hareketleridir, hükümet şiddet kullanmasın” sözlerini 

sarfetmiş ve olayların büyümesini önlemek istemiştir. Ancak üniversiteyi işgal eden 

öğrencilerin talepleri arasına “Demokratik üniversite” ve anti-Amerikanizm de girince 

durum farklılaşarak, hareket siyasi çizginin içine girmiştir (Feyizoğlu, 2010: 66).  

 

1968 yılının Haziran ayındaki üniversite işgalleri henüz tazeyken, 15 Temmuz 1968 

tarihinde 6. Filo’nun yeniden İstanbul’a gelmesiyle protestolar sertleşmiştir. Sokaklara 

“6. Filo defol” yazılı etiketler yapıştırılmış; protesto eylemlerinde Atatürk’ün Kurtuluş 

Savaşı’nda sarfettiği “Geldikleri gibi giderler” sözünün yanı sıra “Millî ordu”, “Ordu 

gençlik el ele”, “Bağımsız Türkiye” sloganları öne çıkmıştır. Gençler, sokaklarda işgal 

ordusu olarak gördükleri ABD’li askerlerin keplerini alıp üstlerine boya atmış, kimisini 

dövüp denize atmışlardır. Çatışmalar giderek büyümüş, 17 Temmuz sabaha karşı İTÜ 

Gümüşsuyu yurdu polis tarafından basılmış, öğrencilerden Vedat Demircioğlu 

pencereden aşağı atılarak hayatını kaybetmiştir. 68 Hareketi’nde olaylar esnasında 

hayatını kaybeden ilk kişi olan Vedat Demircioğlu, hareketin ilerleyen zamanlarında 

“devrim şehidi” imgesine dönüşerek 6. Filo’ya karşı hareketin simgelerinden birisi haline 

gelir (Karadeniz, 2015: 121-123; Mater, 2009: 65-66). 68 Hareketi’ni aktif olarak 

destekleyen sanatçı Ruhi Su, 1977 yılında Vedat Demircioğlu anısına yazıp bestelediği 

“Bir Sabah Uykusunda” adlı parçayı yayınlamış, bu marş eylemlerde sıklıkla 

söylenmiştir.  

 

16 Şubat 1969’da Türkiye tarihine “Kanlı Pazar” olarak geçen olaylar vuku bulmuştur. 

Temmuz 1968’in ardından yeniden İstanbul’a gelen 6. Filo, üniversitelerin de açık olması 

ve öğrencilerin İstanbul’da bulunmasıyla oldukça kalabalık bir protestoyla karşılanmıştır. 

6. Filo’nun gelişinden birkaç gün öncesinden itibaren aşırı sağcı gazetelerde kışkırtıcı 

başlıklarla protestoculara karşı yazılar yer almaya başlamıştır122. Öğrenciler, işçi 

 
122 Söz konusu gazete haberleriyle ilgili bir derleme için bkz. Bianet, 16 Şubat 2013 tarihli haber: 
http://bianet.org/biamag/genclik/144384-kanli-pazardan-once-gazeteler?from=bulten . (Erişim tarihi: 12 
Ekim 2020).  



 116 

sendikaları, meslek kuruluşları ve sosyalistlerin dahil olduğu 76 farklı örgüt tarafından 

düzenlenen, tarihin en büyük anti-emperyalist protesto eyleminde yaklaşık 30bin kişi 

Beyazıt’tan Taksim’e yürümüştür. Taksim Meydanı’nda aşırı sağcı bir kalabalık; 

protestoculara taş, sopa ve kesici aletlerle saldırmış ve yüksek binalardan kalabalığa ateş 

açılmıştır. Olaylar esnasında TİP üyesi iki eylemci hayatını kaybetmiş, yüzlerce kişi 

yaralanmıştır. Olayların ardından 6. Filo 1970 yılı Mart ayındaki ziyaretini iptal etmiştir 

(Sosyalizm ve Toplumsal Mücadeleler Ansiklopedisi Cilt 7, 1988: 2105-2106; Mater, 

2012: 293).  

 

30 Ekim – 10 Kasım 1968 tarihleri arasında Türkiye Millî Gençlik Teşkilatı (TMGT), 

Devrimci Öğrenci Birliği (DÖB), ODTÜ Öğrenci Birliği ve Ankara Üniversitesi Talebe 

Birliği tarafından Samsun’dan Ankara’ya “Tam Bağımsız Türkiye İçin Mustafa Kemal 

Yürüyüşü” düzenlenmiştir. Bu yürüyüşte “2. Kuvâ-yi Milliye” ve “2. Kurtuluş Savaşı” 

söylemleri açıkça görülür. Kazım Kolcuoğlu, bu yürüyüşte sivil polislerin araya girerek 

provokasyon amaçlı kızıl bayrak açtıklarını ve yürüyüşün basına “komünizm yürüyüşü” 

olarak yansıtmak istediklerini, ancak yürüyüşçülerin olaya müdahale ettiklerini anlatır. 

Ankara’ya geldiklerinde büyük bir kalabalıkla karşılanan yürüyüşçülerin ilk planında 

Anıtkabir’e gitmek vardır, ancak İsmet İnönü’nün de saldırı olabileceği uyarısıyla 

yürüyüş Ankara Mamak’ta bitirilmiştir (Feyizoğlu, 2010: 73).  

 

1968 yılında, savaş esnasında Vietnam’da Ulusal Güvenlik Danışmanı olarak görev almış 

ve “pasifikasyon uzmanı” olarak tanınan Robert W. Komer, ABD’nin Türkiye 

Büyükelçisi olarak tayin edilmiştir. Türkiye’ye o tarihlerde yeni atanan Komer, 6 Ocak 

1969 tarihinde rektör Prof. Dr. Kemal Kurdaş’ın davetiyle ODTÜ’ye gelmiştir. Bu ziyaret 

öğrenciler tarafından protestolarla karşılanmış, elçilik arabası öğrenciler tarafından ters 

çevrilerek yakılmıştır (Karadeniz, 2015: 201-202; Sosyalizm ve Toplumsal Mücadeleler 

Ansiklopedisi Cilt 7, 1988: 2100). Bu olayın ardından ilgili öğrencilere soruşturma 

açılmış, protestolar büyüyünce ABD hükümeti Komer’i Türkiye’deki görevinden geri 

çekmiştir. Soruşturmalarla birlikte üniversitede rektörlüğe karşı protestolar yoğunlaşmış 

ve Rektör Kurdaş’ın hem öğrencilerle hem de İçişleri Bakanlığı’yla arası bozulmuştur. 

Bu olayların sonucunda, 1970-1971 yılları arasında Prof. Dr. Erdal İnönü ODTÜ rektörü 

olmuştur (Sosyalizm ve Toplumsal Mücadeleler Ansiklopedisi Cilt 7, 1988: 2204).  



 117 

 

Tüm bunlar Türkiye’de 68 Hareketi’nin öne çıkan olayları olmakla beraber, farklı 

şehirlerde de hareketin ideolojisi doğrultusunda çeşitli çapta eylemler ve protestolar 

gerçekleşmiştir. Bu olaylar, dönemin ve sonrasının kültürel çıktılarına da yansıyarak 

toplumsal hafızada önemli yer edinmiştir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 118 

4. BÖLÜM: 68 HAREKETİ’NİN 1961-1980 YILLARI ARASINDA 

TÜRKİYE’DEKİ POPÜLER MÜZİĞE ETKİLERİ 
 

68 Hareketi, dünyada olduğu gibi Türkiye’nin de popüler müziğine etki etmiştir. Bu 

etkinin popüler müzik bağlamında retorik yansıması Türkiye’deki hareketin öne çıkan 

söylemleriyle paralel biçimde şekillenmiştir. Türkiye’de sol kanatta konumlanan pek çok 

müzisyen kimi zaman muhalif bir tavırla halkı başkaldırıya çağırırken, kimi zaman 

aydınlanmacı biçimde halka bilgi verir. Bunların yanında, halka ulusalcı bir yaklaşımla 

birlik olma çağrısı yapmak da çoğu parçanın ortak özelliğidir.  

 

Mattern (1998: 33-37), politik içerikli popüler şarkıları muhalif, müzakereci ve 

pragmatik123 olmak üzere 3 kategoriye ayırır. Yazara göre muhalif modelde; bastırılmış 

bir topluluğu temsil eden müzisyenler, şarkılarında topluluğun bastırılma ve 

sömürülmesini açığa çıkartarak destek ve sempati kazanmayı amaçlar. İhtiyatlı modelde 

topluluğun bireyleri müziği, kimliklerini ve değerlerini ortaya çıkarmak veya farklı 

topluluklar arasında bağ ve ortaklık kurmak amacıyla kullanır. Pragmatik modelde ise 

müzik, ortak bir politik görüş üzerinden bir topluluğun bireylerinin ortak dertlerini 

tanımlama ve açığa çıkarma yahut farklı toplulukların dertlerini bir platformda toplayarak 

birlikte hareket etme amacıyla kullanılır (Mattern 1998: 35-37, aktaran Jackson 2009: 

85). Ancak bu sınıflandırmalar, yalnızca lirik içerik ele alınarak yapılmamalıdır. Böylesi 

bir sınıflandırma yapılırken lirik içeriğin yanı sıra; melodik özellikler, parçanın müzikal 

yapısı, enstrümanların kullanım biçimleri, tavır, görsel imgeler gibi yapısal ve retorik 

özelliklerin de göz önünde bulundurulması elzemdir.  

 

Bu doğrultuda Türkiye’de 1961-1980 yılları arasındaki politik içerikli popüler müzikal 

parçalar, çoğunlukla Mattern’in (1998: 33-37) tanımladığı pragmatik modelde 

şekillenmiştir. Türkiye’deki 68 Hareketi ve 1970’li yıllarda süregelen siyasi çatışmalar 

için bir dönüm noktası olan 1971 muhtırası ve 1972’de hareketin önderlerinden Deniz 

Gezmiş, Yusuf Aslan ve Hüseyin İnan’ın idam edilmesinin ardından, popüler müzikte 

politik kaygılar daha görünür hale gelmiştir. Dönemin popüler müziğindeki bu politik 

 
123 İng. orijinali: confrontational, deliberative, pragmatic. Çeviri: Işık Dursun.  



 119 

pragmatizm, çoğunlukla siyasi görüşlerini açıkça ifade eden belirli isimlerin etrafında 

toplanmış ve şekillenmiştir. Dönem aşıklarının politik parçalarına bakıldığında ise, 

geleneğin geçmişten beri süregelen doğrudan muhalif yapısı, Mattern’in (1998: 33-37) 

muhalif politik şarkılar sınıflandırmasına denk düşer. Anadolu pop ve Anadolu rock icra 

eden kimi müzisyenler, aşıkların parçalarının yeniden yorumlayarak muhalif müzikal 

parçaların da de dönemin popüler müziğinde yer almasını sağlamışlardır.  

 

1961-1980 yılları arasında politik müzikler sol siyasi görüş ekseninde şekillenmiştir. Bu 

dönemde politik sağda yer alan müzisyenler ve dinleyiciler arasında türküler, Türk Sanat 

Müziği ve arabesk müzik oldukça popülerdir. Küpçük (2021: 231) bu durumun en önemli 

sebebi olarak 1970’lerde politik Türk milliyetçiliğini temsil eden MHP’nin oy aldığı 

kitlenin hemen hemen tamamının taşra merkezli bir mekânda ve dolayısı ile kültürde 

bulunmasını gösterir. Dönem içinde sağ kanatta konumlanan tanınmış müzisyenlerden 

İlham Gencer ve Mürüvvet Kekilli’nin yanı sıra Eyüp Uyanıkoğlu, Güven Yapar, Ertan 

Anapa, Funda Anapa ve Filiz Gür’ün müzikal parçalarında, medyadaki söylemlerinin 

aksine doğrudan siyasi mesajlara rastlanmaz124. Nitekim Türkiye’de politik sağ görüşün 

müzikal parçalardaki doğrudan yansıması 1990’lı yıllara dek görünür hale gelmemiştir.  

 

Sol kanattaki siyasi söylemlerin popüler müzikte en çok vücut bulduğu Anadolu pop ve 

Anadolu rock türleri ise; icracılarının büyük şehirlerden geldiği, pek çoğunun İstanbul’da 

yabancı dilde eğitim veren kolejlerden çıkan ve müzik hayatına Batılı pop ve rock 

parçalarıyla başlayan, kentli müzik türleridir. Bu türlerde icracıların yanı sıra dinleyici 

kitlenin de global rock müziğe aşina olduğu görülür. Dönemin popüler kültür ve magazin 

ağırlıklı haftalık dergisi Hey!’de Türkiye’nin yanı sıra dünya müzik listeleri, yeni çıkan 

albüm haberleri ve şarkı sözlerine de yer verilmektedir. Bu da, amatör olarak da olsa 

Batılı müzik icra edenlerin sayısının çokluğuna işaret eder.  

 

 
124 İlham Gencer’in 1967 yılında Alparslan Türkeş için bestelediği “Bozkurtların Türküsü”, buna istisna 
olmakla birlikte bu yıllarda ülkücü müzik geleneği sürdürülebilir olmamıştır. Küpçük (2021: 234), bu 
durumun temel gerekçesinin “MHP’nin 1970’lerde muhatap olduğu sosyolojik katmanın ağırlıklı biçimde 
taşralı kimliğiyle ilgili” olduğunu belirtir. Ona göre “taşra merkezli dünya algısı ve bu dünyanın estetik 
sınırlarıyla çevrelenmiş müzik ihtiyacı doğal olarak türkü formu üzerinden açıklanmaya müsaittir”. Bunun 
neticesinde, kentli kültürden gelen İlham Gencer’in caz ve pop ağırlıklı Batılı müzikal tarzından ziyade, 
ülkücü taban içindeki müzikal pratiğin Ozan Arif gibi halk ozanlarıyla, geleneksel türkü formunda 
ilerlediğini belirtir.  



 120 

Bunun yanında, 12 Eylül askeri darbesiyle birlikte 1980’li yıllarda politik müzik üzerinde 

uygulanan yasaklar Türkiye’de politik müziğin duraklama dönemine girmesine yol 

açmıştır. 1990’lı yıllar ve sonrasında siyasal İslam’ın yükselmesi ve Kürt meselesine 

bağlı silahlanmanın şiddetlenmesiyle birlikte etnik milliyetçiliğin daha görünür hale 

gelmesi, sol kanattaki politik müzik bolluğuna karşılık sağ kanattan İslami ve milliyetçi 

görüşleri ön plana çıkartan müzikal parçaların da artması sonucunu doğurmuştur.  

 

Dünya genelinde bakıldığında ise 1960’lı ve 1970’li yıllarda, müzik endüstrisine yön 

veren ABD’nin muhalif, politik sol müziklerinde Vietnam Savaşı karşıtlığı, ırkçılığa son 

verilmesi, kadın hareketi ve hippie akımını destekleyen Çiçek Gücü125 gibi mottolar öne 

çıkar (Jackson 2009: 95). Yine ABD’de yaşam tarzının özgürleşmesi, liberalleşme, 

geleneklerden kopma, kendi yolundan gitme, cinsellik ve psikedelik madde kullanımıyla 

ilgili mesajlar oldukça yaygınken126, hareketin Türkiye’deki izdüşümünde bu söylemlere 

rastlanmaz. Bunun sebebi, daha önce ele alındığı üzere Türkiye’deki gençlik hareketinde 

bunlardan daha farklı kaygıların ön plana çıkmasıdır.  

 

Batı’da bu hareketler başta popülizme karşıt bir duruş olarak başlamışken, bir süre sonra 

popüler kültür endüstrisi de bu hareketlerden yararlanmaya başlamıştır. Batı’da olduğu 

gibi Türkiye’de de bu dönemde hem politize olmuş müzisyenlere hem de popülerlik 

kaygısı güderek müziklerine hareketin mesajlarını iliştiren ve/veya harekete dair görsel 

imgeleri moda akımı çerçevesinde kullanan müzisyenlere rastlanır. Bununla birlikte 

hareketin kimi söylemleri ve imgeleri evcilleştirilerek popüler kültürün bir parçası haline 

gelmiştir. Türkiye’de aynı yılların global popüler müziğinden etkilenen örneklere 

bakıldığında ise, dönemin Batılı trendlerinin -kimi zaman yüzeyde kalan- bir izdüşümüne 

rastlanır.  

 

Türkiye’de Anadolu pop ve Anadolu rock akımları Batı’nın starlarından etkilenmiş, tıpkı 

müziklerinde olduğu gibi dış görünümlerinde de Batılı gençlik kültürünü Anadolu’nun 

yerel öğeleriyle birleştirerek yeniden yorumlamıştır. Anadolu’nun 19. yüzyıldan beri 

 
125 Çiçek gücü (İng. flower power), 1960’lı yıllarda özellikle ABD’li hippie’lerin Vietnam Savaşı’na karşı 
pasif ve barışçıl direnişini simgeleyen terimdir.  
126 Psikedelik (İng. psychedelic) madde kullanımı, aynı dönemde başlı başına bir sanat akımı haline gelen 
psychedelia’ya, buna bağlı olarak da psychedelic rock müzik türünün doğmasına vesile olmuştur.  



 121 

süregelen müzikte Batılılaşma yolculuğu (Alimdar, 2016: 5), dönemin Anadolu pop ve 

Anadolu rock müzisyenlerinin etkisiyle gençlik kültürlerine de etki etmiştir. Elbette 

Anadolu pop ve Anadolu rock türlerindeki kültürel Batılılaşmanın temelinde erken 

Cumhuriyet döneminden beri süregelen Doğu-Batı sentezi ideolojisi yatmaktadır. Bu 

bağlamda Anadolu pop ve Anadolu rock türleri, yüzünü aydınlanmacı bir düşünce 

yapısıyla Batı’nın gelişmiş ülkelerindeki trendlere dönerken, köklerini Anadolu halk 

müziğinde temellendirerek ulus devletin millî değerlerinden uzak kalmaz.   

 

Handelman (2007), bir devletin varlığının iki ana odağa bağlı olduğunu hatırlatır. Ona 

göre bunlardan ilki, siyaseti yönlendiren bürokratik altyapılar ve çoğunlukla organize 

dinlerdir. İkincisi ise duygusal enerjiyi devlet yapılarına odaklayarak, millî olana bireysel 

ve kitlesel bağlılığı harekete geçirmektir. Bürokrasi, gruplandırma ve milliyetçilik gibi 

sınıflandırma sistemlerinin tutkuyla canlanmasını sağlayan duyguları oluşturur. 

Milliyetçilik, millî olana ve beraberinde gelenlere karşı beslenen duygulardır ve 

bireylerin devletlere olan duygusal bağlılığını sağlar (Handelman, 2007). Duygusal 

deneyim, millî kimlik kurulumunda önemli rol oynar. Homojen olmayan toplumlarda 

devletin sürekliliği için oluşturulan birlik ve bütünlük, millî duyguların düzenli olarak 

oluşturulması ve tekrarlanması ile gerçekleştirilir. Bu duygular ortak tarih ve kültür, 

aidiyet hissi, arkaik mitler, din, semboller, biyopolitika ve kimlik gibi öğelerle 

oluşturulur. Eagleton (2005: 36), milliyetçiliğin, ilkel bağları modern hayata uyarlamaya 

çalıştığını belirtir. Bu doğrultuda kültür, bir toplumu tek bir kitleye çevirmek için olmazsa 

olmaz bir araçtır.  

 

Halk müziği, nesilden nesile oral yolla aktarılır, aktarımlar esnasında organik biçimde 

değişim gösterebilir, toplumu yansıtır. Halk müziği toplumsal belleğin bir parçasıdır. 

Randall (2005: 48), folklor ve folklorik olarak sınıflandırılan müzik ve dansların, 

özellikle yerel ve millî kimlikleri tanıtmak, güçlendirmek ve turizm amaçlı kullanıldığına 

değinir ve bu anlayışla ‘folklor’ün bir tür güç tekniği veya “eylemdeki güç”127 (Foucault 

1982: 219) olduğunu vurgular. 19. yüzyılın ikinci yarısından itibaren Avrupa’da halk 

müziği müzikal eğitimin yanı sıra millî bir kimliğin oluşturulmasında da önemli rol oynar 

(Sweers, 2005: 68). Folklörün politik bir araç olarak kullanımı, farklı alanlardan pek çok 

 
127 İng. power in action. 



 122 

araştırmacı tarafından incelenmiştir128. Bu araştırmalar, hükümetler ve kurumların 

folklörü destekleyerek ve kimi zaman manipüle ederek, kimlik inşa etme, birlik olma, 

milliyetçilik gibi amaçlarla ilinti kurduğunu, bu ilintinin özünde kontrol ve güç 

ilişkileriyle bağlantılı olduğunu belirtir (Randall, 2005: 52). Yazar burada, Willian Rowe 

ve Victor Schelling’in Latin Amerika üzerine yaptığı araştırmada özellikle kırsal 

popülasyonu modernist bir devlete entegre etme ve kapitalist bir ekonominin gelişimine 

katkıda bulunmak için, kültürel eylemlerin folklör olarak adlandırıldığını örnekler (Rowe 

ve Schelling, 1991: 5, aktaran Randall, 2005: 52). Almanya’da 19. yüzyıl ortalarından 

itibaren devlet destekli müzikle ilgili oluşumlar var olmuştur. Şarkı söylemekten ziyade 

milliyetçi görüşün ön plana çıktığı bu oluşumlarda, I. Dünya Savaşı’nda askerlere dair 

pek çok şarkı yazılmıştır129. İngiltere’de de buna benzer müzikal oluşumlar olduğu 

görülür (Sweers, 2005: 58-69). Bunun yanında 1990’lı yıllarda, Sırbistan’da savaş sonrası 

yeni halk ezgileri bestelenmiş, bu ezgilerle daha önceleri kendilerini Yugoslavya 

üzerinden tanımlayan kitleye yeni bir Sırp millî kimliği kazandırmak amaçlanmıştır. 

“Turbofolk” adı verilen bu türde müzikal kaliteden ziyade eğlence ve şov daha ön plana 

çıkar. Bu türün, çalışan beyaz yakalılardan orta alt sınıfa, bunun yanı sıra sınıf atlamak 

isteyen kırsal kesime geniş bir dinleyici kitlesi üzerinde etkisi olmuştur (Jovanović, 2005: 

134). Devrim sonrası Meksika’da yerel danslar ve müzikler devlet destekli araştırmacılar 

tarafından derlenerek, folklor olarak sunulmuştur (Randall, 2005: 52). Meksika devrimi 

sonrasında folklor ayrıştırılarak popüler kültürden ayrı bir şekilde konumlanırken, 

Türkiye’de popüler kültürün içine katılmıştır. Tarihte farklı dönemlerde ve farklı 

yerellerde, devletin güç ilişkileri kurmak adına yerele özgü olanı toplayarak derlediği ve 

yeniden düzenleyerek halka sunduğu görülür. Türkiye’de, Cumhuriyetin ilk yıllarında ön 

plana çıkartılan “köklere dönüş” eğilimiyle birlikte, modernleşme ve kültürlerarası bir 

 
128 Harker 1985, Blacking 1987, Feld 1988, Mendoza 1998, Mendoza-Walker 1994, Poole 1990, Garcia 
Canclini 1993 bu araştırmalara örnek olarak verilmiştir (Randall, 2005: 52).  
129 Müziğin devlet tarafından propaganda amaçlı kullanılmasına bir örnek de Almanya’da Nazi döneminde 
ön plana çıkartılan bir tür olan Volksmusik’tir. “Halkın müziği” olarak tercüme edebileceğimiz Volksmusik, 
1933-1945 yılları arasında Nazilerin propaganda amaçlı kullanımında geniş yer bulmuştur. Buna örnek 
olarak, gücün kaynağını kiliseden ziyade hükümete yönlendirmek adına bir İsviçre Noel şarkısında kiliseyi 
yücelten ve güçlendiren sözler nötrleştirilmiştir. (Sweers, 2005: 66). Almanya’da Nazi rejimi esnasında 
müzik, kitleleri kontrol altına almak için önemli bir araç haline gelmiştir. Bu dönemde, müzik eğitimi ve 
korolar insanları kontrol altına almak ve disiplini sağlamak için bir araç olarak kullanılmıştır. Halk müziği 
yeniden derlenerek, milliyetçi görüşü pekiştirmek adına için dini öğeler silinmiş, devletin resmî ideolojisini 
yansıtır biçimde Volksmusik adı altında toplanmıştır (a.g.e., s. 71). II. Dünya Savaşı ve Nazi rejiminin sona 
ermesiyle birlikte, halkın büyük bir kısmı Volksmusik’i kendine ait kabul etmeyerek reddetmiştir (a.g.e., s. 
66). 



 123 

köprü kurmak adına geliştirilen Doğu-Batı sentezi fikri öne çıkar. Yine Cumhuriyet’in 

ilk yıllarında bu doğrultuda ulusal bir edebiyat ve sanat akımı oluşturulması da 

amaçlanmıştır.   

 

Türkiye’deki 68 Hareketi’nin siyasi söylemleri, elbette ki kültürel bir artifakt olan 

popüler müzikte de yansımalarını bulmuştur. Dönem müzisyenleri, müziklerini bir 

iletişim aracı olarak kullanarak dönemin siyasi söylemlerini kitlelere yansıtmış ve bu 

söylemleri, siyasi arenanın dışında da yeniden üretmişlerdir. İletişim aracı olarak müzik, 

daha önce de belirtildiği üzere kitleler ve bireyler üzerinde güçlü bir duygusal bir etkiye 

sahiptir. Aynı zamanda gençlik kültürü içerisinde önemli bir yere sahip olan popüler 

müzik, bu kitleye mesajların iletilmesi için etkili bir yöntemdir. Türkiye’nin 1961-1980 

yılları arasındaki gençlik hareketinde popüler müzik, mesajların kitlelere iletilmesi ve 

söylemlerin yeniden üretilmesi için bir araç olmuştur. Ele alınan yıllarda popüler müziğe 

yansıyan siyasi söylemler, Anadolu pop ve Anadolu rock türleri ekseninde toplanmıştır. 

Bunun yanında aşıklar geleneğinde yüzyıllardan beri süregelen başkaldırı söylemleri, 

Anadolu pop ve Anadolu rock türleri ekseninde yeniden yorumlanarak popüler kültüre 

dahil edilmiş ve daha geniş kitlelere iletilmiştir.  

 

Türkiye’de 1960’lı yıllar ve öncesinde global müzik endüstrisinin etkisiyle şekillenen 

Türkçe sözlü popüler müzik; tango, caz, kanto, hafif Batı müziği ve aranjmanlar etrafında 

oldukça kentli ve üst sınıfa ait bir çehreye sahiptir. Bunların yanında kırsal kesim ve 

kentle kırsal arasında sıkışmış bir kültüre ev sahipliği yapan gecekondu mahallerinde, 

halk müziğinin yanında arabesk oldukça revaçtadır. Anadolu pop ve Anadolu rock türleri 

ise, Anadolu’nun ve Batı’nın, kırsalın ve kentin bir sentezini yaparak bu kültürleri ortak 

bir paydada buluşturur.  

  

Anadolu pop ve hemen ardından evrilen Anadolu rock türleri, isimlerinden de 

anlaşılacağı üzere global müzik endüstrisinden etkilenmenin yanı sıra Anadolu’ya ait 

yöresel özellikler içeren müzik türleridir. Anadolu pop türünün ilk temsilcilerinden olan 

Moğollar grubu kurucularından Aziz Azmet, bu türü “Anadolu’nun zengin folklor 

motifleri ile Batı müziğinin gelişmiş tekniğini” birleştiren “yeni bir tarz” olarak tanımlar 

(Erkal, 2014: 98). Anadolu popun çıkış noktası, Kemalist bir ideolojiyle Cumhuriyet’in 



 124 

ilk yıllarındaki Musiki inkılabının Batılı sentez fikrine oldukça yakındır. Türün icracıları 

ve dinleyicileri çoğunlukla kentli, üniversiteli ve genç bir kitleden oluşmuştur. Erken 

Cumhuriyet döneminden itibaren “Cumhuriyet’in geleceği” olarak nitelendirilen ve 

kendilerini gelişim ve ilerlemeye adamış yüksek öğrenimli genç kitleler, ilköğrenim 

yıllarından itibaren zihinlerine kazınmış Gençlik Marşı’nın yankılarıyla müzik alanında 

da ilerlemeci bir eğilim içerisindedirler. 1960’lı yıllarda önce tanınmış Batılı rock müzik 

parçalarını yeniden yorumlayan, ardından bu türde kendi bestelerini icra eden pek çok 

müzisyen, 1970’li yıllarda Anadolu pop ve Anadolu rock türlerinin yükselmesiyle birlikte 

bu alanda üretim yapmaya başlamışlardır130. 1970’li yıllarda yükselen popüler müzikteki 

bu köklere dönüş, popüler kültürdeki yansımalarını da beraberinde getirir. Barış Manço 

gibi kimi müzisyenlerin söylemlerinde köklere dönüş belirgin biçimde öne çıkarken, kimi 

müzisyenler politik bir kaygı gütmeden Anadolu pop ve Anadolu rock türlerine oluşan 

taleple birlikte bu türü icra etmeye devam eder. Anadolu pop ve Anadolu rock türleri ana 

akım medyanın da etkisiyle popüler hale gelir, zira bu türlerin yaygınlaşmasında önemli 

etmenlerden birisi de Altın mikrofon Şarkı yarışmasıdır. Dönemin yüksek tirajlı 

gazetelerinden Hürriyet Gazetesi’nin düzenlediği Altın Mikrofon Şarkı Yarışması, 

yarışmanın amacını “Batı müziğinin zengin teknik ve şekillerinden faydalanarak yine 

Batı müziği aletleriyle çalınmak suretiyle Türk musikisine yeni bir yön vermek” şeklinde 

tanımlamıştır (Erkal, 2014: 84). Türkiye’de pek çok il ve kasabada konserler düzenleyen 

bu gezici yarışma, türün halk içinde yayılmasına da vesile olmuştur.  

 

Erken Cumhuriyet Dönemi’nde musiki inkılabı esnasında da benzer bir yaklaşım, klasik 

Batı müziği ve operaları yaygınlaştırmak amacıyla Halkevleri tarafından kent ve 

kasabalarda konserler verilmesiyle vuku bulur (Balkılıç, 2015: 79; Akkaş, 2015: 111). 

Ancak Anadolu pop ve Anadolu rock türlerinin klasik Batı müziğinden daha fazla 

yaygınlaşmasının nedeni Anadolu toplumunun kulağına aşina melodilerinin yanında, 

doğaları gereği Anadolu’ya has hikâyeler barındırmalarıdır. Yüzyıllardır süregelen kimi 

hikâyeleri, sözleri, gelenekleri lirik anlamda barındıran, bunun yanında Anadolu’ya ait 

melodik motiflerle dinleyiciyi yakalayan bu tür; Batılı enstrümanlar kullanılarak vuku 

bulan icrasında Batılılaşmacı biçimde aydınlanmacı anlayışı yansıtır. Erken Cumhuriyet 

 
130 1960’lı yıllarda Batılı rock müzik parçalarının yorumları ve aranjeleri ile başlayan, 1970’li yıllarda 
Anadolu pop ve Anadolu rock türlerinde müzik icra eden müzisyenlere örnek olarak dönemin popüler 
isimlerinden Cem Karaca, Barış Manço, Erkin Koray, Fikret Kızılok örnek verilebilir.  



 125 

Dönemi’nin Kemalist ideolojisiyle uyum içindeki bu gelişme, Türkiye’deki 68 

Hareketi’nin söylemleriyle de paraleldir.  

 

Anadolu’nun aşık geleneğinde eleştiri ve başkaldırıyı konu alan “taşlama”, Divan 

edebiyatında ise “hiciv” türleri yüzyıllar boyunca var olmuştur. Popüler müzikte ise bu 

söylemlerin yer alması 1960’lı yılların ikinci yarısından itibaren 68 Hareketi’yle beraber 

daha belirgin hale gelmiştir. 1970’li yıllarda siyasi çatışmaların yükselmesiyle beraber, 

popüler müzikteki siyasi söylem de daha belirgin hale gelir. Siyasi söylem şarkı 

sözlerinde görülebileceği gibi, kimi zaman plak kartonetlerinde de yer alır. Kartonetlerde 

yer alan retoriğin lirik retoriğin yanı sıra, görsel retorik de bu yıllarda ön plana çıkar. 

Daha önceki yıllarda çoğunlukla sanatçının yıldız kimliğini yansıtan popülist fotoğraflar, 

1970’li yıllarda sanatçının siyasi duruşunu da yansıtan görsellere evrilmiştir.  

 

1961-1980 yılları arasındaki popüler müzikte siyasi söylemler incelendiğinde, bunların 

dönemin sol hareketini de şekillendiren Türkiye’deki 68 Hareketi’nin söylemleriyle 

paralel belirli temalar etrafında şekillendiği görülür. Öyle ki, bu temalar üzerinden 

dönemin sol hareketinin bir okumasını yapmak da mümkündür. Siyasi söylemlerin 

çoğunluğu parçalarda yapısal olarak lirik özelliklerde yer almış, bunun yanında kimi plak 

kartonetlerinde de siyasi söylem ve görsel imgelere rastlanmıştır. Bu bölümde bu söylem 

ve imgeler, dünyada ve Türkiye’deki 68 Hareketi’yle paralel olarak;  

 

1) Sınıf Meseleleri, Ekonomi, Yoksulluk ve Yoksunluk  

2) Başkaldırı, Umut ve Devrimi Şarkılarla Anlatmak   

3) Millî Duygular 

4) Toplumsal Eleştiri 

5) Toplumsal Bellek  

6) Görünmeyen Konuların İzlerini Aramak: Şarkılarda Toplumsal Cinsiyet, 

Irkçılık Konusu, Çevre Hareketleri 

 

başlıkları altında toplanarak analiz edilmiştir.  

 

 



 126 

4.1. SINIF MESELELERİ, EKONOMİ, YOKSULLUK VE YOKSUNLUK  

 

Türkiye’deki 68 Hareketi’nin en fazla üzerinde durduğu konulardan birisi sınıf meselesi, 

buna bağlı olarak da ekonomik eşitsizlik ve yoksulluktur. Sınıf meselesi, 1960’lı yıllardan 

itibaren TİP’in siyasette aktif rol oynamasıyla birlikte gerek toplumsal gündemde gerekse 

popüler kültürde daha görünür hale gelmiştir. 1961-1980 arası popüler müzikte bu 

meseleler dahilinde en fazla ele alınan sınıflar, TİP’in söylemlerine paralel olarak köylü 

ve işçi sınıfları olmuştur. Bunun yanında, ekonomik krizle ilgili kimi parçalarda kentli 

memur sınıfı da ele alınmıştır. 1960-1980 yılları arasında müzikal parçalarda sınıf 

meseleleri; yoksulluk, kırsal kesimde yaşam zorlukları, toprak ağalığı, işçi sınıfı, göç, 

ekonomik ve siyasi güç ve ekonomik kriz konularıyla vücut bulur.  

 

Bu başlıkta sınıf meseleleri, ekonomi, yoksulluk ve yoksunluk konularını Türkiye’deki 

68 Hareketi’nin öne çıkan kavramlarıyla paralel biçimde işleyen müzikal parçalar 

incelenmiştir. Bu parçalar çoğunlukla Anadolu pop ve Anadolu rock, bunun yanında 

rock, modern folk, marş ve teatral özellikteki müzik türlerindedir. Yoksulluk ve 

yoksunluk konuları dönem içinde oldukça popüler olan arabesk müzik türünde de 

işlenmiştir. Ancak arabesk kültürün acı üzerine kurulu doğası gereği 68 Hareketi’nde öne 

çıkan başkaldırı, devrim, umut kavramları bu türde aynı biçimde karşılık bulmaz. 

Türkiye’de sol kanattaki müzisyenlerin müzikal parçalarında, albüm görsellerinde ve 

kişisel söylemlerinde ise, 68 Hareketi’yle paralel olarak başkaldırı, değişim, devrim ve 

geleceğe dair umut kavramlarından en az birisi yer alır. Umut bu parçalarda en önemli 

faktörlerden birisidir; zira yakın veya uzak gelecekte vuku bulacak değişime ve devrime 

inanmak, umut kavramıyla beraber gelir. Ele alınan şarkılarda yoksulluk kimi zaman 

kalkınma söylemiyle de beraber gelir, bu da geleceğe dair bir umut içerir.  

 

Popüler müzikte yoksulluk ve sınıf meseleleri 1960’lı yıllarda kırsal yaşam ve köylülerin 

sorunlarına odaklanırken, 1970’li yıllardan itibaren işçi sınıfı meseleleri ve kentli 

yoksulluk konuları daha belirgin olmaya başlar. Bunda TİP’in 1968 seçimlerinde oyunu 

yükseltmesine rağmen meclise girememesi, 1971 muhtırasından sonra ise partinin 1975’e 

dek kapatılmasının rol oynadığı söylenebilir. 1960’lı yıllarda mecliste temsiliyete sahip 

işçi sınıfı, bu temsiliyetin yitirilmesinin ardından sesini daha fazla eylemle duyurmuştur. 



 127 

Elbette bu eylemlerde ekonomik krizin de etkisi bulunur. Bunun yanında sol harekete 

mensup öğrenciler de devrim mücadelelerinde köylü ve işçi kesimle el ele vermenin 

önemini anlamış, kırsal kesimde yaşanan sorunlar kentli literatüre de girmiş ve popüler 

müziğe de yansımıştır.  

 

4.1.1. Kırsal Yaşam ve Köylü Sorunları  

 

Anadolu pop ve Anadolu rock türlerinin ortaya çıkmasıyla beraber kırsal yaşam, halk 

ezgilerinin yanı sıra popüler müzikte de yer alan bir konu olmaya başlamıştır. Geçmişe 

dayanan savaşlar, kahramanlık öyküleri, aşk ve özlem hikâyeleri kimi zaman aşıkların 

geleneksel tarzdaki anlatısıyla yeniden yorumlanmış, kimi zaman geleneksel olan 

pastoral bir anlatıyla harmanlanarak131 popüler müzikte yer bulmuştur. Bu parçalar 

çoğunlukla kırsal yaşamda sorunları dile getirmeden, ele almadan, kentli bir bakışla kırsal 

yaşamı romantize ederek müzik piyasasına sunarlar. Ancak elbette, 68 Hareketi’nin 

söylemleriyle paralel olarak kırsal yaşamı sınıf meselesiyle birlikte ele alan parçalar da 

dönemin popüler müzik piyasasında yer almıştır.  

 

Kırsal yaşam sorunlarının ve köylü sınıf söyleminin popüler müzikte yer bulmasının ilk 

örneklerinden birisi, siyasi söylemi en belirgin müzisyenlerden olan Cem Karaca’nın 

1967 yılında yayınladığı “Ümit Tarlaları / Suya Giden Allı Gelin / Anadolu Oyun Havası 

/ Nasıl da Geçtin?” 45’liğinde görülür. Plağın siyah-beyaz tasarlanmış kapağının ön 

yüzünde “Ümit Tarlaları” parçasını temsilen kurumuş toprak görseli bulunur. Kapağın 

arka yüzünde ise kırsal yaşama gönderme yapan, “Suya Giden Allı Gelin” parçasını 

temsilen elinde gülümseyerek testi taşıyan Anadolulu bir köylü kız çizimi bulunur. 

Müzikal anlamda Batılı rock tarzında seyreden “Ümit Tarlaları” parçası, Anadolu 

kırsalında yaşamanın zorluklarını, bu zorlukların insan bedeni üzerindeki izleri ve 

tarlalardaki ekinlerin hasadına bağlanan umudu anlatır. Cem Karaca, parçanın girişinde 

yer alan “Güneş sıcak! Sıcak, sıcak güneş!” sözlerini yüksek sesle ve vurgulu olarak, 

melodik biçimde söyler. Parçanın devamında, sözlerin kimi yerleri lirik okumayla, kimi 

yerleri ise melodik olarak devam eder. Bunların ardından “yarık toprağa basan tabanlar 

 
131 Barış Manço, kendisini “çağdaş halk ozanı” olarak konumlandırarak geleneksel anlatıyı pastoral bir 
dille, kimi zaman tamamen batılı rock’n’roll veya country tarzında yorumlayarak temsilcilerindendir.  



 128 

yarık” sözleri, toplumsal gerçekçi biçimde kırsaldaki yaşam mücadelesinin zorluklarını 

vurgular. Parçanın sonuna doğru yükselen “Aaaaaa!!!”, “Hoooooooyyy!!!” gibi tarlada 

çalışan köylülere ait ses efektleri ve Karaca’nın teatral vurguları, parçanın retorik 

anlatısını güçlendirir. Parçanın sözlerinde sıklıkla yer alan tekrarlar da parçanın vurgulu 

anlatısını destekler. Bu parçada köylülerin umudu olan ekin tarlaları, yaz döneminde 

zorlukla sürülen tarlalar, yağmura bağlı olarak ekinlerin yetişmesine dair umut konu 

alınır. Parçanın tarlada çalışan köylünün ağzından anlatısı ve parçada “tarlada çalışan 

köylü sesi” efektlerine de yer verilmesi; parçanın dışarıdan kentli bakış anlatısını kırarak 

kırsalın içinden bir anlatı oluşmasını sağlar. Cem Karaca’nın müziklerinde çoğunlukla 

görülen Batılı rock tarzındaki seyir parçanın hedef kitlesinin kentli, okumuş sınıf 

olduğunu gösterirken; parça tüm bu özellikleriyle köylü sınıfın ağzından kentli okumuş 

sınıfa bir anlatı sunar.  

 

Yine Cem Karaca’nın 1969 yılında Apaşlar grubuyla yayınlanan “Zeyno / Niksar” 

45’liğinin kapağında mavi üzerine soyut biçimde çizilmiş başında ve belinde altınlar olan 

Anadolulu bir genç kız, altın rengi bir buğday başağının ardında görünür. Plağın üst 

kısmında kırmızıyla “Zeyno”, ortasında ise “Niksar” yazıları elle grafik biçimde yazılmış 

olarak yer alır. Kırsal yaşamı konu alan bu 45’liğin kapağı, Anadolu kültürüne ve 

Anadolu kırsalının “altını” olan buğdaya gönderme yapar. Altın rengi buğday başağı, 

üretimle gelen refahı ve kalkınmayı da temsil eder. Bu 45’likte yer alan iki parçanın da 

bestesi ve sözleri Karaca’ya aittir. Plağın ön yüzünde yer alan “Zeyno”, Anadolu’da bir 

köy ağasının kızı olan Zeyno’nun fakir Mehmet’i sevmesi, Mehmet’in ise ağaya verecek 

başlık parası olmadığından Zeyno’yu kaçırmasını anlatır132. Plağın arka yüzünde yer alan 

“Niksar’ın Gelinleri”; Tokat ilinin Niksar ilçesindeki genç kadınlar için yazılmış pop-

rock tarzında bir aşk şarkısıdır. Bu parçalarda Anadolu’nun yerele özgü kültürel öğeleri, 

popüler kültürde yeniden işlenerek kentli söylemin de bir parçası haline gelir.  

 

Selda Bağcan’ın 1971 tarihinde yayınlanan “Anayaso / Bad-ı Sabah” 45’liğinin arka 

yüzünde yer alan şu sözler, özellikle Doğu Anadolu’da kırsalda yaşamın zorluklarını, bu 

 
132 Zengin kız-fakir oğlan veya zengin oğlan-fakir kız temaları, Türkiye’de o yıllarda sinemada da sıklıkla 
işlenen bir konudur. Bu tema, içsel ve manevi bir kavram olan aşkın, maddi sistemin doğurduğu eşitsizlikler 
karşısında boyun eğmeyerek gerçekleşmesi umudu olarak okunabilir.    



 129 

bölgedeki Kürt ve Alevi yurttaşların hissettiği ayrımcılığı dile getirerek bu meseleyi 

kentli popüler kültürün içine dahil eder:  

 
“Ben Hasso’nun, Mamo’nun, Hıdır’ın, Haydar’ın, Bektaş’ın, İbo’nun sesiyim. Sesimde acılık 
varsa günahı sizin. İçimdeki kırıklık, dilimdeki burukluk tüm sizden yana.  
 
Siz, büyük kentlerin aydın kişileri!.. Siz, beni ilkellikten kurtarmak isteyen Anayasa!.. Siz 
beni yönetenler, yönetecek olanlar!.. 
 
Sizin gününüzde, ben, “Hasso” kaldığım sürece… Sizin ilgisizliğinizle ben, kendi dilimi 
öğrenmek imkanından yoksun kaldığım sürece… Anayasa’nın adı “Anayasso” olacak.  
 
Bu kelimede, sizin bana seslenişinizin karşılığı var! Bu seslenişte, ilkelleşime isyanımın 
çığlık protestosu var.  
 
Yaşadığınız çağın oluşumunu, çevrenizdeki kişilerin gelişimini, hayat koşullarının değişimini 
aklınızın kantarına vurun biraz: Benden ne istedinizse verdim!.. Hatta istemediklerinizi bile 
verdim. Yediğiniz ekmeğin buğdayını ben ektim, ben sürdüm. Giydiğiniz kumaşın yününü, 
pamuğunu ben topladım, ben ürettim, içtiğiniz sigaranın tütünü benden. Yediğiniz etin, 
içtiğiniz sütün davarını ben güttüm. Türküler yaktım plaklarınıza ulaştırdım. Canımı istediniz 
yurt savunması için, verdim, kanımı istediniz verdim… Ama ne yazık, tüm bunların 
karşılığında bir alfabe bile vermediniz, kendi dilimi bile vermediniz bana!..”  

 
Kapak metninin yanı sıra hem “Anayasso” parçasında, hem de 1976 yılında yayınlanan 

“Vurulduk Ey Halkım Unutma Bizi” albümünde yer alan “Gardaşım Hasso” parçasının 

sözlerinde geçen “Hasso” öznesi, 1949 yılı Şubat ayında CHP vekili Cevdet Kerim 

İncedayı’nın “Hassolar, Memolar” olarak tanımladığı (Kemal, 1983: 15; Oran, 2010: 

101), Doğu Anadolu’daki Kürt erkek yurttaşları işaret eder. İncedayı “demokrasinin 

birdenbire gerçekleşmesine imkân olmadığını, fazla serbestiyetin anarşiye ve diktatörlüğe 

yol açacağını” belirtmiş, “Ben [şark vilayetlerde] gittiğimde birtakım kimselerle, 

talebelerin tercümanlık yapması sayesinde konuştum. Eğer onları şimdi serbest bırakırsak 

reylerini ya Haso’ya, ya Memo’ya verirler. Buna müsaade edebilir miyiz?” sözlerini 

sarfetmiştir (Cumhuriyet Gazetesi, 2 Şubat 1949, s. 1 ve 3). Bu sözlerin ardından “Hasso” 

ve “Memo” isimleri, Doğu’daki Kürt halkını temsilen İncedayı’nın o dönemki 

yaklaşımına referansla farklı siyasi bağlamlarda kullanılır hale gelmiştir.  

 

Plağın iç kitapçığında, albümün oldukça ses getiren parçası “Anayasso” ile ilgili şu 

ifadeler yer alır:  

 
“Bu şarkı; Doğu Anadolu’nun daha da doğusunda Hakkâri dolaylarında, kış aylarında Zap 
Suyu adı verilen üstü köprüsüz deli dolu akar bir çayı geçerek hasta bebeklerini doktora 
ulaştırmak isteyen ve ceplerinde Türkiye Cumhuriyeti nüfus kağıdını taşıyan insanların, 
çocuklarını boz bulanık Zap Suyu’nun çağıltıları içinde yitirmesinin öyküsüdür.  
 



 130 

Ki bu insanlar; kışta kıyamette, bin bir güçlükle sulardan topladıkları mini mini yavrularının 
cesetlerini, köylerine kadar bile götürmek imkanından yoksundurlar.  
 
Çocuklarla birlikte tüm umutlar da yitip gitti… Ve karlı tepelerin üzerinde yedi mini mini 
mezar – İnsan Hakları ve Sağlıkları Anayasası’nın koruyucu kanatları altında bulunan – bu 
zavallı vatandaşlarımızın gözünde hayatın bütün değerini ve anlamını silip götürdü.  
 
Sizin de çocuklarınız vardır, üç yaşında, beş yaşında, yedi yaşında. Sizin de bebeleriniz 
vardır, yumuk yumuk avuçlarıyla uzattığınız çikolataya veya oyuncağa sarılan, şirin sevimli 
sıcak kanlı bebeleriniz vardır. Lunaparka gitmek isterler, çocuk bahçesine gitmek isterler, 
yaşları pek küçükse “Attaaaa!” gitmek isterler. Ama kızamık olunca, ama hasta olunca… 
Geçit vermeyen çayların boz bulanık sularında bu dünyayı henüz tanımadan öteki dünyaya 
gitmelerini, mini mini ciğerleriyle son nefeslerini verip karlı tepelerin doruğunda küçük bir 
mezarı doldurmalarını ister misiniz?”133  

 
1971 yılında Boğaz köprüsü134 yapımı ile ilgili tartışmalar sürerken Selda Bağcan’ın 

albümünde “Anayasso” parçasına yer vermesi, Doğu’daki yurttaşların yokluk içinde 

lojistik zorluklar çekerken İstanbul’da o dönem için “lüks” sayılabilecek bir harcama olan 

bir Boğaz köprüsü inşasının getirdiği ayrımcılık hissini göz önüne serer. İstanbul’da iki 

yaka arasında deniz yoluyla ulaşım imkânı varken bir köprünün yapımı; özellikle Doğu 

Anadolu’yu boydan boya geçen Zap Nehri’ni el yapımı teleferiklerle hayatlarını tehlikeye 

atarak geçen, kimi zaman bu nehri geçmek isterken hayatını kaybeden yurttaşların çektiği 

zorluklarla karşılaştırılır. Bu zorlukların bir “hasta bebeklerini hastaneye götürmeye 

çalışan aileler” örneğiyle verilmesi ise içerdiği gerçekliğin yanı sıra durumu daha çarpıcı 

ve empati yapmaya yatkın halde betimler. Şemsi Belli tarafından Doğu Anadolu’nun 

yerel aksanı korunarak yazılmış bu şiiri, Selda Bağcan da aynı aksanla icra eder. Lojistik 

imkansızlıkların yanında zorlu coğrafi koşullar, yokluk, devletin resmî dili olan Türkçe’yi 

bilmeme, okula gidememiş olma, bunların getirdiği yoksulluk ve devlete seslerini 

duyuramama meseleleri de Anayasso’nun sözlerinde dile getirilir. 
 

“Gara dağlar gar altında galanda 
Ben gülmezem 
Dil bilmezem 
Şavata’dan Hakkari’ye yol bilmezem 
Gurban olam, çaresi ne, hooyyyy babooov 
[…] 
Malımız yoh 
Yolumuz yoh 
Angaraya ses verecek dilimiz yoh 

 
133 İmla kuralları günümüze göre uyarlanarak yeniden yazılmıştır.  
134 İstanbul Boğazı’nın iki yakasını birbirine bağlayan ilk köprü olan Boğaziçi Köprüsü’nün yapımına 1971 
yılında başlanmış, köprü 30 Ekim 1973 tarihinde kullanıma açılmıştır. Boğaziçi Köprüsü’nün ismi, 15 
Temmuz 2016 darbe girişiminin ardından dönem hükümetinin kararıyla “15 Temmuz Şehitler Köprüsü” 
olarak değiştirilmiştir.  



 131 

Angarada Anayasso 
Ellerinden öpiy Hasso 
Yap bize de iltimasso  
[…]”  

 
Anayasso parçasındaki “dil bilmezem” sözleri, “Hasso” gibi yine Doğu Anadolu’da, ana 

dilleri devletin resmi dili olmayan Kürt yurttaşlara işaret eder. Dönemin popüler müzik 

parçalarında Kürt kelimesi doğrudan geçmemekte, ancak kimi zaman parçalarda Doğu 

Anadolu’nun yerel lehçelerine yer verilmektedir. Ancak Cem Karaca’nın “Karşıdadır 

Kürt Evleri” sözlerinde Kürt kelimesi geçmektedir. Aynı halk ezgisinin farklı 

versiyonlarında, çoğunlukla bu sözler “karşıdadır evleri” şeklinde yorumlanmaktadır. 

Özellikle Doğu bölgelerine yoğunlaşan ve dolaylı olarak Kürt yurttaşları konu alan yaşam 

koşulları, özellikle Selda Bağcan ve Melike Demirağ’ın şarkı sözlerinde tüm çıplaklığıyla 

görünür hale gelmiştir. Buna karşılık, Barış Manço gibi kendini apolitik olarak 

tanımlayan135 isimlerin müzikal parçalarında kırsalda yaşam daha romantik ve pastoral 

betimlemelerle vücut bulmuştur. Parçada zorlu coğrafi koşullar ve lojistik imkansızlıklar 

Zap Nehri üzerinden, temel ihtiyaçlara ve sağlık hizmetlerine ulaşmanın zorluğu hasta 

çocuk örnekleri üzerinden betimlenmiştir. Gazetelerde de sıklıkla yer alan Zap Nehri’nde 

boğulan ve doktora ulaşamadığı için ölen çocuk haberleri, tezde de işleneceği üzere 

ilerleyen yıllarda da çeşitli parçalara konu olmuştur. Bu parçalarda doktora ulaşamamanın 

 
135 Barış Manço, parçalarında sıklıkla Türk boylarının efsaneleri ve kahramanlıkları ile çeşitli halk 
hikâyelerini işlediğinden ve bu temalardan beslenen imgeleri zaman zaman dış görünüşüne de taşıdığından 
çeşitli medyada sağ kanat ile ilişkilendirilmiştir. 19 Aralık 1979 tarihli Gong dergisinde “Barış, senin için 
faşist diyorlar. Ne dersin?” sorusunu, “[…] Uzaktan ve yakından bir ilgim yok. Sadece 40 milyon Türk’ün 
duygularını dile getirmek ve bu amaç için uğraş veren bir adamım. […] Beni, müziğimi, kişiliğimi seven 
beri gelsin. Mevlana’nın dediği gibi ne olursa olsun ama gelsin. Benim davam, gönül davasıdır. Fikirler 
ayrı ayrı olsa bile gönüller bir olsun.” şeklinde cevaplamıştır. (Röportaj kaynağı: 
https://www.turkiyerocktarihi.com/d/1642/baris-manco-ben-fasist-degilim! Erişim tarihi: 22/02/2022). 
Manço’nun “Türkçü” duruşu sünni Türkçü bir yapıda değil, Anadolu kültüründen beslenen ulusalcı bir 
yapıdadır. Manço’nun 1972 yılında Kurtalan Ekspres’le yayınladığı “Ölüm Allah’ın Emri / Gamzedeyim 
Deva Bulamam” 45’liğinde yer alan “Gamzedeyim Deva Bulamam” parçasının güftesi, Ermeni şair Tatyos 
Efendi’ye aittir. 1970’li yıllarda birlikte çalıştığı Kurtalan Ekspres grubunun gitaristi Ohannes Kemer de 
yine Ermeni’dir. Moğollar’la birlikte yayınladığı 1971 tarihli “İşte Hendek İşte Deve / Kâtip Arzuhalim” 
45’liğinde yer alan “Kâtip Arzuhalim”, sözleri Pir Sultan Abdal’a ait, Pir Sultan Abdal’ın kendisini hapse 
atan Hızır Paşa’ya isyanını dile getiren bir parçadır. Nitekim Manço kendi versiyonunda bu parçanın sonuna 
Türk boylarının Anadolu’ya gelişini anlatan bir bölüm eklemiştir. Buna bağlı olarak Anadolu’da 
Karacaoğlan’ın, Pir Sultan Abdal’ın, Köroğlu’nun hikâyelerinin gelecek nesillere aktarılarak “küskünlüğün 
bitmesini” dileyerek ulusalcı millici duruşunu dışa vurmuştur. Manço’nun 1960-1980 yılları arasında 
eserlerine bakıldığında doğrudan politik bir söyleme rastlanmamakla beraber, geniş bir hedef kitleye 
yönelik popülist bir retoriğin varlığı görülür. Bu retorik Manço’nun dış görünüşüne, şarkı sözlerine, 
müzikal parçaların anlatısını güçlendiren ses efektlerine (at sesi, nal sesi, yeniçeri top tüfek sesleri, yerel 
halkın konuşma sesleri…) de yansıyarak hikâye anlatımını desteklemiştir. Barış Manço’nun 1960-1980 
yılları arasında yayınlanan tüm parçaları bu tezin yazım aşamasının başlangıcında çözümlenmiş, ancak 68 
Hareketi’yle doğrudan bir ilgisi bulunmadığından bu bölümler tez metninden çıkartılmıştır.    



 132 

hasta çocuk örneği üzerinden işlenmesi; çocuğun yetişkinlere oranla daha güçsüz bedene 

sahip olmasının ve durumun güçlü duygusal etkisinin yanında; bir topluluğun “gelecek” 

imgesinin yok olmasını da içinde barındırır. “Anayasso”136 parçası dönem içinde oldukça 

ses getirerek 1974 yılında yeniden 45’lik olarak yayınlanmıştır. Bu sefer “Anayaso / Bad-

ı Sabah” plağının kapağında gri monokrom basılmış bir fotoğrafta, arkası dönük iki köylü 

kadın ve küçük çocukları yer alır. Plağın sağ alt köşesinde elle yazılmış gibi görünen 

“Anayaso” kelimesi vardır. Siyah ağırlıklı bu albüm kapağının iç yüzünde de köylü bebek 

ve çocuk fotoğraflarının üzerinde “Anayaso” parçasının sözleri yer alır. Plağın kapağında 

Selda Bağcan’ın görselinin yer almaması, Bağcan’ın yıldız kimliğinden ziyade toplumsal 

mesajlarını ve siyasi kimliğini öne çıkartma isteğini belli eder.  

 

Selda Bağcan’ın 1975 tarihli “Türkülerimiz II” albümünde yer alan “Mehmet Emmi” 

parçası, ağalık sisteminde topraksız köylülerin çektiği yoksulluğu konu alan Anadolu 

rock tarzında bir parçadır. Yine aynı albümde yer alan “İnce İnce Bir Kar Yağar”, sözleri 

Aşık Mahzuni Şerif’e ait Anadolu pop tarzında yorumlanmış bir halk ezgisidir. Parçanın 

sözleri Doğu’da yaşayan köylülerin ağzından zor coğrafi şartlar, çekilen maddi zorluklar, 

fırsat eşitsizlikleri, okul ve yol olmaması ve toprak ağalarının kendilerine toprak 

vermemesi konularını ele alır. Köylüler, çocuklarının ileride “büyük (insan)” olmasını, 

kendileri gibi “ortada sürünmemesini” ister, ayrıca TİP’in öncelikleri arasında yer alan 

toprak reformuna da gönderme yapar. Bu parçada da yine çocuklar üzerinden, bölgedeki 

Kürt topluluğunun okuması ve daha aydınlık bir geleceğe sahip olması temennisi esas 

alınır:  
“İnce ince bir kar yağar fakirlerin üstüne, 
Neden felek inanmıyor fukaranın sözüne, 
Öldük öldük biz açlıktan, etme ağam n'olur.  
Kimi mebus kimi vali, bize tahsil haramdır, 
Yandık yandık bize okul, bize yol, bize hayat, 
Etme ağam, n'olur, n'olur, n'olur, n'olur, n'olur n'olur. 
[…] 
Adam mı ölür toprak verince, 
Borç ödeyince, kendin bilince, 
N'olur, n'olur, n'olur gardaş n'olur”.  

 

 
136 Parçanın ismi ilk albümde “Anayasso”, 1974 yılında yayınlanan 45’likte ise “Anayaso” olarak 
geçmektedir. Yazılı kaynaklarda parça ismi çoğunlukla “Anayasso” olarak geçtiğinden, bu tezde de parçayı 
kasten “Anayasso” ismi kullanılmıştır.  



 133 

Cem Karaca’nın 1975 yılında yayınlanan “Beni Siz Delirttiniz / Niyazi” 45’liğinde yer 

alan “Niyazi”, progressive Anadolu rock tarzında seyreden bir parçadır. Parçanın 

sözlerinde Anadolu’da ne savaşta ne de barışta dertlerin bitmediği vurgulanırken, 

aşağıdaki dizeler TİP’in üzerinde durduğu toprak reformu talebini hatırlatır. Bu dizelerde 

Cem Karaca ilk kez kendini bir halk ozanı gibi konumlandırmıştır:  

 
“Karacam der çağır emmini dayını 
Söyle bıraksınlar üçün birini 
Adam gibi alsa herkes payını 
Hepimize yeter bu toprak, yorulmaz 
Hepimize yeter bu toprak, yorulmaz” 

 
Kırsal yaşamda coğrafi zorluklar ve yoksulluğun yanı sıra, insanın en temel haklarından 

birisi olan sağlık hizmetleriyle ilgili yetersizlikler de kırsal yaşamı sınıf meseleleri 

kapsamında ele alan popüler müzik parçalarında sıklıkla işlenen konular arasındadır. Cem 

Karaca’nın 1971 yılında Kardaşlar grubuyla birlikte yayınladığı “Acı Doktor (Kısım I) / 

Acı Doktor (Kısım II)” 45’liğinde yorumlanan “Acı Doktor”, sözlerini Aşık Mahzuni 

Şerif’in yazdığı halk ezgisinin137 Anadolu rock tarzında yorumlanmış halidir. 45’liğin 

kapağının ön yüzündeki kucağında bebek taşıyan ve ceketini uzatarak yalvarır haldeki 

monokrom köylü adam çizimi ile arka yüzdeki renkli psikedelik tarzdaki adam portresi 

çizimi, Kardaşlar grubunun gitarist ve bestecilerinden Ünol Büyükgönenç’e aittir. Bu 

plak, kırsaldaki yoksulluğa ve imkansızlıklara dikkat çekerek toplumsal sorunları dile 

getirir. Çizimin psikedelik tarzı ise, parçanın psikedelik rock tarzına paralel biçimde 

dönemin hippie gençlik kültürünün görsel stilinden esinlenilmiştir. Parçanın sözleri, 

köyden hasta bebeğiyle beraber doktora giden yoksul bir adamın çaresizliğini konu alır. 

Plağın iki yüzüne bölünmüş halde yer alan “Acı Doktor” parçası, müzikal anlamda blues 

ve psikedelik rock tarzında seyreder. Parça önce bas gitar ve davulla blues tarzında başlar, 

ardından gitar girer, sonra da “çok uzaktan yaya geldim” sözleriyle uzaktan başlayarak 

gitgide yakınlaşma hissi veren vokal sesi devreye girer. Parçanın başlangıcındaki ““Çok 

uzaktan yaya geldim, Acı doktor bak bebeğe. Beşiğini elden aldım, Acı doktor bak 

bebeğe” sözlerinde, her dizenin ardından bas gitar, davul ve kısa bir gitar solosuyla sözler 

vurgulanır. Plağın diğer yüzündeki Acı Doktor (Kısım II), “Bir şey değil vatandaşım, acı 

doktor bak bebeğe” sözlerinden itibaren aynı tarzda devam eder. Toplamda 11 dakika 

 
137 Aşık Mahzuni Şerif’e ait bu halk ezgisi “Acı Doktor Bak Bebeğe” ve “Berçenek’ten Yaya Geldim” 
isimleriyle de bilinir.  



 134 

civarında seyreden, gitar solosunda kimi zaman Anadolu’nun yerel motiflerinin 

duyulduğu bu progressive rock parçası, retorik bakımdan da oldukça çarpıcıdır ve 

müzikal anlamda türünün en iyi örneklerindendir. Yine Cem Karaca’nın 1977 yılında 

yayınlanan “Yoksulluk Kader Olamaz” albümünde yer alan “Vay Kurban”; sözleri 

Ahmed Arif’e müziği Cem Karaca’ya ait, yavaş tempolu bir rock parçasıdır. Parçanın 

sözleri, kırsaldaki zorlu coğrafî ve yaşam koşullarını ve zamanında tedavi olamadığı için 

yaşama şansı düşük olan bir kadını anlatır. Bu kez güçsüz beden imgesiyle duygusal bir 

anlatı kurulan özne bir çocuk değil, kadındır. Bu parça, “Şarkılarda Toplumsal Cinsiyet” 

bölümünde de ele alınmıştır.  

Melike Demirağ, 1979 yılında yayınlanan ve çoğunluğu lirik sözlerden oluşan “79 

Yılında” adlı albümünde, Doğu’daki zorlu yaşam koşullarını Siirt’in Pervari ilçesinde 

“Sürü”138 filminin çekimleri esnasında yaşadığı kişisel deneyimlerle betimler. İsmini 

Siirt’in ilçesinden alan “Pervari” parçası, 1979 yılının “Çocuk Yılı” ilan edilmesine 

rağmen Türkiye’de her 100 bebekten 15 tanesinin öldüğünü lirik biçimde vurgular. 

Bunun yanında albümde Doğu’daki aşiret, kan davası, sağlık hizmetlerinin yetersizliği ve 

Zap Nehri’nde yaşanan lojistik zorluklar konuları ele alınmıştır. Melike Demirağ’ın pek 

çok albümünde olduğu gibi bu albümde de kartonet üzerinde şarkı sözlerine yer verilerek, 

verilmek istenen mesaj vurgulanır. Albümün kapağında Demirağ’ın başında beyaz 

yazma, kırmızı bir kuşakla alnından bağlı profilden çekilmiş portre fotoğrafı yer alır. Bu 

fotoğrafta Demirağ başını yere doğru eğmiş, düşünceli ve üzgün bir ifadeyle şarkı 

sözlerinde olduğu gibi köylülerin çektiği zorlukları ve üzüntüsünü yansıtır. Burada, 

Türkiye’deki 68 Hareketi’nin aktif isimlerinden Oral Çalışlar’ın köylerdeki harekette 

ortama ayak uydurmak için “köylü kılığına” girildiği (Mater, 2012: 262) anekdotunun 

hatırlatmak gerekir. Melike Demirağ, aslen köylü olmadığını albüm kartonetindeki 

metinde vurgulamakla ve gündelik hayatında kentli kıyafetleri tercih etmekle birlikte, 

albümün kapağında Siirt’in yerel kıyafetlerini giyerek bir nevi “köylü kılığına” girmiştir. 

Kırsalda çekilen zorluk, yokluk ve imkansızlıkların dile getirildiği bu albümde kapak 

fotoğrafında bu giysinin seçilmesi, Demirağ’ın hem Siirtli bir kadının ağzından çekilen 

 
138 “Sürü”, senaryosunu Yılmaz Güney’in cezaevindeyken yazdığı, yönetmenliğini Zeki Ökten’in yaptığı 
1979 yılında yayınlanmış ve oldukça ses getirmiş bir filmdir. Güneydoğu Anadolu’da aşiretler arası 
anlaşmazlıklar, ağalık sistemi, yoksulluk, çaresizlik, sınıf ve cinsiyet temelli eşitsizliklerin gözler önüne 
serildiği film ulusal ve uluslararası festivallerde pek çok ödüle değer görülmüştür.  



 135 

yokluğu kentli hedef dinleyici kitlesine iletirken, bir yandan kırsaldaki dinleyiciye ulaşma 

çabası da sezilir.  

Melike Demirağ’ın “79 Yılında” albümü, kimi zaman senfonik öğeler içeren, yoğun 

olarak Batılı pop tarzıyla müzikal yönden kentli kesime hitap eden bir Doğu Anadolu 

anlatısıdır. Melike Demirağ’ın “79 Yılında” albümünde yer alan “Kurban”, “Siirt”, “Bu 

Çocuk Ölecek” ve “Dünyanın En Acıklı Güldürüsü” parçaları, Siirt’te sağlık 

hizmetlerinin yetersizliğini konu alır. “Kurban” parçası, Doğu kırsalında doğumda kendi 

başına göbek başını kesen ve zorluk içinde bebeğini büyüten, hasta bebeğini doktora 

ulaştırmak isteyen bir annenin ağzından söylenmiştir. Sözleri Şanar Yurdatapan’a ait 

parçanın müziği, plak üzerinde “Geleneksel (Siirt Göçer Ezgisi139)” olarak 

tanımlanmıştır. Aynı albümde yer alan “Siirt” parçası, hasta bir bebeğin Pervari’den 

Siirt’e götürülmesini konu alır. Geleneksel bir Kürt ezgisinin üzerine lirik biçimde 

okunan parça, 1979 yılında Türkiye’nin Doğu illerinde çekilen doktor yokluğuna da 

eleştiri getirir. Yine aynı albümde yer alan “Bu Çocuk Ölecek”, bu sefer genç bir doktorun 

ağzından 400.000 kişilik bir ilçeye tek doktor olarak atanmasını, yaptığı tüm 

fedakarlıklara rağmen bu zorlu görevin üstesinden gelemediğini anlatır. Bir yandan da 

özellikle kırsal kesimde yaygın olan “kaderci” anlayışı irdeleyerek durumu değiştirmenin 

mümkün olduğunu devrimci bir yaklaşımla vurgular:  

 
“[…] 
Allah’ım, bu bebek gidiyor, gidecek, 
Ne olur ufacık bir ümit olsa 
“Alnının yazısı böyleymiş” denecek… 
Yazıyı Tanrı mı yazıyor,  
Bizler mi yoksa?..” 

Dönemin popüler müzik sözlerine bakıldığında, dikkati çeken bir nokta da Tanrı 

olgusudur. Arabesk parçalarda sıklıkla İslami deyişe uygun biçimde “Allah” olarak 

karşımıza çıkan bu kavram; ilerideki başka örneklerde de rastlanacağı üzere, 

sol/eleştirel/devrimci şarkı sözlerinde daha evrensel biçimde kullanılan “Tanrı” 

kavramına evrilmiştir. “Allah” yerine kullanılan Tanrı kavramı, bir yandan erken 

Cumhuriyet dönemindeki kültür politikalarının getirdiği “köklere dönüş”ü de yansıtır. Bu 

 
139 Göçerler, Doğu ve Güneydoğu Anadolu bölgelerinde göçebe yaşayan, sürekli bir yerleşim yerleri 
olmadan yazın yaylalarda, kışın ise kışlaklarda konumlanan ve hayvancılıkla geçinen topluluklardır. 
Kaynak: https://siirt.ktb.gov.tr/TR-56337/hayvancilik.html 



 136 

köklere dönüşte Türk topluluklarına 14. yüzyılda gelen İslami kültürlerin etkileri 

silinerek, Türk kültürünün özüne ulaşılmaya çalışılır. Günümüz Türkçesi’nde Tanrı, eski 

Türkçe’de “Tengri” olarak hem İslamiyet öncesi Türk boylarında yaygın olan dini inancı 

hem de göklerin tanrısını işaret eder. Bunun yanında; Tanrı kelimesinin enternasyonel bir 

boyutu da vardır. Farklı dini inançlarda farklı isimlerle hitap bulan tanrı olgusu, burada 

kullanılan “Tanrı” kelimesiyle daha kapsayıcı biçimde vücut bulur. Bu şarkının 

sözlerinde önce “Allah” ardından “Tanrı” kelimelerinin kullanımı söz ve beste uyumu 

kaygısı güdebileceği gibi, verilen ilk iki dizede verilen yerel bir örneğin, devamında daha 

evrensel bir mesaja evrilmesine de işaret edebilir.  

Aynı albümde yer alan “Dünyanın En Acıklı Güldürüsü”, bu kez Melike Demirağ’ın Sürü 

filminin çekimleri esnasında Pervari’de hastalanma deneyimini, bölgedeki memurların 

yiyecek yardımları ve İstanbul’dan kendisine getirtilen ilaçla sağlığına kavuştuğunu 

fondaki yerel ezginin üzerine lirik biçimde anlatır. Bunun yanında, yokluk içerisindeki 

Doğu Anadolu’da televizyonlardan tüketim kültürünün dayatılmasını da eleştirir.  

 

Selda Bağcan’ın 1976 yılında yayınlanan Vurulduk Ey Halkım Unutma Bizi albümünde 

yer alan “Gardaşım Hasso”, Hakkari’nin Şavata Köyü’nde yoksunluğu, Zap Nehri’nden 

karşıya geçmenin lojistik imkânsızlıkları ve sağlık hizmetlerinin yetersizliğine 

odaklanarak anlatır. Selda Bağcan ile özdeşleştirilen Anadolu folk tarzından ziyade 

müzikal anlamda Batılı rock tarzında seyreden ve psikedelik öğeler içeren bu parça, 

gerçekleştirmedikleri vaatlerde bulunan siyasilere de gönderme yapar. Bağcan, bu 

parçayı Doğu ve Güneydoğu Anadolu bölgelerine özgü bir lehçeyle söyler ve bölüm 

sonlarında bölgeye özgü “Hoy, hoy baboy” seslenişini kullanır. Selda Bağcan, bu parçada 

Ankara’daki siyasilerin oy toplamak için Doğu’da “kuru lafla yaraları sardıklarını” ve 

dertlerin biteceğini iddia ettiklerini, Zap Nehri’ne köprülerin yapılacağını vadettiklerini 

ancak bunların gerçekleşmediğini, aslında iktidardaki “efendiler”in yoksullara kıymet 

vermediğini eleştirel biçimde vurgular. Tüm bunların yanında; “Şavata'da garip garip, 

garip Hasso, Gözlerinden öpiy, öpiy Anayasso” ve “Hasso seçemezse bir gün, bir gün 

akla siyahı, Helbet boşa gider işte, böyle ah ile vahı” dizelerindeki “Hasso” öznesi, Selda 

Bağcan’ın 1971 tarihinde yayınlanan “Anayaso / Bad-ı Sabah” 45’liğinin kartonetinde 

belirtildiği gibi Doğu bölgelerdeki Kürt vatandaşları işaret eder.  

 



 137 

Selda Bağcan’ın 1974 yılında yayınlanan “Nem Kaldı / Rabbim Neydim Ne Oldum” 

45’liğinin ilk yüzünde yer alan “Nem Kaldı”, sözleri Aşık Mahzuni Şerif’e ait halk 

ezgisinin Kardaşlar grubuyla birlikte psikedelik rock ve funk öğeleri de içeren Anadolu 

rock tarzında yeniden yorumlanmış halidir. Parçanın ilk dizesi “Parsel parsel eylemişler 

dünyayı / Bir dikili taştan gayrı nem kaldı” sözleri, dünyada pek çok şeyin güç sahibi 

sınıflara ait olduğunu, kendisine ait bir mezar taşından başka bir şey kalmadığını belirtir. 

Parçada geçen “Padişah değilem çeksem otursam, Saraylar kursam da asker yetirsem, 

Hediyem yoktur ki dosta götürsem, İki damla yaştan gayri nem kaldı” sözleri, kendileri 

çalışırken erk sahibi sınıfın bir şey yapmadan koltuklarında oturduğunu, erki korumak 

için askerler yetiştirdiğini, kendisinin ise zorluk çektiğini ve gözyaşından başka bir şeyi 

kalmadığını anlatır. Ardından gelen “Nice dertler gördüm derman çıktılar, Çok Aliler 

gördüm Osman çıktılar, Eski dostlar bize düşman çıktılar, Birkaç türlü uftan gayrı nem 

kaldı” sözleri ise Alevi kültürüne ait olduklarını savunan kişilerin, o dönemde dönerek 

kendilerine baskı yapan Osmanlı hükümetinin tarafına geçtiklerini ve kendilerine artık 

düşman olduklarını vurgular.  

 

Dönemin parçalarında eğitim alma isteği, eğitim alarak üretme ve “bir yerlere gelme” 

konuları da ele alınmıştır. Selda Bağcan’ın 1977 yılında yayınlanan “Türkülerimiz 4” adlı 

albümünde yer alan “Ah Ne Olur Bizim Köyde”, sözleri Aşık Mahzuni Şerif’e ait bir 

Alevi halk ezgisidir. Bu parçanın konusu ise Elbistan’daki köylerinde herkesin okuması, 

insanların fikir üretmesi, üretim yapması, köylerinde bereket olması ve tüm fakirlerin 

doyması dileğini işler. Cem Karaca’nın 1977 yılında yayınlanan, söz ve müzikleri 

kendisine ait “Mor Perşembe / Bir Mirasyediye Ağıt” 45’liğinde yer alan “Mor 

Perşembe” parçası, taşradan okumak için İstanbul’a gelen bir öğrencinin çektiği 

yoksulluğu konu alır.  

 

Sınıflar arası adaletsizlik, işçi-patron ve köylü-ağa ilişkileri de dönemin sol popüler 

müziğinde ele alınan konulardandır. Fikret Kızılok’un 1975 tarihli “Anadolu’yum ‘75 / 

Darağacı” 45’liğinde yer alan “Darağacı”, sözleri Aşık Mahzuni Şerif’e ait bir halk 

ezgisidir. Türkü biçiminde seyreden bu parça işçi ve köylü sınıfın çektiği yoksulluk, 

patronların zengin olması ve adaletsizlik konularını işler. Bu parça Selda Bağcan’ın 1977 

tarihli “Türkülerimiz 4” albümünde “Yiğit Muhtaç Olmuş Kuru Soğana” ismiyle yer 



 138 

almıştır. Selda Bağcan’ın aynı albümünden kırsalda yokluk konusunu işleyen bir diğer 

parça, söz ve müziği Aşık Mecburi’ye ait “Tüh Be Yokluk” parçasıdır. Kırsal kesimde 

yoksulluk üzerine yazılmış ve folk tarzında yorumlanmış bu parça, köylülerin yoksulluk 

ve zorlu yaşam koşullarının yanında toplum içinde seslerinin de duyulmadığını dile 

getirir:  
 

“Nasır nasır ellerini 
Acı keskin gözlerini 
Bağlamışlar dillerini 
Tuh be yokluk, tuh be yokluk 
 
Toprak kokan tenlerinden 
İçe gömük kinlerinden 
Utanç çatlak seslerinden 
Tuh be yokluk, tuh be yokluk 
 
[…]” 

 

4.1.2. İşçi Sınıfı ve İşçi Mücadelesi 

 

1970’li yılların ortalarına doğru kırsal kesimle bağdaştırılan yoksulluk kavramı, köyden 

kente göçün artmasıyla birlikte kentli işçi sınıfını da içine alır. 1970’lerin ikinci 

yarısından itibaren işçi sınıfını konu alan popüler müzik parçalarının miktarı görünür 

biçimde artar. TİP’in meclisten çıktığı ve sesinin farklı platformlarda duyurduğu, işçi 

grevlerinin yoğun olduğu bu yıllardan itibaren kırsal kesimin zorlu yaşam koşullarının 

yanında, kırsaldan kente göç eden ve çoğunlukla işçi olarak çalışan kesimin karşılaştığı 

sıkıntılar ve güçlükler ele alınan konular arasındadır.  

 

İşçi sınıfını konu alan popüler müzik parçalarının arasında belki de en tanınmış ve 

akademik bağlamda da en fazla ele alınmış olanı, Cem Karaca’nın 1975 yılında 

yayınlanan “Tamirci Çırağı” adlı parçasıdır. “Tamirci Çırağı / Nerdesin” 45’liğinin 

kapağında gri monokrom tonlarda, çömelmiş halde çalışmakta olan bir araba tamircisi 

fotoğrafı yer alır. Kapağın iç yüzünde siyah fon üzerinde yer alan gri monokrom bir tamir 

anahtarı resmi bulunur. Anahtarın üstünde büyük harflerle “Tamirci Çırağı” yazar, sol 

üstte ise şu not yer alır:  
 
 
 
 



 139 

“Sevgili müziksever,  
 
Cem Karaca - Dervişan bu plağında sizlere bugüne dek hep belli bir mutlu son masalıyla 
biten yoksul erkek zengin kız ilişkisini değişik bir yaklaşımla sergiliyor. Gerçekçi olduğu 
için katı belki ama gerçeklerin kendi acılığı bu. Yapıtı tüm ulus emekçilerine adıyoruz.  
“NERDESİN?” ise bir arayış… Neyi mi? Neyi arıyorsanız onu…”  

 

Bu sözlerde vurgulanan “[o güne] dek hep mutlu bir son masalıyla biten yoksul erkek 

zengin kız ilişkisi”, veya yine mutlu sonla biten zengin erkek-yoksul genç kız ilişkileri 

dönem içinde pek çok sinema filminde işlenmiş bir konudur. Bu filmlere popüler müzik 

dünyasından örnek olarak Barış Manço’nun rol aldığı 1975 tarihli “Baba Bizi Eversene” 

filmi140 gösterilebilir. Bu filmde zengin bir fabrikatörün yanında çalışan zeki ve çalışkan 

bir orta sınıf genci olan Barış Manço fabrikatörün kızıyla aşk yaşamakta, fabrikatör ise 

buna karşı çıkmaktadır. Hikâye, komedi unsuru içeren çeşitli olayların ardından herkesi 

memnun edecek bir mutlu sonla biter. Bunun yanında, Selda Bağcan’ın oynadığı 1971 

tarihli “Adaletin Bu Mu Dünya” filmi141 zengin erkek-fakir genç kız ilişkisini ele alır. 

Ancak bu filmde kurtarıcı erkek kahraman ve masalsı bir hikâyeden ziyade Selda Bağcan 

çok çalışıp ünlü bir şarkıcı olarak zengin olur ve sevdiği kişiye o şekilde kavuşur, buna 

rağmen hikâye dramatik bir sonla biter. Tamirci Çırağı’na dönersek; plak kapağında yer 

alan bu sözler Karaca’nın savunucusu olduğu toplumsal gerçekçilik akımına da 

göndermede bulunarak “Tamirci Çırağı”nın hikâyesine bir giriş niteliği taşır. 45’liğin ilk 

yüzünde yer alan “Tamirci Çırağı” söz ve müziği Cem Karaca’ya ait, Türkiye 

toplumundaki sınıfsal farklılıkları gerçekçi biçimde dile getiren oldukça ses getirmiş, 

Karaca’nın deyimiyle “tüm ulus emekçilerine” adanan, progressive rock türünde bir 

parçadır. “Tamirci Çırağı” parçasının sözleri, 1970’li yıllarda Türkiye sinemasında 

sıklıkla işlenen ve mutlu sonla biten üst sınıf – alt sınıf arasındaki masalsı aşk hikâyelerine 

toplumsal gerçekçi bir tavırla yaklaşır. “Elleri ak yumuk yumuk, ojeli tırnakları / Nerelere 

gizlesin şu avucum nasırları” ve “Ayağında uzun etek, dalga dalga saçları / Ustam 

seslendi uzaktan oğlum al takımları” sözlerindeki tezatlıklar, sınıflar arasındaki farklılık 

vurgusunu güçlendirir. “Bir romanda okumuştum buna benzer bir şeyi / Cildi parlak kâğıt 

kaplı, pahalı bir kitaptı / Ne olmuş nasıl olmuşsa âşık olmuştu genç kız / Gene böyle bir 

durumda tamirci çırağına” sözleri, söz konusu aşkların ancak “cildi parlak kâğıt kaplı” 

süslü, kitleleri memnun etmeye yönelik ana akım kültürel çıktılarda yer aldığını vurgular. 

 
140 Yönetmen: Oksal Pekmezoğlu. 
141 Yönetmen: Yılmaz Duru. 



 140 

Hikâyenin devamında ise tamir ustası, “işçisin sen, işçi kal” sözleriyle gerçekliği ve bu 

konumun değişmeyeceğini çırağının yüzüne vurur. Bu parçanın sözlerinde, işçi sınıfını 

ele alan pek çok örneklerde olduğu gibi işçi mücadelesi, başkaldırı veya devrim 

kavramları yer almaz. Ancak önsözde belirtilen “mutlu son masalıyla biten” ana akım 

hikâyeleri toplumsal gerçekçi bir tavırla ters çevirir, bu bakımdan devrimci özellikte bir 

parçadır.  

 

Buna benzer bir yaklaşımla; Melike Demirağ’ın 1979 yılında yayınlanan “79 Yılında” 

albümünde yer alan “Bir Ayşe’nin Öyküsü”, 13 yaşında fabrikada makinenin başında işçi 

olarak çalışan Ayşe’nin hikâyesini anlatır. Lirik okuma biçiminde seyreden ve bir sonraki 

“Makine Yiyor Beni” parçasına giriş niteliği taşıyan bu parçanın sözleri aşağıdaki gibidir:  
 

“Şimdi bir öykü anlatacağım sizlere. Bir Ayşe’nin öyküsü bu. Ayşe daha 13 yaşında. Ayşe 
makinanın başında. O mu makineyi kullanıyor, makine mi onu, belli değil. Daha bu yaşta beli 
bükülmüş, yamru yumru elleri. Eğil Ayşe, eğil. Sabah karanlığından akşam karanlığına dek, 
eğil makinenin önünde. Makine seni yiyor, makine seni yiyecek! Eğil Ayşe eğil, eğil 
efendinin önünde, başını dik tutmayı öğrenene dek.” 

 
Bu sözlerde çocukluğunu yaşayamayan Ayşe’nin makine karşısında çalışırken eğik 

duruşu, makinenin kişileştirildiği “Makine seni yiyecek!” sözleriyle sembolleştirilir: 

“efendi makine” bir sistem, Ayşe ise sisteme baş eğmiş işçilerden yalnızca bir tanesidir. 

Ancak önünde sonunda hem Ayşe, hem diğer işçiler makinenin önünde eğilmeden 

başlarını dik tutacak, sisteme başkaldıracaklardır. Giriş bölümünü tamamlayıcı nitelikteki 

bu parçanın sözlerinde işçilerin el ele vererek, güç birliğiyle sisteme karşı çıkarak 

kapitalist sermayeyi yeneceği mesajı verilir.  

 

Sol söylemin sokaklarda duvar yazılarıyla görünürlük kazanarak kitlelere yayılma biçimi, 

Cem Karaca’nın 1977 yılında yayınlanan “Yoksulluk Kader Olamaz” albümünün 

kapağında da yer alır. Kapak görselinde Cem Karaca ve Dervişan grubu üyelerinin bir 

duvara dayanmış halde, günlük giysileriyle ayakta durduğu bir fotoğraf yer alır. Duvarın 

en yukarısında, albümün ismi “Yoksulluk Kader Olamaz” sözleri, duvarda yer alan bir 

slogan biçiminde yazılmıştır. Duvarın daha alt kısımlarında birbirine karışmış ve kimisi 

silinmiş halde, doğrudan eylem içeren “… açılsın”, “Faşizme geçit yok”, “… bizi 

yıldıramaz” sloganları görülür. Plağın A yüzünde “Kerem Gibi”, “Bir Öğretmene Ağıt”, 

“Adiloş Bebe”, “İşçi Marşı”, “Madem Ocağının Dibinde”, B yüzünde ise “Sevdan Beni”, 



 141 

“Vay Kurban”, “Yoksulluk Kader Olamaz” parçaları yer alır. Konsept albüm biçiminde 

hazırlanmış olan bu albümün tüm parçalarının başında, aynı piyano girişinin üzerine Cem 

Karaca parça isimlerini lirik biçimde okur, ardından parça başlar.  

 

Sözleri Can Yücel’e ait parçanın ilk dörtlüğü olan “Hava döndü işçiden işçiden esiyor 

yel, Dumanı dağıtacak yıldız poyraz başladı, Bu fırtına yarınki süt limanlara bedel, Bahar 

yakın demek ki mevsim böyle kışladı” sözleri, 1977 yılında hayli artan politik şiddet 

olaylarını “fırtına” olarak nitelendirerek, bu şiddetli fırtınanın ardından sükunetin ve 

bahar mevsiminde olduğu gibi güzelliklerin geleceğini anlatır. Ardından gelen sözler, 

kapitalist sistemi bir “çark”a benzeterek mevcut düzenin artık çalışmadığını, mücadele 

içinde bazı kayıpların verileceğini ancak mücadele eden işçi sınıfının “bir dünya 

kazanacağını” vurgular. İlerleyen bölümlerdeki “Şaltere uzanıyor Tanrı'ya açılmış el / 

Hava döndü işçiden işçiden esiyor yel” sözleri; daha önce umudunu inandığı Tanrı’ya 

bağlayan ve bu Tanrı’dan medet uman işçilerin artık kendi elleriyle “şalteri kapatarak” 

devrimi gerçekleştireceğini, bunun da ancak birlikte mücadeleyle gerçekleşeceğini 

belirtir. Bu sözler, kaderci anlayışı bir kenara bırakarak, işçilerin umutlarını kaybetmeden 

mücadelelerini sürdürdükleri takdirde yakın zamanda istediklerine ulaşacakları yönünde 

işçileri motive etme amacı güder.  

 

1970’li yılların ikinci yarısında sıklıkla yaşanan maden kazaları ve maden işçilerinin 

grevleri142 popüler müziğe de yansımıştır. Yine “Yoksulluk Kader Olamaz” albümünde 

yer alan “Maden Ocağının Dibinde”, sözlerini A. Kadir143 ve Asım Tanış’ın yazdığı, Cem 

Karaca’nın da bestelediği progressive rock türünde bir parçadır. Parçanın sözleri maden 

işçilerinin zorlu çalışma koşullarını dile getirir. Parçanın ortasında müzik kesilerek maden 

ocağında çalışma seslerini anımsatan çekiç ve metal sesleri gelir, bununla toplumsal 

gerçekçi bu parçanın retorik anlatısı epik biçimde desteklenir. Ardından Cem Karaca, 

maden kazalarına gönderme yapan şu sözleri lirik biçimde okur: “Ayırdılar seni dünyadan 

/ Aldılar elinden ışığını, havanı, besinini / Sevdiğin kadını taptığın oğlunu aldılar elinden 

/ Ayırdılar seni dünyadan”. Bu sözlerle birlikte parça, zorlu çalışma koşulları altında 

 
142 Kaynak: Türkiye Maden Mühendisleri Odası Birliği.  
https://www.maden.org.tr/resimler/ekler/5231a7ce4ba789d_ek.pdf  
143 İbrahim Abdülkadir Meriçboyu, bu albümde isminin kısaltması olarak A. Kadir mahlasını kullanmıştır.  



 142 

çalışma güvenliği dahi olmayan maden işçilerine bir ağıt niteliği taşır. Bu ağıt, 

madenlerdeki zorlu çalışma koşulları anlatılırken, dinleyici kitlenin duygularına hitap 

ederek retoriğin etkisini artırır. Selda Bağcan’ın 1976 yılında yayınlanan “Vurulduk Ey 

Halkım Unutma Bizi” albümünde yer alan “Maden Dağı144”, folklorik özellikleri öne 

çıkan Anadolu rock tarzında bir parçadır. Arif Sağ’ın kavalıyla eşlik ederek kırsalın sesini 

temsil ettiği bu parça, yârini maden ocağında kaybeden bir kadının ağzından söylenen bir 

ağıttır. Yine “Vurulduk Ey Halkım Unutma Bizi” albümünde yer alan “Maden İşçileri”; 

Zonguldak’ın Ereğli ilçesinde kömür madenindeki bir kazada hayatını kaybeden 

madencilerin acı hikâyesini konu alan müzikal bir anlatıdır.  

  

Melike Demirağ’ın 1978 tarihli “Yeter Artık” albümünde yer alan “Elleriniz” parçası, 

beden emekçisi işçi sınıfının elleriyle yaptığı pek çok işi anlatarak bu elleri yüceltir. 

Parçanın sonundaki Elleriniz dert görmesin, Siz pişirin onlar yesin! Bu düzene kim son 

versin? Elleriniz…” dizeleri, adaletsiz düzene son vermenin, tüm bu işleri yapan ellerin 

elinde olduğunu vurgular.  

 

4.1.3. Kentli Yoksulluk 

 

Yoksulluk meselesi, köylü ve işçi sınıfının çektiği zorluklar ve yoksunluğun yanı sıra, 

ekonomik krizle birlikte gelen kentli yoksulluk konusu da bu dönemde popüler müzikte 

yer almıştır. Kentli yoksulluk konusu, çoğunlukla memur sınıfının hikâyelerinde vücut 

bulmuştur.  

 

Cem Karaca’nın siyasi söylemi, 1971 yılında yayınlanan “Oy Gülüm Oy / Kara Sevda” 

45’liğinde yer alan “Oy Gülüm Oy145” parçasıyla iyice belirginleşir. Söz ve müziği 

Kardaşlar grubunun gitaristi Ünol Büyükgönenç’e ait parçada sıklıkla tekrarlanan “oy 

gülüm oy” sözleri, parçanın sonunda “sol gülüm sol” şeklinde seslendirilir. Parçanın 

sözleri, yoksul bir kişinin ağzından ekonomik sınıf farklılıklarını vurgular. Parça içinde 

 
144 Maden Dağı parçası; aynı dönemde Hülya Süer (1976), İzzet Altınmeşe (1976, 1977), Şenay Şenses 
(1976), Recep Kaymak (1976), Ümit Tokcan (1977), Afet Serenay (1979) gibi isimler tarafından da yeniden 
yorumlanmıştır.  
145 Bu parça, besteci ve söz yazarı Ünol Büyükgönenç’in 1977 tarihli “Yeni bir Türkiye / Oy Gülüm Oy” 
45’liğinde Büyükgönenç tarafından da yorumlanmıştır. 



 143 

tekrar eden “Kimi kürk beğenmez gülüm, ben yaz beklerim”, “Kimi aşk beğenmez 

gülüm, ben aşk beklerim”, “Kimi kor beğenmez gülüm, ben kül beklerim”, “Kimi 

beğenmez suyu, ben yağmur beklerim” karşılaştırmaları, sahip olduğunun değerini, 

yoksulluğu tanımadığı için farkında olmayan üst ekonomik sınıfa gönderme yapar. 

“Bugün değil, yarın deyu boş beklerim” sözleri, kişinin umuda tutunarak yaşadığını ancak 

bu umudun da zaman geçtikçe boşa çıktığını vurgular. Bunun ardından gelen “Bize burda 

bir güneş yok oy gülüm oy / Bize burda hayat yok oy gülüm oy”, “Bize burda bir nasip 

yok oy gülüm oy / Bize burda kısmet yok oy gülüm oy” sözleri, mevcut sistem içinde 

yerlerinin olmadığına, “Kül üstünde duman yok, güne gün eklerim / Külden kordan 

geçtim gayrı, can, can, can beklerim” sözleri ise ocaklarının yanmadığına, ısınmaktan ve 

sıcak yemekten bile vazgeçtiğine, sadece hayatta kalmayı istediğine vurgu yapar. 

Şarkının sonundaki dizelerde geçen Kerbela; Türkçe’de “kuş uçmaz kervan geçmez” 

anlamında kullanılır. Kerbela, aynı zamanda Hz. Ali ve Hz. Fatma’nın çocukları Hz. 

Hasan ve Hz. Hüseyin’in öldürüldüğü yerdir, bu bağlamda bu sözler Alevi kültürüne de 

gönderme yapar. Selda Bağcan’ın 1971 yılında yayınlanan “Adaletin Bu Mu Dünya / 

Dane Dane Benleri” 45’liğinde yer alan “Adaletin Bu Mu Dünya”146, söz ve müziği Ali 

Ercan’a ait folk türünde bir parçadır. Bu parçanın sözleri de sınıflar arası ekonomik 

koşullara bağlı yaşam koşulları arasındaki uçurumu ele alınır.  

 
“Kimi Mecnun gibi dağda dolaşır 
Kimisi de ölüm yok gibi çalışır 
Kimi meteliksiz, kimi milyona karışır 
Adaletin bu mu dünya? 
Ne yar verdin, ne mal, dünya 
Kötülerinsin sen dünya 
İyileri öldüren dünya” 
 

Öztürk Serengil’in 1971 tarihli “Ver Kardeşim / İşte Vergi İşte Maliye” 45’liğinde yer 

alan “İşte Vergi İşte Maliye” parçası, Barış Manço’nun aynı yıl yayınlanmış olan “İşte 

Hendek İşte Deve” şarkısının sözleri hicivli şekilde değiştirilerek yeniden düzenlenmiş 

halidir. Şarkının nakaratındaki “Peki milyon, milyon vergi, Kaçıranlara ne dersin? Yeni 

vergiler çıksın da, Fakir az daha gebersin” sözleri, ülkedeki yolsuzluk ve halk arasındaki 

ekonomik uçuruma vurgu yapar. Ancak Serengil’in 1977 yılında Süleyman Demirel 

 
146 Bu parça, yine 1971 yılında Yılmaz Duru’nun yönettiği “Adaletin bu Mu Dünya” adlı filme de ismini 
vermiştir. Zengin ve ünlü bir erkek şarkıcıyla, hayata fakir başlayıp sonra ünlü bir şarkıcı olan genç bir 
kızın ilişkisini konu alan dramatik bir hikâyeye sahip film, Selda Bağcan’ın oynadığı tek filmdir.  



 144 

başkanlığındaki Adalet Partisi seçim müziği olarak hazırladığı “Milliyetçi Zühtü” 

parçası, “Zühtü” türküsü üzerine yazılmış olan “Komüniste kanma Zühtü, Ar namus gider 

Zühtü, Din iman kalmaz Zühtü, Sonra yanarsın Zühtü” sözleriyle Serengil’in stabil bir 

eleştirel duruş sergilemediğini gösterir. 

 

1977 tarihli Cem Karaca albümüne ismini veren “Yoksulluk Kader Olamaz”, sözleri ve 

müziği Cem Karaca’ya ait, progressive ve senfonik rock türlerinde seyreden bir parçadır. 

Parçanın sözleri, devlet memurunun çektiği ekonomik sıkıntıları “Ben vatandaş 

Ahmet'im, evkafta memur, Ay sonuna yetmiyor evdeki kömür” ve “Bir kilo et seksen lira, 

tadını unuttum, İnsan gibi yaşamanın adını unuttum” sözleriyle betimlerken; ““Devlet 

baba borç içinde, sabret diyorlar, Sen de bakkala kasaba borç et diyorlar. Ben onurlu 

insanım, boyun eğemem, Alacaklı ver deyince ödün veremem” sözleriyle de devlete 

“onur” kavramı üzerinden sitemde bulunur. Parçada yer alan “Radyolarda şarkılar boş 

ver diyorlar” sözleri, Cem Karaca’nın savunucusu olduğu toplumsal gerçekçilik akımını 

destekleyerek ana akım medyada yer alan eğlence amaçlı şarkıları eleştirir. “Açlıktan 

verem olana bal ye diyorlar” sözleri, yoksulluğa rağmen televizyonda tüketime odaklanan 

reklamların yanı sıra, halkın durumundan haberdar olmayan siyasetçileri eleştirir. 

Parçanın yayınlandığı 1977 yılında, 21 Haziran 1977-21 Temmuz 1977 tarihleri 

arasındaki geçici Bülent Ecevit hükümeti dışında, Süleyman Demirel başbakanlık 

görevini sürdürmüştür. Parçada sıklıkla tekrarlanan “Firavunlar bile böyle gaddar 

değildir” sözleri, Demirel hükümetinin şiddetli ekonomik sıkıntılar doğuran ekonomi 

politikalarını eleştirir.  

 

Selda Bağcan’ın 1977 yılında yayınlanan “Türkülerimiz 4” albümünden “Zam Zam” 

parçası pahalılık, yoksulluk, sınıflar arası ekonomik uçurum ve işçi sınıfının çektiği 

ekonomik zorlukları konu alır. Sözleri müziği Muhlis Akarsu’ya ait bu parçaya 

bağlamada Arif Sağ, Muhlis Akarsu ve Osman Bayşu eşlik eder. “Pahalılık alev gömlek 

Giyemezsin!” demedim mi? “Her öğünde soğan ekmek Yiyemezsin!” demedim mi?” 

“Elin havyar senin turşu Buna koyamazsın karşı “Kimi eğri, kimi doğru Seçemezsin!” 

demedim mi?” sözleriyle farklı ekonomik sınıfların sahip olduğu imkân farklılıkları, 

özellikle işçi sınıfının çektiği yokluk öne çıkartılarak vurgulanır. Parçanın sonunda yer 

alan “Akarsu'yum, bu ne illet? Durma, sazım dili anlat. “Soy gardaşım böyle millet 



 145 

bulamazsın.” demedim mi?” sözlerinde ise halk ozanı Muhlis Akarsu, aşıklar geleneğinde 

sıklıkla kullanılan biçimde ismine yer verir ve bir yandan devletin halkı ezmesine, bir 

yandan da halkın bu konudaki duyarsızlığına gönderme yapar.   

 

Zülfü Livaneli 1979 yılında yayınlanan “Atlının Türküsü” albümünde, Nazım Hikmet’in 

orta sınıf kentli insanın gündelik hayatı, yoksulluk, buna rağmen yaşama umutla 

tutunmayı konu alan “Büyük İnsanlık” adlı şiirini bestelemiş ve yorumlamıştır. Nazım 

Hikmet’e ait bir diğer şiir, Melike Demirağ’ın 1979 tarihli “79 Yılında” albümünde yer 

alan “Ne Zaman?” parçasında yer bulur. Lirik biçimde okunan parça, Şanar 

Yurdatapan’ın kentli orta sınıfın geçim sıkıntısı, yokluk, ayrımcılık, horlanma, işsizlik 

konularını ele alan sözlerinin Demirağ tarafından okunmasıyla başlar:  

 
“[…] horlanarak kovuldukça hastane kapısından, 
Veya iş aramak için oradan oraya sürüldükçe 
Ve çok büyük şeyler umup birilerinden, 
Tüm umutlarımız bir bir yıkıldıkça, 
Soruyoruz kendi kendimize: 
Nerde umut? 
Umut kimde?”  

  
Albüm kartonetinde de yer alan, lirik biçimde okunan ve umut arayışındaki bu sözlerin 

ardından yine Nazım Hikmet’e ait dizeler, Demirağ tarafından okunur:  
 

“Kim düşünecek halimizi 
Kim güldürecek yüzümüzü? 
Kim düzeltecek hayatımızı? 
Nasıl, ne zaman? 
Kim kurtaracak bu ülkeyi bu durumdan? 
Bu sorunun cevabını, 
Çarşaf çarşaf gazete ilanlarından değil,  
Nazım Hikmet’in kaleminden dinleyelim: 

Demir 
Kömür  
Ve şeker 
Ve kırmızı bakır 
Ve mensucat 
Ve sevda ve zulüm ve hayat 
Ve bilcümle sanayi kollarının 
Ve gökyüzü 

Ve sonra 
Ve mavi okyanus 
Ve kederli nehir yollarının 
Sürülmüş toprağın ve şehirlerin bahtı 
Bir şafak vakti değişmiş olur, 
Bir şafak vakti, karanlığın kenarından 
Onlar öyle ellerini toprağa basıp 
Doğruldukları zaman…”  



 146 

 
Bu dizeler, Nazım Hikmet’in Kurtuluş Savaşı’nı bölümler halinde anlattığı “Kuvâ-yi 

Milliye Destanı” eserinin başlangıç bölümünde yer alır. Demirağ’ın albümünde bu 

dizelere yer verilmesi, 68 Hareketi’nin hareketin mensupları tarafından Kuvâ-yi Milliye 

Hareketi ve “İkinci Kurtuluş Savaşı” ile özdeşleştirilmesiyle ilintilidir. Buna göre, içinde 

bulunulan ekonomik sıkıntılar, yokluk ve ayrımcılığın son bulması 68 Hareketi’nin 

kendini konumlandırdığı devrimci bir İkinci Kurtuluş Savaşı’yla mümkün olacaktır.  

 

Timur Selçuk’un 1977 tarihli “Timur Selçuk” albümünde yer alan “Kasa Şarkısı”, Ankara 

Sanat Tiyatrosu’nun “Nereye Payidar” adlı oyununun müziklerindendir. Sözleri Çiğdem 

Talu’ya ait, piyano eşliğinde vokalle seyreden parçanın sözleri, çalışan ve üreten köylü, 

işçi ve memur sınıfını olmadan ekonominin dönmeyeceğini ve patron sınıfının ekonomik 

çıkarının bu sınıfa bağlı olduğunu şu sözlerle vurgular:  
 

“[…] 
Sen, ben, o olmasaydık, çalışmasaydık 
Bunca malı, değeri yaratmasaydık 
Göz nuru alın teri akıtmasaydık 
Akar mıydı acaba çeşmenin suyu? 
Sen, ben, o koşmasaydık, yorulmasaydık 
Bir lokmayla yetinip yaşamasaydık 
Onlar yerken bizler aç dolaşmasaydık 
Döner miydi acaba kasanın kolu? 
[…]” 

 
Bu sözlerin ardından gelen “Kasalar dolsun diye çırpınan da biz, Kasalar doysun diye 

tükenen de biz, Kasa kâr yazsın diye öldü kimimiz, Yeter artık bitsin bu emek soygunu...” 

dizeleri ise, mevcut düzene, emekçinin getireceği bir devrim ile son verilmesi gerektiğini 

vurgular. Aynı albümde yer alan ve sözleri Çiğdem Talu’ya ait “Kasa Can Çekişiyor” 

parçası, yine Ankara Sanat Tiyatrosu’nun “Nereye Payidar” oyununun müziklerindendir.  

Parçanın sözleri, devletin sistematik baskı ve işkencelerinin ezilen emekçi sınıfın seslerini 

bastırmaya yetmediğini, dış borçların yine devleti kurtarmadığını ve hakkı yenen 

emekçilerin yakın zamanda haklarını alacağını belirtir. 

 

İstanbul Şarkıcıları’nın 1978 yılında 45’lik olarak yayınladığı “Ooh… Ooh!” adlı parça, 

sözlerinde ülkenin güncel ekonomik sıkıntılarını ve yokluğu Baha Boduroğlu’nun yazdığı 

sözlerle özetlerken, disko-funk tarzındaki hareketli ritmi bu anlatıyı sarkastik bir hale 

getirir:  



 147 

 
“Benzin yok, mazot yok, ooh canın sağolsun 
Tüpgaz yok, ampul yok, ooh canın sağolsun 
[…] 
Samsun yok, ilaç yok, ooh canın sağolsun 
Margarin, tuz da yok, ooh canın sağolsun 
Eskiden hangisi vardı, ne olmuş sanki? 
Bilenlere gidip de sor anlatsınlar o günleri 
Mutluymuşlar yine de hepsi inan ki 
Aldırma arkadaş, üzüp durma kendini 
Olan sana oluyor günlerin kuyruklarda 
Yok’ları beklemekle geçip gidiyor 
Ooh” 

 
Parçanın ortalarında geçen arabesk tarzdaki “Selamımı söyleyin dostlar evdekilere, Beni 

merak etmesinler aman of, Benzin ve tüpgaz gelir gelmez oradayım aman aman aman of” 

narası toplumsal olaylardan ve zorluklardan mücadele etmeden kaçmayı ifade ederken, 

dönemin arabesk popüler kültürüne eleştiride bulunur. Bunun ardından gelen “Trabzon! 

Galatasaray! Fenerbahçe! Beşiktaş! Rize! Gaziantep! Kayseri!” takım tezahüratları, 

dönemin popüler kültürüne medyada gündemi bolca kaplayan ve halkı ekonomik ve 

siyasi gündemden uzak tutan futbol maçlarına gönderme yapar.  

 

Barış Manço’nun 1979 tarihli progressive rock tarzında seyreden ve synthesizer 

klavyenin ön plana çıktığı “Yeni Bir Gün” albümünde; rock müzik tarihinin en çok ses 

getiren gruplarından Pink Floyd’un dönemsel etkileri kulağa çarpar. Bu albümde yer alan 

“Ne Köy Olur Benden Ne Kasaba” parçası, maddi geliri düşük bir adamın zengin bir kıza 

duyduğu aşkın imkansızlığını anlatır. Progressive rock tarzındaki bu parçada geri 

vokallerin seslendirdiği “Ne köy olur senden, ne kasaba” deyişleri de bu savı 

desteklerken, parçaya hikâye anlatısı havası katar. “Ne Köy olur Benden, Ne Kasaba” 

parçası ekonomik farklılıklardan ötürü sevdiğine kavuşamayan bir erkek karakteri konu 

alır. Karakter kendi ağzından maddi gücü yeterli olmadığı için sevdiği kızı 

doyuramayacağını, bundan ötürü kavuşamayacaklarını depresif bir nidayla anlatır. Bir 

bölümde “Ne köy olur senden, ne kasaba” sözlerini söyleyen geri vokaller bu anlatıya 

dışarıdan gelen bir yorumla, bu savı doğrular. Parçanın sözlerinde geçen “Gerçekler, 

yaşam gibi, Ağır ağır önümden geçiyor, Yine de merhaba”; ekonomik yetersizliklerden 

ötürü yaşanan depresyonu işaret eder. Bu karakter, birbirine bağlı birkaç parça sonra da 

vedalaşarak hayata gözlerini yumar. Bu parçaları, Barış Manço’nun sınıfsal farklılıklara 

bir göndermesi olarak okumak mümkündür. Ancak burada herhangi bir toplumsal eleştiri 



 148 

yahut mücadele çağrısının aksine, bu konulara popülist ve ajitatif bir biçimde değinilir. 

Parçanın vokali de ani çıkışlardan uzak, sakin ve akıcı biçimde seyreder. Barış 

Manço’nun 1960-1980 yılları arasında yaptığı parçalar arasından ekonomik farklılıklara 

en belirgin biçimde değindiği parça budur.  

 

Cem Karaca’nın 1977 yılında yayınlanan “Mor Perşembe / Bir Mirasyediye Ağıt” 

45’liğinde yer alan her iki parçanın da söz ve müzikleri Karaca’ya aittir. Plağın ön 

kapağında mor zemin üzerinde Cem Karaca’nın sola doğru yukarı ve uzaklara bakan, 

dönemin sol afişlerinde sıklıkla kullanılan serigrafi tekniğiyle yapılmış görünümdeki 

portresi bulunur. Plağın iç kitapçığında “Bir Mirasyediye Ağıt” parçasına ait bir 

illüstrasyon yer alır: fötr şapka ve frak giymiş, kimisinin ellerinde çelenkler olan bir erkek 

güruhu, omuzlarında bir tabut taşımaktadır. Progressive rock tarzında seyreden “Bir 

Mirasyediye Ağıt” parçasının sözleri, kaygısız bir yaşam sürerek çalışmadan kazanan, 

hayatında doğrudan ve gerçekten yana hiçbir şey yapmamış bir kişinin ölümünü, dünyada 

hangi koşullarda yaşamış olursa olsun önünde sonunda herkesin sonunun ölümle eşit 

olduğunu anlatır.  

 

4.1.4. Ekonomik Temelli Göç 

 

Son olarak, yerleşik olunan bölgedeki ekonomik sıkıntılara bağlı olarak vuku bulan göç 

meselesi, 1960’lı ve 1970’li yılların popüler müziğinde yer bulmuştur. Bu konu, 

Almanya’nın geçici işçi çağrısıyla 1960’lardan beri süregelen Almanya’ya göç konusuna 

yoğunlaşarak dönemin popüler kültürü içerisinde hem sinema hem de müzik alanında 

işlenmiştir. Bu parçalarda göç meselesi; göçün ülkedeki ekonomik sıkıntılardan ötürü 

mecburiyetten olduğu, göç eden işçilerin Almanya’da yaşadığı zorluklar ve geride kalan 

ailelerinin çektiği sıkıntılar bağlamında bir söylem geliştirilmiştir.  

 

Selda Bağcan’ın 1976 yılında yayınlanan “Almanya Acı Vatan / Kıymayın Efendiler” 

45’liğinde yer alan “Almanya Acı Vatan” parçası, Fazıl Hüsnü Dağlarca’ya ait aynı aldı 

şiirin Tahsin İncirci tarafından türkü formatında bestelenmiş halidir. Parça, ailesini geride 

bırakarak maddi zorluklardan ötürü Almanya’ya işçi olarak giden ve orada yeni bir aile 

kuran bir adama sitem niteliği taşır. Bu parça, Ruhi Su’nun 1977 tarihli “El Kapıları” 



 149 

albümünde de yorumlanmıştır. Yine Selda Bağcan’ın aynı yıl yayınlanan “Türkülerimiz 

3 – Vurulduk Ey Halkım Unutma Bizi” albümünde yer alan “Utan Utan”, Muhlis 

Akarsu’ya ait bir türküdür. Anadolu rock tarzında yorumlanan parça, işçi sınıfının 

ağzından bu sınıfın çektiği ekonomik zorlukları anlatan, devlete yönelik eleştiri içeren bir 

parçadır. “Bizi sattın Almanya’ya, etme utan utan” sözleri, 1960’lı yıllardan itibaren 

süregelen Almanya’yla olan geçici işçi anlaşmasını eleştirir.  

 

Ruhi Su’nun 1977 tarihli “El Kapıları” albümünde yer alan “Almanya’da Çöpçülerimiz”, 

Fazıl Hüsnü Dağlarca’ya ait aynı adlı şiirin türkü formunda düzenlenmiş halidir. Parça, 

yer yer lirik anlatı biçiminde de ilerler. Parçada lirik biçimde okunan “[…] Gün ışır ışımaz 

alın yazımız parlar, ne alın yazısı, el yazısı be Sökemeyiz ki biz ilkokul aydınlığı bile 

gösterilmeyenler, Biz pis yöneticilerin mutsuz kişileri, Süpürürüz yaban ellerin 

sokaklarını […]” dizeleri, hükümeti Almanya’ya göçün temelinde yatan ekonomik 

sebeplerin ve eğitimsizliğin sorumlusu olarak göstererek eleştirir. “Sığmazken atalarım 

güne, yarına, Düşmüşüm vay, düşmüşüm ben el kapılarına. Daha 300 yıl evvel 

omuzlarımızda gök yarısı bayraklar, Eğilirdi bu ülkelerin burçları uygarlığımıza” sözleri 

ise Osmanlı Devleti döneminde Avrupa’nın fethedilmesine referansla Avrupalıların Türk 

topluluklarından çekinmelerini, geçmiş dönemlerdeki Altın Çağ’a dönüş özlemiyle 

anlatır.  

 

Zülfü Livaneli’nin 1979 tarihli “Alamanya Beyleri” albümüne ismini veren parça, 

ekonomik temelli göçün beraberinde gelen kültür şokunu ve kimlik karmaşasını “Bir 

adımız Alamanya beyleri, bir adımız Anadolu yabanı. Döner şeritlere dişli çark olduk, 

daha bırakmadan kara sabanı” sözleriyle betimler. Saz üzerine türkü formunda söylenen 

bu sözlerde Anadolu’nun kırsalından gelen çiftçilerin sermaye için endüstriyel üretim 

alanında çalışması, bununla beraber geldikleri köylerde ekonomik üstünlüklerinden ötürü 

yerel ağızla “Alamanya beyi” olarak adlandırılırken, Almanya’da ise buna tezat olarak 

“Anadolu yabanı” olarak görülmeleri anlatılır. Yine aynı albümde yer alan “Tozlu Yollar” 

parçası da bir yandan memleket hasretine değinirken, bir yandan “Bir ucundan insan girer 

Mark çıkar, Ömrümüzü fabrikaya yatırdık” sözleriyle Marksist bir perspektifle insan 

emeğinin ve vaktinin metalaşmasına vurgu yapar. Buna benzer bir vurgu “Alamanya 

Beyleri” parçasındaki “Döner şeritlere dişli çark olduk” sözlerinde de yapılmıştır.  



 150 

 

Derdiyoklar İkilisi’nin 1980 tarihli “Disko Folk” albümünde yer alan disko-folk 

tarzındaki “Alman Markı” parçası da, “Bizi böyle gurbet ele bağlayan, İşsizlik yoksulluk 

para sevdiğim” dizeleriyle Türkiye’deki ekonomik istikrarsızlıktan ötürü istemeyerek 

Almanya’ya göç edildiğini vurgular.  

 

4.2. BAŞKALDIRI, UMUT VE DEVRİMİ ŞARKILARLA ANLATMAK  

 

1970’li yıllardan itibaren sol popüler müziğinde başkaldırı, devrim ve umut kavramları 

görünür biçimde yer almaya başlar. Bu kavramlar Anadolu’da birkaç yüzyıl öncesinin 

aşıklarının başkaldırılarını yansıttığı gibi daha yakın dönemde, özellikle 1970’li yıllarda 

yazılmış yeni dizelerle de hayat bulur. Kimi parçalar gelecekteki güzel günlerin hayalini 

kurarken, aslında devrimin olmazsa olmazı “umut” kavramını kitlelere aşılar. 1961-1980 

yılları arası popüler müzikte eleştiri, başkaldırı, devrim ve umut kavramlarını birkaç farklı 

başlık altında incelemek yerinde olacaktır. 

 

4.2.1. “Zamansız” Sorunlar ve Eleştiriler: Geçmiş Yüzyıllardan 1960’lar ve 

1970’lere  

 

Siyasi erki eleştiri ve başkaldırı konuları Anadolu’da yüzyıllardır var olmuş ve bu 

bağlamda sayısız kültürel çıktı oluşturulmuştur. Aşıklar geleneğiyle ağızdan ağıza 

yayılarak kültürel belleğin bir parçası haline gelmiş kimi dizeler, özellikle 1970’li yıllarda 

Anadolu rock, Anadolu pop ve çağdaş folk türleriyle popüler müziğe de giriş yapmıştır.  

 

1970 yılında Cem Karaca – Kardaşlar birlikteliğinden yayınlanan ilk 45’lik olan 

“Dadaloğlu / Kalender” ile, Cem Karaca Batılı rock tarzından ziyade Anadolu rock’a 

daha fazla ağırlık vermeye başlamıştır. “Dadaloğlu” parçası, 18. ve 19. yüzyılda yaşamış 

olan Dadaloğlu’na ait “Kalktı Göç Eyledi Avşar Elleri” adlı Kırşehir türküsünün Anadolu 

rock tarzında yeniden yorumlanmış versiyonudur. 18. yüzyıl sonları ve 19. yüzyıl başları 

arasında yaşayan ve göçebe Avşar boyuna mensup Dadaloğlu, Osmanlı’nın o dönemdeki 

göçebe hayat yaşayan boyları yerleşik hayata geçirme politikalarına karşı çıkmıştır. 

Şarkının sözlerinde geçen “Ferman padişahınsa, dağlar bizimdir” dizesi, bu başkaldırıyı 



 151 

yansıtır. Parçanın girişi sazla başlar, ardından gitar sesiyle Anadolu rock tarzına 

bağlanacakken Cem Karaca’nın operatik sesiyle devam eder. Bir süre sonra ritim 

enstrümanları, bas gitar ve diğer enstrümanlarla birlikte parça Anadolu rock tarzında 

seyreder. Bu parçada geçmişten gelen geleneksel Anadolu tınıları Batı’yı temsil eden 

opera geleneğiyle birleşerek, Anadolu ve Batı’nın sentezi Anadolu rock tarzıyla 

yüzyıllardır geçerliliğini koruyan mesajları dönemin kitlelere iletir.  

 

Yine Cem Karaca’nın 1974-1977 yılları arasında Dervişan grubuyla yaptığı parçalar, 

dönemin popüler müziğinde politik söylemi en kuvvetli parçalar arasındadır. 1974 yılında 

yayınlanan “Beyaz Atlı / Dervişler” 45’liğinin kapağında beyaz bir atın üzerinde, 

geleneksel Kafkas kıyafetlerini andıran kürklü kalpak, kırmızı uzun pardesü, siyah 

pantolon ve pantolonun üzerine çekilmiş binici çizmeleri, uzun bıyıkları ve omuzlarında 

saçlarıyla Cem Karaca, havaya doğru kılıç sallamaktadır. Bu görselin sağ üst kısmında 

yukarıdan aşağıya sırasıyla aynı boyutta “Cem Karaca” ve “Dervişan” isimleri, solda ise 

parçaların isimleri yer alır. Plağın iç kitapçığında yumruklarını sıkmış, sinirli bir ifade 

takınmış kalabalık bir erkek grubunun arasında Cem Karaca ve Dervişan grubu üyelerinin 

çizimleri yer alır. Muhtemel bir başkaldırıyı resmeden bu illüstrasyonun içinde kadın 

figürleri yer almamış, eylemlerin erkeklere özgü olduğuna dair genel kanıyı yeniden 

üretmiştir.  

 

4.2.2. 1960’lar ve 1970’lerden Geleceğe Doğru… 

 

68 Hareketi’nin doğası gereği devrim ve buna bağlı olarak umut, hareketin eylemlerini 

temellendiren kavramlardır. Dönem içinde pek çok müzikal parçada umut ve değişim 

kavramları ele alınmış, “daha iyi” bir gelecek tezahürü parçalarda sıklıkla yer almıştır. 

Tülay German’ın 1965 tarihli “Kızılcıklar Oldu Mu? / Yarının Şarkısı” adlı 45’liğinde 

yer alan “Yarının Şarkısı”, popüler müzikte geleceğe dair değişim umudunu konu alan 

ilk parçalardandır. Güftesi Erdem Buri’ye ait parça, “Bir şarkı olmalı, Özlemi söyleyen, 

Bu koyu günlerden, Yarına ses veren. […] Bir yarın olmalı, Başka türlü bir şey, Bir aydın, 

bir güzel, Yarına varmalı” sözleriyle içinde bulunulan günlerin karanlığının sona 

ereceğini ve yakın gelecekteki aydınlık günlere dair umudu konu alır. Parçanın Batılı 

tarzdaki kimi zaman operatik yapısı, yüzü Batı’ya dönük bir aydınlanma fikrini de 



 152 

beraberinde taşır. Bu parça, aynı zamanda 1965 seçimlerinde TİP’in resmi seçim şarkısı 

olmuştur. Türkiye’de 68 Hareketi’nin siyasi sözcülerinden olan TİP’in resmi seçim 

şarkısı olarak bu parçayı seçmesi, parçanın genelinin hem Türkiye’nin aydınlanmacı 

gençlik hareketinin ruhunu, hem de bununla paralel TİP’in resmi politikalarını yansıtması 

sebebiyledir.  

 

Esmeray’ın 1975 yılında yayınlanan “Yayınlanmaz” adlı albümünde yer alan “Bir Gün 

Gelecek” parçası da, “Yarının Şarkısı”na benzer nitelikte gelecek günlere dair bir umut 

taşır. “Bir Gün Gelecek”, aslen ABD’deki Sivil haklar Hareketi’nin ve sonrasında da 

dünyada 68 Hareketi’nin sembolik şarkılarından birisi haline gelmiş olan “We Shall 

Overcome” adlı gospel türündeki şarkının aranjmanıdır. Orijinali G. Hugnes Carawan’a 

ait olan parçanın müziği Atilla Özdemiroğlu tarafından orijinaline sadık kalarak yeniden 

düzenlenmiş ve Şanar Yurdatapan tarafından Türkçe sözleri yazılmıştır. Parçanın sözleri 

tüm insanların eşitlik ve birlik içinde olduğu, özgürlük ve mutluluğun olacağı bir günü 

umut eder:  
 

“Bir gün gelecek 
Elbet gelecek bir gün 
Dünya mutlu ve özgür 
Tüm insanlık bir bütün 
Mutlak gelecek o gün... 
 
Çarklar dönecek 
Hepimiz için 
Yok ne düşmanlık ne kin 
Ne ırk ne cinsiyet 
Ne mezhep ne din 
El ele tutuşacağız bir gün...”  

 
Bu iki parçaya nazaran, Cem Karaca’nın gelecek zamanları konu alan parçalarında 

devrim söylemi daha belirgindir. Cem Karaca’nın 1975 yılında yayınlanan “Mutlaka 

Yavrum / Kavga” 45’liğinde yer alan her iki parçanın da söz ve müziği Karaca’ya aittir. 

Plağın kapağında, Karaca’nın karanlık bir ortamda yere oturarak uzaklara bakan bir 

fotoğrafı yer alır. Arka kapakta ise Dervişan grubu elemanlarının açık havada taş bir 

merdivene oturmuş toplu boy fotoğrafının çevresinde grup elemanlarının isimleri yazar. 

Plağın ilk yüzünde yer alan “Mutlaka Yavrum”, o dönemde Avrupa’dan ve Türkiye’den 

sol gençliğin de takip ettiği ve kimisinin kamplarına katıldığı Filistin Kurtuluş Örgütü 

için yazılmıştır (Meriç, 2014). Parçanın Türkçe yayınlanmış versiyonu dışında İngilizce 



 153 

ve Arapça versiyonları da vardır. Parça, mandolin ve cura enstrümanlarının etkisiyle kimi 

zaman Arap ezgilerini andıran Anadolu rock tarzında seyreder, perküsyon ve alto 

saksafonla biter, alaturka ve arabesk etkileri taşır.  

 

Kapağın iç kitapçığında, şarkı sözlerinin yanı sıra müzikal parçalarla ilgili şu açıklama 

bulunur:  

 
“[…] Mutlaka Yavrum, babalar, oğullar çelişkisinden yola çıkarak çeşitli nedenlerle geri 
kalmışlığımızdan kendini sorumlu tutup daha mutlu bir Türkiye’nin, yavrusu tarafından 
kurulacağına inanan bir babanın dili. […] Kavga’da ise ulusal Kurtuluş Savaşı’mızın o 
sıkıntılı günlerinde Anadolu’ya silah kaçıran üç Karadenizli yiğidin ve karılarının öyküleridir 
anlatılan. Bu sözleri yazarken Arhavili İsmail’den etkilendiğimi kıvançla belirtirim.  
Cem” 

 
Bu açıklama Türkiye’deki 68 Hareketi’nin aktif eril yapısını yansıtır. Babadan oğula 

geçen mücadelenin mirasıyla, babanın yavrusunun “Daha mutlu bir Türkiye” kuracağına 

inanılır. Bu mutluluğun kaynağı doğrudan belirtilmemekle beraber, okuyucunun bireysel 

hayal gücüne bırakılmıştır.  

 

Plağın ilk yüzünde yer alan “Mutlaka Yavrum” parçasının ilk kıtası, parçanın yazıldığı 

zamanda “yalansız dolansız bir dünya” gayesine ulaşılamadığını, ancak gelecek 

nesillerde bu gayeye ulaşılacağı umudunu taşır. Anlatıcı bu görevi gelecek nesillere 

babadan oğula geçen bir miras olarak bırakır. İkinci kıtadaki “Boşa harcandı benim 

yıllarım, boşa geçen yıllarıma yanarım, affet beni ne olur yalvarırım” sözleri devrimi 

kendileri gerçekleştiremediği için umutsuzluk ve yılgınlık taşırken, yapamadıklarından 

ötürü gelecek nesilden af diler. “Kulun kula kul olmadığı bir yarın” sözleri, ast-üst ilişkisi 

ve sınıfsal farklılıkların olmadığı, tüm insanların eşit olduğu bir gelecek ümit eder. 

“İliminle, kitabınla, aklınla / Ellerinle, dişinle, tırnağınla / İnsan olmanın verdiği onurla / 

Yavrum, yavrum, yavrum, yavrum / Yüreğinle kur yarını, güzel kur” sözlerindeki ilim, 

kitap, akıl kavramları; insanın ön planda olduğu aydınlanmacı bir tavrı yansıtır. 68 

Hareketi’ne mensup gençlerin toplumun aydın kesimi olan üniversite öğrencilerinden 

oluştuğunu hatırlamakta fayda vardır. Bu sözler ilmi, kitapları ve aklını kullanan 

öğrencilere; elleriyle, dişiyle, tırnağıyla çalışan beden emekçilerine de referans vererek 

bir arada, onurlu bir şekilde ülkeyi yeniden kurmayı, yani devrimi gerçekleştirmeleri 

dileğini belirtir. Bunun yanında sözlerde geçen “onur” kavramı, “yiğitlik” ve “şeref” 



 154 

kavramları gibi dönemin ataerkil yapısında önemli yere sahip, farklı sınıflar ve siyasi 

yönelimler tarafından olumlu yönde sıklıkla kullanılan sıfatlardır.  

Melike Demirağ’ın 1975 tarihli “Hadi Canım Sen De / Merhaba” 45’liğinde yer alan 

“Merhaba” parçası da umudu gündoğumu, bebek, filizlenen tohumlar ve olgunlaşan 

meyvelerle sembolize ederek, gündelik hayatta sıklıkla rastlanan bu olgulara yeni bir 

semiyotik anlam yükler:  

 
“[…] 
Merhaba, merhaba, merhaba, merhaba yere düşen tohum 
Merhaba, merhaba, merhaba, merhaba filizlenen toprak 
Bu sabah tepeden tırnağa ümitle doluyuz 
Hayat her gün yeni umutlarla yeniden başlar” 

 

Bu bağlamda umut, gündelik hayatta bireyin karşısına çıkan pek çok olguyla 

bağdaştırılarak, birey bu olgularla karşılaştığında, hayatın “her gün yeni umutlarla 

yeniden” başladığını hatırlar. Zira “umut” kavramı, zorlu dönemlerde birey ve kitleleri o 

dönemlerin sona ereceğine ve bir değişimin gerçekleşeceğine ikna ederek güçlü tutar.  

 

Cem Karaca’nın 1976 tarihli “Parka / İhtarname” 45’liğindeki her iki parçanın da sözleri 

ve düzenlemesi Cem Karaca’ya aittir. Plağın ilk yüzünde yer alan “Parka”, ismini 1960’lı 

ve özellikle 1970’li yıllarda sol hareketin öncüleri ve hareket mensupları tarafından 

sıklıkla giyilen, sol harekette bir sembol haline gelen dış giysiden almıştır. Batılı rock 

tarzında ve hızlı ritimle seyreden, dramatik yönü oldukça güçlü olan parçanın sözleri; 

Ankara Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi’nde öğrenci olan solcu bir gencin, 

üzerindeki ikinci el alınmış asker parkası ile yolda yürürken karşıt görüşlü kişilerce 

tabancayla vurularak öldürülmesini anlatır. İşçi sınıfından gelen gencin babası bir gözünü 

iş kazasında kaybetmiş bir tornacı, dedesi ise Sakarya Savaşı gazisidir. Yurdu için 

savaşırken bedensel uzuvlarını feda etmiş bu ailenin geliri yeni bir palto almaya 

yetmediğinden, dedenin “üç aylık” maaşıyla bu gence askeriyeden ikinci el bir parka 

alınmıştır. Gencin sokakta vurularak öldürülmesinin ardından, gencin annesi yine 

Siyasal’a gidecek olan küçük oğluna umut bağlamıştır ve kurşun deliklerini diktikten 

sonra parkayı ona verecektir. Bu bağlamda öldürülen abinin ideolojik mirası kardeşine 

geçecek ve devrimci mücadele devam edecektir. “Parkasıyla vurulmuş yatar iken 

buldular” sözlerinin sıklıkla tekrarlanması ve parçanın sonlarına doğru lirik biçimde 



 155 

okunması, bu dramatik sözlerin etkisini artırır ve parçayı daha da vurgulu hale getirir. Bu 

sözler aynı zamanda 7 + 7 hece dizilimiyle slogan niteliğine de sahiptir. Karaca, bu 

parçasıyla hem işçi sınıfını ve bu sınıfın çektiği zorlukları, hem de mücadele içindeki 

solcu öğrencilerin 1970’li yıllarda sıklıkla “hain kurşun”larla öldürülmesini konu alır. 

Buradaki “parka” koruyucu bir dış giysi olmanın ötesinde, Che Guevera’nın Küba 

Devrimi’ndeki mücadelesi esnasında sürekli olarak giydiği ve dünya üzerinde 68 

Hareketi’nin devrimcileri arasında ikonlaşmış bir giysidir. Parkanın sembolik önemi, 

“Türkiye’de 68 Hareketi’nin İmgeleri” bölümünde de vurgulanmıştır.  

 

Timur Selçuk’un 1 Mayıs 1978’te ODTÜ Devrim Stadyumu’nda verdiği konserde 

seslendirdiği “Vurdular Onu” parçası da, benzer biçimde siyasi çatışmalarda vurulan 

solcu bir genci konu alır. Aslen Yunanistan’ın devrimci sanatçılarından Mikis 

Theodarakis’e ait bu marş, Çiğdem Talu’nun yazdığı Türkçe sözlerle ilk kez bu konserde 

seslendirilmiştir147. Parçanın sözlerinde, vurulan oğlu tanımlamak için kullanılan 

“Cesurdu mertti, kaya gibi sertti” ve “Aslan gibiydi, sözünün eriydi” sıfatları, 68 

Hareketi’nde aktif, devrimci kişileri tanımlamak için sıklıkla kullanılan eril sıfatlardır. 

Vurulan oğlun ağzından söylenen “Beni kınama, arkamdan ağlama, Ne yaptıysam bil ki 

halkım için” sözleri, gençlerin verdiği bu mücadelenin halk için olduğunu hatırlatır. 

“Kurşun değildi, top tüfek değildi, Faşist yılanıydı boğan oğlumu” sözleri, bu gencin 

fiziksel olarak silaha indirgenmiş ölüm sebebinin, aslen faşist ideolojilerin olduğunu 

hatırlatır. Devamında gelen “Bir can gitse de binler var geride, Bir gün gelir ki hey hey 

hey hey, Ezerler onu!” sözleri ise ölen gencin yerine pek çok mücadeleci gencin 

geleceğini ve devrim mücadelesinin devam edeceğini belirtir.  

 

“Parka” ve “Vurdular Onu” parçalarında olduğu gibi devrim için hayatı pahasına 

mücadele etmeyi konu alan diğer parçalara örnek olarak; yine Cem Karaca’ya ait “Kerem 

Gibi” ve “Bir Öğretmene Ağıt” parçaları verilebilir. 1977 yılında yayınlanan “Yoksulluk 

Kader Olamaz” albümünde yer alan “Kerem Gibi”, sözleri Nazım Hikmet’e, müziği Cem 

Karaca’ya ait bir progressive rock parçasıdır. Bu parçanın nakaratında yer alan “Sen 

yanmasan, ben yanmasam, biz yanmasak / Nasıl çıkar karanlıklar aydınlığa?” sözleri, 

 
147 Kaynak: Konser ses kaydı, https://www.youtube.com/watch?v=GBGAzPu8Ak0 Erişim tarihi: 31 Mart 
2021. 



 156 

toplumsal mücadele içinde bazı kişilerin hayatları pahasına göstereceği fedakârlıklar 

sayesinde toplumun bu yolculuğunun aydınlıkla biteceğini vurgular. “Bir Öğretmene 

Ağıt”, sözleri ve müziği Cem Karaca’ya ait, yavaş tempolu senfonik rock türünde bir 

parçadır. Parçanın sözleri, ideolojik çatışmalar sonucunda şakağından vurulan, “aydınlık 

düşüncelerini saklamayan, Cumhuriyet çocuğu” olan ve bu ideolojiyi gelecek nesillere 

aktaran bir öğretmenin hikayesini konu alır.  

Ruhi Su’nun 1977 yılında yayınladığı “Sabahın Sahibi Var” albümünde yer alan “Annem 

Beni Yetiştirdi” adlı parça, sahip olunan ideolojiyi gelecek nesillere aktarmayı konu alır. 

Dostlar Korosu’yla birlikte yapılan bu albüm çalışmasındaki tüm parçalar Batılı çoksesli 

koro yapısındadır. Bu müzikal tarz, yüzünü Batı’ya dönen aydınlanmacı tavrı yansıtır:  

 
“Annem beni yetiştirdi 
Halkı uyandır dedi (iki satır x 2) 
Halk olmadan bir şey olmaz 
Halkı uyandır dedi (iki satır x 2) 
[…]” 

 

Anadolu’da yerleşik olan üst nesle saygı kültürü, üst nesilden alınan öğüt ve tembihlerin 

sonraki nesillere aktarılarak vuku bulur. Bununla beraber bu sözler devrimci hareketin 

geleneksel olarak geçmiş nesillerden beri süregeldiği anlatısı içerir.  

 

Buna benzer biçimde Zülfü Livaneli’nin 1977 tarihli “Merhaba” albümünde yer alan 

“Hoş Geldin Bebek”, Nazım Hikmet’in aynı adlı şiirinin şarkı olarak düzenlenmiş halidir. 

Parçanın sözleri, bebeğe dünyadaki hastalıklar, kazalar, doğal felaketler ve devletin 

ideolojik şiddetini birer birer tanıtırken tüm bu şartlar altında sosyalizmin onu beklediğini 

söyler ve bu nesle sosyalizmin savunucuları olarak onu devam ettirme görevini yükler. 

Buna benzer biçimde seyreden bir parça, Ruhi Su’nun 1974 tarihli “Şiirler, Türküler” 

albümünde ve 1980 tarihli “Çocuklar, Göçler, Balıklar” albümünde yer alan “Ninni” 

parçasıdır. Melih Cevdet Anday’ın aynı adlı şiirinin şarkı olarak düzenlendiği bu parçada 

yeni doğan bebeğe önce dünyadaki su, ışık, hava; ardından kundak, hapis, kavga 

kavramları tanıtılır. Bu parçanın sözleri, Livaneli’nin “Hoş Geldin Bebek” parçasıyla 

kıyaslandığında daha nihilist biçimde seyreder, umut taşımaz ve yeni doğan bebeğe bir 

anlam yahut sorumluluk yüklenmez.  

 



 157 

Ruhi Su’nun yine 1977 yılında yayınlanan “Sabahın Sahibi Var” adlı albümünde Dostlar 

Korosu’yla birlikte seslendirdiği “Dinleyin Arkadaşlar” parçası, geleneksel atasözleriyle 

geçmişten aktarılan bilgi ve öğütlerden yararlanarak geleceğe dair bir umut taşır. Burada 

gelenekten kopmadan, atalardan kopmadan üretilen bir gelenekçi-devrimci söylem 

mevcuttur. Bu, bir nevi geçmişten kopmadan, hatta geçmişe ve atasözlerine bağlı kalarak 

bir nevi “öz”e dönüşe referans veren bir sosyalist devrimci söylemdir:  
 

“Dinleyin arkadaşlar 
Bir atasözümüz var 
Biri yer biri bakar 
Kıyamet ondan kopar 
Kıyamet dedikleri 
Ha koptu ha kopacak 
Yoksuldan halktan yana 
Bir dünya kurulacak 
Görmüşler ileriyi  
Atalarımız demek 
Herkese yeter dünya 
Herkese yeter ekmek” 
 

Melike Demirağ’ın 1978 tarihli Yeter Artık albümünde yer alan “Yarın” parçası, melodi 

ve ritim açısından marş türüyle oldukça benzerlik taşır. Parçanın girişi salt vokal ve 

trampetle başlar, ardından koro ve synthesizer klavye devreye girer. Ön planda koro 

vokal, trampet ve melodiyi desteklemek amacıyla geri planda kullanılan klavye ile bu 

parça, eylemlerde söylenmek üzere bir marş olarak bestelendiği hissi uyandırır. Parçanın 

sözleri, “yarın”ın çalışanlara, sömürülenlere, sevgi besleyenlere, haksızlığa karşı sesini 

çıkaranlara ait olduğunu vurgular.  

 

Zülfü Livaneli’nin 1980 tarihli “Günlerimiz” albümünde yer alan “Umudu Kesme 

Yurdundan”, içinde bulunulan zorlu günlerin ardından ülkeye güzel günlerin geleceğini 

ve umudun hep diri tutulması gerektiğini anlatır. Parçada geçen “Işık yener karanlığı, Bak 

çocukların gözlerine, Umudu kesme yurdundan” sözleri, gelecek nesillere aktarılan 

aydınlık düşüncenin karanlık günleri sona erdireceğini ve umudun kesilmemesi 

gerektiğini didaktik bir biçimde öğütler.  

 

Ünol Büyükgönenç’in 1977 tarihli “Yeni Bir Türkiye / Oy Gülüm Oy” 45’liğinde yer 

alan “Yeni Bir Türkiye” parçası, Anadolu rock tarzında, müzikal retoriği oldukça güçlü 

bir parçadır. Batılı rock orkestrası enstrümanlarıyla icra edilen parçanın başlangıcındaki 



 158 

“Müjdemiz var dostlar gözünüz aydın, Yeni bir Türkiye doğacak bizden, Kalkınan 

bağımsız güçlü ve saygın” sözlerinde Anadolu halk ezgilerinden alınmış ilhamın ağırlıklı 

seyrettiği melodi; nakarattaki “Kardeşi kardeşe düşman olmayan, Ana yüreğine acı 

dolmayan, Zulüm, işkencenin yeri olmayan, Yeni bir Türkiye doğacak bizden” sözleriyle 

aktarılan barış ve huzur dolu “Yeni bir Türkiye” betimlemesinde, sözlerde olduğu gibi 

melodide de umudu ön plana çıkartan, majör tonlarda bir yükselme görülür. Parçanın 

devamında umut, barış, huzur, eşitlik, adalet temaları ön plana çıkar. Bu parça, aynı 

zamanda 1977 tarihli genel seçimlerde CHP’nin seçim müziği olarak tasarlanmıştır.  

 

4.2.3. Devrime Çağrı  

 

Devrim konusu, 1970’li yılların ikinci yarısından itibaren popüler müzik parçalarına da 

yansımaya başlamıştır. Bu parçalarda kimi zaman sembolik, mecazi yüklemelerle 

devrime referans verilirken, kimi zaman doğrudan devrim çağrısı yapılır. Bununla 

beraber “devrimci müzik” kavramı da dönemin popüler müzik literatürüne girer.  

 

Cem Karaca’nın 1977 yılında yayınladığı “1 Mayıs / Durduramayacaklar Halkın Coşkun 

Akan Selini” oldukça politik devrimci parçaların yer aldığı bir 45’liktir. Plağın kapağında 

gri monokrom biçimde kalabalık bir işçi mitingi fotoğrafı yer alır, görselin üst bölümünde 

sol hareketle özdeşleşen kırmızı tonu ile majiskül harfler ve tırnaksız, sade bir yazı 

karakteriyle “1 Mayıs”, “Durduramayacaklar Halkın Coşkun Akan Selini” yazıları 

görünür. Plağın iç kitapçığında, şarkı sözlerinin yanı sıra Cem Karaca’nın şu notu 

bulunur:  

 
“Bu plak radyolarınızda çalınmaz, televizyonda da izleyemezsiniz. Ancak bir yürüyüşte 
yüzbinler söyler bir ağızdan, yarını nasırlı elleri, pırıltılı beyinleri ve gereğinde balyoz gibi 
yumruklarıyla kuracak olan işçi, emekçi, köylü ve yiğit halkımız söyler.”  
 

Bu notta devletin sansürüne rağmen, şarkıların ve marşların toplumsal bellekten sözlü 

olarak aktarılacağı ve büyük topluluklar tarafından bu söylemlerin tekrarlanarak yeniden 

üretileceği vurgulanır. Karaca, burada özellikle beden işçilerini, emekçileri ve köylü 

sınıfını kastederken, “yiğit” tanımlamasıyla halka cesur, kuvvetli, bir o kadar eril bir sıfat 

yüklemiştir.  

 



 159 

Plağın arka kapağında, söz yazarı ve besteci Sarper Özsan hakkında bilgilendirme 

metninin altında, Özsan’a ait aşağıdaki metin üzerinde sol hareketle özdeşleşen kırmızı 

bir yıldız ile yer alır:  

 
“Devrimci Müzik Nedir? 
Devrimci müzik, toplumun hayatının ve mücadelesinin devrimci bir gözle yansımasıdır. Bu 
müzik aynı zamanda devrimci hareketin gelişmesine de yardımcı olur. Çünkü proletaryanın 
devrimci ideolojisini ve siyasetlerini benimsemiştir.  
 
Devrimci müzik, bugün muhterada emperyalizme, faşizme, feodalizme ve revizyonizme 
karşıdır. Bu devrimci muhteva ise bugün esas olarak halk müziğinin ezgi yapısı ve biçimleri 
içinde ya da bu temel üzerinde geliştirilecek yeni biçimler içinde sunulmalıdır.  
 
Özetlersek en genel anlamda devrimci müzik, mutevada devrimci biçimde ise millî olan 
müziktir.”  

 

“Devrimci müzik” tanımı, Cem Karaca’nın işlerinde ilk defa bu kadar net biçimde yer 

alır. Karaca’nın daha önceki işlerinden farklı olarak, bu plakta yer alan parçalarda aktif 

bir devrimci söylem ön plana çıkar. Bunun yanında Karaca’nın daha önceki işlerinde 

Anadolu pop, Anadolu rock, progressive rock gibi türler öne çıkarken, bu plakta yer alan 

her iki parça da marş özelliği taşır.  

 

Plağın ilk yüzünde yer alan “1 Mayıs” parçası, plak kitapçığında da yer aldığı üzere söz 

ve müziği Sarper Özsan’a ait olan, o dönemde Ankara Sanat Tiyatrosu’nda oynanan148 

Maksim Gorki’nin “Ana” eserinden uyarlanmış, Bertolt Brecht’in yazdığı aynı adlı 

oyunun müziğidir. Ön planda synthesizer’ın yanı sıra davul ve bas gitarın da duyulduğu 

ve marş ritminde ilerleyen parça, devrimci bir söylemle “işçinin, emekçinin bayramı 1 

Mayıs”ı konu alır. Parçanın sözlerinde sömürünün devam etmeyeceği, verilen kavgadan 

mutlu bir hayata ulaşılacağı ve halkın “devrimin şanlı yolunda” ilerlediği vurgulanır. 

Parçada o dönemde süregelen baskı, zulüm, kan ve sömürünün şanlı bir devrimle alt 

edileceği, kavgadan sonra yurda aydınlık, yepyeni bir hayatın geleceğini anlatır. Parçanın 

sözleri, enternasyonalist biçimde devrimin pek çok ulus ve halk tarafından tüm dünyada 

süregeldiğini ve zorbaların, devrimin şanlı yolunda yok olacağını belirtilir. Karaca’nın 

daha önceki parçalarında da politik söylem olmakla beraber; çoğunlukla genel durumu 

 
148 Kaynak: Ankara Sanat Tiyatrosu’nun kurumsal sosyal medya hesabı.  
https://www.facebook.com/ASTkurumsal/posts/2360630094001827/ Erişim tarihi: 04/01/2021.  



 160 

ve sorunları anlatan ancak doğrudan bir çözüm önermeyen daha pasif parçalardır. 1977 

tarihli bu parçada ise aktif bir devrim söylemi bulunur.  

 

Plağın diğer yüzünde yer alan “Durduramayacaklar Halkın Coşkun Akan Selini”, sözleri 

Bertolt Brecht’e, bestesi Sarper Özsan’a ait, yine Ankara Sanat Tiyatrosu’nun oynadığı 

“Ana” oyunu için bestelenmiş bir parçadır. Synthesizer, bas gitar ve davulun ön planda 

olduğu ve marş tarzında ilerleyen parçada, plağın diğer yüzündeki “1 Mayıs” parçasında 

olduğu gibi aktif bir devrimci söylem bulunur. Althusser’in (2016) tanımıyla devletin 

ideolojik aygıtları olan hukuk sistemi ve medya; devletin baskı aygıtları olan polis 

(parçanın sözlerinde geçen panzerler, kelepçeler, silahlar) ve hapishaneler; devletin ve 

ekonomik gücü elinde tutanların güçlerini devamlı kılabilmek adına halka karşı 

kullandığı aygıtlardır. Parçanın sözleri, tüm bu aygıtlara karşı halkın coşkun bir sel gibi 

ayaklanacağını ve iktidardakilerin halkı durduramayacağını vurgular. Bu plaktan ötürü 

Cem Karaca’ya, “1 Mayıs” parçasının bestecisi Sarper Özsan’a ve prodüktör Ali Avaz’a 

“komünizm propagandası yapmak” suçuyla devlet tarafından dava açılmış149, bir süre 

sonra da Cem Karaca ve Dervişan grubu yollarını ayırmıştır.  

 

Ruhi Su’nun Dostlar Korosu’yla birlikte çalıştığı 1977 tarihli “Sabahın Sahibi Var” adlı 

albümünde de Ankara Sanat Tiyatrosu’nun Ana oyunundan bir parça yer alır. Sözleri yine 

Berthold Brecht’e, müziği Sarper Özsan’a ait “Boşa Didinmek Fayda Vermez”; mevcut 

sisteme başkaldırılmadığı ve devrim yapılmadığı sürece, emekçi sınıfın çektiği sefaletin 

bitmeyeceğini ““Boşa didinmek fayda vermez, Her geçen gün daha beter dünden, Böyle 

gelmiş böyle gitmez, Sömürü zulüm devam etmez” sözleriyle vurgular.  

 

Selda Bağcan’ın 1977 tarihli “Türkülerimiz 4” albümünde yer alan “Zamanı Geldi”; 

eğitim alarak kendi ayaklarının üzerinde durmayı ve artık ağanın hizmetinde olmamayı, 

sistem eleştirisiyle birlikte aydınlanmacı ve ilerlemeci bir tavırla ele alır. Sözleri Muhlis 

Akarsu’ya ait bu parça bir yandan mevcut durumun bir portresini çizerken, aynı zamanda 

buna son verilmesine çağrı yapan aktif bir söylem de içerir. Parçada geçen “Sırtımızdan 

ağaların yükünü, Silkinip atmanın zamanı geldi. Cehaleti gerilerde bırakıp, İleri gitmenin 

 
149 Kaynak: Milliyet Gazetesi, 28/03/1980, s. 10.  
http://gazetearsivi.milliyet.com.tr/Ara.aspx?araKelime=Cem%20Karaca%20Sarper%20Özsan&isAdv=fa
lse Erişim tarihi: 04/01/2021.  



 161 

zamanı geldi” sözleri, köylü kesimin okuyup meslek sahibi olarak sömürülmeyi geride 

bırakması gerektiğini vurgular. “Temeli çürüktür bozuk düzenin, Boş nutuk çekenin boşa 

yazanın. Aramızda yılan gibi gezenin, Boynundan tutmanın zamanı geldi” sözleri mevcut 

düzenin sömüren kesimini sert bir şekilde eleştirirken, halkı onların üstesinden gelmeye 

çağırır. Zülfü Livaneli’nin 1979 tarihli “Atlının Türküsü” albümünde yer alan “Köşeyi 

Dönenlerin Şarkısı” ise o gün güç sahibi olanları vicdanlarıyla hesaplaşmaya çağırarak, 

o gün güç sahibi olsalar da aydınlık günlerin yakında geleceğini ve sistemin tersine 

döneceği mesajını “Dönün dönün köşeleri, Aydınlıktan karanlığa. Bu yıl uğursuzun ama, 

Gün doğmadan neler doğar” sözleriyle verir. 

 

Zülfü Livaneli’nin 1977 tarihli “Merhaba” adlı albümüne ismini veren parça, Yaşar 

Kemal’in aynı adlı şiirinin Anadolu pop tarzında bestelenmiş ve yorumlanmış halidir. 

Parçanın sözleri, çekilen acıların karşılığında bir gün hesap sorulacağını belirtir ve zorlu 

yolların sonunda devrimin olacağı güne dair umudu konu alır. Zulüm, işkence ve kanla 

dolu bu zorlu yolculuğun sonunda egemen güçlere hesap sorulacak gün; insanları bir 

araya getirerek birlik duygusu uyandıran müzikle, konu bağlamında da Anadolu’nun 

geleneksel müziği türkülerle kutlanacaktır:  

 
“[…] 
Gün be gün yüreğim ulu yalımda 
Engel tuzak kurmuş bekler yolumda 
Zulümlerde işkencede ölümde 
Bükülmeyen güce kola merhaba 
[…] 
Selam olsun dört bir yana merhaba 
Akan kana düşen cana merhaba 
Hesap sorulacak güne merhaba 
Türküler söyleyen dile merhaba” 
 

Zülfü Livaneli yine 1977 tarihli “Merhaba” albümünde yer alan “Düşman” parçasında, 

Nazım Hikmet Ran’ın “Hürriyete Dair” adlı şiirini akustik gitar üzerine lirik biçimde 

okur. Bu şiir; “ümide düşman”, “düşünen insana düşman”, emekçilere düşman, bu 

bağlamda “vatana düşman” olanların egemenliğinin gün gelip geri dönmemek üzere 

yıkılacağını ve hürriyetin olduğu günlerin geleceği müjdesini, işçi ve emekçileri yücelten 

şu sözlerle verir:  

 

 



 162 

“[…]  
Ve elbette ki sevgilim elbet 
Dolaşacaktır elini kolunu sallaya sallaya 
Dolaşacaktır en şanlı elbisesiyle: işçi tulumuyla 
Bu güzelim memlekette hürriyet”  

 

Melike Demirağ’ın 1977 yılında yayınlanan “Elele / Niçin” 45’liğinde yer alan “Elele” 

parçası, tüm halkın el ele verip bir araya gelerek “bir tek hedef, bir tek dilek” çevresinde 

toplanmasını konu alır. Bu dilek, “yurdunu baştan onarmak”tır. Bu birlik beraberlik 

içinde “erkek, kadın, genç, ihtiyar”, “Edirne’den Ardahan’a, Sinop’tan Anamur’a” farklı 

gruplardan ve yerel kültürlerden insanlar, “ırk farkı” “din farkı” “cins farkı” ve “dil farkı” 

gözetmeksizin pahalılığa ve “öğrenciyi öğrenciye, polisi işçiye saldırtanlara karşı” “tek 

yürek” olarak mücadele etmeyi konu alır.  
 

Timur Selçuk 1 Mayıs 1978 tarihinde verdiği ODTÜ konserinde, Dev-Genç Marşı olarak 

da bilinen ve toplumsal hafızada sözlü tekrarlarla yer etmiş “Hey Devrimci, Savaş Vakti 

Yaklaştı” adlı parçayı, geniş bir kitleyle hep birlikte söylemiştir150. Bu parça, Timur 

Selçuk’un herhangi bir albümünde yer almamıştır. Konser esnasında, Timur Selçuk’un 

çeşitli parçalarda “Bağımsız, özgür Türkiye için beraberce” sözleriyle dinleyiciye 

seslendiği duyulur. Bu parçada devrim söylemi, bu kez silahlanma kavramıyla birlikte 

yer alır. Daha önce sözü geçen parçalarda “silah” karşı tarafın kullandığı bir nesne iken, 

bu kez devrimciler “emperyalizme karşı” silahlanmaya çağırılır. Bunun yanında Deniz 

Gezmiş ve Mahir Çayan’ın miras bıraktığı devrim ideolojisinin geride kalanlar tarafından 

devam ettirileceği aşağıdaki sözlerle vurgulanır:  

 
“Hey devrimci, hey devrimci, savaş vakti yaklaştı 
Al silahı vur beline emperyalizme karşı 
Deniz Gezmiş Mahir Çayan devrim için öldüler  
Devrimciler ölür ama devrimler durmaz sürer.”  

 

4.2.4. Eleştiri, Halkı “Uyandırmak” ve Aydınlanma 

 

Popüler müzikte başkaldırı ve devrim konuları, siyasal eleştiriler biçiminde de vücut 

bulur. Pek çok parçada halk, iktidar tarafından uyutulmuş bir kitle olarak betimlenerek 

 
150 Kaynak: https://www.youtube.com/watch?v=EnSHcxhVob4  Erişim tarihi: 31/03/2021. 



 163 

halka uyanma çağrısı yapılmıştır. Emeklerinden faydalanan kesime karşı gelmeye ve 

hakkını aramaya dair yapılan bu uyanma çağrısı, aslen bir nevi aydınlanma çağrısıdır.  

 

Dönemin pek çok popüler ismiyle karşılaştırıldığında, Cem Karaca’nın seslendirdiği 

parçalarda mevcut sisteme eleştiri ve başkaldırı 1960’lı yıllardan itibaren net biçimde yer 

alır. Karaca’nın 1968 tarihli “Oy Babo / Hikâye” 45’liğinde yer alan “Oy Babo”151, 

sözleri Aşık Mahzuni Şerif’e ait, swing caz tarzında düzenlenmiş152 bir halk ezgisidir. 

Hikâyesi köyde geçen parçanın sözlerinde iktidar sınıfın -bu parça bağlamında ağanın- 

koltuk sevdası, orantısız güç kullanımı, adaletsizlik, cehaletin insanı acizleştirmesi ve 

bilimin değeri konularına vurgu yapılarak; yanlış giden bu sistemin yıkılacağı mesajı 

verilir. Parçanın o yıllarda çekilmiş olan müzik videosunda Cem Karaca, elleri zincirlerle 

birbirine bağlanmış halde şarkıyı icra eder. Aşıklar geleneğinden çıkan ve konusu köyde 

geçen bu sözlerin, kentli okumuş kesim tarafından dinlenen swing caz tarzında 

bestelenerek yorumlanmasıyla bu parça, aşıklar geleneğinin ve kırsal kesimin 

sorunlarının kentli kesime duyurulması için bir araç niteliği taşır.  

 
Selda Bağcan’ın 1975 tarihli “Dostum Dostum / Yuh Yuh” 45’liğine yer alan “Yuh Yuh”, 

söz ve müziği Aşık Mahzuni Şerif’e ait bir halk ezgisidir. Anadolu pop tarzında 

yorumlanan parçanın protest sözleri, sınıfsal farklılıkların getirdiği gücü kendi çıkarları 

için kullananlara “yuh” vurgusuyla sert bir eleştiri getirir ve en nihayetinde “insan” 

olmanın getirdiği eşitliğe vurgu yapar. Bağcan’ın aynı yıl yayınlanan “Kaldı Kaldı Dünya 

/ İzin İze Benzemiyor” 45’liğinin ilk yüzünde yer alan “Kaldı Kaldı Dünya”, yine Aşık 

Mahzuni Şerif’e ait “Babamdan Kaldı” ve “Kaldı Kaldı (Dünya Kaldı)” adlarıyla bilinen 

halk ezgisinin yeniden yorumlanmış halidir. Parça, “Dedim ki: ‘Sen Tanrı mısın?’, Dedi: 

‘Haşa ben bir kulum.’ Dedim: ‘Bu haydutluk nedir?’ Dedi ki: ‘Babamdan kaldı.’ Kaldı 

kaldı, Dünya kaldı. Kaldı da kime kaldı? Kaldı kaldı, Dünya kaldı, Sanki Süleyman'a 

kaldı” sözleriyle dönemin başbakanı Süleyman Demirel’i sert şekilde eleştirir. Plağın 

 
151 Cem Karaca’nın 1968 yılında Avrupa pazarına yönelik olarak Almanya’da yayınlanan, şarkıların 
tamamı İngilizce sözlere sahip iki adet 45’liği bulunur. Ferdy Klein Orkestası ile çalışılan bu 45’liklerde, 
“İstanbul” / “Why” plağında yer alan “Why” ise “Oy Babo” parçasının İngilizce sözlerle yeniden 
düzenlenmiş halidir.  
152 Parçanın düzenlemesi, Karaca’nın o yıllarda birlikte çeşitli işlere imza attığı Ferdy Klein 
Orkestrası’ndan Werner Dies tarafından yapılmıştır. 



 164 

diğer yüzünde yer alan “İzin İze Benzemiyor”, söz ve müziği Muhlis Akarsu’ya ait, yine 

Süleyman Demirel’i eleştiren bir parçadır. Parçada geçen “Kara duman çökmüş yurda, 

Onun için düştük derde.” sözleri, ülkenin içinde bulunduğu zorlu ekonomik ve siyasi 

koşulları dert edindiklerini karanlıktan aydınlığa çıkış yolu arayan aydınlanmacı bir 

tavırla ele alır. Ardından gelen “Takılmışsın bir kurda, İzin ize benzemiyor” sözleri ise 

Demirel’in ülkücü lider Alparslan Türkeş’in himayesi altında hareket ettiğini ima eder. 

“Anlayalım nedir çaban, Kaç kişiyi astı baban, Kır atın üstünde çoban, Pozun poza 

benzemiyor” sözleri, Demirel’in Deniz Gezmiş ve arkadaşlarının idam kararını 

onaylamasına referans verir. Bunun yanında Demirel’in partisi Adalet Partisi’nin 

sembolü kır ata gönderme yaparak, halkın içinden gelmiş “çoban” imajının Demirel’in 

siyasi duruşuyla birleştiğindeki eğretiliğine değinir. Son dizelerdeki “Akarsu’ya 

inanmazsın, Eller yansa sen yanmazsın, Tükürseler utanmazsın, Yüzün yüze 

benzemiyor” sözleri ise Demirel’in her devre ayak uyduran kimliğini, aşık geleneğine 

bağlı kalarak sert biçimde eleştirir. Aynı yıl yayınlanan “Türkülerimiz II” albümünden 

“Dost Uyan”, Aşık Mahzuni Şerif’e ait aynı adlı halk ezgisinin Anadolu pop tarzında 

yeniden yorumlanmış halidir. Parçanın sözleri, halka kendilerine gelmelerini, vicdanlı 

olmalarını, insan hakkı yememelerini, içinde bulundukları “rüyadan” uyanıp 

kandırılmadan doğru yolu bulmalarını tembihler. Aynı albümde yer alan “Meydan 

Sizindir”, sözleri yine Aşık Mahzuni Şerif’e ait, Anadolu pop tarzında yorumlanmış bir 

parçadır. Parçada; girişteki “Büyük balık küçük balığı yutar, ama büyük insan küçük 

insanı yutmaz. Balıklar balıkları yutar, insanlar insanları yutmaz” sözlerinin ardından 

emekçi sınıfın çektiği zorluklar ve sınıflar arası ayrımcılık vurgulanır, ardından 

“[Meydan] Bugün sizin ama yarın bizimdir, dünya bizimdir, evren bizimdir, dostluk 

bizimdir, gardaşlık bizimdir, dost.” dizeleriyle emekçi sınıfın, parçada vurgulanmayan 

devrimin ardından eninde sonunda bir gün hak sahibi olacağını belirtir.  

 

Ruhi Su’nun 1977 yılında yayınladığı “Sabahın Sahibi Var” albümünde yer alan “Annem 

Beni Yetiştirdi” adlı parça, ideolojinin gelecek nesillere aktarılmasını konu almanın yanı 

sıra “halkı uyandırmayı” amaç edinir. Yoksul halk ve emekçi kesim üzerinde 

aydınlanmacı bir farkındalık yaratmayı amaçlayan bir ana karakteri konu alan parça; “Bu 

kavga halkın kavgası, Halkı uyandır dedi. Yoksul halkı emekçiyi, Kaldır uyandır dedi. 

Uyandır ki uymasın o Hainin iğvasına, Sahip olsun hem kendine, Hem kendi davasına” 



 165 

sözleriyle okumuş ve aydın kesimi, köylüler ve işçilerle bir arada hareket ederek 

haksızlığa karşı yürütülen kavgada saf tutmaya çağırır. Bu parçadaki okumuş ve aydın 

kesimin yoksul halkı, köylüyü ve işçiyi aydınlatarak hak aramaya çağırması, 68 

Hareketi’nin aydınlanmacı tavrıyla paralellik taşır. Bunun yanında, “Annem beni 

yetiştirdi, Halkı uyandır dedi.  Halk olmadan bir şey olmaz, Halkı uyandır dedi” sözleri, 

diğer örneklerde sıklıkla eril babadan gelen öğütleri ve ideolojik aktarımları, bu kez dişil 

anne tarafına yüklemesi açısından önemlidir.  

 

Melike Demirağ’ın 1978 tarihli “Yeter Artık” albümünde yer alan “Uyan Kardeş” 

parçası, sözlerindeki güncel olaylarla ilgili bilgilendirme ve hatırlatmalarla, “Uyan 

kardeş, uyan aç gözlerini, Gör artık yurdunun perişan halini” sözleriyle yine halkı bu 

durum karşısında uyanmaya çağırır:  
 

“Uyan kardeş, uyan, aç durmaz karınlar, 
Yan gelip yatmakla gelmez mutlu yarınlar 
Çoluğun, çocuğun, karın, hep beraber var yürü üstüne üstüne, üstüne üstüne, 
Hep beraber var yürü üstüne üstüne, üstüne üstüne, üstüne üstüne…”  

 

Parçanın sözleri, önce güncel siyasi olayları ve yolsuzlukları dinleyiciye yeniden 

hatırlatır. “Borca sokmuş yedi nesli “Dış yardım” diye, Yine de sermayeyi yüklemiş 

kediye. Suntayı koymuş sandığa, “mobilya” diye yazmış üstüne, yazmış üstüne… 

Çevirmiş şehit kanıyla sulanmış toprağı NATO üssüne, NATO üssüne…” sözleri; 

Türkiye’nin 68 Hareketi’yle paralel biçimde emperyalizmi “dış yardım” borçları ve 

ülkedeki NATO üsleri üzerinden eleştirir. “Kuştüyü yastıkta gördüm dünyayı, Yıllarca 

gerçek sandım bu pembe rüyayı, Yirmimde anladım ben Hanya’yı Konya’yı, vardım 

üstüne, vardım üstüne… Top, tüfek, tabanca değil, şarkılarımı saldım üstüne, saldım 

üstüne…” sözleriyle, orta-üst sınıfa mensup bir aileden gelen Demirağ; herkesin 

kendisiyle eşit şartlar altında yaşamadığını ve sınıflar arası uçurumun, haksızlıkların 

yirmili yaşlarında farkına vararak halkın içinde eşitlik için mücadele ettiğini anlatır. “Top, 

tüfek, tabanca değil, şarkılarımı saldım üstüne, saldım üstüne…” sözleri devrimin 

silahlanmayla değil, demokratik biçimde olması gerektiğini vurgular. Aynı zamanda 

devlet tarafından kullanılan ateşli silahlara karşılık kendisinin barışçıl bir şekilde, 

şarkılarıyla mücadele edilmesi gerektiğini de dile getirir. Sonunda da tüm halkı 

“uyanmaya” çağırarak mücadelenin içinde aktif şekilde yer almaya çağırır. Parçanın son 



 166 

dizesinde yer alan “Çoluğun, çocuğun, karın, hep beraber var yürü üstüne üstüne” 

sözlerindeki erkek protagoniste yönelik eril söylem, “Toplumsal Cinsiyet” başlığı altında 

incelenmiştir.  

 

Selda Bağcan’ın 1976 tarihli “Görüş Günü / Şaka Maka” adlı 45’liğin ikinci yüzünde yer 

alan “Şaka Maka”, Anadolu pop ve folk türlerinde seyreden eleştirel bir parçadır. Parça; 

yoksulluk, ekonomik sınıflar arasındaki uçurum ve kâr odaklı sömürüye, nakaratta 

sıklıkla tekrarlanan “Şaka maka muka, Şaka muka maka, Şaka maka muka, Şaka muka 

maka” sözleriyle cevap verir. Bu anlamsız gibi görünen dizeler parçanın sözlerini 

pekiştirir ve hareketli ritmiyle beraber parçanın coşkusunu artırır. Bunun yanında, tek 

başına bir anlamı olmayan bu sözler; tekrarlarla birlikte şarkının bağlamında yeni bir 

anlam oluşturarak tek başına bir anlam ifade etmeye başlar. Parçanın sözlerinde “devrime 

karşı çıkanlar”; “sahtekâr”lar, “sömüren gaddarlar”, “adaletsiz hükümdarlar” ve 

başkasının emeğinden faydalananlar “Şaka maka muka, şaka muka maka” sözleriyle ti’ye 

alınarak eleştirilir.  

 

Selda Bağcan’ın 1976 tarihli “Aldırma Gönül Aldırma / Ankara’da Türlü Türlü Plan Var” 

45’liğinde yer alan “Ankara’da Türlü Türlü Plan Var”, söz ve müziği Aşık Mahzuni 

Şerif’e ait bir halk ezgisidir. Gündemdeki yolsuzluklar ve gelir eşitsizlikleri bağlamında 

siyasi erki eleştiren parça, “Ankara'da türlü türlü plan var, İstanbul'da açık açık talan var, 

Seksen bine köpek satıp alan var, Hele sorsak kıymetimiz kaç bizim, kaç bizim, kaç bizim 

[...]” sözleriyle Ankara’daki siyasilerin yolsuz planları dahilinde İstanbul’un “talan” 

edilmesine değinir, bir kesimin zenginlik içinde yüzerken halkın yoksulluk içinde 

olduğunu vurgular. Bunun ardından gelen “Süleyman han emir vermiş askere, Avrupa'ya 

seferi var kaç kere. Viyana'da at sürdüğü yerlere, Çöpçülüğe akıl eden göç bizim, göç 

bizim, göç bizim Kanuni Sultan Süleyman’ın Avrupa’ya askerleriyle defalarca sefer 

yapması ve I. Viyana Kuşatması yüceltilir, buna karşılık 1960’lı yıllardan itibaren 

ekonomik nedenlerden ötürü Avrupa’ya misafir işçi olarak göç eden kesime referansla 

Kanuni’nin “Viyana’da at sürdüğü” günlerin, 1970’li yıllara olan tezatlığına vurgu 

yapılır. Burada söylenmek istenen, geçmiş yüzyıllarda Avrupa’yı fetheden halkın 

soyundan gelenlerin, 20. yüzyılda artık temizlik işçisi olarak orada bulunduğudur. 

Osmanlı’nın “Altın Dönemi”nin yüceltildiği bu karşılaştırma, aslen soya dayanan bir 



 167 

milliyetçilik ve geçmişe özlem barındırır. Bu parça, 1978 yılında yayınlanan “Aldırma 

Gönül Aldırma / Suç Bizim” 45’liğinde “Suç Bizim” adıyla yeniden yayınlanmıştır.  

 

Geçmişte yaşanmış savaşlara bir referans da Cem Karaca’nın “Kavga” adlı parçasında 

yer alır. 1975 tarihli “Mutlaka Yavrum / Kavga” 45’liğinde yer alan “Kavga”, Kurtuluş 

Savaşı’nda Karadeniz’den zorlu şartlarda silah kaçırırken Karadeniz’in dalgalarında 

kaybolan 3 erkek kardeş İlyas, Temel, Süreyya ve onlardan silahları alıp cepheye taşımak 

üzere onları bekleyen eşleri Hatçe, Ümmü, Gülizar’ı konu alır. Plak kitapçığında yazılı 

olarak da anlatılan bu hikâye, 3 kadının bir dereye saklanmış silahları yeniden gidip alarak 

Karadeniz’de kürek çekmeleri ve savaşa katılmalarıyla son bulur. Parça, Kurtuluş 

Savaşı’nda erkeklerin yanı sıra kadınların da aktif rol oynamasına gönderme yaparak, şu 

sözlerle biter:  

 
“Kavganın haklı olanı erkek dişi bilmiyor 
Bütün halk birlik olmazsa kavga haklı olmuyor 
Kavganın haklı olanı erkek dişi bilmiyor 
Bütün halk birlik olmazsa kavga haklı olmuyor”  
 

Bu sözler, erkeğin daha aktif göründüğü 68 Hareketi’nde kadınların da yer almasına dair 

önemli bir yere sahiptir. Karaca bu sözlerle Kurtuluş Savaşı’nda kadınların da savaştığını 

-bu hikâyede, kadınların erkeklerden miras kalan görevi tamamladığını- hatırlatıp 

mücadeleye kadınları da çağırır, kavganın haklı olması için bütün halkın birlik olması 

gerektiğini vurgular. Bu sözler, 1968 ve sonraki yılların emperyalizme karşı yürütülen 

“İkinci Ulusal Kurtuluş Savaşı”nda kadın ver erkeğin yan yana yer alması gerektiği 

mesajını verir.  

 

Timur Selçuk’un 1977 tarihli “Timur Selçuk” albümünde yer alan “Bir Millî Kurtuluş 

Türküsü”, sözleri Enver Gökçe’ye, müziği Timur Selçuk’a ait, piyano eşliğinde kimi 

zaman lirik okunan, kimi zaman ise türkü formunda söylenen, kuvvetli vurgulara sahip 

bir parçadır. Parçada geçen “Topla Antep’i, Çukurova’yı, İzmir’i, Urfa’yı, Konya’yı, 

Haydi ha! Ne durursun munzur! Engini de deli gönül engini Kutlayalım sol kurtuluş 

cengini. Haini, kompradoru, pezevengini, Vur kara yeğenim vur!..” sözleri 68 

Hareketi’nin “İkinci Millî Kurtuluş Savaşı” söylemine doğrudan gönderme yapar. 

Parçada geçen “Zalim! Hemi de kötü dinli gavur, Nasıl da bağdaş kurmuş toprağıma, 



 168 

Gülümü harmanımı savurur!” sözleriyse millîci-İslamcı bir söyleme de sahiptir. Parçanın 

sözlerinde Türkiye’nin çeşitli illerinden insanların bir araya gelerek yurdu savunması dile 

getirilirken, her nasılsa Anadolu’da farklı dinlere mensup halkları, düşman figürüyle 

özdeşleşen “kötü dinli gavur” sözleriyle göz ardı eder.  

 

Buna karşılık Melike Demirağ’ın 1977 tarihli “Elele / Niçin” 45’liğinde yer alan “Elele” 

parçası ise halkı din, dil, ırk, cinsiyet farkı gözetmeksizin pahalılığa, halkı birbiriyle 

kavga ettirenlere karşı birlik olmaya, emeğini çaldırmamaya ve “yurdunu baştan 

onarmaya” çağırır. Bu devrim çağrısı, “Aynı umutla birleştik […], Bir tek hedef, bir tek 

dilek, bir tek nabız, bir tek yürek […]” haline gelen toplumu, belirlenen “emeğini 

çaldırmadan, yurdu baştan onarmak” hedefi doğrultusunda birlik olmaya çağırır. “Erkek, 

kadın, genç, ihtiyar, elele, elele, Kalplerde bir tek özlem var, elele, elele, Edirne’den 

Ardahan’a, Sinop’tan Anamur’a, Irk farkı yok din farkı yok, elele, elele, Cins farkı yok, 

dil farkı yok, elele, elele…” sözleri, 68 Hareketi’nin söylemlerinden birisi olan İkinci 

Kurtuluş Savaşı’na da gönderme yaparak tıpkı Kurtuluş Savaşı’nda olduğu gibi halkı 

cinsiyet ve yaş farkı gözetmeksizin, ülke çapında birlik olmaya çağırır. Bu parça, daha 

sonra 1978 yılında yayınlanan “Yeter Artık!” albümünde de yer almıştır.  Yine Melike 

Demirağ’ın 1978 tarihli “Yeter Artık!” albümünde yer alan “Aynı Yolda” parçası ise 

Türkiye’nin farklı kesimlerinden gelen insanlarının yan yana gelerek, birbirlerini 

anlayarak, aynı hedef doğrultusunda, aydınlık bir gelecek yaratmak için el ele ilerlemesini 

sembolik biçimde anlatır. Pop tarzındaki bu parça aydınlanmacı bir anlayışla, yollarından 

her ne olursa olsun geri dönmeden daha iyi günler için mücadele etmesini konu alır.   

 

Melike Demirağ’ın 1978 tarihli “Yeter Artık!” albümüne ismini veren “Yeter Artık” 

parçası; gündemdeki olayları, halkın çektiği ekonomik sıkıntıları ve “Elin batmış al 

kanlara, Yeter kıydığın canlara, Şu gencecik fidanlara kurşun sıkmak yeter artık” 

sözleriyle devrim için mücadele eden gençlerin öldürülmesini dile getirerek, “Yeter 

Artık!” vurgusuyla tüm bunları sona erdirmeye çağrı yapar. Parçanın son dizelerinde yer 

alan “Doğarken başkaydı yerim, Şimdi halkla beraberim. Bu düzene son verelim, yeter 

artık, yeter artık” sözleri, orta-üst sınıfa mensup bir ailede hayata gözlerini açan 

Demirağ’ın sahip olduğu ayrıcalıkları bir kenara bırakarak halkla birlikte, halk için eşitlik 

mücadelesi vermesine vurgu yapar ve dinleyiciyi de bu yola çağırır.  



 169 

 

Melike Demirağ’ın 1978 tarihli Yeter Artık albümünde yer alan “Elleriniz” parçası, beden 

emekçilerinin elleriyle yaptıkları işleri birer birer sıralar. Söz ve müziği Şanar 

Yurdatapan’a ait parçanın son dizeleri, “[…] Elleriniz dert görmesin, Siz pişirin onlar 

yesin! Bu düzene kim son versin? Elleriniz…” sözleriyle emekçileri bu düzene yine kendi 

elleriyle son vermeye çağırır. Yine aynı albümde yer alan “Hani” parçası, her şeyin gelip 

geçici olduğunu ve değişimin geleceğini vurgular. “[…] Hani evsiz, barksız, işsiz, 

milyonlarca aç hani? Ellerimiz bir olunca durduracak güç hani? Yıllar gider, yeller gider, 

seller gider, kum kalır, Ya hayırla, ya lanetle anılan bir nam kalır.” sözleriyle parça, bir 

araya gelinerek devrimin gerçekleşeceğini ve yoksulluğun sona ereceğini vurgularken, 

dönemin erk sahiplerinin de lanetle anılacağını ima eder.  

 

Timur Selçuk’un 1978 yılında yayınlanan “Dönek Türküsü / Özgürlük” 45’liğinde yer 

alan “Dönek Türküsü”, dönemin siyasi erkine göre taraf değiştirerek “her devrin adamı” 

rolünü oynayan siyasetçileri “Sağcıyla sağcı, solcuyla solcu, Çevir kazı yanmasın çevir 

de çevir, Çevir kazı yanmasın devir bu devir” ve ardından gelen “Devrim istiyorsanız, 

devrim yapalım, Rüzgâr nereden esiyor ona bakalım. Darbe olsun derseniz, darbe 

yapalım, Rüzgar nereden esiyor ona bakalım” sözleriyle sert bir dille eleştirir. Piyano 

eşliğinde kimi zaman Selçuk’a özgü teatral biçimde vurgularla güçlendirilen parçanın 

sözleri, dönemin en sert eleştirel söylem içeren sözleri arasındadır. Bu parçada da halkı 

“uyutma” kavramı, “Herkesi uyutalım, yazar olalım” sözleriyle halkı siyasi erkin çıkarları 

doğrultusunda yönlendiren gazetecilere ve köşe yazarlarına gönderme yapar. Parçanın 

sonunda lirik biçimde vurgulanan “Hiçbir şey olmasak da, bakan olalım” sözleri, 

dönemin yüksek siyasi mevkilerinde olan kişilerin vasıfsızlığını dile getirir.  

 

Timur Selçuk’un 1977 yılında yayınlanan “Timur Selçuk” albümünde yer alan “Hürriyet 

Marşı”, Nazım Hikmet’in “Hürriyet Kavgası” adlı şiirinin marş formunda bestelenmiş 

halidir. Parçada yer alan “Bir elinde kitapları türküleriyle geldiler, Dalga dalga aydınlık 

dalga dalga aydınlık oldular. Yürüdüler karanlığın karanlığın üstüne, Meydanları zapt 

ettiler, meydanları zapt ettiler yine” sözleri, 68 Hareketi’nin aydınlanmacı söylemine 

paralel biçimde okumuş aydın kesimin kitapları ve şarkılarıyla “dalga dalga aydınlık 



 170 

olduklarını” yani bir nevi uyuyan halkı uyandırdıklarını, meydanlara giderek seslerini 

duyurduklarını anlatır. Son dörtlükte yer alan  
 

“Daha gün o gün değil derlenip dürülmesin bayraklar 
Uzaktan duyduğumuz çakalların ulumasıdır 
Safları sıklaştırın safları sıklaştırın çocuklar 
Bu kavga faşizme karşı, bu kavga hürriyet kavgası”  
 

sözleri devrimin henüz sona ermediğini belirtirken; sağ kesimin sesini, Türkiye’de 

milliyetçilerin kendilerini özdeşleştirdiği “kurt” imgesine gönderme yaparak “çakalların 

uluması”na benzetir. Bu sözlere göre gençler faşizme karşı bir hürriyet kavgası 

vermektedir. 1960’lı yılların ortalarında “emperyalizme karşı” mücadele süregelirken, 

1970’li yılların ikinci yarısından itibaren “faşizme karşı” söylemi daha fazla görünürlük 

kazanır.  

 

Aydınlanmanın sembolik olarak kullanıldığı bir parça da, Timur Selçuk’un 1977 tarihli 

“Timur Selçuk” adlı albümünde yer alan “Güneşin Sofrasında Söylenen Türkü”dür. 

Nazım Hikmet’in aynı adlı şiirinden bestelenen bu parça, yine aydınlanmacı bir 

yaklaşımla gelecek aydınlık günleri “güneşin sofrası” sembolüyle betimler. Ülkenin 

geleceğinin sembolü olan gençler, birlikte, yan yana, güneşin sofrasındaki bu aydınlığı 

şu sözlerle kutlamaktadır:  
 

“[…] 
Arkamızda bir düşman gözü gibi karanlığın yolu 
Önümüzde bakır taslar güneş dolu 
Dağlarda gölgeniz göklere vursun, göz göze, yan yana, diz dize durun çocuklar 
Tasları birbirine vurun çocuklar 
Hoop! Hoop! Heey! 
Heey! Hoop! Hoop! 
Dostların arasındayız! 
Güneşin sofrasındayız! 
[…]” 

 

Ruhi Su’nun, Nazım Hikmet’in aynı adlı şiirinden bestelediği “Süvarinin Türküsü”, 1971 

tarihli “Seferberlik Türküleri ve Kuvayi Milliye Destanı”153 albümünde yer alır. 

“Yaşamak bir ağaç gibi tek ve hür ve bir orman gibi kardeşçesine, bu hasret bizim” 

 
153 Günümüzde Kuvâ-yi Milliye olarak bilinen kavram, 1971 tarihli albüm kapağında “Kuvayi Milliye” 
biçiminde yazılmıştır.  



 171 

dizeleriyle tanınan bu parçanın sözleri, yurt sevgisini ve bu yurtta birlik içinde yaşama 

özlemini konu alır.  

 

Melike Demirağ’ın 1975 tarihli “Ninni / Ağlamak Ayıp Değil” 45’liğinde yer alan 

“Ağlamak Ayıp Değil” parçası, ““Ağlamak ayıp değil, Saklama göz yaşını. Yeter ki 

ağlarken de, Eğme bir an başını.” sözleriyle içinde bulunulan koşullar altında insanın 

üzüntülü duygularını saklamasına gerek olmadığını, ancak hiçbir koşulda kimseye boyun 

eğilmemesi gerektiğini anlatır. 

 

Timur Selçuk’un 1977 tarihli “Timur Selçuk” albümünde yer alan ve sözleri Çiğdem 

Talu’ya ait “Nereye Payidar”, içinde bulunulan sosyal ve ekonomik durumla bir yere 

varılmayacağını çeşitli örneklerle vurgular. Piyano eşliğinde vokalle ilerleyen parçanın 

“Şefle iyi geçinsen de, Bugün için sevilsen de, Çıkmaz bu yolu bir yere […] Gönlün yoksa 

ezilmeye, Sen de katıl direnişe, İşçilerle, işçilerle, işçilerle elele, Nereye payidar 

nereye…” sözleri, parçanın dinleyici kitlesi olan okumuş, beyaz yakalı kesimi daha iyi 

bir gelecek için işçilerle birlikte direnişe çağırır. Aynı albümde yer alan “Direniş 

Türküsü”, yine köylü ve işçi kesime selam eder ve dinleyici kitleye köylü ve işçi sınıfının 

direnişini “Çaldı saat söktü şafak, Selam olsun hepimize. Hele hele hele hele, Grevdeki 

kardeşlere” sözleriyle yeniden hatırlatarak bu direnişi destekler. Sözleri Çiğdem Talu’ya, 

müziği Timur Selçuk’a ait bu parça, Anadolu motifleriyle bezeli bir melodiyle piyano 

eşliğinde vokal tarzında seyreder. Buna benzer nitelikte bir parça da yine aynı albümde 

yer alan ve piyano üzerine vokalle marş tarzında seyreden “Türkiye İşçi Sınıfına Selam” 

parçasıdır. Nazım Hikmet’in aynı adlı şiirinin Çiğdem Talu tarafından uyarlanan güftesi 

ve Timur Selçuk’a ait müziğiyle bu parça, devrimci işçilere doğrudan selam ederek 

dinleyici kitlenin bu direnişle özdeşleşmesini amaçlar. Nakaratta sıklıkla tekrarlanan 

“Selam yaratana selam […] Türkiye işçi sınıfına selam!” sözlerinde işçi sınıfı “yaratan” 

olarak tanımlanmakta, “Tohumların tohumuna selam […] Serpilip gelişene selam!” 

sözleriyle işçi sınıfını en başından her şeyi yaratan olarak konumlamaktadır. Bu 

doğrultuda, Türkiye’nin 68 Hareketi’ne paralel doğrultuda kalkınmacı bir anlayışla 

ülkenin gelişmesinde önemli bir payı olan işçi sınıfının “hakkını almak için” ve 

“düşmanını yenmek için” devrim yolunda ilerlemesi selamlarla desteklenir.  

 



 172 

Timur Selçuk’un 1977 yılında yayınlanan “Timur Selçuk” albümünde yer alan “16 

Haziran”, 15-16 Haziran 1970’te gerçekleşen ve İstanbul’dan Türkiye’ye yayılan işçi 

eylemlerini konu alır. Sözleri Aşık İhsani’ye, müziği Timur Selçuk’a ait bu parça işçi 

sınıfını gücüyle yücelterek, yetmiş bin işçinin ekonomik eşitsizliklere karşı yaptıkları 

eylemi popüler kültürde yeniden hatırlatır. Piyano üzerine vokalle söylenen parçanın 

nakaratında “yürüdü yürüdü yürüdü” bölümlerindeki yükselen notasyon, parçanın en 

sonunda “yürüdü, he hey be hey, yürüdü!” sözleriyle tepeye ulaşarak çözüme ulaşır. Bu 

yükselme, aynı zamanda umudu da temsil eder. 15-16 Haziran eylemleri 274 sayılı kanun 

olan Sendikalar Yasası’nda değişiklikler yapılarak işçilerin Türk-İş154’ten DİSK155’e 

geçişlerinin zorlaştırılması üzerine başlamış, ilerleyen günlerde bu yasa geri çekilmiştir.  
 

Melike Demirağ’ın 1978 tarihli “Yeter Artık!” albümünde yer alan “Sulukule Kavgası” 

parçası, ekonomik sınıflar arasındaki eşitsizlikleri ve bu bağlamda yapılan yolsuzlukları 

çeşitli örneklerle gözler önüne serer. Parçanın sonunda yer alan “Karşılarında kırk 

milyonluk bütün halkın gücü var, Nanay yavrum nanay, Varsın dolsun birkaç ay. Tarih 

vermiş hükmünü, Suçlunun haline vay!” sözleri, ellerindeki ekonomik ve siyasi güce 

rağmen; hukuk, işçi sendikaları ve halkın gücüyle ekonomik erkin yenileceği müjdesini 

verir. 

 
4.3. MİLLÎ DUYGULAR  

 

Türkiye’de millîci sol biçimde şekillenen 68 Hareketi’nin önce çıkan kavramlarından bir 

tanesi de millî duygulardır. Dönemin sol söyleminde “İkinci Kurtuluş Savaşı” benzetmesi 

ve “Millî Mücadele” söylemi sıklıkla kullanılır. Millî duygular; dönemin müzikal 

parçalarında kimi zaman sözel, kimi zaman melodik biçimde dışa vurulur, kimi zaman 

ise görsel imgelerle görünür hale gelir. Dönem içinde oldukça popüler olan Anadolu rock 

ve pop türlerinde sözler kimi zaman geleneklerden, atasözlerinden, Anadolu’ya has 

hikâyelerden, şiirlerden ve efsanelerden beslenir. Siyasi erki eleştiri ve başkaldırı 

konuları Anadolu’da yüzyıllardır var olmuş ve bu bağlamda sayısız kültürel çıktı 

oluşturulmuştur. Aşıklar geleneğiyle ağızdan ağıza yayılarak kültürel belleğin bir parçası 

haline gelmiş kimi dizeler, özellikle 1970’li yıllarda popüler müziğe de giriş yapmıştır. 

 
154 Türkiye İşçi Sendikaları Konfederasyonu. 
155 Türkiye Devrimci İşçi Sendikaları Konfederasyonu. 



 173 

Bunun yanında Anadolu’nun geçmiş kültürlerine ve Türk boylarına ait imgeler; 

Moğollar, Apaşlar, Dadaşlar, Dervişan, Ergenekon Destanı, Ağrı Dağı Efsanesi gibi 

Anadolu pop ve rock türlerinde müzik yapan grup isimlerinin yanı sıra, kimi 

müzisyenlerin dış görünüşlerine ve albüm kapaklarına da yansımıştır.  

 

Anadolu rock ve pop türleri, yapısal olarak Anadolu enstrümanlarını ve/veya melodik 

motiflerini içinde barındırır. Bu bakımdan kökleri Anadolu’ya dayanan millîci bir tavır, 

bu türlerde doğal biçimde mevcuttur. Bunun yanında Anadolu rock ve pop türleri, çıkış 

noktası bağlamında da politik bir tavra sahiptir. Anadolu’daki köklerinden uzaklaşmadan, 

ancak aydınlanmacı bir tavırla Anadolu’ya ait geleneksel müzikal öğelerin ve 

enstrümanların Batı’nın enstrümanları ve kimi zaman müzikal öğeleriyle sentezlenmesi 

fikri; erken Cumhuriyet dönemindeki Musiki İnkılabı’nın çıkış noktasıyla oldukça 

benzerlik taşır. 68 Hareketi’nin aydınlanmacı tavrı erken Cumhuriyet döneminde olduğu 

gibi yüzünü Batı’ya dönen ancak köklerinden uzaklaşmayan bir yapıdadır. Ortak bir tarih 

ve kültürel öğeler temel alınarak oluşturulan bu köklerle, tabanda bir temel oluşturularak 

ulusalcı bir anlayışla toplum bir arada tutulur. Bu temel üzerinde kurulan ortak öğeler, 

Türkiye’deki 68 Hareketi’nin de çevresinde temellendiği önemli bir öğe olan millî 

duyguları besleyerek harekete geçirir. Bu millî duyguların dönemin müzikal parçalarına 

yansıması; uzak geçmişteki Anadolu kavimleri ve Türk boylarının hikâyeleri ve daha 

yakın geçmişten Kurtuluş Savaşı kahramanlıkları çevresinde toplanmıştır.  

 

4.3.1 Şarkılarda Anadolu Kavimleri ve Türk Boyları 

 

1970’li yılların sol millî duyguları besleyen parçaların bir bölümü; eski Anadolu 

kavimlerini, Türk boylarını, Anadolu’ya göçü konu alır ve köklerini bu kavramlara 

dayandırarak, bunları parçaların icra edildiği dönemin Türkiye’siyle birleştirir. Bu tavır, 

Erken Cumhuriyet Dönemi’nde yazılan Türk Tarih Tezi’nin izlerini taşır.   

 

1971 tarihli “Seferberlik Türküleri ve Kuvayi Milliye Destanı”, Ruhi Su’nun yayınladığı 

ilk albümdür. Sol hareketin devrim mücadelesinde Türkiye’nin 68 Hareketi’ne paralel 

biçimde “İkinci Kurtuluş Savaşı” söyleminin gündemde olduğu dönemde yayınlanan bu 

albüm; isminden de anlaşılacağı üzere çeşitli savaş hikâyelerini ve kahramanlık mitlerini 



 174 

konu edinen parçalara yer verir. Albümün ilk parçası “Süvarinin Türküsü”, Nazım 

Hikmet’e ait “Davet” adlı şiirin bestelenmiş halidir. Şiirin başındaki “Dörtnala gelip Uzak 

Asya’dan, Akdeniz’e bir kısrak başı gibi uzanan Bu memleket bizim” dizeleriyle Anadolu 

yarımadasının kuşbakışı şekli, Anadolu’nun bereketinin bir simgesi olarak dişileştirilir ve 

bir kısrak başına benzetilir. At imgesi, aynı zamanda yüzyıllardır Orta Asya ve Anadolu 

kültürünün ayrılmaz bir parçası olmuştur. Elbette bu sözler aynın zamanda Türk 

boylarının Orta Asya’dan Anadolu’ya at üzerinde gelişlerini de betimler. Anadolu “ipek 

bir halıya benzeyen toprağı”yla gelenlere kucak açmış ve buraya atları üzerinde zorlu bir 

yolculuğun sonunda gelen Türk kavminin yurdu haline gelmiştir. Bu anlatının ardından 

“insanın insana kulluğu” düzeninin yok olması ve bu topraklarda herkesin özgür ve eşit 

biçimde bir arada yaşaması dilenir. “Yaşamak bir ağaç gibi tek ve hür ve bir orman gibi 

kardeşçesine, bu hasret bizim” dizeleriyle tanınan bu parçanın sözleri, yurt sevgisini ve 

bu yurtta birlik içinde yaşama özlemini konu alır. Ruhi Su, bağlama eşliğinde lirik 

biçimde okuduğu bu dizelerin arasına melodik biçimde söylediği “Bizim dostlar, bizim 

dostlar” sözlerini ekleyerek, geçmişte yazılmış bu şiir ve 1970’li yıllar arasında epik 

biçimli bir bağlantı kurar. Melike Demirağ’ın 1979 tarihli “79 Yılında” adlı albümünde 

yer alan “Bu Memleket Bizim” parçası, yine Nazım Hikmet’e ait bu şiirin Şanar 

Yurdatapan tarafından Anadolu pop tarzında bestelenmiş halidir.  

 

Barış Manço’nun progressive rock türündeki eserlerinde müzikalite oldukça yüksektir; 

ancak dinleyiciye doğrudan seslenen, belirgin bir siyasi söylem görünmez. Barış 

Manço’nun işlerine genel olarak bakıldığında 68 Hareketi ile ilgili doğrudan bir bağ 

kurmak zordur, zira daha apolitik ve popülist görünür. Parçalarında karşıt bir duruştan 

ziyade sistemin devamlılığına dair öğeler mevcuttur. Türkiye’de 68’in en hareketli 

döneminde Manço, eski Türk efsanelerinden, Türk kültüründen ve Türk boylarının 

tarihinden oldukça beslenirken mevcut sisteme dair bir eleştiride bulunmaz. Bu durum 

kimi medyada Barış Manço’nun “sağ kanattaki safını belli etmesi” olarak 

yorumlanmıştır156. Barış Manço ise bunu reddederek sağ ve sol safların dışında 

konumlandığını belirtir157. Moğollar grubunun kurucularından Cahit Berkay, bir 

söyleşisinde Barış Manço’nun “bilinenin aksine milliyetçi bir tarafı olmadığını” belirtir 

 
156 (Bkz. Küpçük, 2021: 228-229).  
157 Bkz. dipnot 135.  



 175 

(Salgın, 2011; aktaran Gürses, 2017: 342). Manço’nun müzikal parçaları retorik 

bağlamda incelenerek sözler, anlatı biçimi, ses efektleri (at sesi, nal sesi, yeniçeri top 

tüfeği, yerli halkın konuşma sesleri ve hikâyeyi destekleyici çeşitli canlandırma sesleri), 

enstrüman kullanımı, plak kapakları ve kostümler tümüyle ele alındığında; Anadolu’dan 

ve eski Türk boylarından halk deyişleri, halk hikâyeleri, destanlar ve tarihten beslenen, 

bunları Batı’nın da kültürüyle sentezleyen, ulusalcı bir yapıda olduğu söylenebilir.  

 

Barış Manço’nun 1960’lı yıllardaki rock’n’roll ve psychedelic rock tarzı, 1970’lerden 

itibaren Anadolu rock’un yaygınlaşmasıyla beraber eski Türk boylarını, Türk efsanelerini 

ve halk hikâyeleri konu alan Anadolu rock tarzına evrilir. Manço’nun 1971 yılında 

Moğollar grubuyla birlikte çalıştığı “İşte Hendek İşte Deve / Kâtip Arzuhalim” 45’liğinde 

yer alan “Kâtip Arzuhalim” parçası, Pir Sultan Abdal’ın158 kendisini hapse attıran Hızır 

Paşa’ya yönelik yazdığı ve Aşık Veysel’in bestelediği bir halk ezgisidir. Şiirin orijinali 

şu sözlerle biter:  
 

“Pir Sultan Abdal’ım ey Hızır Paşa 
Gör ki neler gelir sağ olan başa 
Beni hasret koydum kavim kardaşa 
Kâtip arzuhalim yaz yâre böyle 
Güzelim emey civanım emey birtanem emey hey” 

 

Bu parçada Aşık Veysel’in geleneksel ezgisi Anadolu rock tarzında yeniden 

düzenlenmiştir. Pir Sultan Abdal’ın sözlerinin devamına Barış Manço aşağıdaki sözleri 

ekleyerek, müziğin üzerine lirik biçimde seslendirmiştir:  
 

“Yıl 1535 Pir Sultan Abdal bunu böyle söylemiş 
Söylemiş ya, bunun bir de evveli var 
Kâtip al kalemi bir de benden yaz 
Boy boy gelmişler şu dağların ötesinden 
Burası bize otağ olsun, yurt olsun demişler 
Boy boy yerleşmiş, boy boy büyümüşler 
Her sabah gündoğusundan iki mızrak boyu yükselen güneş 
Bir gün kendini göstermeyince 
Kara kara bulutlar dolaşmış bu cennet vatanın üzerinde 
Küçük büyüğü saymaz olmuş 
Kardeş kardeşe küsmüş 
En acısı, bacılarımızın yüzüne bakamaz olmuşuz 

 
158 Pir Sultan Abdal, 16. yy’da Sivas dolaylarında yaşamış muhalif Alevi halk ozanıdır. Şiirlerinde 
Aleviliğin yanı sıra insan, yaşam ve ölüm, doğa, aşk, ayrılık, özlem gibi temaları işler. Bunların yanında 
Osmanlı’daki haksızlıklara ve baskılara boyun eğmeme tavrıyla yazılmış kavga ve umut şiirleri oldukça 
ses getirmiştir. Pir Sultan Abdal, 16. Yy’ın sonlarında “halkı ayaklanmaya teşvik etmek” gerekçesiyle idam 
edilmiştir (Gündoğar, 2005: 33).  



 176 

1535, 1635, 1735, 1835, 1935 
Otuz beş de benden koyun kardeşlerim 
1970’e geldik  
Bir uğursuzluk çöreklenmiş ki başımıza, sürüp gitmekte 
Oysa deli gönül neler ister 
Barış bir yavrusu olsun ister 
Adını bile hazırladı 
Oğlansa Ozan, kız ise Ceylan 
Ceylan buz gibi pınarların aktığı zümrüt ovalarda taştan taşa seksin 
Ozan Ardahan’dan Kırkpınar’ı dolaşsın 
Anlatsın Karacaoğlan’ı, Pir Sultan Abdal’ı, Köroğlu’nu 
Davullar yine vurulsun 
Güneş yine iki mızrap boyu yükselsin gündoğusundan 
Bitsin artık bu küskünlük kardeşlerim 
Uzatalım ellerimizi 
Yarın tarih önünde hesap verirken 
Yavrularımız bizi kınamasınlar”  
 

Barış Manço’nun bu sözleri, Pir Sultan Abdal’ın muhalif sözleriyle karşılaştırıldığında 

daha ziyade millîci görüş çerçevesinde uzlaşmacı bir tavır taşır. Manço, eklediği dizelerde 

16. yüzyılda geçen orijinal hikâyenin daha da köklerine inerek, Türk kavimlerinin 

Anadolu’ya gelişini anlatır. Burada geleneksel biçimde kullanılan; Türk, Altay ve Moğol 

kültüründe Hakan çadırı anlamına gelen “otağ” ve yükseklik ölçme amacıyla kullanılan 

“mızrak” terimleri, geleneksel Türk kültürüne referans verir. 1500’lü yıllarda Pir Sultan 

Abdal’ın şiirinde işlediği Alevilere yönelik baskılar ve kültürlerarası çatışmalar, 

Manço’nun anlatısında 1970’lerde halen “başa çöken uğursuzluk” biçiminde, “kardeşin 

kardeşe küstüğü” bir halde seyretmektedir. Burada, 1960’lı yılların sonlarında 

şiddetlenmeye başlayan sağ-sol çatışmalarına gönderme yapılmıştır. Toplumsal 

çatışmaların betimlendiği “Küçük büyüğü saymaz olmuş, Kardeş kardeşe küsmüş, En 

acısı, bacılarımızın yüzüne bakamaz olmuşuz” sözlerinin ilk dizesinde küçüklerin 

büyüklere saygısı bittiğinde toplumsal çatışmaların yaşanacağı vurgusu, Manço’nun 

gelenekçi yönüne vurgu yapar. “En acısı, bacılarımızın yüzüne bakamaz olmuşuz” 

sözlerinde ise aslında çatışmaların eril düzeyde seyrettiği, erkeklerin aktif rol oynadığı bu 

çatışmalardan ötürü, muhtemel kayıplar yaşamış -daha pasif konumdaki- anne, eş, kardeş 

olan kadınlara karşı mahcup olunduğu vurgusu yapılır. Zira Türkiye’deki 68 Hareketi ve 

dönemin sağ ve sol arasındaki çatışmaları, dönemin konjonktürüne bağlı olarak eril bir 

platformda seyretmiştir. “Barış bir yavrusu olsun ister” dizelerinde Manço kendi halk 

ozanı konumlandırmasına gönderme yapar. İlerideki çocuğu için seçtiği isimler Ozan ve 

Ceylan, isim anlamları gibi pastoral bir anlatı içerisinde tanımlanmıştır. Buradaki “Ozan 

Ardahan’dan Kırkpınar’ı dolaşsın, Anlatsın Karacaoğlan’ı, Pir Sultan Abdal’ı, 



 177 

Köroğlu’nu […] Bitsin artık bu küskünlük kardeşlerim” sözleri erkek çocuğu kız çocuğa 

kıyasla daha aktif bir role bürümenin yanı sıra, Türk halk kültüründe halk ozanlarının 

birleştirici gücüne vurgu yapar. “Yarın tarih önünde hesap verirken, Yavrularımız bizi 

kınamasınlar” sözleri ise geçmişte yapılan hatalardan ötürü gelecekte mutlaka hesap 

verileceğini, bu bağlamda gelecek nesillerin geçmişlerine saygı duymaları ve sahip 

çıkmaları için kendilerine çeki düzen vermeleri gerektiğini vurgular. Barış Manço 

şarkılarında doğrudan taraf olmaktan ziyade, millîci bir görüşle Türk kültürüne bağlılıkla 

kardeşlik ve birliğe vurgu yapar. Bu doğrultudaki vurgular ilerleyen yıllardaki 

parçalarında da sıklıkla görülür. Bu sözlerden Manço’nun 1968 ve sonraki dönemlerin 

sağ-sol çatışmalarına içeriden değil daha dışarıdan bir tavırla bakan “kardeşlerin kavgası” 

şeklinde bir yaklaşımının olduğu; bu çatışmaların ise Manço’ya göre Anadolu 

kavimlerinin ortak köklerine inerek aslında “bir” olunduğunun anlaşılacağı ve kavganın 

çözüleceği sonucu çıkartılabilir.  

 

Cem Karaca, 1973 ve 1974 yıllarında Moğollar grubuyla birlikte Anadolu aşıklarının 

şiirlerine yer veren üç 45’lik yayınlamıştır. 1973 yılında yayınlanan “Obur Dünya / El 

Çek Tabib” 45’liğinin kapağında Cem Karaca ve Moğollar’ın dönemin modasına uygun 

günlük kıyafetlerle, muhtemel bir parkta hep birlikte çekilmiş renkli fotoğrafları yer alır. 

Plağın ilk yüzünde yer alan ve derlemesi Muhlis Akarsu’ya ait bir türkü olan “Obur 

Dünya”159, parçanın orijinal dokusuna sadık kalarak zurnayla başlar, Cem Karaca’nın ilk 

dizeleri okumasının ardından gitar, bas gitar ve davulla Anadolu rock tarzında devam 

eder. “Obur Dünya” sözleriyle teşhis (kişiselleştirme) sanatı kullanılan parçanın 

sözlerinde, öldükten sonra bedenleri toprak altına girerek “obur dünya tarafından yenmiş 

olan” Anadolu şair düşünürleri anılır, son olarak birkaç kez Mustafa Kemal’e vurgu 

yapılır. Sözlerde ismi geçen Yunus Emre, Pir Sultan Abdal, Hacı Bektaş-ı Veli, İmam 

Hasan ve İmam Hüseyin, Mevlâna, Anadolu’da farklı zamanlarda yaşamış, farklı dinî 

inanış, felsefe ve kültürlere mensup, toplumda barışı ve birliği savunan önemli şair ve 

düşünürlerdir. En sonda yer alan “Fani kurmuşsun temeli, Bilmem sana ne demeli? Koca 

Mustafa Kemal'i, Yedin yine doymadın mı?” sözleriyle Mustafa Kemal Atatürk, farklı 

din ve kültürleri bir arada tutan Türkiye Cumhuriyeti’nin kurucusu olarak birkaç kez 

 
159 Parçanın ismi, Muhlis Akarsu’ya ait orijinalinde “Karnı Büyük Koca Dünya” olarak geçer.  



 178 

vurgulanır. 68 Hareketi’nin temelinde de ulusu bir arada tutan gücün Atatürk devrimleri 

olduğu, bu devrimlere sadık kalınacağı sıklıkla vurgulanır.   

 

1973 yılında yayınlanan “Gönül Dağı / Hey! Koca Topçu (Genç Osman)” 45’liğinin 

kapağında Barış Manço’nun 1970’lerin rock modasına uygun sırma işlemeli ceket, kalın 

gümüş kemer ve gümüş bir kolye ile fotoğrafı yer alır. Manço’nun konserlerde de 

kullandığı bu kıyafette yere kadar uzun, siyah üzerine altın rengi işlemeli bir kaftan, 

içinde de siyah derin V-yakalı bir gömlek, siyah bol paçalı pantolon ve kalın, işlemeli 

gümüş bir kemer vardır. Üzerindeki kaftanla Osmanlı’dan esintiler taşıyan bu kıyafet, 

1970’li yıllara uyarlanmış bir Osmanlı saray erbabı kıyafetini andırır. Albümün arka 

kapağında ise Kurtalan Ekspres grubu elemanları, yeniçeri kıyafetleriyle yer alır. Önceki 

albümlerde yer alan, dönemin psikedelik rock tarzına uygun yazı karakterinin yerini, daha 

geometrik, düz ve keskin hatlara sahip kalın bir yazı karakteri almıştır. Plağın ikinci 

yüzündeki “Hey! Koca Topçu (Genç Osman)” sözleri Kayıkçı Kul Mustafa’ya ait, bestesi 

anonim olan bir halk ezgisidir. Parçanın girişinde, Barış Manço lirik biçimde savaşta ateş 

öncesi topçulara seslenir. Ardından Anadolu kaşık havası tarzında seyreden parçada 

Anadolu davulu, zurna, yaylılar ve kanun ön plandadır. Parça, Genç Osman’ın savaş 

kahramanlıklarını yüksek sesli vokalle anlatır.  

 

Cem Karaca’nın 1974 yılında Dervişan grubuyla birlikte yayınladığı “Beyaz Atlı / 

Yiğitler” 45’liğinin kapağında da; Cem Karaca eski Türk boylarına referanslı bir giysiyle 

karşımıza çıkar: beyaz bir atın üzerinde kürklü kalpak, kırmızı uzun pardösü, siyah 

pantolon ve pantolonun üzerine çekilmiş binici çizmeleri, Kafkas Türklerinin geleneksel 

kıyafetlerini andırır. Omuzlarında saçları ve uzun bıyıklarıyla havaya doğru kılıç 

sallayan, Türk boylarının kültürel kodlarını görselleştiren bu geleneksel figür, aşağıdan 

yukarıya doğru bir açıyla fotoğraflanarak izleyicinin gözünde yüceltilir. Bu 45’liğin 

ikinci yüzünde yer alan “Yiğitler”, sözleri Aşık Mahsuni ve Cem Karaca’ya ait bir türkü 

düzenlemesidir. Parça, nakaratta yer alan “Yiğitler, yiğitler, bizim yiğitler” dizesinin koro 

tarafından melodik olarak söylenmesiyle başlar ve bu melodi parça boyunca fonda tekrar 

eder. Progressive Anadolu rock tarzındaki parçada sözü geçen “Dadallar”, 18. ve 19. 

yüzyılda Anadolu’nun Toroslar bölgesinde yaşamış olan halk ozanı Dadaloğlu’na 



 179 

referans verir. Dadaloğlu, şiirlerinde genellikle Dadaloğlu ve Dadal isimlerini kullanır160. 

Parçanın ilk dizelerinde yer alan “Doğudan batıya bir ses yükselir, […] Gavur 

Dağları’ndan Dadallar161 gelir, Yiğitler yiğitler” sözleri, Dadaloğlu’nun geldiği göçebe 

Avşar boyuna referans verir. Burada, devletin iskân politikasına karşı çıkarak dağlarda 

göçebe bir yaşam sürdürmeyi tercih eden Avşar Boyu’ndan gelen Dadaloğlu gibi; devlet 

politikalarına baş kaldıran savaşçı ve ozan gruba referans verildiği düşünülmektedir. 

Gavur Dağları ise Çukurova bölgesinde bulunan ve eski ismi Gavur Dağları olan, şimdiki 

ismiyle Nur Dağları’dır. “Zafer oyuklu alın”, “toprak toprak öfke yayıklı göğüs”, “kartal 

pençeli kara bıyıklı” betimlemeleri aktif, saldırgan, güçlü, eril tanımlardır. “Harp ola ki 

zafer gele vay gardaş vay”, ““Balyoz gibi yumruğunu vur gardaş vur”, “Eller keyfinde 

keyfinde vay gardaş vay”, “Onca yılın hesabını sor gardaş sor” cümleleri zaferin ancak 

savaşarak elde edileceğini ve keyif süren “eller”in yani “diğerleri”nin hesabının sert 

biçimde sorulacağını, kimi zaman emir kipindeki cümlelerle vurgular. Retorik bakımdan 

vokal tekniği de oldukça vurgulu olan bu parça; “yiğitliği”, yani aktifliği, savaşı, cesareti, 

gücü, tüm bunların toplamında eril olanı, bunların da yanında başkaldırı kültürünü 

yüceltir.  

 

Zülfü Livaneli’nin 1975 yılında yayınlanan “Eşkıya Dünyaya Hükümdar Olmaz” 

albümünde yer alan “Binboğalar Efsanesi I”, “Binboğalar Efsanesi II” ve “Binboğalar 

Efsanesi III” parçaları, saz üzerine lirik biçimde sözlerin okunduğu, albüm içine 

serpiştirilmiş 1’er dakikadan az 3 parçadan oluşur. Bu parçalar, ismini hem Yörüklere ait 

aynı adlı efsaneden, hem de Yaşar Kemal’in aynı adı taşıyan ve Yörüklerin göçebe 

yaşamını konu alan romanından alır. Lirik biçimde okunan parçaların sözleri; Yörüklerin 

Anadolu’daki göçünü ve yerleşimini, Anadolu’nun doğasıyla harmanlayarak pastoral 

biçimde anlatır.  

 

Geçmişe dayanan hikayelerin yanı sıra, bu hikayelerin geleceğe yansıması Barış 

Manço’nun 1975 yılında yayınlanan “2023” albümünde görülür. Hem görsel, hem işitsel, 

 
160 Kaynak: Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (1993), Cilt:8, ss 397-398.  
https://islamansiklopedisi.org.tr/dadaloglu Erişim tarihi: 20/04/2021.  
161 Burada, devletin Avşar Boyu’nu iskân politikasına karşı çıkarak dağlarda göçebe bir yaşam sürdürmeyi 
tercih eden Dadaloğlu gibi; devlet politikalarına baş kaldıran savaşçı ve ozan gruba referans verildiği 
düşünülmektedir.  



 180 

hem de lirik olarak fütüristik öğelerin sıklıkla kullanıldığı albümün ikinci parçası 

“Kayaların Oğlu”, ülkeyi Türkiye Cumhuriyeti’ni kurulduğu 1923 yılında doğan hayali 

bir “kayaların oğlu” karakteriyle kişileştirir. Synthesizer klavyenin ön plana çıktığı 

psikedelik rock tarzındaki müziğin üzerine Barış Manço’nun lirik biçimde okuduğu 

sözlerin başlangıcı aşağıdaki gibidir:  

 
“1923’ün ılık bir Ekim sabahında 
Kayaların toprağa dikine saplandığı yerde doğdum 
Toprak anayla kaya babanın oğluyum ben 
Toprak anam sevgi dolu, bereket dolu 
Toprak anam sessiz ama toprak anam dopdolu 
Toprak anam toprak anam Anadolu 
Babamsa sağı solu belli olmaz 
Bir gürledi mi yer yerinden oynar 
Göğsünde çatırdamalar olurmuş 
Onun için derdi 
Onun için sayısız irili ufaklı 
Kaya parçaları vardır bu topraklarda 
Ve sen benim oğlum 
Ve sen kayaların oğlu 
Bu taşı toprağı bir arada tutacaksın 
[…]” 
 

“Kayaların oğlu” Türkiye Cumhuriyeti’nin “ana”sı “toprak ana”nın sessiz, sevgi ve 

bereket dolu olması, yumuşak ve alıcı “toprak ana”ya dik biçimde saplanan “kaya 

baba”nın ise yapısal sertliği ve bundan kaynaklanan gücü ve sağı solu belli olmayan, 

gürlediğinde yeri yerinden oynatan karakteri; dönem içinde Anadolu’da yaygın olan 

toplumsal cinsiyet rollerine gönderme yapar. Kayaların oğlu, Anadolu’daki sayısız toprak 

(kadın) ve kaya (erkeği) parçalarını bir arada tutmakla yükümlüdür.  
 

“[…] 
2023’ün ılık bir Ekim sabahında 
Bacaklarımda hafif bir uyuşma ile uyandım 
Ve sanki yüz yıllık ulu bir çınar gibi 
Kök salmaya başladım o sabah 
Ve ilk kez sağımda solumda 
Asırlardır durmakta olan diğer çınarları fark ettim 
Doğudan hafif bir seher yeli yükseldi 
Ve asırlık çınarlar beni de aralarına aldılar 
Ve 2023’ün ılık bir Ekim sabahında 
Yeni bir kayaların oğlunun doğuşunu 
Beraberce seyre koyulduk…” 

 

Parçanın sonundaki bu sözlere göre ise Türkiye Cumhuriyeti’nin kuruluşunun 100. 

yıldönümü olan 2023 yılının Ekim ayında, 100 yıllık “kayaların oğlu” uyanır, çevresinde 



 181 

asırlardır Anadolu’da var olan Türk devletlerini temsil eden asırlık çınarlar onu da 

aralarına alırlar. Bununla beraber, 2023 yılında yeni bir “Kayaların Oğlu”nun -belki de 

yeni bir Türk devletinin- doğuşuna tanıklık ederler. Albüme ismini veren “2023” ise, 

Türkiye Cumhuriyeti’nin 100. yılı için yazılmış, psikedelik öğeler taşıyan, yaklaşık 7 

dakikalık bir enstrümantal Anadolu rock parçasıdır. Türkiye Cumhuriyeti’nin 

kuruluşunun 100. yıldönümüne adanmış bir senfoni özelliği taşıyan “2023”ten birkaç 

sene sonra, 1979 yılında yayınlanan “Yeni Bir Gün” albümünde “2024 (İkinci Yolculuk)” 

ve 1981 yılında yayınlanan “Sözüm Meclisten Dışarı” albümünde “2025 (Üçüncü 

Yolculuk)” adlı devam niteliğindeki enstrümantal parçalar yayınlanmıştır.   

 

4.3.2. Kurtuluş Savaşı Kahramanlıkları 

 

Daha önceki bölümlerde de belirtildiği üzere 68 Hareketi’nin önemli söylemlerinde birisi, 

devrim mücadelesinin “İkinci Kurtuluş Savaşı” olarak adlandırılmasıdır. Bu doğrultuda, 

Kurtuluş Savaşı’nın ve Kuvâ-yi Milliye ruhunun sıklıkla ele alınması; ülke yurttaşlarının 

atalarının savaşçı, kahraman kimliğini hatırlatmak devrim mücadelesinin devamlılığı 

açısından elzem olmuştur.   

 

Cem Karaca’nın 1971 yılında yayınlanan “Kara Yılan / Lümüne” 45’liğinin ilk yüzünde 

yer alan “Kara Yılan”; “Atına Binmiş Elinde Dizgin”162 ve “Şahin Bey Ağıdı” isimleriyle 

bilinen Gaziantep Karayılan yöresine ait halk ezgisinin Anadolu rock tarzında 

yorumlanmış halidir. Parçaya Anadolu davulu ve sazla giriş yapılır, ardından Karaca’nın 

operatik sesiyle söylediği uzun hava tarzında parça başlar. Parçanın “Vurun Antepliler 

namus günüdür, Vurun Türk milleti namus günüdür” sözlerinden oluşan nakarat kısmında 

vokal koro halinde seyreder. Kurtuluş Savaşı Güney Cephesi’nde Nisan 1920 – Şubat 

1921 tarihleri arasında vuku bulan ve Fransa’nın zaferiyle sonuçlanan Antep 

Kuşatması’nı konu alan bu kahramanlık türküsünün sözleri, Antep ve çevre halkının 

Kurtuluş Savaşı’ndaki sert mücadelesini konu alarak yüceltir. Sözlerde geçen “Kara 

haberimi verin anama, verin anama”, savaşa gidenlerin ölene dek mücadele edeceklerini 

vurgular. “Vurun Antepliler namus günüdür” yurdu savunmanın bir namus meselesi 

 
162 TRT repertuvar numarası U0053 olan bu anonim parçanın kaynağı Seyit Canözer olup, Muzaffer 
Sarısözen tarafından derlenmiştir.  



 182 

olduğunu vurgularken, “Vurun Türk milleti kavga günüdür” sözleri; Türklük olgusu 

altında birleşen ulus milletin hep birlikte bu mücadeleyi desteklemesi gerektiğini anlatır.  

Bu parça, Ruhi Su’nun 1971 yılında yayınlanan “Seferberlik Türküleri ve Kuvayi Milliye 

Destanı” albümünde de yer alır.  

 

Ruhi Su’nun 1971 yılında yayınlanan “Seferberlik Türküleri ve Kuvayi Milliye Destanı”, 

Ruhi Su’nun ilk albümüdür. Türkiye’de sol hareketin 68 Hareketi’yle birlikte “İkinci 

Kurtuluş Savaşı” söyleminin gündemde olduğu dönemde yayınlanan bu albüm; çeşitli 

savaş ve kahramanlıkları konu edinen parçalara yer verir. Su bu albümde Türkler’in 

Anadolu’yu yurt edinmesi, Kurtuluş Savaşı kapsamında Çanakkale Savaşı, Sarıkamış 

Harekâtı, Antep Kuşatması, Kurtuluş Savaşı ve Büyük Taarruz’u konu edinen parçalara 

yer verir. Albümün ilk parçası olan “Çanakkale”, “Çanakkale Türküsü” olarak bilinen 

halk ezgisidir. Parçanın başında Ruhi Su, lirik biçimde “İmdi seferberlik ilan olanda, Bir 

od düştü, cümle cihan ağladı” sözlerini okur. Bağlama eşliğinde söylenen parçanın 

sözleri, Çanakkale Savaşı’nda ölümüne savaşarak genç yaşta hayatını kaybetmiş 

insanlara adanmıştır. Albümün ikinci parçası olan “Sarıkamış”, Sarıkamış Harekâtı’nı 

konu alır ve mücadele sırasında hayatını kaybedenlere bir saygı duruşu niteliği taşır. 

“Kadınlarımız”, Nazım Hikmet’in aynı adlı şiirinden bestelenmiş kimi zaman lirik, kimi 

zaman melodik seyreden bir parçadır ve Kurtuluş Savaşı’na katılan kadınları konu alır. 

Antep Kuşatması’nı konu alan “Kara Yılan”, Cem Karaca tarafından da yorumlanmış bir 

halk ezgisidir. Nazım Hikmet’e ait aynı adlı şiirin bestelenmiş hali olan “Büyük Taarruz”, 

Kurtuluş Savaşı’nda Afyon’da gerçekleştirilen Büyük Taarruz’un başlangıcını Mustafa 

Kemal üzerinden lirik biçimde anlatır. Bu yüzde yer alan son parça ise, yukarıda 

yorumlanmış olan “Süvarinin Türküsü”dür. Albümün ikinci yüzünde yer alan ve aslen 

Aşık Ceylani’ye ait olan “Kiziroğlu”, Kars’ın Kizir köyünde “Kiziroğlu Mustafa Bey” 

adıyla bilinen halk kahramanını konu alır.  

 

Cem Karaca’nın 1974 yılında Dervişan grubuyla birlikte yayınladığı “Beyaz Atlı / 

Yiğitler” 45’liğinin ilk yüzünde yer alan ve plak görselinde betimlenen “Beyaz Atlı” 

parçasının söz ve müziği Yılmaz Asöcal’a163 aittir. Parçanın sözleri beyaz atlı bir 

 
163 Almanya’da yaşayan Yılmaz Asöcal, orada Türkçe müzik yayınlayan ilk plak şirketi olan Türküola’nın 
kurucusudur.  



 183 

süvarinin göğsünden vurulmuş halde atının üzerinde gitmeye devam etmesini ve ölmeden 

önce sevgilisini görmek istemesini anlatır. Karaca, “beyaz atlı” sözlerini kimi zaman 

enstrümanların da sessizliğe gömüldüğü sırada daha sert bir vurguyla söyleyerek 

süvarinin cesaretine ve kahramanlığına vurgu yapar. Türkü, Anadolu rock tarzında 

yeniden uyarlanmıştır.  

 

1975 yılında yayınlanan “Mutlaka Yavrum / Kavga” 45’liğinde yer alan “Kavga”, Cem 

Karaca’nın plak kitapçığında belirttiği gibi Kurtuluş Savaşı’nda Karadeniz’den zorlu 

şartlarda silah kaçırırken Karadeniz’in dalgalarında kaybolan 3 erkek kardeş İlyas, 

Temel, Süreyya ve onlardan silahları alıp cepheye taşımak üzere onları bekleyen eşleri 

Hatçe, Ümmü, Gülizar’ı konu alır. Hikâye, 3 kadının bir dereye saklanmış silahları 

yeniden gidip alarak Karadeniz’de kürek çekmeleri ve savaşa katılmalarıyla son bulur. 

Parça, Kurtuluş Savaşı’nda erkeklerin yanı sıra kadınların da aktif rol oynamasına 

gönderme yaparak, şu sözlerle biter:  
 

“Kavganın haklı olanı erkek dişi bilmiyor 
Bütün halk birlik olmazsa kavga haklı olmuyor 
Kavganın haklı olanı erkek dişi bilmiyor 
Bütün halk birlik olmazsa kavga haklı olmuyor”  

 

Bu sözler, şimdiye dek erkeği daha aktif olarak gösteren mücadelede kadınların da yer 

almasına dair önemli bir yere sahiptir. Bu parça Kurtuluş Savaşı’nda kadınların da 

savaştığını hatırlatarak, yayınlandığı dönemdeki mücadeleyi bir Millî Kurtuluş 

Mücadelesi olarak ele alır ve kadın, erkek bütün halkın birlik olması gerektiğini vurgular.  

 

Timur Selçuk’un 1977 yılında yayınlanan “Timur Selçuk” albümünde yer alan “Bir Milli 

Kurtuluş Türküsü”, Enver Gökçe’nin aynı adlı şiirinin Timur Selçuk tarafından 

bestelenmiş halidir. Piyano eşliğinde teatral vurgularla söylenen parça, Anadolu’yu işgal 

etmiş “zalim ve kötü dinli gavur”a karşı Türkiye’nin dört bir yanından insanların hep 

birlikte savaşmasını konu alır. Parçanın sonunda Anadolu’yu işgal edenler vurgulu bir 

biçimde “hain, komprador, pezevenk” sıfatlarıyla tanımlanır. Bu sözlerdeki millîci-

İslamcı yaklaşım, “III.2.4 Eleştiri, Halkı “Uyandırmak” ve Aydınlanma” bölümünde ele 

alınmıştır.  



 184 

Ruhi Su, Dostlar Korosu’yla birlikte kaydettiği 1977 tarihli “Sabahın Sahibi Var” 

albümünde “Dağ Başını Duman Almış” ismiyle Gençlik Marşı’na yer vermiştir. Bu 

parçanın sözleri Türkiye’nin güzelliklerine değinirken, gençleri yurdu korumak için 

ilerlemeye ve seslerini duyurmaya çağırır. Parçanın yayınlanma tarihinde içinde 

bulunulan ülke gündemi göz önüne alındığında bu marşa popüler müzikte de yer 

verilerek, gençleri bu marş eşliğinde coşkuyla bir araya gelerek yurdu korumaya kararlı 

seslerini duyurmaya çağırır.  

Zülfü Livaneli’nin 1978 yılında yayınlanan “Nazım Türküsü” adlı albümünde yer alan 

“Memetçik Memed”164, Nazım Hikmet’e ait aynı adlı şiirin bir bölümünün Anadolu pop 

– modern folk tarzında bestelenmiş halidir. Parçanın sözleri, trenleri doldurarak Kurtuluş 

Savaşı’na giden yüzlerce askerin içinde bulunduğu zorlu koşulları anlatır. Aynı albümde 

yer alan “Arhavilli İsmail”, Nazım Hikmet’in Kuvâ-yi Milliye şiirinin üçüncü babından, 

“Yıl 1920 ve Arhavilli İsmail’in Hikâyesi” adlı bölümün bir kısmının bestelenmiş halidir. 

Anadolu pop – modern folk tarzındaki parçanın sözleri, Kurtuluş Savaşı’nda takalarla 

silah taşıyan Karadeniz halkının mücadelesini konu alır.  

 

4.4. TOPLUMSAL ELEŞTİRİ 

 

“Sanat toplum içindir” söyleminin Yön ve Emek gibi dönemin sol literatüründe önemli 

yere sahip dergilerde sıklıkla gündeme getirilmesiyle beraber, popüler müzikte de 

eleştirel söylem daha görünür bir hal almıştır. Toplumsal eleştiri, özellikle yoksulluk ve 

devrim konularını ele alan parçalarda hali hazırda doğrudan veya dolaylı biçimde vücut 

bulur. Ancak bu başlıkta, ana tema olarak toplumsal eleştiriyi ön plana çıkartan parçalar 

ele alınacaktır.  

 

Cem Karaca’nın 1975 yılında yayınlanan “Beni Siz Delirttiniz / Niyazi” 45’liğinin ön 

kapağında siyah fon üzerinde kırmızı büyük ve kalın harflerle, kapağın tamamını 

kaplayacak biçimde “Beni Siz Delirttiniz” yazısı, sağ alttaki ufak boşlukta ise “Cem 

Karaca Dervişan” yazıları yer alır. Plağın arka kapağında, muhtemel bir mitingdeki 

 
164 Mehmetçik Mehmet kelimeleri, plak üzerinde yerel aksanla “Memedçik Memed” olarak yazılmış ve 
söylenmiştir. Parça nın ve şiirin işmi farklı çevrimiçi kaynaklarda “Mehmetçik Mehmet”, “Mehmetçik 
Memet”, “Memetçik Memet” biçiminde de yer alır.  



 185 

kalabalığın fotoğrafı kırmızı monokrom halde fon olarak kullanılırken, ön planda 

“Niyazi!” diye seslenen bir erkek figür çizimi bulunur. Plağın içinde şarkı sözlerinin yanı 

sıra şu not yer alır:  

 
“Bu iki parça ile sorunlarımıza yönelik üretim biçimimizde bir adım daha atmış ve sanatı 
sanat için değil toplum için yaptığımızı bir kez daha vurgulamış oluyoruz. Zaten kasten geri 
bıraktırılmış ülkenin insanlarını sanat sanat içindir diyerek güllü, bülbüllü aşk ve özlem 
şarkılarıyla afyon içirmişçesine uyutan ve bu yaptığına sanat diyenleri bu toprakların 
insanları bağışlamayacaktır.  
 
Bu plağımıza gösterdiğiniz sıcak ve yakın ilgiden dolayı yüreklerimizin taa gizlisinden 
sağolun deriz ve dileriz ki kuşkusuz daha aydınlık yarınlar sizin hakkınızdır sizin olsun.”  

 

Cem Karaca, bu sözlerle icra ettiği müziğin “sorunlara yönelik üretim biçimi” olduğunu 

belirtir. Sanatın sanat için değil toplum için olduğu fikri, 68 Hareketi’nde önemli rol 

oynayan ve 1970’li yıllarda da dönemin sol grupları tarafından takip edilen Yön ve Emek 

dergilerindeki sanat yazılarında da sıklıkla karşımıza çıkar. Her ne kadar bu dergilerde 

müzik konusuna yeterince yer verilmemiş olsa da plastik sanatlar, edebiyat ve tiyatro 

alanlarında toplum için sanat fikri ve toplumsal gerçekçilik akımları sıklıkla vurgulanır. 

Karaca’nın bu notunda, yaptıkları müziğin doğrudan toplumun sorunlarına yönelik 

olduğunu, müzik aracılığıyla toplumun sorunlarını dışa vurdukları belirtilir. “Emperyalist 

dış güçler tarafından kasten geri bıraktırılmış ülke” söylemi, 68 Hareketi ve sonraki sol 

hareketlerde de oldukça yaygın bir söylemdir. Karaca, bu notunda “güllü, bülbüllü aşk ve 

özlem şarkıları”nın toplum üzerinde afyon etkisi yarattığını belirterek oldukça eleştirel 

bir duruş sergilemiş, bu yönde sanat yapanları “bu toprağın insanlarının 

bağışlamayacağını” söyleyerek bunların toplum üzerinde zararlı ve geriletici etkisi 

olduğunu sert biçimde vurgulamıştır. Bunların yanında, bu sözler Karaca’nın kimi 

parçalarında165 da vurguladığı gibi “İkinci Ulusal Kurtuluş Savaşı”nda kadın ver erkeğin 

yan yana yer alarak mücadele etmesi gerektiği mesajını verir.  

 

Plağın ilk yüzünde yer alan “Beni Siz Delirttiniz” parçası; kanto ve caz etkilerinin yanı 

sıra, kimi zaman sözlerin lirik ve vurgulu biçimde okunmasıyla dönemin sol kesiminin 

eleştirel seslerini topluma daha fazla duyurmak için icra ettiği sokak tiyatrolarıyla 

paralellik taşıyan teatral bir havaya da sahiptir. Somut örneklerle sisteme ve topluma dair 

 
165 Bkz. “Kavga” (1975), “1 Mayıs”, “Durduramayacaklar Halkın Coşkun Akan Selini” (1977).  



 186 

kinayeli bir eleştiri yapan parçanın sözlerinde kuralsızlık, boş vermişlik, umarsızlık, 

tedbirsizlik, kalitesiz sinema ve müzik endüstrisi, rüşvet, toplumdaki gelir eşitsizlikleri 

ve ekonomik uçurumlar, topluma ahlak eleştirisi yaparken kendileri haksızlık yapanların; 

bunların yanında Milliyetçi Hareket Partisi’nin “başbuğ” olarak anılan ülkücü lideri 

Alparslan Türkeş’in emirlerinin, artık kendisini delirttiği vurgulanır. Yedinci dizede yer 

alan “Denize düşen şu uçak” ile, 30 Ocak 1975 tarihinde Marmara Denizi’ne düşerek 42 

kişinin hayatını kaybettiği Fokker f-28 modeli THY uçağı kastedilmiştir166. Söz konusu 

uçakların üreticisi Fokker şirketinin kurucusu Hollandalı Prens Bernard, aynı zamanda 

Bilderberg167 örgütünün de kurucusudur ve kazadan 3 ay sonra sonra Türkiye’de yerli 

siyasetçi ve iş insanlarının da katıldığı, içeriği gizli tutulan bir Bilderberg toplantısı 

gerçekleşmiştir168. Düşen uçağın enkazı günümüzde halen denizden çıkartılmamış ve 

uçağın düşme sebebi bulunmamıştır169. Karaca, sıradan bir uçak kazası gibi gösterilen bu 

olayı “Beni Siz Delirttiniz” parçasında işleyerek, aslında siyasi ve ekonomik çıkarların 

ön planda tutulurken insan hayatının hiçe sayıldığı sisteme eleştiri getirmektedir. Son 

kıtadaki “Dostlarım hep Napolyon, hep Sezar” dizesiyle önce dostlarının da kendisi gibi 

“deli” olduğunu ve kendilerini Napolyon ve Sezar zannettiklerini söylerken Napolyon’un 

“Para, para, para” sözlerine gönderme yapar. Son dizelerde iki kez tekrarlanan “Bol 

miktarda Hitler de çıkar” sözleriyle, faşist kimliğini gizli tutan kişiler kastedilir. Parça, 

Cem Karaca’nın nevrotik olarak nitelendirilebilecek uzun kahkahasıyla son bulur.  

Melike Demirağ’ın 1978 tarihli “Yeter Artık” albüm kapağında da, Cem Karaca’nın 1975 

tarihli “Beni Siz Delirttiniz / Niyazi” 45’liğine benzer biçimde toplum için sanat vurgusu 

yapılır. Albüm kapağının iç yüzünde Demirağ’a ait şu sözler yer alır:  

“Sanatçı Politikaya Karışmasın! 

Papağan gibi bunu tekrarlıyorlar yıllardır… Düşünüyorum: Sanatçı politikaya karışmasın, 
öğrenci karışmasın, asker karışmasın!.. Kim karışsın peki?.. Yıllar yılı kimler karışmışsa 

 
166 Türkiye, 1970’li yıllarda Fokker firmasından 5 adet f-28 model uçak satın almıştır (Kaynak: Milliyet 
Gazetesi, 13.01.1974. s. 1.  Erişim tarihi: 3 Ocak 2021). Bu uçakların tamamı birkaç sene içerisinde düşerek, 
pek çok can kaybına sebep olmuştur. Avrupa’nın çeşitli ülkelerinde gerçekleşen Fokker F-28 uçak kazaları 
da, medyada yer almıştır. http://gazetearsivi.milliyet.com.tr/Ara.aspx?araKelime=fokker&isAdv=false   
167 Bilderberg, nedir açıklama.  
168 Kaynak: Milliyet Gazetesi, 24.04.1975, s. 7. Erişim tarihi: 3 Ocak 2021.  
http://gazetearsivi.milliyet.com.tr/Bilderberg/ 
169 Kaynak: https://www.sabah.com.tr/galeri/yasam/kara-kutunun-pesinde-36-yil Giriş tarihi: 04.04.2011, 
Erişim tarihi: 04.01.2021 



 187 

onlar karışsın, hep onlar yönetsin ülkeyi öyle mi? Politika oldum olası onların tekelinde 
kalmış da, halk ne yarar görmüş bundan?.. 

Sanatçı politikaya karışmasın, işçi karışmasın, köylü karışmasın, memur, asker, öğrenci 
karışmasın… Kısacası halk karışmasın, düşünmesin, sesini çıkarmasın…  

Yani hepimiz gündelik yaşantımıza gömülelim, gözü bağlı dolap beygirleri gibi dönüp 
duralım, onlar da bizim çevirdiğimiz çıkrığın suyunu kendi küplerine doldurmaya devam 
etsinler!.. İşte pek büyük bir hikmetmiş gibi bize ezberletmeye çalıştıkları “Politika dışı 
sanat”, “Politika dışı sendikacılık”, “Politika dışı eğitim” gibi masalların ardında yatan 
gerçek bu… İstedikleri bu, ama yağma yok…  

Bugün işçisiyle, köylüsüyle, aydınıyla, memuruyla, esnafıyla bütün toplum uyanıyor, kendi 
ekmeğine, kendi emeğine sahip çıkıyor… Eğer bu toplumun sanatçısıysam, görevim, 
sanatımı toplum yararına kullanmak, toplumun sorunlarını sanatımla yansıtmaktır…  

Okullarımda, otobüs duraklarında, fabrika kapılarında her saat insanların kurşunlandığı, 
büyük tröstler kâr rekorları kırarken, halkın her gün artan pahalılığın altında inim inim 
inlediği bir ülkede yaşıyoruz… Şarkılarımız aşktan, kuşlardan, çiçeklerden söz etmiyorsa 
kusura bakmasınlar…  

Biz söyleyeceğiz, onlar susturmaya çalışsınlar…  

Melike Demirağ 

Kasım 1977” 
 

Melike Demirağ bu sözlerle sanatın toplum için var olması gerektiğini ve sanatçının bir 

nevi halkı aydınlatma görevini üstlenmesi gerektiğini belirtir. Demirağ’ın bu sözlerindeki 

aydınlatma görevi, toplumsal eleştiriyle vuku bulur. Türkiye’deki 68 Hareketi’nin 

başlangıcında üniversite öğrencileri, yükseköğrenim görmüş kesim olarak halkı 

aydınlatma görevini üstlenmişlerdir. Öğrencilerden daha geniş kitlelere yayılan bu 

aydınlatma bilinci, kısa zamanda sanatçılar tarafından da üstlenilmiş ve tiyatro, edebiyat, 

sinema, müzik alanlarda da toplumcu sanat anlayışının örnekleri görülmeye başlanmıştır. 

Bu örnekler şarkı sözlerinde ve şarkıların yapısal özelliklerinde olduğu gibi, elbette 

bunların iletim aracı olan albümlerin kapaklarında da yer bulmuştur.  

 

Cem Karaca’nın 1976 yılında yayınlanan “Parka / İhtarname” 45’liğinin ilk yüzünde yer 

alan “İhtarname” parçasının sözleri, parçanın isminden de anlaşılacağı gibi “Türk Halkı” 

tarafından devlete yazılmış bir ihtarname niteliği taşır. Parçanın başında, Karaca daktilo 

sesi eşliğinde lirik biçimde “İhtarname. Çeken: Türk halkı. Çekilen: Siz. Siz! Siz!!! Konu: 

Bal gibi bilirsiniz…” sözlerini okur. Ardından, kimi yerlerde Anadolu esintileriyle ve 

teatral dokunuşlarla progressive rock tarzında seyreden müzik başlar. Parçanın sözlerinde 



 188 

ülkenin çöl olması, susuzluk, yol olmaması, problemlerin çokluğu ve çözümsüzlük gibi 

konular yer alır. Parça içerisinde birkaç kez tekrarlanan “Vazgeçtik cennet yolundan, 

Ölsek yunmaya suyumuz yok” sözlerinin ilkinin ardından davul-zurna eğlence sesleri 

gelir, klarnetle “Bir, bir, biri birilerine” oyun havasının melodisi duyulur, ardından ise 

alaturka musiki eşliğinde rakı sofrası eğlencesi sesleri gelir. Karaca’nın bunların üzerine 

“De lan!” diye seslenmesiyle beraber yeniden gitar, bas gitar, davul ve synthesizer’la 

parçanın progressive rock tarzındaki ana teması başlar. Bu sözlerin ikinci kez tekrarında 

ise yine aynı davul-zurna göbek havasının ardından, bu kez tanınmış bir Amerikan halk 

ezgisi olan “Oh Susanna” melodisi piyanoyla çalınır, Karaca’nın “De lan!” demesiyle 

parça kaldığı yerden devam eder. Parçanın sonlarına doğru bu kez “Kağnılar kaza 

yapmazlar, Trafikten ölemem ki” sözlerinin ardından aynı göbek havası yeniden duyulur. 

Ardından, bu kez de “Gel Gel” parçasının kanun ve def eşliğinde “Gel efendim gel, gel 

gel / Sultanım ol gel, gel, gel / Gel efendim gel, gel gel / Sultanım ol gel” nakaratı duyulur 

ve Karaca tekrar “De lan!” diyerek, daktilo rulosunun yana çekilme sesiyle parçayı bitirir. 

Karaca, parçanın sözlerinde retorik olarak lirik eleştirinin yanı sıra, kültürel olarak 

kodlanmış ses kolajlarından yararlanarak eleştirel bir anlatı kurar. Karaca’nın 1975 tarihli 

“Beni Siz Delirttiniz / Niyazi” 45’liğinin iç kitapçığında yer alan sözlerini hatırlamakta 

yarar vardır:  

 
“Zaten kasten geri bıraktırılmış ülkenin insanlarını sanat sanat içindir diyerek güllü, bülbüllü 
aşk ve özlem şarkılarıyla afyon içirmişçesine uyutan ve bu yaptığına sanat diyenleri bu 
toprakların insanları bağışlamayacaktır.”  

 

Karaca bu kez bu düşüncesini “İhtarname” parçasında da yansıtarak, parçanın arasındaki 

“güllü bülbüllü aşk ve özlem şarkıları”nı “De lan!” diye sert biçimde kovuşturur. İlkinde 

bir rakı alemini, ikincisinde bir Amerikan halk ezgisi olan “Oh Susanna”’nın melodisini 

aynı biçimde kovuşturarak hem toplumun rakı alemlerinde eğlenceyle uyuşturulmasına, 

hem de Amerikan kültürel emperyalizmini kovuşturur. Parçanın sonunda yer alan “Gel 

efendim gel” parçası, Karaca’nın 1973 yılında Moğollar ile yayınlanan “Gel Gel / Üzüm 

Kaldı” 45’liğinin ilk yüzünde yer alır. Bu parçanın da “De lan!” diyerek kovuşturulması, 

1970’li yılların ikinci yarısında politik yönden daha da aktif hale gelen Karaca’nın daha 

önceki dönemlerdeki eğlencelik işlerine getirdiği bir özeleştiri olarak nitelendirilebilir.  

 



 189 

Cem Karaca’nın 1977 yılında yayınlanan “Yoksulluk Kader Olamaz” albümünde yer alan 

“Vay Kurban”, sözleri Ahmed Arif’e, müziği Cem Karaca’ya ait, yavaş tempolu bir rock 

parçasıdır. Parçanın sözleri zorlu kırsal yaşam koşullarında doktora ulaşamadığı için 

hayatını kaybeden bir kadını anlatır. Albüme ismini veren “Yoksulluk Kader Olamaz”, 

sözleri ve müziği Cem Karaca’ya ait, progressive rock/senfonik rock türünde bir parçadır. 

Parçanın sözleri, devlet memuru “vatandaş Ahmet”in çektiği ekonomik sıkıntıları 

anlatırken, “Devlet baba borç içinde, sabret diyorlar, Sen de bakkala kasaba borç et 

diyorlar. Ben onurlu insanım, boyun eğemem, Alacaklı ver deyince ödün veremem” 

sözleriyle devlete sert bir şekilde sitemde bulunur. Bunun yanında parçada yer alan 

“Radyolarda şarkılar boş ver diyorlar, Açlıktan verem olana bal ye diyorlar” sözleri, yine 

sanat için toplum anlayışıyla toplumsal sorunları göz ardı eden eğlencelik şarkılar ve 

halkın kısıtlı imkânlarının ötesinde verilen tavsiyeleri hedef alarak, popüler kültürün bir 

eleştirisini yapar.  

 

Selda Bağcan’ın 1976 yılında yayınlanan “Almanya Acı Vatan / Kıymayın Efendiler” 

45’liğinde yer alan “Kıymayın Efendiler”, Nazım Hikmet Ran’a ait “Bulutlar Adam 

Öldürmesin” adlı şiirin türkü formatında bestelenmiş halidir. 1955 yılında yazılmış bu 

şiir, 1945 yılında ABD tarafından Japonya’ya atılan atom bombalarını işler ve konuya 

çocuklar üzerinden duygusal bir eleştiri getirir. Bu parçanın 1970’li yıllarda 

yorumlanması, anti-emperyalist bir tutumla ABD’ye karşı eleştiri olarak okunabilir.  

 

Selda Bağcan’ın 1975 yılında yayınlanan “Türkülerimiz II” albümünde yer alan “Yaz 

Gazeteci Yaz”, bas gitar, synth ve davulun ön plana çıktığı, Anadolu rock tarzında bir 

parçadır. Parçanın sözleri ana akım medyayı eleştirir ve toplumsal farkındalığı hedefler. 

Selda Bağcan kendi ağzından gazetecilere sitemkâr bir şekilde şehirde rahat bir hayat 

yaşayan insanları, süslü kadınları, zenginlerin bankadaki parasını, şehirde yapılan asfalt 

yolları yazmak yerine köylerde zor yaşam koşulları altındaki insanları, köyde eşeklerin 

dahi geçemediği yolları, Doğu’da doktorsuzluktan ölen yurttaşları yazmalarını söyler.  

 

Cem Karaca’nın 1978 yılında yayınlanan “Safinaz” adlı kısa albümünün kapağında, 

albüm isminin önünde Cem Karaca’nın uzaklara bakan ve düşünceli görünen bir portre 



 190 

fotoğrafı bulunur. Altta ise “Cem Karaca” “Edirdahan”170 isimleri yer alır. Plağın iç 

kitapçığında, kırmızıyla “Kahrolsun yoz müzik” yazılı bir duvarın önünde Cem Karaca 

ayakta, Edirdahan grubu müzisyenleri yerde oturarak dönemin tarzını yansıtan günlük 

kıyafetlerle poz verirler. Bu görsel, 68 Hareketi ve sonrasında daha geniş kitlelere 

mesajlarını duyurmak amacıyla sıklıkla başvurulan duvar yazılarına bir gönderme yapar. 

Bunların yanında, Cem Karaca’nın el yazısıyla yazdığı ve imzaladığı bir not dikkat çeker:  

 
“Safinaz’a ve halkımıza! 
 
Bacılarım, kardeşler, halkımız. Bu uzunçalara sizlerden birinin adını verdim, kızmayın. Siz 
ve sizin gibileri hep gördüm, hala da görmekteyim… Bazen bir diskotekte yarınsız, ya da bir 
arka sokağında bir büyük kentin. Tek ortak yanları vardı, yarınsız olmaları… Şimdilik… 
Bu uzunçaları Safinaz’lara acıdığımdan yapmadım… Acıyamam ki… Ama sizi bu hale 
düşürenlere kavgam, sizi ve her şeyi kurtarana dek sürecektir. Şimdi bazıları “Sana ne canım, 
sen mi kaldın kurtaracak dünyayı?” diye uzun kulaklı bir soru sorabilirler; ancak halkımın 
sağduyusuna şükür halâ şarkılarımı söylüyorum. Amacım mı ne? Herhalde ‘Vatan, millet, 
Sakarya’ üçleminin ardına sığınıp cebinizdeki paraları avuçlamak değil.  
 
Elinizdeki uzunçaların fiyatı171 ne olur bilemem. Belki 2 kilo kıyma fiyatını aşar bu 
uzunçaların ederi ancak bunun hesabını IMF’den sormak gerek.  
 
[…] 
 
Ama! Ama Safinaz’ların kaderi değişmedi… Var mısınız dinleyenler kurtaralım Safinaz’ları. 
Elele verelim ve… 
 
Değil yalnız Safinaz’ları, çocuklarımızın yarınını kuralım. Kırk beş milyon halkımız elele 
verelim ve komayalım iti, kurdu girsin sürüye… 
 
Sevgiyle 
Cem Karaca” 

 

Bu mektupta, Cem Karaca’nın siyasi kimliği açık biçimde ön plandadır. Bu mektubun 

bağlamını daha iyi anlayabilmek adına, öncelikle plağa ismini veren “Safinaz” adlı 

parçayı incelemek/bilmek gerekir. Bu parçanın toplumsal cinsiyet bağlamında bir 

incelemesi “Toplumsal Cinsiyet ve Şarkılar” alt başlığında yapılmıştır, ancak parçanın 

konusunu hatırlatmakta yarar vardır: Safinaz, apartman görevlisi bir baba ve aynı 

apartmanda temizliğe giden bir annenin kızıdır. Ekonomik yetersizliklerden ötürü 14 

yaşında okulu bırakarak çalışmak zorunda kalan Safinaz, dönemin popüler kültürünün 

etkisi altında kalarak “fakir kız – zengin oğlan” aşklarına özenir ve sonunnda kendisini 

 
170 “Edirdahan”, Cem Karaca’nın Türkiye’nin en batısında yer alan Edirne ve en doğusunda yer alan 
Ardahan şehirlerinin isimlerini birleştirerek kurduğu orkestrasının ismidir.  
171 Orijinal metinde “fiyat” kelimesi, “fiat” biçiminde yazılmıştır.  



 191 

mutlu etmeyecek bir aşka yelken açar. Safinaz’ın önce ekonomik yetersizliklerden ötürü 

okulu bırakması, ardından her şeyin toz pembe göründüğü popüler kültür hikâyelerine 

özenmesiyle beraber gelişen dramatik olaylar dizisi; içinde bulunulan ekonomik durumun 

ve popüler kültürün, parçanın ele aldığı bağlamda bir genç kızın hayatını “yarınsız” hale 

getirmesini dramatik biçimde gözler önüne sererek bu duruma bir eleştiri getirir.  

Timur Selçuk’un 1975 yılında yayınlanan “Timur Selçuk” albümünde yer alan “Pireli 

Şarkı”, yine mevcut düzendeki ekonomik temelli farklı ve birbirine zıt yaşam tarzlarını 

kısaca betimleyerek, ekonomik eşitsizliklere eleştiri getirir. 

 

4.5. TOPLUMSAL BELLEK 

 

Her müzik parçası, geçmiş deneyimleri anımsatarak onları güncel ilgi ve amaçlar 

doğrultusunda yeniden şekillendirir ve yeniden üretir (Mattern, 1998: 17). Toplumsal 

hareketlerde, müziğin de dahil olduğu çeşitli alanlarda kültürel çıktılar üretilir, yeniden 

üretilir ve onlara çeşitli anlamlar yüklenir. Hareketin politik gücü azaldığında ise müzikle 

birlikte bu kültürel çıktılar, hareketin belleğinin bir parçası olarak kalır ve ilerleyen 

dönemlerde yeni hareketlere ilham verebilir (Eyerman ve Jamison, 1998: 1-2).  

 

Türkiye’de 1961-1980 yılları arasında vuku bulan siyasi olaylar; elbette ki ülkenin 

kültürel artifaktlarına da yansımıştır. Bu dönemde yayınlanan kimi müzikal parçalar 

siyasi olaylar üzerine üretilmiş kimi söylemleri tekrarlayarak yeniden üretmiş, kimi 

zaman da kendi anlatı biçimlerini oluşturmuştur. Dönem içinde siyasi duruşlarını 

müziklerine yansıtan aktivist müzisyenler kimi zaman yakın geçmişteki olaylar üzerine 

yeni parçalar yazarak, kimi zaman ise geçmişte yazılmış muhalif şiirleri yahut müzikal 

parçaları yeniden yorumlayarak bu parçaların gündem doğrultusunda yeni anlamlar 

kazanmasını sağlamıştır. Bu parçaların sözlerinde geçen doğrudan anlatılar ve geçmişten 

gelen sözler üzerine kurulan yeni anlamlar; bu müzikal parçalar tekrarlandıkça, vuku 

bulan olayların toplumsal belleğe kaydedilmesini sağlamıştır.  

 

 

 

 



 192 

4.5.1. Devrimci Mücadele ve Eylemler Üzerine 

 

Cem Karaca’nın 1977 yılında yayınlanan “1 Mayıs / Durduramayacaklar Halkın Coşkun 

Akan Selini” 45’liği, oldukça politik parçaların yer aldığı bir plaktır. Plağın kapağında 

gri monokrom biçimde kalabalık bir işçi mitingi fotoğrafı yer alır, görselin üst bölümünde 

devrimci hareketle özdeşleşen kırmızı tonunda majiskül harflerle ve tırnaksız, sade bir 

yazı karakteriyle “1 Mayıs”, “Durduramayacaklar Halkın Coşkun Akan Selini” yazar. 

Bunların da altında ise tırnaklı, miniskül harflerle “Cem Karaca Dervişan” yazısı bulunur. 

Plağın iç kitapçığında şarkı sözlerinin yanı sıra Cem Karaca’nın şu notu bulunur:  
 

“Bu plak radyolarınızda çalınmaz, televizyonda da izleyemezsiniz. Ancak bir yürüyüşte 
yüzbinler söyler bir ağızdan, yarını nasırlı elleri, pırıltılı beyinleri ve gereğinde balyoz gibi 
yumruklarıyla kuracak olan işçi, emekçi, köylü ve yiğit halkımız söyler.”  
 

Bu notta devletin sansürüne rağmen, şarkıların ve marşların toplumsal bellekten sözlü 

olarak aktarılacağı ve büyük topluluklar tarafından bu söylemlerin tekrarlanarak yeniden 

üretileceği belirtilir. Karaca, burada özellikle beden işçilerini, emekçileri ve köylü sınıfını 

kastederken, “yiğit” tanımlamasıyla halka cesur, kuvvetli, bir o kadar eril bir sıfat 

yüklemiştir. Bu 45’likte yer alan parçalar “III.2.3 Devrime Çağrı” başlığı altında 

incelenmiştir.  

 

Ruhi Su’nun 1977 tarihinde Dostlar Korosu’yla birlikte seslendirdiği “Sabahın Sahibi 

Var” adlı albümünde yer alan “Ellerinde Pankartlar”, 1 Mayıs 1977 tarihinde Taksim 

Meydanı’nda kutlanan İşçi Bayramı’nın silahlı kişilerce basılması sonucu “Kanlı 1 

Mayıs” olarak tarihe geçmesini konu alır. Parça içinde koro halinde sıklıkla tekrarlanan 

“Bu Pazar kanlı Pazar” ve “Bu meydan kanlı meydan” sözleri, Kanlı 1 Mayıs olayını 

toplumsal hafızalara kazır. Yine aynı albümde yer alan “Şişli Meydanı’nda Üç Kız” 

parçası ise, Taksim Meydanı’na kutlama için gelen üç genç kadının vurulmasını merkeze 

alarak o gün yaşanan olayları daha detaylı biçimde anlatır. Melike Demirağ’ın 1978 

tarihli “Yeter Artık” albümünde yer alan “Vur Dediler”, yine 1977 yılında gerçekleşen 

Kanlı 1 Mayıs olayını hikâyeleştirerek anlatır. Parçanın sözlerinde devletten “Vur!” emri 

alan, geçim sıkıntısı içindeki bir polisin protestocu bir genci vurması, genç hayatını 

kaybettikten sonra elindeki “pahalılığa paydos” pankartının aslında polisin kendi 



 193 

isteklerini de yansıttığını fark etmesi, bunun üzerine polisin kendini ve iktidarı 

sorgulamasını konu alınır.  

 

Timur Selçuk’un 1977 yılında yayınlanan “Timur Selçuk” albümünde yer alan “16 

Haziran” parçası, 15-16 Haziran 1970’te gerçekleşen ve İstanbul’dan Türkiye’ye yayılan 

işçi eylemlerini konu alır. Sözleri Aşık İhsani’ye müziği Timur Selçuk’a ait bu parça; 

yetmiş bin işçinin ekonomik eşitsizliklere karşı yaptıkları eylemin ve bu eylem 

sonucundaki kazanımlarının172 toplumsal hafızada yer almasına katkıda bulunur. Bu 

parça, daha önce “III.2.4 Eleştiri, Halkı ‘Uyandırmak’ ve Aydınlanma” başlığı altında 

ayrıntılı olarak incelenmiştir.   

 

Dönem içinde Türkiye’den olaylarla toplumsal hafızayı yeniden canlandıran parçaların 

yanı sıra, dünyada yaşanmış devrim olaylarını konu alan parçalar da bulunur. Zülfü 

Livaneli’nin 1978 tarihli “Nazım Türküsü” albümünde yer alan “Nazım Türküsü”, Nazım 

Hikmet’in “Saman Sarısı” adlı şiirinden bir bölümün Atilla Özdemiroğlu’na ait beste 

üzerine lirik biçimde okunmuş halidir. Parçada geçen “Mutluluğun resmini yapabilir 

misin Abidin, 1961 yazı ortalarındaki Küba’nın resmini mesela…” sözleriyle devrim 

sonrası Küba selamlanır ve Küba Devrimi’nin toplumsal hafızada tazelenmesi sağlanır. 

Yine Zülfü Livaneli’nin 1979 tarihli “Atlının Türküsü” albümünde yer alan “Taht Bir 

Yana Şah Bir Yana” adlı parça, 1979 İran Devrimi’yle beraber İran Şahı’nın devrilmesini 

konu alır. Zülfü Livaneli’nin 1977 tarihli “Merhaba” adlı albümünde yer alan “Kız 

Çocuğu”, 1945 yılının Ağustos Ayında ABD tarafından Japonya’ya atılan atom 

bombalarını konu alır. Sözlerini Nazım Hikmet’in aynı adlı şiirinden alan parça, 1980 

yılında Ruhi Su’nun “Çocuklar, Göçler, Balıklar” adlı albümünde de yorumlanmıştır.  

 

4.5.2. Devrim Yolunda Ölümsüzleşmek 

 

Türkiye’nin 68 Hareketi’nde aktif olarak yer alıp devrim yolunda hayatını kaybeden 

kişiler, dönemin popüler müziğinde de işlenerek toplumsal bellekte yer alması 

sağlanmıştır. Zülfü Livaneli’nin 1973 tarihli “Chants Révolutionnaires Turcs” albümünde 

 
172 15-16 Haziran eylemleri 274 sayılı kanun olan Sendikalar Yasası’nda değişiklikler yapılarak işçilerin 
Türk-İş’ten DİSK’e geçişlerinin zorlaştırılması üzerine başlamış, ilerleyen günlerde bu yasa geri 
çekilmiştir. 



 194 

yer alan “Ulaş”; 1972 yılında öldürülen THKP-C173 kurucularından Ulaş Bardakçı’nın 

anısına, Yaşar Kemal’in yazdığı şiirin bir bölümünden uyarlanmış bir parçadır. Yine aynı 

albümde yer alan “Nurhak”, 31 Mayıs 1971’de Nurhak Dağları’ndan öldürülen 

THKO174’nun kurucularından Sinan Cemgil, Alparslan Özdoğan ve Kadir Manga için 

Hasan Hüseyin Korkmazgil tarafından yazılmış olan şiirin, Livaneli tarafından 

bestelenmiş halidir.  

 

Ruhi Su’nun 1977 yılında Dostlar Korosu’yla birlikte kaydettiği “Sabahın Sahibi Var” 

adlı albümünde yer alan “Bir Sabah Uykusunda”, 17 Temmuz 1968 tarihinde 6. Filo 

protestoları sonrasında İTÜ yurdunun basılması sonucu hayatını kaybeden öğrenci Vedat 

Demircioğlu anısına yazılmıştır. Bu parça, “Vedat Demircioğlu Marşı” ismiyle de 

tanınarak eylemlerde sıklıkla yer bulmuş ve 68 Hareketi’nin ilk can kaybı olan Vedat 

Demircioğlu ismi, bu sayede geniş kitlelerce tekrarlanarak toplumsal hafızada yer 

edinmiştir.  

 

Selda Bağcan’ın 1975 tarihli “Türkülerimiz II” albümünde yer alan “Kızıldere”, sözleri 

Aşık İhsani’ye ait bir ağıttır. Parçanın sözleri, 1972 yılında Kızıldere’de vurularak 

öldürülen 68 Hareketi’nin önde gelen isimlerinden Mahir Çayan ve dokuz arkadaşına175 

gönderme yaparak, ilerleyen dönemlerde bunun intikamının alınacağını “Dere böyle 

durulmaz, Gence kurşun sıkılmaz, Sanma faşist olandan Bir gün hesap sorulmaz oy oy 

oy” sözleriyle toplumsal belleğe kazır.  

 

Selda Bağcan’ın 1976 tarihli “Vurulduk Ey Halkım Unutma Bizi” albümüne ismini veren 

“Vurulduk Ey Halkım Unutma Bizi” parçası, sözlerini Zülfü Livaneli’nin 1973 yılında 

yazdığı “Ey Halkım Unutma Bizi” adlı şiirden alır. Bu şiir, Livaneli’nin 1973 tarihli 

“Chants Révolutionniares Turcs” adlı albümünde, saz üzerine lirik dinleti biçiminde yer 

almıştır. Bu şiir, Uğur Mumcu’nun Cumhuriyet Gazetesi’nde 25 Ağustos 1975 tarihinde 

yayınlanan “Sesleniş” yazısına ilham olmuştur. Parçanın sözleri, devrim mücadelesi 

 
173 Türkiye Halk Kurtuluş Partisi-Cephesi 
174 Türkiye Halkın Kurtuluş Ordusu 
175 30 Mart 1972 tarihinde gerçekleçen Kızıldere Olayı’nda Mahir Çayan’ın yanı sıra Hüdai Arıkan, Cihan 
Alptekin, Nihat Yılmaz, Ertan Saruhan, Ahmet Atasoy, Sinan Kazım Özüdoğru, Sabahattin Kurt, Ömer 
Ayna ve Saffet Alp, bunların yanında Ünye’deki NATO Üssü’nde görevli Gordon Banner, Charles Turner 
ve John Law hayatını kaybetmiştir.  



 195 

içindeki gençlerin çeşitli pusularla kimi zaman uykularında öldürülmesini, işkencelere 

maruz kalmasını anlatır. “Zulüm sığmaz iken köye şehire, Bize mezar oldu kan Kızıldere, 

Yavuklu yerine çıplak mavzere, Sarıldık ey halkım, unutma bizi” sözleri, 30 Mart 

1972’de Kızıldere’de çatışma sonucu genç yaşta öldürülen Mahir Çayan ve arkadaşlarını 

anar. Parçanın sonunda yer alan “Faşist namluların her kurşununda, Dirildik ey halkım, 

unutma bizi” sözleri ise her ne kadar sağ kesim tarafından öldürülseler de kendilerinin 

yerine yeni devrimcilerin geleceğini ve devrimci mücadele içinde sayılarının daha da 

artacağını, bu sayede fikirlerinin ölümsüzleşeceğini vurgular.  

 

Zülfü Livaneli’nin 1973 yılında Belçika’da yayınlanan “Chants Révoluttionares Turcs” 

albümünde yer alan “Şarkışla” parçası, Deniz Gezmiş, Hüseyin İnan ve Yusuf Aslan için 

Sivas’ın Şarkışla ilçesinde söylenen anonim bir ağıttır176. Yine Zülfü Livaneli’ye ait 1977 

tarihli “Merhaba” albümünde yer alan “Hoşça Kal Kardeşim Deniz” parçası, aslen Nazım 

Hikmet Ran’a ait bir şiirin bestelenmiş halidir. Sözleri 1963’ten177 önce yazılmış olan bu 

parça 1977 yılında Livaneli tarafından yorumlanınca, sözlere gündeme uygun biçimde 

yeni anlamlar yüklenmiştir. Aslen doğadaki denize yazılan bu şiir, Deniz Gezmiş ve 

arkadaşlarının 1972 yılındaki idamının ardından siyasi olarak sol kanatta aktif olarak yer 

alan Zülfü Livaneli tarafından yorumlanınca, parçanın sözlerine Deniz Gezmiş ve 

arkadaşlarına bir veda niteliği yüklenir ve bu idamı toplumsal bellekte aktif tutar.  

 

Zülfü Livaneli’nin 1979 tarihli “Atlının Türküsü” albümünde yer alan “Bulut mu Olsam”, 

yine Nazım Hikmet’e ait aynı adlı şiirin bestelenmiş halidir. Aslen doğadaki deniz üzerine 

yazılmış olan bu şiir, “Hoşça Kal Kardeşim Deniz” şiirinde olduğu gibi bestelendiği 

tarihteki gündem ve Zülfü Livaneli’nin politik sanatı duruşuyla birleştiğinde üzerine yeni 

bir anlam yüklenir. Parçanın sonunda yer alan aşağıdaki sözler, Deniz Gezmiş’in 

yolundan ilerleyerek devrimin sürdürülmesi anlamını almıştır:  
 

“[…] 
Deniz olunmalı, oğlum 
Bulutuyla, gemisiyle, balığıyla, yosunuyla 
Bulutuyla, gemisiyle 
Deniz olunmalı, oğlum” 

 
176 Kaynak: https://www.livaneli.gen.tr/portfolio/chants-revolutionnaires-turcs/ , Erişim Tarihi: 
29/05/2021.  
177 Şair Nazım Hikmet Ran’ın ölüm tarihi 3 Haziran 1963’tür.  



 196 

 

Zülfü Livaneli’nin 1979 tarihli “Alamanya Beyleri” albümünde yer alan “Kimliği 

Bilinmeyenler”, faili meçhul cinayetleri ve “kimliği bilinmeyen” faillerini konu alır. 

Türkü formunda seyreden bu parça, “Kimlikleri ayan beyan, kimliği bilinmeyenler” 

sözleriyle faili meçhul cinayetlerin faillerinin aslen bilindiği halde devlet tarafından gizli 

tutulmasını, bu cinayetlerin kurbanlarıyla birlikte hafızalara yeniden kazır. 

 

Zülfü Livaneli’nin 1980 tarihli “Günlerimiz” adlı albümünde yer alan “Düşe Kalka 

Yollarda” parçası, nakaratındaki “Söz söyleyen dillere, Kalem tutan ellere, Gün akşama 

değerken ve dönerken, Kan bulaştı güllere” sözleriyle ideolojik sebeplerden ötürü 

öldürülen gazeteci, yazar, düşünür ve aktivistleri anar. Aynı albümde yer alan 

“Günlerimiz” parçası, “Savrulan yapraklar gibi, Akıp giden günlerimiz, Cenaze 

törenlerinde Sessiz sitemsiz” sözleriyle o dönemde sıklıkla gerçekleşen ideolojik 

cinayetlerin cenaze törenlerine değinir.  

 

Yine Zülfü Livaneli’nin 1980 tarihli “Günlerimiz” albümünde yer alan “Yiğidim 

Aslanım”, aslen Bedri Rahmi Eyüboğlu’na ait “Zindanı Taştan Oyarlar” adlı şiirin türkü 

formunda bestelenmiş halidir. Bu şiir, Eyüboğlu tarafından o esnada cezaevinde bulunan 

Nazım Hikmet Ran için yazılmış178, bestelenmiş hali ise şiirin sözlerini geniş kitlelere 

ileterek Ran’ın ve şiirlerinin toplumsal bellekte taze kalmasına olanak sağlamıştır179. Bu 

parça, ilerleyen yıllarda ölen devrimcilerin anısını yaşatmak için sıklıkla tekrarlanmış, 24 

Ocak 1993’te öldürülen gazeteci Uğur Mumcu’nun anma törenlerinde her sene yer 

bularak Mumcu’nun anısıyla özdeşleştirilmiştir.  

 

4.5.3. Hapishaneden Seslenenler 

 

Türkiye’nin 1961-1980 yılları arasındaki siyasi belleğinde hapishaneler önemli yer tutar. 

1970’li yıllarda özellikle sol kesimden, 1980 ve sonrasında ise sağ ve sol kesimden pek 

çok kişi düşünce suçu sebebiyle hapse girmiş; 1980 öncesi siyasi içerikli pek çok müzikal 

parça bu durumu konu edinmiştir. Bunun yanında daha önceki dönemlerden hapse giren 

 
178 Kaynak: https://tr.wikipedia.org/wiki/Zindanı_Taştan_Oyarlar , Erişim tarihi: 18/05/2021 
179 Bu parça, 24 Ocak 1993 tarihinde öldürülen gazeteci Uğur Mumcu’nun cenazesinde ve anma 
törenlerinde de söylenerek, ilerleyen yıllarda Mumcu’nun anısına addedilmiştir.  



 197 

yahut sürgüne gönderilen muhalif seslerin yazdığı eserler de bu dönemde bestelenerek 

popüler kültüre girmiştir.  

 

Cem Karaca’nın 1970 yılında yayınlanan “Kendim Ettim Kendim Buldum / Erenler” 

45’liğinde yer alan “Kendim Ettim Kendim Buldum”, söz ve müziği Neşet Ertaş’a ait bir 

türküdür180. Ferdy Klein Orkestrası’yla birlikte çalışılan Cem Karaca düzenlemesi 

geleneksel Anadolu sazıyla başlar, ardından fütüristik biçimde synthesizer klavye sesi 

girer ve gitar ve davulla beraber parça Anadolu rock tarzında seyreder. Parçanın söz 

yazarı ve bestecisi Neşet Ertaş, bu parçayı hapishanedeki mahkumları düşünerek 

yazmıştır.  

 

Cem Karaca’nın 1970 tarihli “Dadaloğlu / Kalender” 45’liğinde yer alan “Kalender”, 

belirtilmeyen bir sebeple hapishaneye düşen Kalender lakaplı kişiye yazılmış bir parçadır. 

Bestesi grubun elemanlarından Alex Wiska’ya181 ait olan parça sazla başlar, sonradan 

akustik gitar, klarnet, bas gitar, davul enstrümanları da girer. Parçanın tarzını Anadolu 

rock’tan ziyade retorik yönü güçlü, hafif Batı müziği olarak adlandırmak daha doğru 

olacaktır.  Plak kapağının bir yüzünde bir dağ fotoğrafının üzerinde geleneksel şalvar, 

yelek ve kılıcıyla Dadaloğlu çizimi bulunur. Kapağın diğer yüzünde ise karanlık içinde 

yukarıda demir parmaklıklı bir hapishane penceresinden gelen ışıkla aydınlanan; yere 

oturmuş tespih çeken ve sigara içen bıyıklı bir mahkûm, zincirle duvara asılı bir hapishane 

yatağının önünde görünür. Üstte tırnaksız, kalın bir yazı karakteriyle büyük harflerle 

“Kalender” yazar, bu tırnaksız ve sade hatlı bu yazının içi örülmüş tuğla deseniyle 

kaplıdır.  

 

 
180 “Kendim Ettim Kendim Buldum”, ilk defa Neşet Ertaş’ın 1960’lı yıllarda yayınlanan “Hapishanelere 
Güneş Doğmuyor / Kendim Ettim Kendim Buldum” 45’liğinde yer almıştır. Parça, Karaca’yla aynı sene 
Erkin Koray’ın “Kendim Ettim Kendim Buldum / Aşkımız Bitecek” 45’liğinde de yer alır. Yine 1970 
yılında Edip Akbayram, o dönemde “Edip Albayrak” ismiyle, Siyah örümcekler grubuyla parçayı 
yorumlamıştır. Bunların dışında parça Nur Azak, Emel Sayın, Berkant gibi farklı müzisyenler tarafından 
pek çok kez yorumlanmıştır.  
181 Cem Karaca’nın Almanya’da tanıştığı Alex Wiska (1950-2011), Türkiye’de geçirdiği birkaç senede 
Aşık Mahzuni’den saz çalmayı öğrenmiş, ardından Almanya’da Alex Oriental Experience grubunda 
elektrikli sazla kendine has bir üslup yaratmıştır. Kaynak: https://de.wikipedia.org/wiki/Alex_Wiska 
Erişim tarihi: 14/12/2020.  



 198 

1971 yılında Barış Manço & Moğollar birlikteliğiyle yayınlanan “İşte Hendek İşte Deve 

/ Kâtip Arzuhalim” 45’liğinde yer alan “Kâtip Arzuhalim” parçası, muhalif Pir Sultan 

Abdal’ın182 kendisini hapse attıran Hızır Paşa’ya yönelik yazdığı ve Aşık Veysel’in 

bestelediği bir halk ezgisidir. Bu parça, “4.3.1. Şarkılarda Anadolu Kavimleri ve Türk 

Boyları” başlığı altında incelenmiştir.  

 

Selda Bağcan’ın 1971 yılında yayınlanan “Kâtip Arzuhalim Yaz Yâre Böyle / 

Mapusanede Mermerden Direk” 45’liğinde yer alan “Kâtip Arzuhalim Yaz Yâre Böyle”, 

Pir Sultan Abdal’ın183 kendisini hapse attıran Hızır Paşa’ya yönelik yazdığı ve Aşık 

Veysel’in bestelediği, protest öğeler içeren bir halk ezgisidir. Selda Bağcan, bu ezgiyi 

akustik gitar üzerine söyleyerek yorumlar. Bu parça, aynı sene Barış Manço tarafından 

da Anadolu rock tarzında yorumlanmıştır. Plağın diğer yüzünde yer alan “Mapusanede 

Mermerden Direk”; Bartın yöresine ait ve Muzaffer Sarısözen tarafından 1947 yılında 

derlenmiş olan “Mapusane İçinde Yanıyor Gazlar” adlı halk ezgisinin yeniden 

yorumlanmış halidir. Parçanın sözleri, hapishane yaşamının zorluklarını anlatırken “idam 

cezasına yüreklerin dayanmadığını” vurgular. Mandolin ve gitarla yapılmış bu oldukça 

sade yorumun, aynı yıl Mart ayında 68 Hareketi’nin önde gelen isimlerinden Deniz 

Gezmiş’in yakalanarak hapse atılması ve 9 Ekim’deki duruşmada idama mahkum 

edilmesiyle aynı sene içinde yayınlanmış olmasıyla, Deniz Gezmiş ve arkadaşlarına da 

gönderme niteliği taşır. Selda Bağcan’ın 1971 yılında yayınlanan “Tatlı Dillim Güler 

Yüzlüm / Mapusanelere Güneş Doğmuyor” adlı 45’liğinde yer alan “Mapusanelere 

Güneş Doğmuyor”, daha önce Neşet Ertaş tarafından düzenlenerek icra edilmiş, genç 

yaşta hapishane yaşamının zorluklarını anlatan Kırşehir yöresine ait bir halk ezgisidir. 

Selda Bağcan’ın aynı sene içinde “Mapusanede Mermerden Direk” ve “Mapusanelere 

Güneş Doğmuyor” parçalarını arka arkaya yorumlaması, Deniz Gezmiş ve arkadaşlarının 

 
182 Pir Sultan Abdal, 16. yy’da Sivas dolaylarında yaşamış muhalif Alevi halk ozanıdır. Şiirlerinde 
Aleviliğin yanı sıra insan, yaşam ve ölüm, doğa, aşk, ayrılık, özlem gibi temaları işler. Bunların yanında 
Osmanlı’daki haksızlıklara ve baskılara boyun eğmeme tavrıyla yazılmış kavga ve umut şiirleri oldukça 
ses getirmiştir. Pir Sultan Abdal, 16. yy’ın sonlarında “halkı ayaklanmaya teşvik etmek” gerekçesiyle idam 
edilmiştir (Gündoğar, 2005: 33).  
183 Pir Sultan Abdal, 16. yy’da Sivas dolaylarında yaşamış muhalif Alevi halk ozanıdır. Şiirlerinde 
Aleviliğin yanı sıra insan, yaşam ve ölüm, doğa, aşk, ayrılık, özlem gibi temaları işler. Bunların yanında 
Osmanlı’daki haksızlıklara ve baskılara boyun eğmeme tavrıyla yazılmış kavga ve umut şiirleri oldukça 
ses getirmiştir. Pir Sultan Abdal, 16. yy’ın sonlarında “halkı ayaklanmaya teşvik etmek” gerekçesiyle idam 
edilmiştir (Gündoğar, 2005: 33).  



 199 

hapishanedeki yaşamını kitlelere hatırlatmış, toplumsal belleği tazelemiş ve bu duruma 

karşı bir protesto anlamı kazanmıştır184.  

 

Selda Bağcan’ın 1971 yılında yayınlanan “Çemberimde Gül Oya / Toprak Olunca” 

45’liğinde yer alan “Çemberimde Gül Oya”, Çanakkale yöresine ait bir halk ezgisidir. 

Parçanın sözlerinde hapishaneden çıkacağı günü bekleyen bir kişi, çektiği hasreti sevdiği 

kişiye anlatır. Bu parça, 1970’li yıllardaki düşünce suçu sebebiyle hapishanede yatan 

kişilerle özdeşleştirilmiştir. 1976 tarihli “Görüş Günü / Şaka Maka” adlı 45’liğinin ilk 

parçası olan “Görüş Günü”, plak üzerinde sözleri Sadık Gürbüz’e ait olarak geçen şiirin 

bestelenerek Anadolu pop tarzında yorumlanmış halidir. Parça, isminden de anlaşılacağı 

üzere hapishanede bir görüş gününün hüzünlü coşkusunu konu alır. Bağcan’ın 1976 

yılında yayınlanan “Aldırma Gönül Aldırma / Suç Bizim” 45’liğindeki “Aldırma Gönül 

Aldırma”, sözleri Sabahattin Ali’ye, müziği Kerem Güney’e ait Anadolu pop tarzında 

yorumlanmış bir parçadır. Sabahattin Ali’nin 1933 Sinop Cezaevi’ndeyken yazdığı bu 

parçanın sözleri, hapishanede sabır ve umut üzerine kuruludur. Parça, o dönemde besteci 

Kerem Güney’in 1977 tarihli “Kerem Gibi / Aldırma Gönül” 45’liğinin yanı sıra, Edip 

Akbayram’ın 1977 tarihli “Aldırma Gönül Aldırma / Sen Açtın Yarayı” 45’liğinde yer 

almıştır. Bunların yanında aynı parça Ruhi Su’nun 1977 tarihli “Sabahın Sahibi Var” 

albümünde yer alan “Başın Öne Eğilmesin” ve Timur Selçuk’un 1977 tarihli “Timur 

Selçuk” albümünde yer alan “Mapushane Türküsü” yorumlarıyla geniş kitleler tarafından 

tanınmış, günümüze dek pek çok sanatçı tarafından farklı türlerde seslendirilmiştir.  

 

Ruhi Su’nun Dostlar Korosu’yla birlikte seslendirdiği 1977 tarihli “Sabahın Sahibi Var” 

albümünde yer alan “Mahsus Mahal”, yine hapishaneden seslenen ve mevcut düzenin 

değişeceğine dair umut içeren bir Alevi türküsüdür.  

 
184 Bağcan’ın “Mapushanelere Güneş Doğmuyor” parçasını seslendirmesinin ardından, 1991’e dek sürecek 
olan TRT yasağı başlamıştır. Bağcan, kendisiyle yapılan röportajda bu olayı şu sözlerle aktarır: “TRT 
yasağı 1972’de geldi. O dönem hiçbir zaman tanışmadığım Deniz Gezmiş ve arkadaşları tutukluydu. 
‘Mapushanelere Güneş Doğmuyor’u söyledim. Bununla Gezmiş ve arkadaşları arasında bağlantı kurdular. 
TRT, ‘Sanatçının gereksiz reklamı yapılıyor’ gerekçesi ile beni yasakladı. Yasak 20 yıl sürdü. 1990'da dört 
kez İsrail'e gittim Acco Festivali'nde Khanel Umdanadlı Osmanlı Kalesi'nde ve Ehal Hatarbut konser 
salonunda iki konser verdim. Bu kadar ilgi görüyorum, TRT’ye çıkamıyorum. TRT’yi mahkemeye 
vereceğimi söyledim. Hemen bir telefon geldi 'kaldırıyoruz'. 91’de kaldırdılar.” Kaynak: 
https://www.birgun.net/haber/selda-bagcan-siyasete-girebilecegi-partiyi-acikladi-117768 , 
https://www.youtube.com/watch?v=C5lrBQRB99Y . Erişim Tarihi: 30 Mayıs 2021.  
 
 



 200 

 

Timur Selçuk’un 1975 tarihli “Pireli Şarkı / Memet” 45’liğinde yer alan “Memet”, Nazım 

Hikmet Ran’ın Sovyetler Birliği’nde sürgündeyken oğlu Mehmet’e yazdığı şiirin 

bestelenmiş halidir. Zülfü Livaneli’nin 1980 tarihli “Günlerimiz” albümünde yer alan 

“Yiğidim Aslanım” parçası, Bedri Rahmi Eyüboğlu’nun cezaevindeki Nazım Hikmet 

Ran için yazdığı “Zindanı Taştan Oyarlar” adlı şiirin Livaneli tarafından türkü formunda 

bestelenmiş halidir. Parça, ilerleyen dönemlerde hayatını kaybeden devrimcilerin anısıyla 

özdeşleştirilmiştir.  

 

4.5.4. Şarkılarda Siyasi Figürler 

 

Öztürk Serengil’in 1970 tarihli “Unuttun Bizi Süleyman / Eyvah” adlı 45’liğinin ilk 

yüzünde yer alan “Unuttun Bizi Süleyman”, söz ve müziği Arif Sami Toker’e ait 

“Unuttun Beni Zalim” adlı Türk Sanat Müziği parçasının parodi versiyonudur. “Unuttun 

bizi Süleyman, Dağıttın bizi Süleyman, Mahvettin bizi Süleyman, Ayıp ettin be 

Süleyman” nakaratına sahip parçanın sözleri, dönemin başbakanı Süleyman Demirel’i 

vergiler ve pahalılık sebebiyle hiciv yoluyla eleştirir. Ancak Serengil’in 1977 yılında 

yayınladığı AP seçim müziği “Milliyetçi Zühtü” şarkısı, Serengil’in stabil bir eleştirel 

duruş sergilemediğini gösterir.  

 

Selda Bağcan’ın 1976 tarihli “Vurulduk Ey Halkım Unutma Bizi” albümünde yer alan 

“O Yana Dönder Beni”, “Çayır İnce Biçilmez” ismiyle de bilinen Kerkük halk ezgisinin 

Anadolu rock tarzında yeniden düzenlenmiş halidir. Bağcan, orijinal sözlerde “O Yana 

Dönder Beni, Bu Yana Dönder Beni, Üreğimde Yare Var, Tabibe Gönder Beni” şeklinde 

yer bulan dizeleri “O yana dönder beni, Bu yana dönder beni, Sağ yanımda yaram var, 

oy, Sol yana dönder beni, Sağ yanımda Sülo'm var, oy, Eco'ya dönder beni” biçiminde 

söyler. Burada bahsi geçen “Sülo” dönemin başbakanı Süleyman Demirel, “Eco” ise 1977 

genel seçimlerinde başbakan adayı olan Bülent Ecevit’tir. Parça, aynı zamanda o 

dönemde Bülent Ecevit’in genel başkanı olduğu Cumhuriyet Halk Partisi’nin seçim 

müziği olarak da kullanılmıştır.  

 



 201 

Selda Bağcan’ın aynı albümünde ismini Bülent Ecevit’in takma isminden alan 

“Karaoğlan”, yine 1977 seçimleri öncesinde propaganda müziği olarak kullanılmıştır. 

Parçanın ilk dizelerinde geçen “Sevgili kardaşım canım Karaoğlan, Bizim yüzümüze 

güleceksen gel. Asık surat göbeklerden usandık, Adamca bakmayı bileceksen gel. Hey 

dost hey dost hey dost, Bileceksen gel. […]” sözleri, birbirine benzeyen asık yüzlü, para 

“yiyen” göbekli siyasetçilerden artık usandıklarını ve dost bir siyasetçinin arayışında 

olmayı vurgular. Bunun yanında, “Adamca bakmayı bileceksen gel” sözleri dönemin eril 

toplumsal cinsiyet anlayışına paralel biçimde; bir fiili “adamca” gerçekleştirmenin “adam 

olmak”la ilintili olduğunu, bunun da cesareti, namusu, mertliği ve onuru beraberinde 

getirdiği anlayışını yansıtır. Parçanın sonunda geçen “Karaoğlan halkıyla beraber olur, 

Haksızın hakkından haklılar gelir. Millet verdiğini geri de alır, Kara bahta ak gün 

salacaksan gel, Hey dost hey dost hey dost Salacaksan gel” dizeleri ise Ecevit’e halkıyla 

birlik olma ve haksızlığa karşı durması konularında güzelleme yaparak toplumsal 

hafızada yoksul günlerin var olduğunu ancak bunların geride kalacağını anlatır.  

 

Melike Demirağ’ın 1977 tarihli “Aşk Bestesi / Hani” adlı 45’liğinde yer alan “Hani” 

parçası, çeşitli tarihi ve halk hikâyelerinde yer alan kahramanların birer birer geçmişte 

kaldığını hatırlatır. Parçanın sonundaki “Ah hani bitmez yollar, hani aşılmaz çöller, hani? 

Hani yalçın dağlar, hani sonsuz ummanlar, hani? Hani evsiz, barksız, işsiz, milyonlarca 

aç hani? Yıllar gider, yeller gider, seller gider, kum kalır, Ya hayırla, ya lanetle anılan bir 

nam kalır” sözleriyle dönemin zorlu koşullarının tıpkı tarihteki farklı hikâyelerde olduğu 

gibi geçmişte kalacağını, toplumsal hafızada geleceğe taşınacak olanın ise (siyasetçiler 

tarafından) yaptıklarıyla edinilen nam olduğunu vurgular.  

 

4.6. GÖRÜNMEYEN KONULARIN İZLERİNİ ARAMAK… 

 

Bu bölümde Batı’daki harekette önemli yer tutan, ancak Türkiye’de görünür olmayan 

toplumsal hareketlerin şarkılarda yansıması – yahut yansımaması irdelenmiştir. Bu 

yansımalar kadın hareketi, ırkçılık karşıtı hareket ve çevre hareketleri etrafında 

toplanmış, bu kouların popüler müzik parçalarındaki izlerinin peşine düşülmüştür.  

 

 



 202 

 
4.6.1. Kadınlara Dair bir Hareketin Görünmezliği ve Şarkılarda Toplumsal Cinsiyet  

 

Türkiye’de 1961-1980 yılları arasında toplumda ataerkil, eril ve heteronormatif bir bakış 

açısı süregelmiştir. Türkiye’nin 68 Hareketi’nde aktif olarak rol alan kadın sayısı, erkek 

sayısına kıyasla oldukça azdır, bunda elbette üniversitelerdeki kadın öğrenci oranının 

yüzde 20’den az olması (Lüküslü, 2015: 35) gösterilebilir. İstisnalar olmakla birlikte, 

kadınların hareket içindeki yönetim mekanizmasında yer alması nadirdir. Hareketin 

içindeki karar mekanizması çoğunlukla erkeklere bırakılmış, kadınlar ise çoğunlukla 

lojistik amaçlarla görevlendirilmiştir. Karar mekanizmasında yer almasalar da eylemlerde 

kadınlar da yer almış, hatta yalnızca kadınlardan oluşan çeşitli eylemler de vuku 

bulmuştur185.  

  

Protest olmak bir yana, dönemin popüler müziğinde toplumsal sorunlara dikkat çeken 

kadın sanatçı sayısı oldukça azdır; bunların arasında Selda Bağcan, Melike Demirağ ve 

kimi şarkılarıyla Esmeray ön plana çıkar. Bu isimlerin hiç birisi dış görünüşünde eril 

bakışa hitap eden bir seksapelliği öne çıkarmamış, daha popülist kadın müzisyenlerle 

karşılaştırıldığında 68 Hareketi’nde aktif olarak yer alan kadınlara paralel biçimde daha 

sade, neredeyse cinsiyetsiz yahut geleneksel bir giyim tarzına bürünmüşlerdir. Dönemin 

diğer kadın müzisyenleri çoğunlukla popülist bir tavırla apolitik bir tarza bürünmüş, 

siyasi bir eğilimleri olsa dahi bunu şarkılarında yansıtmamayı tercih etmiştir.  

 

Dönemin müzikal parçaları, cinsiyeti heteronormatif biçimde ve iki kutuplu bir kavram 

olarak ele alır. Dönemin baskın ataerkil ve eril bakış açısı, şarkı sözlerine de yansımıştır. 

Bu bağlamda şarkı sözlerindeki kadınlar çoğunlukla toplumsal bakış açısını yansıtır 

biçimde pasif, eril bakışa haz verecek dış görünüşe sahip, toplumsal davranış kalıplarına 

uyan kadınlardır. Bunun yanında, 68 Hareketi ve sonrasında ön plana çıkan İkinci 

Kurtuluş Savaşı söylemi, dönemin müzikal parçalarında Kurtuluş Savaşı konusunun 

işlenmesiyle daha görünür hale gelir. Bu söylemde ise kadının pasif hali bir kenara 

bırakılarak, kadın ve erkeğin bir arada savaştığı kahramanlık öykülerine dönüşür. Bu 

 
185 Bunlara örnek olarak 13 Şubat 1969’da yapılan “Kızlar Yürüyüşü” (Karadeniz, 2015: 127; Mater, 2012: 
75) ve aynı tarihlerdeki İzmir Konak Meydanı eylemleri (Mater, 2012: 157) örnek verilebilir.  



 203 

başlıkta ele alınan parçaların tamamı doğrudan politik bir mesaj içermemektedir, ancak 

özellikle bu yıllarda siyasi söylemiyle ön plana çıkan müzisyenlerin parçalarında 

toplumsal cinsiyetin yansıması incelenmiştir.  

 

Cem Karaca’nın 1967 yılında yayınlanan “Hudey / Vahşet / Bang Bang / Shakin’ All 

Over” 45’liği, dönemin bir yüzü Türkçe – bir yüzü yabancı parçalardan oluşan plak 

eğilimini takip eder. Plağın arka yüzündeki “Bang Bang (Bir Anadolu Hikayesi)”; 

orijinali Sonny ve Cher’e ait 1966 yılında yayınlanan “Bang Bang (My Baby Shot Me 

Down)” adlı parçanın, Mehmet Soyarslan tarafından yazılmış Türkçe aranjmanıdır. 

Parçanın sözleri, Anadolu kırsalında yaşayan Fadime ve sevgilisi Hasan’ı konu alır. 

Hasan askere giderken eşkıyalar onu vurur, Hasan’ın ölümünün ardından yalnız kalan 

Fadime kendini vurmaya karar verir. Parça, aşağıdaki sözlerle başlar:  
 

“Şu gördüğün dağlarda  
Hep atlılar yaşardı  
Mertliğe silah atıp  
Korku, dehşet saçardı  
Evleri, namusları, ocakları  
Yakıp yıkarlardı 
[…]”  

 

Bu sözlere göre dağlarda yaşayan eşkıyalar Anadolu’nun mert erkeklerine silah atmakta; 

evleri, namusları ve ocakları yakıp yıkmaktadırlar. Eril kavramlar olan “mertlik” ve 

“namus” vurguları, Karaca’nın ilerleyen yıllardaki çalışmalarında da ön plandadır. Bu 

parçada geçen “Evleri, namusları, ocakları yakıp yıkarlardı” sözleri, evleri yakıp 

yıkmanın yanında farklı bir anlam daha barındırır: eşkıyalar kadınlara tecavüz ederken 

‘namus’ kavramına da saldırmakta, bununla beraber aileler dağılmaktadır. Fadime’nın 

sevdiği kişi olan, askere gideceği için mert sıfatıyla tanımlanan Hasan’ın da bu eşkıyalar 

tarafından vurulması üzerine; Fadime, sevdiğine kavuşamadığı için onsuz yaşamanın bir 

anlamı olmadığına karar verir ve “[…] Sana varamadım, Ben artık yaşayamam, Kendimi 

vuracağım” sözleriyle hayatına son verme isteğini belirtir. Bu sözlerin kahramanı 

Fadime, dönemin Yeşilçam melodramlarına paralel biçimde sevdiği erkeğin ölmesi 

üzerine artık yaşamasının bir anlamı olmadığını düşünür. Bu örnekte birey olamamış dişi 

özne, varlığını sevdiği kişiyle olan birlikteliği üzerinden sürdürür. Bu da yaşamanın 



 204 

anlamını birlikte olduğu kişi üzerinden kurarak kendini var eden, kadının birey 

olabilmesine ket vuran düşünce yapısını toplum içinde yeniden üretir.  

 

Cem Karaca’nın Ferdy Klein Orkestrası’yla birlikte yayınladığı son 45’lik olan “Muhtar 

/ Baba” 45’liğinin ilk yüzünde yer alan “Muhtar”, klarnet ve gitarın ön plana çıktığı 

Anadolu pop tarzında bir çalışmadır. 1970 yılında yayınlanan parçanın sözleri, sevgilisi 

tarafından aldatılmış bir adamı konu alır. Parçanın şu dizeleri, muhtemelen kırsaldan 

şehre gelmiş bir adamın, aynı zamanda dönem içinde ağır basan ataerkil düşünce yapısını 

yansıtır: “Yalanmış yârimin yeminleri, Dul çıktı şu şehir gelinleri. Kararmış dostlarımın 

elleri, Yazın beni yoğa gayri”. Bu dörtlükteki “Dul çıktı şu şehir gelinleri” sözleri, 

Karaca’nın zaman zaman öne çıkardığı “namus” kavramını kadının yaşadığı cinsellikle 

bağdaştırır. Karaca, ileride “Safinaz” parçasında da olduğu gibi, şehir hayatının 

geleneksel değerleri yozlaştırdığını kadın bedeni üzerinden bir anlatı kurarak vurgular. 

Bu doğrultuda şehir hayatının özellikle köyden kente göç edenlerin ataerkil değerlerini 

yozlaştırdığını, kadınların gece hayatına katıldığını, kimi zaman evlilik dışı cinsel ilişkiye 

girdikleri ima edilmiştir. “Muhtar” parçasının sözlerinde ise sevgilisinin kendisinden 

daha önce bir sevgilisi olmadığı üzerine yalan söylediğini, “dul çıktı şu şehir gelinleri” 

sözleriyle anlatır. Bu tek taraflı anlatıda, kadının neden kendisine yalan söylediği, belki 

de söylemek zorunda bırakıldığı ise sorgulanmamıştır.  

 

Plağın diğer yüzünde yer alan “Baba”, Cem Karaca tarafından kaybedilmiş bir babaya186 

yazılmış bir ağıttır. Yavaş rock tarzındaki parçanın sonlarında yer alan şu dizeler, 

dönemin ataerkil aile yapısına ve babanın aile içindeki duygularını belli etmeyen, 

koruyucu konumuna gönderme yapar: “Ellerinle anlatır, dilinle söylerdin, Gözlerinle 

sever, belli etmezdin. Biliyor ve inanıyorum şimdi yukarıda Koruyor ve gözetiyorsun 

beni hala”. Anadolu’nun ataerkil aile yapısında çocuklara bakma görevi anneler 

tarafından üstlenilir ve sevgi, şefkat kavramları anneyle özdeşleştirilirken, babalar 

çocuklara karşı daha mesafeli durarak sevgilerini belli etmezler. Bu durum, duygusallığın 

dişil olanla özdeşleştirilmesinden kaynaklı erkeklerin duygularını bastırarak dışa 

vurmamasının sonucudur. Eril olanın atadan gelen öğretilmiş biçimde duygularını belli 

 
186 “Baba” parçası 1970 yılında yayınlanmış, Cem Karaca ise babasını 1980 yılında, kendisi yurtdışında 
sürgündeyken kaybetmiştir. Dolayısıyla parça o dönemde Cem Karaca’nın babasına ithaf edilmemiştir.  



 205 

etmeyen katı duruşu, aile içinde dişil olanın duygusallığı ve yumuşaklığıyla dengelenir. 

Aile ve toplum içindeki bu cinsiyet rolleri, Karaca’nın “Baba” parçasındaki bu sözlerle 

yeniden pekiştirilir.  

 

Cem Karaca’nın 1971 yılında yayınlanan “Tatlı Dillim / Demedim Mi?” 45’liğinde yer 

alan “Tatlı Dillim”; bas gitar, davul ve klavyenin ön plana çıktığı, Anadolu rock türünde 

bir aşk parçasıdır. Parçanın ilk dizelerinde geçen şu sözler, naz yapan işveli bir kadına 

gönderme yapar:  

 

“Şu garip halimden bilen işveli nazlım 
Gönlüm hep seni arıyor, neredesin sen? 
Tatlı dillim, güler yüzlüm ey ceylan gözlüm 
Gönlüm hep seni arıyor, neredesin sen? 
Neredesin sen?” 

 

“Ceylan gözlüm” deyimi, Anadolu’da iri ve çekik gözler için kullanılan bir göndermedir. 

Parçanın âşık olunan öznesi; dönemin kadınlık rollerine uygun biçimde erkeğe güzel 

görünen, istese dahi erkeğe hemen teslim olmadan cilve ve naz yapan, bununla erkeğe 

“kendisini tüm nazına rağmen elde ettiği” hissini veren bir kadındır.  

 

Yine Cem Karaca’nın aynı yıl yayınlanan “Kara Üzüm / Mehmet’e Ağıt” 45’liğinde yer 

alan “Kara Üzüm”, Anadolu kırsalı ağzıyla sevgiliyi kara üzüme benzeten bir aşk 

şarkısıdır. Parçada geçen  

 

“Kara üzümsün iki gözümsün 
İçim dışım ömrümsün 
Sevincimsin hem sancımsın 
Günahımsın sevabımsın” 

 

sözleri, kadını iki göz gibi kara üzüme benzetir. Buna göre kadın erkeğe hem sevinç hem 

sancı verir, erkeğin hem günahı hem de sevabıdır, bu bağlamda fetişleştirilmiştir. Kadının 

davranışları üzerinden erkeğin “günahı” veya “sevabı” olması anlayışı, kadını 

nesnelleştirerek kadının davranışlarını erkeğin onur meselesi haline getirir. Buna benzer 

bir yaklaşım 1974 yılında “Namus Belası” parçasında daha belirgin biçimde görülecektir.  



 206 

 

1973 yılında yayınlanan “Gel Gel / Üzüm Kaldı” 45’liğinin ilk yüzünde yer alan “Gel 

Gel”, sözleri ve müziği Cem Karaca’ya ait187, türkü özellikleri ön planda olan bir Anadolu 

rock parçasıdır. Parçanın konusu bir kadına duyulan aşk ve şehvettir, parçanın sözlerinde 

kimi zaman bu şehvete dair grafik anlatımlar da yer alır:   
 

“Huri gibi yürür gelir yârim salını salını  
Bin kere sarsam da doyamam ince belini belini  
Bal akar dilime emerken tatlı dilini dilini  
Sensiz hastayım umutsuz lokmanım ol” 

 

Buradaki “huri” kelimesi, Müslümanlık inancında ölümden sonra cennette var olacağına 

inanılan güzel kadınlardır. Eril bakışa hitap eden bu güzellik anlayışı aynı zamanda bakire 

olma durumuyla taçlandırılmıştır188. “Bal akar dilime emerken tatlı dilini” gibi cinsellik 

içeren grafik anlatılara dönemin popüler müziğinde sık rastlanmamakla beraber, Anadolu 

kültürüne ait halk ezgilerinde rastlanır. Yapısal olarak popüler müzikten ziyade Batılı ve 

yerel enstrümanların kullanılarak türkü tarzına yakın durması, bu parçanın Anadolu 

kültürünün yerel öğelerini yeniden ürettiğinin göstergesidir. Bunun yanında sözlerde 

idealize edilen kadının “huri gibi” “salına salına yürümesi” ve ince belli olması, eril 

bakışla kadın bedeninin metalaştırılarak, bedene dair idealleştirilmiş bir güzellik 

anlayışını gözler önüne serer.  

 

Cem Karaca 1974 yılında yayınlanan, Moğollarla son 45’lik olan “Namus Belası / 

Gurbet” plağın ön yüzünde yer alan “Namus Belası”, hem dönem içinde hem de 

sonrasında oldukça ses getirmiştir. “Namus Belası” parçasının sözleri, toplumdaki 

ataerkil cinsiyetçi yapıyı temsil eder. Parçanın sözleri, bir namus cinayeti sonucunda 

hapse girmiş bir erkeği konu alır. Parçanın öznesi, henüz evlenmediği sevdalısının kendisi 

uzaktayken başkası tarafından dağa kaçırılıp tecavüz edildiğini, kendisinin de namus 

adına bu tecavüzcüyü öldürdüğünü anlatır. Özne, namusun her şeyden önemli olduğunu 

vurgulayarak işlediği cinayeti onaylar ve hâkimden cezasını ister. Parçanın sözleri; namus 

kavramının candan daha önemli olduğunu vurgularken, “At bizim avrat bizim silah bizim 

 
187 Parçanın sözlerinde sıklıkla tekrarlanan “Gel efendim gel” sözleri dolayısıyla, Pir Sultan Abdal’a ait 
“Gel Efendim Gel” şiiri ile karıştırılmamalıdır.  
188 Kaynak: Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, https://islamansiklopedisi.org.tr/huri Erişim tarihi: 
17 Mayıs 2021.  



 207 

şan bizim” sözleriyle kadını metalaştırır, bu sözler parçanın hikâyesiyle birleştirilince 

kadını erkeğe ait, erkek tarafından korunması ve intikamının alınması gereken bir nesneye 

indirger. “Namus Belası” parçası, yazıldığı yıllarda (ve sıklıkla yeniden yorumlandığı 

için sonrasında da) Türkiye’de kadın bedeni üzerinden kurulan “namus” kavramının 

müziğe nasıl yansıdığını anlamak açısından önemli bir örnektir. Karaca, 1999 yılında 

verdiği bir televizyon röportajında189 “Namus Belası” parçasıyla ilgili bir özeleştiri 

yaparak, şu sözleri sarf eder:  

 
“Bir kız var bir de delikanlı var, delikanlı askere gidiyor, yavuklusu da - daha nişanlanmamış, 
söz kesilmiş falan – kızı dağa kaldırıyorlar, çökertiyorlar ıssıza, ve “kirletiyorlar”. Delikanlı 
da bunun üzerine firar ediyor askerden, ve geliyor bu işi yapan adamı öldürüyor. Ondan sonra 
da mahkemeye çıkıyor, diyor ki hâkime, ‘Kır kalemi’ diyor, idam cezasını vermesidir kalemi 
kırması hâkimin. Demek ki, idam cezasına hükmettiğine göre, mantıki düşünecek olursak bu 
cinayet hırstan, ani bir tehevvüre kapılmadan, sinirlenmeden, ağır tahrikten değil, 
taammüden, yani tasarlanarak planlanarak işlenmiş bir cinayettir. “Kır kalemi kes cezamı 
yaşamayı neyledim, Namus belasına kardaş verdiğimiz can bizim”. Yani şimdi, ben şimdi 
burada meselenin namus boyutunu tartışmıyorum. İnsanların namus algılayış biçimini de 
tartışmıyorum, ama insanların namus algılayış biçimini, oturup “Acaba nasıl pusu kurarım 
da…” burada ben bir yerde kanunsuz saydığı bir fiili övmüş oluyorum. Tahammüden cinayet 
fiilini adeta mazur göstermiş oluyorum. Şimdi bundan dolayı da rahatsız oldum. Bunun 
eleştirisini, özeleştirisini getirdim kendimle ilgili olarak. Dilerim bir sürü sanatçı arkadaşımız 
kendi şarkılarıyla ilgili bu özeleştiriyi getirsinler.” 190  

 

İlerleyen yıllarda kadın hareketinin daha görünür hale gelmesi, bunun yanında “namus” 

meselesi sebep gösterilerek işlenen saldırıların ve cinayetlere dair eleştirilerin açık 

biçimde yapılması, toplumun en azından bir bölümünün cinsiyet eşitliği bağlamında 

1970’li yıllardan daha fazla bilgi sahibi olması ve bunları dile getirmesi; Karaca’nın şarkı 

sözlerini yeniden değerlendirerek bu yorumu yapmasına ön ayak olmuştur.  

 

1975 yılında yayınlanan “Mutlaka Yavrum / Kavga” 45’liğinde yer alan her iki parçanın 

da söz ve müziği Cem Karaca’ya aittir. Plağın ilk yüzünde yer alan “Mutlaka Yavrum”, 

o dönemde Avrupa ve Türkiye’den sol gençliğin de takip ettiği ve kimi zaman kamplarına 

katıldığı Filistin Kurtuluş Örgütü için yazılmıştır191. Parçanın Türkçe yayınlanmış 

 
189 “Sedef Kabaş ile Portreler” TV programı, yayın tarihi: 2 Temmuz 1999. Programın tamamı: 
https://www.youtube.com/watch?v=Lb9eyLVT_tk Erişim tarihi: 10 Ocak 2021.  
190 Kaynak: https://www.youtube.com/watch?v=VFYZqpnZtH0&feature=youtu.be Erişim tarihi: 2 Ocak 
2021.  
191 Bkz. Taner Öngür ile röportaj, Plak Mecmuası dergisi: http://plakmecmuasi.com/2019/12/27/50-yilinda-
woodstock-69-taner-ongur-woodstock-bir-isaret-fisegiydi/ . Cem Karaca’nın Filistin Kurtuluş Örgütü’yle 
yakınlaşmasını anlatan fotoğraflı bir derleme için bkz. Dipsahaf Plak, http://www.dipsahaf.com/cem-
karaca-ve-filistin-kurtulus-orgutu-yakinlasmasi/ . Erişim tarihi: 30 Nisan 2022.  



 208 

versiyonu dışında İngilizce ve Arapça versiyonları da vardır. Parça, mandolin ve cura 

enstrümanlarının etkisiyle kimi zaman Arap ezgilerini andıran Anadolu rock tarzında 

seyreder, perküsyon ve alto saksafonla biter, Alaturka-Arap etkileri taşır. Plağın 

kapağında Cem Karaca’nın karanlık bir ortamda yere oturmuş, uzaklara bakan bir 

fotoğrafı yer alır. Arka kapakta ise Dervişan grubu elemanlarının açık havada taş bir 

merdivene oturmuş toplu boy fotoğrafının çevresinde grup elemanlarının isimleri yazar. 

Kapağın iç kitapçığında şarkı sözlerinin yanı sıra şu açıklama bulunur:  
 

“[…] Mutlaka Yavrum, babalar, oğullar çelişkisinden yola çıkarak çeşitli nedenlerle geri 
kalmışlığımızdan kendini sorumlu tutup daha mutlu bir Türkiye’nin, yavrusu tarafından 
kurulacağına inanan bir babanın dili. […] Kavga’da ise ulusal Kurtuluş Savaşı’mızın o 
sıkıntılı günlerinde Anadolu’ya silah kaçıran üç Karadenizli yiğidin ve karılarının öyküleridir 
anlatılan. Bu sözleri yazarken Arhavili İsmail’den etkilendiğimi kıvançla belirtirim.  

Cem” 
 

Bu açıklama, 68’in aktif eril yapısını net biçimde taşır. Babadan oğula geçen mücadelenin 

mirasıyla, gelecek neslin “Daha mutlu bir Türkiye” kuracağına inanılır. Mutlu Türkiye 

kurma görevini oğula veren bu sözler, Türkiye’nin ataerkil toplumsal yapısını yansıtır.  

 

Plağın diğer yüzünde yer alan “Kavga”, Karaca’nın plak kitapçığında belirttiği gibi 

Kurtuluş Savaşı’nda Karadeniz üzerinden zorlu şartlarda silah kaçırırken dalgalar 

arasında kaybolan 3 erkek kardeş İlyas, Temel ve Süreyya’yı, ve onlardan silahları alıp 

cepheye taşımak üzere onları bekleyen eşleri Hatçe, Ümmü, Gülizar’ı konu alır. Hikâye, 

3 kadının bir dereye saklanmış olan silahları yeniden gidip alarak Karadeniz’de kürek 

çekmeleri ve savaşa katılmalarıyla son bulur. Parça, Kurtuluş Savaşı’nda erkeklerin yanı 

sıra kadınların da aktif rol oynamasına gönderme yaparak, “Kavganın haklı olanı erkek 

dişi bilmiyor, Bütün halk birlik olmazsa kavga haklı olmuyor” sözleriyle biter. Bu sözler, 

şimdiye dek erkeği daha aktif olarak gösteren mücadelede kadınların da yer almasına dair 

önemli bir yere sahiptir. 1975 yılında yayınlanan bu parça Kurtuluş Savaşı’nda kadınların 

da savaştığını hatırlatıp (hatta bu hikâyede erkeklerden miras kalan görevi tamamlayıp), 

mücadeleyi kazanabilmek için bütün halkın birlik olması gerektiğini vurgular.  

 

Cem Karaca’nın 1977 yılında yayınlanan “Yoksulluk Kader Olamaz” albümünde yer alan 

“Vay Kurban”; kırsaldaki zorlu coğrafî ve yaşam koşullarını ve zamanında tedavi 

olamadığı için yaşama şansı düşük olan bir kadını anlatırken, güçsüz bir beden imgesiyle 



 209 

duygusal bir anlatı kurar. Dönemin parçalarında güçsüz erkek imgesine neredeyse hiç 

rastlanmaz. Genellikle hasta ve güçsüz olanlar kadın ve çocuklarken, erkek bireyler eril 

bir anlatıyla onları koruyan ve çare arayan konumdadır. Şayet erkek yaralanmış veya 

ölmüşse, bu durumun bedensel güçsüzlüğüne işaret edilmeden bir kahramanlık mitiyle 

taçlandırılır.  

 

Timur Selçuk’un 1977 tarihli “Timur Selçuk” albümünde yer alan “Eşeği Saldım Çayıra” 

parçası yolsuzluğa ve faşizme toplumsal bir eleştiri getirmeyi amaçlarken, cinsiyetçi bir 

küfrü de dizelerine taşır. Sözleri Kazak Abdal’a, müziği Timur Selçuk’a ait bu parçada, 

her dörtlüğün sonu “sorarlarsa kim söyledi, soranın da anasını…”, “faşizmin de anasını” 

dizelerinde olduğu gibi “anasını …” sözüyle biter. Anadolu’da yaygın biçimde kullanılan 

ve kadını metalaştıran ve aşağılayan bu küfür, popüler müzikte de tekrarlanarak 

normalleştirilmiş ve gündelik hayat döngüsünde yerini almıştır.   

 

Melike Demirağ’ın 1978 tarihli “Yeter Artık” albümünde yer alan “Uyan Kardeş” 

parçası, sözlerinde güncel olaylarla ilgili bilgilendirme ve hatırlatmalar yaparak yine 

halkı bu durum karşısında uyanmaya çağırır. Ancak parçanın öznesi tüm halkın 

özdeşleşebileceği biçimde veya Demirağ’ın kadın kimliğine gönderme yapacak biçimde 

değil, erkek özneyi merkeze alan biçimde kurulmuştur:  

 
“[…] 
Uyan kardeş, uyan, aç durmaz karınlar, 
Yan gelip yatmakla gelmez mutlu yarınlar 
Çoluğun, çocuğun, karın, hep beraber var yürü üstüne üstüne, üstüne üstüne, 
Hep beraber var yürü üstüne üstüne, üstüne üstüne, üstüne üstüne…”  

 

1978 yılında yayınlanan “Safinaz” adlı kısa albümün kapağında, albüm isminin önünde 

Cem Karaca’nın uzaklara bakan ve düşünceli görünen bir portre fotoğrafı bulunur. Altta 

ise “Cem Karaca” “Edirdahan”192 isimleri yer alır. Plağın iç kitapçığında, kırmızıyla 

“Kahrolsun yoz müzik” yazılı bir duvarın önünde Cem Karaca ayakta, Edirdahan grubu 

müzisyenleri yerde oturarak dönemin tarzını yansıtan günlük kıyafetlerle poz verirler. Bu 

görsel, 68 Hareketi ve sonrasında daha geniş kitlelere mesajlarını duyurmak amacıyla 

 
192 “Edirdahan”, Cem Karaca’nın Türkiye’nin en batısında yer alan Edirne ve en doğusunda yer alan 
Ardahan şehirlerinin isimlerini birleştirerek kurduğu orkestrasının ismidir.  



 210 

sıklıkla başvurulan duvar yazılarına bir gönderme yapar. Bunların yanında, Cem 

Karaca’nın el yazısıyla yazdığı ve imzaladığı bir not dikkat çeker:  
 

“Safinaz’a ve halkımıza! 
Bacılarım, kardeşler, halkımız. Bu uzunçalara sizlerden birinin adını verdim, kızmayın. Siz 
ve sizin gibileri hep gördüm, hala da görmekteyim… Bazen bir diskotekte yarınsız, ya da bir 
arka sokağında bir büyük kentin. Tek ortak yanları vardı, yarınsız olmaları… Şimdilik… 
Bu uzunçaları Safinaz’lara acıdığımdan yapmadım… Acıyamam ki… Ama sizi bu hale 
düşürenlere kavgam, sizi ve her şeyi kurtarana dek sürecektir. Şimdi bazıları “Sana ne canım, 
sen mi kaldın kurtaracak dünyayı?” diye uzun kulaklı bir soru sorabilirler; ancak halkımın 
sağduyusuna şükür halâ şarkılarımı söylüyorum. Amacım mı ne? Herhalde ‘vatan millet 
Sakarya’ üçleminin ardına sığınıp cebinizdeki paraları avuçlamak değil.  
Elinizdeki uzunçaların fiyatı193 ne olur bilemem. Belki 2 kilo kıyma fiyatını aşar bu 
uzunçaların ederi ancak bunun hesabını IMF’den sormak gerek.  
[…] 
Ama! Ama Safinaz’ların kaderi değişmedi… Var mısınız dinleyenler kurtaralım Safinaz’ları. 
Elele verelim ve… 
Değil yalnız Safinaz’ları, çocuklarımızın yarınını kuralım. Kırk beş milyon halkımız elele 
verelim ve komayalım iti, kurdu girsin sürüye… 
Sevgiyle 
Cem Karaca” 

 

Mektupta, Karaca’nın siyasi kimliğinin yanında neredeyse bir “siyasetçi kimliği” de 

ortaya çıkmıştır. Bu mektubun bağlamını daha iyi anlayabilmek adına, öncelikle plağa 

ismini veren “Safinaz” adlı parçayı incelemek gerekir.  

 

Plağın ilk yüzünde yer alan “Safinaz”, sözleri Cem Karaca’ya, müziği Cem Karaca, 

Fehiman Uğurdemir, Hami Barutçu, Salih Çele’ye ait 18 dakikalık rock opera tarzında 

bir parçadır. Parçanın sözleri, apartman görevlisi Kasım ve apartmanda temizliğe giden 

karısı Asiye’nin kızı Safinaz’ın hikâyesini konu alır. Baba Kasım, zorlu yaşam 

koşullarında kızı Safinaz’ı okutmaya çalışır ancak alım güçleri gitgide düşünce Safinaz 

da aile bütçesine katkıda bulunmak için fabrikada çalışmaya başlar ve 14 yaşında 

istemediği halde okulunu bırakmak zorunda kalır. Safinaz, hafta sonları sinemalarda 

gördüğü “zengin bey çocuğu” ve fakir kız aşklarına özenir, fotoromanlar okur, kuponlar 

keser, dönemin popüler kültürünün etkisi altında kalır. Ardından, parçanın ilk bölümü şu 

dizelerle biter:  
 

“O aybaşı aylığından aldı pudra kendine 
Bir çift uzun çorap, topuklu ayakkabı 
Pudrayı sürüp aynada baktı yüzüne 
Ve o hafta sonu eve biraz daha geç geldi” 

 
193 Orijinal metinde “fiyat” kelimesi, “fiat” şeklinde yazılmıştır.  



 211 

 

Ardından, parçanın ikinci bölümünde meyhane sesleri eşliğinde “Niyazi” adlı karakter 

kendini tanıtır; “Jön Niyazi”, lise sondan terk, babasının fabrika sahibiyle eski arkadaş 

olmasının sonucunda fabrikaya muhasebe elemanı olarak girmiş, “zamanında okulda 

matematikten çok çakmış, şimdi yolunu matematikten bulan” vasıfsız, torpille işe girmiş 

bir adamdır. Niyazi’nin bölümü, Safinaz’ı hafta sonu buluşmaya çağırdığını ve Safinaz’ın 

“kötü pudra sürmüş” halde yanına gelmesini anlatması ve uzun uzun kahkaha atmasıyla 

biter. Safinaz, bir nevi “rakı sofrasına meze” olmuştur.  

 

Parçanın üçüncü bölümünde, Ramazan ayında Asiye, kızı Safinaz’da “bir haller” 

olduğunu, önceki gece “Yapma Niyazi” diye sayıkladığını anlatır. Kızının Niyazi adında 

birisiyle ilişkisi olduğunu anlayan baba Kasım, bunun üzerine kızını “Allah yarattı 

demeden” döver. Safinaz hiç ağlamaz, o akşam evden çıkar ve bir daha geri dönmez.  

 

Dördüncü bölümde ise Safinaz karakteri davranışları üzerinden tektipleştirilip 

genellenerek, “onbinlerce Safinaz”a didaktik bir söylemle öğüt verilir: 

 
“Baba evinden çıkıp gitmek kurtuluş mu, kurtuluş mu? 
Düşündün mü bu yolun sonu düzlük mü ya yokuş mu? 
Varacağın en son nokta doğru mu yanlış mı? 
Nereye Safinaz? 
Niyazi'den hayır ummak ilaçsız bir kele benzer 
Fabrikadaki yövmiyen söylesene neye yeter 
Bak duruyor hususiler, el ediyor cici beyler 
Nereye Safinaz? 
Genelevde sermayesin, patron alır kazancını 
Dostun kumarda kaybeder senden çıkarır hıncını 
Yıllar geçer sen çökersin, dilenirsin aç avcunu nereye 
Nereye Safinaz? 
Bazen şansın yaver gider biri çıkar evlenirsin 
Bazen açarsın gözünü bir genelev işletirsin 
Söylesenize Safinazlar bütün bunlar kurtuluş mu? Kurtuluş nerede? 
Nerede Safinaz? 
On binlerce Safinaz 
Kurtuluş nerede?” 
 

Akşam saatlerinde bir daha geri dönmemek üzere evden dışarı çıkan Safinaz’a özel 

araçlardan “cici beyler” el sallar, durur, pazarlık yapar, Safinaz genelevde çalışmaya 

başlar, “şansı yaver giderse” evlenir, belki gözü açık bir işletmeci olursa bir genelev 

işletir, ancak bütün bunlar “kurtuluş” mudur? Cem Karaca, plak kitapçığındaki notunda 



 212 

tüm Safinaz’ları “kurtarmak” istediğini açıkça belirtir. Bu sözler, ekonomik gelir 

eşitsizliğinin eleştirisini yapmak isterken aslında yazıldığı dönemin toplumsal cinsiyet 

eşitliği anlayışını net biçimde sergiler. Parçanın esas kahramanı olan Safinaz’ın sesi, 

uykusunda sayıkladığı “Yapma Niyazi” sözleri dışında asla duyulmaz. Okumak ister, 

ancak ekonomik yetersizliklerden ötürü çalışmak zorunda bırakılır, kendi kararı 

olmamasına rağmen buna sesi çıkmaz. Babası onu dövdüğünde de sesi çıkmaz, onun 

yerine yok olur, evden çıkar ve bir daha geri dönmez. Safinaz’ın hikâyesi bir erkek 

tarafından anlatılır. Bunun karşılık olarak, erkek olan Niyazi ise uzun uzun konuşur, kendi 

ağzından Safinaz’la olan hikâyesini anlatır, ki Safinaz’ın Niyazi’yle yaşadıkları da yine 

kendi isteği doğrultusunda gerçekleşmemiştir. Bekaretini “kaybeden” Safinaz artık “baba 

evinde” kendine yer bulamaz, evden ayrılır ve başka hiçbir şey yapabileceği 

öngörülmediği için genelevde çalışmaya başlar. Safinaz, artık -muhtemel bir erkek 

tarafından- “kurtarılmayı” bekler. Bu hikâye, dönem içindeki toplumsal cinsiyet rolleriyle 

beraber Türkiye’nin 68 Hareketi’nde kadının daha geri planda kalan yeriyle de 

örtüşmektedir. Elbette istisnalarla beraber hareket içinde aktif konumda olan kadınlar da 

vardır, ancak genele bakıldığında kadınların daha geri planda, yönetimden ve kararlardan 

uzak, daha sessiz konumda olduğu görülür.  

 

Karaca’nın kitapçıktaki notuna geri dönersek; dinleyici kitleyi IMF’ye, emperyalizme, 

eşitsizliğe karşı el ele vermek için “Safinaz”ın hikâyesini kullanır, toplumun bir kısmı 

için soyut gelebilecek bu kavramları Safinaz’ın hikâyesiyle somutlaştırarak 

emperyalizmin sonuçlarını anlatır. Bu hikâyede “Safinaz” karakteri gibi somut bir 

öznenin sunulması, retoriğin bir parçasıdır ve dinleyicinin kendi “bacı”larıyla, 

çocuklarıyla, yakınlarıyla bu hikâyeyi özdeşleştirmesini sağlayarak daha etkili hale 

getirir. Ancak burada sunulan yalnızca “Safinaz” adlı özne değil; kadın bedeni, aciz 

konumdaki kadın, bekaret ve namus kavramlarıdır.  

 

Melike Demirağ’ın 1979 tarihli “79 Yılında” albümü, toplumsal eleştirinin ön plana 

çıktığı parçalara ev sahipliği yapmıştır. Bu albümde yer alan “Başka Bir Ayşe’nin 

Öyküsü”, sonrasında gelen “Vah Ayşem Vay” adlı şarkıya giriş niteliği taşıyan 30 

saniyelik sözlü bir anlatıdır: 
 



 213 

“Bir öykü anlatacağım sizlere. Bir başka Ayşe’nin öyküsü bu da. Ama bu Ayşe tezgâhta 
dökmüyor alın terini. Onun tezgâhı başka. Bir taşra kentinde doğdu Ayşecik. İlkokulu bitirdi, 
okuma bilir. Ama okuya okuya ne okur? Bol renkli gazetelerin resim altlarını. Ve artiz olmaya 
özenir bir gün, kendini İstanbul’un kaldırımlarında bulur. İşte o gün bu gündür, Ayşe 
İstanbullu’dur. Artiz olamamıştır düşlediği gibi ama, parası vardır az buçuk ve eğlence 
piyasasının sermayesidir.”  

 

Bu girişin ardından başlayan “Vah Ayşem Vah” parçası, Cem Karaca’nın Safinaz 

parçasında olduğu gibi yıldız olma hayaliyle evini terk ederek genç yaşta gece hayatına 

karışan ve devamında hayatını “onun bunun eğlencesi” olarak idame ettiren bir kadını 

konu alır. Buna benzer hikâyelerin çokluğu; “Değil üç beş, değil beş on, vah Ayşem 

vah… Sen ne ilk Ayşesin, ne son, vah Ayşemi vah…” sözleriyle vurgulanır ve genç 

kızların okulu bırakıp ana akım medyada sunulan kadın imgeleriyle “artist” olma hayali 

kurarken, erkek egemen bir ortamda eğlence nesnesi haline gelmelerine karşı mücadele 

edilmesi gerektiğini vurgular.  

 

Aynı albümde yer alan “Böyle Başlamamıştı”, “Vah Ayşem Vah” ve “Kadınlarımız” 

parçalarının arasında bağlaç niteliği taşıyan bir sözel anlatıdır. Buna göre Ayşe’nin 

kuşağı, daha önceki kuşaklara kıyasla medya ve popüler kültür aracılığıyla 

yozlaştırılmıştır:  
 

“Bu hikâye böyle başlamamıştı zaten. Ayşe’nin anasının, Ayşe’nin ninesinin gençliğinde 
film artistiydi, şarkıcıydı olmaya özendirilmiyordu onlar. Onlar ateş ve barut içindeydiler, 
onlar kucaklarında yavruları, sırtlarında top mermileriyle cepheye gidiyordular.” 

 

Bu sözlerin ardından, sözleri Nazım Hikmet’in bir şiirinden uyarlanan, bestesi Şanar 

Yurdatapan’a ait olan ve Kurtuluş Savaşı’nın Afyon cephesinde savaşan kadınları konu 

alan “Kadınlarımız” parçası başlar. Kadınların, ataerkil tarım toplumunun yapısı 

sebebiyle geri plana itilmesi, aşağıdaki sözlerle vurgulanır: 
 

“[…]  
Ve kadınlar, bizim kadınlarımız… 
Korkunç ve mübarek elleri, 
İnce, küçük çeneleri, kocaman gözleriyle, 
Anamız, avradımız, yârimiz, 
Ve sanki hiç yaşamamış gibi ölen 
Ve sofradaki yeri öküzümüzden sonra gelen kadınlar,  
Bizim kadınlarımız…  
[…]” 

 



 214 

Türkiye’nin 68 Hareketi’nde İkinci Kurtuluş Savaşı söylemi, en fazla öne çıkan 

söylemlerden bir tanesidir. “Kadınlarımız” parçasının 1979 yılında ekonomik 

imkânsızlıklardan ötürü okula gidemeyen ve farklı işlerde çalışmak zorunda kalan “Bir 

Ayşe’nin Öyküsü” ve “Başka Bir Ayşe’nin Öyküsü” parçalarının ardında yer alması; iki 

dönemin ekonomik, sosyal ve siyasi dış koşullarına mercek tutarken kadınların bunlara 

verdikleri tepkileri karşılaştırır. 1970’li yıllarda geçen “Ayşe” hikâyelerinde kadınların 

davranışlarının dışarıdan gelen etkilerden ötürü şekillendiği, yakın dönem atalarının ise 

yurdu kurtarmak adına tüm güçleriyle savaştığı vurgulanır. Parçaların sözlerinde, bu 

hikâyelerin kahramanı olan kadınların içinde bulunduğu zorlu koşulların kültürel ve 

ekonomik emperyalizmin sonucu olduğu, asli köklerinde ise zorlu koşullar altında kolay 

yolu seçmek yerine ülkenin geleceği için erkeklerle birlikte savaşan yurtsever kadınların 

olduğu öne çıkartılır ve Kurtuluş Savaşı kadınları, dönemin kadınlarına rol model olarak 

gösterilir.  

 

4.6.2. Şarkılarda Irkçılık Konusu: “Arap Kızı Camdan Bakıyor” 

 

Irkçılık konusu, özellikle Amerika Birleşik Devletleri ve Afrika’daki 68 Hareketi’nin en 

önemli konularından birisidir. ABD’de 1950’li yıllarda görünürlük kazanmaya başlayan 

Sivil Haklar Hareketi, 1960’lı yıllarda Kara Panter Partisi’nin kurulmasıyla siyasi 

platformda resmileşerek daha da görünürlük kazanır. 1920’li yıllardan itibaren ulus-

devlet ideolojisini benimsemiş Türkiye Cumhuriyeti’nde ise 1960-1980 yılları arasında 

ırkçılık meselesinin popüler kültürde ele alındığı örnekler sayılıdır. Burada, o yıllarda 

“Kürt” kelimesinin medyada görünür olmaması üzerine olan baskıyı hatırlatmakta yarar 

vardır. Nitekim, Türkiye’deki 68 Hareketi’nin üniversitelerde başlayan temelinde 

öncelikle üniversitelerde daha demokratik bir ortam talep edilmiştir. Bu talebin 

kapsamında özellikle Doğu bölgelerden gelen, kimi zaman lehçelerinden ötürü ayrımcılık 

gören, kimi zaman da günlük hayatta kullanmadığından Türkçe diline hâkim olmayan 

çoğunluğu Kürt öğrencilerin ayrımcılığa uğraması da protesto edilmiştir. Ancak 

azınlıklar ve ırkçılık meselesi popüler müzikte doğrudan ayrımcılık söylemi üzerinden 

yer bulmamakla beraber; Kuvâ-yi Milliye ve Kurtuluş Savaşı söylemini besleyen “birlik, 

beraberlik, bütünlük” söylemleri içinde yer bulmuştur.  

 



 215 

Bu doğrultuda, Türkiye’nin ilk tanınmış siyah sanatçısı olan Esmeray’ın 1975 tarihli 

“Yayınlanmaz” adlı albümü önemli bir yer tutar. Albümün kapağında, Esmeray’ın 

suluboya bir portre illüstrasyonunun sol alt köşesinde “TRT Müzik Dairesi Denetleme 

Kurulu – YAYINLANMAZ” yazılı kırmızı bir damga görseli yer alır. Albümde yer alan 

çoğu parça dönemin TRT Müzik Dairesi ve Denetim Kurulu tarafından “kötü, kalitesiz, 

yozlaşmış” bulunduğu ve “Yayınlanmaz” ibaresiyle kenara ayrıldığı için, albüm bu isimle 

yayınlanmış ve TRT tarafından “Yayınlanmaz” kararı verilen parçalar aynı ibareyle plak 

kartonetinde belirtilmiştir. Bu durum ayrıca albüm içinde yer alan “Yasaklanan Şarkılar” 

başlıklı konuşma kaydıyla da açıklanmıştır. Çoğunluğu müzikal parçalardan oluşan bu 

albümde, bazı parçaların başında giriş niteliğinde lirik anlatılar bulunur. Albümün en 

başında yer alan “İlk Şarkım” ve “İlk Plağım” adlı kayıtlarda Esmeray, şu sözleri sarfeder: 

 
“Adım Esmeray. Esmeray Diriker. Doğum yılım, 1950, İstanbul. Baba adı: Nusret. Rengi 
simsiyah. Ana adı, Fermet. Rengi bembeyaz. Evet, 1950 yılında Emirgan’da bir evde 
söylemişim ilk şarkımı (bebek ağlama sesi gelir, Esmeray hafifçe güler). İşte böyle bir şey 
olsa gerek ilk şarkım. […] ” 

 
Bu sözler, Türkiye’nin ilk siyahi pop yıldızı olan Esmeray’ın ten rengi ile ilgili uğradığı 

ayrımcılığa zaman zaman değindiği albümüne bir giriş niteliği taşır ve Esmeray’ın tanınır 

olma hikâyesiyle devam eder. Bu kayıttaki ağlama sesi, tüm insanların ırk, dil, coğrafya 

farkı olmaksızın, doğduğu anda aynı duygularla aynı tepkileri vermesine de bir 

referanstır. Albümde yer alan ve ırkçılık üzerine önemli bir parça olan “13,5” parçasından 

önce, Esmeray aşağıdaki sözleri lirik biçimde okur:  

 
“Yağmur yağıyor, seller akıyor, Arap kızı camdan bakıyor… Bir çocuk tekerlemesidir 
bilirsiniz. Çocukluğunuzda hepiniz söylemişsinizdir belki. Ama bilir misiniz camdan bakan 
Arap kızı neler hisseder, mahallenin çocukları bu tekerlemeyi söyleyince? Neler hisseder 
yakınından geçen iki kişi ‘mmmppph (öpücük sesi) 13,5’ diye birbirlerini çimdiklediğinde 
bilir misiniz? Ben bilirim…”  

 

Siyah tenin uğursuzluk getirdiğine dair kimi akıldışı batıl inançlara vurgu yapan bu 

sözlerin ardından; Anadolu’da yaygın olarak söylenen “Yağmur yağıyor, seller akıyor, 

Arap kızı camdan bakıyor” tekerlemesinin koro halinde alaycı biçimde söylenmesiyle, 

“13,5” adlı parça başlar.  

 
“Benim işte o Arap kızı 
Saçlar kıvır kıvır, dudaklar kırmızı 
Gözler boncuk boncuk, dişler inci dizi 



 216 

Alnıma yazılmış bir kara yazı 
  
Korkar kaçar çoluk çocuk 
Bir çimdik, ‘13,5’ 
Rengim kara olsun varsın 
Yeter ki kalbim kara olmasın 
  
Annecim aman, geliyor öcü 
Öcü değilse, Arap bacı 
Bacının hakkı yok rahat yaşamaya 
Bacının hakkı yok kalp taşımaya 
  
Korkar kaçar çoluk çocuk 
Bir çimdik, ‘13,5’ 
Rengim kara olsun varsın 
Yeter ki kalbim kara olmasın 
 
(Koro):  
Yağmur yağıyor, seller akıyor 
Arap kızı camdan bakıyor ( x 2)” 

 

Çocukluğunda bu tekerlemeye ve batıl tepkilere muhtemelen sıklıkla maruz kalmış olan 

Esmeray, bu ayrımcılığa maruz kalanlar adına bu şarkıyı söyler ve “rengim kara olsun 

varsın, yeter ki kalbim kara olmasın” sözleriyle kişinin dış görünüşünden ziyade davranış 

ve düşüncelerinin önemli olduğunu vurgular. Anadolu’da göçmen Araplara yönelik 

sıklıkla kullanılan “öcü, Arap bacı” sözleri ve korku hissi içeren çeşitli davranış 

örüntüleri, bu sözlerde karşı tarafta empati yaratacak biçimde yeniden sorgulanır. Bu 

parça dönemin popüler müzik piyasasında alanında tek olmakla beraber, sözleri 

ABD’deki Sivil Haklar Hareketi’nin söylemleriyle karşılaştırıldığında oldukça pasif 

kalır. Bu parça, aynı yıl yayınlanan “13,5 / Büyümsün” adlı 45’likte de yer almıştır.  

 

Albümün ilerleyen bölümlerinde yer alan “Barış Dostluk (Esmeray konuşması)”, yine 

ırkçılık konusunda folk kültüründe yer etmiş kimi öğelerin özellikle çocukların 

zihinlerinde kalıcı olduğunu hatırlatır ve bunların tekrarlanmasını önleyerek hep birlikte 

barış içinde yaşamayı diler:  

 
“Ve derim ki tekerlemeler, masallar, ninniler… Irk ayrımı aşılamasın yavrularımızın pırıl pırıl 
beyinlerine. Ne ırk, ne din, ne dil, ne cinsiyet, ne mezhep ayrımı… Kaldıralım bunları dünya 
yüzünden. Ve elele, kardeş kardeş yaşayalım, şu nimetleri hepimize yeterli, şu yaşanası 
dünyada…”  
 

Bu sözlerin ardından, yine konu bağlamında önemli bir parça olan “Bir Gün Gelecek” 

başlar. Bu parça, ABD’de 1950’li yıllardan beri süregelen Sivil Haklar Hareketi’nin 



 217 

sembolik parçası olan “We Shall Overcome”ın Türkçe sözlerle aranje edilmiş 

versiyonudur. Bu aranjmanın sözleri Şanar Yurdatapan’a, düzenlemesi Atilla 

Özdemiroğlu’na aittir. Parçanın nakaratı olan “Bir gün gelecek, Elbet gelecek bir gün, 

Dünya mutlu ve özgür, tüm insanlık bir bütün. Mutlak gelecek o gün…” sözleri, 68 

Hareketi’nin öne çıkan kavramlarından devrim ve umut üzerine kurulmuştur. Düşmanlık 

ve kinin olmadığı; ırk, cinsiyet, din ve dil ayrımının yapılmadığı ve sistemin herkesin eşit 

biçimde yararlanabileceği şekilde işlediği bir dünya tezahürü ve bunun gerçekleşeceği 

hayali, bu parçanın konusudur. Parçanın ABD çıkışlı orijinal versiyonu bir gospel 

parçasıdır. Parçanın sözleri, el ele, özgürce, barış içinde yaşanılacak bir dünyaya kalpten 

inanmayı konu alır. Nakaratta sıklıkla tekrarlanan “Üstesinden geleceğiz”194 sözlerinin 

ardından, parçanın sonlarına doğru “Korkmuyoruz, korkmuyoruz, bugün 

korkmuyoruz”195 dizeleri gelir ve ardından yine bu durumun (ayrımcılığın, eşitsizliğin) 

üstesinden gelineceği nakaratla ifade edilir. Buradaki “korkmuyoruz” sözleri, baskıya ve 

ayrımcılığa korkusuzca başkaldırmayı kasteden aktif bir durum içerir. Parçanın Türkçe 

versiyonunda ise aktif söylemden ziyade empati talebi üzerine kurulu daha pasif bir anlatı 

bulunur.  

 

Melike Demirağ’ın 1977 tarihli “Elele / Niçin” 45’liğinde yer alan “Elele” parçası; halkı 

din, dil, ırk, cinsiyet farkı gözetmeksizin pahalılığa, halkı birbiriyle kavga ettirenlere karşı 

birlik olmaya, emeğini çaldırmamaya ve “yurdunu baştan onarmaya” çağırır. Bu devrim 

çağrısı, “Aynı umutla birleştik […], Bir tek hedef, bir tek dilek, bir tek nabız, bir tek yürek 

[…]” haline gelen toplumu, belirlenen “emeğini çaldırmadan, yurdu baştan onarmak” 

hedefi doğrultusunda birlik olmaya çağırır. “Erkek, kadın, genç, ihtiyar, elele, elele, 

Kalplerde bir tek özlem var, elele, elele, Edirne’den Ardahan’a, Sinop’tan Anamur’a, Irk 

farkı yok din farkı yok, elele, elele, Cins farkı yok, dil farkı yok, elele, elele…” sözleri, 

68 Hareketi’nin söylemlerinden birisi olan İkinci Kurtuluş Savaşı’na da gönderme 

yaparak tıpkı Kurtuluş Savaşı’nda olduğu gibi halkı cinsiyet ve yaş farkı gözetmeksizin, 

 
194 İngilizce orijinali: “Oh, deep in my heart, We shall overcome, We shall overcome, We shall overcome, 
some day”.  
 
195 İngilizce orijinali: “We are not afraid, We are not afraid, We are not afraid, today”. 
 



 218 

ülke çapında birlik olmaya çağırır. Bu parça, daha sonra 1978 yılında yayınlanan “Yeter 

Artık!” albümünde de yer almıştır.   

 

Melike Demirağ’ın “79 Yılında” albümünde yer alan “Kurban”, “Siirt”, “Bu Çocuk 

Ölecek” ve “Dünyanın En Acıklı Güldürüsü” parçaları, Siirt’te sağlık hizmetlerinin 

yetersizliğini konu alır. “Kurban” parçası, Doğu kırsalında doğumda kendi başına göbek 

başını kesen ve zorluk içinde bebeğini büyüten, hasta bebeğini doktora ulaştırmak isteyen 

bir annenin ağzından söylenmiştir. Sözleri Şanar Yurdatapan’a ait parçanın müziği, plak 

üzerinde “Geleneksel (Siirt Göçer Ezgisi196)” olarak tanımlanmıştır. Siirt bölgesindeki 

Göçerler, aslen Kürt topluluklar olmalarına rağmen (Tayanç, 2018), Kürt kelimesi burada 

millîci-ulusalcı bir anlayışla kullanılmamıştır. Burada, dönemin popüler kültüründe ve 

medyasında “Kürt” kelimesini kullanmanın yasaklı olduğunu hatırlatmak gerekir (Baser, 

2015: 63). Dolayısıyla, dönemin popüler müziğinde de “Kürt” kelimesine pek rastlanmaz. 

Ancak Cem Karaca’nın 1970 tarihli “Emmioğlu / O Leyli” 45’liğinde yer alan 

“Emmioğlu” parçası bunların arasında istisnadır. 1970 yılında Cem Karaca ve Apaşlar, 

Karaca’nın siyasi söylemini daha ön plana çıkartmak istemesinden ötürü yollarını ayırır 

(Erkal, 2014: 87). Bu ayrılığın ardından yayınlanan ilk 45’lik, Karaca’nın Ferdy Klein 

Orkestrası’yla birlikte çalıştığı “Emmioğlu / O Leyli”’dir. “Emmioğlu”, “Karşıdadır 

Evleri” adlı Kırıkkale halk ezgisinin Anadolu pop-caz tarzında yorumlanmış halidir. Cem 

Karaca’nın orijinal haliyle söylediği parçanın ilk dörtlüğü aşağıdaki gibidir:  

 

“Karşıda Kürt evleri  
Ah leylim vah leylim emmioğlu  
Yayılır develeri beyoğlu  
Yayılır develeri dayıoğlu”  

 

Parçanın kimi kayıtlarında “Karşıda Kürt evleri” sözleri yer almasına rağmen197, kimi 

kayıtlarda türkünün sözlerindeki “Kürt” kelimesi kaldırılarak “Karşıdadır Evleri” 

 
196 Göçerler, Doğu ve Güneydoğu Anadolu bölgelerinde göçebe yaşayan, sürekli bir yerleşim yerleri 
olmadan yazın yaylalarda, kışın ise kışlaklarda konumlanan ve hayvancılıkla geçinen topluluklardır. 
Kaynak: https://siirt.ktb.gov.tr/TR-56337/hayvancilik.html 
197 Ahmet Sezgin’in 1970 tarihli “Çarşamba’yı Sel Aldı / Emmioğlu” 45’liğinin üzerinde, parça ismi 
“Emmioğlu (Karşıda Kürt Evleri)” olarak geçer. Ayşe Şan’ın 1980’li yıllarda yayınlanan “Ayşe Şan” 
kasetinde de parçanın ismi “Karşıda Kürt Evleri” olarak geçer.  



 219 

şeklinde yorumlanmıştır198. Ekrem Aydoslu’nun derlediği bu halk ezgisi, TRT 

repertuvarında “Karşıdadır Evleri (Emmoğlu)” adıyla yer alır199. Cem Karaca’nın bu 

parçayı “Kürt” kelimesini sansürlemeden orijinal sözleriyle seslendirmesi, Karaca’nın 

siyasi duruşuna da gönderme yapar.  

 

Bunların yanında, Selda Bağcan’ın “Oy Babo” parçasında olduğu gibi Kürtlerin 

yoğunlukta yaşadığı Doğu ve Güneydoğu şivesiyle söylediği çeşitli parçalar vardır, ancak 

bunlar ırkçılık meselesine doğrudan değinmez. Söz konusu yerel şiveyle söylenen 

müzikal parçalara “V.1.1 Kırsal Yaşam, Köylü Sorunları” başlığında değinilmiştir. 

İncelenen diğer popüler şarkı sözlerinde, Anadolu’nun farklı azınlıklarıyla ilgili ırkçılık 

meselesinin ele alındığı bir bulguya rastlanmamıştır.  

 

4.6.3. Çevre Hareketleri: “Doğaya, Dünyaya Hükmeden” İnsan 

 

Çevre meselesi özellikle Batı Avrupa’daki 68 Hareketi’nin önemli meselelerinden birisi 

olmakla beraber, Türkiye’de o yıllarda fazla üzerinde durulmamıştır. Türkiye’nin 68 

Hareketi’nde farklı konular ön plana çıkmış, çevre meselesi üzerinde durulmamıştır. 

Dönemin popüler müziğinde yalnızca “İnsanız Biz” adlı parçada çevre meselesinin ele 

alındığına rastlanmıştır. Sözleri Şanar Yurdatapan’a, müziği Atilla Özdemiroğlu’na ait 

bu parça 1978 tarihli Eurovision Yarışması’nın Türkiye elemelerinde, yarışma için “Grup 

Sekstet” ismini alan Esmeray, Melike Demirağ, Ertan Anapa, Funda Anapa, İskender 

Doğan ve Kerem Yılmazer’den oluşan 6 kişilik müzisyen grubu tarafından 

seslendirilmiştir. Parçanın sözleri insanlığın mağara dönemlerinden kentleşmeye 

geçişini, insanların “lüks” düşkünlüğünü, teknolojik keşif ve icatların insanlığa ve 

çevreye zarar verecek biçimde silah endüstrisinde kullanılmasını iğneleyici bir tavırla ele 

alır. Parçanın nakaratında sıklıkla tekrarlanan “İnsanız biz, insanız biz, Doğaya, dünyaya 

hükmederiz. En gelişmiş, en akıllı, en zeki, en uygar Hayvanız biz.” sözlerinin TRT 

müzik dairesi tarafından “insanların hayvan olmadığı” gerekçesiyle değiştirilmesi 

istenmiş, ancak Yurdatapan geri adım atmayarak parçanın sözlerini değiştirmemiştir200.  

 
198 Örnek olarak, Haramiler grubu 2002 yılında parçayı bu şekilde yorumlamıştır.  
199 Parçanın TRT Repertuar Numarası 2539’dur.  
200 Kaynak: Şanar Yurdatapan’ın 1980 tarihli Eurovision Türkiye seçmeleri ödül töreni konuşması;  
https://www.youtube.com/watch?v=nsbRZTAAFvA Erişim tarihi: 01/06/2022 



 220 

SONUÇ 
 

Bir toplumun sosyal ve kültürel konjonktürünü anlamak için, o toplumun müzikal 

süreçlerini de ele almak elzemdir. Toplumun kültürel değerlerini yansıtan (Madrid, 

2008), aynı zamanda onları yapılandıran (Garrett, 2008) müzik; toplumun ortak 

yönlerinin oluşturulduğu ve keşfedildiği bir iletişim alanı oluşturur (Mattern, 1998: 15). 

Hanns Eisler’in müziğin, insanlar tarafından insanlar için yapıldığını, sınıf kavgaları ve 

toplumla çelişki dolu ilişkisi içinde geliştiğini (aktaran Onay et al., 2006: 67) belirten 

toplumsal gerçekçi sözü, politik müziğin doğasıyla örtüşür.  

 

1960’lardan itibaren İngiliz Kültürel çalışmaları ekolüyle birlikte popüler kültürün bir 

sosyalleşme aracı olduğu ve yapısal özellikleriyle popüler müziğin, özellikle genç 

kitlelerin ortak değerlerle oluşturdukları gençlik kültürlerinde önemli bir yere sahip 

olduğu anlaşılmıştır. Müzik, özellikle genç kitleler üzerinde önemli bir iletişim aracıdır. 

Konser ve festivallerde müzik ön planda, ana odak noktası niteliği taşır. Kimi zaman ise 

eylemlerde fon olarak, kitleleri coşturmak, dinamik tutmak için bir araç görevi de görür. 

Konserlerde müziğe eşlik ederken sağlanan bir aradalık hissi, eylemlerdeki bir aradalık 

hissiyle oldukça benzerdir. Bunlarda var olan ortak mesaj, hedef, ortak sözler, sloganlar, 

tempoya uygun dans hareketleri, eylemlerdeki yürüyüş temposu homolog özellikler taşır. 

Bu bağlamda müzik, mesaj iletimi için özellikle genç kitleler üzerinde önemli bir araçtır.  

 

Toplumsal hareketlerde de müziğin önemli bir rolü vardır. Özellikle üniversiteli gençler 

arasında yaygınlaşan 68 Hareketi’nin öznelerinin doğası gereği, müzik bu süreçte kimi 

zaman eylemlerin arka planında kitleleri coşturarak, kimi zaman ise retoriğiyle ön planda 

kitlelerin toplumsal hafızasını tazeleyerek, bilinçlendirerek ve harekete geçirerek önemli 

bir rol oynamıştır. “68 Dönemi”ndeki sol tabanlı toplumsal hareketler, dünyada olduğu 

gibi Türkiye’nin popüler müziğine de yansımıştır. Söz konusu müzikal 

parçalar toplumsal hareketleri doğrudan şekillendirmemekle beraber; toplum içindeki 

zorlukları, acıları, haksızlıkları yansıtarak, siyasi figürlere eleştiri 

getirerek, toplumsal belleği aktif tutarak, kimi zaman da aktif eylemlerde kitleyi dinamik 

tutarak sol hareketin söylemlerinin geniş kitlelere yayılmasına katkıda bulunmuştur.  

 
 



 221 

 

Müzik, radyo gibi işitsel bir medya olduğundan, özellikle popüler müzik türleri 

çoğunlukla yalnızca ona odaklanmayı gerektirmez201. Popüler müziğin erişimi, kullanımı 

ve tüketimi kolaydır. Dolayısıyla kitleler üzerinde etkili ve rahat erişilebilir bir iletişim 

aracıdır; kimi zaman siyasi mesajları iletmek için etkin bir propaganda aracı görevini de 

üstlenir. Bu tezde ele alınan müzisyenler siyasi kimliklerini popüler müziğin retoriğinde; 

şarkı sözlerinde, müziğin yapısal bileşenlerinde, albüm kartonetlerinde yazılı veya görsel 

biçimde, konser performanslarında yahut farklı medyada dışa vurmuşlardır. Tezin 

çalışmasının başlangıcında incelenen Ses ve Hey! gibi, magazin kaygıları ön planda olan 

popüler kültür dergilerinde siyasi yönleriyle yer almazlar, ama siyasi yönüyle öne çıkan 

sanatçıların bu mecralarda da görünürlükleri olması, mesajlarının iletilmesi için önemli 

bir etkendir. Zira bu müzisyenlerin ürettiği pek çok müzikal parça, dönemin ülke 

çapındaki tek görsel-işitsel medyası TRT’de sakıncalı bulunmuş ve yayın yasağı 

konulmuştur. Ancak magazin içerikli popüler müzik dergilerindeki görünürlükle birlikte, 

toplum politik kaygılı müzisyenlerle ilgili yeni gelişmelerden haberdar olmuş ve devlet 

yasaklı şarkıların plaklarını satın alma yoluna gitmişlerdir.   

 

İkinci Dünya Savaşı sonrasında “Batı” merkezinin Avrupa’dan ABD’ye kayması sonucu, 

popüler müzikte yeni eğilimlerin çıkış noktası da ABD olmuştur. ABD çıkışlı rock’n’roll 

müzik türü 1950’li yıllardan itibaren global popüler müzik endüstrisinin de etkisiyle 

özellikle genç kitleler arasında oldukça yaygınlaşmıştır. Bu tür, hükümetin kültür 

politikalarına erken cumhuriyet döneminde olduğu kadar üzerine düşmediği 1950’li 

yıllardan itibaren Türkiye’de de kentli, okumuş kesim arasında yaygınlaşmıştır. Elbette 

bunu tek taraflı bir propaganda olarak ele almak sorunsalına düşmeden, bu müziğin 

özellikle genç kesimler arasında benimsenmesinde farklı enstrüman kullanımları, 

melodik özellikler, çokseslilik, lirik özellikler ve dünyada yaygınlaşan gençlik kültürünün 

de etken olduğunu hatırlamak gerekir. Ancak bu müzik türleri, 1960’lı yılların başından 

itibaren öne çıkan antiemperyalist söylemle çelişir. Elbette dünyada olduğu gibi 

Türkiye’de de imgeler ve fikirler yönünden bir “bolluk” devri (Bora, 1998:4) olan bu 

dönemde; bu fikirler ve imgeler heterojen bir yapıda dağılmış, kimi zaman da 

 
201 Elbette dinleme esnasında yoğun odaklanmayı gerektiren pek çok müzik örneği vardır, ancak burada 
tezde ele alınan, yoğun bir odaklanma gerektirmeden dinlenebilen, çoğunlukla popüler müzik örnekleri 
kastedilmiştir.  



 222 

sentezlenmiştir. Ancak yine de antiemperyalist söylem ve rock müzik arasındaki yüzeysel 

çelişkiyi bir nebze örtmek adına, mevcut söyleme ayak uydurmak adına da Anadolu pop 

ve rock türlerinin şekillendiğini ve bu kadar yaygınlaştığını da söylemek mümkündür. 

1960’lı yıllarda ise, Devlet Planlama Teşkilatı’nın kurulmasıyla birlikte müziğin 

araçsallaştırılarak devlet politikalarının bir parçası olması daha meşru bir boyut 

kazanmıştır. Osmanlı döneminde elit sınıf dışındaki sınıflar tarafından fazla ulaşılamayan 

Batılı opera türünün, erken Cumhuriyet döneminde “Türk Beşleri” aracılığıyla Türkçe 

sözleri ve özgün besteleriyle özellikle büyük şehirlerde halka benimsetilmeye çalışılması, 

1960’lı yıllarda Anadolu pop ve Anadolu rock türlerinin Altın Mikrofon yarışmasıyla 

Anadolu’nun çeşitli il ve kasabalarında gezici olarak halka arz edilmesiyle benzerlik taşır.  

 

Anadolu pop türünün ilk örneği kabul edilen, Tülay German’ın 1964 yılında “Millî 

Orkestra” eşliğinde Balkan Melodileri Festivali’nde yorumladığı “Burçak Tarlası” 

parçası, erken Cumhuriyet dönemi ideolojileriyle paralellik taşıyan bir doğrultuda 

şekillenmiştir. Ondan bir sene sonra yayınlanan, söz ve müziği Erdem Buri’ye ait olan ve 

yine Tülay German’ın seslendirdiği “Yarının Şarkısı”, yüzü Batı’ya dönük, millî 

kalkınma ve geleceğe umut konularının ön plana çıktığı bir parçadır. Parçadaki operatik 

özellikler Anadolu pop’un kökenindeki Batılılaşmacı, kalkınmacı ve aydınlanmacı 

anlayışı yansıtır. Erken Cumhuriyet Dönemi’nde devletin kültür politikaları dahilinde 

sanata yön verilerek; Batı etkilenimli millî bir estetik anlayış geliştirilmiştir. 

Yaygınlaştırılmaya çalışılan bu yeni ulusal kültür, ideolojik temelleri ön planda tutarak 

geleneksel Anadolu kültürünü Batı kültürü ile sentezler. Burada Türk Ocakları’nın 1926 

tarihli çalışma programında Batı müziğinin gençler arasında sevdirilmesine ve 

yaygınlaştırılmasına yönelik öneriler olduğunu (Öztürkmen, 1998: 49; Coşkun, 2008: 73; 

aktaran Akkaş, 2015: 70), yine “Biz Türk’üz ve Avrupalıyız” (Engin, 1938: 13; aktaran 

Akkaş, 2015: 83) sözleriyle yaratılmak istenen Türk-Batı senteziyle hem ulus devletin 

toprak sınırları dahilinde vurgulanan “Türklük” kavramı ile aidiyet kurulurken; yüzünü 

Batıya dönmüş, yeni dünya düzeni içerisinde modernleşmeden nasibini almış, ilerlemeci 

bir ulus vurgusu yapıldığını hatırlamak gerekir. “Burçak Tarlası”nın getirdiği sesle 

birlikte Anadolu pop ve ardından Anadolu rock türleri gelişmiş, şarkı çeşitliliği artmış ve 

dinleyici kitleler arasında yaygınlaşmıştır. Bu türleri icra eden müzisyenler, parçalara 

kendi yorumlarını da katarak kimi zaman siyasi yönleriyle de ön plana çıkarlar.  



 223 

 

Anadolu pop ve rock türleri, yapısal olarak doğal bir politik duruşa sahiptir: Anadolu 

motiflerinin Batılı enstrümanlarla çalınması, Anadolu ve Batı tekniklerinin 

harmanlanması, erken Cumhuriyet dönemindeki musiki inkılabıyla paralellik taşır. Bu 

türler köklerini Anadolu’dan alan, yüzünü Batı’ya dönen aydınlanmacı tavrıyla millîci 

bir sol görüş altında birleşen özellikleriyle sol kentli kesimi yansıtır.  Dönemin popüler 

müziğinde başkaldırı söyleminin önce aşıklar geleneğinden beslenerek Anadolu pop ve 

rock türlerine adapte edilen şarkılarla başladığı görülür. Bunun ardından, popüler müzikte 

de başkaldırı içeren özgün parçaların oluşmaya başlar. Bunun yanında “pop” ve “rock” 

Batılı kavramlardır. “Anadolu pop” ve “Anadolu rock” isimlendirmeleri ise, pop ve rock 

türlerine içinden çıktığı topraklara aidiyeti olduğu vurgusunu katar. Pop ve rock 

kavramlarının başına eklenen “Anadolu” terimi; icra edilen müziğin, dünya gençlerini 

kasıp kavuran, en büyük hedef kitlesi gençler olan global müzik endüstrisinin 

zirvesindeki bu türlerin yerel, hatta “millî” bir yorumu olduğunun altının çizer. Anadolu 

pop ve rock kavramlarının doğasında olan bu millîlik, elbette müzikal yapıya, orkestral 

düzenlemeye, sözlere, imaja, yani müziğin genel olarak retoriğine de etki eder.  

 

Anadolu pop ve Anadolu rock türlerinin çıkış noktasının erken cumhuriyet dönemi 

ideolojisiyle paralel olduğu gibi, 68 Hareketi’nin çıkış noktası da erken cumhuriyet 

dönemi ideolojisiyle paralel bir doğrultu taşır. Anadolu pop ve rock türleri, özünde 

Anadolulu yapısal özelliklerini kaybetmeden Batı’nın tınısını alarak, aydınlanmacı bir 

anlayışla Batı’nın “modern” yüzünü taşır. Bu yönden, bu türlerin millîci bir ruhu vardır. 

Anadolu pop ve Anadolu rock’ın çıkış noktası Anadolu halk kültüründen beslenir, pek 

çok halk müziği parçası bu türler dahilinde yeniden yorumlanmıştır. Anadolu pop ve 

Anadolu rock türleri bu sayede iki jenerasyon arasında da bağ sağlar; özellikle dünyadaki 

gençlik hareketinden ve gençlik kültüründen çeşitli medya aracılığıyla haberdar olan 

gençler, daha önceki jenerasyonlardan miras aldıkları halk müziği parçalarının Batılı, 

dünyadaki akımlarla bağlantılı biçimde yeniden yorumlanmış halini dinler. Bu müzik, 

dönemin Türkiye’sinin kentli gençlik kültürünü de yansıtır: yüzünü Batıya dönmüş ancak 

Anadolu köklerinden kopmayan; postmodern bir özgürleşmeden ziyade aile ve 

geleneklerine bağlı kalarak siyasi bağlamda antiemperyalizmi, tam bağımsızlığı 

merkezine alan bir özgürleşme hedefinde olan; ülkenin kalkınması, modernleşmesi ve 



 224 

tam bağımsızlığını millîci bir görüşle ön planda tutar. Bir bakıma Anadolu pop ve rock 

türleri, dönemin kentli gençlik kültürünün akustik yansımasıdır. Başta bir gençlik 

hareketi olarak başlayan 68 Hareketi’nin söylemlerinin, tüm bu özellikleri taşıyan 

Anadolu pop ve rock türlerinde yansımasını bulması şaşırtıcı değildir.  

 

Bunun yanında; müziğin iletişimsel kabiliyeti için toplumun aşina olduğu öğeleri 

kullanmak önemlidir. Türkiye’de Anadolu pop ve Anadolu rock müziğin toplumun geniş 

bir kitlesi tarafından benimsenmesinin belki de en önemli nedeni, Batılı tınısına rağmen 

topluma aşina gelen melodiler ve hikâyelerle örülü müzikal metinlerinden kaynaklıdır. 

Bu metinlerin ürettiği retorik, Anadolu pop ve rock türlerinin toplumun geniş bir kitlesi 

tarafından benimsenmesinde önemli rol oynar.  

 

Anadolu pop ve rock türleri öncesinde, çoğu müzisyenin ilk dönemlerinde 45’liklerinin 

bir yüzünde Türkçe, bir yüzünde yabancı dilde - çoğunlukla İngilizce - şarkılar olması, 

bir nevi bu dönücümün erken habercisi olarak yorumlanabilir. Adeta bir kimlik karmaşası 

yaşayan bir tarafı Batılı bir tarafı Anadolulu albümler, dönüşüme uğrayarak ikisinin 

birleşimi bir müzikal çıktı olan Anadolu pop ve rock türlerine evrilmiş ve özgün bir 

kimlik yaratılmıştır. Anadolu pop ve rock türlerinin önde gelen icracıları 1960’lı yıllarda 

ABD ve Batı Avrupa’nın yaygın rock’n’roll ve psikedelik rock parçalarını yeniden 

yorumlamış, bu türü özgün Türkçe sözlü parçalarla yeniden üretmişlerdir. 1970’li yıllarda 

ise Anadolu pop ve rock türlerinin yaygınlaşmasıyla birlikte, popüler müzikte daha özgün 

özellikler taşıyan parçalar ortaya çıkmıştır. Bu türlerin öne çıkan icracılarının hemen 

hepsinin yabancı dil eğitimi veren kolejlerde eğitim alması ve toplumun kültürel elit 

kesiminden gelmesi, yine bu müzik türünün Batı’ya dönük aydınlanmacı yüzüyle 

paralellik taşır. Müzikal kariyerlerinin ilk yıllarında Batılı rock ve pop parçalarını 

yorumlayan ve bu türlerde özgün müzikler üreten bu isimler, 1970’li yıllardan itibaren 

yüzlerini Anadolu’ya dönerek halk müziklerinin ve Anadolu toplumuna dair kültürel öğe 

ve hikâyelerin Batılı enstrümanlarla yorumlandığı Anadolu pop ve rock türlerinde müzik 

icra etmeye başlamışlardır. Bunun sebebi bu türlerin dönem içindeki popülerliğinin yanı 

sıra; dönemin siyasi konjonktürü içinde erken Cumhuriyet dönemine duyulan özlem 

dahilinde Batı’nın teknolojilerini ve estetiğini aydınlanmacı bir anlayışla, kökleri 



 225 

Anadolu’ya dayanan kültürel kimlikten kopmayarak sentez bir üretim yapmayı 

amaçlamasıdır.  

 

Türkiye’de, temelinde üniversitede reform için mücadele yatan 68 Hareketi, çoğunluğunu 

üniversite öğrencilerinin oluşturduğu bir gençlik hareketi olarak başlamıştır. Hareketin 

kültürel artifaktlarına bakıldığında özellikle sokak afişleri, müzik ve tiyatro oyunlarının 

ön plana çıktığı, bu çıktıların da “yüksek sanat” yapıtları değil, halkın ulaşabileceği 

üretimler olduğu görülür. Tüm bunlar oldukça dinamik bir dışa vurumun medyalarıdır. 

Dinamik özellikler taşıyan gençlik hareketi, kendisine en uygun araçlardan biri olan 

müzikte de yansımasını bulur.  

 

Türkiye’deki hareket, çıkış noktasında yer alan anti-emperyalizm, bağımsızlık ve eşitlik 

söylemleriyle Afrika ve Güney Amerika’daki hareketlerle daha fazla benzerlik taşır. 

Ancak hareketin çıktısı olan artifaktlar göz önüne alındığında kültürel yönden Batı’daki 

hareketten daha fazla etkilendiği görülür. Bunun bir sebebi Türkiye’nin Avrupa’ya 

coğrafi yakınlığı ile medya ve insan hareketliliğiyle birlikte Türkiye’ye ulaşan kültürel 

ürünlerdir. Bunun yanında Batı Avrupa ve ABD’deki hareketlerin küresel medyada daha 

fazla yer alması, bu bölgelerdeki olaylar ve akımlardan daha fazla haberdar olunması 

sonucunu doğurur. ABD ve Batı Avrupa’da 68 Hareketi’yle birlikte gelişen karşıt kültür 

hareketleri, Türkiye’de politik bir karşılık bulmamıştır. Dönemin yaygın karşıt kültür 

hareketi olan hippie hareketi; Türkiye’de hareketin dışında kentli orta-üst sınıf gençler 

arasında bir miktar yaygınlık kazanmış ancak siyasi temelli 68 Hareketi’nden 

dışlanmıştır. Buna rağmen hippie hareketinin ABD ve İngiltere temelli global popüler 

müzik piyasasındaki psikedelik – deneysel etkileri, Türkiye’de de görülür. Barış Manço, 

Cem Karaca, Erkin Koray, Fikret Kızılok gibi bu türün önde gelen isimlerinin arasında, 

bu türe siyasi mesajlı şarkıları dahil eden isim Cem Karaca olmuştur. Bunun dışında 

hippie hareketi dünyanın pek çok bölgesinde olduğu gibi Türkiye’de de karşıt kültür 

özelliklerini kaybedip kimi kitleler arasında popülerleşerek “moda” haline gelmiştir. Bu 

“moda”, albümlerdeki görsel tasarım öğelerine ve müzisyenlerin dış görünüşlerine de 

yansımıştır. Hatta 1960’lı yıllarda bu akımın görsel özelliklerini takip eden Cem Karaca 

gibi kimi sanatçılar, 1970’li yıllarda daha politik bir duruş sergilemişlerdir. 1960’lı 

yılların ortalarından itibaren siyasette şarkılı propaganda döneminin başlamasıyla 



 226 

birlikte, sol kesimde hem iktidar hem de muhalefet tarafından siyasi figürleri destekleyen 

veya eleştiren zengin bir içerik de ortaya çıkmıştır. Bu türlerin içinde politik kaygı güden 

müzisyenler, müziği mesajlarını iletmek için bir araç olarak kullanır, bazı zamanlarda 

CHP, TİP gibi kendisini sol kanatta konumlandıran partilere seçim müzikleri hazırlayarak 

bu partilerle doğrudan ilişki içine girerler. Bu ilişki sonucunda müzik, siyasi bir retorik 

aracına dönüşür. Kimi zaman ise müzisyenler siyasi partilerle görünür bir ilişki kurmadan 

kendilerini halkın sözcüsü olarak, kimi zaman toplumsal belleğin tazeleyicisi olarak, kimi 

zaman ise halkı aydınlatan bir kanaat önderi şeklinde konumlarlar. Bunların yanında 68 

Hareketi’nden koparak radikalleşme yoluna giden hareketlerle ilgili sözler, dönemin 

popüler müziğinde yer bulmamıştır.  

 

Türkiye’deki 68 Hareketi’nin siyasi söylemleri, elbette ki kültürel bir artifakt olan 

popüler müzikte de yansımalarını bulmuştur. Dönem müzisyenleri, müziklerini bir 

iletişim aracı olarak kullanarak dönemin siyasi söylemlerini kitlelere yansıtmış ve bu 

söylemleri, siyasi arenanın dışında da yeniden üretmişlerdir. Bir iletişim aracı olarak 

müzik, daha önce de belirtildiği üzere kitleler ve bireyler üzerinde güçlü bir duygusal bir 

etkiye sahiptir. Aynı zamanda gençlik kültürü içerisinde önemli bir yere sahip olan 

popüler müzik, bu kitleye mesajların iletilmesi için etkili bir yöntemdir. Türkiye’nin 

1961-1980 yılları arasındaki gençlik hareketinde popüler müzik, mesajların kitlelere 

iletilmesi ve söylemlerin yeniden üretilmesi için bir araç olmuştur. Ele alınan yıllarda 

popüler müziğe yansıyan siyasi söylemler, Anadolu pop ve Anadolu rock türleri 

ekseninde toplanmıştır. Bunun yanında aşıklar geleneğinde yüzyıllardan beri süregelen 

başkaldırı söylemleri, Anadolu pop ve Anadolu rock türleri ekseninde yeniden 

yorumlanarak popüler kültüre dahil edilmiş ve daha geniş kitlelere iletilmiştir.  

 

Türkiye’nin popüler müziğinde özellikle 1972 sonrasında siyasi söylemin yoğunluğu 

gözle görünür biçimde artar. Bu tezde incelenen 1961-1980 yılları arasındaki popüler 

müziklerde siyasi söylem; “Sınıf Meseleleri, Ekonomi, Yoksulluk ve Yoksunluk”, 

“Başkaldırı, Umut ve Devrimi Şarkılarla Anlatmak”, Millî Duygular”, “Toplumsal 

Eleştiri”, “Toplumsal Bellek” ana başlıkları altında, bunların yanında “Var Olmayan 

Konuların İzleri” ana başlığı altında da toplumsal cinsiyet, ırkçılık konusu ve çevre 

hareketlerini ele alan alt başlıklar altında sınıflandırılmıştır. İlerleyen dönemlerde de sol 



 227 

muhalif müzikler incelendiğinde, temaların yine aşağı yukarı bu başlıklar altında 

toplandığı görülür. Bu tezde yer alan sınıflandırmaları tamamladıktan aylar sonra 

incelemiş olduğum “Politik Anlatı Olarak Ahmet Kaya Şarkıları” (Kara, 2016) başlıklı 

doktora tezinde, 1990’lı yıllardan itibaren ele alınan şarkıların aşağı yukarı benzer 

başlıklar altında toplandığı görülür. Elbette Ahmet Kaya’nın şarkılarındaki politik 

söylem, 68 Hareketi’nin dönemin popüler müziğine yansıyan politik söylemlerinden ayrı 

bir duruşa sahiptir. Ancak yine de bu benzerlikle, Türkiye’de sol söylemin geçmişten beri 

benzer başlıklar altında toplandığı, benzer dert ve sorunların süregeldiği ve benzer 

biçimde ifade edildiği görülür. Bu söylemler günümüzde de geçerliliğini büyük ölçüde 

korumaktadır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 228 

KAYNAKÇA 
 

Adorno, Theodor (2004). The Culture Industry. Cornwall: Routledge. 

 

Akbayrak, Hasan (2009). Milletin Tarihinden Ulusun Tarihine – İkinci Meşrutiyet’ten 

Cumhuriyet’e Ulus-Devlet İnşa Sürecinde Kurumsal Tarih Çalışmaları. İstanbul: 

Kitabevi. 

 

Akçam, Taner (1998). “68’den geriye ne kaldı?” Birikim Dergisi, Sayı 109, Mayıs 1998. 

https://birikimdergisi.com/dergiler/birikim/1/sayi-109-mayis-1998/2304/68-den-geriye-

ne-kaldi/3246 (Erişim tarihi: 20/10/2020). 

 

Akkaş, Salih (2015). Türkiye’de Cumhuriyet Dönemi Kültür ve Müzik Politikaları (1923-

2000). Ankara: SonÇağ.  

 

Alimdar, Selçuk (2016). Osmanlı’da Batı Müziği. İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları. 

 

Alkan, Mehmet Ö. (2015). Türkiye’nin 1950’li Yılları. Mete Kaan Kaynar (Ed.). Soğuk 

Savaş’ın Toplumsal, Kültürel ve Günlük Hayatı İnşa Edilirken… (s. 565-618). İstanbul: 

İletişim Yayınları.  

 

Althusser, Louis (2016). İdeoloji ve Devletin İdeolojik Aygıtları. İstanbul: İthaki 

Yayınları.  

 

Argın, Şükrü (1998). “68: Evden Kaçış”. Birikim Dergisi, Sayı 109, Mayıs 1998.  

https://www.birikimdergisi.com/dergiler/birikim/1/sayi-109-mayis-1998/2304/68-

evden-kacis/3818 . Erişim tarihi: 20/10/2020. 

 

Ayas, Güneş (2014). Musiki İnkılabı’nın Sosyolojisi. İstanbul: Doğu.  

 



 229 

Ayvazoğlu, Beşir, Cem Behar, İskender Savaşır, Semih Sökmen (1994). Müzik ve 

Cumhuriyet. Defter, Sonbahar 1994, Yıl: 7 Sayı: 22, 7 - 27.  

 

Balkılıç, Özgür (2015). Temiz ve Soylu Türküler Söyleyelim. İstanbul: Tarih Vakfı.  

 

Barbaros, Funda R., Erik Jan Zürcher (2014). Modernizmin Yansımaları: 70’li Yıllarda 

Türkiye. Ankara: Efil Yayınevi.  

 

Baser, Bahar (2015). Diasporas and Homeland Conflicts: A Comparative Perspective. 

Farnham: Ashgate.  

Becker, Heike (2018). “Global 1968 on the African Continent”. 

https://www.versobooks.com/blogs/3791-global-1968-on-the-african-continent Erişim 

Tarihi: 30 Mart 2022. 

Becker, Heike, David Seddon (2018). “Africa’s 1968: Protests and uprisings Across the 

Continent”. https://www.versobooks.com/blogs/3877-africa-s-1968-protests-and-

uprisings-across-the-continent Erişim Tarihi: 30 Mart 2022.  

Belge, Murat (2013). Geçiş Sürecinde Türkiye. I. C. Schick ve E. A. Tonak (Ed.), Sol. (s. 

243-286). İstanbul: Belge Yayınları.  

 

Bengi, Derya (2016). 50’li Yıllarda Türkiye: Sazlı Cazlı Sözlük - “Şimdiki Zaman 

Beledir”. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

 

Bobetsky, Victor V. (2014). “The Complex Ancestry of “We Shall Overcome””. The 

Choral Journal, Sayı 54, No. 7, Şubat 2014. Ss 26-36.  

 

Bora, Tanıl (1998). “68: İkinci Eleme”. Birikim Dergisi, Sayı 109, Mayıs 1998. 1-52.  

 

Bora, Tanıl, Ulaş Tol (2009). “Siyasal Düşünce ve Erkek Dili: Erkeklik Yoklaması.” 

Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce. Cilt 9: Dönemler ve Zihniyetler. İstanbul, İletişim 

Yayınları.  



 230 

 

Bora, Tanıl (2012). “Türk Sağı: Siyasal Düşünce Tarihi Açısından bir Çerçeve 

Denemesi”. İ. Özkan Kerestecioğlu ve G. Gürkan Öztan (Ed.). Türk Sağı. Mitler, Fetişler, 

Düşman İmgeleri. İstanbul: İletişim Yayınları.  

 

Brown, Timothy S. (2008). “East Germany”. Martin Klimke, Joachim Scharloth (Ed.).  

1968 in Europe – A History of Protest and Activism, 1956-1977 (s. 189-197). New York: 

Palgrave MacMillan.  

 

Cankaya, Özden (2003). Bir Kitle İletişim Kurumunun Tarihi: TRT 1927-2000. İstanbul: 

Yapı Kredi Yayınları.  

 

Clark, Toby (2011). Sanat ve Propaganda: Kitle Külltürü Çağında Politik İmge. İstanbul: 

Ayrıntı Yayınları. 

 

Dochartaigh, Niall Ó (2008). Northern Ireland. Martin Klimke, Joachim Scharloth (Ed.). 

1968 in Europe – A History of Protest and Activism, 1956-1977 (s.137-151). New York: 

Palgrave MacMillan.  

 

Durna, Tezcan (2014). Modernizmin Yansımaları: 70’li Yıllarda Türkiye. F. R. Barbaros; 

E. J. Zürcher (Ed.). 70’li Yıllarda Politik Şiddet ve Basın (s. 230-268). Ankara: Efil 

Yayınevi.  

 

Eagleton, Terry (2005). Kültür Yorumları. İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

 

Erkal, Güven Erkin (2014). Türkiye Rock Tarihi I: Saykodelik Yıllar. İstanbul: Esen 

Kitap.  

 

Ertem, Barış (2009). Türkiye - ABD İlişkilerinde Truman Doktrini ve Marshall Planı. 

Balıkesir Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, Cilt 12 Sayı 21, 377 – 397.  

 



 231 

Eroğul, Cem (2013). Geçiş Sürecinde Türkiye. I. C. Schick ve E. A. Tonak (Ed.). Çok 

Partili Düzenin Kuruluşu: 1945-71 (s. 173-241). İstanbul: Belge Yayınları. 

 

Eyerman, Ron, Andrew Jamison (1998). Music and Social Movements: Mobilizing 

Traditions in the Twentieth Century. Cambridge: Cambridge University Press.  

 

Feyizoğlu, Turhan (2010). Fırtınalı Yılların Gençlik Liderleri Konuşuyor. İstanbul: Ozan 

Yayıncılık.  

 

Fraser, Ronald (1988). 1968: A Student Generation in Revolt. Londra: Chatto & Windus 

Ltd. 

 

Frith, Simon, Andrew Goodwin (Ed.) (1990). On Record: Rock, Pop & the Written Word. 

Cornwall: Routledge.  

 

Frith, Simon (1996). Performing Rites: On the Value of Popular Music. Cambridge: 

Harvard University Press.  

 

Frith, Simon (2007). Taking Popular Music Seriously: Selected Essays. Cornwall: 

Ashgate. 

 

Garrett, Charles H. (2008). Struggling to Define a Nation: American Music and the 

Twentieth Century. Berkeley: University of California Press.  

 

Gavroche, Julius (2018). “The Long and Winding May of 1968 (7): Argentina’s 

Uprising”. Autonomies, 03/06/2018. https://autonomies.org/2018/04/the-long-and-

winding-may-of-1968-argentinas-uprising/ Erişim Tarihi: 14 Nisan 2022.  

 



 232 

Gilbert, Jeremy, Ewan Pearson (1999). Discographies: Dance, Music, Culture and the 

Politics of Sound. London: Routledge.  

Gould, Jeffrey L. (2009). “Solidarity Under Siege: The Latin American Left, 1968”. The 

American Historical Review, Cilt 114, Sayı 2, Nisan 2009. 348–

375. https://doi.org/10.1086/ahr.114.2.348  Erişim tarihi: 31 Mart 2022.  

Guèye, Omar (2018). “May 1968 in Senegal”. Versobooks. 14/06/2018. 

https://www.versobooks.com/blogs/3880-may-1968-in-senegal Erişim Tarihi: 30 Mart 

2022.  

Gündoğar, Sinan (2005). Muhalif Müzik. İstanbul: Devin Yayıncılık.  

 

Gürses, Fatma (2017). Müzikte Siyasal Söylem ve Türkiye’de Anadolu Rock: Cem Karaca 

ve Barış Manço Örneği (1960-1980). The Journal of Academic Social Sciences, Sayı 56, 

İlkbahar III 2017. 325-350. https://www.jasstudies.com/Makaleler/1066677633_21-

Doç.%20Dr.%20Fatma%20Gürses.pdf Erişim tarihi: 2 Aralık 2020.  

 

Hall, Stuart (1981). Notes on Deconstructing “the Popular”. Morley, David (Ed.) (2019). 

Essential Essays, Volume 1. Foundations of Cultural Studies (s. 347-361). Durham: Duke 

University Press.  

 

Handelman, Don (2007). The Cartesian Divide of the Nation-State: Emotion and 

Bureaucratic Logic. Wulff, Helena (Ed.). The Emotions – A Cultural Reader (s. 119-140). 

King’s Lynn (Norfolk): Berg.  

 

Hendirckson, Burleigh (2012). March 1968: Practicing Transnational Activism From Tunis 

To Paris. International Journal of Middle East Studies. Özel Sayı: Maghribi Histories in the 

Modern Era. Cilt 44 No. 4, Kasım 2012, 755-774. Cambridge: Cambridge University Press.  

 

Işık Dursun, Zeynep Işıl. Collective Memory Loss in the Name of Nationalism: Cultural 

Politics and the Music Reform in Turkey. International Journal of Arts and Sciences, 

2015; 03(8), 175-184.  



 233 

 

Jackson, David J. (2009). Entertainment and Politics: The Influence of Pop Culture on 

Young Adult Political Socialization. New York: Peter Lang Publishing.  

 

Jovanović, Jelena (2005). Music, Power and Politics. Randall, Annie J. (Ed.). The Power 

of Recently Revitalized Serbian Roral Folk Music in Urban Setting (s. 133-142). Oxon: 

Routledge. 

 

Juslin, Patrik N., John A. Sloboda (Ed.) (2005). Music and Emotion: Theory and 

Research. Norfolk: Oxford University Press. 

 

Kabacalı, Alpay (2007). Türkiye’de Gençlik Hareketleri. İstanbul: Gürer Yayınları.  

 

Kara, İlkay (2016). Politik Anlatı Olarak Ahmet Kaya Şarkıları. Ankara Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Halkla İlişkiler ve Tanıtım Anabilim Dalı, Doktora tezi. 

 

Karadeniz, Harun (2015). Olaylı Yıllar ve Gençlik. İstanbul: Literatür Yayınları.  

 

Kazgan, Gülten (2014). Modernizmin Yansımaları: 70’li Yıllarda Türkiye. F. R. 

Barbaros; E. J. Zürcher (Ed.). Türkiye’nin 1970’li Yılları: Öngörül(e)meyen Küresel 

Olaylar (s. 11-30). Ankara: Efil Yayınevi.  

 

Kemal, Cevdet. Cumhuriyet Gazetesi Siyaset Eki, 5 Ekim 1983, s. 15.  

 

Keyder, Çağlar (2013). Geçiş Sürecinde Türkiye. I. C. Schick ve E. A. Tonak (Ed.), 

Türkiye Demokrasisinin Ekonomi Politiği (s. 61-117). İstanbul: Belge Yayınları.  

 

Kuyucu, Michael (2011). Türkiye’nin Eurovision Serüveni. İstanbul: Esen Kitap.  

 

Küpçük, Selçuk (2021). CKMP’den MHP’ye Ülkücü Hareketin Müzik ile İlişkisi. 

Sosyoloji Divanı, Sayı: 18, Aralık 2021, 227-254. 

 



 234 

Laçiner, Ömer (1998). “Bir Aydınlanma ve Aydın Hareketi Olarak 68”. Birikim Dergisi, 

Mayıs 1998, sayı 109. https://www.birikimdergisi.com/dergiler/birikim/1/sayi-109-

mayis-1998/2304/bir-aydinlanma-ve-aydin-hareketi-olarak-68/3243 (Erişim tarihi: 23 

Temmuz 2020).  

 

Lüküslü, Demet (2014a). Türkiye’de “Gençlik Miti”: 1980 Sonrası Türkiye Gençliği. 

İstanbul: İletişim.  

 

Lüküslü, Demet (2014b). Modernizmin Yansımaları: 70’li Yıllarda Türkiye. F. R. 

Barbaros; E. J. Zürcher (Ed.), 12 Mart Rejiminin Gençlik Algısı (s. 269-288). Ankara: Efil 

Yayınevi.  

 

Lüküslü, Demet (2015). Türkiye’nin 68’i: Bir Kuşağın Sosyolojik Analizi. Ankara: Dipnot 

Yayınevi.  

 

Madrid, Alejandro L. (2008). Sounds of the Modern Nation – Music, Culture and Ideas 

in Post-Revolutionary Mexico. Philadelphia: Temple University Press.  

 

Manuel, Peter Lamarche (1988). Popular Musics of the non-Western World: An 

Introductory Survey. New York: Oxford University Press.  

 

Mardin, Şerif (2004). Türkiye’de Gençlik ve Şiddet. Mümtaz’er Türköne, Tuncay Önder 

(Der.). Bütün Eserleri 9 – Türk Modernleşmesi –Makaleler 4. İstanbul: İletişim.  

 

Mardin, Şerif (2015 (1991)). Türk Modernleşmesi. İstanbul: İletişim.   

 

Mater, Nadire (2012 (2009)). Sokak Güzeldir: 68’de Ne Oldu? İstanbul: Metis Yayınları.  

 

Mattern, Mark (1998). Acting in Concert: Music, Community, and Political Action. New 

Brunswick: Rutgers University Press.  

 



 235 

Meriç, Murat (2006). Marama Elinde Kitara. Gökhan Akçura (Ed.), İstanbul Twist. (s. 

75-78). 

 

Meriç, Murat (2014). “Kuşatmada: Şarkılarla Filistin”. Birgün Gazetesi, 20.07.2014.  

https://www.birgun.net/haber/kusatmada-sarkilarla-filistin-65764. Erişim Tarihi: 

21/04/2022.  

 

Meriç, Murat (2016a). 100 Şarkıda Memleket Tarihi. İstanbul: Ağaçkakan. 

 

Meriç, Murat (2016b). 100 Şarkıda Memleket Tarihi. Söyleşi. Ankara: Uğur Mumcu 

Araştırmacı Gazetecilik Vakfı. 11 Haziran 2016.  

 

Onay, Yılmaz, Tonguç Ok, Aynur Toraman, Zübeyde Aydemir, Mehmet Erdal, Olcay 

Geridönmez, Taylan Şahbaz (Der.) (2006). Müzik Üzerine Tartışmalar. İstanbul: 

Evrensel Basım Yayın.  

 

Oran, Baskın (2010). Türkiyeli Kürtler Üzerine Yazılar. İstanbul: İletişim Yayınları.  

 

Özbek, Meral (1998). Türkiye’de Modernleşme ve Ulusal Kimlik. S.Bozdogan; 

R.Kasaba (Ed.). Arabesk Kültür: Bir Modernleşme ve Popüler Kimlik Örneği (s. 168-

187). İstanbul: Tarih Vakfı Yayınları.  

 

Özden, Barış Alp (2012). 1960’larda Dünyada ve Türkiye’de Ekonomik ve Sosyal 

Göstergeler. Mater, Nadire. Sokak Güzeldir: 68’de Ne Oldu? (s. 342-348). İstanbul: Metis 

Yayınları.  

 

Plaut, Martin (2011). “How the 1968 Revolution Reached Cape Town”. 

https://martinplaut.com/2011/09/01/the-1968-revolution-reaches-cape-town/ Erişim 

tarihi: 04/05/2022.  

 

Platon (2005). Devlet (Çev. Cenk Saraçoğlu, Veysel Ataman). İstanbul: Bordo Siyah. 

 



 236 

Pratt, Ray (1990). Rhythm and Resistance: Explorations in the Political Uses of Popular 

Music. Londra: Praeger.  

 

Randall, Annie J. (ed.) (2005). Music, Power, and Politics. Oxon: Routledge.  

 

Roszak, Theodore (1995). The Making of a Counter Culture. Berkeley: University of 

California Press. 

 

Rowe, William and Schelling, Vivian (1991). Memory and Modernity: Popular Culture 

in Latin America, Londra: Verso. 

 

Saint-Dizier, Patrick (2014). Musical Rhetoric – Foundations and Annotation Schemes. 

Londra: Iste.  

 

Sarıoğlu, Sezai (1998).  Fazla 68’iniz Var Mı? Birikim Dergisi, Sayı 109, Mayıs 1998. 

https://birikimdergisi.com/dergiler/birikim/1/sayi-109-mayis-1998/2304/fazla-68-iniz-

var-mi/3812 (Erişim tarihi: 20/10/2020). 

 

Schick, Irvin Cemil, E. Ahmet Tonak (2013). Geçiş Sürecinde Türkiye. İstanbul: Belge 

Yayınları.  

 

Shuker, Roy (2001). Understanding Popular Music - Second Edition. New York: 

Routledge. 

 

Shuker, Roy (2005). Popular Music: The Key Concepts. New York: Routledge.  

 

Sosyalizm ve Toplumsal Mücadeleler Ansiklopedisi (1988). İstanbul: İletişim Yayınları. 

 

Sweers, Britta (2005). The Power to Influence Minds: German Follk Music During the 

Nazi Era and After. Randall, Annie J. (Ed.). Music, Power, and Politics. Oxon: 

Routledge.  

 



 237 

Şahin, İsmail (1998). Demokrat Parti Hükümet Dönemindeki Eğitim-Kültür Politikaları 

(1950-1960). Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi. Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü. 1998.  

 

Şıvgın, Zeynep Merve (2015). Rethinking Eurovision Song Contest as a Clash of 

Cultures. Gazi Akademik Bakış, Cilt 9 Sayı 17, Kış 2015, 193-213.  

 

Tansel İliç, Deniz (2015). “Herbert Marcuse'nin Libidinal Marksist Kuramı Üzerinden 68 

Gençlik Hareketini Okumak”. Özgürleşmenin Yolları, der. Erdal Dağtaş (s. 150-183). 

Ankara: Ütopya.  

 

Tatar, Recep S. (Der.), (2008). Devrimci Marşlar Türküler Ağıtlar Şiirler. İstanbul: Su 

Yayınevi. 

 

Tayanç, Mehmet (2018). Göçebelerin Kente Tutunma Biçimleri: Siirt Conkbayır 

Mahallesi Örneği. E-Kitap: Hiperyayın.  

 

Toprak, Zafer (1998). 1968’i Yargılamak ya da 68 Kuşağına Mersiye. Cogito, Sayı 14, 

Bahar 1998, 154-159. 

 

Williams, Raymond (1993). Kültür (Çev. Suavi Aydın). Ankara: İmge. 

 

Wilson, Blake, George J Buelow, Peter A. Hoyt (2001). Rhetoric and Music. Grove Music 

Online, 14. Erişim tarihi 27 Ocak 2017.  

https://doi.org/10.1093/gmo/9781561592630.article.43166 ,  

https://www.oxfordmusiconline.com/grovemusic/view/10.1093/gmo/9781561592630.0

01.0001/omo-9781561592630-e-0000043166?&mediaType=Article  

 

Wilson, Blake (1995). Ut oratoria musica in the Writings of Renaissance Music 

Theorists. T.J. Mathiesen, B.V. Rivera (Ed.). Festa Musicologica: Essays in Honor of 

George J. Buelow (s. 341–368). New York: Stuyvesant.  

 



 238 

Yıldırım, Ali (1990). Belgelerle FKF, Dev Genç, 2. Cilt (1969-1971). İstanbul: Yurt 

Kitap-Yayın.  

 

Zeilig, Leo (2007). Revolt and Protest: Student Politics and Activism in Sub-Saharan 

Africa. Londra: I.B. Tauris. 

 

Zürcher, Erik Jan (2014). Cumhuriyetin 50. Yıldönümü ve 70’li Yıllarda Resmi 

Kemalizm. Barbaros, Funda R. ve Erik Jan Zürcher (2014) (Ed.), Modernizmin 

Yansımaları: 70’li Yıllarda Türkiye (s. 187-197). Ankara: Efil Yayınevi.  

 

Zürcher, Erik Jan (2015). Modernleşen Türkiye’nin Tarihi. İstanbul: İletişim Yayınları.  

 

  



  239 

EK 1. ORİJİNALLİK RAPORU

 



  240 

EK 1. ORIGINALITY REPORT 

 



  241 

EK 2. ETİK KURUL / KOMİSYON İZNİ YA DA MUAFİYET FORMU

 



  242 

 

EK 2. ETHICS COMMISSION FORM FOR THESIS

 




