
 
 

 
 

 

T.C. 

DÜZCE ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLÂM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

 

NÛR SÛRESİNİN GÜNÜMÜZ TOPLUMUNA VERDİĞİ MESAJLAR 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

Gülkibar KIZILCAOĞLU 

 

  

 

Düzce 

Haziran, 2022



 
 

 
 

T.C. 

DÜZCE ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLÂM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

 

 

 

 

NÛR SÛRESİNİN GÜNÜMÜZ TOPLUMUNA VERDİĞİ MESAJLAR 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

Gülkibar KIZILCAOĞLU 

 

Danışman: 

Prof. Dr. İsmail KARAGÖZ 

 

 

Düzce 

Haziran, 2022



 
 

III 
 

TEZ KABUL VE ONAY SAYFASI 

 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ MÜDÜRLÜĞÜ 

 

Bu çalışma jürimiz tarafından Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalında oy 

birliği ile YÜKSEK LİSANS TEZİ olarak kabul edilmiştir. 

 

 

Başkan Prof. Dr. İsmail KARAGÖZ 

 

Üye Prof. Dr. İdris ŞENGÜL 

 

Üye Dr. Öğr. Üyesi Ziyaeddin COŞAN 

 

Onay 

Yukarıdaki imzaların, adı geçen öğretim üyelerine ait olduğunu onaylarım. 

.../…/2022 

 

 

Prof. Dr. Zafer AKBAŞ 

Enstitü Müdürü  



 
 

IV 
 

  İÇİNDEKİLER 

İÇİNDEKİLER ............................................................................................................... IV 

ÖNSÖZ ......................................................................................................................... VIII 

ÖZET ............................................................................................................................... XI 

ABSTRACT .................................................................................................................. XIII 

GİRİŞ: ARAŞTIRMANIN ÖNEMİ, AMACI, METODU ............................................ 1 

1. ARAŞTIRMANIN KONUSU ve ÖNEMİ ................................................................... 1 

2. ARAŞTIRMANIN AMACI .......................................................................................... 1 

3. ARAŞTIRMANIN METODU ...................................................................................... 2 

4. ARAŞTIRMANIN KAYNAKLARI ............................................................................ 2 

1.  BÖLÜM 

NÛR SÛRESİ İLE İLGİLİ GENEL BİLGİLER 

1. NÛR SÛRESİNİN İSİMLENDİRİLMESİ ......................................................... 5 

2. SÛRENİN NÜZULÜ ............................................................................................. 6 

3. SÛRENİN KONUSU............................................................................................. 6 

4. NÛR SÛRESİNİN MEALİ ................................................................................... 7 

2. BÖLÜM 

NÛR SÛRESİNİN GÜNÜMÜZ TOPLUMUNA VERDİĞİ MESAJLAR 

NÛR SÛRESİNİN GÜNÜMÜZ TOPLUMUNA VERDİĞİ MESAJLAR................. 18 

1. ALLAH’IN İSİM VE SIFATLARI İLE İLİGİLİ MESAJLAR ............................. 18 

1.3. Allah’ın Çok Merhametli Olması ................................................................... 19 

1.1. Allah’ın Lütuf Sahibi Olması .......................................................................... 21 

1.2. Allah’ın Çok Bağışlayan Olması ................................................................ 22 

1.4. Allah’ın Tövbeleri Kabul Etmesi .................................................................... 23 

1.5. Allah’ın Alim Olması ....................................................................................... 24 

1.6. Allah’ın Her Şeyi İşitmesi ................................................................................ 26 

1.7.Allah’ın Hüküm ve Hikmet Sahibi Olması ................................................. 27 

1.8. Allah’ın Dilediğini Temize Çıkarması ....................................................... 28 

1.9. Allah’ın Kullarına Karşı Şefkatli Olması ...................................................... 29 

1.10. Allah’ın Kullarının Yaptıklarından Haberdar Olması ............................ 30 



 
 

V 
 

1.11. Allah’ın Dilediğini Hesapsız Olarak Rızıklandırması ................................ 31 

1.12. Allah’ın Hayâsızlık ve Edepsizliğin Toplumda Yayılmasını İstememesi .. 32 

1.13. Yüce Allah’ın Ahirette İnsanları Hesaba Çekmesi ..................................... 35 

1.14. Göklerin ve Yerin Sahibi ve Yöneticisinin Allah Olması ......................... 36 

1.15. Yüce Allah’ın Dilediği Kimsenin Müslüman Olmasını Sağlaması ............ 37 

1.16. Yüce Allah’ın, Yerin ve Göklerin Nuru, Aydınlatıcısı Olması ................. 38 

1.17. Allah’ın Dilediği Kimseyi Nuruna Ulaştırması ........................................ 40 

1. 18. Kâfirlerin, Allah’ı Aciz Bırakamaması ................................................... 41 

2. KUR’ÂN-I KERİM İLE İLGİLİ MESAJLAR ........................................................ 41 

2.1.Kur’ân Allah’ın Sözüdür .................................................................................. 42 

2.2. Kur’ân Âyetleri Apaçık ve Açıklayıcıdır ....................................................... 43 

2.3. Kur’ân İnsanlar İçin Bir Öğüttür ................................................................... 43 

3.  İFFET İLE İLGİLİ MESAJLAR ............................................................................. 44 

3.1. Zina Haramdır ................................................................................................. 44 

3.2. Zina Edenler Cezalandırılır ............................................................................ 47 

3.3. İspat Edilen Zina Suçunun Uygulanmasında Merhamet Edilmemesi ........ 51 

3.4. Zina Cezası Uygulanırken Bir Grup Müslümanın Hazır Bulunması .......... 51 

3.5.Zina Suçu İsnad Etmek Haram ve Büyük Günahtır ..................................... 52 

3.6 Kişinin Başkasına Zina Suçu İsnadı Haramdır .............................................. 53 

3.7. Kişinin Eşine Zina Suçu İsnadını Şahitlerle Delillendirilmesi ..................... 57 

3.8. Zina Suçu İsnad Edenlerin Cezalandırılması ................................................ 60 

4. GÜNAHLARLA İLGİLİ MESAJLAR ..................................................................... 61 

4.1. İnsan İşlediği Günahından Sorumludur ........................................................ 62 

4. 2. Büyük Günah İşleyen Kimseler Fâsık Olur.................................................. 64 

4.3.Günahlara Tövbe Edilmesi Gerekir ................................................................ 65 

4.4. Büyük Günah İşleyen Kimse Cezalandırılır .................................................. 66 

4.5. Toplumda Hayâsızlık ve Edepsizliği Yayanların Cezalandırılması 

Gerekir ............................................................................................................................. 69 

4.6. İnsanın İyice Bilmediği Şeyleri Konuşmaması Gerekir ............................. 70 

5. HAYIR VE ŞER İLE İLGİLİ MESAJLAR ............................................................. 72 

5.1.İnsanın Şer Zannettiği Hayır, Hayır Zannettiği Şer Olabilir ....................... 73 



 
 

VI 
 

5.2.Olaylar Hakkında Hüsn-ü Zan Beslenmelidir ............................................... 76 

6. ŞEYTANA UYMAMA İLE İLGİLİ MESAJLAR................................................... 79 

6.1. Şeytan Fahşa ve Münkeri Emreder ................................................................ 80 

6.2. Şeytana Uymamak Gerekir ....................................................................... 82 

6.3. Ancak Allah’a Sığınanlar Şeytanın Tuzağından Kurtulabilirler ............... 85 

7. YARDIMLAŞMA İLE İLGİLİ MESAJLAR .......................................................... 88 

7.1. Zenginlerin Fakirlere Yardım Etmesi Gerekir ............................................. 89 

7.2. İyilik ve Yardım Etmemek İçin Yapılan Yeminlerin Bozulması Gerekir ... 90 

8. HOŞGÖRÜ VE AFFEDİCİ OLMAKLA İLGİLİ MESAJLAR ............................ 92 

8.1. Hata ve Kusurları Affetmek ve Hoşgörülü Olmak .................................... 93 

8.2. Kötülüğe Kötülükle Değil, İyilikle Karşılık Vermek .................................. 94 

9. AHİRET HAYATI İLE İLGİLİ MESAJLAR ......................................................... 96 

9.1. Ahiret Gününde İftiracılara Dilleri, Elleri ve Ayakları Yaptıklarına 

Şahitlik Eder ........................................................................................................... 97 

10. SOSYAL İLİŞKİLERLE İLGİLİ MESAJLAR .................................................... 99 

10.1. Başkalarının Evlerine İzin Almadan Girilmez ......................................... 99 

10.2. Meskûn Olmayan Mekânlara İzinsiz Girilebilir .................................... 104 

10.3. Evlere Selam Vermeden Girilmez ......................................................... 105 

10.4. Müminler Harama Şehvetle Bakmazlar ................................................ 108 

10.5. Müminler İffetlerini Korurlar .................................................................... 110 

10.6. Mümin Kadınlar Kendilerine Nikâh Düşen Erkeklerin Yanında 

Ziynetlerini Açıp Göstermezler ................................................................................... 112 

10.7. Mümin Kadınlar Başörtülerini Yakalarının ve Göğüslerinin Üzerine 

Gelecek Şekilde Örterler .............................................................................................. 114 

10.8. Müslüman Kadınlar, Ziynetlerini Ancak Eşleri, Müslüman Hanımlar ve 

Ebedî olarak Evlenemeyecekleri Erkeklerin Yanında Açabilirler ......................... 116 

10.9. Müslüman Kadınlar Gizledikleri Ziynetleri Bilinsin Diye Ayaklarını Yere 

Vurmazlar ...................................................................................................................... 118 

10.10. Bekârların Evlendirilmesi Gerekir ........................................................... 119 



 
 

VII 
 

10.11. Evlendirilecek Olan Bekârlar, Fakir İseler Allah Onları Lutfu ve Keremi 

ile Zengin Eder .............................................................................................................. 121 

10.12. Evlenemeyen Kimseler Allah Kendilerine İmkân Verinceye Kadar 

İffetlerini Korurlar ....................................................................................................... 122 

10.13. Genç Kızları Fuhuştan Korumak Gerekir ........................................... 123 

10.14. Aile İçi Mahremiyete Dikkat Edilmelidir ................................................ 124 

10.15. Kadınların ve Erkeklerin Avret Yerlerini Örtmeleri Gerekir .............. 125 

10.16. Edepli ve Terbiyeli Olmak ................................................................... 127 

11. CAMİLERLE İLGİLİ MESAJLAR ..................................................................... 131 

11.1. Camilerin Yapılması, Onarılması ve İhtiyaçlarının Karşılanması .......... 133 

11.2 Camilerin Temiz Tutulması ................................................................... 133 

12. MÜMİNLERLE İLGİLİ MESAJLAR ................................................................. 134 

12.1. Müminler Allah’a ve Peygambere İman Ederler ...................................... 135 

12.2. Müminler İman Edip Allah’a ve Peygambere İtaat Ederler .................. 136 

12.3.Yüce Allah’ın, Peygamberin Emrine Muhalefet Edenleri 

Cezalandırması ..................................................................................................... 137 

12.4. Müminler Müttakî Olmalı ve Allah’tan Korkmalı ................................ 139 

13. KÂFİRLERLE İLGİLİ MESAJLAR ................................................................... 141 

13.1. Kâfirlerin Amelleri Boşa gider ................................................................... 142 

13.2. Kâfirler, Ahirette Cehenneme Gideceklerdir ........................................ 144 

14. MÜNAFIKLARLA İLGİLİ MESAJLAR ............................................................ 145 

14.1. Münafıklar Mümin Değildir ....................................................................... 145 

14.2. Münafıkların Kalplerinde Hastalık ve Şüphe Vardır ............................ 146 

14.3. Münafıkların Allah ve Peygamberine Güvenleri Yoktur ......................... 147 

14.4. Münafıklar, Zalim Kimselerdir .................................................................. 148 

15. ENGELLİLERLE İLGİLİ MESAJLAR .............................................................. 149 

SONUÇ .......................................................................................................................... 152 

KAYNAKÇA ................................................................................................................. 157 

 

  



 
 

VIII 
 

ÖNSÖZ 

Hamd âlemlerin Rabbi olan Allah’a, salât ve selâm O’nun Resûlû’ne ve 

ashâbına olsun. Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla… 

Şüphesiz İslam dini, ferdî, ailevî, içtimâî ve beynelmilel mânâda beşerî 

ilişkilere; can, mal, akıl, nesil ve inanç bağlamında dokunulmazlıklara ve temel 

insan hak ve hürriyetlerine son derece önem veren bir dindir. 

Yüce Allah, insanı en üstün şekilde yaratmış ve onu hakla batılı, doğruyla 

yanlışı, iyiyle kötüyü birbirinden ayırt edebilecek akıl ve yeteneğe sahip kılmıştır. 

Yeryüzünün halifesi yaptığı insana birtakım görev ve sorumluluklar yüklemiştir. 

Bu sorumlulukların nasıl yerine getirileceği hususunda da önder ve örnek olarak ilk 

insandan itibaren peygamberler ve kitaplar göndermiş, böylece insanoğlunun dünya 

ve ahiret saadetine zemin hazırlamıştır. 

İnsan, tarihin hiçbir döneminde yalnız olarak yaşamamış, hayatını birey, aile 

ve toplum ekseninde devam ettirmiştir. Bir arada yaşamanın bir sonucu olarak 

toplumun barış, güven ve huzur içinde varlığını devam ettirebilmesi için fertlerin 

birtakım kurallara uyma zorunluluğu vardır. 

Kur’ân’da ilk vahyin inişinden itibaren toplumsal mekânlarda uyulması 

gereken birtakım kurallar bildirilmiştir. İlâhî vahyin ana gayelerinden birisi de 

bireyden başlayarak âile ve toplumun ahlâkını geliştirmek, iffetli, güvenli ve 

huzurlu bir hayatın oluşumunu sağlamaktır. Kur’ân insan ve toplum hayatının her 

alanı için kılavuz olan bu özellikleri ile içerdiği konular bakımından insanı 

eğitmekte ve ona hayatının her alanında rehber olmaktadır. 

Kur’ân’ın geniş bir şekilde ele aldığı bu ahlâkî konular önceki zamanlarda 

toplumlara nasıl ışık tuttuysa günümüzde de aynı şekilde ışık tutmaya devam 

etmektedir. Ahlâkî esasların bozulmaya yüz tuttuğu, toplumların güven ve huzur 

kaybına uğradığı, kardeşlik ve barış duygularının eksildiği davranışların 

bencilleştiği açıkça görülen günümüzde insanların bu eksiklikleri gidermek için 

ilahî mesajları bilmesi ve eyleme geçirmesi gerekmektedir. 

Tezimizin konusunu oluşturan Nûr Sûresi bu konuları ciddî mânâda ele 

almakta, ahlâkın gelişimi noktasında hem teorik hem de pratik alanda ehemmiyetli 

çözümler ve çıkış yolları göstermektedir. 

Tezimizde Nûr Sûresinin inanca ve hayata yönelik perspektifi incelenmiş, 

bireysel ve toplumsal açıdan insanı iyi ve güzel ahlâka sevk eden mesajları tespit 



 
 

IX 
 

edilerek maddeler halinde tasnif edilmiştir. Bu vesileyle bir nebze de olsa ahlâkî 

bakımdan insanlığa katkıda bulunma amacı güdülmüştür. 

Literatürde bu çalışmanın Kur’an’ın mesajlarının daha iyi anlaşılmasına ve 

pratik hayatta uygulanabilirliğine katkı sağlayacağını ümit ediyorum. 

Çalışmamız giriş ve iki bölümden oluşmaktadır. Önce araştırmanın önemi, 

amacı, metodu ve kaynakları, ardından birinci bölümde Nûr sûresine genel bir bakış 

yaparak sûrenin isimlendirilmesi, nüzul sebebi ve konusunu ele aldık. Bu vesileyle 

sûre hakkında genel bir bilgi ortaya koymak amaçlanmıştır. Verilmek istenen 

mesajların daha iyi anlaşılması adına sûrenin tamamının mealini verdik. İkinci 

bölümde Nûr sûresinin topluma verdiği mesajlar ve ahlâkî esaslar müstakil başlıklar 

içerisinde ele alınmıştır. Sonuç bölümünde tezimizden elde ettiğimiz kazanımlar 

ile ilgili bir değerlendirme yapılmıştır. 

Tez çalışmam süresince beni her daim cesaretlendiren, zorlandığımı 

düşündüğüm zamanlarda manevî desteğiyle beni güçlendiren, nereden ve nasıl 

başlayabileceğim hususunda önemli katkılarıyla bana her zaman yol gösteren ve 

ilerlememe destek sağlayan, eserlerinden ve ilminden istifade ettiğim, hakkını 

takdirde yetersiz kaldığım değerli hocam ve tez danışmanım Sayın Prof. Dr. İsmail 

Karagöz Hocam’a teşekkürü bir borç bilirim. 

 Ayrıca tez savunma jürisinde yer alan, sunulan çalışmayı titizlikle inceleyen 

fikir ve önerileriyle teze çok önemli katkılarda bulunan kıymetli hocalarım Sayın 

Dr. Öğr. Üyesi Kadri Ziyaettin COŞAN ve Sayın Prof. Dr. İdris ŞENGÜL’e 

teşekkürlerimi arz ederim.  

Gayret bizden tevfik Allah’tan. 

 

                                                                 Gülkibar KIZILCAOĞLU 

                                                                     Haziran,2022/DÜZCE                                                                                    



 
 

X 
 

İTHAF 

Tecrübelerini benimle paylaşarak tez çalışmamın oluşmasına destek 

sağlayan, başta Düzce İl Müftülüğü mesai arkadaşlarım olmak üzere tüm 

arkadaşlarıma teşekkür ederim. 

Bununla birlikte attığım her adımda en büyük destekçim olan annem, babam, 

kardeşlerim ve yeğenlerime, küçük yaşta beni yanına alıp elimden tutan, insanlara 

merhametle ve saygıyla yaklaşmayı öğreterek büyüten, beni güçlü ve ayakları 

üstünde durabilen bir kadın olarak yetiştiren, geleceğime ve kariyerime en büyük 

vesile olan, hakkını asla ödeyemeyeceğim, her zaman rahmet, minnet ve özlemle 

andığım rahmetli canım amcam Ahmet Bunsuz’a teşekkür ederim. 

Tüm yorgunluğum ve yoğunluğumda, kendimi güçsüz hissedip karamsarlığa 

düştüğüm her anımda bana güç veren, kimi zaman kendilerine ayırmam gereken 

vakitten ferâgat ettiğim göz aydınlığım evlatlarım; kıymetli kızlarım Sümeyra Sena, 

Hanne Sare ve Adı Güzel oğlum Muhammed Talha’ma ayrıca teşekkür ederim. 

Son olarak özellikle, tanıdığım günden beri hayatımı güzelleştiren, her 

durumda elimden tutan, asla pes etmeme müsaade etmeyen, en büyük destekçim, 

yol arkadaşım, sevgili eşim Çetin Bey’e teşekkür ediyorum. 

Gülkibar KIZILCAOĞLU 

Haziran 2022 DÜZCE  



 
 

XI 
 

ÖZET 

NUR SÛRESİNİN GÜNÜMÜZ TOPLUMUNA VERDİĞİ MESAJLAR      

KIZILCAOĞLU, Gülkibar 

Yüksek Lisans, Tefsir Anabilim Dalı 

Tez Danışmanı: Prof. Dr. İsmail KARAGÖZ 

Haziran /2022, 166+XIV sayfa  

Bu çalışmada, Allah-u Teâla’nın insanlara hidayet ve rehber olarak 

göndermiş olduğu mukaddes Kitabı Kur’ân-ı Kerim’in 24. sırada gelen Nûr 

sûresinin, günümüz insanına verdiği mesajlar incelenmiştir. Bu sûre, inananların 

ferdî ve içtimaî hayatını düzenleyecek, onlara kişilik ve kimlik kazandıracak 

ehemmiyetli emir ve nehiylerin verildiği bir sûredir. Bunların yanı sıra, aile içi ve 

sosyal ilişkiler ile alâkalı adab-ı muaşeret kuralları, zina ve kazf ile ilgili hükümler,  

insanların iffet ve namuslarını korumada İslâm toplumunu daha dikkatli olmaya 

davet, nikâh, bekârların evlendirilmesine teşvik konuları da sûrenin 

muhtevasındadır.  

Ayrıca Nûr sûresi, münafıkların ve kâfirlerin durumu, şeytanın ve şeytani 

niteliklere sahip insanların tuzaklarına karşı uyarı, sosyal ahlâk ve toplu ibadetin 

vazgeçilmezi camilerin önemi, Allah'a ve Peygamberine itaatin gereği,  

selamlaşma, evlere giriş çıkış âdâbı, tesettür, mahremiyet, edep ve iffet gibi ahlâkî 

olgunluk kazandıracak özellikteki esasları ihtiva eder. Bu özelliği itibariyle 

günümüzde ve gelecekte birey, aile ve toplumun saadet ve huzurunu sağlayacak 

olan ahlâkî esas ve kuralları, insanlığa ışık tutacak niteliktedir.  

Tezimizde Nûr sûresindeki ayetlerde verilmek istenen mesajlar belirlenerek 

maddeler halinde tasnif edilmiştir. Çalışma Nûr sûresi ile sınırlı olmakla beraber 

Kur’ân’ın genelinde konu ile alâkalı örnek teşkil eden ayetlerle pekiştirilmiştir.  

 

 

 



 
 

XII 
 

 

Bu gayretimizde günümüzde ferdî, ailevî ve içtimaî huzur ve barış içinde 

yaşamalarını sağlayacak olan bireysel ve toplumsal esasların bilinmesi, 

özümsenmesi amaçlanmıştır. Dolayısı ile birey, aile ve toplumlarda meydana gelen 

ahlâkî çöküntü, aile kavramının önemini yitirmesi, mahremiyet konularına gereken 

önemin verilmemesi gibi toplumun çöküşüne zemin hazırlayan kötü davranışların 

Kur’ân-ı Kerim’deki bu ilahî mesajlar ile çözüme kavuşabileceği bir gerçektir. 

.Anahtar Kelimeler: Kur’ân-ı Kerim, ahlâk, Nûr sûresi, aile, toplum, zina,  

ifira, iffet, tesettür, mahremiyet, nikâh, selamlaşma. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

XIII 
 

 

 

ABSTRACT 

THE MESSAGES GİVEN BY SURAH NUR TO MODERN 

SOCİETY 

KIZILCAOĞLU, Gülkibar 

Master’s Degree, Department of Commentary 

Thesis Advisor: Prof. Dr. İsmail KARAGÖZ 

June/2022, 166+XIV pages 

In this study, the messages given to today's people by the Surah Nur, which 

comes in the 24th rank of the Holy Book of the Qur'an, which Allah Almighty sent 

to people as a guide and guide, were examined. This surah is a surah in which 

important orders and prohibitions are given that will regulate the individual and 

social life of believers and give them personality and identity. In addition to these, 

the rules of etiquette related to family and social relations, provisions regarding 

adultery and qazf, inviting the Islamic society to be more careful in protecting 

people's chastity and honor, marriage, and encouragement for single people to get 

married are also in the content of the surah. 

In addition, Surah Nur, the situation of hypocrites and unbelievers, a warning 

against the snares of the devil and people with satanic qualities, the importance of 

mosques, which are indispensable for social morality and collective worship, the 

necessity of obedience to Allah and His Prophet, greetings, manners in entering and 

leaving houses, veiling, privacy, decency and chastity. It contains principles that 

will bring moral maturity, such as With this feature, the moral principles and rules 

that will ensure the happiness and peace of the individual, family and society today 

and in the future are in a quality that will shed light on humanity. 

In our thesis, the messages intended to be given in the verses of Surah Nur 

have been determined and classified as items. Although the study is limited to Surah 

Nur, it has been reinforced with exemplary verses throughout the Qur'an. 

 



 
 

XIV 
 

 In this effort, it is aimed to know and assimilate the individual and social 

principles that will enable them to live in individual, family and social peace and 

peace today. Therefore, it is a fact that bad behaviors that pave the way for the 

collapse of society, such as moral collapse in individuals, families and societies, the 

loss of importance of the concept of family, the lack of attention to privacy issues, 

can be resolved with these divine messages in the Qur'an. 

Keywords: The Qur'an, morality, time of Nur, family, society, adultery, 

slander, chastity, veiling, privacy, marriage, greeting 



1 
 

 
 

GİRİŞ: ARAŞTIRMANIN ÖNEMİ, AMACI, METODU  

1. ARAŞTIRMANIN KONUSU ve ÖNEMİ 

İslam dininin temel amacı insanı dünya ve ahirette mutluluğa 

kavuşturmaktır. Bu nedenle vaz’ ettiği hüküm ve kanunlar kişiye, içinde bulunduğu 

toplumun bir parçası olarak uyması gereken bazı kurallar öngörmektedir. Bu 

kurallar kişiyi şüphe ve şâibelerden koruyarak, insanın huzur ve güven içinde 

yaşayacağı toplumsal bir zemini hazırlamaktadır. 

Nûr Sûresi’nde başlıca ferdi ve içtimaî hayatla ilgili özel ve genel hükümler 

ile prensipler yer almaktadır. Hicretin 5. yılında Medîne'de, İslâm toplumunun 

Kur'ân ahlâkıyla adım adım yoğrulduğu bir dönemde nazil olan bu sûre, İslâm 

toplumunda ortaya çıkabilecek sorunlara çözüm getirmiş, inananlar arasında fitneye 

sebep olacak münafıkların özelliklerini tanıtmış, küfrün ve kâfirlerin iç âlemine ve 

amellerinin iç yüzüne açıklık getirmiş, ayrıca ideal insan tasvirine yer vermiştir. 

Sûrede ağırlıklı olarak ailevî konular ele alınmış, evde ve toplumdaki mahremiyet 

kuralları üzerinde durulmuş, ahlâk konularına ağırlık verilmiştir. 

Nûr sûresinde inananların kişisel ve sosyal hayatını düzenleyecek, onlara 

kimlik ve kişiliklerini kazandıracak önemli emir ve nehiylerin verilmesinin 

yanısıra, münafık ve kâfirlerin özelliklerine de yer verilmiştir. Bununla birlikte 

yaşanan olaylar karşısında bir müminin nasıl olması ve davranması gerektiği tasvir 

edilmiştir. 

Toplumun güven, huzur ve mutluluğu, Kur’ân ahlâkına sahip fert ve ailelerin 

varlığına bağlıdır. Nûr sûresi de bu çalışmaya zemin oluşturacak bireysel ve 

toplumsal mesajların kaynağı olmaktadır.  

Tezimizde Nûr sûresinin inanca ve hayata yönelik perspektifi incelenmiş, Bu 

vesileyle bir nebze de olsa ahlâkî bakımdan insanlığa katkıda bulunma amacı 

güdülmüştür. Mütevazı bir şekilde hazırlanan tezimizin bu konu hakkında yapılan 

diğer tezlerin yanında güncellenmiş olarak literetüre katkı sağlayacağını 

düşünüyoruz. 

2. ARAŞTIRMANIN AMACI 

Yüce Allah, düşünenler, kötülükten sakınanlar, doğru yola iletilip öğüt almak 

isteyenler için vahyini anlaşılabilir açıklıkta indirmiştir. Bu anlamda hiçbir zaman 

Kur’ân’ın anlaşılma sorunu olmamıştır. 



2 
 

 
 

Kur’ân-ı Kerim’de birçok âyet-i kerimede olduğu gibi Nûr sûresinde de 

görmüyor musunuz, düşünmüyor musunuz, ibret almıyor musunuz, görmüyorlar mı 

ve düşünmüyorlar mı, soruları ile tefekkür ve okuma yapılması istenmektedir. 

Biz bu çalışmamızda, “Bu sûre, bizim indirdiğimiz ve içerdiği hükümlerini 

farz kıldığımız bir sûredir. Biz öğüt almanız için sûrede anlamı apaçık ve açıklayıcı 

ayetler indirdik’’ 1  diyerek kendine has bir başlangıçla başlayan Nûr sûresinin 

günümüz insanına verdiği mesajları Rabbimizin ihsanı ile mütalaa etmeyi amaç 

edindik. 

3. ARAŞTIRMANIN METODU 

Önce danışman Hocam ile birlikte sûreyi baştan sonra dikkatli bir şekilde 

okuyarak günümüz insanına mesaj olabilecek âyet ve cümleler belirlenmiş, konular 

maddeleştirilerek kısımlara ayrılmıştır. Âyetlerden çıkarılan mesajların tespitinden 

sonra bu mesajlarda işaret edilen konu ayetin bağlamı esas alınarak Kur’ân 

bütünlüğü içerisinde değerlendirilmiş, ilgili âyet ve hadislerle anlatılmaya 

çalışılmıştır. Âyetlerin tefsiri ve nüzul sebeplerini anlatma gayretine girilmemiş 

ancak hüküm çıkarma ve verilen mesajın daha iyi anlaşılması adına âyetlerin 

indiriliş sebeplerine değinilmiştir. 

4. ARAŞTIRMANIN KAYNAKLARI 

Çalışmamız esnasında Arapça ve Türkçe kaynaklar taranmış hem klasik hem 

de modern kaynaklardan istifâde etmeye gayret ettik. 

Tespit edilen mesajlardaki terimlerin doğru anlaşılması maksadına binaen, 

klasik Arapça lügatlardaki anlamları, DİA ve Dini Kavramlar Sözlüğü referans 

alınmıştır. Sûrenin meali verirken Prof. Dr. İsmail Karagöz’ün Kur’ân’ın Anlamı 

ve Tefsiri Açıklamalı ve Kırık Meâli kullanılmıştır. Araştırmanın kaynaklarını ayet 

ve hadisler ile tefsir kitapları alan ile ilgili diğer kitaplar oluşturmaktadır. 

Kaynakları dipnotta gösterirken, yazar ismi, soy ismi, eser ismi, varsa cilt 

numaraları, sayfa numaraları ve baskı yer ve yılını sırasıyla verdik. Kaynakçanın 

oluşturulmasıyla da çalışmamızı sonlandırdık. 

                                                           
1 Nûr, 24/1. 



 
 

 
 

 

 

1.  BÖLÜM 
 

NÛR SÛRESİ İLE İLGİLİ GENEL BİLGİLER 

  



 
 

 
 



5 
 

 
 

1. NÛR SÛRESİNİN İSİMLENDİRİLMESİ 

64 âyetten oluşan sûre adını 35. âyette geçen “Allah’ın nuru” ifadesinden 

almıştır. Yine bu ayetle birlikte 40. ayette geçen; “Allah’ın lütfedeceği nurdan 

mahrum kalanların başka bir nur bulamayacakları” ifadesi buna sebep olarak 

gösterilmiştir.2 

Bununla beraber Nûr sûresi, fezâil, âdâb, ahkâm ve ahlâkî hükümlerin temsîl 

ettiği, Allah'ın nûrunun parıltısından birçoğunu içine alır.3 Bu nedenle “Nûr” ismi, 

sûrenin içerisinde yer alan hüküm ve öğütlerle, fertlerin ve toplumların yolunu 

aydınlatacak olan nûrlu yolu göstermesi hasebiyle bu sûreye uygun düşmüştür.4 

Sûre Peygamber Efendimiz (s.a.s.)’in döneminde de bu isimle anılmıştır. Bir 

hadisinde Allah Rasulü (s.a.s.) “Kadınlara Nûr Sûresini öğretin”5 buyurmuştur. Bir 

rivayette ise Hz. Ömer (ö. 23/644)’in, “Bakara, Nisâ, Mâide, Hac ve Nûr sûrelerini 

öğrenin. Çünkü onlarda ferâizler vardır” buyurduğu görülmektedir.6 

Bu bakımdan ilk Müslümanlar, çocukları için bir nevi koruyucu fonksiyonu 

olan bu sûreyi, ergenlik öncesi dönemde, özellikle de kız çocuklarına ezberletirler, 

anlam ve hükümlerini açıklarlardı.7  Muallimler ise genç kızlara bu sûreyi özel 

önem vererek öğretirlerdi.8 

 

                                                           
2 Muhammed Ali Sâbûnî, Safvetü’t-Tefâsîr, 4/228, Ensar Neşriyat, çeviri Sadrettin Gümüş – Nedim Yılmaz, 

İstanbul, 2020. 

3 Mustafa Müslim, Et-Tefsiru’l-Mevdûî Lisuveri’l-Kur’ân’il-Kerîm,  5/165, Külliyyetu’d-Dirâsâtu’l-'Ulyâ vel-

Bahsi’l-'İlmî- Câmi'âtu’ş-Şârika, Şârika 2010.  
4 Erdoğmuş, Fahriye, Kur’ân Bütünlüğünde Nûr Sûresiyle Verilmek İstenen Mesajlar, s. 22, Ankara 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, Ankara, 2020. 
5  Süleyman b. Ahmed et-Taberânî, el-Mu'cemu'l-Evsat, (had. No: 5714) 6/34, Tahkik eden: 'Ivezullah b. 

Muhammed, Abdulmuhsin b. İbrahim, Dâru'l-Haremeyn, Kahire 1995.  
6 Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyin b. Alî el-Beyhakî, Şu’abü’l-Îmân, , IV, 90, tahkik eden: Muhtar Ahmet en-

Nedvî, Abdü’l-Ali Abdü’l-Hamîd Hâmid, 1. b., Riyad: Mektebetü’r-Rüşd, 1423/2003. 
7 Kaya, Fatma, Nûr Sûresinin Eğitim Açısından Değerlendirilmesi,  s. 7, Selçuk Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, Konya, 2001. 
8 Süveyd, Muhammed Nur Peygamberin Sünnetinde Çocuk Eğitimi, s. 266-67, Terc. Zekeriya Güler Uysal, 

kitap evi; Damla Matbaa, 1994. 

 



6 
 

 
 

2. SÛRENİN NÜZULÜ 

Mushaf’taki sıralamada 24. iniş tarihine göre ise 102. sûredir. Haşr sûresinden 

sonra, Hac sûresinden önce, Medine döneminde nazil olmuştur.9 

Zina eden kişilerle evlenmeyi kınayan 3. âyet, hicretin 3. yılında, Recî’ 

çatışmasında şehid olan Mirsed ile alâkalıdır. Buna göre sûrenin ilk âyetleri hicretin 

1. yılının sonu ile 2. yılının başlarında vahyedilmiş olmalıdır. Eşleri hakkında zina 

isnadında bulunan kocalar hakkındaki 6. âyetin de Tebük Savaşı’ndan sonra, 9. 

yılın Şâban ayında indiği bilinmektedir.10 Buna göre sûrenin uzun bir zaman dilimi 

içinde perdeypey nâzil olduğu anlaşılmaktadır.11 

3. SÛRENİN KONUSU 

Nûr sûresi, temel ve hukukî konulara açık ve net bir şekilde temas etmektedir. 

Bu sûreyi incelediğimiz zaman İslam Medeniyetinin hukuki yapısını ve gayesini, 

neyi gerçekleştirmek istediğini açık, vazıh bir şekilde bütün asli hatlarıyla 

görebiliriz. 

Sosyal hayatımız için ölümsüz esaslar vaz eden12 sûrenin üzerinde durduğu 

temel konuları kısaca şöylece sıralayabiliriz:13  

1)  Zina yapanların cezası ve zina edenlerle evlenmenin hükmü. 

2) İfettli kadınlara zina iftirasında bulunma ve cezası ve lânetleşme usulü. 

3) Eşlerin birbirlerine zina isnadında bulunması ve cezası. 

4) İfk yani Hz. Aişe (ö. 58/678)’ye münafıklar tarafından yapılan zina iftirası. 

5) Allah’ın münafıkları yalanlayarak Hz. Aişe (ö. 58/678)’yi temize 

çıkartması. 

6) Bireysel ve sosyal hayatta edep ve hayâ, aile ve toplum ilişkilerinde 

uyulması gereken ilkeler. 

7) Evlere girip çıkma ile ilgili adab-ı muaşeret kuralları. 

                                                           
9 Nâsırüddîn Ebû Saîd (Ebû Muhammed) Abdullâh b. Ömer b. Muhammed el-Beydâvî, Envârü’t-Tenzîl ve 

Esrârü’t-Te’vîl, 2/115, İstanbul: Dersaadet, tarihsiz.  
10 el-Vâhıdî, Ebu Hasan Ali b. Ahmed, Esbâbu’n-Nüzûl, s. 264, Dâru İbn Kesîr, Beyrut, 1413/1993. 

11 Karaman, Hayreddin, Çağrıcı, Mustafa, Dönmez, İbrahim Kâfi, Gümüş, Sadrettin, Kur’ân Yolu Türkçe Meâl 

ve Tefsir,4/48, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, Ankara, 2014. 
12 Aytekin, Kerim, Karakaya, Hasan, Taberi Tefsiri, cilt 6, s.100,  Hisar Yayınevi, İstanbul, 1996. 

13 Vehbe b. Mustafa ez-Zuhaylî, Tefsîru’l-Münîr fi’l-Akîde ve’ş-Şerî’a ve’l-Menhec, I-XXX, 2. b., Dâru’l-

Fikri’l-Muâsır, Dımaşk h.1418, XVIII, 119. 



7 
 

 
 

8) Fuhuşun men edilmesi, iffetli olmanın teşviki. 

9) Namus ve iffet hususunda dedikodu yapıp ahlâksızlığın yayılmasına neden 

olanların kınanması. 

10) Tesettürün önemi. 

11) Mümin, münafıkve kâfirlerin durumu. 

12) Müslümanlar arasındaki toplumsal ilişkiler ve selâmlaşma kuralları. 

13) Köle ve câriyelere iyi davranma, onları evlendirme ve özgürlüklerine 

kavuşturma konularıyla ilgili teşvikler. 

14) Şeytanın ve şeytanî niteliklere sahip insanların tuzaklarına karşı uyarı. 

15) Sosyal ahlâk ve toplu ibadetin vazgeçilmezi mescitlerin önemi. 

16) Allah'a ve Peygamberine itaatin gereği. 

17) Allah’ın sırat-ı müstakimi göstermesi ve imana giden yola ışık tutmasıyla 

ilgili temsilî açıklamalar. 

18) Allah’ın varlığı, birliği ve kudreti, O’na kulluk edenlere olan muhabbeti ve 

mükâfatları konularında ehemmiyetli açıklamalar ve kullara verilen müjdeler. 

4. NÛR SÛRESİNİN MEALİ 

1. Bu sûre, bizim indirdiğimiz ve içerdiği hükümlerini farz kıldığımız bir 

sûredir. Biz öğüt almanız için sûrede anlamı apaçık ve açıklayıcı âyetler indirdik.  

2. Ey müminler! Zina eden kadın ve zina eden erkek var ya bunlardan her birine 

yüz sopa vurun. Eğer siz Allah’a ve ahiret gününe iman ediyorsanız, onlara Allah’ın 

dinini, belirlediği hükmünü uygulama konusunda şefkat ve merhamet, sizi Allah’ın 

takdir ettiği cezayı uygulamaktan alıkoymasın ve müminlerden bir grup onlara 

uygulanan cezaya tanık olsun.  

3. Zina eden erkek ancak zina eden veya Allah’a ortak koşan bir kadınla cinsel 

ilişkide bulunur. Zina eden bir kadınla da ancak zina eden veya Allah’a ortak koşan 

bir erkek cinsel ilişkide bulunur. Zina ise müminlere haram kılınmıştır.  

4-5. Namuslu kadınlara zina suçu isnat eden, sonra dört şahit getiremeyen 

kimseler var ya onlara seksen sopa vurun ve onların şahitliğini ebedî olarak kabul 

etmeyin. Namuslu kadınlara zina suçu isnat edip dört şahit getiremeyenler, Allah’a 

itaati terk edip isyan eden kimselerdir. Ancak kendilerine ceza uygulandıktan sonra 

günahına tövbe eden ve kendilerini düzelten kimselerin şahitliğini kabul edin. 

Şüphesiz Allah, çok bağışlayan, çok merhamet edendir.  



8 
 

 
 

6-7. Eşlerine zina suçu isnat eden ve kendilerinden başka şahitleri olmayan 

kimseler var ya onların her birinin şahitliği; şüphesiz kendisinin kesinlikle doğru 

söyleyenlerden olduğuna dair dört defa Allah’a şahitlik etmesi, beşinci defada eğer 

yalancılardan ise, Allah’ın lanetinin kendi üzerine olmasını söylemesidir. 

8-9. Zina suçu isnat edilen kadının, şüphesiz eşinin kesinlikle yalancılardan 

olduğuna dair dört defa Allah’ı şahit tutması, beşinci defada eğer eşi doğru 

söyleyenlerden ise şüphesiz Allah’ın gazabının kendi üzerine olmasını söylemesi, 

kadından cezayı kaldırır. 

10. Eğer Allah’ın size lütfu ve merhameti olmasaydı haliniz nice olurdu? 

Şüphesiz Allah, tövbeleri kabul eden, hüküm ve hikmet sahibi, her işi her emir ve 

yasağı çok hikmetli olandır.  

11. Ey peygamberim! Eşiniz Aişe ve Safvan adlı Müslüman’a zina etti diye iftira 

eden kimseler, müminlerden bir gruptur. Ey Aişe ve Safvan! Siz bu iftirayı kendiniz 

için bir şer sanmayın, aksine bu iftira sizin için bir hayırdır. İftira edenlerden her 

biri için, işledikleri günahın cezası vardır. Onlardan günahın büyüğünü üstlenen 

kimse için büyük bir azap vardır. 

12. Ey müminler! Aişe ve Safvan’a yapılan iftirayı duyduğunuz zaman, mümin 

erkeklerin ve mümin kadınların, kendi din kardeşleri hakkında hayır düşünmeleri, 

hüsn-ü zan beslemeleri ve “Bu apaçık bir iftiradır” demeleri gerekmez miydi?  

13. Peygamberin eşi Aişe ve Safvan’a iftira edenlerin dört şahit getirmeleri 

gerekmez miydi? O vakit onlar dört şahit getiremediler, bu itibarla onlar, Allah 

katında ancak yalancı kimselerdir. 

14. Ey müminler! Eğer dünya ve ahirette Allah’ın size lütfu ve merhameti 

olmasaydı, içine daldığınız bu iftira sebebiyle kesinlikle size büyük bir azap 

dokunurdu! 

15. Ey müminler! Hani siz Peygamberin eşi Aişe ile Safvan’a yapılan iftirayı 

dilleriniz ile yayıyor, hakkında hiçbir bilginiz olmayan şeyleri ağızlarınız ile 

söylüyor ve bunu basit ve önemsiz bir şey sanıyordunuz. Hâlbuki bu iftira, Allah 

katında büyük bir günah ve suçtur. 

16. Ey müminler! Siz Peygamberin eşi Aişe’ye ve Safvan’a yapılan iftirayı 

duyduğunuz zaman, “Bunu konuşmamız bize yakışmaz. Hâşâ bu büyük bir 



9 
 

 
 

iftiradır” demeniz gerekmez miydi? 

17. Ey müminler! Eğer müminler iseniz, bu tür yanlışlıklara bir daha ebedî 

olarak dönmeyesiniz diye Allah size öğüt veriyor. 

18. Allah size ayetleri açıklıyor. Allah, her şeyi çok iyi bilen, hüküm ve hikmet 

sahibi, her işi, her emir ve yasağı çok hikmetli olandır. 

19. Şüphesiz iman eden kimseler arasında hayâsızlık ve edepsizliğin 

yayılmasını arzu eden kimseler var ya onlar için dünya ve ahirette elem veren bir 

azap vardır. Allah bilir, siz bilmezsiniz. 

20. Ey müminler! Allah’ın size lütfu ve merhameti olmasaydı haliniz nice 

olurdu? Şüphesiz Allah, çok şefkatli ve çok merhametlidir.  

21. Ey iman edenler! Şeytanın adımlarına uymayın. Kim şeytanın adımlarına 

uyarsa, bilsin ki şüphesiz şeytan her türlü edepsizlik ve çirkinliği, haram ve 

kötülüğü emreder. Allah’ın size lütfu ve merhameti olmasaydı sizden hiçbir kimse 

ebedî olarak temize çıkamazdı. Fakat Allah, dilediği kimseyi temize çıkarır. Allah 

her sözü ve konuşulanı işitendir, her şeyi çok iyi bilendir. 

22. Ey müminler! İçinizden lütufkâr, yardımsever ve servet sahibi kimseler 

akrabaya, fakirlere ve Allah yolunda hicret edenlere artık bir şeyvermeyeceklerine 

yemin etmesinler. Kusur işleyenleri affetsinler ve hoş görsünler. Allah’ın sizi 

bağışlamasını arzu etmez misiniz? Allah çok bağışlayandır, çok merhamet edendir. 

23. İffetli, namuslu ve kendilerine yapılan iftiradan habersiz mümin kadınlara 

zina suçu isnat eden kimseler var ya onlar, dünya ve ahirette lanetlendiler ve onlar 

için cehennemde büyük bir ceza vardır. 

24. Kıyamet günü iftiracıların dilleri, elleri ve ayakları yaptıkları günahlar ile 

ilgili aleyhlerine şahitlik eder.  

25. Kıyamet günü Allah, iffetli ve namuslu kadınlara iftira edenlere hak ettikleri 

cezalarını tam olarak verir ve onlar, Allah’ın apaçık hak olduğunu bilirler. 

26. Edepsiz kadınlar ve kötü sözler, edepsiz erkeklere, edepsiz erkekler de 

edepsiz kadınlara ve kötü sözlere layıktır. Edepli kadınlar ve iyi sözler ise, edepli 

erkeklere, edepli erkekler de edepli kadınlara ve iyi sözlere layıktır. Edepli ve iyi 

olan erkek ve kadınlar, iftiracıların söyledikleri şeylerden uzaktırlar. Onlar için bir 



10 
 

 
 

bağışlanma ve çok değerli bir rızık vardır. 

27. Ey iman edenler! Kendinizi tanıtıp izin almadan ve ev sahiplerine selam 

vermeden kendi evlerinizden başka evlere girmeyin. Bu davranışınız, sizin için 

daha hayırlıdır. Umulur ki düşünür, anlar, öğüt alır ve uygularsınız. 

28. Eğer başkasına ait evde size izin verecek kimseyi bulamazsanız, size izin 

verilinceye kadar başkalarının evine girmeyin. Eğer size, “dönün” denirse dönün. 

Dönmeniz sizin için daha iyi ve daha nezih bir davranıştır. Allah, yaptıklarınızı çok 

iyi bilendir. 

29. İçinde kimsenin oturmadığı ve kendinize ait eşya bulunan evlere izinsiz 

girmenizde size günah yoktur. Allah, açıktan yaptıklarınızı da, gizli yaptıklarınızı 

da bilir. 

30. Ey Peygamberim! Mümin erkeklere söyle: Gözlerinden biraz kıssınlar ve 

kendilerine nikâh düşen kadınlara şehvetlebakmasınlar, ırzlarını korusunlar ve zina 

etmesinler. Gözlerini kısmaları ve zinadan sakınmaları, onlar için daha iyi ve daha 

nezih bir davranıştır. Şüphesiz Allah, onların yaptıklarından haberdardır.  

31. Ey Peygamberim! Mümin kadınlara söyle: Gözlerini biraz kıssınlar ve 

erkeklere şehvetle bakmasınlar, ırzlarını korusunlar, zina etmesinler. Ziynet 

yerlerinden görünen yüzleri, bileklerine kadar elleri ve küçük topuklarına kadar 

ayakları hariç diğer ziynet yerlerini açıp göstermesinler. Başörtülerini yakalarının 

ve göğüslerinin üzerine gelecek şekilde örtsünler. Ziynet yerlerini, eşleri veya 

babaları veya eşlerinin babaları veya oğulları veya eşlerinin oğulları veya erkek 

kardeşleri veya erkek kardeşlerinin oğulları veya kız kardeşlerinin oğulları veya 

Müslüman kadınlar veya sahip oldukları köleler veya erkekliği, cinsel gücü 

kalmamış hizmetçiler veya henüz kadınların mahrem yerlerine vakıf olmayan erkek 

çocukları hariç açıp kimseye göstermesinler. Gizledikleri ziynetleri bilinsin diye 

ayaklarını yere vurmasınlar, ziynetlerin teşhir etmesinler. Ey müminler! Hepiniz 

günahlarınıza Allah’a tövbe edin ta ki kurtuluşa eresiniz!  

32. Ey müminler! İçinizden bekârları, kölelerinizden ve cariyelerinizden evliliğe 

elverişli olanları evlendirin. Eğer bunlar fakir iseler, Allah onları lütfu ve keremi ile 

zengin eder. Allah, lütfu ve nimeti bol olan, her şeyi çok iyi bilendir. 

33. Evlenmeye güçleri yetmeyen kimseler, Allah kendilerini lütfu ve keremi ile 

zengin edinceye kadar iffetlerini korusunlar. Sahip olduğunuz köle ve cariyelerden 



11 
 

 
 

özgürlüğüne kavuşmak için sizinle yazılı bir sözleşme yapmak isteyen kimselere 

gelince eğer onlarda bir hayır görürseniz onlarla sözleşme yapın. Allah’ın size 

verdiği maldan onlara verin. Eğer iffetli yaşamak isterlerse dünya hayatının geçici 

menfaatlerini elde etmek için genç kızlarınızı fuhşa zorlamayın. Kim onları fuhşa 

zorlarsa bilsin ki şüphesiz Allah, onların fuhşa zorlanmasından sonra çok 

bağışlayandır, çok merhametli olandır. 

34. Ey müminler! Andolsun, biz size hakkı ve batılı, helâlı ve haramı açıklayıcı 

ayetler, sizden önce gelip geçen kimselerden bir misal ve Allah’a karşı gelmekten 

sakınan müminler için bir öğüt indirdik. 

35. Allah, göklerin ve yerin nuru, yaratıcısı, yöneticisi ve aydınlatıcısıdır. 

O’nun nurunun, kitap ve peygamberinin misali, içinde lamba bulunan kandillik 

gibidir. Lamba bir cam şişe içindedir. Cam şişe, sanki inci gibi parlayan bir 

yıldızdır. Lamba, doğuya ve batıya ait olmayan mübarek bir zeytin ağacından 

yakılır. Bu ağacın yağı, ateş dokunmasa bile, neredeyse etrafını aydınlatır. Nur 

üstüne nurdur. Allah, dilediği kimseyi nuruna, İslam’a iletir. Allah insanlar için işte 

böyle misaller verir. Allah, her şeyi çok iyi bilendir. 

36-37. Allah’ın, inşa ve imar edilmesini, maddî ve manevî kirlerden 

temizlenmesini, saygı gösterilmesini ve içlerinde adının anılmasını emrettiği 

mescitler var ya, buralarda hiçbir ticaretin, hiçbir alışverişin kendilerini Allah’ı 

anmaktan, namaz kılmaktan ve zekât vermekten alıkoymadığı mümin erkekler 

vardır. Onlar, akşam sabah Allah’ı tespih ederler, kalplerin ve gözlerin dehşetle 

sarsılacağı kıyamet gününden korkarlar. 

38. Mümin erkekler ve mümin kadınlar, ibadetlerini, Allah, kendilerini 

yaptıklarının en güzeli ile ödüllendirsin ve lütfundan onlara daha fazlasını versin 

diye yaparlar. Allah, dilediğine hesapsız olarak rızık verir.  

39. İnkâr eden kimseler var ya onların amelleri susayan kimsenin, çöllerde 

uzaktan görüp su zannettiği serap gibidir. Su sandığı yere vardığı zaman orada 

hiçbir şey bulamaz. Tıpkı bunun gibi kâfir, yaptığı iyi amellerin faydasını 

göreceğini zanneder, ancak ahirette amellerinin hiçbir faydasını bulamaz, mahşer 

yerinde Allah’ı bulur. Allah, onun hesabını tam görür. Allah, hesabı çabuk görendir.  

40. Veya kâfirlerin amelleri, dalga üstüne dalga ve dalgaların üstünde bulutlar 

bulunan derin bir denizdeki karanlıklar gibidir. Üst üste karanlıklar! Bu 



12 
 

 
 

karanlıklarda insan elini çıkarsa neredeyse onu göremez. Allah, kime nur vermez, 

hidayet etmezse onun hiçbir nuru, hidayet rehberi yoktur.  

41. Ey Peygamberim! Göklerde ve yerde bulunan kimselerin ve havada 

kanatlarını açıp kapayarak sıra sıra uçan kuşların Allah’ı tesbih ettiklerini görmedin 

mi? Bilmedin mi? Gör ve bil ki, varlıkların hepsi duasını ve tesbihini bilmektedir. 

Allah, insanların ve diğer canlıların yaptıklarını çok iyi bilendir.  

42. Göklerin ve yerin mülkü ve hükümranlığı, Allah’ındır. Dönüş de ancak 

Allah’adır, kıyamet kopunca ölüler diriltilecek ve hesap vermek üzere mahşer 

yerinde toplanacaklardır. 

43. Ey Peygamberim! Görmedin mi? Bilmedin mi? Gör ve bil ki, şüphesiz 

Allah, bulutları sevk ediyor, sonra aralarını birleştirip onları bir araya getiriyor, 

sonra onları üst üste yığıyor. Sen yağmurun bulutların arasından yağdığını 

görüyorsun. Allah, gökteki dağ gibi bulutlardan dolu yağdırıyor ve onu dilediği 

kimseye isabet ettirip cezalandırıyor, dilediği kimseyi de ondan koruyor. Şimşeğin 

parıltısı neredeyse gözleri alıyor, görmez hale getiriyor.  

44. Allah, geceyi gündüze, gündüzü geceye çeviriyor. Şüphesiz bunda basiret 

sahipleri için kesinlikle Allah’ın varlığına ve kudretine bir ibret vardır.  

45. Allah, her canlıyı sudan yarattı. Canlılardan bir kısmı karnı üzerinde yürür, 

bir kısmı iki ayak üzerinde yürür, bir kısmı dört ayak üzerinde yürür. Allah 

dilediğini yaratır. Çünkü Allah, her şeye hakkıyla gücü yetendir.  

46. Andolsun, biz gerçekleri açıklayıcı ayetler indirdik. Allah, dilediği kimseyi 

doğru yol İslam’a iletir. 

47. Münafıklar, “Biz Allah’a ve peygambere iman ettik ve itaat ettik” diyorlar. 

Sonra onlardan bir grup, sözlerinin ardından itaatten yüz çeviriyor. Münafıklar, 

müminler değildir. 

48. Aralarındaki anlaşmazlıklarla ilgili hüküm vermesi için Allah’a ve 

peygamberine çağırıldıkları zaman, münafıklardan bir grup hemen yüz çeviren 

kimselerdir. 

49. Eğer verilen hüküm, lehlerine olursa Peygambere boyun eğerek gelirler.  

50. Münafıkların kalplerinde bir hastalık mı var, yoksa şüphe mi ediyorlar? 



13 
 

 
 

Yoksa Allah ve Peygamberinin kendilerine karşı zulmedeceğinden mi korkuyorlar? 

Hayır, münafıklar ancak zalim kimselerdir. 

51. Aralarındaki ihtilaflı konularda hüküm vermesi için Allah’a ve 

Peygamberine çağrıldıkları zaman, müminlerin sözü ancak, “işittik ve itaat ettik” 

demeleridir. Ancak müminler, kurtuluşa eren kimselerdir. 

52. Kim Allah’a ve Resulüne itaat eder, Allah’tan korkar ve emir ve yasaklarına 

riayet ederek O’na karşı gelmekten sakınırsa, işte ancak onlar, başarı elde eden ve 

kurtuluşa eren kimselerdir. 

53. Münafıklar, eğer sen onlara emredersen, kesinlikle cihada çıkacaklarına var 

güçleriyle Allah’a yemin ederler. Ey Peygamberim! Onlara de ki: Yemin etmeyin, 

yapmanız gerekeni yapın, güzelce itaat edin. Şüphesiz Allah, yaptıklarınızdan 

haberdar olandır. 

54. Ey Peygamberim! Münafıklara de ki: Allah’a itaat edin ve peygambere itaat 

edin. Eğer yüz çevirirseniz bilin ki, tebliğ görevinin sorumluluğu peygambere, itaat 

görevinin sorumluluğu ise size aittir. Eğer Peygambere itaat ederseniz, hidayete 

erer, doğru yolu bulursunuz. Peygambere düşen görev, insanları iman ve itaate 

zorlamak değil, sadece apaçık bir tebliğdir. 

55. Ey insanlar! Allah, sizden iman eden ve salih ameller işleyen kimselere şu 

vaatte bulundu: Andolsun Allah önceki zamanlarda yaşayan müminleri egemen 

kıldığı gibi onları da yeryüzünde mutlaka egemen kılacak, onlar için razı olduğu 

dinleri İslam’ı yaşamaları için imkân verecek ve korkularının ardından onları 

mutlaka güvene kavuşturacaktır. Çünkü onlar, bana ibadet ediyorlar, bana hiçbir 

şeyi ortak koşmuyorlar ve ibadetlerini riya ile değil, ihlâsla yapıyorlar. Bundan 

sonra kimler nankörlük ederse, ancak onlar fasık kimselerdir. 

56. Ey müminler! Namazı dosdoğru kılın, zekâtı verin, Peygambere itaat edin, 

ta ki siz merhamet edilesiniz. 

57. Ey Peygamberim! Sen inkâr edenlerin, Allah’ı yeryüzünde aciz bıraka-

caklarını zannetme! Kâfirlerin ahirette gidip sığınacakları yer cehennemdir. 

Cehennem, gidilecek ne kötü yeridir! 

58. Ey iman edenler! Ellerinizin altında bulunan köleleriniz, cariyeleriniz, 

hizmetçileriniz ve sizden henüz ergenlik çağına gelmemiş çocuklar, odanıza girmek 



14 
 

 
 

istedikleri zaman günde üç defa, sabah namazından önce, öğle vakti elbiselerinizi 

çıkardığınız zaman ve yatsı namazından sonra sizden izin istesinler. Bu üç vakit, 

sizin avret yerlerinizi açabileceğiniz vakitlerdir. Bu üç vakitte izin aldıktan sonra 

odalarınıza izinsiz girmelerinde ne size, ne de ergenlik çağına gelmemiş çocuklar 

ile kölelerinize hiçbir günah yoktur. Çocuklarınız ve köleleriniz, etrafınızda 

dolaşan, yanınıza sıkça girip çıkan, birbirinizle iç içe olduğunuz kimselerdir. Allah, 

ayetleri size işte böyle açıklıyor. Allah çok iyi bilendir, hüküm ve hikmet sahibi, 

her işi, her emir ve yasağı çok hikmetli olandır. 

59. Çocuklarınız erginlik çağına geldikleri zaman, odanıza girmek için 

kendilerinden öncekilerin izin istedikleri gibi izin istesinler. İşte böyleAllah, 

ayetlerini size açıklıyor. Allah, her şeyi çok iyi bilen, hüküm ve hikmet sahibi, her 

işi, her emir ve yasağı çok hikmetli olandır. 

60. Evlenme ümidi kalmamış, adetten kesilmiş, doğurganlıkları ve cinsel 

arzuları yok olmuş, çoğu zaman evlerinde oturan yaşlı kadınların dışarıya çıkarken 

ziynet yerlerini açmamak şartıyla dış elbiselerini giymemelerinde onlar için hiçbir 

günah yoktur. Bununla birlikte iffetli olmaları kendileri için daha hayırlıdır. Allah, 

her sözü çok iyi işitendir, her şeyi çok iyi bilendir. 

61. Dini sorumluluklar ile ilgili görme engelliye güçlük yoktur, topala güçlük 

yoktur, hastaya da güçlük yoktur. Kendi evlerinizde veya babalarınızın evlerinde 

veya annelerinizin evlerinde veya erkek kardeşlerinizin evlerinde veya kız 

kardeşlerinizin evlerinde veya amcalarınızın evlerinde veya halalarınızın evlerinde 

veya dayılarınızın evlerinde veya teyzelerinizin evlerinde veya anahtarlarına sahip 

olduğunuz evlerde veya dostlarınızın evlerinde yemek yemenizde sizin için bir 

sakınca yoktur. Sizin için birlikte veya ayrı ayrı yemek yemenizde hiçbir günah 

yoktur. Evlere girdiğiniz zaman kendinize ve ailenize Allah katından mübarek ve 

güzel bir selam ile selam verin. İşte Allah,  düşünesiniz diye size ayetleri böyle 

açıklıyor.  

62. Müminler, ancak Allah’a ve peygamberine iman eden ve bütün toplumu 

ilgilendiren bir iş için peygamberle birlikte bulunduğu zaman ondan izin almadan 

çekip gitmeyen kimselerdir. Şüphesiz senden izin isteyen kimseler var ya, işte 

onlar, Allah’a ve peygamberine iman eden kimselerdir. Ey peygamberim! Bu 

itibarla müminler, bazı özel işleri için senden izin istedikleri zaman, onlardan 

dilediğin kimseye izin ver ve onlar için Allah’tan bağış dile. Şüphesiz Allah çok 



15 
 

 
 

bağışlayandır, çok merhamet edendir. 

63. Ey müminler! Peygamberin davetini ve onu çağırmayı, aranızda birbirinizin 

daveti ve çağırması gibi yapmayın. Sizden gizlice sıvışıp gidenleri Allah muhakkak 

biliyor. Peygamberin emrine muhalefet eden kimseler, başlarına bir belanın 

gelmesinden veya elem veren bir azaba uğramaktan sakınsınlar. 

64. Ey insanlar! Bilesiniz ki, şüphesiz göklerdeki ve yerdeki her şey Allah’ındır. 

Allah, içinde bulunduğunuz iman, inkâr veya nifak durumunu muhakkak bilir ve 

kendisine döndürülecekleri kıyamet günü onlara iyi veya kötü yaptıklarını haber 

verir. Allah, her şeyi çok iyi bilendir. 



 
 

 
 

 

 

 

 

 

2. BÖLÜM 

NÛR SÛRESİNİN GÜNÜMÜZ TOPLUMUNA 

VERDİĞİ MESAJLAR 



 
 

 
 

 

 

  



18 
 

 
 

NÛR SÛRESİNİN GÜNÜMÜZ TOPLUMUNA VERDİĞİ MESAJLAR 

Nûr sûresinde, ağırlıklı olarak toplumsal yapının prototipi sayılan aile 

özelinde genel sosyal ve toplumsal konulara değinilmiş, birbirini destekleyen 

unsurlar olan evliliğin nezaheti ve toplumun nezaketi birlikte değerlendirilmiş, 

aşağıdaki mesajlar verilmiştir. 

 1. ALLAH’IN İSİM VE SIFATLARI İLE İLİGİLİ MESAJLAR 

Allah’ın isim ve sıfatları, Allah’ın zâtına nispet edilen anlam ve kavramlar 

olup Allah-u Teâlâ hakkında aşkınlık ve yücelik ifade eder. İnsanoğlunda saygı 

hissi uyandıran bu isim ve sıfatlar, dua ve zikirde kullanılarak ibadetin ve duanın 

kabulüne vesile olur. Kişinin kalbine sükûn ve huzur vererek kişiye ilâhî rahmet ve 

lütuf telkin eder. Aslında Allah’ın isimleri birer vasıf ve nitelikten ibaret olup zatı 

için alem olan tek bir isim vardır ki o da Allah lafzıdır.14 

Yüce Yaratıcı’nın ism-i a’zamı olan Allah, yüce Rabbimizin özel ismi olup 

O’nun celal, cemal ve kemal sıfatlarının ifade ettiği mânâlarının tümünü 

kapsamaktadır. Allah-u Teâlâ’nın diğer isimleri Allah’ı tasvir eder.15 

Bir varlığın özellik ve niteliklerini belirtmek mânâsında mastar olup “bir 

varlığın tanınmasını sağlayan hal ve nitelikler” anlamında olan sıfat kelimesi, terim 

olarak “Allah-u Teâlâ’nın insanlar tarafından bilinmesini sağlayan nitelikleri” veya 

“onun zatına nispet edilen mânâ ve mefhum” şeklinde tanımlanır.16 

Allah’ın isim ve sıfatları, Allah’ı tanımada önemli bir role sahiptir. O’nu 

farklı yönlerden tanıtan sıfatlar Cenab-ı Allah’ın insanlar tarafından tanınmasını ve 

bilinmesini sağlarlar.17 

Yüce Rabbimizi isim ve sıfatları ancak ayet ve hadislerden öğrenilir. 

İnsanoğlu Allah’ın kendisine vermiş olduğu akılla düşünerek, Allah’ın varlığı ve 

birliğinin sonsuz delillerini ve ayetlerini temaşa edebilir ve onun sıfatlarını 

anlayabilir. Ancak bu sıfatları tam olarak idrak edebilmesi için insanlara mukaddes 

                                                           
14 Karagöz, İsmail, Allah’ın İsim ve Sıfatları Esma-i Hüsna, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, s.15, 4. 

Baskı, Ankara, 2020. 

15 Karagöz, İsmail, Karaman Fikret, Paçacı, İbrahim, Canbulat, Mehmet, Gelişgen, Ahmet, Ural, İbrahim, 

Dinî Kavramalar Sözlüğü, Allah, s.23, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, Ankara, 2015. 

16 Çelebi, İlyas, Sıfat, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 37/100-106, Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, İstanbul, 2012. 

17 bk. Karagöz, Esma-i Hüsna, s. 72. 



19 
 

 
 

kitaplar ve Peygamberler gönderilmiştir. Son Peygamber Hz. Muhammed (s.a.s.)’in 

hadislerinde ve ona gönderilmiş olan Kur’ân’da bu sıfat ve fiiller tanıtılmıştır. 

İnsan Allah-u Teâlâ’nın isim ve sıfatlarını bilirse onun yüceliğini, gücünün 

ve bilgisinin sonsuzluğunu kavrar. Yaratıcısını yakından tanır. Dünya hayatında 

yapmış olduğu her hareketinin Allah tarafından bilindiğini, görüldüğünü, 

işitildiğini öğrenir. Bu bilgi ona kul olduğunu, Cenab-ı Allah’ın azameti karşısında 

ne kadar aciz olduğunu hatırlatır. Böyle olunca da ahlâkı güzelleşir ve kendine 

Kur’ân ahlâkını kılavuz edinir. 

1.3. Allah’ın Çok Merhametli Olması 

Yüce Allah’ın bu ismi, sûrenin  ٌغَفوُرٌ رَح۪يم َ  Şüphesiz Allah, çok“ فَاِنَّ اللّٰه

bağışlayan, çok merhamet edendir.” anlamındaki 5. âyetinde geçmektedir. 

Sözlükte, “acımak, şefkat göstermek” anlamına gelen merhamet, kelimesi; 

“acıma duygusu ve bu duygunun etkisiyle yapılan iyilik, lütuf” anlamlarına gelir.18 

Allah’ın Rahmân isminin bir yansıması olan merhamet, 19  bütün yaratılmış 

varlıklara yönelik ihsan ve lütfu ifade etmektedir. Bununla birlikte merhamet, 

insanlarda olan, onları hem kendi cinslerine hem de diğer canlıların sıkıntılarına 

karşı hassas olmaya ve yardım yapmaya götüren acıma duygusunu ifade etmektedir. 

Rabbimizin merhametinin çokluğunu Hz. Peygamber (s.a.s.) şöyle ifade 

etmiştir: “Allah, rahmeti yüz parça yapmış, bunun doksan dokuzunu kendisinde 

tutmuş, bir parçasını yeryüzüne indirmiştir. Bu bir parça rahmet sebebiyle yaratıklar 

birbirlerine merhamet ediyorlar. O kadar ki hayvanlar, yavrularına zarar verir 

korkusuyla ayaklarını kaldırmaktadırlar."20 Yarattığı her şeye karşı merhameti bol 

olan Yüce Rabbimizin kullarının da merhameti ilke edinmesini gerekir. 

Allah-u Teâlâ ’nın mümin kullarının birbirlerine merhameti tavsiye 

etmelerini emrettiği üzere 21  Peygamber Efendimiz (s.a.s.) de şu sözleri ile 

mü’minlere merhameti tavsiye etmiştir: “Allah, ancak merhametli olanlara 

rahmetini ihsan edecektir.” 22  “Rahman merhamet edenlere merhamet eder. 

                                                           
18 Çağrıcı, Mustafa, DİA, Merhamet, 29/184-185, Ankara, 2004. 

19 Komisyon, Hadislerle İslam, 3/ 89, 4. Baskı, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, İstanbul, 2017. 

20 Müslim, Ebû’l-Hüseyn el-el-Haccac b. el-Kuşeyri el-Camiu’s-Sahih, Tevbe, 17, Çağrı Yayınları İstanbul, 

1981;  Buhârî, Muhammed b. İsmail, el-Câmiu’s-Sahih, Edeb, 19, Çağrı Yayınları, İstanbul, 1981. 

21 el-Beled, 90/17-18. 

22 Buhârî, Cenâiz, 33. 



20 
 

 
 

Yeryüzündekilere merhamet edin (o zaman) göktekiler de size merhamet eder.”23 

“Allah merhamet etmeyene merhamet etmez.” 24  “Küçüklerimize merhamet 

etmeyen, büyüklerimizin hakkını tanımayan bizden değildir (bizim sünnetimizi terk 

etmiştir).”25 

İnsanlar içinde merhamet duygusuna en belirgin bir şekilde sahip olan Hz. 

Muhammed (s.a.s.)’dir. O (s.a.s.)’nun en mükemmel özelliği, şefkat ve merhamet 

peygamberi olmasıdır. 26  Öyle ki Yüce Rabbimiz O (s.a.s.)’nu âlemlere rahmet 

olarak göndermiştir.27 

Allah’ın insanın içine koyduğu merhamet duygusunu bazı kullar yitirmiştir. 

Bu nedenle bazı insanlar diğerlerine nazaran daha az merhamet sahibidirler. 

İnsanlara merhameti var eden Allah’tır.28 İçinde merhamet duygusu olmayan kişiler 

hakkında Peygamber Efendimiz (s.a.s.), “Merhamet ancak şakî insandan söküp 

alınır.” buyurmuştur.29 

Akra’ bin Hâbis (ö.33/653-54), Peygamberimiz (s.a.s.)’i torunlarından 

Hasan’ı öperken görmüş ve “benim on çocuğum var, onlardan hiçbirini 

öpmedim.”demiştir. Bunun üzerine Peygamberimiz (s.a.s.): “Merhamet etmeyene 

merhamet edilmez.” buyurmuştur.30 

Hz. Aişe (ö. 58/678), anlatığına göre “Bazı bedeviler, Peygamber’e geldiler 

ve “siz çocuklarınızı öpüyor musunuz?” dediler. Peygamber (s.a.s.)’in; “Evet” 

demesi üzerine bedeviler “Vallahi biz çocuklarımızı öpmüyoruz.” dediler. Bunun 

üzerine Hz. Peygamber (s.a.s): “Allah, sizden merhameti (içinizden) söküp aldı ise 

ben ne yapayım.” demiştir.31 

                                                           
23 Ebû Dâvûd, Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ b. Sevre (Yezîd), es-Sünen, Edeb, 66, Çağrı Yayınları, 

İstanbul,1981. 

24 Buhârî, Tevhid, 2. 

25 Ebû Dâvûd, Edeb, 66. 

26 et-Tevbe, 9/128. 

27 el-Enbiyâ, 21/107. 

28 er-Rûm, 30/21. 

29 Ebû Dâvûd, Edeb, 66. 

30 Müslim, Fedâil, 65. 

31 Müslim, Fedail, 64. 



21 
 

 
 

Müslümanların öncelikle anne-babaya, 32  evlatlarına, 33  öksüzlere, 34 

eşlerine,35 hasta olanlara,36 ihtiyarlara,37 engellilere,38  tüm insanlara ve canlılara 

merhametli olması gerekir. Bununla birlikte inanan kimse, Allah’ın kendisine 

merhamet etmesini de O’ndan niyaz etmelidir. 

Peygamberimiz Efendimiz (s.a.s.):  “Allah’ım! Bizi bağışla, bize merhamet 

et, bizden razı ol, (ibadetlerimizi) kabul et. Bizi Cennetine koy, Cehennem’den koru 

ve bütün işlerimizi ıslah et.” diye dua etmiştir.39 

1.1. Allah’ın Lütuf Sahibi Olması 

Bu hükmü, sûrenin ِ عَلَ  يْكُمْ وَرَحْمَتهُُ وَلوَْلََ فَضْلُ اللّٰه  “Eğer Allah’ın size lütfu ve 

merhameti olmasaydı haliniz nice olurdu? Şüphesiz Allah, tövbeleri kabul eden, 

hüküm ve hikmet sahibi, her işi her emir ve yasağı çok hikmetli olandır.” 40 

anlamındaki 10. âyeti ifade etmektedir.  

Sözlükte Lütuf, “nazik ve merhametli davranmak, iyi muamele etmek” 

anlamında masdar, “iyilik etme, merhamet ve yardımda bulunma” anlamında 

isimdir.41 Dinî bir kavram olarak, Allah’ın kullarına olan yardımı, onları başarıya 

ulaştırması ve koruması anlamına gelir.42 

Allah’ın sıfatı olarak latîf; yarattıklarına yumuşak davranan, lütufkâr, 

merhametli, insanların bilmedikleri ve ummadıkları yerden ihsânda bulunan, 

kullarını öven, isyankâr davrandığında rızkından kesmeyen, kullarının gücünün 

yetmediği bir şeyle onları mesul tutmayan, kullarının hak ettiklerinin ziyadesini 

veren, her şeyin en ince ayrıntısını, ince işleri, gizli sırları bilen, işleri çok hassas 

düzenleyen ve gözle görülmeyen demektir.43 

                                                           
32 el-İsrâ, 17/23-24. 

33 Buhârî, Ezan, 65. 

34 Müslim, Zühd 42. 

35 er-Rûm, 30/21. 

36 Müslim, Selâm, 5. 

37Tirmizî, Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ b. Sevre Yezîd),  el-Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ (es-Sünen),  Birr, 15, Çağrı 

Yayınları, İstanbul, 1981. 

38 Buhârî, Merda, 4. 

39 İbn Mace, Dua, 2, II, 1261. 

40 Nûr,  24/10. 

41 Çelebi, İlyas, DİA, Lütuf,  27/ 239-241, Ankara, 2003. 

42 Canbulat, Mehmet, Dinî Kavramalar Sözlüğü, Lütuf, s. 398. 

43 Karagöz, Esma-i Hüsna, s.226. 



22 
 

 
 

Yüce Allah’ın yarattıklarına karşı lütufkâr olması ile ilgili birçok âyet-i 

kerime bulunmaktadır. 44 Allah isyankâr veya itaatkâr bütün kullarına lütufta 

bulunmaktadır.45 

Allah’ın bu isminin kullarına olan mesajı, insanların da lütufkâr olmalarıdır. 

Güzel bir huy olarak insanların birbirleriyle olan ilişkilerinde lütuf sahibi olduğunu 

bildiren birçok ayet vardır.46 

1.2. Allah’ın Çok Bağışlayan Olması 

Yüce Allah’ın bu ismi, sûrenin  ٌغَفوُرٌ رَح۪يم َ  Şüphesiz Allah, çok“ فَاِنَّ اللّٰه

bağışlayan, çok merhamet edendir.” anlamındaki 5. âyetinde geçmektedir. 

Sözlükte “örtmek, gizlemek, kirlenmekten korumak için bir şeyin üstünü 

örtmek” 47 anlamına gelen “ğafûr” ismi “ğâfir” kelimesinin mübalağalı hali olup, 

“çok affeden, çok bağışlayan”48 demektir. 

Kur’ân’da birçok âyette Allah’ın affediciliği ve mağfireti bildirilmekte, 

kulların da affedici olması istenmektedir. 

Bağışlayıcı olmak, Kur’ân ahlâkının gerektirdiği bir fiildir. İslam dininde, 

suçu affedebilmek hem ahlâki bir davranışın 49  gereği sayılmış hem bütün 

faziletlerin temelini oluşturan takvâya en yakın meziyet50 olarak görülmüştür. 

Allah-u Teâlâ, “İnsanların kusurlarını bağışla, iyi ve güzel olan söz, fiil ve 

davranışları emret ve cahillerden yüz çevir.” buyurmaktadır.51 

İslam dininde affetmenin değeri büyüktür. Bakara sûresinde, güzel bir söz ve 

bağışlamanın, peşinden incitme getiren bir sadakadan daha hayırlı olduğu 

bildirilmektedir.52 

Ahlâk abidesi olan Peygamber Efendimiz (s.a.s.)’in en belirgin vasıflarından 

biri de affedici olması idi. Bu özelliği sayesinde en kritik koşullarda bile 

etrafındakilere her zaman yumuşak ve merhametle muamele etmiş, onları 

                                                           
44 bk. Yûsuf, 12/100; Lokmân, 31/16; el-Mülk, 67/13-14; el-Hac, 22/23. 

45 eş-Şûrâ, 42/19. 

46 bk. el-Bakara, 2/237; Muhammed, 47/4. 

47 Topaloğlu, Bekir, DİA, Ğafûr, 13/286-287,  İstanbul, 1996. 

48 Karagöz, Esma-i Hüsna, 335. 

49 eş-Şûrâ, 42/40. 

50 Çağrıcı, Mustafa, DİA, Af, 1/394-395,  İstanbul, 1988. 

51 el-A‘râf, 7/199. 

52 bk. el-Bakara, 2/263. 



23 
 

 
 

kolaylıkla affedebilmeyi başarmıştır. Eğer onlara karşı sert ve katı bir şekilde 

davransaydı çevresinde bulunanlar dağılıp giderlerdi.53 

Yüce Allah Kur’ân’da, kötülüğün en güzel davranışla savılmasını, affetmenin 

bir iyilik olduğunu bildirmektedir: “İyilik ile kötülük, bir olmaz. Ey mümin! Sen 

kötülüğü en güzel bir şekilde sav. Böyle yaparsan seninle arasında düşmanlık 

bulunan kimse sanki sıcak bir dost oluvermiştir.”54 

İslam'ın dininde, insanlar hem Allah'tan hem de insanlardan af dilemeye ve 

affetmeye teşvik edilmiş, öfkeyi yutmak ve affetmek de takva ile 

ilişkilendirilmiştir. 55  Ayrıca bağışlayan ve uzlaşanların, ödüllendirileceği 

belirtilmiş,56 müminlerin arasındaki tartışmaların, münakaşaların sonlandırılması 

istenmiştir.57 

Bağışlama mevzûsu, İslam toplumunda sosyolojik bakımdan da ehemmiyetli 

bir yere sahiptir. Toplumsal uyumun devamı ve insan ilişkilerinin sağlıklı bir 

şekilde sürdürülebilmesi açısından, aile içerisinde, hısım ve akrabalarla olan 

münasebetlerde, uzak ve yakın sosyal çevrede, komşu ve iş arkadaşları arasındaki 

olumsuzlukların düzelmesinde ehemmiyetli bir ahlâk esasıdır.58 

1.4. Allah’ın Tövbeleri Kabul Etmesi 

Yüce Allah’ın bu ismi, sûrenin  ٌابٌ حَك۪يم َ توََّ  Şüphesiz Allah, tövbeleri“ وَانََّ اللّٰه

kabul eden, hüküm ve hikmet sahibi, her işi, her emir ve yasağı çok hikmetli 

olandır.” anlamındaki 10. âyetinde geçmektedir. 

“Tövbe” kelimesinin asıl mânâsı dönmektir.59 Çoğunlukla Allah’a dönmeyi 

ifade eden “tövbe”, “günah ve hataların verdiği iç sancısı ve kötü huyları iyi 

huylarla değiştirmedir.” 60  Din ıstılahında “tövbe”, insanın işlediği günahına 

                                                           
53 Âl-i İmrân, 3/159. 

54 Fussilet, 41/34.  

55 Âl-i İmrân, 3/134. 

56 eş-Şûrâ, 42/40. 

57 Nûr, 24/22. 

58 Karagöz, İsmail, Allah Kelamı Kur'ân'ın Hedefi Örnek Müslüman Örnek Toplum, s. 160,161,  Kar 

Yayınları, Ankara, 2013.               

59 Karagöz, Esma-i Hüsna, 332. 

60 Gazâlî, Ebû Hamid Muhammed, İhyâ-u Ulumi’d-Din, Tercüme Ahmet Serdaroğlu, Bedir Yayınevi, 

İstanbul, 1974. 



24 
 

 
 

pişman olup onu bırakması ve Allah’a dönüp O’ndan, yaptığı kötülüğü ve işlediği 

günahı affedip bağışlamasını dilemesi demektir.61 

Yüce Rabbimize iman etmenin bir gereği de Allah’a tövbe etmektir.62 Kişi 

tövbe ederek Allah’a hem itaat hem de ibadet etmiş olur. Yüce Kitabımız Kur’ân’da 

tövbe ile ilgili birçok âyet vardır. 63  Kişinin günahlarından dolayı tövbeyi terk 

etmesi zulüm,64 her ne şekilde işlemiş olursa olsun günahtan tövbe etmesi de farz 

bir görevdir. 

Tövbe, sadece kişinin Allah-u Teâlâ’ya olan vazife ve sorumluluklarındaki 

kusurlarını değil, bunun yanında kişisel ve sosyal hayatımızdaki iletişim kusurlarını 

da içine alır. Çünkü bu tür hatalar kul hakkına girdiği için insanlar birbirlerine karşı 

yapmış oldukları hatalardan mesuldürler. “Kul hakkı” ile ilgili günaha tövbe 

ederken, “Allah hakkı” ilgili tövbedeki şartlara ilave olarak hakkın hak sahibine 

verilmesi ve hak sahibi ile helâlleşilmesi gerekir. İnsan nasıl hatalarının affedilmesi 

için Allah’a tövbesini bildiriyorsa insanların da gönül alarak birbirlerinden özür 

dilemeleri ahlâkî açıdan lüzumlu bir harekettir. Ahlâki bir değer olarak özür 

dilemek, bireylerin birbirlerine karşı işlemiş olduğu kusurların telafi edilmesi, 

bozulan ilişkilerin düzeltilmesi, toplumun ve bireylerin arasında barış, huzur ve 

güven içinde yaşaması açısından önemli bir yere sahiptir. 

1.5. Allah’ın Âlim Olması 

Yüce Allah’ın bu ismi, sûrenin ٌعَل۪يمٌ حَك۪يم ُ  ,Allah her şeyi çok iyi bilen“ وَاللّٰه

hüküm ve hikmet sahibi, her işi, her emir ve yasağı çok hikmetli olandır.” 

anlamındaki 18. ayetinde geçmektedir. 

“Alîm”, “âlim” isminin mübalağalı şeklidir. Bu isim, Kur’ân-ı Kerim’de 153 

kez, Nûr sûresinde ise 10 kez geçmektedir.Bu isimlerden dördü tek isim olarak 

gelmiş, ikisinde Allah'ın kullarının amellerini bilmesi65 hatırlatılmış, ikisinde ise 

“Allah, her şeyi hakkıyla bildiğine”66 vurgu yapılmıştır. 

                                                           
61 Kılıç, Sadık, Kur’ân’da Günah Kavramı, s. 376, Hibaş Yayınevi, Konya, 1984.  

62 Karagöz, İsmail, İnsanın Allah’a Peygambere ve Kur’ân’a Karşı Görevleri, s.131, Kar Yayınları, Ankara, 

2020. 

63 bk. Nûr, 24/31; et-Tahrîm, 66/8; el-Bakara, 2/37; Tâhâ, 20/82; el-Kasas, 28/67. 

64 el-Hucurât. 49/11. 

65 Nûr, 24/28; Nûr, 24/41. 

66 Nûr, 24/35; Nûr, 24/64. 



25 
 

 
 

Nûr sûresinde Allah'ın “alîm” ismi, 3 defa ”hakîm” ismiyle, iki defa “semi'” 

ismiyle, bir defa da “vâsi' " ismiyle birlikte geçmiştir.  

“Alim”, yüce Allah’ın en güzel isimlerinden birisidir. “İşaretlemek, üst 

dudağı yarılmak, anlamak, tanımak hakikatini idrak etmek” mânâsındaki a-l-m 

kökünden türeyen âlim; “bilen, anlayan, tanıyan” demektir.67 

Allah’ın bu ismi, zaman ve mekân kaydı olmaksızın geçmiş-gelecek, uzak-

yakın, gizli-aşikâr, büyük-küçük her şeyi bildiğini ifade eder. Allah-u Teâlâ, dünya 

ve ahirette her şeyi bilir. O’nun bilgisi dışında kalan hiçbir şey yoktur.  

Allah’ın bilgisine konu olan şeyler Kur’ân’da “âlim” kelimesinin geçtiği 

âyetlerde zikredilmiştir.68 Bunlardan bazılarını şöyle sıralayabiliriz; “zalimleri,69 

bozguncuları, 70 müttakîleri, 71  göğüslerin içinde olanları, 72  insanların yaptıkları 

amelleri 73 ve hayırları,74 göklerde ve yerde olanları ve söylenen sözleri,75 kalplerde 

olanları76 kısaca “O, herşeyi bilir.”77 “Bir şeyi açığa vursanız da gizleseniz de (fark 

etmez), çünkü Allah her şeyi çok iyi bilir.”78 

 “Alim” ismi, insanların niteliği olarak da kullanılmıştır. 79  Ancak yüce 

Allah’ın ilmi yarattıklarının ilmine asla benzemez, değişikliğe maruz kalmaz, 

artmaz ve eksilmez. Allah küllîleri bildiği gibi cüz’îleri de bilir. İlminin cüziyyata 

olan taalluku, onun değişen cüziyyatla birlikte değiştiğini göstermez. Çünkü O, 

değişmekte olan şeylerin değişeceğini de önceden bilir.80 

                                                           
67 Karagöz, Dinî Kavramalar Sözlüğü, Alim, s. 21. 

68 Karagöz, Esma-i Hüsna, s.222. 

69 el-Bakara, 2/95. 

70 Âl-i İmrân, 3/63. 

71 Âl-i İmrân, 3/115. 

72 Âl-i İmrân, 3/154. 

73 el-Bakara, 2/283. 

74 el-Bakara, 2/273. 

75 el-Mâide, 5/97; el-Enbiyâ, 21/4. 

76 el-Ahzâb, 33/51. 

77 el-Bakara, 2/29. 

78 el-Ahzâb, 33/54. 

79 el-A‘râf, 7/109; bk. Yûsuf, 12/50; el-Hicr, 15/53; eş-Şuarâ, 26/34; ez-Zâriyât, 51/28. 

80 Arca, Abdullah, Fahreddin Razi’ye göre Allah’ın Sıfatları, s. 53, Dicle Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Doktora Tezi, Diyarbakır:  2017. 



26 
 

 
 

“Ey Peygamberim! Görmedin mi? Bilmedin mi? Gör ve bil ki şüphesiz Allah, 

göklerdeki bütün varlıkları ve yerdeki bütün varlıkları bilir.”81  “Şüphesiz Allah, 

her şeyi çok iyi bilendir.”82  “Yaratan Allah, yarattıklarını bilmez mi? Elbette bilir. 

O, çok lütufkâr ve en gizli şeyleri dahi bilen ve her şeyden hakkıyla haberdar 

olandır.”83 âyetleri Allah’ın her şeyi bildiğini, kâinatta hiçbir şeyin O’ndan gizli 

kalmadığını göstermektedir. 

Kur’ân’daki yaygın kullanımı içerisinde alîm isminin hangi isimlerle beraber 

kullanıldığı da önem arz eder. Alîm ismi 36 kez hakîm ismiyle birlikte gelmektedir. 

Bu hal ilahî bilgi ile hikmetin yakın bir bağlantı içerisinde olduğunu gösterir. 

Hikmet hem davranışlarda hem de bilgi ve hükümde sağlamlık ve isabet demektir. 

Davranışların ve hükümlerin isabet ve sağlamlığının ilimle olan ilgisi ise açıktır.  

Allah-u Teâlâ’nın her şeyi bilâistisna biliyor olması sırât-ı müstakimde 

olanlar için başlarına gelen musibetlerde teselli edici iken, zalimler, azgınlar ve 

günahkârlar için bir tehdittir. Kişi Allah’ın alîm olduğunu bildiği zaman O’ndan 

hiçbir şey saklayamayacağını da bilir ve O’ndan gelen bilgiye sırtını dönemez. 

İnsanların da Allah’ın alîm isminin bir tecellisi olarak Allah, Kur’ân, kâinat 

görev ve sorumluluklarla ilgili bilgi sahibi olması gerekir. 

1.6. Allah’ın Her Şeyi İşitmesi 

Yüce Allah’ın bu ismi, sûrenin   ٌسَم۪يعٌ عَل۪يم ُ  Allah her sözü ve konuşulanı“  وَاللّٰه

işitendir, her şeyi çok iyi bilendir.” anlamındaki 21. ayetinde geçmektedir. 

Sözlükte “duymak, işitmek, anlamak, bir dileği kabul etmek, duyurmak” 

anlamlarındaki sem‘ kökünden türemiş olan semî‘, “işiten” anlamına gelir.84 

Semî’, Allah-u Teâlâ’nın sıfatı olarak sözlerin gizlisini de açığını da işiten 

demektir. YüceAllah, insanların fısıltılarına kadar kötü veya iyi her sözünü işitir ve 

gereğini yapar, edilen dua ve niyazları duyar ve icabet eder.85 

Allah’ın semî’ ismi, Kur’ân’da bir yerde insanların sıfatı olarak 

kullanılmıştır.86 Allah-u Teâlâ’da işitir insanlar da işitir. İnsana işitme yeteneğini 

                                                           
81 el-Mücâdele, 58/7. 

82 el-Enfâl, 8/75. 

83 el-Mülk, 67/14.  

84 Topaloğlu, Bekir, DİA, Semi,  36/492,  İstanbul, 2009. 

85 Karagöz, Esma-i Hüsna, s.229. 

86 Hûd, 11/24. 



27 
 

 
 

veren de yüce Allah’tır.  Fakat Allah’ın işitmesi sınırsız ve vasıtasızdır. İnsanlar 

kısık ve gizli olan sesleri işitemez, ancak kulak aracılığıyla yalnızca belli frekansta 

olan sesleri işitebilir. Ama yüce Allah hepsini işitir.87 

Kur’ân’da semî‘den sonra alîm isminin kullanılması Cenab-ı Allah’ın işittiği 

şeylerin mahiyetini çok iyi bildiğini ve bunların içyüzüne hakkıyla vâkıf olduğunu 

işaret eder.88 

Görme ile işitme duyularının bilgi sağladığı hiç şüphesiz doğrudur. Ancak bir 

şeyin duyularak ve görülerek bilinmesi insanın psikolojisi açısından bunlar 

olmadan bilinmesinden çok daha etkileyici ve önemlidir. Bu nedenle semî’ ismi 

bütünüyle insanın hal ve davranışlarına yön vermeyi hedeflemektedir.89 

1.7.Allah’ın Hüküm ve Hikmet Sahibi Olması 

Yüce Allah’ın bu ismi, sûrenin  ٌعَل۪يمٌ حَك۪يم ُ  ,Allah her şeyi çok iyi bilen“ وَاللّٰه

hüküm ve hikmet sahibi, her işi, her emir ve yasağı çok hikmetli olandır.” 

anlamındaki 21. ayetinde geçmektedir. Ayrıca sûrenin 10, 58 ve 59. âyetleri de bu 

mânâyı ifade etmektedir. 

Allah’ın güzel isimlerinden biri olan, hükmetmek, hâkim olmak, hikmetli 

olmak, yönetmek, men etmek, dönmek ve sağlam yapmak anlamındaki “h-k-m” 

kökünden türeyen hakîm, 90  hükm masdarından sıfat olup “hüküm ve hikmet 

sahibi” demektir.91 

Hikmet Allah için kullanıldığında “eşyayı bilmek ve onu en sağlam ve 

kusursuz biçimde yaratmak” anlamında olup, insan için kullanıldığında “mevcûdatı 

bilip hayırlar işlemek” mânâsına gelmektedir.92 

Ayrıca hikmetin özü, neyin doğru neyin yanlış olduğunu anlamaya yarayan 

derin ve yararlı bilgi, ilim ve akıl ile doğruyu bulmadır.93 “Allah hikmeti, dilediğine 

                                                           
87 Karagöz, Dinî Kavramalar Sözlüğü, Sâmi’, s. 577. 

88 Yurdagür, Metin, DİA, Sem’, 36/452-453, İstanbul, 2009. 

89 Topaloğlu, DİA, Semi, 36/492. 

90 Karagöz, Dinî Kavramalar Sözlüğü, Hâkim, s. 217. 

91 Topaloğlu, Bekir, DİA, Hakîm, 15/181-182,  İstanbul, 1997. 

92 Kutluer, İlhan, Hikmet, DİA, 17/503-511, İstanbul, 1998. 

93 Karagöz, Dinî Kavramalar Sözlüğü, Hikmet,  s. 257. 



28 
 

 
 

verir. Kime hikmet verilmişse, şüphesiz ona çokça hayır verilmiş demektir. Bunu 

ancak akıl sahipleri anlar.”94 buyrularak hikmet sahipleri övülmüştür. 

Hz. Peygamber (s.a.s.) de yararlı bilgi istemeyi tavsiye etmiş bizzat kendisi 

de Allah’tan hikmet istemiş95  ve “Hikmet müminin yitiğidir, onu nerede bulursa 

alır.” buyurmuştur.96 

Anlaşılacağı üzere hikmet, kişiyi iyi ve güzel ameller işlemeye götüren, 

kişinin ahlâkının olgunlaşmasına yardımcı olan, faydalı ilim ve anlayış demektir. 

İnsanlar, taraflar arasında herhangi ihtilaflı konuları çözümleyip hüküm ve 

karar verebilir. Yalnız onların verdiği bu hüküm ve kararlarda yanılma ihtimali 

vardır. Ancak Yüce Allah’ın hükmünde asla hata, yanılma ve zulüm yoktur.97 

Allah-u Teâlâ asla abes bir iş işlemez. O’nun yaptığı her emir ve yasakta, her 

işinde ve hükmünde sayısız hikmetler vardır. 

1.8. Allah’ın Dilediğini Temize Çıkarması 

Bu hükmü, sûrenin   َعَليَْكُمْ وَر ِ ي وَلوَْلََ فَضْلُ اللّٰه َ يزَُك ۪ حْمَتهُُ مَا زَكٰى مِنْكُمْ مِنْ احََدٍ ابََداًۙ وَلٰكِنَّ اللّٰه

 Allah’ın size lütfu ve merhameti olmasaydı sizden hiçbir kimse ebedî“  مَنْ يشََاءُٓ 

olarak temize çıkamazdı. Fakat Allah, dilediği kimseyi temize çıkarır.” 98 

anlamındaki 21. âyetinin üçüncü cümlesi ifade etmektedir. 

ي مَنْ يشََاءُٓ    Temize çıkamaz” ve“ مَا زَكٰى  ”Allah dilediğini temize çıkarır “ يزَُك ۪

mânâsına gelmektedir. “Temize çıkmak”, isyan ve inkârdan, nifak ve şirkten 

kurtulmaktır. “Temize çıkarmak” ise insana iman ve itaati nasip etmektir. Kişi 

ancak iman etmek sûretiyle inkâr, şirk ve nifaktan, tövbe etmek sûretiyle de 

günahlardan kurtulabilir. Bu durum Allah-u Teâlâ’nın kullarına bir lütfudur. 

“Allah’ın size lütfu ve merhameti olmasaydı sizden hiçbir kimse ebedî olarak 

temize çıkamazdı. Fakat Allah, dilediği kimseyi temize çıkarır.” 99  cümlesi, şu 

âyetlerin belirtmek istediği mânâyı ifade etmektedir: 

                                                           
94 el- Bakara, 2/269. 

95 Komisyon, Kur’ân Yolu Tefsiri, 1/423-425.   

96 Tirmizi, İlim, 19. 

97 Karagöz, Esma-i Hüsna, s.243. 

98 Nûr, 24/21. 

99 Nûr,  24/21 



29 
 

 
 

“Ey Peygamberim! Sana iyilik ve nimetten ne ulaşırsa bu, Allah'tandır, 

Allah’ın lütfu iledir. Sana kötülük ve musibetten ne ulaşırsa bu da kendindendir, 

kendi hata ve kusurların sebebiyledir.”100 

“Ey müminler! Başınıza her ne musibet gelirse kendi elleriniz ile yap-

tıklarınız hatalı işler ve günahlar sebebiyledir. Allah, yine de günah ve hataların 

çoğunu affediyor da musibetler vermiyor.”101 

“Eğer Allah, insanları zulümleri sebebiyle hemen cezalandırsaydı, 

yeryüzünde hiçbir canlı bırakmazdı. Fakat Allah, onları takdir edilmiş belli bir 

zamânâ kadar erteler.”102 

1.9. Allah’ın Kullarına Karşı Şefkatli Olması 

Bu hükmü, sûrenin   ٌفٌ رَح۪يم َ رَؤُُ۫  Şüphesiz Allah çok şefkatli ve çok“ وَانََّ  اللّٰه

merhametlidir.”103 anlamındaki 20. âyetinin ikinci cümlesi ifade etmektedir. 

Raûf kelimesi, acımak ve esirgemek, şefkat ve merhamet etmek mânâsına 

gelen “r-e-f” kökünden türeyen “râif” kelimesinin mübalağalı şekli olup lügatta, 

çok merhametli, çok şefkatli, çok acıyan, esirgeyen demektir.104 

Dil âlimleri anlamca rahmet kelimesine en yakın bir kelime olan re’fetin, 

rahmetten daha güçlü bir şefkat duygusunu ifade ettiğini belirtir. Rahmet, “kişinin 

hoşlanmasa bile başkasına iyilik yapması” mânâsına da geldiği halde re’fet, 

gönülden kopan bir arzuyla şefkat gösterme içeriğine sahiptir.105 

Raûf,  Allah-u Teâlâ’nın sıfatı olarak çok şefkatli, çok yumuşak, çok 

hoşgörülü demektir. 106  Kur’ân-ı Kerim’de 10 âyette çoğunlukla râhim sıfatıyla 

birlikte kullanılmıştır.  

Yüce Allah’ın şefkati, inanan ve inanmayan, itâatkâr veya âsi olan tüm kulları 

kuşatır. Allah’ın kullarının ibadetlerini, îmânını zâyi etmemesi,107 Allah’ın rızasını 

                                                           
100 en-Nisâ, 4/79. 

101 eş-Şûrâ, 42/30. 

102 en-Nahl, 16/61; bk. Fâtır, 35/45. 

103 Nûr, 24/20. 

104 Karagöz, Dinî Kavramalar Sözlüğü, Raûf,  s.545. 

105 Topaloğlu, Bekir, DİA, Raûf,  34/468, İstanbul, 2007. 

106 Karagöz, Esma-i Hüsna, s. 339. 

107 el-Bakara, 2/143. 



30 
 

 
 

kazanmak için çalışanlara sevap vermesi, 108  müminlerin kalplerinin kinden 

arındırılması, 109  tövbeleri kabul etmesi, 110  azabından sakındırması, 111  nimet 

vermesi, 112  insanların karanlıklardan aydınlığa çıkarılması, 113  Cenab-ı Hakk’ın 

Raûf isminin tecellîleri arasındadır. 

Kur’ân’da raûf isminin geçtiği on bir âyetin birinde114 bu kelime Peygamber 

Efendimiz (s.a.s.)’e izâfe edilmektedir.  

1.10. Allah’ın Kullarının Yaptıklarından Haberdar Olması 

Bu hükmü, sûrenin  َخَب۪يرٌ بمَِا يَصْنَعوُن َ  Şüphesiz Allah, onların“  انَِّ اللّٰه

yaptıklarından haberdardır.” 115  anlamındaki 30. âyetinin son cümlesi ifade 

etmektedir. 

“Habîr,” Yüce Allah’ın en güzel isimlerinden olup sûrede 2 defa 

zikredilmektedir. Bir şeyi bilmek, denemek, tecrübe etmek, yeri sürmek, imtihan 

etmek mânâsındaki “h-b-r” kökünden türemiştir.116 

Sözlükte “bir şeyin iç yüzünden haberdar olmak, bir nesneyi gereğince 

bilmek için yoklayıp sınamak,” mânâsına gelen “hubr”masdarından sıfat olup 

“bilen, bir nesnenin mahiyetine ve iç yüzüne vâkıf olan” demektir.117 

Allah’ın sıfatı olarak habîr, “gizli ve açık hiçbir şey kendisinden gizli 

olmayan, her şeyden haberdar olan, bütün sırları, işlerin iç yüzünü bilen, haber 

veren” demektir.118 

Yüce Rabbimiz kullarının iyi-kötü, hayır-şer, gizli-aşikâr bütün 

yaptıklarından haberdar olur: “O kullarının her halini haber almış/bilmiştir.”119 

“Kullarının günahlarını haber alıcı, görücü olarak Rabbin yeter.”120 “O kullarının 

                                                           
108 el-Bakara, 2/207. 

109 el-Haşr, 59/10. 

110 et-Tevbe, 9/117. 

111 Âl-i İmrân 3/30. 

112 bk. en-Nahl, 16/5-8; el-el-Hac, 22/65; Nûr, 24/20. 

113 el-Hadîd; 57/9. 

114 et-Tevbe, 9/128. 

115 Nûr, 24/30. 

116 Karagöz, Dinî Kavramalar Sözlüğü, “Habîr” s. 208. 

117 Topaloğlu, Bekir, DİA, Habîr, 14/378, İstanbul, 1996. 

118 Karagöz, Esma-i Hüsna, s.227. 

119 el-Âdiyât, 100/11. 

120 el-İsrâ, 17/17. 



31 
 

 
 

her halini haber alandır/bilendir.” 121 “Gerçekten Allah yaptıklarımızdan haber 

almaktadır.”122 

Ayrıca habîr isminde bilme, O’na göre ödüllendirme ve cezalandırma 

vardır.123 

1.11. Allah’ın Dilediğini Hesapsız Olarak Rızıklandırması 

 

Bu hükmü, sûrenin   ٍيَرْزُقُ مَنْ يشََاءُٓ بِغيَْرِ حِسَاب ُ  Allah, dilediğine hesapsız“ وَاللّٰه

olarak rızık verir.”124 anlamındaki 38. âyetinin son cümlesi ifade etmektedir. 

Sözlükte, “bağış; pay ve nasip”125   anlamlara gelen rızık kelimesi, terim 

olarak Allah’nın canlılara yeme-içme ve diğer başka hususlarda yararlanmak üzere 

vermiş olduğu her şeyi ifade eder.126 

İnsanoğlunun yaşamını sürdürebilmesi için yedikleri ve içtikleri her şey yüce 

Kitabımızda “rızık” olarak zikredilmektedir.127  Yüce Rabbimizin kullarına olan 

nimetleri sayılamayacak kadar çoktur.128 Kur’ân-ı Kerim’de rızık olarak verilen 

nimetler yaşamın vazgeçilemez faktörü olan su ve gıdalardan ibaret addedilmemiş, 

özellikle hidâyet, din ve nübüvvet başta olmak üzere Cenab-ı Hakk’ın mânevî 

lutufları da rızık olarak ifade edilmiştir.129 

Hiç şüphesiz Allah, her kulunu rızkı ile beraber yaratmıştır. Fakat kulun, 

Allah-u Teâlâ’nın vermiş olduğu bu rızkından yararlanabilmesi için çalışması 

gerekmektedir. Çünkü insan için ancak çalıştığının karşılığı vardır.130 

Rızkın pis ve temiz,131  haram ve helâl olanı vardır. İnsanoğlunun rızkını 

meşru ve helâl bir şekilde elde etmesi emredilmiştir: “Ey insanlar! Yeryüzündeki 

                                                           
121 eş-Şûrâ,42/27. 

122 Nûr, 24/34. 

123 bk. el-Mücâdele, 58 /11; el-Münâfikûn, 63/11; el-İsrâ, 17/17. 

124 Nûr, 24/38. 

125 Karaman, Fikret, Dinî Kavramalar Sözlüğü, “Rızık” s. 553. 

126 Gölcük, Şerafettin, DİA, Rızık, 35/73-74, İstanbul, 2008. 

127 bk. el-Bakara, 2/57; el-En‘âm, 6/142; el-Mâide, 5/88; en-Nahl, 16/11; el-A‘râf, 7/160; Tâhâ, 20/81; el 

Mülk, 67/15; Sebe’, 34/15. 

128 bk. İbrahim, 14/34. 

129 bk. el-Bakara, 2/3; Âl-i İmrân 3/169; Hûd 11/88; Meryem 19/62. 

130 bk. en-Necm, 53/39. 

131 bk. el-A‘râf, 7/157. 



32 
 

 
 

şeylerin helâl ve temiz olanlarından yiyin.” 132  “Allah’ın size rızık olarak 

verdiklerinden helâl, iyi ve temiz olarak yiyin.”133 “Ey müminler! Size verdiğimiz 

rızıkların iyi ve temiz olanlarından yiyin."134 

Bütün canlıların rızkını veren Allah-u Teâlâ olduğu gibi135  insanlara mal ve 

mülk vererek zengin yapan da yüce Allah’tır. Allah istemediği müddetçe insan ne 

kadar çok çalışırsa çalışsın zengin olamaz. Allah-u Teâlâ’nın her işi hikmetli olduğu 

için Müslüman ve kâfir ayrımı yapmadan 136  dilediğini hesapsız zengin eder. 

Kimilerine az verir, kimilerine de çok vererek zengin olmasını sağlar. Bu konuyu 

ifade eden birçok âyet bulunmaktadır.137 

Toplumların fakire de zengine de ihtiyacı vardır. Eğer herkes zengin olsaydı 

yapılması gereken işleri yapan kimse olmazdı. Bu gerçeği Cenab-ı Allah Kur’ân’da 

bize bildirmektedir. “Dünya hayatında insanların rızıklarını aralarında biz 

paylaştırdık, birbirlerine iş gördürmeleri için, kimini kimine, derece derece üstün 

kıldık.”138 

Öte yandan yüce Kitabımızda başka kişilerin rızkına göz dikilmesi men 

edilmekte, 139   Cenab-ı Allah’ın, buyruğuna göre hareket eden kişileri hiç 

beklemediği bir yerden rızıklandıracağı 140  ve insanoğlunun sahip oldukları her 

şeyin sonunda tükenip biteceği, Allah-u Teâlâ katında bulunanlarınsa sonsuz 

olduğu vurgulanmaktadır.141 

1.12. Allah’ın Hayâsızlık ve Edepsizliğin Toplumda Yayılmasını 

İstememesi 

Bu hükmü, sûrenin  اِنَّ الَّذ۪ينَ يحُِبُّونَ انَْ تشَ۪يعَ الْفَاحِشَةُ فِي الَّذ۪ينَ اٰمَنوُا لهَُمْ عَذاَبٌ الَ۪يمٌۙ فِي الدُّنْيَا

خِرَةِ    Şüphesiz iman eden kimseler arasında hayâsızlık ve edepsizliğin“ وَالَْٰ

                                                           
132 el-Bakara, 2/168. 

133 el-Mâide, 5/88; en-Nahl, 16/114. 

134 el-Bakara, 2/172. 

135 bk.Hûd 11/6; el-Ankebût 29/60. 

136 bk.ez-Zuhruf, 43/33-35. 

137 bk. el-Ankebût, 29/62; Ra‘d, 13/26; el-Kasas; 28/82; el-İsrâ, 17/30. 

138 ez-Zuhruf, 43/32. 

139 bk.Tâhâ 20/131. 

140 bk. et-Talâk 65/3. 

141 bk. en-Nahl 16/96. 



33 
 

 
 

yayılmasını arzu eden kimseler var ya onlar için dünya ve ahirette elem veren bir 

azap vardır.”142 anlamındaki 19. âyetinin birinci cümlesi ifade etmektedir. 

Allah’ın bir şeyden hoşlanmaması, o şeyi yasak ettiğini ifade eder. 

Sûrenin bu âyetinde “ifk” hadisesi anlatıldıktan sonra toplumda zina ve iftira 

suçu ile hâya, edep ve ahlâksız söz ve fiilerin etrafa yayılmasına cür’et eden, 

bunların dedikodusunu yapmayı normal bir olaymış gibi karşılayan kişilerin cezaya 

müstehak olduğu bildirilmektedir.  

Âyette geçen “fâhişe” kelimesi zina iftirasında bulunmayı ve bunun 

propagandasını yapmayı ifade etmektedir. Bununla birlikte fuhuş ve fâhişe  

kelimeleri edep ve ahlâk dışı davranışları da içermektedir.143 

 Lugatta, “çirkin ve aşırı olmak”144  anlamına gelen fuhuş, İslâmî literatürde, 

kelimenin lugat mânâsıyla da bağlantılı olarak “aşırı derecede çirkin söz ve 

davranış, büyük günah, edep ve ahlâka aykırı olup dinen yasaklanan her türlü 

kötülük ve çirkinlik”145 mânâsında kullanılır. 

Peygamber Efendimiz (s.a.s.), hadis-i şeriflerinde şöyle buyurmuştur: 

“Fuhuştan sakının, Çünkü Allah, fuhşu, her türlü çirkin söz, fiil ve 

davranışları ve fuhuş sahiplerini ve tefahhuşu bir şeyi kötülemeyi ve çirkin görmeyi 

sevmez.”146 

“Mümin, söz ve davranışlarıyla insanları kırıcı, onları yaralayıcı, onlara lânet 

edici, fahiş, kaba ve çirkin davranışlı ve ağzı bozuk olamaz.”147 

“Allah kaba davranışlı ve ağzı bozuk insanlara buğz eder.”148 

Cinselliği çağrıştıran şehvet içerikli söz ve fiiller, hayâ ve edep ile doğrudan 

alâkalıdır. Dinimiz güzel ahlâk ve fazilet dini olduğu için ahlâka çok büyük değer 

vermiş ve ahlâkî emir ve kurallara uymayı da dinin temel esaslarından saymıştır. 

                                                           
142 Nûr, 24/19. 

143 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 5/98. 

144 Canbulat, Dinî Kavramalar Sözlüğü, Fahşâ, s. 168. 

145 Bozkurt, DİA, Fuhuş, 13/211-214. 

146 Ebû Dâvûd, Libas, 28; Müslim, Selâm, 11. 

147 Tirmizi, Birr,48. 

148 Tirmizi, Birr, 62. 



34 
 

 
 

Resûl-i Ekrem Efendimiz (s.a.s.): “Her dinin bir ahlâkı vardır. İslam ahlâkının özü 

de hayâdır.” 149  buyurmuştur. 

Hayâ kelimesi sözlükte çekinme, utanma, edep, âr, iffet, namus, Allah 

korkusuyla günahtan kaçınma gibi mânâlara gelmektedir. 150  Bir ahlâk terimi 

olarak, nefsin çirkin ve kötü davranışlarından rahatsız olup onları terk etmesi,151 

kötü bir işin yapılmasından veya iyi bir işin terk edilmesinden dolayı kişinin yüzünü 

kızartan sıkıntı hâli152 gibi değişik mânâlarda tanımlanmaktadır.  

Arapça’da “onur kırıcı tutum ve davranış, kınama, yerme” mânalarına 

gelen âr kelimesi de Türkçe’de genellikle hayânın eş anlamlısı olarak 

kullanılmaktadır.153 

Sahabesine hayâlı olmayı teşvik eden Peygamber Efendimiz (s.a.s.) kendisi 

de hâl ve hareketleriyle ümmetine en güzel hayâ timsali olmuştur. Hayâ, utanma 

duygusudur. Hayâ kişinin inancının gereği, edebe ve ahlâka aykırı düşen, Allah’ın 

emirlerine karşı hal, hareket ve kötü ifadeler, davranışlar karşısında yüzünün 

kızarması, utanması ve bu durumdan hoşlanmayıp üzülmesidir. 

“İman, yetmiş küsur parçadır. Hayâ da imandan bir parçadır.”154 buyuran 

Allah Rasulü (s.a.s.), hayâ ile imanın birbirine bağlı olduğunu ifade etmiş ve hayâyı 

imanın bir cüzü olarak nitelendirmiştir. Zira iman, netice de Allah’ın yasaklarından 

kaçınıp ve emirlerine uymak şeklinde dışa yansır. Bir defasında aşırı utangaç 

davranmasından dolayı kardeşine nasihat veren birini gören Peygamber Efendimiz 

(s.a.s.), “Bırak onu, çünkü hayâ, imandandır.155  buyurmuştur. 

İnsanlardan utanıp, onların tepkilerinden çekinerek onların hoşuna gitmeyen 

söz ve eylemleri yaparken huzursuz olan insanın Alah’a karşı da hayâlı davranması 

gerekir. Kişinin Allah’tan hayâ etmesi, ihsan üzere yani Allah’ı görüyormuşçasına 

davranması, Allah’ın her an kendisini görüyor bilinciyle 156 Allah’ın istemediği 

                                                           
149 İbn Mâce, Zühd, 17. 

150 Sami Şemsettin, Kâmûs-ı Türkî, 1, 194, Dersaâdet, 1317; Devellioğlu Ferit, Osmanlıca- Türkçe 

Ansiklopedik Lügat, s.411, Ankara, 1970. 

151 Cürcâni, Şerif, et-Ta’rîfât, s. 94, Baskı yeri ve tarihi yok.  

152 Kadı İyâz, eş-Şifâ bi Ta’rîfi Hukûki’l-Mustafâ, 1, 118, Beyrut, tarihsiz. 

153 Devellioğlu, Osmanlıca- Türkçe Ansiklopedik Lügat, s.411. 

154 Buhârî, İman, 3; Müslim, İman, 57. 

155 bk. Buhârî, İman, 16, 1, 11; Müslim, İman, 12, 1, 63. 

156 Müslim, İman, 7; Buhârî, İman, 37. 



35 
 

 
 

şeylerden uzak durması, kendini kontrol etmesi demektir. Bu da Kur’ân-ı Kerim’in 

“Ey insanlar! Siz nerede olursanız olun, O, sizinle beraberdir ve Allah, bütün 

yaptıklarınızı çok iyi görendir.”157 âyetini iyice özümsemesi ile mümkündür. 

Bir hadis-i şerif’te Allah Rasulü (s.a.s.), “Allah, hayâ sahibi ve günahları 

örten, gizleyendir, avret yerlerini örtmeyi, hayâ ve iffeti, günah olan söz ve fiilleri 

örtmeyi, gizlemeyi sever. Biriniz guslettiği zaman avret yerlerini örtsün.” 158 

buyurmuştur. Hayâ utanma hissidir. Bu his, kişiyi kötülüklerden, günah olan söz, 

fiil ve hareketlerden alıkoyar. Eğer hayâ ortadan kalkarsa çirkin olan söz, eylem ve 

davranışların ortaya dökülüp ifşa olmasına, bu ahlâk dışı durumların toplumda 

yayılmasına ve ahlâki çöküntüye sebep olur.159 

Bu nedenle Allah Rasulü (s.a.s.), “Kim bir Müslümanın ayıbını, kusurunu 

örterse Allah da kıyamet günü onun ayıbını, kusurunu örter.” 160 buyurarak 

başkalarının kusurlarının ortaya dökülmemesini, gizlenmesini istemektedir. Ayrıca 

inanan kimselerin iffetli ve hayâ sahibi olmalarını dilemekte ve Allah’ın hayâ sahibi 

kişileri sevdiğini bildirmektedir. 

Netice itibariyle Müslümanlar için hayânın, onurlu ve ahlâklı bir hayatın 

vesilesi olmanın dışında insanın imanını ortaya koyan ve onu Allah katında kıymetli 

kılan bir özellik olduğu unutulmamalıdır. Çünkü Peygamber Efendimz (s.a.s.) şöyle 

buyurmuştur: “Hayâ imandan gelir. İman sahibi ise cennettedir. Hayâsızlık kaba 

davranıştan kaynaklanır. İmanla bağdaşmayan kaba davranış sahibi ise 

cehennemdedir.”161 

1.13. Yüce Allah’ın Ahirette İnsanları Hesaba Çekmesi 

Bu hükmü, sûrenin سَر۪يعُ الْحِسَاب ُ ”.Allah, hesabı çabuk görendir“ وَاللّٰه 162 

anlamındaki 39. âyetinin son cümlesi ifade etmektedir. 

Hesap kelimesi sözlükte, “hesap etmek, hesaba çekmek, saymak, sayma, 

sayım” anlamlarında,163 din ıstılahında, yükümlü insanların dünyadaki inanç ve 

                                                           
157 el-Hadîd, 57/4. 

158 Ebû Dâvûd, Hammâm, 2. 

159 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 5/99. 

160 Buhârî, Mezâlim, 3. 

161 Tirmizî, Birr, 65. 

162 Nûr, 24/39. 

163 Yüksel, Emrullah, DİA, Hesp, 17/240-242,  İstanbul, 1998 



36 
 

 
 

yaptıkları davranışlardan dolayı âhirette hesaba çekilmeleri anlamına 

gelmektedir.164 

Hesap görmesi çok süratli anlamında “serî’u’l-hisâb”,  yüce Allah’ın en 

güzel isimlerinden biridir. 

Kıyamet günü insanlar, inanç, söz, eylem ve davranışlarında dolayı hesaba 

çekilecekleri için ahiret kelimesi Kur’ân’da “hesap günü” anlamında “yevmü’l-

hisab” olarak isimlendirilmiştir. 165  Bu sebeple Peygamber Efendimiz (s.a.s.) 

“Hesaba çekilmeden kendinizi hesaba çekiniz.” buyurmuştur.166 

Yüce Rabbimiz kullarını dünyada iken başıboş bırakmamış167 onları kulluk 

etmekle168 yükümlü kılmıştır. Cenab-ı Allah, dünyada iken insanların kötü veya iyi 

söz ve davranışlarını kayıt altına aldırmaktadır.169 Bu nedenle kıyamet günü herkes, 

az veya çok, büyük ya da küçük, hayır veya şer, kötü ya da iyi tüm yaptıklarını amel 

defterinde hazır bir şekilde bulur. 170  Kıyametteki bu hesaplaşma işi uzun 

sürmeyecektir, zira “Allah hesabı çok süratli olandır.”171 

1.14. Göklerin ve Yerin Sahibi ve Yöneticisinin Allah Olması 

Bu hükmü, sûrenin   ِمُلْكُ السَّمٰوَاتِ وَالَْرَْض ِ  Göklerin ve yerin mülkü ve“ وَلِلّٰه

hükümranlığı, Allah’ındır.”172 anlamındaki 42. âyetin ilk cümlesi ifade etmektedir. 

Sözlükte “tasarrufta bulunmak, bir şeye sahip olmak,” mânasındaki mülk 

“kişinin sahip olduğu, kendi başına tasarrufta bulunduğu mal” demek olup Allah’a 

nisbetle “bütün maddî varlık alanı ve bunun üzerindeki hükümranlık” anlamı, 

insanlara nisbetle  “siyasî hâkimiyet ve iktidar” mânası taşımaktadır.173 

                                                           
164 Karaman, Dinî Kavramalar Sözlüğü, Hesap, s.251. 

165 bk. İbrahim, 14/41. 

166 Tirmizî, Kıyâmet, 14. 

167 bk. el-Kıyâmet, 75/36. 

168 bk. ez-Zâriyât, 51/56. 

169 bk. el-Câsiye, 45/29; Yâsîn, 36/12; Kāf, 50/17. 

170 bk. Kehf, 18/49. 

171 el-Bakara, 2/202. 

172 Nûr, 24/39. 

173 Kenanoğlu, M. Macit, DİA, Mülk, 31/539-540,  Ankara, 2020. 



37 
 

 
 

Yerin, göklerin ve ikisi arasında bulunan her şeyin174 mülkü Allah’ındır.175 

O’nun mülkünde ortağı yoktur.176 Dünyada iken bu mülkünden dilediğine verir.177 

Âhirette ise sadece mülk O’nun olacaktır. 178  İnsanların sahip olduğu mal ve 

mülklerde aslında O’nundur. Varlıkları kullarının hizmetine sunan da Allah-u 

Teâlâ’dır.179  Dolayısıyla düşünen ve bilen her insan, kendisine geçici olarak verilen 

başka birine ait olan mülkte nasıl davranması gerekiyorsa öyle hareket etmesi 

gerekir. 

1.15. Yüce Allah’ın Dilediği Kimsenin Müslüman Olmasını Sağlaması 

Bu hükmü, sûrenin  ٍيهَْد۪ي مَنْ يشََاءُٓ اِلٰى صِرَاطٍ مُسْتقَ۪يم ُ  Allah, dilediği kimseyi“ وَاللّٰه

doğru yol İslam’a iletir.”180 anlamındaki 46. âyetin son cümlesi ifade etmektedir. 

Hidâyet, “doğru yolu göstermek, doğru yola girmek” anlamında masdar, 

“kılavuzluk, doğru yol” mânasında isim olup “hedefe ulaştıracak yolu gösterme, bu 

yol için kılavuzluk etme” diye de tanımlanabilir.181 

Yüce kitabımızın bazı yerlerinde fertlerden bahsedilerek Allah’ın dilediği 

kimseleri hidâyete erdirdiği, dilediği kimseleri de dalâlette bıraktığı anlatılır182 ve 

Allah’ın bu iradesine hiçbir kimsenin karşı gelemeyeceği ifade edilir.183 Ancak 

Allah-u Teâlâ’nın sapıklıkta bırakması ve doğru yolu göstermesi keyfi olarak değil, 

hikmete, bilgiye ve insanların hal ve hareketlerine göredir. Zira Rabbimiz âdildir 

asla zalim değildir, kimseye zerre kadar zulmetmez.184 Yüce kitabımızda kimlere 

hidâyet edip kimlere etmediğini Allah bildirmiştir. Örneğin tercihleri sebebiyle 

zalimlere, kâfirlere, fâsıklara185 müşriklere,186 yalancı nankörlere,187 hidâyet etmez. 

                                                           
174 Mâide, 5/17-18. 

175 Furkân, 258/21; Hâdid, 57/2. 

176 İsrâ, 17/111. 

177 el-Bakara, 2/247. 

178 el-Mü’min, 40/16; Furkan, 25/26. 

179 bk. el-Bakara, 2/29; Lokman, 31/20. 

180 Nûr, 24/39. 

181 Yavuz, Yusuf Şevki, DİA, Hidâyet,  17/473-477,  İstanbul, 1998. 

182 meselâ bk. er-Ra‘d 13/27; İbrâhîm 14/4; en-Nahl 16/37; Fâtır 35/8. 

183 ez-Zümer 39/36. 

184 en-Nisâ, 4/40. 

185 el-Bakara, 2/26, 258, 264. 

186 el-Mü’min, 40/28. 

187 ez-Zümer, 39/3. 



38 
 

 
 

Sadece “kendisine yönelen kimselere hidâyet eder.” 188  Allah, yolundan sapan 

kimseleri de doğru yola ereni de bilir.189 

Netice itibariyle Kur’ân’da yer alan hidâyet kavramının yapısı, fert ve toplum 

olarak insanların dünya-âhiret mutluluğunu, toplumların genel mânâda huzur ve 

selâmetini sağlaması bakımından hidâyetin Allah’a ait olduğunu, dinden bağımsız 

başka türlü çözümlerle, sürekli, kapsamlı ve yaygın bir hidayet rotası 

oluşturamayacağını göstermektedir.  

Fertler kendi tercih ve iradeleriyle dalâlet veya hidâyet yoluna yönelebilecek 

bir yaratılışa sahiptir. Hidâyeti tercih ettiklerinde o yönde alışkanlık kazanır ve bu 

hal zamanla kendisinde bir huy haline gelir. Bundan ayrılmak istemiş olsa bile artık 

buna gücü yetmez. Buna mukabil dalâleti tercih eden kimse de aynı durumdadır. 

Yüce Rabbimiz doğru yola eren kullarını yanlış yola düşmekten koruyacak vasıtalar 

yarattığı gibi yanlış yola düşenlerin hidayete ermesine engel olacak maniler de 

yaratır.190 

1.16. Yüce Allah’ın, Yerin ve Göklerin Nuru, Aydınlatıcısı Olması 

Bu hükmü, sûrenin  ْنوُرُ السَّمٰوَاتِ وَالَْرَْضِ  مَثلَُ نوُرِه۪ كَمِشْكٰوةٍ ف۪يهَا مِصْبَاحٌ  الَْمِص ُ بَاحُ ف۪ي الَلّٰه

يٌّ يوُقَدُ مِنْ شَجَرَةٍ مُبَارَكَةٍ زَيْتوُنَةٍ لََ شَرْقيَِّةٍ وَلََ غَرْ  جَاجَةُ كَانََّهَا كَوْكَبٌ درُ ِ  الَزُّ
بيَِّةٍۙ يكََادُ زَيْتهَُا يضُ۪يٓءُ وَلوَْ زُجَاجَةٍ 

 Allah, göklerin ve yerin nuru, yaratıcısı, yöneticisi ve“ لَمْ تمَْسَسْهُ نَارٌ  نوُرٌ عَلٰى نوُرٍ  

aydınlatıcısıdır. O’nun nurunun, kitap ve peygamberinin misali, içinde lamba 

bulunan kandillik gibidir. Lamba bir cam şişe içindedir. Cam şişe, sanki inci gibi 

parlayan bir yıldızdır. Lamba, doğuya ve batıya ait olmayan mübarek bir zeytin 

ağacından yakılır. Bu ağacın yağı, ateş dokunmasa bile, neredeyse etrafını 

aydınlatır. O, nur üstüne nurdur.”191 anlamındaki 35. âyet ifade etmektedir. 

Zulmetin zıddı olan nûr kelimesi sözlükte, “aydınlık, ışık” mânâsına 

gelmekte olup Kur’ân ve hadis-i şeriflerde “insanların önlerini aydınlatıp gerçek ve 

doğru olanı görmelerini, hak ile bâtılı, hayır ile şerri ayırt etmelerini sağlayan 

mânevî ve ilâhî ışık” anlamında kullanılmıştır.192 

Nûr, uhrevî ve dünyevî olup dünyevî olanı, Kur’ân ve akıl gibi basiretle 

anlaşılan, göz ile görülmeyen nûr ya da güneş ve ay ışığı gibi cisimlerden yayılıp 

                                                           
188 Ra‘d, 13/27. 

189 en-Nahl, 16/125. 

190 Yavuz, DİA, Hidâyet,  17/473-477. 

191 Nûr, 24/35. 

192 Uludağ, Süleyman, DİA, Nûr,  33/244-245,  İstanbul, 2007. 



39 
 

 
 

göz ile görülebilen nûrdur. Uhrevî olan nûr ise âyettte 193  bildirildiği üzere 

inananların âhirette manevî aydınlığı ve ışığıdır.194 

Allah’ın kendisi için “Nûr” ismini kullanması, aydınlatma ve ışık verme 

fiilinin çokluğunu bildirmek içindir.195 Allah-u Teâlâ, nurun kendisi olmayıp, var 

edicisidir.196 

İnsanda bir basar (göz), bir de basiret (idrak) vardır.197 Basar, renkleri ve ışığı 

algılayan göz, basiret ise hakikatleri bilmeye ve anlamaya yarayan kalp gözüdür.198 

Cenab-ı Allah, kendisini mecazî mânâda göklerin ve yerin nûru, gerçekte 

göklerin ve yerin aydınlatıcısı199 olarak nitelendirmiştir.  

Âyette sembolik bir anlatım ile yüce Allah’ın yerleri, gökleri ve insanları 

aydınlatması aynı mişkâttaki lambaya benzetilmiştir. Bu lambada bulunan alev, 

yıldız gibi parlak bir cam fanus ile korunmakta hem derli toplu hem son derece 

parlak bir şekilde yansıtılmaktadır. Fitilin ucunda bulunan alev, alelâde bir yağ 

olmayıp sürekli güneş ile temas halindedir. Ondan almış olduğu ısı ve ışık enerjisi 

ile mükemmel yetişmiş mübarek bir zeytin ağacından elde edilen üstün vasıftaki bir 

zeytinyağı ile yakılarak beslenmektedir. Lambanın içindeki zeytinyağı o kadar 

parlak ve o kadar saf ki, fitilin ucunda alev olmasa bile kendi parlaklığı ile etrafı 

yeterince aydınlatabilecek mahiyettedir. Bu da “Nur üstüne nur” olarak 

nitelendirilmiştir.200 

Âyetteki temsili anlatımı şöyle anlamak mümkündür:201 

Lamba, henüz bülüğa ermemiş ama yaratılışında potansiyel olarak Allah ve 

din bilgisi olan insanı temsil etmektedir.202 

                                                           
193 bk. el-Hadîd, 57/12-13. 

194 Karagöz, Esma-i Hüsna, s.372. 

195 Karagöz, Dinî Kavramalar Sözlüğü, “Nûr” s. 530. 

196 bk. ez-Zümer, 39/69; el-En‘âm, 6/1. 

197 Yazır, Elmalılı Muhammed Hamdi, Hak Dinî Kur'ân Dili, 6/23. Zehraveyn Yayınları, sadeleştiren 

Karaçam, İsmail, Işık, Emin, Bolelli, Nusrettin, Yücel, Abdullah, Özakkaş, Mahmut, Tüfekçi, İbrahim, 

İstanbul, tarihsiz.  

198 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri,  5/136. 

199 Yazır, Hak Dinî Kur’ân Dili, 6/23. 

200 Bilmen, Ömer Nasuhi, Kur’ân-ı Kerim’in Türkçe Meâli Alisi veTefsiri, 5/ 2355-2356, Bilmen Yayınevi, 

İstanbul,1963. 

201 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri,  5/137. 

202 bk. el-A‘râf, 7/172,173; er-Rûm, 30/30. 



40 
 

 
 

Lambanın fitilinde olan alev, büluğa ermiş, insanda kötüden iyiyi, yanlıştan 

doğruyu ayırt etme ve bilgi edinme potansiyeli olan akl-ı selimi temsil etmektedir. 

Doğusu ve batısı olmayan günün her vaktinde Güneş’ten beslenerek 

olgunlaşan mübarek zeytin ağacından elde edilen yağ, Allah’tan gelen Kur’ân’ı 

yani vahyi temsil etmektedir. 

Kısacası âyette sözü edilen nûr ile maksat, insanda bulunan din duygusu, akıl, 

kitap ve peygamberdir. 

Yüce Rabbimiz, insanoğlunu kendisine kulluk etsin diye yaratmış, 203  

yaratılışında din duygusu ve akıl var etmiş204 ve kulluk vazifesini yapabilmeleri için 

de kitabı ve peygamberi ile rehberlik yapmıştır.205 Her insanın, aklını kullanarak 

peygamber ve kitaplardan faydalanması, dünya ve ahiretini karanlıktan kurtararak 

aydınlığa çıkarması gerekir. 

1.17. Allah’ın Dilediği Kimseyi Nuruna Ulaştırması 

Bu hükmü, sûrenin   ُٓلِنوُرِه۪ مَنْ يشََاء ُ  Allah, dilediği ve dileyen kimseyi“ يهَْدِي اللّٰه

nuruİslam’a iletir.”206 anlamındaki 35. âyetin 7. cümlesi ifade etmektedir. 

Öncelikle inanıyor ve biliyoruz ki, “Hiçbir kimse Allah’ı yapmak istediği bir 

şey için engelleyip aciz düşüremez!” 207  “O bir şeyin olmasını dilediği zaman, 

yalnızca ona ol der, o da hemen oluverir. Zira her şeyin hükümranlığı ve mülkiyeti 

O’nun elindedir.”208 Şüphesiz Allah, her şeye hakkıyla gücü yetendir.”209 Hiçbir 

kudret, O’nun yapmak istediği şeye engel olamaz.210 

Ancak şu da bir gerçek ki, dünyanın ve ahiretin yaratılış gayesi,211  yüce 

Allah’ın adalet ilkesi sebebiyle küfür ve iman, diğer bir ifade ile dalâlet ve hidâyet; 

kulun kendi özgür kararlılığı ve iradesi ile gerçekleştirdiği fiillerin neticesidir. 

Rabbimiz bütün insanların hidâyetini ve iyiliğini istemiş, onlara emsalsiz dört 

                                                           
203 bk. ez-Zâriyât, 51/56. 

204 bk. er-Rûm, 30/39. 

205 bk. el-Bakara, 2/185; eş-Şûrâ, 42/52-53. 

206 Nûr, 24/35. 

207 et-Tevbe, 9/2,3; Yûnus, 10/53. 

208 Yâsîn, 36/82. 

209 el-Bakara, 2/20; el-Ahzâb, 33/30. 

210 Yûnus, 10/107. 

211 bk. el-Mülk, 67/2; el-Câsiye, 45/22. 



41 
 

 
 

rehber ile fıtrî din, akıl, peygamber ve vahiyle rehberlik ederek aydınlanma fırsatı 

bahşederek, inanıp inanmamalarını kendi iradelerine bırakmıştır.212  Bütün bunlara 

rağmen Allah hiçbir kimseyi ne imânâ ne de inkâra zorlamaz.213 Müslüman ya da 

mümin olmak isteyen kişiye hidâyet verir, istemeyen kişiye de hidâyet vermez.214 

1. 18. Kâfirlerin, Allah’ı Aciz Bırakamaması 

Bu hükmü, sûrenin   ِلََ تحَْسَبَنَّ الَّذ۪ينَ كَفَرُوا مُعْجِز۪ينَ فِي الَْرَْض  “Ey Peygamberim! Sen 

inkâr edenlerin, Allah’ı yeryüzünde aciz bırakacaklarını zannetme.” anlamındaki 

57. âyetin 1. cümlesi ifade etmektedir.215 

Allah her şeye gücü yetendir.216 Allah dilediğini yapar.217 Yapmak istediği 

şeye kimse engel olamaz. Hiçbir kimse Allah’ı aciz bırakacak da değildir. 218 

Acizlik Allah için muhaldir.219 Cenab-ı Hakk’ın aciz olmaması ve kimsenin Allah’ı 

aciz bırakamaması, Allah-u Teâlâ’nın selbî sıfatlarındandır.220 

2. KUR’ÂN-I KERİM İLE İLGİLİ MESAJLAR 

Allah-u Teâlâ’nın insanlığa gönderdiği en son ilahî mesajı olan Kur’ân; 

sözlükte bir şeyi diğer bir şeye yaklaştırıp seslendirmek ve okumak mânâsında 

olup221 yüce Allah tarafından222  vahiy yoluyla223  Arapça olarak224  peyderpey225 

Peygamber Efendimiz (s.a.s.)’e indirilen 226  Allah-u Teâlâ’nın sözü olduğundan 

şüphe olmayan227 nesilden nesile bize kadar tevatüren gelen, Mushaflarda yazılı, 

Fâtiha sûresi ile başlayıp Nâs sûresi ile sona eren, okunması ile ibadet edilen ve 

                                                           
212 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 5/138. 

213 bk. el-Bakara, 2/256. 

214 bk. el-En‘âm, 6/125. 

215 Nûr, 24/57. 

216 Âl-i İmrân, 3/189. 

217 bk. İbrâhîm, 14/27; el-el-Hac, 22/18; Âl-i İmrân, 3/40 

218 bk. el-Enfâl, 8/59; et-Tevbe, 9/2-3; Yûnus, 10/53. 

219 Karagöz, Esma-i Hüsna, s.408. 

220 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 5/170. 

221 Birışık, Abdülhamit, DİA, Kur’ân,  26/383-388,  Ankara, 2002. 

222 el-Hâkka, 69/43. 

223 Yûnus, 10/15. 

224 Yusuf, 12/2. 

225 Furkan, 25/32. 

226 el-Bakara, 2/2; Secde, 32/2. 

227 Karagöz, İsmail. Kur’ân’a Karşı Görevlerimiz, s. 69, Kar Yayınları, Ankara, 2013.  



42 
 

 
 

sevap kazanılan, 323. 015 harf, 77. 439 kelime, 6236 ayet ve 114 sûreden oluşan 

mûciz bir Allah kelâmıdır.228 

İnsanları en doğru yola ileten Kur’ân-ı Kerim’in229 amacı, insanın dünya ve 

ahiret mutluluğunu sağlamaktır. Sadece Peygamber Efendimiz (s.a.s.)’in dönemine 

ait olmayıp rehberliğini ve varlığını dünya durdukça sürdürecek çağları aşan bütün 

insanlığa ait bir kitaptır.230 

Okunmasının ibadet olması da onun müminlerin hayatlarının merkezini 

oluşturduğu mânâsına gelmektedir. Her konuda zengin bir içeriğe sahip olması 

bakımından kendisine inanan kişileri en güzel ahlâk seviyesine ulaştırmasıyla da 

muciz kabul edilmektedir.231 

Kur’ân’ın genel muhtevasında olduğu gibi Nûr sûreside insanlığı en doğruya 

ulaştıran, insanları ferdi ve içtimai her türlü ilişkide iyiye ve doğruya ileten ilkeleri 

içermektedir. 

2.1.Kur’ân Allah’ın Sözüdür 

Bu hükmü, sûrenin عَلَّكُمْ تذَكََّرُونَ سُورَةٌ انَْزَلْنَاهَا وَفَرَضْنَاهَا وَانَْزَلْنَا ف۪يهَآ اٰيَاتٍ بَي نَِاتٍ لَ   “Bu 

sûre, bizim indirdiğimiz ve içerdiği hükümlerini farz kıldığımız bir sûredir. Biz 

öğüt almanız için sûrede anlamı apaçık ve açıklayıcı âyetler indirdik.” 232 

anlamındaki birinci âyeti ifade etmektedir. 

Kur’ân’ın Yüce Rabbimizin sözü olduğu “sûreyi biz indirdik.” ifadesinden 

çıkarılmaktadır. Bu tabir Kur’ân’ın Allah tarafından geldiğine işaret etmektedir. 

İlahî Kelamın Allah’ın sözü olduğunu destekleyen birçok âyet bulunmaktadır. “O 

Âlemlerin Rabbinden indirilmiştir.”233 meâlindeki âyet ve buna benzer âyetler bu 

ifadeyi tasdik etmektedir. 234  Kur’ân, vahiy meleği Cebrail aracılığıyla veya 

doğrudan235 Allah’ın Peygamberine indirdiği ilahi bir kitaptır. Kur’ân, ne vahiy 

meleği Cebrail’in ne de Hz. Muhammed (s.a.s.)’in sözüdür. Kur’ân, tamamen 

                                                           
228 Karagöz, Dinî Kavramalar Sözlüğü, Kur’ân, s. 385. 

229 el-İsrâ, 17/9. 

230 Karagöz, Dinî Kavramalar Sözlüğü, Kur’ân, s.386. 

231 Görgün, Tahsin, DİA, Kur’ân, 26/388-389, Ankara, 2002. 

232 Nûr, 24/1; Karagöz,  Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 5/79. 

233 el-Vâkı’a, 54/80.  

234 bk. el-Hâkka, 69/43; Fussılet, 41/42; ez- Zümer,39/1; el-Mümin, 40/2; el-Câsiye, 45/2; el-Ahkâf, 46/2. el- 

En’âm, 6/114.   
235eş-Şûra, 42/51 



43 
 

 
 

Allah’ın sözüdür. Kur’ân’ın Allah’ın kelamı olduğunu kabul edip tasdik etmek, 

Mümin ve Müslüman olmak için şarttır. 

2.2. Kur’ân Âyetleri Apaçık ve Açıklayıcıdır 

Bu hükmü, sûrenin birinci ayetinde geçen  ٍاٰيَاتٍ بيَ نَِات “Mânâsı apaçık ve 

açıklayıcı âyetler” anlamına gelen cümlesi ifade etmektedir. 

 kelimesi “apaçık” ve “açıklayıcı” mânâsındadır. “Ayrılmak, uzaklaşmak  بيَ نَِاتٍ 

ve ayırmak, uzaklaştırmak” mânâsında “açık seçik olmak, açık seçik hale 

getirmek”236 anlamındaki “beyn” ya da “beyân” kökünden gelen beyyine, “apaçık 

delil, hüccet, kesin belge” demektir.237 Ayrıca “açık seçik olmak” ve “ayrılmak” 

anlamları birbirini tamamlayıcı bir nitelik taşıması sebebiyle ona “doğruyu 

yanlıştan, hakkı bâtıldan ayıran belge”238 mânâsında da beyyine denir. 

Bu konuda Kur’ân-ı Kerim’de birçok âyet-i kerime bulunmaktadır.239 Allah 

apaçık âyetleri ve delilleri bildirerek insanların bu emir ve yasakları kendilerine 

prensip edinmelerini buyurmuştur.240 

Âyetlerin apaçık ve açıklayıcı olması ile kastedilen, sûrenin içindeki 

hükümlerin, haram ve helâllerin, emir ve yasakların açık ve anlaşılır nitelikte 

olmasıdır.241 

2.3. Kur’ân İnsanlar İçin Bir Öğüttür 

Bu hükmü, sûrenin   لعََلَّكُمْ تذَكََّرُون   birinci âyetinin “umulur ki siz öğüt 

alırsınız.” ve “öğüt almanız için” anlamındaki son cümlesi ifade etmektedir. 

Öğüt almak anlamına gelen “tezekkür” kelimesi  َتذَكََّرُون fiilinin mastarıdır. 

Âyet ve sûrelerden öğüt almaktan kasıt, Allah’ın emir ve yasaklarına, helâl ve 

haramlarına dikkat edip ilke ve hükümlerini yerine getirmektir. Yoksa Allah’ın 

öğüdü yapılsa da olur yapılmasa da olur demek değildir. Kur’ân-ı Kerim’de birçok 

âyet-i kerimede, “görmüyor musunuz”242, “düşünüp öğüt almaz mısınız”243, “ibret 

                                                           
236 Topaloğlu, Bekir, DİA, Beyyine, 6/ 96-97, İstanbul, 1992. 

237 Karagöz, Dinî Kavramlar Sözlüğü, s. 70. 

238 Topaloğlu, DİA, Beyyine, 96-97. 

239 bk el-Bakara, 2/99; el-Hac, 22/16. 

240 Hicazî, Muhammed Mahmut, Furkan Tefsiri, 4/226, Vahdet Yayınevi, İstanbul, tarihsiz. 

241 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 5/79. 

242 bk. ez-Zâriyat,51/21. 

243 bk. es-Sâffât,37/155. 



44 
 

 
 

almıyor musunuz”244, “görmüyorlar mı"245 ve “düşünmüyorlar mı”246, soruları ile 

tefekkür yapılması istenmektedir.  

3.  İFFET İLE İLGİLİ MESAJLAR 

Terim olarak iffet kelimesi, insanın arzularının baskısına karşı koyarak, Allah 

ve insanlar nezdinde kendisini küçük düşürecek davranışlardan sakınmasını 

sağlayan ahlâkî erdemdir.247 

Ahlâkî bir terim olarak iffet, “kişiyi maddî ve bedenî hazlara aşırı 

düşkünlükten koruyan erdem” mânâsına gelmektedir.248 

İffet başka bir tanıma göre şehvette ölçülülüktür. İffetli olan, her şeyi dine ve 

mertliğe uygun biçimde, ölçülü, yapan kişi demektir.249 

İffet kabahatlerden kaçınmak mânâsında da kullanılmaktadır. İffet özelliğine 

sahip olmak, her türlü şehevî arzulara, isteklere karşı sabır, yüce bir gayrettir. İffet 

öyle bir özelliktir ki peygamberlerin tümü onu övmüş ve teşvik etmişlerdir. Bir 

başka açıdan ele alırsak aklı temsil eden filozoflar bile bu konuda aynı fikirde olmuş 

aksini ise kötülemekte birleşmişlerdir.250 

İnsanın içindeki iffet cevherinin ortaya çıkarılabilmesi için, hayâ duygusunu 

geliştirmesi gerekir. Toplum tarafından iffetli olmak için mahrem olan yerleri 

örtmek, evlenmek, buna gücü yetmeyenlerin ise oruç tutması tavsiye edilmektedir. 

Zira iffetli bir toplum için kişisel çaba yeterli olmayıp umumî bir anlayış da 

gereklidir.251 

3.1. Zina Haramdır 

Bu hükmü, sûrenin   ٍان۪ي فَاجْلِدوُا كُلَّ وَاحِد انيَِةُ وَالزَّ مِنْهُمَا مِائةََ جَلْدةٍٍَۖ  الَزَّ “Ey müminler! 

Zina eden kadın ve zina eden erkek var ya bunlardan her birine yüz sopa vurun.”252 

anlamındaki ikinci âyetinin birinci cümlesi ifade etmektedir. 

                                                           
244 bk. Hûd. 11/24. 

245 bk. el-Enbiyâ,21 /44. 

246 bk. Yâsîn,36/68; Muhammed,47/24. 

247 Çağrıcı, Mustafa, İslam’da İnanç İbadet ve Günlük Yaşayış Ansiklopedisi, İffet, 2/352, Marmara 

Üniversitesi İlahîyat Fakültesi Vakfı Yayınları, İstanbul, 1997. 

248 Canbulat, Mehmet, Dinî Kavramlar Sözlüğüs, İffet, 295. 

249 Ateş, Süleyman, Kur’ân Ansiklopedisi, 9/286, Kur’ân Bilimleri Araştırma Vakfı, İstanbul 1997. 

250 Ahmet Rıfat, Tasvîr-i Ahlak, s. 179, Hazırlayan, Hüseyin Algül, Tercüman Yayınları, tarihsiz. 

251 Telli, Mustafa. Hayâ Kavramında Peygamberlerin Örnekliği, Yüksek Lisans Tezi, Çorum, 2013. 

252 Nûr, 24/2. 



45 
 

 
 

“Meşru olmayan cinsel ilişki” 253  şeklinde ifade edilen zina, bir erkeğin 

aralarında nikâh bağı bulunmayan bir kadınla cinsel ilişkide bulunmasıdır. 254 

Zinanın, sözlük ve terim anlamları birdir. Buna rağmen çeşitli sebeplerden dolayı 

birbirinden farklı tanımlarına rastlanmasının sebeplerinden birisi zina kapsamına 

zinaya yol açan fiillerin de dâhil edilmesidir. “Ey müminler! Zinaya yaklaşmayın. 

Çünkü zina, son derece çirkin bir iş, hayâsızlık ve çok kötü bir yoldur.” 255 

meâlindeki âyet bu hususu açıkça ifade etmektedir. 

Cahiliye döneminde cinsel ilişki, para karşılığı için yapılırsa “biğâ”, aşk için 

yapılırsa “zina” adını alırdı. Bu iki durumdaki ilişki için herhangi bir yaptırım ve 

ceza yoktu. İslamiyetten sonra zina ve zinaya yol açacak tüm davranışlar haram 

kılınmıştır.256 

Zina, ahlâkî açıdan iffet duygusunu rencide eden, aile kurumunu kökünden 

sarsan, ahlâksızlığın yaygınlaşmasına sebep olan, iman ile bağdaşmayan, edep dışı 

bir eylemdir.257 

Zina, toplum ahlâkını çürüten kötü huylardan biridir. Dinimizde büyük 

günahlardan olup şiddetle yasaklanmıştır. Belirli koşullar çerçevesinde tespiti 

yapıldığı zaman suçlularına en ağır cezai hükümler uygulanmaktadır.  

Zina kelimesi Kur’ân-ı Kerîm’de beş âyette geçer. Bunlardan birinde “Açık 

bir hayâsızlık ve pek kötü bir yol” olarak nitelendirilmiş 258  zina suçu 

“Yaklaşmayın” emriyle yasaklanmıştır. İkincisinde zina etmemenin müminlerin bir 

özelliği olduğu belirtilmiş,259  ona tevessül edenlerin ağır bir azaba uğrayacağı, 

kıyamet gününde cezalarının kat kat arttırılacağı kaydedilmiştir.260 Üçüncüsü zina 

şirk ve adam öldürme gibi büyük günahlar arasında zikredilir.261 Diğer âyette de 

zina eden erkekle zina eden kadına yüzer sopa (celde) vurulması emredilir.262 

                                                           
253 Esen, Hüseyin. DİA, Zina, 34/444-445, İstanbul, 2013. 

254 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 5/80. 

255 el-İsrâ, 17/32. 

256 Esen, DİA, Zina, 34/444-445. 

257 Karagöz, İsmail, Helal, Mekruh ve Haramlar, s. 291-294, Kar, Ankara, 2016; İlahî Yasaklar, s. 416. 3. 

baskı, Kar Yayınları, Ankara-2016. 

258 el-İsra, 17/32. 

259 el-Mü’minûn, 23/5. 

260 bk.el-Furkān, 25/68; el-Ahzâb, 33/30. 

261 el-Mümtehine,  60/12. 

262 Nûr, 24/2. 



46 
 

 
 

Nur sûresinin 3. âyetinde,   َْانيَِةُ لََ يَنْكِحُهَآ الََِّ زَانٍ او  وَالزَّ
ان۪ي لََ يَنْكِحُ الََِّ زَانيَِةً اوَْ مُشْرِكَةًًۘ الَزَّ

مَ ذٰلِكَ عَلَى الْمُؤْمِن۪ينَ مُشْرِكٌ  وَحُر ِ   “Zina eden erkek ancak zina eden veya Allah’a ortak 

koşan bir kadınla cinsel ilişkide bulunur. Zina eden bir kadınla da ancak zina eden 

veya Allah’a ortak koşan bir erkek cinsel ilişkide bulunur. Zina ise müminlere 

haram kılınmıştır.”263 buyrulmuş ve 26. âyette de,  ِالَْخَب۪يثاَتُ لِلْخَب۪يث۪ينَ وَالْخَب۪يثوُنَ لِلْخَب۪يثاَت  

ي بَِاتِ   ي ِبوُنَ لِلطَّ ي بِ۪ينَ وَالطَّ ي بَِاتُ لِلطَّ  Kötü kadınlar, kötü erkeklere; kötü erkekler de kötü“  وَالطَّ

kadınlara; temiz kadınlar temiz erkeklere, temiz erkekler de temiz kadınlara 

layıktır.”264 anlamındaki âyetler ile zina, münker ve habis görülmüş, yasaklanmış 

ve necis sayılarak evlilik teşvik edilmiştir. 

Çirkin bir iş olan zina ile ilgili olarak Peygamberimiz (s.a.s), hadis-i 

şeriflerinde şöyle buyurmaktadır: “Zina eden kimse zina ettiği zaman mümin olarak 

zina etmez.”265  “İnsan zina ettiği zaman iman, bu kimseden ayrılır ve başının 

üstünde bir gölgelik gibi durur. Kişi bu işten uzaklaşınca iman geri döner.”266 

Bu hadis-i şeriflerden anlaşılacağı gibi zina iman ile bağdaşmamaktadır. Bu 

nedenle Resûlüllah (s.a.s) zinaya sebep olan her türlü söz, fiil ve hareketi 

yasaklayarak, “Hiç şüphe yok ki, Allah, âdemoğlunun zinadan nasibini yazmıştır. 

Buna erişecektir. Gözlerin zinası bakmak, kulakların zinası dinlemek, dilin zinası 

konuşmak, elin zinası tutmak, ayakların zinası adım atmaktır. Kalp zinayı ister ve 

temenni eder, cinsel organ ise bunu doğrular ya da yalanlar.”267 buyurmuştur. 

Zinanın, altı kötü hasleti vardır. Üçü dünyada, üçü de ahirette zuhur eder. 

Dünyada insanın şeref ve şanını giderir, kendisine fakirliği celbeder, ömrünü 

bereketsizleştirir, ahirette yüce Allah’ın gazabına uğrar, kötü bir hesaba tabi tutulur, 

ateş azabına giriftar olur. Şüphe yok ki zina ahlâksızlığı, nesepleri bozar, aileler 

arasına hıyanet ve denaet düşürür, toplum hayatını ifsat eder, insanlar arasına 

husumet bırakır, nice temiz aileleri mahcubiyet içinde yaşatır, zinadan meydana 

çıkan çocukların cephelerinde bir nikbet vardır, onlar kendi vatanlarına ciddi sûrette 

bağlı olamazlar.268 

                                                           
263 Nûr, 24/3. 

264 Nûr, 24/26. 

265 Müslim, İman, 100. 

266 Tirmizî,  İman, Tevbe 11, No: 2760. 

267 Müslim, Kader, 20. 

268 Bilmen, Kur’ân-ı Kerim’in Türkçe Meâli Alisi veTefsiri, 5/ 2321. 



47 
 

 
 

Zinadaki kötülükleri Müfessir Râzî (ö. 606/1210) maddeler halinde şöyle 

açıklamıştır: 

1. Soyların karışmaması ve kaybolmaması. İnsanlar zina sonucu doğan 

çocuğun kimin olduğunu bilemez, onun uhdesini almaz ve o çocuğun terbiyesi ile 

ilgilenmez. Bu durum o çocuğun zayi olmasını gerektirir ki bu yok oluş da neslin 

tükenip harap olmasına sebep olur. 

2. Meşru bir esasa bağlı olmayan birlikteliklerde iki taraf arasında tartışmalar 

olur. Zina yüzünden birçok kavga ve ölümlerin meydana geldiği bilinmektedir.  

3. Kadın, zinayı alışkanlık haline getirdiğinde, temiz ve müstakim olanlar 

ondan hoşlanmaz. Bu durumda sevgi diye bir şey kalmaz ve bu da insanların 

çoğunun nefretine vesile olur. 

4. Zina yapan kadın istese deistemese de kötü erkekler tarafından cinsel 

saldırılara maruz kalır. 

5. Evin mürebbiyesi ve çocukların terbiyecisi konumunda olan kadın, zina 

yaparsa bu vazifelerini hakkıyla yerine getiremez. 

Zinanın yasaklanmasının peşi sıra “çünkü o çok kötü bir yoldur, 

hayâsızlıktır.” buyrulması, zina işlemenin insanın temiz yaratılışına aykırı olduğuna 

işaret etmektedir.269 

Zina, aile ve toplumun huzur ve mutluluğunu zedeleyen kötü alışkanlıklardan 

biridir. Huzurlu ve mutlu bir toplum ve aile için, İslam’ın yasaklamış olduğu bu 

çirkin ve kötü fiillerden uzak durulması dinimizin kesin emridir. Ayrıca zinaya yol 

olan, konuşmak, yazışmak, şehvetle bakışmak, el ele tutuşmak gibi şehvetle fiziksel 

temasta bulunmak, porno film izlemek ve evlenmeleri caiz olanların yalnız olarak 

kapalı bir mekânda bulunmaları da haramdır.270 

3.2. Zina Edenler Cezalandırılır 

Bu hükmü, sûrenin  ان۪ي فَاجْلِدوُا كُلَّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا مِائةََ جَلْدةٍٍَۖ وَلََ تاَخُْذكُْمْ بِهِمَا رَافَْةٌ ف۪ي انيَِةُ وَالزَّ الَزَّ

خِرِ  وَلْ  ِ وَالْيَوْمِ الَْٰ ِ اِنْ كُنْتمُْ تؤُْمِنوُنَ بِاللّٰه يَشْهَدْ عَذاَبهَُمَا طَائٓفَِةٌ مِنَ الْمُؤْمِن۪ينَ د۪ينِ اللّٰه   “Zina eden kadın ve 

zina eden erkekten her birine yüzer değnek vurun. Allah’a ve ahiret gününe 

inanıyorsanız, Allah’ın dini(nin koymuş olduğu hükmü uygulama) konusunda 

                                                           
269 Komisyon, Kur’ân Yolu, 3/480. 

270 Karagöz, Helal Mekruh Ve Haramlar, s. 156. 



48 
 

 
 

onlara acıyacağınız tutmasın. Müminlerden bir topluluk da onların 

cezalandırılmasına şahit olsun.”271 anlamındaki ikinci âyeti ifade etmektedir. 

Zina yapanlar için cahiliye devrinde uygulanan bir ceza yoktu. Zinakâr 

kadının kocası veya velisi, bu durumu onur meselesi yapar ve öcünü şahsen almaya 

kalkardı. İslam dininin gelmesiyle beraber zina men edilerek büyük günah ve 

ahlâksızlık sayıldı. Ahiretteki cezasının cehennem, 272  dünyadaki cezasının ise 

had273 olduğu bildirildi. Zinanın cezalandırılma maksadı olarak da aile ile neslin 

korunması ve toplumsal düzeni sağlamak olarak açıklanır. Zina yalnızca, Kur’ân’da 

değil, İncil ve Tevrat gibi diğer kutsal kitaplarda da yasaklanmış ve zinayla ilgili 

yasaklamalarda recm cezasına274 yer verilmiştir. 

İslam hukukunun genel ilkelerinden biri olan “Berâet-i zimmet asıldır.”275 

kaidesine göre tersi ispatlanmadıkça insanların suçsuz sayılmaları gerekir ve hukuk 

nazarında kişinin suçsuz olması asıl olandır. Bu nedenle İslam hukukunda bir 

kimseye ceza verilebilmesi için önce suçun şüpheye yer vermeyecek şekilde tespit 

edilmesi gerekmektedir.  Suç, çeşitli ispat vasıtalarıyla tespit edilip hâkimin son ve 

kesin kararından sonra ceza uygulanabilir. Diğer suçlardan farklı olarak zina, 

şikâyete bağlı olmayıp, takibatı re’sen yapılır. Zina suçunun da meydana gelmesi 

için bireyin isteyerek ve bilinçli bir şekilde meşru olmayan cinsel ilişkide bulunması 

gerekir.  

ZİNA SUÇUNUN İSPAT YÖNTEMLERİ: 

Zina suçunun tespitinde genel ispat vasıtaları arasında ikrar, şahitlik ve 

hâkimin bilgisine dayanması276 ile ilgilikaideler bulunmakla birlikte, zina suçuna 

özel hükümler de söz konusudur. Bunları kısaca açıklayabiliriz. 

1. İkrar, Sözlükte “yerine getirmek, sabit kılmak, ispat etmek; itiraf etmek, 

bir şeyi haber vermek” anlamlarına gelir.277 Fıkıh dilinde, lügat anlamına yakın 

olarak, bir kimsenin üzerinde başkasına ait hakkın bulunduğunu itiraf etmesi, 

                                                           
271 Nûr, 24/2. 

272 Dönmez, İbrahim Kâfi, DİA, Sedd-i-Zerâi’, 26/277, İstanbul, 2009. 

273 Nûr, 24/2. 

274 Esen, DİA, Zina, 44/444-445. 

275 Mecelle, md. 8. 

276 er-Râzi, Fahruddin,  Muhammed b. Ömer el-Huseyn b. Ali el-Kureşî et-Teymî, el-Bekrî, et-Taberistânî, 

Tefsir-i Kebir Mefâtihu’l-Gayb, 16/502-503, Akçağ Yayınları, Ankara.  

277 Koca, Ferhat, DİA, İkrar, 22/38-40,  Ankara, , 2000. 



49 
 

 
 

bildirmesi demektir. 278  İkrarın meşruiyeti kitap 279 , sünnet, 280  icmâ ve kıyasa 

dayanır. 

Zina yaptığını kendi iddia eden kadın ya da erkek, suçunu dört defa 

tekrarlayarak itiraf eder suç sabit olur. Bu itiraflar ayrı ayrı zaman ve meclislerde 

yapılır. Ayrıca bu ikrar, mahkemede hâkimin huzurunda ve her defasında hâkimin 

reddetmesi şeklinde gerçekleştirilir.281 İkrarda bulunan kişinin, akıl sağlığı yerinde 

ve ergin biri olması gerekir. 

2. Şahitlik, genel olarak “bir kimsenin hazır bulunup görmek veya duymak 

sûretiyle bildiği bir şeyi haber vermesi” şeklinde tanımlanabilir.282 

Şahitlik, “Kadınlarınızdan zina yapanlara karşı içinizden dört şahit getirin.”283 

âyetine binaen tüm âlimlerin zina suçunda bir ispat unsuru olarak kullanılabilmesi 

konusunda ittifak ettikleri bir husustur. Ancak diğer şahitlerde aranan niteliklerin 

dışında zina davasında, ek olarak bazı şartlar aranmaktadır. Özetle söylemek 

gerekirse bunlar ulemanın görüşüne göre hâkimin önünde, hür, adaletli, gözleri 

gören dört erkeğin aynı mecliste şehâdet etmeleri, birbirleriyle çelişmeden zinayı 

ayrıntılı bir şekilde anlatmaları, şehadetlerini velâket olmadan yapmaları ve kocanın 

karısı aleyhine şahitlik etmemesi şeklindedir. Ayrıca şahitlik yapacak kişilerin, daha 

önce hiçbir şekilde hüküm giymemiş ve yalancı şahitlikte bulunmamış olmaları, 

maznuna karşı şahsi bir düşmanlığı ve kini bulunmadığı kesin olup iffetli olmaları 

gerekir. Bütün bu şartlardan anlaşılacağı üzere, İslam hukuku kişileri cezalandırma 

peşinde olmayıp kötülüğü yok edip düzeltme peşindedir. 

3. Hâkimin bilgisine dayanması, Bu konuda İmamEbû Yusuf (ö. 182/798)  

ve İmam Muhammed (ö. 189/805) “Hâkimin, kendi bilgisine istinaden hüküm 

vermesi caizdir” derken Ebû Hanîfe (ö. 150/767), “Eğer hâkim, yönettiği şehirde 

ve yönettiği zamanda o durum hakkında bir malumat elde etmiş ise buna göre 

hüküm verebilir, yoksa veremez.”  demektedir.284 

                                                           
278 Karagöz, Dinî Kavramalar Sözlüğü, s.304. 

279 bk. en-Nisâ’, 4/135; el-Bakara, 2/282; Âl-i İmrân, 3/81; et-Tevbe, 9/102. 

280 Buhârî, “Hudûd” 86/46-6859,6860. 

281 Esen, DİA, Zina, 44/444-445. 

282 Apaydın, el-Hacı Yûnus, DİA, “Şahit, 28/278-283, Ankara, 2010. 

283 en-Nisâ, 4/15; Nûr, 24/4, 13. 

284 er-Râzi, Tefsir-i Kebir Mefâtihu’l-Gayb, 16/503-504. 



50 
 

 
 

Âyetlerde fuhuş yaptığı dört tanıkla ispat edilen zaniyenin evde gözetim 

altında tutulması,285 zaninin ise sözlü eziyet edilmesi286 şeklindeydi. “Allah onlar 

için bir yol açıncaya kadar” ifadesiyle bu hükmün daha sonra düzenleneceğine 

işaret edilmiş, gerek âyetle gerekse sünnet ile yeni hükümler getirilerek yüz sopa 

vurulması287 şeklinde belirlenmiştir. Âyetin ifadesinde açık bir şekilde evli ve bekâr 

ayırımı bulunmamaktadır. Rasulullah (s.a.s), “bekâr iken fuhuş yapanlar için yüz 

sopa vurulması, evli iken fuhuş yapanlara da taşla öldürmek yani recim olarak”288 

beyan etmiştir. Bu cezayı, Peygamberimiz (s.a.s.) kendi zamanında,289 vefatından 

sonra da halifeler kendi döneminde 290  ve sonrasında Osmanlılar da kendi 

zamanında az da olsa uygulamışlardır.  

“Sopa ile çıplak bedene vurmak” anlamına gelen “celde” فَاجْلِدوُا  fiilinin 

mastarıdır. “Cilde yüz sopa vurun.” diye buyrulan âyette nasıl vurulması gerektiği 

ve sopanın şekli açıklanmamıştır. Ancak bu cezanın uygulanmasında uyulması 

gereken bazı hususlar bulunmaktadır. Fıkıhçıların uygulama biçimlerine göre 

yapmış oldukları açıklamalarda dikkat çeken husus sopanın ya da kırbacın çok acı 

vermeyecek türde seçilmesi, sakatlığa neden olmaması ve hayati tehlike meydana 

getirmeyecek şekilde vurulmasıdır. Bu ilkeler şunlardır: 

a) Değnek, budaksız olup serçe parmağından daha kalın olmaması. 

b) Kırbacı vuran kimse vururken elini en son omuz hizasına kadar 

kaldırılması. 

c) Kalın elbise varsa çıkarılacak ama çıplak vücuda vurulmaması. 

ç) Baş, karın, yüz ve cinsel organlar gibi hassas ve tehlikeli bölgelere 

vurmaktan kaçınılması. 

d) Sürekli aynı noktaya vurulmayıp değişik yerlere vurulması. 

                                                           
285 bk. en-Nisâ, 4/15. 

286 bk. en-Nisâ, 4/16. 

287 bk. Nûr, 24/2. 

288 Müslim, Hudûd, 12-14, Kasâme, 25-26; Buhârî, Diyât, 6. 

289 Müslim, Hudûd, 16-33. 

290 Müslim, Hudûd, 15.  



51 
 

 
 

3.3. İspat Edilen Zina Suçunun Uygulanmasında Merhamet Edilmemesi 

Bu hükmü, sûrenin  ِخِر ِ وَالْيَوْمِ الَْٰ ِ انِْ كُنْتمُْ تؤُْمِنوُنَ بِاللّٰه  Eğer“  وَلََ تاَخُْذكُْمْ بِهِمَا رَافَْةٌ ف۪ي د۪ينِ اللّٰه

siz Allah’a ve ahiret gününe iman ediyorsanız, onlara Allah’ın dinini, belirlediği 

hükmünü uygulama konusunda şefkat ve merhamet, sizi Allah’ın takdir ettiği cezayı 

uygulamaktan alıkoymasın.” anlamındaki âyetin ikinci cümlesi ifade etmektedir. 

Cezanın gerekçeleri arasında, suçluyu yola getirmesi, ırza tecavüz 

durumunda mağdur olan kimseyi tatmin etmesi, hem suçlu olan kişiyi hem de 

diğerleri için ibret verici ve caydırıcı olması gibi hususlar vardır.  Bu bakımdan 

kullarına karşı merhameti sonsuz olan yüce Allah, onların yararına olmak üzere 

cezaya da yer vermiştir. 291  Allah’ın hükmü uygulanırken insanlara Allah-u 

Teâlâ’dan fazla acımak kullara düşmez. Bu suçu işleyen kimse hak ettiği cezayı 

muhakkak çekmelidir. Çünkü zina suçu, gerek tabiî, gerek sıhhî, gerek hukukî, 

gerek içtimaî, gerek ahlâkî bakımdan olsun, harap edici ve çok zarar verici bir 

günah olup 292   merhamet edilmeyecek kadar büyük bir suçtur. 293  Zina suçunu 

işleyen kimselere acımak, onların zinalarını hoş görmek değil, tevbe etmelerine 

vesile olmak için cezalarını uygulamak ve bu şekilde ırz ve namusunu koruma ve 

zinanın yaygınlaşmasını önleyerek nikâhın çoğalmasına çaba göstermektir. Yüce 

Allah’ın âyet-i kerimesinde buyurduğu gibi zina, “bir hayâsızlıktır, iğrenç bir şeydir 

ve kötü bir yoldur.”294 Bu sebeple suçlu olan kişiye merhamet ederek cezadan 

vazgeçmek ya da sayıyı eksiltmek, suçlu olan kişiye de topluma hayır da 

getirmeyecektir. 

3.4. Zina Cezası Uygulanırken Bir Grup Müslümanın Hazır Bulunması 

Bu hükmü, sûrenin   َوَلْيشَْهَدْ عَذاَبهَُمَا طَائٓفَِةٌ مِنَ الْمُؤْمِن۪ين “Müminlerden bir topluluk 

da onların cezalandırılmasına şahit olsun”. 295   anlamındaki ikinci âyetin son 

cümlesi ifade etmektedir. 

Burada zina cezasının açıkta uygulanması buyrulmakta ve bu cezanın 

tatbikinde bir grup müminin hazır bulunması emrolunmaktadır. İslam Hukukunda 

cezanın bu şekilde uygulanması, kişi veya topluma karşı yapılan aşırılıktan dolayı 

                                                           
291 Komisyon, Kur’ân Yolu Tefsiri, 4/50-51. 

292 Yazır, Hak Dinî Kur’ân Dili, 5/545. 

293 Sâbûnî, Safvetü’t-tefâsîr, 4/198. 

294 en-Nisâ, 4/22. 

295 Nûr, 24/2. 



52 
 

 
 

suçlu olan kişiye acı vermek, suçu tekrar yapmaktan men etmek, toplumda böyle 

çirkin bir eğilimi olanların bu halleri teşhir edilince bu hallerinden cayıp bu suçları 

yapmasın diye caydırıcılık vazifesi yapmak ve cezayı uygulayan kişilerin kendi 

arzularına göre cezada artırma, eksilme yapmamalarıdır.296 

3.5.Zina Suçu İsnad Etmek Haram ve Büyük Günahtır 

Bu hükmü, sûrenin  ِشُهَداَءَٓ فَاجْلِدوُهُمْ ثمََان۪ينَ جَلْدةًَ  وَالَّذ۪ينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَاتِ ثمَُّ لَمْ يَاتْوُا بِارَْبعََة

 Namuslu kadınlara zina isnat edip sonra da dört“ وَلََ تقَْبَلوُا لهَُمْ شَهَادةًَ ابََداً  وَاوُ۬لٰٓئكَِ هُمُ الْفَاسِقوُنَۙ 

şahit getiremeyenlere seksen değnek vurun. Artık onların şahitliğini asla kabul 

etmeyin. İşte bunlar fâsık kimselerdir.”297  anlamındaki 4. âyeti ifade etmektedir. 

Sözlükte herhangi bir şeyi atmak mânâsında olan “remy” kelimesi âyette 

iftira etmek, zina suçu isnat etmek anlamındadır.” Muhsana” sözcüğünün çoğulu 

olan   ِالْمُحْصَنَات  kelimesi, evlenen iffetli kadınlar, bekâr ya da dul yani evlenmiş 

olsun olmasın mutlaka namuslu ve ırzı sağlam olan, zina suçu ispat edilemeyen 

kadınlar demektir.298 Burada evlenmek şart değildir. Önemli olan zinadan temiz 

olmasıdır. Bu sebepten dolayıdır ki buluğ çağına erişen kızları da içine almaktadır. 

Fakihler, kadının “muhsana” olabilmesi için beş şart saymışlardır. Bunlar 

Müslüman olmak, aklı başında olmak, ergenlik çağına ulaşmış olmak, hür olmak 

ve zina etmemiş, iffetli olmaktır. Kadınlara zina suçu isnat etmek ne kadar haramsa 

erkeğe de zina isnat etmek o kadar haramdır.  

İftira lûgatta, “uydurmak, yalan söylemek, asılsız isnatta bulunmak”,299 terim 

olarak “bir kimseye asılsız bir suç, günah yahut kusur sayılan bir söz, davranış veya 

nitelik isnat etmek” mânâsında kullanılmaktadır.300 Kur’ân’da bu eylem; ifk”301 ve 

“bühtan”302 kelimeleri ile haksız olarak bir kimseye zina suçu isnat etmek de “kazf” 

kelimesi ile ifade edilmiştir.  

                                                           
296 Mevdûdî Ebû’l-Âla, Tefhîmu’l-Kur’ân, (Tercüme: Muhammed Han Kayani) Karac Yusuf, Şişman Nazife, 

Bosnalı İsmail, Ünal Ali, Aktaş Hamdi, 3/902, İnsan Yayınları, İstanbul, 1991.  

297 Nûr, 24/4. 

298 bk. Nisa, 4/24. 

299 Karagöz, Dinî Kavramalar Sözlüğü, s. 297.  

300 Çağrıcı, Mustafa DİA, İftira, 21/ 522-523, İstanbul, 2000. 

301 bk. Nûr, 24/11; Furkan, 25/4. 

302 bk. en-Nisâ, 4/20; Nûr, 24/16. 



53 
 

 
 

Kur’ân’da, iffetli ve namuslu mümin kadınlara zina suçu isnad edenlere iki 

müeyyide bildirilmiştir.303 Bunlardan biri dünya ve ahirette lanet edilmeleridir. 

Lanet, insanı Allah’ın ahirette cezalandırması demek olup nimet ve hayırdan 

mahrum edip kuluna merhamet etmemesi demektir. İkinci olarak da büyük bir 

azapla azaplandırılmaktır. Büyük azaptan kasıt iftira atanlar dünyada iken kazf 

cezası ile cezalandırılmaları, eğer yapmış olduğu bu günaha tövbe etmez ve 

Allah’ta bağışlamazsa ahirette cehennme atılmalarıdır. Bir davranışa bir söz ve 

eyleme lanet edilmesi, o eylem için dünya ve ahirette ceza olduğunun haber 

verilmesi, o eylemin, o söz ve davranışın büyük günah olduğunu ifade eder.304 

3.6 Kişinin Başkasına Zina Suçu İsnadı Haramdır 

Nûr Sûresinin 11. âyetindeHz. Peygamber (s.a.s) 'in eşi hakkında iftira 

atanlardan söz edilirken "ifk" kelimesi geçmektedir. Yine Nûr sûresinin 12. 

âyetinde, "apaçık bir iftira" anlamında "ifkün mübîn" ifadesi kullanılmaktadır.  İfk 

kelimesinin anlamı “iftira, en kötü ve en çirkin yalan” demektir.305 Kur’ân’da geçen 

ifk kavramı âyetlerde, İslâm aleyhine asılsız söz uydurmak, Hz. Peygamber 

hakkında asılsız iddia ve iftiralarda bulunmak, Kur’ân-ı Kerim hakkında 

uydurulmuş iddiasını ileri sürmek mânalarında "ifk, ifkün kadîm, ifkünmüfterâ, 

ifkünifterah" ifadeleri kullanılmaktadır.306 

Yüce Allah’ın bildirdiğine göre, iftiranın en şiddetlilerinden biri namuslu 

mümin kadınlara zina suçu isnat etmektir. İftira atan bu kimseler dünyada ve 

âhirette lânete uğramışlardır. Bu kimselere büyük bir azap vardır. İffetli kadınlara 

zina suçu atıp da dört şahitle ispat edemeyenlere ceza olarak seksen değnek 

vurulacağı, şahitliklerinin asla kabul edilmeyeceği ve böylelerinin, doğru yoldan 

çıkmış kimseler olacağı ifade edilir.307 Bu konuda Kur’ân bize, Hz. Âişe'nin iftiraya 

maruz kalması olayını unutulmaz bir ibret dersi olarak misal verir. Hadise özetle 

şöyle olmuştur: 

"Resûlüllah (s.a.s.) bir sefere çıkacağı zaman eşleri arasında kura çeker, kura 

kime çıkarsa onu yanında götürürdü. Hicretin 6. yılında Benî Mustalik diye bilinen 

                                                           
303 bk. Nûr, 24/23. 

304 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri s. 109. 

305 Fayda, Mustafa, DİA, İfk, 21/ 507-509, İstanbul,2000. 

306 bk. el-Ankebût, 29/17; el-Ahkâf, 46/11; Sebe’, 34/43. 

307 Nûr, 24/4, 23. 



54 
 

 
 

Müreysi seferine çıkarken kura Hz.Aişe validemize çıkmıştı. Daha önce Peygamber 

hanımlarının, başkalarıyla ancak perde arkasından görüşüp konuşmalarıyla ilgili 

âyet308 ile örtünme âyeti309 indiğinden Hz. Aişe (ö. 58/678) hevdec denilen deve 

üzerine konulan çadır benzeri bir yerde yolculuk yapıyordu. Medine’ye dönerken 

bir konaklama yerinde istirahat edilmişti. Bu esnada Hz.Aişe, tuvalet ihtiyacı için 

çıkmış, dönüşünde gerdanlığını düşürdüğünü fark edince gerdanlığını aramaya 

koyulmuştu. 

Hz. Aişe (ö. 58/678) zayıf olduğu için görevliler, kapalı mahfesini kaldırıp 

deveye yüklemişler ve onun içinde olmadığını anlayamamışlardı. Dönüp de 

kafilenin gittiğini gören Hz. Aişe (ö. 58/678), gelip kendisini bulurlar düşüncesiyle 

beklemeye koyulmuş, beklerken de uyuyakalmıştır. Hz. Peygamber (s.a.s.)’in 

övgüsüne layık olan Safvân b. Muattal (ö. 19/640 [?] isimli sahâbi, birliğin arkasını 

emniyete almak ve bir şey unutulup unutulmadığını takip etmek için 

görevlendirilmişti. Hz. Aişe (ö. 58/678)’yi konaklama yerinde görünce  ِوَانَِّآ اِليَْه ِ انَِّا لِلّٰه

 .Allah’a aidiz ve şüphesiz ona döneceğiz.”310 âyetini okuyarak uyandırır“ رَاجِعوُنَ 

Devesinden inen Safvân (ö. 19/640 [?] deveyi çömeltir ve Hz.Aişe deveye biner. 

Deveyi yederek hiç konuşmadan ordunun konakladığı yere gelirler. 

Hadise bundan ibaret olmasına rağmen Hz. Aişe (ö. 58/678)’nin olmadığı 

anlaşılınca başta münafıkların reisi Abdullah b. Übey (ö. 9/631) olmak üzere bir 

grup mümin ileri geri konuşmaya başlarlar. Hz. Aişe (ö. 58/678) ile Safvân’a zina 

suçu isnat ederek bunu halk arasında yayarlar. Hz.Aişe Medine’ye gelince hasta 

olur ve bir ay kadar yatar. Ancak durumdan habersizdir. Olayı bir müddet sonra 

iftira edenlerin arasında bulunan Mistah (ö. 34/654)’ın annesinden öğrenir. 

Beyninden vurulmuşa dönen Hz. Aişe (ö. 58/678) daha çok üzülür ve hastalığı iyice 

artar. Hz. Peygamber (s.a.s.)’den izin alarak baba evine gider. Bu olay karşısında 

sadece Hz. Aişe (ö. 58/678) değil, annesi, babası ve Peygamberimiz de üzülür. Hz. 

Aişe (ö. 58/678), annesinin tesellilerine rağmen günlerce ağlar. 

Peygamber Efendimiz (s.a.s.) bu sırada yakınları ile iştişare yapar. Hepsi de 

Hz. Aişe (ö. 58/678)’nin lehine konuşurlar. Hz.Ali (ö. 40/661) ise aleyhinde bir şey 

konuşmamakla birlikte “kadın kıtlığının bulunmadığını” söyler ve evin 

hizmetçisinden tahkik etmesini tavsiye eder. Hizmetçi ise Hz.Aişe (ö. 58/678)’yi 

                                                           
308 el-Ahzâb, 33/53. 

309 bk. el-Ahzâb, 33/31. 

310 el-Bakara, 2/156. 



55 
 

 
 

savunur. Yeterince araştırıp soruşturan Peygamber Efendimiz (s.a.s.) mescide 

gelerek hem eşi Aişe hem de Safvân hakkındaki olumlu kanaatini söyler. 

Zina iftirası atılalı bir ayı geçmesine rağmen konu hakkında henüz bir vahiy 

gelmemiştir. Bir ayın sonunda Resûlüllah’ı (s.a.s.) Hz. Aişe (ö. 58/678)’yi görmek 

için Hz. Ebû Bekir (ö. 13/634)’in evine gider. Eşi hakkında çıkan dedikodulardan 

sonra hiç yanına oturmayan Peygamber Efendimiz (s.a.s.) uzun bir aradan sonra 

hanımının yanına oturur ve aralarında şöyle bir konuşma geçer: 

“Ey Aişe! Senin hakkında bana, şöyle şöyle haberler geldi. Eğer sen günahsız 

ve masum isen Allah seni aklayarak, suçsuzluğunu ortaya çıkaracak ve bu iftiradan 

seni arındıracaktır. Yok, eğer, bir günah işledin ise Allah’a istiğfar ile tövbe et. 

Çünkü kul suçunu itiraf ettiğinde Allah da onun tövbesini kabul edip bağışlar." der. 

Hz. Peygamber (s.a.s)’in sözlerini işitince gözlerindeki yaşları kesilen Hz.Aişe, 

önce anne ve babasının cevap vermesini ister. Onlar ise “Biz ne diyeceğimizi 

bilmiyoruz.” derler. Hz. Aişe (ö. 58/678) bunun üzerine şöyle der:  

“Vallahi ben anlıyorum ki siz bunları işitmişsiniz ve gönlünüzde yer etmiş 

hatta bu dedikodulara inanmışsınız. Fakat ben size “yapmadım” desem beni tasdik 

etmeyeceksiniz. “yaptım” desem tertemiz olduğumu Allah bildiği halde hemen 

inanacaksınız. Allah’a yemin ederim ki sizinle kendim için Hz. Yusuf’un 

babasından başka misal bulamıyorum. Yusuf’un babası şöyle demişti:   ٌفصََبْرٌ جَم۪يل

ُ الْمُسْتعََانُ عَلٰى مَا تصَِفوُنَ   Artık bana düşen, güzel bir sabırdır. Anlattıklarınıza karşı“  وَاللّٰه

yardımı istenilecek de ancak Allah’tır.”311 Bu sözlerin ardından Hz.Aişe kırgın bir 

şekilde arkasını dönüp yatağa uzanır. Tam bu esnada vahiy işaretleri belirerek Hz. 

Aişe (ö. 58/678)’nin suçsuz olup ona iftira edildiğini, iftira atanların yüzünü 

karartan âyetler indirilmiştir. Sûrenin 11-20. âyetleri, Hz. Aişe (ö. 58/678) hakkında 

nazil olmuştur.312 

Bu meşhur iftira olayında alınması gereken büyük ibret ve dersler vardır. 

Ayrıca burada münafıkların kim olduğu ortaya çıkmış, bir grup Müslümanda 

dedikodulara kapılıp çirkin duygularına yenik düşerek bir imtihan geçirmiştir. 

                                                           
311 Yûsuf, 12/18. 

312 Ayıntabi, Mehmet bin Hamza ed-Debbağ, Kur’ân-ı Kerim’in Meâli ve Tefsiri (Tibyan Tefsiri), III-IV, 773, 

2. Baskı, çeviri, Süleyman Fahir, Bayraklı Yayınları, İstanbul-2004. 



56 
 

 
 

Hz. Aişe (ö. 58/678) ve Hz. Safvan (ö. 19/640 [?] ile aileleri hakkında yapılan 

bu zina suçu isnadı aslında, şer değil hayır olmuştur. Bu durumu 11. âyette ifade 

edilen “Ey Aişe ve Safvan! Siz bu iftirayı kendiniz için şer sanmayın, aksine bu 

iftira sizin için şer değil, hayırdır.” cümlesinden anlıyoruz. Zina suçunun hayır 

olması, Allah’ın, Hz.Aişe ve Hz. Safvan’ı aklayıp temize çıkarması, onların bu 

duruma sabretmeleri, iftiradan dolayı sevap kazanarak günahlarına kefaret olması 

sebebiyledir. Ayrıca, bu kişiler yalancı ve iftiracı olarak damgalanmış ve 

cezalandırılmışlardır. Bu nedenle atılan iftiranın zararı, iftiracılara dokunmuştur. 

Zina suçu işlemeyen birilerine iftira atarak kul hakkına girerek büyük günah 

işlemişlerdir. Bundan dolayı iftiracı ve yalancı damgası vurularak lanetlenmişler, 

hem dünyada hem ahirette cezaya müstehak olmuşlardır. 

Anlaşılacağı üzere sûrenin 11. âyetinden itibaren başlayıp devam eden ilahî 

beyanda çirkin iftirayı çıkaranın büyük bir azaba maruz bırakılacağı ifade 

edilmekte, ona alet olup dedikoduyu yayanların bir avuç topluluktan ibaret olduğu 

bildirilmekte, bununla birlikte söylentileri duyan erkek ve kadın tüm 

Müslümanların bilinçsiz ve duyarsız davranışları kınanmaktadır. Çünkü bu olay 

insanoğluna yöneltilebilecek çok çirkin bir iftira olmasının ötesinde Hz. 

Peygamber’in masum eşini hedef almış ve dolayısıyla Müslüman toplumun tamamı 

töhmet altında bırakılmıştır. İnsanlar bu iftirayı duydukları zaman “böyle bir 

dedikoduya alet olmak bize asla yakışmaz. Haşa! Bu apaçık bir iftiradır.”313 demeli 

ve Hz. Peygamber’in saf ve temiz ailesiyle Müslüman toplumun onurunu 

korumalıydılar. Sonuç olarak Hz. Aişe (ö. 58/678), kendisini fazlasıyla üzüp zor 

duruma düşüren bu iftira olayının hakkında hayırlı olduğunu anlamış ve kendi adına 

on âyetin birden inmesini ömrünün sonuna kadar hayatının en şerefli hadisesi olarak 

kabul etmiştir.314 

Sonuç olarak içtimaî hayatı dinamitleyen, arkadaşlıklara son veren, aile 

huzursuzluklarına ve trajedilerine yol açan, cinâyetlere neden oluşturan bu ahlâk 

dışı davranışları engellemek ve Müslümanları yetiştirip terbiye etmek üzere söz 

konusu olan bu meşhur zina iftirası olayında büyük ibret ve dersler vardır.315 Söz 

konusu âyetlerde zina isnadında bulunup iftira atanlara, iftiraya uğrayan kişilere ve 

                                                           
313 Nûr, 24/12. 

314 Fayda, DİA, İfk, 20/507. 

315 Komisyon, Kur’ân Yolu Türkçe Meâl ve Tefsir, 4/60. 



57 
 

 
 

bu iftirayı işiten kimselere nasıl hareket edilmesi gerektiği hususunda önemli ders 

ve nasihatler verilerek İslam ahlâkının mühim ilkeleri bir kez daha hatırlatılmıştır. 

Yüce Allah, bu çirkin ve kötü davranışın topluma ve bireye verdiği zararlar 

açısından, Kur’ân-ı Kerim’de bu konuda kullarını birçok âyette uyarmıştır. 

Peygamber Efendimiz (s.a.s), özellikle İslam’a yeni girecek erkek ve kadınlarla 

biatleşirken, siyasal ve sosyal ehemmiyeti bulunan konular yanında iftira 

edilmemesi hususunda da söz almıştır.316 

3.7. Kişinin Eşine Zina Suçu İsnadını Şahitlerle Delillendirilmesi 

Bu hükmü, sûrenin  َٓانَْفسُُهُمْ فشََهَادةَُ احََدِهِمْ ارَْبَعُ وَالَّذ۪ينَ يَرْمُونَ ازَْوَاجَهُمْ وَلَمْ يكَُنْ لهَُمْ شُهَدا ٓ ءُ الََِّ

ادِق۪ين ِۙ انَِّهُ لمَِنَ الصَّ  Eşlerine zina isnat edip de kendilerinden başka şahitleri“    شَهَاداَتٍ بِاللّٰه

olmayanlara gelince, onların her birinin şahitliği; kendisinin doğru söyleyenlerden 

olduğuna dair, Allah adına dört defa yemin ederek şahitlik etmesi, beşinci defada 

da; eğer yalancılardan ise, Allah’ın lanetinin kendi üzerine olmasını ifade etmesiyle 

yerine gelir.”317 anlamındaki 6-7. âyeti ifade etmektedir. 

Dinimiz insanların namus, haysiyet ve şereflerini korumayı gaye edinen bir 

dindir. Bu sebeple bir kimseye zina isnadında bulunan kişi, bu iddiasını dört şahit 

ile delillendirmek zorundadır. Bu durumu dört şahit ile ispatlayamazsa zina iftirası 

(kazf) suçunu işlemiş olur.318 Bunun tek istisnası, hanımını zina yaparken gören 

veya evlilik içinde doğan/doğacak çocuğun kendisinden olmadığını bilen kocanın 

durumudur.319 

Çünkü böyle bir durumda ahlâken ve yaratılış itibariyle susulması mümkün 

olmamakla birlikte, soyun kanıtlanması açısından da sessiz kalmak tavsiye 

edilebilecek bir davranış olarak görülmemektedir. Mevzunun diğer bir boyutu ise 

olağan şartlarda bir kocanın hanımına iffetsizlik iftirasının kendisi açısından hiçbir 

faydası olmaması yanında, yaratılış itibariyle müracaat edeceği bir yol da değildir. 

Bundan dolayı Yüce Kitabımız kazfle ilgili hükümleri haber verdikten sonra, 

“karşılıklı la'netleşme”320 mânâsında olan “liân” konusuna açıklık getirir. 

                                                           
316 Mümtehine, 60/12; Buhârî, Tevhid,31; Ayrıca bk. Hadislerle İslam, 3/ 461-467; Karagöz, Günahlar Tövbe 

ve İstiğfar, s.75-78. 

317 Nûr, 24/6-7. 

318 bk. Aktan, Hamza, DİA, Kazf, 27/148-149, Ankara, 2002. 

319 Aydın, Mehmet Âkif, DİA, Liân, 27/172-173, Ankara, 2003. 

320 Aydın, DİA, Liân, , 27/72-173. 



58 
 

 
 

Eşi olmayan bir kişiye zina iftirasında bulunan kimse için uygulanacak ceza, 

Nûr Sûresinin 4 ve 5. âyetlerinde, iftira atanların seksen değnek ile cezalandırılacağı 

ve suçu sabit olan kişilerin de şahitliklerinin de kabul olunmayacağı şeklinde 

bildirilmişti. Sûrenin 6-9. âyetlerinde ise eşine zina suçu iftirası atan kimse 

hakkında uygulanması gereken ceza bildirilmektedir. 

Li’ân âyetlerinin nüzul sebebi olarak makbul ve geçerli iki farklı rivâyet 

bulunmaktadır. 321  Bir kısım benzerlikler içermekle birlikte, özellikle isimler 

açısından değişiklik gösteren, bu rivâyetlerde liân âyetlerinin, sahabilerden 

Uveymir ya da Hilâl b. Umeyye hakkında indirildiği bildirilmektedir.322 

Kazif âyeti indirildiğinde Peygamber Efendimiz (s.a.s) sahabesine okumuş,  

Medineli Müslümanlardan Sa’d b. Ubâde (ö. 14/635 [?]) ayağa kalkıp, “Bir adam 

hanımını biri ile cinsel ilişki halinde görse ne yapacak? Dava etse 80 değnek 

vurulup şahitliği kabul edilmeyecek, fâsık olduğuna dair hüküm olunacak. Vursa 

ve kadın ölüverse katil olup kısas uygulanarak katlonulacak, dört şahit bulup getirse 

o zamânâ kadar iş bitirilmiş olacak. Bir açıklık getir Allah’ım!”323 demiştir. 

Sa’d b. Ubâde (ö. 14/635 [?]), Peygamber Efendimiz (s.a.s)’in yanından çıkar 

çıkmaz damadı Hilâl b. Umeyye karşısına çıkan ve ne olduğunu sorar. “Eşimi 

Şüreyk b. Semha ile zina ederken yakaladım” der. Sa’d b. Ubâde, “Vallahi bu benim 

sorduğum sual, ne çabuk karşıma çıktı.” der. Bunun üzerine her ikisi bir Hz. 

Peygamber (s.a.s)’e giderler, olayı anlatırlar. Hz. Peygamber (s.a.s.) kadını getirtip 

işin aslını sorar, kadın iddiaları inkâr eder. Sahabe toplanır. Hilal b. Ümeyye, önceki 

âyetin emri gereğince kazif cezasına hükmolunacaktı. “Gözlerimle gördüm, 

kulaklarımla işittim, Allah biliyor ki ben doğruyu, ancak hak olanı söyledim. 

Eminim ki Allah buna bir açıklık getirecektir” diye söyleyerek işini Allah’a bırakır. 

Bu esnada Peygamber Efendimiz (s.a.s.)’e vahy gelmeye başlar, sahabe bunu 

işaretlerden tanıyordu. Hepsi susup beklerler. İşte o vakit Liân âyetleri 

indirilmiştir.324 

Eşinin zina yaptığını iddia eden kişi ile alakalı şu hükümler uygulanır: 

                                                           
321 Mustafa Çetin, Nüzûl Sebebleri, Diyanet İlmi Dergi, Nisan- Mayıs- Haziran 1994, Cilt: 30, Sayı: 2, s.108. 

322 Yıldırım, Enbiya, Mulâane Âyetlerinin Nüzûl Sebebi"Cumhuriyet Üniversitesi İlahîyat Fakültesi Dergisi, 

5/1 (Haziran 2001), s.192. 

323 İbn Kesîr, Ebû’l-Fidâ İsmail b. Ömer b. Kesir el-Kuraşî ed-Dımaşkî, Tefsîru’l-Kur’ân’il-Azîm, 6/15-16, 

Dâru Taybe, Riyad, 1999. 

324 Ebû Dâvûd, Talâk, 27. 



59 
 

 
 

1. Eşinin zina yaptığına dair dört adaletli şahidi varsa mahkemenin verdiği 

karar doğrultusunda evli kadına recm cezası uygulanır.325 

2. Eşine zina isnadında bulunup kendinden başka tanığı olmayan kişi 

hakkında li’an hükmü uygulanır. 

İftira ve yalanı engellemek amacıyla öngörülen manevî yaptırımlara ek olarak 

lânetleşme, halkın hazır bulunduğu mahkemede yapılır ki böylece hem alenilik, 

hem de ibret alınması sağlanmış olur.326 

Li'ânın nasıl yapılacağı âyette açık ve net bir şekilde gösterilmektedir.327 

Buna göre şahidi bulunmayan koca, dinleyici topluluk ve hâkimin önünde doğru 

söylediğime dâir, “Allah'a yemin ile şehâdet ederim ki ben doğru 

söyleyenlerdenim." demek sûretiyle dört kere şehâdette bulunur. Beşinci defa "Eğer 

yalancılardansam, Allah'ın laneti üzerime olsun." der. Sonra kadın dört kez Allah’ı 

şahit tutarak “eşim yalancılanlardandır.” der ve beşincisinde “Eğer kocam doğru 

söylüyorsa Allah’ın gazabı üzerime olsun.” der.  

Bu mülâane, kocadan kazf cezasını, kadından zina cezasını düşürür.328 Bunun 

üzerine hâkim, karı-kocanın ayrılmalarına hüküm verir. Li’ân sonucu meydana 

gelen ayrılık, imam Ebû Hanîfe (ö. 150/767) ve İmam Muhammed (ö. 189/805)’e 

göre bâin talâk hükmündedir. 329  Dilerlerse yeniden evlenebilirler. Ancak Ebû 

Yusuf (ö.182/798) ve diğer müçtehitlere göre, hiçbir şartla bir daha 

evlenemezler.330 

Li’ân yapılabilmesi için, eşlerin akıl baliğ, hür ve Müslüman olmaları, zina 

suçu zamanında kadınla erkek arasında geçerli bir evliliğin mevcut olması331 gibi 

birtakım şartlar vardır. Lanetleşmek, bir yemin olup şahitlik değildir. 

Kur’ân- Kerim, 4-9. âyetlerde bize, zina etmenin haram olduğu gibi zina 

iftirasında bulunmanında haram olduğunu, bu nedenle “zina yaptı”, “bu çocuk 

                                                           
325 bk. Nûr, 24/2. 

326 Karagöz, Farklı Anlaşılan Âyetler, s, 147, 1. Baskı, Kar Yayınları, Ankara, 2021. 

327 bk. Nûr, 24/6-9 

328 Mevsîlî, Abdullah b. Mahmûd b. Mevdûd, el-İhtiyâr Li Ta'li'l-Muhtâr, Dâru'l-Ma'rife, 3/167-170, Beyrut, 

1975. 

329 Bilmen, Kur’ân-ı Kerim’in Türkçe Meâli Alisi veTefsiri, 5/ 2329. 

330 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri Açıklamalı ve Kırık Meâli s.91.   

331 Aydın, DİA, Liân, 27/172-173. 



60 
 

 
 

benden değil”, “zinakâr çocuğu” gibi ifadelerden sakınmamız gerektiği mesajını 

vermektedir.332 

Nûr sûresinde zina etmenin erkek ve kadına yüklemiş olduğu cezadan ve 

iffetli kadınlara zina suçu isnat ederek bunu dört şahitle ispat edemediği durumda 

müfterinin alacağı kazf cezasından söz edilirken, İslam’ın aile hukukuna verdiği 

öneme binaen eşlerin birbirlerine olan zina isnadında farklı bir ceza sistemi öngören 

Allah-u Teâlâ, lanetleşme ile kocayı iftira cezasından, kadını da zina cezasından 

kurtarır. Bu şekilde Allah’ın aile içerisine istisnai bir ceza getirmesi, kullarının 

iftiralarını, günahlarını ve yalanlarını hemen ifşa etmemesi ve onları 

cezalandırmaması, bilakis onlara mühlet vermesi ise O’nun lütfu ve merhametidir. 

İslam’da evliliğin en başta gelen gayelerinden biri, imanlı bir neslin yetiştirilmesi 

ve İslam toplumunun sayısının çoğaltılmasıdır. İslami evliliğin gayelerinden biri de 

şehveti teskin, gözü harama bakmaktan men ve fuhuştan muhafazadır.333 Ayrıca 

âyetlerden anlaşılacağı üzere de Yüce Allah, meşru kıldığı li’ân sayesinde bizleri 

büyük buhran ve krizlerden kurtarmıştır.334 

3.8. Zina Suçu İsnad Edenlerin Cezalandırılması 

Bu hükmü, sûrenin  ًَوَالَّذ۪ينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَاتِ ثمَُّ لَمْ يَاتْوُا بِارَْبعََةِ شُهَداَءَٓ فَاجْلِدوُهُمْ ثمََان۪ينَ جَلْدة

 Namuslu kadınlara zina isnat edip sonra da dört“  وَلََ تقَْبَلوُا لهَُمْ شَهَادةًَ ابََداً  وَاوُ۬لٰٓئكَِ هُمُ الْفَاسِق

şahit getiremeyenlere seksen değnek vurun. Artık onların şahitliğini asla kabul 

etmeyin. İşte bunlar fâsık kimselerdir.” 335  anlamındaki 4’üncü âyeti ifade 

etmektedir. 

Dinimiz insanların, şeref, haysiyet ve namuslarını korumayı amaç edinen bir 

dindir. Bu anlamda zina isnadında bulunanları cezalandırmakla bu çirkin davranışın 

önüne geçmeyi hedeflemiştir. Bu sebepledir ki zina suçlamasında dört tanığın 

bizzat şahitliği istenmiştir. Eğer dört tanık ile ispatlanamadıysa zina suçlamasının 

iftira olacağı belirtilmiştir. İftira olayı ise, iftira atanlar için büyük bir şerdir. Bu 

suçun vebalini ve cezasını kendileri çekecektir.  

                                                           
332 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 5/.91. 

333 Dikmen, Mehmet, İslam’da Kadın Hakları, s. 73, ikinci baskı, Cihan Yayınları, İstanbul, 1983. 

334 Hicazi, Furkan Tefsiri, 4/235. 

335 Nûr, 24/4. 



61 
 

 
 

Âyette “İftira edenlerden her biri için, işledikleri günahın cezası vardır. 

Onlardan günahın büyüğünü üstlenen kimse için büyük bir azap vardır.”336 cümlesi, 

bu hususu ifade etmektedir. Burada, iftirayı ilk evvel kendisi çıkaran ve Hz. 

Peygamber (s.a.s.)’e olan düşmanlığından dolayı insanlar arasında yaymaya çalışan  

“günahın büyüğünü üstlenen kişi” Abdullah b. Übeyy adındaki münafıktır. 337 

Anlaşılan o ki iftirayı ilk dillendirerek insanları peşinden sürükleyene ciddi bir ihtar 

vardır. Bu isnadı yapanların dünya ve ahirette lanetlendiklerinin bildirilmesi338 

bunun delilidir. Çünkü suçu isnat edene lanet edildiğinin ve büyük bir azap 

olduğunun bildirilmesi, bu suçun büyük günah olduğunu ifade eder. 339  Hz. 

Muhammed (s.a.s.) de, namuslu bir kadına iftira atmayı340 yedi büyük günah içinde 

zikretmiştir. 

Daha önce de ifade ettiğimiz gibi zina suçu isnat edenlerin 13. âyete göre 

dünyadaki cezası, adil dört şahit ile iddialarını ispat edemedikleri takdirde 80 

değnek vurulması, tövbe etmedikleri takdirde şahitliklerinin kabul edilmemesi, 

yalancı 341  ve fâsık olarak anılması 342  ve lanetlenmiş olmalarıdır. 343 Ahiretteki 

cezalarına gelince, tövbe etmeyip zina suçu isnat ettikleri kişilerden helallik 

almadılar ise ve Yüce Mevla da bağışlamazsa cehennem ile cezalandırılmaktır. 

Nitekim Hz.Safvan ve Hz. Aişe (ö. 58/678)’ye iftira atanlara kazif cezası 

uygulanmıştır. İftiracıların başı olan münafıkların reisi Abdullah b. Übeyy ise 

toplumda yaptığı arabozuculuk ile rezil hale gelmiştir. Bazı Sahabilerde bu olaya 

karışmış ve fitneye alet olmuşlardır. Bunlardan Mıstah, Hassan ve Hamne hakkında 

hadd-i kazif uygulanmış,344 Hasan b. Sâbit’in elleri çolak ve gözleri kör olmuştur. 

4. GÜNAHLARLA İLGİLİ MESAJLAR 

Farsça bir kelime olup “suç” mânâsına gelen günah, dinî bir terim olarak ilâhi 

emir ve yasaklara aykırı davranış ve fiil mânâsında kullanılmaktadır.345 

                                                           
336 Nûr, 24/11; Karagöz, İlahî Yasaklar, s.307. 

337 Bilmen, Kur’ân-ı Kerim’in Türkçe Meâli Alisi ve Tefsiri, 5/2330. 

338 Nûr, 24/23. 

339 Karagöz, İlahî Yasaklar, s.319. 

340 Buhârî, Vesâyâ, 23 (2766) s. 684; Müslim, Îmân, 38 (143) 1/54; Ebû Dâvûd, Vesâyâ, 10 (2874) s.325. 

341 bk. Nûr, 24/13. 

342 bk. Nûr, 24/4-5. 

343 bk. Nûr, 24/24. 

344 Yazır, Hak Dinî Kur'ân Dili, 5/561. 

345 Canbulat, Dinî Kavramalar Sözlüğü, Günah, s. 204. 



62 
 

 
 

Beşerî kural ve kanunların çiğnenmesi suç olarak isimlendirilirken dinî 

alandaki aşırılık ve hatalar günah olarak nitelendirilmektedir.346 

İslam dinine göre insan yapısında mevcut olan kötülüklerin kaynağı nefistir. 

Çünkü nefis “kötülüğü emreden” 347  ve insanı günaha sevk etmek için sürekli 

fısıltılar şeklinde telkinde bulunan348 bir güçtür. Başka bir neden ise ölümsüz dünya 

hayatı arzusu içerinde olup asıl dünyayı unutmadır.349 

Bunların haricinde günaha sevk eden dış etkenler dünya hayatının çekici 

olması350 kötü örneklerin oldukça çok bulunması351  ve insanoğlunun yücelişine 

engel olmaya çalışan şeytanın tahrikleri ehemmiyetli bir yer tutar.352 

Günah işleyenler, ebedî saadetin simgesi olan cennet nimetlerinden yoksun 

olmak ve cehennemin o şiddetli azabına mâruz bırakılarak uhrevî cezaya müstahak 

olurlar. 

Müslüman bireylerin, toplum düzenini ve hukuk kurallarını ihlâl edecek 

şekilde işledikleri günahlara kısas, had ve ta‘zîr gibi dünyevî cezaları uygulama 

zorunluluğu getirilmiştir.353 

Dinimiz insana günahlardan kurtulmanın yollarını göstermiş, birçok ayet ve 

hadislerinde, işlemiş olduğu günah ve hatalarından pişmanlık duymasını, Allah-u 

Teâlâ’dan affedilmesi için niyazda bulunmasını ve bağışlanması için istiğfar ve 

duada bulunmasını emredip tevbe imkânını sunmuştur.  

4.1. İnsan İşlediği Günahından Sorumludur 

Bu hükmü, sûrenin    ُثْمِ  لِكُل ِ امْرِئٍ مِنْه مْ مَا اكْتسََبَ مِنَ الَِْ  “İftira edenlerden her biri 

için, işledikleri günahın cezası vardır.” anlamındaki 11. âyetinin üçüncü cümlesi 

ifade etmektedir. 

                                                           
346 Harman, Ömer Faruk, DİA, Günah,14/278-282, İstanbul, 1996.  

347 Yûsuf, 12/53. 

348 Kâf, 50/16; en-Necm, 53/23. 

349 el-Bakara, 2/95-96. 

350 bk. Yûnus, 10/23. 

351 el-En‘âm, 6/116; el-Furkān, 25/27-29. 

352 bk. el-Hicr, 15/36-42. 

353Adil, Bebek, DİA, Günah,14/282-285, İstanbul, 1996. 



63 
 

 
 

Yüce Rabbimiz, kullarını boş yere yaratmadığı gibi354 onları başıboş da 

bırakmamıştır. 355  İnsanı ibadet ile yükümlü kılmış 356  hayatı ve ölümü ile onu 

imtihana tabi tutmuştur.357 

Dünyada imtihan halinde olan insan, hakka ve batıla, iyiye ve kötüye, hayra 

ve şerre yönelebilecek kabiliyette yaratılmıştır.358 Allah-u Teâlâ, hayır ve şerri, iyi 

ve kötüyü yapabilme kabiliyeti verdiği insana, kötüyü ve şerri terk etmesini ilham 

etmiş fakat iman ve itaate zorlamamıştır. Ancak hayrı işleyenlere mükâfat, şerri 

işleyenlere ceza vaat etmiştir.359 

Kur’ân-ı Kerim’de insanın dünyada iken inanç ve sözlerinin, fiil ve 

davranışlarının tespit edildiği, herkesin hesaba çekileceği, göz, kulak ve kalbin 

sorumlu tutulacağı, dünyada verilmiş olan nimetlerin hesabının sorulacağı360 beyan 

edilerek insanın sorumluluğu kesin çizgilerle teyit edilmiştir.361  İnsan sorumlu 

tutulması sebebiyle, buluğ çağından ölünceye kadar inanç, söz ve eylemleri kayıt 

altına alınmaktadır. 362  İnsan kendisine verilen bu sorumluğun gereği ahirette 

sorguya çekilecektir.363 

Kur’ân’a göre insanların ceza sorumluğu şahsîdir. Herkes yalnızca kendi, 

söz, inanç, fiil ve davranışlarından sorumlu tutulur, başkasının inanç, fiil ve 

söylemlerinden sorumlu olmaz.364 “Hiçbir günahkâr başka bir günahkârın günah 

yükünü yüklenmez.”365 mânâsındaki ayet bu konuya açıkça bildirmektedir. “Hiçbir 

nefis başkasının hatasını üstlenemez."366 Bu bilinçte olan sorumluluk sahibi insan, 

her şeyden önce yüce yaratıcıya karşı olan vazifelerini bilir ve yerine getirir. 

Allah’ın kendisine vermiş olduğu nimetler karşısında şükrünü yerine getirip iyi bir 

                                                           
354 el-Mü’minûn, 23/115. 

355 el-Kıyâmet, 75/36. 

356 ez-Zâriyât, 51/56. 

357 el-Mülk, 67/2. 

358 eş-Şems, 91/8. 

359 Menekşe, Ömer, Kürsüden Öğütler, 52 Konuda Vaaz Örnekleri,  “Büyük Günâhlar”, s. 577-586. 

360 el-İsrâ, 17/36. 

361 Hızal, Yıldız, “İsrâ Sûresi Bağlamında Ahlâkî Esaslar”, s.142, Düzce Üniversitesi Yüksek Lisans Tezi, 

Düzce, 2020. 

362 Kâf, 50/17-18. 

363 el -A’râf, 7/6-7. 

364 Komisyon, Kur’ân Yolu Tefsiri, 3/470. 

365 el-İsrâ, 17/15. 

366 en-Necm, 53/38. 



64 
 

 
 

kul olma gayretinde olur. Cenab-ı Allah’ın emrettiklerini yapar ve 

nehyettiklerinden sakınır. 

Sorumlu olan insan, sorumluluğunun bilincinde olup kendi sorumluluğunu 

kendi üstlenir, Kul hakkına ve kamu hakkına riayet eder. Sorumlu insan, diğer 

insanlara karşı olan davranış ve tutumlarında, saygılı, dürüst ve adaletli olur. Hem 

ailesine hem topluma karşı yararlı olmayı gaye edinir. İnsanların rahatsız ve 

huzursuz olacağı konularda duyarlı ve hassas davranır. Çünkü Peygamber 

Efendimiz (s.a.s.), “Sizden biriniz kendisi için arzu edip istediği bir şeyi din kardeşi 

için istemedikçe iman etmiş olmaz” 367  buyurmuştur. Kur’ân ahlâkının gereği, 

kendisine yapılmasını istemediğini başkalarına da yapmaz.  

Bilinçli ve sorumlu insan bilir ki geçici olan bu dünya hayatının sonunda 

hesap günü, dünyada iyi kötü, küçük büyük bütün yaptıklarını hazır bulacaktır.368 

Bu sebeple de toplumsal bilinç ve duyarlılığına sahip olan sorumlu insan, iyi işler 

yaparak sosyal ilişkilerini ahlâkî ve insanî çerçevede yürüterek kimseye zulmetmez, 

zarar vermez, kul hakkını üstlenmez. Toplum içerisinde duyarlı ve ilkeli 

davranışlarla, sayılan ve sevilen insan olur. 

4. 2. Büyük Günahİşleyen Kimseler Fasık Olur 

Bu hükmü, sûrenin  َۙوَاوُ۬لٰٓئكَِ هُمُ الْفَاسِقوُن “İşte bunlar fâsık kimselerdir.” 

anlamındaki 4. âyeti ifade etmektedir. 

Fısk kökünden türeyen fâsık kavramı sözlükte “hurma ve benzeri şeyler için 

kabuğunu yırtıp çıkmak, belirli bir sınırı aşmak”369 mânâsına gelir. Din ıstılahında, 

inkâr edenlere ve iman ettiği halde Allah ve Peygamber’e itaat etmeyen, dini 

görevlerini terk eden ve günah fiilleri işleyenlere”370 denir. 

Yüce Kitabımız Kur’ân’da fâsık; kâfir olanlara,371 âyetleri inkâr eden372 ve 

tekzip edenlere,373 münafıklara,374 müşriklere,375 denildiği gibi Yüce Rabbimiz’in 

                                                           
367 Buhârî, İman, 7. 

368 el-Kehf, 18/49. 

369 Yavuz, Yûsuf Şevki, DİA, Fâsık, 12/202-205, İstanbul, 1995. 

370 Karagöz, Dinî Kavramalar Sözlüğü, Fâsık,  s.171. 

371 bk.Sâd, 38/20; es-Secde, 32/18. 

372 el-Bakara, 2/99. 

373 el-En‘âm, 6/49. 

374 et-Tevbe, 9/67. 

375 et-Tevbe, 9/8. 



65 
 

 
 

indirdiği hükümler ile hükmetmeyenlere, 376  namuslu kadınlara zina suçu isnat 

edenlere, 377  yalan haber yayanlara, 378  Allah’ı unutanlara 379  ve benzer şekilde 

cürüm olan söz, davranış ve fiil işleyenlere de denir. 

Buna göre, içki ve kumar gibi haramları yapan kişi de fâsıktır, namaz, oruç 

ve zekât gibi farz olan ibadetleri terk eden kişi de fâsıktır. Zira itaati terk etmiştir. 

Yüce Allah günahkârlardan hoşnut olmaz380 ve fâsıklara hidâyet vermez.381  Eğer 

kişi iman edip ameli salih işlerse, günah ve haramlardan uzak durursa, yapmış 

olduğu hata ve günahlara tevbe ederse fâsıklıktan kurtulabilir.  

4.3.Günahlara Tövbe Edilmesi Gerekir 

Bu hükmü, sûrenin   ٌغَفوُرٌ رَح۪يم َ  Ancak tövbe“  الََِّ الَّذ۪ينَ تاَبوُا مِنْ بَعْدِ ذٰلِكَ وَاصَْلَحُوا  فَاِنَّ اللّٰه

edip bundan sonra ıslah olanlar müstesna.”382 anlamındaki 5. âyeti ifade etmektedir. 

Namuslu ve iffetli bir kadına zina iftirasında bulunup dört şahit ile 

ispatlayamayan kişinin 80 sopaya ek olarak tanıklığının kabul edilmemesin 

emredildiğinive bu kişilerin günahkâr olduklarını daha önce anlatmıştık. Ancak bu 

kişilerden iki kimse müstesnadır. Bunlar tövbe edenler ve halini ıslah edenlerdir.383 

Allah insanı yaratıkların en mükemmeli olarak yapmış ve ona farklı 

güzellikler ve çeşitli özellikler vermiştir.384 Bununla birlikte insan hayır ve şer, iyi 

ve kötü, sevap ve günah olacak şeyleri de yapabilecek yetenekte yaratılmıştır.385 

İnsan günah işleyen bir varlık olması386 hasebiyle, Allah tövbe kapısını insanlara 

açarak günahtan kurtuluş yolunu göstermiştir. 387  Allah’ın tövbe kapısının açık 

olması ve kullarını tövbe etmeye teşvik etmesi şüphesiz kullarına karşı olan 

merhametinin bir göstergesidir. 388  “Şüphesiz Allah, çokça tövbe edenleri ve 

temizlenenleri sever.” mânâsındaki âyet ile tövbe teşvik edilmektedir.389 

                                                           
376 el-Mâide, 5/47. 

377 Nûr, 24/4. 

378 el-Hucurât, 49/6. 

379 el-Haşr, 59/19. 

380 et-Tevbe, 9/96. 

381 et-Tevbe, 9/24.   

382 Nûr, 24/5. 

383 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 5/88. 

384 et-Tîn, 95/4;  el-Mü’min, 40/64. 

385 el-Beled, 90/10; el-İnsân, 76/;  eş-Şems, 91/8;  el-Kehf, 18/29. 

386 İbn Mâce, Zühd, 30, Müslim, Tevbe, 9, 10, 11. 

387 ez-Zümer, 39/53. 

388 el-Hicr, 15/49. 

389 el-Bakara, 2/222.   



66 
 

 
 

Müslümanın tövbe etmesi dini bir vazifedir.  İnsanlar günahlarından tövbe 

edip Allah’a dönerler. Şartlara uygun tövbe ettiği takdirde Allah tövbeyi kabul 

ederek cezalandırmaktan vazgeçip affa ve bağışa döner ve günahkâr kul, sanki hiç 

günah işlememiş gibi olur.390 

Bir tövbenin makbul olması için bazı şartların gerçekleşmesi gerekir.391 Bu 

şartla şunlardır: 

(1) Günahını Yüce Allah’a açıkça itiraf ederek nedamet duyması ve Allah’tan 

af dilemesi. 

(2) Bağışlanmayı isterken Allah’ı yüceltip överek istemesi. 

(3) Tövbesinde samimi olması. 

(4) İnsanın tövbeden sonra günahını terk ederek halini düzeltmesi.  

(5) Kişi zaman geçirmeden günahından tövbe etmekte acele etmesi ve tövbeyi 

son nefesine bırakmaması. Çünkü son nefeste iman da tövbe de kabul olmaz.392 

 Ayrıca Nûr sûresinin, “Namuslu kadınlara zina isnat edip sonra da dört şahit 

getiremeyenlere seksen değnek vurun. Artık onların şahitliğini asla kabul etmeyin. 

İşte bunlar fâsık kimselerdir.”393 anlamındaki ayetinin ardından  ِالََِّ الَّذ۪ينَ تاَبوُا مِنْ بعَْد

َ غَفوُرٌ رَح۪يمٌ   .Ancak tövbe edip bundan sonra ıslah olanlar müstesna“  ذٰلِكَ وَاصَْلَحُوا  فاَِنَّ اللّٰه

Çünkü Allah, çok bağışlayandır, çok merhamet edendir.”394 âyetinin zikredilmesi 

suç işleyen kimseleri tövbe etmeye ve bu kötü hallerini düzeltmeye teşvik etmek 

içindir. 

4.4. Büyük Günah İşleyen Kimse Cezalandırılır 

Bu hükmü, sûrenin ِ عَليَْكُمْ وَرَحْمَتهُُ  خِرَةِ لمََسَّكُمْ ف۪ي مَآ افََضْتمُْ ف۪يهِ  وَلوَْلََ فَضْلُ اللّٰه فِي الدُّنْيَا وَالَْٰ

 Ey müminler!  Eğer dünya ve ahirette Allah’ın size lütfu ve merhameti“ عَذاَبٌ عَظ۪يمٌ  

olmasaydı, içine daldığınız bu iftira sebebiyle kesinlikle size büyük bir azap 

dokunurdu.”395 anlamındaki 14. âyetinin ikinci cümlesi ifade etmektedir. 

                                                           
390 İbn Mâce, zühd, 30, Ayrıca bk. Hadislerle İslam, 2/ 91-102. 

391 Karagöz, İnsanın Allah’a Peygambere ve Kur’ân’a Karşı Görevleri, s.132-137. 

392 Âl-i İmrân, 3/90, 91; en-Nisâ,4/18; el-Burûc, 85/10; geniş Bilgi için bk. Karagöz, Günahlar Tövbe ve 

İstiğfar, s.195-253. 

393 Nûr, 24/4. 

394 Nûr, 24/5. 

395 Nûr, 24/14. 



67 
 

 
 

Âyette geçen “Allah’ın Lütfu” ile kasıt, Yüce Rabbimizin tövbe eden 

kullarının tövbesini kabul etmesi, musibet ve afeti hemen vermeyip hallerini 

düzeltmeleri için zaman tanımasıdır. “Elem verici azap” ile de kasıt, cehennem 

azabıdır.396 

“Büyük günah” anlamında kullanılan kebîre “dinen yasaklandığı konusunda 

kesin delil bulunan ve hakkında dünyevî veya uhrevî ceza öngörülen davranış” 

şeklinde tanımlanabilir.397 

Büyük günah ayrıca, Kur’ân-ı Kerim’de haram olduğuna dair âyet bulunan, 

Yüce Rabbimizin yapılmasını yasak ettiği, işleyene ceza verilmesi gereken suç olup 

Allah-u Teâlâ’nın lanetini ve gazabını gerektiren, kıyamet günü hakkında 

cehennem olduğu bildirilen, Yüce Rabbimizin bunu işleyen kişiyi asi ve fasık 

olarak nitelediği günah şeklinde tanımlanmıştır. 398  Bunun dışındaki kötü 

davranışlara da  küçük günah denmekle birlikte ısrarla işlenen küçük günahın 

büyük günaha dönüşeceği anlayışı ekseriyetle kabul görmüştür.399 

Günahlar nitelikleri bakımından küçük ve büyük olmak üzere ikiye 

ayrılırlar.400 Bu ayırım Kur’ân’da yer almakla birlikte büyük ve küçük günahların 

hangileri olduğu konusunda fazla bilgi verilmez.401 

Abdullah b. Mesud’dan (ö.32/652) rivâyet edilen bir hadiste şöyle 

nakledilmiştir. “Adamın biri bir zaman Rasulullah (s.a.s.)’a sordu. Yâ Rasulallah! 

Allah katında en büyük günah nedir? Peygamber Efendimiz (s.a.s.) cevap verdi: 

“Seni yaratandan başkasına kulluk etmen.” Adam yine sordu. “Sonra?” Hz. 

Peygamber cevap verdi. “Yiyeceğine ortak olur korkusuyla çocuğunu öldürmen.” 

Adam yine sordu. “Peki sonra?” Hz. Peygamber şöyle buşurdu: “Komşunun karısı 

ile cima etmendir.”402  Başka bir hadiste ise şirk, büyü, haksız yere adam öldürmek, 

yetim malı yemek, tefecilik, savaş meydanından kaçmak, masum kadına iftira,403 

                                                           
396 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 5/95. 

397 Bebek, DİA, Kebîre, 25/163. 

398 Karagöz, Dinî Kavramalar Sözlüğü, Büyük Günah, s.78. 

399 Bebek Adil “Kebîre” DİA, 25/163. 

400 bk. en-Nisâ, 4/31; en-Necm,53/32. 

401 bk. en-Nisâ 4/31; el-Kehf 18/49; eş-Şûrâ 42/37; en-Necm 53/32. 

402 Müslim, “Îman,” 141. 

403 Buhârî, “Vesâyâ” 23; Müslim, “Îman,” 144; Ebû Dâvûd “Vesâyâ” 10. 



68 
 

 
 

anne babaya saygısız ve kötü muamelede bulunmak, yalancı şahitlik404  büyük 

günah olarak nitelendirilmiş, bunları yapanların büyük cezaya çarptırılacağı 

bildirilmiştir.405 

Allah Rasulü (s.a.s.), günahları küçümsememek konusunda müminleri 

uyarmış, 406  günahın rızıktan mahrum bırakacağını, 407  kalbi karartacağını 408  ve 

çoğalması durumunda kişinin helâkine sebep olacağını 409  buyurarak yapılan 

kötülüklerin dünya hayatındaki yansımalarına işaret etmiştir.410 

Büyük günah işleyen kişinin hali hakkında İslam kelam ekolleri değişik 

görüşler savunmuşlardır. Bu görüşlerden Ehl-i Sünnetin görüşü Kur’ân ve sünnete 

en uygun olan görüştür. Ehl-i Sünnete göre mümin, inkâra varmayan günah 

işlemişse imandan çıkmaz, münafık ve kâfir olmaz ancak âsi ve fâsık olur. Eğer 

tövbe etmeden ölürse Allah-u Teâlâ dilerse bağışlar, dilerse günahı ölçüsünde 

cehennemde cezalandırır, sonra cennetine koyar.411 

Tövbesiz mağfiret olunmayan tek günah şirk ve küfür olup cezası ebediyen 

cehennemde kalmaktır. Nitekim Kur’ân-ı Kerim’de “Şüphesiz Allah, kendisine 

ortak koşulmasını bağışlamaz. Bunun dışında kalan günahları ise dilediği kimseler 

için bağışlar. Kim Allah'a ortak koşarsa, bu kimse kesinlikle haktan uzaklaşıp derin 

bir sapıklığa sapmış olur.”412 buyrulmaktadır.  Bu günahın tövbesi hiç şüphe yok ki 

hak din olan İslamı benimsemekten ibarettir.413 Âyette “Şüphesiz mümin erkeklere 

ve mümin kadınlara işkence eden, sonra yaptıklarına pişman olup tövbe etmeyen 

kimseler var ya onlar için cehennem azabı vardır ve onlar için yangın azabı 

vardır.” 414  belirtildiği üzere tövbe ederek Allah’tan affedilmeyi dileyenlerin 

mutluluk ve kurtuluşa ermeleri ne derece mümkünse, günahları sebebiyle tevbe 

etmeyenlerin de cehennem azabına uğrayacakları o derece kesinlik arz etmektedir. 

                                                           
404 Müslim, “Îman,” 143. 

405 bk. el-Furkān, 25/68. 

406 Ebû Muhammed Abdullah b. Abdirrahmân b. el-Fazl ed-Dârimî (ö. 255/869), Rikâk, 17. 

407 Ebû Abdillâh Muhammed b. Yezîd Mâce el-Kazvînî, es-Sünen, Fiten, 23. 

408 Tirmizi, Tefsîru’l- Kur’ân, 83; İbni Mâce, Zühd, 29. 

409 Buhârî. Enbiyâ, 7. 

410 Komisyon, Hadislerle İslam, 3/49. 

411 Karagöz, Dinî Kavramalar Sözlüğü, Büyük Günah, s. 78. 

412 en-Nisâ, 4/116.  

413 Bebek, DİA, Günah, 14/282-285. 

414 el-Burûc, 85/10. 



69 
 

 
 

Her şeyin ötesinde bilerek veya bilmeyerek günah işleyenlerin sığınacağı 

Yüce Yaratıcımızın tövbe kapısı mümin kullar için her daim açıktır. Cenab-ı Hak 

bu konuda kadın-erkek ayrımı yapmadan bütün kullarına lütufta bulunmuştur. 

“İmanlarına iman katmaları için müminlerin kalplerine huzur ve sükûn indirmesi, 

Allah’ın mümin erkekleri ve mümin kadınları, zemininden ırmaklar akan ve 

içlerinde sürekli kalacakları cennetlere koyması ve onların kötülüklerini ve 

günahlarını örtüp affetmesi içindir. Mekke’nin fethi, günahların bağışlanması ve 

cennete girilmesi, Allah katında büyük bir başarı ve zaferdir.”415 

Anlaşılacağı üzere dinimiz, Kur’ân ve Sünnet ile men edilmiş işlerin 

yapılmasını günah saymış, yasak fiilleri yapanların dünya ve ahirette sorumlu 

olacaklarını vurgulamıştır. “Ey iman edenler! Eğer size açık deliller, Kur'ân 

âyetleri geldikten sonra ayağınız kayar ve hak yoldan saparsanız, bilin ki şüphesiz 

Allah, çok güçlü ve her işinde galiptir, her işi, her sözü, her emri çok hikmetli ve 

hüküm sahibi olandır.”416 

İslam Dinî, Allah-u Teâlâ’nın mutlak galip, her şeyi hakkıyla bilen, 

müminlerin günahlarını bağışlayan, tevbesini kabul eden tek ve yegâne mâbud 

olduğunu açıklamıştır.417 

4.5. Toplumda Hayâsızlık ve Edepsizliği Yayanların Cezalandırılması 

Gerekir 

Bu hükmü, sûrenin  ُفِي الَّذ۪ينَ اٰمَنوُا لهَُمْ عَذاَبٌ الَ۪يمٌۙ فِي الدُّنْيَا اِنَّ الَّذ۪ينَ يحُِبُّونَ انَْ تشَ۪يعَ الْفَاحِشَة

خِرَةِ   -Şüphesiz iman eden kimseler arasında hayâsızlık ve edepsizliğin ya“ وَالَْٰ

yılmasını arzu eden kimseler var ya onlar için dünya ve ahirette elem veren bir azap 

vardır.”418 anlamındaki 19. âyetinin birinci cümlesi ifade etmektedir. 

Ayrıca sûrenin “İffetli, namuslu ve kendilerine yapılan iftiradan habersiz 

mümin kadınlara zina suçu isnad eden kimseler var ya onlar, dünya ve ahirette 

lanetlenmişlerdir. Onlar için büyük bir ceza vardır.” 419 mânâsındaki âyeti de zina 

isnadının cezayı gerektirdiğini bildirmektedir. 

Zina suçu isnad edenler bu iddialarını dört tanık ile ispatlayamazlarsa “fâsık” 

olarak nitelendirilirler ve Nûr sûresinin 3. âyetinin bildirdiği cezaya uğrarlar. 

                                                           
415 el-Fetih, 48/5.  

416  el-Bakara, 2/209. 

417 el-Mü'min, 40/ 2, 3, 118. 

418 Nûr, 24/19. 

419 Nûr, 24/23. 



70 
 

 
 

Dinimiz kişilerin haysiyet ve şereflerini, iffet ve namuslarını korumayı 

amaçlayan bir dindir. Bu mânâda bilhassa zina suçu iftirasında bulunanları 

cezalandırmak sûreti ile bu çirkin davranışın önüne geçmeyi amaçlamıştır. 420  

Ancak iftira atmış olduğu kişileri aklayıp temize çıkarma sûretiyle, o kişilerden af 

diler ve Allah’a da tövbe ederek bağışlanırlarsa âhirette alacağı cezadan kurtulabilir 

yoksa âhiretteki cezasını çekerler. 

4.6. İnsanın İyice Bilmediği Şeyleri Konuşmaması Gerekir 

Bu hükmü, sûrenin  َهُ بِالَْسِنتَكُِمْ وَتقَوُلوُنَ بِافَْوَاهِكُمْ مَا لَيْسَ لكَُمْ بِه۪ عِلْمٌ وَتحَْسَبوُنَهُ هَي نًِاۗ وَهُوَ اِذْ تلَقََّوْن

ِ عَظ۪يمٌ   Ey müminler! Hani siz Peygamberin eşi Aişe ile Safvan’a yapılan“  عِنْدَ اللّٰه

iftirayı dilleriniz ile yayıyor, hakkında hiçbir bilginiz olmayan şeyleri ağızlarınız ile 

söylüyor ve bunu basit ve önemsiz bir şey sanıyordunuz. Hâlbuki bu iftira, Allah 

katında büyük bir günah ve suçtur.”421 anlamındaki 15. âyeti ifade etmektedir. 

İftira kelimesi lugatta, “uydurmak, yalan söylemek, asılsız isnatta bulunmak" 

mânâsına gelmektedir.422 Terim olarak, “bir kimseye işlemediği bir suç, günah 

yahut kusur sayılan bir söz, davranış veya nitelik isnat etmek” anlamında 

kullanılmaktadır.423 

Kur’ân’da iftira ve aynı kökten çeşitli kelimeler elli dokuz yerde geçer.424 Bu 

âyetleri incelediğimizde çoğunda “Allah üzerine yalan uydurma, O’nun birliği, 

yetkinliği ve aşkınlığı ile uygun olmayan iddialar ileri sürme” anlamlarında 

kullanıldığını görmekteyiz.425 

İftiranın temelinde su-i zan ve kıskançlık yatmaktadır. Yüce Kitabımız 

Kur’ân’ın bildirdiğine göre, iftiranın en şiddetlilerinden biri namuslu Müslüman 

kadınlara zina isnad etmektir. 426  Böyle kişiler dünyada da ahirette de lânete 

uğrayacakları ve hesap günü dilleri, elleri ve ayaklarının onların aleyhinde tanıklık 

yapacağı bildirilmiştir.427 Onlar için büyük bir azap vardır.428 Bu konuda hassas 

                                                           
420 Hızal, İsrâ Sûresi Bağlamında Ahlâkî Esaslar, s.130. 

421 Nûr, 24/15. 

422 el-Cevherî, İsmali b. Hammad, es-Sıhah Tacu’l-Luga ve Sıhahu’l-Arabiyye, 6/2454, Dâru’1-llm, 

Beyrut,1979; İbn Manzur, Ebû’1-Fadl Cemalüddin Muhammed b.Mükerrem, Lisanu’l-Arab, 15/154, Dâru’1-

Fikr, 3.Baskı, Beyrut 1994. 

423 Rağıb el-İsfahanî, Ebû’l-Kasım Hüseyin b. Muhammed, Mufredatu Elfazı’l-Kur’ân, s. 634, ed-Dâru’ş 

Şamiyye, Beyrut 1992; Canbulat, Mehmet, Toplumsal Güven Açısından İftira Ve Sonuçlarının 

Değerlendirilmesi, Diyanet Avrupa Aylık Dergi, Sayı: 42, s. 29, Ankara, 2002. 

424 Canbulat, Dinî Kavramalar Sözlüğü, İftira, s.297. 

425 Çağrıcı, Mustafa DİA, İftira, 21/ 522-523; bk. Âl-i İmrân 3/94; el-En‘âm 6/21, 93, 144. 

426 Nûr, 24/4. 

427 Nûr, 24/23-24. 

428 Nûr, 24/11. 



71 
 

 
 

davranılmaz, insanlar aleyhine gelişigüzel ithamlar yapılırsa bunun neticesinde 

iftiraya uğrayanlar rencide olabilir. Ayrıca bu günahı yapanların kendilerini 

düzeltmeleri ve tevbe etmeleri durumunda Allah’ın kendilerini affedeceği 

bildirilmiştir.429 

İftira bireysel ve toplumsal bir hastalıktır.430 Geçmişte birçok peygambere ve 

salih kişilere iftiralar atılmış ve o kişiler sıkıntıya maruz kalmışlardır. Bu nedenle 

iftira, yüce dinimizde büyük günahlardan sayılmış ve şiddetli bir şekilde 

yasaklanmıştır. Resûl-i Ekrem Efendimiz (s.a.s.) bütün müminlere dürüstlük, 

adalet, iyilik ve hüsn-i zan gibi iyi değerleri emretmiş; haksızlık, yalancılık ve su-i 

zan gibi kötülükleri de yasaklamıştır. Bir hadis-i şerifte, kıyamet günündeki 

hesaplaşmada iftira ve başka diğer günahlar sonucu insanların hakkını yiyenlerin 

kul hakkına girdiklerini, onların kazanmış olduğu sevaplarının, hakkını yemiş 

olduğu kimselere verileceği ve sevapları biterek iflas etmiş kişi durumuna düşerek 

cehenneme atılacakları belirtilmektedir.431 

İftira son derece tahrip edici ve kötü bir davranıştır. Yeterli ve vaktinde önlem 

alınmazsa sosyal hayatı fesada uğratarak insanlar arasındaki ilişkilere zarar verir. 

Toplumda sevgi, dostluk ve güven duygusunu zedeler. Aynı zamanda iftira, 

toplumsal hayatta adaletin tam olarak etkisini yitirdiği zamanlarda yaygın duruma 

gelebilen sosyal ve ahlâkî bir manevi hastalıktır. Zira adaletsizlik ve takipsizlik, 

kötü fiillerin yaygınlaşmasına ve artmasına yol açan bir başıboşluğa sebep 

olmaktadır. 432  Nitekim Allah-u Teâlâ, Hz. Aişe (ö. 58/678)’ye atılan iftira 

karşısında Müslümanları ikaz etmiş ve böyle bir iftirayı işittiklerinde iyi zan 

besleyip, “Bu apaçık bir iftiradır.” demeleri ve bu olay karşısında tepki 

göstermeleri gerektiğini söylemiştir.433 

Ayrıca, “Ey mümin! Hakkında bilgi sahibi olmadığın şeye tabi olma. Şüphesiz 

kulak, göz ve kalp, bunların hepsi duyduğu, gördüğü ve bildiğinden sorumludur.”434 

buyurarak asılsız muhtemel haberler peşine düşüp sanki doğruymuş gibi ilgi 

göstermeyi yasaklamış,  güvenilmez bir kimsenin getirdiği haberlerin doğruluğunu 

kabul etmeden önce araştırma yapılmasını emretmiştir. 435  İnsanın bir konuda 

                                                           
429 Nûr, 24/5. 

430 Komisyon, Hadislerle İslam, 3/ 463. 

431 Ebû Davud, Edeb, 41. 

432 Şener, Sami, Şamil İslam Ansiklopedisi, İftira,4/42, İstanbul 2000. 

433 Nûr, 24/12. 

434 el-İsrâ, 17/36. 

435 el-Hucurât, 49/6.  



72 
 

 
 

konuşabilmesi için o konuda bilgi sahibi olması ve bilgisini aynı şekilde 

eksiltmeden ve ek yapmadan insanlara aktarması gerekir.436 Peygamber Efendimiz 

(s.a.s.) de “Kişiye, işittiği her şeyi anlatması yalan olarak yeter.”437 buyurarak 

etrafta dolaşan her sözün anlatılmamasına ve her söze itibar edilmemesine işaret 

etmiştir. 

Kur’ân ahlâkına sahip olan bir insanın bilgi sahibi olmadığı konuda 

konuşmaması gerekir. Çünkü bilgisi olmadığı konu hakkında konuşan insan su-i 

zanda bulunmuş olur.438 Allah Rasulü (s.a.s.), bu konuda “Zandan kaçının zira zan 

(ile söylenen söz) sözlerin en yalanıdır.” 439  buyurarak insanları bu yönde 

uyarmıştır. Unutmamak gerekir ki zan, çoğu kez isabetsiz olabilmektedir. Zanna 

dayalı olarak verilen hüküm ile iftira atılmış ve günaha girilmiş olur. Bu sebeple 

su-i zan haramdır ve kaçınılması gereken bir davranıştır. Şunu unutmamak gerekir 

ki bilinmeyen bir kimse için hüsn-i zan vacip değilse bile kötü zan caiz değildir 440 

Sonuç olarak Müminlerin fâsık bir kimsenin getirdiği haberlere karşı uyanık 

olmaları ve bu kişilerin söyledikleri haberleri araştırmaları gerekir. Bu ilke, her 

mekânda ve her zaman geçerlidir. Sosyal ve hukuki bir hayatın düzenli bir şekilde 

yürümesi, haksızlıkların ve huzurun önüne geçilmesi bakımından önemlidir. 

5. HAYIR VE ŞER İLE İLGİLİ MESAJLAR 

Şer sözlükte, “kötü olmak, kötülüğe meyletmek, kötülük yapmak” ve “kötü, 

en kötü, çirkin, zararlı”441 gibi mânâlara gelmekte olup, hayr kelimesinin zıddıdır. 

Dinî anlamda ise; “Yüce Allah’ın hoşnut olmadığı, sevmediği, meşru olmayan, 

yapılması durumunda kişinin ceza ve kınamaya müstehak olacağı davranışlar” 

demektir.442 Biri çoğul kalıbıyla olmak üzere şer kelimesi Kur’ân’da otuz yerde 

geçer. 

Hayr kelimesi ise “Bir şeyi diğerine tercih etmek, hayırlı olmak, hayırda 

birine üstün gelmek, birine hayırlı olan şeyi vermek” 443 mânâsındaki “h-y-r” 

kökünden türemiştir. Hayr, masdar-isim olup “iyi” yahut “iyilik” anlamında444 ve 

                                                           
436 Karagöz, Helal Mekruh ve Haramlar, s. 217. 

437 Müslim, Mukaddime, 5. 

438 Hızal, İsrâ Sûresi Bağlamında Ahlâkî Esaslar, 96. 

439 Buhârî, vesaya, 8, Nikâh, 45; Müslim, Birr, 38; Tirmizî, Birr, 56. 

440 Karagöz, Helal Mekruh ve Haramlar, s. 168. 

441 Yûsuf Şevki, Yavuz, DİA, Şer, 38/539, İstanbul, 2010. 

442 Karaman, Fikret, Dinî Kavramalar Sözlüğü, Şer s. 615. 

443 Karagöz, Dinî Kavramalar Sözlüğü, Hayr, s.247. 

444 Çağrıcı, Mustafa, DİA, Hayr, 17/43-46.  



73 
 

 
 

şerrin zıddı olarak kullanılır. “Hayır ve faydalı şey” mânâsında da kullanılan hayr445 

Râgıb el-İsfahânî’ye göre “herkesin elde etmek istediği iyilik, akıl, adalet, fazilet 

ve yararlı nesne gibi arzu edilen şeylerdir.”446 Kur’ân-ı Kerîm’de 176 yerde Hayr 

kelimesi geçmektedir. Bir âyette ise Allah’ın sıfatı olarak gelmiştir.447 

Şer, herkesin kaçındığı şey olduğu gibi hayırda herkesin arzuladığı şeydir.448 

Râgıb el-İsfahânî, birisi için hayır olan şeyin, başkası için şer olduğunu ifade eder. 

Bununla birlikte nebevî öğretide hayır, model davranışı anlatan genel bir 

kavramdır. Bu da hayrın, değerli, birey ve toplum için yararlı bir düşünce, duygu 

ve fiil olmasından kaynaklanmaktadır.449 

5.1.İnsanın Şer Zannettiği Hayır, Hayır Zanettiği Şer Olabilir 

Bu hükmü, sûrenin  ْا لكَُمْ  بَلْ هُوَ خَيْرٌ لكَُم  Ey Aişe ve Safvan! Siz bu“  لََ تحَْسَبوُهُ شَرًّ

iftirayı kendiniz için şer sanmayın, aksine bu iftira sizin için bir hayırdır.”450  

anlamındaki 11. âyetinin ikinci cümlesi ifade etmektedir. 

Hayatın akışı içerisinde bazı olaylarda, kişinin hiçbir müdahalesi olmadığı 

işler başına gelir. İnsanın yaşadığı her olayda mutlaka bir hayır vardır. 451   Bu 

durumlarda yaşanan zorluklar, felaket gibi görünse de sonuç itibariyle daha güzel 

neticelere neden olur. Zira her olayın bir sebebi vardır. Nûr sûresinin 11. ayeti de 

bunu açıkça ifade etmektedir.  Bu iftira olayı Hz. Aişe (ö. 58/678)  ve Hz. Safvan 

(ö. 19/640 [?] için hayırlı olmuştur.452 Allah onları temize çıkarmış, onların bu 

duruma sabretmeleri ve iftiraya uğramaları nedeniyle de hem büyük sevap 

kazanarak günahlarına kefaret olmasına hem de iftiracıların cezalandırılarak 

yalancı ve iftiracı olarak damgalanmalarına sebep olmuştur.453 Ayrıca Yüce Allah 

katındaki kerametin meydana çıkmasına, sonuç olarak da kıymet ve derecenin 

yükselmesine vesile olmuştur.454 

                                                           
445 Çanga Mahmud, Kur’ân-ı Kerim Lugatı İlavelerle Mu’cemü’l Müfehres, Timaş Yayınları, 6. Baskı, 

İstanbul, 2016. 

446 Râgıb el-İsfahânî,” el-Müfredât, s.367. 

447 bk. Tâhâ, 20/73. 

448 İsfahânî, el-Müfredât, s.546. 

449 Komisyon, Hadislerle İslam, 3/ 174. 

450 Nûr, 24/11. 

451 bk. el-Bakara, 2/216. 

452 Hicazi, Furkan Tefsiri, 4/242. 

453 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 5/96. 

454 Yazır, Hak Dinî Kur’ân Dili, 5/560. 



74 
 

 
 

Allah’a iman eden bir kişi zahiren ters veya hata gibi görünen olay ile 

karşılaştığında, bu durumun kendisi için en hayırlısı olduğunu bilir. Aksi gibi 

görünen olaylardan ders alarak ibret gözüyle bakar. Ancak insanın fıtratında 

acelecilik vardır. Bu sebeple, hayra dua eder gibi şerre de dua edebilir, her şeyin 

istediği anda oluvermesini ister.455  Oysaki insan, bir an önce olsun diye dua ettiği 

işin hayır mı şer mi olduğunu bazen bilemez. Bunu da o an için göremezse, kendi 

aleyhinde olacak şeylerde inatçı ve ısrarcı bir durum sergileyebilir. Aslında acele 

etmeyip sabretse sonucun şer olduğunu zaten görecektir. Kur’ân-ı Kerim’de insanın 

bu aceleci durumu şöyle anlatılmaktadır. 

“Kimi insan, hayra dua eder gibi şerre de dua eder. İnsan, çok acelecidir.”456 

Oysaki Allah yarattığı kullarına şerri vermekte acele etmez.457 

Allah-u Teâlâ nelerin şer, nelerin de hayır olduğunu insanlara vahiy yoluyla 

bildirip onlara hayır yapmalarını emretmiş, kötü fiilleri yapmaktan da kullarını men 

etmiştir.458 

Kur’ân-ı Kerim’de hayır ve şerrin Allah’tan olduğu459  belirtilmekte ve hayrın 

da şerrin de her şeyin de yaratıcısı olan Yüce Allah’tan olduğu açık bir şekilde 

yazmaktadır.460 

Peygamber Efendimiz (s.a.s)’de bütün hayır olan şeylerin Allah-u Teâlâ’ya 

ait olduğunu ifade etmiş ve O’nun şer işlemekten berî bulunduğunu bildirmiştir.461 

İslam kültüründe ve hadis kaynaklarında hayır ve şer her ne kadar ahlâkî 

boyutuyla yer alsa daevrendeki mevcudiyeti ve kaynağı cihetiyle tartışılan bir 

problem ve sorun olarak karşımıza çıkmaktadır.462 

Hiç şüphesiz hayır Allah-u Teâlâ’dan gelir ve O’ndan gelen de mutlaka 

hayırdır. 463  Nitekim Yüce Kitabımız Kur’ân’da, “Ey Peygamberim! De ki: Ey 

mülkün sahibi olan Allah’ım! Sen mülkü dilediğine verirsin, dilediğinden de mülkü 

                                                           
455 Hızal, “İsrâ Sûresi Bağlamında Ahlâkî Esaslar, s. 78. 

456 el-İsrâ, 17/11. 

457 Yûnus 10/11.  

458 bk. el-Bakara, 2/168-169; Âl-i İmrân, 3/114-115;  el-el-Hac, 22/77. 

459 en-Nisâ 4/78-79. 

460 el-Mü’min, 62/85. 

461 Müslim, Ṣalâtü’l-müsâfirîn, 201. 

462 Komisyon, Hadislerle İslam, 3/ 175. 

463 Komisyon, Hadislerle İslam, 3/ 175. 



75 
 

 
 

çekip alırsın. Dilediğini aziz edersin, dilediğini zelil edersin. Hayır ve nimet, senin 

elindedir. Şüphesiz sen her şeye çok iyi gücü yetensin. Sen geceyi kısaltıp gündüze 

katarsın, gündüzü kısaltıp geceye katarsın. Ölüden diriyi çıkarırsın, diriden de ölüyü 

çıkarırsın. Dilediğine hesapsız rızık verirsin.”464  buyrulmaktadır. Burada geçen 

“Hayır sadece senin elindedir “ifadesinden hayrın maddî ve mânevî her türlü 

nimetleri kapsadığı anlaşılmaktadır.465 

Her Müslüman “Amentü” esaslarında ifade edildiği üzere hayır ve şerrin 

Allah’tan geldiğine inanır. “Amentü” de yer alan “Hayır ve şerrin Allah’tan 

olması”, bunları halk edenin Yüce Allah olduğunu ifade eder. Zira Yaratıcı Allah’tır 

ve O’ndan başka yaratıcı da yoktur. Âlemlerin yaratıcısı olan Yüce Rabbimiz hayrı 

ve şerri, külli irade ile diler ve yaratır. Zira âlemde O’ndan başka kudret ve gerçek 

mülk sahibi, tasarruf yetkisi olan bir başka varlık daha yoktur. Kul da hayrı ve şerri 

kendi cüzi iradesi ile tercih eder ve bu sebepten dolayı da iyi ve kötü olan her 

amelinden sorumludur. Lakin Rabbimizin hayra rızası vardır ama şerre rızası 

yoktur. Kul hayrı seçerse mükâfat alır, şerri seçerse ceza görür. 

Allah’ın şerri dileyip yaratması İslam âlimlerine göre kötü ve çirkin değildir. 

Ama kişinin şerri işlemesi ve şerri tercih etmesi çirkin ve kötüdür. Yüce Allah’ın 

eşyayı karşıtlarıyla beraber yaratmıştır. Bunda nice açık ve gizli hikmetler 

bulunmaktadır. Allah kuluna kötü ve şer olan şeylerden korunma yollarını 

göstermiş, şerden sakınma gücünü vermiştir. Şu bir gerçek ki şer olmasa hayrın 

mânâsı anlaşılamaz, dolayısıyla da bu hayatın bir imtihan hayatı olmasındaki 

hikmet tahakkuk etmezdi.  

Sonuç olarak biz kulların hayır ve şer olarak gördüğü her şey netice itibariyle 

gördüğümüz gibi olmayabilir. Bir âyette bu husus şöyle açıklanmaktadır: “Umulur 

ki, hoşlanmadığınız bir şey sizin için hayırdır. Ve yine umulur ki, sevdiğiniz bir şey 

de sizin için şerdir. Siz bilmezsiniz, Allah bilir.”466 

Şunu unutmamak gerekir ki Yüce Yaratıcının kudreti ile olan her işte, gerek 

kişi gerekse toplum için birtakım yararlar vardır. Aslında şer gibi gözüken şeyler 

hayra hizmet ederler. Muhammed el-Murtazâ Zebîdî (ö. 1205/1791)’nin Tâcü’l-

                                                           
464 Âl-i İmrân 3/26. 

465 Çağrıcı, DİA, Hayr, 17/43-46. 

466 el-Bakara, 2/216. 



76 
 

 
 

ʿarûs adlı eserinde “Şerde birçok hayır vardır.” (İnne fi’ş-şerri hıyâren) Şeklindeki 

vecizesinde ifade ettiği gibi veya “Her şerde bir hayır vardır.” gibi dilimize 

yerleşmiş olan ve çoğunlukla olumsuz zamanlarda teselli için kullanılan bu 

cümleler bu gerçeğin toplum vicdanında da özümsendiğini göstermektedir. Bu 

nedenle mümin her işinin hayırla sonuçlanacağı ümidini taşır. Ancak kişi kendisi 

için hayırlı olan şeyin ne olduğunu tam olarak bilmez. Onu sadece Allah bilir. Bu 

gerçek karşısında Müslümana düşen vazife, dua ve yakarışlarında Allah-u 

Teâlâ’dan hayırlı olanı istemekte ısrarcı olmasıdır.  

5.2.Olaylar Hakkında Hüsn-ü Zan Beslenmelidir 

Bu hükmü, sûrenin   ٌلوَْلََٓ اِذْ سَمِعْتمُُوهُ ظَنَّ الْمُؤْمِنوُنَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بِانَْفسُِهِمْ خَيْرًاۙ وَقَالوُا هٰذآَ افِْك

 Ey müminler! Aişe ve Safvan’a yapılan iftirayı duyduğunuz zaman, mümin“ مُب۪ينٌ 

erkeklerin ve mümin kadınların, kendi din kardeşleri hakkında hayır düşünmeleri, 

hüsn-ü zan beslemeleri ve “Bu apaçık bir iftiradır” demeleri gerekmez miydi?”467 

anlamındaki 12. âyeti ifade etmektedir. 

Çok anlamlı kelimelerden biri olan zan, lugatta “sanma, sezme, şüphe ve 

kesin olmayan bilgi”468 demektir. Zan kelimesi, ima ve işaretle hâsıl olan ve hakikat 

ifade etmeyen tahmini bilgidir. Yüce Kitabımızda “Müşriklerin çoğu ancak zanna 

tabi oluyorlar. Hâlbuki zan, hak namına hiçbir şey ifade etmez. Şüphesiz Allah, 

insanların yaptıklarını çok iyi bilendir.”469 buyurmaktadır. Bu âyetten anlaşılacağı 

üzere zan, kesin bir bilgi ifade etmez.470 Allah-u Teâlâ’da. “Ey mümin! Hakkında 

bilgi sahibi olmadığın şeye tabi olma. Şüphesiz kulak, göz ve kalp, bunların hepsi 

duyduğu, gördüğü ve bildiğinden sorumludur.”471  buyurarak kesin olmayan bilgi 

ile davranılmasını hoş görmemiştir. 

Kur’ân-ı Kerim’de Yüce Allah, “Ey iman edenler! Zannın çoğundan sakının. 

Çünkü zannın bazısı günahtır. Birbirinizin kusurlarını ve gizli durumlarını 

araştırmayın. Birbirinizin gıybetini yapmayın. Sizden biriniz ölü kardeşinin etini 

yemekten hoşlanır mı? Elbette hoşlanmaz. Bak bundan tiksindiniz! Emir ve 

yasaklarına riâyet ederek Allah’a karşı gelmekten sakının. Şüphesiz Allah, tövbeyi 

                                                           
467 Nûr, 24/12. 

468 Karaman, Dinî Kavramalar Sözlüğü, Zan, s.704. 

469 Yûnus, 10/36.  

470 bk. el-Necm, 53/28. 

471 el-İsrâ, 17/36.  



77 
 

 
 

çok kabul eden ve çok merhametli olandır.”472 buyurarak, kişilik haklarını ihlal 

eden davranışlardan olan su-i zanda bulunmayı, insanların birbirlerinin gizli 

hallerini araştırarak kusurlarını ortaya çıkarmayı ve gıybet etmeyi açık seçik 

ifadelerle yasaklamıştır. 

Âyette zannın hepsinden değil, çoğundan sakınılması emredilmekte ve zannın 

bir kısmının günah olduğu bildirilmektedir. Dolayısıyla zannın bir kısmı iyi zandır 

ve bu sevaptır, ancak bir kısmı da kötü zandır ve bu günahtır.473 İslâm kültüründe 

bir kişinin kesin bilgisi olmamakla beraber başka biri hakkında iyi düşünce 

beslemesine “hüsn-i zan”, kötü düşünce ve kanaate sahip olmasına “sû-i zan” 

denilmiştir.474 “Hüsn-i zan” ve “su-i zan” tabirleri Kur’ân’da geçmektedir.475 

İnsanların iç dünyalarındaki gizli hallerini Allah’tan başkasının 

bilemeyeceğini ifade eden İmam Gazzâlî’ye (ö. 1111) göre kötü zan, kalp ile 

gıybettir ve bu dil ile yapılan gıybetten farksızdır; kötü söz gibi kötü zan da 

haramdır.476 Ona göre hüsnü zan Allah’ın, su-i zan şeytanın telkinidir.477 

İyi zan, sözleri, olayları ve davranışları iyiye yormak, iyi düşünmek ve iyi 

görmek, kötü zan ise aksi davranmaktır.478 Yüce Kitabımızda her iki zanla alâkalı 

misaller bulunmaktadır. 

Allah Rasulü (s.a.s.) ile beraber umre niyetiyle Mekke’ye gitmeyen, Hz. 

Peygamber (s.a.s.) ve Müslümanların Mekke’den geri dönmeyeceklerini zanneden 

münafıklarla ilgili olarak; “Ey münafıklar! Söylediklerinizin aksine siz 

Peygamberin ve müminlerin umre için çıktıkları yolculuktan bir daha ailelerine 

ebedî olarak asla geri dönmeyeceğini zannettiniz. Bu zannınız, gönüllerinize Şeytan 

tarafından iyi ve güzel gösterildi ve böylece siz kötü zanda bulundunuz, Allah’ın 

peygamberine yardım etmeyeceğini zannettiniz ve siz helâki hak eden, kötü kalpli 

ve bozuk niyetli bir toplum oldunuz.”479 denilmiştir.480 

                                                           
472 el-Hucurât, 49/12. 

473 Karagöz, İlahî Yasaklar, s. 277. 

474 Çağrıcı Mustafa, DİA, Zan, 44/120-122. 

475 bk. el- Feth,48/ 12; en-Necm, 53/ 28. 

476 Çağrıcı, DİA, Zan 44/120-122. 

477Gazzâlî, İhyâ-u Ulûm-id-Dîn, çeviri, Mehmet Yavuz Şeker, 3/152, Işık Yayınları, İzmir 2015.  

478 Karagöz, Helal Mekruh ve Haramlar, s. 156. 

479 el-Feth, 48/12. 

480 bk. Âl-i İmrân, 3/154;el-Feth, 48/6. 



78 
 

 
 

Resûl-i Ekrem Efendimiz (s.a.s.) “Hüsn-ü zan, kişinin kulluğunun 

güzelliğindendir”481 buyurmaktadır. İyi düşünmek, “hüsn-i edeb”den ileri gelir ve 

o kimsenin iyi bir mümin olduğuna delalet eder.482 Zan, insanlar hakkında söz 

konusu olduğu gibi Allah hakkında da söz konusu olabilir. Allah hakkında kötü 

zanda bulunmak haram, iyi zanda bulunmak ise farzdır.483 

Bir kudsî hadiste Rabbimiz şöyle buyurmaktadır; “Ben, kulumun bana olan 

zannı üzereyim.” 484  Buradan anlaşılacağı üzere kulun Allah hakkındaki hüsn-i 

zannı, O'nun  kendisine af ve merhametle muamele edeceğine inanması, kulun Allah 

hakkındaki su-i zannı ise, korktuğu olumsuzluklarla karşılaşacağına inanmasıdır. 

Müslüman kişi hayatı boyunca Rabbinden ümitvar olur ve iyi zan beslerse Allah’ın 

rahmet ve mağfiretinden istifade eder. Bu durum aynı zamanda kişinin inancının var 

olduğunu ve devam ettiğini gösterir. Kur’ân’daki “Allah’ın rahmetinden ümit 

kesmeyin. Çünkü kâfir kavimden başkası Allah’ın rahmetinden ümidini 

kesmez.”485 âyeti bu duruma işaret etmektedir. 

Kötü zandan sakınmak bir vazife olduğu gibi insanların su-i zannına neden 

olabilecek hâl ve davranışlardan kaçınmak da bir görevdir. Zira başkalarına vesile 

olmak, o işi yapmış gibi olmak sayılır. 

Peygamberimiz (s.a.s.)’in eşlerinden Hz. Safiye (ö. 50/670 [?]) diyor ki: 

Ramazan-ı şerifin son zamanlarıydı. Allah Rasulü (s.a.s.) her sene olduğu gibi 

mescitte itikâfa girdi. Geceleyin kendisini ziyarete gittim ve onunla sohbet ettim. 

Sonra da kalkıp evime döndüm. Rasulullah (s.a.s.) kalktı ve beni yolcu etti. Bu 

esnada Ensar’dan iki kişi yoldan geçerken Allah Rasulü (s.a.s.)’nü görünce 

adımlarını hızlandırdılar. Hz. Peygamber (s.a.s.) “ağır gidin, o Hüyey’in kızı 

Safiyye’dir” dedi. Hz. Peygamber (s.a.s.)’in Safiyye (ö. 50/670 [?])’nin kimliğini 

açıklama ihtiyacı onlara ağır geldi ve o iki adam “Sübhânallah ya Rasulullah” 

dediler. Efendimiz (s.a.s.) onlara “Şeytan insanın vücudunda kanın dolaştığı gibi 

dolaşır. Bundan dolayı kalbinize bir şüphe ve şer atmasından korktum.” buyurdu.486 

Anlaşılacağı üzere Hz. Peygamber (s.a.s.) gecenin karanlığında eşini 

uğurlarken, hanımıyla kendisini görenleri durdurmuş, yanında bulunan kadının 

                                                           
481 Ebû Dâvûd, Edeb, 89. 

482 Komisyon, Hadislerle İslam, 3/ 476.  

483 bk.Âl-i İmrân, 3/154; el- Feth, 48/6. 

484 Müslim, Zikir, 19. 

485 Yûsuf, 12/87. 

486 Ebû Dâvûd, Edeb, 81. 



79 
 

 
 

yabancı bir kişi olmayıp, kendi eşi olduğunu kendilerine bildirerek, onların kötü 

zanna kapılmasına engel olmuştur. 

Sonuç olarak Dinimizin istediği davranışlardan birisi de mümkün olduğu 

müddetçe hüsn-i zanla hareket edip gereksiz su-i zanlardan sakınmaktır. 

Müslümanlarda beraet-i zimmet yani suç ve günahtan uzak olmak esastır. Aksini 

ispat eden kesin bir delil olmadıkça kimseye suç isnad edilemez. Peygamber 

Efendimiz (s.a.s.) zandan sakındırmış, “Zan, yalanın ta kendisidir.” 487 

buyurmuştur. İnanan kimse hakkında kötü düşünmek, şeytana imkân veren ve 

birçok şerre kapı açan bir yaklaşımdır. Dolayısıyla kötü bir söz işitildiği zaman, 

kendilerinden şüpheleri olmadığı gibi, kendileri gibi saymaları gereken müminlere 

karşı iyi zannı ilke edinmek ve kötü zanla birilerine zarar vermekten kaçınmak yüce 

dinimizin temel bir ahlâk ilkesidir.488 

6. ŞEYTANA UYMAMA İLE İLGİLİ MESAJLAR 

Lugatta Şeytan” kelimesi, “uzak olmak, birine muhalefet etmek, ipe 

bağlamak ve toprağa girmek” anlamındaki “şatn” veya “helak olmak ve yanmak,” 

anlamındaki “şayt” kökünden türemiştir.489 

Çoğulu şeyâtîn olan şeytân sözcüğü, “yanıp helâke mâruz kalmış varlık;  

rahmetten hayırdan uzaklaşmış yaratık” demektir.490  Buna göre şeytan, yoldan 

çıkmış,  zorba, uzak, çok uzak, muhalif, haddi aşan, helak olan ve yanan mânâlarına 

gelmektedir.491 

Kelimenin İbrânîce’deki karşılığı olan satanın “düşmanlık etmek, suçlamak, 

karşı gelmek” mânâsında stn veya “gezinmek, hareket etmek, rahatsız etmek, 

yoldan çıkmak; sadakatsiz/inançsız olmak” anlamlarında sut/sth kökünden 

türediği kabul edilmektedir.492  Terim olarak “şeytan” cin ve insanların müşrik, 

münafık, şerir, azgın, kibirli ve isyankâr, olanlarına verilen bir cins isimdir.493 

                                                           
487 Müslim, Birr, 28. 

488 Yazır,  Hak Dinî Kur’ân Dili, 5/561. 

489 Karaman, Dinî Kavramalar Sözlüğü, Şeytan, ,s.618. 

490 Çelebi İlyas, DİA, Şeytan,39/99-101. 

491 el-İsfehânî, Müfredat Ştn md. s. 551. 

492 Çelebi, DİA, Şeytan,39/99-101. 

493 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 5/102. 



80 
 

 
 

6.1. Şeytan Fahşa ve Münkeri Emreder 

Bu hükmü, sûrenin   ِفَاِنَّهُ يَامُْرُ بِالْفَحْشَاءِٓ وَالْمُنْكَر  “Kim şeytanın adımlarına uyarsa, 

bilsin ki şüphesiz şeytan her türlü edepsizlik ve çirkinliği, haram ve kötülüğü 

emreder.”494 anlamındaki 21. âyetinin ikinci cümlesi ifade etmektedir. 

Fahşâ kelimesinin türediği “f-h-ş” kökünün sözlük anlamı, haddi aşan, 

ölçüsünün dışına çıkan her şeye,495 sözün ve davranışın çirkin olanına denir. Fahşâ, 

masiyet ve günah cinsinden olup çok çirkin olan her şeydir.496 

Din dilinde bu kelime “aşırı derecede çirkin söz ve davranış, büyük günah 

edep ve ahlâka aykırı olup dinen yasaklanan her türlü kötülük ve çirkinlik497 dünya 

ve ahirette ceza öngörülen ve akl-ı selimin kötü gördüğü zina, homoseksüellik, şirk, 

iftira, küfür, nifak, fısk, kötü ahlâk, zulüm, hayâsızlık ve edepsizlik gibi günah, 

haram ve asilik olan her türlü söz, fiil ve davranışlar anlamına gelir.498 

Aynı kökten türeyen fahşâ, fâhişe ve fevâhiş kelimeleri Kur’ân-ı Kerîm’de, 

yirmi dört yerde geçmekte olup499 bir kısmında kinaye yoluyla livâta, zina, sevicilik 

gibi her toplumda yüz kızartıcı suç ve çirkinlik olarak kabul edilen iffetsizlikler 

kastedilir.500 

Münker, lugatta kabul edilmeyen, inkâr edilen ve tanınmayan davranışlar ve 

yasak işler demektir. 501 Kur'ân terimi olarak kelime, "maruf" kavramının zıt 

anlamlısı olup akıl ve fıtratın çirkin saydığı, dilin itiraf edemediği, ahlâklı 

toplumların yadırgadığı her tür davranışlardır.502 Münkerin daha çirkin ve kötü olan 

kısmı için Kur'ân-ı Kerim’de “fahşâ” terimi kullanılır.503 

                                                           
494 Nûr, 24/21. 

495 İsmail b. Hammad el-Cevherî, es-Sıhah, 2/2563, fhş, maddesi, tahkik Ahmed Abdülgafur Attar, Darü'l-

İlmi Kahire, 1990. 

496 İbn Manzûr, Lisânu’l-Arab, fhş maddesi. 37/3356. 

497 Çağıran Hakan, Kur’ân’da Fahşâ Kavramı, s. 11, Dicle Üniversitesi, Diyarbakır; 2019. 

498 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 5/103. 

499 Bozkurt Nebi, DİA, Fuhuş, 13/211-214.  

500 bk. en-Nisâ 4/15, 19, 25; en-Neml 27/54; el-Ahzâb 33/30; et-Talâk 65/1. 

501 İbni Manzûr, Lisânü'l-Arâb, n-k-r maddesi, Serdar Mutçalı, Arapça-Türkçe Sözlük, n-k-r maddesi s.917, 

Dağarcık Yayınları, İstanbul, 1995. 

502 Komisyon, Kur’ân Yolu, 3/436. 

503 Hamdi Döndüren, Şamil İslam Ansiklopedisi, Münker maddesi, 2/198, Şamil Yayınevi, İstanbul,1990. 



81 
 

 
 

Başka bir adı da “Cân”504 ve İblis olan Şeytan, cin asıllı bir varlık505  olup 

usta bir aldatıcı ve insanoğlunun düşmanıdır. Bu aldatıcılıktaki maharetini Hz. 

Âdem’i aldatmasıyla ispat etmiştir. İnsana dost gibi davranarak sahte vaatlerde 

bulunur ve ona fısıldayarak aldatır, yanıltır, kötülük ve günahı emreder. Şeytan 

insanoğlunu yakalamak için birçok araç ve stratejiler kullanır.506 Kur’ân-ı Kerim’de 

Allah bunları şöyle açıklamıştır: Şeytan insanlara vesvese verir,507 içlerine kötü 

düşünceler telkin eder,508 her türlü çirkin söz fiil ve davranışları,509 İslam’ın ve akl-

ı Selimin iyi, güzel ve hoş görmediği kötülükleri, haramları510 ve küfrü511 emreder. 

Söz verir, ümitlendirir ve aldatır.512 İçki ve kumara teşvik eder. Bunlarla insanların 

arasına kin ve düşmanlık sokmak ister ve onları Allah’ın zikrinden ve namazdan 

alıkoymak ister.513 İnsanların yaptığı kötülükleri, kötü fiil ve davranışları süslü, iyi, 

güzel ve cazip gösterir514  ve kolaylaştırır.515 İnsanları fakirlikle korkutur, cimriliği 

emreder.516 Allah’ın zikrini517 ve gerçekleri unutturur.518  Hak yoldan saptırır,519 

Fitneye düşürür,520 azdırır,521 kişi ile kardeşi arasına fitne sokar,522 doğru yoldan 

uzaklaştırır,523 alevli ateşe cehenneme çağırır524 ve böylelikle şeytan yapmış olduğu 

hile ve kurduğu tuzakları ile insanları hüsrana sürükler. 

                                                           
504 bk. er-Rahmân, 55/15. 

505 bk. el-Kehf, 18/50. 

506 Purutoğlu Müberra, Kur’ân’da İnsana Etkisi Açısından Şeytan ve Nefis, Bayburt Üniversitesi, Bayburt 

Ocak, 2020. 

507 A’râf, 7/20. 

508 Enfâl, 8/11. 

509 el-Bakara, 2/268; Nûr, 24/21. 

510 Nûr, 24/21. 

511 Haşr, 59/16. 

512 Nisâ, 4/120. 

513 Mâide, 5/91. 

514 bk. En’âm, 6/68; Enfâl, 8/48; Nahl, 16/163; Neml, 27/24; Ankebût, 29/38. 

515 Muhammed, 47/25. 

516 el-Bakara, 2/268. 

517 Mücadele, 58/19. 

518 En’âm, 6/68. 

519 bk. Nisâ, 4/60; A’raf, 7/30; el-Hac, 22/4; Neml, 27/24. 

520 A’râf, 7/27. 

521 A’râf, 7/175, 202. 

522 Yûsuf, 12/100. 

523 bk. Nisâ, 4/60; Yûsuf, 12/105; İsrâ, 17/53. 

524 bk. Lokmân, 31/21; Fâtır, 35/6. 



82 
 

 
 

İslam düşüncesinde şeytanın kişiliği ile dikkat çekilen başka bir konu da onun 

ihanetidir.525 Onun vesvesesi ve sinsice duruşu sayesinde insanı kötü yola, örneğin 

inkâra sevk ettikten sonra yaptığı ilk şey, hem yapılan kötülük hem de bu kötülüğü 

işleyenle kendisinin bir alakası olmadığını dile getirmesidir.526 

Bununla birlikte şeytan kıyamet günü ardına taktığı insanların suçlamalarına 

da şu şekilde karşılık verecektir. “İş yerine getirilince, insanların hesapları görülüp 

kimlerin cennete kimlerin cehenneme gideceği kararı verilince Şeytan şöyle der: 

Şüphesiz Allah, size gerçek vaatte bulundu. Ben de size vaatte bulundum, Allah 

sözünü tuttu, ben yalancı çıktım. Aslında benim sizi zorlayacak bir gücüm yoktu. 

Ben sadece sizi çağırdım, siz de hemen benim çağrıma uydunuz. Bu itibarla beni 

kınamayın, kendinizi kınayın.”527 

Âyetten de anlaşılacağı üzere şeytan, insanoğluna yalan söz ve vaatlerle 

kandırıp onları yoldan çıkardığını ve aldattığını itiraf etmektedir. Bununla birlikte 

şeytan Sırât-ı müstakimden gidenleri zorla yoldan çıkarma gücünün olmadığını, 

yalnızca çeşitli yollardan insanlara telkinde bulunduğunu, insanların da bunu kabul 

ettiğini söyleyerek şeytanı değil kendilerini kınamalarını gerektiğini ifade 

etmektedir. 

6.2. Şeytana Uymamak Gerekir 

Bu hükmü, sûrenin   َُّهَا الَّذ۪ينَ اٰمَنوُا لََ تتََّبِعوُا خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ  وَمَنْ يَتَّبِعْ خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ يَآ اي   

“Ey iman edenler! Şeytanın adımlarına uymayın.” 528  anlamındaki 21. âyetinin 

birinci cümlesi ifade etmektedir. 

Yüce Allah, ilk insan Âdem’i yarattıktan sonra meleklere ve onların arasında 

bulunan İblis’e Âdem’e secde etmelerini emretmiştir. Meleklerin hepsi bu emre 

itaat ettikleri halde İblis kibirlenerek, insanın topraktan, kendisinin de ateşten 

yaratıldığını delil göstererek emre itaat etmeyip secde etmemiştir. Secde etmediği 

için isyankâr, fasık ve kâfir olarak İlahî huzurdan kovulduğu ve lanetlendiği 

bildirilmiştir. Bunun üzerine İblis, yapmış olduğu davranıştan pişmanlık duyması 

gerekirken, tam aksine, yapacakları kötülükler için Allah’tan kıyamete kadar 

müsaade istemiş, Allah da “Sen bilinen gün gelinceye kadar bırakılanlardansın.”529  

diyerek izin vermiştir. İblis, bu izni alarak insanların sağlarından, sollarından, 

                                                           
525 Işık Harun, Kitab-ı Mukaddes ve Kur’ân’a Göre Şeytan”, Bozok Üniversitesi İlahîyat Fakültesi Dergisi, 

sayı.13, s.35-74, 2018. 

526 el-Haşr 59/16. 

527 bk. A’râf, 7/38, 39; Ahzâb, 33/66-68; Sebe, 34/31-33 

528 Nûr, 24/21. 

529 bk..Hıcr, 15/36-40;el-  Araf, 7/14-15; Sâd, 38/79-82. 



83 
 

 
 

önlerinden ve arkalarından sokularak saptırıp azdıracağı, kötü işleri süsleyip onlara 

güzel göstereceğine dair yemin ettiği bildirilmiştir.530 

Şeytanın Kur’ân’da, İblis,531 cinler532 ve insanlara533  karşılık gelecek şekilde 

üç tür kullanımından söz edilmektedir. Binaenaleyh Yüce Kitabımızda hakiki 

anlamda şeytanın varlığına,534  mecazî olarak da şeytanın karakterine bürünmüş 

insan ve cinlere535 delalet eden pek çok âyet bulunmaktadır. 

“Şeytan” denilince ilk akla gelen İblis’tir. Gerçek anlamda ve somut bir 

varlığı işaret edecek şekildeki kullanımda şeytan, Allah’ın emrine karşı gelerek 

isyan ettiği için ilahî rahmetten ve huzurdan kovulan,536  kıyamete kadar da insanın 

düşmanı olan537  İblis’in diğer bir ismi veya sıfatı olmuştur.  

Bazı müfessirlere göre İblis, Arapça bir kelime olan iblâs kökünden türeyen, 

karamsar, ümitsiz, aşırı bir şekilde üzgün, pişman, pişmanlık ve üzüntüden 

kesilmiş, hayrı olmayan anlamlarına gelmektedir.538 

İblis Kur’ân’da, Allah’ın buyruğuna karşı çıkarak, Hz. Âdem’e secde etmeyi, 

yani tazimde bulunmayı ve boyun eğmeyi, 539  önünde saygı ile eğilmeyi ve 

selamlamayı 540  reddetmiş ve kibirlenmiş, bu yüzden ilahî huzurdan kovularak, 

kıyamete kadar lanetlenmiştir.541 Allah-u Teâlâ’nın lanetine uğradığı için Şeytan 

adını almış ve bu kelime onun için özel isim olmuştur. Varlıkları Allah ve 

                                                           
530 bk. el-Bakara, 2/30-40; en-Nisâ, 4/119; el-Mâide, 5/31-39; el- A’raf,7/12-17;  el-Hıcr, 15/27; el-Kehf, 

18/50, 16-123. 

531 bk. el-Bakara, 2/34; el-A‘râf 7/11; el-Hicr 15/28-31. 

532 bk. el-Enbiya 21/82; es-Sebe’ 34/12; es-Sâffât 37/8; el-Hicr 15/17; el-Mülk 67/5; Cin 72/8-9. 

533 bk. en-Nâs 114/4-6. 

534 bk. el-Bakara, 2/34, 36; Âl-i İmrân 3/36; en-Nisâ’ 4/120; İbrâhîm 14/22; el-Kehf 18/63; Tâhâ 20/120. 

535 bk. el-Bakara, 2/14; el-En‘âm 6/112; en-Nâs 114/3-6. 

536 bk. Âl-i İmrân 3/36; el-A‘râf 7/18; en-Nahl 16/98; et-Tekvîr 81/25. 

537 bk. el-Bakara, 2/208; el-En‘âm 6/142; el-A‘râf 7/16; Yûsuf 12/5; el-Hicr 15/39; el-İsrâ’ 17/53. 

538 Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr et-Taberî, Taberi Tefsiri,1/182, tercüme: Hasan Karakaya – Kerim 

Aytekin, Hisar Yayınları, İstanbul, 1996; Ebû Abdullah Muhammed bin. Ahmed el-Ensârî Kurtubî, el-Câmi‘u 

li-ahkâmi’l-Kur’ân, 1/578, tercüme: M. Beşir Eryarsoy, Buruc Yayınları, İstanbul, 200. 

539 Ebû Mansur Muhammed b. Muhammed Mâturîdî, Te’vîlâtü’l-Kur’ân Tercümesi, 1/119, çeviri, Bekir 

Topaloğlu, editör: Yûsuf Şevki Yavuz,  Ensar Neşriyat, İstanbul, 2015. 

540 Ebû Abdullah Fahreddîn Muhammed b. Ömer Fahruddîn Râzî, Tefsîr-i Kebîrmefâtîhu’l-gayb, 2/336, 

tercüme: Lütfullah Cebeci ve diğerleri, Huzur Yayınları, İstanbul, 2002; Bu konuda İbn Abbas’ın meleklerin 

secdesinin ibadet maksatlı değil, selamlama secdesi olduğunu; Katâde’nin de buradaki secdeyi itaat 

anlamında değil, hürmet anlamında anlaşılması gerektiğini ifade ettiği belirtilmiştir. Mâturîdî, Te’vîlâtü’l-

Kur’ân Tercümesi, 1/115. 

541 bk. el-Bakara, 2/34. 



84 
 

 
 

Peygamber tarafından kesin ve kat’i olarak bildirildiği için iman edilmesi zorunlu 

olan cinler, insanlardan önce ateşten yaratılan,542 aklı ve iradesi bulunan, Allah’a 

ibadet etmekle sorumlu tutulan, 543   Müslüman’ı ve kâfiri, salihi ve günahkârı 

bulunan,544  gözle görülmeyen varlıklardır. 

İblis, şeytanların başı ve en azgınlarıdır. İblis, Kur’ân’da çok asi olan,545 çok 

nankör,546 çok azgın,547 İlahî huzurdan kovulmuş,548 Tağut ve Cibt ve sıfatları ile 

vasıflandırılmış,549 amacının ise insanlara düşmanlık etmek550 onları çeşitli tuzak 

ve hilelerle kandıran, 551   insanları doğru yoldan saptıran ve cehenneme 

sürükleyen552  olduğu bildirilmiştir. 

Şeytan, Allah’ın huzurundan kovularak cezaya maruz kalmasının sebebini 

emre itaatsizlik değil, Hz. Âdem’i asli neden olarak kabul etmiştir. Olaylara karşı 

takındığı bu tavır, başta Hz. Âdem ve eşi Hz. Havva’ya, daha sonra da bütün 

insanlığa kıyamete kadar düşman olmasına yol açmıştır. Allah-u Teâlâ, Kur’ân-ı 

Kerim’in birçok âyetinde, “Şeytanın insan için apaçık bir düşman olduğunu” 

bildirmektedir.553 

Şeytan, azgınlığının nedeni olarak gördüğü insana kin duymuş, onu kendine 

en büyük düşman ilan etmiştir.554 İnsana olan bu düşmanlığına da Hz. Âdem ve eşi 

Hz. Havva’ya vesvese, hile, tuzak, yalan ve yemin ile kandırarak yenmesi yasak 

olan meyveden yedirmesi ve bu nedenle cennetten kovulup çıkarılmalarına sebep 

olmasıyla başlamıştır. Allah-u Teâlâ insanları, göndermiş olduğu peygamberleri ve 

                                                           
542 el-Hicr, 15/27. 

543 ez-Zâriyât, 51/56. 

544 el-Cin, 72/11, 14. 

545 bk. Meryem, 19/44. 

546 bk. el-İsrâ, 17/27. 

547 bk. el-el-Hac, 22/3. 

548 bk. el-Hicr, 15/17, 34. 

549 bk. el-Mâide, 5/60. 

550 bk. e l-İsrâ, 17/53 

551 bk. el-İsrâ, 17/63-64. 

552 bk. el-A‘râf, 7/27. 

553 bk. el-İsrâ, 17/53; el-En‘âm, 6/142; Yûsuf, 12/5; Fâtır, 35/6; Yâsîn,36/60. 

554 Lütfullah Cebeci, Kur’ân’a Göre Melek Cin Şeytan, Şûle Yayınları, s. 240, İstanbul, 1998. 



85 
 

 
 

kitapları aracılığıyla şeytanın düşmanlığına karşı ikaz etmiş ve “Ey müminler! 

Şeytanın adımlarına uymayın.”555 ve “Onu düşman edinin.”556 buyurmuştur. 

6.3. Ancak Allah’a Sığınanlar Şeytanın Tuzağından Kurtulabilirler 

Bu hükmü, sûrenin ْي مَن َ يزَُك ۪ ِ عَليَْكُمْ وَرَحْمَتهُُ مَا زَكٰى مِنْكُمْ مِنْ احََدٍ ابََداًۙ وَلٰكِنَّ اللّٰه وَلوَْلََ فَضْلُ اللّٰه

 Allah’ın size lütfu ve merhameti olmasaydı sizden hiçbir kimse ebedî olarak“  يشََاءُٓ 

temize çıkamazdı. Fakat Allah, dilediği kimseyi temize çıkarır.”557 anlamındaki 21. 

âyetinin üçüncü cümlesi ifade etmektedir. 

Kur’ân-ı Kerim’de geçen “Allah’ın size olan lütfu ve merhameti olmasaydı, 

pek azınız hariç, kesinlikle siz şeytana uyardınız.”558 ayeti de aynı anlamı ifade 

etmektedir. 

Şeytan, Peygamber,559 mümin,560 kâfir her insanı etkisi altına almaya çalışır. 

Yalnızca şeytan, iman edip Allah ve Peygamberine uyan, şeytanın kötülüğünden 

Allah’a sığınan ihlâslı müminlere tesir edemez.561  Şeytan ancak, kâfir, müşrik, 

isyankâr ve münafık insanlara etki edebilir.562 

Yüce Allah “Ey Peygamberim! İşte böyle biz her Peygambere insan ve cin 

şeytanlarını düşman yaptık.”563 buyurarak şeytanın dışında kötülüğe davet eden 

insan ve cin şeytanlarının varlığına da dikkat çekmektedir.564 Bu, her şeyin bir 

yasaya göre işlediğini, her iyinin karşısında bir kötünün olduğunu 

göstermektedir.565 

Kuşkusuz insan şeytanları, cin şeytanlarından daha kötüdür.566 Zira Allah’a 

sığınıldığı zaman cin şeytanları gizlenir ve etkileri ortadan kalkar. Ancak insan 

şeytanları kötü şeyleri güzel gösterdikleri gibi kötülüğe de teşvik ederler. Ta ki 

                                                           
555 el-Bakara, 2/208. 

556 el-Fâtır, 35/6. 

557 Nûr, 24/21. 

558 en-Nisâ, 4/83. 

559 bk.el-En‘âm, 6/112. 

560 bk. el-A‘râf, 7/201. 

561 bk. en-Nahl, 16/99; el-Hicr, 15/39-40.  

562 bk. en-Nahl, 16/100; Meryem, 19/83; el-el-Hac, 22/53; eş-Şuarâ, 26/221-222; ez-Zuhruf, 43/35. 

563 el-En‘âm 6/112. 

564 en-Nâs, 114/1,6. 

565 Ateş Süleyman, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, Yeni Ufuklar Neşriyat, 222, İstanbul,1991. 

566 Nesaî, İstiâze, 48. 



86 
 

 
 

istediğini alıncayadek hiçbir şey onu bu azminden vazgeçiremez.567 Dine, imânâ, 

ahlâka ve aileye musallat olan, insanlar arasında kin ve düşmanlığı körükleyen, 

toplum düzenini bozan, terörü destekleyen ve teşvik eden davranışlar, insan şeytanı 

kişilerin davranışı olarak kabul edilmiştir.568 

Şeytan, insanoğluna her yönden gelerek doğru yolu izlemelerini engellemeye 

çalışır. İnandığı halde ihlâsa eremeyen ve Kur’ân’ın emir ve yasaklarını hayata 

geçiremeyen kişiler de şeytanın tesiri altına girerek günaha dalarlar. Bu insanları 

etkisi altına almak isteyen şeytan da onları şirke, nifaka, isyana ve küfre teşvik eder. 

Kişi şeytanın bu telkinine kulak verirse onu kendine dost ve arkadaş edinmiş olur.569 

Şeytanın bu sinsi çalışmalarına ve vesveselerine karşılık öncelikle Yüce 

Allah’a sığınmak gerekir.570 İnsan yalnızca Allah’ın yardımıyla şeytanın şerrinden 

kurtulabilir. Yüce Kitabımızda, şeytanın şerrinden Allah'a sığınmayla alakalıpek 

çok âyetler bulunmaktadır. Bu konudaki âyetlerden bazıları şöyledir: 

“Ey Peygamberim! Eğer şeytandan sana bir vesvese ve kışkırtma gelirse, 

hemen Allah’a sığın. Şüphesiz Allah, her sözü ve duayı çok iyi işitendir, her şeyi 

çok iyi bilendir.”571 

“Ey Peygamberim! Şöyle dua et: Ey Rabbim! Şeytanların vesveselerinden 

sana sığınırım. Ey Rabbim! Şeytanların benim yanımda bulunmalarından da sana 

sığınırım.”572 

Esasen şeytan başka yollardan saptıramadığı müminlere vesvese 

vermektedir.573 Allah, insanlara, şeytandan uzaklaşabilecekleri yolların olduğunu 

da bildirmiştir: “Şüphesiz emir ve yasaklarına riâyet ederek Allah’a karşı 

gelmekten sakınan müminler var ya, onlara şeytandan bir vesvese dokunduğu 

zaman, Allah’ın azap ve sevabını hatırlarlar, o zaman onlar hemen gerçeği görüp 

vesveseyi terk ederler.”574 

                                                           
567 Sâbûnî, Safvetü’t-Tefâsîr, 7/490. 

568 Arslan Arif, Pusudaki Düşman Şeytan, 74, Anatolia Kitap, İstanbul, 2014. 

569 el-A‘râf, 7/27,30; en-Nisâ, 4/38,119. 

570 en-Nâs 114/1-6. 

571 el-A‘râf, 7/200; bk.Fussilet, 41/36. 

572 el-Mü’minûn, 23/97-98. 

573 Çağrıcı Mustafa, DİA, Vesvese, 43/7072. 

574 el-A‘râf, 7/201. 



87 
 

 
 

Âyetten anlaşılacağı üzere insanın kalbine şeytan bir vesvese verdiği zaman, 

insanın bu vesveseyi şeytanın bir telkini olarak idrak edebilmesi gerekir. Çünkü 

şeytan insanoğluna, kötü duygu ve düşünceleri fısıldayarak onu sırât-ı 

müstakimden saptırır ve ahlâk dışı davranışlara teşvik eder, Allah’tan 

uzaklaştıracak eylemlerde bulunur. Ancak ihlâslı mümin buna imkân vermez. Zira 

o her yaptığı işte Allah-u Teâlâ’nın rızasını gözetir. O’nun emir ve yasaklarını göre 

hareket eder. Bu minvalde kaldığı sürece de şeytanın kurmuş olduğu tuzağa 

düşmez. “Şeytanın iman eden ve Rab’lerine tevekkül eden kimselere karşı bir gücü 

yoktur” 575  anlamındaki ayeti ile Yüce Allah, şeytanın tuzaklarına düşmemenin 

yolunu kullarına bildirmektedir. 

Şeytanın kötülüklerinden korunmak ancak Allah’ın istediği bir kul olmakla 

mümkündür. İnsan ne kadar Allah’ın emir ve yasaklarına riâyet ederse o kadar 

şeytanın şerrinden uzaklaşır. Şeytanın zarar veremediği kişiler, Allah’a iman eden, 

Rabbini ve kendini bilen, davranışlarında dürüst ve güvenilir olan, güzel ahlâklı, 

takva sahibi, salih amel işleyen, kendisine yapılmış olan kötülüğe karşılık 

vermeyen, helal ve haramlara dikkat eden ihlâslı müminlerdir. 

Allah’ın lütfu ve merhameti de insanı şeytandan koruyacak diğer bir 

kalkandır. 576 O’nun kitap indirmesi ve peygamber göndermesi kullarına bir 

lütfudur.577 Kur’ân-ı Kerim, insanların rehberidir.578 Yüce Kitabımız şeytanların 

şerrinden korunma hususunda da insanlara rehberlik etmektedir. 

İnsanların şeytandan korunmaları için yaptıkları hatalarından dolayı istiğfar 

edip,579 Allah’a sığınmaları ve Allah’a dua etmeleri gerekir. Çünkü insanın şeytanın 

şerrinden korunması gerekli tedbirleri almakla birlikte ancak Allah’ın yardımı ile 

mümkün olabilir. Zira Allah-u Teâlâ, Kur’ân-ı Kerim okunacağı zaman bile 

Şeytanın şerrinden Allah’a sığınılmasını istemektedir. 580  Bu nedenle 

Müslümanların, her işlerine Eûzü Besmele ile başlamaları ve bu konuda 

Muavvizeteyn sûreleri olan Felak ve Nâs sûrelerini okumaları gerekir. Ayrıca 

                                                           
575 en-Nahl, 16/99;el- İsrâ, 17/64; bk. el-Hıcr,15/39, 40. 

576 bk. Hökelekli Hayati, İslam’da İnanç-İbadet ve Günlük Yaşayış Ansiklopedisi, Vesvese, 4/458, editör, 

İbrahim Kâfi Dönmez, İstanbul, 2006. 

577 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 5/104. 

578 el-Bakara, 2/185. 

579 bk. Taberî, Tefsir,14//174; Kurtubî, Tefsir, 10/27; 175. 

580 en-Nahl, 16/98. 



88 
 

 
 

şeytanın kötülüklerinden korunabilmek için İslam’ı iyi tanımak, emir ve 

yasaklarına riâyet ederek Kur’ân’ı hayata geçirmek, şeytan ve arkadaşlarıyla 

mücadele etmek gerekir.581 

7. YARDIMLAŞMA İLE İLGİLİ MESAJLAR 

Yardımlaşma ve dayanışma fertlerin toplum içinde sağlıklı bir şekilde 

yaşamasının ehemmiyetli anahtarlarından biridir. Yardımlaşma, dayanışma, dürüst 

davranma, adil olma, paylaşma gibi bir karşılığı olsun veya olmasın birey ve 

toplumların faydası için yapılan her türlü fiile denilmektedir.582 

İnsan, yalnızca kendisi hakkında değil, başka insanlar hakkında da birtakım 

duygularla yüklüdür. Yardımlaşma duygusuda diğerkâmlık isteğinin bir ürünü 

olduğu için fertler kendi menfaatine yönelik bir hayat sürdüğü gibi, diğer insanlara 

karşı da yardım etme isteği içerisindedir.  

Çocukluktan beri şekillenmeye başlayan bu duygu ile kişi, ilerleyen 

zamanlarda diğer insanlara yardım etmeye meyilli olur ve dünyanın pek çok yerinde 

görüldüğü üzere malî bakımdan belli bir konuma gelen insanlar, “hayır (charity)” 

ismi altında ekonomik açıdan zayıf olan insanlara yardım ederler.583 

Yardımlaşma ile beraber “zengin” ile “fakir” arasında bir etkileşim olur. Bu 

etkileşim her iki taraf üzerinde karşılıklı olarak sosyolojik ve psikolojik açıdan 

olumlu etkiler yaşanmasına vesile olur.  

Maddî yönden yoksunluk içerisinde olan kimse, edindiği finansal katkı 

sayesinde yaşamı için lazım olan zaruri ihtiyaçlarını karşılayabilmekte, toplum 

yanında varlığının fark edilip önemsendiğinin bilincine varmakta ve dezavantajlı 

olan bu durumu ile başa çıkabilme imkânı bulabilmektedir.  

Bununla birlikte maddî yardımda bulunan kimseler başkalarına yardım 

ederek hem kendilerini hem de başkalarını mutlu etmektedirler. İhtiyaç sahibi olan 

insanlara yardımcı olarak, toplumun devamlılığının sağlanmasında etkin rol 

oynaması, yardım eden kişinin bir birey olarak vazifesini yerine getirdiği 

duygusuna kapılmasına ve bu cihette bir tatminkârlık duymasına yol açmaktadır. 

                                                           
581 bk. en-Nisâ, 4/7-76. 

582 Ali Ayten, Prososyal Davranışlarda Dindarlık ve Empatinin Rolü, s. 5, Doktora Tezi, Marmara 

Üniversitesi, 2009. 

583 David Krech ve diğerleri, Cemiyet İçinde Fert, 1/160-161, tercüme: Mümtaz Turhan İstanbul, 1970. 



89 
 

 
 

7.1. Zenginlerin Fakirlere Yardım Etmesi Gerekir 

Bu hükmü, sûrenin مِنْكُمْ وَالسَّعَةِ انَْ يؤُْتوُٓا اوُ۬لِي الْقرُْبٰى وَالْمَسَاك۪ينَ وَلََ يَاتْلَِ اوُ۬لوُا الْفَضْلِ 

 ُ ُ لكَُمْ  وَاللّٰه ٍِۖ وَلْيَعْفوُا وَلْيَصْفَحُوا  الَََ تحُِبُّونَ انَْ يَغْفِرَ اللّٰه غَفوُرٌ رَح۪يمٌ وَالْمُهَاجِر۪ينَ ف۪ي سَب۪يلِ اللّٰه  “Ey müminler! 

İçinizden yardımsever ve servet sahibi kimseler akrabaya, fakirlere ve Allah 

yolunda hicret edenlere artık bir şey vermeyeceklerine yemin etmesinler. Kusur 

işleyenleri affetsinler ve hoş görsünler. Allah’ın sizi bağışlamasını arzu etmez 

misiniz? Allah çok bağışlayandır, çok merhamet edendir.”584 anlamındaki 22. âyeti 

ifade etmektedir. 

Âyette fakirlere yardım etmemeye yemin edilse dahi yeminin bozulması 

gerektiğinin açıklanması bu mânâya delalet etmektedir. 

İslam dininde, zengin olan kişilerin malında, fakir olanların hakkı vardır.585 

Alah-u Teâlâ, fakirlere ve yakın akrabaya yardım etmeyi emretmiştir.586 Bu sebeple 

farz bir ibadet olan zekât haricinde miskinlere, yetimlere, fakirlere ve yakınlara 

bağış, sadaka ve infâk yoluyla yardım edilmesi gerekir. Yüce Kitabımız Kur’ân’da, 

mallarını Allah yolunda infak edenlere 700 kat sevapla karşılık verileceğinin 

bildirilmesi, 587  yardımda bulunmanın önemini ve gerekliliğini ifade ettiği gibi 

infâkın Cenab-ı Hakk katındaki değerini de göstermektedir.588 

İnfâk sözlükte, yok etmek, bitirmek, yoksul düşmek” gibi mânâlara gelse de 

çoğunlukla “para veya malı elden çıkarmak” anlamında kullanılmaktadır.589 Dinî 

bir terim olarak, Alah-u Teâlâ’nın hoşnutluğunu elde etme amacıyla kişinin kendi 

servetinden harcama yapması, muhtaçlara nakdî ve aynî yardımda bulunması” 

demektir.590 İnfâk bu bakımdan, hem farz bir ibadet olan zekâtı hem de gönüllü 

olarak yapılan her çeşit hayrı içermektedir.  

İnsanın kazanmış oluğu malın gerçek ve asıl sahibi Allah’tır. O’nun kullarına 

emanet olarak vermiş olduğu bu maldan başka kişilere de vermek gerekir. 591 

                                                           
584 Nûr, 24/22. 

585 bk. el-Meâric, 70/24. 

586 el-İsrâ, 17/26. 

587 bk. el-Bakara, 2/261. 

588 Canbulat, Dinî Kavramalar Sözlüğü, İnfâk, s.316. 

589 Çağrıcı, Mustafa, DİA, İnfâk, 22/289-290.  

590 Canbulat, Dinî Kavramalar Sözlüğü, İnfâk, s.316. 

591 Nûr, 24/33. 



90 
 

 
 

Kur’ân-ı Kerim’de Cenab-ı Hakk’a karşı sorumluluk bilinci taşıyan müttakî 

müminlerin özellikleri arasında infakda zikredilmiştir.592 

İnfâk kelimesi ekseriyetle karşılıksız olarak yapılan yardımlar için 

kullanılmaktadır. Kur’ân-ı Kerim’de yapmış oldukları iyiliklerden dolayı karşılık 

beklemeyenler övülmektedir.593 

Allah’ın rızasını kazanmakiçin yapılan yardımların, yardım edilen kişinin 

başına kakmadan, onu minnet altına sokmadan594 sadece Allah rızası için yapılması 

gerekir.  

İhtiyaç sahibi kimselere hiçbir karşılık beklemeden yardımda bulunmanın 

mükâfatı, yapılmış olan infâkın karşılığındaki sevabın, mislinden çok daha fazla 

olacağı ve yardım eden kimselerin cennet ile müjdelendikleri Kur’ân’da 

bildirilmektedir. 595  Kişinin fakir olan kimselere verecek bir şeyi yoksa onlara 

yumuşak ve tatlı söz söylenmesi tavsiye edilmektedir.596 

Ayrıca hadis-i şeriflerde aile fertlerinin ihtiyaçları için yapılan harcamalar da 

infâk olarak ifade edilmiş ve bu şekildeki harcamaların sadakaların en hayırlısı 

olduğu bildirilmiştir.597 

7.2. İyilik ve Yardım Etmemek İçin Yapılan Yeminlerin Bozulması 

Gerekir 

Bu hükmü, sûrenin   َوَلََ يَاتْلَِ اوُ۬لوُا الْفَضْلِ مِنْكُمْ وَالسَّعَةِ انَْ يؤُْتوُٓا اوُ۬لِي الْقرُْبٰى وَالْمَسَاك۪ين

ٍِۖ وَلْيَعْفُ  ُ غَفوُرٌ رَح۪يمٌ وَالْمُهَاجِر۪ينَ ف۪ي سَب۪يلِ اللّٰه ُ لكَُمْ  وَاللّٰه وا وَلْيَصْفَحُوا  الَََ تحُِبُّونَ انَْ يَغْفِرَ اللّٰه  “Ey müminler! 

İçinizden yardımsever ve servet sahibi kimseler akrabaya, fakirlere ve Allah 

yolunda hicret edenlere artık bir şey vermeyeceklerine yemin etmesinler. Kusur 

işleyenleri affetsinler ve hoş görsünler. Allah’ın sizi bağışlamasını arzu etmez 

misiniz? Allah çok bağışlayandır, çok merhamet edendir.” 598  anlamındaki 22. 

âyetin birinci cümlesi ifade etmektedir. 

                                                           
592 el-Bakara, 2/2-3. 

593 el-İnsân, 76/8-9. 

594 bk. el-Bakara, 2/261. 

595 bk. el-Mü’minûn, 23/1-8; el-Meâric,70/22-35. 

596 el-İsrâ, 17/28. 

597 Müslim, Zekât, 38, 39. 

598 Nûr, 24/22. 



91 
 

 
 

Bu âyet Hz. Aişe (ö. 58/678)’nin babası Hz. Ebû Bekir (ö. 34/634) ile İfk 

Hadisesi’nin yayılmasına adı karışan Mistah b. Üsâse (ö.34/624) hakkında inmiştir. 

Hz. Ebû Bekir’in akrabası olan Mistah b. Üsâse, Mekke’den Medine’ye hicret eden, 

Bedir savaşına katılan fakir ama faziletli bir mümindir. Ancak iftira olayında hatalı 

davranıp ileri geri konuşarak olaya dâhil olmuştur. Fakir olan Mistah’a devamlı 

yardım eden Hz. Ebû Bekir, ifk olayının iftira olduğu âyetlerle kesinleşince, bir 

daha Mistah’a yardım etmeyeceğine ve asla hiçbir şekilde ona yarar 

sağlamayacağınadair yemin etmiştir. Bunun ardından “Ey müminler! İçinizden 

yardımsever ve servet sahibi kimseler akrabaya, fakirlere ve Allah yolunda hicret 

edenlere artık bir şey vermeyeceklerine yemin etmesinler.” anlamındaki âyeti 

inmiştir. Hz Ebû Bekir bunu duyunca “vallahi ben Allah’ın beni bağışlamasını 

dilerim.” diyerek Yeminin kefaretini verip “vallahi ben bu yardımı ondan bir daha 

asla kesmeyeceğim.” diyerek önceden yapmakta olduğu yardımlara devam 

etmiştir.599 

Dinî yaşantımızda sıkça başımıza gelen hususlardan biri yemindir. Sözlükte 

yemîn, “sağ el, sağ taraf, ant içmek, kuvvet, kasem” mânâlarına gelir.600 Terim 

olarak bir kimsenin kararlılığını pekiştirmek ve başkalarını ikna etmek maksadıyla 

Allah’ın ismini ya da bir sıfatını zikrederek söz ve beyanını kuvvetlendirmesini 

ifade eder.601 

Kur’ân-ı Kerim’de birçok yerde gerek Allah’ın adına gerekse yaratıklarına 

yemin edilmiştir. Ancak âlimler, kulların Allah’tan başka bir şey üzerine yemin 

etmemesi gerektiğini, yaratılmış olan şeylerin üzerine yemin etmenin sadece 

Allah’a mahsus olduğunubeyan etmişlerdir. 

Peygamber Efendimiz (s.a.s.) ashabına özellikle zorlama ve ısrar gelebilecek 

hallerde yemin edilmesini istemez, olur olmaz zamanlarda yemine başvurulmaması 

gerektiğini ve bu konuda itidal üzere hareket edilmesini hatırlatırdı.602 

Kural olarak yemin mubah olmakla birlikte gereksiz yere yemin etmek, bu 

durumu da alışkanlık haline getirmek hoş karşılanmamış ve her fırsatta yemin 

etmek Allah’ın adına karşı bir saygısızlık olarak kabul edilmiştir. Bile bile yalan 

                                                           
599 Sâbûnî, Safvetü’t-tefâsîr, 4/210. 

600 Paçacı, İbrahim, Dinî Kavramalar Sözlüğü, Yemin, s. 695. 

601 Boynukalın, Ertuğrul, DİA, Yemin, 43/417-420, İstanbul, 2013. 

602 Komisyon, Hadislerle İslam, 5/433. 



92 
 

 
 

yere yemin etmek ise büyük günahlardan olup affedilmesi için kefâret yeterli 

olmayacağından kişinin işlediği bu günah sebebiyle tövbe etmesi ve Allah’tan 

bağışlanma dileyip istiğfarda bulunması gerekir. Ayrıca bir kimsenin bu yüzden 

hakkı zayi olmuşsa onu telâfi edip helâllik alması gerekir. 

Fert ve toplum aleyhine olabilecek, yemin eden kişiyi harama düşürecek 

nitelikte bir yemin edildiyse yemini bozup kefaret karşılığında yeminden dönme 

imkânı verilmiştir. Nitekim bir hadisinde Allah Rasulü (s.a.s.) “Bir kimse bir şey 

için yemin eder, sonra da ondan daha hayırlısını görürse yeminini bozsun ve kefâret 

versin” buyurmuştur.603 

Anlaşılacağı üzere Allah-u Teâlâ, Hz. Ebû Bekir ve onun yerinde olup yemin 

eden diğer Müslümanları, bu görüşleri sebebiyle ikaz etmiştir. Esasen bir 

Müslümanın prensip olarak yapmış olduğu yeminini tutup bozmaması gerekir.604 

Yalnız dinî bir vazifeyi, bir haramı işlemek veya bir iyiliği terk etmek için yapılmış 

olan yeminin bozulması605 ve yeminin kefareti verilmesi gerekir.606 Çünkü İslam 

ahlâkında, kötülüğe karşı iyilikle davranmak kaidesi vardır. İnsani özellikleri 

bozulmamış insanları kötü yoldan çevirip düzeltmenin ve yeniden topluma 

kazandırmanın yollarından biri de budur.607 

8. HOŞGÖRÜ VE AFFEDİCİ OLMAKLA İLGİLİ MESAJLAR 

‘Hoş’ ve ‘görmek’ kelimelerinin birleşmesinden oluşan hoşgörü kavramı,608  

her şeyi anlayışla karşılayarak hoş görme, tolerans, müsâmaha,609  insanlar arası 

ilişkilerde dengeli olma, orta yolu takip etme,610 farklı olan bir şeye tahammül edip 

sabrederek katlanma,611 benimsenmeyen bir davranış ve düşünceye bile tahammül 

                                                           
603 Müslim, Eymân, 11. 

604 bk. el-Mâide, 5/89; en-Nahl, 16/91-92. 

605 bk. et-Tahrîm, 66/2. 

606 bk. el-Mâide, 5/89. 

607 Komisyon, Kur’ân Yolu, 4/63. 

608 Eyüboğlu, İsmet Zeki, Türk Dilinin Etimolojisi, , s. 327, 2. Baskı, Sosyal Yayıncılık, İstanbul, 199,5 

609 bk. Sami, Şemseddin, Kâmûs-u Türkî, 2/1333,  İstanbul 1317; Doğan, Mehmet,  Büyük Türkçe Sözlük, 

1/385, İz Yayıncılık, İstanbul,1996; Bilgin, Beyza İslâm ve Hoşgörü, Diyanet İlmi Dergi, Cilt: 34, s. 116, 

Sayı 1, Ankara 1998; Sakallı, Talat,  Hadislerle İslâm’da Hoşgörü ve Kolaylık, s. 78-79, İzmir,  1996; 

Keskin, Yûsuf Ziya,  Nebevî Hoşgörü, s. 13 Timaş Yayıncılık, İstanbul 1997. 

610 Atak, Seyit Ahmet, Hoşgörü Kavramının Voltaire Felsefesine Çeşitli Yansımaları, Sosyal Bilimler 

Araştırma Dergisi, Sayı: 17, s. 85,   (85-101), 2011. 

611 Beil, Brigitte, İyi Çocuk, Zor Çocuk, s. 199, Çeviri, Cuma Yorulmaz, Arkadaş Yayınları,  Ankara 2003.  



93 
 

 
 

edebilme anlamlarına gelmekte olup sevgi temeline dayanan ve dinde ihtiyaç 

duyulan önemli bir unsurdur.612 

Affetmek, hata ve kusur işleyen birini cezalandırmamak, o unsanın kusurunu 

bağışlalamak, darılmadan hiç hata işlememiş gibi davranabilmektir. Kusurları, 

hataları, günahları örtmek, gizlemek ve affetmek Allah’ın bir niteliği ve merhametli 

olmasının bir gereğidir. Müminin de Allah’ın bu ahlâkını kendisine tecelli ettirmesi 

gerekir. 

8.1. Hata ve Kusurları Affetmek ve Hoş Görülü Olmak 

Bu hükmü, sûrenin    ْلكَُم ُ  Kusur işleyenleri“ وَلْيَعْفوُا وَلْيَصْفَحُوا  الَََ تحُِبُّونَ انَْ يغَْفِرَ اللّٰه

affetsinler ve hoş görsünler. Allah’ın sizi bağışlamasını arzu etmez misiniz?”613 

anlamındaki 22. âyetinin ikinci cümlesi ifade etmektedir. 

İnsan nefis taşır ve “Nefis, her zaman kötülüğü emreder.”614 İnsan, kötülük 

ve iyilik kabiliyeti olması hasebiyle615 günah olan işler yapabilir. Ancak yüce Allah 

tövbe edip günahlarından bağışlanma dileyen kullarını affededer. Yüce Allah’ın 

bağışlamasını bekleyen bir müminin de affedici olması gerekir.616 

Kur’ân-ı Kerim’de âlemlere rahmet olarak gönderilen 617 örnekliği açıkça 

belirtilen618 Peygamber Efendimiz (s.a.s.)’in önemli özelliği O’nun hoşgörülü ve 

affedici olmasıdır.  Nitekim Allah-u Teâlâ öfkelerini yenerek insanları affedenleri, 

takva ehli kimseler olarak nitelendirmektedir. 619  Hoşgörülü olmak, yanlış ve 

kusurları sabırla karşılayıp, dargın durmamayı, kin tutmamayı, nefret etmemeyi, 

intikam almamayı kısaca affetmeyi gerektirir. Allah Rasulü (s.a.s.) bir hadislerinde; 

“Allah, alış-verişte, alacağını istemede ve borcunu ödemede, hoşgörülü olan insanı 

sever.” buyurarak hoşgörülü olmayıteşvik etmiştir.620 Netice itibariyle İslam’ın en 

önemli ahlâki değerlerinden biri olan hoşgörüye, ailede, sokakta, mahallede, 

işyerinde, okulda kısaca her ortamda ihtiyaç vardır.  

                                                           
612  Kalın, Mehmet Fatih, Kafkas Üniversitesi İlahîyat Fakültesi Dergisi,  Sayı: 7, 31-51,  Kars 2017.  

613 Nûr, 24/22. 

614 Yûsuf, 12/53. 

615 eş-Şems, 91/8. 

616 bk.el-A‘râf, 7/199-200. 

617 el-Enbiyâ, 21/107. 

618 bk. el-Kalem 68/ 4;  el-Ahzâb, 33/ 21. 

619 Âl-i İmrân, 3/134. 

620 Buhârî, Büyu, 16. 



94 
 

 
 

İnsan, hayra ve şerre kabiliyetli olması hasebiyle621 günah fiiller işleyebilir, 

hata edebilir. Yüce Allah, kullarının günahlarını tövbe edip af diledikleri zaman 

affettiği gibi bazı günahları kendiliğinden affeder. İnsanların da böyle olması 

gerekir. Yüce Allah, “Allah’ın sizi bağışlamasını arzu etmez misiniz?” cümlesi ile 

Hz. Ebû Bekir (ö. 13/634)’e, iftira olayına karışan Mıstah’ı affetmesini teşvik etmiş, 

kendisi de affetmiştir.  

Yüce Allah’ın affını bekleyen bir müminin, affedici olması 

gerekir. 622 Affedici olmak, haksızlık edeni cezalandırmaktan vazgeçmek, 

vermeyene vermek, yardım etmeyene yardım etmek, sosyal ilişkiyi kesen kimse ile 

ilişkiyi kesmemek, darılana darılmamaktır. 

Mümin, affedilmeyi sevdiği gibi kendisine karşı kusur işleyen insanları 

affetmeyi de sever. Yüce Allah, muttakî müminleri, “Bollukta ve darlıkta Allah 

yolunda harcayan, öfkesine hâkim olan ve insanları affeden kimseler”623 olarak 

tanıtmıştır. 

8.2. Kötülüğe Kötülükle Değil, İyilikle Karşılık Vermek 

Bu hükmü, sûrenin   َوَلََ يَاتْلَِ اوُ۬لوُا الْفَضْلِ مِنْكُمْ وَالسَّعَةِ انَْ يؤُْتوُٓا اوُ۬لِي الْقرُْبٰى وَالْمَسَاك۪ين

 ُ ٍِۖ وَلْيَعْفوُا وَلْيَصْفَحُوا  الَََ تحُِبُّونَ انَْ يَغْفِرَ اللّٰه ُ غَفوُرٌ رَح۪يمٌ وَالْمُهَاجِر۪ينَ ف۪ي سَب۪يلِ اللّٰه لكَُمْ  وَاللّٰه  “Ey müminler! 

İçinizden yardımsever ve servet sahibi kimseler akrabaya, fakirlere ve Allah 

yolunda hicret edenlere artık bir şey vermeyeceklerine yemin etmesinler. Kusur 

işleyenleri affetsinler ve hoş görsünler. Allah’ın sizi bağışlamasını arzu etmez 

misiniz? Allah çok bağışlayandır, çok merhamet edendir.”624 anlamındaki 22. âyeti 

ifade etmektedir. 

Âyette, Hz. Aişe (ö. 58/678)’ye zina iftirası olduğu zaman Mistah’ın adı da 

bu olaya karışmıştı. Büyük günah işlemesine rağmen yüce Allah’ın, Mistah’ın 

affedilmesini ve yardımın kesilmemesini teşvik etmesi bu mânâyı ifade etmektedir.  

Kur’ân ahlâkında “kötülüğe karşı iyilikle mukabelede bulunmak” kuralı 

vardır. Yapılan kötülüğe iyilikle karşılık vermek, iradesi güçlü, faziletli, erdemli ve 

olgun insanların yapabileceği ancak gerçekleştirilmesi zor ama çok değerli bir 

                                                           
621 bk. Şems, 91/8. 

622 bk. A’râf, 7/199, 200. 

623 Al-i İmran, 3/134. 

624 Nûr, 24/22. 



95 
 

 
 

âdâb-ı muaşeret ilkesidir. Saldırgan ve şerli kişilerin yapmış olduğu kötülüklerini 

zararsız hale getirmek, düzeltip iyiye yönlendirmek hakiki müslümanların ve olgun 

iman sahibi insanların yapabileceği bir erdemdir.625 

Allah-u Teâlâ, Kur’ân-ı Kerim’de akl-ı selim sahibi kişilerin, kötülüğü 

iyilikle savmaları gerektiğini bildirmiştir.626 

Dinimiz, insanlar arasındaki beşerî ilişkilere çok ehemmiyet vermiştir. Bu 

ilişkilerde muhatapların hata yapabileceği unutulmamalıdır. Zira insanlar zaman 

zaman isteyerek veya istemeyerekhatalı davranışlar sergileyebilir. Mümin, 

kendisine yapılan kötülülere kötülük ile mukabelede bulunmaz, sabreder ve o kişiyi 

affeder.627 

Esasen kötülüğe onun misli bir ceza vermek gayr-ı meşru değildir. Bununla 

beraber yerine göre hataları bağışlamak büyük bir erdemdir. Hatta yalnız affetmekle 

kalmayıp yapılan kötülüğe karşı iyilik ile karşılık vermek en güzelidir. “Kötülüğün 

cezası yine onun gibi kötülüktür. Kim affeder, bağışlarsa onun mükâfatı Allah’a 

aittir.”628 

Kötülük yapan kişilere karşı sevgi dolu davranışlarda bulunulursa, onların 

tutum ve davranışlarını da olumlu yönde etkilemek mümkün olur. Haklı olunan 

durumlarda haklılığı düşmânâ bırakmak, onlara el uzatmak, onları bize karşı daha 

sevecen yapar. Yapılan iyiliğin nice zalimleri dize getirecek kadar etkili olduğu 

bilinmelidir. Allah Kur’ân’da “İyilikle kötülük bir olmaz. Kötülüğü en güzel bir 

şekilde sav. Bir de bakarsın ki, seninle arasında düşmanlık bulunan kimse sanki 

sıcacık bir dost oluvermiştir.”629 buyurmakta ve kötülüğün yalnızca affedilmesini 

değil kötülük yapana karşı da iyilik yapılmasını da istemektedir. Yapılan kötülüğe 

karşılık iyilikle mukabelede bulunmak nefse ağır geldiği için kolay bir iş değildir. 

Bunun için insanın sağlam bir imânâgüçlü bir iradeye, sınırsız bir sabra ve 

olgunluğa sahip olması gerekir. Peygamber Efendimiz (s.a.s.)’de hayatı boyunca 

                                                           
625 Duman, Mehmet Zeki, Kur’ân-ı Kerim’de Adâb-ı Muaşeret, s. 411, Tuğra Neşriyat, İstanbul, 1992. 

626 bk. Ra‘d, 13/22. 

627 en-Nahl, 16/126. 

628 eş-Şûrâ, 42/40. 

629 Fussilet, 41/34. 



96 
 

 
 

yapılan kötülüklere kötülükle değil, iyilikle karşılık vermeyi seçmiş, bu davranışı 

da insan ilişkilerinin vazgeçilmez bir ilkesi haline getirmiştir.630 

“Size iyilik yapanlara iyilik yapmak, kötülük yapanlara da kötülük yapmak 

yükseklik değildir. Asıl yükseklik, size zulmedenlere, kötülük yapanlara karşı da 

kötülük etmeyip iyilikte bulunmaktır.” 631  diye buyurarak bu tür üstün erdemli 

davranışa teşvik etmiştir.  

Allah Rasulü (s.a.s.), Mekke’nin fethinden sonra kendisine düşman olan 

kişileri affetmiş, onlara ahlâkın, zâlimlerin yaptıkları eza ve cefalara karşı onlar gibi 

davranmayıp, kötülüklere iyilikle muamele etmek olduğunu öğretmiştir. Kendisiyle 

savaşan kişiler için hidâyet istemiş, hayır dualarda bulunarak haklarında iyilik 

dilemiştir. Öyle ki öldürülmesini istediği kişileri daha sonra türlü vesilelerle 

affetmiştir.632 Peygamber Efendimiz (s.a.s.)’in yapmış olduğu bu güzel davranış, 

kötülüklere karşı iyilikle cevap vermenin en bariz örneklerinden birisidir.633 

Kötülüğe karşı iyilikle muamele etmek ilkesi, asırlardır Kur’ân ahlâkını 

benimsemiş olan Türk milletinin en temel özelliklerinden biri olup atasözlerine de 

yansımıştır. Bu atasözlerinden birkaçı şöyledir: “İyiliğe iyilik her kişinin kârı, 

kötülüğe iyilik er kişinin kârı.” “Taş atana ekmek at.”“İyiliğe karşı herkes iyilik 

yapabilir, ama kötülüğe karşı iyilik olgun insanların işidir.”634 

9. AHİRET HAYATI İLE İLGİLİ MESAJLAR 

Dünya hayatından sonra başlayarak ebediyen devam edecek olan ikinci hayat 

olan ahiret, “Son, son gün, son ikâmet mahalli, ikinci yaratılış” mânâsında 

kullanılmaktadır.”635 

Dinî bir kavram olarak, İsrafil’in Allah-u Teâlâ’nın emri ile kıyametin 

kopması için Sûr’a ilk kez üflemesinden sonra cennetlik olanlar cennete, 

cehennemlik olanlar cehenneme girmelerine kadar olan zaman ya da Sûr’a ikinci 

                                                           
630 Macit, Yûsuf,  İletişimde Model Olarak Hazreti Muhammed, Akademi Yayınları, s. 180, İstanbul, 2006.  

631 Buhârî, Edeb, 15; Tirmizî, Birr, 10; Ebû Dâvûd, Zekât, 45. 

632 Nedvî, Seyyid Süleyman, Hazret-i Muhammed Hakkında Konferanslar, s. 147-152, çeviri, Osman 

Keskioğlu, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, Ankara, 1960; Kırca, Celal, Kur’ân ve İnsan, s. 297, Marifet 

Yayınları, İstanbul, 1996; Haluk Burhan, Ahlâk Ayaklanması, s. 188, Pınar Yayınları, İstanbul 1999. 

633 Saka, Şevki,  Kur’ân’ı Kerim’in Davet Metodu, s. 156, Seha Neşriyat, İstanbul, tarihsiz. 

634 Komisyon, Örnekleriyle Türkçe Sözlük, Millî Eğitim Bakanlığı Yayınları, 2/1454, İstanbul, 2000.  

635 Topaloğlu, DİA, Ahiret, 1/543-548. 



97 
 

 
 

defa üfürülüşten başlayıp ebedî olarak devam edecek olan zaman mânâsında 

kullanılmıştır.636 

İslâm akaidinin üç ana esasından birini teşkil eden âhiret inancı, insanda her 

şeyden önce sorumluluk duygusu meydana getirir ve bu yönüyle hem ahlâkî hem 

de hukukî müeyyide olmaktadır. Dünya hayatında insanın haksızlıklarla, 

zorluklarla mücadele etmesine karşın bunları ortadan kaldıramadığı sonuçta elem 

çektiği bir hakikattir. Mutlak olan adaletin tecelli edeceği, iyiliğin ödüllendirilmesi 

için bütün mânilerin ortadan kalkacağı ebedî âlemin varlığına inanmak, insan için 

çok büyük bir teselli kaynağı ve yaşama sevincidir.637 İnsan başına gelen olumsuz 

bir durumda sabreder, dua eder, yüce Allah’a sığınır ve ondan yardım umar. Ahiret 

inancı ile bu dünyada çekmiş olduğu sıkıntının ahirette bir karşılığının olduğunu 

bilerek müsterih olur.638 Dünyada yaptıklarından ahirette hesaba çekileceği inancı, 

insanı kötülüklerden, hak ve hukuka aykırı davranmaktan alıkoyar, salih ameller 

işlemesine, iyi insan ve iyi Müslüman olmasına vesile olur. Ahiret hayatına iman 

etmeyen kimse mümin ve Müslüman olamaz.  

9.1. Ahiret Gününde İftiracılara Dilleri, Elleri ve Ayakları Yaptıklarına 

Şahitlik Eder 

Bu hükmü, sûrenin  َيوَْمَ تشَْهَدُ عَليَْهِمْ الَْسِنتَهُُمْ وَايَْد۪يهِمْ وَارَْجُلهُُمْ بمَِا كَانوُا يَعْمَلوُن “Kıyamet 

günü iftiracıların dilleri, elleri ve ayakları yaptıkları günahlar ile ilgili aleyhlerine 

şahitlik eder.”639 anlamındaki 24. âyeti ifade etmektedir. 

Lügatta “hazır bulundu, 640  ikrar etti, gördü, 641  bildi haber verdi,” 642 

mânâlarına gelen şâhid kelimesi, fıkıh terimi olarak bir olaya veya duruma tanık 

olan veya tanıklık eden kişiyi ifade eder.643 Kur’ân-ı Kerîm’in bazı âyetlerinde644 

Allah, insanın âhirette hesap vereceği esnada, organlarının dünyada iken yaptıkları 

şeyler hakkında konuşacağını veya şahitlik edeceğini bildirmektedir. Âhiret günü 

                                                           
636 Karaman, Dinî Kavramalar Sözlüğü, âhiret, s.13. 

637 Topaloğlu, DİA, Ahiret, 1/543-548. 

638 Karagöz, İsmail, Fert ve Toplumlara İsabet Eden Musibetler Sebep ve Sonuçları, s. 76-90, üçüncü baskı, 

Kitap Neşriyat, Ankara, 2007. 

639 Nûr, 24/24. 

640 Cevherî, Sıhâh, 1/494. 

641 el-İsfahânî, el-Müfredât fî garîbi’l-Kur’ân, s. 465-468. 

642 İbn Manzûr, Lisânu’l-‘Arab, 3/239. 

643 Apaydın, el-Hacı Yûnus, DİA, Şahit, 38/278. 

644 bk. Nûr, 24/23-24; Yâsîn, 36/65; Fussilet, 41/20;  el-Kıyâmet,75/14-15. 



98 
 

 
 

organların şahidlik etmesi veya konuşması, işlenen amellerin kaydedilmesi 

şeklinde de anlaşılmıştır.  

Yüce Rabbimiz, yarattıklarının yapmış olduğu söz, eylem ve davranışlarını 

bilir ve kayda geçirir.645 Bütün bu yapılanlardan da ahirette hesaba çeker.646 Allah-

u Teâlâ, her yerde hazır ve nazır olduğu için buluğ çağından ölünceye kadar 

kullarının her türlü tutum ve davranışlarını, yapıp ettiklerini, hatta duygu ve 

düşüncelerini, gizli ve açık tüm ayrıntılarıyla yazdırmakta ve kayda aldırmaktadır. 

Ahiret günü bütün bunları kullarına ayrıntılarıyla birlikte haber verecek ve ilminin 

her türlü tutum, davranış, duygu, düşünce ve gizli halleri kapladığını insanlara 

kanıtlayacaktır.647 Bu hususu açıkça ifade eden âyetlerden birkaçı şunlardır: 

“Şüphesiz biz, ölüleri mutlaka diriltiriz. Onların önceden gönderdiklerini, 

yaptıklarını ve bıraktıkları eserlerini yazarız.”648 

“İnsanlar, bütün yaptıklarını hazır bulurlar.”649 

“Kıyamet günü her ümmet, kendi kitabına çağrılır.”650 

“İşte kitabımız, size karşı gerçeği söylüyor. Çünkü biz yaptıklarınızı 

kaydediyorduk.”651 

“İnsan hiçbir söz söylemez ki onun yanında yaptıklarını gözetleyen ve 

kaydeden hazır bir melek bulunmasın.”652 

Müminlerin yapmış olduğu her ameli adaletle tartılır.653 İnsanların ağızları 

mühürlenir ve elleri konuşur. 654  Kötü veya iyi işledikleri her şeye yeryüzü,655 

ayakları, 656  gözleri, derileri, kulakları, 657  dilleri ve elleri tanıklık eder, böylece 

insanların dünyada yaptıkları her şey ortaya çıkar. 

                                                           
645 bk.Yâsîn, 36/12.   

646 bk. el-A‘râf, 7/7. 

647 Komisyon, Kur’ân Yolu, 2/502. 

648 Yâsîn, 36/12. 

649 el-Kehf, 18/49. 

650 el-Câsiye, 45/28. 

651 el-Câsiye, 45/28. 

652 Kāf, 50/17. 

653 bk. el-A‘râf,7/8. 

654 bk. Yâsîn, 36/12. 

655 bk.ez-Zilzâl, 99/4. 

656 bk. Yâsîn, 36/65. 

657 bk. Fussilet, 41/20. 



99 
 

 
 

Sonuç olarak âyetlerde organların konuşma ve şahitliklerinin anılması; 

dünyada iken kulları kötülüklere karşı ikaz etmeyi, onlarda utanma duygularını 

harekete geçirerek pişmanlık duygusunu meydana getirmeyi amaçlamaktadır. 

Ayrıca âhiretteki hadiseleri hatırlatarak insanı kötülüklerden alıkoyma ve âhiret 

günü hesap anında mahcup olmama gayesine de yöneliktir.658 

10. SOSYAL İLİŞKİLERLE İLGİLİ MESAJLAR 

İnsanların diğer insanlarla olan sosyal ilişkilerinde uymaları gereken kurallar 

olduğu gibi aile içindeki bireylerin de uymaları gereken bazı kurallar vardır. Bu 

kuralların başında mahremiyet gelir. Kökü Arapça h-r-m olan “mahrem” kelimesi 

lügatta “haram olan, yasaklanan şey, kutsal, tabu, mukaddes” 659  mânâlarına 

gelirken fıkıh dilinde, kendileriyle evlenilmesi dinen yasaklanmış belli derecedeki 

akrabayı660 ifade eder. Aynı kökten gelen mahremiyet, gizlilik anlamına gelir.661 

Her insanın kendisi ve sevdiği kişilerin huzuru ve onuru önem arzetmektedir. Bu 

huzuru da sağlayacak olan mahremiyettir.662 Mahremiyet hudutlarını çizebilen bir 

fert hem kendisinin hem de karşısındaki kişinin değerini ve itibarını korumuş 

olmaktadır.663 Dinimiz, mahremiyeti insanın temel hakkı olarak görmüş ve ayrıntılı 

olacak şekilde mahremiyetin ilkelerini ortaya koyarak, mahremiyet ihlaline neden 

olacak durumları ortadan kaldırmıştır. 

10.1. Başkalarının Evlerine İzin Almadan Girilmez 

Bu hükmü, sûrenin  ٓيَآ ايَُّهَا الَّذ۪ينَ اٰمَنوُا لََ تدَْخُلوُا بيُوُتاً غَيْرَ بيُوُتكُِمْ حَتهى تسَْتاَنْسُِوا وَتسَُل ِمُوا عَلٰى

 Ey iman edenler! Kendinizi tanıtıp izin almadan ve ev“ اهَْلِهَا  ذٰلِكُمْ خَيْرٌ لكَُمْ لعََلَّكُمْ تذَكََّرُونَ 

sahiplerine selam vermeden kendi evlerinizden başka evlere girmeyin. Bu davranış, 

sizin için daha hayırlıdır. Umulur ki düşünür, anlar, öğüt alır ve uygularsınız.”664 

anlamındaki 27. âyeti ile    ۪يلَ لكَُمُ ارْجِعوُا فَاِنْ لَمْ تجَِدوُا ف۪يهَآ احََداً فلَََ تدَخُْلوُهَا حَتهى يؤُْذنََ لكَُمْ  وَانِْ ق

ُ بِمَا تعَْمَلوُنَ عَل۪يمٌ   Eğer başkasına ait evde size izin verecek kimseyi“  فَارْجِعوُا هُوَ ازَْكٰى لَكُمْ  وَاللّٰه

bulamazsanız, size izin verilinceye kadar başkalarının evine girmeyin. Eğer size, 

                                                           
658 Özbay, Ahmet, Kur’ân-ı Kerîm’e Göre Âhirette Organların Konuşması ve Şahitliği”. Tefsir Araştırmaları 

Dergisi 4/2 (Ekim, 2020), 372-396. 

659 Mutçalı, Serdar, Arapça Türkçe Sözlük, s. 164. 

660 Öğüt, Salim, DİA, Mahrem, 27/388. 

661 Türk Dil Kurumu, Türkçe Sözlük, 10. Baskı, s. 1328, Türk Dil Kurumu Yayınları, Ankara, 2005. 

662 Martı, Huriye, Martı, Öznûr, Yıldız, Filiz, Çınar, Makbule,  “Dünü ve Bugünüyle İslam’da Mahremiyet, 

s.3, 3. Baskı, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara, 2020.  

663 Gündoğdu, Yûsuf Bahri, “Mahremiyet Eğitiminin Temeli İnsanlık Şerefi: Ailenin Mesuliyeti’’, Ordu 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi Sayı 7, s. 388, (2017). 

664 Nûr, 24/27.  



100 
 

 
 

“dönün” denirse dönün. Dönmeniz sizin için daha iyi ve nezih bir davranıştır.”665 

anlamındaki 28. âyeti ifade etmektedir. 

Mesken dokunulmazlığı, insanın temel haklarından biridir. Âyette izin 

almadan bir başkasının evine girilmemesi, ev içinde dahi ergenlerin 666 hatta 

çocukların bile667 anne-babalarının yatak odalarına izin alarak girmeleri istenmiştir. 

Başkasının evine izinsiz girilmemesi gerekir.668 Başkalarının evlerine izin almadan 

girme yasağı Müslüman veya gayr-ı Müslim herkes için geçerli bir durumdur.669 

“Konaklama ve geceleme yeri” mânâsındaki mesken, bir kişi veya ailenin 

sürekli oturmak amacıyla yerleştiği yeri ifade eder.670 

Özel hayatın korunmasında temel bir unsur sayılan, dokunulmaz özelliği ile 

insanların “özel yuvası”671 olan evler, insanların barınacağı, korunacağı, huzur ve 

güven içerisinde bulunacağı özel meskenler olarak kabul edilmektedir. 672  Bu 

nedenle meskene saygı, insana saygının bir gereğidir.  

Kur’ân-ı Kerim’in nazil olduğu dönemde Hicaz bölgesindeki evlerde kapılar 

yoktu. Kapı olmadığı için Câhiliye döneminde ve İslâm’ın ilk zamanlarında 

insanlar evlere izin almadan giriyor ve birbirinin evine girerken, “İyi sabahlar, iyi 

akşamlar” gibi ifadeleri kullanmakla beraber görgü kurallarına yeterli ölçüde 

ehemmiyet verilmiyor, baskın yapar gibi evlere dalanlar oluyor, rahatsız edici, hatta 

uygun olmayan hallerle karşı karşıya kalınabiliyordu.673 

Ensar’dan bir kadın Peygamber Efendimiz (s.a.s.)’e, “Ey Allah’ın Elçisi! Ben 

evimde yalnız kalmak istiyorum. Babam olsun, çocuklarım olsun hiç kimsenin beni 

izinsiz görmesini istemediğim bir hal üzere bulunabiliyorum. Ben bu halde iken 

babam gelir yanıma girer, yine aile fertlerinden bir başka adam çıkıp izinsiz 

gelebilir. Ne yapmamı tavsiye ederseniz?” şeklinde yakınması üzerine 26 ve 27. 

âyet-i kerîmeler nâzil olmuştur. 674  Âyetlerin nüzul sebebi olarak kaynaklarda 

                                                           
665 Nûr, 24/28. 

666 Nûr, 24/59. 

667 Nûr, 24/58.  

668 bk. Tirmizi, Salât, 174.  

669 Karagöz, Helal Mekruh ve Haramlar, s. 262.  

670 Döndüren, Hamdi, DİA, Mesken,  29/316-317. 

671 Kahraman, Abdullah, İslam Hukuk ve Ahlak İlkeleri Bağlamında Özel Hayatın Gizliliği, s.133, Ebabil 

Yayınları Ankara, 2008. 

672 bk. en-Nahl, 16/80. 

673 Çağrıcı, DİAİzin, 23/509. 

674 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 5/114. 



101 
 

 
 

bahsedilen bu olaydan da anlaşılacağı üzere, İslâm toplumunda insanların 

kendilerine has mahrem bir alanının bulunmasının ve bu alanın toplum tarafından 

bilinmesinin gerekliliğinin anlaşılması üzerine nazil olduğu anlaşılıyor.675 

Ayrıca âyette, haber verilmeden başkasının evine izinsiz girilmesi men 

edilmiş, özel hayatın gizliliğine ve aile mahremiyetine son derece dikkat edilmesi 

hususunda vurgu yapılmıştır. Peygamber Efendimiz (s.a.s.)’in evin kapısına gelen 

bir kişinin içeri girmek için üç kere izin istemesini ve izin verilmediği takdirde 

dönmesini tavsiye etmesi, yine evin mahremiyetini korumaya yönelik bir 

ölçüdür. 676 Bununla birlikte müminlerin başkalarının eve izin almadan girme 

durumu yasaklandığı gibi çocukların da anne babalarının yatak odalarına izinsiz 

girmemeleri de istenmiştir.677 

Kur’ân’da ev veya özel mekânlara girileceği zaman izin isteme prensibine 

özel bir ehemmiyet verilmiş ve bu yüzden hadis, tefsir, adab ve ahlâka dair eserlerde 

izin konusu daha çok bu bakımdan ele alınmıştır.678 

Meskenlere dokunulmazlık hakkı tanıyan İslam, yabancı olan kişilerin 

girişlerinde bazı kurallara uyulmasının gerekliliğini ifade etmiştir. 

Rabbimiz, “Ey insanlar! Allah, evlerinizi sizin için huzur ve sükûna 

ereceğiniz yerler yaptı.”679 buyurarak, evleri maddî ve manevî huzur ve sükûnetli 

korunak kıldığını bildirmiş, bu korunaklı alana, ehlinin dışında birinin girmek 

istemesi hâlinde yapması gereken şeyi isti’nâs ve selam olarak iki madde şeklinde 

bildirilmiştir 

Âyette geçen izin isteme mânâsında isti’zan yerine, istî’nas kelimesinin 

kullanılması bu kelimenin anlamının daha kapsamlı olmasından dolayıdır. 680 

İstif’al sîgasından olan isti'nâs; yalnızlığını gidermek, bilişmek, kalbi huzur ve 

sükûna ermek, birine alışmak yadırgamamak, yakınlık duymak anlamlarına gelir.681 

                                                           
675 Celaleddin Es-Suyûtî, Lubâbu’n-Nukûl Fî Esbâbi’n-Nuzûl, Fatih Yayınları, tercüme: İbrahim Seyfi 

Oymalı, İstanbul tsz., 1/478-479. 

676 Buhârî, İsti’zân 13. 

677 Nûr, 24/58-59. 

678 Çağrıcı, DİA, İzin, 23/509. 

679 en-Nahl, 16/80. 

680 Erdoğmuş, Kur’ân Bütünlüğünde Nûr Sûresiyle Verilmek İstenen Mesajlar, s. 180. 

681 Duman, Mehmet Zeki, Kur'ân-ı Kerim’de Âdâb-ı Muâşeret Görgü Kuralları,  s. 447, İpek Yayınları, 

İstanbul, 2011. 



102 
 

 
 

İstî’nas, ev sahibine dışarda olduğunu haber vermek için farklı sesler 

çıkarmaktır. Örneğin, Subhânallah, Allah-u ekber, Elhamdülillah gibi cümleler 

kurarak veya öksürmek sûretiyle dışarda beklediğini ev halkına duyurmaktır.682 

Eskiden başkasının evine girmek için izin alma şekli, seslenmek, kapıya 

vurmak veya kapıyı tıklatmak şeklinde idi. Bu yönteme ilave olarak günümüzde zili 

çalmak, mesaj çekmek veya telefon etmeksûretiyle de izin alınmaktadır. 

Eve girerken izin almaktan maksat, evin içine, aile mahremiyetine muttali 

olmamaktır.683 Bu nedenle kapı çalındıktan sonra hemen içeri girilmez, ev sahibinin 

izin vermesi beklenir. 

Yüce Allah, insanlara evlerini istirahat ve örtünme yeri kıldığından dolayı 

insanların özel hayatına ve ihtiyaçlarının karşılanmasına olanak sağlayan bu alana, 

kişinin müsait olmadığı anda ve habersiz gelindiği durumlarda, ev sâhibi gelen 

kişiye izin vermek için kendini mecbur hissetmemelidir. İzin isteyen kişi de kabul 

edilmemesi durumunda bunu doğal karşılayıp, içinde bir darlık, bir alınganlık ve 

bir kırılma hissetmeden gönül huzuruyla geri dönmelidir. Kur’ân-ı Kerim bize bu 

hususta yol göstermekte ve bizi bu tür hatalara düşmekten tamamıyla 

sakındırmaktadır. Ev sahibine, ziyaretçileri geri çevirme imkânı tanıdığı gibi, 

ziyaretçilerin de ev sahibinin özrünü güzellikle karşılaması gerekir.684 

Âyette eve girilmesine müsaade verilmediği ve uygun olunmadığının 

bildirilmesi halinde dönüp gidilmesi öğüt verilmekte ve bu durumun daha iyi bir 

hareket olduğu bildirilmektedir. Bununla birlikte içeri girmek için izin alma 

sürecinde anahtar deliğinden, kapı aralığından yahutta camdan evin içine bakılması 

kesinlikle uygun görülmemiştir. Evlerin içerisinde olup bitenleri göz ile veya başka 

bir alet ile yakından, uzaktan, gözetlemek katiyetle yasaklanmıştır.685 Allah Rasulü 

(s.a.s.), eve girmek için izin istemenin evin içine bakmamak için meşru kılındığını 

beyan etmiştir.686 

                                                           
682 Celal, Yıldırım, İlmin Işığında Asrın Kur’ân Tefsiri, 8/4193- 4194, Anadolu Yayınları, İstanbul, 1987. 

683 Karagöz, İsmail, Kur’ân’dan Mesajlar, s. 175. 3. Baskı, Türk Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara – 2018. 

684 Ebû Gudde, İslam’da Adab-ı Muaşerat (Görgü Kuralları), s: 42, ikinci baskı, Çevri, Hasan Atalay, 

Muallim Neşriyat, İstanbul-2015. 

685 Toksarı, Ali, Temek Hak ve Özgürlükler Bağlamında Kitap ve Sünnete Göre Özel Hayatın Gizliliği, 

Diyanet İlmi Dergi, s.7, c; 48, S; 2, 2012. 

686 Buhârî, İsti’zân 11. 



103 
 

 
 

Eve girmek isteyen kimse, ev sahibine açıkça kendisini tanıtmalıdır. Hâne 

sahibinin “kim o?” demesine karşılık, cevaben sadece “ben” demek kişinin 

kendisini tanıtması için yeterli bir cevap değildir. Nitekim Peygamber Efendimiz 

(s.a.s.),  içeriye girmek isteyen kişiye kim olduğu sorusunu yöneltince, bu kimsenin 

“ben” lafzıyla kendini tanıtmasına karşılık, “Sen de kimsin?” demek sûretiyle 

cevabını beğenmediğini ve yaptığının doğru bir hareket olmadığını hatırlatmıştır.687 

Kapı vurulurken, kapının biraz gerisinde durup beklemek ve kapı açıldığı 

zaman içeriyi görmemek için sol veya sağ yanını dönüp durmak, kapı açılınca da 

hemen içeriye bakarak gözlerini uzatmamak da dinimizin arzu ettiği 

terbiyedendir.688 Bir kimseyi evde bulamamak üç nedenden biriyle olabilir:689 

 (1) Evde kimse olmadığı için cevap verilmemiştir. (2) Müsait olmadıkları 

için evde oldukları halde cevap veremiyorlardır. (3) İçeri girmek için izin verme 

yetkisine sahip birileri yoktur. 

Hane sahibinin randevu almadan gelen bir misafirine “dönün” diye söylemesi 

de iki şekilde olabilir:  

(1) Ev sahibi, “kusura bakmayın, müsait değiliz” diyerek medeni bir şekilde 

özür beyan edebilir. (2) Sessiz kalıp susarak cevap vermemek veya perdeleri çekip 

lambaları söndürmekle müsait olmadıklarını belli etmiş olur. 

Bütün bunlar izin verilmediği ve kişinin müsait olmadığı anlamına gelir ki 

böylesi bir cevap ve durum karşısında dönmemek, ısrarla izin almaya çalışmak 

nezaketsizlikten başka bir şey olmaz. Bununla birlikte herkes kendi şahsi hayatına 

ve aile mahremiyetine gösterilmesini beklediği saygı ve duyarlılığı, diğer insanlara 

da aynı şekilde göstermelidir. 

Bunlara karşın mahremiyet ile ilgili anlayışımızın bazı değişimlere uğraması, 

insanların evlerini, kendi iradeleriyle hiçbir sakınca görmeden ifşa etmelerine 

neden olmuştur. Bu durumun bu şekilde değişmesindeki en önemli etkenlerden biri 

utanma, hayâ gibi değerlerin giderek kaybolmasıdır 690  Peygamber Efendimiz 

                                                           
687 Buhârî, İsti’zân, 17; Müslim, Âdâb 38, 39; et-Tirmizi, İsti’zân 18. 

688 Duman, Kur'ân-ı Kerim’de Âdâb-ı Muâşeret Görgü Kuralları, s. 315. 

689 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 5/116. 

690 Çekiç, Sevdegül, İslam Hukukunda Mahremiyet ve Sosyal Medya, s. 77, 1. Baskı, Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, Ankara, 2020. 



104 
 

 
 

(s.a.s.) mesken mahremiyetini koruma hususunda hem ev sahibine hem de topluma 

bir sorumluluk yüklemiştir. “Bir kimse kapısı açık bırakılmış veya giriş kısmında 

perde olmayan bir eve uğrar da içeriye bakarsa suç onda değil, ev sahibindedir.”691 

buyurmuştur. Bu durumda gözetlenmeye karşı tedbir almak ev sahibine 

düşmektedir. Kapıların kapatılması ve pencerelere içerisini gösteren incecik tüller 

değil, evin içini göstermeyecek şekilde perdeler kullanılması,ışıkları yakmadan 

önce de perdelerin çekilmesi gerekir. 692  Unutulmamalıdır ki Allah ve Rasulü 

(s.a.s.)’nün bu konudaki öğretilerinin amacı, fertlerin ve ailelerin özel yaşantılarını 

güvence altına alarak güzel ahlâkın hâkim olduğu, sağlıklı, huzur ve güvenli dolu 

bir toplum oluşturmaktadır.693 

10.2. Meskûn Olmayan Mekânlara İzinsiz Girilebilir 

Bu hükmü, sûrenin   ْليَْسَ عَليَْكُمْ جُنَاحٌ انَْ تدَْخُلوُا بيُوُتاً غَيْرَ مَسْكُونَةٍ ف۪يهَا مَتاَعٌ لكَُم “İçinde 

kimsenin oturmadığı ve kendinize ait eşya bulunan evlere girmenizde size günah 

yoktur.”694 anlamındaki 29. âyetinin birinci cümlesi ifade etmektedir. 

Hz. Ebû Bekir (ö. 13/634)‘in, içerisinde oturan insanların olmadığı 

meskenlere, kervansaray, hanlar ve bunun gibi benzeri yerlere girmek için izin 

alınıp alınmayacağı sorusunu sorması üzerine bu âyet nazil olmuştur. 

Âyette izin almadan girilmesinde herhangi günâhın olmadığı iki ev 

zikredilmiştir. Bunlardan ilki içi boş olan yerlerle, mesken durumunda olmayan 

yerlerdir.695 Tefsir kaynaklarında çoğunlukla bu evler, hanlar, barınak olarak veya 

eşya koymak için yapılan sebil evler, harabe olan evler, kervansaraylar,696 dükkân, 

mağaza, kıraathane, hükümet binaları, okullar, devlet daireleri, 697  kısacası 

içerisinde oturanı olmayan ve insanların girme haklarının bulunduğu binalardır, 

ikincisi, izin almadan girilebilen yerler ise, içerisinde eşya, mal, yaşam için gerekli 

                                                           
691 Tirmizi, İsti'zân, 16. 

692 Yıldız, Filiz, ve diğerleri,  Dünü ve Bugünüyle İslam’da Mahremiyet, s.53. 

693 Komisyon, Hadislerle İslam, 4/ 92. 

694 Nûr, 24/29. 

695 Duman, Kur'ân-ı Kerim’de Âdâb-ı Muâşeret Görgü Kuralları,  s. 452.  

696 Ebû'I-Ferec İbnu'l-Cevzi Abdurrahman b. Ali, Zâdu’l-Mesîr fi ilmi’t-Tefsir, 4/369, tercüme, Abdulvehhab 

Öztürk, Kahraman Yayınları, İstanbul 2009. 

697 Duman, Kur'ân-ı Kerim’de Âdâb-ı Muâşeret Görgü Kuralları,  s. 452. 



105 
 

 
 

araç ve gereçler, ticaret eşyası,698 soğuktan ve sıcaktan korunmak, eğitim, sağlık 

gibi insanların faydalandığı eşya ya da menfaatının olduğu meskenlerdir. 

Kişinin evi içinde diğerleri olmadığı zamanlarda onların odalarına, girmek de 

bu kapsam içerisindedir. Çünkü girilen oda, o kişinin evinin içerisindendir ve 

dolayısıyla kullanma hakkı vardır.699 

10.3. Evlere Selam Vermeden Girilmez 

Bu hükmü, sûrenin يوُتاً غَيْرَ بُيوُتكُِمْ حَتهى تسَْتاَنِْسُوا وَتسَُل ِمُوا عَلٰىٓ يَآ ايَُّهَا الَّذ۪ينَ اٰمَنوُا لََ تدَْخُلوُا بُ 

 Ey iman edenler! Kendinizi tanıtıp izin almadan ve ev“ اهَْلِهَا  ذٰلِكُمْ خَيْرٌ لكَُمْ لعََلَّكُمْ تذَكََّرُونَ 

sahiplerine selam vermeden kendi evlerinizden başka evlere girmeyin. Bu davranış, 

sizin için daha hayırlıdır. Umulur ki düşünür, anlar, öğüt alır ve uygularsınız.”700 

anlamındaki 27. âyeti ile    
ِ مُبَارَكَةً طَي بَِةً   Evlere“  فَاِذاَ دخََلْتمُْ بيُوُتاً فسََل ِمُوا عَلٰىٓ انَْفسُِكُمْ تحَِيَّةً مِنْ عِنْدِ اللّٰه

girdiğiniz zaman kendinize ve ailenize Allah katından mübarek ve güzel bir selam 

ile selam verin.”701 mânâsındaki 61. âyeti ifade etmektedir. 

Gerek başkasının evine702 ve boş evlere,703 gerekse de içinde aile fertleri olan 

evlere704 selam verilmeden girilmez. 

“Eve girdiğiniz zaman selam verin.” emri, bağlayıcı bir emirdir ve her 

müminin buna uyarak kendi evine, başka birinin evine, iş yerine veya başka bir 

meclise girerken oradaki kişilere selam vermesi gerekir.  

Peygamber Efendimiz (s.a.s.)’, Enes b. Malik (ö. 93/711)’e, “Ey Enes! Kendi 

ailenin yanına girdiğin zaman onlara selam ver ki sana ve ev halkına bereket olsun.”  

diye buyurmuştur. 

Yüce kitabınızın birçok âyetinde çeşitli mânâlarının yanı sıra, cennetliklerin 

birbirlerine verdikleri selâm,705 insanların birbirine karşılıklı selâm,706 meleklerin 

                                                           
698 Duman, Kur'ân-ı Kerim’de Âdâb-ı Muâşeret Görgü Kuralları,  s. 305. 

699 Yazır, Hak Dinî Kur’ân Dili, 5/3501. 

700 Nûr, 24/27. 

701 Nûr, 24/61. 

702 Nûr, 24/27. 

703 Nûr, 24/28. 

704 Nûr, 24/61. 

705 bk. Yûnus, 10/10; el-A‘râf, 7/46. 

706 bk. en-Nisâ, 4/94; el-En‘âm, 6/54. 



106 
 

 
 

insanlara olan selâmı, 707  Allah’ın mümin kullarına 708  ve peygamberlere 709  bu 

şekilde selâm verdiği, Peygamber Efendimiz (s.a.s.) de kendisine gelen 

Müslümanlara selâmün aleyküm diye hitap etmesinin emrettiği 710 haber 

verilmektedir. 

Selâm, insanın aklına gelen her türlü âfet, kaza, bela, musibet ve 

kötülüklerden muhafaza eden bir kalkana benzetilebilir.711 

Selamlaşmak, insanların birbirlerine hayır dua etmeleri, sevgi ve saygılarını 

iletmeleri ve birbirlerine karşı iyi dilekte bulunmalarıdır. Tarih boyunca birçok 

gelenekte sözlü ve fiilî selâm biçimleri süregelmiştir.712 

İslâm ahlâkında selâmın mühim bir yeri vardır. Dinimiz bu konu üzerine 

ısrarla durmuş ve gerek Kurân’da gerekse Hadislerde ortaya koymuş olduğu eşitlik 

ve fazilet anlayışına uygun bir şekilde selamlaşmanın nasıl yapılacağı öğretilmiştir.  

Bir adam Peygamber Efendimiz (s.a.s.)’in evde bulunduğu bir sırada, yanına 

girmek için "Girebilir miyim?" diye müsaade istemiş, Efendimiz (s.a.s.) 

hizmetçisine, "Çık, şu gelene isti'zân adâbını öğret, bu maksatla ona "es-selâmü 

aleyküm, girebilir miyim?" demesini söyle!" buyurmuştur. Adam bunu işitince, 

hizmetçiyi beklemeden "es-selâmü aleyküm, girebilir miyim?" demiştir. Allah 

Resulü (s.a.s.) de o adama izin vermiş, o kişi de girmiştir.713  Burada Hz. Peygamber 

(s.a.s.)’in isti’zan kuralını insanlara öğreterek topluma yerleştirmek hususunda 

duyarlı olduğunu görmekteyiz. 

“Selâmün aleyküm”ya da “es- selâmün aleyküm” tarzında selam verilir.714 

“ve aleykümü’s-selâm” şeklinde alınır.715 

                                                           
707 bk. Ra‘d, 13/24; en-Nahl, 16/32;  ez-Zâriyât, 51/25. 

708 bk. el-Ahzâb 33/44; Yâsîn 36/58. 

709 bk.es-Sâffât 37/79, 109, 120, 130, 181. 

710 bk el-En‘âm 6/54. 

711 Yiğit, Abdulselam, Hadislerde Selam, İnönü Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans 

Tezi, Malatya,2019. 

712 Albayrak, Kadir, DİA, Selâm, 36/343. 

713 Ebû Dâvûd, Edeb, 137. 

714 bk. Ebû Dâvûd, Edeb, 66 

715 bk. Ebû Dâvûd, İsti’zân, 143. 



107 
 

 
 

Kur’ân-ı Kerim’de Allah, “Ey müminler! Size selam verildiği zaman, ondan 

daha güzeliyle veya selamı aynısı ile iade edin.” 716 buyrularak verilen selama daha 

güzeliyle karşılık vermeyi emretmiştir. Daha güzeliyle selam almak “ve 

rahmetullahi ve berakâtüh” cümlesi yani Allah’ın rahmeti ve bereketi üzerinize 

olsun anlamındaki selamdır.717 

Bir araya gelindiğinde birbirlerini böyle güzel söz ve anlamlı dualar ile 

karşılayan Müslümanların arasında muhabbet ve sevgiye dayalı bir gönül bağı 

oluşur. Peygamber Efendimiz (s.a.s.) bunu şöyle ifade etmiştir: “İman etmedikçe 

cennete giremezsiniz, birbirinizi sevmedikçe de iman etmiş olmazsınız. Size 

yaptığınız takdirde birbirinizi seveceğiniz bir iş göstereyim mi? Aranızda selamı 

yayın.”718 “Sizden biriniz din kardeşine rastladğında ona selam versin.”719 Böylece 

Peygamberimiz (s.a.s) selamlaşmayı teşvik etmiş ve selam vermeyi müminlerin 

birbirlerine karşı görevleri arasında saymıştır.720 

Bir yerde karşılaşılan mümine selam vermek sünnet,721  kendi evine veya 

başkasının evine girdiği zaman selam vermek farz, verilen selamı almak farz-ı 

kifayedir.722 

Selamlaşmada uyulması gereken belli kaideler vardır. Hutbe, ezan ve Kur’ân 

okunurken selam verilmez, alınmaz. Banyo, tuvalet gibi yerlerde olan kişilerle, 

kumar, içki gibi bir günahı yapmakta olan kişilere bu esnada selam verilmesi uygun 

değildir.723 

Peygamber Efendimiz (s.a.s) “Biriniz bir yere vardığında selam versin, 

oradan kalktığı zaman da selam versin. Başlangıçta verilen selam, ayrılırken verilen 

selamdan daha evlâ değildir.”724  buyurmuştur. 

Sonuç olarak müminin hayatında çok geniş yer kaplayan ve pek çok mânâyı 

da içine alan selamın, günümüzde değerini kaybettiği görülmektedir. İnsani 

ilişkilerin ve paylaşımların gün geçtikçe azalıp bireyselliğe doğru gidildiği bu 

zamanda selamlaşma adeti sosyal hayatta işlevini kaybetmektedir. Bu sebeple 

                                                           
716en-Nisâ, 4/86. 

717 bk. Ebû Dâvûd, İsti’zân, 143. 

718 Müslim, İmân, 93. 

719 Ebû Dâvûd, Edeb, 146. 

720 Müslim, Selâm, 5. 

721 Canbulat, Dinî Kavramalar Sözlüğü, Selâm, s, 586. 

722 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 5/117-118. 

723 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 5/118. 

724 Ebû Dâvûd, İsti’zân, 150. 



108 
 

 
 

Müslümanların aralarında selamı yayarak sevgi ve kardeşliğe dayalı bir toplum 

oluşturma çabası içerisinde olması büyük bir önem taşımaktadır. 

10.4. Müminler Harama Şehvetle Bakmazlar 

Bu hükmü, sûrenin ا مِنْ ابَْصَارِهِمْ وَيَحْفظَُوا فرُُوجَهُمْ قلُْ لِلْمُؤْمِن۪ينَ يغَضُُّو  “Ey 

Peygamberim! Mümin erkeklere söyle: Gözlerini kıssınlar ve kendilerine nikâh 

düşen kadınlara şehvetle bakmasınlar, ırzlarını korusunlar ve zina etmesinler.”725 

anlamındaki 30. âyeti ifade etmektedir. 

Ayrıca sûrenin,  َّوَقلُْ لِلْمُؤْمِنَاتِ يَغْضُضْنَ مِنْ ابَْصَارِهِنَّ وَيَحْفظَْنَ فرُُوجَهُن “Ey 

Peygamberim! Mümin kadınlara söyle: Gözlerini kıssınlar ve erkeklere şehvetle 

bakmasınlar, ırzlarını korusunlar, zina etmesinler.”726  anlamındaki 31. âyeti de 

kadınlar için aynı anlamı ifade etmektedir. 

Bu iki âyette bakışların şehvetle olmaması, cinsel organların korunması, 

erkekler ve kadınlar için ortak yasaklardır. Yüce Rabbimiz, önce erkeklere sonra da 

kadınlara hitap ederek onlardan ırzlarını korumalarını, iffet ve namuslarına halel 

getirmemelerini istemekte, harama giden yolları kapayarak onların harama 

bakmamalarını ve bu tür ortamlarda bulunmamalarını emretmektedir. 

İmtihan sırrı cephesinden çekici görünmesine rağmen nefsine gem vurup 

bakmamak büyük bir irade ve erdemliliğin gereğidir.727 

Aile sadece bireylerin içlerinde doğup büyüdüğü bir yer değil, aynı zamanda 

ehemmiyetli bir eğitim yuvası ve sosyal birim olduğu için dinimiz ona çok önem 

vermiştir. İslam dini, ailenin korunması için birçok nasihatlerde bulunmuş ve belli 

kaideler koymuştur. Bunun için vazgeçilmez şart eşlerin gözlerinin dışarıda 

olmaması kısacası karşılıklı güven, sadakat ve iffettir. İnsanın en kuvvetli duygu ve 

güdülerinden biri, İslamî kaynaklarda şehvet diye bahsedilen kavram kapsamına 

giren cinsel güç ve arzusudur.728 

Sözlükte “bir şeyi isteme, sevme, arzulama, şiddetli arzu, tutku” anlamına 

gelen şehvet, terim olarak “nefsin kendisi için uygun olanı talep etmek üzere 

harekete geçmesi”, “kişinin hissî zevklere duyduğu güçlü arzu”, “hazza ulaşmak 

                                                           
725 Nûr, 24/30. 

726 Nûr, 24/31. 

727 Telli, Mustafa, Hayâ Kavramında Peygamberlerin Örnekliği, Hitit Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Yüksek lisans Tezi, Çorum, 2013. 

728 Komisyon, Kur’ân Yolu Tefsiri, 4/68-69. 



109 
 

 
 

için gerekli veya faydalı olduğuna inanılan şeylere doğru insanı tahrik eden güç” 

gibi mânâlara gelmektedir.729 

Şehvet kelimesi Kur’ân-ı Kerîm’de iki yerde “cinsel istek” mânasında 

kullanılmıştır.730 Bu cinsel isteğin evlilik yani meşru yollardan tatmin edilmesine 

müsaade edilmiştir. Ancak cinsel istek yalnız cinsel ilişkiden ibaret değildir.  

Cinsel ilişkinin haricinde kalan şehvetle bakmak, hayal etmek, dokunmak 

gibi buna benzer davranışların cinselliği kışkırtan yanları vardır. 

Aileyi, iffet ve namusu korumak için zina yasaklandığı gibi zinaya vasıta olan 

söz, eylem ve davranışlar da yasaklanmıştır.  Bu konuyu “Zinaya yaklaşmayın.” 731 

cümlesi açıkça ifade etmektedir. 

Burada zinanın men edilmesinin ardından “Çünkü o hayâsızlıktır, çok kötü 

bir yoldur.” 732  denilmesi, zinanın insanın temiz fıtratına ve akl-ı selime aykırı 

olduğuna işaret etmektedir.733 

Rabbimiz “Mümin erkeklere söyle, gözlerini haramdan sakınsınlar ve 

ırzlarını korusunlar.”734 ve “Mümin kadınlara söyle, gözlerini haramdan sakınsınlar 

ve ırzlarını korusunlar.” 735  anlamındaki âyetler, zinaya vasıta olacak yolların 

kapatılmasını ifade etmektedir.736 

İnsanların cinsel isteklerine, eline, diline, beline ve gözüne sahip çıkmasıyla 

günahı terketmek, günaha yaklaşmamak amacı gerçekleşmiş olur. Peygamber 

Efendimiz (s.a.s.)’e insanların cehenneme girmelerine en çok neyin vesile olduğu 

sorusu yöneltilince, “dilleri ve cinsel organları”737  diyerek cevap vermiştir. 

Bir başka hadisinde ise Allah Rasulü (s.a.s.), “Kim bana iki dudağı 

arasındakini ve iki bacağı arasındakini korumayı garanti ederse, ben de ona cenneti 

                                                           
729 Beşer, Faruk, DİA, Şehvet,  38/476,  İstanbul, 2010. 

730 bk.el-A‘râf 7/81; en-Neml, 27/55. 

731 el-İsrâ, 17/32. 

732 el-İsrâ, 17/32. 

733 Komisyon, Kur’ân Yolu Tefsiri, 3/480. 

734 Nûr, 24/30. 

735 Nûr, 24/31. 

736 Hızal, İsrâ Sûresi Bağlamında Ahlâkî Esaslar, s. 129. 

737 Tirmizi, Birr, 62. 



110 
 

 
 

garanti ederim.” 738  buyurarak bu iki organı muhafaza eden kişiyi cennete 

götüreceğini beyan etmiştir.  

Sonuç olarak, insanın bütün uzuvlarına sahip çıkması, yaratılış gayesine 

uygun temiz bir fıtratta kalmasının önemi olarak anlaşılmaktadır.739 Şu bir gerçek 

ki zinanın birdenbire ortaya çıkması mümkün değildir. Bu kötü ve çirkin işe götüren 

ve zaman içinde olgunlaşan bir zemin vardır. Bu sebeple asıl olan, zinanın meydana 

gelmesine zemin hazırlayacak nedenlerin önlenmesidir. Nitekim nedenleri ortadan 

kaldırmadan zinayı kötü kabul etmek alelade ve dinden ırak bir yaklaşımken, zinaya 

sebep olan davranışlara götüren şeylerle zinayı aynı kabul etmek o derece aşırı bir 

davranıştır.740 

İslâm ahlâk kitaplarındaki genel kabule göre insan, konum olarak hayvanlarla 

meleklerler arasında yaratılmış bir varlıktır. Eğer şehveti aklına galip gelirse 

hayvanlardan daha aşağı olacağı gibi bunun tersi durumunda yani aklını şehvetine 

üstün kılarsa meleklerden üstün seviyeye ulaşabilir. Şehvet duygusu aklın 

kontrolüne verilir, arzulanan şeyler arasında doğru bir ayırım yapılırsa bundan iffet 

fazileti doğar.741 Kişinin nefsine hâkim olması da iffetin başka bir boyutudur. 

10.5. Müminler İffetlerini Korurlar 

Bu hükmü, sûrenin    فرُُوجَهُمْ وَيَحْفَظُوا  “Irzlarını korusunlar ve zina etmesinler.” 

anlamındaki 30. ayetinin bu cümlesi ifade etmektedir. 

Fercin çoğulu olan fürûc kelimesi, “üreme organları” anlamına gelip 

sözlükte, bir şeydeki çatlak, yarık, delik, parmak aralarındaki açıklık, insanda iki 

bacak arası, avret yeri mânâsındadır.742 Dilimizde buna apışarası da denir ve bu 

deyim ile avret mahallinden kinaye edilir ki, Kur’ân-ı Kerim’de bu manâ ile geçtiği 

için erkeğe de kadına da kullanılmıştır.743 Mecaz olarak da iffet ve namus demek 

                                                           
738 Buhari, Rikâk, 23. 

739 Komisyon, Hadislerle İslam, 6/521. 

740 Çelik, Emine, Toplumsal Hayatla İlgili Sunduğu Mesajlar Açısından Nûr Sûresi, s.32, Kahramanmaraş 

Sütçü İmam Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek lisans Tezi, Kahramanmaraş, 2019. 

741 Çağrıcı, DİA, Şehvet, 38/477-478. 

742 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri,  5/121. 

743 Yazır, Hak Dinî Kur'ân Dili, 6/12. 



111 
 

 
 

olan fercin, Kur’ân-ı Kerim’de korunmasının istenmesinden kasıt zinadan 

korunmasıdır.744 

Erkeklerin korumaları gereken organları sadece ön ve arka avret yerleri değil, 

göbek ve diz kapakları arasında kalan yerleridir ki bu farz olan en az miktarı olup 

fazlası müstehabdır.745 

Peygamber Efendimiz (s.a.s) konu ile ilgili olarak bir hadisinde şöyle 

buyurmuştur: “Âdemoğluna zinadan nasibi yazılmıştır. Bu, kendisine mutlaka 

ulaşacaktır. Gözlerin zinası şehvetle bakmak, kulakların zinası zina ile ilgili sözleri 

dinlemek, dilin zinası zina ile ilgili sözleri konuşmak, ellerin zinası tutmak, 

ayakların zinası bu yolda adım atmaktır. Kalp zinayı ister ve temenni eder, cinsel 

organ ise bunu doğrular veya yalanlar.”746 

Namusu koruma yollarından biri de yanında mahremi bulunmayan, 

birbirlerine nikâh düşen erkek ile kadının aynı odada baş başa kalmamalarıdır. Evli 

olmayan ve aralarında devamlı olarak bir evlenme engeli bulunmayan bir kadın ile 

bir erkek başkalarının giriş ve görüşüne açık olmayan kapalı bir ortamda baş başa 

kalması da dinimizce yasaklanmıştır. 747  Koruma tedbiri mahiyetinde olan bu 

yasaklama durumu fıkıh literatüründe halvet olarak isimlendirilmüştir. Lugatta “bir 

yerin boş olması, o yerde hiç kimsenin, hiçbir şeyin bulunmaması; yalnız kalma 

veya biriyle baş başa kalma” mânâlarına gelen halvet kelimesi dinî bir terim olarak, 

aralarında nikâh bağı ve devamlı evlenme engeli bulunmayan bir erkekle kadının 

yalnız kalmasını, fıkhi bir terimolarak sahih bir nikâh akdinden sonra karı kocanın, 

üçüncü bir kişinin izinsiz muttali olamayacağından emin bulundukları bir yerde 

cinsî birleşme olmaksızın baş başa kalmalarını ifade eder.748 

Yabancı bir erkek ile kadın, herhangi bir sebeple herhangi bir mekânda 

birbirleriyle muhatap olmaları gerektiğinde bazı hususlara dikkat etmeleri 

gerekmektedir.749  Bu hususlar şunlardır: (1) İçini göstermeyen, süslü ve çekici 

olmayan elbise giyinme, (2) Konuşurken ve hitap ederken ölçülü ve dikkatli 

                                                           
744 Komisyon, Kur’ân Yolu Tefsiri, 4/69. 

745 Yazır, Hak Dinî Kur'ân Dili, 6/12-13. 

746 Müslim, Kader, 20. 

747 Çeker, DİA, Halvet, 15/ 384. İstanbul,1997. 

748 Çeker, DİA, Halvet,15/ 384. 

749 Seyda Muhammed Konyevi, Kadın ve Aile İlmihali, 85-86, ikinci Baskı Reyhani Yayınları, İstanbul, 2012. 



112 
 

 
 

konuşma, (3) Tenhada yalnız kalmaktan kaçınarak bakışları kontrol atında tutma, 

(4) Gereksiz yere ihtiyaç dışı ve uzun görüşmeme. Bu hususlar mahremiyetin 

sınırlarına zarar vermemek açısından önemlidir. 

Zina, birey, nesep, aile, toplum ve nesillerin bozulmasına sebebiyet veren 

ahlâken çirkin bir davranıştır. Zinanın haramlığının yanı sıra zinaya vesile 

olabilecek tüm söz, eylem ve davranışların engellenmesi ve bütün Müslümanlar 

tarafından dikkat edilmesi gereken önemli bir husustur. Dünya ve ahiret huzurunu 

hedefleyen yüce dinimiz getirmiş olduğu ilahî ilkelerle insanlara doğru yolu 

göstermektedir. 

10.6. Mümin Kadınlar Kendilerine Nikâh Düşen Erkeklerin Yanında 

Ziynetlerini Açıp Göstermezler 

Bu hükmü, sûrenin   وَلََ يبُْد۪ينَ ز۪ينتَهَُنَّ الََِّ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَلْيَضْرِبْنَ بِخُمُرِهِن  “Ziynet 

yerlerinden görünen yüzleri, bileklerine kadar elleri ve küçük topuklarına kadar 

ayakları hariç diğer ziynet yerlerini açıp göstermesinler.”750 anlamındaki 31. âyetin 

ikinci cümlesi ifade etmektedir. 

Âyette geçen ziynet kelimesi tesettürün sınırının belirlenmesi konusunda özel 

bir öneme sahip olmakla birlikte kadınların bedenlerinde nereleri örtmeleri ve 

nereleri göstermelerinin câiz olduğu çoğunlukla sözü edilen ziynet kelimesine 

yüklenen mânâya göre belirlenmiştir.751 

Türkçe’de çoğunlukla “süs” mânâsında kullanılan “bir şeyi takıyla, elbiseyle 

veya şekil verme yoluyla güzelleştirmek” anlamına gelen ziynet (zînet) ve aynı 

kökten türeyen kelimeler, Kur’ân’da gerek maddî gerekse mânevî mânâda süsü ve 

süslenmeyi anlatmak üzere kullanılmıştır.752 

Kur’ân’ın, “Ey Âdemoğulları! Her mescitte ziynetinizi takının, avret 

yerlerinizi örten güzel ve temiz elbise giyin.”753 âyetinde ziynet, elbise anlamında 

kullanılmıştır.  

                                                           
750 Nûr, 24/31. 

751 Apaydın, el-Hacı Yûnus, DİA, Tesettür, 40/538-543. 

752 Beşer, Faruk, DİA, Süslenme, 38/178-180. 

753 el-A‘râf, 7/31. 



113 
 

 
 

Âyette geçen “görünen kısımlar hariç” ile kastedilen yüzler ve ellerdir.754 Ebu 

Davud (ö. 275/889)’un es-Sünen isimli eserinde rivâyet edildiği üzere Peygamber 

Efendimiz (s.a.s.), üstünde şeffaf ve ince bir elbise ile yanına giren baldızı Esma 

bint Ebû Bekir (ö. 73/692)’e “Ya Esma! Kadın büluğa erince ondan görülebilecek 

ancak şudur.” buyurmuş ve kendi mübarek yüzü ve ellerine işaret etmişlerdir.755 

Yüz ve ellerin açılmasında zaruret olmakla bereber bedenin ve diğer 

uzuvların açılmasında bir zaruret yoktur. Bu nedenle, örtünme emrine dâhil 

olmadığından dolayı kadınların yüz ve ellerini örtmeleri gerekmez.756 Yüz ve eller 

avret değildir, eğer avret olsaydı namazda açılması caiz olmazdı.757 Ayrıca ellerin 

ve yüzlerin örtülmesi gerekli olsaydı, umre ve hac için ihrama giren kadınların 

yüzlerini açmaları emredilmezdi.758 

Kur’ân’da Allah-u Teâlâ, “Ey âdemoğulları! Size avret yerlerinizi örtecek 

giysi ve süslenecek elbise verdik”759 buyururak elbiseleri, mahrem yerleri örterek 

amacına uygun olarak kullanmamızı dilemektedir. Kişinin bedenini örtüp 

sakınması insani bir üstünlük olup insan olmasının bir gereğidir.760 

Şeytan, kişiyi beden mahremiyetini ihlal eden yanlışlara sürükleyerek 

böylesine kıymetli bir duygudan uzaklaştırmak ister. Yüce Rabbimiz, “Ey 

âdemoğulları! Şeytan, avret yerlerini kendilerine açmak için, elbiselerini soyarak 

anne ve babanız Âdem ve Havva'yı cennetten çıkardığı gibi, sizi de hak yoldan 

saptırmasın.”761 âyetinde biz kullarını bu konuda ikaz etmektedir. Unutulmamalıdır 

ki iffetini ve onurunu korumak maksadıyla bedeni örtmek, Yüce Rabbimizin 

karşısında sorumluluk sahibi bir duruşun gereğidir. 762  Zira Rabbimiz Kur’ân-ı 

Kerim’de “Takva elbisesi, iman edip haramlardan sakınmak ve salih ameller 

işlemek, daha hayırlıdır.”763 buyurmaktadır. 

                                                           
754 Karlığa, Bekir, Muhtasar Kur’ân-ı Kerim Tefsiri İbn Kesir, 3/1609, Çağrı Yayınları, İstanbul, 1990. 

755 Ebû Dâvûd, Libas,34. 

756 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 5/123. 

757 Sâbûnî, Safvetü’t-tefâsîr, 4/215.  

758 Beşer, Faruk, İslam’da Kılık-Kıyafet ve Örtünme, Fıkıh Açısından Avret ve Örtünme, s. 106, İslami İlimler 

Araştırma Vakfı Yayınları, 3. Baskı, İstanbul, 1991. 

759 el-A‘râf, 7/26. 

760 Komisyon, Hadislerle İslam, 4/262. 

761 el-A‘râf, 7/27. 

762 Komisyon, Hadislerle İslam, 4/262. 

763 el-A‘râf, 7/26. 



114 
 

 
 

10.7. Mümin Kadınlar Başörtülerini Yakalarının ve Göğüslerinin 

Üzerine Gelecek Şekilde Örterler 

Bu hükmü, sûrenin   ٍَّۖوَلْيَضْرِبْنَ بِخُمُرِهِنَّ عَلٰى جُيوُبهِِن  “Başörtülerini yakalarının ve 

göğüslerinin üzerine gelecek şekilde örtsünler.”764 anlamındaki 31. âyetin üçüncü 

cümlesi ifade etmektedir. 

Lugatta  “örtmek, gizlemek, saklamak” mânâsındaki hamr kökünden 

türeyen hımâr, “kadının başına örttüğü örtü, başörtüsü” demektir. 765  “Ceyb” 

kelimesinin çoğulu olan “cüyûb”, “elbisenin yakaları ve göğüsleri”mânâsında 

olup766 âyette “Başörtülerini yakalarının ve göğüslerinin üzerine gelecek şekilde 

örtsünler.” 767  cümlesi, saçlarını,  başlarını, boyunlarını, kulaklarını, enselerini, 

göğüslerini, gerdanlarını açık tutmayıp güzelce sımsıkı örtsünler ve bu emri yerine 

getirebilecek başörtüsü kullansınlar mânâsındadır.768 

Cahiliye zamanında kadınların, el ve yüzü dışında bedeninin geri kalan 

kısmını örtme âdeti bulunmaz; kadınlar kendi geleneksel ve bölgesel anlayışlarına 

göre velilerinin ve kocalarının, isteği doğrultusunda örtünürlerdi.769 O dönemde 

kadınlar, başına aldıkları örtüyü arkadan salıvererek, kulaklar, boyun ve göğsün üst 

kısmını açıkta bırakıp gerdanlıklarını ve ziynetlerini açarlardı.770 Bu şekilde daha 

fazla erkeklerin dikkatini çekerek kendilerine karşı çekiciliği artıracak şekilde 

giyinmekteydiler. Yüce Rabbimiz mümin kadınlara gerek halleri gerekse 

görünüşleri ile örtünüp gizlenmeleri gerektiğini emretmiştir. 771  Nitekim Allah 

Kur’ân-ı Kerim’de başka bir âyetinde, “Ey Peygamberim! Eşlerine, kızlarına ve 

müminlerin kadınlarına söyle: Elbiselerini üzerlerine alıp güzelce örtünsünler. Bu, 

onların mümin olarak tanınıp eziyet edilmemelerine daha 

uygundur.” 772 buyurmuştur. “Başörtülerini örtsünler” emri, öğüt değil kesin 

                                                           
764 Nûr, 24/31. 

765 Apaydın, DİA, Tesettür, 40/538-543. 

766 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 5/123. 

767 Nûr, 24/31. 

768 Yazır, Hak Dinî Kur’ân Dili, 6/15. 

769 Bardakoğlu, Ali, Cahiliye Döneminde Kadın, Sosyal Hayatta Kadın, s. 14, Ensar Neşriyat, İstanbul, 1996. 

770 Bilmen, Kur’ân-ı Kerim’in Türkçe Meâli Alisi veTefsiri, 5/ 2348. 

771 Karlığa, Muhtasar Kur’ân-ı Kerim Tefsiri İbn Kesir, 3/1609.  

772 el-Ahzâb, 33/59. 



115 
 

 
 

emirdir. Bu konuda ihtilaf yoktur, İslam âlimleri baş örtmenin farz, açmanın ise 

haram ve büyük günah olduğu hususunda ittifak etmişlerdir.773 

Örtünme isteği insanın yaratılışının bir gereği olduğu için, ilk insandan bu 

zamânâ kadar örtünün kullanılmadığı hiçbir kültür olmamıştır. Bütün ilahî dinlerde 

başörtüsünün olduğu, İslamiyet gelmeden önce de Bizans, Hint ve İran medeniyet 

toplumlarında yaygın bir uygulama olduğu da tarihsel ve dinsel metinlerden açıkça 

anlaşılmaktadır.774 

Lugatta “örtünmek, kuşanmak; başkaları ile kendisi arasına perde koymak, 

bir şeyin içinde veya arkasında gizlenmek” anlamlarına gelen tesettür, terim olarak 

ilgilileri ve ölçüleri dinen belirlenmiş örtünme yükümlülüğünü ifade eder.775 “Bir 

şeyi örtmek, gizlemek, perdelemek, engel olmak” gibi mânasındaki setr kökünden 

türeyen setir, iffetli, gizleyen ve örten demektir.776 

Tesettür, İslam’ın kadınlara getirdiği bir ölçüdür. Kur’ân’ın bedenin 

örtünmesine yönelik emrinin temel amacı kadınların, iffetlerini ve namuslarını 

korumasını sağlayarak toplumsal hayat içinde varlığını daha rahat bir şekilde 

devam etmesini sağlamaktır.777 Aynı zamanda kadının örtünmesi, İslam’ında bir 

sembolü kabul edilmektedir.778 

Ümit Meriç, giyinmeyi ‘ferdin taşıdığı bir bayrak’ olarak görmekte ve kişinin 

insanlık seviyesine ulaşmasının da yine giyinme ile olduğunu ifade etmektedir. 

Kişinin giyinme tarzı insanın, yaşam tarzı ve hayata bakış açısı hakkında diğer 

insanlara bir ipucu vermektedir.779 

Kadın tesettürüyle, erkeklerle sınırları belirlenmemiş hâyâsız ve iffetsiz 

ilişkilere kapalı olduğu mesajını vermektedir.780 Böylelikle kişi, kendini olumsuz 

ve zararlı bakışlardan ve bunun yol açacağı olumsuz düşüncelerden korur. 

Nûr sûresinin 60. ayetinde “Artık evlenme ümidi beslemeyen, âdet görmekten 

ve doğumdan kesilmiş yaşlı kadınların ziynetlerini göstermeksizin dış elbiselerini 

çıkarmalarında kendileri için bir günah olmadığı” bildirilmiştir. Âyetten 

                                                           
773 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 5/124. 

774 Görmez, Mehmet “İlahî Dinlere Göre Başörtüsü”, s. 19, İslâmiyât, 4/2, 2001. 

775 Apaydın, DİA, “Tesettür”, 40/538-543. 

776 Karagöz, Dinî Kavramalar Sözlüğü, Setir,  s.589. 

777 Kahraman, Abdullah, “Na’slar Çerçevesinde Mahremiyet: Tanımı ve Sınırları’’, Mahremiyet Bağlamında 

Sosyal Medya ve Aile, s. 60, Sarıyıldız Matbaacılık 2. Baskı, Ankara, 2018. 

778 Arslan, Kürşad Abdulbaki, Namahrem, s. 49, Gece Kitaplığı, Ankara, 2017. 

779 Meriç, Ümit, “Sosyolojik Açıdan Kılık Kıyafet ve İslam’da Örtünme’’, İslam’da Kılık Kıyafet ve Örtünme, 

s. 30-32, İslami İlimler Araştırma Vakfı Yayınları, 3. Baskı, İstanbul, 1991. 

780 Şekerci, Hülya, Kur’ân-Hayat Ekseninde Mümin Kadın, s. 73, Ekin Yayınları, İstanbul, 2015. 



116 
 

 
 

anlaşıldığına göre yaşlı kadınların çekicilikleri kalmadığı için ve belki de yaşlılığın 

zorluklarına karşı dış giysilerini giymeme serbestisi verilmiştir.  

Günümüzde Müslüman halkın tesettür anlayışı bir tek saç teli gözükmeyecek 

şekilde başörtüsü örtmenin ötesinde değil maalesef! Modern Çağ’da tesettür; 

ruhunu, amacını ve hedefini kaybetmiş görünüyor. Hâlbuki tesettürün amacı 

herhangi bir cazibe merkezi olmaması, el yüz ve ayak dışındaki vücut hatların belli 

olmayacak şekilde örtülmesi, bakışların korunması ve başkalarının bakışlarından 

korunması ve sakınılmasıdır. 

Asrımızın bir handikabı ise tesettür veya iffet ve hayâ deyince sadece kadın 

sorumlu tutuluyor, hâlbuki bu konuda erkek de en az kadın kadar sorumludur.  

İslam’ın örtünme hususundaki emir ve yasaklarına uyan bir kadın, yalnızca 

yüzü ve elleri açık olduğu halde bir erkeğin tahrik olması söz konusuysa, o durumda 

artık erkek için bakmama sorumluluğu vardır. Çünkü örtünme yükümlülüğü nasıl 

kadına aitse bakmama yükümlülüğü de erkeğe aittir.781  Cenab-ı Allah kadınlara 

örtünmeyi emretmeden önce erkeklere bakışlarını kısmalarını emretmektedir.782 

Kur’ân; mahremiyete, tesettüre ve karşıt cinsler arasındaki mesafeye, tehlike 

ve risklere karşı tedbirli olmaya, kısacası edebe riayet edilmesini ve ahlâka dair 

nasıl davranılması gerektiğini öğretirken, müstehcenlik ve karşı tarafı tahrik 

etmemenin asıl hedeflerden biri olduğunu vurguluyor. 

10.8. Müslüman Kadınlar, Ziynetlerini Ancak Eşleri, Müslüman 

Hanımlar ve Ebedi olarak Evlenemeyecekleri Erkeklerin Yanında Açabilirler 

Bu hükmü, sûrenin   ٓئِهِنَّ اوَْ ابَْنَاءِٓ وَلََ يبُْد۪ينَ ز۪ينَتهَُنَّ الََِّ لِبعُوُلتَهِِنَّ اوَْ اٰبَائِٓهِنَّ اوَْ اٰبَاءِٓ بعُوُلَتِهِنَّ اوَْ ابَْنَا

ايَْمَانهُُنَّ اوَِ التَّابِع۪ينَ غَيْرِ اوُ۬لِي  بعُوُلَتِهِنَّ اوَْ اِخْوَانهِِنَّ اوَْ بنَ۪يٓ اِخْوَانهِِنَّ اوَْ بنَ۪يٓ اخََوَاتِهِنَّ اوَْ نسَِائٓهِِنَّ اوَْ مَا مَلكََتْ 

فْلِ الَّذ۪ينَ لمَْ  جَالِ اوَِ الط ِ رْبَةِ مِنَ الر ِ يظَْهَرُوا عَلٰى عَوْرَاتِ الن سَِاءٍِٓۖ  الَِْ   “Ziynet yerlerini, eşleri veya 

babaları veya eşlerinin babaları veya oğulları veya eşlerinin oğulları veya erkek 

kardeşleri veya erkek kardeşlerinin oğulları veya kız kardeşlerinin oğulları veya 

Müslüman kadınlar veya sahip oldukları köleler veya erkekliği kalmamış 

hizmetçiler veya henüz kadınların mahrem yerlerine vakıf olmayan erkek çocukları 

                                                           
781 Korkmaz, Fatma Nûr, Fıkıhtaki Zînet Anlayışı İle Günümüz Zînet Anlayışının Mukayesesi, s. 46, İstanbul 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek lisans Tezi, İstanbul, 2020. 

782 bk. Nûr, 24/30. 



117 
 

 
 

hariç açıp kimseye göstermesinler.” 783  anlamındaki 31. âyetin 4. cümlesi ifade 

etmektedir. 

Allah-u Teâlâ’a, insanların giyim-kuşamları, sözleri ve davranışları için bir 

ölçü belirlemiştir. Bu ölçü, yalnızca kadın ve erkek arasındaki ilişkiye yönelik 

değildir. Çünkü hem erkeklerin hem de kadınların kendi cinsleri yanında dikkat 

etmeleri gereken yönler vardır. Bunlardan biri, insanın hemcinslerinin yanında ne 

derece örtünmesi ve nasıl giyinmesi gerektiği ile alakalıdır. Bu durumda kadın ve 

erkeklerin hem karşı cinsler yanında hem de kendi aralarında nerelerini, nasıl 

örtecekleri âyette belirlenmiştir.784 

Âyette, 13 grup insan, ziynet örtme emrinden istisna edilmiştir.  

(1) Eşler: Karı ve koca arasında vücutlarının tamamına şehvetli ya da 

şehvetsiz olarak bakma, dokunma ve görme bakımından hiçbir sınır yoktur.785 

(2) Mahremler: “Mahrem”den kasıt, kadının ebedî evlenemesi haram olan 

erkeklerdir. Kadın bu mahremlerine, aşırı gitmeden ve süslenmeden,786 ziynetlerini 

yani el, yüz ve ayaklarla, saçını, başını, boynunu, kulaklarını, kollarını ve gerdanını 

açabilir. Onların da buralara bakmaları helaldir. 787  Ancak bu kişilerin cinsel 

organlarına bakmamalarının caiz olmadığı hususunda ittifak vardır.788 Bu kişiler; 

babaları, kocalarının babaları, üveyoğulları,  kız kardeşlerinin oğulları, erkek 

kardeşleri ve erkek kardeşlerinin oğullarıdır.789 Bu gruba, kadının amcası, dayısı, 

ana ve baba tarafından dedesi, kızından ve oğlundan olan torunları ve süt yakınları 

gibi kadının ebedî evlenmesi haram olan erkekler de dâhildir.790 

Kâfir olan kadınlar erkek mesabesinde olduğu için onlara ziynetlerini 

gösteremezler ancak Müslüman kadınlara göstermeleri caizdir.791 Bunun yanında 

sahip oldukları köleleler ile henüz kadınların mahrem hususiyetlerinin farkında 

olmayan erkek çocuklarına da bir dereceye kadar ziynetlerini açabilirler.792 

                                                           
783 Nûr, 24/31. 

784 Nûr, 24/31. 

785 Komisyon, Kur’ân Yolu Tefsiri, 4/74. 

786 Karlığa, Muhtasar Kur’ân-ı Kerim Tefsiri İbn Kesir, 3/1610. 

787 Yazır, Hak Dinî Kur’ân Dili, 6/16. 

788 Komisyon, Kur’ân Yolu Tefsiri, 4/74. 

789 Sâbûnî, Safvetü’t-Tefâsîr, 4/215. 

790 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri,  5/127. 

791 Bilmen, Kur’ân-ı Kerim’in Türkçe Meâli Alisi veTefsiri, 5/ 2348. 

792 Yazır, Hak Dinî Kur’ân Dili, 6/16. 



118 
 

 
 

(3) Erkekliği kalmamış hizmetçiler: Bu gruba şehvetten kesilmiş ihtiyarlar, 

iktidarsız olanlar, kadınlık ve erkeklikleri belli olmayanlar dâhildir. Bu kişilerin 

yanında kadınların giyim-kuşam konusunda esnek davranmalarında bir sakınca 

yoktur.793 Toplumumuzda kadının, bu istisnaî gruptaki insanlara karşı tamamen 

pervasız davranıp ziynetini göstermesi, doğru bir davranış olarak görülmemektedir. 

Ayrıca insan, mahremi olsun kendisi olsun şehvet duymayacağından emin ise ancak 

o zaman mahremi olan kişiye bakabilir veya dokunabilir. Yani bir kişinin o 

kimsenin mahremi olması ona sınırsız bir bakma ve dokunma izni 

vermemektedir.794  Limitsiz dokunma ve tasarruf hakkı, mahremiyet sınırlarının ve 

algılarının aşılmasına sebebiyet verecektir. Binaenaleyh dengeli bir şekilde mahrem 

alanların korunması adına, sınırların aşılmaması büyük önem arz etmektedir.795 

10.9. Müslüman Kadınlar Gizledikleri Ziynetleri Bilinsin Diye 

Ayaklarını Yere Vurmazlar 

Bu hükmü, sûrenin  َّوَلََ يَضْرِبْنَ بِارَْجُلِهِنَّ لِيعُْلَمَ مَا يخُْف۪ينَ مِنْ ز۪ينَتهِِن “Gizledikleri 

ziynetleri bilinsin diye ayaklarını yere vurmasınlar, ziynetlerin teşhir 

etmesinler.”796 anlamındaki 31. âyetin 5. cümlesi ifade etmektedir. 

Cahiliye döneminde kadınlar sokakta yürürken ayak bileklerine dikkat çekip 

ses çıkarsın diye halhal gibi ziynetler takar, ayaklarını da yere vururlarmış.797 Bu 

hareket erkeklerin dikkatini celbedip kadınlara karşı gayr-ı meşru bir temayül 

uyandırdığı için İslamiyet bunu yasaklamıştır.798 

Müfessir Seyyid Kutub (ö.1966), kadının yürürken ses çıkaracak şekilde 

yürümemesi gerektiğini, âyette ifade edilen bu emrin korunma maksatlı olduğunu, 

şahsen görmeden de kadınların taktıkları takı, sürmüş oldukları koku gibi 

hallerinden etkilenebilecek erkeklerin bulunduğunu beyan etmiştir.799 

                                                           
793 Ebû Zekeriyya Yahya b. Ziyad b. Abdillah el-Absî el-Ferra, Meani’l-Kur’ân, 2/249, İlmu’l-Kütüb Beyrut, 

1983. 

794 Serahsî, el-Mebsût, 10/275, editör. Mustafa Cevat Akşit Gümüşev Yayınları, İstanbul, 2015. 

795 İpek, Nagehan, İslam’ın Mahremiyet Algısı Işığında Mahremiyet Eğitiminin Çocuk Cinsel İstismarını 

Önlemedeki Rolü, Erzincan Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek lisans Tezi, Erzincan 2020). s.38. 

796 Nûr, 24/31. 

797 Komisyon, Kur’ân Yolu Tefsiri, 4/74. 

798 Bilmen, Kur’ân-ı Kerim’in Türkçe Meâli Alisi veTefsiri, 5/ 2349. 

799 Kutub, Seyyid. fî Zilâl’il-Kur’ân. Çeviren: Salih Uçan ve diğerleri, 7/ 478. Dünya Yayınları, İstanbul:  

1991. 



119 
 

 
 

Kadınların istisna edilmiş kişilerden başkalarına ziynetlerini göstermemeleri, 

yabancı erkekleri baştan çıkarıp günaha sokmamaları edep ve namusu telkin etme 

noktasında ehemmiyetlidir. Bu sebeple bu hükmün gerekçesinde, açık bir ifade ile 

beyan edilerek, kadınların gizli ve açık cezbedici, baştan çıkarıcı unsurlarını ortaya 

koymamalarının gerekliliği emredilmiştir. Çünkü şehvanî duyguları uyandırma 

bakımından çoğunlukla hayalin gözle görülenlerden çok daha fazla etkisi vardır. 

İşte Kur’ân, bu fitne yollarının hepsini kapatmaktadır. 800  Dolayısıyla erkekleri 

baştan çıkarıp vücut güzelliklerini teşhir etmek ve tahrik edici bir şekilde yürümek 

haram ve büyük günahtır.801 

Aile, anne, baba, çocuklar varsa dede, nineden ve diğer yakınlardan oluşur. 

Aile içerisinde uyulması gereken kurallar ve karşılıklı görevler vardır. Ailenin 

huzur ve mutluluğu için bu kurallara uyulması ve görevlerin yapılması gerekir. 

10.10. Bekârların Evlendirilmesi Gerekir 

Bu hükmü, sûrenin   ْالِح۪ينَ مِنْ عِبَادِكُمْ وَامَِائٓكُِم  !Ey müminler“ وَانَْكِحُوا الَْيََامٰى مِنْكُمْ وَالصَّ

İçinizden bekârları, kölelerinizden ve cariyelerinizden evliliğe elverişli olanları 

evlendirin.”802 anlamındaki 32. âyetin bininci cümlesi ifade etmektedir. 

Dinimizin genel gayelerinden biri, nesli koruma altına almaktır. Neslin 

korunması insanların çoğalması ile mümkün olur. İnsan neslinin meşru bir yoldan 

çoğalmasını ve devamını sağlamak için evlilik emredilmiş, ahlâka ve fıtrata aykırı; 

nefse, sosyal hayata ve nesle zararı dokunan fuhuş ve zina haram kılınmıştır.803 

Evliliğin temeli, nikâh akdidir.804 

Nikâh kelimesi sözlükte, “cinsel ilişkide bulunmak ve evlenmek” 805 

mânâsına gelmektedir.  Fıkıh teriminde, “Şer‘an aranan şartlar çerçevesinde 

aralarında evlenme engeli bulunmayan bir erkekle bir kadının hayatlarını geçici 

olmaksızın birleştirmelerini sağlayan akdi ve bu yolla eşler arasında meydana gelen 

evlilik ilişkisini” ifade etmektedir.806 

                                                           
800 Kutup, Seyyid, Kur’ân’ın Gölgesinde Kadın, ter. Mustafa Nuhoğlu, Ravza Yayınları, İstanbul 1995, 

s.121,122. 

801 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri,  5/127. 

802 Nûr, 24/32. 

803 Altaş, Yûsuf, Kürsüden Öğütler, 52 Konuda Vaaz Örnekleri, s. 389, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2. 

baskı, Ankara, 2007. 

804 Atar, Fahrettin,  DİA, Nikâh,  33/112-117. 

805 Ural, İbrahim, Dinî Kavramalar Sözlüğü, Nikâh, s. 526. 

806 Atar, DİA, Nikâh,  33/112-117. 



120 
 

 
 

Yüce Allah Kur’ân’da, “Ey insanlar! Kendileri ile sükûn ve huzura eresiniz 

diye sizin için kendi cinsinizden eşler yaratması ve aranızda bir sevgi ve merhamet 

var etmesi, Allah’ın varlığının, birliğinin ve gücünün delillerindendir.” 807  diye 

buyurmuş ve mecâzi bir ifade ile eşlerin birbirleri için elbise konumunda 808 

olduğunu bildirmiştir. Yine Kur’ân-ı Kerim’de çeşitli şekillerde evilik teşvik 

edilmiş,809 soyun bozulmasına yol açacak evlilik dışı ilişkiler yasaklanmıştır.810 

Kur’ân-ı Kerim’de evlilik için, iffetli ve muhafazalı olmak anlamına gelen 

“muhsan”811  kelimesinin kullanılması, eşlerden her birinin evlenmek ile hayatın 

bazı tehlikelerinden, şehvetin baskısından ve günahtan korunmuş olacağını 

göstermektedir. Bazı rivâyetlerde “Kişi evlendiğinde dinin yarısını tamamlamıştır. 

Diğer yarısı için de Allah’tan korksun.” denilmektedir.812 

Evlenmeyi teşvik eden âyetlerden başka Peygamber Efendimiz (s.a.s.) de 

evlilik konusunda tavsiyelerde bulunmuştur: “Ey gençler, sizden evlenmeye güç 

yetirenler evlensin. Zira evlilik gözü harama bakmaktan, iffet ve namusu harama 

düşmekten daha çok korur.”813 “Nikâh benim sünnetimdir. Kim benim sünnetimi 

uygun davranmazsa benden değildir. Evleniniz, zira ben (kıyamet günü diğer) 

ümmetlere karşı sizin çokluğunuzla iftihar edeceğim.”814 

Netice itibariyle dinimiz, gayr-ı meşru ilişkileri şiddetle men ederek, namuslu 

bir toplum oluşturmak istemiş, bunun için evliliği kolaylaştırmış ve özendirmiştir. 

İslam dinine göre fıtri ve doğal bir gereksinim olan evlilik, kadın ve erkeğin sükûn 

ve huzur kaynağı olup hem dini yaşantılarını hem de namuslarını ve nesillerini 

koruma altına alacaktır. Şunu unutmamak gerekir ki Evlilik müessesesinin 

yıkılması demek toplumun bozulması, hatta yok olması demektir. 

                                                           
807 er-Rûm 30/21. 

808 bk. el-Bakara, 2/187. 

809 bk. Nûr, 24/32; en-Nahl, 16/72. 

810 bk. el-İsrâ 17/32. 

811 Nûr, 24/32. 

812 Komisyon, Hadislerle İslam, 4/37. 

813 Buhârî, Nikâh 3; Müslim, Nikâh, 1. 

814 Komisyon, Hadislerle İslam, 4/31; bk. İbn Mâce, Nikâḥ, 1. 



121 
 

 
 

10.11. Evlendirilecek Olan Bekârlar, Fakir İseler Allah Onları Lutfu ve 

Keremi İle Zengin Eder 

Bu hükmü, sûrenin   ۪مِنْ فضَْلِه ُ  ,Eğer bunlar fakir iseler“ اِنْ يكَُونوُا فقَُرَاءَٓ يغُْنهِِمُ اللّٰه

Allah onları lütfu ve keremi ile zengin eder.”815  anlamındaki 32. âyetin ikinci 

cümlesi ifade etmektedir. 

Âyetteki “Alah’ın zengin etmesini” ifadesi, Allah’ın evlenecek kişilere 

sermaye, mal ve mülk vermesi şeklinde değil, imkân vermesi şeklindedir.816 Yüce 

Rabbimiz nimetleri yaratıp, o nimetin kapılarını açmış ve insana çalışma gücü ve 

iradesi vermiştir. Kul çalışırsa Allah ona çalışmasının karşılığını muhakkak verir.817 

Şunu unutmamak gerekir ki gerek dünya nimeti gerekse ahiret nimeti çalışarak 

kazanılır. Zira kul için ancak çalıştığının karşılığı vardır.818 

Âyette819 Müslüman toplumundaki zengin insan ve yöneticilerine şu mesajlar 

verilmektedir:820 

(1) Varlıklı insanların ve devletin, yoksullara iş olanağı sağlamaları ve 

bekârların evlenmeleri konusunda yardımcı olmaları gerekir. O zaman fakirlik, 

evlenmek için engel olamaktan çıkar.  

(2) Bugün fakir olan kişiler Yüce Rabbimizin lütfu, keremiyle ve kendi 

çabalarıyla ihtiyaçlarını karşılayabilecek duruma gelebilirler.  

(3) Her canlının rızkı Allah’a ait olduğu821 için kimsenin evlendiği zaman 

geçim sıkıntısı çekmesine, doğacak çocuğun da bu sıkıntıyı arttıracağı endişesine 

kapılmaması gerekir. Zira Allah, dilediğine bol rızık verir.822 

(4) Görüldüğü üzere Rabbimiz, evlilik müessesesini zorlaştıran en önemli 

faktör olabilecek maddî sıkıntılara karşı kendi katından zenginlik müjdesi ile 

yardımını bildirmiştir. Çünkü evlilik, maddî hesaplamaların göstermiş olduğu 

ölçeklerin doğrultusunda maddîyatı zayıflatan bir unsur değil, bereketin bir 

vesîlesidir.823 Bu hususa Peygamber Efendimiz (s.a.s.) şöyle bir açıklık getiriyor; 

                                                           
815 Nûr, 24/32. 

816 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 5/130. 

817 bk. el-İsrâ, 17/19-20. 

818 bk. en-Necm 

819 Nûr, 24/32. 

820 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 5/130. 

821 bk. Hûd, 11/6. 

822 bk. eş-Şûrâ, 42/12.  

823 Erdoğmuş, Kur’ân Bütünlüğünde Nûr Sûresiyle Verilmek İstenen Mesajlar, s. 189. 



122 
 

 
 

"Üç sınıf insana Allah (cc)'ın yardımı haktır: Kendini haramdan korumak için 

evlenene, ödemek niyetiyle efendisiyle mükâtebe yapan köleye ve yalnız Allah için 

savaşanlara."824 

10.12. Evlenemeyen Kimseler Allah Kendilerine İmkân Verinceye 

Kadar İffetlerini Korurlar 

Bu hükmü, sûrenin   ََمِنْ فَضْلِ وَلْيسَْتعَْفِفِ الَّذ۪ينَ ل ُ  Evlenmeye“   يَجِدوُنَ نكَِاحًا حَتهى يُغْنيِهَُمُ اللّٰه

güçleri yetmeyen kimseler, Allah kendilerini lütfu ve keremi ile zengin edinceye 

kadar iffetlerini korusunlar.” 825  anlamındaki 33. âyetin birinci cümlesi ifade 

etmektedir. 

İslâm dininin aile ve evlilik hayatına çok büyük ehemmiyet verdiğini ve 

evliliği teşvik ettiğini,826 evlenmenin temel gayelerinden birinin de iffeti korumak 

olduğunu daha önce ifade etmiştik.  

Evlilik, insanın yaratılışında var olan, fıtrî cinsellik ve beraber yaşama 

duygusunun bir gereğidir. Yeryüzünün inşası ve soyun devamı ancak bu sayede 

mümkündür. 827  Bu sebeple İslâm dini, evliliğin sorumluluk ve yükünü 

kaldırabilecek erkeklerin evlenmesini tavsiye etmektedir. Zaruri bir hâl olmadıkça 

da bekârlığı hoş karşılamamaktadır.828 Allah-u Teâlâ, “…Size helâl olan kadınlarla 

evlenin.” 829  ve “Bekârlarınızı evlendirin.” 830  emirleri insanoğlu evliliğe teşvik 

edilmektedir.831 

Peygamber Efendimiz (s.a.s.), evliliğin önemine değinerek gençleri 

evlenmeye teşvik etmiştir.832 Buna mukabil insanlardan uzaklaşarak, bekâr kalıp 

kendini Allah‟a vermeyi yasaklamış, 833  bekârlığı, gayr-i meşru ilişkilere yol 

açabileceği hasebiyle, bir çeşit fitne olarak nitelendirmiştir. 834  Çünkü kişinin 

                                                           
824 İbni Mâce, Itk, 3. 

825 Nûr, 24/33. 

826 bk. Nûr, 24/32; en-Nahl 16/72; er-Rûm 30/21. 

827 Sâbûnî, Muhammed Ali, ez-Zevâcü‟l-İslâmî el-Mübekkir, s. 10.Dâru‟l-Kalem, Dımeşk, 1991. 

828 Özbek, Abdullah Bir Eğitim Kurumu Olarak Ailenin Önemi, İslâm‟da Aile ve Çocuk Terbiyesi, s. 51, 

Ensar Neşriyat, İstanbul, 1996. 

829 en-Nisâ, 4/3. 

830 Nûr, 24/32. 

831 Ateş, Süleyman, “Kur‟an-ı Kerîm‟de Evlenme ve Boşanma ile İlgili Âyetlerin Tefsiri”, s. 22, 23,Ankara 

Üniversitesi İlahîyat Fakültesi Dergisi, Ankara 1978.  

832 bk. Buhârî, Nikâh, 1; Müslim, Nikâh, 5; Buhârî, Savm, 10; Nikâh, 2; Müslim, Nikâh, 1-3; Ebû Dâvûd, 

Nikâh, 2; Tirmizî, Nikâh, 1. 

833 bk. Buhârî, Nikâh, 8; Müslim, Nikâh, 6-8; Tirmizî, Nikâh, 4. 

834 bk. Tirmizî, Nikâh, 3; 



123 
 

 
 

süresiz bekâr kalması, fıtrî olan ihtiyacın başka şekillerde karşılanmasına sebep 

olmasının yanında, insan sağlığı açısından da sakıncalar doğuracağı aşikârdır.  

Aile kurmak belli bir ölçüde ekonomik bir güç gerektirdiğinden yüce 

Rabbimiz, maddî sıkıntılaradan dolayı evlenemeyen yoksullara, evleninceye kadar 

iffetlerini muhafaza etmelerini emretmektedir. Kişinin iffetini korumasının en 

mühim tedbiri sabretmektir.835 

10.13. Genç Kızları Fuhuştan Korumak Gerekir 

Bu hükmü, sûrenin    ٰنًا لِتبَْتغَوُا عَرَضَ الْحَي وةِ الدُّنْيَا  وَلََ تكُْرِهُوا فتَيََاتكُِمْ عَلَى الْبغَِاءِٓ اِنْ ارََدْنَ تحََصُّ   

“Eğer iffetli yaşamak isterlerse dünya hayatının geçici menfaatlerini elde etmek için 

genç kızlarınızı fuhşa zorlamayın.” 836  anlamındaki 33. âyetin 4.cümlesi ifade 

etmektedir. 

Nûr Sûresinde, fuhşa, ahlâksızlığa zorlanan câriyeler için  ََاتِ فتَي   “hanım kızlar” 

ifadesi kullanılmış, efendilere, cariyelerini kızları gibi görüp iffetlerinden sorumlu 

olduklarının mesajı verilmiştir.837 

Rivâyetlere göre, münafıkların reisi Abdullah b. Übeyy b. Selûl (ö. 9/631)  

gibi bazı kişiler cariyelerini para kazanmak için zorlayarak zinaya sevkediyorlardı. 

Übeyy’in iki cariyesi gelip Allah Rasulu (s.a.s.)’ne bu çirkin durumu şikâyet 

etmişler, bunun üzerine bu âyet nazil olmuştur838 Kadınlara fuhuş yaptırmak ve 

fuhuş ticareti haramdır.839 

Durum böyle iken iffetli olmak istemelerine rağmen zorla zina yaptırılan 

kişiler için kendisinin "çok merhametli, çok bağışlayıcı" olduğunu hatırlatan 

Cenab-ı Allah, niyet ve isteğin olmadığı yerde sorumluluğun da olmayacağını 

beyan etmiştir. Bu âyetin vermiş olduğu mesaj ile böyle zorlanan kimseler için 

dünyevî bir cezanın da olmayacağı anlaşılmış olur.840 

                                                           
835 Komisyon, Kur’ân Yolu Tefsiri, 4/77. 

836 Nûr, 24/33. 

837 Erdoğmuş, Kur’ân Bütünlüğünde Nûr Sûresiyle Verilmek İstenen Mesajlar, s. 190. 

838 Bilmen, Kur’ân-ı Kerim’in Türkçe Meâli Alisi veTefsiri, 5/ 2352. 

839 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri,  5/133. 

840 Sâbûnî, Safvetü’t-Tefâsîr, 4/217. 



124 
 

 
 

10.14. Aile İçi Mahremiyete Dikkat Edilmelidir 

Bu hükmü, sûrenin  ُلمَُ يَآ ايَُّهَا الَّذ۪ينَ اٰمَنوُا لِيَسْتاَذِْنْكُمُ الَّذ۪ينَ مَلَكَتْ ايَْمَانكُُمْ وَالَّذ۪ينَ لَمْ يبَْلغُوُا الْح

اتٍ  مِنْ قبَْلِ صَلٰوةِ الْفَجْرِ وَح۪ينَ تضََعوُنَ ثيَِابكَُمْ مِنَ الظَّه۪يرَةِ وَمِنْ بعَْدِ صَلٰوةِ  الْعِشَاءِِٓ۠ ثلَٰثُ عَوْرَاتٍ  مِنْكُمْ ثلَٰثَ مَرَّ

 ,Ey iman edenler! Ellerinizin altında bulunan köleleriniz, cariyeleriniz“ لكَُمْ  

hizmetçileriniz ve sizden henüz ergenlik çağına gelmemiş çocuklar, odanıza girmek 

istedikleri zaman günde üç defa, sabah namazından önce, öğle vakti elbiselerinizi 

çıkardığınız zaman ve yatsı namazından sonra sizden izin istesinler. Bu üç vakit, 

sizin avret yerlerinizi açabileceğiniz vakitlerdir.” anlamındaki 58. âyeti ifade 

etmektedir.841 

Bulûğ kelimesi sözlükte “ulaşmak” anlamına gelmekte olup terim olarak 

çocuğun bünyevî ve cinsî ergenlik çağına ulaşmasını ifade eder.842 Kız çocukları 

âdet görmeye başladığında, erkek çocukları ise ihtilam olunca ergenlik dönemine 

girmiş, dolayısıyla da çocukluk döneminden çıkmış olurlar. 843  Ergenlik yaşı 

çocuğun fiziki yapısına ve iklim şartlarına göre farklılık arz etmekle beraber 

ortalama kızlar için 9, erkekler için 12 yaş olarak belirlenmiştir.844 

Âyette845 Allah, aile içerisinde olan bireylerin mahremiyet sorumluluklarını 

teferruatlı bir şekilde açıklamaktadır. Buluğ çağına gelmeyen çocuklar üç vakitte, 

sabah namazından önce, öğle vakti elbiselerinizi çıkardığınız zaman ve yatsı 

namazından sonra, bulûğ çağına gelen çocuklar ise hiçbir zaman anne-babalarının 

yatak odalarına izinsiz giremezler.846 İzin almaktan maksat, aile mahremiyetine 

muttali olmamak, bakılması yasaklanmış olan alanları görmemek ve bakmamaktır. 

Bu itibarla izin istendikten sonra hemen odaya, eve girilmez, izin verilmesi 

beklenir. 847  Daha bulûğa ermemiş çocukların bu üç vakitte izin isteyerek 

ebeveynlerin yatak odalarına girmelerini emreden bu âyet, mahremiyet eğitiminin 

genel anlamıyla görgü kurallarının ve ahlâk eğitiminin küçük yaşta kazanılmasına 

dikkat çekmektedir. 848 Ayrıca çocuğun kendine ait olan odasına, büyüklerin 

                                                           
841 Nûr, 24/58. 

842 Bardakoğlu, Ali, DİA, Bulûğ,  6/413-414,  İstanbul, 1992. 

843 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 5/171. 

844 Paçacı,  Dinî Kavramalar Sözlüğü, Bulûğ, s.74. 

845 Nûr, 24/58. 

846 İsmail Karagöz, İlahî Çağrı, s. 495, beşinci baskı,  Kar Yayınları, Ankara, 2014. 

847 Karagöz, İlahî Çağrı, s. 497.  

848 Yıldız, “Dünü ve Bugünüyle İslam’da Mahremiyet, s.51. 



125 
 

 
 

girerken kapıyı çalıp izin istemeleri de eğitim açısından çok yerinde bir hareket 

olacaktır. Çünkü çocuk, bu şekilde kendisine değer verildiğinin farkına varmanın 

yanında özel odalara girerken izin istenmesi gerekliliğini büyüklerinden bizzat 

görerek öğrenecektir.849 

Çocukların kimliği ve kişiliği, aileden aldığı eğitimin şekline ve kalitesine 

bağlı olarak gelişir. Bir insanın, mahremiyetin korunmadığı bir aile ortamında 

yetişmesi halinde, başka kişilerin mahremiyetini ihlal edecek davranış ve tavırlarda 

bulunması kaçınılmazdır.850 “Ağaç yaşken eğilir.’” atasözümüzde de işaret edildiği 

gibi çocuğun ilk manevi eğitimi ailede başlar. Bu nedenle çocuklara büyüklerin 

odalarına girmek için izin almaları ve selam vermelerini öğretmek Nûr sûresinden 

öğrendiğimiz görgü ve ahlâk kurallarıdır.851 

Çocuğa yeri geldikçe görgü ve nezaket kurallarını öğretmek, onların güzel 

ahlâklı yetiştirilmelerine katkı sağlamak ve yaş seviyesine göre din ve değerler 

eğitimi vermek ailelerin görevlerindendir. Bu unsurlar insan hayatını disipline eden, 

onları geleceğe hazırlayan, itaate meylettiren, onlara irade eğitimi veren ve ibadet 

alışkanlıklarını kazandıran değerlerdir. Çocukların; aile çatısı altında İslami 

terbiyeden geçmesi ve içinde yaşadığı toplumun her türlü olumsuz tavrına 

direnebilecek, hatta onlarla mücadele edebilecek bilinçte yetiştirilmesi gerekir. 

10.15. Kadınların ve Erkeklerin Avret Yerlerini Örtmeleri Gerekir 

Bu hükmü, sûrenin   َاِذاَ بلَغََ الَْطَْفَالُ مِنْكُمُ الْحُلمَُ فَلْيسَْتاَذِْنوُا كَمَا اسْتاَذْنََ الَّذ۪ينَ مِنْ قبَْلِهِمْ  و  

“Çocuklarınız erginlik çağına geldikleri zaman, odanıza girmek için 

kendilerinden öncekilerin izin istedikleri gibi izin istesinler.” anlamındaki 59. 

âyetin birinci cümlesi ifade etmektedir.852 

                                                           
849 Aydın, “Hadislerde Mesken Mahremiyetini Tehdit Eden Unsurlara Karşı Alınan Önlemler”, s. 306. 

850 Nevzat Aydın, “Hadislerde Mesken Mahremiyetini Tehdit Eden Unsurlara Karşı Alınan Önlemler”, Ekev 

Akademi Dergisi, sayı: 63, s. 305. 

851 İsmail Karagöz, Kur’ân’ı Yaşamak ( İyi İnsan İyi Müslüman),  s. 333, Dördüncü baskı, Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayınları,  Ankara-2015.  

852 Nûr, 24/59. 



126 
 

 
 

Mümin bir kadın ve mümin bir erkeğin bedeninden açabileceği kısım, 

evlenip yani namahrem olan, evlenemeyeceği yani mahrem olan kişilere853 göre 

farklılık arzeder.854 

(1) Koca ile karısının arasında örtülmesi gerekli olan bir uzuv yoktur.  

(2) Erkekler, diz kapağı ile göbek arasını karısı dışında tedavi maksadının 

dışında hiç kimsenin yanında açamaz.  

(3) Kadınlar birbirlerinin yanında diz kapağı ile göbek arasını açamazlar.  

(4) Kadınlar, kendilerine namahrem olaan erkeklerin yanında el, yüz ve 

ayakları hariç diğer bölgelerini açamazlar. Lakin mahrem olan erkeklerin yanında 

saçını, boynunu, kulaklarını, kollarını, el, yüz ve ayaklarını açabilirler. 

Burada bahsi geçen mahrem erkekler üç kısıma ayrılmış olup bunlar kan 

(nesep) hısımlığı, Süt (radâ‘) hısımlığı ve sıhrî hısımlığı olan erkeklerdir. 855 

Kadınların örtünmeleri hususunda, aşırıya gidilmemek kaydıyla bu kişilerin 

yanında kolaylık getirilmiştir.856 

Bu kural gereği bütün aile fertleri, anne-baba, kardeş ve diğer yakınlar 

başkasının odasına gireceği vakit müsaade alacaklardır. 

Bir gün bir adam Peygamber Efendimiz (s.a.s.)’e “Ya Resulallah!  Annemin 

yanına girerken de mi izin isteyeyim?” diye sordu. Allah Rasulü (s.a.s.) 

“Evet.” cevabını verince, o zat, “Ama ben onunla beraber evde oturuyorum.” dedi. 

Resulullah (s.a.s.) ise, “Ondan izin iste.” buyurdu. O kişi, “Ben onun hizmetini 

görüyorum. Her defasında mı izin isteyeceğim?” deyince, Resulullah (s.a.s.), 

“Annenden izin iste, onu çıplak bir vaziyette görmek hoşuna gider mi?” diye sordu. 

O zat, “Hayır” cevabını verdi. Bunun üzerine Resulullah (s.a.s.) “O halde her 

seferinde yanına girerken annenden izin iste.” karşılığını verdi.857 Ancak karı ve 

koca arasında bir mahremiyet söz konusu değildir. Birbirlerinin yanında avret 

yerlerini açabilir ve giysilerini değiştirebilirler.  

                                                           
853 Öğüt, Salim, DİA, Mahrem, 27/388-389,  Ankara, 2003. 

854 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 5/172-173. 

855 Atar, Fahrettin,  DİA, Muharremât, 31/6-8,  Ankara, 2020. 

856 Paçacı, “mahrem”Dinî Kavramalar Sözlüğü, s.401. 

857 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 5/173. 



127 
 

 
 

Netice itibariyle 58 ve 59. âyetlerin bizlere vermiş olduğu mesajları şöyle 

özetlemek mümkündür: Aile içi mahremiyete önem vermek gerekir. Bu nedenle 

başkasının evlerine, 858  anne-babaların, çocukların ve ev halkının birbirlerinin 

hususi odalarına müsaade almadan girmemeleri gerekir. Örtülmesi gereken avret 

yerlerinin örtülmesi ve başka kişilerin avret mahalline bakılmaması gerekir. Aile 

içerisinde görgü ve adap kurallarının bizzat uygulanıp öğretilmesi gerekir. 

Yüce Kitabımızın birçok yerinde, bilhassa Nûr sûresi’nde yoğun bir şekilde 

bahsedilen,aile içi mahremiyeti korumak için ortaya konmuş olan İslamî 

prensiplere uymak, başta karı-koca olmak üzere tüm aile fertlerine ait bir 

yükümlülüktür. Yüce Rabbimiz eşlerin birbirlerinin kusurlarını örtüp sırlarını 

saklayan ve birbirlerini koruyan birer elbise mesabesinde olduklarını bildirmiş, 

“...Onlar sizin için birer elbise, siz de onlar için birelbisesiniz.”859 buyurmuştur. 

İslam dini, ferdin içerisinde huzur bulacağı, her türlü fitneden ve hayâsızlıktan uzak 

bir aile ortamı kurarak özelde ferdin genelde ise bütün toplumun mutluluğunu 

hedeflemektedir. 

10.16. Edepli ve Terbiyeli Olmak 

Bu hükmü, sûrenin  َّي بَِ الَْخَب۪يثاَتُ لِلْخَب۪يث۪ينَ وَالْخَب۪يثوُنَ لِلْخَب۪يثاَتِ  وَالط ي بِوُنَ لِلطَّ ي ِب۪ينَ وَالطَّ اتِ ي بَِاتُ لِلطَّ

ا يقَوُلوُنَ  لهَُمْ مَغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَر۪يمٌ  نَ مِمَّ ؤُُ۫ ئكَِ مُبَرَّ
 Edepsiz kadınlar ve kötü sözler, edepsiz“ اوُ۬لٰٓ

erkeklere, edepsiz erkekler de edepsiz kadınlara ve kötü sözlere layıktır. Edepli 

kadınlar ve iyi sözler ise, edepli erkeklere, edepli erkekler de edepli kadınlara ve iyi 

sözlere layıktır. Edepli ve iyi olan erkek ve kadınlar, iftiracıların söyledikleri 

şeylerden uzaktırlar. Onlar için bir bağışlanma ve çok değerli bir rızık vardır.”860 

anlamındaki 26. âyeti ifade etmektedir. 

Öncelikle bu âyetin bize verdiği mesajı anlayabilmek için “habîs” ve “tayyib” 

kelimelerinin mânâlarını bilmemiz gerekir. Bu kelimeler çok anlamlı kelimelerdir. 

Habîs kelimesi sözlükte, kirli, murdar, pis, zararlı, bozuk, şerli, iğrenç, entrikacı, 

hileci mânâlarına gelir.861 “Hubs” kökü bir şey çirkin, kötü, düşük, bozuk, değersiz, 

kirli ve paslı olmak, bir kimse şerli, kötü, entrikacı ve sahtekâr olmak anlamlarına 

                                                           
858 bk.Nûr, 24/59 

859 el-Bakara, 2/187. 

860 Nûr, 24/26. 

861 Karagöz, Dinî Kavramalar Sözlüğü, Habîs, s.208. 



128 
 

 
 

gelir.862 Bu genel mânâlarından hareketle kelime kötü evlât, kötü insan, şer, şeytan, 

kâfir, haram, bozuk iş, kötü kokulu yiyecekler için de kullanılmıştır.863 

Habîs kelimesi Kur’ân-ı Kerim’de, bazı nesnelerdeki iğrençliği ve pisliği 

ifade ettiği gibi kötü sözleri, yanlış inancı ve bayağı davranışları nedeniyle 

kendisinden nefret edilen kişiler için de kullanılmaktadır.864 

İnsanların nefret duyduğu şeylere, her şeyin değersiz ve düşük olanlarına, 

mesela pis, tadı bozulmuş, haram kokmuş gıda malzemelerine, aynı şekilde, 

edepsiz, ahlâksız, imansız, zararlı ve sahtekâr insanlara da habîs denmektedir.865 

Habîs, tayyib kelimesinin zıddıdır. 

Lügatta bir şey güzel, temiz, helâl ve lezzetli olmak, bolluk ve bereketli olmak 

mânâsındaki “t-y-b” kökünden türeyen tayyib, nefsin ve duyu organların haz 

aldığı, hoş, iyi, güzel ve lezzetli bulduğu şeyleri ifade eder.866  Tayyib, Kur’ân-ı 

Kerim’de bazı nesnelerin tabiatındaki güzelliği, temizliği ve hoşluğu anlattığı gibi 

mecaz olarak güzel sözleri, iyi işleri ve doğru inancı, dolayısıyla erdemli insanları 

da ifade etmek için kullanılmaktadır. 867  Ayrıca insanların hoşlandığı şeylere, 

itibarlı, değerli ve kıymetli olanlarına, mesela, insanın hoşlandığı, beğendiği 

şeylere, güzel, temiz, lezzeti ve tadı iyi ve helâl olan, yiyecek maddelerine, aynı 

şekilde, edepli, ahlâklı, yararlı, imanlı ve dürüst insanlara da tayyib denmektedir.868 

Habîs kelimesi Kur’ân-ı Kerim’de şu mânâlarda kullanılmıştır: Pis ve kötü 

olan şey,869 bozulmuş ve kokmuş et gibi tabiatının hoşlanmadığı, kötü, pis ve zararlı 

şey,870 yenilip içilmesi haram olan şey,871 pis, kötü, değersiz ve kalitesiz olan insan, 

                                                           
862 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 5/110. 

863 Daştan, Yûsuf, Kur’ân’da Tayyib ve Habîs Kavramları, s,221, Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek lisans Tezi, Bursa,201. 

864 Duman, Mehmet Zeki, DİA, Habîs,14/379. 

865 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 5/111. 

866 Karagöz, Dinî Kavramalar Sözlüğü, Tayyib, s.634. 

867 Yerinde, Adem,  DİA, Tayyib, 40/196-197. 

868 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 5/111. 

869 bk. el-Bakara, 2/267. 

870 bk. el-A‘râf, 7/157.  

871 bk. en-Nisâ, 4/2. 



129 
 

 
 

iş ve davranış,872 kötü, çirkin, inkâr olan söz,873 münafık ve kâfir insan,874 zina ve 

homoseksüellik gibi ahlâk dışı fiiller.875 

Tayyib kelimesi ise Kur’ân-ı Kerim’de; iyi, huzurlu ve mutlu hayat,876 güzel, 

iyi ve ferah yerleşim yerleri,877 pak ve temiz toprak,878  meyve veren hoş bir ağaç,879 

içilmesi ve yenilmesi helâl olan ürün ve yiyecekler,880 la ilahe illallah sözü yani 

kelime-i tayyibe,881 kaliteli, temiz, değerli ve iyi insan, söz, davranış ve iş,882 insan 

tabiatının beğendiği, hoşlandığı iyi, temiz ve yararlı şey,883  hayırlı ve salih evlat,884 

dürüst ve ihlaslı mümin,885  verimli bir toprak,886 lezzetli yiyecek ve içecek,887  

sakin ve yumuşak rüzgâr.888  manâlarında kullanılmıştır: 

Kur’ân-ı Kerim’deki kullanımlarına göre âyette 889  geçen habîs ve tayyib 

kelimeleri ile insanlar kastedilirse, buna göre ahlâksız, edepsiz, hain, zinakâr ve 

kötü erkekler yine kendileri gibi ahlâksız, edepsiz, hain, zinakâr ve kötü kadınlara 

denk olacağı anlaşılmaktadır. Âyette geçen bu kelimeler ile kötü ve iyi sözler ile 

kötü ve iyi işler anlamına geldiğinde ise, kötü işler ve kötü sözler, kötü kişilere, iyi 

işler ve iyi sözler de iyi kimselere layık olduğu anlamına gelmektedir. 

Bu âyette, iftira, kötü zan ve gıybet gibi kötü sözler men edilmekte ve edepli 

ve iyi insan olma tavsiye edilmektedir. 

“Ziyafete davet etmek” anlamındaki “edb” kökünden masdar olan edep 

kelimesi lügatta “incelik ve kibarlık, davet, takdir ve hayranlık, iyi tutum ve 

                                                           
872 bk.el-Mâide, 5/100. 

873 bk. İbrâhîm, 14/24-26. 

874 bk. Âl-i İmrân, 3/179. 

875 bk. el-Enbiyâ, 21/74. 

876 bk. en-Nahl, 16/97. 

877 bk. et-Tevbe, 9/72. 

878 bk.en-Nisâ, 4/38; el-Mâide, 5/6. 

879 bk. İbrâhîm, 14/24. 

880 bk.en-Nisâ, 4/2; el-Mâide, 5/100. 

881 bk. İbrâhîm, 14/24-26. 

882 bk. el-Mâide, 5/100. 

883 bk.el-A‘râf, 7/157.  

884 bk. Âl-i İmrân, 3/38. 

885 bk. Âl-i İmrân, 3/38; el-Enfâl, 8/37. 

886 bk.el-A‘râf, 7/58. 

887 bk.el-A‘râf, 7/32. 

888 bk. Yûnus, 10/22. 

889 Nûr, 24/26. 



130 
 

 
 

davranış” anlamına gelmektedir. 890  Kur’ân’da edep kelimesi veya türevleri 

geçmemekle birlikte hadis-i şeriflerlerde edep ve çoğulu âdâb ile aynı kökten fiil ve 

isimler kullanılmıştır.891 

“Esas, âyin, şart, kural, hüküm, terbiye ve nezaket, ahlâk, saygı” gibi 

anlamlara gelen edep892 kelimesi üzerinde tasavvufçular önemle durmuş ve edebi 

“utanma, zarafet, usluluk, güzel terbiye, iyi ahlâk, insanlara kavlen, fiilen güzel 

davranışta bulunmaktan ibarettir” şeklinde tanımlamışlardır.893 

Edebin hem bâtınî hem de zâhirî olanı vardır ki zâhirî olan edep beden ve 

şeriatla alâkalı, bâtıni olan edep ise kalp ve Hak ile alâkalıdır. Her iki edebe de 

ehemmiyet verilmekle beraber asıl olan bâtıni edeptir. Çünkü bu edep mutlaka 

bedene yansımaktadır.894 

Edep, nefsi kontrol altında tutarak kişiyi utanılması gereken durumlardan 

muhafaza eden sağlam bir vicdan ve irade duygusudur. Edebin toplum arasında fiili 

olarak gösterme şekli “ahlâk” olarak anlaşılmış ve özü bakımdan ahlâk konularında 

ele alınmıştır.  

Dünyada yegâne sorumlu ve mükellef varlık olarak insanı kabul eden 

Kur’ân,895 insanın ahlâkî vasfına özel bir ehemmiyet vermiş896 ve bu çerçevede 

edep kurallarına riâyet etmek ve onları uygulamak aynı zamanda ahlâklı olmanın 

bir doğası olarak düşünülmüştür.897 Zira edebî kuralların temelinde kişiyi ahlâken 

güzelleştirme ve olgunlaştırma amacı vardır. İslam tasavvufçularına göre edep, 

güzel huyların süsüdür.898 

Edep, birey ve toplum ilişkilerinden ibadetlerine kadar insan hayatının her 

alanında sözkonusudur. Yatıp kalkma, yeme içme, eve girip çıkma, giyim kuşam, 

selamlaşma, küçük büyük bütün insanlar arası ilişkiler, konuşma, komşuluk 

                                                           
890 Canbulat, Dinî Kavramalar Sözlüğü, Edep, s, 134. 

891 Çağrıcı, DİA, Edep, 10/412-414. 

892 Uludağ, DİA, Edep, 10/414-415. 

893 Sürücü, İbrahim, İslam’ın Ana kutsalları Çerçevesinde Kur’ân’da Edep, Bitlis Eren Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Dergisi, Cilt, 5, sayı,2, s. 95-120, Aralık,2016.  

894 Uludağ, DİA, Edep,  10/414-415,  İstanbul, 1994. 

895 bk.ez-Zâriyât, 51/56. 

896 Çağrıcı, Mustafa, İslâm Düşüncesinde Ahlâk, s. 10, İstanbul 1989. 

897 Komisyon, Hadislerle İslam, 3/ 19. 

898 Bilgen, Mustafa, Yüksek İslam Ahlâkı Güzel AhlâkEsasları ve Kazanma yolları, s. 204, İstanbul, 2006. 



131 
 

 
 

ilişkileri, oruç ve sadaka, namaz, camiye gitme gibi her ibadetin her davranışın bir 

adâbı vardır. Bunların tümü müminin zihnini inşa ederek kendisine kişilik 

kazandıran davranışlar olup bunlara riâyet etmek hem nefsi terbiye etmeye hem 

ahlâkı güzelleştirmeye hem de Allah-uTeâlâ ’nın rızasını ve toplumun takdir ve 

sevgisini kazanmaya vesiledir.899 

Müslümanın, “Her nerede olursanız olun, Allah sizinle beraberdir.” 900 

âyetinin işaret ettiği farkındalık ve bilinci içinde hayatına devam ederek 

hayâsızlıktan, ahlâksızlıktan, edepsizlikten, kötü ve çirkin şeylerden ve bu tarz 

edepsiz kişilerden Allah’a sığınması ve O’nun koruyup muhafaza etmesini 

dileyerek bu kişilerden uzak durmaları gerekir.  

Netice itibariyle, edep ve terbiye, öncelikle ailede sonra da yakın çevrede 

öğrenilmektedir. Bu mânâda aile içinde özellikle eşler, evlatlarına örnek 

olduklarının farkında olup, hâl ve davranışlarına dikkat ederek bu edep ve terbiye 

kurallarını öncelikle aile ortamında yaşatmaları gerekir. Aynı adab-ı muaşereti, 

günlük yaşantımızın her yerinde herkese karşı sergileyebilirsek dindarlığımızı 

olgunlaştırmış ve ahlâki erdemliği yakalamış oluruz. 

11. CAMİLERLE İLGİLİ MESAJLAR 

 Arapça cem‘ kökünden türeyen câmi‘ kelimesi,“toplayan, bir araya getiren” 

anlamında olup ilk zamanlarda yalnızca cuma namazı kılınan büyük mescidler için 

kullanılan el-mescidü’l-câmi‘ nin kısaltılmış şeklidir.901 Ülkemizde daha sonraları 

“cami” tek başına kullanılmaya başlanmış ve mescid ismi, müstakil olmayan, küçük 

ibadethanelere has kılınmıştır.902 

Dinî bir terim olarak cami, toplu olarak ibadet edilen yerlere denir.903 Mescid, 

“tevazu ile eğilmek” mânâsındaki secde etmek sözcüğünden türeyen ve “secde 

edilen yer” anlamını ifade eden bir kelimedir.904 

                                                           
899 Komisyon, Hadislerle İslam, 3/ 19-20. 

900 el-Hadîd, 57/4. 

901 Önkal, Ahmet, Bozkurt, Nebi, DİA, Câmi,  7/45. 

902 Komisyon, Hadislerle İslam, 2/ 291. 

903 Karagöz, Dinî Kavramalar Sözlüğü, Câmi, s. 82. 

904 Komisyon, Hadislerle İslam, 2/ 291. 



132 
 

 
 

Yeryüzünde yapılan ilk mescid Mekke’de bulunan Mescid-i Haram’dır.905 

Peygamber Efendimiz (s.a.s.)’in ilk yaptırdığı mescid Küba mescidi daha sonra da 

“Mescid-i Nebevî’dir.906 

Mescidler, beldelerin Cenab-ı Allah’a en sevimli olan mekânları 907 ve 

Allah’ın yeryüzündeki evleri olup yıldızların yeryüzünü aydınlattığı gibi 

mescidlerde aynı şekilde gökyüzünü aydınlatır.908 

Cami, Peygamber Efendimiz (s.a.s.)’in uygulamalarıyla, daha ilk senelerden 

itibaren, birçok faaliyet ve etkinliklerin yerine getirildiği dinî, sosyo-kültürel ve 

idarî bir merkez olmuştur. 

Camilerin, en başta gelen fonksiyonu, müminlerin toplu olarak Allah’a 

yöneldikleri bir ibâdet mekânı olmasıdır. Yüce kitabımızda, “Allah’ın adı anılan, 

sabah akşam tesbih edilip namaz kılınan evler” 909  olarak mescid veya camiler 

vasfedilirken, Peygamber Efendimiz (s.a.s.)’in mescidde uygun olmayan bir 

davranışta bulunan kimseye, mescidlerin Allah-u Teâlâ’yı namaz, Kur’ân ve zikir 

için olduğunu910 hatırlatması, caminin bu görevine işaret etmektedir. Kişinin ibadet 

esnasında tümüyle dikkat ve ilgisini dağıtacak şeylerin bu mekânlarda yapılmasına 

müsaade edilmemiştir. 

Camilerin adabı ve camilere karşı vazifelerimiz ve camilere saygı ilgili 

aşağıda sıralayacağımız hükümleri, sûrenin 

صَالِۙ  ِ وَالَْٰ  يسَُب ِحُ لَهُ ف۪يهَا بِالْغدُوُ 
ُ انَْ ترُْفَعَ وَيذُكَْرَ ف۪يهَا اسْمُهُۙ  ف۪ي بيُوُتٍ اذَِنَ اللّٰه

كٰوةِۙ يَخَافوُنَ يَ  لٰوةِ وَا۪يتاَءِٓ الزَّ ِ وَاِقاَمِ الصَّ  مًا تتَقََلَّبُ ف۪يهِ الْقلُوُوْ رِجَالٌۙ لََ تلُْه۪يهِمْ تِجَارَةٌ وَلََ بَيْعٌ عَنْ ذِكْرِ اللّٰه

 وَالَْبَْصَارُۙ 

“Allah’ın, inşa ve imar edilmesini, maddî ve manevî kirlerden 

temizlenmesini, saygı gösterilmesini ve içlerinde adının anılmasını emrettiği 

mescitler var ya, buralarda hiçbir ticaretin, hiçbir alışverişin kendilerini Allah’ı 

anmaktan, namaz kılmaktan ve zekât vermekten alıkoymadığı mümin erkekler ve 

mümin kadınlar vardır. Onlar, akşam sabah Allah’ı tespih ederler, kalplerin ve 

                                                           
905 Müslim, Mesâcid, 1. 

906 Karagöz, Dinî Kavramalar Sözlüğü, Câmi, s. 82. 

907 Müslim, Mesâcid, 288. 

908 Sâbûnî, Safvetü’t-tefâsîr, 4/226. 

909 Nûr, 24/36; bk. el-Bakara, 2/114; et-Tevbe 9/107-108; el-el-Hac 22/40. 

910 Müslim, Mesâcid, 18; Ebû Dâvûd, Salât 21. 



133 
 

 
 

gözlerin dehşetle sarsılacağı kıyamet gününden korkarlar.”911 anlamındaki 36 ve 

37. cümleleri ifade etmektedir. 

11.1. Camilerin Yapılması, Onarılması ve İhtiyaçlarının Karşılanması 

Yüce kitabımızda “Eğer Allah’ın, insanların bir kısmını bir kısmıyla 

defetmesi olmasaydı, kesinlikle mânâstırlar, kiliseler, havralar ve içlerinde Allah’ın 

adı çok anılan mescitler yıkılırdı.”912 buyuran Rabbimiz kendisine ibadet edilen 

yerlerin ehemmiyetine işaret etmektedir.   

İslam kültürünün vazgeçilmez bir unsuru olan ve İslâm âleminin 

sosyokültürel alanlarda gelişmesinde önemli bir rolü olan mescid veya camilerin 

yapımı, bakımı ve onarımına, Kur’ân ve sünnette çok önem verilmiştir.  

Allah-u Teâlâ ’nın mescitlerini ancak Allah’a ve ahiret gününe iman eden, 

namazı kılan, zekâtı veren ve Allah’tan başkasından korkmayan kimseler imar 

eder. 913  Allah Rasulü (s.a.s.)’de sahabelerini cami yapılması konusunda teşvik 

etmiş ve “Kim Allah’ın rızasını umarak mescid bina ederse, Allah’da ona cennette 

bir köşk hazırlar.” 914 buyurmuştur.  

11.2 Camilerin Temiz Tutulması 

İslam dini maddî ve manevî her çeşit temizliğe çok ehemmiyet vermiştir. İlk 

nazil olan “oku”915 âyetinden sonra inen ilk âyet temizlik ile alakalıdır “Ey örtünüp 

bürünen Peygamberim! Elbiseni temizle.”916 

Yüce Rabbimiz Kur’ân’da maddî ve manevî temizlik917  yapanı sevdiğini 

beyan etmektedir. Peygamber Efendimiz (s.a.s.) de “Temizlik imanın yarısıdır.”918 

buyurarak temizliği imanın gereği olduğunu bildirmiştir. Aynı zamanda Peygamber 

Efendimiz (s.a.s.) “Allah temizdir, temizliği sever.” 919  hadisiyle de temizliğin 

önemine dikkat çekmiştir. 

                                                           
911 Nûr, 24/36-37. 

912 el-Hac, 22/40. 

913 et-Tevbe, 9/18. 

914 Müslim, Mesâcid, 4. 

915 el-Alak, 96/1. 

916 el-Müddessir, 74/1-4. 

917 bk.el-Bakara, 2/22. 

918 Müslim, Taharet, 1. 

919 Tirmizi, Edeb, 41. 



134 
 

 
 

Mescidlerin ve camilerin temizlenmesi ve temiz tutulması, Allah’ın ve 

Peygamber (s.a.s.)’in kesin emridir.920 Allah Rasulü (s.a.s.) hâl ve hareketiyle de bu 

konuda sahabesine örnek olmuş bu mekânların temiz tutulmasını ve güzel kokular 

sürerek kokulandırılmasını tavsiye etmiştir.921 

Netice itibariyle, İslâm’ın sembolü, müminlerin birlik ve beraberliklerinin 

nişanesi olan camilerimizin, içi, dışı, çevresinin bakımı, temizliği, bahçenin 

düzenlenip ağaçlandırılması ve çiçeklendirilmesi, tuvaletlerinin, şadırvanlarının 

temizlik ve bakımının yapılması gerekir. 

12. MÜMİNLERLE İLGİLİ MESAJLAR 

 Lugatta “güven içinde bulunmak, korkusuz olmak” mânâsına 

gelen emn  kökünden türemiş olan îmân, “güven duygusu içinde tasdik etmek, 

inanmak” anlamına gelir.922 Istılahta iman, “Hz. Peygamber (s.a.s.)’in Allah’tan 

alıp getirdiği ve zarûrat-ı diniyye olarak bilinen hükümleri, tebliğ ettiği şeyleri 

tereddütsüz kabul ile bunların doğru ve gerçek olduğuna inanmak” mânâsına 

gelmektedir.923. Bu inanca sahip olan kişilere mü’min, inancının gereği üzere tam 

bir teslimiyet içerisinde yerine getiren kimseye de müslim denir.924 

Bu bölümümüzde Nûr Sûresinde bahsedilen müminlerin özelliklerinden 

bahsedeceğiz. 

Sûrenin 35. âyetinde mü'min olan kimsenin iç dünyasını tüm unsurlarıyla ele 

alır niteliktedir. Bununla birlikte sûrenin 

صَالِۙ  ِ وَالَْٰ  يسَُب ِحُ لَهُ ف۪يهَا بِالْغدُوُ 
ُ انَْ ترُْفَعَ وَيذُكَْرَ ف۪يهَا اسْمُهُۙ  ف۪ي بيُوُتٍ اذَِنَ اللّٰه

كٰوةِۙ يَخَافوُنَ يَوْمًا تتَقََلَّبُ رِجَالٌۙ لََ تلُْ  لٰوةِ وَا۪يتاَءِٓ الزَّ ِ وَاِقاَمِ الصَّ  ف۪يهِ الْقلُوُبُ ه۪يهِمْ تِجَارَةٌ وَلََ بَيْعٌ عَنْ ذِكْرِ اللّٰه

 وَالَْبَْصَارُۙ 

“Allah’ın, inşa ve imar edilmesini, maddî ve manevî kirlerden 

temizlenmesini, saygı gösterilmesini ve içlerinde adının anılmasını emrettiği 

mescitler var ya, buralarda hiçbir ticaretin, hiçbir alışverişin kendilerini Allah’ı 

anmaktan, namaz kılmaktan ve zekât vermekten alıkoymadığı mümin erkekler ve 

                                                           
920 bk. el-Bakara, 2/125; el-el-Hac, 22/26. 

921 bk. Ebû Dâvûd, Salât, 13; Tirmizi, Cum’a, 64. 

922 Sinanoğlu, Mustafa, DİA, İman,  22/212-214. 

923 Karaman, Dinî Kavramalar Sözlüğü, İman, s.314. 

924 Sinanoğlu, DİA, İman, 22/212-214. 



135 
 

 
 

mümin kadınlar vardır. Onlar, akşam sabah Allah’ı tespih ederler, kalplerin ve 

gözlerin dehşetle sarsılacağı kıyamet gününden korkarlar.” 925 anlamındaki 

âyetlerinde yüce Rabbimiz, övdüğü müminlerin özelliklerini bizlere şöyle 

bildirmiştir. Buradaki özelliklere kadın ve erkek herkes dâhildir.926 

(1) Camilerde sabah akşam “Seni noksan sıfatlardan tenzih ederim” diyerek 

Allah-u Teâlâ’yı tesbih ederler. Allah’ın rızasını arayıp emir ve yasaklarına uyarlar.  

(2) O müminleri, ne alış-verişleri ne de ticaretleri ne de başka herhangi bir 

işleri, namaz kılmaktan, zekât vermekten ve Cenab-ı Hakk’ı anmakatan alıkoymaz. 

12.1. Müminler Allah’a ve Peygambere İman Ederler 

Bu hükmü, sûrenin 

ِ وَرَسُولِه۪ وَاِذاَ كَانوُا مَعَهُ عَلٰىٓ امَْرٍ جَامِعٍ لَمْ يَذْهَبوُا حَ اِ  اذِْنوُهُ  اِنَّ الَّذ۪ينَ تهى يَسْتَ نَّمَا الْمُؤْمِنوُنَ الَّذ۪ينَ اٰمَنوُا بِاللّٰه

ِ وَرَسُولِه۪   ئكَِ الَّذ۪ينَ يؤُْمِنوُنَ بِاللّٰه
 Müminler, ancak Allah’a ve peygamberine iman“  يسَْتاَذِْنوُنكََ اوُ۬لٰٓ

eden ve bütün toplumu ilgilendiren bir iş için peygamberle birlikte bulunduğu 

zaman ondan izin almadan çekip gitmeyen kimselerdir. Şüphesiz senden izin 

isteyen kimseler var ya, işte onlar, Allah’a ve peygamberine iman eden 

kimselerdir.”927 anlamındaki 62. âyeti ifade etmektedir. 

Tasdik etmek anlamına gelen iman kelimesinde karşılıklı bir güven ve 

emniyet anlamı da vardır. 928  İman, güvenliği sağlamak, korkuyu kaldırmak 

demek929 olan esas anlamının yanında, Ebû Hanife’ye (ö.150/767) göre, ikrar ve 

tasdiktir.930 Kur’ân’a gören mümin olan kimseler; Allah’a, meleklere, Kur’ân’a ve 

önceki indirilen kitaplara, Hz. Muhammed (s.a.s.)’e ve bütün peygamberlere,931 

kaza ve kadere932  ve ahiret gününe 933  iman eden, Kur’ân-ı Kerim’in bildirmiş 

olduğu gerçeklerden şek ve şüphe etmeyen,934  Allah ve Rasulü (s.a.s.)’ne itaat 

                                                           
925 Nûr, 24/36-37. 

926 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 5/145-146. 

927 Nûr, 24/62. 

928 Karagöz, İsmail, Kur’ân’da Dört Kavram İman, İslam, İhlâs ve Salih Amel, Kar Yayınyları, 1. Baskı, s. 

19,  Ankara, 2015. 

929 Karagöz, İsmail, Kur’ân’da Dört Kavram İman, İslam, İhlâs ve Salih Amel,  s. 19. 

930 Ebû’l-Müntehâ, Şerhu’l-Fıkhu’l-Ekber, s. 21, İstanbul 1326; Ebû Zehra, Ebû Hanife, s. 163-167, tercüme, 

Osman Keskioğlu, İstanbul 1966. 

931 el-Bakara, 2/285. 

932 bk. el-Hadîd, 57/22-23. 

933 en-Neml, 27/3. 

934 el-Hucurat, 49/15. 



136 
 

 
 

eden,935 Peygamber (s.a.s.) kendilerine daha evlâ ve canlarından daha ileri olan,936 

aralarında hükmetmesi için Allah ve Resulü (s.a.s.)’ne çağrıldıklarında “işittik ve 

itaat ettik” diyen,937 sadık938 ve dosdoğru olan939 kimselerdir. 

12.2. Müminler İman Edip Allah’a ve Peygambere İtaat Ederler 

Bu hükmü, sûrenin  وَرَسُولِه۪ لِيَحْكُمَ بَيْنهَُمْ انَْ يقَوُلوُا انَِّمَا كَانَ قوَْلَ ا ِ لْمُؤْمِن۪ينَ اِذاَ دعُُوٓا اِلَى اللّٰه

-Aralarındaki ihtilaflı konularda hüküm vermesi için Allah’a ve Pey“ سَمِعْنَا وَاطََعْنَا

gamberine çağrıldıkları zaman, müminlerin sözü ancak, “işittik ve itaat ettik” 

demeleridir.”940 anlamındaki 51. âyeti ile sûrenin,  ِوَيتََّقْه َ َ وَرَسُولَهُ وَيَخْشَ اللّٰه وَمَنْ يطُِعِ اللّٰه

ئكَِ هُمُ الْفَائِٓزُونَ 
 Kim Allah’a ve Resulüne itaat eder, Allah’tan korkar ve emir ve“ فَاوُ۬لٰٓ

yasak-larına riâyet ederek O’na karşı gelmekten sakınırsa, işte ancak onlar, başarı 

elde eden ve kurtuluşa eren kimselerdir.”941 anlamındaki 52. âyeti ifade etmektedir. 

“Tav” fiilinden türeyen itaat kelimesi, emredileni yapmak, söz dinlemek, baş 

eğmek anlamınagelmektedir. 942 Istılah olarak itaat, “emredileni yapmak 

nehyedilenden kaçmak” şeklinde tarif edilmiştir.943 

Yüce Kitabımızda, peygambere itaat genellikle Allah-u Teâlâ’ya itaat 

emrinin hemen akabinde gelmektedir. Ancak incelediğimiz bu âyetlerde Allah’a ve 

Peygamberine itaat emrinden hemen sonra peygambere itaatin zorunluluğu 

ayrıyeten belirtilmiştir.944 

Sûrede Allah ve Rasûlü (s.a.s.)’ne itaatle îmânın bağlantısı, hem mümin 

kişiliğinin oluşumunda hem de verilen emirlerin uygulanma noktasındaki 

ehemmiyetine binâen, defaatle tekrar edilir. Bu bağlamda mümin olan kişilerin 

özelliklerini anlatan âyette bizlere verilen mesaj, inanmış olan kişinin inancı gereği 

ihtilaflı olan bir meselenin çözümü için Allah ve Peygamberine çağrıldığında 

“işittik ve itaat ettik” diyerek yapmış ve yapacak olduklarıyla imanını ortaya 

                                                           
935 et-Tevbe, 9/71. 

936 el-Ahzâb, 33,6. 

937 Nûr, 24/51. 

938 el-Hucurât, 49/15. 

939 el-Hadîd, 57/19. 

940 Nûr, 24/51. 

941 Nûr, 24/52. 

942 İsfahanî, Ebû‟l-Kasım el-Hüseyin b. Muhammed, el-Müfredat fi ğarîbi‟l-Kur‟an, 4. Baskı, Beyrut 2005, s. 

311-313; İbn Manzur, Lisanu‟l-arab 3. Baskı, Beyrut, 1993/1413, 8/219. 

943 es-Serahsî, Usûlu, 1/111î, İstanbul. 1990. 

944 bk. Nûr, 24/54 



137 
 

 
 

koyacağı, Allah'a ve Rasûlü (s.a.s.)’ne itaat ve saygı, inancının sâf oluşunu ortaya 

koyması bakımından önemli bir ölçüttür.945 

Allah’ı, Peygamberlerini, dinin helal ve haramlarını, emir ve yasaklarını 

kabul etmek ve dinin getirmiş olduğu kuralları uygulamak ancak Allah’a ve 

Peygamberine itaat etmekle mümkündür. Bununla birlikte çocuklar, anne ve baba, 

karı ve koca, işçi ve işveren, usta ve çırak, öğrenci ve öğretmen, asker ve komutan, 

memur ve âmir gibi ailevî, siyasî,  idarî, eğitim, öğretim tüm beşeri görev ve 

ilişkilerde başarılı olmak da itaatle mümkün olmaktadır. Buna karşılık, nefsin kötü 

arzularına uyarak ters düşen emir ve isteklere itaat etmekte dinin, ahlâkın ve sosyal 

barışın bozulmasına vesile olmaktadır. Kur’ân ve Sünnette bu konu üzerinde çok 

durulmuş ve müminlerin kime ve neye itaat etmeleri açıkça beyan edilmiştir.946 

12.3.Yüce Allah’ın, Peygamberin Emrine Muhalefet Edenleri 

Cezalandırması 

Bu hükmü, sûrenin   ًسُولِ بيَْنكَُمْ كَدعَُاءِٓ بَعْضِكُمْ بعَْض ُ الَّذ۪ينَ يتَسََلَّلوُنَ لََ تجَْعَلوُا دعَُاءَٓ الرَّ ا  قدَْ يعَْلَمُ اللّٰه

يمٌ مِنْكُمْ لِوَاذاً  فَلْيَحْذرَِ الَّذ۪ينَ يخَُالِفوُنَ عَنْ امَْرِه۪ٓ انَْ تصُ۪يبهَُمْ فتِنَْةٌ اوَْ يصُ۪يبهَُمْ عَذاَبٌ الَ۪   “Ey müminler! 

Peygamberin davetini ve onu çağırmayı, aranızda birbirinizin daveti ve çağırması 

gibi yapmayın. Sizden gizlice sıvışıp gidenleri Allah muhakkak biliyor. 

Peygamberin emrine muhalefet eden kimseler, başlarına bir belanın gelmesinden 

veya elem veren bir azaba uğramaktan sakınsınlar.”947 anlamındaki 63. âyeti ifade 

etmektedir. 

Öncelikle şunu ifade edelim ki, “Peygamberin çağrı’sını, başka diğer 

insanların çağrısı gibi saymamak gerekir. Buradaki peygamberin çağrısından ilk 

maksat, peygamberin dinî hususlardaki davetidir. Peygamberin bu daveti, Allah-u 

Teâlâ’nın emri gibidir.948 Zira Hz. Peygamber Allah’ın elçisidir. Daha önce de ifade 

ettiğimiz gibi yüce Kitabımızda pek çok ayette Allah’a itaatle beraber Peygambere 

de itaat emredilmektedir.949 

                                                           
945 Erdoğmuş, Kur’ân Bütünlüğünde Nûr Sûresiyle Verilmek İstenen Mesajlar, s. 152. 

946 Karagöz, İsmail, Kur’ân’da Dört Kavram İbaet, İtaat, İcabet, İttiba, Kar Yayınyları, 1. Baskı, s. 113,  

Ankara, 2015. 

947 Nûr, 24/63. 

948 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 5/184. 

949 bk. el-Mâide, 5/92; Nûr, 24/48; en-Nisâ, 4/59,81; et-Tegābün, 64/12; el-Enfâl, 8/1,20,46; el-Mücâdele, 

58/13. 



138 
 

 
 

“Peygamberin çağrı”sından ikinci maksat ise, ondan söz ederken, ona hitap 

ederken edepli olmak, insanların birbirlerine hitap şekli ve üslûbunu 

kullanmamaktır. Yalın olarak “Ey Muhammed” demek hiç uygun bir hitap şekli 

değildir. “Ey Allah’ın Peygamberi” veya “Ey Allah’ın elçisi” demek gerekir. Yüce 

Allah şöyle buyurmaktadır: “Ey iman edenler! Konuştuğunuz zaman seslerinizi, 

Peygamber’in sesinin üstüne yükseltmeyin, seslendiğiniz zaman birbirinize 

bağırdığınız gibi, Peygamber’e yüksek sesle bağırmayın, yoksa siz farkına 

varmadan iyi amelleriniz boşa gider.” 950 “Şüphesiz Allah’ın Peygamberinin 

huzurunda seslerini kısan kimseler var ya onlar, Allah’ın, kalplerini takva için 

imtihan ettiği kimselerdir. Onlar için mağfiret ve büyük bir mükâfat vardır.”951 “Ey 

Peygamberim! Odaların arkasından sana seslenen kimseler var ya bilesin ki onların 

çoğunun aklı ermiyor.”952 “Eğer odaların arkasından sana seslenen kimseler, sen 

odandan yanlarına çıkıncaya kadar bağırarak seslenmeden sabredip bekleselerdi, 

kesinlikle kendileri için daha iyi olurdu. Allah, çok bağışlayan ve çok merhametli 

olandır.953 

Bütün bunlar Peygamber Efendimiz (s.a.s.)’in yanında ve onunla karşılıklı 

konuşma adabındandır.  

Ayet her iki mânâyı da ifade etmektedir. Dolayısıyla onu anarken nezaket ve 

saygı ifadelerini kullanmak ve Peygamberin bildirdiği Kur’ân’a ve Onun 

sünnetlerine muhalefet etmemek gerekir. 

Nûr sûresinin bu ayetinde Peygamberin emrine ve tebliğ ettiği dine karşı 

gelmekten ve ona isyandan sakınılması gerektiği emredilmektedir. 

Hz. Peygamberin emrine muhalefet edildiği takdirde akıbeti, bela ve 

musibelere maruz kalmak ve ahirette cehennem ile cezalandırılmaktır.954 

Peygamber Efendimiz (s.a.s.)’in emri Allah-u Teâlâ’nın emri gibi olduğu için 

ona aykırı davrananların dünya da birtakım musibet ve belalarla terbiye edilmeleri, 

                                                           
950 el-Hucurât, 49/2. 

951 el-Hucurât, 49/3. 

952 el-Hucurât, 49/4. 

953 el-Hucurât, 49/5. 

954 Nûr, 24/63. 



139 
 

 
 

ahirette ise yapmış olduklarının cezalarını çekmeleri din mantığına göre pek tabi 

doğal bir durumdur. 

Sonuç olarak ayetin bize vermiş olduğu mesajlar şöyledir:955 

(1) Önem arzeden bir toplantıdan mecburi bir neden olmadan ayrılmamak 

gerekir. 

(2) Herhangi bir mazeret sebebiyle toplantıdan ayrılmak zorunda olan mümin, 

toplantıyı yöneten kişiden izin alması gerekir.  

(3) Toplantıyı yöneten kişi, izin verme veya vermeme yetkisine sahiptir. 

Dilerse izin verir dilerse izin vermez. 

(3) İzinsiz bir şekilde toplantıyı terk etmek orada bulunan herkese karşı 

yapılan büyük bir saygısızlıktır.  

(4) Biryerlere saklanarak gizli bir şekilde başkana görünmeden sıvışmak daha 

büyük saygısızlık örneğidir. 

(5) Hz. Peygamberin dini emirlerini kesinlikle yerine getirmek gerekir.  

(6) Efendimiz (s.a.s.)’den söz ederken saygı ve nezaket ile anmak gerekir. 

(7) Peygambere itaat etmeyenler dünyada ve ahirette cezalandırılacağını 

bilmesi gerekir. 

12.4. Müminler Müttakî Olmalı ve Allah’tan Korkmalı 

Bu hükmü, sûrenin وَيتََّقْهِ فَاوُ۬لٰٓئكَِ هُمُ ا َ َ وَرَسُولهَُ وَيَخْشَ اللّٰه لْفَائِٓزُونَ وَمَنْ يطُِعِ اللّٰه  “Kim 

Allah’a ve Resulüne itaat eder, Allah’tan korkar ve emir ve yasaklarına riâyet 

ederek O’na karşı gelmekten sakınırsa, işte ancak onlar, başarı elde eden ve 

kurtuluşa eren kimselerdir.” 956  anlamındaki 52. âyetin ikinci cümlesi ifade 

etmektedir. 

Âyette geçen “haşye” kelimesi, saygıyla karışık korku anlamına gelmekte 

olup, “Allah-u Teâlâ’dan korkmak” ile kasdedilen Cenab-ı Hakk’ın azabından, 

makamından ve sevgisini kaybetmekten korkmaktır.957 

                                                           
955 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 5/185. 

956 Nûr, 24/52. 

957 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 5/163. 



140 
 

 
 

Yüce Kitabımızda bu hususu ifade eden birçok âyet bulunmaktadır: 

“Rabbi’nin makamından korkan kimseye iki cennet vardır.”958 “Ey Peygamberim! 

Kullarıma haber ver: Gerçekten ben çok bağışlayan, çok merhametli olanım. Fakat 

benim azabım da çok acı bir azaptır.”959 “Allah Korkusu”, hem ahirette hem de 

dünyada cezalandırılmaktan korkmayı ve cennette verilecek olan nimetlerden 

yoksun kalmayı ifade eder.960 

Müminlerin müttakî olması gerektiği hükmünü ise, sûrenin   ُوَرَسُولَه َ وَمَنْ يطُِعِ اللّٰه

ئكَِ هُمُ الْفَائِٓزُونَ 
َ وَيتََّقْهِ فَاوُ۬لٰٓ  Kim Allah’a ve Resulüne itaat eder, Allah’tan korkar“  وَيَخْشَ اللّٰه

ve emir ve yasaklarına riâyet ederek O’na karşı gelmekten sakınırsa, işte ancak 

onlar, başarı elde eden ve kurtuluşa eren kimselerdir.”961 anlamındaki 52. âyetin 

ikinci cümlesi ifade etmektedir. 

 ,Filinin kökü olan “vikâye”, kuvvetli bir himayeye girerek korunmak  يتََّقْهِ 

zarar verecek şeylerden sakınmak, kendini muhafaza altına almak ve çekinmek 

demektir.962 Dinî bir terim olarak aynı kökten gelen takva, iman edip emir ve 

yasaklarına uyarak, Allah-u Teâlâ’ya karşı gelmekten sakınmak, âhirette veya 

dünyada insana zarar verecek, ilâhi azaba neden olabilecek inanç, söz, eylem ve 

davranışlardan ve her türlü günahtan sakınmak mânâsına gelir.963 Takva, İslam 

öncesi kullanımından daha özel bir anlam kazanarak Kur’ân’da, “herhangi bir 

tehlikeden değil, Cenab-ı Hakk’kın azabından ve insanoğlunu bu azaba 

sürükleyecek olan günahlardan korunmaktır” mânâsında kullanılmıştır.964 

Takva sahiplerine müttakî denir. 965  Kur’ân-ı Kerim’de muttakî insan 

olunması hususunda, ısrarla durulmuş, cennet ve nimetlerinin muttakî kullar için 

hazırlandığı beyan edilmiştir.966 

                                                           
958 er-Rahmân, 55/46; İbrâhîm, 14/14. 

959 el-Hicr, 15/4950. 

960 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 5/163. 

961 Nûr, 24/52. 

962 Yazır, Hak Dinî Kur’ân Dili, 1/168.     

963 Karagöz, Dinî Kavramalar Sözlüğü, İttikâ, s.347. 

964 Karagöz, İsmail, Kur’ân’da Dört Kavram, Adalet, İhsan, Birr, Takva, s. 156, Kar Yayınları, 3. Baskı 

Ankara, 2015. 

965 Karagöz, Dinî Kavramalar Sözlüğü, Müttakî, s.475. 

966 bk. Âl-i İmrân, 3/133; el-Furkān, 25/15; Ra‘d, 13/35; Muhammed, 47/15. 



141 
 

 
 

Yüce Rabbimiz, muttakî olan kullarını cehennem azabından koruyacağını,967 

onları sevdiğini, 968  onların dostu olduğunu, 969  onlar için güzel bir gelecek 

bulunduğunu,970 onlarla beraber olduğunu,971 onları hiç ummadıkları bir yerden 

rızıklandıracağını, onlar için her zaman bir çıkış yolu var ederek işlerinde kolaylık 

sağladığını 972  bildirmiştir. İncelediğimiz âyetlere göre 973  bir kişinin müttakî 

olabilmesi için şu özelliklere haiz olması gerekir:974 

(1) Allah’ın ve Peygamberin emir ve nehiylerini, ilke ve koydukları 

hükümleri hiç şüphe etmeden kabul etmek.  

(2) Her hususta âyet ve hadislerdeki olan hükümlere uyarak Allah ve 

Rasulüne itaat etmek. 

(3) İhtilaflı olan konuları Kur’ân ve sünneti esas alarak çözmek. 

(4) Cenab-ı Hakk’ın nimetlerinden mahrum olmaktan, gazabından ve 

azabından korkmak. 

(5) Allah’ın ve Peygamberin emrettiklerine uyup yasaklarına riâyet ederek 

muttakî bir mümin olmak. 

13. KÂFİRLERLE İLGİLİ MESAJLAR 

“K-f-r” kökünden türeyen kâfir kelimesi sözlükte, “örtmek, gizlemek; 

nankörlük etmek” gibi mânalara gelmektedir.975 Kelimenin esas anlamı, gizlemek, 

bir şeyi örtmek olduğu için, gündüzü tamamen örtüp gizlediği için geceye, tohumun 

üzerini örtüp toprağa gömdüğü için çiftçiye bu manâda “kâfir” denilmektedir.976 

                                                           
967 bk. et-Tûr, 52/18. 

968 bk. Âl-i İmrân, 3/76. 

969 bk. Câsiye, 45/19. 

970 bk. Sâd, 38/49. 

971 bk. et-Tevbe, 9/36. 

972 bk. et-Talâk, 65/2-5. 

973 Nûr, 24/51-52. 

974 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 5/164. 

975 Sinanoğlu, DİA, Küfür,  26/533-536. 

976 Karaman, DiniîKavramalar Sözlüğü, Kâfir, s.356. 



142 
 

 
 

Kur’ân’a göre kâfir, İslâm’ı ve Kur’ân’ı inkâr eden, İslâm’ı kabul 

etmeyendemektir. Kâfir bu bağlamda Cenab-ı Hakk’tan geleni kabul etmeyip, 

üstünü örten kimsedir.977 

13.1. Kâfirlerin Amelleri Boşa gider. 

Bu hükümleri, 

َ وَالَّذ۪ينَ كَفَرُوٓا اَ  مْاٰنُ مَاءًٓ  حَتهىٓ اذِاَ جَاءَٓهُ لَمْ يَجِدهُْ شَيْـًٔا وَوَجَدَ اللّٰه
عِنْدهَُ  عْمَالهُُمْ كَسَرَابٍ بقِ۪يعَةٍ يَحْسَبهُُ الظَّ

ُ سَر۪يعُ الْحِسَابِ   İnkâr eden kimselere gelince onların amelleri susayan“  فوََفهيهُ حِسَابَهُ  وَاللّٰه

kimsenin, çöllerde uzaktan görüp su zannettiği serap gibidir. Su sandığı yere vardığı 

zaman orada hiçbir şey bulamaz. Tıpkı bunun gibi kâfir, yaptığı iyi amellerin 

faydasını göreceğini zanneder, ancak ahirette amellerinin hiçbir faydasını 

bulamaz, mahşer yerinde Allah’ı bulur. Allah, onun hesabını tam görür. Allah, 

hesabı çabuk görendir.”978 anlamındaki 39. âyeti ile  ٌيَغْشٰيهُ مَوْج ٍ ي  اوَْ كَظُلمَُاتٍ ف۪ي بَحْرٍ لجُ ِ

ُ لَهُ نوُرًا مِنْ فوَْقِه۪ مَوْجٌ مِنْ فوَْقِه۪ سَحَابٌ  ظُلمَُاتٌ بعَْضُهَا فوَْقَ بعَْضٍ  اِذآَ اخَْرَجَ يَدهَُ لَ  مْ يكََدْ يَرٰيهَا  وَمَنْ لَمْ يَجْعَلِ اللّٰه

 Veya kâfirlerin amelleri, dalga üstüne dalga ve dalgaların üstünde“  فمََا لَهُ مِنْ نوُرٍ 

bulutlar bulunan derin bir denizdeki karanlıklar gibidir. Üst üste karanlıklar! Bu 

karanlıklarda insan elini çıkarsa neredeyse onu göremez. Allah, kime nur vermez, 

hidâyet etmezse onun hiçbir nuru, hidâyet rehberi yoktur.”979 anlamındaki 40. âyeti 

ifade etmektedir. 

Sözlükte “çaba, fiil, iş, çalışma” gibi mânalara gelen amel,980 dinî bir terim 

olarak, niyet ve iradeye bağlı olarak yapılan dünya ya da âhirette mükâfat veya ceza 

konusu olan davranış, iş ve bilinçli olarak yapılan fiile denir.981 

İmanları olmadığı için kâfirlerin iyi amelleri boşa gider,982 ahirette bir faydası 

olmaz. İyi ve sevabı olan ameller salıh amel denir. Salih amel, çoğunlukla 

Kur’ân’da imandan sonra zikredilmiştir. 983 Bu, iman ile amelinberaber 

bulunmalarının gereğine işaret eder.984 Kur’ân-ı Kerîm’de sâlih amel işleyenler için 

                                                           
977 Ece, Hüseyin K.  İslâm’ın Temel Kavramları, s. 319, Beyan Yayınları, İstanbul, 2006. 

978 Nûr, 24/39. 

979 Nûr, 24/39. 

980 Uludağ, Süleyman, DİA, Amel,  3/13-16. 

981 Karagöz, Dinî Kavramalar Sözlüğü, Amel, s.24. 

982 el-Mâide, 5/5. 

983 bk. el-Bakara, 2/62; Sebe’ 34/37; et-Tegābün 64/9. 

984 Uludağ, DİA, Amel,  3/13-16. 



143 
 

 
 

“bunlar yaratılmışların en iyileridir.” ve “Allah onlardan, onlar da Allah’tan hoşnut 

olmuşlardır.” 985  buyrulmakta olup sıkıntılı anlarda sabredip iyi davranışlarda 

bulunanlara büyük ecir ve mağfiret vaad edilmektedir.986 

Kur’ân’a göre Allah-u Teâlâ, gökleri ve yeri, hayatı ve ölümü, dünya 

nimetlerini, kimlerin daha güzel amel edecekleri hususunda insanları imtihan etmek 

için yaratmış,987 yine aynı amaçla insanı yeryüzünün halifesi kılmıştır.988 

Allah, dünyadayken kimin daha güzel amel yaptığını ortaya çıkaracak ve 

hiçbir kimsenin haksızlığa uğramasına meydan vermeksizin insanları amellerine 

göre yargılayacaktır. 989  Zerre miktarı kötü amel yapan da iyi amel yapan da 

karşılığını alacaktır.990 Bununla beraber ameli kötü olanlar sadece kötülüklerinin 

dengiyle cezasını alırken, ameli iyi olanlar ziyadesiyle mükâfatlandırılacaktır.991 

Kur’ân-ı Kerîm’de kâfirlerin yaptıkları amelleri, ıssız çöllerdeki seraba ve derin 

denizdeki karanlığa benzetilmiştir.992 

Kur’ân’da, kâfirlerin yaptıkları iyi amellerin karşılığını dünyada iken 

alacakları993 bildirilmiş ve yine Kur’ân’da kâfirler hakkında “Şüphesiz inkâr edip 

kâfir olarak ölen kimseler var ya, bunlar, dünya dolusu altını fidye olarak verseler 

hiçbirisinden asla kabul edilmez. Onlar için elem veren bir azap vardır. Onların 

yardımcıları da yoktur.”994 buyrularak ahirete elleri boş gideceği beyan edilmiştir. 

Yüce Kitabımızda yalnızca Allah-u Teâlâ’ya, peygamberlerine ve âhiret 

gününe inananların, amel-i sâlih işleyenlerin kurtuluşa ereceği 995  anlatılır. Zira 

salih bir amelin Yüce Allah katında kabul edilmesi ve bu amele sevap yazılması 

                                                           
985 el-Beyyine 98/7, 8. 

986 bk. Hûd 11/11. 

987 bk. Hûd 11/7; el-Kehf 18/7; el-Mülk 67/2. 

988 bk. Yûnus 10/14. 

989 bk. et-Tevbe 9/94, 105; Yâsîn 36/54. 

990 bk. ez-Zilzâl 99/7-8. 

991 bk. Nûr, 24/38; Sebe’ 34/37-38; el-Mü’min 40/40; el-Ahkāf 46/16. 

992 bk. Nûr, 24/39, 40. 

993 bk. el-Ahkâf, 46/20. 

994 Âl-i İmrân, 3/91. 

995 bk. el-Bakara, 2/2-5. 



144 
 

 
 

için kişinin mümin olması şarttır. İmanı olmayan kişinin yapmış olduğu ameller 

boşa gider.996 

13.2. Kâfirler, Ahirette Cehenneme Gideceklerdir 

Bu hükmü, sûrenin   ُوَمَاوْٰيهُمُ النَّارُ  وَلبَئِسَْ الْمَص۪ير “Kâfirlerin ahirette gidip 

sığınacakları yer cehennemdir. Cehennem, gidilecek ne kötü yeridir.” anlamındaki 

57. âyetin son cümlesi ifade etmektedir.997 

Kâfirin imanı olmadığı için aherette ebedî kalmak üzere cehenne atılır. Bu 

hususu ifade eder birçok ayet vardır: 

“İnkâr edenler için cehennem ateşi vardır.” 998   “İşte kâfirlerin barınağı 

cehennemdir, onlar cehennemden bir kaçış yolu bulamazlar.”999 

Kâfirler cehennemden çıkmak isteyecek ancak onların bu istekleri kabul 

edilmeyecektir: “Allah’ın âyetlerini alaya alanların ve dünya hayatı kendilerini 

aldatanların dünyaya döndürülme, kendilerine yeni bir fırsat verilme istekleri kâle 

alınmaz.”1000 “Allah ve Peygambere itaatsizlik edenlere gelince, onların barınağı 

ateştir. Oradan her çıkmak istediklerinde oraya döndürülürler ve onlara, 

“Yalanlamakta olduğunuz ateş azabını tadın.” denir.” 1001  “İnkâr edenlerin ne 

malları ne evlatları, onlara Allah'a karşı hiçbir yarar sağlamayacaktır. İşte onlar 

cehennemliktirler. Onlar orada ebedî kalacaklardır.” 1002  “Hiçbir dost, hiçbir 

yardımcı bulamayacaklardır.” 1003  “İnkâr edenlerden cehennem azabı 

hafifletilmez.”1004  “O gün zalimlere, mazeretleri fayda vermez. Lânet de onlaradır, 

kötü yurt da onlaradır.”1005 

                                                           
996 bk. el-Mâide, 5/5. 

997 Nûr, 24/57. 

998 el-Fâtır, 35/36. 

999 en-Nisa, 4/121. 

1000 el-Câsiye, 45/35. 

1001 es-Secde, 32/20. 

1002 Âl-i İmran, 3/116; el-Mücâdele, 58/17 

1003 el-Ahzâb, 33/665. 

1004 el-Fâtır, 35/36. 

1005 el-Mümin, 40/52. 



145 
 

 
 

Cehennem çok kötü bir varış yeridir.1006 Zira cehennemde ateş azabı, diken 

ve zakkum yedirme, irin ve kaynar su içirilme, oraya gidenlerin üstüne kaynar su 

dökme gibi can yakıcı elem verici azaplar vardır.1007 

14. MÜNAFIKLARLA İLGİLİ MESAJLAR 

Kur’ân-ı Kerim’de münafık sözüyle iman ettiğini söyleyip Allah’a, Rasûlüne 

ve müminlere karşı olan düşmanlığını gizleyen kimse 1008  şeklinde 

tanımlanmaktadır. Nûr sûresinin 47-50. âyetleri bizlere münafıklarla ilgili mesajlar 

vermektedir.  

Münafık kelimesi lugatta  “tarla faresi yuvasına girmek, bir kişinin 

olduğundan başka türlü görünmesi” mânâsındaki nifâk masdarından türemiş bir 

isimdir.1009 Nifâk kelimesinin sözlük mânâsıyla münafığın psikolojik hali arasında 

bir ilişki vardır. Kelimenin, “tarla faresinin herhangi bir tehlike anında kaçmasını 

sağlamak üzere yuvası için hazırladığı birden çok çıkış noktasının birinden girerek 

diğerinden çıkması” şeklindeki kök mânasından hareketle münafık, “dinin bir 

kapısından girip diğer kapısından kaçan çifte şahsiyetli kimse” olarak da 

tanımlanan1010 münafık kelimesi lugatta, mütereddid,  ikiyüzlü, aldatıcı, özü sözü 

bir olmayan,  kalbi hasta1011  ve nifak eylemini yapan kişiler için kullanılır.1012 

14.1. Münafıklar Mümin Değildir 

Bu hükmü, sûrenin  ٓسُولِ وَاطََعْنَا ثمَُّ يتَوََلهى فَر۪يقٌ مِنْهُمْ مِنْ بعَْدِ ذٰلِكَ  وَمَا ِ وَبِالرَّ وَيقَوُلوُنَ اٰمَنَّا بِاللّٰه

ئكَِ بِالْمُؤْمِن۪ينَ اُ 
و۬لٰٓ      “Münafıklar, ‘Biz Allah’a ve peygambere iman ettik ve itaat ettik’ 

diyorlar. Sonra onlardan bir grup, sözlerinin ardından itaatten yüz çeviriyor. 

Münafıklar, müminler değildir.”1013 anlamındaki 47. âyeti ifade etmektedir. 

İslam toplumu içerisinde Müslümanların güçlendiğini gören münafıklar, 

inkârlarını gizlemeye çalışmışlardır. Münafıkların bu hallerini ifade eden 

âyetlerden bazısı şunlardır: “İnsanlardan, “Allah'a ve ahiret gününe iman ettik” 

                                                           
1006 Nûr, 24/57. 

1007 bk.el-Bakara, 2/254;  el-Müddessir, 74/38; Âl-i İmrân, 3/91; el-Kehf, 18/29; et-Tûr, 52/21;  el-Gāşiye, 

88/4-8; en-Nebe, 78/25; el-Vâkıa, 56/51-54.  

1008 bk. el-Bakara, 2/8; el-Mâide, 5/41. 

1009 Alper, Hülya, DİA, münafık, 31/564-566. 

1010 Alper, DİA, münafık,  31/564-566. 

1011 Sâmi, Şemseddin Kamus-i Türkî, s. 1409, İstanbul 1978. 

1012 Ateş, Süleyman, Kur’ân Ansiklopedisi,15/ 333, İstanbul, tarihsiz. 

1013 Nûr, 24/47. 



146 
 

 
 

diyenler vardır. Hâlbuki onlar, müminler değildir.”1014 “Ey Peygamberim! Münafık 

olan Yahudiler, size geldikleri zaman “İman ettik” dediler. Hâlbuki onlar, yanınıza 

küfürle girdiler ve yanınızdan küfürle çıktılar. Allah, içlerinde sakladıkları inkârı 

daha iyi bilendir.”1015 

İman sadece söz ile söylemek değil, iman esaslarını kalp ile tasdik etmektir: 

“Münafıklara, ‘Allah'ın indirdiği Kur'ân'a ve Peygambere gelin’denildiği zaman 

sen onların senden tamamen yüz çevirdiklerini görürsün.”1016 

Âyetlerden anlaşılacağı üzere münafıklar, dinden dönenlere uygulanan 

cezalardan korunmak ve Müslüman olan kişilerin sahip olduğu imkânlardan 

faydalanmak için inkârlarını gizleme ihtiyacı duymuşlardır. Bu durumlarının 

anlaşılmaması için de sık sık inandıklarını söylemişler ve Allah adına yemin 

etmişlerdir. 1017  Peygamber Efendimiz (s.a.s), hangi kişilerin münafık olduğunu 

bildiği hâlde, suçları kesin olmadıkça onları cezalandırmamış ve kimliklerini teşhir 

etmemiştir.1018 

14.2. Münafıkların Kalplerinde Hastalık ve Şüphe Vardır 

Bu hükmü, sûrenin افَ۪ي قلُوُبهِِمْ مَرَضٌ امَِ ارْتاَبوُٓا “Münafıkların kalplerinde bir 

hastalık mı var, yoksa şüphe mi ediyorlar” anlamındaki 50. âyetin birinci cümlesi 

ifade etmektedir.1019 

Münafıklar, dil ve kalp ile Müslüman olduktan sonra çeşitli imtihanlar ile 

karşı karşıya gelince kalplerinde bir şüphe ve şek ortaya çıkar. Bunun neticesinde 

de gizliden gizliye dinden çıkarlar. Kur’ân-ı Kerim’de “Kalbinde hastalık 

bulunanlar”1020 şeklinde vasıflandırılan kişiler bu münafıklardır. Bu kimseler inkâr 

ile iman arasında bocalamaktadırlar. 

Hamdi Yazır’a (1878-1942) göre münafıklar, ne Allah-u Teâlâ’ya 

inanmışlardır, ne de ahiret gününe. Onların ruhlarına şüphecilik işlemiş ve 

kalplerini şüphe sarmıştır. Saplanmış oldukları bu şüphe bataklığında bocalayıp 

                                                           
1014 el-Bakara, 2/8.    

1015 el-Mâide, 5/61. 

1016 bk. en-Nisâ, 4/ 61. 

1017 bk.et-Tevbe, 9/56-57. 

1018 bk. Buhârî, Tefsîr, 63/5-7. 

1019 Nûr, 24/50. 

1020 bk. el-Mâide, 5/52; el-Enfâl, 8/49; et-Tevbe, 9/125. 



147 
 

 
 

dururlar. Artık onlar ne yapsalar şüpheden kurtulamazlar. Küfürden imânâ, 

imandan küfre, mekik dokuyup dururlar. Herhangi bir çıkar söz konusu olursa, 

imânâ meyil gösterip hemen mümin olurlar. Lakin bir meşakkât bir zorluk söz 

konusu olduğunda küfre doğru kayarlar. Böylece bazı zamanlara imânâ doğru gidip 

cihada çıkmak isterler. Sonra dönüp evde kalmak için olur olmaz mazeretler öne 

sürerek izin almak isterler.1021 

Şüphe içerisinde olan kişi mümin olamaz. Bir kimsenin mümin olabilmesi 

için kesin ve şüphesiz inanması gerekmektedir. Bu nedenden dolayı kalplerinde 

hastalık bulunan kişiler münafıklarla beraber anılmıştır.1022 

14.3. Münafıkların Allah ve Peygamberine Güvenleri Yoktur 

Bu hükmü, sûrenin  ُُعَليَْهِمْ وَرَسُوله ُ  Yoksa Allah ve“ امَْ يَخَافوُنَ انَْ يَح۪يفَ اللّٰه

Peygamberinin kendilerine karşı zulmedeceğinden mi korkuyorlar.” anlamındaki 

50. âyetin ikinci cümlesi ifade etmektedir.1023 

Münafıklar, Allah’a imanma konusunda ikiyüzlü davranışlar sergiledikleri 

gibi Peygamber Efendimiz (s.a.s.)’e iman noktasında da ikiyüzlü davranmışlardır. 

Yüce Kitabımız münafıkların bu tavrını bizlere şöyle haber verir: “Ey 

Peygamberim! Münafıklar sana geldikleri zaman dilleriyle şöyle dediler: Biz 

şahitlik ederiz ki şüphesiz sen kesinlikle Allah’ın peygamberisin. Ey peygamberim! 

Allah biliyor ki, şüphesiz sen kesinlikle Allah’ın peygamberisin ve Allah şahitlik 

ediyor ki, şüphesiz münafıklar kesinlikle yalancı kimselerdir.” 1024  Âyetten 

anlaşılacağı üzere Peygamber Efendimiz (s.a.s.)’e karşı iman noktasında da içleri 

başka dışları başkadır. 

Münafıkların niteliklerinden biri de Peygamber Efendimiz (s.a.s.)’in verdiği 

hükme karşı çıkmaktır. Onların Rasulullah (s.a.s.)’a itaatten çıkıp, O’nun 

hakemliğine rıza göstermemeleri konusunda yüce kitabımızda şöyle buyurulur: 

 “Ey Peygamberim! Sana indirilen Kur'ân'a ve senden önce indirilen diğer 

ilahî kitaplara iman ettiklerini zanneden münafıkları görmedin mi, bilmedin mi? 

                                                           
1021 Yazır, Hak Dinî Kur’ân Dili,4/354. 

1022 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 5/161. 

1023 Nûr, 24/50. 

1024 el-Münâfikûn, 63/1. 



148 
 

 
 

Onlar, inkâr etmeleri emredildiği halde, Tâğût’un, azgın bir kâfirin hakemliğine 

başvurmak istiyorlar. Şeytan onları derin bir sapıklığa düşürmek istiyor.1025 

Müminler, Allah’ın ve Peygamberin adaletli olduğuna ve asla zulüm 

yapmadıklarına kesin olarak iman ederler. Ama münafıklar, Allah ve Rasulünün 

adaletine tam olarak güvenmediklerini beyan etmektedirler. Şu bir gerçek ki ne 

Allah ne de Peygamber kesinlikle zulmetmez.1026 

14.4. Münafıklar, Zalim Kimselerdir 

Bu hükmü, sûrenin   َبَلْ اوُ۬لٰٓئكَِ هُمُ الظَّالِمُون  “Hayır, münafıklar ancak zalim 

kimselerdir” anlamındaki 50. âyetin son cümlesi ifade etmektedir.1027 

Zulüm kelimesi sözlükte, “eksik yapmak, yapılmaması gereken bir harekette 

bulunmak, bir şeyi kendisine mahsus yerinden başka bir yere koyma, meyletmek, 

doğru yoldan sapmak, haksızlık etmek gibi mânâlara gelmektedir.1028 

Kur’ân-ı Kerim’de, Allah’a şirk koşmak 1029 inkâr etmek, 1030 tövbeyi 

gerektiren bir günah işlemek 1031  demektir. Bu nedenle münafıklar, iman 

etmedikleri ve günah olan işleri yaptıklarından dolayı zalimlerdir. 

Münafık, psikolojik anlamda kişiliği bozulmuş, bir ilkesi kalmamış, bunun 

sonucunda da kimliksiz bir hale gelmiştir. Netice itibariyle diyebiliriz ki 

münafıklık, bir ahlâk problemidir. 

Sonuç olarak 47-50. âyetler bizlere şu mesajları vermektedir:1032 

(1) Allah’ın varlığına ve bir olduğuna, yüce Kitabımızın Allah’ın kelamı 

olduğuna,  Hz. Peygamber (s.a.s.)’in hak olarak gönderilen son peygamber ve 

İslam’ın da hak olarak gönderilen son din olduğuna hiç şüphe etmeden inanmak, 

kalp ile tasdik ederek ikiyüzlü hareket etmekten sakınmak gerekir. 

(2) Müslüman olan kişilerin aralarında çıkan ihtilaflı konuları Kur’ân ve 

sünnete göre çözmeleri gerekir. 

                                                           
1025 en-Nisâ, 4/60; bk. el-Bakara, 2/256. 

1026 bk. en-Nisâ, 4/40; Yûnus, 10/44. 

1027 Nûr, 24/50. 

1028 Karagöz, Dinî Kavramalar Sözlüğü, Zulüm,  s. 398 

1029 bk. Lokmân, 31/13. 

1030 bk. el-Bakara, 2/154.  

1031 bk. el-Hucurât, 49/11 

1032 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 5/162. 



149 
 

 
 

(3) Cenab-ı Hakk’ın emir ve yasaklarını ve yapılması gereken hükümlerini 

hayatına geçirmek, itaatsizlik yaparak zalim durumuna düşmemek gerekir. 

(4) Müminlerin hâkimlerin bakmış oldukları davalarıyla ilgili çağrılarına 

icabet etmeleri gerekir. 

(5) Mümin hâkimlerin baktıkları davalarında adil davranarak, taraf 

tutmamaları ve kimseye zulmetmemeleri adaletli bir şekilde karar vermeleri 

gerekir. 

15. ENGELLİLERLE İLGİLİ MESAJLAR 

“Engelli” kelimesi ruh, zihin, uzuv ve bedende bulunan bir hastalık ve arıza 

nedeniyle yaşamını sürdürmede sosyal hayata uyum sağlamada sıkıntısı bulunan 

kişileri ifade eder. 1033 Özürlüler Kanunu’nda ise “engelli” şu şekilde 

tanımlanmaktadır: Engelli, “Doğuştan veya sonradan herhangi bir sebeple zihinsel, 

bedensel, sosyal, duygusal ve ruhsal yeteneklerini çeşitli derecelerde kaybetmesi 

nedeniyle toplumsal yaşama uyum sağlama ve günlük gereksinimlerini karşılama 

güçlükleri olan ve bakım, rehabilitasyon, danışmanlık ve korunma destek 

hizmetlerine ihtiyaç duyan kişi” olarak tanımlanır.1034 

Allah insana şekil vermiş ve onun şeklini en güzel şekilde yapmış,1035 “sonra 

ona ruhundan üflemiş, görme, işitme ve idrak organları yaratmıştır.1036 Âyetlerden 

anlaşılacağı üzere sağlıklı veya engelli her insan Cenab-ı Hakk’ın “Biz gerçekten 

insanı en güzel biçimde yarattık”1037 diye buyurduğu en değerli ve en kıymetli 

varlığıdır.  

Yüce Kitabımızda, işitme, görme ve ortopedik gibi bedensel özürlülük ile 

zihinsel engelliğe değin ayetlerin takriben tamamına yakınının, kâfirler, müşrikler 

ve münafıklar hakkında mecazî bir kullanım olduğu açıkca görülmektedir. Az 

sayıda yer alan hakikî mânâdaki engellilikle alâkalı ayetler ise, dinî vazifelerde 

                                                           
1033 Karagöz, İsmail, Ayet ve Hadisler Işığında Engelliler, s,11, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 3.baskı, 

Ankara, 2005.  

1034 Özürlüler hakkındaki 1.7.2005 tarih ve 5378 sayılı kanunun 3.maddesi, bk. Türkiye Cumhuriyeti Resmi 

Gazetesi, Tarih: 7.7.2005, Sayı: 25868.   

1035 et-Tegābün, 64/3. 

1036 es-Secde, 32/9. 

1037 et-Tîn, 95/4.  



150 
 

 
 

ruhsat bildirme, tedavi etme, benzetme, ya da değer verme durumunda 

kullanılmaktadır.1038 

Yüce Rabbimiz yarattığı kullarını ırkları, renkleri, dilleri, cinsiyetleri, 

nesepleri, servetleri, vücut yapıları, sağlıklı ya da engelli oluşları bakımından 

değerlendirmez. İnsanları, iman, amel-i salih, güzel ahlâk, itaat ve ibadetleri veya 

şirk, inkâr, isyan, nifak ve kötü davranışları yani zulüm veya takva sahibi olup 

olmamaları bakımdan değerlendirir. 

Allah-u Teâla, Kur’ân’da “Allah katında en üstünüz en muttaki 

olanınızdır” 1039  buyurmuştur. Peygamber Efendimiz (s.a.s.)’in “Allah sizin 

sûretlerinize ve servetlerinize bakmaz. Fakat iman ve inkâr halinize kalplerinize 

bakar”1040 mânâsındaki hadisi de bu gerçeği ifade etmektedir. 

Kur’ân-ı Kerim hitabını, ‘Ey insanlar!’ diye yapar. Bu hitabın içine, 

kendisine ‘insan’ denilen kimler var ise, herkes dâhildir. Bu itibarla hak ve hukuk 

bakımından insanlar arasında hiçbir bir ayırım söz konusu değildir. Ancak 

yükümlülük konusunda ölçü, “Allah hiç kimseye gücünün yetmeyeceği bir 

sorumluluk yüklemez.”1041 ifadesidir. Zihinsel engelli olanların haricinde herkes, 

kapasitesi ve gücü nispetinde kulluk sorumluluğunu yapmakla yükümlüdür. 

Bedensel engelli ve hastaların dinî konularda güçlerinin üstünde bir sorumlulukları 

yoktur. Şu ayet bu hususu ifade etmektedir: “Dinî sorumluluklar ile ilgili görme 

engelliye güçlük yoktur, topala güçlük yoktur, hastaya da güçlük yoktur.”1042 

İnsanın hareket etme yeteneğini kısıtlayan nedenler doğuştan olabileceği gibi 

sonradan maruz olunan bir savaş, kaza veya hastalık sebebiyle de ortaya çıkabilir. 

Her toplumda olduğu gibi salgın türü hastalıkların çok olması ve tedavi 

usüllerinin henüz daha gelişmemiş olması, Peygamber Efendimiz (s.a.s.)’in 

dönemindeki savaşların çoğunlukla yaralayıcı ve kesici aletlerle yapılması gibi 

                                                           
1038 bkz. Karagöz, İsmail, Engelliler Gerçeği ve İslam Sempozyumu”, Ankara 2003. s. 3-18. Örneğin görme 

engelliliği Kur’ân-ı Kerim’de 28 ayette geçmekte ve bunlardan yalnızca 10'u fiziksel manada olup 4‘ü de ahiret 

hayatı ile 6'ısı dünya hayatı ile ilgilidir. Gene işitme engelliliğiyle alakalı toplam 11 ayetten yalnızca ikisi dünya 

yaşantısyla alakâlı olup birisi mecazî ve diğeri de hakiki anlamdadır. Ortopedik engellilikle ilgili olan iki ayet 

de ruhsata ilişkindir. 

1039 el-Hucurât, 49/13. 

1040 Müslim, Birr, 32. 

1041 el-Bakara, 2/286. 

1042 Nûr, 24/61. 



151 
 

 
 

faktörlerden kaynaklansa gerek ki sahabe arasında da sonradan engelli pozisyonuna 

düşen pekçok sayıda ortopedik engelli sahabeye rastlamak mümkündür.1043 

Namaz, oruç, zekât, hac, cihat gibi dinî vazifeleri, hastalığı, yürüyememesi 

veya gözlerinin görmemesi nedeniyle ifa edemeyenler için bir günah yoktur. 

“Köre güçlük yoktur, topala güçlük yoktur, hastaya güçlük yoktur” 

1044mânâsındaki âyet ile Peygamber Efendimiz (s.a.s.)’in “Üç kişiden sorumluluk 

kalem kaldırılmıştır; Uyanıncaya kadar uyuyan kimseden, bulüğ çağına erinceye 

kadar çocuktan ve şifa buluncaya kadar akıl hastasından”1045 mânâsındaki hadisi bu 

hakikati ifade etmektedir. Zira yüce Rabbimiz insanları yalnızca güçleri ölçüsünde 

sorumlu tutar.1046 

  

                                                           
1043 Acara, Yûsuf, Saadet Asrı Model Toplum Tecrübesinin Engellilere İlişkin Kodları, Dinbilimleri 

Akademik Araştırma Dergisi Cilt 13, Sayı 1, 2013 ss. 131 -171. 

1044 el-Fetih, 48/17. 

1045 Ebû Dâvûd, Hudûd, 17; Tirmizî, Hudûd, 1; Buhârî, Hudûd, 22. 

1046 el-Bakara, 2/286; İslam’ın engellilere tanıdığı ruhsat ve kolaylıklar ve daha geniş bilgi için bk. Karagöz, 

“Ayet ve Hadisler Işığında Engelliler” 



152 
 

 
 

SONUÇ 

İslam dininin Kur’ân ve Hadis olmak üzere iki temel unsuru vardır. Asıl 

olan Kur’ân’dır. Hadisler ise ona uygun olarak Hz. Peygamberin sözleri, 

davranışları, uygulamaları ve onaylamalarıdır. 

Bir Müslüman için öncelikle öğrenilmesi gereken kitap hiç şüphesiz 

Kur’ân-ı Kerim’dir. Bu sûreden anlaşılacağı üzere Kur’ân, Hz. Peygamberin 

kendiliğinden uydurduğu bir kitap değildir. Son Peygamber Hz. Muhammed 

(s.a.s.)’e yüce Allah tarafından vahiy yoluyla indirilen, evrensellik özelliği ile hem 

geçmiş toplumlara hem günümüze hem de gelecek toplumlara hitap edecek 

özellikte mûciz bir kitaptır. Peygamber Efendimiz (s.a.s.)’de Kur’ân’la eğitilmiş ve 

kendisine inanan kimseleri de Kur’ân’la eğitmiştir. 

İnsanı muhatap olarak alan Kur’ân, onun bu dünyadaki konumunu 

âyetlerinde açık bir şekilde ifade eder. İnsanın ahsen-i takvim olarak yaratıldığını 

ve ona bazı sorumluluklar yüklendiğini izah eder. Kısacası onun bu dünyada 

varoluş sebeplerinin olduğunu ve başıboş olmadığını beyan eder. 

İnsan, hayatını birey, aile ve toplum ekseninde devam ettiren sosyal bir 

varlıktır. Yani insan, dünya hayatını devam ettirebilmek için başka insanlara ihtiyaç 

duyar. Bir arada yaşamanın bir sonucu olarak da toplumun barış, güven ve huzur 

içinde devam edebilmesi için bireylerin ahlakî değerlere önem vermesi ve birtakım 

kurallara uyma zorunluluğu vardır. Kur’ân’da yer alan emir ve nehiyler, bireyin ve 

toplumun ihtiyaçları ve durumları göz önünde tutularak, tedrici olarak 23 yıl gibi 

uzun bir sürede teker teker indirilmiş ve daha ilk vahyin nazil oluşundan itibaren 

toplumsal mekânlarda uyulması gereken kuralları ve insanı insan yapan ahlakî 

değerleri bildirmiştir. 

Zengin bir muhtevaya sahip olan Kur’ân-ı Kerim, içerdiği prensiplerle 

insanlığa ışık tutmakta onları ahlakî esaslar doğrultusunda iyilik ve doğruluğa, 

huzur ve mutluluğa ulaştırmaktadır. Bu nedenle vermiş olduğu toplumsal 

mesajların doğru bir şekilde anlaşılması ve uygulanması oldukça önemlidir. 

Çalışmamıza konu olan Nûr sûresi de, ahlâkî ilkelerin ve hukukî kuralların 

bir arada bulunduğu bir sûredir. Peygamber Efendimiz (s.a.s.) Nûr sûresine, bir 



153 
 

 
 

bütün olarak Kur’ân’ın öğretilmesi yanında öncelikle hanımlar tarafından 

öğrenilmesi için ayrıca dikkat çekmiştir. Daha ilk harfinde "Bir Sûredir" diye 

başlaması bu ayrıcalığını hissettirir. Sûrenin ilk ayetinde ilahî otorite kendi varlığını 

ve gücünü bütün açıklığıyla ortaya koymakta kesin bir emir ile insanlığa 

seslenmekte insanı düşünmeye ve öğüt almaya sevk etmektedir.  

Sûrede genel itibariyle zina etmenin hükmü ve cezası, namuslu kadınlara 

zina iftirasında bulunma ve cezası, eşlerin birbirlerine zina isnadında bulunması ve 

cezası, ifk yani Hz. Aişe’ye zina iftirası, bireysel ve sosyal hayatta edep ve hayâ, 

aile ve toplum ilişkilerinde uyulması gereken ilkeler, fuhşun yasaklanması ve iffetli 

olmanın teşviki, tesettürün önemi, namus ve iffet hususunda dedikodu yapıp 

ahlaksızlığın yayılmasına neden olanların kınanması, müminlerin,  münafıkların ve 

kâfirlerin durumu, şeytanın ve şeytanî niteliklere sahip insanların tuzaklarına karşı 

uyarı, sosyal ahlâk ve toplu ibadetin vazgeçilmezi mescitlerin önemi, Allah'a ve 

Peygamberine itaatin gereği gibi konular işlenmektedir. 

Nûr sûresini emir ve nehiyler, ceza ve mükâfatlar bakımdan ikiye 

ayırabiliriz. Emirleri yerine getirenlere mükâfat, yasakları işleyen kimselere ceza 

bildirilmiştir. Dedikodu, iftira, zina, inkâr ve nifak gibi çirkin amellerin Yüce 

Allah’ın nûrundan mahrum kalmaya, yardımlaşma, affetmek, meşrû evlilik, 

mahremiyet kurallarına uymak, iman, namaz, zekât, zikir, tesbih, tefekkür ve âdap 

konularında hassasiyet gibi amellerin ise ilahi rahmete ve Yüce Allah’ın nûrundan 

istifadeye sebep olacağı anlaşılmaktadır. 

Nûr sûresinin içeriğini oluşturan ve dikkat çeken temel konularda verilmek 

istenen mesajlara bakıldığı zaman yüce Allah’ın bu konularda bireyleri ve toplumu 

eğitmeyi ve görülen yanlışlıkları düzeltmeyi amaçladığı ortaya çıkmaktadır. Sûrede 

eğitime, eğitimin beşiği olan evlerden ve en mahrem yer olan yatak odalarından 

başlanmış, son olarak ise o günün şartlarında en geniş mekân olan mescitlerde son 

bulmuştur. Buradan anlaşılacağı üzere bütün dünyanın kabul ettiği bir gerçek olarak 

önce bireylerin ahlâklı ve faydalı hale getirilmesi sonucunda toplumların istenilen 

düzeye ulaşacağıdır. 

Nûr sûresinin verdiği mesajlardan biri iffet ve namusu korumaktır. Bu 

bakımdan Nûr sûresi müminleri, namuslu seçkin bir toplum oluşturmak üzere 



154 
 

 
 

gayrimeşru ilişkilerden uzak bir şekilde evliliğe teşvik ederek toplumun temelini 

oluşturan aileyi kurmaya, aileyi ise içerden ve dışardan çıkabilecek her türlü 

fitnelerden korumaya yöneltmektedir.  

Sûrenin en önemli mevzularından biri olan “ifk” hadisesi ile namuslu bir 

kadına iftira atmanın ne kadar çirkin bir iş olduğu anlatılmaktadır. Peygamber 

hanımına bile dil uzatmaktan çekinmeyen bir toplumda iftiranın ve toplumun 

kanayan yaralarından biri olan su-i zannın sosyal yaşantıyı nasıl sekteye uğrattığı 

görülmektedir. 

Kişilik haklarını tüm yönleriyle muhafaza altına alan Nûr sûresi, 

mahremiyet açısından da önemli kurallara parmak basmaktadır. Eve giriş adabı tüm 

detaylarıyla sûrede anlatılmakta özel hayatın gizliliği koruma altına alınmaktadır. 

Nûr sûresinde mahremiyetle birlikte tesettüre ve karşıt cinsler arasındaki 

mesafeye de vurgu yapılarak zinaya yol açacak bakış ve tutumlardan kaçınılması 

gerektiği üzerinde durulmuştur. Günümüzde Müslüman halkın tesettür anlayışı bir 

tek saç teli gözükmeyecek şekilde başörtüsü örtmenin ötesinde değil maalesef! 

Modern çağda tesettür ruhunu, amacını ve hedefini kaybetmiş görünüyor. Hâlbuki 

tesettürün amacı herhangi bir cazibe merkezi olmaması, vücut hatlarının belli 

olmayacak şekilde örtülmesi, bakışların korunması ve başkalarının bakışlarından 

korunup sakınılmasıdır. Asrımızın bir handikabı ise tesettür, iffet ve hayâ deyince 

sadece kadın sorumlu tutulmaktadır. Hâlbuki erkek de en az kadın kadar 

sorumludur. Sûrede Allah kadınlara örtünmeyi emretmeden önce erkeklere 

bakışlarını kısmalarını emretmektedir. Bu gerçekten ahlâki değer açısından 

ehemmiyetli bir husustur. 

Nûr sûresinde verilmek istenen mesajlardan biri de insanın yaşadığı her 

olayda bir hayır olduğudur. Allah’a iman eden kişi zahiren ters veya hata gibi 

görünen olay ile karşılaştığında bu durumun kendisi için en hayırlısı olduğunu 

bilmeli ve aksi gibi gözüken olaylardan ders alarak ibret gözüyle bakmalıdır.   

Edep ve ahlâk sûresi olarak da isimlendirilen Nûr sûresi, her kelimesi her 

âyeti ile bireyin ve toplumun ihtiyaçlarını gidermeye yöneliktir. Öyle ki her âyet 

yaşanılan bir sorunu gidermekle birlikte aynı sorunların bir daha yaşanmasına 



155 
 

 
 

mahal vermeyecek şekilde indirilmiştir. Bu da demek oluyor ki gelecek nesiller de 

korunup gözetilmek istenmektedir. 

Günümüzde engelli olan için özel mekânlar, taşıtlar yollar geliştirilmeye 

çalışılsa bile hâlen cahiliye döneminden kalma davranış ve görüşler devam 

etmektedir. Nûr sûresinde engellilerle ilgili olan âyet bu şekilde olan kişilerin 

topluma kazandırılması açısından son derece etkilidir. Zira artık böyle kişiler, 

sağlıklı kimselerle sıkılmadan oturup yiyebilmekte böylece fiziki şartların ruhî 

dengeyi bozması engellenmiş olmaktadır. İnsanlar, başkalarının söz, davranış ve 

tavırlarından etkilenir özelliktedir. Dolayısıyla yapılan iyilik, güler yüzlü davranış, 

yardımlaşma ve hal-hatır sorma gibi sosyal ilişkiler insanlara olumlu yönde etki 

yapmaktadır. 

İslam ahlâkında önemli bir yeri olan selam konusu Nûr sûresinde hususî bir 

yer tutmaktadır. Ancak günümüzde değerini kaybettiği görülmektedir. İnsanî 

ilişkilerin ve paylaşımların gün geçtikçe azalıp bireyselliğe gidildiği bu dönemde 

Müslümanlar arasında selamı yayarak sevgi ve kardeşliğe dayalı bir toplum 

oluşturma çabası içerisinde olmak iletişimin doğru ve güvenle başlamasının ilk 

basamağı olarak görülmüştür. 

Nûr sûresinin günahlarla ilgili mesajlarına baktığımızda kişinin işlediği 

günahlarından sorumlu olduğunu ancak insanın günahı ne olursa olsun tövbe ettiği 

takdirde Allah’ın kulun tövbesini kabul ederek onu affettiğini görmekteyiz. Yüce 

Allah’ın tövbe kapılarını kadın-erkek ayrımı yapmadan mümin kullarına açması 

kulları için çok büyük bir lütuftur. 

Sûrede Allah’ın isim ve sıfatları ile ilgili verilmek istenen mesaj da oldukça 

önemlidir. İnsan Allah-u Teâla’nın isim ve sıfatlarını bilirse onun yüceliğini, 

gücünün ve bilgisinin sonsuzluğunu kavrar ve hesaba çekileceğini unutmaz. Kişinin 

her hareketinin yaratıcısı tarafından biliniyor ve hesaba çekiliyor olması kendisine 

çeki düzen vermesini sağlar. Bu da insanın kendisini kontrol etmesi açısından 

oldukça önemlidir. Böyle olunca da kişinin ahlâkı güzelleşir ve Kur’ân’ı kendine 

kılavuz edinir.  

Hiç şüphesiz Nûr sûresinin temel gayesi, iyi huylu ve güzel ahlâk sahibi 

insanların yetiştirilmesini hedef almaktır. Bununda tek yolu Allah’a ve Hz. 



156 
 

 
 

Peygamber (s.a.s.)’e itaat etmek, O’nun otoritesine boyun eğerek kulluk vazifesini 

yerine getirmekle mümkündür. 

Sonuç olarak Nûr sûresi ile yüce Allah, ağırlıklı olarak; aile kurumu ve 

toplumsal ilişkiler ile ilgili prensip ve hükümler belirlemiş; yukarıda sözü edilen 

bazı sosyal, ahlakî ve hukukî kurallar konusunda devrim denecek ölçüde ilkeler 

getirmiş, evlilik kurumu ve sosyal düzeni, iman ve ahlâk temelleri üzerine 

oturtmuştur. Hiç şüphesiz Nûr sûresinin tamamında uyulması istenen kurallar, bu 

gün hayatımıza girdiği ölçüde, uyumlu ve mutlu bir hayat sürdürmemizi sağlayacak 

niteliktedir. 

Çalışmamızda Nûr sûresinin inanca ve hayata yönelik perspektifini 

inceleyerek, ferdî ve içtimaî açıdan insanı iyi ve güzel ahlâka sevk eden birçok 

mesajları tespit ederek “Nûr sûresinde günümüz insanına hangi mesajlar veriliyor?” 

sorusuna cevap aranmıştır. Bu vesileyle de olsa ahlâki açıdan insanlığa katkıda 

bulunma amacı güdülmüştür.  Zengin bir muhtevaya sahip olan Nûr sûresi hakkında 

benzeri birçok çalışma bulunmasına rağmen ahlâkın gelişimi noktasında hem teorik 

hem de pratik alanda ehemmiyetli çözüm ve çıkış yolları göstermesi hasebiyle bu 

sûrenin defaatle incelenmesi gereken bir sûre olduğunu düşünmekteyiz. 

Öyle ümit ediyorum ki bu mütevazı çalışmamız Nûr sûresiyle ilgilenenlere 

yeni bir bakış açısı kazandırabilir.  

 

 



 
 

 
 

KAYNAKÇA 

Acara, Yusuf, Saadet Asrı Model Toplum Tecrübesinin Engellilere İlişkin 

Kodları, Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi Cilt 13, Sayı 1, 2013. 

Adil, Bebek, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Günah, İstanbul, 

1996.   

Ahmet Rıfat, Tasvîr-i Ahlak, Hazırlayan: Hüseyin Algül, Tercüman 

Yayınları. 

Aktan, Hamza, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Kazf, Ankara, 

2002. 

Albayrak, Kadir, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Selâm, 

İstanbul, 2009. 

Alper, Hülya, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisimünafık, Ankara, 

2020. 

Alper, Ömer Mahir, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İtâat,    

İstanbul, 2001. 

Altaş, Yusuf, Kürsüden Öğütler, 52 Konuda Vaaz Örnekleri, Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yayınları, 2. baskı, Ankara, 2007. 

Apaydın, Hacı Yunus, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 

Şahit,2010.  

-----Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Tesettür, İstanbul, 2011. 

Arca, Abdullah Fahreddin Razi’ye göre Allah’ın Sıfatları, Dicle Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, Diyarbakır, 2017.  

Arslan Arif, Pusudaki Düşman Şeytan, Anatolia Kitap, İstanbul, 2014. 

Arslan, Kürşad Abdulbaki, Namahrem, Gece Kitaplığı, Ankara, 2017. 

Atak, Seyit Ahmet, “Hoşgörü Kavramının Voltaire Felsefesine Çeşitli 

Yansımaları”, Sosyal Bilimler Araştırma Dergisi, Sayı: 17, 2011. 

Atar, Fahrettin, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Muharremât,  

Ankara, 2020. 

-----Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Nikâh, İstanbul, 2007. 

-----Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Tahıyyetü’l-Mescid, 

İstanbul, 2010. 

Ateş Süleyman, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, Yeni Ufuklar Neşriyat, 

İstanbul: 1991. 

-----Kur’ân-ı Kerîm’de Evlenme ve Boşanma ile İlgili Âyetlerin Tefsiri”, 

Ankara Ankara Üniversitesi İlahîyat Fakültesi Dergisi, 1978. 

-----Kur’ân Ansiklopedisi, İstanbul tarihsiz. 

Aydın, Mehmet Âkif, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Liân, 

Ankara, 2003. 

Aydın, Nevzat, “Hadislerde Mesken Mahremiyetini Tehdit Eden Unsurlara 

Karşı Alınan Önlemler”, Ekev Akademi Dergisi, sayı: 63. 



158 
 

 
 

Ayıntabi, Mehmet bin Hamza ed-Debbağ, Kur’ân-ı Kerim’in Meâli ve 

Tefsiri(Tibyan Tefsiri), 2. Baskı, çeviri, Süleyman Fahir, Bayraklı Yayınları, 

İstanbul-2004. 

Ayten, Ali, Prososyal Davranışlarda Dindarlık ve Empatinin Rolü, Doktora 

Tezi, Marmara Üniversitesi, 2009. 

Bardakoğlu, Ali, Cahiliye Döneminde Kadın, Sosyal Hayatta Kadın, Ensar 

Neşriyat, İstanbul, 1996. 

----- Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Bulûğ, İstanbul, 1992. 

Bayraktar, Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’ân Tefsiri, Bayraklı 

Yayınları,  İstanbul, 2008. 

Bebek Adil, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Kebîre, Ankara, 

2002 

Beil, Brigitte, İyi Çocuk, Zor Çocuk, Çevir Cuma Yorulmaz, Arkadaş 

Yayınları, Ankara, 2003.  

Beşer, Faruk, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Şehvet, İstanbul, 

2010. 

----- Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Süslenme, İstanbul, 2010. 

Beşer, Faruk, İslam’da Kılık-Kıyafet ve Örtünme, Fıkıh Açısından Avret ve 

Örtünme, İslami İlimler Araştırma Vakfı Yayınları, 3. Baskı, İstanbul, 1991. 

Beydâvî, Nâsırüddîn Ebû Saîd (Ebû Muhammed) Abdullāh b. Ömer b. 

Muhammed (v. 685/1286), Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-Te’vîl, I-II, İstanbul: 

Dersaadet, tarihsiz. 

Beyhakî, Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyin b. Alî (v. 458/1066), Şu’abü’l-

Îmân, I-XIV, 1. b., (thk: Muhtar Ahmet en-Nedvî, Abdü’l-Ali Abdü’l-Hamîd 

Hâmid), Riyad:Mektebetü’r-Rüşd, 1423/2003. 

Bilgen, Mustafa, Yüksek İslam Ahlâkı GüzelAhlâk Esasları ve Kazanma 

yolları, İstanbul, 2006. 

Bilgin, Beyza, İslâm ve Hoşgörü, Diyanet İlmi Dergi, Cilt: 34, Sayı 1, Ankara 

1998. Sakallı, Talat, Hadislerle İslâm’da Hoşgörü ve Kolaylık, İzmir, 1996,  

Bilmen, Ömer Nasuhi, Kur’ân-ı Kerim’in Türkçe Meâli Alisi veTefsiri, 

Bilmen Yayınevi, İstanbul, 1963. 

Birışık, Abdülhamit, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Kur’ân, 

Ankara, 2002. 

Boynukalın, Ertuğrul, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Yemin, 

İstanbul, 2013. 

Bozkurt, Nebi, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Fuhuş, İstanbul, 

1996.  

Buhârî, Muhammed b. İsmail, el-Câmiu’s-Sahih, Çağrı Yayınları, İstanbul, 

1981. 

Canbulat, Mehmet, Toplumsal Güven Açısından İftira ve Sonuçlarının 

Değerlendirilmesi, Diyanet Avrupa Aylık Dergi, Sayı: 42, Ankara, 2002. 

Cebeci, Lütfullah, Kur’ân’a Göre Melek Cin Şeytan, Şûle Yayınları, İstanbul, 

1998. 



159 
 

 
 

Celal, Yıldırım, İlmin Işığında Asrın Kur’ân Tefsiri, Anadolu Yayınları, 

İstanbul, 1987. 

Cürcânî, Şerif, et-Ta’rîfât, , Baskı yeri ve tarihi yok.  

Çağıran, Hakan, Kur’ân’a Fahşâ Kavramı, Dicle Üniversitesi, Diyarbakır; 

2019. 

Çağrıcı Mustafa, İslam’da İnanç İbadet ve Günlük Yaşayış Ansiklopedisi, 

Marmara Üniversitesi İlahîyat Fakültesi Vakfı Yayınları, İstanbul 1997. 

-----İslâm Düşüncesinde Ahlâk, İstanbul 1989. 

-----Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Zan, İstanbul, 2013. 

----- Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İffet, İstanbul, 2000. 

----- Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Vesvese, İstanbul, 2013. 

------ Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Af, İstanbul, 1988. 

-----Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Hayr, İstanbul, 1998.  

-----Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Şehvet, İstanbul, 2010. 

-----Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Hayr, İstanbul, 1998. 

-----Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Edep,  İstanbul, 1994. 

----- Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İftira, İstanbul, 2000. 

-----Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İnfâk, İstanbul, 2000. 

-----Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İzin, İstanbul, 2001. 

----- Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Merhamet, Ankara, 2004. 

Çanga, Mahmud, Kur’ân-ı Kerim Lugatı İlavelerle Mu’cemü’l Müfehres, 6. 

Baskı, Timaş Yayınları, İstanbul, 2016. 

-----Kur’ân-ı Kerim Lugatı İlavelerle Mu’cemü’l Müfehres, Timaş Yayınları, 

6. Baskı, İstanbul, 2016. 

Çeker, Orhan, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi,  Halvet, 

İstanbul,1997. 

Çekiç, Sevdegül, İslam Hukukunda Mahremiyet ve Sosyal Medya, 1. Baskı, 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara, 2020. 

Çelebi, İlyas, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Şeytan, İstanbul, 

2010. 

----- Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Sıfat, İstanbul, 2012. 

----- Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Lütuf, Ankara, 2003. 

Çelik, Emine, Toplumsal Hayatla İlgili Sunduğu Mesajlar Açısından Nûr 

Sûresi, Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Yüksek lisans Tezi, Kahramanmaraş, 2019. 

Çelikoğlu, Nalan, Türkiye’ de Üniversite Gençliğinde Mahremiyetin 

Dönüşümü, Yüksek Lisans Tezi, Marmara Üniversitesi, 2007. 

Çetin, Mustafa, "Nüzûl Sebebleri", Diyanet İlmi Dergi, Nisan- Mayıs- 

Haziran 1994, Cilt: 30, Sayı: 2. 

Daştan, Yusuf, Kur’ân’da Tayyib ve Habîs Kavramları, Bursa: Uludağ 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek lisans Tezi, 2016.  



160 
 

 
 

David Krech ve diğerleri, Cemiyet İçinde Fert, trc. Mümtaz Turhan, Milli 

Eğitim Basımevi, İstanbul, 1970. 

Devellioğlu Ferit, Osmanlıca- Türkçe Ansiklopedik Lügat, Ankara 1970. 

Dikmen, Mehmet, İslam’da Kadın Hakları, ikinci baskı, Cihan Yayınları, 

İstanbul-1983. 

Doğan, Mehmet, Büyük Türkçe Sözlük, İz Yayıncılık, İstanbul, 1996.  

Döndüren, Hamdi, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Mesken, 

Ankara, 2004. 

------ Hamdi, Şamil İslam Ansiklopedisi, Şamil Yayın evi, İstanbul, 1990. 

Dönmez, İbrahim Kâfi, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Sedd-i-

Zerâi’, İstanbul, 2009. 

Duman, Mehmet Zeki, Kur'ân-ı Kerim’de Âdâb-ı Muâşeret Görgü Kuralları,  

İpek Yayınları, İstanbul, 2011. 

----- Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Habîs, Ankara,  2010. 

-----Kur’ân-ı Kerim’de Adâb-ı Muaşeret, Tuğra Neşriyat, İstanbul, 1992. 

Ebu Dâvud, Ebu Îsâ Muhammed b. Îsâ bin Sevre (Yezîd), es-Sünen, Çağrı 

Yayınları, İstanbul,1981. 

Ebu Gudde, İslam’da Adab-ı Muaşerat, Görgü Kuralları, ikinci baskı, 

Çevri, Hasan Atalay, Muallim Neşriyat, İstanbul, 2015. 

Ebû Zehra, Ebu Hanife, tercüme: Osman Keskioğlu, İstanbul, 1966. 

Ebu Zekeriyya Yahya bin Ziyad bin Abdillah el-Absî el-Ferra, Meani’l-

Kur’ân, İlmu’l-Kütüb, Beyrut, 1983. 

Ebu’l-Kâsım Hüseyin b. Muhammed Râgıb el-İsfehânî, Müfredat Kur’ân 

Kavramları Sözlüğü, Ştn, tercüme: Abdulbaki Güneş – Mehmet Yolcu, 3. Baskı, 

İstanbul, Çıra Yayınları, 2012. 

Ebû’l-Müntehâ, Şerhu’l-Fıkhu’l-Ekber, İstanbul 1326.  

Ece, Hüseyin K.  İslâm’ın Temel Kavramları, Beyan Yayınları, İstanbul, 

2006. 

Efendioğlu, Mehmet, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Selâm, 

İstanbul, 2009. 

el-Aynî, Mahmud b. Ahmed Bedrüddin Ebû Ahmed, U’mdetu’l-Kâri’ Şerhu 

Sahîhi’l-Buhâri, Dâru’l- Kutubi’l-İlmiyye, 20/214, Beyrut, 2001.  

el-Cevherî, Ebû Nasr İsmâîl b. Hammâd Sıhâh: Tâcu’l-luğa ve sıhâhu’l-

‘Arabiyye, tahkik: Ahmet Abdulğafur Attar,  Dâru’l-İlim li’l-Melâyîn, Beyrut, 

1979. 

el-Kuşeyrî, Ebü’l-Hüseyn Müslim bin el-Haccâc bin Müslim “Ṣalâtü’l-

müsâfirîn”, 201. 

el-Vâhıdî, Ebu Hasan Ali b. Ahmed, Esbâbu’n-Nüzûl, Dâru İbn Kesîr, 

Beyrut, 1413/1993. 

Erdoğan, Mehmet, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, 6. Basım, Ensar 

Neşriyat, İstanbul, 2016.  



161 
 

 
 

Erdoğmuş, Fahriye, Kur’ân Bütünlüğünde Nûr Sûresiyle Verilmek İstenen 

Mesajlar, Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 

Ankara, 2020. 

er-Râzi, Fahruddin,  Muhammed bin Ömer el-Huseyn bin Ali el-Kureşî et-

Teymî, el-Bekrî, et-Taberistânî, Tefsir-i Kebir Mefâtihu’l-Gayb, Akçağ Yayınları: 

16/502-503; tercüme: Lütfullah Cebeci ve diğerleri: Huzur Yayınları, İstanbul, 

2002. 

er-Rüveyfiî, Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed bin Mükerrem bin Alî bin 

Ahmed el-Ensârî, Lisânu’l-‘Arab, Dâr-u Sâdır,  Beyrut, 1414/1994. 

Esen, Hüseyin. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Zina,  İstanbul, 

2013. 

es-Serahs‟i, Usûlu‟s-Serahsî, İstanbul, 1990. 

es-Suyûtî, Celaleddin, Lubâbu’n-Nukûl Fî Esbâbi’n-Nuzûl, Fatih Yayınları, 

tercüme: İbrahim Seyfi Oymalı, İstanbul tarihisiz. 

et-Taberî, Ebû Ca‘fer Muhammed bin Cerîr, Taberi Tefsiri, tercüme: Hasan 

Karakaya – Kerim Aytekin, Hisar Yayınları, İstanbul, 1996.  

Eyüboğlu, İsmet Zeki, Türk Dilinin Etimolojisi, 2. Baskı, Sosyal Yayıncılık, 

İstanbul 1995. 

Fayda, Mustafa, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi İfk, İstanbul, 

2000. 

Gazalî, Ebû Hamid Muhammed, İhyâu ‘Ulumi’d-Dîn, Tercüme Ahmet 

Serdaroğlu, Bedir Yayınevi, İstanbul, 1974. 

Gazzâlî, İhyâu ‘Ulûm-id-Dîn, Çev. Mehmet Yavuz Şeker, 3/152, Işık 

Yayınları, İzmir, 2015 

Gölcük, Şerafettin, İsimler ve Hükümler Yönünden İman ve İslâm 

Kavramları, Ankara Üniversitesi İlahîyat Fakültesi Dergisi, Ankara 1977. 

----Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Rızık, İstanbul, 2008. 

Görgülü, Ülfet, Din İşleri Yüksek Kuruluna Gelen Sorular Bağlamında 

Mahremiyet Algıları, Din Gelenek ve Ahlak Bağlamında Mahremiyet 

AlgılarıSempozyumu, 2, Samsun, 2016. 

Görgün, Tahsin, Türkiye Diyanet Vakfı İslam AnsiklopedisiKur’ân, Ankara, 

2002. 

Görmez, Mehmet, İlahî Dinlere Göre Başörtüsü, İslâmiyât, 2001. 

Gündoğdu, Yusuf Bahri, “Mahremiyet Eğitiminin Temeli İnsanlık Şerefi: 

Ailenin Mesuliyeti’’, Ordu Üniversitesi Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi Sayı 

7, 2017. 

Haluk, Burhan, Ahlâk Ayaklanması, Pınar Yayınları, İstanbul 1999. 

Harman, Ömer Faruk, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Günah, 

İstanbul, 1996. 

Heyet, Kur’ân Yolu, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, Ankara, 2008. 

Hızal, Yıldız, İsrâ Sûresi Bağlamında Ahlâkî Esaslar, Düzce Üniversitesi, 

Yüksek Lisans Tezi, Düzce, 2020. 



162 
 

 
 

Hicazî, Muhammed Mahmut, Furkan Tefsiri, Vahdet Yayınevi, İstanbul. 

Hökelekli Hayati, Vesvese, İslam’da İnanç-İbadet ve Günlük Yaşayış 

Ansiklopedisi, ed. İbrahim Kâfi Dönmez, Marmara Üniversitesi İlahîyat Fakültesi. 

Gerçek Hayat, İstanbul, 2006. 

Işık Harun, “Kitab-ı Mukaddes ve Kur’ân’a Göre Şeytan”, Bozok 

Üniversitesi İlahîyat Fakültesi Dergisi, 2018.  

İbn Kesîr, Ebu’l-Fidâ İsmail bin Ömer bin Kesir el-Kuraşî ed-Dımaşkî, 

Tefsîru’l-Kur’ân’il-Azîm, Dâru Taybe, Riyad, 1999. 

İbn Mâce, Muhammd bin Yezîd el-Kazvînî, Sunen İbn Mâce, tahkik 

Muhammed Fuâd Abdulbâkî, Dâru İhyâi Kütübi’l-İlmiyye, byy. Tarihsiz. 

İbn Manzur, Ebu’1-Fadl Cemalüddin Muhammed bin Mükerrem, Lisanu’l-

Arabi’l-Muhit, Dâru’1-Fikr, 3.Baskı, Beyrut 1994. 

İbnu'l-Cevzî, Ebu'I-Ferec Abdurrahman bin Ali, Zâdu’l-Mesîr fi İlmi’t-

Tefsir, ter. Abdulvehhab Öztürk, Kahraman Yayınları, İstanbul, 2009. 

İpek, Nagehan, İslam’ın Mahremiyet Algısı Işığında Mahremiyet Eğitiminin 

Çocuk Cinsel İstismarını Önlemedeki Rolü, Erzincan Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek lisans Tezi, Erzincan 2020. 

İsfahanî, Ebul-Kasım el-Hüseyin b. Muhammed, el-Müfredat fi ğarîbi‟l-

Kur‟an, 4. Baskı, Beyrut 2005. 

İsmail b. Hammad el-Cevherî, es-Sıhah, tahkik. Ahmed Abdülgafur Attar, 

Darü'l-İlmi Kahire, 1990.“fhş”maddesi. c. 2, s. 2563. 

Kadı İyâz, eş- Şifâ bi Ta’rîfi Hukûki’l- Mustafâ, Beyrut, tarihsiz. 

Kahraman, Abdullah, Naslar Çerçevesinde Mahremiyet: Tanımı ve 

Sınırları’, Mahremiyet Bağlamında Sosyal Medya ve Aile, Sarıyıldız Matbaacılık 

2. Baskı, Ankara, 2018. 

-----İslam Hukuk ve Ahlak İlkeleri Bağlamında Özel Hayatın Gizliliği, Ebabil 

Yayınları, Ankara 2008. 

Kalın, Mehmet Fatih, Kafkas Üniversitesi İlahîyat Fakültesi Dergisi,  Sayı: 

7, Kars 2017.  

Karagöz, İsmail, Dinî Kavramlar Sözlüğü, Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, Ankara, 2015. 

----- Allah Kelamı Kur'ân'ın Hedefi Örnek Müslüman Örnek Toplum, Kar 

Yayınları, Ankara, 2013. 

-----İlahî Çağrı, beşinci baskı, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara, 

2014. 

-----Farklı Anlaşılan Âyetler, Kar Yayınları, 1. Baskı, Ankara 2021. 

-----İlahî Yasaklar, Kar, Yyınları, Ankara, 2015.  

----- Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri Açıklamalı ve Kırık Meâli, Kar Yayınları, 

Ankara, 2020. 

-----Ayet ve Hadisler Işığında Engelliler, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 

3.baskı, Ankara, 2005.  



163 
 

 
 

----- Ayet ve Hadislerin Işığında Allah’ın İsim ve Sıfatları, Esma-i Hüsna, 

Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, Ankara, 2020. 

-----Fert ve Toplumlara isabet Eden Musibetler Sebep ve Sonuçları, üçüncü 

baskı, Kitap Neşriyat, Ankara, 2007. 

-----Günahlar Tövbe ve İstiğfar, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, Ankara, 

2010. 

------ Helal Mekruh ve Haramlar, Kar yayınları, Ankara, 2016. 

------İnsanın Allah’a Peygambere ve Kur’ân’a Karşı Görevleri, Kar 

Yayınları, Türk Diyanet Vakfı, Ankara, 

------Kur’ân’da Dört Kavram İbadet, İtaat, İcabet, İttiba, Kar Yayınyları, 1. 

Baskı, Ankara, 2015. 

------Kur’ân’da Dört Kavram İman, İslam, İhlâs ve Salih Amel, Kar 

Yayınları, 1. Baskı, Ankara, 2015. 

------ Kur’ân’da Dört Kavram, Adalet, İhsan, Birr, Takva, Kar Yayınları, 3. 

Baskı, Ankara, 2015. 

-----Kur’ân’dan Mesajlar, 3. Baskı, Türk Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara, 

2018. 

-----Kur’ân’ı Yaşamak, İyi İnsan İyi Müslüman, dördüncü baskı, Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara,2015.  

-----Kur’ân’a Karşı Görevlerimiz, Kar Yayıncılık, Ankara, 2013. 

Karagöz, İsmail, Karaman Fikret, Paçacı, İbrahim, Canbulat, Mehmet, 

Gelişgen, Ahmet, Ural, İbrahim, Dinî Kavramalar Sözlüğü, Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yayınları, Ankara, 2015. 

Karaman, Hayreddin, Çağrıcı, Mustafa, Dönmez, İbrahim Kâfi, Gümüş, 

Sadrettin, Kur’ân Yolu Türkçe Meâl ve Tefsir, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 

Ankara, 2014. 

Karlığa, Bekir, Muhtasar Kur’ân-ı Kerim Tefsiri İbn Kesir, Çağrı Yayınları, 

İstanbul, 1990. 

Kaya, Fatma, Nûr Sûresinin Eğitim Açısından Değerlendirilmesi, Selçuk 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, Konya, 2001. 

Kenanoğlu, M. Macit, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Mülk,  

Ankara, 2020. 

Kerim, Aytekin, Karakaya, Hasan, Taberi Tefsiri, Hisar Yayınevi, İstanbul, 

1996. 

Keskin, Yusuf Ziya, Nebevî Hoşgörü, Timaş Yayıncılık,  İstanbul 1997. 

Kılıç, Sadık, Kur’ân’da Günah Kavramı, Hibaş Yayınevi, Konya, 1984.  

Kırca, Celal, Kur’ân ve İnsan, Marifet Yayınları, İstanbul, 1996.  

Koca, Ferhat, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi,İkrar, Ankara, 

2000. 

Komisyon, Hadislerle İslam, 3, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, İstanbul, 

2017. 



164 
 

 
 

-----Örnekleriyle Türkçe Sözlük, Millî Eğitim Bakanlığı Yayınları, İstanbul, 

2000.  

Konyevî, Seyda Muhammed, Kadın ve Aile İlmihali, Reyhani Yayınları, 2. 

Baskı İstanbul, 2012. 

Korkmaz, Fatma Nur, Fıkıhtaki Zînet Anlayışı İle Günümüz Zînet 

Anlayışının Mukayesesi, İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek 

lisans Tezi, İstanbul, 2020. 

Kurtubî, Ebû Abdullah Muhammed bin. Ahmed el-Ensârî el-Câmi‘u li-

ahkâmi’l-Kur’ân, tercüme:  M. Beşir Eryarsoy, Buruc Yayınları, İstanbul: 2005. 

Kutluer, İlhan, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Hikmet, İstanbul, 

1998. 

Kutub, Seyyid. fî Zilâl’il-Kur’ân. Çeviren: Salih Uçan ve diğerleri, Dünya 

Yayınları, İstanbul, 1991. 

-----Kur’ân’ın Gölgesinde Kadın, ter. Mustafa Nuhoğlu, Ravza Yayınları, 

İstanbul 1995. 

Macit, Yusuf, İletişimde Model Olarak Hazreti Muhammed, Akademi 

Yayınları, İstanbul, 2006.  

Martı, Huriye, Martı, Öznur, Yıldız, Filiz, Çınar, Makbule,  “Dünü ve 

Bugünüyle İslam’da Mahremiyet,  3. Baskı, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 

Ankara, 2020.  

Mâturîdî, Ebû Mansur Muhammed b. MuhammedTe’vîlâtü’l-Kur’ân 

Tercümesi, çeviri Bekir Topaloğlu, editör: Yusuf Şevki Yavuz, Ensar Neşriyat, 

İstanbul, 2015. 

Meriç, Ümit, “Sosyolojik Açıdan Kılık Kıyafet ve İslam’da Örtünme’’, 

İslam’da Kılık Kıyafet ve Örtünme, İslami İlimler Araştırma Vakfı Yayınları, 3. 

Baskı, İstanbul, 1991. 

Mevdûdî Ebu’l-Âla, Tefhîmu’l-Kur’ân, (Tercüme: Muhammed Han Kayani) 

Karac Yusuf, Şişman Nazife, Bosnalı İsmail, Ünal Ali, Aktaş Hamdi, III, İnsan 

Yayınları, İstanbul, 1991.  

Mevsîlî, Abdullah b. Mahmûd b. Mevdûd, el-İhtiyâr Li Ta'li'l-Muhtâr, 

Dâru'l-Ma'rife, Beyrut, 1975.  

Musa, Bilgiz, Kur’ân’da Nübüvvet(Peygamberlik), Diyanet İlmî Dergi,  Cilt: 

49, Sayı: 1. 

Mutçalı, Serdar, Arapça Türkçe Sözlük, Dağarcık Yayınları, İstanbul, 1995. 

Müslim, Ebu’l-Hüseyn el-Haccac bin el-Kuşeyri el-Camiu’s-Sahih, Çağrı 

Yayınları İstanbul, 1981. 

Müslim, Mustafa, Et-Tefsiru’l-Mevdûî Lisuveri’l-Kur’ân’il-Kerîm, 

Külliyyetu’d-Dirâsâtu’l-Ulyâ vel-Bahsi’l-İlmî- Câmiâtu’ş-Şârika, Şârika 2010. 

Nedvî, Seyyid Süleyman, Hazret-i Muhammed Hakkında Konferanslar, Çev. 

Osman Keskioğlu, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, Ankara, 1960. 

Öğüt, Salim, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Mahrem, Ankara, 

2003. 



165 
 

 
 

Önkal, Ahmet, Bozkurt, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Nebi,  

Câmi,  İstanbul, 1993. 

Özbay, Ahmet. Kur’ân-ı Kerîm’e Göre Âhirette Organların Konuşması ve 

Şahitliği, Tefsir Araştırmaları Dergisi 4/2, Ekim, 2020. 

Özbek, Abdullah “Bir Eğitim Kurumu Olarak Ailenin Önemi”, İslâm‟da Aile 

ve Çocuk Terbiyesi-2, Haz. İslâmî İlimler Araştırma Vakfı, Ensar Neşriyat, İstanbul 

1996. 

Purutoğlu Müberra, “Kur’ân’da İnsana Etkisi Açısından Şeytan ve Nefis”, 

Bayburt Üniversitesi, Bayburt Ocak, 2020 

Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, Kur’ân Kavramları Sözlüğü”, Mütercimler; 

Güneş Abdülbaki, Yolcu Mehmet, Çıra Yayınları, İstanbul, 2010. 

Sâbûnî, Muhammed Ali, ez-Zevâcü‟l-İslâmî el-Mübekkir, Dârul-Kalem, 

Dımeşk, 1991. 

------Safvetü’t-tefâsîr: Tefsirlerin Özü, çevir, Sadrettin Gümüş – Nedim 

Yılmaz, Ensar Neşriyat, İstanbul, 2020. 

Saka, Şevki, Kur’ân’ı Kerim’in Davet Metodu, Seha Neşriyat, İstanbul, 

tarihsiz.  

Sâmi, Şemseddin, Kamus-i Türkî, İstanbul 1978. 

Serahsî, Mebsût, edt. Mustafa Cevat Akşit, Gümüşev Yayınları, İstanbul: 

2015. 

Sinanoğlu, Mustafa, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İman,  

İstanbul, 2000. 

-------Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Küfür, Ankara, 2002. 

Ateş, Süleyman Kur’ân Ansiklopedisi, Kur’ân Bilimleri Araştırma Vakfı, 

İstanbul 1997. 

Sürücü, İbrahim, İslam’ın Ana kutsalları Çerçevesinde Kur’ân’da Edep, 

Bitlis Eren Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, Cilt, 5, sayı,2, Aralık, 

2016.  

Süveyd, Muhammed Nur Peygamberin Sünnetinde Çocuk Eğitimi, Tercüme, 

Zekeriya Güler Uysal, Kitap Evi; Damla Matbaa, 1994. 

Şekerci, Hülya, Kur’ân-Hayat Ekseninde Mümin Kadın, Ekin Yayınları, 

İstanbul, 2015. 

Şener, Mehmet, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi Câmi,  İstanbul, 

1993. 

Şener, Sami, İftira, Şamil İslam Ansiklopedisi, İstanbul 2000.  

Taberî, Muhammed bin Cerir, Câmi’ul-beyân an te’vili âyi’l-Kur’ân, Beyrut 

1984. 

Taberânî, Süleyman b. Ahmed, El-Mu'cemu'l-Evsat, tah.. 'Ivezullah b. 

Muhammed, Abdulmuhsin b. İbrahim, Dâru'l-Haremeyn, Kahire 1995. 

Telli, Mustafa, Hayâ Kavramında Peygamberlerin Örnekliği, Hitit 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek lisans Tezi, Çorum, 2013. 



166 
 

 
 

Tirmizî, Ebu Îsâ Muhammed bin. Îsâ bin. Sevre (Yezîd), el-Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ 

(es-Sünen),Çağrı Yayınları, İstanbul, 1981. 

Tok, Fatih, Müftüoğlu, Merve, Nur Sûresi 31. Âyetin Tesettür Bağlamında 

İncelenmesi, Eskişehir Osmangazi Üniversitesi İlahîyat Fakültesi Dergisi 5/9 

(Aralık 2018. 

Toksarı, Ali, Temek Hak ve Özgürlükler Bağlamında Kitap ve Sünnete Göre 

Öel Hayatın Gizliliği, Diyanet İlmi Dergi, 2012. 

Topaloğlu, Bekir, Türkiye Diyanet Vakfı İslam AnsiklopedisiÂhiret,    

İstanbul, 1988. 

------Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Kıyamet, Ankara, 2002. 

------Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Beyyine, İstanbul, 1992. 

------Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Semi, İstanbul, 2009. 

------- Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Ahiret, İstanbul, 1988. 

------Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Habîr, İstanbul, 1996. 

------Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Hâkim, İstanbul, 1997. 

------Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Raûf, İstanbul, 2007. 

------Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Selâm, İstanbul, 2009 

------ Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Tövbe, İstanbul, 2012. 

------ Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Ğafûr, İstanbul, 1996 

------ Kur’ân’da Cin ve Şeytan, Rağbet Yayınları, 2. Baskı, İstanbul: 2015. 

Türk Dil Kurumu Türkçe Sözlük, Türk Dil Kurumu Yayınları, Ankara, 

2005. 

Uludağ, Süleyman, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Nûr, 

İstanbul, 2007. 

-------Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Amel, İstanbul, 1991. 

-------Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Edep, İstanbul, 1994. 

Yavuz, Yusuf Şevki, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Fâsık,   

İstanbul, 1995.  

-------Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Hidâyet, İstanbul, 1998. 

------Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Şer, İstanbul, 2010.  

Yazır, Elmalılı Muhammed Hamdi. (tarihsiz). Hak Dinî Kur'ân Dili. 

(Çeviren: Karaçam, İsmail, Işık, Emin, Bolelli, Nusrettin, Yücel, Abdullah, 

Özakkaş, Mahmut, Tüfekçi, İbrahim.) İstanbul, Zehraveyn Yayınları. 

Yerinde, Adem, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Tayyib,  

İstanbul, 2011. 

Yıldırım, Enbiya, "Mulâane Âyetlerinin Nüzûl Sebebi" Cumhuriyet 

Üniversitesi İlahîyat Fakültesi Dergisi, 5/1 (Haziran 2001),  

Yiğit, Abdulselam, Hadislerde Selam, İnönü Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi,  Malatya,2019.  

Yurdagür, Metin, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Sem, İstanbul, 

2009. 



167 
 

 
 

Yüksel, Emrullah, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Hesap, 

İstanbul, 1998. 

Zuhaylî, Vehbe b. Mustafa (v. 1436/2015), Tefsîru’l-Münîr fi’l-Akîde ve’ş 

Şerî’a ve’l-Menhec, I-XXX, 2. b., Dâru’l-Fikri’l-Muâsır, Dımaşk h.1418. 

 

 


